الجزء الرابع من مغاتیم الغیب المشتهر بالتغسیر الکبیر للامام مجدالرازی فغرالدین ابنالعلامة ضیاءالدین عر المشتهر پخطیب الی نفعاهه به المسلین آمین

م • ( و بها مشه تفسير العلامة أبى السعود ) •

## \* ( فهرسة الجزء الرابع من تفسير الفخرى الرازى ) \*

## ﴿ سورة الانعام وفيها المسائل الآتية ﴾

### 44.50

- ٣ المسئلة الاولى في بان الفرق بين المدح والحمد والشكر
- ٤ المسئلة الثالثة في يان حكمة اختيار لفظ الحدلله على لفظ أحدالله
- ٦ المسئلة الخامسة في حكمة اختيار صيغة الخبر في الجدلة على صيغة الامر
  - ٨ المسئلة الثانية في بيان تقرير الدلالة على وجود الصانع
  - ١١ الكلام في بيان كيفية تخليق الانسان من الطين وفي بيان أن له أجلين
- ١٣ المسئلة الاونى في بيان تمسك القائلين بأن الله تعالى مختص بالمكان والجوابعنه
- ١٧ المسئلة الثانية في بيان احتجاج المعتزلة على أنه لا يجوزمن الله أن يمنع العبد لطفا
  - ١٨ الكلام على شبه منكرى النبوة وفي بيان تقرير الجواب عنه
  - ٢٠ المسئلة الاولى في بيان تقرير اثبات الصانع وتقرير المعاد والنبوة
  - ٥٥ المسئلة الثالثة في بيان أن الطاعة لا توجب الثواب والمعصية لا توجب العقاب
    - ٧٧ المسئلة الثانية في يان استدلال المشبهة القائلين بالجمة وفي يان الجواب عنه
      - ٢٩ المسئلة الثانية في بيان أنه تعالى هل يجوز أن يسمى بالشي أولا يجوز
  - ٣٣ المسئلة النالئة في بيان أنه هل يجوز الكذب على الخلق يوم القيامة أولا يجوز
- ٣٦ المسئلة الثانية في بيان احتجاج أهل السنة على أنه تعالى قديصرف عن الايمان و يمنع مند
  - ٤٦ المسئلة الاولى في بيان تقسيم الحياة الى مذمومة وبمدوحة
  - ٥٧ المسئلة الثالثة في بيان احتجاب القائلين بالتناسيخ وفي بيان ابطال قولهم
- ٦٢ المسئلة الثانية في بيان احتجاج أهل السنة على أن الهدى والضلال من الله تعالى
- المسئلة الثانية في بيان استدلال المعتزلة على أن الله تعالى أراد الأيمان والطاعة من الكل
  - ٦٧ المسئلة الاولى في بيان تقرير الدلالة على وجود الصانع الحكيم المختار
  - ٧١ المسئلة الثانية في بيان احتجاج الطاعنين في عصمة الانبياء عليهم السلام
    - ٧٤ المسئلة الثانية في بيان احتجاج أهل السنة على مسئلة خلق الافعال
      - ٨٨ المسئلة الرابعة في بيان كيفية الحسباب
- ٩١ المسئلة الثالثة في بيان استدلال المقلدة والحشوية على المنعمن النظر والاستدلال
  - ١٠٠ المسئلة الثانية في بان مذاهب القائلين بتعدد الا لهة
- ١٠٩ المسئلة الثااثة في بيان قصة أبراهيم عليه السلام وأنه هل حصل منه الاستدلال

#### تعيفة

قبل البلوغ أو بوده

۱۱۳ المسئلة السادسة في بيان معنى الافول وفى بيان كيفية دلالته على عدم رجو بية الكوكب

١٢٣ المسئلة الثالثة في بيان احتجاج القائلين بأن الابياء عليهم المسلاة والدلام أفضل من الملائكة

۱۲۶ المسئلة الخامسة في بيان الاستدلال علم أن الحسن والحسين من ذرية رسول الله صلى الله عليه وسلم

١٢٨ المسئلة الثانية في بيان أن كل من أمكر النبوه فهو في الحقيقة ماعرف الله حق معرفته

١٤٠ المسئلة الثانية في بيان فانون سريف في معرفة أحوال القيامة

۱٤۱ المسئلة الاولى في الاستدلال على وجود الاله باحوال الحيوال والنبات وفي بيان على الشيحر

١٤٥ الكلام في الاستدلال علوجود الصابع وقدرته وحكمته بالاحوار الفلكية

١٠٨ المسئلة الاولى في بيان طوائف من أنبتوا "شركاء لله سبع، م وتعالى

١٦٣ الكلام في أقامة الدلائل على فساد قول من يه ت الو دلله سمعانه وتعالى

١٦٨ المسئلة الاولى في بيان احتجاج أهل السند علم أنه سبحاله وتعالى تجور روايتد

١٦٩ المسئلة الثالية في بيان استدلال المعبرية على قولهم بعدم حواز رواية كله

١٧٥ المسئلة الاولى في تقرير أمر الدعوى و لتبدع و لرسماله

۱۹۲ الكلام في بيان مداهب الناس في تعريف أشياطين وفي كيفيد وسمستهم

١٩٤ المسئلة الثالثة في بان احتجاج أهل اسنة عل أن اسم يست سرطا للحياة

١٩٨ المسئلة الثانية في بيار: احتجاج نماة النياس علم فواهم وفي حواب المهم ورعنه

۲۰۰ المسئلة الخامسة في بيان استدلال أهن السنة على أراكفر والايمان من الله
 تعمل الحامسة في بيان استدلال أهن السنة على أراكفر والايمان من الله

۲۰۸ المسئله الاولى فى بيان استدلال أهل السنة على أنالهدى وانضلال من الله
 تعمالى

٢١٢ المسئلة الثالثة في تفسير شرح الصدر

٣١٣ الكلام على مخاصمة الله الخلق يوم القيامة

نا ٢٤٣ المسئلة الاولى في بيان استدلال المعتزلة على فولهم في مسئلة ارادة الكائنــات

٢٤٦ المسئلة الثالثة في بيان احتجاج أهل السنة على قولهم ان الكل بمسيئة الله تعسال

صعيفة

(سورة الاعراف وفيها المسائل الآتية)

107

٢٦٦ المسئلة الثانية في بيان كيفية وزن الاعال يوم القيامة

٢٧٣ المسئلة السادسة في بيان احتجاج من قال أنه لا يجوز تخصيص عوم النص بالقياس

٢٧٧ المسئلة الخامسة في بيان احتجاج أهل السنة على أنه لا يجب على الله رعاية مصالح العد

٣١٩ الكلام في بيان الاستدلال بخلقة السموات والارض على وجود الصانع

٣٢٢ المسئلة الرابعة في بيان معنى الاستواء في قوله تمالي مم استوى على العرش

٣٣٨ المسئة الثالثة في بيان كون الشمس والقمر والتجوم مسخرات بأمره

. ٣٤ المسئلة الاولى في بيان الحتجاج أهلالسنة على أنه لاموجد ولامو ثر الاالله تعالى

٣٤١ المسئلة الثانية في بيان استدلال أهل السنة على أن كلام الله تعالى قديم

٣٤٢ المسئلة الخامسة في بان الاستدلال على أنه تعالى قادر على أن يخلق عوالم سوى هذا العالم

٣٤٣ المسئلة الثامنة في بان استدلال نفاة النكليف على قولهم وفي الجواب عنه

٣٤٤ المسئلة الاولى في بيان الخلاف في أن الدعاء له تأثير أم لا

٣٤٩ المسئلة الثانية في بيان أن الاصل في المضار الحرمة

٣٧٠ المسئلة الاولى في بيان قصة ناقة صالح عليه السلام

٣٧٥ المسئلة الثالثة في بيان الوجوء الموجبة لقبع اللواط

٣٩٣ الكلام في بيان أن خرق العادة هل هو جائز أم لا

٤١٨ المسئلة الاولى في بيان أن كلام الله هل هو عبارة عن الحروف والاصوات أملا

٤١٩ المسئلة الثالثه في بيان استدلال أهل السنة على جواز رؤية الله تعالى

٤٥٨ المسئلة الاولى في بيان ما يجرى بحرى تقريرا لجمة لله سيحانه وتعالى على المكلفين

٤٧١ المسئلة الثانية في بيان اجتجاج العلاء على أن محل العلم حوالقلب

٤٧٦ المسئلة الخامسة في بيان الاستدلال على أن الاسم غيرالمسمى

٥٠٧ (سورة الانفال وفيها المسائل الآثية)

٥١٥ المسئلة الثانية في بيان الاختلاف في أن الايمان هل يقبل الزيادة والنقصان أمرلا

٥٣١ المسئلة الثالثة في بيان تقسيم معلومات الله تعالى

٥٥٠ المسئلة الثانية في بيان احتجاج نفاة القياس على قولهم وفي الجواب عنه

محيفة

٥٦٢ المسئلة الثالثة في بيان أسباب المحبة وفي بيان أقسام الخيرات والكمالات ٥٦٧ المسئلة الثانية في احتجاج هشام بن الحكم على أن الله لا يعلم الجزئيات والجواب عنه

٥٨١ ﴿ سورة التوية وفيها المسائل الآتية ﴾

والاصوات
 والاصوات

٦١١ المسئلة الثالثة في بيان نبذة من غروة حنين

المسئلة الثالثة والرابعة في بيان قصة الغار والاستدلال على فضيلة أبي بكررضي الله عند

والجواب عنه في بيان استدلال المعترلة على بطلان أن الاستطاعة مع الفعل والجواب عنه

٦٥٥ المسئلة الثالثة في بيان استدلال أهل السنة في مسئلة القضاء والقدر

77۷ المسئلة الرابعة في بيان احتجاج أهل السنة على أن كل مادخل فى الوجود فهو مرادالله تعالى

٦٧١ الكَلام في حكمة ايجاب القدر القليل في الزكاة وفي بيان المصالح العائدة الى الآخذ والمعطى

٦٧٦ المسئلة الرابعة في تعريف الاصناف الثمانية المستحين للزكاة

٧٠٢ المسئلة الثالثة في بيان علامات المنافق

٧٣٠ المسئلة الخامسة في ذ كرلطائف في قول بعضهم لبعض سلام عليكم

٧٣٤ المسئلة الرابعة في بيان أن قبول النوبة واجب على الله عقلا أم بحكم الوعد

٧٣٩ المسئلة الثالثة في يسان احتجاج المعتزلة على أنالله لايعفو عن غير النائب والجواب

٧٤٩ الكلام على حصر التكاليف في العبادات والمعاملات وفي أقسام كلواحد منهما

٧٥٥ المسئلة الثانية في استدلال المعتزلة على ان الله تعالى لابو اخد أحد الابعد التبيين وازاحة العدر

٧٦١ المسئلة الثانية في بيان فضل الصدق وكال درجته

٧٧٤ ﴿ سورة يونس عليه السلام وفيها المسائل الآتية ﴾

٧٧٩ المسئلة الاولى في بيان أن الدليل الدال على وجود الصانع تعالى المأالحدوث واما الامكان

صعيفة

٧٨٥ المسئلة الاولى في بيان أن انكار الحشر والنشر ليس من العلوم الديهية

٧٩٤ المسئلة الثالثة في بيان الجواب عن شبهات المنكرين للعشر والنشر

٧٩٨ المسئلة الاولى في بيان الاستدلال بأحوال الشمس والقمر علم اثبات التوحيد والالهية

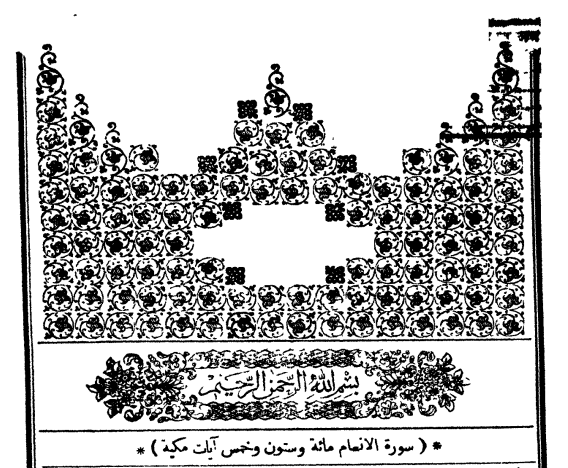
٨٠٠ المسئلة الخامسة في يان حقيقة النور

٨٠٣ المسئلة الاولى في بيان أقسام النيران

٨١١ المسئلة الثانية في بيان ماتجب رعايته على المؤمن اذا ابتلي ببلية أو محنة

٨٤٩ المسئلة الثانية في بيان الاحتجاج علم أن السمع أفضل من البصر

\* ( تمت ) \*



یسو رة الانسام مکیة غیرست آیات أوثلاث منقوله تعالی قل تعالوا آتل وهی ما ثة وخس وسنون آیة

قال ابن عباس رضى الله عنه انها مكية نزلت بجلة واحدة فامتلا فنها الوادى وشيعها سبعون الف ملك ونزلت الملائكة فلؤاما بين الاخشيين فدعا الرسول صلى الله عليه وسلم الكتاب وكتبوها من لياتهم الاست آيات فانها مدنبات قل تعالوا أنل ماحرم ربكم عليكم الى آخر الآيات الثلاث وقوله وما قدر وا الله حق قدر والآية وقوله ومن أطلم من افتى على الله كدبا وعن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما نزل على سورة بعث بها الى مع بحسين ملكا أو خسين الف ملك يزفونها و يعفونها حق مردها في صدرى كا أقر الماء في الحوض ولقد أعربي الله والا يذلنا بعده أبدا فيها دحض حجم المسركين ووعد من الله لا يخلفه وعن ابن المنكدر لما نزلت سورة الانعام سبح رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال لقد شيع هذه السورة من اللائكة ماسد فيها دحض قال الاصوليون هذه السورة اختصت بنوعين من الفضيلة أحدهما أنها نزلت الافق قال الاصوليون هذه السورة اختصت بنوعين من الفضيلة أحدهما أنها نزلت دفعة واحدة والثاني أنها شيعها سبعون ألفامن الملائكة والسبب فيه انها مشكلة على دلائل التوحيد والمدل والنبوة والمعاد وابطال مذاهب المطلين والمحدين وذلك بدل حلى أن عها لاحكام قدت كون المسطحة أن ينزله الله تعالى قدر حاجه و بحسب الحوادث والنوازل وأماما يدل على على الاصول واجب على الاصول وقد الله تعالى جلة واحدة وذلك يدل على أن تعلى على الاصول واجب على الاصول فقد أنزله الله تعالى جلة واحدة وذلك يدل على أن تعلى الاصول واجب على الاحدة وذلك يدل على الاحكام واجب على المناسول واجب على الاحكام واحدة وذلك يدل على الاحكام واحدة وذلك على الاحكام واحدة وذلك يدل على الاحكام واحدة وذلك يدل على الاحكام واحدة وذلك يدل على الاحكام واحدة وذلك على الاحكام واحدة وذلك على الاحكام واحدة وذلك يدل على المناس الله الماء الله الماء الماء الماء الماء الماء الما

الغور لاعلى النزاخي

# ( بسم الله الرحن الرحيم )

( الجديلة الذي خلق السموات والأرض وجمل الظلمات والنور مم الذين كفروا بربهم يُعدَلُونَ ) اعسلم أن الكلام المستقصى في فوله الجدالله قدسبق في تفسير سورة الفاتحة ولابأس بأن نعيب دبعض تلك الفوائد وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في الفرق بين المدح والجد والشكر اعسم أن المدح أعم من الجد والجد أعم من الشكر ، أما بسأن انالمدح أعم من الجدفلان المدح بحصل للعاقل ولغير العاقل ألاترى انه كا بحسن مدح الرجل العاقل على انواع فضائله فكذلك قديمدح اللوالؤ لحسن شكله ولطافة خلقنه ويمدح الباقوت على نهاية صفائه وصقالته فيقال ماأحسنه وماأصفاه وأماالحد فانه لايحصل الاللفاعل الخنارعلي مايصدرمنه من الانعام والاحسان فثبت أن المدح أعممن الحد \* وأما بيان أنالجد أعم من الشكر فلان الحد عبارة عن تعظيم الفاعل لاجل ماصدر عندمن الانعام سواء كأنذاك الانعام واصلااليك أوالى غيرك وأماالسكر فهوعبارة عن تعظيم لاجل انعام وصل اليك وحصل عندك فثبت بماذكر الأن المدح أعم من الجدوهوأعم من الشكر اذاعرفت هذافنقول انمالم يقل المدح فله لانا بينساأن المدح كاعصل للفاعل المختارفقد عصل لفيرة أماالحد فانهلا عصل الاللفاعل المختار فكان فوله الحدالة تصريحا بأنالمؤثر في وجودهذا العالم فأعل مخسار خلقه بالقدرة والمشيئة وليسعلة موجبةله ايجاب العله العلولها ولاشك انهذه الفائدة عظيمة في الدين وانمالم يقل الشكرفلة لانابينا انالشكر عبارة عن تعظيمه بسبب انعام صدرمنه ووصل اليك وهذا مشعر بأن العبداذاذكر تعظيمه بسبب ماوصل اليدمن النعمة فحينتذ يكون المطلوب الاصلى له وصول النعمة اليه وهذه درجة حقيرة فاما اذاقال الحدقة فهذا مدل على إن العبد حدم لاجل كونه مستحقالهمد لالخصوص انه تعالى أوصل النعمة اليه فيكون الاخلاص أكمل واستغراق القلب فيمشساهدة نور الحق أتم وانقطاعه عما سموي الحق أقوى وأثبت ( المسئلة الثانية ) الحممد لفظ مفرد محلى بالالف واللام فيفيدأصل الماهيم اذا تبت هذا فنقول قوله ( الحمدالله ) يغيد أن هذه الماهية لله وذلك يمنع من ثبوت الحمد لغيرالله فهذا يقتضى انجيع أقسام الحمد والننساء وانتعظيم ليس الالله سجانه فانقبل انشكر المنع واجب مثل شكر الاستاذ على تعليمه وشكر السلطان على عدله وشكر المحسن على أحسانه كاقال عليه السلام من لم يشكر الناس لم يشكر الله قُلنا المحمود والمشكور في الحقيقة ايس الاالله و بيانه من وجوه # الاول صدور الاحسان من العبديتوقف على حصول داعية الاحسان في قلب العبد وحصول تلك الداعية في لبليس من العبدوالالافتقر في حصولها الى داعية أخرى ولزم التسلسل بلحصوله سالامن الله سبحانه فتلك الداعية عندحصولها يجب الفعل وعندزو الها

(بسماهة الرحن الرحيم) (الحدقة) تعليق الحد العرف بلام الحقيقة أولا باسمالذاتالذى عليه لدوركافة مايوجيدمن صفات الكمال واليد بوال جبعنسوت الجلال والجحال للامذان بأنهعز وجل حوالمستصفله بذاتهاا أمرم اقتضاء اختصاص الحففة به سعبانه لاقتصارجيع أفرادها عليدبالطربق البرهاني ووصفه تعالى النبابما . مذي عن تفصيل بعض موجياته المنظمة في ملكالاجالمنعظائم الآثماروجلائل الافغال من قوله عزوجل (الذي خلق السموات والارض) للتنبيه على استعفافه تمالي له واستقلاله ٠ باعتبار أفعاله العظام وآلاته الجسمام أيضا وتخصيص خلقهمسا بالذكرلاشتالهما على جهلة الانار العلوية والسغلية وعامةالآلاء الجلية والخفية التي أجلها نعمة الوجود الكافية في ايجاب حده تعسالي عل کل

يمتنع الفعل فيكون المحسن في الحقيقة لبس الاالله فيكون المستحق لكل حد في الحقيقة هوالله تعالى الله وثانيها انكل من أحسن من الخلوقين الى الغيرفانه انما يقدم على ذلك الاحسان امالجلب منفعة أودفع مضرة اماجلب المتغمة فأنه يطمع بواسطة ذلك الاحسان بمايصير سببالحصول السرور في قلبه أومكافات بقليل أوكثير في الدنبا أووجدان ثواب في الآخرة وأماد فسع المضرة فهوأن الانسان اذارأى حيسوانا في ضرأو بلية فأنه يرق قلبدعليد وتلك الرقة ألم مخصوص بحصل فى الفلب عند مشاهدة وقوع ذلك الحيوان في تلك المضرة فأذاحاول انقاذ ذلك الحيوان من تلك المضرة زالت تلك الرقة عن القلب وصارفارغ القلب طيب الوقت فذلك الاحسان كانه سبب أفاد تخليص القلب عنألم الرقة الحسية فثبت انكل من سوى الحق فانه يستغيد بفعل الاحسان اماجلب منفعة أودفع مضرة أماالحق سبحسانه وتعالى فانه يحسن ولايستغيد منه جلب منفعة ولادفع مضرة وكان المحسن الحقيق ليس الاالله تعالى فبهذا السبب كان المستعقلكل أقسامً الجدهوالله فقال الجدالة \* وثالثها انكل احسان يقدم عليد أحدد من الخلق فالانتفاع به لايكمل الايواسطة احسان الله ألاترى انه لولاأن الله تعالى خلق أنواع النعمة والالم يقدر الانسان على ايصال تلك الحنطة والفواكه الى الغيروأ يضافلولااته سجانة أعطى الانسان الحواس الخس التي بها عكنه الانتفاع بتلك النعم والالعزعن الانتفاع بهاولولاانه سبحانه أعطاه المزاج العصيم والبنيذ السليمة والالما أمكنه الانتفاع بهافثبت انكل احسان يصدر عن محسن سوى الله تعالى فأن الانتفاع به لايكمل الابواسطة احسان الله تعالى وعندهذا يظهرأنه لامحسن في الحقيقة الاالله ولامستعق المحمدالاالله فلهذا قال المحدلة # ورابعها ان الانتفاع بجميع النعم لايمكن الابعد وجود المنتفع بعدكونه حيا قادرا علما ونعمة الوجود والحياة والقدرة والعسلم ليست الامن الله سبحانه والتربية الاصلية والارزاق المختلفة لاتحصل الامن الله سبحانه من أول الطغولية الى آخر العمر ثم اذا تأمل الانسان في آار حكمة الرجن في خلق الانسان ووصل الى مأأود ع الله تعالى في أعضائه من أنواع المنافع والمصالح علم انها بحر لاساحل له كاقال تعسالى وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها فبتقدير أن نسلم ان العبد عكند أن ينعم على الغير الاان نعم العبد كالقطرة ونعم الله لانها يةلها أولا وآخرا وظاهرا و باطنا فلهذا السبب كانالسفق للمدالمطلق والثناء المطلق ليس الاالمة سبعانه فلهذا قال الحدمة ( المسئلة الثالثة ) اعاقال الحدلله ولم يقل أجدالله لوجوه \* أحدها ان الحد صفة القلبور عااحتاج الانسان الى أن يذكر هذه اللغظة حال كونه غافلا بقلبدعن استعضار معنى الجد والثناء فلوقال في ذلك الوقت أحدالله كانكاذباوا ستحق عليه الذم والعقاب حيث أخبر عن دعوى شي مع انه ماكان موجودا امااذا قال الحدالله فعناه ان ماهية الجدوحقيقته مسلمللة تعالى وهذا الكلام حق وصدق سواءكان معنى الحد والننساء

موجؤذفكف عايثغرع عليها منفنون النعم الانفسية والآفاقية المنوطيهامصالح العباد في المعاش والمعاد أي أنشأهما على ماهماعليه من الخطالفائق والطراز الراثق منطويتين من أنواع البدائع وأصناف الروائع على ما تحيرفبه العقسول والافكارمن تعاجيب العبر والأحمار تبصرة وذكرى لاولى الابصار وجعالسموات اظهور تعددطقهاتها واختلاف آثارها وحر كأتهاوتقديهالشرفها وغلومكانها وتقدمها وجودا عملي الارض كاهى (وجعل الطلمات "والنور) عطف على خلق مترتب عليه لكون جعلهمامسبوقا بخلق منشئهماومحلهماداخل معدلى حكم الاشسعار بملة الجدفكماأن خلق السموات والارض وما بينهمالكونه أثراعظيما ونعمة جلبلة موجب لاختصاص الجد بخالفهماجل وعلاكذلك جعلالفللمات

والنورلكونهأمراخطيرا ونسمة عظيمة مقنص لاخصاصه بجاعلهما والجعل هو الانشاء والابداع كالحلقخلا أنذلك مختص بالانشاء التكو ينىوفيدممني التقدير والتسوية وهذا عام له كافي الآية الكريمة وللتشر بعيأ يضاكاني قوله تعالى ماجعل الله من محمرة الآية وأياما كان ففيد انباء عن ملابسة مفعوله بشي آخر مأن يكون فيه أولهأومنه أونحوذلك ملابسة مصححة لائن يتوسط بينهماشي من. الظروف لغوا كان أو مستقرالكن لاعلى أن بكون عدة في الكلام بل قيدافيدكافي قوله عزوجل وجعل بينهما برزخا وقوله تعالى و جمل فيهارواسي وقوله تعالى واجعل لنامن لد تك ولياألا ية فانكل واحد منهذه الظروفامأ منعلق بنفس الجعل أوبحذوف وقعمالامن مفعوله تقدمت علبه لكونه نكرة وأياماكان فهوقيد

حاضرافي قلبه أولميكن وكأن تكلمه بهذا الكلام عبادة شريفة وطاعة رفيعة فظهر الفرق بين هذين اللفظين ي وثانيهاروي انه تعالى أوجى الى داودعليه السلام بأمر، بالشكر فقال دأود يارب وكيف أشكرك وشكرى لك لا يحصل الا أن توفقي اشكرك وذلك التوفيق نعمة زائدة وانها توجب الشكرلي أيضا وذلك بجرالي ما لانهايةله ولاطاقةلي بفعل مالانهايةله فأوحى الله تعالى الى داودلماعرفت عجزك عن شكري فقد شكرتني افاعرفت هذا فنقول لوقال العبدأ جدالله كاندعوى أنه أتى بالحد والشكر فيتؤجه عليه ذلك السؤال أمالوقال الحدالة فليس فيه ادعا أن العبدأتي بالجدوالثناء بللس فيدالاانه سبحانه مستصق العمدوالتناء سواء قدرعلى الاتبان بذلك الجدأولم يقدر عليه فظهر النفاوت بينهذين اللغظين من هذا الوجه الهوانه لوقال أحداقه كان ذلك مشعرايأنه ذكر جدنفسه ولم يذكر جدغبره أمااذاقال الحدقة فقد دخل فيدحده وحد غيره من أول خلق العالم الى آخراستقرار المكلفين في درجات الجنان ودركات النيران كما قال تعسالي وآخردعواهم أن الجدلله رب العسالين فكان هذا الكلام أفضل وأكل \*(المسئلة الرابعة ) \* أعلم ان هذه الكلمة مذكورة في اول سور خسة أولها الفاتحة فقال الجدالةرب العالمين وثانيهافي أولهذه السورة فقال الجدالة الذي خلق السموات والارض والاول أحم لان العالم عبارة عنكل موجود سوى الله تعالى فقوله الجدللة رب المعالمين يدخل فيه كلموجود سوى الله تعالى اماقوله الجدلله الذي خلق السموات والارض لايدخل فيه الاخلق السموات والارض والطلمات و النور ولايدخل فيه سائر الكاثنات والمبدعات فكان التعميد المذكو رفي أول هذه السورة كانه قسم من الاقسام الداخلة تحت التحميد المذكو رفي سورة الفاتحة وتفصيل لتلك الجلة وثاأتها سورة الكهف فقال الجدالة الذي أنزل على عبده الكتاب وذلك أيضا تحميد مخصوص بنوع خاص من النعمة وهونعمة العلم والمعرفة والهداية والغرآن وبالجلة النع الحاصلة بواسطة بعثة الرسل ورابعها سورة سأوهى قوله الجدلله الذيله مانى السموات ومانى الارضو هو أيضا قسم من الاقسام الدآخلة تحتقوله الحمدلله رب العسالمين وخامسها سورة فاطر فقال الجدالله فاطر السموات والارض و ظاهر أيضاانه قسم من الاقسام الداخلة تحتقوله الحديقة رب العالمين فظهران الكلام الكلى النام هو التعميد المذكور في أول الفاتحة وهوقوله الجدالة رب العالمين وذلك لان كل موجود فهواما واجب الوجودلذاته وامامكن الوجودلذاته وواجب الوجود لذاته واحد وهوالله سيحانه وتمالى وماسواه عكن وكل مكن فلا عكن دخوله في الوجود الاباصادالله تعالى وتكوينه والوجود نعمة فالايجاد انعام وتربية فلهذا السبب قال الجدلله رب العالمين وأنه تعالى المربى لكل ماسواه والحسن الى كل ماسواه فذلك الكلام هو الكلام الكلى الوا في بالمقصود أما التحميدات المذكورة في أوائل هذه

السور فكان كلواحد منها قسم من أقسام ذلك التحميد ونوع من أنواعد فانقيل ماالفرق بين الخالق بين والفاطر والرب وأيضالم قالهه ناخلق السموات والارض تصيغة فعل الماضي وقال في سورة فاطر الجدلله فاطر السموات والارض بصيغة اسم الفاعل فنقول في الجواب عن الاول الحلق عبارة عن النقديروهو في حق الحق سعانه عبارة عن علم النافذ في جبع الكليات والجزئيات الواصل الى جبع ذوات الكائسات والممكنات وأماكونه فأطر افهو عبارة عن الايجادوالابداع فكونه تعالى خالقااشارة الى صفة العلم وكونه فاطرا اسارة الىصفة القدرة وكونه تعالى رباوس بيا مشتمل على الامرين فكأن ذبك أكمل والجواب عن الثاني ان الخلق عبارة عن القدير وهوفي حق الله تعالى عبارة عن علمه بالمعلومات والعلم بالشي يصمح تقدمه على وجود المعلوم ألاترى انه يمكننا أن نعلم النبئ قبل دخوله في الوجود أما ايجاد الشي فاته لا يحصل الاحال وجود الاثربناءعلى مذهبناان القدرة انما تؤثر في وجود المقدورحال وجودالمقدور فلهذا السبب فال خلق السموات والمراد انه كان عالما بها قبل وجودها وقال فاطر السموات والارض والمرادانه تعالى انما يكون فأطرالها و موجدا لها عند وجودها (المسئلة الخامسة) في قوله الحمدلله قولان الاول المرادمند احمدوا الله تعالى وانمسا حا على صيغة الخبر لفوائد احداها ان قوله الجدلله يفيد تقليم اللفظ والمعنى ولوقال احدوا لم بحصل بجموع هانين الفائدتين وثانهاانه بفيدانه تعالى مستحق الجدسوا وحدمامد أولم محمده وثالثها انالمقصود مندذكر الحجة فذكره بصيغة الخبر أولى والقول الثاني وهو قول أكثر المفسرين معناه قولوا الجدالله قالوا والدليل على ان المرادمنه تعليم العباد آنه تعالى قان في أثناء السورة اياك نعبدواياك نستعين وهذاالكلام لايليق ذكره الابالعباد والمقصودانه سيحانه لماأمر بالجدوقد تقررفي العقول ان الحدلا بحسن الاعلى الاسام فيئذ يصيرهذا الامر حاملاً للمكلف على أن يتفكر في أفسام نع الله تعالى عليه ممان النا النع يستدل بذكرها على مقصودين شريفين أحدهما ان هذه النع قدحدثت بعدان كالت معدومة فلابدلها من محدث ومحصل وليس ذلك هو العبد لانكل أحدر بد تحصيل جميع أنواع النعم لنفسه فلوكان حصول النعم للعبد بواسطة قدرة العبد واختياره لوجب أن يكون كل واحد واصلاالي جيع أقسام النع اذلااحد الاوهو ريد تحصيل كل النعم انفسه ولما ثبت أنه لابد لحدوث هذه النعم من محدث وثبت ان ذلك المحدث ليس هوالعبد فوجب الاقرار بمعدث قاهر قادر وهو الله سيحسانه وتعسالي والنوع الناني من مقاصد هذه الكلمة ان القلوب مجبولة على حب من أحسن اليها وبغض من أساء اليها فاذا أمر الله تعالى العبديا لتحميد وكان الامر يا اتحميد مما يحمله على تذكر أنواع نعم الله تعالى صار ذلك النكليف حاملا للعبد على تذكر أنواع نعم الله عليه ولما كانت تلك النعم كثيرة خارجة عن الحد والاحصاء صار تذكر تلك النعم موجيه

**ڧ**الىكلامحتىاذاقتضى| الحال وقوعة عدة فيد يكون الجعل متعد ماالي اثنين هوثانيهما كافي قوله تعدالي مجعلون أصا بعهم في آذا نهم ورعايشتبدالامر فيظن أنهعمدة فيه وهوفي الحقيقة قيد بأحد الوجهين كاسلففي قوله تعالى انى جاعل في الارض خليفة حيث قيل ان الظرف مفعول ثان لجاعل وقد أشر هنداك الى أن الذي يقضى به الذوق السليم وتقتضيه جزالة النظيم الكريم أنه متعلق بجاعل أوبمحذوفوقعحالامن المفعول وأن المفعول الثاني هو خليفة وأن الاول محذوف على مامر تفصيله وجمع الظلات لظهور كثرة أسباعها ومحالها عند ، ألناس ومشا هدتهم لهسا على التفصيل وتقديمها على النور لتقدم الاعدام على الملكات معمافيه من رعاية حسن المقسابلة بينالقر لنتين وقوله تعالى (ثم الذين كفروا ربهم بعداون) معطوف

بمامر من موجبات اختصاصه تعالى الحمد المستدعي لاقتصار العبادة عليه كاحقق في تفسيراا فأتحذالكر عقر مسوق لانكارماعليه الكفرة واستبعادهمن مخسالفتهم لمضمونها واجترائهم على مايقضي ببطلابه بديرة العقول والمعني أنه تعالى مختص باستحناق الحندوالعبادة بأعتبارذاته وباعتبار مافصل من شؤنه العظيمة الخاصة به الموجبة لقصر الجد واسبادةعليدتم هوالاءالكفرة لايعملون بموجبه ويعدون به سمحانه أي يسوونيه غيره في المبادة التيهي أفصى غايات اسكر الذى رأسه الجدمع كون كلماسواه مخبوقاله غير متصف بسيء من مبادى الحمد وكلةم لاستبعاد الشرك بعدوضوح ماذكر من الآمات النكوينية القاصية بطلانه لابعد سانه مالا مات التعزيلية ، الموصول عبارةعن طائفة الكفسارجار مجرى الاسم

رسوخ حبالله تعالى في قلب العبد فثبت أن تدكير النع يفيد هاتين الفائدتين الشريفتين احداهما الاستدلال بحدوثها على الاقرار بوجودالله تعالى وثانيهما ان الشعور بكونها نعما يوجب ظهور حبالله في القلب ولامقصود من جميع العبادات الاهدان الامران فلهذا السبب وفع الابتداءفي هذا الكتاب الكريم بهذه الكلمة فقال الجدللة رب العالمين واعلم أن هذه الكلمة بحر لاساحلله لان العالم اسم لكل ماسوى الله تعالى وماسوى الله أماجسم اوحال فيه أولاجسم ولاحال فيه وهوالأرواح مم الاجسام امافلكية واما عنصرية أما الفلكيات فأولها العرش المجيد ثم الكرسي الرفيع و يجب على العاقل أن يعرف ان العرش ماهو وان الكرسي ماهو وان العرف صفاتهما وأحوالهمامم يتأملان اللوح المحفوظ والغلم والرفرف والبيت المعموروسدرة المنتهى ماهى وأن يعرف حقائقها ثم يتفكر في طبقات السموات وكيفية أتساعها وأجرامها وابعادها ثميتأمل في الكواكب الثابتة والسمارة ثميتأمل في عالم العناصر الاربعة والمواليدالثلاثة وهي المعادن والنبات والحيوانثم يتأمل في كيفية حكمة الله تعالى في خلقه الاشياء الحقيرة والضميفة كالبق والبعوض نم ينتقل منها الى معرفة أجناس الاعراض وأنواعهاالقريبة والبعيدة وكيفية المنافع الحاصلة مركل نوع من أنواعهاهم ينتقلمنهاالى تعرف مراتب الارواح السفلية وآلعلوية والعرسية والطكية ومراتب الارواح المقدسة عن علائق الاجسام المشار اليها بقوله ومن عنده لايستكبرون عن عبادته فاذا استحضر جموع هدمالاشياء بقدرالقدرة والطاقة فقد حضرفي عقله ذرة من معرفة العالم وهوكل ماسوي الله تعالى ثم عند هدايعرف أن كل ماحصل نها من الوجود وكالات الوجودني ذواتها من صفاتها وأحوالها وعلائقها فزايجاد الحقوس جوده ووجوده فعند هذا يعرف من معنى قوله الحمدلله رب العالمين ذرة وهمدا بحر لاساحله وكلام لاآخرله والله أعلم (المسئلة السادسة) اناوان ذكرنا ان قوله الجدلله رب العالمين أجرى مجرى قوله قولوا الحدالله رب العالمين فاما ذكرناه لان قوله في أثناه السورة اياك نعبد واياك نستعين لايليق الابالعبد فلهدا السبب اعتقرنا هناك الى هذا الاضمار اماهمنده السورة وهي قوله الجدقة الذي خلق السموات والارض فلايبعد أن يكون المرادمته ثناءالله تعالى به على نفسه واذا ثبت هذا فنقول ان هدا يدل من بمض الوجوه على انه تعالى منزه عن الشبيد في الذات والصفات والافعال وذلك لان قوله الجداله جارمجرى مدح النفس وذلك قبيح في الشاهد فلما أمر البذلك دل هداعلي انه لايمكن قياس الحق على الخلق فكماان هذاقيح من الخلق مع انه لايقبح من الحق وكذلك ليس كلمايقبح من الحلق وجب أن يقبح من الحق و بهذا الطريق وجبأن يبطل كلات المعتزلة فأنماقهم مناوجب أن يقبح من الله اذاعرفت بهذا الطريق ان أفعاله لاتشبه أفعال الخلق فكذلك صغاته لاتشبه صفات الخلق وذاته لاتسبه ذوات الخلق وعندهذا

عصل النزيه المطلق والتقديس الكامل عن كونه تعسالي مشابها لفيره في الذات والصفات والافعال فهوالله سجاته واحدفى ذاته لاشريك له فصفاته ولانظيراه واحد في أفعاله لاشبيدله تعالى وتقسدس والله أعلم أما قوله سبحانه الذي خلق السموات والارض ففيه مسئلتان (الاولى) في السؤالات المتوجهة على هذه الآية وهي ثلاثة السؤال الاول انقوله الحدقة الذي خلق السعوات والارض جارمجري مايقال جادني الرجل الفقيه فأن هذا يدل على وجود رجل آخرايس بفقيه والالم يكنالي ذكرهذه الصغة عاجة كذاههنا قوله الجدلة الذي خلق السموات والارض يوهم انهناك الها لم يخلق السموات والارض والافأى فالدة في هذه الصفة والجواب انابينا ان قوله الله جار مجرى اسم العلم فاذاذكر الوصف لاسم العلم لم يكن المقصود من ذكر الوصف التمييز بل تعريف كون ذلك المعني المسمى موصوفا بتلك الصفة مثاله اذا قلناالرجل العالم فقولنا الرجل اسم الماهية والماهية تتناول الاشمخاص المذكورين الكثيرين فكان المقصود ههنامن ذكر الوصف تمييز هداالرجل مهذاالاعتبارعن سائر الرجال مهذه الصفة امااذا قلناز يدالعالم فلغفاز يداسم علم وهولايفيدالاهذه الذات المعينة لاناسماء الاعلامقاعة مقام الاشارات فاذاوصفنا مبالعلية امتنم أن يكون المقصود منه تمييز ذلك الشعنص عن غروبل المقصود منه تعريف كونذلك المسمى موصوفا بهذه الصفة ولماكان لفظافة من باب أسماء الاعلام لاجرم كان الامر على ماذكرناه والله أعلم السؤال الثانيلم قدم ذكرالسماءعلى الارض معان ظاهرالنتزيل يدل على ان خلق الأرض مقدم على خلق السماءوالجواب السماء كآلدائرة والارض كالمركز وحصول الدائرة يوجب تعين المركز ولاينعكس فأن حصول المركز لايوجب تعين الدائرة لامكان أن يحيط بالمركز الواحد دوائر لانهاية لهافلاكانت السماءمتقدمة على الارض بهذا الاعتباروجب تقديم ذكرالسماء على الارض بهذا الاعتبار السؤال الثالث لمذكر السماء بصيغة الجمع والارض بصيغة الواحدمع ان الارضين أيضا كثيرة بدليل قوله تعالى ومن الارض مثلهن والجوابان السماء جارية مجرى الفاعل والارض مجرى القابل فلوكانت السماء واحدة لتشابه الاثروذلك يخل بمصالح هذا العالم أمالوكانت كثيرة اختلفت الاتصالات الكوكيية فعصل بسببها الفصول الاربعة وسائر الاحوال المختلفة وحصل بسبب تلك الاختلافات مصالح هذاالعالم أماالارض فهى قابلة للاثروالقابل الواحد كأف في القبول وأماد لالة الآية المذكورة على تعدد الارضين فقدبينا في تفسيرتلك الآية كيفية الحال فيهاوالله أعلم (المسئلة الثانية) اعلمان المقصود من هذه الآية ذكر الدلالة على وجود الصافع وتقر يرمان اجرام السموات والارض تقدرت في أمور مخصوصة عقاد برمخصوصة وذلك لايكن حصوله الابتخصيص الفاعل الختار أماييان المقام الاول فن وجوه الاول ان كلفك مخصوص اختص بمقدارمعين معجوازأن يكون الذى كان حاصلا مقدارا

الهم من غيران بخمل كفرهم بمسا يجب أن يومن به كلاأو بعضا عنوانا للموصوع فأن فللت مخل باستبعاد ماأسند اليهم من الاشراك والباء متعلقة بيعدلون ووضع الرب موضع ضميره تعالى لز يادة التشنيع والتقييم والتقديملز يدالاهتمام والسارعة الى تحقيق مدارالانكاروالاستبعاد والمحافظةعلىالفواصل وترك المفعول لفلهوره أولتوجه الانكارالي نفس الفعل بتنزيله مغزلة اللازما بذانا بأنه المدار فى الاستبعاد والاستنكار لاخصوصية المفعول هذاهوالحقيق بجزالة التنزيل والخليق بفخامة مثأنه الجليل وأماجعل البامصلة لكفرواعلى أن يعدلون من العدول لمسؤالمنيأن الله تعالى حقيق فالجدعلى ماخلقه لعمة على العباد فم الذين كفروا به يعدلون فيكفرون نعمته فبردءأن كغرهم به تعالى لاسيا باعتبار ر بو بیته تعسالی لهم المهد بيناعة

اعظم جناية من عدولهم عن خده عزوجل التحققد مع اغفاله أيضا هجهل اهون الشرين عدة في الكلام مقصود الافادة واخراج أعظمهما مخرج القيد المفروغ عنه ممالاعهد له في الكلام السديد فكيف بانظم النمز بلي هذا وقد قيل انه معطوف على خلق المنافذة أنه تعالى خلق ما خلق ممالا يقدر علي شي منه الكن لاعلى قصدانه صلة مستقلة ليكون بمنز القريم من أن يقال الجد لله الذي عدلوا به بل على أنه داخل تحت الصلة

الحسث يكون الكل صلة واحدةكأ نهقيل الحدقة الذى كانمنه تلك النعم العظام ثمممنالكفرة الكفر وآنتخبيربآن مأيننظم في سلك الصلة المنبثةعن موجبات حده عروجلحقدأن كون له دخل في ذلك ألانباء ولوفي الجلة ولاريب أن كفرهم بمعزل مند وادعاءأناه دخلافه لدلالته على كال الجود كانه قبل الحديدالذي أنع عثل هذه النعم العظام على من لا محمده تعسف لايساعده النظام وتعكيس بأماه المقام كيف لاو مساق النظم الكريم كاتفصيح عندالآمات الآتية تشنيع الكفرة وتوبيخهم ببيان غاية اساءتهم معنهاية احسانه تعالى المهم لايبان نهاية احسانه تعالى اليهم مع عَاية الماء تهم في حقه تمالى كالقنضيد الادعاء المذكوروبهذااتضع أنه لاسبيل الى جعل المعطوف من روادف المعطوفعليه لماأنحق الصلة أن تكون غير

أز مدمنه أوأنقص منه والنابى ان كل فلك عقد ار مركب من أجزاء والجزء الداخل كان يكن وقوعه خارجاو بالعكس فوقوعكل واحدمنهافي حيزه الحاص أمرجا زوالثالث أن الحركة والسكون جائزال على كل الاجسام بدايل أن الطبيعة الجسمية وأحدة ولوازم الامور الواحدة واحدة فأذاصح السكون والحركة على ممض الاجسام وجب أن يصحا على كاهافاختصاص الجسم الفلكي بالحركة دون السكون احتصاص بأمر محكن والرابع انكل حركة فانه عكن وقوعها أسرع عاوقع وأبطأ مماوقع فاختصاص تلك الحركة المعينة بذاك القدر المعبن من السرعة والبط اختصاص بأمر يمكن والخامس أن كلحركة وقعت متوجهة الىجهة فانه يمكن وقوعها متوجهة الىسائر الجهات فاختصاصها بالوقوع على ذلك الوجه الخاص اختصاص بأمر بمكن والسادس انكل فلك فانه يوجدجسم آخراماأعلى مندواماأسفل مندوقدكان وقوعه علىخلاف ذلك الترتيب أمر المكنا بدليل ان الاجسام لماكانت متساوية في الطبيعة الجسمية فكل ماصح على بعضها صعفلي كالهافكان اختصاصه بذلك الحيز والتزنب أمر اممكنا والسام وهو ان لحركة كل فلك أولالان وجود حركة لاأول الهامحال لان حقيقة الحركة انتقال من حالة الحسالة وهذا الانتقال يقنضي كونها مسوقة بالغير والاول ينافى المسبوقية بالغيروالجمع بينهمامحال فثبت ان لكل حركة أولاواختصاص ابتداء حدوثه بذلك الوقت دون ماقبله ومابعده اختصاص بأمر بمكن والثامن هوان الاجسام لما كانت منساوية في تمام الماهية كاناتصاف بعضها بالفلكية وبعضها بالعنصر يذدون العكس اختصاصا بأمر ممكن والتاسع وهوان حركاتها فعل لفاعل مخنار ومتى كأن كذلك فلهاأ ول بيان المقام الاول ان الموشر فيها الوكان علة موجبة بالذات لزممن دوا الت العلة دوام آثارها فيلزم من دوام ثلث العله دوام كل واحدمن الاجزاء المتقومة ﴿ هَذَهُ الْحَرَكَةُ وَلَمَاكَانَ فَالنَّهُ محالاندت ازالمؤثر فيهالنس علةموجمة بالذات مل فاعلا فتاراوا ذاكان كذلك وجب كونذلك الفاعل متقدماعلي هذه الحركات وذلك يوجب أن يكون لها بداية العاشرانه ثبت بالدايل انه حصلخارج العالم خلاء لافهايةله بدليل انافعلم بالضرورة انالوفرضنا أنفسنا واقفين على طرف الفلك الاعلى فاناعيز بين الجهة التي تلي قدامناو بين الجهة التي تلى خلفنا وثبوت هذا الامتياز معلوم بالضرورة واذاكان كذلك ثبت انه حصل خارج العالى خلاءلانها بة لهواذاكان كذلك فعصول هذاالعالم في هذا الحيز الذي حصل فيه دون سأرالاحياز أمر بمكن فنبت بهذمالوجوه العشيرة اناجرام السموات والارصنين مختلفة بصفات وأحوال فكان يجوزفي العقل حصول أصدادها ومقابلاتها فوجب أن لايحصل هذاالاختصاص الخاص الالمرجح ومقدروالافقدترجيح أحدطرق المكنعلي الآخرلالمرجح وهومحال واذاثبت هذافتقول انهلامعني للخلق الاالتقدير فلمادل العقل على حصول النقدير من هذه الوجوه العشرة وجب حصول الخلق من هذه الوجوه

وكن على الحق المبين (هوالذى خلقكم من طين) استثناف مسوق لبيان بطلان كفر هم بالبعث مع مشاهد تهم لما يوجب وكن على الحق المبين (هوالذى خلقكم من طين) استثناف مسوق لبيان بطلان كفر هم بالبعث مع مشاهد تهم لما يوجب الايمان به اثر بيان بطلان اشراكهم به تعالى مع معاينتهم لموجبات توحيده وتخصيص خلقهم بالذكر من بين سائر دلائل بصحة البعث مع أن ماذكر من خلق السموات والارض من أوضعها وأظهرها كاور دفي قوله تيمالي أوليس الذي خلق المسموات والارض من أوضعها وأظهرها كاور دفي قوله تيمالي أوليس الذي خلق المسموات والارض من أوضعها وأظهرها كاور دفي قوله تيمالي أوليس الذي خلق المسموات والدين من أوضعها وأظهرها كاور دفي قوله تيمالي أوليس الذي خلق المسمولة المسمولة

السموات والارض بقادر على أن يخلق مثلهم لما أن محل النزاع بعثهم فدلالة بدء خلقهم على ذلك اظهر وهم بشون انفسهم أ أعرف والتعامى عن الحجمة النيرة أقبح والالتفات لمزيد النشنيع والتوبيخ أى ابتدأ خلقكم منه فانه المادة الاولى للكل لما أنه منشر آدم الذى هو أبو البشر واعانسب هذا الحلق الى المخاطبين لاالى آدم عليه السلام وهو المخلوق منه حقيقة بأن يقال هو الذى خلق أباكم الخمع كفاية علمهم بخلقه عليه السلام منه في ايجاب الايمان هو ١٠ كم بالبعث و بعللان الامتراء لتوضيح

العشرة فلهذاالمعنى قال الجدالله الذي خلق السموات والارض والله أعلم ومن الناس من قال المقصود من ذكر السموات والارض والظلات والنور التنسد على ما فيهامن المنافع واعلمان منافع السموات أكثر من أن تحبط بجزومن أجزاتها المجلدات وذلك لآن السموات بانسبة الى مواليد هذا العالم جارية محرى الاب والارض بالنسبة اليهاجار بة محرى الام فالعلل الفاعلة سماو بدوالعلل القابلة أرضية وسهانتم أمرااو المد الداثة والاستقصاء في شرح ذلك لاسبيل البه اما قوله وجعل الطُّمَاتُ والنُّور فه يه مسائر. (المسئلة الاولى) لفظجمل يتعدى الى مفعول واحد اذاكان يمعني أحدثو نشأكوا تعالى وجعل الظلمات والنور والى مفعولين اذاكان بمعنى صيركةوله وجعموا الملاثمكم الذين هم عبادار حن اناثا والفرق بن الخلق والجعل ان الخلق فيه معنى التقديروفي الجعل معنى التضمين والتصبير كانشاءشي من شي وتصبيرشي شيئاومنه قوله تعالى وجعل منها زوجهاو قوله وجعلناكم أزواحاو فوله أجعل الالهة الها واحدا وانماحسن لفظالجعل ههنالانالنوروالطلة لماتعاقبا صاركان كلواحد منهما انماتولد منالآخر (المسئلة الثانسة) في لفظ الطلات والنور قولان الاول أن المراد منهما الامران المحسوسات بحس النصر والذي تقوى ذلك ان اللفط حقيقة فهما وأيضا هذان الأمر ان افاجعلا مقرونين بذكر السموأت والارضفانه لايفهم منهما الآهاتان الكيفينان المحسوستان والثَّانِّي نَفُلُ الواحدِّي عَنَّ ابن عَباس انَّه قالَ وجعل الظَّلَات وانْنُورُ أَي ظُلَمُ الشَّرَك والنفاق والكفروالنورير مدنور الاسلام والاعان والنوة واليقينونقل عن الحسن انه قال يعني الكفر والايمان ولاتفاوت بين هذين القولين فكان قول الحسن كالتلخيص لقول ان عباس ولقائل أن يقول حل اللفظ على الوجه الاول أولى لماذكرنا ان الاصل حُلَّاللَّفَظُ عَلَى حَقَيْقَتُهُ وَلاَنَ ٱلْطَلِمَاتُ وَالنَّوْرِ ادْأَكُمَانُ ذَكْرُهُمَا مَقْرُونَابِالسَّمُواتُ والارض لمرتفهم منه الاماذكرناه قال الواحدي والاولى جل اللغظ علمهما معاوأ قول هذا مشكل لانه حل اللفظ على مجازه واللفظ الواحد بالاعتبار الواحد لاعكن حله على حقيقته ومجاز معا (المسئلة الثالثة) انماقدم ذكر الظلمات على ذكرالنور لاجل انالظلمة عبارة عن عدم النورعن الجسم الذي من شأنه قبول النوروليست عبارة عن كيغية وجودية مضادةالنور والدليل عليهانه اذاجلس انسان بقرب السراج وجلس انسان آخر مالبعد منه فان البعيديري القريب ويرى ذلك الهواء صافيامضياً وأما القريب فانه لأبرى البعيدو يرى ذلك الهواء مظلما فلوكانت الظلمة كيفية وجودية لكانت حاصلة بالنسبة الى هذين الشخصين المذكورين وحيث لم يكن الامر كذلك علمنا انالظلمة لستكيفية وجودية واذاثبت هذافنقول عدم المحدثات متقدم على وجودها فالظلمة متقدمة في التقدير والتحقق على النورفوجب تقديمها في اللفظ وبما يقوى ذلك ما يروى في الاخبار الألهية انه تعالى خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره (المسئلة

منهاج القياس وللمبالغة في ازاحة الاشتباء والالتياسمعمافيدمن تحقيق الحق والتنبيدعلي حكمة خفية هي أنكل فردمن أفراد البشرله حظ من انشأته عليه السلام مندحيث لمتكن فطرته البديعة مقصورةعلى نفسه بل كانتأ عوذجامنطويا على فطرة سأترآحاد الجنس انعلواء اجماليا مستتبعالجربان أثارهاعل الكل فكان خلقه عليه السلاممن الطين خلقا لكلأحد من فروعه مندولماكانخلقدعلي هذاالنمط السارى الى جيعأفرادذر تدأمدع من أن يكون ذلك مقصورا على نفسه كاهو المفهوم مزنسة الحلق المذكور اليه وأدل على عظم قدرة الخلاق العليم وكال علموحكمته وكان ابتداء حال الخاطبين أولى يأن بكون معبارا لانتهائها فعلمافعل واللهدرشأن التزبل وعلى هسذا السرمدار قوله تعالى

ولقدخلقنا كميم صورنا كم الح وقوله تعالى وقدخلقتك من قبل ولم تك شيئا كاسياتى وقيل المعتى خلق أباكم ﴿ (الرابعة ﴾ منه على حذف المضاف وقيل معنى خلقهم منه خلقهم من النطفة الحاصلة من الاغذية المنكونة من الارض وأياما كان فنيه من وضوح الدلالة على كال قدرته تعالى على البعث مالا يخفى فأن من قدر على احياء مالم بشم رائحة الحياة قط كان على احياء ماقارنها مدة أظهر قدرة (ثم قضى) اى كتب لموت كل واحد منكم (أجلا) خاصا به أى حدا معينا من الزمان بغنى عند حلوله

لا التعالة وكان تمالا بذان يتفاوت ما بين خلفه من وبين تقدير آجالهم حسبما تقنضيه الحكم البالغة (وأجل مسمى) أى حدمغين البعثكم جيما وهومبند التخصصه بالصغة كما في قوله تعالى ولعبده وثمن ولوقوعه في موقع النفصيل كما في قول من قال الخاما بكي من خلفها انصر فت له بشق و شق عند تالم يحول و تنوينه لتفخيم شأنه و قهو بل أمر ه و الدلك أو ثر تقديمه على الخبر الذي هو (عنده) مع أن الشائع المستقبض هو التأخير ﴿ ١١ ﴾ كافي قوالت عندى كلام حق ولى كتاب نفيس كا أنه قبل

وأىأجل مسمى مثبت معسين في علم لانتغير ولابقف على وقت حلوله أحدلا مجلا ولامفصلا وأماأجلالموت فعلوم اجالاوتقر ببابناءعلى ظهور أماراته أوعلي ماهو المعتاد فيأعمار الانسان وتسميته أجلا انداهي باعتبار كونه غاية لمدة لبشهم في القبور لاماعتار كونه مدألد ةالقمامة كأأن مدارالسيةفيالاجل الاولهوكونهآخرمدة الحياة لاكونه أولمدة الممات لماأن الاجسل في اللغة عمارة عن آخرالمدة لاعن أولها. قبل الاجل الاولمابين الحلق والموت والثاني مابين الموت والبعث من العرزخ فأن الاجسل كإيطلق على آخرالمدة بطلق على كلمها وهوالاوفق لمارويعن انعباس رضيالله عنهماأن الله تعالى قضى لكلأحدأجلينأجلا من مولده الى موته وأجلا من موته الى مبعثه فانكان براتقباوصولاللرحهزيد الهمن أجل البعث في أجل

(الرابع)لقائل أن يقول لمذكر الظلمات بصيغة الجم والنور بصيغة الوحدان فنقول اما من حل الظلمات على الكفر والنور على الايمان فكلامه ههذاظاهر لان الحقواحد والباطل كثيروامامن حلهما على الكيفية المحسومة فالجواب انالنور عبارة عن نلك الكيفية الكلمة القويةمم انها تقبل التناقص قليه لاقليلا ونلك المراتب كثيرة فلهذا السبب عبرعن الظلمات بصيغة الجمع المأقوله تعالى تم الذين كفروا بربهم بعد اون فاعلم ان العدل هو التسوية يقال عدل الشي بالنبي اذاسواه به ومعنى يعدلون يشركون به غيره فانقيل على أى شي عطف قوله تم الذين كفروا برجم يعداون قلنا يحتمل أن يكون معطوفا على قوله الحدالله على معنى ان الله حقيق بالحد على كل ما حلق لانه ما خلقه الانعمة ممالذين كفروا بربهم بعدلون فيكفرون بنعمته ويحتمل أن بكون معطوفا على قوله خلق السموأت والارض على معنى انه خلق هذه الاشياء العظيمة التي لايقدر عليها أحدسواه ثم انهم بعدلون بهجاد الايقدرعلى شئ أصلا فانقيل فامعني ثم قلنا الفائدة فيه استبعاد أن يعدلوايه ممدوصنوح آمات قدرته والله أعلم # قوله تعالى ( هوالذي خلقكم من طين ثم قضى أجلاً وأجل مسمى عنده ثم أتم تعتون ) أعلمان هذا الكلام محمّل أن يكون المراد منه ذكر دالل آخر من دلائل اثبات الصانع تعالى و المحمّل أن يكون المراد منه ذكر الدليل على صحة المعاد وصحة الحشر أماالوجه الاول فتقريره انالله تعالى لما استدل بخلقه السموات والارض وتعاقب الظلمات والنورعلي وجود الصانع الحكيم أتبعه بالاستدلال مخسقه الانسان على اثبات هذا المطلوب فقال هوالذى خلقكم منطين والمشهوران المرادمنه انه تعالى خلقهم من آدم وآدم كان مخلوقا من طين فلهذا السب قال هوالذي خلفكم مرطين وعندي فلموجمة خروهوان الانسان مخلوق من المني ومن دم الطمث وهمايتولدان منالدم والدم انمايتواد منالاغذية والاغذية اماحيو انبة وامانبساتية فا كانت حموانسة كان الحال في كسفية تولد ذلك الحيوان كالحال في كيفية تولد الانسان صق أن تكون باتيه فثبت ان الأنسان مخلوق من الاغدية النماتية ولاشك انها متولد، من الطين فثبت أن كل انسان متولد من الطين وهذا الوجه عندي أقرب الى الصواب أذاعرفت هذا فنقول هنا الطين قدتولدت النطفة منه بهذا الطريق المذكور ثم تو دمن المطفةأنواع الاعضاء المختلفة في الصفة والصورة والاون والسكل مثه الفلب والدماغ والكبد وأنواع الاعضاء البسيطة كالعطام والغضاريف والرباطات والاوتار وغيرهاوتولد الصفات المختلفة في المادة المتشابهة لايمكن الابتقدير مقدر حكيم ومدبر رحيم وذلك هوالمطاوب وأماالوجه النابى وهوأن بكون المقصود من هذاالكلام تقرير أمر المعاد فنقول لماثبت ان تخليق بدن الانسان انما حصل لان الفاعل على الحكيم والمقدر الرحيم رتب خلقة هذه الاعضاء على هذه الصفات المختلفة بحكمته وقدرته وتلك القدرة والحكمة باقية بعدموت الحيوان فيكون قادرا على اعادتها واعادة الحياة فيهاوذلك مدل

العمر وان كان فاجر اقاطعانقص من أجل العمر وزيد في أجل البعث وذلك قوله تعالى وما يعمر من معمر ولا ينقص من عره الافي كتاب فعنى عدم تغير الاجل حين شدعدم تغير آخره والاول هو الاشهر الاليق بتغفيم الاجل الثاني المنوط باختصاصه بعلم تعالى والانسب بتهويله المبنى على مقاربته للطامة الكبرى فان كون بعضه معلوما للخلق ومضيد من غير أن يقع فيه شي من الدواهي كايستلزمه الحل على المعنى الثاني مخل بذلك قطعا ومعنى زيادة الاجل ونقصه فيماروى تأخير الاجل الاول وتقديمه (ثم أنتم

تعترون) استبعاد واستنكار لامترائي في البعث بعد معاينتهم لماذكر من الجيج الباهرة لدالة عليه أى تمترون في وقوعه و تحققه في تفسه مع مشاهد تكمير في أنفسكم لمن الشواهد ما يقطع مادة الامتراء بالكلية فان من قدر على افاضة الحياة وما يتفرع عليها من العلم والشدرة وسأر الكمالات البشرية على مادة غير مستعدة الشيء منها أصلاكان أوضح اقتدارا على افاضتها الى مدة قد استعدت لها وقارنتها لمدة ومن هم ناتبين ان ما قيل من أن الاجل الحرب الاول هو انتوم و الثاني هو الوت أوأن

على صحة القول بالمعاد اماقوله تعالى ثم قضي أجلا ففيه مياحث المبحث الاول لفظ القضاء قديرد بمعنى الحكم والامر قال تعالى وقضى ربك ألاتعبدوا الااياه و بمعنى الحبروا اعلام قال تعانى وقضينا الى بني اسرائيل في الكتاب و بمعنى صفة الفعل اذاتم قال تعالى فقضاهن سبع سموات في تومين ومند فولهم قضي فلان حاجة فلان وأماالاجل فهوفي اللغة عبارة عن الوقت المضروب لانقضاه الامدوأجل الانسان هوالوقت المضروب لانقضاء عره وأجل الدن محله لانقضاء التأخرفيه وأصله من التأخيريقال أجل الشئ يأجل أجولا وهوآجل اذارأخر والآجل نقيض العاجل اذاعرفت هذا فقوله ممقضي أجلامعناهانه تعالى خصص موتكل واحد بوقت معين وذلك التخصيص عبارة عن تعلق مسيئند بايقاع فلكالموت في ذلك الوقت ونظيرهند الآية قولة تعالى ثم أنكم معددُلك لميتونُ أمَّا فواً. تعالى وأجلمسمى عنده فاعلمان صريح هذه الآية يدل على حصول أجلين لكل انسار، واختلف المفسرون فيتفسيرهما على وجوه الاول قال أبومسلم فولهثم قضي أجلا المراد منه آجال الماضين من الخلق وقوله وأجل مسمى عنده المراد منه آجال الباقين من الخلق فهوخص هذا الاجل الثاني بكونه مسمى عنده لانالماضين لماتواصارت آجالهم معلومة اماالباقون فهم بعدلم يموتوا فلم تصرآ جاامهم معلومة فلهذا المعني قاروأ جلمسمي عندموالناني ان الاجلُ الاولُ هوأجل الموتُ والأجلُ المسمى عندالله هوأُحلُ القيامةُ لانمدة حباتهم فيالاآخرة لآخرلها ولاانقضاء ولانعلم أحدكيفية الحال في هذاالاجل الاالله سبحانه وتعالى والنالث الاجل الاول مابين أن يخلق الىأن يموت والنابى مابين الموت والبعث وهوالبرزخ والرابع انالاول هوالنوم والثاني الموت والحامس الالجل الاول مقدارما انقضى من عرك أحدوالاجل النابي مقدار مابقي من عركل أحد والسادس وهوقول حكماء الاسلام الكلاانسان أجلين أحدهما الآجال الطبيعية والثاني الآجال لاحترامية اماالآجال الطبيعية فهي التي لو بقي ذاك المزاج مصوناً من العوارض الخارجية لانتهتمده بقائه الى الوقت الفلاني واماالا جال الاخترامية فهي التي تحصل بسبب من الاسباب الخارجية كالغرق والحرق ولدغ الحسرات وغيرهامن الامور المعضلة وقوله مسمىءنده أىمعلوم عندهأ ومذكور اسمه في الوح المحفوظ ومعنى عنده شبيه بما يقول الرجل في المسئلة عندي ان الامركذا وكذ أي هذا اعتقادي وقولي فانقيل المبتدأ النكرة اذاكان خبره ظرفا وجب تأخيره فسلم جاز تقديمه فيقوله وأجل مسمى عنده قلنالانه تخصص بالصفة فقارب المعرفة كفوله ولعبدمؤمن خيرمن مشرك وأماقوله ثمأنتم تمنزون فنقولالمر يةوالامتزاء هوالسكواعلم اناانقلناالمقصودمنذكر هذاالكلام الاستدلال على وحود الصانع كان معناه ان بعدطه ورمنل هذه الجة الباهرة أنتم تمرون في صحة النوحيدوان كان المقصود نصيح القول بالمعاد فكدلك والله أعلى قوله تعالى ( وهوالله في السموات وفي الارض بعلمسركم وجهركم و يعلم اتكسبون) اغلم انا ان

الاول أجل الماضين والثاني أجل الباقين أو انالاولمقدار مامضي منعركل أحدوالثاني مقدارمابتي مندىمالاوجد له أصلالمار أيت من أن مساق النظمالكريم استبعاد امترائهم في البعثااذيءبرعن وقته بالاجل المسمى فعيث أريديه أحدمآذكرمن الامور الثلاثة فنيأى شي عرون ووصفهم مالامتراءالذي هوالشك وتوجيه الاستبعاداليه معأمهم جازمونيانتفاء آلبعث مصرون على انكاره كإمذئ عنه قوله ائذامتنسأ وكنساتراما وعظاما أئنا لمحونون ونظائره الدلالة على أن جزمهم المذكورفي اقصى مراتب الاستبعاد والاستنكار وقوله تعالى (وهوالله) جهلة من مبتدا وخبرمعطوفة عليما قبلهامسوقة لبمان شمول أحكام الهيته تعالى لجيع المخلوقات واحاطة علميتفاصيل أحوال العبادوأعالهم والمؤدية ال

الى الجزاء الرالا شارة الى تعقق المعادف تضاعيف بيان كيفية خلفهم وتقد برآجالهم وفوله تعالى (في السموات عجو قلنا كه وفي الارض) متعلق بالمعنى الوصنى الذى ينبئ عنه الاسم الجليل الما باعتبار أصل اشتقاقد وكونه على الله عبود فيهم أو الما باعتبار أنه اسم اشتهر بما اشتهرت به الذات من صفات الكمال فلوحظ معه منها ما يقذ دنيه المقام من المالكية الكلية والتصرف الكامل حسبا تقتضيه المشيئة المبنية على الجريم البالغة فعلق به الفارف من ناك الحيثية

فصاركا نه قيل وهوالمالك أوالمتصرف المدبرة بهما كافى قوله تعالى ؤهوالذى فى السماء الهوفى الارض الهوليس المراد بماذكر من الاعتبارين أن الاسم الجليل يحمل على معناه اللهوى أوعلى معنى المالك أوالمتصرف أو نحوذلك بل مجرد ملاحظة أحداثمانى المذكورة فى ضمنه كالوحظ مع اسم الاسد فى قوله أسد على الخما اشتهر به من وصف الجراءة التى اشتهر بها مسماه فرى مجرى جرى على و بهذا تبين أن ما قيل بصدد عود التصوير والتفسير أي هو المعروف بذلك فى السموات

أوفى الارض أوهوالمروف المشتهر بالصفات الكمالية أوهوالمروف بالالهيسة فسمأونحو ذاك بمعزل من المحقيق فأن المعتبرمع الاسمهو نفس الوصف الذي اشتهر به اذهوالذي يغتضيه المقام حسمايين آنفالاشتهاره بهألابي أنكلمة على في الثال المذكور لاعكن تعليقها باشتهار الاسم بالجراءة قطعاوقيل هومتعلق عانفيده التركيب الحصري من التوحدوالتفردكا نه قيل وهوالمتوحدبالا اعية فيهما وقيل عا تقرر عند الكل من اطلاق هذاالاسم عليه خاصة كالهقيل وهوالذي يقالله الله فهما لايشركه شي و هذاالاسمعلى الوجد الذي سبق من اعتبار معنى التوحدأو القول في فحوى الكلام بطريق الاستتباع لاعلى حل الاسم الجليل على معنى المتوحد بالالمهية أوعلى تقديرالةولوقد

قلنا انالمقصود من الآية المتقدمةا قامة الدليل على وجود الصانع القاد رالمختا رقلنا المقصود منهذه الآية بيانكونه تعالى علما بجميع المعلومات فأن الآيتين المتقدمتين يدلان على كال القدرة وهذه الآية تدلءلمي كمال العلموحينثذيكمل العلم بالصفات المعتبرة في حصول الالهية وان قلنها المقصودمن الآية المتقدمة اقامة الدلانة على صحة المعاد فَالْقَصُودُ مِنْ هَذَّ الاَّبَّةِ تَكُمِيلُ ذَلِكُ البِّيانُ وذلكُ لان منكرى المعاد آنما أنكروه لامرين أحد هما أنهم بعتقدون ان المؤثر في حدوث بدن الانسان هوامتزاج الطبائع و يشكّرون أن يكون المؤشرفيه قادر امختارا والثاني انهم يسلون ذلك الاانهم يقولون آنه غيرعالمبالجزئيات فلايمكنه تمييز المطبع من العاصي ولاتمبيز أجزاء بدنزيدعن أجزاء بدن عروثمانه تمالى أثبت بالآيتين المتقدمتين كونه تعالى قادرا ومختأرا لاعلة موجبة وأثبت بهذه الآية كونه تعالى عالما بجميع المعلومات وحينثذتبطلجيع السبهات التي عليهما مدار القول بانكار المعادوصحة الخشر والنشر فهذاهوالكلام فينظم الآيةوههنا مسائل \* ( المسئلة الاولى ) \* القائلون بإن الله تعالى مختص بالمكان تمسكوا مده الآية وهوقوله وهوالله فيالسموات وذلك يدل علىإنالالهمستقر فيالسماءقالواو يتأكدهذا أيضا يقوله تعالى أأمنتم من في السماء أن يخسف قالو اولا يلزمنا أن يقال فيلرم أن يكون في الارض لقوله تعالى في هذه الآية وهوالله في السمواتوفي الارص وذلك يقتضي حصوله تعالى في المكانين معاوهومحال لانانقول أجعناعلى انهليس بموجود في الارض ولايلزم من ترك العمل بأحد الظاهر بن ترك العمل بالظاهر الا خرمن غيردليل فوجب أن يبقى ظاَّهرَ قوله وهوالله في السموآت على ذلك الظاهر ولان من القراء من وقف عندقوله وهوالله في السموات ثم يبتدئ فيقول وفي الارض يعلم سمركم والمعني انه سبحانه يعلم سرائر كمالموجودة في الارص فكون قوله في الارض صلة لقوله سركم هذاتمام كلامهم واعلم انا نقيم الدلالة أولا على انه لايكن حل هذا الكلام على طاهره وذلك من وجوه الاول انه تُعالى قال في هذه السورة قُلَّلن مافي السَّمُواتُ والْارضُ قال لله فبينُ بَهِذه الآية انكل مافي السموات والارض فهو ملكالله تعالى وملوك له فدو كانالله أحد الاشياء الموجودة في السموات لزم كونه ملكا لنفسه وذلك محال ونطيرهذه الآمذفوله في سورة طهله مافي السموات ومافي الارضوما بينهما فان قالوا دوله قل لمن مابي اأسوات والارض هذه يقتضي انكل مافي السموات فهولله الا انكلة مامخنصة بمن لابعقل فلايدخل فيهاذات ألله تعالى فلنالانسلم والدليل عليه قوله والسماء ومابناها والارضوما طعآه ونفس وماسواها ونظيره ولاأنتم عابدون ماأعبد ولاشك ان المراد بكلمة ماههنا هوالله سبحانه # والثاني أن قوله وهوالله في السموات الماأن يكون المراد مند أنه موجود في جميع السموات أوالمراد انه موجود في سماء واحدة ۞ والثاني ترك للظاهر والاول على قسمين لانه اما أن يكون الحاصل منه تعالى في أحد السموات عين ما حصل منه في سائر

جوز أن يكون الظرف خبراثانيا على أن كونه سبحانه فيهماعبارة عن كونه تعالى مبالغا في العلم بمآفيهما بناء على تنزيل علمه المقدس عن حصول الصوروالاشباح لكونه حضوريا منزلة كونه تعالى فيهما وتصويره به على طريقة التمثيل المبنى على تشبيه حالة علمه تعالى بافيهما بحالة كونه تعالى فيهمافان العالم اذاكان في مكان كان عالما به و بمافيه على وجه لا يخفى عليه منه شيء فعلى هذا يكون قوله عزوجل (يعلمسر كموجهر كم) أى ماأسير رتموه وماجهر تم به من

الاقوال أوماأسرر بموه ومااعلنبوه كائنا ماكان من الاقوال والاعمال بيانا وتقريرا لمضمونه وتحقيقاللم عنى المرادمنه وقعليق علم عزوجل بماذكر خاصة مع شموله لجيع مافيهما حسما تفيده الجلة السابقة لانسياق النظم الكريم الى بيان حال المخاطبين وكذاعلى الوجه الثانى فان ملاحظة الاسم الجليل من حيث المالكية الكلية والتصرف الكامل الجارى على النمط المذكور مستبعة لملاحظة علم المحيط ﴿ ١٤ ﴾ حتمافيكون هذا بيانا وتقريراله بلاريب وأماعلى

السموات أوغيره والاول يقتضى حصول المتحير الواحد في مكانين وهو باطل ببديهة العقل والثاني يقتضي كونه تمالى مركباهن الاجراء والابعاض وهومحال # والثالث انه لوكان موجوداً في السَّموات لكان محدُّودا مَّناهيـ اوكل ما كانكذلك كان قبوله للزيادة والنقصان مكناوكل ماكان كذاك كأن اختصاصه بالمقدار المعين المخصيص مخصص وتقدير مقدر وكل ماكان كذلك فهو محدث \* والرَّابع انه لو كان في السموات فهلُّ يقدر على خلق عالم آخر فوق هذه السموات أولايقدر والثاني يوجب تعجيز اوالاول يقتضى آنه تعالى لوفعل ذلك لحصل تحتهذا العالم والقوم يشكرون كونه تحت العالم \* والحامس أنه تعالى قال وهو معكم أغيا كنتم قال وُنحن أقرب اليدمن حبلُ الوريدوقال وهوالذى في السماء اله وفي الارض اله وقال فأينما تولوا فتم وجه الله وكل ذلك يبطل القول بالمكان والجهد للدتعالى فثيت بهذه الدلائل آنه لايمكن حلهذا الكلام على طَاهرِه فوجب التاويل وهومن وجوء الاول انقوله وهوالله في السمواتوفي الأرضُّ يعنى وهوالله في تدبير السموات والارض كمايقال فلان في أمركذا أى في تدبيره واصلاح مهماته ونظيره قوله تعالى وهو الذي في السماء الهوفي الارض اله \*الثاني ان قوله وهوالله كلام تام ثما بتدأ وقال في السموات وفي الارض يعلم سركم وجهر كموالمعني انه سبحانه وتعالى بعلم في السموات سرائر الملائكة وفي الارض يعلم سمرائرالانس والجن # و الثالث أن يكون الكلام على التقديم والتأخير وانتقدير وهو الله يعلم في السموات وفي الارض سركم وجهركم وتمايفوي هذَّه التأو يُلات انْقُولنا وهوالله نظير قولناهو الفاضل اعالم وكلةهوانا تذكرههنا لافادة الحصر وهذهالفأبدةانماتحصل اذاجعلنا لفظ الله اسمامشنقا وأمالوجعلناه استرعلم شخص فأتممقام التعيين لميصح ادخال هذه اللفظة عايد واذاجعلنا قولناالله لفظأ مفيداصارمعناه وهوالمعبود في السماءو في الارض وعلى هذا التقدير يزول السوال والله أعلم ( المسئلة الرانية) المراد بالسر صفات القلوب وهم الدواعي والصوارف والمراد بالجهر أعمال الجوارح وانماقدمذكر السرعلي ذكر الجهرلان المؤثرف الفعل هوججوع القدرة مع الداعي فالداعبة التي هي من باب السيرهي المؤثرة في أعمال الجوارح المسمآة بالجهر وقد ثبت ان العلم بالعلة علة للعلم بالمعلول والعلة متقدمة على المعلول والمتقدم بالذات محب تقدعه محسب الفظ (المسئلة الذائمة ) قوله وبعلم ماتكسبون فيدسوال وهوان الافعال امآ أفعال القلوب وهي المسماة بالسرواما أعمال الجوارح وهي المسماة بالجهرفالافعال لأتخرج عن السرو الجهر فكان قوله ويعلم مانكسبون نقتضيءطفالشئ على نفسهوانه فاسدوالجواب بجبحل قوله ماتكسبون على مايستحقد الانسان على فعله من تواب وعقاب والحاصل انه مجول على المكتسب كما يقال هذا المال كسب فلان أي مكتسبه ولايجوز حله على نفس الكسب والالزم عطف الشي على نفسه على ماذكر تموه في السوال (المسئلة الرابعة ) الآية تدل على كون

الاوجه الثلاثة الباقية فلاسبيل الى كونه بيانا لكن لالماقيل من أنه لادلالة لاستواء السرو الجهرفي علمتعالى على مااعتبرفيهمامن المعبودية والاختصاص مهذا الاسم اذا ر بمسايعبد ويختص به من ليساله كال العلم فانه باطل قطعا اذالمراد بمسا ذكرهو المعبدودية بالحلق والاختصاصبالاسم الجليلولاريب في أنهم. ممالا يتصورفين لسرله كالالعلم بديهة بللان ماذكرمن العلم غيرمعتبر في مداول شي من المعبدودية بالحيق والا-تصاص بالاسم حتى يكون هذا ياناله وبهذا تبين أنه ليس ببيان على الوجه الثالث أيضا لماان التوحيد بالالهمة لايعتبرقي مفهومد العلم الكامل ليكون هـذا سانالهبلهو معترفيما صدق عليه المتوحد وذنك غركاف في البيانية وقيل هوخبر بعدخبر

عندمن بجوزكون الخبر النابى جله كافى قوله تعالى فاذاهى حية تسعى وقيل هوالخبر والاسم الجليل ﴿ الانسان ﴾ بدل من هوو به يتعلق الخلرف المتقدم و يكنى فى ذلك كون المعلوم فيهما كافى قولك رميت الصيدفى الحرم اذاكان هوفيه وأنت خارجه ولمل جعل سمرهم وجهرهم فيهما لتوسيع الدائرة وتصويراً نه لا يعزب عن علمشى منهما فى مكانكان لالانهما قد يكونان فى السموات أيضا و تعمم الخطاب لاهلها تعسف لا يخنى ( و بعلما تكسبون ) أى

ماتفهاونه لجلب نفع أودفع ضرمن الاعمال المكتسبة بالقلوب أو بالجوار حسرا أوعلانية وتخصيصها بالذكر مع اندراجها فيماسبق على التفسير الثاني للسروالجهر لاظهاركال الاعتناء بهالانها التي يتعلق بها الجزاء وهو السرقي اعادة بعلم (وماتاً تيهم من آية من آيات ربهم) كلام مستاً نف واردلبيان كفرهم با آيات الله واعراضهم عنها بالكلية بعدما بين في الآية الاولى اشراكهم بالله سبحانه واعراضهم في ١٥ كان بعض آيات النوحيد وفي الآية الثانية امتراؤهم في البعث واعراضهم

عزبعض آياته والالتفات للأشعار بأزذكرقبائحهم قداقتضي أن يضرب عنهم الحطاب صفحا وتعددجنا باتهم الهيرهم ذمالهم وتسحالحالهم فانافية وصيغه المضارع لحكابة الحال الماضية أوللدلالةعلىالاستمرار التجدديومن الاولى من يدة للاستغراق والنانية تبعيضية واقعة معجرورهاصفةلآية وأضافةالا ياتالىاسم الرب المضاف ألى ضميرهم لتفخيم شأنهاالمستتبع اتهو للمااجترواعليه فى حقها والمراديها اما الآيات التعزيلية فاتبانها نزولها والمعني ماينزل اليهمآية من الآيات القرآنية التيمن جملتها هاتيك الآيات الماطقة بمافصل من بدائع صنع اللهءز وجل المنشة عنجريان احمكام ألوهيته تعالى على كافة الكائنات واحاطة علم بجميع أحوال الخلق وأعمالهم الموجبة للا قبال عليهاوالاعانها

الانسان مكتسبا للفعل والكسب هوالفعل المفضى الياجتلاب نفع أودفع ضرولهذا السبب لابوصف فعلالله بانه كسب لكونه تعالى منزهاعن جلب النقع ودفع الضرروالله أعلم قوله تعالى (وماتاً تيهم من آية من آيات ربهم الاكانواعنها معرصين) اعلمانه تعالى لما تكلم أولا في التوحيد وثانيًا في المعادو ٱلنافيما يقررهذين المطلو بين ذكر بعده ما يتعلق يتقر برالنبوة وبدأ فيدبأن بين كون هؤلاء الكفار معرضين عن بأمل الدلائل غيرملتفتين أليها وهذه الآيه تدل على أن النقليد بإطل والتأمل في الدلائل واجب واولاف علماذم الله المعرضين عن الدلائل قال الواحدي رجه الله من في قوله من آية لاستغراف الجنس الذي يقع في النفي كفواك ما أتابي من أحد والثانية وهي قوله من آيات ربهم المتبعيض والمعني وما يظهر لهم دليل قط من الادلة التي يجب فيهاا لنطروالاعتبارالاكانواعنه معرضين \* قوله تعالى ( فقد كذبو الملحق للجاءهم فسوف أتهم أنباء ما كانوا به يستمرؤن) اعلم انه تعالى رتب أحوال هؤلاءالكفار على ثلاث مراتب فالرتمة الاولى كونهم معرضين عنالأمل في الدلائل والتفكر في البينات والمرتبة النانية كونهم مكذبين بها وهذه المرتبه أزيد بما قبلها لانالمعرض عن الشيء قد لا يكون مكذبابه بل يكون غافلاعنه غير متعرض له فأذاصارمكذباله فقدزادعلى الاعراض والمرتبة النالئة كونهم مستهزئين بها لانالمكذب بالشئ قد لايبلغ تمكذيبه به الىحد الاستهزاء فأذابلغ الى هذا الحدفقد بلغ الغامة القصوى في الانكار فين تعالى أن أوائك الكفار وصلوا الى هذه المراتب النلائة على هذا الترتيب واختلفوا في المراد بالحق فقيل انه المعجزات قال ابن مسعود انشق القمر بمكة وانفلق فلقتين فذهبت فلقةو بقيت فلقة وقيل انها لقرآن وقيل انه محمدصلي الله عليه وسلم وقيل انه الشرع الذي أتى به محمد صلى الله عليه وسلم والاحكام التيجاء بهامحمد صلى الله عليه وسلم وقيل أنه الوعدوالوعيد الذي يرغبهم به تأرة و يحذرهم بسببه أخرى والاولى دخولالكل فيه وأما قوله تعالىفسوف يأتيهمأ نباءما كانوابه يستهزؤ المراد منه الوعيد والزجر عن ذلك الاستهزاء فيجب أن يكون المراد بالأنباء الانباء لانفس الانباء بل العداب الذي أنبأ الله تعالى به ونظيره قوله تعالى ولتعلن نباه بعد حين والحكيم اذا توعُد فربما قَال ستعرف نبأ هذا الامر آذا نزل بك ما تحذره وانما كان كذاكلاًنْ الغرض بالخبرألذي هوالوعيد حصول العلم بالعقاب الذي ينزل فنفس العقاب اذانزل يحقق ذلك الخبرحتى تزول عندالشبهية مم المراد من هذا العذاب يحتمل أن يكون عذاب الدنياوهوالذي ظهر يوم بذر و يستمل أن يكون عذاب الآخرة \* قوله تعالى ا ( المهروا كم أهلكنامن قبلهم من قرن مكناهم في الارض مالم نمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدرارا وجعلنا الأنهار تجري من تعتهم فأه لكناهم بذنو بهم وأنسأ امن بعدهم قرناآخرين ) اعلم انالله تعالى لما منعهم عن ذلك الاعراض والتكذيب والاستهزاء بالتهد يدوالوعيد أتبعه بما يجرى مجرى الموعظة والنصيحة في هذا الباب فوعظهم بسائر القرون الماضية كقوم

(الاكانوا عنها معرضين) أى على وجه النكذيب والاستهزاء كاستقف عليه وأما الآيات النكوينية الشاملة الممعجزات وغيرهامن تعاجيب المصنويات فاتيانها ظهورها لهم والمعنى ما يظهر لهم آية من الآيات التكوينية التي من جلتها ماذكر من جلائل شؤنه تعالى الشاهدة بوحدانيته الاكانوا عنها معرضين تاركين للنظر الصحيح فيما المؤدى الى الايمان يمكونها وايثاره على أن يقال الأعرضوا عنها كما وقوله تعالى وان يرواآية يعرضوا ويقولوا سعر مستمر للدلالة على

استرارهم على الاعراض حسب استراراتيان الا يات وعن متعلقة بعرضين قدمت عليه مراعاة الغواصل والجملة في محل النصب على أنها حال من مفعول تأتى أومن فاعله المخصص بالوصف لاشتالها على ضيركل منهما وأياما كان فغيها دلالة بينة على كال مسارعتهم الى الاعراض وايقاعهم له في آن الاتيان كايف عهد كلة لما في قوله تعالى (فقد كذبوابا لحق لما جاءهم) فأن الحق عبارة عن الفرآن الذي أعرضوا عنه حين أعرضوا عن كل على المنارة عن الفرآن الذي أعرضوا عنه حين أعرضوا عن كل على المنارة عن الفرآن الذي أعرضوا عنه المنارة الكمال

نوح وعاد وتمود وقوم اوط وقوم شعيب وفرعون وغيرهم فان قيل ما القرن قلنا قال الواحدي القرن القوم المقتزنون في زمان من الدهر فألدة التي يحجم فهاقوم تم مفتردون بالموت فهيي قرن لانالذين بأتون بعدهم أقوام أخرون افتزنو افهم قرن آخر والدليل عليه قوله عليه السلام خيرالقرون قرني وأشتقــاقه من الاقران ولمــا كان أعمار الناس في الاكثر الستين والسبعين والنمانين لاجرمقال بعضهم القرن هو الستون وقال آخرون هوالسبعون وقال قوم هوالمانون والاقرب انه غير مقدر بزمان معين لا بقع فيه زيادة ولانقصان بلالمرادأهل كلءصرفاذا انقضى منهمالا كنرقيل قدانقضي القرنواعلمان الله تعالى وصف القرون الماضية بثلاثة أنواع من الصفات الصفة الاولى قوَّله مُكناهم فيالارض مالم نمكن لكم قال صاحب الكشاف مكن له في الارض جعل له مكانا ويحوه في أرض له ومنه قوله تعالى انا مكنا له في الارض أو لم عكن لهم وأمامكنته في الارض فعناه أثبته فيهاومنه قوله تعالى ولقدمكناهم فيماانمكماكم فيدولتقارب المعنيين جعالله بينهما في قوله مكناهم في الارض مالم نكن لكم والمعني لم نعط أهل مكة مثل ما عطينا عادا وتمود وغيرهم من البسطة في الاجسام والسعة في الاموال والاستظهار باسباب الدنيا والصفة الثانية قوله وأرسلنا السماء عليهم مدرارا يريد الغبث والمطر فالسماء معناه المطرههنا والمدرار الكثير الدر وأصله من قولهمدراللبناداأقبل على الحالب منه شيُّ كثير فالمدرار يصلح أن يكون من نعت السَّحَابُو يَجُوزُ أَنْ يَكُونُ مَنْ نَعْتَ المَطْرِ يقال سَحابُ مدرار اذا تتانع امطاره ومفعَّال يجيئ فينعَّتُ برادالمبالغَّة فيه قال مقاتلٌ مدرارا متتابعًا مرة بعد أُخرى ويستوى في المدرار المذكر والمؤنث والصفة الثالثة قوله و جعلنا الانهار تجري من تحتهم والمرادمنه كثرة البساتين واعلم أن المقصود من هذه الاوصاف انهم وجدوا من منافع الدنيا أكثر مماوجه أهل مكذتم بين تعالى انهم مع من يد العرفى الدنيا بهذه الوجوه ومع كثرة العدد والبسطة في المال والجسم جرى عليهم عند الكفر ماسمعتم وهذا المعني يو جبَّ الاعتبار والانتباء من نوم الغفلة ورقدة الجهالة بتي ههنا سو الات السو ال الأول ليس في هذا الكلام الاأنهم هلكواالاأن هذا الهلال غير مخنص بهم بلالانبياء والمؤمنون كلهم أيضاقدهلكوافكيف يحسن ايرادهذا الكلام في معرض الزجر عن الكفر مع أنه مشترك فيه بين الكافر و بين غيره والجوابليس المقصود منه الزجر بمجرد الموت والهلاك بلالمقصود أنهم باعوالدين بالدنيافغاتهم ويقوآ فىالعذابالشديد نسبب الحرمان عنالدين وهذاالمعنى غيرمشترك فيدبين الكافر والمؤمن \* السؤال الثاني كيف قال ألم يروامع ان القوم ما كانو آمقرَ بن بصدق مجمد عليه السلام فيما يخبرعنه وهم أيضا ما شأهدوا وقائع الابمالسالفة وألجواب أناقاصيص المتقدمين مشهورة بين الحلق فيبعد أن يقال انهم ماسمعواهذه الحكايات ومجرد سماعها يكفى في الاعتبار \* والسوال الثالث ما الفائدة في ذكر انشاء قرن آخرين بعدهم والجواب

قجممافعلوا بهفان تكذبب الحقمالايتصورصدوره عن أحدوالفاءلترتيب مايعدها على ماقيلها اكن لاعلى أنها شي ً مغارله في الحقيقة واقع عقيمه أوحاصل بسبيه بل على أن الأول هوعين الثانى حقيقة وانماا لنزتيب مسب التغاير الاعتباري وقداتحقيق ذلك المعني كافي قوله تعالى فقدحاو ا ظلماوزورابعدقوله تعالى أ وقال الذن كغرواان حداالاافك افتراه وأعأنه عليه قومآخرون فان ماحاؤه أي فعلوهمن الظاوالزورعين قولهم المحكى لكته لمساكان مغايرا الممفهوماوأشنع مته الارتبعليه بالفاء ترتيب للازم على الملزوم تهو بلالامره كذلك مفهوم التكذيب الحق بخيثكان أشنع من مفهوم الاعراض المسذكور أخرج مخرجا للازم البين البطلان فرتب علمه بالفاء اظهارالغاية بطلانهم قىددلك بكونه بلاتأمل تأكيدالشناعته وتمهيدا

ليبان أن ما كذبوا به آثر ذى أثيراه عواقب جليلة ستبدولهم البنة والمدى أذهم حيث أعرضوا عن ناك مو ان كه الا يات عندا تيانها فقد كذبوا عالا يكن تكذيبه أصلامن غبران بند بروافي حاله وما آه و يقفوا على مافى تضاعيفه من الشواهد الموجبة لتصديقه كقوله تعالى بل كذبوا عالم يحيطوا العلم ولما يأتهم تأويله كابني عند قوله تعالى (فسوف يأتيهم أنها مما كانوا به يستهزون) فان ما عبارة عن الحق المذكور عبرعنه بذلك تهو بلالا مر ما بهامه وتعليلا للعكم عافى حير الصلة

أى من قبل خلقهم آومن قبل زمانهم على حدف المضاف واقامة المضاف اليدمهامه تعادو تمودوا ضرابهم وهواد يعالى (مكناهم في الارض) استثناف لبيان كيفية الاهلاك وتفصيل مبادبه مبنى على سو النشأ من صدر الكلام كأنه قبل كيف كان ذلك فقيل مكناهم الخوقيل هوصفة لقرن لما أن النكرة مفتقرة الى مخصص فاذا وليها ما يصلح مخصصا بها تعين وصفيته لها وأنت خبر بأن تنوينه التفخيمي مغن له عن استدعاء ﴿ ١٧ ﴾ الصفة على أن ذلك مع اعتضائه أن كون مضمونه

ومضمون ماعضف عليه مَى الِجَلَ الاربع أمرا مفروغا عندغيرمقصود بسياق النظم مؤدالي اختلال الظم الكريم كيف لاوالمعنى حيشذ ألمير واكم أهلكنامن قبلهمن قرن موصوفين بكداوكذاو باهلاكنا اياهم بذنو بهموانه بين ا'فسادوتمكين السي" في الارض جعله قارافها ولمالزمه حعلهامقر له وردالاستعمال مكل منهما فقيل تارة مكنه في الارض ومنه قوله تعالى ولقد مكناهم فيما ان مكناكم فيه وأخرى مكن لهفي الارض ومنه قوله تعالى انامكساله في الارص حتى أجرى كل منهما محرى الآخرومنه قوله تعالى (مالم نكن لكم) بعدقوله تعالى مكناهبه في الارض كأئه قيل في الاول مكنا الهبرأوفي الثاني مالم نمكنكم ومانكرة موصوفة بما بعدها من الجلة المنفية والعائديحذوف محلها النصب على المصدرية أىمكناهم تمكينالم تمكنه لكم والالتفات لماني

أنالفائدة هي التنبيد على أنه تعالى لايتعاظمه أن يهلكهم و يخلى بلادهم منهم فه فأدر على أن ينشئ مكانهم قوما آخرين يعمر بهم بلادهم كقوله ولايخاف عقباها والله أعلم \* قوله تمالى ( ولونز التأعليك كتابافي قرطاس فلسوه بأيديهم لقال الذين كفر وا انهذا الآسمحرمبين) اعلم أنالذين يتمردون عن قبول دعوة الانبياء طوائف كثيرة فالطأفة الاولى الذين بالغوا فيحب الدنياوطلب لذاتها وشهواتها الى أن استغرقوافيها واغتفوا وجدانها فصار ذلك مانعالهم عن قبول دعوة الانبياء وهم الذين ذكرهم الله تعالى في الآية المتقدمة و بين ان لذات الدنيا ذاهبة وعذاب الكفر باق وليس من العقل تحمل العقاب الدائم لاجل اللذات المنقرضة الحسيسة والطائفة الثانية الذين يحملون معجزات الانبياء عليهم السلام على أنهامن باب السحر لامن باب المعيزة هؤلاء الذين ذكرهم الله تعالى في هذه الآية وههنا مسائل (المسئلة الاولى) بين الله تعالى في هذه الآية أن هؤلاء الكفارلوانهم شاهدوا نزول كتاب من السماء دفعة واحدة عليك يامحمدلم نؤمنوا به بل حلوه على انه سحر وتمخرقة والمراد من قوله في قرطاس أنه لونزل الكتاب جلة وأحدة في صحيف قواحدة فرأوه ولمسوه وشاهدوه عيانا اطعنوافيه وقانوا انه سحر الله فان قيل ظهور الكتاب ونزولهمن السمآء هلهومن بالمعجزات أملافان أميكن من بأب المعزات لم بكن انكارهم لدلالتدعلي النبوة منكرا ولايجو زأن بقال انه من باب المعجزات لان الملك يقدرعلى انزاله من السماء وقبل الايمان بصدق الانبياء والرسل لم نكن عصمة الملائكة مُعلومة وقبل الآيمان بالرسل لاشك انا بجو زأن كون نرول ذلك الكتاب من السماءمن قبل بعض الجن والشياطين أومن قبل معض الملائكة الذين لم تثبت عصمتهم واذاكان هذا التجويز قأعافقدخر جنزول الكتاب من السماء عن كونه دايلا على الصدق قلنما ليس المقصودماذكرتم بل المقصود أنهم اذارأوه بقواشاكين فيه وقالو اانماسكرت أبصارنا فاذالمسوما مديعم فقد غوى الادراك البصري بالادراك اللمسي ويلغ الغاية في الظهور والقوة ثم هُوَّلًا يُبقونَ شَاكِين في أَنذلْكُ الذير أُوه ولمسوه هُل هُوْ و جُوداً م لاوذلك يدل على أنهم بلفواقى الجهالة الى حدالسفسطة فهذاهوالمقصود من الآية لاماذكرتم والله أعلم # (السئلة الثانية) #قال القاضي دلت هذه الآية على أنه لا يجو زمن الله تعالى أن يمنع العبد لطفاعم أنه لوفعله لا من عنده لانه بين أنه انمالا يعز لهذا الكتاب من حيث أنه اوأنزله لقالواهدا القول ولايجوزأن يخبر بذلك الاوالمعلومانهم لوقىلوه وآمنوا به لانزله لامحالة فثبت بهذا وجوب اللطف ولقائل أن يقول ان قوله لوأنزل الله عليهم هذاا لكناب لقالواهذا الفول لايدل على أنه تعالى ينزله عليهم لولم يقولوا هداا لتول الاعلى سبل دلل الخطاب وهوعنده ليس يحيمة وأيضا فليس كل مافعله الله وجب عليه ذلك وهذه الآية اندلت فانماتدل على الوقوع لاعلى وجوب الوقوع والله أعم عقوله تعالى ( وقالوالولا أنزل عليه ملك وأوأنزلنا ملكالقضي الامرتم لاينظرون ولوجعلناه ملكالجعلناه رجلا

مواجهتهم بضعف الحال ﴿ ٣ ﴾ ع من بديبان اسأن الفريقين ولدفع الاشتباه من أول الامرعن مرجى الضميرين (وأرسلنا السماء) أى المطرأ والسحاب أوالمصه لانها مبدأ المطر (عليهم) متعلق أرسلنا (مدرارا) أى مغزارا حال من السماء (وجعلنا الانهار) أى صيرنا هافقوله تعالى (تجرى من تحتهم) مفعول ثان لجعلنا أو أنشأ ناهافه وحال من مفعوله ومن تحتهم متعلق بجرى وفيد من الدلالة على كونها مسخرة لهم مستمرة على الجريات على الوجد المذكور ماليس في أن يقال

وأجرينا الأنهارمن تحتهم وليس المراد بتعدادها تبك النهم العظام الفائضة عليهم بعدد كرتمكينهم بيان عظم جناينهم في كفر انها واستحقاقهم بذلك لاعظم العقو بات بل بيان حيازتهم لجيع أسباب نبل الما ربوم بادى الامن والجاة من المكارة والمعاطب وعدم اغناء ذلك عنهم شيئا والمعنى أعطيناهم من البسطة في الاجسام والامتداد في الابحار والسعة من الاموال والاستظهار باسباب الدنيا في استجلاب المنافع ﴿ ١٨ ﴾ واستدفاع المضار مالم فعط أهل مكة ففعلوا ما فعلوا

والبسنا عليهم مايلبسون) اعلم أن هذا النوع الثالث من شبه منكرى النبوات فأنهم يقولون لوبعث الله الحالف رسولالوجب أن يكون ذلك الرسول واحدا من الملائكة فانهم اذاكانوامن زمرة الملائكة كانت علومهم أكثروقدرتهم أشدومها بنهم أعظم وامتيازهم عن الخلق أكلوالشبهات والشكوك في نبوتهم ورسالتهم أقل والحكيم اذا أرادتحصيل مهم فكلشي كان أشدافضاءالي تعصيل ذلك المطلوب كان أولى فلاكان وقوع الشبهاتُ في نبوة اللَّائكة أقل وجب لو بعث الله رسولا إلى الخلق أن يكون ذلك الرسول من الملائكة هذا هوالمرادمن قوله تعالى وقالو الولاأنزل عليه ملك واعم أنه تعالى أجاب عن هذه الشبهة من وجهين الماالاول فقوله ولوأ تزلنا ملكالقضى الأمرومسى القضاء الاتمام والالزام وقد ذكرنامعايي القضاء في سورة البقرة مم همهنا وجوه الاول انانزال الملك على البشرآية باهرة فبتقدير انزال الملك على هو لا الكفارفر بمالم يومنوا كاقال ولوأننا زلنا البهم الملائكة الى قولة مأكانواليؤمنوا الاأن يشاءالله وأذا لم لوممنوا وجب اهلاكهم بعذاب الاستئصال فانسنةالله جارية بأن عندظهور الآية الباهرة أنلم بؤ منواجا هم عداب الاستئصال فههنا ماأنزل الله تعالى الملك اليهم لئلا يستحقوا هذا المذاب والوجه الثاني أنهماذا شاهدوا الملك زهقت أرواحهم من هول مايشاهدون وتقريره أَنَالاً دمى اذارأى المُلك فاماأن يراه على صورته الاصلية أوَّعلى صورة البشير فان كَانَ الاول لم يبق الآدمي حيا ألاتري أن رسول الله صلى الله عليم وسلم لما رأى جبريل عليه السلام على صورته الاصلية غشى عليه وان كاالثاني فعينتذ يكون المرئى شخصاعلى صورة البشروذلك لايتفاوت الحال فيه سواءكان هوفي نفسه ملكاأو بشرا ألاترى أنجيع الرسل عاينوا الملائكة في صورة البشركا ضياف أبراهيم وأضياف لوط وكالدين تسوروا المحراب وكجبريل حيث تمثل لمريم بشراسوبا والوجه الثالث ان انزال الملكآمة باهرة جارية مجرى الالجاء وازالة الاختيار وذلك مخل بصحة التكليف الوجه الرابع أنانزال الملك وانكان مدفع الشبهات المذكورة الأأنه بقوى الشبهات منوجه آخر وذلك لانأى معجزة ظهرت عليه فالواهدافعلك فعلنه باختيارك وقدرتك ولوحصل لنامثل ماحصل لك من القدرة والقوة والعلم لغعلنا مثل مافعلته أنت فعلنا ان انزال الملك وان كان يدفع الشبهة من الوجوه المذكورة لكنه يقوى الشبهة من هذه الوجوه وأما قوله مم لا ينظر ون فالغائدة في كلة مم التنبيه على أنعدم الانظار أشد من قضاء الامر لان مفاجأة الشدة أشدمن نفس الشدة وأماالثاني فقوله ولوجعلناه ملكالجعلناه رجلاأي لجعلناه في صورة البشروالحكمة فيه أمور الماحدها أنالجنس الى الجنس أميل و انبها أنالبشر لايطيق رؤمة الملك ومالثهاان طاعات الملائكة قوية فيستحقر وناطاعة البشر ور عالايعذرونهم في الاقدام على المعاصي و رابعها أن النبوة فضل من الله فيختص بها من يشاءمن عباده سواء كان ملكاأو بشرائم قال والبسنا عليهم مايلبسون قال الواحدى

(فأهلكناهم بذنو بهم) أى أهلكنا كل قرن من تلك القرون بسبب مايخصهم منالذتوبفا أغنى عنهم تلك العدد و الاسباب فسيحل بهو لا. مثلماحلبهم مزالعذاب وهذا كاترى آخرمانه الاستشهاد والاعتبار وأماقوله سيحانه (وأنشأنا من بعدهم)أى أحدثنا من بعداهلاك كل قرن (قرناآخرين) بدلامن الهالكين فليأن كال قدرته تعالى وسعة سلطاته وأنماذكر من اهلاك الايم الكثيرة لم يَنقص من ملكمشيتابل كاأحلك أمة أنشأ مدلهاأ خرى (ولوزاناعليك) جلة مستأنفة سيقت بطريق تلو ن الخطاب لبيان شدة شكيمتهم فيالمكابرةوما يتفرع عليهامن الاقاويل ألباطلة اثرييان آعرامنهم عن آمات الله تعسالي وتكنديهم بالحسق واستحقا قهم بذلك لنزول العداث ونسبة التزيل ههنااليدعليه السلام معنسبة اتيان الآيات ومجي الحق فيما

سبق اليهم الاشعار بقدحهم في بوته عليه السلام في ضمن قدحهم فيما نزل عليه صبر يحاوقال الكلي ومقاتل ﴿ يقال ﴾ نزلت في النضر بن الحرث وعبد الله بن أبي أمية و نوفل بن خو بلد حيث قالوالر سول الله صلى الله عليه وسلم بن نو من الله حتى تأتينا بكتاب من عند الله ومعه أربعة من الملائكة يشهدون أنه من عند الله قال وأنك رسوله (كتابا) ان جعل اسماكا الامام فقوله تمالى (في قرطاس) متعلق بحدوث وقع صفة له أي كتاباكا ثناف محيفة وان جعل محدر ا بعني المكتوب فهومتعلق

و ادة التمبين ودفع احتمال التجوز الواقع في قوله تعالى وأنالمسنا السماء أي تفصنا أي فسؤه بايديهم بعدمارا وه باعينهم بحيث لم يبق لهم في المستدار بتسكير الابصار (لقال الذين كفروا) أي لقالوا وانما وضع الموصول موضع المنهم بلك الصلامن الكمر الذي لا يخنى حسن موقعه باعتبار

مفهومداللغوى أيضا (انهدا) أىماهدا مشر فالىذلك الكتاب (الاسمعرميين)أىبين كونه سحراتعنة اوعنادا الحمق بعدظهوره كاهو دأب المفعم المعجو ج وديدنالمكابراللجوج ( وقالوا لولاأنزلعليه ملك)شروع في قدحهم في نبوته عليه السلام صر بحابعدما أشيرالى قدحهم فيهاضمنا وقيل هومهطوف على جواب الووليس بدالتلاأن تلك المقالة الشنعاء ليستما بقدرصدوره عنهمعلي تقديرتنزيل الكتاب الممذكور بلهيمن أبا طيسلهم المحققسة وخرافاتهم الملفقةالتي يتعللون بها كلاصاقت عليهم الحيل وعيتبهم العللأى هلا أنزل عليه عليدالسلام ملك يحيث نرامو يكلمناانهنبي حسيما نقل عنهم فيماروي عن الكلى ومقاتل ونظيره قولهم لولاأ زل اليدملك فيكون معدند يراولا كان

يقال لبست الامر على القوم ألبسه لبسا اذا شبهته عليهم وجعلته مشكلا وأصله من التستر بالثوب ومنه لبس الثوب لانه يغيدسترالنفس والمعني أنا اذا جعلنا الملك في صورة اليشرفهم يظنون كون ذلك الملك بشرافيعودسو الهم الألارضي برسالة هذاالشخص وتعقيق الكلام أن الله لوفعل ذلك لصارفعل الله نظمرا لغعلهم في التلبيس وانما كان ذلك تلبيسالان الناس يظنون أنه بشرمع أنه ليس كذلك وانما كأن فعلهم تلبيسا لانهم يقواون المومهم انه بشره ثلكم والبشر لا يكون رسولا من عندالله تعالى \* قوله تعالى (ولقدآستهزئ برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوابه يستهزؤن) اعلمأن بعض الافوام الذين كأنوا بفولون ان رسول الله يجب أن يكون ملكامن الملائكة كأنوا بقولون هذا الكلام على سبيل الاستهزاء وكان يضبق قلب الرسول عندسماعه فذكر ذلك ليصيرسببا للتخفيف عن القلب لانأحدا ما يخفف عن القلب المشاركة في سبب المحنة والغم فكاأنه قيلله ان هذه الأنواع الكشيرة منسوء الآدب التي يعاملونك بهاقد كانت موجودة فسائر القرون مع أنبيائهم فلست أنت فريدا في هذا الطرّ يق وقوله فحاق بالذين سخروامنهم الآية ونظيره قوله ولايحيق المكرالسي الابأهله وفي تفسيره وجوه كثيرة لاهل اللغةوهي باسرهامتقار بدقال النصر وجبعليهم قال الليث الحيق ماحاق بالانسان من مكرأوسو يعمله فنزل ذلك به يقول أحاق الله بهم مكرهم وحاق بهم مكرهم وقال الفراحاق بهم عادعليهم وقيل حاق بهم حل بهر ذلك وقال الزجاج ماق أي أحاط قال الازهري فسر الزجاج حاق بمعنى أحاط وكان مأخذه من الحوق وهوما استدار بالكمرة وفي الآية بحث آخر وهوأن لفظة مافى قولهما كانوا به يستهزؤن فيها قولان الاول أنالمراد به القرآن والشرع وهوماجاء به محمد عليه السلام وعلى هذا التقدير فتصير هذه الآبة مزباب حذف المضاف والتقدير فحاق بهم عقاب ما كانوا به يستهرون والقول الثاني ان المراديه أنهمكانوا يستهزؤن بالعذاب الذيكان يخوفهمالرسول بنزوله وعلىهذا التقدير فلا حَاجُهَالَىهَذَا الاضَّمَارِ ﴿ قُولُهُ تُمَّالُكُ ﴿ قُلْسِيرُوا فَى الْأَرْضُ ثُمَّانُظُمُ وَكَيْفَ كَانَ عَاقبَةً الكذبين) اعلم المتعالى كاصبر سوله بالآية الاولى فكذلك حدرالقوم عده الآية وقال لرسولهقل لهم لأتغتر وابما وجدتم من الدنيا وطيباتها ووصلتم اليه من لذاتها وشهواتهابل سيروا فىالارض لتعرفواصحةمأأخبركم الرسول عنه من زول المذاب على الذين كذبوا الرسل في الازمنة السالغة فأنكم عند السير في الأرض والسفر في البلاد لابد وأن تشاهدوا تلك الآثار فبكمل الاعتبار ويقوى الاستبصار فان قيل ماالغرق بين قوله فانظروا وببن قوله ثم انظروا قلناقوله فانظروا يدل على أنه تعالى جعل النظر سبباعن السير فكأنه قيل سيروا لأجل النظر ولانسبروا سيرالفافلين وأماقوله سسيروا فيالارض ممانظروا فعناه اباحةالسيرق الارض للتجارة وغيرها منالمنافع وايجاب النظر فيآثار الهالكين ممنيه الله تعالى على هذا الغرق بكلمة مم لتباعد مابين الواجب والمباح والله أعلم

مدارهنداالاقتراح على شيئين انزال الملك كاهووجعله معد عليه السلام نذيرا أجيب عند بأنذلك عالايكاد يدخل تحت الوجود السلام نذيرا الملك على صورته يقتضى انتفاء جعله نذيرا الوجود الشيرال الملك على صورته يقتضى انتفاء جعله نذيرا وجعله نذيرا بستدى عدم انزاله على صورته لا محالة وقد أشيرالى الاول بقوله تعالى (ولوا نزلنا ملكا لقضى الامر) أى لوأ نزلنا ملكا على هيئته حسيما اقترحوه والحال أنه من هول المنظر بحيث لا تطبيق عشاهدته قوى الآحاد البسرية الايرى أن الانبياء

عليهم المصلاة والسلام كانوابشا هدون الملائكة ويفاوضونهم على الصور البشعرية كضيف ابراهيم ولوط وخصم داودعليهم المسلام وغيرذلك وحيث كان شأنهم كذلك وهم مؤيدون بالقوى القدسية فاظنك عن عداهم من العوام فلو شاهدوه كذلك القضى أمر هلا كهم بالكلية واستحال جعله نذير اوهومع كونه خلاف مطلو بهم مستلزم لاخلاء العالم عاعدين عليه يدور ذظام الدنيا والأخرة من أرسال الرسل و تأسيس مرح من الشرائع وقد قال سبحانه وما كنا معذبين

\* قوتمالى ( قاللن ما في السموات. والارض قالله كتب على نفسه الرحمة اليجمع فسكم الى بومالقيامة لاريب فيه الذين خسروا أنفسهم فهم لا يوَّ منون في الا ية مسائل \* المسئلة الأولى اعلم أن المقصود من تقرير هذه الآية تقريرا ثبات الصانع وتقرير المعاد وتقرير النبوة و بيأنه أن أحوال العالم العلوى والسغلي يدل على أن جيع هذه الاجسام موصوفة بصفات كان بجوز عليها اتصافها باضدادها ومقابلاتها ومق كان كذلك فاختصاص كلجرومن الاجراء الحسمانية بصفته المعينة لابدوأن يكون لاجل أن الصانع الحكيم القادرالمختارخصه بتلك الصفة المعينة فهذايدل على أن العالم مع كل مافيه مملوك لله تعالى واذا ثبت هذا ثبت كونه قادرا على الاعادة والحشير والنشر لآن التركيب الاول انماحصل لكونه تعالى قادرا علىكل الممكنات عالمها بكل المعلومات و هذه القدرة والعلم يمتنع زوالهمما فوجب صحمة الاعادة ثمانيا وايضا ثبتأنه تعالى ملك مطاعوالملك المطاع من له الامر والنهبي على عبيده ولابد من مبلغ وذلك يدل على أن بعثة الانبياء والرسل من الله تعالى الحالظ غير تمتع فثبت أن هذه الآية وافية با بات حده المطالب النلاثة ولماسبق ذكرهنه المسائل الثَّلائة ذكرالله بعدها هذه الآية لتكون مقررة لجموع تلك المطال من الوجه الذي شرحناه والله أعلم \* (المسئلة الثانية) قوله تعالى فِللن ما في السموات والارض سو ال وقوله قل لله جواب فقد أمر ، الله تعالى بالسوال أولائمهالجواب ثانيا وهذا انمايحسن فىالموضع الذى يكون الجوآب قدبلغ فىالظهور الىحيث لايقدرعلى انكاره منكر ولايقدر على دفعه دافع ولمابينا أنآ أار الحدوث والامكانظاهرة فيذوات جيعالاجسمام وفيجيعصفاتها لاجرمكان الاعتراف بأنها باسرهاملك الله تعالى وملكله ومحل تصرفه وفدرته لاجرم أمره بالسوال أولائم بالجواب نانيا لدل ذك على أن الاقرار بهذا المعنى بمالاسبيل الى دفعه البتة وأيضا فالقوم كانوا معترفين بأنكل العالم ملكلة وملكه وتحت تصرفه وقهره وقدرته بهذاالمعنى كاقال والمنسالتهم منخلق السموات والارض ليقولن الله ثمانه نعالى لمابين بهذا الطريق كال الهيته وقدرته ونفاذ نصرفه في عالم المخلوقات بالكلية أردفه بكمال رحته واحسانه الى الخلق فقال كتب على نفسه الرحة فكائه تعالى قال انهلم يرص من نفسه بأن لاينعم ولا بأن يعد بالانعام بلأبدا ينعموأ بدايعدفي المستقبل بالانعام ومعذلك فقدكتب على نفسه ذلكوأوجبد ايجاب الفضل والكرم واختلفوافى المراد بهذه الرحة فقال بعضهم تلك الرحةهي أنه تعالى يمهلهم مدة عرهمو يرفع عنهم عذاب الاستئصال ولايعاجلهم بألعقو بة فى الدنيا وقيل ان المراد أنه كتب على نفسه الرحات لمن ترك النكذيب بالرسل وتأبُّوأناب وصدقهم وقبل شريعتهم واعلمانه جاءت الاخبار الكشرة في سعة رحة الله تعالى عن النبي سلى الله عليه وسلم أنه قال لما فرنخ الله من الحلق كتب كتابا ان رحمتي سبقت غضبي فانقيل الرحمة هي ارادة الخير والغضب هوارادة الانتقام وظاهر هذا الخبريقتضي

حتى نبعث رسولاوفيه كاترى ايذان أنهمني ذلك الاعتراح كالباحث عنحتفه بظلفه وان عدم الاجابة اليدللبقيا عليهم وبنا الفعل الاول في الجواب الفاعل الذي هونون العظمة مع كونه في السوال مبنيا للفعول لتهو يلالامروتربية المهابة ويذاءاناني للفعول المجرى على سنن الكبرياء وكلة ثم في قوله تعالى (ثم لاينظرون)أيلاعملون بعد نزوله طرفة عين فضلاعنأن ينذروا به كاهوالقصود بالانزال للتنبيه على تفاوت ما بينقضاءالامروعدم الانظارفان مفاجأة العذاب أشدمن نفس العذابوأشقوقبلفي سبب اهلاكهم أنهم اذاعانوا الملك فدنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلفى صورته وهي آيدلاشي أبين منهاثم لم يومنوا لم يكن بدمن اهلاكهم وقيل انهم اذارأ وميزول الاختيار

الذى هوقاعدة التكليف فيجب هلاكهم والى الثانى بقوله تعالى (ولوجه لناه ملكا لجعلناه رجلا) على أن الضمير ﴿ كُونَ الاول النذير المفهوم من فحوى الكلام عونة المقام واندالم يجعل للك المذكور قبله بأن يعكس ترتيب المفعولين ويقال ولو جعلناه نذير الجعلناه رجلامع فهم المرادمنه أيضا لتحقيق أن مناط ايرا زالجه ل الاول في معرض الفرض والتقدير ومدار استلزامه للثاني انما هوملكية النذير لانذيرية الملك وذلك لان الجعل حقه أن يكون مفعوله الاول مبتدأ والمثاني خبرالكونه بمعنى التصبيرالمنقول من صارالداخل على المبتداوا الحبر ولازيب في أن مصب الفائدة ومداراللروم بين طرفي الشرطية هو محول المقدم لا موصوعه والمنسوعة والمجلسة على المقدم لا موصوعه والمنسود المنسود المنس

الملك رجلالمامرمن عدم استطاعة الاتماد لماينة الملائعلي هيكله وفيا يناررجلاعلى بشرا ابذان بأن الجعل بطريق التمشيل لابطر يققلب الحقيقة وتعييناليقعيه التمثيل وقوله تعسالي (وللسناعليهم)عطف على جواب لومبى على الجوابالاول وقرئ محنف لام الجواب اكتفاء بمافي المعطوف عليه يعال لبست الامر على القوم ألبسهاذا شبهته وجعلته مشكلاعليهم وأصله الستر بالثوب وقرى الفعلان بالتشد مدلليالغة أى ولخلطناعليهم غشيله رجلا ( مايليسون ) علىأنفسهم حينئذيأن يقولواله انما أنت بشر واستعلك ولواستدل على ملكيته بالقرآن المعجز النساطلق بها أو بمعيرات أخر غير ملجئة الىالتصديق لكذبوه كاكذبواالني علبه الصلاة والسلام ولواظهرلهم

كون احدى الارادتين سابقة على الاخرى والمسبوق بالفيرمحدث فهذا يقتضي كون ارادة الله تعالى محدثة قلنا المرادبهذا السبق سبق الكثرة لاسبق الزمان وعن سلمان انه تعالى لماخلق السماء والارض خلق مائة رجة كل رجة ملءمابين السماء والارض فعنده تسع وتسعون رجة وقسم رجة واحدة بين الخلائق فبها يتعاطفون ويتراجون فاذاكان آخرالامر قصرها على المتقين أما قوله ليجمع تكم الى يوم القيامة ففيه أبحاث الاول اللام فيقوله أيجمعنكم لامقسم مضمروالتقدير والله ليجمعنكم ألبحث الثانى اختلفوا فيأن هذاالكلام مبتدأ أومتعلق بماقبله فقال بعضهم انه كلام مبتدأ وذلك لانه تعالى بين كال الهيته بقوله فللمن مافى السموات والارض قل الله ممبين تعالى أنه يرجهم في الدنيا بالامهال ودفع عذاب الاستئصال وبينأنه يجمعهم الى يوم القيامة فقوله كتب على نفسه الرجة انه بمهلهم وقوله ليجمعنكم الى يوم القيامة الهالابهملهم ليحشرهم ويحاسبهم علىكل مافعلوا والقول الثانى انه متعلق بماقبله والتقدير كشبار بكم على نفسه الرحمة وكتب ربكم على نفسمه ليجمعنكم الى يومالقيامة وقيل انهلاقال كتتب ربكم على نفسه الرجة فكائنه قبلومانلك الرجة فقيلانه تعالى ليجمعنكم الى يوم القيامة وذلك لانهلولاخوف العذاب يومالقيامة لحصل الهرجوالمرج ولارتفع الضبط وكثرالخبط فصارالتهديد بيوم القيامة من أعظم أسباب الرحة في الدنيا فكان قوله ليجمعنكم الى يوم القيامة كالتفسير لقوله كتبر بكم على نفسه الرحمة البحث الثالث انقوله قللن مأفى السموات والارض قلاله كلام ورد على لفظ الغيبة وقوله ليجمعنكم الى يوم القيامة كلام وردعلى سبيل المخاطبة والمقصود منه التأكيد في التهديد كا نه قيل لماعلتم أنكل مافىالسمواتوالإرض للهوملكه وقد علتم أناللك الحكيم لابهمل أمررعيت ولأ يجوز في حكمته أن يسوى بين المطبع والعاصى و بين المشتغل بالخدمة والمعرض عنها فهلاعلتم أنه يقيم القيامة ويحضرا لخلائق ويحاسبهم فيالكل البعث الرابع انكلة الى في قوله الى يوم القيامة فيها أقوال الاول انهاصلة والتقدير ليجمعنكم يوم القيامة وقيل الى بمعنى في أى ليجمعنكم في بوم القيامة وقيل فيسه حَدْفٌ أَى لِيجُمُعنكُم الى المحشر في يوم القيامة لان الجمع يكون الى المكان لاالى الزمان وقيل ليجمعنكم فى الدنيا بخلقكم قرنابعدقرن الى يوم القيامة أماقوله الذين خسروا أنفسهم فهم لايؤمنون فغيه أبحاث الاول في هذه الآيةُ قُولان الاول أنقولهُ الذين موضعه فُصبُ على إلبــدل من الضمير فىقوله ليجمعنكم والمعنى ليجمعن هؤلاء المشركين الذين خسروآ أنفسهم وهو قول الاخفش والثانى وهوقول الزجاج انفوله الذين خسروا أنفسهم رفع بالابتداء وقوله فهم لايؤمنون خبره لانقوله لجمعنكم مشتل على الكل على الذين خسروا أنفسهم وعلى غيرهم والفاء فى قوله فيهم يفيد معنى الشبرط والجزاء كقولهم الذى يكرمني فله درهم لاناأر رهم وجب بالأكرام فكانالاكرام شرطاوالدرهم جزاءفان قيل ظاهر أللفظ

صورته الاصلية لزمالامر الاول والتعبيرعن تمثيله تعالى رجلاباللبس امالكونه في صورة اللبس أولكونه سببا للبسهم أولوقوعه في صحبته بطريق بشاننا أولوقوعه في صحبته بطريق بشاننا من المسلم المس

السم وَحَرَفُ الْعَقْيق من الاعتناديها مالا يخق وتنوين وسل النفخيم والنكثير ومَن ابتدائبة متعلقة بمُعنوف وقع صغة لرسل أي ويالت على حدف المضاف واقامة لرسل أي ويالت المناف والمامة ويناد كثير كالنين من زمان قبل زمانك على حدف المضاف واقامة المضاف اليه مقامه (فحاق) عقيبه أي أحاط أو زل أوحل أو بحوذلك فان معناه يدور على الشمول والاروم ولا يكاد يستعمل الافيالشيروالحيق مايشتمل علىالانسان من مكروه 🔸 ۲۲ ﴾ فعله وقوله تعالى (بالذين محخروا منهم)أى استهزوا

يدل علىأنخمىرانهم سببلعدما يمانهم والامرعلى العكس قلناهذا يدل علىأن سبق القضاء بألخسران والخذلان هوالذى حلهم على الامتناع من الاعان وذلك عين مذهب أهل السنة \* قوله تعالى ( وله ماسكن في الليل والنهار وهوالسميع العليم قل أغيرالله أتخذوليا فاطرالسموات والارض وهو يطعمولا يطع قلاي أمرت أنأكون أولمن يستهزؤن ) للسارعة السلولاتكون من المشركين قل الى أخاف ان عصيت ربي عذاب يوم عظيم في الآية الى بيان لحوق الشرجم المسأثل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن أحسن ماقيل في نظيم هذه الآية ماذكره أبومسلم رحماً لله تعالى فقال ذكر في الآية الاولى السَّمُواتُ والْارضِ اذْلَامْكَانَ سُواْهُمَا وَفَيْ هذه الآية ذكرالليل والنهار اذلازمان واهمافازمان والمكان ظرفان للمعدثات فأخبر سجعانه انهمانك للمكان والمكانيات ومالك للزمان والزمانيات وهذا يبان في غاية الجلالة وأقول ههنا دقيقة أخرى وهوأن الابتداء وقع بذكر المكان والمكانيات ممذكر عقيبه الزمان والزمانيات وذلك لانالمكان والمكانبات أقرب الى العقول والافكار من الزمان والزمانيات لدقائق مذكورة فيالعقليات الصعرفة والتعليم انكامل هوالذي يبدأ فيه بالاظهر فالاظهر مترقيا الىالاخني فالاخنى فهذا مايتعلق يوجه النظم (المسئلة الثانية) قوله ولهماسكن فىالليل والنهار يفيد الحصر والتقدير هَذُهُ الاشياءلهُ لالغيره وهذا هو الحق لانكل موجود فهو اماواجب لذاته وامامكن لذاته فالواجب لذاته ليس الا الواحد وماسسوي ذلك الواحد ىمكن والممكن لايوجد الابايجاد الواجب لذاته وكل ماحصل بايجاده وتكوينه كانملكاله فثبت أنماسوى ذلك الموجود الواجب لذاته فهو ملكه ومالكه فلهذا السبب قال وله ماسكن في الليل والنهار ( المسئلة الثالثة ) فى تفسير هذا السكون قولان الأول ان المرّاد منه آلشي الذي سكن بعد أن تحرك فعلى هذاالمراد كلمااستقر فياللبلوالنهار منالدواب وجلة الحيوانات فيالبروالبحر وعلى هذا التقدير فالوا فيالآية محذوف والتقدير وله ماسكن وتحرك فيالليل والنهار كقوله تعالى سرابيل تقيكم الحرأرادالحر والبردفاكتني بذكرأحدهما عن الآخر لانه يعرف ذلك مالقر خسة المذكورة كذلك هنا حذف ذكر الحركة لان ذكر السكون مدل عليه والقول الثانى انهليس المرادمن هذا السكون ماهوضد الحركة بلالمراد منه السكون يمعنى الحلول كإيفال فلان يسكن بلد كذااذا كأن محله فيه ومنه قوله تعالى وسكنتم فىمساكن الذين لطلموا أنفسهم وعلىهذا التقدير كان المراد ولدكل ماحصل فياليل والنهاروالتقدير كل ماحصل في ألوقت والزمان سواءكان متصركا أوساكنا وهذاالتفسير أولى وأكمل والسببفيه انكلمادخل تحتالليلوالنهار حصل فيالزمان فقدصدق عليه أنه انقضى الماضي وسيجيئ المستقبل وذلك مشعر بالتغير وهوالحدوث والحدوث النافى الازاية والدوام فكل مامريه الوفت ودخل تحت الزمان فهومحدث وكل حادث فلابدله من محدث وفاعل ذلك الفعل بجب أن يكون منقدما عليه والمتقدم على الزمان

بهم من أولئك الرسل إ عليهمالسلام متعلق يحاق وتقديمه على فاعله الذي هوقوله تعالى (وماكانوا به ومااماموصولةمفيدة لاتهو الاى فأحاطهم الذي كأنوايستهزونبه حيث أهلكوا لاجله وامامصدر بذأىفنزل بهم وبالاستهرائهم وتقديم الجاروالمجرورعلىالفعل **رعاية**الفوامل(قلسيروا في الارض) بعد بيان مأفعلت الايم الخاليد وما فعل بهم خوطب رسول الله صلى الله عليه وسلبانذارقومه وتذكيرهم بأحوا لهم الفظيعة تحذيرالهم عاهم عليد وتكملة لتسلية عافى ضمنه من العدة اللطيغة بأنه سيحيق بهم مثل ماحاق بأمسراجه الاولينوقد أنجز ذلك يوم بدرأى انجازأى سيروافي الارض لتعرف أحوالأولئك الايم ( ثم انظروا ) أى مكروا (كيفكان

عاقبة المكذبين) وكلمة ثم امالان النظر في آثار الهالكين لايتسني الابعد انتهاء السيرالي أماكنهم وامالابانةما بينهمامن التفاوت فيمرا تب الوجوب وهوالأظهر فانوجوب السيرليس الالكونه وسيلة الى النظر كايفهم عنه الطَف بألفاء في قُوله عزوجل فانْظروا الآية واما أن الامر الاول لاباحة الـيرالنجارة ونحوها والثاني لايجار المظر فى اثارهم وثم لتباعد مابين الواجب والمباح فلايناسب المقام وكيف معلقة لفعل النظر ومحل الجملة النصب بنزع الخافض

اى تفكروانى أنهم كيف آهلكوا بعد اب الاستئصال والعاقبه مصدر قالعاهبه ونظار هاوهي منهى الامروط لهووضع المكذبين موضع المستهزئين لحقيق أن مدارا صابة ماأصابهم هوالتكذيب لينزجر السامعون عنه لاعن الاستهزاء فقط مع بقاء التكذيب محاله بناء على توهم أنه المدار في ذلك (قل) لهم بطريق الالجاء والتبكيث (لمن مافي السموات والارص) من العقلاء وغيرهم أى لمن الكائنات ﴿ ٢٣ ﴾ جيعا خلقا وملكا و تصرفا وقوله تعالى (قل لله) تقرير لهم و تنبيه

على أنه المتعين للجواب بالاتفاق بحيثلابتاتي لاحد أن يجيب بغيره كانطق به قوله تعالى ولأن سألتهممنخلق السموات والارض ابقولن الله وقوله تمالى (كتب على نفسه الرحة) جلة مسقلة داخلة تيمت الامر ناطقة بشمول رجمته الواسعة لجيع الخلق شمول ملكه وقدرته الكل مسوقة لبيان أنه تعالى رو فى يعباده لايعبل عليهم بالعوبة ويقبسل منهم التوية والاناية وأنماسيسق ذكره ومالحق من أحكام الفضب ليس من مقتضيات ذاته تعالى بل منجهة الخلق كيف لاومن رحمته أنخلقهم على الغطرة السليمة وهداهم الىمعرفته وتوحيده ينصب الآمات الانفسية والأقاقية وارسال الرسل وانزال الكنب المشحونة بالدعوة الى موجبات رضوا نه والتحدر عن مقتضيات سخطه وقد بدلوا فطرةالله

يجب أن يكون مقدما على الوقت والزمان فلاتجرى عليه الاوقات ولاتمر به الساعات ولا يصدق عليه انه كان وسيكون واعلم نه تمالى لمايين فيماسبق انه مالك للكان وجمة المكانبات ومالك للزمان وجلة الزمانيات بين انهسميع علبم يسمع نداء المحتاجين ويعلم حاجات المضطرين والمقصود منه الردعلي من يقول الاله تعالى موجب بالذات فنبه على أنه وازكان مالكا لكل المحدثات لكنه فاعل مختار يسمع و يرى و يعلم السرواخني ولمآفر رهنده المعانى قال قافيرالله اتخذوليا واعلم أنه فرق بينأن يقال أغيرالله أتخذوليا وبينأن يقال أتخذ غيرالله وليالان الانكار انماحسل على اتخاذ غيرالله وليالاعلى اتخاذ الولى وقدعرفت انهم بقدمون الاهم فالاهم الذى هم بشأنه أعنى فكان قوله قل أغيرالله أنعند وليا أولى من العبارة الثانية ونظيره قوله تعالى أفنيرابلة تأمروني أعبدوقوله تعالى آلة أذن لكم همم قال فاطر السموات والارض وقرئ فاطر السموات بالجرصفة لله و بالرفع على اضمارهو والتصب على المدح وقرأ الزهرى فطرالسموات وعن ابن عباس ماعرفت فاطر السموات حتى أنابي أعرابيان يختصمان في بترفقال أحدهما أنافطر تهاأى ابتدانها وقال ابن الانباري أصل الفطر شق الشئ عندابتدائه فقوله فاطرالسموات والارض ير يستالقهما ومنشئهما بالتركيب الذي سبيله أن يحصل فيه الشق والتأليف عندمهم ٱلآشياء الى بعض فلاكان الاصل الشق جازأن يكون في حال شق اصلاح وفي حال أخرى شق افساد فقاطر السموات مزالاصلاح لاغير وقوله هلتري من فطور واذالسماء انفطرت من الافساد وأصلهما واحد مج قال تمالى وهو يطعم ولايطعم أي وهو الرازق لغيره ولايرزقه أحدفان قيل كيف فسرت الاطعام بالرزق وقدقال تعالى ماأر يدمنهم مزرزق ومأأر يدأن يطممون والعطف يوجب المغايرة قلنا لاشك في حصول المغايرة بينهماالاأنه قدمحسن جعلأ حدهما كناية على الآخر لشدةما بينهمامن المقارية والمقصودمن الآية أنالنافع كلها منعنده ولايجوز عليه الانتفاع وقرئ ولابطعم بفتح الياء وروى ابن المأمون عن يعقوب وهو يطعم ولايطعم على شاء الاول للغمول والثاني لفاعل وعلى هذا التقديرفا الضميرعا عداني المذكور في قوله أغيرالله وقر االاشهب وهو يعلعم ولايطعم على بنائهما للفاعلوفسر بان ممناه وهو يطعم ولايستطعم وكي الازهري أطعمت بمعني أستطممت و يجوزأن يكون المعنى وهو يطعم تارة ولايطعم أخري على حسب المصالح كقوله هويعطى ويمنع ويبسطو يقدرويغني ويفقر واعلم أنالمذكور فيصدرالآية هو المنع من اتخاذ غيرالله تعالى وليا واحتبج عليه بأنه فاطرالسموات والإرض وبأنه يطعم ولايطعم ومتى كأن الامر كذلك امتنع أنخاذغيره وليا أما بيان أنه فاطر السموآت والأرض فلانابينا انماسوى الواحد ممكن لذاته والممكن لذاته لابقع موجودا الابايجادغيره فنتيج أنماسوالله فهو حاصل بايجاده وتُسكو يَنه فثبت أنه سَجَّانه هو الفاطر لكلُّ ماسواممن الموجودات وأمابيان أته يطع ولايطم فظاهر لان الاطمام عبارة عن ايصال

تبديلاوأعرضوا عن الآيات بالمرة وكذبوا بالكتبواستهزؤ ابالرسل وماظلهم الله ولكن كأنوا هم الظالمين ولولا شمول رحمه للله بهؤلاء أيضامسلك الفابرين ومعنى كتب الرحمة على نفسه أنه تعالى قضاها وأوجبها بطريق التفضل والاحسان على ذاته المقدسة بالذات لابتوسط شئ أصلاوقيل هو ماروى عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسولها لله عليه وسلم قال لماقضى الله تعالى الخلق كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش ان وحتى

شبقت عُضني وَعته في رواية انه عليه الصلاة والسلام قال لماقضى الله تعالى الخلق كتب كتابا فهوعنده قوق العرش ان رجى غلبت عُضبي وعن غر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلمقال لكعب ما أول شي ابتداء الله تعالى من خلقه فقال كعب كتب الله كتبه بقلم ولامداد كتابة الزبرجدواللؤلؤ والياقوت الى أنااقه لااله الأنا سبقت رجى غضبي ومعنى سبق الرحة ﴿ ٢٤ ﴾ وضلبتها أنها اقدم تعلقا بالحلق وأكثرو صولا اليهم مع

المنافع وعدم الاستطعام عبارة عن عدم الانتفاع ولما كأن هوالمبدئ تعالى وتقدس لكل ماسوآه كان لامحالة هوالمبدئ لحصول جميع المنافع ولماكان واجبا لذاته كأن لاتحسالة غنيا ومتعاليا عن الانتفاع بشئ آخر فثبت بالبرهان صحة انه تعالى فاطر السموات والارض وصحدانه بطعم ولأبطعم واذاثبت هذا امتنع فيالعقل انخاذغيره وليا لان ماسواه محتساج في ذاته وفي جبع صفاته وفي جبع ما يحت بدموا لحق سبحانه هوالغني لذاته الجواد لذاته وترك الغنى الجواد والذهاب الى الفقسير المحتاج منوع عنه ف صريح العقل واذاعرفت هذا فنقول قدسبق في هذا الكتاب بيان أن الولي معناه الاصلي في اللغة هوالقريب وقد ذكر ناوجوه الاشتقاقات فيه فقوله قل أغيرالله أنحذ وليا يمنع من القرب من غيرالله تعالى فهذا يقتضى تنزيه القلب عن الانتفات الى غيرالله تعالى وقطع العلائق عن كل ماسوى الله تعالى تمقال تعالى قلاني أمرت أن أكون أول من أسلم والسبب أن النبي صلى الله عليسه وسلم سابق أمته في الاسلام لقوله و بذلك أمرت وأناأ ول المسلين ولقول موسى سجانك تبت اليك وأناأول المؤمنين تم قال ولاتكونن من المشركين ومعناه أمرت بالأسلام ونهيت عن الشرك ممانه تعالى لمايين كون رسوله مأ مورا بالاسلام مم عقبه بكونه منهياعن الشرك قال بعده أنى أخاف انعصيت ربى عذاب يوم عظيم والمقصود إنى ان خالفته في هذا الامر والنهى صرت مستحقاللعد أب العظيم فأن فيل قوله قل اى أخاف انعصيت ربىعداب يومعظيم بدل على أنه عليد السلام كأن يخاف على نفسد من الكفر والعصيَّانُ وَلُولاأَنْ ذَلْكُ جَائِزٌ عُلْيُهُ لِمَاكَانَ خَانُفُ اللَّهِ أَنَالاً بِهُ لَاتِمَلُ عَلَى انْهُ خاف على نفسه بل الآية تدل على انه لوصدر عنه الكفر والمعصية فانه يخاف وهذا القدرلايدل على حصول الخوق ومشاله قولنا انكانت الخمسة زوجا كانت منقسمة عنساويين وهدا لايل على أن لحمسة زوج ولاعلى كونهامنفسمة بمتساو بين والله أعلم وقوله تعالى أنى أخاف قرأ أبن كثير ونافع انى بفتيح الياء وقرأ أبوعرو والباقون بالارسال \* قوله تعالى (من يصرف عنه يومند فقدرجه وذلك الفوزالمبين ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) أعلم انه قرأ أبو بكر عن عاصم وجزة والكسائي يصرف بفتح الياء وكسرازاء وفاعل الصرف على هذه القراءة الضمير العائد الى بي من قوله الى أخاف ان عصبتري والتقديرمن بصرف هوعنه يومئذ العذاب وجدهذ القراءة فوله فقدرحه فلماكأن هذا فعلا مسندا اليضمير اسم الله تعالى وجب أن يكون الامر في تلك اللفظة الاخرى على هذا الوجد لبتغق الفعلان وعلى هذا التقدير صرف العذاب مسندالي الله تعالى وتكون الرجمة بعد ذلك مسسندة الىالله تعالى وأما الباقون فأنهم قروًا من يصرف عندعلي فعل مالم يسم فاعله والنقدير من يصرف عندعذاب يومئذوا تاحسن ذلك لانه تعالى أضاف العذاب الى اليوم في قوله عذاب يوم عظيم فلذلك أضاف الصرف اليه والتقدير من يصرف عنده عذاب ذلك اليوم ( المسئلة الثانية ) ظاهر الآية

أنها من مقتضيات الذات المفيضة للمضيروفي التعبير عن الذات بالنفس جد علىمن ادعى أنلفظ النفس لايطلق حلىالله تعالى وانأر بدمه الذات الامشاكلة لماترى من انتغاء المشاكلة ههنا بنوعيها وقوله تعالى ( ایجمعنسکم الی یوم القيامة ) جواب قسم محدوف والجله استثناف مسسوق للوعيد على اشراكهم واغفا لهم النظرأى والله ليحمعنكم فىالقبسور مبعسونين أومحشبور ينالي يوم القيامة فيجاز يكرعلي شرككم وسأرمعاصبكم وان أمهلكم بموجب رحمه ولميعا جلكم بالعقوية الدنبو يذوقيل الى بعسنى اللام أى ليجمعنكم ليومالقيامة كقوله تعالى انكجامع الناس ليوم لار يب فيه وقبل هي بعني في أي لبجمعنكم في يوم القيامة (لار سافعه) أي في الموم

أوفى الجمع وقوله تعالى (الذي خسروا أنفسهم) أى بتضييع رأس مالهم وهوالفطرة الاصلية ﴿ يقتضى ﴾ والعقل السليم والاستعداد القريب الحاصل من مشاهدة الرسول عليه الصلاة والسلام واستماع الوحى وغير ذلك من آثار الرحة في موضع النصب أو الرفع على الذم أى أعنى الذين الح أوهم الذين الح أوهوم بتدأوا لحميوا فهم الايؤمنون) والفاء لتضمن المبتدا مصنى الشيرط والاشسعاريان علم اعانهم بسبب خسرانهم فان ابطيال

(قل) بعد بيان أن اتخاذ غيره تعالى وليا مما يقضى ببطلانه بديهة العقول (الى أمرت ) من جنابه عزو جل (أن أكون أول من أسلم ) وجهد الله مخلصاله لان النبي ﴿ ٢٥ ﴾ امام أمنه في الاسلام كقوله تعالى و بذلك أمرت

وأناأول المسلمينوقوله تعالى سحانك تبت الك وأنا أول المؤ منين (ولاتكون) أيوفيل لى ولاتكونن ( من المنسركين)أى في أمر من أمو رالدين ومعاه أمررت بالاسلام ونهيت عن الشرك وقدجو ز عطفه على الامر (قل انى أخاف انعصت ربي) أي بمخالفة أمر، ونهيدأى عصيان كان فيدخل فيدماذ كردخولا أولياوفيه بيان لكمال اجتنابه عليه السلام عن المعاصى على الاطلاق وقوله تعالى (عداب يوم عظم) أي عذاب يوم القيامة مفعول أخاف والسرطية معترضة بينهما والجواب محذوف لدلالة ماقبله عليه وفيه قطع لاطماعهم الفارغة وتعريض بأنهم عصاة مستوجبون للعداب العظيم (من يصرف عنه) على البناء للمفعول أى العذاب وقرى على المناءللفاعل والضمرلله سمانه وقد قرئ بالاظهار والمفعول

يقتضي كون ذلك اليوم مصر وفاوذلك محالبل المرادعذات ذلك اليوم وحسن هذه الحنف لكونه معلوما ( المسئلة الثالثة) دلت الآية على أن الطاعة لاتوجب الثواب والمعصية لاتوجب العقاب لانه تعالى قال من بصرف عنديو مئذفقد رحه أىكل من صرف الله عنه العذاب في ذلك اليوم فقد رجه وهذا انما يحسن لوكان ذلك الصرف واقماعلي سبيل التفضل أمالوكان واجبا مستحقالم يحسن أزيقال فيدانه رحدألاترى ان الذي يقبح منه أن يضرب العبدفاذالم يضر به لايقال انه رجه امااذا حسن منه أن يضربه ولم يضربه فانه يقال انه رجد فهذه الآية تدل على أنكل عقاب انصرف وكل ثواب حصل فهوا بتداء فضل وأحسان من الله تعالى وهوموافق لما يروى ان النبي صلى الله عليه وسلم قال والذي نفسي بيده مامن الناس أحديد خل الجنة بعمله قالوا ولاأنت بارسول الله قالولاأ االاأن يتغمدني الله برحنه ووضع يده فوق رأسه وطول بهاصوته (المسئلة الرابعة )قال القاضي الآية تدل على ان من لم يعاقب في الآخرة ممن يصرف عنه العقاب فلابد منأن يثاب وذلك يبطل قول من يقول ان فين بصرف عنه العقاب من المكلفين من لايناب لكنه يتفضل عليه فان قيل أليس من لم يعاقبه الله تعالى ويتفضل عليه فقدحصلله الفوز المبين وذلك يبطل دلالة الآية على قولكم قلناهذا الذي ذكرتموه مد فوع من وجوه الاول أن التفضل يكون كالابتداء من قبل الله تعالى ولىس يكون ذلك مطلوبا من الفعل والفوزهو الظفر بالمطلوب فلابد وأن يفيدأمرا مطلوبا والثاني ان الغوز المبين لايجوز حله على النفضل بل يجبحله على ماية ضي مبالغة فىعظم النعمة وذلك لايكون الاثوابا والثالثان الآية معطوفة علىقوله ابى أخاف انعصيت ربي عداب يوم عظيم والمقابل للعذاب هوالثواب فيجب حلهذه الرحة على الثواب واعلم أن هذا الاستدلال ضعيف جداوضعفه ظاهر فلاحاجة فيه الى الاستقصاء والله أعلم الله قوله تعالى ﴿ وَانْ عَسْكُ اللهُ بَضْرَ فَلَا كَاشْفُ لَهُ الْأَهُو وَانْ يمسسك بخبر فهو على كل شيُّ قدر )في الآية مسائل(المسئلة الاولى )اعلم انهذا دليل آخر في بيان أنه لا يجوز للعاقل ان يتخذغير الله ولياوتقريره ان الضر اسم للالم والحزن والخوف ومايفضي اليها أوالى أحدها والنفع اسم للذة والسرورو مأيفضي اليهما أوالي أحدهما والخبراسم للقدر المسترك بين دفع الضر وبين حصول النفع فأذا كأن الامر كذلك فقد ثبت الحصر في ان الانسان اما أن يكون في الضر أوفي الخيرلان زوال الضرخيرسواء حصل فيه اللذة أولم تحصل واذا ثبت هذا الحصر فقد بين الله تعالى ان المضار قليلها وكثيرها لايندفع الابالله والخيرات لايحصل قليلها وكثيرها الا بالله والدليل على أن الامركذلك ان الموجود اماواجب لذاته وامامكن لذاته أما الواجب لذاته فواحد فيكون كل ماسواه بمكنالذاته والمكز لذاته لايوجد الايايجاد الواجب لذاته وكلماسوى الحق فهوانماحصل بايجادالحق وتكوينه فثيت ان اندفاع جيع المضار

محدوف وقوله ﴿ ٤ ﴾ ع تمالى (يومند) ظرف الصرف أى ف ذلك اليوم العظيم وقد جوز أن يكون هو المفعول على قرابة البناء اليفاجل بحديق المنصاف اى عداب يومند ( فقيد رحمه ) أى نجاه وأنع عليه وقيل فقيد الجنة كافي فيواج

تمالى فنزخْرْح عن النساروأدخل الجنة فقد قاز والجلة تستأنفة مؤكدة لنهو بل الطاب وتخير تحدور لمهد الن وهوعبارة عن غير العامى (وذلك) اشارة الى الصرف ﴿ ٢٦ ﴾ أواز جة لانها نؤ ولة بأن مع القفل وما قيد من معنى

لايحصل الابه وحصول جميع الخيرات والمنافع لايكون الابه فثبت بهذا البرهان العقلي المين صحة مادات الالية عليه فان قبل قدنري أن الانسان يدفع المضارعن نفسته تماله و مأعوانه وأنصاره وقد يحصل الخيرله بكسب تقسمو باعانة عبره وذلك تقدم في عوم الآية وأيضا فرأس المضار هو الكفر فوجب أن يقال انهلم يندفع الاباعانةاقه تتتالى ورأس الخيرات هو الاعان فوجب أن يقال انه الم يخصل الابا يجاد الله تعالى ولوكان الامر كذلك لوجب أن لايستمحق الانسان بفعل الكفر عقابا ولأبقعل الايمان موابا وأيضا فأنازى أن الانسان ينتفع باكل الدواء ويتضر ربتساول السموم وكل ذلك يقدح في طاهر الآية والجواب عن الأول أن كل فعل يصدر عن الانسان فأتما يصدر عنداذا دعاه الداعى اليدلان القعل بدون الداعى محال وحصول تلك الداهية ليس الامن القدتمالي وعلى هذا التقدير فيكون الكل من الله تعالى وهكذا القول في كل ما ذكر بموه من السؤالات ( المسئلة الثانية ) أنه تعالى ذكر أهساس الضروامساس الخير الا أنه ميز الاول عن الثاني بوجهين الاول انه تعالى قدم ذكر امساس الضرعلى ذكر امساس الخير وذلك تنبيه على أن جيع المضارلا بدو أن يحصل عقيبها الخيرو السكلامة والثاني انه قال في امساس الضرفلا كاشف له الاهو وذكر في امساس الحيرانه على كل شي "قدير فذكرفي الخيركونه قادرا على جيع الاشياء وذلك يدل على ارادة اللة تعالى لايصال الخيرات غالبة على ارادته لايصال المضاروهة مالشبهات بأسرها دالة على ان ارادة الله تعالى جانب الرحمة غالب كما قال سبقت رحتي غضي \* قوله تعالى ( وهوالقاهر فنزق عباده وهو الحكيم الخبير) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان صفات التكمال محصورة في القدرة والعم فانقالوا كيف أهملتم وجوب الوجود قلناذ التعين الذات لاصفة قائمة بالذات لأن الصفة القائمة بالذات مفتقرة الى الذات والمفتقر إلى الذات مفتقرالى الغير فيكون مكنالذته واجبالغيره فيلزم حصول وجوب قبل الوجوب وفلك محال فثبت انه عين الذات وثبت ان الصفات التيهي الكمالات حقيقتها هي القدرة والعلم تقولة وهوالقاهر فوق عباده اتشارة الى كال القدرة وقوله وهو الحكيم الحبير اشارة الكال العلم وقولة وهوالقاهر يفيد الحصعرومعناه انه لاموصوف بكحال ألقدرة وكال العلم الاالحق سبحانه وعند هذا يظهرانه لأكامل الامحووكل من سواه فهوناقص اذاعرفت هذا فتفول امادلالة كونه قاهرا على القدرة فلانة بيناان ماعداالحق سجاته تمكن بالوجود لذاته والممكن لذاته لايترحج وجوده على عدمة ولاعدمه على وجوده الابترجيخه وتكو بنه وايجاده وابداعه فيكون فالحقيقة هوالذى قهرالمكتات الرة فيطرف ترجيع الوجود على العدم وتارة في طرف ترجيع العدم على الوجودو يدخل في مهذا البشات كوته قاهرالهم بالمؤت والفقر والاذلال و يدخل فيه كل ما ذكره الله تعالى في قوله قِل اللهم ما لك الملك الى آخر الآية وأما كونه حكيما فلا يمل طله الهما

البعد للالذان بعلو درجته وبعدمكانه في الفضل وهوميتدأخبره قُوله تعالى (الفوزالمين) أىالظاهركونه فوزا وهوالظغر بالبنيةوالالف واللام لقصره على ذلك (وان عسك الله بضر) آىبىلىة كرمن وفقر ونحوذلك (فلاكاشف له) أى فلاقادرعلى كشفد عنك (الاهو) وحده (وان عسسك نخبر) من صحة ونعمة ونحو ذلك (فهوعلى كلشي قدر) ومنجلته ذلك فيقدر عليدفيمسك بدو يحفظه عليك من عيرأن بقدر على دفعه أوعلى رفعه أحدكقوله تعالى فلاراد لفضله وحله على تأكيد ألجوابين يأباه القساء الهند كرنا روى عن ابن عباس رمنى الله عتهما أنه قال أهدى للني صلى الله عليه وسلم بقله أهداهاله كسرى فركها بخبل منشعر ثممارد فني كخلقه ممسار بي ميلامم التفت الى فقال ما غلام ققلت لدك مارسول الله فقال احقظالله يحقظك اخقطالله تجده أمامك

تعرَّفُالى اللهْ فى الزّخاء بِسَرَقَكَ فى الشَّدَة واذَا سَأَلَت فَاسَالَ الله واذَا اسْتَعَنَتْ فَاسْتَمن بِالله فقد معنى القَلْمُ ﴿ عَلَى اللَّهُ اللَّ

لم يقديواعليه واوجعهدوا أن يضروك عالم يكتب الله عليك ماقدروا عليه فان استطعت أن تعمل بالصبر مع اليقين فانهم فان في الصبر وأن مع الكرب فان في الصبر وأن مع الكرب

فرجا وأنمم العسر يسرا (وهوالقاهرفوق عباده)تصو پر لفهره وعلوه بالغلبة والقدرة ( وهوالحكيم ) في كل مأنفسله ويأمريه (الخير) بأحوال عباده وخفا باأمورهم واللام في المواضع الثلاثة للقصر (قرأى شي أكبرشهادة) روى أن قريشاقالوا الرسولالله صلى الله علمه وسإيامجد لقدسألناعنك الهودوالنصارى فرعوا أناسلكعندمرذكر ولاصفة فأرنامن بشهدلك أنك رسولالله فنزلت فأىمبتدأ وأكبرخبره وسهادة نصب على النمير وقوله تعالى (قلالله) أمرله عليسه الصلاة والسلام بأن يتولى الجواب بنفسداما للايذان بتعينه وعدم قدرتهم علىأن يجيبوا بغيره أولانهم ربما يتلعثون فيد لالترددهم في أنه أكبر من كل سي يل في كونه شهيدا في هذاالشان وقوله تعالى (شهید) خبر مبتدا محذوف أي هوشهبد (بینیو بینکم) و بجوز

على العلم لان الخبير اشارة الى العلم فيلزم التكرار وانه لايجيوز فوجب حله على كونه عجكما فيأفعاله بمعني انأفعاله تنكون محكمة متقنة آمنسة منوجوه الخلل والفسساد والخبير هوالعالم بالشيء المروى قال الواحدي وتأويله انه العسالم عايصيع أن يغبر يه قال والخيبر علك بالشي تقبول لي به خبراًى علم وأصله من الخيبر لانه طريق من طرق العلم (المسئلة الثانية) المسسبهة استدلوا بهذه الآية على انه تعالى موجود في الجهم التي جي فوق العالم وهومر دود و يدل عليه وجوه الاول انه لوكان موجودا فُوقَ العَالَم لَكَانَ امَأَان يجكون في الصغر بحيث لا يتميز جانب منه منجانب واما أنيكون ذاهبا فيالاقطار متمددا فيالجهات والاول يقتضي أن يكسون فيالصغر والحقارة كالجوهر الفرد فاوجاز ذلك فل لا يجوز أن يكون اله العمالم معض الذرات المخلوطة بالهيأآت الواقبهمة فيكوة البيت وذلك لايقوله عاقل وانكان الشاني كان متسيعيا متجزنًا وذلك على الله محال والثاني انه إما أن يكون غيرمتناه من كل الجوانب فيلزم كون ذاته مخالط اللقاذورات وهوياطل أويكون متناهبا منكل الجهات وحيشة يصحر عليسدال بإدة والنقصان وكل مأكان كذلك كأن اختصاصه عقداره المعين التغصيص مخصص فيكون محدثا أو يكون متناهيا من بعض الجوانب دون البعض فيكون الجانب الموصوف بكونه متناهيا غير الجانب الموصوف بكونه خيرمتناه وذلك بوجب القسمة والتحز تتبوالثالث اماأن يفسر المكان بالسطح الحاوىأو بالبعدوالخلاء فأنكأن الاول فنقول أجسام العالم متناهية فمغارج العالم لاخلا ولاملا ولامكان ولا حيث ولاجهة فيمتنع حصول ذات الله تعالى فيه وانكان الثاني فنقول الخلاء متساوى الاجراء في حقيقته وإذاكان كذلك فلوصح حصول الله في جزء من أجراء ذلك الخلاء لعيم حصبوله في سائر الاجزاء ولوكان كدلك لكان حصوله فيد بتخصيص مخصص وكل ماكآن واقما بالهاعل الخنار فهومحدث فعصولذاته في الحزء محدث وذاته لاتنفاعن ذلك الحصول ومالاينفك عن المحدث فهومحدث فيلزم كون ذاته محدثة وهو محسال والرابع انالبعد والخلاء أمرقابل للقسمة والتجرئة وكلماكان كذلك فهو بمكن لذاته ومفتقر الى الموجد و يكون موجده موحودا قبله فيكون ذات الله تعالى قد كانت موجودة قبل وجود الخلاء والجهة والجيث والحيزو اذاثبت هذا فبعد الحيز والجهة والجلاء وجب أنتبتي ذات الله تعالى كاكانت والافقد وقع النعير في ذات الله تعالى وُذَلِكَ مَجَالَ وَاذَاتُبِتُ هَذَا وَجِبِ القُولَ بَكُو نِهِ مَنْ هَا عَنَّ الاحياز والجهات فيجيع الاوقات والخامس انه ثبت ان العالم كرة واذاثبت هذا فالذي يكون فوق روس أهل الري يكون تجت أقدام قوم آخرين وإذاثبت هذا فإماأن يقال انه تعالى فوق أقوام بأعيانهم أو يقال انه تعسابي فوق الكل والاول بإطللان كونه فوقا لبعضهم يوجب كونه تحتَّا لَا خرَّ بِنُ وَذَلِكَ بَاطُلِ وَالثَّانِي بُوجِبِ كُونِه تَعَالَى مُحْبِطًا بَكُرَةُ الْغَلْثُ فَيَصِير

أَنْ يَكُونُا لِلهُ شَهْيِد بَيْنَ و بِيْنَكُم هُوالجُوابُ لانه اذاكان هُو الشّهيد بينه و بينهم كان أكبر شَيّ شهادُه حهيداً له عليه الصّلاة والسلام وتكرير البين آهيقيق المقبايلة ( وأوحى الى ) اى من جهته تعالى ( هذا القرآن ) الشاهد بعدة رسالتي ( لانذركم به ) بسافيه من الوعيد والاقتصار على ذكر الانذار الأنالكلام مع الكفرة ( ومن بلغ ) عطف على ضمير ﴿ ٢٨ ﴾ المحاطبين أى لا نذركم به باأهل مكة

حاصل الامرالي ان اله العالم هوفات محيط بجميع الافلاك وذلك لا يقوله مسلم والسادس هوأن لفظ الفوقية في هذه الآية مسبوق بلفظ وملحوق بلفظ آخر اما انها مسبوقة فلانهامسبوقة بلفظالقاهروالقاهر مشعر يكمال القدرة وتمام المكنةوأماانها ملحوقة بالفظ فلانها ملحوقة بقوله صادهوهذا اللفظ مشعر بالمملوكية والمقدورية فوجب حل تلك الفوقية على فوقية القدرة لاعلى فوقية الجهة فانقيل مأذكر تموه على الضدمن قولكم ان قوله وهوالقاهر فوق عباده دل على كال القدرة فلوحلنا لفظ الغوق على فوقية القدرة زم التكرارفوجب حله على فوقية المكان والجهة قلنالس الامر كاذكرتم لانه قدتكُونَ ألذاتُ موصوفة بكونهاقاهرة للبعض دون البعض وقوله فوق عباده دل على انذلك القهر والقدرة عام في حق الكل والسابع وهو انه تعسالي لما ذكر هذه الآية ردا على من يتخذ غيرالله وليسا والتقدير كانه قال انه تعالى فوق كل عباد، ومتى كان الامركذلك امتنع اتخاذ غيرالله وليا وهذه النتيجة انما يحسن ترتيبها على تلك الغوقيات كارالمراد مزنلك الفوقية الفوقية بالقدرة والقوة أمالوكان المراد منهاالغوفية بالجهة فانذلك لايفيدهذا المقصود لانه لايلزم من مجرد كونه حاصلا فجهة فوق أن يكون التعو يل عليه في كل الامور مفيدا وأن يكون الرجوع اليه في كل المطالب لازما أما اذاحلنا ذلكعلى فوقية القدرة حسن ترتيب هذه النتيجة عليه فظهر بمجموع ماذكرنا اناارادماذكر ناه لاماذكره أهل التشبيه والله أعلم \* قوله تعالى ( قل أى شي أ كبرشهادة قلالله شهيد بيني وبينكم وأوحى الى هذا الفرآن لانذركم بهومن بلغ أثنكم لتشهدون ان مم الله الهة أخرى قل لاأشهد قل اناهو اله واحد وانتي بري مساتشركون) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمأن الاية تدل على أن أكبر الشهادات وأعظمها شهادة الله تعالى ثم بين أن شهادة الله حاصلة الاان الآية لم تدل على أن تلك الشهادة حصلت في اثبات أى المطالب فنقول يمكن أن يكون المراد حصول شهادة الله في ثبوت نبوة محدصلى الله عليه وسلم و يمكن أن يكون المراد حصول هذه الشهادة في ثبوت وحدانيذالله تعالى أما الاحتمال الاول فتمدروي ابن عباس انروء ساء أهل مكة قالوا يامجد ما وجدالله غيرك رسولا ومانرى أحد ايصدقك وقدسا لنااليهود والنصارى عنك فزعوا أنه لاذكرلك عندهم بالنبوة فأراما من يشهدلك بالنبوة فأنزل الله تعالى هذه الآية وقال قليا مجمد أي شي أكبر شهادة من الله حتى يعترفوا بالنبوة فأن أكبر الاشياء شهادة هوالله سبحانه وتعالى فأذا اعترفوا بذلك فقل ان الله شهيد لى بالنبوة لانه أوحى الى هذالقرآنوهذا القرآن مجز لانكم أنتم الفصحاء والبلغاء وقدعجزتم عن معارضته فاذا كان معيرا كان اطهارالله المعلى وفق دعواى شهادة من الله على كوني صادقا في دعواى والحاصل انهم طلبواشاهدا مقبول القول يشهدعلي نبوته فبين تعالى انأكبر الاشياء شهادة هوالله ثم بين انه شهدله بالنبوة وهوالمراد من قوله وأوحى الى هذا القرآن

وسنائرهن بلغدمن الاسود والاحرأو من الثقلين أولانذركم به أيمها الموجودونومن سيوجد الى يوم القيامة وهودايل على أن أحكام القرآن تعم الموجودين بوم نزوله ومن سيوجد بعدالي يوم القيامة خلاأن ذلك بطريقالعبارة فيالكل عندالحنابلة وبالاجاع عندنافي غيرالموجودين وفي غيرا اكلفين يومند كامرفي أول سورة النساء (أئنكم لتشهدون أن معاللة آلم ـــ أخرى ) تقر يرلمهم مسع انكار واستبعاد (قل لااشهد) بذلك وانشهدتم به فانه باطل صرف (قل) تكرير للامر للتأكيد (اتماهوالهواحد)أي بل اعاأشهد أنه تعالى لاالدالاهو (واني برئ مماتشركون) من الاصنام أومناشراككم (الذين آتيناهم الكسّاب) جواب عاسبق من قولهم لقد سألنا عنك اليهود والتصاري أخرعن تعيين الشهيد مسارعة الى الزامهم بالجسواب

عن تحكمهم بقولهم فارنامن بشهدلك الخ والمرادبالموصول اليهود والنصارى وبالكتاب الجنس ﴿ لانذركم ﴾ المنتطم التؤراة والانجيل وايرادهم بعنوان ايتاء الكتاب الايذان بمدارما أستداليهم

يقوله تعالى (بعرفونه) اى بعرفون رسول الله على الله عليه و سلمن جهد الكتابين بحليته و سوته المذكورة فيهما (كايغرفون أ أبناء هم) بحلاهم بحيث لايشكون في ذلك أصلا ﴿ ٢٦ ﴾ روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة قال

عررضي الله عند لعبدالله بن سلام أنزل الله تعالى على بيدهذه الآية فكيف هذهالمعرفة فقالءاعمر لقدعرفنه فيكم حين رأيته كاأعرف ابنى ولا ناأشد معرفة بمحمد منياسي لانی لاأدری ماصنع النساء وأشهدأ بهحق من الله تعالى (الذي خسروا أنفسهم) من أعل الكتابين والمشركين بان صيموا فطرةالله التي فطرالناس علما وأعرضواعن البينات الموجبة للاعان بالكلية ( فهم لايو منون ) ١١ أنهم مطبوع على قلوبهم ويحل الموصول الرفع على الابتداء وخبره الجلة المصدرة بالغاء لشيدالموصول بالشرط وقيلعلي أنه خبرمبتدا محذوف أيهمالذين خسرواالخوقيلعلى أنه نعت الموصول الاول وقيل النصب على النم فقوله تعالى فهم لايو منون على الوجوء الاخيرة عطف على جلة الذين آيناهم الكتاب الح (ومن أظلم بمن افترى

لانذركم بهومن بلغ فهذا تقرير وأضع وأماالاحتمال الثانى وهو أن يكون المرادحصول هذه الشهادة في وحدانبة الله تعالى فاعلم ان هسدًا الكلام يحب أن يكون مسبوقًا بمقدمة وهي أنانقول المطالب على أقسام ثلاتة منهاما يمتنع اثباته بالدلائل السمعية فان كلمايتوقف صحة السمع على صحنه امتنع اثباته بالسمع والألزم الدور ومنها ما يمتنع اثباته بالعقل وهوكل شئ يصمح وجوده و يصمح عدمه عقلا فلاامتناع في أحد الطرفين أصلا فالقطع على أحد الطرفين بعينه لايمكن الابالدليل السمعي ومنهامايمكن اثباته بالعقل والسمع معاوهوكل أمر عقلي لايتوقف على العلم به فلاجرم أمكن اثباته بالدلائل السمعية اذاعرفت هذافنقول قوله قلالله شهيدبيني و بينكم في اثبات الوحدانية والعراءة عن الشركاء والاصداد والانداد والامثال والاشباءثم قال وأوجى الى هذاالقرآن لانذركم به ومن بلغ أي ان القول بالتوحسيد هوالحق الواجب وان القول بالشرك باطل مردود (المسئلة الثانية) نقل عن جهم أنه ينكركونه تعالى شيئا واعلم أنه لاينازع في كونه تعالى ذاتا موجودا وحقيقة الاأنه ينكر تسميته تعالى بكونه شيئا فيكون هذا خلافا في عرد العبارة واحتج الجهور على تسمية الله تعالى بالشي بهذه الآية وتقريره أنه قال أى الاشياء أكبرشهادة ثم ذكر في الجواب عن هذا السو القوله قل الله وهذا يوجب كونه تعالى شيئًا كاأنه لوقال أي الناس أصدق فلوقيل جبربل كان هذا الجواب خطالان جبر مل اس من الناس فكذاههنا فان قبل قوله قل الله شهيد بيني و بينكم كلام تام مسسنقل بنفسه لاتعلقله بماقبله لانقوله الله مبتدأ وقوله شهبد بيتى وبينكم خبره وهو جلة تامة مستقلة منفسها لاتعلق لها عاقبلها قلنا الجواب فيه من وجهين الاول أن تقول قولهقل أيشئ أكبرشهادة لاشك أنهسو ال ولابدله من جواب امامذكور واما محذوف فان قلنا الجواب مذكوركان الجواب هوقوله قلالله وههنا يتم الكلام فاما قولهشهيدبيني بينكم فههنا يضمر مبتدأ والتقدير وهوشهيدبيني وبينكم وعندهذا يصيح الاستدلال المذكور وأماان قلنا الجواب محذوف فنقول هذاعلي خلاف الدلبل وأيضا خبتقدرأن يكون الجواب محذوفاالاان ذلك المحذوف لابدوان يكون أمرايدل المذكور عليه و يكون لائمًا بذلك الموضع والجواب اللائق بقوله أى شي أكبر شهادة هوان يقال هوالله ثم يقال بعده الله شهيد بيني و بينكم وعلى هذا التقدير فيصبح الاستدلال بهذه الآية أيضا على انه تعالى يسمى باسم الشي فهذا تمام تقرير هذا الدلبل وفي المسئلة دليلآخروهوقوله تعالىكلىسئ هالكالاوجه والمرادبوجهه فاتهفهذا يدلعلي أنه تعالى استثنى ذات نفسه من قوله كلشي والمستثنى بجبان يكون داخلا تحت المستثنى منه فهذايدل على انه تعالى يسمى باسم الشئ واحتيج جهم على فسادهذا الاسم بوجوه الاول قوله تعالى ليس كمثله شئ والمراد ليس مثل مثله شئ وذات كل شئ مثل مثل نفسه فهذاتصر يحبأن اللة تمالى لايسمى باسم الشئ ولايقال الكاف زائدة والتقديرليس مثله

 لأن يكون أحد أظهمن فعل فلليثة ومساو بالهوان كان سيك التركيب غيرة مرمني لانكبار المساواة ونغيه إيشهديه البرغيد القاشى والاستعمال المطرد فإنه الذا قيل من أكرم من فلان ﴿ ٣٠ ﴾ أولاً فضيل من فلان فالرّاد به جمّا أنه أكرم

من كل كريم وأفضل الشي لان جعل كلة من كلات القرآن عبد اباطلا لايليق بإهل الدين المصير اليد الاعند الضرورة الشديدة والثاني قوله تعالى الله خالق كل شي ولوكان تعالى مسمى بالشي لزم كونه خالقالنفسه وهويحال لايقال هذاعام درخله التخصيص لانانقول ادخال التخصيص انمايجوزف صورة نادرة شاذة لايوايه بهاولايلنغت البهافيجرى وجوده إبجري عيرمهار فيطلق لفظ الكل على الاكثر تنبيهاعلى ان البقية جارية عجرى العدم ومن المهلومان البارى تعالى لوكان مسمى بإسم الشي لكان هوتعالى أعظم الاشياء وأشرفها واطلاق لفظ الكل مم أن يكون هذا القِسم خارجا عنه يكون محض كذب ولايكون من باب التخصيص أاثالث التحسك بقوله والله الإسماء الحسني فاد عوه بها والاسم انما يحبسن لحسن مسماء وهوان يدلعلي صفيتمين صفات البكمال ونعت من نعوت الجلال والفظ الشي أعم الاشياء فيكون مسماء حاصلاً في أحسن الإشباء وفي أردلها ومتى كان كذلك لمبكن المسمى بهذا اللفظ صيغة من صفات الكمال ولانعنا من نبوت الجلال فوجب أن لايجوز دعوَّة الله تعالى بهذا الاسم لإن هذا الإسم لمالم يكنُّ من الاسماءِ الحستي والله تعالى أمربأن يدعى بالاسماء الحسني وجب أنلايجوز دعاءالله تعالى بهذا الاسم وكل من منم من دعا الله بهذا الاسم قال ان هذا اللفظ ليس اسمامن أسماء الله تعالى البدة الرابع أن اسم الشي يتناول المجدوم فوجب أن لايجوز اطلاقه على الله تعالى بيان الاول فوله تعالى ولا تقولن لشي انى فاعل ذلك غيداسمي الشي الذي سيفعله غداياسم الشي في الحال والذي سيفعله غدايكون معد ومافي الحال فدل ذلك على أن اسم الشي يقع على المعدوم واذا ثبت هذا فقولنا انهشي لايغيد امتيازذاته عن سائر الذوات بصغة معلومة ولابخاصة متميزة ولايفيدكونه موجودا فيكون هذالفظا لايفيدفأئدة في حقالله تمالى البتة فكان عيثا معللها فوجب أن لايجوز اطلاقم على الله تعالى والجواب عن هذه الوجوه أن يقال لماتدارضت الدلائل فنقول لفظ الشي أعم الالفاظ ومتى صيدق الخاص ميدق العام فتيصدق فيد كونه ذاتا وحقيقة وجب أن يصدق عليه كونه شيئًا وذلك هو المطلوب واللهِ أصلم أما قوله وأوحى الى هذا القرآن لاندِربِكم بعيد ومن بلغ فالمرادانه تعالى أوحى الى هُذا القرآن لاندركم به وهو خطاب لاهل مكة وقوله ومن بلغ عطف على المخاطبين من أهل مكة أى لانذركم به وانذركل من بلغه القرآن من العرب والعجم وقيل من الثقلين وقيل من يلغه الى يوم القيامة وعن سعيد بن جيم من بلغه القِرآن فكا عُها رأى محدا صلى الله عليه وسلم وحلى هسذا التفسير فيحصل في الآية حدثف والتقدير وأوجى إلى هذا القرآن لانذركم، ومن للغِم هذا القرآن الاان هذا العائد بمحذوف لدلالة الكلام عليه كايقال الذي رأبت زيدواندي منهر بت عرووفى تفسيرقوله ومنبلغ قولآخر وهوأن يكون قوله ومنيلغ أي ومن احتلم ويلغ حد التيكليف وعند هذا لا يحتاج الى اضمار العائد الا أن الجبهور على العول الإول

من كل فامنىل ألارى الى قولدعزوجل لاجرم أنهم فى الآخرة هم الاخسرون بعد قوله تعالى ومنأظلهمن اغتي على الله كذياً الخوالسير في ذلك أن النسبة بين الشئينا تماتتصورفالبا لاسمان بلهالبة بالتفانوت زيإدة ونفصانا فاذا لم يكن أحدهما أزيد يحقق النقصان لامحالة (أوكنسا مائه) كأأن كذبوا بالمقرآن الذى منجلته الاتبة التاطقة بأنهم بعرفونه عليه الصلاقه السلام كإيعرفون أبنساءهم وبالعيزات وسموها سعراوحرفوا النوراة وغبروانعو تهعليه الصلاة والسلام فان ذلك تكذب بآناته تعلل وكلة أوللايذان بأن كلامن الافتراءوا لكدبب وحدوبالغظية الافراط في الظلم فكيف وهم قدجهوا بإممافأ تبتوا مانفلمانة تجالى ونفوا مااثبيد قاتلهمالة أي يومفكون (انه) الضمير

للِشَانَ ومداروصُنعِه مُوصُنعِهُ أَدِعاءُ شَهِرَته المُغنية عن ذكره وفائدة تصدير الجُلة به الإبذان بنحفا مة مضمونها 🕳 أما 🏂 معمافيه منزيادة تقرير في الذهن فإن الضميرلا بفهم منه من أول الامر الاشان مبهم ليخطر فيبتي الذهن متر قبالما يبقبه فيه كن عندو وود الله فصل عكن فكا مه من أن الفيان الفعد والايتلا العالمون أى لا بمون مكرو ولا يغورون عطلوب واداكان عال المندالين هذا عالى المناه و سال على من في الناية القاصية من الطار و يوم محسرهم جيما) منسوب

عطى الظرفية بحضمر مؤخر فلاحذف أيذانا يضبق المبازة عن شرحه و بيانه واغاء الياصم استطاعة السامعين لسناعد لكمال فتناعة ما يقع فيه من الطاعة والدآهية التامة كأته فيلاويوم محشرهم جيعا المانقول) لهنهما تقول أكان سن الأحسوال والاهوال مالايحيطيه دائرة المقال وكقد يرصيغة المامني للدلالة على التحقق ولحسنموقع الاطف قوله تعالى ثملم تكن الج عليه وقيل منصوب على المضولية بعضمر مقدمأى واذكر لمهمالتمخو يفوالتحذير ووم تعشرهم الخوقيل وليتقو اأوليحذروا يوم المعشرهم الخ والصمير للكل وسجيعا حالمند اوقرى يحشزهم جسائم يقول باليا فيهذا (الذر أشركوا)أى نقول لهم خاصةللتو تيمخوالتقري على روس الاشهاد (أن شركاو كم)أى آلهتكم التيجعلتموها شتركاء لله سيعانه وامنافتهااليهم

\* أما قوله أشكم الشهدون أن مع اقد الهذ أخرى قل الأشهد قل انما هوا له واحد وانى رحى ماتشر كون خنقول خبد بحثان الجث الاول عَرَا ابن كيراً يتكم بهمرة وكسرة بعدهاخفيفة مشبئة يادساكنة بلامد وأبوجرو وقالون عن نافع كالثلا الاامه عداوالباقون بهمزئين بالامد والبحث الثاني ان حذا استفهام معداه ألجعدوالانتكار قَال الفراء ولم يقل أخرلان الأكهة جمع والجمع يقع عطيد التأنيث كا ثال ولله الاسماء الحسنى وقال فابال القرون الاولى وللم يقل الاول ولاالاولين وكل ذلك صؤاب ثم قال تسالى قل لأأشهدقل انما عواله والمحد وانني بؤي ماتشركون واعلم ان هذا الكلام دال على ايجاب التوحيده والبراء، عن الشرك من ثلاثة أوجه أولها أقوله قل لاأشهد أى لأأشهد بماتذ كرونه من اثبات الشركاء والنبها قوله قل التناهواله واحدوكلة الماتلايد الحصمر ولفظالوا حدسمر يع في التوحيد ونفي الشركاء والتها قولداني ري ماتشركون وفيه تصريح بالبراءة عن اثبات الشركاء فثبت دلالة هخه الآية على ايجاب التوحيد بأعظم طرق البيان وأبغ وجوه التأكيد قال العلاء المستحب لمن أسلم المتداء أن يأتى بالتعهادتين ويتبرأمن كلدين سوى دين الاسلام ونص الشافعي رحدا القحلي استعباب مهمالتيرى الى الشهادة لقوله وانني برئ مماتشركون عقيب التصريح بالتوحيد القؤله تعالى ( الذي آتيناهم الكتاب يعرفونه كإيعرفون أبناءهم الذي خسروا أنفسهم فهم لآيو منونً )اعلما الروينا في الآية الاولى ان الكفار سألو اليهود والنصاري عن صفةً محد عليه الصلاة والسلام فأنكروا دلالة النوراة والانجيل على نبوته فبين الله تعالى فالآيةالاولىانشهادة الله على صعقنبوته كافية في ثبوتها وتحققها عبيه في حدالاً ية انهم كذبوا في قولهم انالانعرف محداعليه الصلاة والسلام لانهم يسرفونه بالنبوة والرصالة كايعرفون أبناءهم لماروى أنه لماقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة قال عراصيد الله بن سلاماً زل الله على بيد هذه الآية فكيف هذه المعرفة فقال ياعر لقد عرفته فيكم حين رأيته كاأعرف ابن ولا ناأشد معزفة بمعمد منى ابنى لاى لاأدرى ماصنع النساء وأشهدائه حقمنالله تعالى واعلم انظاهر هذه الآية يغتضي أن يكون علهم بنبوة محدهليه السلام شل علهم بأبنافهم وفيه سؤال وهوان يقال المكتوب في التوراة سوالأنجيل مجردأنه سيخرج نبي فيآخر الزمان يدءو الخلق المالدين الحق أوالمنكتوب فيه هذا المعنى مع تمين الزمان، والمكان والنسب والصفة والخلية والشكل فان كان الاول فذلك القدرلايدل على انذلك الشخص هوعجد عليه السلام فكيف يصحع أن يقال علهم بنبؤته مثل علهم بنوة أبناقهم وانكان الثاني وجبأن يصكون جيع البهود والنصارى عالمين بالضرورة من التوراة والأنجيل بكون عد حليه الصلاة والسلام نبيامن عندالة تغالى والتكذب على الجمع العظيم لايجوز لانانعلم بالضمرورة ان التوراة والانجبل ماكانامشتملين على هده التفاصيل التامة الكاملة لان هذا التقصيل اماأن يتال انهكان

لما أن شركتها ليندت الابتسمية مروتفولهم الكافب كايني معند قوله تعالى (الذين كنتم ترعون) أى ترعونها شركا فعدن أ المفعولان معا وهذا السؤال المنهم عن غيبة بالهيز كاو مع معزم الملينيز لها اللوله تمالى احشروا الذين طلوا وأزواجهم وما كانوابعبدون من دون الله وغيرذلك من النصوص انمايقع بعدماجرى بينها و بينهم من التبرو من الجانبين وتقطع ما بينهم ﴿ ٣٢ ﴾ من الاسباب والعلائق حسما يحكيد قوله تعالى فزيلنا بينهم

باقيا فى النوراة والانجيل حال ظهور الرسول عليه الصلاة والسلام أو يقال انهما بقيت هذمالتفاصيل فيالتوراة والانجيل في وقت ظهوره لاجل ان التحريف قد تظرق اليهما قيل ذلك والاول باطل لان اخفاء مثل هذه التفاصيل التامة في كتاب وصل الى أهل الشرق والغرب ممتنع والثاني أيضا باطل لان على هذا التقدير لم يكن يهود ذلك الزمان ونصارى ذلك الزمآن عالمين بنبوة محمدصلي الله عليه وسلم علهم ببنوة أبناتهم وحينتذ يسقط هنده الكلام والجواب عن الاول أن يقال المرادبالذين آتيناهم الكتاب اليهود والنصارى وهم كانوا أهلا للنظر والاستدلال وكانوا قدشاهدواطهورالمحرات على الرسول عليه الصلاة والسلام فعرفوا بواسطة تلك المعجزات كونه رسولا من عندالله والمقسودمن تشبيه احدى المعرفتين بالمعرفة الثانبة هذا القدرالذي ذكرناه أماقوله الذين خسروا أنفسهم فهملا يومنون ففيه قولان الاول أن قوله الذين صفة للذين الاولى فيكون عاملهما واحدا ويكون المفصود وعيدالمعاندين الذين يعرفون ويجعدون والثاني ان قوله الذين خسروا أنفسهم ابتداء وقوله فهملا يومنون خبره وفي قوله الذين خسروا وجهان الاول أنهم خسروا أنفسهم بعنى الهلاك الدائم الذي حصل لهم بسبب الكفروالثاني جاءني النفسير أنه ليس من كافر ولا مؤمن الاوله منزلة في الجنه فن كفر صارت منزلته الى من أسل فيكون فدخسر نفسه وأهله بأن ورث منزلته غيره «قوله تعالى ( ومن أظلمن افترى على الله كذبا أوكنب بآياته انه لايفلح الظالمون ويوم تحشرهم جيعاثم نقول للذي أشركواأين شركاء كمالذين كنتم تزعون اعلمانه تعالى لماحكم على أولنك المنكرين بالحسران في الآية الاولى بين فيهد مألا ية سبب ذلك الحسر ان وهوأ مران أحدهما أن يفتى على الله كذبا وهذا الافتراء يحتمل وجوها الاول ان كفار مكة كانوا يقولون هذه الاصنام شركاءالله والله سجحانه وتعالى أمرهم بعبادتها والتقرب اليها وكانواأ يضايقولون الملائكة بنات الله ثم نسبوا الىالله تحريم البحائر والسوائب وثانبها اناليهود والنصاري كأنوا يقولون حصل في التوراة والأنجيل ان هائين الشريعتين لا يتطرق اليهما النسيخ والتغيروانهما لايجي بعدهماني وثالثهاماذ كره الله تعالى في قوله واذا فعلوافا حشة قالوا وجدنا عليهاآيانا والله أمرنا بها ورابعها اناليهود كأنوا يقولون نحن أبناءالله وأحباؤه وكانوا بقولون لن تمسنا النار الا اماما معدودة وخامسها انبعض الجهال منهم كان يقول ان الله فقير ونحن أغذياء وأمثال هذه الاباطيل التي كأنوا ينسبونها الى الله كشيرة وكلها افتراءمنهم على الله والنوع الثاني من أسباب خسرانهم تكذيبهم باكات الله والمراد منه قدحهم في معجزات محدصلي الله عليه وسلوطمنهم فيهاوانكارهم كون القرآن معجزة قاهرة بينة ثمانه تعالىلاحكى عنهم هذين الامرين قال انه لايفلح الغلالمون أى لايظفرون عطالبهم في الدنيا وفي الآخرة بل ينقون في الحرمان والخذلات أما قو له و يوم تحشرهم جيعافني ناصب قوله و يوم أقوال الاول انه محذوف وتقديره و يوم نحشرهم كان كيت وكيت فترك ليبني

الخو محوذلك من الآيات الكريمة اما بعسدم حضورها حبنندني الحقيقة بابعادهامن ذلك الموقف واما بتذيل عدمحضورهابعثوان الشركة والشغاعةمنزلة عدم حضورها في الحقيقة اذلس السؤالعنها منحيث ذواتهابل انما هومن حيث انها شركاء كإيعرب عندالوصف بالموصول ولارببني أنعدم الوصف يوجب عدمالموصوف منحيث هوموصوف فهيمن حيثهي شركا غائبة لامحالةوانكانتحاضرة منحيث ذواتهاأصناما كانت أوغيرها وأما مانقال من أنه يحال بينها و بينهمڧوقتالتوبيخ ليغقد وهم قي الساعة القعلقوا بهاالياء فيهافيروان مكان اخربهم وخسرتهمفر عايشعر بعدمشعو رهم بحقيقة الحال وعدم أنقطاع حبال جامه عمايعد وقدعرفت أنهم شاهدوها قبل ذلك وانصرمت عروةأطماعهمعنها

بالكلية على أنها معلومة لهم من حين الموت والابتلاء بالعنباب فى البرزخ وانما الذى يحصل يوم ﴿ على ﴾ المياشير الانكشاف الجاب المياسية والمجاورة

على أنها لخبروالاسم الاأنقالواوالتأنيثالخبر كما فىقولهم منكانت أمكو قرى بالنذكيرمع رفع الفتنسة ونصبها ورفعها أنسب بحسب المعنى والجملة عطفعو ماقدر عامسلا في يو. نحشرهم كاأشيراليدفي سلف والاستثناءمفرغ مزأعم الاشياء وفتنتهم اماكفرهم مرادا بهعافه أىلم تكن عاقبة كفرهم الذي لزموه مدة أعاره وافتمخروا به شيئسامن الاشياء الاجود والنبرؤ منديأن يقولوا ( والله ر بناما كنامشركين) وأماجواتهم عبرعنسه بالفتنة لانه كذب ووصفه إتعالى بر بوييته لهم للمبالغة في التبرو من الاشراك وقري رينا على النداء فهولاظهار الضراعة والابتهال في استدعاء قبول المعذرة وانما يقولون ذلكمع علهم بأنه بمول من النفع رأسامن فرط الحيرة والدهشوجله على معنى مأكنا مشركين عندأنفسنا وماعلناني الدنيا أناعلى خطافي

على الابهام الذي هوأ دخل في التخويف والناني التقديراذكر يوم نحشرهم والثالث أنه معطوف على محذوف كائه قبل لايفلح الظالمون أبداو يوم نحشرهم وأماقوله ثم نقول للذين أشركوا أين شركاوكم الذين كنتم تزعمون فالمقصود منه النقر يع والتبكيت لاالسوال و محمل أن يكون معناه أين نفس الشركاء و يحمل أن يكون المرآد أين شفاعتهم لكم وانتفاعكم بهم وعلى كلااوجهين لايكون الكلام الاتو بيخاوتقر يعاوتقريرافي نفوسهم أن الذي كأنو أيظنونه مأيوس عنه وصار ذلك تبيهالهم في دارالدنياعلي فسادهده الطريقة والعائدعلي الموصول من قوله الذين كنتم تزعمون محذوف والتقدير الذين كنتم تزعون انهم شفعاء فعدف مفعول الزعم لدلالة السؤال عليه قال ابن عباس وكل زعم في كتاب الله كذب \* قوله تعالى ( ثم لم تكر فتتهم الاأن قالواوالله ربناما كنامشم كين انظر كف كذبواعلى أنفسهم وضل عنهم ماكانو ايفترون) اعلمان ههنامسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابنعامر وحفصعن عاصم تمملم نبكن فتاتهم بالناء المنقطة من فوق وفتنتهم بالرفع وقرأ حزه والكسائي مملم يكربالياء فتشهم بالنصب وأماالقراءة بالتاءالمنقطة من فوق ونصب الفتنة فههنا قوله أنقالوافى محل الرفع لكونه اسم تكن وانما أنت لتأنيث الخبركقوله مزكانت أمك أولان ماقالوافتنة فىالمدى و يجو زنأو يل الاأن قالوالامقالتهم وأما القراءة بالياء المنقطة من تحت ونصب فتنتهم فههنا قوله انقالوا في محل الرفع لكونه اسم يكن وفتنتهم هوالخبرقال الواحدي الاختيارقراءة منجعل أنقالوا الاسم دون الخبر لانأن اذاوصات بالفعللم توصف فأشبهت بامتناع وصفها المضمر فكماأن المظمر والمضمر اذا اجتمعاكان جعل المضمراسماأولى منجعله خبرا فكذاههنا تفول كنت القائم فجعلت المضمر اسماوالمظهر خبرافكذاهم ناونقول قراءة حزة والكسائي واللهر بنابنصب قوله ربنالوجهين أحدهما باضمارأعني وأذكر والثانى على النداء أى والله ياربنا والباقون يكسر الباء على انه صفة لله تعالى (المسئلة النانية) قال الزجاج رأو يل هذه الآية حسن فى اللغة لا يعرفه الامن عرف معانى الكلام وتصرف العرب في ذلك وذلك أن الله تعالى بين كون المشركين مفتونين بشركهم متهالكين على حبه فأعلم في هذه الا يقانه لم يكن افتتانهم يشركهم واقامتهم عليه الاأنتبرؤا منه وتباعدواعنه فعلغوا انهم ماكانوا مشركين ومثاله أنترى انسانايحب عاريامذموم الطريقة فاذاوقع في محنة بسببه تبرأ منه فيقالله مآكانت محبتك لعلان الاان انتفيت منه فالمرادبالفتنة ههنسا افتتافهم بالاونان و يتأكدهذا الوجه بماروى عطاءعن ا بنعباس انه قال مملم تكن فتنتهم معناه شركهم فى الدنيا وهذا القول راجع الى حذف المضاف لان المعنى مجلم تكن عاقبة فتنتهم الاالبراءة ومثله قولك ما كانت محبتك لغلان الاان فررت منه وتركنه ( المسئلة الثالثة ) ظاهرالاية يقتضى انهم حلفوا فىالقيسامة على انهم ماكانوامشركين وهذا يقتضى اقدامهم على الكذب يوم القيامة وللناس فيه قولان (الاول) وهوقول ابي على الجبائي

معتقد ما بمالاينبغي أن يتوهم ﴿ • ﴾ م أصلافانه بما يوهم أن لهم عذرا ما وأن لهم قدرة على الاعتذار في الجملة وذلك بخل بكمال هول اليوم قطعا على أنه قدقضى ببطلانه قوله تعالى ( انظر كيف كذبواعلى أنفسهم) فائه تبعيب من كذبهم الصريح بانكار صدو ر الاشراك عنهم في الدنيا أي انظر كيف كذبوا على ﴿ ٣٤ ﴾ أنفسهم في قولهم ذلك فانه أمر عجيب في العابة

والقاضي انأهل القيامة لايجو ز اقدامهم على الكذب واحتجاعِليهِ بوجو، (الاول) ال أهل القيامة يعرفون الله تعالى بالاصطرار اذاوعرفوه بالاستدلال لصارموقف القيامة دارالتكليف وذلك باطلواذا كانواعارفين بالله على سبيل الاضطرار وجب أنبكونوا ملجئين الىأنلايفعلوا الفبيح بمعنى انهم يعلمون انبهملو راموافعل القبيح لمنعهم الله منه لانمع زوالالتكليف لولم يحصل هذا المعنى لكان ذلك اطلاقالهم فيفعل القبيح وانه لايجو زفثبت انأهل القيامة يعلون الله بالاضطرار وثبت انه متى كان كذلك كانوا ملجئين الىترك القبيح وذلك يقتضىانه لايقدم أحدمن أهل القيامة على فعل القبيح فان قيللم لايجوزأن يقال انه لأيجوز منهم فعل القبيح اذاكانواعقلاء الاانانقول لمملايجوزان يقال انه وقع منهم هذا الكذب لانهم لماعآينوا اهوال القيسامة اضطر بت عقولهم فقالواهذا آلقول الكذب عنداختلال عقولهم أويقال انهم نسواكونهم مشركين فاادنياوا لجواب عن الاول انه تعالى لا يجوز أن محشرهم و يورد عليهم التوبيخ بقوله أين شركاو كمتم يحكىء نهم مايجري محرى الاعتذار مع أنهم غير عقلاء لان هذالا بليق بحكمة الله تعالى وأيضا فالمكلفون لايدوأن يكونوا عقد لا يوم القيامة ليعلوا أنهم بما يعاملهم الله عيرمظلومين والجواب عن الثاني ان النسيان لما كانواعليه في دار الدنيا مع كال العقل بعيد لانالعاقل لايجو زأنينسي مثلهذه الاحوالوان بعدالعهدوانما يجوزأن ينسى اليسيرمن الامور ولولاان الامركذلك لجوزنا أن يكون العاقل قدمارس الولايات العظيمة دهراطو يلا ومع ذلك فقدنسبه ومعلومان تجويزه يوجب السفسطة ( الحجة الثانية) انالقوم الذين أقدموا على ذلك الكذب اما أن يقال انهم ماكانواعقلاء أوكانوا عقلاء فان قلنا انهم ماكانوا عقلاء فهذا باطل لانه لايليق بحكمة الله تعالى أن يحكى كلام المجانين في معرض تمهيد العذر وانقلنا انهم كانواعقلاء فهم يعلون ان الله تعالى علم بأحوا لهم مطلع على أفعالهم ويعلون انتجو يزالكذب على الله محال وأنهم لايستفيدون بذلك الكذب الازيادة المقت والغضب واذاكان الامرك ذلك امتنع اقدامهم في مثل هذه الحالة على الكذب ( الحجة الثالثة) انهم لوكذبوا في موقف القيامة تمم حلفوا على ذلك الكذب لكانواقد اقدمواعلى هذين النوعين من القبح والذنب وذلك يوجب العقاب فنصبرالدارالآخرة دار التكليف وقدأجعوا على انه ليس الامر كذلك واماانقيل انهم لايستحقون على ذلك الكذب وعلى ذلك الحلف الكاذر عقاباوذما فهذا يقتضى حصول الاذن من الله تعالى في ارتكاب القبائح والذنوب وانه باطل فثبت بهذه الوجوه انه لايجو زاقدام أهل الهيامة على القبيح والكذب واذا ببت هذا فعند ذلك قالوا يحمل قوله والله ربناما كنامشركين أي ماكنامشركين في اعتقاد ناو ظنوننا وذلك لاز القوم كانوا يعتقدون في أنفسهم أنهم كانوا موحدين متباعدين من الشرك فانقيل فعلى هذا التقدير يكونون صادقين فيماأخبروا عنه لانهم أخبروا بأنهم كانواغسير مشركين

وأماحله على كذبهم فىالدنيا فتمعل بجب تنزيه ساحة التنزيل عنه وقوله تعالى (وصل عنهم ماكانوا بفترون) عطف على كذبواد اخل معه فىحكسم التعجيب وما مصدرية أوموصولة قدحذفعائدهاوالمعني انظركيف كذبواماليين الفاجرة المغاظة على أنفسهم بانكارصدور ماصدرعنهم وكيف أمنل عنهم أى زال وذهب يفترونه من الاشراكحتي نفواصدوره عنهم بالكلية وتبرؤا مندبالمرةوقيل ماعبارة عن الشركاء والقاع الافتراء عليها معأنه فيالحقيقة واقع على أحوالهامن الالمية والشركة والشفاعة وبحوهاللمبالغة فيأمرها كأنهانفس المفتري وقيل الجلة كلام مستأنف غير داخل فيحيز التعجيب (ومنهم من يستم اليك) كلام مبتدأ مسوق لحكاية ماصدر في الدنيا عن بعض المشركين من أحكام الكفر ممهيـان

ماسيصدرعنهم يوم الحشرتقر يرا لماقبله وتحقيقالمضمونه والضميرللذين أشركوا ومحل الظرف الرفع على ﴿ عند ﴾ أنه مهتدأ باعتبار مضمونه أو بتقدير الموصوف كافى قوله تعالى ومنادون ذلك أى وجع مناالح

## ومن موصولة أومؤموفة محلم الرفع على الخبرية والمعنى ﴿ ٣٥ ﴾ و بعضهم أوو بعض منهم الذي يستم البك أوفريق

يستمع اليك على أن مناط الافادةاتصافهمعافي حيزالصلة أوالصفة لاكونهمذواتأولئك المذكورين وقدمرفي تفسيرقوله تعالى ومن الناسمن بقول الخ روى أنه اجتمع أبوسمفيان والوليدوالنضر وعتة وشيبة وأبوجهال وأضرابهم يستمعون تلاوة رسول الله صلى الله عليدوسلمفقالوا للنضر وكان صاحب أخباريا أماقتملة مامقول محدفقال والذي جعلها بيتدما أدرى مانقول الاانه بحرك لسائه ويقول أساطير الاولين مثلما حمدثتكم منالقرون المامشية فقال أبوسغياز انى لا راه حقافقال أبو جهـل كلا فنز لت ( وجعلناعلى قلو بهم أكنة) من الجعل بمعنى الانشاء وعلى متعلقة به وضميرقلو بهم راجعالى من وجعيتمه بالنظر الىممناها كاأن افراد ضمر يستم بالنظر الى لفظمها وقدروعي جانب المعنى فى قوله

عندأنفسهم فلاذاقال الله تعالى انظركيف كذبوا على أنفسهم ولنا انه ليس تحت قوله انظركيف كذبواعلى أنفسهم أنهم كذبوا فيما تقدمذ كرممن قوله واللهر بناما كنامشركين حتى بلزمنا هذا السوال بل يجوز أن يكون المراد انظركيف كدبوا على أنفسهم في دار الدنيافي أموركانوا يخبرون عنها كقولهم انهم على صواب وانماهم عليه ليس بشرك والكذب يصععليهم في دارالدنيا وانمايني ذلك عنهم في الآخرة والحاصل أن المقصود من قوله تمالي أنظر كيف كذبوا على أنفسهم اختلاف الحالين وانهم في دارالدنيا كانوا يكذبون ولايحترزون عنه وانهم في الآخرة يحترزون عن الكذب ولكن حيث لاينفعهم الصدق فلتعلق أحدالامرين بالآخر أظهر الله تعالى للرسول ذلك وبين ان القوم لاجل شركهم كيف يكون حالهم في الا خرة عند الاعتدار مع انهم كانوا في دار الدنيا يكذبون على أنفسهم ويزعمون انهم على صواب هذا جلة كلام القامني في تقرير القول الذي احتاره أبوعلى الجبائي (والقول الثاني) وهوقولجهورالمفسرين ان الكفار يكذبون في هذا القول قالوا والدليل على ان الكفار قد يكذبون في القيامة وجوه الاول انه تعالى حكى عنهم انهم يقولون ربنا أخرجنا منهافان عدنافا ناطالمون معانه تعالى أخبرعنهم بقوله واوردوا لعادوا لمانهوا عنهوالثاني قوله تعالى يوم ببعثهم اللهجيعا فيحلفون له كايحلفون لكم و يحسبون انهم على شي ألاانهم هم الكاذبون بعد قوله و يحلفون على الكذب فشبه كذبهم في الآخرة بكذبهم في الدنيا والثالث قوله تعالى حكاية عنهم قال كم لبثتم قالوا لبثنا يوماأو بعض يوم وكل ذلك يدل على اقدامهم في بعض الاوقات على الكذب والرابع قوله حكاية عنهم ونادوا بامالك ليقص علينار بك وقد علوا انه تعالى لا يقضى عليهم بالخلاص والخامس أنه تعالى في هذه الا آية حكى عنهم انهم قالوا والله ربنا ماكنا مشركين وحلهذا على ان المراد ما كنامشركين في ظنونناوعقائد نامخالفة للظاهر تم حل قوله بعد ذلك انظر كيف كذبواعلى أنفسهم على انهم كذبوافى الدنيا يوجب فك نظم الاسية وصرف أول الآية الى أحوال القيامة وصرف آخرها الى أحوال الدنيا وهوفي غاية البعد \* أماقوله اما أن يكونوا قدكذ بوا حال كمال العقل أوحال نقصان العقل فنقول لايبعد ان يقال انهم حال ماطينوا أهوال القبامة وشاهدوا موجبات الخوف الشديد اختلفت عقولهم فذكروا هذاالكلام فيذلك الوقت وقوله كيف يلمق بحكمة الله تعالى أن يحكى عنهم ماذكروه في حال اضطراب العقول فهذا يوجب الخوف الشديدعند سماع هذاالكلاممال كونهم في الدنيا ولامقصود من تنزيل هذه الا آيات الاذلك وأما قوله أنيا المكلفون لابدأن يكونوا عقلاء يوم القيامة فنقول اختلال عقولهم ساعة واحدة حال ما يتكلفون بهذا الكلام لايمنع من كال عقولهم في سائر الاوقات فهذا تمام الكلام في هذه المسئلة والله أعلم # اماقوله تمالى انظر كيف كذبوا على أنفسم فالمراد انكارهم كونهم مشركين وقوله وصل عنهم صلف على قوله كذبوا تقديره وكيف صل عنهمما

تيعالى ومنهم من يستيعون البك الإكية والاكنة جمع كنان وهوما يستربه الشئ

كأنوايغترون بمبادته مرالاصنام فلمتعرعنهم شيئا وذلك أنهم كانوا يرجون شفاعتها ونصرتهالهم \* قوله تعالى (ومنهم مريستم اليك وجعلناعلى قلو بهم أكنه أن يفتهوه وفي آذانهم وقراوان يرواكل آية لايومنوابها حتى اذاجاؤك يجاد ونك يقول الذين كفروا انهذاالاأساطيرالاولين) اعلمانه تعالى لمايين أحوال الكفار في الا خرة أتبعه بما يوجب الياسعن ايمان بعصهم فقال ومنهم من يستم اليك وفي الا يد مسائل المسئلة الاولى ) قال ا بن عباس حضر عند رسول الله صلى الله عليه وسلم أبوسفيان والوليد بن المغيرة والنضر بن الحرث وعقبة وعتبة وشيبة ابنار بيعة وأمية وأبى آبنا حلف والحرث بن عامر وأبوجهل واستمعوا الىحديث الرسول صلى الله عليه وسلم فقالوا للنضر مايقول محمد فقال لاأدرى مايقول لكني أراه يحرك شفتيه و ينكلم بأساطير الاولين كالدي َ لمت أحدثكم به عن أخبار القرون الاولى وقال أبوسفيان اني لأرى بعض ماية ولخفافقال أبوجهل كلا فأنزل الله تعالى ومنهم من يستم اليك وجعلنا على قلو بهم أكنة أن يفقمو. والاكنة جع كنان وهوماوقى شيئاوستره منلءنان وأعنة والفعل مندكننت وأكسنت وأما قوله أن يغقهوه ققال الزجاج موضع أن نصب على انه مفعرل له والمعنى وجعلنا على قدو بهم أكنة لكراهة أنيفقهوه فلاحذفت اللام نصبت الكراهة وللحذفت الكراهة انتقل نصبها الىأن وقوله وفي آذانهم وقرا قال إن السكيت الوهر النقل في الاذن ( المسئلة النانية ) احتج أصحابنا بهذه الآبة على انه تعالى قديصرف عي الايمان ويمنع منه و يحول بين الرجل و بيته وذلك لان هذه الآية تدل على انه جعل القلب في الكنان الدي ينعم عن الايمان وذلك هوالمطلوب قالت المعتزلة لاعكن اجراء هذه الاتبة على طاهرها ويدل عليه وجوه الاول انه تعالى انماأنزل الترآن ليكون حجة للرسول على الكفار لاليكون حجة لاكفار على الرسول واوكان المراد من هذه الاسية انه تعالى منع الكفار عن الايسان لكان لهم أريتولوا للرسول لماحكم الله تعالى بأنه منعنا من الآيمان فلم يذمنا على ترك الايمان ولم يدعونا الى فعل الايمان النابي انه تعالى لومنعهم من الايمان تم دعاهم اليد لكان ذلك مكليفاللعاجر وهومنفي يصريح العقل ويقوله يعالى لايكلف الله نفسسا الاوسعها النالث انه تعالى حكى صريح هذا الكلام عن الكفار في معرض الذم فقال تعالى وقالوا قلو بنا في أكنة مما تدعونااليه وفي آذا نناوقر وقال في آية أخرى وقالوا قلو بناغلف بل لعنهم الله بكفرهم واذا كان قدحكي الله تعالى هذا المذهب عنهم في معرص الذم لهم امتنع أن يذكره ههنافي معرض التقريع والتو ييمخ والالزم التناقض والرائع انه لانزاع انآلقوم كانوا يفهمون و يسمعون و يعقلون والخامس ان هذه الآية وردت في معرض الذم لهم على ترك الايان ولوكان هذا الصد والمنع من قبل الله تعالى لماكانوا مذمومين بلكانوا معذورين والسادس انقوله حتى اذاجاؤك يجادلونك يدل على انهم كانوا يغقهون و يميزون الحق من الباطل وعند هذا قالوا لابد من التأويل وهو من وجوه الاول قال الجبائي ان القوم

من يقدرها قبل ألماضي الواقعحالاأى يستمعون اليك وقد أنقينا على قلو إهمأغطية كثيرة لانقاد رقدرها خارجة عامتعارفه الناس (أن يعقموه)أي كراهدأن يفقهوامايستمونه من القرآن المدلول عليه مذكرالاستماع وبجوز أن يكون مفدولا لمايني عنه الكلام أي منعناهم أنيفقهوه(وفيآذانهم وقرا)صمماو تقلامانعا من سماعه والكلام فيه كما في قوله تعالى على قلوبهم أكنة وهذا تشيل معرب عن كال جهلهم بشؤن الني عليد الصلاة والسلام وفرط نبوقلو بهمعن فهم القرآن الكريموج أسماعهم له وقد مر تحقيقه فيأولسورة لبقرة وقيلهوحكاية لماقالواقلوينافىأكنة بماتدعوانااليموفي آذاننا وقرالاكة وأنت خبير ر بأن مرادهم بذلك الاخبار عااعتقدوه في حقالقرآن والنيعليه الصلاة والسلام جهلا

وقس علب مأنخياوه في حق النبي صلى الله عليه وسالاالاخبار بأن هناكأمرا وراء ذلك قدحال بينهم وبين ادراكه حائل من قبلهم حتى يمكن حلاالنظم الكر ععلى ذلك (وان يرواكلآية) منالآمات القرآنية أي يشاهدوها بسماعها (لايؤمنوابها) على عوم النفي لاعلى نفي العموم أي كفروا بكل واحدة منهالعدم اجتلائهم اياهاكاهي لمامر من حالهم ( حستى اذا جاواك يج ادلونك) هي حتى التي تقع بعدها الجلوالجلة هي قوله تعالى اذاجاوك ( مقول الذين كفروا) وما بينهماحال مزفاعل جاؤا وانماوضع الموصول موضع الضمير ذمالهم بمافىحيز الصدلة واشعار بعلة الحكمأى بلغواءن التكذيب والمكابرةالي أنهم اذاجاؤك مجادلين لك لايكتفون بمجرد عدمالاعان عاسمعوا من الآيات الكريمة

كانوا يستمعون لقراءة الزسول صلى الله عليه وسلم ليتوسلوا بسماع قراءته الى معرفة مكانه بالميل فيقصدوا فتله والذاءه فعندذلك كأنالله سبحانه ونعالى يلتي على قلوبهم النوم وهو المرادمن الاكنة و يثقل أحماعهم عن استماع تلك القراءة بسبب ذلك النوم وهو المرادمن قوله وفي آذانهم وقرا والثاني ان الانسان الذي علم الله مند انه لايؤمن وانه يموت على الكفر فانه تعالى يسم قلبه بملامة مخصوصة يسندل الملائكة برؤيتها على أنه لايؤمن فعمارت تلك العلامة دلالةعلى انهم لايؤمنون واذائبت هذا فنقول لاسعد تسمية تلك العلامة بالكنان والغطاء المانع معانتلك العلامة في نفسها ليستمانعة عن الاعمان والتأويل الثالث أنهم لماأصروا على الكفر وعاندوا وصمموا عليه فصار عدولهم عن الايمان والحالة هذه كالكنان المانع عن الاعان فذكرالله تعلى الكنان كناية عن هذا المعسني والأويل الرائع انه تعسال لمامنعهم الالطاف الى انماتصلح أن تفعسل بمن قد اهتدى فاخلاهم منها و فوض أمرهم الى أنفسهم لسوء صنيعهم لم يعد أن يضيف ذاك الى نفسه فيقول وجعلنا على قلو عِم أكنة والتأو يل الخامس أن يكون هذا الكلام وردحكاية لماكانوايذكرونه من قولهم وقالواقلو بناني أكنة مماتدعونا اليه وفي آذاننا وقر الجواب عن الوجوه التي تسكر بها في يان انه لا يكن حل الكنان والوقر على ان الله تعالى منعهم عن الاعمان وهو أن نقول بل البرهان العقلي القاطع قائم على صحة هذا المعنى وذلك لان العبدالذي أتى بالكفر ان لم يقدر على الاتيان بالايمان فقد صبح قولناانه تعالى هوالذي جه على الكفر وصداعن الايمان واماان قلنا ان القادر على الكفر كان قادراعلى الايمان فنقول يمتنع صبرورة تلك القدرة مصدراللكفر دون الأيمان الاعند انضمام تلك الداعية وقدعرفت في هذا الكتاب الجموع القدرة مع الداعي يوجب الفعل فبكون الكفرعلي هذا التقدير منالله تعالى وتكون تلاث الداعية الجارة الى الكعركنانا للقلب عن الايمان ووقرا للسمع عن استماع دلائل الايمان فثبت بماذ كرنا أن البرهان العقلي مطابق لمادل عليه ظهاهر هذه الآية واذائبت بالدليل العقلي صحةمادل عليه ظاهر هذه الآية وجب حل هذه الآية عليه علا بالبرهان و بظاهر القرآن والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) انه تعملي قال ومنهم من يستم اليك فذكره بصيغة الافراد ثمقال على قلو بهم فذكره بصيغة الجمع وانماحسن ذلك لان صيغة منواحد في اللفظ جم فى المعنى وأمأقوله تعالى وان يروآكل آية لايؤمنوابها قارابن عباس وان يرواكل دليل وجمة لايؤمنوابها لاجل انالله تعالى جعل على قلوبهم أكنة وهذه الآية تدل على فسادالنا ويل الاول الذي نقلناه عن الجبائي ولانه لوكان المرادمن قوله تعسالي وجعلنا على قلو بهم أكنة القاءالنوم على قلوب الكفار لئلاءكنهم النوسل بسماع صوته على وجدان مكأنه لماكان قوله وانبروا كل آية لايؤمنوابها لأنفا بهذا المكلام وأيضا الوكان المرادماذكره الجائي لكان يجبأن يقال وجعلنا على قلو بهم أكنة أن يسمعوه

لانالمقصودالذي ذكره الجبائي انما يحصل بالمنع منسماع صوت الرسول عليه السلام أماالمنعمن نفس كلامه ومن فهم مقصوده فلاتعلق له بماذكره الجبائي فظهر سقوطقوله والله أعلم الماقوله تعالى حتى اذاجاؤك يجادلونك فاعلمان هذا الكلام جلة أخرى مرتبة على ماقبلها وحتى في هذا الموضع هي التي يقع بعدها الجل والجلة هي قوله اذا جاؤك يجسادلونك يقول الذين كفروا و يجادلونك في موضع الحال وقوله يقول الذين كفروا تفسير لقوله يجسادلونك والمعنى انهبلغ بتكذيبهم الآبات الىانهم يجسادلونك و يناكرونك وفسر مجادلتهم بانهم يقولون ان هذا الأأساطير الاولين قال الواحدى وأصل الاساطير من السطروهو أن يجول شيئا عندا مؤلفاومنه سطر الكتاب وسطرمن شجر مغروس قال ابنالسكيت يقال سطر وسطر فن قال سطر فجمعه في القليل أسطر والكثيرسطور ومنقال سطر فجمعه أسطار والاساطير جعالجع وقال الجبائي واحد الاساطيراسطور واسطورة واسطير واسطيرة وقال الزحاج واحدالاساطير أسطورة مثل أحاديث وأحدوثة وقال أبوز يدالاساطير من الجم الذي لاواحدله مثل عباديد ممقال الجهوراساطيرالاولين ماسطره الاولون قال اين عباس معناه أحاديث الاولين التي كانوا يسطرونهاأى يكتبونها فأماقول من فسرالاساطير بالترهات فهومعني وليس مغسراولما كانتأ ساطيرا لاولينمثل حديث رستم واسفنديار كلامالافائدة فيعلاجرم فسرتأ ساطير الاولين بالترهات (المسئلة الرابعة ) اعلم انه كان مقصود القوم من ذكر قولهم ان هذا الا أساطير الاولين القدد ع كون القرآن معيزا فكابه قالوا انهذا الكلام من جنس سائر الحكايات المكتوبة والقصص المذكورة للاولين واذاكان هــذا منجنس ثلك الكتب المشتملة على حكايات الاولين وأقاصيص الاقدمين لميكن معجزا خارقا للعادة وأجاب القاضى عنمه بانقال هذا السؤال مدفوع لانه يلزم أن يقال الوكان في مقدوركم معارضته لوجب أنزأ توابتلك المعارضة وحيث لم بقدروا عليها ظهرانها مجزة ولقائل أريقول كانالقوم أن يقولوا بحنوان كنا أرباب هذا اللسان العربي الاا تالانعرف كيفية تصنيف الكتب وتألبغها ولسناأ هلالذلك ولايلزم من عجزنا عن التصنيف كون القرآن معجزالانابينا أنهمن جنس سائر الكتب المشتملة على أخبار الاولين وأقاصيص الاقدمين واعلمأن الجواب عن هذا السؤال سيأتي في الآية المدكورة بعد ذلك #قوله تعالى (وهم ينهون عنه وينأون عنه وان يهلكون الأنفسهم ومايشمرون ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أنه تعالى لمابين انهم طعنوا في كون القرآن معجز ابان قالوا انه من جنس أساطير الاولين وأقاصيص الاقدمين بين في هذه الآية انهم ينهون عنه وينأون عنه وقدسبق ذكرالقرآن وذكر محمد عليه السلام فالضمير فيقوله عنه محتمل أن يكون عائداالى القرآن وأن يكون عائدا الي محدعليه الصلاة والسلام فلهذاالسبب اختلف المفسرون فقال بمضهم وهم ينهون عنه و ينأون عنه أىعنالقرانوتد رموالاستماع

. بل تقولون (انهذا) أى ماهذا (الاأساطير الاولين) فانعدأ حسن الحديث وأصدقه الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه من قبل الاباطيل والخرافات رتبة منالكفرلاغايةوراءها و مجوز ان تكون حتى جارة واذاظرفية بمعنى وقت مجيئهمو بجادلوك حالكاسبق وفوله تعالى يقولاالذين كفرواالخ تفسيرللمجادلة والاساطير جمعاسطورة أواسطارة أوجم اسطاروهوجم سطر بالتحر لك وأصل الكل السطر ععني الخط (وهم شهون عند) الضمر المرفوع للذكورين والمجرور للقرآن أي لانقنعون عاذكر من تكذيبه وعده منقبيل الاساطير بلينهون الناس عن استماعه لئلا بقفوا على حقيته فيؤمنوانه (و مناون عند ) أي يتباعدون عندبانفسهم اظهارا لغاية نفورهم عندوتأ كيدالنهيهم عند فاناجتاب الناهيعن المنهى عند من متمات 1170

له وقال آخرون بل المراد ينهون عن الرسول واعلم ان النهى عن الرسول عليه السلام محال بللايد وان يكون المراد النهى عن فعل يتعلق به عليدالصلاة والسلام وهو غير مذكور فلاجرم حصلفيه قولانمنهم منقال المرادانهم ينهون عن التصديق بنبوته والاقرار يرسالته وقالعطاء ومقاتل نزلت فأبيطالب كأنينهي قريشا عنايذاءالنبي عليد الصلاة والسلام عميتباعدعنه ولايتبعه على دينه والقول الاول أشبه لوجهين الاول انجيم الآيات المتقدمة على هذه الآية تقتضى ذمطر يقتهم فكذلك قوله وهمينهون عنه ينبغى أن يكون مجولاعلى أمر مذموم فلوحلناه على أن أباطالب كان ينهى عن الذائه لما حصل هذاالنطم والثاني انه تعالى قال بعدذلك وان يملكون الأأنفسهم يعني به ما تقدم ذكره ولايليق ذلك أن يكون المراد من قوله وهم ينهون عنه النهى عى أذيته لانذلك حسن لايوجب الهلاكفانقيل انقوله وان ملكون الأأنفسهم يرجع الى قوله وينأون عنه لاالى قوله ينهون عنه لان المراد بذلك انهم يعدون عنه بمفارقة دينه وترك الموافقة له وذاك ذم فلايصبح مارجتم به هذا القول قلنا انظاهر قوله وانيهلكون الا أنفسهم برجع الى كلماتقدم ذكره لأنه بمنزاة أن يقال ان فلانا يبعدعن الشي الفلابي ينفرعنه ولايضر بذلك الانفسسه فلا يكون هذا الضرر متعلقا بأحد الامرين دون الآخر ( المسئلة الثانية ) اعلم انأولئك الكفار كانوا يعاملون رسوال الله صلى الله عليه وسلم بنوعين منالقييح الاول الهمكانوا ينهون الناس عن قبول دينه والاقرار بنبوته والثاني كانوايناون عنه والنأى البعد يقال نأى ينأى اذا بعد ممقال وازيهلكون الا أنفسهم ومايشمرون قال انعباس أي ومايهلكون الاأنفسهم بسبب تماديهم في الكفر وغلوهم فيه ومايشعرون انهم يهلكون أنفسهم ويذهبونها الحالنار بمايرتكبون من الكفر والمعصية والله أعلم الله أقوله تعالى ( ولوترى اذوقفوا على النار فقالوا يآليتنا نردّ ولأنكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين بلبدالهم ماكانوا يخفون من قبل ولوردوا لعادواً لمآنهوا عنه وانهم لكاذبون) اعلم انه تعالى لماذكر صفة منينهي عن منا بعة الرسول عليه الصلاة والسلام و يتأى عنطاءته بأنهم يهلكون أنفسهم سرح كيفية ذلك الهلاك بهذه الآية وفيهامسائل (المسئلة الاولى) قوله ولوترى يقتضي له جواباوقد حذف نفخيما للامروتعطيماللمأن وجازحذفه لعلم المخاطب بوأشباهه كثيرة فىالقرآن والشعر ولوقدرت الجواب كانالتقدير لرأيتسوء منقلبهم أولرأيت سوء حالهم وحذف الجواب فيهذه الاشياء أبلغ في المعنى من اظهاره ألاترى المُكاو قلت لغلامك والله لئن قت اليك وسكت عن الجواب ذهب يفكره الىأنواع المكروه من الضرب والقتل والكسر وعظم الخوف ولم يدرأى الاقسام تبغى ولوقلت والله بأن فت اليك لأضر بنك فأتيت بالجواب لعلم انكلم تبغ شيئا غير الضرب ولا يخطر بباله نوع من المكروه سواه فثبت أن حذف الجواب أقوى تأثيرا في حصول الخوف ومنهم من قال جواب لومذ كور من بعض

ولعل ذلك هوالسر فى تأخيرال أى عن النهى وقيلالضميرالمجرورللني عليه الصلاة والسلام وقيل المرفوع لابي طالب ولعل جميته باعتبار استشاعه لاتباعد فاته كأن ينهى قريشاعن التعرض لرسول الله صلى الله عليه وسلموينأى عندفلا يؤمن يه وروىأنهم اجتموااليه وأراد وا برسسول الله صلى الله عليه وسلمسوأ فقال\*والله لن يضلوا اليك بجمعهم \* حتى أوسد في التراب د فينا\* فاصدع بأمرك ماعليك غضا ضد الله وابسر بذاك وقرمنه عيونا\* ودعوتني وزعت أنك ناصحي\*ولةدصدقت وكنت ثم أمينا \* وعرصت دينالامحالةا له \*منخير أديان البرية دينا \* لولاالملامة أوحذاري سبة\*لوجدتني سعما بذالتمبينا فنزلت

الوجوه والتقدير ولوتري اذوقفوا على النمار ينوحون ويقولون ياليتنا نرد ولانكذب (المسئلة الثانية) قوله وقفوا يقال وقفته وقفاووقفته وقوفاكايقال رجعته رجوعا قال الزجاج ومعنى وقفوا على النار يحتمل ثلاثة أوجه الاول يجوز أن يكون قدوقفوا عندها وهم يعاينونها فهمموقوفون على أن يدخلواالنار والثاني يجوز أن يكونوا وقغوا عليها وهي تحنهم بمعنى انهم وقفوا فوق النارعلي الصراط وهوجسر فوق جهنم والنالث معناه عرفواحقيقتها تعريفامن قواك رقفت فلاناعلي كلام فلانأى علنه معناه وعرفته وفيه وجهرابع وهمانهم يكونون فيجوف الناروتكون النار محيطة بهمو يكونون غائصين فيهاوعلى هذاالتقدير فقدأقيم على مقامني وانماصح على هذاالتقدير أن يقال وقفواعلى النارلان النار دركات وطبقات بعضها فوق بعض فيصمح هناك معنى الاستعلاء فانقيل فلما ذاقال واوترى وذاك يؤذن بالاستقبال ثم قال بعده آذوقفوا وكلمة اذللماضي ثممقال بعده فقالوا وهويدل على الماضي قلنا انكلمة اذتقام مقام اذااذاأراد المنكام المبالعة في النكرير والتوكيد وازالة السبهة لان الماضي قد وقع واستقر فالتعبسير عن المستقبل بالفظ الموضوع للماضي بفيد المالغة من هذا الاعتبار ( المسئله الناسة ) قال الزجاج الامالة في النار حسنة جيدة لان ما بعد الالف مكسوروهو حرف الراء كمانه نكر رفي اللسان فصارت الكسرة فيد كالكسرتين ١٤ اماقوله تعالى فقا والاليتنانرد ولانكدب بآنات ربنا ونكون من المؤمنين ففيه مسائل (المسئلة الاولى)قوله ياليتنا نرديدل على أنهم قد تمنوا أن يردوا الى الدنيا فاماقوله ولانكدب بآيات ربنسا ونكون من المؤمنين ففيه قولان أحدهما انهداخل فيالتمني والتقسدر انهم تمنوا أن يردوا الى الدنيا ولايكونوا مكدبين وان يكونوامو منين فانقالواهذا باطل لانه تعالى حكم عليهم بكونهم كاذببن بقوله في آخر الآية وانهم لكاذبون والمتمنى لايوصف بكونه كاذبا فلنالانسلم انالمتمنى لايوصف بكونه كاذبا لانمن أطهر التمني فقد أخبرضمنا كونهم يدالذلك السي علم يبعد تكذيبه فيه ومثاله أن يقول الرجل ليت الله يرزقني مالافأ حسن اليك فهذا تمن في حكم الوعد فلورزق مالاولم يحسن الىصاحبه لقيل انه كذب في وعده والقول النابي ان التمي تم عندقوله باليتنانرد وأماقوله ولانكذب بآيات ربنا ونكون من المؤمنين فهذا الكلام مبتدأ وقوله تعالى في آخرالآية وانهم لكاذبون عائداليه وتقدير الكلاميا ليتناثره ممقالوا ولورده المنكذب بالدين وكنا من المؤمين ممانه تعالى كذبهم وبين انهم لوردوا لكدبوا ولاعرضوا عن الايمان (المسئلة الثانية ) قرأ ا ين عامر نرد ونكذب بالرفع فيهما ونكون بالنصب وقرأ حزة وحفص عن عاصم نرد بالرفع ونكذب ونكون بالنصب فيهما والباقون بالرفع في الثلاثة فحصل مرهداانهم اتفقوا على الرفعق قوله ردوذلك لامداخل في التمني لامحالة وأماالذين رفعوا قوله ولانكذب ونكون ففيه وجهان الاول أن يكون معطوفا على قوله الغريقين مبنى على تعزيل المدفتكون الثلاثة داخلة في التمنى فعلى هذا قد تمنوا الردو أن لا بكذبوا وان يكونوا من

وأفظعه عاجلاوآجلا وهوعداب الضلال والاضلال وقوله تعالى ( ومايشعرون ) حال من ضمسير يهلكون أى يقصرون الاهلاك علىأنفسهموالحالأنهم مايشعرونأى لاباهلأكهم أنف بهم ولاباقتصار ذلك عليهامن غيرأن يضروا يذلك شيئا من القرآن والرسول عيد الصلاة والسلام والمؤمنين وانماعير عندبالاهلاك مع أنالمنني عن غيرهم مطلق الضرراذعاية مايودي اليه ما فعلوا من القدح في القرآن الكريم الممانعة في تمشى أحكامه وظهورامرالدين الالذان أنمايحيق بهم هوا پلاك لاالضرر المطلقءلي أن مقصدهم لمريك مطلق الممانعة فيماذكر الكابوا يغون الغوائل رسول الله صلى الله هليه وساوللؤمنين وبجوز أن يكون الاهلاك معتبرا والنسبة الى الدين يضلونهم بالنهى فقصره على أنفسهم حينتذمع شموله

( ولوترى اذُوقةواعلى النار) شروع فى حكاية ماسيصدر عنهم يوم القيامة من القول المناقض لماصدر عنهم فى الدنيا من التبائع المحكية مع كونه كذبا فى نفسه والخطاب ﴿ ٤١ ﴾ امالرسول الله صلى الله عليه وسلم أولكل أحد من أهل

المشاهدة والعيان قصدا الى يان كالسوء حاله. وبلوغهامن الشناعة والفظاعة الى حيث الايختص استغرابها را دون راء من اعتاد مشاهد الامورالعسة بلكل من يتأتى منه الروابة يتعمر من هولهاوون. عتهاوجوابلومحذوف القديظهوره والذانا بقصورالعبارة عن تفصيله وكذامفعول ترى لدلالة مافى حيزالظرف عليه أى اوتراهم حين بو قفون على النارحتي يعاسوها لرأيت مالايسعه النغبير وصيغة الماضىللدلالة على المحقق أوحب يطلعمون عامهما اطلاعاوهي تحتمهم أو يدخلونهافيعرفون مقدار عذابهامن قولهم وففته على كذااذا فهمته وعرفته وقرئ وقفوا على اليناء للفاعل من وقفعايه وقوفا (فقالوا مالية انرد) أى الى الدنيا تمنياللرجوع والخلاس و هیمات ولات حین منساص (ولانكذب بآ مات رسًا) أي با ما ته الناطقة باحوال النار

المؤمنين والوجه الثانى أن يقطع ولانكذب ومابعده عن الاول فيكون التقدير باليتنا ردو نحن لانكذب بآيات ربناونكون من المؤمنين فهم ضمنواانهم لايكذ يون بتقدير حصول الردو المعنى باليتنانرد ونحن لانكذب بآيات أبنا ردد ناأولم نرد أى قدعاينا وشاهدنامالانكذب معه أبداقال سيبو يهوهومثل قولك دعني ولاأعود فههنا المطلوب بالسؤال تركه فاماأنه لايعود فغيرداخل في الطلب فكذا هناقوله باليتنا نرد الداخل في هذا التمني الردفاماترك التكذيب وفعلالا يمان فغيرداخل فىالتمنىبل هوحاصل سواءحصل الردأ ولم يحصلوهذان الوجهان ذكرهما الزجاج والتحويون قالوا الوجه الثاني اقوى وهوأن يكون الردداخلافي التمني ويكون مابعده اخبارا محضا واحتجوا عليه بانالله كذبهم فيالآية النانية فقال وانهم لكاذبون والمتمنى لايجوز تكذيبه وهذا اختيارأبي عرو وقداحتج على صحة قوله بهذه الحجة الااناقدأ جبنا عن هذه الحقوذكر ناانهاليست قو ية وأما من قرأ و لانكدب ونكون بالنصب ففيه وجو. الاول باضمار أن على جواب التمني والتقدير باليقانردوان لانكذب والثاني أنتكون الواو مبدلة من الفاء والتقدير باليتنا ردفلانكذب فتكون الواوههنا بمنزلة الغاءفي قولهلوان ليكرة فأكونمن المحسنين ويتأكدهذا الوجه بماروي ان ابن مسعودكان يقرأفلا نكذب بالفاعلي النصب والثالث أن يكون معناه الحال والتقدير باليتنانرد غير مكذبين كما تقول العرب لاتاً كل السمك وتشرب اللبن أى لاتاً كل السمك شار باللبن واعلمان على هذه القراءة تكون الامورا اللائة داخلة في التمني واما ان المتمني كيف يجو زنكذيبه فقدسبق تقريره وأماقراءة ابنعامروهي انهكان يرفع ولانكذبو ينصبونكون فالتقديرانه يجعل قوله ولانكذب داخلافي التمني بمعنى أناآن رددنا غير مكذبين نكن من المؤمنين والله أعلم ( المسئلة الثالثة)قوله فقالو اياليننا نردولانكذب لاشبهة في أن المراد منه تمني ردهم الي حالة التكليف لان لفظ الرداذا استعمل في المستقبل من حال اليحال فالمفهوم منه الرد الىالحالة الاولى والظاهر انمن صدرمنه تقصيرتم عأين الشدائد والاحوال بسبب ذلك التقصيرأنه بتمنى الردالى الحالة الاولى ليسعى في أزالة جميع وجوء التقصيرات ومعلومان الكفار قصروافي دار الدنيا فهم يتمنون العودالي الدنيالندارك تلك التقصيرات وذلك التدارك لايحصل بالعود الى الدنيا فقط ولابترك التكذيب ولابعمل الاعان بل انما يحصل الندراك بمجموع هذه الامور الثلاثة فوجب ادخال هذه الثلاثة تحت التمني فان قيل كيف يحسن منهم تمني الردمع انهم يعلون أن الردلا يحصل البتة والجواب من وجوه الاول لعلهم لم يعلوا ان الردلا يحصل والثاني انهم وان علواان ذلك لا يحصل الاان هذا العلم لايمنع من حصول ارادة الردكةوله تعالى ير يدون أن يخر جوامن النار وكقوله ان أفيضوا علينا من الماء أوممارز قكم الله فلاصح أن يريدو اهذه الاشياءمع العلم بأنها الاتحصل فبأن يتمنوه أقرب لان باب النمني أوسع لانه يصبح أريتني مالا يصبح أن ير يدمن

وأهوالهاالآمرة بانقائها ﴿ ٦ ﴾ ع اذهى الى تخطر حينئد بالهم ويتصمر ون على مافرطوا في حقها أوبجميع آياته المنتظمة لتلك

الآيات انتظاما أوليا (ونكون من المؤمنين) بها العاملين بمقتضاها حتى لانرى هذا الموقف الهائل أونكون من فريق المؤمنين الناجسين من العسداب الفائزين بحسن ﴿ ٤٢ ﴾ المآب ونصب الفعلين على جواب التمني بإضمار أن

الامور الثلاثة الما ضية \* مم قال تعالى بل بدالهم ما كانوا يخفون من قبل وفيه مسائل (المسئلة الاولى )معنى بل ههنار دكلامهم والتقدير انهم ماتمنوا العودالي الدنيا وترك التكديب وتحصيل الايمان لاجل كونهم راغبين في الايمان بل لاجل خو فهم من العقاب الذى شاهدوه وعاينوه وهذا يدلعلي ان الرغبة في الايمان والطاعة لاتنفع الااذا كانت تلك الرغية رغبة فيه لكونه ايمانا وطاعة فاماالرغبة فيه لطلب الثواب والخوف من العقاب فغير مغيد (المسئلة الثانية )المراد من الآية انه ظهر لهم في الآخرة مأأخفوه في الدنياوقد اختلفوا في ذلك الذي أخفوه على وجوه الاول قال أبوروق أن المشركين في بعض مواقف القيامة يحبعدون الشرك فيقولون والله ربناما كتامشركين فينطق الله جوار حهم فتشهد عليهم بالكفر فذلك حين بدالهم ماكا بوا يخفون من قبل قال الواحدي وعلى هداالقول أهل التفسير الثاني قال المبرد بدالهم و بال عقائد هم وأعمالهم وسوءعا قبتها وذلك لان كفرهم ماكان بادياطاهر الهم لان مضار كفرهم كأنت خفية فلا طهرت يوم القيامة لاجرم قال الله تعالى مل بدالهم ماكانوا يخفون من قبل الثالث فان الزجاج بداللاتباع ماأخفاه الرؤ ساءعنهم من أمر البعث والنشور قال والدليل على صحة هذا القول انه تعالى ذكر عقيبه وقالواان هي الاحياتنا الدنيا ومأبحن بمبعوثين وهذا قول الحسن الرابع فال بعضهم هذمالاتية فيالمنافقين وقدكانوا يسرون الكفرو يظهرون الاسلام وبدالهم يوم القيامة وظهربأن عرف غيرهم انهم كانوامن قبل منافقين الخامس قيل بدالهم ما كان علماؤهم يخفون من جدنبوة الرسول ونعته وصفته في الكنب والبشارة بهوما كانوا يحرفونه من التوراه بمايدل على ذلك واعلم ان اللفظ محتمل لوجوه كثيرة والمقصود منهاباسرهاانه ظهرت فضيعتهم في الآخرة وانهتكت أستارهم وهومعني قوله تعالى يوم تبلى السرائر بينم قال تعالى ولوردوالعادوالمانهواعنه والمعنى انه تعالى لو ردهم لم يحصل منهم ترك النكذيبوفعل الايمان بلكانوا يسترون على طريقتهم الاولى فى الكفر والتكذيب فان قيل ان أهل القيامة قدعرفوا الله بالضرورة وشاهدوا أنواع العقاب والعداب فلوردهم الله تعالى الدنيا فعهذه الاحوال كيف يكن أن يقال انهم يعودون الى الكفر بالله والى معصية الله قاناقال القاضي تقرير الآيه ولوردواالي حالة التكليف وانما يحصل الردالي هذه الحالة لمولم يحصل في القيامة معرفة الله مالضرورة ولم يحصل هناك مشاهدة الاهوال وعذابجهنم فهذاالسرط يكون مضمر الامحالةى الآية الاانانقول هذا الجواب ضعيف لان المقصود من الآية بيان غلوهم في الاصرار على الكفر وعدم الرغبة في الايمان واوقدرنا عدم معرفة الله تعالى في التيامة وعدم مشاهدة أهوال القيامة لم يكن في اصرار لتوم على كفرهم الاول من يد تعجب لان اصرارهم على الكفر يجرى مجرى اصرارسائر الكفار على الكفر في الدنيا فعلناان النمرط الذي ذكره القاضي لايمكن اعتماره البتقاذاعروت هذاا فنقول قال الواحدي

يعد الواو واجرأتها مجرى الفساءويو يده قراءة ابن مسعودوابن اسمحق فلانكذب والمعني انردد المنكذبونكن من المو منين وقيل منسبك من أن المصدرية ومن الفعل بعدها مصدر و بقدر قبله مصدر متوهم فيعطف هذا عليه كائه قبل ليت لناردا وانتفاء نكذيب وكونا من المؤ منين وقرئ برفعهما على أنه كلام مستأنف كقوله دعنى ولاأعود أى وأنالا أعودتركني أولمنتركني أوعطف على نردأو حالمن ضمره فيكون داخلافي حكم التمني كالوجدالاخبرلانصب وتعلق التكذيب الآتى مه لما تضمنه من العدة بالاعان وعدمالتكذيب كن قال ليتي ر زقت ما لافأ كافنك على صنيعك فاندمتمن فيمعني الواعدفلور زقمالاولم يكافى صاحبه يكون مكذبا لامحالة و قرى ً برفع الاول ونصب الثانىوقدمروجههما

(بلبد الهم ما كانوا بخفون من قبل) اضراب همايني عنه التمنى من الوعد بتصديق الآيات والايمان ﴿ هذه ﴾ إ

الى تحصيله والانصاف به بللانه ظهر لهم في موقفهم ذلك ماكانوا يخفونه في الدنيا من الداهية الدهياء وظنوا أنهم مواقعوها فلخوفها وهول مطلعها ﴿ ٤٣ ﴾ قالوا ماقالوا والمرادبها النسارالتي وقفوا عليها اذهبي التي سيق

الكلام لتهويل أمرها والتعجيب منفظاعة حال الموقوفين عليما وباحفائها تكذيبهم بهافانا لتكذيب بالشيء كفريه واخفاءله لامحالة واشاره على صريح التكذيب الواردفي قوله عز وجل هذه جهنم التى بكذب بهاا لمجرمون وقوله تعالى هذهالنار التيكنتم بهاتكدبون معكونه أنسب بماقبله منقو لهم ولانكذب مآمات رسأ لمراعاة مافي مقايلته من البدو هذا هو الذي تستدعيه جزالة النظم الكريم وأماماقيل منأن المراد بمسا يخفون كفر هم ومعاصيهم أوقبائحهم وفضائحهم التيكانوا يكتمونها منالنساس فتسظهر فيصحسفهم وبشهادة جوارحهم عليهم وشركهم الذى محمدون به في بعض مواقف القيامة بقولهم واللهربناماكنامشركين مم يظهر بماذكر من شهادةالجوارحعليهم أوماأخفاه رؤساء

هذ الآبة من الادلة الظاهرة على فساد قول المعتر لة وذلك لان الله تعالى أخبرعن قوم جرىعلمهم قضاؤه في الازل بالسرك تم انه تعالى بين افهم اوشاهد واالنار والعذاب تم سألوا الرجعة ورد واالى الدنيالعادواالي الشركوذات القضاء السائق فبهم والافالعاقل لايرتاب فياشاهد ثم قال تعالى وانهم لكاذبون وفيه سؤال وهوأن يقال انه لم يتقدم ذكر خبر حتى يصر في هذا التكديب اليه والجواب المابيناان منهم من قال الداخل في التمني هو مجردقوله باليتنانردا ماالباقي فهواخبارومنهم قال بلالكل داخل في التمني لانادخال التكذيب في التمنى أيضاجائز لان التني يدل على الاخبار على سبيل الضمن والصيرورة كمقول القائل ليت زيدا جاءنا فكنا نأكل ونشرب وتتحدث فكذا ههنا واللهاعم يه قوله تعالى (وقالواان هي الاحياتنا الدنيا ومانحن بمبعوثين) اعلم انه حصل في الآية قولان الاول انه تعالى ذكر في الائية الاولى انه بدالهم ماكانوا يخفون من قبل فبين في هذه الآية انذلك السذى يخفونه هوأمر المعادوالحشير والنسروذلك لانهم كأنوا ينكرونه و يخفون صحته و يقولون مالنا الاهذه الحياة الدنيوية وليس بعد هذه الحياة لاتواب ولا عقاب والثانى انتقدر الآية ولورد والعاد والمانهوا عنه ولانكروا الحشروالنشرو قانوا ان هي الاحياتنا الدنيا ومأنحن عبعوثين # قوله تعالى ( وأوترى أذ وقفوا على ربهم قال اليس هذايالحني قالوا بلي ور بناقال فذوقوا العذاب بماكنتم تكفرون) فيه مسائل ( المسئلة الاول ) اعلمانه تعالى لماحكي عنهم في الآية الاولى انكارهم للعسر والنشر رالبعث والقيامة بينفي هذه الآية كيفية حالهم في القيامة فقال واوترى اذوقفواعلي ربهم واعلمان جاعدمن المسبهة تمسكوا بهذه الآية وقالوا ظاهر هذه الآية يدل على ان أهل القيامة يقفون عندالله وبالقرب منه وذلك يدل على كونه تعالى بحيث يحضرفي مكان تارة ويغيب عندتارة أخرى واعلم أنهذا خطأ وذلك لانظاهر الآية يدل على كوتهم واقفين على الله تمالى كايقف أحدناعلى الارض وذلك بدل على كونه مستعليا على ذات الله تعالى وانه بالاتفاق باطل فوجب المصير الى النأو يل وهو من وجوه الاول هو ان يكونالمرادولوترى اذوقفواعلى ماوعدهم ربهم منعذاب الكافرين ونواب المؤمنين وعلى ماأخبرهم به من أمر الآخرة والتأو بل الثاني ان المراد من هذا الوقوف المعرفة كايقول الرجل لغيره وفغت على تكلامك أيءرفنه والنسالث ان يكون المراد انهم وقفوا لاجل السؤال فخرج الكلام مخرج ماجرت به العادة من وقوف العبد بين يدى سيده والمقصودمنه التعبيرعن المقصود بالالفاظ الفصيحة البليغة ( المسئلة الثانية ) المقصود من هذه الآية انه تمالى حكى عنهم في الآية الاولى انهم ينكرون القيامة والبعث في الدنيا ممبين انهم في الآخرة بقرون به فيكون المعنى انحالهم في هذا الانكار سيول الى الاقرار وذلك لانهم شاهدواالقيامة والثواب والعقاب قال الله تعالى أليس هذا بالحق فان قيسل هذاالكلام يدل على انه تعالى يقول لهم أليس هذا بالحق وهوك المناقض لقوله تعالى

الكفرة عن تباعهم من أمر البعث والشور أو ما كتمه علماء أهل المكتابين من صحة نبوة النبي عليه الصلاة والسلام ونعوته النبيريفة عن عوامهم على أن الضمير المجرور للعوام والمرفوع المخواص أو كفرهم الذي اخفوه

عن المؤمنين والضمير المجرور للمؤمنين والمرفوع للنافقين فبعد الاغضاء غما فيكل منها من الاعتساف والاختلال لاسبيلالىشى من ذلك أصلالماعرفت من أن سوق النظم ﴿ ٤٤ ﴾ الشهريف انهو يل أمر النار وتفخليع حال

أهلها وقدذكر وقوفهم ولايكلمهم الله والجواب ان يحمل قوله ولايكلمهم أى لايكلمهم بالكلام الطيب النافع وعلى هذا التقدير يزول التناقض ممانه تعالى بين انه اذاقال الهم أليس هذا بالحق قالوالي وربنا المقصودانهم يعترفون بكونه حقامع النسم واليمين ثمانه تعالى يقول لهم فذوقوا العداب بماكنتم تكفرون وخص لفظ الذوق لانهم في كلحال يجدونه وجدان الدائق في قوة الاحساس وقوله بما كنتم تكفرون أي بسبب كفركم واعلم انه تعالى مأذكر هذا الكلام احتجاجاعلى صحة القول بألحشر والنسر لانذات الدليل فدتقدم ذكره وأول السورة في قوله هو الذي خلقكم من طين ثم قضى أجلاعلى ماقر رناه وفسرناه بل المقصود من هذه الآية الردع والزجر عن هذا المذهب والقول # قوله تعالى ( فدخسر الذين كذبوآ بلقاءالله حتى اذاجا تنهم الساعة بغنة قالوا باحسرتنا على مأفرطنا فيها وهم بحماون أوزارهم على ظهورهم ألاساء مايزرون) في الآبة مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انالمقصود منهذه الايةشرح حالة أخرى منأحوان منكري البعث والقيامةوهي أمران أحدهما حصول الحسران والثاني حل الاوزار العظيمة اماالنوع الاول وهو حصول الحسران فنقر يرهانه تعالى بعنجوهر النفس الناطقة القدسية الى هذا العالم الجسماني وأعطاه هذه الآلات الجسمانية والادوات الجسدانية وأعطاه العقل والنفكر لاجلأن تتوصل باستعمال هذه الآلات والادوات الى تنتصيل المعارف الحقيقيلة والاخلاق الفاضلة التي يعطم منافعها بعدالموت فأذا استعمل الانسان هذه الألات والادوات والقوة العقلية والقوة الفكرية في تحصيل هذه اللذات الداثرة والسعادات المنقطعة ثم انتهى الانسان الى آخرعره فقد خسر خسرانا مبينا لان رأس المال قدفني والربحالذي ظنانه هوالمطلوب فني أنضا وانقطع فلم يبق فيده لامررأسالمالأثر ولامن الربحشي فكانهذا هوالخسران المبين وهذآ الخسران انا محصل لمن كان منكرا للبعث والقيامة وكان يعتقدان منتهى السعادات وفهاية الكمالات هوهذه السعادات العاجلة الفانية اما من كان مؤمنا بالبعث والقيامة فاله لايغتر بهده السعادات الجسمانية ولايكتني مذه الحيرات العاجلة بليسعي في اعداد الزادليوم المعاد فل محصل له الخسران فثبت عاذكرنا أن الذن كذبوا ملقاء الله وأنكروا البعث والقيامة قُدْخسروا خسرانا مبينا وأنهم عند الوصول الي وقف القيامة يتحسرون على تغريطهم في تحصيل الزاد ليوم المساد والنوع الناني من وجوه خسرانهم انهم بحملون اوزارهم على ظهور هم وتقرير المكلام فيه انكال السعادة في الاقبال على الله تعالى والاشتغال بعبوديته والأجتهاد فيحبه وخدمتمه وأيضا فيالانقطاع عن الدياوترك محبتها وفي قطع العلاقة بين القلب وبينها فنكان منكرا للبعث والقيامة فانه لابسعي في اعدادالزاد لموقف القيامة ولايسعي فيقطع العلاقة بين القلب وبين الدنيافاذامات بق كالغريب في علم الروحانيات وكالمنقطع عن أحبابه وأقار به الدين كانوا في عالم الحسمانيات

عليهما وأشمراليانه اعتراهم عندذلكمن الخوف والخشية والمرة والدهشة مالانحطه الوصف ورتب عليم تمنيهم المسذكور بالفاء القاضية بسبيية ماقبلها لمابعدها فأسقاطالنار بعدذلك من تلك السيسة وهي فينفسها أدهي السدواهي وأزجر الرواجرواسنادها الي شي من الامورالمذكورة التي دونها في الهول والزجرمع عدمجريان ذكرها ثمة أمر بجب تنزيه ساحة التزيل عن أمثاله وأما ماقيل من انالرادجراءما كأنوا تخفون في قسل دخول البيوت منظهؤ رها وأبوابهامفتوحة فتأمل (ولــوردوا)أيمن موقفهمذلكالىالدنيا حسيما تمنوه وغابءنهم ماشاهدوه منالاهوال ( لعادو المانهواعنه ) منفنون القبائح التي من جلتها التكذيب المذكورونسواماعاينوه بالكلية لاقتصار أنظارهم

على الشاهددون العائب ( وافهم لكاذبون ) أى لقوم ديدينهم الكذب في كل ما يأتون وما يذرون ﴿ فيحصل ﴾ ( وقالوا ) عطف على عادواداخل في حير الجواب وتوسيط قوله تعالى وانهم لكاذبون بينهما لانه اعتراض مسوق لتقرير ما أفاده الشرطية من كذبهم المخصوص ولوأخر لا وهم أن المراد تكذيبهم في انكارهم البعث والمعنى لوردوا الى الدنبالعادوا ﴿ ٤٥ ﴾ لما نهواعنه وقالوا (انهى) أى ما الحباة (الاحباتنا

الدنياوما يحن عمعوثين) بعدمافارقتا هدده الحاة كأنانه ووامارأوا من الاحوال التي أولها البعث والشور (ولوتري اذوقفوا على رجهم) الكلام فيدكالذيمر في ذظيره خلاأن الوقوف ههنا مجازعن الحبس أنلتو يبخوا سؤال كايوقف العبد الجاني بين مدى سيده للعقاب وقيل عرفوا ربهم حق التعريف وقيل وففواعلىجزاء ر بهم وفوله تعالى (قال) استثناف مبنىءلى سؤال نسأمن الكلام السابق كاتنه قيل فاذاقال لهم رجم اذذاك فقيل قال (أليس هذا)مشيراالي ماشاهدوه من البعث ومايتبعد من الامور العظام (بالحق) تقريعالهم على تكذيبهم لذلك وقولهم عند سماع ماشعلق به ماهوبحق وماهوالاباطل (قالوا) استثناف كاسبق (بلي ورينا) أكدوااعترافهم باليمين اظهارا لكمال يقينهم بحقيته وايذانا بصدور ذلك عنهم

فعصل له الحسرات العظيمة سبب فقدان الزادوعدم الاهتداءالي المخالطة بأهل ذلك العالم و يحصل له الا لام العظيمة بسبب الانقطاع عن لذات هذا العالم والامتاع عن الاستسعاد يخيرات هذاالعالم فالاول هوالمرادمن قوله قالوايا حسرتنا على مأفرطنافيها والثابي هوالمرادمن قوله وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم فهذا تقدير المقصود من هذه الآية (المسئلة النائية) المراد من الخسران فوت الثواب العظيم وحصول العقاب العظم والذين كذبوابلقاءالله المرادمندالذين أننكرواالبعث والقيامة وقدبالغنا فيشرح هذه الكلمة عندقوله الذين يظنون أنهم ملاقوار بهم وانماحسنت هذه الكناية لان موقف القيامة موقف لاحكم فبدلا حدالالله تعالى ولاقدرة لاحدعلي النفع والضروالرفع والخفض الالله وقوله حتى اذا جاءتهم الساعة بغتةاعلم ان كلم حتى غاية لقوله كدبوا لالقوله قدخسر لان خسر انهم لاغايذله ومعنى حتى ههناان منتهى تكديبهم الحسرة يوم القيامة والمعنى أنهم كذبواالي أنظهرت الساعة نغتة فانقيل انمايتحسرون عندموتهم فلنالماكان الموتوقوعا فيأحوال الآخرة ومقدما تبهاجعل من جنس الساعة وسمى باسمها ولذلك قالعليه السلام منمات فقدقامت قيامته والمراد بالساعة القيامة وفي تسمية يوم القيامة بهذاالاسم وجوه الاول انيوم القيامة يسمى الساعة لسرعة الحساب فيه كانه قيل ماهى الاساعة الحساب الثاني الساعة هي الوقت الذي تقوم فيه القيامة سميت ساعة لانها تفعأ الناسفي ساعة لايعلها أحدالااللة تعالى ألاترى انه تعلى فأل بغتة والبغت والبغتة هوالفجأة والمعني أنااساعة لاتجئ الادفعة لانهلابعلم احدمتي يكون مجيئهاوفي أىوقت يكون حدومهاوقوله بغتة اننصابه على الحال بمني باغنة أوعلى المصدركانه قيل بغنتهم الساعة بغنةم قالتمالي قالواياحسرتنا قال الزجاج معني دعاء الحسرة تنبي الناس على ماسيحصل لهم من الحسرة والعرب تعبرعن تعظيم أمثال هذه الامور مهذه اللفظة كقوله تعالى ياحسرة على العباد و ياحسرتى على مافرطت في جنب اللهوياو يلتاأألدوهذاأ باغمن انيقال الحسرة علينافي تفريطناو مثله ياأسني على يوسف نأو بله ياأيها الناس تنبه وآعلى ماوقع بى من الاسف فوقع النداء على غير المنادى في الحقيقة وقال سنبو به انك اذافلت باعجياه فكانك قلت باعجب احضر وتعال فان هذا زمانك اذا عرفت هذافنقول تحصل للنداء ههناتأو يلان أحدهما ان النداء للحسرة والمرادمنه تنبيه المخاطبين وهوقول الزجاج والثاني انالمنادي هونفس الحسرة على معني أنهذاوقتك فاحضرى وهوقولسيبو يهوقوله علىمافرطنافيها فمدبحثان الاولقال أبوعبيديقال فرطت في الشئ أى ضيعته فقوله فرطناأى تركناوضيعنا وقال الزحاج فرطنا أى قدمنا الجرجعله من قولهم فرط فلان اذاسبق وتقدم وفرط الشئ اذا قدمه قال الواحدى فالتفر يطعنده تقديم التقصيروالبحث الثانىأن الضمير في قوله فيها الى ماذا يعود فيه وجوه الاول قال ابن عباس في الدنيا والسو العليه أنه لم يجرللدنيا ذكر فكيف

بالرغسبة والنشاط طمعا في نفعه (قال) استثناف كما مر ( فسذوقوا العذاب ) الذي عاينتموه والفساء لترتيبُ التعذيب على اعترافهم محقية ماكفروا به في الدنيالكن لاعلى ان مدارا لتعذيب هواعترافهم بذلك بل هوكفرهم السابق بما اعترفوا بحقيته الآن كانطق به قوله عزوجل ( ماكنتم تكفرون) أي سسب كفر كم في الدنيا ﴿ ٤٦ ﴾ بذلك أو بكل ما يجب الايمان به

يمكن عود هذا الضمير اليهاوجوابه ان العقل دل على ان موضع التقصير ليس الاالدنيا فعسن، د الضميراليهالهذا المع الثاني قال الحسن المراديا حسرتنا على مافرطنا في الساعة والمعنى على مافرطنا في اعداد الزاد للساعة وتحصيل الاهبة لها والثاث أن تعود الكناية الى معنى مافي قوله ما فرطنا أي حسرتنا على الاعمال والطاعات التي فرطنا فيهاوال ابعقال محمد بنجر يرالطبري الكناية تمودالي الصفقة لانه تعانى لماذكر الخسيران دلذلك على حصول الصفقة والمبايعة ثمقال تعالى وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم فاعلمان المراد من قولهم ياحسمرتناعلي مأفرطنا فيهااشارة الى انهملم يحصلوا لانفسهم مايه يستحقون الثواب وقوادوهم يحملون آوزارهم على ظهورهم اشارة الى انهم حصلوا لانفسهممايه استحقوا العذاب العظيم ولاسك انذلك نهاية الحسران فالرابي عباس الاوزار الآئام والخطاباقال أهل اللغة الوزرالثقل وأصله منالجل يقالوزرت الشئ أى حلته أزره وزرائم قيل للذنوب أوزارلانها تثقل ظهر من عملها وقوله ولاتزر وازرة وزرأخرى أي لاتحمل نفس حاملة قال أبوعبيدة يقال الرجل اذابسط ثو به فعمل فيه المناع احل وزرك وأوزار الحرب اتقالها من السلاح ووزير السلطان الذي يزرعنه أثقال مايسند اليه من تدبير الولاية أي يحمل قال الزجاج وهم يحملون أوزارهمأي يحملون تقل ذنو بهم واختلفوا فى كيفية حلهم الاوزار فقال المفسرون ان المؤمن اذا خرج من قبره استقبله شي هوأحسن الاشياء صورة واطيبها ريحاو يقول أناعمك الصالح طالماركبنك في الدنيا فاركبني أنت اليوم فذلك قوله يوم نحشر المتقين الى الرجن وفدا قالواركبانا وانالكافر اذاخرج من قبرهاستقبله شئ هوأفبح الاشياء صورة وأخبثها ريحًا فيقول أناجمك الفاسد طالمار كبتني في الدنيا ، انا اركبك اليوم فذلك قوله وهم يحملون أورارهم على ظهورهم وهذا قول قنادة والسدى وقال الزجاج الثقل كإيذكرفي المنقول فقد يذكر أيضافي الحال والصفة يقال تقلعلي خطاب فلان والمعني كرهته فالمعني انهم يقاسون عذابذنو بهم مقاساة تقل ذاك عليهم رقال آخرون معنى قوله وهم يحملون أوزارهمأى لاتزايلهمأ وزارهم كاتقول شخصك نصبعيني أىذكرك ملازملي ممقال تعالى ألاساء مايزرون والمعني بنس الشئ الذي يزرونه أي بحملونه والاستقصاء في تفسير هذا المفظمذكورفي سورة النساء في قوله وساء سببلا \* قوله تعالى ( وما الحياة الدنيا الالعبولهو وللدارالآخرة خيرللذين يتقون افلا يعقلون) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) اعلمان المنكرين للبعث والقيامة تعظم رغبتهم في الدنيا وتحصيل لذاتها فذكر الله تعالى هذه الآية تنبيها على خساستها وركاكتها واعلم ان نفس هذه الحياه لايمكن ذمهالان هذه الحياة العاجلة لايصيح اكتساب السمادات الاخروية الافيها فلهذا السبب حصل في تفسير هذه الآية قولان الاول ان المراد مند حياة الكافر قال اين عباسير يدحياة أهل الشرك والنفاق والسبب في وصف حياة هؤلاء بهذه الصفة ان

فيدخل كفرهم به خولا أولياولعل هذا التوبيخ والتقريع انما يقع بعدما وقفواعلى النارفقالوا ماقالوا اذالظاهر أنه لايبقي بعدهدا الامر الاالعداب (قدخسر الذين كذبو ابلقاءالله) همالذبن حكيت أحوااهم لكن وضع الموصول موصع الضميرالايذان يتسبب خسرانهم يما في حدير الصلة من التكذب بلقائه تعالى بقيام الساعة ومايترتب عليدمن البعث وأحكامه المتفرعذعليه واستمرارهم على ذلك فان كلة حتى في قوله تعالى (حتى اذا جاءتهم الساعة)غاية لتكذيبهم لالخسرانهم فانه أبدى لاحدله (بغتم) البغت والبغتةمفاجأة الشيء بسرعةمن غبر شعوربه بقال بغته بغتا وبغنةأى فجأة وانتصام اما على أنها مصدر واقع موقع الحال من فاعل جاءتهم أي مباغتة أومنمفعولهأىمبغوتين واماعلي أنها مصدر مؤكدعلى غيرالصدر

فان جاءتهم فی معنی بغتتهم کقولهم أتیته رکضا أو مصدر مؤکد لفعل محذوف وقع حالا من ﴿ حیاۃ ﴾ فاعل جاءتھیم آی جاءتهم الساعة تبغتهم بغتیة (قالوا) جواب اذا (یاحسرتنا )تعالی فهذا أوانك والحسرة شدة الندم وهذا التحسر وانكان يعتر بهم صند الموت لكن لما كان ذلك من مبادى الساعة سمى باسمها ولذلك قال عليه ﴿ ٤٧ ﴾ الصلاة والسلام من مات فقد قامت قيامت أوجعل مجيئ

الساعة بعدالموت كالواقع بغيرفترة لسرعته (على مافرطنافيها)أيعلى تفريطنافي شأن الساعة وتقصيرنا في مراعاة حقها والاستعدادلها بالايمان بهاوآ كتساب الاعال الصالحة كإفي قوله تعالى على ما فرطت في جنب الله وقيل الضمير للحياة الدنيسا وانلم مجرلها ذكر لكونها معلومة والتفريط التقصير فى الشيء مع القدرة على فعله وقيل هوالنضيع وقيل الفرط الستقومنه الفارطأىالسابقومعني فرطخلي السبق لغيره فالتضعيف فيدللسلب كافى جلدت البعير وقوله تعالى ( وهم يحملون أوزارهم على ظهورهم) حال من فاعدل قالوا فالدته الانذان بأن عدايهمالسمقصورا على ماذكر من الحسرة على مافات وزالبل يقاسون معذلك تحمل الاوزار أشقال والاعاء الى أن ثلث الحسرة من الشدة محيث لاتزول ولاتنسى ما يكايدونه

حياة المؤمن يحصل فيهاأعال صالحة فلاتكون لعباولهوا والقول اشاني أن هذاعام فيحياة المومن والكافروالمراد منه اللذات الحاصلة في هذه الحياة والطيبات المطلوبة فيهده الحياة واتماسماها باللعب واللهولان الانسان حال اشتغاله باللعب واللهو يلتذيه معندانقراصه وانقضائه لاييق مندالاالندامة فكذلك هذه الحياة لايبق عندانقراصها الاالحسرة والندامة واعلمان تسمية هذه الحياة باللعب واللهوفيه وجوه الاول المدة اللهوواللعب قليلة سريعة الانقضاء والزوال ومدة هذه الحياة كذلك النابي اناللعب واللهولابد وأن ينساقاني أكثرالامر إلى شئ من المكاره ولذات الدنيا كذلك الثالث اناللعبواللهوانا يحصل عندالاغترار بظواهر الامورواماعندالأمل الناموالكشف عن حقائق الامورلايبقي اللعب واللهو أصلا وكذلك اللهو واللعب فانهما لايصلحان الاللصبيان والجهال المفلين أما العقلاء والحصفاء فقلما بحصل لهم خوض في اللعب واللهوفكذلك الالتذاذ بطيبات الدنيا والانتفاع يخيراتها لا يحصل الألاحفاين الجاهلين بحقائق الامور واما الحكماء الحمقةون فانهم يعلون ان كل هذه الخيرات غرور وليس لها في نفس الامر حقيقة معتبرة الرابع أن اللعب واللهوابس لهماعافية محمودة فثبت بمجموع هذه الوجوه أن اللذات والآحوال الدنيو ية لعب ولهووليس لهما حقيقة معتبرة ولمايين تعالى ذلك قال بعده وللدار الآخرة خيرللذين يتقون وصف الاخرة بكونها خيراو يدل على ان الامر كذلك حصول الفاوت بين أحوال الدنبا وأحوال الآخرة في امورأ حدها ان خيرات الدنباخسيسة وخيرات الآخرة شريفة بيان أن الامر كذلك وجوه (الاول) انخيرات الدنيالست الاقضاء الشهوتين وهوفي نهاية الخساسة بدليل أن الحيوانات الخسيسة تشارك الانسان فيه بل ربما كان أمر تك الحيوانات فيهاأ كمل من أمر الانسان فأن الجل أكثراً كلا والديك والعصفور اكثر وقاعا والذئب أفوى على الغساد والتمزيق والعقرب أقوى على الايلام وممايدل على خساستهاأ بالوكانت شريفة لكان الاكثارمنها يوجب زيادة السرف فكاريجب ان يكون الانسان الذي وقف كل عره على الاكل والوقاع أسرف الناس وأعلاهم درجة ومعلوم بالبديهة انه ليس الامركذلك بلمثل هذاالانسان يكون ممقو تامستقذرا مستحقرا بوصف بأنه مهيمة أوكلب أوأخس وبمالمل على ذلك ان الناس لايفتخرون بهذه الاحوال بل يخفونها ولذلك كال العقلاء عند الاشتغال بالوقاع يختفون ولا يقدمون على هذه الافعال بمحضرمن الناس وذلك يدلعلي انهذه الافعال لاتوجب الشرف بلالنقص وممايدل على ذلك أيضا ان الناس اذاشتم بعضهم بعضا لايذكرون فيه الاالالغاظ الدالة على الوقاع ولولاان تلك اللذة من جنس النقصانات والالماكان الامر كذلك وممايدل عليدان هذااللذات ترجع حقيقتها الى دفع الآلام ولذلك فأن كلمن كان أشد جوعا وأقوى حاجة كان التذاذه بهذه الاشياء أكلله وأقوى واذا كان

من فنون العقوبات والسر فى ذلك أن العذاب الروحانى أشد من الجسمانى نعوذ برحمةالله عزوجل منهماوالوزر فى الاصل الحجل الثقيل سمى به الاثم والذنب لغاية ثقله على صاحبه وذكر الظهور كذُّ كرالايدى فى قوله تعالى فَمَاكسبت أيديكم فان المتادحل الاثقال على الظهور كا أن المألوف هوالكسب بالايدى والمعنى انهم يتحسر ون على مالم يعملوا من الحسنات والجال ﴿ ٤٨ ﴾ أنهم يتحسر ون على مالم يعملوا من الحسنات والجال ﴿ ٤٨ ﴾

مايزرون )تذييل مقرر

شيئا بزرونه وزرهم (وما

الحيوة الدنبا الالعب

**ولهو)**لماحققفيماسبقأن

وراءالحياة الدنياحياة

أخرى يلقون فيهامن

الخطوب مايلقونبين

بعده حال تينك الحياتين

فيأ نفسهماواللعباعل

يشغلالنفسو بفترها

عما تنتغع به واللهو

صرفها عن الجدالي

الهزل والمعي اماعلي

حذفالمضافأودلي

جعل الحياة الدنيانفس

اللعبواللهومبالغة كا

في قول الخنساء \* فأنماهي

اقبال وادبار\*أىوما

أعال الدنيا أي أعال

المته تم بها من حيث

هي هي أووماهي من

حيثانهامحللكسب

تلك الاعال الالعب

يشغل الناس ويلهبهم

عافيه من منفعة سيريعة

الزوال ولذة وشيكة

الاصعلال عابعقبهم

منغمة جليله باقية ولذة

حقيقية غيرمتاهية من

الاعان والعمل المسالح

( وللدارالآخرة)التي

لماقبله وتكملة لدأى بنس

الامر كذلك ظهرانه لاحقيقة لهذه اللذات في نفس الامرومايدل عليه أيضاان هذه اللذات سر يعقاالاستحالةسر يعذالزوال سر يعقالانقضاء فثبت بهذه الوجوه الكثيرة خساسة هذهاللذات وأماالسعادات الروحانية فانهاسعادات شريفة عالية باقية مقدسة ولذلك فأن جيع الخلق اذا تخياوا في الانسان كثرة العلم وشدة الانقباض عن اللذات الجسمانية فانهم بالطبع يعظمونه و يخدمونه و يعدون أنفسهم عبيد الذلك الانسان وأشقيا بالنسبة اليه وذلك يدل على شهادة الفطرة الاصلية بخساسة اللذات الجسمانية وكال مرتبة اللذات الروحانية ( الوجه الثاني ) في بيان ان خيرات الا خرة أفضل من خيرات الدنيا هو أن نقول هبان هذين النوعين تشار كافي الفضل والمنقبة الاأن الوصول الى الخيرات الموعودة في غدالقيامة معلوم قطعا وأما الوصول الى الخيرات الموعودة فيغدالدنيا فغير معلومبل ولامظنون فكرمن سلطان قاهرفي بكرة اليوم صارتحت التراب في آحر ذلك اليوم وكم من أمير كبير أصبح في الملك والامارة ثم أمسى أسيرا حقيراوهذا النفاوت أيضا يوجب المباينة بين النوعين (الوجه الثالث) هب أنه وجد الانسان بعدهذا اليوم يوما آخر في الدنيا الاانه لا يدرى هل يمكنه الانتفاع باجعه من الاموال والطيبات واللذات أم لا اما كلءما جعدمنءوجبات السعادات فانه يعلمقطعاأنه يذغع بهفي الدار الآخرة ( الوجه الرابع ) هبانه ينتفع بهاالاان انتفاهه بخيرات الدنيالا يكون خالياعن شوائب المكر وهات وممازجة المحرمات المخوفات واذلك قيل من طلب مالم بخلق اتعب نفسه ولم يرزق فقيل وماهو يارسول الله قال سعر وريوم بمَّامه ( الوجه الخامس) هب انه ينتفع بتلك الاموال والطيبات في الغد الا ان تلك المنسافع منقرضة ذاهبة باطلة وكلما كانت تلك المنافع أقوى وألذ وأكل وأفضلكانت الاحزان الحاصلة عندانقراضها وانقضائها أقوى وأكل كاقال الشاعرالمتني

أشد الغم عندي في سروري \* تيقن عند صاحبه انتقالا

فثبت بما ذكرنا ان سعادات الدنياوخيراتها موصوفة بهذه العيوب العظيمة والنقصانات الكاملة وسعادات الآخرة مبرأة عنها فوجب القطع بان الا خرة اكلوأ فضل وأبق وأنق واحرى وأولى (المسئلة الثانية) قرأ ابن عامر ولدار الا خرة باضافة الدار الى خرة والناقون وللدار الآخرة على جعل الآخرة نعنا للدار أما وجه قراءة ابن عامر فهو ان الصفة في الحقيقة مغايرة للموصوف فصحت الاضافة من هذا الوجه ونظيره قولهم بارحة الاولى ويوم الخيس وحق اليقين وعند البصريين لا تجوزهذه الاضافة قالوالان الصفة نفس الموصوف واضافة الشئ الى نفسد ممتنعة واعمان هذا بناء على ان الصفة ولوكان الموصوف عين الصفة الك لانه يعقل تصور الموصوف منفكا عن الصفة ولوكان الموصوف عين الصفة الكن ذلك محالا ولقولهم وجه دقيق يمكن تقريره الا أنه لايليق الموصوف عين البصريين ذكروا في تصحيح قراءة ابن عامر وجها آخر فقالوالم يجعل بهذا المكان ثم ان البصريين ذكروا في تصحيح قراءة ابن عامر وجها آخر فقالوالم يجعل

هى بحل الحياة الآخرى (خيرللذين يتقون) الكفر والمعاصى لان منافعها خالصة عن المضار ﴿ الآحرة ﴾ ولذا تها على الخير ولذا تها غير منفصة بالآلام مستمرة على الدوام ( افلا تعقلون ) ذلك حتى تتقواما أنتم عليه من الكفروا لعصيان والفاء المعطيف على مقدر أى أتغفلون فلا تعقلون أو ألا تتفكرون فتعقلون وقرئ بعقلون على الغيبة (قدنمانه المرنك الذي يقولون) استثناف مسوق لتسلية رسول الله صلى الله عليه وسل عن الحرن الذي يعتر به بما حكى عن الكفرة من الا صرار على التكذيب والمبالغة فيه ﴿ ٤٩ ﴾ بيان أنه عليه ألصلاة والسلام بكانة من الله

عروجل وأنما بفعلون فى حقد فهوراجع اليد تعالى فيالحقيقة وأنه ينتقم منهم لامحالة أشد انتقأم وكلةقدلتأ كيد العلم بماذكر المفيدلتأكيد الوعيد كافي قوله تعالى قديعلماأنتم عليه وقوله تعالى ذريعلم الله المعوقين وثعوهما بأخراجهاالي معنى التكثير حسمايخرج اليدر بمافي مئل قوله \* وانتمس مهمعور الفناء فريما # أقام به بعد الوفودوفود بجرياعلي سنن العرب عندقصد الافراط في التكثير تقول لبعض قوادا لعساكركم عندك من الفرسان فيقول رسفارس عندي وعنده مقانب جدير د بذلك التمادى في تكثير فرسانه ولكندروم اظهار براءته عنى التزند وابرازأنه بمن بقلل كثير ماعنده فضلاعن تكثير القليل وعليه قوله عزوجل رعابودالذن كفروالو كأنوامسلين وهذه طريقة انماتساك عنسدكون الامرمن الوضوح بحبث لاتحوم حوله شائبة

الآخرة صفسة للدارلكته جعلهاصفة للساعة فكانه قال ولدار الساعة الآخرة فان قبل فعلى هذا التقدير الذي ذكرتم تكون قد أقيمت الآخرة التي هي الصفة مقام الموصوف الذي هوالساعة وذلك قبيع قلنالايقجع ذلك اذاكانت الصفة قداستعملت استعمال الاسماء ولفظ الآخرة قداستعمل استعمال الاسماء والدليسل عليه قوله وللآخر خبرلك من الاولى وأماقراءة العامة فهي ظاهرة لانها تقتضي جعل الآخرة صغة للداروذلك هوالحقيقة ومتىأمكن اجراء الكلام على حقيقته فلاحاجة الى العدول عندوالله أعل المسئلة الثالثة) اختلفوافي المراد بالدارالآخرة على وجوه قال ان عياس هم الجنة وأنها خيلن اتني الكفر والمعاصي وقال الحسن المرادنفس الأخرة خيروقال الاصمالتمسك بعمل الآخرة خير وقال آخرون نعيم الاخرة خيرمن نعيم الدنيامن حيث انها كأنت باقية دائمة مصونة عن السوائب آمنة من الانقضاء والانقراض ممقال تعالى للذبن يتقون فبين انهذه الخيرية انماتحصل لمنكان منالمتقين منالمعاصي والكبأر فاماالكافر والفاسق فلالان الدنيا بالنسبة اليه خيرمن الآخرة على ماقال عليه السلام الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر ممقال أفلاتعقلون قرأنافع وابن عامر أهلاتعقلون بالتاء ههناوفي سورة الاحراف ويوسف ويس وقرأ حفص عن عاصم في يس بالياء والباقي بالتاءوقرأعاصم فيرواية يحيى في يوسف بالناء والبافي بالياء وقرأا بن كثيروا بوعمر ووحزة والكسائى وعاصم فىر واية الاعشى والبرجمي جميع ذلك بانياء قال الواحدى من فرأ بالياء معناه أفلا يعقلون الذين يتقونان الدارالآخرة خيراهم منهذه الدارفيعملوناا ينالون به الدرجة الرفيعة والنعيم الدائم فلايفترون في طلب ما يوصل الى ذلك ومن قرأ بالناء فالمني قل لهم أفلا تعقلون أيها المخاطبون ان ذلك خيروالله أعم الله تعالى ( قد نعم انه ليحزنك الذي يقولون فانهم لايكذبونك ولكن الظالمين بأيأت الله يحبعدون) في الأية مسائل ( المسئلة الاولى ) أعلم ان طوائف الكفار كانوافرقا كثيرين فنهم من ينكرنبوته لانه كان ينكر رسالة البشرو يقول يجبأن يكون رسول الله من جنس الملائكة وقدذكر اللهتعالى فيهذه السورة شبهة هوالاءوأجاب عنهاومنهم من يقول ان محدا يخبرنابالحسر والنشر بعدالموت وذلك محال وكانوا يستدلون بامتناع الحشر والنسرعلي الطعن في رسالته وقدذكرالله تعالى ذلك وأجاب عنه بالوجوه الكثيرة التي تقدم ذكرها ومنهرمن كان يشافهم بالسفاهة وذكرمالا ينبغي من القول وهوالذي ذكره الله تعالى في هذه الأية واختلغوا فيانذلك المحزن ماهوفقيل كانوا يقولونانه ساحر وشاعر وكاهن ومجنون وهوقول الحسن وقيل انهم كانوا يصرحون بأنهم لايؤمنون بهولا يقبلون دينهوشر يعته وقيل كانواينسبونه الى الكذب والافتعال ( المسئلة الثانية ) قرأنافع ليحزنك بضم الياء وكسرالزاى والباقون بغنع الياء وضم الزاى وهما لغتان يقسال حزنني كذا واحزنني ( المسئلة الشالثة ) قرأنافع والكسائي ذانهم لايكذبونك خفيفة والباقون يكدبونك

ر ببحقيقة كاف الآيات ﴿ ٧ ﴾ ع الكرّبية المذكورة أوادعا كاف البيت وقوله «قد أترك القرن مصغر اأ بامله » في وقوله « ولكنه قديم لك المال تاكه

والمرادبكة علمتمالى كرة تعلقه وهومتعدالى اثنين ومابعده ساد مسدهما واسم ان معيرا أشأن وخبر ها الجلة المفسرة له والموسول فاعل يحزنك وعائده محذوف أى الذي يقولونه ﴿ ٥٠ ﴾ وهوما حكى عنهم من قولهم ان هذا الاأساطير

مشددة وفي هاتين القراءتين قولان الاول ان بينهما فرقاظاهرا ثمذكروا في تقرير الفرق وجهين أحدهما كان الكسائي يقرأ بالتخفيف ويحتج بأن العرب تقول كذبت الرجل اذانسبته الى الكذب والى صنعه الاباطيل من القول واكذبته الما أخبرت ان الذى يحدث به كذب وان لم يكن ذلك بافتعاله وصنعه قال الزجاج معنى كذبته قلت له كذبت ومعنى أكذبته ان الذى أتى به كذب في نفسه من غيراده ان ذلك القائل تكلف ذلك الكذب وأتى به على سبيل الافتعال والقصد فكائن القوم كانوا يعتقدون أن مجداعليه السلام ماذكر ذلك على سبيل الافتعال والقوسد فكائن القوم كانوا يعتقدون أن مجداعليه الان ذلك الذى تخيله فهوفي نفسه باطل والغرق الثانى قال أبوعلى يجوز أن يكون معنى الرجل اذا أصبت مجودا فأحببته واحسنت مجدته اذا صادفته على هذه الاحوال الرجل اذا أصبت مجودا فأحببته واحسنت مجدته اذا صادفته على هذه الاحوال والقول الثانى انه لا فرق بين ها تين القراءتين قال أبوعلى يجوز أن يكون معنى القراءتين واحدالان معنى التفعيل النسبة الى الكذب بأن يقول له كذبت كاتقول ذنبت وفسقته وحطأته أى قلت له ضائد الله ومائوقد وخطأته أى قلت له ضائدة الاسالة والمؤهدة المحنى أفعلته السقية الى الكذب بأن يقوله كذبت كاتقول ذنبت ومائوقد وخطأته أى قلت له خلاده السقية الى المنابة وسقيته و رهيته أى قلت له مقال الله ومائوقد جادى هذا المنى أفعلته الله السقية القليلة قال ذوارمة

وأسقيد حتى كادعااشد \* تكلمني أحجاره وملاعبد

أى أنسبه الى السقياباً ن أقول سقال الله فعلى هذا التقدير يكون معنى القراءتين واحدا الاان فعلت اذا أرادوا أن ينسبو الى أمر أكثر من أفعلت ( المسئلة الرابعة ) ظاهرهنه الآية يقتضي انهم لايكذبون محمدا صلى الله عليه وسلم ولكتهم يحبعدون بآيات الله واختلفوا في كيفية الجمع بين هذين الامرين على وجوه ( الاول ) انالقوم ما كانوا يكذبونه فيالسرولكتهم كانوايكذبونه في العلانية ويحبعدون الفرآن والنبوة ممذكروا ليصحيح هذا الوجه روايات احداهاان الحرث بن عامر من قربش قال يامحسد والله ماكذ بتناقط ولكناان اتبعناك نتخطف من أرضناقحن لانؤمن بك لهذا السبب وثانيها روى أن الاخنس ين شريق قال لا بي جهل اأيا الحكم أخبرني عن محد أصادق هوام كاذب فانهلس عندنا أحدغبرنافقالله والله انجمدالصادق وماكذبقط ولكن اذاذهب بنوقصي باللواء والسقاية والجابة والنبوة فاذا يكون لسائرقريش فنزلت هذه الآية اذا عرفت هذافنقول معنى الآية على هذا التقديرانالقوم لايكدبونك بقلو بهم ولكنهم محبعدون نبوتك بألسنتهم وظاهر قولهم وهذاغير مستبعد ونظيره قوله تعالى في قصة موسى وجدوابها واستيقتها أنفسهم ظلما وعلوا (والوجه الثاني) في تأويل الآية انهم لايقولون انكأنت كذاب لانهم جربوك الدهر الطويل والزمان المديد وماوجدوامنك كذباالبتة وسموك بالامين فلايقولون فيك انك كاذب ولكن جدوا صحمة نبوتك ورسالتك امالانهماعتقدوا انعجداعرض لهنو عخبل ونقصان فلاجله تخيل مننفسه

الاولين وتحوذلك وقرى لعرنكمن أحرن المقول من حزن اللازم وقوله تعالى (فانهم لا مكذبونك) تعليل لمايشعر به الكلام السابق من النهي عن الاعتداد عا قالوالكن لابطر بقالتشاغل عنه وعده هينا والا قبال التامعلى ماهوأهممند من استعظام جودهم بآىاتاللەعزوجلكاقىل فأنه مع كونه بعرل من التسليه بالكلية عايوهم كون حرانه عليد الصلاة والسلام لخاصة نفسه بل بطريق التسلي بما يفيده من بلوغه عليه الصلاة والسلام فيجلالة القدرورفعة المحلوالزلني منالله غزوجل الى حيث لاغاية وراء حسث لم تقصراً على جعل تكذبه عليه الصلاةوالسلامتكدىيا لآياته سبحانه على طريقة قوله تعسالي من يطع الرسول فقدأ طاعالله بلنني تكذيبهم عنسه عليه الصلاة والسلام وأثبت لآياته تعالى على طريقة قوله تعالى ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله

نوفيد استعظام لجنايته منى عن غَظم عنو بتهم كانه قبل لاتعتد به وكلد الى الله تعسالى فأنهم فى تكذيبهم ذلك لا يكذبون لا يكذبون أى ولكنه م با ياته تعسالى يكذبون لا يكذبون أى ولكنه م با ياته تعسالى يكذبون

فوضع المظهرموضع المضر تسجيلا عليهم بالرسوخ فى الغلم الذى جودهم هندا فنمن فنونه و الالتفات الى الاسم الجليل لتربية المهابة واستعظام ما اقدمواعليه منحود آياته تعالى وايرادا لحود فی مور د النکذیب للإيذان بأنآناته تعالى منالوضوح بحيث يشاهد صدقهاكل أحدوأن من شكرها فأنما شكرها بطريق الحجود الذي هو عبارة عن الانكار مع العلم بخلافه كا في قوله تعالى وجعدوابها واستيقنتها أنفسهم وهوالمعني بقول من قال انهنني مافى القلب اثباته أو اثبات ما فىالقلب نفيت والباء متعلقة بجعدون مقال حد حقدو بحقد اذا أنكره وهويطه وقبل هسو لتضمين الجحود معنى التكذيب وأياماكان فتقديمالجار والمجرور للقصرو قبسل المعنى فانهم لايكذبونك بقلوبهم ولكنهم يحسدون

كونهرسولا من عندالله و بهذا التقدير لاينسبونه الى الكذب أولانهم قالوا انهما كذب في ارُ الامور بل هوأمين في كلها الافي هذا الوجه الواحد ( الوجه الثالث) في التأويل انه لماظهريت المعجزات القاهرة على وفق دعواه ممان القوم أصروا على التكذيب فالله تمالىقال له انالقوم ما كذبوك وانما كذبوني ونظيره انرجلااذا أهان عبدالرجل آخر فقال هذا الآخر أيهالعبد انهما أهانك وانما أهانى وليس المقصود مندنني الاهانة عنه بلالمقصود تعظيم الامر وتغنيم الشأن وتقريره ان اهانة ذلك العبدجار ية يجرى اهانته ونظيره قوله تعالى أن الذين ببايعونك انما بايعون الله ( والوجد الرابع) في التأو بلوهو كلامخطر بالبال هوأن يقال المراد منقوله فانهم لايكذبونك أى لايخصونك بهمذا النكذيب بلينكرون دلالة المعبرة على الصدق مطلقا وهو المراد من قوله ولكن الظالمين بآيات الله يحبعدون والمراد انهم يقولون فى كل معبرة انها سحر وينكرون دلالة المعجزة على الصدق على الاطلاق فكان التقدير انهم لايكذبونك على التعيين بل القوم يكذبون جيعالانبياء والرسل والله أعلم \* قوله تعالى (وُلقد كذبت رسُّل من قبلَّك فصبر وَا على ما كذبوا وأوذواحي أتاهم نصر اولامبدل لكلمات الله ولقد بادك من نبأ الرسلين في الا يد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى أزال الحزن عن قلب رسوله في الآية الاولى بأنبين ان تكديبه بجرى مجرى تكذيب الله تمالى فذكر في هذه الاكية طريقًا آخر في ازالة الحرن عن قلبه وذلك بان بين أن سائر الايم عاملوا أنبياء هم عثل هذه المعاملة وانأولتك الانبياء صبرواعلى تكذيبهم وايذائهم حتى آتاهم النصر والغتم والظفر فأنت أولى بالتزام هذه الطريقة لانكمبعوث الىجيع العالمين فاصبركما صبر واقطفركما ظفروا ممأكد وقوى تعالى هذا الوعد يقوله ولامبدل لكلمات الله يعني ان وعدالله اياك بالنصرحق وصدق ولايمكن تطرق الخلف والتبديل اليه ونظيره فوله تعالى ولقد سبقت كلتنا لعباد فاللرسلين وقوله كتب الله لاغلبن أناورسلي وبالجلة فالخلف في كلام الله تعالى محال وقوله ولقدجاءك من بباللرسلين أى خبرهم في القرآن كيف أنجيناهم ودمرنا قومهرقال الاخفش منههنا صلة كاتفول أصابنا من مطر وقال غيره لايجوز ذلك لانها لاتزاد في الواجب وانماتزاد مع النفي كاتقول ما أتانى من أحد وهي ههنا للتبعيض فان الواصل الى الرسول عليه السلام قصص بعض الانبياء لاقصص كلهم كاقال تعالى منهم من قصصناعليك ومنهم من لم نقصص عليك وفاعل جاء مضمر أضمر لدلالة المذكور عليه وتقديره ولقسجانك نبأمن تبالمرسلين (المسئلة الثانية) قوله تعالى ولامبدل لكلمات الله يدل على قولنا فى خلق الافعال لان كل ماأ خبرالله عن وقوعه فذلك الخبرىم تنم التغير واذا امتنعة طرق التغيرالى ذلك الخبرامتنع تطرق التغيرالي الخبرعند فاذا أخبرالله عن بعضهم بأنهيموت علىالكفركانترك الكفر منه محالا فكان تكليفه بالايمان تكليفا بمالايطاق والله أعلم \* قوله تمالى ( والكان كبرعليك اعراضهم فأن استعطعت أن تبتغي نفقا

بالسنتهم و يعضده ماروى من أن الاخنس بن شريق قال لا بى جهل يا أبالحكم أخسبنى عن مجد أصادق هوام كاذب فانه ليس عندنا أحد غيرنا فقال له والله ان مجدا لصيادق وما كذب قط

واكن اذاذهب بتوقصي باللواء والسقاية والحجابة والنبوة فاذا يكون لسائر قريش فنزات وقد زؤى عن ابن عباس رَضَىٰ الله عَنْهُمَا أَنْ رَسُولُ الله صَلَّى الله عليه وَسُلَّمَ كَانْ يَسْمَى الامينَ ﴿ ٥٣ ﴾ فَعرفوا أنه لابكذب في شيُّ ولكنهم

في الارض أوسلا في السماء فأتبهم باليقولوشاء الله الجمعهم على الهدى فلا تكون من الجاهلين) في الاتية مسائل ( المسئلة الأولى ) المروى عن إن عباس رضي الله عنهما ان الحرث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف أتى النبي صلى الله عليه وسلم في نفر من قريش فقالوانا مجدا تننابا ية من عندالله كانت الانبياء تفعل فاتانصدق بكفا بي الله أن ياتيهم بهافأعرضوا عنرسولالله صلى اللهعليه وسلم فشقذلك عليه فعزلت هذه الآيةوالمعني وانكان كبرعليك اعراضهم عن الايمان بك وصحة القران فان استطعت أن تبتغي نغقا في الارض أوسلا في السماء فأفعل فالجواب محذوف وحسن هذا الحذف لانه معلوم فى النفوس والنفق سرب في الارض له مخلص الى مكان آخر ومنه الفقاء اليربو علان اليربوع يثقبالارمن الىالقعرثم يصعدمن ذلك العقر الى وجدالارض من جانب آخر فكانه ينفق الارض نفقا أي يجعل له منفذا من جانب آخر ومنه أيضاسمي المنافق منافقا لانه يضمر غيرما يفلهر كالنافقاء الذى يتخذه البربوع وأماالسم فهومشتق من السلامة وهوالشئ الذي يسلك الى مصعدك والمقصود من هذا الكلامان يقطع الرسول طمعه عنايانهم وأنالية أذى سبب اعراضهم عن الايمان واقبالهم على الكفر (المسللة الثانية) قوله تعالى ولوشاء الله الجمهم على الهدى تقديره واوشاء الله هداهم المعهم على الهدى وحيمًا جعهم على الهدى وجب أن يقال انه ماشاء هداهم وذلك يدل على أنه تعالى لاير يدالايمان من الكافر بليريد ابقاء على الكفر والذى يغرب هذا الظاهران قدرة الكافرعلي الكفراماأن تكون صالحة للاعان أوغيرصالحة له فانلم تكن صالحة له فالقدرة على الكفر مستلزمة للكفر وغير صالحة للايمان فغالق هذه القدرة يكون قد أراد هذا الكفر مندلامحالة وأماانكانتهذه القدرة كاأنها صلحت للكفر فهي أيضاصالحة الايمان فلمااستوت نسبة القدرة الى الطرفين امتنع وجحان أحد الطرفين على الآخرالالداعية مرجعة وحصول تلك الداعية ليس من العبد والاوقع السلسل فثبت أنخالق تلث الداعية هوالله تعالى وثبت أنججوع الفسرة مع الداعية الحاصلة موجب للفعل فثبت ان خالق مجوع تلك القدرة مع تلك الدّاعية المستلزّمة لذلك الكفرم يدلذلك الكفر وغيرم يدلذلك الايمان فهذا البرهان اليقبني قوى ظاهر بهذه الاية ولابيان أقوى من أن يتطابق البرهان معظاهر القرآن قالت المعتزلة المراد ولوشاء الله أن يلجئهم الى الايمان لجعهم عليه قال القاضي والالجاء هوأن يعلهم أنهم لوحاولواغيرالايمان لمنعهم منه وحينتذ عتنعون منفعل شيء غيرالايمان ومثاله أنأحدنا لوحصل بحضرة السلطان وحضرهناك مزحشمه الجمعالعظيم وهذا الرجل علمأنه لوهم بقتل ذلك السلطان لقتلوه في الحال فان هذا العليصيرم أنعاله من قصدقتل ذلك السلطان و يكون ذلك سببالكونه ملجأ الىترك ذلك الفعل فكداههنا اذاعرفت الالجاء فنقول انه تعالى انمائرك فعلهذا ر بما يهون أمرها الالجاء لان ذلك بزيل تكليفهم فيكون مايقع منهم كأن لم يقع وانما أراد قعالى أن

كانوا يحبعدون وقيل فأنهم لايكذبونك لانك عندهمالصادقالموسوم بالصدق ولكنهم محجدون يا يات الله كا يروىأن أباجهل كان يقول لرسول الله صلي الله عليه وسلم مانكذبك وانك عندنا اصادق ولكنانكذب ماجئنا مه فنز ات و كائن صدق الخرعندا كخبث عطابقة خبره لاعتقاده والاول هـوالذي تستدعيه الجرالة التنزيلية وقرئ لايكذبونكمن الاكذاب فقيل كلاهما معنى واحد كأكثر وكثروأنزل ونزل وهو الاطهر وقيسل معني أكذبه وجده كاذبا ونقل عن الكسائي أن العرب تقول كذبت الرجال أى نسابت الكذب اليهوأ كذبته أى نسبت الكذب ألى مأجاءبه لااليه وقسوله تعمالي (ولقدكديت رسلمن قبلك) افتنان فيتسليته عليه الصلاة واقسلام فانعوم البلية

بعض تهوين وارشاد له عليه الصلاة والسلام الى الاقتداء بمن قبله من الرسل الكرام 🐐 lisael 🏇 عليهم الصلاة والسلام في الصبر على ماأصابهم من أبمهم من فنون الاذية وعدة ضمينة له عليه الصلاة والسلام عثلما تصوة من النصر وتصدير الكلام بالقسم للأكيد التسلية وتنوين رسل التغييم والتكثير ومن اما منطقة بكديت أو عدد

كثير أوكذبت رسل كأنوامن زمان قبل زمانك (فصبرواعلى ماكذبوا) مامصدر ية وقوله تمالي (وأوذوا )صلف على كذبواداخل فيحكمه فانسبك منهما مصدران من المبنى للمفعول أى فصبروا على نكذيبهم وايذائهم فتأس بهم واصطبرعلي مأمالك منقومك والرادبايذائهم اماعين تكذيبهمواما مامقارنه من فنون الامذاء لميصرحه تققباستلزام التكذيب الاعالبا واماما كانفغيه تأكيد للنسلية وقيل عطف على صبروا وقبل على كذبت وقيل هواستناف وقوله تعالى (حتى أتاهم نصرنا) غاية للصبروفيد ايذان بأننصره تعالى أياهم أمرمقرد لامردله وأته متوجه اليهم لابدمن أتيانه البتة والالتغاث الى نون العظمة لايراز الاعتناء بشأن النصر وقوله تعالى (ولامبدل لكلمات الله) اعتراض مقرر لماقبله مناتبان

ينتضوا عاينخنارونه من قبل أنفسهم منجهة الوصلة المالثواب وذلك لايكون الااختيارا والجواب المتعلى أراد منهم الاقدام على الايمان حال كون الداعي الى الاعان والي الكفرعلي السوية أوسأل حصول هذاالرجعان والاول تنكليف مالايطاق لان الامر بتصصيل الرجعان حال حصول الاستواء تكليف بالجعبين النقيضين وهومحال وان كانالثابي غالطرف الراجع بكون واجب الوقوع والطرف المرجوح يكون بمتنع الوقوع وكل هذه الافسام تنافي ماذكروه من المكنة والاختيار فسقط قولهم بالكلية والله أعلم ﴿ المسئلة الثالثة ) قوله تعالى في آخر الآية فلا تكوني من الجاهلين نهي له عن هذه الحالة وهذاالنهى لايفتضى اقدامه على مثل هذه الحالة كاأن قوله ولاتعلم الكافرين والمنافقين لايدل على أنه صلى الله عليه وسلم أطاعهم وقبل دينهم والمقصود أنه لاينبغي أن يشتد تحميرك على تكذيبهم ولابجوز أن تجزع من اعراضهم عنك فانك لوفعلت ذلك قرب طلك من حال الجاهل والمقصود من تغليط الخطاب التبعيد والزجرله عن مثل هذه الحالة والله أعم مع قوله تعالى ( المايستجيب الذين يسممون والموتى يجثهم الله أما يرجعون الايمان ولايغركون المكون عيث لايقبلون الايمان ولايغركون الكفر فقال اعايستجيب الذين يسمعون يعني انالذين تحرص على أن بصدقوك عنزلة الموتى الذين لايسمعون وانمسا يستجيب من يسمح مسكموله انك لاتسمم الموتى عال على ن عسى الغرق بين يستجيب و يجيب أن يستجيب ف قبوله لمادى اليه وليس كذلك يجيب لانه قديجيب بالمخالفة كقول القائل أتوافق فيهذا المذهب أمتخالف فيقول المجيب أخالف وأماقوله والموتى يبعثهم افله ففيد قولان الاول انه مثل لقدرته على الجسائهم الى الاستجابة والمراد انه تعالى هوالقادرعلى أزيبعث الموتى منالقبور يوم القيسامة ثم اليه مرجعون الجزاء فكذلك ههنا انه تعالى هوالقادر على احياء قلوب هوالاءالكفار بحياة الايمان وأنت لاتقدر عليه والقول الثانى ازالمعنى وهؤلاء الموتى يعنى الكفرة يبعثهم الله تماليه يرجعون فسينقذ يسمعون وأماقبل ذلك فلاسبيل الماستماعهم وقرئ يرجعون بغتم الياءوأ قول لاشك ان الجسد الخالى عن الروح يظهر منه النتن والصديد والقيم وأنواع العفونات وأصلح أحواله أنيدفن تحت التراب وأيصا الروح الحالبة عن العقل بكون صاحبها مجنونا يستوجب القيد والحبس والمقل بالنسسبة المالروح كألروح بالنسبة الى الجسدو أيضا العقل بدون معرفة الله تعالى وصفاته وطاعته كالضائع الباطل فسبة التوحيدوالمعرفة الىالعقل كنسبة العقل الىالروح ونسبة الروح الى الجسد خعرفة المله ومحبته روح روح الروح فالنفس الخالية عنهذه المعرفة نكون بصفة الاموات فلهذا السبب وصف الله تعالى أولئك الكفار المصرين بانهم الموتى والله أعلم \* قوله تعالى (وقالوالولاأنول عليه آية من به قل ان الله قادر على أن يعزل آيقولكن أكثرهم لايعلون) اعلمان هذا هوالتوع الرابع من شبهات منكرى نبوة محد صلى القه طيعوسم وذلك لانهم

نصره اياهم والمراد بكلماته تعالى مايني عنه قوله تعالى ولقدسبقت كلتنا لمبسادنا المرساين انهملهم المنصورون وانجندنالهم الغالبون وقوله تعالى كتباقة لاغلبن أناورسلى من المؤاعية السابقة الرسل غليهم الصلاة والسلام الدالة على نصرة وسول الله النفس الآنات المذكورة وذظائرها ﴿ ٥٤ ﴾ فان الاخبار بعدم تبدلها المسابقيد عدم

قالوالوكان رسولا من عندالله فهلاأ نزل عليه آية قاهرة ومجرة باهرة الله يروى أن بعض المحدة طعن فقال لوكان محد صلى الله عليه وسلم قدأتي بآية معجزة لماصح أن يقول أولثك الكفار لولاأنول عليداية ولماقال اناهة فادرعلى أن يعزل آية والجوآب عندأن الفرآن مجرة فاهرة و بينة باهرة بدليل أنه صلى الله عليه وسلم تحداهم به فجزوا عن معارضته وذلك يدل على كونه معيزا (بق )أن يقال فأذا كان الامر كذلك فكيف قالوالولا أن ل عليه أَ يَتَّمَن رَبُّهُ فَنَقُولَ الْجُوابِ عَنْدُ مَنُوجُوهُ ﴿ الْأُولُ ﴾ لمَّلُ القوم طَعْنُوا في كُون القرآن معجزا على سبيل اللجاج والعناد وقالواانه من جنس الكنب والكتاب لايكون من جنس المجزات كافي التوراة والزبور والانجيل ولاجل هذه الشبهة طلبوا المجزة ( والوجه الثانى)انهم طلبوا معرات قاهرة من جنس معرات سائر الانبياء مثل فلق البصر واظلال الجبل واحباء الموى ( والوجه الثالث )انهم طلبوا مزيد الآيات والمعجزات على سبيل التعنت والجاج مشل انزال الملائكة واسقاط السماء كسفاوسائر ماحكاءعن الكافرن ( والوجدال ابع ) أن يكون المرادما حكاه الله تعالى عن معضهم في قوله اللهم ان كان هذا هوالحق من عندك فأمطر عليناجارة من السماء أوائتنا بعد اب أليم فكل هذه الوجوء ما يحمّلها لفظ الآية ثم انه تعالى أجاب عن سؤلهم فقوله قل ان الله فالدر على أن ينزل آمة يعني انه تعسالي قادر على ايجاد ماطلبتموه وتحصيسل مااقترحتموه ولكن أكثرهم لايعلون واختلفوا في تفسير هذه الكلمة على وجوه فالاول أن يكون المراد انه تعالى لمأنزل آيذباهرة ومعبزة قاهرة وهى القرآن كان طلب الزيادة جاد ياجرى المحكم والتنعت الباطل واقدسجانه له الحكم والامر فان شاءفعل وانشاء لم يفعل فان فاعليته لانكون الابحسب محض المشيئة على قول أهل السنة أوعلى وفق المصلحة على قول المعز لذوعلى التقدير ين فانهالاتكون على وفق اقتراحات الناس ومطالباتهم قانشاء أجابهم اليهاوان شاءلم يجبهم اليهاوالوجدالثاى هوانه لماظهرت المعجزة القاهرة والدلالة الباهرة الكافية لميبق لهم عذر ولاعلة فبعدذاك لوأجابهم الله تعالى في ذلك الاقتراح فلعلهم يفترحون افتراحا ثانيا وثالثا ورابعها وهكذا الىمالاغاية له وذلك يفضى الىأن لابستقر الدليل ولاتتم الحية فوجب فأول الامرسد هذا الباب والاكتفاء بماسبق من المعجرة القاهرة والدلالة الباهرة والوجه الثالث أنه تعالى لوأعطاهم ماطلبوه من المعجزات القاهرة فلولم يؤمنوا عندظهورها لاستعقوا عذاب الاستئصال فاقتضت رحقاهة صونهم عنهذا البلامفاأعطاهم هذاالطلوب رحة منه تعالى عليهم وانكانوا لايعلمون كيفيةهذه الرجة فلهذا المعنى قال ولكن أكثرهم لايعلمون والوجه الرابع أنه تعالى علم منهم انهم انمايطلبون هذه المعجزات لالطلب الغائدة باللاجل العناد والتعصب وطع تعالى انه لوأعطاهم مطلو بهم فهم لايؤمنون فلهذا المبب ماأعطاهم مطلو بهم لعله تعالى انه لافائدة فىذلك فالمراد من قوله ولكن أكثرهم لا يعلمون هو ان القوم لا يعلمون انهما

تبدل المواعيد الواردة الى رسول الله مسلى الله اعليه وسلم خاصة دون المواحيد السابقة للرسل عليهم الصلاة والسلام ويجوزأن يرادبكاماته تعالى جميع كلماته التي منجلتها تلك المواعيد الكر عدو مدخل فيها المواعيد الواردة فيحقه عليدالصلاة والسلام دخولاأ ولياوالالتفات الىالاسىمالجليل للاشعار بعلة الحكم فان الالوهية منموجبات أنالايغالبه أحدفىفعل منالافعال ولايقع منسه تعسالي خلف في قسول من الاقوال وقوله تعالى (ولقدجاءك من بــــأ المرسلين) جلة قسمة جئ بها لصنيق مامنحوا من النصر وتأكيدمافي ضمنه من الوعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم أولتقر يرجيع ماذكر من تكذيب الام وماترتب عليه منالاموروالجار والمجرورفى محل الرفع على أنه فاعل اما باعتبار مضمونه أى بعض نبا المرسسلين أو تتقدر

الموصوف أى بعض من نبأ المرسلين كامر في تفسير قوله تعالى ومن الناس من يقول ﴿ طلبوا ﴾ أَمنا بالله الآية واياما كان إفالمراد بنبشهم عليهم السلام

عنه قوله تعالى أم حسبتم أنتدخلوا الجنذولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا الآية وقيل فى محل النصب على الحالية من المستكن في جاء العائد الىما يفهم مناجلة السابقة أى واقدحادك هذا الخبركاتنا مننبأ المرسلين (وان كان كبرعليك اعرامنهم كلام مستأنف مسوفي لتأكيد ايجاب الصبر المستفادمن التسلية بيبان أنهأم لامحيدعنه أصلا أىانكانعظمطيك وشنق اعرا منهير عنالاعان عاجئتمه من القرآن الكريم حسما يفصح عندما حكى عنهم من تسميد مراد أساطير الاولين وتنأئيهم عند ونهيهمالناس عند \* وقيل ان الحرث اب عامر بن نوفل بن عبدمناف أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فيمحضر من قريش فقال المحد النَّنا بِآية من عندالله كاكانت الانبياء تفعل وأناأصدقك فأبيالله

طلبواذلك على سبيل التعنت والنعصب فأن الله تعالى لايعطيهم مطلو بهرولو كأنواعالمين عُقلين لطلبوا ذلك على سبيل طلب الغائدة وحينتذ كان الله تعالى يصليهم ذلك المطلوب على أكل الوجوء والله أعم \* قوله تعالى (ومامن دابد في الارض ولاطائر يطير بجناحيه الاأم أمثا لكم مأفرطنا في الكتاب منشي مم الى ربهم يحشرون ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) في تقرير وجد النظم فنقول فيه وجهان (الاول) أنه تعالى بين في الآية الاولى أنه لوكان انزال سائر المعبرات مصلحة لهم لنعلها ولاظهرها الاانه لما لم يكن اظهارها مصلحة للمكلفين لاجرم ماأظهرها وهذا الجواب انمايتم اذاثبت انهتسالى يراعى مصالح المكلفين ويتفضل عليهم بذلك فبينان الامر كذلك وفرره بانقال ومامن دابة فى الارض ولاطائر يطير بجنا حيد الاأيم أمثالكم في وصول فضل الله وعنايسه ورجنه واحسانه اليهم وذلك كالامرالشاهد الحسوس فاذاكانت آثار عنايته وأصلة الىجيم الحيوانات فلوكان فياظهار هذه المعبزات القاهرة مصلحة للمكلفين لفعلها ولاظهرها ولامتنع أن يجلبها معماظهر انهلم يجلحلي شئ من الحيوانات عصالحها ومنافعها وذلك يدل على أته تعالى اعمالم يظهر تلك المعجزات لان اظهارها يخل عصالح المكلفين فهذا هووجه النظم والمناسبة بين هذه الآية وبين ماقبلها والله أعلم (الوجد الثانى) في كيفية النظم قال القامني انه تعالى لماقدم ذكر الكفار وبين أنهم يرجعون الى الله و يحشرون بين أيضا بعده بقوله ومامن دابة في الارض ولاطائر يطير يجناحيه الاأمم أمثالكم فيأنهم يحشرون والمقصود بيان أنالحشروالبعث كاهوحاصل فيحق الناس فهوأ يضا حاصل في حق البهاعم ( المسئلة الثانية) الحيوان اماأن يكون بحيث يدب أو يكون بحيث يطير فجميع ماخلق الله تعالى من الحيوانات فانه لا يخلو عن هاتين الصغنين اما ان يدب واما أن يطير ( وفي الآية سو الات السو ال الاول ) من الحيوان مالايدخل في هذين القسمين مثل حيتسان المجر وسائر مايسهم في الماء و يعيش فيه والجواب لايبعد أن يوصف باتهادابة من حيث انها تدب فالماء أوهى كالطبر لانها تسبع في الماء كما أنَّ الطيريُّسج في الهواء الا أنَّ وصفها بالدبيب أقرب الى اللغة من وصفها بالطيران ( السوال الثاني ) ما الفائدة في تقييد الدابذ بكونها في الارض والجواب من وجهين الاول انهخص مافى الارض بالذكردون مافى السماء احتجاجا بالأظهر لانماني السماء وانكان مخلوقا مثلنا فغيرظاهر والثاني ان المقصود من ذكرهذا الكلام ان عناية اللة تعالى لماكانت حاصلة في هذه الحيوانات فلوكان اظهار المجرات القاهرة مصلحة لما منعالله من اظهارها وهذا المقصود انمايتم يذكر من كان أدون مرتبة من الانسان لايذكر من كان أعلى حالامنه فلهذا المعنى قيد الدابة بكونها في الارض ( السوال الثالث ) ماالفائدة فيقوله يطير بجناحيه معانكل طائر انمايطير بجناحيه والجوابقيه منوجوه الاول ان هذا الوصف انماذكر للنا كيد كقوله نعبة أنى وكايقال كلنه بنى ومشيت اليه

أن يأتى بآية بماا قترحوا فأعر منواعن رسول القصلى القدعليدوسل فشق فللت حليه الأدعليه الصلاة والسلام كان شديد بالمرص على ايمان قومه فيكان إذا سألوا آية بودأن ينزلها القديمالي المسافى اعلنهم في المرص على ايمان قومه فيكان إذا سألوا آية بودأن ينزلها القديمالي المسافى اعلنهم في المراص على ال

وتَعْدُمُ الْجُارُو الْجُرُورُ عُلَيْمِ الْمُرْمِنُ الْمُعْمَامِ ﴿ ٥٦ ﴾ بالقذم والنشو بق الى المؤخر والجلة في محل النصب

برجلي الثاني انه قديقول الرجل لعبد طرق حاجتي والمراد الاسراع وعلى هذا التقدير فقديعصل المطيران لابلبناح قال الخاسي العطاروا اليدزرافات ووحدا تاء فذكر الجناح ليتحمض هذا الكلاء في العلير والثالث أنه تعالى قال في صغة الملائكة جاعل الملائكة رسلا أولى أجنصة مشيوثلاث ور باعفذ كرههنا قوله ولاطائر يطير بجناحيه ليغرجعنه الملائكة فأنابينا أنالقصودمن هذاالكلام اتنايتم بذكرمن كأن أدون حالا من الانسان لابذكر من كان أعلى حالا منه (السؤال الرائع) كيف قال الأأمم مع افراد الدابة والعلائر والجواب لماكان قولهومامن دابة ولاطائر دآلاعلى معنى الاستغراق ومغثيا عنأن يقول وماسن دواب ولاطيور لاجرم حل قوله الاأمم على المعنى (السؤال الحامس) قوله الاأمم أمثالكم قال الغراء يقال انكل صنف منالبهائم أمة وجاء فيالحديث لولاأن الكلاب أمة من الايم لامرت بعتلها فيعل الكلاب أمة اذا ثبت هذا فنقول الآية دلت على أن هده الهدوات والطيور أمثالنا وليس فيهاما يدل على انهذه المائلة في أى المعاني حصلت ولاعكن أن بقال المراد حصول المماثلة من كل الوجوه والالكان بجب كونها امثالالتا في الصورة والصفة والخلقة وذلك باطل فظهرانه لادلالة فيالآ يذعل انتلك المماثلة حصلت في أي الاحوال والامور فبنوا ذلك والجواب اختلف النساس في تعين الامر الفي حكمالله تعالى فيد بالماثلة بين البشر وبين الدواب والطيور وفكروا فيه أقوالا (الاول)نقل الواحدي عن ابن عباس رمني الله عنهما انه قال يريديم فوني و وحدوني ويسجوني ويحمدوني والى هذا القول ذهب طائفة عظيمة من المفسرين وقالوا ان هذه الحبوانات تعرف الله وتحمده وتوحده وتسجمه واحتجوا عليه بقوله تعالى وانمن شي الايسبع بحمده و بقوله ف صفة الحيوانات كل قدعم صلاته وتسبعه و بماانه تمالى خاطب النمل وخاطب الهدهد وقد استقصينا فيتقرير هذا القسول وتحقيقه في هذه الآيلت \* وعن أبي الدرداء انه قال أجمت عقول البها مم عن كل شي الاعن أربعة أشباء معرفة الاله وطلب الرزق ومعرفة الذكروالاتي وتهبؤ كل واحدمنهما لصاحبه وروى عن النبي صلى المتحليه وسلم أنه قال من قتل عصفوراعبا جاء يوم القبامة يعم الى الله يقول بارب ان هذا قتلني عبثًا لم منتفعي ولم مدعني آكل من خشاش الارض ( والقول الثاني) المرادالاأم أمثالكم في كونها أعاوجها هاتوفي كونها مخلوفة بحيث يشبد بعضها بعضا و يأنس بعضها بعض و يتوالد بعضها من بعض كالانس الاان السائل أن يقول حل الآية على هذا الوجد لا يغيد فأثدة معتبرة لان كون الحيوانات بهذه الصغة أمر معلوم لكل أحد فلاغاتدة قى الاخبار عنها (القول الثالث) المرادادانها أسالنافي اندبرها المقتعالي وخلقها وتكفل رزقها وهفائقرب من القول الثابي في أنه يجرى مجرى الاخبار عاهم حصوله بالضرورة (القول الرابع) المرادانه تعالى كاأحسى في الكتاب كل ما يتعلق بأحوال البشعر من العمر والرزق والآجل والسعادة والشقاوة فكذلك أحسى في الكتاب جيع

هل أنهاخيرلكان منسرة لاسميا الذي تعومتير الشانولاحاجذالى تقدير قدوقيل اسمكاف اعراضهم وكبرجلة فعلية فيمحل النصب على انهاخرلها مقدم على اسمها لانه فعل رافع لضمير مسنتر كاهو المسهور وعلى التقدري فقوله تعالى ( فان استطعت ) الخ شرطية أخرى محذوفة الجواب وقعت جوابا للشرط الاول والمعني انشقطيك اعرامنهم عن الايمان عاجئت به من البينات وعدم عدهم لها من قبيل الآيات وأحست أن نجيهم الى ماسسألوه اقتراحا فان استطعت (أن تبنغي نققا)أي سريا ومنغذا (في الارض) تنفذ فيه الى جوفها (أوسلا) أى مصعدا (في السماء) تعرب به فيها (فالسهم) معما (ما يد) ماافترحوه فافعل وقدجوز أن يكون التغاؤهمانفس الاتيان بالآية فالغامني فتأتبهم حينئذ تفسرية وتنوين آية للتغنيم أى فان استطعت أن تنه مما فتجمل ذلك آية لهم فافعل والظرفان

متعلقان بمعذوفين همانعتان لتفقا وسلاوالاول لجبردالة كيد افالنفق لايكون الاق الارض أو بتبتني ﴿ هذه ﴾ لوقد جويز تعلقهما بجمدوف وقع حالا من فاصل تنتني أي ال تنتخ نفقسه كانتها أيت في الارض أوسلا كانتا في السعام وهيه من الدلاله على تبالع حرصه عليه الصلاه والسلام على اسلام قومه وتراميه الى حيث لوقدر على أن باتى بأية من تحت الارض أومن فوق السماء لفعل رجاء لا يانهم مالا يخفى وايثار الابتغاء على الاتخاذ ونحوه للايذان بأن ماذكر مر الذنق والسلم بمالاد ستطاع ابتغاؤه فكيف بانخاذ، ﴿ ٥٧ ﴾ (ولوشاء الله بلمعهم على الهدى) أى ولوشاء الله تعالى أر

يجمعهم على ماأنتم عليه من الهدى لفعله بان يو فقهم للا عار فيؤمنوامعكمولكر لم يشألعدم مسرف اختر هم الى جانب الهدى-تمكنهم النام منه في مشسا هدتهم للآيات الداعية اليد لأأنه تعالى لم يوفقهم له مع توجههم الى تحصيلة وقبل اوشاء الله الجمهم عليه بأن بأذعهما ية ملجنة انيد ولكن لم بفعله لخروجه عن الحكمة وقوله تعالى ( فلاتڪونن من الجاهلين)نهي لرسول الله صلى الله عليه وسلم عاكانعليه من الحرص الشديدعلى اسلامهم والميل الى اتيان مابقترحونهمن الاكات طمعاني ايمانهم مرتب على بان عدم تعلق مشيئته تعالى بهدايتهم والمعنىواذاعرفتأنه تعالى لم يشأ هدا يتهم واعانهم بأحدالوجهين فلا تكونن بالحرص الشديد على اسلامهم أوالميــل الى نزول مقترساتهم من الجاهلير

هذه الاحوال في كل الحبوانات قالوا والدليل عليه قوله تعالى ما فرطنا في الكتاب من شئ وليس لذكر هذاالكلام عقيب فوله الأأمم أمنالكم فائده الاما ذكرناه التول الخامس أراد تعالى أنهاامثالنافي انها تحشر يوم القيامة يوصل اليهاحقوقها كمار ويعن النبي صلى الله عليه وسلمأنه قال يقنص للجماء من القرناء والقول السادس مااخترناه في نظم الآيَّة وهوان الكفَّار طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم الآتيان بالمعجزات القا هرةُ الظاهرة فبين تعالى ان عنايته وصلت الىجيع الحيوانات كاوصلت الى الانسانومن بلغت رحته وفضله ال حيث لايبخل به على البهائم ثم كانبان لايبخل به على الانسان أولى فدل منعالله من اظهار تلك المعجزات القاهرة على انه لامصلحة لا واثك السائلين في اظهارها وأن اظهارها على وفق سؤالهم وافتراحهم يوجب عود الضر رااعظيم اليهم والقول السابع مارواه أبو سماان الخطابىعن سغيان بنعيينة انهماقرأهدهالآية قال مافي الارص آدمي الاوفيه شبه من بعض البهائم فنهم من بقدم اقدام الاسدومنهم من يعدوعد والذئب ومنهم من ينبح نباح الكلب ومنهم من ينطوس كفعل الطاوس ومنهم من بسبه الخنزيرفانه لوألتي اليه الطعام الطيب تركه واذاقام الرجل عن رجيعه ولغ فيه فللذاك بجدمن الآدميين من لوسمع خسين حكمة الم بحفظ واحده منها فان أخطأت مرة واحدة حفظها ولم يجلس محلساالارواه عند نمقال فاعلم باأخي انك اندا تعاشر البهائم والسباع فبالغ في الحذار و الاحتراز فهذاجلة ماقيل في هذاالموضع(المسئلة الثالثة) ذهب المَائِلُون بالتناسيخ الى أن الارر أح البسرية أن كانت سعيدة مطبعة لله تعالى موصوفة بالمعارف الحتمة وبالاخلاق الطاهرة فانها لعدموتها تنقل الى أبدان الملوك وربماقالوا انهاتنقل الى مخالطة عالم الملائكه وأماانكانت شفية جاهلة عاصمة فانها تنقل الى أبدان الحيوانات وكما كانت تلك الار واح أ كثرشتماوة واستحقا قالمعذاب نقلتالي بدنحيوان اخس وأكثر ثقاء وتعباوا حتجواعلي صحة قولهم مهذه الآية فقالوا صريح هذه الآية يدل على انه لادابة ولاطائرالاوهي أمثالنا ولفظ المما ثلة يقتضي حصول المساواة فيجيع الصفات انداتية أماالصفات العرضية المفارقة فألمسا واقفيها غيرمعتبرة في حصول المماثلة تمان القائلين مهذا القول زادواعليه وقالوا قدثبت مهذا ان أر واح جمع الحيوانات عارفة بريها وعارفة عائدصل لهامن السعادة والشقاوة وانالله تعالى أرسل الى كل جنس منهارسولامن جنسها واحتجوا عليدبأنه ثبت بهذه الآية ان الدوابوالطيورأمم انه تعالى قال وانمن أمة الاحلافيها نذيروذلك تصريح بان لكل طائفة من هذه الحيوانات رسولا أرسله الله اليهائم أكدواذلك بقصف الهدهد وقصة النمل وسأتر القصص المذكورة في القرآن واعلم ان القول بالتناسيخ قد أبطلناه بالدلائل الجيدة في علم الاصول وأماهذه الآية فقدذ كرناما يكنى في صدق حصول المماثلة في بيض الامورالمذكورة فلاحاجد الى البات ماذكره أهل التناسخ والله أعلم ممقال

بدقائق شؤنه تعالى التي ﴿ ٨ ﴾ ع منجلتها ماذكر منعدم تعلق مشيئه تعالى بايمانهم أمااختيارا فلعد توجههم البيانية وأمااضطرارا فلخروجه عن الحكمة التشمر يعية المؤسسة على الاختيارو يجوزأن يراديا لجاهلين على الوجد إلثانى المقرحون

و را دبالنهی مسعه علیه الصده و السارم س مساحد علی من مهم و برات مرسود . من رف بر رفت مناط النهی الذی هو الوصف الجامع بینه علیه الصلاة والسلام و بینهم (انما یسجیب الذی یسمعون) تقریر لمامر من أن علی قلو بهم أكنه مانعة من الفقه ﴿ ٥٨ ﴾ وفي آذانهم وقراحاجزا من السماع وتعوق

تعالى مافرطنا في الكتاب من شيَّ وفي المراد بالكناب قولان الاول المرادمنه الكتاب المحفوظ في المرش وعالم السموات المشتمل على جميع أحوال المخلوقات على النفصال النام كما قال عليه السلام جف القلم بماهو كائن الى يوم القيامة والقول الثاني أن المرد منه القرآن وهذا أطهرلان الالف واللام اذادخلا على الاسم المفردانصرف ال المعهودااسابق والمعهود السابق من الكماب عند المسلين هو القرآن فوجب أن يكون المرادمن الكتاب في هده الآية القران اذا تبت هذا فلقائل أن يقول كيف قال تعالى مافرطنا فيالكتاب من شيءمع انه ليس فيه تفاصيل علمالطب وتفا صيل علم الحساب ولاتفاصيل كثير من المباحث والعلوم ولس فيه ابضا تفاصيل مذاهب الناس ودلائلهم في علم الاصول والفروع والجواب ان قوله مافرطنافي الكماب من شي بجب أن يكوب مخصوصالديان الاشياء التي يجب معرفتها والاحاطة بهاء بيانه من وجهبن (الاول) ا لفظ التفريط لايستعل نفباوا ثباتا الافيما فجب أنجين لان أحدا لايسسالي التفربك والقصيرفي أن لانفعل مالاحاجة اليه وانبايذكر هذااللفظ فيما اذافصرفيا يمتاج الب (الناني) أن جيع آيات القرآن أوالكشيرمنها دالقبالمضا بقد أوالنضي اله مزام على أن المقصودمن انزالهذا الكماب بيان الدين ومعرفه الله ومعروفة أحكام الله وادا كار هن التقييد معلوما من كل القرآن كان الطلق ههنا مجولا على ذلك المتيد اما و مان ها ا الكتاب غير مستمل على جيع علوم الاصول والفروغ فيقول أماعم الاصور وانه بمام حاصل فيه لان الدلائل الاصليةمذكورة فيه على أبلغ الوجوه فأماروايات لمذاهب وتفاصيل الاقاويل فلاحاجةاليهاوأماتفاصيل علم ألفر وعفنقول للعلاءهه اقولان الاول انهم قالواان القرآن دل على ان الاجاع وخبرالواحدوالقياس جدف الشريعة فكل مادل عليه أحدهذه الاصول الثلاثة كان ذائف الحقيقة موجودافي القرآن وذكر الواحدي رجمه الله لهذا المعنى أمثلة ثلاثة (المثال الاول) روى ان ابن مسعود كان يقول مالى لاألعن من لعنه الله في كما به يعني الواشمة والمستوسمة والواصلة والمستوصمة وروى ان امرأة قرأت جميع القرآن ثم أتته فقالت يا بن أم عبدتاوت البارحة ما بين الدفتين فلمأجد فيه امن الواشمة والمستوشمة فقال لوتلوتيه لوجدتيه قال الله تعالى وبا آتاكم الرسول فخذوه وان ما أتانابه رسول الله أنه قال لعن الله الوا شمة والمستوشمة وأقول يمكن وجدان هذاالمعنى في كتاب الله بطريق أوضيم من ذلك لانه تعالى قال في سورة النساءوان يدعون الاشيطانامريدا لعنداقه فحكم عليه باللعن ممعددبعد مقبائح أفعاله وذكرمن جالتهاقوله ولآمرنهم فليغيرن خلق الله وظاهرهذه الآية يقتضي ان تغييرا لخلق يوجب اللعن (المثال الثاني) ذكران الشافعي رحمه الله كان جالسافي المسجد الحرام فقال لاتسألوبي عنشي الاأجبتكم فيدمن كتاب الله تعالى فقال رجل ما تقول في المحرم اذافتل الزنبور فقال لاشيء عليه فقال أين هذافي كتاب الله فقال قال الله تعالى وماآتاكم الرسو

لكونهم بذلك من قبيل الموتى لايتصور منهم الا عدان البتة والاستجابه الاجابة المقارنة للقبول أى انما مقبل دعوتك الى الاعان الذين يسمعون ما التي اليهم سماع تفهيم وتدبردون الموتى الذين هوئلاء منهم كقوله تعالى انك لاتسمع الموتى وقوله تعالى (والموتى بعنهم الله ) تشيل لاختصاصه تعملي بالقدرة على تو فيقهم الايمان باختصاصه تعالى بالقدرة على بعث الموتى من القبور وقيل بيسان لاسترارهم على الكفر وعدمافلاعهم عند أصلاعلى ازالموتى مستعارللكفرة بناءعلي تسبيه جهلهم بوتهم أي و هؤلاء الكفرة يبعثهم الله تعالى من قبورهم (ثماليه برجعون) للعزاء فحينئذ يستحييون وأماقبل ذلك فلاسببل اليه وقرئ يرجعون على البناء للفاعل منرجعرجوعاوالمشهورة أوفى يحق المقام لانبائه

عن كون مرجعهم البه تعسالي بطريق الاضطرار (وقالوالولانزل عليه آيه من ربه) حكاية ﴿ فَخَذُوهُ ﴾ لبعض آخر من أباطيلهم بعد حكاية ماقالوافي حق القرآن الكريم وبيان ما يتعلق به والقائلون روساءقر يشوهيل الحرث بن عامر بن نوفل وأصحابه ولقد يلغت بهم الضلالة والطغيان الى جيث لم يقتنعو ابما شاهدوا

من البينات التي تخرلها صم الجبال حتى اجتروا على ادعاء أنها ليست من قبيل الآيات واندا هي ما اقتر خوه من الخوارق المجنة اوالمعقبة للعداب كاقالوا اللهم ان كان هذا ﴿ ٥٩ ﴾ هوالحق من عندك فامطر علينا حجارة من السماء الآية

والتغزيل معني الانزال كإبني عند المراءة مالحففف فعاسماتي ومانفيده التعرض لعنوان ربو بيتدتمالي لهعليه الصلاة والسلام من الاشعار بالعلية انما هُو بطر يقالنعرض بالتهكم منجهتهم واطلاق الآية فى قوله تعالى (قل انالله قادر على أن يعز لآية ) مع أنالمرادتها ماهومن الخوارق المدكورة لاآية ما من الآيات لغسادالمعي مجاراة معمهم على زعمهم و يجوزأن يرادبهماا ية موجبة الهلاكهم كانزال ملائكة العذاب وبحوه على أن تنبوينهما للتفخيم والنهو يلكاأن اطمار الاسم الجليل لتربية المهابة مع ما فيدمن الاشعار بعلة القدرة الباهرة والاقتصارفي الجوابعلي يان قدرته تعالى على تنزيلها مع أنهالستفي حبز الانكار للايذان بأن عدم تنزيله تعالى اياها مع قدرته عليد لحكمة بالغة يجب معرفتها وهم عنها غافلون كايني عنـــد

فخذوه ثم ذكر اسنادا الى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال عليكم بسنتي وسنة الخفاء الراشدين من بعدى ثم ذكر اسنادا الى عمر رضى الله عنه أنه قال المعرم قتل الرنبورقال الواحدى فأجايه من كتاب الله مستنبطا بثلاث درجات وأقول ههناطريق آخر أقرب منه ومو ان الاصل في أموال المسلين العصمة قال تعالى الهاما كسبت وعليهاما كتسبت وقال ولايسألكم أموالكم وقال ولاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل الاأنتكون تجارة عن تراض منكم فنهى عن أكل أموال الناس الابطر بق التجارة فعندعدم التجارة وجبأنيبق علىأصل الحرمة وهذه العمومات تقتضي أنلايجب على المحرم الذي قتل الزنبورشي وذلك لان التمسك بهذه العمومات يوجب الحكم بمرتبة واحدة وأما الطريق الذى ذكره الشافعي فهو تسك بالعموم على أر بعدرجات أولها التمسك بعموم قولهوما آتاكم الر. و، فخذوه وأحد الامور الداخلة تحت هذا أمر النبي عليه السلام بمتسابعة الملفا الراسدين وثانيها التمسك بعموم قواه عليه الع لاقوالسلام عليكم بسنت وسنة الله اءاله اساءين من به دى وثما شها بيان العد رضى الله عنه كا ، من الحلفاء الراسدين و البها لره ية عن عرانه لم يوجب في هذه المسئلة شيئًا فثبت ان اطر بق الذي ذكرناه ا رب ( لمنان اشالت ) قال الواحدي روى في حديث العسيف الزاني ان أباء قال النبي صلى الله عيدوسلم اقص بيننا بكتاب الله فتال عليه السلام والدى نفسي بيده لاقضين بينكما بكتا الله ممقضى الجلد والتغريب على المسيف وبالرجم على المرأة اناعترفت قال الواحدى وليس للجلد والتغريب ذكرفي نص الكتاب وهذا يدل على انكل ماحكم به اننى صلى الله عليه و الم فهوعين كناب الله وأ مول هدا المنال حق لانه تعالى قال لتبين للناس مانزن اليهم وكلمابينه الرسول عليه السلام كان داخلا تحتهذه الآية فنبت بهذه الامثلة انالقرآن لمادل على انالاجاع جحقوان خبر الواحد حجمة وان القياس حجة فكل حكم ثبت بطريق مزهده الطرق الثلاثة كانفى الحقيقة ثابتا بالقرآن فعند هدايصم قوله تعالى ما فرطنافي الكناب منسئ هذا تقرير هذا القول وهوالذي ذهب الى نصرته جهور الفقهاء ولقائل أن يقول حاصل هذا الوجه ان الفرآن لمادل على ان خبر الواحد والقياس حجة فكلحكم نبت باحدهذين الاصلين كان في الحقيقة قد ثبت بالقرآن الا المانقول حل قوله ما فرطنافي الكتاب منسئ على هذا الوجه لايجوز لان قوله ما فرطنافي الكتاب منشئ ذكر في معرض تعظيم هذا الكتاب والمبالغة في مدحه والثناء عليه ولو حلناهذه الآيةعلى هذا المعنيلم يحصل منه مايوجب التعظيم وذلك لانا لوفرضناان المة تعالى قال اعلوا بالاجاع وخبر الواحد والقياس كان المعنى الذي ذكروه حاصلامن هذا المفظوالمعنى الذي يمكن تحصيله منهذا اللفظ القليل لايمكن جعله موجبا لمدح القرآن والثناءعليه لسبب اشتمال القرآن عليه لانهذا انمايوجب المدح العظيم والنناء التام اولم عكن تحصيله بطريق آخرأشدا خنصارامند فأمالما بينا انهدا القسم المقصود يمكن

الاستدراك بقوله تعالى (ولكن أكثرهم لا يعلمون) أى ليسوا من أهل العاعلى أن المفعول مطروح بالكليمة أولا يعلمون سنئا على أنه محذوف مداول عليه بقرينة المقام والمعنى أنه تعالى قادر على أن ينزل المدمن ذلك أوا يداى يقولكن أكثرهم لا يعلمون فلا يدرون أن عدم تنزيلها مع ظهور قدرته عليه لما أن في تنزيلها قلعاً لاساس التكليف المبنى على قاعدة الاختيار أو استشم الإلهم بالكلية في قرحونها حملا

و يتخذون هناه عدم ننزيا در يعة الى التكذيب وتخصيص عدم العلم باكثرهم لما أن بعضهم واقفون على حقيقة الحال وانما فعلون ما يفعلون مكابرة وعناد اوقوله تعالى ( ومامن دابة في الارض ) الح كلام مسأنف مسوق ابيان كال قدرته عن وجل وشعول علمه وسعة تدبيره ليكون كالدليل على أنه تعالى ﴿ ٦٠ ﴾ قادر على تنزيل الآية وانما لاينز لها محافظة

حله وتعصيله بالمغظ المختصر الذي ذكرناه علنا أنه لايمكن ذكره في تعظيم القرآن فثبت ان هذه الآية مذكورة في معرض تعظيم القرآن وثبت المعنى الذي ذكروه لايفيد تعظيم القرآن فوجب أنيقالانه لايجوز حلهنمالآ يذعلي هذا المعني فهذا أقصى ما يمكن أن يقال في تمرير هذا القول # والقول الناني في تفسير هذه الآية قول من يقول النران وافي بيانجيع الاحكام وتقريره انالاصل يراءة الذمة في حقجيع المكليف وسغل الدمة لابدفيه من دليل منفصل والتنصيص على أقسام مالم يردفيه التكليف ممتنع لان الاقسام التي لم يرد التكليف فيهاغير سناهية والتنصيص على مالانها يذله محال بل التنصيص اعاعكن على المتناهى مشرالله أعلى أنف تكليف على العباد وذكره في القران وأمر محمدا عليه السلام بتبليغ ذلك الالف الى العباد ثم قال بعده مافرطنا في الكداب من شيَّ فكان معاه انه ليس لله على الحلق بعد ذلك الالف نكليف آخر ثم أكدهذه الآية بقوله اليوم أكملت لكم دينكم وبقوله ولارطب ولايابس الافى كتاب مبين فهذا تقرير مذهب هو ُلاء والاستقصاء فيه المايليق باصول الفقه والله أعهم ولنرجع الآن الى النفسير فنقول قولهمن شئ قال الواحدي من زائدة كقوله ماجا عني من أحد وتقرير. ماتركنافى الكتاب شيئالم نبينه وأقول كلةمن للتبعيض فكان المعنى مافرطنافي الكتاب بعضشئ بحتاج المكلف اليه وهذاهونهاية المبالغة فيانه تعالى ماترك شيئا بمايحتاج المكلفالىمعرفته فيهذا الكتاب أماقوله تمالى ربهم يحشرون فالمعني انه تعالى يحشر الدوابوالطيوريوم القيسامة ويتأكد هذا بقوله تعالى واذا الوحوس حسرت وبم روى أنالنبي صلى الله عليه وسلمقال يقتص الحجماء من القرناء ولمعقلاء فيه قولان القول الارك انه تعالى يحشر البهائم والطبور لايصال الاعواض اليها وهوقول المعتزاه وذلك لانايصال الآلام اليهامن غيرسبق جناية لايحسن الاللعوض ولماكان ايصال العوض اليهاواجبافالله تعالى محشرها ليوصل المثالاعواض اليها والقول الثاني قول أسحابنا ان الايجاب على الله محال بل الله نعالى يح نمرها بمجرد الارادة والمشيئة ومقتضى الالهية واحتجواعلى أن القول بوجوب العوض على الله تعالى محال باطل بامور الحجمة الاولى ان الوجو عبارة عن كونه متلزما للدم عندالترك وكونه تعالى مستلزما ناذم محال لانه تعالى كأمل لذاته والكامل لذاته لايعقل كونه مستلزما للذم نسبر أمر منفصل لان مابالذات لايبطل عند عروض أمر من الخسارج والحجة الثانية انه تعسالى مالات لكل المحد التوالمالك يحسن تصرفه في لك نفسه من غيرحاجة الى العوض والحجة الثالثة أنه لوحسن ايصال الضرر الى الغير لاجل العوض لوجب أن يحسن منا ايصال المضار الى الغييرلاجل التزام العوض من غير رصاه وذلك باطل فنبت انالقول بالعوض باطل والله أعلم اذاعرفت هذا فلنذكر بعض التفاريع التي ذكرها القاضي فيهذا الباب (الفرع الاول ) قال القاضي كل حيوان استحق العوض على الله تعالى بالحقه من

على الحكم البالغة وزيادة من لتأكيد الاستغراق وفىمتعلقة بمحذوف هو وصف لدابة مغيد از يادة النعم بمكا تنه قيل ومافرد"منأفرادالدواب يستقرفي قطرمن أقطار الارض وكذا زيادة الوصف فيقوله تعالى (ولاطائريطير بجناحيه) معمافيه من زيادة انتقرير أىولاطائرمن الطيور بطبرني احيةمن نواحي الجو تجناحيــ كاهو المشاهد المعتادوقرئ ولاطائر بالرفع عطفا على محل الجار والمجرور كأأنه قيسل ومادانة ولاطائر (الاأيم)أي طواتف متخالفة والجمع ماعتبارالمعنى كأنه قيل وما مندواب ولاطير الأأم (أمثالكم)أي كل أمة منها مثلكم في أزأحوالها محفوظة أمورهامقننة ومصالحنها مرعية جارية على سنن السدادومنتظمة فيسلك التقدرات الالهية والنديرات الربانية (مافرطنافي الكتاب من شي ) مقال فرطالشي أ

أى منيعه وتركه قال ساعة بن جو ية \* معه سقاء لا يفرط حله \* أى لا بتركه ولا يفارقه و يقال فرط في الشي اى ﴿ الآلام ﴾ أهمل ما ينجى أن يكون فيه وأغفله فقوله تعالى في الكرتاب أي في القرآن على الاول ظرف لغو وقوله تعالى من شيء مفعول لفرطنا ومن مزيدة للرستغراف أي ما تركف في القرآن شيئا من الاشياء المهمة الني من جلتها بيان أنه تعالى مراع

المسالح جميع مخلوقاته على ما ينبغى وعلى الثانى مفعول الفعل ومن شي في موضع المصدّراى ماجعلنا الكتاب مفرطافيه شيا من التغريط بل ذكر نافيه كل ما لا بدمن ذكره ﴿ ٦٦ ﴾ وأيا ما كان فالجلة اعتراض مقرر المضمون ماقبلها وقيل

الكتاب اللوح فالمراد مالاعتراض الاشارة إلى أنأحوال الامممستقصاة في اللوح المحفوظ غير مقصورةعلى هذاالقدر المجمل وقرئ فرطنا بالتخفيف وقوله تعالى (نمال ربهم عشرون) بيازلاحوالالاممالمذكورة في الآخرة بعد بيان أحوالهافي الدنياوا يراد ضمرهاعلى صيغةجم العقلاءلاجرائها مجراهم والتعبير عنهابالامم أي الىمالك أمورهم يحشرون بوم القيامة كدأ بكم لاالي غيره فعازيهم فينصف بعضهم من بعضحي يبلغ من عدله أن يأخذ للحماءمن القرنا وقيل حشرهاموتهاو يأباه قام تهويلالخطبوتفظيع الحال وقوله تعالى (والذين كذبوا بآباتنا) متعلق بقوله تمالى مأفرطنافي الكاب من شي والموسول عبارة عن المعهودين في قوله تعالى ومنهم من يستمع البك الآرات ومحله الرفع على الابتداء خبره مابعده أي أوردنا في القرآنجيع الامورالمهمة وأزحنابه العللوالاعذار والذين كذبوامآ باتناالتي

الآلام وكازذك العوض لم يعسل اليدفى الدنيافانه يجب على الله حشره عقلافي الآخرة ليوفرعليه ذلك العوض والذى لايكون كذاك فانه لايجب حشره عقلا الاانه تعالى أخبر أنه يحشر الكل فنحيث السمع يقطع بذلك وانماقلنا ازفي الحبوانات من لايستحق العوض البتة لانهار بمايقيت مدة حياتها مصونة عن الألام ثمانه تعالى بميتها من غير ايلام أصلافانه لم يثبت بالدليل أن الموت لا بدوان يحصل معدسي من الايلام وعلى هذا التقديرفانه لايستحق العوض البتة (الفرع الثاني )كل حبوان أذن الله تعالى في ذبحه فالموضعلي اللهوهي أقسام منهاماأذن فيذبحها لاجل الاكل ومنها ماأذن فيذبحها لاجل كونها مؤذية مثل السباع العادية والحشرات المؤذية ومنهاما ألها بالامراض ومنها ماأذنالله فيحل الاحال الثةيلة عليهاواستعمالها فيالافعال الشاقة وأمااذا ظلهاالناس فذاك العوض على ذلك الظالم واذاطل بعضها بعضا فذلك العوض على ذلك الظالم فانقيل اذاذبح مالايوكل لحدعلي وجه التذكبة فعلى من العوض أجاب بأن ذلك ظلم والموض على الدابح ولذلك نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن ذبح الحيوان الالمأكلةُ (الفرع الثالث)المراد من العوض منافع عظيمة بلغت في الجلالة والرفعة الى حيث اوكانت هده البعية عاقلة وعلت أنه لاسبيل آها الى تحصيل تلك المنفعة الابواسطة تحمل ذلك الذبح فانها كانت ترضىبه فهذا هو العوض الذي لاجله يحسن الايلام والاضرار (الفرع الرابع) مذهب القاضي وأكثر معنزلة البصرةان العوض منقطع قال القاضي وهوقول أكثرالمفسرين لانهم قالوا انه تعالى بعد توفيرا لعوض عليها يجعلها ترابا وعند هذا يقول الكاور باليتني كنتُ ترابا قال أبو القاسم البلخي يجب ان يكون العوض دائما واحتبج القاضي على قوله بانه يحسن من الواحد مناأن يلتزم علاشاقا والاجرة منقطعة فعلناان ايصال الالمالي الغيرغيره شروط بدوام الاجرة واحتبج البلخي على قوله بإن قال انه لايمكن قطع ذلك العوض الابامانة تلك البحيمة وامانتها توجب الالم وذلك الالم يوجب عوضاآخر وهكذا الى مالاآخرله والجواب عنه انهلم يثرت بالدليل ان الامانة لايمكن تحصيلها الامع الايلام والله أعلم (الفرع الخامس) ان البهيمة اذا استحقت على بيية أخرى عوضافان كانت البيمة الظالمة قداستحقت عوضاعلى الله تعالى فانه تعالى ينقل ذلك العوض الى المظلوم وانلم يكن الامر كذلك فالله تعالى يكمل ذلك الموض فهذا مختصرمن أحكام الاعواض على قول المعتزلة والله أعلم # قوله تعالى (والذين كذبوا باآياتناصم و بكرفي الطلات من يشاالله يضلله ومر يشأيجناه على صراط مستقيم) فيه مسائل (المسئلة الاولى ) في وجه النظم قولان الاول انه تعالى بين من حال الكفارانهم بلغوا في الكفرالى حيثكان قلو بهم قدصارت ميتةعن قبول الاعان يقوله انما يستجيب الذين يسمعون والموتى يبعثهم الله فذكر هذه الآية تقريرا لذلك المعنى الثانى انه تعالى لماذكر فى قوله ومامن دابة فى الارض ولاطائر بطير بجناحيه الاأمم

هى منه (صم) لايسمعونها سمع تدبروفهم فانداك يسمونها أساطيرالاولين ولايعدونها من الآيات ويقترح ون غيرها (و بكم) لا يقدرون على أن ينطقوا بالحق ولذلك لا يستجيبون دعوتك بها وقوله تعالى (فى الظلمات) أى فى ظلمات الكفر أوطلمات إلجهل والعناد والتقليد إما جبر ثمان للمبتدا على أنه عبارة عن لعمى كافى قوله تعالى صلم بكم غمى واما متعلق بمحذوف وقع حالا من المستكن فى الخبركا نه قيل ضالون كا تنين فى الخلمات أوصفة لبكم أى بكم كأننون فى الغلمات والمرادبه بيان كال عراقتهم ﴿ ٦٢ ﴾ فى الجهل وسوء الحال فان الاصم

أمثالكم في كونهادالة على كونها تحت تدبير مدبرقديم وتحت تقدير مقدر حكيم وفيان عنايدالله محيطة بهمورجته واصلة البهمقال بعده والمكذبون لهذه الدلائل والمنكرون لهذه العجائب مم لايسمعون كلاماالبتة بكم لاينطقون بالحق خائضون في ظلمات الكفر غافلون عن أمل هذه الدلائل (المسئله الثانية) احبح أصحابنا بهذه الآية على ان الهدى والضلال ليس الامن الله تعالى وتقر بره أنه تعالى وصفهم بكونهم صاو بكماو بكونهم في الظلمات وهواشارة الى كونهم عمافهو بعينه نظيرة ولدفى سورة البقرة صم بكم عمى ممقال تعالى من دشاالله يضلاه ومن يشأ بجعله على صراط مستقيم وهوصر يح في ان الهدى والضلال لبسا الا من الله تعالى قالت المعتزلة الجواب عن هدا من وجوه الاول قال الجبائي معناءانه تعالى يجعلهم صماو بكمايوم القيامة عند الحشرو يكونون كذلك فالحقيقة بال يجعلهم في الأخرة صماويكما في الطمات ويضلهم بذات على الجنة وعن طريقها و نصيرهم ألى النا. وأكدالقاصي هذا القول باله تعالى بين في سائر الآيات اله يحشرهم يوء لاياءة على وجوههم عياو بكماوصمامأ واهم جهنم والوجه النابى قال الجبائي أيضاو يحتمل انهم كدنك في الديافيكون توسعامن عيث جعلوا كذبهم بآيات الله تعالى فى الطلمات لايهتدون الى منافع المدين كأحسم والمكم الدين لايهتدون الى منافع الدنيا فشبههم من هدا الوجه بهم وأجرى عليهم مثل صغاقهم على سبيل التسبيه والوجد الثالث قال الكعبى قولهصم و بكم محمول على اشتم والاهانة لاعلى اذمهم كانوا كداك في الحقيقة وأ. ا موله تعالى من نشاالله يضلاه قنال ألكمي لس هذاعلى سبيل المجازلانه تعالى وانأجل القول فيا ههنا فقد فصله في سائر الآيات وهوفوله ويضل الله الظالمين وقوله ومايضل به الاالفاسقين وقوله والذين اهتدوا زادهم هدى وقوله يهدى به اللهمراتبع رضوانه وقوله شبتالله الذيآمنوا بالقول الثالث وقوله والذين جاهدوا فينالنهدينهم سبلنا فندت بهده الآيات ان مسيئة الهدى والضلال وانكأنت مجملة في هذه الآية الاانها مخصصة مفصله في سأرالا مات " بحب حل هذا المجمل على تلام المفصلات ثم ان المعتزلة ذكرواتاً ويل هذه الآية على سبيل النفصيل من وجوه الاول انالمرادم قوله من يشاالله يضلله محمول على منع الالطاف فصاروا عندها كالصم والبكم والناني من يشاالله يضله يوم القيامة عن طريق الجنة وعن وجدان الثواب ومن يشا أن بهديه الى الجهة بجعله على صراط مسقيم وهوا اصراط الذي يسلكه المؤمنون إلى الجنة وقد ثبت بالدايل انه تعالى لايشاء هذا الاضلال الالمن يستحق عقو بة كالايشاء الهدى الاالمؤمنين واعلم انهذه الوجوه التي تكلفها هوالاء الاقوام اندايحسن الصيراليهااوثبت في العقل انه لا يمكن حل هذا الكلام على ظاهره امالماثبت بالدليل العقلي القاطعانه لايمكن حلهذا الكلام الاعلى ظاهرهكان العدول الى هذا الوجوه المسكلفة بعيداجدا وقددالناعلي ان الفعل لايح مسل الاعندحصول الداعى وبينا

الابكم اذاكان بصيرارعا يفهم شيئاباشاره غيره وانلميفهمدبعبارته وكذا يشعر غدهماني ضميره بالاشارة والكان معزولا عن العبارة وأمااذاكان معذلك أعمى أوكان في الظلمات فينسدعليه باب الفهم والتفهيم بالكليةوقوله تعالى (من يشاالله ضلك أتحقق للعقوتقر راا سبق من ، حالهم بببآ أنهممن أهل الطبع لايتاتي منهم الاعان أصلافن مدرأ خبره مابعده ومفعول المشئة محدوف على القاعدة المستمرة من وقوعهاشرطا وكون مفعولهامضمون الجزاء وانتفاءالعرابة فيتعلقهامه أىم بشاالله اصلاله أى أن يخلق فيه الضلال يضلله أي يخلقه فيه لمكن لاابتداء نطريق الجبرم غيرأن بكوناه ا دخل مافى ذلك بل عند صرف اختاره الى كسبه وتحصيله وقسعليد قولد تعالى(ومز يشائجعله على صراطمستقيم) لايضل من ذهب اليد ولايزل من ثبت قدمه

عليه (قل أرأيتكم) أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يبكنهم و يلقمهم الحجر بالاسبيل لهم الى النكير ﴿ ان ﴾ والكاف حرف جئ به لنا أكبر الخطاب لا محل له من الاعراب ومبنى التركيب وان كان على الاستخبار عن الرق ية قلبية كانت أه يصر مقلك: الما ديه الاستخبار عن متعلق ما أخده و له ان أناك الما المتالد الما الما المتابعة ما أنه الما

العداب الدنيوى (اوات كم الساعة) التي لا محيص عنها البتة (اغيرا لله تدعون) هذا مناط الا سنحبار و محط التبكيت وقوله تعالى (ان كنتم صادقين) متعلق بأرأ يتكم مؤكد التبكيت كاشف عن كذبهم وجواب الشرط محذوف ثفة بدلالة المذكور عليه أى ان كنتم صادقين في أن اصنام من محمد عليه أي الهذك النهاد عواكم المعروفة أو ان كنتم قوم اصادقين فأخبروني

أغرالله تدعون ان أتاكم عذاب الله الحخان صدقهم بأى معنى كان منموجبات اخبارهم بدعائهم غيره سبحانه وأما جعل الجواب ما مل عليه قوله تعالى أغيرالله تدعون أعنى فادعوه على أن المضمير غيرالله فمغي بجزالة النظم الكريم كيف لاوالمطلوب منهمانما هوالاخبار بدعائهم غروتعالى عنداتيان مأ يأتى لانفس دعامهماماه وقوله تعالى ( بل اياه تدعون)عطفعلي جلة منفية بذي عنها الجمله الترتعلق بها الاستخبار انباء جليا كأنه قيل لاغيره تعالى تدعون يل الماتدعون وقوله تعالى ( فيكشف ماتدعون اليه )أي إلى كشفه عطف على تدعون أى فبكشفه الردعائكم وقوله تعالى (انشاه) أى انشاء كشفه اسان أن قبول دعائهم غيرمطرد بلهوتا بعلشتنه المبنية على حكم خفية قداستأنر الله تعالى بعلها وقد يقبله كافي سص دعواتهم

أن خالق ذلك الداعي هوالله و بينا انعند حصوله بجب الغعل فهذه المقدمات لئلاثه توجب القطع بان الكفر والايمان من الله و بتخليقه وتقديره و نكوينه ومتى ثبت بهذا البرهان القاطع صحة هذا الظاهر كان الذهاب الى هذه التكافات فاسدا فطعا وأيضا فقد تتبعنا هذهالو جوه بالابطال والنقض في تفسير قوله ختم الله على قلو بهم وفي سائر الآمات فلا حاجة الى الاعادة وأقر بهاان هذاالاضلال والهداية معلقان بالمشيئة وعلى ماقالوه فهو أمر واجب على الله تعالى يجبعليدان يفعله ساء أم أبي والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) قوله والذين كفر وا بآياتنا اختلفوا في المراد بتلك الآيات فنهم من قال القرآن وهجد ومنهم من قال بتناول جيع الدلائل والحجيع وهذا هوالاصمح والله أعلم ﴿ قُولُهُ تعالى (قل أرأيتكم ان أناكم عذاب الله أوأتكم اساعة أغيرالله تدعون أن كنتم صادقين بل اله تدعون فيكشف ما تدعون اليه انسا وتنسون ماتشركون) اعلمانه تعالى لما بين غاية جهلأو تك كفار بين من حالهم أدضا انهم اذانزات بهم بلية أومحنة فانهم بفزعون الىالله تعالى و يلجؤن اليد ولا تمردون عن طاعته وفيالآية مسائر (المسئلة الاولى) قال ا فراء للعرب في أرأيت الهان احداهم ارو يقا العبن فاذا ولمت للرجل أرأيلككان المراد أهل رأيت نفسك ثم يثني و يحمع فتقول أرأيتكما أرأيتكم والمعني الناني ان نقول أرأيتك وتريد أخبرني واذا أردت هذا المعنى تركت الماء مفوحة على كلحال تقول أرأيتك أرأيتكما أرأيتكم أرأيتكم اذا عرَّفت هذا فنذول مدهـ. البصريين ان الضمير النابي وهو المكاف في قولك أرأيك لامحلله من الاعراب و لدليل عليه قوله تعالى أرأيتك هذا الذي كرمت على ويقال أيضاأ رأيتك زيداماشأ مولو جعلت للكاف محلا لكنت كالك تقول أرأيت نفسك زيدا ماشأنه وذلك كلام فاسدفئبتان الكاف لا محل له من الاعراب بل هو حرف لاجل الحملات وقال الفراء لوكانة إ كاف توكيدا لوقعت التثنية والجمع على التاءكما يقعار عليها عندعدم الكاف فلاقحت التء في خطاب الجمع ووقعت علامة الجمع على الكاف دل ذلك على ان الكاف غيرمذ كور للتوكيدألاترى انالكاف لوسقطت لم يصلح أن قال لجاعة أرأيت فنبت بهذا الصراف الفعل الى الكاف وانها واجبة / زمة مفتقر اليها أحاب الواحدي عنهيان هذه الحجة تبطل بكاف ذلك وأولئك فان علامة الجمع تقع عليهامع انهاحرف للخطاب مجردعن الاسمسية والله أعلم (المسسئلة الثانية) قرأ نافع أرايتكم وأرايت وأفرايت وأرايتك وأفرايتك وأشباه ذلك بتخفيف الهمزة في كل القرآن والكسائي ترك الهمز في كل القرآن والباقون بالهمزة امآتحفيف الهمزة فالمراد جعلها بينالهمزة والالفعلي النخفيف القياسي وأمامذهب الكسائي فحسن وبه قرأ عيسي بنعروهو كثيرف السعر وقد تكلمت العرب في مثله بحذف الهمرة التخفيف كإقالوا وسله وكاأنشد أحد سيحيى \* ان لم أقاتل فالبسويي برقدا \* بحذف الهمزة أراد فألبسوي باثبات الهرة وأماالدين

المتعلقة بكشف العدّاب الدنيوى وقد لايقبله كما في بعض آخر منها وفي جيع ما يتعلق بكشف احدّاب الاخروى الذي منْ جلته الساعة وقوله تعالى (وتنسون ما تشركون) أى تتركون ما تشركونه به تعالى من الاصنام تركما كليا عطف على تدعون أبضا وتوسيط الكشف بينهما مع تقارنهما ونأخر الكشف عنهما لاظهار كال العناية بشان الكشف والايذان بتربه على الدعاء خاصة وقوله تعالى (ولقد أرسلنا) كلام مستأنف مسوق لبيان أن منهم من لايدعو الله تعالى عندا تيان العذاب أيضالتما ديهم في الغي والضلال لايتأثرون ﴿ ٦٤ ﴾ بالزواجر التكوينية كما لايتأثرون

قرواً بتخفيف الهمرة فالسببان الهمزةعين الفعلوالله أعلم(المسئلة الثالثة) معنى الآية انالله تعالى قال لمحمد عليه السلام قل يامجمد لهؤلاء الكفاران أتاكم عذاب الله في الدنيا أو أتاكم العذاب عند قيام الساعة أترجمون الى غيرالله في دفع ذلك البلاء والضرأوترجعون فيدالى الله تعالى ولماكانمن المعلوم بالضرورة انهمانما يرجعون الى الله تعالى في دفع البلاء والمحنة لاالى الاصنام والاوثان لاجرم قال بل اياه تدمحون يسنى انكم لاترحمون في طلب دفع البلية والمحنة الاالى الله تعالى ثم قال فيكسف ماتدعون اليهأى فيكشف الضرالذي من أجله دعوتم وتنسون ماتسركون به وفيه وجوه الاول قال ابن عباس المراد تتركون الاصنام ولاتدعونهم لعلكم انها لاقضرولاتنفع الثاني قال الزجاج يجوز أن يكون المعنى انكم في ترككم دعاءهم بمزالة من قدنسهم وهذا قول الحسن لانه قال يعرضون عداعراض الناسي ونظيره قوله تعالى حتى اذاكنتم في الفلك وجرين بهم ريح طيبةوفرحوا بهاجا تهاريح عاصف وحاءهم الموج منكل مكان وطنوا انهم أحيطبهم دعوالله ولايذكرون الاوثان (المسئلة الرابعة ) هذه الآية تدل على انه تعالى قديجب الدعاء ان شاء وقدلا يجيبه لانه تعالى قال فيكشف ماتدعون اليهان شاء ولقائل أن يقول ان قوله ادعوني أستحد لكم يفيد الجزم بحصول الاجابة فكيف الطريق الى الجع بين الآيتين والجواب أن قول تارة يجرم تعالى الاجامة وتارة لا يجزم اما بحسب محض المشيئة كاهوقول اصحابناأو بحسب رعاءة المصلحة كاهوقول المعتزلة ولما كان كلا الامرين حاصلا لاجرم وردت الآيتان على هذين الوجهين ( المسئلة الخامسة) حاصل هذا الكلام كانه تعالى يقول اعبدة الاوثان اذاكنتم ترجعون عند نزول الشدائد الى الله تعالى لاالى الاصنام والاوثان فلم تقدمون على عبادة الاصنام التي لاتنتغعون بعبادتها البتةوهذا الكلام انمايفيدلوكان ذكرالحجةواادليل مقبولا امالو كانذلك مردوداوكال الواجب هومحض التقليد كان هذاالكلام ساقطا فنبت انهذه الآبة أقوى الدلائل على أن أصل الدير هوالحية والدايل والله أعم الله قوله تعالى (ولقد أرسلناالى أيم من قبلك فأخذناهم بالباساء والضراء لعلهم يتضرعون فلولا اذجاءهم بأساتضرعواولكن قست قلو ديم وزين لهم السيطان ماكانو ايعملون ) اعلانه تعالى بين في الآية الاولى أن الكفار عندنزول السُّدائد يرجعون الى الله تعالى ثم بين في هذه الآية أنهم لا يرجعون الى الله عند كل ماكان من جنس الشدائد بل قد يبقون مصر بن على الكفر مجمدين عليه غير اجعين الى الله تعالى وذلك يدل على مذهبنا من الله تعالى اذالم يهده لم يهتد سواء شاهد الآيات الهائلة أولم يشاهدها وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) في الآية محذوف والتقدير ولقد أرسلنا الى أيم من قبلك رســــلا فخالفوهم وأخذناهم بالبأساء والضراء وحسن الحذف لكونه مفهوما منالكلام المذكور وقال الحسن البأساء شدة الفقر من البوس والضراء الامراض والاوجاع ثم قال لعلهم

بالزواجر الننز ملية وقصديره بالجلة القسمية لاظهار مزيدالاهتمام بمضمونه ومفعول أرسلنا محذوف لما أن مقتضى المقام بيان حال المرسل اليهم لاحال المرسلين أى و إلله لقد أرسلنا رسلا الى أيم) كشرة (من قبلك) أى كأئنة من زمان قبل زمانك(فأخدناهم)أي فكذبوارسلهم فاخذناهم (بالبأساء) أي بالشدة والفقر (والضراء) أي الضروالآفات وهما صيغنانا نيث لامذكر لهم (لعلهم بتصرعون) أىلكى مدعوالله تعالى في كشفها بالتضرع والنال ويتوبوا اليه من كفرهم ومعاصمهم (فاو ، اذجاهم بأسنا ضر . )أىفلمتضرعوا حينتدمع تحقق مايستدعيه (ولكن قست قلوىهم) استدراك عمافبله أى فلم يتضرعوا اليه تعالى برقة القلب والخضوع مع تحقق مايدعوهمالية ولكنظهر منهم نقيضه حيثقستقلو بهمأى استرتءلي ماهيءليد من القساوة أوازدادت

قساوة كقولك لم يكرمني أذجئته ولكن أهانني (وزين لهم الشيطان ما كانوا يعماون) من الكفر ﴿ يتضرعون ﴾ والمعاصى فلي يخطروا ببالهم أن ما اعتراهم من البأساء والضراء ما اعتراهم الالاجله وقيل الاستدراك لبيان أنه لم يكن لهم في ترك التضرع عدر سوى قسوة قلو بهم والاعجاب بأعمالهم التي زينها الشيطان لهم وقوله تعالى

(فلانسواماذكرُوابه) عطف على مقدر بنساق اليه النظم الكريم أى قانه مكوافيه ونسواماذكروا به من الباساء والضيّراء فلانسوه (فتحناعليهم ابواب كل شيء) من فنون النعماء على منهاج الاستدراج لما روى أنه عليه الصلاة والسلام قال مكر بالقوم ورب الكعبة وقرى فتحنا بالتشديد للتكثيروفي ترتيب الفتح على النسيان المذكورا شعار بأن النذكر في الجله غير خال عن النفع وحتى في قوله تعالى (حتى اذا فرحوا بما أو توا) هي التي ﴿ ٦٥ ﴾ يبتدأ بها الكلام دخلت على الجله السرطية كافى

إ قوله تعالى حتى اذاجاء أمرناالآية ونظائره وهى معذلك غاية لقوله تعالى فتحناأ ولمايدلهو عليه كأنه قيل ففعلوا مافعلوا حتى اذا اطمأ نوابما أبيح لهموبطر واوأسروا (أخذناهم بغتة)أى نزل به عدا سا فجأه ليكون أسدعليهم وقعاوأ فظع هولا (عاداهم مبلسون) متحسرون غاية الحسر آيسون من كلخيرواجونوفي الجلة الاسميلة دلالة على استقرارهم على تلك الحالة الفضيعة (فقطعدابر القوم الذين طلوا )أي آخرهم بحيث لميبق منهم أحدمن ديره ديراو ديورا أى تبعه ووضع الظاهر موضع الضميرللاشعار بعلة الحكم فان هلاكهم بسسطلهم الذيهو وضع اسكقر سوضع المشكر واقآمةا لمعساصي مقام الطاعات (والجدللة رب العالمين) على ماجرى عليهم من النكالفان اهلاك الكفاروالعصاة

يتضرعون والمعنى انماارسلنا الرسل اليهم وانماسلطنا البأساء والضراء عليهم لاجلأن يتضرعوا ومعنى التضرع التخشع وهوعبارة عن الانقياد وترك التمرد وأصله من الضراعة وهي الذلة يقال ضرع الرجل يضرع ضراعة فهوصارع أى ذليل ضعيف والمعني انه تعساني أعلم نبيد انه قدأرسل قبله الىأقوام بلغوا في القسوة الىأن أخذوا بالشدة في أنفسهم وأموالهم فلمخضعوا ولمرتضرعوا والمقصود منه التسلية للنبي صلى اللهعليه وسإفان قيل ألس قوله بلااماه تدعون يدلعلي انهم تضرعوا وههنا يقول قست قلوبهم ولم لتضرعوا فلناأ وائكأ فواموهو لاءأقوام آخرون أونقول أولئك تضرعوا لطلب ازالة البلية ولم يتضرعوا على سبيل الاخلاص الة تعالى فلهذا الفرق حسن النني والاثبات ثمقال تعسالى فلولااذجاءهم بأسناتضرعوا معناه ننىالتمنمرع والتقديرفلم يتضرعوا اذبياءهم بأسنا وذكر كلة أولايفيدأنه ماكان لهم عذر في ترك النضر ع الاعنادهم وقسوتهم واعجابهم بأعالهم ألتى زينهاالشيطانلهم والله أعلم(السئلة النانية) احتبح الجبأبي بقوله لعلهم يتضرعون فقال هذايدل علىأنه تعالى انماأرسل الرسل اليهموانما سلط البأساء والضراء عليهملارادة أن تضرعواو بؤمنواوذلك يدلعلي انه تعالى أراد الايمان والطاعة مزالكل والجواب أنكلة لعل تفيدالنرجى والتمي وذلك فيحقالله تعالى محال وأنتم حملتموه على ارادة هذا المطلوب ونحن تحمله على انه تعالى عاملهم معاملة لوصدرت عن غيرالله تعسالي لكان المقصود منه هذا المعنى فاماتعليل حكم الله تعالى ومشيئته فذلك محال على ماثبت بالدليل عميقول اندلت هذ، الآية على قولكم من هذا الوجه فانهاتدل على ضدقولكم من وجه آخر وذلك لانها تدل على الهم انسالم يتضرعوا لقسوة قلو بهمولاجل ان الشيطان زين لهم أعالهم فنقول الك القسوة أن حصلت بفعلهم اجتاجوا في ايجادها الى سبِب آخر ولزم التسلسل وان حصلت بفعل الله فالقول قولنا وأيضاهب انالكفاراتماأقدمواعلي هذا الفعل القبيح بسبب تزيين الشيطان الااما نقول ولم بقى الشيطان مصراعلي هذا الفعل القبيح فآنكان ذلك لاجل شيطان آحر تسلسل الى غيرالنها يةوان بطلت هذه المقاديرانتهت بالآخرة الى انكل أحد انما يقدم تارة على الخيروأ خرى على الشر لاجل الدوامي التي تحصل في قلمه ثم ثبت أن تلك الدواعي لاتحصل الأبابجاد الله تمالى فحيئذ يصريح فولم او يفسدبا كملية قولهموالله أعلم # قوله تعالى ( فلايسواماذ كروا به فيحنا عليهم أبواكل شيء جز اذافر حوا عاأوتوا أحدناهم بغتة فأذاهم مبلسون فقطع دابرالقوم الذين ظلواوالجدرب العسالمين ) أعلم انهذا الكلام من تمام القصمة آلاولى فبين الله تعالى انه أخدهم أولابالبأساء والضراء لكي يتضرموا تمبين فيهذه الآية أنهم لمانسواماذكروابه من البأساء والضراء فتحنا علمهم أبوابكلشئ ونقلناهم من البأساء والضراء الىالراحة والرخاء وأنواع الاكاءوالنعماء والمقصودأته تعالى عاملهم بتسليط المكاره والشدائد عليهم ارة فلينتفعوابه فنقلهم

من حيث انه تخليص ﴿ ٩ ﴾ ع لاهل الارض من شؤم عقائدهم الفاسدة وأعالهم الخييثة نعمة جليلة مستجلبة للسحد الساء وأعالهم الخيرة الحق القريدة الحق الترابية المستحدد الله عليهم السلام ( فل أرأيتم ) أمر ترسول الله عليه وسلم بتكرير التبكيت عليهم وتثنية الالزام بعد شكملة الازام الاول ببيان أنه أمر مستمرلم يزل جاريافي الايم و هذا أيضا استخبار عن متعلق الدونية وإن كان بسماركم وأعاكم وأعاكم عن متعلق الدونية وإن كان بسماركم وأعاكم والكم وأعاكم والمراكم والكاكم والكاكم والمراكم والمراكم والمراكم والكاكم والمراكم والكاكم والمراكم والكاكم والكاكم

بالكلية (وخَتْمَ على قلو بكم) بأن ظلى غليها بمالا ببق لكم معدَّعقل وفهم أصلاو تصبرون مجانين و بنجو ز أن يكون الختم عطفا تفسير باللاخذ المذكور فان السمع والبصرطر بقان القلب منهما يردما يرده من المدركات فأخذهما سدابا به بالكلية وهو السرق تقديم أخذهما على خمهما وأما تقديم السمع على الابصار فلا نه مورد الآيات القرآنية وافراده لماأن أصله مصدرو قوله تعالى (من اله) مبدأ وخبرو من استفها ميذ على ٦٦ ﴾ وقوله تعالى (غيرانله) صفة للخيروقوله تعالى

(يأتيكميه)أى بذاك على

أنالصميرمستعارلاسم

الاشارة أوعاأخذوختم

عليدصفة أخرىله والجلة

متعلق الرواية ومناط

الاستخبارأي أخبروني

انسلب الله مشاعركم

من الدغير و تعالى ياتيكم

بهاوقوله تعالى (انظر

كيف نصرف الآيات)

تعجيب لرسول المه صيل الله

عليه وسلمنعدم تأثرهم

عسا عاينوا من الآمات

الباهرة أى انظركيف

نكررها ونقررهما

مصروفة منأسلوب

الىأسلوب تارة بترتيب

المقدمات العقلية وتارة

بطريق الترغيب والترهيب

وتارة بالتنب والتذكير

(ثمهم يصدفون) عطف

على نصرف داخل في

حكمه وهو العمدة في

التعيب وثم لاستبعاد

صدوفهم أى اعراضهم

عن تلك الآمات بعد

تصرفها على هذا

النمط البديع الموجب

للاقال عليها (قل أرأ

من الما الحالة الحصدها وهوفتم أبواب الخيرات عليهم وتسهيل موجبات المسرات والسعادات لديهم فلم نتفوا به أيضا وهذا كإيفعله الآب المشفق بولده بخاشنه تارة و يلاطفه أخرى طلبالصلاحه حتى اذا فرحوا بمأ أوتوا من الحير والنع لم يزيدوا على الفرح والبطرمن غيراننداب لشكر ولااقدام علىاعتذار وتو بةفلاجرمأ خذناهم بغتة واطم أنقوله فتحناعليهم أبواب كلشئ معناه فتحناعليهم أبواب كلشئ كانمغلقاعنهممن الخبرحتي اذافر حوا أي حتى أذاطنوا إنالذي نزل بهم من الباساء والضراء ماكان على سبيل الانتقام من الله ولما فتح الله عليهم أبواب الحيرات ظنوا ان ذلك باستحقاقهم فعند ذلك ظهرأن قلوبهم قست ومأتت وانه لايرجى لهاانتباه بطر اق من الطرق لاجرم فاجأهم الله بالعذاب من حيث لايشعرون قال الحسن في هذه الآية مكر بالقوم و رب الكعبة وقال صلى الله عليه وسلم اذارأيت الله يعطى على المعاصى فانذلك استدراج من الله تعالى ثم قرأهذه الآية قالأهلالمعانى وانماأخدوا فيحال الرخاء والراحة ليكون أشدلتعسرهم على مافاتهم من حال السلامة والعافية وقوله فاذاهم مبلسون اى آيسون من كل خيرقال الفراء المبلس الذى انقطع رجاؤه ولذلك قيل للذى سكت عندانقطاع جته قدأ بلس وقال الزحاج المبلس الشديد الحسرة الحزن والابلاس فىاللغة يكون عمني اليأس من النجاة عندور ودالهلكة ويكون بمعنى انقطاع الجلة ويكون بمعنى الحيرة بمايرد على النفس من البلية وهذه المعانى متقاربة تممقال تعالى فقطعدا برالقوم الذين ظلموا الدابرالتابعالشيء منخلفه كالولدالوالديقال ديرفلان القوم يدبرهم دبو راودبرا اذاكان آخرهم قال أمية انأبي الصلت

فاستوصلوابعداب حص دا برهم على فااستطاعواله صرفا والانتصار والموال أبوعبيدة دا برالقوم آخرهم الذي يدبرهم وقال الاصمى الدابر الاصل بقال قطعالله دا بره أى أذهب الله أصله وقوله والمحدلة رب العالمين فيه وجوه (الاول) معناه أنه تعالى حد نفسه على ان قطع دا برهم واستأصل شأفتهم لان ذلك كان جاريا بحرى النعمة العظيمة على أولئك الرسل في ازالة شرهم عن أولئك الانبياء (والثاني) انه تعالى لما علم قسوة قلو بهم يستوجبون به من يدالعقاب والعذاب فكان افناو هم واماتهم في تلك الحالة موجبا أن لا يصيروا مستوجبين لتلك الزيادات من العقاب فكان ذلك جاريا محرى الانعام عليهم والثالث أن يكون هذا المحدوالثناء انما حصل على وجودانعام الله عليهم وازال العذر والعلا عنهم ودبرهم بكل الوجوه المكنة في التدبيرا لحسن وذلك بأن أخذهم أولا بالباسساء والضراء شم نقلهم الى الالاء والنعماء وأمهلهم و بعث الانبياء والرسل اليهم فلالم يزداد والالنهما كافي الني والكفر أفياهم الله وطهر وجد الارض من شرهم فكان قوله المحدلة درب العالمين على تلك النعما لكثيرة المتقدمة \* قوله تعالى (قل أرآيتم فكان قوله المحدلة درب العالمين على تلك النعما لكثيرة المتقدمة \* قوله تعالى (قل أرآيتم فكان قوله المحدلة درب العالمين على تلك النعما لكثيرة المتقدمة \* قوله تعالى (قل أرآيتم فكان قوله المحدلة درب العالمين على تلك النعما لكثيرة المتقدمة \* قوله تعالى (قل أرآيتم فكان قوله المحدلة درب العالمين على تلك النعما لكثيرة المتقدمة \* قوله تعالى (قل أرآية م

يتكم) نبكيت آخراهم المعداب العداب بهم (انا تاكم عداب الله العاجل الحاصبكم كاأتى ﴿ ان ﴾ من قبلا عبرا الله العاجل الحاصبكم كاأتى ﴿ ان ﴾ من قبلكم من الام (بغته) أى فأة من غيراً نبظهر منه مخايل الاتبان وحيث تضمن هذا معنى الخفية فوبل بقوله تعالى (أوجهرة) أى بعدظه ورأماراته وعلائمه وقبل ليلا أونها راكافى قوله تعالى بيا تا أونها را لما أن الفالب فيا أتى ليلا البغة والمناهول فيها أن المان المناهول وقبل المناهول وقبل المناهول وقبل المناهول والمناهول المناهدة وهما في موضع المصدراى اتبان بغنة أواتبان جهرة وتقديم البغية المكونها اهول

وأفظع وقولة تعالى (هل يهلك) متعلق الاستضباز والاستفهام للتقريراي هل لهم تعريرا لهم باحتصاص الهلالة بهم أخبروني ان أما كم عدا به تعالى حسبات معقونه هل يهلك بذلك العداب الأنترأى هل يهلك غيركم من لا يستحقه واناوضع موضعه (الاالقوم الظالمون) تسجيلا عليهم النظلم وايذا مأبان مناطا هلاكم مظلهم الذى هووضعهم الكفر موضع الاءان وقيل المراد بالظالمين الجنس وهم دا خلون في الحكم على الحكم المناطقة الم

و ماباه تخصيص الاتبان بهم وقيل الاستغهام معنى النو فتعلق الاستخبار حنتذمخذوف كأنهقبل أخبروني انأتا كمعذامه تعالى بغتةأوجهرةماذا يكون الحال ثع قيل سانا لذلكمأيهلك الاالقوم الطالمون أي مأحلك بذلك العذاب الخاص بُكم الا أ نتم فمن قيد الهلاكملاك النعديب والسخط اتحقيق الحمسر باخراج غبرالظاليناا أنهليس بطريق التعذيب والسخط بل بطريق الاثابة ورفعالدرجة فتد أهمل ما يجديه واشتغل عا لابعنمه وأخل بجزالة النظم الكريم وقرئ هل ملك من الثلاثي (وما نرسل المرسلين) كلام مستانف مسوق لبيان وظائف منصب الرسالة على الاطلاق وتحقيق مافىعهدةالرسلعليهم السلام واظهارأنما مقترحه الكفرة عليه عليدالسلام ليسءا يتعلق بالرسالة أصلا وصيغة المضارع لدان

ان أخذالله سمعكم وأبصار كموختم على قلوبكم من اله غيرالله يأتيكم به انظر كيف نصرف الا مات عم هم يصدفون ) في الا يد مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان المقصود من هذا الكلامذ كرمايدل على وجود الصانع الحكيم الختار وتقريره أن أشرف أعضاء الانسان حوالسمع والبصر والقلب فالاذن تحل القوة ألسامعة والعين محل القوة الباصرة والقلب محل الحياة والعقل والعلم فلو زالت هذه الصفات عن هذه الاعضاء اختل أمر الأنسان و بطلت مصالحه في الدنيا وفي الدين ومن المعلوم بالضرورة ان القادر على تحصيل هذه القوى فيهاوصونها عن الا قات والمخافات ليس الاالله واذا كان الامر كذلك كأن المنعم بهذه النقمالعالية والخيرات الرفيعة هوالله سبجانه وتعالى فوجب أن يقسال المستحتى للتعظيم والثناء والعبودية ليس الااللة تعالى وذلك يدل على ان عبسادة الاصنام طريقة باطلة فاسدة ( المسئلة الثانية ) ذكروا في قوله وختم على قلو بكم وجوها الاول قال أبن عباس معناه وطبع على قلو بهم فلم يعقلوا الهدى الثاني معناه وازال عقول كمحتى تصبروا كالجانين والثالث المرادمن هذا الختم الامانة أي عيت قلو بكم (المسئلة الثالثة) قوله من اله غيرالله من رفع بالابتداء وخبره اله وغيرصفه له وقوله يأتيكم به هذه الهاء تعود على معنى الفعل والتقدير من اله غيرالله يأتيكم بما أخدمنكم ( المسئلة الربيعة ) روى عن نافع به انظر بضم الهاء وهو على لغة من يقرأ فخسفنا به و يداره الارض فحدف الواو لاَلْتَهَاءُ السَّاكُنينُ فَصَّارَ بِهِ انْظُرُ وَالْبَاقُونَ بِكُسِّرَالْهَاءُ وَقَرَّأُحِزَةُ وَالْكُسَّائِي يَصَّدَ فُونَ باشمامالزاى والباقون بالصادأى يعرضون عنه يقال صدف عنه أى أعرض والمرادمن تصريف الآيات ايرادها على الوجوه المختلفة المتكاثرة بحيث يكون كل واحدمنها يقوي ماقبه في الايصال الى لمطلوب فذكر تعالى ان مع هذه المبالغة في التفهيم والتقدير والايضاح والكشف انظر يامجمدانهم كيف يصدفون و يعرضون (المسئلة الخامسة)قال الكعبى دأت هذه الاسية على انه تعالى مكينهم من الفهم ولم يخلق فيهم الاعراض والصد ولوكأن تعالى هوالخالق لمافيهم من الكفر لم يكن لهذا الكلام معنى وأحتبج أصحابنا بعينهذه الآية وقالوا انه تعالى بين انه بالغني اظهارهذه الدلالة وفي تقريرها وتنقيحها وازالة جهات الشبهات عنها ثم انهم معهذه المبالغة القاطعة للعذر مازادوا الاتماديا فىالكفر والغي والعناد وذلك بدل على ان الهدى والضلال لا يحصلان الابهداية الله والاباصلاله فثبتان هذه الاسية دلالتهاعلي قولنا أقوى من دلالتها على قولهم والله أعلم \* قوله تصالى ﴿ قُلُ أُرَأَيْتُكُمُ انْأَنَّا كُمُ عَدَّاتَ اللَّهُ بَعْتُهُ أُو جَهْرَةً هُلَّ يَهُلكُ الْأَلْقُومُ الظالمون) اعلمان الدليل المقدم كان مختصا باخذالسمع والبصر والقلب وهذا عام في جيم أنواع ألعذاب والمعني انه لادافع لنوح من أنواع العذاب الاالله سيحسانه ولا محصل لخير من الخيرات الاآلة سبحانه فوجب أن ينكون هوالمعبود بجيع أنواع العبادات لاغيره فأن قيل ماالمراد بقوله بغنة أوجهرة قلنا العذال الذي يجيئهم اماأن

أن ذلك أمر مسترجرت عليه العادة الالهية وقوله تعالى ( الامبشرين ومنذرين) حالان مقدرتان من المرسلين أي ما نرسلهم الامقدراتبشيرهم وانذارهم ففيهما معنى العلاقة الفائية قطعا أي ليبشروا قومهم بالثواب على الطاعة وينذروهم بالعقاب على المعصية أي ليخبروهم بالخبر الساروا لخبرالضاردنيويا كان أواخرويا من غبر ان يكون لهم دخل ما في وقوع على المخبر به أصلاو عليه يدورانقصر والازم أن لا يكون بيان الشيرائع والاحكام من وطائف الرسالة والفياء في قوله تعالى (فن

آمن وأصلح) لترتيب مابعد هاعلى ما قبلها ومن موصولة والفاء في قوله تعالى ( فلاخوف عليهم ولاهم مرزون) لشبه الموصول بالشرط أى لاخوف عليهم من العذاب الذي أنذروه دنيو يا كان أواخرو باولاهم مرزون بفوات مابشر وابه من الثواب العاجل والا جل تقديم بي الحوف على نفي الحزن لمراعاة حن المقام وجع الضمائر الثلاثة الراجعة الى من باعتبار معناها كان افراد الضميرين اسابقين باعتبار بعضها ﴿ ٦٨ ﴾ أى لا يعتربهم ما يوجب ذلك لا انه بعتربهم

يجيئهم مى غيرسبق علامة تداهم على محى ذلك العداب أومع سبق هذه العلامة فالاول هوالبغتةُ والثاني هوالجهرة والاولُ سماه الله تعالى بالبعتة لانه فاجأهم مها وسمر الثاني جهرة لانفس العذاب وقعهم وقدعر هوه حتى لوأمكنهم الاحترازعنه لتحرزوا منه وعن الحسن أمهقال بعته أوجهر قمعناه ليلا أودهارا وقال القاصي بجب حلهدا المكلام على ماتقدمذكره لامه اوحاءهم ذلك العذاب ليلا وقدعاينوا مقدمنه لمريكل بعنة ولوجاءهم نهاراوهم لايشمرون بمقدمته لم يكن جهرة فأمااذا جلناه على الوجَّم الدى تقدمذ كره استقام أدكاه فان قيل فاللراد بقوله هل بهلك الاانقوم الطسالمون مع علمكم بأن ا مداب اذائرل لم يحصل فيه التمبير قلناانالهلاك وان عم الارار والاشرآر في الظاهر الا أن الهلاك في الحقيقة مخص بالطالمين استريرين لأن الأحيار ستوجبون بسب رول الك المضار الهم أنواعاعطية من لنواب والدرحات لرفيعة عند الله تعالى فدالدوان كاربلاء في انضاهر الاانه يوجب سعادات عطيمة الماالطالمون فاذا نزن الملاءنهم فقد خسرواالدنياوالاتحره معافلدات وصفهم الله تعالى بكونهم هاسكين وذلك تبيه على انالمؤمن استى النبي هو لسعمد سواء كان في الملاء أوفي الالاء واشعماء وان الفاسسي كاهر هو لستى كيف د رت قصسه واحتلفت أحواله والله أعلم ، قوله تعالى (ومانرسل مرسلان الامسمرين ومندرين فرآمل وأصلح فلاحوف عليهم ولاهم يحزنون والذين كديواه باسايسهم العداب بماكانوا مفسفون ) اعلم اله تعالى حكى عن الكفار فيما تقدم الهمقالوالولا أبرل عليدآيه من له وذكر الله تعالى في جوالهم ماتقدم من الوحوم الكميرة تُمُذِّكُرهذه الله ية والمتصود منها ان الابياء والرسل بعنوا مشيري ومنذرين ولاقدره بهم على اطهارالا يات والرال المعجرات بلذاك مفوض الى مششدالله تعالى وكل وحكمته وقال ومانرسل المرسلين الامسمري ومنذري مسمري بالنوات على الضاعات ومنذرس بالعقاب على لمعاصى هي فعل قوسهم وأتى بالإعان الذي هوعل القلب والاصلاح الدي هوعمل الجسد فلاحوف عليهم ولاهم يعزنون والدب كدبواما بإبنا يسهما مذاب ومعر المس في المعة المقاء السينين مر غيروصل قال القاصي اله تعمالي عمل عذاب المعار بكوبهم فاسقين وهدا بقيضي ان يكون كل عاسق كدلك فيقال لدهذا معارص عاله حص الذي كدبوا بايات الله بهذا الوعيد وهذا يدل على انمن لميكى مكذالها باتالله أن لايلحقد الوعيد أصلا وانضا فهدا يقنصي كون هدآ الوعيدمعللا عسقهم فلمقلتم انفسق مرعرف الله وأقر بالتوحيد والنبوة والمساد مساولفسق مي أكرِهُدُ الأسياءُ والله أعلم ﷺ فولدتمالي ( قل لأأقول الكم عندي خراس الله ولاأعلم العيب ولاأقول حكم الى ملت أن أتبع الا ما يوجى الى قل هل يستوى الاعمى والبصير أفلا تفكرون) في الا يه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان هذام بقية الكلام على قوله لولا أزل عليه آبة من ربه فقال الله تعالى قل له ولاء الاقوام المابعنت مبشرا ومنذرا وليسلى

لكنهم لانخاهون ولأ يحزنون والمراديبان دوام انتفائها لايان انتفاء دوامهما كإيوهمه كون الخسرني الجلة النابية مضارعالماتقرر فيموضعد مرأنالنو والدحل على نعس المضارع بقيدال واموالاستمرار بحسب المقام لايرى أر الجله الاسميه تدل ععوية المقامعيي استمر راسوب فاذادحلعيهاحرف النودت على اسمرار الانتفاء لاعلى اسفياء الاستمراركسك للعدرع الحالىءن حرفاليق يفيد اسمرار السوت فاذا دحل علىد حرف نه النه يغيداست ارالا عاء لاانتفاء الاستمرارولا بعد فيذلك فارقولك ماز يداضرات مفيد لاحتصاص انفي لايق الاحتصاص كإبينفي محله ودوله عروجل (والذركدبوا)عطف على م آمل داحل في حكمه وقوله تعالى (ما آماسا اشارة الى انما ينطق

به الرسل عليهم السلام عندا سبن يروالانذار و يبلمونه الى الايم آياته تعالى وان من آمن به عقد آمن با ياته تعالى و أن كو ومن كدب به فقد كذب بها وفيد من البرغيب في الايمان به والنحذير عن نكديبة ما لا يحقى والمعنى ما نرسل المرسلين الاليخبر وا أيمهم من جهتنا بما سيقع منامن الامور السارة والضارة لاليوقعوها استقلالامن تلقاء أنفسهم أو استدعاء مر قبلنا حتى يقترحوا عليهم ما يقرحوا عليهم ما يقترحوا عليهم ما يقترحون فاذا كان الامر كداك فن آمر بما أخبروا به من قبلنا تبشيرا أوانذارا في ضمن آياتنا وأصلح ما يجب

اصلاحد من أغله أودخل في المصلاح فلاخوف غليهم ولاهم يخزنون والذين كذبوا بآياتنا التي يلغوها عندالنيشير والاندار (عسيم العداب) أى العداب الذي أنذروه عاجلا أو آجلا أو حقيقة العداب وجنسه المنظم به التظامأ أوليا (عاكانوا يفسقون) أى بسبب فسقهم المستمر الدى هو الاصرار على الخروج هن التصديق والطاعة (قال الأقول لكم عندى خزائن الله التناف من السندالا لهيد في شان الله عندى خزائن السال الرسل وانزال الكتب مسوق لاظهار نبرته

صلى الله عليه وسيل عامدورهليد مقترحاتهم أي قل للكفرة الذين يفترحون عليك تارة تنزيل الآيات وأخرى غيردلك لا أدعى أن خزا ئن مقدوراته تعالى مغوصة الى أتصرف فيهسأ كبغما اشاء استقلالا أو استدعاء حتى تفترحوا على تعزيل الاكاتأو انزال العداب اوقلب الجيال ذهبا أوغيرذلك بمدا لابليق اشسائي وجعلهذانيرا عن دعوي الالهية بمالاوجمله قطعاو فوله تعالى (ولااعلم الغيب) عضفعلى محل عندى خزائن الله اي ولاأدعى ايضا الى أعم الغيب من أفعما له تعمالي حتى تسألوني عنوفت اساعة أووقت نزول العسداب أوتحوهما (ولاأقول ٰكمانى ملك) حتى نكلفونى من الافاعبل الخارقة للمادات مالا يطيق به البشرمن الرقي في السماء و تحوه أو تعدوا عدماتصافي بصفاتهم

أن أتحكم على الله تعالى وأمر والله تصالى ان ينني عن نفسه امورا ثلاثة أولها فوله لاأقول لكم عندى خرائن الله فاعلمان القوم كانوا يقولون له ان كيت رسولا من عندالله فاطلب من الله حتى يوسع عِلينا منافع الدنيا وخيراتها و يفتح علينا أبو اب سعاد اتها فقال تعالى قل الهم الى لاأ قول لكم عندى خرائن الله فهوتعالى بوتى الملك من يشاء و يعرمن يشاهو يذل من يشاه بيده الخيرلا يبدى والخزائن جعخزانه وهواسم للمكان الذي يخرن فيد النَّبيُّ وخزن النُّبيُّ احرازه بِعيث لاتناله الآيدي وثانيهاقوله ولاأعلمالغيب ومعنَّاه ان القوم كأنوا يقولونله ان كنت رسبولا من عنداقه فلابد وان تخبرنا عما يقع في المستقبل من المصالح والمضارحتي نستعد المحصيل تلك المصالح ولدفع تلك المضارفةال تعمالي قلاني لاأعلمالغيب فكيف تطلبون مني هذه المطالب والحاصل انهم كانوا في المقام الاول يطلبون منمه الاموال الكثيرة والخيرات الواسعة وقي المقام الثأني كانوا يطلبون منسه الاخبار عن الغيوب ليتو سسلوا بمعرفة تلك الغيوب الى الفوز بالمنسافع والاجتناب عن المضار والمفاسد وثالثها قوله ولاأقول لكم انى ملك ومعناه الالقوم كابوا يقولون مالهذاارسول بأكل الطءام وعشى في الاسواق ويتزوج وبخالط الناس فقال تُعالى قل لهما ني لست من الملائكة واعلم إن النساس اختلفوا في آنه ما الفائدة في ذكرنني همته الأحوال الثلاثة فالقول الاول انالمراد منه انيظهر الرسوك منتفسه التواضع للهوالخضو علموالاعتراف بعبوديته حتى لايعتقد فيه مثل اعتقاد النصارى في المسيم عليه السلام والقول الثاني انالقوم كأبوا يقترحون منه اطهار المعجزات القاهرة القوية كقولهم وقالوا لرنوم رلك حتى تفحرننا من الارض ينبوط الىآخر الآية فمال تعالى فيآخر الآية قل سبحان ربي هل كنت الانشرا رسولا يعني لاأدعى الاالرسالة والتبوة وأماهذه الامورالي طلبتموها فلايمكن تحصيلها الابقدرة الله فكان المقصود من هذاالكلام اطهارالعيز والضعف وانه لاستغلبتحصيل هذه المعيزات التي طلبوها منه والقول الثالث انالمراد من قوله لاأقول لكم عندى خرائنالله معناه الى لأدعى كوبى موصوفا بالقدرة اللائقة بالآله تعالى وقوله ولاأعلاالغيب ايولاأدعي كوبي موصوفا بمل اللهتمالي وبمجموع هذين الكلامين حصل انه لايدعي الالهية تمقأن ولااقول الكماني ملك وذلك لانهايس بعدا لالهية درجة أعلى حالامن الملائكة فصار حاصل الكلام كانه يقول لأأدعى الالهيةولاأدعى الملكية ولكني أدعى الرسالة وهذامنصب لايمتنع حصوله اللبشر فكيف أطبقتم على استنكارةولى ودفع دعواي (المسئلة الثانية) قال الجبّائي الآية دالةعلى انالملك أفضل من الانبياء لان معنى الكلام لاادعى منزلة فوق منزلتي ولولاان الملك أفضل والالم يصمح ذلك قال القامني انكأن الغرص بمانني طريقسة النواضع فالاقربان يدل ذلك على أن الملك أفضل وان كان المرادني قدرته عن أ معال لا يقوى عليها الا الملائكة لم يدل على كونهم أفضل ( المسئلة النالثة ) قوله انأتبع الامايوجي الى

قادحانى أمرى كاينبى عنه قولهم مال هذا الرسول ياكل الطعام و يمشى في الاسواق والمعنى انى لا أدى شيرًا من هذه الاشياء الثلاثة حتى تفترحوا على ماهومن آثارها واحكا مهاو تجعلوا عدم اجابتى الى ذلك دليلا على عدم صحة ما أدعيه من الرسالة التى لا تعلق البحث عماد كرقط ما بل انماهى عبارة عن تلقى الوحى من جهة الله عزوجل والعمل بقنضاه فحسب من الرسالة التى الدول المأبوجي اليدون مسماً ينبى عنه قوله تعالى (ان أتبع الامابوجي الى لاعلى معنى تخصيص اتباعه صلى الله على وهي اليدون

لاخراج الولى الذى لم يقيد بهاعن حسير الانتفاء لفساد المنى لاستان امد تبوت ولايته تعسالى لهم كافى قوله تعالى و مالكم من دون القدمن ولى ولانصسيبل المحقيق مدارخوفهم وهوفقد ان ماعلقوابه رجاءهم وذلك اتناهوولا ية غيره سعاته وتعالى فى قوله تعالى فى الله تعديد الله تعدي

أنلايطردهم فلماطردهم كان فلك ذنبها والرابع انه تعالى ذكر هنمالآية في سورة الكهف فزادفيها فقال ثريد زينة الحياة الدنيا تمانه تعالى فهامعن الالتفات الىزينة الحياة الدنيا فيآية أخرى فقال ولاتمدن عبنيك الىمامتمنانه أزواجا منهم زهرة الحياة الدنيا فلانهى عن الالتفات الحازينة الدنيا ثم ذكر في تلك الآيذانه بريدزينة الحياة الدنيا كان ذلك ذيه الخامس نقل انأولئك الفقراء كلا دخلوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدهنه الواقعة فكان عليه السلام يقول مرحبا بمن عاتبني ربي فيهم أولغظهذا معنأه وذلك يدل أيضاعلي الذنب والجواب عن الأول انه عليه السلام ماطردهم لاجل الاستخفاف بهم والاسستنكاف من فقرهم وانماعين لجلوسهم وقنا معينا سوى الوقت الذى كان يحضرفيه أكاير قريش فكان غرضه منداللطف فادخالهم في الاسلام ولعله علية السلام كان يقول هؤلاء الفقراء من المسلين لايفوتهم بسبب هذه المعاملة أمرمهم في الدنيا وفي الدين وهو الاء الكفار فانه يفوتهم الدين والاسلام فكانترجيع هذا الجانب أولى فأقصى مايقال انهذا الاجتهاد وقع خطأ الاان الخطا في الاجتهاد مغفور وأماقوله ثانيا انطردهم بوجب كونه عليه السلام من الظالمين فعوامه ان الظلم عبارة عنوضع الشئ فيغيرموضعه والمعنىانأولئك الضعفاء الغقراء كأنوايستحفون التعظيم من الرسول عليه السسلام فأذ اطردهم عن ذلك المجلس كان ذلك ظلا الاانه من باب رك الاولى والافصل لامن باب رك الواجبات وكذاالجواب عن سمار الوجوه فانانحمسل كلهذه الوجوه على ترك الافضسل والاكل والاولى والاحرى والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) قرأًا بن عامرً بالغدوة والعشى بالواو وضم الغين وفي سورة الكهف مثله والبساقون بالإلف وفتح الغين قال أبوعلى الفارسي الوجدقراءة العامة بالفداة لانها تستعمل نكرة فامكن تعر يفهابادحال لامالتعريف عليها فأماغدوة فعرفة وهوعلم صيغ لهواذاكان كفلك فوجب أنءتنع ادخال لامالتعريف عليه كاعتنع ادخاله على سائر المعارف وكتنة هذه الكلمة بالواوفي المصعف لاتدل على قولهم ألا ترى أنهم كتبو االصلوة بالواووهي ألف فكذاههناقال سببو يةغدوةو بكرة جعل كلواحدمنهما اسماللجنس كما جعلوا امحبين اسمالدابة معروفةقال وزعم يونسعن أبي عروانك اذاقلت لفيته يومامن الايام غدوة أو بكرة وأنتتر يد المعرفة لمتنون فهذه الاشياء تقوى قراءة العامة وأماوجه قراءة اين عامر فهوان سيبوية قال زعم الخليل انه يجوزأن يقال أتبتك اليوم غدوة وبكرة فعملهما بمنزلة ضعوة والله أعلم (المسئلة الرابعة) في قوله مدعون ربهم بالغداة والعشي قولانالاول انالمراد من الدعاء الصلاة يعني يعبدون ربهم بالصلاة المكتو بهوهى صلاة الصبيح وصلاة العصر وهذاقول ابن عباس والحسسن ومجاهدوقيل المراد من الغداة والعشي طرفا النهاروذ كرهدين القسمين تنبيهاعلى كونهم مواظبين على الصلوات الخمس والقول الثانى المراد من الدعاء الذكر قال ابراهيم الدعاء ههنا هوالذكر والمعنى يذكرون

المراديا لحائفين المفرطين من الموامنين الاليس لهم ولىسواه تعالى ليمخافوا الحشر بدون نصرته وانماالذي يخسافونه الحشر بدون نصرته عزوجل وقوله تعالى ( لعلمهم يتقون) تعليل للامرأىأندرهملكي يتقوآ الكفر والمعساصي أوحال من ضمير الامر أى أنذرهم راجيسا تقواهم أومن الموصول أى أنذرهم مرجوا منهم التقوي ( ولانطردالذين يدعون يهم بالغسداة والعشى)لماأمرصليالله عليمه وسلم بانذار المذكور ينالينظموا فى سلك المتقسين نهى صلى الله عليه وسلمعن كون ذلك بحيث بوردى الىطردهم روى أن روًساء من المشركين قالوالرسولالله صلى الله عليه وسلم اوطردت هو لا الاعد وأرواح جبسابهم يعنون فقراء السلين كعمارومهيب وخباب وسلمان وأضرابهم رضى الله تعالى عنهم جلسا

 قوم نوح حبث قالواما تراك اتب على الاالذين هم أراذلنابادى الرأى أى ماعليك شي مامن حساب إيمانهم وأعمالهم الباطنة حتى تتصدى له وتبنى على ذلك ما تراه ﴿ ٧٣ ﴾ من الاحكام وانما وظيفنك حسبها هو شأن منصب النبو

اعتمارظواهرالاعال واجراءالاحكام عملي موجها وأما بواطر الامورقسامهاعلى العدر بذات الصدوركةوله تعالى ان حسامهم الاعلى ر بی وذکرقوله تعالی (ومامن حسابك عليهم منسى") معان الجواب قديم عاقبله للمبالغة و باناتفاء كون حسامه عليه صلى الله عليه وسلم بنظمه في سلك ما لاشهد فيد أصلا وهو انتفاء كون حسابه عليدا سلام عليهمعلى طريقة فوله تعالى لايستأخرون ساعة ولايستقدمون وأماما قيل من أن ذلك الربل لجانين منزلة جلة واحدة لتأدية معنى واحدعلي الهم قوله تعالى ولاتزروا زرة وزرأخرى فغيرحقيق بجلالة شأن التعزيل وتقدم عليك في الجله الاولىللقصدالىايراد النني على اختصاص حسابهم به صلی الله عليه وسلم اذهوالداعى الى تصديه عليه الصلاة والسلام لحما بهم وقيل الضميرالمشركين

ر بهم طرقى النهار (المسئلة الخامسة )المجسمة تمسكوا في اثبات الاعضاءلله تعالى بقوله بريدونوحهه وسائرالآيات المناسبةله مثل قواهو يبتى وجدربك وجوابه ان قوله قل هو الله أحد يقتضي الوحدانية التامة وذلك ينافى التركب من الاعضاء والاجراء فثبت انه لايد منالتاً ويل وهومن وجهين الاول قوله يريدون وجهه المعنى يريدونه الاانهم لذكر ون لفظ الوجه للتعطيم كإيقال هداوحه الرأى وهذا وجه الدايل والناني انمن أحبذا تاأحسان يرى وجهدفرو يةالوجه مزلوازم المحبة فلهدا السبب جعل الوجه كنابة عرالحية وطلب الرضاوتمام هذا الكلام تقدم في قوله ولله المسرق والمغرب فأنجا تولوافتم وجه الله تم قال تعالى ماعليك من حسابهم من سي ومامل حسابك عليهم من شي اختلفوافيان الضميري قوله حسابهم وفي قوله عليهم الى ماذا يعود والقول الاول أنه عالمه الى المسركين والمعنى ماعليك من -ساب المسركين منسى ولاحسابك على المسركين وانماالله هوالمدى يدبرعبيده كإشاء وأراد والعرض منهدا الكلام انانبي صلىالله عليه وسلم يتحمل هذا الاقتراح من هو لاءالكفار فلعلهم يدخلون فى الاسلام ويتخلصون منءتاب الكفر فقال تعالى لاتكن في قيدانهم يتقون الكفرأملا فان الله تعالى هو الهادي والمدير والقول الناني ان الضمير مائدالي الذين يدعون ريهم بالعداة والعشي وهم الفقراءوذلك أسبد بالطاهر والدابل عليه ان الكنايد في قوله فتطريد هم فتكون من الضالمين عائدة لامحالة الى هؤلاء الفقراء فوجب أن يكون سائرا سكنايات عائدة اليهم وعلى هذا التقديرفذكروا في قوله ماعليك من حسامهم مبرسي قولين أحدهما ان الكفارطعنوا فيايمان أولئك الفقراء وقا والامحمدانهم المااجمعوا عندك وقبلوا دينك لانهم يجدون بهذا السبب مأكولا مملبوساعندك والافهم فارغون عندينت فقال الله تعسالى انكان الامر كايتولون فايلزمك الااعتبسار الضاهر وانكالهم باطن غيرمرضي عندالله فعسابهم عليه لازم لهم لايتعدى البككان حسابك عليك لايتعدى اليهم كقوله ولاتر ر وازرة و زرأ خرى قان قبل أماكي اوله ماعليك من حسابهم من سي حتى ضم اليه قوله ومامن حساك عليهم من شئ قلناج ملت الجلتان عمز لة جلة واحدة قصد مها معنى واحدوهوالممني في قوله ولاتزر وازرة وزرأخرى ولايستقل بهذاللعني الاالجملتان جيعاكاً نه قيل لاتؤاخدأنت ولاهم بحساب صاحبه القول الشاني ماعليك من حساب رزقهممنسي فتملهم وتطردهم ولاحساب رزقك عليهم وانماال ازق لهم ولك هوالله تعالى فدعهم يكونواعندك ولا تطردهم واعرأن هذه القصقشبيهة بقصة نوح عليه السلام اذقارله قومه أنؤمن لك واتبعك الارذاون فأجابهم نوح عليه السلام وقال وماعلى عما كانوايعم ون ان حسابهم الاعلى ربى لوتشعر ون وعنوابقولهم الارذبون الحاكة والمحترفين بالحرف الخسيسة فكذلك ههناوقوله فنطردهم جواب النفي ومعناه ماعليك منحسابهم منشئ فتطردهم بمعنى انهلم يكن عليك حسابهم حتى انك

﴿ ١٠ ﴾ ع حتى يهمك أيسا أهم و يدعوك الحرص

والمعنى الكلاتؤاخذ بحسابهم عليه الى أن تطرد المؤمنين

وتاخيرهذا االوصف مع تقدمه على الوصف الاول لما أنمدار الوعد بالرحة والمفرة هو الايان بها كما أن مناط النهى عن الطرد فيماسبق هو المداومة على العبادة وقوله تعالى ﴿ ٧٦ ﴾ (فقل سلام عليكم) أمر بتبشيرهم

معرفة الله تعالى تم يوأمن بالبنية على سببل الاجال ثم انه يكون مدة حياته كالسائح في تلك القفار وكالسَّابح في ملك البحار ولما كان لانهاية لها فكذلك لانهاية لترفي لعبد فيمعارج تلك الايات وهذامشر عجلي لانها يذلفاصيله نمان العبد اذاصار موسوفا بهذه الصفة فعندهذا أمرالله مجداصلي الله عليه وسلم بأريقول الهم سلام عليكم فكون هذاالتسليم بشارة لحصول السلامة ودوله كتب ربكم على نفسد الرحمة بشارة لحصول الرحة عقيب تلك السلامة أما السلامة فالجاة من بحرعالم الضلات ومركزا لجسمانيات ومعدنالا فات والمخافات وموضع النغييرات والتبديلات وأما الكرامة فبالوصول الى الباقيات الصالحات والمجردات المقدسات والوصول الى فسحة عالم الانواروالترق الى معار بهسرادقات الجلال (المسئله انالثة) ذ كرازجاج عن الميرد أن السلام في اللغه أريعة أشياء فنهاسلت سلاماوهومعني الدعاء ومنها الهاسم منأسماء الله تعالى ومنها الاسلام ومنها اسم للسجر العطيم أحسبه سمى بذلك لسلامته من الاتعات وهوأ يضااسم المعيارة الصلبة وذلك أيضالسلامتها من الرخاوة تمغال الزجاح فوله سلام عليكم اسلام ههنا محتمل تأويلين (أحدهما) أن يكون مصدر سات تسليما وسلامام للالسراح من التسر يحومعني سلت عليه سلاما دعوت له بأن يسلمن الا وات في دينه ونفسه فاسلام بمعنى التسليم وانثاني أن يكون السلام جع السلامة فعني دواك السلام عليكم السلامه عليكم وقال أبو بكر ب الانباري قال قوء السلام هوالله تعالى فعني السلام عليك يعي الله عليكم أي على حقظكم وهذا بعيد في هذه الا يذ لتكبر لسلام في فوله فقل سلا. عليكم ولوكان معرفالصيحهذا الوجه وأقول كتبت فسودمشيعة كامله فيقولناسلاء عليكم وكتبتها فيسورة آلتو بة وهي أجنبيذعن هداالموضعوذا نقلته الى هذا الموضه كل البحث والله أعلم \* أما قوله كتب ربكم على نفسه الرحة ففيه مسائل (المسئلة الاولى، قوله كتب كذا على ولان يفيد الا يجاب وكلة على أيضا تفيد الا يجاب ومجموعهما مبالعه في الايجاب فهذا يقتضي كونه سبحانه راحالهباده رحيماجم على سبيل الوجو واختلف العقلاء في سبب ذلك الوجوب فقال أصحابناله سمحامه أن يتصرف في عبيد كيف ساء وأراد الاأنهأوجب الرحمة على نفسه على سبيل الفضل والكرم وقالت المعتزلة الكونه عالما بقبح القبائح وعلما بكونه غنياعتها يمنعه من الاقدام على القيائح ولوفعه كالطلا والظلم قبيح والعبيح منه محال وهذه المسئلة من مسائل الجلية في علم الاصول ( المسئله ا ثانية ) دلت هذه آلاً ية على أنه لا يمتنع قسمية ذات الله تعالى بالنفس وايضا قوله تعالى تعلم مافى نفسي ولاأ علمافي نفسك يدل عليه والنفس ههما بمعني الذات والحقيقه وأما بمعني الجسم والدم فالله سبحانه وتعالى مقدس عنه لانه لوكان جسما لكان مركبا والمركب ممكن وأيضا انهأحد والاحدلا يكون مركبا ومالا يكون مركبا لايكون جسما وأيضا أنه غنى كاقال والله الغنى والغنى لايكون مر اببا ومالايكون مركبا لايكون جسمها وايضا

بالدلامة عن كل مكروه بعد انذار مقابليهم وقيل بتبليغ سلامه تعالى اليهم وقيل بأز يبدأهم بالسلام وقوله تعالى (كتبريكم على نفسه الرحة) أي قضاها وأوجبهاعلي ذاته المقدسة بطريق التفضل والاحسمان بالدات لابتوسط شي ما أصلا تبسيرا لهم بسعة رجنه تعسالي و نيال المطالب اثر تبشيرهم بالسلامة عن المكاره وقبوله التوبة منهم وفي التعرض لعنوان الربوبية معالاصافة الى ضميرهم اظهسارا للطف بهم والاشعار بعسلة الحكم وقبلان **و\_وما جاءوً**ا الىالنبي صلى الله عليه وسلم هقالوا ا<sup>ن</sup>اأصبناذنو ما عظامافلم يردعليهم شيثافانصرفوافنزلت وقوله تعالى (أنهمن علمنكم سوأ ) بدل من الرجمة وقري بكسرانه على أنه تفسير للرجة بطريق الاستثناف

وقوله تعالى ( بجهالة ) حال من فاعل عمل أى عله وهوجاهل بحقيقة ما يتبعه من المضار ﴿ الاجسام ﴾ والتقييد بذلك الابذان بان المؤمن لابيا شير ما بعلم أنه يودى الى الضيرر أوعله ملتيسا بجهالة

( ثم تاب من بعده ) أى من بعد عله أومن بعد سنهه ( وأصلح ) أى ما أفسده تداركا وعرما على أن لا بعود الية أيدا ( فانه غفورر حيم ) أى فامره أنه غفور رحيم ﴿ ٧٧ ﴾ أو فله أنه غفور رحيم وفرئ فانه بالكسر على انه

استثناف وقعفىصدر الجلة الواقعة خبرا لمن على أنها موصولة أوجوابالها على أنها شرطية (وكذلك نفصل الآبات) قدمرآنفسا مافيه مزالكلام أي هذ التفصيل البديع نفصر الآيات في صغة أهل الطاعة وأهل الاجراء والمصر يرمنهم والاوابير ( والمستبين سيل المجرمين) بتأنيث الفعل يناءعلى تأنيث الفاعل وقرى مائذكير بناءعلي تدكيره فان السبيل عمایذکر و یو<sup>ا</sup>ن**ثوه**و عطفءليعلة محذوفا للفعل المذكورلم يقصد تعليله بهما بعينها وأتمأ قصد الاشعار بإناه فوأما جة مرجلتهاماذكر أوعلة لفعل مقدرهو عبارةعن|لمدكورفيكور مستأنف أي ولتستبين سبيلهم نفعل مأتفعل من النفصيــ لي وقرئ م ينصب السيبلعلى أنالفعل متعد وتاوء للخطارأي ولنستوضع أنت مامحمد سبيل

الاجسام مماثلة في تمام الماهية فلوكان جسما لحصل لهمثل وذلك باطل لقوله ليس كمثله شئ فاما الدلائل العقلية فكشيرة طاهرة باهرة قو يذجلية والحمدلله عليه (المسئلة الثاشة) قالت المعتزلة قوله كتبر بكم على نفسه الرحة ينافي أن يقال اله تعالى بخلق الكفرفي الكافرتم يعذبه عديد أبد الأنباد وينافى ان يقال انه يمنعه عن الايمان ثم يأمر ، حال ذلك المنع بالايمان ثم يعد به على ترك ذلك الايمان وجواب أصحابنا انه صار مافع محي مميت فهو تعالى فعل تلك الرحمة البااءة وفعل هذا النهرا باع ولامنافاه مين الامرين ( المسئلة الرابعة ) من الناس من قال انه تعالى لمساأمر الرسول بأن يقول عمم سلام عليكم كنب ركم على نفسه الرحمة كال هذا من قول الله تعالى ومن كلامه فهذا يدل على أنه سحانه وتعالى قال لهم في الدنيا سلام عليكم كتب ريكم على نفسه الرحة وتحقيق ها الكلام انه تعالى وعدأةواما مأنه يقول لهم بعدالموت سسلام قولامن رسرحيم ممان أقواما افوا أعارهم فيالعبودية حتى صاروا فيحياتهم الدنيوية كانهم انتقلوا الى عالم الهيامة لاجرم صارا لتسليم الموعوديه بعدالموت في حق هؤلاء حال كونهم في الدنيا ومنهم من قال لايل هذا كلام الرسول عليه الصلاة والسلام وقوله وعلى التقديري فهود رجة عالية \* ثم قال تعالى انه من على منكم سوأ بجهالة مم تاب من عده وأصلح وفيه مسائل ( المسللة الاولى ) اعلم أرهدا لاينساول التوبة من الكغر لانهذا الكلام خطاب مع الدين وصفهم بقوله واذاجاءك الدين يومنون بآياتنا فنتأن المراد مندتو بة المسلم عرالعصية والمرادم قوله بجهاله ليسهوالحطأ والعلطلان ذلك لاحاجةبه الى النوية المالمرادمنه أنتقدم على المعصمة بسبب الشهوة فكان المرادمندبيان أن المسلم اذاأ فدم على الدنب معالعلم بكونه ذنبائم تاب منه تو ية حقيقيه عال الله تعالى يقبل تو بته (المسئلة ا شانية) قرأ ناوع أنه من عل منكم بفتح الانف هانه غفور بكسر الالف وقرأ عاصم وابي عامر بالفتح فيهماوالباقون بالمكسرفيهماامافتع الاولى فعلى الفسبر للرحة كانه قيل كتبر بكم على نفسم أنه مرعل مكم وأماقهم الثانية فعلى أرجعه بدلا من الاولى كنواه أيعدكم اسكماذامتم وكنتم تراباوعطاما أمكم مخرحون وقوله كتبعليه أنهم تولاه فأنه يضله وقوله ألم يعلوا أنه من يحاددالله ورسوله فار له مارجهنم قال أبوعلى الفارسي من فتح الاولى فقد جعلها بدلامن الرجه وأماالتي بعدالفاء فعلى أنه ضمرله خبرا تقديره فله أنه غمورر حيم أى فله غفرانه أوأضمرمة دأ يكون أن خبر. كأنه قيل فأمر. أنه غفوررحيم وأمامن كسرهما جيعافلانه لماقال كتبر بكم على نفسه الرحد فقدتم هذاالكلام ثمابتدأ وقال انهمن عمل منكم سوأ بجمهالة ممتاب م بعسده وأصلح فاله غفوررحيم فدخلت الفاءجوابا للجزاء وكسرت انلانها دخلت على مبتدا وخبركانك قلتفهو عفوررحيم الاأنالكلام بالأوكد هذا قول الزحاج وقرأ نافع الاولى بالفتح والثانية بالكسمر لانه أبدل الاولى من الرحة واستأنف مانعدا غاء والله أعلم (المسئلة

المجرمين فتعساملهم بمايليق بهم ( قلانى نهيت ) أمر عليسه العسلاة والسلام بالرجوع الى مخاطبة المصرين على الشرك اثر ماأمِر

عماملة من غداهم من أهل الانذار والنبشير بما يليق بحالهم أى قل لهم قطعا لاطماعهم الفارغة عن ركونه عليه الصلاة والسلام اليهم و بيانا لكون ماهم عليه ﴿ ٧٨ ﴾ من الدين هوى محضا ومنلالا بحتااني صرفت

الثالثة) قوله مزعل منكم سوأ بجهالة قال الحسن كل مزعل معصية فهو جاهل والمجتلفوا فقبلا بهجاهل تقدارماهاته من الثواب ومااستحقه من العقاب وقيل انهوان علم أنعاقبه ذلك الفعل مذمومة الاانه آثراللذة العاجلة على الخيرالكثير الآجل ومن آثرالقليل على الكثير قيل في العرف انه جاهل \* وحاصل الكلام انه وان لم يكن جاهلا الاأنه لمافعل مايليق بالجهال أطلق عليه لفظالجاهل وقيل نزلت هذه الآية فعر حين أشار باجابةالكفرة إلى مااقترحوه ولم يعلم بأنها مغسدة ونطير هذها لآية قوله انماالتو بة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ( المسئلة الرابعة ) قوله تعالى ثم تاب من بعد وأصلح فقوله تاب اشارة الى الندم على الماضي وقوله وأصلح اشارة الى كونه آتيا بالاعمال الصالحة في الزمان المستقبل تمقال فانه غفور رحيم فهموغفور بسبب ازالة العقابرحيم بسبب ايصال الثواب الدي هوالنهاية في الرحة والله أعلم \* قوله تعالى (وكذلك نفصل آلاً يات وليستبين سبيل المحرمين ) المراد كافصلنالك في هذه السورة دلائلنا على صحة التوحيدوا نبوة والقضاءوالقدره كمدلك نيزونعصل لكدلائلنا وججبنافي تقريركل حق ينكره أهل الباطل وقوله وليستبين سيل المجرمين عطف على المعنى كائه قيل ليظهرا لحق ولستبين وحسسن هذا الحدف لكونه معلوما واختاف القراء في قوله ليستبين فقرأ نافع لتستمين بالباء وسنيل بالنصب والمعني لتستبين ياهجم سيل هؤلاء المجرمين وقرأ حرآ والكسائى وأبو بكر عن عاصم ليستبين بالياء سبيل بالرفع والباقون بالناء وسبيل بالرفع على تأنين سبيل وأهل الحجازيو ننون السبيل وبنوتميم بذكرونه وقدنطتي القرآن بهمافقال سحانه وانرواسبيل الرسد لا يتخذوه سبيلاوقال ويصدون عن سبيل الله و يبغونها عوجا فانفيل لمقال ليستبين سبيل المجرمين ولم يذكر سبيل المو منين قلناذكرأ حدا لقسمين يدل على الناني كقوله سرابيل تقيكم الحرولم يذكر البرد وأيض فالضدان لذاكانا بحيث لايحصل ينهماواسطةفتي بانتخاصية أحدالقسمين باستخاصيةالقسم الاخروالحق والباطل لاواسطة بينهما فتراستبانت طريقه المجرمين فقداس بانت طريقة المحقين أيضا لامحالة \*قوله تعالى ( قل اني نهمت أن أعمد الذين تدعون من دون الله قل لا أتبع أهواء كم قد صلات اذا وماأنا من المهندي قل اني على بينة من بي وكدبتم به ماعندى ماتستعجلون به ال الحكم الالله عص الحق وهو خيرالفاصلين ) اعار أنه تعالى لماذكر في الآية المتقدمة مايدل على انه يفصل الآبات ليظهر الحق وليستبين سبيل المجرمين ذكرفي هذه الأية انه تعالى نهي عن سلول سبيلهم فقال قل الى نهيت أن أعدالذين تدعون من دون الله و بين أن الذين بعبد ونها الما يعبد ونها بناء على محض الهوى التقليد لاعلى سبيل الحجة والدليل لانهاجادات واحاروهي أخس مرتبة من الانسان كثيروكون الاشرف مشتغلا بعبادة الاخسأمر يدفعد صريح العقل وأيضاأن القومكا والمحتون تلك الاصنام ويركبونها ومن المعلوم بالبديهة أنه يقبح من هذا العامل الصانع أن يعبد معموله ومصنوعه فثبت

وزجرت مانصبلي ا من الادلة وأنزل على من الاكات في أمر التوحيد (أنأعبدالذين تدعون) أي عن عبادة ماتعبدونه (مندونالله) كاثناماكان (قل) كرر الامر معقرب العهد اعتناءبشأنالمأمور له أوايذانا باختملاف المقولين من حيث ان الاول حكاية لمامنجهتدةمالي مناانهي والثاني حكاية لمامن جمهته صلى الله عليه وسلمن الانتهاء مجاذكر من عمادة ما يعب دونه وانماقيسل لأأتبع أهوا كم) استجهالالهم وتنصيصا علىأنهم فياهرفه تابعون لاهواء ماطلةولىسوا علىسي ماينطلق عليد الدن أصلاواشعارا يايوجب النهي والانتهاءوفوله تعالى (قدصلات اذا) استثناف مؤكدلانتهائه عانهي عنسد مقرر لكوذهم فغاية الضلال والغواية أياناتبعت أهواءكم فقد منالت وقوله تمالى ( وماأنا من المهتدين )عطف على ماقبله والعدول

والاستمرار كامر مرارا اىماأنافىشى من الهدى حين أكون في عدادهم وقوله تعالى ( قلاني على بينة ) تحقيق للحق الذي عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ ٧٩ ﴾ و بيان لاتباعه اياه اثرا بطال الباطل الذي عليه الكفرة

ويان عدم اتباعدله والبنة بالجدالواضحة التي تفصل بين الحق والباطل والمراد بها القرآنوالوحي, قيلهمي الحجم العقلية أومايعمها ولايساعده المقام والتنوين للنفخيم وقوله تعمالي (من ربي) متعلق بمحذ**ون** هوصفة لبينةمؤ كدة لما أماد و التنوين من الفخامة الدانسة بالفخامة الاصافيةوفي النعرض لعنوان الربوبية مع الاصافة الى معيره صلى الله عليه وسلم من السريف ورفع المنزلة مالانخني وقوله تعالى ( وكذيتم له ) اماجلة مستأنفةأو حابية بتقديرقدأو بدونه جي بها لاستقباح مضمو نهها واستبعاد وفوعد مع تحنسق مايقنضى عدمه من غاية وضوح البينة والعنبر المجرور للبنة والتذكير باعتبار المعنى المراد والمعنى انى على ببنة عظیمہ کائنہ من ربی وكذبتم بها وبمافيها من الاخسار التي من جلتها الوعيد بمجي العداب وفوله تعالى ( ماعندي ماتستعجلون به ) استثناف مبين لخطئهم في شأن ماجعلوه

أنعبادتهامبنية على الهوى ومضاءة للهدى وهذاهوالمرادمن قوله قل قولاأتبع أهواء كمم قال قد صللت اذاوما أنامن المهتدن أى ان اتبعت اهواءكم فأناضال وماأنا من المهتدين في شي والمقصود كائه يقول لهم أنتم كذلك ولمانني انيكون الهوى متبعانيه على مایجب اتباعه بفوله قل ان علی بدة من ربی ای فی انه لامعبود سواه و کذبتم انتم حیث أشركتم بهغيره واعمأنه عليدالص الأوالسلام كان خوفهم بلزول العداب عليهم اسبب هذا الشهرك والقوم لاصهرارهم على الكفركا بوا يستعجلون نزول ذلك العذاب ففسال تعالى قل يامجد ماعندى ماتستعجارين به يعنى فولهم اللهم ان كان هذا هوالحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السمساء اوائنسا بعذاب اليم والمراد أنذلك العذاب ينزلهالله في الوقت الذي أراد انزاله فيه و 'قدرة لى على تقديمه او أخيره نم قال ان الحكم الالله وهذا مطلق يتناول الكل والمراد ههنا انالحكم الالله فقط في أخير عدابهم يقضى الحق أي الفضاء الحق في كل ما يضي من التأخير والتعجيل وهو خير الفساصلين أي القاضين وفيه مسئلنان (المسئلة لاولى) احتبج أصحابنا بنوله انالحكم الالله على أنه لايقدر العبد على أمر من الامور الناذا قضي الله به فيمتنع مند فعدل الكفر لااذا فضي الله به وحكم به وكذلك فيجيع لافعال والدايل علمه أنه تعالى قال انالحكم لالله وهذيفيد الحصر يمعني أنه لاحكم الالله واحتج المعتزنة بقواه يقص الحق ومعناه أركل ماقضىبه فهوالحق وهذا يقنضى أنالاير يدآكفر مراكافر ولاالمعصبة مزالعاصي لانذلك ليس الحق والله أعلم (المسئلة النانية) قرأ ابي كشير ونافع وعاصم يقص الحق بالصاد منالقصص يعنى انكل مأنبأ الله به وأمر به فهوم أقاصيص الحق كقوله نحن نقص عليك أحسن القصص وقرأ الباقون بقض الحق والمكتوب في المصاحف يقض بغيرباء لانها سقطت في اللفظ لالتقاء الماكنين كاكتبو اسندع الزبانية فاتعى النذر وقوله يقض الحق قان الزجاج فيدوجهان جأزأن يكون الحق صفة المصدر والتقدير يقضاهضاه الحقو يجوزأن يكون يتضالحق يصنعالحق لانكلشئ صعفالله فهو حق وعلى هذا التقدير الحق يكون معمولابه وقضى بمعنى سنع قال الهذلى وعليهما مسرودتان قضاهما داودأ وصنع السوابغ تبع ، أي صنعهما داودوا حتى أبو عروعلى هذه القراءه بقواه وهوخيرا لفاصلين قال والفصل يكون في الفضاء لافي القصص أجاب أبوعلم الفارسي فقال القصص ههنا ععني القول وقدجاء الفصل في القول قال تعالى انهلقول فصل وقال أحكمت آياته مم فصلت وقال نفصل الايات القولة تعالى (قل لوأن عندى ماتستعجلون به لقضى الامر بيني و بينكم والله أعلم بالطالمين) اعلم أن المعنى لوأن عندى اى فى قدرتى وامكانى ما تستع ملون به من العذاب لقضى الامربيني وبينكم لاهلكنكم عاجلاغضبار بى واقتصاصامن نكبيكم به واتخلصت سرىعا والله أعلم بالطالبن و عايجب فيالحكمة منوقت عقابهم ومقداره وألمعني اني لاأعلم وقتعةو بة الطالمين والله تعالى

يهاذك فهو بوخره الى وقته والله أعم الله قوله تعالى (وعنده مفاتح الغيب لايعلها الاهو ويعلم مافى البروالبحر وماتسقط منورقة الايعلها ولاحبة في ظلمات الارض ولارطب ولامابس الاف كتاب مبين) اعم أنه تعالى قال في الآية الاولى والله أعم بالظالمين يعني انه سجانه هوالعالم بكل شي فهو يعجل ماتعجله أصلح ويؤخر مازأ خيره أصلح وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) الفاتح جع مفتح ومفتح والمفتح بالكسر المفتاح الذي يفتح به والمفتح بفتح الميم الخزانة كلخزانه كاست لصنف من الاشياء فهومفتح قال الفراء في قوله تعالى ماان مفاتحه لتنوء بالعصبة يعنى خزائنه فلفظ المغاتم يمكن أن يكون المراد منه المغاتيم و يمكن أنبرادمنه الخزائن أماعلى التقدير الاول فقدجعل للغيب مفاتيح على طريق الاستعارة لان المفاتيح يتوصلها الى مافي الحرائن المستونق منهابالاغلاق والاقفال فالعالم بتلان المفاتيح وكيغية استعماها في فتح تلك الاغلاق والاقفال يمكنه أن يتوصل بتلك المفاتيح الى ما فى تلك الخرائن فكذلك ههنا الحق سبحانه لماكان عالما بجمع المعلومات عبر عن هذا المعنى بالعبارة المذكورة وقرئ مفاتيح وأماعلي التقدير الثاني فالمعني وعنسده خزائن الغيب فعلى التقدير الاول يكون المراد العلمبالغيب وعلى التقدير الناني المرأد منه القدرة على كل الممكنات كافي قوله والمنسئ الاعندنا خزائند ومانيزله الابقدرمعلوم والحكماء في تفسيرهذه الآية كلام عجيب مفرع على أصولهم فانهم قالوا ببت أن العلم بالعلة علة للعلم بالمعاول وأن العلم بالمعلول لايكون عله للعهم بالعلة قانوا واداثبت هذا فنقول الموجود اماأن يكون واجبالذاته واماأن يكون مكنا لذاته والواجب لذاته ليس الاالله سبحانه وتعالى وكلماسوا فهوممكن لذاته والممكن لداته لايوجد الابتأثيرالواجب لذاته وكل ماسوى الحق سبحانه فهوموحود بإنجاده كائن بتكوينسه واقع بإيقاعه امابغير واسطة وامابواسطة واحدة وامابوسايط كئيرة على الترتيب النازل من عنده طولا وعرضا اذا مدافنقول علم بذاته يوجب علمبالاتر الاول الصادر منه معلم بذنك الاثرالاول يوجب علمبالاثر النابى لانالاثر الاول علة قريبة للائر النابى وقددكرنا أن العلم بالعلة يوجب العلم بالمعلول فبهذاعلم العيب ايس الاعلم الحق بذاته المخصوصة عم يحصل الهمن علم بذاته عله بالآثار الصادرة عندعلى ترتيبها المعتبر ولماكان عله بذاته لم يحصل الالذاته لاجرم صمح أن يقال وعنده مفاتح الغيب لايعلها الاهو فهذا هوطريقة هؤلاء الفرقة الذين فسروا هذه الآية بناءعلى هذه الطريقة \* مماعلم أن ههنا دقيقة أخرى وهي أن القضا باالعقلية المحضة يصعب تحصيل العلم بهاعلى سبيل المام والمكمال الاللعفلاء الكاملين الذين تعودوا الاعراض عن قضايا الحس والحيال والغوااستحضار المعقولات المجردة ومثلهذا الانسان يكون كالنادر وقوله وعنده مفاتح الغيب لايعلها الاهوقضية عقلية محضة مجردة فالانسان الذي يقوى عقله على الاساطة بمعنى هذه القضية تادرجدا والقرآن انماأنزل لينتفع به جميع الخلق فههنا طريق آخر وهو انمنذكر القضية

الوعد ان كنتم صادقين بطريق الاستهزاءأ وبطريق الالزام على زعمهم أى ليس ماتستعجلونه من العذاب الموعودفي القرآن وتجعلون تأخرهذر يعةالىتكديبه فيحكم وقدرتي حتى أجيء به وأظهر لكم صدقه أوليس امره عفوض الى (ان الحكم) أى ماالحكم في ذلك تعيلاوتأخيراأوماالحكم فى جيع الاشياء فيدخل فمدمآذكر دخولاأوليا (الالله)وحده من غير أن کون لغره د خل مافيدبوجدمنالوجوه وقوله تعالى (يقص الحق) أي ينبعه بيان النسؤ له تعالى في الحكم المعهور أوفي جميسع أحكا مد المنظمة له انتظاماأ ولياأى لايحكم الا عاهو حق فيثبت حقيةالتأخبروقرئ يغضى فانتصاب الحقحيناذ على المصدريد أي مقضى القضاء الحق أوعلى المفعولية أي يصنع الحق ويدرهمن قولهم قضي الدرعاذاصنعهاوأصل

القضاء الفصل بمّام الامر وأصل الحكم المنع فكائنه يمنع الباطن عن معارضة الحقا والخصم ﴿ العقلية ﴾ عن التعدى على صاحبه ( وهوخيرالفاصلين) اعتراض تذييلي مقرر لمضمون ماقبله مشير الدان قص الحق ههنا

بينالحق والباطل هذا هوالذي تستدعيه جزالة التنزيل وقدقيلان المعني اني من معرفة ربي وانه لامسودسواه على حجة واضعةوشاهدصدق وكذبتم بهأنتم حيث أشركتم بهتعالى غبره وأنت خير بأن مساق النظم الكريم فيماسبق ومالحقعلي وصفهم بتكذيب آيات الله تعالى يسيب عدم مجيء العذاب الموعودفيهافتكذيبهم يه سحاله في أمر النو-يد بما لاتعلق له بالقام أصلا ( قل لوأن عندي)أي في قدر تي ومكنتي ( ماتستعجلون به ) من العداب الذي وردبه الوصدبأن بكونأمره مفوضًا إلى من جهته تعالى ( لقضى الامر بینیو بینکم ) أی بأن بنزل ذلك عليكم اثر استعمالكم بقولكم متي هذا الوعد ونظاره وفي شاء الفعل للمفعول منالايذان بتعينالفاحل الذي هو الله تعمالي ونهو يل الامرومراعاة حسن الادب مالايخني فاقيل في تفسير الاهاكمة كم وعاجلا غضاري والمخلمت منكم سريما ععزل

العقلية المحضة المجردة فاذا أراد ايصالها الى عقل كل أحدذكر لهامثالا من الامور الحسوسة الداخلة تحت القضية العقلية الكلية ليصير ذلك المعقول بمعاونة هذا المثال المعسوس مفهوما لكل أحد والامر فيهذه الآية ورد على هذا القانون لانه قال اولا وعنده مفاتح الغيب لايعلمها الاهو ثم أكدهذا المهقول الكلي المجرد بجزئي محسوس فقال و يعلم مافي البر والمحروذلك لان أحد أقسام معلومات الله هو جميع دواب البر والبعر والحس والخيال قدوقف على عظمة أحوال البروالبعر فذكر هذا الحسوس يكشف عن حقية أعظمة ذلك المعقول وفيه دقيقة أخرى وهي اله تعالى فدم ذكر البرلان الانسان قدشاهد أحوال البروكثرة مافيه منالمدن والقرى والمفاوز والجبال وانتلال وكثرة مافيها من الحيوان والنبات والمعادن وأما البحرفا حاطة المقل بأحواله أقل الاأن الحس يدل على ان عجر أب البحار في الجلة أكثر وطولها وعرضها أعظم ومافيها من الحيوانات وأجناس المغلوقات أعجب فاذا استعضر الخيال صورة البحروالبرعلى هذه الوجوه نم عرف انجموعها قسم حقيرمن الافسام الداحلة تحت فوله وعند، مفاتح الغيب لايعلهاالاهو فيصيرهذا المثال المحسوس مقويا ومكملالله فلمدالحا صلة تحت قوله وعنده مفاتع الغب لايعلها الاهومم الهتعالى كاكشف عن عظمة قوله وعنده مفاتح الغيب بذكر البروالبحركشف عنعظمة البر والبحر بقوله وماتسقط من ورفة الا يعلمها وذلك لان العقل يستحضر جميع مافىوجه الارض من المدن والقرى والمفاوز والجبال والتلال مم يستحضركم فيها من الجم والشجر مم يستحضر أنه لابتغير حالورقة الاوالحق سيحانه يعلها مم يتجاوز من هذا المثال الى مثال آخر أشده يد منه وهو قوله ولاحبة في ظلمات الارض وذلك لان الحبة في غاية الصغر وظلمات الارض مواضع بني أكبر الاجسام واعظمها مخفيا فيها فاذاسمع أن ثلك الحبة الصغيرة الملقاة في ظلمات الارض على اتساعها وعظمتها لأنخرج عن علم الله تعالى البنة صارت هذه الامثلة منبهة على عظمة عظيمة وجلالة عالية من المدى المشاراليه بقوله وعنده مفاتح الغيب لايعلها الاهو يحيث تنحير المقول فيها وتنقاصر الافكار والالباب عن الوصول الى مباديها ثجائه تعالى لما قوى امرذلك المعقول المحض المجردبذكرهذه الجزئيات المحسوسة فبعدذ كرهاعاد الىذكرتلك القضية العقلية المحضة المجردة بعبارة أخرى فقال ولارطب ولايابس الافي كتاب مبين وهوعين المذكور في قوله وعنده مفاتح الغب لايعلها الاهو فهدا ماعقلنا. في نفسير هذه الآية الشير يفة العالية ومن الله التوفيق ( المسئلة الثانية ) المشكلمون قالوا انه تعالى فاعل العالم بجواهر ، وأعراضه على سبيل الاحكام والاتقان ومن كان كذلك كان عالما بها فوجب كونه تعالى عالمابها والحكماء قالوا انه تعالى مبدأ لجيع المكنات والعلم بالمبدأ يوجب العلم بالاثرفوجب كونه تعالى عالما بكلها واصل أن هذا الكلام من أدل الدلائل على حكونه تعالى عللا بجميع الجزيات

الزمانية وذلك لإنهدا ثبت أه تعالى مبدأ لكل ماسواه وجب كونه مبدأ لهذه الجزيات بالاثر فوجب كونه تمالي عالما بهذه التغيرات والزماجات منحبث انها متغيرة وزما نية وذلك هو المطلوب ( المسئلة الثالثة )قوله تعالى وعنده مفاتح الغيب لايعلمها الاهو يدل على كونه تمالى منزها عن الضدوالندو تفريره أن قوله وصنده مفاتح الغيب يفيد الحصرأى عنده لاعندغيره ولوحصل موجود آخر واجب الوجودلكال مفاتح الغيب حاصلة أيضاعندذلك الآخروحين فدببطل الحصروا يضافكما ان لفظ الآية يدل على هذا التوحيد فكذلك البرهان العقلي يساعد عليه وتقريره أن المبدأ لحصول العلم بالاتار والنتأمج والصنائع هوالعلم بالمؤثر والمؤثر الاول في كل الممكنات هوالحق سبحانه فالمفتح الاول للعلم بجميع المعلومات هوالعلم به سبحانه لكن العلم بهليس الاله لان ماسواه أثر والعلم بالاثر لايفيد العلم بالمؤثر فظهر بهذاالبرهان انمفاع الغيب ليست الاعندالحق سبحانه والله أعلم ( المسئلة الرابعة )قرى ولاحبة ولارطب ولايابس بالرفع وفيه وجهان (الاول) أن يكون عطفا على محل من ورقة وأن يكون رفعا على الابتداء وخبره الافى كتاب مبين كقولك لارجل منهم ولاامرأة الافى الدار ( المسئلة الحامسة ) قوله الافي كتاب مين فيه قولان (الاول) أن ذلك الكتاب المبين هو علم الله تعالى لاغيروهذا هوالاصوب ( والثاني ) قال الزجاج يجوزأ ريكون الله جل ثناؤه أثبت كيفية المعلومات في كتاب من قبل أر يخلق الخلق كاقال صروجل ما أصاب من مصيبة في الارض ولافي أمسكم الافي كتاب من قبل أن نبرأ هاوفائدة هذا الكتاب أمور ( احدها انه تعالى انما كتب هذه الاحوال في اللوح المحفوظ لتقف الملائكة على نفاذ علم الله تعالى في المعلومات وأنه لايغيب عنه عمافي السموات والارض شئ فيكون فيذلك عبرة تامة كاملة للملائكة الموكلين باللوح المحفوظ لانهم يقابلون بهما يحدث في صحيفة هذا العالم فيجدونه موافقاله ﴿ وَثَانِيا ﴾ يجور أن يقال انه تعالى ذكر ماذكر من الورقة والحبة تنبيها المكلفين على أمر الحساب واعلاما بأنه لايفوته من كل مايصنعون في الد نياشي لانه إدا كان لايهمل الاحوال التي لبس فبها والواحقاب ولاتكليف فبأن لا يهمل الاحوال المشتملة على الثواب والعقاب أولى (وثالثها )أنه تعالى ملم أحوال جميع الموجودات فيمتنع تغييرها عن مقتضى دالك العلم والالزم الجهل فادا كتب أحوال جيع الموجودات في دالك الكتاب على النفصيل النام امتنع أبضائف برها والالزم الكف فنصير كتبة جلة الاحوال فى ذلك الكناب موجبا تاماوسببا كاملا في انه بمنع تقدم ماتأ خروتاً خرما تقدم كاقال صلوات الله عليه جف الفلم عاهو كائن الى يوم القيامة والله أعلم \*قوله تعالى (وهوالذي يتوفاكم بالليلو يعلمماجرحتم بالنهارتم يبعشكم فيه ليقضى أجل مسمى تماليه مرجعكم ثم بنبتكم بما كنتم تعملون) اعلم اله تعالى لمايين كال علم بالا ية الاولى بين كال قدرته بهذه الآية وهوكونه قادراعلى تقل الدوات من الموت الى الحيساة ومن النوم إلى البقظة

عن قيد المتام سند فيقوله تعالى (والله أعلم الفلالين) اعتراض مقرر لمأخادته الجلة الامتناعية من انتفاء كون أمر العذار مغوضااليهصلى اللهءليه وسلم المستتبع لانتفاءقضاء الأمروتمليل لهوالمعنى والله تعالى أعلم بحال الظالمين وبانهم مستحقون الامهال بطريق الاستدراج لتشديد المذاب ولذلك لم يفوض الامر الىفايقض الامربتعجيل المذاب والله أعلم (وعنده مفائح النيب ) بيان لاختصاس المقدورات الغيسية به تعالى من حبث العاائر بيان اختصاص كالهابه تعالى من حيث القدرة والمفايح اماجع مقتع بفيحالميم وهوالمخزن فهومستعار لمكان الغبب كأنهامخازن خزنت فبها الامورالغيبية بغلق علبها ويفتم واما جع مغتبح بكسرها وهوالمفتاح و يق يده قراءة من قرأ مفاتبح الغيب فهو مستعار لما يتوصل به الى تلك الاموريناه على الاستعارة الأولى أي عنده تعالى خاصة خزائن غبوبه أوما يوصل به البهاو قوله عز

من حيث العلم لامن حيث القدرة والمعني انماتسعجلونهمن المذاب يسمقدوراليحتى الزمكم بتعييله ولامعلومالدي لاخبركم بوقت زوله بل هويما مختص به تعالى قدرة وعلافيزله حسماتقنضيه مشيئته المبنية على الحكم والمصالح وقوله تعالى (و بعلمافي البروالجعر) بان لتعلق علمه تعالى بالمشاهدات اثربيان تعلقه مالغيبات تكملة لهوتنيها على أن الكل النسبة الى عله المحيطسوا في الجلاء اي يعلمافيها من الموجودات مفصلة على اختلاف اجناسها وانواعها وتكثرأ فرادها وقوله تعالى (وماتسقطمن ورقة الأ يعلمها ببان لتعلقه باحوالها المتفيرة بعدبيان تعلقه بذواتهافان تخصيص حال السقوط بالذكرليس الابطريق الاكتفاء بذكرها ص ذكرسا رالاحوال كا انذكر حال الورقةوما عطفعليها خاصدون أحوال سأر مافيهمامن فنون الموجودات الفائنة مرياعتبارأنها انموذج

واستقلاله بحفظها فيجيع الاحوال وتدبيرها على احسن الوجوه حالة التوم واليقظة غاما فوله الذي يتوفاكم بالليل فالمعنى أنه تعالى ينيكم فيتوفى أنفسكم التي بها تقدرون على الادراك والتميزكما قال جل جلاله الله يتوفى الانفس حين موتها والتي لم تمت في منامها فيسك التي قضي عليها الموت و يرسل الاخرى الى أجل مسمى فاقة جل جلاله يقبض الارواح عن النصرف بالنوم كا يقبضها بالموت وههنا بحث وهوان النائم لاشك أنه حى ومتى كان حيالم تمكن روحه مقبوضة البنة واذاكان كذلك لم يصحع أن يقال ان الله توفاه فلا يد ههنا من نأويل وهوان حال النوم تغور الارواح الحساسة من الظاهر في الباطن فصارت الحواس الظاهرة معطلة عن أعالها فعندالنوم صار ظاهرالجمد معطلا عن بعض الاغال وعندالموت صارت جلة البدن معطلة عن كل الاعال فعصل بين النوم و بين الموت مشابهة من هذا الاعتبار فصيم اطلاق لفظ الوفاة والموت على النوم من هذا الوجه ثم قال و يعلم ما جرحتم بالنهار يريد ماكسبتم من العمل بالنهارقال تعالى وماعلتم من الجوارح والمرادمنها الكواسب من الطير والسباع واحدتها جارحة وقال تعمالي الذين اجترحوا السيآت أي اكتسبوا وبالجملة فالمرأد منه اعمال الجوارح ثمقال تعالى ثم بعثكم فيه أى يرد البكم أرواحكم في النهار والبعث ههنا اليقظة ثم قال ليقضى أجل مسمى أي اعاركم المكتو بة وهي قوله وأجل مسمى عنده والمعني يبعثكم منومكم الى انتبلغوا آجالكم ومعنى القضاءفصل الامر على سببل التمام ومعنىقضاء الاجل فصل مدة العمر من غيرها بالموت واعلم انه تعالى لماذكرانه ينيهم أولاثم يوقظهم ثانيا كان ذلك جاريا مجرى الاحياء بعد الاماتة لاجرم استدل بذلك على صحة البعث والقيامة فقال مم الى ر بكم مرجعكم فينبتكم بماكنتم تعملون في ليلكم ونهاركم وفي جيع احوالكم وأعالكم ، قوله تعالى (وهُوالقَاهرَفوقُ عَبَادُهُ و يرسلُ عليكم حفظةً حتى آذَاجًا أُحدكم الموت توفته رسلناوهم لايفرطون ثم ردواالى اللهمولاهم الحُق ألاله الحكم وهوأسرع الحاسبين) اعلمأن هذا نوع آخر من الدلائل الدالة على كال قدرة الله تعالى وكال حكمته وتقريره انا بينا فيما سبق انه لايجوز ان يكون المرادمن هذه الآية الفوقية بالمكان والجهة بل بجب ان يكون المرادمنها الغوقية بالقهر والقدرة كمايقال امرفلان فوق أمر فلان بمعنى انه أعلى وانفذ ومنه قوله تعالى بدالله فوق إيديهم وبما يؤكدأن المراد ذلكان قولهوهو القاهر فوق عباده مشمريان هذا القهرانما حصل بسبب هذه الفوقية والفوقية المفيدة اصفة القهرهي الفوقية بالقدرة لاالفوقية بالجهة اذالملوم أن الرتفع في المكان قد يكون مقهور او تقر يرهذا القهر من وجوه (الاول) انهقهار للعبدباتكو بن والايجاد (والثاني)أنهقهار للوجود بالافنا والافسادفانه تعالى هوالذي ينقل المكن من المدم الى الوجود تارة ومن الوجود الى العدم أخرى فلا وجودالاما مجاده ولاعدم الاباعدامد في المكنات ( والثالث) أنه قهارلكل صديصده

فيقهر النور بالظلة والظلم بالنوروالنهار بالليل والابل بالنهار وتمام تقريره في قوله قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء وتعزع الملك ممن تشاء وتعزمن تشامو تنل من قشاء واذاعرفت منهج الكلام فاعلمأنه بحرلاساحلله لانكل مخلوق فله صدفالفوق صده التمت والماضي ضده المستقبل والنور ضده الظامة والحباة ضدها الموت والقدرة ضدهاالعمزوتأمل في سائرالاحوال والصفات لتعرف ان حصول التضاد بينها يقضي عليها بالمقهور يةوالعجز والنقصان وحصولهذه الصفات فالمكنات بدل على ان لهامد برا قادراقاهرا منزها عن الصد والندمقد ساعن الشبيه والشكل كاقال وهو القاهرفوق عباده ( وارابع )ان هذا البدن مؤلف من الطبائع الاربع وهي متنافرة متباغضة متاعدة بالطبع والخاصة فاجتماعها لابدوان يكون بفسر قاسر وأخطأمن قال ان ذلك القاسر هوالنفس الانسانية وهوالذى دكره ابن سينافي الاشار التلان تعلق النفس بالبدن انمايكون بعد حصول المزاح واعتدال الامشائح والقاهر لمهذه الطبائع على الاجتماع سابق على هذاالاجتماع والسابق على حصول الاجتماع مغاير للمتأخرعن حصول الاجتماع فثبت أن القاهرلهذه الطبائع على الاجتماع ابس الاالله تعالى كاقال وهوالقاهر فوق عاده وأيضافا لجسد كثيف سفلي ظلماني فاسد عفن والوح لطيف علوى نورانى مشرق باق طاهر نظيف فينهما أشدالمنا فرة والمباعدة ثم انهسجانهجم بينهما على سبيل القهر والقدرة وجعل كل واحد منهما مستكملا بصاحبه منتفعا بالآخرفا زوح تصون البدن عن العفونة والفساد والتفرق والبدن يصير آلة للروح في تحصيل السعادات الابدية والمعارف الالهية فهذا الاجتساع وهذا الانتفاع ليس الابقهر الله تعالى لهذه الطبائع كاقال وهو القاهرفوق عباسه وايضا فعنددخول الروح في الجسد أعطى الروح قدرة على ومل الضدين ومكنة من الطرفين الاانه يمتنع رجان الفعل على الترك تارة والترك على الفعل أخرى الاعند حصول الداعية الجازمة الخالية عن المعارض فلمالم تحصل تلك الداعية امتنع الفعل والترك فكان اقدام الفاعل على الفعل تارة وعلى الترك أخرى بسبب حصول تلك الداعية في قلبه من الله يجرى بجرى القهر فكان قاهرالعباده من هذه الجهة واذا بأملت هذه الابواب علت ان المكنات والمبدعات والعلويات والسفليات والذوات والصفات كلها مقهورة محت قهرالله مسخرة تحت تسخيرالله تعالى كاقال وهوالقاهر فوق عباده وأما قوله تعالى ويرسل عليكم حفظة فالمراد ارمن جالة قهر المباده ارسال الخفظة عليهم وهؤلاه الحفظة هم المشار اليهم بقوله تعالى له معقبات من بين يدبه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله وقوله ما يلفظمن قول الالديه رقيب عتيدوقوله وان عليكم لحافظين كراماكاتبين واتفقوا على أن المقصود من حضور هؤلاء الحفظة ضبط الاعمال ثم اختلفوا فنهم من يقول انهم يكتبون الطاعات والمعاصي والمباحات بإسرها يدليل قوله تعالى مالهذا الكتاب لايفا درصغيرة ولاكبيرة الأأحصاها أ

من تو فية المقام حقوله وقوله تعالى (والأرض) بالظالمين) اعداف هوصفد لما فادته الممال نفوذ علم من انتفاء بر ساء ... مغوض اى ولاحبة كائنة في وسأون الارض الايعلها كذاقوله تعالى (ولارطب ولابايس) معطوفان عليها داخلان في حكمها وقوله تعالى (الافي كتاب مىين) ىدل من الاستثناء الأول بدل الخلءلى أنااكتاب المبين صبارة عن علمتعالى أوبدل الاستمال على أنه عبارة حناللوح المحفوظ وقرئ الاخيران بالرفع عطفا على محل من ورقة وقبل وفصهما بالابتداء والحنوالا في كتاب مبين وهوالانسب بالمقام لشمول الرطب واليابس حينتن لماليس من شأنه السقوط وقدنقل قراءةالرفعن ولاحبةابضا (وهوالذي يتوفاكم بالليل) اىينىمكم فيدعلى استعاره التوفيءن الاماتة للانامة لمابين الموت والنوم من للشاركة في زوال الاحساس والتمير واصله قبض الشيُّ بتمامه (و يعلمما جرحتم بالنهار)ای ماکسبتم فيه والمراد بالليل وانهار

المزجود نفعا بمقق قضاء الاجل المسمى المترتب عامالا في بعضها والمرادبعلم تعالىذلك عله قبل الجرح كإياوح به تقديم د كره على البعث أى يعلم اتجرحون بالنهار وصيغة الماشي للدلاله على النعقق وتخصيص التوفي بالليل والجرح بالنهار مع تحقق كل منهما فيما خص بالآخر للجرى على سنن العادة (ثم يه شكم فيه)أي يوقظكم في المهار عطف على يتوفاكم وتوسيطقوله تعالى ويعلم الح بينهماليبانماف بعثهم منعظيم الاحسان اليهم بالتبدعل أنمايكسونه من السيأت مع كونها موجد لايقامهم على التو في بل لاهلاكهم بالرة يفيض عليهم الحياة و عهلهم كابني عنه كله الراحيكا نه قبل هوالذي توفاكم فيجنس الليالي ثم ببعثكم في جنس النهرمع عله عاسجو حون فيها (ليقضي أجل مسمى)معينلكل فرد فرد بحث لا يكاد يخطى أحدماعينهطرفةعين (نماليدمرجعكم)اي رجوعكم بالموت لاالى غيره أصلا

وعنا بن عباس رضى الله عنهما ان مع كل انسان ملكين أحدهسا عن عينه والآخرعن يساره فاذاتكلم الانسسان بحسنة كتبها من على اليمين واذاتكلم بسبقة قال من على اليمين لمن صلى المسارا التظرولية يتوب منها فان لم يتب كتب عليه والقول الاول أقوى لان قوله تمالي و يرسل عليكم حفظة يفيد حفظة الكلمن غيرتخ صبص (والبحث لثاني) أن ظاهرهنهالا يات بدل على ان اطلاع هؤلاء الحفظة على الاقوال والافعال أماعلى صفات القلوب وهي العلم والجهل فليس في هذه الآيات مايدل على اطلاعهم عليها أما في الاقوال فلقوله تعالى مايلفظ من قول الالديه رقيب عتيد وأماقى الاعسال فلقوله تعالى وان عليكم لحافظين كراما كاتبين يعلون ماتفعلون فأما الايمان والكفروالاخسلاص والاشراك فسأر مدل الدليل على اطلاع الملائكة عليها ( البحث الثالث ) ذكروا في فائدة جعدل الملائكة موكلين على بنيآدم وجوها ( الاول) أن المكلف اذا علم أن الملائكة موكلون به يحصون عليه أعاله و مكتونها في صحائف تعرض على رؤس الاشهاد في مواقف القيامة كأن ذلك أزجرله عن القبائع (الثاني) مح على الكتابة أن يكون الغائدة فيهاأن توزن تلك الصحائف يوم القيامة لانوزن الاعال غيرعكن أماوزن الصحائف فمكن ( الثالث ) يغمل الله مابشاء و يحكم ماير يدو بجب علينا الايمان بكل ماورديه الشرع سواء عقلنا الوجه فيدأولم نسقل فهذا حاصل ماقاله أهل الشريعة وأماأهل الحكمة فقد اختلفت أقوالهم في عسذا الباب على وجوه (الوجدالاول)قال المتأخرون منهم وهوالقاهر فوق عباده ومن جلة ذلك القهرانه خلط الطبائع المضادة ومزج بين العناصر المتنافرة قلما حصل مينهما امتزاج استعد ذلك الممتزج بســب ذلك الامتراج لقبول النفس المدرة والقوى الحسبة والحركية والنطقية ففالوا المرادمن قوله و رسل عليكم حفظة تلك النفوس والقوى فأنها هم التي تحفظاتلك الطبائع المقهورة على امتزاجاتها والوجه انشابي وهوقول بعض القدماءان هذهالنفوس البشر يذوالارواح الانسائية مختلفة مجواهرهامتماينة عاهياتها فبعضها خيرة و بعضها شريرة وكذا القول في الذكاء والبلادة والحرية والنذالة والشرف والدناء وغيرهامن الصفات ولنكل طائفة من هذه الارواح السفلية روح سماوي هولها كالاب الشفيق والسسيدال حيم يعينها على مهماتها في غظاتها ومساماتها تارة على سبل الرؤما وأخرى على سبيل الالهامات فالارواح الشر يرقلها مبادى من عالم الافلاك وكذا الارواح الحنيرة وتلك المبادى تسمى في مصطلحهم بالطباع التاميمتي تلك الارواح الفلكية في تلك الطبائع والاخسلاق تامه كاملة وهدذه الارواح السفلية المتولدة منها أضعف منهالان المعلول في كل باب أصنعف من علته ولاصحاب الطلسمات والعزائم الروحانية في هذا الباب كلام كثير ( والقول الثسالث ) النفس المتعلقة بهذا الجسد لاشك في أن النفوس المفارقة عن الاجساد لماكانت مساوية لعذه في الطبيعة والماهية فتلك النفوس المفارقة مميل الى هذه النفس بسبب مابينهما من المشاكلة والموافقة وهي أيضا تتعلق

وجدما بهذا البدن و تصيرمه اونة لهذه النفس على مقتضيات طبيعتها فثبت بهذه الوجوه الثلاثة ان الذي باحت الشريعة الحقة به ليس للفلاسفة أن عتموا عنها لان كلهم قد أقرواعايقرب مندواذاكانالامركذلك كأن اصرار الجهال منهم على التكذيب باطلاوالله أعلم \* اماقوله تعالى حتى اذاجاه أحدكم الموت توفته رسسلنا فههنا بحشان ( المحث الاول )انه تعمالي قال الله يتونى الانفس حين موتها وقال الذي خلق الموت والحيساة فهدذان النصان يدلان على انتوفى الارواح ليس الا من الله تعالى مح قال قل يتوفاكم ملك الموت وهدذا بقنضي انالوفاة لاتحصل الامن ملك الموت ثم قال في هذه الآية توفته رسلنا فهذه النصوص الثلاثة كالمتناقضة والجوابان التوفي في الحقيقة محصل تقدرة الله تعسالي وهو في طلم الظاهر مفوض الي ملك الموت وهوالرئيس المطلق في هـ في الباب وله أعوان وخدم وانصار فعسنت اصافة التوفي الى هذه الثلاثة محسب الاعتبارات الثلاثة والله أعلم ( البحث الثاني ) من الناس من قال هؤلاء الرسل الذين بهم تحصل الوفاة وهم اعيان أولتك الحفظة فهم في مدة الحياة يحفظونهم من أمرالله وعند عجى الموت يتوفونهم والاكثرون ان الذين يتولون الحفظ غيرالدين يتولون أمر الوفاة ولادلاله في لفظ الآية تدل على الفرق الاان الذي مال ليد الاكثرون هو القول الشاني وأيضا فقدئبت بالمقابيس العقلية انالملائكة الذين هم معادن الرحة والخيروالراحة مغايرون للذينهم أصول الحزن والغم فطائعة من الملائكة هم المسمون بالروحانيين لافادتهم الروح والراحمة والرمحسان وبعضهم يسمون بالكروبيين لكونهم مبادى الكرب والغموالاحران (المحت الثالث) الظاهرمن قوله تعالى قل يتو فاكم الما الموت انه ملك واحدهور بيس الملائكة الموكلين بقبض الارواح والمراد بالحفظة المذكورين فيهذه الآية أتباعه واشياعه عن مجاهد جعلت الارض مثل الطست لملك الموت يتناول من بتناوله ومامن أهدل بيت الاو يطوف عليهم فكل بوم مر تين وجاء في الاخسار من صفات ملك الموت ومن كيفية موته عندفناء الدنيا وانقضائها أحوال عجيبية (والبحث الرابع) قر احرزة تو فأمالالف ممالة والباقون بالتامفالاول لتقديم الفعل ولان الجمع قسف يذكر والثانى على تأنيث الجسع اماقوله تعالى وهم لايفرطون أى لايقصرون فيمساأ مرهم الله تعالى به وهذا يدل على أن الملائكة الموكلين بقبض الارواح لا يقصرون فيما أمروا به وقوله في صفة ملائكة النار لا يعصون الله ما أمرهم يدل على أن ملائكة العذاب لايقصرون في تلك التكاليف وكل من أثبت عصمه الملاثكم في هدف الاحوال أتبت عصمتهم على الاطلاق فدلت هذه الآيه على بوت عصمة الملائمة على الاطلاق اماقوله تعالى ثم ردوا الى الله مولاهم الحق ففيه مباحث ( الاول ) قيل المردودون هم الملائكة يعنى كايمون بنوآدم بموت أيضًا اولئك الملائكة وقبل بالمردودون البشير يعني انهم بعد موتهم يردون الى الله واعدم أن هدنه الاسم من أدل الدلائل على أن لا نسان أس مبارة

(م سندكم عاكنتم تعملون) بألحازاة أعالكم التيكنتم تعملونهافيتلك اللبالي والامام وقيل الخطباب مخصوص بالكفرة والمعني انكم ملقون كالجيف بالايل كأسبون للآثام بالنهار وانه تعالى مطلع على أعجالكم سعشكم الله من القبورفي شان مأقط يتم يه المحماركم من النوم بالليل وكسب الآثام مالنهار ليقمني الاجل البذي سماه وضربه لبعث الموتى وجزائهم على أعسالهم وفيد مالا مخنى من النكلف والاخلال لاقضائه الى كون البعث معللا يقضاء الاجدل المضروبله (وهوالقاهرفوق،عباده) اي هوالمتصرف في أمورهم لاغيره بغمل عهم مايشاء ابجاد اواعدامأواحياء واماتة وتعذيبا واثابه الىغىردلك (وبرسل عليكم)خامة أعماالمكلفون (حفظه )من الملائكة وهم الكرام الكا تبون وعليكم متعلق بيرسل لمافيه من معنى الاستيلاء وتقديمه على المفعول المسريح لمامرمر ارامن الاعتناء بالقدم والتشويق الي المؤخر وقيل متعلق بمحذوف هوجال من حفظة

من يجيكر من شد الدهما البطلة كحاشة أأبصر بقال متعلليوم الشديديوم مظلم محذورم ذوكوا كبأومن يرسسل غليكم ملائكه يحفظون أعالكم كأندما كانتوفى داك حكمة جليلة ونعمة جمله لماأن المكلف اداعل أنأعاله يحفظ عليه وتعرض على على رؤس الاشهاد كان ذلك أزجرله عن تعاطى المعاصي والقبائح وأن العداذا وثق بلطف يبده واعتمدعلى عفوه وسترملم يحتشمه احتشامه من خدمه الواقفين على احواله وحتى في قوله تعالى (حتى ادا جاءأحدكم الموت)هي التي يتدأمها الكلام وهي معد لك مجعل مابعدها من الجلة السرطية غاية لماقبلهاكأ نهقبل ويرسل علكم حفظة محفظون أعالكم مدة حياتكم حتى حتى إذا النهات مدة أحدكم كائنامن كان وجاء اسباب الموتومباديه (توفنه رسلنا) لآخرونالمفوض اليهمداك وهم ملك الموتوأءوانه وانتهى هناك حفظ الحفظة وقري توظءماضياأ ومضارط بملرح احدى التاوين

عن مجردهذه البنية لانصر يحهذه الآية يدل على حصول الموت للعبدو يدل على أنه بعد الموت يردالي الله والميت مع كونه ميت الاعكن أن يردالي الله لان ذلك الردايس بالمكان والجهة لكونه تعالى متعالياعن المكان والجهة بليجب أرتكون ذلك الردمفسر ابكونه منقادالحكم الله مطيعالقضاءالله ومالم بكن حيالم يصحع هذا المعنى فيه فثبت انه حصل ههنا موت وحياة اماالموت فنصيب البدن فبق أن تكون الحياة نصيبا للنفس والروح ولسا قال تعالى ثم ردوا الى الله وثبت ان المردود هو النفس والروح ثبت ان الانسان ليس الاالنفس والروح وهوالمطلوب واعلم أنقوله ثمردوا الماللة مشعر بكون الروح موجودة قبل البدن لان الرد من هذا العسالم الى حضرة الجلال اعابكون لوأنها كانت موجودة قبلالتعلق بالبدن ونظيرهقوله تعالى ارجعي الى ربك وقوله اليهمرج حكم جيعا ونقل عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال خلق الله الارواح قبل الاجساد بالني عام وجحة الفلاسفة على اثبات ان النفوس البشر يذغسيرموجودة قسل وجود البدن جحة ضعفة بينا صعفها في الكتب العقلية ( البحث الماني ) كلة الى تفيد انتهاء الغاية فقوله الى الله يشعر باثبات المكان والجهة لله أمالي وذلك باطل فوجب حله على انهم ردوالي-يث لامالك ولاحاكم سواه ( البحث الثالث ) انه تعالى سمى نفسه في هذه الآية باسمين (أحدهما المولى ) وقد عرفت ان لفظ المولى والفظ الولى مشتقان من الولى أى القرب وهو شبحاله القريب البعيدالظاهر البساطن لقوله تعالى ونحن أقرب اليسه من حبل الوريد وقوله مابكون من نجوى ثلاثة الاهورابعهم وايضاالمعنق يسمى بالمولى وذلك كالمشعربأنه أعتقهم من العذاب وهوالمرادمن قوله سبقت رحى غضبى وأيضاأ صاف نفسه الى العبد فقال مولاهم الحق ومااضافهم الىنفسه وذلك نهاية الرحة وايضا قالمولاهم الحق والمعنى انهم كانوا في الديباتحت تصرفات الموالي الباطلة وهي النفس والشهوة والغضب كإقال افرأبت من انخذالهه هواه فلسا مات الانسان تخلص من تصرفات الموالى الباطلةوانتقل الى تصرفات المولى الحق (والاسم الشاني الحق) واختلفواهل هومن اسمساء الله تعالى ففيل الحق مصدر وهو نقيض الباطل وأسماء المصادر لأنجري على الفاعلين الامجازا كفولنا فلان عدل ورجاء وغياث وكرم وفضل و يمكن ان يقال الحق هوالموجود وأحق الاشياء بالموجودية هوالله سجانه لكونه واجبالذاته مكان احق الاشيساء بكونه حقاهوهو واعلم ندقرئ الحق بالنصب على المدح كقولك الحدالله الحق اماقوله الأله الحكم وهواسر عُ الحاسبين ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قوله ألاله الحكم معناه آنه لاحكم الاللهو يتأكد ذلك بقوله انالحكم الاللهوذلك يوجب انهلاحكم لاحد على شي الالله وذلك يوجب ان الحيروالشركله بحكم الله وقضاله ولولاان الله حكم للسعيد بالسمادة والشني بالشقاوة والالماحصل دلك (المسئلة الثانية )قال صحابناهذه الآية تدلعلى ان الطاعة لاتوجب الثواب والمعصية لانوجب العقاب اذلويت ذلك

لثبت للمطيع على الله حكم وهواخذالثواب ودالك ينافى مادلت الآية عليه انه لاحكم الالله (المستَّلة الثالثة) احتج الجبائي بهذه الآية على حدوث كلام الله تعسالي قال لوكانُ كلامه قديما لوجبان يكون متكلما بالمحاسبة الآن وقبل خلقه وذلك محال لان المحاسبة تقنضى حكاية عمل تقدم واصحابنا عارضوه بالعلم فانه تعالى كانقبسل الخلقطلا بأنه سيوجدو بعد وجوده صارعالما بأنه قبل ذلك وجد فلم يلزم منه تغيرا لعلم فلم لايجوز مثله فالكلام والله اعلم (المسئلة الرابعة ) اختلفوا في كيفية هذا الحساب همهم من قال انه تعالى بحاسب الخلق بنفسه دفعة واحدة لايشغله كلام عن كلام ومنهم من قال بل بأمرالملاقكة حتىانكل واحمد منالملائكة بحاسب واحمدا من العبادلانه تعمالي لوحاسب الكفار بنفسه لتكلم معهم ودلك باطل لقوله تعالى في صفة الكفار ولا يكلمهم واماالحكماء فلهم كلام في تفسيرهذا الحساب وهوانه انما يتخلص بتقديم مقدمتين فالمقدمة الاولى انكثرة الافعال وتكررها توجب حددوث الملكات الراسخة القوية الثابنة والاستقراء النام يكشف عن صحة ماد كرناه الاترى انكل من كانت مواظبة على عملمن الاعجال اكثركان رسو خالملكة التامة على دالك لعمل مندفيه اقوى المقدمة الثانية انه لماكان تكرر العمل بوجب حصول الملكة الراسخة وجب انبكون لكل واحد من تلك الاعمال أثر في حصول ثلث الملكة بلكان يجب ان يكون لكل جزء من اجزاءالعمل الواحداثر بوجه مافى حصول تلك الملكة والعقلاءضر بوالهذا لباب امثلة ( المثال الاول ) الالوفرضناسفينة عظيمة بحيث لوالتي فيهاما له الف من فأنها تغوص في الماء بقدرشعر واحد فلولم للق فيها الاحبة واحدة من الحنطة فهذا القدرمن القاه الجسم الثقيل في تلك السفينة بوجب غوصها في الماء عقدار قليل وأن قلت و بلغت في القلة إلى حيث لابدركها الحس ولايضبطها الخيال (المشال الثاني) انه ثبت عند الحكماء ان البسائط اشكالها الطبيعية كرات فسطح الماء يجب ان يكون كرة والقسى المشابهة من الدوائر المحيطة بالمركز الواحد منفاوتة فان تحدب القوس الحاصل من الدائرة العظمى يكون أقل من تحدب القوس المشابهة للاول من الدائرة الصغرى واذا كان الامركفلك فالكوزاذاملي من الماء ووضع تعت الجبل كانت حدية سطح ذلك المساء اعظم من حدبته عندما وضع الكوزفوق الجبل ومتى كانت الحد بة اعظم واكثر كان احتمال المساء بالكوز أكثرفهذا يوجب أن احتمال الكوزللما حال كونه تحت الجبل أكثر من احتماله للماء حال كونه فوق الجبل الأان هذا القدر من النفاوت بحيت لايق بادراكه الحس والخيسال لكونه في غاية القلة ( والمثال الثالث ) ان الانسسانين اللذن بقف أحدهما بالقرب من الا خرفان وجليهما يكونان أفرد الى مركز العالممن رأسبهمالان الاجرام الثقيلة تعزل من فضاء المحيط الى منيق المركز الاان فلك القدومن شأن وفي الحديث ان الله التفاوت لايني بادراكه الحسوالحبال فأذا عرفت هذه الامثلة وعرفت أن كثرة الافعال

(ثم سنتكم عاكنتم تعملون) بالسازاة بأعالكم التيكنتم تعملونهافىتلك اللبالميها والامآم وقبل الخطبلي ووا مأحدلهم للكخة اونقصار والجلة سأل من رسسلنها وقبل مستأنفة سيفت لسأن اعتباءهم عاأمروا به وقوله تعالى (ممردوا)عطفعلي توفُّته وا لضمير للكلُّ المداول عليميا حدكموهو المسرفي مجينه بطريق الالتفات تفليما والافراد أولاوالجع آخرالوقوع التوفي على الانفراد والردعلي الاجتماع أي ممردوابعد البعث بالخشر (الى الله)أى الى حكمه وجزائه فيموقف الحساب (مولاهم)أى مالكهم الذىبلي أمورهمءلي الاطلاق لاناصرهم كافى قوله تعالى وأن الكافرين لامولى لهيم (الحق) الذي لايقضى الابالعدل وقرئ بالنصب على المدح (ألاله الحكم يومئذ صورة ومعنىلأ لأحد غيره بوجدمن الوجوه (١٥ أسرع الحاسبين) يحاسب جيع الخلائقفيأسر عزمان وأقصره لايشغله حساب عن حساب ولا شأر عن

(قلمن يُجبكم من ظلمات البرواليص) أى قل تقرير الهم بانحط اطشر كائهم عن رتبة الالهية من يُجبكم من شد الدهما الهائلة التي تبطل الحواس وقد عش العقول ﴿ ٨٩ ﴾ ولذلك استميراها الظلمات المبطلة لحاسة البصريقال

لليوم الشديديوم مظلم و يوم ذوكوا كب أومن الخسف في البروالغرق فىالىحروقرى بىجىكم من الانجاء والمعنى واحدُ وقوله تعالى (تدعونه) نصب على الحالية من مفعول يجيكم والضمرلن أى من ينجيكم منها حال كونكمداعبنله أومن فاعله أي من ينجيكم منهاحال كو تهمدعوا منجه كم وقواه تعانى (تضرعاوخفيه) اماحال من فاعل تدعونه أو مصدر مؤكدله أي تدعونه منضرعين جهسارا ومصرين أوتدعونه دعاء اعلان واخفاء وقرئ خفية بكسرالحاء وقوله تعالى (ش أنجسنا) حالمن لفاعل أيضا على تقدير القول أي لدعونه قائلين لئرأنجيننا (من هذه) الشدة و الورطة التي عبرعنها بالظلمات (لنكو نن من الشاكرين) ائى راشھين في الشكر المداومين عليه لاجل هذه النعمة اوجيم النعماء التي من جلة ماهذه ووري " ائن أيجانام اعاة لقوله أم لى تدعونه (قل الله

توجب حصول الملكات فنقول لافعل من افعال الخيرو الشربقلبل ولأكثيرالاو يفيد حصول أثرفي النفس امافي السعادة وامافي الشقاوة وعندهد اينكشف بهذا البرهان المقلى القاطم صحة قوله تعالى فن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل مثق ل درة شرا يره ولمآتبت أنالا فعال توجب حصول الملكات والافعال الصادرة من البدفهي الؤثرة فيحصول الملكة الخصوصة وكداك الافعال الصادرة من الرجل فلاجرم تكون الايدى والارجل شاهدة يوم القيامة على الانسان بمعنى أن تلك الآثار النفسانية ابما حصلت في و اهر النفوس بو اسطه مداه الافعال الصادرة عن هداه الجوارح فكان مسدور تلك الافعال من تلك الجارحة المخصوصة جاريامجر ، الشهادة لحصول تلك لا ثار المخصوصة في جوهراانفس و اما الحساب فالمقصود منه معرفة مابق من الدخل والخرج ولما بينا أن اكل درو من أعال الخيروالشر " ثرافي حصول هيئة من هداه لهيئات في جوهرالنفس امامن الهية تالزاكية الطاهرة أومن الهيئات المدمومة الخسيسة ولاشك ان تلك الاعال كانت مختلفة فلا جرم كان بعضها يتعارض بالبعض وبعد حصول تلك المعارضات بقى في الفس قدر مخصوص من الحاق الحميد وقدر آخر من الحلق الديميم فاذامات الجسدطهر مقدارد لك الحلق الجيدومقدار ذلك الخلق الدميم وذاك الظهور انما محصل في الا تن الدى لا ينقسم وهو الآن الدى فيه ينقطع تعلق النفس من البدن فعبر عن هد مالحالة بسرعة لحساب فهد ، أقوال ذكرت في تطبيق الحكمة الته وية على الحكمة الفلسفية والله العالم محة ثني الامو رقوله تعالى ( فل مر يجيكم من ظلمات البر والبحر تدمونه تضر عاوخفية لئن أنجيتنا من هده لنكون من اشاكر ين قل الله يحيكم منها ومن كل رَبِّ ثم أنتم تشرَّكون) اعلم أن هذا نوع آخر من الدلاَّ أَلَّ الدَّا مَعلى كَالْ القدرة الانهيه وكان لرحة والفضل والأحسان وفية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ عاصم و - مزة و السلق قل من ينجيكم بالتشديد في الكلمتين و اباقون بالتخفيف قال الواحدى والتسديد والتخفيف آفان منقولة ن من نجافان شئت نقلت بالهمزة ؤان شئت نقلت مضعف المبن مثل أفرحته وفرحه وأغرمته وغرمته وفي القرآن فأنجيناه والدوين معه وفي آيد اخرى ونجينا الدين آمنوا ولماجا الننزيل باللغتين معاظهر استواء القراءتين في الحسن غيرأن الاختيار التشديد لان ذلك من الله كان غيرمرة وأيضا قرأ عاصم فير وايه أبي بكر خفية بكسر الحاء و البا قون بالضم و همالغتان وعلى هدا الاختلاف في سورة الاعراف وعن الاخفش في خفيه وخفية الهمالة ان وأيضا الحفية من الاخفاءوالحيفه" من الرهبه وأيضائن أنجيتنامن هداء قرأعاصم وحزه و الكساني لثن أنجاناعلى المغايمة والباقون لثن أنجيتناعلى الخطاب فاماالاو لون وهم الدين قرؤاعلى المغايبه ففدآختلفوا قرأعاصم بالتفغيم والبافون بالامألة وحجه من قرأعلى المغايبه أن ماقبل هدا المفظوما بعد، مد كور بلفظ المفايه فأماما قبله فقوله تدعونه وأماما يعده

ینجیکم منهاومن کل کرب) آمر صلی الله علیه و سلم بتقر را لجواب مع کونه من وظائفهم للایذان بآنه متعین عند هم وابناء خواه تعالی (عما تنم قشر کون) ﴿ ۱۲ ﴾ ح صلیه أی الله تعالی و حده ینجیکم مما تدعونه الی کشفه می الشدائد المذكورة وغيرهامن للفموم والكرب ثم أنتم بعدماتشاهدون هذه النع الجليله تشركون بعبادته تعالى غيره وقرئ بنجيكم بالتخفيف وقوله تعالى (قل هوالقادر على التخفيف وقوله تعالى في التخفيف وقوله تعالى (قل هوالقادر على التخفيف وقوله تعالى التخفيف وقوله وق

فقوله قل الله ينجيك منها وأيضا فالقراءة بلفظ الخطاب توجب الاضمار والتقدر يقو لون لثن أنجيتناو الاضمار خلاف الاصلوحيد من قرأ على المخاطبة قوله تعالى في آيه أخرى الثر أنجيتنا من هذه لنكوى من الشاكرين (المسئلة الثانية ) ظلمات البروالبحر مجاز عن مخاوفهماوا هو الهمايقال لليوم الشديد بوم مظلم ويوم ذوكواكب أى اشتدت ظامته حتى عادت كالليل وحققه الكلام فيه الهيشند الأمر عليه ويشتبه عليه كيفية الخروج ويظلم عليه طريق الخلاص ومنهم من حله على حقيقته فقال اماطلمات التحرفهي أن تجتمع ظلمة الليل وظلمة البحر وظلمة السحابو بضاف الرياح الصعبة والامواج الهائله اليهآفلم بعرفوا كيفية الخلاص وعظم الخوف وأماظامات البرفهي ظلمة الليل وظلمة السحاب والخوف الشديدمن هجوم الاعداء والخوف الشديد من عدم الاهتداء الي طريق الصواب والمقصودأن عنداجتماع هذه الاسباب الموجبة للخوف الشديدلايرجع الانسان الاالى الله تعالى وهذا الرجو ع يحصل ظ هراوباطنالان الانسان في هذا الحالة يعظم احلاصه فيحضرة الله تعالى وينقطع رجاؤه عنكل ماسوى الله تعالى وهوالمراد من فوله تضرعا وخفية فبين تعالى أنه اذ شهدت الغطرة السليمة والحلقة الاصلية في مذه الحالة بأنه لاملجأ الالى الله ولاتعويل لاعلى مضل الله وجب أن يبقى هذا الاخلاص عند كل الا. وال والاوقاب لكنه ليس كذلك فان الانسار بعد الغوز بالسلامة والنجاة محمل تلك لسلامة الى الاسباب الجسمانية ويقدم على الشرك ومن المعسر بن من يقول المقصود من هذه الآمة اطعن في الهمة الاصنام والا وثان وأنا قول التعلق بشيء عماسوي الله في طريق لعمو دُمَّة عقرب من أن يكون تعلقا بالوثن فان أهل التحقيبي نسمونه بالشرك الحقى و فظالا ية يدل على انعند حصول هذه الشدائد أتى الانسان أمور أحدها الدعا وثانيها انتضرع وثاثها الا-لاص باقل وهوالمراد من قوله وخفية ورابعها النزام لاشتغال بالشكر و هوالم اد من فولهائن أنجبتنا من هذه لسكونن من الشاكرين ثم بين تعالى أنه ينجيهم من المك المخاوف ومر سائر وجبات الحوف والكرب تمان ذلك الانسان يقدم على الشرك ونظيرهد مالا يةقوله ضلمن تدعون الااماه وقوله وطنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين وبالجلة فعادة أكثرالخلق ذلك اذاشاهدوا الامر الهائل أحلصو اواذًا انتقلوا الى الامن والرفاهية اشركو ابه قوله تعالى (قل هو القادر على أن ينعث علبكم عدابا من فوفكم أومن تحتأ رجلكم أويلبسكم شيعاً ويد ين بعضكم أس بعض انظر أيف نصرف الا يات اعلهم يفقهون في الا يقمسائل ( المسئلة الاولى ) أعلم أن هذانوع آخرمن دلائل التو حيدو هويمز وج بنوع من التخويف فبين كونه تعالى قادراعلى ايصال العذاب اليهم من هذه الطرق المخلفة واما ارسال العذاب عليهم تارة من فوقهم وتارد من تحت أرجلهم ففيه قولان (الاول) حل اللفظ على حقيقته فنقول المذاب النازل عليهم من فوق مثل المطر النازل عليهم من فوق

لقايمه في المهالك اثربيان الهذو لنجىله لممنهأوف وعيد ضمني بالعذاب لاشراكهم المذكورعلي طريقة قوله عزوجل أفأمنهم الن بخسف بكر جانب البرالي قوله تعالى مأ مننم أن يعيدكم فيه مَّارِهُ أُخْرِيُ الآية وعليكم متعلق بيبعث وتقدعه على مفعوله الصريح لاعتنامه والمارعة الى بيان كون المبعوث م يضرهمولنهويلأمر المؤخر وقوله تعسالي (مر فوقکم)متعلق به أيضاأو بمحذوف وقع صفة لعد اباأي عدابا كاثنامنجهة لفوقكا فعل،ن فعل من قوم لوط وأصحاب الفمل و أضرابهم (أومن تحت أرجلكم )أومن جهة السفل كافعل بفرعون وقارون وقبل من فوقكم أكابركمورؤسائكم ومن تحتأر جلكم سفلتكم وعبيدكم وكلة أولمنع الخلودون الجمع فلامنع لماكان من الجهتين معا **كافع**ل بقوم وح(أويلبسكم شيعا) أي يخلطكم فرفًا متحزبينعلى أهواءشتي

كل فرقة مشايعة لامام فينشب بينكم الفتال فتمختلطوا في الملاحم كفول الحجاسي وكتيبة لبستها بكتيبه "\*حتى اذا (كما ) التبست نفضت لهابدي (وبد يق بعضكم بأس بعض) عطف على يبعث وقرى "بنون العظمم" على طريقه "الالتفات لتهويلالامر والمبالغة في المحذيروالبعض الاول الكفاروالآخر المؤمنون ففيه وعدووعيد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال عند قوله تعالى أومن تحت عليه وسلم أنه قال عند قوله تعالى أومن تحت

أرجلكم أعوذ بوجهك وعنسد فوله تعسالى أويلبسكمشيعا وبدريق بعضكم بأسبعض هذا أهون أوهذا أيسر وعند صلى الله علمه وسلم أنه قال سألت ربي أن لا يعث على أمتى عذابامن فوقهمأ ومن نحت أرجلهم فأعطاني د لكوساً تدأن لايجعل بأسهم ينهم فعنى دنك (انظر کیف نصرف الأكات) من حال الى حال ( لعلهم يغقهون) كي يفقهوا ويقفواعلى جلية الامر فيرجعواعا هم عليه من المكابرة والعناد (و كدنبه)أى بالعداب لموءودأو القرآن لمجيد الناطق بمعيده (قومك) أى المعاندون منهم ولعل ايرا د هم بهدا العنوان لسلا يدان بكمال سوء حااهم فأن كذبيهم بذلكمع كونهم من قومه عليه الصلاة والسلام ممايقضي بغاية عتوهم ومكابرتهم وتقديم الجار والمجرورعلي الفاعل لما مرمرادا من اظهار الاهتمام بالمقدم

كافى قصدنوح والصاعقة النازلة عليهم من فوق وكذاالصيحة النازلة عليهم من فوق كا حصب قوم لوط وكارمى أصحاب الفيل وأماالعذاب الذى ظهرمن تحت أرجلهم قثل الرجفة ومثل خسف قارون وقيل هوحبس المطر والنبات وبالجملة فهذءالآية تذاول جمع أنواع العذاب التي يمكن نزولها من فوق وظهورها من اسفل ( القول الثاني ) أن يحمل هذا اللفظ على مجازه قال ابن عباس في رواية عكرمة عذابا من فوقكم أى من الامراءومن تحت أرجلهم من العبيد والسفلة أماقوله أو يلبسكم شيعا فاعلم أن الشبع جمع الشيعة وكل قوم اجتمعوا على أمرفهم شيعة والجمع شبع وأشياع قال تعالى كافعل بأشياعهم مرقبل وأاصله منالشيع وهو التبع ومعنى الشيعة لذين شعبعضهم بعضا قال الزجأج قوله يلبسكم شيعا يخلطا مركم خلطاضطرات لاخلط تفآق فنجعلكم فرقا ولاتكونون فرقة واحدة فاذا كنتم مختلفين قاتل بمضكم بعضاوهومعنى قوله ويذيق وعضكم بأس بعض عن ابن عباس رضى الله عنهما لما تزل جبر يل عليه السلام بود والاية شق دلك على الرسول عليه الصلاة والسلام وقال مايقا المتى ان عوملوا بدلك فقالله جبريل انما آناهبد مثلك فادعر بك لامتك فسأل ربه ن لايفعل مهم د لك فقال جبريل ان الله قدا منهم من خصلين أن لايبعث علمهم عذابا من فوقهم كابعثه على قوم نوح ولوط ولامن تحت أرجلهم كاخسف بقارون والإبجرهم من أل يلبسهم شيعابا لاهواء المختلفة ويدابق بعضهم بأس بعض باسيف وعن الدي صلى لله عليه وسلمان امتي سنفترق على ثذين وسبعين فرقةًا لناجية فرقة وفي رواية أخرى كلهم في الجندًا لأازنادقة ( لمسئلة الثانية)ظاهرقوله أو يلبسكم شيه هو أنه تعالى يحملهم على الاهواء المحتلفة والمذاهب المتنامية وظاهر أنالحقمنهاليس لاالو حدوماسواه فهوباعلفهدا يقتضي أنهتعلى قد يُسمل المكلف على الاعتقاد الباطل وفوله و يديق بعضكم أس بعض لاشكأن أكثرها طلم ومعصية فهذايدل على كونه تعالى خالقاللخيروا شرأجا الخصم عنه بأل الآية تدلُ على أن الله ته لي قادر عليه وعنانا الله فادرعلى القبيح عا النزاع في أنه تمالي هل يفعل ذلك أم لاوالجواب أن وجه التمسك بالآية شيُّ آخر فانهمّال هوا قادر على ذلك وهذا يفيد الحصر فوجب أن يكون عيرالله غيرقادر على دلك وهداالاحتلاف بين الناس حاصل وثبت بقنضى الحصر المد كوران لايكون ذلك صادرا عن غيرالله فوجب أن يكون صادرا عن الله وذلك يفيد المطلوب ( المسئلة الثالثة)قالت المقدمة والحشوية هداءالاتية منادرادلائل علىالمتعمن النظرو لاستدلال وذلك لان فنح للك الابواب يفيدوقوع الاختلاف والمنازعة في الادمال وتفرق الخلق الي المداهب والادبان وذلك مدموم بحكم هداه الآية والمفضى الى المدموم مدموم فوجب ان يكون فتح باب النظر والاستدلال في الدين مد موما وجوابه سهل والله أعلم محقل تعالى في آخر الآية انظر كيف نصرف الآيات لعلهم بفقهون قال القاضي هُدا يدل على أنه تعالى أراد

والتشويق الى المؤخروقوله تعالى (وهوالحق) حال من الضمير المجرور أى كذبوا به والحال أنه الواقع لأمحالة أوأنه الكتاب الصادق فى كل ما نطق به وقيل هوا ستئناف وأياما كان فغيه دلالة على عظم جناية بم ونهاية فبحها (قل) لهم منه عاض ما يول المه أمر هم وعلى أنك قدا ديت ماعليك من وظائف الرسالة (است عليكم بوكيل) بعفيظ وكل الحا أمر كم المنعكم من التكذيب وأجبركم على التصديق أنما ﴿ ٩٢ ﴾ المنذر وقد خرجت عن المهدة حيث أخبرتكم

تصريف هذه الآبات وتقريرهذه البينات أن يفهم الكل تلك الدلائل ويفقه الكل تُلك السِّنات وجوابنا بل ظاهر الآية يدل على أنه تُعالى ماصرف هد مالآيات الالمن فقه وفهم فأمامن اعرض وتردفه وتعالى ماصرف هداء الآيات الهم والله أعم \* قوله تعالى وكذب به قومك وهوالحق قل لست عليكم يوكيل لكل بأ مستقر وسوف تعلون )الضمير في قوله وكذب به الى ماذا يرجع فيه أقوال (الاول) أنه راجع الى العذاب المذكور في الآية السابقة وهو الحق أي لابدوأن ينزل بهم ( الثاني) الضمير في به القرآن وهو الحق أى في كونه كتابا منز لامن عندالله (الثالث) بعودالي تصريف الآبات وهوالحق لانهم كَذَبُوا كُونَ هَذَهُ الاشباءُ دَلالات ثم قال قُلْ الستَعليكم بُوكِيلِ أَ . لستَعليكم بحافظ حتى أجازيكم على تكذببكم واعراضكم عن قبول الدلائل نه انامنذروالله هوالمجازى الكم بأعالكم قال ابن عباس والمفسرون نسختها آية الفتار وهو بعيد نمقال تعالى لكل نبأ مستقر والمستقر يجوزأن يكون موضعالاستقرارو يجوزأل يكون نفس الاستقرار لار مازاد على الثلاثي كان المصدر منه على زنة اسم المفعول نحو المدحل والمخرح بمعنى الادخال والاخراج والمعنى أناكل خبر بخبردالله تعالى وقنا أومكا بالحصل فيه من غير خلف ولاتأخيروان جعلت المستقر بمعني الاستقراركان المعي لكل وعدووعيد مزالله تعالى استقرار ولابدأل يعلوا أن الامر كاأحبر الله تعالى عنا عنظهوره وتزوله وهذا الذي خوف الكفاريه مجوزأت يكون المرادمه عذات الآحرةو بجورأ ربكون المراد مند استيلاء المسلمين على الكفار بالحرب والفتل والقهر بي الدنيم ، قوله تع لى ( وأذا رأيت الذي فخوضون في اباتها وأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غير و ماينسينك الشيطان ولاتفعد بعدالد كرى مع اقوم الطالين) اعلمأبه تعالى فال في الآية الاولى وكذَّه قومك وهو الحق فل است عنيكُم بوكيل فبين بهأن ا ذين بكذبور بهذ الدين فانه لانجب على الرسول أريلازمهم وأن بكون حفيظا عليهم ثم برفي هده لآيه أن أ، ائت المكذبين أن ضموا إلى كفرهم وسكذيبهم الاستهراء بالدين و لطعن في الرسول فانه يجب الاحترازعن مقارنتهم وترك محالستهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) فوله واذا رأيت قيل انه خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم والمرادغيره وقيل الخطاب لغيره أي اذا رأيت أيماالسامع الذين يخوصون في آياتنا و قل الواحدي أن المشركين كانوا اذا جالسوا المؤمنين وقعوافي رسول الله صلى الله عليه وسلم والقرآن فشتموا واستهروا افأمرهم أل لايقعد وامعهم حتى بخو ضوا في حرب يث غيره ولفظ الخوض في اللغة عمارة عن المفاوضة على وجدالعبث واللعب قال تعالى حكاية عن الكفار وكنا نتخوض مع الحائضين واذاستل الرجل عرقوم فقال تركتهم يخوضور أفأدذلك بأنهشرعوافي كآات لاينبغي ذكره ومرالحشو يدمن تمسك بهذه الأية فى النهى عن الاستدلان والماظرة فى دات الله تعالى وصفاته قاللان ذلك خوض في آيات الله والخوض في آيات الله حرام بدليل هذه

بِمَا سَتُرُونِهِ (الكُلُّ لَبُأً ) أى لكل شي ينبأ به من الاثباءالتي منجلتها عدابكم أولكل خبرمن الاخبار التيمن جاتها خبر مجيئه (مستقر) أى وقت استقرار بوقوع مدلوله (وسوف تعلون) أى حال نبتكم في الدنيا أوفى الآخرة أوفيهما معاوسوف للتأكيد كإفي قوله تعالى ولتعلن نبأه بعد حين (واذارأيت الذن بخوضوز فی آماننا)أی مالتكذب والاستهزاء والطعن فيها كإهودأب قريش وديد نهم (فأعرض عنهم) بنزك مجالستهم واقيام عنهم وقواه تعالى حنى نخوضوا في حديث غيره )غاية ، للاعراض أ، استي على الاعراض لىأن مخوضوا فيحديث غير آماتناوالتذكير ماعتبار مكونهاحد يشافان وصف الحديث بمغايرتهامشيرالي اعتدارها بعنوان الحدشة وقيل باعتبار كونهاقرآما ( واماينسينك الشيطان ) بأن يشغلك فنسي النهي فتجالسهم إبتدا أوبقاء

وقرئ ينسينك من النسية (فلاتقعد بعدالد كرى) أى بعد تذكر النهى (مع القوم الظالمين) أى ﴿ الآية ﴾ معهم فوضع المظهر موضع المضمر نعيا عليهم أنهم بذلك الخوض ظالمون واضعو ن المشكذيب والا سنهزاء موضع

التصدق والتعظيم راسخون في ذلك ( وماعلي الذين يتقون ) زوى عن ابن عباس رضى الله عنهما أن السلين حين انهماعن مجالبستهم عندخوصهم ﴿ ٩٤ ﴾ في الآيات قالوالتن كنا نقوم كلا استهزؤ ابالقرآن لم نستطع أن

تجلس في المسجد الحرام ونطوف بالبيت فنزلت أى ما على الذبن بتقون قبائح أعال الحائضين وأحوالهم ( منحسابهم) أي بمايحاسبون عليدمن لجرائم (من شي ) اي شي " ماعلى أمه في محل الرفع على أنه مبتدأ وماتمينة أواسم الهاوهي حجاز بةومن مزيدة الاستغراق ومن حسامهمالمنهوعلى الذين يتقون في محل الرفع على أنه خبرالمبتدأ أولما الحجازية على رأى مز لاعير اعابه في الخير القدم مطلقا وفي محل النصب على رأى من انجوزاعالهافي الخبرالمقدم عندكونه ظرفاأوحرف جر ( ولکن ذّ کری ) ا - تدراك من لني السابق أى واكن عليهم أن بذكروهم ويمنعوهم عاهم عليه من القايع عما امكن من العظمة والتذكير ويظهروالهم الكراهة والنكيرومحل ذكرى اما النصب على أنهمصدرمؤ كدللفعل المحذوفأىعلهمأن ايذكروهم تذكيراأ والرفع

الآية والجوب عنه انانقلنا عن المفسرين أن المراد من الخوض الشروع في آيات الله تعلى على سبيل الطعن والاستهراء وبينا ايضاأن لغظ الخوض وضع في اصل اللغة لهذا المعنى فسقط هذا الاستدلال والله اعلم (المسئلة الثانية ) قرأ ابن عامر ينسينك بانتشديد وفعل وأفعل بجريان مجري واحد كاليناذلك في مواضع وفي النغزيل فهسل الكافرين أمهالهم رو يداوالاختيارقراءةالعامة لقوله تعالى وماآنسانيه الاالشيطانومعيالآية اننسيت وقعدت فلا تقعديعد الذكرى وقم اذاذكرت والذكرى استمللته كرة قاله لليث وقال الفراء الدكرى يكون بمعنى الدكروقوله مع القوم الظلين يعنى مع المشركين (المسئلة الثالثة) قوله تعالى فأعرض عنه بهوهد االاعراض يحتمل أن محصل بالقيام عنهم ومحتمل بعير فاقال بعد ذلك فلاتقعد بعدالد كرى صارذلك دليلاعلى ان المرادأن يعرض صنهم بالقيام منعندهم وههناسؤالات ( السؤال الاون ) هل يجوزهدا الاعراض بطريقًا آخرسوى القيام عنهم والجواب الدنين يتمسكون بظواهر الالفاظ ويزعمون وجوب اجراثهاعلى ظواهرهالا بوزون ذاكوالدين يقولون المهني هوالمعتبر جوزواذلك فأاوا لان الطلوب اظهار الانكار فكل طريق أفادهذا المقصود فاله يجوز المصير ال (السوال الثاني ) اوخاف رسول من القيام عنهم هل يجب عليه انقيام مع دالك (الجواب )كل ماأوجب على الرسول فعله وجب عليه د لك سواء ظهر أثر لخوف ولم يظهر فانا ان جوزيا منه ترك الواجب بسبب الخوف سقط الاعتمادعن التكاايف التي بلغهاالينا أماغسير الرسول فالهعند شدة الخوف فديسقط عندالفرض لان اقدامه على الترك لايفضى الى المحدور المدكور ( لمسئله الرابعة) قوله واماللسنك اشتضان فلا بقعد بعد المدكري يفيد أن الشكليف ساقط عن الذسي قال الجائي اداكان عدم العلم بالشي يوجب سقوط الكلف فعدم القدرة على اسي أولى مان بوجب سقوط التكليف وهدايدل على أن تكليف مالايطاق لايفع و يدل على أن الاستطاعة حاصلة قبل الفعل لانها أولم تحصل الامع الفعل لما كانت حاصلة قبل الفعل فوجب أن لايكون الكافر قادراعلي الايمان فوجب أن لا يتوجه عليه الامر بالايمان واعلم ن هذه الكلمات كثرد كره في هذا الكتاب مع الجواب فلانطول الكلام بدكر الجواب والله علم \* قوله تعالى (وماعلى الدنين يتقون من حسابهم من شي ولكن د كرى لعلهم بتقون كقال ابن عباس قال المسلون المن كناكل استهزأ المشركون بالقرآن وخاصوا فيمقناء بهم لماقدرنا على أن بجلس في المسجد الحراموأن فطوف بالبيت فنزات هداه الاآية وخصت الرخصة فيها للمؤمنين بان يقعدوا ممهم ويدكر ونهم ويفهمونهم فالومعنى الآية وماعلى الدين يتقون اشرك والكباروالفواحش من حسابهم من آثامهم من شي ولكن در كرى قال الزجاج قوله د كرى بجوزأن يكون في موضع رفع وان يكون في موضع نصب أماكونه في موضع رفع فن وجهين الاول ولكن عايكم د كرى أى أن تذكروهم وجائز ان يكون ولكن الدى

على أنه مبتدأ محذوف الحنبرأي ولكن عليهم ذكري (لعلهم يتقون) أى يجنبون الخوض حماء أوكرا هذلساء تهم وقد جوزكون الضمير للموصول أى يذكر وهم رجاء أن يثبتوا على تقواهم أو يزدادوها (وذر الذبي أتخذوا دينهم ) الذي

كلفوه وأمر واباقامة مواجبه (لعبا ولهوا) حيث سخروابه واستهزؤاأو بنوا أمر دينهم على مالايكاد نتعاطاه العساقل بطريق المعبواللهوكعبادة الاصنام وتحريم

تأمر ونهم بهد كرى فعلى الوجه الاول الدكري عمنى التدكيروعلى الوجه الثانى الذكرى تكون بمعنى الذكروأماكونه في موضع النصب فالتقدرد كروهم دكري لعامم يتقون والمعنى المالد كرى منعهم من الخوض في د المالفضول ﴿ فوله تعالى (ود رالد بن اتخد وادينهم لعبا ولمواوغرتهم الحياة لدنباودكر بهأن تبسل نفس عاكسبت ايس لها من دون الله ولى ولا شغيع وان تعدل كل عدل لا يؤخد منها اواثك الدن أبسلوا عما كسبوالهم شراب من حيم وعد اب اليم عاكانوايكفرون )اعمال هؤلاء هم المد كورن بقوله الدبن بخوضون فآياتا ومعنى ذرهم أعرض عنهم والس المرادان يترك انذارهم لانه تعالى قال بعد مود كر به ونظيره قوله تعالى أو اثن الد ين يعلم الله ما في قلو بهم فاعرض عنهم والمراد ترك معاشرتهم وملاطفتهم ولايترك اندارهم أنخو يفهم واعلم اله تعالى أمر الرسول بان يتركمن كانموصوفا بصفتين الصفة الاولى أن يكون من صفتهم انهم اتخد وادينهم لعباولم واوق تفسيره وجوه ( لاول) المرادانهم انخدوا دينهم الذي كلفوه ودعوا اليَّه وهو دبن الاسلام لعباوالهواحيث سخروا بهواستهرؤابه(الهُ في) اتخدوا ماهواهب ولهومن عبادة الاصنام وغيرها دينالهم (اله لث) أن الكفار كأوا يحكمون في دين الله بمعرد التسهى والتي مثل تحريم السو تب والمحار وما كانوا يحتاطون في امر لدين البتة ويكنفون فيه بمجردالتقليدفعبرالله تعالى عنهم بانهم اتخد وأدينهم لصاولهوا (الرابع) قال، بن عباس جول الله لكل فوم عيدايعظمو وويصلوفيه ويعمرونه مد كر الله تعالى ممان لباس أكثر هممن المشركين واهل الكاب انخد واعيدهم الهوا والعباغير السلين فأنهُم انخد واعيدهم كاشرعه الله تعالى ( والخامس) وهو الاقراب ان المحقق في الدين هوالدي ينصرالدين لاجل أنه قام الدليل على أه حنى وصدق وصواب فاما الذين ينصرونه ليتوسلوا به الى أحد المناصب والرياسة وغلبة الخصم وجع الاموال فهم مصروا الدبن للدنياوقدحكم الله على الدنيافي سائر الايذ بإنها لعب ولهوفالمرامن قوله ودر الدنين انخذوا دينهم المباولهوا هوالاشارة إلى من بتوسل دينه لي دنياه و اداناً مات في حال أكثر لخلق وحدتهم موصوفين بهداه الصفه وداخلين تحتهذه الحاله والله اعلم ﴿ لَصُعَهُ ۚ النَّانِيهُ ﴾ قوله تعالى وغرتهم لحيه • الدنياوهد ابَّةِ لدا اوجه الحامس الذي ذكرنًّا، كانه تعالى يقول اعااتخد وادنهم اعاوام والاجل أنهم غرنهم الحياة الدنيا فلاجل استبلاء حب الدنياعلى فلوبهم أعرضواعن حقيقة الدبن واقتصر واعلى نزين الظواهر لتوسلوابها الىحطام الدنيا أذاعر فتهد افقواد ودرالدين أتخد وادينهم العباولهوا معناه أع ضعنهم ولاتبال يتكذيبهم واستهزائهم ولانقمالهم في نظرك وزناود كربه واختلفوا في أن الضمير في قوله به الى ما د ايمود قبل ود كر بالقرآن وقبل اله تعالى قال ود ر المدنين أنخد وادينهم لعباولم واوالمرادالدين الدى يجبعليهم ان يتدينوا يهو يعتقدوا صحته فقه لهود كر به أي بذلك الدين لان الضمير بجب عوده ألى أفرب المد كوروالدين

الهجاثر والسوائب ونحو أ ذلك والمعنى أعرض عنهم ولاتبال بأفعالهم وأقوالهم وقيل هو تهديدلهم كقوله تعالى ذرهم بأكلو اوتمتعوا الآية ( ، غرتهم الحيا. الدنيا) واطمأ نواحها حتى زعموا ان لاحماة عد هاايد (وذك به) اي بالقرآن من بصلح للتذكير (ان تبسل نفس عاکست) أى لثلا تىسل كقولەتعالى أن يضلوا الآبدأ ومخافه **أن تبسل**أوكر أهمان تبسل مفوس كثيرة كإبى قوله تعالى علمت نفسما أحضرن وترتهن لسوءعملها .اصل الابسال والبسلاللنعو منه أحديا سال لار فريست لاتفلت مندأ ولايه بمتسع و لاستاعد من قرنه ، هذا سل عليك أى حرام وممنوع و قدجوزان يكون لضمير المجرورقيه راجعاالي الابسال معءم مريار ذكره كافي ضمير الشان تكون الجلة بدلامنه مفسرا لهلمافي الامهام أولاوا لتفسير ثانیامیالتفخیم وزیاده التقریر کمای قوله\*علی

جوده الضن بالماء حاتم \* بجرحاتم على أنه بدل من ضمير جوده فالمعنى وذكر بارتهان النفوس وحبسها بما ﴿ أَقْرِبَ ﴾ كسبت وقوله تعالى ( ايس لها من دون الله ولى ولا شفيع) استثناف مسوق اللاخبار بداك وقيل فى محل النصب على أنه حال

من ضمير كسبت وقبل في محل الرفع على أنه وصف لنفس والاظهر أنه حال من نفس فانه في قوه نفس كافرة أونغوس كثيرة كاني قوله تعالى علمت نفس ﴿ ٩٥ ﴾ ماأ حضرت ومن دون الله متعلق بمحدوف هو حال من ولى كابينٍ في

تفسيرقوله تعالى وأنذر بهالآ بذوقيل هوخبراليس ويكون امها حيشد متعلقا محذوف على البان وان تعدل أى ان تفد تلك النفس (كل عدل)أي كل فداءعلى انه مصدر مؤكد (لايؤخدمنها) على اسنا د الفعل الى الجا رو المعرور لاالى ضميرال دركافي قوله تعالى ولايؤحدمنها عدل فأنه لمفدى بالاالمصدر كابحر فيد(أولئك)أشارة لى موصول باعتبار اتصافه بافى-ير نصله ومافيه من معنى ا بعد اللايدان بعددرمتهم في ١٠٠٠ لحال ومحله نرفع على لانداء والخبرقوله تعالى (الذن أبسلوا ماكسبوا) والجملة مستأنفه سنقب الرتحذير هم من الابسال لمدكور اليان أمير لمتدون بذلك أي أولئك المنحدون دينهم لعبا ولهوا المفترون بالحياة الدنيا هم الذين أبسلوا بماكسواو قوله نعالى (لهم شراب من حيم) استناف آخرمبين الكيفية الابسال المدكور وعافبته مبنى على سؤال نشأ من الكلام كالم قل ما

أقرب المذكور فوجب عودالضمير البهأما فوله أن تبسل نفس ماكسبت فقال صاحب الكشاف أصل الابسال المنعومنه هداعليك يسلأى حرام مخطوروالباسل الشجاع لامتناعه من خصمه أولانه شديد البسور بقال بسر الرجل اذا اشتدعبوسه واذا زادقالوا بسل والعابس منقبض الوجه اذاهر فتهدنا فنقول قال ابن عباس تبسل نفس عما كسبت أيترقهن فيجهنم عاكسبت في الدنيا وقال لحسن ومجساهد تسملم للمهلكة أى تمنع عنمر ادها وتخسد لوقال فنادة تحبس في جهنم وعن ان عاس تبسل تفضيح وأبسلوا فضحواومعني الآبةوذكرهم بالقرآنومة تضي الدين مخسافة احتباسهم في نار جهنم بسبب جناياتهم لعلهم مخافون فيتقون ثمقال تعسالي ليسلها أي ليسللنفس من دور الله ولي ولاشفيع وان تعدل كل عدل لا يؤخذ مهد أي وان تفد كل فداء والعدل الفدية لابؤخذذلك أأمدل وتلك العدية منهاقال صاحب الكشف فاعل يؤخد ليسهو قوله عدل لان العدل ههذا مصدر فلايستداليد الاخذوأ ما في قوله ولا، و - ذمنها عدل فبمعنى المفدى به فصحح اسناده اليه ونقول الاخذ عمعنى القبول واردفال تعسالى و بأحد الصدقات أي قبلها وإذا ثبت هذا فيحمل الاحذ ههناعلي القبول و زول السؤال والله أعلوالمقصودمن هذهالآ يقيسان ان وجوه الخلاص على تلك النفس منسدة فسلاولي يتولى دفع ذلك المحذور ولاشفرع يشفع فبها ولافديه تقبل ليحصل الخلاص بسبب قبولها حتى لوجعلت الدنيابأسره ودية من عذاب الله لم تنفع فاذاكات وجوه الحلاص هي هذه الثلاثة في الدنياوثبت انها لا نفيد في الآخرة البتة وطّهر انه اس هندك الاالابسال الدني هوالارتهان والانغلاق ولاستسلام فلنسالها بتة دافع من عذاب الله تعالى واذ تصور المرءكيفية العقاب على هذا وجه يكاد يرعداد اأ قدم على معاصى الله تعدل ثم أنه تعالى بين مابه صاروامر تهنين وعليه محموسين فعال لهم شراب سحيم وعذاب أيم بماكانو ايكفرون ود لكهوالنهاية في صفة الايلام والله اعلم 🏶 فوله تعمالي ( قل اندعو من دور الله مالاينفه: ولا نضرنا و ردعلي أعقا العداد هدا الله كالذي استهوته الشاطين في الأرض حيرارله أصحاب يدعونه الى لهدى من قل ال هدى الله هو الهدّى وأمرنا لنسلم والعالم وأزأقيوا الصلاة والقوه وهوالدي اليه تحشرون) اعلال المقصود من هذه الآية الردعلي عبدة الاصنام وهي مؤكدة القولة تعالى قبل دالك فَلَ أَنِي نَهِيتُ أَنَّ أَعْبِدَالَّذِينِ تَدْعُونَ مَنْ دُونَ اللهُ فَقَالَ قُلَّ أَنْدَعُومُنْ دُونَ الله أي أُنْعِبَد من دون الله النافع الضار مالايقدر على نفه ناولا -لي ضرنا ونردعلى أحقابنا راجعين الى الشهرك بعسد أنزأ قد ناالله مندوه سداما الاسلام ويقال لكل م أعرض عن الحق الى الباطل انه رجع الى خلف ورجع على عقبيه ورجع القهرى والسبب فيه أن الاصل فى الانسان هوا بهل مم اد اترقى ونكامل حصل له العلم قال تعالى والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لاتعلون سياوجه للكم السمع والابصار والافتد مفادا رجع من الملالي

ذالهم حين أبسلوا عاكسبوافقيل لهم شراب من ماءمغلى يجرجرف بطونهم وتنقطع بدأ معاؤهم ( وعذاب اليم ) بنار تشتعل بابدانهم (عاكانو ايكفرون) أى بسبب كفرهم المستمرف الدنيا وقد جوزان يكون لهم شراب الخمالا من ضميراً بسلوا

وترتيب ماذكر من العذابين على كفرهم مع أنهم معذبون بسائر معاصيهم أيضاحسما ينطق به قوله تعالى بما كسبوا العداب والاهم في باب ﴿ ٩٦ ﴾ التحذيرا وأر يدبكفرهم ماهواعم منه ومن مستنبعاته لانه العمدة في انجاب

وقد جوزان يكون أولئك الجهل مره أخرى فكانه رجع الى اول أمر ، فلهذا السبب يقال فلان ردعلى عقبه وأما قوله كالذى استهوته الشياطين في الارض فأعلم أنه تعالى وصف هذا الانسان بنلاقة أنواع من الصفات ( الصفة الاولى ) قوله استهوته الشياطين وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قرآ حزه استهواه بألف مماله على التذكيرو الباقون بالنا الانالجع يصلح أن يذكر على مني الجع ويصلح أن ونت على معنى الجاعة (المسئلة الثانية) اختلفوا في أشتقاق استهوته على قو اين (الاول) أنه مشتق من الهوى في الارض وهو النزول من الموضع العالي إلى الوهدة السافلة العميقة في قعر الارض فشبه الله تعالى حال هذا الضال به وهو قوله ومن يشرك بالله فكأنما خرمن السماء ولاشك أن حال هذا الانسان عند هو يه من المكان العالي الى الوهد و-العميقة المظلمة يكون في غاية الاضطراب والضعف والدهشة ( والقول الثاني )أنه مشتق من البساع الهوى والميل فان من كان كذلك فانه ربما للغ النهاية في الحير." والقول الاول أولى لانه أكلف الدلالة على الدهشة والضعف (الصفة اثانية) قوله حيران قال الاصمعي بقال حاريحار حيره وحيراوزادالفراء حيراناو حيرو فومهني الحيرة هي التردد في الامر بحيثلابهتدى الى مخرجه ومنه يقال الماء يتحيرني الغيم أي يترددو تحيرت الروضه بالماء اذاامتلا تفترددفيهاالما واعلم أن هدذا المثل في غابه الحسن وذلك لان الذي بهوي من المكار العالى الوهدة العميقة بهوى اليهامع الاستدارة على نفسه لان الحرسال نوله من الاعلى الى الاسفل ينزل على الاستدارة وذلك يوجب كال التردد والتحير وأيضا فعند زوله لايعرف أنه يسقط على موضع يزداد بالاؤه بسبب سقوطه عليه أو يقل فاذا اعتبرت مجمو ع هذه الاحوال علمت أنك لأتجدمثالا للمتحير المتردد الحائف أحسن ولاأ كمل من هذاالمثال (الصفه الثالثه") قوله تعالى له أصحاب دعونه الى الهدى التناقالو انزلت هداه الآية في عبد الرحن بأبي بكر الصديق رضي الله عنه فأنه كان يدعوا بإه الي المكفروأ بوه كان يدعوه الى الايمان وبأمره بأن برجع من طريق الجهالة الى الهداية ومن ظلمه الكفر الى نور الإيمان وقيل المراد أن الذلك الكافر الضال أصحابا يدعونه الى ذلك الضلال ويسعونه بأنه هوالهدى وهذا بعيدو لقول الصحيح هوالاول نم قال تعالى قل ان هدى الله هو لهدى يمني هوالهدى الكامل النافع الشريف كماذ قلت علمزيد هوالعلم وملك عمر وهوالملك كانمعناه ماذكرناه من نقر يرأمرا مكمال والشرف تعقال تعالى وأمر نالسم لرب العالمين واعلم أنقوله ان هدى الله هو الهدى دخل فيه جيع أفسام المأمورات والاحترا زعن كل لمنهيات وتقريرا لكسلامأن كلماتعلق أمر الله به فاماأن يكون من باب الافعال وآماأن يكون من بات لتروك ( أما القسم لأول ) فاما أن يكون من باب أعال القلوب واما أن بكون من بالأفعال الجوارح ورئيس أعمال القلوب الايمان بالله والاسلامله ورئيس أعمال الجوار ع لصلاه وأما الذي بكون من باب التروك فهو التقوى وهوعباره عن الاتفاء عن كل مالا ينبغي والله سيحانه لمابين أولاان الهدى النافع هوهدى الله أردف والكالكم

من المعاصي والسينات هذا اشارة الى النفوس المداول عليها بنفس يحله الرفع بالابتداءوالموصول الثآنى صفد أو يدل مند ولهم شراب الخ خبر. والجملة مسوقةالبيآن تبعة الابسال (قلأندعوم دون الله ما لاينفعناولايضرنا) قبل تزلت في أبي بكرد مني الله عندحيندعاه ابنه عبد الرحن الى عباءة الاصدم فتوجيهالامر الىرسول الله صلى الله عليه وللم حينئدللا ذان عابينهما من الانصال والآمحاد تنو مها لشان الصديق رضي الله ته لي عند أي مبدمتجاوز بنعباده اقله الجامع لجميعصمات الالوهيه التي من جاتها القدرةعلى النفع واحتر مالا قدرعلى نفعنااذا عبدناه ولاعلى ضرنا اذا تركنا وأدنى مرانب المعودية القدرةعلى ذلك وقوله تعالى (، برد على أعمّاينا )عطف على ندعو دأخل فيحلم الانكاروالنفيأى ونرد الى الشرك والتعبيرعنه بالردعلى الاعقاب لزبادة

تقبيحه بنصو بره بصورة ماهو على الفيح مع مافيه من الاشارة الى كون الشرك حالة قد تركت ونبذت ورا و الكلى ك الظهروا يثارر دعلى رتدلتوجيه الانكار الى الارتداد رذالغيرتصر بحا بمخالفة المضابن وقطعالا ظماعهم الفارغة وايذامابان

الارتدادمن غيررا ليس فيحير الاحتمال ليحتاج المينفيد وانكاره وقوله تعالى (بعدادهداناالله) أى الى الاسلام وأنقذنا من الشركمته ق مزد مسوق لأكيد النكير لالتحقيق معنى الرد وتصو رهفقطو لالكبي أن مقار بعد اد اهترينا كأمقيل ونردالي الشرك بامنلال المضل بعد اذ هداناالله الذي لام دي سواه وقوله تعالى (كا ذي استهوته الشياطين)في محل انتصب علم أبه حال من مرفوع بردأى أرد على أعقا بنا شبهبن با دى استهوته مردة الجن واستفوته الى لمهاميه والمهالك أوعلى أنه نعت المصدر محذوف أي أودردا مثل رد الذي استهوته الحو لاستهواه استفعمال من هو ي في الارض اد اد مب فبها كانهاطلبتهويه وحرصت عليه وقري " استهوا وبأنف بمالة وقوله تعالى (في الأرض) اما امتعلق باستهوته أوبحدوف هو حال من مفعوله أي

الكلي مذكرأشرف فسامه على النزتيب وهوالاسلام الذي هورئيس الطاعات الروحانية والصلاة التيهي رئيسة الطاعات الجسمانية والتقوى التيهي رئيسة لباب التروك والاحتراز عن كل مالايذبغي ثم بين منافع هذه الاعمال فقال وهو الذي اليه تعشرون بعني أن منافع هذ. الاعال انما تطهر في يوم الحشر والبعث والقيامة فأن قيل كيف حسن عطف قوله وأناقيمواالصلاة على قوله وأمر نالنسل رب العالمين قلناذكر لزماج فيه وجهير (الاول) ان يكون القديروأمرنا فقيل لاأسلوالرب العالمين وأقيو الصلاة فانقيل حبأن المراد ماذكرتم للكن ما لحكمة في العدول عن هذا اللفط الظاهر والتركيب الموافق للعقل لى ذلك اللفظ الذي لايهندى الحقل لى معناه الابالتأو يل قدناوذلك لان الكافر مادام يهي على كفره كان كاله ثب الاجنى فلاجرم بخاطب بخطال الغائبين فيقاله وأمرنا للسلم نرا العالمين واذا السلم وآمن ودحل في الايمام صاركا قريب الحاضر فلاجرم يخاطب يخطاب الحاضرين وبقال لهوأد أقيموا الصلاة واتقوه وهوالذى الدتحشرون فالمقصود من ذكر هذين النوعين من الخطاب التنبيه على الفرق مين حالتي الكفر والأيمان وتقر يره ان الكافر بعيد غائب والمؤمن ق يبحاصروالله اعلمقوله تع لى ( وهوالذي خلق السموت والآرض بالحق و يوم بقول كن فيكون قوله الحق وله الملك يوم ينفيح في الصورعالم الغيب والشد هادة وهوالحكيم الحدير) اعلم انه تعدلى لمارين في الآبات المتقدمة فساد طريقة عبدة الاصنام ذكرههنا مابدل على أنه لامعبود الاافة وحده وهو هذه الآيةوذكر فيهاأنه اعا كثيرة من الدلائل ( أولها ) فوله وهوالذي خلق السموات والارض بالحق أماكونه خالقاللسموات والارض فقد سرحنا في قوله الح رالله الذي خلق السموات والارض وامانه تعالى خلقهما بالحق فهونطيرا قوله تعالى فيسورةآل عران ر خاماخلفت هذا باطلاوقوله وماحلقنا السماء والارض ومابينهمالاءين ماحلقاهما الايالحق وفيدقولان (الاول) وهوقول أملالسنة انهاته لي مالك لج م الحد ثات ماك لكل الكأنات وتصرف المالك في ملكه حسن وصوات على الاطلاق فكان ذلك التصرف حسناعلي الاطلاق وحقاعلي الاطلاق ( والثاني) وهوقول المعتزلة ان معني كونه حقاأنه واقع على وفق مصالح المكلفين مطابق لمنافعهم قال القاضي ويدخل في هده الآبة أنه خلق المكلف أولاحتي يمكنه الانتفاع بخلق السموات والارض ولحكماء الاسلام في هذا الباب طريقة أحرى وهي الهيقال أودع في هذه الاجرام العظيمة قوى وخواص بصدر بسبيها عنهاآثار وحركات مطابقة لمصالح هذا العالم ومنافعه (وثانيها) قوله و يوم يقول كن فيكون في تأو بل هذه الآية قولان (الاول) التقدير وهوالذي خلق السموات والارض وخلق يوم يقول كن فيكون والمراد من هسذاالبوم يوم القيسامة والمعنى أنه تعالى هوالخالق للدنباولكل مافيهامن الافلاك والطمائع والعناصروالخمالق ليو. القامة والبعث ولردالارواحاليالاحساد على سبل كن فكمن والوحه لثاني )

في التأويل ان نقول قوله الحق مبتدأ و يوم يقول كن فيكون ظرف دال على الخـ بر والتقد يرقوله الحق واقعبوم يقولكن فيكون كفولك يوم الجمعة القتال ومعناه القتال واقع يوم الجمعة والمراد من كون قوله حقا فىذلك اليوم آنه سبحانه لايقضى الابالحق . والصدق لانأقضيته منزهة عن الجوروالعبث (وثالثها)قوله وله الملك يوم ينفح في الضور فقوله وله الملك يفيدا لحصروالمعنى انه لاملك في بوم ينفخ في الصور الاللحق سبح نه وتعالى فالمراد بالكلام الثانى تقريرالحكم الحق المبرأ عن العبت والباطل والمراد بهذا الكلام تقر يرالقدرة النامة الكاملة التي لاد افع لها ولامعارض فأن قال قائل فول الله حق في كل وقت وقدرته كاملة في كل وقت فالفائدة في تخصيص هذا اليوم بهذبن الوصفين قلنالان هذا اليوم هواليوم الذي لايظهر فيهمن أحديفع ولاضرفكان لامر كإقال سجانه والامريومئذلله فلذا السبب حسن هذا التخصيص (ورابعها) قوله عالم الغيب والشهادة تقديره وهوعالم الغيب والشهادة واعلم اناذكرنافي هذاالكتاب الكامل انه سيحانه ماذكراً حوال البعث في القيامة الاوقررفيه أصليناً حدهما كونه قادرا على كل لمكنات والثاني كونه عالما بكل المعلومات لان بتقديرأن لايكور قادراعلي كل المكنات لم بقدر على البعث والحشر ورد الأرواح الى الاجسادو بتقديراً ن لايكون عالما بجميد الجزئبات لم يصمح ذلك أيضامنه لانه اشتبه عليه المطيع بالمعاصى والمؤمن بالكافر والصديق بالزنديق فلابحصل المفصود الاصلي من البعث والقيامة أمااذا ثبت بالدليل حصول هاتين الصفتين كل الغرض والمقصود فقوله وله الملك يوم ينفح في الصور بدل على كال القدرة وقوله عالم الغيب والشهادة يدل على كال العلم فلا جرمازم من مجموعهما أن يكون قوله حقاوأن يكون حكمه صدقاوأن تكون قضاياه مرأة عن الجور والعبث والباطل ثمقال وهوالحكيم الخير والمرادمن كونه حكيما أنبكون مصيبا فيأفعاله ومن كونه خبيراكونه عالما بحقائفها من غيراشتهاه ومن غيرالتباس والله أعسلم ( المسئلة الثانية) قددكرنافي كشيرمن هذا الكتاب اله ليس المراد بقوله كن فيكون خطساباوأمرا لانذلك الامران كالمعدوم فهومحان وانكان للموجود فهوأمر بأزيصيرالموجود موجودا وهومحال بلالمراد منه التنبيه على نقاذقدرته ومشيئته في تكو منالكائنات وايجاد الموجودات ( المسئلة الثالثة ) قولديوم ينفخ في الاصو لاشبهم ان المراد منه يوم ألحشر ولاشبهه عندأهل الاسلام انالله سحانه خلق قرناينفخ فيه ملك من الملائكة وذلك القرن يسمى بالصور على ماذكر الله تعالى هذا المعنى في مواصَّع من الكمتاب الكريم ولكنهم احتلفوا في المراد بالصورفي هذه الآية على قولين (الاولَ) ان المراد منه ذلك القرن الذي ينفع فيه وصفته مذكورة في سائر السور ( والقول الثاني ) ان الصور حمي صورة والنفخ في الصورعبارة عن النفح في صورالموتى وقال أبوعبيدة الصورجع صورة مثل صوف وصوفه قل الواحدى رحدالله أخبرني أبو الفضل العروضي عن الازهرى

كأثماني الارض وكذا وقوله تعالى (حبران) عال منه على أنها بدل من الأولى أوحال ثانية عند من يجيز ها أومن الذي أومز المستكن فيالظرف أى مائها ضالاعن الجادة لاند ری مابصنع وقوله تعالى (له أصحواب) جملة فيمحل النصب على أنها صفد لحيران أوحال من الضميرفيه اومسنأ مقد سيقت لبيان حاله ، قوله تعالى (يدعومه الى الهدى) صفه لاصحار أي لذلك المستهوى رفقة مهدونه الىالطريق المستقيم تسمية لهبالمصدر مبالغدكا تهنفس الهدى (الننا)على ارادة القول على أنه بدل من بدعونه أوحال من فاعله أي بقولون السارفيد اشارة الى أنهم مهندون ثابتون على الطريق المنقيم وأنمن يدعوه ليسمن يعرف الطريق المستقيم ليدعى الى اتبا نهواهما يدرك سمت الداعى ومورد النسق فقط (قلان هدى الله )الذي هدانا اليه وهوالاسلام (هوالهدي)

وحدة وماعداه صلال محض غي يحت كفوله تعالى فساذا بعدالحق الاالضلال، نحوموتكرير الامر للاعتباء بشأن المأمور بهولان ماسبق للزجرعنااشركوهذا حثعلي الاسلاموهو توطئة لما بعده فان اختصاص الهدء بهداه تعالى ما بوجب الامتال بالاوامرالواردة بمده (وأمرنا )عطف على ان هدى الله هوالهدى ماخل تعت النور وللام في (المسلم لرب العالمين) العليل الامرا لمحكي وتمين ماار بديه من الاوامر النلاء كماق قوله تعالى ول احم دى الذين آمنوا يقيمو اصلاة وخفقواالا يدكأ مقيل امر ناوقيل اأسلوالاجل أن نسلم وقبل هي جمعني الباءأى أمرنا بان فسلم وقيلزاندة أو أمرنا أن نسلم على حذف الباء وقوله تعالى (وأن أفيوا الصلام واتقوم)أى الله تعالى في مخالفة أمر. عطفعلى أسلم على الوجوءالثلاثةعلىأن

عن المنذري عن الهيثم انه قال ادعى قوم ان الصور جم الصورة كما ن الصوف جع الصوفة والثوم جع الثوبة وروى ذلك عن أبي عبيدة قال أوالهيثم وهذا حطأ فاحش لان لله تعالى قال وصوركم فأحسن صوركم وقال ونفخ فى الصور في قرأ ونفخ في الصور وقرأ فأحسن صوركم فقدا فترى الكذب وبدل كتاب الله وكان أبوعبيدة صاحب اخباروغرائب ولم يكن له معرفة بالنحوقال الفراء كالجع على لفظ الواحد المذكر سبق جعه واحده فواحده زيادة هاء فيه وذلك مثل الصوف والوبر والشعر والقطن والعشب فكل واحد مرهذه الاسماء اسم لجميع جنسبه واذ أفردت واحدته زيدت فيهاها الانجع هذاالباب سبق واحده ولوأ الصوفة كانتسا يقة الصوف اقالواصوفة وصوف و بسرة وبسركاةالوا غرفة وغرف وزاعة وزلف وأما الصورالفرن فهوواحد لايجوز أنبقال واحدته صورة وانماتجمع صورة الانسان صورا لان واحدته سبقت جمد قال الازهري قدأحسن أبوالهيتم في هداالكلام ولايجوزعندي غيرماذه اليه وأفول وممايقوي هذا الوجه اله لوكان المراد نفح الروح و الله الصور لا صاف تعالى ذلك النفع الىنفسد لان نفخ الارواح في الصور بضيفه الله الى نفسه كاقال فاذاسويته ونفخت فيه من روحى وفال فنفخنا فيها من روحنا وقال مم أنسأناه خلقا آخر وأمانفخ الصور عمني النفيج في القرن فانه تعالى يضيفه لاالى نفسه كافال فاذ نق في النا قوروقال ونفخ فى الصور فصعق من فى السموات ومن فى الارض الامن شاء الله ثم نفع فيد أخرى فاذاهم قيام ينظره ن فهذا تمام القول في هذا البحث والله أمم بالصواب 🗢 قُوله تعالى ﴿ وَادْمَالَ ابراهيم أزر أبحد أصناما آلهة اني أراك وفومك في ضلال مبين ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) المأنه سبح نه كثيرا بحبح على مشرى العرب بأحوال ابراهيم عليه السلاء وذلك لانه يعترف بفضله جيع الطوائف والملل فالمشمركون كانو أمعرفين بفضله مقرين بأنهم مرأولادمو ايهود والنصارى والمسلون كلمهم معظمون لهمعترفون بجلالة قدره فلاجرم ذكراللة تعالى حكاية حاله في معرض الاحتجاج على لشركين وأعلم أن هذاالمنصب العظيم وهواعتراف أكثرأهل العالم بفضله وعلوم تبتدلم يتفق لاحدكا اتعق للخليل عليه السلام والسبب فيه أنه حصل بين الرب و بين العبد معاهدة كاقال أوفوا بعهدى أوف بعهدكم فايراهيم وفي بعهد العبودية والله تعالى شهد بذلك على سبيل الاجال تارة وعلى سبيل التفصيل أخرى أماالاجال ففي آيتين احدهما قوله واذ بتلي ابراهيم ربه بكلمات فأعهن وهذاشها دةمن الله تعالى بأنه تم عهدالعبودية والثانية قوله تعالى أذقارله ربه أسلم قال أسلت لرب العالمين وأماالنفصيل فهوأنه عليه السلام ناطر في اثبات التوحيد وابط أل القول بالشركاء والانداد في مقامات كثيرة فالمقام الاول فيهذا الباب مناظرته معأبيه حيثقاله ياأبت لمتعبد مالايسمع ولايبصرولايغني عنك شبأ والمقام الثانى مناظرته دعقومه وهو قوله فلماجن عليه الليل والمقام الثالث مناظرته

مع ملك زمانه فقال ربى الذي يحيى و يميت والمقام الرابع مناظرته مع الكفار بالفعل وهو قوله تعالى فجعلهم جذاذا الاكبير الهم ثم ان القوم قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم ثم انه عليه السلام بعد هذه الواقعة بدل ولد. فقال الى أرى في لمنام أبي أذ كالفعند هذا ثبت أن الراهيم عليه السلام كان من الفتبان لامه سلم قلبه للعرفان ولسانه للبرهان وبدنه للنيران وولده للقر بان وماله للضيفان ثمأنه عليه السلام سأل ربه فقال واجملل لسان صدق في الآخرين فوجب في كرم الله تعالى أن يجبب دعاء و يحقق مطلو به في هذا السؤال فلاجرم أجاب دعاء وقبل نداءه وجعله مقبولا لجيم الفرق والطوائف الى قيام القيامة ولمكارالعرب معترفين بفضله لاجرم جعلالله تعالى مناظرته مع قومه حجة على مشرى العرب (المسئله الثانية) اعلم انه ليس في العالم أحديثبت الله تعالى شريكايساويه في الوجوب والقدرة والعلم والحكمة لكن الثنوية يثبتون المرب أحدهما حكيم يفعل الحير والثاني سفيه يفعل الشمر وأماالاستغال بعبادة غير لله فني الذاهمين اليه كثرة أيمهم عبدة الكواكب وهم فريقان منهم من غول انه سبحانه حلق هذه الكواكب وفوض تدبير هذاالعالم السفلي اليها فهذه الكواكب هي المديرات لهذاا عالم قالوافيجب علينا أن نعبد هذه الكوا اب تمان هذه الافلاك والكواكب تعدالله وتطيعه ومنهم قوم غلاة ينكرون الصانع ويقولون هذه الافلاك والكواكب أجسام واحبة الوجود الذواتهاو يمتمع عليها ألعدم والفناه وهي المديرة لاحوالهذا العالم الاسفلوهؤلاءهم الدهر بة الخالصة وعن يعبد غيرالله النصارى الذين يعبدون المسيح ومنهم أيضاعبده الاصنام وأعلم أن هنا بحثالا بدمنه وهو انه لادين أفدم من دين عبده الاصنام والدليل علىدأن أفدم الانبياء الدين وصل اليذ توار يخمهم على سبيل التفصيل هونوح عليه السلام وهواعلها بالردعلى عبده الاصدام كاقان تعالى حكاية عن قومه الهم قالولاتذرن ودا ولاسواعا ولايغوث ويعوق ونسراوذاك يدل على ان دير عبدة الاصنام قد كان موجودا قبل نوح عليه السلام وفدىتى ذلك الدين الى هذا الزمان فان أكثر سكان أطراف الارمن مستمرون على هذاالدين والمدهب الذي هذاشأنه يمتنع أن يكون معلوم البطلان فيدمه العقللكن العلم بأن هد االجرالمنحوت في هداء الساعة ليس هوالذي خلقني وخلق السماء والارض علمضروري والعلم الضروى يمتنع اطماق الحالق الكثيرعلي انكاره فظهر أنه لسدين عبدة الاصنام كون الصنم خالقا السماء و الارض بلابدوأ يكون لهم فيه نأو يلوالعله ذكروا فيه وجوها كثيرة وقددذكر باهذا لبحث فيأول سورة النقرة ولابأسبان نعيده همنا تكثيراللفوائد (فالتــأو يل الاول) وهوا لاقوى أن الناس رأواتغيرات أحوال هذاالعالم الاسفل مربوطة بتغيرات أحوال ألكوا كبغان بحسب قرب الشمس وبمدهامن سمت الرأس تحدث الفصول الاربعه وبسبب حدوث العصم ل الاربعه تحدث الاحوال المخلفة في هذا العالم ثمان الناس ترصدوا أحوال

النالمصدرية اذاوصلت بالامر بتجردهوعن أمعني الامر بحوتجر فأاصله الفعلية عن عيالمني والاستقبال فالمعنى على الاول أمرناأى قيل لنا أسلوا وأقيموا الصلاة واتقواالله لاجلأن نسلم ونقيم الصلاة وننقيه تعالى وعلى الاحبرين أمرنا بأننسلونقيم الصلاه وتتقيدتمالي والتعرض لوصف دبو بيته تعالىلاءالمين لتعليل الامروتأكيد وجوب الامتثال به كمأر قوله تعالى ( وهوا ذي اليد تحشر ون )جلة مستأنفة موجية للا متثال عــا أمربه من الامورا ثلاثة (وهوالذيخلقا<sup>لسموات</sup> والارض أريد نخلقهما خلنى مافيهم أيضاوعدم انتصر يحمذلك لطهور اشمًا لهما على جع العنويات السفليات وفولد تعالى(بآلحق ) منعلق بمحذوف هوسال منفاعل خلق أو من مفعوله أوصفة لمصدرهالمؤكدله أرقأعابالحقأوملتبسة مالخق أوحلقامتىبسامه

وقوله تعالى (و يوم يقول كن فبكون قوله الحق) استثناف اسارأن حلقه تعالى لماذكر من السموات والارض ليس مايتوفف على مادة أومدة بليتم بمعض لامرالكوبني مزغم تو فف على شي آخرأصلاوأن ذلك الاحر المتعلق كل فردفردمن أفرارالمخدوفات فيحين معين من أوراد الاحيان حق في نفسه منضمن المحكمة ويومظرف لمضمون جلةقولهالحق والواومحسب المعنى داخل علمها وتقدمه عليها لإعتناء بعمن حيث انه مدارا لحقيقو تركذكر المقول له المقة بغارة ظموره والمراد بالقول كلة كن تحقيقا أوتمشلا كإهو المشهور فالمعني وأمره المتعلق بكلشئ يريدخلقه من الاشيساء في حين تعلقه بهلاقبله ولابعده من أفراد الاحسان لحق أي الشهودله بالحقية المعروف بهاهذا وقدقبل قوله سندأو الحق صفندو يوم يقول خبره مقدماعلمه كقولك وم الجمد القنال انتصابه بمعنى

سأر الكواك فاعتقدوا ارتباط السعادات والنحو سات بكيفة وقوعها فيطوالع الناس على أحوال مختلفة فلم اعتقدوا ذلك غلب على طنون أ الثر الحلق أن مبدأ حدوث الحوادث فيهذا لعالم هوالاتصالات الفلكية والمنا سبات للمو كبية فها اعتقدواذاك بالعوافى تعظيمها تم منهم من اعتقد أنها واجبة الوجود لذواتها ومنهم من اعتقد حدوثها وكونها مخلوقة للاله الاكبر الأأنهم قالوا انهاوان كانت مخلوقة للاله الاكبر الاأنها هي المدرة لاحوال هذا العالم وهؤلاههم الذين أثبتوا الوسائط بينالاله الاكبروبين أحوال هذاالعالم وعلى كلا لتقديرين فالقوم اشتغلوا بصادته وتعظيمها انهم لما أوا أن هده الكواكب قد تغيب عن الانصار في أكثر الاوقات انخذوا لكل كوكب صمًا من الجوهر المنسوب البه وأنخذواصنم الشمس من الذهب وزينوه بالاحجار النسو بذال الشمس وهي الياقوت والالماس وأتخذواصنم القمر من الفضة وعلى هذا القياس ثم أفيلوا على عيادة هذه الاصنام وغرضهم من عبادة هذه الاصنام هو عبادة تلك الكراكب ولتقرب اليهاوعد هذاالحث يظهرأ المقصود الاصلى من عادة هذه الاصنام وعبادة الكواكب وما لانبياه صلوات الله عليهم فلهم ههنا مقامان (أحدهم) الأمة الدلائل على ان هذه الكواكب لانأثير لها البته في أحوال هذ العالم كا قال الله تمالي ألاله الخلق والامر بعد أن مين في الكواكب أنها مسخرة (والثاني) انها بتقديرأ نها تفعل شبئا ويصدرعنها تأثيرات في هذا العلم الاان دلائل الحدوث حاصلة فيها فوجب ويها مخلوقة والاشتغال بعادة الاصل أولى من الاشتغال بعبادة الهرع والدلبل على انحاصل دين عبدة الاصنام ماذكر ناه انه قعالى لماحكي من الخليل صلوات للهعليه انه قال لاسم آز رأ تخذأ صناما آلهة اني أراك وقومك في ضلال مبين وأفتى بهدا الكلامأن عبادة الاصدم جهدل ثم لما اشتغل بذكر الدليل أقام الدليل على أن الكواكب والقمرو الشمس لايصلح شي مسها اللالهية وهذا يدل على أندين عدة الاصنام حاصله يرجع الى القول بالهية هذه الكواكبوالالصارت هده الآية متذفية متافرة واذا عرفت هذ ظهرأه لاطريق الى ابطال القول بعبادة لاصنام الابابطال كون الشمس والقمر وسائر الكواكب آلهة لهذا العالم مدبرةله ( الوحه الثاني ) في شرح حقيقة مذهب عبدة الاصنام ماذكر أبومعشر جعفر بن محمد المجر البلغي رجه الله فقال في بعض كتبه ان كثيرامن أهل الصير والهند كأنوا يثبتون الأله والملاتكة الأأنهم يعتقدون انه تعالى جسم وذوصورة كأحسن مايكون من الصوروللملائكة أيضا صورحسنة الاأنهم كلهم محتجبون عنابالسموات فلاجرم أنخدوا صوراومماثيل أنبقة المنظر حسنة الرؤ باوالهيكل فيتخد ونصورة في عاية الحسن و يقولون انهاهيكل الاله وصورة أخرى دون الصورة الاولى و يجدلونها على صورة الملائكة ثم يواطبور على عدادتها عاصرين بتلك العبادة طاب الزلني مر الله تعلى ومن الملائكة فأن صح ماذكره

أيومعشر فالسبب في عبادة الاوثان اعتقاد أن الله تعالى جسم، في مكان ( الوجه الثانث) في هذا البساب أن الدوم يعقدون أن الله تعسالي فوض تدمير كل واحدمن الاقاليم الى ملك بعيده وفدض تدبير كل قسم من أفسام ملك العلم الى روح شم وى بعينه فيقولون مدبرالبحار ملك ومدبر الجال ملك آحر ومدبر الغيوم والامطارملك ومدبر الارزاق ملك ومدبر الحروب والمقاللات ملك آخر فلما اعتقدوا ذلك انحذوا كل واحد مز أولئك الملائد كمة صنما مخصوصاوه يكلا مخصوصاو يطلبون من كل صنم ما يليق بذلك ال و ح الفلكي من الا " ثار و المندسيرات وللقوم نأو يلات اخرى سوى هذه الثلاثة ذكرناها في أول سورة لبقرة وانك ف ههنابهذ القدر من البان والله أعلم ( المنقة الثالثة) ظهر ا هذ لآية دل على أن اسم والداراميم هو آزرومنهم من قال اسمه تارح قال الزحاج الاخلاف بين النسامين ان اسمه ما ح ومن للله ، من حمل هذا طعنا في افر أن وقال هدا المستخطأوليس بصوات وللعلاءه بينا مقامان (اقم الاول) أن اسم و لداراهيم عليه السلام هوآرر وأمادو هم أجع السابون على ان اسمه كان تارح فتقول هذاضعيف لانذلك الاج ع ماحصل لا بعضهم يقلدبه ض وبالاحرة يرجع ذلك لاجاع الى قول الوحد والاثنين مثل هول . هبو عب وعير هما ور م تعلقوا عا يجرونه من أحبار اليهو، والنصاري ولاعبرة بذلك في مذالة ضريح لقرآل (المقام لثاني )سلناأن اسمه كانتارح نم اناههما , حوه (الاين )لعلوال براهيم كان مسمى بهذين لاسمين فيحتمل أن بقال السمد الاسلى كال آرزوجهل ناح لقد له فاشتهر هذ الله وحنى الاسم فالله تعالى ذكره بالاسم ويحتمل أزيكون بالعكس وهوأر تارح كان اسما أصليا وآزر كال لقبا عاب فذكره الله تمالي بهذا للنب العالب ( الوجه اثاني ) أن يكون لفطة آزر صفة محصوصة في لغتهم فشل ارآزراسم ذم في فنه م وهو لمخطئ كائه قبل، ذقال اراهيم لابيه العظي كائه عله بزيغه وكفره و تحراقه عالحق وقبل آز، هوالشيخ لهرم بالخوارز مية. هوأنض فارسيذأ صلية والمأ هذين الوحهين انما يجه ذالمصير اليهما عند من يقول بجو زاشمال القرآن على أنفاط فلالة من عير لعة العرب (الوجه الثانث) أن آزر كان اسم صنم يعبده والدا اهيم واماسما م الله بهذا لاسم اوجهين أحدهما أبه جعل نفسه مختص بعادته ومناغ في محبة أحد فقد يجعل اسم المحبوب اسم للمعب قال الله أمالي وم دعوكل أماس باما مهم ومانيها أن يكون المرادعابد آزر فعدف لمص ف،أويم المض ف ليه مقامه (الوجه الرابع) أر والدار اهيم عليه السلام كان تارح وآز كان عاله والعم قديطلق عليه اسم الاب كاحكى الله تعالى عن أولاديعقوب أنهم فالوانعيد الهت واله آبائك ابراهيم واسمعيل واسمحق ومعلوم أن اسمعيل كان عاليعقوب وقد أطرفوا علم 'فظ الال فكذ ههنا واعلم أرهذه التكلفات اعا بجب المصيراليها لودل دال ماهر علىأن والداراهيم ماكان أسمه آزروهذا الدليل لمروجد

الاستقرار وحاصل ألمني · قوله الحق كأن حين يقول نشيء من الاشياء كن فيكون ذلك الشيء وقيل يوم منصوب مالعطف على السموات أوعلى الضمبرفي وانقوه أوبمحذوف دلعليه بالحق وقولهالحقمبتدأ وخبر أوفاعل بكون على معنى حين بقول لقوله لحقأى لقضائه الحق كن فيكون والمرادحين يكون الاشيء وبحدثهاأو بن تقوم القمامة فيكو المتكوين حشىرالاجساد واحباءها فتأ مل حق اينتأ مل ( وله الملك نوم ينفح في الصور) تقييدا خصاص الملك به تعالى بذلك اليوم مععوم الاختصاص لجيعالاوقات لغ يدخلهور ذلكما قطاع العلائق الح زيذالكأند والدنيا المصعدللمالكية الجزريد في الجملة تقوله تعالى لن الملك اليوم لله الوحد القمها ر ( عالم العب والشم دة)أي هوعالهم (وهو الحكيم) في كل مانفعله (الخبير) بجميع الامور الجلية والحفية

( وأذقال راهم) منصورعلي المفعولية بمضمرخوطب به النبي عليه الصلاة والسلام معطروف على قل أندعولا عسلى أقيموا كاقيل لفسادالم في أي واذكراهم بعدماأنكرت عليهم عبادة مالا تقدر على نفع ومسروحقفت أرانهدي هوهدي الله ومايتبعه من سؤمه تعالى وقتقول أراهيم الذي يدعوز أنهم على ملته مو مخا (لاسمآزر)على عبادة الاصدم فأنذلك ممايبكشهم وبشادي بفسادغر تقتهم وتوجيد الامرمالذكراليالوقت دون ماوقع فيسدمن الحوادث مسع أنهما المقصودة لمامر مرارا من المبالغة في انجساب ذكرها وآزر بزنة آدم وعابروعانه وفالغوكنلك تارحذ كره مجدين اسمحق وانضحاك والكلي وكان من قرية من سيواد الكوفة ومنع صرفه للعجمة والعلية وقبل اسمه بالسر ياسة تارح وأزرلقبه المشهوروقيل إمم صنم لقب هوبه

البتة وأى حاجة تحملنا على هدن التاويلات والدليل النوى على صحة أن الامر على مايدل عليهظاهرهداه لآيةأن ليهودوالنصارى والمشركين كأنوافي غايد الحرص على لكديب الرسول عليه الصلاة والسلام واظهار بغضه فلوكان هذا النسب كذبالامتاع في العادة سكو تهم عن تكذيبه وحشم يكذ بوه علنا أر هذا انسب صحيح والله أعم (المسئلة ارابعة ) قالت الشبعة انأحد امن آبا الرسول عليه الصلاة والسلام أجداده ماكان كافرا وأنكرواأن يقال ان والداراهيم كاركافر وذكرواان آزركان عمايراهيم عليه السلام وما كان و الداله و احتموا على فولهم بوحوه ( الححدالاولى ) زآب لابداء هاكانوا كفارا ويدل عليه وجوء منها فوله تعالى لدى ير الناحين تقوء وتقلبك في الساجدين قبل معناه انه كان ينقل روحه من ساجد الى ساج وبهدا التقدير فالأية دالةعلى أن ببع آباء محمد علىد السلام كأنو مسلمين وحيلتذ بجب انقطع أن والدابراهيم عليه السلام كان مسلما ففان قبل قوله ، تقلبك في الساجدين يُحتمل جوها أخر (أحدها) الهلمانسيخ فرض قبام للبل طاف الرسول صلى الله عليه وسلم للك المالة على بيوت الصحابة لينظرماد ايصنعوناشده حرصه علىءايضهر نهم منااطاعات وحده كبوت الزنابير لكثرة ماسمع من أصوات قراء تهم و تسايحهم ومهاياتهم فالمراد من قوله وتقلبك في الساجدين طواقه صلوت الله عليدنك الميلة على الساجدين (وثانيهم) لمرادأ معليه السلام كان يصلى بالج عد وتقلبه في الماجدين معناه كونه في يينهم ومختلص بهممال القيام والركوع والسجود (وناشها )ان يكون المرادانه مايخي حالث على الله كلاقت وتقلمت مع لساحد تن في لاستغال إمور الدين ( ، رابعها ) المر دنقلب بصر ، فيمن يصلي خلفه والدلل علمه قوله عليه السلاء أنموا الركوع والسحو فاني أراكم منو اعظهرته فهذه الوجوه الاربعه ممامحتم بهاظاهر لآيه فسقط ماذكرتم والجواب فض الآيه محتمل للكل فليس حل الآية على المعض أولى من حلماعلى البافي فوجب أن تحملها على الكل وحينند بحصل المقصوده ومالدل أيضا على ان حدا مزآباء مجمدعليه السلام ماكان من المشركين قوله عليه السلام لمأزر أنقل من أصلار اطاهرين لى أرحام الطاهرات وقال تعالى اغها المشر كون عجس وذلك يوجب أن يفال الأحدا من أجدادمماكار من المسركين ادائبت هد فنقول نبت بماذكر باان والدابراهيم عليه السلام ماكان مشم كاوثبت ان آزر كان مشر كا وجب الفصع إن ولد ابراهيم كار انسانًا آحرعير آزر ( الحجمة الثنيم) على أن آزرما كانوالد براهيم عليه السلام أن هده الآية دالة على أن ابر اهم عليه السلام شافه آزربا الخلطة والجفاء ومشافهه الاب أبالجفاء لأنجوزوهذ يدل على ان آررما كانوالد ابراهيم انما فلاان ابراهيم شافد آز بالخلظة والجفاء في هذه الآيدلوجهن (الال) الدقري واد اقال براهيم لابيه أزربضم أزروهذا بكون مجولا على النداويداء الاب بالاسم الاصلى مر أعظم أنواع الجفاء (الثاني) انه قال

لا تزراني أراك وقومك في ضلاً ل مين وهذا من أعظم أنوع الجفاء والابذ، فثبت انه عليه السلام شافه أزر بالحفاء \*واتماقلنا ان مشافهة الاببالجفاء لا تجوزلوجوه (الاول) قوله تعالى وقضى ربك ألا تعبد واالااياه وبالوالدين احسناوهد اعام ف حق الاسالكافر والمسلم قال تعالى ولاتقل لهما أفولا ينهرهماوهد ا أيضاعام ( الثاني ) انه تعالى لمأ بعث موسى عليه السلام لى فرعون أمر مبار فق معه فقال فقولاله قولالينا اعله يتدكر أو يخشى والسبب فيدأن يصيرذلك رعابة لحق تربية فرعون فهمنا الوالدأولى بالرفق ( الثالث ) ان الدعوة مع الرفق أكثر أثيرًا في القلب أما التغليظ فا نه يو جب التنفير والبعدعن القبول ولهذا المعنى قال تعالى لمحمد عليه السلام وجادلهم بالتي هي أحسن فكمف يليق باراهيم عليه السلام مثل هذه الخشونة مع أبيه في الدعوة ( الرابع) انه تعالى حكى عن أبراهيم عليه السلام الحلم فقال أن ابراهيم لحليم أواهو ايف يلبق بالرجل الحليم مثل هذا الجفاء مع الا فثبت مهذه الوجوء ان آررماكان الدابراهيم علمه السلاميل كان عاله فأما والدوفهوتاح ولع قديسمي بالاعلى ماذكرنا ان أولاد يعقوب سموا اسمعل مكومه أما ليعقوب مع انه كان عماله و قال عليه السلام رد واعلى أبي بعني العم العباس وأيضا محتملان آزر كان والدأم ابراهيم عليه السلام وهذ قد يقال له الاب و الديل عليه قوله تعالى و من ذريته داودوسلم الى فوله وعيسى فععل عيسى من ذرية ابراهيم مع ان ابراهيم عليه السلام كانجد اليسي من قبل الام \*وأما أسحابنافقد زعوا أن والدرسول الله كان كافراوذ كروان أص الكناب في هذه الآبة يدن على أن آزركانكافرا وكان الدابراهيم عليه السلام أيضاقوله تعالى و ماكان استغفار الراهيم لابيه الىقوله فلماتبين له أنه عدولله تبرأ منمه وذلك يدل على قولنا وأما قوله و زقلنك في الساجدي قلنا قد ببنا ن هذ، الآيه تحتمل سأتر الوجو، قوله تحمل هذه الآبه على الكل قلنا هذا محاللان حل للفظ المسترك على حيع معانيه لايجوز وأيضاحل اللفظ على حقيقته ومحازه معالا يجوزوأ ماقوله عليه لسلام لم ازل أغل من أصلاب الطاهرين الي أرحام الطاهرات فذلك مجمول على انهما وقع في نسبه ما كان سفاحا أماقوله التغليظ مع الالديليق بابراهيم عليه السلام فلن لعله أصرعلي كفره فلاجل الاصرارا ستحق ذلك النغليظ والله أعلم (المسئلة الخامسة) قرى لنعززه بها على طريقة الآزر بالنصب. هوعطف بيان القوله لا بيه وبالضم على النداء \* وسأ لني و احدفقال قرى أزر مهاتين القراءتين وأماقوله وقال موسى لاخيه هرون قرئه ونبالنصب وماقرى البته بالضم فا الفرق # قلت القراءة بالضم محولة على النداء والنداء بالاسم استحفاف بالمنادي وذلك لائق بقصد ابراهيم عليه السلام لانه كان مصراعلي كفره فعسر أن تخاطب بالفاظه رجر اله عن دلك لقبيح وأمافصه موسى عليه السلام فقدكا موسى عليه السلام يستخلف هرون على قومه فاكان الاستخماف لأثقامه لك الموضع فلا جرم

الفراء وسليما ن التميي المعسوج فيهو نعد له كااذاجمل مشتقا من الازرأوالوزرأوأر بآء طابد آز رعلی حذف المضاف واقامة المضاف اليه مقامه وفرئ آزر على النداء وهو دليل العلمية اذلا يحذف حرف النداء الامن الاعلام ( أَتَّكُفُذُ ) مَنْهُ ـ لَا الى مفعولين هما (أصناما آلهـ في أي أيحملها لنفسك آلهة على توجيه الا كارالي انخاذا لجنس منغير اعتبار الجعية وانماايراد صيغة الجمع باعدارااوقوع وقرى أازرابفتح الهمزة وكسر هابعدهم أوالاستفهام وزاء ساكنة وراءمنونة منصوية وهواسم صنم ومعناء أتعبد ازرا ممقبل تنحذاصناما ألهه تثبيتا لذلك وتغر راوهوداحل تحتالانكارلكونه بياباله وقيلالازر لقوة والمعيي ألا جلالقوةوالمظاهرة تتحدأصناما آلمة انكارا قوله تعالى ابتنفون عندهم العزة(انيأراكوقومك) الذبن يسوك في عبادتها ( فيضلال)عن الحق (مبين)أى بين كونه صلالا لااشتباءفيدأ صلاوالرؤيد

( وكذلك رى ابراهيم) هنده الاراءة من الرؤية البصرية المستعاره للمعرفة ونظر البصرةأي عرفناه وبصرناه وصيغة الاستقبال حكاية للحال الماضية لاستحضارصه وتهاوذلك اشارة الىمصدر نوى لالى اراءة أخرى مفهومة من قوله انى أراك وما فبه من معنى البعد الابذان بعلودرجة الشار اليه وبعد منزلتم في الفضعل وكمال تميزه بذلك وانتظامه بسببه في سالك الامور المشاهدة والكاف لتأكد ما أفاده اسم لاشارة من لفخامةً ومحلهما فالاصلالنصبعلي أنه نعت لصدر محذ ف وأصلى التقديرنري ابراهيم راءة كائة مثل الكالاراءة فقدم على الفعل لافادة انقصرواعتبرت الكاف مقعمة للنكتة المذكورة فصار المشاراايه نفس المصدر المؤكد لانعاله أى ذلك لتصرالبديع تبصره عليه السلام (ملكوت السموات والارض )أى ربويت تعالى ومالكيته لهما وسلطانه القاهر عليهم وكونهما يمافيهما مربوبا

ماكانت القراءة بالضم جائزة (المسئله السادسة) اختلف الناس في تفسير لفظ الاا والاصح أنه هوالمعبود وهذه الآية تدل على هذا القول لانهم ما اثبتوا الاصنام الأكونها معبودة ولاجل هذاقال إراهيم لايه أتنحذ أصناما آاهة وذلك يدل على أن نفسيرلفظ الاله هو المعبود (المسئلة السابعة) اشتمل كلام ابراهيم عليه السلام في هذه لا به على ذكر الحجة العقلية على فسادقول عبدة الاصنام من وجهين (الاول) القولة أستخذ أصناما آلهة يدل على انهم كانوا يقولون بكثرة الآلهة الاان القول بكثرة الآلهة باطل بالدايل العقلى الذي فهم من أقوله تعالى اوكان فيهما آلهة الاالله لفد تا (والثاني) ان هذا الاصنام اوحصلت اهاقدرة على الخيروالشر لكان الصنم الواحد كافيافلالم يكن الواحد كأفياد لذلك على انها وانكثرت فلانفع فيها البيّه ( المسئلة "النامنه") احتج بعضهم بهذه الآيه على ان وجوب معرفة الله تعالى ووجوب الاشتغال بشكره معلوم بالعقل لابالسمع قال لانا براهم عليه السلام حكم عليهم بالضلال ولولا الوجوب العقلي الماحكم عليهم بالضالاللانذلك المذهب كأن متقدماعلى دعوة اراهيم ولقائل أن يقول انه كان صلالا يحكم شرع الاساء الذين كانوامتقدمين على براهيم عليه السلام وقوله تعالى ( وكذلك رى ابراهيم ملكوت السموات والارض وليكون من الموفنين )فيدمسائل ( المسئلة الاولى ) الكاف في كذلك للتشبيه وذلك اشارة الى غائب جرى ذكره والذكور ههنا فيماقبل هوأنه عليه السلام استقبع عبادة الاصنام وهوقوله الى أراك وقومك في صلال مبين والمعنى ومثل ماأريناه من قبح عبادة الاصنام نريه ملكوت السموات والارض وههند قيفة عقليه وهي أن نور جــلالالله تعــالى لائح غير منقطع ولازائل البـة و لاروح البشرية لاتصير محرومة عن نلك الاتوار الالاجل حجاب وذلك الحجاب ليس الاالاشتعال بغيرالله تعالى فاذا كان الامر كفلك فبقدرما زول ذلك الحجاب يحصل هدذا البجلي فقول ايراهيم عليد السلام أتخذأصناما آلهة اشارة الى نقبيح الاشتعال بعبادة غيرالله تعالىلان كل ماسوى الله فهو حجاب عن الله تعالى فلماز ال ذلك الحجاب لاجرم تجلى له ملكوت السموات بالتمام فقوله وكفلك نرى إراهيم ملكوت السموات معناه وبعد زوال الاشت ل بغيرالله حصل له نور تجلى جلال الله تعالى فكان قوله وكذلك منشألهذه الفائدة الشريفة الروحانية (المسئلة الثانية ) لقائل أن يقول هذه الاراءة فدحصلت فيما تقدم من الزمان فكان لاولى أن يقال وكذلك أريناا براهيم ملكوت السموات والارض فلمعدل عن هدفه اللفطة الى قوله وكذلك نرى قلنسا الجواب عنه من وجوه ( الاول )أن يكون تقدير الآية وكذلك كناري ارهم ملكوت السموات والارض فيكون هسذا على سبيل الحسكاية عن الماضي والمعنى أنه تعالى لما حكى عنه أنه شافه أياه المكلام الخشن تعصبا للدين الحق فكامه قبل وكيف بلغ ابراهيم هذاالمبلغ العظيم في قوة الدين فأجيب بإناكنائر يه ملكوت السموات والارض من وقت طفوليته لاجل أن يُصير من الموقنين زمان بلوغه ( الوجه الثاني في الجواب)

وهوأعلى وأشرف عاتقدم وهؤأنانقول انهابس المقصود من ارانة القابراهيم ملكوت السموات والارض هومجردأن برى ابراهيم هذا الملكوت بل المقصود أن براها فيتوسل بهاالى معرفة جلل الله تعسالي وقدسه وعلوه وعظمته ومعلوم أن مخلوقات الله وان كانت متناهبة في الذوات وفي الصفات الاأنجهات دلالاتها على الذوات والصفات غيرمتناهية وسمعت الشيخ الامام الوالدعرضياء الدين رحه الله تعسالي قال سمعت الشيخ أباالقاسم الانصارى يقول سمعت امام الحرمين يقول معلومات الله تعسالي غير متناهية ومعلومانه فيكل واحدمن تلك المعلومات أيضاغيرمتناهية وذلك لان الجوهر الغرد يمكن وقوعه في أحياز لانهاية لهاعلى البدل وعكن اتصافه بصفات لانهاية لهاعلى البدلوكل تلك الاحوال التقديرية داله على حكمة الله تعالى وقدرته أيضا واذاكان الجوهر الفرد والجزء الذي لاينجزأ كذاك فكيف المقول فيكل ملكوت الله تعالى فثبت أن دلاله ملك الله تعمالي وملكوته على نعوت جملاله وسمات عظمته وعزته غير مناهبة وحصول الملومات التي لانهاية لهادفعة واحدة في عقول الخلق محال فاذن لاطريق الى تحصيل تلك المعارف الا بأن يحصل بعضها عقيب البعض لاالى نها يه ولاالى آخر في المستقبل فلهذا السبب والله أعلم لم يقل وكذاك أريناه ملكوت السموات والارض بلقال وكذلك نرى ابرهيم ملكوت السموات والارض وهدذا هوالراد منقول المحققين السفرالى الله نهاية وأما السفرق الله فأنه لانهاية لهوالله أعلم (المسئلة الثانية) الملكوت هوالملك والتاء للمبالغة كالرغبوت من الرغبة والعبل والتاء للمبالغة كالرغبوت من الرهبة واعلم أن في تفسيرهذه الاراءة قولين ( الاول ) ان الله أراه الملكوت بالعين قالوا ان الله تعسالي شقله السموات حتى رأى الغرش والكرسي والى حيث ينتهى اليه فوقية العالم الخسمساني وشق له الارض الى حيث بنتهي الى السطيح الا تخرمن العالم الحسماني ورأى ما في السموات من العجائب والبدائع ورأى مافى باطن الآرض من العجائب والبدائم وعن ابن عباس انه قال السااسرى بابراهيم الى السماء ورأى مافى السموات ومابى الارض فأبصر عبدا على فاحشة فدعاعليه وعلى آخر بالهلاك فقال الله تعالى له كف عن عبادى فهم بين حالين اما أن اجعل منهم ذر يذطيه أو يتو بون فأغفر لهم أوالتار من ورأمم وطمن القاضى في هدف الرواية من وجوه ( الاول) أر أهل السماء هذم الملائكة المقر بون وهم لايعصون الله فلابليق أن يقال أنه لمارفع الى السماء ابصرعبدا على فاحشة (الثاني) انالانبياءلايدعون بهلاك المذنب الاعن أمرالله تعالى واذا أذن الله تعالى فيه لم يجز أن يمنعه من اجابة دعائه ( الثالث ) أنذلك الدعاء اماأن يكون صواباً وخطأ فأن كان صوابا فلم رده ق المرة الثانية وإن كانحظا فلم فبله في المرة الاولى ثم قال وأخبار الأحاد الاراءة كائت بعين البصيرة والعقل لابالبصر الظاهر والحس الظاهروا حج القائلون بهلكا

وملوكاله تعالى لاتبصرا آخرأدني منه والملكوت مصدرعلى زنة المبالغة كالرهبوت والجبروت ومعناه الملك العظيم والسلطانالقاهرتمهل هومختص علك الله عز سلطانه أولافقد قبل وقبل والاولهوالاظهروبه قال الراغب وقيل ملكوتهما عجائهما وبدائعهما روى أنه كشف له عليه السلام عن السموات والارض حتى العرش وأسفل الارضين وقبل آماتهما وقيل ملكوت السموات الشمس والقمر والنجوم وملكوت الارض الجال والاشجار والبحار وهذه الاقواللاتفتضي أنتكون الاراءة بصبرية اذليس المرادباراءة ماذكر من الأمور الحسية بحرد تمكينه عليه السلام من ابصارها ومشاهدتها في انفسها بل اطلاعه عليدالسلام على حقائقها وتعريفها من حيث دلااتهاعلى شؤنه عزوجل ولاريب فيأن ذلك ليس عايدرك حساكايني عنه اسم الاشارة المفصيح عن كون المشار اليه أمرا كالمافان الاراءة البصرية المتادة ععزل من تلك

واللامني قوله تعسالى (وایکونمنالموقنین) متعلقة بمحذوف مؤخر والجله اعتراض مقرر للقبلهاأى وليكون من ذمرة الراسخين في الايفان البالفين درجة عين اليفين من معرفة الله تعالى فعلنا ما فعلنا من التبصير البد بعالمذكور لالامر آخرفان الوصول الى تلك الغاية القاصية كال مترتب على ذلك التبصير لاعينه وليس القصرليان انحصار فأدته في ذلك كبفلا وارشاد الحلق والزام المشركين كاسيأتى من فوالده بلامرية بل لبان أه الاصل الاصيل والباقي من مستبعاته وقبل هي متعلقة بالغول السابق والجله معطوفه على علة أخرى محذوفة ينسحب علماالكلام أى ليستدل بهاوليكون الخ فينهغى ان يراد علكو تهمسا بدائعهساوآباتهمالان الاستدلال من غايات اراءتها لا من غايات إراءة نفسالر بو بيه

القول بوجوه (الحِدة الاولى) أن ملكوت السموات عبارة عن ملك السماء والملك عبارة عن القدرة وقدرة الله لآرى واتما تعرف بالعقل وهذا كلام قاطع الأأن يقال المراد علكوت السموات والارض نفس السموات والارض الأأن على هذا التقدير يضيسع لفظ الملكوت ولا يحصل منه فائدة (والحجة الثانية) له تعالى ذكر هذه الاراءة في أول الآية على سبيل الاجال وهوقوله وكذلك رى ابراهيمتم فسرها بعدذلك بقوله فلاجن عليه الليل رأى كوكبا فعرى ذكرهذا الاستدلال كالشرح والتفسيرلتلا وادة فوجبأن يقلان تلك الاراءة كانت عبارة عن هذا الاستدلال (والحجة الثالثة) اله تعالى قال في آخر الآية و تلك حجتنا آتيناها ابراهيم على قومه والرق ية بالعين لانصبر حجة على قومه لانهم كانواغالبين عنهاوكانوا بكذبون اراهيم فهاوما كان بجوزاهم تصديق ابراهيم في الدعوى الابدليل منفصل ومعمرة باهرة واعما كانت الحمد التي أوردها ابراهيم على على قومه في الاستدلال بالنجوم من الطريق الذي نطق به القرآن قان تلك الأدلة كانت ظاهرة لهم كاأنها كانت ظاهرة لا راهيم (والحجة الرابعة )ان اداءة جيع العالم تفيد العلم الضروري بأن للعالم الهاقادراعلى كل المكتات ومش هذه الحاله الانحصل للانسابسيها استحقاق المدحوالتعظيم ألاترى ان الكفار في الآخرة يعرفون الله تعالى بالضرورة وليس لهم في تلك المعرفة مدح ولا ثواب وأما الاستدلال بصفات المخلوفات على وجود الصانع وقدرته وحكمته فذالتهو الدى يفيد المدح والتعظيم ( والحجة المخامسة ) اله تعالى كا قال في حق أراهيم عليه السلام وكذلك نرى أراهيم ملكوت السموات والارض فكذلك قال في حق هذ الامة سنر بهم آيانا في الا قاف وفي أنفسهم فكما كانت هذه الاراءة بالبصيرة الباطنة لابالبصر الظاهر فكذلك في حق ابراهيم لا يبعد أن بكون الامر كذلك (الحجة السادسة) انه عليه السلام لما يمم الاستدلال بالنجم والقمر والشمس قال بعده انى وجهت وجهى للذى فطر السموات والارض فعكم على السموات والارض بكونها مخلوقة لاحل الدليل الذىذكر وفي النجم والقمر والشمس وذلك الدليل لولم بكن عاما في كل السموات والارض لكان الحكم العام بناء على دليل خاص وأنه خطا فثبت أنذاك الدليل كان عاما فكان ذكر النجم والشمس كالمثال لاراءة الملكوت فوجب أن يكون لمراد مناراءة الملكوت تعريف كيفية دلااتها بحسب تغيرها وامكانهاوحدوثها على وجود الآله العالم القادرالحكيم فتكون هذه الأراءة بالقلب لابالعين (الحيدة السابعة) أناليقين عبارةعن العلم المستفادبالتأمل اذا كانمسبوقا بالشك وقوله تعالى وليكون من الموقنين كالغرض من ثاك الاراءة فيصير تمديرالاً يدّري ابراهيم ملكوت السموات والارض لاجل أن يصير من الموقنين فلاكان اليقين هوالعلم المستفادمن الدليل وجب أنتكون تلك الاراءة عبارة عن الاستدلال (الحجمة الثامنة) أنجيع مخلوقات الله تعالى دالة على وجود الصانع وقدرته باعتبار واحدوهوانها محدثة عكنة وكل محدث مكن فهو

محتاج الى الصائم واذاعرف الانسان هذا الوجه الوحد فقد كفاه ذلك في الاستدلال على الصائع وكما "نه بمعرفة هاتين المقدمتين قد طالع جميع الملكوت بعين عقله وسمع باذرعقله شهادتها بالاحتياج والافتقار وهذه الرؤ يدرؤ يداقمة غيرزائلة البتديم انها غير شاغله عي الله تعالى بلهي شاغلة للقلب والروح بالله أمارؤ بة العين فالانسان لا يمكنه أريري بالدين أشياء كثيرة دفعة واحدة على سبيل الكمال ألاتري أن من نظر الي صحيفة مكتو بة فاله لا يرى من ثلاث الصحيفة رؤية كامله تامة الاحرفاوا حدافان حدق فظروالي حرفآخر وشغل بصره به صارمحروما عن ادراك الحرف الاول أوعن ابصاره فثبتان رؤية الاشاء الكاثيرة دفعة واحدة غيرمكنة وبتقديرأن تكون ممكنة هي غيرباقية و بتقدير أن بكون بافية هي شاعله عن الله تعالى الاترى أنه تعالى مدح مجمداعليه الصلاة والسلام في رك هذا ارق ية فقال مازاغ البصر وماطغي فثبت بجملة هذه الدلاثل أنذلك الاراءة كانت اراءة محسب بصبرة العقل لابحسب البصر الظاهرفان قيل فرؤية القلب على هذا تفسير حاصله لجيع الموحدين فأى فضيله تحصل لابراهيم بسبيها فلنا جيع الموحدين وان كانوا يعرفور اصل هذالدليل الأأن الاطلاع على آثار حكمة الله تعالى في كل و حد من مخاوقات هذا العالم بحسب أجاسها وأواعها واصنافها وأشحاصها واحوالها م، لايحصل الاللاكار من الالباء عليهم اسلام ولهذا ألمهني كان رسولنا عليه الصلاة والسلام يقول في دعائه اللهم ارنا الاشياء كاهي فزال هذاالاشكال والله أعلم ( لمسئله الرابعة ) احتلفوا في الواو في قوله وليكون من الموقنين وذكروا فيه وجوها ( الاول ) الواو زائده والتقدير نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض لسندل بها ايكون من الموفنين ( الثاني ) أن يكون هذا كلامامستأنغا لبيان عله" الاراءة والتقدير وليكون من الموقنين ثريه ملكوت السموات والارض (الثالث)أن الاراءة فدتحصل وتصعر سيالمزيد الضلال كافي حق فرعول قال تعالى ولقدأر يناه آياتناكلها فكذب وأبي وقد نصير سببا لمز يدالهداية واليقين هما احتمات الاراءة هذين الاحتمالين قال تعالى في حق ابراهيم عليه السلام المأريناه هسده الآيات ليراها ولاجل أن يكون من الموهنين لامن الجاحدين والله أعلم ( المسئله \* الحامسة) اليقين عبارة عن علم محصل بعدزوال الشبهة بسبب انتامل ولهذا المعنى لا وصف علم الله تعلى بكونه يقينالان علمه غير مسبوق بالشبهة وغير مستفادمن الفكر وا أمل واعبرأن الانسان في اول مايستدل عانه لاينفت قلبه عن شد وشبهه" من بعص الوجو فاذاكثرت الدلائل وتوافقت وتطابقت صارت سببالحصول البقين وذلك لوجوه (الاول) أنه يحصل لكل واحد من تلك الدلائل نوع تأثيروقوة فلا تزال القوة تبرايد حتى تنتهي إلى الجزم(الثاني)أن كثرةالافعالسبب لحصول الملكة فكثرة الاستدلال بالدلائل المختلفة على المدلول الواحد جارمجري تكرار الدرس الواحد

علىقال راهيم داخل تحتماأم مدكر بالامر لذكروقته ومايا بهما اعتراض مقرر لماسق ومالحق فارتعريفه عليه السلام ربوبيته ومالكيته للسموات والارض ومافيهما وكون الكل مقهو را تحت ملكوته مفتقرا اليه في الوجودو اثرما ترتب عليه من الكمالات وكونه من الراسخين في معرفة شؤله تعالى الواصلين الى ذروة عين اليقس مايقضي بأن محكم عديد السلام باستحالة الهية ماسواه سنحالهم الاصنام والكوا كبوعلي ا ثاني هوتعصل لماذكر من اراءة ملكوت لسموات والارض وبيان اكمفية استدلاله عليه السلام ووصوله الىرتبة الايقان ومعنى جنعليه اللبل ستره بطلامه و فوله تعالى (رأى كوكبا) حوار لمافان رؤيته اعاتم فق بزوال نورالشمس عن الحسوهذاصريحق انه لم يكن في ابتداء الطلوع بلكان غيبيته

قوله تمالى (قال هذا رني) استثناف منىعلى سؤال نشأمن الشرطية السابقة المنفرعة على سان اراءته عليدالسلام ملكوت السمو ات والارض فان ذلك عايحمل السامع على استكشاف ماظهرمند عليه السلاممن آثارتلك الاراءة وأحكامها كأنه قيل فاذاصنع عليه السلامحين رأى الكوكب فقل قال على سبيل الوضع والفرض هذا ربى مجاراةمع أبيه وقومه الذين كأنو ايعبدون الاصنام والكواك فأن المستدل على فساد قول عكيدعلى رأى خصمه مم مكرعلم مالا بطال ولعل سلوك عده الطريقة في سان استحالة ربوبية الكو اكب دون بيان استحالة الهية الاصنام لماأن هذاأخني بطلاما و استحالة من الاول فلوصدع بالحق من أول الامركافاله في حق عبادةالاصنام لتمادواني المكابرة والعناد ولجوافي طغيانهم بعمهون وقبل أقأله عليد السلام على وجد والنظر والاستدلالوكان

فكما أن كثرة التكر ارتفيد الحفظ المتأ كد الذي لايزول عن القلب فكذا ههنا ( الثالث )أن القلب عند الاستدلال كان مظلاجدا فاذا حصل فيم الاعتقاد المستفادمن الدليل الاول امتزع ورذلك الاستدلال بظلمة سأترال صفات الحاصله في القلب فعصل فبه حالةشبيهة بالحالةالمعزجةمن النوروالظلمة فاذاحصلالاسندلال الثانى امتزج نوره بالحالة الاولى فبصير الاشراق واللمعان أنم وكاأن الشمس اذافربت من المشرق ظهر نورهافى أولاالام وهوالصبع فكذلك الاستدلال الاوليكون كالصبح ثم كاأن الصبع لازال يتزا يدبسب تزايد قرب الشمس من سمت الرأس فأذا وصلت الى سمت الرأس حصل النور التام فكذلك العبد كلاكان تدبر في مرانب مخلوقات الله تعالى أكثركان شروق نور المعرفة والتوحيد أجلى الاأن الفرق بين شمس العلم وبين شمس العلم أنشمس العالم الجسماني لهافي الارتقاء والنصاعد حدمهين لاعكن أن يزاد عليه في الصعود وأما شمس المرفة والمغل والتوحيد فلانها يةلتصاعد هاولاغاية لازدماد هافقوله وكذلك نرى ايراهيم ملكوت السموات والارض اشارة الىمراتب الدلائل والبينات وقوله وليكون من الموقنين اشارة الى درجات أنوار التجلى وشروق شمس الممرفة والنوحيد والله أعلم \* قوله تعالى (فلماجن عليد اللبل رأى كوكبا قال هذاري فلما أفل قال الاحب الا على فلارأى القمر بازغاقال هذاربي فلا أفل قال النهيدني ربي لاكون من القوم الضالين فلارأى الشمس بازغة فالهذاربي هذاأ كبرفا أفلت قال ياقوم اني برى ماتشركون آني وجهت وجهي المذي فطر السموات والارض حنية وما أنامن المشركين )فهذه الاسية مسائل (المسئلة الاولى) قال صاحب الكشاف فلماجن صليه الليل عطف على قوله قال إراهيم لابيد آزرو قوله وكذلك ري جلةوقعت اعتراضابين المعطوف والمعطوف عليه (المسئلة الثانية) قال الواحدي رحد الله يقال جن عليد اللبل وأجنه الليل ويقال لمكل ماستنهجن وأجن ويقال أيضاجنه اللبلولكن الاختيارجن عليه اللبلوأجنه الليل هذا قول جميع أهل اللغة ومعنى جن ستر ومنه الجنة و الجن والجنون و الجان ولجنين والمجن والجنن والمجن وهو المقبور والمجنة كل هذا يعوراً صله الى الستر والاستتار وقال بعض النحويين جن عليه الليلادا أظلم عليه الليل ولهذا دخلت على هليه كانقول في أظلم فأماجنه فستره من غيرتضمين معنى أظلم (المسئلة الثالثة) اعلم أن أكثر المفسر بن دكروا أنملك ذلك لزمان رأى دؤياو عبرها المعبرون بأنه يولد غلام ينازعه فى ملكه فأمر ذلك الملك بذبح ك اغلام يواد فع بلت أم ابراهم به وما أظهرت بحبلها للناس فلاجأمها الطلق ذهبت الى كهف فيجبل ووضعت ابراهيم وسدت الباب بحبر فباء جبريل علبه السلام ووضع أصبعه فيفدفصه فغرج منه رزقه وكان يتعهده جيربل عليه السلام فكانت الام تأتيه احيانا وترضعه وبني على هذه الصفة محتى كبر وعقل وعرف انله ربافسأل الام فقال لهامن بي فقالت أنافقال ومن ربك قالت أبوك

ذاك فى زمان مراهمته وأول أوان بلوغه وهومبنى على نفسيرا لملكوب باتهما وصلف فوله تعالى لبكون على ماذكر

فقال للاب ومن ربك فقال ملك البلد فمرف ابراهيم عليه السلام جهلهما بربهما فنظر من باب ذلك الغار ليرى شيأ يستدل به صلى وجود الرب سحانه فرأى النجم الذي هوأضوأ النجوم في السمامفقال هذا ربي الى اخرالقصة تم الفائلون بهذا القول اختلفوا فنهم من قال أن هذا كان بعد البلوغ وجريان قلم التكليف عليه ومنهم من قال ان هذا كان قبل البلوغ وانفي أكثرًا لمحققين على فساد القول الاول واحتجوا عليه بوجوه (الحجة ( الاولى)أن القول بر بو بية النجم كفر بالاجاع والكفرْ غيرجا تُربالا جاع على الانبياء (الحبة الثانية) أن ابراهيم عليه السلام كان قد عرف ربه قبل هذه الواقعة بالدليل والدليل على صحة ماد كرناء أندتمالي أخبرعنه أن قال قبل هذه الواقعة لابيه آزراً تتخذأصناما الهداني أراك وقومك في صلال مبين (الحيد الثالثة) أنه تعالى حكى عندانه دعا أباه الى التوحيدورك عبادة الاصنام بالرفق حبث قال باأبت لم تعبد مالايسمع ولا ببصر ولايغني عنك شيأ وحكى في هذا الموضع أنه دعا أباء الى التوحيدورك عبادة الاصنام بالكلام الخشن واللفظ الموحش ومن المعلوم أنمن دعاغيره الى الله تعالى فانه يقدم الرفق على العنف واللبن على الغلظ ولابخوض في التعنيف والتغليظ الابعد المدة المديدة واليأس النام فدلهذا على أن هذه الواقعة انما فقت بعد أن دعا أباه الى التوحيد مرارا وأطوارا ولاشك أنه انما اشتغل بدعوه أبه بعد فراغه من مهم نفسه فثبت ان هذه الواقعة انما وقعت بعد أن عرف الله بمدة (الحجم الرابعة) ان هذه الواقعم انما وقعت بعدان أراه الله ملكوت السيموت والارض حتى رأى من فوق العرش والكرسي وما تحتهما الى مأ نحت الثرى ومن كان منصبه في الدين كذلك وعلم بالله كذلك كيف بليق به ان يعتقد الهية الكواكب (الحيمة الخامسة )ان دلائل الحدوث في الافلاك ظاهرة من خسد عشروجها وأكثرومع هذه الوجوه الظاهرة كيف يلبق بأقل العقلاء نصيبامن العقل والفهم أن يقول بربوسة الكوا كب فضلاعن أعقل العقلا وأعلم العلا (الحجة السادسة) انه تعالى قال في صفة ابراهيم عليه السلام اذجاءربه بقلب سليم وأقلم اتب القلب السليم أن يكون سليماعن الكفروأ يضامدحه فقال و لقدآنينا ابراهيم رشده من قبل وكنابه عالمين أي آنيناه رشده من قبل من أول زمان الفكرة وفوله وكنابه عالمين أى بطهارته وكاله ونظيره قوله تعالى الله أعلم ميث يجعل رسالاته ( الحجمة السابعة ) قوله وكذ لك رى ابراهيم ملكوت السموات والارض وليكون من الموقنين أي وليكون بسبب تلك الاراءة من الموقنين ثم قال بعده فلما جي عليه الليل والفاء تقتضي التربيب فثبت ان هذه الواقعة انما وقعت وعدان صارا براهيم من الموقنين العارفين بر به (الحجمة الثامنة) ان هذه الواقعة امما حصلت بسبب مناظرة ابراهيم عليه السلاممع قومه والدليل عليه انه تعالى لماذكر هذه القصة قال وتلك حجت آنيناها ابراهيم على قومدولم يقل على نفسه فعلم ان هذه المباحثة انماجرت معقومه لاجلأن يرشدهم الى الايمان والتوحيد لالاچل ان أبرا هيم كان يطلب العين،

على قال اذا كالقدرة وجمل تعتماأمر إبافلا جنالخ :ء يلاكما ذكر من الاراءة ويامالكيفية الاستدلال وأنت خبربان كل ذلك مايخل بجزالة النظم الجليل وجلالة منصب الخليل عليه الصلاة والسلام ( فلما أفل ) أى غرب (قال لاأحب الآفلين) أي الارباب المنتقلين من مكان الى مكان المتغيرين منحال الححال المحتمين بالاستارفانهم عمرل من استعقاق الربوبية قطءا (فارأى القمر بازعا) أي مبتدًا في الطلوع ا رغروب الكوكب (قال هذاري)على الاسلوب السابق(فَلْ أَفُلُ )كِمَا أَفُل الجم (قالشلم مدنى ر بي )الي جنابه الذي هوالحقالذي لامحبدعنه (لأكونن من القوم الضالين) فان شأ عا رأمته لايليقبال بوبية وهذامبالغة منه عليه الئلامق اظهار النصفة ولعله عليه السلام كأن ادولك فيموضع كان فيجانبه الغزبي جبلأ شامخ يستتربه الكوكب والقفروقت الظهرمن

الشعرق مكشوفتهأ ولاؤالا فطلوع القمر بمدأفول الكوكب ثم أفوله قبل الملوع الشمس كايني عند قوله تعسالي ( فالرأي الشمس بازعة اى مبدئة في الطلوع ممالايكام ينصور (قال)أى على النهيج السابق (هذا ربي ) وانعالم يوأنث لما أن المشار اليدوالحكوم عليه بالربوبية هوالجرم المشاهد من حيشهو لامن حيث هومسمى باسم من الاسامى فضلاعن حبثبة سميته بالشمس أولتذكيرالعمير ومبانة الربعن وصمة التأنيث وفوله تعالى (هذاأ كبر) نأكيسلارامه عليه الملام من اظهار النصفذمع اشارة خفية الى فسساد دينهم منجهسة أخرى بيان أن الاكبر أحق بلا بوبية من الاصغر (فلاأولت)هي أبضاكا أهل الكوكبوالقمر (قال) مخاطبا للكل صاد عا بالحق بين أظهرهم (باقوماني وي ممانشركون )أى من المذي تشريحونه مين

والمعرفة لنفسة ( الحجة التاسمة ) ان القوم يقولون ان ابراهيم عليه السلام انما اشتمل بالنظر فالكواكب والقمروالشيس حال ماكان في الغاروهذا باطل لانه لوكان الامر كذلك فكيف يقول باقوم اني برئ مماتشر كون معانه ماكان في الغار لا قوم ولاصنم ( الحبية العاشرة ) قال تدا و عاجد قومه قال أتحاجوني في الله وكيف يحاجونه وهم بعد أرعلى آنه عليه السلام آنما اشتغل بالنظر في الكواكب بمه ورآهم يعبدون الاصنام ودعوه الى عبادتها فذكر سهالهم على فسادقولهم (الحجة الحدية عشرة) اله أخاف ماأشركتم ولاتخافون انكمأشركتم باقة بالاصنام كاحكى عن قوم هودعليه السلام انهم ا بسو ومعلوم انهذا الكلام لايليق يالغار حمسبوقة بالنهار ولاشك ان الشمس كانت طالعة

قوله تعالى حبى وهذا يدل على ووالشتى فالواله أن نقول الإناري هالواله أن تعول الإستقال (الحيمة الثانية عشر على سوال

فاليوم المتقدم ثم غربت فكان ينبغى أن يستدل بغروبها السابق على انها لا تصلح للالهية واذا بطل بهذاالدليل صلاحية الشمس للالهية بطل ذلك أيضافي القمر والكوكب بطريق الاولى هذااذاقلناا هذءالواقعة كان المقصود منها تحصيل المعرفة لنفسه امأ اذاقلنا المقصودمنها الزامالقوم والجاؤهم فهذا اسؤال غيرواردلانه يمكن أن يقالانه انما اتفقت مكالمته معالقوم حال طلوع ذلك النجم ثم امتدت المناطرة الى انطلع القمر وطلعت الشمس بعده وعلى هذا التقدير فالسؤال غير ورد فثبت مهذه الدلائل الظاهرة انه لا مجوزاً نيقال اذا براهيم عليه السلام قال على سبيل الجرم هذار بي واذا بطل هذا بق ههنا احتمالان ( الاول) أن يقال هذا كلام ابراهم عليه السلام بعد البلوغ ولكن ليس الغرض منه اثبات ربوبية الكواكب مل الغرض منه أحداً مورسيعة (الاول ) أن يقال أن أبراهيم عليه السلام لم يقلهذا ربى على سبيل الاخبار بل الغرض منهانه كان يناظر عبدة الكوكب وكان مذهبهم انالكوكب ربهم والههم فذكراراهيم عليدالسالام ذلك الغول الذى قالوه بلفظهم وحبارتهم حتى يرجع اليدفيبطله وشالهان الواحد منااذاناظر من يقول بقدم الجسم فيقول الجسم قديم قاذا كأن كذلك فلم راه . ونشاهده مركباء تغيرا فهوا عاقال الجسم قديم اعادة الكلام الخصم حتى يلح تم المحال عليه فكذاههناقال هذاربي والمقصودمنه حكاية فول الحصم ثمذكر عقيبه مايدل على فساده وهو قوله لاأحب الا علين وهذا الوجه هوالمعتمد في الجواب والدليل عليهانه تعالى دل في اول الا يد على هذه المناظرة بقوله تعالى وتلك حبيتنا آتيناها براهيم على قومه ( والوجد ألثاني في التَّاويل )أن نقول قوله هذار بي معناه هذار بي في زعكم ولعتقاركم ونظيره أنيقول الموحد للعجسم علىسبيل الاستهزاء انالهه جسم محدودأى فيزعه واعتقاده قال تعالى وانظرالي لهك الذي فللت عليه عاكفا وقل تعالى و يوم يناديهم

ا لاجرم االحجديَّة النتنيرة من حالة الى أخرى المسخرة لمحدثها أومن اشراكهم وترتيب هذا الحكم ونظيره على الافول

فيقول أين شركائي وكانصلوات الله عليه يقول ياله الالهة والمرادانه تعالى اله الالهة في زعهم وقال ذق الم أنت العزز الكريم أى عند نفسك (والوجه الثالث في الجواب) انالراد منه الاستفهام على سبيل الانكار الاانه أسقط حرف الاستفهام استغناهمنه لدلالة الكلام عليه ( والوجه الرابع) أن يكون القول مضمرا فيه والتقديرقال يقولون هذا ربى واضمار القول كثير كقوله تعالى واذبرفع ابراهيم القواعد من البيت واسمعيل ر بنا أى يقولون ر بنا وقوله والذبن اتخذوا من دونه أوليا مانمبدهم الاليقر بوناالى الله زلق أي يقواون مانعبدهم فكذاههنا التقديران ا راهبم عليم السلام قال لقومه يقولون هذا ربی آی هذا هوالدی بدبری و بربینی (والوجه الحامس) أن یکون ابراهیم ذکرهذا الكلام على سبيل الاستهزاء كايقال اذليل سادةو ماهذا سيدكم على سبيل الاستهزاء (الوجدالسادس) انه صلى الله عليه وسلم أراد أن يبطل قولهم بر بو بية الكواكب الاانه عليه السلام كان قدعرف من تقليدهم لأسلافهم وبعد طباعهم عن قبول الدلائل انه لوصرح بالدعوة الى الله تعالىلم يقبلواولم يلتفتوا اليه فال الىطر يق به يستدرجهم الى استماع الحجةوذلك بأنذكر كلاما يوهم كونه مساعد الهم على مذهبهم ربو بية الكواكب مع انقلبه صلوات الله عليه كان مطمئنا بالايمان ومقصود، من ذلك أن يمكن من ذكر الدايل على ابطاله وافساده وأن يقبلوا قوله وتمام التقريرانه لللم يجدالى الدعوة طريقا سوى هذا الطريق وكارعليه السلام مأمور ابالدعوة الى الله كان بمزلة المكره على كلة الكفر ومعلوم أن عند الاكراه يجوزاجراء كلة الكفرعلى اللسان قال تعالى الامن أكره وقلبه مطمئن بالاعان فاذاحازذ كركلة الكفرالصلحة يقاء شخص واحد وبأن يجوزاظهار كلة الكفراتخليص عالممن العقلاءعن الكفروالعقاب المؤ مدكان ذلك أولى وأعضا المكره على ترك الصلاة لوصلى حتى قتل استحق الاجرالعظيم ثم اذاجا وقت القتال مع الكفار وعم أهلوا شتغل بالصلاة انهزم عسكر الاسلام فههنا يجب عليد ترك الصلاة والاشتغال بالقنال حتى لوصلى وترك القنال أثم ولو ترك الصلاة وقاتل استحق الثواب بل نقول ان من كانفالصلاة فرأى طملاأوأعي أشرف على غرق أوحرق وجبعليه قطع الصلاة لانقاذ ذلك الطفل أوذلك الاعمى عن ذلك البلاء فكذا ههناان ابراهيم عليه السلام تكلم بهذه الكلمة ليظهر من نفسه موافقة القومحتي اذا أور دعليهم الدليل المبطل لقولهم كان قبولهم لذلك الدليل أتموانتفاعهم باستماعه أكدل وبما يقوى هذاالوجهانه تعالى حكى عند مثل هذا الطريق في موضع أخر وهوقوله فنظر نظرة في العجوم فقال انى سقيم فتولواعنه مدبر ينوذلك لانهم كانوايستدلون بعلمالهم على حصول الحوادث المستقبلة فوافقهم ابراهيم على هذا الطريق في الظاهر معانه كان بريثاعته في الباطن ومقصوده ان يتوسل بهذا الطريق إلى كسر الاصنام فأذاجارت الموافعة في الطاهرهنا معانه كان بريئاءنه في الباطن فلم لايجور أن يكون في مسئلتنا كذلك وأيضا المتكلمون

دون البروع والطهورا من ضروريات سوق الاحتجاج على هذاالمسأف الحكيم فان كلامنهما وان كازنى نفسدا نتفالا منافيا لاستحقاق معروصد للربوبية قطعالكن لماكان الاول حالةموجمة لظهورالا كاروالاحكام ملائمةلتوهم الاستحقاق في الجله رتب عليها الحكم الاول على الطريقة المذكورة وحيث كان الثابي حالة متنضية لانطماس الآثاروبطلان الاحكام المنافيين للاستمقاق المذكور منافأة بينة يكاديهمرف مها كلمكابرعنيدرتبعليها مارتب ثم لماتير أعليه السلام منهم توجدالي مبدع هذى المصنوعات ومنشئها فقال ( آني وجهت وجهى للذي فطر السموات) التي هذه الاجرامالتي تعبدونها من أجزأ مها(والارض) التي تغيب هي فيهما (حندها) أي مائلا عز الاديان الباطأة والعقائد الزائفة كلها (وماأمامن المشركن ) في شي ً من الافعال والاقوال

محاجتهم كأأنه فيسل فاذاقال عليه السلام حين حاجوه فقيلقال منكرا لمااجنزؤا عليه منمحاجته معقصورهم عن تلك الرتبة وعزة المعلب وقوة الحنصم (أنحاجوني في الله) بادغاءنون الجعفينون الوقاية وقرئ محذف الاءلى وقوله تعمالي (وقدهدان) حال من ضمير المنكلم مؤكدة الانكار فانأونه علمه السلام مهديامن جمة الله تعالى ومؤ دامن عنده مابوجب استحالة محاجته عليه السلام أي أنجاداونني فيشأنه تعالى ووحدائمته والحالانه تعالى هداني المالحق بعدماسلكت طريقتكم بالفرض والتقد بروتبين نطلانها تسساناماكا شاهدتموه وقوله تعالى إ (ولاأخاف ماتشركون م) جوادعا خوفوه عليه السلام فيأثناء المحاجة من اصابة مكروه من منجهة أصنامهم كاقال الهودعليدالسلام قومد ان نقول الااعتراك يعطى ألهتاسا بسوء واعلهم فعلوا ذلك حين فعل عليه السلام باكهتهم مافعل ومأموصولة اسمية حذف عا مدها وقوله تعالى ( الاأن يشاء ربي شياً )

قالوا انه بصعمن الله تعالى اظهار خوارق العادات على يدمن يدعى الالهية لان صورة هذا المدى وشكله بدل على كذبه فلا يحصل فيدالتلبيس بسبب ظهور الما الخوارق على يده ولكن لامحوزاظهارها على ممن مدعى النبوة لانه بوجب التلبيس فكذاههنا وقوله هذا و بي لا يوجب الضلال لان دلا تل بطلانه جلية وفي اظهار مهذه الكلمة منفعة عظيمة وهي استسراجهم لقبول العليل فكان جائزا والله أعلم ( الوجه السابع ) أن القوم لمادعوه الى عبادة النجوم فكانوا في تلك المناظرة الى ان طلع النجم الدرى فقل ابراهم عليه السلام هذار بي أي هذا هو الدي تدعونني اليه تم سكت زمانا حتى أفل تمقال لاأحب الآفلين فهذا تمام تقرير هذه الاجو مذعلى الاحتمال الأول وهوأنه صلوات الله عليه ذكر هذا الكلام بعد الملوغ (أما الاحتمال الثاني) وهوأنه ذكر، قبل البلوغ وعندالقرب منعفتقر بردأ ندتمالي كانقدخص ابراهيم بالعقل الكامل واغر يحة الصافية فغطر برله قبل بلوضه اثبات الصادع سجانه فتفكر فرأى النجم فقال هذا ربي فلماشا هد حركته قلللاً حب الآفلين ثمانه تعالى أكمل بلوغه في الناء هذا البحث دقال في الحال اني برئ ماتشمركون مهذا الاحمال لابأسيه واسكان الاحمال الاول أولى بالقبول لماذكرنا من الدلائل الكثيرة على أن هذه المناطرة انماجرت لابراهيم عليه السلام وقت اشتغاله بدعوة القوم الى التوحيد والله أعلم ( المسئلة الرابعة )قرأ أبوعرووورش عن نافع رئي بهتيم الراء وكسرالهمزة حيث كاروفرأ ابن عامر وجزة والكسائي بكسرهما فاذاكان بعد الالفكاف أوهام عور آلتور آهافعيد تذبكسرها حرزة والكسائي ويفحها ابن عامر وروى هجي عزأبي بكر عنطهم مثل حزة والكسائى فاذالمته ألفوصل يحورأي الشمس ورأى القمر فانحزة ويحبى عن أبي مكر ونصر عن لكسائى يكسرون الراء ويفتحون الهمرة والباقون يقرؤن جميع ذلك بفخع الراء والهمزة واتفقوا فىرأوك ورأوه الأنه بالفتيح قال الواحدى أمامن فتع الراء والهمزة فعلنه واضحة وهي ترك الالف لي الاصل تعورى ورمى وأمام فتع الراءوكسر الهمزة فانه أمال الهمزة نحوالكسر لييل الالف لتى فى وأى نحواليا و تركة الراء مفتوحة على الاصل وأمامن كسرهما جيما فلاجل أن الميرحركة الراء مشابهة لحركة الهمزة والواحدى طول في هذا الباب في كتاب البسيط الجرجع اليه والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) القصة التي ذكرناها من ان أبراهيم عليه السلام فى الغار وتركته أمه وكان جبريل عليه السلام يرسه كل ذلك محتمل في الجملة وقال يستر أمنى كلما يجرى بمجرى المعجزات فانه لايجوذ لان تفديم المعيز على وقت الدعوي غير وعندهم وهذا هوالمسمى بالارهاص الااذاحضر في ذلك الزمان وسول من الله فتعبعل الخوارق معبزة لذلك النبي وأماعند اصحابنا فالارهاص جائز فزالت الشهد والمدأعل سئلة السادسة ) انا راهبم عليه السلام استدل بأفول الكوكب على أنه لا يجوزأن ر باله وخالفاله و بجب طيناهه: أن نبحث عن أمرين (أحدهما) أن الافول ماهو

على طريقة التهكم مع الاحتمال في الكل وحينتذ لايعرف الانسان ان خالقه هسذا الكوكب اوذلك الآخر اومجموع الكواكب فبتي شاكلفي معرفة خالقه اما لوعرفنا الكل واستدناالخلق والايجاد والندبيرالي خالق المكل فعينذ يمكننا معرفة الخالمق والموجدو يمكننا الاشتغال بعبادته وشكره فثبت بهذه الوجوه أن أفول الكواكب كالمدل على امتناع كونها قديمة فكذلك مدل على امتناع كونها آلهة الهذاالعالم وأر باباللعيوان والانسان والله اعلم فهذا تمام الكلام في تقرير هذا الدليل فان قبل لاشك أن تلك الليلة كأنت مسبوقةً ينها روليل و كان أفول الكواكب والقمر والشمس حاصلا في اللل السابق والنهار السسابق وبهذاالتقر يرلاسق للافول الحاصل في تلك الاية من يدفائدة والجواب أنابيناانه صلوات الله عليما بما اوردهذا الدليل على الاقوام الذين كان يدعوهم من عبادة النجوم الى الموعيد فلا يبعد أن يقال أو عليه السلام كان بالساء من وله الاقوام ليلامن الليالى وزجرهم عن عبادة الكواكب فبنفاهو في تقرير ذلك الكلاا فوقع بصره على كوكب مضى فلا أفل قال ابراهم عليه السلام لوكارهذا الكواكم الهالما انتقل من الصعود الى الافول ومن القوة إلى الضعف ثم في اثناء ذلك الكلام طلم القمروافل فأعاد عليهم ذاك الكلام وكذاالقول في الشمس فهذا جلة ما يحضرنا في تقر سردليل ابراهيم صلوات الله وسلامه عليه (المسئلة السادسة) تغلسف الغزالي في بعض كتيم حسل الكوكب على النفس الناطقة الحبوانية التي لكل كوكبوالقمر على النفس الناهمة التي اكل فلك والشمس على العقل المجرد الذي لكل ذلك وكان أيو على بن سينا يفسر الا فول بالامكان فرعم الغزالي أن المراد بإفواها امكانها في نفسهاورعم ال المراهم قوله لأأحب الآفلين أن هذه الاشياء باسرها بمكنة الوجود لذواتها وكل بمكن فلايدله من مؤثر ولابدله من الا نتهاء الىواجبالوجود واعلم أن هذاالكلاملابأس بهالااته يبعد حل افظ الآية عليه ومن الناس من حل الكوكب على الحسو القمر على الخيال والوه والشمس على العقل والمرادأن هذه القوى المدركة الثلاثة قاصرة متناهية ومدرالطا مستول عليها قاهراها والله أعلم (المسئلة السابعة) دل قوله لاأ حب الآفلين على أحكا. (الحكم الاول )هذه الآية تدل على انه تعالى ليس بجسم اذاوكان جسمالكان فأنباء أبدافكان آفلا أبداوايضا يمتنع أن يكون تعالى بحيث يغزل من العرش الى السماء تار ويصعدمن السماء الى العرش أخرى والالحصل معنى الافول (الحكم الثاني) هذه الآ تدل على أنه تعالى لس محلاللصفات المحدثة كاتفوله الكرامية والالكان متغيرا وحيا يحصل منى الافول وذلك محال (الحكم الثالث) تدل هذه الآية على ان الدن مجب يكون مبنيا على الدليل لاعلى التقليد والالم يكن لهذا الاستدلال فائدة الستة ( الم الرابع ) تدل هذه الآية على أن معارف الانبياء يرجم استدلالية لاضرو بقوالم احتاج ابراهيم الى الاستدلال ( الحكم الخامس) تدل هذه الآية على أنه لاطريق ا

الابذان مان الامورالدينية لايعول فيها الاعلى الحيمة المزلمة من عندالله تهالى وفي تعايق الخوف الثاني باشراكهم من المبالغة ومراعاة حسن الادب مالايخني هذاو اما ماقيل منأن فوله تعالى ولاتخافون الخ معطوف الله عن الله عن الحلي معد في حكىم الانكار والتعيب قما لاسييل المه أصلا لافضائه الى فساد المعنى قطعا كيف لاوقدعرفت أنالانكار بمعنى النبي مالكلية فبؤل المعنى الى نني الخوف عنه عليه الصلاةوالسلام ونني تغيدعنهم والهبين الفساد وحل ألانكارفي الاول على معنى ننى الوقوع وفي الثاني على استبعاد اأ واقع بمالامساغ له على ان قوله ته لي ( فأي الفريقين أَحقَ بالامن )ناطـق بطلانه حمد (فانه کلام مرتب على انكارخوفه عليدا لصلاة والسلام في محل الامن مع تحقق عدم خوفهم فى عَلَ الْحُوفُ مسوق لالجائهم الى الاعتراف استحقاقه عليه الصلاة والملاملاهوعلم

إسمة المهم في الجهة المسترالهم ﴿١١٧﴾ عن رئبة المكابرة والاعتماف بسوق الكلام على سن الانساء

والمراد بالفريقين الفري الآمن في محل الامن والفريق الآمن فيمح الخوف فايشرماعليه النظم الكريم عسلم أن يقال فأينا أحقّ بالامن الأام أنتم لتأكيد الالجاءالي الجواب الحر للتنبيه على علة الحك والتعادي ص التصر بخطئتهم لالمجردا حترازعن أزكية النفس ( ان كنتم تعلسون المفعول الما محذوف تعويلا على ظهور عمونة المقام أىاه كنتم تعلون من أحو بذلك أوقصدا الى التع أىان كمنتم تعلموز وامامتروك المرة أى كنتم من ولى العلموجو اشرط محذوف أ فأخبروني (الذير آمنوا)استشاف مرج تعالىمين للعواسالح الذي لامحمد عندأ الفريق الذي آمنوا يلبسوا اعامم) ذلا أى لم تخلطوه (بظلم أى بشرك كانفعله الفر المشركون حيث يزع أنهم بؤمنون بالله عزو وان صادتهم الام من تمات المانهم وأحم الكونهالاجل التقريه

تصصل معرفة الله تعالى الايالنظر والاستدلال فأحوال مخلوفاته اذلوأ مكن تحصيلها بطريق آخر لماعدل ابراهيم عليه السلام الى هذه الطريقة والله أعلم أما قوله تعالى فلا رأى القصر بازغا قال هذار بي فلا أقل قال لئن لم يهدى ربي لا كون من القوم الصالين ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) يقال بزع القمراذ البتدأ في الطلوع و بزغت الشمس اذا مدأمنها طلوع ونجوم بوازغ قال الازهرى كانه مأخوذ من البزغ وهوالشق كأنه خوره يشق الظلمة شقا ومعنى الآية انه اعتبرني القمر مثل ما اعتبرني الكوكب (المسئلة الثنية) دلةوله الن لم يهدني ربي لاكون من القوم الضالين على ان الهداية ليست الامن الله تعالى ولا يمكن حل الفظ الهداية على التمكن وازاحة الاعذار ونصب الرلا قل لان كل ذلك كانماصلا فالهداية التيكان يطلبها بمدحصول تلك الاشياء لابد وأن تكون زائدة عليها واعلمان كون ابراهيم عليه السلام على مذهبنا أظهر من أن يشتبه على العاقل لاته فيهذه الآية أضاف الهذابذالي الله تعالى وكذاني قوله الذي خلقني فهو يهدين وكذا في قوله واج بيني و بني أن نعبدالاصنام أمافوله فلارأى الشمس بازغة قال هذار بي هذا أكبر ففيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انما قلل في الشمس هذامع انهامونية ولم يقل هذه لوجوه (أحدها) إن الشمس عدى الضباء والنور فعمل اللفظ على التأويل فذكر (وثانيها) أرالشمس لم يحصل فيها علامة التأنيث فلاأشبه لفظها لفظ لمذكروكان تأو بلها تأويل النور صلح التذكير من هاتين الجهدين (و الثها ) أراد هذا الطالع أوهذا الذي أراه ( ورابعهاً) المقصودمنه رعاية الادب وهو ترك الأنبث عند ذكر اللفظ الدال على الربوبية (المسئله الثانية)قوله هذا أكبرالمرادمنه أكبرالكواكب جرماوأ قواهاقوة فكان أولى ملالهمة فان قيل لماكان الافول حاصلا في الشمس والافول عنع من صفة لربو بية واذا ثبت أمتناع صفة الربوبية للشمس كأن امتناع حصولها للقمر ولسار الكواكب أولى ومهذا الطريق يظهران ذكرهذا الكلام فيالشمس يعنى عن ذكره في القمروالكواكب فللم يغتصر على ذكر الشمس رعاية للابجاز والاختصار قلناان الاخذم الادون فالادون متزفيا الى الاعلى فالاعلى ادنوع تأثير في القرر والبيان والنأ كيدلا بحصل مرغره فكان ذكره على هذا الوجه أولى أما قوله قال ياقوم انى برئ مماتشر كون فالمعنى أنه لما ثبت بالدليل أن هذه الكواكب لاتصلح للربوبة والالهية لاجرم تبرأ من الشرك ولقائل أن يغول هباته ثبت بالدليل ان هذه المكواكب والشمس والقمر لاتصلح الربوبية والالهية لكن لابارام من هذاالقدر فني الشريك مطلقا واثبات التوحيد فأفرع على قيام الدلبل على كون هذه الكواكب غيرصالحة للربوبية الجرم باثبات التوحيد مطلقا والجواران القوم كانوا مساعدين على نني سأر الشركا واعانا زعوافي هذه الصورة المعينة فل ثبت بالدليل أنهذه الاشياء ليستأر باباولاآلهة وثبت بالاتفاق نفي غيرها لاجرم حصل الجزم بنني الشركاءعلى الاطلاق أماقوله انى وجهت وجهى فغيه مسئلنان (المسئلة الاولى)

فتح الياء من وجهى نافع وابن عامر وحفص عن عاصم والباقون تركوا هذاالفتح (السئلة الثانية )هذا الكلام لا يمكن حله على ظاهره بل المرادوجهت عبادتي وطاعتي وسبب جواز هذاالمجارأن من كانمطيع الغيره منقادا لامره فأنه يتوجه بوجهه اليه فجعل توجيه الوجه اليه كناية عن الطاحة وأماقوله للذى فطر السموات والارض فغيه دقيقة وهي أنه لم بقل وجهت وجهى الى الذي فطر السموات والارض بل ترك هذا اللفظ وذكر قوله وجهت وجهى للذى والمعنىان توجيه وجه القلب ليس اليه لا ممتعال عن الحبر والجهة بلتوجيه وجهالقلب الى خدمته وطاعته لاجل عبوديته فنزك كلة الى هنا والاكتفاء بحرف اللامدليل ظاهر على كون المعبود متعاليا عن الحيز والجهة ومعنى فطر أخرجهماالي الوجود وأصله من الشقيقال تعطر الشجربالورق والورداذا أظهرهما وأماالحنيف فهوالماأل قال أبوالعالية الخنيف الذي يستقبل البيت في صلاته وقيل انه العادل عن كل معبوددون الله تعالى \* قوله تعالى (و حاجه قومه قال أنحاجوني في الله وقد هدان ولاأخاف ماتشر كون به الاأن يشاءر بي شيأ وسعر بي كل شي علما فلا تنذكرون) إعلمان اراهيم عليه السلام للأورد عليهم للجه المذكورة فالقوم أوردوا عليه حججا على لحذ اقوالهم منها انهر عسكوا بالتقليد كقولهم اناوجد ناآبا اعلى أمة كقولهم للرسول غليه السلام أجعل الألهدة الها واحداان هذالشي عجاب ومنهاأنهم خوفوه بأنكلا طعنت في الهية هذه الاصنام وقعت منجهة هذه الاصنام في الآفات والبليات ونظيره ماحكا الله تعالى فى قصة قوم هودان نقول الااعتراك بعض آلهتنا بسوء فذكروا هذا الجنس من الكلام معا براهم عليه السلام وأجاب الله عن حجتهم بقوله قال أتحاجوني في الله وقدهداني يعني لماثبت بالدليل الموجب الهداية واليقين صحة قولي مكنف يلتفت الى حتكم العليلة وكلانكم الناطلة وأجاب عن حجتهم الثانية وهي اسهم خوفوه بالاصنام بقواه ولاأخاف مانشركون بهلان الخوف انما يحصل بمن يقدرعلي النفع والضروا لاصنام جادات لاتقدرولاقدرة اهاعلى النفع والضررفكيف يحصل الخوف منهافان قيل لاشك ان للطلسمات آثارا مخصوصة فلملا يجوز أن يحصل الخوف منها من هذه الجهة فلنا الطلسم يرجع حاصله الى تأثيرات الكواكب وقد دللنا على ان قوى الكواكب على التأثيرات اعا يحصل من خلق الله تعالى فيكون الرجاء والخوف في الحقيقة ليس الامن الله تعالى وأماقوله الاأن يشاء ربي ففيه وجوه (أحدها) الا أن أذنب فيشاء انزال العقوبة بي (وثانيها) الأأن يشاء أن يبتليني بمحن الدنيا فيقطع عني بعض عادات نعمه ( وثالثها ) لاأنيشاء ربي وأخاف ماتشركون به بأن يحييها و يمكنها من ضري ونفعي ويقدرها على ايصال الخيروالشمراني واللفظ يحتمل كلهذ الوجو وحاصل الامرأنه الايبعدأن يحدث للانسان في مستقبل عروشي من المكاروو لحقي من الناس بحملون ذلك على اله انماحدث ذلك المكروه بسبب أنه طمن في الهية الاصنام فذكر ابراجيم عليه.

بذلك عن غيرهم وانتظموا فيسلك الامور المشاهدة وماديدمن معاني اليعد للاشتعار بعلو درجتهم وبعدمنز لتهم فى الشرف وهو لمبتدأ ثان وقوله تعالى(لھم الأمن )جلة من خبر مقدم ومبتدأ مؤخر وقعت خبرالاولئت وهومع خبره خبرالمبددأالاول الذى مرم الموصول و يجوز كون أولنك مدلا الوصول أوعطف . هم حبراللموصول والامن فأعلا للظرف لإعتماد . على المبندأ و بجوز أن يكون الهير. لجبرامقدما والامن مبتدأ ( والجلة خبراللموصول وبجوزأن بكون اولئك مبتدأ ثانياواهم خبره والامن فاعلاله والجلة خبراللموصول أي أوائك الموصوفون بماذكرمن الايمان الخالصعن شوبالشركالهم لامن فقط (وهم مهندون) الىالحق ومنعداهم في ضلار مبين روي أنه لما نزات الاكة شق ذلك على الصحابة رصوان الله عليهم ، قالوا أينا لم يظلم تفسه فقال عليه الصلاة والسلامايسماتظنون اماهومأقال لقمان لابنه

يابني لاتشرك بالله أن الشرك لظاعظيم وأبس الايمان به أن يصدق يوجود الصانع الحكيم ﴿ الدلام ﴾

المرادبالظلم المعصية التي تفسق صاحم والقلاهر هوالاول لوروده مورد لجواب عن حال الفريقين (وتلك) اشارة الى ما احتج بداراهم عليدالسلام من قوله تمالى فلاحن وقيل منقولهأتجاجوىالى قوله مهتدون ومافى اسم الاشارة من معنى البعد لنفخيم شان المشار اليه والاشتأربعلوطبقته وسمو منز لته في الفضل وهومبندأ وفوله تعالى (حمحتما )خسبره وفي اضافتها الى ون العظمة منالتفغيم مالايخنىوقوله تعالى (آنينها ابراهيم) أىأرشدناه اليهاأ وعلناه الاهافي محل النصب على انه حال من حجت او العامل فيهامعني الاشارة كإفي فوله تعالى فتلك ببوتهم خاوية بماظلوا أوفى محل الرفع على أنه حبرثان أوهوالحبروحمتنامال أوبيان للمبتدأوا براهيم مفعول أول لأ بيناقدم عليه الثاني لكونه ضميرا وقوله تعالى (على قومه) متعلق يحجنتا ارجعل خبرالتلك أو بمعذوف انجعل بدلاأي آنيا ابراهيم حجة على قومه

"السلام ذلك حتى لوأنه حدث بهشي من المكارملم يحمل على هذا السب ممقال عليه السلام وسعربي كل علمايه في اله علام الفيوب فلا يفعل الاالصلاح والخيرو الحكمة فبتقديرأن يحدث من مكاره الدنبافذ الئلانه تعالى عرف وجه الصلاح والخيرفيه لالاجل انه عقو بذعلى الطعن في الهية الاصنام ثم قال أفلا تنذكرون والمعنى أفلا تنذكرون ان ننى الشركاء والاصدادوالاندادعن الله تعالى لايوجب حلول العقاب ونزول العذاب والسعى في اثبات التوحيد والنز يه لايوجب استحقاق العقاب والله اعظم (المسئلة الثانية) قرأً ما فع وابن عامر أتحاجوني خفيفة النون على حذف أحد النونين والباقون بالتشديد على الادغام وأماقوله وقدهداني قرأنافع وان عامر هداني بالبات الياء على الاصل والباقون بحذفه اللحفيف (المسئلة الثالثة) أنابراهم عليد السلام حاجهم في الله وهوقوله لاأحب الا فلينو القوم أيضا حاجوه في الله وهو قوله تعالى خبراعنهم وحاجه قومه قال أتحاجوني في الله فعصل لنامن هذه الآية أن المحاجة في الله تارة تكون موجبة للمدح العظيم والثناء البالغوهي المحاجة التى ذكرها ابراهيم عليه السلام وذلك المدح والثناء هو قوله تعالى وتلك جتناها آتينا ها ابراهيم على قومه وتارة تكون موجبة للذم وهوقوله قال أتحاجوني في الله ولافرق مين هذين البابين الأأن المحاجة في تقرير إلدين الحق توجب أعظم أنواع المدح والثناء والمحاجة في تقر برالدين الباطل توحب أعظم أنواع الذم والزجر واذائبت هذا الاصل صارهذ فانونام عبرافكل موصد عجاء في القرآن والاخبار يدل على تهجين أمر المحاجة والمناظرة فهو محمول على تقرير الدين الباطل وكل موضع جاه يدل على مدحه فهو مجول على تقرير الدين الحق والمذهب الصدق والله أعلى قوله تعالى (وكفأخاف ماأشركتم ولانخافون الكمأشهركم بالله مالم بغزلبه عليكم سلطانا فأي الفريةين أحق بالامن أن كمنم تعلون الذين آمنواولم يلبسوا أعانهم بظلم أولئك لهم الامن وهم مهتدون) اعسلم ان هذامي بقية الجواب عن الكلام الاول والتقديروكيف أخاف لاصنام التي لاقدرة لهاعلى النفع والمضروأ تتم لاتخافون من الشرك الذي هو أعظم الذنوب وقوله مالم بمزل به عليكم سلطانا قيه وجهان (الاول) ان فوله مالم يعزل به علكم سلطانا كنابة عن امتناع وجود الحجة والسلطان في مثل هدد القصة ونظيره فوله تع أل ومزيد عمعالله الهاآخرلا برهان له به والمرادمنه امتناع حصول البرهان فيه ر والثاني) انه لا يمتنع عقلا ان يؤمر باتخاذ تلك المماثيل والصور قبلة للدعا، والصلاة فقوله مالم ينزل به سلطانا معناه عدم ورود الامر به وحاصل هذا الكلام مالكم تنكرون على الا من في موضع الامن ولا تنكرون على انفسكم الأمن في موضع الخوف ولم يقل فأينا احق بالامنأنا أم أنتم احترازا من تزكية تفسه فعدل عنه الى قوله فاى الفريقين يعنى فريق المشركين والموحدين ثم استأنف الجواب عن السؤال بقوله الذبن آمنواولم يلبسوا اعانهم اظلم وهذا من ممام كلام الراهيم في المحاجد والمعنى ان الذين حصل المهم الامن وقيل شولد آتينا ( ترفع ) بنون المظمة وقرى بالياء على طريقة الالتفات وكذا الفعل الآك

( در حات ای در اصلیم طايةمن العلم والحكمة واتصابهاءني المصدرية أوالظرفية أوعلى نزع الحافض أى الى درجأت أوعلى التمييز والمفعول قوله تعالى ( من نشاء ) وتأخيره على الوجوه الثلاثة الاخيرة لمامر من الاعتناء بالمقدم والتشويقالي المؤخر ومفعول المشيئة محذوف أىمن نشاءر فعد حسيما تقتضبه الحكمة وتستدعيه المصلحة واشارصيغة الاستقيال للدلالة على أن ذلك سنة مستمرة جارية فيمايين المصطفين الأخيا غبرمخنصة بابراهيم عليه السلاموقري بالاضافة الىمن والجلة مستأنفة مقررة لماقبلها لامحل لها منالاعرابوقيلهي فى محل النصب على أما حال من فاعل آنينا أي حال كوننا رافعين الخ ( ان بك حكيم) في كل هافعلمن رفع وخفض (عليم ) بحال من رفعه واستعداده لهعلى مراتب متفاوتة والجلة تعليل لماقبلهاوق وصعالب مضافا الى ضميره عليه السلامهوصنعنون العظمة بطريق الالتفسات

المطلق هم الذين يكونون مستجمعين لهذين الوصفين (أواهما )الايمان وهوكال القوة التفارية (وثانيهما) ولم يلبسوا اعانهم بطلم وهوكال القوة الحملية عمقال اوللك لهم الأمن وهم مهتدون اعلمان اصحابنا بمسكون بهذه الآيذمن وجه والمعتزلة يتمكون بهسامن وجه آخر اماوجه تمسك أصحابنا فهوان نقول انه تعالى شرط في الايمان الموجب اللمن صدم الظلم ولوكان وك الظلم أحد أجراء مسمى الايمان لمكان هذا التقييد عبث افتبت ان الفاسق مؤمن وبطلبه قول المعترنة وأماوجه تمسلك المعترلة بهافهواته تعسالي شرط في حصول الامن حصول الاحرين الايمان وعدم الظلم فوجب أر لا يحصل الا من الفاسق وذلك يوجب حصول الوعيدله وأجاب أصحابنا عندمن وجهين (الاول) ال قوله ولم يلبسوا أيمانهم بظ لمرادمن الظلم الشرك لقوله تعالى حكاية عن لقمان اذبال لابنه يابني لاتشرك بالله أن لشرك اظلم عظيم فالمراد حهنا الذين آمنو المللة ولم ينتوالله سر بكا في المعودية والدليل على ان هذا هوالمراد ان هذه القصة من أولها الى آخر ها انما وردت في نفي الشركاء والاصدادوالاندادوليس فيهاذكرالطاطات والمبامات فوجبحل الظلمهناعلى ذاك ( الوجدالثاني ) في الجواب ان وعبد الغاسق من أهل الصلاة يحتمل أن يعذُّ به الله و يحتمل أن يعفو عبدوعلى كلا التقدير بن فالامن زائل والخوف حاصل فلم بلزم من عدم الامن القطع بحصول المذاب والله أعلم \* قوله تعالى ﴿ وَلِلَّ حَمَّنَا آَمِنَاهَا ابِرَاهِمِ عَلَى قُومُهُ نرفع درجات من نشاءان ربك حكيم عليم ) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) قوله وتلك اشارة الى كلام تقدم وفيموجوه (الاول) انه اشارة الى قوله لاأحب الآفلين ( والثاني ) انه اشارة الى ان القوم قالواله أما تخلف أن تخبلك آلهت الاجل الكشمتهم فقسال لهم أفلا تخافون أنتم حيث أفدمتم على الشرك بالله وسويتم في العبادة بين خالق العسالم ومد بره ويين الخشب المنعوت والصنع المعمول (والثالث) الله الداعوف عرفت هذا فنقول قوله وتلك مبتدأ وقوله حجتنا حسبرموقوله آتيناها راهيم صفة الذلك الخمر ( المسئلة) الثانية) قوله وتلك حجننا آتيناها براهيم يدل على ان تلك الجنة اعاحضلت في صل ابراهيم عليه السلام بايتاء الله وباظهاره تلك الحجة في حقله وذلك بدل على أن الايمان والكغر لايحسلان الابخلق القهتمالي ويتأكدهذا أيضا بقوله نرفع درجات من نشاء ظن المراحلنه تعالى رفع درجات ابراهيم بسبب انه تعالى آتاه ظاك المجمقو أوكان حصول العلم بتلك الجمة أعاكان من قبل ابراهيم لامن قبل الله تعالى لكان ابراهيم عليه السلام هوالذى وفع درجات نفسه وحينتذ كان قوله نرفع درجات من نشاه باطلافتبت ان حسنا صر يحقولتا في مسئلة الهدى والضلال (المسئلة الثالثة )هذه الآية من أدل الدلائل على فسساه قول الحشوية في الطعن في النظر وتقر رالجينوذكر الدليل لانه تمالي أثبت لاراهم عليه السلام حصول الرفعة والغوز بالدرجات العالية لاجلانه ذكر الحجة فالتوحيد وقررها وذب عنها وذلك يدل على اله لامر تبدّبعد النبوة والرسالة أعلى وأشرف من هذه المرتبة

ف تصاحیف بسان أحوال ابراهیم علیه السلام اظها دلمزید اطف وعنایة به علیدالسلام و المسئلة ک

(ووهبناله استحق ويعقوب) عطف على قوله تعالى وتلك جننا الخ فان عطف كل من الجلة الفعلية و الاسمية على الاخرى الا نزاح في جوازه و لامساغ اعطفه على آتيناها ﴿١٢١ ﴾ لان له محلا من الاعراب نصباور فعا حسبما بين من قبل فلوعطف

هذاعليه لكان في حكمه مزالحالية والخبرية المستدعيتين الرابطولا سيل اليه ههذا ( كلا) مغعول لما بعدمو تقدعه عليه للقصر لكن لابالنسبة الى غيرهما مطلقابل بالسبة الى أحدهما أي كل و احدمنهما ( هد نا ) لاأحدهما دون الأخرو تركذكر الهدى اليدلظهورأنه الذيأوتي إراهيم وأنهما مقتدیان به ( ونوحا) منصوب عضمر غسره (هد نامن قبل) أي من فبل ابراهيم عليه السلام عدهدا ونعمة على ابراهيم عليدالسلاملانشرف لوالدسار الى الولد (ومن ذريته)الضمير لابراهيم لان مساق النظم الكريم ليان شؤنه العظيمة منايتاء الحجةورفع الدرجاتوهبةالاولاد الابيساء وابقساء هذه . الكرامة فينسله الى ومالقيامة كلذلك لالزام من ينتمي إلى ملتدعليه السلام من المشركين واليهودوقيلانوحلانه أقرب ولان يونس ولوطا

( المسئلة الرابعة ) قرأ عاصم وحزة والكسائي درجات بالتُّو ينمن غيراضا فقوا اباقون بالاصافة فالقراءة الاولى معناها نرفع من نشاء درجات كشيرة فيكون من في موضع الحسب قال ابن مقسم هذالقراءة أدل على تفضيل بعضهم على بعض فى المنزله والرفعة وقال أبوعر والاضافة تدل على الدرجة أاواحدة وعلى ألدرجات الكثيرة والتوين لابدل الأعلى ألدرجات الكثيرة ( المسئلة الحامسة ) اختلفوا في الك الدرجات قبل درجات أعاله في الا خرة وقيل تراع المعدرجات رفيعة لانها توجب الثواب العظيم وقيل نرفع من نشاء في الدنيا بالنبوة والحكمة وفي الآخرة بالجنة والثواب وفيل نرفع درجات من نشاء بالم واعلمان هذه الآية من أدل الدلائل على انكال السعادة في الصفات الروحانية وفى البعد عن الصفات الجسمانية والدليل عليه أنه تعالى قال وتلك حجت آينا ها ابراهيم على قومه تمقال بعده نرفع درجات من نشاء وذلك يدل على ان الموجب لحصول هذه الرفعة هوالتاء تلك الحية وهذا يقتضي ان وقوف الفس على حقيقه تلك الحبه واطلاعه اعلى اشراقها اقتضت ارتفاع الروح مزحضيض العالم الجسماني الى أعالى العالم لروحاني وذلك يدل على أمه لارفعه ولاسعادة الافي الروحانيات والله اعلم وأمامعني حكيم عليم فالمعى أنه نما يرفع درجات مزيشاء بمفتضى الحكمة والعلم لابموجب السهوة والحج زفه فأن أفعال الله منزهة عن العنث والفساد والماطل قوله تعدلي ( ووهيداله اسحق و يعقوب كلا هددينا ونوحاهدينامن قبلومن ذر يتهداودوسايمان وأيوب ويوسف وموسى وهرون وكذلك نجزى المحسنين وزكرياو بحبى وعيسى والياس كل من الصالحين واسمعيل واليسع ويونس واوطا وكلا فضلاا على العالمين ومن آباتهم وذرياتهم واخوانهم واجتبيناهم وهديناهم الى صراط مستقم ذلك هدى الله يهدى بهمن يشأه من عباده واوأشر كوالحبط عنهم ماكانوا بعماون ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعمانه تعالى لماحكي عنا راهيم عليه السلامانه أظهر حجه الله تعالى في التوحيدو نصرها وذب عنهاعدد وجوه نعمه و أحسانه عليه ( فأولها) قوله والكجنا آنيناها ابراهيم والمراد اتانحن آتيناه تلك الحة وهديناه البهاوأ وقفنا عقله على حقيقتها وذكر نفسه باللفظ الدال على العظمة وهو كناية الجمع على وفق ما يقوله عظماء الملولة فعلنا وقلناوذكرما ولسا ذكر نفسسه تعسالى ههنا باللفظ الدل على العظمة وجب أن تكون تلك العظمة كاملة رفيعه شريفة وذلك يدل على أن ايتاء الله تعالى ابراهيم عليه السلام تلك الحجه من أشرف التعمومن اجل مراتب العطايا والمواهب ( وثانيها ) انه تعالى خصه بالرفعة والاتصال الىالدرجات العالية الرفيعة وهي قوله نرفع درجات من نشاء (وثالثُهَا) أنه جعله عزيزافي الدنياوذلك لانه تعالى جمل أشرف الناس وهم الابياء والرسل من نسله ومندريته وابتي همذالكرامة في نسله الى يوم القياءة لان من اعظم الواع السرور

﴿ ١٦ ﴾ ع ليساءن ذرية ابراهيم فلوكان الضميرله لاختص بالمعدودين في هذه الآية والتي بعدها المالمة كورون في الثالثة فعطف على توساوروى عن ابن عباس ان هؤلاه الانبياء كاهم مضافون الى ذرية ابراهيم

وقرئ والليسع وهوعلى القراءتين علم أعجمي أدخل عليه اللام ولااشتقاق له ويقال انه يوشع بن نون وقيل انه منةول من مضارع وسع واللام كاني يزيد في قول ﴿ ١٢٤ ﴾ من قال ﴿ أيت الوليد بن اليزيد مباركا ﴿ شديد الماعباء

عليهم السلام بجب ان يكونوا أفضل من كل الاولياء لان عوم قوله تمالى و كلا عضلنا على المالين بوجب ذلك وقال بعضهم وكلافضلناعلى العالمين معناه فضلناه على عالى زمآم والمالقاضي ويمكن أن يقال المراد وكالمن الابدياء يغضلون على كل من سواهم من العالمين ثم الكلام بعد ذلك في ان أي الانبياء أفضل من بعض كلام واقع في توع آخر لاتَّملق له بالأول والله أعلم (المسئلة لرابعة)قرأ حزة والكسائي والليسع بنشديداللام وسكون الياء والبافون وأليسع بلام واحدة فال الزجاج بقال فيه الليسع واليسع بتشديد اللام وتخففها ( المسئلة الخامسة) الآية تدل على ان الحسن والحسين من ذرية رسول الله صلى الله عليه وسلملان الله تعالى جعل عيسى من درية الراهيم معانه لاينتسب الى ابراهيم آلا بالأم فكذلك الحسن والحسين من ذرية رسول الله صلى الله عليه وسلموان انتسبا الى رسول الله بالائم وجب كونهما منذريته ويقال الأباجعفر الباقر استدل بهذه الآية عندالحاج ن يوسف ( المسئلة السادسة ) قوله تعالى ومن أبائهم وذرياتهم واخوانهم بفيد أحكاما كشيرة ( الاول ) انه تعسالي ذكرالا با والذريات والاخوان فالآياءهم الاصول والدرياتهم الفروع والاخوان فروع الاصول وذلك يدلعليانه تعالى خص كل من تعلق بهؤلاء الالبياء شوع من الشرف والكرامة" (والثاني )أنه تعالى قال ومن آبائهم وكله من التبعيض فان قلم المراد من ثلث الهداية الهداية الى الثواب والجنه والمداية الى الايمان والمعرفة فهذه الكلمة تدل على أنه قد كان ق آباء هؤلاء الانبياء من كأ غيرمؤ من ولاواصل الى الجنه أما لوقلنا المراد بهذ ، الهدايه النبوة لم يفد ذلك (الثالث) أمااذا فسرنا هذه الهدايه بالنبوة كأن قوله ومن آبائهم وذرياتهم واحوانهم كالدلالة على ان شرط كون الانسان رسولا من عندالله أن يُكُون رجلاً وانالمرأة لأبجوز أن نكون رسولامن عند الله تعالى وقوله تعالى بعد ذلك واجتبيناهم يفيد النموة لان الاجتماء اذاذكر فيحق الاسياء علبهم السلام لايليق بهالا الحمل على النموة والرسالة شم قال تعالى ذلك هدى الله يهدى به من يشاء من عباده و اعلمانه يجب أن يكون المراد من هذا الهدى هومعرفه التوحيد وتنزيه الله تعالى عن الشرك لانه قال بعده ولوأشركوالحبط عنهم ماكانوايعملون وذلكيدل على المراد من ذلك الهدى مايكون جار يامجري الامر المضادللشرك واذا ببت ان المراد بهذا الهدى معرفة الله بوحد أبيته ثم انه تعالى صرح بأن ذلك الهدى من الله تعالى ثبت الالايمان لا يحصل الابخلقالله تعالى نم اله تعالى ختم هذه الآية بنني الشيرك فقال ولواشركوا والمعنى ان هؤلاء الانبياءلواشركوا لحبط عنهم طاعاتهم وعباداتهم والقصود منه تقرير التوحيد وابطال طريقة الشرك وأما الكلام في حقيقة الاحباط فقد ذكرناه على سبيل الاستقصاء في سورة البقرة فلاحاجة الى الاعادة والله أعلم \* قوله تعالى ( أولئك الذين آتيناهم معنى البعد لمامر مرار العالمة المكتاب والحكم والنبوة فأن يكفر بهاهؤلاء فقد وكلنا بها فوماليسوا بها بكافرين)

الخلافة كأهله (ويونس) هوا ن متى (ولوطا) هو ابن هاران ابن آخی ابراهم عليه السلام (وَ لَلاَ) أي وكلوا- ١ منأولئك المذكورين (فضلنا) بالنبوة لابعضهم دون بعض (على العالمين) على عالمي عصر هم والج ةاعترآض كأختيها وقوله تعالى(•منآبائهم وذرياتهم واحوامم) اما متعلق بما تعلق بهمن ذريته ومن ابتدائية والمفعول محذوفأي وهدينها من آبائهم و ذريانهم واخواتهم جماعات كثيرة واما معطوف على كلاومن مبعضية اىوفضلنا رعض آبائهم الح(واجنبيناهم) عطف على فضلنا أي اصطفنياهم (وهديناهم الى صرط مستقيم) نكرير للتأكيد وتمهيد لبيان ماهدوا اليه (ذلك ) اشارة إلى ممايفهم من النظم الكريم من مضا در الأفعال المذكورة وقيل ابي

( هدى الله ) الاضافة للتشريف ( بهدى به من بشاء من عباده) وهم المستعدون الهداية في الارشاد ﴿ اعلم ﴾ وفيه الاشارة الى أنه تعالى منفضل بالهداية (ولوأ شركوا) أى هو لا ألذكورون ( طبط عنهم ) مع فضلهم وعلوطبقاتهم

( ما كانوا يعملون ) من الأغال المرضية الصالحة فكيف عن عداهم وهم هم وأعالهم أغالهم ( أولنك ) آشارة الى المذكور بن من الانبياء الثمانية عشر (١٢٥ كو والمعطوفين عليهم السلام باعتبار انصافهم عاذكر من الهداية و

أغميرها من النعوت الجليلة الثابتة لهم ومافيه من معنى ابعد لمامر غير مرة من الايذان بعلو طبقتهم وبعد منزتتهم في الفضل والشرف وهوميتد أخبره قوله تعالى (الذين أتيناهم الكتاب) أي جنس الكتاب التحقق في ضمن أي فرد كان من أفرادالكنب السماوية والمرادباتياته التفهيم التام عاضهم الحقائق والتمكين مز الاحاطة بالجلائل والدقائق أعمن ان يكون ذلك بالانزال المداء او بالا راث نقساء فأن المذكور بنلم بنزل على كل واحد منهيمكتاب معين (والحكم) أي الحكمة اوفصل الامر على ما نقنضيه الحق والصواب(وا لنبوة) اى الرسالة (فان يكفر بها اى بهذه الثلاثة أوبالنبوة الجامعة للباقيين (هؤلاء) ای کفار قر بش فانهم بكفر بم برسسول الله صلى الله عليه وسلم وما أنزلء لميد من القرآن كافرون بما يصد قهجيعا وعدم الجار والمجرور على الفاعل لمامرمرارا

اعلمأن قوله أولئك اشارة الى الذبن مضى ذكرهم قبل ذلك وهم الانبياء الثمانية عشرالذبن ذكرهم الله تمالى قبل ذلك ثم ذكر تعالى انه آناهم الكتاب والحكم والنبوة واعلم أن العطف بوجب المفا وهفهذه الالفاظ الثلاثة لابدوأن تدل على أمور ثلاثة متفايرة واعلم أن الحكام على الخلق ثلاث طوائف (أحدها )الذين بحكسون على بواطن الناس وعلى أرواحهم وهم العلاء (وثايها) الذي يحكمون على طواهر الخلق وهم السلاطين بحكمون على الناس القهر والسلطنة ( وثالثها) لانبياء وهم الذين أعطاهم الله تعالى من العلوم والمعارف مالاجله بهما يقدرون على التصرف في بواطن الخلق وأرواحهم وأيضما أعطاهم من القدرة والمكنة مالاجله يقدرون على التصرف في ظواهر الخلق ولما استجمعواهذ بنالوصفين لاجرم كأنواهم الحكام على الاطلاق اذاعرفت هذه المقدمة فقوله آتيناهم الكتاب اشارة الىأنه تعالى أعطاهم العلمالكشير وقوله والحكم اشارة الى أنه تعالى جعلهم حكاما على الناس مافذى الحكم فيهم بحسب الظاهر وقوله والنبوة اشارة الى المرتبة الثالثة وهي الدرجة العالية الرفيعة الشمر يفة التي يتفرع على حصولها حصول المرتبين المتقدمتين المذكورتين ولاناس فيهذه الالفاظ الثلائة تفسيرات كثيرة والمختار عندنا ماذكرناه واعلم ان قوله آتيناهم الكتاب يحمل أن يكون المراد من هذا الايتاء الاتداء بالوحى والننز بلعليه كافى صحف ابراهيم وتوارة موسى وانجيل عيسى عليهم السلام وقرآن محد صلى الله عليه وسلم و يحمّل أن يكون المراد منه أن يؤنيه الله تمالى فهما المالمافي الكتاب وعلما محيطا بحقاله وأسراره وهذا هوالاولى لان الانبياء الثمانية عشر المذكورين ماأنزل الله تعالى علىكل واحدمنهم كتاباالهيا على النعيين والتخصيص تمقال تعالى فان يكفر بها هؤلاء والمراد فان يكفر بهذاالتوحيدوالطعن في الشرك كَفَارُ قر يش فقدوكانا بها قوما ليسوابها بكافرين وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوافي ان ذلك القوم منهم على وجوه فقيل هم أهل المدينة وهم الانصار وقيل المهاجرون والانصار وقال الحسن هم الانبياء الثمانية عشر الذي تقدم ذكرهم وهواختيار الزجاج قال الزجاج والدليل عليه قوله تعالى بعد هذه الاتبة أوائك الذين هدى الله فبهداهم أفتده ومال أبورجاء يعنى الملائكة وهو بعيد لان اسم القوم قلما يقُّع على غيربني آدم وقال مجاهدهم الفرس وقال ابن زبدكل من لم يكفر فهومنهم سواء كان ملكًا أُونبيآأُومن الصحابة أومن لتابعين ( المسئلة الثابة ) قُولة تعالى فقدوكا ابها قوما ليسوابها بكاورين يدل على أنه انماخلقهم للايمان وأماغيرهم فهو تعمالي ماخلقهم للايمان لانه تعالى اوخلق الكل الايمان كان السان والتمكين وفعل الالطاف مشتركأ فيه بين المؤمن وغيرا لمؤمن وحينئذ لايتي لقوله فقدوكاناها قوما ليسواجا بكافر بن مُعنى وأجاب الكعبي عندمن وجهين (الأول) انه تعالى زا دالمؤمنين عندا يمانهم و بعده من الطافه وفواله وشريف احكامه مالا يحصيه الاالله وذكر في الجواب وجها ثانبافقال

من الاهتمام بالمقدم والتشويق الى المؤخر (فقد وكاناجها) أى امر نا عراعاتها ووفقناللا عمان بهاو القيام بحقوقها (قوما لبسوا بهابكافرين) أى فى وقت من الاوقات بل مسترون على الايمان بهافان الجلة الاسمية الايجابية كاتفيددوام الثبين كذاك السلبية تفيد قوام النبق بمعونة المقام لانني الدوام كاحقى في مقامه قالها بن صباس ومجاهد وخيها الله تعالى عنهما هم الانصار واهل المدينة وقيسل اصحاب النبي ﴿ ١٢٦ ﴾ صلى الله جايه وسلم وقيل

وبتقديرأن يسوي لكبال بعضهم اذاقصر ولم ينتفع صححأن يقال بحسب الظاهرانه لم يحصل الله كالوالد الذي يسوى بين الولدين في العطية فانه يصبح ان يقال الماصلي أحدهما دون الآخر اذاكان ذلك الآخر ضيعة وأفسده واعلم أن الجواب الاول صعيف لان الالطاف الداعية الى الايمان مشتركة فيابين الكافر والمؤمن والمخضيص عند المعنز لة غيرجاً مز \* والثاني أيضافا سدلان الوالدلما سوى بين الولدين في العطية عُم انّ احدهما ضبع نصيبه فأى عاقل يجوز ان يقال ان الاب ماانع عليه ومااعطاه شيأ (المسئلة ا شاللة ) دلت هذه الآية على انه تعالى سينصر نبيد و يقوى دينه و يجعله مستعليا على كل من عاداه قاهر الكل من نازعه وقدوقع هذا الذي أخبرالله تعالى عنهف هذا الموضع فكان هذا جار يامجرى الاخبار عن الغيب فيكون معجزا والله اعلم # قوله تعالى ( اولئت الذين هدى الله فيهداهم اقتد وقل الاستلكم عليه اجرا ان هو الاذكرى للعالمين ) فَالا يَدْمسا أَل (المسئلة الأولى) لأشبه في انقوله اولئك الذين هدى الله هم الذين تقدم ذكرهم من الانداء ولاشك في ال قوله فبهداهم اقتده امر لحمد عليه الصلوة والسلام وانمأ المكلام في تعيين الشي الذي أمر الله محدا أن يقتدي فيدمهم فن الناس من قال المراد أنه يقندي بهم في الأمر الذي أجمعوا عليمه وهو القول بالنوحيد والتعزيه عنكل مالاً بليق به في الذات والصفات والافعال وسائر العقليات وقالآخروں المراد الاقتداء بهم فيجيع الاخلاق الحميدة والصفات الرفيعة الكاملة من الصبر على أذى السفهاء والعفوعتهم وقال آخرون المراد الاقتداء بهم فيشرائعهم لاماخصه الدليلو بهذا التقدير كانت هذه الآية دلبلا على أنشرع من قبلنا يلزمنا وقال آخرون انه تعالى انما ذكر الانبياء في الآية المتقدمة ليبين انهم كأنوا محترز بن عن الشرك مجاهدين بابطاله بدليل انه ختم الآبة بقوله ولوأشركوا لحبط عتهم ماكانوا يعملون ثمأ كداصرارهم على التوحيدوانكارهم الشرك بقوله فأن بكفر مها هؤ لاء فقدوكانا بهاقوما ليسوا بهابكا فرين ممقال ف هذه الآية أولئبك الذين هدى الله أى هداهم الى ابطسال الشرك واثبات التوحيد فبهداهم اقتده أي اقتدمهم في نفي الشرك واثبات التوحيد وتحمل سفاهات الجهال في هذا الباب وقال آخرون اللفظ مطلق فهو محمول على البكل الاماخصد الدليل المنفصل فال القاضى ببعد حل هذه الآية على أمر الرسول بمتابعة الانبيا عليهم السلام المتقدمين في شرائمهم لوجوه (أحدها) ان شرائعهم مختلفة مناهضة فلالصحمع تناقضها أريكون مأمورا بالاقتداميم فالكالاحكام المتاقضة (وثانيها) انالهدى عبارة عن الدليل دون نفس العمل واذا أبت هذا فنقول دليل ثبات شرعهم كان مخصوصا علك الأوقات لافي غير تلك الاوقات فكان الاقتدامهم فيذلك الهدى هو أربعلم وجوب تلك الافعال في تلك الاوقات فقطو كيف يستدل بذلك على اتباعهم في شرائعهم فى كل الاوقات (وثالثها) الكونه عليه الصلاة والسلام متبعالهم في شرائعهم بوجب

كل مؤمن من بني آدم وقيلالفرس فأن كلامن هؤلاءالطوائف موفقون للإعاب بالانبياء وبالكتب المستزلة الهم عاملون بماويهامنأصول الشرائع وفروعها الباقيسةفي شربعتنا وبه يتحقق الخروج عن عهدة التوكيل والتكليف دونالمنسوخة منهافاتها بانتساخهاخارجة عن كونها من أحكامهــــا وقدمر نحقيقه في تفسير سورة المأدة وقبلهم الابيياءالمذكورون فالمراد مالتوكيل الأمريماهو أعممن اجراءأ حكامها كاهوشأنهم فيحقكنابهم ومن اعتقساد حقيتها كَمَاهُوشَأْنَهُم فيحق سأر الكنبالتي منجلتها القرآنالكر تموفيلهم الملائكة فالتوكيل هو الامريازالها وحفظه واعتقاد حفتها وأياما كانفت كيرقوما للتفعيم والباءالاولىصلةلكافرين قدمت عليه محاوظة علىالفواصل والثانية لتأكيدالنبي وأماتقديم

صلة وكانسا على مفعوله الصبريم فلماذكر آنفا من الاهتمسام بالمقدم والنشسو بق الى المؤخر إن إن ولاين فيهنه توع طول ربما يؤدي تهديمه الى الاخسلال يتجاوب النظيم الكريم أوالى المفصبل بير الصفسة ،

والموصوف وجواب الشعرط محذوف يفل عليه المذكور أى فان يكفر بها هؤلاء فلا المحدّ اهبه أصلا فقدً وفقنا الله عان بها فوافقاما ليسوا بكافر بن ﴿ ١٢٧ ﴾ بها قطما بلسترون على الايمان بهاو العمل مافيها

فني ايمانهم بهامندوحة عن اعبان هؤلاه ومن هذا تبين أن الوجه أنيكون المراد بالقوم احسدى الطسوائف المذكورة اذباءانهم بالقرآن والعمل باحكامه تحقق الغنة عن إعان الكفرةبه والعمل باحكامه وأما الامياء والملائكة عليهم السلام فأعانهم به لیس من قبیسل اعمال آجاد الأملة كاأشراليه (أولئك) اشارة الى الانبياء المذكورين وماديدمن معتى المعدللا يذان بعلو رتبتهم وهومبتدأ خبره قوله قسالي ( الذِّينَ هدى الله ) أى الى الحق والنهج المستقيم والالتفات الى الاسم الجليل الاشعاراملة الهداية ( فبهد اهم اقتده ) أى فأحنص أهدا هم بالاقتسد المولا تقتد جنيرهم والمراد بهسداهم طريقتهم في الاعان مالله تعالى وتوحيده وأصول الدين دون الشرائع القابلة للنديخ فامها بعد النسيخ لاتيق هدى والمساء

أنيكون منصبه أفل من منصبهم وذالت باطل بالاجهاع فتبت بهذه الوجوه أنه لا يمكن حل هذه الا ية على وجوب الاقتداء بهم في شرائعهم ( والجواب عن الاول) أن قوله فبهداهم اقتده يتناول الكلفأمامإذكرتم منكون بعض الاحكام متناقضة بحسب شرائعهم فنقول ذلك العام بجب تخصيصه في هذه الصورة فيهتى فياعد اها حجة (وعن النابي) أنه عليه الصلاة و السلام لوكان مأمو را بان يستدل بالد ليل الذي استدل به الانبياء المتقدمون لم يكن ذلك متابعة لان المسلمين لما استفاوا بحدوث العالم على وجود الصافع لايقال انهم متبعون لايهود والنصارى في هذا الباب وذلك لان المستدل بالدليل بكون أصيلا في ذلك الحكم ولاتعلقله بمن قبله البتة والاقتداء والاتباع لايحصل الااذاكان فعل الاول سببالوجوث الفعل على الثاني وبهذا النقر يريسقط السؤال (وعن الثالث) انه تعالى أمر كرسول بالاقتداء بجميعهم في ميع الصفات الحيدة والاخلاق الشهريفة وذلك لايوجب كونه أفل مرتبة منهم ال يوجب كونه أعلى مرتبة من الكل على ماسيحى تقريره بعد ذلك انشاءالله تعالى شبت عاذكرا دلاله هذهالاتية علىأن شرع من قبلنا بلزمنا(المسئلة الثانية) احتبج العلمامهذه الآية على أن رسوا: صلى الله عليه وسلم أفضل منجيع الانبياء عليهم السلام وتقريره هوأما بينا أزخص الالكمال وصفات أاشرف كانت مفرقة فيهم بالجعهم فداود و ليمان كامامن أصحاب الشكر على العمة وأبوب كانمن أصحاب الصبرعلي اللاءو يوسفكان مستجمعا لهاتين الحلتين وموسى هليه السلام كان صاحب لشسريعة القوية القاهرة ولمعجزات الظاهرة وزكر باويحبي وعسبي والياس كانوا اصحاب الزهد واسمعيلك انصاحب الصدق ويونسكان صاحب التضرع مثبت أنه تعالى أنما ذكر كل و أحد من هؤلاء الانبياء لأن الغالب عليه كأن خصلة معينة من خصال المدح واشمرف مماته تعالى لماذ كرالكل أمر محداعايد الصلاة والسلام بأن يقتدى مهر بأسرهم فكان الفدير كاته تعالى أمر محد أصلي الله عليه وسلم أن مجمع من خصال اله و دية والطاعة كل الصفات التي كأنت مفرقة فيهم بأجههم ولمأ أمره الله تعالى بذلك امتنع أن بقال انه قصرني تحصيلها فثبت انه حصلها ومتي كان الامر كذلك ثبت انه اجتمعفه من خصال الخبرما كان منفر فافيهم بأسر هم ومتى كان الامركذلك وجب أن يقال انه أفضل منهم بكليهنم والله أعلم ( المسئلة الثالثة )قال الواحدى قوله هدى الله دليل على أنهم مخصوصون بالهدى لا به لوهدى جيع المكلفين لم يكن لقوله أولئك الذين هدى الله فألَّمة تخصيض (المسئلة الرابعة )قال ألواحدى الاقتداء في اللغة البان الثاني عمل فعل الاول لاجل أنه فعله روى اللحيابي عن الكسائي أَ مُهَالُ يِقَالُ لِي بِكُ قَدُوهُ وَقَدُوهُ (الْمُشَلَّةُ الْحَامُسَةُ )قَلَلُ الْمُواحِدِي قَرأَ ابن طر اقتده بكسم العال ويشم الهاء للكسر من غير الوغياء والباقون افتد، ساكنة اهاء غيران جراة موالكسمائي محذ فأمها فىالموصل و بثبتا نهمآني اوقف والباقون بثبتومها في الموصل

فا فتده المؤقف حقها أن فسسقط في الدرج واستحسن اثباتها صدأ بضا اجرامه مجرى الوقف وافتداء بالامام وقرى باشباطي أنها كناية للمسمع (قل لاأستلكم عليه )أى جلى المتركف أوجلى المتبليغ ظن حسلق الكلام

بدل عليهما وان لم بالأورد مما (أجرا) من جهتكم كالميساله من قبلي من الانداد عليهم السلام وهذا من جلة ماأمن صلى الله عليه وسلم بالاورد المجرفية (انهو) فو ١٢٨ ، أي ماالقرآن (الاذكري العسالين) أي عظمة

والوهف والحاصل انه حصل الاجاع على اثباتها في الوقف قال الواحدى الوجه الاثبات في الوقف والحذف في الوصل لان هذه الهاءها، وقعت في السكت بمنزلة همزة الوصل في لابتدا وذلك لان الهاء الوقف كما ان همرة الوصل للابتداء بالساكن فكما لاتثبت الهمزة حال الوصل كذلك ينبغي أن لاتثبت الهاء الاأن هؤلاء الذين أتتبنوا راموا موافغة المصعف فأن الهاء النة في الخطف كرهوا مخالفة الخطف حالتي الوقف والوصل فأثبتوا وأماقراءة ابن عامر فقال أبوبكر ومجاهدهذا غلط لانهذه الهاءها وقف فلاتعرب في حال من الاحوال واعاتذكر لهظهر مها حركة ماقبلها قال أبوعلي الفارسي ايس بغلط ووجهها أن تجعل الهاء كناية عن المصدر والتقدير فبهداهم اقند الاقتداء فيضمر الاقتداء لدلالة الفعل عليه وقياسه اذاوقف انتسكن الهاءلان هاء الضمير تسكن في الوقف كما تقول اشتره والله أعلم أماقوله تعالى قل لاأسلكم عليه أجرا فالمرادبه انه تعالى لما أمر مبالا قندا بهدى الانبياء عليهم السلام المتقد مين وكان من جلة هداهم ترك طلب الاجرفي ابصال الدين وابلاغ الشر بعة لاجرم اقتدى بهم في ذلك فقال لاأستلكم عليه أجرا لاأطلب منكم مالاولاجعلا ان هو يعني القرآن الاذكرى للعالمين يريدكونه مشتملاعلى كل مامحتاجون اليه في معاشهم ومعادهم وقوله ان هوالاذكرى للمالمين يدل على أنه صلى الله عليه وسلم معبوث الى كل أهل الدنيا لا الى قوم دون قوم والله أعلم "قوله تعالى (وماقدروا الله حق قدره اذقالوا ماأ تل الله على بشرمن شي قل من أنزل الكتاب الذى جاءبه موسى نوراوهدى للناس تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيراوعلتم مالم تعلوا أنتم ولاآبا وكم فلالله ع ذرهم في خوصهم يلعبون) اعلم أناذكرنا في هذا الكتاب أن مدار أمر القرآن على أثبات النوحيد والنبوة والمعاد وأنه تعالى لما حكي عن ا راهم عليه السلام أبه ذكردليل التوحيد وانطال الشهرك وقرر تعالىذلك الدليل بالوجوه الواضحة شرع بعده في تقريراً مرالنبوة فقال وماقدروا الله حتى قدره حيث أنكروا النبوة والرسالة فهذ ابيان وجه فظم هذه الآيات وانه في غاية الحسن وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) في تقسير قوله تعالى وماقدروا الله حتى قدره وجوَّه قال ان عباس ماعظموا الله حق تعظيم وروى عنه أيضا أنه قال معناه ماآمنوا ان الله على كل شي قدير وقال أبو العالية ماوصفوه حق صفته وقال الاخفش ماعرفوه حق معرفته وحقق الواحدى رجمالله ذلك فقال يفال قدر الشي اذاسبره وحزره وأرادأن يعلم مقداره يقدره بالضم قدراومنه قوله عليه السلام وان غم عليكم فأقدر واله أى فاطلبو أن تعرفوه هذا اصله في اللغة ثم قال يقال لمن عرف شأ هويقدر قدره واذالم بمرفه بصفاته انه لايقد قدره فقوله وماقدر واالله حق قدره صحيح في كل الماني المذكورة ( المسئلة الثانية) انه تعالى لماحكي عنهم انهم ماقدروا الله حق قدره بين السبب فيه وذلك هو قواهم ما أنزل الله على بشر من شيُّ واعلم أن كل أنكر النبوة والرسالة فهو

وتذكيرلهم كأفة مرجمته سبحانه فلانختص يقوم دون آخرین ( وما قدرواالله ) لما بين شأن القرآن العظيم وأنه أعمة جليلة منه تعالى على كأفة الامرحسما خطق به قوله تعالى وماأرسلناك الارجة للعالمين عقب ذلك بسان عطمهم الاها وكفرهم بها على وجه سىرى ذلك الى الكفر بجميع الكتب الالهية وأصل القدر السبر والحزريقال فدرالشي يقدره بالضم قدرا اذاسبره وجزره أيعرف مقسداره ثماستعمل في معرفة الشي في مقدار، وأحواله وأوصافه وقوله تعالى ( حق قدر ٠ ) نصبعل لصدرية وهوفى لاصل صغة المصدرأي قدره الحق فلا امنيف الى موصوفه انتصب على ماكان نتصب عليم موصوفدأى ماعرفوه تعمالي حقمعرفتم في اللطف بعبا ده والرحةعليهم ولميراعو حقوقه تعالى فيذلك

بل اخلوابها اخلالا ( اذقالوا) منكر بر ين لبعثة الرسل وانزال الكتب كافرين بنعمته الجليلة فيهما ﴿ فَ ﴾ ( مَأْنزل الله على بشرمن شي )فني معرفتهم لقدره سبجانه كناية عن حطهم لقدره الجليل ووصفهم له تعالى بنتيص

نعته الجميل كما أن نني الحبة في مثل ان الله لابحب المكافر ين كنابة عن الغضوالسخط والافنبي معرفة قدره تعالى يتحقق مع عدم التعرض لحطة بلمع السعى في بحصبل المرقة كافی قول من بناجی مستقصرالمعرفته وعبادته سيحانك ماعروناك حق معرفاك وماعيد ناك حق عبساد تك أوما عرفوهحقمعر فندفي السحط على الكفار وشدة بطشه تعالىبهم حسبمانطق بهالقرآن حين اجترؤا عــلي التفوه مهذه العظيمة الشنعاء فالنني بمعنساه الحقيق والقائلون هم البهودو قدة الوهمبالغة فى السكار الزال القرآن على رسول الله صلى الله عليه وسلم فاز موا عالاسبيل لهم الى انكاره أصلاحيث قيل(فل مَنْ أَنْرُلُ الْكَتَابِ الذِّي جاءبه وسي) أي قل لهم ذلك على طريقة النبكيت والقام الحجر ور وی أن ما لك بن الصيف من أحبار البهود ورؤسائهم قالله رسول 

في الحقيقة عاعرف الله حق معرفته وتقريره من وجوه (الاول) أن منكر البعثة والرسالة آماً أن يقول انه تعالى ماكلف أحدامن الحلق تكليفا أصلا أو يقول انه تعالى كافهم النكاليف والاول باطل لان ذلك يغنضي أنه تعالى أباح لهم جميع المنكرات والقبائح نحوشتم الله ووصفه بمالايليقيه والاستخفاف بالانبياء والرسل وأهلاالدين والاعراض عنشكر المنع ومقابلة الانعام بالاساءة ومعلوم أنكل ذلك باطل واماأن يسلم أنه تعالى كلفالخلق بالاوامر والنواهي فههنالابد من مبلغ وشارع ومبينوماذاك لا الرسول فان قيل لملايجوز أن يقال العقل كاف في ايجاب الوَاجبات واجتناب المقبحات قلناهب أن الامركافلتم الاأنه لايمتع تأكيدالتمريف العقلي بالتعريفات المشروعة على ألسنة الانبياء والرسل عليهم السلام فثبتأن كل من منع البعثة والرسالة فقد طعن في حكمة الله تعالى وكان ذلك جهلا بصفة الالهية وحينثذ يصدق في حقد فوله تعالى وماقدروا الله حق قدره ( الوجد الثاني )في تقر يرهذا المعنى انءن الناس من يقول انه بمتنع بعثة الانبياء والرسل لانه يمتنع اظهار المعجزة على وفق دعواه تصديقاله والقائلون بهذا القول لهم مقامان (أحدهما )أن يقولواانه ليس في الامكان خرق العادات ولاا يجادشي على خلاف ماجرت به العادة (والمقام الثابي) الذين يسلمون امكان ذلك الأأنهم قولونان بتقدير حصول هذه الافعال الحارفة للعادات لادلالة لهاعلى صدق مدعى الرسالة وكلا الوجهين يوجب القدح في كال قدرة الله تعالى \* أما المقام الاول فهوانه ثبت ان الاجسام متماثلة وثبت أن ما يحتمله الشي وجب أن يحتمله مثله واذا كان كذلك كان جرم الشمس والقمر قابلا للتمزق والتغرق فان قلنا ان الاله غيرقادر عليه كانذلك وصفاله بالعجز ونقصان القدرة وحينتذيصدق فيحق هذاالقائل أنهماقدرالله حققدرهوان فلناانه تعالى قادر عليه فعينذلا بمتنع عقلاانشهاق القمر ولاحصول سأترا للعجزات \* وأما المقام الثاني وهوأن حدوث هذه آلافعال الخارقة للعادة عند دعوى مدعى النبوة تدلعلي صدقهم فهذاأيضاظاهرعلى ماهو مقررفي كتب الاصول فثبت انكل من أنكرامكان اليعثة وألرسالة فقد وصفالله بالعجز وغصان القدرة وكل من قال ذلك فهوما قدرالله حق قدره ( الوجه الثالث ) أنه لما ثبت حدوث العالم فنقول حدوثه يدل على از اله العالم فادرعالم حكيم وان الخلق كلهم عبيده وهومالك لهم على الاطلاق وملك لهم على الاطلاق والملك المطاع بجب أن بكوناله أمرونهي وتكليف على عباده وأن يكون له وعدعلي الطاعة ووعيدعلى المعصية وذلك لابتم ولايكمل الابارسال الرسل وانزال الكتب فكل من أنكر ذلك فقدطعن في كونه تعالى ملكامطاعا ومناعتقد ذلك فهوماقدرالله حق قدره فثبت أنكل من قالما أنزل الله على بشرمن شئ فهوما قدرالله حققدره ( المسئلة الثالثة ) في هذه الآية بحث صعب وهوأن يقال هؤلاء الذين حكى الله عنهم انهم قالوا مأأنزل الله على بشمر منشيء اما أن يقال انهم كفارقر بشأو يقال انهم أهل الكتاب

اليهود والنصارى فان كان الاول فكيف يمكن ابطال قولهم بقوله تعالى قلمن أنزل الكتاب الدى جاء بهموسى وذلك لان كفار قريش والعراهمة كاينكرون رسالة محمدصلى الله عليموسلم فكذلك ينكرون رسالة سأترالانبياء فكيف يحسن ايرادهذا الالزام عليهم وأماانكان الثانى وهوأن قائل هذا القول قوم من اليهودوا لنصارى فهذاأ يضاصعب مشكل لانهم لابقولون هذا القول وكيف يقولونه معأن مذهبهم أن التوراة كتاب أنزله الله على موسى والانجبل كتاب أنزله الله على عيسى وأيضا فهذه السورة مكية والمناظرات التي وقعت بين رسول الله صلى الله عليه وسلمو بين اليهو دوالنصارى كلها مدنية فكيف يمكن حلهذه الآية عليهافهذا تقرير الاشكال الفائم فيهذه الآية واعلم أنالناس اختلفوافيه على قولين ( فالقول الاول ) انهذه الآية نزلت في حق اليهود وهو القول المشهور عند الجهور قال ابن عباس ان مالك بن الصيف كأن من أحبار البهود ورؤسائهم وكأن رجلا سمينافد خل على رسولالله صلى الله عليدوسلم فقالله رسول الله صلى الله عليه وسلم أنشدك الله الذي أنزل التوراة على موسى هل تجدفيها انالله يبغض الحبر السمين وأنت الحبر السمين وقدسمنت من الاشياء التي تطعمك البهود فضحك القوم فغضب مالك ف الصيف ثم التفت الى عمر فقال ما أنزل الله على بشر من شي فقال لدقومه ويلك ماهذا الذي بلغناعنك فقال انه اغضبني نمان المهود لاجل هذا الكلام عزاوه عن ياستهم وجعلوا مكانه كعب بن الاشرف فهذاهوالرواية المشمورة في سبب نرول هذه الآية \*وفيها - والات (السؤال الاول) اللفظواد كان مطلقا بحسب أصل اللغة الاأنه قديتقيد بحسب العرف ألاترى أن المرأة اذا أرادت أن يخرج من الدار فغضب الزوج وقال أنخرجت من الدار فأنت طالق فان كثيرامن الفقها قالوا اللفظ وانكان مطلقا الاأنه بحسب العرف يتقيد بتكاث المرة فكذاههنا فوله ماانزل الله على بشمر منشى وانكان مطاقا بحسب أصل اللغة الأأنه بحسب العرف يتقيد بثلث الواقعة فكان قوله ماأنزل الله على بشرمن شي مرادهمند أنه ماأنزل الله على بشرمن شي في انه يبغض الحبرالسمين واذاصار هذاالمطلق محمولا على هذا المقبد لمبكر قولهمن أنزل الكتاب الذي جامه موسى مبطلا لكلامه فهذاأحدالسؤالات ( والسؤال الثاني) ان مالك بن الصيف كان مفتخر ابكونه يهوديا متظاهر ابذلك ومع هذا الذهب لا يمكنه البتة أن يقول ماأنزل الله على بشر من شي الاعلى سبيل الغضب المدهش المعقل أوعلى سبيل طغيان اللسان ومثل هذا الكلام لامليق مالله سحانه وتعالى انزال القرآن الياقي على وجه الدهرفي ايطاله (والسؤال الثالث )أن الاكثرين اتفقوا على أن هذه الدورة مكلة وانها زلت دفعة واحدة ومناظرات اليهود مع الرسول عليه الصلاة والسلام كأنت مدنية فكيف بمكن حل هذه الآية على تلك المناظرة وأبضا لما نزات السورة دفعة واحدة فكيف يمكن أن يقال هذه الآية المينة انمانزلت في الواقعة الفلانية فهذه هي

أنشدك الله الذي أنزل التور اةعلى موسى هل تجدفيها ان الله سغض الحبرالسمين فأنت الحبر السمين قدسمنت من مالك الذي تطعمك اليهود فضيحك القوم فغضب ثم النفت الي عررضي الله عنه فقال ماأنزل الله على بشر من شي فنز عو، وجعلو مكانه كعب بنالاسرق وقيل هم المشركون والزامهم انزال النوراة لَا أَنَّهُ كَانْعَندهم من المشاهيرالذائعة ولذلك كأنوايقولون لوأنا انزل علينا الكتاب لكنا أهدى منهم و وصف الكتاببالوصولاليهم لز يادة النقريع وتشديد التبكيت وكذا تقيده بقوله تعالى (نوراوهدى) فانكونه بينا ينفسه ومبدا لغيره ممايؤكدالالزامأى تأكيدوانتصابهما على الحالية من الكتاب والعامل أنزلأ ومن الضمير فی به والعمامل جاء واللام في قوله تعالى (النَّاس) امامتعلق بهدى أو تمحذوف هوصفةله أيهدي كأثنا للناس ولبس المرادبهذامجرد الزامهم بالاعتراف

مازال التوراة فقطبل مانزال القرآن أيضا فان الاعتراف بانزالها مستلزم للاعتراف بانزله قطعالما ويهامن الشواهد الناطقة به وقدنعي عليهم مافعلوا بهامن التحريف والتغيرحيث قيل (تحملونه قراطيس) أى تضعونه في قراطيس مقطعة وورقات مفرقة عذف الجاربنا وعلى تشبيه القر اطيس بالظرف المهم اوتجعلو ندنفس القراطيس المقطعة وفيه ريادة توبيخ لهم بسؤ صنيعهم كأنهما خرجوه من جنس الكتاب ونرالوه منزلة القراطيس الخالية عن الكتابة والجله حال كاسبق وقوله تعالى (تبدونها)صفة لقراطيس وقوله تعالى (ونخفون كثيرا) معطوف عليه والعائدالي الموصول محذوف اي كثيرامنها وقيل كلام مبتدا للمحلله من الاعراب والمراد بالكثير نعوت الني عليه الصلاقوالسلاموماتر مآكتموهمن احكام التوراة وقرى الافعال الثلاثة

السؤالات الوارة على هبذا القول والاقرب عندى ان يقال لعل مالك بى الصيف لما تأذى من هذا الكلام طعن في نبوة الرسول إعليه الصلاة والسلام وقال مأ نزل الله عليك شمياً البتة ولست رسولا من قبل الله البتة فعند هذا الكلام زلت هدنه الآية والمقصودمنها المكلاسلت ان اللة نصالي أنزل التوراة على موسى عليد السلام فعند هذا لا يمكنك الاصرارعلى انه تعالى ما أنزل على شيألانى بشر وموسى بشر أيضا فلا سلمت ان الله تعالى أنزل الوحى والتنزيل على بشرامتنع عليك ان تقطع وتجزم بالهما انزل الله على شيأ فكالمقصودمن هذه الآية بيانان آذى ادعاء مجد عليه الصلاة والسلام ليس منقبيل المسمات وأمه ليس الخصم اليهودي ان يصرعلي انكاره بل اقصى مافي الباسأن يطالبه بالعجز فارأتي به فهوا لقصود والافلافاما أن بصراليه وديعلى اله تعالى ماأنزل على محد شيأ البنة مع أندمه تنف بأن الله تعالى أنزل الكتاب على موسى فذاك محض الجهالة والتقليد و بهذا التقريريظهر الجواب عن السؤالين الاولين ( فأما السؤال الثالث) وهوقوله هذه السورة مكية ونزلت دفعة واحدة وكل واحدم هذين الوحهين يمنع من القول بأن سبب نزول هذه الآية مناظرة اليهودي قلنا الفائلون بهذا القول قالوا السورة كلهامكة وزلت دفعة واحدة الاهذه الآية فأنها زات بالمدينة فهذه الواقعة فهذامنتهي الكلام في تقرير هذا الوجه (والقول الثاني )أن قائل هذا القول اعني ما انزل الله على بشرون سي و قوم من كفار قريش فهذا القول قد ذكره بعضهم بني أن يقال كفار قريش ينكرون نبوة جيع الانبياء عليهم السلام فكيف عكن الزام نبوة موسى عليهم وأيضافا بمدهدده الآية لايليق بكفارقريش وانمايليق باليهود وهوقوله تجملونه قراطيس بدونه اوتخفون كثيراوعلتم مالم تعلوا أنتم ولاآباؤكم فن المعلوم بالضرورة أن هذه الاحوال لاتليق الاباليه ودوقول من يقول ان أول الآية حطاب مع الكفار والخرها خطابمع اليهود فاسدلانه يوجب تفكيت نظم الآية وفسارتر كبها وذلك لايليق باحسن الكلام فضلاعن كلام، بالعالين فهذا تقرير الاشكال على هذا القول \* (أما اسؤال الاول فيمن دفعه بأن كفارقريش كانوامختلطين بالبهودوا لنصارى وكانوا قدسمسوا من الفريقين على سبيل التواترظه ورالمعجزات الما هرة على يدموسى عليه السلام مثل انفلاب العصائعيانا وفلق البحرواظلال الجبل وغيرها والكفاكانوا يطعنون في نبوة محدعليه الصلاة والسلام بسبب انهم كالويطلبون منه امشال هذه المعجزات وكانوا يقواون لوجئتنا بامثال هذه المعجزات لآمناك فكانجموع هذه الكلمات جاريامجرى مايوجب عليهم الاعتراف بنبوة موسى عليه السلام واذاكان الامر كذلك لم بعدا وأدنبوة موسى عليه السلام الزاماعليهم في قولهم ما زل الله على بشر من شي (و أما السؤال الثابي فجوابه ان كفارقر بش واليهودوالنصاري لما كانوامتشاركين في انكارنبوة هجمد عليه الصلاة والسلام لم يبعد أن يكون الكلام الواحدوار داعلى سبيل ان يكون بعضه خطايا

مع كفارمكة و بقيته يكون خطابامع البهودوالنصارى فهذا ما يحضرنا في هسذا البحث الصعب وبالله النوفيق ( المسئلة الرابعة) مذهب كثيرمن المحققين أن عقول الخلق لاتصل الى كندمعرفة الله تعالى البتة ثم ان الكثيرمن أهل هذا المذهب يحتجون على صحته بقوله تعمالي وماقدروا اللهحق قدره أى وماعرفوا اللهحق معرفته وهذا الاسمندلال بعيدلانه تعالىذ كرهذه اللفظة في القرآن في ثلاثة مواضع وكلها وردت في حق الكفار فههنا وردفى حق اليهود أوكفارمكة وكذا القول في الموضعين الآخرين وحينتذ لايبقي في هذا الاستدلال فألدة والله أعلم (المسئلة الخامسة) في هذه الآية أحكام (الحكم الاول )اناله كرة في موضع النفي تفيد العموم والدليل عليه هـ نده الا ية فأن قوله ما انزل الله على بشر من شيَّ نكرة في موضع النفي فلولم تفد العموم لما كان قوله تعمالي قل من أزل الكتاب الذي جاءبه موسى ابط الاله ونقضا عليه ولولم يكن كذلك لفسدهذا الاستدلال ولما كأنذلك باطلاثبت إن النكرة في موضع النفي تعم والله أعلم ( الحكم الثاني ) النقض يقدح في صحة الكلام وذلك لانه تعالى نقص قولهم ماأنزل الله على بشر منشي مقوله قل من أنزل الكتاب الذي جاءبه موسى فلولم يدل النقض على فساد الكلام الكانت حجة الله مفيدة لهذا المطلوب واعلم أن قول من يقول إيداء الفارق بين الصورتين يمنع من كون النقض مبطلاض ميف اذلوكان الامر كذلك لسفطت حجة الله في هذه الآية لان البهودي كان يقول معجزات موسى أظهر وأبهر من معجزاتك فلم يلزم مناثبات النبوة هنالدا ثباتهاهنا ولوكان الفرق مقبولا لسقطت هذه الحجة وحيث لايجوز القول بسقوطها علنا انالنقض على الاطلاق مبطل والله أعلم ( الحكم الثالث) تفلسف الغزالي فرعم ان هذه الآية مبنية على الشكل النائي من الاشكال المنطقية وذلك لان ماصله يرجع الى أن موسى أنزل الله تعالى عليه شيأ وأحد من البشر ماأنزل الله عليه شيأ ينتيج من الشكل الثاني أن موسى ماكان من البشر و هذا خلف محسال وليست هذ الاستحالة بحسب شكل الفياس ولابحسب صحة المقدمة الاولى فلم يبق الأأنه لزم من فرض صحة المقدمة الثانية وهي قولهم ماانزل الله على بشرمن شئ فوجب القول مكونها كاذبة فثبت أن دلاله هذه الآية على المطلوب انمات عند الاعتراف بصحة الشكل الثاني من الاشكال المنطقية وعندالاعتراف بصمة قيا سالحلف والله أعلم واعلم أنه تعسالي لما قال قل من أنزل الكتاب الذيجاء به موسى وصف بعده كماب موسى بصفات (فالصفة الاولى) كونه نور اوهدى لاناس واعسلم أنه تعالى سماه نورا تشبيع اله بالنور الذيبه بببن الطريق فأنقالوا فعلى هذا النفسيرلابيق مين كونه نوراويين كونه هدى للناس فرق وعطف أحدهماعلى الآخر يوجب التفار قلنا النورله صفتان احدهما كونه في نفسه ظاهرا جليا والثانية كونه بحيث يكون سببالظهورغير فالمراد من كونه نورا وهدى هذان الامران واعلم أنه تعالى وصف القرآن أيضا جهدين

بالياءحلا علىقالوأوما قدرواوقوله تعالى (وعلتم مالم تعلوا أتتم ولا أَيَاقُكُمُ ) فيل هو حال من فأعل تعاملونه ماضمار قد اوبدونهعلى اختلاف الرا أبين قلت فسنغ أن مجمعل ماعبارة عما المخذوه من الكتاب من العلوم والشرائع ليكون التقييد بالحال مفيدا التأكيد التواجخ وتشديد التشنيع فانمافعلوه بالكناب من التفر بقوالتقطيع لماذكرمن الإبداء والاخفاء شناعة عظيمة في نفسها ومع ملاحظة كونه مأخسذا لعلومهم ومعارفهم أشنعوأعظم لاعاتلقو، من حهة النبي صلى الله عايد وسلم زيادة علىماني التوراة وبيانا لماالنبس عليهم وعلى آبانهم من مشكلاتها حسبما منطق مهقوله تعالى أن هذا القرآن يقصعلي بنى اسرأيل أكثرالذى هم فيه بختافون كإقالوا لان تلقيهم لذلك من القرآن الكريم ليس ممايزجرهم عما صنعوا بالتوراة أماما وردفه زيادة على مافيها فلأنه

لانطق له مهانفياولا ا ثبا ناوأماماورد بطر يق البان فلان مدار ما فعلوا مهامن التبديل والتحريف البس ماوقع فبهامن التياس الامر واشتباه الحالحتي مفلعواعن ذلك بإيضاحه وبيانه فتكون الجمهة حينئذ خاليذعن تأكيدالنوايخ فسلا تستحق أن تقم موقع الحال بل الوجه حنثذأن تكون استثنافا مقررالماقبلها منجيء الكتابطريق التكملة والاستطراد والتمهمد لمايعقبه مزمجي القرآن ولاسيلالي جعلماعبارة عجاكتموه من احكام النوراة كإيغصه عندقوله تعالى قدجا كمرسو لنابين لكركثيراء اكتم تخنون من الكتاب فان ظهوره وانكان مزجرة لهم عن الكتم محافة الافتضاح ومصحالوقوع الجله في موقع الحال ايكن ذكك بمايعله الكاتمون حثماهذا وقدقيل الخطاب لمن آمن من فريش كافي قوله تعالى لتنذر قوما ماأنذر آباؤهم

الوصفين في آية أخرى فقال ولكن جعلناه نورا نهدى به من نشاء من عبادنا ( الصفة الثانية) قوله تجدلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيراوفيهمسائل ( المسئلة الاولى ) قرأأ بوعرووابن كشير يجملونه على لفظ الغيبة وكذلك يبد ونها و يخفون لاجل أنهم غائبون ويدل عليه قوله تعالى وماقدرواالله حق قدرهاذ فالوا ماأنزل الله على بشرمن شيء فلا وردت هذه الالفاظ على لفظ المغايبة فكذلك القول في البواقي ومن قرأ بالتاءعلى الخطاب فالتقديرقل لهم تجعلونه قراطيس تبدوم اوتخفون كثيرا والدليل عليه قوله تعالى وعلمتم مالم تعلوا فجاء على الخطاب فكذلك ماقبله (المسئلة الثانية) قال أبو على الفارسي قوله يجعلونه قراطيس أى يجعلونه ذات قراطيس أى يودعونه اياها \* فان فيل ان كل كتاب فلابدوان يودع في القراطيس فأذاكان الامر كذلك في كل الكتب فاالسبب في أن حكى الله تعالى هذاالمعنى في معرض الذم لهم قلنا الذملم يقع على هذا المعنى فقطبل المرادانهم لماجعلوه قراطنس وفرقوه و بعضوه لاجرم قدرواعلي أبدا البعض واخفاء البعض وهو الذى فيمصفة محدعليه الصلاة والسلام فان قيل كيف بقدرون على ذلك مع أن النوراة كتاب وصل الى أهل المشرق والمغرب وعرفه أكثرا هل الملم وحفظو، ومثل هذا الكناب لايمكن ادخال الزمادة والنقصان فيه والدليل عليه أن الرجل في هذا الزمان لوأرادا دخال الزيادة والنقصا ن في القرآن لم يقدر عليه فكذا القول في التوراة قلنا قد ذكرنا في سورة البقرة أن المراد من النحريف تفسير آيات التوراة بالوجوم الباطلة الغا سدة كما يفعله المبطلون فيزماننا هذاما مات القرآن فأنقيل هبأنه حصل في التوراة آمات دالة على نبوة محمد عليه الصلاة والسلام الأأنها قليلة والقوم ماكانوا يخفون من التوراة الاتلك الآيات فلمقال و يخفون كثيراقلنا القوم كايخفون الآيات الدالة على نبوة محمد عليه الصلاة والسلام فكذلك بخفون الآيات المشتملة على الاحكام ألاثرى أنهم حاولوا على اخفاء الآية المشتملة على رجم الزاني المحصن ( الصغة الثالثة) قوله وعلتم مالم تعلوا أنتم ولاآباؤكم والمرادأن النوراة كأنت مشتملة على البشارة بمقدم محمد واليهود قبل مقدم رسول الله صلى الله عليه وسلمكانوا قروان تلك الآيات وماكانوا يفهمون معانيها فلمابعث الله مجدا ظهرأن المرادمن تلك الآيات هو مبعثه صلى الله عليه وسلم فهذا هوالمرادمن قوله وهلتم مالم تعلوا أنتم ولاآباؤ كم واعلم أمه تعالى لماوصف التوراة بهذه الصفات الثلاث قال قل الله والمعنى أنه تعالى قال فى أول الآبة فل من أنزل الكناب الذي صفته كذاوكذا فقال بعده قلالله والمعنى أن العقل السليم والطبع المستقيم يشهد بانا لكتاب الموصوف بالصفات المذكورة المؤ يدقول صاحبه بالمعجزات القاهرة الباهرة مثل معجزات موسى عليه السلام لايكون الامن الله تعالى فلا صار هذاالمعنى ظاهرا بسبب ظهور الحجة القاطعة لاجرم قال تعالى لمحمد قل المنزل لهذا الكناب هوالله تعالى ونظير فوله قل أي شي أكبرشهادة قلالله وأبضا ان الرجل الذي بحاول اقامة الدلالة على وجود الصانع

يقو من الذي أحدث الحياة بعد عدمها ومن الذي أحدث العقل بعد الجها لفومن الذي أودع في الحدقة القوة الباصرة وفي الصماخ القوة السامعة نم أن ذلك القائل نفسه يقول ألله والمقصود أنه ملغت هذه الدلالة والبينة الىحيث يجب على كل عاقل أن يعترف بهافسواء أقر الحصم به أولم يقر فالمقصود حاصل فكذا ههنا ثمقال تعالى بعده مم ذرهم في خوضهم يلعبون وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المعنى الله أذاأقت الحجة عليهم وبلغت في الاعذار والالذار هذا المبلغ العظيم فعينتذ لمبيق عليك من أمرهم شيء البتة ونظيره قوله تعالى انعليك الاالبلاغ (المسئلة الثانية)قال بعضهم هذه الآية منسوخة بآية السيف وهذا بعيدلان قوله ثم ذرهم في خوصهم يلعنون مذكور لاجل التهديد وذلك لاينافى حصول المقاتلةعلم يكن ورودالآية الدالة على وجوب المقابلة راهما لشيُّ من مد اولات هذه الآية فلم يحصل السيخ فيه والله أعلم \* قوله تعالى ( وهذاكتاب أنزلناه مبارك مصدق الذي بين بديه ولتنذرأم القرى ومن حولها والذي يؤمنون بالآخرة يومنون به وهم على صلوتهم بحافظون )اعم انه تعالى الم الطل بالدليل قول من قال مأ أنزل الله على بشر من شي ذكر بعده أن القرآن كتا الله أنرله الله تعالى على محد عليه الصلاة والسلام واعم أن قوله وهذا اشارة الى القرآن وأخبر عنه بأنه كتاب وتفسير الكناب قد تقدم في أول سورة البقرة ثم وصفه بصغات كثيرة (الصفة الأولى) قوله أمزلناه والمقصود أنيعلم أنهمن عندالله نعالى لامن عند الرسول لانه لا يبعد أن يخص الله مجداعليه الصلاة والسلام بعلوم كثيرة بمكن بسسها من تركب أنفاط القرآن على هذه الصفة من الفصاحة فبين تعالى أنه ليس الامر على هذه الصفة وأنه تعالى هوالذى تولى الراله بالوجى على لسان جبر يل عليه السلام (الصَّفة الثانية) قوله تعالى مارلنقال اهل المعابي كتاب مبارك أي كثير خير دأيم بركته ومنفعته يبشمر بالثواب والمعفرة ويرجر عن القبيح والمعصيه وأفول العلوم امانظر ية واما عملية أماالعلوم المنظرية فاشرفها وأكلها معرفة ذات الله وصفاته وأفعاله وأحكامه واسمائه ولاترى هذه العلوم أكمل ولاأشرف مانجده في هذا الكتاب واما العلوم العمليه فالمطلوب اماأعال الجوارح واماأع ل القلوب وهوالمسمى بطهارة الاخلاق وتزكية النقس ولانجد هذين العلين مثل ما تجده في هذا لكتاب ثم قد حرت سنة الله تعلى أن الباحث عنه و لممسك به يحصل له عن الدنيا وسعادة الاخرة \* يقول مصنف هذا الكتاب مجمد بن عر الرازى وأ مافد نقلت أنواعا من العلوم المقلية والعقليه فلم بحصل لى بسبب شي من العلوم من انواع السعادات في الدين والدنيامثل ما حصل بسب خدمة هذا العلم (الصفة الثانية) قوله مصدق الذي من ديه فالمراد كونه مصدقالما قبله من لكتب والأمر في الحقيقة الذلك لان الموجود فيسائر الكتب الالهية اماعلم الاصول واماعلم الفروع أما علم الاصول فيمتنع وقوع التفاوت فبه بسب اختلاف الازمنة والامكنة فوجب القطع بأن المذكور في الفرآن

وقوله تعالى (فلالله) إمرارسول التوسلي الله هليه وسلبان بجيبعنهم اشعارا بتعين الجواب بحيث لامحيده موايذا بالأنهم أفحموا ولم بقسدروأ على التكلم أصلا (ثم ذرهم في خوصهم) في اطلهم الذي يخوصون فيه ولا علك بعدازام الحِدّوالقام الح (المعنون) حال من الضمر الاول والظرف صلة للفعل المقدم أوالمؤخرأومنعلق بمعذوف هوحالس مفعول الاول أومن فأعل الثاني أومن الصمير الشاني لانه فاعل في الحقيقة والظرف متصل بالأول ( وهذا كتاب أرزاء) تحقيق للزول القرآن الكريم بعدتقر وانزال مابشره منالتوراة وتكذيب الهم فى كلتهم الشعاء اثر تكذب (مبآرك)أىكشرالفوائد وجم المنادع( مصدق الذي بن مد مه ) من التوراة لنزولة حسماوصف فيها أرالكتب التي قىلە فالەمصدق للكل فى ثبات النوحيد والامر يهونني الشرك والنهي عندو في سائر أصول الشرائع التيلاتسيخ

عطفع على من مسارك أى للسبر ال ولانذارك أهل مكة وانماذكرت إسمها المنبئ عن كونهاأعظم القرى شأنا وقبلة لاهلها قاطبة ايذانابأن انذار أهلها أصل مستبع لاندار أهل الارض كافةوقرئ لمنذر مالماء على أن لضمير للكتاب (ومنحوالها) من أهل المدروالو يرفى المشارق والمغارب ( والذي يومنون بالا خرة ) و مما فيها من أفانين العذاب (يو منونه) أى بالكتاب لانهم يخافون العاقبة ولازأل الخوف بحملهم على النظر والتأمل حتى يومنوايه (وهم على صلوتهم بحافظون ) مخصيص محا فظتهم على الصلاة بالذكر من مين سائر العبادات التي لابد للمؤمنين من أدائهاللايدان إنافتها من بين سائر الطساعات وكونها أشرف المبادات بعد الاعان

موافق ومطابق لمافىالتوراة والزبور والالعبيل وسائر الكنب الالهبة وأماعلمالفروع فغدكانت الكنب الالهية المتقدمة على القرآن مشتملة على الشارة بمقدم محد عليه الصلاة والسلام واذاكان الامر كذلك فقدحصل في تلك الكنب أن التكاليف الموجودة فيها انماتبق الىوقت ظهور محمد عليه الصلاة والسلام وأمابعد ظهور شرعه فأنها تصير منسوخة فثبت انتلك الكتب دلت على ثبوت تلك الاحكام على هذا الوجه والقرآن مطابق لهذا المعنى وموافق فثبت كون القرآن مصدقالكل الكتب الالهية فيجلة علم الاصول والفروع ( الصفة الرابعة ) قوله تعالى ولتنذر أمالقرى ومن حولها وههنا ابحاث ( البحث الاول ) اتفقوا على أن ههنا محذوفا والتقدير ولتنذر أهل أمالقرى واتفقوا علىأنأم الفرى هي مكة واختلفوا فيالسبب الذي لاجله سميت مكة بهذا الاسم فقال ابن عباس سميت بدلك لان الارضين دحيت من يحتهاو من حواها وقال أبو بكرالاصم سميت بذلك لانهاقبلة أهل الدنيا فصارت هي كالاصل وسائرالبلاد والقرى تابعة الهاوأيضا من أصول عبادات أهل الدنياالجيج وهوانما يحصل في تلك البلدة فلهذا السبب يجتمع الخلق البهاكا يحتمع الاولاد الى الام وأيضافه كان أهل الدنيا يحتم ون هناك بسبب الحيم لاجرم يحصل هناك أنواع من الهجارات والمنافع مالايحصل في سائر ابلادولا شك أن الكسب والتجارة من أصول المعيشة فلهذا السبب سميت مكه أم القرى وقيل المماسميت مكة أم القرى لان الكعبة أول بيت وضع للناس وقبل أيضا ان مكة أول بلدة سكنت في الارض اذاعر فتهذا فنقول قوله ومن حواهاد حل فيدسا را البلدان والقرى (والمجدالثاني) زعت طائفة من البهود أن محداعليه الصلاة والسلام كان رسولاالي العرب فقط واحتجواعلى صحة قولهم بهذه الآية وقالوا انه تعالى بينامه انماأنل عليه هذاالقرآن اليبلغه الى أهل مكة والى القرى المحيطة بها والمرادمنها جزيرة العرب واوكان مبعوثا الى كل العالمين لكان التقييد قوله المنذرأم القرى ومن حولها باطلا (والجواب) أن تخصيص هذه المواضع بالذكر لايدل على انتفاء الحكم فيماسوا هاالا بدلالة المفهوم وهي ضعيفة لاسيما وقدثبت بالتواتر الظاهر المقطوعيه مندين محمد عليه الصلاة والسلام أنهكان بدعى كونه رسولا الىكل العالمين وأيضا قوله ومن حولها يتناول جميع البلاد والقرى الحيطة بهاو بهذا النقدير فيدخل فيهجبع بلاد العالم والله أعلم (البحث الثالث) قرأ عاصم في رواية أني بكر لينذر بالياء جعل الكتاب هوالمنذر لان فيه انذار االاتري أنه قال لينذروابه أى بالكتاب وقال وأنذر به وقال انماانذ، لم بالوحى فلايمتنع اسنادالانذار اليه على سبيل الانساع وأماالباقون فأنهم قرؤا واتنذر بالتا خطاباللنبي صلى الله عليه وسلم لان المأمور والموصوف بالانذار هو قال تعالى انماأنت منذر وقال وأبذر به لذين بخافونهم قال تعالى والذين يوممنون بالاخرة يومنونبه وظاهرهذا يقتضي أنالايمان بالا خرة جار مجرى السبب للايمان بالرسول صلى الله عليه وسلم والعلماء ذكروا فى تقرير

وقوله تعالى المخا إمر لسول الأ عليه وساء

( ومن أظلم عمى افترى عَلَى الله كذبًا) فرعم أند ثعالى بعثد نبياكمسطة الكذاب اوا لاسود العنسيأواختلق عليه أحكامام الحلوالحرمة كعمرو بنلحى ومتابعيد أى هوأظامن كل ظالم وانكان سك التركيب على نني الاظلم منسه وانكارممن غيرتعرض لنني ألمساوي وانكاره فأن الاستعمال الفاشي في قولك من أفضسل من زيد أولا أكرم منه على أنه أفضــل منكل فاصل وأكرم من کل کریم وفدمر عمام البكلام فيسه

هذه السبية وجوها (الاول) أن الذي يؤمن بالآخرة هوالذي يؤمن بالوعدوالوعيد والثواب والعقاب ومن كأن كذلك فأنه بعظم رغبته في تحصيل الثواب ورهيته عن حلول العقاب و يبالغ في النظر والتأمل في دلائل التوحيد والنبوة فيصل الى العم والايمان (والثاني) أن دين تجمد عليه الصلاة والسلام منى على الايمان بالبعث والقيامة وليس لاحدمن الانبياء مبالفة في تقر رهذه القاعدة مثل مافي شريعة جمد عليه الصلاة والسلام فلهذا السبب كان الايمان ينبوة محد عليه الصلاة والسلام وبصحة الآخرة أمرين منلازمين (والثالث ) من ان يكون المراد من هذا الكلام التنبيه على اخراج أهل مكة مزقبول هذا الدبن لان الحامل على تحمل مشقة النظر والاستدلال وترك رياسة الدنيا وترك الحقد والحسسد ليس الاالرغبة في الثواب والرهبة عن العقساب وكفار مكة لمالم يعتقدوا فى البعث والقيامة امتنع منهم ترك الحسد وترك الرياسة فلاجرم يبعد قيولهم لهذاالدين واعترافهم بنبوة مجمدعليدالصلاة والسلام ممقال وهم على صلاتهم محافظون والرادأنالاعان بالآخرة كإعمل الرجل على الاعان بالنبوة فكذلك يحمله على المحافظة على الصلوات وليس لقائل أن يقول الايمان بالا خرة يحمل على كل الطاحات فا الفائدة في تخصيص الصلاة بالذكر لانانقول المقصود منه التنبيد على أن الصلاة أشرف العبادات بعد الايمان بالله وأعظمها خطرا ألاترى أنه لم يقع اسم الايمان على شي من العبادات الظاهرة الاعلى الصلاة كاقال تعالى وماكان الله ليضيع اعانكم أيصلاتكم ولميقع اسم الكفر على شي من المعاصى الاعلى رك الصلاة كالعلية الصلاة والسلام من رك الصلاة متعمدافقد كغزفلااختصت الصلاة بهذا النوع من التشيريف لاجرم خصها الله بالذكرفي هذا المقام والله أعلم على قولدتمالي ( ومن أظلم عن افترى على الله كذبا أوقال أوسى الحولم يوح آليه شي ومن قال سأ زل مثل ماأنزل الله واوترى اذ الطسالمون في عمر أت الموت واللائكة باسطوا أيديهم أخرجوا أنفسكم البوم تجزون عذاب الهون بماكنتم تقولون على الله غيرالحق وكننم عن آاية تستكبرون ) اعلم أنه تعالى لماشرح كون القرآن كتابا نازلامن عندالله وبن مافيه من صفات الجلالة والشرف والرفعة ذكر عقيبه مايدل على وعيدمن ادعى النبوة والرسالة على سبيل الكذب والافترامفقال ومن أظلم بمن افترى على الله كذبا وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أنه تعالى عظم وعيد من ذكر أحد الاشباء الثلاثة (قاولها) أن يفترى على الله كذبا قال المفسرون ترل هذا في مسيلة الكذاب صاحب اليمامة وفي الاسود العنسي صاحب صنعاء فانهما كأمايد عيان النبوة والرسالة من عندالله على سبيل الكذب والافترا وكان مسيلة يقول مجد رسول قريش وأنارسول بني حنيفة قال القاضي الذي يفتري على الله الكذب بدخل فيه مزيدهي الرسالة كذباولكن لايقتصر عليه لان العبرة بعموم اللفظ لا مخصوص السبب فكل من نسب الى الله تعالى ماهو برئ منه امافيالذات واما فيالصفات واما فيالافعال كان داخلا تحت هذا

(أوقال أوحى الى)من جهتدتعالي (ولم يوح اليه )أي والحال أنهلم يوحاليه (شي )أسلا كعبدالله من سعدبن أبي سرحكان يكتبللني صلى الله عليه وسلم فلما نزلت ولقدخلقنا الانسان من سلالة مرطين فلا بلغ ثم أنشأ ناه خلقا آخر قال عبدالله تباركالله أحسن الخالقين تعيبا من تفصيل خلق الانسان ثم قال عليه الصلاة والسلام اكتمها كذلك فشك عدالله وقال لأن كال محمد صادقا فقدأوحي الى كاأوحي اليه ولثن كأن كأذبا فقد قلت كاقال (ومن قال سأنزل مثل ماأنزل الله) كالذين قالوا لونشاء لقلنامش هذا (ولوتري اذالظالمون) حذف مفعول ترى لدلالة الظرف عليه أى ولو ترى الضالمين اذهم (في غمرات الموت) أى شدائده من غمره اذا غشيه

الوصيدقال والافتراء على الله في صفاته كالمجسمة وفي عدله كالمجبرة لان هؤلا قد ظلوا أعظم أنواع الظلم بأن افترواعلى الله الكذب وأقول أماقوله لجسمة قدافتروا على الله الكذب فهوحق وأماقوله انهذا افتراء على الله في صفاته فليس بصحيح لان كون الذات جسما ومتحير البس بصفة بلهونفس الذات المخصوصة فن زعم أن اله لعالمين ليس يجسم كان معناه أنه يقول جيع الاجسام والمتحيرات محدثة ولهابأ سرهاخالق هوموجود ليسبمحير والمجسم ينفي هذه الذات فكان الخلاف بين الموحد والمجسم ليس في الصفة بل في نفس الذات لان الموحد بثبت هذه الذات والمجسم بنفيها فثبت أن هذا الحلاف لم قع في الصفة بل في الذات وأما قوله المجبرة قدا فتروا على الله تعالى في صفاته فليس بصحيح لانه يقال له المجبرة مازادواعلى قولهم الممكن لابدله من مرجج فان كذبوا في هذه القضية فكيف يمكنهم أن يعرفوا وجود الالهوان صدقوا في ذلك لزمهم الاقرار بتوقيف صدور الفعل على حصول الداعى بتخليق الله تعالى وذلك عبن مانسميه بالجبرفثبت أن الذي وصفه بكونه افتراء على الله باطل بل المفترى على الله من يقول الممكن لايتوقف رججان احد طرفيه على الآخر على حصول المرجح فارمن قال هذا الكلام لزمه نني الصانع بالكلية بل بلزمه نني الاكار والمؤثرات بالكاية (والنوع الثاني) من الاشياء التي وصفها الله تعالى كونها افتراء فوله أوقال أوحى الى ولم يوح اليه شيء والفرق بين هذا القول و بين ماقبله أن في الاول كان بدعى أنهأوحى اليه وماكان يكذب بنزول الوحى ولي محمد صلى لله عليه وسلم وامافي هذا القول فقد أثبت الوحى انفسه ونفاه عن محدعليه الصلاة والسلام وكان هذا جعابين توعين عظيمين من الكذب وهواثبات ماليس بموجودونني ماهوموجود (والنوع الثالث) قوله سائزل مثل ما انزل الله قال المفسرون المرادما قاله النضر بن الحرث وهوقوله لونشاء لقلناهلا وقولهني القرآن انهمن اساطيرا لاولين وكل احد يمكنه الاتيان بمثله وحاصله انهذا القائليدعي معارضة القرآن وروى أيضاأن عبدالله بنسمد بن أبي سرحكان يكتب الوحى للرسول عليه الصلاة والسلام فلازل قوله ولقدخلفنا الانسان من سلالة منطبن أملاه الرسول عليه السلام فلاانتهى الى قوله ثم أنشأناه خلقا آخر عجب عبدالله منه فقال فترارلنالله أحسن الخالفين فقال الرسول هكذا أنزلت الآية فسكت عبدالله وقال انكان مجدصادقا فقد أوجى الى وانكان كاذبافقد عارضته فهذا هوالراد من قوله سأنزل مثل ماأنزل أماقوله تعالى ولوترى اذالظالمون في غمرات الموت فاعلمان أول الأيةوهوقوله ومناظمهمن افترى على الله كذبابغيد التمخو يف العظيم على سبيل ألاجال وقوله بمدذلك ولوترى اذالظالمون فيغمرات الموت كالتفصيل لذلك المجمل والمراد بالظالمين الذين ذكرهم وغمرات الموتجع غمرة وهي شدة الموت وغرة كلشئ كثرته ومعظمه ومته غرة الماءوغمرة الحردو يقال غمره الشئ اذاعلاه وغطاه وقال الزجاج بقال لكل من كأن في شي كثيرقد غره ذلك وغره الدين اذكر عليه هذا هو الاصل ثم بعال الشدائد

والمكاره الغمرات وحواب لومحذوف أي لرأيت أمراعظيما والملائكة باسطوأ يديهم قال ابن عياس ملائكة العذاب باسطوأ يديهم يضر بونهم و يعذبونهم كايقال بسط اليه يده بالمكروه أخرجوا أنفسكم ههنا محذوف والتقدير يقولون أخرجوا أنفسكم وفيه مسئلتان (الاولى) في الآية سؤال وهوانه لاقدرة لهـم على اخراج أروا-هم من أجسادهم فاالفائدة في هذا الكلام فنقول في تفسيرهذه الكلمة وجوه (الاول) ولوترى الظالمين افاصارواالي غمرات الموت في الأخرة فادخلواجهنم فغمرات الموت عبارة عما يصببهم هناك من أنواع الشدائد والتعذيبات والملائكة باسطوأ يديهم علهم بالمذاب يبكنونهم ويقولون لهم أخرجوا أنفسكم من هذا العذاب الشديد انقدرتم (والثاني) أن يكون المعنى ولوترى اذالظ المون في غمر ات الموت عندنزول الموت بهم في الدنيا والملائكة باسطوأ يدبهم لقبض أرواحهم بقواون الهمأ خرجوا انفسكم من هذه الشدائد وخلصوها منهذه الآفات والآلام (والوجه الثالث) انفوله أخرجواأتفسكم أي أرواحكم الينامن أجسادكم أخرجوها الينامن أجسادكم وهذه عبارة عن العنف والتشديد في ازهاق الروح من غير تنفيس وامهال وانهم يفعلون بهم فعل الغريم الملازم الملح يبسطيده الىمن هليه الحق و يعنف عليه في المطالبة ولاعهله و يقول له أخر ج الى مالى عليك الساعة ولا أرح من مكانى حتى أنزعه من أحداقك (والوجه الرابع) ان هذه اللفظة كناية عن شدة حالهم وانهم بلغوا في البلاء والشدة الى حيث تولى بنفسد ازهاق روحد (والوجه الحامس)ان قوله أخرجوا أنفعكم ليس بأمر بل هووعيدوتقريع كقول القائل امض الآن لترى مايحل بك قال المفسرون ان نفس المؤمن تنشط في الخروج للقاء ر به ونفس الكافرتكره ذلك فيشق عليها الخروج لانهاتصيرالي اشد العذاب كافال رسول اللهصلي الله عليه وسلم من أراد لقاء الله أراد الله لقاء ومن كره لقاء الله كره الله لقاء وذلك عند نزع الروح فه ولا الكذار تكرههم الملائكة على نزع الروح ( المسئلة الشانية) الذين قالوا الالنفس الانسانية شي غيرهذا لهيكل وغيرهذا الجسدا حجوا عليه مذه الآية وقالوا لاشكان و قوله أخرجوا أنفسكم معناه أخرجوا انفسكم عناجسادكم وهذابدل علىأن النفس المذكورة لم يتم هذا الاستدلال ثم قال تعالى اليوم تجزون عذاب الهون قال الزجاج عذاب الهون أى الهذاب الذي يقع به الهوان الشديد قال تعالى أعسك على هون أم يدسه فى التراب والمرادمته انه تعالى جع هناك بين الايلام و بين الاهانة فأن الثواب شرطه أن يكون منفعة مقرونة بالتعظيم فكذلك العقاب شرطه أريكون مضرة مقرونة بالاهانة قال بعضهم الهوان والهون هوالرفق والدعة قال تعالى وعباد الرحن الذبن يمشون على الارض هونا وقوله بماكنتم تفواون على الله غيرالحق وكنتم عنآياته تستكيرون وذلك يدل أنعذ العذاب الشديد أغاحصل بسبب جمو عالامر بن الافتراسلي

(والملائكة باسطوأ يدبهم) بقبض أروا حهــم كالمتقاضي الملظ الملح يبسط يدهالى منعليه الحق ويعنف عليه في الطالبة من غيرامهال وتتغيس أو باسطوها بالعذابقائلين (أخرجو أنفسكم) أيأخرجوا أوخلصوا أنفسكممن ا لعداب ( اليوم )أى أي وقت الاماتذا والوقت المتد بعده الى مالانهاية له (تجزون عدار الهون) أى العذاب المتضمن لشدة وإهانة فأمسافته الىالهونوهوالهوان لعراقته فيه (يَماكنتم تقولون على الله نحير الحق) كاتخاذالولدله ونسة الشر مك اليه وادعاءا لشيوة والوحى كاذبا (وكنتمص آياته تستكبرون)فلاتتأملون فيهاولا تؤمنون مها

منالدنياوعنالاعوان والآصنام التيكنتم تزعمون أنها شفعاؤكم ولهوجع فرد والالف للتأميث ككسالى وقرى فرادا كرخال وفراد كثلاث فردى كىكرى (كاخلقناكم اول مرة )بدل من فرادى أيعلى الهيئة التي ولدتم عليهاني الانفرادأ وحال ثانية عندمن بجوزتعددها أوحال من الضمير في فرادى أى مشهين المداء خلقكم عر ةحفاة غرلا بهما أوصفة مصدر جثتموناأى محيأ كغلقنا لكم اول مرة ( وتركتم مأخول كم ) تعضلناه عليكم فى الدنبا فشغاتم به عن الأخرة (وراءظهوركم) ماقدمتم مندشبأ ولم تحملوا نقيرا (وما ترى معكم شفعا كم الذين زعتم أنهم فيكم سركام)أى شركا الله تعالى في الربوبية واستحقاق العادة (لقد تفطع بينكم ) أىوقع النقطع بينكم كإبقال جع بين الشيئين أى أوقع الجع بينهما وقرئ بينكم باز فع على اسناد الفعل الى الظرف كإيقال قوتل أمامكم وخلفكم أوعلى انالبيناسم للفصل والوصلأي تفطعو صلكم

الله والتكبر على آيات الله وأقول هذان النوعان من الآفات والبلاء ترى أكثر المنوسمين بالعلم متوغلين فيه مواظبين عليه ندوذ بالله منه ومن آثاره ونتائجه وذكر الواحدى أن المرأد بقوله وكنتم عن آياته تستكبرون أى لاتصلون له قال عليه السلام من سجدالله سجدة بنية صادقة فقد برى من الكبر \* قوله تعالى ( ولقد حسمونا فرادى كا خلفنا كمأول مرة وتركتم ماخولناكم وراء ظهوركم ومانري معكم شفعاءكم الذين زعتم انهم فيكم شركاء القديقطع بينكم وضل عنكم ماكنتم ترجمون ) اعلم أن قوله والمد جنتمونا فرادى يحتمل وجهين (الاول) أن يكون هذا معطوفا على قول الملائكة أخرجو اأنفسكم اليوم تجرون عذاب الهون عاكنتم تقولون فبين تعالى نهم كابقولون ذلك على وجد النو يبخ كذلك يقولون حكاية عن الله تعمالي ولقدجئتمونا فرادي فيكون الكلام أجع حكاية عنهم وانهم بوردون ذلك على هؤلاء الكف اروعلى هذا التقدير فيحمنل أن يكون قائل هذا ألقول الملائكة الموكلين بقبض أرواحهم وبحتمل أنيكون القائل هم الملائكة الموكلون بعقابهم (والقول الثاني) انقائل هذا القول هوالله تعالى ومنشأ هذ الاختلاف ان الله تعالى هل يتكلم مع الكف رأولا فقوله تعالى في صفة الكفارولا يكلمهم يوجب أن لا ينكلم معهم وقوله فور بكانسألنهم أجعين وقوله فلنسأن الذين أرسل اليهم ولنسألن المرسلين يفتضي أن يكون تعالى تكلم معهم فلهذا السبب وقع هذا الاختلاف والقول الاول أفوى لان هذه الآية معطوفة على ماقبلها والعطف يوجب التشريك ( المسئلة الثانية ) فرادى لفظ جع وفي واحده قولان قال ابن فتيبة فرادى جع فردال مثل سكارى وسكران وكسالي وكسلان وقال غيره فرادي جعفر يدمثل رداني ورديف وقال الفراء فرادي جع واحده فردوفردة وفريدوفردان اذاعرفت هذا فقوله ولقدجئتمونا فرادى المرادمنه التقريع والتوبيخ وذلك لانهم صرفواجدهم وجهدهم فى الدنياالي تحصيل أمرين (أحدهما) تحصيل المال والجاه ( والثاني ) انهم عبدوا الاصنام لاعتقادهم انها تكون شفعاءلهم عندالله تمانهم لما وردوا محفل القيامة لم يبق معهم شيء من تلك الاموال ولم يجدوا من تلك الاصنام شفاعة لهم عندالله نعسالي فبقو فرادى عن كل ماحصلوه في الدنياوعولوا عليه بخلاف أهلالا عان فانهم صرفو عرهم الى تحصيل المعارف الحقة والاعال الصالحة وتلك المعارف والاعال الصالحة بقبت معهم في قبورهم وحضرت معهم في مشهد القيامة فهم فى الحقيقة ماحضر وافرادى بلحضر وامع الذليوم المعاديم قال تمالى لقد تقطع بينكم وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى ) قرأ نافع وحفص عن عاصم والكسسائي بينكم بالنصب والباقون بارفعقال الزجاج الرفع أجودومعناه لفدتقطع وصلكم والنصبجائز والمعنى لقدتقطع ماكنتم فيدمن الشركة بينكم قال أبوعلى هـــذا الاسم يستعمل على ضربين أحدهما أن يكون اسمامنصرها كالافتراق والاجود أن يكون ظرفا والمرفوع في قراءة من قرأ بينكم هوالذي كان ظرفاتم استعمل اسماء الدليل على جوازكونه اسماقوله

تعالى ومن بينناو بينك حجاب وهذافراق بيني وبينك فلمااستعمل اسمافي هذه المواضع جازأن يسنداليد الفعل الذي هوتقطع في قول من رفع قال و يعل على أن هذا المرفوع هوالذي استعمل ظرفاأنه لايخلومنأن يكون الذي هوظرف انسعفيه أو بكون الذي هو مصدر والقسم الثانى باطل والالصار تقديرالآ ية لقد تقطع اعترافكم وهذا صدالمرادلان المراد من الآية لقد تقطع وصدلكم وماكنتم سالفون عليه فانقيل كيف جازأن يكون بمعنى الوصل مع أن أصله الافتراق والتباين قلناهذا اللفظائما يستعمل في الشيئين اللذين بينهما مشاركة ومواصلة من بعض الوجوء كقولهم بيني و بينه و بيني و بينه رحم فلهذا السبب حسن استعمال هذا اللفظفي معني الوصلة فقوله لقد تقطع بينكم معناه لقد تقطع وصلكم أمامن قرأ اقد تقطع بينكم بالنصب فوجهه انه أضمر الفاعل والتقدير لقد تقطع وصلكم بينكم وقالسيبو يهانهم قالوا اذاكان غدا فأتنى والتقدير اذاكان الرجاء أو البلاء غدا فأتني فأضمر لدلالة الحال فكذا ههذا وقال ابن الانباري التقدير لقد تقطع ما يينكم فغذفت لوضوح معناها ( المسله الثانية ) اعلمان هذه الآية مشتملة على قانون شريف غ معرفة أحوال القيامة ( فأولها) أن النفس الانسانية انماتعلقت بهذا الجسد آله له في اكساب المعارف الحقة والاخلاق الفاضله فأذافا رقت النفس الجسد ولم محصل هذين المطلو بينالبتة عظمت حسراته وقويت آفاته حيث وجدمثل هذه الا لة الشر فقالتي عكن اكتساب السعادة الابدية بهاتم انه ضيعها وأبطلها ولم ينتفع مهاالبتة وهذا هوالمراد من قوله ولقد جثتمونا فرادي كما خلقنا كمأول مرة (وثانيها) ان هذه النفس مع أنها لم تكتسب مذه الآلة الجسدانية سعادة روحانية وكالاروحانيا فقدعملت عملا آخرأرد أمن الاول وذلك لانهاطول العمر كأنت في الرغبة في تحصل المال والجاه وفي تقوية العشق عليهاوتأكبدالمحمة وفيتحصيلها والانسان فيالحقيقة منوجه من العالم الحسماني الي العالم الروحاني فهذا المسكين قلب القضية وعكس القضية وأخذ تنوجه من المقصد الروحاني الىالعالم الجسماني ونسي مقصده واغتر باللذات الجسمانية فلامات انقلبت القضية شاء أم أبي توجه من العالم الجسماني إلى العالم الروحاني فبقيت الاموال التي اكتسبهاوافني عرهفي محصيلهاورا طهره والشئ الذي يبق وراءطهر الانسان لاعكنه آن ينتفع بهور بماسي منقطع المنفعة معوج الرقبة معوج الرأس بسبب النغاته اليبها مع العجز عن الانتفاع بهاوذلك يوجب نهاية الخببة والغم والخسرة وهوالمراد من قوله وتركمتم مأخوانا كم وراء ظهوركم وهذايدل على انكل مال كالسكتسبه الانسان ولم يصرفه في مصارف الخيرات فصفته هذه التي ذكرها الله تعالى في هذه الآية أما ا ذا صرفها الى الجهات الموجبة للتعظيم لامرالله والشفقة على خلق الله فاترك الاموال وراعظهره ولكنه قدمه القاء وجهد كاقال تعالى وماتقدم والانفسكم من خيرتجدوه عندالله ( والشها ) ان أولئك المساكين أتعبوا أنفسهم في نصرة الاديان الباطلة والمذاهب الغاسدة وظنوا انهم ينتفعون مها عندالورودفى محفل القيامة فاذا وردوه وشاهدواما في تلك المذاهب

( ان الله فالق الحب وآلنوی)شروع فی تقریر بعض أفاعيله تعالى الدالة على كال علم وقدرته ولطف صنعه وحكمته اثرتقر برأدلة التوحيد والفلق الشق بامانة أي شاق الحب بالنبات و النوى بالشجروقبل المراد به الشق الذي في الحبوب والنوى أي خالقهما كذلك كإفي قولك ضيق فمالركيه ووسع أسفلها وقبل الفلق عمتم الخلق فال الواحدي ذهبوا يفالق مذهب فأطر

من العذاب الشديد والعقاب الدائم حصلت فيهجهات كثيرة من العداب منها عذاب الحسرة والندامة وهوأنه كيف أنفق ماله في تحمل العناء الشديد والبلاء العظيم في تحصيل ملل محصل لهمند الاالعذاب والعناء ومنهاا لجسلة وهو أنه ظهرله أن كل ماكان يعتقد في دار الدنيا كان عض الجهالة وصر يح الضلالة ومنها حصول اليأس الشديدمع الطمع العظيم ولاشك انجموع هذه الاحوال يوجب العذاب الشديد والآلام العظيمة الروحانية وهو المرادمن قوله ومانرى معكم شفعا المالذين زعتم أنهم فيكم شركاء ( وراجها ) انه للداله انه فانه الامر الذي به يقدر على اكتساب الخيرات وحصل عنده الامر الذي يوجب حصول المضرات فاذا بق لهرجا فالتدارك من بعض الوجو فههنا يخف ذلك الألم ويضعف ذلك الحزن أمااذاحصل الجرام واليقين بان التدارك عنم وجبرذلك النقصان متعذر فهم نايعظم الحزن ويقوى البلاء جداواليه الاشارة بقوله تعالى لقد تقطم بينكم والمعنى انالوصلة الحاصلة بين النفس والجسدقد تقطعت ولاسبيل الى تحصيلها مرة أخرى وعندالوقوف على حقائق هذه المراتب يظهر أنه لابيان فوق هذا البيازق شرح أحوال هؤلاء الضالين \*قوله تعالى ( ان الله فالق الحب والنوى يخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي ذلكم الله فاني أو فكون ) في الآية ممائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لما تكلم في التوحيد ثم أردفه بتقر ير أمر النبوة ثم تكلم في بعض تعار بع هذا الاصل عادهها الى ذكر الدلائل الدالة على وجود الصانع وكال عله وحكمته تنبيهاعلىأن المقصود الاصلى منجيع المباحث العقلية والنقلبة وكل المطالب الحكمية انماهو معرفة الله بذاتهوصفاته وأمعاله وفي قوله فالق الحبوالنوى فولان (الاول)وهو مروى عن اين عباس وقول الضحالة ومقاتل فالقالحب والنوى اى خالق الحبوالنوى قال الواحدى ذهبوا بفالق مذهب فاطر وأقول الغطر هوالشق وكذلك الفلق فالشئ قبل أندخل في الوجود كان معدوما محضاونفياصرفاوالعقل تصور من العدم ظلة متصلة لااتقراج فيهاولاانفلاق ولاانشقاق فاذاأ خرجه المبدع الموجد من العدم الى الوجود فكائه بحسب التحيل وألتوهم شق ذاك العدم وفلقه وأخرج ذلك المحدث من ذلك الشق فبهذااتأو يَل لايبعد حل الفالق على الموجد والمحدث والمبدع(والقولالثاني)وهو قولالاكثرينان الفلق هوالشق والحب هوالذي يكون مقصودا بذاته مثل حمة الحنطة والشعيروسائر الانواع والنوى هوالشئ الموجودنى داخل الثمرة مثل نوى الخوخ والتمر وغيرهمااذاعرفت ذلك فنقول انه اذاوقعت الحبة أوالنواة في الارض الرطبة تم مربه قدرمن المدة اظهر الله تعالى في تلك الحبة والنواة من أعلاها شقاومن أسفلها شقا آخر اماالشق الذي يظهر في اعلى الجبة والنواة فانه يخرج منه الشجرة الصاحدة الى الهواء وأما الشق الذى يظهر فأسفل تلك الحبة قانه يخرج منه الشجرة الهابطة في الارض وهي المسماة بعروق الشجرة وتصيرتلك الحبة والنواة سببا لاتصال الشجرة الصاعدة في الهواء

بالشجرة الهابطة في الارض فم ان هم: اعجا ثب (فاحداها) ان طبيعة تلك الشجرة ان كانت تقتض الهوى في عق الارض فكف تولدت منها الشجرة الصاعدة في الهواء وان كانت تقتضى الصعود في الهواء فكيف تولدت منها الشجرة الهابطة في الارض فلاتولد منها هاتان الشجرتان مع ان الحس والعقل يشهد بكون طبيعة احدى الشجرتين مضادة لطبيعة الشجرة الآخرى علمنا أنذلك ليس بمقتضى الطبع والخاصية بل بمقتضى الايجاد والابداع والتكو ينوالاختراع (وثانيها) انباطن الارض جرم كثيف صلب لاتنفذ المسلة القو يةفيه ولايغوصالسكين الحادالقوى فيه تم انانشاهدأ طراف تلك العروق فيظية الدقة واللطافة بحبث لودلكها الانسان باصبعه بادني قوة لصارت كالماء ثم انهامع غاية اللطاقة تقوى على النفوذ في تلك الارض الصابة والغوص في بواطن تلك الاجرام الكشفة فعصول هذه القوى الشديدة لهذه الاجرام الضعيفة التيهم فيظية اللطاقة لابدوان بكون بتقدير العزير الحكيم (وثالثها) انه يتولدمن تلك النواة شجرة ويحصل فى تلك الشجرة طبائع مختلمة فان قشر الخشبة لهطبيعة مخصوصه وفي داحل ذلك القشر جرم الخشبه وفي وسطالك الخشبه جسم رخوضعيف يشبه العهن المنعوش تمانه يتولد منساق الشجرة أغصانها ويتوادعلى الاغصان الاوراق أولائم الازهار والانوار ثانباتم الفاكهه الله المقد يحصل للماكهم أربعه انواع من القشر مثل الجوزفان قشره الاعلى هونلك الاخضر وتحته ذلك القشر الذي بشمه الحشب وتحته ذلك القشر الذي هو كالغشاء الرقيق انحيط باللبونحته ذلك اللبوذلك اللمشتمل على جرم كثيف هوايضا كالقشر وعلى جرماطيفوهوالدهنوهو المقصودالاصلى فتولدهذ الاجسامالمختلفة فيطباءهمأ وصفاتها وألوانها واشكالهاوطمومهامع تساوى تأثيرات الطبائع والنجوم والغصول الاربعة والطبائع الاربع بدل على انها انماحدثت بتدبيرالحكيم الرحيم المختارالقادر لابتأبير الطبائع والعناصر (ورابعها) المتقد تجد الطبائع الاربع حاصله "في الفاكهه" الواحدة فالاترنج قشرممار يابس ولحمه باردرطب وحاصه بارديابس وبرزمماريابس وكذلك العنب قشمره وعجمه بارديابس وماؤه ولجمدار رطب فنولد هذه الطبائع المضادة والحواصالمتنافره عنالحبه الواحدة لايدوان يكون بانجاد الفاعل الححار (وخامسها) انك تحد أحوال الفواكه مختلفه فبعضها بكون اللب في الداخل والقشير في الخارج كما في الجوز واللوزو بعضها بكون الفاكهة المطلمو به في الحاج وتكون الحشبه في الداخل كالحوخ والشمش وبعضها يكون النواة لهالب كافى نوى المشمش والخوخ وبعضها لالب له كافي نوي التمر و بعض الفوكه لا يكون له من الداخل والخارج قشر بل يكون كله مطلو باكالتين فهذه احوال مختلفه في هذه الفواكه وايضا هذه الحبوب مختلفه فىالاشكال والصور فشكل الحنطه كائنه نصف دائرة وشكل الشعير كأنه مخروطان اتصلابة اعد تبهما وشكل العدس كأنه دائرة وشكل الحص على وجه آخر فهذه

(یخرج الحیمن المیت)
ای بخرج ماینو من
الحیوان والنبات ممالاینو
من النطفة والحب وایده اهمه مستأنفة مستدا قبله وقبل خبر الزان وقوله نمال (و تخرج المیت) کالحیوان والنبات کالحیوان والنبات لاعلی بخرج علی الوجه الاول لان اخراج المیت من الحی لبس من قبیل فلق الحب والنوی

الاشكال المختلفة لابد وأنتكون لاسرار وحكم علم الحالق انتركيبهالايكمل الاعلى ذلك الشكل وأيضا فقدأودع الحالق تعالى فى كل نوع من أنواع الحبوب خاصية أحرى ومنفعة أخرى وأيضا فقدتكون الممرة الواحدة غذاء لحيوان وسعالحيوان آخر فأختلاف هذه الصفات والاشكال والاحوال مع اتحادالطبائع وتأثيرات الكوأكب يدل على أن كلها انماحصلت بتخليق الفاعل المختآر الحكيم (وسادسها) أنك اذاأ خذت ورقة واحدة منأوراق الشجرة وجدت خطا واحدامستقيما في وسطهاكاته بالنسبة الى تلك الورقة كالنخاع بالنسبة الى بدن الانسان وكاانه ينفصل من النخاع أعصاب كشيرة عنة ويسرة فيدن الانسان ثم لايزال ينفصل عن كل شعبة شعب أخرولا زال تستدق حتى تخرج عن الحس والابصار بسبب الصغر فكذلك في تلك الورقة قدينفصل عن ذلك الخطالكبير الوسطاني خطوط منفصلة وعنكل واحدمنها خطوط مختلفة أخرى أدق من الاولى ولا يزال يبق على هذا المنهج حتى تخرج تلك الخطوط عن الحس والبصرو لخالق تعالى انما فعل ذلك حتى انالقوى الجاذبة المركوزة في جرم الك الورقة تقوى على جذب الاجزاء اللطيفة الارضية في تلك المجاري الضيفة فلما وقفت على عناية الخالق في ايجاد تلك الورقة الواحدة علت أنعنابته في تخليق جلة تلك الشجرة أكل وعرفت أن عناسد في تكوين بجلة النبات أكدل تماذاعرفت أنه تعالى انماخلق جلة النبات لمصطمة الحبوان علتان عناشه بتعليق الحيوان أكل ولما علت أن المقصود من تخليق جلة الحبوانات هو الانسان علت أن عنامته في تخليق الانسان أكل مم انه تعالى اعاخلق النبات والحيوان فهذا العالم ليكون غذاء ودواءللانسان يحسب جسده والمقصودمن تخليق الانسان هو المعرفة والمحبة والخدمة كافال تعالى وماخلقت الجن والانس الاليعبدون فأنظر أبها المسكين بعين رأسك في تلك الورقة الواحدة من تلك الشجيرة واعرف كيفية خلقة تلك العروق والاوتارفيها ثمانتقل مزمرتبة الى مافوقها حتى تعرف أن المقصود الاخيرمنها حصول المعرفة والمحبة في الارواح البشر بة فحيشذ ينفتح عليك باب من المكاشفات لاآخر لهاو يظهرلك أزأنواع نعمالله في حقك غيرمت اهيذ كاقال وال تعدوا نعمد الله لا يحصوها وكل ذلك اعا ظهر من كيفية خلقة تلك الورقة من الحبة والنواة فهذا كلام مختصرف تفسيرقوله ازالله فالق الحبوالتوى ومتى وقف الانسان عليه أمكنه تغريقها وتشعيبها الى مالاآخرله ونسئل الله التوفيق والهداية ( المسئلة الثانية ) اماقوله تعلى يخرج الحي من الميت ومخرج المبت من الحي ففيهمباحث ( الاول ) ان الحي اسمها بكون موصوفا بالحياة والميت اسم لماكان خاليا عنصفة الحياة فيه وعلى هذا التقديرالنبات لايكون حيا اذا عرفت هذا فللناس في تفسير هذا الحي والميت فولان (الاول حل هذين اللغظين على الحقيقة قال ابن عباس بخرج من النطفة بشيراحياو بخرج من لبشيرالحي فطلفة ميتة وكلثلك بخرج من البيضة فربوجة حبة ثم يخرج من الهجاجة بيضة ميتة

والمقصود هنه أن الحي والميت متضاد متنافيان فعصول المثل عن المثل يوهم أن يكون بسبب الطبيعة والخاصية اماحصول الضدمن الضدفية عأن يكون بسبب الطبيعة والخاصية بل لابدوأن يكون بتقدير المقدر الحكيم والمدير العليم (والقول الثاني) أن يحمل الحي والميت على ماذكرناه وعلى الوجوه المجازية أيضاو فيه وجوه (الاول) قال الزجاج يخرج النبات الغض الطرى الخضرمن الحب البابس و يخرج البابس من النبات الحي النامي (الثاني)قال ابن عباس يخرج المؤمن من الكافر كافي حق ابراهم والكافر من المؤمن كافي حق ولد نوح والعاصي من المطيع و بالعكس (الثالث)قديصير بعض مانقطع عليه بأنه يوجبالمضرة سبباللنفع العظيم وبالعكسذكروافي الطب انانسانا سقوه الا فيون الكثير في الشراب لاجل أن يموت فلما تناوله وظن القوم أنه سيموت في الحال رفعوه من موضعه ووضعوه في بيت مظلم فخرجت حية عظيمة فلد غته فصارت تلك اللدغةسببالاندفاع ضرر داك الافيون منهفان الافيون يقتل بقوة بردموسم الافعى يقتل بقوة حره فصارت تلك اللدغة سببالاندفاع ضررالافيون فههنا تولدعا يعتقد فيه كوثه أعظم موجبات الشر أعظم الخيرات وقد يكون بالعكس منذلك وكل هذه الاحوال المختلفة والافعال المتدافعة تدل على الهذا العالم مدراحكيما ماأهمل مصالح الخلق وماتركهم سدى وتحت هذه المباحث مباحث عالية شر يعة ( البحث الثاني ) من مباحث هذه الآيَّة قرأنافع وحزة والكسائي وحفص عن طاصم الميت مشددة في الكلمتين والباقون بالتخفيف في الكلمتين وكذلك كل هذا الجنس في القرآن ( الحث الثالث ) ان لقائل أن يقول انه قال اولا يخرج الحي من الميت نم قال ومخرج الميت من الحي وعطف الاسم على الفعل قبيح فاالسبب في اختيار ذلك قلناقوله ومخرج الميت من الحي معلوف على قوله فالق الحب والنوى وقوله بخرج الحي من الميت كالبيان والتفسير لقوله فألق الحب والنوى لان فلق الحب والنوى بالنيات والشجر النامي من جنس اخراج الحيمن الميت لان النامي في حكم الحبوان ألاثري الى قوله و محبى الارض بعد موتها وفيهوجه آخروهو ان لفظ الفعل يدل علىان ذلك الفاعل يعتني بذلك الفمل في كلحين وأوان وأمالفظ الاسم فانه لايفيدا المجدد والاعتناديه ساعة فساعة وخبرب الشيخ عبدالقاهرا لجرحاى لهذامثلافى كتاب دلائل الاعجاز فقال قوله هلمن خالق غير الله برزقكم منالسماء انما ذكره بلغظ الفعل وهو قوله يرزقكم لانصيغة الفعل تفيدانه تعالى يرزقهم حالافعالا وساعة فساعة وأماالاسم فثاله قوله تعالى وكلبهم باسطذراعيه بالوصيد فقوله باسطيفيد البقاء على تلك الحالة الواحدة اذا ثبت هذا فنفول الحي أشرف منالميت فوجب أن يكون الاعتناء بإخراج الحمر من الميت أكثر من الاعتناء بإخراج الميت منالحي فلهذا المعنى وقع التعبير عن القسم الاول بصيغة الفعل وعن الثاني بصيغة الاسم تنبيها على أن الاعتناء بإيجاد الحي من المبت أكثر وأكل من الاعتناء بايجاد الميت من الحي والله أعلم بمراده ثم قال تعالى في آخر الآية ذلكم الله فأبي تؤفكون وفيه

(ذلكم) القادر العظيم المشأن هو (الله) المستحق العبادة وحده (فاني أو فكون) فكيف تصرفون عن عبادته الى غيره ولاسبيل اليه أصلا

الهمرة على أنه جع صبحأى فالقعودالفجر عن يأض النهار واسفاره أوفالق ظلة الاصباح وهي الغبش الذي يلي الصبح وقرئ فالق بالنصب على المدح (وجعل الليل سكنا) يسكن المدالنعب بالنهار لاستراحته فيه من سكن السه اذاطمأن اليه استئناسا به أو يسكن فيه الخلق من قوله تعمالي لتسكنوا فيه وقرئ جاعلاللل فانتصاب سكنا بفعل دل عليه حاعل وقبل نفسه على أنالمراديه الجعلالمستمر في الازمنــة المتجددة حسب تجددها لاالجعل الماضي فقط وقبلاسم الفاعل من الفعل المتعدى الى اثنين يعمل فى الثاني واركان ءحتى الماضي لانه لماأضيف الى الاول تعين نصبه للثانى لتعذر الاضافة بعد ذلك (والشمس والقمر) معطوفان على اللبل وعملي القراءة الاخيرة قيال هما معطوفان عملي محله والاحسن نصبهما حينئذ نفعسل مقدر وقدقرما بالجرو بالرفع أيضا على الابتداء والحبر يحسب يهسا الاوقات التي

مسئلنان ( المسئلة الاولى ) قال بعضهم معناه ذلكم اللهالمدبر الحالق النافع الضار المحبي الممرت فاني تؤفكون في اثبات القول بعبادة الاصنام والثني ان المراد انكم لما شاهدتم اته تعالى مخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي ثم شاهدتم اله أخرج البدن الحي من النطفة الميتة مرة واحدة فكيف تستبعدون أن يخرج البدن الحي من ميت التراب الرميم مرة أخرى والمقصود الانكار على تكذيبهم بالحشر والنشر وأيضا الضدان متساؤيان في النسبة فكما لايمتنع الانقلاب من أحد الضدين الى الآخروجب أن لايمتنع الانقلاب من الثاني الى الاول فكم الاعتنع حصول الموت بعد الحياة وجب أيضاأن لا عتنع حصول الحياة بعد الموت وعلى كلاالتقديرين فيخرج منهجوا زالقول بالبعث والحشر والنشر (المسئلة الثانية ) تمسك الصاحب بن عباد بقوله فأبي تو فكون على أن فعل العبد ليس مخلوقا الله تعالى الم تعالى لوخاى الافك فيد فكيف يليق به أن يقول مع ذلك فأنى تو فكون والجواب عنه ان القدرة بانسبة الى الضدين على السوية فارترجح احدا الطرفين على الأخر لالمرجم فعينئذ لابكون هذا الرجع ن من العبد بلبكون تحض الاتفاق فكيف يحسن ازيقالله فأني تؤفكور وازتوفف ذلك لمرجح على حصول مرجع وهي الداعية الجاذبة الى الفعل فعصول تلك الداعية يكون من الله تعالى وعند حصولها بجب الفعل وحينتذ يلزمكم كل ماالزمموه عليناو الله أعلم ﷺ فوله تعالى (فالقُّ الاصباح وجاعل الليل سكنا والشمس والقمر حسباما ذلك تقدير العز يزالعليم ) اعلم أنهذا نوع آخر من دلائل وجودالصانع وعلمه وقدرته وحكمته فالنوع المتقدم كان مأخوذا من دلالة أحوال النبات والحبوان والنوع المذكور فيهذه الآية مأخوذ من الاحوال الفلكية وذلك لانفلق ظلة الليل بنورالصبح أعظم في كمال القدرة من فلق الحب والتوى بالنبات والشجر ولازمن المعلوم بالضرورة أن الاحوال الفلكية أعظم في القلوب وأكثروقعا من لاحوال الارضية وتقر يرالحجة من وجوه (الاول) أن نقول الصبح صبحان (فالصبح الاول) هوالصبح المستطيل كذنب السمر حان ثم تعقبه ظلمة خالصة ثم يطلع بعده الصبيح المستطير في جيع الافق فنقول أما الصبيح الاول وهو المستطيل الذي يحصل عقيبه ظلة خالصة فهومن أقوى الدلائل على قدرة الله وحكمته وذلك لانانقول انذلك النوراماان يقال انه حصل من تأثير قرص الشمس أوليس الامر كذاك والاول باطل وذلك لانمركز الشمس اذاوصل الى دائرة نصف الليل فأهل الموضع الذي تكون تلك الدائرة افقالهم قدطلعت الشمس مزمشرقهم وفي ذلك الموضع أيضانصف كرة الارض وذلك يقتضي أنهحصلالضوه فيالر بعاشهرتي منبلدتناوذلك الضوءبكون منشهرامستطيرا في جميع أجزاءا لجوو يجب ان يكون ذلك الضوء في كل ساعة الى القوة و لزيادة والكمال والصبح الاول لوكان أثرقرص الشمس لامتنع كونه خطا مستطيلا بليجبأن يكون مستظيرا فيجبع الافق منتشرا فبه بالكلية وأن يكون متزايدات كاملا بحسب كلحين

ولحفلة ولللم يكن الامركذلك بلعلنان الصبح الاول يبدوكا لحيط الابيض الصاعدحتي تشبهه العرب لذنب السرحان ثمانه يحصل عقيبه ظلة خالصة ثم يحصل الصبيح المستطير بعد ذلك علماان ذلك الصح المستطيل ليس من تأثير قرص الشمس ولامن جنس نوره موجب أزيكون ذلك حاصلا بتخليق الله تمالى ابتداء تنبيها على ان الانوار ليسلها وجود الابتخليقه وان الظلمات لاثبات لها الابتقديره كاقال فيأول هذه السورة وجعل الظلمات والنور (والوجدالثاني) في تقر برهذا الدايل اللابحثنا وتأملنا علناان الشمس والقمر وسأر الكواكب لاتقع اضواؤها الاعلى الجرم المقابل لها فأماالذي لايكون مقابلالها فيمتع وقوع أضوائها عليه وهذه مقدمة منفق عليها بين الفلاسفة و بينالر ياضيين الباحثين عن أحوال الضوء المضى ولهم في تعريرها وجوه نفيسة اذاعرفت هذانقول الشمس عندطلوع الصح غيرم تفعة مالافق فلايكونجرم الشمس مقابلا لجزءمن اجراه وجه الارض فيمتنع وقوع ضوء الشمس على وجه الارض واذاكان كذلك امتنع ان يكون ضو الصح من تأثير قرص الشمس فوجب أن يكون ذلك بتخليق الفاعل المختار فانقالوا لملا يجوزأن يقال الشمس حين كونها تحت الارض توجب اضاءةذلك الهواء المقابل له ثم ذلك الهواء مقابل للهواء الواقف ووق الارض ويصيرضو الهواء الواقف تحت الارض سبالضوء الهواء الوافف فوق الارض ثم لايزال يسرى ذلك الضوء من هواء الى هواء آخر ملاصق له حتى يصل الى الهواء المحيط باهذا هوالوجد الذي عول عليه أبو على بن الهيثم في تقرير هذا المعنى في كتابه الذي سعاه بالمناظر الكثة والجواب الهذالهذر باطل من وجهين ( الاول) ان الهوا، جرم شفاف عديم اللون وماكان كذلك فانه لايقبل النورواللون فيذاته وجوهره وهذامتفق علم بين الفلاسفة واحتجوا عليديانه لواستقر النورعلى سطعه لوقف المصر على سطعه ولوكان كذلك لمانفذ المصر فيماوراء ولصار ابصاره مانعاعرا بصار ماوراءه فعيث لميكن كذاك علنااند لميقل اللون والنورفي ذاته وجوهره وماكان كذلك امتنع أرينعكس النور مثه الىغيرهفامتنع أن يصيرضوه سببا لضوءهواء آخرمتا لله فارقالوالم لا بجورأن قال انه حصل في الافق أجراء كشفة من الابخرة والادخنة وهي لكثاوتها تقبل المور عن قرص الشمس م ان بحصول الضو وفيها يصيرسبا لحصول الضوء في الهواء المقابل لها فتقول لوكان السب ماذكرتم لكالكا كانت الابخرة والادخنة في الافق أكثر وجب ان يكون ضو الصباح أقوى لكنه ليس الامر كذلك بل على العكس منه فبطل هذا العذر (الوجه الثاني ) في العلال هذا الكلام الذى ذكروا بن الهيثم ان الدائرة التي هي دائرة الافق لنا فهي بعينها دائرة نصف النهار القوم آخرين فاذاكان كذلك فالدارة التي هي نصف النهار في بلدناوجب كونها دارة الافق لاولئك الاقوام اذا ثبت هذا فنقول اذاوصل مركر الشمس الى دائرة نصف الليل وتجاوزعنها فالشمس قدطلعت على أواثك الاقوام واستنار نصف العالم هالئوال بعمن

بطبها السادات والمعاملات أومحسو بان حسبانا والحسبان بالضم مصدر حسب كاان الحساب بالكسر مصدرحسب (ذلك) اشارة الىجعلهما كذلك ومافيه منءمني البعدالا ذان بعلورتبذ المشار اليدو بعد منزلته أى ذلك التسيير البديع (نقد رالعريز) الغالب القاهر الذي لايستعصى علمه شي من الاشاء التيمن جلتها تسمرهما على الوجد المخصوص (العليم)بجميع المعلومات التيمن جلتهاما في ذلك التســيير من المنــامع والمصالح المتعلقمة بمعاش الحلق ومعادهم

الفلك الذيهور بعشرقي لاهل بلدنافهوبعينه ربعغر بي بالنسبة الى تلك البلدة واذا كان كذلك فالشمس اذا تجاوزم كزهاعن دأرة نصف الليل قدصار جرمها محاذيا اهواء الربع الشرقي لاهل بلدنا فلوكان الهواء يقبل كيفيه النور من الشمس لوجب أن يحصل الضوءوالنورفي هواءالر بعالشهرقي من بلدنا بعد نصف الليل وان يصيرهواءالر بع الشرق في غايد الاضاءة والانارة بعدنصف الليل وحيث لم يكن الامر كذاك علمنا أن الهوا الايقبل كيفية النور فيذاته واذابطل هذا بطل العذرالذي ذكره ان الهيثم فقد ذكرنارهانين دقيقين عقليين محضين على انخالق الضوءوالطلة هوالله تعالى لأقرص الشمس والله اعلم ( والوجم الالك) هب أن النور الحاصل في العالم أما كان يتأثير الشمس الاانانقول الاجسام مماثله في عام الماهية ومتى كان الامركذاك كان حصول هذه الخاصمة لقرص الشمس يجب أن يكون بتخليق انفاعل المختار اماييان لمقام الاول فهوان الاحسام متماثلة في كونها أجساما ومحيرة فلوحصل الاختلاف بيها لكانذك الاختلاف واقعاني مفهوم مغاير لمفهوم الجسيمة ضرورة ان مأبه المشاركة مغايرلما به المخالفة فنقول ذلك الامراماأن يكون محلا للجسمية وحالافيها اولامحلالها ولاحالاديها والاول باطللانه يفتضي كون الجسم صفة قائمة بذات أخرى وذلك محال لانذلك المحل انكان متحيرا ومخنصا بحيركان محل الجسم غير الجسم وهومحال وانلم بكن كذلككان الحاصل في الحبز حالا في محلاته الله بشئ من الاحياز والجهات وذلك مدفوع في بديهة العقل والثاني أيضاباطل لان على هذا النقد رالذواتهي الاجسام ومأبه قدحصلت المخالفة هو الصفات وكل مايصح على الشي صح على مثله فل كانت الذوات متماثلة في تمام الماهية وجب ان يصبح على كل واحد منها ما يصم على الآخروه و المطلوب (والثالث) وهو القول بإن مايه حصلت الخالفة لبس محلا للجسم ولاحالا فيهو فسدهذا الفسم ظاهر فثبت بهذا البرهانان الاجسام مقائلة واذا ثبت هذا فنقول كل مايصح على أحد المثلين فانه يصيح أيصاعلي الثل الثاني و إذا استوت الاجسام باسرها في قبول جميع الصفات على البدل كان اختصاص جسم الشمس لهذه الاضاءة وهذ الانارة لابدوأن يكون بخصيص الفاعل المختار واذا ثبت هذا كان فالق الاصباح في الحقيقة هو الله تعالى وذلك هوالمطلوب والله أعلم (الوجه الرابع) في تقرير هذا المطلوب انالظلة شبيهة بالعدم بل البرهان القاطع قددل على انه مفهوم عدمى والنور محض الوجود فاذ أأظم لليل حصل الخوف والفزع في قلب الكل فاستولى النوم عليهم وصاروا كالاموات وسكنت المحركات وتعطلت التأثيرات ورفعت النفعيلات فاذا وصل نورالصباح الىهدا العالم فكأنه نفخ في الصورمادة الحياة وقوة الادراك فضعف النوم وابتدأت اليقظة بالظهور وكماكان تور الصباح أفوى واكمل كان ظهورقوة الحسوالحركة في الحيوانات اكل ومعلوم ان أعظم نعمالله على الحلق هو قوة الحياة والحس والحركةولماكان النور هو

السبب الاصلى لحصول هذه الاحوال كان تأثير قدرة الله تعالى في تخليق النور من أعظم أقسام النعم وأجل أنواع الفضل والكرم اذاعر من هذا فكونه سبحانه فالقا للاصباح في كونه دليلاعلى كال قدرة الله تعالى أجل اقسام الدلائل وفي كونه فضلا ورحة واحسانا من الله تعالى على الحلق أجل الافسام وأشرف الانواع فهذا ما حضرنا في تقرير دلالة قوله تعالى فالق الاصباح على وجود الصانع القاد رائحتا رائحكم والله أعلم ولفختم هذه الدلائل بخاتمة شريفة فنقول انه تعالى فالق طلمة العدم بصباح النكوين والا بجاد وفالق طلمة المحادية بصباح الحياة والعقل والرشاد وفالق طلمة الجهالة بصباح لعقل والادراك وفالق ظلمات العلم الحسمائي بتخليص النعس القدسية الى صبحة عالم الافلاك وفالق طلمات الاشتفال دعالم الممكنات بصباح نور الاستفراق في معرفة مدير المحدثات والمبدعات الشبار وهوالاصباح وجوه (الاول) قال الليث الصبح والصباح هما أول النهار وهوالاصباح أيضا قال تعالى فالق الاصباح يعي الصبح والصباح هما أول النهار وهوالاصباح أيضا قال تعالى فالق الاصباح يعي الصبح عال الشاعر أنفى رياح \* تناسخ الامساء والاصباح الشاعر

(والقول الثاني) أن الاصباح مصدر سمي به الصبح فأن قيل طاهر الآية يدل على أنه تعالى فلق الصبحوليس الامركذلك فان الحقائه تعالى فلو الظلمة بالصبح فكيف الوجه فيه فنقول فه وجوه (الاول)أن يكون المراد فالق طلة الاصباح وذلك لان الافق من الجانب السمالي والغربي والجنوبي مملوءمن الظلمة والنور وانما ظهرفي الجانب الشرق فكأن الافق كان بحراما وأمن الطلة تم اله تعالى شق ذلك البحر المطلم بان أجرى حدولامن النورفيه والحاصلان المراد فالق طلمة الاصباح بنور الاصباح ولماكان المراد معلوما حسن الحذف (والثاني) الهتمال كايشق بحرالظلة عن نور الصبح فكذلك يشق نور الصبح عن بياض المهارفقوله فالق الاصباح اى فالق الاصباح بياض النهار (والثالث) ان ظهور النور في الصباح امما كان لاجل انالله نعالي فلق ثلث الظلمة فقوله فالق الاصباح أىمظهر الاصباح الاانه لماكان المقتضى لذلك الاظهار هوذلك الفلق لاجرم ذكراسم السبب والمرادمنه المسبب (الرابع) قال بعضهم الفالق هوالحالق فكان المعنى خالق الأصباح وعلى هذا التقدير فالسؤال زائل والله أعلم أماقوله تعالى وجاعل الليل سكنافاعلم انه تعالى ذكرفي هذه الآية ثلاثة انواع من الدَّلائل الفلكية على التوحيد (فأولها) ظهورا اصباح وقدفسرناه عقدار الفهم (وثانيها) فوله وجاعل الليل سكناوفيه مباحث (المحمث الاول) قال صاحب الكشاف السكن مايسكن اليه الرجل و يطمئن اليهاستئنا سابه واسترواحا اليه من زوج أوحبيب ومندقيل للنارسكن لانه يستأنس بها ألاتراهم سموها المؤنسة ثمان الليل يطمئن اليه الانسان لانهأنعب نفسه بالنهارواحتاج الى زمان يستريح فيه وذلك هوالليل فان قبل ألس ان الخلق بقون في الجنة في أهناعيش والذرمان مع انه ليس هناك ليل فعلنا أن وجود الليل والنهارليس من خبرور بات اللُّنة "

النيربن والجعل متعدالي واحدواللاممتعلقة به وتأخيرا لمفعول الصريح عن الجاروالمجرورلمامر غير مرة من الاهتمام بالمقدم والتشويق الي المؤخر أي أنشأها وأبدعهالاجلكم فقوله تعالى (اتهندوام) دل من المجرور باعادة العامل مدل اشت ل كا في قوله تعالى لجعلنا لمن يكفر بالرحن لبيوتهم سقفا والتقديرجعلاكم النجوم لاهتدائكم لكر لأعلى أنغاية خلفها هتداؤهم فقط بلعلي طريقة افراد بعض منا فعها وغاياتها بالذكر حسيسا يقتضيه المقاموقدجوزأن مكون مفعولا ثانيا للحعل وهو عمني النصير أي جملها كأنة لاهتدائكم فأمفاركم عندد خولكم المفاوز أوالبحاركابنبئ عنه قوله تعالى (في ظلمات البر والمحر)أي في ظلات اللبل في البر والبحرواضافتهااليهما للملابسة فالالحاجة الى الاهنداء بهاأعاتهفي عندذلك أوفى مشتبهات الطرق عبرعنها بالظلات على طريقة الاستعارة

والخيرف الحياة قلنا كلامنافي ان اللبل والنهار من ضرور بات مصالح هذا العالم اماني الدار الآخرة فهذه العادات غير باقية فيدفظ هرالغرق (البحث الثاني ) قرأعاصم والكسائي وجعل الليل على صبغة الغال والماقون جاعل على صبغة اسم الفاعل حجة من قرأ باسم الفاعلان المذكورقبله اسم الفاعل وهوقوله فالن الحب وفالق الاصباح وجاعل أيضا اسم الفاعل ويجبكون للعطوف مشاركا للمعطوف عليه وحبية من قرأ بصيغة الفعل انقوله والشمس والقمر منصوبان ولايدلهذا النصب من عامل وماذاك الاأن يقدرقوله وجعل بمعنى وجاعل الشمس والقمر حسباناوذلك يفيد المطلوب وأما قوله تعالى والشمس والقمر حسبانا ففيه مباحث ( المجث الاول) معناه انه قدر حركة الشمس والقمر بحساب معين كاذكر مني سورة يونس في قوله هو الذي جمل الشمس ضياء والقس نورا وقدره منازل لتعلو اعدد السنين والحساب وقال في سورة الرحن الشمس والقمر بحسبان وتعقيق الكلام فيه انه تعالى قدر حركة الشمس مخصوصة عقدار من السرعة والبطء بحث تتم الدورة في سنة وقدر حركة القمر بحيث بتم الدورة في شهر وبهذا المقادير تنتظم مصالح ألعالم في النصول الاربعة وبسبها يحصل ما يحتاج اليه من نضيح الثمار وحصول الفلات ولوقدرنا كونها أسرع أوأبطأ بماوقع لاختلت هذه المصالح فهذا هوالمراد من قوله والشمر والقمر حسبانا (المجعث الثاني )في الحسبان قولان (الاول)وهوقول أبي الهيثم انه جع حساب مثل ركاب و ركبان وشهار وشهبان (الثاني) ان الحسبان مصدر كالر خيان و النقصان وقال صاحب الكشاف الحسبان بالضم مصدر حسب كاأن الحسان بالكسر مصدر حسب ونطيره الكفران والغفران والشكران اذاعر فت هذا فنقول معنى جعل الشمس و القمرحسيانا جعلهما على حساب لان حساب الاوقات لايعلم الايدورهماوسيرهما (المجحث الثالث)قال صاحب الكشاف والشمس والقمرقرنا بالحركات الثلاث فالنصب على اضمار فعل دل عليه قوله جاعل الديل أى وجعل الشمس والقمر حسبانا والجرعطف على لغظ الليل والرفع على الابتداء والخبر محذوف تقديره و الشمسوالقمرمجمولان-حسباناأىمحسو بانثمانه تعدلى ختم الآية بقوله ذلك تقدير العزير العليم والعزير اشارة الى كال قدرته والعليم اشارة الى كان علمه و معنا. ان تقدير اجرام الافلاك بصفاتها المخصوصة وهيئاته المحدودة وحركاتها المقدرة بالمقادير المخصوصة في البط والسرعة لا يمكن تحصيله الابقدرة كامله متعلقة بجميع المكنات وعلم نافذفي جبع المعلومات من الدكليات والجرائبات وذلك تصريح بأن حصول هذه الاخوال والصغات ليسبالطبع والخاصة وأعاهو بتخصيص الفاعل المختاروالله أعلم قوله تمالي ( وهو الذي جمل لكم العبوم لتهند وابع افي ظلمات البر والبحر قدفصلنا الا مات لقوم يعلون) هذا هوالنوع الثالث من الدلائل الدالة على كال القدرة والرحة والحكمة وهوانه تعالى خلق، فنهوم لمتافع العبادوهي من وجوه (الاول) انه تعالى

خلقها ليهتدى الخلق بهاالى الطرق والمسالك في ظلات البروالحرحيث لايرون شمسا ولاقرالان عند ذلك مهتدون بها إلى المسالك والطرق التي يريدون المرور فيها (الثاني) وهو ان الناس يستدلون بأحو لحركة الشمس على معرفة أوقات الصلاة و أعايستدلون بحركة الشمسفي النهارعلى القبلة ويستدلون أحوال الكواكب في اللبالي على معرفة القبلة (الثالث) أنه تعالى ذكر في غير هذه السورة كون هذه الكواكب زينة السماء فقال تبارك الذي جعل في السماء بروجا وقال تعسالي انازينا السمساء الدنسار بنة الكواكب وقال والسماء ذات البروج ( والرابع ) انه تعالى ذكر في منافعها كونها رجومالاشياطين (والخامس) يمكن أن يقال اتهتدوابها في ظلات البر و البحر أي في ظلمات التعطيل والتشبيه فانالمعطل ينفى كونه فاعلا مختار اوالمشبه يثبت كونه تعلى إجسمامختصا بالمكان فهو تعالى خلق هذه النجوم لبهتدي بها في هذن النوعين من الطلات اما الاهتداء مهافي ظلات والتعطيل فذلك لامانشاهدهذه الكواك مختلفة في صفات كثيرة فيعضها سيارة وبعضها ثابتة والثوابت بعضها في الاطفة وبعضها في القطبين وأيضا الثوابت لامعة والسيارة غيرلامعة وأيضا بعضها كبيرة درية عظيمة الضوء وبعضها صغيرة خفية قليلة الضووأيضا فدروا مقاديرها على سبع مراتب اذعرفتهذا فنقول قددالنا على ان الاجسام مماثلة وبينا أبه متى كأن الامر كذلك كأر اختصاص كلواحد منها بصفة معينة دليلاعلى انذلك لس الانتقدر الفاعل المختار فهذا وجه الاهتداءبها في ظلمات برالتعطيل وأماوجه الاهتداء بهافي ظلمات بحرالتشبيه فلانانقول أله لاعيب يقدح في الهية هذه الكواكب الاانها اجسام فتكون مؤلفة من الاجزاء والا بعاض وأيضا انها متناهمة ومحدودة وأبضاانها متغيرة ومتحركة ومنتقله من حال الى حال فهذه الانباء أن لم تكن عبو با في الالهية امتنع الطعن في الهينهاوانكانت صوياقي الالهية وجب تنزيد الاله عنها بأسرها فوحب الجزم بأن له العالم والسماء والارض منزه عن الحسمية والاعضاء والانعاض والحدوالنهاية والمكان والجهة فهذا بيان الاهتداء بهذه الكواك في بر التعطيل ويحر التشبيد وهذا وان كان عد ولاعن حقيقة اللفظ الى محاز، الاانه قريب مناسب لعظمة كناب الله تعالى ( الوجه السادس) في منافع هذه الكواكب ماذكره الله تعالى في قوله ويتفكرون في خلق السموات والارض ر بناماخلقت هذا باطلا فنده على سبيل الاجال على از في وجودكل واحدمنها حكمة عالية ومنفعة شريغةوليس كل مالا يحيط عقلنا بهعلى التفصيل وجب نفيه فنأرادأن يقدر حكمة الله تعالى في ملكه وملكوته بمكيال خياله ومقباس قياسه فقد صل صلالامبنا ثمانه تعالى لماذكر الاستدلال بأحوال هذه النجوم قال قدفصلنا الآمات لقوم يعلمون وفيه وجوه (الاول) المرادان هذه النجوم كما يمكن أن يستدل جهاعلى الطرقات في ظلمات البر والبحرفكذلك يمكن أن يستدل بهاعلى معرفة الصائع الحكم وكال قدرته وعلمه (الثاني)

(قدفصلناالا يات)أى
بيناالا يات المنلوة المذكرة
لنصمه التي هذه النصمة من
جلتها أوالا يات التكوينية
الدالة على شؤه تعالى
مفصلة (لقوم يعلمون) اى
معانى الا يات الذكورة
و يعملون بموجبها
أويتفكرون في الا يات
التكوينية فيعلمون حقيقة
الحال و خصيص التفصيل
الخال و خصيص التفصيل
بهم مع عومه للكل
النهم المنتفعون به

(وهوالذيأنشأكمن نفس واحدة) تذكيرلنعمة أخرى من نعمه تعالى دالةعلى عظيم قدرته ولطيف صنعه وحكمته أى أنشأكمم كثرتكم من نفس آدم عليه السلام ( فستقر ومستودع )أي فلكم استقرار في الاصلاب أوفوق الارض واستيداع في الارحام أونحت الارض أوموضع استقرار واستيداع فيماذكرو النعبير عن كونهم في الاصلاب أوفوق الارض بالاستقرار الانهدامقرهم الطبيعي كا أن النمير عن كونهم في الارجام أوتحت الارض بالاستيداعلا أنكلامنهما ليس عقرهم الطبيعي وقدحل الاستيداع على كونهم في الاصلاب وليس بوأضيح وقرئ فستقربكسر القافأي فنكم مستقر ومنسكم مستودع فأن الاستقرار مناخلاف الاستبداع

أنبكون المرادمن الملم ههناالعقل فقوله قدفصلنا الآيات لقوم يعلون نظير قوله تعالى في سورة البقرة ان في خلق السموات والارض الى قوله لا يات اقوم يعسفلون وفي آل عمران فيقوله انفي خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار لآيات لاولى الالباب (والثالث) أن يكون المراد مى قوله الموم يعلمون لقوم يتفكرون و بأملون و يستدلون بالمحسوس علىالمعقول و ينتقلون منالشاهد لىالغاءب قوله تعالى (وهو الذي أنشأكم من نفس واحدة فستقرومستودع قدفصلنا الآيات لقوم بفقهون) هذا نوع رايع من دلائل وجودالاله وكال قدرته وعلمد وهوالاستدلال باحوال الانسان فنقول لاشبهذفي ان النفس الواحدة هي آدم عليه السلام وهي نفس و احدة وحواء مخلوقة من ضلع من أضلاعه فصاركل الناس من نفس واحدة وهي آدم فانقيل فا القول في عيسى قلناهوأ يضامخلوق من مريم التي هي مخلوفة من أبويها فأن قالوا أليس أنالقرآن قددل على انه مخلوق من الكلمة أومن الروح المنفوخ فيها فكيف يصح ذلك قلنا كلة من تفيد ابتداء الغاية ولانزاع انابتداء تدكون عيسى عليه السلام كأن من مريم وهذا القدر كاف في صحة هذا اللفظ قال القاضي فرق بين قوله أنشأكم و بين قوله خلقكم لان انشأكم يغبدانه خلقكم لاابتداء ولكن علىوجه النمووالنشو الامن مظهر من الأبوين كايقال في النبات انه تعالى أنشأه عمني النمووالزيادة الى وقت الانتهاء واما قوله فستقر ومستودع ففيه ماحث (المبحث الاول) قرأا بى كشر وابوعروفستقر بكسر القاف والباقون بفقحها قال أبوعلى الفارسي فالسيبو يه يقال قرفي مكانه واستقر فن كسرالقاف كان المستقر بمعنى القار واذاكان كذلك وجب أن يكون خبره المضمر منكم أي منكم مستقر ومن فتح القاف فليس على انه مفعول به لان استقرلا يتعدى فلا يكونله مفعول يه فيكون اسم مكان فالمستقر بمنزلة المقرواذا كأن كذلك لم يجر أن يكون خسبره المضمر منكم بليكون خبره لكم فيكون التقدير لكم مقروأ ماالمستودع فان استودع فعل يتعدى الى مفعولين تقول استودعت زيداألفا وأورعت ماله فالمستودع يجوز أن يكون اسما الانسان الذي استودع ذلك المكان و يجوز أن يكون المكان نفسه اذا عرفت هذا فنقول من قرأ مستقرابة بيم القاف جعل المستودع مكاناليكون مثل المعطوف عليه والتقديرفلكم مكان استقرار ومكان استيداع ومن قرأفستقر بالكسر فالمعنى منكم مستقر ومنكم مستودع والتقدير منكم مناستقر ومنكم من استودع والله أعلم (المبحث الثاني) الفرق بين المستقر والمستودع ان المستقر أقرب الى النبات من المستودع فالشئ الذى حصل في موضع ولا يكون على شرف الزوال يسمى مستقر افيسه وأمااذا حصل فيه وكان على شرف الزوال يسمى مستودعا لان المستودع في معرض أن يسترد في كل حين وأوان اذا عرفت هذا فنقول كثر اختلاف المفسرين في تفسيرهذبن اللفظين على اقوال ( فالاول) وهوألمنقول عن ابن عباس في اكثر الروايات المستقرهو

الارحام والمستودع الاصلاب قالكر يبكتب جريرالى ان عباس يسأله عن هذه الآية فاجاب المستودع الصلب والمستقر الرحمتم قرأ ونقرني الارحام مانشاء وعمايدل ايصاعلي موة هذا القول ان النطفة الواحدة لاتبق في صلب الاب زماناطو يلاوالجنين يبقى في رحم الام زماناطويلا ولماكان المكث فيالرحمأكثر بمساني صلب الابكان حل الاستقراد على المكث في الرحم أولى ( والقول الثاني) ان المستقر صلب الاب والمستودع رحم الام لانأ انطفة حصلت فيصلب الالامن قبسل الغيروهي حصلت في رحم الام بفعل الغير فعصولاتك النطفة فيالرجم من قبل الرجل مشبه بالوديعة لان قوله فستقرومستودع يقتضى كون المستقر منقدما على المستودع وحصول النطفة في صلب الام مقدم على حصولها في رحم الام فوجب أن بكون المستقر ما في أصلال ألا با ، والمستودع ما في أرحام الامهات ( والقول الثالث) وهوقول الحسن المستقرحاله بعد الموت لانه انكان سعيدافقد استغرت تلك السعادة وانكان شقيا فقداستغرت تلك الشفاوة ولاتبديل في أحوال الانسان بعدالموت وأما قبل الموت فالاحوال متبدلة فالكافر قدينقلب مؤمنا والزندبق قدينقلب صديقافهذه الاحوال لمكونها على شرف الزوال والفناء لابيعد تشبعها بالوديمة التي تكون مشرفة على الزوال والذهاب (والقول الرابع) وهوقول الاسم انالستقر منخلق من النفس الاولى ودخل الدنيا واستقرفيها والمستودع الذي لم يخلق بعد وسيخلق (والقول الخامس) للاصم أبضا المستقر من استقرفي قرار الدنب والمستودع من في القبور حتى يبعث وعن قتادة على العكس منسد فقال مستقر في القبر ومستودع في الدنبا (والقول السادس) قول الى مسلم الاصبه الى ان التقدير هو الذي أنشأكم من نفس واحدة فنكم مستقرذكرومنكم مستودع انثى الاانه تعالى عبرعن الذكر بالمستقر لان النطفة انما تتولد في صلبه وانما تستقرها لتوعير عن الانفي بالستودع لان رجها شبيهة بللستودع لتلك النطفة والله أعلم (المبحث الثالث) مقصودالكلام ان الناس انماتولدوا منشخص واحدوهوآدم عليه السلام ثماختلفوافي المستفروا لمستودع بحسب الوجوه المذكورة فنقول الاشخاص الانسانية متساوية في الحسمية ومختلفة في الصفات التي باعتبارها حصل التفاوت في المستقر والمستودع والاختلاف في تلك الصغات لابدله من سببومؤثر وليس السببهوالجسمية ولوازمهاوالالامتنع حصول التفاوت فالصفات فوجبأن يكون السبب هوالفاعل لختار الحكيم ونظيرهنه الآية في الدلالة قوله تعالى واختلاف أاسنتكم وأبوانكم ممقال تصالى قدفصلنا الآيات لقوم يفقهون والمرادمن هذاالنفصيل انهبين هذه الدلائل على وجدالفصل للبعض عن البعض ألاترى انه تعالى تمسك أولابتكوين النبان والشجرمن الحب والنوى ثمزكر بعسده التمسك بالدلائل الفلكية من ثلاثة وجوه تمذكر بعده التمسك بإحوال النجوم ممذكر بعده التمسك بإحوال تكوين الانسان فقدمير تمالى بعض هذه الدلائل عن بعض وفصل بعضهاعن بعض لقوم

(قدفصلفاالآیات) المبینة لتفاصل خلق البشر من هفه الآیة و فظائرها الدقائق باستعمال الفطنة وتدفیق النظر فان اطلائف صنع الله عزوجل فی اطوار تخلیق بنی آدم علی یعلون کا وردفی علی یعلون کا وردفی شأن النجوم

يفقهون وفيه إيحاث (الاول) قوله لقوم يفقمون ظاهره مشعر بأنه تعالى قد يفعل الفعل لغرض وحكمة وجوار أهل السنذان اللام لام العاقبة أويكون ذلك محولا على التشبيه بحال من بفعل الفعل لغرض (والثاني ) ان هذه الآية تدل على أنه تعالى أراد من جيم الخلق الفقه والفهم والايمان وماأرا دباحد منهم الكفروهذا قول المعتز لةوجوأبأهل السنة ان المرادمنه كأنه تعدالي بقول انما فصلت هذا البيان لمن عرف وفقه وفهم وهم المؤمنون لاغير( والثالث) أنه تعالى ختم الآية السابقة وهي الآية التي استدل فيهسا بأحوال النجوم بقوله يعلون وخم آخرهذ مالا ية بقوله يفقه ون والفرق أن انشاء الانس مننفس واحدة وتصريفهم بيناحوال مختلفة ألطف وأدق صنعة وتدبيرا فكانذكر الفقه ههذا لاجل أنالفقه يفيدمن بدفطنة وقوة ذكاء وفهم والله أعسلم \* قوا تعالى ( وهوالذي أنزل من السماءماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضر أنخرج منه حبامترا كباً ومن النخل منطِّلعها قنواندانية وجنات من أعناب والزينون والرمَّان مشتها وغير متشابه انظروا الى عرماداً أعمرو سعدان في ذلكم لآبات لقوم بؤمنون ) اعسلم انهسذا النوع الخامس من الدلائل الدالة على كال قدرة الله تعالى وعلم وحكمته ورجته ووجوه احسانه الىخلقدواعل انهذه الدلائل كاأنها دلائل فهي أيضانع بالفة واحسامات كاملة والكلام اذاكان دليلا من بعض الوجوه وكان انعاماواحسسانا من سائرالوجوه كان تأثيره في القلب عظيما وعندهذا يظهران المشسفل بد عوة الخلق الى طريق الحق لاينبغي أن بعدل عن هذه الطريقة \* وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) ظاهر قوله تعالى وهوالذي أنزل من السماء ماءيقتضي نرول المطرمن السماءوعندهذا اختلف الناس فقال أبوطي الجائي في تعسيره انه تعالى يعزل الماء من السماء الى السمحاب ومن السحاب الى الارص قال لان ظاهر النص يقتمني ترول المطرمن السماء والعدول عن الظاهر الىالتأويل انمايحتاج اليدعند قيام الدليل على أن اجراء اللفظ على طاهره غيريمكن وفي هذاالموضع لميقم دليل على امتناع نرول المطرمن السماء فوجب اجراء اللفظ على ظاهره \* وأمافول من يقول ان المحارات الكثيرة تجتمع في اطن الارض تم تصعد وترتفع الىالهواء فينعقدالفيم منهاو يتقا طروذلك موالمطرفقدا حجج الجبان على فساده من وجوده ( الاول)أنالبردقد يوجد في وفت الحربل في صمم الصيف ونجد المطرفي أرد وقت ينزل غيرجامدوذلك يبطل قولهم وافائل أن يقول ان القوم بجيبون عندفيقولون لاشك أنالبخارأجزاء مائية وطبيعتهاالبردفني وقت الصيف يستولى الحرعلي ظاهر السحاب فيهرب البردالى باطنه فيقوى البرد هناك بسيب الاجتماع فيعدث البردوأ مافى وقت بردالهواء يستولى البرد على ظاهر السحاب فلايقوى البرد في باطنه فلاجرم لا سعد يجدا بل ينزل ما هذا ما قالوه و مكن أن يجاب هذه بأن الطبقة العالية من الهوا وباردة جداعندكم فاذا كان اليوم يومابار داشد بدالبردفي صميم الشتاء فتلك المطبقة باردة جدا

( وهوالذي أنزل من السماءماء) تذكير لنعمة أخرى من نعمد أزه الى من من من كال قدرته أهالي وسمةرجندأي أنزل من السحاب أومن سمت السماء ماء خاصا هوالمطروتقديم الجار والمجرورعلى المفعول الصريحلاء مرادا ( فاخرجناته )المنفت الى التكلم اظهار الكمال العناية بشأنما أنزل الماء لاجله أي فاخرجنا بعظمتنا مللك المساء مع وحدثه

والهواء المحيط بالارض أيضا بارد جسدا فوجب أن يشسندالبردوأن لايحدث المعلو في الشناء البيّة وحيث شاهدنا أنه قد يحدث فسد قولكم والله أعسلم ( الحجد النانية ) عا ذكره الجبائي انه قال ان البخارات اذا ارتفعت وقصاعدت تفرقت واذا مفرقت لم يتولد منها قطرات الماء بل البخار انما مجتمع اذا اتصل بسقف متصل أملس كسقوف الجامات المزججة أما اذالم يكن كذلك لم يسلمنه ماء كشير فاذاتصاعدت المخارات في الهواء ولبس فوقهاسطم أملس متصل بهتلك البخارات وجبأن لايحصل منهاشي من الماء ولقائل أنيتول القوم يجيبون عنمبأن هذه البخارات اذا تصاعدت وتفرقت فاذا وصلت عند صعود ها وتفرقهاالي الطبقة الباردة من الهواه يردت والبرد يوجب الثقل والنزول فبسبب قوة ذلك البرد عادت من الصعود الى المزول والعالم كرى الشكل فلمارجعت من الصعود الى النزول فقدر جعت من فضاء المحيط الى ضيق المركز فتلك الذرات بهذا السيب تلاصقت وتواصلت فعصل من اقصال بعض تلك الذرات بعض قطرات الامطار (والحيعة انثالثة ) ماذكره الجبائي قال لوكان تولد المطر من صعود البخارات فالبخارات دائمة الارتفاع من المحار فوجب أن يدوم هناك نزول المطر وحيث لم يكن الامر كذلك علنا فساد قولهم قال فثبت بهنمالوجوء أنهليس تولد المطر من بخار الارض ثم قال والقوم اعا احتاجوا الى هذا القول لانهم اعتقد واأن الاجسام قديمة واذاكانت قديمة امتنع دخول الزيادة والتقصان فيها وحينند لامعني لحدوث الحوادث الااتصاف تلك الذرات بصفة بعدان كانتموصوفة بصفات أخرى فلهذا السبب احتالوا في تمكو بن كلشي عن مادة معينة واما المسلون فلما اعتقدواأن الاجسام محدثه وأن خالق العالم فاعل مختار قادر على خلق الاجسام كيف شاء وأراد فعند هذالا حاجذالي استخراج هذه النكلفات فثبت انظاهرالقرآن يدل في هذه الا يذعلي ان الماء انما بنزل من السماء ولادليل على امتناع هذا الظاهر فوجب القول بحمله على ظاهره ويما يؤكد ماقلنا أن جيع الآيات ناطقة بنزول المطرمن السماء قال تعسالي وأنزلنا من السماء ماء طهور اوقال و ينزل عليكم من السماء ما اليطهريم به وقال و بنزل من السماء من جبال فيها من بود فثبت أن الحق أنه تعالى بنزل المطر من السماء معنى أنه بخلق هذه الاجسام في السماء ثم ينز لها الى السحاب ثم من السحاب الى الارض ( والقول الثاني ) المراد انزال المطرمن جانب السماء ماء ( والقول الثالث ) أنزل من السجاب ما وسمى الله تعالى السحاب سماه لان العرب تسمى كل ما فوقك سماء كسماء البيت فهذا ماقيل في هذا البساب ( المسئلة الثانية ) نقل الواحدي في البسيط عن ابن عباس يربد بالماء ههنا المطرولاينزل نقطة من المطر الاومعها ملك والفلاسفة عملون ذلك الملك على الطبيعة الحالة في تلك الجسمية الموجبة لذلك النزول فأماأن يكون معه ملك من ملا أدكمة السموات فالقول به مشكل والله أعلم ( المسئلة الثالثة )قوله فأخرجنا به نبات كل شي فيدابحاث (البحث الاول)ظاهر

( نبات كل شي )
من الاشياء التي من شائها
النمومن أصناف النجم
والشجرو ألواعهما
المختلفة في الكم والكيف
والخو اص والا أاد
اختلافا متفاوتا في مراتب
اختلافا متفاوتا في مراتب
يفصيح عند قوله تمالي
يستى بمساء واحد
يعضى في الاكل

وقوله تعالى (فاخرجنا مندخضرا) شروعني تفصيل ما أجل من من الاخر اجوقد بدئ بنفصيل حال الجيراي فأخرجنا من النمات الذي لاساق له شيأغضا أخضر يفالشي أخضروخضر کا عور و عور وأكثر مايستعمل الحنضر فيما تكون خضرته خلقة وهوماتشعب من أصل النبات الحارح من الحية وقوله تعالى ( تخربه منه) صفة لخضرا وصيغة المضارع لاستحضار الصورة لمافيهامن الغرابة أى نخرج من ذلك الخضر (حبامة اكبا) هو السنبل المنتطم للعبوب المتراكبة بعضهافوق بعضءلي هبأة مخصوصة وفری بخرج مندحب متزاكب وقوله تمالي (ومن آنخل)شروع فى تفصيل حال الشجور أثر بيان الجيم فقوله تعالى من النخل خبرمقدم وقوله تعالى (من طلعها) بدل منه باطادة العامل كإفى قوله تعالى لقدكان. لكم في رسول الله اسو حسنة لمن كان رجوالله الح و الطلع شي بخرج من المفلكا ته نعلان مطبقان والحل ينجما منضود

قوله فأخر جنابه بات كلشي بدل على أنه تعالى الما أخرج النبات بو اسطة الما وذلك يوجب القول بالطبع والمتكلمون بنكرونه وقد بالفنا في تحقيق هذه المسئلة في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى وأنزل من السماء ماه فاخرج به من الثمرات رزقالكم فلافائدة في الاعادة ( البحث الثاني ) قال الفرا ، قوله فأخرجنا به نبات كل شي ظاهره بعنضي أن يكون لكلشى نبات وليس الامر كذلك فكان المراد فأخرجنا به نبات كلشي اله نبات فاذا كان كذلك فالذي لانبات لهلا يكون داخلافيه (البحث الثالث)قوله فأخرجنا به بعد قوله أنزل يسمى التفاتا ويعدذلك من العصاحة واعم أن أصحاب المرية ادعوا أن ذلك بعد من الفصآحة ومابينواأنه منأى الوجوه يعد من هذا الباب وأمانحن فقدأ طنبنا فيه فى تفسير قوله تعالى حتى اذاكنتم في الفلك وجر بن بهم بربح طيبة فلافأنده في الاعادة ( البحث الرابع ) قوله فأخرجنا صيفة الجمع والله واحدفر دلاشر لمثله الأأر الملك العظيم اذاكني عن نفسه فانما يكني بصيغة الجمع فكذلك ههنا ونظيم قوله انا أنزلناه اناأرسلنا نوحا انابحن نزلنا الذكر أماقوله فأخرجنا منه خضرا فقال الزجاج معنى خضر كعني أخضر يقال اخضر فموأخضر وخضرمثل اعورفهوأ عوروعوروقال الايث الخضر في كتاب الله هوازرع وفي الكلام كل نبات من الخضر وأقول انه تعالى حصر النبت في الآية المتقدمة في قسمين حيث قال ان الله فالق الحب والنوى فالذى ينبت من الحب هو الزرع والذي ينبت من النوى هوالشجر فاعتبرهذه القسمه أيضا في هذه الآية فابتدأ بذكر الزرع وهوالمراد بقوله فأخرجنامنه خضرا وهوالزرع كارويناه عن الليت وقال ابن عباس يريد القمع والشعير والسلت والذرة والارز والمراد من هذا الخضر العود الاخضر الذي نخرجُ أولاو يكون السنبل فيأعلاه وقوله نخرج منه حبامترا كبا يعني يخرج منذلك الخضر حبامتراك ابعضه على بعض فسنبلة واحدة وذلك لان الاصلهو ذلك العود الاخضر وتكون السنبلة مركبة عليه من فوقه وتكون الحبات معاكبة بعضها فوق بعض و يحصل فوق السنبلة أجسام دقيقة حادة كأنها الابروالمقصودمن تخليقها أن تمنع الطيور من النقاط تلك الحبات المتراكبة \* ولماذكر مايذت من الحب أتبعه بذكر ماينبت منالنوى وهوالقسم الثانى فقال ومن النخل من طلعها قنوان دانية وههذا مباحث ( البحث الاول)انه تعالى قدم ذكر الزرع على ذكر النحل وهذا يدل على أن الزرع أفضل من المخلوهذا البحث قدأ فرد الجاحظ فيه تصنيفا مطولا (البحث الثاني) روى الواحدي عرأبي صيدأنه قال أطلعت النخلاذا أخرجت طلعها وطلعها كيزانها قبل أن ينشق عن الاغر بض والاغر بص يسمى طلعا أيضا قال الطلع أول ما ري من عنتي النحلة الواحدة طلعة واماقنوان فقال الزجاج القنوان جمع قنو مثل صنوان وصنوواذا ثنيت الغنو قلت قنوان بكسر النون فجاء هذا الجسم عسلي لفظ الاثنين والأهركي في النون الجمع اذاعرفت تفسير اللفظ فنعول قوله فنوان دانية قال ابن عباس

رُورُون مِن فَرَا بِعُرِج منه حب متراكب ﴿ ١٥٦ ﴾ كان قنوان عنده معطوفا على حب وقبل المعنى وسن فرأ بخرج منه حب متراكب ﴿ ١٥٦ ﴾ كان قنوان عنده معطوفا على حب وقبل المعنى

يريدالعراجين التيقدندلت من الطلع دانية بمن يجتنها وروى عنه أيضاانه قال قصار النخل اللاصقة عذوقها بالارض قال الزجاج ولم يفلومنها قنوان بعيدة لانذكرأحد القسمين بدل على الثاني كاقال سرابيل تقبكم الحرولم يقل سرابيل تقبكم البردلان ذكرأحد الضدن يدل على الثاني فكذاههنا وقيل أيضاذ كرالدانية القربة ورك البعيدة لان النعمة في القريبة أكلوأكثر ( والبحث الثالث ) قال صاحب الكشاف قنوان رفع الابتداءومن النخل خبره ومن طلعها بدل منه كأنه قيل وحاصلة من طلع المخل فنوان و يجوز أن يكون الخبرمحدو فالدلالة أخرجناعلمه تقديره ومخرجة من طلّع المخل قنوان ومن قرأ يخرج منه حب متراكب كان قنوان عند، معطومًا على قوله حب وقرى قنوان بضم القاف و بفتحهاعلى أنه اسم جم كركب لان فعلان ليس من بال التكسير \* تمقال تعالى وجنات من أعناب والزيتون و لرمان وفيه امحاث ( البحث الاول) قر أعاصم جنات بضم الناء وهي قراءة على رضي الله عنه والباقون جنات بكسر الناه أما القراءة الاولى فلها وجهان (الاول)أن برادوممجنات من أعناب أي مع المخل (والثاني) أن يعطف على فنوان على معنى وحاصلة أوومخرجة منالنمخل قنوآن وجنات منأعناب وأماالقراءة بالنصب فوجهها العطف على قوله نبات كلشي والنقدير وأخرجا بهجنات من اعناب وكذلك قوله والزيتون والرمان قال صاحب الكشاف والاحسن أرينتصباعلى الاختصاص كقوله تعالى والمقبدين الصلاة لفضل هذين الصنفين (البحث الثابي) قال الفرا فواه والزيتون والرمان يريد شجر الزبتون وشجر الرمال كإقال واستل القربه يربد اهلها (البحث الثالث) اعلم اله تعالى ذكر ههناأر بعد أنواع من الاشجار النخل والمنب والزبتون والرمان واتما قدم الزرع على الشجرلان الزرع غذاء وممارا لاشجار فواكه والغذاء مقدم على الغاكهة والماقدم النحل على سأتر الفواكدلان التمر بجرى اجرى الغذاء بالنسبة الى العرب ولان الحكماء بينوا أن بينه و بين الحيوان مشابهة في خواص كثيرة بحيث لاتوجد تلك المشابهة فيسارأنواع انببات ولهذاالمعني قال عليه الصلاة السلام أكرمواعتكم النخلة فانها خلقت من بقية طينة آدم وأنما ذكرالعنب عقيب المخللان العنب أشرف أبواع الفواكه وذلك لأنه من أول مايظهر يصير منتفعابه الى آحر الحال فأول مايظهرعلى الشجر يظهر خيوط خضر دفيقة حامضة الطعم لذبذة المطعم وقدعكن أتخاذ الطباثم منه ثم بعده يظهرالحصرم وهوطعام شريف للاصحاء والمرضى وقديتحذ الحصرم أشر بةلطيفة المذاق نافعة لاصحاب الصفراء وقدينخذا اطبيخ منه فكائه ألذ الطبائح الحامضة مماذاتم العنب فهوألذا لفواكه واشهاها ويمكن ادخار العنب المعلق سنة أوَّاقلأواكثر وْهُو فَي الحقيقة أ لذالفواكه المدخرة ثميبَّتي منه أربعة أنواع منَّ المتناولات وهي الزبيب والدبس والخر وألحل ومنافع هذه الآر بعة لايمكن ذكرها الأ فى المجلدات والخر وان كان الشرع قدحرمها ولكنه تعالى قال فىصفتها ومنافع

يتزانخرجنا من انتخل نخلا منى طلعها قنوان أوو م العلاثي من طلعها قثوانوهو جع قنووهو عنقود النخلة كصنو وصنوان وقرى بضم القاف كذئب وذؤبان وبقصراأ يضاعلي أمه اسمجع لان فعلان ليس من ألذة الجعم (دانية) سهلة المجتنى فرسدمن من القاطف فأنهاوان كانت صغرة بنالها القاعد تأتى بالتمر لامنتظر الطول أوملتفة متقاربة والاقتصار على ذكر الدلالتهاعلي مقا بلها كقولة تعالى سرا بيل تغيكم الحر وازيادة النعمة فيها ( وجنات من أعناب ) معلف على نبات كل شيُّ أي وأخرجنابه جنان كأننة من أعناب وقرئ جنان بالرفع على الابتدا أىولكمأوونمة جنات وقدجو زعطفه على قنوان كائه قبل وحاصلة أومخرجةمن النحل فنوان وجنات من نبات اعناب ولعل ز يادة الجنات ههنامن غيراكنفاء يذكراسم

الجنس كا فيما تقدم وما تأخر لما أن الانتفاع بهذا الجنس لا يتأتى غالبا الاعدد اجمًا ع طائفة ﴿ للساس ﴾ ونأفراده (والزيتون والرمان) منصو بان على الاختصاص لعزة هذ في الصنب فين عيند هم أوعلى العطف على نبات

مُمَالُ تَعالَى انظروا لي مُعره اذا المحروية عدوفيه مباحث (الاول) قر أحزة والكساني محر ا

بضم الثاءوالمبموقرأأ بوجمر وتمره بضم الثاء وسكون الميم والباقون بفتح الثاءوالميماما

قراءة حرة والكسائي فلها وجهان (الاول) وهو لابين أن يكون جع تمرة على تمر كاقالوا

الناس ثم قال واثمهما أكبرس تفعهما فأحسن مافي العنب عجمه والاطباء بتحذون منه جوارشنات عظيمة النفع للمعدةالضعيفة الرطنة فثبت ان العنبكا م سلطان الغواكه والماالزيتون فلهو أيضآكثيرالنفع لانه يمكن تناوله كماهوو ينفصل أبضاءنه دهن كتبردظهم النفع في الاكلوفي سائروجوه الاستعمال واما الرمان فعاله عجبب جداوذلك لانهجسم الزيون اكتفى به عن حا مركب من أربعة اقسام فشره وشحمه وعجمه وماؤه اماالاقسام الثلاثة الاولوهي القشر والشحم والعجم فكلها بارده يابسة ارضية كشيفة قابضة عفصةقو بةفيهف الصفات واماماء الرمار فبالضدمن هذه الصفات فانه الذالاشر بقو الطفها واقربها الي الاعتدال واشدها مناسبة للطباع المعتدلة وفيه تقو يةللمز جالضعيف وهو غذاءمن وجه ودواء من وجه فاذا تأملت في الرمان وجدت الافسام الثلاثة ، وصوفة بالكثافة انتامة الارضية ووجدت انقسم الرابع وهو ماءالرمان موصوف بالطسافة والاعتدال فكأنه سجاه جع فيدبين المنصادين المتعايرين فكانت دلالة لقدرة والرحة فيه أكمل وانم واعلم أن انواع النبات اكثر من أن تفي شرحها محلدات فلهذا السبب ذكرالله تعالى هذه الاقسام الار بعة التي هي أشرف انواع النيات واكتفى بذكرها تنبيها على البواقي ولماذ كرها قال تعالى مشتبها وغير متشابه وفيه مباحث ( الاول ) في تفسير مشتبها وجوه (الاول) الهذه الفواكه قد تكون متشامهة في اللون والشكل معانها تكون مختلفه في الطعم واللذة وقد لكون مختلفة في اللون والشكل مع انها تكون متشابهة في الطعم واللذة فأن الاعنا\_ والرمان فدشكون متشابهة في الصورة واللون والشكل ثم انها تكون مختلفة في الحلاوة وللجوضة وبالعكس (الذي ) ان اكثرالغواكه يكون مافيهام القشس والعجم متشبهافي لطعموا لخاصية وامامافيها من اللحم والرطوية فانه يكون مختلفا في الطعم (والثالث )قال فتده أوراق الاشجار تكون فريمة من النشايه أما ممارها فتكون مختلفة ومنهم من يقول الاشجار منشابهة والثمار مختلفة ( والربع) أقول الك قد تأخذا لعنقود من العب مترى جمع حباته مدركة نضيجة حلوة طيمة الاحبات مخصوصة منهابقيت على أول حالها من الخضرة والجموضة . العفوصة وعلى هذ التقدير فبعض حبات ذلك العنقور وتشابهة و بعضها غير متشابه (والحت الثاني) مقال اشتيد الشيات وتشامها كقولك استو باوتساو با والافتع لوانتفاعل بشتركان ك شرا وقرئ متشابها وغيرمتشايه (الجحث الثالث) اندقال مشتبها ولم بقل مشتبهيناما اكتفاء بوصف أحدهما اوعلى تقدير والزيتون مشتبها وغير متشابه والرمان كذلك كقوله الىثمرە رمانی بامر کنت منه ووالدی 🗱 بر باومن أجل الطوي رماني

وقوله تعالى (مشتبها وغيرمنشابه) حال من ماعطف علمه كالكتني بخبرالمعطوف علده خبر المعطوف فينحوقو تعالى والله ورسوله اح ان يرضوه وتقديره و الزيتون مشنبها وغير متشابه والرمان كذلك وقد جوز ان يكون حالا من ازمان لقربه ويكون المحذوف حال الار والمعنى بعضد متشام وبعضه غيرمتشاب فى الهيئة والمقدارو الاو والطمم وغبرذلك من الاوصاف الدالة على كالقدرة صانعهاوحكم منشهاوميدعها (افظر الى ممره اذا أممر) اي ا نظروا اليه نظراعت واستبصار اذا اخرج ممره كمف يخرجه صنشأ لایکادیننفع به وقری

خشبة وخشب قال تعالى كالنهم خشب مسندة وكذلك اكة واكمثم يخففون فيقولون اكم قال اشاعر \* ترى الاكم فيهاسجد اللعوافر \* (والوجد الآخر) ان بكون جع مرفعلى ممارئم جع مماوا على ممر فيكون ممرجع الجمع واما قراءة أبي عروفوجهها ان تخفيف ممرممر كقولهم رسل ورسل وأماقراء الباقين فوجهما أن الثمرج ع ثمرة مثل بقرة و بقروشجرة وشجر وخرزة وخرز والبحث الثاني) قال الواحدى الينع النضيج قال أبوه بيدة يقال بنع يبنع بالفنح في الماضي والكسر في المستقبل وقال الليث ينعت الثمرة بالكسر وابنعت فهى يبنعو ونع ايناعا وينعابفهم الياء وينعا بضم الياء والنعت بإنع ومونع قال صاحب الكشف وقرى وينعه بضمالياء وقرأأ بن محيصن و بالعد (البحث الثالث) قوله انظروا الى ثمره اذاأ بمرأ مربالنظر في حال الثمر في اول حدوثها وفوله و ينعه امربالنظر في حالها عند تمامها وكالهاوهذاهو موضع الاستدلال والحجة التي هي تمام المقصود من هذه الآيذ ذلك لان هذا الثمار والازهار نتولد في اول حدوثها على صفات مخصوصة وعند تمامها وكالهالاتبق على حالاتها الاولى بل تنتقل الى احوال مضادة اللا حوال السابقة مثل انها كانت موصوفة بلون الحضرة فتصيرملونة باون السواد اوبلون الجرة وكانت موصوفة بالحوضة فتصبر موصوفة بالحلاوة وربما كانت فياول الامر ياردة بحسب الطبيعة فتصيرفي آخرالامر حارة بحسب الطبيعة فعصول هذه التبدلات والنفيرات لادله من سبب وذلك السبب ليس هو نأثير الطبائع والفصول والأبجم والافلاك لان نسبة هذه الاحوال بأسرها الى جيع هذه الاجسام المتبابنة منساو ية متشابهة والنسب المتشابهة لايمكن انتكون أسايا لحدوث الحواث المختلفة ولما بطل اسناد حدوت هذه الحوادث الى الطبائع والانجم ولافلاك وجب اسنادها الى القادر المختار الحكيم الرحيم المدبرلهذا العالم على ودفي الرحة والمصلحة والحكمة ولما بمالله سحانه على ما في هذا الوجه اللطيف من الدلالة قال ان في ذلكم لا يات قوم يؤمنون قال القاضي المراد ان يطاب الايمان بالله تعالى لاله آية لمن آمن ولمن لم يؤمن و يحتمل أن يكون وجه تخصيص المؤمنين بالذكر انهم الذين انتف وابهدون غيرهم كانقدم تفريره في قوله هدى للمتقين ولقائل أن يقول بل المرادمنه ان دلالة هذا الدلسل على اثبات الاله القادر المختار ظاهرة قوية جلية فكان قائلا قال لم وقع الاختلاف بين الخلق في هذه المسئلة معوجود مثل هذه الدلالة الجلية الظ هرة القوية فأجيب عنه بان قوة الديل لاتفيد ولاتنفع الااذا قسدرالله للعبدحصول الايمان فكأنه قبل هسذ الدلالة على قوتها وظهورهادلالة لمن سبق قضاء الله في حقم بالايمان فاما من سبق قضاء الله له بالكفرلم ينتفع بهذه الدلالة البتة اصلا فكان المقصود من هذا المخصيص التنبيه على ماذكرناه والله اعلم \* قوله تعالى (وجملوالله شركا الجنوخاة هم وخرقو اله ينيز و بنات بغير علم سحانه وتعالى عمايصفور) فيالاً يةمسائل (المسئلة الاولى) اعلمائه تعالىلما ذكر هذه المس

(و يعد) أي وألى جال مضجدكيف يصيرالي كالداللائقيهو بكون شيأ جامعالمنافع حمة والينع فى الاصل مصدر نعت الغرةاذا ادركت وقيل جعمانع كتاجرو بجرو قرى بالضم وهي لغة فید وقری انعه ( ان فيذَّاكم)اشارةالىماأمر بالنظر اليدوما فياسم الاشارة من معنى البعد للايذان بعلورتبة المشار اليدوبعدمنزلند(لآمات لقوم يومنون )ايلاً يات عظيمة اوكثيرة دالةعلى وجودالقادرالحكيم و وحدته فان حسدوث هاتيك الاجناس المختلفة والابواع المتشعمة من أصل واحدوانتقالها من حال الىحال على مطيديع بحاري فهمه الالباب لايكاد يكون الاباحداث صانع يعلم تفاصيلهاو يرجم مأ تقنضيد حكمتسدمن الوجوه المكنة هل غيره ولايعوقدعن ذلك ضد يناويه اونديقهاويد ولذلك عقب بتوايخ من أشرك بدواز دعليدحيث قيل

الجليلة شركاء (الجن) أى الملائكة حث عبدوهم وقالوا الملائكة بنات الله وسموا جنسا لاجتنائهم محقيرالشانهم بالنسبة الىمقام الالوهية أوالشسياطين حيث أطاعوهمكا أطاعوا الله تعالى أوعبدوا الاوثان بنسو يلهم وتحريضهم أوقالوالله خالق الخير وكل نافع والشيطان خالق لشروكل مناركا هورأى الثنوية ومفدولا جعلوا قوله تعالى شركاء الجن قدم ثانيهاعلى الاول لاستعظام أزينحذ لله سبحانهشر يكماكاننا ماكانولله منعلق بشركاء قدم عليد للنكتة المذكورة وقيل همالله شركاء والجنبدل من شركاء مفسراه نصعليه الفراد وأنوامحق أومنصوب بمضمر وقع جواباعن سؤال مقدر نشأمن قوله تعالى وجعلوالله شركاه كائنه قيل منجملون شركا ولله تعالى فقيل الجن أىجعلوا الجنويويد افراءة أبي حيوة ويريدين قطيب الجن بالرفع على

المبراهين الخنمسة من دلائل العالم الاسفل والعالم الاعلى على تبوت الالهيذو كال القدرة والرحمة ذكر بعددتك انمن الناس من اثبت فتمشركا واعلم أن هذه المسئلة قد تقدم فكرها الاأن المذكورههناغيرمانقدم ذكره وذلك لان الذين أثبتوا الشريك للمفرق وطوائف فالطائفة الالى عبدة الاصسنام فهم يقولون الاصنام شركاء لله في العبودية ولكنهم معترفون بان هذه الاصنام لاقدرة لهاعلى الحلق والايجاد والنكوين ( والطائمة الثانية) من المشركين الذين يقولون مدبرهذا العالم هوالكواكب وهؤلا فريقان منهم منيقول انهاواجبة الوجود لذواتها ومنهم منيةولانها بمكنة الوجودلذواتها محدثة وخالقها هوالله تعالى الاأنه سبحانه فوض تدبير هذا العالم الاستفل اليها وهؤ لاءهم الذين حكى الله عنهم ان الخليل صلى الله عليه وسلم ناظرهم بقوله لاأحب الآفلين وشرح هذا الدليل قدمضي ( والطائفة الثالثة ) من المشر كين الذين قالوا لجلة هذا العالم عا فيد من السموات والارضين الهان (احدهما) فاعل الخير ( والثاني ) فأعل الشر والمقصود من هذه الآية حكاية مذهب هؤلاء فهذا نقر يرنظم الآية والتسه على مافيهامن الغوأ مدفروي عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال قوله تعالى وجعلوالله شركاء الجنزرات في الزنادقة الذين قالواان الله وابليس احوان فالله تعالى خالق الناس والدواب والانعمام والخيرات وابليس السباع والحيات والعقمار ب والشرور واعلم انهذا القول الذي ذكره ابن هباس أحسن الوجوء المذكورة في هذه الآية وذلك لان بهذا الوجه يحصل لهذه الآبة من يد فأبدة معايرة لماسبق ذكره في الآيات المتقدمة قال ابن عباس والذي يقوى هذا الوجهةوله تعانى وجعلوا بينه و بين الجنة نسبا وانماوصف بكونه من الجنلان افظ الجن مشتق من الاستمار والمسلا نكمة والروحا يبور لايرون بالعيون فصارت كالنها مستترة من العيون فهذا التأويل اطلق لفظ الجن عليها واقول هذا مذهب المجوس وانماقال ابن عباس هذاقول الزناد قةلان المجوس يلقبون بالزنادقة لان الكتاب الذي زعم زرادشت انه نزل علبه من عند الله مسمى بالزندو المنسوب اليه يسمى زندى نم عرب فقيل زنديق نم جم فقيل زنادقة واعلم أنالمجوس قالواكل مافى هذا العالم من الخيرات فهومن بردان وجميع مافيه من الشرور فهومن أهرمن وهوالمسمى بابليس في شرعنا مماختلفوا فالاكثرون منهم على أن أهرمن محدث والهم في كيفية حدوثه أقوال عجيبة والا قلون منهم قالوا اله قديم أزلى وعلى القولين فقد انفقوا على أنه شريك لله في تدبيرهذا العالم فعيرات هذا العدالم من الله تعالى وشررهمن ابليس فهذاشرح مأقاله ابن عباس رضى الله عنهما فان قيل فعلى هذا التقديرالقوم أثبتوالةشريكا واحدا وهوابليس فكيف حكىالله عنهمانهم أثبتوالله ا شركا والجواب أنهم يقولون عسكرالله هم الملا ثكة وعسكرا بليس هم الشيساطين والملائكة فيهم كثرة عُقليمة وهم أرواح طاهرة مقدسة وهم يلهمون تلك لاراح البشرية

بالحيرات والطاعات والشمياطين أيضافيهم كثرة عظيمة وهي تلقي الوساوس الحبيثة الى الارواح البشرية والله مع عسكر من الملائكة محاربون ابليس مع عسكره من الشياطين فلهذا السبب حكى الله تعالى عنهم انهم اثبتوالله شركاء من الجن فهذا تفصيل هسذا الغول اذاعرفت هذاف غول قوله وخلقهم اشارة الى الدليل الماطع الدال على فسادكون ابليس شريكاللة تعالى في ملكه وتقريره من وجهين (الاول) انا غلنا عن المجوس ان الاكثرين منهم معترفون بان ابليس ليس بقديم الهومحدث اذا ثبت هذا فنقول ان كلمحدث فله خالق وموجد وماذلة الاالله سيحانه وتعسالي فهؤلاء المجوس يلزمهم القطع بأن خالق ابليس هوالله تعسالي ولماكان المبس أصلا لجميع الشروروالآفات والمفاسد والقبائح والمجوس سلواان خالقه هوالله تعلى فحيئذ فدسكو أن الهالعالم هوالخالق لماهو أصل الشرور والقبائع الماسدواذا كان كذلك متنع عليهم الايفولو الابد من لهين بكون احدهما فاعلا للخيرات والثابي بكون فاعلالاشرور لان مهذا الطريق ثباراله الخيرهو بعينه الخالق لهذ الذي هولشر لاعظم فقوله تعالى وخلقهم اشارة الى أنه نعالى موالخالق لهؤلا الشياطين على مذهب المجوس و ذاكان خا فالهم فقد اعسترفوا بكون اله الخيرفاعلالاعظم الشرورواذااعترفوا بذلك سقطفولهم لادالغيرات من الهوالشرور من اله آخر (والوجه الثاني ) في استماط الحجة من قوله تعاله وخلقهم ما بينا في هذا الكتاب وفي كتاب الاربعين في أصول الدين أن ماسوى الواحد مكن لداته وكل مكن لذاته فهو عدث ينتبج أرماسوي الواحدالاحدالحق فهومحدث فيلزم القطع بأراطيس وجيع جنوده يكونون موصوفين بالحدوث وحصول الوجود بعد العدم وحينتذ يعو الالزام المذكورعلى ماقررنا. فهذا نقر برالمقصود لاصلى من هذه لا ينه وبالله الوفيق ( المسلة الثانية ) قوله تعالى وجعلوالله شركاء الجن معناه وجعلوا الجن شركاءلله \* فان قيل هَا الفائدة في التقديم، قلنا قال سيدويه انهم يقدمون الاهم والذي هم بشانه أعنى فالفائدة فيهذا التقديم استعظاء أن يحذلله شريك سواء كالملكاأو جنياأوانسسيا أوغير ذلك فهذا هو السبب في تقديم اسم الله على الشمر كا و اذا عرفت هذا فنقول قرى ا الجن بالنصب ولرفع والجراماوجه النصب فالمشهورأنه بدل من قوله شركاء قال بعض المحققين هذاضعيف لان البدل مايقوم مقام المبدل فلوقيل وجعلوالله الجزلم يكن كلاما مفهوما بلالاولى جعله عطف بيان وأماوجه القراءة بالرفع فهوانه لماقيل وجعلوالله شركاء فهذا الكلاملووقعالاقتصارعليه لصحأن يرادبه الجنوالانس والحجروالوثن مكاثمه فيله من أولئك الشركا وفقيل الجن وأماوحه القراءة بالجرفعلي الاصافة الني هي للتبيين (المسئلة الثالثة ) اختلفوا في تمسيرهذ الشركة على ثلاثه أوجه (فالاول) ماذكر ناه من أن المرادمنه حكاية قول من يثبت للعالم الهين احدهما فاعل الخير والثاني فاعل الشر ( والقول الثاني ) انالكفاركانوا يقولون الملائكة بنات الله وهو لا يقولوب المرادمن |

(وخلقهم)حال من فاعل جيلوا يتقدرقدأ وبدونه على اختلاف الرأيبن مؤكدة لمافيجه لهم ذلك من كال القباحة والبطلار باعتارعلهم عضمونها أى وقد علوا أنه تعالى خالقهم خاصة وقيل الضميرللشركاءأى والحال أندتمالى خلق الجن فكيف يجعلون مخلوقه شر يكاله تعالى وقرئ خلفهم عطفاعلى الجن أى وما بخلقونه من الاصنام أوعلى شركا أى وجعلواله اختلاقهم أ الافكحت نسبوهاله تعالى

(وخرفواله) أي افتعلوا وافترواله يقال خلق الافك واختلف لا وخرقه واخترقه بمنى وقرئ خرقوا بالتشديد النكثيروقري وحرفواله أى زوروا ﴿ ١٦١ ﴾ (بنين وبنات) فقالت اليهودعز يرابن الله وقالت النصارى

المسيم ابن الله وقالت طأنفسة منالعرب الملائكة بنات الله (بغير علم) ای بحقیقه ماقا وه من خطأ أوصواب بلرميا بقول عنعي وجهالة من غير فكر وروية أويفيرعلم عرتبة مافالوه وأله من الشناعة والبطلان بحيث لايقادر فدره والباءمتعلقة بمحذوف هو حال من فأعسل خرقوا أونعت لمصدر مؤكدله أي خرقوا ملتبسين بغسير عل أوخرقا كالنا بغيرعلم أ (سيحاله) استثناف مسوق لتنزجه عزوجل عانسبوه البدوسمان علم للنسبيح اندى هو التعيدع السوء اعتقادا وقولاأي اعنة د انبعد عندوالحكميه منسح في الارمن والماءاذا أبعد فيهما وأمعن ومنه فرس سبوح أي واسع الجرى وانتصابه على المصدرية ولامكاد مذكر ناصبه

الجن الملائكة وانماحسن اطلاق هذا الاسم عليه ملازلفظ الجن مشتق من الاستثار والملآئكة مستترون عن الاعين وكان بجب على هذا ألقائل انبين أمه كيف يلزم من قولهم الملائكة بنات الله قولهم بجعل الملائكة شركاء لله حتى بتم افطباق لفط لآية على هذا المعنى ولعله يقال انهؤلاً كانوا يقولون الملائكة مع انها بناتالله فهي مديرة لاحوالهذا العالم وحينتذ بحصل الشهرك (والقول الثالث) وهوفول الحس وطائفة من المفسر بن ان المراد ان الجن دعوا الكفار الى عبادة الاصنام والى القول بالشرك فقبلوا منالجن هذا القول وأطاعوهم فصار وامن هذا الوجه قائلين بكون الجن شركاء لله تعالى وأقول الحق هوالقول الاول والقولان الاخيران ضعيفان حدا اماتفسيرهذا الشرك بقول العرب الملائكة بنات الله فهذا باطل من وجوه (الاول)أن هذا المذهب قدحكاه ألله تعالى قوله وخر قواله بنين و بنات بغير علم فالقول بالبات البنات للهليس الاقول من يقول الملائكة بنات الله فلوفسرنا فوله وجعلوالله شركاء الجن بهذا المعنى يلزم مندالكرار في الموضع الواحد من غير فائدة والهلابجوز ( الوجدالثاني ) في ابطال هذا التفسيران العرب قالوا الملائكة بنات الله وانبات الولدلله غيروانبات الشريكه غيروالدايل على الغرق بين الامرين أنه تعالى ميز بينهسا في قوله لم بلدولم ولد ولم يكرله كقواأحد ولوكآن أحدهما عين الآخر لكانهذا التفصيل في هذه السورة عبنا االوجه الثالث) أن القائلين بيردان وأهر من يصرحون باثبات شريك لاله العالم في تدبيرهذا العالم فصرف اللفظ عندوجله على اثبات البنات صرف للفظ عن حقبقته الى مجازه من غيرضرورةوانه لا يجوز (واما القول اثاني) وهو قول من يقول المراد من هذه الشركة انالكفار قبلوا قول الجن في عبادة الاصنام فهذا في غاية العد لان الداعي لل القول بالشرك لابجوز تسميته بكونه شريكالله لابحسب حقيقة اللفظ ولابحسب مجازه وأيضا فلوجلنا هذالاً يَهْ على هذا المعنى زم وقوع النكر ير من غيرفائدة لان الرد على عبدة الاصنام وعلى عبدة الكواكب قدسبق على سبيل الاستقصاء وثبت سقوط هذبن القولين وظهر أنالحق هوالقول الذي نصرناه وقويناه وأما قوله تعالى وخلقهم ففيدبحثان (البحث الاول) اختلفوافي أن الضمير في قوله خلقهم الى ماذا يعود على قولين (فالقول الاول) انه عالمدالي الجن والمعنى انهم قالوا الجن سركا الله ثم ان هؤلاء القوم اعترفوا بأن اهر من محدث ممان في المجوس من يقول اله تعالى تفكر في مملكة نفسه واستعظمها فعصل نوع من العجب فتولد الشيطال عن ذلك العجب ومنهم من يقول شك في قدرة نفسه فنولد من شكه الشيطان فهؤلاء معترفون بأن اعر من محدث وان محدثه هوالله تعالى فقوله تعالى وخلقهم اشارة الى هذا المعنى ومتى ثبت ان هذا الشيطان مخلوق لله تعالى امتنعجمله شريكالله في تدبيرااه الم لان الحالق أقوى واكمل من المخلوق وجعل الضعيف الناقص شهر يكا للغوى الكامل محال في العقول ( والقول الثاني ) أن الضمير عائدالي 🎙

أى اسبح سبحانه ﴿ ٢١ ﴾ ع أى انزهه عمالايليق به عقد اوعملاً تنزيها خاصابه حقيقا بشأنه وفيه مبر فلة من جهية المنقل الى التفعيل ومنجهة العدول عن المصدر إلد ال على الجنس الى المنابعة المن

الاسم الموضوع له خاصة لاسما العلم المشير الى الحقيقة الحاضرة فى الذهن ومنجهـــة اقاميه مقام المصدرمغ الفمل وقيل هو مصدر كنفران لانه سمعه فعــل ﴿ ١٦٢ ﴾ من الثلاثي كاذكر في الفاموس أر بدبه النفرة

الجاعلين وهم الذين اثبتوا الشركة بين الله تعالى وبين الجن وهذا القول عندى صعيف الوجهين (أحدهما) انااذا جلناه على ماذكرناه صاردتك اللفظا اواحد دليلا قاطعاتاما كاملاق ابطال ذلك المذهب واذاحلناه على هذا الوجملم يظهر منه فألدة (وثانيهما) ان عود الضمير الى أقرب المذكورات واجب وأقرب المذكورات في هذه الآية هوالجن فوجب أن يكون الضمير عائد الله (البحث الثاني ) قال صاحب الكشاف قرئ وخلقهم اى اختلاقهم للافك يعنى وجعلوالله خلقهم حيث نسبوا ذبائحهم الى الله فى قولهم والله امرنابها ممقال وخرقواله بنين و بنات بغيرهم وفيه مباحث (البحث الاول) أقول انه تُعالى حكى عرفوم انهم ثبتوا أبليس شر يكاللة تعالى ثم بعدذلك حكى عن أفوام آخر بن انهم أثبتواللهبنين وبنات اماالذين اثبتوا البنين فهم النصارى وقوم مناليهود وأماالذين أثبتوا البنات فهم العرب الذين يقولون الملاثكة بنات الله وقوله بغيرعلم كالتبيه على ماهو الدايل القاطع في فساد هذا القولوفيه وجوه ( الحجة الاولى ) أن الله بجب أن يكون واجب الوجود لذاته فولده اماان يكون واجب الوجود لذاته اولايكون فأن كأنواجب الوجودلذاته كانمستقلا بنفسه فأتمايذاته لاتعلقله فيوجوده بالآخرومن كاركذلك لم يكن والدله البتة لارالولد مشعر بالفرعية والحاجة واماان كانذلك الولديمكي الوجود الذاته فحينثذ يكون وحود مبايجاد واجب الوجود لذاته ومن كأن كذلك فيكون عبداله لاولد الهفثبت انمن عرف انالاله ماهو امتنع مندان يثبتله البنات والبنين (الحَيْجة الثانية) إن الولد محتاج اليه أن يقوم مقامه بعد قنائه وهذا الما يعقل في حق من يفني أما من تقدس عن ذلك لم يعقل الولد في حقه (الجعة الثالثه ) ان الولد مشعر بكوته متولداعن جرعمن اجزاء الوالدوذلك اتما يعقل في حق من بكون مركبا و يمكن انفصال بعض اجزاله عنه وذلك في حق الواحد الفرد الواجب لذاته محال فعاصل الكلام ان من علمان الاله ماحقيقته استحال ان يقوله ولدفكان قوله وخرقواله بنين وبنات بغيرعم اشلرة الىحف الدقيقة (العد الثاني ) قرأما فع وخرقوامشددة الراء والباقون خرقوا خفيفة الراء قال الواحدي الاحتيار التحفيف لأنها أكثر والتسديد للبالغة والتكثير ( البحث الثالث كالدالفراء معنى خرقوا افتعلواوافترواقال وخرقواواخترقوا وخلقواواختلقوا وافترواواحد وقال الليث يقال تخرق الكذب وتخلقه وحكى صاحب الكشاف انهسثل الحسن عن هذه الكامّة فقال كلة عربية كانت العرب تقولها كان الرجل اذاكذب كذبذنى نادى القوم يقول الهبعضهم قد خرقها والله أعلم قال و بجوزان يكون من خرق الثوراذاشقه اى شقواله بنين و بنأت ثم انه تعالى ختم ألا يَدْ فقال سبحانه وتعالى عما يصغون فقوله سيحانه تنزيه للدعن كل مألايليق به وأماقوله وتعالى فلاشك انه لايفيد العلو فى المكان لان القصود ههنا تنزّ به الله تعالى عن هذه الاقوال الفاسدة والعلوق المكان لايفيدهذا المعني فثبت ان المراد ههنا التعالى حن كل اعتقاد باطل وقول فأسد فان قالوا الم

التام والتباعد الكلي ففيه مبالغة منحيث أسناد التغزه الىذاته المقدسة أي تغزه ذاته تبز هالاثقابه وهوالانسب بقوله سيحانه (وتعالى) غاند مطوف على الفعل المضمر لامحالة ولما في السمحان والتعمالي من معيني التباعد قيل (عمايصفور)أي تباعدع ايصفونه مزأناه شريكا أوولدا (بديع السموات والارض)أي مدعهماومخترعهما بلامثال يحتذيه و لا قانون ينحيه فان البديع كا يطلق على المبدع بطلق على المبدع نص عليه أعمة اللغة كالصريح يعنى المصرح وقدماء بدعه كنعه يمعني أنشأه كابتدعه علىماذكرفي القاموس وغيره و نظيره السميع بمعنى المسمع في قوله \*أمن ريحانة الدامي السميع \* وقبل هومن اضافة الصفة الشبهة

الى الفاعل للتخفيف بعد نصبه تشبيها الهاباسم الفاعل كاهوالمشهور أى بديع سمواته وفعلى وأرضبية من بدع اذاكان عسلى ممط عجيب وشكل فأثق وجسس دائق اوالى الظرف كافي قولهم ثبت

الفذر بمعنى أنه عذيم النظير فيهما و الاول هو الوجه والمعنى أنه تمالى مبدّع لقطرى العالم العلوى والسفلى بلامادة فاعل على الاطلاق منز، عن الانفعال ﴿ ١٦٣ ﴾ بالمرة و الوالد عنصر الولد منفعل بانتقال مادته

عند فكف عكن ان يڪون لهواد وقرى بديع بالنصب على المدح وبالجرعلي أنهبدل من الاسم الجليل أومن الضمير المجرور في سحانه على رأى من محيزه وارتفاعه في القراءة الشهورة على أنه خبر مبدأ محذوف أوفاعل تعالى واظهاره في موضع الاضمار لتعدل الحكم وتوسيط الطرف يينه وبين الفعل للاهتمام ببيانه أومبتد أخبر وقوله تعالى (أنى يكون له و د ) وهوعلى الاولين جلة مستقلة مسوقة كإقبلها ليان استحد لة ماسدوه اليدتعالى ونقرير تنزهه عند وقوله تعالى (ولم تكر له صاحبة ) حال مؤكدة للاستحالة المذكورة فأن انتفاء ان يكونله تعالى صاحبة مسدرم لاتتفاء ان مكون لهولد ضرورة استحالة وجود ااولدبلا والدةوازأمكن وجوده بلاوالدوالتفاء

فعلى هذاالنقد يرلابني بين قوله سبحانه وبين قوله وتعالى فرق قلنابل يبقى بينهما فرق ظهر فان المراد بقولة سحانه أن هذا القائل يسحه وينزهه عالايلمق به والمرد بقوله وتعالى كونه في ذاته متعاليا متقدسا عن هذه الصفات سواء سجد مسيح أولم يسجم فالسبيح يرجع الى أفوال المسجعين والتعالى يرجع الىصفته الفاتية التي حصلت له الذاته لالعيره المقولة تعالى (مديع السموات والارض أني يكون له ولد ولم تكن له صاحبة وخلق كلشي وهوبكل شي عليم) اعلمانه تعليابين فساد قول طوا مف أهل الدنيامن المشر كينشرع في اقامة الدلائل على فسادة ول من شبت له الواد فقال بديع السموات الارض واعمأن تفسير قوله بديع السموات والارض قدتقدم في سورة البقرة الاانانشيرههنا الى مأهو المقصود الاصلى من هذه الآية فنقول الابداع عبارة عن تكوين الشي من غيرسبق مثال ولذلك فازمن أتى في فن من الفنون بطريقة لم بسبقه غيره فهايقال اله أبدع فيه اذا عرفت هذا فنقول الله تعالى سلم للنصاري أن عيسى حدث من غيراب ولانطفة بلانه انما حدثودخل في الوجودلان الله تعالى أخرجه الى الوجودمن غيرسبق الاب اذا عرفت هذافنقول المقصود من الآية أن يقال انكم اما أن تريدو أبكونه ولدالله نعالى انه أحدثه على سبيل الابداع من غير تقدم نطفة ووالدواماان تريد وابكونه ولدا لله تعالى كاهوالمأ لوف المعهود منكون الانسان ولدالابيه واما أنتر بدوابكونه ولدالله مفهوما فالثامغار الهذين المفهومين أما الاحتمال الاول في اطلوذلك لانه تعالى وان كار محدث الحوادث في مثل هذا العالم الاسفل بناء على أسباب معلومة ووسائط مخصوصة الاأن النصاري يسلمون أن العالم الاسفل محدث واذكان الامركذلك لزمهم الاعتراف بأمه تعالى خلق لسموات والارض من غير سابقة مادة ولامدة واذكان الامر كذلك وجب انيكون احداثه للسعوات والارض ابداعا فلولزم من محردكونه مبدعا لاحداث عيسى عليه السلام كونه والدله لزم من كوبه مبدعاللسموات والارض كونه والدالهماو معلوم أن ذلك باطل بالا تفاق فثبت أن محردكونهمبدعا لعيسى عليه السلام لايقتضى كومه والداله فهذا هوالمراد من قوله بديع السموات والارض وانمادكر السموات و الارض فقطولم يذكرما فيهمالان حدوث مآفي السموات والارض ليس على سبيل الابداع أمآ حدوثذات السموات والارض فقدكان على سبيل الابداع فكال المقصودمن لالزام حاصلا يذكر السموات والارض لابذكرماني السموات والارض فهذاا بطال الوجه الاول واماالا حمال الثاني وهوأن بكون مراد القوم من الولادة هوالامر المعناد المعروف من الولادة في الحيوانات فهذا ايضاباطل ويدل عليه وجوه (الاول) أن الله الولادة لا تصمح الاممنكانت لهصاحبة وشهوة وينفصل عنه جزء يحتبس ذلك الجزء في باطن تلك الصاحبة وهذه الاحوال انماتثبت في حق الجسم الذي يصبح عليه الاجتماع والافتراق والحركة والسكون والحدوالنهاية والشهوة واللذة وكل ذلك على خالق العالم محال وهذا

الاول ممالاريب فيدلا سدفن ضرورته انتفاء الثانى أى من أين اوكيف بكور له وادكاز عواو الحال انه ايس له على زعهم أيضا صاحبة يكون الولدمنها وقرى لم يكن بتذكير الفعل الفيصل اولان الاسم ضميره تعالى والخبرهو الظرف وصاحبة مرتمع به

الشأن لاعلى الوجه موالمراد من قوله أنى يكون له ولدوام تكن له صاحبة (الثابي )أن تحصيل الولد بهذا الطريق انمايه يحفى حق من لايكون فأدراع لى الخلق والابجاد والذكوين دفعة وأحدة فلاأراد الولد وعجزعن تكوينه دفعة واحدة عدل الى تحصيله بالطريق المعتار أمامن كان خالقالكل المكنات فادراعلى كل المحدثات فاذا أراداحداث شئ قالله كن فيكون ومن كأن هذا الذي ذكرناصفته ونعته امتنعمنه احداث شخص بطربتي الولادة وهذا هوالر ادمن قوله وخلق كل شي (والوجه الثَّالث )وهوأن هذا الواداماأن يكون قديما أو محدثالاجارأن يكون قديمالان القديم بجبكونه واجب الوجود لذاته ومأكأن واجب الوجود لذاته كأن غنياً عن غيره فأمتنع كونه ولدالغيره فبقي الهاوكان وادالوجب كونه حادثافنقولأنه تعالى عالم بجميع المعلومات فاماأن يعلم أناهني تحصيل الولد كالاونفعا اويعلم أنه ابس الامر كذلك فانكأن الاول فلاوقت يفرض أن الله تمالى حلق هذا الولد فيه الاوالداعي الى انجادهذا الولد كان حاصلاقبل ذلك ومتى كان الداعي الى ايجاده حاصلاقبله وجب حصول الولدقبلذلكوهذا يوجب كون ذلك الولدأ زلياوهومحال وان كان الثاني فقد ثبت أنه تعالى عالم بأنه ليس له في تحصيل الولد كال حال ولااز دياد مرتبة في الالهية واذا كأن الامركذلك وجب أنلايحدثه البتةفي وقتمن الاوقات وهذاهو المراد منقوله وهو بكلشي عليم وفيه وحدآخر وهوأن يقال الولدالمعناد انما يحدث بقضاء الشهوة وقضاء السهوة يؤجب اللذة واللذة مطلوبة اذاتها فلوصحت اللذة على الله تعالى معانها مطلو بة لذ اتها وجب أن يقال انه لاوقت الاوعم الله بتحصيل تلك اللذة يدعوه الى تحصيلها فبل ذلك الوقت لانه تعالى لما كان عالما بكل المعاومات وجب أن يكون هذاالمعنى معلوماواذا كأن الامركذلك وجبأن يحصل تلك اللذة في الازل فلرم كون الولد أزاياوفد بينا أنه محال فنبت أنكونه تعالى عالمابكل المعلومات مع كونه تعالى أزليا عنعمن صحة الولدعليه وهداهوالمرادمن قولهوهو بكلسي عليم فثبت بماذكر ناأنه لايمكن اثبات الولدلله تعالى بناء على هذبن الاحتمالين المعاومين فأماا ثبات الولدلله تعلى بناء على احتمال نالث فذاك باطلابه غير متصور ولامفهوم عند العقل فكان القول بأثبات الولادة بناءعلى ذلك الاحتمال الذى هوغيره تصورخوضافي محض الجهالة وانه باطل فهذا هوالمقصود من هذه الآية ولوأن الاولين والآخرين اجتمعوا على أن يذكرو أفي هذه المسئلة كلامايساويه في القوة والكمال المعزوا عنه فالحمدلله الذي هدانا الهذاوماكنا انهتدى اولاأن هداناالله و له تعالى ( ذلكم الله ربكم لااله الا هو خالق كل شيء فاعيدوه وهوعلى كل شي وكيل) اعلم انه تعالى لما أقام الحجة على وجود الاله القادر المختار الحكيم الرحيم واين فسلدقول من ذهب الى الاشر الدبالله وفصل مذاهبهم على أحسن الوجوه وبين فسادكل واحدمنها بالدلائل اللائفة به تم حكى مذهب من أثبت لله البنين اسى ماريموه ورد من والبنات و بين بالدلائل القاطعة فساد القول بهافعند هذا أبت أن اله العالم فردواحد صمد

الاول لمابين في موضعه أن ضمرالسان لايفسر الابجملة صربحة وقوله تعالى (وحلقكلشي) اماحملة مستأنفة اخرى سبقت انحقيق ماذكرمن الاستحالة أوحال أخرى مقررة لهاأي أني بكون لهولدوالحال أنهخلقكل شئ التظمدالتكوين والابجادمن الموجودات التيمزجلتها ماسموه و لداله تعالى فكيف يتصورأن كمون المخلوق وادالخالفه(وهو بكل شي أ منشأنه أن يعلم كأثناماكأن مخلوفا أوغير مخلوق كمايني عندنرك الاضمار إلى الاظهار (عليم) مبالغ في العلم أزلاوأ داحسمايعرب عنه العدول إلى الجلة الاسمية فلايخبي عليه خافية بماكان وماسيكون من الذوات والصفات و آلا حو ال التي من جاتها مامحوز عليه تعالى ومالايجوزمن المحالات التي مازعموه فرد من

مقرر لمضمون ماقبلها منالدلائل القاطعة ببطلان مقالتهم الشنعاء التي اجترؤا عليها بغيرعم ﴿ مَنْ ﴾

(ذلكم) اشارة الى المنعوت عاذكرمن جلائل الندوت ومافيدمن معني البعد للايذان بعلوشأن المشاراليه وبعدمنزلته فى العظمة والحطاب للمشركين المعهودين بطريق الالتفاتوهو مبتدأ وفوله تعالى (الله ر بكرلااله الاهوخاق كل شي ) أخبار أربعة مترادفة أى ذلك الموصوف سنلك الصفات العظيمة هواللهالمستمحق للعبادة خاصة مالك أمركم الاشربكله أصلاخالق كل شيء مما كأن ومماسيكون فلا تكراراذ المعتبرق عنوان الموضوع انما موخالقيته لماكان فقط كالنبئ عنه صيغة الماضي

صرح بالننجة فقال ذلكم الله ربكم لااله الاهوشالق كل ماسوا وفاعبدوه ولاتعبدوا غيره أحدافانه هوالمصلح لمهمأت جيع العبادوهوا اذى يسمع دعاههم وبرى ذلهم وخضوعهم و يعلم حاجتهم وهوالوكيل اكمل أحد على حصول مهماته ومن تأمل في هذا النظم والتربيب في تقر برالدعوة الى التوحيدوالتنزيه واظهار فساد الشرك علم أنه لاطريق أوضع ولاأصلح منه \* وفي الآية مسائل (الاولى) قال صاحب الكشاف ذا كم اشارة إلى الموصوف بماتقدم من الصفات وهومبندأ ومابعده اخبار مترادفة وهي الله ربكم لااله الاهوخالق كل شي أى ذلك الجامع لهذه الصفات فاعبد وه على معى أن من حصلت له هذه الصفات كان هوالحقيق بالعبادة فأعبدوه ولاتعبدوا أحداسواه (المسئلة النانية) الحمرأنه تمالى بين في هذه السورة بالدلائل الكشيرة افتقارا لخلق الى خالق وموجد ومحدث ومبدع ومدرولم يذكر دليلا منفصلا يدل على نفى الشركا والاضداد والانداد ممانه اتبع الدلائل الدالة على وجود الصانع بأن تقل قول من أثبت الله شريكافهذا القدر يكون أوجب الجزم بالتشر مك من الجرنم ابطله نم انه نعالى بعد ذلك أي بالتوحيد لمحص حيث قال ذلكم الله ر بكرلااله الاهوخالق كل شئ فاعبدو، وعند هذا يتوجد السؤال وهوان حاصل ما تقدم اقامة الدليل على وجود الخالق وتزييف دايل من أثبت المشربكا فهذا القدر كيف أوجب الجزم بالتوحيد المحض فنقول للعلاء فياثبات التوحيد طرق كثبره ومن جلتهاهمه الطريقة \* وتقريرها من وجوه (الاول) قال المتقدمون الصائع الواحد كاف ومازاد على الواحد فالقول فيه متكافئ فوجب القول بالنوحيداما قولنا ألصانع الواحد كاف فلان الاله القادر على كل المقدورات العالم بكل المعلومات كأف في كونه الهاللعالم ومديراله وأماان الأندعلي لواحد فالقول فيدمتكاو وفلان الزائد على الواحدلم دل الدليل على تبوته فلميكن اثبات عددأولى من اثبان عدد آخر فيلزم اما اثبات آلهة لانهاية لها وهو محال أوأثبات عددمهينمع انهايس ذلك لعددأولى منسائر الاعداد وهوأيضا محسال واذا كان القسمان ماطلين لم سق الاالقول مالتوحيد (الوحد الناني) في تقرير هذه لطريقة ان الاله القادر على كل المكنات العالم بكل المعلومات كافق تدبيرالعالم علوقد رنا الها ثانيا لكان ذلك الناني اماأن يكون فاعلا وموجدا لشيء من حوادث هـــذا لعالم أولا يكون والاول باطل لانه لماكان كل واحدمتهما قادراعلي جبع الممكنات فكل فعل يفعله أحدهما صاركونه فأعلا لذلك لفعل ماذماللا خرعن تحصيل مقدروه وذلك بوجب كون كلواحد منهماسببا لعجزالآخر وهومحال وانكان اشانىلانفعل فعلاولايوجدشيئا كان اقصامعطلا وذلك لايصلح للالهية (والوجه الثالث) في تقرير هذه الطريقة أن نقول ان هذا الاله الواحد لا بدوان بكون كأملا في صفات الالهية فلوفرضنا الها ثانيا لكان ذلك الشاي اماأن يكون مشار كاللاول في جيع صفات الكمال أولايكون فأن كأن

، لغاجلية لاغ "للذالوجه يجو: الشأن لاد الاول الاول

وقيل الخبرهوالاول والبواقي ابدال وقيل الحليل بدل من الجليل بدل من المبتد أوالبواقي أخمار و قبل يجعل الثلاثة مبتدأ وقيل يجعل وقوله تعالى (فاعبدوه) الجلة فان من جع هذه الصفات كان هوالمستحق المستحق ال

مشاركا للاول في جبع صفات الكمال فلابدوأن يكون متميزا عن الاول أمر ماافلولم بحصل الامتياز بأمر من الامور لم يحصل التعددوالالتنفية واذا حصل الامتياز بأمرما فذاك الامر المميزاماأن يكون من صفات الكمال أولايكون فانكار من صفات الكمال معأنه حصل الامتازيه لم يكن جيع صفات الكمال مشتر كافيه بينهما وان لم يكن ذاك المميز من صفات الكمال فالموصوف به يكون وصوفا بصفة است من صفات الكمال وذلك نقصان فثبت بهذه الوجوم الثلاثة أن الاله الواحد كأف في تدبيرا المالم والايجاد وأنالزا لديجب نفيد فهذا الطريقة هي التي ذكرها الله تعالى هه افي تقريرالتوحيدوأما التمسك بدليل التمانع فقدذكرناه في سورة البقرة (المسئلة الثالثة ) تمسك أصحابنا بقوله خاتى كلشي على إنه تعالى هوالخالق لاعمال العباد قالوا أع ل العباد أشاء والله تعالى حالق كل شو مجكم هذه الآية فوجب كونه تعالى خالقا اها واعلم أما أطنينا الكلام في هذا الدليل في كتاب الجبروالقدر ونكتني ههذا من لك الكلمات بنكت قليلة قالت المعترلة هذااللفظ وانكان عاما الأأنه حصل معهذه الآية وجوه تدل على ارأعمال العباد خارجة عن هذا العموم ( فاحده ) أنه تعالى قال خالق كل شي و فاعدو، فلود خلت أعمال العباد يحت قوله خالق كل شي لصر رقد يرالا يذ أناخلقت أعالكم فافعلوها باعيانها أتتم مرة أخرى ومعلوم أرذاك فاسد (وثانيها) أنه تعالى انماذ كرقوله خالق كل شي في معرض المدح والثناءعلى نفسه فلودخل تحته أعال العبادلخرج عن كونه مدحاوثناء لابليق به سبحانه أن يتمرح بخلق الزناواللواط والسرقة والكفر(وثالثها) أنه تعالى قال بعد هذه الآية قدجاكم بصائرمن ربكم فرأبصر فلنفسه ومنعى فعليها وهذا تصريح بكون العبد مستقلا بالفعل والترك وأمه لامانعله البتة من الفعل والنزك وذلك يدل على أن فعل العبد غمير مخلوق لله تعالى اذاوكان مخلوقالله تعالى لماكان العبد مستقلابه لانه اذا أوجد الله تعالى امتنع منه لدفع واذالم يوجد والله تعالى امتنع منه التحصيل فلادات هذه الآية على كون العبد مستقلا بالفعل والنزك وتبتأن كونه كذلك يمنع أن يقال فعل العد مخلوق الله تعالى تبت ان ذكر قوله فن أبصر فلنفسه ومن عبى فعليها يوجب تخصيص ذلك العموم (ورانعها) ان هذمالاً ية مدكورة عقيب قوله وحعلوالله شركا الجنوقد بينا انالمراد منه رواية مذهب الحبوس في أبيات الهين العالم أحدهما يغعل اللذات والخيرات والآخر يفعسل الاكام والاعات فقوله بعسدذاك لاالدالاهوحالق كل شيء يجب أن يكون محولا على ابطال ذلك المذهب وذلك الما يكون اذا قلا اله تعالى هو الخالق اكل مافي هذا العالم من السباع والحشرات والامراض والآلام فاذا حلاة قوله خالق كلشي على هذا الوجه المدخل تحته أعمال العباد قالوا فثبت انهذ الدلائل الاربعة توجب خروح أعال العباد عرع ومقوله تعالى خالف كل شي والجواب أنانقول الدليل المقلى القاطع قدساعد على صحة ظاهر هذه الآية وتقريره ان الفعل موقوق على الداعي

وخالق الدعى هوالله تعالى وجموع القدرة مع الداعي بوجب الفعل وذلك يقتمني كونه تعالى خالقا لافعال العباد واذا تأكدهدا الظاهر بهذا البرهان العقلي القاطع زاأت الشكوك والشبهات (المسئلة الرابعة )قوله تعالى خالق كل شيُّ فاعبدوه يدلُّ عَلَى ترتيب الامريالعبادة على كونه تعالى خالقالكلالاشياءيفاء التعقيب وترتيب الحكم عطالوصف بحرف الفاء مشعر بالسبية فهذا يقتضي أنيكون كونه تعالى خالفا للاشباء هوالموجب لكونه معموداعلى الاطلاق والاله هوالمستحق للمعبودية فهذا يشعر بصحة مايذكره بعض أصحابنامن الاله عبارة عن القادرعلى الحلق والابداع والايجادوالاختراع (السئلة الخامسة) احتج كشيرمن المعتزلة بقوله خالق كلسي على نفي الصفات وعلى كون القرآن مخلوقا اما نني الصفات فلانهم فالوالوكان نعالى عالما بالعلم فأدرا بالقدرة لكان ذلك العلم والقدرة اما أن يقال انهما قد يمار اومحدثان والاول باطل لان عوم قوله خالق كل شيء يقتضى كونه خالقالكل الاشياء ادخلنا المخصيص فيهذا العموم بحسب ذاته تعالى ضرورة أنه يمتنع أن يكون خالقالنفسه فوجب ان بتي على عمومه فيم سواه والقول باثبات الصفات القديمة يقتضي مزيد التخصيص في هذاالعموم وانه لابجوز والثاني وهوالقول بحدوث علمالله وقدرته فهو باطلبالاجاعوانه بلزم افتفار ايجاد ذلك العلم والقدرة الى سبق علمآخر وقدرة أخرى وانذلك محال وأماتمسكم مهذه الآية على كون القرآن مخلوقا فقالوا القرآن سي وكلشي فهومخلوق لله تعالى يحكم هذا العموم فلزم كون القرآن مخلوقالله تعالى أفصى مافي هذا الباب ازهذا العموم دخله التحصيص في ذات الله تعالى الاان العام المخصوص حجة في غير محل المخصيص ولذلك فان دخول هذا التخصيص فيهذا العموم لم يمنع أهل السنة من التمسك به في اثبات ان افعسال العباد مخلوقة الدتمالي وجواب اصحابنا عنه الانخصص هذاالعموم بالدلائل الدالة على كونه تعالى طلابا العلم قاد وابالقدرة و بالدلائل الدالة على ان كلام الله تعلى قديم ( المسئلة السادسة ) قوله تعالى وهو على كل شي وكيل المراد منه أن يحصل للعبد كال التوحيد وتقريره وهو انالعبدوانكان يعتقد أنه لاالهالاهو وانهلامديرالاالله تعالىالا ازهذا العالم عالم الاسباب وسمعت الشيخ الامام الزاهد لوالد رحده الله يقول لولاا لاسباب لماارتاب مرتاب واذاكان الامر كذلك فقد يعلق الرجل القلب بالاسباب الضاهرة فتارة يعقد على الامبروتارة يرجع في تحصيل مهماته الى الوزير فعيننذ لاينال الا الحرمان ولايجد الاتكثيرالاحزان والحق تعالى قال وهو على كلشي وكبل والمقصودان يعلم الرجل أنه لاحافظ الاالله ولامصلح للمهمات الا الله فعين ذينة طعط عدعن كل ماسواه ولا يرجع . في مهم من المهمات الاآليه (المسئلة السابعة) انه قال فبل هذه الآية بقليل وخلق كل شي وقال ههنا شالق كل شي وهذا كانتكر يروالجواب مروجوه ( الاول ) ارقوله وخلق كلشي اشارة الى الماخي اماقوله خالق كل شي فهو اسم الفاعل وهو يتناول

وقوله تعالى (وهو على كل شي وكيل) عطف على الجلة المنقدمة أى هو مع مافصل من الصفات الجلبلة متولى من جلتها فكلواا موركم اليدوتوسلوا بعبادته الى يجاحما ربكم الدنيوية ولاخروية

الاوقات كلها (والثاني)وهو التحقيق انه تعالى ذكرها لله قوله وخلق كل شي ليجعله مقدمة في بيان نفي الا ولاد وههناذ كرقوله خالق كلشي البجعله مقدمة في بيان أنه لامعبود الاهو والحاصلان هذه المقدمة مقدمه توجبأ حكاماكثيرة ونتأبج مختلفة فهوتعالى يذكرها مرة بعدمرة ليفرع عليها في كل موضع ما يليق بها من الشجة (المسئلة الثامنة) لقائل ان يقول الالههو الذي يستحق ان يكون معبودا فقوله لااله الاهو معناء لايستحق العبادة الاهو فاالفائدة في قوله بعد ذلك فاعبدوه فأن هذا يوهم التكر بروالجواب قوله لااله الاهوأي لايستحق العبادة الاهو وقوله فأعبدوه اي لاتعبدواغيره ( المسئلة التاسعة ) القوم كانوا معترفين بوجودالله تعالى كإقال ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله وما أطلقوالفظ الله على أحدسوى الله سبحانه كاقال تعالى هل تعلم له سميا فقال ذلكم الله ربكم اى الشي الموصوف بالصفات التي تقدم ذكر هاهوالله تعالى ثم قال بعده ربكم يعني الذي يربيكم و بحسن البكم باصناف التربية ووجوه الاحسان وهي افسام بلغت في الكثرة الى حيث يعجز العقل عن ضبطها كاقال وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها ثم قال لاالهالاهو بعني انكم لما عرفتم وجود الاله المحسن المتفضل المتكرم فاعلمواأنه لأله سواه ولامعبودسواه مم قال خالق كلشي يعني انما صمح قولنا لااله سواه لانه لاخالق المخلق سواه ولامدر للعالم الا هو فهذا الترتيب ترتيب مناسب مفيد \* قوله تعالى (لاندركه الابصار وهو يدرك الابصار وهو اللطيف الخبير) في هذه الآية مسائل ( المسئلة الاولى )احتبم أصحابنا بهذ الآية على أنه تعالى نجوز رؤ بنه والمؤمنين رونه يوم القيامة من وجوم ( آلاول) في تقرير هذا المطلوب أن نقول هذه الآيه " تدل على أنه تعالى تجوز رؤ بته واذا ثبت هذا وجب القطع بأن المؤمنين يرونه يوم القيامة اما المقام الاول فتقرير أنه تعالى تمدح بقوله لاتدركه الابصار وذلك بما يساعدا لخصم عليه وعليه بنوا استدلالهم في اثبات مذهبهم في نفي الرؤ يةواذا البت هذا فنقول لولم بكن تعالى جأئز الرؤية لماحصل التمدح عوله لاتدركه الابصار الآري أبالمعدوم لاتصحر ؤيته والعلوم والقدرة والارادة والروائع والطعوم لايصمحرؤ يةشئ منهاولامدح لشي منها في كونها بحبث لاتصع رؤيتها فثبت ان قوله لاتدرك الابصاريفيد المدح وثبت أن ذلك انما يفيد المدح اوكان صحيح الرؤية وهذا يدل على ان قوله تعالى لا تدركه الابصار يغيد كونه تعالى جأئز الرؤية وتمام النحقيق فيه أن النبئ اذا كان في نفسه بحيث يمتنع رؤيته فعي نتذلا يلزم من عدمرو يته مدح وتعظيم للشي امااذا كان في نفسه جائزالرو ية تم انه قد رعلي جب الابصار عن رؤينه وعن ادراكه كانت هذه القدرة الكاملة دالة على المدح والعظمة فثبت ان هذه الآية دالة على اله تعالى جائز الرؤية يحسب ذاته واذا ثبت هذا وجب القطعيان المؤمنين برونه بوم القيامة والدليل عليه ان القائل قائل قال بجواز الرؤية مسع ان المؤمنين بروته وقائل قال لايرونه ولاتجوزرو يته فاما القولبانه تعالى بجوزرو يتهمع

(الاتدركة الأبصار) البصرحاسة النظر وقد تطلق على العين من حيث انهامحلها وادراك الثي عبارةعن الوصول اليد والاحاطة بهأى لاتصل اليدالابصارولاتحيط به كإقال سعيد بن المسبب وقالعطاء كلتابصار المخلوقين عن الاحاطة مەفلامتمەك فيدا: كرى الوثية على الاطلاق وقدروي عنعياس ومفاتل رضي الله عنهم لاتدركه الابصارق الدنيا وهو يرى فيالأخرة (وهويدرك الابصار) أى يحيط بها عله اذلا تخفي عليه خافية (وهو اللطيف الخير)فدرك مالاتدر كه الابصارو **پجوزان بکون تعلیلا** للحكمين السانفين على طريغة اللف اى لاندرك الابصارلانه اللعليف وحو درك الابصار لائه الخبر فيكون اللطيف مستفادا من مقابل الكثيف لما لا ﴿ بدرك الحاسة ولابتطبع فيها

انه لاراه أحدمن المؤمنين فهوقول لم يقل به أحد من الامة أفكان باطلافتبت عاذكرنا أنهذه الآية تدل على انه تعدالى جائزال وية فيذاته وثبت انه متى كان الامر كذلك وجب القطع بأن المؤمنين يرونه فثبت بماذكرنا دلالة هذه الاآية على حصول الرؤية وهذا استدلال لطيف من هذه الآية (الوجه الثاني) أن نقول المراد بالابصار في قوله لاتدركه الابصارانس هونفس الابصارفان البصر لايدرك شأ البتة في موضع من المواضع بل المدرك هوالمبصر فوجب القطع بأن المراد من قوله لاندركه الابصار هوأنه لايدركه المصرون واذاكان كذاك كأن قوله وهو بدرك الانصار المراد منه وهو بدرك المبصرين ومعترلة النصرة بوافقونناعلى أنه تعالى بصرالاشياء فكان هوته الى منجلة المبصرين فقوله وهو درك الابصار يقتضي كونه تعالى مبصر المفسه واذاكان الامر كذلك كأن تعالى حا زارؤ ية في ذاته وكان تعالى يرى نفسه وكل من قال انه تعسيان جازارؤ ية في نفسه قال ان المؤمنين يرونه يوم القيامة فصارت هذه الآية دالة على انهجأ زالرؤ ية وعلى أن المؤمنين يرونه بوم القيامة وان اردناأن تزيدهذا الاستدلال اختصار اقلنا فوله تعالى وهو بدرائالا بصار المرادمنه امانفس البصرأ والمبصر وعلى التقدير فأفارخ كونه تعالى منصيرا لابصارنفسه وكونه مبصر الذات نفسه واذا ثبت هذا وجب أن راءا لمؤمنون يوم القيامة ضرورة أنه لاقائل بالفرق ( الوجد الثالث ) في الاستدلال ملا بدان لفظ الابصار صيغة جعدخل علها الالفواللام فهي تقيد الاستغراق فقوله لاتدر كمالا بصاريفيد انهلاراه جيم الابصار فهذا يفيد سلب العموم ولايفيد عوم السلب اذا عرفت هسذا فنقول تخصيص هذاالسلب بالمجموع مدلعلى ثبوت الحكم فيبعض افراد المجموع ألاترى انالرجل اذا قال انزيداماضر به كل الناس فانه يفيدانه ضر به بعضهم فأذاقيل ان هجدا صلى الله عليه وسلم ماآمن به كل الناس أفاد أنه آمن به بعض الناس وكذافوله لاتدركه الابصارمعناه أنه لاتدركه جيع الابصار فوجب ان يغيد أنه تدركه بعض الابصار أقصى مافى الباب أن يقال هذا التمسك بدليل الخطاب فنقول هب أله كذلك الاأنه دليل صحيح لان بتقديرأن لايحصل الادراك لاحد البنة كان تخصيص هذا السلب بالمجموع من حبث هو مجوع عبثا وصون كلام الله تعالى عن العبث واجب (الوجد الرابع) في التمسك بهذه الآية مانقل انضرارين عروالكوفي كانيقول انالله تعالى لايرى بالعين وانما رى بحاسة سادسة يخلقها الله تعالى بوم القيامة واحج عليه بهذه الآية فقال دلتهذه الآبة على تخصيص نفي ادراك الله تعالى بالبصر وتخصيص الحكم بالشي يدل على أن الحسال فيغيره بخلافه فوجب أنبكون ادرالنالله بغيرالبصر جأزافي الجلة ولماثبت أنسا رالحواس الموجودة الآن لاتصلح اذلك ثبت أن يقال انه تعالى يخلق يوم القيامة سادسة بهاتحصل رة يةالله تعالى وادراكه فهذه وجوه أربعة مستنبطة من هذه الآية يمكن التعويل عليها في اثبات أن المؤمنين برون الله في القيامة ( المسئلة الشائية)

في حكاية استدلال المعزلة بهذه الآية في نفي الرؤية اعسلم الهم يحتجون بهذه الآية من وجهين (الاول) انهم قالوا الادراك بالبصر عبسارة عن الرؤية بمايل أن قائلالوقال أدركته ببصري ومأرأيته أوقال رأيته وماادركته ببصرى فانهيكون كلامه متناقضا فثبت ان الادر المالب سرعبارة عن الرؤية اذاببت هذا فنقول قوله تعالى لاتدر كه الابصار يقتضى أنه لايراهشي من الابصار في شي من الاحوال والدليل على صحة هذا المموم وجهان ( الاول ) يصمح استثناء جيع الاشخاص وجبع الاحوال عنه فية ل لاتدر كه الابصار الابصر فلان والافيالحالة الفلائية والاستثناء يخرج من الكلام مالولاه لوجب دخوله فثبت أنعوم هذه الاتية يفيد عوم النني عن كل الاشتخاص في جيع الاحوال ودلك يدل على أن أحد الايرى الله تمالى في شيء من الاحوال (الوجه الثاني) في ببان أن هذه الآية تغيدالمموم أنعائشة رضي الله عنهالما أكرت قول ابن عباس فيان محمدا صلى الله عليه وسلم رأى ربه ليلة المعراج تمسكت في نصرة مذهب نفسها بهذه الآية ولولم تكن هذه الآية مفيدة العموم بالنسبة الىكل الاشخاص وكل الاحوال لماتم ذلك الاستدلال ولاشك انهاكانت من اشدالناس حلما بلغة العرب فثبت الرهد والآية دالة على النق بالنسبة الى كل الاشعاص وذلك بغيد المطلور (الوجه الثاني) في تقرير استدلال المعترطة بهده الآية أنهم فألوا انماقبل هسده الآية الى هذا الموضع مشتمل على المدح والشناءوقوله بعدذلك وهو يدرك الابصار أيضامدح وثناء فوجب أنيكون قوله لادركه الابصارمد ساوتناء والالزم أزبقال انماليس بمدح وتناء وقع في خلال ماهومد حوثناء وذلك يوجب الركاكة وهي غيرلائفة بكلام الله اذائبت هذا فنقول كل ماكان عدمه مدحا ولمريكن ذلك من باب الفعل كان بوته نقصا في حق الله تعالى والنقص على الله تعالى محاللقوله لاتأخذ سنة ولانوم وقوله لبسكثله شئ وقوله لم بلدولم يولدالى غيرذلك فوجب أن يقال كونه تعالى مريبًا محال واعلم ان القوم الماقيد وأذلك بمالا يكون من باب الفعل لانه تعالى تمدح بنني الظلم عن نفسه في قوله وما الله يريد طلالله المين وقوله وماريك بظلام المبيدمعانه تعالى قادرعلى الظلم عندهم فذكروا هذا القيد دفعالهذا النقض عن كالمهم فهذاغاية تقر يركلامهم في هذا الباب وألجواب عن الوجد الاول من وجوه (الاول) لانسل ان ادراك البصر عبارة عن الرؤية والدايل عليه ان لفظ الادالة في أصل اللغة عبارة عن اللجوق والوصول قال تعالى قال أصحاب موسى انالمدكون أى للحقون وقال حتى اذا أدركه الغرق أى لحقه ويقال أدرك فلان فلانا وأدرك الغلام أى بلغ الحلم وأدرك المحرة أى فصحت فكبت أن الادراك هو الوصول الى الشي اذاعر فت هذا فنفول المرثى اذاكان له حسونها يقوأ در كما لبصر بجميع حدوده وجوالبه ونهاياته صاركا نذلك الابصار أحاط به فتسمى هذه الرؤية ادراكا أمااذ آلم يحط البصر بجوانب المرثى لم تسم تلك الرو ية ادراكا فألحاصل أناليق يذجنس تحتهانوعان رؤية معالاحاطة ورؤية لامعالاحاطة والرؤية مع

الاسلطةهي المسماة بالادراك فنني الادراك يفيد نني نوع واحدمن نوعي الرؤية ونني النوج لايوجب نفى الجنس فلمبازم من نفى الادراك عن الله تعالى ففي الرقي ية عن الله تعالى فهذا وجه حسن مفول في الاعتراض على كلام الخصم فأنقالوا لمابينتم ان الادراك أمي مغار للروية فقد أفسدتم على أنفسكم الوجوء الاربعة ألتي تمسكتم بهافي هندالآية فاثبات الروية على الله تعالى قلنا هذا بعيد لان الادراك أخص من الروية واتباعه الاخص بوجب اثبات الاعم وأمانني الاخص لأبوجب نفى الاعم فثبت ان البيان الذي ذكرناه ببطل كلامكم ولاببطل كلامنا (الوجه الثاني)في الاعتراض أن تقول هبأن الادراك بالبصر عبارة عن الرؤية لكن لم قلتم ان قوله لاتدر كه الابصار يغيد عوم النؤاعن كل الاشفاص وعنكل الاحوال وفي كل الاوقات وأما الاستدلال بصهة ألاستثناء على عوم النفي فعارض بصحة الاستثناء عنجع القلة معأنها لاتفيدعوم التفيلي نسلأنه تقيد العموم الأأن نفي العموم غير وعوم النفي غير وقددالنا على أن هذا اللغظ لايفيد الاننى العموم وبيناان نفى العموم يوجب ببوت الخصوص وهذا هوالذي قرر المفهوجه الاستدلال وأما فوله ان عائشة رمني الله عنها تمسكت بهذه الآية في نني الرؤية فنقول معرفة مغردات اللفة انمائكتسب منعلاء اللغة فأما كيفية الاستدلال بالدليل فلابرجع فيه الى التفليد و بالجلة فالدليل العقلى دل على أن قوله لا تدركم الابعسار مفيد فني العموم ونبت بصريح العل اننني العموم مغاير لعموم النفي ومقصودهم اممايتم لودلت الآية ملى عوم الذي فسقط كلا مهم ( الوجه الثالث )أن نقول صيغة الجمع كالصمل على الاستغراق فقد تحمل على المعه ودالسابق أيضاواذ اكان كذاك فقوله لآتدر كه الابصار يفيدأن الابصار المعهودة في الدنيالاندركه ونحن نقول بموجبه فان هذه الابصاروهذه الاحداق مادامت تيق على هذه الصفات التي هي موصوفة بهافي الدنيالاتدرك المتعالى وانما تدرك اللدتمالي اذاتبدلت صغاتها وتغيرت أحوالها فلمقلتم انعند حصول هثه المتفرات لاتدرك الله (الوجه الرابع) سلناان الابصار المبتة لاتموك الله تعالى فإلا يجوز حصول ادرالنالله تعالى بحاحة سادسة مغايرة لهذا الحواس كاكان ضرار بن عرو بقول موعل هذاالتقدر فلاسق في التمسك منه الآية فأندة (الوجد الحامس) هب أن هذه الآية علمة الاانالا يات الدالة على اثبات روية الله تعالى خاصة والخاص مقدم على العام وحينته ينتقل الكلام من هذا المقام الى بيان ان تلك الآيات هل تدل على حصول روسية القدتمالي أملا (الوجد السادس) ان تقول عوجب الآية فنقول سلتال الابصار لاتدرات السَّقْعَالَى فَإِقَدْتُمَ اللَّهِ مِن لا يدركونا للهُ تَعَالَى فَهذَا الْجَوْعِ الاستاة على الوجه الأولى . وأماالوجه الثاني فقد بينا اله متنع حصول المدح بنفي الرؤية لوكان فعالى فهذاته محيث ممتنع رؤ يتهبل انما يحصل القدح لوكان بحيث تصبح رؤيته ثم انهتمالي يحبب الابصار عن روايته و بهذا الطريق يسقط كلامهم بالمكلية م نقول ان الني منع أن يكون مباخصول

المدح والثناء وذلك لان النفي المحض والعدم الصرف لايكون موجبا للمدح والثناء والعلم بهضروري بلاذاكان النني دليلا على حصول صفة ثابتة من صفات المدح والثناء قيل بأن ذلك النني يوجب المدح ومثاله ان قوله لاتأخده سنة ولانوم لا يغيد المدح نظرا الى هذا النفى فأراجهاد لاتأخذه سنة ولانوم الاان هذا النبي في حق البارى تعالى يدل على كونه تعالى عالما بجميع المعلومات أبدامن غير تبدل ولازو الوكذلك قوله وهو يطعم ولايطعم يدل علىكونه فآتما بنفسه غنيا فىذاتهلانالجادأيضالابأكل ولايطعماذاثبت هذافنقول قوله لاتدركه الادصار عتنع أن يغيد المدح والسناء الااذا دل على معني موجود مفيد المدح والثناءوذاك هوالذي قلناه فانه يفيدكونه تعالى قادرا على حجب الابصار ومنعها عنادراكه ورؤيته وبهذا التقريرفان الكلام ينقلب عليه يرحجة فسقط استدلال المعتزلة بهذه الآية من كل الوجوه (المسئلة الثالثة) اعلمان القاضي ذكر في تفسيره وجوها أخرى تدل على نفى الرؤية وهي في الحقيقة خارجة عن التمسك بهذا الآية ومنفصلة عن علم التفسيروخوض في علم الاصول ولمافعل الفاضي ذلك فتحن ننقلها ونجيب عنها أثم ندكر الانتحابنا وجوها دالة على صحة الرؤية أماالقاضي فقد تمسك بوجوه عقلية (أولها) أن الحاسة اذاكانت سليمة وكان المرئى حاضر اوكانت الشرائط المعتبرة حاصلة وهي أنلامحصل القرب القريب ولاالبعد البعيد ولابحصل الحجاب ويكون المرئي مقابلاأوفي حكم المقابل فانه يجب حصول الرؤية اذلوجازمع حصول هذه الاءور أن لانحصل الرؤية جازأن يكون محضر تنابوقات وطبلات ولانسمعها ولانراها وذلك يوجب السفسطة قالوا اذا ثبت هذا فتقول أن انتفاء القرب القريب والبعد البعيد والجاب وحصول المقابلة فيحقالله تعالى متنع فلوصحت رؤينه لوجب أنبكون المقتضى لحصول تلك الرؤية هو سلامة الحاسة وكون المرثى بحيث تصحرو يتهوهذان المعنيان حاصلان فعذا الوقت فلوكان بحيث تصمحرو ينه لوجب أنتحصل رو يتهفى هذاالوقت وحيث لمتحصل هذه الرؤية علنا أنه متنع الرؤية (والحجة النانية )أن كل ماكان مرئباكان مقابلا أوفى حكم المقابل والله تعالى ليس كذلك فوجب أنتمتنع رو يته ( والحجة الثالثة ) قال القانمي ويقال لهم كيف براء أهل الجنة دون أهل الناراماأن بقرب منهم أو يقابلهم فيكون حالهم معه بخلاف أهل الناروهذا يوجب أنه جسم يجوز عليه القرب والبعد والجاب ( والحجة الرابعة )قال القاضي انقلتم أن أهل الجنة يرونه في كل حال حتى عند الجماع وغيره فهو باطل أو يرونه ف حال دون حال وهذا أيضا باطل لان ذلك يوجب أنه تعالى مرة يقرب وأخرى يبعد وأيضافرو يته أعظم اللذات واذاكان كذلك وجبأن يكونوامشتهين لتلك الرؤية أبدافاذالم يرومني بعض الاوقات وقدوافي الغموالحزن وذلك لايليق بصفات أهل الجنة فهذا ججوع ماذكره في كتاب التفسير وإعلم ان هذه الوجوه في غاية الضعف (أماالوجه الاول)فيقال له هبأن رؤية الاجسام والاعراض عند حصول سلامة

الحاسة وحضورالمرثى وحصول سأتراأ شهرا أطواجبة فلمقلتم انه يلزم منه أن يكون رواية الله تعالى عند ســ لامة الحاسة وعندكون المرسى بحيث يضحرو يته واجبة ألم تعلوا أن ذاته تعالى مخالفة لسأرالذوات ولايلزم من ثبوت حكم في شيء ثبوت مثل ذلك الحكيم فهايخالفه والعب من هؤلاء للمتزلة أنأولهم وآخرهم عولوا على هذا الدليل وهم مدعون الفطئة التامة والكياسة الشديدة ولم يتنبه أحدمنهم لهذاالسؤال ولم يخطر بساله ركاكة هذا الكلام (وأماالوجه الثاني) فيقالله ان النزاع بيناو بينك وقع في أن الموجود الذي لايكون مختصا بمكان وجهة هل بحوزرة يتد أملا فالمأن ندعو أن العلم بامتناع رؤيةهذا الموجودالموصوف بهذه الصفةعم ديهي أوتقولوا انهعم استدلاني والاول باطل لاند اوكان العلم بهبديميا لما وقع الخلاف فيا بين العقلاء وأيضافيتقدر أن يكون هذا العلم بديهيا كان الاشتغال بذكر الدلبل عبثا فاتركوا الاستدلال وأكتفوا بادعاء البد عهذ وأن كان الثابي فنقول قولكم المرئي بجب أن يكون مقابلا أوف حكم المقابل اعادة لعين الدعوى لان حاصل الكلام انكم فلتم الدليل على أن مالايكون مقابلاولا في حكم المقابل لانجوز رؤيته أن كل ماكان مر ثيافا ميجب أن يكون مقابلا او في حكم القابل ومعلوم أ ملافائدة في هذا الكلام لااعادة الدعوى ( وأما الوجد الشالث ) فيقال لهلم لا يجوزأن يقال ان أهل الجندرونه وأهل النار لا يرونه لالاجل القرب والبعد كاذكرت بل لانه تعمالي يُخلق ا رؤية في عيون أهل الجنة ولا يخلقها في عيون أهل النارفلو رجعت في ابط الهذا الكلام الى أن تجويره يفضى الى تجوير أن بكون بحضر تنابوقات وطبلات ولانراها ولانسمهها كانهذا رجوعا الىالطريقة الاولى وقدسبق جوابها ( وأما لوجه الرابع ) فيقال لم لا يجوزأن يقال الناؤمنين يرون الله تعالى في حال دون حال اماقوله فهذا يقتضي أن يقال اله تعالى من فيقرب ومن قيعد فيقال هذاعود الى ان الابصار لاعصل الاعند الشرائط الذكورة وهوعود الى الطريق الاول وقدميق جوابه وقوله المالرؤ يهأعظم اللذات فيقال لدانهاوان كانت صكذلك الانهلايبعدان يقال انهم يشتهونها في حال دون حال بدليل انسارلذات الجنة ومنافعها طيه لذبذة ثم انها تحصل في الدون عال فكذاهه منافهذ اتمام الكلام في الجواب عن الوجوم التي ذكرها في هذاالباب ( المسئلة الرابعة ) في تقريرا لوجوه لدالة على ان المؤمنين يرون الله تعسالي ونحن نعده اهناعداونحيل قريرها الى المواضع اللائفة بهار فالاول) ان موسى عليه السلام طلمالرو ية من الله تعالى وذلك بدل على جوازرو يه الله تعالى ( والثاني ) انه تعالى علق الرو بةعلى استقرار الجبل حيث قال فان استقر مكانه فسوف ترانى واستسقرار الجبل جائزو المعلق على الجائر جائر وهذان الدليلان سيأتي تقرير هماان شاعقة تعالى في سورة الاعراف ( الحة اشالية ) التمسك بقوله لاتدركه الابصار من الوجوه المذكورة ( والحق الرابعة ) التمسك بقوله تعالى للذين أحسنوا الحسني وزيادة ونقر يرهقد ذكرنا. في سسورة

ونس(الحقة الحامسة) التمسك بقوله تعالى فن كان يرجولقاء ربه وكذا القول في جميع الآيات المشتملة على اللقاء وتقريره قدمر في هذا النفسيرمر اراو أطوار الحجة السادسة) التسك تقوله تعلى واذارأيت ثمرأيت نعياوما كاكبيرافان احمدي القراآت في هذه الآية ملكا بفتح الميم وكسراللام وأجع المسلون على انذاك الملك ليس الاالله تعالى وعندى التمسك بهذه الآية أقوى من التمسك بغيرها ( الحجة السابعة ) التمسك بقوله تعالى كالنهم عنربهم يومئذ لحجوبون وتخصص الكفار بالحب يدل على انالمؤمنين الايكونون محجو بين عن روية الله عزوجل ( الجنة الثامنة ) التمسك بقوله تعالى ولقد رآه نزلة أخرى عندسدرة المنتهى وتقر يرهذه الجحة سيأتى في تفسيرسورة النجم (الحجة التاسعة) ان القلوب الصافية محمولة على حب معرفة الله تعالى على أكل الوجوه وأكل طرق المعرفة هوالرؤية فوجب أن تكون رؤية الله تعالى مطاو بة لكل أحد واذا ثبت هذا وجب القطع بحصولها لقوله تعالى ولكم فيهاما تشتهى أنفسكم (الحجة العاشرة) قوله تعالى ان الذين آمنوا وعلوا الصالحات كانت لهرجنات الفردوس نزلا دلت هذه الآية على إنه تعالى جعل جميع جنات الفردوس نزلاللمؤمنين والاقتصار فيها على النزل لايجوزيل لابدوأن بحصل حقيب النزل تشريف أعظم حالامن ذلك النزل وماذ المالا الروية (الحجة الحادية عشرة) قوله تعالى وجوه يومنذ ناضرة الى ربها اظرة وتقريركل واحدمن هذه الوجوه سأتى في الموضع للاثق به من هذا الكناب واماالاخبارفكشيرة منها الحديث المشهور وهوقوله عليد السلام مترون ربكم كاترون القمرايلة البدر لاتضاءون فيرويته واعلم ان التشبيه وقع في تشبيه الرورية بالرورية في الجلاء والوصوح لافي تشبيه المرقى بالمرقى ومنهأمااتفق الجهور عليدمن انهصلي الله عليه وسلم قرأ فوله تعالى للذين أحسنوا الحسني وزيادة فقال الحسنيهي الجنة والزيادة النظرالى وجمالله ومنهاا الصحابة رضي الله عنهم اختلفوافي إن النبي صلي الله عليه وسلم هل رأى الله المه المعراج ولم يكفر بعضهم بعضا منا السبب ومانسبه الى البدعة والضلالة وهذا بدل على انهم كانوا مجمعين على انه لاامتناع عقلافي روية الله تعالى فهذا جلة الكلام في معيات مسئلة الروية ( المسئلة الخامسة) دل قوله تعالى وهو بدرك الابصار على انه نعالى يرى الاشياء ويبصرها ويدركها وذلك لانه اماأن يكون المرادمن الابصارعين الابصار أوالمرادمنه البصر ينفان كان الاولوجب الحكم بكونه تعالى راثيا لرواية الراثين ولابصار المبصرين وكل منقال ذلك قال انه تعالى يرى جميع المرثيات والمبصرات وانكان الثاني وجب الحكم بكونه تعالى رائيا للمبصرين فعلى كلاالتقدير بن تدل هذه الا يذعلي كونه تعالى مبصر اللمبصرات راثيالامرثيات (المسئلة السادسة) قوله تعالى وهو يدرك الابصاريفيد الحصر معناهانه تعالى هو يدرك الابصار ولايدكهاغيرالله تعالى والمهنى ان الامر الذي به يصير الحي رائياللمرثيات ومبصر اللمبصرات ومدركاللمدركات أمرعجيب وماهية شريفة لايحيط

وقوله تعالى (قدجاء كربصائر من ربكم) استشاف واردعلى لسان النبي عليه الصلاة والسلام والبصائر جمع بصيرة وهي النور الذي به تستصر النفس كاأر ابصر ﴿ ١٧٥ ﴾ نور به تبصر العين و المراد بها الآيات الواردة ههنا أوجيع

الأكات المتنظمة لها انتظاماأ ولياومن لابتداء الغاية مجازاسواه تعلفت بجاءأو تحذوف هوصفة البصائروالتعرض لعنوان الربوبية مع الاضافة الى ضمير المخاطين لاظها ركال اللطف بهم أى قدجا كمن جهة مالككمومالفكم الى كالكم اللائق بكم منالوحي الناطق بالحق والصواب ماهو كالبصائر للقلوب أوقد جاءكم بصائر كالنةمن ربكم (فنأبصر)أى الحق يتلك ألبصائروآمن به ( فَلْنَفْسَهُ)أَى فَلْنَفْسَهُ أبصر أوفابصاره لنفسه لان نفعه مخصوص بها (ومنعمي )أي ومن لم بصرالحق بمدماظهرله التلك البصأر ظهورا بينا وضل عندوانماعبر عند بالعمى تقبيحا له وتنغيرا عنه (فعليها) أى فعليهاعي أوفعماه عليها أو وبالعاه (وماأناعلكم محفظ)

العقل بكها ومعذلك فانالله تعالى مدرك لحقيقتها مطلع على ماهيتها فيكون المعنى من قوله لاتدركه الابصار هوانشيأ من القوى المدركة لاتحيط بحقيقته وان عقلا من العقول لايقف على كند صمديته فكلت لابصار عن ادراكه وارتدعت العقول عن الوصول الى ميادين عزته وكاان شيأ لا يحيطه فعلم محيط بالكل وادراكه متناول للكل فهذاكيفية نظم هذه الاتية (المسئلة السابعة ) قوله وهو اللطيف الخبير اللطافة صدالك ثافة والمراد منه الرقة وذلك في حق الله ممتاع فوجب المصير فيه الى النَّاو يل وهو من وجوه (الاول) المراده لطف صنعه فيتركيب أبد ان الحبوانات من الاجزاء الدفيقة والاغشية لرقيقة والم افذ الضيقة التي لايعلها أحد الاالله تعالى ( الوجه الثابي ) أنه سجانه لطيف في الانعام والرأفة والرحمة ( الثالث ) انه لطيف يعباد ، حيث يثني عليهم عندالطاعة و يأمرهم بالتو بة عندالمعصية ولايقطع عنهم سوادرجته سواء كانوامطبعين أوكانوا عصاة ( الرابع ) اله اطبف بهم حبث لآبام فم فوق طافنهم و ينعم عليهم ماه وفوق استحقاقهم وأماالخبيرفهومن الخبروهو العلم والمعنى انه لطيف بماده مع كونه عالما عاهم عليه من ارتكاب المعاصي والاقدام على الفرائع وقال صاحب الكشاف الطيف معناه انه يلطف عن أن تدركه الابصار الخبير بكل اطبِّف فهويدرك الابصار ولا يلطف شيُّ عن ادراكه وهذا وجه حسن \* قوله تعالى (قدجا كم بصائر ، نرر بكم فن أنصر فلنفسه ومن عمى فعلهم أورأ ما عليكم بحفيظ ) في الآية مسائل المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى لـ قرر هذه البيانات الظاهرة والدلائل القاهرة في هذه لمطالب العالية الشريفة الالهية عادالي تقر يرأمر الدعوى والتبلغ والرسالة فقال قدجاءكم بصائر من ربكم والبصائرجع البصيرة وكاال البصر اسم للادراك النام الكامل الحاصد لبالعين التي في الرأس فالنصيرة اسم للادراك النام الكامل الحاصل في القلبقال تعالى ، ل الانسان على نفسه بصيرة ، أى له من نفسه معرفة تامة وأراد بقوله قدجا كم نصائر من ربكم الآيات المقند مة وهي في أنفسها لبست بصار الاانهالة وتهاوجلالتها توجب لبصائر لنعر فهاووقف على حقه ثقيه فلما كانت هذه الآيات أسبا بالحصول البصائر سميت هذه الآيات أنفسها بالبصائر والمقصود من هذه الاتبة بيان ما يتعلق بالرسول ومالا يتعلق به اما القسم الاول وهوا اذى يتعلق بالرسول فهو الدعوة الى الدين الحق وتبليغ الدلالة والبينات فيها وهوانه عليه السلام ماقصر في تبلغها وايضاحها وازالة الشبهات عنها وهوالرادمن قوله قدجاكم بصائر من ربكم (واماالقسم الثاني )وهوالذي لايتعلق بالرسول فاقدامهم على الايمان وترك الكفر فالهذالا يتعلق بالرسول بل يتعلق باختيارهم ونفعه وصنره عائدا البهم والمعني من أبصر الحق وآمن فلنفسه أبصرواياها نفعومن عي عند فعلى نفسه عي والماضر بالعمى وماأنا هليكم بحفيظا حفظأعا لكم وأجاز يكم عليها اعا أنامنذر والله هو الحفيظ إُعليكم ( المسئلة الثانية ) في أحكام هذا الآية وهي أربعة ذكرها القاضي (فالاول)

والها أيامنذر والله هوالذي يحفظ أعا لكم و يجازيكم عليها (وكذلك نصرف الآيات) أي مثل ذلك التصريف المنابية أي مثل ذلك التصريف البذيم المنابية المائية الكاشفة عن الجفائق الفائقة لاتصر بِفاأ دني منه

وقوله تعالى (وليقولوا درست) علة الهول قد حذف تعويلا على دلالة السباق عليه أى وليقولو درست مانفول من التصريف المذكور واللام للعاقبة والواو ﴿ ١٧٦ ﴾ اعـــترا ضية وقبل هي عاطفة على عــ له محـــذوفة

الغرض بهذه البصائر ان بننفع بها احتيارااسحق بها الثواب لاأن يحمل عليها اويلجأ البها لانذلك يبطل هذاالغرض (والثابي )اله تعالى الادلناو بين لنامنا فع وأغراض لمنافع تعود لينا لالمنافع تعود الى الله تعالى ( والثالث )ان المرء بعدوله عن النَّظر والتدبر يضر بنفسه ولمبؤت الامن قبله لامن قبل ربه ( والرابع) انه مُحَكَّر من الامر بن فلنَّلكُ قال فن أبصر فلنفسه ومن عمى فعليها قال وفيه ابطال قول الجبرة في المخلوق وفي انه أعالى يكلف بلاقدرة واعلم انهمتي شرعت المعتزلة فيالحكمةوالفلسفةوالامروالنهي فلا طريق فيه الامعارضة، بسؤال الداعي فانهيه دم كلمايذ كرونه ( لمسئلة لثالثة )المراد من الابصار ههناالعلم ومن العمى الجهل ونظيره قوله تعالى فانهالا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ( المسئلة الرابعة )قال المفسرون قوله فمن أبصر فلنفسه ومنعمي فعليها معناه لاآخذكم بالايمان أخذالحفيظ عليكم والوكيل قالواوهذا انماكان قبل الامر بالقتال فلمأمر بالقتال صارحفيظا عليهم ومنهم من يقول آية الفتال ناسخة لهذه الأية وهو بعيد فكان هو الاء المفسر بن مشغو فون بتكثير السيخ من غير حاجة الله والحق ماتقرره أصحاب اصول الفقدان الاصل عدم النسيخ فوجب السع في تقليله بقدر الامكان \* قوله تعالى ( وكذلك نصرف الآيات وليقولوا درستوانبينه لقوم يعلون ) اعلمانه تعالى لم الكلام في الالهات الى هذ الموضع شرع من هذا الموضع في اثبات النوات فبعاً تعالى بحكا يه شبهات المنكرين لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم (فالشبهة الأولى) قولهم ياهجران هذا القرآن الذي جئننا به كلام تستفيدهم مدارسة العلاء ومباحثة الفضلاء وتنظمه من عند نفسك ثم تقرأه علينا وتزعم انه وحى زل عليك منالله تعالى ثمانه تعالى أجادعنه بالوجوه الكثيرة فهذا نقر يرالنظم وفي الآبة مسائل ( المسئلة الاولى) اعلم ان المراد من قوله وكذلك نصرف الآيات يعني أنه تعالى بأي بها متواترة حالابعد حال عقال وليقولوا درست وفيه مباحث (البحث الاول) حكى الواحدي فى قولەدرس الكىنات قولىن (الاو. )قال الاصمعى أصله من قولھم درس الطعام اذا داسە يذرسه دراما والدراس الدياس بلغة اهلالشام قال ودرس الكلام من هذاأى يدرسه فيخف على لسانه ( والثاني )قال أبو الهيثم درست الكتاب أي ذلانه بكثرة لقر أنة حتى خف حفظه من قولهم درست الثوب أدرسه درسافه ومدروس ودريس أى أخلقته ومنه قبل للثوب الخلق ذريس لانه قدلان و لدراسة الرياضة ومنه درست السورة جتي حفظهما ثم قال الواحدي وهذاالقول قريب ماقاله الاصمعي بل هونفسه لان المعني يعود فيه الى التذليل والنليين ( البحث الثاني) قرأ ابن كذيروأ بو عرودارست بالالف ونصب الناه عليه وسلموجازالاضمار أوهوقراءةا بنعباس ومجاهدوتفسيرها قرأت على اليهودوقرو أعليك وجرت بينك وبينهم مدارسة ومذاكرة ويقوى هذه القراءة قوله تعالى ان هذا الاافك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون وق أ ابن عامر درستأى هذه الاخبار التي تلوتها علينا قديمة قددرست وانجت

واللام متعلقة بنصرف أى مثل ذلك النصر بف نصرفالآيات لنازمهم الجةوليقولواالخ وقيل الملام لام الامر وينصره القراءة بمكون اللام كانه قبل وكذلك فصرف الآبات وليفولوا هم ما يقو لو ن فأنه لااحتفال مهم ولااعتداد يقولهم وهذا أمر معناه الوعيدوالتهديد وعدم الاكتراث بقولهم ورد عليه بأنمابعده يأباه ومعنى درست قرأت وتعلثوقرئ دارست العلاءودرستأى قدمت اىدارست هذه الآمات وعفت كإقالوا أساطير الاولينود رست بضمالراء مبالغة في در ست أي اشتددروسها ودرست على البناء للمفعول ععني قرثت اوعفيت ودارست وفيتروها بدارست اليهود مجداصليالله لاشتهارهم بالدراسة وقذجوز اسناد الفعل

الى الآيات وهو في الحقيقة لاهلهاأى دارس أهل الآبات وجلتها محد اصلى الله عليه وسلم وهم أهل وومضت الكتاب وذرس أى درس محمد ودارساتاًى هى دارسات أى قديمات أوذات درس كعيشة راضية

ومضت من الدرس الذي هوتعني الاثر وامحاء الرسم قال الازهري من قرأدرست فعناه تقادمت أي هذا الذي تتلوه علينا قدتقادم وتطاول وهومن قواهم درس الاثر يدرس دروساواعلم أنصاحب الكشاف روى ههنافراآت أخرى (فاحداها) درست بضم الراءم الغة في درست أي اشتد دروسها (وثانيها) درست على البناء للمفعول بمعنى قدمت وعفت (وثاشها) دارست وفسروهابد ارست اليهود همدا ( ورابعها ) درس أي درس مجد (وخامسها) دارسات على معنى هي دارسات أي قديمات أوذات درس كعيشة راضية ( البحث الثالث) الواوفي قوله وليقولوا عطف على مضمر والتقدير وكذلك نصرف الآيات المزمهم الحجة وليقواوا فعذف المعطوف عليه لوضوح معناه ( البحث الرابع ) اعلم أنه تعالى قال وكذلك نصرف الآيات ثم ذكر الوجه الدى لاجله صرف هذه الآيات وهو أمران أحدهما قوله تعالى وليقولوا دارست والساني قوله وانبينه لقوم يعلمون أما هذا لوجه الثاني فلا اشكال فيه لانه تعالى مين أن الحكمة في هذا التصريف أن يظهر منه البيان والفهم والعلم وانما الكلام في الوجه الاول وهوقوله وليقولوادارست لانقولهم للرسول دأرست كفرمنهم بالقرآن والرسول وعند هذا الكلام عاد بحث مسئلة الجبر والقدر فأثماأ صحابنا فأنهم أجروا الكلام على ظاهره فقالوا معناه اناذكر ناهذه الدلائل حالابعد حال ليقول بعضهم دارست فيزداد كفراعلى كفرو تثبيتالبعضهم فيزداد إيماناعلي ايمان وفظيره قوله تعسالي يضل به كثيراو يهدى به كشيرا وقوله وأماألذين فيقلوبهم مرض فزادتهم رجسا الىرجسهم وأماالمعتزلة فقد تحيروا قال الجبائي والقاضي وليس فيه الأأحدوجهين (الاول) أن يحمل هذا الاثبات على النفي والنقدير وكذلك نصرف الآيات لئلا يقواوا درست ونظيره قوله تعالى يبين الله لكم أن تضلوا ومعناه لذلا تضلوا ( والثاني أن تحمل هذه اللام على لام العاقبة والتقدير انعاقبة أمرهم عندتصر يفنا هذه الآيات أن يقولوا هــذا القول مستندين الى اختيارهم عاداين عمايلوم من النظر في هذه الدلائل \* هـنا غاية كلام القوم في هذا الباب ولقائل أن يقول (اما الجواب الاول ) فضعيف من وجهين (الاول) انحل الاثبات على الني تحريف لكلام الله وتغييرله وفتح هذا الباب يوجب أنلايتي وثوق لا بنفيه ولا باثباته وذلك يخر جه عن كونه حجة واندباطل ( والثاني) ان بتقدير أن يجوزهذا التوع من التصرف في الجلة الاانه غير لائق البتة بهذا الموضع وذلك لان النبي صلى الله عليه وسلمكان يظهر آيات القرآن نجما نجماوالكفار كانواية واون أن محمدا يضم هذه الآيات بعضهاالى بعض ويتفكر فبهاويصلحها آية فاآية ثم يظهرها واوكان هذا بوجى نازل اليدمن السماء فإلايأت بهذا القرآن دفعة واحدة كاأن موسى عليه السلام أتى بالنوراة دفعة واحدة اذا عرفت هذا فنقول ان تصريف هذه الآمات حالا فعالا هي التي أوقعت الشبهة للقوم في أن محداصلي الله عليه وسلم اعاياتي بهذا القرآن

وقوله تعالى (ولنسه) عطفعلي يقواواو اللام على الاصل لان التبين طاية التصريف والضمر للا يات باعتبار المعنى أوللقرآن وانلم لذكر أوللمصدرأي ولنفعل التبيين واللام فيقوله تعالى ( لقوم يعلون ) متعلقة بالنبين وتخصيصه يهملاأنهم المنتفعون بهقال این عباسهم أولياو والذين هداهم الىسبيلالرشادوومفهم بالعملم الايذان بغاية جهلالاواينوخلوهم عن العلم بالمرة

على سببل المدارسة مع التفكر والمذاكرة مع أقوام آخرين وعلى مايةول الجبائي والقاضى فأنه يقتضى انبكون تصر بف هذه الآيات حالا بعد حال يوجب أن يتنعوا من القول بأن محداعليه الصلام والسلام انماأتي مذاالقرآن على سبيل المدارسة والمذاكرة فثبت أن الجواب الذي ذكره المابع يحلوجه لناتصريف الآيات علة لأن يمتنعوا من ذلك القول مع أنا بيناأن تصريف الآيات هوالموجب لذلك القول فــقطهـذا الكلام (وأما الجواب الثاني) وهوحل اللام على لام العاقبة فهوأ يضابعيد لان حل هذه اللام على لام العاقبة مجازوحله على لامالغرض حقيقة والحقيقة أقوى من لمجاز فالوقلنا اللام فى قوله وليقواوا درست لام العافبة و في قوله و انبينه لقوم يعلمون للعقيقة فقد حصل تقديم الحجاز على الحقيقة في الذكر واله لا يجوز فثبت بماذكرنا صنعف هذين الجوابين وأن الحق ماذكرتا أنالمراد منه عين المذكورفي قوله تعالى بصل به كثيرا وبهدى به كشيرا ومما يؤكد هذا التأويل قوله ولنبينه لقوم يعلون يعنى أنا مابينا، الالهؤلاء فأما الذين لايعلون فابينا هذه الآيات لهم ولمادل هذا على أنه تمالى ماجعله بيانا الاللمؤمنين ثبث أنه جعله صلا لا للكافر بن وذَّلَكُ ماقاناوالله أعلم \* قوله تعالى ( أتبع ما أوجى البك من ربك لا اله الا هووأعرض عن المشركين) اعلم أنه تعالى لما حكى غن الكفار أنهم ينسبونه في اظهار هذا القرآن الى الافتراء أوالى أنه بدارس أفواماو يستفيد هذه العلوم منهم ثم بنظمها قرآنا و يدعى أنه إزل عليه من الله تعالى أتبعه بقوله اتبع ماأوجى البك من ربك لئلا يصير ذلك القول سببا لفتوره في تبليغ الدعوة والرسالة والمقصود تقو بة قلم وازاله الحزن الذي حصل بسبب سماع تلك الشبهة ونبه بقوله لااله الاهوملي أنه تعالى الكان واحدا في الا لهية فأنه يجب طاعته ولا بجوز الاعراض عن تكاليفه بسبب جهل الجاهلين وزيغ الزائغين وأماقوله وأعرض عن المشركين فقيل المراد ترك المقابلة فلذلك فالوا انه منسوخ وهذا ضميف لان الامر بترك المقائلة في الحال لا يغيد الامر بتركها داعًا واذاك أن الامر كذلك لم يجب الترام النسمخ وقبل المراد ترك مقا بلتهم فيما يأتونه من سفه وأن يعدل صلوات الله عليه الى الطر مق الذي يكون أقرب الى القبول وأبعد عن التنفير والتغليظ \*قوله تعالى ( ولوشاء الله ماأشركوا وماجعلناك عليهم حفيظا وماأت عليهم بوكيل) اعلم أنهذا الكلام أيضامت القية ولهم الرسول عليه السلام اعاجمت هذا الفرآن من مدارسة الناس ومذاكرتهم فكأنه تعالى يقول لهلاتلنفت الى سفاهات مؤلاء الكفار ولايتقلن عليك كفرهم فأني أوأردت ازالة الكفر عنهم لقدرت ولكني تركيهم معكة رهمفلا ينبغى أن تشغل قلبك بكاماتهم واعلمان أصحابنا ممسكوا بقوله تعالى ولوشاءالله ماأشركوا والمعني ولوشاءاللهأن لابشركوا ماأشركواوحيث لممحصل الجزاء علنا أنهلم يحصل الشهرط فعلناأن مشيئة الله تعالى بعدم اشراكهم غيرحاصلة قالت المتر لذ ثبت بالدليل أنه تعلى أراد من الكل الايمان وماشاء من أحد الكغر والشرك

اشات على ماهوعليه وبمدم الآعتدادبهم وبأباطيلهم أي دمعل مأأنت عليدمن انباع ماأوحياايك منالشرائع والاحكامألتي عدتها أانوحيدوفي النمرض لعنوان الربوبيةمع الاصا فذالي ضميره عليدالسلام من اظهار اللطف بهمالايخني وقوله تعالى (كالدالاهو) اعتراض بين الامرين المتعاطفين وكدلانجار اتباع الوحى لاسيما فيأمر التوحيدو قدجوز أن بكون حالامن ربك أى منفردافي الالوهية (وأعرض عن المشركين) لاتحتفل بهم وبأقاو يلهم الباطلة التيمن جلتها ماحكي عنهمآنفاومن ج، له منسوخاباً بد السيف جل الاعراس على مايع الكف عنهم (ولوشاء الله) أي عدم اشراكه حسيا هوالقباعدة المستمرة في حذف مفعول المشيئة منوقوههاشرطاوكون مفعولها مضمون ألجزاء (ماأشركوا) وهذا دليل على أنه تعالى لابرىدا عال الكافرلكن لأبحى أنه تعالى منعدعنه مع توجهد اليدبل بعني

أية بعالى لايريد منهلعدم صرف اختباره الجزى بحوالاعان واصراره على الكفروا لجمة اعتراض مؤكد للاعراض ووهذه

وكذافوله تعالى (وما جعلنالتعليهم حفيظا) أى رقبا مهينامن قبلنا تحفظ عليهم أكالهم أكالهم أنت عليهم بوكيل) من جهنهم تقوم بأ مورهم في الموضعين متعلق عام بعده قدم عليه الاهما به أول عاية المغواصل م

وهذه الآية تقنضي انه تعالى ماشا من الكل الايمان فوجب التوفيق بين الدليلين فيعمل مشيئة الله تعالى لاعامهم على مشيئة الايمان الاختياري الموجب للثواب والثناء ويحمل عدم مشيئته لايمانهم على الايمان الحاصل بالقهر والجبروالالجاءيمي أنه تعالى ماشاء منهم أن يحملهم على الايمان على سيل القهر والالجاء لان ذلك ببطل النكليف و يخرج الانسان عن استحقاق الثواب هذا ماعول القوم عليه في هذا الباب وهوفي غاية الضمف و مدل عليه وجوه (الاول )لاشك أنه تعالى هوالذي أقدر الكافر على الكفر فقدرة الكفر أن لم تصلح للا عان فخالق تلك القدرة لاشك أنه كان مريدا للكفر وانكانت صالحة للايمان لم بترحم جانب الكفر على جأنب الايمان الاعند حصول داع يدعوه الى لايمان والالزم رحجان أحد طرق المكن على الاخر لالمرحيج وهو محال وعجوع القدرة مع الداعي الى الكفريو جب الكفرواذاكان خالق القدرة والداعي هو الله تعالى وثبت أن مجموعهما يوجب الكفر ثبت أنه تعالى قدأراد الكفر من الكافر (الثاني) في تقرير هذا الكلام أن تقول انه تعالى كان عللابعدم الإيمان من الكامر ووجود الايمان مع العلم بعدم الايمان متضادات ومع وجوداً حدالضدين كان حصول الضد الثاني محالا والمحال مع العلم بكونه محالاغيرمر أدفامتنع أن يقال انه تعالى يد يد الايمان من الكافر ( الثالث ) هب أن الايمان الاختياري أعضل وأنفع من الايمان الحاصل بالجبروالفهر الاأنه تعالى لما علم أن ذلك الانفعلا يحصل البنة فقد كان يجب في حكمته ورحمته أن يخلق فيه الايمان على سبيل الالجاء لان هذا الايمان وان كأن لايوجب الثواب العظيم فأقل مافيه أنه يخلصه من العقاب العظيم فترك ايجاد هذا الاعان فيه على سبيل الالجاه يوجب وقوعه في أشد العذاب وذلك لايليق بالرحة والاحسان ومثاله أنمن كانله ولدعز بزوكان هذا الاسفاغاية الشفقة وكان هذا الولدواقفاعلي طرف البحرديةول الوالدله غصرفي قعرهذا البحرلتستحرج اللاكي العظيمة الرفيعة العالية منه وعلم الوالدقطعاأنه اذاغاض فيالبجرهلك وغرق فهذاالابانكان ناظراني حقه مشفقا عليه وجب عليه أن يمنعه من الغوص في قعر البحر و يقول له اترك طلب تلك اللا لى فانك لاتجدها وتهلك رلكن الاولى لك أن تكتني بالرزق القليل معالسلامة وأماأن يأمره بالغوص في قعرالبحر مع اليقين النام بأنه لايستفيده به الاالهلاك فهذا يدل على عدم الرحة وعلى السعى في الاهلاك فكذاههنا والله أعلم واعلم أنه تعالى لما بين أنهلاقدرة لاحد على ازالة الكفر عنهم ختم الكلام بمايكمل معه تبصير الرسول عليه السلام وذلك أنه تعالى بين له قدرما جعل اليه فذكر أنه تعالى ماجعله عليهم حفيظا ولا وكبلا على سبيل المنع لهم وانما فوض اليه البلاغ بالامر والنهى في العمل والعلم وفي الببان بذكر الدلآئل والتنبيه عليهافان انقادوا للقبول فنفعه عائد اليهم والافضرره عايد عليهم وعلى النقديرين فلايخرج صلى الله عايه وسلمه ن الرسالة والتبوة والتبليغ

،شات ویع

(ولانسبوالذي يدعون من د و ن الله ) أى لاتشتمو هم من حيث عادتهم لآلهتهم كأن تقو لوا تبا لكم ولما تعدونه مثلا (فيسوآ الله عدواً) تجاوزاعن الحق الى الباطل بأن يقولوالكم مثلقولكم الهم (بغيرعلم) أي بحيالة بالله تعالى وعا يجبأن يذكر بهوقرئ عدوالقالعدايعدوعدوا وعدواوعدا وعدوانا روى أنهم قالوالرسول الله صلى الله عليه وسلم عند نزول قوله تعالى انكم وماتعبدون من دون الله حصب جهنم لتتهين عن آلهتا أولنهجون الهكوقيل كان المسلونيس ونهم فنهوا عن ذلك لثلا يستبعسهمسهسعان وتعالى وفيه أنالطاعة اذا أدت الى معصية راحية وجب تركها فأنمابؤدي الىالشرشر

\* قوله تعالى ﴿ وَلاتْسَمُواالَّذِينَ يَدْعُونُ مَنْ دُونَ اللَّهُ فَيُسْبُوا اللَّهُ عَدُوا بُغِيْرِعُمْ كَذَلك زَيِّنا لكل أمة علهم ثم الى ربهم مرجعهم فينشهم عا كانوا بعماون ) اعلم أن هذا الكلام أيضا متعلق بقو لهم للرسول عليه السلام المأجعت هذا القرآن من مدارسة الناس ومذاكرتهم فأنه لايبعد أن بعض المسلين اذاسمعوا ذلك الكلام من الكفار غضبوا وستموا آلهتهم على سبل المعارضة فنهي الله تعالى عن هذا العمل لانك من ستمت آلهتهم غضبوافر بماذكروا الله تعالى بمالاينغي منااةول ولا جل الاحتراز عن هذا المحذور وجب الاحتراز عن ذلك المقال وبالجلة فهر تنبيه على أن خصمك ذا شاوهك مجهل وسفاهة لم يجزاك أن تقدم على مشافه به عايجرى محرى كلامه فان ذلك يوجب فتحياب المشاتمة والسفاهة وذلك لايليق بالعقلاء وفي الآبة مسائل (المسئله الاولى) ذكروا في سبب وول الآية وجوها (الاول) قال اين عباس لمانول انكم وماتعبدون من دون الله حصب جهنم قال المشركون الن لم تنته عن سب الهتنا لنهجون الهك فنزلت هذه الآية أقول لي ههنا اشكالان (الاول) ان الناس اتفقوا على أن هذه الدورة نزلت دفعة واحدة فكيف يمكن أن يقال أن سبب نزول هذه الآية كذا وكذا ( الثاني ) أن الكفار كأبوا مقرين بالاله تعالى وكانوا يقولون انماحسنت عبادة الاصنام لنصير شفعاءلهم عندالله تعالى واذاكان كذلك فكيف يعقل اقدامهم على شتم الله تعالى وسمه ( والقول الثاني )في سبب نزول هذه الآية قال السدى لماقر أن وفاذاً بي طالب قالت قريش ندخل عليه ونطلب منه أنينهي ابن أحيه عنافانا نستحيىأن نقتله بعدموته فتقول العرب كان يمنعه فلما مات قتلوه فأنطلق أبوسفيان وأبوجهل والنضر بن الحرث مع جاعة اليه وقالواله أنت كبيرنا وخا لبوه بما أرادوا فدعا محداعليه الصلاة والسلام وقال هؤلاه قومك وبنوعك يطلبون منك أن سركهم على دينهم وان يتركوك عن دينك فقال عليه الصلاة والسلام قولوالاله الاالله فأبوافقل ابوطالب قل غير هده الكلمة فانقومك يكرهونها فقال عليه الصلاة والسلام ماأىابالذي أفول غيرها حتى تأتوني بالشمس فتضعوها في يدى فقالواله اتركشتم آلهتنا والاشتم ال ومن بأمرك بدلك فذلك قوله تعالى فيسبواالله عدوابغيرعلم واعلم أباقددللنا على أر القوم كانوا مقرين بوجود الاله تعالى فاستحال اقدامهم شتم الاله بل ههذا احتمالات ( أحدها )أنه ر عاكان بعضهم قائلًا بالدهر ونفي الصانع فاكان يالي مهذا النوع من السفاهة (وثانيه )ان الصحابة متى شتموا الاصنام فهم كانوايشتمون الرسول عليد الصلاه والسلام فالله تعالى أجرى شتم الرسول مجرى شتم اللة تعالى كمافى قوله ان لذين يبابعو للتانما يبايعون الله وكقولهان انين يؤذون الله (والله اوالله) أنهر عاكان في جهالهم مى كان يعتقد أن شيطانا يحمله على ادعاء النبوة والرسالة ثمانه لجهله كان يسمى ذلك الشيطان بانه اله محمد عليه الصلاة والسلام فكان يشتم الدهمدبناء على هذا التأو بل ( المسئلة الثانية) لقائلأن

(كذلك) أى مثل ذلك النزبين القوى (رَبنا لكل أمسة عملهم ) من الحنير والشرباحداث ما يمكنهم منه و يحملهم عليسه توفيقسا أوتخسذيلا ﴿ ١٨١ ﴾ و يجوز أن يراد بكل أمسة أيم الكفرة اذالكلام

فيهم وإملهم شرهم وفسادهم والمشبهبه تزيين سبالله تعالى لهم (ثم لى بهم) مالك أمرهم (مرجعهم) أى رجوعهم بالبث بعدالموت (فينبهم) من غبرتا خبر ( عاكانوا يعملون)في الدنيا على الاستمرار من السيآت المزينة الهم وهو وعيد بالجزاء والعذاب كقول الرجل ان يتو عــد. سأخبرك بمافعلت وديه نكنةسر بةمبنيةعلى حكمةأبية وهي انكل مابظهرني هذء النشأة من الاعيان والاعراض فأتما يظهر بصورة مستعارة محانفة لصورته الحقيقية التي + يضهر في النشأة الآخرة فأن المعسا صي سموم قاتلة قدرزت في الدنيا بصورة تستحسنها نفوس العصاة كالطقت به هذه الآية الكريمة وكذا الطاعات فأنهامع ا كونهاأحسن الاحاسن

يقول ان شهر الاصنام من أصول الطاعات فكيف يحسن من الله تعالى أن عهى عنها والجوابأن هذا الشتم وأنكال طاعة الأأنه اذا وقع على وجهيس لمزم وحود منكر عطبم وجب الاحتراز منه والامر همنا كذلك لان هذاالتر كال يسترم أفدامهم على شتم المهوشتم رسوله وعلى فتمح بابالسغاهة وعلى ينفيرهم عرفول لدين وادخال الغيظ والعضب في قلوبهم فلكونه مستلزمالهذه المنكرات وقع النهي عنه (المسئلة الثالثة) قرأ الحسن فيسبواالله ع وابضم العين وتشديد الواو بقال عد فلان عدوا وعدوا وعدوانا وعدا أي ظلم طلما جاوزالقدر قار الزجاج وعدوا منصور على المصدرلان المعني فيعدوا عدوا قال و يجوزأن بكون بارادة اللام والمعنى فينسواالله للظلم ( لمسئلة الرابعة) قال ونفورا اذلوجازأن يفعله لجازأن أمربه وكانلاشهي عاذكرناوكان لايأمر بالرفق بهم عندالدها كقوله نوسى وهرون فقولاله فولالينالهله يتذكرأ ويمخشى وذلك ببين بطلان مذهب المجبرة (المسئلة الحامسة) قالواهذه الآية تدل على أن الامر بالمعررف قديقبح اذاأدى إلى ارتبكات مكر والنهي عن المنكر يقبح اذا أدي الى زيادة منبكر وغلبتة الظن قَاعُة مَقَامَالُعُمْ فِي هذا لَبِالْ وَفِيهُ تَأْدِيبُ لَمْنَ يِدْهُوالِي الدِينَ ٱللَّذِينَشَاعُلُ عِسَالًا فالَّدة له في المطلوبُ لان وصف الاوثان بأنه جادات لاتنفع ولانضر يَكُني في انقدح في الهينها فلاحاحة مع ذلك الى سُمَّم. أما فوله تعالى كذلك زيا لكل أمة علهم فاحبَّج أصحابنا بهذا على أنه تعلى هوالدي زين للكافر الكفر وللمؤمن الايمان وللعاصي المعصية وللمطيع الطاعة قال الكعبي جل الآية على هذا المعنى محال لانه تعالى هو لذي يقول الشيطان سول لهم ويقول والذين كفروا أولياؤهم اطاعوت يخرجونهم من النور إلى الظلات ثِم ان القوم ذكروا في الجواب وجوها ( لأور) قال الجَاتَى المردُّر بنا الكلآمة نقدمت ماأمر عممه من قول الحق والكعبى أيضاذ كرعين هذا الجواب ففال المراد أنه ته لى زين لهم ما يُذخى أن يعملوا وهم لايذ بهون (الثاني)قال آخرون المراد زينا الكل أمة من أيم اللَّمة ربُّ و، علهم أي خليناهم وشأمهم وأمهلناهم مني حسن عندهم سوخلهم(والثالث) أمهلنا الشَّطان حتى زينلهم (والرابع) زرَّاه فيزعمهم وقولهمُ ان الله أمرنا مهذا وزينه لما هسذا مجموع التأويلات المذكورة في هذه الآية واكل ضعيف وذلك لان الدآل العقلي القاطع دل على صحة ماأشعر به ظاهر هذا النَّص وَذلك لامامينا غيرمرة انصدور الفعل عن لعبد يتوقف على حصول الدعى وبياان تلك الداعية لابدوأن تكون مخلق الله تعلى ولامعني لنلك الداعية الاعلم واعتقاده أوطمه باشتمال ذلك الفعل على نفع زائد ومصلحة رجة واذاكات للك الداعية حصلت بفعل الله تعالى وتلك الداعية لآمعني لها الاكونه معتقداً لاستمار ذلك الغمل على النفع لزائد والمصلحة الراجحة ثبت أنه بمتنع أن يصدر عن العبدة وللولول ولاحركة ولاسكون الااذا

قد ظهرت عندهم بصور مكروهمة والذلك قال عليه السلام حف الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات فا عمال الكفرة قديرزت لهم في هذه النشأة بصورة مزينة بسنجسة على الغواة ويستحبها الطفاة وستظهر في النشأة الآخرة بصورتها الحقيقية المنكرة الهائلة فمند ذلك بعرفون أنأعما لهم ماذافعبرعن اظهارها ﴿ ١٨٢ ﴾ بصورها الحقيقية بالاخباريها لماأن كلا

زينالله تعلى ذلك الفعل في قلمه وضمير. واعتقاده وأيضا الانسان لايختار الكمفر والجهل ابتداءمع العلم بكونه كفرا وجهلا والعلم بذلك ضرورى بل انما يختأره لاعتقاده كونه أيمانا وعلما وصدقا وحقا فلولاسابقة الجهل الاول لماختار هذا إلجهل الثاني مراناننقل الكلام الى اله لم اختار ذلك الجهل السابق فان كان ذلك لسابقة جهل آخر فقدره أن يستمر ذلك الى مالانها يةله من الجهالات وذلك محال ولما كان ذلك باطلا وجب انهاءتلك الجهالات الىجهل أول يخلقه الله تعالى فيهابنداء وهو بسبب دلك الجهل ظن في الكفر كونه اعانا وحقا وعلاوصدقا فثبت انه يستحيل من ا كافر اختبارا لجهل والكفر الااذارين الله تعدالى ذلك الجهل في قلبه وثبت بهذبن البرهانين القاطعين القطعين أن الذي يدن عليه ظاهرهذه الآية هوالحق الذي لأمحيد عندواذا كان الامر كذاك فقد بطلت المأو يلات المذكورة بأسرها لان لمصير الىالمأويل اعايكون عند تعذر حلالكلام علىظ هره أمالماقام الدليل على أنه لايمكن العدول عن الظاهر فقد سقطت هذه التكلفات بأسرها واللهأعلموأ يضافقوله تعالى كذاك زين لمكلأمة عملهم بعدقوله فيسبوا الله عدوا بغيرعلم مشعر بأناقدامهم علىذلك المنكر انماكان بتزيين الله تعالى فاما أن يحمل ذلك على أنه تعالى زن الاعال الصالحة في قلوب الام فهذا كلام منقطع عاقبله وأيضا فقوله كذلك زينالكل أمة عالهم يتناول الايم الكافرة والمؤمنة فتحصيص هذاالكلام بالامة المؤمنة ترك لظاهرا لسموء وأماسا ترالتأو بلات فقدذكرها صاحب لكشاف وسقوطه لابخني والله أعلم أما فولدته لى ثم لى ربهم مرجعهم فينسهم عاكانوا يعملون فالمقصود منه أرأمرهم مفوض الى لله تعدلي وازالله تعالى عالم بأحوالهم مطلع على ضمأرهم ورجوعهم يوم القيامة الى الله فجازى كل أحد بمقتضى عله انخرا فغروار شرا فشر \* وله ته الى (وأقسموا بالله حهدا عانهم النجاتهم آية ليؤمنن بها قل اعا الآيات عندالله ومايشه ركم آدها اذاجات لايؤمنون ) اعلم أنه تعالىحكي عنالكفارشبهة توجب الطعرفي نبوته وهي قولهم انهذا لقرآن انماجئتنا به لانك تدارس العلماء وتباحث الافوام الذين صرفوآ النو أه والأنجيل مم تجمع هذه السوروهذه الآيات بهذا الطريق ثم انه تعالى أجاءن هذه الشبهة بماسبق وهذه الآية مشتملة على شيدة أخرى وهي قولهمله ان هذا القرآن كيفيما كان أمر وفلس من جنس المعجزات البته ولوانك المحمد جنت بمعجزة فاهرة وبينة طهرة لا منابك وحلفواعلى ذلت و بالغوا في نأكيد ذلك الحلف فالمقصود من هذه الآية تقرير هذه الشبهة \* وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) قال الواحدي انماسمي اليمين بالقسم لاناليمين موضوعة لتوكيد الخبرالذي بخبربه الانسان اماشبنا للشي وامانافيا ولماكار الخبريدخله الصدق والكذاحتاج الخبرالى طريق به يتوسل الى ترجيح جانب الصدق على جانب الكذب وذلك هوالحلف ولمكانت الحاجد الى ذكر الحلف انما تحصل عندانة سام الناس عند

منهماسيب للعرائحقيفتها كاهى فليتدبرقوله تعالى ( وأقسموابالله ) روى أنقر شا افترحوا بغض آيات فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فان فعلت بعض ماتقولون أتصدقونني فقالوا نع وأقسموا لئن فعلته لنؤمنن جيعا فدأل المسلون رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يزلها طمعافي عانهم فهم عليه الصلاة والسلام بالدعاء فنزلت وقوله تعالى (جهد أعانهم) مصدرفي موقع الحال اي أقسعوايه تعالى جاهدين في أينانهم ( التنجاء تهم آية ) من مفترساتهم أومن جنس الآيات وهو الانسب يحالهم في المكابرة والعاد وترامىأمرهمفى العتو والفساد حيث كأنوا لايعدون مايشا هدونه من المععر ات الساهرة من جنس الاً يات (لبو من مها) وماكان

مرمى غرضهم فىذلك الاالتحكم على رسول الله صلى الله عليسه وسلم فى طلب المعجزة وعدم الاعتداد عاصله عاشاهدوا منسة من البينسات

دخولاأوليا (عند الله) أي أمر ها في حكمه وقضانه خاصة يتصرف فبهاحسب منيئته المنية على الحكم البالغة لاتتعلق بهاولابشأنمن شؤنها قدرة أحدو لامشئته لااستفلالاولا اشتراكا بوجه من الوجومحتي يمكنني أن أتصدى لاستغر الهابالاستدعاء وهذا كاترى سدلياب الافتراح على أبلغ وجه وأحسنه سان علوشأن الايات وصعوبة منالها وتعالمها من أن تكون عرصة للسوال والاقتراح وأما ماقيل من أن المعنى أء الأمات عندالله تعالى لاعندى فكيف أجبكم البهاأو آيكم بها وهو القادرعليهالأأناحتي آتيكم بها فلا مناسبة لهبالمقام كيف لاوليس مفترحهم مجبثها بغير قدرةالله تعالى وارادته حتى يجابوا بذلك وقوله تعالى (وم<u>آيشعركمأنها</u> اذاجات لايو منون) كلام ستأنف غيرد اخل تحت الامرمسوق من جهته تعالى اسان الحكمة الداعية اليماأشعريه الجواب السابق من عدم

سماع ذلك الحنبرلى مصدق بهومكذب بهسموا الحلف بالقسم وبنواتلك الصيغة على أفعل فقالوا أقسم فلان يقسم اقساماوأرادوا انه أكدالقسم الذي احتاره وأحال الصدق الى القسم الذي اختاره بواسطة الحلف واليين (المسئلة الثانية) ذكر واني سبب المزول وجوها (الأول) قالوالما زل قوله تعالى ننشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاصمين أقسم المشركون بالله لشرجاءتهم آية ليو منن بها فعز الدهذه الآية (الناني) قال محمد بن كعب القرطى ان المشركين قالواللنبي صلى الله عليه وسلم تحبر اأر موسى ضرب الحجر بالعصا فانفجر الماءوان عيسى أحيا الميتوان صالحا أخرج الناقة من الجل فأتناأ يضاأنت بآبة لنصدقك فقال عليه الصلاة والسلام ماالذي تحبون فقالواأن تجعل لناالصفاذهباوحلفوا لئن فعل لبتمونه أجمون فقام عليه الصلاة والسلام يدعو فجاءه جبريل عليه السلام فقال انشئت كان ذلك وائن كان فلم بصدقوا عنده ليعذ بنهم وان تركواتا على بعضهم فقال صلى الله عليه وسلم بل يتوب على بعضهم فأنزل الله تعالى هذه الآية (المسئلة الثالثة) ذكروافي تفسير قوله جهد ايما نهم وجوهاقال الكلبي ومقاتل اذاحلف الرجل بالله فهوجهد يمينه وقال الزحاج بالغوافي الايمان وقوله المن جاءتهم آية اختاهُ وافي المراد بهذه الآية فقيل مارو ينا من جعل الصفا ذهبا وقيل هي الأشيء المذكورة في قوله تعالى وقالوالن نو من لك حتى تفجر النامن الارض يذوعا وقيل ان النبي صلى الله عليه وسلم كل يخبرهم مأن عذاب الاستنصال كان يتزل بالامم المتقدمين الذبي كذبوا أببيا هم فالمشمركون طلبوا مثلها عدو وفوله قل انماالا آيات عند الله ذكروا في تفسير الفظة عندوجوها فيحتمل أن يكون المعني انه تعالى هو المحتص بالقدرة على أمثال هذه الآيات دون غيره لان المعجزات الدالة على التوات شرطهاأن لايقدرعلى تحصيلها أحدالاالله سجانه وتعالى ويحتل أن يكون المراد بالعندية أن العلم بأن احداث هذه المعجزات هل يقتضي اقدام هو لاء الكفار على الايمان أم لاليس الاعدد الله ولفظ العندية بهذا المعنى كافي قوله وعنده مفاتح الفبب ويحتمل أن يكون المرادانها وان كات في الحال معدومة الاأنه تعالى متى شاعله احداثها أحدثها فهيي جارية محرى الاشياء الموضوعة عندالله يظهرهامتي شاءوايس لكمأن تتحكموا فيطلبها ولفظ عند بهذا للعني هناكافي قوله وانمنشئ الاعندناخزا أندئم قال تعالى ومايشعركم قال أبوعلي مااستفهام وفاعل يشعر كمضميرما والمعنى ومايدر يكم ايمانهم فعننف المفعول وحذف المفعول كثير والتقدير ومايدر بكم ابمانهم أى بتقديران تجيئهم هذه الآيات فهم لابؤمنون وقوله انها اذاجامت لايو منون قرأ ابن كثير وأبوعرو انهابك سرالهم أعلى الاستثناف وهي القراءة الجيدة والتقديرأن الكلامتم عند قوله ومايشعركم أىومابشعركم مايكون منهم هم ابتدأ فقال المها اذاجات لايؤمنون فالسيبويه سألت الخليل عن القراءة بغيخ الهمزة فأن وقلت لم لا يجوزأن يكون التقدير مابدربك أنه لابفعل فقال الحليل الهلا يحسن

مجى الآيات خوطب به المسلون اما خاصمه بطريق النلوين لما كادوار اغبين في نزولها طبعما

وقدبين فيه أن أعانهم ونفيره المحالات المحالات وما يشعر كمانها بالفيح لصار ذلك عذرا لهم هذا كلام الخليل وتفيره المحالفة والمحالة المحالة والمحالة وا

أربني جواد امات هولالانني #أرى ماتر بني أو بخيلا مخلدا وقال آخر هل أنتم عاجلون بنسالانا # نرى العر صات أوأثر الخيام وقال عدى بن حاتم

أُعاذلُ مايدريك أن منيتي \* إلى ساعة في اليوم أوفى ضحى الغد وقال الواحدى وفسر على لعل منيتي \* روى صاحب الكشاف أيضا في هذا المعنى قول امرئ القيس

عوجاعلى الطلل الحيل الاننا \* نبكى الديار كا بكى ابن خذام المصاحب الكشاف ويقوى هذا الوجه قراءة أبي الحله اذاجا تهم الإؤمنون (الوجه الثانى) في هذه القراءة أن تجعل الاصلة ومثله مامنعك أن التسجد معنده أن تسجد وكذلك قوله وحرام على قرية أهلكناها أنهم الاير جعون أى يرجعون فكذا ههنا التقدير ومايشعر كم أنها اذاجات يؤمنون والمعنى الهالوجات لم يؤمنو اقال الزجاج وهذا الوجه ضعيف الان ماكان لغو ايكون لغوا على جيع التقديرات ومن قرأ انها بالكسر فكلمة الافي هذه القراء القراء المست بلغو فثبت انه الايجوز جعلهذا اللفظ انوا قال أبوعلى الفارسي المرابكون لغو اعلى أحد التقديرين ويكون مفيدا على التقدير الثانى واختلف القراء ايضافي قوله الايو منون فقر أبعضهم بالياء وهوالوجه الان قوله وأقسموا باللهم الملا ثكة به قوم مخصوصون والدل عليه قوله تعالى بعد هذه الآية ولوأ نازانا اليهم الملا ثكة وليس كل الناس بهذا الوصف والمعنى ومايشعر كم أيها المؤ منون لعلهم اذاجا تهم وليس كل الناس بهذا الوصف والمعنى ومايشعر كم أيها المؤ منون لعلهم اذاجا تهم من الغيبة الى الخطاب والمراد بالمخاطبين في تومنون المقسمون الذين أخبرالله عنهم انه به توم منون وذهب مجاهدوان بدالى أن الخصاب في قوله ومايشعر كم للكفار الذي أقسموا قال مجاهدو مايدر بكم انكم قوا منون اذاجات وهذا يقوى قراءة من قرأة الذي أقسموا قال مجاهدو مايدر بكم انكم قوا منون اذاجات وهذا يقوى قراءة من قرأة الذي أقسموا قال مجاهدو مايدر بكم انكم قوا منون اذاجات وهذا يقوى قراءة من قرأة منون اذابات وهذا يقوى قراءة من قرأة الذي أقسموا قال معاهدو مايدر بكم انكم قوا منون اذاجات وهذا يقوى قراءة من قرأة منون المالية من قرأة منون المالية من قرأة منون قرأة ومن قرأة المنابع المنابع المنابع المالية منون المالية من قرأة منون المالية من قرأة منون قرأة والمنابع المالية المالية منون المالية منون قرأة ومنون قرأة ومنو

فاجرةوايما نهم بمالايدخل تحتالوجودوانأجيب ابي ما ســألوه وما استفهامية انكاربة أكن لاعلى انمرجع الانكار هوقوع المشعر به بلهو نفسالاشعارمع كحقق المشعربه في نفسه أى وأء شيء يعلكم أن الآية التي يقترحونها اذاجات لايو منون بل يبقون على ماكانواعليدمن الكفروالمنادأي لاتعلون ذلك افتقنون مجيئها طمعافي ابمانهم فكأنه بسط عذر من جهة المسلين في تمنسهم نزول الآيات وقبللامن بده فيتوجه الانكارالي الاشعار والمشعر بهجيعا أىأى شئ بعلمكم ايمانهم عندمجي الآيات حتى نثنوامجيشهاطمعا في عانهم فيكون تخطئد زأى ا<sup>لمس</sup>لينوقيلأن معنى لعليقال ادخل السوق أنك تشترى اللحموعتك وعلك ولعلك كالها عسني ويوتده أند قرئ لعلها اذاجات لايوء منون على أن الكلام قدتم قبله والمفعول الشاني ليشمعركم

مجيئهافان تمنيه انمايليق عااذا كان اعانهم بها محقق الوجودعند مجيها لامر جوالعدم وقري بالكسرعلى انه استشاف حسماسقمع زيادة تحقيق لعدم اعانهم وقرئ لاتو منون با فوقاً نية فالخطاب في ومايشعركم للمشركين وقرى ومايشمرهم امها اذا جائتهم لايؤمنون فرحع الأفكار اقدام المشركين على الافسام المذكورمع جهلهم بحال قلوبهم عندمحي الآيات و بكونها حينئدكاهي الآر ويقلب فارتهم وابصارهم ) عطف على لايؤمنون داخل فی حکم مایشمر کم مقید بماقد بهأى ومايشه كم انالقل افتدتهم عن ادراك الحق فلايفقهونه وابصارهم عناجتلائه فلا ببصرونه اكن لامع توجههااليهواستعدادها لقولهبل لكمال نبوها عندواعراضها بالكلية ولذلك أخرذ كرء عن ذكرعدم إعانهم اشعارا باصالتهم في الكفرو

تؤمنون بالناءوعلى ماذكرنا اولا الخطاب فيقوله ومايشعر كمالكفار الذين اقسمواوعلى ماذكرنا ثابيا الخطاب في قوله ومايشعركم للمؤمنين وذلك لانهم ممنوا فول الآية لبؤمن المشركون وهو الوجسه كامه فيسل للمؤمنين تمنون ذلك وما يدر يسكم انهم يؤمنون ﴿ المسئلة الرابعة ) عاصل الكلام أن القوم طلبوا من الرسول معجزات قو بة وحلفوا انها لوظهرت لاحمنو فين الله تعالى انهم وان حافواعلى ذلك الاانه تعالى عالم بانها لوظهرت لم بؤونوا واذا كان لامر كذلك لم يجب في الحكمة اجابتهم الى هذا المطلوب قال الجبائي والقاضي هذه الآية تدل على أحكام كثيرة متعلقة خصرة الاعترال (فالاول) انهاتدل على الهاو كأن في المعلوم اطف يؤمنون عنده فعله لامحالة اذا وجازان لا يفعله لم كن لهذا الجواب فائدة لانه اذا كان تعالى لا بجريهم الى مطلوبهم سواء آمنوا أولم يؤمنوا لمريكن تعليل ترك الاجابة بانهم لا يؤمنون عنده منتظما مستقيما فهذه الآيه " تدل على انه تعالى يجب عليه أن يفعل كل ماهو في مقدوره من الالطاف والحكمة ( و لحكم الثاني ) ان هذاالكلام انما يستقيم اوكان لاظهارهذه المعجزات أثرفي حلهم على الايمان وعلى قول المجبرة ذلك باطل لان عدهم الاعان اعايحصل نخلق الله تعالى فاذا خلقه حصل واذا لم يخلفه لم يحصل ولم يكن لفعل الالطاف أثر في جل المكلف على الطاعات واقول هذ الذي قاله القاضي غير لأزم اماالاول فلارالقوم قالوا اوجئتنا يامحمد بآية لا منابك فهدندا الكلام في الحنيقة مشتمل على مقدمتين (احراهما ) الله لوجئتنا بهذه المعجزات لآمنا يك (والثانبة) أنه منى كان لامر كذاك وجب عليك أن تأتينا جاوالله تعالى كذبهم في المقام الاولو مين أنه تعالى وان أطهر هالهم فهم لايؤم ون ولم يتعرض البنة للمقام الأابي ولكنه في الحقيقة باق فان لقائل أن يقول هب الهم لا يؤمنون عند اظهار تلك المعجزات ولملم بجب على الله تعالى اظهارها للهم الااذا أبت قبل هذا البحث أن اللطف واجب على الله تعالى فعيشذ يحصل هذا المطلوب من هذه الآية لاال القاضي جعل هذه الآية دليلا على وجوب اللطف شبتأن كلامهضه يف (واما البحث الثاني) وهو قوله اذا كان الكل مخلق الله نعالى لم بكن لهذ الالطاف أثر فيدف قول الذي تقول به أن المؤثر في الفول هو مجموع القدرة مع الداعي والعلم بحصول هذا اللطف أحداجراء الداعي وعلى هذا التقدير فيكون لهذا اللطف أثر في حصول الفعل \* قوله تعالى ( ونقلب أفسدتهم وأبصارهم كالميؤمنوايه أولمرة ونذرهم في طغيانهم يعمهون هذا أيضا من الاتيات الدالة على قولا انالكفر والايان بقضاء الله وقدره والتقلب والقلب واحدوهو تحويل الشيءعن وجهه ومعنى تقليب الافئدة والابصار هو أنه أذاجاه تهم الآيات الفاهرة التي اقترحوها عرفواكيفية دلالنها على صدق الرسول الأأنه تعالى اذا قلب قلوبهم وأبصارهم عن ذلك الوجد الصحيح بقواعلي الكفر ولم بنفعوا بتلك الآيات والمقصود من هذه الآية تقرير ماذكره في الآية الاولى من أن تلك الآيات القاهرة

لموجاءتهم لما آمنوا بها ولما انتفعوا بظهورها البة أجاب الجبائي عنه بانقال المراد ونقلب امتدتهم وابصارهم فيجهنم على لهبالنار وجرها لنعذبهم كالم يؤمنوا به اول مرة فىدار الدنيا واجاب الكعبي عنديانالمراد من قوله ونقلب أفئدتهم وأبصارهم بانالانفعل بهم مانفعله بالمؤمنين من الفوائدوالالطاف من حيث أخرجوا انفسهم عن هذاالحد بسبب كفرهموأجاب القاضي بان المراد وبقلب أفئدتهم وأبصارهم فيالآيات المتيقد طَهِرت فلا تَجِدهم يؤمنون بِها آخر أكما لم يؤمنوا بها أولاواعلم انكل هذه الوجوه في غاية الضعف وليس لاحد أن يعيبنا فيقول انكم تكررون هذه الوجوه في كل موضع فانا نقول ان هؤلا المعتزلة لهم وجوه معدودة في تأو بلات آيات الحزا وفهم بكررونها في كل آية قعن أيضا نكررا لجواب عنهافي كلآية فنقول قديينا ان القدرة الاصلية صالحة الصدين وللطرفين على السو يةفاذالم ينضم الىتلك القدرةداعية مرجحة امتتع حصول الرحجان فاذاانختت الداعية المرحجة اماالىجانب الفعل أوالى جانب الترائطهرالر جحانونلك الداعية ليست الا من الله تعالى قطعا للتسلسل وقد طهر صحة هذه المقدمات بالدلائل القاطعة اليقينية التي لايشك فيهاالعاقل وهذاه والمراد من قواه صلى الله عايه وسلم قلب المؤمن بين اصبعين من أصابع الرحن يقلبه كيف يشا فالقلب كالموقوف بين داعية الغمل وبين داعية الترك فأن حصل في القلب داعي الفعل ترجيح جانب الفعل وان حصل فيه د اعى النزك ترجم جاب النزك وهاتان الداعيتان لما كانتالانحصلان الابابحاد الله وتخليقه وتكوينه عبر عنهما ياصبعي الرحن والسبب في حسن هذه الاستعارة ان الشيء الذى يحصل بين اصبعي الانسان يكون كامل القدرة عليه فانشاء أمسكه وان شاء أسقطه فههنا أيضاكذلك القلبواقفبين هاتينالداعينين وهاتانالداعيتان اصلتان بخلق الله تعالى والقلب مسخرلهاتن الداعيتين فلهذا السنب حسنت هذه الاستعارة وكان عليه الصلاة والسلام يقول بامقلب القلوب والابصار ثبت فلي على دينك والمرادمين قوله مقلب القلوب ان الله تعالى يقلبه قارة من داعي الخيراني داعي الشرو بالعكس اذاعرفت هذه القاعدة فقوله تعالى ونقلب أفئدتهم وأبصارهم محمول على هذاالمعني اظاهر الجلي الذى يشهد بصحته كل طبع سليم وعقل مستقيم فلاحاجة النة الى ماذكر وممن التأويلات المستكرهة واتماقدمالله تعالىذكر تقليب الافتدة على تقلبب الابصار لان موضع الدواعي والصوارف هوالفلب فاذا حصلت الداعية في القلب انصرف البصر اليه المأم أبي واذاحصلت الصوارف في القلب انصرف البصرعنه فهووان كأن يبصره في الظاهر الا أنه لايصيرذلك الابصار سبباللوقوف على الفوائد المطلوبة وهذا هوالمرادمن قوله تعالى ومنهم من يستمعاليك وجعلنا على قلو بهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقرا فلما كان المعدن هو القلب واما السمع والبصر فهما آلتان للقلب كانالامح المتابعين لاحوال القلب فلهذا السبب وقعالا بتداء بذكر تقليب القاوب في هذه الآية ثم اتبعه بذكر تقليب

مرة وتوسيط نقلب الأفئدة والابصار لينعها لاندمن متمات عسدم اعانهم (ونذرهم)عطف على لأبؤمنون داخل في حكرالاستفهام الانكاري مقيد عاقيد بدمبين لماهو المراد يتقليب الافتدة و الابصار ومعرب عن حقيقته بانهليس على ظاهره بأن يقلب الله سمحانه مشاعرهم عن الحقمع توجههم اليه واستعدادهمله بطريق الاجسار بل أن يخلبهم وشائهم بعدماعلم فساد استعدادهم وفرط نفورهم عن الحق وعدم تأثير اللطف فبهم اصلاو يطبع على قلومهر حسماية نضية استعدادهم كاأشرنا ليه وقوله تعالى في طفيانهم ، متملق بنذرهم وقوله تعالى (يعمهور)حال من الضمعالمنصوب فيتذرهم أىدعهمقطنيانهم متحير نالانهدمهرهدايه المؤونين أومفعول ثار لنذرهم أى نصيرهم عامهير وقرىء يقلب و مذر بالياءعلى اسناد هماالى ضميرا لجلاً له وقرو . الم تقلب بالتآموالبناء للمفهول

البصروق الآية الاخرى وقع الابتداء بذكر تحصيل الكنان في القلب ثم اتبعه بذكر السمع فهذا هو الكلام القوى العةلمي البرهاني الذي ينطبق عليه لفظالقرآن فكيف بحسن مع ذلك حل هذا اللفظ على النكلفات التي ذكروها ولنرجع الى مايليق بتلك الكلمات الضعيفة فنقول أما الوجه الذي ذكره الجبائي فدفوع لار الله تعالى قال ونقلب افتدتهم وأبصارهم ثم عطف عليد فقال ونذرهم في طغيانهم يعميهون ولاشك ان قوله ونذرهم انما يحصل فيالدنيا فلوقلنا المرادمن قوله ونقلب افتدتهم وأبصارهم انما يحصل في الآخرة كانهذا سوأللنظم فيكلامالله تعالى حيث قدم المؤخر وأخرالمقدم من غيرفألدة وأما الوجه الذي ذكره الكمي فضعيف أيضالانه اتمااستحق الحرمان من تلك الالطاف والفوائد بسبب اقدامه على الكفر فهوا ذي أوقع نفسه فيذلك الحرمان والحذلان فكيف تحسن اصافته الى الله تعلى في قوله تعالى ونقلب افتدتهم وابصارهم واما الوجه الثاني الذذكره القاضي فبعيد أيضا لان المراد من قوله ونفلب اعدتهم وابصارهم تقليب القلب من حالة الى حالة و نقله من صفة الى صفة وعلى ما يقوله القاضى فليس الامر كذلك بلااقلب باق على حاله واحدة الأأنه تعالى أدخل النقليب والتدبيل في الدلائل فثبت أن الوجوء التيذكروها فاسدة بإطلة بالكلية أما قوله تعالى كالم يؤمنوا به اول مرة فقال الواحدي فيه وجهان ( لاول )دخلت الكاف على محذوف تقدير. فلا بؤ منون بهذَّ.الا ياتكالم يؤمنو أبطهورالا يات أول مرة أتنهم الا يات مثل نَشقاق الْقَمر وُغيرُهُ من الآيات والتقدير فلا يؤمنون في الرة الثانية من ظهور الآيات كما لم بؤمنوا به في المرة الآولى واما الكماية في به فيجوز أن تكون عائدة الى القرآن أو آلى محد عليه الصلاة والسلام أوالى ماطلموامن الآيات ( الوجه الثاني ) قال بعضهم الكاف في قوله كالم بؤمنوا به بمعنى الجرا ومعنى آلا ية ونقلب أميدتهم وأبصارهم عقو به لهم على ركهم الاعان في المرة الاولى يعنى كالم يؤمنوا به اول مرة فكذلك تقلب أفتدتهم وابصارهم في المرة الثانية وعلى هذا الوجه فليسفى الآية محذوف ولاحاحه فيهاالي الاضمار وأماقوله تعالى ونذرهم في طعيانهم يعمه ون فالجبائي قال ونذرهم أى لانحول بينهم و بين اختيارهم ولاعنعهم من ذلك بمعاجلة الهلاك وغيره اكفاعهلهم فار أقامواعلى طغيانهم فذلك من قبلهم وهوبوجب نأكيدالحية عليهم وقال اصحا بنامعناه انانقلب أفندنهم من الحق الى الباطل ونتركهم فيذلك الطفيان وفيذلك الصلال والعمه ولقائل أريفول الجبائي المك تقول ان اله العالم ماأراد بعبيد. الاالخيروالرحة فلم ترك هذا المسكين حتى عمه في طفيانه ولم لايخلصه عندعلى سبيل الالجاء والقهر أقصى مافي لباب انهان فعل به ذلك لم بكن مستعقا للثواب فيفوته الاستحقاق فقطولكن يسلم من العقاب أمااذا تركه ني ذلك العمه مع عله بانه عوت عليه فانه لا يحصل له استحقاق الثواب و يحصل له العقاب العظيم الدائم فالمفسدة الحاصة عند خلق الايمان فيه على سبيل الالجاء مفسدة واحدة وهي فوت

على اسناهه الى افتدتهم ( ولوأننا نزلنا البهم الملائكة) تصريح بماأشعر به قوله عزوجل ومايشعركم أنها أذا جاءت لا بؤمنون من الحكمة الداعية الى ترك الاجابة الى ما افترحوه من الآيات اثر بيان انها في حكمه تعالى مبنى على الحكم البالغة لامدخل لاحد في أمرها بوجه من الوجوه و بيان الكذبهم في أيما فهم الفاجرة على على حرجه وآكده أي ولوأننالم نقصر على ايتاء ﴿١٨٨﴾ ما فترحوه هذا من آية واحدة من الآيات بل نزلنا

استحقاق الثواب أماالمفسدة الحاصلة عندابقائه على ذلك العمه والطغيان حتى بموت عليه فهى فوت استحقاق الثواب مع استحقاق العقال الشديد والرحيم المحسن الناظر لعباده لابدوان برجيح الجانب الذي هوأ كثرصلاحارأ فللفساد افعلناان ابقاء ذلك الكافر في ذلك العمد والطُّفيان يقدح في انه لا يريديه الاالخير والاحسان \*قوله تعالى ﴿ وَلُوأَ نَنَا إِ نزلنا البهم الملائكة وكلهم الموتى وحشرنا عليهم كلشي فبلاماكانواليؤمنوا الاأنيشاء اللهواكن اكثرهم يجهلون )اعلم انه تعالى بين في هذه الا ية تفصل ماذ كره على سبل الاجال بقوله وما يشعر كم أنها اذاجا تلايؤه نون فين انه تمالى لوأعطاهم ماطلبوه من انزال الملائكة واحياء المونى حتى كلوءمربل لوزاد فىذلك مالا يبلغه افتراحهم بان يحشسر عليهم كل شيء قبلا ماكانواليؤمنواالاأن يشاء الله وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال ابن عباس المستهزؤن بالقرآن كانواخسة لوليد بن المغيرة المخزومي والعاصي بن والله السهمي والاسودين عبديغوث الزهري والاسودين المطلب والحرث بن - نظلة ثم أنهم أتوا الرسول صلىاللهعليه وسلمفىرهط من أهل مكة وقااوانه أرنا الملائكة يشهدوا باتُ رسول اللهأوآء، في لمَّابعضُ موتا ناحتيُّ نسأ لهم أحقماتقوله أم باطل أوائتنا بالله والملائكسة قبيلا أي كفيلا على ماتدعيه فنزات هذه الآية وقد ذكرنام إرا انهم لما انفقوا على أن هذا السورة نزلت دفعه واحدة كأن القول بأن هذه الآبة زلت في الواقعة الفلانية مشكلا صعافاماعلي الوجه الذي قررناه وهو ان المقصود منه جواد ماذكره بعضهم وهو أنهم أفسموا بالله جهد ايماميم لوجا تنهم آبه لآ منوا بمعمد عليه الصلاة والسلامُفَدَكُرُ اللهُ تَمَالَى هَذَالْكُلَامُ بِيانًا لَكَذَّ بِهِمْ وَانَّهُ لَافًا بَدَّةً فِي انزال الآبات بعد الآمات واظهارالمعجزات بعدالمعجزات بلالمعجزة الواحدة لابدمنها ليتميز لصادق عن الكاذب فاما الزيادة عليها فتحكم محض ولاحاجة اليه ولافلهم أن يطلبوا بعدظهور المعجزة الثانية ثالثة وبعدالثالثة رأبعة ويلزم أنلانستفر الحجة وأن لاينتهى الامرالى مقطع ومفصل وذك يوجب سد باب انتبوات (المسئلة الثانية) قرأ نافع وابن عامر فبلاههنا وفالكهف بكسر القافوفتع لباء وقرأ عاصم وحزة والكسائي بالضم فيهمافي السورتين وفرأابن كثيروأبو عروههناوفي الكمهف بالكسرقال الواحدي قال ابو زيديقال لقبت فلاناقبلا ومقابلة وقبلا وقبلا كلهواح وهوالمواجهة قال الواحدي فعلى قول أبي زيدالمعي في القراء تين واحدوان احتلف الله ظان ومن الناس من أثبت بين اللفظين تفاوتا في المدني فَمال أمامر قرأ فبلا بكسر القاف وفتيح الباء فقال أبو عبدة والفرّاء والزجاج معناه عبآنا يقال لقبته قبلاأى معاينة وروى عن آبي ذروقال قلت للنبي صلى الله عليه وسلم اكانآدم ببيا قال نعم كان بداكما. الله تعالى قبلا واما من قرأ قبلاً فله تلاثة اوجه (احدها) ان يكون جع قبيل الذي يراد به الكفيل بقال قبلت بالرحل أقبل قبالة أى كفلت به و يكون المعنى لوحشر عليهم كلشي وكفلوا اصحة ما يقول الآمنوا

بهم الملائكة كإسألوه كغوالهم لولاأ بزل علينا الملائكة وقولهم لومانأتينا بالملائكة (وكليهم الموتى) وشهدوا بحقيه الاعان بعد أن أحيشاهم حسبما افترحوه بةولهم فأتواماً بأنا( وحشرنا)أى جهنا (عليم كل شي فيلا) بضمتن وقري ا بسكون الماء أى كفلاء بصحةالامروصدق الني صلى الله عليه وسلم على اندجع قبدل بمعنى الكفيل كرغيف ورغف وفضيب وقضبوهو الانسب بقوله تعالى أونأنى إلله والملائكه فبلاأىلولم نقتصرعلي ماافتر و، بلردناعلي ذلكان احضرنالديهم كل شي تأتي منه الكفالة واسهادة عاذكر لافرادي بل بطريق المعيد أوجاعات على أنه جمع قبيل وهوجع فبيلةوهوالاوفق لعموم كل شي و موله للابواع والاصنافأي حشرنا كلشي توعانوعا وصنفاصنفاو فوجافوجا وانتصابه على الحالمة وجعينه ماعتدار الكل المجموعي اللازم للكل

الافرادى أومفا بلة وعياماعلى أنه مصدر كقبلا وقد قرى كذلك وانتصابه على الوجهين على انه مصدرى ﴿وموضع﴾ موقع الحال وقد نقل عن المبردوجها عد من أهل اللغه ان الاخير بدهني الجهه كافي قولك لى قبل فلان حق وأن انتصابه

على الفلرقية (ماكانوا لؤمنوا) أي ماه يحوما ومااستقام أيهم الايمان لتما ديمم في العصيان وغلوهم في التمرد والطغيان وأما سبق القضاء عليهم بالكفر فن الاحكام المربة على ذاك حسما يني عنه قوله عزوجل ونذرهم فيطفيا أهم يعمهون وقوله تعالى (الاأن يشاء آلله) استثناء مفرغ من أعمالاحوال والالتفات الى الاسم الجليل الرية المهابة وادخال الروعة أى ماكانوالبو منوابعد اجتماع ماذكرمن الاموز الموجرة للاعان في حال من الاحوال الداعية اليه المتممة لموجيساته المذكورة الافي حال مشيئته تعالى لاعا نهم أومن أع العلسل أع ماكانوا لبؤمنوا لعلة مزالعال المدودة وغيرهما الالمتيئنه تعالى وأباما كان ولمس المراد بالاستثناء بيان أن أ عانهم علىخطرالوقوعيناء على كون مشبئته نه لى أيضا كذلك بل يان استحالة وقوعه يناءعلي استعالة وقوعهاكاته قيلماكا نواليؤمنوا الاأن

وموضع الاعجاز فيد انالاشياءالمحشورة منهاما يبطق ومنهامالا ينطى فاذ أاطق الله الكل واطبقوا على قبول هذ الكفالة كانذلك من اعظم المعجزات (وثانيها)أن يكون قبلاجع قبيل بمعنى الصنف والمعنى وحشرناءا بهمكلشي قبيلا قبيلا ووضع الاععازفيه هوحشرها بعدموتها ثم انها على اختلاف طبائمها تكون مجتمعة في موفف واحد (وثانثها) أن يكون قبلا بمعنى قبلا أي مواجهة ومعاينة كافسره أبوز بدأما قوله تعالى ماكانوا لرؤمنوا الأأن يشاء لله ففيه مستلتسان (الاولى )المرادمن الآية أنه تعسالي لوأطهر حيع المث الاشياء العجيبة الغريبة لهؤلاء الكفار عانهم لايؤمنون الاأريشاء الله اع نهم قال أصحار افلالم رؤ وادل ذلك الدليل على أنه تعالى ماشا ومنهم الايار وهدا نص في المسئلة قالت المعترزلة دل الداليل على أنه تعالى أرادالامان منجع الكفاروالجبائي ذكرالوجوه المشهورة التي لهم في هذه المسئلة (أولها) أنه تعالى لولم يرده نهم الايمار لما وجب عليهم الاعان كالوام أمرهم لم يجب عليهم (وثانيها) لوأراد الكفر من الكافرلكان الكافر مطيَّمالله بغول الكفر لاية لامعني للطاعَّة الاعتماللراد (وثالثها )لوجازمن الله أن ير يد الكفر لجازأ ريامر به ( ورانعها ) لوجازأن ير يدمنهم الكفر لجارأته يأمرنا أن نريدمنهم الكفر قالوافثبت بهذه الدلائل أندته الى ماشاء الاالايمان منهم وظاهر هذه الآية يقتضىأ نهأته الى ماشاء الايمان منهم والتناقض مين الدلائل ممتنع دوجب التوفق وطريقه أننقول انه تعالى شعمن ألكل الأعان الذي يفعلونه على سبيل الاختياروانه تعلى ماشع منهم الايمان الحصل على سبيل الالجاء والقهر و بهذا انظر يق زال الاشكال واعلمأن هذا الكلام أيضا ضعيف من وجو، (الاول)أن الايمان الدي سموه بالابم ن الاحترابي ان عنوابهار فدر ته صالحة للايال والكفر على السوية ثم انه يصدرعنها لايمان دون الكفرلالداعية مرجية ولالارادة بميزة فهذاقول برجحان أحدطرفي الممكن على الآحر لالمرجم وهو محال وأيضا فبتقدير أن يكون ذلك معقولا في لجلة الاان حصول ذلك الاعان لايكون منه بليكون حادثا لااسب ولامؤثر أصلا لان الحاصل هناك ايسالا القدرة وهي بالنسمة الى الضدين على لسو ية وام بصدر من هذا القدر تخصيص لاحد الطرفين على الأخر بالوقوع والرجعان تمان أحدالطرفين فدحصل بنفسه فهذالا يكون صادرا منه بليكون صادرا لاعى سبب البتة وذلك بطل القول بالفعل والفاعل والتأثير والمؤثرأصلا ولايقوله عافل واماأر بكون هذا الذي سموه بالايمان الاختباري هوأن قدرته وانكأت صالحة الصدين الانها لاتصير مصدرا للاعان الااذاانضم الىتلك القدرة حصول داعية الايمان كان هذا قولا بأن مصدر الايمان هوجموع القدرة مع الداعى وذاك المجموع موجب للايمان فذاك هوعين مابسموته بالجبروأ تتم تنكرونه فثبت أرهذاالذي سموه بالايمان الاختياري لم يحصل منه معنى معقول مفهوم وقدعرفت أن هنا الكلام في غايد القوة ( والوجد الثاني ) سلنا إن الاعان الاختماري مميز عن الايمان

يشاء المقه وهيهات ذلك وحالهم حالهم بدليل ماسبق من قوله تعالى ونقلب أفادتهم الاتيد كيف لا

وقوله عزوباً (ولكن اكثرهم يجهلون) استدراك من مضمون الشرطية بعدُوروذا لاستثناء لاقبله ولاريب في أن الذي يجهلونه سواء أريد بهم المسلمون وهو الظاهر أوالمقسمون ليس عدم ﴿ ١٩٠ ﴾ ا عانهم للامشيئة الله تعالى كاهواللازم

الحاصل بتكوين الله تعالى الأأبانقون قوله تعالى واوأن نزلنا اليهم الملائكة وكذاوكذا ماكانوا ليؤمنوا معناه ماكاوا ليؤمنوا ايمانا اختباريا بدليلان عند ظهور هذهالاشياء الايبعد تزيو منوا أيماما على سال الالجاء والقهر فثبت أن قوله ماكانوا لمؤمنوا المراد مأكانوا ليوءمنوا على سبل الاختيار ثم استثنى عنه فقال لاان يشاءالله والمستثني يجب أن يكون من جنس المستثى منه والايمان الحاصل بالالج والفهر ليس من جنس الايمان الاختياري فثبت أنه لايجوز أن يقال المراد بقولنا الاأن يشاءالله الايمان الاضطراري ال بجب أن يكون المرادمنه الاعال الاختباري وحيتنذ يتوجه دليل أصحابناو يسقط عند سو ال المعتر القيال كلية (المسئلة النائية) قال الجبائي قولة تعالى الاأن يشاء الله يدل على حدوث مشيئة لله تعالى لانهااوكات قديمة لم بجرأن يق ل ذلك كالا تمال لا يذهب زيد الى البصرة الأأن يوحد الله تعالى وتقريره الماذ قلما لايكون كذلك الأأن شاء الله فهذا يتنضى تعليق حدوث هذا الجزاء على حصور المشيئة فلوكات المشيئة قديمة لكان النبرط قديماو يلزم من حصول الشرط حصول المشروط فيلزم كون الجزاءقد عماوالحس العلىانه محدث فوجب كون الشرط حارثا واذاكان الشرط هوالمشبئة زم القول بكون المشئة حادثة هذاتقر برهذا الكلام والجواب أن المشئة وان كانت قد بمة الاأن تعلقها بأحداث ذلك المحدث في الحال اصافة حادثة وهذا القدر يكفي المحدة هذا الكلام ثم اله تعالى ختم هذه الآية بقوله ولكن أكثرهم بجهلون قال اصحابا المراد يجملون بأن الكل من الله و بقضائه وقدره وقالت المعترلة المراد انهم جهلوا انهم ببقون كفر واعند طهورالآيات التي طلبوها والمعجزات التي افتر حوها وكار أكثرهم يطاور ذلك مفوله تعالى اوكذلك جعلنا كلنبي عدواشياطين الانس والجن بوحى بمضهم الي بعض زخرف القول غَرورا ولوشاور مل ماه ملو وفذر هم مما يعترون في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قوله وكذلك منسوق على شي وفي تعيين ذلك الشي فولال (الاول) أنه منسوق على قوله وكذاك زبنا ليكل أمة عملهم أي عافعلما ذلك كذلك جعلنا لكل نبي عدوا (الثاني) معناه جعلنا لك عدوا كاجعلنالمن قالك من الانبياء ويكون فوله كذلك عطفاعلى معنى ماتقدم من الكلام لان ماتقدم يدل على أبه تعالى جعل له أعداه (المسئلة الثانية ظاهر قوله تعالى وكذلك جعلنالمكل نبي عدواأبه تعالى هوالذى جعل أولئك الاعداء أعداء للنبي صلى الله عليه وسلم، لاشكأ رتلك العداوة معصمة وكفرفهذا بقنصي أن حالق الخبروالشيروالطاعة والمعصية والاعمان والكفرهوالله عاتى أجاب الجائى عنه بأن المراد بهذا الجمل الحكم والبيان فأرالرحل اذاحكم بكفرانسان قيل نه كفره واذا أخبرعن عدالته قبل انه عدله فكذا ههنا اندتعالي لمابين للرسول عليه الصلاة والسلام كونهم أعداءله لاجرم قال انه حداهم أعدادله وأجاب أبوبكر الاصم عندبأ به تعالى لما أرسل مجداصلي الله عليه وسل الي العالمين وخصه بتلك المعجزة حسدوه وصار ذلك الحسد بباللعدا وة القوية فلهذا التأويل

منحلالنظم الكرم على المعني الاول فأبدلس ممايعتقده الأولون ولا ممايدعيه الآخرون بل انماهوعدم أيمانهم لعدم مشيئة إعانهم ومرجعه الىجهلهم بعدم مششد اياه فالمع أن حالهمكا شرحولكن كثر لسلين مجهلون عدما يمامهم عند مجى الآيات لجهلهم عدم مشيئته تعالى لاعامهم فيتمنون محيشها طمعا فيمالا كون فالجله مقررة لمضمون قوله تعالى وما وما بشعركم الح على القراءة المشهورة أرولكن اكثرالمشركين يجهلون عدم اعانهم عندمجي الآيات بلهلم عدم مسيده تعالى حيثنذ فيقسمون بالله جهدأءانهمعا مالامكاد بكون فالجلة على القراءة الساغة بيان مبتدأ لمنشأ خطأ المقسمين ومناط افسامهم وتقر برله عملي قراءة لاتؤمنون بالناء الفوقانية وكذا على فراءة وما يشعرهم أنهااذاجاءتهم لا يؤمنون ( وكذلك جعلنالكل نيعدوا) كلام مبتدأ مسوق لتسلمه

رسول الله صلى الله عليه وسلم عاكان يشاهد مم عداوة فريش له عليه الصلاة والسلام وما بنوا عليها م لا خير فيه وقال كه من الاقاويل والمناعليه من الاقام والمناعلية والمناعلية والسلام

قال آنه تعالى جعلهم أعدا اله ونظيره قول المتنبي \* فأنت الذي صيرتهم لى حسدا \* وأجاب الكعبي عنه بأنه تعالى أمر الانبيا وبعدا وتهم وأعلهم كونهم أعدا ولهم وذلك يقتضى صيرور تهم أعدا والانبياء لان العدا وة لا تحصل الامن الجانبين فلهذا الوجه جاز أن بقسال انه تعالى جعلهم أعدا وللانبياء عليهم السلام واعم أن هذه الاجو به ضعيفة جدالما بنا أن الافعال مستندة الى الدواعي وهي حادثة من قبل الله تعالى ومتى كان الامر كذلك فقد صحم مذهبنا (مم ههنا بحث آخر) وهوأن لعداوة والصداقة عتنع أن تحصل باختيار والنسان فان الرحل قد سلغ في عداوة غيره الى حيث لا يقدر البتة على ازالة تلك الحابة عن قان المحمول العداوة والعداقة في القداوة واوأتي بكل نكلف وحيله المجز عنه ولوكان حصول العداوة والعداقة في القلب باختيار الانسان لوجب أن يكون الانسان ولوجب أن يكون الانسان فارج عي الوسم قال المنتي

يرادمن القلب نسياءكم \* وتأبي الطباع على الناقل

والعاشق الذى بشدعشقه عديحتال بجمع ليل في اراله عشقه ولايقدر عليه واوكان حصول ذلك الحب والنغض باحتياره لماعجز عن ازالته ( المسئلة الثالثة ) النصف قوله شياطين فيه وجهان ( الاول ) انه منصوب على البدل من قوله عدوا ( والله ني )أن بكون قوله عدوا منصو باعلى اله مفعول ثان والتقدير وكذلك جعلنا شياطين الانس والجن أعداء الانبياء ( المسئلة الرابعة ) اخلفوا في معنى شياطين الانس والجن على قولين (الاول) أرالمعني مردة الانس والجن والشيطان كل عات متمرد من الانس والجن وهذا قول ان عباس في رواية عطاء ومحاهد والحسن وفتادة وهو لاء قالوا 'ن من الجن شياطين ومن الانس شياطين وان الشباطين من الجن اذا أعياه الموامن ذهب الى مترد من الانس وهوشيطان الانس فأغراه بالمؤمن ايفتنه والدليل عليه ماروي عن النبي صلى الله عايه وسلم أنه قال لابى ذرهل معوذت بالله من شره ياطين الجن والانس قال قلت وهل المانس من شياطي فال مع هم شرمن شياطين لجن (والقول الله ني) أنا الجميع من ولد ابليس الا انه جعل ولده قسمين فأرسسل أحد القسمين الى وسوسة الانس و القسم الماني الى وسوسة الجن فالفر يقان شياطين الانس والجن ومن الناس من قال القول الاول اولى لان المقصود من الآية الشكاية من سفاهة الكفار الذين هم الاعداء وهم السيساطين ومنهم من يقول القول الثاني أولى لان الفظ الآية بقنضي اصافة الشياطين الى الانس والجن والاضافة تقتضي المغايرة وعلى هذا التقدير فالشياطين نوع مغاير للجن وهمأ ولاد البليس ( المسئلة الخامسة ) قال الزجاح وإن الانباري قوله عدوا بمعنى أعداء وأشدان اذا أنالم أنفع صديق بوده \* فان عدوى لن يضرهمو بغضى أرادأعدانى فأدى الواحد عن الجمع وله نظائرفي القرآن منها قوله صنيف ابرهيم المكرمين

موكدلما بعده وذلك اشارة الى ما يغهم بماقبله أى جعلنا لكلنبي عدوا والنقديم على الفعل المذكور للقصير المفيد اللممالغة أى مثل ذلك الجمل الذى جعلناه في حقك حبث جعلنالك عدوا يضادونك ويضارونك ولايو منون و ببغونك الغوائل ويدرون في ابسال أمرك مكايد جعلنالكل نبى تقدمك عدوافعلوا جهم ما فعل بك أعداؤك لاجعلاانقص مندوفيه دال على أن عداوة الكفرة للابياء عليهم السلام بخلقه تعالى اللابتلاء (شياطين الانس والجن) أىمردة الفريقين على أن الاضادة بمعنى من البيا نية وقيل هي اضاحة الصفة الى الموصوف والاصل الانس والجن الشياطين وقيل هي عمني اللام أي اشياطين التي للانس والتي للجن وهويدل منعدوا والجمل متعد الى واحد أوالى ائنين وهرأول مغموليه قدم عليه الثاني مسارعة لي بانالعداوة واللامعلى

وقوله عزوبتول(\* مجهله\*

وقوله تمالى (أيوحى بعضهم الى بعض) كلاء مستأنف مسوق اسان أحكام عداوتهم ونحفيق وجه الشهبين الشبه والمشبه به أوحال ن الشياطينأ ونعتاهدوا وجع الضمير باعتبارالمع فأنه عبارة عن الاعداء كافى قوله اذا امالم أنفع صديق بوده \* فأنعدوي لم يضر همو بغضي\* والوحي عبارةعن الايماء والقول السريعأى يلتى ويوسوس شباطين الجن الى شياطين الانس أو بعض كل من الفريقين الي بعض آخر (زخرف القول) أى المموة منه المزين ظاهره الباطل باطنه من زخرفه اذ زننه (غرورا)مفعول له ليوجي أىليفر وهم أومصدر في موقع الحال أي غارين أومصدرمؤكد لفعل مقدرهوحالمن فاعل يوحى أى يغرون غرورا

جعلالكرمين وهوجع نعتاللضيف وهوراحد ( وثانيها) قوله والنخل باسقات لهاطام (وثالثها)قوله أوالطفل الذ ، لم يظهر واعلى عوارت النساء (ورابعها) قوله ان الانسان المحلالتي اسرائيل أكدالمفرد لف فان التقدير وكذلك جعانا في المحل المحل واحد من الانبياء أكثر ايلوا. للنعض زخرف القول غرورا فالرادأن من عدووا حد بالواعاأنه لابحسأن تكون كل معصية تصدر عن أولئك الشياطين بو انسان فانها تكون سبم مله شيطار والازم دحول التسلسل أوالدور في هوالاء اشياطين فوجب الاعتراف بانتها مذه القبائح والمعاصى الى قديم أول ومعصية سسابقة حصلت لابوسوسة شيطان آحراذ اثبت هذا الاصل فنقول الأولئك الشياطين كانهم بلقون الوساوس الى الانس الجن فقد يوسوس بعضهم بعضا وللناس فيه مذاهب منهم منقال الارواح امافلكية والمأرضية والارواح الارضية منهاطيبة طاهرة حيرة آمرة بالطاعة والافعال الحسنة وهم لملائكة لارضية ومنها حبيثة فذرة شر برة آمرة بالقبائح والمعامى وهم الشياطين ثمان تلك الارواح الطيمة كما فها مأمر الناس بالطاعات والخيرات فكذلك قديأس بعضهم بعضها طاعات والارواح الحيثة كاانهامأ من الناس بالقبائع والمنكرات وكمذاك قديأم بعضهم بعضابتاك الفائع والزيادة فيها ومالم محصل نوع من أنواع المناسبة بين المفوس البشر بذوبين تلك الارواح لم يحصل ذك الانضمام فالنفوس البشر يةاذا كانت طاهرة نقيةعن الصفات الذميمة كانت من جنس الارواح الطاهرة فتمضم اليها واذاكانت خبيثة وصوعة بالصفان الذميمة كانت من جنس الارواح الخنيثة فتضم اليهائم انصفات الطهارة كثيرة وصفات الخبث وانقصان كثيرة و بحسب كل نو عمنها طوائف من البشر وطوائف من الارواح الارضية بحسب ثلث المجانسة والمشابهة والمساكلة ينضم الجنس الى جنسه فأن كان ذلك في افعال الخير كان الحامل عليهاملكا وكارتقو يةذبك الخاطرالهاماوانكان فياب الشركال الحامل عليها شيطانا وكارتقو يةذلك لخاطروسوسة اذاعرفت هدا الاصل فنقول انه تعالى عبر عن هذه الحالة المدكورة ، قوله وحي دهضهم الى بعض زخرف القول غرور افتجب علينا تفسير ألفاظ ثلاثة ( الاول ) الوحى وهوعارة عن الايما ، والقول السريم (والثاني) الزخرف وهوالذي يكون باطنه باطلا وظاهره مزيناطاهرايقال فلان يزخرف كلامه اذا زيبه بالباطل والمكذ وكل شئ حسن مره فهومن خرف واعلم أن تحقيق المكلام فيه أن الانسارمالم يعنقدفي أمرمن الامور كونه مشتملاعلى خير واجمع ونفع زائدفامه لايرغب فيه ولذلك سمى العاعل المختار مختارا الكونه طالباللخير والنفع تم انكان هذا الاعتقاد مطابقًا للمعتقد وهو الحق والصدق والالهام وان كآن صادرا من اللك وأن لم

(ولوشاهر بك) رجوع الى بيان الشوان الجارية بينه صلى الله عليه وسلمو بين قومه المفهومة من حكاية ماجرى بين الانبياء عليهم السلام و ببن أعمهم كابنبي عنه ﴿ ١٩٣ ﴾ الالنفسات والتعرض اوصف الربوبية مع

الاضسافة الى ضمييره صلى الله عليه وسلم المعر يةعن كال اللطف فى التسلية أى ولوشاء ر بك عدم الامور المذكورة لااعانهم كإقيل فأن القاعدة المستمرة أزمفعول المشيئة انما محذف عند وقوعها شرطا وكون مفعولها مضمون الجزاء وهوقوله تعالى ( مافعلوه )أي مافعلسوا ماذكر من عداوتك وايحا وبعضهم الى بعض مزخرفات الاقاويل للطلة المتعلقة بأمركخاصة لاعانعمه وأمور الابياء عليهم السلام أيضا كا قبل فانقوله تمالي (فذرهم وما نفترون) صريح فىأن المراد بهم الكفرة المعا صروناله عليسه الصلاة والسلام أي اذاكان مادءاو من أحكام عــداوتك منفنون المفاسد عشيئته تعالى فاثركهم وافستراءهم أوما يفترونه منأنواع المكايد فانلهم فيذلك عقو بات شديدة ولك عواقب حبدة لامثناء

يكن معتقدا مطابقا للمعتقد فعينتذبكون ظاهره مزينالابه في اعتقاده سبب للنفع الزائد والصلاح الراحيح وبكون باطنه فاسدا باطلالان هذا الاعتقاد غيرمطابق للمعتقد فكان من خرفافهذا تحقيق هذاالكلام (والثالث ) قوله غرورا قال الواحدي غرورا منصوب على المصدر وهذا الصدر مجول على المعنى لان معنى ايحاء الزخرف من القول معنى الغرورفكائهقال بغرون غرورا وتحقيق القول فيه أن المغرور هوالذى يعتقدنى الشئ كونه مطابقا للمنفعة والمصلحة معائه في نفسه ليسكذلك فانغر وراما أن يكون عبارة عن عين هذا الجهل أوعن حالة متولدة عن هذا الجهل فظهر بماذكرنا أن نأثير هذه الارواح الخبيثة بعضها في بعض لا يمكن أن يعبرعنه بعبارة أكدل ولاأقوى دلالة على تمام المقصود من قوله بوجي بعضهم الى معض زخرف القول غرور الممقال تعالى واوشاء ربك مافعاوه وأصحابنا يحتجونبه طلىأر الكفروالايمان بارادةالله تعالى والمعتزلة بحملونه على مشيئة الالجاء وقدسبق تقرير هذه المسئلة على الاستقصاء فلافائدة في الاعادة ممقال تمالى فذرهم ومايفتروز قال ابن عباس معناه يريدماز بن لهم ابليس وغرهم به قال القامي هذا القول يتضمن البحذير الشديد من الكفر والترعبب اليكامل فىالايم ن ويقتضي زوال الغيمعن قلبالرسول مسحيث بتصور ماأعدالله للقوم على كفرهم منأنواع العذابوما أعدله من منازل الثواب بسبب صبره على مفاه تهم ولطفه بهم \* دوله تعالى (والصغى اليه أَفَتُدةُ الذِّبِنَ لَابُؤُمنُونَ بِالاَ خَرَّةُ وليرضوهُ ولَيْفَتَرَقُواْ مَاهُمْ مَقْتَرْفُونَ ﴾ وفي الآية مماثل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان الصغو في اللغة معناه الميل بقال في المستم اذامال محاسته الى ياحية الصوت انه يصغى ويقال اصغى الاناء اذا أماله حتى انصب بعضد فى البعض ويفال للقمر اذامال إلىالغروب صغاو أصغى فقولهولتصغى أى ولتميل(المسئلة الثانية) اللام في قوله ولتصغى لابدله من متعلق فقال أصحابنا التقديرو كذلك جعلنا الحل نبي عدوا من شياطين الجن والانس ومنصفته انه يوجى بعضهم الى بعض زخرف القول غروراوانما فعلنا ذلك اتصغى اليه أفتدة الذين لايؤمنون أى واتما أوجدنا العداوة في قلب الشياطين الذين من صفتهم ماذكرناه ليكون كلامهم المزخرف مفولاعند هؤلاء الكفارةا واوادا حلنا الآيةعلى هٰذا الوجه يظهر أنه تعالى يريدالكفر من الكافر أما المعتزلةفه دأجابوا عنه من ثلاثة أوجه (الاول) وهوالذي ذكره الجبأبي قال انهذا الكلام خرج مخرج الامر ومعناه الزجر كقوله تعالى واستفزز مناستطعت منهم بصوتك وأجلب وكذلك قوله وابرصنوه وليقترفوا وتقدير الكلام كائه قال الرسول فذرهم ومايفترون تمقال لهم على سبيل اتهديدولنصفي اليد أفتدتهم وليرضوه وليقترفوا ماهم مقترفون (والوجد الثاني) وهوالذى اختاره الكعبي ان هذه اللام لام العاقبة أي ستول طاقبة أمرهم الى هذه الاحوال قال القاضي وسعد أن مقال هذه العاقبة تحصل في لا خرة لان الالجاء حاصل في الآخرة فلا بجوز أن يميسل قلوب الكفار لي قبول المسذهب الباطل ولاأن يرضوه

مشيئته تعالى على الحكم و ٢٠ ﴾ ع البالغة البنة (ولنصغى اليه) أى الى زخرف القول وهوعلى الوجه الاول علة أخرى للايحاء معطوفة على غرورا ومابينهما اعتراض وانما لم ينصب لفقد شرطه اذالغرور فعل

لاسما لتهم محو المزل واستزالهم الى قبول حكره بايهام فوة نسبته اليهم أى أغيره تعالى ابنغي حكراوا لحال الهجوالذي أنزل اليكم وأنتم أمدًا ميد لاتدرون ما تأتون وما تذرون القرآن ﴿ ١٩٦ ﴿ التاطق بالحق والصوب الحقيق بأن يخص به

اسم الكتاب (مفصلا) وهوالسميع العليم)وفيه مسائل (المسئلة الاولى قرأ عاصم وحزة والكسائي وتمت كلة ربك بغيراً لف على الواحدوالباقون كات على الجمع قال أهل المعاني الكلمة والكلمات معناهما ماياء من وعد ووعيد وثواب وعقاب فلأتبديل فيه ولاتغييراه كاقال مايبدل القول لدى فن قرأ كلات بالجم قال لان معناها الجمع فوجب أن يجمع في اللفظومن قرأ على الوحدة فلانهم قالوا الكلمة قديراديها الكلمات الكثيرة اذا كانت مضبوطة بضابط واحد كقولهم قال زهير في كلنه يمني قصيد ته وقال قس في كلنه أي خطبته فَكُذَاكُ مَجْمُوعُ القرآنُ كُلَّةُ وَاحْدَةً فِي كُونِهُ حَقَاوُصِدُ قَاوِمُعْجِزِا (المستَّلَةُ الثَّانِيةُ)ان تعلق هذه الآية عاقبلها انه تعالى بين في الآية السابقة ان القرآن معجز فذكر في هذه الآية انه تمت كله ربك والمرادبالكلمة القرآناي تم القرآن في كونه معجزاد الاعلى صدق مجمد عليه السلام وقوله صدقا وعدلاأى تمت تماما صدقا وعدلا وقال أبوعلى الفارسي صدقا وعدلا مصدران ينصبان على الحال من الكلمة تقديره صادقة عادلة فهذا وجدتعلق هذه الآية عاقبلها (المسئلة الثالثة ) اعلم أن هذه الآية تدل على أن كلة الله تعالى موسوفة بصفات كثيرة (فالصفة الاولى ) كونها مامة واليدالاشارة بقوله وتمت كلة ربك وفي تفسيرهذا التمام وجور (الاول) ماذكرناانها كائية وافية بكونها معينة دالة على صدق محد عليه لصلاة والسلام ( والثاني ) انها كافية في يان ما يحتاج المكلفون اليه الى قيام القيامة علا وعلما ( والثالث ) ان حكم الله تعالى هو الذي حصل في الازل ولا يحدث بعد ذلك شئ فذلك الذي حصل في الازل هوالتمام والزيادة عليه عتنعة وهذا الوجه هو المراد من قُوله صلى الله عليه وسلم جف القلم بما هُوكا بن الى يوم القيامة (الصفة الثانية) منصفات كلذالله كونها صدقأ والدليل عليه انالكدب نقص والقص على الله محال ولايجوز اثبات أن الكذب على الله محال بالدلائل السمسة لأن سحة الدُّلاثل السمسة موقوفة على أن الكذب على الله محال فلو أثبتنا امتناع الكذب على الله بالدلائل السمعية ازم الدور وهو باطل واعلم ان هذا الكلام كابدل على أن الحلف في وعدالله تعالى محال فهو أيضا بدل على أن الخلف في وعيده محال بخلاف ماقاله الواحدي في تفسير قوله تعالى ومن يقتل مؤمنا متعمد افجزاؤه جهنم خالدافيها ان الخلف في وعيد الله جأ نروذلك لان وعدالله ووعيد. كلة الله فلمادات هذ الآية على انكلةالله يجب كونها موصوفة بالصدق علم ان الحلف كاأنه ممتنع في الوعد فذلك ممتنع في اوعيد (الصفة الثالثة )من صفات كان الله كونها عدلاو فيه وجهان (الاول) أن كل ماحصل في القرآن نوعان الخبروالتكليف اماالخبر فالمرادكل ماأخبرالله عن وجوده أوعن عدمهو يدخل فيه الخبر عن وجود ذات الله تعالى وعن حصول صفاته أعنى كونه تعالى طلاقادرا سميعا بصيرا ويدخل فيد الاخبارعن صفات النقديس والتنزيه كقوله لم يلدولم يولدو كقوله لانأخذه سنة ولانوم و يدخل فيه الحبر عن أقسام أفعال الله وكيفية تدبيره لملكوت السموات

تعالى مع ما فيه من الإيجاز وايرا دالطا تفتين بعنوان ايتاء الكناب للا يذان بأنهم علوه من جهة كتابهم حيث وجدوه

أىمبينا فيمالحق والباطل والحلال والحرام وغير ذلكمن الاحكام يحيث لم ببق في أمور الدين شيءمن النحليط والابهام فأى ما جة بعد ذلك الى الحكم وهذاكاتري صريح في أن القرآن الكريم كاف في أمر الدين منن عن غيره بسانه وتفصيله واماأن مكون لاععازه دخل في ذلك كاقبل فلاوقوله تعالى (والذين آنيناهم الكتاب يعلون أنه ميز آمن ريك بَالْحَقُّ )كلام مستأنف غيرداخل نحت القول المقدرمسوق منجهته سيحانه أحقبق حقية الكتاب الذي ببطيه أمر الحكمية ونقريركونه منزلا من عنده عروجل يبيان أن الذبن وتقوابهم ورضوا بحكميتهم حسما نقل آنفامن علاء امهود والنصاري عالمون بحقينه ونزوله من عنده تعالى وفي التعبير عن التوراة والانجيل باسم الكناب أيماء الى مابينهما وبين القرآن من الحجا نسة المقتضية للا شتراك في الحقية والنزول من عنده ﴿ والارض ﴾

حسمانات فيه وعاينوه موافقاله في الاصول ومالا يختلف من الفروع ومخبرا عن أمور لاطريق الى معرفتها سوى الوحى والرادبالوصول اما علماه الفريقين وهوالظاهر و (٩٧) فالابتاء هوالتفهيم بالفعل واما الكروهم دا حلون قيدد خولا أوابا

فهوأع مماذكروامن ذلك التفهيم بالقوة ولاريبني أنالكل متمكنون من ذلك وقبل المراد مؤمنوأهل الكتاب وقرئ منزل من الاتزال والتعرض لعنوان الربوية مع الاضافة الى ضمير، صلى الله عايدوسلم لتشريفه علىدالصلاة والسلام والبآءني قوله تعالى بالحق متعلق بمحذوف وقعمالا من الضمر المستكن في منزل أى ملتبسابالحق ( فلاتكونن من المترين) أ، في انهم يعلمون ذلك لما لاتشاهدمنهم آثارالم وأحكام المعرفة فالفاء لترتيب النهى على الاخبار بعل هل الكتاب بشأن القرآن أوفي أله منزل من ر بك الحق فيكون من باب النهييج والالهاب كقوله أتعمالي ولا تكونن من لمشركين وقبل الخطاب فيالحفيقة للامة وانكان له صلى الله عليه وسلم صورة وقيل الخطاب لكل أحدعلي معنى انالادلة قد تعاضدت وتظاهرت فلاسفى لاحدان عترى فبمو لفاعلى هذه الوجوه

والارض وعالمي الارواح والاجسام ويدخل فيمكل أمرع أحكام الله تعالى في الوعد والوعيدوالثواب والعقاب ويدخل فيه الخبرعن أحوال المتقدمين والحبرعن الفيوب المستقبلة فكل هذه الافسام داخلة عمت الحسبر وأماالتكليف فيدخل فيه كلأمر ونهى توجه منه سبحانه على عبده سوا كان ذلك العبد مكا أو بشرا أوجنيا اوشبطانا وسواء كان ذلك في شرعنا أوفي شرائع الانبياء عليهم السلام المتقدمين أوفي شرائع الملائكة المقربين الذينهم سكان الستموات والجنة والنار والعرش ومأوراء مما لابعلم احوالهم الاالله تعالى اذاعرفت أبحصار مباحث القرآن في هذبن القسمين فنقول قال تعالى وتمك كلةر بكصدقا انكان من باب الخبر وعد لاان كان من باب التكاليف وهذا صبط في غالب الحسن (والقول الثاني ) في تفسيرقوله وعداان كل ما أخبرالله تعالى عنه من وعدووعيد ونواب وعقاب فهو صدق لانه لايدوأن يكون واقعا وهوبعدوقوعه عدللان افعاله منز هذعن أن تكون موصوفة بصفة الطلية (الصغة الرابعة) من صفات كلة الله قوله لامبدل لكلمانه وفيه وجو. (الاول) انابيتًا انالمراد من قوله وتمت كلة ربك انهاتامة في كونهام مجزة دالة على صدق محد صلى الله عليه وسلم ممقال لامبدل لكلمانه والمعنى إن هؤلا الكفار يلقون الشيهات و كونها دالة على صدق مجر عليه الصلاة والسلام الاان تلك الشبهات لاتأثير لها في هذه الدلائل التي لانقبل لتبديل البتة لان تلك الدلالة ظاهرة ماقية جليةقو يةلا تزول بسيب ترهات الكفار وشهات أولتك الجهال (والوجه الثابي) أن كون المراد انها تبقي مصونة عن التحريف والتغيركما قال تعالى انَانِحَنْ نُزَلْنَا الذَّكَرِ وَانَّالِهِ لَحَافظُونَ (وَالْوَجَهُ الثَّالَثُ )أَنْ يَكُونَ المراد الهامصولة عن التَّاقَصُ كَاقًالُ وَلُو كَانَ مَنْ عَنْدَغُيِّرًا للهُ لُوجِدُوافَيْهُ اخْتَلَافًا كَثْيُرًا (والوجه الرابع) أن يكون المراد أنأحكام الله تعالى لاتقبل التبديل والزوال لانهاأزايه والازلى لايزول واعلم أن هذا الوجه أحد الاصول القويه في اثبات الجبر لانه تعالى لماحكم على زيد بالسمادة وعلى عمرو بالشقاوة ثم قال لامبدل لكلمات الله يلزم امتناع أن نقلب السعيد شقياو أن ينقلب الشقى سعيدا فالسعيد من سعد في بطن أمه والشتى من شتى في يطن أمه \* قوله تعالى ﴿ وَانْ تَطَعُّ كُثُّرُ مِنْ فِي الأرضَ يَضَلُوكُ عَنْ سَبِيلَ اللَّهُ آنَ شَبِعُونَ الْأَالْظُنّ وارهم الايخرصون ان بك وأعم من يضل عن سبيله وهواعم بالمهندين) اعم انه تعالى لمأجال عن شبهات الكفار تم بين بالدليل صحة نبوة محمد عليه الصلاة والسلام بين أن بعد زوال الشبهه" وظهور الحجه" لاينبغي أن يتفت العاقل الى كلات الجهال ولاينبغي ان ينشوش بسبب كلماتهم الفاسدة فقال وان قطع أكثر من فيالارض يضلوك عنسبيل الله وهذا يدل على أن اكِثر أهل الارض كانوا صلالا لان الاصلال لابد وأن يكون مسوقا بالضلال واعلم ان حصول هذاالضلال والاضلال لانخرج عن أحد أمورثلاثة (أولها) المباحث المتعلقة بالالهمات فأن الحنى فيهاوا حدواًما الباطل ففيه كثرةومنها

لترقيب النهى على نفس علهم بحال القرآن ( وتمت كلة ربك ) شروع في بيان كال الكتاب المذكور من حيث ذاته اثر بيان كاله من حيث اصافته اليه تعالى بكونه منزلاه: م بالحق ونحقيق ذلك بعلم أهل الكتاب به وأنما عبر عنه بالكلمة

## لاسمًا لتهم محو نصاف بالصدق والعدل وبها تظهر الأثار (١٩٨ ) من الحكم وقرى كلات (ر ملتصدقا وعدلا)

الةول بالشرك اماكما تقوله الزنادقة وهوالذي أخبر لله عنه في قوله وجعلو الله شركا الجن وإماكايقوله عبدة الكواكب واماكايقوله عبدة الاصنام ( وثانيها ) المباحث المتعلقة بالنبوات اماكما يقوله من ينكر النبوة مطلقا أوكما يقوله من ينكر النشر أوكما يقوله من ينكر نبوة محمد صلى الله عليه وسلمو يدحل في هذاالباب المباحث المتعلقة بالمعاد (وثالثها) المباحث المتعلقه بالاحكام وهي كثيرة فان الكفاركانوا يحرمون البحائر والسوائب والوصائل و يحللون الميتة فقال تعالى وان تطع أكثر من في الارض فيمايعتقدونه من الحكم على الباطل بأنه حق وعلى الجق بانه باطل و بصلوك عن سبيل الله أي عن الطريق والمنهج الصدق ثم قال ان يتبعون الاالظن وانهم الايخرصون وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المرادأن هؤلاء الكفارا لذين ينازعونك في دينك ومذهبك غدير قاطعين بصحة مذاهبهم بل لايسون الاالظن وهم خراصون كذابون في اعاء القطع وكشرمن المفسر بن يقولون المرادمن ذلك الظن رجوعهم في اثبات مذهبهم الى تقليد أسلافهم لاالى تعليل أصلا( المسئلة الثانية ) تمسك نفاة القياس بهذه الآية فقالوارأينا ان الله تعالى بالغ فىذم الكفار فى كثيرمن آيات القرآن بسبب كونهم متبعين للظن والشي الذى بجعله الله تعالى موجبالذم الكفار لابدوأن بكون فيأفصي مراتب الذم والعمل بالقياس يوجب اثباع الظن فوجب كونه مذموما محرمالا يقال لماورد الدليل القاطع بكونه حجة كان العمل به عملا بدايل مقطوع لابدايل مظنون لانانقول هذا مدفوع من وجوه (الاول) ان ذلك الدليل القاطع اما أن يكون عقليا واما أن يكون سمعيا والاول بإطل لان العقل لامجال له فيأن العمل بالقياس جائز اوغيرجا نزلاسيما عندمن ينكر تحسين العقل وتقجحه والثاني أيضاباطل لان الدليل السمعي انما يكون فاطعا لوكان متواتراوكانت ألفاظه غيرمحتملة لوجهآخر سوى هذاالمعني الواحدواوحصل مثل هذاالدليل لعلم الناس بالضرورة كون القياس حجة ولارتفع الخلاف فيه بين الامة فحيث لم يوجد ذلك علمنان الدليل القاطع على صمة القياس مفقود (الثاني )هب انه وجد الدايل القطع على أن القياس حجة الاانمع ذلك لايتم العمل بالقياس الامع اتباع الظن و بيانهان التمسك بالقياس مبنى على مقامين (الاول )أن الحكم في محل الوفاق معلل بكذا(والثاني)ان ذلك المعنى حاصل في محل الخلاف فهذان المقامات انكانا معلومين على سبيل القطع واليقين فهذ اىمالاحلاف فيه بين العفلا في صحته وانكان مجموعهما أوكان أحدهما ظنيا فحينتذلايتم العمل بهذاالقياس الاعتابعة الظن وحبنتذ يندرج نحت النص الدال على أن متابعة الظن مذمومة والجواب لم لا بجوزأن يقال الفلن عبارة عن الاعتقاد الراسج اذا لم يستند الى إمارة وهو مثل اعتقاد الكفار إمااذاكان الاعقاد الرجيج مستند الى أمارة فهذاالاعتقادلايسمي ظنا وبهذا الطريق سقط هذا الاستدلال \* تم قال تم الى ان ربك هو أعلم من يضل عن سبيله وهو أعلم بالمهنديز وفيه مستلتان (المسئلة الاولى) في تفسيره

أنزل اليكم وأنتسبا على اسم الكركملي التمييزوقيل أى ما العلة وقوله تعالى ر لامبدل لكلماته) اما استثناف مين لفضلهاعلى غيرها اثربيان فضلها فينفسها واماحال أخرى من فاعل تمت على ان الظاهر مغنءن أأضمير الرابط والمعنى انها بلغت الغاية القاصبة صدقاني الاخبار والمواعيد وعدلا في الاقضية والاحكام لااحد بدل شأمن ذلك عاهوأ صدق واعدل ولا عاهو مثله فكيف يتصور ابتغاء حكم غيره تعالى (وهوالسميع)لكلما يتعلق بدالسمع ( العليم) بكل ما يمكن أن يعلم فيدخل في ذلك اقوال المتحاكين وأحوالهم الظاهرة والاطنةدخولا اولاهذاوقدقيل المعني لا أحد يقدر على ان بحرفها كإفعل بالنوراة فيكون ضمانا لهامنالله عزوجل بالحفط كقوله تعالى انانحق نزلنا الذكرو اناله لحافظورأ ولاني ولا كتار بعد ها ينسخها (وأن تطع أكثرمن في الارض ) لما يحقسق

الفاصل بين الحق والباطل و تمام صدق كلامه وكال عذالة أحكامه وامتناغ وجود من يبدل شأ منها واستبداده تعالى بالاحاطة التامة بجميع المسموعات ﴿ ١٩٩ ﴾ والمعاومات عقب ذلك ببيان أن الكفرة متصفون

بنقائض المكالات من المقائص التي هي لفلال والاسلال واتباع الظنون الفاسدة الناشئ منالجهلوالكذرعلي اللهسحانه وتعالى المانة أكمال مباينة حالهم لمايرومونه وتحذيرا عن الركون اليهم والعمل بآرا ئىهم والمراد بمن في الارمن الناس و باكثر همالكفاروقيل اهلمكة والارض أرضها أى ارتطعهم اأنجعلت منهم حكما ( بضلولاعن سبيلالله) عن الطريق الموصل اليه أوعن الشريعة التي شرعها لعباده (ار بدعون الا الظن)وهوطنهم أن آباهم كانواعلى الحق فهرعلى آثارهم يهندون أوجهالاتهم وآراؤهم الباطلة على أنالمراد بالظنما يقابل العما والجلة استئنف منى على سؤال نشأمن الشرطية كأنه قىل كېف يصلون فقيل الاستعود فيأموردينهم الاالظر وازانظن لابغي من الحق شيأ فيصلون

قولان ( الاول ) أن يكون المرادأنك بعدما عرفت أن الجيق ماهو وأن الباطل ماهو فلا نكن في قدهم بل فوض أمرهم الى خالقهم لانه تعالى عالم بأن المه تدى من هو والضال من هو فيجازي كل واحد بمايليق بعمله (والثاني ) أن يكون المرادان هو لا الكفار وان أظهر وامن أنفسهم ادعاء الجزم واليقين فهم كاذبون والله تعسالي عالم باحوال قلوبهم و يواطنهم ومطلع على كونهم محيرين في سبيل الصلال تأمين في أودية الجهل ( المسئلة اشانية )فولهان ربك هوأعلمن يضلعن سبيله فيدقولان (الاول)قال بعضهم أعلمهنا بمعنى يطروالتقد ران بكيم من يضل عن سبيله وهوأ علم بالمهتد ين فانقب فهذا يوحب وقوع التفاوت في علم الله تعالى وهو محال قلنا لاشك ان حصول التفاوت في علم الله تعالى محال الاأن المقصودمن هذا اللفظان العناية باظهارهدا يةالمهتدين فوق العناية باظهار صلال الصالين ونظيره قوله تعالى ان أحسنتم أحسنتم لانفسكم وان أسأتم فلم افذكر الاحسان مرتين والاساسم ، قواحده ( الثاني ) انموضع من رفع الابتداء ولفظم الفظ الاستفهام والمعنى انربك هوأعم أى الناس يضل عن سبله خال وهددامثل قوله تعالى لنعلم أى الحير بين أحصى وهذا قول المبرد والزجاج والكسائي و أه أه عن قوله تعالى (قَكُلُومُ دَكُرَاسُمُ اللهُ عَلَيْهُ انْ كَنتُمُ بِأَيَّاتُهُ مُو مَنين ) و الآبه مناحث لذَّكُرها في معرض السوال والجواب ( السوال الاول )الفافي قوله فكلوا ماذكر اسم الله عليه يقنضي تعلقا بماتقدمة ذلك الشي (والجواب) قوله فكلوامسب عن انكار اتباع المضلين الذين يحللون الحرام وبحرمون الحسلال وذلك أنعم كانوا بقولون للمسلين انكم تزعون انكم تعبدون الله فاقتله الله أحق أن تأكلوه ممافتلتموه أتهم فقال الله للمسليل ان كنتم محققين بالايمان فكلوا مماذكراسم الله عليه وهوالمذى ببسم الله ( السو ال الثاني ) القوم كأنوا يُجون أكل ماذ بح على اسم لله ولاينازعون فيه والماالنزاع فيأنهم أيضا كانوا يبيحون أكل الميتة والمسلمون كانوا يحرمونها واذاكان كذلك كانورودالامر باباحة ماذكراسمالله عليه عبالانديقتضي أتبات الحكم في المتفق عليه وترك الحكم في المختلف فيه ( والجواب) فيه وجهان الاول لعل القوم كأنوا يحرمون أكل المذكاة ويبيحون أكل المبتة فالله تعالى رد عليهم في الامرين فعكم بحل المذكاة بقوله فكلواعاذ كراسم الله عليه وبتحريم الميتة بقوله ولأتأكلوا عالم يذكر اسم الله عليه الثانى أن محمل قوله فكلوا عاذكر اسم الله على على أن المراد إجعلوا أكلكم مقصورا على ماذكر اسم الله عليه في أن المراد إجعلوا أكلكم مقصورا على ماذكر اسم الله عليه في المراد إجعلوا أكلكم مقصورا على ماذكر اسم الله عليه في المراد إجعلوا أكلكم مقصورا على ماذكر اسم الله عليه في المراد هذا الوجه تحريم أكل الميتة فقط (السو ال الثالث)قوله فكاوا بما ذكر اسم الله عليه صيغة الامروهي للاباحة وهذه الاباحة عاصلة في حق المؤمن وغيرالمؤمن وكلة ان في قوله انكنتم بآياتِه مو"منين تغيدالاشستراط (والجواب )النقد برليكن أكأكم مقصورًا على ماذكراسم الله عليه انكنتم الماته مؤ منين والم ادانه او حكم بالحة أكل لميتة لقدح ذلك في كونه مؤمنا \* قوله تعالى (ومالكم الاناكلوا مماذكر اسم الله عليه وقد قصل

منلالامبيناولاريب في أن الضال المتصدى للارشاد انمايرشد غيره الى مسلك نفسه فهم منسالون مضلور و فوله تعالى المسلك المسلك نفسه فهم منسالون مضلور و فوله تعالى المسلك المسلك

وجعل عبادة الاوثان دَريعة اليه تعالى وتحليل الميثة وتحربها المجهائر ونظائرها أو بقدرون أنهم على شئ والى لهم ذلك ودويه مناط العيوق وحقيقته ما يضل عن طن وتخمين ( انربك هوأ علم ﴿ ٢٠٠ ﴾ من يضل عن سبيله وهوأ علم الم

لكم ماحرم عليكم الامااضطررتم اليه وانكثير اليضلون بأهوائهم بغيرعم الربكهو اعلم بالمعتدين) في الأيمة مسائل ( المسئلة الاولى) قرأ نافع وحفص عن عاصم وقد فصل لكمما مرم علىكم بالفتح في الخرفين وقرأ ابن كثير وابن عامر وأبوعرو بالضم في الحرفين وقرأ حزة والكسأني وآبو كرعن عامم فصل بالقيع وحرم بالضم فن قرأ بالفيح في الحرفين فقد احتبج بوجهين (الأول ) المنويمسك في قسم قوله فصل بقوله قد فصلنا الآيات و في قسم قوله حرم بقوله اتل ماحرم ربكم ( والموجه الثاني ) التمسك بقوله ماذكراسم الله عليه وقد فصل لكم ماحرم عليكم فيجب أن أريكون الفعل مسندا الى الفاعل لتقدم ذكراسم الله تعالى وأماااذبن قرؤا بالضم في الحرفون فعجتهم قوله حرمت عليكم الميتة والدم وقوله حرمت تفصيل لما أجل في هذه الآية فللوجب في التفصيل أن يقال حرمت عليكم الميثة بغمل مالم يسم فاعله وجبنى الاجمال كذلك وهوقوله ماحرم عليكم ولماثبت وجوب حرم بضم الحاء فكذلك بجب فصل بضم الفساء لان هذا المفصل هوذلك المحرم المجسمل بعينه وأيضًا فأنه تعالى قال وهوالدى أنزل البكم الكتاب مفصلا وقوله مفصلاً بدل على فصل وأمامن قرأ فصل بالفنح وحرم بالضم فعجته فيقوله فصل قوله قد فصلنا الآيات وفي قوله حرم قوله حرمت عليكم الميتة ( المسئلة الثانية ) قوله وقد فصل لكم ما حرم عليكم أكثر المفسيرين قالوا المراد منه قوله تعالى في أول سورة المائدة حرمت علىكم المية والسمولج الخنز يروفيه أشكال وهوانسورة الانعام مكيةوسورةالمائدة مذنبة وهي آخر ماأنزل الله بالمدينة وقوله وقدفصل يقتضي أن يكون ذلك المفصل مقدماعلي هذا المجل والمدنى متأخرعنالمكي والمتأخر يمتنع كونه متقدما بلالاولى ان يقال المراد قوله بعدهذه الآية فالااجد فيما أوجى الى محرما على طاعم يطمه وهذه الآية وان كانت مذكورة بمدهده الآية بقليل الا ان هذا القدر من التأخير لا يمنع أن يكون هو المراد والله أعسم وقوله الاما اضطررتم اليه أي دعتكم الضرورة الى أكله بسبب شدة المجاعة ثم قال وان كشيراليضلون بأهوائهم وفيه مسائل (المسئله الاولى) قرأ ابن كشيره أبوعر وليضلون بفتح الياء وكذلك في يونس ر بناليضلوا وفي الراهيم ليضلوا وفي الحج ثاني عطفه ليضل وفي القمان لهوالحديث ليضلوفي الزمر انداد اليضلوقرأ عاصم وحمزة والكسائي جيع ذلك بضم الياء وقرأ نافع وابن عامر ههنا وفي يونس بفتح الياء وفي سسائر المواضع بالضم فن قرأ بالفتح أشارالي كونه صالاومن قرأ بالضم أشار آلى كونه مصلا قال وهذا أقوى في الذم لان كل مضل فأنه يجب كونه صالا وقد يكون صلا ولايكون مضلا فالمضل أكثر استحقا قاللذم من الصال (المسئلة الثانية) المراد من قوله ليضلمون قيل أنه عمرو بن لحيى فن دونه من المشركين لانه أول من غير دين اسمعبل واتخسد البحسائر والسوائب وأكل لميتة وقوله بغيرهم ريدان عرو بن لحي أقدم على هذا المذاهب عن الجهالة الصرفة والضلالة المحضة وقار الزجاج المراد منه الذين يحللون الميتة ويناظر ونكم في احلالها

بالمهتدين) غرير الضمور الشرطية ومابعدها وتأكيدلما فيده من التحذير أىءو أعلم بالفريفين فاحذرأن تكونءن الاولين ومن موصوله أوموسوفة في محل النصب لا ينفس أعلمفان افعل النغضيل لانتصب الظاهر في مثل هذهالصور بل بفعلدل هوعليه أواستفهامية مرفوعة بالابتداءوالخبر يضل والجلة معلق عنها الفعل المقدر وقرئ يضل يضم الياءعلى أن م فاعللضل ومفعوله محذوف ومحلها النصب يماذكرمن الفعل المقدر أىهوأعلىعلمنيضل الناس فيكمون تأكيدا للتحذرعن طاعةالكفرة وأماان الفاعل حوالله تعالى ومن منصو بة بماذكرأى يعلمن يضله أومجرورة بامنافه أعلم اليم أى علم المضاين من فوله تعالى من يضلل الله أومن قولك أضللته اذاوجدته ضالافلا يساعده السباق والسباق

والتفضل العلم بكثرته واحاطته بالوجوه التي يمكن تعلق العلم بها وازومه وكونه بالذات لابالغير ( وكلوا فو و مججون و التفضل المدن الذين من جلة اضلالهم بملك الحلال و تعريم الحرام

وذلك أنهم كانوا بعولون المسلين انكم تعبدون الله فاقتله الله أحق أن تأكلوه مماقتاتم انتم فقيل المسلين كلواماذكراسمه اله المعالية المهانعة المهانعة المات على فريحه لا بماذكر عليه اسم غير فقط ﴿ ٢٠١ ﴾ أومم اسمه تعالى اومات حتف أنقه (ان كنتم باياته) التي من جلتها لايات

الواردة في هذا ، اشان (مؤمنين)فان الأعان ما يقتضى استباحةما أحله الله والاجتناب عاحرمه وجواب الشرط محذوف لدلالةماقبله عليد (وما تمم الاتأكلواعاذكراسمالله عليه) اسكارلان ، كون لهم شي يدعوهم الى الاج نابعن أكل ماد ار عليدامه الله تعالى من البحاثره السوائب وبحوها وقو له تعالى ( وقيد فصل لكم) الح حلة حالة وكد الانكاع فى قوله تعالى وما أنا الا نقاتل في سيل الله وقد اخرجنا مند ارماوا ندتنا أى واي سيب اصل الكرفي أن لا أكلو مماذكراسم الله عليه اووأى غرض يحملكم على أن لا أكاوا ويمنعكم من أكاء والحال نهقدفصل لكم اماحرم عليكم) بقوله تعالى قرلا أجدفيما أوحى الى محرما الخفيق ماعداذلك على الحللابقوله تعالى حرمت عدكم المبتة الحلانه امدنية وأماالتأخرفي التلاوة فلا يوجب الأخرق المزول وقرئ الفعلان على البناء اللمفعول وقرى الاول على

ويحتجون عليها بقولهم لماحل ماتذبحونه أننم فبان بحل مايذبحه الله اولى وكذلك كل مايضلون فيه من عبادة الاوثان والطعن في نبوة محد عليه الصلاة والسلام فأ عاشهون فيه الهوى والشهوة ولابصيرة عند هم ولاعلم ( المسئلة الثالثة ) دلت هذاالا ية على انالقول فيالدين بمجرد التقليد حرام لانالقول بالتقليد قول بمعض الهوى والشهوة والآية دلت على الذلك حرام ثمقال تعالى الربك هو أعلم بالمعتدين والمرادمند الدهو العالم بمانى قلوبهم وضمائرهم من التعدى وطلب نصرة الباطل والسعى في اخفاء الحق واذاكان عالما باحوالهم وكان قادراعلى محازاتهم فهوته الى يجازبهم عليها والمقصود من هذه الكلمة التهديدوالنخو نف والله أعلم " قوله تعالى ( وذروا طاهر الانم و باطنه أَرِ الذين بِكَسبون الاتم سيجزون بما كانوايقترفون ) اعلم انه تعالى لما بين أنه فصل المحرمات أتبعه عايوحب تركها بالكلبة بقوله وذرواظاءر الاثمو باطنه والمرادمن الاثم مايوجب الانم وذكروا في ظاهر الائم و باطنه وجهين (الاول) ان ظاهر الانم الاعلان بازنا وباطنه الاستسرار يعقال الضحاك كان اهل الجاهلية برون الزاحلالاما كانسر افعرم الله تعالى بهذه الآبة السر منه والعلانية ( الثاني ) انهذاالنهي عام في جيع المحرمات وهوالاصمحلان تخصيص المفظ العام بصورة معينة من غيردليل غيرجائرتم قيل المراد ماأعلنتم ومااسررتم وقيل ماعلتم ومانو يتموقال ابن الانباري يريد وذروا الانممن جيع جهاته كا تقول ماأخذت من هذا المال قليلاولا كثيراتر يدماأخذت مند بوجدمن الوجو وقال آخرون معنى الآية النهى عن الأثم معيان أنه لأبخرج من كونه انما بسبب اخفاله وكتمه و يمكن أن يقال المراد من قوله وذرواظا هرالاتم النهى عن الاقدام على الايم ثم قال و باطنه ليظهر بذلك ان الداعي له الى ترك ذلك الاثم خوف الله لاخوف الناس وقال آخرون ظاهر الاثم افعال الجوارح و باطنه افعال أأفلوب من الكبر والحسد والعجب وارادة السوء للمسلين ويدخل فيه الاعتقاد والعزم والنظر والظن والتمني واللوم على الخيرات و بهذا يظهر فسادقول من يقول ان مايوجد في القلب لا يو اخذبه اذا لم يقترنبه غل فانه تعالى نهى عن كل هذه الاقسام بهذه الآية عمقال تعالى ان الذين بكسبون الائم سجزول بما كانوا يقترفون ومعنى الافتراف قد تقدم ذكر وظاهر النض يدل على أنه لأبدوان يعاقب المذنب الاان المسلمين أجعوا على انه اذا تا علم يعاقب واصحابنا زادوا شرطاثانيا وهوانه تعالى قد يعفوعن الذنب فبنزك عقايه كإقال الله تعالى ان الله لايغفران يشمرك به و يغفرما دون ذلك لمن يشاء القوله تعالى (ولاتأكلوا بما لم تذكر اسم آلله عليه وانه لفسق وان الشياطين لبوحون الى اوليائهم لبجاداوكم وانأطعة وهم انكم لمشركون) اعلم انه تعالى لمابين انه بحل اكل ماذ بح على اسم الله ذكر بعد ، تحريم مالم بذكر عليه اسم الله و يدخل فيه الميتة و يدخل ماذ بح على ذكر الاصنام والمقصود مندابطال ماذ كره المشركون وفي الاتية مسائل (المسئلة الأولى) نقل عن عطاء أنه قال كل مالمبذكر

البناءالمفاعل والثاني المفعول ﴿ ٢٦ ﴾ م (الامااضطررتم المه) بماحرم فأنه أيضا - الاحينلذ (وال كثيرا) أي من الكفاد (ليضلون) الناس بتعديم الجلال وتعليل الحرام كعرون لحي واصرابه وقرى يصلون (باهوائهم) الزائفة

طلة (بغير علم) مقتبس من الشريمة الشريفة مستندالي الوخي (ان ربات هواعلم بالمعدين) المجاوزين وجعل عبادة الاالى الباطل والحلال الى الحراء (وذرواظاهر الاثم و باطنه) ﴿ ٢٠٢ ﴾ أى ما بطن من الذنوب بالجوارح وما يسير أ

مناط العيوق مهاابالجوارحو ا علمه اسم الله ٠٠٠ بالمهتد مابالفلب وقبل الزافي الحو نيتوانخاذالاخدان (ال الدين،ك

لإتمسكابعموم هذه الآيةواماسا والفقها فأنهي لم اختلفوا فقال مالك كل ذبح لم يذكر عليه إسم اونسياناوهوقول ابنسيرين وطائفةمن المتكلمين له الذكرعدا حرموان ترك نسيانا حلوقال المشافعي لهية سواء ترك عد أوخطأ اذاكان الذابح أهلاللذمح وقد لماء فى تفسير قوله الاماذكيتم فلا فائده فى الاعادة قال

ای کنسونه مز اسم و لناط ( سجزون بما الذكرناهده. كاتوا يَفترفون ) كاشاما كان فلا بدمن احتنابهما والجملة تعايل للامر ( ولاناً كلوا ممالم يذكراسمالله عليه)ظاهر في محرم لمروك التسمية عداً كازأونسياماواليه ذهب داود وعر أحدن حنبل مثله وقال مالك والشافعي تخلاف لقوله عليه السلام ذبحة المسلم حلال وان لم ذكر سم الله عليه و فرق أبو حنيفة بين العمد و لسيان واوله بالميتة او عاذكر علمه اسم غيره تعالى لقوله (و انه الهسق) فأن الفسق ماأهل به أغبرالله و لضمرلماو بحوزان يكون الاكل المداول عليه بلا تأكلواوا لجله مستأنفة وقسلمالية (وأن الشياطين كيوحون الي أوالـــأتهم المراد بالشياطين ابليس وجنوده

الشركين وقيل مردة

الشافعي رحدالله تعالى هدر لهي مخصوص بالذاذبح على اسم النصب ويدل عليه وجوه (أحدها)قوله تعالى وانه لفسق وأجع المسلون على انه لايفسن آكل ذيهة المسلم الذي ترك التسمية ( وثانمها)قوله تعالى وان الشاطين ايوحون الى اوليائهم المجادلوكم وهذه المناظرة انما كانت في مسئلة الميتة روى ان اسامن المشركين قالواللمسلمين مايقتله الصقر والكلب نأكلونه وما يقتله الله فلا نأكلونه وعنا بن عباسانهم قالوا تاكلون ماتقتلونه ولانأكلون مايقتله الله فهذه المناظرة مخصوصة باكل المينة (والشها) قوله تعالى وانأطعتموهم انكم لمشركون وهذامخصوص بماذبح على اسم النصب يعني لورضيتم بهذه الذبيحة ألتي ذبحت على اسم الهبة الاوثان فقد رضيتم بالهيتها وذلك يوجب الشرك قَالِ الشَّافَعِي رَجَمُ الله تعالى فأول الآية وأن كأن عاما بحسب الصيغة الأأن آخرها لما حصلت فيد هذه القبود الثلاثة علنا إن المرادمن ذلك العموم هو هذا الخصوص وعمايؤكد هذا المعنى هوأنه تعالى قال ولاتأكلوا ممالم يذكر اسم الله عليهوانه لفسق فقدصار هذا النهى مخصوصا بمااذاكان هذاالاكل فسق ثم طلبناني كساب الله تعالى انه متى يصير فسقا فرأيتاهذاالفسق مفسرافيآية أخرى وهو قولهقل لاأجد فيمأأوجي الى محرماعلى طاعم يطعمه الاأن بكون ميته أودمامسفوحا أولحم خنز برفاته رجس أوفسقاأهل لغبراللهبه فصارالغسق في هذه الآية مفسراء أهل به لغيرالله واذا كان كدلك كان قوله ولاناً كاوا عالم يذكراسم الله عليه وانه لفسق مخصوصا باأهل به لغير الله (والمقام الثاني) أن نعلة التمسك بهذه المخصصات المكن نقول لمقلتم انهلم يوجدذ كرالله ههنا والدليل عليه ماروي عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال ذكر الله مع المسلم سواء قال أولم يقل و يحمل هذا الذكر على ذُكر القلب (والمقام الثالث)وهوأن نقول هبان هذا الدليل يوحب الحرمة الاأنسائر الدلائل المذكورة في هذه المسئلة توجب الحل ومتى تعارضت وجب أن يكون الراحج هو الحل لان الاصل في المأكولات الحل وايضا بدل عليه جبع العمومات المقتضية لحسل الاكل والانتفاع كقوله تعالى خلق لكم مافي الارض جيعا وقوله كلواو اشربوا ولانه مستطاب بحسب الحس فوجب أن بحل لقوله تعالى أحل لكم الطيبات ولانه مال لان الطبع عيل ليدفوجب أن لا يحرم لما روى عن النبي صلى الله عليه وسر أنه نهى عن أضاعة فانحاؤهم وسوستهم الى المال فهذا تقرير الكلام في هذه المسئلة ومعذلك فنقول الاولى بالمسلمأن يحتز صنه لان

المجوس فابحاؤهم الى اولياتهم ما أنهوا الى قر يش بالكتاب ان مجمدا وأصحابه يزعون أنهم يتبعون أمر الله ثم ﴿ ظاهر ﴾ وعون أنماً غنلونه حلال وما يقتله الله حرام (ليجاد لوكم) أي بالوساوس الشيطانية أو بمأنقل من أباطيل المجوس وهويو يد التأتو بل بالمينة ( وان اطعموهم ) في استحلال الحرام وساعد موهم على أباطيلهم ( انكم لمشركون ) ضرورة أن من ترك طاعة الله الى طاعة غيره والبعد (٢٠٢) في دينه فقد أشركه به تعالى ال آثره عليه سجانه (أومن كان مينا) وقرئ

ميتا على الاصل (فاحمدناه) تمسل مسوق لتنغيرالمسلين أعنطاعة المشركينائر تحذيرهم عنها بالاشارة الى انهم مستضيون بأنوار الوحي الالهي والمشركون خابطون فيظامات الكفر والطغيان فكيف يعقل اطاعتهم لهم والهمزة للابكارو النفي والواولهطف الجملة الاسمية على مثلها الذي مدل عليه الكلام اي أأنتم مثلهم ومنكان ميتا فاعطيناه الحياة وماينيعها مر لقوى المدركة والمحركة ( وجعلنا له ) مع ذلك من الحارج (نهرا) عظيما (عشيبه) أي يسسه والجلة استناف منىعلى سؤال سأم الكلام كائه قيسل فاذايصنع بذلك أور فقيل عشى به (و ١ - ١ أى هيما بينهم آما م جهنهم أوصفة له (كن مثله) أى صفته العميية وهومبندأ وقوله تمالي (في الطلات) خبره ملي أنالمراد مهما اللفظ

طاهرهذا النصر قوى (المسئلة النائية) الضميرفي قوله وانه لفسق الى ماذ ايعود فيه قولان (الأول) أن قوله لا أكلوايدل على الاكل لان الفعل يدل على المصدر فهذا الضميرعالد الى هذا المصدر(والثاني)كانه جمل مائم يذكراسمالله عليه في نفسه فسقاعلي سبيل المبالغة واماقوله وان الشياطين ليوحون الى اوليائهم ليجادٍ اوكم ففيه قولان (الاول) ان المراد من الشياطين ههنا أبليس وجنوده وسوسوا الى أوليائهم من المشركين ليجادلوا محدا صلى الله عليه وسلم وأصحابه فى أكل المينة والشابى قال عكرمة وان الشياطين يعنى مردة المجوس ليوحون الى أوليائهم من مشركي قريش وذلك لانه لما ترل تحريم الميتة معمه المجوس منأهل فارس فكشبوا الى قريش وكانت بينهم مكاتبة ان محمدا وأصحابه يزعون انهم يتبعون أمرالله ثم يزعون أن مايذ بحونه حلال ومايذ بحدالله حرام فوقع في نفس ناس من المسلمين من ذلك شيء فانزل الله تعالى هذه الآية تممَّال وان أطعتموهم يعني في استحلال المينة انكر لمشركون قال الزجاج وفيه دليل على الكلمن أحل شيأ مساحرم الله تعالى أوحرم شأعاأحلالله تمالى فهومشرك وانماسمي مشركالانه أنبت حاكاسوى الله تعالى وهذاهوا لشمرك ( المسئلة الثالثة) قال الكعبي الآية حجة على أن الإيمان اسم لجبع الطاعات وانكان معناه في اللغة النصديق كاجعل تعالى الشهرك اسمالكل ماكان مخالفاتلة تعالىوان كانءهناه في اللغة مخنصا بمن يعتقدان لله شريكا بدليل انه تعالى سمي طاعة الوَّمنين للمشركين في المحة الميتم شركا ولقائل أن بقول لم لا يجوز أن بكون المرادمن الشركهها اعتقاد أذلله تعالى شريكاني الحكم والتكلف وبهذا التقدير وجعمعني هذا الشمرك الى الاعتقاد وقط قوله تعالى ( أومن كان مينا وأحيينا وجعلنا له نورا عشى به في الناسكن مثلة في الظلمات ليس بخارج منها كذلك زين للكافرين ما كانوا يعملون) في الآية مسائل ( المسئله الأولى) اعلمانه تعالى لماذكرفي الآية الاولى ان المشركين يجادلون المؤمنين في دين الله ذكر مثلايدل على حال المؤمن المهندي وعلى حال الكافر الصال فين ان المؤمن المهتدي يمغ اله من كان ميتا فيعل حيا بعد ذلك وأعطى نور ايم دي به في مصالحه وان البكافر بمنز له "من هوفي ظلمات منغمس فيهمالاخلاص له منها أفيكون متحيرا على المدوام ممقال تعالى كذلك زين للكافرين ماكانوا يعملون وعندهذاعادت مسئلة الجبر والقدر فقال أصحابنا ذلك المزين هوالله تعالى ودليله ماسبق ذكرهم ان الفعل يتوقف على حصول الداعى وحصوله لابدوأن يكون بخلق الله تعالى والداعى عبارة عن علمأواعتقادا وظرياشمال ذلك الفعل على نفعزا بدوصلاحراج عفهذا الداعى لامعني أه الأهذاالير بين فاذا كأن موحد هذا الداعي هوالله تمالي كأن المز ين لا محاله "هوالله تعالى وقالت المعتزلة ذلك المزين هوالشيطان وحكوا عنالحسن انهقال زينهلهم والله الشيطان واعلم انهذا في غايم الضعف لوجوه (الاول) الدايل القاطع الذي ذكرناه ( والثاني) ان هذا المثل مذكور ليميز الله حال المسلم من الكافر فيدخل فيه الشيطان فأن

لاالمعنى كا في قولك زيدصفته أسمر وهذه الجلة صلة لمن وهي مجرورة بالكاف وهي معجرورها خبر لمن الاولى وقوله تعالى (ليس بختارج منها بحال من المستكن في الفلرف وقبل من الموصول أي غير خارج منها بحال وهذا كاترى مثل

. أر يدية من بني في الصلالة بحيث لايفارقها أصلا كاأن الاول مثل أريديه من خلقه الله تعالى على فعلمة الاسلام وهذاه بالآيات البينة الى طريق الحق يسلكه ﴿ ٢٠٤ ﴾ كيف يشاه الكن لاعلى أن يدل على كل واحد

من هذه المعانى عايليق بم كان اقدام ذلك الشبط ان على ذلك الكفر لشيط ان آخر ان هاب الى مزين آخر الى غير النهاية والافلالدمن مزين آخرسوي الشيطان (الثالث) انه تعلى صرح بالذذاك المزين ليس الاهو فيماقبل هذه الآية ومابعدها اماقلها فقوله ولانسبوا الذين بدعون من دون الله فيسبواالله عدوا بغيرهم كذاك زينالكل أمة علهم وأمابعد هذه الآبة فقوله وكذاك جعلنا في كل قرية أكا يرمجر مها ( المسئلة الثانية) قوله أومن كان ميتا فأحييناه قرآنافع مينا مشددا والباقون تخففا قالأهل اللغة المبت مخففا تخفيف مبت ومعاهما واحد ثقل أوخفف (المسئلة الثالثة) قال أهل المعانى قدوصف الكفار بامهم أموات في قوله أموات غير أحياء ومايشمرون أيان يبعثون وأيضا فيقوله ليندر منكان حيا وفي قوله انك لاتسمع الموتى وفي قوله ومايستوى الاعمى والبصيرومايسنوى الاحياء ولاالأموات فلاجعل الكفر موتا والكافر ميتا جعل الهدى حياة والمهتدى حياوا ناجعل الكفر وتالاهجهل والجهل بوجب الحيرة والوقفة فهوكالموت الذي يوجب السكون وأيضا المبت لايهتدى الى شي والجاهل كذلك والهدى علم و بصروالعلم والبصر سبب لحصول الرشد والفوز بالنجاة وقوله وجعلناله بورا يمشيبه في الناس عطف على قوله وأحييناه فوجب أزيكون هذا النور مغابر التلك الحياة والذي يخطر بالبال والعسلم عندالله تعالى ان الارواح البشر يدَّلها أرَّ بعمر انب في المعرفة (فأولها) كونها مستعدَّة لقبول هده المعارف وذلك الاستعداد الاصلي بختلف في الارواح فر عاكانت لره حموصوفة باستعداد كامل قوى شهر يفور عاكان ذلك الاستعداد فليلا ضعيفاو يكور صاحبه بليداناقصا ( والمرتبة الثانية )أن يحصل لها العلوم الكلية الاولية وهي المسماة بالعقل (والمرنبة الثالثة) أن محاول ذلك لانسان تركيب لك اليديهات و متوصل بتركيمها الى تعرف المجهولات الكسبية الأأناك المعارف ربما لاتكون حاضرة بالغمل ولكنها تكون بحيث متى شاء صاحبها استرجاعها واستحضارها يقدرعليه ( والمرتبة الرابعة ) أنكون تلك المعارف القدسية والجلابا لروحانية حاضرة بالغمل ويكون جوهر ذلك الروح مشرقا بتلك المعارف مستضيئابها مستكملا بظهورها فيه اذاعرفت هذا فنقول (المرتبة الاولى) وهي حصول الاستعداد فقطهي المسمات بالموت (والمرتبة الثانية) وهي أن تحصل العلوم البديهية الكلية ديه فعيي المشار اليها بقوله وأحبيناه (والمرتبة الثالثة) وهي تركيب البريم إت حتى يتوصل بتركيباتها الى نمرف المجهولات النظرية فهى المراد من قوله تعالى وجعلناله نورا ( والمرتبة الرابعة) وهي قوله يمشي به في الناس اشارة الى كونه مستحضر الزلك الجلايا القدسية ناظرا الها وعند هذا تتم درحات سعادات النفس الانسمانية و يمكن أن يقال أيضا الحياة عبارة عن الاستعداد الفائم بجوهرالروح والنور عبارة عن ايصال نورالوحي والتغريل به فانه لآبد في الابصار من أمرين من سلامة الحاسة ومن طلوع الشمس فكذلك البصيرة لابد فيها من أمرين من

المثلين بواسطة تشبهه عا يناسه من معانيها فان ألعاظ المثل ماقمة في معانيها الاصابدة بل على أنه قد انتزعت مرالامور المتعسددة المعتبرة في كل واحد من جابي المثلين هيدةعلى حدة ومن الامورالمة مددة الذكورة فيكل واحد منجاني المثلين هيئة على حدة فشبهت بهما الاوليان ونزلتا منزلتهما فاستعمل فيهما مايدل على الاخر بين بضرب من البحوز وفد أشرر في تعمير قوله تعالى حتمالله على فلويهم الأيدال أن المنسل وسم برأ سدلاسبيل الىجعله من بالاستعارة حقيقة وأن الاستعارة التمسلية من عبارات المأخرين نع قد مجرى ذاك على سنن الاستعارة باللايذكر المشبه كهذين التمشلين ونظارهما وقديجرى على نهاج التشبيه كافي قوله \* وماالة اس الاكالديار وأهلها \* بهايوم حلوها

وغدوا بلاقع (كذلك) أىمثل ذلك التزبين البليغ (زين) أىمنجهة الله تعالى بطريق ﴿ سلامة ﴾ الخلق عندا يحاء الشياطين أومنجهة الشياطين بطر يق الزخرفة والنسويل ( الكافرين ) التابعين للوساوس

الشنيطانية الاخذين بالمزخرفات التي وُحونها اليهم ( مَأَكَانُوا يَعْمَلُونَ ) مَااستمروا على علم من فنون الكفر والمساسى التي من حلتها ماحكي عنهم ﴿ ٢٠٥ ﴾ من القبائح فانها لولم تكن مزينة لهم لماأصرواعليها

ولماجأداوابهاالحقوقيل الآية نزلت في حزة رضي الله عنه وأبي جهل وقبل في عمرأ وعمارريني عنهما وأبي جهسل (وكذلك) قيل معناهُ كإجعلنا فيمكة أكابر محرميها ليمكروا فيها (جملنا في كل قرية ) منسأوالقرى (أكأبر مجرميها) ومفعولا جعلنا اكايرمجرميهاعلى تقديم المفعول الثاني والظرف لغو أوهمها الظرف وأكار على أنجرمها بدل أومضاف اليسه فان أدمل التفضيل اذاأض فساز الافراد والطامة واذاك قرى أكبرمجرمها وقيلأكابر محرمسها مفعوله الاول والثنى ليمكروا فيهما ولابخفيأرأىمعني يراذ منَّهٰذه المعانى لابد أركون مشهور المحقق عندالناس معهودا فيما بينهم حتى يصلح أن تصرف الاشارة عنسباق النظم الكريم وتوجه اليه ويجمل مقياسا انظائره باخراجه مخرج المصدرالتشبيهي

سلامة حاسة العقل ومن طلوع نورالوحي وانتذبل فلهذا السبب قال المفسرون المراد بهذا النور القران ومنهم من قال هونور الدبن ومنهم منقال هونورا لحكمة والاقوال باسرها متقاربة والتحقيق ماذكرنا وأمامل الكافرفهو كنف الظلات لبس بخارج منها وفي قوله ليس مخارج سها دقيقة عقلية وهيأن الشي اذادام حصوله مع الشي صار كالامر الداتي والصفة اللا زمة فاذا دام كون الكافر في ظلات الجهل والا خلاق الذميمة صارت تلك الظلمات كالصغة الذاتية اللازمذله يعسرارالتهاعنه فعوذبالله من هذه الحالة وأبضا الواقف في الظلمات بهتي ممحيرالايهندي الىوجه صلاحه فيستولى عليه الخوف والفرّع والعجز والوقوف ( المسالة الرابعة ) اختلفوا في أن هذ في المثلين المذكورين هلهما مخصوصان بانسانين معينين أوعامان في كل مؤمن وكافرفيه فولان (الاول) انه خاص بانسانين على التعبين تم فيه وجوه (الاول) قال ابن عباس ارأباجهل رمى النبي صلى الله عليه وسلم بفرث وحرة يؤه نذلم بؤمن فأخبر حزة بذلك عند قدومه من صيد لهوالقُوس بَيده فعمد الى أبي جهل وتوخا. بالقوس، جعل يضرب رأسه فقال له أبو جهل أماتري ماجابه سفه عفولنا وسب الهشافقال حزة أنتم أسفه الناس تعدون الحجارة من دُون الله أشهد أزلااله الاالله وحده لاشر يكله وأن مجداعبده ورسوله فغرات هذه الآية (والرواية اثانية )قال مقاتل نزاث هذا الآية في النبي صلى الله عليه وسلم وأبى جهل وذلك انه قال زاحنابنو عبدمناف في الشرف حتى اذاصرنا كفرسي رهان قالوامناني بوحى اليه و لله لانؤمنيه الاأن بأنينا وحى كما يأتيه فنز لتهذه لآية ﴿ وَالرُّوابِةُ الثَّالْثَةُ ﴾ قال، عكرمة والكلبي زات في عمار بن ياسر وأبي جهل ﴿ وَالرَّوابَةُ (الرابعة) قار الضماك تزلت في عربن الخطاب وأبي جهل (و لقول الثاني ) ان هذه الآية عامة في حق جبع المؤمنين و الكافرين وهذا هوالحق لان المعنى اذاكان حاصلافي الكل كان النخصص محض التحكم وأيضاف ذكرنا ان هذه اسورة نزلت دفعة واحدة غالقول بان سبب زول هذه الآية المعينة كذا وكذا مشكل الااذا قبل ال النبي صلى الله عليه وسلم قال أن مراد الله تعالى من هذه الآية العا مه فلان بعينه ( المسئلة الخامسة ) هذه الآية من أقوى الدلائل أيضًا على انالكفر والايمان من الله تعالى لان قوله فأحبينا، وقوله وجعلماله نورا يمشى به في الناس قد بيناانه كمناية عن المعرفة و لهدى وذلك بدل على أن كل هذه الاموراء أتحصل من الله تعالى و باذله و لدلائل العقلية ساحدت على صحته وهو دايل الداعى على ما لحصناه وأنصاان عافلالانختار الجهل والكفر لنفسه فن ألمحال أن يخ أر لانسان جعل نفسه جاهلا كافرا فلما قصدتحصيل الايمان والمعرفة ولم يحصل ذلك وانماحصل ضده وهوالكفرو لجهل علناان ذلك حصل بالبجاد غير فارقالواانما اختار الاعتقاد فيذلك الجهل انه علم قلنا فعاصل هذاال كالام الما اختارهذا الجهل لسابقة جهل آحر فان كان الكلامق ذلك الجهل السابق كافى

ولها هرأن ليس الامر كذلك ولاسبيل الى توجيهها الى ما يفهم من قوله تعالى كذاك زبن للكافرين ماكانوا يعملون وان كمان المراد يهم أكابرمكة لان ماك المعنى حينثذ بعد اللتياو التي كاجعلنا أعمال أهل مكة مِزينة الهم جعانا في كل قرية أكابر مجرَّميها الخ فاذن ألاقرب أن ذلك اشارة الى الكفرة المعهودين باعتبار اتصافهم بصفاتهم والافراد بتأويل الغريق أوالمذكورً ويحل الكاف النصب على انه المفعول الثانى لجملنا في المعلنا في ٢٠٦ كه قدم عليه ٧ فادة التخصيص كافي قوله تعالى كذلك كرنتم

المسبوق ازم الذهاب الىغير النهاية والافوجب الانتهاءالى حهل محصل فنه لابايجاهم وتكوينه وهو المطلوب #فوله تعالى (وكذلك جعلة في كل فريه أكار مجره بها ليمكروا فيها ومايمكرون الابانفسهم ومايشعرون) ديد مسائل (المسئلة الاولى) اا كماف في قوله وكذلك يوجب التشبيه وفيه قولان ( الاول )وكماجعلنا في مكة صناديدها ليمكروا فيها كذلك جعلنا فى كل قرية أكابر مجرميها (الثاني) انه معطوف على ماقبله اى كازينا المكافرين أعالهم كذلك جعلنا (المسئلة الثانية) الاكابرجع الاكبرالذي هو اسم والآية على المقديم والتأخير تقديره جعلنا مجرميهاأكابر ولايجوز أن يكون الاكابر مضادة فانه لايتم المعنى و محتاج الى أضمار المفعول الثانى للجعل لأنك اذافلت جعلت زيداوسكت لم يفد الكلام حتى نقول رئيسا أوذايلا أوماأشدذلك لاقتضاء الجول مفعولير ولاتك اذاأضفت الاكابر فقد أضغت الصغة الى الموصوف وذلك لا يجوز عند البصريين ( المسئلة الثالثة ) صارتة درالآيه جعلنا في كل فرية مجرميها أكار ليمكروا فيهاوذلك يقتضى اله تعالى انماجعلهم بهذ الصفه لانه أراد منهم أن عكرو ابالناس فهذا أيضايدل على ان أخيروالشر بارادة الله أنع لى أجاب الجبائي عنه بأن حل هذ اللام على لام العاقبة وذكر غيره انه تعالى لمالم عنعهم عن المكر صارشبها عااذا أرادذلك فعاد الكلام على سبيل النشبه وهدا السؤال مع جوابه قد نكر ر مرا راخار جة عن الحد والحصر (المسئله الرابعة ) قال الزجاج الما جعل المجرمين أكارلانهم لاجل رياستهم أقدرعلي الغدروالمكروترويج الاباطيل على الناس من غيرهم ولان أثرة المال وقوة الجاه تحمل الانسان على المبالعة في حفظهما وذلك الحفطلابتم الابجميع الاخلاق الذميمة من الغدر والمكروالكذب والغيبة والنحيمة والايمان الكاذمة واملم يكن للمار والجاءعبسوى انالله تمالى حكم بأنه انما وصف بهده الصفات الذميمة من كارلهمال وجاه لكفي ذلك دايلا على خساسة المال والج . ثمقال تعالى ، ما يمكرون الابا نفسهم ومايشمرو والمراد منه ماذكره الله تعالى في آية أحرى وهي قوله ، لايحيق المكر السبيُّ الابأهله وفدذكرنا حقيقة ذلك في أول سورة البقرة في تفسيرة وله تعالى الله يستهزئ بهم قالت المعتز لة لاشك انقوله ومايمكرون الا بأنفسهم ومانشعرون مذكور في معرض لتهد يدوالزجر فلوكان ماقبل هذه الآية يدل على انه أداد منهم أن يمكروا بالناس وكيف يليق بالرجيم الكريم الحكم الحنيم أن يريد منهم المكرو يخلق فبهم المكرثم مهددهم عليه و يعاقبهم أشد العناب عليه واعلم أن معارضة هذا الكلام بالوجوه المشهورة قد ذكرنا ها مرارا \* فُوله تعالى ( و ذَاجَاءَتهم آية قالو النوَّمن حتى أوَّني مثل مأأوتي رسل الله الله أعلم حبث تجعل رسالته سيصيب الذين أجرمواصفار عداللهوعذاب شديديما كالوا تَكُرُونَ ) اعلمانه تعالى حكى عن مكر هؤلاء الكفار وحسدهم انهم متى طهرت لهم معيرة قاهرة تدل على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم قالوالن نو من حتى يحصل لنامثل هذا المنصب

من قبل الآية والاول أكايرمجرميها والظرف لغو أى ومثل أمحالله الكفرة الذن هم صناديد مكةومجرموها جعلناوكل قرية أكابرها المجرمين أىجعلناهم متصفين بصغات الذكورين مزينالهم أعالهم مصرين على الباطل محادلين به الحق أيمكروافهاأي ليفعلواالمكرفيها وهذا تسلية لرسول الله صلي اللهعليه وسلموقوله تعالى (ومايمكرون الابأ نفسهم) اعتراض على سبيل الوعد لرسولالله علمالصلاة والسلام والوعيدلا كمفرة أى ومآخيق غا ثله" مسكر هم الا بهم (ومايشعرون) حالمن ضمير يمكرون معاعتبار ورودالاستثناءعلى النني اى انما بمكرون بالفسهم والحالأنهم ما يشعرون مذاك أصلابل يزعون أنهم يمكرون بغيرهم وقوله تعالى ( وَاذَا جَاءَتُهُمُ آية)رجوع الى بيان حال مجرمي أهل مكة بعدمابير بطريق النسلية أنسال خيرهم أيضاكذلك وأن

عاقبة مكرالكلماذكرفان العظيمة المنقولة الماصدرت عنهم لاعن سائر لمجرمين أى اذاجا تهم اية بواسطة فو من كالرسوك عليه الصلاة والسلام (قالوالن نومن حق توتى مثل ماأوى دسل الله) قال ابن عباس رضى الله عنهما حتى يوخى الينا

وياً تينا جبر بل هليه السلام فيخبرناأن محداصادق كاقالوا أوتأنى بالله والملائكة قبيلا وعن الحسن البصرى منه وهذا كاترى سريح في أن ماعلق بابتاء ما أوتى الرسل ﴿ ٢٠٧ ﴾ عليهم الصلاة و لسلام هو ايمانهم برسول الله

صلى الله عليه وسلو ما أرزل المداعانا حققما كاهو المشادرمنه عند الاطلاق خلاأنه يستدعى أن محمل ماأوتى رسل الله على مطلق الوحي ومخاطمة جبريل علمه السلام في الجله وأن تصرف السالة في قوله تعالى (ألله أعلم حيث بجعل رسالته)عن ظاهرها ونحمل على رسالة جبريل عليه السلام بالوجه المذكورويراد يجعلها تبليغها الى المرسل اليه لاوضعها في موضعها الذي هو الرسول ليتأنى كونه جواباعن افتراحهم وودا له بأن يكون معنى الأقتراح لىنومن بكون تلك الآية ازلة من عند الله تعالى الى الرسول حتى بأتينا جبريل بالذات عيانا كا يأتى الرسول فيخبرنا يذلك ومسى الردالله أعلم من يليق بارسال جبريل عليه السلام اليد لامر من الامور ايذانا بأنهم بمعزل من استعقاق ذلك التشريف وفيد من النعمل مالايخني وقال

منعندالله وهذايدل على نهاية حسدهم وانهم انمابقوامصر ينعلى الكفر لالطلب الحجة والدلائل بل انهاية الحسد قال المفسرون قال الوليدين المفيرة والله لوكات النبوة حقالكنت أنا أحق بها من محمدفاني اكثرمنه مالاوولدافين ات هذه الآية وقال الضحاك أرادكل واحدمنهم أن يخص بالوجى والرسالة كاأخبرالله تعالى عنهم في قوله لل يربدكل امرئ منهم أن بوتي صحفامنشمرة وظاهر الآية التي محر في تفسيرها يدل على ذلك أيضا لانه تعالى فال واذاجاءتهمآبة قالوالن نؤمن حتى نوئني مثل ماأ وتىرسل الله وهذا مال على انجاعة مُنه كَانُواْ يُقولون هذا الكلام وأيضافًا قبل هذه لا يقيدل على ذلك أيضا وهو قوله وكذلك جملنافي كل قرية أكابرمجر ميها ليمكر وافيهائم ذكرعقيب تلك الآية انهم قالوالن نومن حتى توثى مثل ماأوتى رسل الله وظاهره يدل على المالمرالمدكور في ألا ية الاولى هوهذا الكلام الخبيث وأماة اله تعالى لى نو من حتى نو تى منل ما أوتى رسلالله ففيه قولان (الاول ) وهوالمشهور أراد القومأن تحصل لهم النوة والرساة كما حصلت لمحمدعليه الصلاة والسلام وأن يكونوا متبوعين لاتابعين ومخدومين لاخادمين (والقول الاني )وهو قول الحسن ومنقول عناس عباسان المعنى واذاجاءتهم آية من القرآن تأمرهم باتباع النبي قالوالن نوءمن حتى نوءتي مثل مأأوتي رسل الله وهو قول مشرى العرب أن نو من لك حتى تفعر لنامر الارض بنبوعاالى قولة حتى تنزل علينا كتاما نقروء من الله الى أبي جهل والى فلان وفلان كتابا على حدة وعلى هدآ المقد بر فالقوم ماطلبوا النبوة انماطلبوا أن تأبيهم آيان فاهرة ومعجزاتطاهرة مثل معجزات الابيياء المتقد مين كي تدل على صحة نبوة محمدعليه الصلاة والسلام قال المحققون والقول الاول أفوى وأولى لان قوله ألله اعلم حبث بجعل رسالاته لايليق الابالقول الأول ولمن ينصر المقول الثاني أن يقول انهم لمأ اقترحوا تلك لا يات القاهرة فلوأجابهم الله البها وأظهر تلك المعجزات على وفق التماسهم لكانوا قدقر بوآ من منصب الرسالة وحينئذ يصلح أن يكون قوله الله أعلم حيث يجعل رسالاته جواباعلى هذا الكلام وأماقوله الله أعلم حيث يجعل رسالاته فالمعى انالرسالة موضعامخصو صالايصلح وضعها الاقيه فنكأن مخصوصا موصوفابتاك الصقات التى لاجلها يصلح وضع الرسآله فيه كان رسولا والأولا والعالم الك الصفات ليس الاالله تعالى واعلم ان الناس اختلفو في هذه المسئلة فقال بعضهم النفوس والارواح منساو يةفي تمام الماهية فعصول النبوةوالرسالة ليعضها دون البعض تشريف من الله واحسان وتفضل وقال آخر ون بل النفوس البشر بة مختلفة مجوا هرها وماهيا تها فبعضها خيرة طاهرة منعلائق الحسمانيات مشرقة بالانوار الالهية مستعلية منهرة وبعضها خسيسة كدرة محبة للجسمانيات فالنفس مالم تبكن من القسم الاول لم تُصلح لقبول الوحي والرسالة ثم أن القسم الاول يقع الآختلاف فيه بالزبادة والنَّقصان والفوة والصعف الى مراق الأنهاية الهاطلاجرم كأنت مراتب الرسل تختلفة فنهم من

مِهَاتُل رُاتُ فِي أَبِي جَهِلَ حَيْنَ قَالَ زَاحِنَا بَنُوعَبِدُ مَنَافَ فِي الشَّرِفُ حَتَى اذَاصِرُ بَاكَفُرسَى رَهَانَ قَالُوا مَنَانِي يُوحَى اليه والله لانرضي به ولانتبعه أبدا حتى يأ تناوحي كايأتيه وقال الضحاك سأل كل واحدمن القومأن يخص بالرسيالة والوحى كاأخبرالله تعالى غنهم في قوله بل يريد كل أمرى منهم أن يوسى ضحفا منشرة ولايخبى أن كلواحد أن من من من من من من المناه المان الم

حصلت المعجزات القوية والنبع القليل ومنهم منحصلتله معجزة واحدة أواثذان وحصل لدتيع عظيم ومنهم منكان الرفق غالباعليه ومنهم منكان الشديد فالناعلية وهذا النوع من البحث فيه استقصاه ولابليق ذكره بهذا الموضع وقوله تعالى الله أعلم حيث يجعل رسالاته فيه تنبيه على دقيقة أخرى وهي إن اقل مالا بدمنه في حصوالنبوة والرسالة البراءة عن المكروالفدرو لغل والحسدوقوله لن نؤمن حتى نو تى مثل ما وتى رسلالله عين المكر والغدر والحسد فكيف يعقل حصول النبوة والرسالةمع هذه الصفات ثم مين تعالى الهم لكونهم موصوفين بهذ الصفات الذميمة سيصيبهم صغارعند الله وعذاب شديدوتقر يرهان الثواب لابتم الاأمرين التعظيم والمنفعة والعقاب أيضا انما يتم الأمرين الأهانة والضرر والله تعالى توعدهم بمجموع هذين الامرين في هذه الآية اماالاهامة فقوله سيصبه عهرصفار عندالله وعذاب شديدوا عاقدمذ كرالصفارعلى ذكر المضررلان القوم اعاتمر دوأعن طاعة محدعليه الصلاة والسلام طلباللعزوا لكرامة غالله تعالى مين له يقابلهم بضدم طلومهم قأول ما يوصل الهما عابوصل الصغار والذل والهوان وفي قوله صغارعندالله وجوه (الاول) أن يكون المراد أن هذا الصفار أنما يحصل في الآخرة حيث لاحاكم ينفذ حكمه سواه ( الثّابي) انهم يصيبهم صفار بحكم الله وايجابه في دار الدنيافلما كان ذلك الصفارهذا حاله جاراً نيصاف لي عند الله (المالث) أن يكون المراد سبصيب الذين أحرمواصغارتم استأنف وقال عندالله أى معدلهم ذلك والمقصود منه المأكيد (الرابع) أن يكون المراد صفارم عند الله وعلى هذا التقدير فلابدمن اضماركلة من وأما بيآن الضرره العذاب فهوقوله وعذاب شديد فعصل بهذا الكلام انه تعالى أعدلهم الخزى العطيم والعذاب الشديد ممين انذاك انما يصيبهم لاجل مكرهم وكذبهم وحسد هم ووله تعلى (فن ير دالله أنهديه يشر صدره الأسلام ومن يردأن يضله يجعل صدره ضيقا حرجاكا نمايصعدى السماء كذلك يجعل الله الرجس صلى الذين لايو منون ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) تمسك أصحابنا بهذه الآية في سان ان الضلال والهداية من الله تعالى واعلم ان هذه الآية كما أن لفظها بدل على قولنا فلفظها أيضايدل على الدليل القاطع العقلى الذي فيهذ المسئلة وبيامان العبدقادر " على الاعان وقا ـ رعلى الكه فقدرته بالنسبة الى هذين لامرين حاصلة على السوية فيتم صدور الإعانُ عنه بدلا من الكفر او الكفر بدلا من الا يمان الااذا حصل في القلب داحية اليه وقد بيناذلك مرارا سيرة في هذا الكتاب وتلك الداعيه لامعني لها الاعلم أواعنقاره أوظنه بكون ذلك الغمل مشتملا على مصلحة زائدة ومنفعة راحة فأنه اذاحصل هذا المعنى في القلب دعاه ذلك الى فعل ذلك الشي وانحصل في القلب علم أ. اعتفاد أوظن كون ذلك الفعل مشتملاعلي ضررزا ندومفسدة راحجة دعاه ذلك لم تركه وبينابا لدليل انحصون هذه الدواعي لابدوأن يكون من الله تعالى وان مجتوع لقديرة مع

تصديقهم وسالته عليه الصلاة والسلامق الجلة من غيرشمول لكافة الناس وأنتكون كلة حنى في قول اللعين حنى بأنينا وحي كابأنبه الح فاية لعدم الرصالالعدم الاتباع فأنهمقررعلي تقدري التاء الوجي وعدمه فألمىي ارنؤمن برسالته اصلاحتي نوعني بحن من الوجى والنوة مثلماأوتى رسلالله أوايتاء مثل إيتا ورسل الله وأما ماقيل منأن الوايدبن المغيرة قال لرسول الله صلى الله عليه وملم لو كانت النموة حقا لكمنت أولى بهامنك لانى اكبر منك سا وأكثر منك مالاوولد افنزلت فلا تطقله بكلامهم المردود الاأن رادبالاعان الملق عاذكر مجردالابمان بكور الآية النازلة وحيا كدادة الاالاعان بكونها نازلة اليد علىدالصلاة والسلام فيكون المعني واذا جاء تهم أبة تازلة الى الرسـول **قالوالن نۇمن**ىبزولھا من عند الله حتى يكون تزولهاالينالاالىه لايأنحن

المُستحقّون دونه فأن مُلْغُص معنى قوله لوكانت النبوة حما الح لوكان ماتدعيه من النبوة ﴿ الدَّاعَى ﴾ خِعالكنيت أناالنبي لأبنان أبحتهة ألنبوة بكون خِعالكنيت أناالنبي لأبنان أبحتهة ألنبوة بكون

واصافة الابتاء الهملانهم منكرون لأيتائه عليه الصلاةوالسلاموحيث نصب على المفعولة توسعا لابنفس أعلىا عرفت منأنه لايعمل في الظاهر بل بفعل دل هوعلمه أي هو أعلم يعلم الموضع الذي يضعها فيه والمعنى أنمنصب الرسالةليس بماينال مكثرة المال والولد وتعاضد الاسبان والعددوا تمائال بفضائل نفسانية يخصها الله تعالى بمن بشاء من خلص عبادهوقری رسالاته (سيصيب الذين أجر موا) استئناف آخرناع علبهم ماسيلقونه من فنون الشر بعد ما نعى عليهم حرمانهم مماأملوه والسين النأكيد ووضع الموصول موضع الضمير للاشعار بان اصابة مايصيبهم لاجرامهم المستنبع لجيع الشرور و القبائح أي يصيبهم البتسة مكان ما تمنو. وعلقوا به أطماعهم الغارغة منعزة التبوة وتنرف الرسالة (صقار)أى دلة وحقارة بعد كبرهم (غندالله) أى يوم القيامة وقيل من عند الله (وعذاب

الدامى يوجب الفعل اذا مبتهدا فتقول يستحيل أن يصدر الايمان عن العبد الااذا خلق الله في قلبه اعتقادان الايمان راحيج المنفعة زائد المصلحة واذا حصل في القلب هذا الاعتقاد مال القلب وحصلني النفس رغبة شديدة في تحصيله وهذا هوانشراح الصدر للإيمان فاماالا احصل في القلب اعتقادات الايمان بمعمد مثلا سبب مفسدة عظيمة في الدين والدنيا ويوجب المضارالكثيرة فعندهذا يترتب على حصول هذا الاعتقاد نفرة شديدة عن الايمان بمحمد عليه الصلاة والسلام وهذا هوالمرادمن انه تعالى يجعل صدره مشيقا حرجافصارتقد يرالآ يةان من أراد الله تعالى مندالا بمان قوى دواعيه الى الابمان ومن أرادالله منه الكفر قوى صوارفه عنالايمان وقوى دواعيه الىالكفر ولماثدت بالدليل العقلى انالامر كذلك ثبت انالفظا لقرآن مشتمل على هذه الدلائل العقلية واذا انظبق قاطع البرهان على صريح لفظ القرآن فليس وراءه بيان ولا برهان قالت المعترلة لثاقى هذه الآية مقامان ( المقام الاول ) بيان انه لادلالة في هذه الآية على قواكم ﴿ المقام الثاني ﴾ مقام التأو بل المطابق لمذهبنا وقولنا \* اما المقام الاول فنقر يرممن وجوه (الأول) ان هذه الآية لبس فيهاانه تعالى أصل قوما أو يصلهم لانه ليس فيها أكثر من ائه متى أرادأن يهدى انسانافعل به كيت وكيت واذا أراداضلاله فعل به كيت وكيت وليس فالآية انه تعالى يريد ذلك أولايريد، والدليل عليه انه تعالى قال لوأردنا أن نعذ اهوا لأتخذناه من لدناان كنافا علين فبين تعالى انه يفعل اللهولوأراد ، ولاخلاف انه تعالى لايربد ذلك ولايفه (الوجه الثاني) انه تعالى لم يقل ومن يردأن يضله عن الاسلام بل قال ومن يرد أنيضله فلم قلتم ان المرادومن يرد أن يضله عن الايمار ( والثالث ) انه تعالى بين في آخر الا يقانه الله يفعل هذا الفعل بهذا الكافر جزاء على كفر موانه ليس ذلك على سبيل الابتداء فقال كذلك يجهل الله الرجس على الذين لايؤمنون (والوجه الرابع) انقوله ومن يردآن يصله بجعل صدره ضيقا حرجا فهذا يشعربان جعل الصدر ضيقا حرجا يتقدم حصوله على حصول الضلالة وان لحصول ذلك المتقدم أثرافي حصول الضلال وذلك باطل بالاجماع اماءند نا فلانا نقول به وأما عندكم فلان المقتضى لحصول الجهل والضلال هو انالله تعالى يخلقه فيه لقدرته فثبت بهذه الوجوه الاربعة ان هــذ. الآية لاتدن على قولكم \* أما المقام اثاني وهوأل نفسير هذه الآية على وجه يليق بقولنا فتقريره من وجوه ﴿ الأول ﴾ وهوالذي اختاره الجبلي ونصره القاضي فنقول تقديراً لآية ومن يردالله أن بهديه يوم القيامة الىطريق الجنة يشرح صدره للاسلام حق يثبت عليدولا يزول عند وتفسير هذا الشعرح هوأنهته لي يفعل به ألطافا تدعوه الى البقاء على الايمان والثبات هليه وفي هذا النوع الطاف لا يمكن فعلها بالمؤمن الابعد أن يصير الرجل مومنا بدعوه الى البقاء على الايمان والثبات عليه واليه الاشارة بقوله تعالى ومن يؤمن بالله يؤد قلبه وبقوله والذبن جاهدوافينا لنهدينهم سبلنا فأذا آمن صدوأراد يُتُلُمِدِ ﴾ في الا أَخْوَةُ ﴿ ٢٧ ﴾ ج أَوْفُ وَالدُّنِّهِ ( عِلْمَانُواغِكُرُ ونَ ) أَي بِسِبِ مَكْرَهُم المُنْتُرَاتُوعِمَا لِلَّهِ

الله ثباته فعينند يشرح صدره أي يفعل به الالطاف التي تفتضي ثباته على الايمان ودوامه عليه فاما اذا كغروعاندوأراد الله تعالى أريضله عن طريق الجنة فعندذلك يلتى في صدره الضيق والحرج مم سأل الجبائي نفسه وقال كيف يصح ذلك وبجدال كفار طيبي النفوس لاغم لهم البتة ولاحزن وأجاب عنه بأنه تعالى لم بخبربأنه يفعل بهم ذلك فى كل وقت فلاعت ع كونهم في بعض الاوقات طبي القاوب وسأل القامني نفسه على هـ ذا الجواب سو الا آخر فقال فيجب أن تقطعوا في كل كافربانه يجدمن نفسه ذلك الفسيق والحرج في بعض الاوقات وأجاب عنه بانقال وكذلك نقول ودفع ذاك لايمكن خصوصا عندورود أدنة الله تعالى وعندظهور نصرة الله للمؤمنين وعندظهور الذاة والصفارفهم هذاغاية نقر يرهذا الجواب (والوجه الثاني) في الناو يلقالوالم لا يجوز أن يقال المرادفن يردالله أنبهديه المالجنة يشرح صدره الاسلام أى يشرح صدره الاسلام فىذلك الوقت الذي يهديه فيه الى الجنة لانه لمارأى ان بسبب الايمان وجد هذه الدرجة العالية والمرتبة الشريفة بزدادرغبة في الاعان وبحصل في قلبه مزيدانشراح وميل اليه ومن يردان يضله يوم القيامة عن طريق الجنة فني ذلك الوقت بضيق صدره و يحرج صدره بسبب الحزن الشديد الذي تاله عند الحرمان من الجمة والدخول في النارة الوا فهذ اوجه قريب واللفظ محتمل له فوجب حل اللفظ عليه ( والوجه الثالث) في التأويل أن يقال حصل في الكلام تقديم وتأخير فيكون المعنى من شرح صدر تفسه بالايمان فقد أراد الله أنيهديه أى يخصه بالالطاف الداعية الى الشات على الايمان أويهديه بمعنى انهيهديه الى طريق الجنة ومنجعل صدرهضيقا حرجا عن الايمان فقد أراد الله أن يضله عن طريق الجنة أويضله بمعنى انه يحرمه عن الالطاف الداعية الى الثبات على الايمان فهذا هو جموع كلامهم فيهذا الباب والجوابعا فالوه أولا مرانالله تعالى لم يقل فيهذه الآية انه يضله بل المذكور فيه انه لواراد ان يضله لفعل كذاوكذا فنقول قوله تعالى في آخر الآية كذلك بجعل الله ارجس على الذين لايو منون تصريح بأمه يفعل بهم ذلك الاضلال لانحرف الكاف فيقوله كدلك يفيد التشبيه والتقديروكا جعلنا ذلك الضيق والحرج فيصدر فكذلك نجعل الرجس على قلوب الذين لايؤمنون والجواب عماقالوه ثانيا وهو قوله ومن يردالله أن يضله عن الدين فنقول ان قوله في آخر الآية كذلك يجعل الله الرجس على الذين لايؤمنون تصريح بإن المراد من قوله ومن يردأن يضله هوانه يضله عن الدين والجواب عماقالوا ثالثامن ان قوله كذلك بجعلالله الرجس على الذين لايؤمنون يدل على انه تعالى انمايلتي ذلك الضيني والحرج في صدورهم جزاء على كفرهم فنقول لانسلم ان المرادذاك بلااد كدلك يجهل الله الرجس على قلوب الذين قضى عليهم بأنهم لايؤمنون واذا حلنا هذه الآية على هذا الوجه سقط ماذكرو. والجواب عاقالوا رابعا منان ظاهر الآية يقنضي أن يكون ضيق الصدرو حرجه شيأ متقدما على الضلال وموجباله

طريق الحق و يو فقه للاء ن(يشر حصدره اللاسلام) فيتسع له وينفتح وهوكنا بقتعن جه ل النفس قابلة للعق مهيئة لحلوله فبهامصفاة عا يمنعه وينافيه واليه اشارعليه الصلاة والسلا حين سئل فقال نور يقذفه الله في قلبم المؤمن فينشرحله وينفتح ففالواهل اذلك من امارة يعرف فقال نعمالامامة لىدارالخلود والأعراض عن دار أغرود والاستعداد للموت قبال نزوله ( ومريردأنيضله ) أى يخلق فعه الصلال ىصرف اختياره اليد (يجعل صدره ضيقا حرجا) محيث ينبوعن قبول الحق فلايكا ديدخله الايمان وقرى منيقا بالتخفيف وحرحابكسر الراء أى شديد الضيق والاول مصدروصف مه مبالغه (کا تمادصعد) ماهذهممية لدخول كأنعلى الخلالفعلة (في أسماه) شبدالمبالغة في ضيق صدره عن يزاول ما لايكا ديقدر

والبدفان صبعود السماء مثل فيما هوخارج عن دائرة الاستطاعة وفيد تنبيد على أن الايمان بمشع مند كايمته عنه وفيقول ﴾

الصعود وقيل معناه كأتمايتصاعدالىالسماء نبواعن الحق وتباعدا في الهرب منه وأصل يصعد يتصعدوقد قري مه و قری مصاعد وأصله مصاعدا كذلك) أي مثل ذلك الحمل الذي هو جعل الصد حرجاعلى الوجه للدكور ( يجعل الله الرجس) أي العذاب أو الحذلان قال مجا هد الرجس اللعنة فيالدنياوالعذاب في الآخرة (على الذين لايؤمنون اأى عليهم ووضع الموصول موضع المضمر للاشعار بأنجعه تعالىمعال عافى حيز الصالة من كمال نبوهم عن الا يمان واصرارهم على الكفر

فنقول الامركذلك لانه تعالى اذاخلق في قلبه اعتقادا بأن الايمان بمعمد صلى الله عليه وسلم يوجب الذم في الدنياو العقوبة في الآخره فهذا الاعتقاد يوجب اعراض النفس ونفور القلب عن قبول ذلك الايمان و يحصل في ذلك القلب نفرة ونبوة عن قبول ذلك الايمان وهذه الحالة شبيهة بالضيق الشديدلان الطريق اذاكان ضيقالم يغدر الداخل على أن يدخل فيه فكذلك القلب اذا حصل فيه هذا الاعتقادا متنع دخول الإيمان فيه فلاجل حصول هذه المشابهة منهذا الوجه أطلق لفظ الضيق والحرج عليه فقد سقط هذا الكلام ( وأماالوجه الاول ) من التأو يلات الثلاثة التي ذكروها فالجواب عنه أن حاصل ذلك الكلام يرجع الى تفصيل الضيق والحرج باستيلاء الغموالحزن على قلب الكافروهذا بعيد لائه تعالى ميزالكافرعن المؤمن بهذا الضيق والحرج فلوكان المراد منه حصول الغم والحزن في قلب الكافرلوجب أريكون ما يحصل في قلب الكافرمن النموم والهموم والاحزان أزيد بما يحصل في قلب المؤمن زيادة يعرفها كل أحد ومعلوم أنه ليس الامر كذلك بل الامر في حزن الكافروالمو من على السوية بل الحزن والبلاء في حق المو من أكثر قال تعالى ولولا أن بكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحن لبيوتهم سقفاءن فضة وقال عليه السلام خص البلاء با لاندياء مم بالاولياء ثم الامثل فالامثل (وأما الوجد الثاني) من التأو يلات الثلاثة فهوأ يضامد فوع لانه يرجع حاصله الى ابضاح الواضحات لانكل أحديعلم بالضرورة انكل من هداه الله نعالى الى الجنة بسبب الايمان فأنه يفرح بسبب تلك الهدأية وينشرح صدره للايمان مزيد انشراح فى ذلك الوقت وكذلك القول في قوله ومن يردأن بضله المراد من يضله عن طريق الجنة فأنه يضيق قلبه في ذلك الوقت فان حصول هذا المعنى معلوم بالضرورة فعمل الآية عليه اخراج لهذه الآية مزالفائدة ( وأما الوجه الثالث ) منالوجوه الثلاثة فهو يقتضي تفكيك نظم الآية وذلك لان الاتية تفنضي أن بحصل انشراح الصدر من قبل الله أولام يترتب عليه حصول الهداية والايمان وأنتم عكمتم القضية فقلتم العبد يجعل نفسه أولامنشرح الصدر ثم ان الله تعالى بعد ذلك يهديه بعنى أنه يخصه عزيد الانطاف الداعية له الى الشات على الايمان والدلائل اللفظية ابما مكن التمسك بها اذا أبقينا مافيها من التركيبات والترتيبات فأما اذا أبطلناهاوأزاناهالم يمكن التمسك بشئ منهاأصلاوفتع هذا الباب يوجب أنلايمكن التمك بشيم من الآيات وانه طمن في القرآن واخراجه عن كونهجة فهذا هوالكلام الفصل فهذه السؤالات ثم انانختم الكلام في هذه المسئلة بهذه الخاتمة القاهرة وهي انابينا انفعل الايمان يتوقف على أن يحصل في القلب داعية جازمة الى فعل الايمان وفاعلنلك الداعية هوالله تعالى وكذلك القول فيجانب الكفر ولفظ الاية منطبق على هذا المعنى لان تقدير الآية فن يردالله أن يهديه قوى في قلبه مايد عود الى الايمانومن يردأن بضله ألتى فى قابه ما يصرفه عن الايمان و يدعوه الى الكفر وقد ثبت بالبرهان العقلي

وحيثكان هـ: طريق الحرة للاء ر اللا.

أن الامر يجب أن يكون كذلك وعلى هذا التقدير فبميع ملذكر مموه من السؤالات ساقيط والله تمالى أعلم بالصواب (المسئلة الثالثة) في تفسيراً لفاجل الآية أماشر العبدرفني تفسيره وجهان (الاول)قال ألليث يقال شرح الله صدره فانشرح أي وسع صدره لقبول ذلك الامر فنوسع وأقولان الليث فسرشرح الصدر بتوسيم الصدرولاشك أنهليس المرادمنه أن بوسم صدره على سبيل الحقيقة لانه لاشبهة ان ذلك محال بل لابدمن تفسير توسيع الصدر فنقول تحقيقه ماذكرناه فيما تقدم ولابأس باعادته فزقول اذا اعتقدالانسان فيعَلُّ مَنَ الاعَالُ أَنْ نَفُعُهُ زَائَّدُ وَخَيْرُهُ رَاجِيمُ مَالَ طَبِعُهُ اللَّهِ وَقُو بِتَ رَغِبتُهُ في حصولِهُ وحصل فى القلب استعداد شديد لتحصيله فتسمى هذءا لحالة بسعة النفس واذا اعتقدفي علمن الاعمال انشره ذائد وضرره راحج عظمت النفرة عنه وحصل في الطبع نفرة ونهوة عن قبوله ومعلوم ان الطريق اذا كان صبقالم يتمكن الداخل من الدخول فيه واذاكان وأسعاقدرالداخل على الدخول فيه فأذاحصل اعتقاد إن الامر الفلاني زائد النفع والخير وحصل الميل اليه فقدحصل ذلك الميل ف ذلك القلب فقيل اتسم الصدرله واذاحصل اعتقاداته زأندالضرر والمفسدة لم يحصلني القلب ميل اليدفقيل آنه ضيق فقدصار الصدر شبيها بالطريق الضيقالذي لاعكن الدخول فيدفهذا تحقيق الكلام في سعة الصدر وضيقه ( والوجه الثاني ) في تفسيرا السرح يقال شرح فلان أمر واذا أظهر مواوض عجم وشرح المسئلة اذاكأنت مشكلة فبينها واعلم ان لفظ الشرح غيرمختص بالجانب الحق لانه واردفي الاسلام في قوله أفن شرح الله صدره للاسلام وفي الكفر في قوله ولكن من شرح بالكفر صدراقال المفسرون لمانزلت هذه الآية سئل رسول القصلي الله عليه وسلم وقيلله كيف يشرح الله صدره فقال عليه السلام يغذف فيه نوراحتي ينفسهو بنشرح فقيل له وهل لذلك من أمارة يعرف بهافقال عليه السلام الانابة الى دارالخلود والتجافي عن دارالغروروالاستعداد للموت قبل نزول الموت وأقول هذا الجديث من أدل الدلائل على صحة ماذكرناه في تفسير شرحالله الصدروتقر يرهان الانسان اذا تصوران الاشتغال بعمل الآخرة زائدالنفع والخيروان الاشتغال بعمل الدنبازا بدالضرر والشرفاذا حصل الجزم بذلك اما بالبرهان أو بالتجر بة أوالنقليد لابدوان يترتب على حصول هذا الاعتقاد حصول الرغبة فيالآخرةوهوالمرادمن الانابة إلى دارالخلودوالنفرة عن مارالدنياوهو المراد من التجافي عندار الغرور وأما الاستعداد للموت قبل نزول الموت فهومشمل على الامرين أعنى النفرة عن الدنيا والرغبة في الآخرة واذا عرفت هذا فنقول الداعي الى الفعل لايدوان يحصل قبل حصول الفعل وشهرح الصدر للاعان عبارة عن حصول الداعي الى الاعان فلهذا المعنى أشعر ظاهر هذه الآية بان شرح الصدر متهدم على حصول الاسلام وكذا القول في بيانب الكفراماقوله وبن يردأن يضله يجعل صدره ضيها حريبا ففيه مباحث ( البحث الاولو) قرأ ابن كشير ضبيقا ساكنة الياه وكذا في كل القرآن،

والباقون مشددة الياو مكسورة فيحتمل ان يكون المشدد والمنتقف عمى واحد كسيد وسيدوهين وهينواين ولينوميت وميتوقرأ افعوا بو بكر عن عاصم حرجا بكسرالهاء والباقون بفتحماقال الفراء وهوفي كسمره ونصبه عنزلة الوجل والوجل والقردوالقرد والدنف والدنف قال الزجلج الحرج في اللغة أضبق الضيق ومعناه اله ضبق جدا فن قال انهريجل حرج الصدربفتم ازاء فعناه ذوحرج فيصدره ومن قال حرح جعه فاعلا وكذاك رجل دنف ذودنف ودنف نعت (البعث الثاني ) قال بعضهم الحرج بكسر الراء الضيق والحرج بالفتم جع حرجة وهو الموضع الكثيرالاشجارالذي لاتناله الراعية وحكي المواحدي في هذا الباب حكابتين (احداهما) روى عن عبيد بن عير عن ابن عباس انه قرأ هذه الآية وقال ها ههنا احدمن بني بكرقال رجل نعمقال ما الحرجة فيكم قال الوادي الكثيرالشجر المشتبك الذى لاطريق فيه فقال ابن عباس كذلك قلب الكافر ( والثانية ) روى الواحدى عن ابي الصلت الثقفي قال قرأعر بن الخطاب رضي الله عندهذه الآية ثم قال اثتوني برجل من كنانة جعلوه راعيافاً توابه فقال له عمر يافتي ماالحرجة فيكهرةال الحرجة فيناالشجرة تحدق بهاالاشجار فلابصل اليهاراعية ولاوحشية فقال عركذلك قلب الكافر لا يصل اليه شيء من الخير اما قوله تعالى كائما يصعد في السما وففيه محثان (العدالاول) قر أأي كثير بصعدساكنة الصادوقراأ وبكرعن عاصم بصاعد بالالف وتشديدالصادعمني تصاعدوالباقون يصعد بتشديد الصادوالعين بغيرا لف أمافرا وقاين كثعر بصمدفهم من الصعود والمهنى إنه في نفوره عن الاسلام وثقله عليه عمر للأمن تكلف المصعود إلى السماء فكما أن النكليف تقيل على القلب فكذلك الاعان تقبل على قلبالكافروا مافراءة أبى بكر يصاعد فهو مثل يتصاعد واماقراءة الباقين يصعدفهي عهني متصعد فادغمت إلتاء في المصادومعني متصعد يتكلف ما يثقل عليد ( المحت الثاني) في كيفة هذا التشسيه وجهان (الاول ) كان الانسان اذاكلف الصعودالى السماء ثقل ذلك التكليف عليه وعضم وصعب عليه وقويت نفرته عنه فكذلك الكافر يثقل عليه الاعان وتعظم نفرته عنه (والثاني ) أن يكون التقديران قلمه بنبوعن الاسلام و تباعد عن قبول الاعال فشبه ذلك البعد بعدمن بصعدمن الارض الى السماءاماقوله كذلك يجعل الله الرجس على الذين لايؤمنوں ففيه بحثان (البحث الاول) الكاف في قوله كذلك تفيدالنهبيه بشيء وفيه وجهان (الاول)التقدرأن مجعلاللهالرجس عامه كعمله ضيق الصدر فقلوبهم (والثاني )قال الزجاج التقديرمثل ماقصصناعليك يجعل ألله الرجس (المحث الثاني) اختلفوافي تفسير الرجس فقال ان عماس حوالشيطان يسلمله القعليهم وقال يجاهيدالرجس مالاخيرفيه وقال عطاءالرحس العذاب وقال الزجاج الرجس اللعنة في المدنيا والعذاب في الأخرة وأنختم تفسير هذه الآية عاروي عن محدين كعب القرظي المقال تذاكرناني امرالقدر يدعندان عمرفقال امنت القديرية على لسان سيعين بهامنيي

نبيناصلي الله عليه وسلمفاذاكان يوم القيامة نادى منادى وقدجع الناس بحث يسمع الكل أن خصماء الله عليه فتقوم القدرية وقد أورد القامي هذا الحديث في تفسيره وقال هذا الحديث من أفوى مايدل على إن القدرية هم الذين ينسبون افعال العباد الى الله تعالى قصاء وقدرا وخلقالان الذين يقواون هذا القولهم خصما اللهلانهم يقولون لله أى ذنب لناحتي تعاقبناوأنت الذيخلقته فيناوأردته مناوةضيته عليناولم تخلقنا الالهوما يسرت لناغمه فهؤلاء لابدوان يكونوا خصماء اللهبسبب هذاالجية أماالذين قالواان الله مكن وأزاح العلة وانمااي العبدمن قبل نفسه فكلامه موافق لمايعامل به من الزال العقو بة فلا بكون خضماء الله مل يكونون منقادين الله هذا كلام القاضي وهو عجيب جدا وذلك لانه يقال له يبعد منك الله ماعرفت من مذاهب خصومك انه ليس للعبد على الله حجة ولااستحقاق بوجه من الوجوه وان كل ما يفعله الرب في العبد فهو حكمة وصواب وليس للعبدعلى ربه اعتراض ولامناظرة مكيف يصيرالانسان الذي هذادينه واعتقاده خصما هه تعالى أماالذين يكونون خصما الله فهوالمه تزلة وتقريره من وجوه (الاول) انه يدعى عليه وجوبالثواب والعوض ويقوللولم تعطني ذلك لخرجت عنالالهيةوصرت معزولاعن الربوبية وصرت منجلة السفهاء فهذاالذي مذهبهواعتقادهذلك هوالخصملة تعالى (والثاني)ان من واظب على الكفرسبعين سنة ثم انه في آخر زمن حياته قال لااله الاالله مجدرسول الله عن العلب تم مات ثم ان رب المعالمين أعطاه النعم الفائقة والدرحات الزائدة الف الف سنة ثم أراد أن يقطع تلك النم عنه لحظة واحدة فذلك العديقول أيها الاله الملك مجاياك ان تمترك ذلك لحظمة واحدة فانك انتركته لحظةواحدة صرتمعزولاعن الالهبة والحاصل أن أقدام ذلك العبد على ذلك الاعان لحظة وأحدة أوجب الاله ايصال تلك النعم مدة لاآخر لها ولاطريق له البتة الى الخلاص عن هذه العهدة فهذاهو الخصومة أمامن يقول انهلاحق لاحدمن الملائكة والانداء على الله تعالى وكل مايوصل البهر من الثوافهو تفضل واحسان من الله تعالى فهذا لا يكون خصما (والوجد الثالث) في تقرير هذه الخصومة ماحكي أن الشيخ أبا الحسن الاشعرى لما فارق مجلس استاذه ابي على الجبامي وترك مذهبه وكثراعتراضه على أقاويله عظمت الوحشة بينهما فانفق ال وما من الايام عقد الجبائي مجلس التذكير وحضر عنده عالم من الناس وذهب الشيخ ابو الحسن الىذلك المجلس وجلس في بعض الجوانب مختفيا عن الجبائي وقال لبعض من حضرهناكمن العجائراني اعلك مسئله فاذكر بهالهذا الشيخ قوليله كانلى ثلاثةمن البنين واحدكان في غابة الدين والزهد والثاني كان في غاية الكفروالفسق والثالث كان صيبالم يبلغ فاتواعلى هذه الصفات فأخبرني ايها الشيخ عن أحوالهم فقال الجباثي اما الزاهد فني درجات الجنة وأما الكافر فني دركات النار واما الصي فن اهل السلامة قال قول له لوأن المسبي أرادأن يذهب الى تلك الدجات العالية التي حصل فيها اخو مالنا هير

"هَلَّ عَكَن منه فقال الجبأ في لالان الله يقول له أعاوصل الى ثلث الدرجات العالية اب آنه اتعب تفســـه فىالعلم والعمل وانت فليس معكذاك فقال ايوالحسن قولى له لوأن الصبي حينتذ يقول بارب العالمين ليس الذنب لى لانك امتنى قبل البلوغ واوأمهلتني فريا زدت على أحى الزاهد في الزهد والدين فقال الجبائي بقول الله له علت انك لوحشت لطغيت وكفرت وكنت تسنوجب النارفقبل انتصل الى تلك الحالة راعيت مصلحتك وأمتك حتى تنجو من العقاب فقال ابوالحسن قولى له لوأن الاخ الكافر الغاسق رفع رأسه من الدرك الاسفلمن النارفقال يارب العالمين وياأحكم الحاكين وياأرحم الرآحين كأعلمت من ذلك الاخ الصغيرانه اوبلغ كفر علمت مني ذلك فلم راعيت مصلحته وماراعيت مصلحتي قال الراوى فلا وصل الكلام الى هذا الموضع انقطع الجائى فلانظر رأى ايا الحسن فعلم انهذه المسئلة منه لامن العجوز ثم ان أباالحسين البصرى جاء بعد اربعة أدواراً واكثر من بعد الجبائي فاراد ان يحبب عن هذا السوال فقال نحن لانرخي في حق هوالا الاخوة الثلاثة يهذا الجواب الذي ذكرتم بللناههناجوابانآخر انسوى ماذكرتم ثم قالوهو مبنى على مسئلة احتلف شيوخنافيهاوهي انه هل يجب على الله أن يكلف العبدام لافقال البصريون التنكليف محض التفضل والاحسان وهوغير واجب على الله تعالى وقال البغداد يون انهواجب على الله تعالى قال فان فرعناعلى قول البصر يين فلله تعالى أن يقول لذلك الصي الى طولت عرالاخ الزاهد وكلفنه على سبل النفضل ولم بلزم من كونى متفضلا على أخيك الزاهد بهذاالفضل أن اكون متفضلا عليث بثله وأماان فرعناعلى قول البغدا بين فالجواب ان يقال ان اطالة عمر أخيك وتوجيه التكليف عليه كان احسانا فيحقدولم يلزم منه عودمفسدة الى الغير فلاجرم فعاته وامااط الذعرك وتوجيه النكليف عليك كاربلزم منه عودمفسدة الىغيرك فلهذا السبب مافعلت ذلك في حقك فغلهرالفرق هذا تلخيص كلام إبى الحسين البصرى سعيامندق تخليص شيخد التقدم عُن سوال الاشعرى بل سعيامنه في تخليص الهد عن سوال الميدواقول قبل الخوض في الجواب عن كلام أبي الحسين صحة هذه المناطرة الدفيقة بين العدو ،بن الله انما لزمت على قول المعتزلة واماعلي قول أصحابنا رجهم الله ولامناظرة البيتة بين العبدو بين الريب وليس للعبدأن يقول لربه لمفعلت كذا أوما فعلت كذا فثبت أن خصماءالله هم المعتزلة لااهل السنة وذلك يقوى غرضنا و يحصل مقصودنا ثم نقول ( أما الجواب الاول ) وهوان اطالة العمر وتوجيه النكليف تفضل فيجوزأن يخصبه بمضادون بعض فنقول هذا الكلام مدفوع لانه تعالى الأوصل النفضل الى أحدهما فالامتناع من ايصاله الى الثاني قبيح من الله تعالى لان الايصال الى هذا الثاني ليس فعلا شاقاً على الله تعالى ولا يوجب دخول نقصان في ملكه يوجه من الوجوه وهذا الشابي محتاج اليذلك التفضل ومثل هذا الامتناع قبيح فيالشاهدألاترىأن منءنع غيره من النظرفي مرآته المنصوبة

على الجد ارامامة الناس قبح ذلك منه لانه منع من النفع من غير اندفاع منسر ر اليه ولا وصول نفع اليه فان كان حكم العقل بالمحسين والتقييم مقولادايكن مقبولاههناوان ابيكن مقبولا لم بكن مقبولا البنة في شي من المواضع وتبطل كلية مذهبكم وثبت ان هد الجواب فاست ( واما الجواب الثاني ) فهوأ يضافا سدودلك لان قوانا تكليفه ينضمن مفسدة ليس معناه انهذا التكليف يوجباناته حصول الكالمفسدة والالزم أن تحصل هذه المفسدة أمدا فيحق اكل وانه باطل بل معناه ازالله ذبالي علمانه اذاكلف هذا الشمخص فأن انساناآخر يختارمن قبل نفسه فعلاقبيحا فاناقتضي هذا القدر أن يتزلئالله تكليفه فكذاك قدعم منذلك الكافرأنه اذاكافه فأنه يخنارالكفر عندذلك النكليف فوجب ان يترك تكايفه وذلك يوحب قيح تكليف مرعم اللهمن عالهانه يكمروان لم يجب ههنالم مجده الك وأما القول بانه بجب عليه تعالى ترك السكايف اذاعلم انغيره يختار فعلاقيها عندذلك النكلبف ولايج عليه تركه اذاعلم تعالى أن ذلك الشخص يختار القيع عند كاك النكلف وهذا محض التحكم فنبت أن الجواب الذي استخرجه أيوالحسين ملطيف تحكره ودقيق نظره بعدأر بعدأدوارضعيف وطهرأن خصماءاللههم المعتزلة لااصحابنا والله اعلى قوله تمالى (وهذا صراط ربك مستقيما قد فصلنا الآيات لقوم يذكرون) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله وهذا اشارة الى مذكور تقدم ذكره وفيه قولان ( الاول ) وهوالاقوى عندى انه اشارة الى ماذكره وقرره في الآية المتقدمة وهوان الفعل يتوقف على الداعى وحصول تلك الداعبة من الله تعالى فوجب كون الفعل من الله تعالى وذلك توجب النوحيد انحض وهوكونه تعالى مبدئا بلجيع الكاثنات والمكنات والماسماه صراطالان العلم يوادى الى العلم بالنوحيد الحق واعما وصفه مكونه مستقيمالان قول المعتزلة غيرمستقيم وذاك لانرجحال احدطرف المكن على الاخراماان يتوقف على المرجيح اولايتوقف فانتوقف على المرجع زمأن يقال الفعل لايصدر عن القادر الاعندانضام الداعى اليه وحييثد يتم قولنا و بكون الكل نقضاء لله وقدره و بيطل قول المعتزلة واماان لا يتوقف, جان احدطرفي المكن على الآخر على مرجع وجب أن محصل مذا الاستغناء في كل المكنات و لمحدثات وحينثذ يلزم نفي الصنع والصافع وابطال القول بالفعل والقاعل والتأثير والمؤثر فاما الفول بان هذا الرجعان يحتاج الحالمؤثر في بعض الصور دون البعض كايقوله هؤ لاءالمعترلة فهو معوج غيرمستقيم انماالمستفيم هــو الحكم بثبوت الحاجة على الاطلاق وذلك يوحب عين مذهبنا فهذا القول هوالختار عتدى في تفسيرهذه الآية ( القول الثاني) ان قوله وهذا صراط ربك مستقيماً اشارة الى كلماس ق ذكره في كل القرآن قال ابن عباس يريد هذا الذي أنت عليه يا محد دين ربك مستقيما وقال ان مسعود يعنى القرآن والقول الاول أولى لان عود الاشارة الى افرب اللذكورات أولى واذائبت هذا فتقول لماأمر الله تعالى عتايعة ملف الآية المتقدمة ويحسيه

(وهذا)أى اليان الذي جاءيه القرآن أوالاسلاء أوماسبق منالتوفيق والخذلان(مسراطربك) أى طريقه الذى ارتضاء أوعادته وطريقته التي اقتضتها حكمته وفي التغرض لعنوان الربوبية ايدان بأنتو بم ذلك الصراط للزية واغاضة لكمال (مستقيماً )لاعوج فيد أو عاد لا مطردا وهو حال مؤكدة كقوله تعمالي وهو الحقمصدقا والعامل فيهامعني الاشارة (قد فصلنا الآمات) بيناها مفصلة (لقوم بذكرون) يندڪر ون ما في تضاصفها فيعلون أن كل مامحدث من الحوادث خيراكان أوشرا فانما مخدث بغضساء الله تعالى وخلقه وأنه تعالى عالم بأحوال العباد حكيم عادل فعايفعل بهم وتخصيص القوم المذكورين بالذكر لافهم المنتفعون يتفصيل الأكات

(الهم طارالسلام) أى المتذكر بن قارالسلامة من كل المكارة وهي الجنة ( فَندرٌ بَهم ) أى ف شمانه أوذ خيرة الهم عندة لايم كنهها غيره تعالى (وهووليهم) ﴿ ٢١٧ ﴾ أي بولاهم وناصرهم ( بماكانوا يعملون) بسبب أعالهم الصالحة

أومتو ليهم بجراتها يتولى ايصالهاليهم ( و يوم بخشرهم جمعاً) منصره ب عضمراماعلى المعولة أوالظرفية وقرء بنون الحظمة على الالتفات لتهو بلالامر والضمير المنصوب لمن محشر من الثقلين أي واذكر يوم يحشر الثقلين مائلا (يامعشر الجن) أوويوم يحشرهم يشول يامدنس الجنأوو بوم يعشرهم ويقول بامعشر الجن كون من الاحوال و الاهوان مالا يساعده الوصف لفظاعته والمعشر الجاعة والمراد بمعشر الجن النياطين (قداستكثرتم م الانس) أى من اغوالهم واصلالهم أومنهم أن جعلتموهم أتبه اعكم فعشروا معكم كقولهم استكثرالاءبرمن الجنود وهذا بطريق التوسيخ والتقر بع(وقالأولياؤهم أي الذبن أطاعوهم ومن فيقوله ثه لي (من الانس) اما بين الجنس أى أوليؤهم الذبن همالانس أومتعلقة بمعذوف هو حال من أوليا وْهُم أَء كَانَّنِينَ من الانس (رية اسم م

إ الله تكون من المحكمات لامن التشابهات لائه تعالى اذاذ كرشياً وبالغف الامر بالتسائبه والرجوع اليدوالتعويل عليه وجب أن يكون من المحكمات غُثبت أن الآية المتقدمة من المحكمات وانه يجب اجراؤهاعلى ظاهرهاو يحرم التصرف فيهابالتأو بل (المسئلة الثانية كالالواحدى انتصب مستقيما على الحال والعامل فيه معنى هذا وذ لك لان ذا يتضمن معنى الاشارة كقولك هذازيد قأعامعناه اشبراليه فيحال قيامه واذاكان العامل في الحال معنى الفعل لاالفعل لم بجز تقديم الحال عليه لا يجوزوا عُماهذا زيدو بجوزضا حكا جاءزيد اما قوله قد فصلنا الآيات لقوم يذكرون فتقول اماتفصيل الآيات فعناءذكرها فصلافصلابحيث لايختلط واحدمنها بالآخرواقه تعالى قد بين صحة القول بالقضاء والقدر في آيات كثيرة منهذه السورة متوالية متعا قبة بطرق كثيرة ووجوه مختلفة وأما قوله لقوم يذكرون فالذي أطنه والعلم عندالله انه تعالى انماجمل مقطع هذه الآية هذه اللفظة لانه تقررق عقل كل واحدأن أحدطرفي المكن لابترجع على الأخرالالمرجح فكالمه تعالى بقول للمعتزل أبها المعترالى تذكرما تقررفي عقلك أن الممكن لايترجخ أحد بطرفيه على الآخر الالمرجع حق تزول الشبهة عن فلبك بالكلية في مسئلة الفضاء والقدر شقوله تعالى ( لهم دار السلام عندر بهم وهووليهم بما كانوايه ملون) اعلم أنه تعالى لا بين عظيم نعمه في الصراط المستقيم وبين تعالى أنه معدمهيي لمن بكون من المذكورين بين الفائدة الشريفة التي يحصل من المسك بذلك الصراط المستقيم فقال لهمدار السلام عندربهم وفي هذه الآية تشر يفات (النوع الاول ) قولدلهم دارالسلام وهذا يوجب الحصير فيناءلهم دارالسلام لالغيرهم وفيقوله دارالسلام قولان (الاول )أنالسلام من أسماء الله تعالى فدار السلام هي الدار المضافة الى الله تعالى كا قيل للكعبة بيت الله تعالى والخليفة عبدالله ( القول الثاني)أن السلام صفة الدارثم فيموجهان (الاول) المنى دارالسلامة والعرب تلحق هذا الها في كثير من المصادر وتحذ فها يقولون ضلال وصلالة وسفاه وسفاهة ولذاذ ولذاذة ورضاع ورضاعة (الثاني) ان السلام جمع السلامة وامما سميت الجنة بهذا الاسم لان أنواع السلامد حاصلة فيها بأسرها اذاعر فتهذين القولين فالقائلون بالقول الاول فالوابه لانه أولى لان اصافة الدارالي الله تعالى نهاية فيتشريفها وتعظيها واكبار قدر هافكان ذكرهذه الاصافة مبالغة فيتعظيم الامروالقائلون بالقول الثاني رجعوا قولهم من وجهين ( الاول ) أن وصف الدار بكونها دارالسلامة ادخل في الترغيب من اصافة الدار الى الله تعالى ( الثاني ) ان وصف الله تعالى بأنه السلامق الاصل مجازوا مماوصف بذلك لانه تعالى ذوالسلام فاذا أمكن حل الكلام على حقيقته كان أولى (النوع الثاني) من الغوائد المذكورة في هذه ا الآية قول عندر بهم و في تفسيره وجوه ( الاول ) المرادانه معد عنده تعالى كالكون الحقوق معدة مهيأة حاضرة ونظيره قوله تعالى جزاؤهم عندر بهم وذلك نهاية في بيان

 المهموذون بهم في المفاوز والمخاوف واستمتاعهم بالانس اعترافهم بأنهم قادرون على اجارتهم المرتبع المارتهم المارة والمخاود والمخالوه المراجع المارة الما

وصولهم البهاو كونهم على تقدمن ذلك (الوجه الثاني) وهو الاقرب الى التصفيق أن قوله عندر بهم يشعر بأن ذلك الامر المدخر موصوف بالقرب من الله تمالى وهذا القرب لايكون بالمكان والجهة فوجب كونه بالشرف والعلووال تبة وذلك يدل على أن ذلك الشيء بلغ في السكمال والرفعة الى حيث لايعرف كنهدالا الله تعالى ونظيره قوله تعالى فلا تعسم نفس ماأخني لهم من قرة اعين ( الوجد الثالث ) أنه قال في صفة الملائمة ومن عند و لا يستكبرون وقال في صفة المؤمنين في الدنيا أما عند المكسرة قلو بهم لاجلي وقال أيضا أناعند ظن عبدى بى وقال فى صفتهم بوم القيامة فى مقد صدق عندمليك مقندروقال فى دارهم لهم دارالسلام عندر بهم وقادف توابهم جزاوهم عندر بهم وذلك يدل على ان حصول كال صفة العودية بواسطة صفة العندية ( النوع الثالث ) من النشر يعات المذكورة في هذه الآية قوله وهووايهم والولى معناه القريب فقوله عندر بهم يدل على قربهم من الله تعسالى وقوله وهووايهم بدل على قرب الله منهم ولانرى في العقل درحة للعبد اعلى من هذه الدرجة وأيصا فقوله وهوولهم بعيدا لحصرأى لاولى لهم الاهووكف وهذا انتشريف انماحصل على التوحيد المذكور في قوله فن يردالله أن يهديه يشرح مسدره الاسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاحرجافه ؤلاءالاقوام قدعرفوامن هذه الآية الالمدبر والمقدر ليس الاهو وان النافع والضار ليس الاهووان المسعدو المشتى ليس الاهووانه لامبدئ للكائنات والممكنات الاهوفلا عرفوا هذا انقطعوا عنكل مأسواه فاكان رجوعهم الاالبه وماكان توكلهم الاعليه وماكان أنسهم الابه وماكان خضوعهم الاله فلا صاروا بالكلية لدلاجرم قال تعالى وهووليهم وهذا اخبار رأنه تعالى منكفل مجميع مصالحهم في المدين والدنيا ويدخل فيها الحفط والحراسة والمعونة والنصرة وايصال الخيرات ودفع الآفات والبليات \* تم قال تعالى عاكا بوا يعملون وامماذكر ذلك الله ينقطع المرم عن العمل فان العمل لابد منه وتحقيق القول فيه ان بين النفس والبدن تعلَّقاشديد أفكمًا ' أن الهيآت النفسانية قدتمز لمن النفس الى البدن مثل مااذا تصوراً مرا مغضياظهم الاترعليه في المدن فيسخن البدن و يحمى فكذلك الهيات البدنية قدتصعد من البدن الى النفس فأذا واطب الانسان على أعما ل البروالحير ظهرت الآثار المنا سبقلها في جوهرالفس وذلك يدل على إن السالك لابدله من العمل وامه الاسبيل له الى تركه البتة \*قوله تعسالى ( و يوم بحشرهم جيعايا معشر الجن قداستكثر تم من الانس وقال أوا اؤهم من الانس ر بنااستمتع بعضما سعض و بلغنا أجلنا الذي أجلت لناقال الناومثواكم خالدين فيها الاماشا الله ان ربك حكم عليم في اعلم انه تعالى لما بين حال من يمسك بالصراط المستقم بين بعد مال من يكون بالصدمن ذلك لتكون قصة أهل الجنة مردفة بقصة أهل النار وليكون الوعيد مذكور ابعد الوعدوفيه مسائل ( المسئلة الاولى) ويوم نحشرهم منصوب بمعذوف أى واذكر يوم تحشرهم أويوم نعسرهم فلنايام شرابن أويوم نعشرهم وقلنا

الاقتصار علمة كلام الضالين للا مذان بإن المضلين قد افحموابالمرةفلم يقدروا على النكام أصلا (قال) استُ افُ مِني على سُوال اسأمن حكابة كلامهم كا م قيل فداقال الله تمالى حينئذ فقيل قال (النَّارِمُثُوالَمِ)أَى مَنْ الْكُمِّ أوذات ثوائكم كاأن دار السلام مثوى المؤمنين (خاندس فيها) حال والعامل مثواكمان جعل مصدراومعي الاضافة ان جمل مڪانا (الا ماشاء الله) قال من عباس وضي الله عنهما استشى الله تعالى قوما ود سبق في علم أنهم يسلون ويصدقون الني عليدالصلاة والسلام وهذامبنيءلمي أن الاستثناء ليسمن المحكي ماعمني منوقبلالمعنىالاالاوقات التي خقلون فيهامن النار الىالزمهر يرفقدروي أنهم يدخلون واديافيه من الزمهر و مأعبر يعض أوصاله يرمن بعض فيناوونو يطلبونالرد

لى الجيم وقيل يفتح لهم وهم في الناربات الى الجنة فيسترعون نحوه حتى ذاصارواليه سد عليهم الباب وعلى التقديرين فالاستثناء تهكم بهم وقيل الاماشام الله قبل الدخول كانه قبل النار مثواكم.

أَلِدَا الأماامهلكُم ولأيخني بقده ( ان رُ لِل حكيم) في أمّا عيله (عليم) باحوال الثقاين وأعمالهم و عايليق ما من الجزاء (وكثلث) أي مثل ماسبق من يمكين الجن ﴿ ٢١٩ ﴾ من اغواء الانس واحسلا لهم ( تولى بعض الظالمين )

من الانس ( بعضا ) آخر منهم أينجملهم محيت يتولونهم بالادو والاصلال أونجمه بعضهم قرناء بعض في العذاب كاكانوا كذاك في الدنيا عند افتراف مأيؤدي اليدمن القمائح ( يما كانوا يكسور بسبب ماكانوامستم على كسبه من لده والمعاصى (نامشه الجن والأنس) شرو. في حكاية ماسكون من توسخ المعشر بر وتقريعهم بتفريطه فيمانتعلق نخاصة أغسم اثرحكاية توايخ معشر الجن باغسواء الاسر واصلالهم وينازءار أمرهم (ألم بأتكم) أي في الدنيا (رسل)أ. م عندالله عزوجل اكمر لاعلى أن أتى كل رسول كل واحدة مر الايم بلعلى أن أتى كل أمة رسول خاص بها أي ألميأت كارأم متمكر رسولمين وقوله تعالى (منكم) متعلق بمعذود وقعصفة لرسل أى كائه من جلتكم لكن لاعلى أنهم من جنس الفرية ير معابل من الانس خاصه وانماجعلوا منهما اما لتأكيدوجوب الباعهم

مامعشرابن كانمالايوصف لفظاعنه (المسئلة الثانية) الضميري قوله ويوم نحشرهم الى ماذايعود فيسه قولان (الاول) يعود الى المعلوم لاالى المذكور وهوا التقسلان وجيع المكلفين الذين علمأن الله يبعثهم (والثاني) أنه عائد الى الشياطين الذبن تقدم ذكرهم في قوله وكذلك جعلنا لكلني عدوا شياطين الانس والجن يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرورا ( المسئلة الثالثة ) في الآية محذوف والتقديرو يوم محشرهم جيعا فتقول يامعشمرالجن فيكون هذا القائل هوالله تعالى كاأنها لحاشر لجيعهم وهذا ألقول مندتعالى بعدالحشىرلايكون الاتبكيتاو ببانالجهةأتهم وانتمردوافى الدنيا فينتهى حالهم فى الآخرة الى الاستسلام والانقياد والاعتراف بالجرم وقال الزجاج النقد يرفيقال الهم يامعشر الجن لانه يبعد أن يتكلم الله تعالى بنفسسه معالكفار بدليل قوله تعالى فىصفسة الكفار ولا يكلمهم الله يوم القيامة أما قوله تعالى قداستكثرتم من الانس فنقول هذا لابد فيهمن التأو يلان الجن لابقدرون على الاستكثار من نفس الانس لان القادر على الجسم وعلى الاحياء والفعل ليس الاالله تعالى فوجب أن بكون المراد قداستكثرتم مى الدعاء الى الضَّلال مع مصادفة القبول \* أما قوله وقال أوليا وهم من الانس فالاقرب ان فيه حذفا فكما قال ألجن تبكيتا فكذلك قال للانس توبيخالانه حصل من الجن الدعاء ومن الانس القبول والمشاركة حاصلة بينالفر يقين فلما بكت تعالى كلاالفريقين حكي ههناجواب الانس وهو ةواهيرر بنا استمتع بعضنا ببعض فوصفوا أنفسهم بالتوفر علىمنافع الدنيا والاستتاع بلذاتهاالى انبلغوا هذاالمبلغ الذي عنده أيقتوابسو ماقبتهم \* تم ههنا قولان (الاول) انقواهم استمتع بعضنا ببعض المرادمنه أنهاستمتع الجن بالانس والانس بالجن وعلى هذاالقول ففي المراد بذاك الاستمتاع قولان (الاول) أن مني هذاالاستمتاع هوان الرجل كأن اذاسا فرقامسي بأرض قفر وخاف على نفسه قال أعوذ بسيدهذا الوادي من سفها قومه فيديت آمنا في نفسه فهذا استمتاع الانس بالجن وأما استمتاع الجن بالانس فهوأن الانسى اذاعا ذبالجني كانذلك تعظيما منهم للجن وذلك الجني يقول قدسدت الجن والانس لان الانسى قداعترف له بأنه يقدر أن يدفع عنه وهذا قول الحسن وعكرمة والكلبي وابنجريح واحتجوا على صحته بقوله تعالى وانهكان رجال من الانس يعوذون برجال من الجن (والوجه الثاني ) في تفسيرهذا الاستمتاع أن الانس كانوا يطبعون الجن وينقادون لحكمهم فصارالجن كالرؤساء والانس كالاتباع والخادمين المطيعين المنقادين الذين لايخالفون رئيسهم ومخدومهم فاقلل ولاكثير ولاشك أنهذا الرئيس قدانتفع بهذا الخادم فهدذا استمتاع الجن بالأنس وأمااستمتاع الانس بالجن فهوأن الجن كانوا يداونهم على أنواع الشهوات واللذات والطيبات ويسهلون تلك الامور عليهم وهذا القول الختيار الزجاج قال وهذا أولى من الوجه المتقدم والدليل عليه قوله تعالى قداستكثرنم من الانس ومن كان يقول من الانس أعوذ بسيد هذا الوادى قليل ( والقول الثاني) أن ا

والأيذ ان بتقار بهماذاتا واتحاد هما تكليفا وخطابا كأثنهما جنس واحد ولذلك ممكن أحدهما مناضلال الإخرَّ وَاما لان المراد بالرسل ماييم رسل الرسل وقد ثبت أن الجن قدأستمسوا القرآن وأنذ روا

ا بَلْ الرِسْسَلَ وارْالَ الكنبَ لا أمكن التَّرِيْخُ بَمَا ذكر ولا يَتَنَهَّدُوا حَلَى الفَسَّهُمُ بِالكَلَّمُ إذ احتذروا بعدم انبسان الرسسل كافح الله على المُعالِمُ الله وإذ أنا أهلكنا هم بعذاب من قبله

به قومهم حيث نقايد اعتذروا بعدم النيان الرسل كافي منذرين وقوله المت الينا رسولا فتنع ﴿ ٢٢٢ ﴾ آباء

مراب المحالة المادكو مراب المحالة ال

الآية مسائل ( المسئلة الاولى )قال أ ييتهم معاشرة ومخالطة والجمع المعاشر وق أم لافقال الضحاك أرسل من الجن رسل الاخلافيهانذ برو يمكن أن يحتيج الضحاك بو وحلا قال القدر عن المسد فعم أن است

رجلا قال المفسرون السبب فيد أن اسنه مستحق بالأنسان أكل من استشناسه باللك فوجب في حكمة الله تعالى أن يجعل رسول الانس من الانس ليكمل هذا الاستثناس اذائبت هذا المعتى مهذا السبب حاصل في الجن فوجب أن يكون رسول الجن من الجن ( والقول الثاني ) وهوقول الاكثرين الهماكان من الجن رسول البتة وانما كان الرسل من الانس ومارأيت في تقر برهذا القول حجة الاادعاء الاجاع وهو بعيد لانه كيف ينعقد الاجاع معحصول الاختلاف ويمكن أن يسندل فيه يقوله تعالى ان الله اصطفى آدم ونوسا وآل براهيم وآل عران على العالمين واجمعوا على أن المراد بهذا الاصطفاء الما هو النبوة فوجب كون النبوة مخصوصة بهوالاء القوم فقطفا ما تمسك الضحال بظاهر هذه الآية فالكلام عليه من وجوه ( الاول ) انه تعالى قال بامعشر الجر والانس ألم يأتكم رسل منكم فهذا يغتضى انرسل الجن والانس تكون بعضا من ابعاض هذا المجموع واذا كان الرسل من الانس كان الرسل بعضا من ابعاض ذلك المجموع وكان هذا القدر كافيا في حل اللفظ على ظاهره فلم يلزم من ظاهر هذاالآية اثبات رسول من الجن ( الثاني )لا يبعد أن يقال ان الرسل كانوا من الانس الاانه تعالى كان يلتي الداعية في قلوب قوم من الجن حتى يسمعوا كلام الرسل و يأتواقومهم من الجن و يخبرونهم بما سمعوه من الرسل وينذرو نهم به كاقال تعالى واذصر فناالبك نفرامن الجن فأولثك الجن كأنوا رسل الرسل فكانوارسلاللة تعالى والدليل عليه انه تعالى سمى رسل عيسى رسل نفسمه فقال اذارسلنا اليهم اثنين وتحقيق القول فيه أنه تعالى انما بكت الكفار بهذه الآية لانه تعالى أزال العذر وأزاح العله "بسبب انه أرسل الرسل الى الكل مبشرين ومنذر ينفاذا وصلت البشارة والنذارة الى الكل بهذا الطربق فقدحصل ماهوا لمقصود من ازاحة العذروازالة العله "فكان المقصود حاصلا ( الوجه اشالث) في الجوادقال الواحدى قوله تعالى رسل منكم أراد منأحدكم وهوالانسوهو كقوله بخرج منهما اللوالة والمرجاناى من أحدهما وهوالملح الذي ليس بعذب واعلم أن الوجهين الاولين لاحاجة معهما الى ترك الظاهر أماهذا الثالث فأنه يوجب ترك الظاهر ولا يجوز المصير اليه الابالدليل المتفصل أمافوله يقصون عليكرآماتي فالمراد منه النبيه على الادلة بالتلاوة و بالتأويل و بنذرونكم لقاء يومكم هذا أى يخوفونكم عذاب هذااليوم فلم يجدواعند ذلك الاالاعتراف والدلك قالواشهدناعلى أنفسنافان قالواماالسبب في أنهم أفروا في هذه الآية بالكفر وجمحدوا فيقوله والله ربناماكنا مشمركين قلنابوم القيامة بومطويل ا

والانذار وقد ببوى ذلك الاستالقرى لات ندار مسم أن التقربب في تعليله بائتفاء مطلق التعذيب من غير بعث الرسل اتم على ما نطق به قوله تعالى وماكنا معذ بين حتى تبعث رسولا لسان كال نزاهته سبحا نه وتعالى عن كلاالتعذبين الدنيوي والاخروى معامن غير انذارعلى أبلغوجه وآكده حبث اقتصرعلي نني التعذيب الدنيوي عنه تسالى ليثبت نني التعذيب الاخروي عنه تعالى على الو جــه البرهابي بطريق الاولوبة فانه تعالى حيث لم يعذبهم بعذاب يسسير منقطع يدون انذار فلا ُن لايعذبهم بعذاب شديد مخلد أولى واجلى ولوعلل بماذكر من نني التعذيب لانصرف بحسب المقام الىمافيه الكلام من نني النعذيب الاخروي ونني التعذيب الدنبوي غير معرض له لامس يحا ولادلالة ضرورةأن ننيالاعلى

لايدل عسلى ننى الادنى ولان ثرتب التعسد يب الدنيوى صلى الانذار عنسد عسدم تأثر ﴿ والاحوال ﴾ المنذرين منه معلوم مشاهد عند السامسين فيستدلون بذلك على أن التعذيب الاخروى أيضا كذلك فيعزجرون

مَا الأَسْلِلُ مُواجِبُ إلا يَهْ إلى المُدَافِي المَوْالَةِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّه الل السل عليم السلاموا نذا هم وخير المبتدأ محذوف كالملق عليد الجهور معزل من مقتضى المقاموالله سجانه اصل (ولكل) أي من المكلفين من الثقلين (درجات) في ٢٢٣ ، متفاونة وطبقات متباينة (ماعلوا) من أعمالهم صالحة

كانت أوسيئة فأن أعمالهم درجات فيأنفسهاأومن جزاءأعالهم فانكل جزآه مرتبة معينةلهم أومن أجل أعالهم (وماريك بفاطع يعملون)فيخني عليدعل من أعالهم أوقدر مايستحقون مها من تواب اوعقاب وقرئ بالناء تغليبا للخطا ب على الغيبة (وربك الغني) مبتدأ وخسبر اى هو المعروف بالغني عنكل ماسواه كاننامن كان وما كان فيدخل فيه غناه عن الساد وعن عبادتهم وفي التعرض لوصف الربوبة في الموضعين لاسيماني الثاتي لكونهمو قسع الاضمار مع الاضافة آلى ضميره عليه الصلاة والسلام من اظهار اللطف يه عليه السلام وتنزيه ساحتدعن توهمشمول الوصدالآى لهاأيضا مالانخني وقوله تعالى ( دُوال حمة )خبر آخر أوهوالخبروالغنىصفة أي بترج عليهم بالتكليف تكيلااهم وعهلهمعل المعاصى وفيه تنبيد علىأ مأسلف ذكره من الارسا لس تفعه بل لترجه عب العبادوتمهمدلقوله تعا

والاحوال فيه مختلفة فنارة يغرون وأخرى بجعدوروذلك يدل على شدةخوفهم واضطراب احوالهم فانمنعظم خوفه كثرالاضطراب فىكلامه ثمقال تعالى وغرتهم آطياة الدنباوالمعني أنهم لمااقروا علىأنفسهم بالكفرفكائه تعالى يقول وانماوقعوافى ذلك الكفر بسبب أنهم غرتهم الحياة الدنيائم قال الله تعالى وشهدو اعلى أنفسهم انهم كانوا كافرين والمرادأتهم وانبانغواف عداوة الانبياء والطعن في شرائعهم ومعبراتهم الاان عاقبة امرهم انهم أقروا على أنفسهم بالكغرومن الناس منحل قوله وشهدواعلى أتفسهم انهم كانوأكافر بنبان تشهد علبهم الجوارح بالشرك والكفرومقصودهم دفع التكرارعن ألآية وكيقما كأن فالمقصود منشرح احوالهم في القيامة زجرهم في الدنيا ص الكفروالمعصية واعلمان اصحابنا يتمسكون بقوله تعالى ألم يأتكم رسل منكم يقصىور عليكم آباني وينذرونكم لفاء يومكم هذا على أنه لابحصل الوجوب البتة قبل ورود الشرع فانه الوحصل الوجوب واستحقاق العقاب قبل ورودا لشرعم يكن لهذا التعليل والذكرة الدَّة \* قوله تمالى (ذلك أن لم بكن ربك مهلك القرى بظلم وأهله اغافلون ) اعلم أنه تعالى لمابين أنه ماعدت الكفار الابعد ان بعث اليهم الانبياء والرسل بين بهده الآية ان هذا هو العدل والحق والواجب وفي الآية مسسائل ( المسئلة الاولى ) قالصاحب الكشاف قوله ذلك اشارة الى ماتقدم من بعثة الرسل اليهم والذارهم سوء العاقبة وهو خبر مبتدأ محذوف والتقدير الامر ذلك وأما فوله ازلم بكسربك مهلك القرى بظلم فغيدوجوه (احدها) أنه تعليل والمعنىالامرماقصصناعليك لانتفاء كونريك مهلك القرى بظلموكلة أن ههناهي التي تنصب الافعال (وثانيها) يجوزان تكون مخففة من الثقيلة والمعنى لأنهلم يكن ربك مهلك القرى بظلموا اضمير في قوله لا مضميرا لشأن والحديث والتقدير لان الشأن والحديث لم يكن ريك مهاك القرى بطلم (وثالثها) أن يجعل قوله ان لم يكنّ ريك بدلامن قولهذلك كقوله وقضيا اليه ذاك الامران دابرهؤلاء مقطوع مصبحين واماقوله بظلم ففيه وجهان ( الاول ) أن يكون المعنىوماكان, بك مهالك القرى بسبب ظلم أقدمواعليه ( والثاني)أن يكون المرادوماكان ربك مهلك القرى طلاعليهم وهو كقوله وماكان دبك لبهلك القري بظلم واهلها مصلحون في سورة هو دفعلى الوجه الاول يكون الظلم مملالكفار وعلى الثانى يكون عائدا الى فعل الله تعالى و لوجه الاول اليق بقولنالان الفول الثابي يوهم أنه تعالى لوأهاكمهم قبل بعثة الرسل كان طالما وليس الامر عندنا كذلك لامة تعالى يحسكم مايشاء ويفعل ماير يدولاا عتراض عليه لاحد فيشي من أفه له وأما المعتر لة فهذا القول الثاني مطابق لمذهبهم موافق لمعتقدهم وأماأصحا بنافن فسرالآ يةبهذا الوجه الثاني قال انه تعالى لو فعل ذلك لم يكن ظالما لكنه يكون في صورة الظالم فيما بينا فوصف بكونه ظالما مجازاوتمام الكلامق هذين القولين مذكورفي سورة هود عندة وله بظلم واهلها مصطون وأماقوله واهلها غافلون فليس المرادمن هذه الفعلة ان يتفاعل المرمعا يوعظه بلممناها

(ال يشا يُذه يكم ال ما به حاجة الكم ال يشا بذه كم إنها العصاة وفي تلوين الخطاب و تشديد الوحيد ما لا يخو (ويستخلف من يعد كم أي من بعد إذه العلم عن من يعد كم الما يكم يا من الخلق وابنا رماعلى من لاظهار كال الكبرياء واسقاطهم عن رتبه

المقلاء (كَمَا أَنْسَاكُمُ مَنْ ذَرِيدَ قُومَ آخَرِينَ ) اى من فُسل هُومَ آخرين لم يكونوا جلى مثل صغتكم وهم أجل سفيهة لوخ عليه الصلاة والسلام لكنه أيقاكم تر حاطيكم وماني كامصدرية ومحل ﴿ ٢٢٤ ﴾ الكاف النصيب على أنه مصدر

أنلابين المهلهم كفية الحال ولاان يزيل عذرهم وعلتهم واعلم أن أصحابنا يمسكون بهذه الآية في أثبات أله لا يحصل الوجوب قبل التسرع وان العقل المحض لايدل على الوجوب البتة فالوالانها تدل على إنه تعالى لايعذب أحداعلى أمر من الامور ألابعد البعثة للرسل والمعتزلة فالواانها تدلمن وجه آخرعلي ان الوجوب قديتقر رقبل مجي الشرع لانه تمالى قال أن لم يكن ربك مهلك القرى بظلم وأهلها غافلون فهذا الظلم اما أن يكون عائدا ألى المبدأ والى الله تعالى فاركان الاول فهذا يدل على امكان أن يصدر منه الظلم قبل البعثة وانمايكون الفعل ظلماقبل البعثة لوكان قبيحا وذنبا ذبل بعثة الرسل وذاك هوالمطلوب وانكان الثاني فذلك يقتضي ان بكون هذا الفعل قبيحا من الله تعالى وذلك لا يتم الامع الاعتراف بنحسين العمل وتقبيحه \* قوله تعالى (ولكل درجات ماعلواومار بك بعافل عَاتَعُمَلُونَ) فَي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابن عامر وحده تعملون بالناه على الخطاب والباقون بالياء على الغية ( المسئلة الثانية ) اعلم انه تعالى لماشرح أحوال أهل الثواب والدجات وأحوال أهل العقار والدركات كر كلاماكليافقال ولكل درجات ماعلوا عام في المطبع والعاصي ماعلواوفي الآية قولان (الاول) ان قوله ولكل والتقديرواكل عامل عملفه فيعمله درجير أثج ادرجة ناقصة وتارة بترقيمتها الى درجة كاملة وانه تعالى عالم بهاعلى موجيراً الدرجات ما بليق به من الجزاءان المنتمرة من الجراءان المنتمرة من المراءان المنتمرة المراءات المراءات المنتمرة المراءات المنتمرة المراءات المنتمرة المراءات المنتمرة المراءات المنتمرة المنتمرة المراءات المنتمرة ا ب على كل درجة من تلك د رجات ما علوا مختص باهل المالات من مهره من المرادة المالات المالات من مهره من المرادة المالات المالا القول الثاني )ان قوله ولكل و مسمود عنص باهل الكفر ١١٠٠٠ (١٢٠٠ من م ١٩٢١) الابهم وقوله وماريك بغافل واحد فى وقت معين بحسب وإسمام المعالمة الدرجة المعانة ما المعالمة المشلة الثالثة) اصمان كالانه تعالى حكم لكل مه وعلم تلك الدرجة بعينها وأثبت تلك الدرجة المينة في اللوح المحفو يسهد عليه زمر الملائكة المتر بين فلولم تحصل الك الدرجة لذلك الانسان ليطل ذلك الجكم واصارذلك المل جهلا واصارذلك الاشهاد كفيا وكلذلك محال فثبتان اكل درجات ما علوا وماربك بفافل عاتعماون واذا كان الامر كذاك فقد جف القلم بما هو كأن الى بوم القيامة والسعيد من عدفى بطن أمه والشقى من شتى فى طن امد \* قوله تمالى ﴿ وَرَ بِكَ الْغَيْ دُوالَرَحَةُ انْ بِشَأْ يُدْهِبُكُمُ وَيُسْتَخَلُّفُ مِنْ بعدكم مايشاء كما أنشأكم من ذرية قوم آخرين انما توعدون لآت وماأشم بمعجزين اف الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أنه تعالى لما بين ثواب أصحاب الطاعات وعمَّاب أصحاب الماسى والمحرمات وذكران لكل قوم درجة مخصوصة ومرتبة معينة بين ان تخصيص المطيعين بالثواب والمذنبين بالعذاب ليس لاجل أنه محتاج المطاعة المطيعين أو ينتقص بمعصية المذنبين فأنه تعالى غني لذاته عن جيع العالمين ومع كونه غنيا فأن رجته هامة كاملة ولاسبيل الى ترتيب هذه الارواح البشرية والنفوس الانسانية وابصالها الى درجات السعداء الابرار الابترتيب الترغيب في الطاعات والترهيب عن المحظورات فقال وريك

تشبهي على غير الصدر فان يستخلف في معنى منشئ كالنهقيل وينشي انشاء كاتناكانشائكم الخ اونعت لمصدر الفعل المسذكور أي يستخلف استخلافاكأنا كانشائكمالخ والشرطية استثناف مقرر لمضمون ماقبلهامن الغني والرجة (انماتوعدون)ای الذي توعدونه من البعثوما يتفرع عليهمن الامورالهاثله وصيغة الاستقبال للدلالة على الاستمرار التجددي (لآت)لواقع لامحاله كقوله تعالى ان مانو عدون لواقع وايثاره عليه لبيان كال سرعة وقوعه بتصويره بصؤرة طالب حثيثلايفوته هارب حسبما يعرب عند قوله تعالى(وماأنتم بمعجز بن) أى بغاثتين ذلك وان ركبتم في الهرب متن كل صعب وذلول كما أن اشار صيغه الفاعل إ على المستقبل للايذان بكمال قرب الاتيان

والمرادبيان دوام انتفاء الاعجازلابيان التنفاء دوام الاعجسازفان الجمله الاسميد كاندل على دوام الثبوت ﴿ الغني ﴾ تبليل بمعونه المقام آذا دخل طيبها حرف النفي على دوام الانتفاء لاعلى انتفاء الدوام كاحقق في موضعه

(قلياقوم اعلواطلى مكانتكم) الرمايين لهم حالهم وماكهم بطريق الخطاب أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بطريق التلوين بأن يواجههم بتشديد و ٢٢٥ كالتهديد وتكرير الوعيد ويقله رلهم ماهو عليه من عايدًا لنصلب في الدين و نهاية

الوثوق بأمره وعدم المالاة بهم أي اعلوا على غانة عكنكم واستطاعتكم يقال مكن مكانة اذا أنمكن أملغ التمكن اوعلي جهتكم وحاشكم التي أنتم عليها من فولهم مكأن ومكانة كقام ومقامة وقرئ مكاناتكم والمعسني اثبتوا على كفركم ومعاداتدكم (انى عامل) ماأمرت به من اشات على الاسلام والاستمرارعلى الاعال الصالحدو لمصارةوا راء التهديد بصيغة الامر مبالغة في الوعيد كأن المهدد بريد تعذيه مجوسا عليد فعمله بالا مر على . يُؤدى ا يەوتسىجىل بأرالمھەد لاسأتي منه الاالسركالذي أمريه تحبثلا يجدالي التفصى عند سيبلا ( فسوف <sup>تع</sup>لون من تكون له عافية الدار) سوف لتأكدد مضعون لجلة والعلم عرفابي ومن اما استفهامية معلقة لفعل العلم محلمها الرفع على الاسداء وتكوناسمها وخبرها خبرابها وهي معخبرها فيحل نصب ليدها مسدمفعول تعلورأي

الغني ذو الرحمة ومن رحمته على الخلق ترتيب النواب والعقاب على الطاعة والمعصية فنفتقر ههنا الى بان أمرين (الاول) الى بيان كونه تعالى غنيا فنقول انه تعالى غنى في ذاته وصفاته وأفعاله وأحكامه عزكل ماسواه لانه اوكان محتاجا لبكان مستكملا بذلك الفعل والمستكمل بغيره ناقص بذاته وهوعلى الله محال وأيضا فكل ايجاب أوسلب يغرض فانكأنت ذاته كافية في تحققه وجب دوام ذلك الايجاب أوذلك السلبدوام ذاته وانلم تكن كافيه فعيلتذ يتوقف حصول اللت الحالة وعدمها على وجود سبب منفصل أوعدمه فذاته لاتنفك عن ذلك اشبوت والعدم وهماموقوفان على وجودذلك السبب المنفصل وعدمه والموقوف على الموقوف على الشي موقوف على ذلك الشي فيلرم كون ذاتهموقوفة على الفير والموقوف على الفيرى كمن الداته فالواجب لذاته مكن لذاته وهومحال فثبت أنه تعالى غنى على الاطلاق واعلم أن قوله وربك الغنى بفيد الجصر معناه أ ملاغنى الاهو والامر كذلك لان واجب الوجود لذاته واحد وماسواه بمكن لذاته والممكن أذاته محتساج فثبت أنه لاغني الاهوفثبت بهذاابرهان الفاطع سحة قوله سبحانه وربك الغني وأما اثبات أنه ذو لرحة فالدايل عليه أنه لاشك في وجود خيرات وسعادات ولذات وراحات امابحسب الاحوال الحبيمانية واما بحسب الاحوال الروحانية فثبت بالبرهان الذي ذكرناه ازكل ماسواه فهوممكن لذته وانما يدخل في الوجود بإيجاده وتمكوينه وتخليقه فثبت ان كل مادخل في الوجود من الخبرات والراحات والكرامات والسعادات فهو من الحق مجانه وبإجاده وتكوينه ثم ال الاستقراء دل على ان الحيفال على الشر فان المريض والكان كشيرا فالصحيح أكثرمنه والجسائع وان كان كثيرا فالشبعال أشر منه والاعمى وانكان كثيرا الاان البصيرا كثرمنه فثبت أنه لابد من الاعتراف بحصول الرحة والراحة وثبت ان الخير أغلب من الشر والالم والآفة وثبت ال ميد ألك الراحات والخيرات بأسرها هوالله تعالى فثبت بهذا البرهان الهتعالى هوذوالرحة واعلم ان فوله وربك الغني ذوالرحمة يفيد الحصر فان معناه أنه لارحه " الامنه والامر كذلك لان الموجود اماواجب الدائه أوممكن لذاته والواجب لذاته واحدفكل ماسواه فهومنه والرجهة داخلة فياسواه فثبت اندالارجه الامن الحق فثبت مذاالبرهان صحه هذا الحصرفئبت اله لاغني الاهوفثبتانه لارحيم الاهوفانقال قائل فكيف عكننا انكاررحه الوالدين على الولد والمولى على عبده وكذلك سائر أنواع الرجة فالجواب ان كلها عند التحقيق من الله ويدل عليه وجو (الاول) لولاانه تعالى ألتى في قلب هذا الرحيم داعيه الرحه لما أقدم على الرجم فلاكان موجد تلك الداعية هوالله كان الرحيم هوالله ألاري ان الانسان قد يكون شديد الغضب على انسان قاسي القلب عليه نم ينقلب رؤفار حيما عطوفا فانقلابه من الحاله الاولى الى الثانيه اليس الارائقلاب تلك الدواعي فثبت ان مقلب القلوب هوالله تعالى بالبرهان قطعا للتسلسل وبالقرآن وهوقوله وتقلب أفئدتهم وأبصارهم فثبتانه

فسوف تعلون أينا تكون له ﴿ ٢٩ ﴾ ع العافبة الحسنى التي خلق الله تعالى هذه الدارلها واما موصوا د فحسها المنصب على أنها مفعول لتعلون أى فسوف تعلمون الذى له عافبة الداروفيد مع الانذار انصاف في المقال وتنبيد على كالع

ونوق المنسذر بامرة وقرئ بالياء لان تأنيث العاقبة غيرحقبني (انه) أي الشسأن ( لايفلح الظالمون) وضع الظلم .وضع لكفر الذاما بأن امتناع الفلاح بترتب على أي فردكان من أفراد الظلم فاظنك بالكفرالذي هو أعظم أرار . ( وجعلوا ) شروع في تفييح أحوالهم ﴿ ٢٢٦ ﴾ لفظيعة مجكاية أقوالهم وأفعالهم الشنيعة وهم

لارجد الامن الله (والثاني) هبان ذلك الرحيم أعطى الطعام والثوب والذهب واكن الاصحة للزاج والفكن من الانتفاع بتلك الاشباء والافكيف الانتفاع فالذي أعطى صحة المزاج والقدرة والمكنة هوالرحيم في الحقيقة (والثالث) انكل من أعطى غيره شيئافهو انما يعطى اطلب عوض وهواما الثناء فى الدنباأ والثواب فى الآخرة أودفع الرقة الجنسية عن القلب وهو تعالى يعطى لالغرض أصلا فكان تعالى هوالرحيم الكريم فثبت بهذه البراهين المقينية القطعية صحة قوله سبحانه وتعالى ور بك الغني ذوالرحة بمعني انه لاغني ولارحيم الاهو فأذاثبت أنه غنى عن الكل ثبت أنه لايستكمل بطاعات المطيعين ولا ينتقص بمعاصى المذنبين واذاثبت انهذوالرحة ثبتانه مارنب العذاب على المذنوب ولا الثواب على الطاعات الالاجل الرحة والفضل والكرم والجود والاحسان كاقال في آية أخرى انأحسنتم أحستم لانفسكموانأسأتم فلها فهذا البيان الاجالى كاففهذا الباب وأما تفصيل تلك الحالة وشرحها على البيان التام فمالايليق بهذا الموضم (المسئلة الثانية) الماللمة لله فقالوا هذه الاية اشارة الى الدليل الدال على كونه عاد لامنهاعن فعل القبيح وعلى كونه رحيما محسنا بعباده أماالمطلوب الاول فقالوا نقر برهانه تعالى عالم بقبح القبأيح وعالم بكونه غنيا عنه وكلمن كان كذلك فانه يتعالى عن فعل القبيح أما المقدمة الاولى فتقريرها اتنابتم بمجموع مقدمات ثلاثة (أولها)ان في الحوادث مايكون قبيحا نحو الظلم والسغه والكذب والغيبة وهذه المقدمة نحير مذكورة فىالآية لغاية ظهورها (وثانيها )كونه تعالى علما بالمعلومات واليه الاشارة بقوله قبل هذه الآية وما ر بك بغافل عابعملون (وثالثها) كونه تعالى غنيا عن الحاجات واليمالاشارة بقوله وربك الغنى واذاثبت مجموع هذه المقدمات الثلاثة نبت انهتعالى عالم بقبح القبائع وعالمبكونه غنياعنهافاذا تبتهذا امتنع كونه فاعلالهالان المقدم على فعل القبيح انما يقدم عليه اما لجهله بكونه قبيعا واما لاحتياجه فاذاكان عالما بالكل امتنع كونه جاهلا بفبح القبائح واذاكان غنياعن الكل امتنع كونه محتاجا الى فعل القبائح وذلك بدل على اله تعالى منزه عن فعل القبائح متعال عنها فحينتذ يقطع بانه لايظلم أحدافلاكلف عبيده الافعال الشاقة وجدأن ينيهم عليها ولمارتب العقاب والعداب على فعل المعاصى وجب أن بكون عادلا فيهافيهذا الطريق ثبت كوع تعالى عادلافي الكلفان قال قائل هب ان بهذا الطريق التنى الظلم عندتمالي فاالفائدة في التكليف فالجواب ان التكليف احسان ورحمة على ماهو مقرر في كتب الكلام فقوله وربك الغني اشارة الحالمقام الاول وقوله ذوالرحة اشارة الى المقام الثاني فهذا تقرير الدلائل التي استنبطها طوائف العقلاء من هذه الآية على صحة قولهم واعلم ياأخي انالكل لايحاولون الاالنقديس والتعظيم وسمعت الشبخ الامام الوالد ضيا الدبن عربن الحسين رحه الله قال سمعت الشيخ أباالقاسم سليوان بن ناصر الانصارى يقول نظرأهل السنة على تعظيم الله في جانب القدرة ونفاذ المشيئة ونظر

مشركو العرب كانوا إ يعينون أشياءمن حرث ونتاجلله تعالىوأشياء نهم لاكهتهمفاذارأوا ما جعلوه لله تعالى ز کیانامیا ز مدفی نفسه حبرا رجعوا فمعطوه لآلهتهم واذازكاما جعلوه لا لهنهم تركوه معتلين بأن الله تعالى غنى ، ماذ كالالحبآلهتهم واينارهم لها والجعل مامتعدالى واحدفالجاران فى قولە تعالى ( لله ماذرأ ) متعلقانيه مم في فوله تعمالي (من الحرث والانعام) يانالاوفيه تنبيدعلي ورط جهالتهم حيث أشركواالخالففىخلقه ح دالا بقدرعلي شيء برجموه علمه بأرجعلوا رکی له أی عینواله ت الى مماخل<mark>قە من الخ</mark>رث ، (نصبا) ، إ إنصافان والمس ين وتأخيره عن المجرورين لمامر مرارامن الاهتمام بالمقدم والتشويق الىالمؤخر واماالى مفعولين أولهما مماذرأعلى أن من تبعيضية

اى جعلوا بعض ماخلقه نصيباله وماقيل منأن الاول نصيبا والثانى للهلايساعده ﴿ المعتزلة ﴾ سداد المعسى وحكاية جعلهم له تعالى نصيبا تدل علي أنهم جعلوا لشركائهم أيضا نصيبا ولم يذكر اكتفاء بقوله تعالى ( فتالو هذا لله برعهم وهذا اشهر كائنا )

وَقَرَى \* بضم الزاى وَهُو لَغَةَ فَيهُ وَامُا قَيْدَ بِهُ الْأُولُ لَلْتَنِيهُ عَلَى أَنْهُ فَى الْحَقِيقَةُ ليسَ مِحْمَلُ للهُ تَعَالَى غَيْرَ مُستَّبَعَ لشَى \* مِن اللَّوَابُ كَالْتَطُوعَاتِ التّى يَبْتَغَى مِهَا وَجَهُ اللَّهُ تَعَالَى لا لماقيلُ مِن أَنْهُ لَلْنَبِيهُ عَلَى أَنْ ذَلْكُ مَا اخْتَرَعُوهُ لَمْ يَأْمُرُهُمُ اللَّهُ لَا مُنْفِيدُ بِهُ ﴿ ٢٢٧ ﴾ الثّاني و يجوز أن بكون ذلك تمهيدًا لما الله تعالى به فانذلك مستفاد من الجعل ولذلك لم يقيد به ﴿ ٢٢٧ ﴾ الثّاني و يجوز أن بكون ذلك تمهيدًا لما

بعسده على معي أن قولهم هذا لله يحرد زعم منهم لاسمون بمقتضماه السي هه اختصاصه به تعالى دسو . تعالى (فاكان اشتركائم فلايصل الى الله وماكا لله فهو يصلاالي شركاتهم)يان تفص الهأى فاعينو اشهركائه لايصرف الى الوجوه التي بصرف الباما عينوه لله تعالى من در. الضيفان والتصدق عبر المساكين وماعينوء لله تعالى اذاوجدوه زاك يصرفالي لوجو اي يصرف انيها ماعبنوه لآلهتهم من الفاق عليهاوذبح نسائكعند هاوالاجراءعلى سدنتها وتحو ذلك ( ساء ما محكمون ) فيما فعلوا من ايثار آله على اله تعالى وعلهم عالم يشرع لهم وما بمعنى اذى والتقديرسا الذى يحكمون حكمهم فيكون حكمهم مبتدأوماقبله الخدبرو حذف ادلالة محكمون علمه (وكذات) ومثل ذلك التزبين وهوتز بن

المعترالة على تعظيم الله في جانب العدل والبراءة عن فعل مالا ينبغي فأذا تأملت علمت أن أحدالم يصف الله الابالتعظيم والاجلان والتقديس والتنزيه ولكن منهم من أخطأ ومنهم منأصاب ورجاء الكل متعلق بهذه الكلمة وهىقولهور بكالغنىذوالرحمةتمقال تعالى ان يشأ يذهبكم ويستخلف من بعدكم مايشاء والمعنى انه تعالى لماوصف نفسه بانه ذوالرحة فقدكان يجوزأن بظن ظان انه وانكان ذاالرجم الأأن لرجته معدنا مخصوصاوموضعا معينا قبين تعالى أنه قاء رعلى وضع الرحمة في هذا الخلق وقادر على أن يخلق قوما آخرين ويضع رجندفهم وعلى هذاالوجه بكون الاستغناء عن العالمبن أكل وأتم والمقصود التنبية على ان تخصيص الرحة بهو العليس لاجل انه لا عكنه اظهار رجته الانخلق هؤلاء أمافوله انيشأ يذهبكم فالاقرب انالمرادبه الاهلالةو يحتمل الامانة أيضاو يحتمل أن لاببلغهم مبلغ التكليف وأما قوله و يستخلف من بعدكم يعني من بعد اذها بــكملان الاستخلاف لآيكون الاعلى طريق البدل من فأنت واماقوله مايشاء فالمرادمنه خلق أاك ورا بعواختلفوافقال بعضهم خلقا آخر من أمثال الجن والانس يكونون أطوع وقال أبومسلم والمرادأنه فادرعلى أن يخلق خلقا الثامخالفا للجن والانس فال القاضي وهذا الوجد أقرب لان القوم يعلون بالعادة أنه تعالى قادر على انشاء أمثال هذا الخلق فتي حمل على خلق ثالث ورابع يكون أقوى في دلالة القدرة فكانه تعالى نبه على أن قدرته ليست مقصورة عيى جنس دون جنس من الخلق الذين يصلحون لرحته العظيمة التي هي الثواب فبين بهذا الطريقأنه تعالى لرجته لهؤلاء القوم الحاضرين أبقاهم وأمهلهم ولوشاء لاماتهم وأفناهم وأبدل بهم سواهم ثم بين تعالى علة قدرته على ذلك فقال كاأنشأكمن ذرية قُوم آخر ين لان المرء العافل الذاتفكر علم أنه تعالى خلق الانسان من نطفة ليس فيها من صورته فليل ولاكثير فوجب أن يكون ذلك بمحض القدرة والحكمة واذاكان الامر كذلك فكماقدر تعالى على قصو يرهذه الاجسام مهذه الصورة الخاصة فكذلك يقدر على تصويرهم بصورة مخالفة الها وقرأ القراء كلهمذرية بضم الذال وقرأز يدين ثابت بكسر الذال قال الكسائي هما لغتان ثم قال تعالى انما توعدون لآت قال الحسن أي منجي الساعة لانهم كانوا ينكرون القيامه واقول فيه احتمال آخر وهوان الوعد مخصوص بالاخبارعن اثواب وأماالوعيدفهو مخصوص بالاخبارعن العقاب فقوله اعاتوعدون لآت يعنى كل ما تعلق بالوعد بالثواب فهو آت لا محالة فتخصيص الوعد بهذا الجزم يدل على أنجانب الوعيدليس كذلك ويقوى هذاالوجه آخرالا بة وهوأنه قالوماأنتم بمعجزين يعنى لاتخرجون عن قدرتنا وحكمنا فالحاصلأنها ذكر الوعد جرم بكونه آتباولما ذكر الوعيدمازادعلى قوله وماأنتم بمعجزين وذلك يدل على أنجانب الرحمة والاحسان غالب قوله تعالى ( قل بافوم اعملو اعلى مكانتكم انى عامل فسوف تعلمون من تكون له عاقبة الدار انه لايفكح الطالمون) اعلم أنه لمابين بقوله انماتو عدون لات أمررسوله من بعد أن يهدد

الشرك في قسمة القربان بين الله تعالى و بين آله تهم أومثل ذلك التزيين البايغ المعهود من الشياطين ( زين لكثير من ا المشركين قتل أولادهم ) بوأدهم و بحرهم لا لهتهم كان الرجل يحلف في الجاهلية لثن ولدله كذا غلاماليمحرن أحدهم كاجلف عبد المطلب وهومشهور (شبركاؤهم)أى أولياؤهم من الجن أومن السدنة وهوفاعل في بأخرعن الفارف والمفدول لمناص غيرترة وقرئ على البناء للمفعول الذي هوالقتل ونصب الاولاد وجرالشركا بلضافة القتل اليه مفصلولا بينهما بمذوله وقرئ على المناء للمفدول ورفع فتل وجرأ ولادهور فعشر كام وهم باضملو فعل دل عليه زين كَأَنَّهُ لَمَا قَبْلُ زِينَ لِهِم قَتَلَ ﴿ ٢٦٨ ﴾ أولادهم قبل من زينه فقبل زينه شركاؤهم (ليردوهم) اى

من ينكر البعث من الكفا فقال قل ياقوم اعلوا على مكانتكم وفيه مباحث ( البحث الاول )قرأ أبو مكرعن عاصم مكاما تكم بالالف على الجمع في كل القرآن والباقون مكانة كم قال الواحدي والوجه الافراد لانه مصدر والمصادر في أكثرالام مفرد توقد تجمع أيضا في بعض الاحوال الاان الغالب هوالاول ( البحث الثاني ) قان صاحب الكشاف المكانة تكون مصدرا يقال مكن مكانه اذاتمكن أبلغ التمكن وبمعني المكان يقال مكان ومكانة ومقام ومقامة فقوله اعلوا على مكانتكم يحتمل اعلواعلى بمكسكم من امركم واقصى استطاعتكم وامكامكم و محتمل أيضا الأيراداعملواعلى حالتكم التي أشم عليها بقال لرجل اذاأ مرأن بنبت على حالة على مكانك بافلان البت على مأأنت عليدلاندوفعندانيعامل أى الماعامل على مكاسى الى الماعليما والمعنى البتواعلى كفركم وعداوتكم فانى ثابت على الاسلام وعلى مضارتكم فسوف تعلون ايناله العاقبة المحمودة وطر يقدهدا الامرطر بقد قوله اعلواماشتموهي تفويض الامراابهم على سببل التهديد البحث الثالث) من في قوله فسوف تعلون من تكون له عاقبة الدارد كر الفراء في موضعه من لاعراب وجهين (الاول) انه نصب اوقوع الماعليه (الثابي) ان يكون رفعاعلى معنى تعلمون اينا كمون له عاقة الدار كقوله تعالى لنعلم اى الحزبين ( البحث الرامع ) قوله فسوف تعلون من تكون له عاقبة الدار يوهم ان الكافر ليست له عاقبة الداروذلك مشكل ولنا لعاقبة تكون على الكافرولاتكون له كما يقال له الكثرة ولهم الظعروفي ضده يقال المكثرة والطغر (البحث الخامس) قرأ حزة والكسائي من يكون بالباء وفي القصص ايضاوالماقون بالماء في السورتين قال الواحدي العاقبة مصدر كالعافية وتأنيثه غبر حقيتي فن أنث فكقوله فاخذتهم الصيحة ومن ذكر فكقوله وأحذالذي طلواالعيمة وقال قدجاء كم موعظة من ركموفي آية احرى فنجامه موعظة من ربه م قال تعالى انه لايفلع الظالمون والغرض منه بيارأن قوله اعلواعلى مكاسكم تهديدو نخو يفلاانه أمر وطلب ومعناه أن هؤلاء الكفار لايفلحون ولايفوزون بمطالبهم البتة \* قوله تعالى (و جعلوا لله عادراً من الحرث والانعام نصيبا فقالواهذا لله يزعهم وهدا اشركا تناف كان لشركائهم فلايصل الى الله وماكان الله فهويصل الى شركائهم سامما يحكمون) اعلم اله الله تعالى حكم باعة اما عُلِي تعلى لما بين قبيح طريقتهم في الكارهم البعث والقيامة ذكر عقيبه أنواعا من جهالاتهم وركاكات أفوالهم تنبيها على ضعف عقولهم وقلة محصولهم وتمفيراللعقلا عن الالتفات الى كالتهم فن جلتها انهم يجملون لله من حروثهم كالتمرو القمع ومن انعامهم كالضان والمعروالأبل والبقر فصيبا فقالواهذالله بزعمهم يريدبكذبهم فان قيل أليسانجيع الاشياءلله فكيف نسبواالى الكذب في قولهم هذالله قلنا افرازهم النصيبين نصيبا لله ونصيبالاشيطان هو الكذبقال الزجاج وتقد ير الكلام جعلوا لله نصبيا ولشركائهم نصساودل على هذا المحذوف تغصيله القسمين فيمابعدوهو قوله هذالله بزعمهم وهذا

مهلكوهم بالاعواء ( و للسواعليهم دينهم) ولنخاط واعابهما كانوا عليـــــــمن دبن اسمعيل عليه السلام أو ماوجب عليهم ان يتدينوابه واللامللتعليل ان كان التريين مي السياطين وللعاقبة ان كانمنيالسدية (ولوشء الله)أىعدم فعلهم ذلك(مافعلوم) أىما فعل المشركون ما زبر لهم من القتل اوالشركاء التزييب أوالارداء وللس أوالفر يقان جميعذلك على اجراوالضمير محرى أ اسم الاشارة (فذرهم الم وما مترون)الف فصحه إ اى اذ كان ما فعلوه بمشيئة إ الله تعسالي فدعهم و افتراءهم أووما يفترونه الم من الاوك فان قيماشاء تملى لمهم ليزدادوا اثما ولهم عذاب مهين وفد من شدة لوعيدمالا بخ في (وقالوا )حكاية لنسوع آحر من أبواع كفرهم (هذه)

﴿ لشركائنا ﴾ . اشارة إلى ماحعلوه لآلهتهم والتأنيث للخبر (انعام وحرث حجر) أي حرام فعل بمعنى معدول كاندبح يستوى فيه الواحد والكثيروالذكر والانثى لان اصله الصدرواذلك وقع

سنة الأنسام وَخَرَتُ وقرى جر بالعَمْ مِي المُعَنِينَ وَخَرْج أَى مَنْهِق وأَصْسِله خَرْج وقيل هو مقلوب مَن حَبَرًا ؟ (الإيطيمها الا من نشساه) يعنون خدم الاوثان من الرجال دون النسساء والجلة صفة أخرى لانعام وحرث (رَعِهم) متعلسين بحدوف هو حال من هو 177 ﴾ فاعل قالوا أى قالوه ملتبسين زعهم الباطل من غير

حجة ( وأنعام )خبر مبتدا محذوف والجلة معطوفة على قوله تعالى هذه أنعام الخ أى قالوا مشير ين الى طائفة أخرى من أنعامهم وهذه أنعام ( حرمتطهورها ) يهون بهساالعسائر والسوائب والحوامي ( وأنعام ) أي وهذه أنعام كامر وقوله تعالى (الايذكرون اسم الله عليها)صفة لانعام الكنه غيرواقعني كلامهم المحكى كنظائره بل مسوق من جهته تعالى تعييناللموصوف وتمييز الدعن غيره كافي قوله تعالى وقولهمانا قنلنا المسيم عسىبن مريم رسول الله على أحد التفاسير كانه قيل وأنعمام ذبحت على الاستام فأنها التي لانذكر علها اسمالله وانما بذكرعليهااسم الاصنام وقيللا يحيون عليها فأن الحيج لايعرى عن ذكرالله تعالى وقال مجساهد كانت لهم طائفة من أنعامهم

الشركاناوجعل الاوثان شركامهم لانهم جعلوالهانصيباس أوالهم ينغقونها عليهائم قال تعسالي فاكان اشركاتهم فلايصل الى الله وماكان لله فهويصل الى شركاتهم وفي تفسيره وجوه (الاول) قال ابن عباس رضى الله عنهما كان المشركون يجملور لله من حروثهم وأنعامهم نصيبا وللاوثان نصيبا فاكان للصنم انفقوه عليه وماكان لله أطعموه الصبيان والمساكين ولايأكلون منه البتة مم انسقط نما جعلوه لله في نصيب الاوثان تركوه وقالوا ان الله غني عن هذا وان سقط مماجعلوه الاوثان في نصيب الله أخذوه وردوه الى نصيب الصنم وقالوا انه فقير ( الثاني ) قال الحسن والسدى كان اذا هاك مالا و ثانهم أخذوا بدله عالله ولايفعلون مثل ذلك فيمالله عروجل ( الثالث ) قال مجاهد المعنى انهاذاانفجر منستى ماجعلو الشيطان في نصيب الله سدوه وأن كان على صد ذلك تركوه (الرابع) قال قادة اذاأصابهم القحط استعانوا بمالله ووفرو اماج ملوه لشركائهم ( الحنامس)قال مقاتل ان زكاونما نصيب الآلهة ولم يزك نصيب الله تركوا نصيب الآلهة لها وقالوالوشاء زى نصيب نفسه وانزكانصيب الله ولم يزك نصيب الآلهة مالوالاند لاكهتنا من نفقة فأخذوا نصيب الله فأعطوه السدنة فذلك قوله فاكان اشركائهم يعني مَن يُما والحرث والا نعام ولا يصل الى الله يعني المساكين وانما قال الى الله لانهم كانوا مفرزونه للهو يسمونه نصيب الله وماكار لله فهو بصل البهيرثم أنه تعمالي ذم هذا الفعل فقال ساء مايحكمون وذكر العلماء في كيفية هذه الاساءةوجوها كثيرة (الاول)انهمر حجوا جانب الاصنام في الرعاية والحفظ على جانب الله تعالى وهوسفه (الثاني) انهم جداوا بعض النصيبالله وجعلوابعضه لغيره معانه تعالى الخالق للجميع وهذا أيضاسفه (الثالث)ان ذلك الحكم حكم أحدثوه منقبلأتفسهم ولميشهد بصحته عقل ولاشرع فكارايضا سفها ( الرَّابِع ) أنه لوحسن افرازنصيب الاصنام لحسن افرازالنصيب ليكل حجرومدر (الخامس) اله لاتأثير الاصنام في حصول الحرث والانعام ولاقدرة لهاأ يضاعلي الانتفاع بذلك النصيب فكان افراز النصيب لها عبثا فثبت بهذه الوجوهانه سام مايحكمون والمقصود من حكاية امثال هذه المذاهب الفاسدة أن يعرف الناس قلة عقول القائلين بهذه المذاهب وان يصيرذلك سببا لتحقيرهم فيأعين العقلاءوان لايلتفت الىكلامهم احد البنة 🗱 قوله تعالى ( وكذلك زبن لكثير من المشمركين فتل أولادهم شركائهم اليردوهم وليلبسوا عليهم دينهم وأوشاء الله مافعلوه فذرهم ومايفترون) وفي الآية مسائل ( المسئله الاولى ) اعلم أن هذا هو النوع الثاني من أحكا مهم الفاسدة ومذاهبهم الباطلة وقوله وكذلك عطف على قوله وجعلوالله بماذرأمن الحرث والانعام أى كافعلوا ذلك فكذلك زبن لكشر منهم شركاؤهم فتل الاولاد والمعنيان جعلهم لله نصيبا والشركاء نصيبا نهاية في الجهل عمر فه الحالق المنعم واقدا مهم على فتل أولاد أنفسهم نساية فيالجمالة والضلالة وذلك يفيدالنسيه علىأن أحكام هولاءوأحوالهم

لابذكرون اسمالله عليها ولافى شئ من شأنها لا ان ركبوا ولاان حلبوا ولا ان تتجوا ولا ان باعوا ولا ان جلواً · - ( افتراء عليه ) نصب على المصدر اما على أن ما قالوه تقول على الله تعسالى واما على تقدير عامل من لفظه أى افتروا افتراء والجار متعلق بقالوا او بافتروا المقدر أو بمعذوف هو صفة له لابافتراءلان المصدّر المؤكد لايعمل أوعلى الحال من فاعل قالوا أى مفترين أوعلى العلة أى للافتراء فالجار متعلق به (سيجزيهم بما كانوا يفترون) أى بسببه أويدله وفي ابهام الجزاء من التهويل مالايخني (وقالوا) حكاية لفن آخر من فنون كفرهم (ماني بطون هذه ﴿ ٢٣٠ ﴾ الانعسام) يعنون به أجنة البحسة. والسدوائب

يشاكل بعضها بعضافى الركاكة والحساسة (المسئلة الثانية) كان أهل الجاهلية يدفنون بناتهم أحياء خوفا من الفقر أومن الترجيح وهو المراد من هذه الآية واحتلفوا فى المراد بالشركاء فقال مجاهد شركاؤهم شياطينهم امروهم بأن يندوا ولادهم خشية العيلة وسميت الشياطين شركاء لانهم أطاعوهم فى معصبة الله تعالى وأضيقت الشركاء اليهم لانهم اتخذوها كقوله تعالى أين شركاؤكم الذين كنتم ترجمون وقال الكلى كان لا كهتهم سدنة وخدام وهم الذين كانوا يزينون للكفار قتل أولادهم كار الرجليقوم فى الجاهلية فيحلف بالله لأن ولدله كذاوكذا غلاما ليحرن أحدهم كاحلف عبد المطلب على ابنه عبدالله وعلى هذا القول اشهركاءهم السدنة سمواشركاء كاسميت المطلب على ابنه عبدالله وعلى هذا القول اشهركاءهم السدنة سمواشركاء كاسميت الشياطين شركاء في قول مجاهد (المسئلة الثالثة) قرأ أبن عامر وحده زين بضم الزاء والياء قتل بفتح اللام أولادهم بالجرشركاؤهم بالرفع اماوجه قراءة ابن عامر فالتقدير زبن لكثير من المشركين فتل شركائهم اولادهم الاانه فصل بين المضاف والمضاف اليه رئين لكثير من المشركين فتل شركائهم اولادهم الاانه فصل بين المضاف والمضاف اليه بلاغه عوله وهوالا ولاد وهومكروه فى الشعر كافي قوله

فرجعتها بمزجة \* زج التلوص ابي من اده

واذاكان مستكرهاني الشعر فكيففي القرآن الذي هومعجزفي الفصاحة غالوا والذي حلابن عامر على هذه القراءة أنه رأى في بعض المصاحف شركائهم مكتوبايالياء ولوقرأ بجر الاولاد والشركاءلاجلان الاولادشركاؤهم في اموالهم لوجد في ذلك مندوحة عن هذا الارتكاب واماالقراءة المشهورة فليس فيها الاتقديم المفعول على الفاعل ونظيره قوله لاينفع نفسا ايمانها وقوله واذابتلي ابراهيم ربه والسبب في تقديم المفعول هوانهم يقدمون الاهم والذىهم بشأنه أعنى وموضع التعجب ههنا اقدامهم على قتل اولادهم فلهذا السببحصل هذاالتقديم ثمرقال تعالى ليردوهم والاردا فىاللغة الاهلاك وفىالقرآنان كدت التردين قال ابن عباس ليردوهم فى النار واللام ههنا مجولة على لام العاقبة كافى قوله فالتقطه آل فرعور ليكون لهم عدوا وحزنا وللبسوا عليهم دينهم أى ليخلط والانهم كانوا على دين اسمعيل فهذا الذي أتاهم بهذء الاوضاع لفاسدة ارادأن يزيلهم عن ذلك الدين الحق ثم قال تعالى ولوشاءر بكما فعلوه قال أصحابنا انه يدل على أن كل ما فعله المشركون فهو بمشيئة للدتعالى قالت المعتزلة الدمجمول على مشيئة الالجاء وقدسبق ذكره مرارا فذرهم ومايفترون وهذاعلى قانون قوله تعلى اعلواما شئتم وقوله ومايفترون يدلعلي انهم كأنوأ يقولون انالله أمرهم بقتل أولادهم مكانوا كاذبين في ذلك القول #قوله تعالى (وقالوا هذه أنعام وحرث حجرالايطعمها الامن نشاء بزعهم وانعام حرمن ظهورها وأنعام لابذكرون اسمالله عليها افتراء عليه سيجزيهم بماكانوا غترون اعلمان هذانوع الثمن احكامهم الفاسدةوهي انهم قسموا أنعامهم أفساما (فاولها) انقالواهذه أنعام وحرث

(خالصة لذكورنا) حلال لهم خاصة والتاء للنقل الىالاسمية أوللمبالغة أولانالخالصة مصدر كالعافية وقع موقع الخالص مبالغة أوبحذف المضاف أني ذوخالصة أولا أنيث لِناء على أن ما عبارة عن الاجنة والنذكير في قوله تعالى ( ومحرم على أز واجنا ) أي جنس أزوا جنا وهن الاناث باعتبار اللفظ وفيه كماترى حللانظم الكريم على خلاف المعهود الذي هوالحل علىاللفط أولاوعلى المعني نانياكافي قوله تعسالي ومنهم من يستمع البك وجعلنا على قلوبهم الح ونظائر.وأماالعكس فقد قالوا انه لانظيرله فى القرآن وهذا الحكم منهم أن ولدذلك حيا وهو الظا هر المتاد ( وانبكن ميتة ) أى انولدت ميدة (فهم) أي الذكور والاناث (فیسه ) أی فیما فيطون الانعام وقبل المراد بالميتة مايعم الذكر

والانثى فغلب الاول على الثانى (شهركاء) بأكلون منه جيما وقرى خالصة بالنصب على أنه ﴿ حَجْرٍ ﴾ مصدر مؤكد والخبر لذكورنا أوحال من الضمير الذي في الظرف لامن الذي في ذكورنا ولامن الذكور لانه لا يتقدم على إلعامل المعنوى ولاعلى صاحبه الحجرور وقرى خالصة بالرفع والاضافية الى الضميرعلى أنه بدل من ما أومبتدأ

ثان (سيجز يَهم وصفهم)أى خزاه وصفهم الكذب على الله تعالى في أمر التحليل والتحريم من قوله تعالى وتصف السنتهم الكذب (انه حكيم عليم) تعليل للوعيد بالجزاء فإن الحكيم العليم عاصدر عنهم لا يكاد يترك جزاء هم الذي هو من مقتضيات الحكمة (قد خسر الذين قتلوا أولادهم) ﴿ ٢٣١ ﴾ جواب قسم محذوف وقرى بالشديد وهم ربيعة ومضرو

أضرابهم من العرب الذين كانوايشدون بناتهم مخافة السبي والفقر أى خسروا دينهم ودنياهم (سفها بغيرهل) متعلق بقتلوا على أنه علةله أى لخفة عقلهم وجهلهم بأن الله هو الرزاق لهمولاولادهم أونصب على الحال ويؤيده أنهقري سفها أومصدر ( وحرموامارزقهمالله ) من البحارُ والسوائب وتحوهما (افتراءعلم الله) نصبعلي أحدالوجوه الذكورة واظهار الاسم الجليل في موقع الاضمار لاظهار كمال عتوهم وطغيانهم (قدمنلوا) عن الطريق المستقيم ( وماكانوامهتدين) اليه وان هدوابفنون الهدايات أووما كانوا مهتدي من الاصسل اسو سيرتهم فالجلة حينئذ اعتراض وعلى الاول عطف على ضـ لوا ( وهوالذيأنشاجنات معروشات) تمهيد لماسيأتي من تفصيل أحوال الانعام أي

حجر فقوله حجرفعل بمعنى مفعول كالذبح والطعن ويستوى في الوصف به المذكر والمؤنث والواحدوالجعلان حكمه حكم الاسماء غيرالصفات وأصل الحجرالمنع وسمى العتل حجرا لمنعه عن القبائح وفلان في حجر الفاضي أى في منعه وقرأ الحسن وقتادة حجر بضم الحاء وعن ابن عباس حرج مهومن الضيق وكانوا اذاعينوا شيئامن حرثهم وأنعامهم لآلهتهم قالوالايطعمها الامن نشاء يعنون خدم الاوثار والرجال دون النساء (والقسم الأاني) من أنعامهم الذى قالوا فيه وأنعام حرمت ظهورها وهي البحائر والسوائب والحوامي وقد مرتفسيره في سورة المائدة ( والقسم الثالث ) انعام لايذكرون اسم الله عليها في الذبح وانما يذكرون عليهاأسماءالاصنام وقيل لايحجون عليها ولايلبون على ظهورها ممقال افتراء عليد فانتصابه على انه مفعول له أوحال أومصدر مؤكدلان قولهم ذلك في معنى الافتراء ثم قال تعالى سيجر يهم بما كابو ايفتر ون والمقصود منه الوعيد \* قوله تعسالي ( وقالوا مافي بطون هذه الانعام خالصة لذكورناومحرم علىأزواجنا وانبكن ميتة فهم فيه شركاء سيجز يهم وصفهم انه حكيم عليم) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) هذا توع رابع من أنواع قضاياهم الفاسدة كانوا يقولون في أجنة البحار والسوائب ماولد منها حيا فهو خالص للذكور لانأكل منها الاناث وماولدميتا اشترك فبدالفكوروالانات سيجزيهم وصفهم والمرادمنه الوعيدانه حكيم عليم ليكون الزجرواقعا على حدالحكمة وبحسب الاستحقاق (المسئلة الثانية) ذكران الانبساري في تأنيث خالصة ثلاثة أفوال قولين الفراء وقولا للكسائي (أحدها) انالهاءايست النانيث واعاهى للمبالغة في الوصف كاقالوا راوية وعلامةونسامه والداهية والطاغبة كذلك يقول هو خالصةلي وخالص لي هذا قول الكساني ( والقول الثاني ) ان ما في قوله ما في بطون هذه الانعام عبارة عن الاجنة واذا كان عسارة عن مؤنث حازتاً نيشه على المعنى وتذ كير، على اللفظ كافي هذه الآية فأنه أنثخبره الذى هوخالصة لمعناه وذكرفي قولهومحرم على اللفظ ( والشالث ) أن يكون مصدرا والتقديرذوخالصة كقواهم عطاؤ لئعافية والمطر رحةوالرخص نعمة ( المسئلة الثالثة ) قرأ ا ين عامر وال تكن بالناء وميتة بالرفع وقرأ ا بن كثير يكن بالساميتة بالرفع وقرأ ابو بكرعن عاصم تكن بالناء ميتة بالنصب والباقون بكن بالياء ميتة بالنصب أماقراءة ابن عامر فوجهها اله ألحق الفعل علامة المأنيشلا كان الفاعل مؤنثا في اللفظ واماقراءة أبنك ثيرفوجههاار قولهميتة اسميكن وخبره مضمر والتقديروان بكن لهم ميتة أووان يكن هناك ميتة وذكرلان الميتة في معنى الميت قال ابوعلي لم يلحق الفعـــل علامة التأنيث لماكان الفاعل المسند اليه نأنيثه غيرحقيتي ولايحتاج الكون الىخبر لانه بمعنى حدث ووقع وأماقراءةعاصم تكنبالناءميتة بالنصب فالتقدير وانتكن المذكورة ميتة فأنث الفعل لهذا السبب وامافراءة لباقين وان يكن بالباءميتة بالنصب فأ و بلهاوان يكن المذكورة ميتةذكروا ألفعل لانه مسندالي ضمير مانقدم في قوله ماني بطون هده

هو الذي أنشأ هن من غير شركة لاحد في ذلك بوجه من الوجوه والمعروشات من الكروم المرفوعات على ما يجملها ( وغيرمعروشيات )وهن الملقيات على وجدالارض وقيل المعروشات ماغرسه الناس وعرشوه وغيرالمعروشات

مَانبت في البوادى والجبال ( والتخل والزرع)عطف عسلى جنات أى أنشأهما ( مختلفا أكله ) وقرى أكله بسكون الحاف أي تمره الذي يؤكل في الهيئة والكيفية والضميرا ما النخل والزرع ﴿ ٢٣٢ ﴾ داخل في حكمه أوللزر ع والباقي

مقيس عليد أوللجميع الانعام وهومذ كروانتصب قوله ميتة لما كان الفعل مسندا الى الضمر \* قوله تعالى قد خسر الذين فتنوا أولادهم سفها بغيرع لم وحرموا مارزفهم الله افتراء على الله قد صلوا وما كانوا مهتدين ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى ) انه تعالى ذكر فيماتقدم قلهم أولادهم وتحرعهم مارزقهم الله تمانه تعالى جعهدين الامرين في هذه الآية وبين مالزمهم على هذا الحكم وهو الخسران والسه هة وعدم العلم وتحريم مارزقهم الله والافتراء دلى الله والضلال وعدم الاهتداء فهذه أمورسبعة وكلواحد منها سبب تام في حصول الذم (أماالاول) وهو الخسران وذلك لان لولدنعمة عظيمة من الله على العبد فأذا سعى في ابطاله فقد خسر خسر اناعظيمالاسماويستعق على ذلك الابطال الذم العظيم فىالدنيا والعقاب العظيم فىالآخرة أما الذم فىالدنيا فلان الناس يقولون قتلولده خوفًا من أن يأكل طعامه وليس في الديا ذم اشدمنه واما العقاب في الآخرة فلان قرابة الولادة أعظم موجبات المحبة فع حصوله الذاأقدم على الحاق أعظم المضاربه كان ذلك أعظم انواع الذنوب فكان موج الاعظم أنواع العقاب (والنوع الثاني ) السفاحة وهى عبارة عزالخفة المذموسة وذلك لان فتل لولدانما يكون للمخوف من الفقروا لفقر وانكان ضرراالاأن القنل أعظم منه ضررا وأيضا فهذا القتل فاجزوذلك الفقر موهوم فالتزام أعظم المضارعلي سبيل القطع حد ذرامن ضمر و قليل موهوم الاسك انه سفاهة ( والنوع الثالث ) قوله بغير علم فالمقصود أن هذه السفاهة اعما تولدت من عدم الم ولاشك ان الجهل أعظم المنكرات والقبائع (والنوع الرابع) تحريم مأحسل الله لهم وهو أيضامن أعظم انواع الحمافة لانه يمنع نفسه تلك المنافع والطبيات ويستنوجب بسبب ذلك المنع أعظم أبواع العذاب والعقاب (النوع الخامس) الافتراعلي الله ومعلوم أن الجراءة على الله والافتراء عليه أعظم الذنوب وأكبرا لكبأر ( والنوع السادس ) الصلال عز الرشدفي مصالح الدين ومنافع الدنيا ( والنوع السابع) انهم ماكانوا مهتدين والفائدة فيمانه قديضل الانسان عن الحق الاأنه يعود الى الاهتداء فبين تعالى انهر قد صاواولم يحصل لهم الاهتداه قطفتبت انه تعالى ذم الموصوفين بقتل الاولاد وتحريم مأأحله الله تعالى لهم بهذه الصفات السبعة لموجه الاعظم أنواع الذم وذلك نها ية المبالغة \* قوله تعالى ( وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغيرمعروشات والنخل والزرع مختلف أكله والزيتون والرمان متشابها وغيرمتشابه كلوامن ثمرهاذا أثمروآ توحقه يوم حصاده ولاتسرفوا الهلايحب المسرفين ) ق الاكية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعم أنه تعالى جعل مدار هذا الكناب الشريف على تقريرا لتوحيدوا انبوة والمعادوا ثبات القضاء والقدر وأنه تعالى بالغني تقرير هذه الاصول وانتهى الكلام الى شرح أحوال السعدا والاشقياء ثم انتقل منه الى مجين طريقة من أنكر المعث والقيامة ثم اتبعه محكاية أفوالهم الركيكة وكلااتهم الغاسدة في مسائل أربعة والمقصود النبيه على ضعف

أوكل واحدمنها ومختلفا حالمقدرة اذليس كذلك وقتالانشا، (والزينون والرمان)أي أنشأ هما وقوله تعالى ( متشامها وغير متشابه ) نصب على الحالبة أي يتشامه بعض أفرادهمافي اللون والهيئة أو الطعم ولايتشابه بعضها **(كلوامن ثمره)** أي من ممركل واحدمن ذلك (اذا أمر)وانلم يدرك ولم يدنع بعدوقيل فأندته رخصة المالك في الاكل منه قبل اداءحق الله تعالى ( وآتواحقديوم حصاده ) أر لد به ماكان مصدق به يوم الحصاد بطريق الوجؤب منغيرتميين المقدار لاالزكاة المقدرة فانها فرمنت بالمدينة والسسؤرة مكية وقيل ال كاه والا يد مدنية والامريايتا أنها يوم الحصادام تمره حنثذ حتى لايؤخرعن وقت الاداءوليعلم أزالوجوب بالادراك لأبالتصفية و قرئ يوم حصاد، بكسر آلحاء وهولفة

فيد (ولاتسرفوا) أي في النصدق كاروى عن ثابت بن قيس أنه صرم خسمائة تخله ففرق ممرها ﴿ عقولهم ﴾ كلهاولم يدخل منه شيدال منزله كقوله تعالى ولا تبسطهاكل البسطالا ية (انه لا بحب المسرفين) أي لا يرتضى اسرافهم ( ومن الانعام حولة وفرشا ) شروع في تفصيل حال الانعام وابطال ما تقولوا على الله تعالى في شانها بالتحريم والتحليل وهو صطف على مفعول أنشأ ومن متعلقة ﴿ ٢٣٣ ﴾ به أى وأنشأ من الانعام ما يحمل عليه الاثقال وما يفرش للذ مح أو ما يفر

المصنوع من شعره وصوفه وو بره وفيل الكبار الصالحة للعمل والصفارالدانيةمن الارض كاأنها فرش مفروش عليها (كلواعا رزقكم الله ) ماعيارة عاذكرمن الجولة والفرش ومن تبعيضية أى كاوا بعضمارزفكم الله تعالى أىحلالهوفيه تصبريح بأنانشاء ها لاجلهم ومصلحتهم (ولاتتبعوا) فيأمر التحليل والتحريم بتقليدأ سلافكم المجازفين فى ذلك من تلفاء أنفسهم المفترين على الله سبحانه (خطوات الشيطان) فان ذلك منهم باغواله واستباعداياهم (اندلكم عدومين ظاهرالدراوة (نمانية أزواج) الزوج مامعه آخرمن جنسه بزاوجهو يحصل منهما السل والراد ما الانواع الاربعة وايرادها يهذا المنوان وهذ العددعهيدلماسقله الكلام من الانكار المتعلم بتحريم كلواحد من الذكر والانثىو عافى بطلمها وهو بدل من حولة وفرشاه نصوب بمانصهم وجعله مفعولا لكلواعلي

عقولهم وفلة محصولهم وتنفير الناسءن الالتفائالي قولهم والاغترار بشبهاتهم فلاتمم هذه الاشباء عادبعدها الى ماهوالمقصود الاصلى وهواقامة الدلائل على تقرير النوحيد فقال وهو الذي أنشأ جنات معروشات واعلم أنه قدسبق ذكرهذاالدليل في هذه السورة وهوقوله وهو الذي أزل من السماء ها فأخرجنابه نباتكل شي فأخرجنا منه خضرا نخرج منه حبامترا كباومن النحل من طلعها فنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون والرمان مشتبها وغير متشابه انظره الى عره اذا أثمر وينعه ان في ذاكم لآيات لقوم يؤمنون فالآية المتقدمة ذكر تعالى فيها خسة أنواع وهي الزرع والمخل وجنات من أعناب والزيتون والرمان وفي هذه الاية التي نحن في تفسير هاذكر هذه الخسة بأعيانها لكن على خلاف ذلك الترتيب لانه ذكر العنب ثم المخل ثم الزرع ثم لزيتون ثم الرمان وذكر في الآية المتقدمة مشتبها وغير متشابه و في هذه الآية متشابها وغير متشا به ثم ذكريُّ في الآية المنقدمة انظروا الى تمرهاذاأتمرو ينعه فأمرتعالى هناك بالنظر في أحوالها والاستدلال بهاعلى وجود الصانع الحكيم وذكرفي هذه الآيةكلوامن تمره اذا أثمر وآتواحقه يوم حصاده فأذن فى الانتفاع بها وأمر بصرف جرامنها الى الفقراء فالذى حصل به الامتياز ببن الا يتين أن هناك أمر بالاستدلال بها على الصانع الحكيم وههنا أذنفي الانتفاع مهاوذلك تنبيدعلىأن الامربالاستدلالبها على الصانع الحكيم مقدم على الاذرق الانتفاع بالاز الحاصل من الاستدلال بهاسعادة روحانية أبدية والحاصل من الانتفاع بهذه سعادة جسمانية سريعة الانقضاء والاول أولى بالتقديم فلهذا السبب قدم الله تعالى الامر بالاستدلال بهاعلى الاذنبالانتفاع بها (المسئلة الثانية) قوله وهوالذي أنشأ أي خلق يقال نشأ الشي ينشأ نشأة ونشاءة اذاظهر وارتفعوالله ينشئه انشاء أي يظهره و يرفعه وقوله جنات معروشات يقال عرشتالكرم أعرشه عرشا وعرشته تعريشا اذاعطفت العيدان التيرسل عليها قضبان الكرم والواحد عرش والجع عروش ويقال عربش وجعه عرش واعترش العنب العريش اعتراشا اذاعلاء اذا عرفت هذا فنقول في قوله معر وشات وغير معر وشات أقوال ( الاول )أن المعروشات وغير المروشات كلاهما الكرم فانبعض الاعناب يعرش وبعضها لايعرش بل ببق على وجه الارض منبسطا ( والثاني) المعروشات العنب الذي يجعل لها عروش وغير المعروشات كل ماينبت منبسطا على وجه الارض مثل القرع والبطيخ ( والثالث ) المعر وشات ما يحتاج الى أن إيخذله عريش يحمل عليه فيسكه وهوالكرم وما يجرى مجراه وغير المعروش هوالقائم من الشجر المستغنى باستوأبه وذهابه علو القوة ساقه عن التعريش ( والرابع ) المعروشات ما يحصل في البسانين والعمرانات مما يغرسه الناس واهتموابه فعرشوه وعيرمعروشات مما أنبته الله تعالى وحشيا في البراري والجبال فهو غير معروش وقوله والنخل والزرع فسرابن عباس الزرع ههنا بجميع الحبوب التي يقتات

ان قوله تعالى ولاتتبعوا الآية معترض ( ٣٠) ع بينهما أوحالا منما بمعنى مختلفة أومتعددة باباه جزالة النظم الدر م بتطهورانه مسوق لتوضيح حال الانعام بتفصيلها أولا الى حولة وفرش ثم بتفصيلها الى ثمانية أذواج جاصلة من تفصيل الالى الىالابلوالبقروتفصيل الثانى الى الصأن والمعزم تقصيل كل من الاقسام الاربعة الى الذكروالان كل ذلك أتحرير المود التي نقولوا فيها عليه سبحانه وتعالى بالتحليل، التحريم ثم تبكيتهم ﴿ ٢٣٤ ﴾ باظهار كذبهم و افترائهم في كل مادة

بهامختلفا أكله أى لمكلشي منهاطم غيرطهم الاخر والاكلكل ماأكل وههناالمراد تمر النخل والزرع ومضى القول في الاكل عند قوله فاتت أكلها صعفين وقوله مختلفا نصب على الحال أي أنشأه في حال اختلاف أكله وهوقدأساً، من قبل ظهور أكله وأكل تمره الجواب أنه تعالى أنشأها حال احتلاف تمرها وصدق هذا لاينافي صدق انه تعالى أنشأها قبل ذلك أيضاو أيضا انمانصب على الحال معانه يؤكل بعد ذلك يزمال لان احتلاف أكله مقدر كاتقول مررت يرجل معدصقر صأئدا بهغدا أي مقدرا الصيدم غدا وقرأىن كشيرونافع أكله بتحفيف الكاف والباقونأكا بضم الكاف فيكل القرآن وأما توحيد الضمير فيقوا مختلفا أكله فالسبب فيدانه أكتني باعارة الذكرعلي أحدهما من اعادته عليهما جيعا كقوله تعالى واذا رأو اتجارة أولهوا انفضوا اليما والمعنى البهما وقوله والله ورسوله احقأن يرضوه وأمافو له متشابها وغير متشابه فقد سبق تفسيره في الآية المنقدمة م قال تعالى كلوا من ممره ذا أممروفيه مبساحث ( البحث الاول) انه تعالى لماذكر كيفبة خُلقه لهذه الاشياء ذكر ماهو المقصود الاصلي من خلقها وهوانتفاع المكلفين بها فقال كلوامن بمرهوا ختلفوا ماالفائدة منه فقال بعصهم الاباحة وقال آخرون اللقصود منه اباحة الاكل قبل اخراج الحق لائه تعالى لما أوجب الحق فيه كان يجوز أن يحرم على المسالك تناوله لمكان شركة المسساكين فيه بل هذا هوالطاهر وأباح تعالى هذاالاكل وأحرج وجود الحق فيدمن أنيكون مانعامن هذا النصر ف وقال بعضهم بلأباح تعالى ذلك ليسن أرالقصد بخلق هذه النعم اماالاكل واماالتصدق وانماقدمذ كرالاكل على النصدق لان رعاية لنفس مقدمة على رعاية الغير قال تعسالى ولاننس نصيبك من الدنياوأ حسن كاأحسن الله اليك (البحث الثاني) تمسك بعضهم بقوله كلوامن ثمره اذاأ ثمربأن الاصل في المنافع الاباحة والاطلاق لانقوله كلوا خطاب عام يتناول الكل فصار هذا جاريا مجرى قولة تعالى خلق لكم مافى الارض جيعا وأبضا يمكن التمسك به على أن الاصل عدم وجوب الصدقة وان من ادعى انجابه كان هو لحتاج لى الدابل فيتمسك به في أن المجنون اذا أفاق في اثناء الشهر لا يلز مه قضاء ما مضى وفي أن الشارع في صوم المفل لا يجبعليه الاتمام ( البحث الثالث ) قوله كلوا من تمره يدل على انصبغة الامر قدترد في غيرموضع الوجوب وفي غيرموضع الدب وعندهذاقال بعضهم الاصل في الاستعمال الحقيقة فوجب جعل هذه الصيغة مغيدة لرفع الحجر فلهذا قالوا الامر مقتضاه الاباحة الاأناعول نعلم بالضرورة منالغة العربأنهذه الصيغة تغيد ترجيح جانب الفعل وأن حلهاعلى الأباحة لايصار اليه الابدليل منفصل اماقوله تعالى وآتوآحقه يوم حصاده ففيه أبحاث ( البعث الاول ) قرأ ابن عامر وأبوعرو وعاصم حصاده بفنع الحاء والباقون بكسر الحاء فال الواحدى فالجيع أهل للغة يقال حصادوحصادوجداد وجدادوقطاف وقطاف وجذاذ وقال سبيويه جاوا

من نلك المواد بتوجيه الامكارالمهامفصلة واثنين و قولەفىسى*ھ*انەوتىمالى (منااضأناننين )بدل من ثمانية أزواج منصوب امسه وهوالعامل في من أي أنشأ من الضأن زوحسال كبش والنعجة وقرء ثنن على الابتداء والصأن اسم جنس كالابل وحمد صنين 6 سرأو حعصائن کناحر و نج وه ی بغیم الهمزة (.من لمعرّا ثنين) عطف على مثله شريك له قى <sup>حىك</sup>مەأى وأىشأ من المعز روحين التيس والعنز دو ئ<sup>ى مق</sup>ىم الەينوھو سع ماعر كصاحب مضحب حارسوحرس \* ومن المعربي - لارواجالاربعة هـ ل لاعرش ولعل مقدعها في التفصيل مع أحرأصلهافي الاجال لكون هذين النومين عرضة للاكل الذيهو معطم مايتعلق به الحل والحرمة وهوالسر فى الاقتصار على الامر به فی قوله تعالی کاروا مما زفكم الله من غير أه ض الأنتف ع يَالْجُلُّ

واركوبوغيرذلك ماحرموم في السائية وأخوانها (قل) تاوين الغطاب وتوجيد له الى رسول صلى الله عليه ﴿ بالمسادر ﴾ وسلم اثر تفصيل أنواع الانعام التي أنشأها أى قل بكيتالهم واظهار الانقطاعهم عن الجواب (آلذكرين) من ذينك النوعين

وهما الكبش والتيس (حرم) أى الله غزوجل كانزغون أنه هو المحرم (أم الانثيين) وهما النعجة والعنز ونصب آلذكر بَنَ و والانثيين بحرم وهو مؤخر عنهما بحسب المدى وان توسط بينهما صورة وكذا قوله تعالى (أما اشتملت عالم أرحام الانثيين) اى أم ما حالت اناث النوعين ﴿ ٢٣٥ ﴾ حرم ذكراكان أوأ بي وقوله تعالى (بينو بربم)

الختكر بوللالام وتثسة للتبكيت والافعام أي أخبروني بامر معلوم منجهة الله تعالى من ألكتاب أواخبارالانبداء يدلعلى انه تعالى حرم شيئا بما ذكر أ نبئوني تنسة ملتسه وا عنه (ان کرم أى في دعو المحم عليه سيحانه وقوله تعلى ( ومنالابل ائنيين ) عطفعلى قواهزه لي من الضان اثنين اي . أنشأمن الابل اثننه الجمسل ولناقة .من البقر اثنين ) ذكرا. أنثى (قلُّ) انْعاما. يهم فيأمرهذين النوعين أبضا(آلذ اربن) مهما (حرم أم الانتيب أما اشتملت عليه أرحام الانديين) من ذلك النوعين والمعنى انكار أنالله سحانه حرم علهم شيئامن الانواع الاربعة واظهاركذبهم فيذلكو تفصيل ماذكر من الذ أور والاناث ومابي بطويها للمبالغةفي الرد عليهم ما يراد الانكار على كل

بالمصادر حين أرادوا انتهاء الزمان على مثال فعلى وريماقالوافيه فعال (البحث الثاني) في نفسيرقوله و انواحقه ثلاثة أقوال (الاول)قال ابن عباس فيرواية عطاء يريدبه العشس فيما سقت السماء ونصف العشر فيماستي بالدواليب وهو قول سعيد بن المسيب والحسن وطاوس والضحاك فان قالواكيف يؤدى الزكاة يوم الحصادوالحب في السابل وايضاهذه السورة مكبة وايجاب الزكاة مدنى قلنالما تعذر اجراء قوله وآتوا حقدعلي ظاهره بالدايل الذي ذكرتم لاجرم حلناه على تعاقى حق ألزكاة به في ذلك الرقت والمهني أعرمواعلي الناء الحق يوم الحصادولاتؤخرو. عن أول وقت عكن فعه الالتاوالجواب عن السؤال الثاني لانسلم أن الزكاة ماكانت واجبة في مكة بللانزاع أزالاً ية المدنية وردت بايجابها الأأن ذلك لايمنع الهما كانت واجبة بمكة وقيل ايضا هذه الآية مدنية ( والقول الثاني ) ان هذاحق في المال سوى الزكاة وقال مجاهد اذا حصدت فحضرت المساكين فأطرح لهم منه واذادسته وذريته فأطرح لهم منه واذاكر بلته فاطرح لهم منه واذاعرفت كيله فاعزل زكاته ( والقوالثالث ) أن هذا كان قبل وجوب الركاة فلا فرصت الركاة نسيخ هذا وهذاقول سعيدبن جبيروالاصح هوالقول الاول والدليل عليه أن قوله تعالى وآتوحقه انما يحسن ذكر الوكان ذلك الحق معلوما قدل ورود هذه الآية لئلا تبق هذه الآية مجملة وقد قال عليه الصلاة والسلام ليس في المال حق سوى الركاة فوجب أن يكون المرادبهذا الحق حق الركاة (البحث الثالث) قوله تعالىوآتواحقه يوم حصاده بعد ذكرالانواع الخسةوهوالعنبوالنخلوالزرع والزيتون والرمان يدلعلي وجوب الركاء فيالكلوهذا يقنضيوجوب الزكاة في الثمار كاكان بقوله أبوحينفة رحمه الله فأن قالوالفظ الحصاد مخصوص بالزرع فنقول لفظ الحصدق أصل اللغة غيرمخصوص بار رعوالدلبل عليه ان الحسد في اللغة عارة عن القطع وذلك بتناول الكل وايضا الضمير في قوله حصاده يجب عوده الى أفرب المذكور ات وذلك هو الرايتون والرمان فوجب أن يكون الضمير عائدًا اليه ( البحث الرابع )قال أبوحنيفة رحمه الله العشمر واجب في القليل والكثيروقال الاكثرون اله لايجب الا اذا بلغ خسة أوسق واحبج أبوحنيفة رحما الله بهذه الآية فقال قوله وآاتوا حقه يوم حصاده يقتضى ثبوت حق في القلبل والكشير فاذا كأن ذلك الحق هو الركاة وجب القول بوجوب الركاة فيالقليل والكثير أما قوله تعالى ولاتسرفوا فأعلم انلاهل للغة في تفسير الاسراف قواين (الاول) قال ابن الاعرابي السرف تجاوزما حدلك (الثابي قال) شمر سرف المال مأذهب منه من غير منفعة اذاعرفت هذا فنقول للمفسر بن فيه أقوال (الاول)أن الانسان اذاأعطى كل ماله ولم يوصل الى عياله شيئا فقد أسرف لانها في الخبر ابدأ بنفسك تم بمن تعول وروى انتابت بن قيس بنشماس عمدالي خسمائة نخلة فجذها مُم قسمها في يوم واحد ولم يدخل منها الى منز له شيئا فانزل الله تعالى قوله و اتواحقه يوم

مادة من موادا فتراتمهم فا نهم كانوا بحرمون ذكور الانعام ثارة واناثها ثارة وأولادها كيفما كانت ثارة أحرى. مستدين ذلك كله الى الله سبحانه وانما عقب تفصيل كل واحد من نوعى الصغار ونوعى الكبار بماذكر من الا لى الىالابلوا المود التي نقولوا أوالانكارمع خَصُول التبكيت بايراد الامر عقيب تفصيل الانواغ الار بعة بلن يقال قل آلذكورٌ حرم المود التي نقولوا أرحام الاناث لما ﴿ ٢٣٦ ﴾ في التثنية والتكرير من المبالغة في التبكيت والال إ

الهود والنصاري نحن أبنا

من أحبه الله فليس هومز

من أهل النار \* قوله تعا

حصاده ولا تسرفوا أى ولاتعطوا كله والثاني قال سعيد بن المسيب لاتسرفوا أي لاتمنعوا الصدقة وهذان القولان يشتركان في إن المراد من الاسراف مجاوزة الحد الاأن الاول مجاوزة فى الاعطاء والثانى مجاوزة فىالمنع ( الثالث ) قارمقا لل معناه لاتشركوا الاصمنام في الحرث والانعام وهــذا أيضا من باب المجاوزة لان من أشرك الاصنام في الحرث والانعام فقد جاوز ماحدله (الرابع)قال الر هرى معناه لاتنفقوا في معصية الله نعالى فالمجاهد اوكان أبو قبرس ذهبا فانفقه رجل في طاعة الله تعالى لم يكن مدسرفاولو أنفق درهما في معصية الله كان مسرفا وهذا المعنى أراده حاتم الطائي حين قيل له لاخير في السرف فقال لاسرف في الحبروهذاعلي القول الثاني في معنى السرف فان من أنفق كم الله بهــــذا ) الى معصية الله فقد أيفق فيمالانفع فيه ثم قال تعالى انه لا يحب المسرفين و المقصود منه أما، الناروالدليل عليه قوله تعالى وقالت الزجرلان كل مكلف لا محسد أأ

كرفدل هذاعلىألكل

عَنْ الله ولاندُ عوا عمارزقكم الله ولاندُ عوا عنارزقكم الله ولاندُ عوا عنارزقكم الله ولاندُ عوا الله والنينقل خطوات الشيطان أنه إلى المنظم المنظم المنظم المنظم المنظم المعر النين قومن المعر النين قل الدكر بن حرم أم الان يساب المنظم المنظم الانثيين ببثوتي بعلى ن كمتم صادة من ومن

الابل ثنين ومن البقر اثنين قلآ اذكر من حرم ام الانشيين اما اشتملت عليه أرحام الآنشين أمكنتم شهدا واذوصاكم الله بهذاف أطلمن افترى على الله كذبا ليضل الناس بغيرهم انالله لايهدى القوم الظالمين ) اعلم انه تعالى لما ذكر كيفية انعامد على عباده بالمنافع التباتية اتبعها بذكر انعامه عليهم بالمنافع الحيوانية فقال ومنالانعام حولة وفرشاوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) اواو في قوله ومن الانعام حولة وفرشا توجب العطف على ماتقدم من قوله وهو الذي أنشأجنات معروشات والتقديروهو الذي أنسأ جنات معروشات وغيرمعروشات وأنشأ منالانعام حولة وفرشاوكثر اقوالهم فيتغسيرالحولة والفرشوأ قربها الى التحصيل وجهان ( الاول )ان الحولة مأتحمل الاثقال والغرش مايغرش الذبح أوينسج من و بره وصوفه وشعره للفرش ( والثاني ) الجولة الكبار التي تصلح للعمل والفرش الصغار كالفصلان والعجاجيل والغنم لانها دانيه من الارض بسب صغراجرامها ثلالفرش المفروش عليها تمقال تعالى كلوأ ممارزة كممالله يريدما أحلها الكم قالت المعترلة أنه تعالى أمرياكل الررقومنع من أكل الحرام ينتيج أن الرزق ليس بحرام ثم قال ولاتتبعوا خطوات الشيطان أي في التحليلوالنحر بم من عندأنفسكم كافعله اهل الجاهلية خطوات جع خطوة وهي مابين القدمين قال الرجاح وفي خطوات الشيطان ثلاثه أوجد بضم الطاء وفتحها وباسكانها ومعناه طرق الشيطان أي لاتسلكوا الطريق الذي يسوله لكم الشيطان ثم قال تعالى انه لكم عدومبين أي بين العداوة أخرج

من ثلث المواه مستمال من ثلث المواه مستمار الديمار الديمار الديمار المستمار <sup>9</sup>مۇلە تعالى نىئوتى ب<sup>ى</sup>لم و بەمنقطىقەومىنى الىھەرة الايكار والتوبيخ ومعني بلاالاضرابءن التوبيح عاذكرالىالتوايخ بوجه آحرأى بلأكنتم حاضرين مشا هدين ( ادوصا أى حين ومساكم بهذا التحربماذ أنتم لاتؤمنون بذبي فالم طر بق لكم حسمِــا عوداليه مذاهبكم الى معرفة أمثال ذلك الاالمشاهدة والسماع ە فىد من تركىك عقولھے والتهكم بهم مالايخني (فنأطلم منافتراي على الله كذبال فنسب اليه تحريمالم محرم والمراد كداؤهم المقررون الملك أوعرو بزلجين قعد رهو المؤسس لهسذا السر أوالكل لاشتراكهم في الافتراء علمد سمحاته . سالى أى فاي فريق أظلم من فريق افتروا الم ولايقدح في اطلية الكل كون بعضهم مخترعين له وبعضهم مقتدن يهم والفاء الترتيب مابعدها علىما سبق من ترسكيتهم

واظهار كذبهم وافترائهم أي هوأظم من كل ظالم وانكان المنني صريحا الاظلية دون المساواة كامر غيرمرة مؤ آدم ﴾ (ايصل الناس) متعلق بالافتراء (يغير علم )متعلق بمعذوف وقع حالا من فاعل افترى أى افترى عليه تعالى جاهلا بصدور التحريم عندتعالى وإنما وصفوا بعدم العلم بذلك مَعَأَنهم عالمونَّ بِعَسَّدُمْ صَّنَدُوْرَهُ عَنَهُ تَعَالَى الدُّانَا الْحَرُوَّ جَهْمَ فِي الْعَلْمُ عَنِ الحَدُودُ وَالنّهَايَاتُ فَانَ مَنَّ افتَرَى عَلَيْهُ تَعَالَى بَعْيَرُ عَلَمْ بِعَالَمُ الْحَدُورُ وَعَلَمْ الْعَلَمُ عَنْ الْحَدُورُ وَعَلَمْ الْعَلَمُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ الل

لابهدى القوم الظالمن) كأثنامن كان الىمافيه صلاح حالهمعاجلا أوآجلا واذاكأن هذا حال المتصفين بالظلم في الجملة فاظنك عنهو في أقصى غاياته (قل) أمر رسول الله صلى الله علية وسلم بعدالزام المشعركين وتبكيتهم وبيسان أنمايتفولونه فيأمر التحريم افستراه بحت لاأصلله قطعابأنيين لهم ماحرمه عليهم وفي قوله تعالى (الأجد فيماأوجي الي محرما) ايذان بأن مناطالل والحرمة هوالوحي وأنه صلى الله علسيد وسلم قدتتبع جيم ماأوحي اليمه وتفعص عن المحرمات فإيجدغير مأفصل وفد مبالغة في بيان انحصما رها فىذلك ومحرما صفة لمحذوف أىلاأجدر يثما تصفحت مأأوجي الي طداما محرمامن المطاعم التي حرموها (على ماعم) أى أى طاعم كان منذكرأوأني رداعليا قوالهرمحرم على ازواجنا

آدم من الجنة وهو الفائل لاحتكن ذريته الاقليلا \* تمقال تعالى تمانية أزواج وفيه بحثان (الاول) وانتصاب قوله ثمانية وجهان (الاول) قال الفراء انتصب ثمانية بالبدل من قوله حوالة وفرشا ( والنساني ) أن يكون التقدير كلوا ممارزة كم الله ثمانية أزواج (الهد الثاني) الواحد اذاكان وحده فهوفرد فاذاكان معه غيره من جنسه سمى زوجا وهمازوجان بدليل قوله خلق الزوجين الذكر والانثى وبدليل قوله تمانية أزواج تم فسرها بقوله من الضأن اثنين ومن المعز اثنين ومن الابل اثنسين ومن البقر اثنين ثم قال ومن الضأنا النبيعني لذكر والاشيوالضأن ذوات الصوف من الغنم قال الزجاج وهي جع صائن وضائنة مثل تاجروتاجرة ويجمع لضأن أبضا على الضئين بكسر الضادو فتحها وقولهومن المعزائنين قرىء ومن المعز بفتح العين والمعز ذوات الشعر من الغنم ويقال للواحد ماعزوللجمع معرى فنفرأ المعزبقتم العين فهوجم ماعزمثل خادم وخدم وطالب وطلب وحارس وحرس ومن قرأ بسكون العين فهو أيضا جع ماعز كصاحب وصحبونا حروتجروراكب وركب وأما انتصاب اثنين فلان تفدير الآءة أنشأ ممانية أزواج أنسأ من الضأن اثنين ومن المعزا مين وقوله قل آمذكر بن حرم أم الاثبين نصب الذكر من يقوله حرم والاستفهام بعمل فيه مابعده ولايعمل فيه ماقبله قال المفسرول ان المشركين من أهل الجاهاية كانوا يحرمون بعض الانعام فاحتج الله تعالى على ابطال قولهم بأنذكرالصأن المعزوالابل والبقروذكرمنكل واحدمن هذه الاربعة زوجين ذكرا وأفي تمقال ان كان حرم منها الذكر وجب أنبكون كلذكورها حراماوالكان حرم الانثى وجب أن يكون كل اناثها حراما وقوله أما اشتملت عليه أحام الاشين تقديره انكان حرم مااشقلت عليه أرحام الانثيين وجب تحريم الاولاد كلها لان الارسام تشتل على الذكور والاماث هذاماأطبق عليه المعسرون في تفسيرهذه لآية وهوعندى بعيد جدالان لقائل أن يقول هب أن هذا الانواع الاربعة أعبى الضأن والمعروالابل والبقر محصورة في الذكور والاناث الاانه لايجب أن تكون عدلة تحريم ماحكموا بتحريمه محصورة فيالذكورة والانوثة بلعلة نحريمها كونها يحبره أوسائبة أووصيلة أوحاما أوسائه الاعتبسارات كما ااذاقلنا انه تعسالي حرم ذبح بعض الحيوانات لاجل الاكل فاذاقيل انذلك الحيوان اركان قدحرم الكونه ذكرا وجب أريحرم كلحيوانذكر وانكان قدحرم لكونه أنثي وجب أن يحرم كل حيوان انثى ولمالم يكن هذا الكلام لازماعليا فكذا هذا الوجه الذي ذكره المفسرون في تفسير هذ. الا ية و بجب على العاقل أنبذكر في تفسير كلام الله تعالى وجمها صحمحا فأما تفسيره بالوجوء الفاسدة فلايجوز والاقرب عندى فيهوجهان ( أحدهما ) أن يقال انهذا الكلام ماورد على سبيل الاستدلال على بطلان قولهم بلهو استفهام على سبيل الامكار يعني أنكم لانقرون بذبوة نبي ولاتعرفون شريعة شارع فكيف تحكمون بأنهذا بحل وأنذلك يحرم

وقوله تعالى ( يطعمه ) لزبادة التقرير ( الأأن كون ) اىذلك الطعام (ميتة ) وقرى تكون بالتاء لتانيث الحبر وقرى ميتة بالرفع على أنكان تاءة وقوله تعسالى ( أودما مسفوحاً ) حينتُسذ عطف علىأن مع مافى حير، أىالاوجود ميتة أودما مسفوحاً أى مصبوبا كالدماه ألتى فى العروق لاكالعلمال والكبد (أولحم خنزير فانه) أى الحنزير (رجس) أى لخد قدر لتفوّده أكل المجاسسات أوخبيث (أوقسقا) عطف على لحم خسنزير ومايينهما اعتراض مقرر لحرمته (أهل لغيرالله به) صفة له موضحة أى ذبح على اسم الاصنام والماسمي ﴿ ٣٣٨ ﴾ ذلك فسقالتوغلة في الفسق و بجوز أن يكون

[ (وثانيهما) انحكمهم بالبحيرة والسائبة والوصبلة والحام مخصوص بالابل فالله تعالى بين ان النعم عبارة عن هذ. الانو ع الار بعة فلم أتحكموا بهذه الاحكام في الاقسام الثلاثة وهي الضأن والمعز والبقر فكيف خصصتم الابل بهذاالحكم على التعيين فهذا ماعندى في هذه الآية والله أعلم عراده نم قال تعالى أم كنتم شهداه اذوصاكم الله بهذا والمرادهل شاهدتم الله حرم هذأ انكنتم لاتو منون برسول وحاصل الكلام منهذه الآية أنكم لاتعترفون بنبوة أحد من الانبياء فكم ف تثبتون هذه الاحكام المختافة ولما بينذلك قال فزأطم بمن امترى على الله كذباليضل الناس بغيرع لمقال ابن عباس يريد عرو ان لحي لانه هوالذي غبرشريعة اسمعيل والاقرب أن يكوز هذا مجولاعلي كل من فعل ذلك لان اللفظ عام والملة الموجبة لهذا الحكم عامة فالتخصيص تحكم محض قال المحققون اذائبت أن من افترى على الله الكذب في تحريم مباح استحق هذا الوعيد الشديد فن افترى على الله الكذب في مسائل الوحيد ومعرفة الذات والصفسات والنبوات والملائكة ومباحث المعادكان وعيدا أشدوأ سنق قال القاصي ودلذلك على ان الاضلال عن الدين مدموم لايليق بالله لانه تعالى اذاذم الاصلال الذي ليس فيه الا تحريم المباح فالذى هوأعظم منه أولى بالذم وجوابه أنهليس كل ماكان مذمومامناكان مذموما منالله تعالى ألاترى أنالجع بينالعبيد والاماء وتسليط الشهوة علبهم وتمكينهم منأسباب الفجور مذموم منا وغيرَمذموم من الله تعالى فكذا ههنا \* إثم قال ان الله لايهدى القوم الطالمين قال القاضي لايهديهم الى ثوابه والى زيادات الهدى ألتي يختص المهتدى بها وقال أصحابنا المرادمنه الاخبار بأنه تعالى لابهدى أوائك المشركين أي لاينقلهم منظلات الكفر الى تورالاعان ولكلام في ترجيح أحسد القواين على الآخر معاوم \* قوله تعالى ( قَلْ لاأجد فيما أوجى الى محر ماعلى طاعم يطعمه الاأن يكون ميتة أودمامسفوحا أولحم خنزير فانه رجس أوفسقاأهل لغير للدبه فن اضطرغيرباغ ولاعاد فان بك غفور رحيم وعملي الذي همادوا حرمساكل ذي ظفر ومر البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهم الاماحلت ظهورهما أوالحو ياأوما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وانالصادقور فانكذبوك فقلربكم ذورحة واسعة ولايرد بأسه عنالقوم المجرمين) اعلمأنه تعالى لمابين فساد طر بقة أهل الجاهلية فيما يحل و يحرم من المطعومات اتبعسه بالبيان الصحيح فيهذا الباب فقال قللاأجد فيمأأوجي الى وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ أبن كثير وحزة الاأن تكون بالناء ميتة بالنصب على تقدير الاأن تكون العين أوالنفس أوالجثم ميتة وقرأ ابن عامر الاأن تكون بالناء ميتة بالرفع على معسني الاأن تفع ميتسة أوتح ث ميتسة والباقون الاأن يكون ميتة أي الاأن يكون المَّا كول مينسة أوالاأن يكون الموحود مينة ( المسئلة الثانية ) لما بين لله تعسالي أن التحريم والتحليل لايثبت الابالوحي قال قل لاأجدفيم أوحى الى محرما على طاعم يطعمه

فسقا مفعولاله لاهل وهوعطف على يكون والمستكن راجع الى مارجع اليه المستكن في يكون (فن اضطر) أى اصابه الضرورة الداعية الىأكل الميتة بوجمه من الوجموه المضطرة (غيرياغ) فىذلك على مضطر آخير مثله (ولاعاد) قدر الضرورة (فانرك غفور رحيم ) مبالغ فى المغفرة والرحسة لايو اخذه بذلك ولدس التقييد بالحال الاولى لبيان انهاولم يوجدالقبد اتحققت الحرمة الميحوث عنها بل التحذير من حرام آخر هو أخذه حق مضطر آخرفان من أخذ لحيرالميتة من يد مضطر آخرفاكاه فان حرمته ليست باعتمار كونه لحم الميتة بل باعتبار كونه حقا للمضطرالا خر وأماالحسال الثانيسة فلتحقيق زوالالحرمة المجحوث عنهسا قطعا فان النجساوز عن القدرالذي يسديه الرحق حرام من حيث انه لحيم

المينة وفى النعرض لوصنى المغفرة والرحمة ابذان بال المعصبة باقية لكنه تعالى يغفراه و يرحمه ﴿ اَى ﴾ والا به عكمة لانها تدل على أنه صلى الله عليسه وسلم لم يجد فيما أوحى اليسه الى تلك الغابة غيره ولاينافيه ورود التحريم بعد ذلك فى شئ آخر فلا يصبح الاسستبدلال بها على نسخ الكِتباب بخبر الواحد ولاعلى حل

الاشياء التي هي غيرها الاست الاستصحاب (وعلى الذين هادوا) خاصة لأعلى من عداهم من الاواين والاخرين (حرمنا كل ذى عقب أى كل مرله اصبع من الابل والساع والطيور وقبل كل ذى مخلب وحافر وسمى الحافر طفرا مجازا والمسبب عن الفالم هو تعميم المحريم ﴿ ٢٣٩ ﴾ حيث كأن بعض ذوات الطفر حلالالهم فلما

ظلواعزالتعريمكلها وهذا تحقيق لماسلف من حصر المحرمات فيها فصل بابطال مايخالفه من فرية الهود وتكذيبهم في ذلك فأنهم كأنوا يقواون لسنا أول من حر مت عليه وانماكانت محرمة على نوح وابراهيم ومن بعدهما حتى انتهى الامرالية (ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما ) لالحومهما فأذها بافة على الحل والشحوم الثروب وشحوم الكلبي والا مشافة لزيادة الربط (الاماحلت ظهورهما) استثناء من الشمحوم مخرج لماعلق من الشحم بظهورهما عنحكم التحريم (أوالحوايا) عطف على ظهورهما أى ما حملته الحواما وهي جـم حاوية أوحاو باءكقا صعياء وقوا صمع أوحوية كسفينة وسفائن (أوما اختلط بعظم )عطف على ماجلت وهوشعم الالية واختلاطه بالعظم

أى على أكله وذكر هذا ليظهرأن المراد منه هو بيان مايحل و يحرم من المأكولات نمذكر أمورا أر بعة (أولها) الميتة ( وثانيها )الدم المسفوح (وثالثها) لحم الحنيز بر فاته رجس ( ورابعها ) الفسق وهوالذي اهل به لغيرالله فقوله تعالى قل لاأجد فيمأأوجي ليمحرماالاهذه الاربعة مبالغة في بيان أنه لا محرم الاهذه الاربعة وذلك لانه لماثبت أنهلا لمريق ألى معرفة المحرمات والمحللات الايااوجي وثبت أنهلاوجي من الله تعالى الاالى محمد عليه الصلاة والسلام وثبت انه تعالى يأمر أن يقول ابي لاأجد فيما أوجى الى محرما من المحرمات الاهذه الاربعة كأن هذا مبالغة في بيان اله لا محرم الاهذه الاربعة واعلم أنهده السورة مكية فبين تعالى فيهذه السورة المكية أله لامحرم الاهذه الاربعة ثم أكدذلك بأنقال في سورة النحل انما حرم عليكم الميتة والدمولحم الحننزير وماأهلانتيراللهبه فن اضطرغيرباغ ولاعادفان اللهغفور رحيم وكلة انما نفيدا لحصر فقد حصلت لناآيتان مكيتان يدلان على حصر المحرمات في هذه الاربعة فبين في سورة البقرة وهى مدنية ايضا أنه لامحرم الاهذه الاربعة فقال اعاجرم عليكم الميتة والدموليم الخنزير وماأهل مه الهيوالله وكلمة اتماتفيد الحصر فصارت هذا الآية المدنية مطابقة لتلك الآبة المكية لانكلة انما تفيد الحصر فكلمة انمافيالآية المدنية مطابقة لقوله قالاأجد فيما أوحى الى محرما الاكذا وكذا فيالآية المكية ثمذكر تعالى في سورة المائدة قوله تعالى أحلت لكم جيمة الانمام الامايتلي عليكم وأجع المفسر ونعلى أن المراد بقوله الامايتلي عليكم هومأذكره بعدهذه الآية بقلبل وهو قوله حرمت عليكم الميتة والدمو لحم الخنزبر وماأهل اغيرالله به والمخنقة والموفوذة والمنزدية والتطيحة ومأ أكل السبع الاماذكيتم وكل هذه الاشياء أقسام الميتة وأنه تعالى انماأعادها بالذكر لانهم كأنوا يحكمون عليهابالتحليل فثبتأن الشر يعةمن أولها الى آخرها كانت مستقرة على هذا الحكم وعلى هذاالحصرفانقال قائل فالزمكم فيالترام هذاالحصر تحليل انجاسات والمسقدرات ويلزم عليهأ يضاتحليل الخمر وأبضاه بلزمكم تحليل المنخنقة والموقوذة ولمتردية والنطيحة مع أن الله تمالى حكم إنصر عمها قلناهذا لا بله زمنا من وجوه (الاول) أنه تعالى قال في هذه الآية أولحم خنزير فأنهرجس ومعناه أنه تعالى انماحرم لحمرالحنزير لكونه نجسا فهذا يقتضي أن النجاسة عله لنحريم الاكل فوجب أن بكونكل نجس يحرم أكله واذا كأن هذامذكورافيالاً به كان السؤان ساقط؛ ﴿ وَالنَّانِي ﴾ أنه تعالى قال في آية أخرى ويحرم عليهم الحبائث وذلك بفنضي تحريم كل الحبائث والنجاسات خبائث فوجي القول بحريمها ( الثالث) أن ألامة مجمعة على حرمة تناول النجاسات فهب أناالتزمنا تخصيص هذه السورة بدلالة النقل المتواتر من دين محمد في باب النجاسات فوجب أن ببقي مأسواهاعلى وفق الاصل تمسكا بعموم كناب الله في الآية لمكية والآية المدنية فهذا أصل مقرركا مل في باب ما يحل وما يحرم من المطه ومات وأما الخمر فالجواب عنه انها تجسة فيكون

اتصاله بعبب الذنب وقيل هو كل شحم متصل بالعظم من الاصلاع وغيرها ( ذلك ) اشارة الى الجزاء أوالتحريم فهوعلى الاول نصب على أنه مصدر مؤكدلما بعده وعلى الثانى على أنه مفعول ثان له اى ذلك التحريم (جزيناهم بهذبهم ) بسبب ظلمهم وهوقتلهم الانبياء به يرحق واكلهم الرياوقد نهوا عنه واكلهم اموالي النياس بالباطلي كقوله تعالي

منالرجس فيدحل نحت قوله رجس وتحت قوله و يحرم عليهم الحبائث وأبضائهت تخصيصه بانقل النواترمن دين محمد صلى الله عليه وسلم في تحريمه و بقوله تعالى فاجتنبوه و بقوله واتمهماأ كبرمن نفعهما والعام المخصوص حجة في غير محل التخصيص فتبق هذه الآية فيما عداها حجة وأماقوله والمزم تحليل الموقوذة والمتردية والنطيحة فالجوابعنه من وجوه (أولها) انها ميتات وكانت داخلة تحت هذه الآبة (وثانيها) أنانخص عوم هذه الآبة بالك الآية (وثالثها) أن نفول انها ان كانت ميتة دخلت تحتهد الآية وانالم تكن ميتة فخصصها بنلك الآية فانقال قائل المحرمات من المطعومات أكثرما ذكر في هذه لا به فاوحهها أجابوا عنه من وجوه (أحدها) أن المعنى لا أجد محرما بما كان أهل الجاهلية يحرمه من البحائر والسوائب وعيرها الامادكر في هذه الآية (وثانيها)أن المراء أن وقت زول هذه الا يقلم يكن تحر يم غيرما نص عليه في هذه الآية ثم وجدت محرمات أخرى بعدذلك (وثالثها) هب ان اللفظ عام الاان تخصيص عوم القرآن بخبرالواحد جائزفنحن نخصص هذا العموم باحبارالاحاد(ورابعها)أن مقتضى هذه الآية ان نقول انه لا يحد في القرآن و محوز أن محرم الله تعالى مأسوى هذا الار بعة على اسان رسوله عليه الصلاة والسلام ولقائل أن بقول هذا الاجو بة ضعيفة (اما الجواب الاول ) فضعيف أوجوه (أحدها )لا يجوز أن يكون المراد من قوله قل أجد فيما أوحى الى محرما ماكان بحرمه أهل الجاهلية من السوائب والبحائر وغيرها اذلو كان المراد ذلك لما كانت الميتة والدم ولحم الخنز برمداذيح على النصب داخلة تحته ولولم تكن هذه الاشياء داخلة تحت قوله قل لااجد فيما أرحى الى محرما لما حسن استثناؤهاولمارأينا أنهذه الاشياء مستثناة عنتلك الكلمة علناا بهليس المرادمن تلك لكلمة ماذكروه ( وثانيها) أنه تعالى حكم بفساد قولهم في تحريم تلك الاشياء ثمانه تعالى في هذه الآية خصص المحرمات في هذه الاربعة وتعليل تلك الاشياء التي حرمها أهل الجاهاية لا ينعمن تحليل غيرها فوجب ابقاء هذ. الآية على عمومها لان تخصيصها يوجب ترك العمل بعمومها من غير دليل ( وثالثها ) انه تعالى قال في سورة البقرة انما حرم عليكم وذكر هذه الاشياء الار بعة وكلمة انما تفيد الحصر وهذه الآبة في سورة البقرة غيرمسوقة بحكاية أقوال أهل الجاهلية في تحريم البحائر والسوائب فسقط هذا العذر ( وأماجوابهم ألثابي) وهوان المراد ان وقتُ نزول هذه الآية لم يكن محرماالاهذهالار بعة فجوابه من وجوه (أولها) انقوله تمالى في سورة البقرة انما حرم عليكم الميتة والدمولجم الخنزير وما أهل به لغيرالله آية مدنية نزلت بعد استقرار الشر يعة وكلة اعاتفيد الحصر فدلهاتان الآيتان على أن الحكم الثابت في شريعة محد عليه الصلاة والسلام من أولها ألى آحرها ليس الاحصر المحرمات في هذه الاشياء (وثانيها) الهذائبت بمقتضى هاتين الآيتين حصر المحرمات في هذه الاربعة كان هذا اعترافا بحل ماسواه فالقول بتحريم شي خامس بكون

الاما حرم استرائبلل على نفسه من قبل ان تعزل التوراة قل فأبوا بالتوراة فاتلوها ان كنتم صا دفين روي أنه صلى الله عليه وسلم لما قال لهم ذلك بهتوا ولم يجسرواان بخرجوا التوراة كيفوقد بين فيها جيعما يحذرون اوضح بيان (فأن كذبوك ) قبل الضمير للبهود لانهم اقرب ذكراولذكر المشركين بعد ذلك بعنوا ن الا شراك وقبلالمشركين فالمعنى على الاول ان كذبنك البهودفي الحكم المذكورو أصرواعلي ماكانواعليه من ادعاء قدم البحريم (فقل) لهم (ريكم ذورحة واسعة ) لايو اخذكم بكل ماتأ تونه من المعاصى وعهلكمعلى بعضها ( ولايرد بأسه)بالكلية (عن القوم المجرمين) فلاتنكروا ماوقع منه تعالى من تحر يم بعض الطيبات عليكم عقو بة وتشديدا وعلى الثاني فان كذبك المشركون

فيا فصل من احكام المحليل والتحريم فقل لهم ربكم ذورحة واسعة لايعاجدكم بالعقو بة على ﴿ نسخا ﴾ تكذيبكم فلا تفتروا بذلك فانه امهال لااهمال وقيل ذورحة للمطيعين وذوباس شديد على المجرمين فاقيم مقامه قوله تعالى ولا يردياً سدالخ لتضينه التنبيد على انزال الباس عليهم مع الدلالة على انه لاحق بهم البنة من غيرصارف بصير فه عنهم أصلا

(سيقُولُ اللَّذِينَ أَشْرَكُوا ) حَكَايَةُ لَفَيْ آخَرُ ثَنَى كَفَرَهُمْ وَاخْباره قبل وقوقَةُ مُمْ وَقَوْقَةُ عَلَيْهِ النّمَيْرِ بِهُ كَا يَحُكِيهُ قُولُهُ تَمَائِنُ عَنْ وَقَوْقَةُ مُمْ وَقَوْقَةُ مُمْ وَقَوْقَةُ مُمْ وَقَوْقَةُ مُمْ وَقَوْقَةُ مُمْ وَقَالُ اللّهُ مَا أَسْرَكُنا ) مَعْنَ وَقَاءُ خَلَافَ وَلَا عَرَاهُ وَنَا وَلا حَرِمُنا مَنْ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ

نسخا ولاشكان مدارالشر يعة علىأن الاصل عدم النسيخ لانه لوكان احتمال طريان الناشيخ معادلالاحمال بفاء الحكم علي ماكان فعينند لا يمكن آلمسك بشي من النصوص في اثبات شيء من الاحكام لاحمَّال أن يقال "نه وان كأن ثابًّا الاانه زال و الماتفق الكلُّ على أن الاصل عدم النسخ وأن القائل به والذاهب البدهو الحاج الى الدليل علنا فساد هذا السؤال ( وأماجوابهم الثالث ) وهوانانخصص عموم القرآن بخبر الواحد فيقول ليس هذامن باب التخصيص بل هو صريح النسيخ لآن قوله تعالى قل لا اجد فيما أوجى الى محرما على طَاعم بطمعه مبالَّغة في انه لا يحرم سوى هذه الار بعة وقوله في سورة البقرة انما حرم عليكم الميتة وكذاوكذا تصربح بحصر المحرمات في هذه الار بعة لان كلما عاتفيد الحصر فالقول بالهليس الامركذاك يكون دفعالهذاالحصر الذي ثبت عفتضي هاتين الآيتين انه كان التاني اول الشريعة مكة وفي آخرها بالمدينة ونسيخ القرآن يخبر ألواحد لايجوز (وأما جوابهم الرابع) فضعيف أبضالان قولة تعالى قل لا أجد فيما أوحى الى يتناولكل ماكان وحياسواء كأن ذلك الوحى قرآنا اوغيره وأيضا فقوله في سورة البقرة انما حرم عليكم الميتة يزيل هذا الاحتمال فثبت بالتقرير الذي ذكرنا قوة هذا الكلام وصحة هذاالمذهب وهوالذي كان يقول به مالك بنأنس رحمد الله ومن السوء الات الضعبغة أن كثيرامن الغقهاء خصصوا عوم هذه الآية بمسايقل انه عليه الصلاة و لسلام قال مااسخبته العرب فهوحرام وقد علمان الذي يستخبثة العرب فهوغيرمضبوط فسيد العرب بلسيد العالمين مجد صلوات افته عليه لمارآهم يأكلون الضب قال يعافه طبعي ثم أن هذا الاستقذار ماصار سببا لتحريم الضب وأماسأ والعرب فنهم من لايستقذرشينا وقد يختلفون فى بعض الاشياء فيستقذرها قوم و يستطيبها آخرون فعلناان أمر الاستقذار غيرمضبوط بلهو يختلف باختلاف الاشتخاص والاحوال فكيف يجوز نسخ هذاا لنص القاطع بذلك الامر الذي ليسله صابطمه ين ولاقانون معلوم (السئلة الثالثة) اعلم اناقد ذكرنا المسائل المتعلقة بهذه الاشياء الاربعة في سورة البقرة على سببل الاستقصاء فلا فالدة في الاعادة (فاولها) الميتة و دخلها التخصيص في قوله عليه الصلاة و السلام أحلت لنا مينتان السمك والجراد ( وثانيها ) الدم المفسوح والسفيح الصدب يقال سفيح الدم سفيا وسفح هوسفوحا اذاسال وأنشد أبو عبيدة لكثير

أقول ودمعى واكف عند رسمها على عليك سلام الله والدمع بسفح قال ابن عباس يريد ماخرج من الانعام وهي أحياء وما يخرج من الاودواج عندالذبح وعلى هذا التقدير فلا يدخل فيه الكبد والطحال لجودهما ولاما يختلط باللحم من الدم فأنه غيرسائل وسئل ابو بجلر عما يتلطخ من اللحم بالدم وعن القدر يرى فيها حرة الدم فقال لاباس به ايمانهي عن الدم المفسوح (وناشها) لحم الخيزير فأنه رجس (ورابعها) قوله أو فسقا أهل لغائر به به وهو منسوق على قوله الأأن يكون ميتة أو دما مسفوحا فسمى ما أهل

دلىلاللمعترالة ألاري الىقولەتعالى (كذلك كذب الذين من قبلهم) أى مثل ماكذك هؤلاء فأنه تعالى منع من الشرك ولم محرم ماحر موه كذب متقدموهم الرسل فأنه صبريح فيمأ قلناوعطف آباو نآعلي الضميرللفصل بلا(حتى ذاقوا بأسناالذي الزلناعليهم بتكذيبهم (قل هل عندكم من علم) منأمر معلوم يصيح الاحتجاج بهعلى مازعتم ( فتخر جو التا)أي فتطهروه لنا (ان تسعون الاا ظرز)أي ماتتبون فيذلك الااغلن الباطل الذى لايغنى من الحق شيئا (وانأشم الاتخرصور) تكذبون على الله عروجلوليس فيددلاند على المنع من اتبساع الظن على الاطلاق بل فيما المارصدقطع (قلفلاء الحدالبالغة) الفاموان شرط محذوف أىواذ قدظهرأ لاحجة لكم فلاء الحجة البالغة أى البينة الواضحةالتي بلغت غأية المتانة والشاتأو بلغها ماحها صحة دعوا والمراد مها الكتاب والرسول

(٣١)م والبيان المستسبب الحج بمعنى القصدكا نها تفصدانيات الحكم وتطلبه (فلوشاه) هداية كم جيه الهداكم أجه برز) بالتوفيق الهاو المستسبب المسلول على المداية البعض الصارفي همهم الى سلول طريق الحق وضلال التوفيق الهاو المستسبب المستسبب

وليس بشة أوأضلة عند الهمس عالم من الماذا قصف حدقت الااف لتقدير السكون في اللام عانه الاصل و فنذ الكوفيين هل أم فَعَذَفْتَ الهِمَهُمْ بِالْقَاءُ حَرَكَتُهَا عَلَى اللَّامِ وهو بعيد لأنهل لائد خل الامر أو يكون متعديا كافي الآية ولازمأكا في قوله تعالى هم الينا ( الذين يشهدون أنالله حرّم هذا )وهم قدوتهم الذين ينصرون قولهم وانما أمروا باستحصارهم ليلزمهم الجنة ويظهر بانقطاعهم ضلالتهم و ٢٤٧ مج وأنه لامتسك لهم كن يقلدهم ولذلك قيدالشهداء

لغيرالله به فسقالتوغله في باب الفسق كمايقال فلان كرم وجود اذاكان كاملا فيهماومنه قوله تعالى ولاتأكلوا بمالم يذكراسم اللهءايه و نهافسق وأماقوله تعالى فن اضطرغبر باغ ولاعاد فان ربك غفور رحيم فالمعنى انه لما ببن في هذه الاربعة اقها محرمة بين ان عُند الاضطرار يزول ذلك الحربم وهذه الآيةفداستقصيناتفسيرهافي سورةا لبقرة وقواء عفيب ذلك فأنربك غفوررحيم بدل على حصول الرخصة ثم بين تعالى اله حرم على اليهود أشياه أخرى سوى هذه الاربعة وهي نوعان (الاول) انه تعالى حرم عليهم كلذي ظعروفيه مباحث (الاول) قال الواحدي في الظفرلغات ظفر بضم الفاءوهوأعلاها وظفر بسكون الفا وطفر بكسر الظاء وسكون الفاءوهم قراءة الحسن وطفر بكسرهما وهم قراءة أبي السمال ( البحث الثاني )قال الواحدي اختلفوافي كل ذي ظفر الدي حرمه الله تعالى على اليهود روىعن ابن عباس أنه الابل فقطوفي رواية أخرى عن أبن عباس أنه الابل والنعامة وهوقول مجاهد وقال عبدالله بن مسلم انه كلذى مخلب من الطيروكل ذي حافر من الدواب ثم قال كذلك قال المفسرون وقال وسمى الحافر ظفراعلي الاستعارة وأقول اماحل الغُلفر على الحافرفيعيد منوجهين(الاول)ان الحافرلايكاديسمي ظغرا ( والثاني ) انه لوكان الامر كذلك لوجب أن يقال انه تعالى حرم عليهم كل حيوان له حافر وذلك ماطل لان الآية تدل على ان الغنم والبقرمباحان لهم مع حصول الحافر لهما واذا ثبت هذا فنقول وجب حمل الظفر على المخالب والبرائن لأن المخالب آلات الجوارح في الاصيطاد والبرائن آلات السباع في الا صيطاد وعلى هذا التقدير بدخل فيد أنواع السباغ والكلاب والسنانير ويدخل فيه الطيورالق تصطاد لانهذه الصفة تعم هذه الاجناس اذائبت هذا فنقول قوله تعالى وعلى الذبن هادوا حرمنا كلذي ظغر بفيد تخصيص هذه الحرمة بهم من وجهين (الاول) ان قوله وعلى الذين ها دوا حرمنا كذا وكذا بفيد الحصر في اللغة ( والنابي ) أنه لوكانت هذه الحرمة نابتة في حق الكل لم يبق لقوله وعلى الذين هادوا حرمنا فائدة فثبت أن تحريم السباع وذوى المخلب من الطير مختص باليهود فوجب انلا تكون محرمة غلى المسلين فصارت هذه الآبة دالة على هذه الحيوانات على المسلين وعند هذا نقول ماروى اندصلي الله عليه وسلم حرم كل ذي تأب من الساع وذى مخلب من الطيور وضعيف لاه خبروا حد على خلاف كتاب الله تعالى فوجب أن لايكُون مَقْبُولًا وعَلَى هذا النقديُّر يقوى قُول مالك في هذه المسئلة ( النوع الثاني ) من الاشياء التي حرمها الله تعالى على البهود خاصة قوله تعالى ومن البقروالة نم حرمنا عليهم شحومهما فبين تعالى أنه حرم على اليهود شحوم البقرو الغنم ثم في الآية قولان ( الاول) انه تعالى استشى عن هذا التحريم ثلاثة أنواع (أولها) قوله الاماجلت ظهورهما فأل ان عباس الاماعلق بالظهر من الشعم فأنى لم احرمه وقال فتادة الاماعلق بالظهر ولمعى لاتتبع أهواء الذين الوالجنب من داخل بطونها واقول ليس على الظهرو الجنب شعم الااللعم الايبض السمين

بالاضافة ووصفواعا يدل صلى أذعم شهداء معرو فون بالشهادة لهمو مصرة مذهبهم (فان شهدوا)بعدماحضروا أن الله حرم هذا (فلا تشهدمهم) ال فلاتصدقهم فأنه كذب محت وافتراء صرف \_ سن الهم فساده فأن تسليم موافقة لهبمني الشهادات الماطلة (ولاتسع اهوا الذين كذبواباً ما مناً) مروضع المظهرمقام المضمر الدلالة على أن م كذب بآيات الله تعالى وعدل معيره قهومتبع للهوى لاغير وأنمناتبع الجية لالكون الامصدقا بر (والذين لا يؤمنون بالأحره كعبدة الاوثان مطف على الموصول الاول يطريق عطف السفة مع امحاد الموصوف كافى قوله\* الى الماجد القرم وان الهمام \*وليت الكمانُ في المزدجم \* فأنمن بكذب اكاته تعالى لايؤمن بالأخرة وبالعكس (وهم رجم يعداون) أي مجملون له عديلا عطفعلى لايؤمنون

بحمون بين تكذيب آيات اللهوبين الكفر بالاخرة وبين الاشراك بهسجانه لكن لاعلى أن يكون مدار النهى والملتصق الجم الَّذَ كور بلُّ على أن أولنك جامعون لهامتصفون بكلها (قل تعالوا ) لمَّاظهر بطلان ما ادعوامن أن أشراكهم و شراك آبانهم ونحريم ما حرموه بأمرالله تعالى ومشيئنه بظهور عجزهم عِن اخراج شي يتسكيه في ذلك واحضار شهذاء يشهدون بما أدعوافى أمر التحريم بقدما كالفومس بعد أخرى عجز ابينا أمررسول الله صلى الله عليدوسلم بأن بين لهم

من المحرّمات ما يقتضى الحال بيانة على الاسلوب الحكيم أيدانا بان خقهم الاجتناب قن هذه المحرّمات وأما الاطعمة المحرّمة فقد بينت بقوله تعالى قل لا أجد الأية وتعالى أمر من التعالى والاصل فيه أن يقوله من في مكان عالى المن هوفي اسفل منه مم السع فيه بالتعميم كاأن المغنية في الأصل اصابة الفنم من العدوم استعملت في اصابة كل ما يصاب منهم الساعاتم في الفوز بكل مطلب من غير مشقة (أثل) جو الدام وقوله ﴿ ٢٤٣ ﴾ تعالى (ما حرم ربكم) منصوب به على أن ما موصم المناه المناه على أن ما موصم المناه المناه على أن ما موصم المناه المناه على أن ما موسم المناه المناه على أن ما موسم المناه المناه على أن ما موسم المناه على المناه

والعالدمحذوف أبرا رأ الذيحرمدر بكم أي الآيات المشتملة عليه أومصدر ية أي الآبات المشتمسلة على تحريمه أو محرم على أم ا استفهامية والجلة منعول لأتللان التلاوة مرياب القولكا نهقيل أقلرأي شيء حرم ريكم (علكم) متعلق بحرم على كل حال وقمل أتلوالا، لأسب عقام الاعتباء بائج ب الانتهاءعن المحرمات المسذكورة وهوالسبر في التعرض العنسور. الربوبيةمع الاضادة الى ضميرهم فان تدكر كونه تعالى ربا بهم مااكا لامرهم على الاطلاو. مزأقوي الدواعيالي انتهائهم عامراهم عد أشدانتهاء وأزفى قماء تعالى (أن لانشر كوار.) مفسرة لفعل اتلاو المعلق عاحرم الاناه كايني عندعطف مايد، منالاوامروالنواهي عليه وليس من ضره ٠ كون المعطوف عليه تفسيرالثلاوة المحرمات محسب منطوفه كون المعطوفات أيضاكذلك

الملتصق باللحم الاحر وعلى هذا التقدير فذلك اللحم السمين الملتصق بكون مسمى بالشحم و مِذَاالَتَهُر بِرَاوِحَلْفُ لَا يَأْكُلُ الشَّحِمُ وَجُبِّ أَنْ يَحْنَثُ بِاكُلُّ ذَلْكَ اللَّحِمُ السَّمين (والاستثناء الثاني)قوله تعالى أوالحواياقال الواحدي وهي المباعر والمصارين وأحدتها حاوية وحوية قال ابن الاعرابي هي الحوية اوالحاوية وهي الدوارة التي في بطن الشاة وقال ابن السكيت يقال حاوية وحوآيا مثل راوية وروايا اذاعرفت هذا فالرآد أنالشحومالملتصفة بالمباعروالمصارين غيرمحرمة ( والاستناءاناك ) قوله أوما اختلط بعظم قالوا انه شحم الالية في قول جميع المفسر بن وقال ابن جريح كل شحم في القائم والجنب والرأس وفي العينين والاذنين يقول انه اختلط بعظم فهو حلالهم وعلى هذا التقدير فالشمم الذى حرمُهاللَّهُ عليهم هوالثرب وشحماً كُلِّية ﴿ الْقُولَ الثَّانِّي ﴾ في الآية ان قوله أوالحوايا غير معطوف على المستثنى بل على المستثنى منه والتقدير حرمت عليهم سحومهما أوالحواما أومااختلط بعظم الاماحلت ظهورهما فانه غيرمحرم فالواودخلت كلة أوكدخولها فيقوله تمالى ولانطع منهم آثما أوكمورا والممنى كل هؤلاء أهلأن يعصى فاعص هذا واعصهذا فكذا ههنا المعنى حرمناعليهم هذاوهذائمقال تعالىذلكجز يناهم ببغيهم والمعنى انا بماخصص: هم بهذا التحر بمحزاء على بغيهم وهوقتلهم الانبياء وأخذهم الر باوأكلمهم أموال الناس بالباطل ونطيره قوله تعالى فبظلم من الدين ها دواحرمنا عليهم طبيبات أحلت لهم ثمقال تعالى وانالصادقون أى فى الاخبار عن بغيهم وبي الاخبار عن تخصيصهم بهذا لتحربم بسبب بغيهم فالالقاضي نفس التحريم لابجوزأن بكون عقو بة على جرم صدرعهم لان التكليف تعر يض للثواب والتعريض للثواب حسان فلم يجرأن يكون النكليف جراء على الجرم المتقدم فالجواب انالمنع من الانتفاع يمكن أن يكون لمز يداستحقاق الثواب و يمكن أبضاان يكون الجرم المتقدم وكل واحدمنهما غيرمستبعد تمقال تعالى فان كذبوك يعني ان كذبوك في ادعاء النبوة والرسالة وكذبوك في تبليغ هذه الاحكام فقلر بكم ذورحة واسعة فلذلك لابعجل عليكم بالعقو بة ولايرد بأسه أى عذابه اذاجاً الوقت عن القوم المجر مين يُعنى الذين كذبوك فيما تقول والله أعلم \* قوله تعالى ( سيقول الذين أشركوا لوشاء الله ماأشركمنا ولاآباؤنا ولاحرمنا منشيء كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقو ابأسنا قل على عندكم من علم فتخرجوه لنا انتذ عون الاالغان وانأنتم الأتخرصون قل الله الجمة البالغة فلوشاءلهداكم أجمين )اعلم انه تعالى لماحكي عناهل الجاهلية اقدامهم على الحكم في دين الله بغير حجة ولادليل حكى عنهم عذرهم في كل مايقدمون عليمه من الكفريات فيقولون لوشماء الله منا أن لانكفر لمنعنا عن هذا الكفروحيث لميمنعنا عنه ثبتانه مريد لذلك فاذاأراد الله ذلك منا امتنع مناتركه فكلنا معذورين فيه وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلمان المعتراة زعوا ان هذه الآية تدل على قولهم في مسئلة ارادة الكائنات من سبعة أوجه (فالاول) انه تعالى حكى عن

حتى يمتنع انتظام الاوامر فى سلك العطف عليه بل يكنى فى ذلك كونها تفسيرالها باعتبار لوازمها التي هي النواهي المتعلقة بأصداد ما تعلقت هي به فان الامر بالشي مستارم للنهي عن ضده بل هوعينه عندا البعض كان الاوامر ذكرت وقصد لوازمها فان عطف الاوامر على النواهي الواقعة يعد أن المفسرة لتلاوة المحرمات مع القطع بان المأمور به لا يكون محرما دليل واضح على أن التحريج راجع الى الاضداد على الوجد المذكور فكائنه قبل أنل ما حرم ربكم

أن لانشركوا ولانسيوا الى الوالدين خلااته قدا حرج مخرج الامر بالاحسان اليهما بين المتهيين المكتبة في المباللة فا الجاب مراعاة حقوقهما فانجرد ترك الاسامة اليهما غيركاف في قضاء حقوقهما ولذلك عقب به المتهى عن الاشراك الذي هوا عظم الحرمات وأكبر الكبائر ههنا وفي سائر المواقع وقيل أن ناصبة ومحلها النصب بعليكم حلى أنه للاغراء وقيل النصب على البدلية عما حرم وقيل من عائدها ﴿ ٢٤٤ ﴾ المحذوف على أن لازائدة وقيل الجر

الكفارصر يحقول المجبرة وهوقولهم لوشاءالله مناأن لانشرك لمنشرك وانماحكي عنهم هذا القول في معرض الذم والتقبيح فوجب كون هذا المذهب مذموما باطلا (والثابي ) انه تمالي قال كذب وفيه قراءتان بالتخفيف و بالتثقبل أماالقراءة بالتخفيف فهي تصريح مانهم قد كذبوا في ذلك القول وذلك يدل على أن الذي تقوله المجبرة في هذه المسئلة كذب وأمأالقراءة بالتشديد فلايمكن حلها على أنالة وماستوجبوا الذم بسبب انهم كذيوا أهل المذاهب لانالوجلنا الآية عليه لكان هذا المعنى ضداللمعنى الذي يدل عليه قرآءة كذب بالتخفيف وحيننذ تصيراحدي القراءتين ضدا للقراءة الاخرى وذلك بوجب دخول التناقص في كلام الله تعالى واذا بطل ذلك وجبحله على أن المرادمنه انكل من كذب نديامن الانبياء في الزمان المتقدم فأنه كذبه بهذا الطربق لانه يقول الكل بمشيئة الله تعالى فهذا الذى أناعليه من الكفر انماحصل عشيثة الله تعالى فلم يمنع فهذا طريق متعين لكل الكفار المتقدمين والمتأخرين في تكذيب الانبياء وفي دفع دعوتهم عن أنفسسهم فاذآ حلناالآية على هذا الوجه صارت القراءة بالتشديد مؤكدة للقراءة بالنحفيف ويصير ججوع القراءتين دالاعلى ابطال قول الجيرة ( الوجه الثالث ) في دلالة الآبة على قولنا قوله تمالى حتى ذاقوا بأسناوذلك يدل على انهم استوجبوا الوعيد من الله تعالى في ذهابهم الى هذا المذهب ( الوجه الرابع ) قوله تعالى قل هل عند كم من علم فتخرجو و لناولاشك انه استفهام على سبيل الانكار وذلك يدل على إن القائلين بهذا القول الس لهم به علولا حجة وهذا بدل على قساد هذا المذهب لان كل ماكان حقا كان القول به علما (الوجد الخامس) قوله تعالى ان يتبعون الاالظن مع اله تعالى قال في سائر الآيات ان الظن لا يغني من الحق شبنا (والوجه السادس) قوله تعالى وانهم الايخرصون والخرص أقبح أنواع الكذب وأيضًا قال تعالى قنل الحراصون ( والوجه السابع ) قوله تعالى قَلَّ فلهم الحجة البالغة إ ونقر يرهانهما حبجوافي دفع دعوة الانبباء والرسل على أنفسهم بإنقالواكل ماحصل فهو عشيئة الله تعالى واذاشاء الله مناذلك فكيف عكننا تركه واذاكناعاجزين عن تركه فكيف بأمرنا بتركه وهلفوسعنا وطاقتنا أزناتي يفعل على خلاف مشيئةالله تعالىفهداهو حَجِهُ الكفار على الانبياء فقال تعالى قل فلله الحُجة البالفة وذلك من وجهين (الاول) انه تمالى أعطالم مقولاكاملة وأفهاماوا فية وآذاناسا معذوعيوناباصرة وأقدركم على الخير والشبر وأزال الاحذار والموانع بالكلية عنكم فانشئتم ذهبتم الىعل ألخيرات وانشئتم المءكم المعاسى والمنكرات وهسذه القدرة والمكنة معلومة الشيوت بالضرورة وزوال الموانع والعوائق معلوم الثبوت ايضا بالضرورة واذاكان الامر كذلك كان ادعاؤكم انكم عاجزون عن الايمان والطاعة دعوى باطلة فثبت عاذكرنا انه ليس لكم على الله حجية باخة بللله الحجة البالغة عليكم (والوجه الثاني) انكرتة ولون لوكانت أفعالنا واقعة على خلاف مشيئة الله تعالى لكنا قدغلبناالله وقهرناه وأتينا مالفعل على مضادته ومخالفته

يتقديراللام وقيل الرفع ية قدير المتلوان لانشركوا أوالمحرم أن لانشركوا بزيادة لاوقيل والذي علمه التعويل والاول لامورون جلتها أزفي اخراج المفسر على صورة النهبي مبالغة في بيان التحريم وقوله تعالى (ششا) نصب على المصدرية أوالمفعولية أي لاتنمركواله شما من الاشراك أوشيئامن الاشياه (و بالوالدين ) أى وأحسنوا بهمسا (آحسانا)وقدمرتحقيقه ( ولاتقنلوا أولادكم) زكلتف متعلق محقوق الاولادعقب هالتكليف المتعلق بحقوق الوالدين أي لاتقتلوهم بالوأد (من املاق) أي من أجل فقركافي قوله تعالى خشية املاق وقبل هذافي الفقر النا جزوذا فىالمتوقع وقوله تعالى محن رزقكم وایاهم)استثناف مسوق لتعليل النهيءوابطال سيسةما انخذوه سيسا لمباشرة المنهى عندوضمان مندتعالى لارزاقهمأى نحن نرزق الفريفين لاأنتم فلاتخافواالفقر

بناءعلى عجزكم عن تحصيل الرزق وقوله تعالى ( ولاتقر بواالفواحش ) كفوله تعالى ﴿ وذلك ﴾ وذلك ؟ ولاتقر بواالنقر بواالنقر بواالنقل عنها ولاتقر بواالزنا انه كان فاحشة الآية الاأنهجي ههذا بصيغة الجمع قصدا الىالنهي عن أنواعها واذلك أبدل عنها قوله تعالى (ماظهر منها وما يفعل سرايا تخاذ الاخدان كاهوعادة أشرافهم وتعليق النهى بقر بانها الماللمبالغة فى الزجزعتها لقوة الدواعى اليها وامالان قر بانها والحاج الى عاليها والمالان قر بانها الماللمبالغة فى الزجزعتها لقوة الدواعى اليها وامالان قر بانها داخ الى الم

و المنظمة المنظمة المنطقة النطق المنطقة المنط

بأنعصمها بالاسلام او بالمد مخرج منها الحربي وقوله تعسالي ( الابالحق ) استثناء مفرغ منأعم الاحوال أىلا تفتاوها فيحالمن الاخوال الاحال ملابستكم بالحدق الذي هوامر الشرع يقتلهاوذلك بالكفريعد الاعان والزنا بعد الاحصان وقتل النفس المعصومة أومن أغم الاسباب اي لا تغتلوها يسبب من الاسباب الا بسبب الحق وهوماذكر أومن أعم المصادر أي لاتقتلوهاقتلاما الاقتلا كأثنا بالحق وهو القتل باحد الامور المذكورة ( ذلكم) اشارة الى ما ذكر من التكاليف الخسسة وما فيذلك من معنى البعدللا لذان بعلو طبقاتها مزين التكالف الشرعمة وهو وبندأ وقوله تعالى (وصا كم به) أى أمركم به ربكم أمرا مؤكد اخبره والجسلة استشاف جي به تحددا للعهدوتاكيدالانحاب المحافظة على ماكلفوه ولما كاستالامورالمنهيءيها أمما تقضى يديهة العقول

وذلك يوجب كونهطجز اضعيفا وذلك يقدح فيكونهاا هافاجاب تعالىءنه بإن العجز والضعف امما يلزم اذالمأكن قادراعلى جلمم على الاعان والطاعة على سبيل القهر والالجاء وأناقادر على ذلك وهوالمرادمن قوله ولوشاءا هداكم أجيعين الااني لاأحلكم على الايمان والطاعة على سبيلَ القهرَ والآلجاء لان ذلك يبطلُ الحكمة المطلوبة من التكليف فثبت بهذاالبياناناالذي يقولونه مزأنالو أتينابعمل على خلاف مشيئة الله فأنه يلزم منه كويه تعالى طاجزات عيفاكلام باطل فهذا اقصى ما يمكن أن يذكر في تمسك المعترلة بهذه الاسية والجواب المعتمد في هذا ألباب أن نقول أنابينا أن هذه السورة من أولها لي آخرها تدل على صحة قولنا ومذهمنا ونقلنافي كلآية مايذكرونه من التأو يلات وأجبناعنهاباجو لة واضحةقو ية مؤكدة بالدلائل العقلية القاطعة واذائنت هذافلوكان المرادمن هذه الآية إله ماذكرتم لوقع التناقص الصبريح في كتاب الله تعالى فأنه يوجب أعظم انواع الطءن فيه اذا ثبت هذافنقول أنه تعالى حكى عن القوم انهم قالوالوشاء الله ماأ شركنانم ذكر عقيبه كذلك كذب الذب الذين من قبلهم فهذا يدل على ان القوم قااو الماكان الكل عشيئة الله تعالى وتقديره كان التكليف عبثافكانت دعوى الانبياء باطلة ونبوتهم ورسالتهم باطله نمانه تعالى بيثان التمسك بهذاالطر يقفى ابطال النبوة باطلوذلك لانة الهيفعل مايشاءو يحكم مايريد ولااعتراض عليه لاحدفي فعله فهوتعالى يشاءالكفرمن الكافر ومع هذا فيبعث اليهالانبياء ويأمره بالايمان وورودالامر على خلاف الارادة غير ممتنع فألحاصل أنه تعالى حكى عن الكفارانهم يتمسكون عشيته الله تعالى في ابطال نبوة الانبياء ثم انه تعالى بين ان هذ لاستدلال فاسد باطل فانه لا يلزم من شبوت المشابئة لله في كل الامورد فع دعوة الانبياء وعلى هنذاالطريق فقط سقط هنذاالاستدلال بالكلمة وجيدع الوجوء التي ذكرتموها فيالتقبيح والتهجين عائداني تمسككم يثبوت المشيئة لله على دفع دعوة الانبياء فيكون الحاصل أن هذا الاستدلال باطل وليس فيه البتة مايدل على أرالةول بالمشيئة باطل فانقالوا هذا العذرانما يستقيم اذا قرأنا قوله تعلى كذلك كذب با تشديد واما ذ قرأناه بالنحفيف فانه يسقط هذا العذر بالكلية فنقول فيه وجهان (الاول) انانمنع صحة هذه القراءة والدليل عليه المابينا أن هذه السورة من أولها الى آخر هاتدل على قولنا فلوكانت هذه الآيةدالةعلى قولهم لوقع التناقض ولخرج القرآنعنكونه كلامالله تمالى و يندفع هذاالتناقص بأن لاتقبل هذ. القراءة فوجب المصبراليه ( الثاني ) سلنا صحة هذها لقرآءة لكنا بحملها على أن القوم كذبوا في أنه يلزم من تبوت مشيئة الله تعالى فىكلأفعال العبادسقوط نبوة الانبياء وبطلان دعوتهم واذاحلناه علىهذاالوجسه لم بق المعتز الأبه نع الآية تمسك البتة والحدالة الذي أعاننا على الخروج من هذه المهدة القوية وممايةوىماذكرنا ماروى إن ابن عباس قيل له بعد ذهاب بصره ماتقول فين يقول لاقدرفقال انكان في البيت أحدمنهم أنبت عليه ويله اما يقرأ اناكل شي خلقناه

بقهها فصلت الآية الكريمة بقوله تعالى (لعلكم تعقلون) اى تست ملون عقولكم التي تعقل نفوسكم و تحبسها عن مباشرة القبائح المذكورة (ولا تقربوا مال اليتيم) توجيه النهى الى قربانه لما مر من المبالغة في النهى عن أكله ولا خراج القربان النافع عن حكم النهى بطريق الاستثناء أي لا تنعر ضواله بوجه من الوجوه (الابالتي هي أحسن ما يكون من الحفظ اولنثير و تحوذلك و الحطاب للاولياء والاوصياء لقوله تعالى (حتى ببلغ أشده ؟ فانه

غَايِةُ لَمَا يَفَهُمْ مَنُ الاسْتَنَاءُ لاللهُ يَكَا تُهُ قَيْلَا حَفَظُوهُ حَيْيَصَّيْرِبَالْغَارِشَيْدا فَعبِتَفْدُ سَلُوهُ اليه كَافَى قُولُهُ تَعَلَّى قَانَ آنسَمُ مَمْ مِرْشَدَا فَادَفَعُوا اليهِمُ أَمُوالُهُمُ والاشدجِع شدة كُنْعَهُ وَأَنْعِ اوشد كَلَبُ وَأَكْلُبُ اوشد كَصَرُ وآصرُ وقيل هومغرد كانك (وأوفوا الكيل والميز انبالقسط) أي بالعدل والتسوية (لانكلف نفسا الاوستها) الامايسة ها ولا يعسر عليها وهوا عتراض جي به عقيب الامر بالعدل للا يذان مان مراعاة العدل ﴿ ٢٤٦ ﴾ خاهو عسير كانه قبل عليكم عافى وستكم وما وراء معفوعة كم

بقدر انانحن نحيى الموتى ونكتب ماقدموا وآثارهم وقال ابن عباس اول مأخلق الله القسلم قال له اكتب القدر فيرى عايكون الى قيام الساعة وقال صلوات الله علميه المكذنون بالقدر مجوس هذه الامة (المسئلة اشانية)زعم سيبويه ان عطف الظاهر على المضمر المرفوع في الفعل قبيح فلا يجوز أن يقال قت وزيد وذلك لان المعطوف عليه صل والمعطوف فرع والمضمر ضعيف والمظهرةوي وجعلالقوى فرعا للضعيف لايجوزاذا عرفت هذاالاصل فنقول انجاء الكلام فيجانب الاثيات وجب تأكيد الضمير فتقول قت أنا وزيدوارجا فيجانب النفي قات ماقت ولازيد أذا ببت هذا فعقول قوله أوشا الله ماأشركنا ولا آباؤنا فعطف قولة ولاآباؤناعلى الضمير قولهماأشر كناالاانه تخلل بينهما كلةلا فلاجرم حسن هذا العطف قال في جامع الاصفهاني ان حرف العطف بجب أن يكون متاخرا عن اللفظة الموكدة للضميرحتي يحسن العطف ويندفع المحذور المذكورمن عطف القوى على الضعيف وهذا المقصودا بمايحصلاذا قلناماأشر كنانحن ولاآ اباؤناحتي تكون كلة لامقدمة على حرف العطف اماههنا حرف العطف مقدم على كلة لاوحينئذ يعود المحذورالمذكور فالجواب ان كلة لالما أدخلت على قوله آباؤنا كان ذلك موجبا أضمار فعل هناك لانصرف النفيالي ذوات الآراء محال بل يجب صرف هذا النفي الى فعل يصدرمنهم وذلك هوالاشراك فكان لتقديرماأ شركه ولاأشرك آباؤنا وعلى هذا التقدير فالاشكال زُنُل (المسئلة الثالثة) احتبع اصحابنا على قولهم الكل بمشيئة الله تعالى بقوله فلوشاء لهداكم أجمين فكلمة لوفي اللغة تفيدا لتفاء الشيئ لانتفاء غيره فدل هذاعلي اله تعالى ماثداءأن مدمهم وماهداهم أيضاوتقر برائحسب الدليل العقلي انقدرة الكافرعلي المَعْرِ أَنْ لَمْ تَكُنْ قُدْرَةُ عَلَى الأيمان فالله تعالى على هذا النقدير ماأقدره على الأيمان فلوشاءالايمان منه فقدشا الفعل من غير قدرة على الغمل وذلك محال ومشيئة المحال محال وانكانت القدرة على الكفر قدرة على الايمان توقف رجعان أحدالطرفين على حصول الداعية المرجعة فانقلنا إنه تعالى خلق تلك الداعية فقد حصلت الداعية المرجحة مع القدرة ومجموعهما موجب للفعل فحيث لم يحصل الفعل علنا إن تلك الداعية لم تحصل واذالم تحصل امتنع منه فعل الايمان واذا امتنع ذلك منه امتنع أن يريده الله منه لان ارادة المحال محال متنع فثبت انظهر القرآن دل على انه تعالى مأأراد الايمان من الكافر والبرهان العقلي الذي قررناه يدلعليه ايضا فبطل قولهم منكل الوجوه واماقوله تحمل هذه الآية على مشيئة الاجاءفنقول هذاالتأويل اعمايحسن المصيراليه لوتبت بالبرهان العقلي امتناع الحل على ظاهرهذا لكلام امالوقام البرهان العقلي على أن الحق ليس الامادل عليه هذا الظاهر فكيف يصاراليه تم نقول هذا الدليل باطل من وجوه ( الاول) انهذا الكلام لايدفيه من اضمار فنحن نقول التقدير لوشاء الهداية لهداكم وانتم تقولون التقدر لوشاء الهداية على سببل الالجاء لهداكم فاضماركم أكثر فكان قولكم مرجوحا

(واذاقلتم)قولاني حكومة أوشهادة أونحو هما (فاعدلوا) فيه(ولوكان) اى المقول له اوعله (ذا قریی)ای ذاقر بةمنكم ولاتميلوانحوهم أصلاو قدمر تحقيق معنى لوفي مثلهذا الموضع مرارا (وبمهدالله أوفوا) اىما عهد اليكم من الامور المعدودة اواىء هدكان فبدخل فيهماذ كردخولا اوليا أوماعا هدتم الله عليد من الايمان والندور وتقدعه للاعتناء بشأنه (ذلكم )اشارالىمافصل من التكاليف ومعني البعد في لماذكر فيماقبل (وصاكريه) أ أمركه امرامؤكدا (العلكم تذكرون )تنذكرونما فينضاعيقه وتعملون بمقتضاه وقرى تشديد الدال وهذه احكام عشرة لأتختلف باختلاف الامم والأعصارعن ابن عباس رخى الله عنهما هذه آبات محكمات لم ينسطهن شي من جيع الكشبوهن محرمات على بنى آدم كلهم وهن أم الكتاب من عمل بهن دخل الجنة ومن تركبهن

دخل الناروعن كعب الاحباروالذي نفس كعب بيده ان هذه الايات لاول شي في النوراة بسم ألله الرحن ﴿ الثاني ﴾ الرحيم قل تعالوا ألا يات ( وان هذا صراطى) أشاره الي ماذكر في الايتين من الامرو النهى قاله مقائل وقيل الى ماذكر في السورة فانها باسرها في اثبات التوحيد والنبوة و بيان الشهرية وقرئ صراطى بفتح اليا ومعنى اضافته الى ضميره تقليد المسلام والسلام النسابه اليه عليه الصلاة والسلام من حيث السلوك لامن حيث الوضع كافي صراط الله والمرادبيان أن

مُّافِصِلُ مُنْ الاوامروالنواهي هُمِرْ عُنصة بالمتلوغليهُ مَ بل متعلقه به عَليهُ الصلاة والسلام أيضا وأندصَلَى الله عليه وَسلم مسترعلى العمل بها ومرعا المهاوقوله تعالى (مستقعا) حال مؤكدة وبحل أن مع ما في حير ها الجر بحدف لام العله أي لان وهذا صراطى أي مسلكي مستقيا (فاتبعوه) كقوله تعالى وان المساجد لله فلا تدعوام عالله احداو تعليل اتباعه بكونه صراطه عليه الصلاة والسلام لا بكونه صراط ﴿ ١٤٧ ﴾ الله تعالى مع أنه في نفسه كذلك من حيث ان سلوكه صلى

المدعليد وسلمفيداع اللغلق الى الاتباع اذبذلك ينضبج عند هم كونه صراط الله عزوجل وقري بكسر الهمزة عيلي الاستئناف وقرى أن هذا مخففة من انعلى ان أناسمها الذىحوضمير الشان محذوف وقريء سراطي وقري هذا صراطي وقري وهذا صراطربكم وهذصراط ر بك(ولاتتبواالسبل) الاديان المختلفة أوطرق لبدعو الضلالات فتفرق بكم تخذف احدى الناءين والباءللنعديةأى فتفرقكم حسب تفرقها أبادى سبا فهوكانري أبلغمن تفرقكم كا قيل من ان ذهب به لمافيه من الدلالة على الاستصحاب أبلغ من أذهبه (عن سيله) أي سيل الله الذي لاءوج فيدولاحرج وهودين الاسلام الذي ذكر بعض أحكامه وقبل هواتباع الوحى وافتفاء البرهان وفيدتنب دعلي أن سراطه عليه الصلاة والسلام عينسبيل الله تعالى (ذلكم) اشارة الى امر من اتباع سبله تعالى

(الثاني) انه تعالى يدمن الحكافر الايمان الاختياري والايمان الحاصل بالالجاء غيرالايمان الحاصل الاختاروعلي هذا التقدير بلزم كونه تعالى عاجزاعن تحصيرل مراده لان مراده هوالا عان الاختاري وإنه لا مقدر البتة على تحصيله فكان القول بالعمر لازما (الثالث) ان هذا الكلام مُوقوف على الفرق بين الا عان الحاصل بالاختياروبين 1 عان الحساصل بالالجاء اماالا يمان الحاصل بالاختيارفانه يمتنع حصوله الاعند حصول داعية جازمة وارادة لازمة فأن الداعية التي يترتب عليها حصول الفعل اما أن تكون بحيث يجب ترتب الفعل عليها أولا يجب فان وجب فهى الداعية الضرورية وحينتذ لايبتي بينها وببن الداعية الحاصلة بالالجا فرق وان لم يجب ترتب الفعل علبها فعينئذ مكن تخلف العمل عنها فلنفرص تارة ذلك الغمل متحلف عنها وتارة غيرمتخ ف فامنيازاً حدالوقتين عن الآخر لابدوأن يكون لمرجع زائد فالحاصل قبل ذلك ماكان تمام الداعية وقد فرضناه كذلك وهذا خلف ثمء: دآنضام هذا القيدالز ثدان وجب الفعل لم يبق بينه و بين الضرورية فرق وانلم يجب افتقرالي قيدزا تدولزم التسلسل وهومحال فثبت ان ا فرق الذي ذكروه بين الداعية الاختيارية وبين الداعية الضرورية وانكأن في الظاهر معتبرا الا انه عند التحقيق والبحث لاببق له محصول \* قوله تعالى ( قل هم شهدا كم الذين يشهدون الله حرم هـ فافان شهد وافلاتشها معهم ولاتنبع أهواء الذي كذبوا بالانتاوالدين لابؤ منون بالا حرة وهم ير بهم يمدلون ) اعلم أنه تعالى لما أبطل على الكفار جميع أنواع جبهم بين أنه ليس لهم على قولهم شهود البنة وي الآية مسائل (المسئلة الاولى) هل كلة دعوة الى الشيء والممنى هاتواشهدًا، كموفيه قولان ( لاول) انه يسستوى فيه الواحد والاثنان والجعوا ذكروالانثي قال تعالى قل هم شهداء كم الذين يشهدون وقال والفسائلين لاخوانهم همالينا واللغة الثانية يقال للائنين هماا وللجمع هاوا وللمرأة هملي واللائنين هما وللجمع هلمن والاول أفصيح ( المسئلة لثانية ) في أصل هذه الكلمة قولان قال الخليل وسيبويه انهاهاضمت اليهآلم أى اجع وتكون بمعنى ادن يقال لفلان لمةأى دنوثم جعلنا كالكامة الواحدة والفائدة في قولناها استعطاف المأمور واستدعا اقباله على الامر الاانه لماكثرا ستعماله حذف عنه الالف على سبيل التخفيف كةولك لم أنل ولم أر ولم تك وقال الفراءأ صلها هلأمأرا دوام لحرف الاستفهام ويقونناأم أى اقصدوا لتقديرهل قصد والمقصود من هذا الاستعهام الامر بالقصدكا للتقول اقصدوفيه وجه آخروهوأن يقال كان الاصـــل ان قالوا هل لك في الطعام أم أى قصد ثم شـــاع في ا يكل كما الكلمة" تعالكانت مخصوصة بصورة معينة ثم عمت ( المسئلة الثالثة ) انه تعالى نبه باستدعاء اقامة الشهدامن الكافرين ليظهران لاشأهدلهم على تحريم ماحرموه ومعنى همأ حضروا شهدا كم عرقال فانشهد وافلا تشهدمه هم تنبيها على كونهم كاذبين ثم بين ته لى انه ان وقعت منهم تلك الشهادة فعن اتباع الهوى فأمر نبيه أنلا يتبع أهوا عمم نم رادفي تقبيع

وترك أتباع سار السبل (وصاكم به لعلكم تنقون) اتباع سبل الكفر والضلالة (ثم آنينا موسى الكناب) كلام مسوق من جهته تعالى تقلى تعالى تقلى تعالى تعلى تعالى تعالى

يَضْلُونَ هِنَّ الهِ ثَمَالِيةٌ وَنَطَبِعِ الْحُواْمَا وَطَعُدُهُ عِلَى ذَلَكُمُ وَصَاكُمُ وَنَظْمُهُ مَعَةً في سَنِطْتُ اَلْكُلُم الْمُلْفُنُ كِلَّاجِعْ تَعْلَيْهُ الْجُهُودُرُّ فَمُالاَ يُنِيقُ بَجِرَالةَ النَّفْرِ الْكَرْمُ فَتَدْرُومُ لِلْتَرَاخِي فَى الاخبارِكَا فَى قُولْكَ بِلَغْنَى مَاصَنَعْتَ اليَّوْمُ مَاصَلَخَتُ أَمَى أَحْجِبُ وَلَكَ بِلَيْنِ اللَّهِ الْمُؤْلِقُ الْمُومِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّالِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الللللَّهُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

ذلك بأنهم لايؤمنون بالآخرة وكأنوا بمن ينكرون البعث والنشوروزادفي تقبيحهم بأنهم يعدلون بر بهم فجعلون له شركا والله أعلم \* قوله تعالى ( قُل تَعالَوا ا تَل مَا حرم ربكم عليكم ألانشركوا بهشيئاو بالوالدين احسانا ولاتقتلوا أولادكم من املاق نحن نرزقكم واياهم ولاتقر بواالفواحش ماظهرمنها ومابطن ولاتقتلوا النفس التي حرم الله الابالحق ذلكم وصاكم به لعلكم تمقلون ) اعلم انه تعالى لمابين فساد مايقوله الكفار أن الله حرم علينا كذاوكذا أردفه تعالى ببيان الاشهاء التي حرمها عليهم وهي الاشهياء المذكورة في هذه الآية وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال صاحب الكشاف تعال من الخاص الذى صارعاما وأصله أن يقوله من كان في مكان عال لمن هوأسفل منه ثم كثروعم وما في قوله هاحرمر بكم عليكم منصوب وفي ناصبه وجهان ( الاول ) انه منصوب بقوله أتل والتقدير أتل الذي حرمه عليكم ( والثاني ) انه منصوب بحرم والتقدير أتل الاشياء التي حرم عليكم فان قبل قوله ان لاتشركوا به شيئا وبالوالدين احسانا كالتفصيل لما أجله في قوله ماحرم ر بكم عليكم وهددا باطل لأر ترك الشرك والاحسان بالوالدي واجب لاعرم والجوآب من وجوه ( الاول ) ان المراد من التحريم أن بجعل له حريما معينا وذلك بأن يبينه بيانا مضبوطا معينا فقوله أتل ماحرم وبكم عليكم معناه أتل عليكم مابينه بيانا شأفيا بحيث بجدله حر عامعينا وعلى هذا التقرير فالسؤال زائل ( والشاني ) ان الكلام تم وانقطع عند قوله أنل ماحرم ر بكيم ثم ابتدأ فقال عليكمأن لانشركوا كما يقال عليكم السلام أوأن الكلام تم وانقطع عند قولهاتل ماحرم ربكم عليكم عم ابتدأ ففال ألانشار كوابه شيئا عدى اللانشر كواو آنقد يرأنل ماحرم وبكم عليكم اللانشر كوابه شيئا ( الدالث ) أَن تَكُونُ أَن في قوله أَن لا تشر كُوا مفسرة بمعني أَي وتقدير الآية اللماحرم ر بكم عليكم أى لانشركوا أى ذلك التحريم هوقوله لاتشركوا به شيئا فان قيل فقوله وبالوالدين احسانا معطوف على قوله أن لاتشركو أبه شيئا فوحب أن بكون قوله وبالوالدين احسانا مفسر القوله أتلماحرم ربكم عليكم فيلزم أن يكون الاحسان بالوالدين حراما وهو باطل قلنالما أوجب الاحسان الهما فقد حرم الاساءة اليهما (المسئلة الثانية) انه تعلى أوجب في هذه الآية أمورا خسة (أولها) قوله أن لانشركوا به شيئا واعلم انه تعسالي قدشرح فرق المشركين فيهذه السورة على أحسن الوجوه وذلك لانطائمة من المشركين يجعلون الاصنام شركآ الله تعالى واليهم الاشارة بقوله حكاية عن ابراهيم واذقال ابراهيم لايد آزراً تحذأ صناما آلهة الى أراك وقومك في صلال مبن ( والطائعة الشائية ) من المشركين عبدة الكواكب وهم الذين حكى الله عنهم أن ابراهيم عليدالسلام أبطل قولهم بقوله لااحب الآفاين (والطائفة الثالثة ) الذين حكى الله تعالى عنهم انهم جعلوالله شركاء الجنوهم القائلون بيرد أن واهرمن ( والطائفة الرابعة ) الذين جعلوالله بنين و بنات وأقام الدلائل على فساد أهوال هؤلاء الطوائف والفرق فلابين بالدليل فسادقول هؤلاء

مصدرمن أثم بحذف الزوائد ( على الذي أحسن) أي على من أحسن القيام به كأنا من كانو بؤيده أنه قرى على الذين أحسنوا وتماما تخلى المحسنين اوعلى الذي أحسن تبليغه وهوموسي عليد السلام اوتماما على ما احسنه موسى عليه السلام اى أجاده من العلم والشرائع اى زيادة على علمعلى وجه التتميم وقرى بالرفع على أنه خبر مبتدامحذوف أي على الذي هوأ حسن دين وأرضاه أوآثيا موسى الكتاب تما ماأى تاما كاملاعلى احسنمايكون حليدالكنب(وتفصيلا لكلشي")وسانامفصلا لكل ما محتاج اليه في الدين وهوعطفعلي تماما ونصبهما اماعلى العلية أوعلى المصدرية كاأشير اليدأوعلى الحالية وكذا قولدتعالي ( وهدى ورحة )وضمير(لعلهم) لبني اشرائيل المدلول بعليهم بذكره وسي وابتاء الكتأب والباء فيقوله

تعالى (بلقا وربم) متعلقة بقوله تعالى (بؤمنون) قدمت عليد محافظة على الفواصل قال ابن عباس رضي الله ﴿ الطوائف ﴾ عنهماى بؤمنوا بالبعث و يصد قوا بالثواب والعذاب (وهذا) اى الذى تليت عليكم أوامر ، و نواهيه أى القرآن (كتاب) عظيم الشان لا يقادر قدره و قوله تعالى (الزلناه مبارك) أى كثيرالمنافع ديناود نياصفنان لكتاب وتقديم وصف الازال مع كونه غيرم يم لان الكلام مع منكريه أو خبران آخران لاسم الاشسارة اى أنزلناه مشتملا على فنون الفوائد الذينية

غوم أحكامه فاولم تعملوا بأحكامه هالعامة أى وانه كنا (عن دراستهم لفافلين) لاندرى مافى كتابهم اذلم يكن على لفتت حق تتلقى منه تلك الاحكام العامة و محافظ عليها وان لم يكن منز لاعلينا و بهذا تبين أن معذر تهم هذه مع أنهم غير ما مورين على الكتابين لاشتمالهم على الاحكام المذكورة المتناوله لكافة الام كاأن قطع تلك المعذرة بانزال الفرآن لاستماله أيضا على الاحكام فقط ﴿ ٢٤٩ ﴾ (أو تقولوا) عطف على تقولوا وقرئ كلاهم اللهاء على الالتفات

مزخطاب فأتبعوه واتقوا (لوأناأنزل عليناالكتاب) كاأنزل علمم (كمناأهدي منهم) الىالحق الذي هو القصدالاقصى أوالىمافي تضاعيفه مرجلائل الاحكام والسرائع ودقائقها لحدة اذهانناوتقاية أفهامنا ولذلك تلقفناهن فنون العلكالقصص والاخبار والخطب والاشعار ونحوذلك طرفا صالحاونحن أميون و قوله نعالى (فقد جاء كم) متعلق بمحدوف لذي عنه الفاءا فصحة امامعلل بهأي لاتعتذروا بذلك فقدحاء كمالخ واماسرطاه أىانصدقتم فيما كنتم تعدوزمن أنفسكم من كسو نكم أهـــدى من ً الطائفتين على تقدير نزول الكتابعليكم فقدحصل مافرضتم وساءكم (مينة)وأي بينةأى حجةواضحة لايكت كنهم اوقوله نعالى (من ربكم) متعلق بجاءكم أوتمعذوف هو صفة ابنة أى سنة كائنة منه تعالى وأياما كان ففيه دلالةعلى فضلها الاصافي كاأنفي تنو بنهاالتفخيمي دلالةعلى فضلها الذاتي وفي التعرض لوصفال بوبيةمع الاصافة الى ضمير هم مزيد تأكيد

الطوائف قالههنا ألاتشركوابه شيئا (النوعالثاني) من الاشياء التي أوجبها ههنا قولهو بالوالدين احسانا وانماثني بهذا التكليف لان أعظم أنواع النعم على الانسان نعمةالله تعالى ويتلوها نعمة الوالدين لان الؤثر الحقبق في وجودالانسان هوالله سبحانه وفي الظاهرهو الابوان ثم نعمهما على الانسان عظيمة وهي نعمة التربية والشفةة والحفظ عن الضياع والهلاك في وقت الصغر ( النوع الثاث ) قوله ولا تقتلوا أولاد كم من املاق نحن نرزقكم واياهم فأوجب بعد رعاية حقوق الابوين رعاية حقوق الاولاد وقوله ولا تقتلوا أولأدكم مناملاق أيمنخوف الفقر وقدصرح بذكر الخوف في قوله ولاتقتلوا أولادكم خشية املاق والمراد مندانهي عن الوأد ادكانوا يدفنون البنات أحياء بعضهم للغيرة و بمضهم خوف الفقر وهوالسبب الغالب فبين تعالى فسادهذه العلة بقوله نحن نرزقكم واياهم لانهتمالي اذكان متكفلا برزق الوالد والولد فكماوجب على الوا دين تبقية النغس والانكال في رزقها على الله فكذلك القول في حال الولد قال سمر أملق لازم ومتعديقالأملق الرجل فهوبملق اذا افتقر فهذا لازموأملق الدهرماعندهاذاأ فسده والاملاق الافساد ( والنوع الرابع) قوله ولاتقر بواا نهواحش ماطهر منها ومابطن قال ابن عباس كانوا يكرهون الزناعلانية ويفعلون ذلك سرافنهاهم الله عرالزناعلانية وسرا والاولى ان لابخصص هذا النهى بنوع مهينبل بجري على عومه في جيع الفواحش ظاهرهاو باطنهالان اللفظعام والمعنى الموجب لهذا النهى وهوكونه فاحشة عامأيضا ومع عموم اللفظوالمعني يكون التخصيص على خلاف الدليل وفي قوله ماضهر منها وماسفن دقيقة وهي ان الانسان أذا احترزعن المصية في الطاهر ولم يحترز عنها في الباطن دل ذلك على ان احترازه عنها الس لاجل عبودية الله وطاعته ولكن لاجل الخوف من مذمة الناس وذلك باطل لان من كان مذمة الناس عده أعظم وقعا من عقاب الله و تحوه فانه يخسى عليه من الكفر ومن ترك المعصبة ظاهرا و باطنا دل ذلك على انه انماتر كها تعطيمالامر الله تعالى وخوفًا من عدًا به ورغبة في عبوديته ( والنوع الخامس) قوله ولا تقتلوا النفس التي حرم الله الابالحق واعمان هذا داخل في جلة الفواحش الاانه تعالى أفرده بالذكر لفائدتين (احداهما)ان الافراد بالذكريدل على النعظيم والتفغيم كقسوله وملائكته وجبر يلوميكال ( والثانية) انه تعالى أراد أن يستشى منه ولايتأ تى هذا الاستثناء في جملة الغواحش اذاعرفت هذا فنقول قوله الابالحق أى قتل النفس المحرمة قديكون حقا لجرم يصدرمتها والحديث أيضا موافقله وهوفوله عليه السلاملايحل دمامرئ مسلمالا ماحدى ثلات كفر بعدا مان وزنابعد احصان وقتل نفس نغيرحق والقرآن دل على سبب رابع وهوقوله تعالى انماجزاءالذين يحار بون اللهورسوله ويسعون فىالارض فساداأن يقتلوا أو يصلبواوالحاصل انالاصل فيقتل النفس هوالحرمة وحلهلايثبت الابدليل منغصل ثمانه تعالى لمابين أحوال هذه الاقسام الخمسة اتبعه باللفط الذي يقرسالى المقلب

﴿ ٣٢ ﴾ ع لايجاب الاتباع (وهدى ورحة) عطف على بينة وتنو ينهما أيضا تفخيمى عبرعن القرآن بالبينة الذانا يكمال تمكنهم من دراسته ثم بالهدى والرحة تنبيها على أنه مشتل على مااشتل عليه النوراة من هداية الناس ورحتهم بل عبن الهداية والرحة (فن أظم ) الفاءلترتيب مابعدها على ماقبلها فان يحي القرآن المشتل على الهدى والرحة موجب لم تنافه من بكذب أين الم كذلك فن أظم (من كذب بأيات الله) وضع الموصول

موضع ضميرهم بطريق الالتفات تنصيصاعلى اتصافهم بما في حير الصلة واشعار ابعلة الحكم واسقاط الهم عن رتبة الخطاب وعبر عاجا ، هم با يات الله تهو يلا للامر و تنبيها على ان تكديب أى آية كانت من آيات الله تعالى كاف فى الاظلية فاظنك بتكديب القرآن المنطوى على الكل والمعنى انكار أن يكون أحد أظلم من فعل في أومساوياله وانه مكن سبك التركيب متعرضا لانكار المساواة ونفيها فاذا قبل من أكرم من فلان أولا أفضل ﴿ ٢٥٠ ﴾ منه فالمراد به حما بحكم العرف الفاشى

القبول فقال ذلكم وصاكم به لما في هذه اللفظة من اللطف والرأفة وكل ذلك ليكون المكلف أقرب الى القبسول ثم اتبعه يقوله لعلكم تعقلون أى لكي تعقلوا فوائد هذه النكاليف ومنافعها في الدين والدنيا \* قوله تعالى ( ولاتقر بوا مال اليتيم الابالي هي أحسن حتى يبلغ أشده وأوفوا الكيل والميزان بالقسط لانكلف نفسا الاوسعها واذاقلتم فاعدلواولوكان ذاقر بي و بعهدالله أوفوا ذلكم وصاكميه لطكم تذكرون ) اعلم انه تعالى ذكرفى الاية الاولى خسة أنواع من التكاليف وهي أنور ظاهرة جلية لاحاجة فيها الى الفكر والاجتهاد ثم ذكرتعالى في هذه الآمة أربعة أنواع من التكاليف وهي أمور خفية يحتاج المرم العاقل في معرفته بمقدارها ألى النفكر والتأمل والاجتهساد ( فالنوع الاولُ ) من السَّكاليف المذكورة في هذه الآية قوله ولاتفر بوا مال اليتيم الابالتي هي أحسن حتى بلغ أشده واعلمانه تعالى قال في سورة البقرة و يستلونك عن اليتامي قل اصلاح لهم خبر والمعنى ولاتقر بوا مال اليتيم الابأن بسعى في تفيته وتحصيل الرجح به ورعاية وجوء الغبطة له ثم انكان القيم فقيرا تحاجا أخذ بالمعروف وانكان غنافا حترز عند كان أولى فقوله الابالتي هي أحسن معناه كعني قوله ومن كان غنبا فليستعنف ومن كانفقيرافليأكل المعروف وأمآقوله حتى سلغ أشده فالمعنى احفظوا مالهحتي سلغ أشده فاذاللغ أشده فأدفعوا اليدماله وأمامعني الآشد وتفسيره قال الليث الاشد مبلغ الرجل الحكمة والمرفة قال الفراء الاشد واحدها شد في القياس ولم أسمم لها يواحدوقال أبو الهيثم وأحدة الاشدشدة كاان واحدة الانع نعمة والشدة القوة والجلادة والشسديد الرجل القوى وفسروا بلوغ الاشدفى هذه الآية بالاحتلام بشرط ان يونس منه الرشد وقداستقصينا في هسذا الفصل في أول سورة النساء ( والنوع الشماني ) قوله وأوفوا الكيل والميزان بالقسط اعلم انكل شئ بلغ تمام الكمال فقدوق وتم بقسال درهم وأف وكبلوافوأوفيته حقمه ووفيته اذا أتممته وأوفىالكيلاذا أتمه ولمينقص منهشيثا وقوله والمزان أى الوزن بالمزان وقوله بالقسط أي مااعدل لانحس ولانقصان فانقيل ايفاءالكيل والمزان هوعين المسط فاالفائدة في هذا النكر بر قلنا أمر الله المعطي بإيفاء ذى الحق حقد من غيرنقصان وأمر صاحب الحق بأخذ حقدمن غيرطلب الزيادة واعلم انهلاكان بجوزأن تتوهم الانسان انه بجب على التحقيق وذلك صعب شديد في العدلم اتبعداقة تعالى بمايز يأهذا التشديد فقال لانتكلف نفسا الاوسعها أي الواجب في أبغاء الكيلوالوزن هذا القدر الممكن في إيفاء الكيل والوزن أما الصنيق فغير واجب قال القاضي اذاكان تمالى قدخفف على الكلف هذا التعنيف مع انماهو التصييق مقدورله فكيف يتوهم انه تمالى يكلف الكافر الايمان معانه لاقدرة له عليه بل قالوا يخلق الكفرفيد ويريده منه ويحكم به عليه ويخلق فيه القدرة الموجبة لغلك الكفر والداعية الموجبة له ثم ينهاه عندفهو تمالى المرجوز فلك القدر من الشد بموالتعميق

والاستعمال المطردأنه أكرم من كل كريم وأفضل من كل فاضلوقدمرمرارا (وصدف عنها)أى مرف الناس عنها فجمع مين الضلال والاضلال (سيعربي الذي يصدفون) الناس (عن آياتنا) وعيدلهم ميانجزاءاضلالهم بحيث يفهم منهجزاء صلالهم أيضا ووضع الموصول موضع المضمر المحقيق مناط الجزاء ( سوء العذاب) أى العذاب السيء الشديد النكاية ( عاكاتوا مصدفون)أى بسبب ماكانوا بفعلون الصدف والصرف حل الحددوالاستراروهذا قصر يحاأشعر بهاجراء الحكم على الموصول من علية مافى حسير الصلة له ( هل **بنظرون)استثناف مسوق ل**سان أنه لايتأى منهم الايمان بأنزال ماذكرمن البينات والهدى وانهم لايرعوون عن التمادى في المكارة واقتراح مانافي الحكمة التشر بعيسةمن الآمات الملجئة وان الاتمان عند اتبانيا بمالافائدة له أصلامالغة في المتبليغ والانذار وازاحة العلل والاعذارأي مانتظرون (الاأن تأتيهم الملائكة اويأتي ربك)حسمااقترحوانقولهم

لولاً إن علينسا الملائكة أونرى ربنا و بقولهم أوناً في بالقوالملائكة قبيلا و بقولهم لولاً انزل عليه ملك وعو ﴿ على ﴾ ذلك أوالا أن أتبهم ملائكة العسداب أو يأتي أمر ربك بالعذاب والانتظار مجسول على المثيل كاسيمي وقرى " يأتبهم بالياء لان تأنيث الملائكة غير حقيق (أو يأتي بعض آيات ربك) أي غيرماذكر كالقرّحوا بقولهم اوتسقط السماء كازعت علينها كالمنافقة الأيك القرّمة المتالق علموا

مُها بمانهم والتعبير قنها بالبَعن التهويل والتغفيم كاأن اصافة الآيات فى الموضعين الى اسم الرب المني عن المالكية الكلية الذلك واصافته الى ضميره عليه الصلاة والسلام التشريف وقيل المراد بالملائكة ملائكة الموتو باتيانه سيحانه وتعالى اتيان كل آياته بعنى آيات القيامة والهلاك الكلى بقرينة ما بعده من اتيان بعض آياته تعالى على أن المراد به أشراط الساعد التي هى الدخان ودا بة الارض و خسف ﴿ ٢٥١ ﴾ بالمشرق و خسف بالمغرب و خسف بجزيرة العرب و الدجال و طلوع الشمس

على العبد وهوايفاء الكيلوالوزن على سبيل التحقيق فكيف مجوزأن يضيق على العبد مثل هذا التضبيق والتشديد واعلما النعارض القاضي وشيوخه في هذا الموضع مسئلة الم ومسئلة الداعي وحينة نيقطع ولايبق لهذا الكلام رواء ولارونق ( النوع الثالث) من التكاليف المذكورة في هذه الآية قوله تعالى واذا قلتم فاعد لوا ولوكان ذا قربي واعسل انهدا أيصامن الامور الخفية التيأوجباللهتعالى فيهاأدا الامانة والمفسرون حلوه على أدا المشهادة فقط والامر والنهى فقط قال القامني وليس الامركذلك بليدخل فيدكل مايتصل بالقول فيدخل فيه مايقول المرءفي الدعوة الى الدين وتقر يرالد لائل عليه يأن مذكر الدليل ملخصاعن الحشووالزيادة بالفاظ مفهومة معتادة قريب قمن الافهام و لدخل فيه أن يكون الامر بالمعروف والنهى عن المنكر واقعا على وجده العدل من غيرز مادة في الايداء والايحاش ونفصان عن القدر الواجب ويدخل فيد الحكايات الي يذكرهاارجل حتىلاز يدفيهاولاينقصعنهاومن جلنها تبليغ الرسالات عن الناسفانه يجب ان يؤديهما من غيرز يادة ولانقصان ويدخل فيه حكم الحاكم القول ثم انه تصالى بينانه يجب أن يسوى فيه بين القريب والبعيد لا علما كان المقصود منه طلب رضوان الله تعالى لم يختلف ذلك بالقريب والبعيد (والنوع الرابع) من هذه النكاليف قوله تعالى وبعهد الله أوفوا وهذامن خفيات الامورلان الرجل قديحلف معنفسه فبكون ذلك الحلف خفيا و يكون برموحنته أيضا خفيا ولماذكرتعالى هذه الاقسامقالذلكم وصاكمبه لعلكم تذكرون فانقيل فاالسبب فأنجعل خانمة الآيه الاولى بقوله لعلكم تعقلون وخاتمة هذه الآية بقوله لعلكم تدكرون قلنا لإن التكاليف الخسسة المذكورة فيالاولى أمورظاهرة جلية فوجب نعقلها وتفهمها وأما النكاليف الاربعة المذكورة في هذه الآية فأمور خفية غامضة لابدفيها من الاجتهاد والفكر حتى يقف على موضع الاعتدال فلهذا السبب قال لعلكم تذكرون قرأجزة والكسائي وحفص عن عاصم تذكرون بالتحفيف والباقون تذكرون بتسديد الذال فيكل الفرآن وهما بعدي واحد «قوله تعالى (وان هسد اصر اطي مستقيما فأتبعو مولا تنبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذَلَكُم وَصَاكُمِهُ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ ابن عامر وان هذا بغتم الالف وسكون النون وقرأحرة والكسائي وانبكسير الالف وتشديدالنون أماقراءةا بنعامر فأصلهاوانه هذاصراطي والهاء ضميرالشأن والحديث وعلى هذا الشرط تخفف قال الاعشى

فى فتيه كسيوف الهندقد علوا أن هالك كل من يحنى و ينتعل أى قد علوا الله الله كل من يحنى و ينتعل أى قد علوا أنه هالك وأما كسران فالتقديراً تلما حرم وأتل ان هذا صراطى بعدى أقول وقبل على الاستثناف وأما فتح أن فقال الفراء فتح ان من وقوع أتل عليها يعنى وأتل عليكم أن هذا صراطى مستقيا قال وإن شنت جعلتها خفضا التقدير فلكم وصاكم به

عليكم أن هذا صراطى مستقيما قال وان شنت جعلتها خفضا التقدر ذلكم وساكم به المنتظرون وأماحله على ماذكر من اتبان ملائكة الموت واتبان كل آبات القيامة وظهور أشراط الساعة مع شمول اتبانه الكل بروفا جروا شمال غاللتها على كل مؤمن وكافر فمالا يساعد المقام على أن بعض اشراط الساعة ليس بما ينسد به باب الا يمار والطاعة نع يجوز حسل بعض الابات في قوله عزوجل (يوم أي بعض آبات ربك) على ما يع مقترحاتهم وغيرها من الدواهى العظام السالبة للاختياد بعض النبي على من الشكل الاول فيتم التقريب عند وقوعها بدخول ما ينظرونه النبي عليه يدور فلك النبي عند وقوعها بدخول ما ينظرونه

أمنمغر بهاو بأجوج ومأجوج ونزول عيسى عليدالسلام ونارتخرج منعدن كانطقيه الحديثالشريف المشهور وحيث لم يكن اتبان هسده الامور ممايذنظرونه كاتبان مااقترحوه من الآيات فان تعليق اعانهم باتيا مهاا خطار منهم له ظاهر اجل الانتظار على التمدل المبنى على تشبيد حالهم في الاصرار على الكفر والتمادي في العناد الى أن تأتيهم تلك الامور الهاللة التي لامدلهم من الاعسان عندمشاهدتها البتذبحال المنتظرين لها وأنتخير بأن النظم الكريج بسباقه المني عن تماديهم في تكذيب آبات الله تعالى وعدم الاعتداديها وسياقه الناطق بعدم نفع الاعان عنداتان ما ينتظرونه يستدعى أن يحمل ذلك على أمورهائلة مخصوصة بهم امارأن تكون عبارة عااقترحوه أوعن عقو بات مترتبة على جناياتهم كاتيان ملائكة العذاب واتبان أمر متعالى بالعذاب وهوالانسب لماسيأتي من قوله تعالى قل انتظروا

قَ ذَٰلكَ دَخُولاً أُولِياو يَوْمُ مَنصُوبَ بِقُولِهِ تَعَالَى ( لاينفع) فان امتناع عَلَمابِعدلافيماقبلهاغنذوقوفهاجوابالقسم وقرئ يوم بالرفع على الابتداء والخبرهوالجلة والعائد محذوق أى لاينفع فيه ( نفسا ) من النفوس ( ايمانها) حينتذلانكشاف الحال وكون الامر عياناومدارقبول الايمان أن يكون بانغيب كقوله تعالى فلا يك ينفعهم ايمسانهم لمارأوا بأسناوقرئ لاتنفع بالتاء الغوقانية لاكتساب الايمان من ملابسة المضاف اليه تأنيثا وقوله تعالى فلا ٢٥٢ كه ( لم تكن آمنت من قبل) أي من قبل اتبان

و بأنهذاصراطي قال أبوعلي من فتح أن فقياس قول سيبو يه انه حلها على قوله فاتبعوه والنقد ير لان هذا صراطي مستقيما فاتبعوه كقوله وان هسده أمتكم أمة واحدة وقال سيبويه لان هذءأم كم وقال في قوله وان المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداو المعني ولان المساجد لله (المسئلة الثانية) القراء أجمعواعلى سكون الياء من صراطى غيرا بن عامر فانه فتحها وقرأان كشروا بنعامر سراطي بانسين وحزة بين الصاد والزاي والباقون بالصاد صافية وكالها لغات قل صاحب الكساف قرأ الاعش وهذا صراطي وفي مصحف عبد الله وهذاصراط ربكم وفي مصحف أبي وهذا صراطر بك ( المسئلة الثالثة ) انه تعالى لمابين فيالآ تتين المنقدمتين ماوصي بهأجل فيآخره اجالا يغتضي دخول ماتقدم فيه ودخول سأترالشمر يعة فيه فعال وانهذاصراطي مستقيما فدخل فيه كل مابينه الرسول صلى الله عليه وسلم من دين الاسلام وهوالمهم جالقو يم والصيراط المستقيم فاتبعواجلته وتفصيله ولاتعدلواعنه فتقعوا في الضلالات وعن ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه خطخطائم قالهذا سبيل الرشد مم خطعن يمينه وعن شماله خطوطا ممقال هذه سبل على كل سبيل منهاشيطان يدعواليه مم تلاهدهالا ية وأن هداصراطي مستقيما فاتبعوه وعن ابن عباس هذه الآيات محكمات لم ينسخهن شي من جيع الكتب من عل بهن دخل الجنةومن تركهن دخل النارتم قال ذلكم وصاكم به أى بالكتاب الحلكم تتقون المعاصى والضلالات ( المسئلة الرابعة ) هذه الآية تدل على انكل مان حقا فهو واحدولا يلزم منه أن يقال انكل ماكان واحدافه وحق فاذاكان الحق واحدا كانكل ماسواه باطلا وماسوى الحق أشياء كشيرة فيجب الحكربان كل كشر باطل ولمكن لايلزم أن يكون كل باطل كثيرابعين ماقررناه في القضية الاولي والهناء الى (تم آتينا موسى الكتاب تماما على الذي أحسن وتفصيلا لكلشي وهدى ورجة لعلهم بلقاءر بهم يؤمنون اعلمأن قوله تم آتينافيه وجره (الاول)التقدير ثمانى أخبركم بعدتمديد المحرمات وغيرها من ألاحكام أناآتينا موسى الكتاب فذكرت كلة مملتأخير الخبرعن الخبر لالتأخير الواقعة ونظيره قوله تعمالي والله خلقناكم ثم صورناكم ثمقلنا للملائكة اسمجـــدوالادم (والثاني) أنالتكاليف التسعة المذكورة فىالاية المقدمة نكاليف لايجوز اختلافها بحسب اختلاف السرائع بلهي أحكام واجبة النبوت منأول زمان التكليف الى قيام الفيامة واما الشرائع الى كانت النوية مختصة بها فهى الماحدثت بعدتك التكاليف التسعة فتقديرآ لآية أنه تعالى للذكرهاقال ذلكم وصاكم به يابني آدم قديما وحديثا مم بعدذلك آتيناموسي الكتاب ( الثالث ) انفيه حذفا تقديره ممقليا مجداناآتيناموسي فتقديره اتل ماأوجي اليك ثم انل علهم خسيرما اتينا موسى أما قوله تمساما على الدي أحسن ففيه وجوه ( الاول)معنَّاه تماماللكرامة والنعمة على الذي أحسن أي على كل من كان محسنا صالحاء يدل عليه قراءة عبدالله على الذين أحسنوا ( والثاني ) المرادتما ماللنعسمة

بعض الآيات صفة لنفسا فصل ينهما بالفاعل لاشتاله على ضميرالموصوف ولاضير فيد لانه غدر أجني مند لاشتراكهمافيالعامل (أو كسبت في ايمانها خبرا) عطف على آمنت اراد الترديد على النفي المفيد لكفارة أحدالنفيين فىعدم النفع والمعنى اله لاينفع الاعان حينئذ نفسالم تقدم اعانها أوقدمته ولمتكسب فيهخيراومن ضرورته استراط النفع بتحقق الامرين أي الايمان المقدم والخيرالمكسوب فيد معا بمعنى ان النافع هو تعققهماوالايماللؤخر لغووتحصيل للعاصل لاأنه هوالنافع وتحققهما نسرط فيتفعه كالوكان المقدم غبر المؤخر بالدات فأن قولك لاينفع الصوم والصدقة من لم يؤمن قبلهما معناه أنهما ينفعانه عندوقوعهما يعدالايمان وقداستدل بهأهل الاعتزال على عدم اعتبار الايمان المجرد عن الاعمال وليس بناهض ضرورة صحة حله على نق الترديد المستلزم لعمومه المفيد بمنطوقه

لاشتراط عدالنفع بعدم الامري معاو بمفهومه لاشتراط النفع بتحقق أحدهما نظر يق منع الحلو دون ﴿ والكرامة ﴾ الانفصال الحقيق فالمعنى أنه لاينفع الايمان حينئذ نفسالم يصدر عنها من قبل أحدالامرين اما الايمان المجرد أو الحيرالمكسوب فيه في فيحقق النفع بايهما كان حسبما تنطق به النصوص الكريمة من الآيات والاحاديث وما قيل من أن عدم الايمان السابق مستلزم لعدم كسب الحيرفيه بالضرورة فيكون ذكره تكرار ابلافائدة على أن الموجب للخلود في النارهو العدم الاول من غيرأن يكون للثاني دخل ما في ذلك قطعا

فيكون ذكرة بصد ديان المجاجم الخلود لغوا من الكلام لغومن الكلام مبئ غلى توهم أن المقضود بوصف النفس بالعد من المذمن المذكورين مجرديان المجاجم المخلود فيهاو عدم نفع الايمان الحادث في المجانبا عنه وليس كذلك والالكني في البيان المادث بين المقصد الاصلى من وصفها بذينك العدمين في أثناء بيان عدم نفع ايمان الحادث تحقيق ان موجب النفع احدى ملكتيمها أعنى و ٢٥٣ ، الايمان السابق والخير المكسوب فيه بما ذكر من الطريقة

والترغيب في محصيلهمافي ضمن التحذير من تركهما ولاسبيل الىأن تقالكا أن حدم الاولمستقل في ايجاب الخلودفي النارفيلغوذ كرعدم الثاني كذلك وجوده مستقل في اعجاب الخلاص عنها فيكون ذكرالثانى لغوا لماأنه قباس مع الفارق كيف لاوالخلود فيها أمرلايتصور فيد تعددالعلل واماالخلاص عنهامع دخول الجنة فله مراتب بعضهامترتب على نفس الايمان و بعضهاعلى فروعه المتفاونه كما وكيفا وانمالم يقتصر على بيان مايوجب أصل الفع وهو الاعان السابق مع أنه هو المقابل لمالا يوجيد أصلااعني الاعان الحادثيل قرنبه مايوجب النفع الزائد أيضا ارشادا الى تحرى الاعلى وتنبيها على كفاية الادبى واقناطا للكفرةعا علقوامه أطماعهم الفارغة من أعمال البرالتي عُلُوهافيالكفر من صلة الارحام واعتاق الرقاب وفك المناة واغاثة الملهوفين وقرى الامنياف وغيرذلك عاهومن بابالمكارم ببيان أنكل ذلك لغو بحت لابتنائه

والكرامة على العبدالذي أحسن الطاعة بالتبليغ وفي كل مأأمر به (والثالث) تماماعلى الذي أحسن موسى من العلم والشرائع من أحسن الشي اذا أجاد معرفة وأي زيادة على علمعلى وجمالتميم وقرأ يحيى بن بعمر على الذي أحسن أي على الذي هوأ حسن بحذف المبتداك تراءةمن قرأمثلا مابموضة بالرفع وتفدرالا يةعلى الذي هوأحسن دسا وأرضاه أو يقال المراد آتينا موسى الكياب تماما أي تاما كاملاً على أحسن مأيكون عليه الكتب أي على الوجه الذي هوأحسن وهو معنى قول الكلبي أتماه الكتاب على أحسنه تمبين تعالى مافى النوراة من النعم فى الدين وهو تفصيل كل شئ والمرادبه ما يختص بالدين فدخل فيذلك بيان نبوة رسولنا صلى اللهعليه وسلم دينه وشرعه وسائر الادلة والأحكام الامانسخ منهاولذلك قال وهدى ورحة والهدى معروف وهوالدلالة والرجة هي النعمة لعلهم بلقاءر بهم بومنون أى لكي يؤمنوا بلقاء رجم والمراد به لقاءما وعدهم الله به من ثوات وعقاب #قوله تعالى (وهذاكتاب أنزلناه مبارك فأتبعوه واتقوالعلكم تُرجون أن تقولوا انما انزل الكتاب على طائفتين من قبلناوان كناعن دراستهم لغافلينُ اوتقولوالوأ ناأنزك علينا الكناب لكناأهدى منهم فقدجاه كمبينة من ركم وهدى ورحة غُن أَطَلِمَن كَنْسَبِا بِاللهُ وصَدَق عَنْهَا سَجَرَى الذِّينَ بِصَدَفُونَ عَنَ ايَاتَنَاسُوا العَدَابِ عَاكَمَانُوا يَصَدَفُونَ اعْلِمُ أَنْ قُولِهُ وَهَذَا كَتَابُ لَاشُكُ أَنْ المَرَادُ هُوالْمَرَآنُ وَفَادَةً وصَغَهُ بانهمبارك انه ابت لايتطرق اليه النسيخ كافي الكتابين أوالمرادانه كشيرا لخير والنغم مم قال فاتبعوه والمرادظاهرتم قال واتقوالعكم ترحون أي لكي ترجوا وفيه ثلاثة أقوال قبل اتقوابخالفته على رجأءالرحة وقبل اتفوالترجوا أى ليكون الغرض بالتقوى رحة الله وقيل اتقو الترحو أجزاء على النقوى ثم قال تعالى أن تقولواانمساأنزل الكتاب على طائفتين امن قبلنسا وفيه وجوه ( الاول )قال الكسائي و الفراء والتقدير أ زلنساه لئلا تقولوا ثم حذف الجساروحرف النفي كقوله يبين اللهلكم أن تضلوا وقوله رواسي أن تميد بكم أى لئلا (والوجه الثاني) وهو قول البصر بين معناه أنزلناه كراهة أن تقولوا ولايجيزون اضمار لافانه لايجوزأن يقال جثت ان أكرمك يعني أن لا أكرمك وقد ذكرنا تحقيق هذه المستَّلة في آخر سورة النساء (والوجه الثالث )قال الفراء بجوز أن يكونانُ متعلقة باتقواوالنَّاو بلواتقوا أن تقولوا انمــاأنزل الكناب (اليحث الثــاني) فوله أن تقولواخطابلاهلمكة والمعني كراهة أنيقول أهل مكة انزل الكتاب وهو التوراة والانجيل على طائغتين من قبلناوهم اليهودوالنصارى وانكناانهىالمخففة منالثقيلة واللامهي الفارقة بينهاوبين النافية والاصلوانه كناعن دراستهم لغافلين والمرادبهذه الآيات آثبات الحجة عليهم بانزال القران على محمدى لايقولوأيوم الفيامة ان التوراة والأبجيل انزلاعلي طائفتين من قبلناوكناعا فلين عمافيهما فقطع الله عذرهم بانزال القرآن عليهم وقوله وان كتاعن دراستهم لغافلين أى لانعلم اهى لان كتابهم مأكأن يلغتنا ومعنى

على غيراساس حسمانطق به قوله تعالى والذين كفروا أعالهم كرمادا شدت به الريح الآية ونحوذلك من النصوص الكريمة وأن الايمان الحادت كالاينفسهم وحده لا ينفعهم بانضمام أعالهم السابقة واللاحقة ولك أن تقول المقصود بوصف النفس بماذكر من العدمين التعريض بحال الكفرة في تمردهم وتفريطهم في كل واحد من الامرين الواجبين عليهم وانكان وجوب أحدهما منوطا بالآخر كافى قوله عز وجل فلاصدق ولاصلى تسجيلا بكمال طفيانهم وايذانا

تضاعف صابهها تفررمن أن الكفار عاطبون بغروع الشرائع في حق المؤاخلة كايني عند قوله تعالى فو يل المشركين الذين الايو تون الزكاء اذا يحتقت هذا وقفت على أنالا يقالكر عداً حق بأن تكون جة على المعزلة من أن تكون جقالهم هذا وقد قبل انها من ياب الف التقديري أي لا ينفع نفساا عانها ولا كسبها في الاعان المريكي آمنت من قبل أو كسبت فيد وليس بواضيح فان مبنى اللف التقديري أن يكون المقدر من متمات الكلام ومقتضيات المقام في ٢٥٤ كا قد ترك ذكر متمويلا على دلالة الملفوظ عليه واقتضائه

أوتفولوا لوأنا اثزل عليناالكتاب لكناأهدى منهم مفسر للاول فأنمعناه لثلا يفولوا ويخجوا بذلك مميين تعالى قطم احتجاجهم بهذا وقال فقسعاءكم يينةمن ربكم وهو القرآن وملجاءبه الرسول وهدى ورحة فان قيل البينة والهدى واحدفا الغائدة في النكر يرقلنا القرآن بينة فيمايعلم سمعاوهوهدى فيمايعلم سمعاوعقلا فلماختلفت الفائدة معهداالعطف وقديناأن معنى رحدأى انه نعمة في الدين محقال تعالى فن أطهمن كلب بآبات الله والمراد تعظيم كفرمن كفب آيات الله وصدف عنها أى منع عنها لأن الاول صلالموالثانى منع عن الحق واصلال مم قال تعالى سجيرى الدين بصدقون عن آياتناسوه المذاب وهو كقوله الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذا يافوق العذاب "قوله تعالى (هل ينظرون الأأن أتبهم الملائكة أو يأتي ربت أو يأي بعض آيات ربك يوم يأتي بعض آیات ربك لاینفع نفسا ایمانهالم تكن آمنت من قبل أو كسبت فی ایمانها خبراقل انتظروا انامنتظرون ) قرأ حمزة والكسائي يأتبهم بالياء وفي المحل مثله والباقون تأتبهم بالتاء واعلم انه تعالى لمابين انه انما أنزل الكتاب ازالةللمذر وازاحة للعلة و بينانهم لايؤ منون البتة وشرح أحوالاتوجب الأسعن دخولهم في الاعان فقال هل ينظرون الأأنتأ تبهم الملائكة ونظيرهذه الآيه قولهني سورة البقرة هل ينظرون الاأن يأتبهم الله فى ظلل من الفمام ومعنى ينظرون ينتظرون وهل استفهام معناه النفي وتقديرا لآية أنهم لايو منون بكالااذا جاءهم أحدهذه الامور الثلاثة وهي مجي الملائكة أوبجي الرب أو محيُّ الآيات القاهرة من الرَّب قان قبل قوله أو يأتي ربك هل يدل على جوازالجيُّ والغيبة على الله قلنا الجواب عنه من وجوه (الاول) ان هذا حكاية عنهم وهم كما يواكعارا واعتقاد الكافر ليس بحجة ( والثاني ) ان هذا مجازونظيره قوله تعالى فأتى الله بنيانهم وقوله أن الذين يوزدون الله (والثالث) قبام الدلائل القاطعة على ان المجيُّ والغيبَّةُ على الله تعالى محال وأقر جاقول الحليل صلوات الله عليه في الردعلي عبدة الكواكب الأحب الآفلين فانقيل قوله أو يأتى ربك لايمكن حله على اثبات أثر من آثار قدرته لأن على هذا التقدير بصیرهذاعین قوادأو بأتی بعض آیات ربك فوجب حله علی آن المراد منداتیان الرب قلنا الجواب المعتمد أنهذا حكاية مذهب الكفار فلايكون حجة وقيل يأتى ربك بالعذاب أوياتي بمض آبات ربك وهوالمعجزات الفاهرة ثم قال تعالى يوم يأتى بعض آبات ربك لاينفع نفسااعانها لم تحكن آمنت من قبل وأجعوا على أن الراد بهذه الآيات علامات القيامة عن البراء في عازب قال كنائنذا كرأمر الساعة الأشرف علينارسول الله صلى الله عليه وسلفقال ماتتذاكرون قلنانتذاكرالساهةقال انهالاتقوم حتى رواقبلها عشرآت الدخان ودابة الارض وخسفا بالشرق وخسفا بالغرب وخسفا يجزيرة العرب والعجال وطلوع الشمس منمغربها ويأجوج ومأجوج ونزول عيسي ونارتخرج من عدن وقوله لم تكن آسنت من قبل صفة لقوله نفسآ وقوله أو كسبت في أيمانها خيراصَّفة "آنية معطوفة"

اياه كامر في تفسيرقوله عز وبعل ومن يستنكف عن عبادته ويستكبرنسيمشرهم اليهجيعا فانه قدطوى في القصل ذكر حشرا لمؤمنين تقةبانياءالتغصيل عندأعني قوله ثعالى فاماالذن آمنوا الآيةولارب فيأنماقدر ههناليس مايستدعيه قوله تعالى أوكسبت في اعانها خيرا ولاهو من مقتضيات المقام لانهايس ماوعدوه وعلقوه ماتيسان ماذكر من الآيات كالايمان حتى يردعا يهم بديان حدمنغمداذذال على أنذلك مشعربأن لهم بسدماأ صاليم من الدواهي ماأصابهم بقاء على السلامة وزماناتأتي منهم الكسب والعملفيد وفيدمن الاخلال عقام تمويل الخطبو تفظيع الحال مالا يخني وقدأجيب عن الاستدلال 🕴 بوجوه أخرقصاري أمرها اسقاط الآية الكريمةعن رتبة المعارضة للنصوص القطعية المتون القوية الدلالة على ماذكر من كفاية الإءان المجردعن العمل في الأبجاء من العداب الخالد ولو بعد

اللتياوالى الغرمن أن الظنى عون من معارضة القطعى (قل) لهم بعد بيان حقيقة الحال على وجد التهديد ﴿ على ﴾ (انتظروا) ما تنتظرون ) لذلك النشاهد ما يحل بكم من سوء التخرون الدلك المنتظرون ) لذلك النشاهد ما يحل بكم من سوء المعاقبة وفيد تأييد لكون المراد عاين ظرونه اليان ملا تكذا لعذاب أو اليان أمر و تعالى بالعذاب كما شيراليد وعدة ضمنية لرسول الله وسلى الله والمو من ين عما ينهم لما يحيق

بالكثرة من العقلب ولعل فلك هوآلتنى شاهد و يوم بدروافله سيصانه اعلم (ان الذي فرقوا دينهم) استثناف لمبيان أسوالً أهل الكتابين اثر بيان حال المشركين أى بدوه و بعضوه فغسك بكل بعض منه فرقة منهم وفرى فارقوا أى باينولفان ترك بعضه وان كان بأخذ بعش آخر منه ترك للكل ومغارقة له (وكانوا شيعاً) أى فرقا تشيع كل فرقة اما ما لها قال عليه الصلاة والسلام افترقت اليهود على احدى وسبعين ﴿ ٢٥٥ ﴾ فرقة كلهم فى الهاوية الاواحدة وافترقت النصارى

أثنين وسبمين فرقد كلهم فيالهاو يةالاواحدة وستفترق أمتى على ثلاث وسبدين فرقة كلهمني الهاو ية الاواحدة واستثناءالواحدمن فرقكل منأهل الكتابين انماهو بالنظر الي العصر الماضي قبل السيخ وأماسده فالكلفي الهاوية واناختلفت أسباب دخولهم فعني قوله تعالى (استمنهم في شي الستمن المحدون تفرقهم والتعرض لمن بعاصرك هشهم بالمناقشة والمؤاخذة وقبل من قنالهم في شي سوى تبليغ الرسالة وأظهار شعائر الدين الحقالذي أمرت بالدعوة اليه فيكو ن منسوخا بآية السيف وقوله تعالى ﴿ انما أمرهم إلىقة ) تعليل للتق المذكورأي هو يتولى وحده أمرأ ولاهمواخراهمو يديره كيف يشاء حسبما تفتضيه الحكمة يو اخذهم في الدنيا متى شاء و بأمرهم بقتالهم اذاأ رادوقيل الفرقون أحل البدع والاهواءالزائفةمن هذه الامة و يرده أنه عليه الصلاة والمسلام مأمور عواخذهم والاعتذار بأن معنى لست منهم في شي حيثان أنت بري منهمومن مذهبهم

على الصغة الاولى والمعني أن اشراط الساعة اذاطهرت ذهب أوان التكليف عندها فل منفرالاعان نفسا ما آمنت قبل ذلك وما كسبت في إعانها خيرا قبل ذلك عمقال تعالى قل أنتظر وأأنامن غلر ونوعيد وتهديده قوله تمالى ( ان الذين فرقوادينهم و كأنو اشيعالست منهم في شي انما أمرهم الى الله ثم فبشهم بما كانوا بغملون ) قر أحمزة والكسائي فارقوا بالالف والسَّاقين فرقوا ومعني القراءتين عُند التَّحقيق واحد لان الذي فرق ديند ععني أنه أَقْرُ سِمْضُ وَأَنْكُمُ بِعَضَافَقَدْفَارْقَهُ فِي الْحَقِّيقَةُ وَفِي الْآيَةُ أَقُوالَ ( الأولَ ) المرَادُ سَائرًا لملل قال اين عباس يريد المشركين بعضهم يعبدون الملائكة و يزعرن انهم بنات الله و بعضهم يعبدون الاصنامو يقواون هوالا شغماوا ناعندالله فهذامعني فرقوادينهم وكانوا شيعاأي فرقا وأحزابا فىالصلالة وقال مجاهد وقتادة هماليهود والنصارى وذلك لان النصارى تفرقوا فرقا وكفر بعضهم بعضا وكذلك البهود وهمأهل كناب واحدواليهودتكفر النصاري ( والقول الثاني ) انالمراد من الا يَه أُخَذُوا يُبِعض وتركوا بمضاكاة التمالي أفتومنون بمص الكناب وتكفرون ببعض وقال أيضاان المذين يكفرون بالله ورسله و بريدون آن يفرقوا بينالله ورسله و نقولون نو"من ببعض ونكفر سبعش ( والفول الثالث) قال بجاهد انالذين فرقوادينهم من هندالامذهم أهل البدع والشبهات واعلم ان المراد من الآية الحث على ان تكون كلمة آلسلين واحدة وأن لا يتفرقوا في الدين ولأ يبتدعوا البدع وقوله لست منهم في شي فيه قولان ( الاول ) أنت منهم بري وهم منك برآء وتأو يلهانك بعيدعن أقوالهم ومذاهبهم والمقاب اللازم على تلك الاباطيل مقصور عليهم ولا يتعداهم ( والثاني ) لست من قتالهم في شي قال السدى يقواون لم يو مر بقتالهم فلا أمر بقتالهم نسخ وهذا بعيد لانالمعني لست من قتالهم في هذالوقت في شي فورود الامر بالفتال في وفت آخر لا يو جب النسيح مح قال الما أمر هم الى الله أى فيما يتصل بالامهال والانظار و بالاستئصال والاهلاك ثم ينبتهم عاكانوا يفعلون والمراد الوحيد # قوله تعالى ( من جاء بالحسنة فله عشمر امثالها ومن جاءبالسيئة فلا يجزى الامثلها وهم لا يظلمون ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال بعضهم الحسنة قول لااله الاظهوالسنة هي الشعرك وهذا بعيد بل يجب أن يكون محمولاعلى العموم اماتمسكا باللفظ وامالاجل انه حكم مرتب على وصف مناسب له فيقتضي كون الحكم معللا بذلك الوصف فوجب أن يم لعموم العلة ( المسئلة الثانية ) قال الواحدى ريحه الله حذفت الهاء من عشم والامثال جعمثل والمثل مذكر لانهأر يمصمر حسلت أمثالها ثم حذفت الحسنات وأقيمت الامثال التي هي سغتها مقامها وحدف الموسوف كثير فيالىكلامو يقوى هذافراءة من فرأعشير أمثالها بالرفع والتنوين ( المسئلة الثالثة )مذهبنا ان الثواب تفضل من الله تعالى في الحنيقة وعلى هذا التقدير فلااشكال في الآية أما المعزلة فهم فرقوا بين الثواب والتفضل بأن الثواب هوالمنفعة المستصقة والتغضل هوالمنفعة التي لاتكون مستحقة ثم انهم على

وهم برآء منك باباه التعليل المذكور (ثم ينشهم)أى يوم القيامة (بما كانوا يفعلون) عبر عن اظهاره بالتنب فلما ينتهم امن الملابسة في أشها سببان للعلم تنديها على أنهم كانوا جاهلين بحال ما ارتكبوه فافلين عن سو عاقبته أى يظهر لهم على روس الاشسهاد و يعلمهم أى شئ شنيع كانوا يفعلونه في الدنيا على الاسترار و يرنب عليه ما يليق به الجزاء وقوله تعالى الاسترام بالحسنية فله عشير أمثالها) إستستيات مين لمقبادير أجزية العياملين وقد صدر بيسان اجزية المحسنين

الدلول عليهم بذكر أصدادهم قال عطاء عن ابن عباس رضى الله تعالى منهم يريد من المصدقين حسنة كتبت له عشر حسنات امثالها تفضلا من الله عزوجل حسنات أى من جاء يوم القيامة بالاعمال الحسنة من المؤمنين ولاحسنة بغيرا عان فله عشر حسنات امثالها تفضلا من الله عزوجل وقرئ عشر بالتنوين وأمثالها بالرفع على الوصف وهذا أقل ما وعدمن الاضعاف وقد جاء الوعد بسبعين و بسبعها ثذو بغير وقرئ عشر بالنافع على الكثرة لا الحصر على 107 كان في العدد الخاص (ومن جاء بالسيئة ) أى بالاعمال حساب ولذلك قبل المراد بدر العشر بان الكثرة لا الحصر على 107 كان في العدد الخاص (ومن جاء بالسيئة ) أى بالاعمال

تفريع مداهبهم اختلفوا فقال بعضهم هذه العشعرة تفضل والثواب غيرها وهوقول الجبائي قال لانه لو كان الواحد ثوابا وكانت النسعة تفضلا لزم أن يكون الثواب دون النفضل وفلك لا بجوز لانه لوجازأن يكون النفضل مساو باللثواب في الكثرة والشرف يبق في التكليف فائدة أصلا فيصير، شاو قبيحا ولما بطل ذلك علنا ان الثواب يجد أن يكون أعظم فىالقدر وفىالتعظيم من التفضل وقال آخر ون لا يبعد أن يكون الواحد من هذه التسعة نوابا وتكون التسعة الباقية تفضلا الا أنذلك الواحد يكون أوفر وأعظم وأعلى شانا من التسعة الباقية ( المسئلة الرابعة ) قال بعضهم التقدير بالعشمرة ليس المراد منه التحديد بل أراد الاضعاف مطلقا كقول القائل لأن أسديت الى معروفا لا كافئنك بعشر أمثاله وفى الوعيد يقال لتن كاني واحدة لاكالم عشراولا يريدا التحديد فكذاهنها والدلبل على أنه لاء كن حله على التحديد قوله تعالى مثل الذين ينفقون أمو الهم في سبيل الله كشل حبة أنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله بضاعف لن بشاء مح قال تعالى ومنجاء بالسيئة فلا يجزى الامثلها أى الاجراء يساويهاو يواز بهاروى أبوذرأن النبي صلى الله عليه وسلم قال ان الله تعالى قال الحسنة عشر أو أزيد والسيئة واحدة أوعفو فالويل لمن غلب آحاده أعشاره وقال صلى الله عليه وسليقول الله اذا هم عبدي بحسنة فاكتبوها لدحسنة وان لم يعملها فانعلها فعشر أمثالها وأنهم بسيئة فلاتكتبوها وان علها فسيئة واحدة وقوله وهم لايظلون أى لاينقص من توابطاعتهم ولايزادعلى عقاب سيآتهم وفي الآية سو الان (الاول) كفرساعة كيف يوجب عقاب الابدعلي نهاية التغليظ جوابه أنه كان الكافر على عزم إنه لوعاش أبدا لبق على ذلك الاعتقاد أبدا فلاكان ذلك العزم مؤبدا عوقب بعقاب الابد خلاف المسلم المذنب فانه بكون على عزم الاقلاع عن ذلك الذنب فلاجرم كانت عقو بتدمنة طعة ( السؤال الثاني ) اعتاق الرقبة الواحدة تأرة جعل بدلاعن صيام سنين يوماوهوني كفارة الظهارو تارة جعل بدلاعن صيام ايام قلائل وذلك يدل على انالمساواة غبر معتبرة جوابه انالمساواة انماتحصل بوصع الشرع وحكمه (السوال الثالث) إذا أحدث في رأس انسان موضعتين وجب فيه آرشان فآن رفع الحاجز بينهما صارالواجب ارش موضعة واحدة فهمها ازدادت الجناية وقل العقاب فالمساواة غير معتبرة وجوابه ان ذلك من باب تعبدات الشرع وتحكماته (ااسو الدارابع) انه يجب في مقابلة تفويت أكثركل واحد من الاعضاء دية كاملة ثم اذا قتله وفوت كل الاعضياء وجبت دية واحدة وذلك يمسنع الفول من رعاية المسائلة جوابه انه من بال تحكمات الشريعة والله أعسم \* قوله تعالى (قل انني هداي ربي الى صر اطمستقيم دينا قيماملة ابراهيم حنيفاوما كان من المسركين) اعل انه تعالى لما علم رسوله أنواع دلائل التوحيد والرد على القائلين بالشر كاموالانداد والاصنداد وبالغ فيتقر يراثبات التوحيد والردعلي القائلين بالشركا والانداد والاضداد

السيئة كاثنامن كانمن العاملين (فلایجری الامثلها) بحکم الوعدواحدة بواحدة (وهم لايظلمون ) بنقص الثواب وزيادة العقاب ( قل انني هداني ربي) أمر رسول الله صلىالله عليه وسلمبأن يبين لهم ما هو عليه من الدين الحق الذي يدعون أنهم عليه وقدفار قوسالكلة وتصدير الجلة بحرف المعنى لاظهار كالاعتناء بمضمونها والنعرض لعنوانال بوبيةمعالاصافة الى ضميره صلى الله عليه وسلم لمزيدتشر بفدأى قل لا واثك المغرقين أرشدنى ربى بالوحى وبمانصب في الآفاق والانفس من الآيات النكوينية (الى صراطمستةيم) موصل الى الحق وقوله تعالى (دينا) بللمن الى صراط فان محله النصب كما في قوله تعالى ويهديك مساطامستقيمااو مفعول لفعل مضمر يدل عليه المذكور (قيما)مصدرنعت بهمبالغة والقياس قومأ كعوض فاعل لاعلال فعله كألقيام وقرئ فياوهوفيعلمنقام كسيد من سادوهو أبلغ من

تسيد من سادوهوا بلغ من المستقيم باعتبارالصيغة ( ملة ابراهيم ) عطف بيان لدينا ﴿ و بالغ ﴾ المستقيم باعتبارالزنة وان كان هو أبلغ منه باعتبارالصيغة ( ملة ابراهيم ) عطف بيان لدينا الجاطل ( حنيفا ) حال من ابراهيم أى ماثلاً عن الاديان الباطل

وقوله تعالى (وماكان من المشركين) اعتراض مقرر لنز اهنه عليه السلام عاعليه المغرقون لدينه و فقدوعل أي ماكان منه من أهل أي ماكان منه من أهر أصلاو فرعاصر حبد لك رداعلى الذين يدعون أنهم على ملته عليه السلام من أهل مكة واليه ودالمشركين بقولهم المسيح ابن الله (قل ان صلاتي ونسكى) أعيد الامر لما أن المأمور به متعلق ﴿ ٢٥٧ ﴾ بفروع الشرائع وماسق بأصولها أي عبادتي كلها وقيل وذبحي

جع بينه و بين الصلاة كافىقوله تعالى فصل ل بكوانحروقيل صلاني وجي (ومحياي ونماتي) أى وماأناعليه في حياتي وماأكون عليدعندموتي منالايمان والطاعة أوطاعات الحياه والخبرات المضافة الى الممات إكابوصية والتدييروقري تحملي بسكون الياء اجراء ناوصل مجري الوفف (لله رب العالمين لمسريك له عاصة له لاأسرك فها غيره (ولذلك) اسارة الى الاخلاص ومافيه من معني البعدئلاسعار بعلو رتبتدو بعد منزنند في الدضــل أي بذلك الاخلاص (أمرت) لابني غبر وقوله تعالى (واناأول المسلين) لمان مسارعت دعليد السلام الى الامتثال عا أمريه وأنماأمربه ايس من خصائصهعلمهالسلام يلالكل مأمورون به ويقتدى بهعليه السلام من أسلم منهم (قل

وبالغ في تقرير اثبات التوحيد والنافين للقضاء والقدر ورد على أهسل الجاهلية في الاطيلهم أمره أن يختم الكلام يقوله انني هداني ربي الى صراط مستقيم وذلك يدل على ان الهداية لاتحصل الابالله وانتصب دينالوجه ين (أحدهما) على البدل من محل صراط لان معناه هداني ربي مراطامستقيماً كاقال و يهديك صراطامستقيما (واثناني) أن يكون التقدير الزموادينا وقوله قيم قال صاحب الكشاف القيم فيعلمن قام كسيد منساد وهوأ بلغ من القائم وقرأ أهـل الكوفة فيمامكسورة النَّاف خفيفة اليَّاء قال الزجاج هومصدر بمعنى القيام كالصفروالكبروالحولوالشع والأويل ديناذاقيم ووصف الدين بهذاالوصف على سيل المبالغة وقوله مله ابراهيم حنيفا فقوله مله بدل من قوله ديناقيما وحنيفامنصوب على الحال من ابراهيم والمهني هداني ربي وعرفني ملة ابراهيم حال كونهما موصوفة بالحنيفية ممقال في صفة ابراهيم وماكان من المشركين والقصودمنه الردعلي المشركين #فوله تعالى ( قل ان صلاتي و المكي و عياى و ماتي لله رب العالمين لاسر بكاله و بذلك أمر ن وأنا أول المسلين) اعلم اله تعالى كاعرفه الذي المستقيم عرفه كيف يقوم بهو يؤديه فقوله قل انصلاتي ونسكي وعياى وعاتى لله رسالعالمين بدل على انه يؤديه مع الاخلاص وأكده غوله لاسر بكله وهاندا بدل انه لا حكى في العبادات أن يوتى بهاكيف كانت بل يعب أن يوتى بها مع تماء الاخلاس وهدامن أقوى الدلائل على أن شرط صحة الصلاة أن يوتى بهامتر ونة بالاخلاص أمافوا ونسكي فقيل المراد بالنسك الذبيحة بعينها يقول من فعلكذافعليه نسك أي دم نهريقه وجمع بين الصلاة والذبح كافي قوله فصل لربك وأخروروي تعلب عن ابن الاعراب انه قال ألنسك سبائك القفنة كل سايكة منها نسيكة وفيل المتسدناسك لانه خلص نفسدمن دنس الآثام وصفاها كالسبيكة المخلصة من الخبث وعلى هذا الأويل فأنسك كل ماتقربت مه الى الله تعالى الاان الغالب عليه في العرف الذبح وقوله ومحياي وناتي أي حياتي وموتىلة واعلم انه تعالى قال ان صلاتي ونسكي ومحياي وبماتي لله رب العالمين فأثبت كون الكللة والمحياو الممات ليسالله عدى انه يوتى بهما اطاعد الله تعالى فانذاك محال بلمعني كونهمالله الهماحاصلان بنظي الله تعالى فكدلك أن بكون كون الصلاة والنسكالله مفسرابكونهما واقعين بخلق المهوذك من أدل الدلائل على انطاعات العبد مخلوقة للاتمالي وقرأ مافع محياي ساكنة الياء ونصبها في مماتي واحكان الياء في محياي شاذ غيرمستعمل لان فيدجعابين سأكنين لايلتقبان على هذاالحدفي نثر ولانظم ومنهم من قال انه لغة لبعضهم وحاصل الكلام انه تعالى أمر رسوله انيين انصلاته وسائر عباداته وحياته ومماته كلهاواقعة بخلق الله تعالى وتقديره وقضائه وحكمد ثمنص على انه لاسريك له في الخلق والتقدير ثم يقول و بذلك أمرت أي و بهذا التوحيد أمرت ثم يقود والمأول المسلين أى المستسلين المضاء الله وقدره ومعلوم انه ايس أولا لكل مسلم يجبان بكون

أغيراللة أبغى ربا) ﴿ ٣٣ ﴾ ع آخر وأشركه في العبادة (وهوربكل شي ) جلة حالية موكدة اللانكار أي والحال، أنكل ماسواه مر بوب له مثلي فكيف يتصور أن يكون شر يكاله في المعبودية (ولا تكسب كل نفس الاعليها) كانو ايقولون المسلمين البعوا سبيلنا و المحمل خطايا كما ما بمعنى ليكتب علينا ما علتم من الخطايا لاعليكم واما بمعنى المحمل بوم القبامة ما كتب وليكم من الخطايا فهذا رداه بالمعنى الاول

أى لاتكون جناية نفس من النفوس الاعليها وتحال أن يكون صدورها عن شخص واقر ارها على شخص آخر حتى بتاتى ماذكر تم وقوله تعالى (ولا تزروا زرة وزراً خرى) رداه بالمعنى الثانى أى لا تحمل بو منذ نفس حاملة حل نفس أخرى حتى يصح قولكم (ثم الى ربكم مرجعكم) تلو بن للخطاب و توجيد له الى الكل المكل الكيد الوعد و تشديد الوعيد أى الى مالك امور كر رجوع كم بوم القيامة (فننبكم) بومنذ (ما كنتم فيه تختلفون) ﴿ ٢٥٨ ﴾ بيان الرشد من الغي و تمييز الحق

المراد كونه أولالمسلمي زمانه \* قوله تعالى ر قل أغيرالله أنغي ر باوهوربكلشي ولانكس كل نفس الاعليه اولا تزرو إزرة وزراخرى ثم الى ربكم مرجعكم فينبنكم با كَنتم فيه تختلفون ) اعلم انه تعانى لمأ مرجمدا صلى الله عليه وسلم التوحيد المحض وهوأن بغول انصلاتي ونسكي الى قوله لاشر بك له أمر وبأن يذكر مايجرى مجرى الدليل على صحة هذاالتوحيد وتقريره من وجهين (الاول) أن أصناف المشركين أربعة لانعيدة الاصنام أشركو أبالله وعبدة الكواكب أشركوا بالله والقائلون بيزدان واهرمن وهم الذين قال الله في حقهم وجعلوالله شركا الجن أشركو ابالله والقائلون بان المسيم ابن الله والملائكة يناته أشركوا أيضا بالله فهوالا هم فرق المشركين وكلهم معترفون أن الله خالق الكل وذلك لانعبدة الاصنام معترفون بانالله سبحانه هوالحالق للسعوات والارض ولكلمافي العالم من الموجودات وهوالخالق للاصنام والاوثان بأسرها وأماعبدة الكواكب فهممعة فون بأنالله خالقها وموجدها وأما الفائلون ببزدان واهرمن فهم أيضا معترفون بأنالسيطان محدث وانجحدته هوالله سبحانه وأماالقائلون بالمسيم والملائكه فهممعترفون بانالله خالق الكل غثبت بماذكر ناأن طوائف المشركين أطبقوا والفقوعلى الله على هوالاء النسركاء اذاعر فت هذافالله سيمانه قال له المجدقل أغمر اللهأبغي رياسع انهو لاءالذين اتمخدو ارباغيرالله تعالى أقروا بأن الله خالق تلك الأشيآء وهل مدخل في العقل جعل المر بوب سريكا ارب وجعل العبد شريكانا مولى وجعل المخلوق سر يكا للخالق ولماكان الامر كذلك ثبت بهذا الدليل أن اتخاذ رب غيرالله تعالى قول فاسدُو دين باعْلُ ( الوجه اشانَّى) في تقرُّ بر هذا الكلام ان الموجود أماوجب لذاته واما ممكن لذاته وببت أن الواجب لذاته واحدفنبت أن ماسواه ممكن لذاته وثبت أن الممكن لذاته لا يوجد ألا بايجاد الواجب لذاته واذاكان الامركذلك كأن تعالى ريالكل شئ واذا ثبت هذافنةول صربح العقل يشهدبأنه لايجوزجعل المربوب شريكا للرووجعل المخلوق شريكا للغالق فهذاهوالمراد من فوله قُل أغيرالله أبغي رباوهورب كل شيء ثم انه تعالى لمايين بهدندا الدلبل الماهر القاطع هدناالتوحيد بين الهلايرجع اليدمن كفرهم وشركهم ذمولاعقا وغالولانكسب كلنفس الاعليها ومعناه انانم الجاني عليه لاعلى غمره ولانزروازرة وزرأخرى أى لاتو خذنفس آئمة بانم أخرى ثم بين تعالى ان رجوع هؤلات المشركين الى موضع لاحا كمفيد ولاآمر الاالله تعالى فهوقوله تمالى ربكم مرجعكم فينبئكم بماكنتم فيه تنخ الفون # قوله تعالى ( وهوالذي جملكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق معض درجات ليبلوكم فيماآتاكم ان ربكسم بعالعقاب وانه لغفوررحيم) اعلان في قوله جعلكم خلائف الارض وجوها (أحدها) جعلهم خلائف الارض لأن محداعليه الصلاة والسلام خانم النبيين فعلفت امته سار الايم (وثأنيها) جعلهم يخلف بعضهم بعضا (والله الهم خلفاء الله في أرضه علكونها و يتصرفون فيما مم قال ورفع

من الباطل (وهواندي جعلكم خلائف الارض)حيث خلفتم الابم السالفة أو يخلف يعضكم بعضاأ وجعلكم خلفاءالله تعالى في أرضه تتصرفون فيهاعلى أن الخطابعام (ورفع بعضكم) فيالشرف والغني ( فوق بعض درجات) كثيرة متفاوته (لسلوكم فيما آتاكم) من المال والجاه أي ليعا ملكم معاملة من يدليكم لينفظر ماذا تعملون من الشكر وضده (ان ر مك) تجر مدالخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلمعاصافةاسمالرس الى ضمره عليد الصلاة والسلام لابراز مزيد اللطف به عليه الملام (سىر يعالعقاب) أي عقابهمس يعالاتيانلي لميراع حقوق مااتاه الله تعالى ولم بشكر ، لان كلااتقر يبأوسربع التمام عندارادته لتعاليد عن استعمال المبادي

والآلات (وانه لغفوررحيم) لمن راعاها كاينبغى وفي جعل- برهذه الجلة من الصفات الذاتية الواردة على بناء المبالغة مؤكدا باللام مع جعل خبرالاولى صفة جارية على غيره ن هى له من النبيد على أنه تعالى غفوررحيم ﴿ بعضكم ﴾ بالذات مبالغ فيهما فاعل العقو بة بالعرض مسامح فيها ما لا يخنى والله أعلى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنزلت على بسورة الإنعام جلة واحدة يشيعها سبعون ألف ملك لهم

رَجل التسبيح والتحميد فن قرأ الانعام صلى عليه واستغفر له أولئك السبعون ألف ملك بعد دكل آية من سورة الانعام يوماوليلة والله تعليما الجلل وآيا مائنان يوماوليلة والله تعالى اعلم (سورة الاعراف مكية غير ثمان ايات من قوله واسالهم الى قوله واذ تقنا ألجل وآيا مائنان وخس (سم الله الرحن الرحم) (المص) اما مسرود على تمط التعديد باحد الوجهين المذكورين في فاتحة سورة المقرة فعله الرفع على أنه خبر مبتدا محذوف وانتقدير سورة المقرة فعله الرفع على أنه خبر مبتدا محذوف وانتقدير

بعضكم فوق بعض درجات في الشرف والعقل والمال والجاه والزق واطهار هذا النفاوت ليسلاجل العجز والجهل والبخل فانه تعالى متعال عن هذه الصفات والحاهو لاجل الابتلاء والامتحان وهوالمراد من قوله ليبلوكم فيما آتاكم وقد ذكرنا انحقيقة الابتلاء والامتحان على الله محال الاان المراد هوالتكليف وهو عل لوصدر من الواحد منالكان ذلك شدها بالابتلاء والامتحان فسمي بهذا الاسم لاجل هذه المساجة ثم انهذا المكاف اما أن يكون مقصرا فيما كلف به واماان يكون موفرا فيه فان كان الاول كان فصيد من التحقويف والترهيب هوقوله ان سريع العقاب ووصف العقاب بالسرعة لان ماهوآت قريب وان كان اشابي وهوأ يكون موفرا في تناكل الطاعات كان فصيد من التشريف والبرغيب هوقوله وانه اعفور رحيم أي يعفر الذبوب و يستراله يوب في الدنيا بسترفضاله وكرمه ورحته وفي الاخرة بأن يفيض عليه أنواع نعمه وهذا الكلام بلغ في شمرح الاعذار والانذار والترغيب والترهيب الى حيث لا يكن الزيادة عليه وهذا الخرالكلام في تفسير سورة الانعام والجدلله الماث العلام

## ( سورة الاعراف مائتان وست آیات مکیة ) ( بسسمالله الرحمن الرحیم )

( المصكتاب انزل اليك فلا يكن في صدرك حرج منه لتندر به وذكري المؤمنين) في الآبة مسائل (المسئلة الاولى) قال ابن عباس المص أناالله أفصل وعند أيضاً أناالله اعلموأ فصل قال الواحدي وعلى هذا الفسيرفهذه الحروف واقعة في موضع جلوالجل اذاكانت ابتداءوخ برافقط لأموضع الها من الاعراب فقوله أناالله أعلم لاسوضع لها من الاعراب فقوله أنامبتدا وخبره قوله الله وقوله أعلم خبر بعد خبرواذا كأن معني آلص أنااللة أعلم كاناعرابها كاعراب الشئ الدي هورأو بللها وقال السدى المصعلي هجاء قولنافي أسماء الله تعالى اله المصور قال القاضي ليسحل هذا المفظ على قوينا أناالله أفصل أولى من حله على قوله أماالله أصلح ألمالله أمتحن أماالله الملك لانه الكانت العبرة بحرف الصادفه وموجود في قولنا أ ماالله أصلح وانكانت العبرة بحرف الم مكماانه موجودفي محض التعكم وأيضا فانجاء تعسبرا لالفاط بناء على مافيها من الحروف من غيرأن تكون نلك اللفظة موضوعة في اللغة لذلك المعنى انفتحت طريقة الباطنية في تفسيرسا رألفاظ القرآن بمايساكل هذاالطريق واماقول بعضهمانه من أسماءالله تعالى فأبعد لانه ليس جعله اسماللة تعالى أولى من جعله اسما لبعض رسله من الملائكة أوالانبياء لان الاسم اتما يصيراسماللمسمى بواسطة الوضع والاصطلاح وذلك مفقودههذا بلالحق ان قوله المص اسمرلقب اهذه السورة واسماء الالقاب لاتغيد فائدة في المسميات بلهي قائمة مقسام الاشارات ولله تعالى ان يسمى هذه السورة بقوله المص كاان الواحد منا أذاحد ثله ولد

الاشارات وللة تعالى ان يسمى هذه السورة بقوله المص كاان الواحد منا اذاحد ف اله وقد جوز كونه خبر والمص مبتدا أى المسمى بالمص كتاب وقد عرفت ما فيه من أن ما يجعل عنوانا للموضوع حقمه ان يكون قبل ذلك معلوم الانساب اليه عند المخاطب واذلاعه دبالتسمية قبل فعقها الاخبار بها (أنزل اليك) أى من جهته تعالى بنى الفعل للسفول جرياعلى سنن الكبرياء وايذانا بالاستغناء عن التصريح بالفاعل لغاية ظهور تعينه وهو السرق ترك

هذاالص أى مسمى به وتذكيراسم الاشارةمع تأنيث المسمى لماأن الاشارة اليدمن حيث انهمسمى بالاسم المذكورولامن حيث انه مسمى بالسورة وانماصحت الاشارة اليه مععدم سبق ذكرملا أنهاعتاركونه بصدد الذكرصارحكم الحاضع الشاهدوقوله عزوجل (كتاب) على الوجه الاولخبرميتدا يحذوف وهومايني عندتعديد الحروفكا بمقبل المؤلف منجنس هذمالحروف مرادابه السورة كتاب الحأواسم اشارةأشيربه اليه تنزيلا لحضورا لمؤنف مندمنزالةحضورنفس الوالف أي هذاكتاب

الخ وعلى الوجدالثاني

خبر بعدخبر جي بهاثر

بيان كونه مترجاباسم

بدبعمني عنغرابته في نفسه ايانة لجلالة محله

بيان كونه فردامن أفراد

الكندالالهية حائزا

للكمالات المختصة بها

ذكرمبدأ الانزال كافي قوله جعل ذكره بلغ ماأنزل اليكمن ربك ونظائره الجلة صفة لكتاب مشرفة له ولمن أنزل اليه و جعله خبراً له على معنى كتاب عظيم الشانُ أنزل اليكُ خُلاف الاصل (فلا يكن في صدرك حر ج) أي شك كافي قوله تعالى فان كنت في سَكُ مَا أَنْ إِنَا اللَّكَ خَلَا أَنْهُ عَبِرِعَنَّهُ مَا يُلازَمُدُ مِنَ الحَرِجُ فَانَالْشَاكَ وَعَنَّ يَهُ السَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّالِكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلًا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَل

الاحوال القلبة التي إلى فاته يسميه عدداذاعرفت هذافنقول قوله المص متدأوقوله كتاب خبره وقوله أنزل اليك صفة لذلك الخبرأي السورة المسماة بقولما المص كتاب أنزل اليك فان قيل الدايل الذي دل على صحة نبوة محد صلى الله عليه وسلهوان الله تعالى خصه بانزال مذا القرآن عليه فالم نعرف هذا المعنى لايمكننا أنامرف ببوله ومالم نعرف نبوته لايمكنناأن بحتيج بقوله فلوأ ثبتنأ كون هذه السورة نازلة عليه من عندالله بقوله زم الدور قلنا محتض العقل نعلمان هذه السورة كتاب أنزل اليه من عندالله والدليل عليه أنه عليه الصلاة والسلام مأنلذ لاستاذ ولا تعلم من معلم ولاطالع كتاباولم يخالط العلاءوالشعراء وأهل الاخباروا نقضي من عره أر بعون سنة ولم ينفق لدشي من هذه الاحوال ثم بعدا نقضاء الار بعين ظهر عليدهذا الكتاب العزيز المشنل على علوم الاولين والآخرين وصريح العقل يشهد بأن هذا لا يكون الا بطريق الوحي من عندالله تعالى فثابت بمذا الدليل العقلي ان المص كتاب أن ل على مجد صلى الله عليه وسلم من عندر به والهه ( المسئلة الثانية ) احتج القائلون بخلق القرآن بقوله كتاب أنزل اليك قالواانه تعانى وصفد بكونه منز لاوالانزآل يقتضي الانتقال من حال الى حال وذنك لايليق بالقديم فدل على انه محدث و جوابه ان الموسوف الانزال والتنزيل على سايل المجازهو هذه الحروف ولانزاع في كونها محدثة مخلوقة والله أعلم فان قيل فهب ان المراد منه الحروف الا ان الحروف اعراض غسير باقية بدليل انها متوالية وكونها متوالية يشعر بعدم بقائها واذاكان كذلك فالعرض الذى لايبتي زمانين كيف يعقل وصفد بالنزول والجواب انه تعالى أحدث هذه الرقوم والنقوش في اللوح المحفوظ ثم اناللك يطالع تلك النقوش وينزل من السماء الى الأرض ويعلم محمداتلك الحروف والكلمات فكآن المراد بكون تلكالحروف نازلة هوان مبلغها نزل من السماء الى الارض بها ( المسئلة الثالثة ) الذين أثبتوالله مكاناتمسكو ابهذه الآية فقالواان كلة من لابتداء الغابة وكلة الى لانتهاء الغابة فقوله أنزل اليك بقتضي حصول مسافة مبدوها عُواللهُ تَعَالَى وَعَامَهَا مِحْدُ وَذَاكُ يَدُلُ عَلَى أَنَّهُ تَمَالَى مُخْصَ يَجِهُمْ فُوقَ لان النزول هو الانتقال من فُوقَ الى أسفل و جوابه لما ثَبِت بالدلائل الفاهرة أن المكانُّ والجهة على الله تعالى محال وجبحله على المأويل الذي ذكرناه وهوان الملك انتقل به من العلو الى أسفل تم فال تعالى فلا يكن في صدرك حرب ومنه وفي تفسيرا لحرب قولان (الاول) الحرب الضيق والمعنى لايضيق صدرك بسبب أن يكذبوك في التليغ (والثاني ) فلا يكن في صدرك حرج منه أى شك منه كقو له تعالى فان كنت فى نك بما أنزانا اليك وسمى السُك حر جالان الشاك ضيق الصدر حرج الصدركا انالمتيقن منشرح الصدر منقسيع القلب ممقال تعالى لتنذر به هذه اللام عاذا تتعلق فيداقوال ( الاول ) قال الفراء انه متعلق ستوله أنزل اليك على القديم والتأخير والتقدير كتاب أنزل اليك لتنذربه فلايكن في صدرك حرج منه أ فانقيل فأفأئدة هذا التقديم والأخيرقلنا لان الاقدام على الانظار والتبليغ لايتمولا

يستحيل اعتراؤها اماه عليدالصلاة والسلام في وماقد يقع من نسبته اليه **قىم**نمن النهى فعلى طريقة التهييج والالهماب والمسالغة في التنقير والمحذر باعامأن ذلك من القبح والشرية بحيث ينهى عنه من لاعكن صدوره عندأصلا وكيف عن يمكن ذلك مــند والتنو نالتحتموالجار في قولد تعالى (مند) منعلق بحرج بقال حرج منه أى ضاق به صدرهاو بمحذوف وقعصفة لدأى حرج كائن منه أثىٰ٪ يكن فيك شك ما في حقيته أوفى كونه كتاماه يزلا اليكمن عنده تعالى فالفاء على الاول لنرتيب النهي أولانتها على مضمون الجلة فانه مما يوجب انتفاء الشك فيما ذكر بالكلية وحصول اليقين به قطعا وأماعل الناني فهيي لترتيب ماذكر على الاخبار بذلك لاعلى نفسه فتدبر وتوجيه

﴿ يكمل ﴾ النهى الى الحرجمع أن المرادنهيد عليه الصلاة والسلام عنه امالما من الباغة في نيزيهه عليه الصلاة والسلام عن الشك فيماذ كرفان النهى عن الشي مما يوهم امكان صدور المنهى عنه عن المنهى وامانا حبالغة في النهي فأن وقوع الشك في صدره عليه الصلاة والسلام سبب لأتصافه عليه الصلاة والسلام بهوالنهي عن السبب نهىعن المسبب نالطريق البرهاى ونفى له من أصله بالمرة كافى قوله تعالى ولا يجر منكم شنات قوم الآية وليس هذا من قبيل لاأرينك ههنا فان النهى هناك واردعلى المسبب مرادا به النهى عن السبب فيكون الماكنهية عليه الصلاة والسلام عن تعاطى ما يورث الحرج فتأمل وقيل الحرج على حقيقته اى لا يكن فيك ضيق صدر من تبلغه مخافة أن يكذبوك أو أن تقصر في القيام بحقه فانه عليه الصلاة والسلام كان يخلف تكذيب ﴿ ٢٦١ ﴾ قومه له واعراضهم عنه ف كان يضيق صدره من الاداء

ولاينبسطله فآمندالله تعالى ونهاءعن المبالاة عهم فالفاءحينة ذللترتيب على مضمون الجله أوعلى الاخيار مهفان كلامنهما موجب للاقدام على التلبغ وزوال الخوف قطعاوان كان ابجامه الثاني بواسطة الاول وقوله تعالى (لتذربه) أي بالكتاب المنزل متعلق أنزل ومايديهما اعتراض توسط بينهما تقريرا لاقبله وتمهيدالمابعده وحسبمالتوهم أنمورد الشكهوالانزالاللانذار وقيل متعلق بالنهى فان انتفاء الشك في كونه منزالا من عنده تعالى موجب للانذار به قطعا وكذاانتفاءالخوف منهم أوالعلمبانهموفقالقيام بحقد موجب التحاسر على ذلك وأنت خبر بانه لابتأتى على التفسيرالاول لان تعليل النهي عن الشك عاذكرمن الانذار والتذكيرمع ايبهامه لامكان صدوره عندعايه [[الصلاة والسلام مشعربان

يكمل الاعند زوال الحرج عن الصدر فلهذا السبب أمر الله تعالى بازالة الحرج عن الصدر مم أمره بعد ذلك بالانذار والتبليغ (الثاني) قال ابن الانباري اللام ههنا بعني ك والتقدير فلا يكن في صدرك شك ك تنذر غيرك (النالث) قال صاحب النظم اللام ههنا يعنى أن والتقدير لايضق صدرك ولايضعف عن أن تنذر به والعرب تضع هذه اللام في موضعرأنقال تعالى ر بدونأن يطفؤ انورالله بأفواههم وفي موضع آخرير يدون ليطفوا وهمآبمعني واحد ( والرابع ) تقدير الكلام انهذا الكتاب أنزله الله علبك واذاعلت انه تمزيل الله تعالى فاعلم أن عناية الله معك وأذاعلت هذا فلا يكن في صدرك حرج لان من كان الله حافظ اله و تاصر الم يخف أحداو اذا زال الخوف والضيق عن القلب فأشتفل بالانذار والتبليغ والنذكبراشتغال الرجال الابطال ولاتبال باحد منأهل الزبغ والضلال والانطال ثم قال وذكري للمؤمنين قال ان عباس يريده واعظ للمصدقين قال الزجاج وهواسم في موضع المصدر قال الليث الذكري اسم للتذكرة وفي محل ذكري من الأعرابُوجُوه قال الفرآء يجوز أن يكون في موضع نصبُ على معنى لتنذر به ولنذكر و مجوزاً ن يكون رفعابالردعلى قوله كتاب والنقدير كتاب حق وذكرى و يجوزاً يضاأن یکونالتقدروهوذکری و یحوزآن بکون خفضالان معنی لتنذر به لانتنذر به فهوفی موضع خفض لان المعنى للاندار والذكري فان قيل المقيد هذه الذكري بالمؤمنين قلناهو فظيرقوله تعالى هدى لاحتقين والبحث العقلي فيه ان النفوس البشرية على قسمين نفوس لليدة حاهلة تعيدة عن علم الغيب غريقة في طلب اللدات الحسمانية والشهوات الجسدانية ونفوس شريفة منسرقةبالانوار الالهية مستعدة بالحوادث الروحانية فبعثة الانبياءوالرسل فيحق القسم الاول اتذار وتخو فيفانهم لماغرقوا فينوم الغفلة ورقدة الجهالة احتاجواالي موقظ يوقظهم والىمنبه بنبههم وأمافى حقالقسم الثاني فنذكير وتنبيه وذلك لان هذه النفوس عقتضى جواهرها الاصلية مستعدة للانجذاب الىعالم القدس والاتصال بالحضرة الصمدية الاانهر عاغشيهاغواش من علم الجسم فيعرص لها نوع ذهول وغفلة فاذا سمعت دعوة الانبياءواتصل بها أنوارأرواح رسلالمه تعالى تذ ارتحر كزها وأبصرتمنشأها واشتاقتالي ماحصل هنالك منالروح والراحة والريحان فثبت انهتعالى انماأنزل هذا الكتاب على رسولهليكون اندارا فيحقطائفة وذَكْرى في حق طائفة أخرى والله اعلم الله قوله يتعالى ( اتبعوا ما أنزل البكم من ربكم ولاتتبعوامن دونه أولياء قليلا ماتذكرون) اعلمان أمرالرسالة انمايتم بالمرسل وهوالله سبحانه وتعالى والمرسل وهوالرسول والمرسل اليه وهوالامة فلمساامر فى الآية الاولى الرسول بالتبليغ والانذارمع قلب قوى وعزم صحيح أمر المرسل اليه وهم الامة بتابعة الرسولُ فَقَالِ اتَّبِعُوا مَا أَنزُلُ البِّكُم من ربَّكُمْ وَفِي الْآيَةِ مُسائِلُ ( المسئلة الأولى ) قال الحسنيا بن آدم أمرت باتباع كتاب الله وسنة رسوله واعلمان قوله اتبعوا ماأنزل اليكم

المنهى عنه ايس محذوراندا ته بل لافضائه الى فوات الانداروانتذكيرلاأ قل من الايدان بأن ذَّ معظم غائلته ولار يب فى فساده وأماعلى انتفسير اننانى فاننا يتأتى التعليل بالاندار لابتذكيرالمؤمنين ادليس فيه شائبة خوف حتى يجعل غاية لانتفائه وقوله تعالى ( وذكرى للمؤمنين ) فى حيز النصب باضمار فعله معطوفا على تنذر أى وتذكر المؤمنين تذكيراأ والجرعطفا على محل أن خرأى للانذار والتذكير وقيل مرفوع عطفاعلى كتاب أوخبر لمبتدا محذوف وتخصيص التذكيربالمؤمنين للايذان باختصاص الانذار بالكفرة أى لتنذر به المشركين وتذكر المؤمنين وتقديم الانذار لانه أهم بحسب المقام (اتبعوا ما أنزل اليكم) كلام مستانف خوطب به كافة المكافين بطريق التلوين وأمروا باتباع ما أمر انني صلى الله عليه وسلم قبله بتبليغه بطريق الانذار على ١٦٢ ﴾ والتذكير وجعله منز لا اليهم بواسطة

من ربكم بتناول القرآن والسندفان قيل لماذاقال أنزل اليكم وانماأنزل على الرسول قلنا انهمنزل على الكل بمعنى انه خطاب للكل اذاعرفت هذاف فول هذه الآية تدل على ان تخصيص عوم القرآن بالقياس لا يجوز لان عوم القرآن منزل من عندالله تعالى والله تعالى أوجب متابعته فوجب العمل بعموم القرآن ولما وجب الممل بهامتنع العمل بالقياس والالزم التناقض فأن قالوالماورد الامر بالقياس في القرآن وهو قوله فاعتبروا كَانَ الْعَمَلَ بِالْقَيْلُسِ عَلَا عِنْ أَنزِلُ اللهُ قَلْنَا هُبِ انه كُذَلِكَ الْا الْقُولُ الآية الدالة على وجوب العمل بالقياس أنما تدل على الحبكم المثبت بالقياس لاابتداء بل بواسطة ذلك القياس وأماعوم القرآن فانه يدل على ثبوت ذلك الحلكم ابتداء لابواسطة ولماوقع التعارض كان الذي دل عليه ماأنزله الله المداء أولى بالرعاية من الحكم الذي دل عليه ماأنزله الله بواسطة شيءً آخِرف كان الترجيح من جانبناوالله أعلم(المسئلة الثانية) قوله تعالى ولاتْنْبِعُوا من دُونه أُوليا قالوامعناه ولاتتولوا من دُونه أُولياء من شياطين الجن والانس فيحملوكم على عبادة الاوثان والاهواء والبدع ولقائل أن يقول الأية مل على انالمتبوع اماأن يكون هوالذئ الذي أنزله الله تعالى أوغيره اما الاول فهوالذي أمر الله بانباعه وأما الثابي فهوا ذي نهي الله عرا تباعد فكان المعني ان كل مايغاير الحكم الذي أنزاهالله تعالى فانه لايجوز اتباعد اذاثبت هذا فنقول أننفاه القياس تمسكوا به في نفي النياس فقالوا الآية تُدل على انه لا يُجوز منابعة غير ما أنزل الله تعالى والعمل بالقماس متابعة لغيرما أنزله الله تعالى فوجب أن لانجوز فان قالوا لمادل فوله فاعتبروا على العمل بالقياس كان العمل بالقياس عملا عا أنزله الله تعالى أجيب عنه بأن العمل بالقياس لوكان علا ما أنزله الله تعالى لكان تارك العمل عقنصي القياس كافر القوله تغالى ومن لم محكم بما أنزل الله وأوائك هم الكافرون وحث أجعت الامة على عدم التكفر علنا أن العمل يحكم القياس ليس عدلا عا أنزادالله تعالى وحيننذ يتم الدليل وأجا عنه مثبتوالقياس بأن كون قباس جمة ثبت إجاع الصحابة والاجاع دليل قاطع وماذكرتموه تمسك بظاهر العموم وهودايل مظنون والقاطع أولىمن المظنون واجاب الاواون بانكم أثبتم ان الاجاع جحة بعموم قولهو يتبع غيرسبيل المؤمنين وعوم قوله وكذلك جعلناكم أمة وسطا وعوم قوله كنتم خير أمة أخرجت للناس نأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر و بعموم فوله عليه الصلاة والسلام لانجتمع أمتى على الضلالة وعلى هذا فأتبات كون الأجاع حجة فرع عن التمسك بالعمومات والفرع لا يكون أقوى من الاصل فأجاب من والقياس بأن الآيات والاحاديث والاجاع المناصدت في اثبات القياس قو يت القوة وحصل الترجيح والله أعلم (المسئلة الثالثة) الحشو ية الذين ينكرون النظر العقلى والبراهين العقلية تسكوا بهذه الآية وهوبعيدلان العلم بكون القرآن جة موقوف على صحة التمسك بالدلائل العقلية فلوجعلنا القرآن طاعنا

انزاله اليه عايه الصلاه والسلاما ثرذكرما يصحيء من الانذار والنذكير لنأ كيد وجوباتباعد وقولەتعالى(من رىكىم) متعلق بأنزلءلى أنامن لاشداء الغاية مجازا أو بمجذوف وقع حالا منالموصول أومن ضميره في الصلة وفي التعرض لوصف الربويةمع الاضافةالى ضميرالمخاطبين مزيدلطف بهموترغيب لهم في الامتثال عا أمروا به وتاكيد لوجو به وجعلماأ نزله هناعاما للسنة القولية والفعلية بعيدتع بعمهماحكمه بطريق الدلالة لابطريق العبادة ولماكان اتباع ماأنزله الله تعالى اتماعاله تعالى عقب الامريذلك بالنهى عناتباع غيره تمالى فقيل (ولاتنبعوا من دونه) أي من دون ر بِكُمُ الذِّي أَنْزُلُ الْكِمُ مامديكمالىالحقومحله النصبعلي أنهحال من فاعل فعل النهى أي لاتنبعوا متجاوز بن الله

تعالى (أولياء) من الجن والانس بأن تقبلوا منهم ما يلقونه اليكم بطريق الوسوسة والاغواء من الاباطبل مرفى في اليضلوم عن الحق و يحملو كم على البدع والاهواء لزائفذا ومن أولياء قدم عليه لكونه نكرة اذلو أخرعنه لكان صفة له أى الولياء كأنة غيره تعالى وقبل الضمير للموصول على حذف المضاف في أولياء أى ولا تتبعوا من دون ماأنزل أباطيل

أولياء كما ته قيل ولاتنبعوا من دُون دين ربكم دين أوليا وقرى ولاتبتغوا كافى قوله تعالى ومن يدغ غيرالاسلام دينا وقوله تعالى و ولا تبعد الله ولا تعلى الناء المهموسة في الذال الله والماتذكرون على الناء المهموسة في الذال المجهورة وقرى يتذكرون على صيغة الفيه وفليلا نصب اما بما بعده على أنه نعت الصدر محذوف مقدم القصر أولزمان كذاك محذوف وما من بدة لتاكيد القلة أى تذكر اقليلا المجمودة و وما من بدة لتاكيد القلة أى تذكر اقليلا المجمودة ونا القلة أى تذكر اقليلا المجمودة والما الما المجدوف وما من بدة لتاكيد القلة أى تذكر اقليلا المجمودة ونا القلة أى تذكر اقليلا المجمودة والما الما المجدودة والما المجدودة والما المجدودة والما المحدودة والمحدودة وليا المحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة والمحدودة وليا المحدودة والمحدودة والمحدود

أ بذلك ولاتعملون بموجبه وتتركون ينالله تعالى وتتبون غيره و يجوز أن يراد بالقلة العدم كاقيل في قوله تعالى فقليلا ما يؤمنون والجلة اعتراض تذيبلي مسوق لتقبيح حال المخاطبين والالتفآت على القراءة الاخيرة للامدان اقتضاء سوء حالهم في عدم الامتال بالامروالهي صرف الخطاب عنهم وحكاية جناياتهم غيرهم بطريق المباثة وامانصب على أنه حال من فاعل لاتتبعوا ومامصدر يةمر تفعة يه أى لاتتبعوا من دونه أوليا وقليلا تذكر كماكن لاعلى توجيدالنهي الي المآءد وعطكافي قسوله تعالى لاتقر بوالصلوة وأنتم سكارى بلالى المقيد والقيدجيما وتخصيصه بالذكرلمز يدتقيه حالهم بجمعهم بين المنكرين (وكممن قرية أهلكناها) شروعفى انذارهم بما جرىعلى الاممالمأضية بسبب اعراضهمعن

ف صحة الدلائل العقلية لزم التناقض وهو باطل ( المسئلة الرابعة ) قرأ ابن عام قليلا مايتذكرون بالياء تارة والتاء أخرى وقرأ حرة والكسائي وحفص عن عاصم بالتاء وتخفيف الذَّالُ وَالْبَاقُونَ بِالتَّاءُ وتُشْدِيدُ الذَّالَ قَالَ الواحِدِي رَحِمُ اللهُ تَذَكَّرُونَ أَصْلُهُ تَنَّا. كُرُون فأدغم تاء تفعل في المذاللان الناء مهموسة والدال مجهورة والمجهور أزيد صوتا من المهموس فعسن ادغام الانقص في الازيد وماموصواة بالفعل وهي معه بمنز لة المصدر فالمعنى قليلاتذكركم وأماقراءة ابعامر يتذكرون بياءوناء فوجهها أنهذاخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم أى قليلاما يتذكر هؤلاء الذين ذكروا جندا الخطاب وأماقراءة حررة والكسائى وحفض خفيفة الذال شديدة الكاف فقدحذفوا النساء التي أدغها الاولون وذلك حسن لاجتماع ثلاثة أحرف متقاربة والله أعلم قال صاحب الكساف وقرأمالك ا إن دينار ولاتبتفوا من الابتفاء من قوله تعالى ومن يبتغ غيرا لاسلام دينا \* قوله تعالى (وكممن قرية أهلكناها فجاءها بأسنا بياتا أوهم فأزلون فاكان دعواهم اذجاءهم بأسنا الاأنقالوا اناكناظالمون) اعلمانه تعالى لماأمر الرسول عليه الصلاة والسلام بالأنذار والتبليغ وأمر القوم بالقبول والمنابعة ذكرفى هذه الآية مافى ترك المنا بعة والاعراض عنهامن الوعيد وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الزجاج موضع كمرفع بالابتداء وخبره أهلكناها قال وهو أحسن من أن يكون في موضع نصب لان قوال زيدضر بنه أجودمن قولك زيدا ضربته والنصب جيدعربي أيضا كقوله تعالى اناكل سئ خلتناه بقدر ( المسئلة النانية ) قيل في الآية محذوف وانتقدر وكم من أهل قرية و بدل علمه وجوه (احدها)قوله فجاءها بأسنا والبأس لايليق الابالاهل (ونانيها)قوله أوهم قائلون فعاد الضمير الى أهل القرية (وثالثها) ان الزجر والتحذير لايقع للمكلفين الاياه لا كهم (ورابعها)ان معنى البيات والقائلة لايصح الافيهم فان قبل فَلَّاذا قال أهدكناها أجابوا بأنه تعالى رداليكلام على اللفظ دون المعنى كقوله تعالى وكأين من قرية عتت فرده على اللفظ مقال أعدالله الهم فرده على المعنى دون المفظ ولهددا السبب قال الزجاج ولوقال فجاءهم بأسنالكانصوابا وقال بعضهم لامحذوف فى الآية والمراداهلاك نفس القرية لان فياهلأكها بهدم أوخسف أوغيرهما اهلالئمن فيها ولانعلى هذاالتقدير يكون قوله فجاءها بأسنامجولاعلى ظاهره ولاحاجة فيدالى النأويل (المسئلة الثالنة )لقائل أن يقول قوله وكم من قرية أهملكناها فجاءها بأسنايقنضي انيكون الاهلاكمتقدماعلي مجئ البأس وليس الامر كذلك فانججئ البأس مقدم على الاهلاك والعلماءأ جابواعن هذآ السوءال من وجوه ( الاول ) المراد بقوله أهلكناها أي حكمتا بهلاكها فعاءها بأسنا (وثانيها) كمن قرية أرد نااهلاكها فجاءها بأسنا كقواه تعمالي اذا قتم ألى الصلاة فاغساوا وجُوهِكُم(وثالثها) انه لوقال وكم من قرية أهلكناها فجاءهم الهلاكتالم يكن السؤال واردا فكذا ههنا لانه تعالى عبرعن ذلك الاهلاك بلفظ البأس فأن قالواالسوال

اتباع دین الله تمالی واصر ارهم علی اتباع دین أو ایا تهم و کم خبریة للتکثیر فی وضع رفع علی الابتداء کافی قولک زید ضربته والخبرهوا لجمله بعدها ومن قریة تمییز والضمیرفی أهلکناها راجع الی معنی کم أی کثیر من القری أهلکناها أوفی موضع نصب باهلکناها کافی قوله تمالی اناکل شی خلقناه بقدروا لمراد باهلاکها ارادة اهلاکها کافی قوله تعالی اذا قتم الی

باق لان الفاء في قوله فجاءها بأسنافاء النعقيب وهو يوجب المغايرة فنقول الفءقدتجي بمعنى التفسير كقوله عليه الصلاة والسلام لايقبل الله صلاة أحدكم حتى يضع الطهور مواضعه فيغسل وجهه ويديه فالفاء فيقوله فيغسل للتفسير لانغسل الوجه واليدين كالتفسير اوضعااطهور مواضعه فكذلكههنا البأسجار مجرى التفسير لذلك الاهلاك لانالاهلاك قديكون بالموت المعتاد وقديكون بتسليط البأس والبلاء عليهم فكانذكر البأس تفسير الذلك الاهلاك ( الرابع )قال الفراء لا يبعد أن يقال البأس والهلاك يقعان معاكمايقال أعطيتني فاحسنت وماكان الاحسان بعد الاعطاء ولاقبله وانما وقعا معما فكذاههناوقوله بياتا قال الفراء يقال بات الرجل يدبت بيتا وربما قالوا بباتاقالواوسمي البنت بيتا لانه يبات فيه قال ساحب الكشاف قوله بيانامصدر واقع موقع الحال بمعنى بأنين وقوله أوهم قائلون فيه جنان (الاول) انه حل معطوفة على قوله بياناكا مقيل فجاءها بأسنا بأتين أوقائلين قالىالفراء وفيه واومضمرة والمعني أهلمكناها فجاءها بأسنا يهاتا أووهم قائلون الاانهم استذلوا الجمع بينحرفي العطف واوقيل كان صواباوقال الزجاجانه ليس بصوال لانواوالحالقرية من واوالعطف فالجمع بدعما يوجب الجمعيين المُدُينُ وانه لا يجوزولوفلت جانبي زيد راجلاوهوفارس لم يحتبج فيدالي واوالعطف (البحث الناني)كلة أودخلت ههنا بعني انهم جاءهم بأسنامرة ليلاومرة نهارا وفي القيلولة قولان قال اليث القياولة نومذ نصف انهار وقال الازهرى القيلولة عند العرب الاسستراحة نصف النهار اذااستدالحر وانام يكن معذلك نوم والدليل عليه ان الجنة لانوم فيهاوالله تعالى يقول أصحاب الجنة يومئذ خير مستقرا وأحسن مقيلا ومعنى الآبة انهم جاءهم بأسناوهم غيرمنوقعين له أمايلاوهم نائبون أونهاراوهم قائلون والمقصود انهم جاءهم العذاب على حين غفله منهم من غير تقدم امارة تداهم على ترول ذلك العذاب فكانه قيل للكفار لاتغتروا باسباب الامن والراحة والفراغ ذنعذات الله اذاوقع وقع دفعة من غيرسبق أمارة فلانفتروابا حوالكم ممقال تعالى فاكان دعواهم قال أهل اللغة الدعوى اسم يقوم مقام الادعاء ومقام الدعاء حكى سيبو يه اللهم أشركنا في صالح دعاء المسلمين ودعوى المسلين قال ابن عباس فاكان تضرعهم اذجامهم باسنا الاأن قالوا الاكناط المين فاقروا على أنفسهم بالشرك قال ابن الاباري فاكان قولهم اذجاءهم باسنا الاالاعتراف بالظلم والاقرار بالأساءة وقوله الاأنقالوا الاختيارعندالنحويين أنيكون موضع أنرفعا بكان و يكون قوله دعواهم نصباكموله فاكان جواب قومه الأأن فالواوقوله فكان عاقبتهما انهمافي النار وقوله وماكان جحتهم الاأنقال ويجوز أنبكون أيضاعلي الضدمن هذا بأنيكون الدعوى رفعا وأنقالوا نصبا كقوله تعالى لس البرأن تولوا على قراءة من رفعالبر والاصل في هذا الباب انه اذاحصل في بعد كلة كان معرفتان فانت بالخيار في رفع أيهما شئت وفي نصب الآخر كقولك كانزيد أخالئوان شئت كانزيدا أخوك قال

واقعموقمالحالأي بانتين كفوم لوط (أوهم قائلون )عطفعليه أي أوقائلين من القيلولة فصف النهار كقوم منعيب وانماحد فت الواو من الحال المعطوفة على أختما استثقالا لاجتماع الماطفين فانواوالحال حرفءطف قداستعيرت للوصل لااكتفاء بالضمير کافیجانی ز دهو فارس فانه غيرفصيح وتمغصيص الحالين ما عذاب لماأن نزول المكروه عندا عفلة والدعة أفظع وحكايته للسامعين ازجروأردع عن الاغمار الساب الامن والراحة ووصف الكل بوصني البيات والنيلولةمع أنبعض المهلكين ععزل منحما لاسماالقيلو تمللا بذان بكمال غفلتهم وأمنهم (فاكان دعواهم) أي دعاؤهم واسفائتهم رجم أومأكما نوا يدعونه مندينهم وينتحلونه من مسدهبهم (اذجاءهم بأسنا) عداينا وعاينوا أمارته (الاأنقالوا) جيعا (اناكناظالين)

أى الااعترافهم بظلمهم فيماكانوا عليه وشهادتهم ببطلانه تحسراعليه وندامة وطمعا فى الخلاص ﴿ الزجاج ﴾ وهيهات ولاتحين نجاة

(فلنسئلن الذين أزسل اليهم) بيان لعداجم الاخروى اثر بيان عداجم الدنيوت خلاأته قد تعرض لبيان مباذى أحوال المكلف ببيعاً الكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالكلف بالمحالك بالمحاللة المحاللة المح

أوالاول فيموقف الحسار والثاني فيموقف العقا (فلنقصن عليهم)أىعلى الرسلحين يقواون لاعلم. انكأنت علام الغيوب أوعليم وعلى المرسل الجم جيه مأكانواعليه (بعلم)أىعالميز بظوا هرهم وبواطنهم أو بمعلومنامنهم (وماكنا غائبين ) عنهم في حال من الاحوال فيحنى علينا شئ منأعالهم وأحوالهم والجلة تذييل مقررا اقبلها (والوزن) أىوزن الاعالوالتميزيين راحها وخفيفها وجيدها ورديئها ورفعدعلي الابتداء وقوله تعالى ( بومنذ) خبر، وقوله تعالى (الحق)صفته أى والوزن الحق ابت بوم اذيكون السو الوالقص وقبل خبرمت دامحذوف كانه قيل ما ذلك الوزن فقيل الحمق أي العدل السوء وفرئ القسط واخلف و كيفية الوزن والجمهورهلي أن صحائف الاعال عي التي توزنعم ان الهاسان و كفتار منطر اليه الخلائق اظهار للمعدلة وقطعا للمعذرة ك يسالهم عن أعالهم فتعترف في موقف آلحساب و يؤيد

الرجاج الاانا الاختياراذا جعلنا فوله دعواهم في موضع رفع أن يقول فاكانت دعواهم فلما قال كان دل ان الدعوب في موضع نصب و يمكن أن يجاب عنه بأنه يجوز تذكير الدعوي واركانت رفعاً فتقول كان دعواه باطلًا و باطلة والله أعلم \* قُوله تعـــالى ( فلنساك الذين أرسل اليهم ولنسأ بن المرسلين فلنقدسن عليهم بعلم وما كناغا بُهين) في الاكية مسائل(السَّلَةُ الاولى) في تَقْرِيرِ وجَهُ النظم وجهانَ (الأول) انه تَمالَى لما أمر الرسل فىالاً بِهَ المتقدمة باشبليغ وأمر الامة بالقبول والمنابعة وذكرالتهديد على تركُّ القبولُ والمتابعة لذكرنزول العذآب في الدنيا أتبعه بنوع آخر من التهديد وهمو آنه تعالى يسأل الكلعن كفية أعالهم بوم القيامة (والوجد الثابي) انه تعالى لماقال فاكان دعواهم اذجاءهم باسناالاأن قالوا اناكنا ظالمين اتبعه بأنه لايقع دوم التيامة الاقتصار على مايكون منهم من الاعتراف بلينضاف اليه انه تعالى يسأل لكل عن كيفية أعالهم وبين ان هذا السؤال لايختص بأهل العقاب بلهوعام فيأهل العقاب وأهل الثواب ( المسئلة الثانية ) الذبي أرسل اليهم هم الامة و المرسلون هم الرسل فبين تعالى انه يسأل هذي الفر يقين ونظيرهذه الآية فُوله فور بَكُ لسَالنَّهم أَجَعَينَ عَاكَانُوا يَعْمَلُونُ وَلَقَائِلُ أَنْ يَعُولُ المقصود من السؤل أن يخبر المسؤل عن كيفية أعاله فلمأخبر الله عنهم في الآية المتقدمة انهم يقرون بأنهم كانواظالبن فدالفائدة في ذكرهذا السؤال بعده وأيضا قال تعالى بعدهذه الآية فلنقصن عليهم سلمفاذ كان يقصه عليهم بعم فامعني هذا السؤال والجواب انهم لماأفروا بأنهم كانواطالمين مقصرن سئلوا بعدذك عرسبب ذنك الظلم والتقصيره المقصود منه التقر مع والنو ليمخ فان قبل فما الفائدة في سوال الرسل مع العلم باله لم يصدرعنهم تقسيرا بته فانالانهم أذاأ بتواانه لم يصدرعنهم تقصرالبتة التحق أنتقصير بكليته بالامة فيتضّاعف اكرام الله في حق الرسل لظهو ر براتهم عن جميع موجبات النقصير ويتضاعف أسباك الخرى والاهانة في حق الكفارلماثبت انكل التقصيركان منهم تمقال تعالى ولنقصن عليهم بعلم والمرادانه تعالى بكررو يبين القوم ماأعلنوه وأسروه من أعالهم وان يقص الوجوه التي لأجلها أقدموا على تلك الاعال مُم بين تعالى انه انما يصبح منه أن يقص تلك الاحوال عليهم لانه ماكارغا باعن أحوالهم بلكان عانابهاوما حرجعن علمه شيء منها وذاك يدل على الالهية لانكمل الآ ذاكان الاله علما يجميع الجزئيات حتى يمكنه نبيز المطبع عن العاصى والمحسن عن المسيء فظهران كل من أنكر كونه تعالى عالما بالجزئيات امتنع منسه الاعتراف بكونه تعالى آمر اناهبا مثيبامعسافيا واهذا السبب فانه تعالى أينمسآ ذكر أحوال البعث والقيامة بين كونه علما بجميع المعلومات (السئلة الثالثة) قوله تعالى فننقصن عليهم بعلم يدعلي انه تعالى عالم بالعلم وأن قول من يقول انه لاعلم للمقول باطل فان قبل كيف ألجم بين قوله فلنسأ لن الدين أرسل اليهم ولنسألن المرسلين ومين قوله فيومئد لابسأل عن ذليه انس ولاجان وقولة ولايسأل عن

بها ألسنتهم وجوارحهم ﴿ ٣٤ ﴾ م ويشهدعليهم الانبياء والملائكة والاشهاد وكايثبت في صحائفهم فيقرونه مار وى ان الرجل بوئتى به الى الميزان فيتشرله تسعة وتسعون سجلام دى البصر فبخر جله بطاقة فيها كلتا الشهادة فنوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة فنطيش السجلات وتقل البطاقة وقيل يو زن الاشخاص لمار وى عنه عليه السلام انه ليأتى العظيم السمين يوم القيامة لا ينن عند الله جناح بعوضة وقيل الو زن عبارة عن القضياء السوى والحيكم العادل و به قال مجاهد والاعش والضحاك واختاره كثير من المتأخرين بناء على أن استعمال لفظ الوزن في هذا المعنى شائع في اللغة والعرف بطريق الكناية قالوا ان الميزان انمايراد به التوصل الى معرفة مقاديرا لشى و مقاديراً عمال العباد لا يمكن اظهارها بذلك لانها أعراض قد فنيت و على تقدير بقائم الاتقبل الوزن وقيل ان الاعمال الظاهرة في هذه النشأة بصور عرضية تبرزفي النشاة الاستورج وهرية مناسبة لها في الحسن و القبيح من حمل الدنوب والمعامى تتجسم هناك و تتصور بصورة

ذنو بهم المجرمون قلنا فيه وجوم (أحدها) ان القوم لايسللون عن الاعمال لان الكتب مشتملة عليها ولكنهم بسلون عن الدواعي التي دعتهم الى الاعمال وعن الصوارف التي صرفتهم عنها (وثانيها) أن السوال قد بكون لاجل الاستشاد والاستفادة وقد يكون لاجل التو يحوالاهانة كقول القائل ألم أعطك وقوله تعالى ألم أعهدا ليكميا بي آدم قال الشاعر \* أَلْسَتُم خير من ركب المطايا \* اذاعرفت هذا فنفول انه تعالى لا سأل أحدا لاجل الاستفادة وألاسترشاد ويسألهم لاجل توبيخ الكفار واهانتهم ونظيره قوله تعالى وأقبل بعضهم على بعض ينساء أون مم قال ولا انساب بينهم يومند ولا يدساء لون فان الآية الاولى تدل على ان المسئلة الحاصلة بينهم ا عاكانت على سبيل أن بعضهم بلوم بعضاوا لد ليل عليه قوله وأقدل بعضهم على بعض يتلأومون وقوله فلاانساب بينهم يومنذولا يتساءلون معناه انه لايسأل بعضهم بعضا على سبيل الشفقه واللطف لان لنسب سيجب الميل والرحمة والاكرام(والوجهالئالث) في الجواب ان يوم القيامة يوم طويل ومواقفها كثيرة وأخبر عن بعض الاوقات بحصول السوَّال وعن بعضها بعدم السوَّال ( المسلَّة الرابعة) الايدّ تدلُّ على أنه تعالى بحاسب كل عباد، لا نهم لا يخرجون عن أن يكونوار سلاأ ومرسلاا لهم و يبطل قول من يزعم انه لاحساب على الابياء والكفار (المسئلة الحامسة) الآية تدلُّ على كو عالى متعالياً عن المكان والجهة لانه تعالى قال ومأكنا غائبين ولوكان تعالى على العرش لكان غائباعنافان قالوا محمله على انه تعالى ماكان غائباء نهم بالعلوالاحاطة فلناهدا أويل والاصل في الكلام حله على الحقيقة فانقا اوافأنتم لماقلتم اله تعالى غير مختص بشيء مُرالاحياز والجهات فقدقلتم أيضابكونه غائباً قلناهذا بإطلان الغائب هوالذي يعقل البحضر بعدغيلة وذلك منسروط مكونه مختصا مكان وحهة فأماالذي لايكون مختصا بكان وجهة وكال ذلك محالاق حق امتنع وصفه باغيدة والحضور فطهر الفرقواللهُ أعلم \* قوله تعالى ، والوزن يومئذا لحق في ثقلت مواز ينه فأ الله هم المفلمونّ ومن خفت مواز بند فأولئك الدين خسروا ألفسهم ماكا و با ياتمايط ور) اعلم انه تعالى لمايين في الايد الأولى انمن جله أحوال لقيامد أ وال والحسار بين في هذه الآلة انْمُنجَّله أَ-واللَّاشِّيامة أَيضاوزن اللَّاعال وفي الا بِهُمسائل (المسئلة الاولى) الوزن مبتدأ و يومئد طرف اموالحق خبر المبتداو بجو أ، يكون يومئذا الحمر الحق صفة او زن أى والوزن الحق أى العدل نوم يسأل الله الام والرسل (المسئله لله ته ) في تف مروز الاعمال قولان (الاول) في الحبرانه بعالى ينصب ميز الماه سان و اعتربيوم العا مديو، ن به أعال العداد خيرها وسعرها عمقال ابن عباس أما يعمل فيوتى بعدله بي أحسد وية فتوضع في كيفة الميزان فتثقل حسناته على سأته فذلك قواه فرثقلت موارينم وأولئك هم المفلحون الناجون قال وهذا كاقال في سو رة الانبياء ونضع الموازين القسط ومالقيامة فلانظم نفس شيئا وأماكيفية و زنالاعال على هذا النول فقد وجهان

الناروءل ذلك حل قوله تعالى وان بنم لحيطة بالكافرين وفوا تعالى الذين بأكلون أ.وال ايتامي ظلَّاا انداراً كاون في لم ينهم نار او كذا قوله عرا الصلاة والملامق حق ه بن سرب من الله الذهب والناضة انمايجر جرفي اطنه نارجه نمولابعد في ذلك ألا رى أن ألعلم يظهر في عالم المنال على صورة اللبن كالا يخفيءلي من له خبرة بأحواك آلم تضرأت ألحمس وفدروى عن ابن عباس رضي الله نعالى عهما انه يوتني بالاعمسال الصالحة على صورحسنة زو بالاعمال السيئة على صور فبحسة فتوضع في الميزان ازقيل ان المحلف يوم القيامد امامومن بأنه تعالى حكيم منز معن الجور فيكفيه حكما ه الى كميفيات الاعمال وكمياتها وامامنكرله دلانسلم حيئذأن رحجان بمض الاعمال على بعض لخصوصياتراجعةالىذوات نات الاعمال بليسندمالي واطم ارالله تعالى ايا، على ذك إ الوجه فاالفائده في الوزن أجير بأنه ينكسف الحال يومئد وتظهرجيع الاشياء يحقائة هاعلماهي علبه

و بأرصافها وأحوالها في أنفسها من الحسن والقبح وغيرذلك و سخلع عن الصور المستعارة التي بهاظهرت مو احدهما كم في الدنيا فلا يبق لاحد عن الدهما منها قد النها في التي كانت في الدنيا بعينها وأر، كل واحد منها قد ظهر في هذه النشأة بصورته الحقيقية المستتبعة اصفاته ولا يخطر بباله خلاف ذلك والله تعالى أعلم ( فن ثقلت موازينه) تفصيل اللاحكام المترتبة على الوزن

والموازين اماجع ميزان أوجع موزون على أن المراد به ماله وزن وقدروهو الحسنات فان رجحان أحدها مستلزم لرجحان الآخر أى فن رجعت موازينه التي توزن بها حسناته اوأعاله التي ها قدرو زنة وعن الحسن البصرى وحق لمزان توضع فيه الحسنات أن شرَّوحق لميران أصح فيدانسها تأ يخفف(أوثك) شارة الىالموصول باعتبارا نصافه بثتل الميزان والجمعية باعتبار مصاه كما أرجع إزواز بن أذلك وأماف يردوارينه ﴿ ٢٦٧ ﴾ فراجع اليدباعتبارلفطه ومافيه من معنى البعد للايذان تعالو

طبقتهم وبعدمنز لتبمني الفضل والسرف (هم المفلحون) الفائزون بانجاة والثواب وهماماضمرا صل يفصل بين الخبرو الصفة و،ؤكد النسبة ونفيد اختصاص المسند بالسند اليدأوميدأ خبره المفلون والجله خبرلاؤلئك وتعريف المفلحون للدلالة على أدهم الناس الذين بلغك أنهم مفلحون فيالآخرة أواشارة الى ما يعرفه كل أحد منحقيقة المفلحين وخصائصهم (ومن خفت موازينه) أي موازين أعاله أو أعاله التي 'وزناعا ولااعتداديها وهم أعاله السيئة (وأولئك) اشارة اليهم باعتباراتصافهم بالمثالصفة القيحة والجمعية ومعنى البعد لمامرآ نفافي بطيره وهومبذرأ قد كنت قبل لقائكم ذا وو ت عندى لكل مخاصم ميزانه خبره (،لدين خسروا أنفسهم) أىضيعوا الفطره السليمة التي فطرواعليها وقدأيدت بالآيات البينة وقوله تعالى (عاكانوابا مانا يطلون) متعلق بخسر ومامصدرية وبآياتنامتعلق بيظلون على

تضمين معنى التكذيب قدم

عليه لمراعاة الفواصل والجمع

(أح. هما) ازأعار المؤمن تنصرر صورة حسنة وعمال الكافر بصورة قبيحة فتوزن أاما ا ، ورة كاذ كر ابن عباس (و شين ) انا وزنامود الى الصحف التي تكون فيما أعمال ، عباد مَكتو بة وسئل رسو ، ا، يه صلى الله عليه رسلم عما يوزن يوم ا قيامذ فقال الصحف وهذا الريل مذهب عامة لفسرين عده الآيا وعن عبد الله بي سلام ان ميزان رب العالمين ينصب بين الجن والاس في متقبل به العرس احدى كفتي الميز ان على الجنة والاخرى على جهنم واو وصعت اسمواب والارض في الداهم الوسعمه ن وجبر بلآخذ بعموده ينظراني أنه وعن عبدالله برعمر رضي الله عن قال فال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوتى برجل يوم القيامة الى الميزان ويوتى له بنسعة وتسعين سحلا كل سجل منهامد البصرويها خطاياه وذنو به فتوضع في كفة الميران تم غرج له قرطاس كالاعله فيهسهادة أن اله الاالله وان مجداعبده ورسوله يوضع في الأخرى فترجيح وعن الحسر بينما الرسول صلى الله عليه وسم ذات يوم واصعراً سه في حجر عائشة رضي الله عنها قدأغني فسالت الدمو عمن عينها فقال ماأصابك ماأبكاك فقالت ذكرت حشيرالناس وهل بذكرأحد أحدا فقال لها يحسرون حفاة عراة غرلالكل امرئ منهم يومند شأن يغنيه لأيذ كرأحد أحداء بدالصحف وعندوزن الحسنات والسبات وعرعبيد بنعبر يوتو يالرجل العظيم الاكول الشهروب فلا يكون له وزن معوضة (والقول النابي) وهو قول محاهد والضحالة والإعشان المرادس الميزان العدل والقضاء وكثيرمن المثأخرين ذهبوا الىهذا القول وقانوا حللفط الوزن على هذا المعنى سانغ في الافقة والدليل دل عليه دوحب المصير اليه وأمابيان انحل فظ الوزن على هذاالمعي جائز في الاعة ملازا مدل في الاحذ والاعطاء لايظهر الابالكيل والوزن في الدنيا فلم يبعد جعل الوزن كناية عن العدل وممايقوى ذلك انالرجل اذالم بكر لهقدر ولاقيمة عندغيره يقال اندلا الايقيم علانوزيا قال تعالى فلا تقيم لهم يوم القيامة وزناو يقال أدضا فلأناسخف بفلأن ويقال هذاالكلام فيوزن هذا وفيوزانه أي يعادله و يساويه معانهليس هناك وزن في الحقيقة قال الساعر

أرادعندي لكل مخاصم كلام يعادل الامه فعمل الوزن مثلالاعدل اذاثبت هذا فنقول وجبأن يكون المراد من هذه الا يه هذا المعنى فقط والدليل عليه انالميز ان المايراد ليتوصل بهالى معرفة مقدارالذئ ومقادير النواب والعقاب لايكن اظهارها بالبران لان أعمال العباد أعراض وهي فددنيت وعد متووزن المعدوم محال وأيضا دبتقدير بقائها كانوزنها محالا وأماقولهم الموزون صحائف الاعال أوصور مخلوقة على حسب مقادير الاعمال فنقول المكلف يوم القيامة اماأن يكون مقرابأنه تعالى عادل حكيم أولايكون مقرا بذلك فانكان مقرا بذاك فحينئذ كفاه حكمالله تعسالي بمقاد والنواب والعقاب في علم بأنه عدل وصواب وان لم يكن مقرا بدلك لم احرف من رجعان كفة الحسنات على كفة السيات أو بالعكس حصول الرجعان لاحتمال انه تعالى أظهر

بين صيغتي الماضي والمستقبل للد لالة على استمرار الطلم في الدنيا أي فأولئك الموصوفون بخفة الموازين الذين خسر واأنفسهم بسبب تكذيبهم المستريا ياتناظالمين (ولقدمكنا كمف الارض) لماأمر الله سجانه أهل مكة باتباع ما أنزل اليهم ونهاهم عن اتباع غيره وبين المهم خامة عاقبته مالا هلالتق الدنيا والعداب المخلد في الآخرة ذكرهم ماأفاض عليهم من فنون النعم الموجبة للسكر ترغيبا في الامتثال بالامر والنهي اثرترهيب أىجملنالكم فيها مكانا عقرارا أوملكنا كمفيها وأقدرنا كم على التصرف فيها (وجعل الكرفيها معايش) المعايش جع معيشة وهي ما يعاش به من المطاعم والمشارب وغيرها أوما يتوصل به الي ذلك والوجه في قراءته اخلاص الياء وعن ابن عامر أنه همزه تشبيها له بصحائف مدائن والجعل بمعنى الانشاء والابداع أي أنشأ ناو أبد عنالمصالحكم ومنافعكم فيها أسبابا تعيشون بها وكل واحد من المطرفين متعلق به أو بمحذوف وقع حالا من مفعوله المنكر اذلون أخر لكان صفقه ﴿ ٢٦٨ ﴾ وتقديمه حاعلى المفعول مع أن حقمهما

إر ذاك الرجعان لاعلى سبيل العدل والانصاف فثبت أن هذا الوزن لافائد ، فبعالبتة عا الاولون وقالوا ازجيعالمكلفين يعلمون يوم القيامد أنه تعسالي منزه عن انظلم ولجور والفائدة في وضع ذلك الميزان أريفهم ذلك الرجعان لاهل القيسامة عآلكان ظهور الرجعان في طرف الحسنات ازداد فرحه وسروره بسبب ظهور فضله وكال درجة لاهل القيامة وانكانبا مند فيزدادغه وحزنه وخوفه وفضيحتدفي موقف نيامه ثم اختلفو في كيفية ذلك الرجعان فيعضهم قال ظهره: لـ نورفي رجعان الحر نات وظلم في رجعان السياَّت وآخرون قانوابل يظهر رجحان في الكفة ( المستمة النائة ) الأطهر أثبه بالت موازين في يوم النيامة لاميزان واحد والدليل عليه دوله ونضع الموازين القسص ليوم القيامة وقال في هذه الا ية فن تقلب موازينه وعلى هسدًا فلا يبعد أريكون لافعيال القلوب ميز ان ولافعال الجوارح ميزان ولمايتعلق بالقول ميزان آخرقار الرجاج الماجع الله الموازين ههنافقال فن مقلت موازينه ولم يقل ميرانه وجهين (الاول) أن العرب قدتوقع لفظ الجمع على الواحد فيقولون خرج فلان الى مكة على المغال (واشاتي) المراد من الوَّازِين هُمُنَاجِع مُوزُون لاجع ميزان وأراد بالموازِين ، لاَعالِ المُوزُونَةُ وَلَقَائِنَ أَن يقول هذأن الوجهان يوجبان آحا ول عن ظاهر النفظ وذلك الماعمار اليد عند تعذر حلالكلام على ظاهره ولامانع ههمنا منه فوجب اجراءاللفظ على حقيتته فكما لميمتنع اثبات ميزان له لسمان وكغتان فكدنك لايمتنع اثبات موازين بهده الصغة فاالموجب لنزك الظَّاهِر والمصبر إلى النَّاوِ يل وأماقوله تعالى ومر خفت موازينه فاولئك الدين خسروا أنفسهم ما كانوابا ياته يظاور اعلم ان هذه الآية فيهامسائل (المسئله الدولي) انهاتدل على أن أهل القيامة فريقان منهم مزيزيد حسناته على سيا تعومنهم مويزيد سسيا تهعلى حسسناته فأما القسم اشلت وهو الذي سكون حسناته وسبآته متعادلة متساو يةفانه غيرموجود ( المسئلة أشانية ) قال أكبُرالمفسر في المراد من قوله ومن خفت مواز بنمه الكافر والدليل عليمه القرآن والخبروالاثر أماالقرآن فقوله تعابى فأولئك الذي خسر وا أنفسهم بما كانوابا وإننا بظلون ولامعني لكون الانسان ظانا با يات الله الاكونه كافرا بهامنكرالها فدل هذا على أنالراد من هذه الاية أهل اكفر وأما الخبر فاروى أنهاذًا حفت حسنات المؤمن أخرج رسول آلله صلى الله علمه وسلم من ججزته بطاقة كالانملة فلقيهافي كفة الميزان اليمني التي فيهاحسناته فترجيح الحسنان فيقول ذلك العبد المؤمن للنبي صلى الله عليه وسلم بأبي أنت وأمي ماأحسن وجهك وأحسن- لملك فنأنت فيقول أمانييك محمد وهذه صلاتك التي كنت تصلى على فدوفيتك أحوج مأتكون البهاوهذا الخبررواه الواسدي في البسيط وأماجهور العلاء فروواههنا الخبر الذي ذكرناه مَن أنه تعالى بلقى في كفه الحسنات الكيتاب المستملّ على شهادّة أن الها الله وان محدارسول الله قال القاصى يجب أن يحمل هذا على أنه أتى بالسهاد تين بحقه مامن

الأخيرعنه لمامر غيرمرة من لا تناءبشان المقدم والتشويق الىالمؤخر فانالنفس عند تأخير ماحقه التقديم لاحيما عندكون المقدم منشاعن منفعة للسامع تبقى مترقبة اورود المؤخر فيتمكن فيهسا عند الورود فضل تمكن وأما تقديم اللام على في فلاأنه المنبئ عاذ كرمن المنفعة فالاعتناء بشأنه أتموالمسارعة الىذكره أهمهذأ وقدقيل انالجيل متعد الى مفعولين ثانيهما أحدااظرفينعلى أنه مستقر قدم على الاول والظرف الاخرامآلغو متعلق بالجعل أو بالمحذوف الواقع حالامن المفعول الاول كامر وأنت خبيربأنه لافألدة معتدبهافي الاخبار بجعل المعايش حاصلة هم أوحاصلة في الارمس هوله تعالى (قليلاماتن<sup>ك</sup> ون) أى تلك النعمة تذييل مسوق بيان سوء حال المخاطمين وتحذيرهمو بقيةالكلام فيد عينمامر في تفسيرقوله تعالى طبلا ماتذ كرون (ولقد خلقناكم عصورناكم) تذكير نعمة عظيمة فانضة على آدم عليه السلام سارية الى ذريته

وجبة لشكرهم كافة ونآخيره عن تذكيرما وقع قبله من نعمة التمكين في الارض امالانها فارتضة على المخاطبين ﴿ العبادات ﴾ ماندات وهذه بالواسطة واماللا يذان بأن كلا منهما نعمة مستقلة مستوجبة للشكر على حيالها فان, عاية الترتيب الوقوعي ربحا توقعي عدالكل نعمة واحدة كاذكر في قصة البقرة وتصديرا الجلتين بالقسم وحرف التحقيق لاظهار كال العناية بمضمونهما وانحانسب الحلق والنصوير

الى المخاطبين مع ان المرادبهما خلق ادم عليه السلام وتصويره حتما توفية لمقام الامتنان حقه وتاكيدا اوجوب الشكر عليه م بالرمز الى أن لهم حظا من خلقه عليه السلام وتصويره لما أنهما ما ليسامن الحصائص المقصورة عليه عليه السلام كسجود الملائكة له عليه السلام بل من الامور السارية الى ذريته جيها اذا لكل مخلوق في ضمن خلقه على تمطه ومصنوع على شاكلته فكا نهم الذي تعلق به خلقه وتصويره ﴿ ٢٦٩ ﴾ أى خلقنا أباكم ادم طيبا غير مصور ممصورناه أبدع

تصويروأحسن تقويمسار الكم جيعا ( نمقلنا لللائكة المجدوالآدم) صريحق أنه ورد بعدخلقه عليه الصلاة والسملام وتسويته ونفخ الروحفيد أمر منجز غيرالآمن المع ق الوارد قبل ذلك بقوله تسالي فاذاسو يته ونفخت أفيه من روحى فقعوالهساجدين وهو المراد بمساحكي بقوله تعالى واذقانا للملائكة اسجدوا لآ ، مالآ بد في سورة البقرة وسورة بنى اسرائيل وسورة الكهفوسورة طدمنغير تعرض لوقته وكلة ثمههنا تفضى تراخيه عن النصوير مز غيرتعرض لبيان ماجري بينهما منالامور وقدبينا فى سورة البقرة أن ذلك ظهور فضلآدم عليه السلام بعد المحاورةالمسبوقة بالاخبار باستخلافه عليد السلام حسيما نطق يهقوله عزوجل واذقال ربك الملائكة الىجاعسل فيالارض خليفية الىقوله وماكنتم تكتمون فانذلك أيضامنجلة مانيطيه الامرة المعلق من المسموية ونفخ الروح وعسدم ذكره عند

العبادات لانه لولم يعتبر ذاك الكان من أى بالشهاد تين المأ الماسى لاتضر موذلك اغراء بمعصية الله تعالى ولقائل أن يقول العقل يدل على صحان مادل عليه هذا الخبر. ذلك ان العمل كلساكان أشرف وأعلى درجة وجبأن يكون أكثر ثوابا ومعلوم أن معرفة الله تعالى ومحبته أعلى شأنا وأعظم درجة منسائرالاعال فوجبأ يكونأوفي توابأوأعلى درجة من سائر الاعمال وأما الاثر فلان ابن عباس وأكثر لمفسر ي حلواهذه الآبة على أهل الكفر وأذاثبت هذا الاصل فننول أن المرجئة الدين يقولون المعصية لاتضر مع الإيمان تمسكوا بهذه الآية وقالواانه تعالى حصراً هل وفف أَعْمَامَة في فَعَيْن (آحد هم، ) الذين رجعت كفة حسناتهم وحكم عديهم بالفلاح (وا نابي، الذين رجعت كفة سيآتهم وحكم علبهم بانهم أهل الكفرانذين كانوا يطلون بآيات الله وذلت يدل على أن المؤمن لأيعاقب البيَّة ونحن نقول في الجواب أقصى ما في البساب أنه تعالى لم يذكر هذا القسم الثالث في هذه الآية الاأنه تعالى ذكره في سائرالآبات فقال ويففرمادون ذلك لمن يشاء والمنطوق راجيح على المفهوم فوجب المصيرالي اثباته وأيضافه ال تعالى في صفة هدا القسم فأوثك الذين خسروا أنفسهم ونحن نسلم انحذا لابليق الابالكافروأما العاصي المؤمن فانه يعذبأباما ثم بعني عنه ويتخلص ال رحمةالله تعالى فبهوقي الحقيقة ماخسىرنفسه بآ فَازُ بُرِحِهُ اللَّهِ أَبْدَالاً بَادِ مِنْ غَيْرِ زُوالَ وَانْقَطَاعُ وَاللَّهُ أَعْلَم ﷺ قُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَلَقَدْ سَكُنَاكُمْ في الارض وجعلنا لكم فيهامعايش فليلا مانشكرون) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لماأمر الخلق بنائعة الانبياء عابهم اسلام و بقبول دعوتهم تم خوفهم بعذاب الدنيا وهوقوله وكمأمىقرية أهلكيناها نممخوفهم بعذابالآخرةمنوجهين أحدهما السؤال وهودوله فلنسأنن آنين أرسل البهموا ثانى بوزنالاعال وهوقوله والوزن يومنذالحق رغبهم في قبول دعوة الانبياء عليهم السلام في هذه الأية يطريق آخر وهوانه كثرت نعم الله عليهم وكثرة النعم توجي الطاعة فقال وغد مكما كمفي الارض وجعلنا الحمرفيهامعايش فقوله مكناكم فيالارض أيجعلنالكم فيها مكانا وقرارا ومكناكمفها وأقدرناكم على التصرف فيها وجعلنالكم فيها معايش والرادمن المعايش وحوه المنافع وهيءلي قسمين منهاما يحصل بخلق الله تعالى ابتداء مثل خلق أثمار وغيرها ومنهاما يحصل بالاكتساب وكلاهما فيالحقيقة انباحصال بفضلالله واقداره وتكينه فيكون الكل أنعاما من الله تعالى وكثرة الانعام لاشكأنها توجب الطاعة والانقياد مم بين تعالى أنهمع هذاالافضال والانعام عالمهانهم لايقومون بشكره كاينسغي فتمال قليلا ماتشكرون وهدآ يدل على أنهم قديشكرون والامر كذلك وذلك لان الاقرار بوجود الصانع كالامر الضرورى اللازم لجبلة عقلكل عاقل ونعمالله على الانسان كثيرة ولاانسان آلاو يشكر الله تعالى في بعض الاوقات على نعمه انتما النفاوت في أن بعضهم قد يكون كشرالسكر و بعضهم يكون قليل الشكر ( المسئلة الثانية ) روى خارجة عن نافع انه همزمه الشقال

الحكاية لابقتضى عدم ذكره عندوقوع المحكى كما أن عدم ذكر الامر المعلق عند حكاية الامر المجر لايستلزم عدم مسبوقيته بة فان حكاية كلام واحد على أساليب مختلفة يفتضيها المقام ايست بعزيزة فى الكلام العزيز فلعله قدأ اتى الى الملائكة عليهم السلام أولاجيع ما يتوقف عليه الامر المنجز اجسالا بأن قيل مثلاانى خالق بشرا من طين وجاءل اياه خليفة فى الارض فغلقه فسواه فنفخ فيه من روحه فقالوا عند

ذلك ماقالوا أوالق اليهم خبرالخلافة بعد تمحقق الشرائط المذكورة بان قيل اثر نفخ الروخ اللى جاعل هذا خليفة في الارض فهنالك ذكروا في حقد عليه السلام ماذكروا فابده الله تعالى بتعليم الاسماء فشاهدوا منه عليه السلام ما شاهدوافعند ذلك وردالامر المنجز اعتباء بشسأن المأمور به وابدانا بوقه وفد حكى بعض الامور المذكورة في بعض المواطن و معضها في بعضه أكتفساء باذكر في كل م طن عاترك ﴿ ٢٧٠ ﴾ ﴿ مودلن آخر والذي رفع غشاوة الاشتباء عن البصسائر

الزجاج جيم المحورين البصرين وعون أن هن معانش خطأوذ كرواأنه المجوزجعل اليا مُمرَرُ ذَاكَارَتَ إِنَّدُهُ حَوْ يَحْيَفُهُ وَصِحَانُفَ فَامَامُعَانِشُفُو الْعَيْشُوانِياءاً سَلَيَهُ وَفُرامَةً نافع لاأعرف الها وجهاالاأل فظذ هذه الياء التيهي من نفس الكلمه أسكن في معيشة فصارت هذه انكلمد مشابهة اقولنا صحيفة فعمل قواه معائش شبيها الموانيا صحائف فكما أدخلوا الهمز في قولنا صحائف فكذا في قولنا معائش على سبيل النشبيد الأأن انفرق صورناكم موننا لللائكة اسجدوا لآدم فسجدوا الاابليس لمبكن من الساجدين) وفي المسية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى رغب الامم في قبول دعوة الانبياء عليهم السلامها تمخويف أولاتم الترغيب ثانيا على مابيناه والترعيب انداكان لا على النبيد على كئره ذهمالله تعالىءلى الحلق فبدأ في شرح المك النعم يقوله ولقدمكم ناكم في الارص وجعلنا لكم وسهامعايش ممأتبعه بذكر أنه حلق أبا بآدم وجعله مسجودا لللائكة والانعام على الاس يجرى مجرى الانعام على الابن فهذا هووجه النظم في هذه الآيات ونظيره أنه تعالى قَالَ فَيْ أُولَ سُورَةُ الْبَعْرَةَ كُنْيِفَ سَكَفْرُونَ بِاللهُ وَكُنَّتُمُ الْمُواتَافَأُحِياكُم فَنُعْتَعِالَى مَنِ المعصية بقوله كبف تكفرون بالله وعلل ذلك المنع بكثرة ذهمه على الحلق وهو أنهم كأنوا أمواتا فأحداهم ثم المقالهم مافي الارض جيعاً من المنافع ثم أتبع تلك المنفعدة بان جعل آدم خليفة في الأرض مسلجودا لللائمكة والقصود من الكل تقريران مع هذه النعم العظيمة لايليق بهم التمردوا لجحود فركذاني هذه السورة ذكر تعالى عين هذا المعنى بغيرهذا الترتيب فهذا بيان وجد النطم على أحسن الوجوء ( المسئلة الثانية) اعلم أنه تمالى ذكر قصة آدم عليه السلام مع قصقًا بلدس و القرآن في سبعة مواضع (أولها) في سورة البقرة (وثانيها) في هذه السورة (وثما اثنها) في سورة الحجر (ورابعها) في سورة بني اسرائيل (وخامسها) في سورة الكهف (وسادسها) في سورة طه (وسابعها ) في سورة ص اذاعرف هذا فنقول في هذه الآية سوال وهوانقوله تعالى ولقدخلفناكم ممصورناكم يغيدان المخاطب بهداالخطاب نحن تم قال بعد أتم قلنسا لللاركمة اسجدوا لأدم وكله تم تُفيد التراخي فظاهر إلا به يقتضى انأمر الملائكة باستجودلاتهم وقع بعدخلقناونصويرنا ومعلوم أعليس الامر كذلك فلهذا السب اختلف الباس في تفسير هذه الآية على أر بعداً فوال ( الاول ) أن قوله ولقد خلقنا كم أى خلفنا أباكم آدم وصورناكم أى صورنا آدم نم فلنا لللانكة اسجدوا لآدموهو قول الحسسن ويوسف أانحوى وهوالمختاروذلك لانأمر الملائكة بالسجود الآدم تأخرعن خلق آدم وتصويره ولم يتأخرعن خلفنا وتصويرنا أقصى مافى البابأن يقال كيف يحسن جعل خلعناوتصو يرنا كناية عن خلق أدم وتصويره فنقول الأدم عليه ألسلام أصلاالبشر فوجب أنتحسن هده الكناية نظيره قوله تعالى واذأخذ ناميناقكم ورفعنا فوقكم الطور أى ميثاق أسلافكم مزبني اسرائيل في زمان موسى عليه السسلام

السليمة أن مافي سور ص من قوله تعالى اذقاب بك لللاشكة الأكيات بدل من قوله اذيختصمون فيماقبله من قواد ماكانل من علىاللاالا على اذيختصمون أي بكلامهم عنداختصامهم ولاريب فأنالراد بالملا الأعلى الملائكة وآدمعليه السلام وابليس حسما أطبقعليد جهـو ر المفسرين وباختصامهم ماجري بينهم في شأن الخلافة من النقاول الذى مزجلتــه ماصدر عنه عليه السلام من الانباء بالاسماء ومن قضية البداية وقوع الاختصام المدكور في تضاعيف ماشرح فيد مغصلا من الامر المعلق وماعلق به من الخلق والتسوية ونفخ الروح فيه ومأتر سعليه من سجود الملائكة وعشاد ايلىس ولعند واخراجد من بين الملائكة وماجرى بعدهمن الافعال والاقوال واذليس تمام الاختصام بعدسجود الملائكةومكا برة ابليسوطرد. من البين لماعرفت من أنه أحد المختصمين كاأنه لبسقبل الخلق ضرورة فاذن هو يعد

من الاستثناء فانعدم السجود قديكون للتأمل ﴿ ٢٧١ ﴾ ثم بقع السجود و به علم أنه لم يقع قطوقيل منقطع فحيشذ بكون

متصلا بمابعده أى لكن ابلبس لم يكن من الساجدين (قال) استثناف مسوق للجواب عن سوال نسامن حكامة عدم محود كائه قبل فاذا قال الله تعالى حينئذو يهيظهروجة الالتفات الى الغيدة اذلاوجة لتقدير السوال على وجه المخاطبة وفيه فائدة أخرى هي الاشعار بعدم تعلق المحكي بالمخاطبين كإفى حكاية الحلق والتصوير(مامنعك ألاتسجد) أىأن تسجد كاوقع في سورة ص ولامزيدة مؤكده لمعنى الفعل الذى دخلت عليه كافي قوله تعالى لئلايعلم أهلالكتاب منهة على أنالو بخ عليه ترك السجود وقيل الممنوع عن الشي مصروف الى خلافة فالمعنى ماصر فك الى أن لانسجد (ادأمرتك) قيل فيددلالة على أن مطلق الامر للوجوب والفوروفي سورة الحجر ياابليس مالك أن لانكون مع الماجدين وفي سورة ص مامنعلك أرتسجد لماخلةت مدى واختلاق العبارات عند الحكاية يدل على أن اللعين قدأدمج فيمعصية واحدة أثلاث معاص مخالفة الامر ومفارقة الجاعة والاياء عن الانتظام في سلك أولنك

ويقال قتلت بنوأسدفلاناوا تافتله أحدهمقال عليه السلام تمأنتم باخزاعة قدقتلتم هذا القتيل وانماقتله أحدهم وقال تعالى مخاطبا لليهود فى زمان محمد صلى الله عليه وسلم واذأنجيناكم منآل فرعون واذفتلتم نفسا والمراد منجيع هذه الخطابات اسملافهم فكذا ههنا( الثاني)أن يكون المراد من قوله خلقناكم آدم تم صورناكم أي صورنا ذرية آدم عليه السلام في ظهره ثم بعد ذلك قلنالملائكة اسجدوالآ دم وهداقول محاهد فذكر أنه تعالى خلق آدم أولاتم أخرج أولاده من ظهره في صورة الذرثم بعد ذلك أمر الملائكة بالسجود لآدم ( الوجه الثالث ) خلقناكم ثم صورناكم ثم انانخبركم أناقلنا الملائكة اسجدوا لآدم فهذا العطف يفيد ترتيب خبرعلى خبرولا نفيد ترتيب المخبرعلي المخبر (والوجه الرابع)ان الخلق في اللغة عبارة عن التقدير كافر رناه في هذا الكمتاب وتقديرالله عبارة عن علم بالاشياء ومنايئته المخصيص كلشئ بمقداره المعين فقوله خلقناكم اشاره الى حكمالله وتقديره لاحداث البشر في هذاالعالم وقوله صورناكم اشارة الى أنه تعالى أثبت فىاللوح المحفوظ صورة كلشي كائر محدث الى قيام الساعة على ماجاء في الحبر أنه تعالى قال اكتب ماهو كائن الى يوم القيامة فخلق الله عبارة عن حكمه ومشيئه والنصو بر عبارة عن اثبات صور الاشياء في اللوح المحفوظ ثم بعدهذين الامرين أحدث الله تعلى آدم وأمر الملائكة بالسجودله وهذا التأويل عندي أفرب من سائر الوجوه ( المسئلة الثالثة)ذكرنافي سورة البقرة انهذه السجدة فيهائلائه أقوال أحدها) انالمراد منها مجرد التعظيم لانفس السجدة (وثانيها) انالمرادهوا اسجده الاأن لسمودله هوالله تعالى فأ دم كأن كانقبلة (وثالثها) ان المسجودله هوآدم وأبضا ذكر ناان الناس اختلفوا فأنالملائكة الذين أمرهم الله تعالى بالسجودلادكم هلهم ملائكة السموات والعرش أوالمراد ملائكة الارض ففيه خلاف وهذه المباحث قدسبق ذكرها فيسورة البقرة (المسئلة الرابعة) ظاهر الآية يدل على أنه تعالى استنى ابليس من الملائك مفوجب كونه منهم وقداستقصينا أيضاهذه المسئلة فيسورة البقرة وكال الحسن يقول ابليس لم يكن من الملائكة لانه خلق من نار والملائكة من نور والملانك، لايستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون ولابعصون وليس كذاك ايليس فقدعصي واستكبروا الازكما بيروامن الجن والمليس الجنوالملائكه رسل الله وابليس ليس كذ عوابليس أول خليده الجروأ يوهم كاال آدم صلى الله عليه وسلم أول خليقة الانس وأبوهم قال الحس ولماكان ابليس مأمورامع الملائكة استتناه الله تعالى وكان اسم ابليس شيناآخر فطاعصي الله تعالى سماه بذلك وكأنمو منا عابدافي السماء حتى عصى ربه فأهبط الى الارص #قوله محانه وتعالى (قَالَمَامنعَكَ ٱلاتسجَدُ اذاأمرتك قال أناخبر منه خلقتني من نار وخلقته منطين قال فاهبط منها فايكوناك أن تشكير فيها فاحرج انك من الصاغرين ) و الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان هذه الآية تدل على أنه تمالى لماأمر الملائكة بالسجود فانذلك

المفربين والاستكبار مع تحقير آدم عليه السلام وفدو بخ حينئذ على كل واحدة منهالكن اقتصر عند الحكاية فى كل موطن على ماذكر فيه أكيتفاء بماذكر في موطن آخر واشعارا بان كل واحدة منها كافية فى النو بيخ واظهار بطلان

الامر قدتناول ايليس وظاهر هذايدل على انابليس كان من الملائكة الاان الدلائل الق ذكرناها تدل على ان الامر ليس كذلك وأما الاستثناء فقد أجبنا عنه في سورة البقرة (المسئلة الثانية)طاهر الآية يقنضي أنه تعالى طلب من ابليس مامنعه من رك السجود وليس الامر كذلك فان المقصود طلب مامنعه من السجود ولهذا الاشكال حصل في الآية قولانُ ( الاول ) وهوالمشهور ان كلة لاصلة زائدة والتقدير مامنعك أن تسجدوله نظائر في القرآن كقوله لاأقسم بيوم القيامة معناه أقسم وقوله وحرام على قرية أهلكناها أنهم لأبرجعون أي يرجعون وقوله لثلابه لمأهل الكتال أي ليعلم أهل الكتاب وهذا قول الكسائي والفراء والزجاج والاكثرين ( والقول الثاني ) الكلة لاههنا مفيدة وليست لغواوهذاهوالصحيح لانالحكم أركلة منكتابالله لغولافائدة فيهامشكل صعبوعلى هذا القول فني تأويل الآية وجهان ( آلاول ) أن يكون النقدير أي شي منعك عن ترك السجود و يكون هذا الاستفهام على سبيل الانكار ومعناه أنه مامنعك عن ترك السجود كقول القائل لمن ضريه طلاما الذي منعك من ضربي أدينك أم عقلك أم حياول والمعنى أمه لم بوجد احدهد، الامور وماامتنعت من ضر بي ( النابي )قال القاضي ذكرالله المنع وأراد الداعى فكانه قال مادعاك الى أن لا تسجد لان مخالفة أمر الله تعالى حالة عظيمة يتعب منها ويسئل عن الداعي اليها (المسئلة الثالثة) احتج العلماء بهذه الآية على ان صبغة الامر تغيد الوجوب فقالوا انهتمالي ذمابليس عددالآية على ترك ماأم بهولولم يفد الامر الوجوب لماكان مجردترك المأمور به موجبا للذم فانقالوا هب ان هذه الآية تدل على أن ذلك الامر كان يفيد الوجوب فلعل نلك الصيغة في ذلك الامر كانت تفيد الوجوب فلمقلتم أنجيع الصيغ يجب أنتكون كذلك قلنما قوله تعالى مامنعك ألات بعد اذأمر مك يفيد تعليل ذلك الذم بمجرد ترك الامر لان قوله اذأمر تك مذكور في معر ص التعليل والمذكور في قوله اذا مرتك هو الامر من حيث انه أمر لاكونه أمر الخصوصا في صورة مخصوصة واذا كان كذلك وجب أن يكون ترك الامر من حيث انه أمر موجباللذم وذلك يفيد انكل أمر فانه يقتضي الوجوب وهوالمطلوب (المسئلة الرابعة) احتج من زع ان الامر يفيد الفور بهذه الآية قال انه تعالى ذم ابليس على ترك السجود في آلحال ولوكان الامر لايفيسد الفور لما استوجب هذا الذم بترك السهود في الحال ( المسئلة الخامسة ) اعلم ان قوله تعالى مامنعك ألاتسجد طلب الداعي الذي دعاه الى ترك السجود فعكى تعالى عن الليس ذكر ذلك الداعي وهوأنه قال أناخير منه خلقتني من الروخلقته من طين ومعناه ان الليسقال انمالم أسجد لآدم لاني خبر منسه ومنكان خبرا من غيره فانه لا يجوز أمرذاك الاكال بالسجود لذاك الادون مم بين المقدمة الاولى وهو قوله أناخير منه بأنقال خلفتني من نار وخلقته منطين والنار أفضل من الطين والمخلوق من الافضل أفضل فوجب كون ابليس خيرامن آدم أمابيان أن النار أفضل من الطين فلان النار مشرق علوى لطيف خفيف حاريابس مجاور بجواهر السموات

(قال) استئناف كاسبق، بني على سؤال نشأ من حكاية التو ييخ كا مهقيل فاذاقال اللعين عند ذلك فقيل قال (أناخىرمنه) متحانفاعن تعلبيق لجوابه على السؤال بأن فول منعني كذامد عيالنفسه بطريق الاستئناف شيئابين الاستلزام لمنعه من السبحود على زعمه ومشعرابأته منشأته همالا محسن أن يسجد لمن دو نه فكيف محسن أن يو مربه كارنبي الم عندمافي سورة الحجرمن فوله لمأكن لاسجد لبشرخلقته من صلصال من جامد نون ﴿ فهوأول من اسس بنيان التكير إ واخترع القول بالحسن والنبيح العقليين وقوله تعالى (خلفتني من ناروخلقته من طين) سليل الادعامن فضله عليه, لقد أخطأ اللمين حيث خص الفضل بمامنجهة المادة والعنصر وزل عندمامن جهة الفاعل كاانبأعنه قوله تعالى مامنعك أنتسيد لماخلقت يدى أىبغير واسطة على وجه الاعتناء به ومامن جهة الصورة كاتبهعليه بقوله تعالى ونفخت فيذمن روحى وما منجهة الغاية وهو ملاك الامر ولذاك أمرالملائكة بسجوده عليه السلامحين ظهرلهم أنه

السارم حين صهرتهم المسلم المستخدم المستخدم المست المين المست المين المالكون ﴿ ملاصق ﴾ أعلم منهم بما يدور عليه أمر الحلافة في الارض وأناله خواص ليست لغيره وفي الآية دليل على الكون ﴿ ملاصق ﴾ والفساد وأن الشياطين الى النار

ملاصق لهاوالطين مظلم سفلي كثيف تقيل بارديابس بعيد عن مجاورة السموات وأبضا فالنارقوية التأثير والغمل والارض ليسلها الاالقبول والانفعال والفعل أشرف من الانفعال وأيضافالنار مناسبة للحرارة الغريزية وهي مادة الحياة وأماالارضية والبرد واليبس فهما مناسبان الموت والحياة أشرف من الموت وأيضا فنضبج الثمار متعلق بالحرارة وأيضافسن النمو من الشات لماكان وقت كال الحرارة كان غاية كال الحيوان حاصلاق هذبن الوقتين وأماوقت الشيخوخة فهووقت البردواليبس المناسب للارضية لاجرم كانهذا الوقت أردأ أوقات عرالانسان فأما بيان ان المخلوق من الافصل أفضل فظاهر لانشرف الاصول يوجب شرف الغروع وأمابيان انالا شرف لايجوزأن يؤمر يخدمة الادون فلاته قدتقرر في المقسول انمن أمر أباحنيفة والشافعي وسائراً كابر الغقهاء بخدمة فقيه نازل الدرجة كانذلك قبيحا فيالعقول فهذاهوتقر براشبهة ايليس فنقول هذه الشبهة من كبة من مقدمات ثلاثة (أولها) ان النار أفضل من التراب فهذا قد تكلمنافيد في سورة البقرة وأما المقدمة الثانية وهي ان من كانت مادته أفضل فصورته أفضل فهذاهومحل النزاع والحثلانه لماكانت الفضيلة عطية من الله ابتداء لم يلزم من فضيلة المادة فضيلة الصورة ألاترى أنه يخرج الكافر من المؤمن والمؤمن من الكافر والنورمن الظلمة والظلمة من النور وذلك يدل على أن الفضيلة لاتحصل الابفضل الدتعالى لابسبب فضيلة الاصل والجوهر وأيضا التكليف اعاينناول الحي بعدانتهائه الىحدكال العقل فالمعتبر بما انتهى اليه لابماخلق منه وأيضافالفضل انمآ كون بالاعسال ومايتصل بها لابسبب المادة ألاترى انالجبشي المؤمن مفضل على القرشي الكافر ( المسئلة السادسة ) احتج من قال انه لا يجوز تخصيص عموم النص بالقياس بأنه لوكان تخصيص عوم النص بالقياس جائزالما استوجب ابليس هذا الذم الشديد والتوبيخ العظيم ولماحصل ذلك دل على أن تخصيص عوم النص بالقياس لايجوز و بيان الملازمة ان قوله تعالى للملائكة اسجدوالا دم خطاب عام يتناول جيع الملائكة ثم ان ابليس أخرج نفسه من هذا العموم بالقياس وهوأ نه مخلوق من النار والنارأ شرف من الطين ومن كان أصله أشرف فهوأ شرف فيلزم كون ابليس أشرف من آدم عليه السلام ومنكان أشرف من غيره فانه لا يجوز أن يوعم بخدمة الادون الادنى والدليل عليه انهذا الحكم ثابت فيجيسع النظائر ولامعني للقياس الاذلك فثبت انابليس ماغل في هذه الواقعة شيئاالاانه خصص عوم قوله تعالى للملائكة استحدوالا دم بهذا القياس فلوكان تخصيص النص بالقياس جائزا لوجب أنلايستحق الميس الذم على هذا العمل وحيث استحق الذم الشديد عليه علناان تخصيص النص بالقياس لايجوز وأيضا فن الا يددلالة على صحده المسئلة من وجه آخروذاك لان ابليس لماذكر هذا القياس قال تعالى اهبط منها فالكون لك أن تنكر فيها فوصف تعالى ابلس بكونه متكبرا بعد

انحكي عند ذلك القياس الذي يوجب تخصيص النص وهذا يقتضي انمن حاول تخصيص عوم النص بالقياس تكبرعلي الله ولمادلت هذه الآية على ان تخصيص عوم النص بالقباس تكبر على الله ودلت حدده الآية على ان التكبر على الله يوجب العقساب الشديد والاخراج من زمرة الاولياء والادخال في زمرة الملعونين ثبت انتخصيص النص بالقياس لابجوز وهذا هوالمراد بمانقله الواحدي في البسيط عن ابن عباس انه قالكانت الطاعة أولى بايلس من القياس فعصى ربه وقاس وأول من قاس ابليس فكفر بقياسه فن قاس الدين بشي من رأيه قرنه المقمع ابليس هذاجلة الالفاظ التي نقلها الواحدى في البسيط عن إن عباس فانقيل القياس الذي يبطل النص بالكلية باطل أماالقياس الذي يخصص النص في بعض الصور فلم قلتم انه باطل وتقريره أنه لوقيع أمر من كان يخلوقا من النار بالسجود لن كان مخلوقا من الأرض لكان قبع أمر من كأن مخلوقا من البور المحض بالسجود لمن كان مخلوقا من الارض أولى وأقوى لأن النور أشرف من النار وهذا القياس يقتضي أن يقيح أمرأحدا من الملائكة بالسجودلا دم فهذا القياس يقتضى رفع مدلول النص بالكلية وانه باطل وأما القياس الذي يقتضى تخصيص مدلول النص العاملم قلتمانه باطل فهذاسو الحسن أوردته على هده الطريقة ومارأيت أحدا ذكر هذا السؤال و عكنان يجاب عنه فيقال ان كونه أشرف من فيره يقتضي فبع أمر من لايرضى أن يلجأ الى خدمة الادنى الادون أمالورضى ذلك الشريف نتلك الحدمة لميقيح لانه لااعتراض عليه في انه يسقط حق نفسد أما الملائكة فقدرضوا مذلك فلايأس به واما المليس فانه لم يرض باسفاط هذا الحق فوجب أن يقيم أمر و بذلك السجود فهذا قياس مناسب وانه يوجب تخصيص النص ولانوجب رفعه بالكليذ ولاابطاله فلوكان تخصيص النص بالقياس جأئز المااستوجب الذم العظيم فلمااستوجب استحقاق هذا الذم العظم في حقد علنا انذلك امماكان لاجل ان تخصيص النص مالقاس فسرسان والله أعلم ( المسئلة السابعة )قوله تعالى مامنعك أن لاتسجد لاشك ان قائل هذا القول هوالله لأنقوله اذأمرتك لايليق الايالله سيحانه وأماقوله خلقتني من نارفلاشك ان قائل هذا القول هوابليس وأماقوله قال فاهبط منها فلاشك انقائل هذا القول هوالله تعالى ومثل هذه المناظرة بين الله سيحانه وبين ابلبس مذكور في سورة صعلى سبيل الاستقصاء اذا ثبت هذا فنقول انهلم يتفق لاحدمن أكابر الانبياء عليهم السلام مكالمةمع اللهمثل مااتفق لايليس وقدعظم اللهتشريف موسى بأنكله حيث قال ولأجاءموسي لميقاتنا وكلمر به وقال وكلم الله موسى تكليما فانكانت هذه المكالمة تفيدالشرف العظيم فكيف حصلت على أعظم الوجوه لابليس وانلم توجب الشرف العظيم فكيف ذكره الله تعالى في معرص التشريف الكامل لموسى عليد السلام والجواب ال بعض العلاء قال انه تعالى قال لابليس على لسان من يو دى اليه من الملائكة مامنعك من السجود ولم يسلم

على ماظهر من اللعين مزيخالفذالامروتطيله مالاماطل واصراره على ذلك أى فاحبط من الجنة والاضمارقبلذ كرهسا لشهرة كونهمن سكانها قال ان عباس رمني الله عنهما كأنوا فيعدن لافيجنة الخلد وقيل من زمرة الملائكة المعزز ن فانالخروج من زمر تهم هبوط وأي هبوطوفى سورةالحجر فاخرج منهاوأماماقيل من أنالم ادالهبوطمن السماء فبرده أن وسوسته لآدم عليه السلام كانت بعدهذا الطرد فلابد أن محمل على أحد الوجهين قطعاوتكون وسوسندعلي الوجدالاول بطريق النداءمن باب الجنة كاروى عن الحسن البصري وقوله تعالى (فسایکوناك) أي فايصح ولايستقيماك ولايليق بشأنك (أن تنكبرفيها)أى في الجنة أوفى زمرة الملائكة تعليل للامر بالهبوط فانعدم صحدأن تكبر فهاعلة للامر المذكور فانهامكان

المطَّيمين الْحَاشمين ولأدلالة فيدعلى جوازالتكبر في فيرها وفيد تنبيد على أنالتكبر لايليق بأهل الجنة ﴿ انه ﴾ في أنه الله الما تمال الما تمال الما ما ما مرد للمجرد خِصيانه

وقولة تعالى (فاخرج) تأكيد للامر بالهبوط متعرج على علته وقوله تعالى ( انك من الصافرين ) تعليل للامر بالخروج وقولة تعالى وعلى أوليا لله لتكبرك وعن عروضي الله عنه مشعر بانه لتكبر أي من الاذلاء وأهل ﴿ ٢٧٥ ﴾ الهوان على الله تعالى وعلى أوليا لله لتكبر أي من تواضع لله وفع الله

حكمن وقال انتعش نمشك الله ومن تكبروعدا طوره وهصدالله الى الارض (قال) استئناف كامر مبني على سوال نشأىاقبله كالنهقيسل فاذاقال اللعين بعدماسم هذاالطردالمؤكدفقيل قال (أنظرى) أى أمهلني ولاتمتني (الي يوم يبعثون) أي آدموذر بنه للجزاء بعددفنائهم وهووقت النفينة الشانية وأراد اللعين بذلك أنجد فسحدمن اغوائهم وباخذ منهم أرمو يجومن الموت لاستحالته بعد البعث (قال) استئناف كاسلف (انكمن المنظرين) ورود الجواب بالجسلة الاسميسة مع التعرض لشمول ماسأله لآخرين على وجمه يشعر باأن السائل تبعلهم في ذلك صريح في أنه اخسار بالانظآرالقدرلهم أزلا لاانشاء لانظار خاص به اجاية لمدعائه وأان استنظاره كانطلبا لنا خبير الموت اذبه يتحقق كونه من جلتهم

انه تعالى تكلم مع ابليس بلا واسطة قالوالانه ببت ان غير الانبياء لا يخاطبهم الله تعالى الا بواسطة ومنهم منقال انه تعالى تكلم معايليس بالاواسطة ولكن على وجد الاهانة بدليل أنه تعالى قال المفاخرج انك من الصاغرين وتكلم مع موسى ومع سار الانبياء عليهم السلام على سبيل الاكرام ألاترى انه تعالى قال لموسى وأنا اخترتك وقال له واصطنعتك لنفسى وهذا نهاية الأكرام ( المسئلة الثامنة ) قوله تدالى فاهبط منها قال ابن عباس يريد من الجنة وكانوا في جنة عدن وفيها خلق آدم وقال بعض المعتر لة انه انما أمر بالمبوط من السماء وقداستقصينا الكلام فيهذه المسئلة فيسورة البقرة فايكون لك أن تنكبر فيها أى في السماء قال ابن عباس ير يد أن أهل السموات ملائكة متواضعون خاشمون فاخرج انكمن الصاغر ينوالصغار الذلة قال الزجاج انابليس طلب التكبر فابتلاءالله تعالى بالذلة والصفار تنبيها على صحة ماقاله النبي صلى الله عليه وسلم من تواضع لله رفعه الله ومن تكبر وضعه الله وقال بعضهم لما أظهر الاستكبار ألبس الصغار وآلله أعسلم \* قوله سبحانه وتعالى ( قال أنظرني الى يوم يبعثون قال الك من المنظر بن قال فبم أغوينى لاقعدن لهم صراطك المستقيم ثم لأتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قوله تعالىقال أنظرني الى يوم يبعثون مدل على الهطلب الانظار من الله تعالى الى وقت البعث وهووقت النفخة الثانية حين يقوم الناس لرب العالمين ومقصوده انه لايدوق الموت فلم يعطه الله تعالى ذلك بل قال الله من المنظر بن تم ههذا قولان (الاول) انه تعالى أنظره الى النفينة الاولى لانه تعالى قال في آية أخرى انك من المنظرين الى يوم الوقت المعلوم والمراد منه اليوم الذي بموت فيه الاحياء كلمهم وقال آخرون لم يوقت الله تعالى له اجلابل قال الك من المنظر ينوقوله في الاخرى الى يوم الوقت المعلوم المراد مند الوقت المعلوم في علم الله تعالى قالوا والدليل على صحة هذا القول ان ابليس كان مكلفا والمكلف لا يجوزأن يعلم ان الله تعالى أخرا جله الى الوقت الفلانى لان ذلك المكاف يعلم انه متى تاب قبلت تو بته فأذا علان وقت موته هوالوقت الفلاني أقدم على المعصية بقلب فارغ فاذاقرب وقت أجله تأبعن تلك المعاصى فثبت انتعريف وقت الموت بعينه يجرى مجرى الاغراء بالقبيح وذلك فيرجائز على الله تعالى وأجاب الاولون بأن تعريف الله عزوجل كونه من المنظرين الى يوم القيسامة لايقتضى اغراء بالقبيح لانه تعالى كان يعلمند انه عوت على أفجع أنواع الكفروالفسقسواء أعله بوقتموته أولم يعله بذلك فلم يكن ذلك الاعلام موجبا اغراءه بالقبيع ومثاله انه تعالى عرف أنبياء انهم بموتون على الطهارة والعصمة ولم يكن ذلك موجبا اغراءهم بالقييح لاجل انه تعالى علم منهم سواء عرفهم تلك الحالة أولم يعرفهم هذه الحالة أنهم بموتون على الطهارة والعصمة فلاكان لا تفاوت حالهم بسبب هذا التعريف لاجرم مأكأن ذلك التعريف اغراء بالقبيح فكذا همنا والله أعلم ( المسئلة الثانية ) قول

المسئلة فقال الجبائي انه لا بختلف الحال بسبب وجوده وعدمه ولايضل بقوله أحد الامن لوفر منناعدم ابليس لكان بضل أبضاو الدليل عليه قوله تعالى ومأأ نتم عليه بغا تنين الامن هوصال الحجم ولانه لوصل به أحد لكان بقاو ، مفسد ، وقال أبوها شم يجوز أن يصل به قوم و يكون خلقه جار مامحرى خلق زيادة الشهوة فان هذه الزيادة من الشهوة لاتوجب فعل القييم الاان الامتناع منهايصير أشق ولاجل تلك الزيادة من المشقة تحصل الزيادة في الثواب فكذاههما بسبب ابقاء ابليس يصبر الامتناع من القبائح أشدوأشق ولكنه لاينتهى الى حد الالجاء والاكراه والجواب أماقول أبى على فضعيف وذلك لان الشيطان لابدوأن يزين القبائح في قلب الكافر و يحسنها اليه و يذكره مافي القبائح سنانوا ع اللذات والطيبات ومن المعلوم أن حال الانسان مع حصول هـ ذا التذكير والتزيين لابكون مساو بالحاله عند عدم هذا النذكير وهذا ألتزيين والدليل عليه العرف فان الانسان اذا حصل له جلساه برغبونه في أمر من الامورويحسنونه في عينه و يسهلون طريق الوصول اليدو يواظبون على دعوته البه فأنه لايكون حاله في الاقدام على ذلك الفعل كحاله اذالم بوجد هذا التذكير والمحسين والتزبين والعلميه ضروري وأما قول أبى هاشم فضعيف أبضا لاتهاذا صارحصول هذاالنذكير والتعزيين ماصلا للمرعلي الاقدام على ذلك القييم كان ذلك سباني القائه في المفسدة وماذكر من خلق الزيادة فالشهوة فهوجة أخرى لنا فأنالله تعالى لايراعي المصلحة فكيف مكنه أن يحتجبه والذى يقرره غابة النقر يرأن لسبب حصول تلك الزيادة في الشهوة يقع في الكفر وعمَّاب الابدولوا حترزعن نلك الشهوة فغايته انه بزدادثوا بهمن الله تعالى بسبب زيادة تلك المشقة وحصول هذااز يادة من الثواب شي لاحاجة اليه البتة أمادفع العقاب المؤ يدفاليه أعظم الحاجات فلوكاناله العالم مراعيا لمصالح العباد لاستحال أنجهل الاهم الاكل الاعظم اطلب الزيادة التي لاحاجة اليها ولاضرورة فثبت فسادهذه المذاهب وأنه لايجب على الله تعالى شي أصلاو الله أعلى الصواب أما قوله تعالى ثم لا تينهم من بين أيد بهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولانجدأ كثرهم شاكرين ففيه مسائل (المسئلة الاولى) في ذكر هذه الجهات الاربع قولان (القول الاول) ان كل واحدمنها مختص بنوع من الآفة في الدين والقائلون بهذا القول فكروا وجوها (أحدها) تم لآتينهم من ببن أيدبهم بعني أشككهم في صحة البعث والقيامة ومن خلفهم ألقى اليهم الالدنباقديمة أزلية (وثانيها) ثم لا تينهم من بين أبديهم والمعنى أفترهم عن الرغبة في سعادات الا تحرة ومنخلفهم يعني أقوى رغبتهم في لذات الدنيا وطبياتها وأحسنها في أعينهم وعلى هذين الوجهين فالرادمن قوله بينأ يديهم الآخرة لانهم يردون عليهاو يصلون اليهافهي بين أيديهم واذاكانت الآخرة بين أيديهم كانت الدنيا خلفهم لانهم يخلفونها (والثها) وهو قول الحاكم والسدى من بين أيديهم يعنى الدنياومن خلفهم الآخرة والمافسرنا بين

اذا كأن المحكى كلاما وأماعدممطا يقتدلقنيني الحال فنشؤه الغفلة عا يحب تو فيرمقتضاه من الاحوال فان ملالئالامر هومقام الحكابة وأمأ مقاموقو عالمحكيفان كان مقنضاه موافقا لقنضي مقام الحكاية يوفى كل واحدمن المقامين حقد كافى سورة الجروسورة ص فان مقام الحكاية فهمالماكان مقتضيالبسط الكلام وتفصيله على الكيفيات التي وقع عليها رومى حق المقامين معا وأما في هذه السورة الكرية فيثاقنضي مقام الحكاية الابجاز روعىجانبدألارىأن الخاطب المنكراذاكان من لايفهم الا أصل المعنى وجبعلى التكلم أن بجرد كلامه عن ` الناكيدوسائرا الحواص والمزايا التي يقتضيها المقامو مخاطبه عابناسيه منالوجوه لكنه معرذلك يجبأن يفصدمعنى ذائدا يفهمه سامع آخر يلبغ هوتمريده عن الحواص رعاية لمقستضي حال

المُخاطب في الفهم و بذلك يرتني كلامه عن رتبة أصوات الحيوانات كما حقق في مقامه فاذا ﴿ ايدبهم ﴾ وجب مراعاة مقام الجكاية مع افضيائها الى تجريد الكلام عن الخواص

والمزايا بُلَرِمُقَاطِئِكَ بُوجُوبُ مِنْ آمَانَهُ مِعْ تَعَلَيْهُ الكلام بمَرْ الأَخْرِيرَتَقَ بِهِالَى رَبُّهُ الأَجِازُ لاَسْيَا ادَاوَقَ حَقَ مَمَّامُ وَقُوعِ الْحَكِي فَي السَّوْرُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّمُ ال

( فبماأغويتني ) الباه للقسم كافي قوله تعالى فبعرتك لاغو ينهمفان اغواءه تعسالي اياه أثر من آثارقدرته عز وجل وحكم من أحكام سلطانه تعالىفال الاقساميهما واحدفلمل اللعين أقسم بهما جيعافعكي تارة قسمه بأحدهما وأخري بالآخر والغاء لنزتيب مضمون الجلة عسلي الانظارومامصدرية أى فأ فسم باغوائك الى ( لاقعدن لهم) أوللسبية على أن الباء متعلقة بغسمال القسم المحذوف لانقوله لاتصدن لهمكافي الوجدالاول فان اللام تصد عن ذلك أى فبسس اغواثك ایای لا جلهم أقسم بعزتك لاقعدن لآدم وذريته ترصدابهم كا يقعد القطاع للقطع على السابلة (مسراطك المستقم) الموصل الىالجنسة وهودين الاسلام فالقمود مجساز متغرع على الكتابة وانتصا بهعلى الظرفية 🗱 كا في قوله 🗱

أبديهم بالدنيالانهابين يدى انسان يسعى فبهاويشا هدهاوأما الآخرة فهي تأتى بعد ذلك (ورابعها) من بين أيديهم في تكذيب الانبياء والرسل الذين يكونون حاصر ينومن خلفهم في تكذيب من تقدم من الانبياء والرسل وأما قوله وعن أيمانهم وعن شمائلهم ففيه وجوم ( أحدها )عن أيمانهم في الكفروالبدعة ومن شمائلهم في أنواع المعاسى (وثانيها) عن أيمانهم في الصرف على الحق وعن شمائلهم في الترغيب في الباطل (وثالثها) عن أيمانهم يعني أفترهم عن الحسنات وعن شما ثلهم أقوى دواعيهم في السيآت قال ابن الانباري وقول من قال الايمان كاية عن الحسنات والشمائل عن السيآت قول حسن لان العرب تقول اجعلني في يمينك ولا تجعلني في شمالك يرمد اجملني من المقدمين عندل ولاتجعلى من المؤخر ين وروى أبوعيبد عن الاصمعى انه يقال هو عندنا باليين اي عمر له حسنة واذاخبنت منزلنه قال أنت عندي بالشمال فهذا تلخيص ماذكره المفسرون في تفسيرهذه الجهات الاربع أماحكما الاسلام فقدذكروا فيهاوجوها أخرى أولهاوهو الاقوى الاشرف أنق آلبدن قوى أر بعسا هي الموجبة لغوات السعادات الروسانية (فاحداها) القوة الخيسالية التي يجتمع فيهسا مثل المحسوسات وصورهاوهي موضوعة فى البطن المقدم من الدماغ وصور المحسوسات اعاتر دعليها من مقدمها واليدالاشارة بقوله من بين أيديهم ( والقوة الثانية ) القوة الوهمية التي تحكم في غير المحسوسات بالاحكام المناسبة للمحسوسات وهي مومنوعة في البطن المؤخر من الدماغ واليها الاشارة بقوله ومن خلفهم (والقوة الثالثة) الشهوة وهي موضوعه في الكبد وهي من مين البدن (والقوة الرابعة) الغضب وهوموضوع في البطى الايسرمن القلب فهذه القوى الاربع هي التي تتولدعنها أحوال توجب زوال السعادات الروحانية والشياطين الخارجة مالم تستعن بشئ من هذه القوى الاربع لم تقدرعلى القاء الوسوسة فهذاهو السبب في تعيين هذه الجهات الاربع وهووجه حتى شريف (وثانيها) أن قوله لا تينهم من بين أيديهم المراد منه الشبهات المبنية على التشبيد اما في الذات والصفات مثل شبه المجسمة وامافي الافعال مثل شبه المعتزلة في التعديل والتحنو يف والتحسين والتقييح ومن خلفهم المرادمنه الشبهات الناشئة عن التعطيل وانماجعلنا قولهمن بين أيديهم أشبهات التشبيه لان الانسان يشاهدهذه الجسمانيات وأحوالهافهي حاضرة بين يديه فيعتقدأن الغائب يجبأن يكون مساويالهذا الشاهدوانا جعلنا قولهومن خلفهم كتاية عن التعطيل لان التشبيد عين التعطيل فلاجعلنا قوله من بين أيديهم كتاية عن التشبيه وجبأن بجمل قوله ومنخلفهم كناية عن التعطيل وأماقوله وعن أيمانهم فالمراد منه الترغيب في ترك المآمورات وعن شمائلهم الترغيب في فعل المنهيات (وثالثها) نقل عن شقيق رحه الله انه قال مامن صباح الاو يأتيني الشيطان من الجهات الاربع من بين يدى ومنخلني وعن يميني وعن شمالي أمامن بين يدى فيقول لاتخف فأن الله غفوررحيم

معام ١٠٠٠ الطريق الثعلب ١٠ وقيل على نزع الجار تقديره على صراطك كتولك منزيه ز بدالفلهروالبطن

فأقرأ واني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحا وأمامن خلني فيخوفني منوقو عأولادي في الفقر فأقرأ ومامن دايذفي الارض الاعلى القرزة هاوأمامن قبل يميني فيأتيني من قبل الثناء فاقرأ والعاقبة للمتقين وأما من قبل شمالي فيأتيني من قبل الشهوات فاقرأوحيل بينهم وبين مايشتهون (والقول الثاني) ق هذه الآيذانه تعالى حكى عن الشيطان ذكرهذه الوجوه الاربعة والغرص منه أنه يبالغ فى القاء الوسوسة ولا يقصرفي و جدمن الوجوه المكنة البتة وتقدير الآية ثم لآتينهم منجيع الجهات المكنة بجميع الاعتبارات الممكنة وعن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال ان الشيطان قعد لا بن آدم بطريق الاسلام فقال له تدع دين أبائك فعصاه فأسم مقعدله بطريق الهجرة فقال له تدع ديارك وتنغر ب فعصاه وهاجر ثم قعد له بطريق الجهاد فقال له تقاتل فتقتل فيقسم مالك وتنكع امرأتك فعصاه فقاتل وهذا الخبريدل على انالشيطان لايتركجهة منجهات الوسوسة الاو يلقيهاني القلب فان قيل فللم بذكر مع الجهات الار مع من فوقهم ومن تحتهم قلنا أما في التحقيق فقدذ كرنا الاالقوى التي يتولد منها مابو جب تفويت السعادات الروحانية فهي موضوعة في هذه الجوانب الاربعة من البدن وأما في الظاهر فيروى ان الشيطان لما قال هذا الكلام رقت قلوب الملائكة على البشرفقالوا باالهناكيف يتخلص الانسان من الشيطان مع كونه مستوليا عليه من هذه الجهات الار بع فأوى الله تمالى البهم انه بتي للانسان جهنان الغوق والمحتفاذ ارفع يديه الى فوق في الدعاء على سبيل الخضوع أو وضع جبهته على الارض على سبيل الخشو ع غفرت له ذنب سبعين سنة والله أعلم ( المسئلة الثانية ) انه قال من بين أيديهم ومن خلفهم فذكر هاتين الجهتين بكلمة من ثم قال وعن أ يمانهم وعن شمائلهم فذ كرهاتين الجهتين بكلمة عن ولابد في هذا الغرق من فائدة فنقول اذا قال القائل جلس عن عينه معناه أنه جلس متجافيا عن صاحب اليمين غير ملتصق به قال تعالى عن اليمين وعن الشمال قعيد فبين انه حضر على هانين الجهتين ملكان ولم يحضر في القدام والخلف ملكان والشيطان ينباعد عن الملك فلهدا المني خص اليمين والشمال بكلمة عن لاجل أنها تفيد البعد والباينة وأيضافقد ذكرنا أنالراد من قولهمن بين أيديهم ومن خلفهم الحيال والوهم والضر رالناشئ مجماهوحصول العقائدالباطلة وذلك هوحصول الكفر وقوله وعن أعانهم وعن شمائلهم الشهوة والغضب والضرر الناشئ منهاهو حصول الاعال الشهوانية والغضبية وذلك هوالمعصية ولاشك انالضررا لحاصل من الكفرلازم لان عقامه دائم أماالضرر الحاصل من المعصية فسهللان عقامه منقطع فلهذا السبب خص هذين القسمين بكلمة عن تنبيها على انهذين القسيمين في الزوم والاتصال دون القسم الاول والله أعلم عراده ( المسئلة الثالثة ) قال القامني هذا القول من ايليس كالدلالة على بطلانما يقال الهيدخل في بدن ابن آدم و يخالطه لانه لوأمكنه ذلك لكان بأن يذكر

هجوم العدو منهامثل قصده اياهم للتسويل والاصلال منأى ولجه ييسس باتبان العدومن الجهات الاربع ولذلك لم مذكر الفوق والتحت وعن ا ينعباس رضي الله عنهمامن بين أبديهم من قبل الأخرة ومن خلفهم من جهة الدنيا وعن أيمانهم وعنشمائلهم من جهة حسنا تمهم وسيآتهم وقيل منبين أيديهم من حيث يعلون ويقدرون على التحرز مندومنخلفهممنحيث لايعلون ولايقدرون وعز أيمانهم وعن شمائلهم مز جيث تيسرلهم أن يعلوا ويتحرزواولكن لمنفعلوا لعدم تيقظهم واحتياطهم ومنحيث لأسيسرلهم فلكوانماعدي الغعل الى الاولين بحرف الابتداء لانه منهما متوجه أليهم والى الآخر ف محرف الجاوزة فانالآتي منهما كالصرف المجاني عنهم المارعلي عرضهم ونظيره جلستعن عينه (ولا تجدأ كثرهم شاكرين) أي مطبعين وانما قاله ظنالقوله تعالى ولقدصدق عليهم المليس طندلما رأى

فياب المبالغة أحق ممقال تعالى حكاية عن ابليس أنه قال ولا تجد أكثر من الرين وفيه سؤال وهو أن هذا مزياب الغيب فكيف عرف ابليس ذلك فلهذا السبب اختلف العلماء فيد فقال بعضهم كأن قدرآه في اللوح المحفوظ فقاله على سيل القطم واليقين وقال آخر ون انه قاله على سبل الظن لانه كان عازما على المبالغة في تزيين السهوات وتحسين الطيبات وعلمأنهاأشياء يرغب فيهاغلب على ظنه أنهم بقبلون قواه فيها على سبيل الاكثر والاغلب و يؤكد هذا القول بقواه تعالى ولقد صدق عليهم ابليس ظنسه فاتبعوه الافريقا والعجب ان ابليس قال للحق سبحانه وتعسالي ولاتجد أكثرهم شاكرين فقال الحق مايط ابق ذلك وقليل من عبادى الشكوروفيه وجه آخر وهوأنه حصل للنفس تسع عشرة قوة وكلها تدعوالنفس الىاللذات الجسمانية والطيبات الشهوانية فغمسة منهاهي الحواس الظاهرة وخمسة أخرىهي الحواس الباطنة واثنان الشهوة والنضب وسبعة هي القوى الكا منة وهي الجاذبة والماسكة والهسا ضمة والدافعة والغاذية والنامية والمولدة فجموعها تسعة عنمروهي بأسرها تدعوا لنفس الىعالم الجسم وترغبها فيطلباللذات البدنية وأماالعقل فهوقوة واحدة وهي التيتدعو النفسالي عبادة الله تعالى وطلب السعادات الروحانية ولاسك اناستيلاء تسع عنمرة قوة أكل من استيلاء القوة الواحدة لاسمماوتلك النوى النسعة عشرتكون في أول الخلقة قوية ويكون العقل صعيفا جداوهي بعدقوتها يعسر جعلها ضعيفة مرجوحة فلاكان الامر كذلك لزم القطع بأن أكثر الخلق يكونون طابين لهذه اللذات الجسمانية معرضين عن معرفدًا لحق وتحبته فلهذا السبب قال ولاتجدأ كثرهم شاكرين والله أعم \* قوله تعالى (قال آخر ج منها مذو مامد حور المن تبعث منهم لاملان جهنم منكم أجعين) اعلم ان ابلىس لماوعدبالافساد الذي ذكره خاطبه الله تعالى بمايدل على الزجر والاهانة فقال اخرج منهامن الجنة أومن السماء مذو ماقال الميث ذاعت الرجل فهومذوم أي محقور والذام الاحتقار وقال الفراءذأمته اذاعبته يقولون فيالمئل لاتعدم الحسناء ذاماوقال ابن الانباري المذوم المذموم قال ابن قنيبة مذوَّمامذمومابأ بلغ الذم قال أمية وقال لابليس رب العباد # ان آخر ج دحيرا لعيناذ وما

وقوله مدحورا الدحرف اللغة الطردوالتبعيديقال دحره دحراود حورا اذاطرده و بعده ومنه قوله تعالى و يقذفون من كل جانب دحورا وقال أمية

وباذنه سجدوالآدم كلهم # الالعينا خاطئا مدحورا

وقوله لمن تبعث منهم اللام فيه لام القسم وجوابه قوله لا ملائن قال صاحب الكشاف روى عصمة عن عاصم لمن تبعث بكسر اللام بمعنى لمن تبعث منهم هذا الوعيد وهوقوله لا ملائن جهنم منكم أجعين وقبل ان لا ملائن في محل الابتداء ولمن تبعث خبره قال أبوبكر الانبارى الكناية في قوله لمن تبعث منهم عائدة على ولد آدم لانه حين قال ولقد خلفنا كم

(قال) استئناف كإسلف مرارا (اخرج منها) أي من الجنة أومن السماء أومن بين الملائكة (مذوعما) ای مدموما من ذأمه اذا ذمه وقرئ مذوماكسول في مسؤل أوككول في مكيل من فامه يدعه فيما (مدحورا) مطرودا (لمن تبعك منهم) اللام موطئة للقسم وجواله (لأملائن جهنم منكم أجعين) وهوساد مسدجواب السرطوقرئ لمن تبعك لكسر اللام على أنه خبرلا ملا نعلى مدنى لمن تبعك هذا الوعيد أوعلة لاخرج ولأملان جواب قسم محذوف ومعنى منكم منك ومهم على تغليب المخساطب

كان مخاطبالولدآدم فرجعت الكناية البهم قال القاصي دلت هذه الآية على أن التابع والمتبوع معنيان في انجهنم تملاً منهما ثمان الكافرتبعه فكدلك الفاسق تبعه فيجب القطع يدخول الفاسق النار وجوابه أنالمذكو رفى الآيةانه تعالى يملأجهنم ممن تبعه وليسفى الآية أنكل من بعمفانه يدخل جهنم فسقط هذا الاستدلال وتقول هذه الآية تدلعلى انجيع أصحاب البدع والضلالات يدخلونجهنم لانكلهم متابعون لابليس والله أعلم قوله تعالى (وياآدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلامن حيث شئتما ولاتقر با هذه الشجرة فتكونامن الظالمين) اعلم انهذه الآية مشالة على مسائل (أحدها) أنقوله اسكن أمر تعبد أوأمراباحة واطلاق مزحيث انهلامشقة فيه فلا يتعلقبه التكليف (وثانيها) ان زوج آدم هو حواء و يجان ذكرأنه تعالى كيف خلق حواء (وثالثها) ان تلك الجنة كانت جنة الخلد أوجنة من جنان السماء أوجنة من جنان الارض (ورابعها) انقوله فكلاأمر اباحة لاأمر تكاف (وخامها) انقوله ولاتقر بانهي ننزيه أونهي تحريم (وسادسها)ان قوله هذه اسم رة المرادشيرة واحدة بالشخص اوالنوع (وسالعها) ان الك السجرة أي سجرة كانت (وثامنها) ان ذلك الذنب كان صغيرا أو كبيرا (وتاسعها) انه ماالمراد من قوله فتكونا من الظالمين وهل يلزم من كونه ظالما بهذا القربان الدخول تحت قوله تعالى ألالعنة الله على الطالمين ( وعاشرها) ان هده الواقعة وقعت قبل نبوة آدم عليدالسلامأو بعدهافهذه المسائل العسرة قدسبق تفصيلها وتقريرها فيسورة البقرة فلانميدهاوالدي بقعلينا منهده الآية حرف واحدوهوانه تعالى قال فيسورة المقرة وكلامنهار غدابالواو وقال ههنا فكلابا غامفا السبب فيه وجوابه من وجهين (الاول أن الواوتفيدالجع المطلق والفاء تفيد الجمع على سبيل التعقيب فالمفهوم من الفاء نوع داخل تحت المفهوم من الواو ولامنافاه بين النوع والجيس فني سورة البقرة ذكر الجنس وفي سورة الاعراف ذكران وع \* قوله عالى (فوسوس اسما الشيطان ليبدى لهما ماو ورى عنهما من سوآتهما وقال مانها كار بكماعن هذه الشجرة آلاأن تكونا ملكين أوكونا من الحالدين وقاسهما اني لكمالمن الناصحين فدلاهما بغرور فلاذاقا السحرة بدت لهماسو آتهما وطعقا يخصفان عليهمامن و، ق الجدة وناداهمار عما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأول لكما ان السيطان لكماعدومين) بقال وسوس اذا تكلم كلاما خفيايكر رهو بهسمي صوت الحلي وسواساوهوفعل غيرمنعد كقولنا ولولت المرأة وقولنا وعوع الذئب و رجل موسوس بكسرااوا و ولايقال موسوس بالقيم ولكن موسوس له وموسوس اليد وهوالدى يلتى اليه الوسوسة ومعنى وسوس له فعل الوسوسة لاجله ووسوس اليه ألفاهااليه وههنا سؤالات ( السؤال الاول ) كيف وسوس اليه وآدم كان في الجنة وأبليس أخرج منها والجواب قال الحسن كان يوسوس من الارض الى السماء والى الجنة بالقوة الفوقية التي جعلهاالله تعالى له وقال أبومسلم الاصفهاني بلكان آدم وابليس

ونخصيص الخطابيه عليه السلام للايذان باصالته في تلقي الوحي وتعماطي المأمو ربه (اسكنأنت وزوجك الجنة)هومن السكن الذي هوعبا رة عن اللبت والاستقرار والاقامية لامن السكون الذي هو صدالحركة وأنت ضمير أكديه المستكن ليصيح العطفعليه والفاءفي قولەتعالى (فكلا من حيث شتهما) لييان المراد ممافى سورة البقرةمن قوله تعالى وكلامنها رغداحيث شما من أن ذلك كان جيما مع الترتيب وقوله تعالى من حث ئىتماقىمەلىنى منهاحيث شئنماولم مذكرههنا رغداثقة عاذكرهناك وتوجيه الخطاب اليمالتعميم اتشريف والالذان متساو عما في مباسرة المأمور به قان حواء اسوة له عليه السلام في حقالاكل يخلاف السكن فانهاتانعةلەفيەولىعلىق النهى بهاصر محافي قوله تعالى ( ولا تقريا

هذه الشيرة) وقرى هذى وهو الاصل لتصغيره على ذيا والهاء بدل من الياء (فتكونا من الظالمين) اما جرم ﴿ فَ ﴾ على العطف أونصب على الجواب (فوسوس لهما الشيطان) أي فعل الوسوسة لاجلهما أو تكلم لهما كلاما خفيا

متداركامتكرراوهي في الاصل الصوت الحني ﴿ ٢٨٣ ﴾ كالهينمة والحشيخشة ومنه وسوس الحلى وقدسبق بيان كيفية

وسوسته في سورة البقرة (ليددي لهما) أي ليظهر الهما واللامالعاقبةأو الغرض على أنه أراد بوسوسته أن يسوء هما مانكشاف عورتيهما ولذلك عبرعتهما بالسوأة وفه دليل على أن كشف العورة فيالخلوةوعند الزوج من غير حاجة فيعرمسهم فالطباع ( ماووري <sup>عن</sup>مها من سوآ تهما) ماغطي وستر عجمامن عوراتهماوكانا لار مانها من أنفسهما ولاأحدهمامن الآخر و انسالم تقلب الواو المضمومة همزة في المشهورة كما قلبت في أويصل تصغيروا صللان الثانية مدة وقرئ سواتهما عدف الهمرة والقاء حركتهاعلى الواوويقليها واواوادغام الواوالساكنة فها (وقال) عطف على وسوس بطريق البان (ماندا كاربكماعز هذه الشعيرة)أي عن أكلها (الاأن تكوناملكين) أى الاكراهة أن تكونا ملكين (أوتكونامن الخالدين ) الذين

في الجنة لان هذه الجنة كانت رمض جنات الارض والذي تقوله بعض الناس من أن ابليس دخل في جوف الحية ودخلت الحية في الجنة فتلك القصة الركيكة مشهورة وقال آخرونان آدم وحواء ريماقر با مزياب الجنة وكان ابليس واقفا من خارج الجنة على بايهافيقرب فيقرب أحدهما من الاتخر وتحصل الوسوسة هناك (السؤال الثاني)ان آدم عليمالسلام كان يعرف ما بينه و بين ابليس من العداوة فكيف قبل قوله والجواب لاسعد ان قال ان ابلس لق آدم مرارا كثيرة ورغبه في أكل الشجرة بطرق كثيرة فلاجل المواظية والمداومة على هذا التمو به أثر كلامه في آدم عليه السلام (السوال النالث) لمقال فوسوس لمهما الشيطان والجواب معنى وسوس له أى فعل الوسوسة لاجله والله أُعِمْ أَمَا فُولُهُ تَعَالَى لَسَدَى لَهُمَا فِي هذا اللَّامِ فُولَانِ (أحدهما) أنه لام العاقبة كافي قوله فالنقطدا لفرعون ايكون الهمعدوا وحزناوذاك لان الشيطان لم يقصدبالوسوسة ظهور عورتهما ولمبعلم أعماان كالامن الشجرة يدتعوراتهما وانماكان قصده أن يحملهما على المعصمة فقط (اشاني) لاسعد أيضا ان تقال انه لام الغرض ثم فيه وجهان (أحدهما) أن بحعل بدوالعورة كناية عن سقوط الحرمة وزوال الجاه والمعنى أن غرضه من القاءة ال الوسوسة الىآدم زوال حرمته وذهاب منصبه ( والثاني ) لعله رأى في اللوح المحفوظ أوسمعرمن يعص الملائكذانه اذاأ كل من الشجيرة بدتءورته وذلك بدل على نهاية الضبررأة وسقوط الحرمة فكان بوسوس اليه لحصول هذا الغرض وقوله ماووري عنهما من سوآنهمافيه مباحث (البحث الاول) ماووري مأخوذ من المواراة بقال واربته أي سترته قال تعالى يوارى سوأة أخبه وقال النبي صلى الله علبه وسلم لعلى لما أخبره يوفاة أبيه اذهب فواره (البحث النابي) السوأة فرج الرجل والمرأة وذلك لأن طهوره يسوء الانسان قال ان عباس رضي الله عنهما كأنهما قد ألسا أو با يسترعور تهما فلاعصيا زال عنهما ذلك الثوب فذلك قوله تعالى فلاذاقا الشعرة مدت لهما سوآ تهما (الحث النالث) دلت هذه الآية على ان كشف العورة من المذكرات وانه لم يزل مستهجنا في الطباع مستقيحا في العقول وقوله مانها كار بحما عن هذه الشجرة الاأن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين يمكن أن يكون هذا الكلامذ كره ابليس شعيث خاطب به آدم وحواء و يمكن أيضا أن يكون وسوسة أوقعها فى قلو مهما والامر المرويان الاأن الاغلب انه كارذنك على سبيل المخاطبة مدليل قوله تعالى وقاسمهما الى لكما لمن الناصحين ومعنى الكلام أن ابلس قال الهما في الوسوسة الاأن تكونا ملكين وأراديه أن نكونا بمنزلة الملائكة الأكامنهاأوتكونا من الخالدين ان أكلتما فرغبه حايان أوهمه حاان من أكلها صاركذلك وانه تعالى اندانها هما عنهالكي لايكونا منزلة الملائكة ولانخلداوفي الاتية سؤالات (السؤال الاول) كيف أطمع ابليس آدم فيأن يكون ملكا عند الاكل من الشجرة مع انه شاهد الملائكة متواضعين ساجدين لهمعترفين بفضله والجواب من وجوه (الاول) ان هذا المعنى أحد

لايموتونأو يخلدون في الجنم وليس فيه دلالة على أفضلية الملائكة عليهم السلام لماأن من المعلوم أن الحقائق لا تنقلب وانما كأنت رغبتهما في أن يحصل لهما أوصاف الملائكة من الكمالات الفطرية والاستغناء عن الاطعمة 🤏 ٢٨٤ 🏕 والاشربة وذلك بمعرف من الدلالة على

مايدل على أن الملائكة الذين سجدوا لا دمهم ملائكة الارض أماملائكة السموات وسكار العرش والكرسي والملائكة المقربور فاسجدوا البته لاتدم ولوكانوا سجدواله الكانهذا التطميع فاسدامخنلا (وثانيها) نقل الواحدي عن بعضهم أنه قال انآدم علم أنالملائكة لايموتون الى يوم القيامة ولم يعلم ذلك لنفسه فعرض عليه المليس أن يصير مثل الملك في البقاء وأقول هذا الجواب ضعيفٌ لان على هذا التقدير المطلوب من الملائكة هوالخلود وحينتذ لايبق فرق بين قوله الاأن تكوناملكين و بين قوله أو تكونامن الخالدين ( والوجه الثاني ) قال الواحدي كان ابن عباس يقرأ ملكين و يقول ماطمعا في الناصحين وأقسم لهما أ أن يكو ناملكين لكنهما استشرفا الى أن يكونا ملكين وانما أتاهما الملعون من جهد الملك و مدل على هذا قوله هل أدلك على شجرة الخلد وملك لاسلى وأقول هذا الجواب أيضا ضعيف و بيانه من وجهين ( الاول) هبانه حصل الجواب على هذه القراءة فهل يقول ا ين عباس ان تلك القراءة المشهورة ماطلة أولا بقول ذلك والاول ماطل لان تلك القراءة قراءة متواترة فكيف مكن الطعز فيهاوأماالذي فعلى هذا التقدير الاشكال باقلان على المالقراءة يكون بالنطميع قدوهم في أن يصير بواسطة ذلك الاكل من جلة الملائكة وحيمَّذ يعود السؤال( والوجَّم الثاني) اله تعالى جعل سجود الملائكة والخلقله في أن يسكن الجنة وأنيأ كل منهارغدا كيف شاء وأراد ولامزيد في الملك على هذه الدرجة (السوال الثاني) هل تدل هذه الا يقعل اندرجة الملائكة أكل وأفضل من درجة النوة والجواب من وجوه (الاول) إنااذا قلنا ان هذه الواقعة كانت قبل النوة لم ملاعلي فلكلان آدم حين طلب الوصول الى درجة الملائكة ماكان من الانبياء وعلى هذا القدير فزال الاستدلال ( والثاني) ان تقدر أن نكون هذه الواقعة وقعت في زمان النبوة فلعل آدم الميد السلام رغب في أن يصير من الملائد كة في القدرة والقوة والشدة أو في خلقة الذات بأن بصير جوهرا نورانيا وفي أن يصير من سكان العرش والكرسي وعلى هذا التقدر يسقط الاستدلال ( السوال النالث ) نقل أن عروبن عبيدقال الحسن في قوله الاأن تكوناملكين أوتكونا من الخالدين وفي قوله وقاسمه حاقال عروقلت للحسن فهل صدقاً، في ذلك فقال الحسن معاذ الله لوصدقاه لكانا من الكافرين ووجه السؤال انه كيف لمزم هذا التكفير متقدر أن بصدقا ابليس في ذلك القول والجواب ذكروافي تقرير ذاك التكفيرانه عليه السلام لوصدق ابليس في الخلود لكان ذلك يوجب انكار البعث والقيامة وانهكفر ولقائل أنيقول لانسلم أنه يلزم منذنك التصديق حصول الكفر و سانهم وجهين ( الاول ) ان لفظ الخلود محمول على طول المكث لاعلى الدوام وعلى هذا الوجه يندفع ماذ كروه ( الوجه الناني) هب ان الخلود مفسر بالدوام الا الاسلمان اعتقاد الدوام بوجب الكفروتقر يره ان العلم بأنه تعالى هل يميت هذا المكلف أولايميته علايحصل الامن دليل المعفلولة تعالى مابين في وقت ادم عليه السلام اله عيت الحلق

الافضلية بالمعنى المتنازع فيه (وقاسمهمااني آكما لمن الناصحين) أي أفسم لهما وصنغة المانغة للمالغة وقيل أقسما له بالقبول وقبسل قالاله أتقسم بالله المكان فجعل ذات مقاسمة (فدلاهما)فنز الهماعلى الاكل من الشهيرة وقيد تنبيدعلى أنه أهبطهما تنا مذاك من درجة عالية فانالندلية والادلاءارسال الذي من الاعلى الى الاسفل (بغرور) بما إ غرهما به من الفسم المنافقة ما المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة بالله كاذبا أو ماتبسين بغرور(فلماذاقاالشيجرة مدت لمهماسوآمها)أي فلاوجداطعما اخذن في الاكل منها أخذتها العقو بةوشؤم المعصية فتهافت عنهمالياسهما وظهرت لهماءوراتهما واختلف فيأن الشحرة كانت السنبلة أوالكرم أوغيرهما وأن اللباس كأن نوراأ وظفرا (وطفقا يخصفان) طفق من أفعال الشروع والتلبس لإ

﴿ وَلَمَّا ﴾ كالخدوجعلوأ نشأوعلق وهب وانبى أى أخذا يرقعان ويلرقان ورقة فوق ورقة (عليها من ورق الجنة ) قبل كان ذلك ورق التين

نختصفان ( وناداهما ربهما) مالكأمرهما بطر يقالعناب والتوبيخ (ألمأنهكما) وهوتفسير للنداء فلامحل لهمن الاعراب أومعمول لقول محذوف أى وقال أوقائلا ألم أنوكما (عن تلكما الشعرة) ما في اسم الاشارة من معنى البعد لماأنه اشارة الى الشجرة التي نهيي عن قربانها (وأقل أكما) عطف على أنهكما أي ألم أفل لكما (ان الشيطان لكما عدومين) وهذاعتاب يقول العدوكاأنالاول عتاب على مخالفة النهى قال فد دليل على أن مطلق النهى للتحريم ولكما متعلق بعدولمافيه مزمعني الفعل أوبمحذوف هو حال من عدو ولم بحك هذاالقولههناوقدحكي فيسورة طه بقوله تعالى انهذا عدولك ولزوجك الآيةروى انه تعالى قال لآدمألم بكن فيامنحتك من شجرالجنة مندوحة عن هذه اشمجرة فقال بلى وعزتك ولكن

ولمالم يوجد ذلك الدليل السمعي كانآدم عليه السلام يجوزدوام البقاء فلهذا السبب رغب فيه وعلى هذا التقدير قائتكفير غيرلازم ( السؤال الرابع ) ثبت بماسبق أن آدم وحواء لوصدقا ابليس فيماقال لم يلزم تكغيرهما فهل يقولون انهم آصدقاه فيه قطعا وان لم يحصل القطع فهل يقولون انهماظنا انالامركاقال أو ينكرون هذا الظن أيضاوالجواب ان المحققين أنكرواحصول هذاالتصديق قطعا وظنايل الصواب انهما انسأأقدماعلي الاكل لغلية الشهوة لاانهما صدقاه علا أوظنا كانجد أنفسنا عندالشهوة نقدم على الفعل اذازين لنا الغيرمانشتهيد وانلم نعتقد ان الامر كاقال ( السؤال الحامس) قوله الاأن تكونا ملكين أوتكونا من الخالدين هذا الترغيب والتطميسع وقع فجعوع الامرين أوفى أحدهما والجواب قال بعضهم الترغيب كان في مجموع الامرين لانه أدخل في الترغيب وقيل بلهو على ظاهره على طريقة التخيير ثم قال تعالى وقاسمهمااني لكمالن الناصحين أى وأقسم لهما انى لكمالمن الناصحين فانقيل المفاسمة أن تقسم اصاحبك ويقسم لك تقول قاسمت فلانا أى حالفند وتقاسما تحالفا ومندقوله تعالى تقاسموا بالله لنبيتنه وأهله قلنافيه وجو، (الاول) التقدير انه قال أقسم لكما انى لكما لمن الناصحين وقالاله أتقسم بالله انكلن الناصحين فجعل ذلك مقاسمة بينهم (والثاني) أقسم لهما بالنصيحة وأقسماله يقبولها (الثالث) انه أخرج قسم ابلس على زنة المفاعلة لانه اجتهدف اجتماد المقاسم اذاعرفت هذافنتول قال قنادة حلف لهمامالله حتى خدعهما وقد يخدع المؤمن بالله وقوله اني لكما لمن الناصحين أى قال المدس اني خلقت قبلكما وأناأع إأحوا لاكشرة من المصالح والمفاسد لاتعرفانها فامتثلاقولي ارشدكائم قال تعالى فدلاهما بغروروذكر أ بومنصورالازهري لهذه الكلمة أصلين (أحدهما) أصله الرجل العطشان يدلى رجليه في البئر ليأخذ الماء فلايجد فيهاماء فوضعت التدلية موضع الطمع فيمالافائدة فيد فيقال دلاه اذاأطمعه ( الناني ) فدلاهما نغرور أي اجرأهما ابليس على أكل الشجرة بغرور والاصل فيه دلاهما من الدل والدالة وهي الجرأة اذاعرفت هذافنقول قال ابن عباس فدلاهمابغرور أيغرهماباليمينوكانآدم يظنأنأحدا لايحلفبالله كاذبا وعنايزعر رضى الله عنهماانه كاناذارأى من عبده طاعة وحسن صلاة أعتقد فكان عبيده يفعلون ذلك طلبا للعتق فقيلله انهم يخدعونك ففال من خدعنا بالله انحدعناله ممقال تعالى فلما ذاقاالشجرة بدت وذنك بدل علم إنهماتناولا السسيرقصدا الىمعرفة طعمه ولولاانه تعالى ذكر في آية أخرى انهما أكامنها لكان ما في هذه الآية لا مان على الاكل لان الذائق قديكون ذائقا من دون أكل تمقال تعالى بدت الهما سوآتهما أى ظهرت عوراتهماوزال النور عنهما وطفتا يخصفان قال الزجاج معسني طفق اخذفي الفعل يخصفانأي يجعلان ورقةعلى ورقة ومنه قيل للذي يرقع النعل خصاف وفيه دليل على ان كشف العورة قييم من لدن آدم ألاترى انهما كيف بادرا الى السترلما تقرر في عقلهمامن

ماظننت أنأحدا منخلقك يحلف بك كاذبا قال فبعزتى لأهبطنك الىالارض كملاتنال العيش الاكدا فأهبط

وعلم صنعة الحديد وأمر بالحرث فعرث وستي وحصدوداس وذري وعجن وخبز

أوصافالملائكة مناكمالات الفطر يةوالاستغناءي الاطعمة 🦸 ٢٨٤ 🏕 والاشربة وذلك بمعرك من الدلالة على

مايدل على أن الملائكة الذين سجدوا لا دمهم ملائكة الارض أماملائكة السموات وسكار العرش والكرسي والملائكة المقربون فاسجدوا البته لاتدم ولوكانوا سجدواله الكانهذا التطميع فاسدامختلا (وثانيها) نقل الواحدى عن بعضهم أنه قال انآدم علم أنالملائكةلايموتون الى بوم القيامة ولم يعلمذلك لنفسه فعرض عليه ابليس أن يصير مثل الملك في البقاء وأقول هذا الجواب ضعيفٌ لان على هذا التقدير المطلوب من الملائكة هوالخلود وحينئذ لايبق فرق بين قوله الاأن تكونا ملكين و بين قوله أو تكونامن الخالدين ( والوجه الثاني ) قال الواحدي كان ابن عباس يقرأ ملكين و يقول ماطمعا في أن مكونا ملكين لكنهما استشرفا الى أن مكونا ملكين وانماأتاهما الملعون من جهدالملك و يدل على هذا قوله هل أدلك على شجرة الخلد وملك لايبلي وأقول هذاالجواب أيضا ضعبف و بيانه من وجهين ( الاول) هبانه حصل الجواب على هذه القراءة فهل يقول ا تن عباس ان تلك القراءة المشهورة باطلة أولا بقول ذلك والاول باطل لان تلك القراءة قراءة متواترة فكيف يمكن الطعن فيهاوأمااك ني فعلى هذا التقدير الاشكال باقلان على نلك الفراءة يكون بالنظميم قدوهم في أن دصير بو اسطة ذلك الاكل من جلة الملائكة وحينئذ يعود السؤال( والوجه الماتي) اله تعالى جعل سجود الملائكة والخلقله فأن يسكن الجنة وأنيأكل منهارغدا كيف شاء وأراد ولامزيد في الملك على هذه الدرجة (السؤالاالثاني) هل تدل هذه الا يقعل اندرجة الملائكة أكل وأفضل من درجة النبوة والجواب من وجوه ( الاول ) انااذا قلنا ان هذه الواقعة كانت قبل النبوة لم يدل على ذلك لان آدم حين طلب الوصول الى درجة الملائكة ماكان من الانساء وعلى هذا القدير فزال الاستدلال ( والناني) ان يتقدير أن تكون هذه الواقعة وقعت في زمان النبوة فلعل آدم الميدالسلام رغب في أن يصير من الملائد كذ في القدرة والقوة والشددة أوفي خلقة الذات بأن بصير جوهرا نورانيا وفي أن يصير من سكان العرش والكرسي وعلى هذا التقدر يسقط الاستدلال ( السوال الثالث ) نقل أن عروبن عبيدقال الحسن في قوله الاأن تكوناملكين أوتكونا من الخالدين وفي قوله وقاسمه حاقال عروقلت للحسن فهل صدقاء في ذلك فقال الحسن معاذ الله لوصدقاه لكانا من الكافر ن ووجه السؤال انه كيف يلزم هذا التكفير بتقدير أن يصدقا ابليس في ذلك القول والجوابذ كروافي تقرير ذلك التكفيرانه عليه السلام لوصدق ابليس في الحلودلكان ذلك يوجب انكار البعث والقيامة وانه كفر ولقائل أن يقول لانسلم أنه يلزم من ذلك التصديق حصول الكفر و يانه من وجهين ( الاول ) أن لفظ الخلود محمول على طول المكث لاعلى الدوام وعلى هذا الوجه يندفع ماذكروه (الوجه الناني) هبان الخلود مفسر بالدوام الاا النسلمان اعتقادالدوام بوجبالكفروتقريره انالعلم بأنه تعالى هليميت هذا المكلف أولايميته إ علايحصل الامن دليل المع فلعله تعالى مابين في وقت ادم عليه السلام انه عيت الحلق

الافضلية بالمعنى المتنازع أ فيه (وقاسه صمااني لكما لمن الناصحين) أي أقسم الهما وصيغة المبانغة للمالغة وقيل أقسماله بالقبول وقيسل قالاله أتقسم بالله المكلن الناصحين وأقسم لهما فعمل ذات مقاسمة (فدلاهما)فنز الهماعلى الاكل من الشهيرة وقيد تنبيدعلى أنهأ هبطهما بذلك من درجة عالية فان الندلية والادلاءارسال أ الشيء من الاعلى الى الاسفل (بغرور) بما غرهما مه من القسم فأسها ظناأن أحدالا يقدم بالله كأذباأو ملتبسين بغرور (فلماذاقا الشجرة مدت لهماسوآنهما)أي فلاوجداطعما اخذين فالاكل منهاأ خذمها العقو بةوشؤم المعصية فتهافت عنهمالباسهما وظهرت لهماعوراتهما واختلف فيأن الشجرة كانت السنبلة أوالكرم أوغيرهما وأن اللباس كأننوراأ وظفرا (وطفقا یخصفان) طفق من أفعال الشروع والتلس

كا خنوجعلوأ نشأ وعلق وهبوانبرى أى أخذا يرقعان و يلرقان ورقة فوق ورقة (عليمها من ورق ﴿ وَلَمْ ﴾ الجنة ) قبل كان ذلك ورق النين

وقرى يخصفان من أخصف أى يخصف ان ﴿ ٣٨٥﴾ أنفسهما و يخصفان من التخصيف و يخصفان أصله

فختصفان ( وناداهما ربهما) مالك أمرهما يطريق العتاب والتوبيخ (ألمأنهكما) وهوتفسير للنداء فلامحللهمن الاعراب أومعمول لقول محذوف أيوقال أوقائلا ألمأنوكما (عن للكما الشجرة) ما في اسم الاشارة من معنى البعد المأنه اشاره الى الشجرة التي نهيي عن قربانها (وأقل الكما) عطف على أنهكما أى ألمِأْفَل لكما (ان الشيطان لكما عدو مين) وهذاعتاب وتوبيخ على الاغتزار يقول العدوكاأنالاول عتاب على مخالفة النهى قال فيه دليل على أن مطلق النهى للتحريم ولكما متعلق بعدولمافيه من معنى الفعل أو بمحذوف هو حال من عدو ولم خاك هذاالقولههناوقدحكي فيسورة طه بقوله تعالى انهذا عدولك ولزوجك الآيةروى انه تعالى قال لآدم ألم مكن فيمام تعتك من شجرا لجنة مندوحة عن هذه استجرة فقال بلى وعزتك ولكن

ولمالم يوجد ذلك الدليل السمعي كانآدم عليدالسلام يجوزدوام البقاء فلهذا السبب رغب فيه وعلى هذا التقدير قالتكفير غيرلازم ( السؤال الرابع ) ثبت بماسبق أن آدم وحواء لوصدقا ايلس فيماقال لميلزم تكفيرهما فهل يقولون انهماصدقاه فيه قطعاوان لم يحصل القطع فهل يقولون انهماظنا ان الامر كاقال أو ينكرون هذا الظن أيضاوا لجواب ان المحققين أنكرواحصول هذاالتصديق قطعا وظنايل الصواب انهما انسأأقدماعلي الاكل لغلبة الشهوة لاانهما صدقاه علا أوظنا كانجد أنفسنا عندالشهوة نقدم على الفعل اذارين لنا الغيرمانشتهيه وان لم نعتقد ان الامر كاقال ( السؤال الخامس) قوله الاأن تكونا ملكين أوتكونا من الخالدين هذا الترغيب والتطميع وقع فيجموع الامرين أوفى أحدهما والجواب قال بعضهم الترغيب كان في مجموع الامرين لانه أدخل في الترغيب وقيل لهو على ظاهره على طريقة التخيير ثم قال تعالى وقاسمهماا بي الكمالين الناصحين أى وأقسم لهما اني لكمالمن الناصحين فانقيل المقاسمة أن تقسم لصاحبك ويقسم لك تقول قاسمت فلانا أى حالفته وتقاسما تحالفا ومندقوله تعالى تقاسموا بالله لنبيتنه وأهله قلنافيه وجو، (الاول) التقدير انه قال أقسم لكما انى لكما لمن الناصحين وقالاله أتقسم بالله انكلن الناصحين فعمل ذلك مقاسمة بينهم (والثاني) أقسم لهما بالنصحة وأقسماله بقبولها (الثالث) انه أخرج قسم ابليس على زنة المفاعلة لانه اجتهد فيه اجتماد المقاسم اذاعرفت هذافنتول قال قنادة حلف لهمابالله حتى خدعهما وقد يخدع المؤمن بالله وقوله انى لكما لمن الناصحين أى قال المليس انى خلقت قبلكمما وأناأعلم أحوالاكشرة من المصالح والمفاسد لاتعرفانها فامتثلاقولي ارشدكاتم قال تعالى فدلاهما بغروروذكر أ بومتصورا لازهري لهذه الكلمة أصلين (أحدهما) أصله الرحل العطشان يدلى رجليه فى البئر ليأخذ الماء فلا يجد فيهاماء فوضعت التدلية موضع الطمع فيمالافائدة فيد فيقال دلاه اذاأطمعه ( الناني ) فدلاهما نغرور أي اجرأهما الميس على أكل الشجرة بفرور والاصل فيه دللهما من الدل والدالة وهي الجرأة اذاعرفت هذافنقول قال ابعباس فسلاهمابغرور أىغرهماباليمين وكانآدم يظن أنأحدا لايحلف بالله كاذبا وعن ابزعر رضى الله عنهماانه كان اذارأي من عبده طاعة وحسن صلاة أعتقد فكان عبده يفعلون ذلك طلبا للعتق فقيلله انهم يخدعونك ففال من خدعنا بالله انخدعناله تمقال تعالى فلما ذاقاالشجرة بدت وذنك يدل علم إنهماتناولا السمرقصدا اليمعرفة طعمه ولولاانه تعالى ذكر في آية أخرى انهما أكلمنها لكان مافي هدنه الآية لايدل على الاكل لان الذائق قديكون ذائقا من دون أكل محقال تعالى بدت! هما سوآتهما أى ظهرت عوراتهماوزالالنور عنهما وطفنا يخصفان قال الزجاج معسني طفق اخدفي الفعل يغصفان أى يجعلان ورقة على ورقة ومنه قيل للذي برقع النعل خصاف وفيه دليل على ان كشف العورة قبيح من لدن آدم ألاترى انهما كيف بآدرا الى السترلما تقرر في عقلهمامن

ماظننت أن أحدا من خلقك يُطف بك كاذبا قال فبعرتي لا معطنك الى الارض نم لاتنال العيش الاكدا فأهبط وعلم صبعة الحديد وأمر بالحرث فعرث وستى وحصدوداس وذرى وعجن وخبز

(قالار بناطلنا أنفسنا) أىضررناها بالمعصية والتعريض للاخراج منالجنة (وانلم،تففرلنا) ذلك (وترجنسا لذكون منالخاسرينا) وهو دليل على أن الصغائر ﴿ ٢٨٦ ﴾ يماقب عليها ان لم تغفر وقالت المعتزلة لايجوز

قبح كشف العورة وناداهما ربهما قالعطاء بلغني انالله ناداهما أفرارا منى اآدمقال بلحياء منك يارب ماطننت ان أحدا يقسم باسمك كاذبائم الدامر به أما خلقتك بيدى أما نفغت فيك من روحي اماأسمجدت لك ملأذكري اماأ سكنتك في جنتي في جواري ثم قال وأقللكماان الشيطان لكماعدومبين قال ان عباس بين العداوة حيث أبي السجود وقال لاقعدن لهم صراطك المستقيم #قوله تعالى (قالار يناظلنا أنفسنا وان لم تغفر لنا وترجنا لنكون من الحاسرين ) اعلم ان هذه الآية مفسرة في سورة البقرة وقدد كرناهناك ان هذه الآية تدل على صدورالذنب العظيم منآدم عليه السلام الاأ فانقول هذا الذنب انماصدرعنه قبل النبوة وعلى هذا التقدر فالسوال زائل القوله تعالى ( قال الهيطو آ بعضكم لبعص عدووا كم في الارض مستقرومتا عالى حين قال فيها تحيون وفيها تموتون ومنها تخرجون ) اعلمان هذاالذي تقدم ذكره هوا دم وحوا وابليس واذا كان كدلك فواه اهبطوا يجب أل يتناول هو لاء النلاثة معضكم لبعض عدو يعنى العداوة ثابتة بين الجن والانس لاتزول البتة وقوله فيها تحيون الكناية عأدة الى الارض في قوله ولكم في الارض والمراد فيالارض تعيشون وفيها تموتون ومنها تخرجون الىالبعث والقيامة قرأ حرة والكسائي تخرحون بفتح التاءوضم الراء وكذلك في الروم والزخرف والجاثية وقرأ ابن عامرههنا وفي الزخرف بفتح الناء وفي الروم والجاثية بضم الناء والباقون جيع ذلك بضم الناء #قوله تعالى (بابني آدم قدأ ترننا عامكم لباسا يواري سوآ مكم وريشاولباس التَّقُوي ذلك خيرذلك من آيات الله لعلهم يذكرونُ ) في نظم الآية وجهان (الاول ) انه تعالى لمابين انه أمرآدم وحواء الهبوط الى الارض وجعل الارض لهمامستقرا بين معدهانه تعالى أنزل كل مانعتاجون اليه في الدين والدنيا ومنجلتها اللباس الذي يحتاج اليه في الدين والدنيا (الوجدالنابي) انه تعالى لماذ كرواقعة آدم في انكشاف العورة وأنه كان يخصف الورق عليها اتبعه بأنبين انه خلق اللباس للخلق ليستروانها عورتهم ونبديه على المنة العظيمة على الحلق بسبب انه أقدرهم على المسسر فان قبل مامعني انزال اللبساس فلناانه نعالىأ زلاالمطر وبالمطر تتكون الاشياء التيمنها يتعصل اللباس فصاركا نهتعالى أنزل اللباس وتحقيق القول ان الاشسياء التي تحدث في الارض لماكانت معلقة بالامور المازلة من السماء صاركا أنه تعالى أنزلها من السماء ومنه قوله تعالى وأنزلكم من الانعام ثمانية أزواج وقوله وأنزاما الحديد فيه بأس شديد وأماقوله وريشاففيه بحشان (البحث الاول) الريش لباس الزينة استعير من ريش الطير لانه لباسه وزيده أي أنزلنا عليكم لباسين لباسا يوارى سوآنكم ولباسا يزينكم لان الزينة غرض صحيح كإقال التركبوها وزينة وقال ولكم فيهاجال (البحث الثاني) روى عن عاصم رواية غيرمشهورة ورباشا وهومروى أبضا عن عثمان رضي الله عنه والباقون وريشا واختلفوا في الفرق پین الریش والریاش فقیل ریاش جع ریش کذیاب و ذیب وقداح و قدح و شعاب و شعب

المعاقبة عليهامع اجتناب الكبائر ولذلك حلوا قولهماذلكعلىعادات المقربين في استعظام الصغير من السيات واستصغار العظيم من الحسنات (قال) المشاف كامرمرارا (اهمطوا) خطاب لآدموحواء وذربتهما أولهما ولابلس كررالامرله تبعالهما ليعلمأنهم قرنا أبداأوأخبرعاهالالهم مفرقا كإفي قوله تعالى ياأيها الرسل كلوا من الطيبات ولمبذكرهمنا قبول تو تهما ثقة بماذكر فىسائر المواضع (بعضكم لبعض عدو) جـلة حالية من فاعل اهبطوا أي متعادين ( ولكم في الارض مستقر)أى اسقرار أوموضع استقرار (ومتاع) أىتنعوانتفاع (الىحين) ھوحين انقضاء آجالكم (قال) أعيد الاستثناف اما للايذان بعدم اقصال مايعده عاقبله كافي قوله تعالى قال فاخطبكم أيها المرسلون اثرقوله

تعالى قال ومن يقنط من رحمة ربه الاالصالون وقوله تعالى قال أرأيتك هذا الذي كرمت على بعد وفيل كه قوله تعالى قال أرأيتك هذا الذي كرمت على بعد فيها تحيون وفيها قوله تعالى ( فيها تحيون وفيها تعون وفيها تعون ومنها تخرجون ) أي الجزاء كنوله تعالى منها خلفناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى

أى - القاه لكم عد بعرات سماوية وأسباب نازلة منهاونظيره وأنزل لكم من الانعام الخوقوله تعالى وأنزلنا الحديد (بواري سوآتكم) التي قصد ابليس ابداءهامن أبويكم حتىاضطراالىخصف الاوراق وأنتم مستغنون عنذكوروي أنااءرب كانوا يطوفون بالبيت عراباو بقواون لانطوف شابعصينا الله تعالى فهافنزات ولعلذكر قصة آدم عليد السلام حينند الابذان بأن انكساف العورة أول سوء أصاب الانسان من قبسل انشيطان وأنه أغواهم فىذلك كَاأَغُوى أَبُو يَهُمُ (وريشًا) ولباسا تتجملون بهوالريش الجحال وقيل مالا ومنه تريش الرجل أي تمول وقرئ رياشاوهوجهم ريش كشعب وسعاب ( ولباس التقوى ) أي خشمة الله تعالى وقيل الامان وقيل السءت الحسن وقيل لبساس الحربور فعدبالابتداء خبره جلة (ذلك خبر) أوخيروذلك صفنه

وقبلهماواحد كلماس ولبس وجلال وجل روى أملب عن ابن الاعرابي قال كلشيء يعس به الانسان من مناع أومال أوماً كول فهو ريش ورياش وقال ابن السايت الرياش مختص بالشاب والاثاث والريش قديطلق على سأرالا موال وقواه تعالى ولباس التقوى فيه تعثان ( البحث الاول ) قرأنافع وابن عامر والكسساني ولباس بالنصب عطفا على قوله لباسا والعامل فيه أنزلنا وعلى هذا القدير فقوله ذلك مبتدأ وقوله خبر خبره والمافون بالرفع وعلى هذا القدير فنوله ولباس النقوى مبتدأ وقوله ذلك صفة أو مدل أوعطف يآن وقوله خيرخبر لقوله واباس التنوى ومعنى فولناصفة أن قوله ذلك أشيريه الىاناباس كائنه قيل ولباس النقوى المشار اليه خير ( البحث الثاني ) اختلفوا في تفسير قوله ولباس التقوى والضابط فيدأن منهم من حله على نفس الملبوس ومنهم من حله علم غيره ( أما القول الاول ) ففيد وجود ( أحدها) ان المراد أن المباس الذي أنزله الله تعالى ليواري سموآتكم هو لباس التقوى وعلى هذا القدير فلبماس التقويهو اللباس الاول وانماأعاده الله لاجل أن يخبر عند بأنه خير لانجاعة من أهل الجاهلية كانوا يتعبدون بالنعرى وخام السياب فيالطواف بالبيت فجرى هذافي النكر يرجحرى قول القائل قدعرفك الصدق في أبواب البروالصدق خيرك من غيره فيعيدذ كرالصدق ليخبرعنه بهذا المعنى (وثانيها) أن المراد من اباس التقوى مايلبس من الدروع والجواشن والمفافر وغيرها ممايتتي به في الحروب (وثالثها) المراد من أباس التقوى الملبوسات المعدة لاجل اقامة الصلوات ( والقول الثاني ) أن يحمل قوله واباس النقوي على المجازات ثم اختلفوا فقال قتادة والسدى وأين جريج لباس التقوى الايمان وقال ابن عباس اباس النقوى العمل الصالح وقيل هوالسمت الحسنوقيل هوالعفاف والتوحيد لانالمؤسن لاتبدوعورته وانكانعاريا منالسياب والهاجرلاتزالءورته مكشوفة وانكانكاسيا وقال معبد هوالحياء وقيل هو مايظهر على الانسان من السكينة والاحبات والعمل الصالح وانماحانا لفظ المباس على هذ، المجازات لاناناباس الذي يفيد التقوى ليس الاهذه الاشياء اماقوله ذلك خبرقال أبو على الفارسي معنى الآية واباس النقوى خبر الصاحبه اذاأخذبه وأقربله الى الله تعالى مماخلق من الاباس والرياش الذي يتجمل مه قال وأضيف اللباس الى النقوى كاأضيف الى الجوع في قوله فاذا قهاالله لباس الجوع والخوف وقوله ذلك من آيات الله معناه من آيات الله الدالة على فضله ورجنه على عباده يعنى انزال اللباس عليهم لعلهم يذكرون فيعرفون عظيم النعمة فيه تقوله سبحانه وتعالى (يابى أدم لايفتنكم الشيطان كاأخرج أبويكم من الجنة ينزع عنهمالباسهما لبريهما سوآتهما أنه راكتم هووقبيله منحيث لاترونهم اناجعلنا السياطين أولياء للذين لابؤمنون) اعلمان المقصودمن ذكر قصص الانبياء عليهم السلام حصول العبرة لمن يسمعها فكأ نه تعالى لماذكر قصة آدم وبين فيها شدة عداوة الشيطان لآدم وأولاده البعهابان

حدر أولادآدم من قبول وسوسة الشيطان فقال ياني آدم لايفتنكم الشيطان كاأخرج أبو يكم من الجنة وذلك لان الشيطان لما بلغ أثر كيده ولطف وسوسته وشدة اهمامه الىأن قدر على القاء آدم في الزاة الموجبة لاخراجه من الجنة فبان يقدر على أمثال هذه الضارق حق بي آدم أولى فبهذا الطريق حذرتمالي بي آدم بالاحترازعن وسوسة السيطان فتمال لايفتنكم الشيطان فيترتب عليه أنلاتد خلوا الجندة كافتن أبو يكم فترتب عليه خروجهما منهاوأصل الفونعرض الذهب على النار وتخليصه من الغش ثم أى في القرآن عدى المحنة وههنا بحثان (البحث الاول)قال الكدي هذه الآية جقعلى من نسب خروج آدم وحواء وسائر وجوه المعاصي الى الشيطان وذلك بدل على أنه تعالى برى منها فيقال لهلم قلتم أن كون هذا العمل منسو با الى الشيطان يمنع من كونه منسو با الى الله تعالى ولم لا يجوز أن يقال انه تعالى لماخلق القدرة والداعية الوجبة ين لذاك العمل كان منسويا الى الله تعالى ولما أجرى عادته بأنه يخلق تلك الداعية بعد تزيين الشيطان وتحسينه تلك الاعال عند ذلك الكافر كان منسويا ال الشيطان (البحث الثاني)طاهر الآية يدل على أنه تعالى انداأ خرج آدم وحواء من الجنة عقو بة لهما على تلك الزلة وظاهر قواه اني جاعلك في الارض خليفة بدل على أنه تعالى خلقهما لخلافة الارض وأنزلهما منالجنة الى الارض لهذا المقصود فكيف الجمع بين الوجهين وجوابه أنهر بماقيل حصل لمجموع الامرين واللهأعلم تمقال ينزع عنهما لباسهما ليريمها سواتهما وفيه مباحث ( البحث الاول ) ينزع عنهما لباسهما حال أي أخرجهما ازعا لباسهما وأضاف نزع اللباس الىالسيطان وانلم يتول ذلك لاته كان بسبب مندفأ سنداليه كماتقول أنت فعلت هذالمن حصل مندذك الفعل بسبب وانلم يباشر وكذلك لماكان نزع اباسهما بوسوسة الشيطان وغروره أسند اليد (البحث الثاني) اللام في قوله لير عهما لام العاقبة كاذكرنا في قوله ليبدى لهما قال ابن عباس رضي الله عنهما يرى آدم سوأة وترى حواء سوأة آدم (الحث الثالث) اختلفوافي اللباس الذي نزع منهما فقال بعضهم انه النورو بعضهم النتي و بعضهم اللباس الذي هوثياب الجنمة وهذا القول أقرب لان اطلاق اللباس يقتضيه والقصود منهذا الكلام تأكيد التحذيرابني آدم لانهاابلغ تأثير وسوسمة الشيطان في حق آدم معجلالة قدره الى هذا الحدفكيف يكون حال آحاد الحلق ثم أكد تعالى هذا التحذير بقوله انه يراكم هووقبيله منحيث لاترونهم وفيه مباحث ( البحث الاول) انه يراكم يعنى ابليس هووقبيله أعادالكناية ليحسن العطف كهوله اسكن أنت وزوجك الجنة (البحث الثاني) قال أبوعبيدة عن أبي زيد القبيل الجاعة يكونون من الثلاثة فصاعدا منقوم شي وجعه قبل والقبيلة بنوأب واحد وقال ابن قنيبة قبيله أصحابه وجند. وقال الليث هووقبيله أي هو ومنكان من نسله ( البحث الثالث ) قال أصحابنا انهم يرون الانس لانه تعالى خلق في عبونهم ادراكاوالانس لا يرونهم لانه تعالى

كأنه قيل ولباس الدوى المشار اليدخع وقرئ ولباس التقوى بالنصب عطفاعلى لباسا (ذلك) أي انزال اللباس (من آبات الله ) دالة على عظيم فضله وعيم رحته (اهلهم بذكرون) فيعرفون نعمتمه أويتعظون فيتورعون عن القبائع (ماني آدم) نكر بر النداء للابدان بكمال الاعتناء عضمون ماصدر بهوايرادهم بهذا العنوان ممالانحفي سابه (لايفتند كم السيطان) أى لا بوقعنكم في الفتاة والمحنذبأن يمنعكم من دخول المنة (كاأخرج أبو يكم من الجلة) نعت لمصدر محذوف أى لايفتننكم فتنة مثل اخراج أبويكم وقدجوزأن يكون التقدير لايخرجنكم بفتنة واخراجا مثل اخراجد لابو يكم والنهى وانكأن متوجها الى الشيطان لكنه فيالحققة متسوجه الى المخاطبين كافي قولك لاأرينك ههناوقدمي تحقيقه مرارا (بنزع عبمالياسهما لبريما سوّاتهما ) حال منأبو يكم

أومن فاعل أخرج واسناد النزع اليد للتسبيب وصيغة المضارع لاستحضار الصورة وقوله تعالى ( انه براكم هو و قبیله ) أي جنوده وذرته استثناف لتعليل النهىوتأكيداليحذير منه (منحيث لاترونهم) من لابتداء غاية الرؤية وحيث ظرف لمكان انتغاء الرؤيد ولاترونهم فى محسل الجر باصافة الظرف اليدورو بتهبرلنا منحيث لانراهم لانقتضي امتاعرو يتسالهم مطلقا واستحالة تمثلهم لنا(اناجعلنا الشياطين) جعل قبيله من جملته فجمع (أولياء للذين لايو منون) أي جعلناهم عا أوجدنا بينهم من المناسبة أويارسالهم عليهم وتمكينهمن اغوائهم وجلهم على ماسولوالهم أواياء أى قرناء مسلطين عليهم والجله تعليل آخر للنهي وتأكيد للتحذير اثرتعذير

لم يخ في هذا الدراك في عبون الانس وقالت المعتزلة الوجد في ان الانس لا يرون الجن لرقة أجماء الجن واطا نتها والوجه فيرؤية الجن للانسكثافةأجسامالانس والوجه فأن ي بعض لجن بعضاان الله تعالى يقوى شعاع أبصار الجن ويزيد فيهولو زاد الله في قوم ايصارنا زأيناهم كايري بعضنا بعضا ولوأنه تعالى كثف أجسامهم وبقيت أبصارنا على هذه الحالةل أيناهم فعلى هذا كونالانس مبصر اللجن موقوف عند 'لمعتزلة اما على زيادة كثافة أجسام الجن أوعلى زيادة قوة أبصار الانس (البحث الرابه) قوله تعالى من حيث لا ترونهم مل على أن الانس لابر ون الجن لان قوله من حيث لاتر ونهم يتناول أوقات الاستقبال منغيرتخصيص قال بعض العلماء ولوقدر الجنعلي تغييرصور أنفسهم بأى صورة شاؤاوأرادوا لوحب أن رتفع الثقة عن معرفة الناس فلعل هذاالذى أشاهده وأحكم عليدبأنه ولدى أوزوجتي جني صورنفسد بصورة ولدى أوزوجتي وعلى هذا التقدير فيرتفع الوثوق عن معرفة الاشخاص وأبضا فلوكانوا قادر ين على تخبيط الناس وازالة ألعقل عنهم مع انه تعالى بين العداوة الشديدة بينهم وبين الانس فلملا يفعلون ذائ في حقأ كثر النشير و في حق العلماء والافاضل والزهاد لان هذه العداوة ٰبينهمو بين العلماء والزهاد اكثر واقوى ولمالم يوجدشي من ذلك ثبت انه لاقدرة لهم على البشر بوجه من الوجوه ويتاكد هذا بقوله تعالى ماكان في عليكم من سلطان الاان دعو تكم فاستجبتم لىقال مجاهد قال ابليس اعطينا اربع خصال نرى ولانرى ونخرج من تحت الثرى و يعودشيخنا فتي ثم قال تعالى اناجعلنا الشياطين أولياء للذين لابؤ منون فقداحتم أصحابنا بهذا النص علىانه تعالىهوالذى سلطالشيطان الرجيم عليهم حتى اضلهم وأغواهم قال الزجاج ويتأكدهذا النص بقوله تعالى اناارسلنا الشياطين على الكافرين قال القاضي معنى قوله جعلنا الشياطين اولياء للذين لابو منون هوانا حكمنا بان الشيطان ولى لمن لايوً من قال ومعنى قوله أرسلنسا السياطين على الكافرين هواناخلينا بينهم وبينهم كايقال فيمن يربط الخلب في داره ولا يمنعه من النوثب على الداخل انه أرسل عليه كلبه والجواب ان القائل اذاقال ان فلانا جعل هذا انثوب أبيض أوأسودلم يفهم منهانه حكميه بليفهم منه انه حصل السواد أوالبياض فيه فكدك ههناوجب حل الجعل على التأثير والعصيل لاعلى مجرد الحكرو أيضافهب أنه تعالى حكم بذاك لكن مخالفة حكم الله تعالى تو جب كونه كاذباوهو محال فالمفضى الى المحال محال فكون العبدقادراعلى خلاف ذلك وجب أن يكون محالاوأماقوله انقوله تعالى اناأرسلنا الشياطين على الكافرين أي خلبنا بينهم وبين الكافرين فهوصعيف أيضاألاتري أناهل السوق يوذي بعضهم بعضاو يشتم بعضهم بعضائم انزيداوعرااذا لم يمنع بعضهم عن البعض لا يقال انه أرسل بعضهم على البعض بل افظ الارسال المايصدق اذاكان تسليط بعضهم على البعض بسبب منجهته فكذاههنا والله أعم العقوله تعالى

(واذافعلوافاحشة قالواوجدنا عايمها آباء ناوالله أمر نابهاقلار الله لا أمر بالفيشاء أتقولون على الله ، الالعلون ) اعلم ان في الناس من حب الفعشاء على ما كانوا يحر ، ونه من البحيرة والسائبة وغيرهماوفيهم منحله على نم كانوايطوفون لبيت عراة الرجال والنساء والاولى أن يحكم بالتعميم والفعشاء عبارً عن كل معصية كبرة فيد خل فيه جيع الكيسائر واعلم انه ليس المراد منه أن القوم كا وا يسلون كون تلك الاقمسال فواحش ثم كانوا زعون أن الله أمرهم بها فأن ذك لايقوله عاقل لل المراد أن تلك الاشياء كانت في أنغسها فواحش والقوم كانوا يعقدون انهاطاعات وان الله أمرهم بها ثم انه تعالى حكى عنهم انهم كانوا يحتجون على اقدامهم على تلك الفواحش بامرين (أحدهما) إناوجد ناعليها آياء ناروالثاني) ان الله أمر نابها (أماالحجه الاولى) فاذكرالله عتهاجوابالانهاا شسارة الى محض التقليد وقدتقر رفي عقلكل أحدانه طريقة فأسدة لان التقليد حاصل في الاديان المتناقضة فلوكان التقليد طريقاحقا للزم الحكم بكونكل واحدمن المتناقضين حقا ومعلوم انه باطل ولماكان فسادهذا الطريق ظاهر اجليالكل أحدلم مذكر الله تعالى الجواب عنه (وأما الحجة الثانية) وهي قولهم والله أمر ناج افقد أبياب عند بقوله تعالى قل ان الله لا أمر بالفعشاء والمعنى انه ببت على لسان الانبياء والرسل كون هذه الافعال منكرة قبيحة فكيف يمكن القول بأن الله تعالى أمرنابها وأقول للمعتزلة أن يحتجوابهذه الآيةعلى انالشي انماية بحلوجه عائداليه ممانه تعالى نهى عنه لكونه مستملاعلى ذلك الوجه لان قوله تعالى ان الله لا يأمر بالفحشاء اشارة الى انه لماكان ذلك موصوفاني نفسه بكونه من الفعشاء امتنع أن يأمر الله به وهذا يقتضى أن يكون كونه في نفسه من الفحشاء مغايرا لنعلق الامر والنهي به وذلك يفيد المطلوب وجوامه يحتمل انه لماثبت بالاستقراء انه تعالى لايأمر الابما يكون مصلحة للعبادولاينهي الاعمأ يكون مفسدة لهم فقد صحح هذا التعليل لهذا المعنى والله أعلمتم قال تعالى أتقولون على الله مالات المون وفيه بحثان (البحث الاول) المرادمنه أن يقال انكم تقولون ان الله أمركم بهذه الافعال المخصوصة فعلكم بأن الله أمركم مهاحصل لانكم سمعتم كلام الله تعالى ابتداء من غير واسطة أوعرفتم ذلك بطريق الوحى الى الانبيا (أما الاول) فعلوم الفساد بالضرورة (وأما الثاني ) فبأطل على قواكم لانكم تنكر ون نبوة الانبياء على الاطلاق لانهذه المناظرة وقعتمع كفارقريش وهمكانوا ينكرون أصل النبوة واذا كان الامركذلك فلاطريق لهم الى تعصيل العلم بأحكام الله تعالى فكان قولهم ان الله أمرنا بها قولاعلى الله تعالى بمالايكون معلومأوانه باطل (البحث الثاني) نفاة القياس قالوا الحكم المثبت بالقياس مظنون وغير معلوم وماد بكون معلوما لم يجزالقول به لقوله تعالى في معرض الذم والسحرية أتقولون على الله مالا تعلون وجواب مثبتي القياس عن ائمثال هذه الدلالة قدد كرنا مرار اوالله أعلم قوله تعالى (قل أمر ربي بالقسطوا تعموا

(واذا فعلوافاخشة) جلة مبتدأة لامحل لها منالاعراب وقدجوز عطفهاعلى الصلة وانفسا حشة الفعلة المناهدف القيموالناء لانهامجراه على الموصوف المؤنث أوللنق لمن الوصفية إلى الاسمة والمراد بهسا عبسادة الاصنام وكشف العورة فيالطواف ونحوهما (قالوا )جوالالناهين عنها (وجدنا عليها آباءناوالله أعرنابها) محتجين بأمرين تقليد الأما والافتراء على الله سيحانه ولعل تقديم المقدم للايذان منهم بأن آباء هم انماكانوا يفعلونها بأمرالله تعالى بهاعلى أن منمير أمر نالهم ولآبائهم فحنثذ يفا هروجه الاغراض عن الاول في ردمقالتهم بقوله تعالى (قل ان الله لارامر بالفعشاء ) فأن عادته تعالى جارية على الامر بمعاسن الاعال والحث على مراضي الخصالولا

دلالة فيه على أن <sup>ف</sup>بح القعل بمعنى ترتبالدم عليه عاجلا والعقاب آجلاءتسلي فانالراد بالغاحشة ماينفرعنه الطبع السليم ويستنقصه العقلاالمستقيم وقيلهما جواباسؤالين مترتبين كأنه قيل لمافعلوها لمفعلتم فقالواوجد ناعلبهأ آماء نافقيل لم فعلم اآباو كم فقالواالله أمرنابهاوعلى الوجهين يمنع التقليد اذاقام الدلبل يخلافه لا مطلقا (أتقولون على الله مالاتعلون) من تمام القول المأمور بهوالهمزة لانكار الواقع واستقباحه وتوجيه الأنكاروال وبيجالي قوامم عليه تعالى مالا يعلون صدوره عنه تعالى معأن وضهم دعلون عدم صدوره عنه تعالى مبالغة في انكارتهاك الصورة فأن استادمانم يعلمصدوره عنه تعدالى أليه تعالى إذاكان منكرافاسنادماعلم

وجوهكم عندكل مسجد وادعوه مخلصين لهالدين كابدأ كمتعودون فريقاهدى وفريقا حق عليهم الصلالة انهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله و يحسبون أنهم مهتدون) اعلمانه تعالى لمابين أمرالامر بالفحشاء بين تعالى انه يأمر بالقسط والعدل وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله أمرر بي بالقسطيدل على ان الشي يكون في نفسه قسطا اوجوه عائدة اليدفى ذاته ثم انه تعالى يأمربه لكونه كذلك في نفسد وذلك يدل ايضا على ان الحسن انما يحسن لوجوه عائدة اليه وجوابه ماسبق ذكره ( المسئلة الثانية ) قال عطاء والسدى بالقسط بالعدل و بماظهر في المعقول كوته حسنا صوابا وقال ابن عباس هوقول لااله الاالله والدليل عليه قوله شهدالله انه لااله الاهوو الملائكة واولوا العلم قائما بالقسط وذلك القسط ليس الاشهادة ان لااله الاالله فثبت ان القسط ليس الاقول لااله الاالله اذا عرفت هذا فنقول انه تعالى امرقى هذه الآية بثلاثة اشباء (اولها) انه امر بالقسطو هوقول لاالهالااللهوهو يشتمل على معرفة الله تعالى بذاته وافعاله واحكامه مع على معرفة انه واحد لاشريكه (وثانيها) انه امر بالصلاة وهوقوله وافيوا وجوهكم عندكل مسجد وفيه مباحث (البحثالاول) انهلقائل ان بقول امرريي بالقسط خبروقوله واقبموا وجوهكم أمر وعطف على الخبرلانجو زوجوابه التقسدير قل أمر ربى بالتسسط وقل افيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين ( البحث الثاني) في الآية قولان (احدهما) المراد بقوله اقيموا هواستقبال القبلة ( والثاني ) انالمراد هوالاخلاص والسبب فيذكرهذين القولين اناقامة الوجه ني العبادة قدتكون باستقبال القبلة وقد تكون بالاخلاص في تلك العبادة والاقرب هوالاول لان الاخلاص مذكور من بعد ولوجلناه على معنى الاخلاص صاركانه فال وأخلصوا عندكل مسجدوا دعوه مخلصيناه الدين وذلك لايستقيم فانقيل يستقيم ذلك اذا عقلت الاخلاص بالدعاء فقط قلنا لماامكن رجوعداليهماج عالم يجزقصره لي احدهماخصوصامع قوله مخلصين لهالدين فأنه يعم كل مايسمي دينا ذا بتهدنا فنقول قواه عند كل مسجد اختلفوا في ان المراد منه زمار الصلا أو كانه والاقرب، يالا بِل لانه الموضع لذي يمكن فبه ،قامة الوجه للقبلة ـ فكاأن تعالى بيزاننا أنالانع برالا مآن النامتبر القبلة فكان المعنى وجهوا وجوهمكم حيثما كنتم في الصلاة الى الكعبد وقال ابن عباس المراد اذا حضرت الصلاة وأنتم عند مسجد فصلوا فيه ولا يقولن أحدكم أصلى الافي مسجد قومي والقائل أن يقول حل لفظ الآية على هما ببيدلان لفظ الابة بس على وجوب افامة الوجه في كل مسجدولايدل على أنه لا بجوزله المدول من مسجد الى مسجد وأماقوله وادعوه مخلصين له الدين فاعلم انه تعالى لما أمر في الآية الاولى بالتوجه الى القبلة أمر بعده بالدعاء والاظهر عندى ان المرادبه أعالُ الصلاة وسماها دعا، لان الصلاة في أصل اللغة عبسارة عن الدعاء ولان أشرف أجزاء الصلاة هوالدعاء والذكرو بينانه يجبأن يؤتى بذلك الدعاءمع الاخلاص

عدم صَدَورَهُ عندَ اليدَّعَرُوجِلُ أَشَدَّ مِحَاوَأُ حَقَ بِالأَنكَارِ ( قَلَ أَمْرِر فِي بِالقَسْط ) بِبان لأأمور بِه الرَّنِي ما أُسند أمر والبه تعالى من الامورالمنهي عنها والقسط العدل وهوالوسط من كل شي 🎉 ٣٩٢ 🏈 المتجافي عن طرفي الافراط والتغريط

ونظيره قوله تعسالي وماأمروا الاليعبدوا الله مخلصين لهالدين ثمقال تعسالي كما بدأكم تعودُون وفيه قولان ( الاول ) قال إن عباس كابدأكم خلقكم مؤمنا أوكافرا تعودون فبعث المؤمن مؤمنا والكافر كافرا فان من خلقه الله في أول الأمر الشقاوة أعمله بعمل أهل الشقاوة وكانت عاقبته الشقاوة وانخلقه للسعادة أعمله بعمل أهل السعادة وكانت عاقبته السعادة ( والقول الثاني ) قال الحسن ومجاهد كابدأ كم خلفكم في الدنب ولم تكونوا شيئا كذلك تعودون أحياء فالقائلون بالقول الاول احتجوا على صحته بأنه تعالى ذكرعقيبه قولهفر يقاهدى وفريقا حقءايهم الضلالة وهذا يجرى مجرى التفسيراقوله كالدأ كم تعود ون وذلك بوجب ماقلناه قال القاضي هذا القول باطل لان أحدا لا بقول السؤال ضعيف لان جوابه أن يقال كابدأ كم بالايمان والكغر والسمادة والشمقاوة فكذلك يكون الحال عليه يوم القيامة واعلم انه تعالى أمر في الآية الولابكلمة القسط وهي كلة لااله الااللة ع أمر بالصلاة ثانيا ثم بين انالفائدة في الاتبان بهذه الاعال انما تظهر في الدار الآخرة و فظيره قوله تعالى في طه لموسى عليه السلام انبي أنا الله لا اله الأأنا فاعبدني وأقم الصلاة لذكري انالساعة آتية اكاد اخفيها تمقال تعالى فريقا هدى وفريقاحق عليهم الضلالة وفيه بحنان (البحث الاول) احتم اصحابنا بهذه الآية على ان الهدى والضلال من الله تعالى قالت المعنزاة المراد فريفًا هدى الى الجنة واثواب وفر نقاحق عليهم الضلاة اى العذاب والصرف عن طريق الثواب قال القاضي لان هذاهوالذي يحق عليهم دون غيرهم اذالعبد لايستحق لانبضل عن الدين اذاواستحق ذلك لجازان يامر انبياءه باضلالهم عن الدين كاامر هم باقامة الحدود المستحقة وفي ذلك زوال النقة بالنبوات واعلم ان هذا الجواب ضعيف من وجهين (الاول) ان قوله فر نقاهدي اشارة الىالماضي وعلى الناويل الذي يذكرونه يصير المعني اليانه تعالى سبه ديهم في المستقبل ولوكان المراد أنه تعالى حكم في الماضي بأنه سيهديهم الى الجنة كان هذا عدولا عن الظاهر من غير حاحة لانا بينا بالدلائل العقلية القاطعة أن الهدى وانضلال ليساالام الله تعالى (والثاني) تقول هب أن المراد من الهداية والضلال حكم الله تعالى بدلك الأاته لماحصل هذاالحكم امتنع من العبد صدور غبره والازم انهلات ذك الحكم كذباوالكذب على الله محال والمفضى الى المحال محال فكان صدور غيرة لك غدا من العبد محالا وذلك يوجب فساد مذهب المعتزلة من هذا الوجه والله أعد (البحث الماني) انتصاب قوله وفريقاحق عليهم الضلالة بفعل يفسره مابعده كأثه فيل وخذل مريقاحق عليهم الضلالة ثمبين تعالى ان الذى لاجله حقت على هذه الغرقة الضلالة هو أنهم انخذوا الشياطين أوليا من دون الله فقبلوا ما دعوهم البه ولم يتأملوا في التمييز بين الحق والباطل فانقيل كيف يستقيم هذا التفصيل مع قولكم بأنالهدى والضلال انما يحصل بخلق

( واقيموا وجوهكم) وتوجهوا الىعبادته مستقيمين غبرعادلينالي غرهاأ وأقيموا وجوهكم تحو القبلة (عندكل مسجد) في كل وقت سجودأ ومكان سجود وهوالصلاة أوفي أي مسجد حضرتكم الصلاة عندهولا تو خروهاحتي تعودوا الى مساجدكم (وادعوه) واعبدوه (مخلصين له الدن)أى الطاعدفان مصيركم اليه بالآخرة ( كالدأكم)أىأنشاكم التداء (تعودون) البه باعادته فيجاز يكرعلي أعالكم وانماشيه الاعاده بالابداء تقرير الامكانها والقدرةعلماوقيل كما بدأكم من النزاب تعودون اليسه وقيل الإحفاة عراة غرلاتعودون اليدوقيل كإبدأ كمومنا وكافرايعيدكم (فرسا **هدي) بانوفقهماللاعان** ( وفر بقاحق عليهم الضلالة) عقتضي القضاءالسابق التابع للششة المبنية على الحكم اليالغة وانتصابه بفعل مضم يفسره مابعده أي وخذا فريقا (انهم آنخدوا الشياطين أولياءمن دون الله) تعليل لخذلاته

أوتحقيق لعنسلااتهم

الله تعالى ابتداء فنقول عندنا مجموع القدرة والداعي بوجب الفعل والداعية التي دعتهم الىذلك الفعل هي أنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله ثم قال تعالى و يحسبون أنهم مهتدون قال ابن عباسير يدمابين لهم عروبن لحي وهذا بعيدبل هوهجول على عومه فكل من شرع في باطل فهو يستحق الذم والعذاب سواء حسب كونه حقاأ ولم يحسب ذلك وهذه الآية تدلعلي انجردالظن والحسبان لايكني في صحة الدين بل لا بدفيه من الجزم والقطع واليقين لانه تعالى عاب الكفار بأنهم يحسبون كونهم مهتدين ولولاأن هذا

تقدمذكر وفي تلك الآية أوجب حلهذه الزينة على ستر العورة وأيضا وقدأجم المفسرون علىأن المرادبالزينة ههناليس الثوب الذي يسترالعورة وأبضافقوله خذوا زينتكم أمر والامر للوجوب فنبت ان أخذ الزينة واجب وكل ماسوى اللبس ينفعر واجب فوجب حل الزينة على الابس علابالنص بقدر الامكان اذاعر وت هذا فنقول قواه خذواز ينتكم أمروظاهرالامر للوجوب فهذا يدلعلي وجوب سترالعورة عند اقاءة كلصلاة وههنا سؤالان (السؤال الاول) انه تمالى عطف عليه قوله وكلوا

الحسبان مدموم والالمادمهم بذلك والله أعلم \* قوله تعالى ( ماني آدم خذوا زينتكم عندكل مسعد وكلواواشر بواولاتسرفواانه لاعب المسرفين قلمن حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق قلهي للذين آمنوافي الحياة الدنياخالصة يوم العيامة كذلك نفصل الآمات لقوم يعلون) اعلم ان الله تعالى لما أمر بالقسط في الآية الاولى وكان من جلة القسط أمرا لماس وأمر المأكول والمشروب لاجرم أنبعه بذكرهما وأيضالماأمر باقامة الصلاه فيقوله وأقيموا وجوهكم عندكل مسجدوكان سترا عورة شرطا لحجمة الصلاة لاجرم أتبعد بذكر اللباس وفي الاية مسائل (المسئلة الاولى) قال ابن عباسانأهل الجاهلية من قبائل العربكانوايصوفونبا بتعراة الرجال بالنهارو الساء باليلوكانوااذاوصلواالي مسجد مني طرحوانيابهم وأتواالمسجد عراةوقا والانطوف في أياب أصبنا فيها الذنوب ومنهم من يقول نفعل ذلك تعاولاحتي نتعرى عن الذنوب كاتعر يناعن النياب وكانت المرأه منهم تتخذ ستراتعلقه على حقويها لتستتر بهعن الحس وهمقر يشفانهم كانوالايفعلون ذلك وكانوا يصلون فيبابهم ولايأكلون من الطعام الاقوتا ولالأكلون دسما فقال المساون بارسول الله فنحنى أحق أننفعل ذلك فأنزل الله تعالى هذه الآية أي البسوا ثيابكم وكلوا اللحم والدسم واسر بوا ولاتسرفوا ( المسئلة النانية) المراد من الزينة لبس الثياب والدايل عليه قوله تعالى ولايبدين زينتهن يعني الشاب وأبضافان ينة لاتحصل الابالستراتا العورات و ذلك صارا بتر بن ماجود الساب في الجمع والاعيادسنة وأيضاأنه تعالى قال في الآبة المتقدمة قدأنزنا عليكم اباسايواري الدورة في الصلاة سوآسكم وريشافيين أن الساس الذي تواري السوأة من قسل الرياش والزينة ثم انه تعالى أمر بأخذ الزينة في هذه الآية فوجب أريكون المراد من هده الزينة هواندي

( و يحسبون أنهم مهتدون) فيمدلالة على أن الكافر المخطي والمعاندسواءفي استحقاق الذم وللفارق أن محمله على المقصر في النظر (یابی آدم خدوا زینتکم) ای ثیابکم لمواراة غورتكم (عند كالمسجد)أى طواف أوصلاة ومن السنة أن أخذارجل أحسن هننته للصلاة وفيد دليل على وجوب ستر

واشر بواولاشك انذلك أمر اباحة فوجب أن يكون قوله خذواز يشكم أمر اباحة أبضا وجوابه أنه لابازم من ترك الظاهر في المعطوف تركه في المعطوف عليه وأبضا فالاكل والشرب قديكونان واجبين أيضافي الحكم ( السؤال الثاني ) أن هذه الآية زات في المنع من الطواف عال العرى والجواب أنابينا في أصول الفقه أن العبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبباذا عرفت هذا فنقول قوله خدواز ينتكم عندكل مسجد ينتصى وجوب اللبس النام عندكل صلاة لان اللبس التام هوالزينة ترك العمل به في القدر الذي لايجب ستره من الاعضاء اجماعا فبق الباقي داخلا تحت اللفظ واذا ثبت أن ستر العورة واجب في الصلاة وجب أن تفسد الصلاة عندتر كملان تركه بوجب ترك المأمور به وترك المأمور بهمعصية والمعصية توجب العقاب على ماشرحنا هذه الطريقة في الاصول (المسئلة الناائة) تمسك أصحاب أبي حنيفة عنده الآية في مسئلة ازالة المجاسة عاء الورد فقالواأمر نامالصلاة في قوله أقيموا الصلاة والصلاة عيارة عن الدعاء وقد أتي مهاو الاتمان بالمأمور به يوجب الخروج عر العهدة فقتضي هذا الدليل أن لا تتوقف صحة الصلاة على سترالعورة الااناأوجبنا هذاالمعني عملا بقوله تعالى خذواز بنتكم عندكل مسجدوليس الثوب المغسول بماء الوردعلي أقصى وجوه النظافة أخذ للزينة فوجب أنكون كافيا في صحة الصلاة وجوا بناأن الالف واللام في قوله أقيموا الصلاة ينصرفان الى المعهود السابق وذلك هوعل الرسول صلى الله عليه وسلم فلم قلتم أن الرسول عليه الصلاة والسلام صلى في النوب المفسول بماء الوردوالله أعلم ماقوله تعالى وكاواواشر يوا فاعلم أناذكرنا انأهل الجاهلية كانوالايأكاون من الطعام في أيام جهم الاالقليل وكانوا لايأكلون الدسم بعظمون بذلك حجهم فأنزل الله تعالى هذه الأيذلبيان فسادتلك الطريقة (والقول الثاني) انهم كانوا يقولون ان الله تعالى حرم عليهم شيئاما في بطون الانعام فحرم عليهم البحيرة والسائبة فانزب الله تعالى هذه الآية بيانالفساد قولهم في هذا الباب واعلم أن قوادوك لواواشر بوا مطلق يتناول الاوقات والاحوال ويتناول جمع المطمومات وانشروبات فوحب أنيكون الاصلفيها هوالحل فىكل الاوقات وفيكل المطعومات والمشرو بات الاما خصه الدايل المنفصل والعقل أيضامو كدادلان الاصل في المنافع الحل والاباحة وأما قوله تعالى ولاتسرفوا ففيه قولان (الاول)أن يأكل و يشرب بحيث لايتعدى الى الحرام ولايكثرا لانفاق المستقيع ولايتناول مقداراكثيرا يضره ولايحتاج اليه ( والقول الثاني ) وهوقول أبي بكرالاصم أن المرادمن الاسراف قولهم بتحريم البحيرة والسائبة فانهم أحرجوهاعن ملكهم وتركوا الانتفاع بهاوأ يضاانهم حرمواعلي أنفسهم فى وقت الحيم أيضا أشياءا حلها الله تعالى لهم وذلك اسراف واعلم ان حل لفظ الاسمراف على الاستكثار ممالا ينبغي أولى من حله على المنع ممالا يجوز و ينبغي ثم قال تعالى انه لايحب المسرفين وهذا نهاية التهديدلان كلمن لايحبه الله تعالى بتي محروما

( وكلوا واشر بوا ) مماطاب لكم روى أن بنى عامر كانوافيا ً مام حمعهم لارأكلون الطعام الافوتاولا أكلون دسما يعظمون بذلك حجهم فهم المسلون يمثسله فنز لت (ولاتسرفوا) بتحريم الحسلال آو مالتعدى الى الحرام أو بالافراطق الطعام والشروعليه وعنان عاس رمني الله تعالى عنهما كل ماشدنت والس ماشتت ما الخطأتك خصلتان سرف ومخملة وقال على ان الحسين بن واقد جع الله الطب في نصف آية ذمال كلواوا شربوا ولاتسرفوا ( انه لا يحب المسرفين) أي لايرتضى فعلهم

(قل من حرم زينة الله)
من الثياب وما ينجمل به
( التي أخرج لعباده)
من النبات كا لقطن
والكتان والحيوان كالحرير
والصوف والمعادن
كالد ر وع ( والطيبات
من الرزق) ألى المستلذات
من المآكل والمنارب
من المآكل والمنارب
وفيه دليل على أن
الاصل في المطاعم
و الملابس وأنواع
التجملات الاباحةلان
الاستغهام في من انكارى

عن الثوال لان معنى محبة الله تعالى العبد ايصاله النواب اليه فعدم هذه المحمد عبارة عن عدم حصول الثواب ومتى لم يحصل الثواب فقد حصل العقاب لانصاد الاحماع على أنه ليس في الوجود مكلف لايثاب ولايعاقب ممقال تعسالي قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ان هذه الآية ظاهرها استفهام الاان المرادمنه تقرير الانكارو المبالغة في تقريرذلك الانكاروفي الآية قولان (الاول )أن المراد من الزينة في هذه الآية اللباس الذي تستربه العورة وهوقول اب عباس رضى الله عنهما وكثير من المفسرين (والنول الثاني) اله يتناول جمع أنواع الزينة فيدخل تحتالز ينتجيع أنواع التزبين ويدخل تحتها تنظيف ابدن من جيم الوجوه ويدخل نحتهاالمركوب ويدخل تحتهاأيضاأ نواع الحلي لانكل ذاك زينة واولأ النص الوارد في تحريم الذهب والغضة والابريسم على الرجال اكان ذلك داخلاتحت هذا العموم ويدخل تحت الطيبات من الرزق كل مايستلذ ويشتهي من الواع الماكولات والمشروبات ويدخل أيضاتحته التمتع بالنساء وبالطسبور ويعي عثمان بن مظمونانه أنى الرسول صلى الله عليه وسلم وقال غلبني حديث النفس عزمت على الأختصى فقال مهلاياعثمان انخصاء أمتى الصيام قالفان نفسي تحدثني بالترهب قال ان تر هبأمتى القمودفي المساجدلانتظار الصلاة فقال تحدثني نفسي بالسياحة فقال سياحة أمتي الغزو والحج والعمرة فقال اننفسي تحدثني ارأخرج مماأملك فقال الاولى ان تكني نفسك وعيالك وأن ترحم البتيم والمسكين فتعطيه أفضل من ذلك فقال ان نفسي تحدثني أن أطلق خولة فقال أن الهجرة في أمني هجرة ماحرم الله قال فان نفسي تحدثي أن لاأغشاها قال ان المسلم اذاغشي أهله أوماملكت يمينه فان لم يصب من وقعته تلك ولداكان له وصيف في الجنة واذا كان له ولدمات قبله أو سده كان له قرة عين وفرح يوم القيامة وانمات قبل أن يبلغ الحنث كاناله شفيه اورحة يوم القيامة قال فان نفسي تحدثني أن لاآكل اللحم قال مهلا انى آكل اللحم اذا وجدته ولوسألت الله أن يطعمنيه كل يوم فعله قال عان نفسي تعدمني انلاأمس الطيب قال مهلافان جبريل أمرني بالطيب غبا وقال لاتتركه يوم الجعد ثم قال ياعمان لاترغب عن سنتي فان من رغب عن سنتي ومات قبل أن يتو صرفت الملائكة وجهه عن حوضي واعلم ان هذا الحديث يدل على انهذه الشر يعد الكلملة تدل على أن جيع أنواع الزينة مباح مأذون فيه الاماخصه الدليل فلهذا السبب أدخلنا الكل تحت قوله قل من حرم زينة الله (المسئلة الثانية )مقتضى هذه الآية انكل ماتزين الانسان به وجب أن بكون حلالا و كذلك كل مايستطاب وجب أن يكون حلالافهذه الآية تقتضي حلكل المنافعوهذا أصل معتبر فىكلالشريعة لانكلواقعة تقع فاما أن يكون الفع فيهاخالصا أوراجاأوالضرر يكون خالصا أوراحجاأويتساوي الضرر والنغع أو يرتفعا أماالقسمان الاخيران وهوان يتعادل الضرر والنفع أولم يوجداقط

ففي هاتين الصورتين وجب الحكم ببقاءماكان على ماكان وانكان النفع خالصا وجب الاطلاق بقتضي هده الآيةوان كأن النفغ راجعاوالضررم رجوحا يقابل المثل بالمثل ويبق القدرال الدنف اخالصافيلتحق بالتسم الذي يكون النفع فيه خالصاوان كالالضرر خالصاكان تركه حالص النفع فيلتحق بالقسم المتقدم وانكان الضررراجعا بق القدر الزائد ضرراخالصافكان تركدنفعاخالصافيهذا الطريق صارت هذه الآية والذعلي الاحكام التي لانهايةلهافي الحل والحرمة ثم ان وجدنا نصاحالصافي الواقعة قضينا في النغم بالل وفي الضر ربالحرمة وبهذا الطريق صارجيع الاحكام التي لانهاية لهاد اخلا تحت النس ممقال نفاة القياس فلوتعبدنا الله تعالى بالقياس لكان حكم ذلك القياس اما أن يكون موافقا لحكم هذاالنص العام وحيننديكون ضائعالان هذأ النص مستقلبه وانكان مخالفا كان ذلك القياس مخصصالهموم هذاالنص فيكون مردودالان العمل بالنص أولى من العمل بالقياس قالوا و بهذا الطريق يكون القرآن وحده وافعا ببيان كل أحكام النسر يعة ولاحاجة معه الى طريق آحرفهذا تقرير قول من يقول القرآن واف بيان جيع الوقائع والله أعلم وأما قوله تعالى فلهى للذين آمنوافي الحباة الدنياخالصة يوم القيامة ففيه مسئلتان (ألاولى) تفسير الآيةهي للذين آمنوافي الحياة الدنيا غير خالصة لهم لان المشركين شركاؤهم فيها خالصة يوم القيامة لايشركهم فيهاأحدفان قبل هلاقيل ألذين امنواولغيرهم قلنافهم منه التنبيه على انها خلقت للذين المنواعلى طريق الاصالةوان الكفرة تبعلهم كقوله تعالى ومن كفره أمتعه قليلائم اضطره الى عذاب المار والحاصل انذك تنبيد على انهذه النعم انماتصفوعن سوائب الزحمة يوم القيامة أمافي الدنيافانها تكون مكدرة مشو بة (المسئلة اثمانية) قرأنافع خالصة بالرفع والباقون بالنصب قال الزجاج الرفع على انه خبر بعد خبر كاتقول زيدع قل ابيب والمعنى قل هي البدللدين آمنوا في الحياة الدنياخالصة يوم القيامة قال أبو على ويجوزأ ريكون قوله خالصة خبرالمبتدا وقوله للذين آمنوامتعلقا بخالصة والنقديرهي خالصة للدين آمنوافي الحياة الدنياوأما القراءة باخصب فعلى الحال والمعنى انهاثابتة للذين آمنوايي حال كونها خالصة الهم يوم القيامة محقال تعالى كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ومعنى تفصيل الآيات قد سبق وقوله لقوم يعلون أى لقوم يكنهم النظريه والاستدلال حتى بتوصلوا به الى تحصيل العلوم النظرية والله أعلم \*قوله تعالى (قل انماحرم ربي الفواحش ماظهر منها و مابطن والآثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلط اناوأن تقواوا على الله مالا تعلون في الآية مسئلتان (المسئلة الاولى )أسكن حزة الياءمن ربي والباقون فتحوها (المسئلة النانية )اعلم أنه تعالى لمابين في الآية الاولى ان الذي حرموه ليس بحرام بين في هذه الآية أنواع المحرمات قحرم أولاالفواحش والنياالائم واختلفوافي الفرق بينهما على وجوه (الاول) ان الفواحش عبارة عن الكبائر لانه قد تفاحش فبحها أي تزايد والأيم عبارة عن

يوم القيامة) لايشا ركهم فيهاغيرهم وانتصابها على الحالية وقرى بالرفع أى على أنه خبر يعدخبر (كذلك نفصل الآمات لقوم يعلون ) أى مثل هذا التفصيل نفصل سائر الاحكام لقوم يعلون مافي تضا عيفهامن المعانى الرائفة (قل انساحرم ربی الفواحش)أىماتفاحش قبحدمن الذنوبوقيل مابتعلق منها بالفروج (ماظهر منهاومابطن) بدلمن الفواحشأى جهرهاوسرها (والائم) أي ما يوجب الاثم وهو تعميم بعد تخسيص وقيل هو شرب الخر (والبغي) أي الظلم أوالكير افرد بالذكر للمبالغة في الزجرعنه ( بغيرالحق) متعلق بالبغی موکد له معنی ( وأن تشركوا بالله مالم ينزليه سلطانا) تهكم بالمشركين وتنبيه على تعريم اتباع مالايدل عليه برهان ( وأن تقولواعلى الله مالاتعلون) مالالحاد فيصفاته

بالاحادى مسال المسلم الله أمر نابها وتوجيد التحريم الى قولهم عليه تعالى مالا يعلون وقوعد و الصغائر ﴾ والافتراء عليه كقولهم وقو عد قذير سره

الصفائر فكان معنى الآية انه حرم الكباروالصغائر وطعن القامني فيه فقال هذا يقتضي أن يقال الزناوالسرقة والكغرليس باثم وهو بعيد ( القول الثاني ) ان الفاحشة اسم لايجب فيد الحدوالامم اسم لمايجب فيه الحدوهذاوانكان مغمايرا للاول الأأنه قريب مندوالسؤال فيد ماتفدم ( والقول الثالث) أن الفاحشة اسم للكبيرة والاثم اسم لمُطلَّقُ الذُّنْبِ سواء كان كبيرا أوصغيراوالغائدة فيه أنه تعالى لماحرُم الكبيرة أردُّفها بتصريم مطلق الذنب اثلايتوهم انالتحريم مقصو رعلي الكبيرة وهذا القول اختيار القاضى (والقول الرابع) ان الفاحشة وان كأنت بحسب أصل اللغة اسمالكل ماتفاحش وتزايدني امرمن الامورالاأنه في العرف مخصوص بالزناو الدليل عليدانه تعالى قال في الزنا انه كان فاحشة ولان لفظ الفاحشة اذا أطلق لم يفهم مند الاذلك واذاقيل فلان فعاش فهمانه يشتم الناس بالفاظ الوقاع فوجب حل لفظ الفاحشة على الزنافقط اذاثبت هذا فتغول فيقوله ماظهرمهاومابطن على هذا التفسيروجهان (الاول) يريدسرال اوهو الذيقع على سبيل العشق والمحبة وماظهر منهابان يقع علانية (والثان) أن يراد بماظهر منال فاللامسة والمعانقة ومابطن الدخول واماالاتم فيحب تخصيصه بالحمر لانه تعالى قال في صفة الخمروا مهما أكبر من نفعهما وبهذا النقدير فانه يظهر الغرق بين اللفظين (النوع الثالث ) من المحرمات قوله والبغي بغيرالحق فنقول أما الذين قالوا المرادبالفواحشجيع الكبائر وبالاتم جيع الذنوب فالوا انالبغي والشرك لابد وانيكونا داخلين تحت الغواحش وتعت الاتم الاان الله تعالى خصهما بالذكر تنبيها على انهما أقبع أنواع الذنوب كافى قوله وملائكته وجبريل وميكال وفى قوله واذأ خذنا من النبين ميثاقهم ومنسك ومن توح وأما الذين قالوا الفاحشة مخصوصة بالزناوالاثم بالحمر قالوا البغي والشراعلي هذا التقر يرغيرد اخلين تحت الغواحش والامم فنقول البغي لايستعمل الافي الاقدام على الفيزنفساأ ومالاا وعرصاوا يضاقد يرادبالبغي الخروج على سلطان الوقت فانقيل البغي لايكون الابغير الحق فا الفائدة فيذكر هذا الشرط قلنا انه مثل قوله تعالى ولاتقتلوا النفس التي حرم الله الابالحق والمعني لاتقدموا على أيذاء الناس بالقتل والقهر الاان يكون لكم فيه حق فعينتذ يخرج من ان يكون بغيا ( والنوع الرابع ) من المحرمات قوله تعالى وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وفيه سؤال وهوان هذا يوهم ان في الشرك بالله ماقدا مزليه سلطانا وجوابه المرادمنه النالاقرار بالشئ الذي ليسعلي ثبوته جعة ولاسلطان متنع فطاامتنع حصول الجهة والتنبيه على ضحة القول بالشرك فوجب ان يكون القول به باطلا على الاطلاق وهذه الآية من أقوى الدلائل على إن القول بالتقليد باطل (والنوع الخامس) من المحرمات المذكورة في هذه الاتية قوله تعالى والانتفولوا على الله مالاتعلون وقدسبق تفسيرهذه الآية في هذه السورة عندقوله ان الله لايأمر بالقعشاء أتقولون على الله مالاتعلون و بتى فى الآية سؤالان ( السؤال الاول ) كلمة انمساتفيد |

(ولكل أمة) من الأم الملكة (أجل) حدْمعين من الزمان ﴿ ٢٩٨ ﴾ مصر وب ألم الكهم ( فافاجاة أجلهم )

الحصرفةوله انما حرم ربى كذا وكذا يفيدالحصر والمحرمات غير محصورة فيهذه الاشياء والجواب انقلنا انفاحشة مجولة على مطلق الكبائر والاثم على مطلق الذنب دخل كل الذبوب فيسه وانجلنا الفاحشة على الزنا والاثم على الخمر قلنا الجنايات محصورة في خمسة أنواع ( احدها ) الجنايات على الانساب وهي انما تحصل بالزنا وهي المراد بقوله انماحرم ربي الفواحش ( وثانها ) الجنامات على المقول وهي شرد. الخمر واليهاالاشارة بقوله الام (وثالثها) الجنايات على الاعراض (ورابعها) الجنايات على النفوس وعلى الاموال والبهما الاشارة يقوله والبغي بغيرا لحق ( وخامسها) الجنايات على الاديان وهي من وجهين (أحدهما) الطعن في توحيد ألله تعالى واليد الاشارة بقوله وانتشركوابالله ( وثانيها ) القول في دين الله من غير معرفة واليه الاشهارة نقوله وأن تقولوا على الله مالاتعلون فلساكانت اصول الجنالات هي هذه الاشيا وكانت البواقى كالفروع والتوابع لاجرم جعل تعالى ذكرهاجاريامجرى ذكرالكل فادخل فيها كلة انماالمفيدة للحصر ( السؤال الثاني ) الفاحشة والاثم هوالذي نهيي الله عنه فصار تقدير الآية انماحرم ربي المحرمات وهوكلام خال عن الفائدة والجواب كون الغعل فاحشة هو عبارة عن اشتماله في ذاته على امو رباعتبارها يجب النهى عنه وعلى هذا التقدر فسقط السؤال والله أعلم \* قوله تعسالي ( ولكل أمد أجل فاذا جاء أجلهم لايستأخرون ساعة ولايستقدمون) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) انه تعالى لمايين الحلال والحرام وأحوال التكلف بينانلكل أحدأجلا معينالا تقدم ولابتأخرواذا حاء ذلك الاجل مات لامحالة والغرض منه التمخويف ليتشدد المرء في القيام بالتكاليف كل ينبغي (المسئلة الثانية) اعلمان الاجل هوالوقت الموقت المضروب لانفضاء المهلة وفي هذه الآية قولان (الاول) وهوقول بي عباس والحسن ومقاتل ان المعنى ان الله تعالى أمهل كلأمة كذبت رسولهاالىوقت معين وهوتعالى لايعذبهم الىان ينظر واذلك الوقت الذي يصيرون فيه مستحقين لعذاب الاستئصال فأذاجا وذلك الوقت نزل ذلك العذاب لامحالة (والقول الثاني) ان المرادم ذالاجل العمر فأذا انقطع ذلك الاجل وكمل امتنع وقوع التقديم والتأخيرفيه والقول الاول أولى لانه تعالى قال ولكل أمة ولم يقل ولكل أحدأجل وعلى القول الثاني انماقال ولكل أمتولم بقللكل أحدلان الامذهي الجاعة في كل زمان ومعلوم من حالها التقارب في الأجل لانذكر الامة فيما يجري مجرى الوعيد الخبر وأبضا فالقول الاول يقتضي أن يكون لكل أمة من الايم وقت معين في زول عداب الاستئصال عليهم وليس الامركذلك لان أمتناليست كذلك (المسئلة الثالثة) اذاحلنا الآية على القول الثابي لزمأن يكون لكل إحداجل لايقع فيه القديم والتأخير فيكون المقتول ميتاباجله ولس المراد مندانه تعالى لانقدر على تبقيته أزيدمن ذلك ولاأنقص ولايقدرعلى أن ييته في ذلك الوقت لان هذا يقتضى خروجه تعالى عن كونه قادرا مختارا

انجعسل المعمرللامم الدلول عليها بكل أمة فاظهار الاجلمضافا المه لافادة المعنى المقصود الذي هو بلو عكل امة أجلها الخاص بها ومحتد الاهابواسطة أكنساب الاجل بالاضافة عوما يفيده معنى الجعية کا تنه قبل اذا جاءهم آسالهمان بجي كل واحدة من تلك الايم أجلها الخاص بهاوان جعل لكل أمة خاصة كا هوالظاهر فالاظهارفي موقع الاضمار لزيادة التقر بروالاضافةالي الضمرلافادة أكمل التمييز أىاذاحا هاأجلها الخاص ما (لاستأخرون) عن ذلك الاجل (ساعة) أىشيئاقليلامن الزمان فانهامثل فيغاية القلة مندأى لابتأخرون أصلا وصيفة الاستفعال للاشعار بعجزهم وحرمانهم عن ذلك مع طلبهمله (ولايستقدمون)أىولا بتقدمون عليه وهوعطف على ستأخر ون لكن لالبان انتفاء التقدم معا مكانه فينفسمه

كالتاخر بل المبالغة في انتفاء التأخر بعضم في سلك المستحيل عقلا كافي قوله سجاته وليست النوبة ﴿ وسيرورته ﴾ للذين يغملون السبتات حي اذا جعتم أجدهم الموت قال الى تبت الآب ولا إلذين عوتون وهم كيار فان

من مات كافرامع طهوران لاتوبة له راساً قد نظم ق عدم القبول في سلك من شوفها الى حضور الموت ابذا ما بتساوى وجود التو بة حينته وعدمها بالمرة وقبل المراد ﴿ ٢٩٩ ﴾ بالجي الدنو بحيث عكن التقدم في الجلة كعبي اليوم

الذى مسرب لهلاكهم ساعة فيدوليس بذاك و تقديم بيسان انتفاء الاستنحارلماأن المقصود بالذات بيان عدم خلاصهم من العداب وأما مافىقوله تعالىما تسبق منأمة أجلها ومايستأخرون منسبق السبق في الذكر فلمان المراد هناك سيسانسس تأخيرا هلاكهم مع استحقاقهم له حسياً يذئ عند قوله تعالى ذرهم باكلواو تتتعواو يلهمهم الامل فسوف يعلون فالاهم هناك بيان انتفاء السبق ( ماني ادم ) تلون للخطاب وتوجيد لهالى كأفة الناس اهتماما بشأن مافي حير ، (اما ياتينكم) هي ان الشرطية ضمت اليها مالتأكيد معنى الشرط ولذلك لزمت فعلها النون الثقيلة أوالخفيفة وفيه تنبيه على ان ارسال الرسل أمرجا تزلاواجب عقلا (رسلمنكم) الجار متعلق محدوف هو صغة لرسمل أي كاثنون من جنسكم

وصيرورته كالموجب لذاته وذلك فيحقاهة تعالى ممتنع بل المرادانه تعالى أخبران الامر مع على هذا الوجد ( المسئلة الرابعة ) قوله تعالى لايستأخرون ساعة ولايستقدمون المراد انهلابتأخرعن ذلك الاجل المعين لابساعة ولابماهوأقل من ساعة الاانه تعالى ذكر الساعة لانهذا اللفظ أقلأسماء الاوقات فانقيل مامعني قوله ولايستقدمون فانعند حضورالاجل امتنع عقلاوقو عذلك الاجل في الوقت المتقدم عليه قلنا يحمل قوله فأذا جاء أجلهم على قرب حضور الاجل تقول العرب جاء الشناء اذاقارب وقته ومع مقاربة الاجل يصمح التقدم على ذلك تارة والتأخر عنه أخرى \* قوله تعالى (يابني ادم أما يأ تينكم رسلمنكم يقصونعليكمآباتي فناتق وأصلح فلاخوف علبهم ولاهم يحزبون والذين كذبواً با لا التناواستكبروا عنها أولئك أصحاب النارهم فيها خالدون) اعلم انه تعالى لمابين أحوال التكليف وبين ان لكل أحد أجلا معينا لايتقدم ولايتأخر بين أنهم بعد الموت كانوامطيعين فلاخوف عليهم ولاحرن وانكانوا متردين وقعوا فيأشد العذاب وقوله امايأتينكم هى انالشرطية ضمت اليها مامؤ كدة لمعنى الشرط ولذلك لزمت فعلها النون الثقيلة وجزاء هذاالسرط هوالفاءومابعده من الشرط والجزاء وهوقوله فن اتق وأصلح وانماقال رسل وانكأن خطابا للرسول عليه الصلاة السلام وهوخاتم الانبياء عليه وعليهم السلام لانه تعالى أجرى الكلام على ما يقتصيه سنته فى الايم واناقال منكم لان كون الرسول منهم أقطع لعذرهم وأبين الحرية عليهم من جهات (أحدها) ان معرفتهم الله باحواله و بطمهارته تكون متقدمة ( وثانيها ) انمعرفتهم بمايليق بقدرته تكون متقدمة فلاجرم لانقع في المجزات التي تظهر عليه شك وشبهة في انها حصلت بقدرة الله تعالى لابقدرته فلهذا السبب قال تعالى ولوجعلناه ملكالجعلناه رجلا (واللها) ما يحصل من الالغة وسكون القلب الى ابناء الجنس يخلاف مالا يكون من الجنس فأنه لا يحصل معه الالفة وأماقوله يقصون عليكم آماتي فقيل تلك الاتمات هي القرآن وقيل الدلائل وقيل الاحكام والشرائع والاولى دخول الكل فيدلانجيع هذه الاشياء ايات الله تعالى لان الرسلاذا جاؤافلا بدوأن بذكروا جيع هذه الاقسام تم قسم تعالى حال الامة فقال فن اتق وأصلح وجعهاتين الحالتين ممايوجب الثواب لانالمتق هوالذي يتقكل مأنهي الله تعالى عندود خلف قوله وأصلح انه أتى بكل ماأمر به ثم قال تعالى في صفته فلا حوف عليهم أى بسبب الاحوال المستقبلة ولاهم يحزنون أى بسبب الاحوال الماضية لان الانسسان اذاجوز وصول المضرة اليه في الزمان المستقبل خاف واذا تفكر فعلم اله وصل اليه بعض مالاينبغي في الزمان الماضي حصل الحرن في قلبه لهذا السبب والأولى في نفي الحرن ان يكون المراد أن لايحزن على ما فاته في الدنيا لان حزنه على عناب الا تخرة يجب ان يرتفع بماحصل له من زوال الخوف فيكون كالمعادوجله على الفائدة الزائدة اولى فبين تعالى ان حاله في الا تحرة تفارف حاله في الدنيا فانه في الا تخرة لا يحصل في قلبه خوف ولا حزن البتة

وقوله ( يقصون عليكم اياى ) صسغة أخرى لرسمل أن يبينون لكم أحكامى وشرائعي وقوله تصالى ( فن اتني ً وأصلح فلاخوف عليهم ولاهم يخزنون ) جلة شرطية وقعت بجؤابا للشرط أى فن اتنى منكم التكذيب وأصلح عسله فلاخوف الخ وكذا كوله تعالى ( والذين كذبوا با آيانا واستكبروا عنها اولئك ﴿ ٣٠٠ ﴾ أصحاب النارهم فيها خالدون ) أى

واختلف العماء فأن المؤمنين منأهل الطاعات هل يلحقهم خوف وحزن عنداهوال يوم القيامة فذهب بعضهم الى انه لا يطقهم ذلك والدليل عليدهذه الآية وايضاقوله تعالى لايحزنهم الفزع الاكبرودهب بعضهم الى انه يلحقهم ذلك الفزع لقوله تعالى يوم ترونها تذهلكل مرضعة عاارضعت وتضع كل ذات حلجلها وترى الناسسكاري وماهم بسكارى أى من شدة الخوف واجاب هو لاء عن هذه الا يتبان معناه أن أمر هم يوال الى الامن والسرور كفول الطيب للريض لابأس عليك اى أمرك يول الى العسافية والسلامة وانكان فالوقت في إس من علنه ثم بين تعالى ان الذين كذبوا بهذه الا آيات التي يجي بهاالرسل واستكبروا أي أنفوا من قبولها وتمردوا عن التزامها فأولئك أصحاب النارهم فبهاخالدون وقدتمسك أصحابنا بهذه الاية على ان الغاسق من أهل الصلاة لايبتي مخلدا في النار لانه تعالى بين ان المكذبين با كيات الله والستكبرين عن قبولهاهم الذين يبقون مخلدين في النارو كلمة هم تفيد الحصر فذلك يقنضي انمن لايكون موصوفًا بذلك التكذيب والاستكبار لايبق مخلدا في النار والله أعلم \* قوله تعالى (في أظلم مَن افترى على الله كذبا اوكذب با "ياته اولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب حتى افا حاتهم رسلنا بتوفونهم قالوا أيما كنتم تدعون من دون الله قالواصلوا عناوشهدوا على انفسهم أنهم كانوا كافرين) اعلم ان قوله تعسالي فن أظلم من افترى على الله كذبا اوكذب بآياته يرجع الى قوله والذين كذبو ابا ياتنا واستكبروا عنها وقوله فنأظلم اثى فنأعظم ظلما ىمن يقول على الله مالم بقله اوكذب ماقاله ( والاول ) هوالحكم بو جود مالم يو جد ( والثاني ) هوالحكم بانكار ماوجد (والاول ) دخل فبه قول من أثبت الشعر بك لله سواء كان ذلك الشريك عبارة عن الاصنام اوعن الكواكب أوعن مذهب القائلين بيزدان واهر من ويدخل فيه قول من أثبت البنات والبنين هدتعالى ويدخل فيهقول من أضاف الاحكام الباطلة الى الله تعالى ( والتساني ) يدخل فيد قول من أنكركون القرآن كنابانازلامن عندالله تعالى وقول من اسكرنبوة محمد صلى الله عليه وسلم ممقال تعالى اولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب واختلفوا في المراد بذلك النصيب على قواين (أحدهما) ان المراد منه العداب والمعنى ينالهم ذلك العداب المعين الذي جعله نصيبا لهرفى الكتاب ثم اختلفوا في ذلك العذاب المعين فقال بمضهم هو سواد الوجدوزرقة الدين والدليل عليه قوله تعالى ويوم القيامة ترى الذين كذيوا على الله وجوههم مسودة وقال الزجاج هوالمذ كور فىقوله تعالى فانذرتكم نارا تلظى وفي قوله نسلكه عذابا صعدا وفي قوله اذا لاغلال في اعناقهم والسلاسل فهذه الآشياء هي نصيبهم من الكتاب على قدر ذنو بهم في كفرهم ( والقول الثاني ) ان المراد من هذا النصيب شئ سوى العذاب واختلفوافيه فقيل هم اليهود والنصارى بجب لهم علينا اذا كانوا أهل ذمة لناان لانتعدى عليهم وأن ننصغهم وان نذب عنهم فذلك هومعني النصيب من الكتاب

والذين كذبوا منكم بإناتنا وابراد الاتقاء في الاول الديد ان بأن مدارالفلاحليس مجرد عدم التكديب بلهو الاتفاء والاجتناب عنه وادخال الفاء في الجزاء الاولدونالثاني للمبالغة في الوعد والمسامحة في الوعيد ( فن أظلم من افترى على الله كذبأ أو كذب الماته) أي تقول عليدتعالى مالم بقله او كذب ماقاله أي هـو أظلم منكل ظالموقد مر تحقیقد مرارا (اولئك) اشارة الى الموصول والجم باعتيار معناه كاان افراد الفعلين باعتبار لفظموما فيدمن معنى البعد الامذان بتماديهم فيسوء الحال أمىأ ولئك الموصوفون يما ذكر من الافستراء والتكذيب (يتالهم نصيبهم من الكتاب) أى مما كتبلهم من الارزاق والأعمار وقيل الكتاب اللوح أى ماأثبت لهم فيه وأياما كان فن الابتسدائية متعلقة بمعذوف وقسم حالا

من نصيبهم اللى ينالهم نصيبهم كائنا من الكتاب وقيل نصيبهم العداب وسواد الوجه وزرقة العون وعن ابن عباس رضى الله تَعَالَى عَهُمَا كَتَبِ لَمْنِ مُعْرَى عَلَى الله سُواد الوجــّة قال تَمَالَىٰ وَ يُومِ القينامة ترى الذين كذبو على ألله وبتووهم مسودة وقوله تعالى ( حتى اذا جاءتهم رسلنا ) ﴿ ٣٠١ ﴾ أى ملك الموت وأعوانه ( يتوفونهم ) اى حال

كونهم متوفين لارواحهم يو يدالاول فانحسني وان كانت هي التي يتدأبهاالكلاملكنيا غايد لما قبلها فلا بد وأنيكون نصيبهم ما يمتمون بهاالي حين وفاتهم أى بنالهم نصيبهم من الكتاب الى أن ياتيهم ملائكةالموت فأذاجاءتهم (قانوا)لهم (أيماكنتم تدعون من دون الله ) أى إن الآلهسة التي كتم تعبدونها في الدنيا وما وقعت مو صولة بان في خط المصعف وحقها الغصل لانها موصولة (قالوا) استثناف وقع جواباعن سوال نشأمن حكاية سؤال الرسلكائه فيلفاذاقالوا عند ذلك فتيل قالوا (ضلواعنا ) أي غارا عنا أيلاندري مكانهم (وشهدوا على أنفسهم) عطف على قالوا أي اعترفوا على أنفسهم ( أنهم كانوا ) أيْ في الدنيا (كافرين) عادن لمالايسمن العبادة أصلا حيث شاهدوا حاله وضلاله

وقال ابن عباس ومجاهد وسعيدبن جبير اواثك ينالهم نصيبهم من الكتاب أى ماسبق لهرف حكمالة وفي مشيئته من الشقاوة والسعادة فأن قضى الله لهم بالختم على الشقاوة ابقاهم على كفرهم وانقضى لهم بالختم على السمادة نقلهم الى الايسان والنوحيد وقال الربيع وابن زيد يعسني مأكتب الهم من الارزاق والاعسال والاعسار فاذا فنبت وانقرضت وفرغوامنهاجا الهمرسلنا يتوفونهم واعلمان هدا الاختلاف اعاحصللانه تعالى قال أولئك ينالهم نصيبهم من الكتاب ولفظ النصيب مجل محمل الكرالوجوء المذكورة وقال بعض المتنين حله على العمروالرزق أولى لانه تعالى بين انهم وان بلغواف الكفر ذلك المبلغ العظيم الاانذلك ليس عانع من ان ينالهم ما كنبلهم من رزق وعر تفضلا منافقة تعالى لكي يصلحوا ويتوبوا وأيضا فقوله حتى اذاجا تهمر سلنا يتوفونهم مدل على إن مجيئ الرسل التوفي كالغاية لحصول ذلك النصيب فوجب ان يكون حصول ذلك النصيب متقدما على حصول الوفاة والمتقدم على حصول الوفاة ليس الاالعمر والرزق أماقوله حتى اذاجاءتهم رسلنا يتوفونهم قالوا أيمًا كنتم ففيد مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الخليل وسيبويه لايجوزا امالة حتى والا واماوهذه ألفات الزمت الفتح لانهاأواخر حروف جاءت لمعان يفصل بينها وبينأ واخر الاسماءالتي فيهاالالف نحوحبلي وهدى الاانحتى كتبت بالياء لانها على ادبعة أحرف فأشبهت سكرى وقال بعض الحويين لا يجوز امالة حتى لانها حرف لا يتصرف والامالة ضرب من التصرف (المسله الثانية) قوله حتى اذاجاءتهم رسانا يتوفونهم فيه قولان (الاول) المراده وقبض الارواح لان لفظ الوفاة يغيدهذا المعنى قال ابن عباس الموت قيامة الكافر فالملائكة يطسالبونهم بهذه الاشياء عند الموت على سبيل الزجر والتوبيخ والتهديد وهو لاء الرسل هم ملك الموت واعوانه ( والقول الثاني ) وهو قول الحسس واحدقولي الزجاج أن هذا لايكون في الاخرة ومعنى قوله حتى اذاجاءتهم رسلناأى ملائكة العذاب يتوفونهم أى يتوفون عدتهم عندحشرهم الى النارعلى معنى افهم يستكملون عدتهم حتى لا ينغلت منهم أحد ( المسئلة الثالثة ) قوله أيما كنتم معناه أين الشركاء الذين كنتم دعونهم وتصدونهم من دوناهة ولفظة ماوقعت موصولة بأين فيخط المصعف قال صاحب الكشاف وكان حقها أنتفصل لانهاموصولة بمعنى ابن الآلهة الذبن تدعون ثمانه تعالى حكى عنهم قالوا صلوا عناأى بطلوا وذهبوا وشهدوا على أنفسهم انهم كانوا كافرين عندمعا ينة الموت واعلران على جيع الوجوه فالمقصود من الآية زجر الكفار عن الكفر لان التهويل بذكر هذه الاحوال عمايحمل العاقل على المبالغة في النظر والاستدلال والنشدد في الاحتراز عن التقليد \* قوله تعالى ( قال ادخلوا في أي فدخلت من قبلكم من الجن و الانس في التاركلادخلت أمة لعنت أختهاحتي أذا اداركوا فيهاجيعاقالت اخراهم لا ولاهمر بنا هوالاءأ صلونافاتهم عدابا صعفامن النار فاللكل صعف ولكن لاتعلون وقالت أولاهم

ولعله أريد بوقت بجيَّ الرسسل وحال التوفى الزمان الممتد من ابتداء الجبيُّ والتو في الى انتهسائه يوم الجزاء بناء

عِلَى تَجْمَقُ الْجِيُّ والنَّوْفِي فَكُلَ ذَلِكَ الزَّمَانَ بِقَاءُ وَانْكَانَ حَدُوثُهُمُ اللَّهِ فَمُطَ أُوقَصَدُ بِسَانَ عَالِمَةُ سَرَفَةً وقوع البعث والجزاء كا نهمما حاصلان عند ﴿ ٣٠٣ ﴾ ابتداء النَّوْفِي كَايْنِيُّ عنمه قوله عليمه الصلاة

لآخراهم فاكان لكم علينا من فضل فذوقوا العذاب عاكنتم تكسبون ) اعلم انهذه الآية من بقية شرح أحوال الكفار وهوانه تعسالي يدخلهم النار أماقوله تعسالي قال ادخلوافغيد قولان(الاول )اناقة تعالى يقول ذلك (والثاني )قال مقاتل هومن كلام خازنالنار وهذا الاختلاف بناء على أنه تعالى هل يتكلم مع الكفار أملا وقدذكرنا هذه المسئلة بالاستقصاء أماقوله تمالي ادخلوا فيأم ففيد وجهان (الاول) التقدير ادخلوا في النار مع أيم وعلى هذا القول فني الآية اضمار ومجاز أما الاضمار فلاناأ ضمر نافيها قولنا في آلنار وا ما المجاز فلانا حلنا كلة في على مع لاناقلنا معنى قوله في ائم اثى مع ايم (والوجد الثاني) ان لايلتزم الاضمارولايلتزم المجآز والتقدير ادخلوافي مم في النارومعني الدخول في الدخول فيما بينهم وقوله قدخلت من قبلكم من الجن والانس ائي تقدم زمانهم زمانكم وهذا يشعر بانه تعالى لايدخل الكفار باجمعهم في الناردفعة واحدة يل يدخل الغوج بعد الفوج فيكون فيهم سابق ومسبوق ليصيع هذا القول و يشاهد الداخل من الامة في النار من سبقها وقوله كلادخلت المة لعنت التحتها والمقصودان الهل النار يلعنن بعضهم بعضا فيتبرأ بعضهم من بعض كاقال تعالى الاخلاء يومنذ بعضهم لبعض عدوالاالمتقين والمراد بقوله الختها المى في الدين والمعنى ان المشركين بلعنون المشركين وكذلك اليهودتلعن اليهودوالنصاري النصاري وكذاالقول فيالمجوس والصابثة وسائر أدبان الضلالة وقوله حتى اذاا داركوا فيهاجيعا أعيتداركوا بمعنى تلاحقوا واجتمعوا فى النار والدرك بعضهم بعضا واستقرمعه قالت الولاهم لاخراهم وفيه مسئلتان (الاولى) في تفسيم الاولى والاخرى قولان (الاول) قال مقاتل أخراهم بعني آخرهم دخولا في النارلا ولاهم دخولافيها (والثاني) المخراهم منزلة وهم الاتباع والسفلة لاولاهم منزلة وهم الفادة والرؤساء (المسئلة الثانية) اللام فقوله لاخراهم لاما جلوالمني لاجلهم ولاصلالهماماهمقالوار بناهو لاءا ضلونا وليسالمرادانهمذكروا هذاالقول لاولاهم لانهم ماخاطبوا أولاهم وانماخاطبواالله تعالى بهذا الكلام الماقوله تعالى يناهؤ لاءا صلونا فالمعنى إن الاتباع نفولون ان المتقدمين المضلونا وإعلان هذا الاصلال مقع من المتقدمين المتأخرين على وجهين (المحدهما) بالدعوة الى الباطل وتزيينه في أعينهم والسعى في اخفاه الدلائل المبطلة لتلك الاباطيل (والوجسه الثاني) بأن يكون المتأخرون معظمين لاولئك المتقدمين فيقلدونهم في تلك الاباطيل والاضاليل التي لفقوها ويتأسون بهم فيصيرذلك تشبيها باقداما واثك المتقدمين على الاصلال محكى الله تعالى عن هو لاءالمناخرين انهم يدعون على أوللك المتقدمين عزيد العذاب وهوقوله فأتهم عذابا صعفا من الناروق الضعف قولان (الاول) قال أبوعبيدة الضعف هومثل الشي مرة واحدة وقال الشافعي رجدالله مايقارب هذا فقال في رجل أومى فقال اعطوا فلاناضعف نصيب ولدى قال يعطى مثله مرتين (والقول الثاني) قال الازهري الضهف ف كلام العرب المثل الى مازاد

والسلام من مات فقدقامت قيامت والافهداالسوالو الجواب وماترتب عليهما من الامر دخول النار وماجري بينأهلها من التلاعن والتقاول انممايكون بعدالبعث لامحالة (مال) أى الله عزوجل يوم القيامة بالذاتأو بواسطةالملك ( ادخلوافی آیم قدخلت من قبلكم)أى كأنبن منجلة أثم مصاحبين لهم (من الجن والانس) يعنى كفارالام الماضية من النوعين (في النار) متعلق يقوله ادخلوا (کلمادخلت أممة) منالايم السياغية واللاحقة فيها (لعنت أخنها) الني منلت بالاقتداء بها (حتى اذااداركوافيهاجيعا) أىتداركواوتلاحقوا في النار (قالت أخراهم) دخولا أومزلة وهم الاتباع ( لاولاهم) أىلاجلهم اذالخطاب معراقه تعسالى لامعهم (ريناهو لاء أضلونا) سنوالنا الضلال فاقتدينا

بهم (فا تهم عدابا ضعفا) ائى مضاعفا (من النار) لانهم ضلوا وا مُضلوا (قال ﴿ وليس ﴾ لكل ضعف) اثما القادة فلمذكر من الضلال والاضلال واثما

## الاتباع فلكفرهم وتقليدهم ( والكن لاقتلون ﴾ ﴿ ٣٠٣ ﴾ أى مالكم ومالكل فريق من العذاف وقرى بالياء

( وقالت أولاهم ) أى مخاطبين (لاخراهم) حين سمعوا جواباقه تعالى لهم (فاكان لكم علينامن فضل) أي فقد متأزلافضل لكمعلينا وانا واياكم متسا وون فالضلالواستعماق العدار فدوقواالعداب) أى العنداب المهود المضاعف ( بمأكنتم تكسبون من قوله القادة (انالذن كذبوابا كاتنا) مع وصوحها (واستكبروا عنها)أىعن الاعانها والعمل مقتضاها (لاتفتح لهم أبواب السماء) أىلا تقبل أدعيتهم ولاأعالهم أولاتعرج البهاأ رواحهم كاهوشأن أدعية المؤمنين وأعمالهم وأرواحهم والتاءني تقتيح لتأنيث الابوأب والتشديد الكثرتها وفرئ بالتخفيف وبالخفيف والباءوقري على البناء للفاعل ونصب الابواب على أن الغمل اللآيات وبالياءعلى أنه لله تعالى ( ولا مدخلون الجنسة حتى يلج الجلل في سم الخياط) أي حتى يدخل ماهومثل في عظم

وليس بمقصور على المثلين وجائز في كلام العرب أن تقول هذا ضعفه أي مثلاء وثلاثة أمثاله لان الصنعف في الاصل زيادة غير محصورة والدليل عليه قوله تعالى فأولئك لهم جزاء الصعف بماعلوا ولميردبه مثلاولامثلين بلأولى الاشياءبه أن يجعل عشرة أمثاله لقوله تمالى من بالمالحسنة فله عشرامثالها فثبت ان أقل الضعف محصوروهوالمثل وأكثره غريحصور الىمالانهايةله وأمامستلة الشافعي رجهالله فاعلم انالتركة متعلقة بحقوق الورثة الاانا لاجل الوصية صرفنا طائعة منها الى الموسىلة والقدر المتيقن في الوصية هوالمثل والباقي مشكوك فلاجرم أخذنا المتيفن وطرحنا المشكوك فلهذاالسبب حلنا الضعف في تلك المسئلة على المثلين أماقوله تعالى قال لكل صنعف ولكن لاتعلون فيد مسئلتان (الاولى) قرآ أبو بكر عن عاصم يعلون بالياء على الكناية عن الغائب والمعنى ولكن لايعلم كل فريق مقدار عداب الغريق الآخر فيحمل الكلام على كل لانه وان كان المساطبين فهواسم ظاهرموضوع للغيبة فعمل على اللفظ دون المعنى وأما الباقون فقروا بالتاء على الحطاب والمعنى ولكن لاتعلون أيها المخاطبون مالكل فريق منكرمن العذاب و يجوز ولكن لاتعلون باأهل الدنيا مامقدار ذلك ( المسئلة الثانية )لقائل أنّ يقول انكان المراد منقوله لكل صعف أي حصل لكل أحد من العداب صعف مايستمقه فدلك غيرجائز لانهظلم وانلم يكن المراد ذلك فامسى كونهضعفا والجواب ان عذاب الكفاريزيد فكل ألم يحصل فانه يعقبه حصول ألمآخرالى غيرنهاية فكانت تلك الالام متضاعفة متزايدة لاالى آخر مم بين تعالى ان أخراهم كاخاطبت أولاهم فكذلك تجيب أولاهم اخراهم فغال وقالت أولاهم لاخراهم فاكان لكم علينا من فضل أى في ترك الكفر والصلال وانامتشاركون في استحقاق العداب ولقائل أن يقول هذا متهم كذب لانهم لكونهم رؤسا وسسادةوقادة قسددعوا الىالكفرو بالغوآ فىالترغيب فبه فكانواصالين ومصلين واماالاتباع والسفاة فهموان كانواصالين الاانهم ماكانوامصلين فبطل قولهم انه لافضل للاتباع على الرؤساء في تراث الضلال والكفروجوابه ان أقصى مافى الباب ان الكفار كذبوا في هذا القول بوم القيامة وعند ناان ذلك جأز وقد قررناه في سورة الانعام في قوله عملم تكن فتنتهم الأأن فالواوا اللهر بناما كنامشركين أماقوله فنوقوا العداب عاكنتم تكسبون فهذا يحمل أن يكون من كلام القادة وان يكون من قول الله تعلى لهم جيعا واعلمان المقصود من هذا الكلام التعنو يف والزجر لانه تعالى لما أخبرعن الرؤساء والاتباع انبعضهم يتبرأعن يسف ويلعن بعضهم بعضا كانذلك سببالوقوع الخوف الشديد في القلب "قوله تمال (الالذين كذبوا با ياتنا واستكبروا عنها لاتقتم لهنم أبوأب السماء ولايدخلون الجنة حق يلج الجر فيسم الخياط وكذلك بجزى المجرمين لهممن جهنم مهادومن فوقهم غواش وكذلك بجرى الظالين اعلمان المتصود منداتام الكُلام فيوعيد الكفار وذلك لانه تعالى قال في الأية المتقدمة والذين كذبوا بآياتنا

ألجرم فيماهوها فيصنيق المدلك وهوثقبة الابرة وفكون الجل بماليس من شأنه الولؤج ف سم الابرة مبالفتق الاستبعاد

واستكبرواعنها أولئك أصحاب النارهم فيهاخالدون نمشرح تعالى فيهذه الآية كيفية ذلك الخلود في حق أولئك المكذبين المستكبرين بقوله كذبوا بآياتنا أى بالدلائل الدالة على المسائل التيهم أصبول الدن فالدهرية بنكرون دلائل اثبات الذات والصفات والمشركون ينكرون دلائل النوحيد ومنكروالنبوات يكذبون الدلائل الدالة على محمة النبوات ومنكروا نبوة مجمد شكرون الدلائل الدالة على صحة نبوته ومشكر والعساد ينكرون الدلائل الدالة على صحة المعادفتوله كذبوا بآياتنا يتناول الكل ومعنى الاستكبار طلب الترفع بالباطل وهذا اللفظ فيحق البشر بدل على النم قال تمالي في صفة فرعون واستكبر هوو جنوده فيالارض بغيرالحق أماقوله تعالى لاتفتح لهم أيواب السماء عفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ أبوعر ولاتفتح بالناء خفيفة وقرأ حزة والكسائي بالياء خفيفة والباقون بالناءمشدة اماالقراءة بالتشديدفوجهها قوله تعالى قصناعليهم أبواب كلشئ فغتصنا أبواب السماوأما قراءة حزة والكسأى فوجهها ان الفعل متقدم (المسئلة الثانية) في قوله لا تقتم لهم أبواب السماء أقوال قال ابن عباس يريد لا تفتم لاعالهم ولالدعائهم ولالشي عآير يدون بهطاعة اقه وهذاالتأو يلمأخوذمن قوله تعالى البديصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ومن قوله كلاان كتاب الابرار انى عليين وقال السدى وغيره لاتفتع لارواحهم أبواب السماء وتفتع لارواح المؤمنين ويدل على صحة هذاالتأويل ماروى في حديث طويل انروح المؤمن يعرج بها الى السماء فيستغتم لها فيقال مرحبابالنفس الطيبة التيكانت في الجسد الطيب ويفال الها ذلك حتى تتتهي الى السماء السابعة ويستغتم لروح الكافر فيقال لها ارجعي ذميمة فأنه لاتفتح لك أبواب السماء (والقول الثالث) أن الجند في السماء فالمني لايو فن لهم في الصعود الى السماء ولاتطرق لهم اليهاليدخلوا الجنة (والقول الرابع)لاتمة لعليهم البركة والخيروهوم أخوذ من قوله فغيمنا أبواب السماء ماه منهمر وأقول هذه الآية تدل على ان الارواح انما تكون سعيدة امامان منزل عليها من السماء أنواع الخيرات وأما مان يصعد اعال تلك الارواح الى السموات وذلك بدل على ان السموات موضع بهجة الارواح وأماكن سعاداتها ومنها تعزل الخرات والبركات والبها تصعدالارواح سال فوزها بكمال السعادات ولماكان الامر كذلك كأن قوله لاتقتع لهم أبواب السماء من أعظم أنواع الوعيد والتهديد اما قوله تعالى ولا يدخلون الجنة حتى يلج الجل في سم الحياط ففيه مسائل (المسئلة الاولى) الولوج الدخول والجلمشهور والسم بغتم السين وضمها تقب الابرة قرأا بنسيرين سم بالضم وقال صاحب الكشاف يروى سميا لحركات الثلاث وكل ثقب في الدناطيف فهوسم وجمه سموم ومنه قل السم القاتل لانه منفذ بلطفه في مسام البدن حتى يصل الى القلب والخياط ما عاطره غال الغراء ويقال خياط ومخيط كإيقال ازار ومثزر ولحاف وملحف وقناع ومقنع وانما خص الجل من بين سائر الحيوانات لانه أكبر الحيوانات جسما عند العرب قال الشاعر

القنب وقيل حبل السفينة وسم بالعنم والكسر وقرى فيسم المخيطوهو الخياط أى ما يخاط به كالحزام والمحزم (وكدك أى ومثل ذلك الجزء الفظيع(نجزىالمجرمين) اي جنس المجر مين وهمداخلون فيزمر تهم دخولاأوليا (ايم منجهتممهاد)أ، فراس من تحتهم والسوير للتفخيم ومنتجريديد (من فوقهم غواش) أىأغطية والتنوين البدلعن الاعلالء د سيبويه وللصرف عند غرووقرئ غواشعر الغاءالمحذوفكافيقو تعسالي وله الجوا المنشآت (وكذلك) ومثل ذلك الجراء الشديد (نجرى الطالمين) عبر عنهم بالمجر مين تارة و مالظالمين أخرى اشعارا مانهم بتكديبهم الأيات اتصغوا يكل واحدمن ذينك الوصفين القبحين وذكرالجرممعالحرمان مندخول الجنة والظلم مع التعديب بالنارللتنب على أنه أعظم الجرائم والجرائر(والذين آمنوا)

عدجسم الجال وأحلاما عصافير الخلج فجسم الجل أعطم الاجسام وتق الابرة أضيق المنافذ وكان ولوج الجل في تلك النتبة الضيفة محالافاً وقف الله تعالى دخولهم الجنة على حصول هذا السرطوكان هذاشرطا محالاوثبت في المقول ان الموقوف المي المحال محال جبأن يكون دخولهم الجنة مأ يوسامنه قطعا (المسئلة النابية) قال صاحب الكساف وراً ابن عباس الجل بوزن القمل وسعيدين جبير الجلل بو زن النغروقرئ الجمل بوزن القفل والجل بوزن النصب والجل بوزن الحبلومعناهاالقلسالعليظلانه حبالجعت وجعلت جلة واحدة وعن ابن عباس رضى الله عنهماان الله تعالى أحسن تسبيها من أن يشبه بالجمل يعى أن الحبل مناسب للخيط الدي يسلك فيسم الابرة والبعيرلاينا-بهالاانا ذكرنا الفائدة فيه (المسئله الثالثة) القائلون بالسّاسيخ الحَجُوابِهِذْ. الآية فقالواان الارواح الىكانت فيأجساد البشر لأعصت واذنبت فانها بعدموت الابدان تردمن بدن الى بدن ولاتزال تبهى التعذيب حتى انهاتنتقل من بدن الجل الى بدن الدودة التي تنفذفي سم الخياط فحيئدتصير مطهرة عي الكالذنوب والمعاصي وحيثذتدخل الجنة وقصل الى السعاده واعلمان لقول باشاسخ اطل وهذا الاستدلال صعيف والله أعلمتم مال تعالى وكذلك بجري المجرمين أي ومثل هدا الدى وصفنا جرى المجرمين والمجرمون والله أعلم ههناهم الكافرونلال الذي تقدم ذكره منصفتهم هوالنكديب بآيات الله والاستكبارعنها واعلانه تعالى لمابين من حالهم انهم لايدخلون الجمة البتة بين أيضا نهم ر خلون النارو و صف لك النارفقال الهممن جهنم مهادومن فوقهم غواسوفيه سشلتان (المسئله الاولى)المهادجعمهموهوا غراش قال الازهري أصل المهدفي المغة الفرش يقال للفراش مهاد لمواتاته والعواسي جمع غاسية وهيكل مايغشاك أي يجللك وجهنم لاتنصرف لاجتماع النانيث فيها والتعريف وقيل اشتقافهامن الجهمة وهي الغلظ يقار رجرجهم الوجه عليطه وسميت مهذالغلظ أمرهاني لعذاب قال المفسرون المرادمن هذهالآبة الاخبار عن احاطة النار بههمنكل جانب فلهم منها غطاء ووطاء وفراش ولحاف (المسئله الثانية) لقائل أن يقول ان غواش على وزر فواعل فيكون غير منصرف فكيف دخله التنو ينوجوا بهعلى مدهب الحليل وسيبويه ان هذاجع والجمع أتقل من الواحدوهوأ يضا الجمالاكبرالذي تذناهم الجوع اليه فراده ذلك ملائم وقعت لياءفي آخره وهي تقيلة فلا اجتمعت فيه هذه الاشياء خففوها بحذف يأنه فلما حذفت الياءنقص عن مثال فواعل وصارغواش بوزن جناح فدخله التنو بن لنقصانه عن هذا المثال أماقوامو كذاك بجزى الطالمين قال ابن - باسير يدالذين أسركوابالله واتخذوامن دونه الهاوعلى هذاالتقدير فالطالون همنا هم الكافرون (قوله عروجل (والذي آمنوا وعلوا ألصالحات لانكلف نفسا الأوسعماأونثك أصحاب الجندهم فيهاخالدون ونزعنا مانى صَدّ , رهم من غل تجرى من تحتهم الانهار وقالوا الجدلله الذي هدا نالهذا وماكنا

أى با ياتناأو بكل ما يجب ﴿ ٣٩ ﴾ ع أن يو من به فيدخل فيد الآيات دخولا أوليا وقوله تعالى (وعملواً الصالحات) أى الاعمال الصالحة التي شرعت بالآيات وهذا بمقابلة الاستكبار عنها (لانكلف نفسا الاوسعها) اعتراض وسطيين المبتديا الذي هو الموصول

لنهتدى لولاان هدانا اللهلقدجاءت رسل ربنابالحق ونودواان تلكم الجنه أورتموها ما كنتم تعملون) اعلم انه تعالى لمااستوفي الكلام في الوعيد اتبعه بالوعد في هذه الآية وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان أكثر أصحاب المعانى على ان قوله تعالى لانكلف نفسا الاوسعها اعتراض وقع بين المبتدا والخبروالتقديروالذين آمنوا وعلوا الصالحات أولئكأ صحاب الجنةهم فيهاخالدون وانماحسن وقوع هذا الكلام بين المبتداو الخبلانه منجنس هذا الكلام لانهاا ذكرعلهم الصالحذ كران ذلك العمل في وسعهم غيرخار عن قدرتهم وفيه تنبه للكفار على أنا لجنة مع عطم محلها بوصل البهابالعمل السهل من غيرتحمل الصعب وقال قوم موضعه خبرعن ذلك المبتدا والعائد محذوف كانه قبل لانكلف نفسامنهم الاوسعها وانماحذف العائد للعلم به ( المسئله الثانية) معنى الوسع مايقدر الانسان عليه فيحال السعةوالسهولة لافيحال الضيق والشدة والدايل عليه ان معاذين جبل قال في هذه الآيم الايسرها لاعسر هاو أما أقصى الطاقة يسمى جهدا لاوسعا وغلط منظن انالوسع بذل المجهود (السئلة الثالثة )قال الجبائي هذا يدل على الطلان مذهب المجبرة في أن الله تعالى كلف العبد عالايقدر عليه لان الله تعالى كذبهم في ذلك واذا ثبت هذا الاصل بطل قولهم في خلق الاعمال لانه لو كان خالق أعارا مباد هو الله نعالى ليكان ذا تتكليف مالايطاق لا وتعالى انكافه بذا الفعل حال ما الله فيه فذلك تكليفه بالايطاق لانه أمر بتحصيل الجاسل وذلك غيرمتد وروان كالهديه بال ملم يخلق ذلك الفعل فيم كل ذب أيضاركل ف مالابط ف لان على هذا الناء يرلاقدر للعبدعلي تكوين ذلك الفعل وتحصيله قابوا وأدضاا ذائدت هدا الاسل طهران عسطاعه قبل الفعل اذوكانت حاصلة معالفعل والكافر لافدرةله على الايمان مع له أمويه فكان هدا تكليف مالايطاق ولمادلت هده لآية على أن المكلف بما لأبط ف ابت فساد هدين الاصلين والجواب انانقول وهذا الاشكال أيدننا وارد عليكم لانه آءالي يكلف العبد بايجاد الفعل حال استواء الدواعي الى الفعل والنزك أوحال رجعان أحر الماعدين على الآخر والاول باطل لان الايجاد ترجيع لجانب الفعل وحصوا الترجيع حال حصول الاستواء محال والنابي باطللان حصول الرجعان كان الحصول واجباقار وقوالامر بالطرف الراجع كان أمر ابتحصيل الحاصل وان وقع بالطرف المرجوح كان امر البتحصيل المرجوح حال كونه مرجوحا فيكون أمر ابالجع ، ين النقيضين وهو محال فكل ما تجوملونه جوابا عنهذا السوال فهوجوابنا عن كلامكم والله أعلم وأماقوله تعالى ونزعنامافي صدورهم من غل فأعلم ان نزع الشي قلعه عن مكانه والغل الحقدة ال أهل اللغة وهو الذي يغل بلطفه الى صميم القلب أي يدخل ومنه الغلول وهوا اوصول الحيلة الى الذنوب الدقيقة ويقال انغلفي الشئ وتغلغل فيه اذادخل فيه بلطافة كالحب يدخل في صميم الغؤاداذا عرفت هذا فنقول لهذه الآية تاويلان (الاول )أن يكون المراد ازلتا الاحقاد التي كانت

يمحصيله وقري لانكلف تفس واسم الاشارة متدأوأصحاب الجنة خبره والجلة خبرالمبتدا الاولأواسم الاشارة مدلمن المبتدا الاول الذيهوالموصولوالخبر أصحاب الجبة ومافيه من معنى البعد للايذان ببعدمنز لتهم في الفضل والشرف (همفيها خالدون) حال من أصحابالجنة وقدجوز كونه حالا من الجنه لاشتاله على ضمرها والعامل معنى الاصافة أواللام المقدرةأوخبر مَانُلا ُولئك على رأى منجوزهوفيهامتعلق بخالدون (ونرعنامافي صدورهم منغل) أي بخرجمن قلويهم أسباب الغلأ ونطهرهامندحتي لايكون بينهم الاالزواد وصيغة الماضي للايذان يحققه وتقرره وعنعلي رمنى الله تعالى عنداني لارجو أن أكون أنا وعثمان وطلحة والزبيرمنه.

(تيجري من تحتهم الانبهار زيادة في لذنهم وسرورهم والجلة حال من الضمير في صدورهم والعامل امامعني الاضافة وامأ العامل في المضاف أوحال من فاعل نزعنا والعامل نزعنا وقبل هي مستأنفة للاخبارعن صفة أحوالهم (وقالواالحدلله الذي هذا نالهذا) أي لماجر اؤه هذا (وماكنا لنهندی) أیلهــذا المطلب الاعلى أولمطلب من المطالب التي هذامن جلتها (لولاأن هداناالله) ووفقناله واللام لتأكيد النفي وجواب ولامحذوف ثقة بدلالة ماقبله عليه ومفعول نهندي وهدانا الثانى محذوف لظهؤر المراد أولارادة التعميم كاأشيرالبه والجملة مستأنفة أوحالية وقرئ مأكناالمهتدى الخيغير واوعلى أنها مبنة ومفسرة للاولي

ابعضهم على بعض في دار الدنيا ومعنى نزع الغل تصفية الطباع واسقاط الوساوس ومنعها من أن ترد على القلوب فان الشيطان لما كان في العذاب لم يتفرغ لالقاء الوساوس في القلوب والى هذا المعنى أشار على من أبي طالب رضى الله عنه فقال ابي لارجو أن أكون أنا وعنان وطلحة والزبرمن الذين قال الله تعالى فبهم ونزعنا مافي صدورهم منغل (والقول ثاني) ان الرادمنه ان درجات أهل الجنة متفاونة محسب الكمال والنقصان عالله تعالى أزال الحسد عن قلوبهم حتى ان صاحب الدرجة النازلة لايحسد صاحب الدرج ١٠ كاملة قال صاحب الكشاف هذا التأويل أولى من الوجه الاول حتى يكون هذافي عَالَة ماذكر الله تعالى من تبرى اعض أهل النار من بعض واعن بعضهم بعضا المهران عال أهرالجنة فيهذا المعنى أمضاعفارقة لحال أهلالنسار فازقالوا كيف يعقل أن شاه الانسان النعم العظيمة والدرجات العالية ويرى نفسه محروماعنهاعاجزاعن تحصم هاعاته لايميل طبعه اليهاولانغتم بسبب الحرمان عنهافان عتل ذلك فم لايعقل أيضا ال ميدهم الله تعالى ولا يخلق فيهم شهوة الاكل واشرب و لوقاع و يغنيهم عنها قلنا الكل ممكن والله تعالى قادر عليه الاانه تعالى وعديازالة الحقد والحسد عن القلوب وماوعد بازالة شهوة الاكل والشرب عن النفوس فظهر الفرق بين البا بين \* ثم انه تعالى قال تجرى من تحتهم الانهار والمعنى انه تعالى كاخلصهم من ربقة الحقد والحسدوا لحرص على طلب الزناءة فقد أنع عليهم بالمذات العظيمة وقوله تجري من تحنهم الانهار من رجة الله وفضله واحسانه وأنواع المكاشفات والسعادات الروحانية تمحكي تعالى عنأهل الجنة انهم فالواالجدلله الذي هدانا لهذا وقال أصحابنامهني هداناالله انه اعطي القدرة وضم اليهاالداعية الجازمة وصبر مجوع القدرة وتلك الداعية موجبا لحصول نلك الغضيلة فأنه لوأعطى ا قدرة وماخلق تلك الداعية لم يحصل الاثر واوخلق الله الداهية المعارضة أيضا لسائراا دواعى الصارفة لم يحصل الغمل أيضا امالما خلق القدرة وخلق الداعية الجازمة وكان مجموع القدرة مع الداعية المعينة موجبا للغعل كانت الهداية حاصله في الحقيقة بتقديرالله تعالى ونخليقه وتكوينه وقالت المعتزلة التحميدانماوقع على انه تعالى أعطي المقلووضع الدلائل وأزال الموانع وعندهذا يرجع الى مباحث الجبر والقدر على سببل التمام والكمال \* ثم قال تعالى وماكنا انهندى لولاان هدانا الله وفيد مسائل ( المسئلة الاولى) قرااين عامر ماكنا بغيرواو وكذلك هوفي مصاحف أهل الشام والباقون بالواو والوجه فى قراءة ابن عامر ان قوله ماكنا انه تدى لولاان هدانا الله جار مجرى التفسير لقوله هدانالهذا فلاكان أحدهماعين الآخر وجب حذف الحرف العاطف (المسئلة الثانية) قوله ومأكنالتهتدي لولاان هداناالله دليل على ان المهتدي من هداه الله وأن من لم يهده اللهلم بهتد بل نقول مذهب المعتزلة انكل مافعله الله تعالى في حق الانبياء عليهم السلام والاولياء منأنواع الهداية والارشاد فقدفعله فيحق جميع الكفار والفساق وانما

حصل الامتياز بين المؤمن والكافر والمحق والمبطل بسعى نفسه واختيار نفسه فكار يجبعليه أن يحمد نفسه لانه هوالذي حصل لنفسه الايمان وهوالذي أوصل نفسه الى درجات الجنان وخلصها من دركات البيران فلمالم يحمد نفسه البتة وانماح دلله فقط علمناان الهادى لبس الاالله سبحانه \* ثم حكى تعالى عنهم انهم قالوالقدجاءت وسلر بنا بالحق وهذامن قول أهل الجنة حين رأواما وعدهم الرسل عيانا وقالوالقد جاءت رسل رينا بالحق ممقال تعالى ونودوا انتلكم الجنةوفيه مسئلتان ( الاولى ) ذلك النداءاما أن يكور منالله تعمالي أوأن يكون من الملائكة والاولى أن يكون المنادي هوالله سبحانه (المسئلة النانية) ذَكر الزحاج في كلة أن ههنا وجهين (الاول) انها مخففة من الثقلبلة والتقدير انه والضميرللسأن والمعنى نودوا بانه تلكم الجنة أي نودوا بهذا القول (واشاني) قال وهوالاجود عندي أن تكون أن في معنى تفسير النسداء والمعنى ونودوا أي تلكم الجنةوالمعني قيلالهم تلكم الجنة كقوله وافطلق الملاءمنهم انامشواواصبرواستيأى امشوا قال وانماقال تدكم لانهم وعدوانها في الدنبا فكانه قبل الهم هذه تدكم التي وعدنم بهاوقوله أورثتموها فيمقولان (الاول) وهوقول أهل المعاني ارمعنا. صارت البكم كِما السلام (أن تلكم الجنة) إلى يصبر الميراث الى أهله والارث قديستعمل في المغة ولايراد به زوال الملك عن الميت الى الحي كإيقال هذا العمل يورثك النسرف ويورثك العارأي يصيرك اليه ومنهم مريقول انهم أعطوا تلك المنازل من غير تعب في الحال فصار شبهها بالميراث (والقول الثاني) الأهل الجنة يورثون منازل أهلالنار قال صلى الله عليه وسلم ليس مى كافر ولامومن الاوله فيالجنةوالنار منزل فاذادخل أهلالجنه الجنة وأهلالنار النار رفعت الجنةلاهل النار فنظروا الىمنازلهم فيها فتيللهم هذه منازلكم لوعلتم بطاعة الله ثم يقال يأهل الجنة رنوهم باكنتم تعملون فيقسم بين أهل الجنة منازلهم وفوله بما كنتم تعملون فيه مسائل (الاولى) تعلق من قال العمل بوجب الج الم بده الآية عال الما ، في قوله في ما كنتم تعملون تدل على العلية وذلك يدل على ان العمل يوجب هذا الجراء وجوابنا الهعله لمجزاء لكن بسبب ان الشرع جعله علة له لالاحل انه لذاته موجب لذلك الجزاءوا دلل عليه ان دعم الله على العبد لانها ية لها فاذا أتى العبد بشي من الطاعات وقعت هذه الطاعات في مقابلة تلك النع السالغة فيمتنع أن تصير موجبة للنواب المتأخر (المسئلة النانية) لعن بعضهم فقال هذه الآية تدل على إن العبد أنما بدخل الحنة بعمله وقوله عليه السلام أن بدخل أحد الجنة بعمله والمالدخلها برجة الله تعالى و لينهما تناقض وجواب ماذكرناا العمل لايوجب دخول الحنة لذاته وانما بوجيد لاجل انالله تعالى مفضله جعله علامة علمه ومعرفةله وأيضا لماكان الموفي للعمل الصالح هوالله تعالى كان دخول الحنذفي الحتيقة ليس الايفضل الله تعالى ( المسئلة الثائلة ) قال الناضى قوله تعالى ونودوا أن تلكم الحنة أورثتموها بما كنتم تعملون خطاب عام في حق حيم المؤمنين وذلك يدل على انكل من

(لقدجان رسلولنا) جوابقسم مقدرقالوه تبجعا واغتاطا عانالوه والتهاجاباعانهم بمسا جائتهم الرسل عليهم السلام والباء فيقوله الى ( مالحق) امالمتعدية مهى متعلقة بجائت وللابسة فهي متعلقة دروقع حالامن الرسل ب والله لقد حاؤا بالحق أولقد جاؤا ملتبسين الحق (وتودوا)أي ادتهم الملائكة عليهم ان مفسرة لما في النداء من معنى القول أومخففة من اروضيرالشأن محذوف ومعنى البعسد في اسم الاشارة امالانهم تودوا عندرؤ يتهم اياها من مكان بعيد واما لرفع مزلتها وبعدرتيتها واماللاشعار يأنهاتلك لجنالتي وعدوها في الدنيا (أورثموها بماكنتم تعملون ) في الدنيامن الاعمال الصالحة أي أعطيت وها بسبب أعالكم أوعف بله أعالكموالجلة حالمن الجنمة والعامل معني الاشارة على أن تلكم

(ونادى أصحاب الجنة أصحاب النار) تبجعا بعالهم وشماتة بأصحاب انناروتحسيرالهم لالمجرد الاخسار عمالهم والاستخبار عن حال مخاطبيهم (انقدوجدنا ماوعدنا ربناحقا) حبث ننا هذا المنال الجليل (فهلوجدتم ماوعدر بكم حقا) حذف المفعول من الغعل الثاني اسقاطالهم عن رتبة التشريف بالخطاب عند الوعدوقيل لان ماساءهم من الموعود لمربكن أسرومخصوصا بهم وعدا كالمعث والحساب ونعيم أهل الجنةفانهم قدوجدوا جيع ذاك حقاوان لميكن وعده مخصوصا بهم

دخلالجنة فأنما يدخلها بعمله واذاكان الامركذلك امتنعقول من يقول انالفساق يدخلون الجنة تفضلامن الله تعالى اذا ثبت هذا فنقول وجبأن لايخرج الفاسق من النارلانه اوخرج لكان اماأن يدخل الجنة أولايدخلها والثابى باطل بالاحاع والاول لانخلواماأن بدخل الجنةعلى سبيل التفضل أوعلى سبيل الاستحقاق والاول باطللانا بيناأن هذه الآية تدل على ان أحد الايدخل الجنة بالنفضل والثاني أيضا باطل لانها دخل الناروجب أن يقال انه كان مستحقالا عقال فلوأدخل الجنة على سبيل الاستحقاق لزم كونه مستحقا للثواب وحينثذ يلزم حصول الجع بين استحقاق الثواب واستحقاق العقاب وهومحال لان الثواب منفعة دائمة خالصه عرشوائب الضر روالعقاب مضرة دائمة خالصةعن شوائب المنفعة والجمع بينهما محان واذاكان كدلك كان الجمع مين حصول استحقاقهما محالا والجواب هذا بناء على ان استحقاق الثوال والعقال لايحتمان وقدبالغنا في ابطال هذا الكلام في سورةًا بقرة والله أعلم \* قوله تعالى (و الدي أصحاب الجنة أصحاب النارأن قدوجدناما وعدنار بناحمافهل وجدتم ماوعدر بكم حقاقا وانعم فاذن مؤذن بينهمأن لعنة الله على الظالمين الذين يصدون عن سبيل الله و بغونها عوجا وهم بالآخرة كافرون) اعلم أمه تعالى لماسرح وعيد الحكفار وثوال أهل الاعان والطاعات أتبعه بذكر المناطرات التي تدور بينا فريقين وهي الاحوال التي ذكرها في هذه الآية واعلمانه تعالى لماذكرفي الآية المتقدمة قوله ونودوا أنتلكم الجنفأ ورغوها دل ذلك على أنهم استقروافي الجنة في ووت هدا النداء فلما قال بعد. ونادى أصحاب الجنة أصحاب الناردل ذلك على أن هذا النداء الماحصل بعدالاستقرار قال ابن عباس وجدناماوعدنار بنافى الدنيامن الثواب حقافهل وجدتم ماوعدر بكم من العقابحقا والغرض من هذا السوال اظهاراته وصل الى السعادات المكاملة وايقاع الحرن في قلب العدووههنا سوًا لات (الاون) اذا كانت الجنة في أعلى السموات والنارفي أسغل الارضين فعهذاالبعدالنديد كيف يصبح هذا النداء والجواب هذا يصبح على قولنا لاناعندنا البعد الشديد وانقرب الشديد ليس منموانع الادراك والعزم القامني ذك وقال أن في العلماء من يقول في الصوت خاصية أن البعد فيدو حده لايكون مانعامن السماع (السوال الذابي) هذا النداءيقع مركل أهر الجنة لكل أهل النارأومن البعض للبعض والجواب افقوله ونادى أصحاب الجنه أصحاب الناريغيد العموم والجمع اذا قو بل بالجمع يوزع الفرد على الفرد وكل فريق م أهل الجنة ينادى من كان يعرفه من الكفَّار في الدنيا (السوَّال الثالث ؛ مامعني أن في قوله أن قد وجدنا والجواب انه يحتملأن تكون مخففة من الثقيلة وان تكون مفسرة كالتي سبقت في قوله أن تلكم الجنة وكذلك في قوله أن لعنة الله على الظالمين (السؤال الرابع) هلاقيل ماوعد كمر بكم حقاكاقبل ماوعدنار بنا والجواب قولهماوعدنار بنا حقايدل على أنه تعالى خاطبهم بهذا

(قالوانع )أي وجدناه حقاوفري بكسر العين وهي لغة فيد ( فأذن مۇنذر)قىلھوساحب الصور (بينهم)أي بين الفريقين (أن لعنة الله على الظالمين ) يأن المخقفة أوالمفسرة, قرئ بأزالمشددة ونصب لعنة وقرئ ان بكسرالهمرة على إرادة القول أواجراء أذن مجرى قان (الذين يصدون عن سبيل الله) صفة مقررة للظالين أو رفع على الذم أونصب عليه (و بغونهاعوجا) أى بغون لها عوجا بأن يصفوهما بالزيغ والميل عنالحق وهو أبعدشي منهما والعوج بالكسر في المعاني والاعيان مألى يكن منتصبا وبا لغنج ماكان في المنتصب كالرمح والحائط (وهم يالا آخرة كافرون) غيرمعترفين

الوعدوكونهم مخاطبين من قبل الله تعالى بهذا الوعد يوجب مزيدالتشريف ومزبد التشريف لأذف بحال المؤمنين أماالكافر فهوليس أهلالان يخاطبه الله تعالى فلهذا السبب، مذكر الله تعالى انه خاط مرجذا الخطاب لذكر تعالى انه بين هذا الحكم الماقوله تمالى قالوانع ففيدمسائل ( المسئلة الاولى ) الآية تدل على ان الكفار يعترفون يوم القيامة بأروعدالله ووعيدمحتي وصدق ولاعكن ذلك الااذا كأنوا عارفين يوم القيامة بذاتالله وصفاته فان قيل لماكانوا عارفين بذاته وصفاته وثبت ان من صغاته انه يقبل التو مة عن عباد وعاواللضروره ان عندقبول النوية يتخلصون من العذاب فإلاينو بون لمختصواأ غسهم من العذاب ونبس لفائل أن تقول انه تعالى المايقبل التو بقفي اندنيا لانقوله تعالى هوالذي يقبل تو بة عن عباده و يعفوعن السيئات عام في الاحوال كلهاوأيضا فالتوبة عتراف بالدنب واهرار بالذلة والمسكنة واللائق بالرحيم الحكيم التجاوزعر هذه الحالةسواء كان فيالدنياأوفي الآخرة أجاب المنكلمون بإن شدة اشتغالهم بتلك الآلام الشديدة يمنعهم عن الاقدام على النوبة ولقائل أن يقول اذا كانت تلك الآلام لاتنعهم عن هذه المناظرات فكيف تمنعهم عن التوبة التي جا يتخلصون عن ثلث الا لله الشديدة واعلم ان المعتزالة الذين يقولون يجب على الله قبول التو بة لاخلاص لهم عن هدا السؤال أما أصحابنا لماقا وا ان ذلك غيرواجب عقلاقالوا لله تعالى أن يقبل التو بة في الدنيا وأن لايقبلها في الآخرة فزال السؤال والله أعلم (المسئلة الثانية) قال سيبو يه نع عدة وتصديق وقال الذين شرحوا كلامه معناه انهُ يستعمل تارة عدة وتارة تصديقاولس معناهانه عدة وتصديق معا ألاترى انه اذاقال أتعطيني وقال نعركان عدة ولاتصديق فيد واذاقار قدكان كذا وكذا فقلت نعرفقد صدقت ولاعدة فيه وأيضااذاا ستفهمت عن موجب كإيقال أيقوم زيدقلت نعم ولوكان مكان الايجاب غيالقلت بلى ولم تقل فع فلفظة نعم مختصة بالجواب عن الايجاب ولفظة بلى مختصة بالنفي كافي قوله تعالى ألست بر بكم قالوا ملى ( المسئلة الثالثة )فرأ الكسائي نعم بكسرالمين فيكل القرآن قال أبوالحسن همالغنان قالأ بوحاتم الكسر ليس بمعروف واحتجم الكسائي بأنهروي عن عرأنه سأل قوماعن شئ فقالواهم فقال عراما النعم فالابل قال أبوعيدة هذه الرواية عن عرغرمشهورة الله أماقوله تعالى فأذن مؤذن بينهم ففيه مسئلتان (الاولى) معنى الأذن في اللغة النداء والتصويت بالاعلام والاذان للصلاة اعلام بهاو بوقتها وقالوافي أذن مؤذن نادي مناداسمع الفريقين قال ابن عباس وذلك المؤذن من الملائكة وهوصاحب الصور (المسئلة الثانية) قوله بينهم يحتمل أن يكون ظرفالقوله أذن والتقديران المؤذن أوقع ذلك الاذان بينهم وفى وسطهم ويحمل أن يكون صغة لقوله مؤذن والتقديران مؤذنامن بينهم أذنبذلك الاذان والأول أولىوالله أعلم أماقوله تعالى ان لعنة الله على الطالمين ففيه مسئلتان (الاولى) قرأ نافع وأبوعم ووعاصم

(و بينهما جاب)أي بينُ الفريقين كقوله تعالى فضرب بينهم بسورأو يينالجنة والنار ليمنع وصول أثر احدا هماالي الاخرى (وعلى الاعراف ) أي على اعراف الحاب وأعاليه وهو السورالمضروب يد بهماجع عرف مستعار مزعرف الفرس وقيل العرف ماارتفع من الشيء ا عنه بظهوره أعرف من غره (رجال)طائفةمن الموحدي قصر وافي العمل فيجلسو ن بين الجنة والنارحتي بقضي الله تعالى فيهم مايشاء وقيل قوم علت در جاتهم كألاندياء والشهداء والاخيار والعلماء من المؤمين أوملائكة رون في صورالرجال (مرفون كلا) من أهن الجنة وانتار ( بسياهم) بعلامتهم التي أعلهم الله تعالى بهاكساض الوجد وسواده فعلى منسام ابلهاذاارسلها فيالمرعى معلةأ ومنوسم بالقلب كالجاه من الوجه وانما يعرفون ذلك بالالهام أو بتعليم الملا ثكمة

ان مخففة لعنة بالرفع والباقون منسدة لعنة بالنصب قال الواحدي رحمه الله منشدد فهوالاصل ومن خفف ان فهي مخففة من الشديدة على ارادة اضمار القصة والحديث تقديره أنه لعنة الله ومثله قوله تعالى وآخر دعواهم أن الجدلله رب العالمين التقديرأنه ولا تخفف ان الاويكون معها اضمار الحديث والشان ويجوز أيضا أن تكون المخففة هي التي للتفسير كانها تفسير لما أذنوا به كاذ كرناه في قوله أن قدوجه ناوروي صاحب الكُشاف ان الاعش قرأ ان لعنه الله بكسر ان على ارادة القول أوعلى اجرا ا أذن مجرى قال ( المسئلة الثانية ) اعلم ان هذه الآية تدل على أردْ كالمؤدِّن أوقع لعنة الله على من كانمو صوفا دصفات أربعة (الصفة الاولى) كونهم ظالمين لانه قال ان لعنة لله على الطالين قال أصحابنا المراد منه المشركون ودلك لان المناظرة المتقدمة الماوقعت بين أهل الجنة و بين الكفار بدليل ان قول أهل الجنة هلو جدتم ما وعدر بكم حقالابليق ذكره الامع الكفار واذا ثمت فهذا فتول المؤذن بعد، أن لعنة الله على الظالمين عجب أن بكون منصرفا اليهم فثبت ان المراد بالظالمين ههنا المشركون وأيضاأنه وصف هؤلا الظالمين بصفات ولاثة هي مختصة بالكفار وذلك بقوى ماذ كرناه وقال القاضي المرادمنه كل من كان ظالما سواء كاركافرا أوكان عاسقاتمسكابعموم اللفظ ( الصفة النائية ) قوله الذين يصدون عن سبيل الله ومعناه أنهم عنعون الناس من قبول الدين الحق تارة بالزجر والقهر وأخرى بسائر الحيل ( والصفة الناشة ) قوله و سغونها عوجا والمراد منه الفاء السكوك والشبهات في دلائل الدن الحق ( والصفة الرابعة ) فوله وهم الا خرة كافرون واعلمانه تعالى لما مين أن تلك اللعنة انماأ وقعها ذلك المؤذن على الطالمن الموسوفين بهذه الصفات الثلاثه كأل ذبك تصر محابان تلك المعنة ماوقعت الاعلى الكافرين وذك يدل على فساد ما ذكره القاضي من أن ذك اللعربع الفاسق والكافر والله أعم ﴿ فو متعالى (و بينهما حجاب وعلى الاعراف رجال بعرفون كالآ بسياهم وناءوا أصحاب آلجة أن سلام علبكم لم يدخلوها وهم يطمعون واذاصرفت أبصارهم تلقاء أصحاب الارقاروار بنالاتجعلنامع القوم أنظالمين ) اعلم أن قوله و بينهما حجاب يعني بين الجندواننار أو بين الفر نقين وهذا الحجاب هو المشهور المذكور في قوله فضرب بينهم بسورله بال فان قبل وأى حاحة الى ضرب هذا السوربين الجنة والناروقد ثبتان الجنه فوق السموات وآنا لحجم في أسفل السافلين قانا بعداحداهماعن الاخرى لا يمنع ان يحصل بينهما سورو حجاب وأما الاعراف فهوجع عرف وهو كلمكان عال مرتفع ومنه عرف الغرس وعرف الديك وكل مرتفع من الارض عرف وذلك لانه بسبب ارتفاعه يصعراعرف بما أنخفض متداذاعرفت هذا فنقول في تفسير لفظ الاعراف قولان ( الاول ) وهوالذي عليه الا كثر ونان المرادمن الاعراف أعالى ذلك السور المضروب بين الجنة والناروهذا قول ابن عباس وروى عنه أيضاانه قال الاعراف شرف الصراط ( والقول الثاني ) وهو قول الحسن وقول الزجاج

في أحد قوليه إن قوله وعلى الاعراف أى وعلى معرفة أهل الجنة والنارر جال يعرفون كل واحد من أهل الجنة والنار بسيماهم فقيل للحسن هم قوم استوت حسناتهم وسيآتهم فضرب على فغذيه تمقال هم قوم جملهمالله تعالى على تعرف أهل الجنة وأهل النسار يميزون البعض من البعض والله لا أدرى لعل بعضهم الآن معنا أما القائلون بالقول الاول فقد اختلفوا في أن الذين هم على الاعراف من هم ولقد كثرت الاقوال فيهم وهي محصورة في قولين ( أحدهما ) أن يقال انهم الاشراف من أهل الطاعة وأهل النواب (الثاني) أن يقال انهم أقوام يكونون في الدرجة السافلة من أهل الثواب أماعلي النقدير الاول ففيه وجوه ( احدها ) قال أبومجلزهم ملائكة يعرفون أهل الجنةوأهل النار فقيل له يقولالله تعالى وعلى الاعراف رجال وتزعم انهم ملائكة فقال الملائكة ذكور لااناث ولقائل أن يغول الوصف بالرجولية انما يحسن في الموضع الذي يحصل في مقابلة الرجل من يكون أنثي ولما امتنع كون الملك أنثي امتنع وصفهم بالرجولية (وثانيها) قالوا انهم الانبياء عليهم السلام أجلسهم الله تعالى على اعال ذلك السورتمييزا لهم عنسار أهلالقيامة واظهارالشرفهم وعلومرتبهم وأجلسهم على ذلكال كان العالى ليكونوا منمرفين على أهل الجنة وأهل النار مطلعين على أحوالهم ومقادير توابهم وعقابهم ( وثالثها ) قالوا انهم هم الشهداء لانه تعالى وصف أصحاب الاعراف بانهم يعرفون كل واحد من أهل الجنة وأهل النار ثم قال قوم انهم يعرفون أهل الجنة بكون وجوههم ضاحكة مستبشرة وأهلالنار بسوادو جوههم وزرقة عبونهم وهذاالوجه باطل لابه تعالى خص أهل الاعراف بانهم يعرفون كلواحدمن أهل الجنةوأهل النار بسياهم واوكان المرادماذ كروملابق لاهل الاعراف اختصاص بهذه المعرفة لانكل احد من أهلالجنة ومن أهلالنار يعرفون هذه الاحوال من أهل الجنة ومن أهل النار ولما بطل هذا الوجه تبت ان المراد بقوله يعرفون كلابسيما هم هوانهم كانوا يعرفون في الدنيا أهلا الخير والايمان والصلاح وأهل اشمر والكفر والغساد وهم كأنوافي الدنيا شهداءالله على أهل الايمان والطناعة وعلى أهل الكفر والمعصية فهوتع ألى يجلسهم على الاعراف وهم الامكنة العالية الرفيعةليكونوا مطلعين على الكل يشهدون على كل أحد بمايليق به و يعرفون أن أهل الثواب وصلوا الى الدرجات واعمل العقاب الى الدركات فان قيل هذه الوجوه الثلاثة باطلة لانه تعالى قال في صغة الصحاب الاعراف أنهم لم يدخلوها وهم يطمعون أي لم يدخلوا الجند وهم يطمعون في دخولها وهذا الوصف لايليق بالانبياء والملائكة والشهداء أبياب الذاهبون الى هذاااو جدبأن قالوالاسعدأن بقال انه تعالى بين من صفات المصحابالاعراف اندخولهم الجلة يتأخر والسبب فيدانه تعالى ميزهم عن أهل الجنة واهل النار وأجلسهم على تلك الشرفات العالية والامكنة المرتفعة ليشاهدواأحوال اهل الجنة وأحوال أهل النار فيلحقهم السرور العظيم بشاهدة تلك

(ونادوا) أي رجال الاعراف(أمعاب الجنة) حينرأوهم (أنسلام عليكم) بطريق الدعاء والتحسية أوبطريق الاخبار بمجانهم من المكاره (لميدخلوها) حالمن فاعل نادواأو من مفعوله وقوله تعالى (وهم بطمعون )حال من فاعل يدخلوهااي نادوهم وهملم بدخلوها حألا مكونهم طامعين في دخولها مترقبين لهأى لمدخلوها وهم في وقتعدم الدخولطامهون(واذا صرفتأبصارهم تلفاء أصحاب النار)أى الى جهتهم و في عسدم التعرض لنعلق أنظارهم بأصحاب الجتوالنعير عن تعلق أبصارهم بأصحاب الناد بالمسرف اشعار بأنالتعلقالاول بطر بقالرغبة والميل والثاني تخلافه (قالوا) متعوذين بالله تعالىمن سۇمالھم(ربنالاتجعلنا مع القوم الظالمين)أي فيالنار وفي وصفهم بالظلم دون ماهم عليه حيشه من العداب وسو الحسال الذي هو

المؤجب للدعاء اشعار بارالحمدورعندهم ليس نفس العداب فقط بل مع ما يوجبه و يودى اليد من الظلم ﴿ الاحوال ﴾

الاحوال ثم اذا استقراهل الجنة في الجنة وأهل النار في النار فحينته ينقلهم الله تعالى الى أمكنتهم المالية في الجنة فثبت ان كونهم غيرد اخلين في الجنة لا يمنع من كال شرفهم وعلو درجتهم وأماقوله وهم يطمه ون فالرادمن هذا الطمع اليقين الاترى انه تعالى قال حكاية عنابراهم عليه السلام والذى أطمع أن يغفر لى خطيئتى يوم الدين وذلك الطمع كان طمع تقين فكذأه هنا فهذا تقر يرقول من يقول ان أصحاب الاعراف هم أشراف أهل الجنة والقول النابي) وموقول من يقول أصحاب الاعراف أقوام يكونون في الدرجة النازلة من أهل الثواب ، الفائلون بهذا القول ذكر وا وجوها ( أحدها ) انهم قوم تساوت حسناتهم وسيآتهم فلاجرم ماكانوا منأهل الجنة ولامنأهل النار فاوقفهم اللهتعالى على هذه الاعراف لكونهادر جدمتوسطة بين الجنة و بين النارثم يدخلهم الله تعالى الجنة بغضله ورجنه وهمآخرقوم يدخلون الجنة وهذاقول حذيفة وابن مسعود رضيالله عنهما واختبسار الفراء وطعن الجبائي والفراضي فيهذا القول واحتجوا على فساده بوجهين (الاون) انقالوا القوله تعالى ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها يماكنتم تعملون ملاعلى انكل من دخل الجنة فانه لابدوأن يكون مستحقالدخولها وذلك يمنع من القول بوجودأقوام لايستحقون الجنة ولاا نارثم انهم يدخلون الجنة بمحض النفضل لابسبب الاستحتاق (وثانيهما) ان كونهم من أصحاب الاعراف بدل على انه تعالى ميزهم من جيع أهلاالقيسامة بان أجلسهم على الاماكن العسالية المشرفة على اهل الجنة واهل النآر وذلك تشريف عظيم ومثل هذا التشريف لايليق الابالاشراف ولاشك ان الذين تساوت حسناتهم وسيآتهم فدرجتهم قاصرة فلايليق بهم ذلك التشريف والجوابعن الاول أنه يحتمل ان يكون قوله و تودوا ان تلكم الجنة او رفتموها خطاب مع قوم معينين فلم يلزم انبكون لكل اهل الجنة كذلك والحواب عن الثاني اللانسم انه تعالى اجلسهم على تلك المواضع على سبيل التخصيص بمزيد النشريف والاكرام وانحا أجلسهم عليما لانها كالمرتبة المنوسطة بين الجنة والماروهل الغزاع الافي ذلك فثبت أن الحجمة التي عولواعليها في ابطال هذا الوجهضعيغة (الثاني) من الوجوه المذكورة في تفسعر أصحاب الاعراف قالوا المراد مناصحاب الاعراف أقوام خرجوا الىالغز وبغيراذن آبائهم فاستشهدوا فعبسوابين الجنذوالنار واعمانهذا الفول داخل فىالفول الاول لازهؤلاءا عاصار وامن اصحاب الاعراف لان معصيتهم ساوت طاعتهم بالجهاد فهذا أحدالامور الداخلة تحت الوجة الاول و بتقديران يصفح ذلك الوجه فلا معنى اتمخصيص هذا الصورة وقصر لفظ الآية عليها (والوجد الثالث) قال عبد الله بن الحرث انهم مساكين أهل الجنة ( والوجد الرابع) قال قوم انهم الفساق من أهل الصلاة بعفوالله عنهم ويسكنهم في الاعراف فهذاكله شرح قول من يقول الاعراف عبارة عن الامكنة العالية على السور المضروب بين الجنة وبين النار وأما الذين يقولون الاعراف عبارة عن الرجال الذين يعرفون أهل الجنة وأهل

النارفهذا القول أيضا غير بعيدالاان هؤلاء الاقوام لايدلهم من مكان عال يشرفون منه على أهل الجنة واهل النار وحينئذ يعود هذ القول الى القول الاول فهذه تفاصيل اقوال الناس في هذا الباب والله أعلم ممانه تمالى أخبران أصحاب الاعراف يعرفون كلا من أهل الجنة وأهل النار بسيماهم واختلفوا في المراد بقوله بسيماهم على وجوه ( فالقول الاول) وهوةول ابن عباس انسيما الرجل المسلم من اهل الجنة باض وجهه كاقال تعالى يوم تبيض وجوه وتسود وجوه وكون وجوههم مسفرة ضاحكة مستبشرة وكونكل واحدمنهم أغرمحجلا منآثارالوضوءوعلامة الكفارسوادوجوههم وكون وجوههم عليهاغبرة ترهقهاقترة وكونعيونهم زرقاولقائلأن يقولانهم لماشاهدوا اهلالجنةفي الجنةواهلالنار في النارفأي حاجة الى أن يستدل على كونهم من أهل الجنة بهذه العلامات لانهذا يجرى مجرى الاستدلال على ماعلم وجوده بالسروذات باطل وايضا فهذه الآية تدل على الأصحاب الاعراف مختصون بهذه المرفذ ولوجلناه على هذا الوجد لمهبق هذا الاختصاص لانهذه الاحوال أمور محسوسة فلانخص معرفها شخص دون شخص (والقول الثاني) في تفسيرهذه الآية أن أصحاب الاعراف كانوا يعرفون المؤمنين في الدنيا بظهور علامات الاعان والطاعات عليهم ويعرفون الكافرين في الدنيا أيضابظهو رعلامات الكفر والفسق علىهم فاذشاهدوا أوثك الإفوام في محفل القيامة مهزوا البعض عن البعض بتلك العلامات التي شاهدوها علم في الدنيا وهذا الوجه هوالختارأ ماقوله تعالى ونادوا أصحاب الجنه أرسلام عليكم ولمعي انهماذا فطروا الىأهل الجنة سلوا على أهلها ،عند هذا تم كلام أهل الاعراف تم قال لم مدخلوها وهم يطمعون والمعنى انه تعالى اخبران أهل الاعراف لم يدحلوا الجنة ومع ذك فهم يطمعون في دخولها ثمانقلنا انأصحاب الاعراف همالاسر ف مزأهل كجنا فقدذكرنا نهتمالي اعاأجلسهم على الاعراف وأخرادخانهم الجنه ليطلعوا على أحوال أهل الجنه والنارم انه تعالى نقلهم الى الدرجات العالية في الجنم كار وي عن النبي سر الله عليه وسلم أنه قال ان أهل الدرجات العلى ليراهم من تحتم كاتر ن لكوك الدرم في أفق السهاء ان أبابكر وعرمنهم وتحقيق الكلام الأصحاب لادراف هرأشراف أهل الفياءذ فاند وقوف أهل القيامة في الموقف يجلس الله أهل الاعراف في الاعراف وهي المواضع المالية الشريفة فاذا أدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النسار نقلهم الى الدرجات العالية في الجنسة فهم أبدالا يجلسون الافي الدرجات العالية وأما ان فسرنا أصحاب الاعراف بانهم الذين يكونون في الدرجة النازلة من أهل التجاة قلناانه تعالى يجلسهم في الاعراف وهم يطمعون من فضل اللهواحسانه أن ينقلهم من تلك المواضع الى الجنة وأما قوله تعالى واذاصرفت أبصارهم تلقاء أصحاب النارفقال الواحدى رجه الله التلقاءجهة اللقاء وهم جهة المقالمة ولذلك كانظرفامن ظروف المكان يقال فلان تلقاءك كإيقال ( ونادي أصحاب الاعراف) كررذكرهم مع كفاية الاضمار لزيادة التقرير ( رجالا ) من رؤساء الكفارخين رأوهم فيما بين أصحاب النا ( ومرفونهم ابسيماهم ) ﴿ ٣١٥ ﴾ الدالة على سوء حالهم يومئذوعلى رياستهم في الدنبا

(قالوا) بىلمنىادى (ما أغنى عنكم ) مااما استفهامية للنوبيخ والنقريع أونافيسة (جعكم) أى الباعكم وأشياعكم أوجعكم للال (وماكنتم تستكبرون) مامصدرية أىماأغنى عنكمجعكم واستكباركم المستمر عن قبول الحق اوعلى الخلق وهسو الانسب بمابعد موقري تستكثرون من الكثرة أى من الاموال والجنود (أهو لاءالذين أفسمتم لاينالهم الله رحمه ) من تمّة قولهم للردال والاشارة الىضعفاء ااؤمنين الديس كارت الكفرة محتسفر ودبهم في الدنبا و يحلفون صر يحاأدهم لايدخون الحنة أويفعلون مايني عرذلككافي قوله تعالى أولم تكونوا أقسمتم منقبل مالكم من زوال (ادخلوا الجنة) تلوين المخطاب وتوجيدله الىأولئكالمذكورين أى ادخلوالجنسة على رغمأنوفهم (لاخوف

هو حذا النوه. في الاصل مصدر استعمل ظرفا مم نقل الواحدي رحمه الله باسناده عن وُدر عن الْـ كود بن والمبرد ص المصر بن الهذما قالا لم يأت من المصادر على تفعال ١ < - , ما تبيار و اتاء عاذا تركت ه د ، ) استوى ذاك القياس فقلت فى كل مصدر تفعال به به اه مثل نسير و ترسال وقلب و كل اسم معال كسر الاهمثل تمثال وتقصار ومعنى الاشية انه كلاوقعت أبدسار أصحاب الاعراف على أهل المار تضرعوا الى الله تعالى في أن لا يجعلهم من زمر أهم والمقصود من جبع هذه الآيات اتمخويف حتى يقدم المراعلي النطر والاستدلال ولايرضى بالقليدلفوز مادين الحق فيصل سسه الى الثواب المدكور في ه الآيات ، يتعلص عرائعات المدكور فيه الله قوله تعالى (ويادي أصحاب ا عرف رحالًا ، وونهم نسيماهم قا وا ما أعر عكر جوءكم وما كنتم نسستكبرون اهو لاء الذي أف متم لاينالهم الله رحدًا دحلوا الجدد لاحوف عليكم ولاأرتم تحرنون) اعلم اله تمالى لماسين بقوله واذاصرفت أبيسارهم تلعاء أصحاب اشار قالوا رسااتيعه أيضابان أصحاب الاعراف ينادون رجالا من أهل النار واستعنى عن ذكر أهل النار لاجل ان الكلام المذكور لايليق الابهم وهوقولهم ماأغني عنكم جعكم وماكنتم تستكبرون وذلك لايليق الايمن يبكت ويو مخ ولا لميق أيضاالا باكابرهم والمراد بالجمع أماجع المال واما الاجتماع والكثرة وماكنتم تستكبرون والمراد استكمارهم عرقبول ألحسق واسكمارهم على الناس المحقين وقريء تستكثرون من الكبرة وهذا كا دلالة على سماتة أصحاب الاعراف بوقوع أولئك المحاطسن في العقاب وعلى تبكيت عظيم بحصل لا وشك المخاطبين بسبب هذا الكلام ثمرادواعلى هذاالتبكيت وهوقولهم أهو لاءالدين أقسمتم لاينالهم الله برحمة فأشاروا الى فربق م أهل الجنة كانوا يستضعفونهم ويستقلون أحوالهم وربماهرو الهم وألفواس شاركتهم فيدينهم فاذارأي سكأن يدعي النقدم حصول المغزلة العالية لمن كان مستضعفاعنده قاق الدلك وعطمت حسرته وندامندعلي ماكان منه في نفسه وأما قوله تعالى ادحلوا الجنة فقد احتلفوا فيه وقيل هم أصحب الاعراف والله تعالى يقول له يزفلك أو بعض الملائكة الذي يأمرهم الله تعلى بهدا القول وقيل لليقول لعضهم لبعض والمراد الهتعالى يحث أصحاب الاعراف للمدحول فالجنة والخوق بالمنزلة التي أعدهاالله تعالى لهم وعلى هدا التقدير فقوله أهو لا الدين أفسمتم لاينالهم الله برحة مركلام أصحاب الأعراف وقوله ادحلوا الجنةم كلاماقه تعالى ولابد ههنسا من اضمار والقدير فقال الله لهم هذا كاقال يريد أن يخرجكم من أرصكم وانقطع ههنا كلام الملا ممقال فرعون فاذا تأمرون فاتصل كلامه كالأمهم منغيراً ظهارفار و فكذا ههنا \* قوله زمالي ( ونادى أصحاب النار أصحاب الجندانُ أفيضوا علينسامن الماء أومما رزقكم الله قالوا ال الله حرمهما على الكافرين الذين اتخذوا دينهملهوا ولعما وغرتهم الحياة الدنيا فاليومنس اهم كانسوا لقا يومهم هذاوما

عليكم) بعد هذا ( ولاأيتم تحزنون ) أوقيل لاصحاب الاعراف ادخلوا الجنة بفضل الله تعالى بعد ان حبسسوا وشاهدوا أحوال الغريقين وعرفوهم وقالوا لهم ماقالوا والاظهر أن لا يكون المراد بأصحاب الاعراف المقصرين في العمل لان هذه المقالات وماتنفرع هي عليه من المعرفة لا يليق بمن لم يتعين حاله بعد ﴿ ٣١٦ ﴾ وقبل لماعيروا أصحاب النارأقسموا

كانوابا ياتنا يجعدون ) اعلم انه تعالى لمايين ما يقوله أصحاب الاعراف لاهل الناراتيمه يذكر مايقوله أهل النار لأهل الجند قال ا فعباس رضى الله عنهما لماصار أصحاب الاعراف الى الجنة طمع أهل النار نفرج بعد اليأس فقالوا يارب ان لنا قرابات سنأهل الجنة فأذن لنا حتى راهم ونكلمهم فأمرالله الجنة فتزخرفت ممنظر أهل جهنم الى قراباتهم في الجنة وماهم فيدمن النعيم فعر فوهم ونظر أهل الجندالي قراباتهم من أهل جهنم فلبعرفوهم وقداسودت وجوههم وصاروا خلقا آخرفنادي أصحاب النارأصحاب الجنة بأسمائهم وقالوا أفيضوا علينا مزالماه وانماطلبوا الماء خاصة لنسدة مافى بواطنهمون الاحتراق واللهيب بسبب شدة حرجهنم وقوله أفيضوا كالدلالة على ان أهل الجنه أعلى مكانا من أهل النار فان قبل أسألوا مع الرجاء والجواز اومع اليأس قلنا ماحكياه عن ابن عباس يدل على انهم طلبوا الماء معجواز الخصول وقال القاضي بل معالياً سلانهم قد عرفوا دوامعقابهم وانه لايغترعنهم ولكن الاتيس من النبئ قديطلبه كإيقال في المثل الغريق يتعلق بالزيد وانعلم انه لأيغيثه وقوله أوممارزقكم الله قيل انه الثمار وقيل انه الطعام وهذاالكلام بدلءلي حصول العطش الشديدوالجوع الشديدلهم عن أبي الدرداء انالله تعالى رسل على أهل انارالجو عحتى بزدادعد ابهم فيستغيثون فيغاثون بالضريع لايسمن ولايغني مزجوع مستغيثون فيغانون تطعامذي غصة تميذ كرون الشراب ويستغيثون فيدفع البهم الخيم والعديد كلاليب الحديد فيقطع مافي بصوعهم ويستغيثون الىأهل الجنة كافي هذه الاتية فيقول أهل الجنة ان الله حرمهما على الدكافرين ويقولون لمالك ايقض علينار بك فيجيبهم على ماقيل بمدأ الفعام ويقواون وبناأخرجنا منها فيجيبهم اخسو افيها ولانكلمون فعندذك يأسون منكل خيرو يأخذون فالزفير والشهيق وعنابن عباس رضى الله عنهما انهذكر فيصغة أهل الجنسة انهم يرون الله عز وجل كل جعة ولمنزل كل واحد منهم ألف باب فاذاراً واالله تعالى دخل من كل باب ملك معدالهداياالشريفة وقال ان نخل الجنة خشبها الزمرد وترابها الذهب الاحر وسعفها حلل وكسوة لاهل الجنة وتمرها أمثال القلال أوالدلاء أشد بياضا من الغضة وألين من الزبد وأحلى من العسل لاعجم له فهذا صفة أهل الجنة وصفة أهل النار ورأيت في بعض الكتبان قارنا قرأ فوله تعالى حكاية عن الكفار أفيضوا علينا من الماء أوبما رزفكم الله في تذكرة الاستاذا بي على الدقاق فقال الاستاذه و لاء كانت رغبتهم وشهوتهم في الدنيا فالشرب والاكل وفي الأ تخرة بقواعلي هذه الحالة وذلك يدل على ان الرجل عوت على ماعاش عليه و يحشر على مامات عليه تم بين تعالى ان هو لا ، الكفار لماط بوا الماء والطعام منأهل الجنفقال أهل الجنفان الله حرمهما على الكافرين ولاشك ان ذلك يفيد الخيبة النامة ثمانه تعالى وصف هوالاء الكفار بانهم اتخذوا دينهم لهوا ولعبا وفيه وجهان (الاولُ)انالذي عتقدوافيه الهدينهم تلاعبوا موماكانوافيه محدين (والثاني) انهم

ان أصحاب الاعراف لامدخلون الجنة فقال الله تعالى أو الملائكة رداعليهم أهوالاء الخ وقرئ ادخلوا ودخلوا على الاستئناف وتقديره دخلوا الجنة معولاني حقهم لاخوف عليكم (ونادي أصحاب النار أصحاب الحنة ) بعدان استقر بكل من الغريقين القرارواطمأنت والدار (أنأفيضواعلينامن الماء) أي صبوه وفيه دلالدعلى أنالحنة فوق النار(أوممارزقكمالله) من سائر الاشر يه اليلا ممالافاصةأومنالاطعمة على انالافاصةعبارة عن الاعطاء مكثرة (قالوا) استثناف مبني على السو الكانه قيل فاذا قالوا فقيل قالوا (اناقد حرمهما على الكافرين)أىمنعهما منهممنعا كليافلاسبيل الىدلك قطعا (الدين أتخسذوا دننهم لهوا ولعيا) كتحريم البحيرة والسبائبة وتحوهمها والتصدية حولااليت واللهدو صرفالهم

نزخارفها العاجلة ( فاليوم ننسساهم ) نفعل بهم مايفعل الناسي بالمنسي من عدم الاعتداد بهم وتركهم في النسار تركما كايا والفاء في فالبوم فصبحة وقوله تعالى ﴿ ٣١٧ ﴾ ﴿ كَانْسُوا لَقَاءُ يُومُهُمُ هَذَا ﴾ في محل انتصب على أنه

نعت لمصدر محذوف أىنساهم نسيانامثل نستبانهم لقاء يومهم هذا حيث المخطروه ببالهم ولم يعتدواله وقوله تعالى (وماكانوابا ماتنا محبعدون) عطفء لي مانــوا أى وكاكانوا منكر نامنهامن عندالله تعالى الكارا مستمرا (ولقدجئناهم يكتاب فصلده) أي بينامعانيه مزالعقائد والاحكام والمواعظ والضمسر للكفرة قاءلبة والمراد ما لكساب الجنس أولاساصرين مهم والكتبابهوالقرآن (على على) حال من فاعل فصلناهأى عالمين بوجه تعصيله حتى جاءحكيما أومن مغموله أى مستملا على علم كثير وفري " فضنناه أيعلى سائر الكتب عالمين بفضله ( هدى ورحة ) حال من المعمول (القسوم . يو منون) لانهم المغتمون لأثماره المقتبسون من أنوار. ( هلينظرون الانأويله) أىماينتظرُ هوالاء الكفرة بعدم

اتتخذوا اللهو واللعب دين لانفسهم قال ابن عباس رضيالله عنهما يريد المستهزئين المقتسمين ثمقال وغرتهم الحياة الدنيا وهومجاز لان الحياة الدنيا لاتغرف الحقيقة بالمراد انه حصل الغرور عندهذه الحياة الدنيا لان الانسان يطمع في طول العمر وحسن العيش وكنرة المال وقوة الجاه فلشدة رغبته فيهذه الاشياء يصير محبو باعن طلب الدين غرقاني طلب الدنيام ماوصف الله تعالى أوائك الكفار بهذه الصفات قان فااليوم نساهم كانسوا لقاء يومهم هذا وفي تفسيرهذا السيان قولان ( الاول ) ان المسيان هوالعرك والمعنى نتزكهم فيعذابهم كاتركوا العملالقاء يومهم هذا وهذاقول الحسن ومجاهد والسدي والاكثرين ( وال ول الثاني ) ان معنى ننساهم كالسوا أي نعاملهم معساملة من نسي نتركهم في النار كافعلوا هم في الاعراض بآياتناو بالجلة فسمى الله جزاء نسيانهم بالسيان كافي قوله وجزاء سيئة سيئة مثلها والمرادمن هذا السسيان انه لا جيب دعاءهم ولايرحهم مُمِين تعالى انكل هذه التشديدات انمساكان لانهم كانوا بآياننا يحبعدون وفي الآية الطيفة عجيدة وذلك لانه تعالى وصفهم بكودهم كانواكافرين نم سنمن حالهم انهم اتخذوا دينهم لهوا أولا تم لعبا ثانيا تم غرتهم الحياة الدنيا الشائم صارعاقمة هده الاحوال والدرجات انهم جعدوا بآيات الله وذاك ماعلى انحب الدنيامبد أكل آفة كاقال عليه الصلاة والسلام حبالديا رأس كل خطيئة وقداؤدي حداادنيا الى الكفرو الضلال \* قوله تعالى (والقدجئناهم مكتاب فصلناه على علم هدى ورجة لنوم يو منور ) اعلمانه تعالى لماسرح أحوال أهل الجنة وأهل النار وأهل الاعراف ثمسرح الكلمات الدائرة بين هو لاء الفرق الئلاث على وجديصير سماع تلك المناطرات حاملا للمكلف على الحذر والاحترازوداعياله الىالنظر والاستدلال بينسرف هذا الكناب الكريم ونهاية منفعته فقال ولقد جنناهم بكتاب وهوا اقرآن فصلناه أي ميرانا بعضه عن بعض تميير ايهدى الى الرشدو يؤمنء العلط والخبط فاماقوله على علم فالمراد انذلت التفصيل والتمييز انما حصل مع العلم النام بما في كل فصل من تلك الفصول من العوائد المتكاثرة والمنافع المتزايدة وقوله هدى ورحة قال الزجاج هدى في موضع نصب أى فصلنا، ها دياوذارحة وقوله لقوم يومنون يدل على ان القرآن جعل هدى أقوم مخصوصين والمراد انهمهم الذين اهتدوابه دون غيرهم فهوكقوله تعالى فىأول سورة النقرة هدى للتقين واحتبج أصحابنا بقوله فصلناه على علم على اله تعالى عالم بالملز خلافا لما يقوله المعتزلة من اله أيس الله علم والله أعلم # قوله تعالى ( هل ينظر ون الامأو يله يوم يأتي مأو يله يقول الدين دسوه من قبل قدجاء ترسلر بنابالحق فهل لنامن شفعاء فيشفعو الناأ وترد فنعمل غيرالذي كنانعمل قد خسرواأنمسهم وصل عنهم ماكانوايفترون ) اعلم انه تعالى لمابين ازاحة العلة بسبب انزال هذاالكماب المغصل الموجب الهداية والرحة بين بعده حال من كذب فقال هل ينظرونالاتأويله والنظرههنا بمعنىالانتظارواننوقعفان قيل كيف يتوقعون وينتظرون ايمانهم به الامابول اليمه أمر. من تبين صدقه بظهور ماأخسبر به من الوعد والوعيد ( يوم بأتى تأويله ) وهو

يوم القبامة ( يقول ألذين نسوه من قبل ) أي تركوه ترك

المنسى مَن قبل اتبان تاويله (قدجاءت رسار بنا بالحق) أى قدتبين أنهم قدجاوًا بالحق ( فهل لنا من شغصاًه فيشغموا لنا ) الموم و يدفعوا عناالعذاب ( أوزد ) ﴿ ٣١٨ ﴾ أى هل نرد الى الدنيا وقرئ بالنصب عطفا

معجدهمله وانكارهمقلا احل فيمهم أقواما تشككوا وتوقفوا فلهذاالسبب انتغلروه وأنضاانهموا كالواجاحدين الاانهم بمنزلة المنتظر ينمن حيثان تلك الاحوال تأتيهم الامحالةوفولها لاتأء يلهقل الفراءالضمير في قوله نأو يله المكتاب يريدعا قبة ماو عدوا به على ألسنة الرسل من الثوات والعقاب والتأويل مرجع النبي ومصيره من قولهم آل الشي السيمة يوالوقداحتم بهذه الآية من ذهب الى قوله ومايع أنا و بله الاالله أى مايع إعاقبة الامر فيمالا الله وقوآه يوماتي ناو يلهير يديوم القيامة قال الزجاج قوله يوم نصب بقوله يقول وأما قوله بقول الدين نسوه من قبل معناه انهم صارواني الاعراض عنه بمنزلة من نسيه و تجوز أريكون معنى نسوه أي تركوا العملىه والايمانيه وهذا كإذكرنا في قدله كإنسسوالماء يومهم هذا ممبين تعالى انهو لاءا لدين نسوايوم القيامة يقولون قدجاءت، رسل بنابالحق والمرادانهم أقروابانالدى حاءتبه الرسل منثبوت الحشمر والشمر والبعث والرامة والثواب والعقاب كلذك كأن حقا وانباأقروا بحتيقة هذ الاشساء لانهم شاهدوها , عاينوها و بين الله تعالى انهم لمارأوا انفسهم في العذاب قالواهل لنا من شدفعاء فيشفعوا لنا أوزدفنعمل غيرااذي كنانعمل والمعني انه لاطريق لنا الى الخلاص ممأنحن فيممن العذاب الشديد الأأحدهذين الامرين وهوأن يشفعلنا شغيع فلاجل تلك الشفاعة يزول هذا العذاب أويردنا الله تعالى الدنبا حتى نعمل غيرماكنا نعمل يعني نوحدالله تعالى بدلا عن الكفر ونطيعه بدلاعن المعصية فان قبل أغالوا هذا الكلام مع الرجاء أومع الأس وجواننا عنه مثل ماذكرناه في قوله أغيضواعلينا من الماء ثم بين تعسالي بقوله قد خسروا أعسهم أدالذي طلبوالا يكون لانذلك المطلو اوحصل لماحكم الله عليه بإنهم قدخسروا أنفسهم ممقال وضل عنهم ماكانوا يفترون يريدانهم لمينتفعوا بالاصنام التي عبدوها في الدنيا ولم ينفعوا خصرة الادمان الباطلة التي بالغوا في نصرتها قال الجمائي هذه الآية تدل على حكمين ( الحريكم الاول ) قال الآية تدل على انهم كانوا في حال الكليف قادرين على الايمان والنوية فلذلك سألوا الردايو منوا ويتو بوا واوكانوا في الدنياغيرقادر ين كايقوله المجمرة لم يكن لهم في الردفائدة ولاجاز ان يسألوا ذلك ( والحكم الناني) ان الآية تدل على بطلان قول المجبرة والذين يزعمون ان أهـل الآخرة مكلفون لا علوكار كذلك لماسألوا الردالي حال وهم في الوقت على مثلها بل كانوا يتو بون و يومنون في الحال فبطل ماحكي عن البجار وطبقته من ان التكليف باف على أهل الآخرة ، قوله تعالى ( انر بكم الله الذي خلق السموات والارض فسنة أيام تم استوى على العرش يغشى الليل النهار يطلبه حثيثا والشمس والقمر والتجوم مسخرات بأمره ألاله ألحلق والآمر تبارك الله رب العللين ) اعلمانا بينا انمدار أمر القرآن على تقدير هذه المسائل الاربع وهي النوحيد والنبوة والمعاد والقضاء والقدر ولاشك ان مدار اثبات المعاد على اتبات التوحيد والقدرة والعلم فلمابالغ الله تعالى فى تقرير أمر المعادعاد الىذكر الدلائل

على فنسفعوا أولان أو معنى الى أز فعلى الاول المسوئل أحد الامرين اما السعاعة لدفع العذاب أوالرد الى الدنيا وعلى الثاني أن يكون الهم شفعاء اما لاحدالامري أولامر واحدهوالرد (فنعمل) بالنصب على أنهجواب الاستفهام الثاني، قر، ع بالرفع أي قنحن نعمل (غرالذي كنانعمل) أى في الدنيا (قدخسروا أنفسهم)بصرفأعارهم التي هي رأس مالهم الىالكفر والعساصي (ومنلءنهم ماكانوا يفترون )أىظهر بطلان ماكانوا يفسترونه من أن الاصنام سركاء الله تعالى وشفعاو هم بوم القيامة (انريكم الله الذي خلق السموات والارض في سنة أيام) شروع في بيــان مبدا الفطرةاثر ييان معساد الكفرة أىانخالقكم ومالككم الذي خلق الاجرامالطوية والسفلية في سنة أوقات كفوله تعسالى ومن يولهم

يومندرو أوفى مقدار ستة أيام فان المتعارف أن اليوم زمان طلوع الشمس الى غرو بها ولم تكن هي ﴿ الدالة ﴾ حينئذ وفى خلق الإشباء مدر جامع القدرة على ابداعها دفعة دليل على

الاختيار واعتبار للنظار وحث على التأني في الامور (مماستوى على العرش) اى استوى أمره واستولى وعن أصحابنا أن الاستواء على العرش صفة الله تعالى بلاكيف ﴿ ٣١٩ ﴾ والمعنى أنه تعالى استوى على العرش على الوجه

الذي عناه منزها عن الاستقرار والتمكن والعرشالجسم المحيط بسائرالاجسام سمىبه لارتفاءه أوللتنبيه بسمراير الملك فأن الاموروالتدايير تغزل منه وقيل الملك ( بغشى اللهل النهار) أى فطيه به ولم لذكر العكس للعلم به أولان اللفظ محتملهما ولذلك قرئ ينصب الليل ورفع النهاروقرئ التشديد للد لالة على التكرار (رطلبه حثثا) أي يحمه سريعا كالطالب له لانفصل بينهما شئ والحثث فعيل من الحث وهو صغة مصدر محمدوف أوحال من الفاعل أومن المفعول بمعنى حاثا أومحشوثا إ (والشمس والقمر والمجوم مستحرات بامره) أىخلقهن حال كونهن مسخرات بقضائه وتصر بغه وقرئ كلها بالرفع على الابتداءوالخبر (ألاله الخلق والامر) فانه الموجسد للكل والمتصرف فيسد على الاطلاق (تبارك الله

الدالة على التوحيدوكال القدرة والعلم التصيرتلك الدلائل مقررة لاصول التوحيدومقررة أيضًا لاتبات المعادوفي الآية مسائل (المسئلة الأولى)حكى الواحدى عن الليث انهقال الاصل في الست والسنة سدس وسد سة أيدل السين تاء ولما كأن مخرج الدال والناء قريباأدغم أحدهما فيالاخرواكتني بالناء والدليل عليه انك تقول في تصغيرستة سديسة وكذلك الاسداس وجيع تصرفاته يدل عليه والله أعم (المسئلة الثانية) الحلق التقدير على ماقررناه فغلق السعوآت والارص اشارة الى تقدير حالة من أحوالهما وذلك التقدير يحتمل وجوهاكثيرة (أولها) تقدير ذواتهما بمقدار معين معان العقل يقضى مان الازيد منه والانقص منه حائز فاختصاص كلواحد منهما يقداره المعين لابد وأنيكون بتخصيص مخصص وذلك يدل على افتقار خلق السموات والارض الى الفاعل المخار ( وثانيها ) ان كون هذه الاجسام متحركة في الازل محال لان الحركة انتقال من حال الى حالفالحركة يجب كونها مسبوقة بحالة أخرى والازل نافى المسبوقية فكال الجمعين الحرية ويين الازل محالااذا ثبت هذا فنقول هذه الافلاك والكواكب اماان يقال ان ذواتها كانت معدومة في الازل محوجدت أو يقال انها وانكانت موجودة لكنها كانت واقفة ساكنة في الازل مما بتدأت بالحركة وعلى التقديرين فنهك الحركات التدأت بالحدوث والوجود فىوقت معين معجواز حصولها قبل ذلك الوفت و بعدمواذاكان كذلككان اختصاص ابتداء تلك الحركات بتلك الاوقات المعينة تفديرا وخلقا ولايحصل ذك الاختصاص الابتخصيص مخصص قادر مختار (وثالثها) ان اجرام الافلال والكواكب والعناصر مركبة من أجزاء صغيرة ولابد وأن يقال ان من ثلك الاجزاء حصلت في داخل تلك الاجرام وبعضها حصلت على سطوحها فأخنصاص حصوب كل واحدة من تلك الاجزاء بحبر مالمعين ووضعه المدين لابدوأن يكون اتمخ سبص المخصص القادر المختار (ورابعها) ان بعض الافلالة على من بعض و بعض الكواك حصل في المنصفة و بعضها في ا قطبين فاحتصاص كل واحدمنهما ، وضعه المعين لابدوأن يكون التخصيص مخسص قادرمختار (وخامسها) انكل واحدمن الافلال متحرلنال جهة مخصوصة وحركة مختسة بقدارمعين مخصوص منالبط والسرعة وذلث أيضا خلق وتقدير ويدل على وجود المخصص القادر (وسادسها) انكل إحد من الكواكب مخص بلون مخصوص مثل كودة زحل ودرية المشترى وجرة المريخ وضياء الشمس واشراق الزهرة وصفرة عطارد وزهور القمر والاجسام مماثلة فيتمام الماهية فكان اختصاص كلواحد منها بلونه المعين خلقا وتقدرا ودليلا على افتقارها الى الفاعل المختار (وسايعها) ال الافلاك والعنساصر مركبة من الاجزاء الصغيرة وواجب الوجود لايكون أكثر من واحد فهي بمكمنة الوجود فيذواتها فكلماكان بمكنالذاته فهومحتاج اليالمؤثر والحاجة اليالمؤثر لاتكون فيحال البقاء والالزم تكون الكأن فنلك الحاجة لاتحصل الافي زمان الحدوث

رب العالمين ) أي تعالى بالوحدانية في الالوهية وتعظم بالتغرد في الربو بية وتحقيق الآية الكريَّة والله تعالى أعلم

أوفى زمان العدم وعلى التقديرين فيلزم كون هذه الاجزاء محدثة ومتى كانت محدثة كان حدوثها مختصا بوقت معين وذلك خلق وتقدير ويدل على الحاجة الى الصانع القادر المختار (وثامنها) انهذه الاجسام لاتخلو عن الحركة والسكون وهما محدثان ومالا يخلو عن المحدث فهومحدث فهذه الاجسام محدثة وكل محدث فتدحصل حدوثه في وقت معين وذلك خلق وتقدير ولابدله من الصانع القادر المختار (وتاسعها) ان الاجسام متماثلة فاختصاص بعضها بالصفات التي لأجلها كانت سموات وكواكب والبعض الآخر بالصفات التي لاجلها كانت أرضاأوراء أوهواء أونارا لابدوأن يكون أمراجائزا وذلك لا يحصل الابتقدير مقدر وتخصيص مخصص وهو المطلوب (وعاشرها) أنه كاحصل الامتداز المذكوربين الافلاك والعنساصر فقد حصل أيضا مشل هذا الامتدازبين الكواكب وبين الافلاك وبين العناصر بلحصل منل هذا الامتياز بينكل واحد من الكواك وذلك لمل على الافتقار الى الفاعل القادر المختار واعلم ان الخلق عبارة عن التقدير فاذادلنا على ان الاجسام مماللة وجب القطع بأن كل صفة حصلت لجسم معين فانحصول تلك الصفة عكن لسائر الاجسام واذاكان الامر كذلك كان اختصاص ذلك الجسم المعين بتلك الصفة المعينة خلقا وتقديرا فكان داخلا تحت قوله سبحانه ان ربكم الله ألذى خلق السموات والارض والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) لسائل انيسأل فيقول كون هذه الاشياء مخلوقة في ستة أيام لاء كمن جعله دليلاعلي البات الصانع وبيانه من وجوه (الاول) ان وجه دلالة هذه الحدثات على وجود الصانع هو حدودها أو امكانها أو مجموعهما فاما وقوع ذلك الحدوث فيستة أيام أوفيوم واحد فلاأثرله فيذلك البتة ( والثاني) ان العقل بدل على ان الحدوث على جميع الاحوال جائز واذا كان كذلك فعيشذلا يمكن الجرمبان هذاالحدوث وقع في ستة أيام الاباخبار مخبرصادق وذلك موقوف على العلم بوجود الاله الفاعل المختار فلوجعلنا هذه المقدمة مقدمة في اثبات الصانع لزم الدور (واشالث) ان حدوث السموات والارض دفعةوا حدة أدل على كال القدرة والعلم من حدوثها في ستةأيام اذا بتماذكرناه من الوجوه الثلاثة فنقول ماالفائدة في ذكر أنه تعالى انماخلقها في ستةأنام في اثبات ذكر ما يدل على وجود الصانع (والرابع) أنه ما السبب في انه اقتصرهمناعلي ذكر السموات والارض ولم يذكر خلق سأبر الاشياء (السوال الحامس) اليوم انمايتاز عن الليلة نسبب طلوع الشمس وغرو بهافقبل خلق الشمس والقمركيف يعقل حصول الايام (والسؤال السادس) انه تعالى قال وماأمر نا الاواحدة كلمع بالبصر وهذا كالمناقص لقوله خلق السموات والارض في سنة أيام ( والسوَّال السابع ) انه تعالى خلق السموات والارض في مدة متراخية فاالحكمة في تقييدها وصبطها بالايام الستة فنقول اماعلى مذهبنا فالامرفى انكلسهل واضح لانه تعالى يفعل مايشاء ويحكم مايريد ولااعتراض عليه في أمر من الامور وكل شي صنعه ولاعلة لصنعه ممنقول

الخلق والامر فأنه تعالى خلق العالم على ترتيب قويموتدبير حكيم فأبدع الافلالة ممزينها بالشمس والقمر والنجوم كاأشار اليد بقوله تعالى فقضاهن سبع سموات في بومين أعدالي الاجرام السفلية فغاق جسماقا بلالاصور المتدلة والهيات المختلفة فرقسمها اصورتوعية متما لنقالا ماروالافعال وأشاراليه بقوادتعالي وخلق الارض في يومين أي مافيجهة السفل في يومين مم أنسأ أنواع المواليدالثلاثة بتركيب موادهاأولاوتصو يرها ثانيا كإقال بعدقوله تعالى خلقالارمن في يومين وجعل فيها رواسي من فوقها وباركفيها وقدر فيها أفواتها فأربعة أيام أي مع اليومين الاولين لمافصل في سورة السجدة مماتمه طلم الملك عدالى تدبيره كالملك الجالس على سريره فدير الامر من السماء الى الارمن بمحريك الافلالة وتسييرا لكواكب وتكو يرالليالى والايام

جم صرح بما هوفند لكمة التقرير وننيجته فقال تعالى ألاله الخلق والامر تبارك الله رب العالمين تم أمر ﴿ اما ﴾ فإن بديوه مخلصين متذللهن فقال

(اماالسوال الاول) فعوامه أنه سيحانه ذكرفي أول التوراة أنه خلق السموات والارض فيستة أيام والعرب كانوا يخالطون اليهودوالظاهرانهم سمعو اذلك منهم فكائنه سبحانه يقول لاتشتغلوا بعبادة الاوثان والاصنام فانربكم هوالذي سمعتم من عقلاء الناس انه هوالذي خلق السموات والارض على غاية عظمتها ونهاية جلالتها في ستة أمام (وأما السوال الثالث ) فعوامه أن القصود منه انه سحانه وتعالى وان كان قادرا على اعجاد جيع الاشياء دفعة واحدة لكنه جعل لكل شئ حدا محدوداو وقتا مقدرا فلايدخله في الوجود الاعلى ذلك الوجه فهووان كان قادراعلى ايصال الثواب الى المطيعين في الحال وعلى إنصال العقاب الى المذنبين في الحال الاانه بوخرهما الى أجل معلوم مقدر فهذا التأخير لس لاجل انه تعالى أهمل العباديل لماذكر ما انه خص كل شي وقت معين لسابق مشسيئته فلايفترعنه ويدل على هذا قوله تعالى في سسورة ق ولقد خلقنا السموات والارض ومابينهما في سنة أيام ومامسنامن لغوب فاصبر على ما يقولون بعد أن قال قبل هذاوكم أهلكنا قبلهم منقرنهم أشدمتهم بطشا فنقبوا فيالبلاد هلمن محصان فى ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو ألتى السمع وهوشهيد فأحبرهم بأنه قد أهلك من المشركين به والمكذيين لاندائه من كان أقوى بطسامن منبرك العرب الأأنه أمهل هو الاءلما فيدمن المصلحة كإخلق السموات والارض ومابينهما فيستة أنام متصلة لالأجل لغوب لحقد في الامهال ولماس مهذا الطريقانه تعالى اعاخلق العالم لادفعة لكن قليلا قليلا قال بعده فاصبرعلى ما يقولون من الشرك والتكذيب ولاتستعللهم العذاب بل توكل على الله تعالى وفوض الامر اليه وهذا معنى مانقوله المفسرون من أنه تعسالي أعاخلق العالم فيستة أيام ليعلم عباده الرفق فيالاموروالصبر فيها ولاجل أنلايحمل المكلف تأخر

خبيرا الذي خلق السموات والارض ومايينهما وقال ولقد خلقنا السموات والارض ومابينهما فيستة أيام (وأما السوال الخامس) فيوابه أن المراد انه تعالى خلق السعوات والارض في مقدار ستة أيام وهو كقوله لهم رزقهم فيها بكرة وعشيا والمراد على مقدار البكرة والعشى في الدنيا لانه لاليل ممولانهار (وأماالسو ال السادس) فيوابه أن قوله وماأمرنا الاواحدة كلمع بالبصر محول على ايجادكل واحد من الذوات وعلى اعدام كل واحد منها لانابجاد الذات الواحدة واعدام الموجود الواحد لايقبل التغاوت فلاعكن تحصيله الادفعة واحدة وأماالامهال والمدة فذاكلا يحصل الافي المدة (وأما السؤال السابع) وهو تقدير هذه المدة بستة أيام فهو غيروارد لانه تعالى لوأحدثه فيمقدار آخرمن الزمان لعادفاك السوال وأيضاقال بعضهم لعدد السبعة شرف عظيم وهومذكور في تقر برأن ليلة القدر هي ليلة السمابع والعشرين واذاثبت هذا قالوا فالابام السبتة في تخليق العالم واليوم السابع في حصول كالاللك والملكوت و بهذا الطريق حصل الكمال في الايام السبعة انتهى ( المسئلة الرابعة) في هذه الآية بشارة عطيمة للمقلاءلانه قال انربكم الله الذي خلق السموات والارض والمعني ان الذي مر سيكم ويصلح شأنكم ويوصل البكم الخيرات ويدفع عنكم المكروهات هوالذي بلغ كال قدرته وعلدو حكمته ورحتدالى حيث خلق هذه الآشياء العظيمة وأودع فيها أصناف المنافع وأنواع الخبرات ومن كانله مرب موصوف عذه الحكمة والقدرة والرحة فكيف بليق أن يرجع الى غيره في طلب الخيرات أو يعول على غيره في تحصيل السعادات ثم في الآية دقيقة أخرى فانهلم يقل أتتم عبيده بلقال هور بكم ودقيقة أخرى وهي انه تعالى لما نسب نفسه اليناسمي نفسه في هذه الحالة بالرب وهو مشعر بالتربية وكثرة الفضل والاحسان فكانه بقول من كانله مرب مع كثرة هذه الرحة والفضل فكيف يليق بهأن يشتغل بعبادة غيره أماقوله تعالى ثم استوى على العرش فاعلانه لايمكن أن يكون المراد مندكونه مستقرا على العرش ويدل على فساده وجوه عقلية ووجوه نقلية اماالعقلية فأمور (أولها) انهلوكانمستقرا على العرش لكان من الجانب الذي ملى العرش متناهبا والالزم كون العرش داخلا فيذاته وهو محال وكل ماكان متناهيا فأنالمقل يقضى بأنه لاعتنع أن يصعرأز مد منه أوأنقص منه مذرة والعلم بهذا الجواز ضروري فلوكان البارى تعالى متناهيا من بعض الجوانب لكانت ذاته قألمة للزيادة والنقصان وكل ماكان كذلك كان اختصاصه بذلك القدار المعن لتخصيص مخصص وتقدر مقدر وكل ماكان كذلك فهومحدث فثبت انه تعالى لوكان على العرش لكان من الجانب الذي يلى العرش متناهيا ولوكان كذلك لكان محدثا وهذا محال فكونه على العرش مجب أن يكون محالا (وثانيها) لوكان في مكان وجهد لكان اماأن يكون غير متناه من كل الجهات واما أن يكون متناهيا في كل الجهات وإما أن يكون متناهيا من بعص الجهات دون

البعض والكل باطل فالقول بكونه في المكان والحيز باطل قطعابيان فسادالقسم الاول انه يلزم أن تكون ذاته مخالطة لجميع الاجسام السفلية والعلوية وأن تكون مخالطة للقاذورات والنحاسات وتعالى الله عنه وأيضا فعلى هذا التقدير تكون السموات حالة فهذاته وتكون الارض أيضا حالة فيذاته اذا ببتهذا فنقول الشي الذي هومحل السموات اماأن يكون هوءين الشئ الذى هومحل الارضين أوغيره فانكان الاول زم كون السموات والارضين حالتين فى محل واحد من غير امتيازيين محليهما أصلا وكل حالين حلافي محل واحد لمرمكن أحدهما ممتازا عن الآخر فلزم أن بقال السموات لاتمتاز عن الارضين في الذات وذلك باطل وان كان الثاني لزم أن تكون ذات الله تعالى مركبة من الاجزاء والابعاض وهومحال ( والثالث ) وهو انذات الله تعالى اذا كانت حاصلة فيجيعالاحيازوالجهات فاماأن يقال الشئ الذىحصل فوق هوعين الشئ الذىحصل تحت تجينئذ تكون الذات الواحدة قدحصلت دفعة واحدة في أحياز كشرة وانعقل ذلك فإلايعقل أيضاحصول الجسم الواحد فيأحياز كشرة دفعة واحدة وهو محال فيديه ألعقل واماان قيل الشئ الذي حصل فوق غيرالشئ الذي حصل تحت فعبنذ يلزم حصول التركيب والتبعيض فيذات الله تعسالي وهومحال وأما القسم الثاني وهو أن بقال آنه تعالى متناه من كل الجهات فنقول كلاماكان كذلك فهوقابل للزيادة والنقصان في يدمهة المقل وكل ماكان كذلك كان اختصاصه بالمقدار المعين لاجل تخصيص مخصص وكلما كانكذلك فهومحدث وايضافان حازأن كون الشي المحدود منكل الجوانب قدعا أزليافاعلا للعالم فلإلا يعقل أن بقال خالق العالم هوالشمس أوالقمر أوكوكبآخر وذلك باطل باتفاق وأماالقسم الثالث وهوأن يقال انه متنا من بعض الجوانب وغير متناه من سائر الجوانب فهذا أيضا باطل من وجوه (أحدها )ان الجانب الذى صدق عليد كونه متناهيا غبرما صدق عليد كونه غبرمتناه والالصدق النقيضان معا وهومحال واذاحصل التغاير لزم كونه تعالى مركبا من الاجزاء والابعاض (وثانها) أن الجانب الذي صدق حكم العقل عليه يكونه متناهيا اماأن يكون مساويا للجانب الذي صدق حكم العقل عليه بكونه غيرمتناه واماأن لايكون كذلك والاول بإطل لان الاشسياء المتساوية فيتمام الماهية كلماصيح على واحد منها صيح على الباقي واذاكان كذلك فالجانب الذي هوغيرمتناه يكن أن يصير متناهيا والجانب الذي هومتناه يمكن أن يصمر غيرمتناه ومتى كأن الامركذلك كان النمووالذبول والزيادة والنفصان والتغرق والتمزق على ذاته بمكناوكل مأكان كذلك فهومحدث وذلك على الاله القديم محال فثنت أنه تعالى الوكان حاصلا في الحير والجهة لكان الماأن يكون غيرمتناه من كل الجهات والماأن يكون متناهيا مزكل الجهات أوكان متناهيا من بعض الجهات وغيرمتناه من سبائر الجهات فثبت انالاقسام الثلاثة باطلة فوجب أننقول القول بكونه تعالى حاصلافي الحبز

والجهة محال (البرهان الثالث ) لوكان البارى تعالى حاصلا في المكان والجهة لكان الامرالسمى بالجهة اماأن يكون موجودا مشارا اليه واماأن لايكون كذلك والقسمان باطلان فكأن القول بكونه تعالى حاصلا في الحير والجهة باطلاأ مابيان فسساد القسم الاول فلانه لوكان المسمى بالحيز والجهة موجودا مشارا اليسه فحينتذ يكون المسمى بالحبز والجهة بعداوامتداداوالحاصل فيه أيضا يجب أن بكون له في نفسه بعدوامنداد والالامتنع حصولهفيه وحينئذ يلزم تداخل البعدين وذلك محال للدلائل الكشمرة المشهورة فيهذا الباب وأيضافيلزم من كون البارى تعالى قديما أزليا كون المبز والجهة أزليين وحينتذ بلزم أن يكون قدحصل في الازل موجود قائم ينفسه سوى الله تعالى وذلك باجاع آكثر العقلاء باطل وأمابيان فساد القسم الثاني فهومن وجهين ( احدهما ) انالعدم نفي محض وعدم صرف ومأكان كذلك امتنع كونه ظرفا لغيره وجهة لغيره (وثانيهما) انكل ماكان اصلافي جهد فجهد متازة في الحسون جهد غيره فلوكانت تلك الجهة عدما بحضارم كون العدم المحض مشار اليه بالحس وذلك باطل فثبت انه تعالى لوكان حاصلافي حبزوجهة لافضي الىأحد هذن القسمين الباطلين فوجب أن يكون القول مه باطلافان قيل فهذا أيضا وارد عليكم في قولكم الجسم حاصل في الحيز والجهة فنقول محن على هذا الطريق لانتبت للجسم حير اولاجهة أصلا البتة محيث تكونذات الجسم الفذة فيد وسارية فيد بلالكان عبارة عن السطح الباطن من الجسم الحاوى المماس للسطح الظاهر من الجسم المحوى وهذا المعنى محسال بالاتفاق في حق أقه تعالى فسقط هذا السؤال ( البرهسان الرابع ) لوامتنع وجود البارى تعالى الابحيث يكون مختصابالحير والجهة لكانت ذات البارى مفتقرة في تحققها ووجودها الى الغيروكل مآكان كذلك فهوممكل لذاته ينتبج انهلوامتنع وجودالبارى الافي الجهة والحيز لزمكونه مكنا لذاته ولماكان هذامحالا كأن القول بوجوب حصوله في الحبر محالا بيان المقام الاول هوأنه لماامته حصول ذات الله تمالي الااذاكان مختصابا لحبز والجهة فتقول لاشكأن الحيز والجهة أمرمفاير لذات الله تعالى فحينئذ تكون ذات الله تعالى مفتقرة في تحققها الى أمريغايرها وكلما افتقرفي تحققه الى مايغايره كان مكنا لذاته والدليل عليه ان الواجب لذاته هوالذي لابلزم من عدم غيره عدمد والمفتقر الى الغيرهوالذي بلزم من عدم غبره عدمه فلوكان الواجب لذاته مفتقرالي الغبرلزم أن يصدق عليه النقيضان وهومحال فثبث أنه تعالى لووجب حصوله في الحير الكان بمكنا لذاته لاواجبالذاته وذلك محال (والوجه الثاني) في تقرير هذه الحجة هوأن المكن محتاج الى الحبر والجهة اماعند من شبت الحلاء فلاشك ان الحيزوالجهة تتقررم عدم التمكن وأماعندمن ينفي الحسلاء فلا لانه وانكان معتقدا أنهلامد من متمكن بحصل في الجهسة الاانه لايقول بأنه لايدلتلك الجهدم ومتمكن معين بلأىشي كان فقد كني في كونه شاغلالذلك الحيز اذا ثبت هذا فلوكان ذات الله

تعالى مختصة بجهة وحبز لكانت ذاته مغتقرة الى ذلك الحيز وكأن ذلك الحيز غنيافي تحققه عن ذات الله تعالى وحينة دمار مأن بقال الحبر واجب لذاته غنى عن غيره وأن بقال ذات الله تعالى مفتقرة في ذاتها واجبة بفرها وذلك بقدح في قولنا الاله تعالى واجب الوجود لذاته فانقيل الحيز والجهسة ليس بأمرموجود حتى يقال ذات القدتعالي مفتقرة السه ومحتسلجة اليه فنقول هذاباطل قطعالان تقسدر أن بقال انذات الله تعالى مختصة بجهة فوق فالمانير بحسب الحس بين تلك الجهد وبين سأرالجهات وماحصل فيه الامتياز محسب الحس كنف يعقل أن نقال انه عدم محض ونني صرف ولو جاز ذلك لجاز مثله في كل المحسوسات وذلك يو جدحصول الشك في وجود كل المحسوسات وذلك لا نقوله عاقل ( البرهان الخامس ) في تقرير أنه تعالى عشم كونه مختصا بالحيز والجهدّ أن نقول الحبز والجهة لامعنيله الاالفراغ المحضوا لخلاء الصبرفوسر يحالعقل يشهدأن هذا المفهوم مفهوم واحسدالااختلاف فيسه البتة واذا كانالامر كذلك كأنت الاحيساز ماسيرهامنساو مذفى تمام الماهمة واذاثنت هذا فنقول لوكان الاله تعالى مختصا عمز لكان محدثا وهذامحال فذاك محال بان الملازمة ان الاحياز لماثبت انهاماسرها متساو مة فلو اختص ذات الله تعالى محيز معين لكان اختصاصه به لاجل ان مخصصا خصصه مذلك الحيز وكل ماكان فعلاافاعل مختارفهو محدث فوجب أن يكون اختصاص ذات الله بالحيز المعين محدثا فاذا كانت ذاته متنعة الخلوعن الحصول في الحيز وثبت ان الحصول في الحيز محدث ويدبهة المقل شاهدة بأنمالا بخلوعن المحدث فهومحدث زم القطع بأنهلو كأن حاصلافي الحبز لكانعدنا ولاكانهذا محالاكان ذلكأدضا محالافان قالوا الاحساز مختلفة يحسب أزبعضها علوو بعضها سفل فإلا بجوزأن بقال ذات الله تسالى مختصة بجهة علوفنقول هذاباطل لان كون بعض تلك الجهات علواو بعضها سفلاأ حوال لاتحصل الابالنسية الى وجودهذا العالم فلاكان هذا العالم محدثاكان قبل حدوثه لاعلو ولاستغل ولاعين ولايسار بللس الاالخلاء المحض واذا كأن الامر كذلك فعينئذ بعود الالزام المذكور بقامه وأبضا لوجاز القول بأنذات الله تعالى مختصة ببعض الاحيازعلي سبيل الوجوب فإلايعقل أيضا أنيقال انبعض الاجسام اختص ببعض الاحياز على سبل الوجوب وعلم هذا التقدير فذلك الجسم لايكون قايلا للحركة والسكون فلاعجري فيه دلل حدوث الاجسام والقائل بهذا القول لاعكنه اقامة الدلالة على حدوثكل الاجسام بطريق الحركة والسكون والكرامية وافقونا علىأن تجو بزهسذا بوجب الكفر والله أعلا البرهان السادس) اوكان السادي تعالى حاصلا في الحر والجهة لكان مشارااليسه بحسب الحس وكل ماكان كذلك فاماأن لانقبل القسمة يوجه من الوجوء واما أن يقبل القسمة فأن قلنا انه تعالى يمكن أن يشاراليد يحسب الحس معانه لا تقبل القسمة المقدارية البتة كانذلك نقطة لاتنقبهم وجوهرا فردا لاينقسم فكان ذلك

فيفابة الصغر والحقارة وهذا باطل باجاع جيع العقلاء وذلك لانالذين ينكرون كونه تعالى في الجهة ينكرون كونه تعالى كذلك والدين يثبتون كونه تعالى في الجهة ينكرون كوته تعالى فيالصغر والحقارة مثل الجزء الذي لايتجزأ فثبت انهذا باجساع العقلاء باطل وأيضا فلوجاز فلك فلملايعقل أن يقال الدالعالم جزءمن الف جزءمن رأس ابرة أوذرة ملتصقة بذنب قلة أوتملة ومعلوم انكل قول يفضى الى مشل هذه الاشداء فأن صبر يح العقل يوجب تنزيه الله تعالى عند ( وأما القسم الثاني ) وهوانه يقبل القسمة فنقول كلُّ ماكان كذلك فذاته مركبة وكلمركب فهويمكن لذاته وكلمكن لذاته فهو مفتقر الى الموجدوالمؤثر وذلك على الاله الواجب لذاته محال ( البرهان السابع) أن نقول كل ذات قائمة بنفسهامشار اليها بحسب الحسفه ومنقسم وكلمنقسم عكن فكل ذات قائمة بنفسهامشاراليها بحسب الحسفهومكن فالايكون مكنالذاته بلكان واجدالذاته امتنع كونه مشارااليه بحسب الحس أما المقدمة الاولى ) فلان كل ذات قائمة بالنفس مشار اليها يحسب الحس فلا بدوأن يكون جانب يينه مفاير الجانب يساره وكل ماهو كذلك فهومنقسم (وأماالمقدمة الثانية) وهي انكل منقسم بمكن فانه يفتقرالي كل واحد من أجزائه وكل واحد من أجزائه غيره وكل منقسم مفتقر الى غيره وكل مفتقر الى غسيره فهوعكن لذاته واعلمان المقدمة الاولى من مقدمات هذا الدليل انمانتم بنني الجوهر الغرد (البرهان الثامن) لوثبت كونه تعالى في حسير لكان اماان يكون أعظم من العرش أومساو باله أوأصغر منه فان كان الاول كان متقسما لان القسدر الذي مند يسساوي العرش يكون مغسايرا للقدرالذي يفضل على العرش وانكان الثاني كان منقسما لان العرش منقسم والمساوى للنقسم منقسم وانكان الشالث فعينئذ يلزم أن يكون العرش أعظم منه وذلك باطل باجاع الامداماعند تافظاهر وأماعندا الحصوم فلانهم شكرون كون غراللة تعالى أعظم من الله تعالى فثبت ان هذا المذهب باطل ( البرهان التاسع) لوكان الاله تعالى حاصلا في الحمر والجهد لكان اما أن يكون متناهيا من كل الجوانب واماأن لاتكون كذلك والقسمان ماطلان فالقول يكونه حاصلا في الحبر والجهة باطل أيضاأما بيانانه لايجوز أن لا يكون متناهيا من كل الجهات فلان على هذا التقدير يحصل فوقه احياز خالية وهوتمالى قادرعلى خلق الجسم في ذلك الحير الحالى وعلى هذا التقدير لوخلق هناك علاا آخر المصل هوتعالى تحت العالم وذلك عند الخصم محال وأيضافقد كان مكن أن مخلق من الجوانب السنة لنلك الذات أجساما أخرى وعلى هذا التفدير فتعصل ذاته في وسط ثلث الاجسام محصورة فيهاو يحصل بينه وبين الاجسام الاجتماع تارة والافتراق أخرى وكل ذلك على الله تعالى محال ( وأما القسم الثاني ) وهوأن يكون غير متناه من بعض الجهات فهذا أيضامحال لانه ثبت بالبرهان انه يمتنع وجود بمدلانها يةله وأيضا فعلى هذا التقدر لاعكن اقامة الدلالة على إن العالم متناه لان كل دليل يذكر في تناهى الابعسادخان

فلتالدليل ينتفض بذات الله تعالى فأنه على مذهب الخصم بعد لانهاية له وهووان كأن لا يرمني يمذا اللغظ الا انه يساعد على المعنى والمباحث المقلية مبنية على المعنى لاعلى المشاحة في الالفاظ ( البرهان العاشر ) لوكان الاله تعالى عاصلا في الحيزوا لجهة لكان كونه تعالى هناك اماأن يمنع من حصول جسم آخر هناك أولا يمنع والقسملن باطلان فيطَّل القول يكونه حاصلًا في ألحيرُ ( أما فسأد القسم الاول ) فلانه لما كان كونه هناك مانعا من حصول جسم آخر هناك كان هو تعالى مساو بالسار الاجسام في كونه حما مصيرا متدا في الحسر والجهد مانعا من حصول غيره في الحير الذي هوفيه وافاثيت حصول المساواة فيذلك المفهوم يبندوبين سأترالاجسام فاماأن يحصل بيندو بينهامخالفة من سأرالوجوه أولا بحصل والاول باطل لوجهين (الاول) انه اذا حصلت المشاركة بينذاته تعالى وبين فوات الاجسام من بعص الوجوه والخالفة من سائر الوجوه كان ما مه المشاركة مغارا لمايه المخالفة وحينة تكون ذات البساري تعالى مركبة من هذين الاعتبارين وقد دللنا على أنكل مركب مكن فواجب الوجود لذاته مكن الوجود لذاته هذا خلف ( والثاني) وهو أن ما ١ المشاركة وهو طبيعة البعد والامتداد اما أن يكون محلالما به المخالفة واما أن يكون حالا فيه واما أن يقال انه لامحل له ولاحالا فيه أما الاول وهوأن يكو ن محلا لمايه المخالفة فعلى هذا التقدير طبيعة البعد والامتداد هي الجوهر القائم تنفسه والامورالتي حصلت ماالمخالفة اعراض وصفات واذا كأنت الذوات متساوية فتمام الماهية فكل ماصح على بعضها وجبأن يصععلى البواق ضلى هذاالتقديركل ما صبح على جيم الاجسام وجب أن يصبح على البارى تعالى و بالعكس و بلزم منه صحة التغرق والتمزق والنمو والذبول والعفونة والفساد على ذات الله تعالى وكل فللشعال ﴿ وَأَمَا الفُّسَمَ الثَّانِي ﴾ وهو أن يقال ما يه المخالفة محل وذات وما يه المشاركة حال وصفة فهذا محال لان على هذا التقدير تكون طبيعة البعد والامتداد صغة عائمة بمعلوذلك الحلان كاندأيضا اختصاص عيز وجهمو جب افتقاره الى عل آخر لاالى نهاية واللم مكن كذلك فحيثذ مكون موجودا محردا لاتعلق لهبالحيزوالجهة والاشارة الحسية البتة وطبيعة البعد والامتداد واجبة الاختصاص بالمز والجهة والاشارة الحسة وحلول ماهذاشأنه في ذلك المحل بوجب الجمع بين النقيضين وهو محال ( وأما القسم الثالث )وهو أن لا يكون أحدهما سالا في الآخر ولا محلاله فنقول فعلى هذا التقدر يكون كل واحد منهما مباينا عن الآخر وعلى هذا التقدر فتكون ذات الله تعالى مساوية لسائرالذوات الجسمانية في تمام الماهية لان ما به المخالفة بين ذاته و بين سائر الدوات ليست سالة في هذه النوات ولامحالالهابل أمور أجنبية عنهافتكون ذات الله تعالى مساو ية لنوات الاجسام فى تمام الماهية وحينئذ يعود الالزام المذكور فثبت ان القول بأن ذات الله تعالى مختصة بالحيز والجهة بحبث يمنع من حصول جسم آخر في ذلك الحيز يفضي الى هذه الاقسام

الثلاتة الباطلة فوجب كونه باطلا (وأما القسم الثاني ) وهوأن يقال ان ذات الله تعالى وانكانت مختصة بالحبزوالجهة الاانه لايمنع من حصول جسم آخر في فلك الحيز والجهة فهذا أيضا عاللانه يوجب كونذا ته مخالطة سارية في ذات ذلك الجسم الذي يحصل في ذلك الجنب والحير وذلك بالاجها ع عال ولانه لوعقل ذلك فلم لايعقل حصول الاجسام الكثيرة في الحير المواحد فثبت انه تعالى لوكان حاصلا في حير لكان اما أن عنم حصول جسم آخر في ذلك الحير أولا يمنع وثبت فساد القسمين فكان القول بحصوله تعالى في الحيز والجهة عالاباطلا (البرهان آلحادي عشر) على انه يمتنع حصول ذات الله تعالى في الحيز والجهة هوأن نقول لوكان مختصا يحيز وجهة لكان اماأن يكون بحيث يمكنه أن يتحرك عزتك الجهدأ ولاعكنه ذلك والقسمان باطلان فبطل القول بكونه حاصلافي الحبز ( أما القسم الاول ) وهوانه يمكنه أن يتحرك فنقول هذه الذات لاتخلوعن الحركة والسكون وهمامحد ان لانعلى هذا التقدير السكون جازعليه والحركة جائزة عليه ومنى كان كذلك لم يكن المؤثر في تلك الحركة ولافي ذلك السكون ذاته والالامتنع طر مان صده والتقديرهوتقديرانه يمكنه أن يتحركوان يسكن واذاكان كذلككان المؤثرف حصول تلك الحركة وذلك السكون هوالفاعل المختار وكل ماكان فعلالفاعل مختارفهو محدث فالحركة والسكون معدثان ومالا يخلوعن المحدث فهومحدث فيلزم أن تبكون ذاته تعالى عدثة وهومال (وأماالقسم الثاني) وهوانه بكون مختصاعيم وجهةمع انهلايقدرأن يتم لدُعنه فهذا أيضامحال لوجهين (الاول)ان على هذا التقدر يكون كالزمن المقعد الماجزوذاك نقص وهوعلى الله محال (والثاني) انه لولم يمتنع فرض موجود حاصل في حيز معين بحيث يكون حصوله فيه واجب التقرر اتنع الروال لم يبعد أيضا فرض أجسام أخرى مختصة باحيازممينة بحيث يمتنع خروجهاعن نلك الاحيازوعلى هذاالتقدر فلاعكن اثنات حدوثها دليل الحركة والسكون والكرامية يساعدون على انه كفر (والثالث) انه تعالى لماكان حاصلا في الحمز والجهد كانمساويا للاجسام في كونه متحمز اشاغلا للاحياز ثمنقيم الدلالة المذكورة على ان المتعيز اللكانت متساوية في صغة التعير وجب كونهامتساو يةفى عمام الماهية لانه لوخالف بعضها بعضالكان مايه المخالفة اماأن يكون حالافي المحمز اومحلاله اولا حالاولامحلا والاقسام الثلاثة باطلة على ماسبق وإذاكانت متساو مذفى تمام الماهية فكماان الحركة صعيحة على هذه الاجسام وجب القول بصعتها على ذات الله تعالى وحين فديتم الدليل (الحية الثانية عشرة) لوكان تعالى مختصا يحيز معين لكنااذا فرصنا وصول انسان الىطرف ذلك الشيء وحاول الدخول فيدفاما أنعكته النفوذوالدخون فيدأولا يمكنه ذلك فانكان الاولكان كالهواء اللطيف والماء الطيف وحنئذ كونقابلاللتغرق والتمزق وانكان الثانيكان صلباكالحر الصلدالذي لايمكنه النفوذفيد فثبت انه تعالى لوكان مختصا بكان وحبر وجهة لكان اماأن يكون رقيقا

كالأعرف السيد الاحوار كان يحت النسيد الدافعاء المسال عوالم المال عالت ومحالا بالسوال والع وصلى الوحد بالسد التساس وحلف الرا للبخابس فان كونا لايغني كرو يوجيه خلك الأأن حصول هذوالاحوالسل جاع المتعالد بحال قدسي إله المنال الالخافل إلا صيد الارض بن جمع الجوانب فكور فلكا يحيط الارمن ويهدهن والمناقبة المالية الموسين الافلال الحالة. الملا وفا كرعواه سلوا فه إها لا محد الدامة المستنبة كلوكا والدالمالم فوي العرس والمنافي المستعبد المستعبد المستعبد الاقت المالزية والموادوك والموق المرش المؤيليات فياه الشير الاول فهوان عد النافعية كالماللين كالدلاف الاستراف المسترات المالين فعلوق فوق ذلك العلرة المنا عُومان المناس لعلم على فأن فان الأف فالشي (الذي منه مسار عاسالملر المساق غيرنا وويته حورعاس ليكرف المرس فيلام ألنه بكول ذات الله تعالى مركبام كون والمفال المنافع مستعدد مراسلي منازقية مومنوعا أفوق يعين وتتاعهوا لتوله بكوم جعامر كالم الاجراء والإبعاض وذلك محال والماكان التاويخ بتذريكون والتاعوتهان المحارجة الانجراد اصلاح بمود القسم فعارهما مال مجيد المعدودة المين والشمال والعباء والملفي كان مركبامن الاجرا والإساف وانال بالناه عدد ولاذهاب وبالاجيان غيب الجهات السنة كان ذرةمن الدرات وجزا لاجرام المسان وعالت وخالف لاسواه عاقل وأماالقسم الاسان وهوان تعلينه ووثالنا إسميتاء تهذا أبهاماله لأناعل هذا التدر لاعتنع ال برتنع العالمين حيرةال الجهد التي في حصلت ذات الهونمال الى أن بصير العالم عاساله وحينان يعود الحال اللذكورن القسم الاجل واما النسم الثالث وهو أن يقال أنه تمال مان العالم يتولد غرمت احدقه بنا الكور فسانا بركا الافسام لايه تعاليا كان ما عا العالم كأنت البنونة بنه تعالى فين غده مجلوزة وطرفعي وهمادات المة تمال وذات المالم الحاصرين والمد الحمورين الخامس فوالعدود بين الحدن والعار فعنوشع كونه بمهاع مساعلي فالمائية النبر أنه تبال متدم على العالم من الازل المالا يخدد معيل المالح مرورين المسرين وعدود بين حدين وملز فين أحد الأناعالالعاطلوجوه الماليط المعتدكون عباالتدع وكون الهدير المندم أفاء والبالية فتقد الجهند جندا حو الذي هول علم محدى اله ف و غير الاشكال عن جنه المسر والخوال المجاليين المالملة لا به الس الارل ملاء عن وقب معلاء زمان مجين حق يظل المتعالى منهدم على الملامن ذلك الوقت السالوقت للذي جواول الملاجات كالوقت حوث مرض من ذلك المقت إلى الوقت الآخر ون محدودانين حدين، ومحصورا بين حاصر بن وذال لا يعل فيدان يتون غيرمتناه با

على الاولى المستان المساكلية والمائية والعلا فينا العرفين المرافقة المرافقة والمدورا المرافقة المائية والمد A CHARLES OF THE PARTY OF THE P عاد العاد العداد والعرق والقطع والقرق وكونه مختفرا بينا عاسورن ما والمعالم والم والمعالم والمعالم والمعالم والمعالم والمعالم والمعالم والمعال وقالمها كان المديد والموالية والدي منسل مبد أول العالم بعدادت الموالاعال والماان فللالله اللال ومواع المال عموعمل عبر سينه وعبها على الديمة مدية مهدا عبار حراو كوي فالمعالات الدات الدات الدح عاسة الارساد المعالية المعارة عراد الدات الد عسها قولعال وغارفها فوقاس فوالرالال مارتعر وحتبيت والعادةال نن الاولية والمنوث مناعدًا وحدا الله عالم الله عالم النال من المعسول (الحد المانسة عنين ) أو تت في الناز المتلا التاليمان المالسل الباعل المالس الحاوى الماس السعلم التكامر من المدير الحوق والملافقة الحردوالمعتالة المعدوليس يسفل في المكان عبير الله ادا عرفت عند المعول الناكان والمعان عو الدول معول عمان أجسام العالم متناهية مخنارج العالم الجسعافي لإعلان ولاملاعولا يعلن ولابعه فيشوأن عصل الاله في مكان خارج النال والنكان المعال موالهاي فنول المعالية واحدة متشا بهدن عام اللغية فالرجسل الاله في عز الكان مكن الحسول في ال بازر منك يعسم عليه الكرائة والسكون وعلى عالان كالمائة كالمائية كالمائدة كائ المشهورة الذكورة في على الاستول وهي معنوالا على بعدود المتطعيمة الونافاله عدنا وهوغال فتت الثالثول بالعنمان عاميل في الحر والجهم عن اطل على عل الاعتبارات (الحمالية المعاد الومن المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية ان رأيًا ان الذي كا كان حدول من المعلم فيه الموى وابدي كانت النوا الناطية فيدأ منسف والنيص وظا كالرحم ولعني المحيد فنع أمل واحسنه بمكان عسول الموت الفاعلية أفوي وأكلوني برو أن مؤل وبلانا الأرض الكن الاحسنام وأخواها ير تحدل في الانات المراجع في المال ا في ضرو فلل كناوا بالله فيوافل كامة وحسية من الاومن فالا مرحية عان الله إلياري عليه الدواج عليا يعرف الرجها الواطا م الطالع العراج والما الهوا فالمأفل عبدة وكعافة من الله فلا مرع كالدافون عن اطالم فن الما الالالان على الما المالالا المال عنهمان المالا كمل الالالاسي وعدا المحتبي الرجالا الواليات في والم النارفانها اقل كتابة من الهواد علا لمن كات العوالي الاحتنام المشمر عاصل المامير عُونِ حَصَّ الْمِالْمُ الْكُلامَةُ الْفَيْ الْمَادِّ وَوَالْكِلْكُ

رية يغضيها البسعن وتوليد الانواع والاسيناف المستلفيت تلك نُذُا الأَسْتُقُرَاءَ الْمُظَلِّرُ ثَدِيدُ لِيُسْطِي أَنْ الشِّيُّ كَلَّا كَانِ اكْتُرْحَجِمِيةً وَجُرِيدَةُ وجُسمية كَأَنَ أَمُّلُ فَوَةً وَتَأْثِمِا يُوكِما كِلْنَ أَقْدِي قَوْمَ وَنَأْثِيرًا كِانَ أَقْلُ الْمُسْبِةِ وحرميسة وجسم أواذا كَالُ الأَمْرُ كُذَاكَ أَفَادُهُذَا. الْأَبْسَتُمْ أَمْظُنَا عَنْوَ فَا أَنْهُ حِيثُ حَصَلَ كَالَ القوة والقدرة على اللاجد ان والأيداع لريب المسل كالي البين المين الله مين الله مية والجرمية والإختصاص بالحير والجهة وعدا وانكان نحيا استقرائها الأأنه فيتمالكمل التام عديد النا بةللقطع بكونه مُمُثِّرُ هُاغِنِ الْكُسْمَيَّةُ وَالمُوْمِنِعُ وَالْمَيْزُ وَبِالْمِهِ الْمُؤْمِنِينَ فَهِذَهُ بَجَلَة الوجوه العقلية ل يال كوَّيِّه بَمُاكِي منزها عن الاختصاص بالحير والجميد فله وأجا الدائل السمعية فكشرة (أ ولها) مُولِهُ تَعَالَى قَلِ هُوالله أَحدُ فوصفه بَكُونُهُ أَحدُبا وألاَّحد مَانَفَةً في كويه واحدا والذب يْمُتَكِي الْمُتَد العرش و يفضل عن العرش يُكُون من كيامن أجراء كشره جدا هوق أحراء لعرش وذلك بنا في كونه أحدُّ أورأيت جاعة من البكرية مندهدا الال ام يقولون ا وتعالى ذَات واحدة ومَع كينها واحدة حصالت في كل هذه الاحياز . فعقوا حدم قالوا فلا حل أنه ل منعقو آجدة في جيم الاحياز امتلاء العرش سنه فقلت حاصل هذا الكلام يرجع النَّ أَنَّهُ يُكُّوزُ حُصُول الدات الشاغلة للجيز والجهة في أخياز كثيرة دفعة واحدة والعقلاء المُقْتُونًا عُلِي آن العلم بُمُساد ذلك مِن أجلي العلوم الضرورية وأيضاعان جوز تمذلك فلم لأتجوزون أن يقال انجيع العالم من العرش الى ماتيت الثرى جوهر واحد و وحود واحذالاأن ذلك الجزء الذُّي لا يتجرأ حصل في جلة هُذه الاحياز فيطي أنها أشباء كشيرة ومعلوم أن من بجوزه فقد التزممنكرا من الفول عطيما فان فالوا انماع فا ههنا حصول التغاير بين هذه الدوات لان بعضها يفي مع بقاء الباق وذلك يوجب التعاير وأيضافرى بعضها متحركا وبمضهاما كناوالتحرك غير الساكن قوحب القول التعابروهذه المعانى غيرخاصكة في ذات الله فينلم الغرق فتقول أما فولك بالنانشاهد النهدا الجزيبي معرأته يفيُّ ذلك الْجِرْد الا تُحر وذلك يوجب التعاير فنقول لانسلم أنه في شي من الاجزاءيل تقول للم لا يُجوزُ أنْ يقال انجيع أجراء العالم جرا وأحد فقيط ممانه حصل ههناوهناك وأبضا لمتوصوفا بالسواد والمياض وجيع الآلوان والطعوم فالذى ينتي انتاهو-حسوله هناك قامًا أن يقال المه فن في نفسه فهذآ غير مسل وأما قوله نرى بعض الاجشام مصركا . و تعلقها ما تمنا و ذلك يوجب النهار لان الجراكة والسكون لا يحتملان فنقول اذا حكمتا الناع كة والسكون لأنح عُمَانُ الأَعْتَادُ مَا انْ الجسم الواحد المعصل دفعة واحسدة ، خَرْ بِنْ كَاذًا رَأْيَا اللَّهَ كُنْ بَقِ هِنَا وَإِنْ الْمُحَرِّكِ لَيْسَ هِنَا فَهِمْ يِنَا الرَّالْمُعِرِكَ غير السَّاكُنُوْ أَمَّا يَتَفَدُّيُرِ انْ يَجُوْدُ كُونُ الدات الْوَاحِدَةِ حَاصِلةٌ فَي حَيْزِ بَدُوَهُ وَاحدة لم عِتنع السَّالُ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

معاو بسب الحركة حسل في الكر الاستر الا اللهاء وزيال المعلل اللهائية واحدة في خبر في معالم بمدال تكون الناف الساكنة هي هين البان المعر الوشازان مناك المعتمال في دافه واحدالا من المستدم محالي على الم الاخيارو-مال منه كل القرش ومعلوم أن هو يزه يفضى ال فيم يال المهالات ( والديا) أنه تعالى عال وكسل عرمل وبالتحوقهم بومند عائية فلوكان الدالملل في المرش لكان حامل الترش عاملاللاله فوحت إن يكون الاله بحولا عاملا وخلاف وذلك لا عوله حاقل (و تالاما ) أن هال عالوالله الذي حكم بلوله عناعلى الإطلاق وذلك يو جن كونة تمان منافي الكان والله لا ورايمها) الموصون الملك تعالى من موسى عليه السلام للرزد موسى عليه السلام على د كر ميوا الملا فانه لماقال ومارب العالمين فني المرة الاولى قال رب السنوات والازمس وما ينهما أن كياب موقتين وفي الثانية قال ربكم ورب الأنكم الأولين وفي الرم الثالية قال رب المتسرق والمغرب وماينتهماان كنتم تعلون وكل فالك أشادة النا الجلافية وإما فوعون المنهاللة خانه قال المعاملات في منتها العلى أعلى العلى العليات أسيات المنفوات فاطلع الهالة موسى فطلك الاله في السّماء فعلنا أن ومعن الآله بالخلاقية وعدم وصفه بالكان والجهة دين. موسى وسائز جيع الانبياء وجيَّيع وَشَعَهُ تُعَالَى بَكَّوْنِهِ فَيُ الْسَمَاءُ دَيْنَ قُرْهُوْنَ وَاحْوَانِهُ من الكفرة (وعامسها) أنه تعالَى قال في هذه الآية إن ريكم الله الذي خلق الش والارمن في شدًّا يام ثم استُوي عَلَى الْعُرْسُ وَكُلَّهُ تُمَالِيرًا عَيْ وَهَذَّا لِيلَ عَلَى أَنَّهُ تُمَالِي أَيْ استوى على العرش بعد تخليق المستموات والارضن فان كان المراد من الإستواء الاستقرار الزم أن يقال انه عا كان مُشتَعُر اعْلَى أَلْعُر شَ بل كَانَ مُعْدِينًا مَعِيْسُولُ مَا عَمَ السَّعِي عُلْيَهُ بعد أخرى وذلك لأيقولة كأقل (وسادسها) هوانه تقالى حكى عن إراهم عليه التلام إنه إنما طمن في الهيدة الكوكب والتمر والعمل بالوم أأقله عال بلا علو عان الدالم حسوال كان ابدا غار با أخلاوكان من فلا من الاصطراب والأعوب الرالاسو والاستقرارفكل يناجمه أراهم تفليدالسائم فلمناق الهيد التفس وألك بكون عاصلافي الدالم المركف على الاعتراق الهيد (مرابعة) الدنسال ورقل قوله استوى على المرش شيتار بعده هيئا آخر إخاالدي د كره فبل منده ال القالدى على السوات والازمن وعلايدا أن على الم بانعوقت رته وسنحمه من وجوه تكثيره وإما الذي ذكرة أبطله قوله بغشى الليل ١٩ مَارْ مُعلِلَة مُحلِّنا وَذَلَكَ أَعَدُ الدِّلائِلُ الدَّالَةُ عَلَى وَجُودُ الله وَعَلَى رته و حكم (و كانها) قوله الشين والقيم والعود عضراب على عصوا

ال المالة على الوجوب العربة والعلار قاعمًا) في الالما على والاعر وح المازة النافل قدرعه وحلاله المتعلق المناس المتعلق المنارة الزواز عالمان المري التدري المرام عالما المساعا محالا المتاور واذا كان الأس كذاك علي المنظ اللك والمنظمة المنطقة ال عالد لا مستعل على المراح المستعلق المستعلق وعابسه فان عال مستراعل المريز لأعلل عله وللأهل كالمواللندرة والحكمه ولسرابضام منعات المرح والتعلقة بم حال عالى حول الماهيل على العبادا إق والبعوض عل الدين الوالمان الدي والتان والمساعل المرث ليي من دلال البات الصَّفَاتَ وَالدَّالِ وَهُمَنْ خِفَاتِ اللَّهِ عِ وَالنَّاءَ لِلْهِ قَالِ الدِّوجِيِّ قُولُهُمْ أَسِنوى على الدين كوسيافيا على الدين الكان ذلك كلامًا أحساعامية وعابد مواقدا بوجب بها قال السباد على الله في الله المالم والمالة الله المالة المالة والمالة وال فَيْ ٱلْعَرْشُ فِلْتِ أَنَّهُ أَنْهَاكُ لُوكَانَ قُوقَ أَلْمَرِشُ لِكُانَ سَمَاء والله تعالى حكم يكونه خَالْمُهُ اللَّهُ وَانْ فَي أَيْاتِ كَثْمِرَهُ مَنْهَا حُلَّهُ اللَّهُ يَعْبُونِهِ وَ فُولِهِ أَنْ رَبِّكُم الله الذي خلق المتعوات والأرض فلوكان فوق العرش سماء أكان هل العرش لكان خالقا لنفسه وذلك عَالُ وَاذَا نَبْتُ مِنْهُ إِنْ أَعْزُلُهُ الذِّي خُلْقِ السَّمْوَاتُ وَالْأَرْضِ إِيلَا مُحْمَدُ الله على ان قولْهُ عُمْ الْمُنْ وَيَ عَلَى الْغُرِينُ مِنَ الْمُنْظِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّالِيلِيلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ تعالى قال في أول عنورة الإنعام وهوالله في السفوات ثم قال بقده بقليل قل لن ماني السنوات والارمن فل المعدات هدوالا يد التا عرفها التكانيا في السوات فهوماك الدفادكات الله في السوات أنم الوالمما كالنسم وذلك محال فكذ المهتا فبت بمموع هله الدلائل العلية والعلية الهلاعكن حل قوادح استبى على العرش على الجلوس والاستعراروشفل المكانوا عمر وعند هذا في العلام الراسجين مدهان (الاول) أن المعلى الله من المعاللة عن المعالى المهم والمعرفي والما الما المعالى المعرف المعالى المعالى المعالى المعالى الم المعرف المعالى المعرف المعالى والماركي والمعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم ق الذا يقولون المناه وهذ الملهب هذا الله المنال والقول المنال المنال عليه ( والقول الفول النال ) ماذكره القفال النال ) أن عرض في تأويله على النعسيل وفيه ولان مناسبات (الاول) ماذكره القفال نداهد عليه متال العرش في الأمهم هو النبر رالذي عبلس عليه اللواد تم حل العرش المالك المالك

125 ير دان الار هار و رو شورا بعقولهم أنه لريخه موات وسبق الم Y 3 . . 3 مولهم أته لانفراح لوقات على ما شاء واد له عم استوى على الترس ن والأرمن في بنية اللم م التارة ان على الملك وجب أن بقا اعَا كَانَ قُبِلَ خُلِقَ الْمُوالْمُ باغيانيا بالعل لأن الحياة

MANAGE AND CONTRACTOR OF THE SECOND PARTY OF T THE PROPERTY OF THE PROPERTY O المنافعة الم الحرالة المنظمة المناس البلاد والمستحدد والمستحدد والمستحدد والمستحدد والمستحد والمستحدد والمستحد والمستحدد والم 大大大山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山山 والكنافي والمجاري والمرافع والمستحدد والمستحد والمستحدد THE PLEASE OF THE PARTY OF THE عَلِي تَعَالَ حُمْمَا تَا فِي رَبِي المُمَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللا على صلى تعلى الفيسام المسام السيال المالية المالية المالية المالية الان المان سالندها معن أن يحد الريد المناز وان عوت الراد المار الله المطاح المناولين والمراج المراه والمار والمراه حدن وسريفي المسالية وتستراك وتعاليا والمال المار المار المار المار المار المارة المالة على المالة ع والمسالة المستعالية المستعالية المراد عن المراد المستالات على و المالية والمالية و على المهالت التكافر الكافي التواقي المراكزة على المؤلفة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة ا المراوزة المراكزة المراكزة المعالجة في المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة المراكزة التجذيب في المسالمة عن المسالمة المسالم TO THE WAR AND THE RESIDENCE OF THE PROPERTY O والمار كالعالم كالدر عوا عويدو عوالمان والماليورداد المالك المروال والمراكب المروال والمراكب والمركب والمركب والمركب والمراكب والمركب والمركب والمركب والمركب والمركب والمركب والمركب والمركب THE RESERVE OF THE PROPERTY OF والعالمة المراجعة المعالما ع على على والعلى والعر والعروالعود مسعرات الروعيه مسائل (السنانة

والباقون بالنصب على معنى وجعل الشمس والقرقال الواحدي والنصب هوالوجه لقوله تعالى واسجدوالله الذي خقلهن فكماصرح في هذه الآية انه سخر ألشمس والقبر كذلك يجدأن محمل على انه خلقها في قوله ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض والشمس والقمر والمجوم وهذا النصب على الحال أى خلق هذه الاشياء حال كونها موصوفة بهذه الصغات والاعمار والافعال وجمة ابن عامر قوله تعالى وسخر لكم ما في السموات ومافى الارض ومنجلة مافى السماء الشمس والقمر فلسأ خبرانه تعالى سحرها حسن الاخبار عنها بإنها مسخرة كأأنك اذاقلت ضربت زيدا استقام أن تقول زيد مضروب (المسئلة الثانية) في هذه الآية اطائف (فالاولى) ان الشمس لها نوعان من الحركة (أحدالنوعين) حركتهابحسب ذاتهاوهي انماتتم في سندكاملة و بسبب هذه الحركة تحصل السنة (والنوع الثاني) حركتها بسبب حركة الفلك الاعظم وهذه الحركة تتمفى اليوم بليلة أذاعرفت هذا فنقول الليل والنها رلايحصل بسبب حركة الشمس وأنما يحصل بسبب حركة السماءا لاقصى التي يقال لهاالعرش فلهذا السلب لماذكرالعرش بقوله ثم استوى على العرش ربط به قوله يغشى الليل النهار تنبيها على أن سبب حصول الليل والنهسا رهوحركة الفلك الاقصى لاحركة الشمس والقمر وهذه دقيقة عجيمة (والثانية) انه تعالى لماشر ح كيفية تخليق السموات قال فقضاهن سبع سموات في يومين وأوجى فى كل سماء أمر هافدلت تلك الآية على انه سمحانه خص كل ذلك بلطيفة نو رانية ريانية من عالم الامر تم قال بعده ألاله الخلق والأمر وهواشارة الى انكل ماسوى الله تعالى امامن عالم الحلق أومن عالم الامر أما الذي هومن عالم الخلق فالخلق عبارة عن التقدر وكل ماكان جسما أوجسمانياكان مخصوصا مقدار معين فكان منعالم الخلق وكل ماكان بريثاعن الحجمية والمقداركان من غالم الارواح ومن عالم الامر فدل على انه سجانه خص كل واحدمن أجرام الافلاك والكواكب التي هي من علم الحلق علك من الملائكةوهم من علم الامر والاحاديث الصحيحة مطابقة لذلك وهي ماروى في الاخباران للهملائكة يحركون الشمس والقمرعند الطلوع وعند الغروب وكذا القول في سائر الكواكب وأيضا قوله سبحانه ويحمل عرشر بكفوقهم بومئذ ممانية اشارة الىان الملائكة الذين يقومون يحفظ العرش ثمانية ثماذا دققت النظر علمت ان علم الخلق في تسخيرالله وعالم الامرف تدبيرالله واستيلاء الروسانيات على الحسمانيات بتقديرالله فلهذا المعنى أقال ألاله الخلق والامر ممقال بعده تبارك الله رب العالمين والبركة لها تفسيران ( أحدهما ) البقاء والشبات ( والثاني )كثرة الا تمارالفاضلة والنتائج الشريفة وكلا التغسير ين لايليق الابالحق سيحانه فانحلته على الثبات والدوام فالثابت والدائم هوالله تعالى لانه الموجود الواجب لذاته العالم لذاته القائم بذاته الغنى فىذاته وصفاته وأفعاله وأحكامه عنكل ماسواه فهوسجانه مقطع الحاجأت ومنهى الافتقارات وهوغني عن

C

كلماسواه فيجيع الاموروأيضا انفسرنا البركةبكثرة الأسمارالفاضلة فالكل بهذا التفسيرمن الله تعالى لان الموجود اماواجب لذاته واماعكن لذاته والواجب لداته ليس الاهو وكلماسواه نمكن وكلمكن فلايوجد الابايجاد الواجب لذاته وكل الخيرات منه وكل الكمالات فأثضة منجوده واحسانه فلاخمير الامنه ولااحسان الا منفيضه ولارحة الاوهى حاصلة منه فلاكان الخلق والامرليس الامنه لاجرم كان الثناء المذكور بقوله فتارك التهرب العالمين لايليق الابكيريائه وكال فضله ونهاية جودهو رجته (المسئلة الثالثة)كون الشمس والقمر والتجوم مسخرات بأمر وسيحانه يحتمل وجوها (أحدها) اناقددللنا في هذا الكتاب العالى الدرجة ان الاجسام مماثلة ومتى كان كذلك كان اختصاص جسم الشمس بذلك النورالخصوص والضوء الباهر والسخيرالشد يدوالناثير القاهر والندبيرات العجيبة في العالم العلوى والسفلي لابد وأن يكون لاجل ان الغاعل الحكيم والمقدر العليم خص ذلك الجسم بهذه الصفات وهذه الاحوال فجسم كل واحدمن الكواكب والنسرات كالمسخر في قبول تلك القوى والخواص عن قدرة المدر الحكيم الرحيم العليم ( وثانيها ) أن يقال ان لكل واحد من أجرام الشمس والقمر والكواكب سيراحاصابطنا منالغرب الىالمشرق وسيرا آخرسس يعاسب حركةالفلك الاعظم فالحق سبحانه خص جرم الفلك الاعظم بقوة سارية فيأجرام سائرالا فلاك باعتبارها صارت مستولية عليها قادرة على تحريكها على سبيل القهر من المشرق الى المعرب فأجرام الافلاك والكواكب صارت كالمسخرة لهذا القهر والقسر ولفظالا ية مشعر يذلك لانه لماذكر العرش بقوله تماستوى على العرش رنب عليه حكمين ( احدهما ) قوله يغشى الليل النهارتنبهاعلى ان-دوث الليل والنهار الما يحصل بحركة العرش (والثاني)قوله والشمس والقمر والنجوم مسحرات بامر متنبيها على انالفلك الاعظم الذي هوالعرش يحرك الافلاك والكواكب على خلاف طبعها من المشرق الى المغرب وانه تعالى أودعق جرم العرش قوة قاهرة باعتبارها قوى على قهرجيع الافلاك والكواكب وتحريكها على خلاف مقتضى طبائعها فهذه أبحاث معقولة ولفظ القرآن مشعر بهاوالعلم عندالله (وألاثها)ان أجسام العالم على ثلاثة أقسام منها ماهي متحركة الى الوسطوهي الثقال ومنها ماهي متصركة عن الوسط وهي الخفاف ومنهاماهي متحركة على الموسط وهي الاجرام الفلكية الكوكبية فأنها مستديرة حول الموسط فكون الافلاك والكواكب مستديرة حول مركز الارض لاعنه ولااليد لايكون الابتسخيرالله وتدبيره حيث خص كلواحد منهنه الاجسام بخاصة معينة وصغة معينة وقوة مخصوصة فلهذا السبب قال والشمس والقمروالجوم مسخرات بامره (ورايمها) ان الثوايت تتحرك في كل سنة وثلاثين ألف سنة دورة واحدة فهذه الحركة تكون في عاية البطء تم ههنا دقيقة أخرى وهي ان كل كوكب من المكواكب الثابتة كان أقرب الى المتعلقة كانت حركته أسرع وكلم اكان أقرب الى

القطب كانت حركته أبطأ فالكواكب التي تكون في غاية القرب من القطب مشل كوكب الجدى وهوالذي تقول العوام انه هوالقطب يدور في دائرة في غاية الصغر وهو انما يم تلك الدائرة الصغيرة جدافى مدة ستة وثلاثين ألف سنة فاذا تأملت علت انتلك الحركة بلغت في البداء الى حيث لا توجد حركة في العالم تشاركها في البطء فذلك الكوكب اختص بابطأ حركات هذاالعالم وجرم الغلك الاعظم اختص باسر عحركات العالم وفيما بين هاتين الدرجتين درجات لانهاية لها فالبطء والسرعة وكلواحد من الكواكب والدوائر والحوامل والمثلات يختص بنوع من تلك الحركات وأيضا فلكل واحد من تلك الكواكب مدارات مخصوصة فاسرعها هوالمنطقة وكل ماكان أقرب اليه فهو أسرع حركة بماهوأ بمدمند ثمانه سيحانه رتب بجوع هذه الحركات على اختلاف درجاتها وتفاوت مراتبها سببالحصول المصالح في هذا العالم كاقال في أول سورة البقرة ثم استوى الى السماء فسواهن سبع سموات أى سواهن على وفق مصالح هذا العالم وهو يكل شيء عليم أى هوعالم بجميع المعلومات فيعلم انه كيف ينبغي ترتيبها وتسويتها حتى تحصل مصالح هذا العالم فهذا أيضانوع عجيب في تسخيرالله تعالى هذه الافلاك والكواكب فتكون داخلة تحت قوله والشمس والقمر والبجوم مسخرات بامره وربا جاء بعض الجهسال والحمق وقال انك اكثرت في تفسير كتاب الله من علم الهيئة والنجوم وذلك على خلاف المعتاد فيقال لهذا المسكين انك لوتأملت في كناب الله حق التأمل لعرفت فسادماذ كرته وتقريره من وجوه ( الاول ) ان الله تعالى ملا كتابه من الاستدلال على العلم والقدرة والحكمة بإحوال السموات والارض وتعاقب الليل والنهسار وكيفية أحوال الضياء والظلام وأحوال الشمس والقمر والنجوم وذكر هذه الامورفي أكثر السبور وكررها وأعادهامرة بعداخرى فلولم يكن البحث عنها والتأمل فيأحوالها جائز الماملا ألله كتابه منها ( والثاني ) انه تعالى قال أولم ينظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناهاوز يناها ومالها من فروج فهوتمالي حث على التأمل في انه كيف يناها ولامعني لعسل الهيئة الاالتأمل في انه كيف بناها وكيف خلق كل واحدمنها ( والثالث ) انه تعالى قال لخلق السموات والارض أكبر من خلق الناس ولكن اكثرالنساس لايعلون فبين ان عجسائب الخلقة وبدائع الفطرة في اجرام السموات أكثر وأعظم وأكل ممافي أبدان الناس ثمانه تعالى رغب في التأمل في أيد النالناس يقوله وفي أنفسسكم أفلا تبصر ون فا كان أعلى شانا وأعظم برهانا منها أولى بأن يجب التأمل في أحوالها ومعرفة مأأودع الله فيها من العجائب والغرائب ( والرابع ) انه تعالى مدح المتفكرين في خلق السموات والارض فقال و متفكرون في خلق السموات والارض ربنا ماخلقت هذا ماطلاولو كان ذلك منوعا منه لمافعل ( والحامس ) ان من صنف كتابا شريفا مشتملا على دقانق العلوم العقلية والنقلية يحيث لايساويه كتاب في تلك الدقائق فالمتقدون في شرفه وفضيلته فريقان

منهم من بعتقد كونه كذلك على سبيل الجلة من غير أن يقف على مافيه من الدقائق واللطائف على سبيل النفصيل والتعيين ومنهم منوقف على تلك الدقائق على سبيل التفصيل والتعيين واعتقاد الطائفة الاولى وان بلغ الى أقصى الدرجات فى القوة والكمال الاان اعتقاد الطائفة الثانية يكون أكل وأقوى وأوفى وايضافكل منكان وقوفه على دقائق ذلك الكتاب ولطائفه أكثركان اعتقاده فيعظمة ذلك المصنف وجلالته أكل اذا أنبت هذا فنقول من الناس من اعتقد انجلة هذا العالم محدث وكل محدث فله محدث فحصل له بهذا الطريق اثبات الصانع تعالى وصارمن زمرة المستدلين ومنهم من ضم الى تلك الدرجة المحث عن أحوال العالم العلوى والعالم السفلي على سبيل التفصيل فيظهراه في كل نوع من أنواع هذا العالم حكمة بالغة واسرار عجيبة فيصبرذلك جار بامحرى البراهين المتواترة والدلائل المتوالية على عقله فلا يزال ينتقل كل لحظة ولحة من يرهان الى رهان آخر ومن دليل الى دليل آخر فلكثرة الدلائل وتواليها أثرعظيم في تقوية اليقين وازالة الشبهات فاذا كان الامركذلك ظهرانه تمالى انما أنزل هذا الكتأب لهذه الغوائد والاسرار لالتكثير النحو الغريب والاشتقاقات الخالية عن الفوائد والحكامات الفاحدة ونسأل الله العون والعصمة (المسئلة الرابعة) الامرالمذكور في قوله مسخرات بأمر وقذفسرناه بماسبق ذكره وأما المفسرون فلهم فيه وجوه (أحدها) المراد نفاذا رادته لان الغرض من هذه الا ية تبيين عظمته وفدرته وليس المراد من هذا الامر الكلام ونظيره فىقوله تعالى ثم قال لهاوللارض ائتياطوعا أوكرهاقالنا أتينا طائعين وقوله انمآ أمر الشيئ اذا أردناه أن نقول له كن فيكون ومنهم من حل هذا الامر على الامر الثاني الذي هوالكلام وقال انه تعالى أمر هذه الاجرام بالسيرالدائم والحركة المستمرة (المسئلة الخامسة ) انالشمس والقمر من النجوم فذ كرهما تم عطف على ذكرهماذ كراتجوم والسبب في افرادهما بالذكر انه تعالى جعلهما سببا لعمارة هذا العالم والاستقصاء في تقريره لايليق عذا الموضع فالشمس سلطان النهاد والقمر سلطان الليل والشمس تاثيرها في السَّخين والقمر تأثيره في الترطيب وتولد المواليد الثلاثة أعنى المعادن و النسات والحيوان لايتم ولايكمل الابتأثيرا لحرارة في الرطو بة ممانه تعالى خص كل كوكب بخاصة عجيبة وتدبيرغريب لايعرفه بمامد الاالله تعالى وجعسله معينا لهما في تلك التأثيرات والمباحث المستقصاة فيعلم الهيئة تدل على ان الشمس كالسلطان والقر كالنائب وسائر الكوا كبكالخدم فلهذا السبب بدأالله سيحانه بذكرالشمسوثني بالقمر ممأتبعه بذكر سائرالتجوم أماقوله تعالى ألاله الخلق والامر فغيد مسائل (المسئلة الاولى) احتبع أصحابنا بهذه الا يقعلى انه لاموجد ولامؤر الاالله سبحانه والدليل عليه ان كل من أوجد شبثا وأثر في حدوث سي فقد قد رغلي تخصيص ذلك الفعل بذلك الوقت فكان خالقا مم الآية دات على انه لاخالق الاالله لانه قال ألاله الخلق والامر وهذا يفيد الحصر بعني انه لأخالق

الاالمة وذلك يلل على ان كل أمريصدر عن فلك أوملك أوجني أوانسي فغالق ذلك الامر في الحقيقة هوالله سبحانه لاغيرواذا ثبت هذا الاصل تفرعت عليه مسائل (احداها) انه لاالهالاالله اذلوحصل الهان لكأن الالهالثاني خالقا ومديرا وذلك يناقض مدلول هذه الآية في تخصيص الخلق بهذا الواحد ( وثانيها ) انه لاتأثيرللكواكب في أحوال هذا العالم والالحصل خالق سوى الله وذلك صدمدلول هذه الآية (وثالثها) ان القول باثبات الطبائع واثبات العقول والنفوس علىمايقوله الفلاسسفة وأصحاب الطلسمات باطل والالحصل خالق غيرالله (ورابعها )خالق أعمال العباد هوالله والالحصل خالق غيرالله (وخامسها) القول بأن العلم يوجب العالمية والقدرة توجب القادرية باطلوالالحصل مؤثرغيرالله ومقدرغيرالله وخالق غيراللهوانه باطل ( المسئلة الثانية) احتج أصحابنا بهذه الآية على ان كلام الله قديم قالوا انه تعالى ميز بين الخلق و بين الامر ولوكان الامر مخلوقالماصح هذاالتمييز أجاب الجبائي عنديأنه لايلزم من افرادالامر بالذكرعقيب الخلق أنلايكون الامر داخلا في الخلق فانه تعالى قال تلك آيات الكتاب وقرآن مبين وآمات الكتاب داخلة فىالقرآن وقال انالله يأمر بالعدل والاحسان معان الاحسان داخل في العدل وقال من كان عدوا لله وملائكته ورسله وجبريل وميكال وهماداخلان تحت الملائكة وقال الكعسي انمدارهذه الحجة عسلىانالمعطوف يجب أن يكون مضايرا للمعطوف عليه فانصح هذا الكلام بطلمذهبكم لانه تعالى قال فآمنوا باللهورسوله النبي الاميالذي يوءمن باللهوكلماته فعطف الكلماتعلى الله فوجب انتكون الكلمات غيرالله وكلماكان غيرالله فهومحدث مخلوق فوجب كون كلمات الله محدثة مخلوقة وقال القاضي أطبق المفسرون على انه ليس المراد بهذا الامر كلام التنزيل بل المراديه نفاذ ارادة الله تعالى لان الغرض بالآية تعظيم قدرته وقال آخرون لا يبعد أن يقال الامر وانكانداخلاتحت الخلق الاان الامر بخصوص كونه أمرايدل على نوع آخر من الكمال والجلال فقوله لهالخلقوالامر معناه لهالخلق والايجاد فيالمرتبة الاولى نمعد الايجساد والنكوين فله الامر والتكليف فيالمرتبةالثانية ألاتري انه لوقال له الخلق وله التكليف وله الثواب والعقاب كان ذلك حسنا مفيدا مع انالثواب والعقاب داخلان تحت الخلق فكذا ههنا وقال آخرون معنى قوله ألاله الخلق والامر هوانه ان شاء خلق وان شاء لميخلق فكذا قوله والامر بجبأن بكون معناه انهان شاء أمر وان شاءلم بأمر واذاكان حسول الامر متعلقا بمشيئته لزم أن يكون ذلك الامر مخلوقا كاأنه لماكان حصول المخلوق متعلقا بمشيئته كان مخلوقا أما لوكان أمرالله قديما لم يكن ذلك الامر بحسب مشيئته بل كان من لوازم ذاته فعينتذ لايصدق عليه انه انشاء أمروان شاءلم يأمر وذلك سني ظاهر الآية والجواب انه لوكان الامر داخلاتحت الخلق كأن افراد الامر بالذكر تنكر يرامحضا والاصل عدمه أقصى مأفى البابأ ناتحملناذلك في صور لاجل الضرورة الاان الاصل

عدم التكرير والله أعلم ( المشلة الثالثة ) هذه الاتية تدل على انه ليس لاحد أن يلزم غيره شيثا الاالله سجحانه وأذاثبت هذا فنقول فعل الطاعة لايوجب الثواب وفعل المعصية لابوجب المقاب وايصال الالم لايوجب العوض وبالجلة فلايجب على الله لاحدمن المسد شي البتة اذلوكان فعل الطاعة يوجب الثواب لنوجه على الله من العيد مطالبة ملزمة والرامجازم وذلك ينافي قوله ألاله الخلق والامر ( المسئلة الرابعة ) دلت هذه الآية على ان القبيح لا يجوزأن يقبح لوجه عائداليه وان الحسن لا يجوز أن يحسن لوجه عائد البه لان قولة ألاله الخلق والامر يفيدانه تعالى له أن يأمر عاشاء كيف شاء ولوكان القبيع يقبع لوجه طأند اليد لما يح من الله أن يأمر الإعاحصل منه ذلك الوجد ولاأن ينهى الاعجا فيه وجه القبيم فإيكن متمكنا من الامر والنهى كاشاء وأراد مع ان الآية تقتضى هذا المعنى ( المسئلة الخامسة) دلت هذه الآية على إنه سجعانه فادرعلى خلق عوالم سوى هذا العالم كيف شاء وأرادوتقريره انه قال انربكم الله الذي خلق السموات والارض والشمس والقمر والتجوم والخلق اذاأطلقأر يديه الجسم المقدرأ ومايظهر تقديره في الجسم المقدر مجبين فيآية أخرى انه أوجى في كل سماء أمرها وبين في هذه الآية انه تعالى خصص كلواحد من الشمس والقمر والجوم بأمره وذلك بدل على انماحدث بتأثير قدرة الله تعالى فتميز الامر والخلق تمقال بعدهذا التفصيل والبيان ألاله الخلق والامر يعني له القدرة على الخلق وعلى الامر على الاطلاق فوجب أن يكون قادرا على ايجادهذه الاشياء وعلى تكوينها كيفشاء وأراد فلوأراد خلق ألف عالم يمافيه من العرش والكرسي والشمس والقروالنجوم فيأقل من لحظة ولمحة لقدرعليه لانحذه الماهيات مكنة والحق قادرعلي كل المكنات ولهذا قال المعرى في قصيدة طويلة له

ياأيها النساس كم لله من فلك \* تجرى النجوم به والشمس والقمر ممقال في أثناء هذه القصيدة

هنا على الله مأصينا وغارنا \* فالنا فنواحى غديه خطر (المسئلة السادسة) قال قوم الخلق صفة من صفات الله وهوغير المخلوق واحتجوا عليه بالآية والمحتول أما الآية فقوله تعالى ألاله الخلق والامرقالوا وعند أهل السنة الامر لله لا يعنى كونه مخلوقاله بل يمعنى كونه صفة له وهذا يدل على ان الحلق صفة قائمة بذات الله تعالى كونه مخلوقاله بل يمعنى كونه صفة له وهذا يدل على ان الحلق صفة قائمة بذات الله تعالى وأما المعقول فهوا نا اذاقلنا لم حدث هذا الشي ولم وجد بعد أن لم يكن فتقول في جوابه لانه تعالى خلقه وأوجده فعينة يكون هذا التعليل صحيحا فلوكان كونه تعالى خالقاله نفس حصول ذلك المخلوق لكان قوله انه انما حدث لانه تعالى خلقه وأوجده جاريا مجرى قولنا انه انما حدث لنفسه ولذا ته لالشي آخروذلك محاليا طل لان صدق هذا المعنى ينفى كونه مخلوقا من قبل الله تعالى خالقاله خلوق مغاير لذات ذلك المخلوق وذلك مخلوقا من قبل الذات ذلك المخلوق وذلك

يدل على ان الخلق غير المخلوق وجوابه لو كان الخلق غير المخلوق لكان ان كان قديمان من قدمه قدم المخلوق وان كأن حادثا افتقرالي خلق آخرون م التسلسل وهو محال (المسئلة السابعة) ظاهر الآية يقتضي انه كالاخلق الاقه فكذلك لأأمر الالله وهذا تأكد مغوله تعالى انالحكم الانلة وقوله فالحكم للهالعلى الكبيروقوله فلهالامر من قبسل ومن بعد الاانه مشكل بالآية والخبرأماالآية فقوله تعالى فليعذرالذي يخالفون عنأمره وامة الخبرفقوله عليه السلام اذاأمر تكمبشي فأتوامنه مااستطعتم والجواب انأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم يدل على ان أمر الله قد حصل فيكون الموجب في الحقيقة حوامر الله لاأمر غيره والله أعلم (المسئلة الثامنة) قوله ألاله الخلق والامريدل على إن لله أمر آ ونهيا على عباده واناله تكليفاعلى عباده والخلاف معنفاة التكليف واحتجوا عليه بوجوه (أولها) ان المكلف به ان كان معلوم الوقوع كآن واجب الموقوع فكان الامريد أمر ايتحصيل الحاصل واته محال وانكان معلوم اللاوقوع كان ممتنع الوقوع فكان الامرية أمرا علمتنع وقوعه وهومحال (وثانيها) انه تعالى ان خلق الداعي الى فعله كان واجبالوقوع فلافآئدة في الامروان لم يخلق الداعي اليه كان متتع الوقوع فلافائدة ني الامريه (وثالثها) ان أمر الكافر والفاسق لايفيد الاالمضرر المحمل لانه لماعلوالله انه لايومن ولايطيع امتنع أن يصدر عنه الايمان والطاعة الالذاصار علالله جهلا والعبد لاقدرةله على تجهيل الله واذا تعذر اللازم تعذر الملزوم فوجب أن عال لاقدة للكافر والغاسق على الاعان والعلاعة أصلا واذاكان كذلك لمعصل مزالام به الاعرب استحقاق العقاب فيكون هذا الامر والتكليف اضرارا محضا منغم فأثدة البتة وهو لايليق بالرحيم الحكيم (ورابسها)ان الامر والتكليف انلميكن لغائدة قهوعبث وان كأن لفائدة عائدة الى المعبود فهومحتاج وليس باله وانكان لفائدة عائدة الى العابد فجميع الغوائد منصصرة في تحصيل النغع ودفع الضرر والله تعالى قادر على تحصيلها بالتمام والكمال من غرواسطة انتكليف فكان توسيط التكليف اضرارا محضا من غرفائدة واند لايجوز واعلمانه تمالى بين في هذه الآية انه يحسن منه أن يأمر عباده وان يكلفهم علشاء واحتبع عليه بقوله ألاله الخلق والامر يمنى لماكان الخلق منه ثبت انه هوالخالق لكل العبيد واذاكان خالقالهم كان إمالكالهم واذاكان مالكالهم حسن منه أن يأمرهم وينهاهم لان خلك تصرف من المالك في ملك نفسد وخلك مستحسن فتولد سبصانه أكالما المُلقُ والامر يجرى مجرى الدليل القاطع على أنه يحسن من الله تعالى أن يأمر عباده علشاء كيف شاء ( المسئلة الناسعة )دلت الآية على انه يحسن من الله تعالى أن يأمر عباده علم شاء بمجرد كونه خالفا لهم لاكايقوله المعتزلة من كون ذلك المعل صلاحا ولاكا بقولونه أيضا من حيث المعوض والثواب لانه تعالى ذكر أن الحلق له اولام ذكر الامر بعده وذلك يدل علىأن حسن الامر معلل بكونه خالقالهم موجدالهم واذاكانت العلافي حسن الامر

والتكلف هذا القدر سقط اعتبار الحسن والقبح والثواب والعقاب في اعتبار حسن الامر والتكليف (المسئلة العاشرة) دلت هذه الآية على انه تعالى متكلم آمرناه مخبر مستضير وكانمن حق هده المسئلة تقدمها على سائر المسائل الاانها الماخطرت بالبال في هذاالوقث والدليل عليه قوله تعالى ألاله الخلق والامر فدل ذلك على ان له الامر واذا ثبت هذا وجب أن يكونله النهى والخبروالاستخبار ضرورة انه لاقائل بالفرق (المسئلة الحادية عشرة) انه تعالى بين كونه تعالى خالقاللسموات والارض والشمس والقمر والنجوم م قال ألاله الخلق والامر أى لاخالق الاهوولقائل أن يقول لا يلزم من كونه تعالى خالقا لهذه الاشياء ان يقال لاخالق على الاطلاق الاهو فلم رتب على اثبات كونه خالقالتلك الاشياء اثبات انه لاخالق الاهوعلى الاطلاق فنقول ألحق انه متى ببت كونه تعالى خالقا لبعض الاشياء وجب كونه خالقا لكل المكنات وتقريره انافتقار المخلوق الى الخالق لامكانه والامكان مفهوم واحدفى كل المكنات وهذا الامكان أماان يكون علة الحاجة الى مؤثر متمين أوالى مؤثر غير متعين والثاني باطل لان كل ماكان موجودا في الحارج فهو متعين في نفسه فيلزم منه ان مالايكون متعينا في نفسسه لم يكن موجودا في الخارج ومالا وجودله في الخارج امتنع أن يكون علة لوجود غيره في الخارج فثبت ان الامكان علة للحاجة الى موجدومعين فوجب أن يكون جيع المكنات محتاجا الى ذلك المعين فثبت انالذي يكون مؤثرافي وجود شئ واحدهوالمؤثر في وجود كل المكنات أما قوله تعالى تبارك الله رب العالمين فاعلم انه سبعانه لمابين كونه خالف السعوات والارض والعرش والليسل والنهار والشمس والقمر والنجوم وبين كون الكلمسمرا في قدرته وقهره ومشيئته و بينانله الحكم والامر والنهى والتكليف بين أنه يستحق الثناء والتقديس والتذنه فقال تبارك الله رب العالمين وقد تقدم تفسير تبارك فلانعيده واعلمانه تعالى بدأ في أول الآية بانه رب السموات والارصنين وسائر الاشباء المذكورة ثم ختم الآية بغوله تبارك الله ربالعالمين والعالم كلموجود سوى الله تعالى فبين كونه رباوا ألها وموجودا وعدثا لكلماسواه ومعكونه كذلك فهورب ومرب ومحسن ومتفضل وهذاآخر الكلام في شرح هذه الآية \* قوله تعالى (ادعوا ريكم تضرعاً وخفية انه لايحب المعتدين ولا تفسدوا في الارض بعداصلاحها وادعوه خوفا وطمعا ان رحة الله قريب من الحسنين) اعلم الهتمالي لماذكر الدلائل الدلالة على كال القدرة والحكمة والرحمة وعنسد هذا تم التكليف المتوجه الى تحصيل المعارف النفسانية والعلوم الحقيقية أتبعه بذكر الاغمال اللائقة بتلك المعارف وهو الاشتفال بالدعاء والتضرع فان الدعاء مخ العبادة فقال ادعوا ريكم تضرعا وخفية وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قوله ادعو آر بكم فيدقولان قال بعضهم اعبدوا وقال آخرون هوالدعاء ومنقال بالاول عقل من الدعاء انهطلب الخير من الله تعالى وهذه صغة العبادة لانه يفعل تقر باوطلبا للعجازاة لانه تعالى عطف عليه قوله

STORTE AND A SERVICE SERVICES A PRINCIPLE AND A SERVER يرو المنابئ الماليات الاكتفاد المالي المالي المعلوب هي المراف المرا وعلى الاختدام على الأج الدوانعيلودليطه المراجعة المستخدات والسامر والمراس A CHEST WILLIAM STATE CHART SHALL IL THE THE

ق الشا عدوجه اعتبار مثله في عن الله مجانة ولذلك بعال أن الخليل عليه السلام لا وَمِسْمُ فِهِ الْمُعِنْيِقِ المِعْنُ إِلَيْ الْمُعَالِ قِالَ حِبْرِيلَ صليد السلام إدع ربك فقال الخليل عليه السوالة بحسي من سوال علم عليه المان علم المار حودهي المذكورة في هذا الياب وأعلان المناه الوع من أنواع الميادة والأسئلة المنكورة واردة في جيم أنواع العبادات فانه يمال العكان هذا الانبيان سعيقاف عا القه فلا ساجة إلى العلامات والمبادات وان كان يساق المه فلا فالمنه في خلاف المعادات والبينيا بقال وجب أن لا بقدم الانسان على أكل المغير وشعرينة الماء لانه التركان هنا الافسان شيعان في عاراته تعالى فلا عاجد الى أكل الخير والتكال المعافلا فالود فالكل الجوي كالمن مناالكلام باطل همنا فكذافياد كرووبل الاستعالا على الماء الماحدة الماء الأولاد المراد الماء الارداعرف من تعبيه كوته عبايا الرخال المسلوب والرغياء باعن محميله وعرف ورنا والعدانه يسم دفاه وبعط با حدم وهو بقد و على وجي بالتالكات وهود م تقتضي رجدا زاله ثلاث الماحة والدواع في وجدا واله ثلاث الماحة والأكان و والموضوع الماحة والماحة وا والكالف الاسرفة والماليودية وعزال بوسة علناكات الدعاء مسمدالهذي والتابينة حروكان الدعاما عظله أنواع العبادات وقوله تعالى ادعوار بكم تضرعا وخفية اشارة المالعن النعاف والان التضيع لاعسل الامن الناقص في حضرة الكامل فالم يعتقله الميلد فتصارتهم وكال مولاوق العل والقدرة والرحقل بفدم على التضرع دثبت إن القصود من اللها علا عاد كرناه خيت أن المنظ التر آن دليل عليه والذي يقوى ماذكرنا. مارةي الدعاء والسالة عمال عامل شي المراجع على الله من الدعاء والساء حواسبادة مقرا ادى سيد خلون جهنردا حرب وتمام البكلامق حفائق الدعاء ملاكور في سورة العرة في تفسير قوله واذا سألك صادى عن فاني قر بدوالله أعا (السله الثانية على بعد وعم المعاد العاد إعاان المصودين الدعاء ان يصير السدمث اهذا الحاجه والموالسية وشاهدا لكون موالاهموضوعا بلامال المر والمدرة والرحة فكل مذ أسان وعلت مت وهواد ووال يكرنت والم الأحوال على سيل را عن الرياد المنظل المنتقالا خلاص وحوالم الدمن قوله تعالى التنسي عنو المالة الاسليم المثلوبة من الدعاء والقضود من و كر الاستفاد معن و دلك الاسلام رعى شوائسال باد وا واعرفت عدا المعنى ظهر لك التعول المعنى المعرب على التعول المعادرات و المعادرات ال السانة والماعليد في كتاب النبياج قليمالب من هنال: (السانة

الفالفة) التضرع التذلل والعشم ومواعها والفل النفل من عوام بسرع فلان لغلان وتضرعاد اذاأظهر الثلثة فتمترض السؤال والخنية فندالعلاعية يتلل أخفيت النع اداسرته و مال حفية أنضانالكتين وقر أغامير وحدة في واية أي بكر عنه خفية بكسر الخاءههذا وفي الانعام والنافون بالفنو والمنازوا المتان واعران الاختار متبرق البيارو بلك عليه وجود (الأول ) هذه إلا يعقام تعلى على أنه تعلل أمر بالتعاميط ونابالا مقام طاعي الامر للوجوب فانتل محصل الوجوب فلا أقل عن كويله نسام فال السائل بمن أا الهلامون المعند ن والاظهر إن الراقر إله لا عنه المعندين في رك عد ل الاحرين المذكوري والمنا التضرع والاخفاد فان الله لاعبة وعبة الله تمنيال عبارة في الثواب فكان اللي ال من راد في الدعام التعنيين ع والاخفاق عان القالا فينه المنه ولا يمنين البه ومن كان المالية كان من أهل الشَّالَ العُمَّالِدُ مُعَلِّمُ أَنْ قُولِهِ ثُمَالَى أَنْهُ لَا عَنْ المُعْلِقِينَ كَالْمُعْلِقِينًا المُعْلِقِيلًا على زك التعدر عوالاعمان المعادر العمالاتية ) العندان التي على ركر مافتال أذادي ر به ندا ، حَفَيا أَي إَحْفَا حَنَّ الفَيَّادُ وَأَحَلَّهُم فِي وَأَنْفِطُم مِ اللَّه (الجد الثالثة) فاروى أبق موسى الاشعري أنهم كانوا وغراة فاشر قوا على والا فعلوا ينكبون و والون والعي أصواتهم فقال عليد الملاج المقواعلى اخسكم انتكم الاتناعون أسع والفاجا أنكم تدعون سيماقر بباوانه لمكر الخيد الرابعة كاقوله علية السلام دعوق المرقع فلموعين دعوة في الملائية وعنه علية السلام تعيزالذكر أعلى وهيزال رق ما يكني وعن الحسن أنه كان عُول ان الرَّجِل كَانَ عِبْمُ القرَّانَ وَمَا يُشْعَرُ بِهِ جَازُهِ مِعْدُ الكَلْفِرُ مُالِينَظُرُ بِهِ المُناسُ و يصل الصلاة الطويلة في ليلة وعنيه الزار وفو مايسترون في ولمدأ وركنا فواما كانوا بالغون في اخفياء الأعال ولقد كان المشلون بيهدون في الدعا ومايسين السوام الاهسا لأناقه تعالى قال أدعوا ويكم بمسرعا وتنفية وفاكر الله عبله وكرياضال اذاه ادى د به نداه خفيا (الحسدة الحامسة على المسول وهوان العشق على فقال المسلمة الرحيدي ال ياموالسمعة فاذا رفع أسوته في التنطق أمترج الرياه بالتنافي في فلا ينو فيه فابدة البنة فكان الاولى اخفا البيعاء ليدق معمونا حن الرباء وهم تليساتل معلند الخلاف أو بايدا الطريقة فيها وهي أنعفل الاول إعقاد المباذات أم المهازوا فالمال معنه والاول اخفاؤها منوالها عن الرياد وقال خرون الدين المهار فالنرغ بالفرق الاعلااءته فأداد تلك العباد التوثوم عالشيخ بجد فتجيلي المتكاو الاملى فالنان كان عالمان على نفسه من الر باه الأولى المنعماء عسور العملة عن البعالات وال كان قد بعار المعناء وعود الفين الى حيث سأرامنا عن شيئاية الرياد كان النول في حدد الاعلمار تعييد إخالية الاقتداء ( السياد ال المية) قال فو حسينة وجعاله اخفاء النامين أفعينل وظل الشافق رجد الله اعلانه أفسل واحيم أو عني متحلي معد قرام قال في قوله آمين وجه ان (احدهما) المدعا الثاني العمر أسما الله فانكان دعاء وجساعفاء فتوله تغال ادعوا ربك

(ادعوار بكم) الذي يَّهِ وَعِرْ فَهُم شُوْنِهِ الجَليلة (تضرعاوخفة) أي فوى تضرع وخفيدفان الإخفاء وليل الاخلاص ﴿ الله لا يحب المعتدن) أى لأيحب دعاء المجاوزي للأمروايه فيكلشي فيدخل فيه الاعتداء في النجاء دخولا أوليا قَدِّنَيْهُ فِي إِنَّ النَّاعِي العيد أناليطلب مالا يليقيه كرتبة الانبياء والصعود الىالساء وقيسل هوالصياحق الدعاءوالاسهاب وعنالني سلى المعلية وساسكون قوم يعتدون فالدعاءوحسب المرء أن يقول اللهم الى أسألك الجنة وماقرب اليهامن قول وعلى أعود لكمن الناروماقرباليهامن خُولُ وعمل ثم قرأ انه لايخب المعندين

تضرعا وجغية وإنكان اسما من إسهاء الله تعالى وجب اخفاؤه لقوله تعالى واذكرربك سائرتضرعاوخيفة فانكرشت الوجوب فلاأقل من الندية وصن بهذا القول نقول مُافْولُهُ تَبِالَ إِنَّهُ لِا يُحبِ المُعْدِينِ فَقِيد مسائل ( المسئلة الاولى ) أبوع المسلون على أن من صفات الله تعالى لان القرآن نطق باثباتها فآيات كثيرة واتفقواعلى أنه مر ومناها شهرة النفس وميل الطبيع وطلب التلذذ بالشي لان كل ذلك في جي الله تسالى على المائد التوال ( غالقسول على المائد التوال ( غالقسول المائد) إنها على المائد (والقول الثاني) انها ولي إنها عيارة عن المسال الله الثواب والخير والرحد إلى العبد (والقول الثاني) انها ارتجن كوته تعالى مريدالإيصال الثواب والغير الى الدر وهذا الاختلاف بناء على ستلة أخري وهي أنه تعالى على هو موصوف بصفة الارادة أع لاقال الكمي وأبوالحسين تعالى غير موضوف بالإرادة البية فكونه تعالى مريدا لأفعال نفسه أنه موجدلها وفاعل لها وكويه تمالى مريدا لافعال غيره كونه آمرابها ولا يجوز كونه تعالى موصوعا فَدُ الارادة وأما أصحابنا ومعتر لقالبصرة فقد أينتم والكوه بتعالى موصوفا بصفة المريدية الذاعرفت منا فن في الارادة في حق الله تعالى فسر محية الله بمجرد ايصال الثواب الى المبدومن أثبت الأرادة لله تعالى فسر محبة الله بارادته لايصال الثواب اليه ( والقول الثَّالَتُ ) أنه لا يبعد أن تكون عيم الله تمالي العبد صفة وداء كونه تعلى مريدا لايصال الثواب اليه وذاك لأنا عبد قالشاهد ازالاب يحب ابنه فيتنب على تلك الحبة ارادة أيسال الخير الحذاك الابن فكانت هذه الارادة أثرامن آثارتلك الحبة ومرقس مراتها وقالدة من فوالمها أقصى مافي الباب أن يقال انهذه الجبد في الشاهد عبارة عن الشهوة وُميل المُلْيِم ورغية النفس وذَّلك في حق الله تعالى محال الا أنا نقول لملايجوز أن يقال عبقالله تعالى صغة أخرى سوى الشهوة وميل الطبع يترتب عليها ارادة ايصال الحير والبوآب اليالعبد اقصى مَافَى الباب أنا للنعرف أن تلك الحبة ماهى وكبف هي الاأن عدم المل بالشي الأيوجب العلم بعدم ذلك الشي الإترى ان أهل السينة يتبتون كونه تعالى من ياجي موالون ان ثلث الروية مخالفة لروية الاجسام والالوان بلهج روية بلاكيف فلولا يقولون حهنا أبصال يحبد ألله للعبد عبة منزهة عن ميل الطبع وشهوة النفس بل هي عيد بالركوب وتبت ان جرم المتكلمين بانه لامعنى لحبة الله الاارادة ابصال الثواب ليس الهنم تعلى هذا المتسير دليل قالم يل أغسى مأفي الباب أن يقال لادليل على اثبات منعة الخرى شوي الإرادة فوجب منهالكنا بينافي كتاب نياية المعول ان عده الطريقة صَعيغة سَأَقَعُلَةً ﴿ ٱلْمُسْتُلِمُ الثَّانِيةِ ﴾ فَتُولِدانه لاَيجَبُ المعتِدين أَي المجاود بن ما أمروا به قال الكلي وابن جزيم من الاعتداء رفع المبوت في الدعاء ( السئلة الثالثة ) اعلان كلمن خَالِفُ اللهِ تَعَالَى وَنَهِمْ فَقد أَجَلَني وَتُعدَى فِيدَخل تحت قوله انه لا عب المعتدين فأويتان من لا يحيد الله فائه يعبد به فظاهر هذه الآية يقتيني أن كل من خالف أمر الله

ونهيد غانه يكون معاقبا والممتزلة تمسكوا بهنذهالآية على القطع يوعيدالفساق وقالؤا لا يجوز أن يقال المرادمند الاعتدامق رفع الصوت بالدعاء وسانه من و بجهين ( ألاول) ان لفظ المندين لفظ عام دخله الالفُّ واللام فيقيد الاستغرَّاقُ عَالِمَهُ انه الما ورد في هذه الصورة لكنه ثبت الثالميرة بعينوم اللفظ لا غصوص السبب (المثناق) الدُّوم الصوت بالدعاء ليس من الخرمات بل عايته أن يقال الأولى تركه واذا لم يكن من الحرمات لم مدخل تحت هذا الوعيد والجوات ألمستقمي ماذ كرناه في سورة البقرة أن التسك بهنه العمومات لايفيد القطع بالوعيد مم قال قعالى ولا تفسدوا في الارض بعد السلاخها وَفِيهُ مَسْئُلُتُانَ ( المُسْئُلُةُ الاولَى ) فَوْلُهُ تُولَا تُفْسَدُوا فَى الارفَضْ فِعَبْدَ أَصْلَاعَهُمْ الْعُمْآهُ ولا تفسدوا شبئًا في الأرض فيدخل فيه المتَّع من الفساد التَّفوس بالقَتَلَى التَّفاع الاعْضَاء وافساد الاموال بالفصب والسرقة ووجوه الجيل وافسساد الاديان بالكفر والبدعة وافساد الانساب بسبب الاقدام على الزنا والتواطَّة وشبب القَدُّغُ وأفشاد العُمُولُ بسب شرب المسكرات وذلك لان المصالح المنبرة في الدُّنيا هي هذه الجسة النفوس (ولانفسدوافي الارض) والاموال والانساب والاديان والعنول فغوله ؤلا تفسد والمترعن الخنال ماهية الافساد في الوجود والمنع من ادخال الماهية في الوجود يقتضي النتم أمن جُهم أنواغه وأيسناقه فيتناول المنع من الافساد في هذه الاقسسام الخمسة وأمَّا قُولَةٌ بعد أَصَّلاحُها فَحَتَّمَلُّ أن يكون الراد بعد ان أصلح مخلقتها على الوجد المطابق لنافع الخلق والموافق الصالح المكلفين ويحتمل أن يكؤن المراديعداص للاح الارض بسبب ارسال الأنبياء والزال ألك كاله تعالى قال لما أصلحت مصالح الارض بسبب ارسال الانكياه لوأنزال الكنث وتغصيل الشرائع فكونوا منقادين لها ولا تقدموا على تكانيب أرسل وانكارالكشب والتمرد عن قبول الشرائم كان ذلك مِنتَفِي وقوع الهريّع والمرُبّع في الارضُ فيحَسَلُ الْأَفْسَابُد بعد الاصلاح وذلك مُستَكِر ، في بداهة المُعتول ﴿ الْمُستَلَّةُ الثَّالِيَّةُ ﴾ هَذُ الأيَّة تَدُلُ عَلَى أَنْ الاصل في المضار الحرمة والمنفي في الاسكلاق اذا تينت حدّا فتفول الرَّوْ بِكُوبًا فَضَا خَاصَادِلٌ على جوازالا قدام على بعص المنصار قصناه تقدَّعُ العَيْنِ على العام والآية على المعنى الذى دل عليه هدا التصروا علاانا "كناقدة كرنافي تفسيرة والانتفال فلمن بجرم فركا أنقالية آخر ج لمباده والطبيات من الزُرق أن هذه إلا يد تُعلُ هُو إِن الأسلُ فَي ٱلمُنافَرُ وِ ٱللَّهُ الذَّات الاباحة والحل ثم بينا أنه لما كان الامرة الذلك دخل محت تلك الأبية بجيرة المكان الا تعالى فكذلك في هذمًا لا ية انها الله على ان الانسال في المساروالا الم إلى منه هذا كان جيم أحكام الله تسال داخل تحت عوم هذه الآية و بجنيع المباحث واللط اثف في تلكُ الآية فُهِي مُوْجُودٌ في تَعْلِمُ الآية فتلكُ الآيةُ والمُعَلَّلُ إِنَّهُ الاصل في المنافع الحل وهذه الآية دالة على أن الاصل في بجيع المُضار المرّعة وكل واحدة من هاتين الاكتين مطابقة للاخر تأيمة كذ

مالكفروالمعاصي ( بعد اصلاحها) بعث الانبيا وعليهمالسلام وشرعالاحكام

أحكام نبيغ الوقائم داخلة تعت عندالمومات وأيمنا هدهالا يددالدعلى أنكل عقد وقم التراطني عليد بين الخصيمين فاته اتعقد وصح وثبت لان رفعه نعد ثبوته يكون افسادا بعد الاحللاح والنعل أول على الله لايجورادا تبت هذا فلقول الامداول هذه الآية من هذا المؤخف منا كد يشموم قولة أوفوا بالمشودو بموم قوله تسال لم تقولون مالا تفملون كبر متسلة عست الله أن تقولوا مالاتفعلون وتكس قوله والذي هم لا ماناتهم وعهدهم والعُون وتعبت مُناثر العَمْوَمُات الْوَارْدَة فَى وَجُونِ الْوَعْد بِالعَهود والمقود ادا ثبت هذا فقول ان وجدانا المشاد الاعلى أن بعش السود الي وقع الذاب به من الجانبين غيرصعيح مُنتُكُنا كُلِهُ بِالتَّمَالُانَ مُثَّلِينًا لَمُنامِن عَلَى الْنَامَ وَالْأُحْكُمِنَا فَيه بِالْمُحَدِّرِهُا بِدَلُولُ هَذَّهُ المتومات وبعااالطريق المنين الواف في ثبت الثالثران واف بليسان جيسع أحكام المنسر بيم أبي أواهنا ال آخر المام خال أمال وأدعوه تعلى فأوط مناوقيد سؤالات (السؤال الاول ﴾ يَظْلُ عَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمِعْدِ أَرْ بكم عَمَّ قَالَ أُولا تَفْسُلُمُ وَأَثْم قالْ وادعوه وهذا يقنضني عطف النُّيُّ على نعشد وحُوسِاطل وأجُوالِ أرَّ الذين خَالُوا في تفسير قوله أدعوار بكم تَشْمُرُها أَيُّ الميدود الله قالوا قلك خومًا من مُنا الإسكال مان قلتا بهذا التفسيرفندزال ربكم متنت ما و خنية يدل على الالدهاد بدوات يكون معرو الإنايان معرو الاخفادم بين قَى عُوْلُهُ وَالدَعوم خُوعًا وَعُلْمِهِ النَّمَا لَدُهُ الْدَعَالَ هُو أَحَدُ هَدَينَ الأَمرُ فِي ا في سيان شعره محمَّة الدعاء والا يقالتانية في بيان فأبده الدماء ومنفعه ( السوال الثاني) ان المتكلمين المقموا على أن من عبد ودُعًا لاجِل الجوف من النماب والملمع في النواب لم تصحر صادته وذالت لات المسكلمين قر يَمَّانُ أَمُّهم من قَالَ السَّكَاليف الماوردت عِمْضي الالهتبة والعبودية فكويه الهالتا وكوننا هبيدآ للأيفتمني أن يحسن منه أن امرعبيده عا اشاء كيف عاء فلا يعتبر منه كونه في نفشه فسلاما وخيتنا وحدا فول احل السنة ومنهم من قال الفيكاليف العا وردت لكونهافي أنفسها مضالح وخداهو قول المعزز لذا داعرفت عِنْ الْعَنْوَلُ اما عَلَى التَّولُ الأول فَوْ يُجْتِونُ جِوْدِينِعِينَ الْاغْال وْحْرِمْدْبِعضما مراقه عا الوجيد وانتهية محاحرمة عن أي بهذه المبادأت صحت أمامن أي بهاخوفامن العقاب أوطنتها في الثواب وُجْتِ أن لا يعظ لأنهما الحريث الاجل وجدوج وبهاو أماعلى القول الثاني هو بحدو بواجو بهاهو كوتها في أنفسها متي الح فن أكل بوالحوف من العقاب أوالطمع ُقَ التُوَّابُ عَلَيْ أَت بِهَالُو نِجُمَّا يُوْمِ عُوْلُهِا فِي رَجَبُ آلَ لِأَلْفَ هُوْتَدُبَبُ أَنْ يَحْلَى كلا المذهبُين من آءَ بالدعاء في منامرا لمبالاً أت الا بحل اللوف من المعالب والطلع في الموارو جب أناب يأتبت هنأ فتتول ظاهر فولا وادغوه خوتا وطمعا يقتضي أنه تعالى أمر المكلفي ياى إلدحاء لهذا الغرس وقد ثبت بالدليل قسانه فكيف ملر يق التوفيق بين ظا المنده الآية وين ما ذكرناه من المعنول والحواب السرالم أذ من الآية ما فلتشم بل المراج وادعووهم .

(وادعوه خویاو بلیما) أی دوی خوف در نظرا الی قصبور آنجال کم وصدم استمتها فی کم وطیع نظرا الی سعة رحنه و وفود فضله و احسانه

وف من وقوع القصير في بعض المرائط المعريق قبول ذالك الدعاء ومع الطبع في ول تلك الشر الط بأسر هاو طر هذا التدرة السؤال زائل اللهوال الالشاء هل تدل هذه الآية على أن الداعي لا يدوارة معمل في قليد هذا الخوف والعلم والحواس ان المدلاعكنه أن عليه كوي ألبا عبد الله الما المتروق عبول النجار ولاجل حذا المني عصل اللوف وأيضا لا يعلم الذاك الليرانط بعدد فوجي كرته عالمها ان تكونوا جابعين في تفويح ويزاللون والسابق كا عالية والمعلموا للكمان فتداين يخزر كالم المحالية وتوالدهاد موسعة علامال راللي تكريات وللاتاليات وفد تكون الرجة من صفات الأمثال ربحل الم اسقصينا هذه السناو وردس سواقه الرجد البحد (الميد الاند على حض من الحسين أن لا يكون من والذي حسل المعرف أن رحماله فريد من المستعنظا كان كالمند اللعبة ب بروسيانا عملت براحاله فاحوالكان والعفوهن العذاب رحموا مناهن من النار بعد الدخط فيا ومافوح والاصمل ذلك لن لم يكن من الحسنية والعساة والمعانية الكلك السعاعية بعدية وجب ان لاعيدال الهم المغوعن المقاب وأن لا عليل لهر الخلاص من النارو المعالية والمن واقر بالتوحيد والشوة فقد أحسن بدلل إن المسي الذليلة وفت المنحوة والمراف خر ومان قبل الوسول الدالها في وعد الجنت الإماع في العادية المناهد المنافية كردناها محيا فالت جعا فتول كارين حسوله الافراز والمرف كالرين المسيد والمراجع الافراز ي لاغي فكر هندلا به إيازه

( ان رجه الله قر من الحسنين) في كل عي ومن الإحسان في الدعاءان كون مفرونا والطمع وتذكير فريب لان الرحة معنى الرسم أولاته م عندوف أى أمر قريب وموا تشييته تعيل الذي عواهمتي منعول والنبي هو مصدر علقين والصبيل المعترق لين القريب يَّنْ التَّشْنِيَ وَالقر يُبَاءُ من غيره أولاكتسايه التذكير من المضاف واليه كا أن المضاف مكتسب التأنيث من للمضاف اليد

ولا و المسال عبد الربي إلى المحال و المحال كان العالم هوالذي له العالم ولا و المحال عبد الربي المحال المحا

بالدول المرات ونشرا المرات ونشرا المرات المرات المرات المرات المرات والمرات والمرات ونشرا المرات ونشرات ونشرات ونشرات ونشرات ونشرات ونشرات ونشرات ونشرات والمرات المرات ا

ولا المراز الذي والمراز المراز المراز المراز المرافضاه المحد من اس والمراز المراز المرز المراز المرز المراز المراز المراز المرز المراز المرز ال

(وهواللاي رسل الرماح) عطف على الجلة السابقة وقرى الريح (بشرا) تخفیف بشر جع بشيراى مبشرات وقرى بفتح الباءعلى أنه مصدريشره عمي باشرات أوللشارة وقري نشرا بالنون المضمومة جعر نشورأى ناشرات ونشرأ على أنه مصدر في موقع الحال بمعسني ناشرات أومفعول مطلق فان الارسال والنشرمتما والت (بینیدی رحته) قدام رجندالتي هي المطرفان المسا تئسيرالسمائي تدره والدبور تفرقه ( حتى إذا أقلت ) أي خلت واشتفاقه مزالته فانالقل الثي يسقاد (سحاراتالا) بالماجعية لائه عمني السمائية (سقناء) أي السحالياً وافراد العثيرلافراته اللغظ (للدميث) أي لاجله ولنفعته أولاحياته أولسفيه وقرى مبث

بانه تعلل للأقام الدلالة في الآية الاولى على وجود الاله القادر العالم الحكيم الرحيم أقام الدلالة فهمنه الآيذعلى محة القول بالحشر والنشروالبعث والقيامة لحصل عمرفة هاتين الآيتين كل ما يحتاج اليدفى معرفة المبدأ والمعادوفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأان كثيروحزة والكسائي الريح على لغذ الواحدوالباقون الرياح على لفطا لجمع فن قرأ الربإحبابلمع حسن وصفها بقوله بشرافانه وصف الجمع بالجمع ومنقرأ الريح وآحدة قرأبشر أجمالاته أراد بالريح الكثرة كقولهم كثيرالدرهم والدينار والشاة والبعير وكنوله اينالانسان لني خسرتم قال الاالذين آمنوا فلساكان المراديال يحالجع وصفها بالجم وأماقوله نشرا قفيه قرا آت (احداها) قراءة الاكثرين نشرابضم النون والشين وهو جعنشو رمثل رسل و رسول والنشو رعمني المنشركال كوب ععني المركوب فكان المعنى رياح منشرة أى مغرقة منكل جانب وانشرالتغريق ومنه نشرالثوب ونشر الخشبة بالمنشار وقال الغراء النشرمن الرياح الطيبة اللينة التي تنشرالسحاب واحدها نشور وأصله منالتشر وهوالرائحة الطيبة ومنه قول امرئ القيس ونسرالعطر (والقراءة الثانية) قرأ ابن عامر نشرابضم النون واسكان الشين فغفف العين كإيفال كتبورسل (والقراءة الثالثة) قرأجزة نشرابغتم النون واسكان الشين والنشرمصدر فشرت الثوب ضدطويته ويرادبالمصدرههنا المفعول والرياح كأنها كأنت مطوية فأرسلها المهتعالى منشورة بعدانطوأمها فقوله نشرامصدر هوحال من الرياح والتقدير أرسل الرياح منشرات و يجو ز أيضاأن يكون النشرهنا عمني الحباة من قولهم أنشرالله الميت فنشر قال الاعشى \* ياعجب اللميت الناشر الفاذ احلنه على ذلك وهو الوجد كان المصدرم ادابه الغاعل كاتقول أتابى ركضاأى راكضا ويجو زأيضا أن يقال انأرسل ونشرمتقار بان فكائنه قيل وهوالذي ينشرال باح نشرا (والقراءة الرايعة) حكى صاحب الكشاف عن مسروق نشرا بعني منشو رات فعل بمعنى مفعول كنفض وحسب ومنسد قولهممنم نشره (والقراءة الخامسة) قراءة عاصم بشر ابالبا المنقطة بالنقطة الواحدة من تحتجم بشيراعلى بشرمن قوله تعالى يرسل الرياح مبشرات أى تبسر بالمطر والرحة وروى صلحب الكشاف بشرابضم الشين وتخفيفه وبشرا بفتح الباء وسكون الشين مصدرمن بشره بمعنى بشره أى باشرات و بشرى (المسئلة اثانية) اعمان قوله وهو الذي يرسل الرياح معطوف على قولمان بكم الله الذى خلق السموات والارض ثم نقول حدال يع أنه هواء متعرلة فنقول كونهذا الهواءمتعر كاليس لذاته ولاللوا زمذاته والالدامت الحركة بدوام فاته فلايد وأن يكون تحريك الفاعل الختار وهو اللهجل جلاله قالت الغلاسغة ههنا سببآخروهوأنه يرتفع من الارض اجزاءأ رضية لطيفة تسخنه تسخينا قويا شديدا فبسبب تلك السعونة الشديدة ترتفع وتتصاعد فاذاوصلت الىالقرب من الغلك كأن الهواء المتصق بمقعر الغلك متحركاعلي استدارة الغلك بالحركة المستديرة التيحصلت لتلك

الطبقة من الهواء فيمنع هذه الادخنة من الصعود بل يردها عن سعت حركتها فعينئذ ترجع تلك الادخنة وتتغرق في الجوانب وبسبب ذلك التغرق تحصل الرياح تم كلاكانت تلك الادخنة أكثروكان معودها أقوى كان رجوعها أيضا أشدحركة فكانت الرباح أقوي وأشدهذا حاصل ماذكروه وهو باطلو يدل على بطلانه وجوه (الاول) انصعود الاجزاء الارضية انمايكون لاجل شدة تسخينها ولأشك انذلك التسخن عرض لان الارض باردة يابسة بالطبع فأذا كانت تلك الاجزاء الارضية متصعدة جدا كانت سريعة الانفعال فاذاتصاعدت ووصليت الىالطبقة الباردة منالهواءامتنع بقاء الحرارة فيها بلتبرد جداواذا بردت امتنع بلوغها فى الصعود الى الطبقة الهوآئية المتحركة محركة الفلك فبطل ماذكر وه ( الوجه الثاني ) هب ان تلك الاجزاء الدخانية صعدت الى الطبقة الهوائية المتحركة بحركة الفلك لكنها لما رجعت وجب أنتنزل على الاستقامة لان الارض جسم ثقيل والثقيل انما يتحرك بالاستقامة والرياح ليست كذلك فأنها تحرك عنة و يسرة (الوجه الثالث) وهوأن حركة تلك الاجزاء الارضية النازلة لاتكون حركة قاهرة فان الرياح اذا أحضرت الغبار الكثير نمهاد ذلك الغبار ونزل على السطوح لم يحس أحدينز ولهاوتري هذه الرياح تقلع الاشجاروتهدم الجبال وتموج المحار (والوجد الرابع) انه لوكان الامر على ماقالوه لكَّانت الرياح كلــاكانت أشد وجب أن يكون حصول الاجزاء الغبارية الارضية أكثراكنه لبس الامركذلك لان الرياح قد يعظم عصوفها وهبونها في وجه البحر مع أن الحس يشهد أنه ليس في ذلك الهواء التحرك العاصف شي من الغبار والكدرة فبطل ماقالوه و بطل مهذا الوجه العلة التي ذكروها في حركة الرياح قال المنجمون ان قوى الكواكب هي التي تحرك هذه الرياح وتوجب هبوسها وذلك أيضابعيد لان الموجب لهبوب الرباح انكان طدعة الكوك وجب دوام الرباح بدوام تلك الطبيعة وانكان الموجب هوطبيعة الكوكب بشرط حصوله في البرج المعين والدرجة المعينة وجب أن يتحرك هوا كل العالم ولس كذلك وأيضاقد بيناان الاجسام متماثلة بإختصاص الكوكب المعين والبرج المعين فالطبيعة التي لاجلها اقتضت ذلك الاترالخاص لايدوأن تكون بتخصيص الفاعل المختار فثبت بهذا البرهان الذىذكرناه أنمحرك الرياح هوالله سيحانه وتعالى وثبت بالدليل العقلي صحة قوله وهو الذي يرسل الرباح (المسئلة الثالثة) قوله نشرابين يدي رحته فيه فائدتان (احداهما) ان قوله نشرا اى منشرة متفرقة فجزء من أجزاء الريح يذهب يمنة وجزء آخر يذهب يسرة وكذا القول فيسائرالاجزاء فانكل واحدمنها يذهب الىجانب آخرفنقول لاشك ان طبيعةالهواءطبيعةواحدة ونسبة الافلاك والانجم والطبائع الىكلواحد منالاجزاء التي لانتجزأ من تلك الريح نسبة واحدة فاختصاص بعض أجزاء الريح بالذهاب يمنة والجزء الآخر بالذهاب يسبرة وجب أنلايكون ذلك الابتخصيص الفاعل المختسار

(فأنزلنا مه المام) أي ماليد أو بالسحاب أو بالسوق أو بالرج والنذكير بتأويل المذكور وكذلك قوله تمالي ( فأخرجنايه ) ويحتمل أن يعود الضمير الى الماء وهو الظاهر واذا كانالبلد فالباء للالصباق في الاول والظرفية فيالثاني واذا كان لغيره فهى السببية (من كل الثرات)أي من كل أنواعها (كذلك تخر جالموتى) الاشارة الى اخراج الثمراتأو الى احياء البلد الميت أي كانحيمه باحداث القوة الناميةفيه وتطريتها بأنواع النبات والثمرات بخرج الموتى من الاجدات ونحييها بردالنفوس الي موادأ بدانها بعدجعها وتطريتها بالقوي والحسواس ( لعلكم تذكرون) بطرح احدى التاءن أي تنذكر ون فتعلون أنمن قدرعلي ذلك قدرعلى هذامن غير شهة (والبلدالطيب) أي الارض الكرعة النزبة ( يخرج نباته باذن ربه)عشيئته وتيسعه

(والفائدة الثانية ) في الا ية ان قوله بين يدى رحته أى بين يدى المطر الذي هورحته والسبب فيحسن هذا المحاز ان اليدين يستعملهما العرب في معنى التقدمة على سبيل المجازيقال انالفتن تحدث بين يدى الساعة يريدون قبيلها والسبب في حسن هذاالجاز أن دى الانسان متقدماته فكل ما كان يتقدم شيئا يطلق عليه لفظ اليدين على سبيل الجاز لاجل هذه المشابهة فلماكانت الرياح تتقدم المطرلاجرم عبرعنه بهذا اللفظ فأن قيل فقد نجد المطر ولا تقدمه الرياح فنقول ليس في الآية ان هذا التقدم حاصل في كل الاحوال فلم يتوجه السؤال وأيضا فيجوز أن تتقدمه هذا الرياح وان كنا لانسعر بهائم قال تعالى حتى اذا أقلت سحابا فالايقال اقل فلان الشئ اذاحله قال صاحب الكشاف واشتقاق الاقلال من القلة لان من يرفع شيئا فانه يرى ما يرفعه قليلا وقوله سحابا ثقالاأي بالماء جعرسحابة والمعتى حتى اذاحلت هذه الرياح سحابا ثقالا يمافيها من الماء والمعنى ان السحاب الكشيف المستطير للياه العظيمة انمايبني معلقا في الهواء لانه تعالى دير بحكمته أن يحرك الرباح تحريكا شديدا فلاجل الحركات الشديدة التي في تلك الرياح تحصل فوأبد ( احداها ) إن أجزاء السحاب ينتنم بعضها الى البعض و يتراكم وينعقد السحاب الكتيف الماطر (وثانيها) انبسبب تلك الحركات الشديدة التي في تلك الرياح يمنة ويسرة يمتنع على تلك الاجزاء المائية المزول فلاجرم يبقى متعلقا في الهواء (وثالثها) انبسب حركات تلكالرياح ينساق السحاب من موضع الى موضع آخر وهوالموضع الذي علمالله تعالى احتى اجهم الى نزول الامطار وانتفاعهم بها ( وراتعها ) انحر كات الرياح تارة تكون جامعة لاجزاء السحاب موجبة لانضمام بعضها الىالبعض حتى ينعقد السحاب الغليظ وتارة تكون مفرقة لاجزاء السحاب مبطلة لها ( وخامسها ) ان هذه الرياح تارة تكون مغو يةللزروع والاشجار مكملة لمافيها من النشو والنماء وهي الرياح اللواقح وتارة تكون مبطلة لها كاتكون في الخريف (وسادسها) ان هذه الرياح تارة تكون طيبة لذيذة موافقة للايدان وتارة تبكون مهلكة امابسبب مافيها من الحر الشديد كافي السموم أو بسبب مافيهامن البرد الشديد كافي الرياح الباردة المهلكة جدا (وسابعها) ان هذه الرياح تارة تكون شرفية و تارة تكون غربية وشمالية وجنو بية وهذا ضبط ذكره بعض الناس والافالرياح تهب من كلجانب من جوانب العالم ولاضبط لها ولااختصاص لجانب من جوانب العالم ما ( وثامنها ) ان هذه الرياح تارة تصعدمن قعرالارض فان من ركب البحر يشاهد أنالهم يحصل غليان شديد فيه بسبب توادالر ماح في قعرا لبحر الى ما فوق البحر وحينتذ يعظم هبوب الرياح في وجد البحر وتارة ينزل الريح من جهة فوق فاختلاف الرياح بسبب هذه المعاني أيضاعجيب وعن ابن عررضي الله عنهما الرباح ثمان أربع منها عذاب ل وهوالقاصف والعاصف والصرصر والعقيم وأر بمةمنها رحمة الناشرات والمبشرات والمرسلات والذاريات وعنالني صلى الله عليه وسلم نصرت بالصباوأ هلكت عادبالدبور والجنوب من ريح الجنة وعن كعب لوحبس الله الربيح عن عباده ثلاثة أيام لا نتن أكثر الارض وعن السدى أنه تعالى يرسل الرباح فيأتى بالد بحاب مج انه تعالى يبسطه في السعاب محيطر السعاب بعد فلك كيف يشاد ثم يفتح أبواب السعاد فيسبيل الماه على السعاب ثم يعطر السعاب بعد فلك ورجته هوالمطر افاعرفت هذا فنقول اختلاف الرباح في الصفات المذكورة مع أن طبيعة الهواه واحدة وتأثيرات الطبائع والانحلاك واحدة بدل على انهنه الاحوال لم تحصل الابتدبير الفاعل المختار سبعانه وقعالى ثم قال تعالى سفناه لبلد ميت والمعنى أنافسوق ذلك السعاب الى بلدميت لم يترال فيه غيث ولم ينبت فيه خضرة فان قيل السعاب ان كان مذكرا يجب أن يقول حتى اذا أقلت سعام ثقيلا وان كان مؤنثا يجب أن يقول حتى اذا أقلت سعام ثقيلا وان كان مؤنثا يجب أن يقول حتى اذا أقلت سعام ثقيلا وان كان مؤنثا يجب في المنافذ وعلى سبيل التأنيث فكان ورود الكناية عنه على سبيل التأنيث أيضاجا ثرا فظرا الى كونه جعا أما اللام في قوله سقناه للدفقيد قولان قال بعضهم من الارض والتقدير سقناه لاجل بلد ميت ليس فيه حيا يسقيه وأما البلد فكل موضع من الارض عامر اوغسرها مر خال أومسكون فهو بلد والعائفة منه بلدة والجمع البلاد والفلاة قسمى بلدة قال الاعشى

و بلدة مثل ظهر الترس موحشة الله اللبن بالليل في حافاتها زجل ثم قال تعالى فأنزلتما به الماء اختلفوا في ان الضمير في قوله به الى ماذا بعود قال الزجاج وابن الانباري جا أن أن يكون فأنزلنا بالبلد الماه وجا أن أن يكون فأنزلنا بالسحاب المساء

لانالسعاب آلفلازال آلماء مم قال فأجرجنا به من كل المرات الكناية عادة الى الما النارخراج المرات كان بلله قال الزجاج وجائز أن يكون التقدير فأخرجنا بالبلد من كل المرات لان البلد ليس يخص به هنا بلددون بلدوعلى القول الاول فاقة تعالى الما يخلق المرات بواسطة الماء وقال أكثر المتكلمين ان الممسار غير متولدة من الماء بل الله تعالى أجرى عادته بخلق النبات ابتداء عقيب اختلاط الماء بالتراب وقال جهورا لحكماء لا يمتنع أن يقال المتعالى أودع في الماء قوة طبيعية ثم ان تلك القوة الطبيعية تو جب حدوث الاحوال المخصوصة عندامة اج الماء بالتراب وحدوث الطبائع المخصوصة والمتكلمون الاحوال المخصوصة وعندامة اج الماء بالتراب وحدوث الطبائع المخصوصة والمتكلمون الواحد أحوال مختلفة مثل المنب فان فشره بارديابس ولحدوما وم حار رطب و عمه بارد بابس فتولد الاجسام الموصوفة بالصفات المختلفة من الماء والتراب بلك على أنها انما بابس فتولد الاجسام الموصوفة بالصفات المختلفة من الماء والتراب بلك على أنها انما حدث باحداث الفاعل المختار لا بالطبع والحاصة ثم قال تعالى كفلك نخر به الموتى وفيه قولان ( الاول ) ان المراد هو أنه تعالى كا يخلق النبات بواسطة از الى الامطار فكذلك قولان ( الاول ) ان المراد هو أنه تعالى كا يخلق النبات بواسطة از الى الامطار فكذلك

يحيى الموتى بواسطة مطرية له على تلك الاجسام الرميمة وروى أنه تعالى يمطرعلى أجساد

كَالْسَّهُنَةُ وَأَخَرَةً (لالخرج الانكدا) قليلا عديم النفع ونصبد على الحال والتقدير والبلد الذي خبث لا يخرج نباته الا نكدا فحذف المضاف وأقيم المضاف اليدمقامه فصارم فوعا مستترا وقرى لايخرج الانكدا أى لايخرجه البلدالا نكدا فبكون الانكدا مفعوله وقرىء نكدا علىالمصدرأىذانكد ونكدابا لاسكان للتخفيف (كذلك) أىمثل ذلك التصريف البديع (نصرف الاكلن) أي نرددهاونكررها(لقوم يشكرون) نعمة الله تعالى فيتفكرون فيهاو يعتبرون بها وهذا كاترى مثل لارسال الرسل عليهم السلام بالشرائع التي هم ماء حياة القلوب الى المكلفين المنقسمين الىالمقتبسين من أنوارها والمحرومين من مغانم آثارها وقدعقب ذلك بما بحققه ويغرره من قصص الام الحالية بطريق الاستثناف خيل

. هداللاممع قدلكون مدخولها مقلنة التوقع الذي هو سني قدفان الجلة القسمية ايماتساق لتاكيد الجلة المقسم علياونوحهوانلك ينمنوشلحين أختوج وهوادر بسالتي طيهما السلام قال ابن عياس رمنى الله تعالى عنهما يست عليسه السلاة والسلام على وأس أربعين سندمن عره ولبث يدعوقوه تسعماتة وخسينسنة وعاش بعد الطوفانمائتين وخسين سنة فكان عرم الغسا ومائتين وأربعين سنة وقالمقاتل بمثوهو انمائدستوقيلوهو ان خسين سنة وقبل وهوان مائتين وخسبن سنةومكث يدعوقومه تسعمائة وخمسين سنة وعاش بعسد الطوفان مأتين وخسين سنة فكان عر ألفا وأربعاثة وخمسين سنة ( فقال ماقوم اعبدوالله ) أي اعبسدوه وحده وترك التمييديه للإيدان إنها الميادة حقيقة وأما

آلوي فيمايين النفختين مطرا كالمن ربعين يوماوانهم ينبتون عندذلك ويصبرون أحباء قال مجاهد اذا أرادالله أن يبعثهم أمطر السماء عليهم حتى تنشق عنهم الارض كإينشق الشجر عن النور والثمر تميرسل الأرواح فتعودكل روح ألى جسدها (والقول الثابي) أن التسبيه انماوقم بأصل الاحياء بعدانكان ميتاوالمعنى انه تعالى كاأحياهذا البلد بعد خرابه فأنبت فبم الشجروجعل فيد المرفكذلك يحيى الموتى بعدان كانوا أمواتا لانمن يقدر على احداث الجسم وخلق الرطوية والطعم فبدفه وأيضا يكون قادرا على احداث الحياة في بدن الميت والمقصود منه المامة الدلالة على ان البعث والقيامة حتى واعلمأن الذاهبين الى القول الاول ان اعتقدوا أنه لا يمكن بعث الاجساد الايأن يعطر على تلك الاجساد البالية مطرا على صغة المني فقدأ بعد ولان الفي يقدر على أن بعدث في ماء المطر الصفات التي باعتبارها صار المني منيا ابتداء فالابقدرعلى خلق الحياة والجسم ابتداء وأيضافه بانذلك المطر ينزل الاان أجزاء الاموات غير مختلطة فبعضها يكون بالمشمق وبعضها يكون بالمغرب فنأين ينغع انزال فالمتا المطر في توليد تلك الاجساد فأن قالوا انه تعالى بقدرته و بحكمته يخرج تلك الاجزاء المنفرقة فللم يقولوا انه بقدرته وحكمته يخلق الحباة في تلك الاجزاء ابتداء من غيروا سطة ذلك المطروان اعتقدوا أنه تعالى قادر على احياء الاموات ابتداء الأأنه تعالى انما يحييهم على هذا الوجد كاانه قادر على خلق الاشخاص في الدنبا ابتداء الأأنه أجرى عادته بأنه لا يخلفهم الامن الابوين فهذا جائز محقال تمالى لعلكم تذكرون والمنى انكم لماشساهدتم انحقه الارض كانت مزينة وقتال بيع والصيف بالازهار والثمار ممسارت عند الشناء ميتقعار يذعن تلك از بندهمانه تعالى أحياهامرة أخرى فالقادر على احياتها بمدموتها يجب كونه أيضافادرا على احياه الاجساد بعد موتها فقوله لعلكم تذكرون المراد منه تذكر أنه لمالم يمتنع هذا المعسن فياحدى الصورتين وجبأن لايمتنع فيالصورة الاخرى ممقل تصالى والبلد الطيب يخرج بهاته باذن ر بهوالذى خبث لا يخرج الانكداوفيه مسائل (المسئلة الاولى) في هذه الآية قولان (الاول) وهوالمشهور أن هذا مثل ضربه المقتمالي للومن والكافر بالارض الخيرة والارمن السبخةوشبه نزول المرآن بنزول المطرفشبه المؤمن بالارض الخيرةالى زلحليها المطرفيعصل فيها انواع الازهار والثمار وأماالارض السيخذفهي واننزل المطرعليها لمرصصل فيهامن النبات الاالنز والقليل فكذلك الروح الطاعرة النقية عن شوائب الجهل والاخلاق الذميمة اذااتصل به نور المرآن ظهرت فيه أنواع من الطاعات والمعارف والاخلاق الجيدة والروح الخبيثة الكدرة وان اتصليه نورالقرآن لم يظهر فيه من المعارف والاخلاق الجيدة الاالقليل (والقول الثاني) أنه ليس المرادمن الاية تمشيسل المؤمن والكافر والماالمراد انالارض السجفة يقل نفعها ومرتها ومع ذاك فأن صاحبها لايهمل أمرهابل يتعب تفسهافي اصلاحها طمعامند في تحصيل مايليق

العبادة بالأشراك فليست من العبادة فيشي وقوله تعالى ( مالكم من آله غيره ) أى من مستحق للعبانة استئساف مِسُوق لتعليل العبادة المذكورة أوالا مربها وخبره بالرفع صفة لالة باحتبار عله الذي فوال فع على الابتداء أوالفا علية على ١٥٨ كم وقرى بالجير باعتبار لفظه وقرى بالنصب

على الاستثناء وحكم ابها من النفعة فن طلب هذا النفع السير بالشيقة العظيمة فلا أن يطلب التفع العظيم الموعوديه فىالدار الآخرة بالمشقة التى لابد من تحملها فى أداه الطاعات كأن ذلك أولى ( المسئلة الثانية ) هذه الآية دالة على ان السعيد لاينقلب شقيا و بالعكس وذلك لانها دلت على أن الارواح قسمان منهاماتكون في اصل جوهرها طاهرة نقية مستعدة لائن تعرف الحق لذاته والخير لاجل العمل به ومنهاماتكون فأصل جوهرها غليظة كدرة بطيئة القبول للمعارف الحقيقية والاخلاق الفاضلة كاأن الاراضي منها ماتكون سخة فاسدة وكمأأنه لايمكن ان يتولد في الاراضي السيخسة تلك الازهار والثمسار التي تتولد فالارض الخيرة فكذلك لايمكن أن يظهر في النفس البليدة والكدرة الغليظة من المعارف اليقينية والاخلاق الغاصلة مثل مايظهر في النفس الطاهرة الصافية وبمايقوى هذاالكلام أنانري النغوس مختلفقني هذه الصفات فبعضها مجبولة على حيعالم الصفاء والالهيات منصرفة عن اللذات الجسمانية كاقال تعالى واذاسمعوا ماأنزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بماعرفوا من الحق ومنهاقاسية شديدة القدوة والتفرة عن قبول عده المعانى كاقال فهى كالجاره أوأشد قسوة ومنهاما تكون شديدة الميل الى قضاء الشهوة متباعدة عن أحوال الغضب ومنها مانكون شديدة الميل الى امضاء الغضب وتكون متباعدة عن أعال الشهوة بل نقول من النفوس ما تكون عطيمة الرغبسة في المال دون الجساء ومنهم من يكون بالعكس والراغبون في طلب المال منهم من يكون عظيم الرغبة فى العقار وتفضل رغبته فى النقود ومنهم من تعظم رغبته في تحصيل النقود ولايرغب في الضياع والعار واذا تأملت في هذا النوع من الاعتبار تبقنت ان أحوال النفوس مختلفة فيهذه الاحوال اختلافا جوهر ياذاتيسالايمكن ازالته ولاتبديله واذا كانكذلك امتنع من النفس الغليظة الجاهلة المائلة بالطبع الى أفعال الفجور أن تصير نفسامشرقة بالعارف الالهية والاخلاق الفاصلة ولماثبت هذا كان تكليف هذه النفس بتلك المعارف اليقينية والاخلاق الغساضلة جاريا محرى تكليف مالايطاق فثيت بهذا ألبيان انالسعيد من سعدف بطن أمذوالشق من شق ف بطن أمه وانالنفس الطاهرة يخرج نباتها من المعارف اليقينية والاخلاق الفاضلة باذن ربها والنفس الخبيثة لايخرج نباتهاالانكدا قليل الغائدة والخيركثيرالغصول والشر (والوجمالثاني) من الاستدلال بهذه الآية في هذه المسئلة قوله تعالى باذن ربه وذلك يدل على أنكل ما يعمله المؤمن من خبر وطاعة لا يكون الابتوفيق الله تعالى ( المسئلة الثالثه ) قرى يخرج نباته أي يخرجه البلدو ينبته أماقوله تعالى والذي خبثقال الفراء يقال خبث الشيء بخبث خبثا وخباثة وقوله الانكدا النكد العسر الممتنع من اعطاء الخير على جهة البخل وقال الليث النكد الشؤم واللؤم وقلة العطاء ورجل أنكد ونكد قال

واعط ما أعطيت طيب \* لاخير في المنكود والناكد

وهيبتهم والابصار بجمالهم وأبهتهم (انالنزاك فيضلال) أيذهاب عن طريق الحق والصواب 🛊 اذا 🗲 والروية قلبية ومفعولاها الضمير

غيرحكمالاسم الواقع بعدالاأى مالكم من آله الااباه كقولكما في الدار منأحدالاز يدأوغير زيد فن اله ان جعل مبتدأ فلكهخده أوخبره محنوف ولكمالخصيص والتبيسين أى ما لكم في الوجود أوفي العالم اله غيرالله ( الى أخاف عليكر) أىانلمتعبدوه حسيماً أمرت به (عذاب يوم عظيم) هو يوم القيامة أويوم الطوفان والجلة تعليل للعبادة بييان الصارف عن تركها اثرتعليلها ببيانالداعى اليها ووصف اليوم بالعظم لبيان عظمما يقع فيه وتكميل الانذار (قال الملامن قومد) استثناف مبنى على سؤال نشأمن حكاية قوله عليه الصلاة والسلام كاثنه قيل فاذاقالواله عليه الصلاةوالسلام فيمقابلة نصعدفقيل قال الروساء من قومه والاشراف الذين علوث صدور المحسافل بأجرامهم والقلوب بجسلا لهم

## والظرفُ ( مبين ) بين كونه مُنكَّلاً ﴿ ٢٥٩ ﴾ ﴿ قَالَ ) استثنافَ كاسبق (بَاقوم ) ناداهم باضافتهم اليه

استمالة لقلوبهم بحوالحق (لىسىى سلالة) أيشي مامن الضلال قصد عليدالصلاة والسلام تعقيق الحق في نوالصلال عننفسه رداعلى الكفرة حيث بالغوا في أثباتهله عليدا لصلاة والسلام حيث جعلوه مستقرإ فالضلال الواضيح كونه منلالاوقولەتعالى (ولكتى رسول من رب العالمين) استدرالتماقبله باعتار مايســـتلزمه من كونه فأقصى مراتب الهداية فانرسالة ربالعالمين مستازمة له لامحالة كأنه قيسل ليس بي شي ً منالضلال ولكنى فى الغاية القاصية مزالهداية ومن لابتداء الغسامة مجازامتعلقة بمحذوف هوصفة لرسول موكدة لما غيسده التنوين من الفخامة الذاتبسة بالفخامة الامنا فيسة أىرسول وأىرسول كأنّ من رب العالمين (أبلغكم رسالات ريى) استثناف مسوق لتقرير إرسالتدوتفصيل أحكامها وأحوالها وقيل صغة الأخرى رسول على طريق

أذاعرفت هذا فنفول قوله والذي خبث صفة للبلدومعناه والبلد الخبيث لايخرج نباته الانكدا فعفف المضاف الذى هوالنبات وأقيم المضاف اليه الذى هوالراجع الى ذلك البلد مقامه الاأنه كان مجرورا بارزا فانقلب مرفوط مستكنا لوقوعه موقع الفاعل أويقدر ونبات الذى خبث وقرى نكدا يفتح الكاف على المصدر أى ذانكد ممقال تعالى كذلك نصرف الآيات لقوم يشكرون قرى يصرف أى بصرفهاالله وانما ختم هذه الآية بقوله لقوم يشكرون لان الذي سببق ذكره هوأنه تعالى يحرك الرياح الأطيقة النافعة و يجعلها سببالنزول المطرالذي هوالرجة و يجعل تلك الرياح والامطار سببالحدوث أنواع النبات النافعة اللطيغة اللذيذة فهذامن أحد الوجهين ذكرالدليل الدالعلى وجود الصانع وعمله وقدرته وحكمته ومن الوجه الثاني تنبيه على ايصال هذه النممة العظية الى العباد فلاجرم كانت من حيث انهاد لاثل على وجود الصانع وصفاته آيات ومن حيث انهانم يحب شكرها فلاجرم قال نصرف الآيات لقوم يشكرون وانما خص كونها آيات بالقوم الشاكرين لانهم همالمنتفعون بها فهو كفوله هدى للمتفين "قوله تعالى ( لقد أرسلنا نوحا الى قومه فقال ياقوم اعبدوالله مناله غيره انى أخاف عليكم عذاب يوم عظيم قال الملائمن قومه الالنزاك في صلال مبين قال ياقوم ليس بي صلالة ولكني رسول من رب العالمين أبلغكم رسالات ربى وانصح لكم وأعلم من الله مالاتَّعَلُونَ ﴾ اعلم انه تعالى لماذكر في تقرير المبدأ والمعاد دلائل ظاَّهُرة و بيناتُ قاهرة و براهين باهرة أتبعها بذكر قصص الانبياء عليهم السلام وفيه فوالد (أحدها) التنبيه على ان اعراض الناس عن قبول هذه الدلائل والبينات ليس من خواص قوم محدهليد الصلاة والسلام بلهذه العادة المذمومة كانت حاصلة فيجيع الابمالسالغة والمصيبة اذاعت خفت فكانذكر قصصهم وحكاية اصرارهم على الجهل والعناد يفيدتسلية الرسول عليد السلام وتخفيف ذلك على قلبد (وثانيها) أنه تعالى يحكى في هذه القصص انعاقبة أمر أولئك المنكرين كان الىالكفر واللعن في الدنيا والحسارة في الآخرة وعاقبة أمر المجقين الدالدولة في الدنيا والسعادة في الأخرة وذلك يقوى قلوب المحقين و مكسر قلوب المبطلين (والثها) النسد على انه تعالى وان كان عهل هؤلاء المبطلين ولكند لابهملهم بلينتهم منهم على أكل الوجوه (ورابعها) بيان انهده القصص دالة على نبوة محدعليه الصلاة والسلام لانه عليه السلام كأن أميا وماطالع كتابا ولاتلذ أستاذا فاذاذكر هذه القصص على الوجه من غيرتحريف ولاخطادل ذلك على أنه انماعرفها بالوجى مناهة وذلك يدل على صحة نبوته ولقائل أن يقول الاخبار عن الغيوب الماضية لايدل على المعيز لاحتمال أن يقال ان ابليس شاهد هذه الوقائم فألقاها اليد أما الاخبار عن الغيوب المستقبلة فانه معجز لان علم الغيب ليس الالله سجعاته وتعالى واعلم انه تعالى ذكر في هذه السورة قصة آدم عليه السلام وقدسبق ذكرها (والقصة الثانية) قصة نوح

 عليه السلام وهي المذكورة في هذه الآية وهو بوح بناك بن متو شقح بن اخنوخ واختوخ اسم ادر بس التي طيدالسلام وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف قوله لقدأ رسلنا جواب قسم محفوف كانقالوا ماالسبب في انهم لايكادون يتطفون بهله اللام الامع قدوذكر هذه اللام بدون قدنادر كنوله حلفت لها باقد حلفة فأجر لتاموا وقلتا انماكان كذلك لان الجله القسمية لاتساق الا تأكيد الجملة المسم عليها التيهي جوابها فكانت مظنة لمني التوقع الذي هوممني قد عنداسمًاع المخاطب كلمة القسم (السئلة الثانية) قرأ الكسائي غيره بكسر الراء على أنه فمت الاله على الغظ والبافون بالرفع على انه صفة للاله على الموضع لان تقدير الكلام مالكم الدغيره وقال أبو على وجد من قرأ بالرفع قوله ومامن الدالات فكما أن قوله الاالله بدلمن قوله مامن اله كذلك قوله غيره بكون بدلامن قوله من اله فبكون غيررفعا بالاستثناء وظل صاحب الكشاف قرى غير بالحركات الثلاث وذكروجه الرفع والجر كاتقدم قال وأماالتصب فطى الاستناء بمعنى مالكم من اله الااياء كقواك مافى الدار من أحد الازيدا وغيرزيد ( السئلة الثالثة ) قال الواحدي في الكلام حنف وهوخير مالانك اذاجسات خبرمسفة لتوله الملهبق لهذا المنق خبروالكلام لايستقل بالصغة والموصوف لالكاذا قلت زيدالعاقل وسكتلم يفدمالم تذكر خيرمو يكوث التفدير مالكم من الهضيره في الوجود أقول اتفق التحويون على أن قولنسا كاله الااقة كابد فيد من أضمار والتسدير كاله في الوجود أولا اله لنا الاالله ولم يذكروا على هذا الكلام حجة فانانثول لم لا يجوز أن يقال دخل حرف النني على هذه الحقيقة وعلى هذه الماهية فيكون المعني أنه لأتحقق لحقيقة الالهية الافي حقاقة واذاحلت الكلام علىهذا المعنى استغنينا عن الاضمار الذي فكرومفان قالواصرف النفي الى الماهية لايمكن لان المفاثق لايمكن نفيها فلايمكن أن يقال لاسواد عمني ارتفاع هنداللاهية وانماالمكن أنهال انتلك الحفائق غيرموجودة ولا حاصلة وحيثتذ بحباضمار الخبرفنقول هذا الكلام بناء على أن الماهية لايكن انتفاؤها وارتفاعها وذلك باطل قطمااذلوكان الامركذلك لوجب امتناع ارتفاع الوجودلان الوجود أبضا حفيفة من الحقائق وماهية فلإليمكن ارتفاع سأتر الماهيات فأن كالوااذا قلنالارجل وعنينا بهنني كوته موجودا فهذاالنني لمينصرف الىماهية الوجود وانماانصرف الى كون مأهية الرجل موصوفة بالوجود فنقول تلك الموصوفية يستعيل أنتكون أمرازاتدا على الماهية وعلى الوجود اذلوكانت الموصوفية ماهية والوجود ماهية أخرى لكانت تلك الماهية موسوفة أيضابالوجود والكلام فيدكافجاقبله فبلزم التسلسل ويلزم أن لايكون الموجود الواحد موجودا واحدا بلمؤجودات فيرمتناهية وهويحال مم نقول موسوفية الماهية بالوجود اماأن يكون أمر امفايرا للماهية والوجود واماأن يكون كذلك فانلهكل أمرامفا يرالها فحينتذ يكون لذلك المفاير ماهية ووجود

المعاهين للاشعار بعلة الحكماللى هوتبليغ رسالتد تعالى اليهم فان ر یو بیته تعالی له عليدالصلاة والسلام منموجبات امتثاله بأمره تعالى بتبليغ رسالته تعالى اليه (وأنصح لكم) عطف على أبلنكم مين الكيفية أداءالرسالة وزيادة اللاممعتعدىالنصيح بنفسدللدلالة على انحاض النصيصة لهم وأنهسا لنفعتهم ومصلمتهم شاصة وصغدالمارع لدلالة على مجدد نصعته الهم كإيعرب عند قوله تعالى ربانىدعوتقومىليلا ونهارا وقوله تعالى (وأعلمناقة مالاتعلون) عطف على ماقبله وتغرير لرسالته عليدالسلاة والسلام أي أعلم من جهدا فعنسالي بالوحي مالا تعلونه من الامور الآتية أوأعامن شؤنه عزوجل وقدرته القاهرة وبطشه الشهديد على أعداله وأنياسه لاردعن القوم المجرمين مالاتعلونه قيل كانوا لم يسمعوا غوم حلجهم المغاب فيلهم فكالوا فأفلين آمنين لايملون ماحمله توح عليدالسلام بالوى

(أوعجبتم أن جاءكم ذكرمن ديكم) جواب وردا اكتفعن ذكره يقولهم الالزاك في صلال مبين من قولهم ما زال الانتقر امثلنا وقولهم لوشاء الله لانزل ملائكة والهمزة للانكار والواوالعطف على مقدرين محب عليه الكلام كانه قيل أاستبعدتم وعجبتم من أَنْجَاءُكُمْ ذَكُرُأَى وحِي أُومُو عَظَمَةُ مَنْ مَالِكَ أَمُورُكُمْ وَمَنْ بِيكُمْ ﴿ عَلِي رَجِّلُ مَنكُم ﴾ أي على اسان رجل من جنسكم كقوله تعالى ماوعد تناعلى رسلك وقلتم لاجل ذلك ماقلتم من ﴿ ٣٦١ ﴾ أن الله تعالى لوشاء لانزل ملائمكة (لينذركم)عله للحجي

أى ليحذركم عاقبة الكفر والمعاصي (ولتتقوا)عطف على العلة الاولى مترتبة عليها (ولعلكم ترجون)عطف على العلة الثانية مترتبة عليها أى ولتتعلق بكم الرحمة بسبب تقواكم وفائدة حرف الترجي النبيدعلى عزة الطلب وأن النقوى غبرموجب للرحديل هي منوطة بفضل الله تعالى وأن المتقي ينبغيأن لايعتمد على تقواه ولا بأمن عذاب الله عروجل(فكذبوه)فتمواعلي تكذبه في دعوى النبوة ومانزل عليدمن الوجي الذي بلغه اليهم وأنذرهم بمافي تضاعيفه واستمرواعلم ذلك هذهالمدة المتطاولة بعدماكر رعليه الصلاة والسلام عليهم الدعوة مرارافلم يزدهم دعاؤه الافرارا حسبمانطق به قوله تعالى رب انىدەوت قومى لىلاونهارا الآيات اذهو الذي يعقبه الأنجاء والاغراق لامجرد التكذيب (فأنجيناه والذين معه) من المو منين قيل كانو أربعين رجلاوأربعينأمرا وقبل تسعة أبناؤه الثلاثه وستذبمن آمن به وقوله تعالى (في الفلك) متعلق بالاستقرار؛ الظرف أىاستقروا معدني

ومأهيته لاتقبل الارتفاع وحينثذ يعود السؤال المذكور فثبت بماذكرناان الماهيةان لم تقبل الننى والرفع امتنع صرف حرف الننى الىشى من المفهومات فانكانت الماهية قابلة للنني والرفع فحينتن عكن صرف كلمةلافي فولنالاله الااللةالي هذه الحقيقة وحينئذ لايحتاج ألى التزأم الحذف والاضمار الذي يذكره المحويون فهذا كلام عقلي صرف وقع في هذا البحث الذي ذكره النحويون (المسئلة الرابعة) قوله تعالى لقدأ رسلنا فيه قولان قال ابن عباس بعثنا وقال آخرون معنى الارسال انه تعالى جله رسالة يو ديها فالرسالة على هذا التقدير تكون متضمنة للبعث فيكون البعث كالنابع لاانهالاصلوهذاالبحث بناء على مسئلة أصولية وهي انه هل من شرطار سال الرسول الى قوم أن يعرفهم على لسانه أحكا مالاسبيل لهم الىمعرفتها بعقولهم أوليس ذلك بشبرط بل يكون الغرض من بعثة الرسل مجرد تأكيدمًا في العقول وهذا الخلاف انها بليق بنفسار يع المعتزلة ولايليق يتفاريع مذ هبنا وأصولنا (المسئلة الحامسة) في الآية فوأمد (الفائدة الاولى) انه تعالى حكى عَن توح في هذه الآية ثلاثة أشياء (احدها) انه عليه السلام أمر هم بعبادة الله تعالى (والثاني )انه حكم أن لااله غير الله والمقصود من الكلام الاول اثبات التكليف والمقصود من الكلام الثاني الاقرار بالتوحيد تمقال عقيبه اني أخاف عليكم عذاب يوم عظم ولا شك ان المرادمنداماعذاب يوم القيامة وعلى هذا التقدير فهوقد خوفهم يوم القيامة وهذا هوالدعوى الثالثة أوعداب يوم الطوفان وعلى هذا التقدير فقدادعي الوحي والنبوة منعندالله والحاصلانه تعالى حكىعنه انه ذكرهذه الدعآوى الثلاثة ولم يذكر على صحة واحدمنها دليلاولا جمة فأن كان قدأ مرهم بالانذار بهاعلى سبيل التقليد فهذا باطل لما أن القول بالتقليد باطل وأيضا فالله تعالى قدملا القرآن من ذم التقليد فكيف يليق بالرسول المعصوم الدعوة الى النقليد وانكان قدأمرهم بالاقرار بهامع ذكر الدليل فهذا الدليلغير مذكورواعلم انهتعالىذكر فيأول سورة البقرة دلائل التوحيد والنبوة وصحةالمعاد وذلك تنبيه منه تعالى على ان أحدامن الانبياء لا معوأ حدالي هذه الاصول الابذكرالحجبة والدليل أقصىمافي البابانه تعالى ماحكي عن نوح تلك الدلائل في هذ المقام الا انتلك الدلائل لماكانت معلومةلم يكن الىذكر هاحاجة في هذا المقام فترك الله تعالى ذكر الدلائل لهذا السبب (الفائدة الثانية) انه عليدالسلامذكر أولاقوله اعبدواالله وثمانيا قوله مالكم من اله غيره والناني كالعلة للاول لانه اذالم يكن لمهم الهغيره كانكل ماحصل عندهم من وجوه النفع والاحسان والبرواللطف حاصلامن الله ونهاية الانعام توجب نهاية التعظيم فأنما وجبت عبادة الله لاجل العلم بأنه لااله الاالله ويتفرع علم هذا المبحث مسئلة وهي أناقبل العلم بان لااله واحدأوأ كثرمن واحدلانعلم ان المنعم علينا بوجوه النعم الحاصلة عندناهوهذا أم ذالئواذاجهلنا ذلك فقدجهلنامن كان هوالمنع فىحقنا وحينئذ لايحسن صادته فعلى هذا القول كأن العلم بالتوحيد شرطاللعلم بحسن الغلكأوصحبوه فيه ﴿ ٤٦ ﴾ ع أو بفعل الانجاء أى أنجيناهم في السفينة و يجوز أن يتعلق بمضمر وقع حالامن الموصول

الرجمة التي هي مقتضى الذَّات وتقدمها على الفضب الذي يظهر أثره بمقتضى

أومن ضميره في الغديف (وأغرقنا الذين كذبوايا ياتنا) أي استمرواعلى تكذيبها وليس المرادبهم الملا المنصدين للجواب فنط يلكل من أصرعلى النكذيب منهم ومن أعقابهم وتقديم ذكر الانجاء على الاغراق للمسارعة الى الاخباربه والايذان بسق

جرائههم (انهم كانوا قوماغ ين) على القلوب غيرمستبصرين قال ابن عباس زمنى الله تعالى عنهما عيت قلو بهم عن معرفة التوحيد والنبوة والمعاد وقدى عامين والاول أدل على النبات والقرار (والى عاد) متعلق بمضر معطوف على قوله تعالى أرسلنا في قصة نوح عليه السلام وهو الناصب لقوله تعالى (أخاهم) أى وأرسلنا الى عاد أخاهم أى واحدامنهم في النسب الفي الدين كقولهم الخاالعرب وقيل العامل فيهما الفعل المذكور في اسبق ﴿ ٣٦٢ ﴾ وأخاهم معطوف على نوحاوا الاول هو الاولى وأياما كان فلعل

العبادة (الفائدة الثالثة) في هذه الآية انظاهرهذه الآية بدل على ان الاله هوالذي يستحق العبادة لانقوله اعبدواالله مالكم من الهغيره اثبات، وننى فيجب أن يتواردا على مفهوم واحد حتى يستقيم الكلام فكان المعنى اعبدوااللهمالكم من معبود غيره حتى يتطابق النفي والاثبات تم ثببت بالدلبل ان الاله ليس هوا لمعبود والألوجب كون الاصنام ألهة وانلابكون الاله الهافي الازل لاجل انه في الازل غير معبود فوجب حل لفظ الاله على انه المستحق للعبادة واعلم انهم اختلفوا في معنى قوله انى أخاف عليكم هل هو اليقين أوالحوف بمعنى الظن والشك قال قوم المرادمنه الجرم واليقين لانه كانجازمايأن العذاب ينزل بهم امافي الدنيا وامافي الآخرة ان لم يقبلوا ذلك الدين وقال آخرون بل المراد منه السُكُ وتقريره من وجوه (الاول) انه انماقال ابي أخاف عليكم لانه جوزأن يو منوا كاجوزأن يستمروا على كفرهم ومع هذا التجو يزلابكون قاطعابنزول العذاب فوجب أن يذكره بلفظ الخوف (والثاني) آن حصول العقاب على الكفر والمعصية أمر لايعرف الا بالسمع ولعل الله تعالى ماريناه كيفية هذه المسئلة فلأجرم بق متوفقا مجو زاانه تعالى هل يعاقبهم على ذلك الكفرأم لا (والثالث) يحمّل أن يكون المرادس الخوف الحذركما قال في الملائكة يخافون ربهم أي يحذرون المعاصي خوفامن العقاب(الرابع)انه بتقدير أن مكون قاطعا بنزول أصل العذاب لكنه ماكان عارفا عقدار ذلك العداب وهو انه عظيم جدا أومتوسط فكان هذا الشك راجعاالى وصفالعقاب وهوكونه عظيما أمملا لافي أُصل حصوله ثم انه تمالىحكى ماذكر ، في قومه فقال قال الملا ً من قومه انالىزاك في ضلال مبين قال المفسرون الملا الكبراء والسادات الذنج ولوا أنفسهم أضداد الانبياء والدليل عليه انقولعمن قومه يقتضيانذنك الملائبةض قومه وذلك البعض لابدوأن يكونوا موصوفين بصفةلاجلهاأستحقواهذا الوصفوذلكبأن يكونواهم الذين يملوثن صدور الجالس وتنلئ القلوب من هببتهم وتنلئ الابصارمن رؤيتهم وتتوجه العبون في المحافل اليهم وهذه الصفات لاتحصل الافي أرو ساء وذلك يدل على ان المرادمن الملاء الرؤساء والاكابر وقوله الالنزاك هذه الرؤية لابد وأن كون بمعنى الاعتقادوالظردون المشاهدة والرؤمة وقوله فيصلال ممن أي وخطاطاهر وصلال بين ولايدوآن يكون مرادهم نسبة نوح الى الضلال في المسائل الاربعالي بينان توجاعا م السلام ذكرها وهي الشكليف والتوحيد والنبوة والمعساد ولما ذكروا هذا ألكازم أجاب نوح عليه السلام بقوله ياقوم ليس في صلالة فان قالوا ان القومة لواان لنزال في صلال مبين فيوابه أن يقال ليسبى صلال فلم والدهذا الكلام وقال السبى صلالة قلت لانقوله ليسبى صلالة أى ليس بي نوع من أنواع الضلالة البتة فكان هذا أبلغ في عوم السلب ثم انه عليه السلام لمانني عن نفسه العيب الذي وصفوه به ووصف غسه بأشرف الصفات وأجلها وهوكونه رسولا الى الخلق من رب العالمين ذكرمه المقصود من الرسالة وهوأمران

تقديم المجرو رههنا على المفعول الصريح للحذارعن الاضمارقيل الذكر وشدك الىذلك ماسيأتى من قوله تعالى ولوطا الخ فان قومه لمالم يعهدواباسم معروف يقتضي الحال ذكره عليدالسلام مضافا اليهمكا فيقصة عاد وتمود و مدين خولف في النظم الكريمبين قصندعليه السلاء وبين القصص الثلاث وقوله تعالى (هودا)عطف سان لاخاهموهوهودبن عبدالله ين رباح بى الخلود ين عاد بن عوص بن ارم بن سام بن نوح عليه السلام وقيل هو دين شالخ بن ارفحشذ بن سام بن نوح ابن عمأبي عادوانماجعل منهم لانهم أفهم لكلامد وأعرف محاله فيصدقه وأمانته وأقرب الى اتباعد (قال) استثناف منى على سو النشأ منحكاية ارساله عليه السلام اليمهم كائنه قيل فاذاقال لهم فقيلُ قال (ياقوم اعبدوا اللهُ) أىوحده كايعرب عنه قوله ( مالكم من اله غيره ) فانه استناف جارمحري البدان للعبادةالمأمور بهاوالتعليللها أوللامر بهاكأنه فيلخصوه

بالعادة ولاتشركوا به شبئا دايس لكم اله سواه وغيره بالرفع صفة لاله باعتبار محله وقرى بالجر حلاله على ﴿ الاول ﴾ لفظه (أفلاتتقون) انكار واستبعاد لعدم اتقائهم عذاب الله تعالى بعدما علوا ما حل بقوم نوح والفاء نامطف على مقدر يقتصيه المقام أى الانتفكرون أو أقففلون فلا تتقون فالتوبيخ على المعطوفين معا أو اتعلون ذلك فلا تتفون فالتوبيخ على المعطوف فقطوفي سورة هودا فلا تتقلون ولعله عليه السلام خاطبهم يكل منهما وقدا كتني

محكاية كلمنهما فيموطن عن حكايته في موطن آخر كالم يذكرههنا ماذكرها المناف قوله تعالى ان أنتم الامفترون وفس على ذاك عَلْ عَيْةِ مَا ذَكُرُ وَمَالَ بِذَكْرُ مَنْ أَجْرَاء لَقَصَة بِلَ عَالَ وَظَائُرُ أَفَى سَائُرا لَقَصَصَ لَاسْيَاقَ الْحَاوِراتِ الْجَارِيةُ فَى الاوقاتِ الْمُعَدُّدةُ وَاللّه أعلم ( قال الملا " الذين كفرو أمن قوم ) ستثناف كامروا باوصف الملا الكفر اذلم بكن كلهم على الكفر كالا قوم نوح بل كان منهم آمن به عليه السلام ولكن ﴿ ٣٦٣ ﴾ كان بكتم إيمانه كرثد بن سعدوقيل وصفوا به لمجرد الذم ( الالزاك في

> (ا مرول) تبليغ الرسامة (والثاني) تقر برالنصيحة فقال أبلغكم رسالات ربي وأنصح لكم وَفِيهُ مُسَاءُلُ ( المُستِله الأُولى )فرأ أَبُوعَر وأَبَلغَكُم بِالْبَخَفِيفُ مِنْ أَبِلغُ وَالْبَأَقُونَ بِالتَشْدِيدُ قَالَ الواحدي وكلا الوجهين جَاء في النَّهٰ بِلْ فَالْهَخْمِفُ قُولُهُ فَانْ تُولُواْفَقَدْ أَبِلْغَنَّكُم والتشديد فحابلغب رسالته ( المسئلة الثانية ) الفرق بين تبليغ الرسالة و بين النصيحة هوان تبليغ الرسالة معناه أن يعرفهم أنواع تكاليف الله وأقسام أوامر وبواهيه وأما النصيحة فهوانه يرغبه في الطاعة ويحذره عن المعصية ويسعى في تقرير ذلك الترغيب والترهيب لابلغ الوجوه وقوله رسالات ربى بدل على انه تعالى حله أنواعا كشيرة من الرسالة وهي أفسام الكالف من الاوامر والنواهي وشرح مقادير الثواب والعقاب في الآخرة ومقادير الحدودوازواجر في الدنيا وقوله وأنصح لكم قال الفراء العرب لاتكاد تقول نعصتك انماتقول نصمتاك ويجوز أيضا نصحتك قال النابغة

نصحت بني عوف فلم تقبلوا ﴿ رسول ولم تَجْعُ لديهم رسائلي وحقيقة التصمح الارسال الى المضلحة معخلوص النية من شوائب المكروه والمعني اني أبلغ البكم تكالف الله مم أرشدكم الى الاصوب الاصلح وأدعوكم الى مادعانى وأحب البكم ماأحبه لنفسى ثم قال وأعلم من الله مالانعلون وفيه وجوه ( الاول) وأعلم انكم ان عصيتم أمر ، عافيكم بالطوفان ( الثاني ) واعلم أنه يعاقبكم في الآخرة عقابا شديد اخارجا عاتتصوره عقولكم (الثالث) يجوز أن يكون المراد وأعلمن توحيدالله وصفات جلاله مالاتعلون و يكون القصود من ذكر هسذا الكلام حل القوم على أن يرجعوا البه في طلب تلك العلوم \* قوله تعالى ( أو عجبتم أنجاء كم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم ولتتقوا والملكم ترحون فكذبوه فأنجيناه والذين معه فيالفلك وأغرقنا الذين كذبوا بالماتنا انهم كانوا قوماعين ) أعلمان قوله أوعجبتم أنجاء كمذ كرمن بكم على رجل منكم ليندركم ولتتقوا يدل على انمراد القوم من قولهم لنوح عليه السلام الالزائ فضلال مبين هوانهم نسبوه في ادعاء النبوة الى الصلال وذلك من وجوه ( أحدها ) انهم استبعدوا أَنْ يِكُونَ للهُ رُسُولُ آلى خلقه لأجل انهم اعتقدوا ان القصود من الارسال هوالتخليف والنكليف لامنضة فيه للعبود لكونه متعاليا عن النفع والضرر ولامنغمة فبه للعابد لانه في الحال بوجب المضرة العظيمة وكل مايرجي فيه من الثواب ودفع العقاب فالله قادر على تحصيله بدون واسطة التكليف فيكون التكليف عبثنا والله متعال عن العبثواذا بطلالتكليف بطل القول بالنيوة ( وثانيها ) انهم وانجوزوا التكليف الاانهم قالوا ماعلم حسنه بالعقل فعلناه وماعلم فأبحدتر كناه ومالانعلم فيدلاحسنه ولاقبحه فان كنامضطرين اليد فعلناه لعلنا انهمتعال عنأن يكلف عبده مالأطاقة لهبه وانلم نكن مضطرين اليه تركمناه الحمذرعنخطر العقاب ولماكان رسول العقل كافيا فلاجاجة الى بعثة رسول آخر ﴿ وَثَاثِهَا ﴾ ان تَقدير أنه لا بدَّمن الرسول فَأن ارسال الملائكة أولى لان مُهابِتُهم أَشْدُ

سفاهة)أى متكنا فيخفة عقلراسخا فيهاحيث فارقت د نآباً لل ألاانهم هم السفواء ولكن لايعلون (وأنالنظنك من الكاذبين) أي فيما دعيت من الرسالة قالوه لعراقتهم في التقليد وحرمانهم من النظر الصحيم (قال) مستعطفالهم ومستميلآلقلوبهم معماسمع منهم ماسمع من الكلمة الشنعاء الموجبة التغليظ القول والمسافهة بالسوء (ياقومليس بي سفاهة ) أي شي منها ولاشائبة من شوائبها ( ولكني رسول من رب العالمين) استدراك ماقبله باعتبارما يستلزمه ويقتضيه من كونه في المغارة القصوى من الرسد والاناة والصدق والامأنة فان الرسالة منجهة رب العالمين موجبة لذلك حماكا نهقيل ليس بىشى مانسى تونى اليه ولكني في غابة ما يكون من الرشدوالصدق ولميصرح يننى الكذب اكنفا بمافى حيز الاستدراك ومن لابتداء الفالة محازامتعلقة بمحذوف وقعصفة لرسول مؤكدة ملا أفآده التنوين منالفخامة الذاتسة مالفخامة الاضافية وقوله تعالى (ايلغكم رسالات ر بی) استثناف سیق انتقر پر

رسالته وتفصيلأ عوالهاوقيل صفة أخرى لرسول والكلام في اضافة الرب الى نفسه عليه السلام بعداضافته الى العالمين وكذا في جيم الرسالات كالذي مرفى قدمة وج عليه السلام وقرى أبلغكم من الابلاغ ( وأنالكم ناصيح أمين) معروف بالنصح , الامأنة مشهور بين الناس بذرى وأنماجئ بالجلة الاسمية دلالة على الثبات والاستمرار وابذانا بأن من هذا حاله لايحوم حولهشائية السفاهة والكذب

(أوعجبتم أنجاء كمذكر من و بكم) الكالام فيه كالذي مرفى قصة نوح عليه السلام (على رجل منكم) أى من جنسكم (لينذركم) و يحذر كم عاقبة مأ انتم عليه من الكفر و المعاصى حتى نسبتمونى الى السفاهة والكذب وفي أجابة الانبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجودين من يشافههم بما لاخير فيه من أمثال تلك الاباطيل بما حكى عنهم من المقالات الحقة المعربة عن نهايه الحلم والززانة وكال الشفقة والرأفة من الدلالة على حيازتهم القدح على 172 ﴾ المعلى من مكارم الاخلاق ما لا يحفى مكانه ( واذكر وا

وطهارتهم أكل واستغناهم عزالأكول والمسروب أطهر وبعدهم عزالكذب والباطل أعظم (ورابعها) ان بتقدير أن يبعث رسولا من البشر فلعل القوم اعتقدوا ان من كان فقيرا ولم يكن له تبع ورياسة فانه لايليق به منصب الرسالة ولعلهم اعتقدوا ان الذي ظن نوح علمه السلام انه من باب الوحى فهومن جنس الجنون والعته وتخييلات الشبطان فهذاه والاشارة الى مجامع الوجوه التي لاجلها أنكر الكفار رسالة رجل معين فلهذه الاسباب حمموا على نوح بالضلالة ثم ان نوحاعليه السلام أزال تعجبهم وقال انه تعالى خالق الخلق فله بعكم الالهية أن يأمر عبيده ببعض الاسباء وينهاهم عز بعضها ولايجوز أن يخاطبهم بتلك النكا ف من غيرواسطة لان ذلك بذهبي الى حدالالجاءوهو بناقي التكليف ولانجوزأن يكور ذك الرسول واحدا من الملائكة لما ذكرناه في سورة الانعام في تفسير قوله تعالى ولوجعلناه ملكا لجعلناه رجلا فبق أن مكون ادصال تلك التكاليف الى الخلق بواسطة انسان وذلك الانسان انما يبلغهم المك التكاليف لاجل أن ينذرهم و يحدرهم ومتى أنذرهم اتقوا مخالفة تكايف الله ومتى اتقوا مخالفة نكليف الله استوجبوا رحمةالله فهذا هوالمراد منقوله لينذركم ولتتقواولعلكم ترجون اذا عرفت هذا فلنجع الى تفسير ألفاظ الآية أماقوله أوعيبتم فالهمزه للانكار والواو للعطف والمغطوف عليه محذوف كأنه قبل أكدبتم وعجبتم أنجاء كمأى عجبتم انجاءكم ذكروذكروافي تفسيرهد االذكر وجوها قال الحسن انه الوحى الذيجاء مم موقال آخرون المراد بهذا الذكر المعجز عمداك المعجز يحتمل وجهين (أحدهما) أنه تعاد كان قدأ يزل عليه كتابا وكانذلك الكتاب معجزا فسماه الله تمالى ذكرا كاسمى القرآن بهذاالاسم وجعله معجزة لمحمد صلى الله عليه وسلم (والثاني) ان ذلك المعجز كان شيئا آخر سوى الكتاب وقوله على رجل قال الفراء علي ههنا بمعنى مع كما تقول جاء بالخبر على وحهد ومعوجهه كلاهما جأز وقال ابنقنيبة أيعلى أسان رجلمنكم كإقال ربنا وآننا ماوعدننا على رسلك أي على لسان رسلك وقال آخرون ذكر من ربكم منزل على رجل وقوله منكم أي تعرفون نسبه فهومنكم نسبا وذلك لان كونه منهم يزيل التعجب لانالرء بمن هومن جنسه أعرف وبطمهارة أحواله أعلمو بمايقتضي السكون اليه أبصر ثم بين تعالى مالاجله لبعث الرسول فقال لينذركم ومالاجله ينذر فقال ولتتقوا ومالاجله لتقون فقال ولعلكم تُرحون وهمسدًا الغرَّتيب فيغاية الحسن فانالمقصود منالبعثة الانذَّار والمقسوَّد من الانذار التقوى عن كل مالاينبغي والمقصود من التقوى الغوز بالرجمة في دار الآخرة قال الجبائي والكمي والقاضي هذه الآية دالة على انه تعالى أرادمن الذين بعث الرسل اليهمالنقوى والفوز بالرحمة وذلك يبطلقول من يقولانه تعالىأراد من يعضهم الكفر والعناد وخلقهم لاجل العداب والنار وجواب أصحابنا أن نقول ان لم يتوقف الفعل على الداعى لزم رججان الممكن لالمرجح وانتوقف لزمالجبر ومتى لزمذلك وجب القطعفانه

اذجعلكم خلفاء)شروع في يان ترتيب أحكام النصيح والامانة والانذاروتفصيلها واذمنصوب باذكر واعلى المفعو ليسة دون الظرفية وتوجيسه الامريالذكرالى الوقت دوناما وقعفيدمن الحوادثمعأنها المقصودة بالذات للبالغةفي ايجاب ذكرها لمأن ابجادة كرالوقت ابجار الذكرمافيه بالطريق البرهاني ولان الوقت مشتمل عليها فأذا استعضر كانت هي حاضرة متغاصيلها كائنهاهشاهدة عباناولعله معطوف على مقدر كائنه قيل لاتجبوا منذلك اوتدبروا فىأمركمواذكروا وقتجعله تعالى الاكخلفاء ( منبعدقوم نوح) أي في مساكنهم أوفى الارض بأن جعلكم ملوكا فانشداد ن عادمي ملك معمورة الارض منرملعالج الىشحرعان ( وزاد کمفی الحلق) ای فی الابداع والنصو رأوفي الناس (بسطة)قامة وقوة فانهلم كن فيزمانهم مثلسهم فيعظم الاجرامقال الكلبي والسدي كانتقامة الطويل منهم مائدذرا عوقامة القصيرستين ذراعا (فاذكرواآلاءالله) التي

أنع بهسا عليكم من فنون النعماء التي هذه من جلتها وهذا تكر برللتذكير لزيادة التقرير وتعميم اثر تخصيص ﴿ تعالى ﴾ ( لعلكم تفلحون ) كيوديكم ذلك الى الشكر المؤدى الى النجاة من الكروب والفوز بالمطلوب ( قالوا ) مجيبين عن نلك النصائح العظيمة ( أجتننا لنعبد الله وحده ) أى المخصم بالعبادة (ونذر ماكان يعبد آباؤنا) أنكروا عليد عليه السلام مجيئة المخصصة تعالى بالعبادة والاعراض عن عبدادة الاوثان انهما كافي التقليد وحبا لما إلغوه والغوا أسلافهم عليه ومعنى المجيئ المامجيئه عليه السلام من متعبدة ومنزله والمامن السماء على التهكم والمالقصد والتصدي عاديا المائية المائية والمائية والمائية

تهالى أراد الكفرمن الكافر وذلك يبطل مذهبكم ثم بين تعالى انهم مع ذلك كذبوه في ادعاء المدوة وتبليغ التكاليف من الله وأصروا على ذلك النكديب ثم انه تعالى أبجاه في الفلك وأبحى من كان معه من المو منين وأغرق الكفار والمكذبين و بين العلاق ذلك فقال انهم كانوا قوماعين قال ابن عباس عيت قلو بهم عن معرفة التوحيد والنبوة والمعاد قال أهل اللغة بقال رجل عم في البصيرة وأعمى في البصر فعميت عليهم الانباء يومئذ وقال قد جاء كم بصائر من ربكم فن اهتدى فلنفسد ومن عى فعليها قال زهير

وأعلم مافى اليوم والامس قبله \* ولكننى عن علم مافى غد عمى قال صاحب الكشاف قرئ عامين والفرق بين العمى والعامى ان العمى يدل على عمى ثابتوالعامى على عى حادث ولاشك ان عاهم كان ثابتار اسخاو الدايل عليه قوله تعالى في آية أخرى وأوجى الى نوح أنه لزيو من من فومك الامن قد آمن "قوله تعالى (والى عا- أخاهم هوداقال ياقوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره أفلا تقون قال الملا الذين كفروامن قومه انالعراك في سفاهة واناله ظنك من الكاذبين قال ياقوم ليس بي سفاهة ولكني رسول من رسالعالمين أبلغ كم رسالات ربي وأنالكم ناصح أمين أوعجبتم أنجاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم واذكروا اذجعلكم خلفاء من بعد قوم نوح وزادكمفي الحلق بسطة فاذكروا آلاءالله لعلكم تفلحون )اعلمان هذا هوالقصة النانية وهي قصة هودمع قومه اماقوله والى عاد أخاهم هودا ففيد ابحاث( البحث الاول ) انتصب قوله أخاهم بقوله أرسلنا في أول الكلام والتقدير لند أرسانا نوحا الى قومه وأرسلناالى عاد أخاهم هودا (البحث الثاني) اتفقواعلى ان هود اماكان أخالهم في الدين واختلفوا في انه هل كان أخافرابة قريبةأم لا قال الكلبي انه كان وإحداً من تلك القبيلة وقال آخرونانه كانمن بني آدمومن جنسهم لامن جنس الملائكة فكني هذا القدرفي تسميةهذه الاخوة والمعنى انابعثناالي عارواحدا منجنسهم وهوالبشر ليكون الفهم والانس بكلامه وأفعاله أكل ومابعثنا اليهم شخصا مزغير جنسهم مثل ملك أوجني (العث لثالث) أخاهم أي صاحبهم ورسولهم والعرب تسمى صاحب القوم أخ القومومنه قوله تعالى كلادخلت أمة لعنت أختهاأي صاحبتها وشبيهتها وقال عليه السلام أن أخاصدا وقداذن وانبايقيم من أذن ير يد صاحبهم (البحث الرابع) قالوا نسب هود هذاهود بنشالخ بنار فغشد بن سام بن نوح وأماعاد فهم قوم كانوا بالين بالاحقاف قال ابن اسمحق والاحقاف الرمل الذي بين عان الى حضر موث (البحث الخامس) اعلم ان ألفاظ هذه القصة موافقة للالفاظ المذكورة في قصة نوح عليه السلام الافي أشياء (الأول) في قصم نوح عليه السلام فقال ياقوم اعبدوا الله وفي قصم هو دقال ياقوم اعبدوااللهوالفرق ان نوساعليه السلام كان مواظباعلي دعواهم ومآكان يؤخر الجوادعن شبهاتهم لحظة واحدة وأماهو دفاكانت مبالغته الى هذاالحد فلاجرم جاء

(منربكم) أي فنجهته تعالى وتقديم الظرف الاول على الثانى مع أن مبدأ الشي متقدم على منتهاه المسارعة الى سان اصابة المكروءلهم وكذا تقدعهماعلى الفاعل الذي هوقوله تعالى (رجس)مع مافيه من التشويق الى المؤخرُ ولانفيدنوع طول عاعطف عليه من قوله تعالى (وغضب) فر عایخل تقدیمهما بنجاوب النظم الكريم والرجس العداب من الارتجساس الذي هو الاضطراب والغضب ارادة الانتقام وتنو بنهماللتفخيم والتهويل (أتجاد لونى في أسماء) عارية عن المسمى (سميتوها) أى سميتم بها (أنتم وآباؤكم) انكار واستقباخ لانكارهم مجيد عليد السلام د اعيالهم الى عبادة الله تعالى وحدهوترك عبادة الاصنام أى اتجاد لوننى فى أشياء سميتموها آلهة ليستهي الامحمن الاسماءمن غيرأن بكون فعهامن مصداق الالهية شي مالان المستحق للعبودية بالذات ليس الامن أوجد الكل وأنهالواستعقت لكان ذلك

بجعله تعالى اماباز الآية أونصب حجة وكلاهما مستحيل وذلك قوله تعالى (ما زل الله بهامن سلطان) واذليس ذلك في حير ا الامكان تحقق بطلان ماهم عليه (فانتظروا) مترتب على قوله تعالى قد وقع عليكم أى فانتظر واما تطلبونه بقولكم فائتنا بماتمذ با الح (انى معكم من المنتظرين) لما يحل بكم والفاء في قوله تعالى (فأنجيناه) فصيحه كافي قوله تعالى فانفجرت اى فوقع ما وقع فانجيناه (والذين معه ي) أى في الدين ( برحمة ) أى عظيمة لايقادر قدرها وقوله تعالى (منا) أى مَنْ جهتنا متعلق بمعذوف هوذه تارخة مؤكد لفخامتها الذاتية المنفهمة من تنكيرها بالفخامة الاصافية (وقطعنا ذابرالذين كذبواباً بإنا) أى استاصاناهم بالكاية ودمر ناهم عن آخرهم (وما كانوامؤمنين) عطف على كذبواد الحلمعد في حكم العلة أى أصروا على الكف والتكذيب ولم برعوه اعن ذاك أبدا وتقديم حكاية الانجاء على حكاية الاهلاكة دمر مسر، وفيه تنبيه على ان مناط النجاة هو الايمان بالله تعالى ونصدين آيانه كان مدار البوارهو الكفر ﴿ ٣٦٦ ﴾ والتكذيب الهوقصتهم أن عادا

فاءالتعقيب في كلام نوح دون كلام هود (والثاني) ان في قصة نوح اعبدواالله مالكم من الهغيره انى أخاف عليكم عذا يوم عظيم وقال في هذه القصة أعبدوا الله مالكممين الهعير أفلا تتقون والفرق بين الصورتين القبل وحعليه السلام لم يظهرف العالم مثل تلك الواقعة العظيمة وهي الصوفان العظيم فلاجرم أحبرنوح عن تلك الواقعة فقال ابي أخاف عليكم عذاب يوم عظيم واماواقعة هود عليه السلام فقد كانت مسبوقة بواقعة نوح وكان عند الناس علم بتلك الواقعة قريبا فلاجرم اكتنى هود بقوله أفلاتتقون والمعنى تعرفون انقوم نوخ لمالم يتقواا لله ولم يطيعوه نزل فبهم ذلك العذاب الذى اشتهر خَبر، في الدنيّا فكان قُولُه أَفسُلاتتقون اشْارَة أَلَى الْمَخْويفُ بِتَلْكُ الواقعة المتقدمة المشهورة في الدنيا ( والفرق الثالث) قال تعالى في قصة نوح قال الملائمن قومه وقال في قصة هودقال الملا الذي كفروا من قومه والفرق انه كأنّ في أشراف قوم هود من آمن به منهم مرثد بن معداسلم وكان يكتم ايمانه فأر بدت التفرقة بالوصف ولم يكن في أشراف قوم نوح مؤمن (والفرق الرابع) أنه تعالى حكى عن قوم نوح انهم قالوا أنا لنزاك في ضلال مبين وحكى عن قوم هود آنهم قالوا الالتزاك في سفاهة والالنظنك من الكاذبين والفرق يبن الصورتينان نوحا عليه السلام كان يخوف الكفار بالطوفان العام وكان أيضا مستغلا باعداد السفينة وكان بحتاج الىأن يتعب نفسه في اعداد السفينة فعند هذا القوم قالوا انالنزاك في صلال مبين ولم يظهرشي من العلامات التي تدل على ظهور المائني تلك المفازة أماهود عليه السلام فاذكر شيئا الاانه زيف عبادة الاوثال ونسب من اشتغل بعبادتها الى السفاهة وقلة العقل فلاذكر هودهاما الكلام فى أسلافهم قابلوه بمثله ونسبوه الى السفاهة ثم قالواوا بالنظنك من الكاذبين في ادعاً الرسالة واحتلفوا في تفسير هذا الظن فقال بعضهم المراد منه القطع والجزم وورود الطن بهذاالمعنى في القرآن كثيرقال تعالى الذين بظنون أنهم ملاقور بهم وقال الحسن والزجَّاجِكَانَ نَكْذَيبِهِمُ آياهُ عَلَى الظن لاعلَى اليقينَ فَكَفُرُوا بِهُ ظَانَينَ لامْتَيْقَنِينَ وَهَذَا يدل على أن حصول الشكو التجور في أصول الدين يوجب الكفر ( والغرق الخامس) بين القصتين ان نوحا عليه السلام قال ابلغكم رسالات ربي وأنصح لكم وأعم من الله مالاتعلون واماهود عليه السلام فقال أيله كم رسالات ربى وأنالكم ناصح أمين فنوح علمه السلام قال أنصيم لكم وهوصيغة الفعل وهود عليه السلام قال وآنآ لكم ناصيح وهو صيغة اسم الفاعل ونوح عليه السلام قان وأعلم من الله مالاتعلمون وهود عليه السلاملم قل ذاك ولكنه زادفيه كونه أمينا والفرق بين الصورتين ان الشيخ عبدالقاهر النحوى ذكر في كتاب دلائل الاعجازأن صيغة الفعل تدل على التجدد ساعة فساعة وأما صيغة اسم الفاعل فانهار الة على الثبات والاستمرار على ذلك ألفعل واذاثبت هذا فنقول الرالقوم كأنوا يبالغون في السفاهة على نوح عليه السلام ثمانه في اليوم الثاني كأن يعود

قوم كانوا يالين بالاحقاف وكانوافدتبسطوافيالبلاد مايين عانالى حضرموت وكانتاهمأ صنام يعبدونها صداء وصمود والهباء فبمثالله تعالى اليهم هودا نبيا وكان من أو سطهم وافضلهم حسبا فكذبوه وازدادوا عنوا وتجميرا فآمسك الله عنهم القطر ثلاث سٰین حتی جهٰدوا وکان الناس اذائزل بهم يلاءطلبوا الىالله الفرج لمندعند بيته الحرام مسلهلم ومشركهم وأهلمكة اذذاك العماليق أولادعمليق بنلاوذ بنسام بن توح وسيدهم معاوية بن بكرفجهزت عاداني مكةمن أماثلهم سبعين رجلا منهم قيل ابن عنز ومر تدين سعد الذىكان يكتم اسلامدفلا قدموانزلواعلى معاويةبن بكروهو بظاهر مكتخارجا عن الحرم فانزلهم وأكرمهم وكانعيا إخواله وأصهاره فأقاموا عنده شهرايشيوريون الخمر وتغنيهم فبنتامعاو ية فخلارأي طول مقامهم وذهولهم بالهوك عماقدمواله أهمه ذلك وقال

فدهاك اخوالى وأصهارى وهو الاعلى ما هم عليه وكان يستحيى أن يكلمهم خشية أن يظنوا به نقل مقامهم ﴿ اليهم ﴾ عليه فذكر ذلك القيدين وقالنا قل شعر انغذيهم به لايدرون مرقاله فقال معاوية \* ألاياقيل و يحك قم فهينم \* لمل الله يسقينا غاما \* فيستى أرص عادان عاد الله قد المسوالا بدينون الكلاما \* فلاغنتا به قالواان قومكم يتغونون من البلاء الذي نزل بهم وقد أبطائم تعليهم فادخلوا الجرم واستسقو القومكم فقال لهم مرثد بن سعدوالله لاتسقون بدعائكم

ولكن ان أطعتم نيكم وتبتم الى الله تعالى سقيتم وأظهر اسلامه فقالوالمعاوية احبس فنامر ثدالا يقدمن معنافاته قدا تبعدين هودو ترك دينائم دخلوا مكة فقال قيل اللهم اسق عاداما كنت تسقيم فأنشأ الله تعالى سحابات ثلاثا بيضاء وحراء وسوداء ثم ناداه منادمن السماء اقبل اخترانفسك ولقومك فقال اخترت السوداء فانها أكثرهن ما ونخرجت على عادمن واديقال له المغيث فاستبشروا بها وقالوا هذا عارض عطر نافجاء تهم حرب منهار يجعقهم فأهلك تهم ونجاهود والمؤمنون معدفا توامكة

فعبدواالله تعالى فيهاالى أن ماتوا(والى ،ودأخاهم صالحا) عطفعلىماسقمن قوله تعالى والى عاد أخاهم هودا موافق لهني تقديم المجرورعلي المنصوب وتمود قبيلة من العرب سمواباسم أبيهم الأكبر مودنعابر بنارما بنسام بننوح عليه السلام وقيل انماسموه بذلك لقله مائهممن الثمدوهوالماء الفليلوقرئ بالصرف بأويل الحيوكانت مساكنهم ألجربين الحجاز والشامالي وادالقرى وأخوة صالح عليه السلام لهممن حيث النسب كهود عليه السلام فانه صالح بن عبيدب اسف بن ماسيح بن عبيدا بن حاذر بن، ودولاكان الاخبار بارساله عليه السلام اليهم مظنه لانيسألو يقالفاذاقاللهم قيل جوابا عسنه بطريق الاستثناف (قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره) وقدمير الكلام في نظائر ، (فله جاء تكم بينة) أىآية ومجزةظاهرة شاهدة بنبوتي وهيءمن الالفاظ الجار يذمجرى الابطع والابرق في الاستغناء عن ذكر

اليهمو يدعوهم الىالله وقدذكرالله تعالى عنه ذلك فقال ربابي دعوت قومي ليلاونهارا فلاكان منعادة نوح عليه السلام العود الى تجديد تلك الدعوة في كل يوم وفي كل ساعة لاجرم ذكره بصيغة الفعل فقال وأنصح لكم وأماهو دعليه السلام فقوله وانالكم ناصيح يدل على كونه مثبتا في تلك النصيحة مستقرا فيها اما يس فيها اعلام بأنه سيعود الى ذكرها حالاقالاو يوما فيوماوأماالفرق الآخرفي هذه الآية وهوان نوحا عليه السلام قال وأعلمهن الله مالاتعلون وهوداوصف نفسه بكونه أمينا فالفرق ان نوحاعليه السلام كان أعلي شأنا وأعظم منصباقي النبوة من هودفلم يبعد أن يقال ان توحاكان يعلمن أسرارحكم الله وحكمته مالم يصل اليه هودفلهذا السبب أمسك هودلسانه عن ذكرتلك الكلمة واقتصر على أن وصف نفسه بكونه أمينا ومقصوده منه أمور (أحدها) الرد عليهم في قولهم وانالنظنك من الكاذبين (وثانيها) ان مداراً مر الرسالة والتبليغ عن الله علىالامانةفوصف نفسه بكونه أمينا تقر يراللرسالة والنبوة ( وثاشها) كانه قال لهم كنّت قبل هذه الدعوى أمينافبكم ماوجدتم مني غدر اولامكرا ولاكذبلواعترفتم لىأ بكوني أمينا فكيف نسبتموني الآن الى الكذب واعلمان الامين هوالثقة وهوفعيل من أمن يأمن امنافهو آمن وأ-ين بمعني واحد واعلم الىالقوم لماقالواله انالىزالئني سفاهة فهولم يقابل سفاهتهم بالمفاهة بل قابلها بالحلم والأغضاء ولم يزدعلي قوله لنس بي سفاهة وذلك يدل على انترك الانتقام أولى كإقالوأذا مرواباللغومروا كراما أماقوله ولكنى رسول من رب العالمين فهومدح للنفس باعظم صفات المدح وانمافعل ذلك لانه كان يجب عليه اعلام القوم بذلك وذلك يدل على ان مدح الانسان نفسه اذا كان في موضع الضرورة جاز ( والغرق السادس ) بين التصنين ان نوحاً عليه السلام قار أو عجبتم أنَّ جاءكمذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم ولتتقوا والملكم ترحمون وفي قصة هودأعاد هذاالكلام بعينه الاانه حذف منه قوله ولتتقوا ولعلكم ترحون والسبب فيه انهلا ظهرفي القصةالاولى انفائدة الانذارهي حصول التقوى الموجبة للرحمة لمربكن الى اطادته فى هذه القصة حاجة واما بعدهذه الكلمة فكله من خواص قصة هود عليه السلام وهوقوله تعالى حكاية عن هودعليه السلام واذكروا اذجعلكم خلفاء من بعدقوم نوح واعلران الكلام في الخلفاء والخلائف والخليفة قدمضي في مواضع والقصرد منهأن تذكر النعم العظيمة يوجب الرغبة والمحبة وزوال النفرة والعداوة وقدذكر هودعليه السلام ههنانوعين من الانعام (الاول) انه تعالى جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح وذلك أن آورثهم أرضهم وديارهم وأموالهم ومايتصل بها منالماهع والمصالح (والنابي) فوله وزادكم في الحلق بسطة وفيه مباحث (البحث الاول) الخاتيق اللغذعبارة عن التقدير فهذا اللفظائما ينطلق على الشئ الذى له مقدار وجثة وحجمية فكان المراد حصول الزيادة فأجسامهم ومنهممن حملهذا اللفظ على الزيادة في القوةوذلك لان القوى والقدر

موصوفاتها حالة الافراد والجمع كالصالح افراد اوجما وكذلك الحسنة والسيئة سواء كانتلصفتين الرعال أوالمثوية أوالحالة من الرخا والشدة ولذلك أوليت العوامل وقوله تعالى (من ربكم) متعلق بجاء تكمأ و بحذوف هوصف ذلبينة كامر مرارا والرادبها الثاقة وليس هذا الكلام منه عليه السلام أول ما خاطبهم اثر دعوتهم الى التوحيد بل انماقاله بعدما نصحهم وذكرهم بنع الله تعالى فلم يقبلوا كلامه وكذبوه ألايرى الى مافى سورة هود من قوله تعالى هو أنشاكم من الارض واستعمركم

مه لما أهلكت عادعرت تود بلادها وخلفوهم في الارض وكثروا وعروا أعار اطوالاحتى النالر جل مَنْ جَهِ تَنَامِنَعَلَقَ بَحَدُوفَ لَم في حياته قَنِحَتُوا البيوت من الجبال و كانوا في سعة و رخا و من العيش فعتوا على الله تعالى وأفسدوا في معونة يسرواى ساصلون الديمالي اليهم صالحا وكانوا قوماعر باوصالح من أوسطهم نسبافد عاهم الى الله عزوجل فلم يتبعد ان مناط النجاة هو الاعلى مستسمة من الدوم في ألوه آية فقال أيذ فر ٢٦٨ كم آية تريدون قالوا تخرج معناالى عيد نافي يوم معلوم

متفاوتة فبعضها أعظم وبعضها أضعف اذاعرفت هذا فنقول لفظالا ية يدل على حصول الزيادة واعتداد تلك ألزيادة فليس فاللفط البتة مايدل عليه الا ان المقل يدل على أن للك الزيادة يجب أن تكون زيادة عظيمة واقعة على خلاف المتادوالالم يكن المخصيصها بالذكر في ممرص الانعام فأدة قال الكلي كان أطواهم مائة ذراع وأقصرهم سنين ذراعاً وقال آخرون تلك الزيادة هي مقدار ما تبلغه يدا انسان اذارفعهم فغضلواعلى أهل زمانهم بهذاالقدر وقال قوم تحمقل أن يكون المراد من قوله وزادكم والخلق بسطة كونهم من فبيلة واحدة متشاركين في القوة والشدة والجلادة وكون بعضهم محباللباقين ناصرالهم وزوال العدواة والخصومة من بينهم فأنه تعالىلاخصهم بهذه الانواعمن الفضائل والمناقب فقدةر رلهم حصولها فصمح أنية لوزاد كمفي الخلق بسطة ولماذكر هود هذينَ النوعين من النعمة قال فاذكر وا ألاءالله وفيه بحثان ( الاول) لا بدقى الآية من اضمار والتقدير واذكروا آلاءالله واعلوا عملاً يليق بتلك الانعامات لعلكم تفلحون وآتما أضمرنا العمللانالصلاح الذى هوالظفر باشوابلايحصل بمجردالتذكر بللابدله من العمل واستدل الطاعنون في و جوب الاعمال الظاهرة بهذه الآية وقالواانه تعالى رتب حصول الصلاح على محرِد التذكرفوجب أن يكون مجرد النذكر كافباني حصول الصلاحه وجوابه مأتقدم من أنسائرا لآيات ناطقة بانه لا يدمن العمل والله أعلم ( البحث إلثاني) قال ابن عباس آلاءالله أي نعمالله عليكم قال الواحدي واحد الآلاءالي وألو والى قال الاعشى

ابيض لا يرهب الهزال ولا \* يقطع رحما ولا يخون الى

قال نظير الآلاء الآثاء واحدها انا واني واني وزاد صاحب الكشاف في الاملة فقال صَلَعُ وَأَصْلَاعُ وَعَنْبُ وَاعْنَابُ ۞ قُولُهُ تَعَالَى ﴿ قَالُوا أَجِنْنَا لِنَعْبِدَاللَّهُ وَحَدَّمُونَذُرُمَّا كَانَ يعبد آباؤ ال فأتنا بما تعداما ان كنت من الصادقين قال قد وقع عليكم من بكم رجس وغضب أتجاد لونني في أسماء سميموها أزتم وآماه كممانزل الله بهامن سلطان فانتظر وااني معكم من المنتظرين فأبجيناه والذين معه برحه منا وقطعنا دا برالذين كذبوا يأياننا ومَا كَانُوا مَوْمَنَينَ ) اعلم أن هودا عليه السلام دعا قومه الى النوحيد وترك عبادة الاصنام بالدلبل القاطع وذلك لانه بينان نعمالله عليهم كثيرة عظيمة وصريح العقل يدل على انه ليس للاستنامشي من النع على الخلق لانهاج ادات والجادلا قدرة له على شي أصلا وظاهران العبادة نهابة التعظيم ونهابةالتعظيم لاتليقالابمن يصدرعنه فهاية الانعام وذلك يدل على انه يجيب عليهم ان يعبدوا الله وأن لايعبدوا شيئا من الاصنام ومقصودًا لله تعالى من ذكر أفسام انعامه على العبيد هذه الحجيَّة التي ذكرها تم ان هوداً عليه السلام لما ذكر هذه الحجة اليقينية لم يكن من القوم جواب عن هذه الحجة الني ذكرها الا التمسك بطريقة التقليد فقالوا أجئتنا لنعبداللهوحده ونذرما كان يعبدآباؤ الممقالوا

وكانوا المهر طريان استجيب الما وكانوا المهر الما وكانوا المهر الما وكان استجيب لنا ما المعند السلام الموال السلام الموال السلام الموال السلام الموال السلام الموال تعرفخر جمعهم ودعوا أوثانهم وسالوا الاستجابة فلمنجبهم م قال سيدهم جندع بن عرو وأشار الى صخرة منفردة في ناحية الجبل مقال الهاالكابة أخرجانا من هذه الصخرة ناقة مخترجة جوفاء وبراء والمخترجة التي شاكلت المحت فان فعلت صدقنا لدوأ جيناك فأخد صالح عليدالسلام غليهم المواثيق اثن فعلت ذلك لتؤمنن ولنصدقن قالوانعم فصل ودعار به فتمخضت الصخرة تمغض النتوج بولدها فانصدعت عن ناقة عشراء جوفاء وبراءكاوصفوالابط ما بين جنيها الااللة تعالى وغظماو همينظرون ثم نتجت ولذمثلهافي العظم فأسمن به تجندع ورهطمن قومه ومنع أعقابهم ناسمن رؤسهم أن يومنوافكشت الناقةمع ولدها ترعى الشجروتشرب الماءوكانت ترد غبافاذاكان إنومها وصنعت رأسهافي البئر إفاترفعهاحتي تشربكل مافيها

قوم كانوا يالين با<sup>ر</sup> والهك

مِم تَنْعِيجِ فَهِ تَلْبُونِ مَا شَاوًا حَتَّى تَمْلُي أُوا يَنْهُم فَيْشُر بُونُ وَيُدْخُرُونَ وَكَانَتَ اذَا وَفَعَا لَحُرْمُصِيْفَتَ بَطْهُمُ ﴿ فَاتَّنَا ﴾ الوادي فيهرب منهاانعامهم فتهبط الى بطنه واذاوقع البرد تشتت بطن الوادي فتهرب مواشيهم الى ظهره فشق ذاك عليهم ورُ ينت عقرها لهم امرأتان عنيزة أم غنم وصدّقة بنتالخنار لما أضرت بهمن مواشبهما وكانتاكثيرتي المواشي فعقروها واقتسموا لجها وطبخوه فانطلق سقبها حتى رقى جبلا اسمدقارة فرغا ثلاثا وكان صالح عليه السلامة الهم ادركوا الفصيل عسى أن يرفع عثكم العداب فل يقد رواعليه فانفيت الصّفرة بعدوفا ه فدخلها فقال لهم مسالخ تصحون غداو وجوه كم مصفرة و بعد غدو وجوهكم مجرة والبوم الثالث و وجوهكم مسودة ثم يصبحكم العداب فلا رأوا العلامات طلبوا أن يقتلوه فا تجاه المه تعالى الى أرض فلسطين ولما كأن اليوم الرابع وارتفع الضمى تعسطوا بالصبر وتكفنوا بالا تطاع فا تهم صحة من السمامور حفة ﴿ ٣٦٩ ﴾ من الارض فتقطعت قلو بهم فهلكوا وقولة تعالى (هذه ناقة الله لكم

آية) استثناف مسنوق لبيان البينة واصافة الناقة الىالاسم الجليل لتخطيمها ولجيمامن جهد تعالى بلاأساب معهودة ووتسا أطعمتا دة ولذلك كأنت آية وأى آية ولكم بيان لنهى آيةله وانتصاب آيةعلى الحالية والعامل فيها معنى الاشارة و تجوزأن يكون ناقد الله مدلا مزهله أوعطف يسانله أومبدأ انباولكم خبراعاملا فيآية(فذروها)تمر يععلي كوعهاآية منآيات الله تعالى فأن ذلك مما يوجب عدم التعرض لها (تأكل في أرض الله) جوابالامرأىالناقة افةالله والارض أرض الله تعالى فأتركوها تأكل ما تأكل فأرض ربها فليس لكم أن محو لوابينهـــا و بينها وفرئ بأكل الرفع على أنه في موضو الحال أى آكله فيها يوجلهم التعرض للنهرب امأ للاكتفاء حنسدبذ كرالاكل أولنعميدله أيضا كافي قوله علقتها تبناوماه بارداوقدذكر ذلك في قوله تعالى لها شرب ولكمشرب يوم معلوم (ولا تمسوهايسوم) نهي عن المس الذي هومقدمةالاصساية

فأتنا باتعدنا وذلك لانه عليه السبلام قال اعبدوا المتغالكم مزاله هيو أفلاتتقون فقوله أفلا تتقون مشعر بالتهديد والتخويف بالوعيد فلهذا المعني فالوافاتسا عاتمدنا واتماقالوا ذلك لانهم كاتوا يعتقدون كوته كلقبا بدليل أنهم فالواله وأتالينط نث المكاذبين فلما اعتقدوأكونه كأذباقالواله فأتنسا تجاتعدنا والغرض انه اذالم بأنهم بغلك العذاب طهرالقوم كونه كافباوا عسا قألوا ذلك لانهم طنوا الثالوعد لايجو زأن يتأخر فلاجرم استجلوه على هذا الحد على ممسكي الله تعالى عن هود عليه السلام أنه قال عند هذا الكلام قدوقع عليكم من ركم رجس وغضب وفيه مسائل (السئلة الاولى) هذا الذى أخبرافة عنديأنه وقع لايجوز أن يكون هوالمداب لان العداب مأكان سأصلا في ذلك الوقت وقد اختلفوا فيد قال القسامني تفسير هُنُه الآية على قولنساطاهر الاانائقول معناه أنه تعالى أحدث ارادة ق ذلك الوقت لان بعد كفرهم وتتكذيبهم حدثت هذه الارادة وإعمان هذا القول عندنا باطل بل عندنافي الآية وجوسن التأو بلأت (أحدها) انه تعالى أخبره في ذلك الوقت منزول العداب عليهم فلاحدث الاعلام ف دلك الوقت لاجرم قال هود في ذلك الوقت وقع عليكم من ربكم رجس وغضب ( وثانيها) انه جمل التوقع الذى لابدمن نزوله بمنزلة آلواقع ونظيره قواك لن طلب منك شيئا قد كان ظلت بعنى أنه سيكون ونظيره قوله تعالى أي أمر ألله بعني سيأى أمر الله ( وناللها ) الأبحمل قوله وقع على معنى وجدوحصل والمعنى آرادة القاع العداب عليكم حصلت من الآزل ألى الابدلان فولتا حصل لااشعار له بالحدوث بعد عالم يكن (المسئلة الثانية) ) الرجس لايمكن أنيكون المراد منسد العذاب لان المراد من الغضب العلىاب فلوسطنا الرجس عليه ان التكرير وأيضاال بحس مندالتذكية والتطهيزةال تمالي تعلهرهم وتزكيهم نها وقالق صغة أحلالبيت يعلهر كإطهيرا والمرادالتطهرمنالعقائد الباطلة والافعال المذمومة واذا كان كذلك وجب أن يكون الرجس عبارة يص العقائد الباطلة والافعال المذمومة اذاثبت هدافقوله قدوقع عليكم من ربكم رجس بدل على إنه تعسالى خصهم بالعقائد المذمومة والصغات القيصسة وذلك يبل على إن الخير والشرون المدتعالى قال القفال يجو زُ أَن يَكُونَ الرجس هُوالأرْدِياد فِي أَلَكُمْرِ بِالرَّيْنِ عَلَى القلوب كَلَالَهُ تَعَالَى فرادتهم رجساالى رجسهم أي قدوقع عليكم من اللهر يُ على قُلُو يَكُم عَيْرٌ بَدْ مَنْدُ لَكُم بَالْجُلَالُانَ لا لفكم الكفر وعاديكم في آلفي وأعام القد والنا على إن عَلْمُ الآية بقل على أن تعرهم من الله فهذا الذَّى قَاله القَفال انَّ كَانَ إِلَهِ إِذْ مُعِيدِنَاكُ أَفْهِدُ جَالِ وَالْفَيُّلَى الأَاثِه شديد النفرة عن هذا المذهب وأ كثرتا وبل الأيات الدالمؤملي هذا إليه مسينيل على العلابقول بهذا القول وان كان المراد منه الجواب عَناشر جناه فهو منه على الله اليس فيد مايوجب رفع الدليل الذي ذكرناه واللد إعلى وساستن الكلام في الآية إن القوم بالسبروا على التعليد وعدم الانفياد للدليل زادهم ألله كغراؤهوالم أدمي فوله فدوقع عليكم من ريكم رجس

بالشرالشامل لانواع الاذية ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ كُو عَ وَنَكُر السوءِ مَبَالَفَة فَى النهى أَى لاتتعرضُوا لَهَا بشي ممايسوها أصلا ولانطردوهاولاتر يبوها كرامالا ية الله تعالى (فيا خذكم عداب اليم) جواب للنهى و يروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين مر بالجر في غزوة تبوك فال لاصحابه لايدخلن احدمتكم القرية ولانشر بوامن ما أنها ولا تدخلوا على هؤلاء المعديين الانكونوا باكين ان يصيبكم مشل الذي أصابهم وقال عليسه الصلاة والسلام لعلى رضى الله عنه ياعلى إندرى يني أشق الاولين قالى الله ورَسوله أعلم قال عاقر ما ققصالح أندري من أشق الآخر بن قال الله ورسيوله اعرقال قائلك (واذكروا اذ جعلكم خلفاء من بعدعاد) أى خلفاء في الارض أو خلفاء لهم كامر ( و يواكم في الارض) أى جعلكم مباعثو من لا في أرض الحجر بين الحجاز والشام ( تتخذون من سهولها قصورا رفيعة أو تبدون من سهولها أى الصفور وقرى أو تبدون من سهولة الارض بما تعملون منها من الرهص واللبن والآجر ﴿ ٣٧٠ ﴾ (و تتحتون الجبال) أى الصفور وقرى أ

المخصهم بمزيد الفضب وهوقوله وغضب مخاللة تجاذلو نني في اسماء سميتموها أنتم وآباؤكم مأنزل الله بها من سلطان والمراد منه الاستعهام على سبيل الانكار وذلك لانهم كأنوا يستمون الأسينسام بالالهة مع ان معنى الالهبية فيها معدوم وسموا واحدا منها بالعرى مُشتقامن العزوالله ما أجعاره عن أصلاو معوا آخِرُ منها باللات وليسله من الالهيدسي وقولهما تزل الله بمامن سلط أن هيارة عن خلو مذا هيهم عن الحية والبينة مما ته عليد السلام ذُّكُرْلُهِم وَعِيداْ يَجْدُدُافقال إِنْ تَتْفُرُوا مَا يُحِصَلُ لكُمْ مَنْ عَبادةٌ هَذَهُ الاصام اي معكم منَ المنتظرينهم انه تعالى أخبر عن عاقبة هني الواقعة فقال فأتجيناه والذين معد رحةمنا ادكانوا مستُعقين الرجمة بسيب إيَّانهم وقطعنا دابر إلذي كدبوا بالآيات التي جعلناها معجرة الهودوالمراد انة المالى أنزل عليهم عذاب الاستنصال الذي هوالر يحوقد بين الله كيغيتذفي غيرهذا الموضع وقطغ البياير هوالاستئصال فعل بهذااللفظ انه تعالى ماأبتي منهم أبداً ودا برالشي أخره فأن فيل باأخبر عنهم بأنهم كانوامكذبين بآبات الله زم القطع يأنهم ما كأنوا مؤمنين فاالقائدة في قوله بعد ذلك وماكانوا مؤمنين فلنامعناه انهم مكديون وعاالله منهمانهم لوبقوا لميؤمنوا أيضاولوهم تعالى أنهم سيومنون لأبقاهم الله قوله تعالى ( والى تعود أخاهم صالحاقال يأقوم اعبدوا اللهمان كم من اله غيره قد جاءتكم يتةمن ريكم هده ماقة الله لكرآية فذروها تأكل فيأرض اقه ولاتمسوها بسوء فيأخذكم عداب أليم واذكروا اذجعلكم خلف اء من بعد عاد و يوأكم في الارض تتخذون من سهولها فصورا وتحتون الجيال يونا فاذكروا الامالله ولاتعثوا في الارض مفسدين اعلمان هذا هوالقصة الثالثة وهوقصة صالح اماقوله والى تمود فللعني ولقدأ رسلنانوحا والى عاد أخاهم هودا وإلى عود أخاهم صالحا وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قال أبو عروين العلاء سميت ممودالقلة ماثهامن الثمدوهوالماء القليل وكانت مساكتهم الحجربين الحجاز والشاموالى وادى القرى وقيل سميت عود لايه اسم أيبهم الاكبروهو تمود س عاد ن ارم أَبْ سَامُ بن نُوح عليه السَّلام ( المسبَّلة الثانية ) قرين والدممود بمنع الصرف بتأويل القبيله والمنمود بالصرف بتأويل الجى أوأباعتبار الإصك لانه أستم أبيهمالانبروقد وردالمرآن جما صر جا قال تعالى الاال مود أكفروار بهم الابعد المود واعم انه تعالى حكى عنه إنه أمرهم بسافة الله ونهاهم بقق عبافية غيرالله كاذكره من قبله من الانبياديم عال فعشامتكم بينة مزير بكم وهنيال بادهمذ كورة بق هنه القصة وهي تعل على انكل من كان قبله من الانبياء كانوا يذكرون الدِّلائل على صحة النوحيد والنيوة لان التقليد وحده لوكان كافيا لكَانب تلكُ ألبِيتُهُ هَمنا لِفُوا تم بِينَ أَنْ مَلكُ البينة هي النافة فقال هذه القدَّالله لَكُم آية وفيه مِسَائل ﴿ إِلَّهُ بِينَا الْحُولِ ﴾ فَي كُر وا أنه تعالى الماهاك عادا عام محود مقامهم وطال بجرهم وكترتهمهم مم صبوا الله وعبدوا الاصنام فبعث الله اليهم صالحا وكان منهم فطالبود بالمعيرة فقال ماتر يدون فقالوا يخرج معنا في عبدنا ونخرج اصنامنا

تصون بفج الحاءو هاتون باشباع الفَّحَة كافي قوله \* ينباع من دفري أسيل حرة #والمحت بجرالشي الصلب فانتصاب الجبال على المفعولية وانتصاب قوله تعالى ( بوتاكي على أنها حال مقدرة منها كا تقول خطت هذاالثوب قيصا وقيل انتصاب الجيال على اسقاط الجارأي من الجبال وانتصاب ببوتا على المفعولية وقدجوزأن يضمن الهمت معنى الانخاذ فأنتصابهما على المفعسولية أقيسل كأنوا يسكنون السهول في الصيف [ والجبال في الشناء (غاذكروا آلااله التانعيها عليكم ماذكرأوجيع آلائه التيهنه منجلتها(ولآتمثوافيالارض مفسدي فانحق الانه تعالى أنتشكر ولأعمل ولايغفل عنهافكيف بالكفروالعثيفي الارض بالفسياد ( قال الملا الذن استكبروا من قومه أىعتواوتكبروااستثنافكا سلف وقرئ بالواوعطفا على ما قبله من قوله تعالى قال باقوم الخواللام في قوله تعالى (للذين استضعفوا) للسبليغ وقوله تعالى (لن آمن منهبم) بدل من الموصول بإعادة العامل

بدل الكل انكان صغيرمنهم لقومه و بدل البعض انكان الذين إستضعفوا على أن من المستضعفين ﴿ وَبَسَالَ ﴾ من من يوس والاول هو الوجه اذلاداى الى توجيه الحطاب أولاً الى جيع المستضعفين مع إن الحجاوبة مع المؤمنين منهم على أن الاستضعاف مختص بالمؤمنين أى قالوا للؤمنين الذين استضعفوهم واسترذلوهم ( أتعلون أن صبالحا مرسل من ربه) وانما قالوه بطريق الاستهزاء بهم ( قالوا انا بما أرسل به مؤمنون) غدلوا عن الجواب

الموافق لسؤاله مبان يقولوانم أونعم أنه مرسل مند تعالى فسارهة الى تعقيق الحق واظهار مالهم من الايمان الثابت المستمر الذي ينبى عند الجملة الاسمية وتنبيها على أن امر ارساله من الفله وربحيث لا ينبغى أن يسئل عندوا بما الحقيق بالسؤال عند هو الايمان به (قال الذين استكبروا) أعيد الموصول مع صلته مع كفاية الضميرا يذانا بانهم قد قالوا ما قالوه بطريق العتوو الاستكبار (انا بالذي آمنتم به كافرون) وانما لم بقولوا انابما أرسل به كافرون ﴿ ٣٧١٪ اظهار المخالفة هم اياهم وردا المقالتهم (فعقر واالنافة)

أى نحروها أسند العقرالى الكلمعأن المباشر تعضهم لللابسة أولان ذلك لاكان برمشاهم فكأنه فعله كلهم وفيدمن تهو يلاالامر وتفظيعه بحيث أسابت غائلته الكل مالايختي (وعنوا عن أمر رجهم) أي استكبروا عن امتثاله وهومابلغهم صالح عليدالسلام من الامروالنهي (وقالوا) مخاطبينله عليه السلام بطريق التعييز والافامعلىزههم (ياصالح المتناعاتمدنا) أي من العداب والاطلاق للمليه قطعا (ان كنت من المرسلين) فان كونك من جلتهم يستدعى صدق ماتقول من الوعد والوعيد ا فأخذتهم الرجفة) أى الزاراة لكن لااثر ماقالوا ماقالوا بل بمدماجري عليهم ماجري من مبادى العداب في الامام الثلاثة حسما مر تفصيله ( فأصبحوا فىدارهم) أى صاروا فيأرضهم ويلدجم أوفي مساكنهم (جانمين) خامدين موتى لاحراك بهم واصلالجثوم البروكيقال الناس جثوم أى قعود لاحراك جهمولاينبسون بسة قال آبو

ونسأل الهك ونسأل أصنامنا فاذاظهر أثردعائك اتبعناك وان ظهر أثر دعائنا اتبعتنا فغر جمعهم فسألوه أن يخرج لهم نافة كثيرة من صخرة معينة فأخذموا ثيقهم انه ان فعل ذلك آمنوا فقبلوا فصلى ركتمين ودعاالله فشصصت تلك الصحفرة كاتسمنص الحامل مم انفرجت وخرجت الناقةمن وسطها وكانت في غاية الكبر وكان الماء عندهم قليلا فجعلوا ذلك الماء بالكلية شربالها في يوم وفي اليوم الثاني شربالكل القوم قال السدى وكانت الناقة في اليوم الذي تشرب فيه الماء تمر بين الجبلين فتعلوهما عمَّاتي فتسرب فتحلب مايكني الكل وكأنها كانت تصباللبن صبا وفي اليوم الذي يشر بون الماء فيه لاتاتيهم وكانمعها فصيللها ققاللهم صالح يولدفي شهركم هذاغلام يكون هلا ككم على يديه فذبح تسعة نفرمنهم أبناهم ثم ولد العاشر فأبى أن يذبحه أبوه فنبت تباتاسكر يعاولما كبر الغلام حلس معقوم يصبيون من الشراب فارادواماء عرجونه به وكان يؤم شرب الناقة فاوجدوا الماء واشتد ذلك عليهم فقال العلام هل لكم فيأن أعقرهنه النافذ فشدعاما فلابصرت بهشدت عليه فنهرب منهاالى خلف صحرة فأحاشوها عليه فلامرث به تناولها فمقرها فسقطت فذلك قوله فنادوا صاحبهم فتعاطى فعقر وأطهر واحينتذ كفرهم وعتوا عرامرر بهم فقال الهم صالح ان آية العذاب أن تصبحوا غدا حرا واليوم الثاتي صغرا واليوم الثالث سسودا فلماصبحهم العذاب تحنطوا واستعدوا اذا عرفت هدا فقول اختلف العلاء فيوجه كون الناقة آية فقال بعضهم انها كانت آية بسبب خروجها بكمالها من الصخرة قال القامني هذا ان صح فهومجز من جهات احداها خروجها من الجبل والثانية كونها لامن ذكر وأشي والثالثة كالخلقها من غير تدريج ( والقول الثاني) انهااتما كانت آية لاجل ان لهاشرب يوم و لجيم تنود شرب يوم واستيفاء ناقة شرب آمة من الايم عبب وكانت مع ذلك تأتى بمايليتي بذلك المساء من الكلا والحشيش ( والمول الثالث) ان وجد الاعجاز فيهاانم كانوافي يوم شربها يحلبون منها القدر الذي يقوم لهم مقام الماء في يوم شربهم وقال الحسن بالمكس من ذلك فقال انها لم تحلب قعارة لبن قعا وهدالكلام مناف لماتقدم ( والقول الرابع ) النوجه الاعجاز فيها ان يوم مجيسها الى الماءكان جيع الحيوانات عمتنع عن الورود على الماء وفي يوم امتناعها كانت الحيوانات تأتى واعلمآن القرآن قددل على ان فبها آية فلماذكر انها كانت آية مئ أى الوجو. فهوغير مذكور وألعلم حاصل بأنها كانت معجزة من ويعد مالامحالة والمداعل (المسئلة الثانية) قوله هذه افقالله لكم آية فقوله آيم نصب على الحال أي أشيراليها في حال كونها آيقولفظة هذه تنضمن معنى الاشارة وآية في معنى دالد الله اللهاد أنبار أن تكون حالافان قيل تلك الناقة كانت آية لَكل أحد فلادًا خص أولنك ألا قوام بها فقال هذه اقة القه ليكم آية قلنا فيه وجوه ( أحدها ) اللهم عاينوها وغيرهم أخبروا عنها وليس الخبركالمعاينة (وثانيها) لعله ينبت سائر العجزات إلا أن القيم النسوا مندهد المعبرة نفسها على سيل الاقتراح

عبيدة الجثوم للناس والطير والبروك للابل والمرادكوتهم كذلك عندا بتداء نزول العداب بهم من غيراضطراب ولاحركة كما يكون عندالموت المعتاد ولا يخفى ما فيه من شدة الاخدوسرعة البطش اللهم انا بك نعوف من نزول سخطك و حلول غضبك وجائمين خبر لاصبحوا والظرف متطلق به ولامساغ لكو ته خبرا وجائمين حالالافضائه الى كون الاخبار بكونهم في دارهم مقصودا بالذات وكونهم جائمين قيد تابعا له غير مقصود بالذات قيل حيث ذكرت الرجفة وحدت الدار وحيث ذكرت أَسْقُ اللَّهِ لِذِنْ قَلْ اللَّهِ وَرَسُولُهُ عَلَى قَلْ عَالْمُ عَلَيْ عَلَيْ لَكُولُوا لِلْعُمِنُ الزَّرَالَةِ فَقَرِنَ كُلِّمُ مَا عِلْهُ عَلَيْ عَلَيْهُمْ ﴾ اثرما جعلكم خلفاء من بعد عاد) أي خلفا في الارض أهلا عان مصر ناعليهم (وقال ياقوم اقداً بلغتكم سالة ربي ونصحت اكم)

الصبحة جست لان الصحة كا ذلك وصيغة المضار ع في قوله تعالى (ولكن لا تحبون الناصحين) حكاية شاهدماجرى طلبهم تولى مغرغدواتهم ١٧٧٦ خاطبهم عليه الصلاة والسلام بذلك خطاب

مالترغيب والترعيب وبذلت عيم فلهذا المعنى حسن هذا العنصيص فأن قيل ما الغائدة في تخصيص عالماسية أى شأنكم الاستله قلنافيد وجوه فيل أصافها الماللة تسريفا وتخصبصا كقوله بيت رسول الله عليه الصلاة والسلام بلا واسطة وقيل لانها لامالك لهاغيرالله وقيل لانها حدالله على القوم أهل قليب بدرحيث قال انا ، في أرص الله أي الارض أرض الله والناقة القة فدروها أ كلُّ وجدناما وعدنار بناحة افهات الارض لكم ولامافيها من النيات من انباتكم ولاتسوها بسوءولا وجدتهما وعدر بكم حقاوقيار دوها ولاتقر بوامنها شيئامن أتواع الاذي عن الني صلى الله عليه وسل أنماتولى عنهم قبل نزول العد الاواين عافر ناقة صالح وأشتى الاتنخرين فاتلك مم قال قعالى واذكروا بهم عندمشاهدته علم وبعدعادقيل انه تعالى لما اهلك عاداع وعود بلادها وخلفوهم في الارص بهم مستسسسة على الموالا فم قال و يواكم في الارض أنزلكم والمبوأ المعزل من الصلاة والسلام لعلامات المعالمة المعالمة والمبارة المعالمة المعال الصلاة والسلام لعلامات والجربين الحجاز والسام تم قال تخذون من سهولها قصورا أى تبوون تولى ذاهب عنهم منكمة الارض قان القصور انما تبني مني الطين واللبن والا جروهده الاشياء الاصرارهم على ماهم علية الأرض وتعتون من الجبسال بيوتا يريد تنعتون بيوتا من الجبسال وروى أن عُفرهم النا قَة كُلُوا علامُ انتَصْب بيُّومًا قُلْنا على الْحَالَ كَايْفَالْ خَطْ هَذَا الْثُوب قَيصاوا بر يوم الار تعاء وتزل بهم العلاوهي من الحال المقدرة لان الجبل لايكون بيتا في حال التحت ولاالثوب يوم السبت وروى أنه خر قلافي حال الخياطة والبرى وقبل كأنوا يسكنون السهول في الصيف في مائة وعشرة من المساجدا يدل على انهم كانوا متنعمين مترفه بن ثم قال فاذ كروا الا الله يعني والمسواآ وأكالله من النعموذ كرالكل طويل فاذكروا أنتم بعقولكم وهسويبكي فالتغت ف هود عليه المرادمندالنهى عن عقرالناقة والاولى أن يحمل الدخان ساطعا فعرأذ بن هاران بن تاريخ الم الله تعالى ﴿ قَالَ المَلَا اللَّهِ مِ السَّكَبِرُوا مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّل هلكواوكانوا ألفيا

ابراهم كان من أدض بابل مكافرون فعقروا الناقة وعنوا عن امر من العراق مع عد ابراهيم المستورون معهدور است و معود المحقواق فهاجر المالشام فعزل فلسطين و يستحر ونصحت لكم ولكن لاتحبون وأنزل لوطاالاردن وهي كورة الذم عائدان المحالدان المحالدان المحالدان المحالدان المحالدات المنوا بالشام فأرسله الله تعالى الى المستضعفين عن المساكين الذي آمنوا المستضعفين عن مالساكين الذي آمنوا المستضعفين عن مالساكين الذي آمنوا المستوم وهي بلدى

أهلسدوم وهي ملد يحمص وقوله تعالى (ادقال لقومة) ظرف الدي مصنوفهم قوله لمهم الغ ولعل تقييد ارساله عليه السلام بذلك الما أن انتصارف للمع مضعفهم على أن انتصاره ماذكر أم اذكر من المسللة المائن ارساله المهم لمريك من من المائن ارساله المهم لمريك من من المائن ال

على أن انتصابه باذ كراى اذ كروقت قوله عليه السلام لقومه ( أَمَّا تُون إسالوا النفعلون التا الفعلة المتناعبة في القيح المتمادية في الشعرية والسود (ملسبة كم كسالح

بدل الكي ان كان ضميرمنهم لقومه و بدل البعض ان كان للذين استمر من المذ عوراًى آوسان اوس \_

﴿ وقال ﴾ من أو الاول هو الوجد اذلاداعي الى توجيد الحطاب أولا الكنجيع في أول وصوله اليهم وقيل هو بدل من لوطاً بدل اشتمال أن الدُّسْتَضِعاف مختص بالمؤمنين أى قالوا للمؤمنين الذين استضعفوهم والفاحشة ) بطريق الانكارالنو بيخى التفر بعي أى، وانما قالوه بطريق الاستهراه بهم ( قالوا اناماأرسلبه مؤمنون) غدلوبها) ماعِلها قبلكم على أن الباء التعديد

الحير بينالح آوتبنون من تعتون بفتيج باشباع الفه ينباعمندفر #والحت خانة صاب الجئ وانتصابقور علىأنهاحال تقولخطت وقيلانتصاب اسقاط الجارآ: وانتصابيوة وقدجوزأنيه معنى الآنخاذ م على المفعسولية يسكتونالسهوا أ والجبال في الشتاء آلا الله التي أنم ماذكرأوجيعآلا منجلتها (ولأتعثو مفسدى فانحق أنتشكر ولأتهل

عنها فكف مالكة التعرص الارض التيهم مقدما على اللا الزيب حسماوقع فيماسبق على ما قبله من قولة تعالى قاري ياقومالخ واللام فيقوله تعللي

ومقالدة

ر بهم ۱۰ حازه

الناح

(الدين استضعفوا) للسليغ

وقولة تعالى (لمن آمن منهم) عن وكان منهم سيرير بيل من المامن الما

عافى قولة عليه السلام سبقائها تحكاشة من قولك سبقته بالكرة أئ منزّ بنها قيله ومن فى قوله تعالى (من أحد) مريدة لتأكيد المنفي والحادة معنى الاستغراق وفى قوله تعالى (من العالمين) للتبعيض والحلة مستانفة مسوقة لناكيد التكير وتشديد التوبيخ والتقريع فان مباشرة القبيح قبيح واختراعه أقبح ولقد أنكرا لله تعالى عليهم أولااتبان الفاحشة ثم و مخهم بأنهم أول من علمها فان سبك النظم الكريم في سمونين من غير تعرض لكونهم وانكان على نفى كونهم مسبوقين من غير تعرض لكونهم

سابقين لكن المراد أنهم ساغون لكل منعداهم من العالمين كامر تحقيف مراراتي تحوقوله تعالى ومن أظلمن افترى على الله كذبا أومسوقة جوايا عن سوال مقدركا نهقيل منجهتهم لمرلانأتيها فقيل بيانا للعلة واظهارالراجرماسفكمها أحد لعاية فبعهما وسوء سسلها فكيف تفعلونها قالعمرو بندينارمانزاذكر على ذكرحتي كان قوم لوط قال عمد بن اسمىق كانت لهم مماروقرى لم يكن فى الدنسا مثلها فقصدهم الناس فأخوهم فعرض لهم ابليس في صورة شيخان فعلتم بهم كذاوكذا نجوتم سهم فأبوا فلاألح الناس عليهم قصدوهم فأصابوا علاناصباحافاخبثوا فاستعكم فيهم ذلك قلل الحسز كانوا لانفعلون ذلك الابالغرباءوتكل الكلى أول من فعل به ذلك الفعل ابليس الخبيث حيث تمثل الهيم في صورة شاب جيل فدعاهم الىنفسد تمعب يذلك العمل ( انكم N.

الرجال)خيرمستأيا

س تلك الفاحشة

صر محتيرت) الم

وقال المستكبرون بل نحن كافرون بماجا به صالح وهذه الآية من أعظم ما يحتجيه في بيان ان الفقر خبر من الفني وذلك لان الاستكبار انما يتولد من كثرة المسال والجاء والاستضعاف المايحصل منقلتهما فبين تعلى ان كثرة المال والجاه حلهم على الترد والاباء والانكار والكثر وقلة المال والجاه جلهم على الايمان والتصديق والأنقياد وذلك يدل على ان الفقر خيرمن الغني محقال تعالى فعقروا التاقة قال الازهري العقر عند العرب كشسف عرقوب البعير ولماكأن العرسببا لتحرأ طلق العقر على التعر اطلاقا لاسم السبب على المسبب واعلمانه أسندالعقر المجيعهم لانه كان يرصاهم معانه ماباشره الأ بعضهم وقديقال للقبيلة العظيمة أنتم قعلتم كدامع انه مافعله الاواحد منهم ممقال وعنوا عن أمر ربهم يقال عسا يعتوعنوا اذا استكبرومنه يقال جبارعات قال محاهد العنو الفَلوقي الباطل وفي قوله عن أمرر بهم وجهان (الاول) معناه استكبروا عن امتثال أمر ر بهموذلك الامر هوالذي أوصله الله اليه اليهم على لسان صالح عليه السلام وهو قوله فدروها تأكل فأرض الله (الثاني)أن يكون المني وصدرعتوهم عن أمرر بهم فكان أمرربهم بتركها صارسببا فىاقدامهم علىذلك العنو كأيقال الممنوع متبوع وقالواياصالح أنتنأ بماتعدنا انكنت من المرسلين وآتماقالوا ذلك لانّهم كانوآمكذبيناًه فيكلّ ماأخبرعنه من الوعدوالوعيد مج قال تعالى فأخذتهم الرجفة قال الغراء والزجاج هي الزلزلة الشديدة قال تعالى يوم ترجف الارض والجبال وكانت الجبال كثيبامهيلا قال اليث يقال رجف الشئ يرجف رجفا ورجفا ناكرجفان البعير تحت الرجل وكايرجف الشجر اداأر يخفه الريح تم قال فأصبحوا في ديارهم جاممين يعنى في بلدهم ولذلك بوحد الدار كايقال دار الحرب ومررت بدارالبزازين وجعفىآية اخرى فقال فاديارهم لانه أرادباادار مالكل واحد منهرمن منزنها لخاص به وقوله جاثمين قال أبوحبيدة الجثوم للناس والطعر بمنزلة البروك للايل فعشوم الطيرهو وقوعد لإطثا بالارض فيحال سكونه بالليل والمعنى أنهم أصبحوا جائمين خامدين لايتعركون موتى يقال الناس جثم أى قعود لاحراك بهم ولا يحسون بشي ومندالمجشمة الني جاءالنهي عنهاوهي البهيمة التي تر بطلقى فثبت أن الجثوم عبارة عن السكون والحمودتم اختلفوا فنهممن قال لماسموا الصيحة العظيمة تقطعت قلو بهموماتوا جائبين على الركب وقيل بل سقطوا على وجوههم وقبل وصلت الصاعقة اليهم فأحترقوا وساروا كالرماد وقيل بل عندنزول العذآب عليهم سقط بعمتهم على بعض والكل متقارب وههناسو الات ( السو الالول ) إنه تعالى الحكى عنهم الهم قالوا باصالح أنتنا عاتمدنا ان كنت من المرسلين قال تعالى فأخذتهم الربخة والفاء للتعبب وهذا بدل على ان الرَّجِفة أُخذُّتهمُ عَقيبِ مَاذَكُرُوا ذَلْكُ الكَلَّامِ وَلِيسَ الْأَمْرِ كَذَلْكُ لَانَهُ تُعَالَى قَالَ فَآيَةُ أخرى قل متعوافى داركم ثلاثة أيام ذلك رعد غيرمكذوب والجواب ان الذي عصل عقيب السيُّ بمدَّة قليلة قديمًال فيه اله حصل حقيبُه فزال السوُّال (السوُّ الالنَّالي) طعن قوم

السي بمده والمعلق و المحصل حديبه قرآن السوال السوال السوال المحتروم المدوعة على المدوعة على المدوعة على المدنكار السابق وتشديد للتوبيخ وفي زيادة انواللام مزيد توبيخ وتقريم كان ذلك امر لا يتحقق و نه قبل تأكيدا قوياوفي ايراه لفظ الرجال دون الخلان والمرادان و يحوهما مبالغة في التوبيخ وقوله تعالى العالى (م في موقع الحال وفي التقييد بها وصفهم بالمهيمة الصرفة وتنبيسه على أن العاقل يتبغيله أهية أى بناطلب الولد و بقداد النوع لاقتفساء الشهوة و يجوز أن يكون المراد الانكار عليهم و تقر المناسفة و المن

والسفرية به وأهله) أي الو الصالكين أي الو

قبل,

ستسيما

السودالكم

فانظاره

المقصروقو

الخبيثة المكروهة كايني عنه قوله تعالى ( مَنْ دُونُ النساة ) اى منجاوز بن النساء اللاي هن عال الاستهاء كايني عنه قوله تعسالى هن أطهر لكم ( بل أنتم قوم مسرفون ) اصراب عن الانكار المذكور الى الاخبار بحالهم التي أفضتهم الى أوتكاب أمثالها وهي اعتياد الاسراف في كل شي اوعن الانكار طابها الى الذم على جبع معايبهم أوعن محدوف أي لاعذر لكم فيه بل أنتم قوم عادتكم الاسراف ( وماكان ﴿ ٣٧٤ ﴾ جواب قومه ) اى المستكبر بن منهم المتولين للامر

من الملحدين في هذه الأيات بأن الفاظ القرآن قداختلفت في حكاية هذه الواقعة وهي الرجفة والطافية والصيعة وزعوا انذلك يوجب التناقص والجواب قال أبومسلم الطاغية اسم لكل مأتجاوز حده سواء كانحيوانا أوغبرجيوان وألحق الهامية للبالفة فالمسلون يسمون الملك العاني بالطاغية والطاغوت وقال تعالى ان الانسان ليطغى أن رآه استغنى ويقال طغى طغيانا وهوطاغ وطاغية وقال تعالى كذبت مود بطغواها وقال في غير الحيوان الالماطغي الماء أي غلب وتجاوز عن الحد وأما الرجفية فهم الرازلة في الارض وهني حركة خارجة عن المعادفل بعداطلاق اشم الطاغية عليها وأما الصحة فالفالب اناروزاة لاتنفك عن الصيحة العطيمة الهائلة وأما الصاعقة فألغالب انهاالزلاة وكذلك الزجرة قال تحالى فاعاهى زجرة واحدة فاذاهم بالساحرة فبطلماقاله الطاعن ( السوال الثالث ) ان القوم قد شاهدوا خروج الناقة عن الصخرة وذلك معيزة قاهرةً تقرب سال المكلفين عند من أعدة هذه المعيزة من الالجاء وأيضا شاهدوا ان الماء الذي كانشرابا لكل أولمنك الأقوام فيأحداليومين كان شربالنك الناقة الواحدة في اليوم الثانى وذلك أبضامعين قاهرة عانالقوم لمانحروها وكانصالح عليه السلام قد توعدهم بالعذاب الشديد ان محروها فلأشا هدوا بعد اقدامهم على تحرها "اثارالهذاب وهو مايروى انهما حروا في اليوم الاول تماصفروا في اليوم الثاني ثم اسودوا في اليوم الثالث فعمشاهدة تلك المعجزات القاهرة في أول الامر تم شاهدوا نزول العداب الشديدفي آخر الامرهل يحتمل أن بيني العاقل مع هذه الاحوال مصراعلي كغره غيرتانب منه والجواب الاول أن يقلل انهم قبل أن شاهدواتك العلامات كانوايكذبون صالحا في زول العذاب فلاشاحدوا العلامات خرجواعندذلك عنحدالتكليف وخرجواعن أنتكون توبتهم مقبولة ممقال تمالى فنؤلى عثم موفيه قولان (الاول) انه تولى عنهم بعدان ماتوا والدليل عليدانه تعالى قال فأصبحواف دارهم جائين فتولى عنهم والفاء تدل على التعقيب فدل على انه حصل هذا التولى بعد جنومهم (والثاني) انه عليه السلام تولى عنهم قبل موتهم دليل انه خاطب القوم وقال ماقوم لقذأ بلغتكم رسالةربي ونصحت لكم ولكن لاتحبون الناصحين وذلك مدل على كونهم أحياء من ثلاثة أوجه (أحدها) انه قال لهم باقوم والامواث لايوجسفون بالقوم لاناشتقاق لفظ ألقوم من الإسمئقلال بالقيام وذلك فيحق الميت مفقود ( والثاني ) ان هذه الكلمات خطاب مع أولتك وخطاب الميث لا يجوز (والثالث) انه قال ولكن الأيج بون الناجعين فيجب ان يكونوا عَيث يصبح حصول الحبة فيهمو يكن أنابجاب عند فتقول قديقول الرجل الماحيد وهوميت وكان قدنعه فليقبل الله المنصمة سي ألق تفسنه في الهلاك ناأني منذكم نعطنك فلم تقبل وكم منعلك فلممتنع فكذاههنا وأنفائدة فيذكر هذا الكلام إما لان يسمسه بمعتى الاحياء فيعنبز بهو ينزجر عنمثل تلك الطريقة وامالاجل أنه احترق قلبه بسسبب تلك الواقعة فاذاذكر ذلك

واأنهى المتصدن للمقدوالحل وقوله تعالى ( الأأنقالوا) استثناء مغرغ من أعم الاشياء أى ماكان جوابا من جهــة قومدشي منالاشياءالاقولهم أي لبعضهم الآخرين الماشر ناللامورمعرصين عن مخاطبته عليه السلام ( أخرجوهم ) أي لوطا ومنمعه منأهله المؤمنين (منقريتكم) أي الاهذا القول الذي يستحيل أن يكون جوابالكلاملوط عليدالسلام وقرى برفع جواب على أنه اسم كان والاأنقالوا الخ خبرها وهوأظهر وانكأن الاول أقوى في الصناعة لان الاعرف أحق الاسمسة وأياماكان فليس المرآدأنه لميصدرعنهم بصددالجواب عن مقالات لوط عليه السلام ومواعظه الاهذه المقالة الباطلة كإهوالتسارع الى الافهاميل انهلم يضدرعنهم في المرة الاخيرة من مرات - المحاورات الجارية بينهم وبينه م السلام الاهنتم الكلمة والافقدصدرعنهم (العكيثير من المترهات وقولونهم فيسار

و بدل من الوصله والوجد

بدله المراف المراق المستنطه و المستنطق المربالاخراج ووصفهم بالنطهر للاستهزاء إلكلام المراف المربالاخراج ووصفهم بالنطهر للاستهزاء إلكلام المربالاخراج ووصفهم بالنطهر للاستهزاء إلكلام المراف ال

جَوابا عن سؤال نشأ عن استثنائها من حكم الانجاء كائه قيل ها ذاكان حالها فقيل كانت من الفابرين ( وأمطرا عليهم ممرا) أي يوعا من المطر عجيبا وقد بينه قوله تعالى وأمطرنا عليهم جارة من سجيل قال أبوعبيدة مطرفى الرجة واحطر في العذاب والصحيح أن أمطرنا بعني أرسلنا عليهم ارسال المطر قيل كانت المؤتفكة خس مدائن وقبل كانوا أربعة ﴿ ٣٧٥ ﴾ آلاف بين الشام والمدينة فأمطرالله عليهم الكبريت والناروقيل

خسف بالمقيمين منهم وأمطرت الجسارة على مسافريهم وشدادهم وقيل أمطرعليهم مخسف بهموروى أن تاجرا منهتم كان فىالحرم فوقف الحجرلة أربعين يوماحتي قضي تجارته وخرج من الحرم فوقع علیه وروی آن امرأ ته التغنت نحودبارها فأصامها جرفاتت (فانظر كيف كان عاقبة المحرمين ) خطاب لكل من يتأتى مندالتأمل والنظر تعبيبا منحالهم وتحذيرا من أعالهم (والى مدين أخاهم شعيباً ) عطف على قوله والى عادأ شاهم هوداوماعطف عليه وقدروعي ههناماني المعطوف عليه من تقسديم المجرورعلى المنصوب أى وأرسلناالبهموهمأولادمدين بنا براهيم عليه السلام شعيب بن میکائیل بی بشجر بن مدین وقيل شعيب بن تو يب بن مدين وقيل شعيب بن يرون ين مدين وكان يقال له خطيب الاتبياء لحسنمر اجعند فومدو كانوا أهل بخس للكايل والموازي مع كفرهم (قال) استثناف مبني على سوال فشأعن حكابة ارساله اليهمكأنه قيلفاذاقاللهم

الكلام فرجت تلك القضية عن قلبه وقيل يخف عليه أثرتلك المصيبة وذكرواجوايا آخ وهوانصالحا عليدالسلام خاطبهم بعد كونهمجامين كأأننيينا هليدالصلاة والسلام خاطب فتلى يدرفقيل تشكلم معهؤ لاءالجيف فقال ماأنتم بأسمع منهم وليكسهم لايقتدرون على الجواب الله قوله تعالى ( ولوطا اذقال لقومه أنا تون الفاحشة ماسبقكم بها من احد من العالمين) اعلم ان هذا هوالقصة الرابعة قال المحو يون إعاصرف لوطونوس الحفته فأنه مركب من ثلاثة أحرف وهوساكن الوسط أتأتون الفاحشة أتفعلون السيئة المتمادية في القبح وفي قوله ماسبقكم مها من أحد من العالمين بحثان (البحث الاول) قال صاحب الكشاف من الاولى زائدة لتوكيد النفي وافادة معنى الاستغراق والثانيسة للتبعيض المهذلك العمل أبدا والجواب أنازي كثيرا من الناس يستقدر ذلك العمل عاذا جازى الكشيرمنهماستقذارمل يبعد أيضا تفضاؤ كشيرمن الاعصار بحيث لايقدم أحدمن أهل تلك الاعصار عليه وفيهوجه آخروه وأن يقال لعلهم يكليتهم أقبلوا على ذلك العمل والاقبال بالكلية على ذلك العمل ممالم بوجد في الاعصار السيابقة قال الحسن كانوا يشكحون الرجال فيأدبارهم وكانوا لآينكمون الاالغرباء وقال عطاء عن انعبساس استحكم ذلك فيهم حتى فعل بمضهم ببعض (البحث الثاني) قوله ماسبقكم يحوز أن يكون مستأنفا في النو بيخ لهمو بحوز أن يكون صفة الفاحشة كقوله تعالى وآية إهم الليل نسلخ منه النهار وقال الشاعر ﴿ ولقدأ مر على الله يم يسبنى ﴿ مُحَقَّالُ ﴿ أَانَكُمْ لَتَأْتُونَ الرَّجَالُ شهوة من دون النساء بلأنتم قوم مسرفون) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ نافع وحفص عن عاصم انكم بكسر الالف ومذهب نافع أن يكتني بالاستفهام بالاول من الثاتي فى كل القرآن وقرأ ابن كشير أشكم بهرة غير مممودة وبين الثانية وقرأ أبوعر وجهرة مدودة بالتخفيف وبين الثانية والياقون بهرزتين على الاصل قل المواحدي من استفهم كان هذا استفهاما معناه الانكار لقوله أتأتون الفاحشة وكل واحد من الاستفهامين جَلَّةُ مُستَقَلَّةٌ لاَتَّحَتَاجٍ في تمامها الى الشيُّ (المسئلة الثانية)قوله شهوة مصدر قال أنو زيد شهى بشهى شهوة وانتصابها على المصدر لان قوله أتأ تون الرجال معناه أنشتهون شهوة وإن شئت قلبت انهامصدر وقع موقع الحال ( المسئلة الثالثة) في يان الوجوء الموجبة لقيح هذاالعمل اعمان قبع هذاالعمل كالامرالمقرد فالعلباع فلأحاجة فيدالى تعديد الوجوه على التفصيل ثم نقول موجيات القبع فيه كثيرة (أولها) ان أكثر النَّاس يعترزون عن حصول الولدلان حصوله يحمل الانسان على طلب المال واتعاب النفس في الكسب الاانه تعالى جعل الوقاع سببا لخصول اللذة العظيمة حتى ان الانسان بطلب تلك اللذة يقدم على الوقاع وحياته بحصل الولدشاء أم أبي وجهدا الطريق يبق السل ولا يتنطع النوع فوضع اللذة في الوقاع كشبد الانسان الذي وضع الفخ لبعض الحيوا الت فأنه لابد

فقيل قال (باقوم اعبدوا الله مالكم من اله غيره) مر تفسيره مرارا (قدجه تكم بينة) أى معبرة وقوله تعالى (من ربكم) متعلق بجاء نكم أو بمخذوف هوصفة لفاعله مو كدة لفخامته الداتية المستفادة من تنكيره بقضامته الاصافية أى بينة عظيمة ظاهرة كأئنة من ربكم ومالك أموركم ولم يذكر معبرته عليه السلام في القرآن العظيم كالم ذكراً كثر معبرات النبي صلى القدعية وسلفها ماروى من محار بة عصاموسي عليه السلام التنبئ خين دفع البد غنه ومنها ولادة الفنم الدرع خاصة حين وعد أن بكون الدرى عاصة حين وعد أن بكون الدرى ما

من أولادَها ومنها وقو مخ عصا آفم صلية السلام على بله في المرات السبع لانكل ذلك كان قبل النبستنبا موسى عليه السلام وقبل البية مجينه عليه السلام كافي قوله تعالى ياقوم أو أيتم ان كنت على بيئة من ربي أي جمة واضعة و رهان نير عبر بهما عالما الله من النبوة والحكمة (فأوفوا الكيل) أي المكيال كاوقع في سورة هودو يو يله فوله تعالى (والميزان) فأن المتبادر منه الاكتوان جو الله على الاضمار والفاء لمرتب الامر على بجي منه الاكتوان جو ١٧٣ منه الاضمار والفاء لمرتب الامر على بجي

وانبعضع فذاك المعي عيثا يشتهيد ذلك الحيوان حنى يصيرسببا لوقوعه في ذلك المع فوصنع اللفة في الوقاع يشبه وضع الشي التي بشتهيه الحيوان في الفخ والمقصود منه ابقاء النوع الانساني الذي هوأشرف الانواع اذائبت هذا فنقول الوثمكن الانسان من تحصيل تلك اللذة بطريق لاتفضى الى الولد لم تحصل الحكمة المطلؤ بقولاً دى ذلك الى انقطاع النسل وذلك على خلاف حكم الله فوجب الحكم بتعر يمد قطعاحتي تحصل ثلك اللذة بالعلريق المفضى الى الولد (والوجه الثابي) وهو أن الذكورة مظنة العلوالانوية مظنة الانفعال فاذاصبار الذكر منفعلا والاني فاعلاكان فلك على خلاف مقتضي الطبيعة وعلى عكس الحكمة الالهية (والوجه الثالث) الاشتغال بحص الشهوة تشسبه بالمهية واذاكان الاشتغال بالشهوة بفيدفأنه أخرى سوىقضاء الشهوة فليكن قضاء الشهوة من المرأة يفيدفائدة أخرى سوى قضاءالشهوة وهوحصول الولدوا يفاءالنوع الانسال الذي هو أشرق الانواع فأماقصاء الشهوة من الذكرفا علايفيد الامحرد قضاء الشهوة فكان ذلك تشبهايالبها تموخروبا عن الغريزة الانسانية فكان في غاية القيم (الوجه الرابع) هان الفاعل يلتذ بنكك العمل الاانه يبقى في ايجاب العار العظيم والعيب الكامل بالمفعول على وجد لايزول ذلك العيب عند أبدالد هروالعاقل لايرضي لاجل لذة خسيسة منقضية في الحال ايجاب العبب الدائم الباقي بالغير ( الوجه الخامس ) انه عل يوجب استحكام العدواة بين الفاعل والمفعول وريما يوردي ذلك الى اقدام المفعول على قتل الغساعل لاجل انهينقر طبعه عندرو يته أوعلى ايجاب انكائه بكل طريق يقدر عليه أماحصول هذا العمل بين الرجل والمرأة فأنه يوجب استحكام الالفسة والمودة وحصول المصالح الكبيرة كاقال تعالى خلق لكم من أنفسكم أزواجا لتسكنوا اليها وجعل بينكم مودة ورحَّة ( والوجد السادس ) أنه تُعالى أوْدع في ألرحم قوةُ شَدِّيدة الجِنْبُ للمَّني فاذا وَّاقُم الرَّجَلُّ ٱلْمَرَاءُ قوى الْجَدْبِ فَلِمِبْقَشَى مَنْ المَنِي فَى الْجِارِي الَّاوِ ينفصلُ الْمَااذَاوَاقْع الرَجْل فلم يحصل في ذلك العضو آلمعين من المفعول قوة جاذبة للمنى وحيشذ لايكمل الجذب فيبتىشي من أجزاء المني في تلك المجاري ولاينفصل و يعفن و يفسدو يتولدمنه الاورام الشدملة وآلاسقسام ألعظيمة وهذه فائدة لاعكن معرفتها الابالقوانين الطبية فهندهي الوجوه الموجبة لقح هذاالهمل ورأيت بعض منكان ضعيفا في الدين يقوك انه تعسالي قال والذين هم لفروجهم حافظون الاعلى أزوا جهم أوماملكت أعانهم وذلك يقتضى حل وطعالملوك مطلقا سواء كأن ذكرا أوأشى قال ولايمكن أن يقال انأ تخصيص هذا العموم بقوله تعالى أتأتون الذكران من العالمين وقوله أتأتون الغاحشة وماسيقكم بهامن أحدمن المللين فاللانهاتين الآتين كل واحدة منهما أعمن الاخرى مرجه وأخص من وجدوذلك لان المملوك قديكون ذكرا وقديكون أشي وأيضا الذكر بريملوكا وفد لايكون مملوكا واذا كان الامر كذلك لميكن تخصيص احداهما

البنةو بجوزأر تكون عاطفة على اعبدوافان عبادة الله تعالى موجبة للاجتناب عن المناهي الترمعظمها بعدالكفرالعفس الدى كأنوا يبسا شرونه (ولاتبخسواالناس أشياءهم) التي تشترونها عما معتدين على بمامهما أيشي كان وأىمقدار كانفانهم كأنوا ينخسون الجليل والحقيروالقليل والكشروقيل كأنوامكاسين لادعون شيئا الامكسوه قال زهير ﴿ أَفَ كُلُّ أَسُواقَ الْعُرَاقَ اتاوة \*وفي كل ماباع امر ومكسدرهم \* (ولاتفسدوا في الارض)أى بالكفر والحيف (بعداصلاحها) بعدمااصلح أمرها واهلها الانبياء وأتباعهم باجراءالشرائع أوأصلحوافيها واضافته المهاكاضافةمكر الليلوالنهار(ذلكرخيرلكم) إشارة الى العمل عاأمرهم به عين عندومعنى الخيرية ونهاهم براوفي الانسانية اماالزيادة مطلع براديا اماال يادة مطلعة المطلبونة وحسن الاحدوثة ومسروا من التكسب والربح لان ألكر اذاعرفوهم بالامانة رغبوا فيمعا ملتهم ومتساجرتهم ( انڪئتم هؤ منين ) أىمصدقينلى فيقولي هذا

ای مصدقین فی فول هذا المستخطری الم بالا من من طرق الدین كالشیطان و مسراط بالاخرى الا بالاخرى الم ولا تفعدوا بكل صراط توعدون) ای بكل مراح و مدود و أحكام وكانوا اذارا وا احدا يشرع في منها منعوه وقيل الحق وانكان واحدا لكنه يشعب الى معارف و مسروبال لا يفتنك عن دينك و يتوعدون لمن آمن به وقيل يقطعون كانوا يجلسون على المراصد فيقولون لمن ريد شعيبا انه كناس له فوقع المفلهر موقع المضمريانا الملكم بق (وقعيدون عن سبيل الله ) اى السبيل الذى قعدوا تعنير

> Details to the the second of t السورة غال عرض الكوشوع ويعمد المسالح والمحالة المحالات بسراق اخراج ويتها مرحوا المتكافع في والمناك المعالم الماريا وفرسه وق فول شاغر والمح والإطاع المناف المنال بمن في المراسلة ر كدفتدند و (الله ) الدائيلات الإمرادي بالمدانية علم وعالنها عبد عن العامق والأ المراهالة كانهم الطلاقات بطع الدحل عليه أنسب وتعلهم هم من العالمين عاهر المعلى عن المنهد المعدد المعطاء الذاو مناهم المد واعتامدا الشنك والرحواف المديد والمال والميد والمه الاار أملات والتوليد والمال في المال في المالية والمال الدعن المالية أنصار، وأناء والله فالمناه علا أن تكون المراد المعلم بعالس قال ان اعبال المراد والمعلم والمراد وعلم المراد والمعلم الالمن أو زوجه ويقال رجل للزأة بعن زوجها لانالغ بمزلة اللك لهاولست للراء ومزلة الالك الرحل فاذا أمنيف الدالرجل بالاسم للعلم عرفت الزوجية وماك النكاح والرجل إذا أضيف الى المرأة بالاسم المامة عرف النوجية وقوله كانت من ألفا يرين بقال فبرالشي يقبر غبورا اذامكت وبق قال الهدي المنافي المنافية ا

مستوعة يوهى ابستي معساية الاعواجاح يلار الذات فاللاف به وي الدكة في النسل والمار الملاء كغب كان عاقبه المنسون الايمالات للور ومن بعدهم مر ويودواننوايهم واعترو والكانطانعة متكرامنوا لم السلسم عن الشماة الاجكام (وطائفة لم يونو ي الله المان (فاصيرواحت محكوالله بينا) الغريقين بتصرالحتين غبل البطلين فهووعد المؤمنين ووعيدالكافرين ﴿ (وهوخيرالحاكين) ادلامعقب ليكيد ولاحيف فيد (قال الملاً الذين استكير وا من قومه) استثناف مني على سؤال ينساق اليه المقال كائه قبل فاذاقالوا بعدماسمعوا هذمالواعظمن شعيب عليه السلام فنيل قال أشراف فيقومه المستكيرون منطاولين عليه عليه السلام غيرمك فين عيرد الاستعصاء عليه والامتناع من الطاعة له بل بالغين من العتووالاستكبار الى إن قصدوا استساعه عليدالسلام فيساهم فيه فهاتناعه المؤمنين واجتروا

على اكراههم علية بوعبدالذي ﴿ ٤٨ كَ فَ مُواطِبُوه بَدَكَ عَلَى طَرِيقَة التّوكِيد القَسْمَى ( لَضَرَجنك باشعيب و الذين آمنوا ) خسبة الاخراج الية علية السّلام أولاو الى المومنين تانيباً بعظفهم عليد تنبيهما على أصالته عليه السلام في الإخراج وتبغيبهما في كَانْتِي عند قولة تقالى (معك )فانه متعلق بالاخراج لابالا عان وتوسيط الدراء باسمد العلى بين المعطوفين زيادة النقر بروالنه ديدالناشئة عن غاية الوقاحة والطغيان أى والله النخرجنك وأتباعك (من قر بننا) بغضا لكم ودفعالفتنتكم المترتبة على المساكة والجوار وقوله تعالى (أولنعودن في ملتنا) على جوال القسم أى والله ليكونن أحدالا مرئين البتة على أن المقصد الاصلى ﴿ ٣٧٨ ﴾ هوالعود وانماذ كرائني والاجلاء لمحمن القسر والالجاء

الاان المراد سائر المكلفين ليعتبرو ابذلك فينزجروافان فيلكيف يعتبرون بذلك وقد أمنوا من عذاب الاستئصال قلناان عذاب الآخرة أعظم وأدوم من ذلك فعند سماع هذه القصة يذكرون عذاب الآخرة مؤنية على عذاب الاستئصال و يكون ذلك زجرا وتحذيرا (المسئلة الثانية) مذهب الشافعي رضي الله عندان اللواطة توجب الحد وقال أبوحنيفة لاتوجبه وللشافعي رحمه اللهأن يحتبج بهذه الآية من وجوه (الاول) انه ثبت في شريعة لوط عليه السلام رجم اللوطى والآصل في الثابت البقاء الاأن يغله رطريات الناسيخ ولم يظهر فى شرع مجدعليد الصلاة والسلام ناسيخ هذاالحكم فوجب القول ببقائه (الناني ) قوله تعالى أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده قديينا في تفسير هذه الآية انها تدل على ان سرع من قبلنا حجة علينا (والثالث) انه تعالى قال فانظر كيف كأن عاقبة المجرمين والظا هران المراد من هذه العاقبة ماسبقذ كره وهو انزال الحجر عليهم ومن المجرمين الذبن يعملون عملقوم لوطلان ذلك هوالمذكور السابق فينصرف اليه فصار تقدير الآية فانظر كيف أمطرالله الحجارة على من يعمل ذلك العمل المخصوص وذكر الحكم عقيب الوصف المناسب مدل على كون ذلك الوصف علة لذلك الحكم فهذه الآية تقتضى كون هذا الجرم المخصوص علاخصول هذا الزاجر المخصوص واذاطهرت العلة وجب أن يحصل هذا الحكم أيخاحصلت هذه العلة # قوله تعالى (والى مدين أخاهم شميبا قال ياقوم اعبدوا اللهمالكم منالهغيره قدجاء تنكم بينةمن ربكم فأوفوا الكيل والميزان ولانبخسوا الناس أشياءهم ولاتعسدوا في الارض بعد اصلاحهسا ذلكم خيرلكم انكنتم مؤمنين ) اعلم أن هذاهوالقصة الحامسة وقدذ كرا أنالتقدير وأرسلنا الىمدين أخاهم شعيبا وذكرناان هذه الاخوة كانتفى النسب لافى الدين وذكرنا الوجوه فيه وآختلفوافى مدين فقيل انهاسم البلدوقيلانه اسمالقبيلة بسبب انهمأ ولاد مدين بنابراهيم عليدالسلام ومدين صاراسماللقبيلة كإيقال بكروتميم وشعيب من أولاده وهوشعيب بننو يب بنمدين بنابراهيم خليل الرحن واعلم انه تعالى حكى عن شعيب انه أمرقومه في هذه الآية بأشياء (الاول )انه أمرهم بعبادة الله ونهاهم عن عبادة غيرالله وهذا أصل معتبر في شرائع جميع الانبياء فقال اعبدوا ألله مالكم من اله غيره (والثافي) انه ادعى النبوة فقال قدجاء تكم بينة من ربكم و يجب أن يكون المرادمن لبينة همنا المعجرة لانه لابدلدعي النبوة منها والالكان متنبئا لأبيافهذه الآية دلت على انه حصلت له معجزة دالة على صدقه فاماان تلك المعجزة من أى انواع كانت فلس في انقرآن دلالة عليه كالم يحصل في القرآن الدلالة على كشيرمن معجزات رسولنا قالصاحب الكشاف وون معجزات شعيب انه دفع الى موسى عصاه وتلك العصاحار بت الننين وأيضاقال الموسى ران هذه الاغنام تلدأولادا فيهاسواد وبياض، قدوهبتهامنك فكانالامركا أخبر عند ممقال وهذه الاحوال كانث معجزات لسميت عليه السلام لان موسى ف ذلك

كالفصيح عندهدم تعرمنه عليهالسلام لجواب الاخراج كالمهم قالوالاندعكم فيما بينا حتى تدخلوافي ملتنا وادخالهم لهعليه السلام في خطاب العود مع استحالة كونه عليه السلام في ملتهم قبل ذلك انما هو بطر يق تغليب الجاعة على الواحد وانمالم يقولوا اولنعيدنكمعلىطر يقةماقبله لما أن مرادهم أن يعودوا اليهابصورةالطواعيةحذار الاخراج إختيارأهون الشرين لااعادتهم بسائر وجوهالاكراه والتعذيب (قال) استثناف كاسبقأى قالعليه السلام ردالمقالتهم الباطلة وتكذ سالهمن أعانهم الفاجرة (أُولُوكَنَاكَارَهِينَ) عَلَى أَن الهمزة لانكارالوقوع ونفيه لالانكارالواقع واستقباحه كالتىفى قوله تعالى أولوجئنك بشي مبين و بجوز أن كون الاستفهام فيه باقياعلى حاله وقدمر مرارا أنكلة لوفي مثل هذا المقام لست لبان انتفاء الشي مخير الزمن الماضي لانتفاءغيره فيه فلأبلا مخطلها جواب قدحذف تعويلاعلي دلالةماقبلهاعليه ملاحظة قصدية الاعند القصدال بيلت الاعراب على القواعد

الصناعية بل هي لبيان تحقق مايفيده الـكلام السابق بالذات أوبالواسطة من الحكم الموجب أوالمنني ﴿ الوَّهَ ﴿ الوَّهَ على كل حال مفر وض من الاحوال المقارنة له على الاجسال باد خالها على أبعدها منه وأشد هامنا عاة له ليطهر يُشوته أوانتفائه معه أوانتفاؤه معماعد اهمن الاحوال بطريق الاولو ية لماأن الشي من تحقق معالمنافي القوى فلا نتحقق مع غيره أولى ولذلك لايذكر معدشي من سائر الاحوال و يكتنى عنه بذكر الوار العاطفة للدخلة على نقلبرتها التماملة الهاالشاملة لجميع الاحوال المغايرة الها عندتعددها وهذامه في قولهم انها لاستقصاء الاحوال على سدل الاجال وهدا المدنى طاهر على ٢٧٩ كله في الخبر الموجب والمنفى والامروالنهى كافي قولك فلان حواد

يعطى ولوكان فقيراأ وخل لايعطى ولوكان غناوكة ولك أحسن اليه واوأساءاليك ولا تهنه ولوأها لكالبقائه على ماله سالماعمايغيره وأمافيمانحز نبد ففيدنوع خفاء لتغيره بورود الانكارعليه لكن الاصل في الكل واحد الاأنكلة لوفي الصورالمدكورة متعلقة ينفس الفعل المذكورقبلها وأزما بقصد بان تحققه علىكل حال هوتفس ما اولهوأن الجلة حال من ضميره أومما يتعلق له وأنمافي حبزلومقرر على١٠ هوعليدمن الاستبعاد بخلاف مأتحن فيملمأ أنكلة لومتعلقة فيدىفعل مقدر هتضيدالمذكو وأنما بقصد بان تحققه على كل سال هومد لوله لامد اول المذكور وأنالجهلة حالمن ضمره لامن ضمير المذكو كما سأتى وأن المقصود الاصلي انكارمداوله من حيث مقارنته الحجالة المذكورة وأماتقدير مقارنته لغيرها فلتوسيع الدائرة وأنمانى حبر لولايتصع استبعاده في نفسه بل يقصد الاشعار بأنهأمر مقررالاأنه أخرج مخرج الاستعاد مبالغة في الانكارمن جهة ان العود مماينكر عندكون الكراهة أمرامستبعدا فكيف به عند

ا و عتماادى لرسالة واعمان هذا الكلام بناء على أصل مختلف بين أصحابنا و بين المعتزلة وذ ؟ لانعدنا انالذي يصير بيا ورسولا بعد ذلك يجوز أن يظهر الله عليه أنواع المعجزات قبل انصال الوحى ويسمى ذلك ارهاصاللنبوة فهذا الارهاص عندنا جائروعند المعتزالة غبرحائز فالاحوال التي حكاهاصاحب الكشاف هي عندناارهاصات لموسى عليه السلام وعند الممتزلة معجزات المعيب لماان الارهاص عندهم غير جائز ( والثالث ) انه قال فأوفوا الكيل والميزان واعلم انعادة الانبياء عليهم السلام اذارأوا قومهم مقبلين على نوع من أنواع المفاسد اقبالا أكثر من اقبالهم على سائر أنواع المفاسد بدوا عنعهم عن ذلك اننوع وكانقوم شعيب مشغوفين بالبخس والتطغيف فلهذا السبب بدأ يذكر هذه الواقعة فقال فأوفوا الكيل والمران وههنا سؤالان ( السوال الاول) الفاء في قوله فأوفوا توجبأن كون للامر بإيفاءالكيل كالمعلول والننيجة عماسبق ذكره وهو قوله قدجاءتكم بينةمن ربكم فكيف الوجه فيسه والجواب كأنه يقول البخس والنطفيف عبارة عن الخيانة بالشيء القليل وهوأس مستقبح في العقول ومعذلك قدجاءت البينة والشر يعد الموجبة الحرمة فلم يبق لكم فيه عدر فأوفوا الكيل ( السوال النابي) كيف قالالكيل والميزان ولميقل المكيال والميزان كمافى سورة هود والجواب أرادبالكيل آلة الكيل وهوالمكمال أو يسمى مايكال به بالكيل كايقسال العيش لمايعاش به ( والرابع ) قوله ولا تبخسوا الناس أشياءهم والمراد انه لمامنع قومه من البخس في الكيــل والوزن منعهم بعدذلك منالبخس والتنقيص بجميع الوجوء ويدخل فيه المنع منالغصب والسرقة وأخذار سوة وقطع الطريق وانتزاع الاموال بطريق الحيل (وألخامس) قوله ولاتفسدوا في الارض بعدا صلاحها وذلك لانه لماكان أخذ أموال الناس نغير رضاها يوجبالمنازعة والخصومةوهما يوجبان انفساد لاجرم قالبعدمولاتفسدوافيالارض بعداصلاحها وقدسبق تفسيرهسذه الكلمة وذكروا فيه وجوها فقيل ولاتفسمدوا فالارض بعد اصلاحها بأن تقسد موا على البخس في الكيل والوزن لان ذلك يتبعه الفسادوقيل أرادبه المتعمن كل مأكان فسادا جلا للفظاعلي عمومه وقيل قوله ولاتبخسوا الناس أشياءهم منع من مفاسد الدنيا وقوله ولانفسدوافي الارض منع من مفاسدالدين حتى تكون الآية جامعةالنهى عن مفاسد الدنيا والدين واخنافوا في معنى بعداصلاحها قبل بعداأن صلحت الارض بمحى النبي بعدان كانت فاسدة بخلوها منه فنهاهم عن الفساد وقدصارت صالحة وقيل المراد أنلاتفسدوا بعدان أصلحها الله يتكثيرالنع فيها وحاصل هذها كاليف الخمسة يرجع الىأصلين النعظيم لامراهة ويدخل فيدالأقرار بالتوحيد والنبوة والشنفقة على خُلق الله ويدخل فيه ترك البخس وترك الافسناد وحاسلها يرجع الى ترك الايذاء كأنه تعالى يقول ابصال النفع الىالكل متعذر وأما ف اشر عز الكل فمكن عماله تعالى لماذكر هذه الخمسة قال ذلكم وهو اشارة الى هذه

تونها أمر امحقةًا ومعاملة مع المخاطبين على معتقدهم لاستنزالهم من رتبة العناد وليس المرادبًالكراهة محرد كراهة المؤمنين العود في ملة الكفر ابتداء حتى يقال انها معلسومة لهم فكيف تكون مستبعدة عندهم بل أنما هي كراهتهم له بعد وعيد الاخراج الذي جعل قرينا للقتل في فوله تعالى ا ووأنا كَلَمُ اللهُ فَانهم كَانُوا أَيْشَنْبَطْنُونُهُ أَنْ الطمعون في أنهم حينمذ بختارون العود خشية الاخراج اذرب مكروه يختار عند حلول ما تفوّأ شد منه وأفطع والتقدير أقعود فيها لولم نكن كارهين ولوكنا كارهين غيرمبالين بالاكراه فالجلة في على النصب على الجالية من ضميرالفعل المقدر حسما أشيراليه إذما له أنعود فيها حال ﴿ ٢٨٠ ﴾ عدم الكراهة وحال الكراهة انكارا

الخمسة والمعنى خيرلكم فيالآخرة انكنتم مؤمنين بالآخرة أوالمراد ترلنا ابخس وترك الافسساد خبرلكم فيطلب المال في المعنى لأن الناس اذا علموا منكم الوماء والصدق والامامة رغبوا في المعاملات معكم فكثرت أمو لكم ان كنتم مو منين أى انكتتم مصدقين لى في قولى الله قوله تعالى (ولا تقيدوا بكل صراط توعدون وتصدون عن سيل اللهمن آمن به وتبغونه اعوجا واذكروا اذكنتم قليلا فكثركم وأنظروا كيف كان عاقبة المُفْسَدين وانكان طائفة منكم آمنوا بالذي ارسَلت به وطائعة لم يو منوا عاصبروا حتى يحكم الله بيننا وهوخيرالحاكين ) اعلم أن شعيبا عليه السلام ضم الى ما تقدم ذكره من التكاليف الخمسة أشياء (فالاول) أنه منعهم من أن يقعدوا على طرق الدين ومناهم الحق لاجل أن يمنعوا الناس عن قبواه وفي قوله ولا تقعدوا بكل صراط قولان (الاول) يحمل الصراط على الطريق الذي يسلكه الناس روى انهم كابوا بجلسون على الطرقات و بخوفون من آمن سميب عليه السلام ( والثاني) أن يحمل الصراط على سناهم الدين قالصاحب الكشاف ولاتقعدوا بكل صراط أي ولاتقتدوا بالشيطان وعوله لأقعدن لهم صراطك المستقيم قال والمراد بالصراط كلماكان من مناهيج الدين والدايل على أن المرادبالصراطذلك قوله وتصدون عن سبيل الله وفوله بكل صراط بقان فعدله عكان كدا وعلى مكان كذا وفي مكان كدا وهذه الحروف تتعاقب في هذه المواضع اتمار بمعانيها فالمهاذا قلت قعد بمكان كذا فالبساء للالصاق وهو قدالتصق بذاك المكان وأماقوله توعدون فحله ومحل ماعطف عليه النصب على الحال والتقدير ولاتقعدوا موعدين ولاصادين عنسبيل الله ولاان تبغوا عوجا في سبيل الله والحاصل انه نها مم عن القعود على صراط الله حال الاشتغال باحد هذه الامور الثلاثة واعلم انه تعالى لماعطف بعض هذه الثلاثة على البعض وجب حصول المغايرة بينها فقوله توعدون يحصل بذاك انزال المضاربهم وأماالصد فتديكون بالايعاد بالضار وقديكون باوعد بالمنافع عالوتركه وقديكون بان لا عكنه من الذهاب الى الرسول ليسمع كلامد واماقوله وتبعونها عوجافالمراد القاء الشكول والشبهات والمراد من الآية ان شعيبا مع القوم من أن يمنعوا النساس من قبول الدين الحق بأحدهد والطرق الثلاثه واذا بأملت علت ال أحد الا عكنه منع كَيْ بِعَلْ عَمِيْهُ وَهِ غِيرِهُ مِن قبول مذهب أومقالة الابأحد هذه الطرق الثلاثة ثمقال واذكروااذكنتم قليلا فكتركم والمعسودمنة ابهم اذاتذكروا تنو والتعام الله عليهم فالظاهر أن ذلك عطهم على الطاعة والبعد عن المعصية قال الزجاج وهدا الكلام يحمل ثلاثة أوجه كترعص م بعدالقلة وكثركم بالغنى بعدالفقر وكثركم بالقدرة بعدالضعف ووجه ذلك أنهم بأذاكانوا فتراءأوصعفاء فهمم بمنزلة القليلفيانه لايحصل منوجودهم قوة وشوكة فاماتكثير ك ددهم بعدالقلة فهوان مدين بنابراهيم تزوج رئيا بنت اوط دوادت حتى كترعددهم والمعد وانظروا كيف كأنعاقبة المفسدين والمعنى ذكرواعاقبة المفسدين ومالحقهم

بعدامنه تذبها على أنهاهي الواقعة فينفسالامروثقة ماغنائماعن ذكرالاولى اغناء واضحالانالمودالذى تعلق بهالانكار حسين تحققمع الكراهة على ما يوجبه كلامهم فسلان يتحققمع عدمها أولى انقلت النبي المستفاد من الاستفهام الانكارى فيمانحن فيدعنزالة صريح النني ولاريب فيأن الاولو يةهناكمعتبرة بالسبة الى النسني الايرى أن الاولى بالتحقق فيماذكر من مثال النؤ عندالحالة المسكوت عنماأع عدمالنني هوعدم الاعطاء لانفسه فكان شبغ أن يكون الاولى بالتحقق فيمانحن فيد عندعدم الكراهة عدم المود وقد مثله <u>معى</u>لانعود انتفاءاله لانتفاءغير جواب قد.

دلالةماقيلها

قصديةالاعند

بيلي الاعراب عو الطناعية بل هي

على كيل حال مفر

لاتفيده كلتهم الشنيعة

باطلاقهامن العودعليأي

حالة كانت غيرأنه اكنني بذكر

الحالة الثانية التي هي أشد

الاحوال منافأة للعودوأ كثرها

المقدراذهوالذي يقتضيه الكلام الشابق أعنى قولهم لنمودن ﴿ مَن ﴾ رب المفارسلوبال مايفيدمونني مايقتضيه لأنه من تمامد كافي صورة النني وتوضيحه أن

بذبوته أوانتفائه معه أواشعاؤه معماعداه من الاجوالي من جلتها ماذكر

من اعتبارالاولو يعتق أحدهما بالنسبة الى نفسه وقى الآخر بالنسبة الى متعلقة ولذلك لا تستقيم اهامه الحدسما معام الا يحرج في وجه الكلية الايرى أنك لوقلت مكان أنه ودفيها الح لانه ودفيها ولوكناكار هين لاختل المهنى اختلالا فأحشالان مدلول الاول نني الفعل المود المقيد بحال الكراهة ومدلول الثانى تقييد ﴿ ٣٨١ ﴾ العود المنفى جاوذ لك لان حرف النفي بياشر نفس الفعل

من الحرى واشكال ليصيرذ تك زاجر الكم عن العصيان والغساد فقوله واذكروا اذكنتم قليلاف كمثركم المقصود مندانهم اذاتذكروانعم الله علمهما تفادوا وأطاءوا وقوله وانظروا كيف كان عاقبة المفسدين المقصود مند انهم اذا عرفوا ان عاقبة المفسدين المتردين ليست الاالخرى والنكال احترزوا عن الفساد والعصيان وأطاعوا فكان المقصود من هذين الكلامين جلهم على الطاعة بطريق الترغيب أولاو الترهيب ثانياتم قال وانكان طائفةمنكم آمنوابالذي أرسلت به وطائفةلم يؤمنوافاصبروا والمقصودمنه تسلية فلوب المؤمنين وزجر من لم يومن لان قوله فاصبروا فهديدوكذلك قوله حتى يحكم الله بيننا والمراداعلاه درجات المؤمنين واطهارهوان الكافرين وهذه الحالة قدتظهرفي الدنيا فان لم تظهر في الدنيا فلا بد من ظهورها في الآخرة ثم قال وهوخير الحاكين بعني انه ما كممنزه عن الجوروالميل والحيف فلابد وأن يخص المؤمن التق بالدرجات العالية والكافر الشتى بأنواع العقوبات ونظيره قوله أمنجعل الذين آمنواوعملوا الصالحات كالمفسدين في الارض # قوله تعالى ( قال اللا الذين استكبروا من قومه أيخرجنك بالنوب والذين آمنوامعك من قريتنا أولتمودن في ملت قال أو اوكنا كارهين قد افترينا على الله كذباان عدنا في ملنكم بعد اذبحا الله منها وما يكون لنا أن نعود فيها الأأربشاءالله ربناوسع ربناكلشي على على الله توكلنار بنااقتيح بينناو بين قومنابآلحق وأنتخيرالفانحين )اعلمأن شعيبا لماقررتلك الكلماتقال الذين استكبره اوأنفوامن تصديقه وقبول قوله لأبد من أحد أمرين اما أن نخ جك ونخرج أتباعك من هذه القرية واماأن تعودالى ملتنا والاشكال فيدأن يقال ان قولهم أولتعودن في ملتنا يدل على أنه عليه السلام كان على ملتهم التي هي الكفر فهذا يقتضي انه عليه السلام كان كافراقبلذلك وذلك في غاية الفساد وقوله قدافترينا على الله كذبا ان عدما في ملتكم يدل أيضًا على هذا المعنى والجواب من وجوه (الاول) اناتباع شعيب كانواقبل دخواهم في دينه كفارا فخاطبوا شعيبًا بخطاب اتباعه وأجروا علبه أحكامهم ( الثاني )ان رؤساءهمقا واذلك على وجه التلبيس على العوام يوهمون انه كان منهم وان شعيبا ذكر جوابه على وفقذاك الابهام (الثالث) انشعيباني أول أمر، كان بخني دينه ومذهبه فتوهمواانه كانعلى دين قومه (الرابع) لاسمدأن يقال انشميباكان على سريستهم ثم انه تبعالى نسيخ تلك الشريعة بالوحى الذِّي أوحاه اليه (الخامس) المرادمن قوله أولتعودن في ملت الى المستاذوقع العود بمعنى الابتداء تقول العرب قدعاد الى من فلان مكروه يريدون قدصار الى منه المكروه ابتداء قال الشاعر فان تكن الايام أحسن مدة # الى فقد عادت لهن ذنوب

أراد فقد صارت لهن ذنوب ولم يرد أن ذنو باكانت لهن قبل الاحسان مم أنه تمالى بين ان

القوم القالواذلك أجاب شعب عليه السلام عن كلامهم بوجهين (الاول) قوله أولوكنا غيرها بل الأمر بالعكس فان نفيه في حال الارادة مسلزم لنفيه في حال الكراهة قطعا استقام الاول لافادته فني العود في الحالتين مع الاقتصار علىذكر ماهو مغن عن ذكر الاخرى ولم بستقم الثانى العدم افادته اياه على الوجه المدكور ان قبل فاوجه استقامتهما جيعاعندذكر العطوفين معاحيث بصبح أن يقال لانعود فيها الولم نكن كارهين

وينفيدوما بدكر بعده يرجع اليه منحيث هومنني وأما همزة الاستقهام فأنها تبانر الفعل بعد تقيده عابعده لماأن دلالتها على الانكار والنني لست بدلالة وضعية كدلالة حرفاانني حتى يتعلق معناها بنفس الفعل الذي يليها ويكون ماعده راجعااليهمنحيث هومنني بلهى دلالة عقلية حستفادة من سياق الكلام فلابدأن يكونما يذكر بغد الفعل من موانعه ودواعي انكاره ونفيه حتماليكون قرية صارفة للهمزة عن حقيقتها الىمعنى الانكاروالنفي تملاكان المقصودنني الحكرعليكل حالمع الاقتصارعلىذكر معض منهامغن عن ذكر ماعدا هالاستلزام تحققه مع تحققه مع غيره بطريق الاولوية وكانت حال الكراهة عند. كونها قيدا لنفس العود . كذلك أى مغنياعن ذكرسائر الاحوال ضرورة أن تحقق العودو حال الكراهة مستلزم الصقفه في حال عدمها اليدة وعندكونها قيدالنفيه بخلاف ذاك أي غيرمغن عن ذكر غيرها مزورة أن نفى العود في حال الكراهة لايستازم تغيه في

واوكنا كارهين كايضيح أنأيفال أنعود فيهالولم نكن كارهين ولوكنا كارهين معان المقدر في حكم الملغوظ قلناوجهها أن كالامهما بفيد معنى صحححانى نفسد لاان معنى أحدهما عبن معنى الآخر أومتلازمان متفقان فى جيع الاحكام كيف لاومدلول الاولان المودمنتف في الحالمين ومدلول الثاني أن العود في الحالتين 🦂 ٣٨٢ 🏈 منتف وكلا المشين صحيح في نفسه مصحح

لنى العودنى الحالتين معذكرهما المارة اللاستفهام والواوواوالحال تقديره أتعيدوننافي ملتكم في حال كراهتنا ومع كوننا كارهين (الدنى) قوله قدافترينا على الله كذباانعدنا في ملتكم معداذنجانا اللهمنهاوالجواب الاول يجرى محري الرمن فيانه لايعود الى ملتهم وهذا الجواب الثاني تصر يحبأنه لانفعل ذلك فقال انهان فعلناذلك فقدا فنريناعلى الله وأصل الباب في النيوة والرسالة صدق اللهجة والبراءة عن الكذب فالعود في ملتكم يبطل النبوة والم الرسالة #وقوله اذنجانا الله منهافيه وجوه (الاول) معنى اذنجانا الله منهاعلمنافبحه وفسأده ونصب الادلة على انه باطل (الثاني) ان المرادان الله نجى قومه من تلك الملة الا انه نظم نفسه فيجلتهم وانكان ريّامنه اجراءالكلام على حكم التغليب (والتالث)ان القوم أوهمواانه كانعلى ملتهم اواعتقدوا انه كان كذلك فقوله بعد اذنجاناالله منهاأى حسب معتقد كموزعكم اء قوله ومأيكون لناأن نعود فيهاالاأن يشاءالله فاعلمان أصحابنا يمسكون بهذه الآيةعلى انه تعالى قديشاء الكفر والمعتزلة بمسكون بهاعلى انه تعالى لايشاءالاالخير والصلاح أماوحه استدلال أصحابنا بهذهفن وجهين (الاول) قولهان عدنافي ملتكم بعد اذبجانا الله منهايدل على ان المجيم من الكفرهوالله تعالى ولوكان الاعان يحصل بخلق العبدلكانت المجامن الكفر تحصل للانسان من نفسه لامن الله تعالى وذلك على خلاف مقتضى قوله بعداد نجاناالله منها (الثاني) ان معنى الآية انه ايس لنا أن نعود إلى منتكم الاأن يشاء الله أن يعيدنا إلى تلك الملة ولما كانت تلك الملة كفراكان هذا تجويزا من شعيب عليه السلام أن يعيدهم الى الكفر فكاد هذا يكون تصر يحامن شعيب بأنه تعالى قدشاء ردالمسلم الى الكفروذات غيرمذ حبناقال الواحدي ولم تزل الابياء والاكابر يخافون العاقية وأنقلاب الامر ألاترى الى قول الخليل عليه السلام واجنبني وبنيان نعبدالاصنام وكثيراماكان محدعليه الصلاة والسلام يقول يامقل القلوب والابصار تبت قلو بناعلى دينك وطاعنك وقال يوسف توفني مسلما أجابت المعتر له عنه من وجوء (الاول)ان قولدليس لنا أن نعودالي تلك الملة الاأن يشاء الله أن يعيد نااليها قضية شمرطمة وليس فيهابيان انه تعالى شاءذلك أوماشاء والثاني انهذا مذكورعلى طراق التبعيد كإيفال لاا فعل ذاك الااذاا بيض القاروشاب الغراب فعلق شعيب عليه السلام عوده الى ماتهم على مشيئنه ومن المعلوم انه لايكون نفيا الملك أصلافهو على طريق التبعيد لاعلى وجد النسرط (الثالث) ان قوله الأأن يشاء الله ليس فيه يانان الذى شاء الله ماهو فنحن بحمله على أن المراد الاأن يشاء الله رينا بأن يظهر هذا الكفر مرأنفسنا اذاأ كرهتمونا عليدبالقتل وذلت لان عندالاكراه على اظهار الكفر بالقتل يجوز اظهاره وماكا جائزا كان مرادالله تعالى وكون الضمير أفضل من الاظهار لايخرح ذ ، الاظهارمن أن يكون مرادالله تعالى كان المسيح على الخفين مرادالله تعالى و نكار غسل الرجلين أفضل (الرامع) ال قوله تخرجنات ياشعيب المراد الاخراج

العودني الحالتين مع الأقتصار على ذكر حالة الكراهة على عكس المعنى الاول فانه مصحيح لنفيد فيهمامع الاقتصارعلي ذكر حالة الارادة رقدافترنا على الله كدما) أي كذماعظيما لايقاد رقدره (ان عدنافي ملتكم) التي هي الشرك وجواب الشرط محذوف لدلالة مافيله عليهأى انعدنا في ملتكم (بعداد نجانا الله منها) فقد افترينا على الله كذباعظيما حيث نزعم حيثذأن لله تعالى ندا وليس كمثله شئ وانه قدتبين لناأل ماكناعليه من الاسلام باطل وأنماكنتم عليه من الكفرحق. أي افترا. أعظمهمن ذلك وقيل انهجواب قسممذوف حذف عنداللام تقديره والله لقدافتر بناالخ · (ومایکونانا)أی ومایصم ومايستقيم لنا (أن نمود فيها) فيحاله من الاحوال أوفي وقت من الاوقات (الاان بشاءً الله) أى الاحال مستثقالله تعالى اووقت مشيئته تعالى لعودنا فيهاوذلك عالايكاد بكون كاينبي عنه قوله تعالى (ربا) فارالتعرض لعنوازر بوبيته تعالى لهم بمالذي عن استحالة

مسيته تعالى لارتدادهم قطعاوكدا قواه تعالى بعدا ذنجا ما الله منها عان تنجيته تعالى الهم منها من دلائل عدم ﴿ عن ﴿ مشيئنه اعودهم فيهاوقدل معنأه الاان يشاءالله حذلانناوة يل فيه دليل على أن الكفر بمشيئته تعالى وأياماكان فليس المراد يذلك بيان انالعود فيها في حير الإمكان وخطر الوقوع بناءه لى كون مشيئته تعالى كذلك بل بيان استحالة وقوعها كائه قيل وماكا نالنا أن نهود فيها الأأن يشاء الله ربنا وهم ات ذلك بدليل ماذ كرمن وجبات عدم مشيئته تعالى إد (وسعر بنا كل شي علما) فهو محيط بكل ماكان وما سيكون من الاشياء التي من جلتها احوال عباده وعزائه هم ونيا تهم وما هو اللائق بكل واحد منهم فحال من اطفه أن يشاء عود نا فيها بعد ما بجانا منها معاعت منا به خاصة حسبما ينطق به قوله تعالى (على الله توكلنا) ﴿ ٣٨٣ ﴾ أى في الريبينا على ما نحن عليه من الايمان و يتم علينا العمته

بأنجائنامن الاشرالةبالكلية واظهارالاسم الجليل في موقع الاضمار للمبالغة في النضرع والجواز وقوله تعالى (ر بنااقتم بينناو بين قومنا بالحق) احراض عن مقاولتهم اثر ماظهرله عليه الصلاة والسلام أنهم من العتووالعناد بحيث لابتصور منهم الايمان أصلاواقبال على الله تعالى بالدعاءلفصلما بيندو بينهم عايليق يحال كلمن الغريقين أىاحكم بينابالحق والفناحة الحكومة أوأظهر أمرناحتي ينكشف مابينا وبينهم وبتميز المحقمن المبطلمن فتحم المشكل اذابينه (وأنت خبر الفاتحين )تذبيل مقرر لمضمون ماقبله على المعندين ﴿ وَقَالَ الْمُلاُّ اللَّهُ مِنْ كَفُرُوا من قومد )عطف على قال الملا الذين الخولعل هؤلاء غيرا ولئك المستكبرين ودونهم فى الرتبة شانهم الوساطة بينهم وبين العامة والقيام بأمورهم حسمايرا والمستكبرون و مجوزأن كون عين الاولين وتغييرالصلة لما أن مدار قولهم هذاهوالكفر كاأن

عنالقرية فيحمل قولهوما يكون اناأن نعود فيهاأى القرية لانه تعالى قدكان حرم عليه اذا اخرجوه عن القرية أن يعود فيها الاباذن الله ومشيئته (الخامس) أن نقول يُجبُّ حل المشيئة ههنا على الامرلان قوله وماكان لناأن نعود فيها الأأن يشاءالله معناءاته اذاشاءكان لناأن نعود فيها وقوله لنا أن نعود فيها أى يكون ذلك العودجا تزاوالمشيئة عــند أهل السنة لاتوجب جواز الغعل فانه تعالى يشاء المكفر من الكافر عنـــدهم ولايجوزله فعله انماالذي يوجب الجواز هوالامر فثبتأن المراد من المشيئة ههنا الامر فكان التقدير الأأن يأمرالله بعودنافي ملتكم فانانعود البها والشر يعدالتي صارت منسوخة لايبعدأن بأمرالله بالعمل بهامرة أخرى وعلى هذا التقدير يسقطا ستدلالكم (والوجهالسادس) للقوم في الجواب ماذكره الجبائي فقال المراد من الملة الشهر يعة التي يجوزاختلاف العبادة فيها بالاوقات كالصلاة والصيام وغيرهما فقال شعيب ورايكون لناان نعود في ملتكم ولمادخل في ذلك كل ماهم عليه وكان من الجائزان يكون بعض نلك الاحكام والشرائع بإقيا غير منسوخ لاجرم قال الاأن بشاءالله والمعنى الاأن يشآء اللهابقاء بعضها فبدلنآعليه فحينئذ نعوداليها فهذاالاستثناء عائدالي الاحكام التي يجوز دخول النسيخ والتغييرفيها وغيرعائدالي مالايقبل التغير البتةفهذه أسئلة القوم على هذه الطريقةوهي جيدة وفي الآيات الدالة على صحة مذهبنا كثرة ولايلزم من ضعف استدلال أصحابنا بهذه الآية دخول الضعف في المذهب وأما المعتزلة فقد تمسكوا بهذه الآيةعلى صحةقولهم منوجهين (الوجه الاول) لماقالوا ظاهرقوله ومايكون لناان نعودفيها الأأن يشاءالله ربنا يقتضى انه لوشاء الله عودنا اليهالكان لذاأن نعود اليها وذلك يقتضى انكل ماشاءالله وجوده كان فعله جائزا مأذو نافيه ولم يكن حراماةا لواوهذا عين مذهبنا انكلماأراذالله حصوله كان حسنامأذوما فيهوماكان حراما ممنوعامنه لمربكن مرادالله تعالى ( والوجه الثاني لهم )ان قالوا انقوله (مخ جنك أولتعودن في ملتنا لاوجه الفصل بين هذين القسمين على قول الخصم لان على قولهم خروجهم من القرية بخلق الله وعودهم الى تلك الملة أبيضا بخلق الله واذاكان حصول القسمين بخلق الله لميبق للفرق بين القسمين فائدة واعلم انه لماتعارض استدلال الفريفين بهذه الآية وجب الرجوع الى سائر الآيات في هذا الباب أساقوله وسع ربناكل شي علما ففيه مسائل (المسئلة الاولى) في تعلق هذا الكلام بالكلام الاول وجو مقال القاضي قد نقلنا عن أبي على الجمائي ان قول شعيب الأأن بشاء الله ربنا معناه الأأن يخلق المصلحة في تلك المبادات فحيئذ بكلفنا بهاوالعالم بالمصالح ليسالامن وسع علمكل شئ فلذلك أتبعد بهذا القول وقال أصحابنا وجدتعلق هذا الكلام بماقبله هوأن القوم لماقالوا لشعبب اماأن تخرج من قريننا واماآن تعودالى ملتنافقال شعيبوسع ربناكل شئ علما فرباكان في علمه حصول قسم الله وهوأن نبق في هذه القرية من غيران ذمود الى ملتكم بل يجعلكم

مناطقولهم السابق هوالاستكبارأى قال أشرافهم الذين أصرواعلى المكفر لاعقابهم بعدما شاهد واصلابه شعيب عليه السلام ومن معدمن المؤمنين في الايمان وخافوا أن يستنبعوا قومهم تشيط الهم عن الايمان به وتنفيرا لهم عند على طريقة النوكيد السلام ومن المعمن واقه ( بن اتبعثم شعيباً ) ودخلتم في دينه وتركتم دين آبائكم (انكم اذا لحاسرون )أى في الدين لاشترائكم القسمى واقه ( بن اتبعثم شعيباً ) ودخلتم في دينه وتركتم دين آبائكم (انكم اذا لحاسرون )أى في الدين لاشترائكم القسمى واقه ( بن اتبعثم شعيباً )

السلالة بهداكم أو في الدينات واتما يحصل اكم بالبخس والتطفيف وافن حرف جواب و جزاء معترض بين اسم ان وخبرها و الجلة سادة مسد جوا بي الشرط والقسم الذي وطأته الكلام (فأخذتهم الرجفة) أى الزلاة وهكذا في سورة المنكبوت وفي سورة هود وأخذت الذين طلوا الصيحة أي صيحة جبر يل عليه السلام ولعلها من مبادى الرجفة فأسند هلاكهم الى السبب القريب بارة والى البعيد أخرى (فأصبحوا في دارهم أى في مدينتهم ﴿ ٣٨٤ ﴾ وفي سورة هود في ديارهم (جائمين) أي ميتين لازمين

مقهورين تحت أمرنا ذليلبن خاضعين تحت حكمنا وهذا الوجه أولى بماقاله لناضي لأن قُولُهُ عَلَى الله توكُّلنا لائق بهذا الوجدلا بماقاله القاضي ( المسئلة الثانية ) قوله وسمّ ربنا كل شيَّ علما يدل على أنه تعالى كان عالما في الازل بجميع الاشياء لان قوله وسع فعلَّ مَاضَ فَبِتَنَاوِلَ كُلُّ مَاصِ وَاذَا ثَبْتَ انَّهُ كَانَ فِى الازلَ عَالمًا بَجِمْبُعُ ٱلْمُلُومَاتُوثَبِتَ انْ تغير معلومات اللة تعالى محال لزمانه ثبنت الاحكام وجفت الاقلام والسعسيد من في علمالله والشنى من شتى في علمالله(المسئلة الثالثة) قوله وسعر بنأكل سي علما يدُّل عني انه علم الماضي والحال والمستقبل وعلم المعدوم انه لوكان كيف كان يكو نفهد أفسام أربعة مم كل واحد من هذه الاقسام الاربعة يقع على أربعة أو جه أما الماضي فانه علم انه ١١ كأن ماضيا فانه كيف كان وعلم انه لولم يكن ماضيابل كان حاضر افانه كيف يكون وعلم انه لوكان مستقبلا كيف يكون وعلم انه لوكان عدما محضا كيف يكون فهذه أقسام أربعة بحسب المامني واعتبرهذه الاقسام الاربعة بحسب الحال و بحسب المستقبل وبحسب المعدوم المحض فيكون المجمو عستقعشر تماعتبرهذه الاقسام الستة عشسر بحسب كل واحد من الذوات والالوان والطعوم والروائح وكذا القول فيسائر المفردات من أنواع الاعراض وأجناسها فحيلة يلو صلحة لك من قوله وسعر بنا كل شيءً علما بحر لا ينتهي مجموع عقول العقلاء الى أولخطوة من خطوات سآحله ( المسئلة " الرابعة ) قال الواحدي قوله وسع ربنا كل شي علمامنصوب على التمييز واعلم الهمليه الصلاة والسلام ختم كلامه بأمر ين ( الاول) بالنوكل على الله فقال على الله توكلنا فهذا يفيد الحصر أي عليه توكانا لاعلى غيره وكائه في هذا المقام عزل الاسباب وارتق عنها آلى مسبب الاسباب ( والثاني ) الدعاءفقال ربناافتح بيناو بين قومنابالحق قال اب عباس والحسن وقنادة والسدى احصكم وافعن وقال الغراء أهل عال يسمون القساسي الفاتع والفتاح لانه يغتم مواضع الحق وعن ابن عباس رضى الله عنهما انهقال ماكنت أدرى قوله ربنا افتح بيننا وبين قومنابالحقحي سمعت ابنة ذي يزن تقول از وجها تعالى أفاتحكأىأحاكمك قال الزجاج وجائز أنبكون قوله افتهم بيننا وبين قومنابالحقأى أظهر أمرناحتي ينفتح بيننا وبين قومنا وينكشف والمرآدمنه أنبنزل عليهم عذابايدل على كونهم مبطلين وعلى كون شعيب وقومه محقين وعلى هذا الوجه فالفتح برادبه الكشف والتبيين ثم قال وأنت خبرالفاتحين والمراد منه الثناء على الله واحتم أصحابنا بهذا اللفظ على أنه هوالذي يخلق الايمان في العبد وذلك لان الايمان أشرف المحدثات ولو فسرنا الفتح بالكشف والتبين فلاشك انالاعان كللك اذا ببت هذا فنقول اوكان المُوجِدُ للايمانُ هُوالْعَبِدُ لَكَانَ خَيْرَالْفَاتِحِينَ هُو الْعُسَبِدُ وَذَلْكُ يَنِفُ كُونَهُ تَعْسَالِي خَيْر الفاتحين و قو له تعالى ( وقال الملا الذين كفر وا من قومه لأن اتبعتم شعب الكم اذالخاسرون وأخذتهم الرجفة فأصحواني دارهم جائين الذي كدبوأ شعيبا كاثلم

الماكنهم لابراح لهممنها (الذين كذبواشعيما)استثناف له ان ابتلام مبشو مقولهم فيماسبق أنخر جنك باشعيب والذن آمنوامعك من قريتنا أوعقو يتهم بمقايلتهم والموصول مدأ خبره قوله تعالى (كان الم بغنوافيها) أي استوصلوا فالمرةوصارواكانهمهم يقيموا بقريتهم أصلا ايعوقبوا إغولهم ذلك وصاروا هم المخرجين من القرية اخراجا لادخول بعدهأ بداوقوله تعالى (الذين كذبواسميباكانواهم الخاسرين) استثناف آخر ابانا بتلامم بعقو بدقولهم إلاخيرواعادة الموصول والصلة كباهى زيادة التقريرو الايذان بأن ماذكر فيحيز الصلة هو إنذى استو جبالعقو بتين أىالذين كذبوءعليه السلام عوقبؤا بمقسالتهم الاخسيرة فصارواهم الخاسر بن للدنيا والدين لا المتبعون له عليه الصلاة والسلام وبهذا القصراكتنيءن التصريح بأنجائه عليه الصلاة والسلام كا وقع في سورة هود من قوله تعالى ولماجاءام زنانجينا شعيبا

والذين آمنوامه الخ (فنولى عنهم وقاليا قوم لقد أبلغنكم رسالات ربى و نصحت لكم) قال عليه الصلاة ﴿ يغنوا ﴿ وَالسلام بعد ما هلكوا تأسفا بهم لشدة حزنه عليهم ثم انكر على نفسه ذلك فقال (فكيف آسى) أحرن حزنا شديدا (على قوم والسلام بعد ما هلكوا تأسفا الكفر ليسوا أهل حرن لاستحقاقهم ما نزعلهم بكفرهم أوقاله اعتذارا من عدم شدة حزنه عليهم ويخت المن المناسفة والاشفاق فل تصدفوا قولى فكيف آسى عليكم وقرى ايسى بامالتين

(وماارسلنافى قرية من نبى)ا شارة اجالبدالى بيان أحوال سائر الايم اثر بيان أحوال الايم المذكورة تفصيلا ومن من يدة للماكيد النبى والصفة محدوفة أى من نبى كذب أو كذبه أهلها (الا أخذ نا أهلها) استثناء مغرغ من أعم الاحوال وأخذ نا في محل المصب من فاعل أرسلنا والفعل الماضى لا يقع بعد الاالمباحد شرطين اما تقدير قد كافى هذه الآيد أومقارنة قد كافى قولك ما زيد الاقد قدم والتقدير وما أرسلنا في قرية من القرى المهلكة نبيا من الانبياء ﴿ ٣٨٥ ﴾ في حال من الاحوال الاحال كوننا آخدين أهلها (بابا أساء)

يغنوافيها الذين كذبوا شعيباكانواهم الحساسري فولى عنهم وقال ياقوم لقدا بلفتكم رسالات ربي و فصحت لكم فكيف آسي على قوم كافرين) اعاله تعالى بين عظم ضلاتهم يتكذب شعدب نم بين انهم لم يقتصروا على ذلك حتى أضلوا غيرهم ولا موهم على منابعته فقالوالتن اتبعتم شعيبا الكم اذا لحاسرون واختلفوا وقال بعضهم خاسرون في الدين وقال آخرون خاسرون في الدين المنافلات المنافلات من أموال الناس وعندهذا المقال كل فتالهم في الضلال أولاوفي الاضلال ثانيا فاستحقوا الاهلاك فلمذا قال تعالى فأحدتهم الرجفة وهي الزلة الشديدة المهلكة فاذا انضاف اليها الجزاء الشديد المخوف على ماذكر والله تعالى من قصد الظلم كان الهلاك أعظم لانه أحاط بهم العذاب من فوقهم ومن تحت أرجلهم فأصبحوا في دارهم أي في مساكنهم جائمين أي خامدين ساكنين يلاحياة وقد سبق الاستماماء في تفسيرهذه الايفاظ نمول المنازل التي كان بها أهلوها يغنوا فيها وفيد بحثان (البحث الاول) في قوله كان المنازل التي كان بها أهلوها واحدها مغني قال الشاعر

ولقد غنوا فيها بأنع عيشة ﷺ في ظلماك ثابت الاوتاد أراد أقاموافيها وعلى هذا الوجد كان فوله كأن لم اختوا فيها كان لم يفيوا الهاولم يعز اوافيها ( والقول الثاني) قال الزجاج كأن لم يغنوا فيها كأثر لم يعيشوا فيها مستغنين بقال غنى الرجل يغنى اذا استغنى وهو مز الغنى الذى هو ضدا لفقر و اذا عروت هذا فنتول على التفسيرين شبه الله حال هؤلاء المكذبين بحال من لم اكن قط في زاف الميار قال الشاعر

كَائْنَلْهِ بِكُنْ بِينِ الْجِحُونَ الى اصفا ﷺ أَنْيُسْ وَلَمْ اسْمَرُ بَمَكُهُ سَامِرُ لَمُ اللَّهِ الْمُوالر لَمَى نَحْنَ كُنْ الْهِلْهَا وَأَبَادُنَا ۞ صَرُوفَ اللَّيَالَى وَالْجِدُودَالْعُوالْرُ

(البحث الثاني) قوله الذين كذبوا شعب اكا أن لم يغوا فيها الذين بدل على ان ذات العداب كان مختصاباً وائك المكدين وذاك بدل على أشاء (أحدها) ان ذاك العداب اعاحدث كان مختصاباً وائك المكدين وذاك بدل على أشاء (أحدها) ان ذاك العام و اتباع سعب كاحصل في حق الكفار (والثاني) بدل على از ذاك الفاعل المختار عالم بجميع الجزئات حق عكمته التمييز بين المطبع والعاصى (وثائمها) بدل على المعجز العظيم في حق شعب لان العداب النازل من السماء لما وقع على قوم دون فوم مع كونهم محتمعين في بلدة واحدة كان ذلك من أعظم المعجزات محقال تعالى الذين كذبوا سعبياكانواهم الحاسرين وانما كن ذلك من أعظم المعجزات محقال تعالى الذين كذبوا سعبياكانواهم الحاسرين وانما كر رقوله الذين كذبوا شعبيا لتعظيم المذلة الهم وتفظيع ما يستحقون من الجزاء على جمهلهم والعرب تكرر مثل هذا في التفخيم والتعظيم فيقول الرجل اغيره أخوك الذي طنا أخوك الذي أخذاً موالنا أخوك الذي هما أن الناق من الحاسم ون عقال تعالى فولى المناه الخاسم ون عقال تعالى فولى النكم اذا لحاسم ون عقال تعالى فولى

بالبؤس والغةر ( والضراء) بالضروالمرض لكزلاعلي معنى أن ابتداء الارسال مقارن للاخذالذكوريل على أنه مستتبع له عبر منفك عنسه بالآخرة لاسكربارهم عن اتباع نديم وتعرزهم عليه حسوا فعات الأممالك كورة (العلمهم يعتبرعون )كيتضرعواو بذالوا ومحضوا أرديد المكر والعرة عن كافهم كقوله تعالى القدأرسانا الى أيممن قبلك وأخدناهم بالبأساء والضراء لعلهم بتضرعون (تُمِيدُلنا)عطف على أُخذنا داخل في حكمه (مكان السئة) التي أصارتهم للغامة المذكورة (المسنة)أي أعطيناهم بدل ماكانوافيه مزالبلاءوالمحنة الرخاء والسعد كقولة لعالى وبلوناهم بالحسنات والسيئات (حتىعفوا)أى كثروادلمدا وعددا منعفا النيات اذا كنزونكاثف وأبطرتهم النعمة (وقالوا)غبرواقفينعلى أنما أصابههمن الامرين ابتلاء من الله سيمانه (قدمس آباءنا الضراء واستراء) كامسنا ذاك ما هو المامز عاذة الدهر

يعاقب في الناس بين الضراء والسراء من غيراً ن بكون هو ٤٩ كي ع هناك اعيدة تؤدى الهما وتبعد تنزت عليهما والمن الخبر السراء للاشعار بأنها تعقب الضراء فلاصير فيها رفأ خدناهم) اثر ذلك (بغند) فجأه أشد الاخدوا وظعه (وهم لايشمرون) بكلك ولا يخطرون ببالهم شيئا من المبكاره كقوله تمالى حتى اذا فرحوا بما أو توا الآية وايس المراد بالاخذ بغنة اهلاكهم طوفة عين كاهلاك عادو قوم لوط يل ما يعمه وما يمضى بين الاخذوا تمام الاهلاك أيام كدأب بمود (ولو أن أهل القرى) أن القرى المهلكة المداول عليها بقوله تعالى فى قرية وقيل هى مكة وما حولها من المنظمين القرى وقيل جن المنظمة لماذكر ههذا انتظاما أوليا (آمنوا) بما أوجى الى أنبيائهم معتبرين بما جرى عليهم من الابتلاء بالضراء والسراء (واتقوا) أى الكفروا لمعاصى أو اتقوا ما أنذروا به على ألسنة الانبياء ولم يصروا على ما فعلوا من القبائح ولم يحملوا الشراء (واتقوا الشرك (الفي المنظمة المنظمة المنظمة والمنطقة الشرك (الفي المنظمة المنظمة والمنطقة الشرك (الفي المنظمة المنظمة

عنهم واختلفوا في انه تولى بعد نزول العذاب بهم أوقبل ذلك وفدسبق ذكرهذه المسئلة قال الكليخر جمن بين أطهر هم ولم يعذب فوم نبيحي أخرج من بينهم ممقال فكيف آسى على قوم كافر بن الاسي شدة الحزن قال العجاج العلبت عيناه من فرط الأسي \* اذاعرفَت هذا فنُقُول في الآية قولان (الاول) آنهاشتدحزنه على قومه لانهم كأنوا كثيرين وكان يتوقع منهم الاستجابة الاعان فلا ان نرل بهم ذلك الهلاك العظيم حصل في قلبه من جهة الوصلة والقرابة والمجاورة وطول الالفة ثم عرى نفسه وقال فكيف آسي على قوم كافر ين لانهم هم الذين أهلكوا أنفسهم بسبب اصرارهم على الكفر (والقول الثاني) أن المرادلقد أعذرت اليكم في الايلاغ والنصيصة والتحذير ما حلَّ بكم فلم تسمعوا قولى ولم تقبلوا يصيحن فكيف آسى عليكم يعنى انهم ايسوامستحة بن بأن يأسي الانسان عليهم قال صاحب الكشاف وقرأ يحيى بن وثال فكيف ايسى بكسر الهمرة # قوله تعالى ( ومأ رسلنافي قرية من نبي الأأخذ نا أهلها بالبأساء والضراء لعلهم بضرعوث م يدلنا مكان السئة الحسنة حتى عفواوقالوا قدمس آباءنا الضراء والسراء فاخذناهم بغنة وهم لابشعرون) اعلمانه تعالى لماعر فناأحوال هؤلاء الانبياء وأحوال ماجري على أمهم كان من الجايزان يطن انه تعالى مأأنزل عداب الاستئصال الافي زمن هؤلا الانبياء فقط فين في هذه الآية ان هدا الجنس من الهلاك قد فعله بغيرهم و بين العلة التي عايفعل ذلك قال تعالى وما أرسلنا في قرية من نبي الاأخذنا أهلها بالنَّاساء والضراء وانما ذكر القرية لانهامجتم القوم الذن اليهم بعث الرسل وبدخل تحت هذا اللفظ المدينة لانهامجتم الاقوام وفوله مزنى فيه حذف واضمار والتقدير من نبي فكذب أوكذبه أهلها الَّا أخذنا أهلها بالباساء والضراء قال الزجاج البأساء كل مانالهم من السدة في احوالهم ولضراءما نالهم مزالامراص وقيل على العكس تم بين تعالى انه يفعل ذلك لكي بضرعوا معناه يتضرعوا والتضرع هو الخضوع والانقيادلله تعسالي ولماعلت ان قوله لعلهم لامكن جله على السُك في حق الله تعالى وجب جله على ان المراد انه تعالى فعل هذا الفعل لكي بتضر عواقالت المعتزلة وهذا يدل على انه تعالى أراد من كل المكلفين الايمان والطاعة وقال أصحابنا لماثبت بالدليل انتعليل افعال الله وأحكامه محال وجب حل الآية على انه تعالى فعل ما لوفعله غيره الكان ذلك شبيها بالعلة والغرض تمهين تعالى ان تدبيره فيأهل القرى لاجرى على تمط واحدوا تمايد برهم بمايكون الى الايمان أقرب فقسال ثم يدلنها مكان السيئة الحسنة لان و رود النعمة في البدن والمال بعد البأساء والضمراء يذعوالي الانقياد والانتعال بالشكر ومعني الحسنة والسبئة ههناللشدة والرخاء قال أهل اللغة السيئة كلمايسو صاحبه والحسنة مايستحسنه الطبع والعقل والمعني انه تعالى أخبرأنه يأخذ أهل المعامي بالشدة تارة و بالرخاء أخرى وقوله حتى عفوا قال الكسائي يقال قدعفاالسوروغيره اذاكثر يعفو فهوعاف ومنه قوله تعالى حتى عفوا يعني كثروا

عليهم بركات من السماء والارض) لوسعناعليهم الخير ويسرناه لهم من كلجانب مكان مااصابهم منفنون العقوبات التي بعضهامن السماء ويعضها من الارض وقبل المراد المطروالنات وقرى الفتحنابا تشديدالتكثير (ولكن كذبوا) أي ولكرلم بؤمنواول تقوا وفداكتني مذكر الاول لاستلرامه للثابي (فأخذناهم بمأكأنو أيكسبون) منأنواع الكفروالمعاصي التي من جملتها فولهم فد مسآباءنا الح وهذا الاخذ عبارة عانى قوله تعالى فأخذناهم يغتةلاعز الجدب والفعطكافيل فأسمآقدزالا سديل الحسة مكان السئة أَفَأُ مِنْ أَهِلَ الْقَرِي ) أَي أَهْلَ القرى المذكورة على وضع المظهرموضعالمضمر للايذآن بأن مدار آلنوبيخ أمنكل طائفةماأتاهم منآلبأس لاأمن مجوع الامم فانكل طائفة منهم أصابهم بأس خاص بهم لانتعداهم الى غيرهم كاسيأتي والهمسرة لانكار الواقسع واستقباحه لالانكارالوقوع ونفيد كإقاله أبوشامة وغبره

لقواد تعالى فلا يأمن مكر الله الاالقوم الخاسرون والفاء العطف على أخذ ناهم وما بينهما على أمن مكر الله الاالقوم الخاسرون والفاء العطف على أخذ ناهم وما بينهما على المسارعة الحيان أن الاخذ المذكور مماكسبته أيديهم والمعنى أبعد ذلك الاخذ أمن أهل القرى (أن يأتيهم بأسنا بياتا) أى تبيية الموقت بيات أومبيتا أومبيتان وهوفى الاصل مصدر بمعنى البيتو تقويجي بمعنى النبييت كالسلام بمعنى التسليم (وهم نائمون) حال من ضميرهم البارز أو المسترفي بياتا

(اوأمن أهل القرى) انكار بعد انكار للبالفة في التوبيخ والتشديد ولذلك لم يقل أفا من اهل القرى أن يأتيهم بأسنا بيا اوهم الممون أوضحى وهم يلمون وقرى أو بسكون الواوعلى الترديد (أن يأتيهم بأسنا ضحى) أي ضحوة النهار وهوفي الاصل ضوء الشمس اذا ارتفعت (وهم يلمون) أي يلهون من فرط الغفلة أو بشتغلون بما لا يتفعهم كانهم يلصون (أفا منواه كرالله) أكر يرالنكير لزيادة التقرير ومكر الله تعالى استعارة الاستدراج، الحود ٢٨٧ ﴾ العبد وأخذه من حيث الايحتسب والمراد به اتبان بأسه

تعالى فى الوقدين المذكورين ولذلك عطف الاول والثالث بالفاءفان الانكارة مهمامتوجه الى ترنب الامن على الاخد المذكوروأماالثابي فنتمة الاول (فلا يأم مكر الله الاالقوم الخاسرون) أي الذين خسروا أنفسهم وأصاعوا فطرةالله التي فطر الناس عليهاوالاستعداد القريب المستفادمن النغذي فيالآيات (أولم عدللذي يرثون الارض من بعد أهلها) أي تخلفون مرحلاقبلهم ورالايم المهلكة ويرثون ديارهم والمراديهم أهل مكةومن حوايهاوتعدية فعل الهداية ما الام اماشر يلها منزاة اللازركائه قيل أغفلوا ولم بفعل الهداية لهم الخواما لانها معي التبيين والمفعول محذوف والفاعل على النقدير يرهوالجله الشرطية أى أولم يبن لهم مآ سأمرهم (أن لونشاء أصبناهم بذنوبهم) أى أن اسأن لويد وأصبناهم بجزاء ذنوبهم أوبسبب ذنويهم كما أصبنا مرقبلهم وقرى شهدرون العطيمة فالجلة مفعوله (ونطبع على قلوبهم) عطفعلى مايفهم من قوله

ومندماورد في الحديث انه عليه الصلاة والسلام أمر أن تحف السوارب وتعبى اللحى يعنى توفر وتكثر وقوله وقالوا قدمس آباءنا الضراء والسراء فالمعم انهم متي نالهم شدة قالوا ليس هذا بسبب مأيحن عليدمن الدين والعمل والك عادة الدهر ولمكن مامسنا من البأساء والضراء عقو بدمن الله وهذه الحكاية تدل على الهملم ينتفعوا بادبرهم الله عليه من رحاء بعد شدة وأمن بعد خوف بل عدلواال ان هذه عاده الزمان في أهله عره يحصل فيهم السدة والتكدومرة يحصل لهم الرخاء والراحة فبين تعالى الهأرال عدرهم وأزاح عنهم فلمنقادوا ولميننفعوا بذلك الأمهال وفوله فاخدناهم نعنة والمعنى انهم لمانمردوا على التقدير فأخذهمالله بغتة أغاكابوا لبكور ذلك أعطم في الحسرة وقوله وهم لايسعرون أى يرُونَ العَدَابُ وَالحُكُمَةُ فَيُحكَايَةُ هَذَا المَعَىٰ أَنْ يُحَصِّلُ الْاعْتَبَارِلْنَ سَمِ هَذُهُ القَصة وعرفها الله قوله تعالى ( ولوأن اهل القرى آمنوا واتقوا لفتح: عليهم بركات من السماء والارض ولكن كديوا فاحذ آهم باكانوا يكسبون أفأم أهلالترى أريأتيهم بأسنا بياتأوهم ناءونأوأم أهلالقرى أنبأتيهم بأسناضح وهم للعبون أفامنوا مكرالله فلا يأمن مكر الله الاالقوم الخاسرون) اعلم اله تعالى لمايين في الأسية الاولى ان الذي عصوا وتمردوا أخذهمالله يعتة بينفي هذه الأية انهم لوأطاعوا لغنج الله عليهمأ بواب الحيرات فقالولوأنأهل اغرى آمنوا أىآمنوا بآلله وملائكته وكتبد ورسله واليوم الاتحر واتقوأ مانهي الله عنه وحرمه فتحنأ علمهم بركات من السماء والارص بركات السماء بالمطر و بركات الارض بالنيات والحمار وكثرة المواسي والانعياء وحصوبالامن والسلامة وذلك لانالسماء تجرى محرى الاب والارض تجرى محرى الامومنهما يحصل جميع المنافعوا لخيرات بخلق الله تعالى وتدبيره وقوله ولكن كدبوا بعي الرسسل فأحدناهم بالجدو بةوالقعط بماكانوا يكسبون مزالكفر والمعصيةثمانه تعالى أعادانتهديد بعدات الاستئصال فقالأ فأمرأهل القرى وهواستفهام بمعنى الانكارهليهم والمتصودأ للتعالى خوفهم بنزول ذلت العداب عليهم في الوقت الدي يكونون فيه في غاَّلة العقله وهوحال النوم بالليل وحال الضحى بالنهار لانه الوقت الذي يغلب على الرء التساغل بالذاب فيه وقوله وهم بلعبون يحتمل التشآغل بامور الدنيافهي اهب وأنهو ويحتمل حوضهم في كغرهم لان ذلك كاللعب في انه لا يصر ولا ينفع فرأ أ كمرالقراء أوأمن بفنح الواو وهو حرف العطف دخلت عليههمزة الاستفهام كإدحل في دوله أثم اذا ماوقعو قوله أوكماعاهدوا وهده القراءة أشبه بماقبله و بعده لان قبله أقامن أهل القرى ومابعده أفامنوا مكرالله أولم يهد للذين يرتون الارص وهرأ ابي عامر أوأس ساكنة الواو واستعمل على صر مين (أحدهما) أَنْ تَكُونَ بِمِنَي أَحَدَ الشَّيْمِنُ لَقُولُهُ زَّ يِدَأُوعَرُوجَاءُ والمعي أَحِدَهُمَاجَاء (وا ضرب الثاني) أنتكون للاضراب عماقبلها كقولك أناأخر جثم تقول أوأفيم أضربت عن الحروج وأثبت الاقامة كأنك قلت لابل أقيم فوجه هذه القراءه انهجعل اوللاضراب لاعلى انه

تعالى أولم به كانه قبل لا يمتدون أو يغفلون عن الهداية أوعن التفكر والتأمل أومنقطع غنه بمدى ونحي نطبع ولا يجوز عطفه على أصبناهم على أنه بمدى طبعنا لا فضائه الى نفى الطبع عنهم لانه في سياق جوال و فهم لا يستعون أى أخبار الايم المهلكة فضلاعن التدبروا نطر فيها والاغتنام بما في تضاعيفها من الهداية (تلك القرى) جلة مستأنفة جاري الفذل كة لما قبلها من القصص منبئة عن غاية فواية الايم المذكورة وتماديهم فيها بعدما أتنهم

الرسلبالمجزات الباهرة وتلك اشارة الى قرى الايم المهلكة على أن اللام للعهدوهوميتدأ وقوله تعالى (مقص حليك من انبائه 4) خبره وصبغة المضارع للايذان بعدم انقضاءا لقصة بعدومن للتبعيض اي بعض أخبارها التي فيهاعظة وتذكير وقيل تك مبتدأ والقرى خبره ومابعد مالأوخبر بمدخبرعندمن يجوزكون الخبرالثاني جلة كآفي قوله تعالى فاذاهى حية تسعى وتصديرا لمكلام بذكرى القرى واضافةالانباء البهامع أنالمقصوص أنباء أهلها ﴿ ٣٨٨ ﴾ والمقصوديبان أحوالهم حسبما يعرب عنه

قوله تعالى ( ولقد جاء تهم الأبطل الاول وهو كقوله الم تنزيل الكتاب لاريب فيه من رب العسالمين أم يقولون فكان المعنى من هذه الاسية استواء هذه الضروب من العذاب وان شنت جعلت أوههنا التي لاحدالشيئين ويكون المعيم أفأمنوا احدى هذه العقوبات وقوله ضحى الضحى صدر النهار وأصله الظهورمن قولهم ضحاللشمس اذاطهر آنها ممقال تعالى أفأمنوا مكراللهوقد سبق تُفْسَسِيرِ المَكُرُ فَى اللَّمَةُ وَمَعْنَى المَكْرُ فَحَقَّاللَّهُ تَعْالَى فَي سُورَةً آلَ عَرانَ عند قوله ومكروا ومكرالله و بدل قوله أفامنوا مكراللهان المرادأن بأته بمعذابه من حيث لايشعرون فالهطلى وجمه التحذير وسمى هذا المدأب مكرا توسعالان الواحد مناآذا أراد المكر بصاحبه فانه يوقيه في البلاء من حيث لايشعر به فسمى العداب مكر النزوله بهممن حيث لايشعرون وبين أنه لايأمن نزول عداب الله على هذا الوجه الاالقوم الخاسم ون وهمالذن لغفلتهم وجهلهم لايعرفون ربهم فلايخافونه ومنهده سبيله فهو أخسر الحاسرين فى الدنيا والا حرة لانه أوقع نفسه في الدنيا في الضرر وفي الا خرة في أشد العداب \* قوله تعالى ( أولم بهدالذين يرثون الارض من بعد أهلها أن لونشاء أصبناهم بذنو بهم ونطبع على قاو بهم فهم لايسم ون تلك القرى نقص عليك من أنبائها ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات فاكانوا ليؤمنوا بماكذبوا من قبل كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين) اعلمانه تعالى لمابين فيما تقدم من الا مات حال الكفار الذين أهلكهم الله بالاستئصال مجم لأومفصلاأ تبعه ببيان ان الغرض من ذكر هذه القصص حصول العبرة لجيع المكلقين ومصالح أديانهم وطاعتهم وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اختلف القراء فقر معضهمأ ولم بهد بالياء المجهة من تحتماو بعضهم بالنون قال الرجاج اذا قري بالياء المجهة من تعتيكان قوله أن لونشاء مر فوعابانه فاعله عمني أولم بهدالذين تخلفون أولئك المتقدمين ويرتون فيتهم وديارهم وهذاالسأن وهوأنا لونشاءأ صيناهم بذنو بهمكا أصبنامن قبلهم وأهلكنا الوارثين كاأهلكنا المورثين اذاقرى بالنون فهومنصوبكائه قيلأو نهدللوارثين هذا السأن يعنىأ ولمزبين لهمان قريشا أصبناهم بذنو بهم كاأصبنا من قبلهم ( المسِئلة الثانية ) المعنى أولم نبين لمِذِين نبعثهم في الارض بعداً هَلا كَنَامُن كَانَ قَبلهم فيها فنهلكهم بعدهم وهومعني لونساء أصبناهم بذنو يهم أىعقاب ذنو بهم وقوله ونطبع على قلوبهم أى انام نهد كمهم العقاب نطمع على قلوبهم فهم لايسمعون أي لانقبلون ولا تعظون ولاسترجرون واعاقلناان المرآد اماالاهلاك واماالطبع على القلب لأن الاهلاك لا يحتم مع الطبع على القلب فانه اذا أهلكه يستحيل أن يطبع على قلبه ( المسئلة الثالثة ) استدل أصحابنا على انه تعالى قدينع العبدعن الايمان بقوله ونطبع على قلوبهم فهم لايسمعون والطبع والختم والرين والكنان والغشاوة والصدوالمنع واحد على مأقررناه في آبات كثيرة قال الجبائي المراد من هذا الطبع المناء المناسب قلوب الكفار بسمات وعلامات تعرف الملائكة بها الأصحابها لايؤمنون وتلك العلامة غيرمانعة موالايمان

رسلهم بالبينات) لما أن حكاية هلاكهم بالمرةعلى وجدد الاستئصال محث يشملأما كنهم أيضا بالخدف بها والرجفة وبقائها خاوية معطلة أهول وأفظع والباءق قوله تعالى البنات متعلقة اما بالفعل المذكور على أنها للتعدية واما بمعذوف وقعرسالا من فاعله أى ملتبسين بالبينات اكن لابأن بأتى كل رسول ببينة واحدةبل ببينات كذيرة خاصة بهمعينة له حسب اقتضاء الحكمة فانمراعاة انقسام الاتحاد الى الاحاداناهي فيما يين الرسل وضمرالام والجلة مستانغةمينة لكمال عتوهم وعنادهم أي وبالله لقدياء كل أمة من زلك الام م المهلكة رسولهم الحاص يهم المعرزات البينة المتكثره المتواردة عليهم الواحجة الدلالةعلى صحة رسالته الموجية للاعان حمّا وقوله نعالى ( فا كانواليومنوا) بيان لاستمرار عدما يمانهم في الزمان الماضي لالعدماسترارا يمانهم وترتيب حالتهم هذه على مجي الرسل بالبينات بالفاءا أن الاسترارع

فعل من الافعال بعدورودما يوجب الاقلاع عنه وانكان استمر اراعليه في الحقيقة لكنه بحسب العنوا. ٥- ل جديد ﴿ وَقَالَ ﴾ وصنع حادث بحووعظته فلم يتزجرودعوته فلم بجبواللاملتأ كبدالنف أى فاصحوماا ستقام لقوم مزارت الاقوام في وقتمن الاوقات أن يؤمنوا بل كان ذلك متنعامنهم الى أن لقواما لقوالغاية عتوهم وشدة شكيتهم في الكفر والمسريم أن كان المحكي عنهم آخر حالكل قوم منهم فالمراد بعدم ايمانهم المذكور ههذا اصرارهم على فلك بعد الله والتي و بماأ عبواليه بعوله تعلى ( بماكذبوا من قبل) تكديبهم من لدن مجى الرسل الى وقت الاصرار والعنادوا علم بحل فلك مقصودا بالدات كالاول بل جعل صله للموصول ايذا ما يأنه بين ينفسدوا عالمحتاب الى البيان عدم ايمانهم بعد تو اترالبينات الظاهرة و تظاهر المجرزات الباهرة التي كانت تضطرهم الى القبول لو كانوا من الحجاب المعقول والموصول الذي تعلق به الايسان ﴿ ٣٨٩ ﴾ والتكذيب سلبا وا يجابا عبارة عن جميع الشرائع التي جاء بها كل

رسول أصولها وفروعها وانكان المحكى جيع أحوال كل قوم منهم فالمرادعاذكر أولأ كفرهم المستمر منحين مجيءٌ الرسل الخ و بماأشير اليه آخرانكذيبهم قبل مجينهم فلابدمن جعل الموصوا المذكور عبارة عن أصول الشرائع التيأجعت عليها الرسل قاطبة ودعوا أبمهم البهاآرذي أثرلاسمالة تبدلها وتغيرها مثل ملة التوحيا ولوازمهاومعني تكذيبهمبه قبل مجئ رسلهم أنهم ماكانو فىزمن الجاهلية بحيث لم يسمعو كلة النوحد قطيل كأنتكل أمدمن أولئك الامم يتسامعور بهامن بقايامن قبلهم فيكذبون تمكانت حالتهم بمد مجيء رسلهم كعالتهم قبل ذلك كأن لم يبعث اليهم أحسد وتخصيص التكذيب وعدم الاعان عاذكر من الاصول لظهورحال البافي بدلالة النص فأنهم حين لم يوممنوا عاأجمت عليه كافة ال. ل فلائن لايومنوا بماتفردبه بعضهم أولى وعدم جعلهذا التكذيب مقصودا بالذات المأأن ماعليه مدور فلك العذام والعقاب هوالتكذيب الواقع

وقال الكعبي انماأضاف الطبع الىنفسه لاجل انالقوم انمساصاروا الىذلك المكفر عندأمر وامتحانه فهو كقوله تعالى فلم يزدهم دعائي الافرارا واعلم ان البحث عن حقيقة الطبع والختم قدمرمرارا كشيرة فلافائدة في الاعادة (المسئلة الرابعة ) قُولِه ونطبعهل هومنتَّمطع عَاقْبَله أومُّعطوف على ماقبله فيه قولان (الاول)انه منقطع عن الذي قبلة لان قولهأ صبنا ماض وقوله ونطبع مستقبل وهذا العطف ليس بمستحسن بلهومنقطع عاقبله والتقدر ونحن نطبع على قلو بهم ( والقول النابي ) المعطوف على ماقبله قال صاحب الكشاف هومعطوف على مادل عليه معنى أولم يهد كائنه قيل يغفلون عن الهداية ونطبع على قلو بهم أومعطوف على قوله يرثون الارض ممقال ولا يجوز أن يكون معطوفا على أصبناهم لانهم كأنوا كفارا وكلكأفر فهومطبوع على قلبه فقول بعدذلك ونطبع على قلو بهم بجري مجري تحصيل الحاصل وهو محال هذا تقرير قول صاحب الكشاف على أقوىالوجوه وهوضعيف لانكونه مطموعاعليه انمايحصل حالىاستمراره وثباته عليه فهويكفرأولاثم يصير طبوعا عليه فىالكفرفلم يكن هذامنا فيالصحة العطف ثمقال تعالى مَّاكَ القرى نَفْضَ عليك من أنباتُها قوله مَاكَ مُبِّداً والقرى صَفْفُونَفُصِ عليك خَبروالمراد بتلك القرى قرى الاقوام الخمسة الذين وصفهم فيماسبق وهم قوم نوح وهودو صالح ولوط وشعيب نقص عليك من أخبارها كيف أهلكت وأما أخبار غيرهو لاء الاقوام فلم تقصها عليك وانماخصالله أنباء هذهالقرى لانهم اغتروانطولالامهال معكثرةالعم فتوهموا انهم على الحق فذكرها الله تعالى تنبيها لقوم محدعليه الصلاة والسلام عن الاحترازمن مثل تلك الاعمال بمعراه الله تمالى قوله ولقدجاءتهم رسلهم بالبينات يريد الانبياء الذين أرسلوا اليهم وقوله فماكانوا ليؤمنوا بماكذبوا من قبــل فيــٰه قولان ( الاول ) قال ابن عباس والسدى فاكان أولئك الكفار ليؤمنوا عند ارسال الرسل عاكدبوانه نومأخد ميثاقهم حين أخرجهم منظهرآدم فآمنوأ كرها وأقروابالمسان وأضمرواألتكذيب ﴿ الثَّانِي ﴾ قَالَ الزَّجَاجِ فَاكَانُوا لَبُؤْمَنُوا بَعْدَ رَوُّ بِهُ الْمُعْجِزَاتُ بِمَاكَذَبُوا بِهُ قَبَل رَوُّ بِهُ تَلَكُ المعجزات ( الثالث ) ماكانوا لوأ حيناهم العدد الهلاكهم ورددناهم فيدار التكليف ليو منوا بماكذبوابه من قبل اهلاكهم ونظيره قوله ولوردوا المنهوالمانهوا عنه (الرابع) قِبل محى الرَّسُولُ كَانُوا مصر بن على الكُفر فَهؤلاء ماكانُوا ليُؤْمِنُوا بعد مجي الرَّسُل أيضا (الحامس) ليو منوا في الزمان المستقبل ثم انه تعالى بين السبب قي عدم هذا القبول فقال كذلك يطبع الله على قلوب الكافرين قال الزجاج والكاف في كذلك نصب والمعنى مثل ذلك الذي طبع الله على قلوب تفار الايم الخالية يطبع على قلوب الكافرين الذن كتب الله عليهم أن لابو منوا أبدا والله أعلم بحقائق الامور \* قوله تعالى ( وماوجدنا لا كثرهم من عهدوان وجدنا كثرهم لفاسفين )فيه أقوال (الاول) قال بن عباس يريد الوفاء بالعهد الذى عاهدهم الله وهم في صلب آدم حيث قال ألست بر بكم قالوا يلي فلا أخذ

بعدالدعوة حسبما يعرب عنه قوله تعالى وماكنامعذيين حتى نبعث رسولا وانماذكر ماوقع قبلها بيانا لعراقتهم فىالكفر والتكذيب وحلى كلاالتقدير ين فالضمائر الثلاثة متوافقة فى المرجع وقيل ضمير كذبوا راجع الى أسلافهم والمعنى فاكان الابناء لميؤمنوا بماكذب الآباء ولايخنى مافيه من التعسف وقيـــل المراد ماكانوا ليؤمنوا لوأحييناهم بعـــد اهلاكهم وردد ناهم الى دار التكايف بماكذبوا من قبل كقوله تعالى ولوردوا لعادوالمانهوا عنه وقيل الباء للسببية ومامصدرية أي بسبب تعودهم تكذيب الحق وتمرنهم عليه قبل بعثة الرسل ولايردعلية ههناماويد فيسهرة عونسيه من عالفة المسلوبية عبد المسلوبية عبد المنطقة عبد المنطقة عبد المنطقة عبد المنطقة عبد المنطقة على المنطقة عبد المنطقة عبد المنطقة المنطقة عبد المنطقة المنط

الله منهم هذا العهدوأ قروابه مم خالفواذاك مساركانه ماكان لهم عهدفلهذا قال وماوجدنا لاكترهم من عهد ( والثاني ) قال اين مسعود المهد هنا الايمان والدليل عليه قوله تعالى الامن أنخذ عندالرجن عهدا يعني آمن وقال لااله الاالله (والثالث) ان العهد عبارة عن وضعالادلةالدالة على صحةالتوحيد والنبوة وعلى هذاالتقدير فللرادماوجدنا لاكثرهم من الوفاء بالعهد محقال وانوجدنا أكثرهم لفاسقين أىوان الشان والحديث وجدنا أكثرهم فأسقين فأرجين عن الطاعة صارفين عن الدين ب قوله تعالى (مم بعثنا من بعدهم موسى با ياتناالى فرعون وملته فظلوابها فانظركيف كأنعافية المفسدين ) اعلم ان هذا هوالقصةالسادسة منالقصص التي ذكرها الله تعالى في هذه السورة وذكر في هذه القصة من الشرح والتفصيل مالم مذكر في سائر القصص لاجل ان معيزات موسى كانت أقوى من معجزات سائر الانبياء وجم لقومه كأن أعظم وأفحش من جهل سائر الاقوام واعمان الكناية في قوله من بعد هم يجوز أن تعود الى الانبياء الذين جرى ذكرهم و يحوزان تعود الى الايم الذين تقدم ذَكرهم بأهلا كهم وقوله با ياتنا فيه مباحث (البحث الأول) هذه الآية تدل على أن النبي لامدله من آية ومعيزة بها يمناز عن غيره اذلولم يكن مختصا مهذه الآية لم يكن قبول قوله أولى من قبول قول غيره ﴿ وَالْجِعِثُ آلْنَانِي ﴾ هذه الآية تدل على انه تعالى آناه آيات كشيرة ومعجزات كثيرة (البحث الثالث) قال أبن عباس رضى الله عنهما أول آياته العصائم إليد ضرب بالعصا بابفرعون فغزع منها فشاب رأسه فاستحيا فحضب بالسواد فهو أول من خضب قال وآخر الآمات الطمس قال وللعصا فوائد كشرة منها ماهو مذكور في القرآن كقوله هي عصاى أتوكا عليها وأهش بها على عنى ولى فيها مآرب أخرى وذكرالله من تلك المآرب في القرآن قوله اضرب بعصال الحجر فانفجرت مند اثنتا عشرة عيناوذكرا بن عباس أشياء أخرى منها انه كان يضرب الارض بهافتنبت ومنهاانه كانت تحارب اللصوص والسباع التي كانت تقصد غنمه ومنهاانها كانت تشنمل في الليل كاشتعال الشمعة ومنها انهاكانت قصيركالحبل الطويل فينزح بهالماء من البثر العميقة واعلم ازالفوائد المذكورة في القرآن معلومة فاما الامور التي هي غير مذكورة فىالة آنفكل مأورد بهخير صحيح فهو مقبول ومالافلا وقوله انهكان يضرب بهاالارض فتخرج النات صعيف لانالقرآن تدل على انموسى عليه السلام كان يفزع الى العصا في الماء الخارج من الخجر وماكان يفزع اليها في طلب الطعام اماقوله فظلوا بها أي فظلوا بالآيات التي جاءتهم لان الظلموضع الذي في غيرموضعه فلاكانت تلك الآيات قاهرة ظاهرة تمانهم كفروابها فوضعوا الانكار في موضع الاقرار والكفر في موضع الايمان كان ذلك ظلا منهم على ثلث الآيات ممقال فانظر أى بعدين عقال كيف كان عافية المفسدين وكيف فعلنابهم ي قويه تعالى (وقال موسى يأفر عون اني رسول من رب العالمين حقيق على أن لاأقول على الله الا الحق قدج تنكم بينة من ريكم فارسل معى بني اسرائيل

لأكثرهم ) أي أكثرالام المذكورين واللام متعلقة بالوجدان كإفى قولك ماوجست لهمالا أىماصادفت لهمالا ولالقيته أوبمحذوف وفع حالا من قوله تعالى (من عهد) لانه في الاصل صفة للنكر. فلما قدمت عليهاا نتصبت حالا والاصل وماوجدنا عهدا كأتسالاكثرهم ومنمزيدة للاستغراق أى وماوجدنا لأكثرهم من وفادعهد فانهم تقمضوا ماعاهدوالله عليذ عندمساس البأساء والضراء عائلين الن أنجيتنا من هده لنكون من الشماكرين فتخصيص هذاالشان أكثرهم ليس لان بعضهم كأنوا يوفون بعهو دهم بللان بعضهم كانوالايعهدون ولايوفون وقيل المراد بالعهد ماعهد الله تعالىاليهم منالأعان والتقوى بنصب الأيات وانزال الجيم وقيل ماعهدواعندخطات ألستبريكم فالمرادبأ كثرهم كلمهموقيل الضميرالناس والجله اعترأض فانأ كثرهملايوفور بالعمود بأى مسنى كان ( وانوجدنا أكثرهم)أي أكثرالام أى علناهم كافى قولك وجدتزيدا ذاحفاظ وقيل

الأول أيضًا كذلك وانعففه من ان وضميرالشأن محدوف أى ان الشان وجدناهم (لفاسفين) خارجين ﴿ قال ﴾ عن الطاعة ناقضين للعمود وعندا لكوفيين أن نافية واللام بمعنى الأى ما وجدناهم الافاسقين (ثم بعثنا من بعدهم موسى) أى أرسساناه من بعدا نقضاء وقائع الرسل المذكورين أومن بعد هلاك الام المحكية والتصريح بذلك مع دلالة ثم على التراخى للإذان بأن بعثم علي المرود الحرود الصلاة والسملام جرى على سنن السنة الالهية من ارسال الرسل تتى وتقديم الجار والمجرود

على المشعول الصريح المرسر ارامن الآعت البلقدم والتسويق المالمؤخر (با يانا) متعلق بمندوف وقع مالامن مفعول بستا أوصغة لمصدره أي بعثناه على المسلام المسلام المنتبسا با ياننا أو بعثناه بعثا ملتبسابها وهي الآيات التسع المصلات التي هي العصاواليد البيضاء والسنون ونقص المرات والطوفان والجراد والقمل والصفادع والدم حسبا سياتي على التفصيل (الى فرعون) هولقب لكل من ملك مصر على 191 على من العمالة كاأن كسرى لقب لكل من ملك فارس وقيصر لكل

من ملك الروم واسمه قابوس وقيل الوليد بن مصعبين الريان (وملئه) أي أشراف قومه وتخصيصهم بالذكر مععوم رسالتد عليد الصلاة والسلام لقومه كأفةحيث كانواجيعا مأمور بنبعبادة ردالعالمين عرسلطانه وترك العظيمة الشنعاء التي كان مدعها الطاغية ويقبلهامندفتته الباغية لاصالتهم فى تدبيرالامور واتباع غبرهم لهم في الورود والصدور ( فظلوا بها) أى كغروابها اجرى الظلم مجرى الكفرلكونهامن واد واحد أوضمن معنى الكفر أوالتكديب أي ظلواكافرين بها أومكذبين ساأو كفروا مهامكاز الايمان الذي هو منحقها اوصوحهاولهذا المعنى وضع ظلمواموضع كفرواوقيل ظلموآ أنفسهم سبهابأن عرضوها للعذاب الخالدأ وظلوالناس الصدهرعن الاعات جاوالمراديا الاستمرار على الكفريها الى أن لقوا من العذاب ما لقوا ألارى الى قوله تعالى ( فأنظر كيف كان عاقبة المفسدن) فكماأن ظلهم بهامستتبع لتلك العاقبة الهائلة كذلك حكاية

قَالَ أَن كُنْتَ جِئْتُ بَا يَهُ فَأْتَ مِهَا أَن كُنْتُ مِن الصادقين ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) اعلم انه كان يقال لملوك مصر الفرا عند كإيفال لملوك فارس الاكاسرة فكانه قال ياملك مصروكان اسمه قابوس وقيل الوليدبن مصعب بنال يان (المسئلة الثانية) قوله الى رسول من رب المالمين فيه اشارة الى ما يدل على وجود الاله تعالى فأن قوله رب المالمين مدل على إن المالم موصوف بصغات لاجلها افتقر الى ربيريه واله يوجده ويخلقه ممقال حقيق على أن لاأقول على الله الاالحق والمعنى ان الرسول لايقول الاالحق فصار نظيم الكلام كانه قال أنارسول الله ورسول الله لانقول الاالحق ينتعجاني لأأقول الاالحق ولماكانت المقدمة الاولى خفية وكانت المقدمة الثانية جلية ظاهرة ذكرمايدل على صحة المقدمةالاولى وهوقوله قدجتنكم ببينةمن ربكم وهي المعجزة الظاهرة القاهرة ولماقرر رسالة نفسه فرع عليه تبليغ الحكم وهوقوله فأرسل معى نى اسرائيل ولماسمع فرعون هذا الكلام قال ان كنت جثت بآية وأت بهساان كنت من الصادقين واعم ان دليل موسى عليه السلام كان مبنبا على مقدمات ( احداها ) ان لهذا العالم الها قادرا عالما حكيما (والثانية) انه أرسله السهم بدليل انه أظهر المعيز على وفق دعواه ومتى كان الامر كذلك وَجبُ أَن يَكُونُ رسولًا خَمَا (والثالثة) انه متى كان الامر كذلك كان كل ما يبلغه من الله اليهم فهوحق وصدق ثمان فرعون ما ازعه في شي من هذه المقدمات الافي طلب المعجزة وهذا يوهمأنه كان مساعدا على صحةسائر المقدمات وقدذكرنا في سورة طدان العلماء اختلفوا فيان فرعون هلكان عارفا يربه أملاولجيب أن يجيب فيقول ان ظهور المعبزيدل أولاعلى وجود الالهالقادرالمخنار وثانياعلي انالالهجعله فأتمامقام تصديق ذلك الرسول فلمل فرعون كأنجاهلا بوجودالاله القادر المختار وطلب منه اظهار تلك البينة حتى انه از أظهرها وأتى بهاكان ذلك دليلاعلى وجود الاله أولاوعلى صحة نبوته ثانيا وعلى هذا التقدر لايلزم من اقتصار فرعون على طلب البينة كونه مقرا يوجود الاله الفاعل المختار (آلمُسئلة الثالثة) قرأ نافع حَقيق على مشدد الياء والباقون بسكون الياء والتخفيف أماقراءة نافع فعقيق يجوز أن يكون بمعنى فاعل قال الليث حق الشيّ معناه وجب وبحق عليك أن تفعل كذاوحقيق على أن أفعله بمدى فاعل والمعنى واجب على ترك القول على الله الابالحق و يجوز أن يكون بمعنى مفعول وضع فعيل في موضع مفعول تقول العرب حق على أن أفعل كذا واني لمحقوق على ان أفعل خيرا أى حق على ذلك بمعنى استحق اذاعرفت هذا فنقول ججة افع في تشديد الياءان حق بتعدى بعلى قال تعالى فعق عليناقول ربناوقال فعق عليها القول فعقيق يجوزأن يكون موصولا عرف على من هذا الوجه وأأيضا فانقوله حقيق بمعنى واجب فكماأن وجب يتعدى بعلى كذلك حقيقان أريديه وجب يتعدى بعلى وأماقراءة العامة حقيق على يسكون الياء ففيه وجوه (الاول) ان العرب تجعل الباء في موضع على تقول رميت على القوس و بالقوس وجثت على حال

ظلهمهما مستتبع الامربالنظر اليها وكيف خبركان قدم على اسمها لاقتضائه الصدارة والجملة فى حير النصب باسقاط الخافض أى فانظر بعين عقلك الى كيفية مافعلنا بهم ووضع المفسدين موضع ضميرهم للايذان بان الظلم مستلزم للافساد ( وقال موسى ) كلام مبتدأ مسوق لتفصيل ما أجل فيما قبله من كيفية اظهار الآيات وكيفيد عاقبة المفسدين ( يافر صوب الى رسول) أى اليك (من رب العلمية) على الوجد الذى مربيانه (حقيق على أن لا أقول على الله الاالجق) جواب عمايفساقي

اليه الذهن من حكاية ظلمهم بالآيات من تكذيبه المعطيه الصلاة والسلام في دعوى الرسالة وكان أصله حقيق على أن لا أ أقول الج كاقوقراءة المفرقة بالامن من الالباس كافي قول من قال وتشقى الرماح بالضياطرة الجراولان مازمك فقدارمته أوللاغراق في الوصف بالصدق والمعنى واجب على القول الحق أن أكون أ القالله لايرمنى الابمثلي الطقابه أوضعن حقيق معنى حريص أووضع على موضع الباء لافادة التمكن كقولهم ﴿ ٣٩٦ ﴾ رميت على القوس وجنت على حال حسنة

حسنة وبحال حسنة قال الاخفش وهذا كاقال ولاتقعدوا بكل صراط توعدون فكما وقعت الباء في قوله بكل صراط موضع على كذلك وقعث كلة على موضع الباء في قوله حقيق على اللاأقول و يؤكد هذا الوجه قراءة عبدالله حقيق باللاأقول وعلى هذه القراءة فالتَّقدير الماحقيق بان لاأقول وعلى قراءة نافع يرتفع بالابتداء وخبره ان لاأقول (الثاني) انالحق هوالثابت الدائم والحقيق مبالغة فيدوكآن المعنى اناثابت مستمر على أن لاأقول الاالحق (الثالث) الحقيق ههنا يمعني المحقوق وهومن قولك حققت الرجل اذا تحققته وعرفته على يغين ولفظة على ههناهي التي تقرن بالأوصاف اللازمة الاصلية كقوله تعالى فطرة الله التى فطر الناس عليها وتقول جانى فلان على هيئته وطدته وعرفته وتحققته على كذاوكذا من الصفات فعني الآية انى لمأعرف ولم أتحقق الاعلى قول الحق والله أعمأما قوله فأرسل معي بى اسرائيل أي أطلق عنهم وخلهم وكان فرعون قداستخدمهم في الأعمال الشاقة مثل ضرب اللبن ونقل التراب فعندهذا الكلام قال فرعون ان كنتجثت بآية فأتبها ان كنت من الصادقين وفيه بحثان ( المحث الاول ) ان لقائل أن يقول كيف قالله فأتبها بعدقوله انكنت جثت بآية وجوابه انكنت جثت من عند من أرسلك ما يه واتني ما وأحضرها عندي ليصيح دعوال ويثبت صدقك (والمحث الثاني) انقوله ان كنت جئت بآية فأت بها ان كنت من الصادقين جزاء وقع بين شرطين فكيف حكمه وجوابه ان نظيره قولهان دخلت الدار فأنتطالق انكلت زبداوههنا المؤخر فىاللفظ يكون متقدمًا في المعنى وقدسبق تقرير هذا المعنى فيماتقدم \* قوله تعالى ( فَأَلْقَ عَصَّاهُ فاذاهى تعبانمين ونزع يده فاذاهى بيضاء للناظر بن قال الملاء من قوم فرعون أن هذا اساحر عليم ير بدأن يخرجكم من أرضكم فاذاتأ مرون اعلمان فرعون لماطالب موسى عليه السلام بأقامة البينة على محدة نبوته بين اهة تعالى أن مجزته كأنت قلب العصائعانا واظهار السِد البيضا، والكلام فيهذه الآية يقع على وجوه ( الاول) انجاعة الطبيعيين ينكرون أمكان أنقلاب العصا ثعبانا وقالوا الدليك على امتناعه أن تجويز انقلاب العصائعبا اليوجب ارتفاع الوثوق عن العلوم الضرور ية وذلك باطل وما يفضى الىالباطل فهوباطل انماقلنا انتجويزه يوجب ارتفاع الوثوق عنالعلوم الضرورية وذلك لانا اوجوزنا أنبتواد الثعبان العظيم من العصا الصغيرة لجوزنا أيضا أن يتولد الانسان الشاب القوى عن النبنة الواحدة وألحبة الواحدة من الشعير ولوجوز فلك لجوزناه في هذا الانسان الذي نشاهده الآن انه انماحدث الآن دفعة واحدة لامن الابو بن ولجوزنافي زيد الذي نشاهده الآن أنه لس هوزيدالذي شاهدناه بالامس بلهو شضص آخر حدث الآن دفعة واحدة ومعلوم ان من فتم على نفسه أبواب هذه البجو يزات فانجهور العقلاء يحكمون عليه بالحبل والعته والجنون ولانا اوجوزنا ذلك لجوزنا أن يقال ان الجبال انقلبت ذهبا ومياه البحار انقلبت دماولجوزنا في التراب الذي كان في

و يۇ يدەقراءة أبى البا وقرى ً حقيق أن لاأقول وقوله تعالى (قدجثنكم ببينة من بكم) استثناف مقررلماقبله من كونه رسولامن ربالعالمين وكونه حقيقا بقول الحق ولم يكن هذا القول مندعليد الصلاة والسلام ومابعده منجواب فرعون اثرماذكرههذابل بعدماجري منهمامن المحاورة المحكمة بقوله تعالى قال فن ربكماالا مات وقوله تعالى ومارب العالمين الآيات وقدطوى ههناذكر اللانجاز ومزمتعلفة امابجثنكم علىأنها لابتداءالفاية مجازا واما بمعذوف وقعصفة لبينة مغيدة لفخامتها الآصافية المؤكدة لفخامتها الذاتية المستفادة من التذوين التغنيمي اصافة اسمالرب الىالمخاطبين بعد اصافته فيماقبله الى العالمين لتأكيد وجوب الايمان بها (فأرسل معي نى اسرائيل ) أى فغلهم حتى لذهبوامعي الى الارض المقدسة النيهي وطن آبائهم وكانقداستعبدهم بعدا نقراض الاساطيستعملهم ويكلفهم الافاعل الشاقة فأنقذهم الله تعالى عوسى عليهالصلاة والسلامو كأزبين اليوم الذي

دخل يوسف مصرواليوم الذي دخله موسى عليهما السلام أر بعمائة عام والفاء لترتيب الارسال في مزبلة ﴾ أو الامربه على ماقبله من رسالته عليه السلام ويجيئه بالبينة (قال) استثناف وقم جوايا عن سؤال ينساق اليه الكلام كا تهقيل فاذا قال فرعون له عليه الصلاة والسلام حين قال له ماقال فقيل قال (ان كنت جشتماً يه) أى من عند من أرسك المات من الصادقين ) في دعواك فان كونك كا تم يستم من الصادقين ) في دعواك فان كونك

منجلة المعروفين بالصدق تقتضي اظهار الآية لامحالة (فألقى عصا. فاذا هم أتعبان مبين) اي ظاهرأمره لايشكني كونه ثعبا ناوهوالحية العظيمة وإشار الجلة الاسمية للدلالة على كال سرعة الانقلاب وثيات وصف الثعبانية فها كأنهاني الاصل كذلك روىأنه لماألقاهاصارت تعبانا أشعر فاغرافاهيين لحييد ثمانون ذراعاوضع لحيه الاسفل على الارض والاعلى على سورالقصر ثم توجه نحو فرعون فهرب منه و أحدث فانهزم الناس مزدحين فات منهم خسة وعشرون ألفا فصاح فرعون ماموسي أنشدك مالذي أرسلكخذه وأناأومن یك وأرسل ممك نی اسرائل فأخذه فعاد عصا(ونزع يده )أي منجيبه أومن تحت ابطه

مزبلة البيتانه انقلب دقيقاوفي الدقيق الذي كأنني البيت انه انقلب تراباو تجو يزأمثال هذه الاشياء بماييطل العلوم الضرورية ويوجب دخول الانسان في السفسطة وذلك باطل قطعا فانفضى اليه كأن أيضا باطلافان قال قائل تجويز أمثال هذه الاشياء يختص بزمان دعوة الانبياء وهذا الزمان ليس كذلك فقد حصل الامان في هذا الزمان عن تجو بزهذه الاحوال فالجواب عند من وجوه (الاول) ان هذا النجويز اذا كان قامًا في الجلة كان تخصيص هذاالتجويز بزمان دون زمان مالابعرف الابدليل غامض فكان يلزم أن يكون الجاهل بذلك الدليل الغامض جاهلا باختصاص ذلك التجويز بذلك الزمان المعين فكان يلزم من جهورالعقلاء الذين لايعرفون ذلك الدليل الفامض أن يجوزوا كل ماذكرناه من الجهات وأن لايكونو اقاطعين بامتناع وقوعها وحيث نراهم قاطعين بامتناع وقوعها علنا ان ماذكر تموه فاسد (الثاني) انالوجوزنا أمثال هذه الاحوال في زمان دعوة الندوة فانه بطلأ يضابه القول بصحة النبوة فانه اذاحازأن تنقلب العصائعيا ناجاز في الشخص الذي شاهدناه انهليس هوالشمخص الاول بلالله أعدم الشخص الاول دفعة واحدة وأوجد شخصا آخر يساويه فيجيع الصفات وعلىهذا التقديرفلا يكننا أننعمان هذاالذي نراه الآن هو الذي رأيناه بالامس وحينئذ يلزم وقوع الشك في الذين رأوا موسى وعيسى ومحدا عليهم السلام انذلك الشخص هل هوالذي رأوه بالامس أم لاومعلوم ان تجويزه يوجب القدح في النبوة والرسالة (والثالث) وهوان هذا الزمان وان لم يكن زمان جواز المععزات الاانه زمان جواز الكرامات عندكم فيلز مكرتجوبزه فهذا جلة الكلام فيهذا المقام واعبران القول بتجويز انقلاب العادات عزيحار يهاصعب مشكل والعقلاء اضطر بوافيه وحصل لاهل العلم فيه ثلاثة أقوال (الاول) قول من يجوزذاك على الاطلاق وهوقول أصحابنا وذلك لانهم جوزوا تولدالانسان وسائر أنواع الحيوان والنبات دفعة واحدة منغير سابقة مادة ولامدة ولاأصلولاتر بهذوجوزوا في الجوهرالفرد أن يكون حيساعالما قادرا عاقلا قاهرا من غير حصول بنية ولامزاج ولارطو بة ولاتركيب وجوزوا فالاعمى الذي يكون بالاندلس أن يبصر في ظلم الليل البقعة التى تكون بأقصى المشرقمع انالانسان الذي يكون سليم البصر لايري الشمس الطالعة في صنياء النهار فهذا هوقول أصحابنا (والقول الثاني) قول الفلاسفة الطبيعيين وهوأن ذلك ممتنع على الاطلاق و زعوا انه لايجوز حدوث هذه الاشياء ودخولها في الوجودالاعلى هذا الوجه المخصوص والطريق المعين وقالواو يهذاالطريق دفعنا عن أنفسنا التزام الجهالات التي ذكر ناهاوالحالات التي شرحناها واعلم انهم وانزعوا ان ذلك غير لازم لهم الاانهم في الحقيقة يلزمهم ذلك لزومالادا فعله وتقريره انهذه الحوادث التي تحدث في عالمنا هذا اماأن تحدث لالمؤتر أولمؤثر وعلى التقدير ين فالقول الذى ذكرناه لازم أماعلى القول بأنها تحدث لاعن مومرفهذا القول باطل في صريح العقل الاان معتجو يزمفالالزام المذكورلازم لانمااذاجو زناحدوث الاشياء لاعن مؤثر ولاعن موجد فكيف يكون الامانس تجو يزحدون انسان لاعن الابوين ومن تجويز انقلاب الجبل ذهبا والبحرد مافان تجويز حدوث بعض الاشياء لاعن مؤثر ليس أبعد عند العقل من تجويز حدوث سائر الاشياء لاعن مؤثر فثبت على هذا التقدر أن الالزام المذكور لازم أما على التقدير الثانى وهواتبات مؤثرومد برلهذا العالم فذلك المؤثراما أن يكون موجبا بالذات واماأن يكون فاعلا بالاختيار اما على التقدير الاول فالالز امات المذكورة لازمة وتقريرهانه اذاكان موثراوم جحه موجبابالذات وجب الجرم يأن اختصاص كل وقت معين بالحادث المعين الذي حدث فيدانما كانلاجل أنه يحسب اختلاف الاشكال الفلكية تختلف حوادثهذا العالم اذلولم يعتبرهذا المعني لامتنع أن تكون العلة القدعة الدائمة سببالحدوث المعلول الحادث المتغير واذاثبت هذافنقول كيف الامان من أن يحدث في الفلك شكل غريب يقتضى حدوث انسان دفعة واحدة لاعن الابوين وانتقال مادة الجبل من الصورة الجبلية الى الصور الذهبية أوللصورة الحيوانية وحينئذ تعود جيع الالزامات المذكورة واماعلي التقدير الشابي وهوأن يكون مؤثر العالم ومرجعه فاعلا مختارا فلاشك انجيع الاشياء المذكورة محتملة لانه لايمتنع أن يقال ان ذلك الفاعل المختار يخلق بارادته انسآنا دفعة واحدة لاعن الابوين وانتقال مادة الجبل ذهبا والبحرد مافثبت انالاشياءالتي الزموهاعليناواردةعلى جيع التقديرات وعلى جيم الفرق وانه لادافع لها البتة (والقول الثالث) وهوقول المعتزلة فأنهم يجوزون أنخراق العادات وانقلابها عن مجاربهافي بعض الصور دون بعض فأكثر شيوخهم يجوزون حدوث الانسان دفعة واحدة لاعن الابوين ويحوزون انقلاب الماءنا راو بالعكس ويجو زون حدوث الزرع لاعن سابقة بذرثم قالواانه لا بجوزأن يكون الجوهر الفرد موصوفابالعلم والقدرة والحياة بل صحةهذهالاشياء مشروطة يحصول بنية مخصوصة ومزاج مخصوص وزعواان عندكون الحاسة سليمة وكون المرثى حاضرا وعدم القرب القريب والبعد البعيد بجب حصول الادراك وعند فقدان أحدهذ الشروط يمتنع حصول الادراك وبالجلة فالمعتزلة في بعض الصورلا يعتبرون مجاري العادات ويزعونان انقلامامكن وانخراقها جائز وفي سأبر الصور بزعون انهاواجية ويمتنع زوالهاوا نقلابها وليس لهم بين الناس قانون مضبوط ولاضا بطمعلوم فلاجرم كان قولهم ادخل الاقاويل فيالفساد اذاعرفت هذه التفا صيل فنقول ذوات الاجسام مقاتلة في تمام الماهية وكل ماصبح على الشي صبح على مثله فوجب أن يصبح على كل جسم ماصح على غيره فاذاص ع على بعض الاجسام صفة من الصفات وجب أن يصبح على كلها مثل تلك الصفة واذا كأن كذلك كان جسم العصاقا بالاللصفات التي باعتبارها تصير ثعبانا واذا كأن كذلك كأن انقلاب العصا ثعبانا أمراء كنالذا تهوثبت انه تعالى قادر

الله ورسوله ولما بينا أن انقلاب العصاحية أمر ممكن في نفسه فأى حامل يحملناعلى

المصير الى هذا التاوير ولماذ كرالله تعالى انموسى عليه السلام أظهرهذين النوعين من

على جبع الممكنات فلزم القطع بكونه تعالى قادراعلى قلب العصائعبا الوذلك هو المطلوب للناظرين) أي بيضاء وهذا الدليل موقوف على اتبات مقدمات ثلاث اثبات ان الاجسام ممماثلة في تمام الذات بياضا نورانيا خارجا واثبات ان حكم الشيء حكم مثله واثبات انه تعانى قادرعلى كل الممكنات ومتي قامت الدلالة على صحة هذه المقدمات الثلاثة فقدحصل المطلوب التام والله أعلم قوله فأذاهى عن المادة يحجمع عليه انظارة تعيامن أمرها أى العصاوهي مؤنثة والثعبان الحية الضخمة الذكر في قول جميع أهل اللغة فأما وذلك مايروى أنهأرى مقدارها فغير مذكور في القرآن ونقل عن المفسرين في صفتها أشياء فعن إن عباس انها فرعون يدموقال ماهذه ملائت مانين ذراعا مم شدت على فرعون لتبتلعه فوثب فرعون عن سسر يره هار باوأحدث فقال بدك م أدخلها جيه وانهزم الناس ومات منهم خسة وعشرون ألفاوقيل كانبين لحيهاأر بعوز ذراعا ووضع وعليه مدرعة صوف لحيها الاسفل على الارص والاعلى على سورالقصر وصاح فرعون ياموسى خذها فأنا ونزعهافاذاهي بضاء أو من إن فلا أخذها موسى عادت عصاكا كانت وفي وصف ذلك الثعبان بكونه مبينا إياضا نورانياغلب شعاعه و جوه ( الاول ) تمييز ذلك عاجات به السحرة من التمويه الذي يلتبس على من لا يعرف سببه و بذلك تمير معجزات الانبياء من الحيل والتمويهات (والثاني ) في المراد الهم شاهدوا السلامآدمشديدالادمة كونه حية لم يشتبد الامر عليهم فيه ( الثالث ) المراد انذلك الثعبان أباز قول موسى وقيل بيضاءللناظرين عليه السلام عن قول المدعى الكاذب وأما قوله ونزع يده فالنزع في اللغة عبارةعن لاأنها كانت يضاءني اخراج الشئ عن مكانه فقوله زع يده أى أخرجها من جيبه أومن جناحه بدليل قوله تمالى وأدخل يدك في جيبك وقوله واضمم يدك الى جناحك وقوله فاذا هي بيضاء فرعون)أى الاشراف للناظرين قال ابن عباس وكان لها نور ساطع يضي ما بين السماء والارض واعم انها منهم وهم أصحاب مشورته كانالبياس كالعيب بين الله تعالى في غير هذه الآية انه كان من غيرسو فان فيل بم (انهذالساحرعليم) يتعلق قوله للناظر ينقلنا يتعلق بقوله بيضاءوالمعنى فأذاهى بيضاءالذظارة ولاتكون بيضاء أى مبالغ في علم السحر للنظارة الا اذا كان باضها باضاعجيبا خارجا عن العادة يحجمع الناس للنظر اليه كما ماهرفية قالوه تصديقا تجتمع النظارة للعجائب وبتي هنها مباحث (فأولها) أن انقلاب المصابعبا نامن كموجه يدل على المعجز (والثاني) ان هذا المعجز كان أعظم أم البدالبيضاء وقد استقصينا الكلام فهذين المطلوبين في سورة طه ( والثالث )ان المعجز الواحد كان كافيا فالجمع بينهما كان في سورة الشعراء اليه عبثا وجوايه أن كثرة الدلائل توجب القوة في اليقين وزوال الشك ومن الملحدين من قال المرادبالثعبان وباليدالبيضاءشئ واحدوهوأن حجة موسى عليه السلام كانتقو يةظاهرة عاهرة فتلك الحجة من حيث انها أبطلت أقوال المخالفين وأظهرت فساد هاكانت كالثعبان العظيم الذي يتلقف جحج المطلين ومنحيث كانت ظاهرة في نفسها وصفت باليدالبيضاء كايقال في العرف لفلآن يد بيضاء في العلم الفلابي أي قوة كاملة ومرتبة ظاهرة واعلم ان حل هدين المعبر ين على هذا الوجد يجرى مجرى دفع التواتروتكذيب

(فاذا هي بيضاء شعاع الشمس وكان عليه جياتها (قال الملائمن قوم لفرعون وتقريرا لكلامه فان هذا القول بعينه معزى (بريدان يخرجكم من أرمنكم)أى من أرض

المعجزات حكى عن قوم فرعون انم ، قالواان هذالساحر عليم وذلك لان المحركان غالبا في ذلك الزمان ولاسك ان مر اتب السحرة كانت متفاضلة متفاوتة ولاشك انه يحصل فيهم من يكون غاية في ذلك العلم ونهاية فيه فالقوم زعوا أن موسى عليه الســـلام لكونه في النهاية من علم السحر أنى بتلك الصفة ثم ذكروا انه انما أتى بذلك السحر الكونه طالبا للملك والرياسة فأن قيل قوله ان هذالساحر عليم حكاءالله تعالى في سورة الشعراءاته قاله فرعون لقومه وحكى ههنا ان قوم فرعون قالوه فكيف الجع بينهماو جوا بهمن و جهين (الاول)لايمتنع انه قد قالههو وقالوه هم فعكي الله تعالى قوله ثم وقواه لم ههنا ( والثاني ) لعل فرعون قاله ابتداء فتلقنه الملا منه فقالو الغيره أوقالوه عنه لسائر الناس على طريق التبليغ فأن الملوك اذارأ وارأياذ كروه للعاصة وهميذ كرونه للعامة فكذاههنا وأماقوله فاذا تأمرون فقدذ كرالزجاج فيه ثلاثة أوجه (الأول) ان كلام الملامن قوم فرعون تم عند قوله يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره ثم عند هذا الكلام قال فرعون مجيبالهم فاذاتأ مرون واحتجوا على صحة هذا القول يوجهين (أحدهما) ان قوله فاذا تأمرون خطاب للجمع لا الواحد فيجب أن يكون هذا كلام فرعون القوم امالو جعلناه كلام القوم مع فرعون لكانوا قدخاطبوه بخطاب الواحد لابخطاب الجمع وأجيب عنه بأنه يجوز أن يكونوا خاطبوه بخطاب الجمع تفعيمنا لشأنه لان العظيم انمايكني عند بكناية الجمع كما في قوله تعالى انا نحن نزلنا الذكر انا أرسلنا توحا انا أنزلنا ، في أيلة القدر (والحية الثانية ) انه تعالى لماذكر قوله فا ذاتاً مرون قال بعد مقالوا أرجد ولاشك أن هذا كلام القوم وجعله جواباعن قولهم فحاذا تأمر ون فوجب أن يكون القائل لقوله فساذا تأمرون غيرالذي قالوا أرجه وذلك يدل على ان قوله فاذا تأمرون كلام لفيرالملامن قوم فرعون وأجبب عنه يأنه لا يبعد انالقوم قالوا ان هذالساحر عليم ثم قالوالفرعون ولاكابر حدمه فحاذا تأمرون ثم أتبعوه بقولهم أرجه وأخاه فان الخدم والاتساع يغوضون الامر والنهى الى المخدوم والمتبوع أولائم بذكرون ماحضرفي خواطرهممن المصلحة (والقول الثاني) ان قوله فاذا تأمرون من بقية كلام القوم واحتجواعليه بو جهين ( الاول) انه منسوق على كلام القوم من غيرفاصل فوجب أن يكون ذلك من بقية كلامهم ( والثاني ) انالرتبة معتبرة في الامر فوجب أن يكون قوله فاذا تأمرون خطابا من الادنى مع الاعلى وذلك يوجب أن يكون هذا من بقية كلام فرعون معه وأجبب عن هذا آلثاني بأن الرئيس المخدوم قد يقول للجمع الحاضرعنده من رهطه ورعيته ماذاتأمرون و يكون غرصه منه تطييب قلوبهم وادخال السرور في صدورهم وان يظهر من نفسه كونه معظمالهم ومعتقدا فيهم ثم أن القائلين بأن هذامن بقية كلام قوم فرعون ذكروا وجهين (أحدهما) ان المخاطب بهذا الخطاب هوفر عون وحد مفاته بقال للرئيس المطاع ماترون في هذه الواقعة أي ماتري أنت وحدك والمقصود الكوحدك

فقؤله تعالى (فالوا أرجه وأخاه)على الاولوهو الاطهرحكاية لكلام الملاالذين شاورهم فرعون وعلى الثاني لكلام العامة المذين خاطبهم الملاء ويأباه أن الخطاب لغرعون وأن المساورة لست من وظائفهم أىأخره وأخاه وعدم التعرض لدكره لظهور كونهمه حسيا تنادى به الآمات الاخر والمعنى أخرأمرهما وأصدرهماعنك حتى ترى رأمك فسمها وتدبر شأنهما وقرئ أرجنه وأرجه من أرجأه وأرجاه (وأرسل في المدائن حائر ن)قيلهي مدأن صميد مصر وكان روساء السحرة ومهرتهم بأقصى مدائن الصيدوعنانعباس رمني الله تعالى عنهما أنهمكانواسبعينساحرا أخذواالسحرمن رجلين مجوسين من اهل بينوى مدينة يونس عليه السلام بلاوصل ورد ذلك بان المجوسية ظهرت بزرادشت وهوانماجاء بعد موسى عليه الصلاة والسلام

ريض منه التنبيه على كاله ورفعة شأنه وحاله ( والثاني ) أن يكون فرعون وأكابر دولته وعظماء حضرته لانهم هم المستقلون تمالى ( قالوا أرجه وأخاه وأرسل في المدائن حاشر بن م خرعون قالوا أن لنا لا جراان كنا يحن الفالبين قال نعر وانكم لمزالقر بيكم بمجي الآية مسائل (السئلة الاولى) قرأنا فعوالكسائي أرجه بغيرهمز وكسرالهاء والاشباع وقرأ عاصم وحزة أرجه بغير الهمزوسكونالهاء وقرأ ابن كشير وابن عامر وأبوعر وأرجئه بالهمزومنم الهاء ثمان ابن كشيرأ شبع الهاء على أصله والباقون لايشبعون قال الواحدي رجدالله أرجه مهموز وغيرمهموز لغتان يقال أرجأت الامر وأرجيته اذاأخرته ومنه قوله تمالى وآخرون مرجون وترجى من تُشاه قرى في الآيتين باللغتين وأما قراءة عاصم وحزة بغير السمن وسكون الهاءفقال الفراء هي لغة المرب يقفون على الهاء المكني عنها في الوصل اذا تحرك ماقبلها وأنشد \* فيصلح اليوم و يفسده غدا \* قال وكذلك يفعلون بهاء التأبيث فيقولون هذه طلحه قد أقبلت وأنشد \* لمارأى أن لادعه ولاشبع \* مج قال الواحدى ولاوجه الهذا عند البصريين في القياس وقال الزجاج هذا شعر لانعرف قائله ولوقاله شاعر مذكورلقيل له أخطأت ( المسئلة الثانية ) في تفسيرقوله أرجه قولان ( الاول ) الارجاء التأخير فقسوله أرجه أى أحره ومعنى أخره أى أخرأمره ولاتعجل في أمره بحكم فتصبر عجلتك جذعليث والمقصودانهم حاولوامعارضة معرته بسحرهم لبكون ذلك أقوى في الطال فول موسى عليه السلام ( والقول الثاني ) وهوقول الكلى وفتادة أرجه احبسه قال المحقون هذا القولمنعيف لوجهين ( الاول ) ان الارجاء في اللغة هوالتأخير لا الحبس (والثاني) ان فرعون ماكان قادرا على حبس موسى بعدماشاهد حال العصا اأماقوله وأرسل في المدائن حاشرين ففيه مسئلنان ( الاولى ) هذه الآية تدل على ان السحرة كانوا كثير ين في ذلك الزمان والالم يصبح فوله وارسل في المدائل حاشر ين يأ توك يكل ساحر عليم ويدل على ان في طباع الخلق معرفة المعارضة وانهااذا أمكنت فلانبوة واذا تعذرت فقد صحت النبوة وأمايان انالسحر ماهو وهلله حقيقة أملا بلهو محص التمويه فقدسبق الاستقصاءفيه في سورة البقرة (المسئلة الثانية) نقل الواحدي عن أبي القاسم الزجاجي اله قال اختلف أصحابنا في المدينة على ثلاثة أقوال ( الاول ) انها ضيلة لانها مأخوذة من قولهم مدن بالمكان عدن مدونا اذا أقام به وهذا القائل يستدل باطباق القراء علم جمن المدائن وهي فعاثل كصحائف وصحيفة وسيفائن وسغينة والياء اذاكانت زائدة فالواحدهمزت في الجمع كقبائل وقبيلة واذاكانت من نفس الكلمة لمتهمز في الجمع نحو معايش ومعيشة ( والقول الثاني) انهامغعلة وعلى هذا الوجد فعني المدينة المملوكة من دانه يدينه فقولنا مدينة مندان مثل معيشة منطش وجعها مداين على مفاعل

كعايش غيرمهموز ويكون المماللكان والارض التي دانهم السلطان فها أي ساسهم وقهرهم (والقول الثالث ) قل المبرد مدينة أصلهامديونة من دانه اذا فهره وساسه فاستثقلوا حركة الضمة على الياء فسكنوها ونقلوا حركتهاالي ماقبلها واجتمع سأكنان الواو المزيدة التي هي واوالمفعول والياءالي هي من نفس الكلمة فحذفت الواو لانها زائدة وحنف الزائد أولى من حنف الحرف الاصلى ثم كسروا الدال لتسلم الياء فلاتنقلب واوا لانضمام ماقبلها فيختلط ذوات الواو بذوات الباء وهكذا القول في المبيم والمخيط والمكيل ثم قال الواحدي والصحيحانها فعيلة لاجتماع القراء على همز المدائن (المسئلة الثالثة) وأرسل في المدائن حاشر ين يريد وأرسل في مدائن صعيد مصر رجالا يحشروا اليكمافيهامن السحرة قال ابن عباس وكان رؤساء السحرة بأقصى مدائن الصعيدو قل القاضى عن إن عباس انهم كانوا سبعين ساحرا سوى رئيسهم وكان الذي يعلهم رجلا مجوسيا من أهل بينوي بلدة يونس عليه السلام وهي قرية بالموصل وأقول هذا النقل مشكل لان المجوس أتباع زرادشت وزرادشت انماجاء بعدمجي موسى عليه السلام أما قوله يأتوك بكل ساحر عليم ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حرة والكسائي بكل سحار والباقون بكل ساحر فن قرأ سحار فعجته انه قدوصف بعليم ووصغه به يدل على تناهيه فيه وحدقه به فحسن لذلك أن يذكر بالاسم الدال على المبالغة في السحرومن قرأسا حرفع جنه قوله وألق السحرة ولعلنا نتبع السحرة والسحرة جم ساحر مثل كتبة وكاتب وفجرة وفاجر واحتجوا أيضا بقوله سحروا أعين الناس واسم الفاعل من سحرواساحر (المسئلة الثانية) البساء في قوله يكل ساحر يحمل أن تكون بعني مع و يحمى أن تكون باء التعدية والله أعلم (المسئلة الثالثة) هذه الآية ندل على إن السحرة كأنوا كثيرين في ذلك الزمان وهذا يذل على صحة ما يقسوله المتكلمون من انه تعسالى يجعل معجزة كل نبى من جنس ماكان غالبا على أهل ذلك الزمان فلاكان السحر غالباعلى أهل زمان موسى عليه السلام كانت معيزته شبيهة بالسحر وازكان مخالفا للسحر في الحقيقة ولماكان الطب غالبا على أهل زمان عسى عليه السلام كانت معجزته من جنس الطب ولماكانت الغصاحة غالبة على أهل زمان محد عليد الصلاة والسلام لاجرم كانت معجزته من جنس الفصاحة ممقال تعالى وجاء السحرة فرعون قالوا أئن لنا لا جرا ان كنا نحن الفالبين وفيه مسائل (المسئلة الاول) قراانافم وان كثير وحفص عن عاصم ان لنالاجر الكسر الالف على الخبر والباقون على الاستفهام ثم اختلفوا فقرأا "ابوعرو بمدرة ممدودة على أصله والباقون بمرتين قال الواحدى رجه الله الاستفهام أحسن فهذا الموضع لافهم أرادوا أن يعلواهل الهم اجر املا ويقطعون على ان لهم الاجر ويقوى ذلك آجاعهم في سورة الشعراء على الهمز الاستفهام وجمة نافع وابن كثيرعلى أنهما ارادا همزة الاستفهام ولكنهما حذفأذلك من اللفظوقد تحذف همزة الاستفهام مناللفظ وانكانت باقية فيالمعني كقوله تعالى وتلك

السعرة فرعون) بعد **ماأرس**ل البهمالحاشرين واعالم يصرح بهحسما فىقولە تعالى فأرسل فرعون في المسدأن حاشر ف للالذان مسارعة فرعون الى الارسال ومبساد رة الحاشر ينوالسحرةالي الامتثال (قالوا) استثناف منوطبسؤال نسّأ من حكاية محىء السحرة كأنهقيل فاذا قالواله عند مجيئهم اله فقيل قالوامدلين بماعندهم واثقين بغلبتهم (ان لنا لاجراان كنائحن الغالبين) بطريقالاخبار بثبوت الاجروا يجابه كأنهم قالوا لابدلنا من أجر عظيم حينئذأوبطريق الاستفهام التقربري عذف الهمزة وقرئ باثباتها وقولهم انكنا لمجر دتعيين مناط ثبوت الاجرلال ترددهمني الغلبة وتوسيطالضمير وتحلية الحسبر باللام للقصرأى ان كنابحن الغالبين لاموسى (قال ثع)وقوله تعالى (وانكم لمن المقربين )عطف

عليه السلام (ياموسي اماان تلقى) ما تلق أولا (واما أننكون نحن الملقين)أى لمانلق أولا أوالفاعلين للالقاءأ ولا خبروه عليه السلام بالبدء بالالقاءم اعاة للادب واظهارا للعلادةوأنه لايختلف حالهم بالتقديم والناخير ولكن كانت رغبتهمنى التقديم كالنبئ عند تغييرهم للنظم بتعريف الخبروتوسيط ضمير القصل وتأكيد الضمر المتصل (قال ألقوا)غيرمبال بأمرهم أى ألقواما تلقون (فلما ألقوا)ماألقوا(سحروا أعين الناس) أن خيلوا اليهم مالا حقيقسةله ( واسترهبوهم ) أي بالغوافي ارهابهم (وجاوا اسمرعظيم) فياله روى أنهم ألقوا حبالاغلاظاوخشباطوالا كأنها حيات ملائت الوادىوركب بعضها بعضا (وأوحينا الى موسى أن الق عصال فاذا هى تلقف ما يأفكون) الفاءفصحة أى فألة اها فصارت حيتفاذاهي

نعمة تمنها على فانه بذهب كثير من الناس الى ان معناه أوتلك بالاستفهام وكما في قوله هذار بى والتقدير أهذار بى وقيل أيضا المرادان السحرة أنبتوالانفسهم أجراعظيمالانهم قالوا لأبدلنا من اجر والتنكيرللتعظيم كقول العرب انله لابلا وانله لغنما يقصدون الكثرة (المسئلة الثانية) لقائل أن نفول هلاقيل وجاء السحرة فرعون فقالوا وجوابه هوعلى تقدير سائل سأل ماقالوا اذجاؤه فأجيب بقوله قالواأن لنالاجراأى جعلاعلى معطوف على مخدوف سدمسده حرف الايجاب كأنه قال ايجابالقولهم انلنا لاجرانع ان لكم لاجراوانكم لمن المقربين أراداني لاأقتصر بكم على الثواب بلأزيدكم عليه وتلك الزيادة انى أجعلكم من المقربين عندى قال المتكلمون وهذا يدل على ان الثواب انمايعظم موقعه اذاكان مقرونا بالتعظيم والدايل عليه ان فرعون لماوعدهم بالاجرقرن به مايدل على التعظيم وهو حصول القربة (المسئلة الثالثة) الا يه تدل على انكل الخلق كانوا عالمين بأن فرعون كان عبدا ذليلا مهينا عاجزا والالما احتاج الى الاستعانة بالسحرة فيدفع موسى عليدالسلام وتدل أيضاعلي ان السحرة ماكاتواقادرين على قلب الاعيان والالما احتاجوا الىطلب الاجر والمال من فرعون لانهم لوقدروا على قلب الاعيان فللم يقلبواالتراب ذهباولهلم ينقلواملك فرعون الى أنفسهم ولملم يجعلوا أنفسهم ملوك ألعالم ورؤسا الدنيا والمقصود من هذه الآيات تنبيه الانسان لهذه الدقائق وانلابغتر يكامات أهل الاباطيل والاكاذيب والله أعلم ﷺ قوله تعالى (قالواياموسي اما أنتلق واما أننكون نحن الملقين قال القوافلا ألقواسحروا أعين الناس واسترهبوهم وجاؤ ابسحرعظيم وأوحيناالى موسىأن الق عصاك فاذاهى تلقف مايأ فكون فوقم الحقو بطل مأكانوا يعملون فغلبواهنالك وانقلبوا صاغرين) في الآية مسائل (المسئلة الاولى ) قال الفراء والكسائي في باب أما وامادا كنت أمرا أوناهيا أومخبرا فهي مفنوحة واذاكنت مشترطا أوشاكا أومخيرا فهي مكسيرة تقول في المفتوحة أما الله فاعبدوه وأما الحمر فلاتشر بوها وأماز يدفقدخرج (وأماالنوع الثاني) فتقول اذاكنت مسترطا اما تعطين زيدا فانه يشكرك قال الله تعالى فاما تفقفنهم في الحرب فشرد وتقول في الشك الأدرى من قام اماز بد واماعرو وتقول في التخييرلي بالكوفة دار فاما أنأسكنها واماأن أيبعها والفرق بين امااذا أتتالشك وبين أوأنك اذا قلت جاءي زيد أوعمروفقد يجوز أن تكون قدينيت كلامك على اليقين نم أدركك الشك فقلت أوعرو فصارالشك فيهماجيعافأول الاسمين فيأو يجوزأن يكون بحبث يحسن السكوت عليد ثم يعرض الشك فتستدرك بالاسم الآخر ألاترى انك تقول قام أخوك وتسكت ثم تشك فتقول أوأبوك واذاذكرت امافاعاتبني كلامك من أول الامر على الشك وليس يجوز أنتقول صنربتاما عبدالله وتسكت وأمادخول أنفي قوله اماأن نلني وسقوطهامن

قوله امايعذبهم وامايتوب عليهم فقال الفراءادخل أنفي اماف هذه الآية لانهافي موضع أمريالاختيار وهيفى موضع نصب كفول القائل اخترذا أوذاكا تنهم فالوااخترأن تلفي أوتلتي وقوله امابعذبهم وامايتوب عليهم لبس فيدأمر بالتخيير ألاترى ان الامر لايصلح همنا فلذلك لم يكن فيدأن والله أعل (المسئلة الثانية) قوله اماأن تلقير يدعصاه واما أن نكون نحن الملقين أي مامعنا من الحبال والعصى ففعول الالقاء محذوف وفي الآية دقيقة أخرى وهي ان القوم راعواحسن الادب حيث قدمواموسي عليه السلام فى الذكروقال أهل التصوف انهم لماراعواهذا الادب لاجرم رزقهم الله تعالى الايمان ببركة رعاية هذا الادب ثم ذكروا مايدل على رغبتهم في أن يكون ابتداء الالقاء من جانبهم وهوقولهم واماأن نكون بحن الملقين لانهمذكر واالضمر المتصل وأكدوه بالضمير المنفصل وجعلوا الخبر معرفة لانكرة واعلم ان القوم لما راعوا الادب أولا وأظهروا مايدل على رغبتهم في الابتداء بالالقاء قال موسى عليه السلام ألقواما أنتم ملقون وفيه سؤال وهوان القاءهم حبالهم وعصيهم مدارضة للمجرة بالسحروذلك كفروالامر بالكفركغر وحيث كان كذلك فكيف يجوز لموسى عليه السلام أن يقول ألقوآ والجوابعنه من وجوه (الاول) اله عليه الصلاة والسلام اعاة مرهم بشرط أن يعلوا فى فعلهم أن يكون حقا فاذالم يكن كذلك فلاأمر هناك كقول القائل منالغيره اسقنى الماءمن الجرة فهذا الكلام انمايكون أمر ابشرط حصول الماء في الجرة فأما اذالم يكن فيهاما وفلاأمر البتة كذلك ههنا (الثاني) انالقوم انماجاو الالقاء تلك الحيال والعصى وعلم موسى عليه السلام انهم لابدوان يفعلوا ذلك وانماوقع التخيرفي التقديم والتأخير فعند ذلك أذن لهم في التقديم ازدراء لشأنهم وقلة مبالاة بهم وثقة بماوعده الله تعالى به من التأسدوالقوة وان المعرزة لابغلبها سعرامدا (الثالث) انه عليه الصلاة والسلام كأن يريدابطالمأأتوابه من السحروابطاله ماكان يمكن الاباقدامهم على اظهاره فاذن لهم فالاتيان مذلك السحرليكنه الاقدام على ابطاله ومثاله انمن يريد سماع شبهة ملحد اليجبب عنهاو يكشف عن ضعفها وسقوطها يقول إدهات وقل واذكر هاو بالغفى تقريرها ومرادمندانه اذاأجاب عنها يعدهذه المبالغة فانه يظهرلكل أحدضعفها وسقوطها فكذاههنا والله أعلم تمقال تعالى فلما القوا سحروا اعين الناس واحتجبه القائلون بأن السحر محص التمويد قال القامني لوكان السحرحقا لكانوا قد سحروا قلوبهم لاأعينهم فثبت انالمرادانهم تخيلواا حوالاعجيبة معان الامرفي الحقيقة ماكانعلى وفق ما تخيلوه قال الواحدي بل المراد سحروا أعين الناس أي قلبوها عن صحة ادراكها بسبب تلك التمويمسات وقيل انهم أتوا بالحبال والعصى ولطخوا تلك الحبال بالزئبق وجعلوااز ببق في دواخل تلك العصى فلمأثر أله يحنين الشمس فيها تحركت والتوى بمضها على بعض وكانت كثيرة جدا فالناس تخيلوا أنها تحرك وتلتوي باختيارها

الالقاء وبغاية مبرعة الانقلاب كائن لقفها لمانأفكون ودحصل متصلا بالامر بالالقاء وصيغة المضارع لاستخصار صورة اللقف الهاثلة والافك الصرف والقلب عن الوجد المعتادوما موصولة أوموصوفة والعالد محسدوف أي مانأفكونه و يزورونه أومصدرية وهي مع الفمل بممنى المفعوك روي أنهالما تلقفت مل الوادي من الخشب والحيال ورفعهاموسي فرجعت عصاكا كانت وأعدم الله تعالى بقدرته الباهرة تلك الاجرام العظام أوفرقهاأجراءلطيفة قالت السحرة لوكان هذا محرالبقيت حبالناوعصنا (فوقع الحق) أي فثبت لظهور أمر او بطل ماكانوا يعملون) أي ظهر بطلان ماكانوا مسترن على عمله (فغلبوا) أي فرعون وقومه (هنالك)أى فى مجلسهم (وانقلبواصاغرن)أي صارواأذلاءمهوتهين أورجعواالي المدينة أذلاه

اشدة خر ورهمكيف لاوقد بهرهم الحسق واضطرهم الى ذلك (قالوا آمنابرب العدالمين رب موسى وهرون) آيداوا الثاني من الاول لثلا يتوهم أنمرادهم فرعون عن انعباس رمني الله عنهما أنهقال لماآمنت السحرة اتبعموسيمن بني اسرائيل سمائة الف (قال فرعون) منكرا على السحرة مو مخالهم على مافعلوه (آمنتم مه) جهزة واحدة اماعلى الاخبارالحض المتضمن للنوبيخ أوعلى الاستغمام الوبيخى يخذف الهمزة كامرفى ان لنالا بجراوقد قرئ بتحقيق المهرتين معسا وبتحقيق الاولى وتسهيلانانيةبينيين أى آمنتم بالله تعالى (قبل أنآذن لكم)أى بغيرأن آذن لكم كإفى قوله تعالى لنغدالعرفبل أنتنغد کلات ربیلاأنالانن منه ممكن في ذلك (ان هذا الكرمكر تموه) يمنى إناما صنعتموه ليسماا قتضى الحال صدوره عنكم لقوة الدليل وظهور المعرة

وعدرتها وأماقوله واسترهبوهم فالمعنى ان العوام خافوا من حركات تلك الحبال والعصى قال المبرد استرهبوهم أرهبوهم والسين زائدة وقال الزجاج استدعوار هبة الناس حتى رهبهم الناس وذلك بأن بعثواجاعة ينادون عندالقاء ذلك أيها الناس احذروا فهذاهوالاسرهاب و روى عنابن عباس رضى الله عنهما انه خيل الى موسى عليه السلام أنحبالهم وعصيهم حيات مثل عصاموسي فأوحى الله عز وجل اليه أن ألق عصالة قال المحققون انهذا غيرجائز لائه عليه السلام لماكان بيا من عندالله تعالى كان على ثقة و يقين من أن الدوم لم يغالبوه وهوعالم بأن ما أتوا يه على وجه المعارضة فهو من باب السحر والباطل ومعهذا الجزم فانه عنم حصول الخوف فارقيل أليس أنه تعالى قال فأوجس فينفسدخيفة موسى قلناليس فيالاية انهذه الخيفة انماحصلت لاجل هذا السبب بل عله عليه السلام خاف منوقوع التأخير في ظهو رججة موسى عليه السلام على سحرهم أنه تعالى قال وصفة سحرهم وجاؤا بسحر عظيم روى أن السحرة فالواقدعلنا سحرالا يطيقه سحرة أهل الارض الاأن يكون أمر إمن السماء فانه لاطاقة لنابه و روى إنهم كانواتمانين ألفاوقيل سبعين ألفاوقيل نضمة وثلاثين ألفاواختلفت الروايات فن مقل ومن مكثر وابس في الآية ما يدل على المقدار والكيفية والعدد مم قال تعالى وأوحينا الى موسى أن ألق عصاك يحمّل أن يكون المراد من هذا الوحى حقيقة الوجى وروى الواحدى عن ابن عباس انهقال يريد والهمنا موسى أن ألق عصاك ممقال فاذاهى نلقف مايأ فكون وفيه مسائل (المسئلة الاولى) فيه حذف واضمار والنَّقدير فألقاها عاذاهي تلقف (المسئلة اشانية) قرأ حفص عن عاصم تلقف ساكنة اللام خفيفة القاف والباقون بتسديد القاف مغتوحة اللام وروى عنابن كثيرتلقف بتشديد القاف وعلى هذا الخلاف في طه والشعراء أمامن خفف فعال ابن السكيت اللقف مصدر لقفت الشيء ألقمه لقفااذا الخدته وأكاته الوابتلمنه ورجل لقف سربع الاخذ وقال اللحيابى ومثله تقف يتقف تقفاوتقيف كلقيف بين الثقافة واللقافة والماالقراءة بالتشديد فهومن تلقف يتلقف واثما قراءةاي كثير فأصلها تتلقف أدغما حدى التاءير في الاخرى ( المسئلة الثالثة ) قال المفسرون لماا لتي موسى العصاصارت حية عظيمة حتى سدت. الافق مم فتحت فكها فكان مابين فكيها مانين ذراعاوا بتلعت ماا لقوامن حبالهم وعصيهم فلاأخذها موسى صارت عصا كاكانت من غيرتفاوت في الحجم والمقدار اصلا واعلمان هدايما يدل على وجود الاله القادر المختار وعلى المعجز العظيم لموسى عليه السلام وذلك لانذلك أعبان العظيم لماا بتلعت تلك الحبال والعصى مع كثرتها ممصارت عصا كاكانت فهذايدل على انه تعالى اعدم اجسام تلك الحبال والعصى اوهلى أنه تعالى فرق بينتك الاجزاء وجعلها ذرات غبرمحسوسة وأدهبها فى الهواء يحبث لايحس بذهابها وتفرقها وعلى كلالنة ديرين فلايقدر على هذه الحالة أحدالاالله سبحانه وتعالى

بل هوحيلة احتلتموهامع ﴿ ٥١ ﴾ ع مواطأة موسى (فالمدينة) يعنى مصرقبل أن تخرجوا الى الميمادر وى أد موسى عليه الصيلية والمسلام وأميرا السحرة التقيافقاليله موسى ارأيتك ان غلبتك أتومن بي وتشهد أن ما بحثت به الجق

(المسئلة الرابعة) قوله ما يأ فكون فيه وجهان (الاول) معنى الافك في اللغة قلب الشيُّ عن وجهد ومند قيل للكذب افك لانه مقلوب عن وجهه قال ابن عباس رمني الله عنهما ماياً فكون ر مد يكذبون والمعنى انالعصائلقف ماياً فكونه أي يقلبونه عن الحق الى الباطل ويزورونه وعلى هذا التقدر فلفظة مأموصولة (والثاني) أن يكون مأمصدرية والتقدير فاذاهى تلقف افكهم تسمية للمأفوك بالافك مم قال تعسالي فوقع الحق قال مجاهدوالحسن ظهروقال الفراء فتبين الحق من السحرقال أهل المعاني الوقو عظمور الذئ بو جوده نازلاالى مستقره وسبب هذا الظهوران السحرة قالوالوكان ماصنع موسى سحرالبقيت حبالنا وعصينا ولم تفقد فلمافقدت ثبت انذلك انماحصل بخلق الله سيحانه وتعالى وتقديره لالاجل السحرفهذاهوالذي لاجله تمير المعجرعن السحرقال القاضي قوله فوقع الحق يفيدقوة الثبوت والظهور بحيث لايصح فيه البطلان كالايصمح في الواقع أن يصير لاواقعافان قيل قوله فوقع الحق يدل على قوة هذا الظهور فكان قوله و عطل ماكانوا يعملون نكريرا من غيرمائدة قلنا المراد أن مع ثبوت هذا الحي زالت الاعيان التي أفكوها وهي تلك الحبال والعصى فعند ذلك ظهرت الغلبة فلهد قارتعالى دغلبو هنالك لانه لاغلبة أطهر من ذلك وانقلبوا صاغر ن لانه لاذل والصارأ عظم يحق المبطل من طهور بطلان قوله وجمته على وجه لا يكن فنه حيلة و نشبهة أصلاقال الواحدي لفظة مافي قوله و نظل ماكانوا يعملون يجوز أن تنكون ومني الذي فيكون المعنى بطل الحبال والعمى الذي علوابه السحراي, ال وذهب يغة رانها و يجو زأن تكون بمعنى المصدر كائه قبل بطل علهم والله أعلم " ق إله تعالى (وأ بق السحرة ساجدين قَالُوا آمنا برب العسالمين رب موسى وهرون ) في الا مد مسائل ( المدئلة الاولى ) قار المفسر ون انتلك الحبال والعصى كانت حل تلفارة برفل ابتلعها نعبار موسى عب السلام وصارت عصاكاكانت قال بعض المحرة لبعص هذا خارج عن حدالمحر ال هوأمر الهي فاستدلوا به على انموسي عليه السلام ني صادق مزعندالله تعالى قال المتكلمون وهذه الآية من أعظم الدلائل على فضيلة العلم وذلك لان أولئك الافوام كانوا عالمين بحقيقة السحر واقفين على منتهاء فلما كانوا كذلك ووجدوا معجزة موسى عليه السلام خارجة عن حدالسحر علوا أنه من المعجزات الالهية لامن جنس التمويهات البسرية ولوانهم ماكانوا كاملين في علم السحر لما قدر واعلى ذلك الاستدلال لانهم كانوا يقولون لعله أكمل منافي علم السحرفقد رعلى ماعجز اعنه فثبت انهم كانوا كاملين في علم السحرفلا جل كالهم في ذلك العلم انتقلوا من الكفرالي الايمان فاذاكان حال علم السحركذلك فاطنك بكمال حال الانسان في علم النوحيد (المسئلة الثانية) احتيج أصحابنا بقوله تعالى وألق السحرة ساجدين قالوادلت هذه الآية على ان غيرهم ألقاهم ساجدين وماذاك الاالله رسالعالمين فهذايدل على انفعل العبدخلق الله تعالى قال مقأتل ألقاهم

منها أهلها) أى القبط وتخلص هىلكولبنى استرائيل وهاتان شبهتان ألقاهماالي أسماع عوام التبطء دمعاينتهم لارتفاع أعلام المعجزة ومشاهدتهم لخضوع أعناق السحرة لهاوعدم تمالكهم منأن يؤمنوا بها لينعهم بهما عن الاعان شوة موسى عليد الصلاة والسلام باراءة أناعان السحرة مبنى علىالمواضعة بينهم وبين موسى وأن غرصهم مذلك اخراج القوم من المدينة وابطال ملكهم ومعلوم أن مفارقة الاوطانالأاوفة والنعمة المروفةبمالايطاقيه فجمع اللعين بين السبهتين تثبيتا للقبط على ماهم عليدوم يجالعداوتهمله عليدالصلاة والسلام معقبه مابالوعيد ليربهم أنله قوة وقدرة على المدافعة فقال (فسوف تعلون)أي عاقبة مافعلتم وهذاوعيدسا قدبطريق الاجالالتهويل معقبه بالتغصيل فقال (لاقطعن أيديكم وأرجلكم من

خلاف) أى من كل شق طرفا (ثم لا صلبنكم اجدين) تفضيحا لكم وتنكيلا لامثالكم قبل هوأول من سن ﴿ الله ﴾ فلك فشيرعدا لله تعالى لقطاع الطريق تعظيما لجرمهم ولذلك سماه الله تعالى بحارية لله ورسوله (قالوا) استيناف مسوق

أوتصلبوافيماهم فيدمز الدين فقيل قالوا ثاتين على ما أحدثوا من الايمار (اتاالى رىنامنقلبون) أىبالموت لامحالة فسواء كان ذلك من قبلك أولا فلانبال بوعيدك أوانا الى رحمة ربنا وثوابه مقلبون ان فعلت شاذلك كأنهم استطابوه شغفا على لقاء الله تعالى أوانا جيعا الى نامنقلبون فمحكم بينناو بينك (وما تنقیمنا) أی وماتنکر وتعيب منا (الاأن آمنا بآيات رينالماجاءتنا) وهوخيرالاعال وأصل المفاخر لس مماستأتى لنا العدول عنه طلبالمرضاتك مأعرضواعن مخاطبته اظهارا لمافي قلويهم من العز بمة على ما ما وا وتقريراله ففرعو الى الله عزوجل وقالوا (ر 🛪 أفرغ عليناصيرا )أي أفض علينا من الصبر مايغمرنا كإيغمرا لماءأ وصب علينا مايطهرنامن أو منار الاوزار وأدناس الآثام وهوالصبرعلي وعيدفرعون (وتوفنا مسلين) المتين على ما

الله تعالى ساجدين وقالت المعتزلة الجواب عنه من وجوء ( الاول ) أنهم لماشــاهـدوا الا يات العظيمة والمعيرات القاهرة لم يحالكوا أن وقعوا ساجدين فصاركا نملقيا ألقاهم (الثاني)قال الاخفش من سرعة ما سجد واصاروا كانهم ألقاهم غيرهم لانهم لم يتمالكوا ان وقعوا ساجدي ( الثالث ) انه ليس في الاسية انه ألقاهم ملق الى السجود الاانانقول ان ذلك الملق هوأ نفسهم والجواب انخالق تلك الداعية في فلو بهم هوالله تعالى والا لافتة وا فى خلق تلك الداعية الحازية الى داعية أخرى ولزم التسلسل وهومحال ثم ان أصل نلك النمدرة مرتلك الداعاة الحازمة تصبرموجمة للفعل وخالق ذلك الموجب هوالله تعالى فكان دلت لفعل والاثرمسدا الى الله تعالى والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) أنه تعالى ذكرأولاانهم صارواساجدين ثمن راعده انهم قالوا آمنا برب العالمين فاالغائدة فيدمعان الإيمان يجب أن يكور متقدما على السجود وجوابه من وجوه ( الاول) انهم لماطفروا المعرمة سجدوالله تعالى في الحال. جملوا ذلك السجود عكرالله نعالى على الفوز بالمعرفة والايمان وهلامه أيصاعلي انقائهم من الكفرالي الايمان واطهارا لخضوع والتذلل لله تعالى فكائنهم جع واذلك السعود الوحد علامة على هذه الامور الثلاثة على سبيل الجمع (الوجه الثاني) لا يبعد انهم عند الدهاب الى السجود قالوا المنايرب العالمين وعلى هذا القديرفالسؤال راثل والوجه الصحيم هوالاول (المسئلة الرابعة) احتيج أهل التعليم بهذ، الاكية فقالوا الدليل على ان معرفة آلله لاتحصل الابقول النبي ان أوثلُكُ السحرة لماقالوا آمنا يرب العالمين لم بتم ايمانهم فلماقالوا رب موسى وهرون تم ايمانهم وذلك يدل على قولنا واجاب العلاء عنه أنهم لاقالوا آمنا يرب العالمين قال لهم فرعون اياى تعنون فلاقالوا ربموسى قال اياى تعنون لابى أنا الذى ربيت موسى فلا قالوا وهرون زالت الشبهة وعرف الكل انهم كفروا بغرعون والمنوا باله السماء وقيل انمها خصهما بالذكر بعد دحولهمافي جلة العالمين لان التقديرا منابر العالمين وهوالذي دعا الى الايمان به موسى وهرونوقيل خصهمابالذكر تفضيلا وتشمر يفاكفوله وملائكته ورسله وجبريل ومبكال \* قوله تعالى ( قَ فرعون آ منتم به قبل أن آذن لكم ان هذا لكر مكرتموه في المدينة لتخرجوامنها أهلها فسوف تعلون لأقطعن أيديكم وارجلكم من خلاف تملا صلبنكم أجعين قالوا آناالي ربنا منقلبون وماتنقم مناالاأن آمنا بايات ربنا لماجاءتنا ربنا أفرغ عَلَيْنَا صَبِرًا وَتُوفَنَا مُسلِينٌ) في الا يَقْمَسَائِلُ ( المسئلة الأولى) قرأ عاصم في رواية حفص أمنتم بهمزة واحدة على لفظ الخبروك ذلك في طد والشعراء وقرأعاصم في رواية أبي بكر وحزة والكسائي أأمنتم بعمزتين فيجيع القرآنوقرأ الباقون بهمزة وأحدة ممدودة فيجيعه على الاستفهام قال الفراء أما قراءة حفص أمنتم بلفظ الخبر من غيرمد فالوجه فيها انه يخبرهم بإيانهم على وجدالتقر يعلهم والانكار عليهم وأما القراءة بالهمزنين فأصله أأمنتم على وزان أفعلتم ( المسئلة الثانية ) اعلم ان فرعون لمارأى ان أعلم الناس بالسحر

رزقتنا من الاسلام غيرمفتونين من الوعيد قيل فعل بهم ما أوعدهم به وقيل لم بقدر عليه اقوله تعالى أتماو من اتبعكما الفالبون (وقال الملائم من قوم فرعون) مخاطبين له بعد ما شاهدوا من أمر موسى عليه السلام

أفر بنبوة موسى عليه السلام عنداجتماع الخلق العظيم خاف أن يصبرذاك جهة قو يةعند قومدعل صحة نبوة موسى عليه السلام فألق في الحال نوعين من السبهة الى اسماع العوام لتصيرتاك الشبهة مانعة للقوم من اعتقاد صحة نبوة موسى عليد السلام ( فالشبهة الاولى ) قوله ان هذا لمكرمكر تموه في الدينة والمعنى ان ايمان هؤلاء بموسى عليه السلام ليسلقوة الدليل بللاجل انهم تواطؤا مع موسى انه اذا كان كذا وكذا فنحن نومن بك ونقر منبوتك فهذا الاعان انماحصل بهذا الطريق (والشبهة الثابية) ان غرمس موسى والسحرة فيماتواطؤا عليه اخراج القوم من المدينة وابطال ملكهم ومعلوم عندجيع العقلاء أن مفارقة الوطن والنعمة المألوفة من أصعب الامور فجمع فرعون اللعين بين الشبهتين اللتين لابوجد أقوى منهما في هذا الباب وروى مجدين جرير على السدى في حديث عنابن عباس وابن مسعود وغيرهما من الصحابة رضى الله عنهم ان موسى وأمير السحرة التقيا فقال موسى عليه السلام أرأيتك انغلبتك أتؤمن بي وتشهد أرماجت مه الحق قال الساحر لا " نين غدا بسحر لا يغلبه سحر فوالله لئن غلبتني لا أومن بك وفرعون بنظراليهاو يسمع قولهما فهذاهوقول فرعون انهذا لمكرمكرتوه واعلمانهذا يحتمل انه كان قد حصلو محتمل أيضاال فرعون أبق هذا اسكلام في البين ليصير سار فاللعوام عن التصديق ينبوة موسى عليه السلام قال الفاضي وقوله فبل ان آذان لكم دليل على مناقضة فرعون في ادعاء الالهية لانه لوكان الهالماجاز أن يأذن لهم في أن يوأمنوا بهمم انه يدعوهم الى الهية غيره محقال وذلك من خذلان الله تعالى الذي يظهر على المبطلين اما قوله فسوف تعلون لاشهقة في انه ابتداء وعيد ثم انه لم يقتصر على هدا الوعيد المجمليل فسره فقال لأقطعن أيديكم وارجلكم منخلاف تملاصلبنكم أجعينو وطع اليد والرجل منخلاف معروف المعني وهو ان يقطعهما منجهتين مختلفتين اما من اليد اليمنى والرجل اليسرى أومن البداليسرى والرجل اليمنى وأماالصل فعروف وتوعدهم بهذن الامرين العظيمين واختلفوا فيأنههل وقع ذلك منه وليسفى الاتبة مايدل على احدالامرين واحتج بعضهم على وقوعه بوجوه (الاول) انه تعالى حكى عن الملامن قوم فرعون انهم قالوآله أتذرموسي وقومه ليفسدوا في الارض ولو انه ترك أولئك السحرة وقومداحياء وماقتلهم لذكرهم أيضا ولحذرهم عن الافساد الحاصل منجهتهم ويمكن أن بجاب عندياً نهم دخلواتحت قومه فلاوجه لافراد هم بالذكر (والثابي) ار ووله تمالي حكايةعنهم وبناأ فرغ علينا صبرايدل على انه كان قدنزل بهم بلاء شديد عطيم حتى طلبوا من الله تعالى أن يصبرهم عليه و يمكن أن يجاب عنه بانهم طلبوا من نعالى الصبرعلى الايمان وعدم الالتفات الى وعيده (الثالث) مانقل عن ابن عباس رضي الله عنه انه فعل ذلك وقطع أيدبهم وأرجلهم من خلاف وهذا هوالاظهر مبالغة منه في تحذير القوم عن قبول دين موسى عليه السلام وقال آخرون انهلم يقع من فرعون ذلك بل استجاب الله تعالى

عطف على بفسدوا أو جواب الاستفهام بالواو كاد فول الحطيثة ألمأك جاركمو يكون بيني . و مينكم المودة والاخاء \* أى أيكون منك ترك موسى و بكون تركه اماك وقرى بالرفع عطفاعلى أتذر أواستثناها أوحالاوقري بالكونكا نهقيل يفسدوا ويذرك كقوله تعمال عاً صدقواً كن(والهتك) ومعبودا تكقيل انهكان يعبدالكواكب وقيلصنع لقومه أصناما وأمرهم بان يمبدوها تقربااليد ولذلك قال المنار مكم الاعلى وقرئ والمتك ائىعى**ادتك (قال) محي**دا لهم ( سنقتل أخادهم ونستحينساءهم) كما كنانفعل بهم ذلك من قبل ليعلم أناعلى ماكنا عليدمن القهروالغلبة ولا يتوهم أنه المولود الذي حكم المنجمون والكهنة بذهاب ملكناعلى بديه وقرئ سنقتل بالتخفيف ( وانافوقهم قاهرون) كاكنالم يتغير حالنا أصلا وهم مقهور ون تحت أبدينا كذلك (قال موسى

لقومه) تسلية لهم وعدة بحسن العاقبة حين سمعوا قول فرعون وتضجر وامنه (استعينوا بالله واصبر وا) ﴿ لهم ﴾ على ماسمعتم من أقاو بله الباطلة

(انالارض لله) اي ارض مصر أوجنس الارض وَهي داخلة فيهـــا دخولا أوليا ( يورثها من يشاء من عبادَهُ والعاقبة للتقين ) الذين أنتم منهم وفيد ايذان ﴿ ٤٠٥ ﴾ أنَّ الاستعانة بالله تعالى والصبر من باب التقوى وقرئ

على اسم ان (قالوا) أي بنواسرايل (أودينا) أىمنجهة فرعون (من قبل أن تأتينا) أي بالرسالة يمنون بذلك قتل أبنائهم قبلمولد موسى علينه الصلاة والسلام و بعده (ومن بعدماجئتنا)أيرسولا بعنون به ما توعدهم مهمن إعادة قتل الابناء وسائرماكان ىفعلىبهم لعداوة موسى عليه السلام من فنون الجوروالظلم والعذاب وأماماكأنوا يستعبدون به و عنهنون فيد منأنواع الخدم والمهن كاقيسل فليس مايلحتهم بواسطته عليه السلام فليس لذكره كثرملابسة بالمقام (قال) أىموسى عليدالصلاة والملام لمارأي شدة جزعهم عاشاهدوه مسليا لهم بالتصريح عمالوحيه في قدوله انالارص لله الخ (عسى ر يكمانيهاكعدوك) الذي فعل بكم مافعل وتو عدكم باعادته (ويستخلفكم في الارض)

لهم الدعا في قولهم وتو فنامسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى ان يكون تو فيهم من جهتد لابهذا القتل المناسلين لانهم سألوه تعالى المناسلين المناسلين لانهم سألوه تعالى المناسلين لانهم سألوه تعالى المناسلين لانهم سألوه تعالى المناسلين المنا والقطع وهذا الاستدلال قريب تمحكي تعالى عن القوم مالايجوز أن يقع من المؤمن عندهذا الوعيد أحسن منه وهوقولهم لفرعون وماتنقم منا الأأن آمنا بآيات ربنا لما جاءتنافبينوا انالذى كانمنهم لايوجب الوعيدولاانزال النقمة بهم بل يقتضى خلاف ذكوهوأن تأسى بهم فالاقرار بالحق والاحترازعن الباطل عندظهو والجمة والدليل يغان نقمت أنقم اذابالغت في كراهية الشي وقدمر عندقوله قل مأهل الكتاب هل تنقمون مناقال ابن عباس يريد ماأتينا بذنب تعذبنا عليه الاأن آمنا بآيات ربنا والمراد ماأتى به موسى عليدالسلام من المعجزات القاهرة التي لايقدرعلى مثلها الاالله تعالى تم قاوار بنا أفرغ عليناصبرا معنى الافراغ فى اللغة الصب يقال درهم مفرغ اذا كان مصبو بافى قالبه وليس بمضروب واسله من افراغ الاناء وهوصب مافيه حتى يخلوالاناء وهومن الفراغ فاستعمل فى الصبر على التشبيه بحال افراغ الاناء قال مجاهد المعنى صب علينا الصبرعند الصلب والقطع وفي الآية فوائد (الغائدة الاولى ) أفرغ علينا صبراأ كدل من قوله أنزل علينا صبر الاناذكرنا ان افراغ الاناه هوصب مافيه بالكلية فكأنهم طلبوا من الله كل الصبرلابعضه ( والغائدة الثانية ) انقوله صبرا مذكور بسيغة التنكير وذلك يدلعلي الكمال والتمام أى صبرا كاملا تاما كقوله تعالى واتجدنهم أحرص النساس على حياة اى على حياة كاملة تامة (والفائدة الثالثة) انذلك الصبر من قبلهم ومن اعالهم ثم انهم طلبوه مراللة تعالى وذلك مدل على ان فعل العيد لايحصل الا يتخليق الله وقضائه قال القامني الماسألوه تعالى الالطساف التي تدعوهم الى الشبات والصبرودلك معلوم في الادعية والجواب هذاعدول عن الظاهر مجالدليل يأباه وذلك لان الفعل لامحصل الاعند حصول الداعية الجازمة وحصولها ليس الامن قبلالله عزوجل فيكون اكل مزالله تعالى وأماقوله وتوفنامسلين فمناه توفناعلى الدين الحق الذىجاءبه موسى عليه السلام وفيه مسئلتان (الاولى) احتج أصحابناعلى أن الايمان والاسلام لا يحصل الا يخلق الله تعالى وبجه الاستدلال به ظاهر والمعتزلة يحملونه على فعل الالطاف والكلام عليه معلومهما سبق (المسئلة الثانية) احتج القاضي بهذه الآية على ان الايمان والاسلام واحدفقال انهم قالوا أولا آمنا باكيات ربنسا تمقالوا ثانيا وتوفنها مسلمين فوجب أنيكون هذا الاسلام هوذاك الابان وذلك يدل على ان أحدهما هوالآخر والله اعلم \* قوله تعالى (وقال الملاء من قوم فرعون أتذرموسي وقومه ليغسدوا في الارض و يذرك والهنك قال سنقتل أبناءهم ونستحيى نساءهم وانافوقهم فاهرون قال موسى لقومه استعبنوا بالله وأصبروا انالارض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للتقين) اعلمان بعدوة وعهده الواقعة لم يتعرض فرعون لموسى ولاأخذه ولاحبسه بلرخلي سبيله فقال قومدله أتذر موسى وقومه ليغسدوا في الارض واعلم ان فرعون كان كلما رأى موسى خافه أشد

أى يجعلكم خلفاء في أرض مصر ( فينظر كيف تعملون) أحسنا أم قبيحا فيجاز يكم حسبما يظهر منكم من الاعال وفيه تأكيد للتسلية وتحقيق الإمر قيل لعل الاتبان بغمل الطمع لمدم

الجزم مند عليد السلام بالبرمهم المستخلفون باعيانهم أوأولادهم فقدروي أن مصر اتمافتحت فيرمن داود عليه السلام ولايساعده قوله تعالى وأورثنا القوم الذين ﴿ ٤٠٦ ﴾ كانوا يستضعفون مشارق الارض ومغار بها

الخوف فلهذا السبب لم يتعرض له الاان قومه لم يعرفوا ذلك فعملوه على أخذه وحبسه وقوله ليفسدوا في الارض أي يفسدوا على الناس دينهم الذي كأنوا عليه واذا أفسدوا عليهم أديانهم توسلوا بذلك الى أخذالملك أماقوله ويذرك فالقراءة المشهورة فيهو يذرك بالنصبوذكر صاحب الكشاف فيه ثلاثة أوجه (أحدها) أن يكون قوله و يذرك عطفا على قوله ليفسدوا لانه اذاتركهم ولم عنعهم كانذلك مؤديا الى تركه وترائآ لهته فكانه تركهم اذاك (وثانيها )انه جواب للاستفهام بالوا وكابجاب بالفاه مثل قول الحطيئة

أَلْمَ أَلْتُ جَارَكُمُو بَكُونَ بِينِي \* و بِينَكُمُ المُو ةَ وَالْاحَاءُ

والتقدير أتذر موسى وقومه ليفسدوا فيالارض فيذرك وآلهتك قال الزجاج والمعنى أيكون منكأن تذر موسى وأن يذرك موسى ( وثاشها ) النصب بإضمار أن تقديره أتذر موسى وقومه ليفسدوا وأن يذرك والهتك قال صاحب الكشاف وقرئ ويذرك والهتك بالرفع عطفاعلى أتذر بمعنى أتذره ويذرك أى انطلق له وذلك يكون مستأنفا أوحالا على معى أنذره وهو يذرك وآلهتك وقرأ الحسن و يذرك بالجزم وقرأ أنس ونذرك بالنون والنصبأى وصرفناءنء إدتك فنذرها واماقوله والهنك قال أيو بكرالانباري كانابن عرينكر قراءة العامة ويقرأ الاهنك أي عبادتك ويقول ان فرعون كال يعبد ولايعبد قال أبن عباس أماقراءة العامة وآلهتك فالمراد جع اله وعلى هذا التقدير فقداختلفوا فيه فقيلان فرعون كان قدوضع لقومه أصناما صغاراوأمرهم بعبادتها وقالأمار بكم الاعلى ورب هذه الاصنام فذلك قوله أنا ربكم الاعلى وقال الحسن كانفرعون يعبد الاصنام وأقول الذي يخظر بالى ان فرعون ان قلنا انه ماكل كامل العقل لم يجز في حكمة الله تعالى ارسال الرسول اليه وانكان عاقلالم يجز أن يعتقد في نفسه كونه خالقاللسموات والارض ولم يحزى الجمع العظيم من العقـ لاء أن يعتقدوا فيه ذلك لان فـــــاده معلوم بضرورة العقل برالاقرب أن يقال انه كان دهر باينكروجود الصانع وكان يقول مدبر هذا العالم السغلي هو الكوارب وأما المجدى في هذا العالم المخلق ولتلك الطائفة والمربي الهم فهونفسه فقوله أنار بكم الاعلى أى مربيكم والمنع عليكم والمطعم لكم وقوله ماعلت لكم من الهغيري أي لا أعلم احدا يجب عليكم عبادته الاأنا واذا كان مذهبه ذلك لم يبعد أن يقال انه كان قدا خذ اصناما على صور الكواكب و يعبدها و يتقرب اليها على ما هودين عبدة الكواكب وعلى هذا التقدير فلاامتناع في حل قوله تعالى ويذرك وآلهتك على ظاهره فهذا ماعندى فيهذا البابوالله أعلمواعلم انعلى جيع الوجوه والاحتمالات فالقوم أرادوا بذكر هذ الكلام حل فرعون على أخذ موسى عليه السلام وحبسه وانزال انواع العداب فعندهذا لميذكرفرعون مأهوحقيقة الحال وهوكونه خائفامن موسى عليه السلام ولكنه قال سقتل ابناءهم ونستحيي نساءهم وانافوقهم قاهرون وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) فرأ نافع وابن كثيرسنقتل بفتيح النون والتحفيف

فانالمتادراستحلاف أنفس المستضعفين لااستخلاف أولادهم وانمامجي فعلالطمع الجرىعلى سنن الكبركاء ﴿ وَلَقَدَأُخَذَ لَآلًا فَرَعُونَ بالسنين ) شروع فيتفصيل مبادىالهلاك الموعود وايذان بأنه تعالىلم عهلهم بعدذلك ولم يكونوا في خفض ودعةىل رتبت أسباب هلاكهم فتحولوا من حالاليحالاليأنحل بهم عذاب الاحتنصال وتصدير الجلة بالقسم لاظهارالاعتناء بمضمونها والسنونجع سنةوالمراد يهاعام القعط وفيها لغتان اشهرهما اجراؤها مجرى المذكر السالم فبرفع بالواو وينصب ويجر بالساءو يحذف نونه بالاضافة واللغة الثانية اجراء الاعراب علىالنون ولكنمعالياء خاصةاماباثبات تنوينها أوبحذفه قالالفراءهي في هذه اللغة مصروفة عند بني عامر وغير مصروفة عندبني تميم ووجدحذف التنوين

﴿ والباقون ﴾ التخفيف وخينئذ لايحذف النون للاضافة وعلى ذلك جاء قول الشاعر \* دعاني من نجد فانسنينه \* لعين بناشيا وشيبننا مردا \* وجاء الجديث اللهم اجعلها عليهم سنين كسنى يوسف وسنينا كسنين يوسف باللغنين ( ونقص من التمرات ) باصابة العاهات عن كعب بأتى على الناس زمان لاتصمل النخلة الاتمرة قال ابن عباس رضى الله ﴿ ٤٠٧ ﴾ تعالى عنهما أما المسنون فكانت لباديتهم

وأهلماشتهم أمانقض الثمرات فكان في أمصارهم (لعلهم لذكرون) كى تذكروا و تعظوا بذاك ويقفواعلى أنذلك لاجل معاصيهم ويعزجروا عاهم عليه من العتو والعنساد قال الزجاج انأحوال الشدة ترقق القلوب وترغب فيماعندالله عزوجل وفى الرجوع البدتعالى ألابرى الى قوله تعالى واذامسه الشر فذودعاءعريض وقدمر تحقيق القول في العل وفى محلهانى تفسرقوله تعالى لعلكم تتقسون في أوائل سورة البقرة وقوله تعالى (غاذ احاءتهم الحسنة) الح بيان اعدم تذكرهم وتماديهم في الغي أى فاذاجاءتهم السعة والخصب وغيرهمها من الحيرات (قالوالناهذه) أى لاجلنا واستعقاقنا لها (وان تصبهم سئة)أي جدب و يلاء ( يطيروا عوسي ومن معه) أى يتشاءموا يهمو بقواوا ماأصابتنا الابشؤمهم وهذا كإترى شساهد بكمال قساوة قلوبهم

والباقون بضم النون والتشديد على النكثير يعنى أبناء بنى اسرائيل ومن آمن بموسى عليه السلام (المسئلة الثانية) انموسي عليه السلام انمايكنه الافسساد بواسطة الرهط والشيعة فتحن نسعى في تقليل رهطه وشبعته وذلك بأن نقتل أبناء بني اسرأبيل ونستحيى انساءهم ثم بين انه قادر على ذلك بقوله وانا فوقهم قاهرون والمقصود منه ترك موسى وقومه لامن عجروخوف واوأراد بهالبطش لقدرعليه كاأنه يوهم قومه انهانالم يحدسه ولم يمنعه لمدم التفاته البه ولمدم خوفه منه واختلف المفسرون فنهم من قال كان يفعل ذلك كافعله ابتداء عنسد ولادة موسى ومنهم منقال بلمنع منسه واتفق المفسرون على انهذا التهديد وقع فيغير الزمان الاول ثم حكى تعالى عن موسى عليه السلام انه قال لقومه استعينوابالله واصبروا وهذايدل على انالذي قاله الملاء لغرعون والذي قاله فرعون لهم قدعرفه موسى عليه السلام ووصلاليه فعندفك قال لقومه استعينوا بالله واصبروا ان الارض لله يورثها منيشاء عنعباده والعاقبة للمتقين فههناأ مرهم بشيئين وبشرهم بشيئين أمااللدان أمرموسي عليه السلام بهمار فالاول) الاستعانة بالله تعالى (والثاني) الصبر على بلاء الله واعاأمرهم أولابالا ستعانة باقة وذاكلات منعرف انه لامدير في العالم الااللة تعالى انشرح صدره شورمعرفة الله تعالى ، حينتذ يسهل عليه انواع البلاءولانه يرى عندنزول البلاء انهانماحصل بقضاءالله تعالى وتقديره واستعداره بمساهدة قضاه الله خفف عليه أنواع البلا وأما اللذان بشر بهما (فالاول) قوله ان الارض لله يورثهامي يشاء من عباده وهذا اطماع من موسى عليه السلام قومه في ان يورثهم الله تعالى أرض فرعون بعداهلا كهوذلك معنى الارثوهوجعل الشي المخلف بعد الساف (والثاني) قوله والعاقبة للمتقين فقيل المراد أمرالآخرة فقط وقيل المراد أمرالدنيا فقطوهوالفتيح والظفر والنصرعلى الاعداء وقيل المراد مجموع الامرين وقوله المتقين اشارة الى انكل من التي الله تعالى وخافه فالله يعينه في الدنيا والآخرة #قوله تعالى (قَالُوا أُوذينا مَرَفَبَلَ آن تأتيناومن بعدما جئتنا فالعسى ربكمان بهلك عدوكمو يستخلفكم في الارض فينظر كيف تعملون ) اعلم انقوم موسى عليه السلام لماسمعوا ماذكره فرعون من التهديد والوعيد خافوا وفزغوا وقالواقدأوذينا منقبلان تأتينا ومن بعدماجئتنا وذلك لانبى اسهرائيل كانواقبل مجئ موسىعليه السلام مستضعفين في يدفرعون اللمين فكان يأخذ منهما لجزية ويستعملهم فيالاعمال الشاقة ويمنعهم من الترفة والتنعم ويقتل أبناءهم ويستميي نساءهم فلمابعث الله تعالى موسى عليه السلام قوى رجاؤهم ى زوال تلك المضار والمتاعب فلماسمعوا انفرعون أعادالتهديد مرة فانية عظم خوفهم وحزنهم فقالواهذا الكلام فان قبل أليس هذا القول يدل على انهم كرهوا مجى موسى عليد السلام وذلك يوجب كفرهم والجواب انموسي عليه السلام لماجا توعدهم بزوال تلك المضار فطنواانها تزول على الغور فلارأوا انها مازالت رجعوا اليه في معرفة كيفية ذلك الوعد فبين موسى

وفهاية جهلهم وغباوتهم فأن الشدائدترقق القلوب وتلين العرألك لاسيما بعد مشساهدة الآية وقدكانوا بحيثًا لم يوثر فيهم شئ منهابل ازداد واعنوا وعنادًا وتعريف الحسنة وذكرها باداة التصقيق للايذان بكثرة وقوعها وتعلق الارادة بها بالذات كاأن تنكير السيئة وايرادها بحَرف الشك للاشمار بندرة وقوعها وعدم تعلق الارادة بها الابالعرض ﴿ ٤٠٨ ﴾ وقوله تعالى ( ألا اتماطاترهم عنسدالله)

عليه السلام ان الوعد بازالتها لا يوجب الوعد بازالتها في الحال و بين لهم انه تعالى سينجر لهمذلك الوعد في الوقت الدى قدرمله والحاصل ان هذا ماكان بنفرة عن مجى موسى عليه السلام بالرسالة بلااستكشافا لكيفيه ذلك الوعد واللهأعلم واعلمان القوم لماذكروا ذلك قال موسى عليد السلام عسى ربكم قالسببويه عسى طمع وأشفاق قال الزجاج ومايطمع الله تعالى فيه فهوواجب ولقائل ان يقول هذاصعيف لان لفظ عسى ههناليس كلام الله وتعالى الهوحكاية عن كلام موسى عليه السلام الاأنانقول مثل هدا الكلام اذاصدر عن رسول ظهرت حجة نبوته عليه الصلاة والسلام بالمعرزات الباهرة أفادقوة النفس وأزال ماخامرها مرالانكسار والضعف فقوى موسى عليه السلام قلو بهم بهذا القول وحقق محندهم الوعدليتمسكوا بالصبرو يتركوا الجزع المذموم ثم بين بقوله فينظر كيف تعملون مايجرى مجرى الحشالهم على التمسك بطاعة اللة تعالى واعمان النطر فد يرادبه النظر الذي يغيدالعلم وهوعلى الله محال وقديرادبه تقليب الحدقة نحوالمرئي التماسا لرؤيته وهوأيضاعلي الله تحال وقديرا دبه الانتطار وهوأ يضاعلي الله محال وقديرا دبه الروئية ويجب حلاللفظههناعليهاقال الزماح أى يرى ذلك بوقوع ذلك منكم لان الله تعالى لايجازيهم على مايعلمه منهم وانعا بجازيهم على مايقع منهم فان قيل اذاحلتم هذا النطر على الروية لزم الاشكال لان العاء في قوله فينطر للتعقيب فيلزم أن تكون روية الله تعالى لتلك الاعال متأخرة عن حصول تلك الاعال وذلك يوجب حدوث صغه الله تعالى قلناتعلق رؤية الله تعالى بذلك النبئ نسبة حادثة والنسب والاضافأت لاوجود لهافي الاعيان فلم يلزم حدوث الصغة الحقيقية فيذات الله تعالى والله أعلم # فوله تعالى (ولقدأ حذنا آل فرعون السنين وتقص من المرات لعلهم يذكرون فاذا جاءتهم الحسنة قالوالنا هذه وانتصبهم سيئة يطيروا بموسى ومن معه ألاانماطأ رهم عندالله ولكل أكثرهم لايعلون ) اعلم انه تعالى لماحكى عن موسى عليه السلام انه قال لقومه عسى ركمأن يهلك عدوكم لأجرم بدأههنا بذكرما أنزله بفرعون وبقومه من المحن حالا بعدحال الىانوصل الامرالى الهلاك تنبيها للمكلفين على الزجر عن الكفر والتمسك بتكديب الرسل خوفًا من نزول هذه المحن بهم فقال ولقد أُخذنا آل فرعون بالسنين وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) السنين جع السنة قال أبوعلى الغارسي السنة على معنيين (أحدهما) يرادبها الحول والعام والاخريراد بهاالجدب وهوخلاف الحصب فماأريد به الجدب هذه الآية وقوله صلى الله عليه وسلم اللهم اجعلها عليهم سنينا كسنين يوسف وقول عرر ضيالله عنه الالانقع في عام السنة فلاكانت السسنة يعني بها الجدب اشتقوا منها كايشتق من الجدب ويقال أسنتوا كإيقال أجد يواقال الشاعر مرجال مكة مسنتون عجاف المقال أبوز يدبعض العرب تفول هذه سنين ورأ بتسنينا فنعرب النون ونحوء قال الفراء ومنه قول الشاعر

استثناف مسوق من قبله تعالى لردمقالتهم الباطلة وتحقيق الحق فيذلك وتصدره بكلمة التنبيد لايرازكال العناية بمنعونه أىلس سبب خيرهم الاعنده تعالى وهوحكمه ومشيئته المتضمنة الحكم والمصالح أوليس سبب شومهم وهوأعالهم السيئة الاعنده تعالى أىمكتوية لده فانها التي ساقت اليهم مايسودهم لاماعداها وقرئ انماطيرهم وهواسم جمع طأر وقيلجعله (ولَكُنأُ كثرهملايعلوں) ذلك فيقولون مايقولون ماحكي عنهم واسناد عدم العلم الى أكثرهم للاشعار يأن بعضهم يعلون أنماأ صاجهمن الخير والشرمنجهة الدتعالي أويعلون أنماأ صابهم من المصائب والبلايا ليس الايماكسبت ايديهم ولكن لايعلون يقتضاه عناداواستكبار (وقالوا) شروع في بيان بعض آخرمماأخذبه آل فرعون من فنون العداب التي هم في أنفسها آبات

مينات وعندم ارعوائهم معذلك محاكانوا عليه من الكفر والعناد أى قالوا بعدماراً وا ماراً وا ﴿ دعانى ﴾ من شأن العصا والسنين ونفص الثمرات

(مهماتاً تنابه )كلة مهما تستعمل للشرط والجزاء وأصلها ماالجزائية ضمتاليها ماالمزيَّدةُ لَلتَاكُّيَّدُ كَاصَّمْتَ الى أينوان فيأينًا تكونوا وامانذهبن بكخلاأن ألف الأولى قلبت ُهاء حذارا من تكرير المجهانسين هذا هوالرأي السديد وقيلمه كلة يصوت بها الناهي ضمت البها ماالشرطية ومحلها الرفع بالابتداء أوالنصب بفعل يفسره مابعدها أي أي شيُّ تظهره لدينا وقوله تعالى ﴿ ٤٠٩ ﴾ (منآية) بيان آمهما وتسميتهم اياها آية لمجار اتهم

دعانى من نجدفان سنينه \* لعبن بناشيباشيبننامردا

قال الزجاج السنين في كلام العرب الجدوب فال مستهم السنة ومعناه جدب السنة وشدة السنة اذاعرفت هدأ فنقول قال المفسرون أخذنا آل فرعون بالسنين ير بدالجوع والقيط عاما بمدعام فالسنون لاهل البوادي ونقص من الثمرات لاهل القرى ثم قال تعالى لعلهم يذكرون وفيه مستلتان (المسئلة الاولى) ظاهر الآية انه تعالى انما انزل عليهم هذه المضار لاجل أن يرجعوا عن طريقة التمرد والعنام الى الانقياد والعبودية وذلك لان أحوال الشدة ترقق القلب وترغب فيما عند الله والدليل عليه قوله تعالى واذا مسكم الضر في المحرصل من تدعون الااياه وقوله واذامسه النسر فذود عاعربض (المسئلة الثانية) قال القاضي هذه الا ية تدل على انه تعالى فعل ذلك ارادة مندأن يتذكروا الأان يقيمواعلى ماهم عليه من الكمرأجاب الواحدي عنه بأنه قدجاء لفطالابتلاء والاختبار في القرآن لاءعني انه تعالى يمتم نهر لان ذلك على الله تعالى محال بل بعني انه تعالى عاملهم معاملة تشبه الأبتلاء والامتحال فكذا ههنا والله أعمائم بين تعالى أنهم عندنزول تلك المحن عليهم يقدمون على مايزيد في كفرهم ومعصيتهم فقال فاذاجاءتهم الحسنة قالوالناهذه قال ابن عبساس يرمد بالحسنة العشب والخصب والثمسار والمواشي والسعة في الرزق والعافية والسلامة وقالوا لناهذه أي نحن مستحقون على العادة التيجرت من كثرة نعمنا وسعة أرز افناولم يعلموا انه من الله فيشكروه عليه ويقومو ابحق النعمة وقوله وان تصبهم سيئذيريد القعط والجدب والمرض والضر والبلاء يطيروا بموسى ومن معد أي يتشاموا بهُو يَقُولُوا اعْاأُصَابِنَا هَذَا الشَّرِ بِسُومُ مُوسَى وَقُومُهُ وَالنَّطِيرِ النَّشَاوَمُ فَي قُولُ جِيع المفسر بن وقوله يطبروا هو في الاصل يتطبروا أدغت الناء في الطاء لانهمامن مكان واحد منطرف اللسان وأصول اثنا ياوقوله ألاانماطا ترهم عند الله في الطائرةولان (الاول) قال ابن عباس يريدشومهم عندالله تعالى أى من قبل الله أى انماجاء هم الشر بقضاء الله وحكمه فالطأئر ههناالشؤم ومثله قوله تعالى في قصة مودقالوا اطبرنابك وعن ممك قال طائر كم عند الله قال الفراء وقد تشاء مت اليهود بالبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة فقالو اغدت أسعارنا, قلت أمطارنامذ أتانا قال الاز هرى وفيل للسوم طائر وطير وطيرة لان العرب كان من شأنها عيافة الطبر وزجرها والتطير ببارحها ونعيق غربانها وأُخَذُها ذات البسار أذا أَناروهافسمواالشوم مليرا وطأر اوطيرة لتشاؤمهم بهائم أعلم الله تعالى على لسان رسوله ان طيرتهم باطله فقال لاطيرة ولاهام وكان النبي صلى الله عليه وسلمتفاعل ولايتطيروأصل الفأل الكلمة الحسنة وكانت العرب مذهبهافي الفأل والطيرة واحد فأثبت النبي صلى الله عليه وسلم الفأل وابطل الطيرة قال محمد الرازي رجدالله ولابد منذكر فرق بين البابين والاقربأن يقال ان الارواح الانسانية أصنى وأقوى من الارواح البهيمة والطير يتعالكلمة التي تجرى على لسان الانسان يكن الاستدلال بها

على رأى موسى عليه السلام واستهزأتهمها وللاشعار بأن عنوان كونها آية لايؤثر فيهم وقوله تعالى (لتسمحرنا يها) اظهار لكمال الطغيسان والغلوفيه وتسمية للارشاد إلى الحق بالمحروتسكيرللابصار والضميرانالجر وران راجعان الى مهمسا وتذكيرالاول لمراعاة جانب اللفظ لابها مد وتأنيث الثاني للعمافظة علىجانب المعنى لتبيينه بآية كما في قوله تعالى مايفتيح الله للناسمن من رجة فلاعسك لها ومايمسك فلامرسلله (فانحن الله ، و منين) عصدقين الثومو منين لنبوتك (فأرسلناعليهم) عقبوبة لجرأعهم لاعسا لقولهم حنذا ( الطوفان)أى الماء الذىطاف بهموغشي اماكتهموحروثهمن مطر أوسيل وقيلهو الجدرى وقيل الموتار وقيل الطاعون (والجراد

و القمل) قبل هوكبار القردان ﴿ ٥٢ ﴾ ع وقبل أولاد الجراد قبل نبات أجمَّتها ( والضفادع والدم ) روى انهم مطروا ثمانية أيام في ظلمة شديدة لايستطيع أن يخرج أحد من بيته ودخل الماء بيوتهم حتى قامو افيه الى تراقيهم ولم يدخل بيوت بني اسرائيل مند قطرة وهي في خلال بيوتهم وفاض الماء على أرضهم وركد فنعهم من الحرث والتصرف

ودام ذلك سَبَعة أيام فقالوا له عليه الصلاة والسلام ادعلنار بك يكشف عنا ونحن نؤمن بك فد طفكشف عنهم فنبت من العشب وتحار هم وأبوا بهم فنبت من العشب والكلامالم يعهد قبله ولم يؤ منوا فبعث الله عليهم الجراد فأكل ذروعهم وتمار هم وأبوا بهم وسقو فهم وثبابهم ففرعوا اليه عليه الصلاة والسلام لماذكر فخرج الى الصحرا وأشار بعصاه بحوالمشرق والمخرد فرجعت الى النواحى التى جاءت منها فلم يؤمنوا ﴿ ٤١٠ ﴾ فسلط الله تعالى عليهم القمل فأكل ما أبقته الجراد

بخلاف طيران الطير وحركات البهائم فانأروا حهات عيفة فلايمكن الاستدلال بها على شئ مِن الاحوال ( القول الثاني ) في تفسير الطائرة إلى أبوعبيدة ألا انها طائرهم عندالله أى حظهم وهوماروى عناب عباس رمني الله عنهما أنه قال انماطا رهم ماقضى طيهم وقدراهم والعرب تقول أطرت المال وطبرته بن القوم فطار لكل منهم سهمه أى حصل له ذلك السهم واعلمان على كلا القواين المعنى انكل ما يصيبهم من خيراً وشرفه و بقضاء الله تعالى و بتقديره لكن أكثرهم لايعلون ان الكل من الله تعالى وذلك لان أكثر الحلق يضيفون الحوادث الى الاسباب المحسوسة ويقطعونها عن قضاء الله تعالى وتقديره والحق ان الكل من الله لان كل موجود فهواما واجب الوجود لداته أويمكن لداته و الواجب واحدو ماسواه ممكن لداته والممكن لذاته لأيوجد الابايجاد الواجب لذاته و بهدا الطريق يكون المكل من الله فاسنا عدا ال غيرالله يكون حه لا سكمال الله تعالى "ودويه تعالى (وقالوامهما تأسابه من أية لتسمح نام افائح للان بمؤ منين مار الاعليهم السومان والجراد والقمل والضفادع وآلدم آيات مفصالت فاستكبروا وكا وآ عوما نحر مين اعلم أنه تعالى حكى عنهم في الآية الاولى انهم جهلهم أسندوا حوا . ثهذا العالم لاالي قضاءاللة تعالى وقدره فعكى عنهم في هذه الآية بوياا - رمن انواع لجه الة والصلالة وهو أنهم لم يميزوا بين المعيزات وبين لسحر وجعلوا - عله الآيات مثل انقلاب العصاحيه من باب السهجر منهم وقالوالموسى انالا تقبل سُينًا منها ب. وفي الآية مسان (المسئله عولي) في كلة مهما قولان (الاول) ان أصلها ماما الارلى هيماالجزا والبانية هي التي تز د توكيداللجراء كما تزادفي سائر حروف الجزاء كفولهم مأومماو كيفحا قال الله تعالى هاما تنتقنهم وهو كقولك ان تنتقنهم مم بدلوا من أنف ما الاولى هاء كراهة بحر واللفط وصار مهما هذاقول الخليل واليصر مين (والثاني) وهوقول الكسائي الأصل مه التي يمعي الكفأى اكفف دخلت على ماالتي للجزاء كائبهم قابوا اكفف ما بأتنا به مرآية فهوكذا وكذا (المسئلة الثانية) قال أبن عباس ان القوم لماقا بوالموسى مهما أتيتنابا ية من ربك فهى عندنامن باب السحرونحن لانومن بهاالبتة وكان موسى عليه السلام رحلاحديدا فمندذلك دعاعليهم فاستجاب المدافة رسل عليهم الطوفان الدائم ليلاونها راسبتا الىسبت حتى كان الرجل منهم لايرى شمساولا قراولا يستطيع الخر وجمن داره وجاهم الغرق فصرخوا الى فرعون واستغاثوابه فأرسل الى موسى عليه السلام وقال اكسف عنا العداب فقد صارت مصر بحرا واحدا فانكشفت هذا العداب آمنابك فأزال الله عنهم المطروأ رسل الرياح فجغفت الارض وخرج من النبات مالم ير وامثله قطفقالواهذا الذي جزعنامنه خيرلنا لكنا لمنشعرفلا والله لانؤ من بك ولانرسل معك بني اسرائيل فنكثواالمهدفأرسل اللهعليهم الجرادفأكل النبات وعظم الامرعليهم حتى صارت عند طبرانها تغطى الشمس ووقع بعضها على بعض في الارض ذراعاه أكلت النبات فصرح

كان يقع في أطعمتهم ويدخل بين ثيماجهم وجلودهم فيمسها ففرعو البدأمالثافرفع عنهم فقالوافد تحققنا الآنألكساحرتمأرسل الله عليهم الضفادع بحيث لايكشف ثوب ولا طعام الاوجدت فيد وكانت تمتلي منهامضا جعهم وتثبالي قدورهم وهي تغلى والىأ فواههم عندالنكلم ففزعوا اليه رابعاوتضرعوافأخذ عليهم العهود فدعا فكسف الله عنهم فنقضوا العهدوأرسل الةعليهمالدم فصارت مياههم دماءحتي كان يحبمع القبطى والاسرائيلي على اناه فيكون مايليه دماومايلي الاسرائيلي ماءعلى حاله ويصمن في الاسرأ يلى فيصيردماني فيه وقيل سلط الله عليهم الرعاف (آمات )حال من المنصوبات المذكورة (مفصلات ) مبنات لايشكل على عاقل أنها آيات الله تعالى ونقمته

وقيل مفرقات بعضها من بعض لامتحان أحوالهم وكال بين كل آيتين منها سهر وكان امتداد كل ﴿ أَهِل ﴾ واحدة منها أسبوعاً وقيل انه عليه السلام ابث فيهم بعدما غلب السخرة عشرين سنة يريهم هذه الآيات على مهل (فاستكيروا) أى عن الايمان بها (وكانوا قوما مجرمين) جلة معترضة مقررة لمضمون ما قبلها

( والنوقع عليهم الرجز) الى العذاب المذكور على التفصيل فاللام المجنس المنتظم لمكل واحدة من الآيات المفصلة أى كل وقع عليهم عقو ية من تلك العقو بات ( قالوا ) فى كل حرة ( يا موسى اذع لنار بك بماعهد عندك ) أى بعهد ، عندك وهو النبوة أو بالذى عهد اليك أن تدعوه فيجيب كا أجابك في آياتك وهو صلة لادع أو حال من الضمير فيه بمعنى ادع الله متوسلا اليه بماعهد عندك أو متعلق ﴿ 113 ﴾ بمعذوف دل عليه التماسهم مثل أسعفنا الى ما نطلب بحق ما عندك

أأوقسم أجبب بقاوله تعالى (لأن كشفت عنا الرجز)الذيوقععلينا (لنوممناك ولنرسلن معك بني اسرائيل)أي أقسمنا بعهدالله عندك لثن كشفت الح ( فلسا كشفناعنهم الرجزالي أجلهم باغوه)أى الى حدمن الزمان همبالغوه فعذبون بعده اومهلكون (اذاهم ينكثون)جواب لماأى فلأكشعنا عنهم فاحوأا النكث مزغير تأمل، توقف (ماتقمنا منهم)أى فأرد ناأن ننتقم منهم لماأسلفوا من المعاصي والجرائم فان قوله تعالى ( فاغرقناهم )عـين الانتقام منهم فلايصبح دخول العاءبينهما وبجوز أن يكون المرادمطلق الانتقام منهم والفاء تفسير يةكمافي قوله تعالى ونادى نوحر به فقال رب الخ(فاليم)فالبحر الديلايدرك قعره وقيل فی لجنه (بأنهم كذبوا الآلاناوكانو اعنهاغافلين) تعليل للاغراق أي كان

أهل مصرفدعا موسى عليد السلام فأرسل الله تعالى ريحافا حتملت الجراد فألفته في البحر فنظرأهل مصر الىآن بقية منكأتهم وزرعهم تكيفهم فقالوا هذا إلذى اتى يكفينا ولانؤمن بكفار سلاله بعدذلك عليهم القمل سبتا الى سبت فلم يبق في أرضهم عود أخضر الأأكاته فصاحوا وسأل موسى عليد السلام ربه فأرسل الله عليهار يحاحارة فأحرفتها واحتملتهاال يعوألقتهاف البحرفل يؤمنوا فأرسل الله عليهم الضفادع بعدذاك فغرجمن البحرمثلالليل الدامس ووقع فيأنشياب والاطعمة فكان الرجل منهم يسقط وعلى رأسه ذراعم الضغاد فصرخوا الى موسى عليه السلام وحلفوا بالهه لأن رفعت عنا هذا اعدا أنومن بلا بدعاالة تعالى فأمات اضفادع وأرسل عليها المطرفا حتملها الي البحر تم اطهبروا لكنر, لغساد فأرسل لله عالهم الدم فجرت انهارهم دمافلم يقدرواعلى ألماء العذب وبنو اسرايل بجدون الما الدنب الطيب حتى الغ منهم الجهد فصرخوا وركب فرعوںوأشراف ومه الى أنهار بى اسرائيل فجعل يدخل الرجل منهم النهرفاذ ااغترف صَارِقَي يُدُودُمَا وَمَكَشُوا سَبِعَدُ أَيَامَ وَ إِذَاكَ لايشر بُونَ ٱلاالدم فقال فرعون لئن كشفت عنا الرجر الى آخر الآية مهذا هوالقول المرضى عنداً كثرالمفسر بن وقد وقع في أكثرها اختلاء تأماالطوعار فقال الزجاح ..طوفان مركل شيُّ ماكان كثيرًا محيطًا مطبقــا با ومكلهم كالغروبالدى يشمل حب الكثيرة مانه يقال له طوفان وكدلك القتل الذريع طوفاروالموت الجرف طوفانوق لاحفش هوفعلان منالطوف لالهيطوف بالشئ ﴾ حتى بعرقال وواحدته في القيساس طوفانة وقال المبرد الطوفان مصدر مشسل الرججان والقصارولاحاجه الىأن يطلبله واحدا اذاعرفت هذاذغول الاكبرون على انهذا الطوفان هوالمطر الكثير على مارو يناه عن ابن عباس وقد روى عطاء عنه أنه قال الطوفان هوالموت وروى الواحدي رجه الله باسناده خبرا عن النبي صلى الله عليه وسلم أمه قال الطوفان هوالموت وهذا القول مشكل لانهم لوأميتوا لم يكن لارسال سائر أنواع العذاب عليهم فائدة بل لوصيح هذا الخبراوجب حل لفظ الموت على حصول أسباب الموت مثل المطر الشديد والسيل العظيم وغيرهما وأماالجراد فهومعروف والواحدة جرادة وببت مجرود قدأكل الجراد ورقه وقال اللعبابي أرض جردة وبجرودة فدلحسها الجراد واذاأصاب الجرادالزرع قيل جردالزرع وأصلهذا كاه من الجردوهوأ خذك الشيععن الشيخ على سبيل المحت والسحق ومنه يقال للثوب الذي قدذهب و بروجرد وأرض جردة لانبات فيهاواما التمل فقداختلفوا فيه فقيل هوالدبي الصغار الذى لااجنحة لهوهي بنات الجرادوعن سعيدبن جبيركان اليجنبهم كثيب أعفر فمنس به موسى عليه السلام بمصاه فصارةلافاخذتفي ابشارهم وأشعارهم وأشفارعبونهم وحواجبهم ولزم جلودهمكانه الجدرى فصاحوا وصرخوا وفزعوا الى موسى فرفع غنهم فقالوا قد يقناالآن انك ساحر عليم وعزة فرعون لانومن بك أبداوقرأ الحسن والقمل بفتح القاف وسكون الميم

اخراقهم بسبب تكذيبهم بآيات الله تعالى واعراضهم عنها وعدم تفكر هم فيها بحيث صاروا كالفا فلين عنها بالكلية والفاء واندلت على ترتب الاغراق على ماقبله من النكث لكنه صرح بالتعليل بذانا بأن مدار جيع ذلك تكذيب ايات الله تعالى والاعراض عنها ليكون ذلك من جرة

المسامعين عن تكذيب الآيات الظاهرة على يد رسول الله صلى الله عليه والاعراض عنها ( واور ثناالة وم المذين كانوا يستضعفون ) أي بالاستعباد وذبح الآبناء والجمعيين صيفتى الماضى والمستقبل للدلالة على استمرار الاستضعاف وتجدده وهم بنو اسرائيل ذكروا جهذا العنوان اطهار المكمال اطفه تعالى جهم وعظيم احسانه اليهم فى رفعهم من حضيض المدلة الى أوج العزة ( مشارق الارص ومعاربها ) ﴿ ٤١٢ ﴾ أي جاببها الشهرق الغربي حيث ملكها

ير يدالقمل المعروف وأماالدم فاذكرناه ونقل صاحب الكساف أمه فيل سلطالله عليهم الرعاف وروى أن موسى عليه السلام مكث فيهم بعدما غلب السحرة عشر ينسنة يرتبهم هده الآيات وأما قوله تعالى آمات مفصلات ففيه وجوه ( أحده ) معصلات أي مينات طاهرات لايشكل على عاول أنهامن آمات الله التي لايقد رعلها غيره ( • تابيها ) مفهلات أي فصلبين بعضها وبعض بزمان يمتحى فيدأ حوالهم وينظر أيقبلون الحجة والدليل ويستمرون على الخلاف والتقليد قال المفسرون كان العذاب يبقى علبهم من السبت الوالسبت وبين العداب الى العداب سهر فهدا معنى قوله آيات مفصلات قال الزجاح ووله آيات منصو بةعلى الحال وقوله فاستكبروا يريدعن عبادة الله وكانوا قوما محرمين مسرين على الجرم والذنب وغل أيضاان هذه الأنواع المدكورة من العدا كانت عندو ووها مختصة تقوم فرعون وكان ينواسرائل منهافي أمان وفراغ ولاسك انكل واحدمنها فهوي نفسه معجزوا ختصاصه بالقبطى دون الاسرائيلي معجز آحرفان قائل اعمار لله تلوال من حال أولئك الاقوام انهم لآيو منون بتلك المعجزات فحاا غائدة في تواليها وأطها أوالكثير منهاوأيضافةوم محمدصلي اللهعليه وسلم طلبوا المعحرات فأأجيبوا فاالغرق والجوابأما على قُول أصحابنا فيفعل الله مايشاءو يحكم ماير يدوأ ماعلى قول المعتزة في رعاية الصلاح فلعله علم قوم موسى أن بعضهم كان يوم عندطهور تلك المعجرات الزائدة وعلممن قوم محمدصلى الله عليه وسلم أن أحدامنهم لابرداد بعدظهور ملك المعجزات الطاهرة الاكفرا وعنادافطهرالغرق والله اعلم # قوله تعالى ( ولما وقع عليهم الرحر قانوا ياموسي ادع لنا ر بك بماعهد عندك للى كشفت عنا الرجز لنؤمن لك وللرسلن معك بي اسرائيل فلما كَشَعْنَا منهم الرجر الى أجل هم بالغوه آذاهم ينكشون ) اعلما الاذكر المعى الرجر عندقوله فأنزلناعلى ألدين طلموا رجزا من السماء في سورة البقرة وهمواسم العداب ثماذيهم اختلفوا فىالمراد بهذا الرجز فقال بعضهم انه عبارة عى الانواع الخمسة المذكورة من العدأ الدى كان نازلابهم وقال سعيدبن جبيرالرجر معناه الطاعون وهوالعذاب الذي أصالهم فاتبه من القبط سبعُون ألف انسان في يوم واحد فتركوا غير مدفونين واعلمان الول الاول أقوى لان اغطالرجز لغطمفر دمحلي بالالفواللام فينصرف الى المعهود السائق وههنا المعهود السابق هوالانواع الخمسذالتي تقدمذكرها وأماغيرها فسكوك فيدفحمل اللغظ على المعلوم أولى من حله على المشكول فيه اذاعرفت هذا فنقول انه تعالى بين ماكانوا عليه من المناقضة القبيحة لانهم تارة يكذبون موسى عليه السلام وأخرى عندالشدالد يغزعون اليدفزع الامةالي نيهاو يسألونه ان يسألر يه رفع ذلك العداب عنهم وذلك يقتضي أنهم سلوا اليه كونه نبيا محاب الدعوة ثم بعد زوال تلك الشدائد بعودون الى تيكذيبه والطفن فيهوأ تهاناييصل الىمطالبه بسحره في هذاالوحه يظهر أنهم بذاقصون أنفسهم في هذه الاقاويل وأما قوله تعالى حكاية عنهم ادع لنار بك بماعهد عدك فقال صاحب

بنواسرائيل بعدالغراعنة والعمالقة وتصرفوافي أكنافها الشرقيمة والغربية كيف شاوا وقوله تعالى (التي باركما فها)أى الحصب وسعة الارزاق صغة للشارق والمغارب وقيلالارض وفيه ضعف للفصل بين الصغة والموصبوف بالمعطوف كإفي قولك قامت أم هند وأبوها العاقلة( وتمتكلةر بك الحسني ) وهيوعده تعسالي اياهم بالنصر والتمكيز كإيذئ عنه قوله تعالى ونريدأن نمن علىالذين استضعفوا فيالارص ونجعلهم أتمة وبجعلهم الوارثين وقرئ كلمات لتعدد المواعيد ومعني تمت مضت واسترت (على بني اسرائيل عاصبروا) أىسب سرهمعلى الشدأندالتي كالدوها منجهة فرعون وقومه (ودمرنا)أىخربنا وأهلكنا (ماكان يصنع فرعون وقومه) من

العمارات والقصور أى ودمرنا الذي كانفرعون يصنعه على أنفرعون اسم كان ويصنع ﴿ الكساف ﴾ خبر مقدم والجملة الكونية صلة ماوالعائد محدوف وقيل اسم كان ضميرعائد الماما الموصولة ويصنع مسندالى فرعون والجملة خبركان والعسائد محذوف أيضا والتقدير ودمرنا الذيكان هو يصنعه فرعون إلح

وقبل كانزائدة ومامصدر ية والتقدير ما يصنع فرعون الخوقيل كانزائدة كاذكر وماموصولة اسمية والعائد محذوف تقديره ودمر نا الذي يصنعه فرعون الخ أى صنعه والعدول الى صيغة المضارع على هذين القولين لاستعضار الصورة (وما كانوايه رشون) من الجات أوكانوا يرفدونه من البذيان كصرح هامان وقرئ يعرشون بضم الراء والكسر أفصيح وهذا آخرة صد فرعون وقومه وقوله ﴿ ٤١٣ ﴾ عزوجل (وجاوز نابيني اسرائيل البحر) شروع في قصة إبني اسرائيل

وشرح ماأحدثوه من الامورالشنيعة بعد أنأنفذهم اللهعز وجل من ملكة فرعون ومن عليهممنالنعمالعظام الموجبة للشكر وأراهم من الآيات الكبارما تخرله صم الجبال تسلية لرسول الله صلى الله عليه وسلم والقاطاللمؤمنين حتى لايففلوا عن محاسبة أنفسهم ومراقبة أحوالهم وجاوزبمعني جاز وقری جوزنا بالتشديدوهوأ يضابمعني جازفعدي بالباءأي قطعنا بهم البحرروى أنهعبر بهمموسىعليدالسلام يوم عاشورا وبعدما أهلك الله تعالى فرعون فصاموه شكرالله عروجل (فأتوا) أى مروا (على قوم) قيل كانوامن لخموقيل م العمالقة الكنمانيين الذن أمر موسى عليه السلام نفتالهم (يعكفون على أصنام لهم)أى واظبون على عبادتها ويلازمونها وقرئ بكسرالكاف قالاين

الكشاف مافي قوله بماعهد عندك مصدرية والمعنى بعهده عندك وهو النبوة وفي هذه الباءوجهان (الأول )انها متعلقة بقوله ادعلنا ربك والتقديرا دعلنا متوسلا أليه بعهده عندل والوجه النابي ) في هده الباء أن تمكور قسما وجوابها فوله لنو من لك أي أفسمنا يعهدالله عندائات كسفت عنا الرجر لنؤمنن لك وقوله ولنرسلن معك بي اسرائبل كأنوا قدأ حذوا سي اسرائيل بالكد الشديد فوعدوا موسى عليه السلام على دعائه بكشف العذاب عنهم الاعانبه والتخلية عن نح اسرائيل وارسالهم معديذهب يهمأين شاءوقوله فلماكشفنا عنهم الرجزالى أجل هم باعوه المعنى انا ماأزلنا عنهم العداب مطلقا وما كشفناعنهم الرجزوجيع الوطائع بآرانها أرلناهنهم العذاب الى أجلءين وعندذلك الاجللانزيل عنهم العذاب بل نهدكهم به وقوله اذاهم يشكثو ، هوجواب لما يعني فلما كشفنا عنهم فاجو االنكث وبادروه ولم بو حروه كاكنهناعنهم نكثوا \* قوله تعالى (فانتقمنامهم فأغرقناهم في اليم بأديم كذبوا بآياتنا وكانواعنها غاطين) واعم ان المعنى أنه تعالى لما كشف عنهم ألعداب من قبل مرات وكرات ولم يتنعواع كفرهم وجهلهم ثم لغواالاجل المؤقتانتقم منهم بأن أهلكهم بالغرق والانتقام في اللغة سلب النعمة بالعداك واليم البحر قال صاحب المكشاف اليم البحرالذي لايدرك قعره وقيل هولجة البحر ومعظم مائه واشتقافه من النيم لان المستقبن به يقصدونه وبين تعالى بقوله بأنهم كذبوا يآكاتنا انذلك الانتقام هولذلك اشكذيب وفوله وكانوا عنها غافلين اختلفوأ فى الكناية في عنها فقيل انها عائدة الى النقمة التي دل عليها قوله انتقمنا والمعي و كالواعن النقمة قبل حلولها غافلين وقيل الكناية عائدة الى الايات وهواختيار الزجاج قال لانهم كانوالايعتبرون بالآيات التي تنزل بهم فان قيل الغملة ليستمن فعل الانسان ولاتحصل بإختياره فكيف جاء الوعيد على الغفلة فلنا المراد بالغفلة هنا الاعراض عن الآيات وعدم الالتفات اليهافهم أعرضواعنهاحتي صاروا كالغافلين عنهافان قيل أليس قدضموا الى التكذيب والغفلة معاصى كثيرة فكيف يكون الانتقام لهذين دون غيرهما قلنا ليس فى الآية بيان إنه تعالى انتقم منهم لهذبن معادلالة على فني ماعداه والآية تدل على أن الواجب في الآيات النظرة بهاولذاك ذمهم بأن غفلواعنها وذلك بدل على ان التقليد طريق مذموم بوقوله تعالى (وأورثنا النّوم الدين كانوايس صعفون مشارق الارض ومغار بهاالتي باركنافيها وتمتكلت ربك الحسى علىنى اسرائيل بماصبر واودمنا ماكانيصنعفرعون وقومه وماكانوا يعرشون) اعلمان موسى عليه السلام كان قد ذكر البني اسرأيل قوله عسى ربكم أن يولك عدوكم ويستخلفكم في الارض فههنا لمابين تعالى اهلاك القوم بالغرق على وجه العقو بذبين مافعله بالمؤمنين من الحيرات وهوانه تعالى أورثهم ارضهم وديارهم فقال وأورثنا القوم الذي كانوا يستضعفون مشارق الارض ومغار بهاوااراد من ذلك الاستضعاف انه كان يقتل أبناءهم ويستحي نساءهم

جریج کا تأصنامهم تماثیل بقروهوأول شأن العجل (قالوا)عندما شاهدوا أحوالهم (یاموسی اجعل لناالها) مثالا نعبده (کالهم آلهة)الکاف متعلقة بمحذوف وقع صفة لالها وماموصولة ولهم صلتها وآلهة بدل من ماوالتقدير اجعل ليا الها کائنا کالذي استقر هولهم (قال انکم قوم تجهلون) تعجب عليه السلام من قولهم هذا اثر ما شاهدوا من الآية الكبرى والمجزة العظمى فوصفهم بالجهل المطلق الالاجهل أعظم عاظهر منهم وأكده بقوله (ان هو لاء) يعنى القوم الذين بعبدون تلك التماثيل (متبر) أى مدمر مكسر (ماهم فيه) أى من المدين الباطل أى يتبر الله تعالى و يهدم دينهم الذي هم عليه عن قريب و يحطم أصنامهم و يتركها رضاصا وانماجي الجملة الاسمية للدلالة على التحقق (و باطل) أى مضمعل ﴿ ٤١٤ ﴾ بالكاية (ما كانوا يعملون) من عبادتها وان

و يأخذمنهم الجزيةو يستعملهم في الاعمال الشاقة واختلفوا في معني مشارق الارض ومغار بهافبهضهم حله على مشارق أرض الشام ومصرومفاريها لانهاهي التيكأنت تحت تصرف فرعون المنه الله وأيضا قوله التي باركنا فيها المرادبار كنافها بالخصب وسعة الارزاقوذلك لايليق الابأرض السّام(والقول الثاني) المرادجلة الارض وذلك لانه خرجمن جلة بى اسرائيل داودوسليمان وقدملك الارض وهذا يدل على ان الارض ههنااسم الجنس وقوله وتمت كلتر بك الحسني على بي اسرائيل قيل المرادمن كلَّمة ربك قوله ونريدان نمن على الذين استضعفوا في الارض الى قوله ماكانوا يحذرون والحسني تأنيث الاحسن صفة لكلمة ومعنى تنت على بني اسرائيل مضت عليهم واستمرت من قولهم تمعليك الامراذامضي عليكوفيل معنى تمام الكلمة الحسني أنجاز الوعد الذي تقدم باهلاك عدوهم واستخلافهم في الارض وانداكان الانجاز عاماللكلام لان الوعد باشئ يبقى كاشي المعلق فاذاحصل الموعود به فقدتماك الوعدو كمل وقوله باصبرواأي انماحصل ذلك التمام بسبب صبرهم وحسبك به حاماعلى الصبرود الاعلى انمن قابل البلاء بالجزع وكلدانه اليدومن قالمه بالصبروانتظار النصر ضمن اللهله الغرج وقرأ عاصم في رواية وتات كلات ربك الحسر ونظيره من آمات ربه البكبري وقوله ودمر ناقال اليث الدمار الهلاك لتام يقال دمر القوم يدمرون دماراأي هلكوا وقوله ماكان يصنع فرعون وقومه قارآب عباس ريد ' صانع وماكانوا يعرشون قال لزجاج يقال عرش بعرش و بعرش اذاني قبل وماكانوا يعرشون من الجنات ومنه قوله تعالى جنات معروشات وفيل وماكانوا يعرشون رفعون من الاللية المشيدة في السماء كصرح هامان وفرعون وقرئ يعرشون بالكسروالضم وذكر أليزيدي ان الكسر أفصيح قال صاحب الكشاف و بلغتي انه قرأ بعض الناس يغرسون من غرس الاشجار وماأحسبه الاتصحيفامنه وهذا آ ح ماذكرهالله تعالى من قصة فرعون وقومه وتكذيبهم بآيات الله تعالى الله قوله تعالى (وجاوز ناببي اسرأسل البحر فأتواعلي فوم يعكفون علي أصنام لهم قانوا نام وسي اجعل لنا الهاكالسمآلهة قال انكم قوم تجهلون ان هؤلاء متبرماهم فيه و باطل ماكانو ايعملون) اعلمأنه تعالى لمابين أنواع نعمدعلي نبى اسرائيل بأن أهلك عدوهم وأورثهم أرضهم وديارهم أتبع ذلك بالنعمة العظمى وهي انجاوز بهم البحرمع السلامة ولمايين تعالى في سائر السور كيف سيرهم في البحر مع السلامة وذلك يأن فلق البحر عند ضرب موسى البحر بالعصاوجعله يبسابينان بتى اسرائيل لماشاهدوا قومايعكفون على عبادة أصنامهم جهلوا وارتدوا وقالوالموسي اجعللنا الها كالهم آلهة ولاشك أن القوملما شاهدواالججزات الباهرةالتي أظهرهاالله تعالىلوسيعلى فرعون ممشاهدواانه تعالى أهلك فرعون وجنوده وخص بني اسرائيل بأنواع السلامة والكرامة ثمانهم بعدهته المواقف والمقامات يذكرون هذاالكلام الغاسد الباطل كانوا في نهاية الجهل وغاية

كان قصدهم بذلك التقرب الى الله تعالى فانه كفرمحض وليسهدا كافىقولەتعالىوقدمنا الىماعلوامنعل فجعلناه هباءمنثوراكما نوهمفان المراديه أعمال البرالتي علوهافي الجاهلية فانها فيأنفسها حسنات اوقارنت الإيان لاستبهت أجورها وانما بطلت لمقارنتها الكغروفي أيقاع هوالاء اسمالان وتقديم الخبرمن الجلة الواقعة خبرالهاوسم لعبدة الاصنام بأنهمهم المعرضون للتبار وأنه لايعدوهم البتة وأنه لمهم ضربة لازب لحذرهم عاقبةماطلبواو يبغض اليهم ما أحبوا ( قال أغرالله أبغيكم الها) شروع في بيان شو ن الله تعالىالموجبة أتخصيص العبادة به تعالى بعدسان أنماطلبواعبادته تمالا عكن طله أصلالكونه هالكاباطلاولذلكوسط بينهماقال مع كونكل منجما كلامموسيءليد

الصلاة والسلام والاستفهام للانكار والتعجب والنو بيخ وادخال الهمزة على غيرللا يذان بأن المنكر ﴿ الخلاف ﴾ هو كون المبغى غيره تعالى لما أنه لاختصاص الانكار بغيره تعالى دون انكار الاختصاص بغيره تعالى وانتصاب غير على أنه مفعول أبغى بحدف اللام أى أبغى لكم أى

أطلب لكم غيرالله تعالى والمها اماتمبيز أوحال أوعلى الحالية من الها وهو المفعول لابغى على أن الاصل أبغى لكم الها غيرالله فغيرالله صفة لالها فلما قدمت صفة النكرة انتصبت حالا (وهوفضلكم على العالمين) أى والحال انه تعالى خصكم بنع لم يعطها غيركم وفيه تنبيه على صنعوا من والمعاملة حيث قابلوا تخصيص الله تعالى اياهم من بين أمثالهم بمالم يستحقوه تفضلا بأن عدوا الى أخس ﴿ ٤١٥ ﴾ شي من مخلوقاته تعالى فجعلوه شر يكاله تعالى

تبسا لهم ولما يعبدون (وادأنجيناكم) تذكيرلهم منجهته سيحانه بنعمة الانجاءمن ملكة فرعون وقرئ نجيناكم منالنجية وقرى أنجينا كمفيكون مسوقا منجهة موسي عليه الصلاة والسلام أى واذكر واوقت أنجاثنا اياكم ( منآل فرعون) من ملكتهم لا محرد تخليصكم من أيديهم وهمعلى حالهم في المكنة والقدرة بلباهلاكهم بالكلية وقوله تعسالي (يسوموركم سوء العذاب) منسامه خسفاأى أولاه ايا. أو كلفد ايا. وهو اما استنساف لبان ماأنجاهم منه أوحال من المخاطبين أومز آل فرعون أومنهمامعا لاشتاله على ضيريهما وقوله تعالى ( يقتلون أبناءكم ویستحیون نساء کم ) بدل من يسومونكم ميين أومفسراه (وق ذلكم) الأنجاء أوسوء العذاب (بلاء)أى نعمة أومحنة (من ربكم)من مالك

الخلاف أماقوله تعالى وجاوزنا ببني اسرائيل البحر يقال جاوزالوادى ا ذا فطمه وخلفه وراء وجاوز بغيره عبر به وقرئ جوزنا بعني أجزناً بقال أُجازالمكان وجوزه بعني جازه فأتواعلى قوميعكمون على أصنام اهمقال الزجاج يواظبون عليهاو يلازمونها يفال اكل مزلزم شيئاوواظب عليه عكف يعكف يعكف ومنهذا قيل لملازم المسجد معتكف وقال قتادة كان أوائك القوم من لحم وكانوا نزولا بالريف قال إن جريج كانت تلك الاصنام تماثيل بقروذلك أول بيار قصة العجل مم حكى تعالى عبهم أنهم قالوا يآموسي اجعل لنا الها كالهم ألهة واعلم ان من المستحيل أن يقول العاقل لموسى اجعل لنا الها كالهم آلهة وخالقا ومدبرا لاناألدي يحصل بجعل موسى وتقديره لايكن أنبكون خالقالمعالم ومدبراله ومن شسك في ذلك لم يكن كامل العقل والاقرب أنهم طلبوا من موسى عليه السلام أريمين الهمأ صناما وتمأثيل تقربون بعبادتها الي الله تعالى وهذا القول هوالذي حكاءاللة تعالى عن عبدة الاوثان حيث قالوامانعبدِهم الايةرِ بونا الى اللهزاني اذاعرفت هذا فلقائل أن يقول لم كان هذا القول كفرا فنقول أحم كل لانبياء عليهم اسلام على ان عبادةغيراللة تعالى كفرسواءا عنقد فيذلك الغيركونه الهالمعالم أواعتقدواهيه انعبادته تغربهم الى الله تعالى لأن العبادة نهاية التعطيم وبهاية التعطم لابليس الابمن يصدرعه فهاية الأنعام والاكرام فان قيل فهذا القول صدرمن عل بي اسرائيل أ. من بعضهم قلنا بلمن بعضهم لانه كأن معموسي عليه السَّلام السبعون الْحَارون وكان ويهم من يرتفع عنمثل هذاالسؤال الباطل ممانه تعالى حكى عن موسى عليه السلام أنه أجابهم فقال انكم قوم تجهلون وتقريرهدا الجهل ماذكر أن العبادة غاية التعطيم فلالليق الابمي يصدر عنه غاية الانعام وهي بخلق الجسم والحياة والشهوة والقدرة والعقل وخلق الاشباء المنتغم بهاوالقادر على هذه الاشياء ليس الااللة تعالى فوجب أن لاتليق العبادة الابه فان قالوااذاكان مرادهم بعبادة تلك الاصنام النقرب بها الدَّفتيم الله تعالى فا الوجه في قبح هذه العبادة قلنافعلي مذا النقديرلم يمخذوها آلهة أصلاوا تأجعلوها كالقبلة وذلك ينآ في قولهم اجعل انا الها كالهم آلهة واعلم انمافي قوله كالهم آلهة يجوز أن تكون مصدر يةأى كالبتالهم آلهة و يجوزأن تكون موصولة وفي قولهم لهم ضمريه وداليه والهة بدل من ذلك الضمير تقديره كالذي هولهم الهة محكى تعالى عن موسى عليه السلام أنهقال ان هو لاء متبرماً هم فيه قال الليث التبار الهلاك يقال تبرالشي يتبرتبارا والتنير الاهلاك ومندقوله تعالى تبزنا تنبيرا ويقال للذهب المنكسر المتفنت ألنبر فقوله متبرماهم فيهأى مهلك مدمر وقوله وباطل مأكانوا يعملون قيل البطلان عدم الشئ امابعدم ذاته أو بعدم فأئدته ومقصوده والمراد من بطلان عملهم أنه لا يعود عليهم من ذلك العمل تفعولادفع ضرروتحقيق القول في هذا الباب ان المقصود من العبادة أن تصير المواظبة على ذلك ألاعمال سببا لاستحكام ذكرالله تعالى في القلب حتى تصير تلك الروح سعيدة

أمركم فان النعمة والنقمة كاتا هما منه سبحانه وتعالى (عظيم) لايقادر قدره ( وواعدًا موسى ثلاثين ليسلة ) روى أن موسى عليه السسلام وعد بنى اسرائيل وهو بمصر إن اهلت الله عدوهم اتاهم بكتاب فيه بيان ما يأتون وما يذرون فلاهلك فرعون سأل موسى عليه السلام ربه الكتاب فأمره بصوم ثلاثين يوما

بحصول تلك المعرفة فيها فأذا اشتفل الانسان بعبادة غيرالله تعالى تعلق قلبه بغيرالله ويصيرذك التعلق سببالاعراض القلبعن ذكرالله تعالى واذاظهر هذاالتحقيق ظهر ان الاشتغال بعبادة غيرالله متبرو باطل وضائع وسعى في تحصيل صد هذا الشي ونقيضه لانامينا أنالمقصود مزالعبادة رسوخ ممرفةاللة تعالى فيالقلب والاشتغال بعبادة غير الله يزيل معرفة الله عن القلب فكان هذا صند اللغرض ونقيضا المطلوب والله أعلم فقوله تعالى (قال أغيرالله أبغيكم الهاوهوفضلكم على العالمين) اعلم أنه تعالى حكى عن موسى عليه السلام أنهم لماقالواله اجعل لناالها كألهم آلهة فهوعليه السلام ذكرفي الجواب وجوها (أولها) أنه حكم عليهم الجهل فقال انكم قوم تجهلون (وثانيها) أنه قال انهو لاء متبرماهم فيه أى سبب للخسران والهلالة (وأاثها) أنهقال و باطل ما كانوا يعملون أى هذاالعمل الشاق لايغيدهم نفعا في الدنيا والدين (ورابعها) ماذكره في هذه الآية من التعجب منهم على وجه يوجب الانكار والتوميخ فقال أغيرالله أبغيكم الهاوهو فضلكم على العالمين والمعنى ان الاله ليس شيئًا يطلب ويلتمس ويتحذ بل الاله هو الله الذي يكون قادراعلى الانعام بالايجادوا عطاءالحياة وجيع النعروهوالمراد من قوله وهوفضلكم على العالمين فهذا الموجود هوالاله الذي بجب على الخلق عبادته فكيف يجوز العدول عن عبادته الى عبادة غيره قال الواحدى رحه الله يقال بغيت فلانا شيئاو بغيت له قال تعالى يبغونكم الفتنة أي ببغون لكم وفي انتصاب قوله الها وجهان (أحدهما) الحال كأنه قيل أطلب لكم غبرالله معبودا ونصب غير في هذا الوجه على المفول به ( الثاني ) أن ينصب الها على المفعول به وغيرعلى الحال المقدمة التي اوتأخرت كانت صفة كاتقول أبفيكم الهاغيرالله وقوله وهوفضلكم على العالمين فيه قولان ( الاول ) المراد انه تعالى فضلهم على عالمي زماذهم (الثاني) اله تعالى خصم مبتلك الآيات القاهرة ولم يحصل مثلها لاحدمن العالمين وانكان غيرهم فضلهم بسائرا لخصال ومثاله رجل تعلم علما واحدا وآخر تماعلوما كشيرةسوى ذلك العافصاحب العاالوا حدمغضل على صاحب العلوم الكشيرة بذاك الواحد الاار صاحب العلوم الكثيرة مفضل على صاحب العلم الواحد في الحقيقة قوله تعالى ( واذ أنجيناكم من آل فرعون يسومونكم سوء العذاب يفتلون أبناءكم و يستحبون نساءكم وفي ذلكم بلاءمن ربكم عظيم ) واعلم أن هذه الآية مفسرة في سورة البقرة والفائدة فيذكرها في هذا الموضع انه تعالى هوالذي أنع عليكم مهذه النحمة العظيمة فكيف يليق بكم الاشتغال بعبادة غيرالله تعالى والله أعم # قوله تعالى ( ووا عدنا موسى ثلاثين ليلة وأعمناها بعشر فتم ميقات ربه أر بدين ليلة وقال موسى لاخيه هرون اخلفني في قومي واصلح ولاتتبع سبيل المفسدين ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأ أبوعرووعدنا بغيرالف والباقون واعدنا بالالف على المفاعلة وقدمر بيان هذه القراءة في سورة البقرة (المسئلة الثانية) اعلم انه روى أن موسى عليه السلام وعد بني اسرأيل

واتحةالمسك فافسدته بالسوال وقيل أوحى الله تعالى اليد أما علت أن يحفالصائم أطيب عندى من ريحالسك فأمر والله ذوالي بان يزيد علم اعشرة أمام من ذي الحمة لذلك وذلك قوله تعالى (وأتممناها بعشم) والتعبيرعنها باليالي لانها غرر الشهور وقيل أمر والله تعالى بأن بصوم ئلائين يوماوأن<sup>يع</sup>مل فيهاعا يقربه من الله تعالى أثم أزلت عليد النوراة في المشروكم فيها وقدأجل ذكرالار بعين في سورة البقرة وفصل ههنا وواعدنا ععني وعدنا وقدقرئ كذلك وقبل الصيغة على بابها بناء على تنزيل قبول موسى عليه السلام منزلة الواعد وثلاثين مفمول مان لوعدنا يحذف المضاف أى اتمام ملائين ليلة (فتم ميقات رّ يه أربعين ليلة ) أي بالغا أربعين ليلة (وقال موسى لاخيد هرون) حين توجه الىالمناجاة حسيما أمريه (اخلفني)أي كنخليفتي ( فيقومي ) وراقبهم

فيما يأتون وما يذرون ( وأصلح ) ما يحتاج الى الاصلاح من أمورهم اوكن مصلحًا ( ولاتتبع ﴿ وهو ﴾ سيل المفسدين ) أى لاتتبع من سلك الافساد ولا تطع من دعاك اليه

وهو بمصران أهلك الله عدوهم أتاهم بكتاب من عندالله فيد يبان ما بأتون وما يذر ون فلا هلك فرعون سأل موسى ربه الكتاب فهذه الآبة في بان كيفية نزول النوراة واعلم انه تعالى قال في سوة البقرة واذوعد ناموسي أربعين ليلة وذكر تفصيل ثلث الاربعين في هذه الآية فانقيل وماالحكمة ههنافي ذكرالثلاثين ثماتمامها بعشر وأيضافقوله فتمميقات ر مه أر بعين ليله كلام عارعن الفائدة لانكل أحد بعلم انالثلاثين مع العشر يكون أربعين قلناأما الجواب عن السؤال الاول فهومن وجوه (الاول) انه تعالى أمر موسى عليه السلام بصوم ثلاثين يوما وهوشهردى القعدة فلا أتم الثلاثين أنكر خلوف فيه فتسوك فقالت الملائكة كنانشم من فيك رائحة المسك فأفسدته بالسواك فأوحى الله اليد أَماعلت ان خلوف فم الصائم أطيب عندى من ريح المسك فأمره الله تعالى أن يزيد عليهاعشرة أيام من ذي الحقالهذا السبب (والوجد الثاني) في فأندة هذا التفصيل ان الله أمره أنبصوم ثلاثين يوما وأن يعمل فيهاما يقربه الحالله تعالى تمأنزلت النوراة عليسه ف العشر البواقي وكله أيضا فيدفهذا هوالفائدة في تفصيل الاربعين الى الثلاثين والى العشرة (والوجه الثالث) ماذكره أبومسلم الاصفهاني في سورة طه مادل على ان موسى عليدالسلام بادرالي ميقات ربه قبل قومدوالدايل عليه فوله تعالى وماأ عجلك عن قومك ماموسي قال هرأولاء على أثرى فجائزأن يكون موسى أتى الطو رعندتمام الثلاثين فلا أعلدالله تعالى خبرقومه معالسامري رجع الى قومه قبل تمام ماوعده الله تعالى ممعاد الىالميقات فيعشرة أخرى فتم أربعون ليلة ( والوجهالرابع ) قال بعد عهم ُلايت مأن يكون الوعد الاول حضره موسى عليه السلام وحده والوعد آثاني حضر المختارون معه ليسمعوا كلام الله تعسالي فصار الوعد مختلفالاختسلاف حال الحاضرين والله أعلم والجواب عن السؤال الثابي انه تعالى انما قال أربعين ليلة ازالة لتوهم انذلك العشر من الثلاثين لانه محتمل أتممناها بعشر من الثلاثين كائنه كان عسرين ثم أتمه بعشر فصار ثلاثين فأزال هذا الابهام أما قوله تعالى فتم مقات ربه أربعين ليله ففيه تحثان (الاول) الغرق بين الميقات وبين الوقت ان الميقات ماقدر فيه عمل من الاعال والوقت وقت للشئ قدره مقدراً ولا (والمحث الثاني) قوله أربعين لله نصب على الحال أي تم بالغاهذا العدد وأماقوله وقال موسى لاخيدهر ونافةوله هرون عطف بيان لاخيه وقرئ بالضم صلى النداء اخلفني في قومي كن خليفتي فيهم وأصلح وكن مصلحاأ و وأصلح ما بجب أن يصلح منأمورني اسرائيل ومندعالنمنهمالي الافساد فلاتنبعه ولاتطعه فانقيل انحرون كان شريك موسى عليه السلار في النبوة فكيف جمله خليفة لنفسه فان شريك الانسان أعلى حالامن خليفته وردالانسان من المنصب الاعلى الى الادون يكون اهانة قلنا الامروان كأن كإذكرتم الاأنه كان موسى عليه السلام هو الاصل في تلك النبوة فأن قيللاكان هرون ببياوالنبي لايفعل الاالاصلاح فكيف وصاه بالاصلاح قلناالمقصود

كذلك فهومجنون فيلزمهم الحكم بأنه عليه السلام ماكان كامل العقل بلكان مجنونا وذلك كفر باجاع الامة فثبت انالقول بأنموسي عليه السلام ماكان عللا بامتناع الرؤية مع فرض انه تعالى بمتنع الرؤية يوجب أحدهذين القسمين الباطلين فكان القول به باطلاوالله أعلم وأماالتأو يل الثاني وهوانه عليه السلام انماسأل الروثية لقومه لالنفسم فهوأيضا فاسدو يدل عليدوجوه (الاول) انه لوكان الامر كذلك لقال موسى أرهم ينظروااليكولقال الله تعالى لن يروني فلمالم يكن كذلك بطل هذا التأويل (والثاني ) انهُ لوكان هذا السسوال طلباللمعال لمنعهم عنه كاانهم لماقالوا اجعل لنا الها كالهم آلهة منعهم عنه بقوله انكم قوم تجهلون (والثالث ) انه كان يجب على موسى اقامة ألدلائل القاطعة على انه تعالى لأتجوز رؤيته وأن عنع قومه بتلك الدلائل عن هذا السؤال فاما أنلايذ كرشئامن تلك الدلائل البتة مع ان ذكرها كان فرضامضيقا كان هذا فسبة لترك الواجب الى موسى عليه السلام وانه لايجوز ( والرابع ) ان أولئك الاقوام الذين طلبوا الرؤية اما أن يكونوا قدآمنوا بنبوة موسى عليه السلام أوما آمنوا بها فانكان الاول كفاهم فيالامتناع عنذلك السؤال الباطل مجرد قول موسى عليه السلام فلاحاجة الى هذا السوال الذى ذكره موسى عليه السلام وانكان الثاني لم ينتفعوا بهذا الجواب لانهم يقولون له لانسلم انالله منعمن الرؤية بلهذا قول افتريته على الله تعالى فثبت ان على كلا التقديرين لافائدة للقوم في قول موسى عليه السلام أرى أنظر اليك وأما التأويل الثالث فبعيد أبضا و بدل على دوجوه ( الاول ) أن على هذا التقدر مكون معنى الاتية أرنى أمرا أنظرالى أمرك تمحذف المفعول والمضاف الاانسياق الاتية يدل على بطلانهذا وهوقوله أنظراليك قال لنتراني فسوفتراني فلماتجلي ريه للجبلولايجوز أن يحمل جبع هذا على حذف المضاف (الثاني) انه تعالى أراه من الآية مالاغاية بعدها كالعصا والبدالبيضاء والطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم واظسلال الجبل فكيف يمكن بعدهذه الاحوال طلب آية ظاهرة قاهرة (والثالث) انه عليه السلام كان ينكلم معالله بلاواسطة فني هذه الحالة كيف يليق به أن يقول أطهرلي آية قاهرة ظاهرة تدل على المكموجود ومعلوم ان هذا الكلام في غاية الفساد ( الرابع ) انه لوكان المطلوب آية تدل على وجوده لاعطاه تلك الآية كاأعطاه سائر الاحمان ولكان لامعني لمنعه عن ذلك فثبت ان هذا القول فأسد واما التأويل الرابع وهوأن يقال المقصود منه اطهارآية سمعية تقوى مادل العقل عليه فهوأيضا بعيد لانهلوكان المراد ذلك لكان الواجب أن يقول اريدياالهي أن يقوى امتناع رؤيتك بوجوه زائدة على ماظهر في العقل وحيث لم يقل ذلك بل طلب الرؤية علناان هذه الناو يلات بأسرها فاسدة (الجهة الثانية) من الوجوه المستنبطة من هذه الاسية الدالة على انه تعالى جائز الرؤية وذلك لانه تعالى لم لوكان مستحيل الرؤية لقال لاأرى ألاترى انه لوكان في يدرجل حجرفقال له انسان ناولني

إهذالاً كله غانه يقول له هذا لايو كل ولا يقوله لانأكل ولوكان في يدميدل الجحر تفاحة لقالله لاتأكلها أي هذا بما بو كل ولكنك لاتأكله فلا قال تعالى لن ترانى ولم يقل لا أرى علناان هذا يدل على انه تعالى فى دا نه جائزالو يقر ( الجحة الثاشة ) من الوجوم المستنبطة من هذه الآمة انه تعالى علق رؤسته على امر حأمزو المعلق على الجائز جأبز فيلزم كون الرواية في نفسهاجا رة انما قلناانه تعالى علق رؤيته على أمر جا رلانه تعالى علق رؤ تنه على استقرارالجيل مدليل قوله تعالى فأن استقر مكانه فسوف ترانى واستقرار الجبل أمر جائزالو جودف نفسه فثبت انه تعالى علق رؤيته على أمر جائزالو جودف نفسه اذا ثبت هذا وجب أن تكون رؤيته حائزه الوجود في نفسها لانه لما كان ذلك الشرط أمرا جائزالو جود لم يلزم من فرض وقوعه محال فيتقدير حصول ذلك الشرط اماأن يترتب عليه الجزاءالذي هوحصول الرؤية أولا مترتب فأن ترتب عليه حصول الرؤية أولا مترتب فأن ترتب عليه القطع بكونالرؤية جائزة الحصول وانلم يترتبعليه حصولال ؤيةقدح هذافي صحة قوله انه متى حصل ذلك الشرط حصلت الرواية وذلك باطل فان قيل انه تعالى علق حصول الروية على استقرار الجبل حال حركته واستقرارا لجبل حال حركته محال فثنت ان حصول الرواية معلق على شرط متنع الحصول لاعلى سرط ماز الحصول فلمازم صحة ماقلتموه والدليل على أن النسرط هو أستقر أر الجيل حال حركته أن الجسل أما أن بقال انه حال ماجعل استقراره شرطالحصول الرواية كانسا كنا أومتحركافانكان الاول لزم حصول الرؤية بمقتضى الاشتراط وحيث لم تحصل علناان الجبل في ذلك الوقت ماكان مستقرا ولما لم يكن مستقرا كان متحركا فثبت ان الجبل حال ما جعل استقراره شرطا لحصول الروية كان متحر كالاساكنا فثبتان الشرطهوكون الجبل مستقراحال كونه ساكنا فثبت ان الشرط الذي علق الله تعالى على حصوله حصول الروسة هوكون الجبل مستقرا حال كونه متحركاوانه شنرط محال والجواب هو ان اعتبار حال الجبل من حيث هو مغاير لاعتبار حاله من حيث انه متحرك أوساكن وكونه بمتنع الخلوعن الحركة والسكون لايمنع اعتبار حاله من حيث انه متحرك أوساكن ألاترى ان الشي لو أخذته بشرط كونهمو جودا كانواجب الوجودولوأحذته بشرط كونه معدوما كان واجبالعدم فلو أخذته من حيث هوهو مع قطعالنظر عن كونه موجودا أوكونه معدوما كأن ممكن الوجود فكذا ههنا الذي جعل سبرطا فياللفظ هواستقرا رالجبل وهذا القدر تمكن الوجود فثبت انالقدر الذي جعل شرطا أمر بمكن الوجودحائز الحصول وهذا القدريكني لبناء المطلوب عليه والله أعلم ( الحجة الرابعة ) من الوجوم المستنبطة من هذه الآية في اثبات جوازال وأية قوله تعالى فلم تجلى ربه الحبل جعله دكا وهذا التجلي هوالر ويتو يدلعليه وجهان (الاول) انالعلم بالشي يجلي لذلك الشيء وابصارالشئ أيضاعلي لذلك الشئ الاان الابصارفي كونه محليا أكل من العلم به وجل

اللقَّطُ على المفهوم الاكل أولى ( الثاني ) ان المقصود من ذكر هذه الآية تقريرأن الانسان لا يطيق رورية الله تعالى بدليل انالجبل مع عظمته لما رأى الله تعالى اندك وتغرقت أجزاؤه ولولاان المرادمن التجلي ماذكرناه والالم يحصل هذا المفصود فثبتان قوله تعالى فلا يجلى ربه للجبل جعله دكاهوان الجل لمارأى الله تعالى اندكت أجزاؤه ومتى كانالامر كذلك ثبت انه تعالى جائزال وأبة أقصى مافى الباب أن يقال الجبل جماد والجاد يمتنع أن يرى شيئًا الا انا نقول لايمتنع أن يقال انه تعالى خلق في ذات الجبل الحياة والمقل والفهم مم خلق فيه رؤية متعلقة بذات الله تعالى والدليل عليه انه تعالىقال اجبال أو بي معد والطبر وكونه مخاطبا بهذا الخطاب مشروط يحصول الحياة والعقل فيه فكذا ههنا فثبت بهذه الوجوه الاربعة دلالة هذه الآبة على إنه تعالىجا زال وية اما المعتزلة فقالوا انه ثنت بالدلائل العقلية والسمعية انه تعالى تمتنعرو تته فوجب صرف هذه الظواهر الىالتأو يلات اما دلائلهم العقلية فقد بينا فيالكتب العقلية ضعفها وسقوطها فلا حاجة هنا الى ذكرها وأماد لائلهم السمعية فأقوى مالهم في هذا الباب التمسك بقوله تعالى لاتدركه الابصار وقد سبق في سورة الانعام مافي هذه الآية من المباحث الدقيقة واللطائف العميقة واعلم أنالقوم تمسكوا بهذه الآبة على عدم الرؤية من و جوه ( الاول ) التمسك بقوله تعالى لن ترانئ وتقر برالاستدلال ان بقال ان هذه الآمة تدل على أن موسى عليد السلام لا برى الله لية لا في الدنيا ولافي القيامة ومتى ثبت هذا ثبت ان أحدا لا راه البتة ومتى ثبت هذا ثبت انه تعالى عننمأن يرى فهذه مقدمات ثلاثة (أماالمقدمةالاولى) فتقريرهامن وجوه (الاول)مانقل عنأهلاللغة ان كلة لن للتأسد قال الواحدي رجدالله هذه دعوى باطلة على أهل اللغة ولسيشهد المعتدكتال معتبر ولانقل صحيح وقال أصحابنا الدايل على فسار ، قوله تعالى في صفة اليهود ولن يتمنوه أبدا مع انهم يتمنون الموت يوم القيامة ( والثاني ) ان قوله لن تراني يتناول الاوقات كلها بدليل صحة استثناء أي وقت أريدمن هذه الكلمة ومقتضي الاستثناء اخراج مالولا لدخل تحت اللفظ وهذاأ يضاضعيف لان تأثيرا لاستثناء في صرف الصحة الافي صرف الوجوب على ما هومقر رفي أصول الفقه (الثالث) ان قوله لن أفعل كذا يفيد نأ كيد النق ومعناه أن فعله خافي حالنه كقوله تعالى لن مخلقوا ذباباولواجتمعواله وهذا يدل على أن الروية منافية للالهية والجواب أن لن لتاكيد نفي ما وقع السؤال عنه والسوالاانما وقع عن تحصيل الرواية في الحال فكان قوله لن ترانى نفيالذلك المطلوب فاما أن يفيد الننَّى الدائم فلا فهذه جلة الكلام في تقرير هذه المسئلة ( اماالمقدمة الثانية ) فقالوا القائل اثنان قائل يقول أن المؤمنين يرون الله وموسى أيضا يراه وقائل بنني الرؤية عن الكل اماالقول باثباته لغير موسى ونفيه عن موسى فهو قول خارق للاجهاع وهو باطل ( واماالمقدمة الثالثة ) فهم إن كل من نفي الوقوع نفي الصحة فالقول

أوجهل لحقيقة الروية (قال) استثناف مبنى على سو النشأ من الكلام كا نه قيل فاذا قال ر ب العرةحين قال موسى عليدالسلام مأقال فقيل **قال (**لن تران**ی و**لکن انظر الى الجبل فان استقر مكانه فسوف ترانى) استدراك لسان أنهلا بطيق بها وفي تعلقها باستقرار الجبل أيضا دليلعلى الجوازضرورة أنالمعلق بالمكن بمكن والجبلقيل هوجبل أردن (فلاتجلي ربه للجبل) أي ظهرت له عظمته وتصدى لهاقتداره وأمر ووقيل أعطى الجبل حباة ورؤية حتى رآه ( جعله دكا ) مدكوكا مفتتا

بنبوت الصحة مع نني الوقوع قول على خــلاف الاجاع وهو باطل واعلم ان بناء هذه الدلالة على صحة المقدمة الاولى فلاثبت ضعفها سقط هذا الاستدلال بالكلية (الحجة الثانبة للقوم )انه تعالى حكى عن موسى عليه السلام انه خرصعها ولوكانت الرؤ يه جائزة فلخر عند سؤالها صعقا (والجدالثالثة) انه عليد السلام لمأفاق قال سيحانك وهذه الكلمة للتنزيه فوجب أنيكون المراد منه تنزيه الله تعالى عاتفدم ذكره والذي تقدم ذكر مهورة مة الله تعالى فكان قوله سعانك تنزيهاله عن الرؤمة فثبت بهذاان في الرؤية تنزيه الله تعالى وتنزيه الله اعايكون عن القسائص والآفات فوجب كون الروية من المقائص والآفات وذلك على الله محال فثبت انالرؤية على الله ممتنعة ( والجمال ابعة ) قوله تعالى حكاية عن موسى لماأ فاق انه قال تبت اليك ولولاان طلب الرؤية ذنبلا تاب مند ولولاانه ذنب ينافي صحة الاسلام لمساقال وأنا أول المؤمسين واعسلم ان أصحابنا غالوا الرؤية كانت حائزة الاانه عليه السلام سألها بعيرالاذن وحسنات الابرار سيآت المقربين فكانت التوبة توبة عن هذا المعنى لاعماذكروه فهذه جلة الكلام في هذه الآية والله أعلم بالصواب ( المسئلة الرابعة ) في البحث عن ألفاط هذه الآية نقل عنابن عباس انه قال جاءموسي عليدالسلام ومعدالسبعون وصعدموسي الجبلوبتي السبعون فيأسغل الجبل وكلمالله موسى وكتبله فيالالواح كتابا وقريه بجيافلماسمع موسى صريرالقلم عظم شوقه فقال رب أربى أنظر اليك قال صاحب الكشاف الني مفعولي أرني محذوف أي أربي نفسك أنظر اليك وفي لفظ الآية سو الات ( السو ال الاول) النظراماأن يكون عبارة عن الرؤية أوعن مقدمتها وهي تقليب الحدقة السليمة الىجانب المرئى التماسا زوئيته وعلى التقدير الاول يكون المعنى أربى حتى أراك وهذا فاسد وعلى التقدير الثاني يكون المعني أرنى حتى أقلب الحدقة الىجابك وهذا فاسد لوجهين (أحدهما) انه يقتضي اثبات الجهة لله تعالى (والثاني) ان تقليب الحدقة الى جهة المرئى مقدمة للروية فعله كالنتجة عن الروية وذلك فاسد (والجواب) أن قوله أربى معناه اجعلني متمكنا من روس تلك حتى أنظر اليك وأراك ( السور ال الثاني ) كيف قال لن ترانى ولم يقل لن تنظر الىحتى يكون مطابقا لقوله أنظر اليك ( والجواب ) أن النظر لما كان مفدمة للرؤية كان المقصود هو الرؤية لاالنظر الذي لارؤية معه ( والسؤال الثالث) كنف اتصل الاستدراك في قوله ولكن انظر الى الجبل عاقبله ( والجواب) المقصود منه تعظيم أمر الرؤية وان أحدا لايقوى على رؤية الله تعالى الااذاقواه الله تمالى معونته وتأبيده ألاترى انه لماظهر أثرالتجلي والرؤ ية للجبل اندلؤوتفرق فهذامن هذاالوجه يدل على تعظيم أمرالرؤية اماقوله فلما تجلى ربه الجبل غقال الزجاج تجلى مى ظهرو بإن ومنه يقال جلوت العروس اذاأ يرزتها وجلوت المرآة والسيف اذاأزلت ما عليهما من الصدا وقوله جعله دكاقال الزجاج يجوزد كايالتنو ين ودكاء بغيرتنو ين أى جعله

والدلة والدق أخوان كالشك والشق وقرئ دكاءأى أرضامستوية ومندناقة دكا التي لاسنام لهاوقري دكاجعدكاء أىقطعا (وخرموسي صعقا)مغشياعليه من هول مارآه (فلاأفاق) الافاقة رجوع المقل والفهمالي الانسان بعد ذهابهما بسبب من الاسباب (قال) تعظيما لاشاهده (سمانك) أى تنز مسالك من أن أسألك شمثا بغمراذن منك (تىتالىك ) أى من الجراءة والاقدام على السوال بفرادن (وأنا أول المؤمنسين) أي معظمتك وجلالك وقيل أولمن آمن بأنك لاترى فىالدنيسا وقبل بأنه لايجوزالسوال بغسير اذن منك

مدقوقامع الارض يفال دككت الشئ اذا دققته أدكه دكا والدكاء والدكا وات الروابي التى تكون مع الارض ناشزة عليها فعلى هذا الدك مصدروالد كاءاسم ممروى الواحدى باسناده عن الاخفش في قوله جعله دكاأنه قال دكه دكام صدر مؤكدو بجوز جعله ذادك قال ومن قرأ دكاء بمدودا أرادجعله دكاء أيأرضا مرتفعة وهو موافق لماروي عن ان عباس انه قال جعله ترابا وقوله وخر موسى صعقاقال الليث الصعق مثل الغشي مأخذ الانسان والصعقة الغشية بقال صعق الرجل وصعق فن قال صعق فهوصعق ومزقال صعق فهو مصعوق ويقال أيضاصعتي اذامات ومنعقوله تعالى فصعقمن في السموات ومن في الارض فسروه بالموت ومنه قوله يومهم الذي فيد يصعفون أي يموتون قال صاحب الكشاف صعق أصله من الصاعقة ويقال لها الصاقعة من صقعه اذاضر بهعلى رأسداذاعر فتهذا فنقول فسران عباس قوله تعالى وخر موسى صعقا بالغشى وفسره فتادة بالموتوالاول أقوى لقوله تعالى فلمأأفاق قال الزجاج ولايكاد يقال للميت قدأفاق من موته ولكن يقال للذي يغشى عليه آنه أفاق من غشيه لان الله تعالى قال في الذين ماتوا ثم بعثناكم من بعد موتكم الماقوله قال سيحانك أى تنزيه الك عن أن يسألك غيرك شيئا بغير اذنك تبت اليك وفيه وجهان ( الاول) تبت اليك من سؤال الرؤية في الدنبا ( الثاني ) تبت اليك مي سؤال الرؤية مغيرا ذنك وأنا أول المؤمنين بأنك لاترى في الدنيا أو يقال وأ ماأول المؤمنين بأنه لايجوز السؤال منك الاباذنك الله قوله تعالى (قال ياموسي اني اصطفيتك على الناس برسالاتي و بكلامي فخدما آتيتك وكن من الشاكرين ) اعلم انموسي عليه السلام لماطلب الرؤية ومنعدالله منهاعددالله عليه وجوه نعمه العظيمة التي له عليه وأمره أن يشستغل بشكرها كائه قالله ان كنت قد منعتك الرؤية فقدأعطبتك مزالتع العظيمة كذا وكدا فلايضيق صدرك بسبب منع الرواية وانظر الى سائر أنواع النعم التي خصصتك بهاواشتغل بشكرهاوالمقصود تسلية موسى عليه السلام عن منع الرؤية وهذا أبضاأ حدما يل على ان الرؤيا جائزة على الله تعالى اذلو كأنت ممتنعة في نفسها لما كأن الى ذكر هذا القدر حاجة واعلم ان الاصطفاء استخلاص الصغوة فقوله اصطفيتك أى انخذتك صفوة على الناس قال ابن عباس ريد فضلتك على الناس ولماذكرانه تعالى اصطفاه ذكر الامر الذي به حصل هذا الاصطفاء فقال برسالاتي و بكلامي فرأ ابن كثير ونافع برسالتي على الواحد والباقون برسالاتي على الجمع وذاكانه تعانى أوجى اليه مرة بعد أخرى ومن قرأ برسالتي فلان الرسالة تجرى مجرى المصدر فيجوزافرادهافي موضع الجع وانماقال اصطفيتك على الناس ولم يقل على الخلق لاناللائكة قدنسم كلام الله من غيرواسطة كاسمعه موسى عليه السلام \* فان قيل كيف اصطفاه على الناس برسالاته مع ان كثيرا من الناس قدساوا ه في الرسالة \* قلنا انه تعالى بينانه خصه من دون الناس بمجموع الامرين وهوالرسالة مع الكلام بغيرو اسطة وهذا

(قال الموسى) استثناف مسوق لتسليته عليه الصلاة والسلام من عدم الاجاية الى سوال الروالة كأنه قيل ان منعتك الروسة فقد أعطيتك من النعم العظام مالم أعطأحدا مزمالعالمين فاغتنمها وثابرعلى شكرها (اني اصطغيتك)أى اخترتك واتخذتك صغوةوآثرتك (على الناس )أى أى المعاصر بن لكوهرون وانكان نعياكان مأمورا باتباعدوماكان كليما ولاصاحب شرع (رسالای) ای باسفار التوراة وقرئ برسالتي (و بکلامی) وبتکلیمی ايالة بغير واسطة (فخذ ماآتنتك) أي أعطيتت منشرف التبوةوالحكمة (وكن من الشاكرين) على ما أعطبت من جلائل النعمقل كان سؤال الرؤية يومعرفة واعطاءالتوراة بوماليحر

يطريق الالتعلق والمستوال المبلغ الاملاك عالى والماطف في إلا والتحجيجة المالية المرافعة المرافعة المرافعة المرافعة والمرافعة المرافعة المرافعة المرافعة المرافعة المرافعة المرافعة والانزجاد والانزجارين مثل أعال أعلها كملا على بهم ماحل تأولاك والماعلى من الوعد والمتفيد على أنه المراد بداد الفاسقية المالية المرافعة أوض عدر سامية أوض أرض على 152 المرافعة إليسارة والسيالة بالتباع والمالة المرافعة المن عدر سامية أوض أرض على 152 المرافعة الميسارة والسيالة بالتباع والمالة المتباعدة المنافعة ا

المناهم على الاخلاط عا هوا ه خل فالله المناه المناه في المناه المناه في المن عا على الكروفول الذن استوعاتون فينون أحمله العنان الواطا أو الفاسال الاعد الاحدى مدسير والاعتباد القاطين والتعبي والمعاهد عنول بعنل الرزاهة عال علا عليالاجدين على النسيحي رول عد المتنافعي (والوحمالتان) قالجوال علايقي المتعالي والمتعالي عليها وكلها من التواد تعالى الماكد وقال الدريق لناد كاند أحرو المرور الوجد الله كالرواف المستر المستر المستر المستر المستر المستر المستر الوالت والعرب والمرواحد عد العادة الواحبات والعرفات والماواساركم والالماعي ومعودهان (الاول) الوالد الالعديد والراسدول عالمداد المتعال وطرعها التعربية والماز (١٧٤) كالتا ياحلن والمدق والمعديان الفائدين و العالى والمرابع العالى عالم العالى الانكووات (والتايي) قالم عدد المعدد مدر واريم عال العالى ترالتي عاور تركاني في تراليا ا والمساور المرادة المرا المان الركاوة المون على الدائا في المرافع والمرون الدي الملكم تعالى الراقول العالى الأالد الرقد والعادة بالعاتمال عبورتهم الرفن المدالم وننارهم والله العام في هوله تعالى (سامنرية التي الذي يتكبرون في الارض بدرالحق وإن برواع التي لا يونوا بأوان رواسيل الرشد لا يحذوه سيلاً وإن برواسيل الني سيلاداك اليرك بوايا تا الم كاو العنما عاولون في الا يدسيا ال (المسئلة الاولا) المرائد بالرياد والاند التناسة فواسل كودار الفالمنين ذكر وبعد الأليد حالسام والمالة وعاموا فالافتارا حاصا عامدالاله به تعلق والمعالم المعالم والمستحددة المعالم وقالت المعالم لايكن حل الايد على ما ذكر عود و على مرائد و بعور (الاول) على السلك الإنجوز أن يكون الراد منه اله تعالى سرفسيص الاعلن بدااولان غوالمنا أسمف متاول المتنبل وهدين تعالى اسركمها وكدوا عن على هذر المستنف الانعنال وصفه المستنف المستنف والانعن المراحق والنفيد ان روانيدل الأشد لا عندوه عيلاوان وواحدار الفي الصدور سيدر وبيت ان ٧٢ يداله على المالكم تعدمنا لوسر في المالكالليون وفي فيله وأسرف مي آياي سل على المعن المستقد المسترقة العان الأمر معن الملافظ الملس الزادس عد الم الكلم بالأذالوج الثاني المتوادم أسبيف عن المتوالات ا اله سال على على على الكرامي بالله على المالية والمكرّ وعلى والمن بأعل كدين والعر الناواللة ووالموركات المسرالا در والمالكم والمستعل المحاصد والمستعدد والمستعد

اسرايل وكتب لمم حسيما ينطق به قوله عزوجل القوم ادخلوا الإرض القدسة إلى كتب الله لكم ومعنى الازامة الادخال يعتلواني الأراث والأعليم فراءته م قرأما ورنكم بالناء الثلثة كاق قو له تعالى وأورثنا القوم المذين كانعوا يستضعفون مشارف الارس ومغاريها وقرى سأوريكم ولعسله من أوريت النياي سأبينها لكم وقوله تعينك (سأمسرف يين آياتي الذن تكبرونني الارض استناف مسوق لتعنث هم عن التكير الوحية لمدم التفكي في الآيات. التيجي مأكت والواح التوراة من المواعظ والإحكام أومايعهها وغرها من الأيات الليكوينية القايين ا جلتواكارعد ارامته مز دار الفاستين كومعى Edliere -ر على قلو بهم يحيث لايكادون يتفكر فيؤث

فيها ولايستبرون بهالاسترارهم على ما مهماليه من الشكيرواليسم كقواد بعالى فلازانقوا كزاع الله في فالمهم في المستح قلو بهم و تقديم الجار والمبرور على المقسول العسر عم الأطنها والاعتساء بالمتعلم والتشويق المن المؤجريم أن في المؤخريوع ملول يخلو تقديمه بتجاوي أطراف النفاهم الجلال أي سأسلط على فليت الذين يتعمون ألف عهم كيرا و ياون لهم على الجلق من ية وفيضلا فلا يتعمون البهاي المتنبلية والتبكوينية ولايت فواند بينائم كازها فالالسط كما ستة المنافية المنافي

آبائي الخ بحوابا عن سؤيل مقدرنا شي من الوطديادخالالشامعلى ان المراد بالآية ماتلي أكيئلونغللومو بصهرفهم عنيانا زالتهم عزمقام معارجة تهاويمانستهالوقوع أشبسارها وظمهور أجنكامها وآثارها بالفلاكهم عتلى يدموسي هليدالصلاة والسلام حين ساربعد التيدين بنى مَنْ بَى اسْرائيل آيو يذر ياتهسم عسلى إختلاف الروايتين الى أأربحاو يوشع بننون فهمئلامته فغتمها واستقر أينو اشرائيل بالشام يومليكنوا مشسا رقها ولينار بهاكاته قبل كيف يرون داؤهم وهم فيما تختيل سأهلكهم واعا أعسله الحالعتسرف إيردادواثقة بالآكات واطمشا الماوقولاتمالى ﴿ بِنِيرِالْحَقُّ ﴾ اماشنه الكبرأي تكبرون عاليس الخيق والدوريهم الباطل وظلهم الغرط أومتملق الجعدوف معوسال من

هابهم لا ومعنون غالهم عن التذكرة معر منبيد بومانته الناس أنابع بمنوا فنبت أن حل الإمدعل هذا الديد غيومكن فوب أسملها على وجوه أخزى (فالاولو) قال الكمي وأبور مسؤا لاسفهاى ان هذا بالكلام عام المروسلة موسى عليه للمسلام بوسي أحلاك أحداثه ومعنى سبرفهم العلاكهم فلا يقددون على منع موسى من يبليعه لولاهل منع المؤمنين من الإيمان بها وجوشيه بقوله طغما أول اليك من بك واينه بمغمل فابلغت. رسالته والله يعصهن من الناس عناراه تعالى إن عنع إحداد موسى عليم السلام من إينا أبه ومنعد من القيام عا يلزمه في تبليغ النبعة والسبالة ﴿ وَالْعَجِهُ النَّالِي ) فِي النَّاو بل ماذكره الجباني فقال ماأيسم في حوالم المتهليري عن نيل ماقياً ياتك من العنو الكرامة المهدين للانبياء والمؤمنين وانياتهم فعبي تجيئة فابي بواسطيها والالالوالالالي بجم وذلك يجرى عرى العقو بد على حكفر للم وتكريم على أفد (الوجد الثاني) ان من الآوات آبات لايكرالانتفاع في الايمد سبق الايان هاذا يفر فاقتد مسرط أنعسهم يحيث لاعكنهم الانتفاع بِتلكُ إلا يلت مُعْمِينَةُ يُصَيِّرُهُ فِي إللهُ مُنْهِ (الوجه الرابع) الانتفاع بِتلكُ إلا أنه أعلمن سال بعضهم أنه إذا شاهد تلاث الأوات فانه لانستنال بينا بل يستمنف عا ولا يقوم بيفتها فاذاعا الله ذلك مند صغيمن الله تمالي أن يضير فع عنها ( وألوجه الحامس) تقل عن الحسن المالة الله مات قلبه المقال ان من الكفار من سالغ في كفره و ينتهي الى المداللي اذاق سل اليه مات قلبه فالرادمن قولَهُ سأسرف عن أباي مُوالاً فهذا بعام ما قيال في عذا ألاب وطهران هذه الا ية ليس فيهاد لالدقو ية خلى صفة ما يقول به في مسئلة خلق الاعال وأهد على السئلة النائية )مسنى يتكبرون الهم يرون الهم أفقتل الخلق والالهم من الحق ماليس لفيرهم وهدة الصغة أعنى التكبر لاسكون الأفة تمالى لانه هوالذى له القدرة والغصل الذي ليس لاخد فلاجرم يستحق لوله المشكرا وقال بمضامه التهداظهار كبرافيس على هيزها روسفلا التكبر صفةذم فيجيع العباد وصفة عليه في الملا فالله الله يستعق إظم ارذاك على منسواه لان ذلك في حقد دحق وفي حق الجيزة بامال واعم العنمالي فكر في هده الا يمتقوله بقير الحقلان اظهار الكبر على النبرة ديكون بالحق غان المعنى أن يتكبر على المرحل وف بالكلام المشهور التكبر على التكبر صدقة اماقواه شيال واثيرها سبيل الرعد لايتعندوم يُسبِلافغيه مباحث( المتعشالاول ) قرأته في أوالتكسائي الاشدين في السوالشين والباقون يمضم الراءوسكون الشيئ وفراق أبرعوو بدنه سافتال الوشليسم ألزا المسلائع التواذعال قال أنستم منهم دينوا أي مسلاسلوالانهد بتعييها الانتامين الدي طليتسال ماحلت. أدشدا وقال التكشائي بعبة لتتنان بهيئ واستدمثل استزن والطزن والسقم والسقم وقيلن إُلْ عَدِبَالْفَحَ الْاسْمَ وَعِلْمُعَيِّمَةُ لِلْمُسْلِورُ الْحِيثَ الْمُلْكِعِ الْبِيلُ الْمِيثِ الْمُلِي أوالدين اسلف والصبوليد في المراوالهمل وبيل الفي مبلوكون مستاد التلكيم بين تعالىان يهذا المصرف اعاكمات لامران (أسع ممثلة كونهم مكليين إلمانه (والبان) كونهم فأفلين عنه لوالمزاد أنهم واخلبوا على الاحراس منها است مهاته اجتزاة النافل جنواوالله أحل

فاعلة أي يتكبرون عليه بين بنس الحق وقولة تعالى ( وان يرواكل آية لا يوجمتوا خا ) عُطف على يتكبرون داخل معد في حكم المعلمة والمراد بنالا يقد الماللين المخافرات ووقعها المسلمية والمساعلة والمراد بنالا يقد الماللين المخافرات والمسلم المسلمية الماللين المراد المسلمين المراد المناهد واكل المنفن الا يات لا يومنوا بها على عوم الذي يروعها المعالى المعرف المنافي المعرف المنافي المعرف المنافي المعرف المنافي المعرف المنافي المنافي المنافية ال

ولاستكان الماللة لاستلا التنطبة علهم وسوعته على الأعراف والنع وعي والمعالوة عن الرعاد والاتماليات كالسقم والسقم والنعام ( والأروا سيل الغن يعقومسيلا ) أي تج اردته لانفسيم مسلكا مدغرالا كادون بعد لون عند لؤا وتد لاهوا في الباطلة وافضا له و الم الم البير الم الم التارة ال ماد Live Seale Chair Structure Transaction مسلون اعلايه مان لاد و مالاعلام منرف التكريج أيانه متواملك والما المعالمة ال عن مال حدة والمراد وعرارة على المالي قبن تعالى ان أعالهم على اللاس في علم الأعلى في عدم وسورة العرب على الاستوساء فلا عادة في الاعادة عال معالى هل محروب الإعلام ومعلور وقع عنور والعدر حل بحرون الاماكا وا عَلَمًا عَلَى اللَّهُ مَدُّ مَنْ عَلَى إلى لاجراء (العلى العبل ولس ولا واجد بعدل كان الاعالى عليد فلك الداخراء اعاجميل على معلى مندور اعاب العام أن لاأشعر ذلك المقاسوجياء فسعوالاستدلان وأسانيه إجعابنا عن هذا الجواسابأن الجزاء والنبي خزاه لايه لفزي ودني والمنع من النعي وقيالت على الماءور معان زيب التاسية عرداك الماركان الماركان الماركان المراء فئيت العلامتيل الوالامتتاع من الجيدة حراء والعاضلة عواديعال ا والمخذفور موسى من تعدم حليهم علاجيدله خوار المهوا اله لايكلمهم ولا بهد بهرسدا الحدو وعاله اطالين العالن الداد من ونوالا بعود المحاد السامري الجل وفيها سائل (السيلة الأولى ) والحرة والكمان حلون بكسم الله واللام وتشديد الله الاتراع لال والباقون طبعه بعنم المله وكسر اللام قائد بديالياء مع بعل كبندى و مذى سليه على التوسيدوا على المهما يميس به من الدهب والعمد (الملكلة الله يذي قول أن بني استراجل كالناهي عبد عربهون فيدو هيد عبرون من القوط العلى ستماروا حل القبط لذات البوم فللأغرق الله المسيل تعبث تلك الحلي في الدي بني ل مسموالساء في على الخلف كاند علا وعلا عاسم داعد روكا تواجد الواموسي طبه السلام أن وساراهم الها بوبوه فيساغ إلهام عن علام اختلف الناس فقال اخنه كفاعل بالم يقافي وسن يحر المحلية المسلام النابي عوف دلك اللهل الونعاو طهر شع الحواز مرة واعد مقالة السامري بعذا الهرك والدمولي عالاً كتابل من المزلد المسكان المسلمان المل موالووساق وأنه ارشكل محسوس وكان معوريس والمالتال على مهر

وورايسال ( وان والبيل الحد الانصار وتنيلا ) عمله على ما فعد احل في مهم الا الاجهال المالي

ل الني وهوسندا خبر، فوله تعالى (النهم) بل بطلال ما ايماموانه ن المباع زعل حليمة أشداد ما ﴿ وكالوار عنماعافلين) لا عمل ون ذباوالالاقعلواتا فقلول من الاياطيل و عجوزان يكون إشارة ال ماذكر من المترق ولاعب الاشمار تعليه ماق وير السلاكيف الاوقائل أن ذلك في قوله تعالى " ذلك عاعموا الأمد عران کردان بخ خترب الللة والسكند والبوة الفعنب المقلس وغيرها من الميلانافكذ اللحكونية التبريحانقل جلتواما مرجد لاشارة التمي دار القاسقية وميراي مرفهم ونها الهليم ير رعلى قلم بهم يحبث

فيهاولايت مرون بهالاسرارهم على حسلها من الدار الاخرة بادلها مومار عبداله عطل في الاحرة وحسب م قلوبهم وتقديم الجار والمحرف على المقعول العام وقواء قيالي (خيطب أعالهم) ويعرد أي ظهر بقالات أهالهم التي الوخري علوا يخل تفديد بعد بتجاوب أطراف النظعم الملاي يودال أوى علت وبدر ماكانت من جوشاله على بتعني الماتهم على الخلق مزية وفينيلا فلا ينتصون بلياى التهزيلية والتكوينة ولايقه بوعات من المال الارتفاق الفي المعلم المال التواقا في معلى تحدوق وقع علا ما بعدة والمعلم المعلمة المعلم المعلم ا والمعلم المعلم المعلم

سالانتون فيابينهم فلا الماعدة عوام حلنا الوزارات ربنة القوم والمل المتم الحاء وكسر اللاجعم على كندى والله والرق بكسر المات الإثباع كذبي وقرى خَلِيمًا عُلَى الأَفِرَادُوقُولُهُ يمال (علا) مضول والتشويق الى الوخر مخل مباعد بجاوب المراف النظم الكريم وقيل هومتعد الماانين الثاني عنبوف أى الها وقول تعالى (جسدا) يقرق المستالمرة .لا`

النس فسللون الانترافي التساور الذي يرود في الدولات الشددات وعداالعر الدودو المراسوت ودك المتارع أوال النس الدين PARTY TO CHARLE STATE STATE STATE OF THE PARTY OF THE PAR الار المالية ا المالية اخترات راج الرائدي المالية للمرائد المالية والمجال والمائم على سيل العارية والجواب اله تعالى الما ما يعوج فرحون بفيع والتوال فوالد فوالد المناهم را در در المال ال موالا الذن عندوا العلوم كل موسوى أو به عند والمواليان فوله بعال والمدمور موسى عن عدوا العمل غرم ون الموسى عن عدوا العمل غرم ون والمصلية وعد بالإلها عوم عليه الأيمال اللائل فالمعلى فالمع عليه الأيلان في المدو التمة رياض فولاحي عالمعي مسم والماء المعارطان سارق الأمن كان سنارا الماماكان أملالدعاء والوجواعل الإيمان الكان الاستحادا حودا والكان وداق ق الني السرائيل من سبت على المامه على دلك الكفراع المقرق فري محضورة والسائل عليد قوله أمال ومن قوم موسى أمديهدون الحقوة بديمدلون (السوال الرابع) عل القلاداك الخال عا بودعاعل عاملة بمعيم أو لق دعيا كان قال داك وأبواب الداهبون الى الاستال الإراجمواعل معتقره الإسباد ١٧١٠ وق عال معلا جستاله خوار والجسدات الله والذي كون من الهوالم ومهمين بارع فأن الله علااى حددادم وقال بل الجسدات لكل جسم كسف سوا كان والعبر والسراول كر الله (والعالم وسيامي ذهب الثانية ) انه تعالى استها حوارا وكان المالي والموان وحيد فيد الديال الاستهادة الديال العدون للأشه الطوازع بتعداطلاق المنظ المؤار عليه وقراعلي تشي اله عند يتكبه بالم والمرة من الزاداساع فهداها قال وعد المالية فالمراه تعالى بالموهود ع خداللنعب والعالد المن على فساد كور دال العن العلا الموادل علا الما الموادل الما الموادل الما الموادل الما الموادل المو ولايهد بمراح الاعتداد المحتود والمحتود والمحتود

علمه ولأوكن فللمنظ النالية والراب والراب والماحل والماحل والماحل والماحل والماحل حيواناها عراوسل التلدرين فالملافي والمنافية الماسم المارض من العبرات فالراد الله الما كاهي وهُذَا كَالْرَحْيُ يَوْ يَدَّكُونُ الْمُسرَقَ عِلْنَي .

وقد كالة أخله صندولي المراد عند وبيهد مناسوت والانسب ماق سورة ملد موالاولاء التنب عند النهم وهوده اماده واحدم ربه ف كا تنهم فعلوه والمالان الراد الاتفاد إينادهم على الهالا فسنعه والعداله ( المرواله لا يحلمهم) استثناف مسوق

لتقريعهم وتشنيعهم وتركيك عقولهم مج

قان الموصول الأول تعبارة فن المصرّن (سينالهم) أى قالا خرة (غضب) اى عظيم لايفادر ودره مستبغ لفنون العقو بات لما أن جريم متعلق بينا الهم أو بمعذوف هونعت لعضب مؤكد لما أفاده التنوين من المخامة الدائدة بالفخامة الاضافية أى كائن من ربهم (وذلة في الحيوة الديا) هي ذاة الاغتراب التي تضرب بها الامثال والمسكنة ﴿ ٢٣٣ ﴾ المنتظمة لهم ولا ولادهم جيما والذلة التي اختص بها السامرى

منالانفرادعن الناس والابتسلاء بلامساس ير ويأن بقاياهم اليوم يقولون ذلكواذامس أحدهمأحدغيرهمحا جيعا فىالوقتوا ْبراد مانالهم فيحيز السين معمضيه بطريق تغليب حال الاخلاف على حال الاسلاف وقيل المراد بهمالتائبون وبالغضب مأأمر وابه منقتسل أنفسهم واعتسذرعن السين أن ذلك حكاية عاأخبرالله تعالى مموسي عليه السلام حين أخبره بافتتان قومه واتخاذهم العجل بأمه سينالهم غضب من ربهم وذلة فيكون سابقاعلي الغضب وأنت خبير بأن سباق النظم الكريم وسياقه نابيان عن ذلك نبواظا هراكيف لاوقوله تعالى (وكذلك نجرى المفترين بنادي علىخلافه فانهم شهداء تائبون فكيف مكن وسفهم بعسد ذلك بالافتراء وأيضاليس مجرى الله تعسالي كل

الله تعالى بفتنة قومه فعرف انمأأ خبره به حق وانه على ذلك متسك بمافيده ولقائل أن يقول ليس في القرآر الاانه ألتي الالواح فأماانه ألقاها يحيث تكسرت فهذا ليس في القرآن وانه لمراءة عظيمة على كتاب الله ومثله لايليق بالانبياء عليهم السلام (والامر الثاني من الامورالمتولدة عن ذلك الغضب قوله تعالى وألقي الالواح وأخذبرأس أخيه يجره اليه وفي هذا الموضع سوال لمن يقدح في عصمة الانبياء عليهم السلام ذكرناه فيسو رة طدمع الجواب الصحيح وبالجلة فالطاعنون فيعصمة الانبياء يقولون انه أخذ يرأس أخيه يجره اليه على سبيل الاهانة والاستخفاف والمثبتون لعصمة الانبياء قالوا انه جر رأس أُخيد الى نفسة ليساره ويستكشف منه كيفية تلك الواقعة فان قيل فلاذاقال ا ين أمان القوم المتضعفوني قلنا الجواب عنه ان هرون عليه السلام خاف أن يتوهم جهال بى اسرائيل ان موسى عليد السلام غضبان عليد كاانه غضبان على عبدة العجل فقالله أينأم ان القوم استضعفوني وماأطاعوني في ترك عبادة العجل وقد نهيتهم ولم يكن معى من الجع ماأمنعهم بهم عن هذا العمل فلاتفعل بي مانشمت أعدائي به فهم أعداؤك فان القوم يحملون هذا الفعل الذي تفعله بي على الأهانة لاعلى الأكرام وأماقوله تعالى ابنأم فأعطانه قرأ ابن عامر وحزة والكسائي وأبو بكرعن عاصم ابن أم بكسر الميم وفيطه مثله على تقديرامى فدف ياءالاضافة لان مبنى النداء على الحذف وبتى الكسر على الميم ليدل عَلَى الْأَصَافَةَ كَقُولَهُ يَاعْبَادُوالْبَاقُونُ بَغْتُحُ الْمِيمُ فَيَالْسُورَتِينَ وَفَيْه قُولَان (أحدهما )انهماجعلااسماواحداوني لكثرة اططعات هذين الحرفين فصارا عمزلة اسم واحد بحوحضر موت وخسة عشر (وثانيهما) انه على حَدْف الالف المبدلة من ياء الاضافة وأصله ياابن أماكاقال الشاعر " ياابنة عالاتلومي واهجعي " وقوله إن القوم استضعفوني أىلم بلتفتوا الى كلامي وكادوا يقتلونني فلاتشمت بي الاعداء يعني أصحاب العجل ولاتجعلني معالقوم الظالمين الذين عبدوا العجل أى لاتجعلني شريكالهم في عقو بتك لهم على فعلهم فعندهذا قال موسى عليه السلام رب اغفرلي أي فيما أقدمت عليه من هذا الغضب والحدة ولاخي في تركه التشديد العظيم على عبدة العجل وأدخلنا فى رحمَكُ وأنت أرحما لراحين واعلمان تمام هذه السؤ الآن والجوابات في هذه القصة مذكور في سورة طه والله أعم الله قوله تعالى (ان الذين اتخذوا العجل سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدُّنيا وكذلك بجرى المفرين والذين علوا السيات ثم تابو أمن بعدها وآمنوا انربك من بعدها لغفور رحيم) اعلمان المقصود من هذه الآية شرحمال من عبد العجل واعلم ان المفعول الشاني من مفعولي الاتخاذ محدوف والتقدير اتخدوا العجل الهاومعبودا ويدل علىهذا المحذوف قوله تعالى فأخرج اهم عجلاجسداله خوار فقالواهذا الهكم واله موسى وللمفسر بن في هذه الآية طريقان ( الاول ) انالمراد بالذين اتخذواالعجلهم الذين باسرواعبادة العجل وهمااذين قال فيهم سينا اهم غضب من

المفترين بهذا الجزاء الذي ظاهره قهر و ٥٥ ﴾ ع و باطنه اطف و رحمة وقيسل المراد بهم أبناؤهم المعاصر ون لرسول الله صلى الله عليه وسلم فان تعبير الابناء بافاعيل الآباء مشهو رمعر وف منه قوله تعمل واذ قلتم ياموسى الآية والمراد بالفضب الفضب الاخر وى و بالذلة الماريس المهم من التسل والاجريلاء

وضرب الجزية عليهم وقيل المراد بالموصول المتخذون حقيقة وبالضمير في ينالهم أخلافهم ولازيب في أن توسيط حال هؤلاه في تضاعيف بيان حال المتخذين من قبيل الفصل بين الشجر و لحائه (والذين علوا السيات) أى سيئة كانت (ثم تابوا) عن تلك السيات (من بعدها) أى من بعدها) أى من بعدها (وآمنوا) ايمانا صحيحا خالصا واشتغلوا باقامة ما هو من مقتضياته من الاعمال الصالحة ولم يصروا على ما فعلوا كالطائفة الاول (ان ربك ﴿ عَمْلًا ﴾ من بعدها) أى من بعد تلك التوبة المقرونة

ربهم وعلى هذا التقدير ففيد سوال وهوان أواثك الاقوام تاب الله عليهم بسبب أنهم قتلوا أنفسهم فيمعرض التوية عنذلك الذنب واذاتاب الله عليهم فكيف يمسكن أن يقال في حقهم انه سينالهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا والجواب عنه الذلك الغضب انماحصل في الدنيا لافي الآخرة وتفسيرذلك الغضب هوان الله تعالى أمرهم مقتل أنفسهم والمراد بقوله وذلة في الحياة الدنيا هو أنهم قد ضلوا فذلوا فاز قالوا السين في قوله سينالهم الاستقبال فكيف يحمل هذا على حكم الدنيا واناهذا الكلام حكاية عَاأَخبراللهُ تعالى به موسى عليه السلام حين أخبره بافتتان قومه واتخاذهم العجل فاخبره ف ذلك الوقت انه سينا الهم غضب من ربهم وذلة في الحياة الدنيا فكان هذا الكلام سابقا على وقوعهم في القتل وفي الذلة فصح هذا التأويل من هذا الاعتبار (الطريق الثاني) أن المرادبالدين أنخذوا العجل أبناؤهم آلذين كانوافي زمز النبي صلى إلله عليه وسلموعلي هذا الطريق فني الآية وجهان (الاول)ان العرب تعبرالابناء بقبائح أفعسال الآباء كاتفعل ذلك في المناقب يقولون للابناء فعلتم كذا وكذا وانما فعل ذلك من مضى من آباتهم وكدلك هناوصف اليهودالذين كانوافى زمن النبي صلى الله عليه وسلم باتخاذ العجل وان كان آباو مهم فعلوا ذلك ممحكم عليهم بأنه سينالهم غضب من ربهم في الآخرة وذلة في الحياة الدنيا كاقال تعالى في صفتهم ضربت عليهم الذلة والمسكنة (والوجد الثاني) أن يكون التقديران الدن اتخذوا العجل أى الذين باسرواذلك سينالهم غضب أى سينال أولادهم ثمحدف المضاف لدلالة الكلام عليه أماقوله تعالى وكذلك نجري المفترين فالمعنى انكل مفترفى ديرالله فجراؤه غضب الله والذلة فى الدنيا قال مالك بن أنس مامن مبتدع الاو يجدفوق رأسه ذلة تمقرأ هذه الآية وذلك لان المبتدع مفتر في دن الله أما قوله تعالى والذين علوا السيأت ثم تابوا من بعدها وآمنوا فهددا يفيد دان من عل السيات فلأمدوأن يتوب عنها أولاوذلك تأن يتركها أولا ويرجع عنهما تم يومن بعدذلك وثانبايو من بالله تعالى و يصدق أنه لااله غيره ان ربك من بعدها لعفور رحيم وهده الآية تدل على انالسيآت بأسيرها مشتركة فيانالتو بة منها توجب الغفران لأن قوله والذين علوا السيآت يتساول الكل والتقدير أنمن أي بجميم السيآت ثم تا فأن الله نغفرُ هاله وهدام أعظم مايفيد البشارة والفرُّ ح المَّذَّنبينُ والله أعلم ﴿ قُولُهُ تعالى ( ولماسكت عن موسى العضب أخذالالواح وفي نسختها هدى و رحة للذينهم لربهم يرهبون) اعمأ أنه تعالى لما بين أناماكان منه مع الغضب بين في هذه الآية مأكان منه عندسكوت الغضب وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله سكت عن موسى الغضب أقوال (القول الأول ) أنهذا الكلام خرج على قانون الاستعارة كأن الغضب كأن يقويه على مافعل و يقول له قل لقومك كذا وكذا وألق الالواح وخذبرأس أخيك اليك فلازال الغضب صاركا نهسكت (القول الثاني) وهوقول عكرمة ان المعنى

بالايمان (لغفور) للدنوب واناغظمتوكثرت (رحيم) مبالغ في ا فاصة فنون الرحة الدنبوية والاحروية والتعرض لعنوانالريوبيةمعالاضافة الى منمره عليه السلام للتشريف (ولماسكت عن موسى الغصب) شروعنى يسان يفية الحكاية اثرمابين تحزب القوم الى مصر وتائب والاشارة الى مآلكل منهما اجالاأى لماسكن عند الغضب باعتدار أخيدوتو بةالقوموهدا صريح فيأن ماحكى عنهيممن الندموما يتغرع عليدكأن بعدمحيءموسي عليه الصلاة والسلام النظم الكريم من البلاغة والمالفة ستزيل الغضب الحامل له على ماصدر عنه من القعسل والقول منزلة الآمريذلك الغرى عليه بالصكموالتشديدوالتعمر عن سكونه بالسكوت مالايخني وقري سكن

وسكتُوأُسكَ على أن الفاعل هوالله تعالى أو أخوه أو النائبون (أحذا ﴿ لواح) التى ألقاها (وف و مخها) ﴿ سكت ﴾ أى فيا أى فيمانسخ فيها وكتب فعلة بمنى مفعول كالخطبة وقبل فيمانسخ منها أى من الالواح المنكسرة (هدى) أى بيان للحق (ورحمة) للخلق بارشادهم الى مافيد الخير والصلاح (للذين هم لربهم يرهبون) اللام الاولى متعلقة بمحدوق هو صفة لرجمة أى كأنة لهم أوهى لام الاجل أى هدى ورحة لاجلهم والثانية لتقوية عمل الفغل المؤخّر كافى قوله تعالى ان كنتم للروق تعبرون أوهى أيضالام العلة والمفعول محذوف أى يرهيون المعاصى لاجل بهم لاللرياء والسمعة (واختار موسى قومه ) شروع في بيان كيفيذا سندعاء التو بة وكيفة وقوعها واختار يتعدى الى اثنين ان يهما مجرور عرفى أى اختار من قومه بحذف الجاروا يصال الفعل الى المجرور كافى قوله \* اختارك حجم 100 كان المجرور كافى قوله \* اختارك حجم 100 كان المجرور كافى قوله \* اختارك حجم الناس اذرات خلائقهم \* واعتلمن كان يرجى

عنده السول \* أي اختارك من الناس (سبعين رجلا) مغعولاختارأخرعن الثانى لمامر مرارا من الاعتناء بالقدم والتشوبق الى المؤخر (لميقاتنا) الذى وقتناه بعدما وقع منقومه ماوقع لالمقات الكلام الذيذكر قبل ذلك كاقيل قال السدى أمره الله تعالى أن بأتيه في ناس من بني استرائيل يعتذرون اليه تعالىمن عبادة العجل ووعدهم موعدا فاختارعليم السلام من قومه سبعين رجلاوقال مجدين اسحق اختارهم ليتو بوا اليه تعالى مماصنعومو يسألوه التوبةعلى من تركوهم وراءهممنقومهمقالوا اختارعليم الصلاة والسلام منكل سط ستةفراد اثنان فقال ليتخلف منكم رجلان فتشاحوا فقالعليه الصلاةوالسلامانلن قعدمثل أجرمن خرج فقعد كالب ويوشع وذهب مع الساقين

سكتموسي عن الغضب فقلب كإقالوا أدخلت القلنسوة في رأسي والمعني أدخلت رأسي في القلنسوة ( القول الثالث ) المراد بالسكوت السكون والزوال وعلى هذا جاز سسكت عن موسى الغضب ولا يجوز صمت لان سكت عمني سكن وأما صمت فعناه سد فاه عن الكلام وذلك لا يجوز في الفضب (المسئلة الثانية) طاهر الاسية يدل على انه عليه السلام لماعرف انأحاه هروناميقع منه تقصير وظهرله صحةعدره فعندذلك سكن غضيه وهو الوقت الذي قال فيدرب اغقرلي ولا مني وكادعا لاخيه منها بذلك على زوال غضبه لان ذلك أول ماتقدم من أمارات غضبه على مافعله من الإمرين فععل ضد ذينك الفعلين كالعلامة السكون غضبه ( المسئلة الثالثة ) قوله أخذ الالواح المراد منه الالواح المذكورة في قوله تعالى وألتي الالواح وظاهر هذا يدل على ان شيئامنها لم ينكسر ولم يبطل وانالذي قيل من انستة أسباع التوراة رفعت الى السماء ليس الامر كذلك وفوله وفي نسختها النسخ عبارة عن النقل والتحو بل فاذا كتبت كتاباعن كتاب حرفا بعد حرف قلت نسخت ذلك الكتاب كاثنك تقلت مافى الاصل الى الكتاب الثانى قال ابن عباس لماألتي موسى عليه السلام الالواح تكسرت فصام أربعين يوءا فأعاد الله تعالى الالواح وفيهاعينمافى الأولى فعلى هذاقوله وفي نسختها أى وفياسيخ منها وأماان قلناان الالواح لمُتَنَكَسَرُ وَأَخَذَهَا مُوسَى أَعِيانِهِ أَ بِعَدُمَا أَلْقَاهَا وَلَاشُكُ أَنَّهَا كَأَنْتَ مَكْتُو بِهُ مِنَ اللَّوْحَ المحفوظ فهي أيضا تدكون نسخا على هذا التقدير وقوله هدى ورحة أي هدى من الضلالةورجة من العذاب للذين هم لر جم يرهبون ير يدالخا تفين من رجم فان قيل التقديرللذين يرهبون ربهم فاالفائدة في اللام في قوله لربهم قلنا فيه وجوه ( الاول ) أن تأخيرالفعل عن مفعوله يكسبه ضعفا فدخلت اللامللتقو ية ونطيره قوله للرؤيا تعبرون ( الثاني ) أنها لأم الأجل والمعنى للذين هم لاجلر بهم يرهبون لارياء ولاسمعة (الثالث) أنه قد يزاد حرف الجر في المفعول وان كان الفعل متعـــديا كقولك قرأت في الســـورة وقرأت السبورة وألتي يده وألتي بيده وفي القرآن ألم تعلم بأث الله يرى وفي موضع آخر ويعلون انالله فعلى هذا قولهل بهم اللام صلة وتأكيد كقوله ردف لكموفدذ كرنامثل هذا فيقوله ولاتو منوا الالمن تبع دينكم \* قوله تعالى ( واختار موسى قومه ســبــين رجلالمقاتنا فلاأحدتهم الرجفة قالرب لوشئت أهلكتهم من قبل واياى أقهلكنا عا فعل السفهاء منا انهى الافئتك تضلبها من تشاء وتهدى من تشاء أنت ولينا فاغفرلنا وارجناوانت خيرالغافرين)في هذه الآية مسائل (المسئلة الاولى) الاختيارا فتعال من لفظ الخير يقال اختسار الشي اذا أخذ خيره وخياره وأصل اختار اختير قلّا تحركت الياء وقبلها فتحة قلبت الغانحوقال وباع ولهذا السبب استوى لغظ الفاعل والمفعول فقيل فهمامخنار والاصل مختبر ومختبر فقلبت الياء فيهما ألفا فاسنو بافي اللفظ وتحقيق الكلام فيدأن نقول ان الاعضاء السليمة يحسب سلامتها الاصلية صالحة للفعل والترك

وأمرهمأن يصوموا و يتطهروا و يطهروا ثيابهم فخر جبهم الىطورسيناء فلادنوا من الجبل غشيه غام فدخل موسى بهم الغمام وخروا سجداً فسمعوه تعالى يكلم موسى يأمره و ينهاء حسبما يشاء وهوالامر بقتل أنفسهم تو به ( فلما أخذتهم الرجفة ) مما اجتروا عليه من طلب الروية فانه يروى انه لما انكشف الغمام أقبلوا الى موسى عليد السيلام وقالوالن نو من لك حتى نرى الله جهرة فاخذتهم الرجعة أى الصاعقة أوزجعة الجبل فصعفوا منها أى ما توا ولعلهم أرادوا بقولهم لن نو من لك لن فصد قل فى أن الا مر بما سمعنا من الامر بقتل أنفسهم هوالله تعالى حتى نوا وريدة تعالى على سماع كلامد قياسا فاسدا فين شاهد موسى تلك الحالة الهائلة (قال رب لوشت أهلك تهم من قبل) أى حين فرطوا فى النهى عن عبادة ﴿ ٢٣٦ ﴾ العبل وما فارقوا عبدته حين شاهدوا

وصالحة للفعل ولصده ومادام ببق على هذا الاستواء امتنع أن يصير مصدر الاحدالجانبين دون الثانى والازم رجان الممكن من غير مرجع وهو محال فاذا حكم الانسان بأن له في الفعل نفعا زائدا وصلاحا راجعا فقد حكم بأن ذلك الجانب حير له من ضده فعند حصول هذا الاعتقاد في القلب يصيرالفعل راجعاعلى الترك فلولا الحسم بكون ذلك الطرف خيرامن الطرف الآخراه تنع أن يصير فاعلافلا كان صدور الفعل عن الحيوان موقوفاعلى حكمه بكون ذلك الفعل خيرا من تركه لاجرم سمى الفعل الحيوانى فعسلا اختياريا والله أعلم فان قيل ان الانسان لا يقدم على قتل أنه يما النقل المناب المناب المناب القتل والضرر أنه المناب المناب القتل والضرر أعظم من ذلك القتل والضرر الاسهل بالدسبة الى المضرر الاعظم بكون خير الاشهرا وعلى هذا التقدير فالسوال زائل الاسهل بالدسبة الى المضرر الاعظم بكون خير الاشرا وعلى هذا التقدير فالسوال زائل والله أعل (المسئلة النائية) قال جاعة النحو بين معناه واختار موسى من قومه سبعين فعذفت كلة من ووصل الفعل فنصب يقال اخترت من الرجال زيدا واخترت الرجال زيدا وأنسدوا قول الفرزدق

ومناالذي اختارالرجل سماحة \* وجودااذاهبالرياحالزعازع قال أبوعلي والاصل في هذا الباب ان من الافعال مايتعدى الى المفعول الثاني بحرف

واحد مم ينسب فيحذف حرف الجر فيتعدى الفعل الى المفعول الثاني من ذلك قولك اخترت من الرجال زيدا ثم يتسع فيقال اخترت الرجال زيدا وقولك أستغفرا للهمن ذبي وأستغفراللهذبي قال الشاعر ۞ أستغفرالله ذببالست أحصيه ۞ويقال أمرت زيدا بالخير وأمرت زيدا الخير قال الشاعر \* أمرتك الخيرفافعلما أمرتبه \* والله أعلم وعندى فيه وجه آخر وهوأن يكون النقدر واختار موسى قومه لميقاتنا وأراد ىقومه المعتبرين منهم اطلاقالاسم الجنس على ماهو القصود منهم وقوله سبعين رجلاعطف بيان وعلى هُذَا الوجه فلاحاجة الى ماذكروه من التكلفات ( المسئلة الثالثة) ذكروا ان موسى عليه السلام اختار منائني عشرسبطامن كل سبط ستة فصاروا اثنين وسبعين فقال اليتخلف منكم رجلان فتشاجروا فقال انلنقعد منكم مثل أجر منخرج فقعد كالب ويوشع وروى أمه لم يجد الاستين سيخا فا وحى الله أن يختار من الشبان عشرة فاختارهم فاتصبحوا شيوخافا مرهم أن يصوموا ويتطهروا ويطهروا ببابهم ممخرجيهم الىالميقات ( المسئلة الرابعة ) هذا الاختيار هل هو الحروج الىالميقات الذي كلمالله تعالى موسى فيدوسائل موسى من الله الروئية أوهو المخروج الى موضع آخر فيدأقوال للفسرين (الاول) انه لميقات الككلام والرؤية قالوا انه عليه السلام خرج يهولا. السنعين الى طورسينا فلادنا موسى من الجبل وقع عليه مجود من الغمام حتى أحاط بالجبل كله ودنا موسى عليه السلام ودخل فيهوقال للقوم ادنوا فدنوا حتى اذادخلوا

الروثية أي لوشتت أهلاكنا بذنوبنا لأهلكت احينتذأ راده عليدالسلام تدكيرالهفو السابق لاستجلاب العفو اللاحق فان الاعتراف بالذنب والشكر على النعمة عمار بط العدد ويستجلب المزيديعني انا كنامستحقين للاهلاك ولميكن منموانعهالا عدم مشيئتك الما فيث لطفت بناوعفوت عنا تلك الجرائم فلاغروفي أنتمفوعناهدهالجريمة أيضا وحمل الكلام على التمني بأباه فوله تعالى (أتهلكنا ساقعل السفهاءمنا)أى الذي لايعلون تفاصيل شوانك ولايتثبتون في المداحض والهمزة امالانكار وقوعالاهلاك تقسة بلطف اللهعز وجلكا قاله ابن الانبـــاريأو الاستعطاف كاقاله المرد أىلاتهلكنا(انهى الافتنت ) اسينتاف

اصرارهم عليها (واياي)

أيضا حينطلبت منك

مقرر لماقبله واعتذار عماصنعوا بيبان منشأ غلطهم أىماالفتنة التى وقع فيهساالسفها، وقالوا ﴿ الغمام ﴾ يسببها ماقالوا من العظيمة الافتنتك أى محنتك وابتلاؤك حيث أسمتهم كلامك فافتتنوا بذلك ولم يتثبتوا فطعموا فيما فوق ذلك تابعين للقياس الفاسد وقوله تعالى (تمضل بها من تشاء وتهدى من تشاء) اما استثناف مبين

لِكُمُ الفُتنة أوحال من فتنتك أى حال كونها مضلابها الخ أى تضل بسببها من تشاء اضلاله فلايهتدى الى التثبت وتهدى من تشاء هدايته الى الحق فلايتزلزل فى أمثالها فيقوى بها ايمانه (أنت ولينا) أى القائم بأمورنا الدنيوية والاخروية والصرنا وحافظنا لاغيرك (فاغفرلنا) ماقارفناه من المعاصى والفاء لترتيب الدعاء على ماقبله من الولاية كانه قيل فن شأن الولى المغفرة والرحمة وقيل ﴿ ٤٣٧ ﴾ ان اقدامه عليه الصلاة والسلام على أن يقول

انعى الافتنك الخ جراءة عظيمة فطلب من الله تعالى غفر انها والتحاوزعنها (وارحنا) مافاصنة آثار الرحمة الدنيوية والاخروية علينا (وأنت خسير الغافرين) اعتراض تذيبلي مقرراا قبله من الدعاء وتخصيص المغفرة بالذكرلانها الاهم يحسب المقام (وأكتب لنا)أي عين لنا وقبل أوجب وحقق وأثبت (في هذه الدنياحسنة) أي نعمة وعافيةأ وخصلة حسنة قال بن عباس رضي الله عنهما اقبل وفادتنا وردنا بالغفرة والرجة ( وفي الآخرة) أي واكتبانافيها أيضا حسنة وهي المثوبة الحسني والجنة (الاهدنا اليك)أى تيناوأ نينااليك منهاديهوداذارجع وقرى بكسرالهاءمن هاده يهيده اذاحركه وأماله ويحتمل أن يكون منيا للفاعل اوللفعول عمني أملنا أنفسسا

الفمام وقعواسجدا فسمعوه وهو يكلم موسى يأمره وينهاه افعل ولانفعل ممانكشف الغمام فأقبلوا اليدفطلبواالرؤية وقالوا ياموسي لننو من لكحتى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقةوهي المراد من الرجفة المدكورة في هذه الآية فقال موسى عليه السلام رب لوشئت أهلكتهم من قبل واياى أتهلكنا بمافعل السفهاء منافالراد منه فولهمأ راالله جهرة (والقول الثاني) ان المراد من هذا الميقات ميقات مغاير لميقات الكلام وطلب الرؤية وعلى هذا القول فقد اختلفوا فيه على وجوه (أحدها) ان هؤلاء السبعين وان كانواماعبدوا العجل الاانهم مافارقواعبدة العجل عندا شتغالهم بعبادة العجل (وثانبها) انهم ما بالغوا في النهى عن عبادة العجل ( وثمالتها ) انهم لما خرجوا الى الميقات ليتُو يوا دعوارجهم وقالوا أعطنا مالم تعطه أحدا قبلنا ولاتعطيه أحدا بعدنا فانكراهه تعالى عليهم ذلك الكلام فاخذتهم الرجفة واحتج القائلون بهذا القول على صحة مذهبهم بأمور (الاولُ)انه تعالى ذكر قصة مُيقات الكلام وطلب الروية ثم أتبعها بذكر قصة العجل ثم أتبعهابهذه القصة وظاهر الحال يقتضي أنتكون هذه القصة مغايرة للقصة المتقدمة التي لانكر أنه مكن أن يكون هذا عودا الى تمة الكلام في القصة الاولى الاان الاليق بالفصاحة اتمام الكلام فىالقصة الواحدة فىموضع واحد ممالانتقال مثهابعدتمامها الى غيرها فاماذكر بعص القصة ثم الانتقال منها الى قصة أخرى ثم الانتقال منها بعد تمامهاالى بقية الكلام فيالقصدالاولى فانه يوجب نوعامن الخبط والاضطراب والاولى صون كلام الله تعالى عنه (الثاني ) ان في ميقات الكلام وطلب الروية لم يظهر هناك منكر الاانهم قالوا أرناالله جهرة فلوكانت الرجفة المذكورة في هذه الآية انما حصلت بسبب ذلك القول لوجدأن يقال أتهلكنا بما يقوله السفهاء منا فلمالم يقل موسى كذلك بلقال أتهلكنا عافعل السفهاء مناعلنا انهذه الرجفة انماحصلت بسبب اقدامهم على عبادة العجل لابسبب اقدامهم على طلب الرؤية (الثالث) ان الله تعالى ذكر في ميقّات الكلام والرؤية أنه خرموسي صعقآ وأنهجعل الجبل دكما وأما الميقات المذكور فى هذه الآية فانالله تعالى ذكر ان القوم أخذتهم الرجفة ولم يذكر انموسى عليه السلام أخذته الرجفة وكيف يقال أخذته الرجفة وهوالذي قال لوشئت أهلكتهم مرقبل والماي واختصاص كلواحدمن هذين الميقاتين بهذه الاحكام يفيدظن انأحذهما غيرالآخر واحتبج القائلون بأنهذا الميقات هوميقات الكلام وطلبالرؤية بانقالواانه تعالى قال فى الآية الاولى ولماجاء موسى لميقاتنا فدلت هذه الآية على ان لفظ الميقات مخصوص يذلك الميقات فلماقال فيهذه الاتية واختارموسي قومه سبعين رجلا لميقاتنا وجب أن يكون المراد بهذا الميقات هوعينذلك الميقات وجوابه انهذا الدليل ضعيف ولاشك انالوجوه المذكورة في تقوية القول الاول أقوى والله أعلم ( والوجه الثالث ) في تفسير هذاالميقات ماروى عن على رضى الله عنه أنهقال انموسى وهرون عليهما السلام

أوأملنا اليك وتجويز أن تكون القراءة المسهورة على بناء المفعول على لغة من يقول عود المريض مع كونها لغة ضعيفة ممالايليق بشان التنزيل الجليل والجملة استثناف مسوق لتعليل الدعاء فان التوبة مما يوجب قبوله بموجب الوعد المحتوم وتصديرها بحرف التحقيق لاظهار كال النشأة والرغبة فى التوبة والمعنى تينا ورجعنا عماصنعنا من المعصية العظيمة التي جثناك للإعتدار عنها وعماوقع ههنا من لمبط الروية فبعيد من لطفك وفضلك أن لاتفبل تو به النائبين قبل لما أخذتهم الرجقة ماتوا جبيعا فاخذ موسى عليه الصلاة والسلام يتضرع الى الله تعالى حتى أحياهم وقيل رجفوا وكادت تبين مفاصلهم وأشرفوا على الصلاة والسلام فبكى فكشفها الله تعالى عنهم (قال) استثناف وقع جوابا على الهلاك فخاف موسى عليه الصلاة والسلام فقيل قال عنددعاء موسى عليه السلام فقيل قال عن سؤال ينساق اليه الكلام كانه قرل فاذا قال الله عن شود عالى عنددعاء موسى عليه السلام فقيل قال

انطلقاالى سفح جبل فنام هرون فنوفاه الله تعالى فلارجع موسى عليه السيلام قالوا انه هوالذى قتل هرون فاختار موسى قومه سبعين رحلاو ذهبوا الى هرون فأحياه الله تعالى وقال ماقتلني أحد فاخذتهم الرجفة هنالك فهذا جلة ماقيل في هذا الباب والله أعلم ( المسئلة الخامسة) اختلفوا في تلك الرجفة فقيل انهارجفة أوجبت الموت قال الســـدى قالموسى بإركيف أرجع الىبني اسرائيل وقدأهلكت خيارهم ولميبق معي منهم واحد فاذا أقول لبني اسرائيل وكيف يامنوني على أحد منهم بعد ذلك فاحياهم الله تعالى فعنى قوله لوشئت أهلكتهم من قبل واياى أن موسى عليه السلام خاف أن يتهمه بنو اسرائيل على السبعين اذاعاد اليهم ولم يصدقوا انهم مانوا فقال له وشئت أهلكتنا قبل خروجنا لليقات فكان بنواسرائيل بعاينون ذلك ولايتهموني (والقول الثاني) أن تلك الرجق ماكانت موتا ولكن القوم لمارأواتلك الحالة المهيبة أخذيهم الرعدة ورجفوا حتى كادت تبين منهم مفاصلهم وتنقصم طهورهم وحاف موسى عليه السلام الموت فعند ذلك بكى ودعا فكشف الله عنهم لك الرجفة أماقوله تعالى أتهلكا عافعل اليفها، منا فعال أهل العلم انه لا يجوز أن يظن موسى عليه السلام أن الله تعالى يهلك قوما بذنوب غيرهم مجب تأويل الآية وفيد وجهان (الاول) انه استفهام بمعني الجعد وأرادانك لاتفعل ذلك كاتقول أمهين من يخدمك أي لاتفعل ذلك (الثاني) قال المبرد هواستفهام استعطاف أى لاته لكنا وأمافوله انهى الافتيتك فقال الواحدي رجمالله الكناية في قوله هي عائدة الى الفتنة كا تقول إن هوالآزيد وان هي الاهندوالمعني انتلك الفتنة التي وقع فيها السفها الم تكن الافتنتك أصللت بهاقوما فافتتنوا وعصمت قوماعنها فثبتواعلى الحق مم أكدبيان ان الكل من الله تعالى فقال تضل بها من تشاء ونهدى من تشاء مم قال الواحدي وهده الآية من الحج الظاهرة على القدرية التي لايبني لهم معها عدر قالت المعرز لله لاتعلق الجبرية بهذه الآية لانه تعالى لم يقل تصل بها من تشاءمن عبادك عن الدين ولانه تعالى قال تضل بها أى بالرجفة ومعلوم ان الرجفة لا يضل الله يها فوجب حمل هذه الآية على التأويل فأما قوله انهى الافتينك فالمعني المتحانك وشدة تعبدك لاته لمااطهر الرجفة كلفهم بالصبرعليها وأما قوله تضلبها من تشاه ففيد وجوه (الاول) نهدى بهذا الامتحان الى الجنة والثواب بسرط أن يومن ذلك لمكلف ويبني على الايمان وتعاقب من تشاء بشرط أن لا يؤمن أوان آمن اكن لا يصبر عليه (والثاني) أن يكون المراد بالاصلال الاهلاك والتقدير تهلك من تشاء بهذه الرجعة وتصرفها عن تشاء ( والثالث ) أنه لماكان هذا الامتحان كالسبب في هداية من اهتدى وصلال من صلجاز أن يضافا البه واعلم ان هذه التأو يلات متسعة والدلائل العقلية دالقعلى انه يجب أن يكون المراد ماذكر ماه وتقريرها من وجوه (الاول) ان القدرة الصالحة الايمان والكفرلايترجي نأثيرهاني أحدالطرفين على نأثيرها فيالطرف الاخر الالاجل داعية

(عدابي أصيب به من أشاء) لعله عزوجل حين جعل تو يدعبدة العجل بقتلهم أنفسهم منمن موسى عليد السلام دعاءه التخفيفوالنيسير حيث قال واكتبالنا فرهد الدنيا حسنة أيخصله إحسنه عارية عن المسقة والشدة فان في قتل أغسهم من العذاب والتشديد مالانخني فأجاب اقدتعالى يأنعذا بىشأنه أنأصيب مه من أشاء تعذبه من غردخل لغيرى فيدوهم من تناولته مشيئتي ولذلك جعلت تو بتهم مشو بة بالعذابالد بوی(ورحتی وسعت كل شي )أي شأنهاأن تسع فى الدنيا المؤمن والكافريلكل ما دخل تحت الشيئية منالمكلفين وغيرهم وقدنال قومك نصيب منها فيضمن العسداب الدنيوى وفي نسبة الامساية الى العذاب بصيغةالمضارع ونسبة السعدال الرحد يصيغد

الماضى الدان بأن الرحة مفتضى الذات وأما العداب فبمقتضى معاصى العباد والمشيئة ورجمة كم معنبرة في جانب الرحة أيضا وعدم التصريح بها للانستار بغاية الفلهور ألايرى الى قوله تعالى (فسأ كتبها) أى أثبتها وأعينها فانه متفرع على اعتبار المشيئة كأنه قيل فاذا كان الامر كذلك أى كاذكر من اصابة عدا بي وسعة رحتى لكل من أشاء فسأ كتبها كشبة كائنة كادعوت بقولك

واكتب لنا في هذه الخ اى ساكتُبها خَالصة غير مشوّية بالعذابُ الدنيوى (للذين تقون) أى الكفر والمعاصى اما بتداء أو بعد ملابستهما وفيه تعريض بقومه كأنه قيل لالقومك لانهم غيرمتة بن فيكفيهم ما قدرلهم من الرحة وان كانت مقارنة للعذاب الدنيوى (و يو تون الزكاة) وفيه أيضا تعريض بهم حيث كانت الزكاة شاقة عليهم ولعل الصلاة انمالم تذكر مع انافتها على سائر العبادات ﴿ ٤٣٩ ﴾ اكتفاء عنها بالاتقاء الذى هو عبارة من فعل الواجبات

بأسرها وترك المنكرات عنآخرها وايرادابناء الزكاة لمامر من النعريض (والذينهم بآياتنا)جيعا (يومنون) اعانامسترا من غيراخلال بشي منها وفيسه تعريض بهم وبكفرهم بالآيات العظام التيحاءمهاموسيعليه الصلاة والسلام وبما سيجيء بعد ذلك من الآمات البنات كتظليل الغمام وانزال المن والسلوى وغردلك وتكرير الموصول مع أنالمراديه عين مأأريد بالموصول الاول دون أن يقال و بومنون بآ ياتنا عطفاعلى يؤتون الزكاة كاعطف هوعلى تقون لماأشراليه منالقصر بتقديم الجار والمجرور أى هم بجميع آياتنا يوامنون لاسمضهادون بعص (الذين يتبعون الرسول )الذي نوحي اليسه كتابا مختصابه (الني) أي صاحب المعجزة وقيل عنوان الرسالة بالنسبة اليه تعالى

مرجة وخالق تلك الداعية هوالله تعالى وعند حصول تلك الداعية يجب الغمل واذا ثبتت هذه المقدمات ثعت أن الهداية من الله تعالى وأن الاصلال من الله تعالى ( الثاني) انأحدا من العقلاء لايريدا لاالايمان والحق والصدق فلوكأن الامر باختيساره وقصده لوجب أن يكون كل واحدمو منا محقاوحيث لم يكن الامر كذلك ثبت أن الكل من الله تمالى (الثالث) إنه لوكان حصول الهداية والمعرفة بفعل العبدفالم بمرعنده الاعتقاد الحق عن الاعتقاد الباطل امتنع أن يخص أحد الاعتقادين بالتحصيل والتكوين لكن علم بأنهذا الاعتقاد هوالحق وانالآخر هوالباطل يقنضي كونه عالما بدلك المعتقد أولا كاهوعليه فلزم أنتكون القدرة على تحصبل الاعتقاد مشروطة بكون ذلك الاعتقاد الحق حاصلا وذلك يقتضي كون الشئ مشروطا ينغسه وانه محال فثبت أنه يمتنع أن يكون حصول الهداية والعلم بتخليق العبدوأما الكلام في ابطال تلك التأو يلات فقد سبق ذكره في هذا الكتاب غيرمرة والله أعلم حكى تعالى عن موسى عليه السلام أنه قال بعددلك أنتولينا فاغفرانا وارحنا وأنت خيرالغافرين واعم أن قوله أنت ولينا يغيد الحصر ومعناه أنه لاولى لنا ولاناصر ولاهادى الاأنت وهذا من تمام ماسبق ذكرهمن قوله تضلها من تشاء وتهدى من تشاء وقوله فأغفر لنا وارحنا المرادمنه ان اقدامه على قوله انهى الافتنتك جراءةعظيمة فطلب من الله غفرانها والتجاوزءنها وقوله وأنت خير الغافرين معناه انكل منسواك فانما يتجاوزعن الذنب اماطلبا للثناء الجميل أوللثواب الجزيل أودفعا للريقة الحسيسة عن الفلب وبالجلة فذلك الغفران يكون الطلب نفعأو لدفع ضررأ ماأنت فتغفر ذنوب عبادك لالطلب عوض وغرض بللحض الفضل والكرم فوجب القطع بكونه خيرالغافرين والله أعلم \*قوله تعالى ﴿ وَآكْتُبُ لِنَا فَيَهَذُهُ ٱلدُّنِّيا حسنة وقالا خرة اناهدنا اليك قال عذابي أصيببه منأشاء ورحى وسعت كلشي فسأ كسبها للذين يتقون و يو توالزكاة والذين هم بآياتنا يو منون) اعلم ان هذا من بقية دعاءموسي صلى الله عليه وسلم عندمشاهدة الرجفة فقوله واكتب لنافي هذه الدنباحسنة معناه أنه قرر أولاانه لاولىله الاالله تعسالي وهو قوله أنت ولينا مممانالمتوقع من الولى والناصر أمران (أحدهما )دفع الضرر (والثاني) تحصيل النفع ودفع الضرر مقدم على تحصيل النفع فلهذا السبب مدأبطلب دفع الضرر وهوقوله فاغفرلنا وارجنا ثم أتبعه بطلب تحصيل النفع وهوقوله واكتبالافي هذه الدنيا حسنة وفي الآخرة وقوله واكتب أيأوجب لناوالكتابة تذكر بمعنى الايجاب وسوااله الحسنة في الدنبا والآخرة كسوال المؤمنين من هذه الامة حيث أخبرالله تعالى عنهم في قوله ومنهم من بقول ربنا آتنا في الدنبا حسنة وفي الآخرة حسنة وأعلم ان كونه تعالى ولياللعبد ينأسب أن يطلب العبد منددفع المضارو بحصيل المنافع ليظلهم آثاركرمه وفضله والهيثه وأيضا أشتغال العبدبالنوية والخضوع والخشوع يناسب طلب هذه الاشياء فذكر السبب الاول أولا

وعنوان النبوة بالنسبه الى الامة ( الامى ) بضم الهمزة نسبة الى الام كانه باق على حالتُه التى ولد عليها من أمه أوالى أمة العرب كاقال عليه الصلاة والسلام انا أمة لا تحسب ولانكتب أوالى أم القرى وقرى يفتح الهمزة أى الذى لم يمارس القراءة والكتباية وقد جع مع ذلك علوم الاولين والا خرين والموصول بدل من الموصول الاول بدل الكل أومنصوب على المدح أومر نوع

علية أى أخفى الذين أوهم الذين وأما جَعَله مَبِيداً على ان خَبرة بأمر تقم اواولئك هم المعلمون فغير سديد ( الذي يجدونه مكتوبا يجدونه مكتوبا باسمه ونعوته بحيث لايشكون أنه هو ولذلك عدل عن أن يقال يجدون اسمه أووصفه مكتوبا (عدهم) زيد هذا لزيادة التقرير وأن شأنه عليه الصلاة والسلام حاضر عندهم لا يغيب عنهم أصلا (في التوراة والانجيل) الذبن تعبد بهما بنو اسرائيل سابقا ولاحقا ﴿ ١٤٠ ﴾ والظرفان متعلقان بيجدونه أو بمكتوبا

وهو كونه تعالى ولياله وفرع عليه طلب هذه الاشياء ثم ذكر بعده السبب الثانى وهو اشتغال العبد بالتوية والخضوع فقال أناهدنا اليكفال المفسرون هدنا أي تبنا ورجعنا اليك قال الليث الهود التوبة وانماذكر هذا السبب أيضا لان السبب الذي يعتضى حُسن طلب هذه الاشياء ليس الاجموع هذين الامرين كونه الها وربا ووليا وكوننا عدداله تأثين خاصعين خاشعين (فالاول) عهد عرزة الربو ية (والثابي) عهد ذلة العبودية فاذاحصلا واجتما فلاسبب أقوى منهما ولماحكي الله تعالى دعاء موسى عليه السلام ذكر بعده مآكان جوابا لموسى عليه السلام فقال تعالى قال عذابي أصيب به من أشاء معناه انى أعذب من أشاء وليس لاحد على اعتراض لان الكل ملكي ومن تصرف في خالص ملكه فليس لاحد أن يعترض عليه وقرأ الحسن من أساء من الاساءة واختار الشافعي هذه الفراءة وقوله ورحتى وسعت كلسي فيه أقوال كشرة قيل المراد من قوله ورحمتي وسعت كل شي هوان رحمته في الدنباعت الكلوأماف الأخرة فهي مختصة بالمؤمنين واليه الاشمارة بقوله فسأكتبها للذين يتقون وقبل الوجود خيرمن العدم وعلى هذا التقدير فلاموجود الاوقدوصلاليه رحته وأقل المراتب وجوده وقيل الخبر مطلوب بالذات والشر مطلوب بالعرض ومابالذات راحيح غالب ومابالعرض مرجوح مغلوب وقالت المعتزلة الرحة عبارة عزارادة الحيرولاحي الاوقد خلقه الله تعالى للرحة واللذة والخيرلانه انكان منتفعا أومتمكنا من الأنتفاع فهو برحة الله منجهات كثيرة وان حصل هناك ألم فله الاعواض الكشرة وهي من نعمة الله تعالى ورجته فلهذا السبب قال ورجتي وسعت كل شئ وقال أصحابنا قوله ورجتي وسعت كلسي من العام الذي أريديه الخاص كفوله وأوتبت من كل شي أماقوله فسماكتبها للذين يتقون وبو تون الزكاة والدين هم بآياتنا يو منون فاعلم انجيع تكاليف الله محصورة في نوعين (الاول) التروك وهي الاشياء التي يجب على الانسان تركها والاحتراز عنها والاتفاء منها وهذا النوع الله الاشارة بقوله للذن يتقون (والثاني) الافعال وتلك التكاليف اما أن تكون متوجهة على مال الانسان أوعلى نفسه (أما القسم الاول) فهوالزكاة واليه الاشارة يقوله و يو تون الزكاة (وأما القسم الثاني) فيدخل فيه ما يجب على الانسان علما وعملا أماالملم فالمعرفة وأماالعمل فالاقرار باللسان والعمل بالاركان ويدخل فيهاالصلاة والى هدا الجموع الاشارة بقوله والذينهم بآياتنا يو منون ونظيره قوله تعالى في أول سورة البقرة هدى للتقين الذين يومنسون بالغيب ويقيمون الصلاة وبمارزقنسا هم ينفقون \* قوله تعالى ( الذَّن يتبعون الرسول الذي الامي الذي يجدونه مكتوباً عنسدهم فى التوراة والاعبل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر و يحل لهم الطيبات و يحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم اصرهم والاغلال التي كانت عليهم فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا كنور الذي أنزل معد أولئك هم الفلحون) اعلم انه تعالى لمابين ان من

وذكرالانجبل قبل نزوله منقبيل مانحن فيه من ذكر الني عليه الصلاة والسلاموالقرآن الكريم قبل محيثهما (يأمرهم بالمعروف وينهساهم عن المنكر)كلام مستأنف لامحل لهمن الاعراب قاله الزجاج متضمن لتفصيل بعض أحكام الرحة التىوعدفيماسبقبكتها اجالا فان مابين فيد من الامر بالمروف والنهى عن المنكر واحلال الطيبات وتحريم الخبائث واسقاط النكا ليف الشاقة كلها مزآمار رحمته الواسعة وقيل فيمحل النصب على أنه حال مقدرة مفعول يجسدونه أومن النبي أومن المستكن في مكنو با أومفسراكتوبا أىلاكتب(و يحللهم الطيبات) التي حرمت عليهمبشومظلهم (ويحرم عليهم الخبائث) كالدم ولجمالحنز بروالر باوالرشوة (و يضع عنهم اصرهم والاغلال التي كانت

عليهم) أي يخفف عنهم ماكلفوه من النكابيف انشاقة التيهى من قبيل ماكتب عليهم حينند فوصفة مجهم من كون التو بة بقتل اننفس كتعبين القصاص فى العمد والخطا من غير شرع الدية وقطم الاعضاء الخاطئسة وقرض موضع النجاسة من الجلدوالثوب واحراق الغنائم وتحريم السبت وعن عطاء أنه كانت بنواسرائيل اذاقاموا بصلون لبسوا المسوح وفلوا أيديم إلى اعناقهم

ور بماثقب الرجل ترقوته وجعل فيهاطرف السلسلة وأوثقها الى السارية يحبس نفسه على العبادة وقرئ آصارهم أصل الاصر الثقل الذي يأصر صاحبه من ﴿ ٤٤١ ﴾ الحراك (فالذُّ بن آمنوابه) تَعليم لكيفية اتباعه عليه

الصلاة والسلام وييان لعلور تبسة متعيسه واغتنامهم مغانم الرجة الواسعةفيالدارناثر يسان نعوته الجليلة والاشارة الى ارشادة عليهالصلاةوالسلام أياهم بالأمر المعروف والنهيعن المنكروا حلال الطيبات وتحريم الخباثت أى فالذين آمنوا بنبوته وأطاعوه في أوامر. ونواهيد (وعزروه)أي اعظموه ووقروه وأعانوه بمنعأعدأله عند وقرئ بالتخفيف وأصله المنع ومند التمزير (ونصروه) على أعدائه في الدين (واتبعوا النور الذي أنزل معد)أى مع نبوته وهو القرآن عبرعنه بالنور المنبئ عن كونه ظاهرا ينفسه ومظهرا لغيره أومظهراللحقائق كاشفاعنهالناسبةالاتباع و بجوز أن يكون معد منعلقابا تبعوا أىوا تبعوا القران المنزل معاتباهه عليدالصلاة والسلام بالعمل بسنته وعسا آمر به ونهی عنسه أواتبعوا القران مصاحبينله ﴿ ٥٦ ﴾ م في اتباعه (أولئك) اشارة الى المذكورين

صفة من تكتبله الرحمة في الدنبا والآخرة التقوى وايتاءال كا ةوالايمان بالآبات ضم الىذلك أنيكون منصفته اتباع النبي الامى الذى يجدونه مكاويا عندهمقالوراة والانجيل واختلفوا في ذلك فقال بعضهم المراد بذلك أن شبعوه باعتقاد نبوته من حيث وجدواصغتمني النوراة اذلايجوزأن يتبعوه فيشرائعه قبلأن يبعث الى الحلق وقالفي قوله والانجيل ان المراد وسيجدونه مكنوبافي الانجيل لانمن المحال أن يجدوه فيه قبل مأ نزل الله الانجيل وقال بعضهم بل المراد من لحق من بني اسمرائيل أيام الرسول فبين تعالى ان هؤلاء اللاحقين لايكتب لهم رحد الآخرة الااذا اتبعوا الرسول النبي الامي \* والقول الثاني أقرب لان اتباعه قبل ان معث ووجد لا يمكن فكا أنه تعالى بين بهذه الآية انهذه الرحة لايفوز مها من بي اسرائيل الامن اتني وآتي الزكاة وآمن بالدلائل في زمن موسى ومن هذه صفته في أيام الرسول اذا كان مع ذلك متبعاللنبي الامي في شرائعه اذاعر فت هذا فنقول انه تعالى وصف مجدا صلى الله عليه وسلم في هذه الآية بصفات تسع ( الصفة الاولى) كونه رسولاوقداخص هذا اللفظ بحسب العرف عن أرسله اللهالي الخلق لتبليغ التكاليف (الصفة الثانية) كونه نبياوهو بدل على كونه رفيع القدرعند الله تعالى (الصفة الثالثة) كونه أمياقال الزجاج معنى الامي الذي هوعلى صفة أمة العرب قال عليه الصلاة والسلام انا أمة أمية لانكتب ولاتحسب فالعرب أكثرهم ما كانوا يكتبون ولايقرؤن والني عليه الصلاة والسلام كان كذلك فلهذا السبب وصفه بكونه امياقال أهل التحقيق وكونه أميابهذا النفسيركان منجلة معجزاتهو بيانه من وجوه (الاول) اله عليه الصلاة والسلام كان يقرأ عليهم كتاب الله تعالى منظوما مرة بعد أخرى منغيرتبديل ألفاظه ولاتغييركماته والخطيب منالعرباذا ارتجل خطبة تمأعادهافانه لابدوأن يزيد فيهاوأن ينقص عنهابالقليل والكثيرتم انه عليه الصلاة والسلام معانه ماكان يكتب وماكان يقرأ يتلوكتاب اللهمن غير زبادة ولانقصان ولاتفير فكان ذلك من المعجزات والبه الاشارة بقوله تعالى سنقرئك فلاتنسي (والثاني ) أنهلوكان يحسن الخط والقراءة لصارمتهمافي انهر بماطالع كتب الاولين فحصل هذه العلوم من نلك المطالعة فلما أتى بهذا القرآن العظبم المشتمل على العلوم الكثيرة من غيرتعلم ولامطالعة كان ذلك من المعجزات وهذا هوالمراد منقوله وماكنت تتلو منقبله منكناب ولاتخطه بيمينك اذالارتاب المبطلون (الثالث) أن تعلم الخطشي سهل فأن أقل الناس ذكاء وفطنة يتعلون الخطبادى سعى فعدم تعلم يدل على نقصان عظيم في الفهم ثم انه تعالى أتاه علوم الاولين والآخرين وأعطاه من العلوم والحقائق مالمبصل اليدأحدمن البشر ومع الكالقوة العظيمة في العقل والفهم جعله بحيث لم يتعلم الخط الذي يسهل تعلم على أقل آلخلق عقلا وفهماه كانالجع بينهاتين الحالتين المتضادتين جارياهرى الجعبين الضدين وذلكمن الامورالخارفة للعادة وجارمجري المجزات ( الصفة الرابعة ) قُوله تعالى الذي يجدونه

من حيث اتضافهم بمافصل من الصفات الفاضلة للاشمار بعليتها للحكم ومافيسه من معنى البعدللا يذان بعلو درجتهم وسعوطبقتهم في الفضل والشرف أي أولئك ﴿ ٤٤٢ ﴾ المنعوتون بتلك النعوت الجليلة (هم المقلمون) أي

مكتو باعندهم في التوراة والانجيل وهذايدل على ان نعند وصحة نبوته مكتوب في التوراة والأنحيل لان ذلك لولم يكن مكتو بالكان ذكر هذا الكلام من أعظم المنفرات البهود والنصاري عن قبول قوله لان الاصرار على الكذب والبهتان من أعظم المنفرات والعاقل لايسعى فيما يوجب نقصان حاله و ينفرااناس عن قبول قوله فلما قال ذلك دل هذا على انذلك النعت كأن مذكورافي النوراة والانجيل وذلك من أعظم الدلائل على صحة نبوته ( الصفة الخامسة) قوله يأمرهم بالمعروف قال الزجاج يجوز أن يكون قوله يأمرهم بالمعروف استثنافا ويجوزأن يكون المعنى يجدونه مكتو باعندهم انه يأمرهم بالمعروف وأقول مجامع الامربالدروف محصورة في قوله عليه الصلاةوالسلام النعظيم لامرالله والشفقة على خلق الله وذلك لان الموجوداما واجب الوجود لذاته وامامكن الوجود لذاته أما الواجب لذاته فهوالله جلجلاله ولامعروف أشرف من تعظيم واظهار عبوديته واظهارالخضوع والخشوع على بابعزته والاعتراف بكونه موصوفا بصفات الكمال مبرأ عن النقائص والآفات منزها عن الاصداد والانداد وأما الممكن لذاته فانلم يكن حيوانا فلا سببلالى ايصال الحيراليدلان الانتفاع مشروط بالحياة ومعهذافانه يجب النظر الى كلها بعين التعظيم منحيث انها مخلوقة الدنعالى ومنحيث انكل ذرةمن ذرات المخلوقات اكانت دليلاقاهراو برها اباهراعلى توحيده وتنزيه فأنه يجب النظر اليه بعين الاحترام ومن حيث انالله تعالى في كل ذرة من ذرات المخلوقات اسرارا عجيبة وحكماخفية فيجب النظر اليهابعين الاحترام وأماان كانذلك المخلوق من جنس الحيوان فانه يجب اظهار الشفقة عليه بأقصى ما يقدر الانسان عليه و يدخل فيه برالوالدين وصلة الارحام وبث المعروف فثبت انقوله عليه الصلاة والسلام التعظيم لامراقه والشغقة على خلق الله كلة جامعة لجيع جهات الامر بالمعروف (الصفة السادسة) قوله وينهاهم عن المنكر والمرادمنه اضداد الامور المذكورة وهي عبادة الاوثان والقول في صفات الله بغيرعم والكفريما أنزل الله على النبيين وقطع الرحم وعقوق الوالدين (الصفة السابعة) فوله تعالى و محل لهم الطيمات من الناس من قال المراد بالطيبات الاشياء التي حكم الله بحلها وهذا بعيدلوجهين (الاول) انعلى هذاالتقدير تصيرالا يدو يحل لهم المحللات وهذا محض النكرير ( الشاني ) ان على هذا التقدير تخرج الآية عن الفائدة لانالاندرى ان الاشياءالي أحلهاالله ماهي وكم هي بل الواجب أن يكون المرادمن الطيبات الاشياء المستطابة بحسب الطبع وذلك لان تناولها يفيد اللذة والاصل في المنافع الحل فكانت هذه الآية دالة على ان الاصل في كل ما تستطيب النفس ويستلذه الطبع الحلالالدليل منفصل (الصفة الثامنة) قوله تعالى و يحرم عليهم الخبائث قال عطاء عن -ان عباس ريدالميتة والدم وماذكر في سورة المائدة الى قوله ذلكم فسق وأقول كل مايستخبثه الطبع وتستقذره النفس كانتناوله سبباللالموالاصل في المضار الحرمة فكان

هم الفائزون بالمطلوب الناجون عن الكروب لاغترهم من الايم فيدخل فيهم قوم موسى عليه الصلاة والسلام دخولا أولياحيث لم ينجواعا في تو متهم من المشقة الهائلة و به يتحقق التحقيق ويتأتى النوفيق و التطسق بين دعاله عليد الصلاة والسلام وبين الجواب لابمحرد ماقيل من أنه لما دعالنفسه ولبني اسرائيل أجيب يما هومنطوعلي توليج بی اسرائیل عـلی استجاز نهم الروأية على الله عزوجل وعلى كفرهم بآياته العظام التي أجراها عملي مدموسيعليه الصلاة والسلام وعرض بذلك في قوله تعالى والذين هم بآكاتنا يؤمنون وأريدأن يكوناستماع أوصاف أعقابهم الذين آمنوارسولالله صلى الله عليه وسلمو بما جاءيه كعبدالله بن سلام وغيره من أهل الكتابين اطفابهم وترغيباني اخلاص الاعان والعمل

اِلصَّالِحُ ( قُلْ يَاايِهَا النَّاسُ انَّى رَسُولِ الله اليكم ) لما حكى مافى الكتَّا بين من نعوت رسول الله ﴿ مقتضاه ﴾ ضِلَى الله غِلْمِهُ وَسُلِّمُ وشرف من بنبعد من أهلهما و نيلهم لسعادة الدارين أمر عليه الصلاة والسلام ببيان أن تلك السعادة غير مختصة بهم بل شاملة لكل من يتبعد ﴿ ٤٤٣ ﴾ كأننا من كان ببيان عوم رسالته للثقلين مع اختصاص رسالة سائر

الرسل عليهم السلام بأقوامهم وارسال موسي عليهالسلام الىفرعون وملثم بالآيات التسعانما كانلام هم يعبادة رب العالمين عرسلطانه وترك العظيمة التيكان مدعيها الطاغيةو يقبلها منه فئتهالباغيةو بارسال بني اسرائيسل من الاسر والقسر وأماالعمل بأحكام التوراة فمغتص ىبنى اسرائيل (جيعا) حال من الضمرق اليكم (الذي له ملك السموات والارض) منصوب أومرفوع علىالمدح أومجرورعلي أنهصفة الجلالةوانحيل بينهما عاهومتعلق عاأضيف المه فانه في حكم المتقدم عليه وقوله تعالى (االه الاهو) بيان لماقبله قان من ملك العالم كان هو الالهلاغيره وقوله تعالى (حییو عیت) لزیادة تقرير الوهيته والغاء في قوله تعالى (فَا مَنُوابِاللَّهُ ورسوله) لتفريع الامر على ماتمهد وتقرر من رسالته عليه الصلاة والسلاموابراد نفسه

مقتضاه انكل مايستخبته الطبع فالاصل فيه الحرمة الالدليل منفصل وعلى هذا الاصل فرع الشافعي رجدالله تحريم بيع الكلب لانه روى عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم في كتاب الصحيحين انه قال الكاب خبيث وخبيث ثمنه وإذا تبت ان ممنه خبيث وجبأن يكون حرامالقوله تعالى و يحرم عليهم الخبائث وأبضا الخمر محرمة لانها رجس بدليل قوله انماالخمر والميسم الىقوله رجس والرجس خبيث بدليل اطباق أهل اللغة عليه والخبيث حرام لقوله تعالى و يحرم عليهم الخبائث (الصغة الناسعة) قوله تعالى و يضع عنهم اصرهم والاغلال التي كانت عليهم وفيد مسئلة ان (المسئلة الاولى) قرأ ابن عامر وحده أصارهم على الجع والباقون اصرهم على الواحد قال أبو على الفارسي الاصر مصدر يقع على الكثرة مع آفراد لفظد يدل على ذلك اصافته وهومفرد الى الكثرة كإقال ولوشاءالله لنهب بسمعهم وأبصارهم ومنجع أرادضرو بامن العمود مختلفه والمصادر قد تجمع اذا اختلفت ضرو بها كافى قوله وتطنون بالله الطنونا (المسئلة الثانية) الاصر الثقلالذى أصرصاحبهأى يحبسه من الحراك لثقله والمراد منه ان شريعة موسى عليه السلام كأنت شديدة وقوله والاغلال التي كأنت عليهم المراد منه الشدائد التي كانت في عباداتهم كقطعأثر البول وقتل النعس فيالتوبة وقطع الاعضاء الحاطئة ونتبع العروق من الحم وجعلها الله أغلالا لان التحريم عنع من الفعل كاأن الغل عنع عن الفعل وقيل كأنت بنواسرا يبلاذاقامت الى الصلاة لبسوا المسوح وغلوا أمديهم الى أعناقهم تواضعا للة تعالى فعلى هذا القول الاغلال غبرمستعارة واعلم ان هذه الآية تدل على ان الاصل فيالمضار أنالاتكون مشروعة لانكل ماكان ضررا كاناصرا وغلاوظاهر هذاالنص يقتضى عدم المشروعية وهذا نظير لقوله عليه الصلاة والسلام لاضرر ولاضرار في الاسلام ولقوله عليه الصلاة والسلام بعثت بالخميفية السهلة السححة وهوأصل كبيرفي النسريعة واعلمانه لماوصف محمداعليه الصلاة والسلام بهذه الصغات التسع قال بعده فالذين آمنرا بهقالاب عباس بعني من اليهود وعزروه يعنى وقروه قال صاحب الكشاف أصل التعزير المنعومنهالتعزير وهوالضرب دونالحد لانهمنع منمعاودة القبيح تمقال تعالى ونصروه أى على عدوه واتبعوا النورالذي أنزل معه وهوالقرآن وقيل الهدى والبيان والرسالة وقيل الحق الذي بيانه في القلوب كبيان النور فان قيل كيف يكن حل النور ههناعلي القرآن والقرآن ماأنزل مع محمد وانماأنزل مع جبربل قلنا معناه انه أنزل مع نبوته لان نبوته ظهرت معظهور القرآن ثمانه تعالى لماذكر هذه الصفات قال أولئك هم المفلحون أيهم الفائزون بالمطلوب في الدنيا والآخرة #قوله تعالى (قُلْياأ يها الناسُ الي رسول الله اليكم جيعاالذي لهملك السعوات والارص لااله الاهو يحيى و بميت فآمنوا بالله ورسوله النبي الامى الذى يؤمن بالله وكماته واتبعوه لعلكم تهتدون اعلم انه تعالى لماقال فسأكتبها للذين يتقون ثم بين تعالى ان من شرط حصول الرحة لا ولئك المتقين كونهم متبعين الرسول

عليه الصلاة والسلام بعنوان الرسالة على طريقة الالتفات الى الغيية للمالغة في ايجاب الامتشال

نَاحِرَةُ وَوَصَفُ الرَّسُولَ بِقُولُه ( النبي الامي ) لمدحة عَليه الصلاة والسلام جما ولزيادة تقرير أمر، وتحقيق أنه المكتوب في الكتابين ووصفه بقوله تعالى ( الذين بؤمن ﴿ ٤٤٤ ﴾ بالله وكلاته ) أي ماأنزل اليه والى سائر

النبي الامي حتى في هذه الآية رسالته الى الخلق بالكلية فقال قل ياأيها الناس اني رسول الله اليكم جيماوفي هذه المكلمة مسئلتان ( المسئلة الاولى ) هذه الآية تدل على ان مجدا عليه الصلاة والسلام مبعوث الىجيع الخلق وقال طائفة من اليهود يقاللهم العبسوية وهم اتباع عسى الاصفهاني ان مجدا رسول صادق مبعوث الى العرب وغير مبعوثالى بني اسرائيل ودليلناعلى ابطال قولهم هذه الآية لان قوله باأيها الناس خطاب يتناول كلاانناس ثم قال انى رسول الله اليكم جيعا وهذا يقنضي كونه مبعوثا الىجميسع الناس وأيضا فايعلم بالتواتر مندينه انه كان يدعى أنهمبعوث الى كل العسللين عاما أنّ يقال انهكان رسولأحقا أوماكان كذلك فانكان رسولاحقا امتنع الكذب عليه ووجب الجزم بكونه صادقا في كل ما يدعيه فما ثبت بالتواتر و بظاهر هذه الآية انه كان يدعى كؤنه ا مبعوثا الىجيع الخلق وجب كونه صادقا في هذاالتول وذلك يبطل قول من يقول انه كان مبعوثا ألى العرب فقطلا الى بني اسمرائيل وأماقول القائل انهماكان رسـولاحقا فهذا يقتضى القدح فى كونه رسولا الى العرب والى غيرهم فثبت ان القول بأنه رسول الى بعض الخلق دون بعض كلام باطل متناقض اذائدت هذا فنقول قواه باأبها الناس اني رسول الله اليكم جيما من الناس من قال انه عام دخله التخصيص ومنهم من أنكر ذلك أما الاواونفقالواانه دخله التخصيص من وجهين (الاول) انه رسول الى الناس اذا كانوامن جلة المكلفين فاما اذالم يكونوا من جلة المكلفين لم يكن رسولا اليهم وذلك لانه عليه الصلاة والسلام قال رفع القلم عن ثلاث عن الصبي حتى يبلغ وعن النائم حتى يستية ظ وعن المجنون حتى نفيق ( وآلئاني ) انه رسول الله الى كل من وصل اليه خبر وجوده وخبر معجزاته وسرائعه حتى عكنه عندذاك متابعته أمالو قدرنا حصول قوم في طرف من أطراف العالم لم يبلغهم خبروجوه ولاخبر معجزاته فهم لايكونون مكلفين بالاقرار بنبوته ومن الناس من أنكرالقول بدخول التخصيص فيالاتية منهذين الوجهين أماالاول فنقريره انقوله ياايهاالناس خطاب وهذا الخطاب لايتناول الاالمكلفين واذاكان كذلك فالناس الذين دخلوا تحتقوله ياأيهاالناس ليسوا الاالمكلفين منالناس وعلى هذا التقدير فلم يلزمأن مقال انقوله باأيها الناس عام دخله التخصيص وأما الثاني فلانه بعد جداأن بقال حصل فىطرف من أطراف الارض قوم لم يبلغهم خبرظهور محد عليه الصلاة والسلام وخبر معجزاته وسرائعه واذاكان ذلك كالمستبعد لمربكن بناحاجة الىالتزام هذا التخصيص (المسئلة الثانية ) هذه الآية واندلت على أن محدا عليد الصلاة والسلام مبعوث الى كل الخلق فليس فيهاد لالقعلى ان غيره من الانبياء عليهم السلام ما كأن مبعوثا الى كل الخلق بل يجبالرجوع فيانه هلكان في غيره من الاندياء من كان مبعوثا الى كل الخلق أم لاالي سأتر الدلائل فنقول تمسك جمع من العلماء في أن أحدا غيره ماكان مبعومًا الى كل الخلق لقوله عليه الصلاة والسلام أعطيت خسالم يعطهن أحد قبلي أرسلت الى الاحر والاسود

الرسل عليهم السلام من كتبه ووحيه لحل أهل الكنابين على الامتثال بُ عاأمر وابه والنصريح ماعاته بالله تعالى للتنبيه على أن الاعان به تعالى لاينفك عن الايمان بكلماته ولابتحقق الامه وقرئ وكلندعلى ارادة الجنس أوالقرآن تنسها على أن المأمور به هو الإعان به عليه الصلاة والسلامين حيث أنزل عليه القرآن لامن حيثية أخرى أوعلى أنالمراد بهاعسىعليهالصلاة والسلام تعريضاباليهود وتنبيها على أن من لم دومن بهلم بعتد بأعانه (واتبعوه)أي في كل ما يأتى ومابذرمن امور الدين (لعلكم تهتدون) علة للفعلين أوحال من فاعليهما أي رجاء لاهتدائكم الى المطلوب أوراجين لهوفي تعليقه المدانبأن من صدقه ولم يذبعد بالتزام أحكام شر يعتدفهو بمعزل من الاهتداءمستمرعلي الغي والضلالة (ومنقوم موسى )كلام مبدأ

و سان أن كلهم ليسوا كاحكيت أحوالهميل منهر (أمةيهدون)أي الناس ( بالحق) أي ملتبسين بهأو يهدونهم بكلمة الحق (و ١) أي بالحق (يعداون) أى في في الاحكام الجارية فيما بينهم وصيغد المضارع فى الفعلين لحكاية الحال الماضية وقيلهم الذين أمنوا بالنبي سلى أملة عليد وسلم و يأباه أنه قدمي ذكرهم فيماسلف وقيل ان بني اسرائيل لما بالغوا في العنوو الطغيان حتى اجترو اعلى قتل الانبياء عليهمالسلام تبرأسط منهم بمأصنعوا واعتذروا وسألواالله تعالىأن يفرق ينهم وبين أولئك الطاغين فقتم الله تعالى لهم نفقا في الارض فساروافيه سنةونصفا حتى خرجوا منوراء الصين وهم اليوم هنالك جنفاءمسلون يستقبلون قبلتناوقدذكر عنالنبي صلى الله عليه وسلم أن جر بل عليه السلام ذهب به ليلة الاسراء أمحوهم فكلمهم فقال

وجعلت لى الارض مسجدا وطهورا ونصرت على عدوى بالرعب يرعب مني مسيرة شهر وأطعمت الغنيمة دون من قبلي وقيللى سل تعطه فاختبأتها شفاعة لامتى ولقائل أن يقول هذاالخبرلايتناول دلالتدعلي اثبات هذاالمطلوب لانهلا يبعد أن يكون المراد مجوع هذه الخمسة من خواص رسول الله صلى الله عليد وسلم ولم يحصل لاحدسواه ولم يلزم من كون هذاالجموع منخواصه كون واحدمن آحادهذا المجموع منخواصه وأيضاقيل ان آدم عليه السلام كان مبعوثا الىجيع أولاده وعلى هذا التقدير فقدكان مبعوثاالى جيع الناس وان نوحاعليه السلام لماخرج من السفينة كان مبعوثاالي الذين كانوا معدمع انجيع الناس في ذلك الزمان ماكان الاذلك القوم أما قوله تعالى الذي له ملك السموات والارض فاعلمانه تعالى لما أمر رسوله بأن يقول للناس كلهم انى رسول الله اليكم أردفه بذكرمايدل على صحة هذه الدعوى واعلمان هذه الدعوى لأتتم ولانظهر فائدتها الابتقرير أصول أر بعة (أولها) اثبات ان العالم الها حياعالما فادرا والذي بدل عليه ماذكر ، في قوله تعالى الذى له ملك السموات والارض وذلك لان أجسام السموات والارض تدل على افتقارها الى الصانع الحي العالم القادر من جهات كثيرة مذكورة في القرآن العظيم وشرحهاوتقريرهآ مذكور فيهذا التفسيروا اافتقرنا فيحسن التكليف وبعثة الرسل الى اثبات هذا الاصل لان بتقديراً ف لا يحصل للعالم مؤثر بؤثر في وجوده أوان حصل له مؤثرلكن كأن ذلك المؤثر موجبا بالذات لافاعلا بالاختيارلم يكن القول ببعثة الانبياء والرسل عليهم السلام بمكنا (والاصل الثاني) اثبات أن اله العالم واحدمنز ، عن الشريك والضدوالندواليه الاشارة بقوله لاالهالاهووانا افتقرناني حسن التكليف وجواز بعثة الرسل الى تقر يرهذا الاصل لان بتقدير أن يكون للعالم الهان وأرسل أحد الالهين نبيالي الخلق فلعل هذا الانسان الذي يدعوه الرسول الى عبادة هذا الاله ما كان يخلوقاله بلكان مخلوقاللاله الثاني وعلى هذا التقدر فأنه بجدعلي هذا الانسان عبادة هذا الاله وطاعته فكان بعثة الرسول اليه وانجاب الطاعة عليه ظلما وباطلا أما اذاثت ان الاله واحد فحينتذيكون جبع الخلق عبيداله ويكون تنكليفه فيالكل نافذا وانقيادالكل لاوامره وتواهيه لازمافثبت أنمالم يثبت كون الاله تعالى واحدا لم يكن ارسال الرسل وانزال الكتب المستملة على التكاليف عائزا (والاصل الثالث ) اثبات انه تعالى قادر على الحشر والنشروالبعث والقيامة لان بتقدير أن لاينبت ذلك كأن الاشتغال بالطاعة والاحتراز عن المعصية عبثا ولغواوالى تقديرهذا الاصل الاشارة بقوله يحيى ويميت لانه لمأحيا أولا ثبت كونه قادراعلي الاحياء ثانيا فيكون قادراعلي الاعادة والحشر والنشر وعلى هذا التقدير يكون الاحياءالاول انعاما عظيما فلايبعدمنه تعالىأن يطالبه بالعبودية ليكون قيامه بتلك الطاعة فأتمامقام الشكرعن الاحياء الاول وأيضالمادل الاحياء الاول على قدرته على الاحياء الثاني خينتذ يكون قادرا على ايصال الجزاء اليه واعلم انه لماثبت

جبريل عليه السلام هل تعرفون من تكلمون قالوا لاقال هــذا مجمد النبي الامي فآ منوا به وقالوا بارسول الله ان موسى أوصيانا من أدرك منكم أحد فليقر أمني عليه السلام فرد

القول بصحة هذه الاصول الثلاثة مبت انه يصبح من الله تعالى ارسال الرسل ومطالبة الخلق بالتكاليفلان على هذاالتقدير الخلق كلهم عبيده ولامولي لهمسواه وأيضاانه منعم على الكل بأعظم النع وأيضاأنه قادرعلي ايصال الجزاء اليهم بعدموتهم وكل واحدمن هذه الاسباب الثلاثة سبب تامق انه يحسن منه تكليف الحلق أمابحسب السنب الاول فانه يحسن من المولى مطالبة عبده بطاعته وخدمته وأما بحسب السبب الثابي فلانه يحسن من المنع مطالبة المنع عليه بالشكر والطاعة وأما بحسب السبب الثالث فلانه يحسن من القادرعلي ايصال الجزاءالتام الى المكلف أن يكلفه بنوع من أنواع الطاعة فظهرانه لماثيت الاصول ائتلائة بالدلائل التي ذكرها الله تعالى في هذه الآية فانه يلزم الجزم بأنه يحسن منالله ارسال الرسل و يجوز منه تعالى أن يخصهم بانواع النكاليف فثبت انالآيات المذكورة دالة على انالعالم الهاحياع لماقادرا وعلى أن هذا الالهواحد وعلى أنه يحسن منه ارسال الرسل وانزال الكتب واعلمانه تعالى لمأثبت هذه الاصول المذكورة بمذه الدلائل المذكورة في هذه الآية ذكر بعده قوله فأ منوابالله ورسوله وهذا المرتيب في غاية الحسن وذلك لانه لما بين أولاان القول بيعثة الانبيا والرسل عليهم السلام أمرجا تزمكن أردفه بذكرأن محدارسولحق منعنداللهلانمن حاول اثبات مطلوب وجبعليه أنيبين جوازه أولاتم حصوله ثانياتم انه بدأ بقوله فآمنوا بالله لانابينا ان الايمان بالله أصل والايمان بالنوة والرسالة فرع عليه والاصل يجب تقديمه فلهذا السبب بدأ بقوله فأكمنوابالله ثمأ تبعد بقوله ورسوله النبي الامي الذي يؤمن بالله وكلاته واعلم انهذا اشارة الىذكر المعجزات الدالة على كونه نبياحقا وتقريره أن معجزات رسول الله صلى الله عليه وسلمكانت على نوءين (الاول) المعجزات التي ظهرت في ذاته المباركة وأجلها وأشرفها انهكان رجلاأميالم يتعلمن استاذ ولم بطالع كتاباولم يتغقىله مجالسة أحدمن العلاءلانه ماكانت مكة بلدة العلاء وماغاب رسول الله عن مكه غيبة طويلة يمكن أن يقال ان في مدة تلك الغيبة تعلم العلوم الكشيرة ممانه معذلك فتحالله عليه باب العلم والتحقيق وأظهر عليه هذاالقرآن المستمل على علوم الأولين والاخرين فكان ظهور هذه العلوم العظيمة عليه مع انه كان رجلاً ميالم يلق استاذا ولم يطالع كتابامن أعظم المعجزات واليه الاشارة بقوله النبي الامي (والنوع الثاني) من معجزاته الامور التي ظهرت من مخارجذاته مثل انشقاف، الغمرونبوع الماء من بين أصابعه وهي تسمى بكلمات الله تعالى ألاترى انعيسي عليه السلام لماكان حدوثه أمراغريبا مخالفاللمعتاد لاجرم سماء الله تعالى كلة فكذلك المعجزات لماكانت أموراغر ببة خارفة للعادة لم يبعد تسميتها يكلمات الله تعالى وهذا النوع هوالراد بقوله يومن بالله وكلاته أي يومن بالله و بجميع المعجزات التي أظهر هاالله عليه فبهذا الطريق أقام الدايل على كونه نبيا صادقا من عندالله واعلم انه لماثبت بالدلائل القاهرة التي قررناها نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وجبأن يذكر عقيبه الطريق الذي به

فريضة غير الصلاة والزكاة وأمرهم أن يقيموا مكانهم وكانوا يسبتون فأمرهم أن مجمعواو يتركواالسبت هذا وأنت خبير بان تخصيصهم بالهداية من بين قومه عليه السلام معأن منهم منآمن بجميع الشرائع لايخلوعن بعد (وقطعناهم)أي قوم موسى لاالامة المذكورة منهم وقرئ بالتخفيف وقوله تعالى (الذي عشرة) مانى مفحولى قطع لنضمنه معنى التصبير والتأنيث للعمل على الاملة أوالقطعة أي ميزناهم اثنى عشرة أمية أوقطعة متبرا بعضهامن بعض أوحال من مفعوله أى فرقناهم معدودين هذا العدد وقوله تعالى (أسباطا) لد لمنه ولذلك جعأو ميزله على أن كل و آحدة من اثنتي عشرة قطعة أساط لاسبط وقرئ عشرة بكسر الشين وقوله تعالى (ايما) على الاول بدل بعد بدل أونعث لاسباطا وعلى

الثانى بدل من أسباطاً (وأوحينا الى موسى اذا ستسقاه قومه ) حين استولى عليهم العطش في ﴿ يَكُن ﴾ الته الذي وقعوا فيه بسوء صنيعهم لابمجرد استسقائهم اياه عليه الصلاة

لغمل الابحاء وقد مر بیان شأن الحجرفی تفسير سمورة البقرة (فانجست)عطفعلي مقدر ينسحب عليه الكلام قدحذف تعويلا علىكالالظهوروايذانا بغاية مسارعته عليه السلام الى الامتثال واشعارا بعدم تأثيرا اضرب حقيقة وتندماعلى كال سرعة الانجاس وهو الانفحاركائه حصل اثرالامر قسبل تحقق الضرب كافي قوله تعالى اضرب بعصالناليحر فانفلق أي فضر ب (فانحست مندا تنتاعشرة عينا) بعدد الاساطوأما ماقيل من أن التقد رفان ضربت فقد انجست فغيرحقيق مجزالة النظيم التذيلي وقرئ عشرة بكسر الشين وقتصها (قدعم كل أناس)كل سبطعبرعنهم بذلك ايذانا بكثرة كل واحسدمن الاسباط (مشربهم) أيعيدتهم الخاصة يهم (وظلاناعليهم الغمام)أي جعلناها بحيث تلقي عليهم ظلها تسرفي التكة بسيرهم وتسكن باقامتهم وكان ينزل بالليل عود من ار

يمكن معرفة شرعه على النفصيل وماذاك الابالرجوع الى أقواله وأفعاله واليه الاشارة بقوله تعالى واتبعوه واعلم أنالمنابعة تتناول المنابعة فيالقول وفي الفعل أما المنابعة في القول فهوأن يمتثل المكلف كل مايقوله في طرفي الامروالنهي والترغيب والترهيب وأمالا ابعة في الفعل فهي عبارة عن الاتيان بمثل ما أتى المتبوع به سواء كان في طرف الفعل أو في طرف الترك فثبت ان لفظ واتبعوه يتناول القسمين وثبت ان ظاهر الامر للوجوب فكان قوله تعالى واتبعوه دليلاعلى انه يجب الانقياد له في كل أمرونهي و يجب الاقتداءيه في كل مافعله الاماخصه الدليل وهو الاشياء التي ثبت بالدليل المنفصل انهامن خواص الرسول صلى الله عليه وسلمفان قبل الشئ الذي أتى به الرسول يحتمل انه أتى به على سبيلان ذلك كانواجباعليه ويحتمل أيضاانه أتى به على سبيل ان ذلك كان مندو بافيت قدير انه أتى به على سبيل ان ذلك كان مندو بافلواً "بنا به على سبيل انه واجب علينا كان ذلك تركا لمتابعته ونقضا لمبايعته والآية تدل على وجوب منابعته فثبتأن اقدام الرسول على ذلك الفعل لا يدل على و جو به علينا قلنا المتابعة في الفعل عبارة عن الاتيان بمثل الفعل الذي أتى به المتبوع بدليل أن من أتى بفعل ثم ان غير وافقه في ذلك الفعل قيل انه تابعه عليه ولولم يأت بهقيل انه خالفه فيه فلاكان الاتبان بمثل فعل المتبوع متابعة ودلت الآية على و جوب المتابعة لزم أن يجب على الامة مثل فعل الرسول صلى الله عليه وسلم (بقي) همنا انا لا نعرف انه عليه السلام أتى بذلك على قصدالو جوب أوعلى قصدالندب فنقول حال الدواعي والعزائم غبرمعلوم وحال الاتيان بالفعل الظاهر والعمل المحسوس معلوم فوجب أن لا يلتفت الى البحث عن حال العزائم والدواعي لكونها أمورا مخفية عنا وان نحكم يو جوب المنابعة في العمل الظاهرلكونها من الامورالتي يمكن رعايتها فزالت هذا لشبهة وتقريره أن هذه الآية دالة على إن الاصل في كل فعل فعله الرسول أن يجب علينا الاتيان عِثله الا اذا خصم الدليل اذا عرفت هذافنقول انا اذا أردنا أن تحكم بو جوبعل من الاعمال قلنا ان هذا العمل فعله أفضل من تركه واذاكانالامر كذُّلك فحينتذ نعلمان الرسول قد أتى به في الجملة لان العلم الضرورى حاصل بأن الرسول لا يجوز أن يو اظب طول عروعلى ترك الافضل فعلناانه عليه السلام قدأتي بهذا الطريق الافضل وأماانه هلأتي بالطرف الاحسن فهو مشكوك والمشكوك لايعارض المعلوم فثبتانه عليه السلامأتي بالجانب الافضل ومتي ثبت ذلك وجب أن يجب عليناذلك لقولهتعالى في هذه الآية واتبعوه فهذا أصل شريف وقانون كلي في معرفة الاحكام دال على النصوص لقوله تعالى وماينطق عن الهوى ان هو الاوحى يوجي فوجب علينا مثله لقوله تعالى واتبعوه \* وأما قوله لعلكم تهتدون ففيه بحثان (أحدهما ) ان كلة امل للترجى وذلك لايليق بالله فلا مدمن تأويله ( والثاني )انظاهره يقتضي انه تعالى أراد من كل المكلفين الهداية والايمان على قول المعتزلة والكلام في تقرير هذين المقامين قدسبق في هذا الكتاب مرارا كثيرة فلا

فائدة في الاعادة \* قوله تعالى ( ومن قوم موسى أمة يهدون بالحق و به يعدلون) واعلمانه تعالى لما وصف الرسول وذكرانه يجب على الخلق متابعته ذكران من قوم موسى عليه السلام من اتبع الحق وهدى اليه و بين انهم جاعة لان لفظ الامة ينبئ عن الكثرة واختلفوا في ان هذه الامة متى حصلت وفي أي زمان كانت فقيل هم اليهود الذين كانوافي زمان الرسول عليه الصلاة والسلام وأسلوا مثل عبدالله بن سلام وابن صوريا والاعتراض عليه بأنهم كانوا قليلين فىالعدد ولفظالامة يقتضى الكثرة يمكن الجواب عنه بأنه لما كانوا مختلفين في الدين جاز اطلاق لفظ الامة عليهم كافي قوله تعالى ان ابراهيم كان أمة وقيل انهم قوم مشوا على الدين الحق الذي جاء به موسى ودعو االناس اليه وصانوه عن التحريف والتبديل في زمن تفرق بني اسرائيل واحداثهم البدع و يجو زأن يكونوا اقاءوا على ذلك الى انجاء المسيح فدخلوا في دينه و بجوز أن يكونوا هلكوا قبل ذلك وقال السدى وجاعة من المفسر بن أن بني اسرائيل لما كفروا وقتلوا الانبياء بتي سبط من جلة الاثنى عنسرفا صنعوا وسألوا الله أن ينقذهم منهم فقيح الله لهم نفقافي الارض فساروا فيه حتى خر جوا من وراء الصين ثم هؤلاء اختلفوا منهم من قال انهم قوامتمسكين بدين اليهودية الى الآن ومنهم من قال انه الآن على دين محمد صلى الله عليه و الم يستقبلون الكعبة وتركوا السبت وتمسكوا بالجلة لا يتظالمون ولايتحاسدون ولايصل الينهم مناأحد ولا الينامنهم أحدوقال بعض المحققين هذا القول ضعيف لانه اما أن يقال وصل اليهم خبر مجد صلى الله عليه وسلم أوماوصل اليهم هذا الحبرفان قلناوصل خبره اليهم ثم اعم أصروا على اليهودية فهم كفار فكيف يجوزو صفهم بكونهم أمة يهدون بالحق وبه يعدلون وان قلنا بانهم لم يصل اليهم خبر مجد صلى الله عليه وسلم فهذا بعيد لانه لما وصل خبرهم الينامع ان الدواعي لاتتوفر على نقل أخبارهم فكيف يعقل أن لايصل اليهم خبر محمد عليه الصلاة والسلام مع ان الدنيا قد امتلائت من خبره وذكره فانقالوا أليس ان يأجو جوم أجوج قدوصل خبرهم اليناولم يصل خبرنا اليهم قلناه فدائمنوع فن أين عرف انه لم يصل خبرنا اليهم فهذا جلة ماقيل في هذا الباب اذا عرفت هذا فنقول قوله يهدون بالحق أي يدعون الناس الى الهداية بالحق و به يعدلون قال الزجاج العدل الحكم بالحق يقال هو يقضى بالحق ويعدل وهو حكم عادل ومن ذلك قوله وان تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء وقوله واذا قلتم فاعداوا \* قوله تعالى ( وقطعناهم الذي عشرة أسباطا أيما وأوحينا الى موسى اذاستسقاه قومه أن اضرب بعصاك الحرفان بحست منداثنتاع شرة عينا قدعم كل أناس مشربهم وظلناعليهم الغمام وأنزلنا عليهم المن والسلوى كلوامن طيبات مارزقنا كموما ظلونا ولكن كانو أنفسهم يظلون ) اعلم انالقصود من هذه الآية شرح نوعين من أحوال بني اسرائيل (أحدهما ) انه تعالى جعلهم اثني عشرسبطا وقد تقدم هذافي سورة البقرة والمرادانه تعالى فرق بني اسرائيل اثنتي عشرة فرقة لانهم كانوامن اثني عشرر جلا

يسيرون بضوله (وأنزلنا عليهم المن والسلوى) أىالتريحين والسماني قيل كانينزل عليهم المن مثل النليج من الفيسر الى الطلوع لكل انسان صاعوتبعث الجنوب عليهم السماني فيذبح الرجل منه ما يكفيه (كلوا) أى وقلنالهم كاوا ( من طيبات مأ رزقناكم) أى مستلداته وماموصولة كانتأو موصوفةعبارةعنالن والسلوى (وماظلونا) رجو عالى سنن الكلام الاول بعدحكاية خطابهم وهومعطوفعلى جلة محذوفة للايجازوالاشعار بأنه أمر محقق غنىءن التصريح بهأى فظلوا بأن كفروا ينلك النعم الجليلة وماطلونا بذلك (ولكن كانواأنفسهم يطلون) اذلا يخطاهم منبر رهوتقديمالمفعول لافادة القصرالذي يغتضيه النني السابق وفيدضرب مناانهكم بهم والجع بينصيغتي المامني والمستقبل للدلالة عل عاديهم فياهم فيه منالظلم والكفر

(واذقيل لهم) منصوب بمضمر خوطب به اانبي عليه الصلاة والسلام وايراذ الفعل على البناء للمفعول مع استناده اليه تعالى كا يفصيح عند ما وقع في سورة البقرة من قولة تعالى واذقلنا للجرى على سنن الكبرياء والايذان بالغنى عن التصريح به لتعين الفاعل وتغييرا لنظم بالامر بالذكر للتشديد في التوبيخ أي اذكر لهم وقت قوله تعالى لاسلافهم (اسكنوهذه القرية) منصوب على المفعولية يقال سكنت الداروقيل على الظرفية على 123 كا اتساعاوهي بيت المقدس وقبل أريحا وهي قرية الجبارين

وكان فهاقوم من شيدعاديقال الهم العمالقة رأسهم عوجبن عنق وفي قوله تعالى اسكنوا ايدان بأن المأمور به في سورة ألبقرة هوالدخولعلى وجد السكنى والاقامة ولذلك أكنني بهعن ذكر رغدافي قوله تعالى (وكلوامنها) أي من مطاعمها و ارهاعلى أن من تبعيضية أومنها على أنها ابتدأية (حیث سنتم) أی من نواحیها منغيرأن يزاحكم فيهاأحد فان الاكل المسترعلي هذا الوجه لانكون الارغداواسعا وعطف كلوا على اسكنوا بالواولمقار نتهما زمانا بخلاف الدخولفانه مقدم على الاكل ولذلك قيل هناك فكلوا (وقولواحطة)أي مسئلتنا أوأمركحطةلذنو بناوهي فعلة منالحط كالجلسة ( وادخلوا الباب) أي باب القرية (سجدا)أى متطامنين مخبتين أوساجدين شكراعلي اخراجهم من التيه وتفديم الامر بالدخول على الامر بالقول المذكور في سورة البقرة غرمخل عذا التربب لان المأمور بههوالجميين الفعلين

منأولاديعقوب فيزهم وفمل بهم ذلك لثلايكاسدوا فيقع فيهمالهرج والمرج وقوله وقطعناهم أىصيرناهم قطعاأي فرقاومير نابعضهم من بعض وقرى وقطعناهم بالتحفيف وههناسؤالان (الاول) بميزماعدا العشرةمفردفاوجه مجيئه مجموطوهلاقيل أثني عشر سبطا والجواب المراد وقطعناهم اثنتي عشمرة قبيلة وكل قبيلة اسباط فوضع أساطأ موضع قبيلة ( السوال الثاني ) قال اثنتي عشرة أسباطامع ان السبط مذكر لامو نث الجوآب قال الفراء اتماقال ذلك لانه تعالى ذكر بعده أما فذهب التأنيث الى الام تمقال واوقال اثني عشىرلاجل أنااسبط مذكركانجا تزاوقال الزجاج المعني وقطعناهم اثنتي عَشَرة فرقة اسباطافقوله اسباطانت لموصوف محذوف وهو الفرقة وقال أبو على الغارسي ليس قوله اسباطاتمييز اولكنه بدل من قوله اثنتي عشرة وأماقوله أمما قال صاحب الكشاف هو بدل مناثنتي عشرة بمعني وقطعناهم أىمالان كلسبط كانت أمة عظيمة وجاعة كشيفة العددوكل واحدة كانت توم خلاف ماتومه الاخرى ولاتكاد نأتلف وقرئ اثنتي عشرة يكسرالشين (النوع الثاني) من سرح أحوال بني اسرائيل قوله تعالى وأوحيناالى موسى اذاستسقاه قومه أن آضرب بعصاك الحير وهذه القصد أيضا قد تقدم ذكرهافي سورة البقرة فالالحسن ماكان الاجرااعترضه والاعصاأخذها واعلم انهم كانوار بمسااحتاجوا فىالتيه الىماء يشير بونه فأمر الله تعسالي موسى عليه السلام أن يضرب بعصاه الحجر وكانوار مدونه مع أنفسهم فيأخذوامنه قدرالحاجة وقوله فانبجست قال الواحدى فانجس الماءوانج اسد آنفجاره يقال بجس الماء بجس وانجس وتبجس اذا تفجرهذا قول أهل اللغة ثم قال والانجباس والانفجارسواء وعلى هذا التقديرفلا تناقض بين الانبجاس المذكو رههناو بين الانفجار المذكور فيسورة البقرة وقال آخرونالانجاسخر و ج الماءيقلة والانفجارخر وجه بكثرة وطريق الجمع انالماء ابتدأ بالخرو جقليلاثم صاركثيراوهذا الفرق مروىع أبي عمرو بن العلاء وآباذكرتعالى أنه كيف كان بسقيهم ذكر أانياانه ظلل الغمام عليهم والثاانه أزل عليهم المن والسلوى ولا شك أنجموع هذه الاحوال نعمة عظيمة من الله تعالى لانه تعالى سهل عليهم الطعام والشراب على أحسن الوجوه ودفع عنهم مضارا الشمس ثمقال كلوا من طيبات مار زفناكم والمراد قصر أنفسهم على ذلك المطاءوم وترك غيره تمقال تعالى وماظلونا وفيه حذف وذلك لانهذا الكلام انمايحسن ذكره لوانهم تعدواماأمرهم اللهبه وذلك امابان نقول انهم ادخروامع أنالله منعهم مندأوأ قدموا على الاكل في وقت منعهم الله عنداولانهم سألوا غيرذلك مع انالله منعهم منه ومعلوم انالمكلفاذا ارتكب المحظو رفهوطالملنفسه فلذلك وصفهم الله تعالى بهونيه بقوله وماظلونا ولكز كانوا أنفسهم يظلون وذلك ان المكلفاذا أقدم على المعصية فهوماأ ضرالانفسه حيث سعي في صيرورة نفسه مستحقة للقاب العظيم \* قولة تعالى ( وأذ قيل لهم اسكنواهذه القرية وكلوامنها حيث شأتم

من غيراعتبارالترتيب بينهما فو ٥٧ كه م تمانكان المرد بالقرية أريحا فقدروى أنهم دخلوها حيث ساراليها موسى عليه السلام بن بقى من بنى اسرائيل أو بذرار بهم على اختلاف الروايتين فقيحها كامر في سورة المائدة وأماان كان بيت المقدس فقدروى أنهم لم يدخلوه في حياة موسى عليه السلام فقيل المراد بالباب باب القبة التي كانوا يصلون اليها (نففر لكم خطيئاتكم) وقرى بخطايا كم كان البناء المفعول (سنزيد المحسنين) عدة بشيئين

بالمفقرة وبالزيادة وطرح الواوهه فالا يخل بذلك لانه استناف مترتب على تقديرسو ال نشامن الاخبار بالفغران كا ته قيل فاذالهم بعد الففران فقيل سن يدو كذلك زيادة منهم زيادة بيان (فبدل الذين ظلموا منهم ) عالمروا به من التو به والاستغفار حيث أعرضوا عنه ووضعوا موضعه (قولا) آخر ممالا خبرفيه روى أنهم دخلوه زاحفين على أستاههم وقالوا مكان حطة حنطة وقيل قالوا بالنبطية حطا شعقا ثايعنون حنطة حراء استخفافا ﴿ و 20 ﴾ بأمر الله تعالى واستهزاء بموسى عليه الصلاة والسلام

وقولواحطة وآدخلواالبا ستجدانغفرلكم خطيئاتكم سنزيدالحسنين فبدل الذين ظلوا منهم قولاغير الذي قيل لهم فأرسلنا عليهم رجزا من السماء عاكانوا يطلون إعلمان هذه القصة أيضًا مذكو رة مع الشرح والبيان في سو رة البقرة في أن يقال ان الفاظ هذه الآية تخالف ألفاظ الآيم التي في سورة البقرة من وجوه (الاول) في سورة البقرة واذقلنا ادخلواهنه القرية وههناقال واذقيل لهم اسكنواهنه القرية (والثاني) انهقال في سورة البقرة فكلوابالفاء وههنا وكلوا بالواو ( والثالث) انه قال في سورة البقرة رغدا وهذه الكلمة غ مذكورة في هذه السورة (والرابع) انهقال في سورة البقرة وادخلوا الباب سبجدا وقولوا حطة وقال همهنا على التقديموا لتأخير ( والخامس ) انه قال في البقرة نغفر لكم خطاما كموقال ههنانغفر لكم خطيئاتكم (والسامس) انهقال في سورة البقرة وسنزيد المحسنين وههنا حدف حرف الوأو (والسابع) انه قال في سورة البقرة فانزلنا على الذين ظلواوقال ههنافا رسلناعليهم (والثامن) آنهقال في سورة البقرة بما كانوايفسقون وقال همهنا يناكانوالظلون واعلم ان هذه الالفاظ متقاربة ولامنافاه بينها البتة ويمكن ذكر فوائدهذه الالفاظ المختلفة اماالاول وهوانه قال فيسو ره البقرة ادخلواهذه القرية وقال همنااسكنوا فالفرق أنه لابدم دخول القرية أولائم سكونها ثانيا واماالساني فهونه تعالى قال في القرة ادحلوهذه القرية فكلوا بالغساء وقال ههنا اسكنوا هذه القرية وكلوابالواو والفرق أنالدخول حالة مخصوصة كانوجد بعضها نعدم فأنهاتما يكون داخلافى أول دخوله وأماما بعد ذلك فيكون سكونآلادخولااذا ثبت هذا فنقول الدخول حالة منقضرة زائلة ولس لهااسترارفلاجرم محسن ذكرفاءالتعقيب بعده فلهذا قال ادخلوا هذه القرية وأماالسكون فحالة مستمرة باقيسة فيكون الاكل حامسلامعه لاعقيبه فظهرالفرق وأماالثالث وهوانه ذكرفىسورة البقرة رغداوماذكره هنافالغرق الاكل عقيد دخول القرية بكون ألذلان الحاجة الى ذلك الاكل كانت أكل وأتم ولما كانذلك الاكل ألذلاجرم ذكرفيه قوله رغدا وأماالاكل حال سكون القرية فالظأهرانه لايكون في محل الحاجة الشديدة مالم تكن اللذة فسيد متكاملة فلأجرم ترك قوله رغدا فيه وأماالرابع وهوقوله في سورة البقرة وادخلوا الباب سجداو قولواحطة وفي سورة الاعراف على العكس منه فالمراد النبيه على انه محسن تقديم كل واحد من هذين الذكرين على الآخرالاانه لماكان المقصود منهما تعظيم الله تعالى واظهار الخضوع والخشوع لمبتفاوت الحال يحسب التقديم والتأخير وأماالخامس وهوانه قال في سورة اليقرة خطاباكم وقالههنا خطيئاتكم فهواشارة الىأن هذه الذنوب سواء كانت قليلة أوكشيرة فهي مغفورة عندالاتيان بهذا الدطء والتضرع وأماالسادس وهوانه تعالى قال في سورة البقرة وسنز بدبالوا و وههنا حذف الواوفالفائدة في حذف الواو اله استثناف والنقديركانةائلا قال وماذا حصل بعدالغفران فقبلله سنزيد المحسنين وأما السابع

وقوله تعالى (غيرالذي قيل لهم) تعت لقولاصرح بالمظايرة معدلالةالتديل عليهاقطعا تحقيفاللمغالفة وتنصيصا على المغارة من كل وجد (فأرسلناعليهم) أثرمافعلوا مافعلوا من غيرة أخيروفي سورة البقرةعلى الذين طلمواوالمعني واحد والارسال من فوق فيكونكالانزال ( رجزامن السماء)عذاباكاتنامنهاوالمراد الطاعون ويأنه ماتمنهم في ساعة واحدة اربعة وعشرون ألفا ( عاكانوا يظلون) بسبب ظلهم المستر السابق واللاحق حسما بفيده الجمع بين صيغتي الماضي والمستقبل لابسبب التبديل فقطكا يشعربه ترتيب الارسال عليه مالفاء والتصريح بهذاالتعليللا أنالحكمهمنا مترتبعلي المضردون الموصول الغلمكا فيسورة البقرة وأماالتعلبل بالفسق بعدالاشعسار بعلية الظلمفقد مروجه دهناك والله تعالى أعم (واسألهم)عطف على المقدر في اذقيل أي واسأل اليهود المعاصر ينالكسوال تقريعوتقرير بقديم كفرهم

وتجاو زهم لحدوداً لله تعالى واعلاما لهم بأن ذلك مع كونه من علومهم الخفية التى لا يقف عليها الامن مارس ﴿ وهو ﴾ كبهم قد أحاط به النبي عليه الصلاة والسلام خبرا واذليس ذلك بالتلق من كبهم لانه عليه الصلاة والسلام بمعزل مى ذلك تعين أنه من جهذا لوحى الصريح (عن القريد) أى عن حالها وخبرها وماجرى على أهلها من الداهية الدهيا وهي ايلة قرية بين مدين والطور وقيل هي مدين وقيل طبرية والعرب تسمى المدينة قرية (التي كانت جاضرة البحر) أى قريبة منه مشرفة على شاطئه (اذيعدون فالسبت) أى يتجاوزون حَدود الله تعالى بالصيديوم السبت واذطرف المضاف المحدوف أو بدل منه وقيل ظرف لكانت أو حاضرة وليس بذاك اذلافا لدة في تقييد الكون أو الحضور بوقت العدوان وقرئ يعدون وأصله يعتدون و يعدون من الاعداد حيث كانو أيعدون آلات الصيديوم السبت وهم منهيون عن الاشتغال فيه بغير العبادة (اذتأ تيهم حيتانهم) ظرف ليعدون أو بدل بعد بدل والاول هو الاولى لان السوال ﴿ 20١ ﴾ عن عدوانهم أدخل في التقريم والحيتان جع حوت قلبت

الواوياء لانكسارما قبلها كنون ونينان لفظا ومعني واصافتهااليهم للاشمار باختصاصهابهم لاستقلالها عالايكاديوجدفي سائر أفراد الجنسمن الخواص الخارقة للعادة أولان المراد بهاالحيتان الكائنة في تلك الناحية وان ماذ كرمن الاتيان وعدمه لاعتبادها أحوالهم فيعدم التعرض يوم السبت (يوم سبتهم) طرف لتأتيهمأى تأتيهم يوم تعظيهم لأمر السبت وهومصدرسبتت اليهود اذاعظمت السبت بالتجردلا بادة وقيل اسم لليوم والاضافة لاختصاصهم باحكام فيسه ويؤيد الاول قراءة منقرأ يوم اسباتهم وقُوله تعالى ( سرعا) جع شارعمن شرع عليه اذادنا وأشرفوهوحالمنحيتانهم أى أتبهم يوم سبتهم ظاهرة الساحل (و يوم لايسبتون) أى لاراعون أمر السبت لكن لاعجرد عدم المراعات معتحقق يوم السبت كاهو المتبادربل معانتغا مهمامعا أىلاسبت ولآمر اعاة كافي قوله

وهوالفرق بين قوله أنزلناو بين قوله أرسلنا فلائن الانزال لايسعر بالكثرة والارسال يشعر بهافكا نه تمالى بدأ بانزال العذاب القليل ثمجمله كشيرا وهونظيرماذ كرناه في الفرق بين قوله فانجست وبين قوله فانفجرت وأما الشامن وهوا لفرق بين قوله يظلون و بين قوله يفسقون فذلك لانهم موصفون بكونهم طالمين لاجل انهم ظلوا أنفسهم و بكونهم فاسقين لاجل أنهم خرجوا عن طاعة الله تعالى فالفائدة في ذكر هذين الوصفين التنبيه على حصول هذين الامرين فهذاماخطر بالبال في ذكر فوائد هذه الالفاظ المختلفة وتمام العلم بهاعندالله تعالى \* قوله تعالى ﴿ وَاسْتُلْهُمُ عَنَالُقُرْ يَهُ الَّي كَانَتَ حَاصَرُهُ الْبِحْرَاذِيعِدُونَ في السبت اذنا يهم حية انهم يوم سبتهم شرعا و يوم لا يسبتون لا نأتيهم كذلك نبلوهم عا كانوايفسقون) اعلمان هذه القصة أيضامذ كورة في سورة البقر ، وفيها مسائل (المسئلة الاولى) قوله تعالى واستلهم المقصود تعرف هذه القصة من قبلهم لان هذه القصة قد صارت معلومة للرسول من قبل الله تعالى ه انما المقصود من ذكرَ هذا السو ال أحد أشياء (الاول) انالمقصود من ذكرهذا السؤال تقر يرأنهم كانواقدأ قدمواعلي هذاالذنب القبيع والمعصبة الفاحشة تنبيهالهم على اناصرارهم على الكفر بحمد صلى الله عليه وسلمو بمعجزاته ليس شيئا حدث في هذا الزمان بلهذا الكفر والاصراركان حاصلافي اسلافِهم من الزمان القديم ( والفائدة الثانية ) ان الانسان قديقول لعبره هل هذا الامر كذاوكذا ليمرف بذلك أنهجميط بتلك الواقعة وغيرذاهل غندقا تفهاولماكان انني صلى الله عليه وسلم رجلا أمياً لم يتعلم علما ولم يطالع كتابا ثمانه بذكر هذه القصص على وجههامن غيرتقاوت ولازبادة ولانقصان كان ذلك جار بأمجرى المعجز (المسئله النانية) الاكثرون على ان تلك القريه أيلة وقيل مدين وفيل طبريد والعرب تسمى المدينة قرية وعنابي عروب العلاء مارأيت قرويين أفصيح من الحسروالجاج يعنى رجلين من أهل المدن وقوله كانت حاضرة البحر يعني قريبة من البحر و بقر به وعلى ساطئه والحضور تقيض الغيبة كقوله تعالى ذلك لمن لم يكن أهله حاصر ى المسجد الحرام وقوله اذيعدون في السبت يعني بجاوزون حدالله فيه وهواصطيادهم يوم السبت وقدنهوا عنه وقرئ يعدون بمعني يعتدون أدغت التاء في الدال ونفلت حركتها الى العين ويعدون من الاعداد وكابوا يعدونآ لاتالصيد يومالسبت وهم مأمورون بإن لايستغلوا فبدبغير العبادة والسبت مصدرسبت اليهوداذ أعظمت سبتها فقوله اذبعدون في السبت معناه يعدون في تعطيم هذااليوم وكذلك قوله يومستهم معناه يوم تعظيهم أمرااسبت ويدل عليه قوله و دوم لايسبتونويو كده أيضاقراءة عر بنعبدالمزيزيوم اساتهم وقرئ لايسبتون بضم الباً وقرأ على رضى الله عنه لايسبتون بضم الياء من أسبتوا وعن الحسن لايسبتون على البناء للفعول وقوله اذتأ تيهم حيتانهم نصب بقوله يعدون والمعنى سلهم اذعد وافى وقت الاتيان وقوله يوم سبتهم شرعاأى ظاهرة على الماء وشرعجع شارع وشارعة وكلشي دان

ولاترى الضب بها ينحجر \* وقرى الايسبتون من أسبت ولايسبتون على البناء للفعول بمعنى لا يدخلون فى السبت ولايدار عليهم حكم السبت ولا يو مرون فيه بما أمر وا به يوم السبت (لا تأتيهم) كاكانت تأتيهم يوم السبت حدّا رامن صيدهم وتغيير السبك حيث لم يقل ولا تأتيهم له يعلن ولا تأتيهم منظنه أن يقال فاذا حالها يوم لا يسبتون لقيل يوم لا يسبتون لا تأتيهم (كذلك نبلوهم) أى مثل ذلك البلاء العجيب الفظيم تعاملهم معاملة من يختبرهم ليظهر عداوتهم ونوا خذهم به وصيغة المضارع

خكاية الحال الماضية لاستحضار صورتها والتعيب منها ( بما كانوايفسقون) أى بسبب فسقهم المستمر المدلول عليه بالجميين صيغتى الماضي و المستقبل الكن لافي تلك المادة فان فسقهم فيها لا يكون سببها البلوى بل بسبب فسقهم المستمر في كل ما يأتون و ما يذرون وقيل كذلك متصل عاقبله أى لا تأتيهم مثل ما تأتيهم يوم سبتهم فالجلة بعده حين ذاستثناف مبنى على السوال عن حكمة اختلاف عالى الحيتان بالاتبان ارة وعدمه أخرى (واذقات) عطف ﴿ ٤٥٢ ﴾ على اذ يعدون مسوق لتما ديم في العدوان

منشئ فهوشار عودارشارعة أيدنت من الطريق وتجوم شارعة أي دنت من المغيب وعلى هذا فالحبتان كانت تدنوا من القرية بحيث يكنهم صيدها قال ابن عباس ومحاهد ان اليهود أمر واباليوم الذي أمرتم به يوم الجمعة فتركوه واختاروا السبت فابتلاهم اللهمه وحرم عليهم الصيدفيد وأمر وابتعظيم فاذاكان يوم السبت شرعت لهم الحيثان ينظرون اليها في البحرفاذا انقضى السبت ذهبت وماتعود الافي السبت المقبل وذلك بلاء ابتلاهم الله به فداك معنى قوله و يوم لايستون لاناً تيهم وقوله كذاك نبلوهم أى مثل ذلك البلاء الشديدنبلوهم بسبب فسقمم وذلك بدل على ان من أطاع الله تعالى خفف الله عنه أحوال الدنياوالا خره ومنعصاه ابتلاه بأنواع البلاء والمحن واحتبج أصحابنا بهذه الآيةعلى أنه تعالى لايجب علية رعاية الصلاح والأصلح لافي الدين ولافي ألد بياوذلك لانه تعالى عم أن نكثير الحيتان يوم السبت ريما يحملهم على المعصية والكفر فلووجب عليه رعاية الصلاح والاصلح اوجب أن لايكثر هذه الحيتان في ذلك اليوم صونالهم عن ذلك الكفر والعصية فلافعل ذلك ولميبال بكفرهم ومعصيتهم علنا انرعاية الصلاح والاصلح غير واجبة على الله تعالى \* قوله تعالى ﴿ وَاذْ قَالَتَ أَمَّةً مِنْهُمْ لَمُ تَعْطُونَ قُومًا للهُ مَهُ لَكُهُمْ أُو معذبهم عذابا شديدا فالوا معذرة الىربكم ولعلهم يتقون فلمانسوا ماذكروايه أبجينا الذين ينهون عن السوء وأخدنا الذين ظلموا بعد أب بيس بما كانوا يفسفون) اعمان قوله واذقالت معطوف على قوله اذيعدون وحكمه حكمه فىالاعراب وقوله أمة منهم أى جاعةمنأ هلالقرية منصلحائهم الذين ركبوا الصعب والذلول في موعظة أولئك الصيادين حتى أيسوا من قبولهم لاهوام آخرين ما كانوا يقلعون عن وعظمهم وقوله لم تعظون قوما الله مهلكهم أى مخترمهم ومطهر الارض منهم أومعذبهم عذابا شديدا لتماديهم فى النسر وا اقالوا ذلك لعلمهم ان الوعظ لا ينفعهم وقوله قالوامعذرة الى ريكم فيه بحنان ( الاول ) قرأ حفص عن عاصم معذرة بالنصب والباقون بالرفع أمامن نصب معذرة ففالالزجاج معناه نعتذر معذرة وأما منرفع فالتقديرهذهمعذرة اوقولنامعذرة وهي خبرلهذا المحدوف ( البحت الثاني ) المعذرة مصدركالعذر وقال أبوز بدعذرته أعذره عذرا ومعذرة ومعنى عذره في اللغة اى قام معذره وقبل عذره يقال من يعذري اي يقوم بعذرى وعذرن فلانافيما صنعاى قتبعذره فعلى هذا معني قوله معذرة اليربكم اي قيام منابعذرا نفسنااليالله تعالى فأنا اذا طولبنا بإقامة النهي عنالمنكر قلنا قدفعلنا فنكون بذلكممذورين وقال الازهرى المعذرة اسمعلى مفعلة منعذر يعذر وأقيم مقام الاعتداركانهم قالوامو عظتناا عتذار الىربنا فاقيم الاسم مقام الاعتذار ويقال اعتذر فلاناعتذارا وعذرا ومعدرة منذنبه فعذرته وقوله ولعلهم يتقوين اي وجائزة عندنا ان ينتفعوا بهذا الوعظ فيتقوا الله و يتركواهذا الذنب اذا عرفت هذا فنقول في هذه الالية قولان (الاول) ان اهل القرية منهم من صادا لسمك واقدم على ذلك الذنب

وعسدم انزجارهم عندبعد العظات والانذارات (أمة منهم) أيجاعة من صلحائر الذين ركبوافي عظتهم متن كل صعب وذلول حتى بنسوا من احتمال القبول لا خرن لانقلمون عن التذكر رحاء للنفع والمأثيرمبالعة فىالاعدار وطمعافي فأئدة الاندار (لم تعظون قومااللهمهلكهم) أى محترمهم بالكلية ومطهر الارض منهم (أومعدبهم عداياشد بدا)دون الاستئصال بالمرة وقيل مهاكمهم مخزيهم فى الدنيا أومعذبهم فى الآخرة احدم اقلاعهم عاكانو اعليه منالفسقوالطغيان والترديد لمنعالخلودون منعالجمع فأذهم مهلكون في الدنيا ومعذبون فىالآخرة وإشارصيغة اسم الفاعلمع أنكلامن الاهلأك والتعذيب مترف للدلالة على تحقفهما وتقررهما البتة كأنحما واقعان وانما قالوه مبالغة فيأن الوعظ لاينجع فيهمأو ترهيماالقومأ وسؤالا عنحكمة الوعظونفعه ولعلهم انماقالوه بمحضريين القومحثا الهم على الاتعاظ فان بت القول بهلاكهم وعذابهم بماللق

قى قلوبهم الخوف والخشية وقيل المراد النفة من الفرفة الهالكة اجابوابه وعاظهم رداعليهم وتهكما بهم وليس ومنهم كومنهم بذاك كاستقف عليه (قالوا) أى الوعاظ (معذرة الدريكم) اى نعظهم معذرة البه تعالى على انه مفعول له وهوالانسب بظاهر قولهم لم تعظون أونعتذر معذرة على انه مصدر لفعل محذوف وقرى الرفع على انه خبر مبتدا محذوف اى وعظتنا معذرة اليه تعالى حق لاننسب الى نوع تفريط فى النهى عن المنكر وفى

اضًافة الرب الى ضمير المخساطبين توح ثمر يض بالسائلين (ولعلهم يتقون) عطف على معدرة أى ورجاء لان تقوا بعض التقاة وهذا صريح في أن القسائلين لم تعظون الح ليسوا من الفرقة الهسالكة والالوجب الحطساب (فلانسوا ماذكروابه) أى تركوا ماذكرهم به صلحاؤهم تركة الناسي للشي وأعرضوا عنسه اعراضا كليا بحيث لم يخطر ببالهم شي من تلك المواعظ أصلا (أيجينا الذن ينهون عن السوه) ﴿ ٤٥٣ ﴾ وهم الفريقان المذكوران واخراج انجائهم مخرج

الجواب الذي حقد الترتب على الشرط وهونسيان المعتدن المستسع لاهلاكهم لماأنمافي حبز الشرط شيان النسيان والنذكركا به قيل فلاذكر المذكرون ولمتذكر المعتدون أنجينا الاولين وأخذنا الآخرين وأما تصدير الجواب إنجاثهم فلامرمرارا منالسارعةالى بيان بجاتهم من أول الامر معمافي المؤخر من نوع طول (وأخذ ناالذين ظلموا) بالاعتداء ومخالفةالأمر ( بعداببيس )أىشديد وزناومعني من بوئس يبؤس بأسا اذااشند وقرئ يئس على وزن فيعل يفتح العين وكسرها وبئس كعذروبئس علم تخفيف العدين ونقل حركتها الىالغاء ككبد فى كبدو بيس بقلب الهمزة ياء كذيب في ذئب وبيس كريس بقلب همزة بتيسياء وادغام الياء فيهاو بيسعلي تخفيف بيس كهين في هين وتنكيرالعذابالتفخيم والتهويل ( عاكانو الفسقون ) متعلق بأخذنا كالباءالاولى ولاصير فدلاختلافهما معنىأى أخذناهم عاذكر من العذاب

ومنهم من لم يفعل ذلك وهذا القسيم الثانى صاروا قسمين منهم من وعظ الفرقة المذنبة وزجرهم عن ذلك الفعل ومنهم من سكت عن ذلك الوعظ وانكروا على الواعظين وقالوا لهم لم تعظوهم معالعم بأنالله مهلكهم أومعذبهم يعني أنهم قدبلغوا في الاصرارعلي هذا الذنب الى حد لايكادون منعون عنه فصار هذاالوعظعديم الفائدة عديم الاثر فوجب تركه (والقول الثاني) ان أهل القرية كانو افرقتين فرقة أقدمت على الذنب وفرقة أجمواعنه ووعظوا الاولين فلمااشتغلت هذه الفرقة بوعظ الفرقة المذبة المتعدمة المقدمةعلى القبيح فعند ذلك قالت الفرقة المذنبة للفرقة الواعظة لمتعظون قوماالله مهلكهمأ ومعذبهم زعكم قال الواحدى والقول الاول أصح لانهم لوكا بوافرقنين وكان قولهمعذرة الىربكم خطابامن الفرقة الناهية للغرقة المعندية لقالوا ولعلكم تنقون أما قِولِه فَلمَانسُوا مَاذَكُرُوابِه يَعَنَّى أَنهُمُ لِمَاتُرَكُوا مَاذَكُرَهُمْ بِهِ الصَّالَّحُونَ ترك النَّاسي لما ينساه أبجينا الذين ينهون عن السوءوأ خذنا الظالمين المقدمين على فعل المعصية واعلمان لفظ الآبة بدل على ان الغرقة المتعدية هلكت والقرقة الناهية عن المنكر نجت أما الذين قالوا لم تعظون فقداختلف المفسرون في أنهم من أى الغريف ين كانوا فنقل عن أبن عباس رضيالله عنهما انه توقف فيه ونقلعنه أيضا هلكت الفرقنان ونجت الناهية وكانان عباس اذا قرأهذه الآية بكمي وقال ان هؤ لاءالذين سكتوا عن النهبي عن المنكر هلكوا ونحن نرى أشياء ننكرها تمنسكت ولانقول شيئا وقان الحسن الفرقة الساكنة ناجية فعلى هذانجت فرقنان وهلكت الثالثة واحتجوا عليد بأنهم لماقألوا لمرتعظون قوما الله مهلكهم أومعذبهم دلذلك على أنهم كانوامنكر ين عليهم أشدالانكار وأنهماننا تركوا وعظهم لانه غلب على ظنهم انهم لايلتفتون الى ذلك الوعظ ولاينتف ون به فان قيل انترائ الوعظ معصية والنهي عنه أيضا معصية فوجب دخول هو لأءالناركين للوعظ الناهين عند تحت قوله وأخذناالدين ظلمواقلنا هذا غيرلازم لاناأنهي عن المنكر انما يجب على الكفاية فاذاقام به البعض سقط عن الباقين ممذكر انه تعالى أخذهم بعذاب بئيس والظاهر أنهذا العذاب غسيرالمسمخ المتأخر ذكره وقوله بعذاب بئيس أى شديد وفي هذه اللفظة قرآآت (أحدها) بيس بوزن فعيل قال أيوعلي وفيدوجهان (الاول)أن يكون فعيلامن بوأس يبوأس بأساافا اشتد (والآخر) مَاقَاله أبوز يدوهوانه من البؤس وهوالفقر يقال بأسالرجل يبأس بوءساو بأسا ويتيسااذا افتقر فهو بائس أى فقير فقوله بعذاب بئيس أى ذي بوس (والقراءة الثانية) بئس بوزن حذر ( والثالثة ) بيس على قلب الهمزةيا، كالذيب في ذنب (والرابعة) بينس على فيعل (والخامسة ) بيس كوزن ريس على فلب همزة بنيس ياءوا دغام الياءفيها (والسادسة) بيس على تخفيف بيس كهيز في هين وهذه القراآت نقلها صاحب الكشاف تمبين تعالى أنهم مع نزول هذا العذاب بهم تمردوا فقال عزمن قائل (فلماعتوا عانهوا عند قلنالهم كونوآ قردة حاستين) وفيه مباحث

بسبب تماديهم في الفسق الذي هوالخروج عن الطاعة وهوالظام العدوان أيضا واجراء الحكم على الموصول وان اشعر بعلية مافي حير الصلة له لكنه صرح بالتعليل المذكور ابذانا بأن العلة هو الاستمرار على الظلم والعدوان مع اعتباركون ذلك خروجاً عن طاعة الله هزوجل لانفس الظلم والعدوان الالماأخروا عن ابتداء المباشرة ساعة ولعله تمالى قدعذ بهم بعذاب شديد دون الاستثصال فلم يقلعوا عما كمانوا عليه بل ازدادوا في الفي فسخهم بعد ذلك لقوله تعالى ( فلماعتوا

عانهواعنه )أى تمردواو تكبروا وابواأن يتركوا مانهوا عنه (قلنالهم كونوا قردة خاسفين) صاغر بن اذلاه بعداء عن الناس والمراد بالامر هوالامر النكويني لاالقولي وترتيب المسخ على العتو عن الانتهاء عانهوا عنه للابدان بأنه ليس لخصوصية الحوت بل العمدة في ذلك هو مخالفة الامر والاستعصاء عليه تعالى وقيل المراد بالعداب البئيس هو المسخ والجملة الثاتية تقرير للاولى روى أن البهود أمروا باليوم الذي أمر نابه على 102 كالله وهو يوم الجمعة فتركوه واختاروا السبت وهو

(الاول) العنو عبارة عن الاباء والعصيان واذاعنوا عانهوا عند فقدأطاعوا لانهمأ بوا عانهوا عنمه ومعلوم أنه لبسالمراد ذلك فلابد من اضمار والتقدير فلماعتوا عن ترك مانهوا عنه مُحدَف المضاف واذا أبوا ترك المنهى كانذلك ارتكابا للمنهى (البحث الثاني) من النَّـاس من قال ان قوله قلنالهم كونوا قردة ليس من المقال بل المراد منه أنه تمالى فعل ذلك قال وفيه دلالة على إن قوله انما أمرنا لشي اذا أردناه أن نفول له كن فيكون هو بمعنى الغمل لاالكلام وقال الزجاج أمروا بأن بكونوا كذلك بقول سمع فيكونأبلغ واعلم انحل هذا الكلام على هذآ بعيد لانالمأمور بالفعل يجبأن يكون قادراعلية والقوم ماكانواقادر ينعلى أن يقلبوا أنفسه بقردة (المحد الثالث) قال ابن عباس أصبح القوم وهم قردة صاغرون فكمهوا كذلك ثلاثا فرآهم ألناس ثم هلمكوا ونقل عنابن عبآس رضي الله عنهما أنشباب القوم صاروا قردة والشيوخ خنازير وهذا القول على خلاف الظاهر واختلفوا في أن الذين مسمخوا هل بقوا قرده وهل هذه القردة سننسلهم أوهلكوا واتقطع نسلهم ولادلالة فيالآ يقعليه والكلام في المسيخ ومافيه من المباحثات قدسبق بالاستقصاء في سورة البقرة والله أعلم \* قوله تعالى ﴿ وَآذَ الْمَانَ رَبُّكُ ليبعثن عليهم الى يوم القيامة من يسومهم سوء العذاب انربك لسريع العقاب وانه لغفوررحيم) اعلمانه تعالى لماشرح ههنابعضامصالح أعمال البهود وقبائح أفعالهمذكر في هذه الآية انه تعالى حكم عليهم بالذل والصغار الى ومالقيامة قال سبويه أذن أعلم وأذن ادى وصاح للاعلام ومنه قوله تعالى فأذن موذن بينهم وقوله نأذن بمعني أذنأي أعلم ولفظة تفعل ههناليس معناه انه أطهر شيئاليس فيه بلمعناه فعل فقوله نأذن بعني أذنكافى قوله سيحانه وتعالى عجايسركور معناءعلا وارتفع لاععي أنه أظهر مننفسه العلووانلم يحصل ذلك فيد وأماقوله ليبعثن عليهم فغيد بحثان (الاول) ان اللام فيقوله ليبعنن جواب القسم لان قوله واذتأذن جار بحري القسم في كونه جازما بذلك الخبر (البحث الثاني) الضمير في قوله عليهم يقتضي أن يكون راجعًا الى قوله فلماء توا عانهوا عنه قلنالهم كونوا قردة خاستين لكنه قدعم أنالذين مسخوالم يستر عليهم التكليف مم اختلفوا فقال بعضهم المراد نسلهم والذين بقوا منهم وقال آخرون بل المراد سائراليهود فانأهل القرية كانوا بين صالح وبين متعدفسيخ المتعدى والحق الدل بالبقيــة وقال الاكثرون هذه الآنة في اليهود الذي أدركهم الرسول صلى الله عليه وسلم ودعاهم الى سهر يعته وهذا أقرب لان المقصود من هذه الآية تخويف البهود الدين كاتوا في زمان الرسول صلى الله عليه وسلم وزجرهم عن البقاء على اليهودية لافهم اذاعلوا بقاء الذل عليهم الى يوم القيامة انزجروا ( البحث الثالث )لاشبهة فيأن المراد اليهودالذين ثبتوا على الكفرواليهودية فأماالدين آمنوا بمعمدصلي اللهعليه وسلم فخارجون عنهذا الحكم أماقوله الى بوم القيامة فهذا تنصيص على أن ذلك العذاب ممدود الى يوم القيامة وذلك

المعنى بقوله تعالى انماجعل السبت علىالذين اختلفوا فيه فابتلوابه وحرم علبهم الصيدفيد وأمروا بتعظيمه فكانت الحيتان تأتيهم يوم السدت كأنهاالمخاص لاري وجدالااولكثرتها ولاتاتيهم في سائر الايام فكانو اعلى ذلك برهة من الدهر ثم جاءهم ابليس فقال لهم انمانهيتم عن أخذها يومالسبت فأتخذواحياضا سهلة الورود صعبة الصدور ففعلوافجعلوايسوقون الحيتان اليها يوم السبت فلاتقدر على الخروج منهاو بأخذونها يومالاحدوأخذ رجلءنهم حوتا وربط فيذنبه خيطا الىخشبة في الساحل ثم شواه بومالاحد فوجد جاروريح السمك فتطلع في تنوره فقال له انى أرى الله سيعذبك فلالمهر. عذب أخمذ في ومالسبت القايل حوتين فلمارأواأن العذاب لايعاجلهم استمروا على ذلك فصادوا وأكاوا وملحواو باعوا وكأنوا نحوا من سبعين ألفا فصار أهل القرية اثلاثا ثنث استمروا على النهى وثلث ملواالنذكير وستموء وقالوا للواعظين

لم تعظون الخ و ملت باشروا الحطية فللم ينتهوا قال المسلمون نحن لانساكنكم فقسموا القرية بجدار في يقتضي كالمسلمين باب وللمتدين باب وللمتدين المسلمين والما المام قردة المسلمين والمام المام والمام قردة فقيد المام المام والمام والمام

صار الشبان قردة والشيوخ خناز يروعن مجاهد رضى الله عند مسخت قلوبهم وقال الحسن البصري اكلواوالله أوخم أكلة أكلها أهلها أثقلها خزيا فى الدنبا وأطولها عدابا فى الآخرة هاه وايم الله ماحوت أخذه قوم فأكلوه أعظم عندالله من قتل رجل مسلم ولكن الله تعالى جعل موعدا والساعة أدهى وأمر (واذنا ذن بامنصوب على المفعولية بمضمر معطوف على قوله تعالى وأسألهم وتأذن بعنى آذن كاأن توعد ﴿ ١٥٥ ﴾ بمعنى أوعدا و بمنى عزم فان العازم على الامر يحدث به

انفسه وأجرى مجرى فعل القسم كعلمالله وشهدالله فلذلك أجيب بجوابه حبث قيل (ليبعثن عليهم الى يوم القيامة) أىواذكرلهم وقت ايجابه تعالى على نفسه أن سلط على اليهود البتة (من يسومهم سووالعذاب)كالاذلالومسرب الجزية وغيرذلك من فنون العذاب وقدبعث الله تعالى عليهم بعد سليمان عليه السلام بخت صرفعرب درارهم وقتل مقاتلتهم وسيي نساءهم وذراريهم وضرب الجزيةعلىمنبني منهم وكانوا يو دونهاالى المجوس حتى بعث النبي عليه الصلاة والسلام فغعل مافعل تمضرب الجزية عليهم فلاتزال مضروبة الى آخر الدهر ( ان يك لسريع العقاب) يعا قبهم فى الدنبا (وانه لغفور رحيم) لمن تاب وآمن منهم (وقطعناهم) أى فرقنا بني اسرائيل (في الارض)وجعلناكل فرقة منهرني قطرمن أقطارها يحيث لانخلوناحية منهامنهم تكملة لادبارهم حتى لانكون لهم شوكة وقوله تعالى (أعا) امامعول نمان لقطعنا أوحال من مغعوله (منهم الصالحون) صفة

بقتضىان ذلك العذاب انما يحصل فى الدنيا وعند ذلك اختلغوا فيه فقال بعضهم هوأخذ الجزية وقبل الاستخفاف والاهانة والاذلال لقوله تعالى منربت عليهم الذلة أغاثقفوا وقيل القتل والقتال وقيل الاخراج والابعاد منااوطن وهذا القائل جعل هذهالآية فيأهل خيبر وبنى قريظة والنضيروهذه الآية نزلت في اليهود على انه لادولة ولاعزوان الذل يلزمهم والصغار لايفسارقهم ولمأخبرالله تعسالي فيزمان محمد عن هذه الواقعة ثم شاهدنا بأن الامر كذلك كان هذا اخباراصدقا عن الغيب فكان معجزا والخبرالمروى فأنأتباع الدجال هم اليهودان صحفناه أنهم كانواقبل خروجه يهود الم دانوا بالهيته فذكروابالاسم الاول ولولا ذلك لكأن فىوقت اتباعهم الدجال قدخرجوا عن الدلة والقهروذلك خلاف هذه الآية واحتج بعض العلاءعلى لزوم الذل والصغار اليهود بقوله تعالى منر بت عليهم الذلة أيمَا تقفوا الابحبل من الله الا أن دلالتها ليست قو به لإن الاستشناء المذكور في هذه الآية يمنع من القطع على لزوم الذل لهم في كل الاحوال أما الآية التي نحن في تفسيرها لم يحصل فيها تقييد ولااستنباء فكانت دلالتها على هذا المعنى قو ية جداواختلفوا في أن الذين يلحقون هذا الذل بهؤلاء اليهود من هم فقال بعضهم الرسول وأمندوقيل يحتمل دخول الولاة الظلمة منهم واتنام يوعمروا بالفيام بذلك اذاأ ذلوهم وهذا القائل حلقوله ليبعثن على بحوقوا اناأ رسلنا الشباطين على الكافرين فاذاجازأن يكون المراد بالارسال التخلية وترك المنع فكذلك البعثة وهذاالقآئل قال آلمراد بختنصر وغيره الىهذا الميسوم ممانه تعسالى ختم الآية بقوله انربك لسعر بعالعقسابوالمراد التحذير من عقما به في الأخرة مع الذلة في الدنب وانه لغفور رحيم لمن تاب من الكفر واليهودية ودخل في الايمان بالله و بمعمد صلى الله عليه وسلم \* قوله تعالى ( وقطعناهم في الارض أممامنهم الصالحون ومنهم دونذلك و بلوناهم بالحسنات والسيآت لعلهم يرجعون) واعلمان قوله وقطعناهم أحدما بدل على ان الذي تقدم من قوله ليبعثن عليهم المراد جلة اليهود ومعنى قطعناهم أى فرقناهم تفريقا شديدا فلذلك قال بعده في الارض أتماوظاهر ذلكأنه لأأرض مسكونة الاومنهم فيهاأمة وهذاهوا لغالب منحال اليهود ومعنى قطعناهم فانه قلما يوجدبلد الاوفيه طأنفة منهم ثمقال منهم الصالحون قيل المراد القوم الذين كانوا فى زمن موسى عليه السلام لانه كان فيهم أمة يهدون بالحق وقال ابن عباس ومجاهدير يدالذين أدركواالنبي صلىالله عليدوسلم وآمنوا به وقوله ومنهم دون ذلك أىومنهم قومدونذلك والمراد منأقام على اليهودية فانقيل لملايجوز أن يكون قوله ومنهم دون ذلك من يكون صالحا الاأن صلاحه كان دون صلاح الاولين لان ذلك الى الظَّاهر أقرَّب قلنا ان قُوله بعد ذلك لعلهم يرجعون يدل على ان المراد بذلك من ثبت على اليهودية وخرج من الصلاح أماقواه و بلوناهم بالحسنات والسيآت أى عاملناهم معاملة المبتلي المختبربالحسنات وهي النعم والحصب والعافية والسميآت هي الجدب

لابماأو بدل منه وهمالذين آمنو بالمدينة ومن يسير بسيرتهم (ومنهم دون ذلك )أى ناس دون ذلك الوصف أى منحطون عن الصلاح وهم كفرتهم وفسقتهم (وبلوناهم بالحسنات والسميات) بالنعم والنقم (لعلهم يرجعون) عماكانوا فيه من الكفر والمعاصى (فخلف من بعدهم) أى من بعمد المذكورين (خلف) أى بدل سموه مصدر نعت به ولذلك يقع على الواحد والجمع وهوشائع في الشروا لحلف بفتح اللام في الحمير والمراديه الذر

كانوافي عصر رَسُول الله صلى الله عليه وسلم (ورثوا الكتاب) أى التوراة من اسلافهم يفرونها و يفغون على مافها (يأخذون عرض هذا الادى) استثناف مسوق لبيان ما يصنعون بالكتاب بعد وراثتهم اباه أى ياخذون حطام هذا الشي الادى أى الدنيا وهو من الدنو أو الدناه و المراد به ما كانوا يأخذونه من الرشا في الحكومات وعلى تحريف الكلام وفيل حال من واوورثوا (و يقولون سيغفرلنا) ولا يو اخذنا الله تعالى بذلك ﴿ ٤٥٦ ﴾ ويتجاوز عنه والجله تحتمل العطف والحالية

والشدائد قالأهل المساني وكلأحد منالحسنات والسيسآت يدعو الىالطاعة أما النع فلاجل الترغيب وأماالنقم فلاجل الترهيب وقوله برجعون يريدي يتو بوالخقوله تعالى (فغلف من بعدهم خلف ورثوالكتاب يأخذون عرض هذا الادبى و يقولون سيغفر لنا وان يأتهم عرض مثله يأخذوه ألم يو خذعليهم مشاق الكتاب أن لا يقولها على الله الاالحق ودرسوامافيه والدار الآخرة خيرللذين يتقون أفلاته لمون والذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة الانضيع أجر المصلمين اعلم انقوله فغلف من بعدهم خلف ظاهره ان الاول عمدوح والثاني مذموم واذاكان كذلك فيجب أن يكون المراد فخلف من بعد الصالحين منهم الذين تقدم ذكرهم خلف قال الزجاج الخلف ما اخلف عليك بما أخذمنك فلهذا السبب يفال القرن الذي يجئ في الرقرن خلف ويقال فيه أيضاخلف و قال أحد بن يحيى الناس كلهم يقولون خلف صدق وخلف سوء وخلف للسوءلاغم وحاصل الكلام أن من أهل العربية من قال الحلف والخلف قديد كرفي الصالح وفي الرديء ومنهممن يقول الخلف مخصوص بالذم قال الدوو يقيت في خلف تجلد الاجرب ومنهم من يقول الخلف المستعمل في الذم مأخوذ من الخلف وهوالفساديقال للردى من القول خلف ومندالال المشهور سكب ألفاو نطق خلفا وخلف الشئ يخلف خلوفا وخلفا اذافسد وكذلك الفير اذاتغيرت رأيحته وقوله بأخدون عرص هذاالادبي قال أبوعبيدة جيع متاع الدنيا عرض بفتح الراءيقال الدنيا عرض حاضر يأكل منها البروالفاجر وأما العرض بسكون الراء فاخالف العين أعنى الدراهم والدنانير وجعه عروض فكان كلعرض عرضاوليس كلعرض عرضاوالمراد بقوله عرض هذاالادبي أي حطام هذاالشي الادني ير بدالد بباوما يتمتع به منهاوق قوله هذا الادبي تخسيس وتحقير والادبي امامن الدنو بمعنى القرب لانه هاجل قريب وامامن د بوالحال وسقوطها وقلتها والمراد ماكانوا بأخذونه من الرشافي الاحكام على تحريف الكلام ثم حكى تعسالي عنهم انهم يستعقرون ذلك الذنب و يقولون سيغفرانا ممقال وان يأتهم عرض مثله يأخذوه والمراد الاخبار عن امرارهم على الذنوب وقال الحسن هذاا خبار عن حرصهم على الدنيا وأنهم لايستنعون منهاثم بين تعالى قبع فعلهم فقال ألم يوخد عليهم ميثاق الكناب أى التوراة أن لا يقولوا على الله الاالحق قبل المراد منعهم عن تحريف الكتاب وتغيير الشرائع لاجل أخذ الرشوة وقيل المراد انهم قالواسيغفرك هذا الذنب مع الاصرار وذلك قول بآطل فأن قيل فهذا القول يدل على انحكم التوراة هوأن صاحب الكبيرة لايففرله قلنا انهم كانوا يقطعون بأنهذه الكبيرة مغفورة ونحن لانقطع بالغفران بأنرجو الغفران ونقول انبتقديرأن يعذب الله عليها فذلك العذاب منقطع غير دائم تمقال تعالى ودرسوا مافيه أى فهم ذاكرون لماا خذعليهم لانهم قدقرؤه ودرسوه ممقال والدار الآخرة خيرالذين يتقون من تلك الرشدوة الخبيثة المحقرة أفلايعقلون الماقوله تعالى والذين يمسكون بالكتاب يقال

والفعل مسندالى الجاروالمجرور أومصدريأخذون (وانبأتهم عرض مثله يأخذوه) حال أمن الضمعر في لنا أي يرجون المغفرة والحال أنهم مصرون على الذنب عائدون الى مثله غيرتائبين عند (ألم بوحدعليهم ميثاق الكتاب) أى الميثاق الوارد في الكتاب (أن لا يقولوا على الله الاالحق)عطف يان لليثاق أومتعلق به أي بان لايقولواالخ والمرادبه الردعليهم والتوبيخ عطبتهم القول بالمغفرة بلاتو بةوالدلالةعلى انهاافتراء على الله تعالى وخروج عنميثاق الكناب (ودرسوا مافيه)عطفعلى ألميؤخد منحيث المعنى فأنه تقرير أوعلى ورثواوهو اعتراض (والدار الآخرة خيرللذين يتقدون ) مافعمل هؤلاء (أفلاتعقلون) فتعلوا ذلك فلاتستبدلوالادني المؤدى الىالعقاب بالنعيم المخلدوقرى بالياءوفي الالتفات تشديدللتو يريح (والذين يمسكون بالكتاب) أي عسكون في أموردينهم يقال مسك الشي وتمسك به قال مجاهد همالذين آمنوا من أهل الكتاب كعبدالله

ان سلام وأصحابه تمسكوا بالكتاب الذي جاءبه موسى عليه السلام فل يحرفوه ولم يكتوه ولم يتخذوه ﴿ مسكت ﴾ ما كلة وقال عطاءهم أمة محدعليه الصلاة والسلام وقرى مسكون من الأمساك وقرى مسكوا واستمسكوا موانقا لقوله تعالى (وأقاموا الصلاة) ولعل التغير في المشهورة للدلالة على ان التمسك بالكتاب أمر مستر في جيع الازمنة بخلاف اقامة الصلاة والمستر من المنافقة المسلاة المنافقة المسلاة المنافقة المنا

على الذي يتقون وقوله أفلاتعقلون اعتراض مقررلما قبله واما الرفع على الابتداء والخبر قوله تعالى (انالانضيع أجرالمصلمين) والرابط اما الضمير المحذوف كاهورأى جهور البصريين والتقدير أجر المصلحين منهم واما الالف واللام كاهورأى الكوفيين فانه في حكم مصلحيهم كافى قوله تعالى فان الجنة هى المأوى أى مأواهم وقوله تعالى مفتحة لهم الابواب أى أبوابها وأما العموم في مصلحين فانه من الروابط ومندنع ﴿ ٤٥٧ ﴾ الرجل زيد على أحد الوجوه وقبل الحبر محذوف والتقدير

والذين عسكون بالكتاب ماجورون أومثابون وقوله تعالى انالانضيع الخ اعتراض مقررلما قبله (واذنتفنا الجل فوقهم)أى قلعناه من مكانه ورفعنا أعليهم (كأنه ظلة) أى سقيفة وهي كل ما أظلك (وظنوا)أى تيقنوا (انهواقع بهم) ساقطعليهم لان الجبل لاينبت فيالجو ولانهم كانوا يوعدون به واطلاق الغلن فيالحكاية لعدم وقوع متعلقة وذلك أنهم أبوا أن يقبلوا أحكامالتوراة لثقلها فرفع الله تعالى عليهم الطوروقيل لهم ان قبلتم ما فيها فبها والألبقعن عليكم (خذوا مَاآتيناكم)أى وقاناً وقائلين خذواما آتيناكم من الكتاب (بفوة) بجدوعز عدعلي تعمل مشاقه وهو حال من الوا ( واذكروامافيه) بالعمل ولاتتركو كالمنسى (لعلكم تتقون) بذلك قباتم الاعال ورذائل الاخلاق أوراجين أنتنظموافي سلك المتقين ( وادْأُخَذَر بِكُ ) منصوبُ بمضمر معطوف على ماانتصب بهاذنتقنامسوق للاحتجاج على البهود متذكرالميثاق

مسكت بالشئ وتمسكت به واستمسكت به وامتسكت به وقرأ أ بو بكرعن عاصم يمسكون مخففة والباقون بالتسديدأ مأجحة عاصم فقوله تعالى فأمساك معروف وقوله أمسك عليك زوجك وقوله فكاو أنما أمسكن عليكم قال الواحدي والتشديد أقوى لان التشديد للكثرة وههنا أريديه الكثرة ولانه يقال أمسكته وقلما يقال أمسكت يه اذاعرفت هذا فنقول في قوله والذين عسكون بالكتاب قولان (الاول) أن يكون مر فوعا بالابتداء وخبره انالا نضيع أجر المصلحين والمعنى الانضيع أجرهم وهوكقوله انالذين آمنوا وعلوا الصالحات الانضيع أجر من أحسن عملا وهذا الوجه حسن لانه لماذ كروع يدمن ترك التمسك بالكتاب أردفه بوعد منتمسك به (والقول الثاني) أنْ يكون مجروراعطفاعلي قوله الذين يتقون ويكون قوله انالانضيع زيادة مذكورةلتأ كيدماقبله فانقيل التمسك بالكتاب يشتمل علىكل عبادة ومنها اقامةالصلاة فكيف أفردت بالذكرقلنااظهارا لعلوم تبة الصلاة وانها أعظم العبادات بعد الايمان \* قوله تعالى (واذ تقنا الجبل فوقهم كأنه ظلة وطنوا أنه واقع بهم خدو اما آتينا كم بقوة واذكرو اما فيدلعلكم تتقون) قال أبوعبيدة أصل النتق قلع الذي من موضعه والرمى به يقال نتق مافي الجراب اذارمي به وصبه وامرأة ناتقوستاق اذاكثر ولدهالانهاترمي أولادهارميافعني تقنا الجبل أى قلعناه من أصله وجعلناه فوقهم وقوله كائه ظلة قال ابن عباس كائه سقيفة والظلة كل ماأطلك من سقف بيت أوسحابة اوجناح حانط والجمع ظلل وظلال وهذه القصة مذكورة في سورة البقرة وطنوا أنه واقع بهم قال المفسرون علوا وأيقنوا وقال أهلالماني قوى في نفوسهم انه واقع بهم انخالفوه وهذا هوالاظهر في معنى الطن ومضى الكلام فيه عند قوله الذين يظنون أنهم ملاقور بهم روىانهم أبواأن بقبلواأحكام التوراة لغلظها وتقلها فرفع الله الطورعلى رؤسهم مقدار عسكرهم وكأن فرسخاني فرسيخ وقيل لهم أن قبلتموها بما قيمها والاليقعن عليكم فلانظر وا الى الجبل خركل واحدمنهم ساجداعلى حاجبه الايسروهو ينظر بعينه اليمني خوفامن سقوطه فلذلك لاترى يهوديا يسجد الاعلى حاجبه الايسروهو ينظر معينه اليمني ويقولون هي السجدة التي رفعت عنا بها العقوية ثِم قال تعالى خذو اما آتيناكم بقوة أي وقلناخذواما آتيناكم أوقا ثلين خذواماآ تيناكم منالكتاب بقوة وعزم على احتمال مشافه وتكاليفه واذكروامافيه من الاوامر والنواهي أواذكر واما فيه من الثواب والعقاب و يجوز أن يراد خذوا مِا آتينا كم من الآية المُظيمة بقوة ان كمتم تطيقونه كفوله ان استطعتم أن تنفذوا مِن أقطار السموات والارض فاتفدوا واذكروا مافيدمن الدلالةعلى القدرة الباهرة لعلكم تتقون ماأنتم عليه \* قوله تعالى (واذأخذر بكمن بني آدم منظهور هم ذربتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم فالوابلي شهدناأن غولوا يوم القيامة اناكناهن هذا غافلين أوتقولوا اعاأشرك آباو نامن قبل وكناذرية من بعدهم أفتهلكنا عافعل البطلون

العام المنتظم للناس ﴿ ٥٨ ﴾ ع قاطبة وتوبيخهم بنقضه اثر الاحتجاج عليهم بتذكير مبثاق الطور وتعليق الذكر بالوقت مع أن المقصود تذكير ماوقع فيه من الحوادث قدم بيانه مرارا أى واذكر لهم أخذر بك (من ني آدم) المردبهم الذين ولدهم كأثنامن كان نسلا بعد نسل سوى من لم يولدله بسبب من الاسباب كالعقم وعدم التروج والموت صغيرا وايثار الاخذعلى الإخراج للايذان بالاعتناء بشأن المأخوذ لما فيه من الابناء عن الاجتباء والاصطفاء وهو السبب في السنادي اليا

اسم الرب بطر يقالالنفات مع مافيد من التمهيد للاستفهام الآمى واصافته الى ضميره عليه الصلاة والسلام التشر بف وقوله تعالى ( من ظهورهم ) بدل من بنى آدم بدل البعض بتكرير الجار كافى قوله تعالى الذين استضعفوا لمن آمن منهم ومن فى الموضعين ابتدائية وفيه مزيد تقرير لابتنائه على البيان بعد الابهام والتفصيل غب الاجال وتنبيه على أن الميثاني قدأخذ منهم وهم فى أصلاب الآباء ولم يستودعوا ﴿ ٤٥٨ ﴾ في أرحام الامهات وقوله تعالى (ذريتهم) مفعول من بالميثن الميثن الميث

وكذلك نفصل الآيات والعلهم رجعون في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمانه تعالى لما شرح قصد موسى عليد السلام مع توابعها على أقصى الوجوه ذكرفي هذه الآية مايجري مجري تقرير الحجة على جيع المكلفين وفي تفسير هذه الآية فولان (الاول) وهو مذهب المفسرين وأهل الاثرماروي مسلمين يسارالجهني انعررضي الله عنه سئل عن هذه الآية فقال معترسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عنها فقال ان الله سجانه وتعالى خلق آدم ثم جمع ظهره فاستخرج منه ذرية فقال خلقت هو الاءالجنة وبعمل أهل الجنة يعملون مم مسخطهم وفاستخرج منه ذرية فقال خلقت هؤلاءالنار وبعمل أهلالنار يعملون فقال رجل يآرسول الله ففيم أأممل فقال عليه الصلاة والسلام أن الله اذا خلق العبد للجنة استعمله بعمل أهل ألجنة حنى بموت على عمل من أعمال أهل الجنة فيدخل الجنة واذاخلق العبدللنار استعمله بعمل أهل النارحتي يموت على عمل من أعمال أهل النارفيد خله الله الناروعن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلملاخلق الله آدم مسعظهر و فسقط منظهره كل اسمة من ذريته الى يوم القيامة وقال مقاتل ان الله مسم صفعة ظهر آدم اليمني فغرج منه ذرية بيضاء كهيئة الذرتحرك ممسم صفعة ظهره اليسرى فغرج مندذر يتسوداء كهيئة الذرفقال ياآدم هؤلاء ذريتك محقال أهم ألست بربكم قالوابلي فقال للسيض هؤلاء في الجنة برحتي وهم أصحاب اليمين وقال السود هؤلاء في النار ولا أبالي وهم أصحاب الشمال وأصحاب المشأمة تم أعادهم جيعا في صلب آدم فأهل القبور محبوسون حتى يخرح أهل المثاق كلهم من أصلاب الرجال وأرحام النساء وقال تعالى فين نقض المهدالاول وماوجد نالا كبرهم من عهد وهذ القول قد ذهب اليه كثير من قدماء المفسر ف كسعيدن المسب وسعيد بنجير والضعال وعكرمة والكلي وعن ابن عباس رمني الله عنهما انه أبصر آدم في ذريدة وما الهم نور فقال بارب من هم فقال الانبياء ورأى واحداوهوأشدهم نورافقال منهوقال داود قال فكم عره قال سبعون سنة قال آدم هوقليل قدوهيته من عرى أربعين سنة وكان عر آدم ألف سنة فلاتم عرآ دم تسعمائة وستين سنة أناه ملك الموت ليقبض روحه فقال بني من أجلى أر بعون سنة فقال ألست قدوهبته من ابنك داود فقال ما كنت لاجعل لاحد من أجلى سيئا فعند ذلك كتب لكل نفس أجلها أما المعتزلة فقد أطبقواعلى انه لامجوزتف يرهذه الآية بهذا الوجه واحتجوا على فسادهذا القول وجوه (الحجة الأولى لهم) قالوا قوله من نيى آدم من طهورهم لاشك أن قوله من ظهورهم بدل من قوله بني آدم فيكون المعني واذ أخذرك من ظهور بني آدم وعلى هذا التقدير فلم يذكرالله تعالى انه أخذمن طهر آدم شيئًا (الحجة الدانية) انه لوكان المردانه تعالى أخر جمن ظهرا دم شيئامن الدرية لماقال منطهورهم بل كان يجب أن يقول من ظهره لان آدم ليس له الاظهر واحدو كذلك قوله ذريتهم لوكان المراد آدم لقال ذريته (الحجمة الثالثة) انه تعالى حكى عن أولئك الذرية

أخذأخرعن المفعول بواسطه الجارلاشماله على ضميرراجع اليدولمر اعاة أصالته ومنشئيته ولمامرم ارامن التشويق الى المؤخر وقرئ ذرياتهم والرادبهم أولادهم علي العموم فيندرج فيهم اليهود المعاصرون لرسول اللهصلي اللهعليه وسلماندراجاأ ولياكا اندرج أسلافهم في يي آدم كذلك وتخصيصهما باليهود سلفاوخلفامعأنماأر بدبيانه من بديع صنع الله تعالى عزوجل شامل للكل كافة مخل بفخامة التغزيل وجزالة التمنيل (وأشهد هم على أنفسهم) أى أسهد كلواحدة منأوائك الذريات المأخوذين منظهورا بأيهم على نفسهالاعلى غيرهاتقريرا لهم بريويته التسامة وماتستنبعه من المعبودية على الاختصاص وغيرذلك من أحكامها وقوله تعالى (الست ريكم)على ارادة القول أي فاثلاألست بربكم ومالك أمركم ومن بيكم على آ الاطلاق من غيرأن كون لاحدمد خل في شأن من [شؤنكم فينتظم استحقاق لمسودية ويستازم احتصاصه به

 ز بو بيتد بعد تمكينهم منها بماركن مهم من العقول والبصائر ونصب لهم في الآفاق والانفس من الدلائل تمكينا الماو من تمكنهم منها بمكن المرون منها بمكن المدال المرون منها مكنهم منها تعرف المرون منها والمرون مسارعتهم المدال من غير أن يكون هناك أخذوا شهاد وسؤال وجواب كافي قوله تعالى ققال لها والارض النياطوعا أو كرها قالتا أتينا طائعين و قوله تعالى و 10 كورها قالتا أتينا طائعين و قوله تعالى و 10 كورها قالتا أتينا طائعين و قوله تعالى و 10 كورها قالها والارس الله صلى الله

عليموسلم الىمعاصريهمن اليهودتشديدافي الالزامأ واليهم والىمتقدميهم طريق التغليب اكن لامن حيث أنهم مخاطبون بقوله تعالى ألست بريكم فأنه لنسمن الكلام المحكي وقرئ بالباءعلى أن الضميرللذر يقوأيا ماكان فهومفعول له لماقبله من الاخذوالاشهاد أى فعلناما فعلناكراهة أن تقولوا أولئلا تقولواأبهاالكفرةأو يقولوا هم (بوم التيامة) عندظه ورالامر إ(اناكناعن،ذا)عنوحدانية ال يو سة وأحكامها (غافلين) لمنده عليه فاعم حيث جبلوا على ماذكر من النهيؤ التام التحقيق الحق والقوة القرية منالفعل صاروامحجوجين عاجز من عن الاعتدار بذلك اذلاسبيللاحدالى انكارماذكر منخلقهم على الفطرة السليمة وقوله تعالى (أوتقولواانما أشرك آباونا) عطف على تقواواوأولمنع الخلو دونالجع أى هم اخترعوا الاشراك وهم سنوه (منقبل) أي من قبل زماننا(وكنا)نحن (ذريةمن بعدهم) لانهتدي الى السبيل ولانقذر على الاستدلال مالدليل (أفتهلكتاعافعل

انهم قالوا اعاأ سُرك آباؤنا من قبل وهذا الكلام لايليق باولاد آدم لانه عليه السلام ماكانمشركا (الحجة الرابعة) أن أخذ الميثاق لا يمكن الامن الماقل فلوأخذ الله الميثاق من أولئك الذر لكانوا عقلاء ولوكانوا عقلاء واعطوا ذلك المبثاق حال عقلهم لوجب أن ينذكروا في هذا الوفت انهم أعطوا الميثاق قبل دخولهم في هذا العالم لان الانسان اذاً وقعتُ له واقعه عظيمة مهيبة فانه لايجوز مع كونه عاقلًا أن ينسساها نسيانا كايا لايتذكر منهاشيئا لابالقليل ولا بالكشير وبهذا الدايل يبطل القول بالتناسيخ فأنا نقول اوكانت أرواحنا قدحصلت قبل هذه الاجساد أخرى لوجب أن تذكر الآن اللَّاكناقبل هذا الجسد في جسد آخر وحيث لم نتذكر ذلك كان القول بالتناسيح باطلا فاذاكان اعتمادنا في ابطال التناسخ ليس الاعلى هذا الدليل وهذا الدليل بعينه قائم في هذه المسئلة وجب القول مفتضاً فلوجاز أن يقال اناني وقت الميثاق أعطينا العهد والميثلق معانافي هذا الوقت لانتذكر شيئامنه فلم لايجوز أيضاأ ريقال اناكناقبل هذا البدن في بدن آخر مع انا في هذا البدن لانتذكر شيئا من ثلك الاحوال و بالجله فلافرق بين هذا القولو بين مذهب أهل التناسخ فانلم يبعد النزام هذا القول لم يبعد أيضا النزام مذهب التناسخ ( الجمة الحامسة ) أنجيع الخلق الذين خلقهم الله من أولاد آدم عدد عظيم وكثرة كشيرة فالمجموع الحاصل من تلك الذرآت يباغ مبلغا عظيما في الحجميدة والمقدار وصلب آدم على صغره يعدأن ينسع لذلك المجموع (الحجة السادسة) ال البنية شهرط لحصول الحياة والعقل والفهم اذاولم يكن كذلك لم يبعد في كل ذرة من ذرات الهباء أن يكون عاقلا فاهمامصنفا للتصانيف الكثيرة في العلوم الدقيقة وفتح هذا الباب بفضي الى التزام الجهالات واذا ببت ان البنية شرط لحصول الحياة فكل واحد من المك الذرات لاعكن أن يكون عالمافهما عاقلا الااذا حصلت له قدرة من البنيسة واللحمية والدمية وأذاكأن كذلك فمجموع تلك الاشتخاص الذين خرجوا الى الوجود من أول تخليق آدم الى آخرقيام القيامة لأتحوبهم عرصة الدنيا فكيف يمكن أن يقال انهم باسرهم حصلوا دفعة واحدة في صلب آدم عليه السلام ( الجه السابعة ) قالوا هذا الميثاق المأأن يكون قدأخذه اللهمنهم فيذلك الوقت ليصبر جدعليهم في ذلك الوفت أوليصير جدعليهم عند دخوامهم فيدارالد باوالاول باطل لانعقاد الاجاع على اراسبب ذلك القدرمن الميثاق لايصيرون مستحقين الثواب والعقاب والمدح والدم ولاتجوز أن يكون المطلوب منه أن يصيرذاك جمعليهم عنددخواهم فى دار الدنيالانهم لمالم يذكروا ذبك الميثاق فى الدنيا فكيف يصير ذلك حدة عليهم في التمسك بالايمان ( الحجة النامنة ) قال الكوي انحال أولئك الذرية لا يكون أعلى في الغمم ولعلم من حال الاطفال ولما لم يمكن توجيد التكليف على الطفل فكيف يمكن توجيهم على أولئك الذرات وأجاب الزجاج عنه فقال لمالم يبعد أَنْ يُؤْتِي الله النمل العقل كاقال قالت نملة بِالَّذِيهِ النمل وأَنْ يُعطى الجِبل الفهم حتى يُسبح

المطلوب) من آباناالمضلين بعدظهور أنهم المجرمون وتعن عاجزون عن التدبيروالاستبداد بالرأى أو أتو اخذنافته لكنا الح فان ماذكر من استعدادهم الكامل يسدعليهم باب الاعتدار بهذا أيضا قان التقليد عندقيام الدلائل والقدرة على الحقيقة كاروى عن ابن عباس رضى الله عنها من الاستدلال بها ممالا مساغله أصلاهذا وقد حلت هذه المقاولة على الحقيقة كاروى عن ابن عباس رضى الله عنها من أيه لما خلق الله تعالى أردم عليد السلام مسمح ظهره فأخرج مندكل نسمة

هُوْخَالقها الى يُوم القيامة فقال السنت بربكم قالوا بلى فنودى يومئذ جف القاعاه وكائن الى يوم القيامة وقدروى عن عررضى القه عند أنه سئل عند أنه سئل عنها فقال ان الله تعالى خلق آدم ثم مسي ظهره بين يعد فاستخرج مند ذرية فقال خلقت بينيند فاستخرج مند ذرية فقال خلقت هؤلاء الله تعالى في عند الله تعالى خلقت المؤلاء النارو بعمل أهل الجند عند عند المعالدة والسلام بالذات

كإقال ومخزنا معداود الجبال يسبحن وكما أعطى الله العقل للبعير حتى يبجد للرسول والمخلة حتى سمعت وانقادت حين دعيت فكذا ههنا (الحجة الناسعة ) أن أولتك الذر فيذلك الوقت اما أن يكونوا كاملي العقول والقدر أوما كانوا كذلك فانكان الاول كانوا مكلفين لامحالة وانماستمون مكلفين اذاعرفوا الله بالاستدلال واوكانها كذلك لما امتأزت أحوالهم فيذلك ألوقت عن أحوالهم في هذه الحياة الدنيا فلوافتقر التكليف في الدنياالى سبق ذلك الميثاق لافتقرا لتكليف في وقت ذلك الميثاق الي سبق ميثاق آخرول م التسلسل وهومحال وأماالثاني وهوأنيقال انهم فيوقت ذلك الميثاق ماكانوا كاملي العقول ولاكاملي القدر فعينلذ يمتنع توجيد الخطاب والتكليف عليهم (الحجد العاشرة) قوله تعالى فلينظر الانسان تم خلق خلق من ماء دافق واوكانت تلك الذرات عقلاء فاهمينكاملين لكانوا موجودين قبلهذا الماء الدافق ولامعنى للانسان الاذلك الشئ فحينند لايكون الانسان مخلوقا من الماء الدافق وذلك رد لنص القرآن فان قالوالم لا يجوز أنيقال انه تعالى خلقه كامل العقل والفهم والقدرة عندالميثاق ثم أزال عقله وفهمه وقدرته ثم انه خلقه مرة أخرى في رحم الام وأخرجه الي هذه الحياة قلنا هذا باطل لانه لُوكَانَ الْأَمْرِ كَذَلِكُ لِمَاكَانَ خُلِقَهُ مِنَ النَّطَغُهُ خُلَّقًاعِلِي سِبِيلِ الابتداء بل يجب أن يكون خلقاعلى سبيل الاعادة وأجع المسلونعلى أنخلقه من النطفة هو الخلق المبتدأ فدلهذا على انماذكر تموماطل ( الحجة الحادية عسرة ) هي ان تلك الدرات اما أن يقال هي عين هؤلاء الناسأوغيرهم والقولاالثاني باطل باجماع بقىالقول الاول فنقول اما أن نقال انهم بقوافهماء عقلاء قادرين حال ماكانوا نطفة وعلقة ومضغة أوما بقوا كذلك والاولباطل ببديهة العقل واشاني يقتضي أنيقال الانسان حصل لهالحياة أربع مرات أولهاوقت الميثاق وثانيهافي الدنيا وثالثهسا في القبرو رابعها في القيامة وانه حصَّل له الموت ثلاث مرات موت بعد الحياة الحاصلة في الميثاق الاول وموت في الدنيا وموت في القبر وهذا العدد مخالف للعدد المذكور في قوله تعالى رنبا أمتنا اثنتين وأحستنا اثنتين ( الحجمة الثانيه عشرة ) قوله تعالى ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين فلوكان القول بهذا الذرضحيحا لكان ذلك الدر هوالانسان لانه هوالمكلف المخاطب المثاب المعاقب وذلك باطل لان ذلك الذر غرمخلوق من النطفة والعلقة والمضغة ونص الكتاب دليل على انالانسان مخلوق منالنطغة والعلقة وهوقوله تعالى ولقدخلقنا الانسان منسلالة منطينوقوله قتل الانسان ماأكفره منأى شي خلقهمن نطفة خلقه فهذه جلة الوجوه المذكورة في بان ان هذا القول ضعيف ( والقول الثاني ) في تفسير هذه الآية قول أصحاب النظر وأر باب المعقولات انه تعالى أخرج الذرية وهم الاولادمن أصلاب آبائهم وذلك الاخراج انهم كانوانطفة فأخرجها الله تعالى فأرحام الامهات وجعلهاعلقة تممضغة تمجعلهم بشراسو ياوخلقا كاملاتم اشهدهم على أنفسهم بما

يلأخرج منظهرهعليه السلام أنناءه الصليبة ومن ظهرهم أبناءهم الصلبية وهكذا الىآخرالسلسلة لكن لماكان المظهر الاصلى ظهره عليه الصلاة والسلام وكأن مساق الحدشين الشريفين سانحال الفر نقين اجمالامن غيرأن يتعلق بذكر الوسائط غرض علمي نسب اخراج الكل المهوأماالآ بةالكر عة فعيث كانت مسوقة للاحتجاج على الكفرة المعاصر بن رسول اللهصلى الله عليه وسلمو بيان صدمافادة الاعتذار بأسناد الاشراك إلى آبائهم اقتضى الحال نسبة اخراج كل واحد منهم الىظمر أبيهم منغير تعرض لاخراج الابناء الصلبية لآدم عليه السلام من ظهره قطعاوعدم بانالميثاق في حديث عررضي الله تعالى عند ليس يبانالعدمه ولامستلزماله وأمامأقالوامنانأخذالميثاق لاسقاط عذر الغفلة حسيما ينطق به قوله تعالى أن تقولوا بوم القيامة اناكنا عن هذا عافلين ومعلوم أنه غير دافع لغفلتهم في دارالتكليف اذلا فردمن أفراد البشس بذكر

ذلك فردود لكن لاعافيل من أن الله عزوجل قدأوضيح الدلائل على وحدانيته وصدق رسله فيما هو ركب كه أخبروا به فن أنكره كان معاندا ناقضا للعهد ولزمته الحجة ونسيانهم وعدم حفظهم لايسقط الاحتجاج بعداخبار المحبر الصادق بل بأن قوله تعالى أن تقولوا الح ليس مفعولاله لقوله تعالى واشهدهم وما يتفرع عليه من قولهم بلى شهد با "حتى يجب كون ذلك الاشهاد والشهادة محفوظا الهم في النامهم بل لفعل مضمر

ينسحب عليه الكلام والمعنى فملناما فعلنا من الامر بذكر الميثاق و بيانه كراهة أن تقولوا أولئلا تقولوا أبها الكفرة يوم القيامة أنا كمنا غافلين عن ذلك الميتاق لم ننبه عليه في دار التكليف والالعملنا بموجبه هذا على قراءة الجهور وأما على القراءة بالياء فهو مفعول له لنفس الامر المضمر العامل في اذا خدو المعنى اذكر لهم الميثاق المأخوذ منهم في امضى لئلا يعتذروا يوم القيامة بالففاة عند أو بتقليد الآباء هذا على تقدير كون المعنى المدركون المحمد عنداً و بتقليد الآباء هذا على تقدير كونه عنداً و بتقليد الآباء هذا على تقدير كون المعنى المدركون المعنى المدركون المعنى المدركون المعنى المعنى المدركون المدركون المعنى المعنى المدركون المعنى المعنى المدركون المعنى المعنى المدركون المعنى المعنى المدركون المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعن

من كلامه تعالى فهوالعامل فيأن تقولوا ولامحذورأصلا اذالعني شهدنا قولكمهذا لئلا تقولوا يومالقيامة الخ لانا نردكم ونكذبكم حينثذ (وكذلك) اشارة الى مصدر الفعل المذكور بعده ومافية من معنى البعد للايذان بعلوشات المشاراليه وبعدمنز لتعوا الكافئ مقحمة مؤكدة لماأفاده اسم الاشارةمن الفخامة والتقديم على الفعل لافادة القصرومحلة النصب على المصدر بدأى ذلك التفصيل البليغ المستنبغ المنافع الجليلة (مفصل الآيات) المذكورة لاغير ذلك (ولعلهم رجعون )وليرجعوا عاهم عليه من الاصرار على الباطل وتقليدالآ باء نفعل التفصيل المذكور فالواوان ابتدا يتان وبجوزأن نكون الثانية عاطفة علىمقدرمترتبعلى التف**صيل** أى وكذلك نفصل الآيات ليقفواعلى مافيها من المرغبات والزواجروليرجعواالخ (وانلُ عليهم) عطف على المضمر العامل فياذأخذوا ردعلي عطدفي الانباءعن الحوربعد الكوروالضلالة بعدالهدئ

ركب فيهم من دلائل وحدانيته وعجائب خلقه وغرائب صنعه فبالا شهاد صاروا كأنهم قالوا بلي وأن لم يكن هناك قول باللسان واذلك نظائر منها قوله تعالى فقال لها والارض التياطوعاً أوكرها قالنا أتينا طائعين ومنها قوله تعالى انماأمرنا لشئ اذا أردناه آن نقول له كن فيكون وقول العرب #قال الجدار للوتدلم تشقني # قال سل من يدقني \* فأن الذي ورايي ماخــلاني ورايي \* وقال السّاعر \* امتلا ً الحوض وقال قطني فهذاالنوع من الججاز والاستعارة مشهورفي الكلام فوجب حل الكلام عليه فهذا هوالكلام فيتقر برهذين القولين وهذاالقول الثاني لاطعن فيد البتةو يتقديرأن يصبح هذاالقول لم يكن ذلك منافبالصحة القول الاول اعاالكلام في أن القول الاول هل يصمح أم لافان قال قائل فاالمختار عندكم فيه قلناههنامقامان (أحدهما) انه هل يصمح القول بأخذالميثاق عن الذر(والناني) ان بتقدير أن يصمح القول به فهل يمكن جعله تفسيرا لالفاظ هذه الآية (أما المقام الاول) فالمنكر ون له قد تمسكوا بالدلائل العقلمة التي ذكر ناها وقررناهاو يمكن الجواب عنكل واحدمنها بوجه مقنع(أماااوجه الاول) من الوجوم العقلية المذكورة وهوأنه لوصبح القول بأخذهذ الليثاق لوجب أن نتذكره الآن قلناخالق العلم بحصول الاحوال المآضية هوالله تعالى لأن هذه العلوم عقلية ضرورية والعلوم الضرورية خالقها هوالله تعالى واذاكان كذلك صحم مندتعالي أن يخلقها فان قالوافاذاجوزتم هذافجوزواأن يقالءان قبل هذاالبدنكنا فىأبدان أخرى علىسبيل التناسخوان كنالانتذكرالآن أحوال تلك الابدان قلناالفرق بين الامرين طاهروذلك لانااذاكنافي أبدان أخرى وبفينافيهاسنين ودهوراامتنع فيمجرى العادة نسيانهاأما أخذهذاالميثاق انماحصل فيأسرع زمان وأقلوقت فلمبعد حصول السيان فيه والغرق الظاهر حاكم بصحة هذا الفرق لانالانسان اذابقي علىالعمل الواحد سنين كثبرة يمتنع أن منساه أمااذا مارس العمل الواحد لحظة واحدة فقد منساه فقد ظهر الفرق(وأماالوجه الثاني) وهوأن يقال مجموع نلك الذرات يمتنع حصولها باسرها في ظهر آدم عليه السلام قلناعندنا البنية ليست سيرطا لحصول الحيآة والجوهر الفرد الدي لايتجزأقابل للحياة والعقل فاذاجعلناكل واحد مناتك الذراتجوهر افردافلم قلتم انظهر آدم عليه السلام لايتسع لمجموعها الاانهدا الجواب لابتم الااذاقلنا الأنسان جوهرفردوجز ولايتجزأ فيالبدنعلي ماهومذهب بعض القدماء وأما اذاقلنا الانسان هوالنفس الناطقة وانهجوهرغبر متحيز ولاحال فيالمتحيز غالسؤالزائل ( وأماالوجه النالث)وهوقوله فألدةأخذ الميثاق هي أن تكون حجة في ذلك الوقت أوفي الحياة الدنيا فجوابناأن نقول يفعل اللهمايشاء ويحكم مايريد وأيضا أليس ان من المعتزلة اذاأرادوا تصحيح القول بوزن الاعمال وانطأق الجوآرح فألوا لايبعد أن يكون لبعض المكلفين فى اسماع هذه الاشياء لطف فكداهه الايبعد أن يكون ابعض الملائكة في تمييز السعداء

أى واتل على اليهود (نبأ الذي آتيناه آياتنا) أى خبره الذى له شأن وخطروه وأحد علماء بنى اسرا ببل وقيل هو بلعم بن باعورام أو بلعام بن باعر من الكنعانيين أو تى علم بعض كتب الله تعالى وقيل هو أمية بن أبى الصلت وكان قد قر أالكتب وعلم أن الله تعالى أو بلعام بن بالته تعالى النبى صلى الله عليه وسلم حسده وكفر به والاول هؤ مرسل فى ذلك الزمان رسولا ورجا أن يكون هو الرسول فلما بعث الله يعالى النبى صلى الله عليه وسلم حسده وكفر به والاول هؤ الانسب بمقام تو بيخ اليهود بهناتهم (فانسلخ منها) أى من تلك إلآيات إنسلاخ

الجلدمن الشاة ولم يخطرها بباله أصلاا وخرج منها بالكلية بإن كفر بها ونبذها وراه ظهرة وأياما كان فالتعبير عنه بالانسلاخ المنبئ عن القصال الحيط بالحيط بالحيط الحلام الله المناف ال

أمرالاشقياءني وقتأخذالميثاق لطفوقيل أيضاان اللهتعالى يذكرهم ذلك الميثاق يوم القيامة و بقية الوجوه ضعيقة والكلام عليها سهل هين( وأماالمقام الثاني) وهوأن بتقديرأن يصمح القول بأخذ الميثاق من الذر فهل يمكن جعله تفسيرا لألفاظ هذه الآية فنقول الوجوه النلاثة المذكوره أولا دافعة الدلك لان قوله أخذر بك من بني آدم من طهورهم ذريتهم وقديناان المرادمنه واذأحذ ريكمن ظهور بني آدم وأيضالوكانت هذه الذرية مأخوذة من ظهرآدم لقال من طهره ذرينه ولم يقل من ظهورهم ذريتهم أجاب الناصرون لذلك القول أنه صحت الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه فستر هذه الآية بهذا الوجه والطعى في تفسيررسول الله غير ممكن فنقول طاهر الآية يدل على انه تعالى أخرح الدرمي طهوربني آدم فيحمل ذلك على أنه تعالى يعلم ال الشخص الفلاني يتولدمنه فلان وذاك الفلان فلان أُخر فعلى الترتيب الذي علم دخولهم في الوجود يخرجهم وعيز سضهم مس بعض واماا مه تعالى بخرح كل المالذرية من صلب آدم فلاس في لفطالاً بَه مايدل على تبوته وليس في الآية أيضامايدل على بطلانه الاان الخبر قددل عليه فثنت اخراح الدر مة من طهوريني آدم بالقرآن وثنت اخراج الذرية من ظهرآدم بالحبروعلي هذاالتقدير فلامناهاتين الامرين ولامدافعة فوجب المصيراليهما معاصونا للآية والحبرعن الطعر بقدرالامكان فهذامنتهي الكلامق تقريرهذا المقام (المسئلة النانية) ورأ مافع وا ين عامر وأبوعروذر ياتهم بالالف على الجمع والباقون ذريتهم على الواحدقال الواحدى الذربه تقع على لواحدوا لجمع فن أفردهانه قداستغنى عن جمعه يوقوعدعلى الجع فصاركالسرقانه يقع على الواحد كقوله مأهذا سراوعلى الجع كقوله أبسر يهدوننا وقوله ان أرتم الانشر منلنا وكالم يجمع نشر بتصيح ولاسكسير كذلك لايجمع الذرية ومنجع قال ان الدرية وانكأن واحدا فلااشكال فيجواز الجمع فيه وانكانجها فعمعه أبضاحس لامك فدرأبت الجموع المكسرة قدجهت تحوالطرقات والجدرات وهواختيار يونس اماقوله تعالى وأشهدهم على أنفسهم الستبر بكم قالوابلي فنقول اداعلي قول من أثبت الميثاق الاول فكل هذه الاشياء محمولة على ظواهرها واما على قول من أنكر قال انها مجولة على التميل والمعنى انه تعالى نصب الهم الادلة على ربو يتدونهدت بهاعقولهم فصارذلك حاريامحرى مااذاأسهدهم على أنفسناوا قرارنا بوحدانيته أماقوله شهدناففيه قولان (الاول) أنه من كلام الملائمكة وذلك لانهملا قااوابلي قالالله للملائكة اسهدوا فغالوا سهدنا وعلى هذاالقول يحسن الوقف على قوله قاأوا لي لان كلام الدر يدقدا نقطع ههنا وقوله ان تقولوا يوم القيامة الاكناعن هذا غافلين تقريره ان الملائكة قالواسهد تاعليهم بالاقرارلئلا يقولوا ماأ قررنا فاسقط كلةلا كاقال وألتي في الارض رواسي أن تبيد بكم ير يُدلئلا تميد بكم هذا قول الكوفيين وعند البصرين تقريره شهدنا كراهة أن يقولوا (والقول الثاني) أن قوله شهدنا من بقية كلام

كان من المهتدين وروى أن قومه طلبوااليد أن يدعوعلي موسىعليه السلام فقال كيف أدعوعلي مزمعه الملائمكة فلم زالوايه حتى فعل فبقوافي التيهو يرده أنالتيه كان لوسي عليه السلام روحاو راحة وانما عذب به بنواسرائيل وقد كان فالث بدعائه عليه السلام علمهم كامرفى سورة المائدة (ولوشئنا) كلاممستأنف مسوق لبيان مناط ماذكرمن انسلاخد منالآ مات ووقوعه في مهاوي الغوايةومغمولالمشيئة محذوف اوقوعها سرطاوكون مفعولها مضمون الجزاءعلى القاعدة المستمرة أي ولوشتنا رفعه (لرفعناه)أى الىالمنازل العالية للابراراامللين بتلك الآمات العاملين بموجبها اكمن لابمحض مشيئتنا من غير أن يكون له دخلفىذلك أصلافانه مناف العكمة التشريع فالمؤسسة على تعليق الاجزءة بالافعال الاختياريةللعباد المعمماسرته للعمل المؤدى الى الرفع بصرف اختياره الى تحصيله كإيني عنه قوله تعالى ( بهما )اى بسبب نلك الآبات بانعل

بوجبهافان اختياره وانلم يكن مؤثراً في حصوله ولافى ترتب الرفع عليه بل كلاهما بخلق الله تعالى الكن ﴿ الدرية ﴾ خلقه تعالى منوط بذلك البتة حسب جريان العادة الالهية وقد أشيرالى ذلك في الاستدراك بأن أسند ما يوردى الى نقيض التالى اليه حيث قيل (ولكند أخلد الى الارض ) مع أن الاخلاد اليها أيضا عالا يتحقق عند صرف اختياره اليه الا بخلقه تعالى كأنه فيل ولوشبنا رفعه عبا نسرته لسببه لرفعناه بسبب تلك الآيات

التي هي أقوى أسباب الرفع ولكن لم نشاه لمباشرته لسبب نقيضه فترك في كل من المقامين ماذكر في الآخر تعو يلاعلى اشفار المذكور بالمطوى كما في قوله تعالى وان بمسلك الله بضر فلاكاشف له الاهووان يردك بخبر فلار ادلة ضله وتخصيص كل من المذكور ين بمقامه للايذان بان الرفع مر ادله تعالى بالذات وتفضل محض عليه لادخل فيه لفه له حقيقة كيف لا وجيع أفعاله ومباديها من فعمه تعالى وتفضلاته وأن نقيضه هم ٤٦٣ كه اندا أصابه بسوء اختياره على وجب الوعيد لا بالارادة الذاتمة له

سبحانه كافيلني وجدذكر الارادة مع الخير والسمع الضرفي الآية المذكورة وهو السرفى جريان السنة القرآنية على اسناد الخبر اليه تعالى واصافة الشرالي المركافي قوله تعالى واذامر منتفهو يشفين ونظائره والاخلاداني الذي الميل اليدمع الاطمئنانيه والمرادبالارض الدنياوقيل السفالة والمعنى واكمنه آئر الدنياالدنية على المنازل السنية أوالضعة والسفالةعلى الرفعة والجلالة (واتبع هواه)معرضا عز ذلك الآيات الجليلة فأنحط أباغ أمحطاط وارتد أسفل سافلين والى ذلك أشير مقوله تعالى (فنله كشل الكلب) لماأنه أخس الحيوانات وأسفلها وقدمال حاله باخس أحواله وأذلهاحيث قيل (انتحمل عليه يلهث أوتتركه يلهث) أى فعالدالتي هي مثل في السؤه كصفته فيأرذلأ حوالهوهبي حالة دوام اللهث به في حالتي النعب والراحة فكائنه قيل فتردى الىمالاغاية وراءاق الحسة والدناءة واشارالجلة الاسمية على الغعلية بأن تقال

الذر بةوعلى هذاالتقرير فقوله أن بقولوا يوم القيامة اناكناعن هذا غافلين متعلق بقوله وأشهدهم على أنفسهم والتقدير وأشهدهم على أنفسهم بكداوك دائلا يقواوا يوم القيامة انأكناعن هذاغافلينأ وكراهية أن يقولوا ذلك وعلى هذا التقدير فلا بجوزا اوقف عندقوله شهدنالان قولهان يقولوا متعلق بماقبله وهوقوله وأشهدهم فلمنجز قطعهمنه واختلف القراء في قوله أن مقولوا أوتقولوا فقرأ أبوعمر وبالباء جيعالان الذي تقدم من الكلام على الغيبة وهو قوله من سي آدم من ظهورهم وأشهدهم على أنفسهم ائلا يقولوا وقرأ الباقون بالناء لانه قدجري في الكلام خطاب وهو قوله أاست بربكم قا وألمي شهدنا وكلاالوجهين حسن لان الغائبين هم المخاطبون في المعنى اماقوله أو يقواوا انماأشرك آباؤنامن قبلقال المفسرون المعنى الأالمقصود منهذا الاشهاد ألايقول الكفار انما أشركنالان آياءنا أشركوا فقلدناهم فيذلك الشركوهو المرادمن فوله أفتهلكنا بمافعل المبطلون والحاصل انه تعالى لما ألخذعليهم الميثاق امتنع عليهم التمسك بهذا القدر وأما الذين حلوا الآية على انااراده نه مجرد نصب الدلانل قا وامعني الآية انانصبنا هذه الدلائل وأظهر ناهاللعقول كراهة ان بقواوا بوم القيامذا اكناعن هذا غافلين فانبهنا عليه منبه أوكراهة أن يقواواا بماأشركنا على سبيل التقليد لاسلا فنالان نصب الادلة على التوحيد قائم معهم فلاعذراهم في الاعراض عنه والاقبال على انتقليد والاقتسداء بالآباءتمقال وكذلك نفصل الآيات واامني ازمنل مافصلناو بينا فى هذه الآية بيناسأتر الآيات ايتديروهافيرجعوا الىالحقو يعرضواعن الباطل وهو الراد من قوله ولعلهم يرجعون وقيل أي ماأخذ علمهم من الميثاق في التوحيد وفي الآية قول ثالث وهوأنْ الارواح البشيرية موجودة قبسل الابدان والاقرار يوجود الاله من لوازم ذواتهما وحقائقها وهذاالعلم ليس يحتاج في تحصيله الى كسب وطاب وهذاالبحث انماينكشف تمام الانكشاف بابحاث عقلية غامضة لايمكن ذكرها في هذا الكتاب والله أعلم \*قوله تعالى (واتل عليهم: أالذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه السبطان فكان من الغاوين ولوشَّننا لرفعناه بها ولكنه أُخلَّد الى الارضُّ وأتبع هوآه فنله كنل الكاب ان تحمل عليه يلهثأ وتتركه يلهث ذاك مثل القوم الذين كذبوابآ بإننا فاقصص القصص أعلهم يتفكرون) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال ان عناس وان مسعود ومحاهد رحهم الله نزات هذه الآية في باهم بن باعوراه وذلك لان موسى عليه السلام قصد بلده الذى هوفيه وغزاأهله وكانواكفارا فطلبوا منهأن يدعوعلى موسى عليمالسلام وقومه وكأن مجاب الدعوة وعنده اسم الله الاعظم فامتنع منه فازااوا يطلبونه منهحتي دعاعليه فاستجيب لهووقع موسى وبنواسرائيل فى التيدَبدعائه فقال موسى يارب بأى ذنب وقعنا في التيه فقال بدعا بلعم فقال كاسموت دعاءه على فاسمع دعائى عليه ثم دعاموسي عليه أن ينزع منسه اسم الله الاعظم والايمان فسلحه الله بماكان عليه ونزع منه المعرفة

فصار مثله كثل الكلب الخالايذان بدوام اتصافه بتلك الحالة الخسيسة وكال استقراره واستمراره عليها والخطاب في فعلى الشرط لكل أحد بمن له حظه من الخطاب فانه أدخل في اشاعة فضاعة حاله واللهث ادلاع السان با تنفس الشديد أي هوضيق الحال مكروب دائم اللهث سواء هجته وأزعجته بالطرد العنيف أوتركته على حاله فانه في الكلاب طبع لا تقدر على نفض الهوام المتسخن وجلب الهواء البارد يسمولة لضعف قلبها وانقطاع فؤادها بخلاف سائر

الحيوا مان فانها لا تحتاج الى التنفس الشديد ولا يلحقها الكرب والمضايقة الاعتدالتعب و الاعياء و الشرطية مع أختها تفسير لما أبهم في المثل و تفصيل لما أجل فيه و توضيح المتمثل بديان وجه الشبه لا محل له من الاعراب على منهاج قوله تعالى خلقه من تراب ممقال له كن فيكون اثر قوله المالية من الكلب بناء على خروجهما من حقيقة الشرط و تحولهما الى مدى التسوية حسب تحول ﴿ ٤٦٤ ﴾ الاستفهامين المتناقضين اليه في مثل قوله تعالى ب

فخرجت من صدره كحمامة بيضافهذه قصته ويقال انه كان نبيا من أنبياء الله فلما دعا عليه موسى انتزع الله مندالايمان وصاركا فراوقال عبدالله بن عروستعيد بن المسب وزيد بن أسلم وأبو روق نزلت هذه الآية في أمية بن أبي الصليت وكان قد قرأ الكسب وعلم انالله مرسل رسولا في ذلك الوقت ورجا أن يكون هو فلما أرسل الله مجمد اعلى الصلاة والسلام حسده مم مات كافرا ولم يوم من بالني صلى الله عليه وسلم وهوالذي قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم آمن شعره وكفرقلبه ير يدان شعره كسعراً لمؤمَّنين وذلك انه يوحدالله في شعره و يذكر دلال توحيده من خلق السموات والارض وأحوال الآخرة والجنة والنار وقيل نزلت في أبي عامر الراهب الذي سماء النبي صلى الله عليه وسلم العاسق كان يترهب في الجاهلية فلا بالاسلام خرج الى الشأم وأمر المنافقين بانخاذ مسجد ضرار وأتى قيصر واستنجده على النبى صلى آلله عليه وسم فات منالئطر بداوحيد اوهوقول سعيد برالمسيب وقيل نزلت في منافق أهل الكتاب كأنوا يعرفون النبي صلى الله عليه وسلم عن الحسن والاصم وقيل هو عام فين عرض عليه الهدى فأعرض عنه وهوقول قتادةً وعكرمة وأبى مسلم فان قال قائل فهل يصحح أن يقال ان المذكور في هذه الآية كان نبيا ثم صار كافرا قلنا هذا بعيدلانه تعالى قال الله أعلم حيث يجعل رسالاته وذلك يدل على انه تعالى لا بشرف عبدا من عبيده بالرسالة الااذاعم امتيازه عن سائر العبيد عربي دالشرف والدرجأت العالية والمناقب أتعطيمة فركان هذا حاله فكيف يليق يعالكفر أماقوله تعالى آتيناه آياتنا فانسلخ منها ففيه قولان ( الاول ) آتيناه آياتنا يعني علنساه حجع التوحيد وفهمناه أدلته حتى صارعالما بهافانسلخ منهاأى خرج من محبة الله الى معصيته ومن رحة الله الى سخطه ومدنى انسلخ خرج منها يقال لكل من فارق شيئا بالكلية انسلخ منه ( والقول الثابي ) ما ذكره أبو مسلم رحمه الله فقال قوله آنيناه آياتنا أي بينا هافلم يقبل وعرى منها وسواء قولك السلخ وعرى وتباعد وهذايقع على كلكافرلم يومن بالادلة وأقام على الكفر ونظيره قوله تعالى الأعاالذين أوتو الكتاب آمنوا عا نزلتها مصدقا لما معكم من قسبل أن نطمس و جوها وقال في حق فرعون ولقد أريناه آياتنا كلها فكذب وأبي وجأز أن يكون هذا الموصوف فرعون فانه تعالى أرسَل اليه موسى وهرون فأعرض وأبى كان عادياضا لامتبعا للشيسطان واعلم ان حاصل الفرق بين التولين هو أنهذا الرجل في القول الاول كان عالما بدين الله وتوحيده ثم خرج منه وعلى القول الثانى لمساآناه الله الدلائل والبينات امتنع من قبولها والقول الاول أولى لان قوله انسلخ منها يدل على انه كان فيهاتم خرج منها وأيضا فقد ثبت بالاخباران هذه الآية انمازلت في انسان كان عالما بدين الله تعالى ثم خرَّ ج منه الى الكفر والصلال اما قوله فأتبعه الشيطان كفيار الانس وغواتهم أى الشياطان جعل كفار الانس أتباعاله (والثاني) قال عبدالله بن مسلم

أأنذرتهم أأملم تنذرهم كأنه قيل لاهنا في الحالتين وأماما كان فالاظهر أنه تشبيه للهيئة النتزعة بمااعتراه بعد الانسلاخ مع رسو الحال واضطرام القلب ودوام القلق والاضطراب وعدم الاستراحة كحالمن الاحوال بالهيئة المنتزعة ما ذكر منحال الكلب وقيل لادعا بلع على موسىعليه السلامخرج لسانه فتدلى على صدره وجعل يلهث كالكلب الىأن هلك ( ذلك ) اشارة الىماذكرمن الحالة الخسيسة منسؤبة الى الكلب أوالى النسلخ ومافيه من معنى البعد لايذآن يبعدمنز لتهافى الحسة والدناءة أي ذلك المثل السي (مثلاً لقوم الذين كذبوا بآياتنا) وهماليهود حيث أوتوا فىالتوراة ماأوتوامن نموت الني عليه الصلاة والسلاوذ كرالقرآن المععز ومافيد فصدقوه وبشروا الناس باقتراب مبعثه وكانوا تيستفتحون بدفلاجاءهمماعرفوا كغروا يهوانسلخوامنحكم التوراة (فاقصص القصص) القصص مصدر سمي به

المفعول كالسلبواللامالمه دوالفاءلترتيب ما بعدها على ما قبلها أى اذا تحقق أن المثل المذكور مثل في فاتبعه على هو لاء المكدبين فاقصصه عليهم حسبما أوحى البك (لعلهم يتفكرون) فيقفون على جلية الحال ويعزجرون عما هم عليه من المكفر والضلال ويعلون أنك قد علنه من جهذا الوحى فيزدا دون ايقانا بك والجملة في محل النصب على أنها حال من ضمير المخاطب أو على أنها مفعول له أى فاقصص القصص راجيا لتفكرهم أى أو رجاء لتفكرهم

فأتبعه الشيطان أي أدركه يقال أتبعت القوم أى لحقتهم قال أبوعبيدة ويقال أتبعت القوم مثال أفعلت اذا كانواقد سبقوك فلحقتهم ويقال مأزلت أتبعهم حتى أتبعتهم أى حتى أدركتهم وقوله فكانمن الغاوين أى أطاع الشيطان فكان من الظالمين قال أهل المعانى المقصود منه بيان ان من أوتى الهدى فانسلخ منه الى الصلال والهوى والعمى ومال الى الدنياحي تلاعب به الشيطان كان منتها م الى البوار والردى وخاب في الآخرة والاولى فذكرالله قصته ليحذرا لناسعن مثل حالته وقوله واوشئنال فعناه بهاقال أصحابنا معناه ولوشتنار فعناه للعمل بهافكان يرفع بواسطة نلك الاعمال الصالحة منزلته ولغظة لوتدل على انتفاء الشئ لانتفاء غيره فهذا يدل على انه تعالى قدلاير يد الايمان وقدير يد الكفر وقالت المعتزلة لفظ الآية يحتمل وجوها أأخرى سوى هذا الوجه (فالاول) قال الجبائي معناه ولوشتنال فعناه بأعاله بأن نكرمه ونزيل التكليف عنه قبل ذلك الكفر حى نسله الرفعة لكنارفعناه بزيادة التكليف بمنزلة زائدة فأبي أن يسترعلي الايان (الثاني) لوشننالرفعناه بأن تحول بينه وبين الكفرقهراو جبرا الاان ذلك سافي التكليف فلاجرم تركناهمع اختياره والجواب عن الاول انحل الرفعة على الامأتة بعيد وعن الثانى انه تعالى اذآمنعه منه قهر المريكن ذلك موجباللثواب والرفعة ثمقال تعالى ولكنه أخلد الى الارض قال أصحاب العربة أصل الاخلاد اللزوم على الدوام وكائه قيل انع الميل الى الارص ومنه يقال أخلد فلان بالمكان اذارام الاقامة به قال مالك بن سويد بأبناء حىمن قبائل مالك ﷺ وعرو بن ير بوع أقاموا فأخلدوا

قال ابن عبساس ولكنه أخلدالى الارض يريد مال الى الدنيا وقال مقاتل بالدنيا وقال الزجاج سكن الى الدنيا قال الواحدى فهو لا فسموا الارضى فهذه الآية بالدنيا وذلك لان الدنياهي الارض لان ما فيها من العقار والضياع وسائر أمتعتها من المعادن والنبات والحيوان مستخرج من الارض وانما يقوى و يكمل بها فالدنيا كلهاهى الارض فصح أن يعبر عن الدنيا بالارض و تقول لوجاء الكلام على ظاهره لقيل اوشتناز فعناه ولكنالم فشأ الاأن قوله ولكنه أخلد الى الارض لما دل على هذا المعنى لاجرم أقيم مقامه قوله واتبع هواه معناه انه أعرض عن التمسك عما آتاه الله من الآيات واتبع الهوى فلا جرم وقع في هاو يقال دى وهذه الآية من أشد الآيات على أصحاب العلم وذلك لانه تعالى بعد ان خص هذا الرجل بآياته و بيناته وعلم الاسم الاعظم وخصه بالدعوات المستجابة ان خص هذا الرجل بآياته و بيناته وعلم الاسم الاعظم وذلك يدل على ان كل من كانت نعم الله في حقم أكثر فاذا أعرض عن متابعة الهدى وأقبل على متابعة الهوى كان بعده عن الله واليد الاشارة بقوله عليه الصلاة والسلام من ازداد على ان كل من كانت عن الله الابعدا أولفظ هذا معناه مم قال تعالى فثله كثل الكلب ان محمل عليه لهن أو ترك هي بلهن قال اللهن اللهن الهدى والهدى وعند الدو وعند يلهث أو ترك هي بلهن قال اللهن اللهن الهدى هوان الكلب اذا المالا العياء عند شدة العدو وعند يلهث أو ترك هي بله تقال الليث اللهث هوان الكلب اذا المالا عياء عند شدة العدو وعند

شدة الحرفانه يدلع لسانه من العطش واعلم انهذا التمثيل اماوقع بجميع الكلابوانما وقع بالكلب اللهمث وأخس الحيوانات لهو الكلب وأخس الكلب هوالكلب اللهمت فن آناه الله العلم والدين فال الى الدنيا وأخلد الى الارض كان مشبها بأخس الحيوانات وهوالكلب اللاهثوفي تفريرهذا التشلوجوه (الاول) انكلشي يلهث فأتما يلهث مناعياه أوعطش الاالكلب اللاهثفانه يلهث فحال الاعياء وفحال الراحة وفي حال العطش وفي حال الرى فكان ذلك عادة منه وطبيعة وهومواظب عليه كعادته الاصلية وطبيعته الحسيسة لالاجل حاجة وضرو ره فكذلك منآتاه الله والدن وأغناه عن التعرض لاوساخ أموال الناس ثم انه عيل الى طلب الدنياو يلتي نفسه فيهاكانت حاله كعال ذلك اللاهث حيث واطبعلي العمل الخسيس والفعل القييع لجرد تفسد الخبيثة وطبيعته الخسيسة لالاجل الحاجة والضر ورة (والثاني) ان الرجل العالم اذاتوسل بعلمالى طلب الدنيا فذاك انمايكون لاجل انه يو ردعليهم أنواع علومهو يظهر عندهم فضائل نفسه ومنافيها ولاشك انه عندذ كرتلك الكلمات وتقرير تلك العبارات لدلعلسانه وتخرجه لاجلماتمكن في قلبه من حرارة الحرص وشدة العطش الى الفوز بالدنيا فكانت حالته شبيهة بحالة ذلك الكلب الدى أخرج لسانه أبدا من غيرحاجة ولاضرورة بل عجر دالطبيعة الحسسة (والثالث) ان الكلب اللاهث لا زال لهذه البتة فكذلك الانسان الحريص لايزال حرصه البتة أما قوله تعالى ان تحمل عليه يلهث فالمعنى انهذا الكلبانشد عليه وهيجلهثوان ترك أيضالهث لاجلان ذلك الفعل القييم طبيعة أصلية له فكذلك هذا الحريص الضال ان وعظته فهوضال وانلم تعظه فهوضال لاجل ازذلك الضلال والحسارة عادة أصلية وطبيعة ذاتية له فأن قيل مامحل قوله ان تحمل عليه يلهث أوتتركه يلهثقلنا النصب على الحال كأنه فيلكثل الكلب ذليلا لاهثا في الاحوال كالهائم قال تعالى ذلك مثل القوم الذين كذبوابا ياتنافع بهذا التمثيل جيسع المكذبين بآيات الله قال ابن عساس يريدأهل مكة كانوا يتنون هاديايهديهم وداعيا يدعوهم الىطاعة الله ثم جاءهم من لايشكون في صدقه وديانته فكذبوه فحصل التمثيل بنهم وبين الكلب الذي ان تحمل عليه يلهث أوتتركه يلهث لانهم لم يهتدوا لما تركوا ولميهندوا لماجاءهم الرسول فبقوا على الضلال فكل الاحوال مثل هذا الكلب الذي بقي على اللهث في كل الاحوال ثم قال فأقصص القصص يريد قصص الذين كغروا وكذبوا أنبياهم لعلهم بتفكرون يريد بتعظون الله قوله تعالى ( ساء مثلا القوم الذين كذبوا يآياتنا وأنفسهم كانوا يظلون ) اعلانه تعالى القال بعد تشيلهم بالكلب ذلك مثل القوم الدين كذبوابآ تأتناو زجر بذلك عن الكفروالتكذيب أكده في باب الزجر بقوله تعالى ساء مشــ لا وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الليث ساء يسو فعل لازم ومتمديقـــال ساء الشئ بسوء فهو سيئ اذاقبح وساء يسوء مساءة قال النحو يون تقديره ساءمثلامثل

ععني بثس وفاعلهامضر فيهاومثلاتميزمفسرله والخصوص بالذمقوله تعالى ( القومالذين كذبوابآ ماتنا) وحيث وجب النصادق بينه وبين الفاعل والتميز وجب المصبرالي تقدير مضاف امااليدوهو الغلاهرأي ساء مثلامثل القومالخ أوابى التمييز أي ساءأصحاب مثل القوم الخوقري ساءمثل القوم واعادة القوم موصوفا بالموصول معكفا يذالضمير بأن يقال ساء مثلا مثلمهم للايذان بأن مدار السوء مافى حير الصلة ولربط قولەتعالى (وأنفسهم كأنوايظلون) مفانه امامعطوف على كذبوا داخل معدفي حكم الصلة بمعنى جعواسن تكذيب آيات الله بعدقيام الحجة عليهاوهملهميها وبين ظلهم لانفسهم خاصة أومنقطع عندبمعني وما ظلوابالتكذببالاأنفسهم فانو بالدلا يخطاها وأياما كأن فنى يظلمون لمحالى أن تكذيبهم بالآيات متضمن للظلم بهاوأن ذلك أيضآ معتبر فىالقصر

المستفاد من تقديم المفعول (من يهدالله فهوالمهتدى ) لما أمر النبي عليدالصلاة والسلام بأن يقص ﴿ القوم ﴾ قصص المنسلج على هؤلاء الصالين الذين مثلهم كمثله ليتفكروا فيه ويتركوا ماهم عليه من الاخلاد الى الصلالة و يهتدوا

الوسمايط العادية في حصول الاهنداء من غير تأثيرلها فيدسوى كونها دواعي الىصرف العبد اختماره نحو تحصيله حسيمانيط بهخلق الله تعالى اماء كسائر أفعال العباد فالمراد بهذه الهداية ما بوجب الاهتداء قطعا لكن لا لأن حقيقتها الدلالة الموصلة الى البغية التـة بل لانهاالفرد الكامل من حقيقة الهداية التي هي الدلالة اليما يوصلالى البغية أيما منشاته الايصال اليها كاسبق تحقيقه في تفسير قوله تعالى هدى للتقين وليس المرادمجرد الاخبار باهتداءمن هداه الله تعالى حتى يتوهم عدم الافادة يحسب الغلاهر لظهور استلزام هدائته تعالى للاهتداء ويحمل النظم الكر م على تعظيم شان الاهتداء والنبيه على انه في نفسه كال جسبم ونفع عظيم لولم يحصل له غيره لكفاه يل هوقصر الاهتداءعل منهداه الله تعالى حسيا يفضى به تعريف الحبر فالمعني من

القوم انتصب مثلا على التمييز لانك اذاقلت ساء جاز أن تذكر شيئا آخر سوى مثلافلا ذكرت نوعافقدمير تهمن سائر الانواع وقولك القوم ارتفاعه من وجهين (أحدهما) أن يكون مبتدأ ويكون قولك ساء مثلا خبره (والثاني) الكالمقلت ساء مثلا قيل لك من هو قلت القوم فيكون رفعه على أنه خبرمبتدا محذوف وقرأ الجعدري ساء مثل القوم (البحث الثاني) ظاهرقوله ساء مثلاً يقتضي كون ذلك المثل موصوفا بالسوء وذلك غيرجائز لان هذا المثل ذكره الله تعالى فكيف يكون موصوفاً بالسوء وأبضا فهو يفيد الزجر عن الكفر والدعوة الى الايمان فكيف يكون موصوفا بالسوء فوجب أن يكون الموصوف بالسوء ماأفاده المثلمن تمكذيبهم بالايات الله تعالى واعراضهم عنهاحتى صاروافي التثيل بدلك بمزلة الكلب اللاهث أماقوله تعالى وأنفسهم كانوا يطلون فاماأن يكون معطوفا على قوله كذبوا فيدخل حيثذفي حير الصلة عدى الذين جعوا بين التكذيب بآيات الله وظلمأنفسهم وأما أن يكون كلاما منقطعا عن الصلة بمعنى وماظلوا الاأنفسهم بالتكديب وأما تقديم المفعول فهوالاختصاص كانهقيل وخصوا أنفسهم بالظلم وماتعدى أثرذلك الفلم عنهم الى غيرهم \* قوله تمالى ( من بهدالله فهو المهندى ومن يضلل فأولئك هم الخاسرون) في الآية مسئلتان (المسئلة الاولى) اعلم أنه تعالى لماوصف الضالين بالوصف المذكور وعرف حالهم بالمثل المذكور بين في هذه الا يذ ان الهداية من الله وانالضلال من الله تعالى وعندهذه اضطر بت المعتر لة وذكر وافي التأويل وجوها كثيرة ( الاول ) وهوالذي ذكره الجبائي وارتضاه القاضي ان المراد من يهده الله الى الجنة والثواب في الا تخرة فهوالمهندي في الدنبا السالك طريقة الرشد فيما كلف فبين الله تعالى انهلايهدى الىالثواب فيالا خرة الامنهذا وصفه ومن يضلله عن طريق الجنة فأولئت هم الخاسرون (والثاني) قال بعضهم ان في الاتية حقفاو التقدير من يهده الله فقبل وتمسك بهداه فهوالمهتدى ومن يضلل بأن لم يقبل فهوا لحاسر ( الثالث) أن يكون المراد من يهده الله بمعنى ان من وصفه الله بكونه مهتديا فهو المهتدى لان ذلك كالمدح ومدح الله لا يحصل الافي حق من كان موصوفا بذلك الوصف المهدوح ومن بضلل أى ومن وصفدالله بكونه صالا فأولئك هم الخاسر ون ( والرابع) أن يكون المرادمن يهده الله بالالطاف وزيادة الهدى فهوالمهتدى ومن يضال عن ذلك لماتقدم منه من سوء اختياره فاخر جلهذاالسبب بتلك الالطاف من أن يو ثرفيه فهومن الخاسرين واعمانا بيئاان الدلائل العقلية القاطعة قددلت على ان الهداية والاضلال لايكونان الامن ألله من وجوه (الاول) ان الفعل يتوقف على حصول الداعى وحصول الداعى ليس الامن الله فالفعل ليس الامن الله ( الثاني ) انخلاف مطوم الله ممتنع الوقوع فن عم الله مند الايمان لم يقدر على الكفر و بالضد ( الثالث) ان كل أحد يقصد حصول الا يمان والمعرفة فاذا حصل الكفر عقيبه علتا انه ليس منه بل من غيره مم نقول أما التأو يل الاول فضعيف لانه

يهدالله أى يخلق فيد الاهتداء على الوجد المذكور فهوالمهتدى لاغيركاننا منكان (ومن يضلل) بأن لم يخلق ذيه الاهتداء بلخلق فيد الضلالة الصرف اختياره نحوها (فأولتك) الموصوفون بالضلالة على ألوجه المنذكور

( هم الخاسر بن ) أى الكاملون في الخسران لاغير وافراد المهتدى نظرا الى اغظ من وجع الخاسر بن نظرا الى معناها للايذان باتحادمنها حالهدى وتفرق طرق الضلال ﴿ ٤٦٨ ﴾ (ولقد ذرأناً) كلام مستأنف مقرر لمضمون

حلقوله من يهدالله على الهداية في الا خرة الى الجنة وقوله فهو المهتدى على الاهتداء المالحق فالدنيا وذلك يوجب ركاكة في النظم بل يجب أن تكون الهداية والاهتداء راجمين الىشئ واحدحتي بكون الكلام حسن النظم وأما الثاني فانه النزام لاضمار زائد وهوخلاف اللفظ ولوجاز فتحرباب أمثال هذه الاضمارات لانقلب النفي اثباتا والاثبات نفيا و يخرج كلامالله عز وجل من أن يكون جه فان لكل أحدان يضمر في الآية مايشاء وحينتذيخر جالكل عن الافادة وأماالثالث فضعيف لانقول القائل فلانهدى فلانا لايفبدق اللغة البتة انه وصفه بكونه مهتديا وقياس هذاعلى قوله فلان ضلل فلاناو كغره قياس في اللغة وانه في نهاية الفساد ( والرابع ) أيضاباطل لان كل مافي مقدورالله تعالى من الالطاف فقد فعله عند المعتر لة في حقّ جيم الكفار فحمل الا "ية على هذا التأويل بعيدوالله أعلم ( المسئلة الثانية ) قوله فهو المهتدى يجوز اثبات الياء فيه على الاصل ويجوز حذفها طابا للتحفيف كإقيل فيبيت الكتاب فطرت بمنصلي في يعملات \* دوامي الايد يخبطن السريحا

ومنأبياته أيضا

كغواف ريش حامة نجدية \* مسحت بماء البين عطف الانمد

قال أبوالفتح الموصلي يريد كخواف محذوف الباء وأماقوله ومن يضلل يربد ومن يضلله الله و يخذله فأولئك هم الخاسرون أي خسر وا الدنيا والآخرة \* قوله تعالى ( وَلَقَّد ذرأنالجهنم كثيرامز الجنوالانس لهم فلوت لايفقه ونبها ولهم أعين لايبصرونها واهم آذان لايسمعون بها أولئك كالانعام بلهم أضل أولئك هم الغافلون) هده الآية هي الحجة الثانية في هذا الموضع على صحة مذهبنا في مسئلة خلق الافعال وارادة الكائنات وتقريره من وجوه ( الاول ) انه تعالى بين باللفظ الصريح انه خلق كشيرامن الجن والانس لجهنم ولامزيد على بيان الله ( الثاني ) انه تعالى لما أخبر عنهم بأنهم من أهل النارفلول يكونوامن أهل النار انقلب علمالله جهلا وخبره الصدق كذبا وكل ذلك محال والمفضى الى المحال محال فعدم دخوامهم في النارمحال ومن علم كون الشي محالا امتنع أن يريده فثبت انه تعالى عتنع أن يريد أن لا يدخلهم في النار بل بجب أن يريد أن يدخلهم في النار وذلك هوالذي دل علمه لفظ الاسية (الثالث) ان القادر على الكفر الله يقدر على الايمان فالذى خلق فيه القدرة على الكفر فقد أراد أن يدخله في النار وانكان قادرا على الكفر وعلى الايمان معاامتنع رجبان أحدالطرفين على الاخرلالم جيم وذلك المرجيمان حصل منقبله لزم التسلسل وانحصل منقبله تعالى فلاكانهوا لخالق للداعمة الموجبة الظفر فقد خلقه النارقطعا (الرابع) انه تعالى اوخلقه الجنة وأعانه على اكتساب تحصيل ما يوجب دخول الجنة تم قدرنا ان العبد سعى في تحصيل الكفر الموجب للدخول في النار فعينتذ حصل مراد أنعبد ولم يحصل مرادالله تعالى فيلزم كون العبد أقدر

ماقبله بطريق التذبيل أى خلقنا (جهنم)أى لدخولها والتعديبها وتقديمه على قوله تعالى (كشرا)أىخلقا كشرا معكونه مفعولا بهلافي توابعه مننوعطول يوادى توسيطه بينهما وتأخبره عنهاالي الاخلال بجزالة النظم الكريم وقوله نعالى (من الجن والانس)متعلق بمحذوف هوصفة لكثيرا أي كأئنامهما وتقديمالجن لانهم أعرق من الانس في الاتصاف عانحن فيدمن الصفات وأكثر عدداوأقدم خلقاوالمراد جهم الذين حقت عليهم الكلمة الازلية بالشقاوة لكن لانطريق الجبرمن غيرأن يكون من قبلهم مايوً دى الى ذلك بل لعلمتعالى بانهر لايصرفون اختيارهم بحوالحق أبدا بل يصرون على الباطل منغيرصارفيلويهم ولاعاطف يثنيهم من الأكات والتذرفيهذا الاعتبار جعل خلقهم مغيابها كما أن جميسع الغريقسين باعتبسار

استعدادهم الكامل الفطرى للعبادة وتمكنهم التام منهاجعل خلقهم مغيابها كانطق به قوله تعالى ومأخلقت الجن والانس الا ليمبدون وقوله تعالى (لهم قلوب) في محل النصب على أنه صفة أخرى لكثيرا وقوله تعالى (لا يفقهون يه ١) في محل الرفع على انه صفة لقلوب مو كدة ﴿ ٤٦٩ ﴾ لما يفيده تنكيرها وابها مها من كونها غير ممهودة

مخالغة لسائرا فرادالجنس فاقدة لكماله بالكليسة لكن لايحسب الغطرة حقيقة بل بسبب امتناعهمعن صرفها الىتحصيله وهذاوصف لها بكمال الافراق في القساوة فانهاحيث لم يتأت منها الغقد يحال فكانهاغيرقايلة لهرأسا وكذاالحال فيأعينهم وآذانهم وحذف المفعول للتعميم أىلهمقلوب ليسمن شأنها ان يفقهوا بهاشيئامامن شانه ان مقد فيدخل فيدما بليق بالمقام من الحق ودلائله دخولاأوليا وتخصيصه بذلك مخل بالافصاح عن كنه حالهم (ولهم أعين لاسمرونيها) الكلامفيه كافيماعطف هوعليه والمرادبالابصار والسمع المنفيين مايختص بالعقلاء من الادراك على ماهو وظيفة الثقلين لاما لنناول مجرد الاحساس بالشبح والصوت كاهو وظيفة الانعامأي لابصرون بها شئا منالبصرات فيندرج فبدالشواهد النكوينية

وأقوى من الله تمالى وذلك لا يقوله عاقل ( الخامس ) ان العاقل لايريد الكفر والجهل الموجب لاستحقاق النار وانمايريد الايمان والمعرفة الموجبة لاستحقاق الثواب والدخول في الجنة فلاحصل الكفر والجهل على خلاف قصد العبدوضد جهد مواجتهاده وجب أنلايكون حصوله من قبل العبديل يجب أن يكون حصوله من قبل الله تعالى فأن قالواالعبد انماسعي في تحصيل ذلك الاعتقاد الفاسد الباطل لانه اشتبد الامر عليه وظن انه هوالاعتقادالحق الصحيح فنقول فعلى هذاالتقدير انماوقع في هذا الجهل لاجل ذلك الحهل المتقدم فانكان اقدامه على ذلك الجهل السابق لجهل آخر لزم التسلسل وهو محال وانانتهم الىجهل حصل ابتداء لالسابقة جهل آخر فقد توجه الالزام وتا كد الدليل والبرهان فثبت انهذه البراهين العقلية ناطقة بصحة مادل عليه صريح قوله سبحانه وتعالى ولقدذرأ نالجهنم كثيرامن الجن والانس فالتالمعتز لقلاعكن أن يكون المراد من هذه الآية ماذكرتم لان كشيرا من الآيات دالة على أنه أراد من الكل الطساعة والعبادة والخيروالصلاح قال تعالى اناأرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا لتؤمنوا بالله ورسوله وقال وماأرسلنا منرسول الالبطاع باذنالله وقال ولقد صرفناه بينهم ليذكروا وقال هوالذي بغزل على عبده آبات بينات أيحرجكم من الظلمات الى النور وقال وأنزلنا معهم الكتاب والمبزان لبقوم الناس بالقسطوقال بدعوكم ليغفرلكم من ذنو يكم وقال وماخلقت الجن والانس الاليعبدون وأمشال هذه الاكات كثيرة وتحن نعلم بالضرورة انهلايجوز وقوع التناقض فيالقرآن فعلنا انهلايكن حمل قوله تعالى ولقدذرأنا لجمهنم كثيرًا من الحروالانس على ظاهره (الوجه الثاني )انه تعالى قال بعد هذه الآية لهم قلوب لايفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها وهو تعالى انماذكر ذلك في معرض الذم لهم ولوكانوا مخلوقين للنار لماكانواقادرين على الايمان البتة وعلى هذا التقدير فيقبح ذمهم على رك الايمان (الثالث) وهو انه تعالى لوخلقهم للنار لماكانله على أحد من الكفار نعمة أصلا لانمنافع الدنيا بالقياس الى العداب الدأئم كالقطرة في البصر وكان كن دفع الى انسان حلوا مسموما فانه لايكون منعما عليه فكذا ههذا ولماكان القرآن مملوأمن كثرة نعمة الله على كل الخلق علناأن الامر ليس كاذكرتم ( الرابع ) أن المدح والذم والثواب والعقاب والترغيب والترهيب يبطل هذا المذهب الذي ينصرونه ( الخامس) لوانه تعالى خلقهم للنارلوجب أن يخلقهم ابتداء في النار لانه لافائدة في أن يستدرجهم الى النار بخلق الكفر فيهم (والسادس) أن قوله ولقد ذراً ما لجهنم متروك الظاهر لان جهنماسم لذلك الموضع المعين ولايجوزأن يكون الموضع المعين مرأدامنه فثبت أنهلايد وأنيقال انماأرادالله تعالى بخلق منهم محذوف فكانه قال ولقدذرأنا لكي يكفروا فيدخلواجهنم فصارتالآ يةعلى قولهم متروكة الظاهر فبجب بناؤهاعلى قولهوماخلةت الجنوالانس الاليعبدون لان ظاهرها يصيح دون حذف (السابع) انه اذا كان المرادانه

الدالة على الحق اندراجا أوليسا ( ولهم آذان لايسمون بها ) أى شيئا من المسموعات فيتناول الآيات التغزيلية تتناولا أوليا واعادة الحبر فا الجلتين المعلوفتين مع انتظام الكلام بأن يقسال وَاحين لاينُصرَون بها وآذان لايسمعون بها لتقريز شَوه سالهم وفائبات المشاعر الثلاثة لهم تموصفها بعدم ﴿ ٤٧٠ ﴾ الشعور دون سلبها عنهم ابتداء بأن يقال ليس لهم

ذراهم لكى يكفروا فيصبروا الىجهنم عاد الامر في تأويلهم الى أنهذه اللام للماقبة لكنهم يجعلونه اللماقبة مع انه لااستحقاق النار ونحن قدقلناها على عاقبة حاصلة مع استحقاق النارفكان قولنا أولى فثبت بهذه الوجوه انه لا يمكن حل هذه الآية على ظاهرها فوجب المصبر فيه الى التأويل وتقريره انه لما كانت عاقبة كثير من الجن والانس هى الدخول في نارجهنم جاز ذكر هذه اللام بمعنى العاقبة ولهذا نظائر كثيرة فى القرآن والشعر \* اما القرآن فقوله تعالى وكذلك نصرف الآيات وليقولوا درست ومعلوم انه تعالى ماصرفها ليقولوا ذلك لكنهم لما قالوا ذلك حسن ورودهذا اللفظ وأيضا قال تعالى ماصرفها ليقولوا ذلك لكنهم لما قالوا ذلك حسن ورودهذا اللفظ وأيضا قال تعالى فالتقطوه لهذا الغرض الأأنه قال تعالى فالتقطوه لهذا الغرض الأأنه لماكانت عاقبة أمرهم ذلك حسن هذا اللغظ وأما الشعر فأيات قال

وللموت تغذوا لوالدات سخالها \* كالحراب الدهر تبنى المساكن وقال أموالنالذوى الميراث بجمعها \* ودورنا لخراب الدهر نبنيها وقال له ملك ينادى كل يوم \* لدوا للموت وابنوا للخراب وقال وأم سماك فلا تجزى \* فلاموت ما تلد الوالد،

هذا منتهى كلام القول في الجواب واعلم ان المصمير في النَّاو يل انما يحسن اذا ثبث بالدليل العقلي امتناع حلهذا اللفظ على ظاهره وامالماثبت بالدليل انه لاحق الامادل عليه ظاهر اللفظ كأن المصير الى التأويل في مثل هذا المقام عبثا وأما الآيات التي تمسكوا بهافي اثبات مذهب المعتزلة فهي معارضة بالبحار الزاخرة المملوءة من الآيات الدالة على مذهب أهل السنة ومن جلتها ماقبل هذه الآيه وهوقوله من يهدالله فهو المهتدى ومن يضلل فأولئك هما لخاسرون وهوصر يحمذ هبنا ومابعد هذه الآيقوهو قوله والذين كذبوا بآياتنا سنستدرجهم منحيث لايعلون وأملى لهم ان كيدى متين ولماكان ماقبل هذه الآية ومابعدها ليسالامايقوى قولناؤ يشيد مذهبنا كان كلام المعتزلة في وجوب تأويل هذه الآية ضعيفا جدا أماقوله تعسالي لهم قلوب لايفقهون بها واهم أعين لاببصرون بهاولهم آذان لايسمعون بهافغيه مسئلتان (المسئلة الاولى) احتبح أصحابنا بهذه الآية على صحة قولهم في خلق الاعال فقالوالاتك ان أولتك الكفار كأنت لهم قلوب يفقهون بها مصالحهم المتعلقة بالدنبا ولاشك انه كانت لهم أعين يبصرون بها المرسات وآذان يسمعون بها الكلمسات فوجب أن يكون المراد من هذه الآية تقييدها بمايرجع الى الدين وهو أنهم ماكانوا يفقهسون بقلو بهم مايرجعالي مصمالح الدين وماكانوا يبصرون ويسمعون مايرجع الى مصالح الدين واذائبت هذا فنقول ثبت انه تعالى كلفهم بتحصيل الدين معان فلوبهم وأبصارهم وأسماعهم ماكانت صالحة لذلك وهو بجرى بجرى المنع عن الشي والصد عنه مع الامربه وذلك هو المطلوب فالت المعتزلة لوكانوا كذلك

قلوب يغقهون بهسا ولاأعين بيصرون بها ولاآذان يسمعون بهامن الشهادة بكمال رسوخه فيالجهسل والغواية مالانخني (أولئك ) اشارة الحالمذكورين باعتبارا تصافهم بماذكر من الصفات ومأفيد من معنى البعد للانذان بعد منزلتهم فيالضلال أىأولئك الموصوفون بالاومساف المذكورة (كالانعام) أىفيانتفاء الشمعور على الوجه المذكوراوفي انمشاعرهم متوجهة الىأسباب التمش مقصورة عليها (بلهمأمنل)فانها تدرك مامن شانها أن تدركه من المنافع والمضار فتجتهد فيجلبها وسلبها غاية جهدها معكونها بمعرل من الحلود وهو لاه لسواكذلك حيث لاعيزون بين المنافع والمضار بل يعكسون الامر فيتركون النعيم القيم ويقدمون على العذأب الخالد وقيل لانها تعرف صاحبها وتذكره وتطيعه وهوالاه

لايعرفون ربهم ولايذكرونه ولايطيعونه وفي الخبركل شي أطوع للهمن ابن آدم (أولئك) المنعوتون ﴿ لَقَبِح ﴾ عامر من مثلية الانعام والشهرية منها ( هم الغافلون ) الكاملون في الغفلة المستحقون

لان يغص بهم الاسم ولايطلق على غيرهم كف لاوائهم لايعرفون من شؤنالله عزوجل ولامن شؤن ماسواه شيئا فيشر كون به سجانه وليس كثله شي ﴿ ٤٧١ ﴾ وهوالسميع البصير أصنامهم التي هي من أخس مخلوقاته

إتعالى (ولله الاسماء الحسني) تنبيه ألمؤ منين على كيفية ذكره تعالى وكيفية المعاملة مع المخلين بذلك المعافلين عنه سحانه وعايليق مهمن الامورومالايليقيه اثر بيان غفاتهم النامة وصلااتهم الطسامة والحسني تأنيث الاحسن أىالاسمساء التيحي أحسن الاسماء وأجلها لانبا مساعن أحسن المساني وأشر فهسا (فادعو، بها) أي فسموه ستلك الاسماء (وذروا الذن يلحدون في أسماله) الالحاد واللحد الميل والأمحراف بقال لحد وألحداذامال عزالقصد وقرئ بلحدون من الثلاثي أى عيلون في شأنها عن الحق الى الباطل اما بأن يسموه تعسالى بسالاتوقيف فيسه أو عانوهممعني فاسدا كافي قول أهل البدويا أباالمكارمياأ ببض الوجه بأبجى وبحوذلك فالمراد بالترك المأمور به الاجتناب عن ذلك رياسمائه مأأطلقوه عليه تعالى وسعوه به على زعمهم

لقبع من الله تكليفهم لان تكليف من لاقدرة له على العمل قبيع غيرلائق بالحكيم فوجب حلالا يقعلى ان المرادمند انهم بكثرة الاعراض عن الدلائل وعدم الانفات اليها صاروا مشبهين بن لايكونله قلب فاهم ولاعين باصرة ولأأذن سامعة والجواب ان الانسان اذا تأكدت نفرته عنشئ صارت تلك النغرة المتأكدة الراسخة مانعةله عن فهم الكلام الدال على صحة الشي ومانعة عن ابصار محاسنه وفضائله وهذه سالة وجد انبة ضرورية يجدها كلعاقل مننفسه ولهذا السبب قالوافي المثل المشهور حبك الشئ يعمى ويصم اذائبت هذافتقول انأقوا مامن الكفار بلغوا في عداوة الرسول عليه الصلاة والسلام وفي بغضه وفي شدة النفرة عن قبول دينه والاعتراف برسالته هذا المبلغ وأقوى منه والعلم الضروري حاصل بأن حصول البغض والحب فى الفلب ليس باختيار الانسان بلهو حاصل فيالقلب شاء الانسان أمكره اذاثبت هذا فنقول ظهر انحصول هذه النفرة والعداوة في القلب ليس باختبار العبد وثبت انه متى حصلت هذه النفرة والعداوة فى القلب فان الانسان لا يمكنه مع تلك النفرة الراسخة والعداوة الشديدة تحصيل الفهم والعلمواذا ثبت هذائبت القول بالجبرزوما لامحيص عنهونقل عن أميرالمؤمنين على ابن أبي طالب خطبة في تقر يرهذا المعنى وهوفي غايدًا لحسن روى الشيخ أحد البيه بي في كتاب مناقب الشافعي رضى اللهعنه عن على بن أبي طالب رضى الله عنه أنه خطب الناس فقال وأعجبماني الانسان فلبه فيهموادمن الحكمة واضدادهافان سيخله الرجاء أولهه الطمع وانهاج له الطمع أهلكه الحرص وانأهلكه اليأس قتله الاسف وانعرص له الغضب اشتدبه الغيظ وانسعد بالرضاشق بالسحفط وان ناله الخوف شغله الحزن وان أصابته المصيبة قتله الجزع وانوجد مالاأطفاه الغني وانعضته فاقة شغله البلاء وانأجهده الجوع قعديه الضعف فكل تقصير بهمضر وكل افراط لهمفسدوأ قول هذا الفصل في غاية الجلالة والشرف وهوكالمطلع على سرمسلة القضاء والقدرلان أعال الجوارح مربوطة بأحوال القلوب وكل حالة من أحوال القلب فانها مستندة الى حالة أحرى حصلت قبلها واذاوقف الانسان على هذه الحالة علمأنه لاخلاص من الاعتراف بالجبروذكر الشيخ الغزالى رجه الله في كتاب الاحياء فصلافي تقرير مذهب الجبرتم قال فان قيل اني أجدمن نفسي أنى أن شنت الفعل فعلت وانشنت النزك تركت فيكون فعلى حاصلا بي لابغيري ممقال وهب انك وجدت من نفسك ذلك الاانانقول وهل تجدمن نفسك انكان شئتأن تشاءشيئا شتته وانشئت أن لاتشاء لم تشأه ما أطنك أن تقول ذلك والالدهب الامرفيد الى مالانهاية له بل شنت أولم تشافانك تشاء ذلك الشي واذا شنته فشنت أولم تشافعانه فلا مشيئتك به ولاحصول فعلك بعدحصول مشيئتك بك فالانسان مضطر فيصورة مختار (المسئلة الثانية) احتبم العلاء بقوله تعالى لهم قلوب لايفقهون بها على أن محل العلم هو القلب لانه تعسالى نفي الفقه والفهم عن قلو بهم في معرض الذم وهذا انما يصبح لوكان

لاأسماوه تعالى حقيقة وعلى ذلك يحمل ترك الاضمار بأن يقسال يلحدون فيها وامابأن يعدلوا عن تسميته تعالى بنعض اسمائه الكريمة كاقالوا محلالفهم والفقد هوالقلب والله أعلم أما قوله أولئك كالانعام بلهم أصل فتقريره الانسان وسائر الحبوانات متشاركة في قوى الطبيعة الفاذية والنامية والمولدة ومتشاركة أيضافي منافع الحواس الحمس الباطنة والظاهرة وفي أحوال التحيل والتفكر والتسددكر واناحصل الامتياز بين الانسسان وبين سسائر الحبوانات في القوة العقلية والفكرية التي تهديه الى معرفة الحق لذاته والخبر لاجل العمل به فلما أعرض الكفار عن اعتبار أحوال العقل والفكر ومعرفة الحق والعمل بالخبركانوا كالانعام تمقال بلهم أصل لان الحيوانات لاقدرة لهاعلى تجصيل هذه الفضائل والانسان أعطى القدرة على تحصيلها ومن عن اكتساب الفضائل العظيمة مع القدرة على تحصيلها كان أخس حالا بمن لم يكتسبها مع العجز عنها فلهذا السبب قال تعالى بلهم أصل وقال حكيم الشعراء

الروح عنداله العرش مبدؤه \* وتر به الارض أصل الجسم والبدن قداً لف الملك الحنان بينهما \* ليصلحا لقبسول الامر و المحن فالروح في غر بة والجسم في وطن \* فاعرف ذمام الغريب النازح الوطن

وقيل في تفسير قوله بلهم أصل وجوه أحرى فقيل لان الانعام مطيعة الله تعالى والكافر غيرمطيع وقالمقاتلهم أخطأطريقا منالانعام لانالانعام تعرف ربها وتذكرهوهم لايعرفون ربهم ولايذكرونه وقال الزجاح بلهم أضل لان الانعمام تبصر منافعها ومضارها فتسعى في تحصيل منافعها وتحترزعن مضارها وهؤلاء الكفار وأهل العناد أكثرهم يعلون انهم معاندون ومع ذلك فيصرون عليه ويلقون انفسهم في النسار وفالعذاب وقيل انها تفرأ بداالى أربابها ومن يقوم بمصالحها والكافر يهرب عنديه والهدالذي أنع عليه بنعم لاحدلها وقيل لانها تضل اذالم يكن معهامر شدفأ مااذا كان ممها مرشد قلاتصل وهو لاء الكفار قدجاء هم الانبياء وأنزل عليهم الكتب وهم يزدادون في الصلال ممانه تعالى ختم الآية فقال أولئك هم الفافلون قال عطاء عما أعدالله لاولياء من الثواب ولاعدائه من العقاب الله قوله تعالى ( ولله الاسماء الحسني فادعوه بها وفرواالذين يلحدون فأسمائه سيجرون ماكانوا يعملون ) اعلم انه تعالى لما وصف المخلوقين لجهتم بقوله أولئك هم الفافلون أمر بعده بذكر الله تعالى فقال ولله الامماء الحسني فادعوه بها وهذا كالتنبيه على ان الموجب لدخول جهنم هو الغفلة عن ذكرالله والمخلص عنعذابجهنم هوذكرالله تعالى وأصحاب الدوق والمشاهدة يجدون منأرواحهمان الامر كذالتفان القلب اذاغفل عنذكر الله وأقبل على الدنيا وشهواتها وقع فياب الحرص وزمهرير الحرمان ولايزال ينتقل من رغبة الى رغبة ومنطلب الى طلب ومن ظلة الى ظلمة فأذاانفتح على قليد باب ذكرالله ومعرفة الله تخلص عن نيران الآفات وعن حسرات الخسسارات واستشعر ععرفة رب الارض والسموات وفي الآية مسائل( المسئلة الاولى )قولة تعالى ولله الاسماء الحسني مذكور في سور أر بعة (أولها)

فالمعنى سموه تعالى بحبيع أسمائه الحسني واجتنبوا اخراج بعضهامن البين وامابان بطلقوهاعلى غيره تعالى كاسموا أصنامهم آلهة واما بأن شقوا من يعضها أسماء أصنامهم كااشتقوا اللات من الله تعالى والعزى من العزيز فالمرادبالاسماء أسماوه تعالىحقيقة كإفى الوجه الثانى والاظهار في موقع الاضمار مع التجيريد عن الوصف في الكل للامدان يأن الحادهم فينفس الاسماءمن غير اعتبار الوصف وليس الرادبالتك حيننذالاجتناب عن ذلك اذلا يتوهم صدور مسل هذا الألحاد عن المؤمنين ليؤمروا بتركديل هوالاعراض عنهم وعدم المبالاة بما فعلوا ترقبالنز ول العقو يةبهم عن قريب كاهوالمتبادر من قوله تمالي (ميجرون ماكانوا يعملون )فانه استنساف وفع جوابا عن سؤال نشأمن الامر يعدم المبالاة والاعراض عن المحازاة كانه قبل لملانسالي بالحادهم

ولانتصدى لمجازاتهم فقبل لانهسينزل بهم عقوبته وتنشفون بذلك عن قريب وأماعلى الوجهين ﴿ هَنَّهُ ﴾ الاولين فالمعنى الجنبوا الجادهم كي لايصبيكهما إصابهم فانه بسيزل بهم عقوبة إلحادهم

(ويمن خلقناامة يهدون بالحق وبه يعدلون) بيان ﴿ ٤٧٣ ﴾ اجابي لحال من عدا الذكور ن من الثقلين الموصوفين بماذكر من

الضلال والالحادعن الحق ومحل الظرف الرفع على أنه مسدأ امايآعتسار مضمونه أو تقدّر الموصوق ومايعده خبره كما مرفي تفسيرقوله تعالىومن الناسالخ أى وبعض منخلقنا أوويعض بمن حلقناأمةأى طائفة كثيرة يهدون الناس ملتبسين بالحق أويهدونهم يكلمه الحق ويدلونهم على الاستقامة وبالحق يحكمون في الحكومات الجارية فيمابينهم ولا مجورون فهاي وعن النبي صلى ألله عليه وسلم أنه كان بقول اذا قرأها هذالكم وقدأعطي القوم بين أيديكم مثلها و من قوم موسى أمة الآيةوعنه عليه الصلاة والسلام انمن امتى قوما علىالحقحتى ينزل عيسى ور وى لاتزال من أمتى طائفة على الحق الى أن بأتى أمراقة وروى لاتزال من امتى المتقائمة بأمر الله لايضرهم منخذلهم ولا من خالفهم حتى بأتى أمر اللهوهم ظاهرون وفيد من الدلالة على

هذه السورة (وثانيها) في آخرسورة بني اسرائيل في قوله قل ادعوا الله أوادعوا الرحن أياماتد عوافله الاسماء الحسني (وثالثها) فيأولطه وهوقوله اللهلا الهالاهوله الاسماء الحسني (ورابعتها) في آخرالحشر وهو قوله هوالله الخالق الباري المصور له الاسماء الحسني اذاعرفت هذا فنقول الاسماء ألفاظ دالة على المعانى فهي انما تحسن بحسن معانيها ومفهوماتها ولامعني للعسن فيحق الله تعالى الاذكر صغات الكمال ونعوت الجلال وهم محصورة في نوعين عدم افتقاره الى غيره وثبوت افتقار غيره اليدواعلم ان لنافي تفسيرأ سماء الله كتابا كبيرا كشيرا لدقائق شهريف الحقائق سميناه بلوامع البينات في تفسير الاسماء والصفات منأراد الاستقصاء فيهغليرجع اليه ونحن نذكره هنالمعاونكتامتها فنقول انأسماء الله يمكن تقسيمهامن وجوه كثيرة (الوجه الاول) أن نقول الاسم اماأن يكون اسماللذات أولجزء من أجزاء الذات أولصفة خارجة عن الذات قائمة بها أمااسم الذات فهوالمسمى بالاسم الاعظموفي كشف الغطاء عافيه من المباحثات اسراروأ مااسم جزءالذات فهوفي حق الله تعالى محال لانهذا اعايفعل في الذات المركبة من الاجزاء وكل ما كان كذلك فهو مكن فواجب الوجود يمتنع أن يكون له جزء وأمااسم الصفة فنقول الصفة اماأن تكون حقيقة أواضافية أوسلبية أوماينزكب عنهذه الثلاثةوهي أربعة لانه اماان يكون صفة حقيقيةمع اضافة أومع سلبأوصفة سلبيةمع اضافة أوججوع صفة حقيقية واضافة وسلسة أماالصفة الحقيقية العارية عن الاضافة فكقولنا موجود عند من يقول الوجو دصفة أوقولنا واحدعندمن يقول الوحدة صفة ثانية وكقولنا حىفان الحياة صفةحقيقية عاريةعن النسب والاصافات وأماالصفة الاضافية المحضة فكقولنا مذكور ومعلوم وأما الصفة السلبية فكقولنا القدوسالسلام وأما الصفة الحقيقية مع الاضافة فكقولنا عالموقادر فاناله لمصغة حقيقية وله تعلق بألمعلوم والقادر فان القدرة صفة حقيقية ولها تعلق بالمتدور وأما الصفة الحقيقية معالسلبية فكقولنا قديم أزلى لانه عبارة عنموجود لاأولله وأما الصفة الاضافية مع السلبية فكفولنا اول فانه هوالذى سبق غيره وماسبقه غبره وأماالصفة الحقيقيةمع الاضآفة والسلب فكقولنا حكيمفانه هوالذي يعلمحقائق الاشباء ولايفعل مالايجوزفعله فصغة العلمصفة حقيقية وكونهذه الصغة متعلقة بالمعلومات نسبواضافات وكونه غير فاعل لمالا ينبغي سلباذا عرفت إهذا فتقول السلوب غيرمتناهية والاضافات أيضا غير متنساهية فكونه خالفا للمخلوقات صفةاضا فيةوكونه محييا ومميتااضافات مخصوصة وكونه رازقا أيضااضافة انخرى بخصوصة فيحصل بسبب هذين النوعين من الاعتبارات أسماء لانها يقلها لله تعالى لان مقدوراته غيرمتناهية ولماكان لاسبيل الى معرفة كندذاته وانما السبيل الى معرفيه بمعرفة أفعاله فكلمن كان وقوفه على أسرار حكمته في مخلوقاته المكثر كان علم بأسماء الله المكرولماكان هذا بحرالاساحل لهولانهايذله فكذلك لانهايذ لمعرفة السماء الله الحسني

صحة الاجاع مالايخني ﴿٦٠ ﴾ ع والاقتصار على نعتهم بهداية الناس للايذان بأن اهتداء هم في أنفسهم أمر محقق خي عن التصريح به (والذين كذبوا با إتنا) شمر في غي عن الذي به يهدى الهادون و به يعيل العادلون و جل الناس

على الاهتداء به على وجد الترهيب ومحل الموصول الرفع على أنه مبتدأ خبر، مابعد، من الجلة الاستقبالية واضافة الآيات الى نون العظمة لتشريفها واستعظام ﴿ ٤٧٤ ﴾ الاقدام على تكذيبها أى والذين كذبوا با ياتنا

(النوع الثاني) في تقسيم أسماء الله ماقاله المنكلمون وهوان صفات الله تعالى ثلاثة أنواع ما يجب و يجوز ويستحيل على الله تعالى ولله تعالى بحسب كل واحد من هذه الاقسام الثلاثة أسماء مخصوصة (والنوع الثالث) في تقسيم أسماء الله أن صفات الله تعالى اما أن تكون ذاتية أومعنو ية أو كانت من صفات الافعال (والنوع الرابع) في تقسيم أسماء الله تعالى اما أن يجوز اطلا قها على غير الله تعالى أولا يجوز أما القسم الاول فهو كقولنا الكريم الرحيم العزيزاللطيف الكبيرالخالق فأنهذه الالفاظ يجوز اطلاقهاعلي العباد وانكان معناها في حق الله تعالى مغايرا لمعناها فيحقالعباد وأما القسم الثاميفهو كقولناالله الرحن أماالقسم الاول فأعااذا قيدت فيود مخصوصة صارت محيث لاعكن اطلاقهاالافى حق الله تعالى كقولناما ارحم الراحين وباأكرم الأكرمين وباخالق السموات والارضين (النوع الحامس) في تقسيم أسماء الله أن يقال من أسماء الله ما يكن ذكر ، وحده كقوانا ياالله يارحن ياحى ياحكم ومنهامالايكون كذلك كقو لنا ممبت وصارفاته لايجوز افراده بالذكربل يجب أن يقال يامحيي يامميت ياضاريا بافع (النوع السادس) في تقسيم أسماء الله تعالى أن يقال أول مايعلم من صفات الله تعالى كونه محدثاللا شياءمر جمحا لوجودهاعلى عدمها وذلك لاناا نما أعلم وجوده سيحانه بواسطة الاستدلال بوجودا لممكنات عليه فاذادل الدليل على انهذا العالم المحسوس بمكن الوجودوالعدم لذاته قضى العالم بافتقاره الىمرجع يرجع وجوده على عدمه وذلك المرجع ليس الاالله سيحانه فثبت انأول مايعلممنه تعالى هوكونهم جعاومؤثرائم نقول ذلك المرجع اماأن يرجع على سبيل الوجوب أوعلى سبيل الصحةوالاول باطل والالدام العالم بدوامه وذلك باطل فبقي انه انمارج على سبيل الصحة وكونه مرجعاعلى سبيل الصحةليس الأكونه تعالى قادرا فثبت ان المعلوم منه بعد العلم بكونه مرجعاهو كونه قادرائم الابعد هذانستدل بكون أفعاله محكمة متقنة على كونه عألماتم انا اذاعلنا كونه تعالى قادراعالماوعلنا انالعالم القادريمتنع أن يكون الاحيا علنامن كونه قادرا عالما كونه حيافظهر بهذاانه ليس العلبصفاته تعالى وبأسمائه واقعافي درجة واحدة بالعلم بهاعلوم مترتبة يستفاد بعضها من بعض (المسئلة الثانية) قوله تعالى ولله الاسماء الحسني يغيد الحصر ومعناه انالاسماء الحسني ليست الالله تعالى والبرهان العقلى قديدل على صحة هذا المعنى وذلك لان الموجود اماواجب الوجود لذاته وامامكن لذاته والواجب لذاته ليس الاالواحدوهوالله سيحانه وأماماسوى ذلك الواحدفه وممكن الداته وكل ممكن لذاته فهو محتاج في ما هيته وفي وجوده وفي جيع صفاته الحقيقية والاضافية والسلبيةالي تكوين الواجب لذاته ولولاه لبتي علىالعدم المحضوالسلب الصرف فالله سبحانه كامل لذانه وكالكل ماسواه فهوحاصل بجوده واحسانه فكلكال وجلالوشرف فهوله سبحانه بذاته ولذاته وفيذاته ولغيره على سبيل العارية والذي لفيره منذاته فهوالفقر والحاجة والنقصان والعدم فثبت بهذا البرهان البينان الاسماء الحسني

التيهي معيار الحق و مصداق الصدق والعدل (سنستدرجهم) أى نستدنيهم البتة الى الهلاكشيئا والاستدراج استفعال من درجاما ععنی صعد ثم اتسع فيه فاستعمل في كل نقل تدر يجي سواء كأن بطريق الصعود أوالهبوطأوالاستقامة واما بمعنى مشي مشيا صعيفا واماء عنى طوى والاول هوالانسب بالمعني المرادالذيهوالنقلالي أعلى درجات المهالك ليبلغ أقصى مر انب العقوية والعذاب ثم استعير لطلبكل نقل تدر بجى من حال الى حالمنالاحوالاللائمة للمنتقل الموافقة لهواه محيث رعم أن ذلك رق في مراقي منافعه مع أنه **ڧ**الحقيقة تردفي مهاوي مصارعه فاستدراجه سيمعانه اياهم أن يواتر عليهم النع مع انهما كهم فى الغى فيحسبوا أنها لطف لهبهمنه تعالى فيزدادوا بطرا وطغيسانا لكن لاعلى أن المطلبوب

تدرجهم في مرانب النع بلهوتدرجهم في مدارج المعاصى الى أن يحق عليهم كلة العداب على أفظع ﴿ ليست ﴾ جال واشنعها والاول وسيلة اليه وقوله تِعالى (من حيث لا يعلون ) متيلق بمضمر وقع

صفة المصدّر الفعل المذكور أى سنستدرجهم استدراجاكاتنا من حيث لا يعلمون أنه كذلك بل يحسبون أنه أثرة من الله عزوجل وتقر يب مندوق للا يعلمون ما يراد ﴿ ٤٧٥ ﴾ بهم (وأملى الهم) عطف على سنستدرجهم غيرداخِل

في حكم السين لماأن الاملاءالذي هوعبارة عن الامهال والاطالة الس من الامورالتدر بجية كالاستدراج الحاصل في نفسه ششافششايل هوفعل محصل دفعة وانماالحاصل بطريق التدريج آاره واحكامه لانفسه كإيلوح به تغيير التعبير بتوحيد الضمير مع مافيه منالافتنان المنيءن من يدالاعتناء بمضمون الكلام لا بتنائه على تجدد القصد والعز عة واماان ذلك للاشعا ربأته بمعض التقدر الالسهى والاستدراج بتوسيط المدرات فيناء دلالة نون العظمة على الشركة وأني ذلك والالاحترز عن الرادهاني قوله تعالى لاحسين الذين كفروا انماعلى لهم خيرلانفسهم انمائلي لهم الآية بل انما ايرادها فيأمثال هذه الموارد بطريق الجريان على سنن الكبرياء (ان کیدی متین) تقریر الوعيد وتأكيدله أي قوى لايدافع بفوة

نيست الالله والصفات الحسني ليست الالله وان كل ماسواه فهو غرق في بحر الفناء والنقصان ( المسئلة الثالثة ) دلت هذه الآية على أن أسماء الله ليست الالله والصفات الحسن ليست الالله فيجب كونها موصوفة بالحسن والكمال فهذا يفيدان كل اسم لايفيد فى المسمى صغة كال وجلال فانه لا يجوز اطلاقه على الله سهانه وعندهذا نقل عن جهم بن صفوان آنه قال لأأطلق على ذات الله تعالى اسم الشي قال لان اسم الشي يقع على أخس الاشياء وأكثرها حقارة وأبعدهاعن درجات الشرف واذاكان كذلك وجب القطع بأنه لانفيد فيالمسمى شرفاورتبة وجلالة واذائبت هذافنقول ثبت بمقتضى هذهالآية ان أسماء الله يجب أن تكون دالة على الشرف والكمال وثبث أن اسم الشي اليس كذلك فامتنع تسمية الله بكونه شيئاقال ومعاذالله أنبكون هذانزاعا في كونه في نفسه حقيقة وذاتا وموجودا انماالنزاع وقع فيمحض اللفظوهوانه هل يصيح تسميته بهذااللفطأم لافأما قولناانه منشئ الاشياء فهواسم يغيدالمدح والجلال والشرف فكان اطلاق هذاالاسم على الله حقائم أكدهذه الحية بانواع أخر من الدلائل (فالاول) قوله نعالي ليس كشله شي أ معناه ليس مثل مثله شي ولاشك انعين الني مثل لمثل نفسه فلماثبت بالعقل ان كلشي فهومثل مثل نفسه ودل الدليل الفرآني على ان مثل مثل الله ليس بشي كان هذا تصريحا بأنه تعالى غيرمسمى باسم الشئ وايس لقائل أن يقول المكاف في قوله ليس كمثله حرف زالد لافائدة فيه لان حل كلام الله على اللغو والعبث وعدم الفائدة بعيد (الحجة النانية) قوله تعالى خالق كلشئ ولوكان تعالى داخلا تحت اسم الشي الزم كونه تعالى خالقا لنفسه وهو محال لابقال هذا عام دخله التخصيص لانا نقول هذا كلام لابد من البحث عنه فنقول ثبت يحسب العرف المشهور انهم يقيمون الاكثر مقام الكل ويقيمون الشاذ النادر مقام العدم اذاثبت هذا فنقول انه اذاحصل الاكثرالاغلب وكأن الغالب الساذ الخارج نادرا ألحقوا ذلك الاكثر بالكل وألحقوا ذلك النادر بالمعدوم وأسلقوا لفظ الكلعليه وجعلوا ذلك الشاذالنادر منباب تخصيص العموم واذاعرفت هذا فنقول ان بتقدير أن يصدق على الله تعالى اسم الشي كان أعظم الاشياء هوالله تعالى وادخال التخصيص فيمثل هذا السمى يكون مزباب الكذب فوجب أن يعتقد انه تعالى لسمسمى اسم الشيُّ حتى لايلزمنا هذاالمحذور ( الحجةالثالثة) هذا الاسمماورد في كتاباللهولاسنةُ رسوله ومارأينا أحدامن السلف قال في دعائه ياشي فوجب الامتناع منه والدليل على انه غيروارد في كتاب الله ان الآية التي يتوهم اشتمالها على هذا الاسم قوله تعالى قلأى شئ أكبر شهادة قال الله شهيد بيني و بيسكم وقد بينافي سورة الانعام أن هذه الآية لاتدل على المقصود فسقط الكلام فيه فانقال قائل فقولنا مهجود ومذكور وذات ومعلوم ألفاظلاتدل على الشرف والجلال فوجب أن تقولوا انه لايجوز اطلاقها على الله تعالى فنقول الحقى هذا الباب التغصيل وهو انا نقول ماالمراد من قولك انه تعالى شي وذات

ولابحيلة والمراد بهاما الاستدراج والاملاء مع نتيجتهما النهمى الاخذ الشديدعلى غرة فتسمينه كيدا لماأن ظاهره إطف وباطنه قهروا مانفس ذلك الاخذ

فقط فالتسمية لكون مقدماته كذلك وأماا نحقيقة الكيد هوا لاخذ على خفاء من غيرأن يعتبر فيه اظهار خـــلاف ما أبطنه فما لاتعويل عليه مع عدم مناسبته للقام ضرورة ﴿ ٤٧٦ ﴾ استدعائه لاعتبار القيد المذكور حتمــا

وحقيقة انعنيت انه تعالى في نفسه ذات وحقيقة وثابت وموجود وشي فهو كذلك من غيرشك ولاشبهة وانعنيت بهانه هل يجوزأن ينادى بهذه الالغاظ أملافنقول لايجوز لانا رأينا السلف يقولون بااللهبارحن يارحيم الىسائر الاسماء الشهريفة ومأرأينا ولاسمعنا ان أحدا يقول ياذات ياحقيقة يامفهوم يأمعلوم فكان الامتناع عن مثل هذه الالغاظ في معرض النداء والدعاء واجبالله تعالى والله أعلم (المسئلة الرابعة ) قوله تعالى ولله الاسماء الحسنى فادعوه بها يدل على انه تعالى حصلت أه أسماء حسنة وأنه يجب على الانسان أن يدعوالله بها وهذا يدل على انأسماءالله توقيفية لااصطلاحية وممايؤ كدهذاانه يجوز أن يقال ياجواد ولايجوزأن يقال ياسخى ولاأن يقال ياعاقل ياطبيب يافقيه وذلك يدلعلي ان أسماء الله تعالى توقيفية لااصطلاحية (المشلة الخامسة) دات الآية على ان الاسم غيرالمسمى لانها تدل على أن أسماء الله كثيرة لان لفظ الاسماء لفظ الجمع وهي تفيدا الثلاثة فافوقها فثبت انأسماء الله كشرة ولاشك ان اللهواحد فلزم القطع بأن الاسم غيرالسمي وأيضاقوله ولله الاسماء الحسني يقتضي اصافة الاسماء الى الله واصافة الشيء الىنفسه محال وأيضا فلوقيل وتهالذوات لكان باطلا ولماقال ولله الاسماء كانحقا وذلك يدلعلي ان الاسم غيرالمسمى ( المسئلة السادسة ) قوله ولله الاسماء الحسني فادعوه بهايدل على ان الانسان لايدعو ربه الابتلك الاسماء الحسني وهذه الدعوة لاتتأتى الااذا عرف معاني تلك الاسماء وعرف بالدليل اناه الهاور باحالقا موصوفا تلك الصفات الشر بفة المقدسة فاذاعرف بالدليل ذلك فحينئذ يحسن أنيدعو ربه بتلك الاسماء والصغات ممان لتلك الدعوة سرائط كثيرة مذكورة بالاستقصاء في كتاب المنهاج لابي عبدالله الحليمي وأحسن مافيه أن يكون مستحضر الامرين ( أحدهما ) عزة الربو يبة ( والثانبة ) ذلة العبودية فهناك يحسن ذلك الدعاءو يعظم موقع ذلك الذكر فأمااذ المريكن كذلك كان قليل الفائدة وأناأذكر لهذاالمعني مثالا وهوأن منأراد أن بقول في تحر عة صلاته الله أكبرفانه يجب أزيستحضر فيالنبسة جبع ماأمكنه من معرفة آثار حكمةالله تعالى في تخليق نفسمه و بدنه وقواه العقلية والحسية أوالحركية ثم يتعدى من نفسه الى استحضا رآثار حكمة الله في تخليق جميع الناس وجميع الحيوانات وجميع أصناف النبات والمعادن والآثار العلوية من الرعد والبرق والصواعق التي توجد في كل أطراف العالم م يستحضر آثار قدرةالله تعالى في تخليق الارمنين والجبال والبحار والمفاوز ثم يستحضرآ مارقدرة الله تعالى في تخليق طبقات العناصر السغلية والعلوية ثم يستحضر اثارقدرة الله تعالى في تخليق الطباق السموات على سعتها وعظمها وفي تخليق اجرام النيرات من الثوابت والسيارات ثم يستحضر آمار قدرة الله تعالى في تخليق الكرسي وسدرة المنتهى ثم يستحضر آثارقدرته في تخليق العشر العظيم المحيط بكل هذه الموجودات ثم يستحصرا أثارقدرته في تخليق الملائكة منحلة العرش والكرسي وجنودعالم الروحانيات فلايزال يستحضر

(أولم يتكفروا ما بصاحهم منجنة) كلام مبتدأمسوق لانكارعدم تفكرهم في شأنه عليه الصلاة والسلام وجهلهم بحقيقة حاله الموجبة للايمان بهو بماأنزل عليه من الآمات التي كذبوا بهساوالهمزة للانكار والتعبيب والتوبيخ والواولاءطفعلي مقدر يستدعيه سباق النظم الكريم وسياقه ومأ امااستفهامية انكارية فيمحل الرفع بالابتداء والخبر بصاحبهم واما الفيداسهاجنة وخبرها بصاحبهم والجنة من المصادر التي يرادمها الهيئة كالكنة والجلسة وتنكيرها للتقليلوا أمحقير والجلة معلقمة لفعل التفكرلكونه من أفعال القلوب ومحلها على الوجهينالنصبعلي تزع الجارأى أكذبوا بها ولم يتفكروا فيأى شي من جنون ما كائن بصاحبهم المذيهو أعظم الآمة الهادية بالحقوعليه أنزلت تلك

الآیات أوفى أنه لیس بصاحبهم شئ من جنة حتی یؤدیهم التفکر فی ذلك الى الوقوف علی صدقد ﴿ مَن ﴾ وضحة نبوته فيؤمنوا به و بماأنزل علیه من الآیات وقبل قدتم الکلام عندقوله تعالی أولم

يتفكروا أي أكذبوابها ولم يفعلوا التفكر مم ابتدئ فقيل أىشى بصاحبهم من جنة ماعلى طريقة الانكار والتجيب والتبرعنه عليه الصلاة والسلام بصاحبهم للايذان بأن

طول مصاحبتهم له عليه الصلاة والسلام مايطلعهم على نزاهته عليدالصلاة والسلام عن شائبة مأذكر ففيه تأكيدللتنكروتشديدله والتعرض لنفي الجنون عنه عليدالصلاة والسلام معوصنوح استحالة ثبوته له عليه الصلاة والسلاملا أن التكلم عاهوخارق لقضية العقول والعادات لانصدرالاعنءهمس من الجنون كيفما تفق منغيرأن بكون له أصل ومعنى أوعن لهنأ ببدالهي يخبر بهعن الامور الغيبية واذليس بهعليد السلام شائبة الاول تعين أنه عليه الصلاة والسلام مؤ يدمن عندالله تعالى وقيل الدعليد الصلاة والسلام علاالصغاليلا فيعلىدعوقر يشافخذا فخذا يحذرهم بأسالله تعالى فقال قائلهمان صاحبكم هذا لمجنون بات يهوت الى الصساح فنزلت فالنصر يحبني الجنون حمنتذالر دعلي عظيتهم الشنعاء والتعبير عندعليد الصلاة والسلام

من هذه الدرجات والمراتب أقصى ما يصل اليه فهمه وعقله وذكره وخاطره وخياله ثم عند استحضار جيع هذه الروحانيات والجسمانيات على تفاوت درجاتها وتباين منازلها ومراتبها بقولالله أكبرو يشير بقوله اللهالي الموجود الذي خلق هذه الاشياء وأخرجها من العدم الى الوجود ورتبها بمالها من الصفات والنعوت و بقوله أكبرأى انه لايشيه لكبرىاله وجبروته وعزه وعلوه وصمديته هذه الاشياءبل هوأ كبرمن أن يقال انه أكبرمن هذه الاشياء فاذا عرفت هذا المثال الواحد فقس الذكر الحاصل مع العرفان والشور وعندهذا ينفتح على عقلك نسمة من الاسرار المودعة تحت قوله ولله الاسماء الحسني فادعوه بهاأماقوله تعالى وذرواالذين يلحدون في أسمائه ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حزة يلحدون ووافقه عاصم والكسائي فيالتحل قال الغراء يلحدون ويلحدون لغتان يقال لحدت لحدا وألحدت قال أهل اللغة معنى الالحاد في اللغة الميل عن القصد قال ابن السكيت المحدالعادل عن الحق المدخل فيدماليس منه يقال قد ألحد في الدين ولحدوقال أبوغر ومن أهل اللغة الالحاد العدول عن الاستقامة والانحراف عنهاومنه اللحدالذي يحفرفي جانب القبرقال الواحدي رحمالله والاجود قراءة العامة لقوله تعالى ومن يرد فيديالحادوالالحاد أكثرفي كلامهم لقولهم ملحد ولاتكاد تسمع العرب يقولون لاحد (المسئلة الثانية)قال المحققون الالحاد في أسماء الله يقع على ثلاثة أوجه (الاول) اطلاق أسماءالله المقدسة الطاهرة على غيرالله مثلأن الكفار كانوايسمون الاوثان بآلهة ومن ذلك انهم سموا أصنامالهم باللات والعزى والمناة واشتقاق اللات من الاله والعرى من العزيزواشتقاق مناة من المنان وكان مسئلة الكذاب لقب نفسه بالرحمن (والثاني) أن يسمواالله بمالايجوزتسميته بهمثل تسمية منسماه أباللمسيح وقول جهور النصارى أب وابن وروح القدس ومثل ان الكرامية يطلقون لفظ الجسم على الله سبحانه ويسمونه به ومثلان المعتزلة قديقولون فيأثناء كلامهم لوفعل تعالى كذا وكذا لكانسفيها مستحقاللذم وهذه الالفاظ مشعرة بسوء الادب قال أصحابنا وليس كلماصح معناه جاز اطلاقه باللغظفي حق اللهفانه ثبت بالدايل انه سبحانه هو الخالق لجيع الاجسام ثم لا يجوز أن يقال ياخالق الديدان والقرود والقردان بل الواجب تنزيه الله عن مثل هذه الاذكار وأن نقال باخالق الارض والسموات بامقيل العثرات باراحم العسبرات الى غيرها من الاذكارالجيلة الشريغة (والثالث)أن يذكر العبدر به بلفظ لايعرف معناه ولايتصور مسمامنانه ربماكان مسماء أمرا غيرلائق بجلال الله فهذه الاقسام الثلاثة هي الالحاد في الاسماء فان قال قائل هل يلزم من ورود الاول في اطلاق لفظد على الله تمالى أن يطلق عليه سائر الالفاظ المشتقة منه على الاطلاق قلنا الحق عندى انذلك غيرلازم لافيحق الله تمالى ولافى حق الملائكة والانبياء وتقريره ان لفظ علم وردفى حق الله تعالى في آيات منهاقوله وعلم آدم الاسماء كلها وعلكمالم تكن تعلم وعلناه من لدنا علمالرجن علم القرآن

بصاحبهم وارد على شاكلة كلامهم مع مافيه من النكسة المذكورة وقوله تعالى ( ان هو الانذبر مبين ) جــــ التم

عليه الصلاة والسلام على منهاج قوله تعالى ان هذا الاملك كريم بعد قوله تعالى ما هذا بشرا أى ما هو عليه الصلاة والسلام الامبالغ في الاغذار مظهر له غاية الاظهار ابراز الكمال ﴿ ٤٧٨ ﴾ الرأفة ومبالغة في الاعذار وقوله تعالى

ثم لايجوزأن يقال فى حق الله تعالى يامعلم وأيضاورد قوله يحبهم ويحبونه مم لايجوز عندى أن بقال يامحب وأمافي حق الانبياء فقدور دفي حق آدم عليه السلام وعصى آدمر به فنوى مُملايجوز أن يقال ان آدم كان عاصيا غاويا وورد في حق موسى عليه السلام ياأيت استأجره علا يجوزأن يقال انه عليه السلام كان أجيرا والضابط ان هذه الالفاظ الموهمة يجب الاقتصار فيهاعلى الوارد فاما التوسع باطلاق الالفاظ المشتقة منها فهي عندي بمنوعة غيرجائزة ثم فالتعالى سيجزون ماكانوا يعملون فهو تهديد ووعيدلمن ألحدفي أسماء الله فالت المعتزلة الآية قدد لت على اثبات العمل للعبدو على ان الجزاء مفرع على عله وفعله #قوله تعالى (ويمن خلفناا مة بهدون بالحق و به يعدلون) اعلم انه تعالى لماقال ولقد ذرأ الجهنم كشيرامن الجن والانس فأخبران كشيرامن الثقلين مخلوقون للنارأتبعه بغوله ومن خلقناأمة يهدون بالحقو بهيعداون ليبين أيضاان كشيرامنهم مخلوقون الجنة واعلانه تعالى ذكرفي قصدة موسى قوله ومن قوم موسى أمة يهدون بالحق و به يعدلون فلسا أعاد الله تعالى هذا الكلام ههنا حله أكثر المفسرين على ان الراد منه قوم محمد صلى الله عليه وساروى قنادة وابن جريج عن النبي صلى الله عليه وسام افهاهذه الامة وروى أيضاانه عليدالصلاة والسلام قال هذه فيهم وقدأعطى الله قوم موسى مثلها وعن الربيع بنأنس انهقال فرأالنبي صلى الله عليه وسلم هذه الآية فقال ان من أمتى قوماعلى الحق حتى بعزل عيسى بن مريم وقال ابن عباس يريدأ مة مجدعليه الصلاة والسلام المهاجر ين والانصار قال الجبائي هذه الآمة تدل على أنه لا يخلوزمان البتة عن يقوم بالحق و يعمل به و يعدى اليه وانهم لايح تمعون فيشئ من الازمنة على الباطل لانه لايخلو اماأن يكون المرادزمان وجود مجدصلي الله عليه وسلموهو الزمان الذي نزات فيه هذه الاكية أوالمرادانه قدحصل زمان من الازمنة حصل فيه قوم بالصفة المذكورة أوالمراد ماذكرنا انه لايخلو زمان من الازمنة عن قوم موصوفين بهذه الصفة والاول باطللانه قدكان ظاهر الكل الناسأن مجداوأ صحابه على الحق فحمل الآية على هذا المعنى نخرجه عن الفائدة والثاني باطل أيضالان كل أحد يعلم بالضرورة انه قدحصل زمان مافي الازمنة الماضية حصل فيهجع من المحقين فلم يبق الاالقسم الثالث وهوأ دل على انه ما خلازمان عن قوم من المحقين وأن اجاعهم حجدوعلي هذاالتقدير فهذايدل على ان اجاع سائر الام مجمية قوله تعالى (والذين كذبوا بآياتنا سنستدرجهم من حيث لايعلون وأملي لهم ان كيدي متين) اعلانه تعالى لماذكر حال الامة الهادية العادلة أعاد ذكر المكذبين بآيات الله تعالى وما عليهم من الوعيد فقال والذين كذبو ابآياتنا وهذا يتناول جميع المكذبين وعن ابن عباس رضى الله عنهما المرادأ هل مكةوهو بعيدلان صفة العموم يتناول الكل الامادل الدليل على خروجه منه وأما قوله سنستدرجهم فالاستدراج استفعال من الدرجــة بمعنى الاستصعاد أوالاستغزال درجة بعد درجة ومنه درج الصبي اذاقارب بين خطاءوا درج

(أولم ينظروا في ملكوت السموات والارض) استثناف آخر مسوق للانكار والنهويخ باخلالهم بالتأمل في الآمات النكوينية المنصوبة في الآفاق والانفسالشاهدة بصحة مضمون الآمات المنزلة اثرمانعي عليهم اخلالهم بالتفكر في شأنه عليه الصلاة والسلام والهمرة لما ذكر من الانكار والتعجيب والتوبيخ والواولا عطف على المقدر المذكورأ وعلى الجلة المنفية بلموالملكوت الملك العظيمأى أكذبوابها أوألم تفكروا فيماذكر ولمينظر وانظر نأمل فيما مدل علسيه السموات والارض منء غليرالملك وكالالقدرة (وماخلق الله ) أي وفيما خلق فيهماعل أنهعطف على ملكوت وتخصيصد بهمالكمالظهورعظم الملك فيهما أووفي ملكوت ماخلق على أنهعطفعلى السموات والارض والتعميم لاشتراك الكل في الدلالةعلى

عظم الملك في الحقيقة وعليه قوله تعالى فسبحان الذي بيسده ملكوت كل شي وقوله تعالى ﴿ الكتاب ﴾ . ( من شي ) بيان لما خلق مغيد لعدم اختصاص الدلالة المذكورة بجلائل المصنوعات دون

في المدلول فانكل فر د من أفراد الا كوان ما عزوهان دليل لائع على الصاذع المجيد وسبيل واضم الى علم النوحيد وقولة تعالى (وأن عسى أن يكون قد اقترب أجلهم) عطفعلي ملكوت وان مخففة من انواسمها ضمرالشان وخبرهاعسي معفاعلها الذى هوان يكون واسم يكون ايضاضميرالشأن والخبرقداقترب اجلهم والمعنى اولم ينظروافي انالشأنعسىان بكون الشأنقداقترب اجلهم وقدجوزأن يكوناسم يكوناجلهم وخبرها قداقترب على انهاجلة من فعل وفاعل هو ضمير اجلهم لتقدمه حكما وأىاما كانفناطالانكار والنو بيخ تأخيرهم للنظر والتأمل اي لعسلهم يموتونعاقر يبفالهم لايسارعون الىائتدبر في الآمات الشكو منية الساهدة عاكذبوة منالآمات القرآنية وقد اجوزأن كون الاجل عبارة عن الساعة والاضافة

الكنابطواه شيئابعدشي ودرج القوم مات بعضهم عقيب بعضهم و يحتمل أن يكون هذا اللفظ مأحوذا من الدرج وهولف الشي وطيه جزأ فجرأ ذاعر فتهذا فالمعنى سنقر بهم الى مايهلكهم ونضاعف عقابهم من حيث لايعلون مايراد بهم وذلك لانهم كلاأتوا بجرم أو أقدموا على ذنب فتحالله عليهم بابامن أبواب النعمة والخيرفي الدنيا فيزدادون بطرا وأنهماكا فى الفساد وتماديا في الغي ويتدرجون في المعاصى بسبب ترادف تلك النعم ثم بأخذهمالله دفعة واحدة على غرتهم أغفل مايكون ولهذاقال عررضي الله عنه لماحل اليه كنوز كسرى اللهم انى أعوذ بكان أكون مستدرجا فانى سمعتك تقول سنستدرجهم من حيث لايعلون ثم قال تعالى واملى لهم ان كيدى متين الاملاء في اللغة الامهال واطالة المدة ونقيضه الاعجال والملي زمان طويل من الدهر ومنه قوله واهجرني مليا أي طويلا و بقال ملوة وملوة وملاوة من الدهر أي زمان طويل فعني واملي لهم أي أمهلهم وأطيل لهم مدةعرهم ليتمادوا في المعاصى ولا أعاجلهم بالعقو بدعلي المعصية ليقلعوا عنها بالتوية والانابة وقوله انكيدى متينقال ابن عباسبر يدان مكرى شديد والمتين من كل شئ هوالقوى يقال متن منانة واعلمان أصحلينا احتجوافي مسئلة القضاء والقدر بهذه الالفاظ الثلاثة وهي الاستدراج والاملاء والكيدالمتين وكلهاتدل على أنه تعالى أراد بالعبد ما يسوقه الى الكفروا لبعد عن الله تعالى وذلك ضدما بقوله المعتزلة أجاب أبو على الجبائي بأنالراد من الاستدراج أنه تعالى استدر جهم الى العقو باتحتى تقعوا فيها من حمث لا يعلمون استدراجا لهم الى ذلك حتى تقعوافيه بفتة وقد بجوزأن كون هذاالعذاب في الدنيا كالقتل والاستئصال و مجوز أن يكون عذاب الآخرة قال وقدقال بعض الجبرة المراد سنستدرجهم الى الكفرمن حيث لايعلمون قال وذلك فاسد لان الله تعالى أخبر بتقدم كفرهم فالذي يستدر جهم اليه فعل مستقبل لان السين في قوله سنستدر جهم يفيد الاستقبال ولايجب أن يكون المرادأن يستدر جمهمالى كفرآخر لجواز أن عيتهم قبل ان موقعهم في كفرآ خرفالمراداذن ماقلناه ولانه تعالى لا يعاقب الكافر بأن يخلق فيه كفراا خر والكفرهوفعله وانمايعاقبه بفعل نفسه وأماقوله وأملي لهم فعناه أيي أبقيهم فىالدنيا مع اصرارهم علىالكفر ولا أعاجلهم بالعقو بة لانهم لا يفونونني ولا يعجزونني وهذامتني قوله ان كيدى متين لان كيده هو عذايه وسماه كيدالنز ولهبالعباد من حيث لا يشعرون والجواب عنه من و جهين (الاول )ان قوله والذن كذبواماً يَاتَنا سنستدرجهم معناه ما ذكرنا انهم كلما زادوا تماديا في الذنب والكفر زادهم الله نعمة وخيرا فى الدنيافيصير فوزهم بلذأت الدنياسببالتماديهم في الاعراض عن ذكرالله وبعدا عزالرجوع الىطاعة الله هذه حالة نشاهدها في بعض الناس واذا كان هذا أمر محسوسا مشاهدا فكيف يمكن انكاره (الثاني) هب انالمرادمندالاستدراج الى العقاب الاان هذا أيضا يبطل القول بأنه تعالى ما أرادبعبده الاالخير والصلاح لانه تعالى لماعل أن

الى ضميرهم لملابستهم لها من جهـة انكار هم لها و بحثهم عنها وقوله تعالى ( فبأى حديث بعده يومنون ) قطعلاحِمّال ايمانهم رأييًا وننى له بالكلية مترتب

هذا الاستدراج وهذا الامهال بما قد يزيد به عنوا وكفرا وفساداواستحقاق العقاب الشديد فلو أراديه الخيرلاماته قبل أن يصيرمستو جبالتلك الزيادات من العقو بة بل لكان يجب في حكمته ورعايته للمصالح أنلايخلفه ابتداءصو باله عن هذاالعقاب أوأن يخلفه لكنه يميته قبل أن يصير في حد التكليف أوأن لا يخلفه الافي الجنة صواله عن الوقوع في آفات الدنبا وفي عقاب الآخرة فلما خلقه في الدنيا وألقاه في ورطة التكليف وأطال عره ومكنه من المعاصى مع علمه بأن ذلك لا يفيد الامن يدالكفر والفسق واستحقاق العقاب علمنا أنه ماخلقه آلا للعذاب والاللنار كإنسرحه في الآية المتقدمة وهي قوله ولقد ذرأنا لجهنم كثيرا من الجن والانس وأنا شديد التعجب من هؤلاء المعتزلة برون القرآن كالنحرالذي لاساحل له مملوأ من هذه الآمات والدلائل العقلية القاهرة القاطعة مطابقة لهائم انهم يكتفون في تأو يلات هده الآيات بهذه الوجوه الضعيفة والكلمات الواهية الا أن على بأن ما أراد الله كأن يزيل هذا التعجب والله أعلم \* قوله تعالى ( أولم يتفكروا ما نصاحبهم من جند ان هوالانديرمبين ) واعلم أنه تعالى لما بالغفي تهديد المعرضين عن آياته الفافلين عن التأمل في دلائله و بيناته عادالي الجواب عن شبهاتهم فقال أولم يتفكروا مابصاحبهم من جنة والنفكر طلب المعنى بالقلبوذلك لان فكرة القلب هوالمسمى بالنطر والتعقل في الذي والتأمل فيه والتديراه وكاان الرؤ ية بالبصر حالة مخصوصة من الانكشاف والجلاء ولهامقدمة وهي تقليب الحدقة الىجهة الرثي طلبا لتحصيل تلك الرؤية بالبصر فكذلك الرؤية بالبصيرة وهي المسماة بالعلم واليقين حالة مخصوصة في الانكشاف والجلاء ولها مقدمة وهي تقليب حدقة العقل الى الجوانب طلبا لذلك الانكساف والتجلي وذلك هوالمسمى بنظر العقلوفكرته فقوله تعالى أولم يتفكر وا أمر بالفكر والتأمل والندبر والتروى لطلب معرفة الاشياء كما هي عرفانا حقيقياتاما وفىاللفظ محذوف والنقدير أولم يتفكروا فيعلوا مابصاحبهم منجنةوالجنة حالة من الجنون كالجلسة والركبة ودخول من في قوله من جنة يوجب أن لا يكون به نوع من أنواع الجنون واعلمان بعض الجهال من أهل مكة كانوا ينسبونه الى الجنون لوجهين (الاول) ان فعله عليم السلام كان مخالفالفعلهم وذلك لانه عليه السلام كان معرضاعن الدنيا مقبلا على الآخرة مشتغلا بالدعوة الى الله فكان العمل مخالفا اطريقتهم فأعتقدوا فيد أنه مجنون قال الحسن وقنادة ان النبي صلى الله عليه وسلم قام ليلا على الصفايدعو فغذافغذا من قريش فقال يابني فلان بابني فلان وكان يحدرهم بأس الله وعقابه فقال قائلهم ان صاحبكم هذالجنون واطبعلي الصباحطول هذه الليلة فأنزل الله تعالى هذه الآية وحثهم على النفكرفي أمر الرسول عليه السلام ليعلوا أنه اما دعا للاندار لالما نسبه اليه الجهال (الثاني) انه عليه السلام كان يغشا محالة عجيبة عند نزول الوحى فيتغير وجهد ويصفر لونه وتمرض له حالة شبيهة بالغذى فالجهال كانوا يقولون انه جنون فالله

للآيات على حذف المضاف المفهوم من كذبوا والتذكر باعتار كونهاقرآنااويةأويلها بالمذكورواجراءالضمر مجرى اسم الاشارة والمعنى اكذبوأ بهاولم تفكروا فيمايو جبانصديقها مناحوالهعليدالصلاة والسلام وأحوال الصنوطان فبأى حديث يومنون بعد نكذبه ومعدمثل هذءالشواهد القوية كلا وهمات قيل الضم وللقرآن والمعنى **فبأ**ىحديثبعدالقرآن بو منون اذالم يو منوايه وهوالنهامة في اليان وقيل هوانكاروتبكيت لهم مترقب علم اخلالهم بالمسارعة الى التامل فيما ذكركا نه قيل اعل اجلهم قدا قترب فالهم لايبادرون الىالايمان مالقرآن قيل الفوت وماذا منتظرون بعدوضوح الحق ويأى حديث احق مندير يدونان يو منوا وقيل الضمر لاجلهم والمعنى فبأي حديث بعد انقصاء اجلهم يومنون وقبل للرسول عليدالصلاة والسلام

وقوله تعالى (من يضلل الله فلاهادي له) امتناف مقر را اقبله منى عن الطبع على قلو بهم وقوله تعالى (و مذرهم في طغيانهم) بالياء والرفع على الاستثناف أي وهو مذرهم وقرى بنون العظمة على طريقة الالتفات أي و خون نذرهم وقرى بالياء والجزم عطفاعلى محل فلاهادي له كأنه قبل من يضلل الله لا يهده أحدو بذرهم وقدروي الجزم بالنون عن افع وأبي عروف في الشواذ وقوله تعالى (يعمهون) أي يترددون عن المدارك من ويتحيرون عال من مفعول بذرهم و توحيد الضميرف حين المدارك المناب ال

تعالى بين في هذه الآية أنه ليس به نوع من أنواع الجنون وذلك لانه عليه السلام كان يدعوهم الىالله ويقيم الدلائل القساطعة والبينات الباهرة بألفاظ فصيحة يلغت في الفصاحة الىحيث عجزالاولون والآخر ون عز معارضتها وكان حسن الحلق طيب العشعرة مرضى الطريقة نغي السيرة مواظبا على أعال حسنةصار بسبهاقدوة للعقلاء العالمين ومن المعلوم بالضبرورة أنءثل هذا الانسان لايمكن وصفه بالجنون واذاثبت هذا ظهرأن اجتماده على الدعوة الى الدين انما كان لانه نذير مبين أرسله رب العالمين لترهيب الكافرين وترغيب المؤمنين ولماكان النظرفي أمر النبوة مفرعا على تقر ردلائل التوحيد لاجرم ذكرعقيه مامدل على التوحيد فقال أولم ينظروا في ملكوت السموات والارض واعلم اندلائل ملكوت السموات والارض على وجود الصانع الحكم القديم كثبرة وقد فصلناها في هذا الكتاب مراراوأطوارا فلافائدة في الاعادة نم قال وماخلق الله من شئ والمقصود النبيه على ازالدلائل على التوحيد غيرمقصو رة على السموات والارض ال كلذرة من فرات عالم الاجسام والار واح فهي برهان باهر ودليل قاهر على التوحيد ولنقر رهذا المعنى بمثال فنقول ار الضوءاذاوقع على كوماابنت طهر الدرات والهماآت فلنفرض الكلام فيذرة واحدة من تلك الدرآت فنقول انهاتدل على الصانع الحكيم منجهات غيرمتناهية وذلك لانهآمخنصة بحيزمهين مرجلة الاحياز التي لآنها يةلها فيالخلاءالذى لانهاية لهوكل حبزمن تلك الاحياز الغيرالمتناهية فرصاوقو عتلك الذرة فيه كان اختصاصها بذلك الحبر المعين من المكنات والجائزات والممكن لامدله من مخصص ومرجح وذلك المخصص انكانجسماعادالسؤال فيه وانلم يكنجسمافه واللهسجانه وأيضافتلك الذرة لاتخلوعن الحركة والسكون وكل ماكان كذلك فهومحد. وكل محدث فان حدوثه لابدوان یکون مختصا بوقت معسین معجواز حصوله قبل ذلك و بعده فاختصاصه بذلك الوقت المعين الدى حدث فيه لابدوأن يكون بخصيص مخصص قديم فإن كان ذلك المخصص جسما عاد السوال فيد وأن لم بكن جسمافه والله سيمانه وتعالى وأيضا انتلك الذرة مساوية لسائر الاجسام فيالتحمر والحجمية ومخالفة لها فياللون والشكل والطبع والطع وسأرالصفات واختصاصها بكل تلك الصفات التي باعتبارها خالفتسار الاجسام لابدوأن بكون من الجائزات والجائز لابدله من مرجع وذلك المرجع انكانجسما عادالبحث الاولفيه وانلم بكن جسمافهوالله سبحانه فثبت انتلك الذرة دالةعلى وجود الصانع منجهات غيرمناهية واعتبارات غيرمناهية وكذا القول في جيع أجزاه العالم الجسماني والروحاني مفرداته ومركباته وسفلياته وعلوياته وعندهذا يظهرلك صدق ماقال الشاعر

وفى كل شي له آية \* تدل على انه واحد وفى كل شي له آية \* تدل على انه واحد واذاعرفت هذا فحينتذ ظهرت الفائدة لك من قوله تعالى وماخلق الله من شيء ولما نبد

نظسرا الى معنساها للتنصيص على شمول النفي والاثبات للكل (يسئلونك عن الساعة) استثناف مسوق لسان بعض أحكام ضلالهم وطغيانهمأى عز القيامة وهيىمن الاسماء الغالبة وأطلاقهاعليها اما لوقوعها بغتة أولسرعة مافيها من الحساب أولانهاساعة عندالله تعالى معطولها في نفسها قيل ان قومامن اليهود فألوامامجد أخبرنا متي الساعة ان كنت نييا فأنانعلم متيهي وكان ذلك أمتحانا منهم مع علهرأ نه تعالى قد أستاثر بعلها وقبل السائلون قريش وقوله تعسالي (أيان مرساها) بفتح المهرة وقدقرئ بكسرها وهوظرف زمان متضمن لمعنى الاستفهام ويليه المبتدا والفعل المضارع دون الماضي بخسلاف متىحث للهاكلاهما

وجعه فيحبر الاثبات

قيل اشتقافه منأى فعلان منه لان ﴿ ٦١ ﴾ ع معناه أى وقت وهو من أو يت الى الشئ لاز، البعض آو الى الشئ لاز، البعض آو الى النكل متساند اليه ومحله الرفع على أنه خبر مقدم ومرساها مبندأ مؤخر أى متى ارساؤها أه اثباتها وتقريرها فانه مصدر ميمى من ارساه اذا أثبته وأقره ولايكاد يستعمل الافي الشي الثقيل كما في قوله تعالى والجبال أرساها ومند مرساة السفن ومحل

الجله فيل الجرعلي البدلية من السّاعة والتحقيق أن محلها النصب بعزع الخافض لانها بدل من الجار والمجرور لامن المجرور فقط كا نه قبل بسأ لونك عن الساعة عن أيان مرساها وفى تعليق السوال بنفس الساعة أولاو بوقت وقوعها ثانيا تنبيه على أن المقصد الاصلى من السوال نفسه اباعت ارحلولها فى وقتها المعين لاوقتها باعتبار كونه محلالها وقد سلك هذا المسلك فى الجواب الملقن أيضا حيث أضيف العلم المطلوب ﴿ ٤٨٢ ﴾ بالسوال الى ضميرها فأخبر باختصاصه

الله تعالى على هذه الاسرارالعميية والدقائق اللطيفة أردفه بما يوجب الترغيب الشديد فى الاتيسان بهذا النظر والتفكر فقسال وأنعسى أن يكون فدأقترب أجلهم ولفظة أن في قول وأن عسى هي المخففة من الثقيلة تقديره وأنه عسى والضمير ضمير الشأن والمعنى لعلآجالهم قربت فهلكوا على الكفرو يصيروا الى النار واذا كان هذا الاحتمال فأما وجب على العاقل المسارعة الى هذه الفكرة والمبادرة الى هذه الرؤية سمعيا في تخليص النفس مزهذا الخوف الشديد والخطر العظيم ولماذكر تعسالي هذه السانات الجلية والدلائل العقلية قال فبأى حدث بعده بو منون وذلك لانهم اذا لم يومنوا عهذا القرآن مع مافيه من هذه التنبيهات الظاهرة والبينات الباهرة فكيف يرضى منهم الاعمان بغيره واعلم ان هذه الا يق دالة على مطالب كشيرة ( المطلب الاول ) ان التقليد غيرجاً تزولابد من الْنظر والاستدلال والدليل على ان الامر كذلك قوله أولم يتفكروا (والمطلب الثاني) انأمر النبوة متفرع على التوحيد والدليل عليه انه لماقال ان هو الانديرمين أتبعد بذكر مايدل على التوحيد ولولا أن الأمر كذلك لماكان الى هذا الكلام حاجة (والمطلب الثالث ) تمسك الجبائي والقاضي بقوله تعالى فباي حديث بعده يو منون على ان القرآن ليس قديما قالوالان الحديث صدالقديم وأيضا فلفظ الحديث يفيد منجهة العادة حدوثه عن قرب ولذلك يقال انهذا الشيء حديث وليس بعنيق فجعلون الحديث ضد العسق الذي طال زمان وجوده ويقال في الكلام انه حديث لانه يحدث حالا بعد حال على الاسماع وجوابنا عندانه محمول على الالغاظ من الكلمات ولانزاع في حدوثها ( المطلب الرابع) ازالنظر في ملكوت السموات والارض لا بكون الابعد معرفة أقسامها وتفصيل الكلام فيشر حأقسامها أن يقالكل ماسوالله تعالى فهواماأن يكون متحيزا أوحالا في المتحيز أولامتحيز اولاحالافي المتحيز أما المتحير فاماأن يكون بسيطاواما أن يكون مركبا أماالبسائط فهم إماعلوية واماسفلية أماالعلوبة فهي الافلالة والكواكب وبندرج فيماذ كرناه العرش والكرسي ويدخل فيه أيضا الجنة والنار والبت المعمو روالسقف المرفوع واستقص في تفصيل هذه الاقسام وأما السفلية فهي طبقات العناصر الاربعة ويدخل فيها البحاروالجبال والمفاوز وأماالمركبات فهي أربعة الاسمار العلوية والمعادن والنبات والحيوان واستقص في تفصيل أنواع هذه الاجناس الاربعة وأماالحال في التحيز وهي الاعراض فيقرب أجناسها من أربعين جنساويدخل تحتكل جنس أنواع كثيرة ثماذا تأمل العاقل في عجائب أحكامها ولوازمها وآثارها وموثراتها فكانه خاض فيُحرلاساحلله (وأماالقسم الثالث) وهوأنالموجودلايكون متحيزا ولاحالافي المتحيز فهوقسمان لانه اماآن يكون متعلقا بأجسام بالتدبير والتحريك وهوالمسمى بالارواح وأما أنلابكون كذلك وهي الجواهر القدسية المبرأة عن علائق الاجسام أما القسم الاول فأعلاها وأشرفها الارواح الثمانية المقدسة الحاملة للعرش كإقال تعالى ويحمل عرش

بهعز وجل حيثقبل (قل انماعلها) أي علها بالاعتبارالمذكور(عند ربى) ولم يقل أنماعلم وقت ارسائها وم لمسنه لهذه النكتة حل النظم الكريمعلى حدف المضاف والنعرض لعنوان الريوبية معالاضافة الى ضمره على الصلاة والسلام للابذات بأن توفيقه عليه الصلاة والسلام لليواب على الوجه المذكورمن باب التربية والارشاد ومعني كونه عنده تعالى خاصة أنه قداستأثر به بحيث لم تخبر مه أحدامن ملك مقربأوني مرسل وقوله تعالى( لايجليهالوقتها الاهو) يانلاسترار ملك الحالة الى حسين قيامهاواقاطكليعن اظهارأمرهابطريق الاخبارمنجهتد تعالى أومنجهةغيره لاقتضاء الحكمة التشر بعية اماه فانه أدعى الى الطاعة وأزجرعن المعصية كاأن اخفاءالاجل الخاص

للانسان كذلك والمعنى لا يكشف عنها ولا يظهر الناس أمر ها الذى تسألوننى عنه الاهو با ندات من غير أن ﴿ رَبِكُ ﴾ يشعر به أحد من المخلوقين في توسط في اظهاره لهم لكن لا يأن يخبرهم بوقتها قبل مجيئه كاهوالمسول بل بأن يقيها في المحدوها عيانا كا يفصع عنه المجلية المنبئة عن المكسف النام المزيل للابهام بالكلية وقوله تعالى لوقتها أى في وقها قيد المجلية

بعد ورود الاستثناء عليه الاقبله كائنه قيل لا بجلها الاهوقى وقتها الاأنه قدم على الاستثناء للتنبيد من اول الامر على أن تجليتها السنتناء على وقولة تعالى ( ثقلت في السموات تجليتها السنت بعلريق الاخبار بوقتها بل باظهار عينها في وقتها الذي يسأ اون عنه وقولة تعالى ( ثقلت في السموات والارض ) استثناف كافله مقرر لمضمون ما قبله أي كبرت وشقت على أهلهما من الملائكة والثقلين كل منهم أهمه والارض ) استثناف كافله مقرر لمضمون ما قبله أي كبرت وشقت على أهلهما من الملائكة والثقلين كل منهم أهمه خفاو ها وخروجها عن دائرة العقول وقبل ﴿ ٤٨٣ ﴾ عظمت عليهم حيث يشفقون منها و مخافون شدائدها

ربك فوقهم يومند ثمانية و تلوها الارواح المقدسة المشار اليها يقوله سبحانه وترى الملائكة حافين من حول العرش يسمحون محمدر بهم و يتلوها سكان الكرسي واليهم الاشارة بقوله من خله الاعاشاء وسع كرسيه السموات والارض و تلوها الار واح المقدسة في طبقات السموات السبع واليهم الاشارة بقوله والصافات صفا فالزاجرات زجرا فالتاليات ذكرا ومن صفاتهم أنهم لا يعصون الله ما أمرهم و يسمحون الليل والنهار لا يفترون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون واعلم ان هذا الذي ذكرناه و فصلناه من ملك الله وملكوته كانقطرة في المحرف لعملانه سمحانه له ألف ألف عام وراء هذا العالم وله في كل واحد منها عرش أعظم من هذا العرش وكرسي أعلى من هذا الكرسي وسموات وسع من هذه السموات وكيف عكن احاطة عقل البشر بكمال ملك الله وملكوته بعدان أوسع من هذه السموات وكيف عكن احاطة عقل البشر بكمال ملك الله وملكوته بعدان الحوض في معرفة أسمرار حكمته والهيته فهم قولهم سمحانك لاعمالنا الاماعلتنا ونع ماقال أبو العلاء المرى

بأيها الناس كملله من فلك \* تجرى النجوم به والشمس والقمر هناء لى الله ماضينا وعابرنا \* فالنا في نو احي غيره خطر

\* قوله سبحانه وتعالى (من يصلل الله فلاهادى لهو يذرهم في طغيانهم يعمهون) اعمانه تعالى عادق هذه الا يدمرة أخرى الى نعت أحوال الصالين المكذبين فقال من يضلل الله فلاهادى له واعلم ان استدلال أصحابنا بهذه الاية على ان الهدى والضلال من الله مثل ماسبق في الا كية السالغة وتأو يلات المعتزلة وجوابنا عنها مثل ماتقدم فلا فائدة في الاعادة وقوله ونذرهم في طغيانهم رفع بالاستثناف وهومقطوع عما قبله وقرأ أبوعرو ويذرهم بالياء ورفع الراء لتقدم اسم الله سبحانه وقرأ حزة والكسائي بالياء والجزم ووجه ذلك فيما يقول سبيو يه انه عطف على موضع الفاء ومابعدها من قوله فلاهادى لهلان موضع الفاء ومابعدهاجرم لجواب الشرط فعمل وبذرهم على الموضع الذي هوجرم \* قوله تعالى ( يسئلونك عن الساعد أبان مرساها قل اعاعلها عندر بي لا يجلها لوقتها الا هوثقلت في السموات والارض لاتأتبكم الابغنة بسئلونك كأنك حق عنها قل انماعلهما عندالله ولكن اكثرالناس لا يعلون ) اعلم ان في نظم الا ية وجهين ( الاول ) انه تعالى لماتكلم فيالتوحيد والنبوة والقضاء والقدر أتبعه بالكلام فيالمعاد لمابينا ان المطالب الكلية في القرآن ليست الاهده الاربعة ( الثاني) انه تعالى لما قالاً ية المتقدمة وأن حسى أن يكون قداقترب أجلهم باعثا بذلك عن المثابرة الى التوبة والاصلاح قال بعده يسألونك عن الساعة ليتحقق في القلوب ان وقت الساعة مكتوم عن الحلق فيصيرذلك حاملًا للكلفين على المسارعة آلى التوبة وأداء الواجبات وفي الآية مسائل ( المسئلة

وأهوالها وقبل تقلت فسمااذلايطيقهامهما ومما فيهماشئ أصلا والاول هوالانسب عا قبله و بما بعده من قوله تعالى (لامأتيكم الابغتة) فانه أدضاا ستثناف مقرر لمضمونماقبله فلايدمن اعتارالثقل منحيث الخفاء أىلانأتيكم الا فعأة على غفلة كأقال علىدالصلاة والسلام انالساعة كيج بالناس والرجل يصلح حوضه والرجل يستى ماشيته والرجل يقوم سلعتهفي فى سوقد والرجل بخفض مير انهو يرفعه (يستلونك كا نُك حنى عنها)استثناف مسوق لبان خطئهم في توجيد المؤال الى رسول الله صلى الله عليه وسلبناءعلى زعمهمأنه عليه الصلاة والسلام عالم بالسوال عنه أوان العربذلك من مواجب الرسالة اثر بيان خطيهم فيأصل السؤال باعلام شأن المسول عنه والجلة التشبهة في محل النصب

على أنها حال من الكاف بي بها بيانا لما دعوهم الى السوال على زعهم واشعارا بخطئهم في ذلك أى بسألونك مشبها حالك عندهم بحال من هو حنى عنا أى بالغ في العابها فعيل من حنى وحقيقته كأنك مبالغ في السوال عن الذي والبحث عند استحكم علد به ومبنى التركيب على المبالغة والاستقصاء ومند احفاء الشارب واحتفاد البقل

أى استئصاله والاخفاء فى المسئلة أى الالحاف فيها وقيل عن متعلقة بيسالونك وقوله تعالى كا كلت حنى معترض وصلة حنى محدوفة أى حنى بها وقد قرى كذلك وقيل هو من الحفاوة بمعنى البر والشفقة فان قريشا قالوا له عليه الصلاة والسلام ان بينناو بينك قرابة فقل لنامتي الساعة والمعنى يسئلونك كا نك حنى تحتى وتخصه م بتعليم وقتها لاجل القرابة وتزوى أمرها عن غيرهم ففيه بخطئة لهم من جهة بين وقيل هو ﴿ ٤٨٤ ﴾ من حنى بالشي بمعنى فرح به والمعنى

الاولى) اختلفوا في انذلك السائل من هوقال ابن عباس ان قوماً من اليهود قالوايا مجد أخبرنامتي تقوم الساعة فنزلت هذه الاسية وقال الحسن وقتادة ان قريشا قالوا بالمجمديينا و سنك قرابة فاذ كرلنامتي الساعة (المسئلة الثانبة) قال صاحب الكشاف الساعة من الاسماء الغالبة كالنجيم للنر بأوسميت القيامة بالساعة لوقوعها بغتة أولان حساب الخلق تقضى فيهافي ساعة وأحده فسمي بالساعة لهذا السبب أولايها على طولها كساعة واحدة عند الحدق ( المسئلة الثالثة ) أمان معناه الاستفهام عن الوقت الذي بجئ وهوسوال عن الزمان وحاصل الكلام ان أمان عمني متى وفي استقافه قولان المشهور آنه مأخوذمن الان وأنكره ان جني وقال أيان سوال عن الزمان وأين سوال عن المكان فكيف يكون أَحَّدهُما مَأْخُودًا مَنَّ الاَّخْرِ ( والثاني ) وهوالذي اختاره ابنجني اناشتقاقه من أي فعلان منه لانمعناه أىوقت ولفظة أى فعلمن أويت اليم لان البعص آوالي مكان الكل متساند اليه هكذا قال ابن جني وقرأ السلمي ايان بكسر الهمر ( المسئلة الرابعة) مرساها المرسى ههنا مصدر بمعي الارساء لقوله تعالى بسم الله محراها ومرساها أي اجراؤهاوارساؤها والارساء الاثبات يقال رسايرسوا اذاثبت قارتعالى والجبال أرساها فكانالرسو لس اسمالمطلق السات بل حواسم لشبات الشيئ اذا كان ثفيلا ومندارساء الجبل وارساء السفينة ولما كانأ ثقل الاشياء على الخلق هوالسساعة بدليل قوله ثقلت فيالسموات والارض لاجرم سمي الله تعالى وقوعها وثبوتها مالارساء ممقال تعالى قل انما علهاعندر بىأى لادمم الوقت الدى فيه يحصل قيام القامة الاالله سبحانه ونظيره قوله سجعانه انالله عنده علمااساعة وقوله انالساعة آتية لاريب فيها وقوله انالساعة آتية أكادأ خفيها ولماسأل جبريل رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال متى الساعة فقال عليه السلام ليس المسئول عنها بأعلمن السائل قال المحققون والسبب في اخفاء الساعة عن السادانهم اذالم يعلوا متى تكون كانواعلى حدرمنها فيكون ذلك أدعى الى الطاعة وأزجر عرالمعصمة ممانه تعالى أكده ذاالمعني فقال لانجليها الوقتها التجلية اظهارالشي والتحل طهوره والمعني لايظهرهافي وقتها المعين الاهوأى لايقدرعلي اظهار وقتها المعين بالاعلام والاخبار الاهو ثمقال تعالى ثقلت فىالسموات والارض والمراد وصف الساعة بالثقل ونظيره قوله تعالى و مذرون وراءهم يوما تقبلا وأيضا وصف الله تعالى زازلة الساعة بالعظم فقال أن زلزلة الساعة شي عظيم ووصف عدا بها بالشدة فقال وماهم بسكاري والكن عداب الله شديد اذاعرفت هذا فنقول للفسرين في تفسير قوله تقلت في السموات والارض وجوه قال الحسن ثقل مجيئها على السموات والارص لاجل انعند مجيئها شمقت السموات وسكورت النعس والقمر وانتثرت النجوم وثقلت على الارض لاجل أنفي ذلك اليوم تبدل الارض غيرالارض وتبطل الجبال والبحار وقال أبو بكر الاصم انهذا اليوم تقيل جدا على أهل السماء والارض لانفيد فناهم وهلا كهم وذلك تقيل على القلوب

كا تنك فرح بالسوال عنهاتحبه معأنك كاروله لما أنه ذورض لحرم الغيب الذى استأثر الله عزوحل بعلد (قل الماعلها عندالله) أمرعليه الصلاة والسلام باعادة الجواب الاول نأكيدا الحكموتقر برالهواشعارا بعلته على الطريقة البرهانيسة بايراداسم الـذات المنبيُّ عن استتباعها لصفات الكمالالتيمن جلتها العلموتمهمداللتعريض بجهلهم بقوله تعالى ( ولكن اكثرالناس لايعلمون) أي لايعلمون ماذكرمن اختصاص علها به تعالى فبعضهم ينكرونهارأسافلا يعلون مشاماذكر قطعاو يعضهم يعلون أنها وافعة البتة و يزعمون أنك واقف على وقت وقوعها فسألونك عند جهلا وبعضهم مدعمونأن العلمبذلك منءواجب الرسالة فيتحذون السوال عند ذريعة الىالقدح

فى رسالته والمسشى من هو لا عمر الواقفون على جلية الحال من المؤمنين وأما السائلون عنها من اليهود و وقال كه بطريق الامتحان فهم منتظمون في ساك الجاهلين حيث لم يعملوا تعلهم وقوله تعالى (قل لأأ ملك لنفسى نفعاو لاضرا) شروع في الجواب عن السوال بيان عجز الكل عنه والطال زعهم الذي بنواعليه سوالهم من كونه عليه الصلاة والسلام عن يعلمها واعادة الامر لاظهار كال العناية بشأن الجواب

والنبيه على استقلاله ومفايرته للاول والتعرض لبيان مجزه غاذكر من النفع والمضر لا ثبات مجزه عن علها بالطريق البرهاني واللام امامتعلق بأملك أو بمحذوف وقع حالامن نفعا أى لا أقدر لاجل نفسي على جلب نفع ما ولاعلى دفع ضرما (الاماشاء الله) أن أملكه من ذلك بان يدهمنيه فيكنني منه و يقدري عليه أولكن ما شاء الله من ذلك كأن فالاستثناء منقطع وهذا أبلغ في اطهار العجز فو ٤٨٥ ، (ولوكنت أعلم الغيب) اى جنس الغيب الذي من جلته

أمايين الاشياء من المناسبات الصعة عادة للسيية والمسبية ومن المبائنات الستتبعة للمانعة والمدافعة (لاستكثرت من الحير) ة أي المصلت كشرامن الحبر الذى نبط تحصيله بالافعال الاختياريةللبشس بترتيب أسبابه ودفع موانعد (ومامسني السوء)أي السوء الذي مكن التغصي عند بالنوق عن موجباته والمدافعة عوانعه لاسوء مافان مند مالامدفعله (انأناالاندروبشير) أىمااناالاعبدمرسل للاندار والبشارة شأبي حيازة مايتطق سهما من العلوم الدينيـــة والدنبوية لاالوقوف علىالغيوبالتىلاعلاقة سها وبين الاحكام والشرائع وقدكشغت من امر الساعة ما يتعلق به الاندارم بحسهالامحالة واقتراحا وأمانعين وقتها فلبس مايستدعيه الانذار الهومالقدحفه لمامر من أن المهامد أدعى الىالانزمارعن المعاصي

وقال قوم انهذا اليومعظيم الثقل على القلوب بسبب ان الخلق يعلون انهم يصيرون بعدها الى البعث والحساب والسوال والخوف من الله في مثل هذا اليوم شديد وقال السدى ثقلت أى خفيت في السموات والارض ولم يعسلم أحد من الملائكة المقربين والانبياء المرسلين متى يكون حدوثها ووقوعها وقال قوم ثقلت في السموات والارض أى ثقل تحصيل العلم بوقتها المعين على أهل السموات والارض وكايقال في المحمول الدى يتعذر حله انه فد ثقل على حامله فكذلك يقال في العلم الذي استأثر الله تعالى به انه يثقل عليهم نمقال لاتأتيكم الابغنة وهذا أيضا تأكيد لماتفدم وتقرير لكونها بحيث لأنجئ الابغنة فجأة على حين غفلة من الخلق وعن النبي صلى الله عليدوسلم أنه قال ان الساعة تفجأ الناس فالرجل يصلح موضعه والرجل يسقى ماشيته والرجل يقوم بسلعته في سوقه والرجل يخفص ميزانه ويرفعه وروى الحسن عن النبي صلى الله عليه وسلم أنهقال والذي نفس مجمد بيده لتقو من الساحة وان الرجل ليرفع اللقمة الى فيه حتى حول الساعة بينه و بين ذلك ثم قال تعالى يسئلونك كا لك حنى عنها وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) في الحنى وجوه (الاول) الحنى المار اللطيف قال إن الاعرابي مقال حنى بي حفاوة وتحنى بي تحفياً والحنى الكلام واللَّفاء الحسن ومنسه قوله تعالى انه كان بي حفيا أي بارالطيفا يجيب دعائي اذادعوته فعلى هذاالتقدير بسئلونك كالكبار بهماطيف العشرة معهم وعلى هذا قول الحسن وقتادة والسدى ويؤيدهذا القول ماروي فيتفسيران قريشا قالت لمحمدعليمالسلام انبيننا وبينك قرابة فاذكرانا متى الساعة فقال تعالى يسئلونك كانك حق عنها أى كأنك صديق لهم بار بمعنى انك لاتكون حفيابهم ماداموا على كفرهم (والقول الناني) حنى عنها أي كثير السوال عنها شديد الطلب لمعرفتها وعلى هذا القول حنى فعيل من الاحفاء وهو الالحاح والالحاف في السيوال ومن أكثر السيوال والبحث عن الشئ علم قال أبوعبيدة هومن قولهم تحنى في المسئلة أي استقصى فقوله كانك حنى عنها أىكانك أكثرت السوال عنها و بالغت في طلب علمها قال صاحب الكشاف هذا الترتيب بفيد المبالغة ومنه احفاء الشارب واحفاء البقسل استئصاله واحني فىالمسئلة اذا ألحف وحني بفلان وتحنيبه بالغ فيالبريه وعلىهذا التقسدير فالقولان الاولان متقار بان (المسئلة الثانية) في قوله عنها وجهان (الاول)أن يكون فيه تقديموتأ خبروالتقدير يسئلونك عنهاكا لكحني بهائم حذف قوله بهااطول الكلام ولانه معلوم لا يحصل الالتباس بسبب حدفه (والثاني) أن يكون التقدير يسئلونك كانكحفي بهم لان لفظ الحني يجوزأن يعدى تارة بالباء وأخرى بكلمة عن ويو كدهذا الوجد نقراءة ابن مسعود كانك حنى بها ( المسئلة الثالثة ) قوله يسئلونك عن الساعة أبان مرساها سؤال عنوقت قيام الساعة وقوله ثانيا يسئلونك كأنك حفي عنها سؤال عن كنه نقل الساعة وشدتها ومهابتها فلميلزم التكرار أجاب عن الاول بقوله انما علمها عندربي

وتقديم الندير على البشير لماأن المقام مقام الاندار وقوله تعالى ( لقوم يو منون ) امامتعلق بمهما جيعا لانهم ينتفعون بالاندار كايذ نفعون بالبشارة وامابالبشسير فقط ومايتعلق بالندير محدوف أى ندير للكافرين أى البساقين على الكفر و بشبر لقوم يو منون أى فى أى وقت كان ففيد ترغيب للكفرة فى احداث الايمان وتحذير عن الاصرار على الكفر والطغيان (هوالذي

خلقكم )استناف سيق لبيان كال عظيم جناية الكفرة في جراءتهم على الاشراك بتذكير مبادى أحوالهم المنافيةله وايقاع الموصول خبر التفخيم شأن المبتدأ أي هو ذلك العظيم الشأن الذي خلفكم جيعا وحده من غير أن يكون لغيره مدخل في ذلك بوجه من الوحوه (من نفس واحدة) هوادم عليه الصلاة والسلام وهذا نوع تفصيل لماأشر البه في مطلع السورة الكريمة أشارة اجالية ﴿ ٤٨٦ ﴾ من خلقهم وتصويرهم في ضمن خلق آدم وتصويره

وأجاب عن الثاني بقوله انماعلها عندالله والغرق بين الصورتين ان السوال الاولكان واقعا عنوقت قيام الساعة والسوال الثاني كان واقما عن مقدار شدتها ومها يتها وأعظمأ سماءالله مهاية وعظمة هوقوله عندالسوال عن مقدار شدة القيامة الاسم الدال على غاية المهابة وهو قولناالله مم أنه تعمالي ختم هذه الآية بقوله ولكن أكثرالناس لايعلون وفيه وجوه(أحدها)ولكن أكثرالناس لايعلون السبب الذي لاجله أخفت معرفة وقنه المعين عن الخلق #قوله تعالى (قل الأملك لنفسي نفعاً والاضرا الاماشاء الله ولوكنت أعلمالغيب لاستكثرت من الخبر ومامسني السدوء ان أنا الانذير و بشسرلقوم بَوَّمنون) وفي الآية مسائل (المسئلة الأولى) في تعلق هذه الآية عاقبلها وجوه (الاول) انقوله الأملك لنفسي نفعا ولاضرا أي أنالأأدعي علمالغيب انأنا الانذرو بشرونظيره قوله تعالى في سورة يونس و عولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين قل لاأملك لنفسى ضراولانفعا الاماشاءالله لكل أمة أجل(الثاني)روى ان أهل مكة قالوايامجد ألا يخبرك ر بكبارخصوالغلاءحتى نشترى فنزيح وبالارض التي تجدب لترتحل الى الارض الخصبة فأنزل الله تعالى هذه الآبة (الثالث) قال بعضهم لما رجع عليه الصلاة والسلام من غزوة بنى المصطلق جاءت ريح في الطريق ففرت الدواب منها فأخبرالني صلى الله عليه وسلم عوت رفاعة بالمدينة وكانفيه غيظ للمنافقين وقال انظروا أبنناقتي فقال عبدالله بأأبي مع قومه ألاتعجبون منهذاالرجل يخبرعن موت رجل بالمدينة ولايعرف أين ناقته فقال عليه الصلاة والسلام ان ناسا من النافقين قالوا كبت وكيت وناقتي في هذا الشعب قد تعلق زمامها بشحرة فوجدوها على ماقال فأنزل الله تعالى قللا أملك لنفسي نفعا ولاضرا الاماشاءالله (المسئلة الثانية) اعلم ان القوم لماطالبوه بالاخبار عن الغيوب وطالبوه باعطاءالاموال الكشيرة والدولة العظيمة ذكرأن فدرته فأصرة وعلد فليل وببن انكلمن كان عيدا كان كذلك والقدرة الكاملة والعلم المحيط لسسا الالله تعالى فالعبد كيف يحصل له هذه القدرة وهذا العلم واحتج أصحابنا في مسئلة خلق الاعال بقوله تعالى قل لاأملك لنغسى نفعا ولأمنرا الاماشاء اللهوالايمان نفع والكفر ضر فوجب أنلا يحصلا الايشيئة الله تعالى وذلك يدل على إن الايمان والكغرلا يحصلان الايمشيئة الله سجحانه وتقريره ماذكرناه مرارا أن القدرة على الكفر ان لمتكن صالحة للاعان فغالق تلك القدرة يكون مريداللكفر وانكانت صالحة للايمان امتنع صدور الكفر عنها بدلاعن الايمان الاعند حدوث داعية جازمة فخالق تلك الداهية الجازمة يكون مريد اللكفر فثبت انعلى جبع النقاديرلاعلك العبدلنفسه نفعا ولاضرا الاماشاءالله أجاب القاضى عند بوجوه (الاول) انظاهر قوله قللا أملك لنفسى نفعا ولاضرا الاماشاء الله وانكان عامانحسب اللفظ الااناذكرا انسبب نزوله هوان الكف ارقالوا يامجد ألا يخبرك ربك أى ليستأنس بهاو يطمئن البعر السعر الرخيص قبل أن يفلوحتى نشترى الرخيص فنزبج عليه عندالفلاء فيحمل

و بيان(لكيفيته(وجعل) عطف على خلفكم داخل فيحكم الصلة ولاضير في تقدمه علبه وجودا لما انالو اولاتسندعي الترتيب في الوجود (منها) أىمن جنسها كإفي قوله تعالىجعل لكممن أنفسكم أزواحاأ ومن جسدها لماروي أنه تعالى خلق حواءمن ضلعمن أضلاع آدمعليدااصلاة والسلام والاول هوالانسب اذ الجنسية هي المؤدية الحالفاية الآتية لاالجزئية والجعلاما بمعنى النصيير فقوله تعالى (زوجها) مفعوله الاول والثاني هوالظرف المقسدم واما يمعني الانشاء والظرف متعلق بجعلقدمعلي المفعول الصريح لمامر مرارامن الاعتناء بالقدم والتشويق الىالمؤخر أو بمحذوف هوسال من المفعول والاول هوالاول وقوله تعالى ( ليسكن المها)علة غاية الجمل باعتبارتعلقه يمغعوله الثاني

اليها اطمئنانا مصححا للازدواج كايلوحيه تذكير الضميرو يفصح عنه قوله تعالى ( فلماتغشاها ) ﴿ اللَّفَظَ ﴾ أىجامعها (حملت حملا خفيفاً) في مبادى ألا مر فأنه عند كونه نطفة أوعلقة أومضغة أخف عليها بالنسبة الي مابعد ذلُّكُ منالمراتب والتعرص لذكرُ خُفته للاشارَّة إلى نعمته تعالى عليهم فى انشسائه تعالى اياهم متدرجين فى أطوار الخلق من العدم الى الوجودومن

الصّعف الى المّوة (فرت به) أى فاسترت به كاكانت قبل حيث فامت وقعدت وأخذت وتركت وعليه قراءة ابن عباس المرسي الله تعالى عنهما وقرى فرت بالتخفيف وفارت من الموروهو المجيء والذهاب أومن المربو الاذية وارتابت سبه وأماما قبل من أن المعنى حلت حلاخف عليها ولم تلق منه ما يلتى بعض الحبالي من حلهن من الكرب والاذية وام تستثقله كايستثقلنه فرت به أى فضت به الى ميلاده ﴿ ٤٨٧ ﴾ من غيرا خداج ولا از لاق فيرده قوله تعالى (فلما أنقلت) اذمعناه

فلا صارت ذات ثقل لكبرالولدق بطنها ولا ريب فيأن الثقل بهذا المعنى ليس مقابلا للغفة بالعنى المذكورا بما يقابلها الكرب الذى يعستى بعضهن منأول الحل الى آخر مدون بعض أصلا وقرى أثقلت على البناء للمفعول أي اتقله أجلها ( دعوا الله) أي آدم وحواء علمها السلام لمأدهمها أمرلم يعهداه ولم يعرفاما له فاهتمامه وتضرعااليه عزوجل وقوله تعالى (رسما) اى مالك أمرهما الحقيق بأن يخص به الدعاء اشارة الى أنهما قد صدرابه دعاءهماكافي قولهمارينا طلناأنفسناالآ يةومتعلق الدعاء محذوف تعويلا على شهادة الجلة القسمية مه أي دعواه تعالى أن يو تهماصالحاو وعدا عقاللتدالشكر على سبيل التوكيد القسمي وقالا أوقا ثلين ( لثن آتيتنا صالحًا) أي ولدامن جنسناسو ما (لذكون)

اللغظ العام على سبب تزوله والمرادبالنقع تملك الاموال وغيرها والمرادبا لضروقت القعط والامراض وغيرها ( الثاني ) المراد لأأملك لنفسي غماولاضرافيما يتصل بعلم الغيب والدليل على أن المراد ذلك قوله ولوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير ( الشالث ) المراد الأملك لنفسى من الضر والنفع الاقدرماشاء الله أن يقدرني عليه و يمكنني منه والمقصود من هذا الكلام بيان انه لايقدر على شئ الااذا أقدره الله عليه واعلم ان هذه الوجوه بأسرهاعدول عن ظاهر اللفظ وكيف يجور المصيراليه معانا أقنا البرهان القاطع العقلى على ان الحق ليس الامادل عليه ظاهر لفظ هذه الآية والله أعلم ( المسئلة الثالثة) احتبج الرسول صلى الله عليه وسلم على عدم علم بالغيب بقوله ولوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير واختلفوا في المراد من هذا الخير فقيل المرادمنــــه جلب منافع الدنيا وخيراتهاودفع آفاتها ومضراتها ويدخل فيد مايتصل بالخصب والجدب وآلار باح والاكساب وقيل المراد منه ما يتصل بامر الدين يعنى لوكنت أعلم الغيب كنت اعلم أن الدعوى الى الدين الحق توثر في هذاولا تو ترفي ذاك فَكَيْف أَسْتَعَلَّ بدعوة هذادون ذاك وقيل المراد منه ما يتصل بالجواب عن السوا الات والتقدير لوكنت أعلم الغب لاستكثت من الخيرو الجواب عن هذه المسائل التي سألوه عنها مثل السؤال عن وقت قيام الساعة وغيره أماقوله ومامسني السوء فغيد قولان (الاول) قال الواحدي رجمه الله تمالكلام عندقوله ولوكنت أعل الغيب لاستكرت من الخيرتم قال ومامسني السوء أى ليس بى جنون وذلك لانهم نسبوه الى الجنون كاذكرنا في قوله مأبصاحبهم من جنة وهذا القول عندى بعيدجدا ويوجب تفككِ نظم الآية (والقول الثاني) أنه تمام الكلام الاول والتقدير ولوكنت أعلم الغيب لاستكثرت من تحصيل الخير ولاحترزت عن الشرحتي صدت بحيث لايمسني سوء ولمالم يكن الامر كذلك ظهر أنعلم الغيب غيرحاصل عندي ولمابين عاسبق أنه لا يقدر الاعلى مَأْ أقدرُ والله عليه ولايع لم الامَّا أعطَّا والله العليه قال أن أنا الانذبر وبشسير لقوم يوأمنون والنذيرمبااغة في الانذار بالعقاب على فعل المعاصي وترك الواجبات والبشيرمبالغة فيالبشارة بالثواب على فعل الواجبات وترك المعاصي وقوله لقوم يو منون فيدقولان (أحدهما) انه نذير و بشيرالمو منين والكافرين الاانه ذكر احدى الطائفتين وترك ذكرالثانية لان ذكرا حداهما يفيد ذكرالاخرى كقوله سمايل تقبكم الحر ( والثاني ) انه عليه الصلاة والسلام وان كان نذيراً و بشيراللك الاان المنتفع بتلك النذارة والبشارةهم المؤمنون فلهذا السبب خصهمالله بالذكر وقدبالغنافي تقريرهذا المعنى في تفسيرقوله تعالى هدى للمتقين \* قوله تعالى ( هوالذي خلقكم من نفس واحدة وجعلمنهاز وجهاليسكن البهافلاتفشاها جلت جلاخفيفافرت به فلأأ تقلت دعواالله رجما لننآ تبيتنا صالحالنكون من الشاكرين فلسأآ ناهما صالحا جعلاله سركاء فيما آتاهما فتعالى الله عايشركون) أعلم انه تعالى رجع في هذه الآية الى تفرير أمر التوحيد

تحنومن بتناسل من ذريننا ( من الشاكرين ) الراسخين في السّكرعلى نعمائك التي من جلتها هذه النعمة وترتيب هذا الجواب على الشرط المذكور لما أنهما قد علما أنما على الما المودج لسائر أفراد الجنس ومعيار لهاذا تا وصفة وجوده مستتبع له وجوده مستتبع له وجوده مستتبع له

كانهما فالالثن آتيتنا ودر يتنا أولادًا صالحة وقبل ان ضمير آتيتنا أيضالهما ولكل من ينعاسل من در يتهما فالوجه ظاهر وأنت خبير بأن نظم أنكل في سلك الدعاء اصالة يأباه مقام المباخة في الاعتناء بشان ماهما بصدده وأماجعل ضمير لنكون للكل فلامحدور فيه لان توسيع دائرة الشكر غير مخل بالاعتناء المذكور بل مؤكدله وأباماكان فعني قوله تعالى (فلما آتاهما صالحا) لما آتاهما ماطلباه اصالة على (فلما آتاهما صالحا) لما أتاهما ماطلباه اصالة على المدولة واستتباعاً من الولد وولد الولد ما تناسلوا فقوله تعالى

وابطال الشرك وفيهامسائل (المسئلة الاولى) المروى عن ابن عباس هوالذي خِلقكم من نفس واحدة وهينفس آدموخلقمنها زوجهاأى حواء خلقهااللهمن ضلعآدم عليه السلام من فيرأذى فلاتغشاها آدم جلت جلا خفيفا فلمأ ثقلت أى ثقل الواد في بطنها أتاها ابليس فيصورة رجل وقال ماهذا ياحواء اني أخاف أن يكون كليسا أو بهيسة ومايدريك من أين يخرج أمن دبرك فيقتلك أو ينشق بطنك فخافت حواءوذكرت ذلك لآدم عليه السلام فلم زالافهم من ذلك تم أتاها وقال انسالت الله أن يجعله صالحاسويا مثلثو يسهل خروجه مزبطنك تسميه عبدالحرث وكاناسم ابليس فى الملائكة الحرث فذلك قوله فلأآ تاهما صالحا جعلاله شركاء فيماآ تماهما أى لماآ تأهما الله ولداسو باصالحا جعلالة شر بكاأى جعل آدمو حواءله شريكا والمراديه الحرث هذاتمام القصة واعلمان هذا التأو يل فاسدو يدل عليه وجوه (الاول) انه تعالى قال فتعالى الله عايشر كون وذلك يدل على ان الذين أتو أبهذا الشرك جاعة (الثاني) نه تعالى قال بعده أيشر كون مالانخلق شيئاوهم يخلقون وهذايدل على انالمقصود منهذه الآية الردعلي منجعل الأصنام شركاء لله تعالى وماجري لابليس اللعين في هذه الاية ذكر (الثالث) لوكان المراد ابليس لقال أيسركون مز لا تخلق شيئا ولم نقل مالا تخلق شيئا لان العاقل انما مذكر بصيغة من لا بصيغة ما (الرابع) إن آدم عليه السلام كان من أشد الناس معرفة بايليس وكان علما بجميع الاسماء كاقال تعالى وعلآدم الاسماء كلها فكان لابد وأنيكون قدعلم أناسم ايليس هوالحرث فع العداوة الشديدة التي بينه وبين آ دم ومع علم يأن اسمه هوالحرث كيف سمى ولدنفسه بعبد الحرث وكيف صناقت عليه الاسماء حتى انه لم يجدسوي هذا الاسم (الخامس) ان الواحد منا لوحصل له ولدرجومنه الخيروالصلاح فعاء السان ودعاه الىأن يسميه عثل هذه الاسماء لزجره وأنكر عليه أشد الانكارفا دم عليه السلام مع نبوته وعلمه الكثيرالذي حصل من قوله وعلم آدم الاسماء كلها وتجار به الكثيرة التي حصلته بسبب الزلة التي وقع فيها لاجل وسوسة ابليس كيف لم يتنبه لهذا القدروكيف لم يعرف أنذلك من الافعال المنكرة التي يجب على العاقل الاحتراز منها (السادس) أن بتقديرأن آدم عليه السلام سماه بعبد الحرث فلايخلو اماأن يقال انه جعل هذا اللفظ اسم علمه اوجعله صفةله يمعني انه أخبر بهذااللفظ انه عبد الحرث ومخلوق من قبله فأنكأن الأوللم بكن هذا شركا بالله لانائسماء الاعلام والالقاب لاتفيد في المسمات فأئدة فإيلزم من التسمية بهذا اللفظ حصول الاشراك وانكان الثاني كان هذا قولا بأن آدم عليه السلام اعتقد انلله شريكا فيالخلق والابجاد والنكوين وذلك يوجب الجزم يتكفير آدموذلك لايفوله عاقل فثبت بهذه الوجوه أنهذا القول فاسدو يجب على العاقل المسلم أَنْ لايلنفت البداذاعرفت هذافنقول في تأويل الآية وجوه صحيحة سليمة خالية عن هذه المفاسد(الناويل الاول)ماذكر القفال فقال انه تعالىذكر هذه القصة على تمثيل ضرب

(جملا) أي جعل أولادهما (له)تعالى (شركاء)علىحذف المضاف واقامةالمضاف اليدمقامه ثقة بوصنوح الامروتعو يلاعلي مايعقبه من البيان وكذاالحال في قوله تعــالي ( فيما آتاهما) أي فيماآتي أولادهما من الاولاد حيث سموهم بصدمناف وعبد العزي ونحسو ذلك وتخصيص اشراكهم هذابالذكرفي مقام التوبيخ معأناشراكهم بالمبادة أغلظ مندجنا يذوأقدم وقوعالماأنمساق النظم الكر يمليان اخلالهم بالشكر فيمقابلة نعمه الولد الصالح وأول كغرهم في حقداناهوتسميتهم الماه عاذكر وقرئ شركا أى شركة أوذوى سركة أى شركاءان قىل ماذكر منحذفالمضاف واقامة المضاف اليه مقامه انما يصاراليد فيما يكون للفعل ملابسةمالالضافاليه أيضابسرايته اليدحقيقة أوحكماوتنضع نسته

اليه صورة مزية يقتضيها المقام كافي مثل قوله تعالى واذا نجيناكم من آل فرعون الآية في المثل الله على المنال المؤ فان الأنجاء منهم مع أن تعلقه حقيقة ليس الاباسلاف اليهود قدنسب الى أخلافهم بحكم سرايته المام توفية لمقام الامتنان حقد وكذا في قوله تعالى قل فلم تقتلون أنهياء الله الآية فان القتل حقيقة مع كونه من جناية آبالهم قداسند اليهم بحكم رضاهم به اداء لحق مقام التواييخ والتبكيت ولاريب في انهما عليهما الصلاة والسلام بريآن من سراية الجعل المذكور اليهما بوجه من الوجوه فاوجه اسناده اليهما صورة قلنا ﴿ ٤٨٩ ﴾ وجهه الايذ ان بتركهما الاولى حيث أقدما

على نظم أولادهمافي سلك أنفسها والتزما شكرهم في ضمن شكرهما وأقسماعلى ذلك قبل تعرف أحوالهم ببيان ان اخلا لهم بالشكر الذى وعداه وعدامؤكدا ماليين عنزلة اخلالهمامه بالذاتني استعساب الحنث والخلف معمافيه منالاشعار بتضاعف جنا يتهم بديان أنهم مجعلهم المذكورأ وقعوهما فى ورطة الحنث والخلف وجعلوهما كأنهاماشراه بالذات فعمعوا يين الجناية على الله تعالى والجنايةعلمهماعليهما السلام ( فتعسالي الله عايشركون) تنزيه فيدمعني التعجب والغاء لترتيبه على مافصل من أحكام قدرته تعالى وآثار نعمتدال اجرة عن الشرك الداعية الى التوحيد وصيغة الجملاا شبراليه منتعينالفاعلوتنزيه آدم وحواء عن ذلك ومانى عاامامصدرية أىعن اشرا كهم أوموصولة اوموصوفة أى عايشركونه مه سحانه

المثلو بيانأن هذه الحالة صورة حالة هؤلاء المسركين في جهلهم وقولهم بالشرك وتقرير هذاالكلام كأنه تعالى بقول هوالذى خلق كل واحدمنكم من نفس واحدة وجعل من جنسها زوجها انسانايساويه فيالانسانية فما تغشىالزوجزوجته وظهر الحمل دعأ الزوج والزوجة رجمهالتن آتيتنا ولداصا لحهاسو بالنكون من الشاكرين لآلائك ونعماً لك فلما آتاهمااللهولدا صالحاسو ياجعل الزوجو الزوجة لله شركاء فيما آتاهما لانهم تارة ينسبون ذلك الولدالى الطبائع كاهوقول الطبائعيين وتارة الى الكواكبكا هوقول المجمين وتارة الى الاصنام والاوثان كما هوقول عبدة الاصنام ثم قال تعالى فنعالى الله عايشبركون أي تنزه الله عن ذلك الشرك وهذا جواب في غاية الصحة والسداد (التأويل الثاني ) بأن يكون الخطاب لقريش الذبن كانوافي عهد رسول الله صلى الله عليه وسلموهم القصى والمراد من قوله هو الذي خلقكم من نفس قصى وجعل منجنسها زوجها عربية قرشية ليسكن اليها فلماآ تاهما ماطلبامن الولدالصالح السوى جعلاله شركاءفيما آتاهماحيث سمياأولاد هما الاربعة بعبدمناف وعبد العزى وعبد قصى وعيد اللات وجعل الضمر في يشركون لهماولا عقاعماالذ ن اقتدوا عما في الشرك (التاويلاالثالث) اننسلمان هذه الآية وردت في شرح قصة آدم عليه السلام وعلى هذا التقدير فني دفع هذا الاشكال وجوه (الاول) ان المشركين كأنوا يقو لون ان آدم عليه السلام كان يعبد الاصنام ويرجع في طلب الحير ودفع الشراليها فذكر تعالى قصة آدم وحواءعليهما السلام وحكى عنهما أنهما قالالئن آتبتنا صالحالنكونن من الشاكرين أي ذكراأنه تعالى لوآتاهما ولداسوياصا لحالاشتغلو ابشكرتلك النعمة ثم قال فلا آتاهما صالحا جعلاله شركاء فقوله جعلاله شركاءورد بمعنى الاستفهام على سبيل الانكار و التبعيد والتقدير فلسا آتاهما صالحا أجعلاله شركاء فيما آتا هما ثم قال فتعال الله عمايت مركون أي تعالى الله عن شرك هؤلاء المشركين الذين هولون بالشرك وينسبونه الى آدم عليه السلام ونظيره أن ينع رجل على رجل بوحوه كثيرة من الانعام ثم يقال لذلك المنعمان ذلك المنعم عليه يقصد ذمك وايصال الشراليك فبقول ذلك المنع فعلت فيحق فلانكذا وأحسنت اليه بكذا وكذاثمانه بقابلني بالشبر والاساءة والبغي على التبعيد فكذا همنا ( الوجه الثاني) في الجواب أن نقول ان هذه القصة من أولمها الى آخرهافيحقآدم وحواء ولااشكال فيشئ من ألفا ظها الاقوله فحلا اتاهماصالجاجعلا لهشركاء فيما اتاهمافنقول التقدير فلما اتاهما ولداصالحاسو ياجعلاله شركاء أي جعل أولادهماله شركاء على حذف المضاف وإقامة المضاف اليه مقامه وكذافيا اتاهما أي فيما اتى أولادهما ونظيره قوله واسئل القرية أي واسئل أهل القربة فأن قيل فعلى هذا التأويل ما الفائدة في التنفية في قوله جعلاله شركاء قلنالان ولده قسمان ذكر وأشي فقوله جعلاالرادمنه الذكروالاعىم وعبرعنهما بلفظ التثنية لكونهما صنفين ونوعين ومرةعبر

والمراد باشر اكهم اما ﴿ ٦٢ ﴾ خ تسميتهم المذكورة أومطلق اشراكهم المنتظم لها إنتظا ماأوليا وقرى ، مركون بتاء الخطاب بطريق

الالتفات وقيل الخطاب لآك قصى من قريش والمراد بالنفس الواحدة نفس قصى فانهم خلقوا منه وكان الهزوج من جنسه عربية قرشية وطلبا من الله تعالى ولدا صالحا فاعطاهما أربعة ﴿ ١٩٠ ﴾ بنين فسمياهم عبد مناف وعبد شمس

وعبدقصي وعبدالدار وضمر يشركون اهما ولاعقابهما المقتدين بهماوأماماقيل منأنه للحلت حواء أناها **ایلیس فیصو** رة رجل فقال الهامايدر يكمافي بطنك لعله بهيمة أوكاب أوخنزبر ومايدريك مناین بخر ج فخافت من ذلك فذكرته لآدم فاهمهماذلك ثم عاد اليهاوقال انىمن الله تعالى عنزالةفان دعوته أن مجعله خلقا مثلك ويسهل عليكخروجه تسميدعبدالخرثوكان اسمد حارثافي الملائكة فقبلت فلا ولدته سمته عيدالحرثفمالاتعوبل عليدكيف لاوانه عليد الصلاة والسلام كمان علما في علم الاسماء والمسميات فعدم علموابليس واسمد واتباعداياه فيمثل هذا الشان الخطير أمرقريب من المحال والله تعالى أعلم محقيقة الحال (أيشر کون )استثناف مسوق لنوبيخ كافةالمشركين واستقباح اشرأكهم على الاطلاق وابطاله بالكلية بيان شان ما أشركوبه سبحانه

عنهما بلفظ الجمع وهوقوله تعالى فتعالى الله عمايشر كون (الوجه الممالث) في الجواب سلناان العنمير في قوله جعلاله شركاء في آتاهما عائدالي آدم وحواء عليهما السلام الاانه قيل انه تعالى لما آتاهما ذلك الولد السوى الصالح عزما على أن يجعلاه وقفا على خدمة الله وطاعته وعبوديته على الاطلاق ثم بدالهما في ذلك فتارة كانوا ينتفعون به في مصالح الدنيا ومنافعها و تارة كانوا يأمرونه بخدمة الله وطاعته وهذا العمل وان سأن منا قرية وطاعة الاان حسنات الابرارسيات المقربين فلهذا قال تعالى فتعالى الله عمايشر كون والمراد من هذه الآية ما نقل عند عليه الصلاة والسلام انه قال حاكيا عن الله سجانه أنا أغنى الاغنياء عن الشرك من عمل عملا أشرك فيه غيرى تركته وشركه وعلى هذا التقدير فالا شكال زائل (الوجه الرابع) في التأويل أن نقول سلنا صحة تلك القصة المذكورة فالانا نقول انهم سموا بعبد الحرث لاجل انهم اعتقدوا انه انما سلم من الآفة والمرض بسبب دعاء ذلك الشخص المسمى بالحرث وقد يسمى المنع عليه عبدا للمنع يقال في المثل بسبب دعاء ذلك الشخص المسمى بالحرث وقد يسمى المنع عليه عبدا للمنع يقال في المثل أنا عبد من تعلم منه حرفاوراً يت بعض الافاصل كتب على عنوان كتابة عبدوده فلان قال اللهاع،

واني لعبد الضيف مادام ثاويا # ولاشيمة لي بعد هاتشبه العبدا فآدم وحواء عليهما السلام سمياذلك الواديعبد الحرث تنبيها على انه انماسلمن الآفات ببركة دعائه وهذا لايقدح في كونه عبدالله منجهة الهملوكه ومخلوقه الااناقدذكرناان حسنات الابرار سيآت المقربين فلاحصل الاشتراكي لغظ العبدلاجرم صارآدم عليه السلام معاتباني هذاالعمل بسبب الاشتراك الحاصل في مجرد اغظ العبد فهذا جلة مانقوله في تأويل هذه الآية ( المسئلة الثانية ) في تفسير ألفاظ الآية وفيها مباحث (البحث الاول)قوله هوالذي خلقكم من نفس واحدة المشهور أنها نفس آدم وقوله خلق منها زوجها المراد حواء قالوا ومعنى كونها مخلوقة من نفس آدم انه تعالى خلقها من صلعمن أضلاع آدمقالواوالحكمة فيهأن الجنسالي الجنس أميل والجنسية علة الضم وأقول هذا الكلام مشكل لانه تعالى لماكانقادرا على ان يخلق آدم ابتداء فاالذي حلناعلى أن نقول انه تعالى خلق حواءمن جرء من أجراءا دمولم لانقول انه تعالى خلق حواء أيضا ابتداءوأ يضاالذي يقدرعلى خلق انسان من عظم واحدفم لا يقدر على خلقه ابتداءوأ يضا الذي يقال ان عدد أضلاع الجانب الايسر أنقص من عدد اصلاع الجانب الايمن فيه مُواخِدَة تَنْبِيُّ عَنْ خَلَافَ الحِسِّ وَالنَّشْرِ بِحَ بِتِي أَنْ يِقَالَ اذَالَمْ نَقُلَ بِذَلْكَ فَاالمرادمن كُلَّة من في قوله وخلق منها زوجها فنقول قدد كرنا أن الاشارة الى الشي تارة تكون بحسب شخصه وأخرى محسب نوعه قالعليه الصلاة السلام هذا وضوء لايقبل الله الصلاة الابه وليس المرادذاك الغرد المعين بل المرادذاك النوع وقال عليه الصلاة والسلام في يوم عاشورا هذا هو اليوم الذي أظهر الله فيه موسى على فرعون والمرادخلق من النوع

به تعالى ( مالايخلق شيئا ) أى لايقدر غلى أن يخلق شيئا من الاشياء أصلا ومن حق المعبود أن يكون خالقالعابده لامحالة وقوله تعسالى ( وهم يخلقون ) ﴿ ٤٩١ ﴾ عطف على لايخلق وايراد الضميرين بجمع العقسلاء مع

رجوعتهما الى ماالمعبر بهاعن الاصنام انماهو بحسب اعتقادهم فيها واجرائهم لها مجرى العقلاء وتسميتهم لهاآلهة وكذاحال سائرالضمائر الآتية ووصفها بالمخلوقية بعدوصفها لنفي الخالقية لابانة كالمنافاة حالها لما اعتقدوه في حقها واظهارغاية جهلهم فان اشراكما لايقدرعلى خلق شئ مابخالقه وخالقجيع الاشياءيما لاءكن أن يسوغه من له عقل في الجلة وعدم التعرص لخالقها الايذان بتعينه والاستغناءعن ذكره (ولايستطيعون لهم ) أى لعبدتهم اذا حزبهمامرمهم وخطب مسلم (نصرا) أى نصرا مابجلب منغمة أودفع مضرة ( ولا انفسهم منصرون) اذا اعتراهم حادثة من الحوادث اي لايدفعونهاعنأ نفسهم وايرادالنصر للشاكلة وهذابيان لتجزهمعن ايصسال منفعة مامن المنسافع الوجسودية والعدمية الى عبدتهم

الانسانى زوجة آدم والمقصود النبيه على انه تعالى جعل زوج آدم انسانا مثله قوله فلما تغشاهاأي جامعها والغشيان اتيان الرجل المرأة وقدغشاها وتغشاهااذاعلاها وذلك لانهاذاعلاها فقدصار كالغاشيةالها ومثله يجللها وهو يشبه التغطي واللبس قال تعالى هن لباس لكم وأنتم لباس لهن وقوله حلت حلاخفيفا قالوا يريد النطفة والمنى والحمل بالقتحماكان في البطن أوعلى رأس الشجروالخل بكسر الحاءما حل على ظهر أوعلى الداية وقوله فرتبه أى استمرت بالماء والحمل على سبيل الخفة والمراد أنها كانت تقوم وتقعد وتمشى من غير ثقل قال صاحب الكشاف وقرأ يحيى بن يعمر فرت به بالنحفيف وقرأغيره فارت يهمن المرية كقوله أفتمارونه وفي قراءة أخرى أفتمرونه ومعناه وقعفى نفسها ظن الحمل وارتابت فيه فلمأ تقلت أي صارت الى حال الثقل ودنت ولادتها دعواالله رجما يعني آدم وحواء لئن آتيتنا صالحا أى ولد اسو يامثلنا لنكون من الشاكرين لا لأئك ونعمائك فلما آتاهم الله صالحا جعلاله شركاه فيما آتاهما والكلام في تفسيره قدمر بالاستقصاء قرأ ابن كثيرو ابن عامر وأبوعر ووحرة والكسائي وعاصم في رواية حفص عندشركاء بصيغة الجعوقرأ نافع وعاصم في رواية أبى بكرعند سركابكسر الشين وتنوين الكاف ومعناه جعلاله نظراء ذوى شرك وهم الشركاء أو يقال معناه أحدثالله اشراكا فى الولدومن قرأشركاء فحجته قوله أم جعلوالله شركاء خلقوا وأراد بالسركاء في هذه الآية ابليس لان من أطاع ابليس فقد أطاع جيع السياطين هذا اذاحلنا هذه الآية على القصةالمشهورة أمااذالم نقلبه فلاحاجدًالى الناويل والله أعلم \* قولدتعالى (أسسركون مالايخلق شيناوهم يخلقون ولايستطيعون لهم نصراولا أنفسهم ينصرون وانتدعوهم الى الهدى لاينبعو كم سواء عليكم أدعو تدوهم أم أنتم صامتون ان الذين تدعون من دون الله عبادا مثالكم فأدعوهم فلنستحب والكم الكنتم صادقين ) اعلمان هذه الايةمن أقوى الدلائل على الهليس المراد بقوله فتعالى الله عايسر كون مأذ كرهمن قصة ابليس اذاوكان المرادذلك لكانت هذه الآية أجنبية عنها بالكلية وكان ذلك غاية الفساد فيالنظم والترتيب بلالمراد ماذكرناه في سائر الاجو بد من ان المقصود من الآيذ السابقة الرد على عبدة الاوثان وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) المقصود من هذه الآية اقامة الحيعة على إن الاونان لاتصلح للالهية فقوله أيشركون مالايخلق سيئاوهم يخلقون معناه أيعبدرن مالايقدر على أن يخلق شيئاوهم يخلقون أى وهم مخلوقون يعنى الاصنام فانقيل كيف وحديخلق تمجم فقال وهم يخلفون وأيضا فكيف كر الواو والنون فيجم غير الناس ( والجواب عن الاول ) إن لفظة ماتقع على الواحد والاثنين والجمع فهذه منصيغالواحدان بحسب ظاهر لغظها ومحتملة المجمع فالله تعالى اعتبر الجهنين فوحد قوله يخلق رعاية لحكم ظاهر اللفظ وجع قوله وهم يخلقون رعاية لجانب المعنى ( والجواب عن الثاني ) وهوان الجمع بالواو والنُّون في غيره من يعقل كيف يجوز فنقول

وأنفسهم بعدبيان عجزهم عنايصال منفعة الوجود اليهم والىأنفسهم خلا أنهم وصفوا هناك بالمخلوقية

لكونهم أهلالها وهمنا لم يوصفوا بالمنصورية لانهم ليسوا أهلالها وفوله تعالى ( وانتدعوهم الى الهدَى ) بيان للجزهم عاهو أدى من النصر المنفى عنهم وأيسر وهومجرد ٤٩٢ ﴾ الدلالة على المطلوب والارشاد الىطريق

لمااعتقد طيدوها انها تعقل وتميز فورد هذا اللفظ بناء على مايعتقدونه ويتصورونه ونظيره قوله تعالى وكلفى فلك يسبحون وقوله والشمس والقمر رأيتهم لىساجدين وقوله بِأَلِهِ النَّمَلِ ادخلوا مساكنكم ( المسئلة الثانية ) قوله أيشركون مالايخلق شيئا وهم يخلقون احتبج أصحابنا بهذه الآيةعلى ان العبدغير موجد ولاخالق لافعاله قالوالانه تعالى طهز فيالهية الاجسام بسببانها لاتخلق شيئا وهذا الطعن انمايتم لوقلناان بتقديرأنها كانتخالقة لشئ لم يتوجه الطعن في الهيتهاوهذا يقتضي إن كلمن كأن خالقا كان الها فلوكان العبدخالقالأ فعال نفسه كانالها ولماكان ذلك باطلا علنا أنالعبد غيرخالق لافعال نفسه أماقوله تعالى ولايستطيعون لهم نصرايريد ان الاصنام لاتنصر من أطاعها ولاتنتصر بمن عصاها والنصر المعونة على العدو والمعنى ان المعبود يجبأن يكون قادرا على ايصال النغع ودفع الضرر وهذه الاصنام ليست كذلك فكيف يليق بالعاقل عبادتها تمقال ولأأنفسهم ينصرون أى ولايدفعون عن أنفسهم مكروها فانون أراد كسرهم لم يقدروا على دفعه ثم قال وان تدعوهم الى الهدى لا يتبعوكم واعلم انه تعالى لما أثبت بالآية المتقدمة أنه لاقدرة لهذه الاصنام على أمر من الامور بين بهذه الآية انه لاعلم لها بشئ من الاشسياء والمعنى ان هذا المعبود الذي يعبده المشركون معلوم من حاله انه كالاينفع ولايضر فكدا لايصيح فيه اذادعي الىالخير الاتباع ولايفصل حال من يخاطبه ممن يسكت عندثم قوى هذا الكلام بقوله سواء عليكم أدعوته وهم أم أنتم صامتون وهذا مثل قوله سواء عليهم أأنذرتهم أملم تنذرهم وذكرنا مافيه من المباحث في تلك الآية الان الغرق فى تلك الآية عطف الفعل على الغمل وههنا عطف الاسم على الفعل لان قوله أدعوتموهم جلة فعلية وقوله أمأنتم صامتون جلة اسمية واعلم انه ببت ان عطف الجلة الاسميةعلى الفعلية لايجوز الالفائدة وحكمة وتلك الفائدة هي انصيغة الفعل مشعرة بالتجددوالحدوث حالا بعد حال وصيغة الاسم مشعرة بالدوام والثبات والاستمراراذا عرفت هذا فنقول ان هؤلاء المشركين كانوا اذاوقعوا في مهم وفي معضلة تضرعواالي تلك الاصنام واذا لم محدث تلك الواقعة هوا ساكتين صامتين فقيل لهم لافرق بين احداثكم دعاءهم وبين أن تستروأ على صمتكم وسكوتكم فهذا هوالفائدة في هذه اللفظة ممأ كدالله بيان انهالا تصلح للالهية فقال ان الدين تدعون من دون الله عباداً مثالكم وفيه سؤال وهوانه كيف يحسن وصفها بإنهاعبا دمع انهاجادات وجوابه من وجوه (الاول) انالمشركين لماادعوا أنهاتضروتنفع وجبأن يعتقدوا فيهاكونهاعاقلة فاهمة فلاجرم وردت هذه الالفاظ على وفق معتقد أتهم ولذلك قال فادعوهم فليستجيروا لكمولم بقل فادعوهم فليستجبن لمكموقال ان الذين ولم يقل التي (والجواب الثاني) ان هذا اللغو أورد في معرض الاستهزاءيهم أى قصارى أمرهم ان يكونوا احياء عقلاء فانتبت ذلك فهم عباد امثالكم ولافضل لهم عليكم فلجعلتم انفسكم عبيدا وجعلتم وهاآلهذ واربابا معابطل

حصولهمن غيران يحصله الطالب والخطاب للشركين بطريق الالتفات المني عن مزيد الاعتنساء بامر التوييخ والتبكيتأي ان تعدوهم أسها المشركون الى أن يهدوكم الى مأتحصسلون مه المطالبأ وتبجون مهعن المكاره (لانتبعوكم) الى مرادكموطلبتكيروفرئ بالتمخفيف وقوله تعالى (سواءعليكمأدعوتموهم امأنتم صاً متسون) استثناف مقرر لمضمون ماقبله ومبين لكيفية عدم الأتباع أىمستوعليكم في عدم الافادة دعاؤكم الهم وسكوتكم البحت فأنه لايتغير حالكم في الحالين كالايتغير حالهم محكم الجمادية وقوله تعالىأمأنتم صامتون جلة اسمية في معنى الفعلية معطوفة على الفعلية لانهافي قوة أمصمتم عدل عنهاللبالغة فيعدم أفادة الدعاء بيان مساواته للسكوت الدائمالمستم وماقيل من أن الحطاب للمسلين والمعنى وان

تدعوا المشركين الى الهدى أى الاسلام لا يتبعوكم الخ بما لايساعده سباق النظم الكريم وسياقه ﴿ ان ﴾ [صلا على أنه لوكان كذلك لقيل

عليهم مكان عليكم كافي قوله تعالى سواء عليهم أأنذرتهم أملم تنذرهم فان استواء الدعاء وعدّمه انماهو بالنسبة الى المشركين لابالنسبة الى الدعوة (ان الذين تدعون من دون الله) تقرير لما قِبله من عدم اتباعهم

الهمآى ان الذين تعبدونهم من دونه تعالى من الاصتام وتسمونهم آلهة (عبادأمثالكم) أى عاله لكم لكن لامن كلوجه يلمن حيث انهامملوكة للهعزوجل مسيخرة لامره عاجزة عن النفع والضرر وتشبههابهم فىذلك مع كون عجزه اعنهما أظهر وأقوى من عجرهم انما هو لاعترافهم بعجز أنفسهم وادعائهم القدرتهاعليهمااذهو الـذي يدعوهم الى عادتهاوالاستعانةبها وقوله تعالى (فادعوهم فلسميروالكم) محميق لمضمون ماقبله بتعييزهم وتبكيتهم أى ادعوهم فيجلب نفع أوكثف صر (ان كنتم صادقين) فيزعكم أنهم قادرون على ماأنتم عاجر ونعنه وقوله تعالى (ألهم أرجل عشون بها) الخ تبكيت اثرتبكيت مؤكد لمايفيده الامر التعييزي منعدم الاستحابة سانفقدان آلاتها بالكلية فان الاستحابة من الهياكل الحسمانية

أن يكونو اعبادا أمثالكم فقال ألهم أرجل يمشون بهائم أكدهذا البيان بقوله فادعوهم فليستجيبوالكم ومعنى هذا الدعاءطلب المنافع وكشف المضار منجهتهم واللام فيقوله فليستجيبوا لام الامرعلي معنى التعجيز والمعنى انهلاظهر الكلعاقل انهالاتقدرعلي الاجابةظهرأنهالاتصلح للمعبودية ونظيره قول ابراهم عليه السلام لابيملم تعبد مالايسمع ولاسمر ولايغني عنك شيئا وقوله انكنتم صادقين أى في ادعاء أنها آلهة ومستحقة للعبادة ولماثبت بهذه الدلائل الثلائة البقينية أنها لاتصلح للمعبودية وجب على العاقل أن لايلتفت اليهاوأن لايشتغل الابعبادة الالهالقادر العالم الحي الحكيم الضار النافع #قوله تعالى (الهم أرجل عشون بهاأم لهم أيد ببطشون بهاأم لهم أعين يبصرون بهاأم لهم آذانيسممون بهاقل ادعوا شركاءكم ثم كيدون فلا تنظرون ) اعلم ان هذا نوع آخر من الدليل في بيان انه يقيم من الانسان العاقل أن يشتغل بعبادة هذه الاصنام وتقريره انه تعالىذكرفي هذه الآية أعضاء أريعة وهي الارجل والايدى والاعين والآذان ولاشكان هده الاعضاء اذاحصل في كل واحدة منها ما يليق بها من القوى المحركة والمدركة تكون أفضل منها اذاكانت خالية عن هذه القوى فالرجل القادرة على المشي واليد القادرة على البطش أفضل من البدو الرجل الخالية بن عن قوة الحركة والحياة والعين الباصرة والاذن السامعة أفضل من العين والاذن الخالبة ينءن القوة الباصرة والسامعة وعن قوة الحياة واذا ثبث هذاظهرأن الانسان أفضل بكثير من هذه الاصنام بل لانسبة لغضيلة الانسان الى فضل هذه الاصنام البتة واذاكان كذلك فكيف بليق بالافضل الاكمل الاشرف أن يشتغل بعبادة الاخس الادون الذي لايحسن مندفأ تدة البتة لافي جلب المنفعة ولافي دفع المضرة هذاهوالوجه في تقريرهذا الدليل الذي ذكر والله تعالى في هذه الآية وقد تعلق بعض أغمار المسبهة وجهالهم بهذه الآية في اثبات هذه الاعضاء لله تعالى فقالوا انه تعالى جعلعدم هذه الاعضاء لهذه الاصنام دليلاعلى عدم الهيتها فلولم تكن هذه الاعضاء موجودة لله تعالى لكان عدمها دليلاعلى عدم الالهية وذلك باطل فوجب القول باثبات هذه الاعضاءلله تعالى #والجواب عنه من وجهين (الاول) أن المقصود من هذه الآية بيانان الانسان أفضلوأ كلرحالا مزالصنم لان الانسانله رجل ماشية ويدباطشة وعين باصرة وأذن سامعة والصنم رجله غيرماشية ويده غير باطشة وعينه غيرمبصرة وأذنه غبرسامعة واذاكان كذلك كان الانسان أفضل وأكمل حالا من الصنم واشتغال الافضل الاكمل بعبادة الاخس الادون جهل فهذا هوالمقصود منذكرهذا الكلام لاماذهب اليهوهم هؤلاء الجهال (الوجه الثاني) في الجواب ان المقصود من ذكر هذا الكلام تقرير الحجةالني ذكرهاقبل هذه الآيةوهي قوله ولايستطيعون الهمنصرا ولاأنفسهم ينصرون يعنى كيف تحسن عبادة من لايقدرعلى النفع والضررثم قررتعالى ذلك بأن هذه الاصنام لم يحصل لها أرجل ماشية وأيد باطشة وأعين باصرة وآذان سامعة ومتى كان الامركذلك

أنمـــا تتصور اذا كان لها حياة وقوى محركة ومـــدركة وماليس له شيُّ من ذلك فهو بَعزل من الافاعبل بالمرة كأنه قيل ألهم هذه الآلات التي بها تتحقق الاستجابة حتى يكن استجابتهم لكم وقد وجد الانكار الى كل واحدة من هذه الآلات الاربع على حدة تكرير اللتبكيت وشنية للتقر بع واشعار ابان انتفاء كل واحدة منها بحيالها كاف في الدلالة ﴿ ٤٩٤ ﴾ على استحالة الاستجابة ووصف

لم تكن قادرة على الانفاع والاضرار فامتع كونها آلهة أما اله العالم تعالى وتقدس فهو وان كان متعالياعن هذه الجوارح والاعضاء الاأنه موصوف بكمال القدرة على النفع والضرروهو موصوف بحسكمال السمع والبصر فظهر الغرق بين البابين أماقوله تعالى قل ادعوا شركاء ثم كيدون قال الحسن انهم كانوا يخوفون الرسول عليه السلام با لهتهم فقال تعالى قل ادعوا شركاء كم كيدون ليظهر لكم أنه لاقدرة لهاعلى ايصال المضارالي بوجه من الوجوه و أثبت نافع وأبو عمر والياء في كيدوني والباقون حدفوها ومثله في قوله فلا تنظرون فال الواحدي والقول فيه أن الفواصل تشبه القوافي وقد حذ فواهذه اليا آت اذا كانت في القوا في كقوله

يلس الاحلاس في منزله \* يبديه كاليهودي الممل

والذن أثنتوها فلائن الاصل هوالاثبات ومعنى قوله فلاتنظرون أي لاتمهلوني واعجلوافي كيدى أنتم وشركاؤكم القوله تعالى (ان ولي الله الذي نزل الكتاب وهو يتولى الصالحين والدين تدعون من دونه الايستطيعون نصركم ولاأنفسهم ينصرونوان تدعوهم الى الهدى لايسمعوا وتراهم ينظرون اليك وهم لايبصرون ) اعلم انه لمابين في الآيات المتقدمة أنهذه الاصنام لأقدره لها على النفع والضربين بهذه الآية أن الواجب على كلعاقل عيادةالله تعالى لانه هوالذي يتولى تحصيل منافع الدين ومنافع الدنيا أما تحصيل منافع الدين فبسبب انزال الكناب وأماتح صيل منافع الدنيا فهوالمراد بقوله وهو يتولى الصالحين وفيدمسائل (المسئلة الاولى) قالاالواحدَى رحمدالله قرأالقراء وايي يثلاث باآتالاولى باءفعيل وهي ساكنة والثانية لامالفعل وهي مكسورة قدأدغمت الاولى فيهافصارياء مسددة والثالثة ياءالاضافة وروى عن أبي عروولى الله بالمشددة ووجهذلك انه حذف الياءالتي هي لام فعيل كاحذف اللام من قولهم فاماليت به قاله ثم أدغت باءفعيل فياءالاضافة فتيل ولى الله وهذه الفتحة فتحةياء الاضافة وأما الباقون فأجازوا اجتماع ثلاث ياآت والله أعلم (المسئلة الثانية) ان وليي الله أي الذي يتولى حفظى ونصرتي هوالله الذي أنزل الكتار المستمل على هذه العلوم العظيمة النافعة في الدين ويتولى الصالحين ينصرهم فلانضرهم عدواة مزعاداهم وفي ذلك يأمن المشركين من أن يضره كيدهموسمعتان عربن عبدالعز يرماكان يدخر لاولاده شيئافقيل له فيهفقال ولدى اما أن يكون من الصالحين أومن المجرمين فانكان من الصالحين فوليه اللهومن كان اللهله ولمافلا حاجة له الى مالى وانكان من المجرمين فقدة ال تعالى فلن أكون ظهيراللمجرمين ومن رده الله لم اشتغل باصلاح مهماته أما قوله والذين تدعون من دونه لايستطيعون نصركمولاأنفسهم ينصرون ففيدقولان (الاول)أنالمراد مندوصف الاصنام بهذه الصفات فان قالوافهذه الاشياء قدصارت مذكورة في الآمات المتقدمة فما الفائدة في تكريرها فنقول قال الواحدى انماأعيدهذا المعنى لان الاول مذكورعلى جهة

الارجل بالمشي يهاللا بذان بأن مدارالانكار هو الوصفوانماوجمالي الارجل لاالى الوصف بأزىقال عشون أرجلهم المحقيق أنها حيث لم يظهر منها مايظهر من سائر الارجل فهي لست بأرجل في الحقيقة وكذاالكلام فيمابعده من الجوارح الثلاث الباقيةوكلةأم فىقوله تعالى (أم لهم أيد سطشون بها) منقطعة ومافيها من الهمرة لمامر من التبكيت والالزامو بل للاضراب المفيد للانتقال من فن من التكيت بعد تمامه الى فن آخرمنه لماذكرمن المزايا والبطش الاخـــذ بقوة وقرئ ببطشون بضمالطاء وهي لغة فيه والمعنى بل ألهم أبديأ خذون بما ماير مدون أخذه وتأخير هذاعاقبله لاأنالشي حالمهم في أنفسهم والبطش حالهم بالنسبة الىالغبروأما تقدعه على قوله تعالى (أم لهم أعين ببصرون بهاأم لهرآذار يسمعون بها) معأن

الكل سوا في أنها من أحوالهم بالنسبة الى الغير فلراعاة المقابلة بين الابدى والارجل ولان ﴿ انتغريع ﴾ إنتغاء المشي والبطش أظهر والتبكيت بذلك أقوى وأما تقديم الاعين فلما

أنها أشهر من الآذان وأظهر عينا وأثرا هذا وقد قرئ ان الذين تدعون من دون الله عبادا أمثالكم على اعمال ان النافية عمل ما الحجازية أى ما الذين تدعون ﴿ ٤٩٥ ﴾ من دونه تعالى عبادا أمثالكم بل أدنامنكم فيكون

قوله تعالى ألهم الح أتقر يرالنفي المماثلة بإثبات القصوروالنقصان(قل ادعواشركاءكم) مد مابين انشركاءهم لا يقدرون على شيء ماأصلا أمررسول المله صلى الله عليه وسإبأن يناصبهم المعاجة ويكررعليهم التبكيت والقام الحجرأي ادعواشركا كمواستعينوا بهم على ( ثم كيدون ) جيعا أنتم وشركاو كم وبالغسوا فيترتيب ما تقدرون عليهمن مبادي الكسيد والمكر ( فلا تنظرون)أىفلاتمهلويي ساعة بعد ترتيب مقدمات الكيد فاني لا أباليكم اصلا (انوليي الله الذي نزل الكتاب) تعليل لعدم المبالاة المنفهم من السوق انفهاما جلياووصفه تعالى يتغزيل الكتاب للاشعار مدليل الولامة والاشارة الىعلة أخرى لعدم المبالاة كالمتهقيل لأأبالى بكمو بشركائكم لانواييالله هوالذي نزل الكناب الناطق بأنه وليى وناصرى وبان شركا كالايستطيعون

التقر بع وهذا مذكور على جهة الفرق بين من تجوزله العبادة و بين من لانجوزكا نه قيل الله المعبود مجب أن يكون بحيث يتولى الصالحين وهذه الاصنام ليست كذلك فلا تكن صالحة للالهية (والقول الثاني) ان هذه الاحوال المذكورة صفات لهو لاء المشركين الذين يدعون غيرالله يعنى ان الكفار كانوا يخوفون رسول الله صلى الله عليه سلم أصحابه ققال تعالى انهم لايقدرون على شئ بلانهم قديلغوافي الجهل والحاقة الى المالودعوتهم وأظهرت أعظم أنواع الحجةوالبرهان لم يسمعوا بعقولهم ذلك البتة فان قيللم يتقدمذكر المشركين واتما تقدمذكر الاصنام فكيف يصحماذ كرقلنا قد تقدم ذكرهم في قوله تعالى قل ادعوا شركاءكم ثم كيدون أما قوله تعالى وتراهم ينظرون اليكوهم لايبصرون فان حلنا هذه الصغات على الاصنام قلنا المرادمن كونها ناظرة كونها مقابلة بوجهها وجوه القوم من قولهم جبلان متناظران أومتقلابلانفان حلناهاعلى المئسركين فالعني انهم وان كانوا ينظرون الىالناس الا انهم لسدة اعراضهم عنالحق لم ينتفعوا بذلك الاظر والروئية فصاروا كأنهم عىوهده الآبة تدل على ان النظر غيرالرؤية لا متعالى أثبت النظر ونفي الرومية وذلك يدلعلي النغاير وأجيب عن هذا الاستدلال فقيل معناه تحسبهم أنهم ينظرون اليكمعانهم في الحقيقة لاينظرون أي تظن انهم ينظر ونك معانهم لايبصرونك والرؤية بمعنى الحسبان واردمقال تعالى وترى الناس سكارى وماهم بسكاري قوله تعالى (خَذَالَعَفُو وَأَمْرُ بِالعَرْفُ وَاعْرُضُ عِنَاجُاهِلِينَ) اعلَم انه تعالى لما بِبن في الآيةالاولى انالله هوالذي يتولاه وان الاصنام وعابديها لا يقدر ون على الايذاء والاضرار بين في هذه الآية ما هوالمنهج القويم والصراط المستقيم في معاملة الناس فقال خذالعفو وأمر بالعرف قال أهل اللغة العفوالفضل وماأتي من غيركلفة اذاعرفت هذافنقول الحقوق التي تستوفي منالناس وتوخذ منهم اماأن يجوزادخال المساهلة والمسامحة فيها واماأن لايجوز أماالقسم الاول فهوالمراد بقولهخذالعفوو يدخلفيه ترك التشدد في كل ما يتعلق بالحقوق المالية يدخل قيه أيضا التخلق مع الناس بالخلق الطيب وترك الغلظة والفظاظة كإقال تعالى ولوكنت فظاغليظالقلب لانقضوامن حولك ومن هذا الباب أن يدعوا لحلق الى الدين الحق بالرفق واللطف كما قال تعالى وجادلهم بالتي هي أحسن وأماالقسم الثاني وهوالذي لايجوزد خول المساهلة والمسامحة فيه فالحكم فيه أن يأمن بالمعروف والعرف والعارفة والمعروف هوكل أمرعرف انه لابد من الاتبان به وان و جوده خير من عدمه وذلك لان في هذا القسم لوا قتصر على الاخذ بالعفو ولم يأمر بالعرف ولم يكشف عن حقيقة الحال لكان ذلك سعياني تغييرا ادين وابطال الحق وانه لايجوزتم انهاذاأمر بالعرف ورغب فيه ونهىعن المنكرونفرع هفر بماأقدم بعض الجاهلين على السفاهة والايذاء فلهذا السبب قال تعالى في آخر الآية واعرض عن الجاهلين وقال في آية أخرى واذا مروا باللغو مر واكراما وقال والذين هم عن اللغو

نصر أنقسهم فضلاً عن نصركم وقوله تعالى ( وهو يتولى الصسالجين ) تذيبل مقرر لمضمون ما قبله أى ومن عادتِه أن يتولى الصالحِين من عبادُه و ينصيرِهم ولا يخذلهم (والذِّن تدعون) أى تعبدونهم (من دونه) تعالى أو تدعونهم للاستعانة بهم على حسما أمر تكم به (لا يستطبعون نصركم) أى في أمر من ﴿ ٤٩٦ ﴾ الامور أو في خصوص الامر المذ كور (ولاأنفسهم

معرضون وقال في صفة أهلالجنة لايسمعون فيها لغوا ولا تأميماواذاأحاط عقلك بهذا التقسيم علت أن هذه الآية مستملة على مكارم الاخلاق فيما يتعلق بمعاملة الانسان مع الغير قال عكرمة لما نزلت هذه الآيه قال عليه السلام ياجبر يل ماهداقال يامحدان ربك يقول هو أن تصل من قطعك وتعطى من حرمك وتعفو عن ظلك قال أهل العلم تفسير جبريل مطابق الفظ الآية لانك لو وصالت من قطعك فقد عفوت عنه واذآتيتمن حرمك فقدا آنيت بالمعروف واذاعفوت عن ظلك فقدأ عرضت عن الجاهلين وقال جعفر العسادق رضي الله عند وليس في القرآن آية أجم لكارم الاخلاق من هذه الآية وللمفسرين في تفسير هذه الآية طريق آخر فقالو آخذ العفوو أمر بالعرف أي ماعفالك من أموالهم أي ما أتوك به عفوا فخذ، ولاتسأل عاورا وذلك قالوا كان هذا قبل فريضة الصدقة فلا نزلت آية وجوب الزكات صارت هذه الآية منسوخة الاقوله وأمر بالعرف أى باظهارالدين الحقوتقرير دلائله وأعرض عن الجاهلين أى المشركين قالواوهذا منسوخ بآية السيف فعلى هذه الطريقة جيع الآية منسوخة الاقوله وأمر بالعرف واعلان تخصيص قوله خذالعفو بماذكره تغييدالمطلق من غيردليل وأيضافهذاالكلام اذاحلناه على أداء الزكاة لم يكن ايجاب الزكات بالمقادير الخصوصة منافيالذلك لان آخذ الزكاة مأمور بأن لا يأخذ كرائم أموال الناس ولا يشدد الامرعلي المرك فلميكن ايجاب الزكاة سببا اصيرورة هذه الآية منسوخة وأما قوله وأعرض عن الجاهلين فألقصودمنه أمرارسول صلىالله عليدوسلمبأن يصبرعلى سوء أخلاقهم وان لايقابل أقوالهم الركيكة ولاأفعالهم الخسيسة بامثالها وليس فيد دلالة على امتناعه من القتال لانه لا يمتنع أن يومر عليه السلام بالاعراض عن الجاهلين مع الامر بقتال المشركين فأنه ليسمن المتناقض أن يقال الشارع لا يقابل سفاهتهم عثله أولكن قاتلهم واذا كأن الجع بيث الامرين بمكنا فينئذ لاحاجة الىالنزام النسيخ الاأن الظاهر يةمن المفسر ين مشغوفون بتكثيرا لناسيخ والمنسوخ من غيرضرورة ولاحاجة # قوله تعالى (وأماييز غنك من الشيطان نز غوفاستعد بالله انه سميم عليم ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى )قال أبوز يدلما تزل قوله تعالى واعرض عن الجاهلين قال النبي صلى الله عليه وسلم كيف يارب والفضب فنزل فوله واماينز غنك (المسئلة الثانية) اعلم أن نزغ الشيطان عبارة عن وساوسه ونخسه في القلب عايسول للانسان من المعاصى عن أبي زيد نزغت بين القوم اذا أفسدت ما يبنهم وقيل النزغ الازعاج وأكثرما يكون عندالعضب وأصله الازعاج بالحركة الى الشروتقر برالكلام انه تعالى لما أمره بالعرف فعندذلك ريما يهيج سفيه ويظهر السفاهة فعندذلك أمره تعالى بالسكوت عن مقابلته فقال وأعرض عن الجاهلين ولما كانمن العلوم ان عنداقدام السغيه على السفاهة يجيج الغضب والغيظ ولايبتي الانسان على حالة السلامة وعند ثلث الحالة يجد الشيطان مجالا فيحلذلك الانسان على مالاينبغي لاجرم بين تعالى ما يجرى مجرى العلاج

ينصرون ) أذا نابتهم نائيسة (وانتدعوهم الى الهدى ) الى أن يهدوكمالىماتحصلون به مقاصد کم علی الاطلاق اوفى خصوص الكيدالمعهود(لايسمعوا) أي دعاءكم فضلاعن المساعدة والأمداد وهذا أبلغ من نني الاتباع وقوله تعالى(وتراهم ينظرون الكوهم لابصرون) بيان لعجزهم عن الابصار بعد بيان عجزهم عن السمع ويه يتم التعليل فلاتكرار أصلاوالو يةبصرية وقوله تعالى ينظر ون اليك حالمنالمفعول والجلة الاسمية حال من فاعل نظرون أىوترى الاصنسام رأى العين يشبهون الناظرين البكويخيلاليكأنهم بمصرونك لماأنهم صنعوا لهااعينامركبة بالجواهر المضائة المثلا للاء ومورهابصورة منقلب حدقته الى الشي ينظر الية والحال أنهم غير قادرين على الابصار وتوحيدالضميرفي تراهم معرجوعدالي المشركين لتوجيد الخطاب الى كا ا

واحدواحدمنهم لاالى الكل من حيث هو كل كالخطاب السابقة تنبيها على أن روية الاصنام ﴿ لهذا ﴾ على الهبئة المذكرة والاتنسني للكل معابل لكل من يواجهها

وقبل ضمير الفاعل في تراهمرسول الله صلى الله عليه وسلموضيرالمفعول على حاله وقيل للمشركين على أن التعليل قدتم عند قولەتعالىلايسىموا أى وترى المشركين ينظرون اليمكوالحمال أنهم لايبصرونك كاأنت عليه وعن الحسن ان الخطاب في قوله تعالى وانتدعواللمومنينعلي أنالتعليل قدتم عندقوله تعالى مصرون أيوان تدعوا أساالمؤمنون المشركين الى الاسلام لايلتفتوا اليكم ثم خوطب عليه السلام بطريق التجريد بانك تراهم ينظرون اليكوالحال انهملا يبصرونك حق الابصار تنبيهاعلى انما فيد عليد السلام من شواهدالنبوة ودلائل الرسالة من الجلاء محيث لايكاد يخفي على الناظرين (خذالعقو) بعدماعد من أباطيل المشركين وقبائحهم مالايطاق حمله أمرعليه الصلاة والسلام بمجامع مكارم الاخلاق التي منجاتها

لهذا المرض فقسال فاستعذبالله والكلام في تفسسيرالاستعاذة قدسبق في أول الكتاب على الاستقصاء (المسئلة الثالثة) احتج الطاعنون في عصمة الانبياء بهذه الآية وقالوالولا انه يجوز من الرسول الاقدام على المصية أوالذنب والالم يقسل له واما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذبالله والجواب عنه من وجوه (الاول) انحاصل هذا الكلامانه تسالى قال له ان حصل في قلبك من الشيط ان رع كا أنه تعالى قال الن أشر كت ليحيط ن علك ولم مدل ذلك على انه أشرك وقال لوكان فيهما آله فالاالله لفسد تاولم يدل ذلك على انه حصل فيهاآلهة (الثاني) هب الاسلناان الشيطان يوسوس للرسول عليه السلام الاان هذا لايقدح في عصمته انما القادح في عصمته لوقبل الرسول وسوسته والآية لاتدل على ذلك عن الشعبي قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مامن انسان الاومعه شيطان قالوا وأنت بارسول الله قال وأنالكنه أسلم بعون الله فلقدأ تانى فأخذت بحلقه ولولاد عوة سليمان لأصبع في السجد طريعا وهذا كالدلالة على ان الشيطان يوسوس الى الرسول صلى الله عليه وسلم وقال تعالى وما أرسلنا من قبلك من رسول ولانبي الااذا يمني ألق الشيطان في أمنيته ( الشالث ) ها الاستنائن الشيطان يوسوس وأنه عليه الصلاة والسلام يقبل أثر وسوسته الاأنانخص هذه الحسالة بتلك الافضل والاولى قال عليه الصلاة والسلام وانه ليغان على قلبي وانى لاستغرالله في اليوم والليسلة سبعين مرة (المسئلة الرابعة) الاستعاذة بالله عندهذه الحالة أن يتذكر المرء عظيم نعم الله عليه وشديد عقابه فيدعوه كلواحد منهذين الامرين الى الاعراض عن مقتضى الطبع والاقبال على أمر الشرع (المسئلة الحامسة) هذا الخطاب وان خص الله به الرسول الأانه تأديب عام لجيم المكلفين لان الاستعادة بالله على السبيل الذي ذكرناه لطف مانع من تاثير وساوس الشيطسان ولذلك تعالى فاذاقرأت القرآن فاستعذ بالله مى السيطان الرجيم انه ليس له سلطسان على الذين آمنواوعلى ربهم يتوكلون واذا ببت بالنص انلهذه الاستعادة أثرا فىدفع نزغ الشيطان وجبت المواظبة عليه فىأكثرالاحوال (المسئلة السادسة ) قوله أنه سميع عليم يدل على انالاستعادة باللسان لاتفيد الااذاحضر ف القلب العلم بمعنى الاستعادة فكائنه تعالى قال اذكر لفظ الاستعادة بلسانك فاني سميع واستصضرمعاني الاستعاذة بعقلك وقلبك فانى عليم بمافي ضميرك وفي الحقيقة القول اللسائي بدون المعارف القلبية عديم الفائدة والاثر \* قوله تعالى ( ان الذين اتقوا اذا مسهم طسائف من آلشيط أن تذكروا فاذاهم مبصر ون واخوانهم يدونهم في الغي ثم لايقصر ون ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم نه تعالى بين في الآية الاولى ان الرسول صلى الله عليه وسلم قدين غه الشيطان وبين أن علاج هذه الحالة الاستعادة بالله مُمِينَ فِهذه الآية انحال المتقين يزيد على حال الرسول في هسامًا الباب لان الرسول لا يحصل له من الشيطان الاالمزغ الذي هوكالا بنداء في الوسوسة وجوز في المتقين ما يزيد

عليه وهوأن يمهم طائف من الشيطان وهذا المسيكون لامحالة أبلغ من النزغ (المسئلة الثانية) قرأ ان كثير وأبو عرو والكسائي طبف بغيراً لف والباقون طائف بالالف قال الواحدي رجد الله اختلفوا في الطيف فقيل انه مصدر وقال أبور ديقال طاف يطوف طوفا وطوافااذا أقبسل وأدبر وأطاف يطيف اطافة اذاجعل يستدير بالقوم ويأثيهم من نواحيهم وطاف الخيال يطيف طيفااذا ألم في المنام قال إن الانباري وجأ رأن يكون طيف أصله طيف الأأنهم استثقلوا التسديد فعذفوا احدى الياءين وأبقواياء ساكنة فعلى القول الاول هومصدر وعلى ماقاله ابن الانبارى هومزياب هين وهين وميت وميت ويشهد لصحة قول ابن الانباري قراءة سعيدين جيراذامسهم طيف بالتشديد هذا هو الاصل في الطيف ثم سمى الجنون والغضب والوسوسة طيفالانه لمة من لمة الشيطان تشبه لمة الخيسال قال الازهرى الطيف في كلام العرب الجنون مم قيل الخضب طيف لان الغضبان يشمه المجلون وأماالطائف فيجو زأن يكون يمعني الطيف مثل العافية والعاقبة ويحوذلك ماجاء المصدرفيه على فاعل وفاعلة قال الفراء في هذه الآية الطائف والطيف سواء وهو ماكانكالخبال الذي يلم بالانسان ومنهم من قال الطيف كالخطرة والطائف كالخاطر (المسئلة الثالثة) اعلمان الغضب اعاج عج بالانسان اذا استقبع من المغضوب عليه عملامن الاعال ثماعتقد في نفسه كونه قادرا واعتقد في المغضوب عليه كونه عاجزا عن الدفع فعند حصول هذه الاعتقادات الثلاثة اذاكان واقعافي ظلمات علم الاجسام فيغستر بغلواهر الامور فامااذا انكشف له نو ر من عالم الغيب زالت هذه الاعتقادات الثلاثة من جهات كثيره أماالاعتقاد الاول وهواستقباح ذلك الفعل من المغضوب عليه فاذا انكشف لهانه انماأقدم على ذلك العمل لانه تعالى خلق فيددا صية جازمة راسخة ومنى خلق الله فيه تلك الداعية امتنع منه أن لا يقدم على ذلك العمل فأذا تجلى هذا المعنى زال الغضب وأيضا فقد يخطر ببال الانسان ان الله تعالى علم منه هذه الحالة ومتى كان كذلك فلاسبيلله الى تركها فعند ذلك مغرغضيه واليه الاشارة مقوله عليه الصلاة والسلام منعرف سرالله في القدرهانت عليه المصائب وأماالاعتقاد الثاني والثالث وهواعتقاده فينفسه كونه قادراوكون المغضوب عليه طجزافهذان الاعتقاد انأيضا فاسدان من وجوه ( أحدها ) أنه يعتقد أنه كم أساء في العمل والله كان قادرا عليه وهو كان أسيرا في قبضة قدرة الله تعالى ثمانه تجاو زعنه (وثانيها) ان المغضوب عليه كاأنه عاجز في مدالغضبان فكذلك الغضبان عاجز بالنسبة الى قدرة الله (وثالثها) أن تذكر الغضبان ماأمر واللهبه من ترك امضاء الغضب والرجوع الى ترك الايذاء والايحساش (و رابعها) أن يتذكر إنه إذا أمضى الغضب وانتقم كانشر يكاللسباع المؤذية والحيات القاتلة وانترك الانتقام واختارا العفوكان سريكالا كايرالانبياء والاولياء ( وخامسها ) أن يتذكرانه ربما انقلب ذلك الضعيف قوياقادرا عليه فعينثذينتهم منه علىأسوا

ولاتكلفهم ماستق أة عليهم من العقو الذي هو صدالجهد أوخذ العقومن المذنبين او الغضل من صدقاتهم وذلك قبل وجوب الزكأة (وأمر بالعرف) بالجمل الشتحسن من الافعال فأنهامر بيةم قبول الباس من غيرنكر (وأعرض عن الحاهلين)من غير ماراة ولامكافأة قيللا نزلت سأل رسول الله صلى اللهعلمه وسرجيريل عليه السلام فقال لاأدرى حنى اسأل ثمرجع فقال له ما محمد أن مك أمرك أنتصسلمن فطعك وتعطى من حرمك وتعفوغن ظلك وعن جعفر الصادق أمرالله تعالى نديه عكارم الاخلاق وروىأنهلا نزلت الآية الكرعة قال عليه الصلاة والسلام كيف بارب والغضب متعقق فنزل قوله تعالى ( واماينزغنيك من الشيطان زغ) الزغ والنسغ والهخسالغرز شبهت

وسوسته للناس واغراوه لهمعلى المعاصى بغرز السائق لمايسوقه واساده الى النزغمن قبيل جد جده أي واما محملنك منجهته وسوسة ما على خلاف ملأمرته من اعتراءغضب او نحوه (ماستعذبالله) فالتجعي اليدتمالى من سره (انه سميع)يسمعاستعادتك به قولا (عليم) يعلم تضرعك اليه قليا في ضمن القول يُ أو بدونه فيعصمكمن شره وقدجوز أنبراد بنزغ الشيطان اعتراء الغضبعلي جبجالاستعارة كما في قول الصديق رضي الله عنه ان لي شيطانا يعتريتي فغيد زيادة تنفيرعنه وفرط تحذرعن العمل عوجبه وفى الامر بالاستعاذة بالله تعالىتهو يالامر وتنبيه على أنه من الغوائل الصعبة التي لا يتخلص من مضرتها الابالالتحاء الىحرم عصمته عزوجل وقيل يعلمافيد صلاح أمرك فيعملك عليدأو سميم بأقوال من آذاك عليم أضاله فيماز يه علا

الوجوء أمااذاعفاكان ذلك احسانا منه اليه وبالجلة فالمراد منقوله تعالى اذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا ماذكر ناممن الاعتقادات الثلاثة والمراد من قوله تذكروا ماذكرناه من الوجوه التي تفيد صنعف تلك الاعتقادات وقوله فأذاهم مبصرون مصاهانه اذاحضرت هذه التذكرات في عقولهم فني الحال يزول مس طائف الشيطان و يحصل الاستبصار والانكشاف والتجلي و يحصل الخلاص منوسوسة السيطان ( المسئلة الرابعة ) قوله فاذاهم مبصر ون معنى اذاهمنا للفاجأة كقولك خرجت فأذاز بدواذا في قوله اذا مسهم يستدعي جزاء كقوال آتيك اذا احرالبسم أماقوله تعالى واخوانهم يمدونهم في الغي ففيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوا في أن الكناية في قوله واخوانهم الى ماذاتعود على قولين ( الاول ) وهوالاظهر أن المعنى واخوان النسياطين يمدون الشياطين في الغي وذلك لانشياطين الانس اخوان لشياطين الجن فشياطين الانس يغوون الناس فيكون ذلك امدادا منهم لشياطين الجن على الاغواء والاصلال ( والقول الثانى) اناخوان الشياطين هم الناس الذين ليسوا بمنغين فان السياطين يكونون مددا لهم فيدوالقولان منيان على إن لكل كافر أخا من الشياطين ( المسئلة الثانية ) تفسير الامدادتقوية تلثالوسوسة والاقامة علها وشغل النفس عنالوقوف على قبائحها ومعايبها ( المسئلة الثالثة ) قرأ نافع عدونهم بضم الياء وكسرالميم من الامداد والباقون يمدونهم بفتح الياء وضم الميم وهما لغتان مديمد وأمد يمد وقيل مد معناه جذب وأمد معناه من الآمداد قال الواحدي عامة ماجاء في التنزيل ما يحمد ويستحب أمددت على أفعلت كقوله انمانمدهم بهمن مال وبنين وقوله وأمددناهم بغاكهة وقواه أتمدونن بمال وما كان بخلافه فانه يجئ على مددت قال و يمدهم في طغيانهم يعمهون فالوجه ههنا فراءة العامة وهي فتح الياء ومن منم الياء استعمل ماهوا لخير لصده كقوله فبشرهم بعذاب أليم وقوله ثم لايقصر ون قال الليث الاقصار الكف عن الشي قال أبوز يدأ قصر فلان عن الشريق صراقصارا اذكف عندوانتهي قال ابن عباس تملايقصرون عن الضلال والاضلال اماالفاوى فني الضلال وأما المفوى فني الاضلال \* قوله تعالى ( واذالم تأتيهم مِآية قالوالولااجتبيتها قُلانما أتبع مايوحي الى من ربي هذا بصائر من ربكم وهدى ورحة لقوم يو منون ) اعلم انه تعالى لمابين في الا ية الاولى ان شياطين الجن والانس لايقصرون في الاغواء والاصلال بين في هذه الآية نوعاً من أنواع الاغواء والاصلال وهو انهم كانوا يطلبون آيات معينة ومعجزات مخصوصة على سبيل التعنت كقولهم وقالوا لن نومنك حتى تعجر لنامن الارض ينبوعا مأعادأنه عليه الصلاة والسلام ما كان يأتبهم فعندذلك قالوا لولا اجتبيتها قال الغراء تقول العرب اجتبيت الحكلام واختلقته وارتجلته اذا افتعلته منقبل نفسك والمعنى لولاتقولتها وافتعلنها وجئت بها منعند نفسك لانهم كانوا يفولون ان هذا الا أفك مفترى أو يقال هلا افترحتها على الهك

ومعبودك انكنت صادقا في ان الله يقبل دعاك و يجيب التماسك وعند هذا أمر رسوله أن نذكر الجواب الشافي وهو قوله قل انما أتبع ما بوحي الى من ربي ومعناه ليس لى أن أقترح على ربي في أمر من الامور وانما أتنظر الوسى فكل شي أكرمني به قلته والا فالواجب المكوت وترك الاقتراح ثمبين أنعدم الاتبان بتلك المعجزات التي أقترحهما لايقدح في الغرض لان ظهور القرآن على وفق دعواء مجرة بالغة باهرة فاذا ظهرت هذه المعبرة الواحدة كانتكافية في تصعيم النبوة فكان طلب الزيادة منباب التعنت فذكر في وسف القرآن ألعاطا ثلاثة (أواها) قوله هذا بصائر من ربكم أصل المصبرة الابصار ولماكان القرآن سببالبصائر العقول فيدلائل التوحيد والنبوة والمعاد أطلق عليه لفظ البصيرة تسمية للسدس اسم المسبب (وثانيها) قوله وهدى والفرق بين هذه المرتبة وماقبلها أنالناس في معارف التوحيد والنبوة والمعاد قسمان (أحدهما) الذن بلغوا في هذه المعارف الىحيث صاروا كالمشاهدين لمها وهم أصحاب عين اليقين ( والثاني ) الذين مابلغوا الى ذلك الحدالا أنهم وصلوا الى درجات الستدلين وهم أصحاب عم اليقين فالقرآن فيحق الاولين وهم السابقون بصائر وفي حق القسم الثاني وهم المقتصدون هدى وفي حق عامة المؤمنين رحمة ولما كانت الغرق الثلاث من المؤمنين لاجرم قال لقوم يوثمنون \* قوله تعالى ( واذا قرى القرآن فاستمواله وأنصتوا لعلكم ترحون ) اعلم أنه تعسالي العطم شأن القرآن بقوله هذا يصائر من ربكم أردفه يقوله وإذا قرى القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترجون وفي الا ية مسائل ( المسئلة الاولى ) الانصات السكوت والاستماع يقال نصت وأنصت وانتصت يمعني واحد ( المسئلة الثانية ) لاشك أنقوله فاستمعواله وأنصتوا أمروظاهر الامر للوجوب فقتضاه أنبكون الاستمساع والسكوت واجبا ولا اس فيه أقوال (الاول) وهوقول الحسن وقول أهل الظاهر انا بجرى هذه الآية على عومها فني أي موضع قرأ الانسان القرآن وجب على كل أحد استماعه والسكوت فعلى هذا القول بجس الانصات لداري الطريق ومعلى الصبيان ( والقول النابي) انهانزلت في تحريم الكلام في الصلاة قال أبو هريرة رضي الله عنه كانوا يتكلمون في الصلاة فنزلت هدنه الآمة وأمروا بالانصات وقال فتادة كأن الرجل يأتي وهم فى الصلاة فيسالهم كم صليتم وكم بتى وكانوا يتكلمون في الصلاة بحوائجهم فأنزل الله تعالى هذه الا ية (وألقول الثالث) ان الا يه نزلت في ترك الجهر بالقراءة وراء الامام قال إن عباس قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصلاة المكتوية وقرأ أصحابه وراء رافعين أصواتهم فخلطواعليه فنزات هذه الالية وهوقول أبي حنيفة وأصحابه (والقول الرابع) انها نزلت في السكوت عندالخطبة وهذا قول سعيد ن جبر ومحاهد وعطاء وهذا القول منقول عن الشافعي رجه الله وكثير من الناس قداستبعد هذا القول وقال اللفط عام وكيف يجوزقصره على هذه الصورة الواحدة وأقول هذا القول في غاية البعد

(انالدين اتقوا)استئناف مقرر لماقبله ببيان أنما أمريه عليه الصلاة والسلامين الاستعادة بالله تعالى سنة مسلوكة للتقين والاخلال ماديدن الغاوين أىانالذين اتصفوا بوقاية أنفسهم عايضرها (اذامسهم طائف من الشيطان) أدنىلة منه على أن تنو يندللتمفيروهواسم فاعل مي طاف يطوف كأنهاذطوف مهبوتدور حولهم لنوقع بهمأومن طافيه الخيال يطيف طيفاأي ألمودري طيف على أنه مصدراً وتخفيف منطيف من الواوي أو اليائي كهينولين والمراد بالشيطان الجسى ولذلك جع ضمره فياسساتي (تذكروا)أىالاستعادة بهتعالى والتوكل عليه (فاذاهم)سببذلك الندكر (ميصرون) مواقع الخطأ ومكايد الشيطان فعترزون عنها ولاشعونه (واخوانهم) أى اخوان الشياطين وهم المتهكمون في الغي المعرضون عن وقاية

ويما دونهم كأتهم بعينونهم بالتسهيسل والاغراءوهو لاءبالاتباع والامثال (ثم لا يقصرون) أى لا يسكون عن الاغواء حتى يردو هم بالكلية و يجوزأن يكون الصمير للاخوانأى لارعوون عنالغي ولايقصرون كالمتقين ويجوزآن براد بالاخوان الشياطين ويرجع الضمر الى الجاهلين فكون الخسير جاريا على من هوله ( واذا لم تأتهم ما ية ) من القرآن عند راخي الوحي أو بآية مااقترحوه (قالوالولا اجتبتها) اجتى الشي يمعنى جباء لنفسمه أى هلاجعتها من تلقاء تفسك تقولا برون مذلك أن سائر الآيات أيضا كذلك أوهلاتلقيتها من ربك استدعا (قل) ردا عليهم (انماأتهم ما يوجي اليمن ربي) من غرأن يكون لي دخل ماذ ذلك أصلاعلى معنى تخصيص حاله عليه الصلاة والسلام باتباع مأبوحي

لانلفظة اذاتفيد الارتباط ولاتفيدالتكرار والدليل عليه أنالرجل اذا قال لامرأته اذادخلت الدارفأنت طالق فدخلت الدارم قواحدة طلقت طلقة واحدة فأذادخلت الدارثانيا لمقطلق بالاتفاق لانكلة اذالاتفيد الشكراراذاثيت هذا فتقول قوله واذاقرئ القرآن فاستمواله وأنصتوالانفيد الاوجوب الانصات مرةواحدة فلمأ وجبنا الاستماع عندقراءة القرآن في الخطبة فقدوفينا بموجب اللفظ ولم يبق في اللفظ دلالة على مأوراء هذه الصورة سلنا ان اللغظ بغيد العموم الأأنانقول عوجب الآمة وذلك لان عند الشافعي رجدالله يسكت الامام وحينئذ نفرأ المأموم الفاتحة فيحال سكتة الامام كإفال أنوسلة للامام سكتتان فاغتنم القراءة في أيهما شئت وهذا السوال أورده الواحدي في البسيط ولفائل أن يقول سكوت الامام اما أن نقول انه من الواحبات أوليس من الواجبات والاول باطل بالاجماع والثاني يقتضى أن يجوزله أن لايسكت فبتقدير أن لايسكت يلزم أنتحصل قراءة المأموم معقراءة الامام وذلك يغضى الى ترك الاستماع والى ترك السكوت عندقراءة الاماموذلك على خلاف النص وايضافهذا السكوت ليس له حدمحدود ومقدار مخصوص والسكنة للأمومين مختلفة بالثقل والخفة فريما لايتمكن المأموم مناتمام قراءة الفاتحة فيمتمدار سكوت الامام وحينئذ يلزم المحذور المذكور وأيضافالامام انما يبني ساكتا ليتمكن الأموم مناتمام القراءة وحينثذ ينقلب الامام مأموما والمأموم اماما لان الامام فيهذا السبكوت يصير كالتابع للماموم وذلك غيرجار فثبت انحذا السؤال الذي أورده الواحدي غيرجازوذكر الواحدي سؤالاثانيا على التمسك بالآبة فقال ان الانصات هوترك الجهروالعرب تسمى تارك الجهر منصتاوان كأن بقرأ في نفسه اذالم يسمع أحدا ولقائل أن يقول انه تعالى أمره أولابالاستماع واشتغاله بالقراءة يمنعه من الاسماع لان السماع غيروالاسماع غيرفالاسماع عبارة عن كونه عيث عيط بذلك الكلام المسموع على الوجه الكامل قال تعالى لموسى عليد السلام وأنا اخترتك فاستم لمابوحي والمراد ماذكرناه واذاثبت هذاوظهر أنالاشتغال بالقراءة بمايمنع من الاستماع علنا أن الامر بالاسماع يغيد النهى عن القراءه (السوال الثالث) وهو المعمد أن نقول الفقهاء أجموا على أنه يجوز تخصيص عوم القرآن بخبر الواحد فهب انعوم قوله تمالى واذاقرئ القرآن فاستمعواله وأنصنوا بوجب سكوت المأموم عندقراءة الامام الاأن قوله عليه الصلاة والسلام لاصلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب وقوله لاصلاة الابفاتحة الكتاب أخص من ذلك العموم وثبت أن تخصيص عوم القرآن بخبرا اواحد لازم فوجب المصيرالي تخصيص عوم هذه الآية بهدا الخبروهذا السوال حسن ﴿ وَالسَّوَّالَ الرَّابِعِ ﴾ أَن نقول مُذهب مالك وهو القول القديم للشَّافعي انه لايجوزُ للمأموم أن يقرأ الفاتحه في الصلوات الجهرية عملاً بمقتضى هذا النص و يجب عليه القراءة في الصلوات السرية لان هذه الآية لادلالة فيهاعلى هذه الحالة وهذا أيضاسوال

حسن وفي الآية قول خامس وهوأن قوله تعالى واذا قرئ القرآن فاستمعواله وأنصنوا خطاب مع الكفار في ابتداء التبليغ وليس خطابا مع المسلين وهذا قول حسن مناسب وتقر بره أن الله تعالى حكى قبل هذه الآية أن أفواما من الكفار يطلبون آمات مخصوصة ومعجزات مخصوصة فاذاكان النبي عليه الصلاة والسلام لايأتيهم مهاقالوالولااجنبيتها فأمر الله رسوله أن يقول جواباعن كلامهم انه ليس لى ان أفتر على ربى وليس لى الاان انتظر الوحى مجبين تعالى أن النبي صلى الله عليه وسلم انما ترك الاتيان بتلك المعبرات التي افترحوها في صحة النبوة لان القرآن معجزة تامة كأفية في اثبات النبوة وعبرالله تعالى عن هذا المعنى بقوله هذا بصائر من ربكم وهدى ورحة لقوم يو منون فاوقلنا ان قوله تعالى واذا قرئ القرآن فاستمعواله وأنصتوا المراد منسه قراءة المأموم خلف الامام لم محصل بين هذه الآية و بين ما قبلها تعلق بوجه من الوجوه وانقطع النظم وحصل فساد الترتيب وذلك لايليق بكلام الله تعالى فوحب أن يكون المراد منه شيئا آخرسوى هذا الوجهوتقر روانه لماادعي كون القرآن بصائر وهدى ورجة من حيث انه معجز فدالة على صدق محدعليه الصلاة والسلام وكونه كذلك لايظهر الابشرط مخصوص وهوأن الني عليه الصلاة والسلام اذاقرأ القرآن على أولئك الكفار استمعواله وأنصتوا حتى يقفوا على فصاحته و يحطوا بمافيه من العلوم الكثيرة فينتذ يظهر لهم كونه معجزا دالأعلى صدق مجدصلي الله عليه وسلم فيستعينوا بهذا القرآن على طلب سأتر المعجزات ويظهر لهرصدق قوله في صفة القرآن انه بصائر وهدى ورحة فثبت الاذاحلنا الآية على هذا الوجه استقام النظموحصل الترتيب الحسن المغيدولوجلنا الآية علىمنع المأموم من القراءة خلف الامام فسدالنظم واختل الترتيب فثبت أنجله على ماذكرناه أولى واذا ثبت هذاظهر أن قوله واذا قرئ القرآن فاستمعواله خطاب مع الكفار عند قراءة الرسول عليهم القرآن في معرض الاحتجاج بكونه معجزا على صدق نبوته وعند هذا يسقط استدلال الخصوم بهذه الآية منكل الوجوه وممايقوى انحل الآية على ما ذكرناه اولى وجوه (الاول) أنه تعالى حكى عن الكفار أنهم قالوالا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيدلعلكم تغلبون فلاحكى عنهم ذلك ناسبأن يأمرهم بالاستماع والسكوت حتى يكنهم الوقوف على ما في القرآن من الوجوء الكثيرة البالغة ألى حد الاعجاز ( والوجه الثاني ) انه تعالى قال قبل هذه الآية هذا بصائر من بكم وهدى ورحة لقوم يؤمنون فحكم تعالى بكون هذا القرآت رحة للمؤمنين على سبيل القطع والجزم مجمقال واذا قرئ القران فاستمعواله وأنصنوا لعلكم ترحمون واوكان المخاطر ون بقوله فأستمعواله وأنصنواهم المؤمنسون لماقال لعلكم ترجون لانه جرم تعالى قبل هذه الآية بكون القران رحةً للومنين قطعا فكيف يقول بعده من غبرفصل امل استماع القران يكون رجة للمومنين أمااذاقلنا انالخاطبين بقوله فاستمواله وأنصنواهمالكافرون صبح حينئذ قولهلعلكم

اليه بتوجيد القصر الستفساد من كلة انما الىنفس الفعل بالنسبة الىمقايله الذى كلفوه اياه عليدالصلاة والسلام لاعلىمعنى تخصيص اتباعه عليدالملاة والسلام بمايوحي اليه بتوجيه القصيرالي المفعول بالقياس الى مفعول آخر كاهو الشائع في موارد الاستعمال وقطهم تحقيقه في قوله تعالى ان أتبع الامايوحيالي كأثنه قيل ماأفعلالااتباعمايوحي الىمنه تعالى وفي التعرض لوصف الربوية المنبئة عن الما لكية والتبليغ الى الكمال اللاثق مع الامنافة الى ضمـــيره عليه الصلاة والسلام من تشر بفد عليه الصلاة والسلام والتبسه على تأسده مالا يخفي (هذا) اشارة الى القرآن الكريم المدلول عليه عابوجي الي (بصائر من ربكم) بعزاله البصائرالقلوب بهاتبصر الحقوتدرك الصواب وفيلجج بينةو براهين نيرةومن متعلقة بمعذوف هوصفة لبصار مفيدة لفخامتها أى بصائر كائنة منه

( وهدى ورجة) عطف على بصبار وتقديم الظرفعاجما وتصيهما بقوله تعمالي (لقوم بو منون) للا مذان بأن كون القرآن عنزلة البصائر للقلوب متحقق بالنسبة الى الكل و مه تقوم الحدة على الجمع وأماكونه هدى ورحة فختص بالمؤمنين ماذهم المقتبسسون من أنواره والمغتنبون بأكارهوا لجلة من تمام القوم المأمور به ( واذاقرئ القرآن فاستمعوا له) ارشساد الىطريقالفوز بمأشير اليه من المنافع الجليلة التي ينطوى عليهاالقرآن أي واذاقري القرآن الذي ذكرت شؤنه العظيمة فاستعواله استماع تحفيق وقبول (وأنصنوا) أى واسكنوا في خلال القراءة وراعوهساالي انقضائها تعظيماله وتكميلاللاستماع (لعلكم ترجون ) أي تفوزون بالرحة التيهمي أقصى تمراته وظاهر النظم الكريم يقتضي وجوب الاستماع والانصات

ترجون لانالمعني فاستمعواله وأنصتوا فلعلكم تطلعون على مافيه من دلائل الاعجاز فتومنوا بالرسول فتصيروا مرحومين فثبت أنالوجلناه على ماقلماه حسن فوله لعلكم ترجمون ولوقلنا ان الخطاب خطاب معالمو منين لم يحسن ذكر لفظلعل فيه فثبت أنحل الآيةعلى النأو يل الذي ذكرناه أولى وحينئذ يسقط استدلال الخصم به منكل الوجوه لاتابينا بالدليل انحذا الخطاب مايتناول المؤمنين وانماتناول الكفار فأول زمان تبليغ الوجي والدعوة \* قوله تعالى ( واذكرر بك في نفسك تضرعاً وخيفة ودون الجهر من القول بالغدو والأصال ولأنكن من الفافلين ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) أعلم أنه تعالى لماقال واذاقرئ القرآن فاستمعواله وأنصتوا اعلم أنقارنا يقرأ القرآن بصوت على حتى عكنهم استماع القرآن ومعلوم أنذلك القارئ ليس الاالرسول عليه السلام فكانت هذه الأية جارية مجرى أمر الله محدا صلى الله عليه وسلم بأن يقرأ القرآن على القوم بصوت عال رفيع وانماأ مره بذلك ليحصل المقصود من تبليغ الوحى والرسالة ثمانه تعالى أردف ذلك آلامر بأن أمره في هذه الآية بأن يذكر و به في نفسه والفائدة فيد انانتفاع الانسان بالذكر انمايكمل اذاوقع الذكر بهذه الصفة لانه بهذا الشرط أقرب الى الاخلاص والتضرع ( المسئلة الثانية ) انه تعالى أمر رسوله بالذكر مقيدا بقيود (القيد الاول) واذكرريك في نفسك والمراد بذكرالله في نفسه كونه عارفا بمعانى الاذكار التي يقولها بلسانه مستحضرالصفات الكمال والعز والعلو والجلال والعظمة وذلك لانالذكر باللسان اذاكان عارياعن الذكر بالقلب كان عديم الفائدة ألاتري انالفقهاء أجموا على أنالرجل اذاقال بمت واشتريت مع أنه لايعرف مماني هذه الالفاظ ولايفهم منها شيئافانه لاينعقد البيم والشراء فكذا ههنا ويتغرع على ماذكرنا أحكام ( الحكم الاول) سمعت أن بعض الاكاير من أصحاب القلوب كان اذا أراد أن يأمر واحدا من المرمدن بالخلوة والذكر أمر وبالخلوة والتصفية أريعين ومائم عنداستكمال هذه المدة وحصول التصفية التامة نقرأ عليد الاسماء التسعة والتسعين و تقول لذلك المر مد اعتبر حال قلبك عندسماع هذه الاسماء فكل اسم وجدت قلبك عند سماعه قوى تأثره وعظم شوقه فاعرف انالله انما يفتح أبواب المكاشفات عليك بواسطة المواظبة على ذكر ذلك الاسم بمينه وهذا طريق حسن لطيف في هذا الباب ( الحكم الثاني ) قال المتكلمون هذه الاتية تدل على اثبات كلام النفس لانه تعالى لما أمر رسوله بأن يذكر ربه فينفسد وجب الاعتراف بحصول الذكر النفساني ولامعني اكلام النفس الاذلك فان قالوالم لايجوز أن يكون المراد من الذكر النفساني الملم والمعرفة قلنا هذا باطل لان الانسان لاقدرة له على تحصيل العلم بالشي ابتداء لانه اما أن يطلبه حال حصوله أوحال عدم حصوله والاول باطللانه نقتضي تحصيل الحاصل وهومحال والثاني باطل لان مالايكون متصوراكان الذهن غافلاعنه والفافل عنالشئ يمتنع كونهطالباله فثبت

أنه لافدرة للانسان على تحصيل التصورات فامتنع ورودالامربه والآبة دالة على ورود الامريالذكر التفسساني فوجب أنيكون الذكر النفسساني معني مفايرا للمرفة والعلم والتصور وذلك هوالمطلوب ( الحكم الثالث) أنه تعالى قال واذكرر بك في نفسك ولم يقل واذكر الهك ولاسأر الاسماء وانماسماه فهذا المقام باسم كونه رباوأضاف نفسداليه وكل ذلك ملى على نهاية الرجة والنقر يبوالفضل والاحسان والمقصودمنه أن يصير العبدفر سأمبتهجا عندسماع هذا الاسم لانلفط ازب مشعر بالتربية والفضل وعند سماع حدا الاسميتذكر العبدأ قسام نعما الله عليدو بالحقيقة لايصل عقله الى أقل أقسامها كاقال تعالى والأتعدوا نعمةالله لأتحصوها فعند انكشاف هذا المقام في القلب يقوى الرجاءفاذاسمع بعددلك قوله تضرعا وخيفذ عظم الخوف وحينثذ تحصل في القلب موجبات الرجاه وموجبات الخوف وعنده يكمل الايمان على ماقال عليه السلام لووزن خوف المؤمن ورحاوه لاعتدلا الاان هنادقيقة وهي إن سماع لفظالب بوجب الرجاء وسماع لفظالتضرع والخبفة يوجب الخوف فلماوقع الابتداء بمايوجب الرجاء علمنا انجانب الرجاء أقوى (القيدالثاني ) من القيود المعتبرة في الذكر حصول النضرع واليه الاشارة بقوله تعالى تضرعا وهذا القيد معتبرويدل عليسه القرآن والمعقول أماالقرآن فقوله في سورة الانعام قلمن ينجيكم منطلات البروالبحر تدعونه تضبرعا وخفية وأما المعقول فلان كالسال الانسان الما يحسل بانكشاف أمرين (أحدهما) عزة الريوبية وهدا المقصود انمايتم بقوله واذكر ربك في نفسك (الثاني) بمشاهدة ذلة العبودية وذلك انما يكمل بقوله تضرعا فالانتقال من الذكر الى التضرع يشسبه المزول من المعراج والانتقال من التضرع الىالذكر يشبه الصعود وبهمايتم معراج الارواح القدسية وههنا بحثوهو أنمعرفةالله مزلوازمها التضرع وألخوف والذكر القلي يمشع انفكا كمعن النضرع والخوف فاالفائدة في اعتبار هذا التضرع والخوف وأجيب عنه بأن المعرفة لايلزمها التضرع والخوف على الاطلاق لانه ريمااستحكم فيعقل الانسان انه تعالى لايعاقب أحدا لأنذلك العقاب الذاء للفرولافائدة للحق فيد واذاكان كذلك لايعذب فأذااعتقد هذا لم يكمل النضرع والخوف فلهذا السبب نص الله تعالى على أنه لابد منه وأجبب عند بأن الحوف على قسمين الاول خوف العقساب وهو مقام المبتدين والثاني خوف الجلال وهومقام المحققسين وهذا الخوف بمتنع الزوال وكلمن كان أعرف بجلال الله كان هذا الخوف في قلب م أكل وأجيب عن هذا الجواب بأن لا صحاب المكاشفات مقامين مكاشفة الجال ومكاشفة الجلال فاذاكشفوا بالجال عاشوا واذاكوشفوا بالجلال طاشوا ولابد في مقام الذكر من رعاية الجانبين ( القيد الثالث ) قوله وخيفة وفي قراءة أخرى وخفية وقال الزجاج أصلها خومة فقلبت الواوياء لانكسار ماقبلها أقول هذا الخوف يفع على وجوه (أحدها) خوف التقصير في الاعمال (وثانيها) خوف الحاتمة

عنهم على أنه في استماع المؤتم وقدروي أنهم كانوا يتكلمون في الصلاة فأمروا باستماع قراءة الامام والانصات له وعن انعباس رمني الله تعالى عنهما أنالني ملى القعليد وسلقرأ فيالمكنوبة وقرأأصحابه خلفه فلزلت وأماخارج الصلاة فعامة العلاء على استصابهما والآية امامن تمام القول المأموريه أواستثناف منجهته تعالىفقولەتعالى(واذكر رىك فى نفسك ) على الاول عطف علىقل وعلى الثابى فيدتجريد المخطاب الى رسول الله سلى الله عليه وسلوهو عام فيالاذكار كأفدفان الاخفساء أدخسل فالاخلاص وأقرب من الاجابة ( تضرعا وخيفة ) أي منضرعا وخائفا ( ودونالجهر من القول)أي ومتكلما كلا مادون الجهرفانه أفربالىحسنالتفكر ( مالغدو والآصال ) متعلق باذكرأى اذكره في وقت الغسدوات

والمشيات وقرئ والايصال وهومصدر آصل أى دخل فى الاصيل مؤافق للفدو ( ولاتكن ﴿ والْجِنْقُونَ ﴾ والمُنْقُونَ ﴾ والمُنْقُونَ ﴾ والمُنْقُونَ الله يَعالَى

والمحققون خوفهم من السابقة لانه انما يظهرفي الخاتمة ماسبق الحكم به في الفاتحة ولذلك كان عليه السلام يقول جف القلم بما هو كائن الى يومالقيامة (وثالثها) خوف ابى كيف أقابل نعمة الله التي لاحصر لها ولاحد بطاعاتها لناقصة واذكارى القاصرة وكان الشيخ أيو بكر الواسطى يقول الشكر شرك فسألونى عن هذه الكلمة فقلت لعل المرادوالله أعلم انمن حاول مقابلة وجوه احسان الله بشكره فقد أشرك لان علم هذا التقدير يصبركان العبد يقول منك النعمة ومنيالشكر ولا شكان هذا شركفاما آذاأتي بالشكر مع خوف التقصير ومع الاعتراف بالذل والخضوع فهناك يشم فيه رائحة العبودية ( وأماالقراءة الثانية ) وهو قوله وخفية فالاخفاء في حق المبتدن رادلصون الطاعات عن شوائب الرياء والسمعة وفي حق المنتهين المقر بين منشوء الغيرة وذلك لان المحمة اذا استكملت أو جيت الغيرة فاذا كل هذاالتوغل وحصل الفنا وقع الذكرفي حين الاخفاء مناء على قوله عليه السلام من عرف الله كل لسانه (القيد الرابع) قوله ودون الجهر من القول والمراد منه أن يقع ذلك الذكر محيث يكون متوسطابين الجهروالمخافتة كاغال تعالى ولا تجهر بصلاتك ولاتخافت بهاوا بتغبين ذلك سبيلا وقال عن زكر ياعليه السلام اذ نادى ربه نداء خفيا قال ابن عباس وتفسيرقو له ودون الجهر من القول المعنى أن يذكرر به على وجه يسمع نفسه فان المراد حصول الذكر اللساني والذكر اللساني اذا كان بحيث يسمع نفسه فانه يتأثرا لخيال من ذلك الذكر وتأثرا لخيال يوجب قوه في الذكر القلبي الروحاني ولا يزال يتقوي كل واحد من هذه الاركان الثلاثة وتنعكس أنوار هنمالاذكار من بعضها الى بعض وتصير هذه الانعكاسات سببا لمزيد القوة والجلاء والانكشاف والترق من حضيض ظلات علم الاجسام الى أنوار مديرالنو ر والظلام ( والقيدالخامس) قوله بالغدو والآصال وهمنامسائل (المسئلة الاولى ) في لفظ الغدو قولان ( الاول )انهمصدر يقال غدوت أغدوغدو اغدوا ومنه قوله تعالى غدوها شهرأى غدوها للسير مم سمى وقت الغدو غدوا كإيقال دناالصباح أى وقتد ودناالمساء أى وقتد ( القول الثاني ) أن يكون الغدو جع غدوة قال الليث الغدو جعمثل الغدوات وواحد الغدوات غدوة وأماالا صال فقال الفراء واحدها أصل وواحدالاصل الاصبلقال يقال جئناهم مؤصلين أىعندالآصال ويقال الاصيل مأخوذ من الاصل واليوم بليلنه انما يبتدأ بالشروع من اول الليل وآخرنهار كل يوم متصل بأول ايل اليوم الثاني فسمى آخرالنهار أصيلا لكونه ملاصقا لماهوالاصلاليوم الثاني (المسئلة الثانية)خص الغدو والآصال بهذا الذكر والحكمة فبدان عندالغدوة انقلب الانسان مزالنوم الذيهو كالموت الى اليقظة التي هي كالحياة والعالم انقلب من الظلمة التي هي طبيعة عدمية الى النورالذي هو طبيعة وجودية وأماعندالآ صال فالامر يالضد لان الانسان يتقلب فيه من الحياة الى الموت والعالم ينقلب فيد من النور الخالص الى الظلمة الخالصة وفي هذين

الوقتين يحصل هذان النوعان من التغيير العجيب القوى القاهر ولا يقدر على مثل هذا التغيير الاالاله الموصوف بالحكمة الباهرة والقدرة الغير المتناهية فلهذه الحكمة العجيبة خصالله تمالى هذين الوقتين بالامر بالذكرومن الناس من قال ذكر هذين الوقتين والمراد مداومة الذكر والمواظبة عليه هدرالامكان عزران عباس انهقال في قوله الذن يذكرون الله فياما وقعودا وعلى جنوبهم اوحصل لابن آدم حالة رابعة سوى هذه الاحوال لامرالله بالذكر عندها والمرادمنه انه تعالى أمر بالذكر على الدوام (والقيد السادس) قوله تعالى ولا تكن من الغافلين والمعنى ان قوله بالغدووالآصال دل على انه يجبأن يكون الذكر حاصلا في كل الاوقات وقوله ولاتكن من الغافلين مدل على إن الذكر القلي يجب أن مكون دائماوان لابغفل الانسان لحظة واحدة عن استحضار جلال اللهوكيريائه بقدر الطاقة البسر ية والقوة الانسانية وتحقيق القول انبين الروح وبين البدن علاقة عجيبة لان كل أثر حصل في جوهرالرو حزل منه أثر الحالبدن وكل عالة حصلت في البدن صعدت منها نتائج الى الروح ألاترى ان الانسان اذا تخيل الشي الحامض ضرس سنه واذا تخيل حالة مكروهة وغضب سهن بدنه فهذه آثار تنزل من الروح الى البدن وأيضااذا واظب الانسان على عل من الاعال وكررمرات وكرات حصلت ملكة قوية راسخة في جوهرالنفس فهذه آثار صعدت من البدن الى النفس اذا عرفت هذا فنقول اذاحسر الدكراللساني بحيث يسمع نفسه حصل أنرمن ذلك الذكر اللسانى في الخيال مم يصعد من ذلك الاثر الخيالى من يدأنوارو جلايالى جوهرالروح مم تنعكس من تلك الاشراقات الروحانية أثار زائدة الى اللسان ومنه الى الحيال ثم مرة أخرى الى العقل ولا يزال تنعكس هذه الانوار من هذه المرايات ضهاالى بعض و يتقوى بعضها بعض و يستكمل بعضها بعض ولما كان لانهاية لتزايدأ نوارالمراتب لاجرم لانهاية لسفرالعارفين في هذه المقامات العالية القدسبة وذلك يحرلاساحل له ومطلوب لانهاية لهواعلمان قوله تعالى واذكر ربكف نفسك وان كان ظاهره خطابا معالني عليه السلام الاانه عامق حق كل المكلفين ولكل أحد درجة مخصوصة ومرتبة معينة بحسب استعداد جوهر نفسه الناطقة كاقال في صفة الملائكة وما منا الاله مقام معلوم # قوله تعالى ( ان الذين عندر مك لايستكبرون عن عبادته و يسجون وله بسجدون ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) لمارغب اللهرسوله في الذكر وفي المواظية عليه ذكر عقيبه ما يقوى دواعيه في ذلك فقال ان الذين عندر بك لايستكبرون عن عبادته والمعنى ان الملائكة معنهاية شرفهم وغاية طهارتهم وعصمتهم و براءتهم عن بواعث الشهوة والغضب وحوادث الحقدوالحسدلما كانوامواظبين على العبودية والمحود والخضوع والخشوع فالانسان مع كونه مبتلي بظل تعالم الحسمانيات ومستعدا للذات البشرية والبواعث الانسانية أولى بالمواظبة على الطاعة ولهذا السبب قال عيسي عليه السلام وأوصاني بالصلاة والزكاة مادمت وإوقال لمحمد

(انالذينعندريك) وهم الملائكة عليهم السلام ومعنى كونهم عنده سعانه وتعالى قريهممن رجته وفضله لتوفرهم على طاعته تعالى (الايستكبرون عن عبادته) ال يو دونها حسياً أمرواً له (و يستحونه)أى ينزهونه عن كل مالايليق بحناب كبرياً 4 (وله يستجدون) أى نخصونه بغماية العبو دبة والتذلل لا بشركون بهشئاوهو تعر بض بسائرالمكلفين ولذلك شرع السجود عندقراءته \*عنالني صلى الله عليه وسلماذا قرأان آدمآبة السعدة فسجداعة لالشيطان يبكى فبقول ياو يله أمر هذامالسعوه فسيعدفله الجنة وأمرت بالسجود فعصست فلي النار \* وعند عليه الصلاة والسلام منقرأسورة الاعراف جعل الله تعالى بوم القيامة بينه و بين ابلس سترا وكأنآدم عليد السلام شفيط له يوم القيامة

\* (سورة الانفال مدنية وهي ستوسبعون آية) \* (بسم الله الرحن الرحيم) (يساً لونك عن الانفال) النفل الغنية سيت به لانها عطية من الله تعالى زائدة على ماهو ﴿ ٥٠٧ ﴾ أصل الاجر في الجهاد من الثواب الاخروى و يطلق

عليه السلام واعبدر بك حتى يأتيك اليقين ( المسئلة الثانية ) المشبهة تمسكوا يقوله ان الذين عندو بك وقالوالفظ عندمشعر بالمكان والجهة وجوابه اناذكر باالبراهين الكثيرة العقلية والنقلية فيهذه السورة عندتفسبرقوله مماسستوى على العرش على انه يمتنع كونه تعالى حاصلا في المكان والجهة واذا ثبت هذا فنقول وجب المصير الى التأويل في هذه الاسية و بيانه من وجوه ( الاول ) انه تعالى قال وهوم عكم ولاشك ان هذه المعية بالفضل والرحة لابالجهة فكذا هناوأ يضاجاء في الاخبار الربانيه انه تعالى قال اناعند المنكسرة قلومهم لاجلي ولاخلاف انهذه العندية ليستلاجل المكان والجهة فكداهنا (والوجه الثاني ) ان المراد القرب بالشرف يقسال للوزير قربة عظيمة من الامسير وليس المراد مندالقرب بالجهد لان البواب والفراش يكون أقرب الى الملك في الجهد والحيز والمكان من الوزير فعلناان القرب المعتبرهوالقرب بالشرف لاالقرب بالجهة ( والوجه الثالث) ان هذا تشريف لللائكة باضافتهم الىالله منحيث انهأسكنهم في المكان الذي كرمه وشرفه وجعله منزل الانوار ومصعد الارواح والطاعات والكرامات ( والوجه الرابع) انماقال تعالى في صفد الملائكة الذي عندر بكلانهم رسل الله الحلق كإيقال انعند الخليفة جيشا عظيما وانكانوا منفر قين في البلدفكذا ههنا والله اعلم ( المسئلة الثانية) تمسك أبو بكرالاصم رحدالله بهذه الا يذفى اثبات ان الملائكة أفضل من البشرلانه تعالى لماامر رسوله بالعبادة والذكر قال ان الدين عندر بك لايستكبرون عن عبادته والمعنى فأنت أولى وأحق بالعبادة وهذا الكلام انمايص علوكانت الملائكة أفضل منه (المسئلة الرابعة)ذكر من طاعاتهم أولاكونهم يسجون وقدعر فت ان التسبيم عبارة عن تنزيه الله تعالى من كل سوء وذلك يرجع الى المعارف والعلوم مملاذ كر التسبيح أردفه بذكر السجود وذلك يرجع الى اعال الجوارح وهذا التريب يدل على ان الاصل في الطاعة والعبودية أعمال القلوب ويتغرع عليها أعمال الجوارح وأيضا قوله وله يسجدون يفيد الحصر ومعناه انهم لايسجدون لغيرالله فانقيل فكيف الجمع بينهو بين قوله تعالى فسجدا لملائكة كلهم أجعون والمرادانهم سجدوا لآدم والجواب قال السيخ الغزالي الذن سجدوالا دم ملائكة الارض فأماعظماء ملائكة السموات فلاوقيل أيضاان قوله ولهيسجدون يفيد أنهم ماسجدوالعبرالله فهذا يفيد العموم وقوله فسجدوا لاتدم خاص والخاص مقدم على العام واعلمان الآيات الدالة على كون الملائمكة مستغرقين في العبودية كشرة كقوله تعالى حكاية عنهم وانالهن الصافون وانالهى المسجون وقوله وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبعون بحمدر بهم والله أعلموصلي الله على سيدنا محمد الني الامى وعلى آله

سير. ( سورة الانفال سبعون وخس آيات مدنية ) ( بسماللهالرحنالرحيم )

على مايعطى بطريق التفيل زيادة على السهم من المغنم وقرئ علنفال يحذف الهمزة والقاء حركتها على اللام وادغامنون عنفي اللام روى أن المسلمين اختلفوا فىغنائم بدروفى قسمتها فسألوارسول الله صلى الله عليه وسلكف تقسم ولمن الحكم فيها اللهاجرن أم للانصارأم لهم جيعا وقيلأن الشباب قدأ بلوا بومنذبلاءحسنافقتلوا سبعين وأسر واسبعين فقالوا نحن المقاتلون ولناالغنائم وقال النبوخ والوجوه الذين كأنوا عندالرايات كناردألكم وفئة تخازون البهاحتي قالسعد بن معاذر سولا الله صلى الله عليه وسلم واللهمامنعنا أن نطلب ماطلب هؤلاء زهادة في الاجر ولا جبن مئ العدوولكن كرهناأن نعرى مصافك فيعطف عليكخيلمنالمشركين فنزلت وقيل كأنالني صلى الله عليه وسلمقد شرط لمن كان له يلاء أن ينقله ولذلك فعل

الشبان مافعلوا من القتلوالاسر فسألوه عليد الصلاة والسلام ماشرطه لهم فقال الشيوخ المغنم قلبل والناس كثير وان تعط هؤلاء ماشرطت لهم

الااقة من قتل أخى وألنَّدَ سلبي فحاجا وزت الاقليلا حتى نزلت سورة الانفال فقال لى رسولَاقة صلى الله عليدوسلم ياسعد انك سألنى السيف وليس لى وقد صارلى فاذهب ﴿ ٥١٠ ﴾ فنحذ، وهذا كاترى يقتضي عدم وقوح

واحد منها جائز فكاذلك ارادة الجميع جائزة فانه لاتناقض بينها والاقرب أن يكون المراد بذلك ماله عليه السلام أن ينفل غيره من جلة الغنية قبل حصولها و بعد حصولها لانه يسوغ له تحريضا على الجهاد وتقوية للنفوس كنحو ماكان ينفسل واحدا في ابتداء المحاربة ليبالغ في الحرب أوعند الرجعة أو يعطيه سلب القاتل أو يرضيخ لبعض الحاضرين وينفله من الحمس الذي كأن عليه السلام يختص به وعلى هذا التقدير فيكون قوله قل الانفال الله والرسول المراد الامر الزائد على ماكان مستحقا للعجاهدين اماقوله تعالى قل الانفال لله والرسول فغيه بعثان ( البحث الاول) المراد منه ان حكمها مختص بالله والرسول يأمر والله بقسمتها على ماتقتضيد حكمته وليس الامر في قسمتها مفوضا الى رأى أحد ( البحث الثاني ) قال مجاهدو عكرمة والسدى انها منسوخة بقوله فانلله خسه وللرسسول وذلك لانقوله قل الانفال للهوالرسول يقتضي أن تكون الغنائم كلها للرسول فنسخهاالله بآبات الخمس وهوقول انعباس في بعض الروايات وأجيب عنه من وجوه (الاول) ان قوله قل الانفال لله وانرسول معناه ان الحكم فيها لله والرسول وهذا المعنى باق فلا يمكن أن يصير منسوخا نم انه تعالى حكم بأن يكون أربعة اخماسها ملكا الفاعين الثاني)انآية الخمس تدل على كون الغنيمة ملكاللغاعين والانفال ههنا مضرة لابالغنائم بلبالسلب وانماينغله الرسول عليدالسلام لبحن الناس لمصلحة من المصالح ثم قال تعالى فاتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم وفيه بحثان ( الاول ) معناه فاتقوا عقاب الله ولاتقدموا على معصية الله واتركوا المنازعة والمخاصمة بسبب هذه الاحوال وارضوا بماحكم به رسول الله صلى الله عليه وسلم (البحث الثاني) في قوله وأصلحوا ذات بينكم أىوأصلحوا ذات بينكم من الاقوال ولماكانت الاقوال واقعة في البين قيل لها ذات البين كاان الاسرار لما كأنت مضمرة فى الصدور قيل لهاذات الصدور محقال وأطيعوا الله ورسوله انكنتم مؤمنين والمعنى انهتعالى نهاهم عن مخالفة حكم الرسول بقوله فاتقواالله وأصلحوا ذات بينكم نمأكد ذلك بأن أمرهم بطاعة الرسول بقوله وأطبعوا الله ورسول ممالغ في هذا التأكيد فقال انكتتم مو منين والمراد أن الايمان الذى دعاكم الرسول اليه ورغبتم فيه لايتم حصوله الابالتزام هذه الطاعة فاحذروا الخروج عنهاوا حبم من قال رك الطاعة يوجب زوال الاعان بهذه الآية وتقريرهان المعلق بكلمة انعلى الشئ عدم عندعدم ذلك الشئ وههنا الايمان معلق على المناعة بكلمة انفيلزم عدم الايمان عندعدم الطاعة وتمام هذه المسئلة مذكور في قوله تعالى ان تَجِنْبُوا كِبَائِرُمَا تَنْهُونَ عَنْهُ وَاللَّهُ أَعَلِّم \* قُولُهُ تَعَالَى (انمَا المُؤَمِّنُونَ الدّينَ آذَا ذَكُرَاللَّهُ وجلت قلو بهم واذا تلبت عليهم آياته زادتهم ايماناوعلى بهم يتوكلون الذبن يقيون الصلاة وبمارزقناهم ينفقون اولتك همالمؤمنون حقالهم درجات عندر بهم ومغفرة ورزق كريم) اعلم انه تعالى لماقال وأطيعوا الله ورسوله ان كنتم مؤمنين واقتضى ذلك

التنغيل يومئذوالالمكان سؤال السيف من سعد بموجب شرطه ووعده علىدالسلام لابطريق الهبة المبتدأة وحلافلك من سعد على مراعاة الادب مع كون سؤاله يموجب الشرط يرده رده عليدالعسلاة والسلام قبلالنزول وتعليله بقوله لس هذالي لاستحالة أن يعدعليه الملاة والسلام عالا مدرعلي أنجازه واعطاؤه صلى الله حليه وسل بعد النزول وترتيب على قوله وقدصارلي ضرورة أن مناط صيرورته له عليدالصلاة والسلام قوله تعالى الانفاللله والرسول والغرض أنه المانع من اعطاء المسول وبماهونص في الباب قوله عزوجل( فاتقواالله) أى اذاكان أمر الغنائم لله تعالى ورسوله فاتقوه تعالى واجتنبواماكنتم فيه من المشاجرة فيها والاختلاف الموجب لسخطاللة تعالى أوفاتقوه فيكلماثأتون وماتذرون فيدخل فيدماهمفيد

دخولا أوليا ولوكان السؤ الطلبا للمشروط لماكان فيه محذور يجب اتفاؤه واظهار الاسم ﴿ كُونَ ﴾ الجليل لتربية المهابة وتعليل الحكم ( وأصلجو اذات بينكم ) جعل مابينهم من الجال لملابستها النامة

لبينهم صاحبه له كابصلت الامو رالمخرق الصدورةات الصدور أى أضلوا مابينكم من الاحوال بالواساة والمساعدة فيار زقكم الله تعالى وتفضل به ﴿ ٥١١ ﴾ عليكم وعن عبادة ابن الصامت نزلت فينا معشر

كون الايمان مستازما للطاعة شرح ذلك في هذه الآية مزيد شرح وتفصيل وبينان الايمان لا يحصل الاعند حصول هذه الطاعات فقال انما المؤمنون الآية واعمان هذه الايمان لا يحصل الاعند حصول أمور خسة (الاول) قوله الذين اذا ذكر الله و جلت قلو بهم قال الواحدى يقال وجل يوجل وجلافهو وجل وأوجل اذا خاف قال الشاعر

لعمرك ماأدري واني لاوجل # على أينا تعدوالمنية أول

والمرادان المؤمن الما يكون مؤمنا اذا كان خائفامن الله ونظيره قوله تعالى تقشعرمنه جلود الذين يخشون ربهم وقوله والذين هممن خشية ربهم مشفقون وقوله الذين هم في صلاتهم خاشعون وقال أصحاب الحقائق الخوف على قسمين خوف العقاب وخوف العظمة والجلال اماخوف العقاب فهوالعصاة واماخوف الجلال والعظمة فهولايزول عن قلب أحدمن المخلوقين سوا كان ملكامقربا أونبيام سلاوذلك لانه تعالى غني لذانه عن كل الموجوادت وماسواه من الموجودات فحتاجون اليه والمحتاج اذا حضر عند الملك الغني يهابه و يخافه وليست تلك الهيبة من العقاب بل مجرد علم بكونه غنياعنه وكونه محتاجا اليه بوجب تلك المهابة وذلك الخوف اذاعرفت هذا فنقول انكان المراد من الوجل القسم الاول فذلك لا يحصل من مجرد ذكر الله وأنما يحصل من ذكر عقاب الله وهذا هو اللائق بهذا الموضع لانالقصود منهذه الآية الزام أصحاب بدرطاعة الله وطاعة الرسول في قسمة الانفال واماانكان المراد من الوجل القسم الثاني فذلك لازم من مجرد ذكر الله ولاحاجة في الآية الى الاضمارفان قيل انه تعالى قال ههنا وجلت قلوبهم وقال في آيد أخرى الذي آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله فكيف الجع بينهما وأيضا قال في أية أخرى ثم تلين جلود هم وقلو بهم إلى ذكر الله قلنا الاطمئنان انما يكون عن تلج اليقين وشرح الصدر بمعرفة التوحيد والوجل انما يكون منخوف الحقو بة ولامنافاة بينهاتين المعالتين بلنقول هذان الوصفان اجتمافي آية واحدة وهي قوله تمالي تقشمر منه جلودااذ ين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلو بهم الى ذكرالله والمعنى تقشعرا لجلود منخوف عداب الله ثم تلين جلودهم وقلو بهم عندرجاه ثواب الله (الصفة الثانية) قوله تعالى واذا تليت عليهم آياته زادتهم ايمانا وهوكفوله واذاما أنزلت سورة فنهممن يقول أيكم زادته هذه ايمانا ثم فيه مسائل (المسئله الاولى ) زيادة الايمان الذي هو التصديق على وجهين (الاول) وهو الذي عليه عامة أهل العلم على ماحكاه الواحدي رجمه الله ان كل من كانت الدلائل عنده اكثروأ قوى كان أزيدا يما عالان عند حصول كثرة الدلائل وقوتها يزول الشك ويقوى اليقين والبه الاشارة بقوله عليه السلام لو وزن ايمان أبي بكربايمانأهلالارض لرجح يريدأن معرفته باللهأقوى ولقائل أن يتول المراد منهذه الزياده اماقوة الدليل أوكثرة آلد لائل أماقوة الدليل فباطل وذلك لان كل دليل فهومركب

أصحاب مدرحين اختلفنا في النغل وساءت فيه أخلاقنا فنز عدالله تعالى من ألدسافيعله السوله فقسمه بين المسلين على السواء وكان في ذلك تقوىالله وطاعةرسوله واصلاحذات المينوعن عطاء كان الاصلاح بينهمأن دعاهم وقال اقسمواغنا تمكم العدل فقالواقدأكلنا وأنفقنا فقال ليردبعضكمعلى بعض ( وأطيعوا الله ورسوله) بنسليم أمره ونهيد وتوسيط الامز باصلاحذات البينبين الامر التقوى والامر بالطاعة لاظهار كال العناية بالاصلاح بحسب المقام وليندرج الامريه بعينه تحت الامر بالطاعة (ان كنتم مؤمنين) متعلق بالاوامر الثلاثة والجواب محذوف ثقة مدلالة المذكو رعليه أوهو الجواب عسلي الخلاف المشهوروأماما كان فالقصود تحقيق المعلق بناءعلى تحقق المعلق به وفيه تنشيط للمغاطبين وحثلهم

على المسارعة الى الامتثال والمراد بالايمان كاله أى ان كتتم كاملى الايمان فان كال الايمان يدور على هذه الخصال الثلاث طاعة الاوامر واتفاء المعاسى واصلاح ذات البين بالعدل والاحسان ( إيمالمؤمنون ) جهة .

مَسناتفة مسوقة لبيان من أريد بالمؤ منين ذكر أوصافهم البليلة المستنبعة لما ذكر من الخصال الثلاث وفيه من يد ترغيب لهم في الامتثال بالاوامر المذكورة ﴿ ٥١٣ أَي انما الكاملون في الايمان المخلصون فيه ( الذين

لامحالة من مقد مات وتلك المقد مات اماأن يكون مجز ومابها جرماما نعامن النقيض أولا يكون فانكان الجزم المانع من التقيض حاصلا في كل المقدمات امتنع كون بعض الدلائل أقوى من بعض على هذا النفسير لان الجزم المانع من النقيض لأيقبل النفاوت وأما انكان الجزم المانع من النقبض غيرحاصل امافي الكل أوفي البعض فدلك لايكون دللايل امارة والنتيجة الحاصلة منها لاتكون علما بل طنافثيت عاذ كرنا أن حصول التفاوت في الدلائل بسبب القوة محال وأماحصول التفاوت بسبب كثرة الدلائل فالامر كذلك لان الجرم الحاصل بسب الدليل الواحدان كانمانعامن النقيض فيمتنع أن يصيرأ قوى عنداجماع الدلائل الكثيرة وانكان غيرمانعمن النقيض لم يكن دليلابل كان امارة ولم تكن النتيجة معلومة بل مظنونة فثبت ان هذاالتأويل ضعيف واعلمانه عكن أن يقال المرادمن هذه الزيادة الدوام وعدم الدوام وذلك لان بعض المستدلين لايكون مستحضر اللدليل والمدلول الالحظة واحدة ومنهم من يكون مداومالتلك الحالة وبين هذين الطرفين أوساط مختلفة ومرزاتب متغاوته وهوالمرادمن الزيادة (والوجه الثاني ) من زيادة التصديق انهم بصد قون بكل مايتلى عليهم من عندالله ولماكانت التكاليف متوالية في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم متعاقبة فعند حدوث كل تكايف كانوا يزيدون تصديقا واقراراومن المعلومان من صدق انسانافي شيئين كان تصديقه له أكثرمن تصديقمن صدقه فيشئ واحدوقوله واذاتليت عليهم آياته زادنهم إعانامناه انهم كلاسمعوا آية جديدة أتواباقرارجديدفكان ذلك زيادة في الايمان والتصديق وفي الآية وجه ثالث وهوان كالقدرة الله وحكمته انماتعرف بو اسطة آثار حكمة الله فى مخلوقاته وهذا بحر لاساحل له وكلاوقف عقل الانسان على أثمار حكمة الله في تخليق شئ آخرانتقل منه الىطلب حكمة في تخليق سئ اخرفقد انتقل من مرتبة الى مرتبة أخرى أعلى منها وأشرف وأكل ولما كانت هذه المراتب لانهاية لها لاجرم لانهاية لمراتب التجلي والكشف والمعرفة (المسئلة الثانية) اختلفوا في أنالايمان هل يقبل الزيادة والقصان أمالذين قالوا الايمان عبارة عن مجموع الاعتقادوالاقرار والعمل فقداحتجوابهذه الآية من وجهين (الاول) ان قوله زادتهم اعانا يدل على ان الاعان يقبل الزيادة ولوكل الايمان عبارة عن المعرفة والاقرار لماقبل الزيادة (والثاني) انه تعالى لماذ كرهنه الامور الخمسة قال في الموصوفين بهاأ ولئك هم المؤمنون حقاوذلك يدلحلي انكل تلك الخصال داخل في مسمى الايمان وروى عن أبي هر يرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال الاعان بصع وسبعون شعبة أعلاها شهادة أن لااله الاالله وأدناها اماطة الاذي عن الطريق والحيساء شعبة من الايسان واحتجوا بهذه الآية على ان الايمان عبارة عن مجموع الاركان الثلاثة قالوالان الآية صريحة فيأن الايمان يقبل الزيادة والمعرفة والاقرار لايقبلان التغاوت فوجب أن يكون الاهان عبارة عن جروع الاقرار

اذا ذكرالله وجلت قلو بهم)أى فزعت لجرد ذكرومن غيرأن يذكر هناك مايوجب الغزع من صفاته وأفعاله استعظامالشأنه الجليل وتهيبامنه وقيل هوالرجل بهم عمصية فيقالله اتق الله فيزع عنها خوقامن عقابه وقرئ وجلت بفتح الجيموهي لغة وقرئ فرقتاي خافت (واذا تليت عليهم ا ماته) أي اية كانت (زادتهما عانا) أى نقيناً وطمانينة نفس فأن تظاهر الادلةوتعاضد الحجج والبراهين موجب لز باد والاطمئنان وقوة اليقين وقيل اننفس الاعان لايقبل الزيادة والتقصان وانماز يادته باعتبارز بادة المؤمنيه فانه كلانزلت آبد صدق بها المؤمن فزادا يمانه عددا وأمانفس الاعانفهو بحاله وقيل باعتبارأن الاعال تجعل من الاعان فيزيدبز يادتها والاصوب أننفس التصديق يقبل القوةوهي التي عبر عنهابال يادة للغرق النبر

بين بقين الانبياء وأر باب المكاشفات ويفين آماد الامة وعليه مبنى ماقال على رضى الله عنه ﴿ والاعتفاد ﴾ لوكشف الفطساء ما از ددت يقينا وكذا بين ماقام عليه ذليل واحد وماقامت علية أدلة كثيرة

(وعلى ربهم) مالكهم ومدبراً مورهم خاصة (يتوكلون) يفوضوناً مورهم لاالى أحد شواه والجلة معطوفة على الصلة وقوله تعالى (الذين يقيمون الصلاة وممارزقناهم ينفقون) مرفوع على انه نعت المموصول الاول أو بدل منه أو بيان له أومنصوب على القطع المنبئ عن المدح ذكر أولامن أعالهم الحسنة أعمال القلوب من الحشية والاخلاص والتوكل تم عقب بأعمال الجوارح من الصلاة والصدقة (أولئك) اشارة الى من ذكرت ﴿ ٥١٣ ﴾ صفاتهم الحميدة من حيث انهم متصفون بهاوفيد

دلالةعلى أنهم متميزون بذلك عن عداهم أكل تميز منتظمون بسبيدني سلك الامورالمشاهدة ومافيه منءعني البعد للالذان يعلور تبتهم وبعد منزلتهم في الشرف (همالموممنونحقا)لانهم حققواا بمانهم بأن ضموا اليدما فصلمن أفاصل الاعال القلبية والقالبية وحقا صفية لمصدر محذوف أى أولئك هم المو منون إيمانا حقا أو مصدر مؤكد للعملة أىحق ذلك حفاكفولك هوعبدالله حقا (لهم درجات) من الكرامة والزلق وقيل درجات عالية في الجنة وهواما جلة مبتدأة مبنية على سوال نشأ من تعداد مناقبهم كانه قيل مالهم عقابلة هذه الخصال فقيل لهم كيت وكيت أوخبرتان لاولئك وقوله تعالى (عندر بهم) اما متعلق بمحذوف وقعصفة لدرجات مؤكدة لماأفاده التنوين من الغخامة

والاعتقاد وآلعمل حتى انءسبب دخول التفاوت فىالعمل يظهر النفا وت فىالايمان وهذا الاستدلال صعيف لمابينا انالتفاوتبالدوام وعدم الدوام حاصل فيالاعتقاد والاقرار وهذا القدر بكني في حصول التفاوت في الامان والله أعلم (المسئلة الثالثة) قوله واذاتليت عليهم آباته زادتهم ايماناطاهره مشعر بأنتلك الآبات هي المؤثرة في حصول الزيادة في الايمان وليس الامر كذلك لان نفس تلك الآيات لا توجب الزيادة بل ان كأن ولآبد فالوجب هوسماع تلك الآيات أومعرفة تلك الآيات توجب زيادة في المعرفة والتصديق والله أعلم ( الصغة الثالثة) للمو منين قوله تعالى وعلى ربهم يتوكلون واعلمان صغة المؤمنين أن بكونوا واثقين بالصدق فى وعده ووعيده وان يقولوا صدق الله ورسوله وانلايكون قولهم كقول المنافقين ماوعدنا الله و رسوله الاغرورا ثم نقول هذا الكلام يفيد الحصرومعناه انهم لايتوكلون الاعلى ربهم وهذه الحالة مرتبة عالية ودرجة شمريفة وهي ان الانسان بحيث يصيرلايبق له اعتماد في أمر من الامور الاعلى الله واعلم ان هذه الصفات الثلاثة مرتبة على أحسن جهات البرتيب فان المرتبة الاولى هي الوجل من عقابالله والمرتبة الثمانية هج الانقياد لمقسامات النكاايف لله والمرتبسة النالئة هي الانقطاع بالكلية عاسوى الله والاعتماد بالكلية على فضل الله بل الغني بالكلية عاسوى الله تعالى (والصغة الرابعة والخامسة) قوله الدين يقيمون الصلاة وممارز قناهم ينغقون واعلمان المراتب الثلاثة المتقدمة أحوال معتبرة في القلوب والبواطن ممانتقل منها الى رعاية أحوال الظاهر ورأس الطاعات المعتبره في الظاهر و رئيسها بذل النفس في الصلاة و بذل المال في مريضاة الله و يد خل فيه الزكوات والصدقات والصلات والانفاق في الجهاد والانفاق على المساجد والقناطر قالت المعترلة انه تعالى مدح من ينفق مارزقه اللهوأجعت الامة على انه لا يجوز الانفاق من الحرام وذلك يدل على ان الحرام لا يكون رٍ رَفَاوِقِدسبق ذَكرهذِا الكلام مراراواعلم انالله تعالى لمأذكر هذه الصفات الخمس أَثْبَتَ للمُوصُوفِينَ بُهَا أَمُو رَاثُلائَةً (الاول) فَولهُ أُولئكُ هُمُ المُؤمَّنُونَ حَقَا وَفَيهُ مُسَائل (المسئلة الاولى) قوله حقا بماذا يتصل فيه قولان (أحدهما) بقوله هم المؤمنون أي هم المؤمنون بالحقيقة ( والناني ) انه تمالكلام عندقوله أولئك هم المؤمنون ثمابتدأ وقالُ حقالهم درجات( المسئلة النائية) ذكروا في انتصاب حقاوجوها ( الاول ) قال الفراء التقدير أخبركم بذلك حقا أي اخبارا حقا ونظميره قوله اولئك هم الكافر ون حقا (والثاني) قال سيبويه انه مصدر مؤكد لفعل محذوف بدل عليه الكلام والتقدير وان الذي قعلوه كان حقاصدقا (الثالث) قال الزجاج النقدير أولئك هم المؤمنون أحق ذلك حقا ( المسئلة الثالثة ) اتفقوا على أنه يجو ز للمو من أنَ يقول أنامو من واختلفوا في أنه هليجو زللرجل أن يقول أنامو من حقا أم لافقال أصحاب الشافعي الاولي أن يقول الرجل المامؤمن انشاءالله ولايقول ألمامؤمن حقا وقال أصحاب أبي حنيفة رجدالله

الذاتية بالفخامة الاضافية أى كائنة ﴿ ٦٥ ﴾ ع عنده تعالى أوبا تعلق به الخبراً عنى لهم من الاستقرار وفي اضافة الفلرف الى المنطقة المنطقة المنطقة الفلرف الى المنطقة المنطقة المنطقة الفلرف المنطقة المنطقة المنطقة الفلرف المنطقة المنطقة الفلوات (ومغفرة) لما فرطمتهم (ورزق كريم) لا ينقضى أمده ولا ينتهى عدده وهوما أعدِلهم من نعيم الجنة (كا أخرجك ربك من بيتك بالجق) الكاف في محل الرفع على انه خبر

مبتدا محذوف تقديره هذه الحال كحال اخراجك يعنى أن حالهم فى كراهتهم لمارأيت مع كونه حقا كحالهم فى كراهتهم الحروجك للحروجك المتمهم المرابول المحرب وهوحق أوفى محل النصب على أنه صفة لمصدر مقدر فى قوله تعالى الانفال الله اى الانفال ثبتت الله والرسول مع كراهتهم ثباتا مثل ثبات اخراج المتبسابا لحق (وان فريقا من المؤمنين المكارهون) أى والحال أن فريقا منهم كارهون المخروج ﴿ ٥١٤ ﴾ اما لنفرة الطبع عن القتال أولعدم الاستعداد

الكولى أن يقول أنامؤ من حقاولا يجوز أن يقول أنامؤ من ان شاءالله أما الذين قالوا انه يقول أنامو من انشاء الله فلهم فيه مقامات (أحدهما) أن يكون ذلك لاجل حصول السَكَ في حصول الايمان (المقام الثاني)أن لا يكون الامركذلك أما المقام الاول فتقريره ان الايمان عند الشافعي رضى الله عند عبا رة عن مجوّع الاعتقاد والاقرار والعمل ولاشك أن كون الانسال آتيابالاعمال الصالحة أمر مسكوك فيه والشك فيأحد أجزاء الماهية يوجب السك في حصول تلك الماهية فالانسان وإنكان جاز ما يحصول الاعقاد والاقرارالاانه لماكان شاكافي حصول العمل كان هذا القدر يوجب كونه شاكافي حصول الامان واما عندأبي حنفة رجهالله فلاكان الايمان أسماللا عتقاد والقول وكان العمل خارجاعن مسمى الأيمان لميلزم من الشك في حصول الاعمال الشك في الايمان هنبت انمى قال ان الايسان عبارة عن مجموع الامو رالثلاثة يلزمه وقوع الشك في الاينان ومزقال العمل خارج عن مسمى الايمان يلزمه فني الشك عن الايمان وعندهذا ظهران الحلاف ليس الافي اللفظ فقطوأ ماالمقام النابي وهوأن تقول ان قوله أنامؤمن انشاء الله ليس لإجل الشك فيه وجوه ( الاول ) أن كون الرجل مؤمنا أشرف صفاته وأعرف نعوته وأحواله فاذاقال أنامؤمن فكأنه مدح نفسه بأعظم المدامح فوجب أن تقول ازشا الله ليصبرهذا سيبالحصول الانكسار في القلب و زوال العب روى أن أباحنيفة رحدالله قال لة ما دة لم تستثني في اعانك قال اتباعاً لابراهيم عليد السلام في قوله والذي أطمع أن يغفرني خطيئتي يوم الدين فقال أبوحنيفة رحدالله هلااقتديت به في قوله أولم تؤمن قال بلي وأقول كان لقيادة أن يجيب و يقول انه بعدان قال بلي قال ولكن ليطمئن علبي فطلب مزيدا لطمأ نينة وهذا يدل على انه لابدمن قول ان شاءالله ( الثاني ) انه تعالى ذكر في هذه الآية أنالرجل لايكون مؤمنا الااذاكان موصوفا بالصفات الحمسة وهي الخوف من الله والإخلاص في دين الله والتوكل على الله والاتبان بالصلاة والزكاة لوجه الله تعالى وذكر فىأول الآية مأيدل عَلَى الحصروهو قوله انما الوَّمنون الذين هم كذاوكذا ودكر في آخر الآية قوله أولئك هم الموَّمنون حقا وهذا أيضايفيدالحصر فلادلت هذه الآية على هذا المعنى ثمان الانسان لايمكنه القطع على نفسه بحصول هذه الصغات الحمس لاجرم كان الاولى أن يقول انشاءالله روى ان الحسن سألهرجل وقال أمومن أنت فقال الاعان اعانان فان كنت تسألني عن الاعان بالله وملائكته وكتبه و رَسله واليوم الآخرةًا نامو من وان كنت تسألني عن قوله انما المؤمنون الذين اداذ كرالله وجلت قلوبهم فوالله لاأدرى أمنهم أناأم لا ( الثالث ) ان القرآن العظم دل على انكل من كان مو مناكان من أهل الجنة فالقطع بكونه مو منا بوجب القطع بكونه من أهل الجنة وذلك لاسبيل اليه فكذاهذا ونقل عن الثوري أنه قَالَ مَن زَعِمَ أُنَّهُ مُوَّمِنَ بِاللَّهِ حَقَّا مُمْلِمُ شَهِد بَأَنَّهُ مِنْ أَهُلَ الْجِنْدَةُ فَقَد آمن بنصف الآية

وذلك أن عبر قريش أقبلت من السام وفيها تجارة عظيمة ومعهسا أربعون راكبامنهم أبو سفيانوعرو بنالعاص وعمروابن هسام فأخبر جيريل رسول الله صلى الله عليه وسلم فأحبرا لمسلين فأعجم تلقى العيرلكيره الخبر وقلة القوم فلما خرجوابلغ أهل مكة خبر خر و جهم فنسادي أبوجهل فوق الكعمة ماأهل مكدة النجاء النحاء على كل صعب وذاول عيركمأمو الكمان أصابها عجد لم نقلموا بعدها أبدا وقدرأت أخت العباسا ينعبدالمطلب رمني الله عندرؤ بافقالت لاخمااني رأبت عجيا رأيت كان ملكانزل من السماء وأخذ صحرة من الجبلثم حلق بهافليبق بیت من بیوت مکسه الاأصابة حجر من ذلك الصخرة فعدت بهسا العباس رضي الله عنه فقالأ بوجهل مايرمني رجالهم أن يتنبؤ احتى تتنبأ نساوهم فحرج

أبوجهل بجميع أهل مكة وهم النفير فقبل له ان العير أخذت طريق الساحل ونجت فارجع بالناس ﴿ والمقصود ﴾ الى مكة فقال لا والله لا يكون ذلك أبداحتي نحر الجزورون شرب الخمور ونقيم الفينات والمعازف ببدر فيتسامع جميع العرب بمخرجنا وان محمدا لم يصب العير واناقد أعضضناه فضى بهم الى بدرو بدرماء كانت العرب تجتمع فيسد لسوقهم يوما في السينة فينزل جبريل عليه السلام فقال

بامجدان الله وعدكم احدى الطائفة بن اما العير واما قريشا فاستشار النبي عليه الصلاة والسلام أصحابه فقال ما تقولون ان القوم قد خرجوا من مكة على كل صعب وذلول فالعير أحب اليكم أم النفير فقالوا بل العير أحب الينا من لقاء العدو فتغير وجدر سول الله صلى الله عليه وسائم رد دعليهم فقال ان العبر قدمضت على ساحل المجروه ذا أبوجهل قد أقبل فقالوا يارسول الله عليك بالعبرود ع مر ٥١٥ مج العدو فقام عندما غضب النبي صلى الله عليه وسلم أبو بكر وعر

رمني الله عنهما فأحسنا ممقام سعد بن عبادة فقال انظرأ مركة فامض فوالله اوسرتالىعدنأبين مانخلفءنك رجلمن الانصارتمقال المقداد بن عرو رضي الله عنه بارسسول الله امض لما أمركالله فاما معل حيفاأحببت لانقولاك كإقال بنواسرائيل لموسى عليه السلام اذهب أنت وريك فقائلا اناههنا قاعدون ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا انا معكمامقاتلون مادامت عين منا تطرف فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلمتمقال أشيرواعلى أيها الناس وهو يريد الانصارلانهم قالوأله حين بايعوه على العقبة انابرآء من ذمامك حتى تصل الىديارنا فاذاوصلت السنافأنت في دمامنا بمنك عاعنع منه أيناء ناونساء نا وكان الني عليه الصلاة والسلام يتحفوف أن مكون الانصارلاترىعليهم ا نصرته الاعلى عدو

والمقصود آنه كالاسبيل الىالقطع بأنه منأهل الجنة فكذلك لاسبيل الىالقطع بأنه مؤمن (الرابع) ان الأيمان عبارة عن التصديق بالقلب وعن المعرفة وعلى هذا قالرجل انمايكون مؤمنا في الحقيقة عند ما يكون هذا التصديق وهذه المعرفة حاصلة في القلب حاضرة في الخاطر وأماعند زوال هذا المعنى فهو انما يكون مؤمنــ ا بحسب حكم الله امافى نفس الامر فلااذاعرفت هذا لميود أن يكون المراد بقوله انشاء الله عاداالي استدامة مسمى الايمان واستحضار معناه أبدا دائما منغير حصول ذهول وغفله عد وهذا المعنى محتمل ( الخامس ) ان أصحاب الموافاة يقولون سيرط كونه مؤم افي الحال حصول الموافاة على الايمان وهسدا السرط لايحصل الاعند الوت ويكون محهو لا والموقوف على المجهول محهول فلهدا السبب حسن أن يقال أنا مؤمن انشاء الله (السادس) أن يقول أنا مؤمن انشاء الله عند الموت والمراد صرف هذا الاستناء الى الخساتمة والعساقبة فانالرجل وانكان مؤمنا والخسال الا انبتقدير أنلايتي ذلك الايمان فى العاقبة كان وجوده كعدمه ولم تحصل هائدة أصلا فكان المقصود من ذكر هدا الاستثناء هذا المعنى ( السابع ) انذكر هده الكلمة لاينا في حصول الجرم والقطع ألاترى انه تعالىقال أقد صدق الله رسوله الروئيا بالحق لتدحل المستحد الحرام إن ساء الله آمنين وهو تعالى منزه عن الشك والريب صبّب انه تعدالي اعا ذكر ذلك تعليما مه لعباده هداالمعني مكذا ههنا الاولى ذكر هدهالكلمة الدالة على تعويض الامور الى الله حتى يحصل ببركة هد. الكلمة دوام الايمان (النامي) انجاعة من له ف ذكروا هذه الكلمة ورأينالهم مايقويه في كتاب الله وهو قوله تعالى أولئك هم الموَّ ونون حقا وهم المؤمنون في علم الله وفي حكمه وذلك يدل على وجود جمع بكولون مؤمنين وعلى وجودجع لأيكونون كذلك فالمؤمن عول أنشاءالله حتى يجعله الله ببركه هدر الكلمة من القسم الاول لامن القسم الثاني أما القائلون انه لا يجوز ذكر هده الكلمة فقد احتجوا على صحة قولهم بوجوه ( الاول ) ان المتحرك يجوزاً ن يقول أ ما محرك ولا يجوزاً ن يقول أنا متحرك انشاء الله وكذا القور في اقائم والقاعد فكذا ههنا وجب أن يكون المؤمن مؤمنا ولايجوز أن يقول أنا مؤمن انشاءالله وكا انخروج الجسم عن كوته متحركا فى المستقبل لا يمنع من الحكم عليه بكونه متحركا حال قيام الحركة به فكدات إحتمال زوال الايمان في آلمستقبل لايقدح في كونه مؤمنا في الحال ( الثابي ) الم تعالى قال أولئكهم المؤمنون حقا فقدحكم تعالى عليهم بكونهم مؤمنين حقافكان قوله انشاء الله يوجب الشك فيما قطع الله عليه بالحصول وذلك لا يحوز والجواب عن الاول ان الغرق بين وصف الانسان يكونه مؤمنا وبين وصفه نكونه منحركا حاصل من الوجوه الكثيرة النيذكر ناها وعندحصول الفرق يتعذر الجع وعرالناني انه تعالى حكم على الموصوفين بالصفات المذكورة بكونهم مؤمنا حقا وذاك استرط مشكوك فيه وألشك

دهمه بالمدينة فقام سعد بن معاذ فقال لكا مكتريدنا بارسول الله قال أجل قال قد آمنا بك وصدقناك وشهدنا أن ما جئت به هوالحق وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاهة فامض بارسول الله لما أردت فوالذي بعثك بالحق لواستعرضت بنا هذا البحر فغضته لخضناه معك ماتخلف منارجل واحد ومانكره أن تلتى بناعدونا وانالصبر عندالحرب صدق عنداللقاء ولعل الله يريك ما ما نفر به عينك فسر بنا على بركسة الله

ففر تحرسول الله صلى الله عليه وسلم و بسطه قول سعد ثم قال سيروا على بركة الله وأبشهروا فأن الله قدوعدى احدى الطائفتين والله لكنائى الآن أفظر الى مصارع القوم وروى أنه قبل لرسول الله صلى الله عليه وسلم حين فرغ من بدر عليك بالعير ليس دونهاشي فناداه العباس رضى الله عنه وهوفى وثاقه لا يصلح فقال النبى عليه الصلاة والسلام لم قال لان الله وعدك احدى الطائفة ين وقد أعطاك ما وعدك ( يجاد لونك ﴿ ٥١٦ ﴾ في الحق) الذي هو تلقى التغير لا يشارهم

في الشيرط وجب الشكفي المشروط فهذا نقوى عين مذهب اوالله أعلم ( الحكم الثاني ) من الاحكام التي أثبتها الله تعالى للموصوفين بالصفات الحمسة قوله تعالى لهم درجات عندريهم والمعنى لهم مراتب بعضها أعلى من بعض واعلمان الصفات المذكورة قسمان ( الثلاثة الاول ) هي الصغات القلبية والاحوال الروحانية وهي الحوف والاخلاص والتوكل والاثنتان الآخيرتان هما الاعال الظاهرة والاخلاق ولاشك ان لهذه الاعال والاخلاق نأثيرات فى تصفية القلب وفى تنويره بالمعارف الالهية ولاشك انالمؤثركلما كانأقوى كانت الا أارأقوى وبالضدفاا كانت هذه الاخلاق والاعال لها درجات ومر اتب كانت المعارف أيضا لهادرحات ومراتب وذلك هوالمراد من قوله لهم درجات عندر بهموالثواب الحاصلفي الجنة أيضا مقدر بمقدار هذه الاحوال فثبت ان مراتب السعادات الروحانية قبل الموت وبعدالموت ومراتب السسعادات الحساصلة في الجنة كشرة ومختلفة فلهداالمعني قاللهمدرجات عندر بهم فانقيل ألبس ان المفضول اذاعل حصول الدرجات العالية للفاضل وحرمانه عنهافانه يتألم قلبدو يتنغص عيشه وذلك مخل بكون الثواب رزقاكريما والجواب ان استغراق كل واحد في سعادته الخاصة به تمنعه من حصول الحقد وألحسد و بالجلة فأحوال الآخرة لاتناسب أحوأل الدنيا الابالاسم (آلحكم الثالث والرابع) انقوله ومغفرة ورزق كريم المراد منالمغفرة أن يتجاوز الله عنسيآ تهم ومناززق الكريم نعيم الجنة قال المتكلمون أماكونه رزقاكر يمافهو اشارة الى كون تلك المنافع خالصة دائمة مقرونة بالاكرام والتعظيم ومجوع ذلك هوحد الشواب وقال العارفون المراد من المغفرة ازالة الظلمات الحاصلة بسبب الاشتغال بغيرالله ومن الرزق الكريم الانوارالحاصلة بسبب الاستغراق في معرفة الله ومحبته قال الواحدى قال أهل اللغة الكريم اسم جامع لكل ما يحمد و يستحسن والكريم المحمود فيمايحتاج اليه والله تعالى موصَّرْف بأنه كريم والقرآن موصوف بأنَّه كريم قال تعالى انى ألق الى كتاب كريم وقال من كل زوج كريم وقال و يدخلكم مدخلا كريما وقال وقل الهماقولاكر يما فالرزق الكريم هوااشر يف االفاصل الحسن وقال هسام بن عروة يعني ماأعدالله لهم في الجنة من لذيذ المآكل والمشارب وهناء العيش وأقول يجبههناأن نبيناناللذات الروحانية أكمل مناللذات الجسمانية وقدذكر نا هذا المعني في هسذا الكتاب في مواضع كثيرة وعند هذا يظهر انالرزق الكريم هواللذات الروحانية وهي معرفة الله ومحبته والاستغراق في عبوديت فأنقال قائل ظاهر الآية يدل على ان الموصوف بالامور الخمسة محكوم عليه بالبجاة من العقاب و بالفوز بالثواب وذلك يقتضى ان لا تكلف على العبد فيماسوي هذه الحمسة وذلك بإطل باجها ع المسلين لانه لا مدمن المصوم والحبج وأداءسأمر الواجبات قلنا آنه تعالى بدأ بقوله الذين اذاذكر الله وجلت قلو بهم واذا تليت عليهم آياته زادتهم ايمانا وعلى ربهم يتوكاون وجميع التكاليف داخل تحت هذين

عليدتلقىالعيرو الجملة استثناف أوحاك ثانية أي أخرج في حال مجاداتهم ايالئو يجوزأن يكون حالامن الضمرفي الكارهون وقوله تعالى (بعدماتبين) منصوب بيجاد لونكومامصدرية أى بعدتين الحقالهم اعلامكأنهم ينصرون أنا نوجهوا و تقولون ماكان خروجنا الاللعبر وهلاقلت لنا لنستعد وتسأهب وكان ذلك لكراهتم القتال (كانما يساقون ألى الموت ) المكافى محل النصب على الحالية من الضميرفي لكارهون أىمشبهين بالذين يساقون بالعنف والصغارالي التتل (وهم ينظرون ) حال من منمر يساقون أي والحال أنهم ينظرون الى أسباب الموت ويشاهدونها عيانا وماكانت هذه المرتبةمنالخوفوالجزع الالقلة عددهم وعدم تأهيم وكونهم رجالة روىأنهلم يكن فيهمالا

فارسان (واذيعد كمالله أحدى الطائفتين) كلام مستأنف مدوق لبيان جيع صنع الله ﴿ الكلامين ﴾ عزوجل بالمؤ منين مع ما بهم من قلة الحزم ودناءة الهمة وقصور الرأى والخوف والجزع واذمنصوب على المفعولية بمضمر خوطب به الموثمنون بطريق النلوين والالتفات واحدى الطائفتين مفعول ثمان ليعسدكم أى اذكروا وقت وعيد الله اياكم احدى الطائفتين مافيلم من الحوادث

لما مرمرارا من المبالغة في ايجاب ذكرها لما ان ايجاب ذكر الوقت ايجاب لذكر ما وقع فيه بالنطريق البرهاني ولان الوقت مشتمل على ما وقع فيه من الحوادث بتفاصيلها فاذا استحضر كان ما وقع فيه حاضرا مفصلا كانه مشاهد عيانا وقرئ بعدكم بسكون الدال تخفيفا وصيغة المضارع لحكاية الحال الماضية لاستحضار صورتها وقوله تعالى (أنها الكم) بدل اشتمال من احدى الطائفتين مبين الحود الكيفية الوعد أي بعدكم أن احدى الطائفتين

كأئنة لكم مختصة كم مسمخرة لكم تتسلطون عليها تسلط الملاك وتنصرفون فيهم كيف شأتم (وتودون )عطف على يعدكم داخل تحت الامريالذكرأى تحبون (أن غرذات الشوكة تكون لكم) من الطائفتين لاذات ألشوكة وهي النفرور أيسهم أبوجهل وهمألف مفاتل وغير ذات الشوكة هم العمر اذلم بكن فيهاالاأر بعون فارسا ورأسهم أبو سفيان والتعبير عنهم دهذا العنوان للتنبيه على سبب ودادتهم للاقاتهم ومسوجب كراهتهم ونفرتهم عنموا فأة النفير والشوكة الحدة مستعارة من واحدة الشوك وشوك القناشباها (و بر مالله) عطف على تودون منتظم معد في سلك التدكيرليظهرلهم عظم اطف الله بهم معدناءة هممهم وقصور آرائهم أي اذكرواوقت وعده تعالى اياكما حدى

الكلامين الاانه تعالى خص من الصفات الباطنــة التوكل بالذكر على التعيين ومن الاعال الظاهرة الصلاة والزكاه على النعيين تنبيها على أن أسرف الأحوال الباطنة التوكل وأشرف الاعال الظاهرة الصلاة والزكاه \* قوله تعالى (كَاأَخرجك بك مَن بِينَك بِالْحِق وَآن فَر بِقا مَن الْمُؤْمِنينَ لَكَارَهُون يَجِادلُونِكُ فِي الْحَق بعد ماتبين كالمُما بساقون الى الموت وهم ينظرون ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان قوله كما أخرجك ربك يقتضي تشبيه شئ بهذا الاحراح وذكروافيه وجوها (الاول)انالني صلى الله عليه وسلم لمارأى كثرة المشركين يوم بدر وولة المسلين قال من قتل قت الافله سليه ومن أسرأ سيراً فله كذا وكذاليرغبهم في القنال فلما يهزم المشركون قال سعد بن عبادة بارسول الله انجاعة من أصحابك وقومك فدوك بأنفسهم ولم تأخروا عن القتال جبنا ولابخلا ببذل مهجهم ولكنهم أشفقوا عليك منأن تغنال فتي أعطبت هوالاء ماسميته لَهُمْ بِتِي خُلِقِ مِنْ الْمُسْلَيْنِ بِغَيْرِشِيُّ فَأَنْزِلِ اللَّهِ تَعَالَى يَسْتُلُونِكُ عِنْ الانفال قل الانفالله والرسول يصنع فيهامايشاء فأمسك المسلون عن الطلب وفي أنفس بعضهم شيء من الكراهية وأيضا حين خرج الرسول صلى الله عليه وسلم الى القتال يوم بدر كا فواكارهين لتلك المقاتلة على ماسنشرح حالة تلك الكراهية فلمأل تعالى قل الأنفال لله والرسول كانالتقدير انهم رضوا بهذاالحكم في الانفال وانكانوا كارهين له كاأخرجك ربك من بيتك بالحقّ الى القتال وانكانوا كأرهين له وهذا الوجه أحسن الوجوه المذكورة هسا ( الثاني ) أن يكون التقدير ثبت الحكم بأن الانفسال لله وان كرهوه كالدت حكم الله بإخراجك الى القتال وأن رهوه ( الثالث ) لماقال أولئك هم المؤ منون حقاً كأن التقدير ان الحكم بكونهم مؤمنين حق كاأن حكم الله باخراجك من بيتك للقنال حق ( الرابع) قال الكسائي الكاف متعلق عابعدهوهو قوله بجادلونك فيالحقوالتقدير كاأخرجك ر بك من بيتك بالحق على كره فريق من المؤمنين كذلك هم يكرهون القتال و يجادلونك فيه والله أعلم (المسئلة الثانية) قوله من بيتك يريد بينه بالمدينة أوالمدينة نفسها لانها موضع هجرته وسكنناه بالحق أى اخراجا متلبسا بالحكمة والصواب وأنافر يقسا من المؤمنين لكارهون في محل الحال أى أخرجك في حال كراهيتهم روى ان عير قريش أقبلت من الشام وفيها أموال كثيرة ومعها أربعون راكبامنهم أبوسفيان وعروب العاص وأقوام آخرون فأخبر جبريل رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبر المسلين فأعجبهم تلقى العير لكثرة الحير وقلة القوم فلماأز معوا وخرجوا بلغ أهلمكه خبرخروجهم فنادى أبوجهل فوق الكعبة باأهل مكة النجاء النجاء على كل صعب وذلول ان أخذ محمد عبركم لن تفلحوا أبداوقدرأت أخت العباس بنعبد المطلب رؤنا فقالت لاخيها اني رأيت عجبا رأيت كان ملكانول من السماء فأخذ صخرة من الجبل مم حلق بها فلم ببق بيت من بيوت مكة الاأصابه جرمن تلك الصخرة فعدت بهاالعباس فقأل أبوجهل مأترضي رجالهم بالنبوة حقادعي

الطائفة ينووداد تكم لأدناهماواراد ته تعالى لاعلاهما وذلك قوله تعالى (أن يحق الحق )أى يثبته و يعليه ( بكلماته ) أى بآياته المنزلة في هذا الشــأن أو بأوامر، لللائكة بالامداد و بماقضى من أسرهم وقتلهم وطرحهم في قليب بدر وقرئ بكلمته ( و يقطع دابرالكافرين ) أى آخرهم و يسستأصلهم بالمرة والمعنى أنتم تريدون سفساف الامور والله عزوعلا يريد معاليهما وما يرجم الى علوكلة الحق وسمو رتبسة الدين وشستان بين المرادين وقوله تعالى (بعنق الحقو يبطل الباطل) جلة مستآنفة سيقت لبيان الحكمة الداعية الى اختيار ذات الشوكة ونصرهم عليها مع ارادتهم لغيرها واللام متعلقة بفعل مقدر مؤخر عنها أي لهذه الغاية الجليلة فعل مافعل لالشئ آخر وليس فيه تكرار اذالاول لبيان تفاوت مايين الارادتين وهذالبيان الحكمة الداعية الىماذكر ومعنى احقاق الحق اظهار حقيته لاجعله حقابعد أن لم بكن كذلك وكذاحال ﴿ ٥١٨ ﴾ ابطال الباطل (واوكره المجرمون) أى المشركون

ذلك أى احقاق الحق النبوة فغرج أبوِجهل بجميع أهل مكة وهم النفيروفي المثل السائر لافي العير ولافى النفير فقيلله العير أحذت طريق الساحل وبجت فارجع الى مكة بالناس فقاللا واللهلايكون ذلكأبدا حتى ننحر الجزورونشرب الخمور وتغنى الفينات والمعازف ببدر فتتسامع جبعالمرب بخروجنا وأنجحدا لميصب العبرفضي الىبدر بالقوم وبدر كانت العرب تمحتم وفيد لسوقهم بومافي السنة فنزل جبريل وقال باهجد انالله وعدكم احدى الطائفتين أماالعبرواما النغير من فريش واستشار النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه فقال ماتقولون ان القوم خرجوا من مسكة على كل صعب وذلول فالعسيم أحب اليسكم أم النفر قالوا يل العبر أحب ابينا من لقاء العدو فتفسيروجه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقالُ ان العير قدمُ منت على ساحلُ البحر وهذا أبوجُهل قدأ قبلُ فقالوا يارسول الله عليكُ بالعير ودع العدو فقام عند غضب ألنبي صلى ألله عليه وسلمأ بو بكروعر فأحسنا ممقام سعد بزعبادة فقال امض الى مأأمرك الله به فانامعك حبيما أردت فوالله لوسرت الى عدن لماتخلف عنك رجل من الانصار ثم قال المقداد بن عرو يارسول امض الى مأأمر لــــالله به فالمامعك حييما أردت لانقول لك كاقالت بنواسرائيل لموسى اذهب أنتوربك فقاتلا انههناقاعدون واكن نقول اذهب أنتور بك فقاتلاانا معكما مقاتلون مادامت مناعين تطرف فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلمتمقال سيرواعلى يركة اللهوالله لكاني أنظرالى مصارع القوم ولمافرغ رسول الله من بدرقال بمضهم عليك بالعير فناداه العباس وهوفي وثاهه لايصلح فقال آلبي صلى الله علبه وسلم لم قال لان الله وعدك احدى الطائفتين وقداعط النماوعد لئاذاعرفت هذه القصة فنقول كانت كراهية القتال حاصلة لبعضهم لالكاهم بدايل قوله تعالى وأنفر يقامن المؤمنين لكارهون والحق الذى جادلوا فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم تلتى النفير لايثارهم العيروقوله بعدماتبين المراد منه اعلاء رسول الله بأنهم ينصرون وجدالهم قولهم ماكان حروجنا الاللعير وهلاقلت لنا لنستعدو تأهب القتال وذلك لانهم كانوا يكرهون القتال ثمانه تعالى شبد حالهم فيفرط فرعهم ورعبهم بحال من مجرالي القتل و يساق الى الموت وهوساهد لاسبابه الطرالي موجباته وبالجله فقوله وهم ينطرون كنايةعن الجزم والقطع ومنه قوله عليه السلاممن نني ابنه وهو ينظراليه أي يعلم أنه ابنه وقوله تعالى يوم ينظر المرء ماقد مت يداه أى يعلم واعلم انه كان خوفهم لامور (أحدها) قلة العدد (وثانيها) انهم كانوا رجالة روى انه مأكان فيهم الافارسان (وثالثها) فلة السلاح (المسئلة انثاشة) روى انه صلى الله عليدوسلم انما خرج من بيته باحتيار نفسه تمانه تعالى أضاف ذنك الخروج الى نفسه وقال كاأخرجك ر بن من بينك بالحق وهذا يدل على ان وعلى العبد بخلق الله تعالى اما ابتداء أو بواسطة القدرة والداعية اللذن مجموعهما بوجب الغول كإهوقولنا قال القاضي معناءانه حصل ذلك الحروج بأمر الله تعالى والزامه فاضيف اليه فلنآلاشك انماذكرتموه مجازوالاصل

(ادتستغیثون ربکم) بدل من اذبعد كم<sup>ع</sup>مول لعسامله فالمراد تذكبر استدادهم مند سبحانه والتجائهم اليدتعالى حين ضاقت عليهم الحيل وعيت بهم العللوامداده تعالى حينئذ وقيل متعلق بقوله تعالى ليحق الحق على الظرفية وماقيل من ان قوله تعالى لىحق مستقبل لانه منصوب ِ يِأْنُ فَلَا يُمَنِّ عَلَّهُ فِي اذْلَانُهُ ظرف لمامضي لنس بشي لان كو له مستقبلا انماهو بالنسبةالى زمان ماهوغايةله منالفعل المقدرلابالنسبة الىزمان الاستغاثة حتى لايعمل فيدىل همافي وقت واحد وانماعبر عن زمانها باذنظراالىزمانالنزول وصيغة الاستقيسال في تستغيثون لحكابةالحال الماضية لاستحضار صورتهاالعجيبة وقيل متعلق بمضمر مستأنفأي اذكرواوقت استغاثتكم

وذلك أنهم لماعلموا أنه لابد من القتال جعلوا يدعون الله تعالى قائلين أى رب انصر ناعلى عدول ياغياث ﴿ حل ﴾ المستغيثين أغثنا وعن عررضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نظر الى المشركين وهمألف والى أصحابه وهم كلثمائة وبضعة عشر فاستقبل القبلة ومديديه يدعواللهم أنجزلى ماوعدتني اللهم انتهلك هذه العصابة لاتعبد في الارض فَمَا زَالَ كَذَلْكُ حَتَّى سَقَطَ رِدَاقُ، فَأَخَذُ أَبُو بِكُر رَضَى الله عند فألقاه على

منكبه والتزمه من ورائه وقال يا بى الله كفاك مناشدتك ربك فانه سينجزلك ماوعدك (فاستجاب لكم) عطف على تستغيثون داخل معه في حكم التذكير لماعر فت أنه ماض وصيغة الاستقبال لاستحضار الصورة (أنى بمدكم) أى بأنى فعذ في الجاروسلط عليه الفعل فنصب محله وقرى بكسر الهمزة على ارادة القول أو على اجراء استجاب مجرى قال لان الاستجابة من مقولة القول (بألف من الملائكة على مردفين) أى جاعلين غيرهم من الملائكة رديفا لانفسهم فالمراد

بهم روساءهم المستنبعون الغبرهم وقداكتني ههنا بهذاالسان الاجالى وبين في سورة آل عران مقدارعددهم وقيل معناهمت عين أنفسهم ملائكة آخر فأومتعين المؤمنين أوبعضهم بعضا من أرد فندا ذاجنت بعده أومت وين بعضهم يعض المؤمنين أوأنفسهم المؤمنين من أردفته اماه فردفه وقرئ مردفين بفتح الدال أى متبعين أومتمين يمعني أنهم كانوا مقدمة الجيش أوسساقتهم وقرئ مردفين يكسر الراء وضمها وتشديدالدال وأصلهما مرتدفين بمعنى مترادفين فأدغت الياء في الدال فالتني الساكث عركتالراء بالكسرعلى الاصل أوبالضمعلي الاتباع وقرئ بآلاف ليوافق مافی سورة آل عمران ووجه النوفيق بيند و بينالشهورأنالراد بالالف الذن كأنوا على

حل الكلام على حقيقته #قوله تعالى (واذيعد كمالله احدى الطائفة ين انهالكم وتودون أن غيرذات الشوكة تكون لكم وبريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابرالكافرين ليحق الحق و ببطل الباطل ولوكره المجرمون) اعلمان قوله اذمنصوب باضمار اذكر أنهالكم بملامن احدى الطائفة بن قال الفراء والزجاج ومثله قوله نعالى هل ينظرون الاالساعة ان تأتيهم بغتة وانفي موضع نصبكمانصب الساعة وقوله أيضا ولولارجال مؤمنون ونساء ومناتا التعلوهم أن تطوهم أنفي موضعرفع بلولا والطائفتان العيروالنفيروغير ذات الشوكة العيرلانه لمريكن فيهاألأأر بعون فأرسآ والسوكة كانت في النفير لعددهم وعدتهم والسوكة الحدة مستعارة من واحدة الشوك ويقال شوك القنا سنانها ومنه قولهم شاك السلاح أي تتنون أن يكون لكم العيرلانها الطائفة الى لاحدة لها ولاسدة ولاتر يدون الطائفة الاخرى ولكن الله أراد النوجه الى الطائفة الاخرى ليحق الحق بكلماته وفيه سو الات(السو الهالاول) أليس ان فوله ير يدالله أن يحق الحق بكلماته ثم قوله بعدذلك ليحق الحق تكرير محضوالجواليس ههناكر يرلان المراد بالاولسبب ماوعدبه في هذه الواقعة من النصر والظفر بالاعداء والمراد بالناني تقو ية القرآن والدين ونصرة هذه الشريعة لان الذي وقع من المؤمنين يوم بدربالكافرين كان سبالعزة الدين وقوته ولهذاالسبب قرنه بقوله وسبطل الباطل الذي هوالسبرك وذلكفي مقابلة الحق الذي هوالدين والايمان (السؤال الثاني) الحقحق لذاته والباطل باطل لذاته وماثبت الشئ لذاته فانه يمتنع تحصيله بجعل جاعل وفعل فاعل فاالمراد من تحقيق الحنى وانطال الباطل والجواب المرادمن تعقيق الحق وابطال الباطل واطهاركون ذلك الحقحقا واظهاركونذلك الباطل باطلاوذلك تارة يكون باطها رالدلائل والبينات وتارة يتقوية رؤساءالحق وقهر رؤساءالباطل واعلمان أصحابنا تمسكوافي مسئلة خلق الافعال بقوله تعالى ليحق الحق قالوا وجب حله على أنه يو جدالحق و يكونه والحق ليس الاالدين والاعتقاء فدل هذاعلي إن الاعتقاد الحق لا محصل الابتكون الله تعالى وايجاده قالوا ولايمكن حل تحقيق الحقعلي اظهار آثاره لان ذلك الظهور حصل بفعل العباد فامتع أيضااضافةذلك الاظهارالىاللةتعالى ولايمكن أنيقال المرادمن اظهاره وضع الدلائل عليهالان هذاالمعني حاصل بالنسبة الىالكافر والى المسلم وفبلهذه الواقعة ويعدها فلايحصل لتخصيص هذه الواقعة بهذا المعنى فائدة أصلاوا علم از المعتزلة أيضاتمسكوا بعين هذه الآيةعلى صحةمذهبهم فقالواهذه الآية تدل على انه لاير يذ تحقيق الباطل وابطال الحق البتةبل انه تعالى أبدا يريد يحقيق الحق وابطال الباطل وذلك يبطل قول من يقول انه لاباطل ولاكفر الاواقه تعالى مريدله وأجاب أصحابنا بأنه ثبت في أصول الفقدانالمفرد المحلى بالالفواالام ينصرف الى المعهودالسابق فهذه الآبةدات على انهتعالى أراد تحقيق الحق وابطال الباطل فيهذه الصورة فلمقاتم انالامر كذلك في

المقدمة أوالساقة أووجوههم وأعيانهم أومن قائل منهم واختلف في مقاتلتهم وقدروى أخبار تدل على وقوعها وما المقدمة أوالساف المنهم واختلف في مقاتلتهم وقدروى أخبار تدل على وقوعها أوماجه المؤمنونولايقنطوا من النصر عند فقد ان أسبابه والجعل متعد الى مفعول واحد هو الضمير العائد الى مصدر فعل مقدر يقتضيه المقام اقتضاء ظاهرا مغنيا عن التصريح به كانه قيل فامدكم بهم

وماجعلامدادكم بهم (الابشىرى) وهواستثناءمغرغ من أعم العلل أى وماجعل امدادكم بانزال الملائكة عيانالشي من الاشياء الاللبشرى لكم بأنكم تنصرون (ولتطمئن به) أى بالامداد (قلو بكم) وتسكن البه نفوسكم كاكانت السكينة لبني اسرائيل كذلك فكلاهمامف ولله للجول وقد نصب الاول لاجتماع ﴿ ٥٠٠ ﴾ شرائطه و بقى الثاني على حاله لقفد انها

جيع الصور بلقد بينا بالدليل ان هذه الآية تدل على صحة قوانا \* اماقوله و يقطع دابر الكافرين فالدابر الآخرفاعل من دبراذا أدبرومنه دابرة الطائروقطع الدابرعبارةعن الاستئصال والمرادانكم تريدون العيرالفوز بالمال والله تعالى يريدأن تتوجهوا الى النفير لمافيه من اعلاء الدين الحق واستنصال الكافرين \*قوله تعالى ( اذتستغيثون ربكم فاستجاب لكم اني بمدكم ألف من الملائكة مردفين وماجعه الله الابشرى ولتعلمثن ته قلويكم وماالنصر الامن عندالله انالله عن زحكم )اعلمانه تعالى لمايين في الآية الاولى انه يحق الحق و بهطل الباطل مين انه تعالى نصرهم عند الاستغاثة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) يجوران يكون العامل في اذهو قوله و يبطل الباطل فتكون الآية متصلة يما قبلها ويجوزأن تكون الآية مستأنفة على تقدير واذكروا اذتستغيثون (المسئلة النانية) في قوله اذتستعيثون قولان (الاول) ان هذه الاستغاثة كانت من الرسول عليه السلام قال ابن عباس حدثني عمر بن الخطاب قال لما كان يوم بدرونظر رسول الله صلى الله عليه وسلم الى المشركين وهم ألف والى أصحامه وهم تلثمانة ونيف استقبل القبلة ومديده وهو يقول اللهم أنجرل مأوعدتني اللهمان تهلك هذه العصابة لاتعبدق الارض ولم يزل كذلك حتى سقطرد اؤه ورده أبو بكرتم التزمه ثمقال كفاك اني الله مناشدتك ربك فانه سيجراك ماوعدك فنزلت هذه الآية ولمااصطفت القوم قال أبوجهل اللهمأولانابالحق فانصر مورفع رسول الله يده بالدعاء المذكور (والقول الثانى ان هذه الاستفائة كانت من جاعة المؤمنين لان الوجه الذي لاجله أقدم الرسول على الاستغاثة كانحاصلافهم بلخوفهم كانأ شدمن خوف الرسول فالاقرب أنهدعاعلمه السلام وتضرع على ماروى والقوم كانوا يؤمنون على دعائه تابعين له في الدعاء في أنفسهم فنقل دعاءرسول الله لانه رفع بذلك الدعاء صوته ولم ينقل دعاء القوم فهذا هو طر بق الجم مين الروامات المختلفة في هذا المات ( المسئلة الثالثة ) قوله اذتستغيثون أى تطلبون الاغاثة بقول الواقع في بلية أغثني أي فرج عني واعلم انه تعالى لماحكي عنهم الاستغاثة بين انه تعالى أجابهم وقال اني ممدكم بألف من الملائكة مردفين وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قوله أنى بمدكم اصله يأنى بمدكم فعنف الجاروسلط عليه استجاب فنصب محله وعن أبي عروانه قرأاني بمدكم بالكسرعلى ارادة القول أوعلى اجراءا ستجاب مجري قال لان الاستجابة من القول (المسئلة الثانية) قرأنافع وأبو بكرعن عاصم مردفين بفتح الدال والباقون بكسرها قال الغراء مردفين أي متنابعين ياتي بعضهم في اثر بعض كالقوم الذين أردفوا على الدواب ومردفين أى فعل يهم ذلك ومعناه انه تعالى أردف السلين بهم وأمدهمهم (المسئلة الثالثة) اختلفوافي ان الملائكة هل قاتلوا بوم بدرفقال قوم نزل جَبريّل عليه السلام في خسمائة ملك على المينة وفيها أبو بكر وميكائيل في والعددواتماهي مظاهرله خسمائة على المسرة وفيهاعلى بن أبي طالب في صورة الرجال عليهم ثباب بيض وقاتلوا وقيل

وفيل للاشارة الى أصالته أ في العلية وأهميته في نفسدكا قيل في قوله تعالى والخيل والبغال والحير لتركبوها وزينة وفي قصير الامداد علها اشعار بعدم مباشرة الملائكة للقتال وانماكان امدادهم بتقو يةقلوب المساشرين وتكثير سوادهم وبحوه كاهو رأي بعض السلف وقيل الجعل متعدالي اثنين البهماالابشرىعلى أنه استثناء من أعم المفاعبل أى وماجعله الله ششا من الاشياء الابشارة اكم فاللامني ولتطمئن متعلقة بمعذوف مؤخر تقديره وانطمئن به قلوبكم فعل ذلك لالشي آخر (وماالنصر)أي حقيقة النصرعلي الاطلاق (الامن عندالله)أي الاكائن من عنده عزوجل من غير أن يكون فيه شركةمنجهةالاسباب بطريقجربان السنة

الالهية ( ان الله عزيز ) لايغالب في حكمه ولا ينازع في أقضيته ( حكيم ) يفعل كل مايفعل ﴿ قَاتُلُوا ﴾ حسبما تفتضيه الحكمة والمصلحة والجملة تعليل لما قبلها متضمن للاشعار بأن النصر الواقع على الوجه المذكور من مقتضيات الحكم البالغة

أترتب على الفعل المذكور أى بعشيكم النعاس متنفسون الماكات المتنال لاكلالا واعيادا وعلى أنه مصدر لفعل آخر الملكاي فالمنورامنا كالحافظة ثقال وأنبتهانياتا وستناغل تترالوجه يناوقيل منصوبة يتقس الفعل المذكور والأمنة معى الأعان وعلى العرانك الإعفرة مشموب على الملية ينفشاكم باعتبارالعي فانه في حكم تعسون أوعلى أبه مصند ولفعل مترتب علية كالمروقري أمنة كرحة (في مان المعليكم من السماء) تقديم الباز والجر ورعلي المعولة المرمرارا من الإهميام للمقدم والتشويق المالل خرفان ماجقه التقديم اذاأخرتبتي النفس مترقيةله أفسد وروده تمكر عندها فضل تمكن وتقديم عليكم للأنسان كونالتزيل وليم أهرمن سان كونه من السماء وقرئ بالصنيف من الازال (لنظهر كره) اى من الحدث الأضغر والأكبر (و شعب عِنْكُمُ رَجِرُ السَّيْطَانِ) الكِلام في تعديم الجاروالجروز كامر أعاوالراد رجرات مات

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T الك كان الموسالي كالعليو الوسعنقال ومن اللاكتستان الوسمال فلوا لاأنتم والمغيلين فلاتو المسلوم المؤوني والراحل والمدعن الدعن صوت عبرة الموسوف هاول العالم الانتربدالا والشهوية في الانماري بوالسوقال كيمان الله التاريخ كالواكثر ويوالسوالد ويبوس الوصية والاخلاء والساكل والمالالوالد المهالوالد فأن جبر بالأعلى المتعاون على المعامل عامله لا وعدد مراسا لل المهدد واحدة والمكاكم في يكنه فالملاسط للها كور في مورة الأمراع المستحد والله عل على محدُ المنافِ المعار والعنال والمناف الأوري كالألال المقعر عانبال الاواف والقد وعانسل القيالاد ان الالشرى والد الرعام سائسال الله المروون الابنترى ومنطأ طالان الابدار بالانكسسال الطري الأاران عباس كان وسول المنعلق المتعلمة وما لمرف المريش فاعد المعروكان أو بكر عاسما عن المين المن بعد فيوفست وول له مل المعلمون إلى العدد الما ملان عاد على فعند أن بكرى فلل ليدر تتعير الحدولية والمتوالية والعام عبر بل بندم الليل وعدا د ل حلى الدلاخر من عن أبر الهنو الأحصول المالية المعرور و على بن المدامه معلى الله ال ثم قال تفالى وطالعت الاستحمامة والمنسوء المبية على الداللات والكانوات راواق موافقة المؤيدين الالهاله ويسطي بالمؤور الملامقة والتراجية التاكون احتاد على اظالد المعيمان ومعلمة وكلات لايط الناف حوالو و العالم الدي لانغلب والفية أعن الفق لايتغير والمكر فيليه لأدي العليرة فيتنعها في موضعها ا فولد تعالى ( الانفيا كم النعاس المنه مل إعلال جليام الماليم الماليم الماليم الماليم الماليم الماليم الماليم و ينحب هنكر بجراللشيطاق والوسط على قلو يكر و نشرع الاعتدام اذبوعي رالال الملائكة أى مكم ويوالله كالمنواسليني قلوت الله واكاله والمل صبغاضة وللوتي الاعتلق واضربها منهزكل عال والتواجد عافوا العور الواجوم إشافي المكور شؤاه عَانَ الْعُمُدِيدِ الْعِقْلِينِ) وَوَعِنْ مِنْ اللَّهِ لِللَّالِدِ الْإِلَى اللَّهِ الْمُولِينَ عَلَى السَّالِ منى وماجعة اهدالاجفاري التي الرفت وجوز المناان يستكون الندروا وااد است كالمان المراكبة المالية والمناونة المراكبة الال والمراكبة المراكبة اللهومكون المبارع فلنفيط المتها المسالية العليات العليات المالية المال وسكون النبي البلت الريفيني تراوالن جرو الت المروال عرف النافق الله وزن بني بند الديوية المراد الديوية المراد الديوية المراد الديوية الديوية المراد الديوية المراد ال الماسعي المراب الأولى ما المالي والانهوم على والتاليم في عني أو المنالم في والماعتنالية والمعالمة المعالمة المع

صعيب دي ويعد المصورة المستحق التي مع المستحق البيانية والمن معتب المستحق الاقدام على عرما والموا ما حقل الترهم وقد غليماله مركز إمال المالية على المنطاب فوسوس الديم وقال أثر بالمعدات عدر عون الكرعل الحق وانكم يعدلون على غدوم ووعلى المنابة موقا عيد تم ولوكث على الحق والملكم لحواده على الله وما يتنفر ون يكم الاان جهد كم المعلمي فاذا فعلم اهنافكم مشوا أليكم فقتلوا من أحبوا وساقوا بفيتكم الى مكة فعز نواحر الشديدا وأشفتوا فانزل القدم وجل المطرفط واليلايئ بجرى الموادى فاغتسلوا و توصول وسقوا الكاب و تلبدالرمل الذي كان بينهم و بين العدو حق البتحد الاقدام و التوسوسة الشيطان وطابت النفوس وقويت القلوب و ذلك قوله تعالى (ولير بط على قلوبكم) أي يقو يها بالثقة بلطف القد تعالى فيما بعد بمساهدة طلائمه (و يثبت به الاقدام) فلا تسوخ في الرمل فالضمير في ٥٣٢ كالماء كالاول و يجوز أن يكون للربط فان القلب اذا قوى

النعاس كذلك فيهذه الآيةومن قرأ يغشيكم أو يغشيكم فالمعنى واحد وقدياه التنزيل بهمافي قوله تعالى فأغشيها هم فهم لا ببصرون وقال فغشاها ماغشي وقال كأنما أغشيت وجوههم وعلى هذا فالفعل مسندائى الله (المسئلة الثالثة) انه تعالى لماذكرانه استجأب دعاءهم ووعدهم بالنصر فقال وماالنصر الامن عندالله ذكر عقيبه وجوه النصر وهي ستة أنواع (الاول) قوله اذيغشاكم النعاس أمّنة منه أي من قبل الله واعلم انكل نوم ونعاس فأنه لا بحصل الامن قبل المقه تعالى فتضصيص هذا النماس يأنه من المقيرتمالي لابد فيدمن من بد فائدة وذكروافيد وجوها(أحدها)ان الخائف اذاخاف من هُلِتُوه الخوف الشد يدعلي نفسه وأهله فاته لايأخذه النوم واذا نام الخائفون أمنوا فصار يحصول النوم لهم في وقت الخوف الشد يديدل على ازالة الخوف وحصول الامن (و انبها) المم خاموا من جهات كثيرة (أحدها) قلة المسلين وكثرة الكفار (وثانيها) الاهية والآلة والعدة للكافرين وقلتهاللمو منين(وتالشها)العطش الشديدفلولاحصول هذا النعاس وحصول الاستراحة حتى تمكنوافي اليوم الثاني من القنال لماتم الظفر(والوحد الثالث) في بيان كون ذلك النماس نممة فيحقهم انهمما ناموانوما غرقايتمكن العدومن معافصتهم بل كانفلك نعاسا يحصل لهمزوال الاعياء والكلال مع أنهم كانوا بحيث لوقصدهم العدو لعرفوا وصوله ولقدروا على دفعه (والوجه الرابع) أنه غشم هذا النعاس دفعة واحدة مع كثر تهم وحصول التماس للجمع المطيم في الحوف الشديد أمرخارق للعادة فلهذا السبب قيل ان ذلك النماس كان في حكم المجرفان قيل فان كان الامر كاذكرتم فلمنافوا بعدذلك العناس قلنالان المعلوم اناقله تعالى بجعل جند الاسلام مظفر أمنصورا وذلك لاعنع من صبرورة قوم منهم مقتولين فان قبل اذا قرى يعشيكم بالتخفيف والتشديد ونصب النعآس فالضميرلة عزوجل وأمنه مغموله امآاذا قرئ بعشاكم النعاس فكيف يمكن جمل قوله أمنة مضولالهمع ان المفعولله يجب أن يكون فعلا لفاصل الفعل المعلل قلنا قوله يغشساكم وانكان في الغلاهر مستندا الى التماس الاانه في الحقيقة مستدالي الله تعالى فصححهنا التعليل نظرا الحالمعنى قال صاحب الكشاف وقري أمنة بسكون المهونظير أمن أمنة حيحياة ونظيرأمن أمنة رحم رحمة قال اين عباس النعاس في القتال أمنةمن الله وفي الصلاة وسوسة من الشيطان ( النوع الثاني) من أنواع نعم الله تعالى المذكورة فيهذا الموضع قوله تعالى وينزل عليكهمن السماء ماء ليطهركم يه فو يذهب عنكم رجر الشيطان ولآثبهة أن المرادمته المطروق الخبران القوم سبقوا الى موضع الماءواستولوا عليه وطمعوالهذا السببأن تكون لهم الغلبة وصطش المؤمنون وخافوا وأعوزهم المأطلسرب والطهارة وأكثرهم احتلوا وأبجنبوا وانصاف المذلك انذلك الموضع كان رملاً تغوص فيه الارجل ويرتفع منه النبار الكثير وكان الخوف حاصلا وقلويهم بسبب كثرة العدوومبب كثرة آلاتهم وأدواتهم فلا أنزل الله تمالى ذلك المطرصارذاك

وتمكن فيد الصبر والجراءة لاتكادتول القدمق معارك الحروب وقوله تعالى (اذبوجي ر كالى الملائكة)منصوب عضمر مستأنف خوطبه الني عليد الصلاة والسلام بطريق التجريد حسبها خطق به الكافي لماأن المأموريه مما لايستطيعه غيره عليه الصلاة والسلامفان الوحي المذكورقبلطهورهالوجي المتلوعلى لسانه عليم الصلاة والسلامليس منالنع التي مقف علسها عامة الامة كسأر النع السابقة التيأمر وايذكر وقتها اطريق الشكروقيل منصوب بقوله تعالى وبثبت به الاقدام فلايد حينتذمن عود الضميرالمجرورق بهالىالربط على القلوب ليكون المعنى ويثبت أقدامكم بتنوية قلو يكم وقت انحائه الي الملائكة وأمره بتثبيتهم اماكموهووقتالقتال ولايخني أن تقيد الثبت المذكور بوقت سهم عندهمايس فيدمز بمفائدة وأماانتصابه على أنه يدل بالث من اذبعد كم كاقيل فبأباه تخصيص الخطاب به عليه الصلاة والسلام مع

ماعرفت من أن المأمور به ليس من الوظائف العامة للكل كما أرا خواته وفي التعرض لمنوان الربوسة مع فر دليلا به الاضافة ال ضميره عليه السلام من التنويه والتشر يف مالا يخفي والمعنى اذكروقت ايما أه تعالى المالم المنافقة المناف

اى الهى أن حيث الهم المباشرون التثبيت صورة فلهم الاصالة من تلك الحيثية كافى أمثال قوله تعالى ان الله مع الصابر بن والفاء في قوله تعالى (قشر والنابين المنوا) لترتيب ما بعدها على ما قبلها فان المداده تعالى اياهم من أقوى موجبات التبيت واختلفوا في كيفية التبيت فقالت جاعة المروا بتثبيتهم بالبشارة وتكثير السوادو بحوهما ما تقوى به قلو بهم و تصبح عزا عمم و بياتهم و يتأكد جدهر في القتال وهو الانسب بعنى التثبيت ﴿ ٥٢٣ ﴾ وحقيقته التي هي عبارة عن الحل على الشبات في موطن الحراب و الجد

في مقد اساة شدائد القنسال وقدروى أنهكان الملك يتشبه بالرجل الذي يعرفونه يوجهه فیسآتی و نقول انی سمعت المشركين مقولون والله لأن حلواعليناانكشفن وعشي بين الصفين فيقول أبشروا فانالله تعالى نامسركم وقال آخرون أمروا بمصبارية أعدائهم وجعلوا قوله تعالى (سالقىفىقلوبالذن كفروا الرعب) تفسيرا لقوله تعالى أبى مدكم وقوله تعالى (فاضربوا) الخ تفسيرا لقوله تعالى فثبتوا مبنالكيفة التبيت وقدروي عن أبي داود المازي رضي الله عنه وكان بمن شهد بدرا أنهقال اثبعت رجلامن المشركين يوم بدر لاضربه فوقمت رأسد بين يدى قبل أن يصل البدسيني وعنسهل بنحنيف رضى الله عند أنه قال لقد رأيتنا يوم بدر وان أُجُدنا يشير بسيفه الى المشرك فتقع رأسدع وسده قبل أن دصل اليدالسيف وأنت خبر مأن فتلهم للكفرة معصدم ملاءمته لمعنى تشبيت المؤمنين ممسا

دليلا على حصول النصرة والظفر وعظمت النعمة به منجهات (أحدها) زوال العطش فقدروي انهم حفروا مؤطئما فيالرمل فصاركا لحوض الكبير واجتمع فيدالماء حتى شر بوامندونطهروا وتزودوا (وثانبها) انهما غتسلوامن ذلك ألماء وزالت الجناية عنهم وقدعم بالعادة انالمؤمن يكاد يستقدر نغسه اذا كأن جنبا ويغتم اذالم يمكن من الأغتسالُ و يضطرب قلبه لاجل هذا السبب فلاجرم عد تعسالي وتقلْس تمكينهم من الطهارة من جلة نعمه (وثالثها) انهم لماعطشوا ولم يجدنوا الماء ممناموا واحتلوا تضاعفت حاجتهم الى الماءمم ان المطر نزل فزالت عنهم تلك البلية والمحنة وحصل المقصود وفيهذه الحالة ماقديستدل به على زوال العسر وحصول اليسر والمسرة اما قوله و يذهب عنكم رجز الشيطان ففيه وجوه (الاول) انالم ادمنه الاحتلام لان ذاك من وسأوس الشيطان ( الثاني ) ان الكفار لمانزلوا على الماء وسوس الشيطان اليهم وخوفهم مزالهلاك فحانزل المطرزالت تلك الوسوسة روى انهم لماناموا واحتلم أكثرهم تمثل لهرابليس وقال أنتم تزعون انكم على الحق وأتتم تصلون على الجناية وقد عملت ولوكنتم على الحق لماغلبوكم على الماء فانزل الله تعالى المطرحتي جرى الوادي واتخذ المسلون حياضا واغتسلوا وتلبد الرمل حتى ثبتت عليد الاقدام (الثالث) انالم ادمن رج. الشيطان سيائزما يمعوالشيطان اليدمن معصية وفسادفان قيل فأي هذه الوجوه الثلاثة أولى قلنا قوله ليطمهركم معناه ليزيل الجنابة عنكم فلوحلنا قوله ويذهب عنكم رجز الشيطان على الجناية لزم منه التكرير وانه خلاف الاصل ويمكن أن يجاب عنه فيقال المرادمن قوله ليطهركم حصول الطهارة الشرعية والمرادمن قوله ويذهب عنكم رجز الشيطان ازالة جوهرالمني عن أعضائهم فانهشي مستخبث ثم تقول حله على اذالة أثر الاحتلام أولى من جله على ازالة الوسوسة وذلك لان تأثير الماء في ازالة العين عن المضو تأثير حقيق أما تأثيره في ازالة الوسوسة عن القلب فتأثير مجازي وحل اللفظ على الحقيقة أولى من حله على المجاز واعلم انا اذاحلنا الآية على هذا الوجه لزم القطع بان المني رجز الشيطان وذلك يوجب الحكم بكونه نجسا مطلقا لقوله تعالى والرجز فأهجر (التوع الثالث)من النع المذكورة في هذه الآية قوله تعالى وليربط على قلو بكم والمراد انبسبب نزول هذا المطرقو يت قلو بهم وزال الخوف والغزع عنهم ومعني الربط في اللغة الشدوقدذكرنا ذلك فيقوله تعالى ورابطوا ويقال لكل من مسبرعلي أمرر بطقلبه عليه كامم حبس قلبه عنان يضطرب يقال رجل رابط أى حابس قال الواحدى و يشبه أن يكون على همنا صلة والممني ولير بط قلو يكم بالنصر وماوقع من تفسيره يشبد أن لايكون صلة لانكلة على تفيد الاستعلاء فالمعني ان القلوب امتلا ت من ذلك الربط حتى كا أنه علاعليها وَارتفعُ فوقها ﴿ والنَّهِ ع الرابع ) من النم المذكورة همنا قوله تمالى و يثبت به الاقدام وذكروا فيه وجوها (أحدها) آن ذلك المطر لبد ذلك الرمل وصيره بحيث

لايتوقف على الامداد بالقاء الرعب فلا يتجد ترتيب الامر به هليه بالفاء وقداعتذ را لاولون بأن قوله تعالى سألتى الخاليس بنص فيماذكر بل يجوز أن يكون ذلك اثر قوله تعالى فتبتوا الذين آمنوا تلقينا للملائكة ما يثبتونهم به كما نه قيل قولوالهم قولى سألتى في قلوب الذين تعرف الرعب فاضر بوا الحفالصار بون هم المؤمنون وأماما قيل من أن ذلك خطاب منه تعالى للومنين بالذات على طريق التلوين فبناه توهم وروده قبل القبال وأنى ذلك والسورة الكريمة انما نزلت بعد تمام الوقعة وقوله

متعلى (فؤق الأعناق) أى أعاليها التي عن الذائع أوالهامات (واصغر فؤا عنهم كل بنان) قبل البنان أطراف الاصابع من الدين والبنان المفاسل وكل مفصل بنانة وقال ابن عباس وابنجر يج والبنطين وفيل المسابع من الدين والرجلين وقال أبواله ينها المناف المناف المناف أى اضر بوهم في جيع الاعضاء من أعاليها الى أساطها وفيل المراد بالبنان الادان و بفوق الاعتاق الاطل والمعنى فاضر بوا الصناد بدوالسفاة وتكرر الامر في 200 منهم بالضير المناف المساد بدوالسفاة وتكرر الامر المناف المناف المناف المناف المراومة منهم المناف المنافقة ال

لأتنبوس أربطهم فيدفقدروا على للشي عليه كيف أيادوا ولؤلاهذا للطر بالقدروا عليد وهلي هذا التعير فالضمير في قوله به عائد الى المطر (وثانيها) إن للراد ان ربط قلوبهم أوجب ببأت اقدامهم لان عل كان قليد صبعينا خرولم يتف فلا قوى الله تبالى علو مهم لا بحرم ثنت اقدامهم وعلى هذا القدير فالضير في قوله به عائداني الر اطرو الشها) روى " أنَّه لما تُزُّلُ المطرحصيلُ للنُّكَّا فَرْ" بن ضيرها حصيلُ للوَّمَتِينَ وَفَلِكَ لازالموضع الذي نزل الكفازفيه كانسوصع التراب والوحل غلاز المطائر عظم الموحل فصارذاك مانعالهممن المثنى كيغس الرادوا ظفوله في منبت به الاقدام على دلالة المفهوم على ان حال الاحداء كَانْتَ بِخَارْقُ ذَالِكُ (التُوخُ أَلْخَامِشُ) من اللُّهُمُ المُدكورَة هُهُمَّا قُولُهُ أَذْ يُوجِي ر مَكَ الى اللائكة الذياسكم وفع بعثان (الاول) قال الإجاج إذفي موضع نصف والتقدير وليربط على قلو بكم و شبت ١٤١٤ لاقدام على الما أنوعي الى الملائكة بكذا وكذاو عدوزاً بعداأن مكون على تقدير اذكروا (الثالي) قوله أي بسكم منيه وجهان (الاول) أن يكون المراد اله تعالى أَوْتَى الْمَالِلا أَكُمُّ بِأَنَّهُ تَعَالَى معهم أَيُمع المسلالك ما أرسلهم رداً للمسلسين (والثاني) أن يكون المراد أنه تعالى أوجى الى الملائكة أي منم المؤمنين فانصروهم وثبتوهم وهذا الثاني أولى لان المقصود من هذا الكلام ازالة التحنويف والملائكة مَاكَانُوا يَخُافِونَ الْكَفَارِ وَانْمَا الْخَاتُفُ هُمُ الْسَلُونُ ثُمَّ قَالَ فَتُجَنُّوا الَّذِينَ آمنوا واختلفوا فَ كَيْفِيةٌ هَذَا التَّذَبِّيتُ عَلَى وَجُوهِ (الأول) أنهم عرفوا الرسول صلى القاطية وسلمان الله تَاصِّرالمُومَةِينَ وَالرسولُ عرفِ المؤمنين ذلك فَهْذَا هُو التَّبيت (بُوالثاني) انالشِّيطان كَمَّا عَبَكته القاء الوسنوسة الى الانسان فكناك الملك تمكنه القاء الألهام إليه فهذا هو التُتبيت في هذا الباب (والثالث) ان اللائكة كانوايتشبهون بصور رجال من معارفهم وكانوا عدونهم بالنصرو الفتح والفاغر (والنوع السادس) من النع المذكورة في هذه الآية قوله سأألق في قلوب الدين كفروا الرعب وسمننا من النع الجليلة وذلك لان أمير النفس هوالقلب قلما يينابة تعالى انه ربط قلوب المؤمنين يتعنى انه قواها وأزال الخوف عنها ذكرانه ألق الرعبوالخوف ق فلوب الكافر ين فكان ذاك من أعظم نعم الله تعالى على المؤمنين اما قُوله تعالى قامنتر بوا قوق الاصاقى فغيه وجهان (الاول) أنه أمر كَلِلاَتْكَةَ مَتَصِلَ بِعُولِهِ تَسَالَى فَتُبْتُوا وَقُيلُ مِنْ أَمْمُ لِلْوَ مُنْفِئُ وِهِذَا هُو الاصح لما بينا إنه تَمَالَىٰ مُنَاأَنِلُ أَلَلَاثُكُمْ لَا يُحِلُ اللَّهَامُلَةُ وَالْحَالُو بِنَا وَالْعَلِمُ اللَّهُ تَمَالُنُ للهِ بِنَ انه حصل في حق المُسِلِينِ جَمِيعِ مُوجِيَاتِ النصرُ وَالْعِلْمُرْتِمَتَدَهَنَا المَرْهُمُ بَعِمًا رَبِّهِمْ وَفَقُولُهُ فَاصر بوا فوى الكاعتلق قولان (الاول) النامأ فوق العني حوال أس فكان هذا أمر ابازالة اليأس عن الجسد (والثاني) النقوله قاصر بوأ فوى الاحتاق أي فاسر بوا الاعناق ممقال واسربوا مُنهركل شَانُ يعنيُ الأَجِراف مَن اليدُيْن والرجائِيُّ المُنافقوا هُنهم مُن قال المراد أن يُضِر بوهم كِاشِا وَالِإِنْ مُأْفِقَ لَا مِتِنْ إِهْوِ الْرَأْقِي وَغُيُوا شَرف الأَحضَاءُ والبَثان عُبارتعن ا

يتغلق به أو بمحدوق.وقع: عالا مابعده (ذلك) ادارة الى مأأسابهم منالعلب ومافيدمن معنى البمدللايذان أحجتد درجته فيالشدة سمالفظاعة والخطساس فرضول الله صلى الله عليه وسلرأولكل أحدثمين يليق ، بالخطاب ومحله الرفع على ، الانداء وخبره قو له تعالى .. (بأنهم شاقوا اللهورسوله) م أي ذلك العقساب الفظيم واقععليهم بسيبمشاةتهم ومغالبتهم من لاسبيل الي . مغساليته أصلا واشتقاق المشاقة مزالشقىلماأنكلا من الشاقين فيشق خلاق بشق الآخركا أنابثقاق المعاداة والمخاصمة من الهدوة روانلهم أى الجانب لان كلا من المتعاديين والمتحاصمين سريني عسدوة وخصم غسير عسدوة الاتخر وخصمه (ومن يشاقق الله ورسوله) الاظهار فيموضع الاضمار لتربية المهابة وآملهاركال شنساعة مأاجترونا علسدة والاشعار بعلة الحكم وقوله تعالى (فان الله شدَيد العقابيُّ) أما نفس الجزأء قدحدي

منه العائد الى من غند من يلتزمد أى شديد المقاين له أو تعلين العراء المحذوف أي يقافيد الله قان الله شد العقاب و اصحف و وأياما كان فالشرطية تكملة الما قبلها وتقرير لمضنونه و تصفيق السبية بالطريق البريجان كانه قبل خلاك المقاب الشهيد بسبب مساقته مقال فرسوله وكل من يساقق الله وردوله كاننا من كان فله بنب ذلك عقاب شديد واماأنه وعبد لهم عا أعدلهم في الآخرة

بعدما حاق بهم في الدنيا كاقبل فيرد مما بعد من قوله تعالى (دلكم فشوقونوأن للكافرين عداب التار) فانه مع كونه هوالمسؤق للوحيد بعاد كرناطق بكون المراد بالعقاب المذكور ماأصابهم طجلاسواء جعل ذلكم اشارة الم نفس العقاب أوالى ماتفيده الشرطية من ثبوت العقاب لهم أماعلى الاول فلان الاظهر أن عله النصب بمضمر يستدعيه قوله تعالى فدوقوه والواوق قوله تعالى وأن المعنى والمراد عند مع فالمنى و ٥٠٥ على باشرواذلكم العقاب الذي أصابكم فدوقوه عاجلام الذي أصابكم فدوقوه عاجلام الدي أصابكم فدوقوه عاجلام الدي أسابكم فدوقوه عاجلام الذي أسابكم فدوقوه عاجلام الدي أسابكم فدوقوه عاجلام الدي الدي أسابكم فدوقوه عاجلام الدي المراد الدي أصابكم فدوقوه عاجلام الدي الدي أصابكم فدوقوه عاجلام الدي الدي أصابكم فدوقوه عادل المراد المراد

النارآجلا فومنع الغلاهر موضع الضمير لتوبيخهم بالمكفروتعليل الحكم به وأما على الثانى فلان الاقرب أن محله الرفع على أنه خبرمبتدا محدوف وقوله تعالى وأن الكافرين الجمعطوف عليد والمعنى حكمالة ذلكم أي ثبوت هذاالمقاب لكرعاجلا وثبوت عداب النارآ جلاوقوله تمالى فذوقوه اعتراض وسط إ بين المعطوفين لاتهديدوالضمير على الاول لنغس المشاراليه وعلى الثانى لمانى ضمنه وقد ذكر في احراب الآية الكريمة وجوه أخرمدارالكل على أن الرادبالعابماأ سابهمهاجلا والمدتمالى أعاروقري بكسسر انعلى الاستناف (باأجاالذين آمنوا)خطابالمؤمنين بحكم كلىجارفياسيقع من الوقائع والمروبجيء بهني تضاغيف القصداظها واللاعتناء بشأنه ومبالفة فيحقهم على المحاقظة عليه (اذالقيتم الذين كفروا زحفا) الرجف الديب بقال زحف الصبى زحفااذادب على استه قايلاقليلاسميه الجيش الدهم المتوجه الى

أضعف الاعضاء فذكرا لاشرف والاخس تنبيها على كل الاعضاء ومنهم من قال بل المراد اماالقتل وهوضرب مأفوق الإعناق أوقطع البنان لأن الاصابعهي الآلات في أخذ السيوف والرماح وسائر الاسلمة فأفاقطع بنانهم عجزوا عن المحاربة واعمانه تعالىلا ذَكرهذه الوجوة الكثبرة من النع على المسلمين قال ذلك بانهم شاقيوا القورسوله والمعني انه تعالى ألقاهم في الخرى وآلنكال من هذه الوجوه الكشيرة بسبب انهم شاقوا الله ورسوله قال الزجاج شاقوا جانبوا وصارواني شق غيرشق المؤمنين والشق الجانب وشاقوا الله مجازوالمعني شَاقُوا أولياء الله ودين الله ثم قال ومن يشاقق إلله ورسوله فان الله شديد المقاب يعنى ان هذا الذي تزلد بهم في ذلك اليومشي قليل بما أعدمالله لهممن المقاب في القيامة والمقصود منه الزجرعن الكفر والتهديد عليه، قوله تعالي ﴿ ذَلَكُمْ فَنَدُوقُوهُ وأنالكافر ن عداب النار) وفيه مسئلنان ( المسئلة الاولى ) قال الزجاج ذاكم رفع لكونه خبرالبتدا محذوف والتقديرالأمن ذلكم فنوقوه ولايجوزأن يكون ذلكم أبتدآه وقوله فذوقوه خبرلان مابعدالفاء لايكون خبراللميتدا ألاإن يكون الميتدا اسمامو مسولا أونكرة موصوفة تحوالذي أتيني فله درهم وكل رجل في الدار فكرم اماأن يقال زيد فتطلق فلابحو زالاأن نجعل زيداخبرالمبتدا محذوف والتقديرهذا زيد فنطلق أي فهو منطلق (المسئلة الثانية) إنه تهالي لما بين المع من بشاقق الله ورسوله فأن الله شديد المعاب بينمن بمدفلك صغةعفا بهوانه قديكون معجلافي الدنيا وقديكون مؤجلاف الآخره ونبد بقوله ذلكم فذوقوه وهوالمجل من القتل والأسر على أنذلك يسير بالامنافة الى المؤجل لْهِرِقِ الأَخْرَةُ فَلْنِلْكُ سِمَاهُ دُوقًا لأَنْ أَلْدُوقَ لا يكونَ الاتعرف طُعِ اليسير ليعرف به حال الكثيرضاجل ماحصل لهم من الأكرم في الدنيا كالذوق القليل بالنسبة ألى الأمر العظيم المعدلهم فيالآخرة وقوله فذوقوه يدل على إن الذوق يحصل بطريق آخرسوي ادراك الطعوم المخصوصة وهوكفوله تعالى ذق انك أنت العزيز الكريم وكان عليه السلام يقول أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني فهذايدل على البات اللوق والاكل والشرب بطريق روحاني مفاير للطريق الجسماني # قوله تعالى ( بالماالذين أمنوا أذالفيتم الذين كفروا زحفافلا تولوهم الاديار ومن يولهم يومند ديره الامضر فالمتال أومصيرا الىفئة فقدباه بنضب من الله ومأواه يجهنم و بئس المصير) في الآية مسائل (المسلة الاولى) قال الازهري أصل الزحف الصبي وهوان يزحف على استه قِبل أن يقوم وشبه يزحف الصبي مشي الطائفتين التين تذهب كل واحدة منهما الي صاحبتها القنال قيشي كلفتة مشيأرو يدا إلى الفِئة الاخرى فبل التداي للعبراب قال تعلب ألزحف المشي قليلاقليلاالى الشي ومند الزحاف في الشهر يسقط عابين حرفين حرف فيرحف أحدهما الى الآخر إذا عُرفت هذا فنقول قوله أذ القيم ألذين كغروا زحفاً ميز احدين نصب على الحال و يجوز أنه يكون حالا المحتاط بين وهم المؤمنون على الحال ويجوز أن

المدولانة لكنزتة وتكاثفه يَرَيَكُ لا يُختَفَاقَ وَلا الكل رَى كَمِسْمُ واحْدُ مَتَصَلَ فَعَسَنَ حِرَكَتَهُ فَالقياسَ الدِي عَاية العلاوان كانت في نفس الإمريطي غايد السيرعة قال قائلهم "وأرين مثل الطود تحسب أنهم" وقوف لحاج والركاب بمعلم " . ونصبه إماعلى أنه حال من مفعول لقيتم أى زاحة بن تحوكم والماعلى أنه مصدر مؤكد لفعل مضر هوا لحال منه أى يزحفون زحفا

والزجف مصدر موصوف به كالعدل والرضا ولذلك لم يجمع والمعنى اذاذهبتم البهم القتال فلاتنهن مواومتني فلاتولوهم الادبار أي لاتجعلوا ظهوركم بمايليهم ممانه تعالى أانهى عن هذا الانهزام بين ان هذا الانهزام محرم الافي حالتين (احداهماً) أن يكون متحرماً القتال والمرادمنه أن يخيل الى عدوه انه منهزم عم ينعطف عليد وهواحدا يساس خدع المرب ومسكايدها يقال عرف وأنحرف اذازال علىجهة الاستواء (وبريسية قوله أومصرا ال فئة قال أبوعبيدة العير التحي وفيدلفنان العير والعوزقال الواحدي وأسلهدامن الحوزوهوالجع يقال حرته فانحاز وتحوذوتعيز اذاانصم واجتمع ممى التصي تصبز الآن المشعى عن جأنب بنفصل عنه ويميل الى غيره اذاعرفت هدا فتقول الفئة الجاعة فأكان هذا المعيز كالمنفرد وفي الكماركيرة وغلب على ظن ذلك المنفردانه ان ببت قدل من غيرفا لدة وأن تحير الى جم كان راجبا للغلاص وطامعا في العدو بالكثرة فريمًا وجب عليدُ النصيرُ الى هذه الفئة فضلا عن أن يكونَ ذلك جائزًا والحاصل ان الأنهزام من المدوحرام الافهاتين الحالنين ثمانه تعالى قال ومن يواهم يومئذ ديره الافي هاتين الحالتين مقدبا بغضب من الله ومأواه جهنم و منس المصير (المسئلة الثانية) احتج القامني بهنه الآية على القطع بوعيدالفساق من أهل الصلاة وذلك لان الأية دلت صلى أن من انهن الافهاتين الحالتين استوجب غضب الله ونارحهم قال وليس للمرجئة أن يحملوا هذه الآية على الكفار دون أهل الصلاة كصبيعهم في سائر آيات الوعيد لأن هذا الوعيد مختص بأهل الصلاة واعلم ان هذه المسئلة قدد كرناها على الاستقصاءفي سورة البقرة وذكراان الاستدلال بهذه الظواهر لانفيد الاالطن وقد ذكر فأليضا أنهاممارضة بعمومات الوعدوذكرنا ان الترجيح بجانب عومات الوعدمن الوجوه الكثيرة فلافائدة في الاعادة ( المسئلة الثالثة ) اختلف المفسرون في أن هدا الحكم هل هومختص بيوم بدراً وهوماصل على الاطلاق فقل عن أبي سعيدا لحدري وللحسن وقتادة والضعالة أنهذاا لحكم مخنص بن كأنانهن يوم بدر قالوا والسبب في اختصاص يوم بدر بهدا الحكم أمور (أحدها) انرسول الله صلى الله عليه وسلم كان حاضرا بوم بدرومع حضوره لايعد غبره فيدامالاجل انه لايساوى بهسائر الفئات بلحوأشرف وأعلى من الكل وامالاجل ان الله تعالى وعد والنصر والظفر فل يكن لهم الصير الى فئة أخرى (وثانيها) أنه تعالى شدد الامر على أهل بدرلانه كأن أول الجهاد ولواتفق للمسلين أنهزام فيدازم منداخلل العظيم فلهذآ وجب عليهم التشدد والمبالغة وُلْهَدًا السبب منعالِمَة فَيُذَلِكُ البوم من أَخَذَ الغَمَّاء من الاسرى ﴿ وَالْقُولُ النَّانِي انْ الحكم المذكورتي هذم الآية كان عاما في جيع الحروب بدليل ان قوله تعالى يأأيها الذين أمنوااذاً لَقيتم الذِّين كغروا عام فيتناول جميع الصور أقصى مأفي الباب انه نزل فيواقبة بدولكن العبرة بمموم اللفظ لا بخصبوص السبب ( المسئلة الرابعة ) اختلفوا

فالمد أوتساووهم (ومن بيلهم يومثن أي يوم اللقاء ديره)فضلاعنالفراروةري ً مسكون الياه (الامتحر فالقنالو) مابالتوجد الى فنالعطأ غة أخرى أهمرمن هو الأدوا ما بالفرالكر بأن يخيل عدوه أنه منهزم ليغره و بخرجه من بين أعوانه م يعطف عليه وحده أومعمن فالكمين منأصحابه وهو باب من خدع الحرب و مكايدها (أومصر االىفنة)أى محازا الىجاعةأخرى منالمومنين لينضم اليهم ثم بقاتل معهم العدو اعتاب عررمني الله جنهما قال ان سريةفروا وألامهم فا رجعوا الى الدنسة استعبوا ودخلوا البيوت فقلت بارسول الله نحن الفرارون فقال سلي الأبعليه وسلم بل أنتم المكارون أي الكرارون من عكر أى رجع وأنافشكم وانهزم رجلمن القادسية فأتى المدينة اليعر ربنى الله عند فقسال ياأمير المؤمنين هلكت فغررت من الزحف فقال رضى الله عنه أناقتنك ووزن محير متغيعل لامتغمل والالكان متحوزالانه

من ماز يحوزوانتصابهما اماعلى الحالبة والالغولاعل لها واماعلى الاستثنامين المولين أي ومن يولهم ديره ﴿ فَ ﴾ اللا بعد منهم متمر فأومتحيزا (فقدياه) أي رجع (بغضب) عظيم لا يقادر قدره ومن في قوله تعالى (من الله) متعلقة بمحدوف هو صفة لفضب مو كد قد الما أفاده التنوين من الفضامة والهول بالفضامة الاصافية أي يفضب كائن مسند تعالى (وما واه جهنم) أي بدل ما أراد بفراره أن ياوي اليه

من ماوى ينجيد من القنل (ويئس المصنير) في إيفاع البوه في مؤقع جنواب الشهرط الذي هوالتؤلية شرونا بذكر المأوى والمعسير من الجزالة مالامزيد عليه \*عن ابن عباس رسى الله عنهما ان الفرار من الزحف من أكبر الكبار وهذا افاله يكن المعدو أكثر من الضعف المولد تعالى الآن خفف الله عنكم الآية وقبل الآية مخصوصة بأهل بيته والحاضرين معد في الحرب ( فإتقتلوهم) رجوع الى بيان بفية أحكام الوقعة ﴿ ٥٢٧ ﴾ وأحوالها وتقرير ماسبق منها والفاه جواب شرط عقد ر

يستدعيدمامر من ذكرامداده تعالى وأمر وبالثبيت وغيرذلك كانه قبل اذاكان الامركذلك فلاتقتلوهم أتتم بقوتكم وقدرتكم (ولكن الله فتلهم) لنصركم وتسليطكم صليهم والقاءال عب فىقلوبهم وبجوزآن يكون التقديراذاعلتم ذلك فإتقتلوهم أو فاعلو أوفأخبركم أنكم لم تقتلوهم وقيسل التقدير ان افتخرتم متلهم فإ تقتلوهم هلى أحد التأويلين لماروي أنهم لاانصرفوا من المركة غالبين فاعين أفبلوا يتأخرون يغولون قتلت وأسرت وفعلت وتركت فنزلت وقدكان رسول اللهصلي اللهعليه وسلم حين طلعت قريش من المقنقل قال هذه قريش بيات بخبلاتها وفغرها يكذبون رسواك اللهم انى أسألك ماوعدتني فأتاه جبريل عليدالسلام فقال اخذقبضة من تراب فأرمهمها علما التتي الجمان قال لعلي رضى الله تعالى عند أعطني قبضة من حصباء الوادي فرمىبها فيوجوههم وقال شاهت الوجؤه فلم بني مشرك الاشغل بمينيه فانهزه واوذلك قوله عزوجل بطريق تلون

فيانجوازا لتعيز الىفئة هل يُحظر اذاكان العسكر عظيما أواتما يثبت اذاكان في العسكر خفة قال بعضهم اذاعظم العسكر فليس لهم هذا التحير وقال بعضهم بل الكلسواء وهذاأليق بالظاهر لانه لم يفصل المقولة تعالى (فلم تعتلوهم ولكن الله فتلهم ومارميت آذرميت ولكن الله رمى وأيبلي المؤمنين منه بلاء حسنا أن الله سيم عليم ) فيد مسائل ( المسئلة الأولى ) قال مجاهد اختلفوا يوم بدر فقال هذا أناقتلت وقال الآخر أناقتلت فأنزل الله تعالى هذه الآية يعنى انهذه الكسرة الكبرة لم تحصل منكم وانماحصلت معونة الله روى انه لماطلعت قريش قال رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه قريش قدجاءت بخيلاتها وفخرها بكذبون رسولك اللهماني أسألك ماوعد تى فنزل جبريل وقالخذ قبضة منتراب فارمهم بها فلمالتتي الجعان قال لعلى أعطني قبضة من التراب من حصباء الوادي فرمي بهافي وجوههم وقال شاهت الوجوء فليبق مشرك الآشغل بعينه فانهزموا قالصاحب الكشاف والفاء فيقوله فلمتقنلوهم جواب شرط محذوف تقديره انافتخرتم بقتلهم فأتتملم تقتلوهم وأكنزالله فتلهم ثممقال ومارميت اذ رميت ولكن اللهرمي يعني إن القبضة من الحصباء التي رميتها فأنت مأرميتها في الحقيقة لانرميك لآيبلغ أثره الامايبلغه رمى سائر البشىر ولكن الله رماها حبث نفذأ جزاء ذلك التراب وأوصلها الىعيونهم فصورة الرمية صدرت من الرسول عليه الصلاة والسلام وأثرها انماصدر منالله فلهذاالمعنى صح فيه النني والاثبات ( المسئلة الثانية ) احتبجُ أصحابنا بهذهالآية على ان أفعال العباد تحلوقة لله تعالى وجدالاستدلال انه تعالى قال قلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم ومن المعلوم انهم جرحوا فدل هداعلي انحدوث تلك الافعال انماحصل منالله وأبضا قوله ومارميت اذرميت أثبت كونه عليه السلام رامياونني عنه كونه راميا فوجب حمله على انه رماه كسبا ومارماه خلقافان قيل اماقوله فلإتقتلوهم ولكن الله قتلهم فيه وجوه (الاول) ان قتل الكفار الماتيسر عمونة الله ونصره وتأبيده فصعت هذه الأضافة (الثاني)ان الجرح كأن اليهم واحراج الروح كأن إلى الله تعالى والتقدير فلتميتوهم ولكن الله أماتهم وأماقوله ومارميت آذرميت ولكن الله رمى قال القاضي فيد أشياء منها انالرمية الواحدة لاتوجب رسول المراب الي عيونهم وكان ايصال اجزاء التراب الى عبونهم لبس الابايصال الله تعالى ومهاأن التراب الذي رمام كأن قُليلافيم: م وصول ذلك القدر الى عيون الكل فدل هذا على أنه تمالى ضم اليها أشياء أخرمن أجزاء التراب وأوصلها الى عيونهم ومنها انعند رميته ألق الله تعالى الرعب في قلو بهم فكان المراد من قوله ولكن الله رمى هوأنه تعالى رمى قلوبهم بذلك الرعب والجواب أنكل ماذكرتموه عدول عزالظاهر والاصل فيالكلام الحقيقة فأن قالوا الدلائل العقلية تمنع من القول بأن فعل العبد مخلوق لله تعالى فنقول هيهات فان الدلائل العقلية فيجانبنا والبراهين النقلية قائمة على صحة قولنا فلا يمكنكم الاتمدلوا عن الفلاهر

الخطاب (ومارميت آذرميت ولكن الله رمى ) تبحقيقا لكون الرمى الظاهر على يده عليه الصلاة والسلام حينند من أفعاله عزوجل وتجريد الفعل عن المفعول به لما أن المقصود الاصلى بيان حال الرمى نفيا واثباتا اذهوالذى ظهر منسه ماظهر وهوالمنشأ لتغير المرمى به فى نفسه وتكثره الى حيث أصاب عينى كل واحد من أولتك الامة الجمة شيء من ذلك أى وما فعلت النمة الجمة شيء المستبعة لهذه الا أمار العظيمة حين فيلتها صورة والإلكان

أثرهامن جنس أارالافاصل البشر ية ولكن التفعلها اى خلفها خين بالسرتهالكن لاعلى المجم عادته تعالى في خلق أفعال المباد بل على وجد غيرمتعاد وللهالله أثرت هذا التاثير الخارج عن طوق المشروذا و القوى والهذر غدا وإشباتها فه وغالها ونفيها عند عليه الصلاة والسلام كون أثرهامن أفعاله سجانه لامن أفعاله عليه الصلاة والسلام وقرى ولكن القعبا المخفيف وَالرَّفْمِ فِي الْحَدِينِ وَاللامِ فَقُولِهُ تَعَالَى (وليبلِّي المُوَّمْنِينَ مَنْهُ) ﴿ ٩٣٨ ﴾ أي ليعطبهم من عنده تعالى (بالأه حسنا) أي عطله

جيلاغبرمشوب بقاساة الشدائد الهالمجاز والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) قرى ولكن الله فتلهم ولكن الله رمى بتخفيف ولكن ورفع مابعده ( المسئلة الرابعة )فسبب نزول هذه الآية ثلاثة أقوال ( الاول ) وهوقول أكثرالمفسر بن انهازات فيهوم يدروالمراد انهطبهالسلام أخذ قبضة يهيمه الحصباء ورمى بها وجوَّه القوم وقال ِشاهَتُ الوجوء فلم ببق مشرك الاودخل في عبليُّه ومُنْخِرُ بِهِ مَنْهَاشَى ْفَكَانْتَ تَلَكَ الرَّمِيةِ سِبِباللَّهِمْرُ بِمَةٌ وَفَيْهُ نَزَلْتُ هَذَهُ الآبَة (والثاني)أنَّهَ أ نُزلتٌ يُوم خُير روى المعليه السلام أُخذُ قُوساً وهو على باب خير فرعى سمما أَفاقل السهم حنى قتل ابن أبي الحقيق وهوعلى فرسه فترات ومارميت أذرميت ولكن الله رمى (والثالث) انهازلت في ومأحد في قتل أبي بن خلف وذلك أنه أي النبي صلى الله عليه وسلم تعظم رميم وقال بالمحدمن يحبى هذاوهورميم فقال عليه السئلام يحييه الله ثم يمينك مم يحييك مم يدخلك الناروا سر يوم بدرفلاا فندى قال رسول المدان عن ورسا أعتلفها كل يوم فرقامن دروك أقتلك عليها فقال صلى الله عليه وسلم بل أنا اقتلك ان شاء الله فلا كان يوم أحدا قبل أبى يركض على ذلك الغرس حقدنا من الرسول عليه الصلاة والسلام فاعترضله رجال منالمسلمين ليقتلوه فقال عليدالسلام استأخروا ورماه بحرية فكسر صلعامن أضلاعه فحمل فات ببعض الطريق فني ذلك نزلت الآية والاصبح ان هذه الآية نزلت في يوم بدروالالدخُل في أثناءاً لقصة كَلَّام أُجنبي عنها وذلكُ لابِليق بلي لا يبعد أن يدخل تحته سأتر الوقائع لان المبرة بعموم اللفظ لابخصوص السبب أما فوله تعالى وليبلي المومنين منديلاء حسنا فهذا معطوف على قوله ولكن اللهرمي والمراد من هذاا لبلاء الانعام أى بنع عليهم نعمة عظيمة بالنصرة والغنيمة والآجروا لثواب قال القاضي ولولا ان المفسرين الفقواعلى حل الابتلاء ههناعلى التعمة والاالكان يحمل المحنة بالتكليف فيما بعده مَنَّ الجهاد حتى يقسال أن الذي فعله تمالى يوم بدركان كالسبب في حصول تكليف شاق عليهم فيما بمد ذلك من الغروات ممانه قمالي ختم هذا بقوله ان الله سعيع عليم أىسميع لكلامكم عليم بأحوال قلوبكم وهذا يجرى مجرى التعذير والترهيب لثلا يغتر العبد بظواهر الامور ويعلم ان الخالق تعالى مطلع على كل مافى الضمائر والقلوب 
 قوله تعالى (ذلكم وأنالله موهن كيدالكافرين أن تستفيحوا فقدجاء كم القسم وان تنتهوا فهو خيرلكم وانتعودوا نعد ولنتعنى عنكم فتشكم شيئا ولوكثرت وانآلله مع المَوْمنين) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأ الفع وابن كثير وأبوعر وموهن بتشديد الهاء من التوهين كيد بالتصب وقرأ حفص عن عامم موهن كيد بالاضافة والباقون موهن بالتخفيف كيد بالتصب وثله قوله كاشفات ضر بالتنوين و بالاضافة (المسئلة الثانية) الكلام في ذلك وبحله من الاعراب كافي قوله ذلكم فذوقوه ( المسئلة الثالثة ) توهين الله تعالى كيدهم يكون بأشياء باطلاع المؤمنين على عوراتهم والقاء الرعب ق قلو بهم وتفر بق كلتهم وتقص ما أبرموا بسب اختلاف عنامهم قال بن عباس بني "

والمكاره امامتعلقة بمحدوف متأخر فالواواعتراضية أي وللاحسان اليهبيالنصروالغنيمذ فعلمافعل لالشي عيرذلك بمالا يجديهم نفعاوا مأبرمى فالواو للعطف على عسلة محذوفة أي ولكن الله رمي ليعمق الكافرين وليبلي الخوقوله تعالى(ازالله سميع)أىلدطتهم واستعاثتهم (عليم) أي بنياتهم وأحوالهم الداعية الى الاجاية تعليل الحكم (ذلكم) اشارة الى البلاء الحسن ومحله الرفع على أنه خبرمب دامحذوف وقوله تعالى ( واناقة موهن كيد الكافرين) بالاضافة معطوف عليدأى المقصدا يلاءالمؤمنين ويحشين كيدالكافرين وابطال حيلهموقيل المشاراليه القتل والرمى والمبتدأ الامراي الامر ذلكم أى القتل فيكون فوله تعالى وانألله الآية من قبيل عطف البيانوقرئ موهن بالتنوين مخففاومشددا ونصب كبد الكافرين (انتستفهوا) خطاب لاهل مكذعلي سبيل التهكمبهم وذلكأنهمحين ارادواالخروج تعلقوابأ ستار الكعبة وقالوااللهم انصر

أعلى الجندين وأهدى الفئنين وأكرم الحرُّ بين اي أن تستنصروا لاعلى الجندين (فقديماءكم الفتح) حيث نصر ﴿ رسول ﴾ أعلاهما وقدرعتم أنكم الأعلى فالتهكم فالمجئ أوفقدجا كألهز بمة والفهر فالتوكه في نفس القيح عبث ومنع موضع مايفا بله ( وانتنتهوا ) عَأَكْنتُمُ عليدُمنِ الجرأبِ ومعاداةُ الرسولُ صِبْلِي اللهِ عليه وسلم( فَهُو ) أَي الانتهاء (خيراً كم) أي من الحراب إلَّذَى دَوَتُمْ فَاللَّتِهُ لمَا فَيدُمَنَ السَّلْكِمَةُ مِنَ الْعَتْلُ والاسر ومبنى أَصَّبَاراً صل الخيرية في المفضل صليه هوا اتهكم (وان تعود وا). أي الى قرابه عليد الصلاً قوالسلام (تعد) لما شاهد تموقه من الفتح (ولن تغنى) بالناء القوقانية وقرى بالياء التصنائية لان تأنيث الفنة غير حقيقي وللفصل اى لن تدفع أبدا (عنكم فننكم) جاعتكم التي تجمعونهم وتستعينون بهم (شيئا) أى من الاغناء أومن المضارو قوله تعالى (ولو كثرت) جلة حالبة ﴿ ٥٢٩ ﴾ وقد مر التحقيق (وان الله مع المؤمنين) أى

ولان الله معين المؤمنين كأن ذلك اووالامرأن الله معالموامنين وتقربمنه بحسب المعنى قراءة الكسر على الاستثناف وقيل الخطاب للمؤمنين والمعنى! ان تستنصروا فقدجاءكم النصروان تذعوا عن التكاسل والرغبةعا يرغب فيدارسول صلى الله عليهوسلم فهوخيرلكم من كل شي لما أنه مناط لنيل سعادة الدارين وانتعودوااليه نعدعليكم بالانكار وتجييج العدو ولن تغني حينئذ كثرتكم اذالم يكن الله معكم بالنصر والامرأن اللهمع الكاملين في الاعان (ماايما الذين آمنوا أطبعوالله ورسوله ولاتولوا) بطرح احدى التاءين وقرئ بادغامها (عنه)أيلاتتولواعن الرسول قان المرادهو الامريطاعته والنهي عن الاعراض عنه وذكر طاعته تعبالىللتمهيد والتنسدعل أنطاعته تعالى في طاعة رسوله جليه الصلاة والسلام من يطع الرسول فقدأطاع الله وقيسل الضمرللجهاد

رسول الله و يغول اني قدأ وهنت كيدعدوك حي قتلت خيارهم وأسرت أشر إفهماما قوله تعالى ان تستفتحوا فقد جاءكم الفتح فغيه قولان (الاول) وهو قول الحسن ومجاهد والسذى انه خطاب للكفار روى الأأباجهل قال يوم بدز اللهم انصراً فضل الدينين واحقد بالنصر وروىانه قالباللهم أيناكان أقطع للرحم وأفجر فأهلكه الغداة وقال السدى ان المشركين لمسا أرادوا الحروج الى بدر أخذوا أستار الكعبة وقالوا اللهم انصر أعلى الجئدين والهدى الفشين وأكرم الحزبين وأفضل الدينين فأنزل الله هذه الآية والمعني انتستفتحوا أي تستنصروا لأهدى الغثتين وأكرم الحزبين فقدجاءكم ألنصر وقال آخر ون ان تستقضو فقد جاءكم القضاء ( والقول الثاني) انه خطاب للمؤمنين روىانه عليدالمبيلام لمارأي المشركين وكثرة عددهم استغاث بالله وكذلك الصمابة وطلب ماوعده الله به من احدى الطائفة ين وتضمر ع الى الله فقال ان تستغتموا فقد جاءكم القتم والمرادانه طلب النصرة التي تقدم بهاالوهد فقدجاء كمالفتم أي حصل ماوحدتم به فاشكروا الله والزمواطا عته أتملل القاضي وهذا القول أوبي لآن قوله فقدجاءكم الفتح لايليقالابالمؤمنين اهالوحلنا الغتمع على البيان والحكم والقضاء لم يمتنع أن يرادبه الكفار امادوله وانتنتهوا فهوخيرلكم فتفسيرهذه الآية يتفرع نحلي ماذكرنا من انقوله ان تستفتحوا فقدجاءكمالفتح خطاب للكفار أوللمؤتمنين فان فلنا انذلك خطاب للكفار كان تأويل هذه الآية الناتتموا عن قتال الرسول وعداوته وتكذيبه فهوخيراكم اما فى الدين فبالخلاص من العقساب والفوز بالثواب وأما في الدنيسا فبالخلاص من القتل والاسر والنهب محقل وانتعودوا أى الى القتال نعد أى نسلطهم عليكم فقد شاهدتم ذلك يوم بدر وعرفتم تأثيرنصرة الله للمؤهنين جليكم ولن تغني حنكم فتتكم أى كثرة الجوع كالمبغن ذلك يوم بدر واماان قلناان ذلك خطاب المؤمنين كان تأو يلهذه الآيموان تنتهواعن المنازعة فأمر الانفال وتنتهوا عن طلب الفداء على الاسرى فقد كان وقعمتهم نزاع يوم بدر ق هذه الاشياء حتى عاتبهم الله بقوله لولاكتاب من الله سبق فقال تمسالي ان تنته واعن مثله فهو خيرلكم وَان تعودُوا الى ثلك المنازعات نعد الى ترك تصر تكم لان الوعد بتصرتكم مشروط بشرطاستمراركم على الطاعة وتراة المخالفة ثم لاتنفعكم الغثة والكثرة فأنالله لايكون الامع المومنسين الذين لايرتكبون الذنوب والحسل ان أكثر المفسرين حلوا قولِه أن تستقموا على أنه خطاب الكفار واحتجوا بقوله تعالى وان تعودوانعدفطنوا ارتفاك لايليق الإبالقنال وقدينا إنافاك يحمل الحل على ماذكر ناهمن أحوال المؤمنين فسقط هدا الترجيع وأماقوله وان الله مع المؤمنين فقرأ نافع وأبن عامر وحفص عن عاصم وأنَّ الله يفض الالف في أن والباقون بكسرها الماالة عم فقيل على تقدير ولانالله مع المؤ منين وقيل هو معطوف على قولة اناقة موهن كيد الكافرين وأما الكسر فعلى الابتداء والله أعلم الله قوله تعالى ( ياأيها الذين آمنوا أطبعوا الله ورسوله ولا

وقيل لملام الذي دل عليسه . ﴿ وَ ٢٧ ﴾ ﴿ مَا الْعَالَمُ وَوَلَهُ تَمَالُ وَوَلِهُ تَمَالُ ﴿ وَأَنَّمُ تَسْعُونَ ﴾ جلة حالية واردة لتأكيد وجوب الانتهاء عن النولي مطلقا كافي قوله تعالى فلا تجعلوالله أنداداو أيتم تعلون لالتقييد إليهي عند بحال السماع كافي قوله تعالى ولا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري أي

لاتتولواعنه والحال انكم تسمعون القران الناطق بوجوب طاعته والموأعظ الزاجرة عن مخالفته سماع قهم واذعان (ولانكُونوا) تقر يرللنهي السابق وتُحَذير عن مخالْفته بالتنبيه ﴿ ٥٣٠ ﴾ على أنهامُؤدية الى انتظامهم في سلك

تولواعنه وأنتم تسمعون ولاتكونوا كالذين قالواسمعناوهم لايسمعون انشر الدواب عند آللهالصم البكم الذين لايعقلون ولوعلمالله فيهم خيرالا سمعهم ولوأسمعهم لتولواوهم معرضون اعلم انه تعالى لماخاطب المؤمنين بقوله ان تنتهوا فهوخيرلكم وان تعودوا نعدولن تغنى عنكم فئنكم شيئا أتبعه بتأديبهم فقاليا يهاالدين آمنوا أطيعوا اللهور سيه ولاتواواعند وأنتم تسمعون ولم بين انهم مأذا يسمعون الاان الكلام من أول البورة الى هنالماكان واقعافى أجهاد عم ان المراد وأنتم قسمعون دعاء هالى الجهاد ممان الجهاد اشتمل على أمرين (أحدهما) المخاطرة بالنفس (والثاني) الفو زبالاموال ولمآكانت المخاطرة بالنفس شاقة سديدة على كل أحدوكان ترك المال بعد القدرة على أخذه شاقاشد يلها لاجرم بالغاللة تعالى في النَّاديب في هذا الباب فقال أطبعوا الله و رسوله في الْإَجْابَة الى الجهاد وفي الاجابة الى ترك المال اذا أمر والله بتركه والمقصود تقر يرماذ كرناه في تفسير قوله تعالى قل الانفالله والرسول فان قيل فلم قال ولاتولوا عنه فجعل الكناية واحدة معرانه تقدم ذكرالله ورسوله قلناانه تعالى أمر بطاعة الله و بطاعة رسوله ممقال ولاتولوالان التولى انمايصه فيحق الرسول بأن يعرضوا عنه وعن قبول قوله وعن معونته فبالجهاد ممقال مؤكد الذلك ولاتكونوا كالذين فالواسمعناوهم لايسمعون والمعنى انالانسان لايمكنهأن يقبل التكليف وانيلتزمه الابعدان يسمعه فجعل السماع كناية عن القبول ومنه قولهم سمم الله لمن حده والمعنى ولاتكونوآ كالذن تقولون بألسنتهم اناقبلنا تكاليف الله تعالى ثم أنهم بقلو بهم لايقبلونها وهوصفة للمنافقين كاأخبر الله عنهم بقوله واذالقوا الذين أمنواقالوا آمنا واذاخلوا الى شياطينهم قالوا انامعكم ثم قال تعالى أن شرالدواب عندالله الصم البكم الذين لايعقلون واختلفوافى الدواب فقيل شبههم بالدواب جهلهم وعدولهم عن الانتفاع عايقولون ويقال الهم ولذلك وصفهم بالصم والبكم ويأنهم لايعقلون وقيل بلهم من الدوابلانه اسملادب على الارض ولم يذكره في معرض التشبيد بلوصفهم بصفة تليق بهم على طريقة الذم كايقال لن لايفهم الكلام هوشيح وجسد وطلل على جهة الذم تمقال ولوعلالله فيهم خيرالاسمهم ولوأسمعهم لتولواوهم معرضون والمعنى أنكل ماكان عاصلافانه يجبأن يعلم الله فعدم علمالله بوجوده من لوازم عدمه فلاجرم حسن النبيرعن عدمه فينفسه بمدم علمالله بوجوده وتقريرا الكلام لوحصل فيهم خيرلاسممهم اللهالجج والمواعظ سماع تعليم وتفهيم ولوأسمعهم بعدان علمانه لاخيرفيهم أرينتفعوابها ولتواواوهم معرضون قيل ان الكفار سألوا الرسول عليه السلام أن يحيي لهمقصى بن كلاب وغيره من أمواتهم ليخبروهم بصحة نبوته فبين تعالى انه لوعلم فيهم خيرا وهوا نتفاعهم الحروج المستر الفتين من الموات لاحياهم حتى يسمعوا كلامهم ولكند تعالى علم عبرا وهوا تعاعهم ذلك مستر الفتين من هذا الكلام الاعلى بيل العناد والتعنت وانه لواسمعهم الله كلامهم لتولوا عن قبول الحق فاقدون الجارحة بير والما المعلم المولاعرضوا عند وفي هذه الآية مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى حكم عليهم بالتولى عن و تقذيم السم على البكم

الكفرة بكون سماعهم كلاسماع أىلاتكونوا تجفالفة الامر والنهى (كالذين قالواسمعنا) عجردالادعاء من غيرفهم واذعان كالكفسرة والمنافقين الذين مدعون السماع (وهم لايسمعون) حال من ضميرقالوا أي قالواذلك والحال أنهم لايسمعون حيث لايصد قون ماسمعوه ولايفهمونه حق فهمد فكا "نهم لايسمعونه رأسا (ان شر الدواب) استثناف مسوق لبيان كال سوه حال المشبدبهم مبالغة في العديروتقرير اللنهي اثرتقريرأى ان شرمايدب على الارض أوشر البهام (عندالله)أي فيحكمه وقضائه (الصم) الذين لايسممون الحق (البكم) الذين لاينطقون به وصفوا بالصمم والبكم لانماخلق لهالاذنواللسانسماع التهمم برا والنطق به وحيث

لماأن سممهم متقدم على يكمهم فان السكوت عن النطق بالحق من فروع عدم سماعه نم وصفوا بعدم النعقل ﴿ الدلاثل، فقيل (الذين لايعقلون) تحقيقا لكمال سوي إلهم فان الاصم الابكم اذاكان له عقل عما يفهم بعض الامور ويفهمه غيره بالاشارة

و بهتدى بذلك الى بعض مطالبه وأمااذا كأن فاقد اللعقل أيضافه والغاية فى الشرية وسوء الحال و بذلك يظهر كونهم شراءن البهائم حيث أبطلوا ما به يمتازون عنها و به يفضلون على كثير من خلق الله عز وجل فصاروا أخس من كل خسيس ( ولوعم الله فيهم خيرا ) شيئا من جنس ﴿ ٥٣١ ﴾ الحيرالذي من جلته صرف قواهم الى تحرى الحق

[واتباع الهدى (لأسمعهم) سماع تفهم وتدير ولوقفوا على حقية الرسول هليه المسلاة والسلام وأطساعوه وآمنوا يه ولكن لميعلم فمهرشتا من ذلك لخلوهم عنه بالمرة فلم يسمعهم كذلك لخلوه عن الغائدة وخروجه عنالحكمة واليهأشير ىقولەتسالى (ولوأسمىمىي لنواوا) أي لوأسمعهم سماع تفهم وهم على هذه الحالة العارية عن الخبر بالكلية لتولوا عما سمعوه من الحسق ولم ينتفعوا بهقط أوارتدوا بعدماصدقوه وصاروا كأن لم يسمعوه أصلا وقوله تعسالي ( وهم معرضون) اماحال من ضمرتولوا أىلنولواعل أدبارهم والحالأنهم معرضون عسا سمعوه بقلو بهروامااعتراض تذبيلي أي وهم قوم عادتهمالاعراض وقيل كأنوا يقولون لرسول الله صلى الله عليه وسلم أحى قصيا فأنهكان شحفا مباركاحتي يشهدلك ونومن بك

الدلائل وبالاعراض عنالحق وانهم لايقبلونه البتة ولايننفون بهالبتة فنقول وجب أن يكون صدورالا عان منهم محالا لانه لوصدر الاعان لكان اما أن يوجد ذلك الاعان مع بقاء هذا الخبر صدقا أومع انقلابه كذبا والاول محال لان وجود الايمان مع الاخبار بمدم الايمان جع بين النقيضين وهومحال والثاني محال لان انقلاب خسيرالله الصدق كذبا محال لاسيما فيالزمان المساضي المنقضي وهكذا القول فيانقلاب علمالله جهسلا وتقريره سبق مرارا ( المسئلة الثانية ) النحو يون يقولون كلم لووضعت للدلالة على انتفاء الشئ لأجل انتفاء غبره فاذا قلت لوجئتني لاكرمنك أفادانه ماحصل الحجئ وماحصل الاكرام ومن الفقهاء من قال انه لانفيدالا الاستلزام فاما الانتفاء لاجل انتفاء العير فلا تفيده هذا اللفظ والدليل عليه الآية والخير اماالآية فهم هذه الآية وتقريره ان كلة اولوأفادت ماذكروه لكانقوله ولوعلالله فيهم خيرالاسمعهم يقتضي انه تعالى ماعلافيهم خيراوما أسمعهمهم قالولوأ سمعهم لنولوأ فيكون معناه انهما أسمعهم وانهم ماتولوا لكن عدمالتولى خيرمن الخيرات فأول الكلام يقتضي نفي الخير وآخره يقتضي حصول الخير وذلك متناقض فثبت انالقول بأنكلة لوتفيد انتفساه الشئ لانتفاء غسيره يوجب هذا التناقص فوجب أن لايصاراليه وأما الخبرفقوله عليه السلام نع الرجل صهيب اولم بخف الله لم يعصه فلوكانت لفظة لوتفيد ماذكروه لصارالمعني انه خاف الله وعصاه وذلك متناقض فثبت انكلة لولاتفيدا يتفاء الشيئ لانتغاء غيره وانماتفيد مجرد الاستلزام واعلم انهذا الدليل أحسن الاانه على خلاف قول جهو رالادياء ( االمسئلة الثالثة ) انَّ معلومات الله تعالى على أربعة أقسام (أحدها) جلة الموجودات (والشاني) جلة المعدومات ( والثالث) انكل واحد من الموجودات اوكان معدوما فكيف يكون حاله (الرابع) انكل واحد من المعدومات اوكان موجودا كيف بــــــــون حاله والقسمان الاولان علىالواقع والقسمان الثانيان علىالمقدر الذي هوغير واقع فقوله ولوعلمالله فيهم خيرالاسمعهم من القسم الثاني وهوالعهم بالمقدرات وليس من اقسام العلم بالواقعات ونظيره قوله تعالى حكاية عن المنافقين لئن أخرجتم انمخرجن معكم وانقوتلثم لننصرنكم وقال تعالى لئن أخرجوالا يخرجون معهم ولئن قوتلوالا ينصرونهم ولئن نصروهم ليولن الادباد فعلم تعالى فى المعدوم انه لوكان موجودا كيف يكون حاله وأيضا قوله ولوردوا لعادوالمانه واعنه فأخبر عن المعدوم انه لوكان موجود اكيف يكون حاله \* قوله تعالى ( البهالذن آمنوا استجيدوالله والرسول اذا دعا كملاعيدكم واعموا انالله يحول بين المرء وقليدوانه اليه تحشير ون) في الا يقمسائل ( المسئلة الاولى) قال أيوعبيدوالزجاج استجيبواممناه أجيبوا وأنشد قول الشاعر \* فلم يستجبه عند ذاك مجيب \* ( المسئلة الثانية ) أ كثرالفقهاء على انظاهر الامر الوجوب وتمسكوا بهذه الا يتعلى صحة قولهم من وجهين (الاول) ان كل من أمر والله يفعل فقد دعاه الى ذلك الفعل وهذه الا يقتدل

خالعتی ولواً سمعهم کلام قصی الخ وقبل هم بنو عبد الدار بن قصی لم بسسلم منهم الامصعب بن عیر وسوید این تجرمله کانوا یقولون نحن صم بکم عمی عمل جاء به مجمد لانسمید ولا اللواء وعن الجسن رضى الله وعن الجسن وعن المسلم المواء وعن المناعد وعن الحسن رضى الله الاتبال على الدين المام الما

على انه لابد من الاجابة في كل مادعاء الله اليه فان قبل قوله استجيبوالله أمر فلمقلتم انه يدل على الوجوب وهل النزاع الافيد فيرجع حاصل هذا الكلام الى البسات ان الامر للوجوب بناء على ان هذا الامر يغيد الوجوب وهو يقتضى اثبات النبئ بنفسه وهومحال والجواب أن من المعلوم بالضرورة أن كلما أمر إلله يه فهو مرغب فيسه مندوب اليد فلوجلناقوله استجيبوالله والرسول اذادط كمعلى هذا المعنى كان هذاجار يامجرى ايضاح الواضحات وانه عبث فوجب جله على فائدة زائدة وهي الوجوب سونا لهذا النعريان التعطيل ويتاكد هذا بأن قوله تعالى بعد ذلك واعلوا أن الله يحول بين المرء وقلبة وللم اليه تعشرون جارمجرى التهديد والوعيد وذلك لايليق الابالايجاب (الوجه الثاني ) في الاستدلال بهذه الا يد على بوت هذا المطلوب ماروى أبوهر يرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم مرعلي بابأبي بن كعب فناداه وهوفي الصلاة فعجل في صلاته نمجاء فقال مامنعك عن اجابتي قال كنت أصلي قال ألم تخبر فيما أوحى الى استسمبوا لله وللرسول فقال لاجرم لاتدعوبي الأأجيبك والاستدلال بهأن النبي صلى الله عليم فأنسسلم لمادعاه فلريجبه الامدعلى ترك الاجابة وتمسك في تقر يرذلك اللوم بهذه الآية فلو وأنته ألاهذه الا يدعلي الوجوب والالماصح ذلك الاستدلال وقول من يقول مسئلة ان الألاز يفيد الوجوب مسئلة قطعية فلايجوزالتمسك فيها بخبرا اواحد ضعيف لانالانسل انمسئلة الامريفيد الوجوب مسئلة قطعية بلهى عندنامسئلة ظنية لان المقصود منها العمل والدلائل الطنية كافية في المطالب العملية فان قالوا انه تعالى ماأ مر بالاجابة على الاطلاق بل بشرط خاص وهوقوله اذادعا كملايحييكم فإقلتم انهندا الشرط حاصل فيجيع الاوامر قلناقصة أبى ن كعب تدل على ان هذا الحكم عام وغير مخصوص بشريط معين وأيضا فلا يكن جل الحياة ههناعلى تفس الحياة لان احياء الحي محال فوجب جله على شيء آخر وهو الفوز بالثواب وكل مادعاالله اليد ورغب فهومستمسل على ثواب فكان هسذا الحكم عاما في جيع الاوامر وذلك يغيد المطلوب (المسئلة الثالثة) ذكروا في قوله اذا دعاكم لما يحييكم وجوها ( الاول ) قال السدى هوالايمان والاسلام وفيه الحياة لان الايمان حياة القلب والكفرموته يدل عليه قوله تعالى يخرج الحي من الميت قيل المؤمن من الكافر ( الثاني ) قال قنادة يعني القرآن أي أجيبوه الى ما في القرآن فغيد الحياة والنجاة والعصمة والماسمي القرآن بالحياة لان القرآن سبب العلم والعلم عباة فجازأن يسمى سبب الحباة بالحياة ( الثالث ) قال الاكثرون لما يحييكم هوالجهاد ثم في سبب تسمية الجهاد بالحيساة وجوه (أحدها) هو أن وهن أحدالعدو ين حياة العدوالثاني فأحر المسلين انمايقوي و يعظم بسبي الجهادم الكفار ( وثانيها) أن الجهادسب لحصول النهادة وهي توجب الحياة الدائمة قال تعالى ولاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أموانًا بل أحياء عندر بهم يرزقون (وُنالَاهِمَا) أَنَاجُهاد قد يَفضي إلى القتل والقتل بوصل إلى الدار الا خرة والدار الآخرة ﴿

محسن الطاعة ( إذا دغاكم) أى الرسول اذ هوالمباشر لدعوة الله تمالي (لما يحيكم) من العلوم الدينية التيهي مناطالحياة الالدرة كا أن الجهل مدار الموت الحقيق أوهى ماءحياة القلب كاأن الجهدل موجب موته وقيل لجاهدة الكفار لانهبراو ر فضوها الغلبو هم وقتلوهم كمافى قوله تعالى ولكرفي القصاصحياة روى أنه عليد الصلاة والسلام مرعلي أبي بن كعب وهو يصليه فدعاه فعمل فيصلاته ممجاه فقال عليدالصلاة والسلام مامنعك من اجايتي قال كنت في الصلاةقال ألم تخبرفيا أوحىالي استجيدوالله وللرسول اذادعا كمالخ واختلف فيهوقيل هذا من خصائص دعا له عليدالصلاة والسلام وقيل لان اجابته عليد الصلاة والسلام لاتقطع الصلاة وقيل كان قال الدعاء لامر مهم المانية

والمسلى أن يقطع الصلاة لمثله ( واعلوا أن الله يحول بين المرء وقلبه ) تمثيل لغاية قر بدتعالى ﴿ معدن ﴾ ، ، أمن اليعد كقوله تعالى ونحن أقرب الهدمن حبل الوريدوتنبيه على انه تعالى مطلع من مكنونات القلوب على . ،

ماصبى بغفل عنه صاحبها أوحث على المبادرة الى اخلاص القلوب وتصفيتها قبل افترالله المنية فأنها حاثلة بين المره وقلبه اوتصو ير وتخييل لتملكه على العبد قلبه بحيث يفسيخ عزاتمه و يغير نباته ومقاصده و يحنول بينه وبين الكفر ان أراد سعادته و يبدله بالامن خوفا و بالذكر ﴿ ٥٣٣ ﴾ نسسيانا وما أشبه ذلك من الامور المعترضة

المفوتة للفرصة وقرئ بينالمر منشددداراء على حذف الهمزة والقاء حركتهاعلى الراءواجراء الوصل محرى الوقف (وأنه) أي الله عزوجل أوالشأن (اليد تحشرون) لاالىغيره فيجسازيكم بحسب مراتب أعالكم فسارعوا الىطاعته تعالى وطاعة رسوله وبالغوا في الاستحابة لهما (واتفوا فتنه لاتصسنالذن ظلوامنكمخاصة) أي لاتختص أصابتها بمن يباسرا الظلمنكم بليعمه وغيره كافرارالنكربين أظهرهم والمداهسة فىالامربالمروف والنهى عن النكروافتراق الكلمة وظهورالبدع والتكاسل في الجهاد على أن قوله لاتصبين الخ اماجواب الامر على معدى ان أصابتكم لاتصتين الخ وفيهأنجوابالشرط مترد د فلا يليق به النون المؤكدة لكندلما تضمن معنى النهي ساغ فيه كقوله تعالى ادخلوا مساكنكملاعطمنكم واماصفة لغتة ولاللني

معدن الحيساة قال تعالى وإن الدار الآخرة لهي الحيوان أي الحياة الدائمة ( والقول الرابع ) لما يحيد كم أي لكل حق وصواب وعلى هذا القدير فيدخل فيه القرآن والايمان والجهاد وكل أعال البر والطاعة والمزاد من قوله لمايحييكم الحياة الطيبة الدائمة قال تمالى فلنحيينه حياة طيبة (المسئلة الراجعة ) قوله تعالى واعلوا أن الله يحول بين المر وقلبه يختلف تفسيره بحسب اختلاف الناس في الجبروالقدرا ما القائلون بالجبر فقال الواحدي حكاية عن ابن عباس والضحالة يحول بين المرء الكافر وطاعته و يحول بين المرء المطيع ومعصيته فالسعيد من أسعده الله والشمني من أضله الله والفلوب بيدالله يقلبها كيف يشاء فاذا أراد الكافر أن يومن والله تعالى لاير يدايمانه يحول بينه و بين قلبه واذاأراد المؤمن أن يكفروالله لايريد كغره حال بينه وبين قلبه قلت وقدد للنابالبراهين العقلية على صحة ان الامر كذلك وذلك لان الاحوال القلبية اماالعقائد واما الارادات والدواعي أماالعقائد فهى اماالعلم واماالجهل أماالعلم فتيتنع أن يقصد الفاعل الى تحصيله الااذا علم كونه علما ولايملم ذلك الااذاعلم كون ذلك الآعتقاد مطابقا للعلوم ولايعلم ذلك الا اذأسبق عمله بالمعلوم وذلك يوجب توقف الشئ على نفسه وأماالجهل فالأنسان البثة لايختاره ولايريده الااذاظنانذلك الاعتقادعم ولايحصل لههذا الظنالابسبق جهل آخروذلك أيضا بوجب توقف الشي على نفسه وأما الدواعي والارادات فحصولها انلم يكن بفاعل يلزم الحدوث لاعن محدث وانكان بفاعل فدلك الفاعل اما العبد واما الله تمالى والاول باطلوالالزم توقف ذلك القصدعلى قصد آخر وهو محسال فنعين أنبكون فاعل الاعتفادات والارادات والدواعي هوالله تعالى فنص القرآن دل على أن أحوال القلوب من الله والدلائل العقلية دلت على ذلك فثبت أن الحق مأذ كرناه أما القائلون بالقدرفقالوا لايجوزان يكون الرادمن هذه الآية مأذكرتم وبيانه منوجوه ( الاول) قال الجبائي ان من حال الله بينه و بين الاعان فهو عاجز وأمر العاجز سفه ولوجا زذلك لجازأن يأمر ناالله بصعودالسماء وقدأجموا على أن الزمن لا يومر بالصلاة قامًا فكيف يجوز ذلك على الله تعالى وقدقال تعالى لا يكلف الله نفسا الاوسم ما وقال في المشاهر فن لم بستطع فاطعام ستين مسكيذا فأسقط فرض الصوم عن لايستطيعه ( الوجه الثاني) انالله تعالى أمر بالاستجابة الله والرسول وذكرهذا الكلام في معرض الذكر والحدير عنترك الاجابة ولوكان المراد ماذكر ممادكان ذلك عدرا قويا فيترك الاجابة ولايكون زجرا عن ترك الاجابة ( الثالث ) انه تعالى أنزل القرآن ليكون يجة للرسول على الكفار لالبكون جمة للكفار على الرسول واوكان المعنى ماذكرتم لصارت هذه الآية من أقوى الدلائل للكفار على الرسول ولقالواانه تعالى لمامنعنا من الاعان فكيف يأمر اله فثبت بهذه الوجوه انه لا عكن حل الآية على ماقاله أهل الجبر قالوا و عن نذكر في الآية وجوها (الاول) أن الله تعالى يحول بين المرء و بين الانتفاع بقلبه بسبب الموت يعنى بذلك أن

وفيه هذوذ لانالثون لاتدخل المنفى في غير القسم أولانهى على ارادة القول كقول من قال \* حتى اذاجن الخلام واختلط \* جاؤا بمذق هل رأيت الذئب قط

واما جواب فيتعلم والمتراءة منقرأ لتصيبن واناختلف المعنى فيهما وقدجوز أن يكون نهيا غن التعرض اللظلم بعدالامر باتقاءا كالتوب فأنو باله يصيب الظالم خاصة و يعود عليه ومن في منكم على الوجوه الاول التبعيض وعلى الاخيرين التبيين وفائدته التنبيه على أن الظلم ﴿ ٥٣٤ ﴾ منكم أقبح منه من غيركم ﴿ واعلوا أن الله شديد

العقاب) ولذلك يصيب تبادروا في الاستجابة فيما ألزمتكم من الجهادوغيره قبل أن يأتيكم الموت الذي لابدمنه و يحول بينكم و بين الطاعة والتو ية قال القاضي ولذلك قال تعالى عقيبه مأيدل عليه وهوقوله وأنهاليه تحشرون والمقصود منهده الآية الحث على الطاعة فبلنزول الموت الذي يمنع منها (الثاني) ان المرادانه تعالى يحول بين المرء و بين ما يمناه و يريده بقلبه فأن الاجل يحول دون الامل فكائنه قال بادروا الىالاعان الصالحة ولاتعتدوا على ما يقع فيقلو بكم من توقع طول البقاء فأن ذلك غير مؤتوق به وانماحسن اطلاق لفظ القلب على الاماني الحاصلة في القلب لان تسمية الشي اسم طرفه جائزة كقولهم سال الوادى (الثالث) ان المؤمنين كانوا خانفين من القنال يوم بدر فكائنه قيل لهم سارعوا الى الطاعة ولاتتنعواعنها بسبب ماتجدون في قلو بكم من الضعف والجبن فأن الله تعالى يغير تلك الاحوال فيبدل الضعف بالقوة والجبن بالشجاعة لانه تعالى مقلب القلوب (الرابع) قال مجاهد المرادمن القلب ههنا العقل فكان المعنى انه يحول بين المرء وقلبه والمعنى فبادروا الى الاعال وأنتم تعقلون فانكم لاتامنون زوال العقول التي عند ارتفاعها ببطل التكليف وجعل القلب كناية عن العقل جائز كاقال تعالى ان في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أى لمن كان له عقل (الخامس) قال الحسن معناه ان الله حائل ببن المرء وقلبه والمعنى ان قر به تعالى من عبده أشدمن قرب قلب العبدمنه والمقصود منما لتنبيه على انه تعالى لا يخفى عليه شي عافى اطن العبدوما في ضميره و نظيره قوله تعالى و عن أقرب اليه من حبل الوريد فهذه جلة الوجوه المذكورة في هذا الباب لاصحاب الجبر والقدر ثم قال تعالى وأنه اليه تحشرون أى واعلوا أنكم البه تحشرون أى الى الله ولانتزكون مهملين معطلين وفيه ترغيب شديد في العمل وتحدير عن الكسل والغفلة الله قوله تعالى ( واتقوا فتنة لا تصيبن الذي ظَلُوامنكم خاصة واعلوا أنالله شديدالعقاب ) اعلمانه تعالى كاحدر الانسان أن يحال بينهو بين فلبه فكذلك حذره من الفتن والمعنى واحذروا فتنة ان نزلت بكم لم تقتصر على الظالمين خاصة بل تعدى البكم جيعاوتصل الى الصالح والطالح عن الحسن نزلت في على وعماروطلحة والزبيروهو يوم الجل خاصة قال الزبيرنزلت فبنا وقرأناها زمانا وماظننسا اناأهلها فاذانحن المعنيونها وعن السدى نزلت في أهل بدر اقتلوا يوم الحل وروى ان الزبيركان يسامر النبي صلى الله عليه وسلم يوما اذأ قبل على رضي الله عنه فضحك اليه الزير فقال, سول الله كيف حبك لعل فقال بارسول أحبد كمعي اولدي أو أشدفقال كيف أنت اذاسرت اليه تقاتله فانقيل كيف جازدخول النون المؤكدة فيجواب الامر قلنا فيه وجهان (الاول) أنجواب الامرجاء بلفظ النهي ومتى كان تخذلك حسن ادخال النون المؤكدة فىذلك النهى كفواك أنزل عن الدابة لانطرحك أولانطرحنك وكموله تعالى باليمالنمل ادخلوا مساكنكم لايحطمنكم سليمان وجنوده ( الثاني ) ان التقدير واتقوا فتنة تصببنالذيني ظلموا منكم خاصة الاانه جئ بصيغــة النهي مبالغة فينني

بالعداب منلم يباشر سببه (واذكروااذأنتم قليل)أىوقت كونكم قليلا في العددوا شار الجلة الاسمية للالذان ناستمر ارما كانوافيه من القلة وما تبعهامن الضعف والخوف وقوله تعالى (مستضعفون) خير مان أوصفة لقليل وقوله تعالى (في الارض) أى في أرض مكة تحت أبدىقريش والخطاب للهساجر من أوتحت أيدى فارس والروم والخطاب للعرب كافة فانهم كانوا أذلاء تحت أيدى الطائفتين وقوله تعالى ( تخا فون أن يتخطفكم الناس) خبر ثالثأوصفة ثمانيةلقليل وصف بالجلة بعد ماوصف بالفردأ وحال منالمستكزفي مستضعفون والمراد بالناس على الاول وهوالاظهر اماكفار قريش واماكفارالعرب لقربهم منهروشدة عداوتهم لهم وعلى الثاني **فارس**والروم أيواذكروا وقت قاتكم وذاتكم

وهوانكم على الناس وخوفكم من اختطافهم (فا واكم) الى المدينة أوجمل لكم مأوى ﴿ اختصاص ﴾ تحصنون به من أعدائكم ( وأيدكم بنصره ) على الكفسار أو بمظساهرة الانصسار أو بامداد الملائكة ( ورزقكم من الطبات) من الغنائم (العلكم

تشكرون) هذه النع الجليلة (باأيهالذي آمنوالا تنحونوا الله والرسول) أصل الحكوز النقص كاأن أصل الوفاء الممام وأستعماله في صند الامانة لتضمنه اياه أي لا تخونو هما بته طيل الفرائص والسنن أو بأن تضمر واخلاف ما تظهرون أو في الفلول في الفنائم \*روى أنه عليه الصلاة والسلام حاصر بني قريطة ﴿ ٥٣٥ ﴾ احدى وعشر بن ليلة قسّل لموا الصلح كاصالح بني

ألقضيرعلى انيسيروا الى اخوانهم باذرعات وأر محاءمن الشامفأبي الاأن ينزلواعلى حكم سعد بن معاذرضي الله عنه فابواوقالواأرسل اليناابالباية وكانمناصحا لهم لماأن ماله وعياله كانا في أيديهم فبعثداليهم فقالواماترى هلننزل علىحكم سعدفأ شارالي حلقد انه الذبح قال أبو لباية فا زالت قدماي حتى علت أبى خنت الله ورسوله فنزلت فشدنفسه على سارية من سواري المسجدوقال والله لأأذوق طعاما ولا شرايا حتى أموت أونتوب اللهعلي فكتسبعة أيامحتىخر مغشيا عليه مم تاب الله عليد فقيل له قد تيب عليك فحل نفسك قال لاوالله لاأحلهاحتي يكون رسول الله صلى الله عليه وسلهوالذي يحلني فجاءه عليه الصلاة ولسلام فحله فقال ان منتمام تو بني أن أهجر دار فومي التأمس فيهاالذنب وأنأ تخلعمن مالي فقال عليدالصلاة والسلام

اختصاص الفتنة بالظالمين كأث الفتنة نهيت عن ذلك الاختصاص وقيل لهالا تصيي الذين ظلموا خاصة والمراد منه المبالغة في عدمالاختصاص على سبيل الاستعارة ممقال تعالى واعلموا أنالله شديدالعقاب والمرادمنه الحث على لزوم الاستقامة خوفا من عقرن الله فان قيل حاصل الكلام في الآية انه تعالى يخوفهم من عداب لونزل لع المذنب وغيره وكيف يليق برحةالرحيم الحكيم أن يوصل الفتنة والعذاب الىمن لم يذنب قلناا نه تعالى قد بنزل الموت والغقر والعمى والزمانة بعبد ابتداءامالانه يحسن منه تعالى ذلك بحكم المالكية أو لانه تعالى علماشمال ذلك على نوع من أنواع الصلاح على اختلاف المذهبين واذاجازذلك لاحدهذين الوجه بن فكداهنهاوالله أعلم # قوله تعالى (وآذكروا أذأنتم قليل مستضعفون في الارض تخسافون أن يخطفكم النساس فأواكم وأبدكم بنصره ورزقكم من الطيبات لعلكم تشكرون اعلمانه تعالى لما أمر هم بطاعة الله وطاعة الرسول ثم أمر همياتقاء المعصية أكدذاك التكليف يهذه الاية وذلك لانه تعالى بين انهم كانواقبل ظهور الرسول صلى الله عليه وسلم في غاية القلة والذلة و بعدظهوره صاروا في غارة العرة والرفعة وذلك يوجب عليهم الطاعة وتراث المخالفة أمابيان الاحوال التي كانو اعليها قبل ظهور محدفن وجو (أولها) انهم كانوا قليلين في العدد (وثانيها) انهم كانوامستضعفين والمراد ان غيرهم يستضعفهم والمراد من هذا الاستضعاف انهم كانوا يخافون أن يتخطفهم الناس والمعني انبهم كانوا اذا خرجوا منبلدهمخافوا أن يتخطفهم العرب لانهم كانوا يخافون من مشرى العرب لقر بهم منهم وشدة عدوا تهم لهم ثم بين تعالى انهم بعد ان كانوا كذلك قلبت تلك الاحوال بالسعادات والخيرات (فاولها) أنه آواهم والمراد منه انه تعالى نقلهم الى المدينة فصاروا آمنين من شرالكفار ( وثانيها ) قوله وأيدكم بنصره والمرادمنه و جودالنصرفي يوم بدر (والشها ) قوله ورزقكم من الطيمات وهوانه تعالى أحل لهم الغنائم بعد ان كأنت محرمة على من كان قبل هذه الامة مم قال لعلكم تشكرون أى نقلنا كم من الشدة الى الرخا ومن البلاء الى النعماء والآلاء حتى تشتغلوا بالشكر والطاعة فكيف يليق بكم أن تشغلوا بالمنازعة والمحاصمة بسبب الانفال "قوله تعالى ﴿ يَا مِهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَخُونُوا الله والرسول وَيَخُونُوا أَمَانَا تَكُمُ وَأَنَّمَ تَعْلُونُ وَاعْلُوا أنما أموالكم وأولادكم فبتنة وأنالله عنده أجرعظهم ) اعلمانه تعالى لماذ كرا مرزقهم من الطيبات فهمهنامنعهم من الحيانةُ وفي الآية مسائلُ (المسئلة الاولى )اختلفوا في المرادُ يتلك الحيانة على أفوال ( الاول ) قال ابن عباس نزلث هذه الآية في أبي لبابة حين بعثه رسول الله صلى الله اعليه وسلم الى قر يظه لما حاصرهم وكان أهله وولده فيهم فقالوا باأبالبة ماترى لناأنغ لعلى حكم سعد بن معاذفينافأ شاراً بولبابة الى حلقه أى انه الدّ يح فلا تفعلوا فكان ذلك مند خيانة لله ورسوله ( الثاني ) قال السدى كانوا يسمعون الشي من النبي صلى الله عليد وسلم فيفشونه ويلقونه الى المشركين فتهاهم أللة عن ذلك (الثالث) قال ابن

يجزئك الثلث أن تنصدق به (وتخونوا أماناتكم) فيما بينكم وهو بجزوم معطوف على الاول أومنصهوب على الجواب بالواد (وأنتم تعلون) أ نكم تخونون أو وانتم علماء تميزون الجسن من القبيم ( واعملوا

أنما أموالكم وأولادكم فَنَنَدٌ ﴾ لانها سبب الوقوح في الانم والعقاب أو محنة من الله عز و جل ليبلوكم في ذلك فلا يحطمنكم حبهما على الحيانة كالبي لبا تجهز وان الله ﴿ ٥٣٦ ﴾ عنده أجر عظيم )لمن آثررضاه تعالى عليهما

زيد نهاهمألله أن يخونوا كما صنع المنافقون يظهرون الاعان ويسرون الكفر (الرابع) عن جابر بن عبدالله ان أبا سغيآن خرج من مكة فعلم النبي صلى الله عليه وسلم خروجه وعرم على الذهاب اليه فكتب اليه رجل من المنافقين ان محد ايريدكم فعنفوا - ذركم فأتزل الله هذه الآية ( الحامس ) قال الزهرى والكلي نزلت في حاطب بن أبي للتعدّ حين كنبالى أهل مكة لماهم النبي صلى الله عليه وسلما الخرو ج اليها حكاه الاصم (والسادس) قال القاشي الاقرب ان حيانة الله خيرخيانة رسوله وخيانة الرسول غيرخيانة الامانة لان العطف يقتضي المفايرة اذا عرفت هذا فنفول انهتمالي أمرهم أن لا يخونوا الفنائم وجعل فالكخيانة لدلانه خيانة لمطيته وخيانة لرسوله لانه القيم بقسمه أفن خانها فقدخان الرسول وهده الغنجة قد جعلها الرسول أمانة فيأيدى الغانمين وألزمهم أن لايتنا والوالانفسهم منها شيثا فصارت وديعة والوديعة أمانة في يدالمودع فن خان منهم فيها فقد خان أمانة الناس اذالخيانة صد الامانة قال ويحمّل أن يريد بالامانة كلماتسبد به وعلى هذا النقدير فيدخل فيد الغنية وخيرها فكان معنى الآية ايجاب أداه التكاليف بأسرها على سبيل التمام والكمال من غيرتقص ولااخلال وأماالو جوه المذكورة في سبب نزول الآية فهي داخلة فيها لكن لا بجب قصرالا يةعليهالان العيرة بعموم اللفظ لا يحصوص السبب (المسلة الثانية ) قال صاحب الكشاف معنى الخون النقص كما أن معنى الوفاء التمام ومنه تخونه اذا انتقصه ثم استعمل ف صندالامانة والوفا الانك اذا خنت الرجل في شئ فقد أدخلت عليه النفصان فيه ( المسئلة الثالثة ) في قوله وتخونوا أما ما تكرو جوه ( الاول ) النقدير ولا تخونوا أماناتكم والدليل عليهماروى فحرف عبدالله ولاتخونوا أمانا مكم (الثابي) التقدير لا تخونوا الله والرسول فانكم ان فعاتم ذلك فقد خنتم أمانا تكم والعرب قدتذ كر الجواب تارة بالفاموأخرى بالواو ومنهم من أنكر ذلك وأما قو لدتعالى وأنتم تعلون ففيد وجوه ( الاول ) وأتم تعلون أنكم تخونون بعني ان الجيانة تو جدمنكم عن تممدلاعي سهو (الثاني) وأنتم علماء تعلون قائم القيم وحسن الحيس مم انه لما كان الداعي الى الاقدام على الخيانة هؤ حسالاموالاوالاولادنيد تعالى على انه يجب على العاقل أن صترز عن المضار المتولية من ذلك الحب فقال إنما أموالكم وأولادكم فتنة لانها تشغل القلب بالدنيا وتصيرجابا عن خدمة المولى تمقال وأنالته عنده أجرعظيم تنيها على انسعادات الا مَرْمَرة خِيرَمن بسماهات الدنيا بدنها النهاا أعظم فالنمرف وأعظم فالفوزوا عظم فالدة لافها تبتى بفاء لانها يقليفهذا هوالمرادمن وصبف القرالاجرالذى عنده بالعظم وعكنأن عَمد بهذه الآية في سيان أن الاشتغال بالنوافل أفضل من الاشتغسال بالتكاح لان الاشتغال بالنوافل بغيد الأجيرالعظم عيدالله والإشتغال بالنكاح يغيدالولدو يوجب الحاجة الى المال وذلك فتناة ومعلوم إنهاأ فضى المالاجر العظيم عندالله فالاشتغال به خير بما أفضى إلى الفشنة ١ قوله تعالى ( باأيها الذين آمنوا أن تنقوا الله يجمل الكم

وراعي حدوده فيهما فنيطوا هممكم بمسا يوديكم اليه (باأ ماالدين آمنوا) تكر يرالخطاب والوصيف بالاعان لاظهار كال العناية بمسا يعده والابدان أنهما يقتضى الا مان مراعاته والمحافظة علبه كافي الخطابين السابقين (ان تنقوا الله )أى فى كل ماتأ تون وماتذرون ( بجعل لكم) بسبب ذلك (فرقانا) هداية في فلو بكر تفرقون مها بين الحق والباطل أونصرا يفرق بين المعق والمطل باعزاز المؤمسنين واذ لال . الكافرين أو مخرجا للم الشبهات أو بجاة عما تحذرون في الدارين أوظهورايشهرأمركم وينشرصيتكممن قولهم بتافعل كذاحتي سطيع الفرقان أى الصبح (ويكفر عنكمسيا تكم)أي يسترها (ويغفرلكم)ذنو پكم بالعفووا لتحاوزعنهاوقيل السياءت الصغسائر والذنو بالكباروقيل المرادما تقدم وماتأخر لانها فيأهل دروقد

غفرهما الله تعالى لهم وقوله تعالى ( والله نفوالفضل العظيم ) تعليل لما قبله وتنبيه على أن ما ﴿ فَرَقَاناً عَلَى وعده الله تعالى لهم على النفوى تفضل منه واحسان لا أنه مما يو جبه التقوى كا اذاوعد السيدعبده انعاما على عل

(والأعكر لما الذي كفروا) منصوب على المفعولية بمضمرخوطينيه التي صلى الله عبليد وسلم معطوف على قوله تعالى والآخر والفاأن الخرسوق ابته كالنصمة العاسفة في ٥٣٠ كم بديسلي القد عليد وسلم دعد نذكير النعمة العامة الكل

أىواذكروقت مكرهم مك (ليلبتوك) بالوثاق ويعضده قراءة من قرأ ليقيديوك أوالاتخسان بالجرح من قولهم ضربه حتى أثبته لاحراك يه ولابراح وقرى ليثبتوك بالتشديدوليبيتوك من البيات (أويقتلوك)أي بسيوفهم (أو يخرجوك) أىمن مكة وذلك أنهم لماسمعوا بإسلام الانصار ومبايعتهمله عليدالصلاة والسلام فرقوا واجتموا في دارالندوة يتشاورون فأمر وصلى الله عليه وسافدخل اليسعليهم في صبورة شيخ وقال أنامن تجدسمعت باجتماعكم فأردت أن أحضركم ولن تعدموا مني رأيا ونصحافقالأ بوالبعتى رأى أن تحبسوه في بيت وتسدوا منا فذه غير كوة تلقون اليه طعامه وشراء منهساحتي عوت فقسال الشيخ بنسالرأي بأتسكرمن يقا تلكم من قومه و يخلصه من أمديكم فقال هشام بن عروراً بي أن تحملوه على جل

هُرِقَانَا وِيَكُفِرُ عَنْكُمْ سِيَّانَكُمْ وَيَعَشَّى لَكُمْ وَلَقْهُ دُوالْمُصَلِ العظيم ) وأعلم أنه تعالى لما حدر عن الفتنة بالاموال والاولاد رغب في النموي التي توجب تراة الميل و الهوي في عبد الاموال والاولاد وفي الله يقد مسائل ( المسلة الاولى ) تقائل أن يقول ادخال الشرط ق الحكم اعا يحبش في جِي مِن كان جلملا بسواقب الامور وذلك لايلي إلى تعالى والجواب ال فوادا ان كان كذا كان كذا لا يغيد الاستخون الشرط مستازما والمجراء فأماأن وقوج الشريط مشكوك فيعأ ومعلوم فللكخير مستفاد من هذا اللفظ سلنا ويفيد هذا الشك الا أنه تمال بمامل الميادق الجزاءمعاملة الشالة وعليه يغرج قوله تَعالَى وَلنبلونكم خَيِّ نعلِمُ الْمِعاهدين منكم والصابرين (المسئلة الثانية ) هذة القضية الشرطية شرطها شي واجدبوهو تقوى الله تعالى وذلك يتناول اتفاء الله في جيم الكيائر والما خصصنا هذا اللكبائر لانه تعالى ذكر في الجزاء تكفير السيئات والجزاء يجب أن يكون مغايرا للشدرط فجمملنا التقوى على تقوى الكبائر وحلنا السيئات على الصغائر ليفلهر الفرق بين الشرط والجزاء وأما الجزاء المرتب على هذا الشمرط فامود ثلاثة (الاول) قوله يجعل لمكم فرقانا والمعنى أنه تعالى يفرق بينكم و بين الكفار ولماكان اللفظ مطلقاوجب حله على بجيع الفروق الحاصلة بين المومنين وبين الكفار فتقول هذا الفرقات اما أن يستبر في أحوال الدنيا أوفي أحوال الآخرة أما في أحوال الدنيا فاماأن يتعبر في أحوال القلوب وهي الاحوال الباطنة أوفى الاحوال الظاهرة أما في أحوال القلوب فامور (أحدها) المه تعلق يخسى المؤمنين بالهداية والمعرفة (وثانيها) اله يخص قلوبهم وصدو رهم بالانشراح كاقال أفن شرح القصدره للاسلام فهوعلى نورمن ربه (وثالثها) انه يزيل الغل والحقد والحسد عن قلو بهم ويزيل المحكر والحداع عن صدورهم مع أن المتسافق والكافريكون قلبسه بملَّو أمن هسته الاحوال الخسيسة والاخلاق الذميمة والسبنت في حصول هذه الاموران القلب اذاصار مشرقا بطاعة الله تمالى زالت عندكل هذه الخلمات لان معرفة المهنور وهذه الاخلاق فلمات واذا ظهر النورفلابد من روال الفلمة وأمافي الاحوال الفاهرة فان الله تعالى يضمى المسلين بالعلو والفتح والنصروا اظفر كاقال ويدالمزة وارسوله والمؤمنين وكاقال ايظهر معلى الدين كله وأمر الفاسق والكافر يالعكس من ذلك وأماني أحوال الاتخرة فالثواب والمنافع الداعة والتعظيم من الله والملائكة وعل هنه الاحوال داخلة في الفرقان (والنوع الثاني )من الاجزية المرتبة على التعوى تولهو يكفرعنكم سينانتكم فنقؤل انخلنا قوله التنقوا الله على الاتفاء من الكفركاتُ المرادُ بقوله و يكفره تكم سيا تنكم بجيع السيئات التي وجدت قبل الكفر والله حلثاء على الاتقاء عن المستكبار كان المراد من هذا تكفير الصغائر ( والنوع الثالث ) قوله و يغفر لكم واعلم انالرادمن تكاير السيئات سترها في إلدنياً ومن المغفرة ازالتها في القيامة لتلأيازم التكرارمم قال وللله ذوالعضل العظيم،"

يةسدقوماغبركمو بقاتلكم مهم فقاك أبوجهل أناأرى أن تأخذوا من كل بفلن فلاها وتعطوه سيفافيظ بز أبوه ضرية واحدة فيتفرق دمد في القبائل فلا يقوى بتوهاشم ﴿ ٥٣٨ ﴾ على حرب قريش كلهم فاذا طلبوا البقل عقلناه

ومن كال كذلك فانه اذا وعديشي وفي به واتماقلنا ان افضال الله أصلم من افضال غيره لوجوه (الاول) انكل ماسوى الحق سبحاته فاته لايتقضل ولالحسن الااذاحصلت في قلبدداصية الافضال والاحسان وتلك الداعية حادثة فلاتحصل الابتخليق الله تعالى وعندهذا ينكشف انالمنفضل ليس الاالقة الذى خلق تلك الداعية الموجبة الذاك الفعل ( الثاني) أن كل من تفضل يستفيد به نوعامن أنواع الكمال اماء وصامن المال أوعوصا من المدح والثناء واملعوصامن توع آخروهودفع الالم الحاصل في القلب بسبب الرقة الجنسية والله تعالى يعطى ويتغضل ولايطلب به شيئامن الاعواض لانه كامل لذاته وما كانماضلاللذي لذاته امتع أن يستفيده من غيره (الثالث) أن ككل من تفضل على الفيرفان المثغضل عليه يصير ممنونا عليهم ذلك المتغضل وذلك منفرأ ماالحق سجحانه وتعالى فهوالموجدلدانكل أحدبجمبع صغاته فلايحصل الاستنكاف من قبول احسانه (الرابع) ان كل من تفضل على غيره فانه لايتنع المتفضل عليه بذلك التفضل الإاذا حصلت له عين باصرة وأذن سامعة ومعدة هاضمة حتى بنتغم بدلك الاحسان وعندهذا ينكشف أن المتفضل هوالله في الحقيقة فثبت بهذه البراهين صحة قوله والله ذوالفضل العظيم \* قوله تعالى (واذيمكر بك الذين كفرواليتبتوك أو يقتلوك أو يحرجوك و بمرونو مكرالله والله خيرالماكرين) اعلم انه تعالى لماذكر المؤمنين نعمه عليهم بقوله واذكروا اذأنتم قليل فكذلك ذكر رسوله نعمه عليه وهودفع كيد المنسركين ومكر الماكر ينعندوهنما السورة مدنية فال ابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم من المفسرين انمسر كقريش تآمروافي دارالندوة ودخل عليهم ابليس في صورة شيخ وذكر أنهمن أعل بجدفقال بعضهم قيدوه نتر بصيه ريب المنون فقال ابليس لامصلحة فيدلانه يغضب له قومه فتسفك له الدماء وقال بعضهم أخرجوه عنكم تستريحوا من اذاه لكم فقال ابليس لامصلحة فيدلانه يجمع طائفة على نفسدو يقاتلكم بهم وقال أبوجهل الرأى أن نجمعمن كل قبيلة رجلافيضر بوه باسيافهم ضرية واحدة فأذا قتلوه تقرق دمه في القبائل فلايقوى بنوهاسم على محار بةقر بشكاها فيرضون باخذالدية فقال ابليسهذا هو الرأى الصواب فأوجى الله تعالى الى نبيه بذلك وأذناه في الخروج الى المدينة وأمره ان لايبيت في مضجمه وأذن الله في الهجرة وأمر علياأن يبيت في مضجمه وقال له تسبح ببردتى فاندلن بخلص اليك أمر تكرهد وباتوا مترصدين فلا أصبصوا ارواالي مضبط كابصر واعليا فبهتوا وخبب الله سعيهم وقوله ليثبتوك قال ابن عباس ليوثقوك يشدوك وكل من شدفقد أثبت لانه لايقدرعلي الحركة ولهذا يقال لمن اشتدت به عله أوجراحة تمنعه منالحركة قدأتبت فلان فهومثبت وقبل ليسجنوكوقيل ليحبسوك وقيل ليذبنوك في بيت فعذف المحل الوصنوح معناه وقرأ بعضهم ليثبنوك بالتشديد وقرأ التخعي ليهيتوك من البيات وقوله أو يقتلوك وهو الذي حكيناه عن أبي جهيل لعنه الله أو يخرجوك أي

فقال مدق هذالفتي فتفرقواعلى رأيه فأتى لجبريل الني عليهما العلاة والسلام وأخيره بالخبر وأمر وبالهجرة فبتعليا رمنى الله تعالى عندعلى مصحدوخرج هومع أبيكر رضي الله عنه الى الغار ( و عكرون و عكرالله)أى ردمكرهم عليهم أومجسازهم عليدأ ويعاملهم معاملة الماكرين وذلك يأن أخرجهمالي بدروقلل المسلين في أعينهم حتى حلوا عليهم فلقوا منهم مالقوا (والقخير الماكر ن)لايعياً مكرهم عندمكر مواسناد أمثال هذا اليدسحانه ممايحسن للمشاكلة ولامشاغله التداء لمافيدمن إيهام مالا بليق به سحسانه (واذاتنلىعليهم آياتنا) الق حقها أن يخرلها مم الجبال (قالواقد سمعتالونشا القلنا مثل هذا) قاله اللعين المنصرين الحرثواسناده الى الكل لمساأنه كأن رئيسهم وقامنيهم الذي يقولون بقوله ويأخذون

فإية المكابرة ونهاية العناد كيف لاولؤاسة جلاصوا شيئا من ذلك فاالنبي كان يمنعهم من المشيئة وقه تعدوا عشرسنين وقرعواعلى العِز وذا قوامن ذلك الإمرين ﴿ ٥٣٥ ﴾ محقورهوا بالسيف فأيما رصوا باسواه مع الفتهم وفرط

استنكافهم أن يغلبوا لاسيمافي إبالبان (ان هذا الأأساطرالاولين) أي ما يسطرونه من القصص (وانقالسوا اللهم انكان هذا هو الحقمن عندك فأمطر علينا جارة من السماء أواثنا بعذاب أليم) هذا أدصا من أباطيل ذلك اللعين روى أنه لما قال ان حدا الا أساطم الاولين قال له النى صلى الله عليه وسلم ويلكانه كلام الله تعالى فقال ذلك والمعنى ان القرآن انكان حقسا منز لامن عندك فأمطر علينا الحجارة عقو بة على انكارنا أوائنسا بعذاب أليم سواه والمراد منه النهكم واظهسار اليقين والجريم النام على أنهلس كلبلك وحاشاه وقرى الحسق بالرفع -عسلي أنهومبتسدأ الافصل وفائدة النعريف فيـــه الدلالة على أن ، المعلق بهكونه حقسا على الوجه الذي يدعيه صلى الله عليه وسلوهوتنز بله لاالحق مطلة العيو يزهم ان يكون مطابعًا إلوافع عبرمر لكالاساطير (وما كان الله ليعذ بمهوانت فيم) جواب لكارتهم الشنعاء

من مكة ولماة كرتمالي هذه الاقسام الثلاثة قال و بمكرون و يمكرالله والله خيرالماكرين وقدذكرنا فيسورة آلعران فيتفسير قيوله ومكروا ومكرالله وإلله خيرالماكرين تفسير الكر في حق الله تعالى والحاصل انهم احتالوا على ابطال أمر محدوالله تعالى نصره وقواه فضاع فعلهم وظهر صنع الله. تعالى قال الغاضي الفصة التي ذكرها ابن عَلَم نَ موافقه للقرآن الإمافيها من حديث ايليس فانهزعم أنه كأنت صورته موافقة لصورة الانس وذلك بإطل لانذلك التصوير أماان يكون من فعل الله أومن فعل ايليس والاول ا باطللانه لايجوز من الله تعالى أن يفعل ذلك ليفتن الكفار في المكروا لثاني أبضا باطللانه لايليق بحكمة الله تعالى أن يقدر ابليس على تغيير صورة نفسه واعلمان هذا النزاع عجيب فانه لمالم يبعد من الله تعالى أن يقدر ابليس على أنواع الوساوس فكيف يبعد منه أن يقدره على تغييرصورة نفسدفان قيل كيف قال والله خيرالماكرين ولاخير في مكرهم قلنا فيه وجوه (أحدها) أن يكون المراد أقوى الماكر ين فوضع خيرموضع اقوى وأشد لينبه بذلك على انكل مكرفهو يبطل في مقسايلة فعل الله تعالى ( وثانيها ) أن يكون المراد خيرالماكرين لوقدر فمكرهم مايكون خيرا وحسنا (والشها) أن يكون المراد من قوله خيرالماكرين ليس هو التفضيل بل المراد انه في نفسه خير كايقال الثريد خيرمن الله تعالى \* قوله تعالى (واذا تنلي عليهم آياتها قالوا قد سمعنا لونشاء لقلنا مثل هذا ان هذا الاأساطيرالاولين واذقالوا اللهم انكان هذاه والحقمن عندك فامطر علينا جارة من السماء أوا تتنايعذاب أليم وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون ومالهم أن لايعذبهم الله وهم يصدون عن المسجد آلحرام وماكانوا أولياءه ان أُولِيَاوَمُ الْالْمَنْقُون وَلَكُنَّ أَكْرُهُم لايعلون ) اعلم انه تعالى لماحكى مكرهم فيذات محد حكى مكرجم في دين محدروى ان النضر بن الحرث خرب الى الحيرة تاجرا واشتى أحاديث كليلة ودمنة وكان يقعدمع المستهزئين والمقتسين وهومنهم فيقرأ عليهم أساطير الاولين وكان بزعم انهامثل مابذكره مجدمن قصص الاولين فهذا هوالمراد من قوله قالوا قدسمعنا لونشاء لقلنامثل هذآ انهذا الاأسامليرالاولين وههنا موضع بحث وذلك لان الاعتماد في كون القرآن معجزا على انه صلى الله عليه وسلم تحدى العرب بالمعسارضة فلميأ توابها وهذا اشارة المانهم أتوابتلك المعارضة وذلك يوجب سقوط الدليل المعوك عليه والجوآب انكلة لوتفيد انتفاء الشيء لانتفاء غمره فقوله لونشاء لقلنا مثل هذا يدل على أنه ماشاء بذلك القبول وماقال فثبت ان النضرين الحرث أقرانه ما أني بالمعارضة وانها أخبرانه لوشاء هالاتي بهاوهدامنعيف لانالمقصودا بايحصل لوأى بالمعارضة أماجرد هذا القول فلافالدة فيد (والشبهة الثانية ) لهم قولهم اللهم انكان هذا هوا لحق من عندُّك فأمطر علينا حجارة من السماء أوا تننا بعبداب أليم أي بنوع آخر من العداب أشد من ذلك وأشق منه علينا فأن قيل هذا الكلام يوجب الإشكال من وجهين (الاول) أن

و بان للوجب لامهالهم والتوقف في اجابة دعائهم واللام لتأكيد الني والدلالة على أن تعذيبهم عداب استئصال وَالْتِهَاعِلَيْهُ الصِلاَةُ وَالسَّلَامُ بِينُ أَظْهِرَهُمْ خَارِجُ عَنْ عَادَتُهُ تَعَالَى ﴿ ٤٠ ﴾ غير مستقيم في حكمه وقضائه والمراد

قوله اللهم انكان هذا هوالحق من عندانه فامطر علينا جارة من السماء أواثننا بمذاب أليم حكاما مقدعن الكفار وكان هذا كلام الكفار وهومن جنس نظم القرآن تقدمصلت للعارضة في هذا القدر وأيضا حكى عنهم افهم قالوا في سورة بني اسرائيل وقالوا لن نو من الدحى تفجر النامن الارمن ينبوعاوذاك أيضاكلام الكفارفقد حصل من كلامهم مايشبه فظم القرآن ومعارضته وذلك يدل على حصول المعارضة (الثاني) ان كفار قريش كانوامعترفين بوجودا لالدوقدرته وحكمته وكانوا قدسموا التهديدالكثيرمن محدعليه الصلاة والسلام فينزول العذاب فلوكان نزول القرآن مجزا لعرفواكونه مجرزا لانطيم أرباب الفصاحة والبلاغة ولوعرفواذلك لكانأ قل الاحوال أن يصيروا شاكين في نيوه محدعليد الصلاوالسلام ولوكانوا كذلك لماأقدمواعلى قولهم اللهمان كانهذا هواياق من عندا الماسرعلينا جارة من السماء لان المتوقف السال لا يتجاسر على مثل هذه المالغة وحيث أتواجده المبالغة علنا انه مالاح لهم في القرآن وجه من الوجوه المعجزة والملايات عن الاول ان الاتيان بهذا القدر من الكلام لايكني في حصول المعارضة لافن هذا أللقدار كلام قليل لابظهرفيه وجوء الفصاحة والبلاغة وهذا الجواب لا يمشى الااذا فلنا التعدى ماوقع بجميعالسور وانماوقع بالسورة الطويلة التي يظهرفيها قوة الكلاموالجواب عن الثاني هب انه لم يظهر لهم الوجه في كون القرآن معجزا الاانه ماكان معجزا في نفسه فسواء عرفواذلك الوجه أولم يعرفوافا علايتفاوت الحال فيه (المسئلة الثانية) قوله اللهم ان كأن هذا هو الحق من عندا قل الزجاج القراءة بنصب الحق على خبركان ودخلت هوللفصل ولاموضع لهاوهي عنزلة ماالمؤكدة ودخلت ليعلم ان قوله الحق ليس بصفة لهذاوأنه خبرقال ويجوز هوالحق رفعاولاأعلم أحدا قرأبها ولاخلاف بين النحو بينف اجازتها ولكن القراءة سنةوروى صاحب الكشاف عن الاعش انه قرأبها واعلم انه تعالى لماحكي هاتين الشبهتين لميذكر الجواب عن الشبهة الاولى وهوقوله لونشاء لقلنا مثلهنا ولكنه ذكرالجوابعن الشبهة الثانية وهوقوله وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم وماكازالله معذبهم وهم يستغفرون وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم ان تقرير وجه الجواب اتالكفار لما بالغوا وقالوا اللهم انكان محدمحقا فامطرعلينا جارة من السماء ذكرتعالى أن محمدا وانكان محقا في قوله الاابه مع ذلك لا بعطر الحجارة على أعدائه وعلى منكري نبوته لسببين (الاول) أن محمد اعليه الصالاة والسلام مادام يكون حاضرامعهم فانه تعالى لايفعل بهرذاك تعظيماله وهذا أيضا عادة الله مع جيع الأنبياء المتقدمين فانه لمبعذب أهل قرية الابعدأن يخرج رسولهم منها كاكان في حق هود وصالح ولوط فان مقيل لماكان حصوره فيهممانعامن نزول العناب عليهم فكيف قلل فاتلوهم يجذبهم الله في يت معدَّمْن المراد من الأول عداب الاستنصال ومن الثاني العداب الحاصل بالجارية يقولون بقوله ويأخذون منالبيات وقوله أو يقتلؤك وكرقوله وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون وفي تفسيره وجوه

باستغضارهم في قوله تمسالي ( ومأكان الله معذبهم وهم يستخفرون) المااستفارم يو منهم منالمؤمنين أوقولهم اللهم اغفر أوفرضه على معنى لواستغفروا لميعدبواكقوله تعالى وماكان د يك ليملك القرى بظلم وأهلهسا مصلحاون (ومالهم أن لايمذ جم اقه) يان لاستحقاقهم العذاب يعديان أن المانع ليس من قبلهم أي ومالهم ما عنع تعذير الم ذلك وكيف لأيهذبون (وهريصدون عن السجد الحرام) أي وجالهم ملك ومن صديعم عند الجاءرسول الله صلى الله عليه وسلم الىالهجرة واحسارهم عام الحدييسة (وماكانوا أولياءه) جال من ضمير يصدونمفيدة لكمال مقيم ما مستعبيوا من هذا) قاله الله ماشرتهم الحرثواستادهالي الغنع. لمساأته كان رئيسهم وقاضيهم الذي

المسار بأن منهممن يعلم ذلك وللكند يعاند وقيل أريد بأكثرهم كلهم كا يزاد بالقلة القدم (وماكان سلاتهم عندالبيت) أىدعاو همأومايسونه صلاة أوما يضعون موضعها (الامكار) أي ضغيرافعال من مكايكو اذاصنفروفرئ بالقصر كالبكي (وقصدية) أي تضفيقا تفعلة من الصدي أومز الصدعلى الدال أحدحرفي التضعيف بالياء وقرئ صلاتهم بالنصب على أنه الخبر لنكان ومساق الكلام لتقريرا ستحقاقهم العذاب أؤعدم ولايتهم المسجد مانها لاتليق من هد. صلاته روى أنهم كأنوا يعثوفون عراة الرجال والنساء مشبكين بين أمابهم يصفرون فيها ويصغفون وقبلكانوا مفعلون دُلك اذا أراد التبي صلى الله عليه وسلم أنيصلي يخلطون عليه ويرون أفيهم يصلون أيضا (فدوقواالعداب) أي إلقتل والاسريوم بدروقيل عنال الآحرة واللام المحقل أن تكون المهد والمعهودا تتابعة اب أليم (عاكنتم تعليب ن) اعتقادا وعلا

(الاول) وهاكانالله معذب هؤلاء الكفاروفيهم مؤمنون يستغفرون فاللفط وان كان عاما الأأن المراد بعضهم كإيقال قتل أهل الحطة رجلا وأقدم أهل البلدة الفلانية على الفساد والمراد بعضهم (الثاني) بوماكان اهم معذب هؤلاء الكفاروفي علماقه أنه يكون لهم أولاد يو عنون بالله و يستغفرونه فوصفوا بصغة أولادهم وذرال مم (الثالث) فال قتادة والسدى وماكان الله معذبهم وهم يستغفرون أى لواستغفروا لم يعذبوا فكان المطلوب من ذكر هشدا الكلام استدعاء الاستغفار منهم أي أواشتغلوا بالاستغفار لما عذبهم الله ولهنا ذهب بعضهم الى أن الاستغفار ههنا بمعنى الاسلام والمعنى انه كان معهم فوم كان في علم الله أن يسلوا منهم أبوسفيان بن حرب وأبوسفيان بن الحرث بن عبد المطلب والحرث بن هشام وحكيم بن حرام وعدد كثيروالعني وماكان الله معذبهم وأنت فيهم معان في علم اللهان غيهم من يول أحر والى الايمان قال أهل المعاى دلت هذه الآية على الزالاستغفار أمان وسلامة من العداب قال ابن عباس كان فيهم أمانان بي الله والاستغفار أماالنبي فقدمضي وأما الاستغفار فهو باف الى يوم القيامة مجمقال ومالهم الا يعذبهم اللهواعكم انه تعالى بينفى الآية الاولى انه لايعذبهم مادام رسول الله فيهموذكر في هذه الآية انه يعذبهم فكان المعنى أنه يعذبهم اذاخرج الرسول من بينهم ثم اختلفوا فهذاالعداب فقال بعضهم لحقهم هذاالعذاب المتوعد بهيوم بدروقيل بليوم فتعع مكة وقال ابن عباس هذا العداب هو عدات الآخرة والعدات الذي نفاه عنهم هوعدات الدنياتم بين تعالى مالاجله يعذبهم فقال وهم يصدون عن السجد الحرام وقد ظهر في الاخبارانهم كيف صدواعته عام الحديبية ونبدعلى انهم يعددون لادعاقهم انهم اولياوة عميين بطلان هذه الدعوى بقوله وماكانوا أولياء انأولياؤه الاالمتقون الذين يتعرزون عى المنكرات كالذي كانوا يفعلونه عند البيت من المكاء والتصدية والمقصود بيان انمن كانت هذه حاله لم يكن ولياللمسجد الحرام فهم اذن أهل لان يقتلوا بالسيف و يحار بوافقتلهم الله يوم بدر وأعز الاسلام بذلك على ما الدم شرحه \*قوله تعالى (وما كان صلاتهم عند البيت الامكاء وتصدية فذ وقوا مساب عاكنتم تنكفرون ) اعلم انه تعالى لماقال في حق الكفار انهم ماكانوا أولياء البيث الحرام وقال أن أولياو، الا المتقون بين بعدهمامه خرجوا من أن بكونوا أولياء البت وهوان صلاتهم عند البت وتقر لهم وعبادتهم اتماكان بالمكاء والنصد يققال مساحب الكشاف المكاءفعال بوزن النغاء والرغاء من مكايمكوا ذاصغر والمكاء الصفير ومنه المكاء وهوطائر يألف الريف وجعد المكاكسمي مذلك لمكثرة مكاثه وأما التصادية فهي التصفيق تفال سيدي يعييدي تصدية الااصفى سليه وفي أصلها قولان (الاول) انهامن الصدى وهوالصورة الني يرجع من جبل (الثاني) قال أبو عبيدة أصلها تصلُّدة فابدلت الياء من الدال ومقد كا تعانى اذا قومك مته يصدون أى يجزون وأتنكر بمصنهم هذا الكلام والارهرى

محم قول أبي عبيدة وقال صدى أصله صدد فكترت الدالات فقلبت احداهن بلعاذا عرَفْت هسدًا فنقول قال ابن عباس كانت قريش يطهوفون بالبيت غراة بصغرون ويصفقون وقال محاهد كانوايعا رضون الني صلى المدعليه وسلم في الطواف ويستهزون به و يصغرون و يخلطون عليه طوافه وصلاته وقال مقاتل كان آذا صلى الرسول في المسيمين مومون عن عينه ويساره بالتصفير والتصفيق لخلطوا عليه صلاته فهلي قول ابر عباس كأن المكاء والنصدية نوع عبادة لهم وعلى قول محاهد ومقاتل كأن أيذاء للني صلى الله عليه وسلم والاول أقرب لفوله تعالى وماكان صلاتهم عند البيت الامكاء وتصدية فأن قيل المكاء والنصد مة ما كأنامن جنس الصلاة فكيف مجوز استثناؤهما عن الصلاة قلنا فيدوجوه (الاول) انهم كانو ايعتقدون ان المكاء والتصديد من جنس الصلاة فغرج هدا الاستثناء على حسب معتقدهم (الثاني) أن هذا كقولك ودت الامير فجعل جفائي صلتي أى أقام الجفاء مقام الصلة فكذا ههنا (الثالث) الغرض منه أن من كان المكاء والتصدية صلاته فلاصلاة له كاتقول العرب مالفلان عيب الاالسحاء يريدم كان السخاء عيبه فلاعيبله ثم قال تعالى فذ وقوا العذاب بماكنتم تكفرون أى عدذاب السيف يوم بدر وقيل يقال لهم في الا خرة فذوقوا العذاب عاكنتم تكفرون \* قوله تعالى (أن الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدواعن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسيرة م نغلبون والذين كفرواالى جهنم يحسرون ليم الله الخبيث من الطيب و يجعل الحبيث بعضه على بعض فيركم جيمافيجمله فيجهنم أوللك هم الحاسرون) اعلمانه تعالى السرح أحوال هُولاهِ الكمارفي الطاعات البدنية اتبعها بشرح أحوالهم في الطاعات المالية قال مقاتل وَالْكلي نزات في المطعمين يوم يدر وكانوا اثني عسر رجلا من كبار قريش وقال سعيدين جبيرو مجاهد نزلت في أبي سغيان وانفاقه المال على حرب مجديوم أحدوكان قداستأجر ألفين من الاحابيش سوى من استجاش من العرب وانفق عليهم أر بعين أوقية والاوقية اثنان وأر بعون مثقالاهكدا قاله صاحب الكشاف ثم بين تعالى انهما تماينفقون هذاالمال ليصدواعن سبيل الله أى كان غرصهم في الانفاق الصدعن اتباع محد وهوسبيل الله وانلم يكن عندهم كذلك ثم قال فسينفقونها ثم نكون عليهم حسرة يعنى انه سيقع هذا الانفاق ويكون عاقبته الحسرة لانه بذهب المال ولايحمل المقصودبل يصيرون مغلوبين فآخر إلامر كافال تعالى كتب الله لاغلبن أناورسلي وقوله والذين كفرواالي جهنم يحشرون فيه بحثان (البحث الاول) انهلم يقل وإلى جهنم ، يحسرون لانه كان فيهم من أسل ل ذكران الدين بقواعلي الكفريكونون كفيلك (البحث (الثاني) انظاهر قوله الى جهنم يحشرون يفيدانه لايكون حشرهم الاالي جهنم لان " تقديم الخبر بفيد الحصر واجل أن المقصود من هذا الكلام انهم لا يستغيدون من بذلهم ، آمواً لَهُمْ في تلك الإنفاقِات الاالحسرة والخبية في الدنيا والعذاب الشديد في الآخرة

سبيلالله ) نزلت في المطعمين ومبدروكانوا ائنيءشررجلامن فريش يعلم كل واحدمنهم كل يوم عشر جزراوف أبي سفيان استاجر ليوم أحد الفين سوى من استحاش من العرب وأنفق فيهم أربعين أوقبة أوفى أصحاب العيرفانه لماأصب قريش بوم مدرقيل لهم أعينوا بهذاالمالءلي حرب مجد لعلناندرك ثأرنامنه فقعلوا والمراديسيل اللهدينه واثباع رسواد (فسننفقونها) تمامها ولغل الاول إخبارعن انفاقهم في تلك الحال وهوانفاق يوم بدروالثانى اخبارعن انفافهم فيما يستقبل وهوانفاق يوم أحدويحتملأن يرادبهما واحدعلي أن مساق الاول لسيان الغرمش من الأنفاق ومساق الثاني ليبان عاقبته وأنه لم بقع بعد (تم تكون عليهم حسرة)ندماوغالفواتها من غرخصول المقصود جط داتها حسر وهي طقية انفاقها مبالنة (ثم يغلبون) إخرالامي

وان كَانُ الحربُ بَيْنَهُمُ سُجِالًا قبل ذلك

والذين كغروا) أي تيواعل البكفر وأصرُواعِليه. ﴿ ٥٤٣ ﴾ ( إلى بيهنم يجشرون ) أي بسافون الال غيرها

(اليميز الله الخبيث من الطيب)أي الكافرمن المؤمن آوالفسا دمق المصلاح واللام متعلقة بتحشرون أويغلون أوماأ كفقه المشركون فيعدوا تهصل اللمعليد وسإعا أنفقد المسلونني نصرته واللامتعلقة بقوله مم تكون عليهم حسرة وقرئ اليمز بالتشديدللحبالغة (ويجعل الخبيث بعضد على بعض فبركدجيما)أييضم بعضد الى بعضحتي يتزا كوالفرط ازدحامهم فبجمعه أويضم الي الكافر ماأنفقدليز يد بهعدابه كاللكافرين (فيمِمله فيجهنم)كله (أولئك) اشارة الى الخبيث أذهوهبارة يحن الفريق أوالى المنفقين ومافيد من معنى البعد للإيذان بعددر جتهم في الخبث (هم الخاسرون) الكاملون في الخسران النهم خسروا أنفسهم وأموالهم (قلالذين كفروا) همآ يوسفيان وأصحابه أى فللاجلهم 🥻 (انبتهوا)عاهمغید مُّنُّ معاداة النبي صلى الله عليه وسلم بالدخول في الاسلام ( يغفر الهم ما قد سُلف ) من الذُّتوبُ

وُذَلْك يو جب الزجر العظيم عن ذلك الانفاق تم قال أيميز الله الخبيث من الطيب وقيه قولان ( الاول ) ليميز الله الغريقُ الخبيث من الكفار من الغريق الطبيب من المؤمنين فيجعل الغرايق الخبيث العصد على بعض فيزكه جيعا وهو عبارة عن أبليم والضم حتى يتراكوا كفوله تعالى كادوا يكونون عليدلبدايعني لغرط ازدحامهم فقوله أوكنك اشارة الى الفريق الخبيث ( والقول الثاني ) المراد بالحبيث نفقة الكافر على عداوة محمد و بالطيب نفقة المؤمن في جهادالكفار كانفاق أبي بكروعمان في أصرة الرسول عليه الصلاة والسلام فيضم تعالى تلك الامور الخبيثة بعضها الى بعض فيلقيها في جهنم و يعذبهم بها كقوله تعالى فتكوى بهاجباههم وجنو بهم وظهورهم واللامق قوله ليير ألله الخبيث على القول الاول متعلق بقوله يحشر ونوالمعنى انهم يحشررن ليمبز اللهالفر بق الخبيث من الغربق الطيب وعلى القول الثاني متعلق يقوله ثم تكون عليهم حسرة تم قال أولئك هم الخاسرون وهو اشارة الى الذين كفروا الله قوله تعالى (قل الله ين كفروا أن ينتهوا بعفر الهم ما قدسلف وان يعودوا عقد مضت سنة الاولين) اعلمانه تعالى لمابين صلاتهم في عباداتهم البدنية وعباداتهم المالية أرشدهم الى طريق الصواب وقال قل للذين كفراا فينهواوفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال صاحب الكشاف قل للذين كفرواأى قل لاجلهم هذا القول وهوان ينتهوا يغفرلهم ولوكان بمعنى خاطبهم يهلقيلان تنتهوا يغفروقرأاين مسعود هكذا ( المسئلة الثانية ) المعنى ان هؤ لا الكفار ان انتهوا عن الكفروعداوة الرسول ودخلوا الاسلام والمتزموا شرائعه غفرا فدلهم ماقدسلف من كفرهم وعدواتهم للرسول وان عادوا اليه وأصروا عليه فقدمضت سنة الاولين وفيه وجوه (الاول) المراد فقد مضت سنة الاولين منهم المذين حاق بهم يوم بدر ( الثاني ) فقد مضت سنة الالين الذين تحز بواعلى انبياتهم من الايم الذين قدمر وافلبتو قعوا مثل ذلك انه بننهوا (الثالث) أن معناه ان الكفار اذاانتهواعن الكفروأ سلواغفرتهم ماقد سلف من الكفرو المعاصي وان يعودوا فقد مضت سنة الاولين وهي قوله كتب أكالاغلبن أناورسلي ولقد سبقت كلتناولقد كتبنافي الزيور من بمدالذكر أن الارض يرثها عبادي الصالحون ( المسئلة الثالثة) اختلف الفقها في أن تو بدار تدبق هل تقبل أم لاوالصحيح أنها منبولة لوجوه ( الاول ) هذه الآية قان قوله قل للذين كفر والنينته وايففر لهم ما قد سلف يتناول جميع أنواع المكثر فأن قيل الزنديق لا يعلم من حاله أنه هل ائتهى من زندقته أم لاقلنا أحكام الشرع مبنية على الفلواهر كا قال عليد السلام عن عكم بالفلاهر فلا رجع وجب قبول قوله فيه ( الثاني ) لاشك أنه مكلف بالرجو ع ولاطريق له اليد الابهذه التو بة فلولم تقبل رنم تكليف مالايطاق ( الثالث ) غوله تعالى وهوالذي يقبل التو بدعن عباده و يخوا ، عن السيئات ( المسئلة الرابعة ) الحتيج أصحاب أبي حنيفة بهذه الآية على ان الكفار ليسوا مخاطبين بفروع الشرائع قالو لانهم لوكانوا مخاطبين بها لكاناماأن يكونوا

مخاطنين بها مع الكفر أو بمدزوال المكفر والاول باطل بالاجاع والثانى باطل لان هذه المنطقة المنطقة الانساء الانساء المنساء المنسان المنسان على ان المكافر بعد الاسلام لا يو اخذ بذي مما هر عليه في زمان المكافر بعد الاسلام المنسان الحامسة ) الجنبج أبو حنيفة رحم الله مردجه

مع ملزمه قصاء العبادات التى تركها في حال الده و قصاء العبادات الدنية والمالية وماكان له من جناية المسلام الاسلام يجب ما قبله فالمالية وماكان له من جناية المدنية والمالية وماكان له من جناية المدنية والمدنية أمه وقال يحيى بن حاذال الذى في هذه الفرسيعين سنة كيف لا يقوى على هدم وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كله الله فان انته والموا

خان الله يما يد روان تولوا فاعلوا أناقة مولاكم نع المولى ونع النصير) اعلمانه تمالى لما بين انهو . \الكفار ان انتهوا عن كفرهم حصل لهم الغفران وان عادوا فهم متوهدون بسنةالاولين اتبعه بأن أمر بقتالهم اذا أمسروا فقال وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة قال عروة بن الزبير كان المؤمنون في مبدأ الدعوة يفتنون عي دين الله فافتت من المسلين بعضهم وامر رسول الله صلى الله عليه وسلم المسطين أن يخرجوا الى الحبشة وفتنة "مانية وهوانه لمابايعت الانصاررسول الله صلى الله الله عليه وسلميعة العقبة توامرت قريش أن يفتنواالمو منين بكةعن دينهم فأصاب المومنين جهد شديد فهذا هوالمرادس الفتنة فامر الله تعالى بقنالهم حتى تزول هذه الفتنة وفيه وجه آخر وهوات مبالغة الناسفى حبهم أحيانهم أشدمن مبالغتهم فيحبهم أرواحهم فالكافر أيدايسي باعظم وجواء السعى في ابذاء المؤمنين وفي القاء الشبهات في قلو بهم وفي القائم في وجوء المحنة والمشقة واذا وقعت المقاتلة زال الكفر والمشقة وخلص الاسلام وزالت تلك الفتن بالكلية قال القامني انه تعالى أمر بقنالهم عبين العلة التي بها أوجب قتالهم فقال حتى لا تكون فتنة و يخلص الدين الذي هودين الله من سأ والادمان وانما يحصل هذا المقصود اذا زال الكفر بالكلية اذا عرقت هذا فتنول اما أن يكون المراد من الآبة وقاتلوهم لاجل أن يحصل هذا المعنى أو يكون المراد وقاتلوهم لغرض أن يحصل هذا المعنى فأن كأن المراد من الآية هوالاول وجب أن يحصل هذا المعنى من القتال فوجب أن يكون المرادو يكون الدين كله لله فيأرض مكة وما حواليها لان المقصود حصل هنالة قال عليه السلام لا يحتمع دينان في جَزيرة العرب ولا يمكن حله على جُيع البلاد اد لوكان ذلك مرادا لما بق الكفر فيها مع حصول النال الذي أمر الله به واما ذا كان المراد من الا يدهو الثاني وهوقوله عاتلوهم لغرض أن يكون الدين كله لله قعلى هذا التقديرلم يتتعجله على ازالة الكغر عن جيع العالم لانه ليس كل ما كان عرضا للانسان فاته يحصل فكان المراد الامر بالقتال خصول خنا المرض سواء حصل في نفس الامر أولم عصل ثم قال فان اله وافأن الله عا

عِمادِ النهم ( فع الولي ) لا يضيع من تولاه ( ونع النصير) لا يغلب من تُصِيره ،

قل وقد عمانلطأتسنه لزيادة ترغيب المؤمنين في القتال المعقليل أما ي بنعتمندقو لدتعالى فقد من سنة الاولين من الوصد (حتى لاتكون فتنة) أي لا يولجد منهبهشرك (ويكون الدين كلدالله) وقضعل الاديال الباطلة اماباهلاك أهلهاجيماأو يرجوعهم عنهاخشية القتل (فان انتهوا)عن الكفريقنالكم ( فاناقه بما يسملون بصير)فيجازيهمعلى انتهامهم عندواسلامهم وقرئ يتاء الخطاب أى عاتعملون من الجهاد الجخر ج لهم الح الاسلام وتعليقه بانتهائهم للدلالة على أنهم شابون بالسبيدكا يثاب المباشرون ملياشرة (وان تولوا) ولم ينتهوا عسن ذلك (فاعلواأناهمولاكم) . تاصركمفقوا به ولاتبالوا

(واعلوا أنما هم أن الكلي أنها ترات ببدروقال ألوا قدى كان الجمس في فروة بني قينفاع بمديدر بشهرونلا ثه أيلم للنصف من شوال على أسبتموه من الكفارعنوة والمنسف من شوال على أسبتموه من الكفارعنوة وأصل الفنيمة اصابة الفنم من العدوثم اتسع وأطلق على كل ماأصب منهم كانناما كان وقوله تعالى (من شئ) بيان للموضول محمله التصب على أنه حال عن عائدة الموضول في ٥٤٥ ، فصد به الاعتناء بشأر الفنيمة وان لا يشذعنها التي الموضول الموضول

أي ماغنه تموه كاننا بما يقع عليه اسم الشيُّ حتى الخيط والخيطخلاان سلب المهتول للقاتل اذا تفله الاملم وأن الاسارى يخرفيها الاماموكذا الاراضي المغنومة وقوله تعالى (فأنلله خسه) مبتدأخبره محذوفأي فعق أوواجب أن له تعالى خسموهده الجلةخبر لانماالخ وقرى بالكسر والاولىآ كدوأقويفي الايجاب لمافيد من تكرر الاسنادكا نه قبل فلابد من ثبات الخمس ولا سبيل الى الاخلال به وقرئ فللة خسه وقرئ خمسمه سكون الميم والجمهورعلى أنذكرالله تعالى للتعظيم كمافى قوله تعالى والله ورسوله أحق أن يرضوه وأن المراد فسيسة الجمس عسلي المعلوفين عليه نقوله تمالي (والرسول ولذي القربي والبتامي والمساكين وإن السبيل) واعادة اللامقذيالقربيدون غيرهم من اصناف الثلاثة

يعملون بصير والمعنى فانانتهوا عن الكفر وسائر المسامى بالتوية والايمان فان الله بما يعملون بصيرعالم لايخني عليمشي يوصل اليهم ثوابهم وان تولوايمني عن التو بة والايمان فاسملوا انافة مولاكم أى وليكم الذى يحفظكم ويرفع البلاء عنكم مميين انه تعسالي نعم المولى ونع والنصبر وكل مأكان في حاية هذا المولى وفي حفظه وكفايته كان آمنامن الآفات مصوناعن المخوفات \* قوله تعالى (واعلوا أنماغة تم من شي فأن اله خسه والرسول ولذى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ان كنتم آمنتم الله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقانَ يَوْمُ النِّي الجَمَانُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّشَى قَدَيْرٌ ﴾ أعلمانه تعالى لما أمر بالمقاتلة في قوله وقابلوهم وكان من المعلوم ان عند المقابلة قد تحصل الغنيمة لاجرم ذكر الله تعالى حكم الْغَنيمة وفي إلَّا يَهُ مُسائلُ ( المسئلةُ الاولى) الغنم الفو زيالشي يقال غنم يغنم غنمافه وغام والغنيمة في الشريعة مادخلت في أيدى المسلين من أموال المسركين على سبيل القهر بالحيل والركاب (المسئلة الثانية) قال صاحب الكشاف مافي قوله ماغنتم من شي موصولة وقوله منشى " يمني أى شي كان حتى الخيط والمخيط فانالله خبرمبتدا محذوف تقديره فحق أو فواجب أنالله خمسه و روى المخمى عن ابن عرفان الله خمسه بالكسرو تقديره على قراءة النضعي فلله خسه والمشهور آكدوا ثبت للايجاب كانه قبل فلابد من اثبات الحمس فيه ولاسبيل الىالاخلال به وفلك لانهاذاحذف الخبر واحتمل وجوها كشيرة منالمقدرات كفولك ثابت واجب حقّ لازم كان أقوى لايجابه من النصّ على واحد وقرى خسه بالسكون ( المسئلة الثالثة ) في كيفية قسمة الغنائم اعلم انحذه الآية تقتضي أن يو ُخذ خسهاوفي كيفية قسمة ذلك الحس قولان (الاول) وهوالمشهوران ذلك الحبس يخمس فسهمار سول الله وسهم لذوى قريامهن بني هاشم وبنى المطلب دون بنى عبد شمس وبتى توفل لماروى عن عممان وجبير بن مطعم انهما قالارسول الله صلى الله عليه وسم هو لأءاخوتك بنوهاشم لانكر فضلهم لكونك منهمأ رأيت اخواننا بني المطلب أعطيتهم وحرمتنا واما نحن وهم بمتزلة واحدة فقال عليه السلام انهم لم يفارقونافي جاهلية ولأاسلام انما بنو هاشم وبنوالمطلبشي واحدوشبك بين أصابعه وثلاثة أسهم لليتامى والمساكين وآبن السبيل وامابعدوقاة الرسول صلىالله عليه وسلم فعند الشلفعي رحمه الله أنه يقسم على خسة أسهم سهر لسول الله يصرف الى ما كان يصرفد اليه من مصالح المسلين كعدة الغزاة مرالكراع والسلاح وسهم لذوى القربي من أغنيائهم وفقرائهم يقسم بينهم للذكرمثل حظ الانثيين \* والبَّاقي للْفُرق الثلاثة وهم اليتاعي والمساكين وَّابن السبيل وقال أبو حنيغة رجمالله انبعدوفاة الرسول علبه الصلاة والسلام سهمه ساقط بسبب موته وكدلك سهمذوى القربي وانما يعطون لفقرهم فهمأسوة ساثرا لفقراء ولايعطى أغنياؤهم فيقسم على اليتاى والمساكين وإبنه السبيل وقال مالك الامرفى الخمس مفوض الى رأئ الامامان رأى قسمته على هولا وفعل وان رأي اعطاء بعضهمدون بعض فله ذلك واعلمان

لدفع توهم اشتراكهم في سهم ﴿ ٦٩ ﴾ سع ، النئ صلى الله عليه وسلمان يدانصالهم به عليه الصلاة والسلام وهم بنوها شم و بنوها شم و بني وفل لما روى عن عمان وجبير بن مطعر رضى الله عنهما أنها قالار سول الله المسلم و بنوها شم لا نكر فضلهم لمكانك المدى بحطك الله منهم أرأيت اخواننا بني المطلب المعملية وسلم وتنز فتناوا عاضى وهم بمنزلة واحدة فقال صلى اعتصليد وسلم انهم المباريفارة ونا في جاهلية ولا اسلام

أتماني هاشي بقوالم الملك يتلى والمحدوش لعظين أمهاب وكفيه فسنموا عندانا انهاكانت في مهدور مولا المدعل الموسل على خسقاً سهم سهم له عليه الصلاة والسلام وسهم للمذكورين من ذوى قرياه وثلاثة أسهم للإصباني الثلاثة الباقية وأما بشدو صلى الله عليه وسلم فسهمه ساقطوكذاسهم ذوى القربي وأنما بعطون لفقرهم فهمم اسوة لسائر الفقراء ولايعطى أغنيا وهم فيقسم على الاصناف الثلاثة ويو يدماروي ﴿ 25٦ ﴾ عِن أبي بكر رضي الله عند أنه منع بني هاشم ألحمس وقال

انمالكم أن يعطى فقيركم طاهر الأيدمطابق لقول الشافعي رجمالله وصريح فيد فلا يجوز العدول عند الالدليل منفصل أفوى منهاوكيف وفد قال فيآخر الآية أن كنتمرامنتم بالله يعني ان كنتم آجنتم باللهفاجكموا بهذه القسمة وهويدل على الهمتي لمريح بسل الحكم بهذه القسمة لمريح صياقا الاعانبالله (والقول الثاني) وهوقول أي العالية أنائمس الغنيمة يقسم على سنة أقسام فواحد منهاطة و واحد رسول الله والثالث لنوى القربي والسلافة الباقية لليساي والمساكين وا بن السبيل فالواو الدليل عليد انه تمالي جمَّل خَس الغنيمة لله مم لاطوائف الخمسة مم القائلون بهذا القول منهم من قال يصرف سهم الله الى الرسول ومنهم من قال يصرف الى عارة الكعبة وقال بعضهم انه عليد السلام كان يضرب يده في هذا الخمس فا قبض عليه منشئ جعله للكعبة وهوالذى سمى فقة تعالى والقائلون بالقول الاول أجابوا عنه بأن قوله لله اليس المقصود منه إثبات نصيب لله فان الاشياء كلها ملك لله وملكم وأنما القصود مندافتتاح الكلام بذكرالله على سبيل التعظيم كافى قوله قل الإنفال فله والرسول واحتيج القفال على صحة هذا القول بماروي عن راسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال الهم في فنا م خيرمالي عما أفاء الله عليكم الاالحمس والحمس مردود فيكم فقوام مالى الاالحمس يللعلى انسهم الله وسهم الرسول واحد وعلى الاضمام سهمه السدس لاالحمس وان قلناال السمين يكونان للرسول صارسهم أزيدمن الحمس وكلا القولين ينافى ظاهرقوله مالى الاالخمس هذاهوالكلام في قسمة خبس الغنيمة وأماالباق وهوأر بعة أحماس الغنيمة فهى للغانمين لانهم الذين حازوه واكتسبوه كإيكتسب الكلا بالاحتشاش والطسير بالاصطياد والفقهشاء استنبطوا مزهذه الآيةمسائل كثيرة مذكورة فيكتب الفقه (المسئلة الرابعة) دلت الابة على أنه يجو زقسمة الفنائم في داراً لحرب كاهو قول الشافعي رجدالة والدليل عليه انقوله فان الله خسه والرسول ولذى القربي واليتامي والمساكين وان السبيل يقتضي ثبوت الملك لهؤلاء في الغنيمة وأذا حصل الملك لهم فيه وجب جواز القسمة لانه لأمعني للقسمة على هذا التقديرالاصرف الملك المالمالك وذلك جائز بالاتفاق (المسئلة الخامسة) اختلفوا في ذوى القربي قيل هم ينوهاشم وقال الشافعي رحمد الله هم بنوهاشم و بنوالمطلب واحتج بالخبرالذي رو يناه وقيل آل على وجعفر وعقيل وآل عباس وولدالحرث بن عبد المطلب وهوقول أبي حدفة ( المسئلة السادسة ) حكى صاحب الكشاف عن الكلي ان هذه الآية نزلت بدر وقال الواقدي رجد الله كان الحمس في غزوة بى قينقاع بمديدر بشهر وثلاثة أيام للنصف من شوال على رأس عشرين شهرامن المعجرة ممقال تعبالي ان كتم أمنتم بالله والعني اعلوا أن خس الغيمة مصروف الى هذه إلوجوه الخمسة قاقطعوا عنداطماعكم واقنعوا بالائحاس الاربعة انكتتم آمتهم بالله ومأ أنزلنا على صديا بعني إن كنتم آمنتم بالله و بالمزل على عبدنا يوم الفرقان يوم بدر والجمال الفريقان من المسلين والكافرين والمرادمنه ماأنزل عليه من الأيات واللائكة والقيع

وتزوج أبمكم ويخدم منلاخادمادمنكمومن عداهم فهو عسرالة ا نالسبيل المني لايعط منالصدقة شيئاوعن زيدين على مثله قال لبس لناأن بيني مند قصورا ولانركسمنه البراذين وقيسلسهم الرسول صلى الله عليه وسالولي الامر بعده وأماعند الشافعي رجدالله فيفسم على خسة أسهم سهم رسول المدصلي المدعلية وسإيصرفالىماكان يصرفه عليدالصلاة والسلامين مصالح المسلسين كعدة الغراة من الكراع والسلاح وبحوذلك وسهم لذوى القربي من أغنياتهم وفقرائهم يقسم بينهم للدكرم الحظالاتيين والباق للفرق الثلاث وعندمالك رجدا للدالامر فبدمفوض الىاجتهاذ الامام لن أى قسمه بين هو لا وان رأى أعطاه بعضاءنهم دون بعض

وانرأى غيرهم أولى وأهم فغيرهم وتعلق أ بوالغالية بظناهر الآية الكريقة فقال يقتشم سنة أسهم ﴿ فَيْ ﴾ ويصرف سهم اللاتعالى الى رتاج الكعبة لماروي أنه عليه الصلاة والسلام كان يأخذ معه قبضة فيجعلها الصالح الكعبة مم يقسم مابق على خسة أسهم وقيل سهم المه لبيث المال وقيل هومضموم الىسهم الرسول عليه الصلاة والسلام هذا شان ٱلخمس والماآلائماس الاربعة فتقسم بين الفاعين الراجل سهم وللفارس سهمان عندا في سنيقة رمني المدعدوثلاثة

و بما أنزلناه (على عبدنا) وقري عبد اوهواسم جمع أريد به الرسول عليمالصلاة والسلام والمؤمنون فأن بعض مانزل تازل عليهم بالداك كاستعرفه (يوم الفرقان) يوم بدر سمى به لفرقه مينالحقوالباطلوهو منصوب أنزلناأو بآمنتم (يومالتق الجعان) أي الفريقان من المؤمنين والكافرين وهويدل من يوم الفرقان أومنصوب بالفرقان والمرادماأنزل عليدعليدالصلاة والسلام يومئذمن الوحي والملائكة والفنععلي أنالمراد بالانزال محرد الايصال والتيسيرفينتظم الكل انتظاما حقيقيا وحعل الاعان بانزال هذه الاشياء من موجبات العلم بكون الخمس لله تعألى على الوجد المذكور من حيث ان الوحي ناطق ذلك وان الملائكة والفحلاكأنا منجهته تعالى وجب أن يكون ماحصل يربيهما من

ف ذلك اليوم على كل شي فدير أي تقدر على نصركم وأنهم فليلون فليلون والله أعلم # قوله تعالى ( اذاً تتم بالعدوة الدنياوهم بالعدوة القصوى والركب أسفل منكم ولونواعدتم الآختلفتم في الميعاد والكن ليقضى الله أمرا كان مقمولا ليهلك من هلك عن بينة و يحبي منى غُن بيتة وان الله لسميع عليم ) وفي الا ميةمسائل ( المسئلة الاولى) في قُوله اذاً نتم بالعدوةالدُنياقولان ( أحدهما ) أنه متعلق بمضمر معناه واذ كروااذًا نتم كذاوكذا كالحلأ تعالى واذ كرُوا اذاً أنَّم قليل ( والثاني ) أن يكون قوله أذ بدلا عن يوم الفرقان (المسئلة الثانية) قرأ ابن كثير ونافع وأبؤهم وبالعدوة بكسرالعين في الحرفين والباقون بالضم وهما لغتان قال اين السكيت عدوة الوادى وعدوته جانبه والجع عدى وعدى قال الاخفش الكسركلام العرب لم يسمع عنهم غيرذاك وقال أحد بن عي الضم في المدوة أكثر اللفنين وحكى صاحب أأكشاف الضم والغتج والكسرقال وقرئ تهن وبالمدية على قلب الواو يآء لان بينها وبين الكسرحاجزا غبرحصين كافى الفتية وأما الدنبافتا نبث الآدني وضده القصوى وهوتا نيث الاقصى وكلشئ تحيى عنشئ فقدقصا والاقصى والمصوى كالاكبروالكبرى فانقيل كلتاهما فعلى من بالآلو وفلم جاءت أحداهما بالياء والثانية بالواو قلناالقياس قلب الواو ما كالعليا وأماالقصوى فقدجأ شاذا وأكثر استعماله على أصله (المستَّلة الثالثة) المرادبالعدوة الدنيا ما يلي جانب المدينة وبالقصوى ما يلي جانب مكَّة وكار الماء في العدوة التي نزل مهاالمشركوت وكان استظهارهم من هذا الوجد أشد والرك العبر التي خروجوالها كانت في موضع أسفل منكم الى ساحل البحر ولوتو اعدتم أنته وأهل مكة على القنال الحالف بعضكم بعضا لقلتكم وكثرتهم ولكن ليقضى الله أمرا كأن مفعولا أى انه شبكم الله و ينصركم ليقضى أمراً كان مفعولا واجب أن يخرج إلى الفعل وقوله ليهلك من هلك بدل من قوله ليقضى وغيه مسائل ( الاولى ) لاشك ان عسكر الرسول عليه السلام فيأول الامركابوا في غاية الخوف والضعف بسبب القلة وعدم الاهبة ونزلوا بعيد نءىالماء وكانت الارض التى نزلوا فيهاأ رصنا رملية تغوص فيها أرجلهم وأما الكفار فكانوا في غاية الموة سبب الكثرة في المددو بسبب حصول الآلات والادوات لانهم كانوا قريبين منالماء ولان الارض التي نزلوا فيها كانت صالحة للشي ولان العير كأنواخلف ظهورهم وكانوا يتوقعون مجي المددمن العيراليهم ساعة فساعة ممانه تعالى قلب القصة وعكس القضية وجعل الغلبة للمسلين والدمارعلى الكافرين فصار فالثمن أعطم المعجزات وأقوى البينات على صدق محدصلى الله عليه وسلفيا أخبرعن ربه من وعد التصر والفتع والظفرفقوله ليهلك منجلك عنيينة اشسارة الىحدا المعني وهو انالذين هلكوا انما هلكوا بعدمشاهدة هذه المعبرة والمؤمنون الذين بقوا في الحياة شساهدوا هذه المعبرة القاهرة والمراد من البينة هذه المعجزة ( المنظلة الثانية ) اللام في قوله ليقضي الله أمرًا كان مفهولا وفي قوله ليهلك من هلك عن بينة لام الغرض وطاهره يقنضي تعليل أفعال

وهواً كثرًا الشِّمَالُا من ألهُ صياً ﴿ وَالرَّكَبِ ﴾ أي ألميزاً وقوادَها ﴿ اسْعَلَ مِنْكُم ﴾ أي فيمكان أطفلُ من متكانكم تيمني الساحل وهونصب على الظرفية واقع موقع الخبر والجسلة حالمن القلرف قبله وفأثدتهما الدلالة على قوة العدو واستظهارهم بالكب وحرصهم على المقاتلة عنها وتوطين نفوسهم على أن لايخلوا مراكزهم ويبدلوا منتهى جهدهم وَّمنعفُ شأن الْمُسْلِينُ والْسَيَاتُ أمرِهُمْ واستبعاد غُلبتُهُم عادة وكذا ﴿ عَلَى ١٤٥ ﴾ فَيْ كَرْمرا كزالفريقين فان العدوة

الله وأحكامه بالاغراض والمصالح الاالمنصرف جداالكلام عن ظاهر مبلد لاثل المقلية المشهورة (المسئلة الثالثة ) قوله ليهاك من هلك عن بينة تطاهره يقتمني اله تعالى أرادمن الكل العل والمعرفة والخير والصلاح وذلك يقدح في قول أصفاينا انه تعالى أراد الكفر من الكافرلكنا نترك هذا الطاهر بالدلائل المعلومة ( المسئلة الرابعة ) قوله و يحيى من عي عن بينة فرأ ما فعوأ بو بكر عن طاصم والبرى عن ابن كثير ونصير عن الكسائي من عي باظهسار البساءن وأبوعمر وابن كشرير واية القواس وانعام وحفص عنعامم والكسائي ساء مشددة على الادغام فأما الادغام فللزوم الحركة في الثاني فيعرى مجري رد لانه في المصحف مكتوب بياء واحدة وأما الاظهار فلامتناع الادغام في مضارعه من يحيى فجرى على مشا كلندواجاز بعض الكوفيين الادغام في يحيى ممانه تعالى ختم الا يم يقوله وأنَّ اللهُ لَسَمِع عليم أي يسمع دماء كم و يعلم حاجتكم وصنعفكم فأصلح مهمكم \* فوله تعالى (اذير يكهم الله في منامك قليلا ولوأراكهم كثيراً المشلتم ولتنازعهم في الامر ولكن الله سلم انه عليم بذات الصدور) اعلمان هذاهوا لنوع الثاني من النع الق أنع الله بها على أهل بدر وفيه مستلتان ( المسئلة الاولى) اذير يكهم الله منصوب بأضماراً ذكر أوهو بدل مآن من يوم الفرقان أومتعلق بقوله لسميع عليم أي يعلم المصالح الذيقلهم في أعينكم ( المسئلة الثانية ) قال محاهد أرى الله النبي عليه السلام كفار قريش في منامه قليلا فأخبر بذلك أصحابه فقالوا رؤياالني حق القوم قليل فصار ذلك سببا لجراءتهم وقوة قلو بهم فان قيل رونية الكَشْرِقُلِيلًا غُلْطَ فَكَيفُ بِجُورَ مِن الله تعالى أَن يفعل ذلك قلناً مذهبنا أنه تعالى يفعل مايشاء ويحكم ماير يدوأ يضالعله تعالى أراه البعض دون البعض فعكم الرسول على أولثك الذين رآهم بأنهم قليلون وعن الحسن انهذه آلاراءة كانتفاليقظة قال والراد من المنام العين التي هوموضع النوم مح قال تعالى ولوأ راكهم كثيرا لذكرته للقوم ولوسمعوا ذلك لفشلوا ولتنازعوا ومعنى التنازع في الامر الاختلاف الذي يحاول به كل واحد نزع صاحبه عاهوعليه والمعنى لاضطرب أمركم واختلفت كلتكم ولكنافة سلمأى سلكم م المخالفة فيما بينكم وقيل سا الله لهم أمر هم حتى أظهرهم على علوهم وقيل سلهم من الهزيمة يوم بدر والاظهران المرادولكن أقه سلكم من التنازع انه عليم بذات الصدور بعلما بمصل فيهامن الجراءة والجبن والسبر والجزع \* قوله تسالى (واذير يكموهماذالتقيتم فأعينكم قليلاو يقلكم في أعينهم ليقضى الله أمر اكان مفعولاوالى الله ترجم الامور) اعلمان هذا هوانوع الثالث من النعم التي أظهر هاالله المسلين يوم بدر والرّاد ان القليلُ الذى حصل في النوم تأكد ذلك بعصوله في البقظة قال صاحب الكشاف واذ يريكم وهم الضمران مقعولان يعنى اذبيصر كماماهم وقليلانصب على الحال واعلم انه تعالى فللعدو المشركين فيأعين المؤمنين وقلل أمضاعن دالمؤمنين فيأعبن المشركين والمحكمة في التقليل ويعيش من بعبس بنة الاول قصديق رويا الرسول صلى القطيدوسا وأبعث التقوى قلو جم وتزداد جراءتهم عليهم

الدنيساكانت رخوة تسسوخ فيهاالارجل ولاعشى فيها الابتعب ولم يكن فيهاماء بخلاف العدوة القصوى وكذا فوله تعالى (ولوتواعدتم لاختلفتهفالمعياد)أي لوتواعدتم أنتم وهم القتال ممعلتم حالكم وحالهم لاختلفتم أنتم فىالميعاد هيبة منهم وياسامن الطفرعلهم لتحققوا انمااتفق لهم من الفتيح ايس الاصنعا من الله عز وجل خارفا للعادات فيزداد وااعانا وشكرا وتظمئن نفوسهم بفرض الخمس (ولكن) جعر بينكم على هذه الحال من غيرميعاد (ليقضي الله آمرا كان مفعولا) حقيقا بأن يغمسل من نصر أوليائه وقهرأعداثه أو مقدرا في الازل وقوله ا تعالى (اليهاك من هلك عن بينة و بحيي من جي عن بينة) لمثل مندأ ومتعلق ملا أى ليموت من بموت من عاينهسا

ومنوح هندعني است والمحال الفتوالاعان والمراد عن علاك ومن حي المشارف الملاك والحياة أومن الدق علم الله تمال الهالك المالك معالى الهارية واحدا وحرى المعلى ولفل وين بفك الادغام جلا على المستقبل (وان الله لسميع عليم ) أي يكفر من كفر وعقا به وايمان من آمن و الله مستدم الشقال المدارية الموصفين لاشتال الامرين على القول والاعتفاد (اذير بكهسم الله

مَّى عَنَاطَتُهُ قِلِيلا ﴾ مُنعِمُوبُ بِلِأَكْرُاوَبِهِل آخِرُ مَنْ يُومِ الفرقائة آومِسْلَقَ بِعليم آي يعلم المصالح الديقالهم في عينت . في روثيالد وهو أن تغير به أصحابك فيكون تثبيتالهم وتشجيعا على هدوهم ( واواراكهم كشير القسالم) أى لجبنتم وهبتم الاقدام ( ولتنازعتم في الامر ) أى أمر المقتال وتفرقت آواؤكم في الشبات والفرار ( ولكن الله سلم ) أى أنم بالسلامة من الفشل والتنازع ( انه عليم ﴿ 20) ﴾ بذات الصدور) يعلم ماسيكون فيها من الجراء، والجبن

والصبروالجزعولذلك درمادر (واذیریکموهم أذالتنبتم في أعينكم قلبلا) منصوب عضمر خوطب مه الكل بطريق التلوين والتعيم معطوف على المضمر السابق والضمران مضولا يري وقليلا حال من الثاني واناقلهم فأعسين المسلين حسنى قال ابن مسعود رضي الله عنه لمن الحديدة تراهم سبعين فقال أراهم مانة تثبيتالهم وتصديقا لرؤيا الرسول صلى الله عليه وسلم (و يقل كم في أعينهم) حتى قال أ يوجهل المسا اصعاب مجدأ كالأجزور قللهم فأعينهم قبل التصام الفتال ليصتروا علهمولايستعدوالهم م كرهم حتى رأوهم مثلهم لتفاجعهم الكرة فيهتوا ويهابواوهذه من عظام آیات تلك . الوقعسة فأن البصر قدرىالكثرقليلا والقليل كثرا لكن لاعلى هذا الوجدولاالى هذاالحد واعاذلك بصدالله تمالي الابصارعن ابصار بعض

والحكمة فالتقليل الثاني أنالمشركين لمااستقلوا عدد المسلين لميبالغوا فالاستعداد والتأهب والمدر فصارفاك سبيا لاستبلاء المؤمنين عليهمفان قبل كبف يجونأن يريهم الكثيرة ليلاقلنا أماعلي ماقلنا فذاك جائز لانالله تعالى خلق الادراك في حق البعض دون البعض وأماالمعتزلة فقالوا لعل العين منعت منادراك الكل أولعل الكثير منهم كأنوا في غاية البعد فاحصلت رويتهم تم قال ليقضي الله أمر أكان مفعولا فان قبل ذكرهذا الكلام فيالا يةالمتقدمة فكأن ذكره ههنا محض التكرار قلنا المقصود من ذكر مفي الآية المتقدمة هو الدَّتعالى فعل تلك الافعال إيحصل آستيلاء المؤمنين على المسركين على وجه يكون معجزة دالةعلى صدق الرسول صلى اهتمايه وسلم والمقصود منذكره ههناليسهو ذلك المعنى بل المقصودانه تمالى ذكرههناانه قلل عدد المؤمنين في أعين المشركين فبين ههناانه أغافعل ذاك ليصير ذلك سببا لتلايبالغ الكفار فأتحصيل الاستعداد والحذر فيصيرذلك سببا لانكسارهم ممقال والىالله ترجع الامور والغرض منه التنبيه علىان أحوال الدنيا غير مقصودة لذواتها واعاالمراد منها مايصلم أن يكون زاد أليوم المعاد \* قوله تعالى ( يَا بِهَا الذِينَ آمَنُوا ادَّالَةِيتُم فَئَهُ فَاثْمَتُوا وَاذَّكُرُواللَّهُ كَثْبُرا لُعَلَّمُ تَعْلُمُونَ وأطيعواالله ورسوله ولانتازهوا وتفشلوا وتذهب بحكم واصدوا اناللهمع الصابرين ولاتكونوا كالذين خرجوا من ديارهم بطرا ورئاءالناس ويصدون عنسبيل القهوالله بما يمملون عيط) اعلمانه تعالى لماذكر أنواع نعمد على الرسول وعلى المومنين يوم بدرعلهم اذاالنفوا بالفنة وهي الجاعة من المحاربين نوعين من الادب ( الاول) الشبات وهو أن بوطنوا أنفسه علم اللقاء ولا تحدثوها بالنولي ( والثاني) أن يذكروا الله كثيراوفي تفسير هذاالذكرةِولان (أحدهما) أن يكونوا بقلو بهم ذاكر ين اللهو بالسنتهم ذاكر ين الله قال ابن عباس أمر الله أولياء منذكر وفي أشد أحوالهم تنبيها على ان الانسان لا بجوزان يخلى قلبه ولسانه عن ذكراهم ولوأن رجلا أقبل من المفرب الى المشرق بنفق الإموال سخاء والآخر من المشرق الى المغرب بصرب بسيفة في سبيل الله كان الذَّاكُر الله أعظم أجرا (والقول الثاتي ) ان المراد من هذا الذكر الدعاء بالنصر والغلغر لان ذلك لا يحصل الأعمونة الله تمالى ثم قال الملكم تفطُّون وذلك لأن مقاتلة الكافران كأنت لاجل طاعة الله تعالى كان ذلك جاريا مجرى بذل الروح في طلب مرضاة الله تعالى وهذا هوأ عظم مقسامات المبودية فان غلب الخصم فاز بالثواب والغتيمة وانصار مغلو بافاز بالشهادة والدرجات العالية اماان كانت المقاتلة لالمقبل لاجل الثناء في الدنيا وطلب المال لم يكن فلك وسيلة الى الفلاح والبجاح فانقبل فهذه الآية توجب الثبات على كل حال وهذا يوهم انها ناسخة لآية التحرف والتصير قلنا هذه الآبة توجب الثبات في الجلة والمراد من الثبات الجد فيالحار بقوآية التعرف والتعير لاتقدح وحصول الثبات في المحاربة بركان التبات في هذاالمقصودلا يحصل الابذلك المحرف والعيز محال تعالى مؤكدا لذلك وأطيعواا

ت دون بعض مع النساوي في الشرائط (ليقضى الله أمراكان منعولا) كردلاختلاف الفعل المعلل به أولان المراد بالامر ممة الالتقاء على الموجد المذكور وههنا اعزاز الاسلام وأهله واذلال الكفر وحز به (والى الله ترجع الامور) كلها يصرفها كفمة يريد لاراد لا مره ولامعف لحكمه وهو الحكيم المجيد (يا ايها الذين آمنوا) صدر الخطاب بحري النداء والنبية اظهار الكمال الاعتناء بمضمون ما بعده (اذا لقيتم فئة) اي حاربتم جماعة من الكفرة وانما لم وصفوا بالكفر اظهور أن المؤمنين الاصار بون الاالكفرة والفاء ماغلب في الفتال ( فاثبتوا ) اي الفائهم في مواطن الخرب ( واذكرة الله كثيرا ) أي ق قضاً عيف الفتال مستماني منه مشتعيدي به مستفلها إن بذكرة مترقين النصرة والمثوبة وفيه المبدعل أن الفيد ينبقي أن الأيشغله الملكم تفلون ) أي تفوزون بمراهكم تفلون أي المنهدة والمثوبة والمؤونة تعالى وأن يلتجي اليد عند الشدائد على ٥٠٠ في ويقبل اليد بكليته فارغ البال واتفا بأن المفه

ورسوله في سائر ما يأمر به لان الجهاد لا ينفع الامع التمسسك بسائر الطاعات تمقل ولا تنازعوا فنفشلوا وتذهب ريحكم وفيدمسائل (المسئلة الاولى) بين تعالى الاالنزاع يوجُّبُ أُمرِينَ (أحدهما) إنهُ يُوجِب حصول الغشِسل والعسف (والثاني) قولَّهُ وتُذَهَب رَيْحُكُم وفيُه قولان ﴿ الأَوْلَ ﴾ ألمراد بألريح الدُّولة شبهت الْدُولة وُقت نفاذها ويمشية أمرها باريح وهبو بها يقال هبت رياح فلان اذادانته الدولة ونفذ أمره (الثاني) أنه لم بكر وطنصر الأبريخ بعثها الله وفي الحديث نصرت الصباو أهلكت عاد بالدبور والقول الأول أقوى لانه تعالى جمل تنازعهم مؤثرا فيذهاب الريح ومعلوم أن اختلافهم لايوشر في هبوب الصبا قال مجاهد وتذهب ريحكم اي نصرتكم وذهبت ريح أصحاب مخد حين تنازعوا يوم أحد (المسئلة الثانية ) الحتيج نفاة التباس بهذه الآية فقالوا القول بالقياس يغضى ألى المنازعة والمنازعة محرمة فهذه الآية توجب أن يكون العمل بالقياس حراماييان الملازمة المشاهدة فأنانري أن الدنيا صارت مملوءة من الاختلافات بسبب الفياسات وبيانأن المنارعة محرمة قوله ولاتنازعوا وأيضا القسائلون بأنالنص لايجوز تخصيصه بالقياس تمسكوا بهذه الآية وقالواقوله تعالى وأطبعواالله ورسوله صريح في وجوب طاعة الله ورسوله في كل مانص عليسه ثم أتبعه بان قال ولاتنازعوا فتفشلوا ومعلوم انمن تمسك بالقياس المخصص بالنص فقدترك ملاعدالله وطاعة رسوله وتمسك بالقياس الذي توجب التنازع والمشل وكل ذلك حرام ومثبتوا القياس آنيا بوا عن الاول بانه ليس كل قياس يوجب المنازعة ممقال تعالى واصبرواان الله مع الصابرين والمقصودان كال أمرالجهاد مبنى على الصير فامرهم بالصبر كاقال في آية أخرى أصبروا وسأبروا ورابطواو بين الهتعالى معالصابرين ولأشبهة الأالمراد بهذه المعية التصرة والمعونة ممقال ولاتكونوا كالدي خرجوا من ديارهم بطرا ورثاء الناس و يصدون عن سبيل الله قال المفسرون المرادقريش حين حرجوا من مكة لحفظ العبر فلما وردوا الجعفة بعث الحقلق الكتاني كان صديقا لابي جهل البه بهدايامع ابن له فلأآتاه قال انأبي ينعمك صباحا ويقول لك انشنت ان أمدك بالرجال أمدد تك وان شنت ان أزحف اليك عن سعى من قرايتي فعلت فقال أبوجهل قل لايك جراك الله والرحم خيرا ان كنا نقاتل الله كَايْزِعْ مَجْدٌ فُوالله مَالنا بالله من طَاقة وان كنا نقاتل الناس فوالله انبنا على الناس لقوة والمدمانرجم عنفقال محدحتى نرديدرا فنشرب فيهاا لخموروتعن علينافيها القيانفان بدراموسم من مواسم العرب وسوق من أسواقهم حتى تسمع العرب بهنه الواقعة قال المفسرون فورد وابدرا وشر بواكؤس المنايامكان الخمر وناحت عليهم النوائع مكان القيان واعلم انه تعالى وصفهم بثلاثه أشياء ﴿ الأولى ) البطرة النازجاج البطر العلميان في النعمة والصفيق أن النع اذا كثرت من الله على المبدقان صرفها ألى مر مناته وعرف انهامن الله تعالى فذاك هوالشكر وأما ان توسل بها الى المفاخرة على الاقرآن والمكاثرة

لاينفك عندفى حالمن الاحوال (وأطيعواالله ورسوله) فيكل ما تأتون وماتذرون فيندرجفيه مأأمر والدههنااندراجأ أوليا ( ولاتنازعوا ) باختلاف الأراء كافعاتم بيدرأوأحد (فنفشلوا) جوابالنهى وقيلعطف علبه(وتذهب يحكم) بالنمب عملف على جواب النهي وقري بالجرم على تقديره علف فنفشلوا على النهىأي تذهب دولتكم وشوكتكم فأنهامستمارة للدولةمن حيثانهافى تمشى أمرها ونفاذه مشمها فيهبومها وجريانها وقيل المراد بهاالحقيقة مانالنصرة لأتكون الابريح بعثها الله تعالى وفي آلحديث نصرت بالصباوأ هلكت عادبالدبور (واصبروا) على شدائد الحرب ( أن الله مع الصابر ن) بالنصرة والكلاءة وما يفهم منكلة مع من اصالتهم انماهي منحيث انهم المباشرون للصبر

فهم متبعون من تلك الحيثيسة ومعيته تعالى انماهي من حيث الامداد والاعانة أن المنافع على كا المستعون من تلك الحيث (ولاتكونوا كالدين خرجوا من ديارهم) بعد ماأمروا بماأمروا به من الحاسن الاعال ونهوا عايقاً يلها من قبائهها والمراديهم أهل مكة حين خرجوا لحاية العيم (يطرا) أى فخرا وأشرا (ورباء الناس) ليثنوا محليهم بالشجاعة والسماحة وذلك أنهم لما يلغوا

حسبما ذكر فيأوائل السورة الكر يمذفنهي المؤ متون أن بكونوا أنشألهم مرائين يطرين و أمر وأبالتقوى والاخلاس من حيث ان النهي عن الشي مستازم للامر بضده ( ويصدون صسيلالله)عطف على بطرأان جعل مصدرا غي هوصنع الحال وكذا انجعل مغمولالدلكن على أناً وبل المصدر (والله بما يعلون محيط) فيجازيهم عليه (واذرين لهمالشيطانأ عالهم) منصوب عضمرخوطب به التي صلى الله عليه وسلم بطريق الثلوين أي واذكر وقت تزيين الشيطان أعالهم في معاداة المؤمنين وتخيرها بأن وسوس البهم (وقال لاغالب لكم اليوم من الناس وانىجارلكم) أى ألق فدوعهم وخيلاليهم أنهم لايغلبون ولإيطاقون لكثرةعددهموعددهم وأوهمهم أنأتباعهم أاياه فيما يظننون أنهاقر بأت محيراهم حتى قالوااللهم انصراحدي الغثنين وأفضل الدينين ولكم خيرلاغالب إوضفته وليش صلته والالانتعبب كفولك لاضاريا زيدا حسدتها ( فلاتراحت

على أهل الزَّمَانَ فَذَالَ هُوالْمُطْرِ (وَالثَّاتَى) قُولِهُ ورِثَّاء الناس وَلَا تَاوِعبارة عن القصد الى إظهار الخيل. مع انباطنهُ يكون. قبيما وللفرق بينسه و بين النفاق ان النفاق اظهار ، الايمان مع ابطال الكفرواراء اظهارالطاعة مع ابطان المصية روى اله صلى الله تعليد وسلم الرآهم في موقف بدرقال اللهم ان قريشا أفبلت بغيرها وخيلاتها العارضة دينك وعار ية رسولك (والتالث) قوله و يُصدون عن سبيل الله فعل مصارع وعطف الفعل على الاسم عيرحسن وَذَكر الواحدي فية ثلاثة أوجه (الاول)أن يكون قوله و يصدون عن سبيل الله بمنزلة صادين (والثاني) أن يكون قوله بطرا ورناء بمنزلة ببطرون ويراو ن وأقول ان شيئا من هذه الوجوه لايشني الغليل لانه تارة يقيم الفعل مقام الأسم وأخرى يقيم الاسم مقام الفعل ليصيحله كون الكلمة معطوفة على جنسها وكان من الواجب عليد أن بذكر السبب الذي لآجله عبرعن الاولين بالمصدرو عن الثالث بالفعل وأقول ان الشيخ حبد القاهرالجرجاني ذكران الاسم مللعلى التمكين والاستراروالفعل على التجدد والحدوث قال ومثاله في الاسم قوله تعالى وكلبهم باسطة راعيه بالوصيد وذلك يقتضى كون تلك الحالجة مابتة راسخة ومثأل الغمل قولهتمالي قلمن يرزقكم من السماء والارض وذلك يعل على انه تعابى يوصل الرزق البهم ساعة فساعة هذاماذكره الشيخ عبدالقاهرا فاعرفت هذآ فنقولان أباجهل ورهطه وشيعته كانواعجبولين على البطرو المفاخرة والعجب وأماصدهم عن سبيلالله فأتماحصل في الزمان الذي ادعى محد عليه الصلاة والسلام النبوة ولهذأ السببذكر البطر والرماء بصيغة الاسم وذكر الصدحن سبيل الله بصيغة الفعل والله أعلم وحاصل الكلام أنه تعالى أمرهم عندأهاء العدو بالشبات والاشتغال يذكرا فله ومنعهم من أن يكون الحامل لهم على ذلك الثات البطروال ثاءيل أوجب عليهم أن يكون الحامل لهم عليه طلب عبودية أفة واعلان حاصل القرآن من أوله الى آخره دعوة الحلق من الاشتغال بالخلق وأمرهم بالعناء فيطرني عبودية الحق والمعصية مع الانكسار أقرب المالاخلاص من الطاعة مع الاقتخار مم ختم هذه الآية بقسوله وآللة بما تعلون محيط والقصود انالانسان ربا أظهر من نفسه انالحا مله والداعي اليالفعل المخصوص طلب مرضاة الله تعالى معانه لايكون الامر كذلك في الحقيقة فبين تعسالي كونه عالما بماني دواخل القلوب وذلك كالتهديد والزجرعن الراء والتصنع اقوله تمالى (واذرين لهم الشيطان أعمالهم وقال لاغالب لكم اليوم من الناس وانى جار لكم فلماتراءت الغثتان نكص على عقيدا وقال الى يرئ منكم الى أرى مالاترون الى أخاف الله والله شديد العَلْبَ) اعلمان هذا منجلة النم التي خص الله أهل بدر بها وقيد مسائل ( المسئلة الاولى)العامل قاذقيد وجوه تقيل تقديره اذكراذزين لهم وقيل هوعطف على ماتقدم من تذكيرالنع وتقديره واذكروا أذير بكموهم واذر بن وقيل هوعطف على قوله خرجوا

الْفَتِيْنَانُ) أَيْ تَلَاقَى ﴿

القريشان (تكس على عقبية) رجع التهفري بعلل كبده ﴿ ٥٥٢ ﴾ وعادما خيل البهم أنه بجيرهم سبيا لهلاكه،

زين لهم الشيطان أعمالهم (المسئلة الثانية) في كيفية هذا التزيين وجهان (إلاول) أن الشيطان زين بوسوسته حن غيرأن يتصول فيصورة الانسان وهوقول الحسن والامم (والثاني)اته ظهرفي صورة الانسان قالواان المشركين حين أرادوا السيرالى بدرخافوامن بىبكر بن كنانة لاتهم كانوا قتلو امنهم واحدا فلميا منوا أن يأتوهم من ورائم مفتصور لهم ابليس بصورة سراقة بن مالك بن جعشم وهومن بى بكربن كنانة وكان من أشرافهم في جذد من الشسياطين ومعدراية وقال لاغالب لكراليوم من الناس واى جارلكم مجيركم من بى كبنانة فلارأى ابليس نزول الملائكة نكص على حقبيه وقيل كانت يده فيدا لحرث بن هشام فلانكص قالله الحرث أتخذ لنا في هذه الحال فقال انى أرى مالاترون ودفع في صدر الحرث وانهزموا وقي هذه القصة سو الات (الاول) ما الفائدة في تغيير صورة ابليس الى صورة سراقة والجواب فبممعين عظيمة للرسول عليه السلام وذلك لان كفار قربش لمارجعواالى مكذقالوا هزم الناسسراقة فبلغ ذلك سراقة فقال والله ماشهرت بمسيركم حتى بلغتني هزيتكم فعندذلك تبين للقوم انذلك الشخص ماكان سراقة بلكان شيطانافان قيل فاذاحضر ابليس لمحار بةالمؤمنين ومعلوم أنهفى غايذ القوة فللم يهزموا جيوش المسلين قلنا لانه رأى في جيش المسلمين جبر يل مع ألف من الملائكة فلهذا السبب خاف وفرفان قبل فعلى هذا الطريق وجب أن يثهرم جيع جيوش المسلين لانه ينشبذ بصورة البشر و يحضرو يمين جم الكفارو يهزم جوع المسلين والحاصل انه ان قدر على هذا المعنى فلم الانفعل ذلك في سائر وقائم المسلين وان لم يقدر عليه فكيف أصنعتم اليه هذا العمل في واقعة بدرالجواب لعله تعالى انماغيرصورته الحصورة البشر في تلك الواقعة أمافي سأتر الوقائع فلايفعل ذلك التغيير (السوال الثاني) انه تمالى لماغيرصورته الىصورة البشر غابتي شيطانا يلصار بشمرا الجواب انالانسان انماكان انسانا بجوهر نفسه الناطقة ونفوس الشيسا طين مخالفة لنفوس البشر فلم يلزم من تغيير الصورة تغيير الحقيقة وهذا الباب أحدالدلائل المعية على ان الانسان ليس انسانا يحسب بنيته الفذاهرة وصورته المخصوصة (السؤال الثالث) مامعني قول الشيطان لاغالب لكم اليوم من الناس وما الفائمة فيهذا الكلام معانهم كانوا كثير بن غالبين والجواب أنهم وانكانوا كثيرين فالعدد الاانهم كانوا يشاهدون اندولة مجد طيه الصلاة والسلام كليوم فالترق والتزايد ولان محدا كلاأ حبرعنشي فقدوقع فكانوالهذا السبب خائفين جدامن قوم مجد صلى الله عليه وسلم خذكر ابليس هذاالكلام ازالة للخوف عن قلو بهم و يحتمل أن يكون المرادانه كان يومنهم من شربى بكر بن كتانة خصوصا وقدتصور بصورة زعيم والمنهم وقال الى جارلكم والمعنى الى اذاكنت وقومى ظهيرالكم فالا بغلبكم أحدمن الناس الجارهها الدافع عن صاحبه أتواع الصرر كايد فع الجار عن جاره والعرب تقول النهامن الله عن جاره والعرب تقول فلان أي الفطلك من مضرته فلإيصل اليك مكروه منه مم قال تعالى علما

( وقالُ الى برى منكم ابي أرى ما لا ترونُ ان أخاف الله) أى تبرأ منهموخاف عليهمو بئس من حالهم الرأى مداداله تعالى للمسلين بالملائكة وقبل لااجتمعت قريش على المسرد كرتما ينهم ويين كنانةمن الاحنة وكادذلك سنيهم فتمثل لهم أبلس في صورة سراقة بنمالك الكنابي وقال لاغالب لكماليوم من الناس وابي مجيركم م كنانة فلارأى الملائكة تنزل نكص وكانيده في د الحرث بن هشام فقالله الىأن أيخذلنا فيهدما لحالة قال اني اري مالاترونودفع فيصدر المرثوانطلق فانهرموا فلايلغوامكة قالواهرم الناس سراقة فبلغه فلك فقال والله ماشعرت بمسيركم حتى يلغنني هزيمتكم فلاأملواعلواأنه الشيطان وعلى هذا يحتل أن يكون بالنصرة وإيانا خافات يفهم من كلة مع من اصالتهم انماهي منحيث ائهم المباشرون للصبر

فهم متهبون من لك الحييسة ومعيته تمال الماهم و المستحد المقاب يجوز أن يكون من كلامه و راءت كالونكون من كلامه و راءت كالونكون من كلامه و الماد المعالم الماد بهم أهل مكة حين خرجوا لحماية العمر والسماحة وذلك أنهم لما يلفوا

(الإغواد المنافقون) منصوب برين أو سكس أو مشد بد العلب (والذين في قلوبهم مرض) أي الذين ام تعلمه في قلوبهم مرض) أي الذين الم تعلمه في المؤلفة في المدينة والعملف إنها بر الوسهاين كافي قوله الما المؤلفة والمدينة والعملف إنها برائح على على المرافقة ا

(فان السجريز)غالب لا بدل من توكل عليه واستحار به وان قل (عكبم) يفعل بحكمته البالغة ماتستبعله العقول وتعارق فهمد الباب الفعول وجواب الشرط محذوف لدلالة المدكور عليه (ولوري) أى ولورأ بت فان لوالا متناعية تردالمضارع ماشياكا أنان تردالمامني مضارعاوا لخطاب أمارسول اقدصل الدعليد وسلم ولكل أحدمن أدحظ من الخطأب وقدم تحقيقه في قوله تعالى ولو ترى ا دوقفوا عَلَى النَّارُوكَلَّةُ أَذَفي قُولُه تَعَالَى ﴿ اذْيَتُو فِي الذِّينَ كُفِّرُ وَا اللائكة) ظرف لترى والمفعول معذوفأي ولوتري الكفرة مسمال الكفرة خين توفاهم المعول الفعول

وعيل الفاعل

ال وأشارهم) أي وأساههم

تراث الغنبان أيسالني الجلبان بجويته يأت كل واحدة الإخرى نبكس عل حقيد والنكوس الإجام من النف والمني والمن وح وقال إني أرى مالا يون وقد وجوو (الاول) إنه روحان قراى اللائكة فيلاهم قبل رأى جبريل عشي بن يدى الني عليه المسلاة والسلام وقبل رأى القامن الملايكة فريدين (الثاني) أنه رأى القسرة والطامرة حق الني عليه الملاة والسلام فعلم أنه لووقف لعزلت علية بلية مم قال الى أجاف المه قال قتسادة مسدق في فو له أن أرى مالاترون وكلاب ف قوله الى العلق السوقيل الداى الملائكة بتز الون من الشيئا متعلى أن يكون الوقت الذي المفاراتية فعد خفت وهال ماقال الشفافا على الفشة الما فؤلة والله الدلاية العقاب فجوران بكون من بقيد كلام ايس وغيوراً ويتعطيخ كلافت عند أتوله أيناق بالمديم قال القالى معده والمدشديد المتقاب \* قوله تمال (الانفول المنافقون والدين في فلونهم مرض غره ولاء دينهم وس توكل على الله فَانَ اللَّهِ عَزْيَرُ تَعَكَّمُمْمَ } وَهُمِعُ مُعَنَّاتُلُ ﴿ الْمُسْتُلَّةُ لِكُمُّولَ ﴾ انمالم تدخِل الواوق قوله المربقول ودخائت في قوله والدوين إلهم لان قوله وإذر بن عطف هذا التربين على حالهم وخروجهم بمطراور لله وأماهناؤ خوقولها فتيقول المنافقون فليس فيدعطف لهذا الكلام على ماقبله بِل هن كلام مبتيه امنهملم عِلقبله وعايل الإعرابية انغيد وجهاب (الاول) التقدروالله شِد بِدِ الْعَمَالِ إِذِ يَعْوِلُ الْنَاقِمُونِ (وَالثَّانِي) أَذْ كَرُواْ أَذْ يَعُولُ النَّا فَقُون ( الْمَثْلَةُ الثَّانِية ) اماً المنافقون فه به قوم من الاوس والخررج وأما الدين في قلويهم مرض فهم فوم من قر يَشَ أَسِلُوا وَمَا قُوى إِسَلَامَهُمْ فَي قُلُو يَهُمُ وَلَمْ يَهُمَّا خُرُوا مُمَانَا قُرْ يَشَالُا عُمْ رسول الله ملى الله عليه وسلمال أولنك عرب مع قومنا فان كان عدى لُوانِ كَانَ فَي قَلِمُ أَيْقَاقَ قُوْمَنَاقًالَ مِجْمَدُ إِنْ أَسْفُحَى مُمْ قَتْلَ هُو لَا تَجْمِيعًا فَيَا

وقوله غره ولأود ينهم قال بعباس معاه اله خرج بالمثاثة وتلا

رجل وماد الدالانهم احمدوا على دينهم وقبل المرادان وباه وقبل المرادان المحدود الموت و نا بون على هذا الما فان المدعر يرحمهم أى ومن يسلم من الما فان المدما وقالم والموام والمعالم والموام والموام والمعالم والموام والم

بسل المهم في ذلك العقت في الاستخداد المارك من المارك المارك المارك من المارك ا

أوما أقبل منه وما أدر من و المحلمة المحلمة الموقع والمدات المربق المحلمة المولد معلوفا على يضربون أو ما لا من فاعله أي و يقولون أو قائلين قوقوا بشارة ألم يقلل الاخرة وقبل قائل خميم من المعاد كالمنه بوا النهبت النارمنها وجواب لو يحذوف الايدان عن حدود اليان أي أيت أمرا فظيما لا يكاد وفي من المعاد في المعادة ألى ماذكر من المعرب والعذاب وما قيد من معى البعد للا يتعاد بكونهما في الغاية القاصية من المهول والفظاعة وهومينداً بخيرةً من المعرب والعذاب وما قيد من معى البعد للا يتعاد بكونهما في الغاية القاصية من المهول والفظاعة وهومينداً بخيرةً

(المسئلة الرابعة) الملائكة رفعه أبالفعل ويضر بون حال مهم و يجوز أن يكون في قوله يتوفى ضميرالله تمالى والملائكة مرفوعة بالابتداء و بضر بون جبر ( المشالة الخامسة) قال الواحدي معني يتوفى الذين كفرو ابقيضون أرواحهم على استيفائها وهذا يفل على أن الانسان سي مُغايرلهذا الجسدوانه هو الروح فقطلان قوله يتوفى الذين كغروا مل على انه استوفى الذات الكافرة وذلك مل على إن الدات الكافرة هم استوفيت من هذا الجسدوهذا يرهان ظاهر على ان الانسان شي مغاير لهذا الجسدوة وأهيضير يؤن وجوههم وأدبارهم قال اين عباس كان المشركون اذاأ قباويوجوههم الحالمهاين ضربوا وجوههم بالسيف واذاولواسر بوا أدباره فلاجرمقا بلهم الله عثله في وقطيزع الروح وأقول فيه معني آخرألطف منه وهوان روح الكافراذا خرج منجهزز سوكهو معرض عن علم الدنيا مقبل على الآخرة وهولكامر ولآيشا هدفي علم الاخرة الاابن وهولشدة حيد للعسمسا نيات ومفارقته لهسا لانسال من مباعدته عنها الال والحسرات فبسيب مفارقنه امالم الدنيا تحصل له الألام بعدالآلام وبسبب اقبالم الاخرة مععدم النور والمعرفة ينتقل من ظلمات الى طلمات فها تان الجهتان هما المرآد من قوله يضر بون وجوههم وأدباهم ثم قال تعالى وذوقواعداب الحريق وفيه الشمار والتقدير ونقول فوقواعداب الحربق ونطيره في القرآن كثير قال تعالى واذيرفع ابراهيم القواعد من البيت وأسمعيل ربناتقبل مناأى و نفولان ربناوكذا قوله تعالى ولوترى اذالجر مون اكسوار وسهم عندر بهرر باأيصرنا أي بقولون بناقال اي عياس قول الملائكة لهم وذوقواعذاب الحريق انماصيحلانه كان مع الملائكة مقامع وكأضر بؤا م التمبت النارفي الاجراء والابعاض فذاك قوله وذوقواعداب الحريق قال الواحدى والصحيح انهذا تقوله الملاثكة لهم في الآخرة أقول اعا العذاب الحسماني فعق وصدق وأماار وحاني فعق ايضالد لالة العقل عليه وذلك لانابينا ان الجاهل اذا فارق الدنيا حصل له الحزن الشديد بسبب مقارقة الدنياالمحبوية والحوف الشديد فسبب تراكم الظلمات حليك في عالم الخوف والحزن والخوف والحزن كلاهما يوجّبان الحرقة الروحانية والتار الروحانية مم قال تمالى ذلك بماقدمت أيديكم قيل هذا اخبارهن قول الملائكة وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قال الواحدى مجوزان بقال ذلك مبتدأ وخبره قوله عا قدمت أيديكم ويجوز أن يكون محل ذلك نصباو التقدير فعلنا ذلك عاقدمت أيديكم (المسئلة الثانية) المراد من قوله ذلك هذا أي هذا العذاب الذي هوعداب الحريق حصل بسبب ماقدمت أبديكم وذكرنافئ قوله الم ذلك الكئاب ان ممناه هذا الكناب وهذاا المني جائز (المسئلة الثَّالِيَّة ) طَاهِرقُولِه ذَلِك بِمَاقِدِمت يَقْتَمْنِي أَنْ فَاعِلْ هِذَا الفَّعَلُّ هُوالبِدُوذُلِكُ متعمن وجوه (أحدها) اللهذا المداب اعانوصل اليهم بسبب كفرهم ومحل الكفرهو القلُّبُ لَا أَلِيدٌ ﴿ وَمَانِيهِا ﴾ إن اليدايشت محلاللمعرفة والعلم فلا يتوجه التكليف عليها و

ماللد لالقعلى أنسبيته مقيدة بانضمامه اليداذلولاءلامكن أن يعذبهم بغير ذنو بهم فليس بسديد لما أن امكان تعذيبه تعالى لعبيده بغيرذنب ل وقوعه لاينافي كون تعذيب هؤلاء الكفرة العينة نسبب ذنوجم حتى محتاج الى اعتبار عدمه معدنع لوكان المدعى كونجيع تعذيباته تعالى بسببذنوب المعذبين لاحتبج الى ذلك (كدأسآل فرعون) في محل الرفع على أنه خبرمبتدا محدوف والجلة استناف مسوق لبان أنماحل بهرمن العذاب بسبب كفرهم لابشي آخرمن جهد غيرهم تبشبيه حالهم بحال المعروقين بالاهلاك بسبب جزاعهم لزيادة تقبيح حالهم والتنبيدعلي أن ذلك سنة مطردة فيمابين الايم المهلكة أي شأنهم الدى استرواعليد بمافعلوا وفعلبهممن الاخذكدأب آل فرعون المشهورين بقباحة الاعال وفظاعة العذاب والنكال(والدين من قبلهم) أىمن قبل آل فرعون من الايم فعلوامن الماسى مافعلوا يعهم المقاب مالتواكموم اصالتهم انماعي المهمون اهل انهم المباشرون العرون اهل

امهم المباسمون لله أمالي (كفروابا يات الله) تفسيرلد أبهم النص فعثوه لالدأب آل فرعون و عوهم كافيل فأن ﴿ فَلا ﴿ فَلا ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَدُينَ خُرِجُوا لِمَا تَعْلَى فَالَ ﴿ فَلا ﴿ فَلا اللهِ مَا اللهُ ا

على ملكون المزلدية بو بعدا صبح المتفرز عد على كفرهم فتكون الباء لللابسة أى فاخذهم ملتبسين بذنو بهم غير تأبين جنها فسأسهم مجوع مافعلوا وفعل بهم لامافعلوه فقط كافيل قال ان عباس رمنى الله عنهما ان آل فرعون أيقنوا أن موسى عليه السُلام على الله فكذبوه فانزل الله تعالى بهم عقو بته كا أنزل بال فرعون وجعل العداب من جلة دا بهم مع أنه ليس مما يتصور في ٥٥٥ كه مداومتهم عليه واعتيادهم اياه كاهو المعتبر في مدلول الدأب

أمالتغلب مافعلوه علم مافعل بهم أولتنزيل مداومتهم على مايوجبــه منالكفر والمعاصى منزلة مداومتهم عليه لماينهما مرالملاسة التامة وقوله تمالى (انالله قوى شدىدالمقاب) اعتراض مقرركضمون ماقبله من الاخذو قوله تمسالي ( ذلك ) الخ استثناف مسوق لتعليل مايفيده النظم الكريم من كون مأحل بهم من العداب منوطا بأعالهم السينة غيروا قعبلا سابقة مايقنضيه وهوالمشار اليد لانفس ماحل بهم من العداب والانتقام كاقيل فا نه مع كونه معالاً بما ذكر من كفرهم وذ نو بهم لالتصورتعليله بجريانعادته تعالى علىعدم تغيير نعمته على قوم قبل تغييرهم لحالهم وتوهم أنالسبب ليسماذكر كاهومنطوق النظم ألكريم يل مايستفاد من مفهوم الفابةمنجر يان عادته تعالى على تغير سمتهم عند تغير حالهم بناءعلى تخيل أن العلل ترتب عقابهم على كفرهم من غبر تخلف عنه ركوب شططهائل وابعادهن الحق مراحل وتهوين لأمر الكفر أمآمات الله واسقاطله عن رتبة

فلايمكن ايصال العذاب اليهافوجب جل اليدههناعلى القدرة وسببهذا المجازان اليد آلة العمل والقدرة هي المؤثرة في العمل فعسن جمل اليدكماية عن القدرة واعلم ان التحقيق اناالانسان جوهرواحد وهوالفعال وهوالدراك وهو المؤمن وهوالكافر وهو المطيع والعاصي وهذه الاعضاء آلاتله وأدواتله في الفعل فأمنيف الفعل في الظاهر الى الآلة وهوفي الحقيقة مضاف إلى جوهر ذات الانسان (المسئلة الرابعة) قوله بمسا قدمت أيديكم يقتضى أنذلك العقاب كالأمر المتولد من العمل الذي صدرعته وقد عرفت أنَّ العَفَّابِ المُآيتولد من العقائد الباطلة التي يكنسبها الانسان ومن اللكأت الراسخة التي يكنسها الانسان فكان هذا الكلام مطابقاً للعقول ثم قال تعالى وأنالله ليس بظلام للعبيدوفيه مسائل(المسئلة الاولى)في محل أنوجهان (أحدهما)النصب بنزع الخافض يعني بأنالله(والثاني) آنك انجملت قوله ذلك في موضع رفع جعلت أن في موضع رفع أيضا بمعنى وذلك ان الله قال الكسائي ولوكسرت ألف ان على الابتداء كان صوابا وعلى هذا التقدير يكون هذا كلاما مبتدأ منقطعا عماقبله (المسئلة الثانية) قالت المعتزلة اوكان تعالى يخلق الكفر في الكافرنم يعذبه عليه لكان ظالماوأ يضا قوله تعالى ذلك يماقدمت أيديكم وأنالله ليس بغللان للعبيديدله على انه تعالى اعالم يكن طالما مهذا العذاب لانه قدم مااستوجب عليه هذا العذاب وذلك بدل على انه لولم يصدرمنه ذلك التقديم لكانالله تعالى طالما في هذا العذاب فلوكان الموجد للكفر والمعصية هو الله لاالعبد لوجب كون الله ظالما وأيضا تدل هده الآية على كونه قادرا على الظلماذلولم يصح منه لمساكان في التمدح بنفيه فائدة واعلم انهذه المسئلة قدسبق ذكرهما على الاستَفْصاء في سورة آل عران فلافائدة في الاعادة والله أعلم \* قوله تعالى (كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كفروا بآبات الله فأخذهم الله بذنو بهم ان الله قوى شديد المقاب ذلك بأناقة لم يك مغيرا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما أنفسهم وأنالله سميع عليم كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كذبوا يآيات ربهم فأهلكناهم بذنوجهم وأغرفنا آل فرعون وكل كانوا ظللين) في الا ية مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى لمابين ماأنزله بأهل مرم الكف رعاجلا وآجلا كاشرحناه أنبعه بأن بين أنهده طربقته وسنته في الكل فقال كدأب آل فرعون والمعنى عادة هؤلاء في كفرهم كعادة آل فرعون في كفرهم مَجوزى هؤلاء بالقتل والسبي كاجوزى أولئك بالاغراق وأصل الدأب في اللغة ادامة العمل بقال فلان دأب في كذا أي يداوم عليه و يواظب و يتعب نفسه ثم سميت العادة دأبا لانالانسان مدلوم على عادته ومواطب عليها ممقال تعالى ان الله قوى شديد المقساب والغرمن منه التنبيد على ان لهم عدايا مدخرا سوى مأزل بهم من العداب العاجل ثمة كرما يجرى مجن مالعلة في المجتلب الذي أنزاد بهم فقال ذلك بأن أهملها منسرا فعمة أنعمهاعلى قوم حتى يفيروا مابأ نفسهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في له لميك

الصاب الطاب في مقام مهو يله والجمار منه فللعنى ذلك أى ترتب المقاب على أعمالهم السينة دون أن يقع ابتداء مع قدرته تعالى على قالت (عان المام) في حدداته (مغيرانعة أنعمها) أى لم ينبغ له سبحا مه ولم يصحى حكمته أن يكون معيث يغيرنعة أنع بها (على قوم) من الاعمال والاحوال التي معيث يغيرنعة أنع بها (على قوم) من الاعمال والاحوال التي

ركانوا عليها وقت ملابنتها بالمعمورة المنطقا واينافيها سواه كانت أحوالهم السنا بقرة سر منية مسابلة أوقور مرخيل المسلاح فالنسبة الى الملادة كانوا على المدالة المعمود كانوا على المدنو المدنو ويرفع المدالم وعادوه ومن تبعد من المواعدين و يحربوا في الدود على عليهم بنونهم النوائل فنولا المدنولية الماله

أكتر الحويين يقولون انماخذ فت التون لانها لم تشبه الغنة المحضية فأشبهت احروف الملين ووقعت طرفافعذفت تشبيها يهاته وأبار بدع ولميرم ولميل وقال الواحيرى وهفا ينقص بقواهم لم يزن واريخن فاليسمع حذف النون جهنا وأجاب على بن عيسي عند فقال أنكان و يكون أم الافعال من أجل ان عل فعل قد وصل فيد معن كان فقولنا صرب معناه كان ضرب و يضرب معناه مكون ضرب وهكسذا القول فيالكل فثبت إن حذه الكلمة أم الافعسال فاحتيج الى استعمالها فيأ كيثر الاوقات فاحتملت هيذا الجذف بخلاف قولنا لمبيخن ولمهيرن فانه لاحاجة الى ذكرجا كثيرا فطمهرا لفرق والله أعم (المسئلة الثانية ﴾ قال القاضي معنى الآية انه تعلل أنم عليهم بالعقل والقدرة وازألة الموالع وتسهيل السبل والمقصود أن يشتغلوا بالعبادة والشكر ويعدلوا عن الكفرفاذاصرهوآ هذه الاحوال المالفسق والكفر فقد غيروا نعمة الله تعالى على أنفسهم فلاجرم استحقوا تبديل النع بالنقموالمنم بالمن خاله وهذا من أوكدما يدل على انه تعالى لا يبيدي أحدا بالعذاب والمضرة والذي يقمله لايكون الاجراء علىمعاص سلغت ولوكان تعلل خلقهم وخلق جسمانهم وعقولهم ابتداء للنار كايقوله القوم لما يجسع ذلك قالى أصحابنا يطاهر الآية مشعر بماقاله القاضي الامام الاأنا لوجلنا الآية عليه لزم أن يكون صفقالله تعالى معللة بغعل الأنسان وذلك لانحكم المه بدلك النغيير وارادته لمساكان لايحصل الاعند أتيان الاغيبان نذلك الفعل فلولم يصدر عنه ذلك الفعل لم محصل لله تعالى ذلك الحكم وتلك الايرادة فحيئذ يكون فعل الانسسان مؤثرا فيحدوث صغة فيذات الله قعسالي ويكون الانسان مغيرا صفة الله ومؤثرا فيهاوذلك محال في بديهة المقل فثبت أنه لاعكن حل هذا الكلام على ظاهره بل الحق النصفة الله غالبة على صفات المجد الت فلولا حكمه وقضاؤه أولالما أمكن للعبد أن يأتي شي من الافعال والاقوال (المسئلة بالثالثة) انه تعالى ذكر مرة أخرى قوله تعالى كدأب آل فرعون وذكروا فيه وجوها كثيرة (الاول) إن الكلام الثماني بجرى مجرى التفصيل للكملام الاول لانالكلام ألاول فيه ذكر أَخْدُهُم وَفَى الثَّانِي ذَكُرا عُراقَهُم وَذَلك تَمْصِيل (وَلَلْثَانِي) انه أريد بالأول مانزل بهممن المعوبة في اللوت وبالثاني ما يترك بهم في القبرق الآخرة (الثالث) ان الكلام الأول هوقوله كفروا بآياتنالله والكلام الشبائي هوقوله كذبوا بآيات ربهم هالاول اشارة آلى انهم أنكروا الدلائلالالهية والثانى اشارة ألى أنه سبعطانه وباهم وأنغم عليهم بالوجوء الكثيرة فأنكروا دلائل التربية والاحسان مع كثرتها وتواليها عليهم خنكان الاثراللازم من الاول هو الاخدوا لاثر اللازم من الثاني هو الاهلاك والافراق وفلك يذل على ان لكُفرانَ النَّمَة أَثرا عَمليما فَي حسول الميلاك والبوال مم ختم تمالى الكلام بقوله وكل كانوا ظالمين والمراد مندانهم كانوا ظالمي أنفسهم بالكفر والمنصية وظالمي سأثر الناس بسعب الانداء والايحاش وأن اقه قساني اغبا إصلكهم بسبب ظلهم وأغول مق هذا المقام

يه عليهم من نعمة الامهال وعأجلهم بالعداب والنكال وأصل لك يكن فحد فت النون تخفيفالشبهها بالحروف اللينة (وأنافله سميع عليم) عطف على أن ألقد الحر داخل معد فحير التعليل أى وبسبب أله تعالى سميع عليم يسمع ويطحيع مايأ تون ومايذرون من ألاقوال والافعال السامقة واللاحقة فيرتب علكل منها مايليق بهامن ايقاء النعمة وتغيرهما وقرئ وانالله بكسرالهمزة فالجلة حيلتذ استثناف مقرر لمضمون ماقبلها وقوله تعالى (كسدأت آل فرعون والذين من قبلهم) في على النصب على أنه نعت لمصدرمحذوف أىحتى بغيروا مايأنفسهم تغيسيرا كاثنا كدأب آل فرعون أي كتغييرهم على أن دأيهم عبارة عا فملوء فقط كاهو الانسب بمفهوم الدأب وقوله تعالى (كذبوابآ بات ربهم) تفسيرله تمامدوقولەتمالى(فأھلكناهم) اخبآر يترتب العقو بة عليه لاأته من تمام تفسيره ولامنير في توسط قوله تمالى وإن الله سميع عليم بينهما كامرنظيره في سورة آل عران حيث جوزواانتصاب محل الكاف

يلن تغنى مع مأبينهما من قوله تعالى وأولئك جم وقود النار وهذا على تقدير صلف الخلة على مأقبلها وأما. ﴿ اللهم ﴾ على تقدير كونها اعتراضا فلاغبار في توسطها قطما وقيل في بحل الرفع على أنه خبر هبتدا مخدوف كا قبله فالمجلة حينتذ استناف آخر مسوق لتقربون للكن لا يعلم بيق لتكرير المحص

عِبَارِتَهُا يَلا زَمِ مِنَابِهِ الْمُؤْنِسِ الْمُعِلِمُ الْمُعِيْرِ الْمُعِبِّرِ الْمُعَلِمِينِ الْمُعَلِمِ الْمُعَلِمُ اللهُ الل

بتفسيرا حدااطرفين واصافة الأثاث إلى الرب المضاف إلى مسرهم زيادة تقييم ما فعلوا بهامن التكاديب والالنفات الى ون العظمة في أهلكنا جرياعلى سنن الكبرياء اشهورل الخطب والكلام في الفاءو في قولەتمالى (بذنوبهم)كالذي مروعطف قوله تعالى (وأغر قناآل فرعون) على أهلكنا معراندراجه محته للايذان بكمال هول الاغراق وفظاعته كعطف جبريل عليد السلام على الملائكة (وكل)أي وكل منالفرق المذكورين أوكل من هؤلاء وأولئك أوكلمن غرقى القبطوقتلى قريش(كانوا طالمين)أى أنفسهه بالكفر والمعاصي حيث عرصبوها للهلاك أوواصمين للكفر والتكذب مكان الايان والتصديق ولذاك أسابهم ماأصابهم (انشرالدواب) بعدماشرج أحوال المهلكين من شرارالكفرة شزع في بيان أحوال الباقين منهم وتفصيل أحكامهم وقواه تعالى (عندالله)أى فى حكمه وقضائه (الذين كفروا) أى أصروا على الكفر ولجوافيه جعلوا

اللهم أحلا عالم ألمين وعله زوجه الارض منهم فقدع فلمت فتنهم وكؤشرهم ولايقدرا حد على دفعهم الاأنت فادخع بإقهار الحبار باستُقم الله قوله تعالى (أنشر الدواب عندالله الذين كفروا فهم لايؤمنون المدين عاهدت منهم ثم يتمضون عهدهم في كل مرة وهم لاَيتقُونَ) اعلم أنه تَمْ إلى لَمْ يُومِيفُ عَلَى الحَكَفَارِ بِقُولُهُ وَكُلَّ كَا نُواطَالُهِنْ أَ فُرْدِ بِعضهم بَمِن يَةً في الشروالعناد فقال ان شهر الدواب عندالله أي في حكمه وعلم من حصلت له صفتان (الصفَّةُ الاولى) الكافرُ الذي يُكُون مستمرا على كفره مصمرا عليه لا يتغير عند البتة (الصفة الثانية) أن بكون المصلله عدملي الدوام فقوله الذين عاهدت منهم بدل من قوله الذين فرواأى الذين عاهدت من الذين كفروا وهم شرالدواب وقوله منهم للتبعيض فانالماهدة انداتكون معأشرافهم وقوله تمينفضون عهدهم فيكل مرة فالمآهل المعانى اعاعطف المستقبل على الماشي لبيانان من شأنهم نقص ألمهد مرة بعدمرة قال ا بن عباس هم قر يظه فانهم القضوا مهدرسول الله صلى الله عليه وسلم و أها الواعليه المشركين بالسلاخ في يوم بدرتم فالواأ خطأ افعاهدهم مرة أخرى فنقضوه أيضا يوم الخندق وقوله وهم لايتفون معناءان عادة سزرجع الى عقل وحزم أن يتني نقض المهد حتى يسكن الناس ألى قوله و يتقوا بكلامه فبين تعالى ان من جع بين الكفر الدائم وبين تقص المهدعلي هذا الوجد كأن شرالمدوات التقولية تعالى (فاما تثقفنهم في الحرب فشرد بهرسن خلفهم لعلهم مذكرون وامانخافن منقوم خيانة فانبذالبهم على سواء انالله المعب الخائنين) اعمرانه تعالى مارة رشدرسوله الى الرفق واللطف في آمات كشرة منهاقوله وماأرسلتا لتالارجة للعالمين ومنها قوله فاعف عنهم واستغفر لهم وشاورهم في الامر وتارة يرشد الى التغليظ والنشديد كايني هذه الآية وذلك لانه تعالى أناذكرالدين يتقضون قهده يفكل حرة بين مأيجب أن بعاطوابه فقال فاما تفقنهم في الحرب قال اللبث يقال تقفنا فلأنافي موصَّع كذا أي أحدثاه وظفرنابه والتشر يدعبارة عن النفريق مع الاضطراب بقال شرويشهر دشروداو شرده تشريدا فعني الآية اتك ان ظفرت في الحرب بهؤلاء المكفأرا الذين يقضون اليهدفافهل بهم فعلا يفرق بهم من خلفهم قال عطاء تحن فيهم القتل حتى يخافك غيرهم وقيل نكل بهم تنكيلا يشرد غيرهم من القضى المهداطهم مذكرون أي لعل من خطفهم يترون ذلك النكال فيمهم ذلك عن نقص العهد وقرأ ابن مسعودة فشر ذبالذال للنقطة من فوق بمعنى فغرق وكأنه مقلوب شدر وقرأ أبوحبوة من خلفهم والمعنى غشمرد تشعر يدرا متلبسا بهممن خلفهم لانأحد العسكرين أذاكسروا الثاني فالبكاسيزون يعدون خلف المنكيس بن فامر رسول الله ميلى الله عليه وسل أن يتمردهم في فلك الوقت وأملقواه واما تخافن من قوم خيانة يعني هن قوم معاهدين خيانة ونكثابا مأرات خلجرة فلنبذ اليهم غاطرح اليهم المهدعلي طريق مستوظ إهر وفللتبأن تظهر لهمنيذ السؤد ويغيرهم اخبار امكشوفا بينا المكقطعت مابينك ييديم ولاتبادرهم

 وقوله تعالى (الدين هاهد بتمنيم) بدل من الموضول الاول اوعظف بيلنه أونصر على النه اى علمه بهم ومرز الإين بالنهان الماهدة القرارة عن اعطاء المهدو أخده من الجانبين معتبرة همنامن حيث أخده عليه الصلاة والسلام بعهدهم الناط الما المعدد من النقص لااعطاق عليه الصلاة والسلام اياهم عهده كأنه قيل الذين أخذت منهم عهدهم وقيل هي التبعيض لانا الماسريالذات العهد بعضهم لاكلهم (ثم ينقضون عهدهم) ﴿ ٥٥٨ ﴾ عطف على عاهدت داخل

الحرب وهم على توهم بقاء المهد غيسكون ذلك خيانة منك ان الله لايحب الحائنين في المهود وحاصل الكلام ف هذه الآيذانه تعالى أمره بنبذمن ينقض العهد على اقبع الوجوه وأمر وأن يتباعد على أقصى الوجوه من كل ما يوهم نكث العهد ونقضه قال أهل العاآثارنقض العهداذا ظهرت فأماان تظهرظهورا لمحتملا أوظهورا مقطوعا بميا كأنالاول وجبالاعلام على ماهومذكور في هذه الآية وذلك لان قريظة عاهمتوا الني صلى الله عليه وسلم تم أجا بوا أباسفيان ومن معد من المشركين الى مظاهرتهم على رسول الله فهمنا يجب على الامام أن ينبداليهم عهودهم على سواءو بؤذنهم بالحرب أمااذاطهر نقض السهدظهور امقطوعا به فيهنا لأساجة الى بذالعهد كافعل رسول الله بأهل مكة فأنهم لمانقضوا المهديقتل خزاعةوهم من ذمة الني صلى الله عليه وسلم وصل اليهم جيش رسول الله عرالفلهران وذلك على أربعة فراسم عن مكة والله تعالى أعلم بالصوات واليه المرجع والمآب "قوله تعالى (ولاتحسبن الذين كفروا سبقواافهم لايعجزون) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمانه تعالى لمابين مايفعل الرسول فيحق من يجده في الحرب و يمكن منه وذكر أيضا مايجب أن يفعله فين ظهر منه نقص العهدبين أيضاحال من فاته في يوم بدروغيره لللايبتي حسرة فى قلبه فقد كان فيهم من بلغ فى أذية الرسول عليه الصلاة والسلام مبلغا عظيما فقال لاتحسبن الذين كفروا سبقوا والمعنى انهم لماسبقوا فقد فاتوك ولم تفدر على انزال مايستحقونه بهمهم ههنا قولان (الاول) أنالمراد ولاتحسبن انهمانفلتوا منك فأنالله يظفرك بعيرهم (وألثاني) لأتحسين انهمها تخلصوا من الاسروالقتل انهم قدتخلصوا من عقاب الله ومن عذاب الا خرة انهم لا يعجزون أي انهم بهذا السبق لا يعجزون الله من الانتقام منهم والمقصود تسلية الرسول فيمن فأته ولم يتمكن منالتشني والانتقام منه (المسئلة الثانية) قرأابن عامر وحفص عن عاصم لايحسبن بالياء المنقطة من تحتّ وفي تصحيحه ثلاثَة أوجه ( الاول) قال الزجاج ولايحسبن الدين كفروا أن يسبقونا لأنها فيحرف ابن مسعود أنهم سبقونافاذاكان الآمر كذلك فهي عفزلة قولك حسبت أن أقوم وحسبت أقوم وحذف أن كشيرني القرآن قال تمالى قل أفغيرالله تأمرونى أعبد والمعني أنأعبد (الثاني) أننخع فاعلا للعسبان وبجعل الذين كفروا المفعول الاول والتقدير ولايحسين أحدالذين كفروا (والثالث) قال أبوعلي ويجوز أيضا أن يضمر المفعول الاول والتقديرولا يحسبن الذين كفروا أنفسهم سبقوا أواياهم سبقوا وأما أكثرالقراء فقرؤا ولأتحسين بألتاء المنقطة من فوق على مخاطبة النبي صلى اهة عليه بوسلم والذين كقروا المفعول الاول وسبقوا المفعول الثانى وموضعه نصب والمعنى ولأتحسبن الذين كفروا سايقين (المسئلة الثالثة) أكثرالقراء على كسران في قوله المهم لا يعمرون وهو الوجه لانه ابتداء كلام غيرمتصل بالاول كقوله أم جسب الذين يعملون السيات أن يسبقونا

معدفي حكم الصلة وصيغة الاستقبال للدلالة على تجدد النقص وتعدده وكونهم على نيتدفى كلحال أي ينفضون ههدهم الذي أخذته منهم (فى كلمرة) أى من مرات المعاهدة اذهى التي يتوقع فيهاعدم النفض ويستفيح وجوده لامن مرات الجحاربة كافيل ادلابتوقع فبهاعدم النقص بللايتصور أصلا حتى بستقبح فيها وجوده لكونها مظنة لعدمه فلافائدة في تغييد النفض بالوفوع في كلمرةمن مرأتهابل لاصعةله قطمالان النقض لابتحقق ألافي المرة الواردة على المعاهدة لاقي المرات الواقعة بعدها بلامعاهدة ولئن سإأن المرادهي المرات الواقعة أثرالمعاهدة ببغ القض الواقع بلامحارية كبيع السكلاح ونحوه خارجا من البيان ولتن عد ذلك من الحارية فلامحيص مرازوم خلوالكلام عن الْغَائْدَة بِالمُرْةُ لان المحارية بهذا المعنى عين النقص فيؤل الامراكي أن يقال ينفضون عهدهم في كلمرة من مرات النقض وحل المحارية على مخارية غيرهم ليكون المني

ينقضون عهدهم في كل مرة من مرات محار به الاعداد مع كونه في غاية البعدوال كاكة يستار م خروج بدئهم ﴿ وَثُم يَهُ ا بالتقصّ من البيان (وهم لا يتقبون) حال من غاعل ينقضون أي يستمرون على التقصّ والحال النهم لا يتقون سبة العدرولا جالون يما فيد من المحار والتارقوله تعالى ( فاما تنه فنهم) شروع في بيان أحكامهم بعد تقصيل أحوالهم والفاء لغربين ما بعدها على ما قبلها أي فاذا كان جالهم كاذكر فاما تصادف يهم و تغلقرن بهم (في الجرب) إلى في العناصة على الم ﴿ وَمَعْنَوْ مُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُنْ اللّهُ وَمُعْنِهُمُ وَجِعِهِ اللاحْتِهِ رَاوِ الْاحْتِهُمُ وَمَكَامَ وَمُعَالِمُهُمُ وَمُعَالِمُهُمُ وَمُعَالِمُهُمُ وَمُعَالِمُهُمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُواعِدُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالُمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالُمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ و في الوراء لا يَعْمَقُ الا يَتَسْرِينُمُنُ وَرَادِهُمْ ﴿ ٥٠٥ ﴿ لِعَلْهُمْ مِنْ كُرُونَ ﴾ يتعظون بما هدوا مجانزل بالناقضين فيرتد حواعق في الوراء لا يَعْمَونُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ الْمُعْمِلُونُ عَلَامُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَلِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ الْمُعُلِمُ اللّهُ مُعْلِمُ اللّهُ مُعْلِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُعْلِمُ اللّهُ اللّ

النقمن أوعن الكفر وقوله تعالى (وامأتخافن منقوم خيانة) يبان لاحكام المشرفين الى تقص العهدا ثريان أحكام الناقصين له بالفعل والخوف مستعار للعلم أى واما تعلن من قوم من المعاهدين نقص عهد فيما سيأتى بمالاحلك منهم مزدلائلاالغدرومخايل الشمر (فأنبذاليهم)أى فاطرح اليهم عهدهم (على سواء) على طريق مستوقصد بأن تظهرلهمالنقص وتخبرهم اخبارامكشوفابأك قدقطمت مابينك وينتهممن الوصلة ولاتناجزهمالحرب وهمعلى توهم بقاء العهدك لايكون من قبلك شائبة خبانة أصلا فالجارمتعلق بمحذوف هوسال من التابذ أي فانبذ اليهم ثابتا على سواه وقيل على استواء فيالعل بنغض المهد بحيث يستوى فيدأقصاهم وأدناهم أوتستوى فيدأنت وهمفهو على الاول حال من المنتوذ البهروعلى الثاني من الجانبين (انافله لا يحب الخائنين) تعليل الامر بالنذاماباعتباراستازامة للنهىعن المناجزة التيهي خيانة فبكون تعذير الرسول الله

وتمالكلام ثم قال ساءما يحكمون فكماان قولهساء ما يحكمون منقطع من الجملة التي قبلها كذلك قوله أنهم بايعيزون وقرأ ابن عامر أنهم بفيح الالف وجمله متعلقا بالجلة الاولى وفيد وبعمان ( الاول ) التقديرُ لِاتَّحسبنهم سبقُوا ۖ لآنهم لايغوتون فهم يجزون على كفرهم (الثاني) قال أبوعبيد بجمل لاصلة والتقدير لاتحسبن أنهم يعجزون "قوله تعالى (وأعدوالهم ما استطعتم من قوتومن رباط الحيل ترهبون به عدوالله وعدوكم وآخربن من دونهم الأملونهم الله يعلهم وما تنفقوا من شي في سيل الله يوف البكم وأنتم لاتظلون) أعلاأته تعالىلاأوجب على رسوله أن يشرد من صدرمنه نقص العهدوآن سنبذ المهدالى من خاف مندالنقص أمره في هذه الآية بالاعداد لهؤلاء الكفارقيل أنهلا اتفق لاصحاب الني صلى الله عليه وسلف قصة يدرأن قصدوا الكفار بلاالة ولاعدة أمرهم الله أن لا يعود و المثله وأن يعدواللكفار ما يمكنهم من آلة وعدة وقوة والراد بالقوة ههناماً يكون سببالحصول القوة وذكروا فيه وجوها (الاول) المراد من القوة أنواع الاسلِمة (الثاني) روى أنه صلى الله عليه وسلم قرأهذه الآية على المنبروقال ألاان القوة الرمى قالها ثلاثًا (الثالث) قال بعضنهم القوة هي الحصون (الرابع) قال أصحاب المعانى الاولى أن مقال هذاهام في كل ما تقوى به على حرب العدووكل مأهوآلة للغزو والجهاد فهومن جلة المقوة وقوله عليه الصلاة والسلام القوةهي الرمىلاينني كونغير الرمى معتبراكاان قوله عليه الصلاة والسلام الحج عرفة والندم تو بة لاينني اعتبارغير بلبذل على انهناالمدكورجزه شريف من القصود فكذاههنا وهذه الآية تمل على ان الاستمدادالجهاد بالنبل والسلاح وتعليم الفروسية والرمى فريضة الاانهمن فروض الكفايات وقوله ومن رباط الحيل الرباط المرابطة أوجع ربيط كفصال وفصيل ولاشكان ربط الخيل من أقوى آلات الجهاد روى ان رجلاقال لابنسيرين ان فلانا أوصى شلب ماله للعصون فقال اين سيرين يشتري به الخيل فتربط في سبيل الله و يغزي عليهافقال الرجل انما أوصي للعصون فقالهي الخيل ألمتسمع قول الشاعر

ولقد علت على تجنى الردى \* ان الحصون الخيل لامدر القرى قال عكرمة ومن رباط الخيل الانات وهوقول القراء ووجه هذا القول ان العرب تسمى الخيل اذار بطت في المعنية وعلفت ربطا واحد هار ببط و يجمع ربط على باط وهو جع الجع الحيفين الرباط همنا الحيل المربوطة في سبيل الله وفسر بالانات لانها أولى ماير بط لتناسلها وعائها باولادها فارتباطها أولى من ارتباط الفعول هذا ماذكره الواحدى ولقائل أن يقول يل حل هذا اللفظ على الفعول أولى لان المقصود من رباط الحيل المحار ية عليها أسهل المحار ية عليها أسهل فوجب تخصيص هذا اللفظ بها ولما وقع التمارض بين هذي الوجهين وجب حل اللفظ فوجب تخصيص هذا اللفظ عربوط اسواء كان من الفحول أومن الاناث م انه على مفهومه الاصلى وهو كونه خيلا عربوط اسواء كان من الفحول أومن الاناث م انه

دَفع هذا التوهم مع أن مفاوم " المؤمنين بل الفليد عليهم أيضاعا تتعلق به أمانيهم الباطلة التنبية على أن ذاك على ومحوله وهمهم وحسبان فهم واعما الذي يمكن أن يدور في محلدهم حسبان المنافض فقط وقيل القيل مستندالي أحد الوالي كن ما الم الاول الموسول المتناول لهم أبضاو فيلهوالفاعل وأن معذو فقعن مبقوا وعني معماني فيزها سادة مسد للفعولين والفاعل والتعاوية يحسبن الذين كفرواان سبقوا و يعضده قراءة مَن قرأ أنهم ﴿ ﴿ أَتَّهُ ﴾ سبة واوزغليره في الحدث قولية تبال ومن الله يريكم

البرق خوفاو قوله تعالى أغيرالله المن بالعداء عنوالاشياه فقال ترهبون به عدوالله وعدو كموهمان الكفاراذا علواكون المسلين بتأجين السهاد ومنتعد بناه مبدتكملين يتعيم المسلمة والآلات خافوهم وذلك الجوف يفيد أخورا كثيرة ( أطها) أنهم لا يقصدون دخول دلد الاسلام (وثانيها )انه اذا اشتد خوفهم فر عاللة موامن عند أنفسهم جزية (وااثها) انه ريما صارفلك داعيا لهم الي الأيسان ( ورابعها ) انهم لا يعينون سأر المكفاري ( وحاَّمسها )ان يصير ذلك سيبالمن بدال ينقف دار الاسلام ممقال تعالى وآخر يزمن دونهم لاتعلونهم الله يعلهم والمرادأن تكثيراً لأت الجهادوا دواتها كايرهب الاعدا الذين نعلم كونهم أعداء كذلك رهب الاعداء الذين لانعلم المراعداء م فيدو جود (الاول ) وهو الاصم انهم هم المنافقون والمعنى ان تدغير اسباب العروب يو بسبر ... ماذ كرتموه يو جب ماذ كرتموه يو جب ماذ كرتموه يو جب رهبة المنافقين فان قبل المنافقون لا يخافون القتال فكيف يو جد ماذ كرتموه يو جب رهبة المنافقين فان قبل المنافقين المنافقين في المنافقين المنافقين في المنافقين ا الاصع انهم همالمنافقون والمعن أن تكثير أسباب ألغز وكايو بجب رهبة الكفار فكدلك الإرهاب قلناهذا الارهاب من وجهين (الاول كائت فاشاهد وأقوة المسلير الارهاب قلناهذا الارهاب من أن يصيروا مغلق من الماسسو سود الله المالكفر وأدوا تهم انقطع طمعهم من أن يصيروا مغلق من المالك في قلوبهم و بواطنهم و يصبروا مخلصين في الأيمان في منكي ) ان المنافق لم أيضا يتربص ظهور الآفات و يحنال في المقاء الافساد والنغر بق فيما بين المريد في كُوْنَالْسَلِينَ فَي غَاية القوة سَافهم وترك هذه الافعال المضومة ( والمقوليالثّاني المنتا الباب ما رواه ابن جريج عن سليمان بن موسى قال المراد كفار الجن روى أن التبي الله عليه وسلم قرأ وآخر ينمن دونهم لاتعلونهم الله يعلمهم فقال انهم الجن ممقال ان الشيطان الايخبل أحدا في دار فيها فرس عتيق وقال الحسن صهيل الغرس يرهب الجن وهذا القول مشكل لان تكثيراً لات الجهاد لايعقل تأثيره في ارهاب الجن ( والقول الثالث ) ان المسلم كما يعاديه الكافر فكذلك قد يعاديه المسلم أيضا فاذا كان قوى الحال كشير السلاح فكما يخافه أعداؤه من الكفار فكذلك بخافه كلمن بعاديه مسلما كان أوكافرا ممانه تعالى قال وماتنفقوا منشئ فيسبيل الله وهو عامق الجهادوق سائرو جوبه الخيرات يُوف البِكم قال ابن عباس بوف لكم أجره أي لابضيع في الا خرة أجره و يعجل الله عوضه فى الدنيا وأنتم لا تظلون أى لاتنقصون من الثواب ولاذكر ان عبلس هذا التفسير ثلا قُوله تِعالَى آتَتُ أَكَامِها وَلِم تَعَلَيْم منه شيئًا ﴿ وَوَلَهُ تَعَالَى ﴿ وَانْ حَصُوا السَّافَا ﴿ عَلَمُ السَّافِ عَلَى السَّافَ الْحَالَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ على الله انه هوالسجيم العليم) واعلم انه للبين ما يرهب به المعدومن القوة والاستظامار بين بعده انهم عند الارهاب اذا لمنحوا أي مالوا الى الصلم فأخكم قبول الصلع فال النضر جنع الرجل الى فلان وأجنع له أذا تابعه وخصعه والمعنى ان مالوا الى الصلح فل اليد وأنث الهاء في لهالانه قصد بها قصد الفعلة وألجنحة كفوله ان ر بالمن بعدها لغفور رحيم أراد من بعد فعلتهم قال صاحب الكشاف السلم تو نث تأنيث نقيضها وهي الحرب قَالَ السَّاعر \* السل تأخذ منها ما رصيت به \* والحر ب تفكيك من أيفاسآجرع \*

تامروني أعبدالآية قاله الزجاج وقرى بالتا على خطابرسول اقدصلي الله عليه وسلموهى قراءة واضحة وقرى ولاتحسب الذين يكسر الباء وبفقعها على حذف النون الخفيفة وقوله تعالى (انهملابجرون)أىلايفوتون ولايجدون طالبهم عاجراعن ادراكهم تعليل للنهى على طريقة الاستثناف وقرئ بغيم الهمزة على حذف لام التعليل وقيل الفعل واقع عليه ولازائدة وسقوا حال معني ساسين أى مغلتين هاربين وهذا على قراءة الخطاب لازاحةماعسي يحذرمن عاقبة النبذااانها يقاظالمدووتمكين لهم من الهرب والخلاص من أدى المؤمنين وفيعنني لقدرتهم على المقامة والمقابلة على أبلغ وجدوا كدمكا أشير المه وقبل زلت في أفلت من فلالمشركين وقرى لايعجزون يكسر النون ولا يعيزون فالنشد مد (وأعدوالهم) توجيه الخطاب الى كافة المؤمنين لما أن المامور مهمن وطائف

الكل كا أن تو جيهه فيماسبق ومالحق الى رسول المقمسلي الله عليه وسلم لكون عالى حير ، من وظائفه عليه 🔪 وقرأ 🏂 الصلاة والسلام أى أعد والقنال الدين بداليهم الفهد وهنو الخراجم أولتنال الكفار على الاطلاق وهوالانسب بسباق النطم إلِكر يم ( ما إستعامتم من قوة ) من كل ما يتقوى به في الخرب كانّنا ما كان وعن عُقبة بن عامر رسيّالله عندسّمشه يحليه ألصلاة والسلام يقول على المنبرالا ان القوة الرى فالها ثلاثا ولعل تخصيصه عليه الصلاة

والسلام المالذكر لإنافندهم نظار من الموي (ومن رياط الحيل) إلى بأطاب المنيل التي تربط في سبيل المدنعالي فعال عمني مقمول أومصد وسيت هي بديقال وهو ١٥٦١ ك ربط ربطاور باطاو وابط مرابطة ورياط أوجع ربيط

كفصيل وفصال أوجم ريط ككعب وكعاب وكلب وكلاب وقرئ ر بط الحيل بضم الباء وسكونهساجع رياط وعطفهاعل القوةمع كونهامن جاتهالملا بذان ا بغضلها على بقيسة افراد كعطف جيريل ومبكا تبل على الملائكة ﴿ رُهُونَ ٢) أَى تَعُوفُونَ وقرئ ترهبون التشديد وقرئ تغرون به والضمير لمااستطعتم أوللاغداد وهوالانسبوعلا الجلة التصب على الحالية من فاعل أعدواأي أعدوا مرهبسين به أومَن الموصول أومن عائده المحذوف أي أعدواما استطعتوه مرحب به (عدوالله وعدوكم) وهم كفارمكة خصوا بذلك من يبن الكفارمع كون الكل كذاك لغاية عتوهم وعجا وزتهم الحدق العداوة (وآخرين من دونهم) من غيرهم من الكفرة وقيل هم أليهود وقيل الناقمون وقيل الفرس (الأنعلونهم) ع المستعليسة من العلاوة وهو الانسب بعوله تعالى

وقرأ أبو بكرعن عاصم للسط يكسو السين والياقون بالفحوهم الغثان قال فتادة هذه الآية مُسُوحَةً بِقُولِهِ أَقْتِلُوا ۚ ٱلْشِيرِ كَيْنَ بِحَيْثُ وَجِلْتِهُوهِمْ وَقُولُهُ قَاتِلُوا ۗ النَّبِينَ الأيوَ مِنُونَ بِاللَّهُ وقال بعضهم الأية تغرمنسوخة أبكنها تضيئت الامر بالصلح أذاكات الصلاح قيدفاذا رأى مصاغتهم فلايجو والنيم بأنبهم سنة كاملة وانكانت القوة المشركين جاز مهادنته بالمسلين حشرستين ولاجيوزال بادة طيهاا قتداء رسول التاصلي القاعليه وسل فانه هادت أهل مكذ عشر ستين تم احم بعضوا العهد قبل كالعالمدة أما قوله تعالى و توكل على الله فالعنى فوض الامر فياعقدته معهم ال الله الكون عوالك على السلامة ولكي ينصرك علمه اذانه منوا الفهدوعد لواعن الوقا ولذلك قال الهموالسميع المليخ تبيها بذلك على الزجرعن نقص الصلح لانه عالم عايضيره العباد وسامع لما يقولون قال محاهد الآية زات في قر يظلم والنصير و و رود هاق مم المنع من اجراتها على ظاهر عومها والله أعلم مع فوله تعالى ( وان يريدوا أن غد حولة فإن حسبك الله موالذي أبدك ينصره وبالمؤمنين وألف بين قلوجم لوأنفت مانى الارض جيعاما ألفت بين قلوجم ولكن الله ألف بينهمانه عن يزحكيم) اعمانه تعسالي الأمن في الآية المتقدمة بالصلح ذكر في هذه الآية حكمامن أنحكام الصبكروهوا مهزان صافواعلى سيبل المفادعة وجب قبول خالت الصلح لاناطيكم يبني صلى المتلاخرلان المسلح لايكون أقوى سالامن الايمان خلابنيناأمر الايمان على الفلاهر العلى الباطن فههنا أولى ولذلك قال وان يدوا المرادمن تقدم ذكر فق قوله وان جنعواللسلم فأنقيل ألنس قال اللهواما تتخافن من قوم خيانة فانبذا ليهم أي أظهر تقض ذلك المهدوهانا يناقص ماذكر في هده الآية قلنا قوله واما تخافن من قوم خبانة محول على ما اذا المسكدة لك الخوف بأمارات قوية دالة عليها و يحمل هذه المخادعة على مااذاحصل في قلومهم أوع تفاق وترو رالاانه لم تفلهم أمارات مل على كوتهم قاصدين للشرواتارة الفَتنة بُلِّ كَانُ الطَّاهُرُمن أحوالهم النَّيات على المسالمة وترك المنازعة ثمانه تعالى لَمَاذُكُرُ ذَلِكُ قَالَ فَأَنْ حَسِبُ اللَّهُ أَى فَلَلْهُ كُلُمْكُ وَهُوحُسِبِكِ وَسُواءٍ قُولِكَ هَذِا يكفيني وهذا جسي هوالذي أيدك ينصره فالالفسرون يربد قواك وأعاثك بنصره يوميدر وأقول جذا القييد خطألان أمرالني جليد السلام من اول حيلته الى آخر وقت وفاته ساعة فساعة كان أمر إ الهيا وتدبيرا علوما وماكان لكسب الخلق فيه مدخل ممقال وبالمؤمنين فالناين عباس يعني الانصارفان قبل لماقال هوالذي أيدك بتصرمفاي سأجة مرنصره المالوصين حق قالبو بالمؤمنين قلنا التأسدليس الامن القلكند عل قسين (أحدهما )ما فعضل من هنرواسمالة الشياك مفلؤمة مفتاذة (والثاني) مَا العُصل لواسَعُلَة أسباب معلومة معتامة ﴿ فَالْاوِلَ ) هِوَ الراف مَن قوله أيدك بِنشِيرَهُ وَالثاني هُوَاللرادُمُن قُولَةِ و بالمؤمنين عم اله تعالى بين أنه كيف أبد مالو متين تعال والق بين قلو عمر لو انفث مافي وَالْأَرْضَ جَيْعًامًا أَلْفِتْ بِينَ قَلْوَ جَهِم وَلَكُنَّ اللهُ أَلْفُ بَيْتِهِم فِيهُ عَسِائِلُ (المشَّلَة الإوليمَانَ أى لاتمر فونهم إبا عيانهم أولا تعلونهم " ﴿ ٧٠ ﴾

﴿ الله بعلهم ﴾ أي لاغيره فان أعيا مهم معلومة لغيره ﴿ ٥٦٠ ﴿ ٢٥ ﴿ تَعَالَيُهُ يَضَا ﴿ وَمَا تَنْفَقُوا مَنْ شَيّ ﴾ لاحداد المُعَالَمُ قَال

النبي صلى الله عليه وسلمبعث الى قوم أنفتهم شديدة وحبتهم عظيمة حتى لولعلم رجل ملى قبيلة لطمة قاتل عندُ قبيلته حتى يدركوا الره تم أخم القلبوا عن تلك الحالة حتى قالل الرجل أخاه وأباه وابند واتفقوا على الطاعةوصاروا أنصارا وعادوا أعوانا وقيل أهم الاوس والخزرج فان الخصومة كأنت بينهم شديدة والمحاربة دائمة ثم زالت المنهفائن وحصلت الالفة والمحية فازالة تلك العداوة الشديدة وتبديلها بالمحبة القوية والخالصة التامة بمالانقدرعليهاالااللة تعالى وصارت تلك مجزة ظاهرة على صدق نبوة بجده طي الله عليه وسا (المسئلة الثانية) احتج أصابنا بهذه الآية على ان أحوال القلوب مثم المتالد والارادات والكرامات كلها منخلقاقة تعالى وذلك لان تلك الالغة والمودة والحية الشديدة انما حصلت بسبب الايمان ومتابعة الرسول عليه الصلاة والسلام فلوكان الاعان فعلا للمبدلا فعلالله تعالى اسكانت الحية المرتبة عليه فعلا للمبدلا فعلالله تعطي وذلك على خلاف صر يح الآية قال القساشي لولا ألطاف الله تعالى ساية فساعة لما حسلت هذه الاحوال فأصيفت تلك المخالصة الى الله تعالى على هذا التأور منظيره انه يضاف علاالولدوأد بهالى أبيه لاجل انهلم يحصل ذلك الاعمونة الاب وتربيته فكفاحهنا والجواب كلماذكرتموه عدول عن الفلساهر وحل للكلام على المجاز وأيضا كأرهذه الالطاف كأنت حاصلة في حق الكفار مثل حصولها في حق المؤمنين فلولم عصل هناك شئ سوى الالطاف لم بكن لتخصيص المو منين مذه المعاني فألدة وأيضا فالبرهان المقلى مقولظاهرهنم الآية وذلك لان القلب يصيح أن يصبرموصوفا بالرغبة بدلا عن النفرة و بالعكس فر جهان أحد الطرفين على الآخر لابله من مرجع فانكان ذلك المرجع هو المبدعاد التمسيم وانكان هوالله تمالى فهوالمقصود فعلم انصريح هذه الآيلمتأكه بصريح البرهان العقلي فلاحاجة الى ماذكره القاضي في هذا الباب ( المسئلة الثالثة ) دات هذه الآية على ان القوم كانواقبل شروعهم في الاسلام ومنابعة الرسول في الخصومة الدائمة والمحاربة الشديدة بقتل بعضهم بعضاو يغير بعضهم على البعض فلا آمنوايالله ورسوله واليوم الآخر زالت الخصومات وارتفعت الخشونات وحصلت المودة التامة وانحبة الشديدة واعلمان انحقيق فيهذا الباب ان المحبة لاتحصل الاعندتصور حصول خبروكال فالمحبة حالة معللة بهذا التصورالمخصوص فتى كان هذا التصورحاصلا كانت المحبة حاصلة ومتي حصل تصوير الشروالبغضاء كانت النفرة حاصلة ثممان منهامار فالخذ الخيرات والكمالات على قسمين (أحدهما) الخبرات والكمالات الباقية الداعة المراقعن والحرب بكفيك من مان النعيروالدوبلوذلك هوالكمالات الروسانية والسطدات الالهية (والثاني)

كالت المتسدلة المتغيرة وهم الكمالات الحسمانية والسعاد ات البدنية غانها سريعة انفاسها جرع وقرى الهاسه سرى و المناف ال السميم فيسمما يقؤلون فيخلوا تهممن بعوانحههمملو ية طيالمكروالكيد(انه )تعالى(هو 🍇 ريما 🅊

يُخداع (العليم)فيم.

أوجل (في سبيل الله) الذيأوضعه الجهاد (بوف الكم)أي جزاوه كاملا(وأنتملانظلون) يتتك الاثابة أوبنقص الثوابوالتعبرعن تركها بالفلمم أن الاعال غير موجبة للثوابحتي كون ترك ترتيبه عليها ظلما لسان كال نزاهته سمعانه عن ذلك متصويره بصورة مايستحيل صدوره عند تعالى من القبائع وابرازالاتابةفي معرض الامورالواجبةعليه تعالى كإمرفى تفسيرقوله تعالى فاستجاب لهرربهماني لااصبع عل عامل منكم (وانجنصوا) الجنوح الميل ومتدالجناس ويعدى باللام وبالىأى انمالوا (للسلم)أىالصلح بوقوع الرهبسة في قلو بهسم عشاهدة مايكم من الاستعدادواعتباد العتاد (فاجمع لها)أي ١- التأنيث لحله على

السيف (وان ير دواان يخدعوك)باظهارالسل وابطال الحراب (فأن حسبكالله) أى فاعلم بأن محسسبك الله من شرودهم و تامیرك علیم (هوالنی أیدك بنصره) تعليل لكفايته تعالى اياه عليد الصلاة والسلام بطريق الاستثناف فانتا يده تعالى الم عليد الصلاة والسلام فيماسلف على ماذكرمن الوجد البعيد منالوقوع مندلائل تأسده تعالى فيماسياتي أى هوالذي أيدك بامداد منعتده بلاواسطة كقوله تعالى وماالتصر الامن عندالله أو بالملائكة مع خرقه للعسادات ( وبالمؤمنين ) من المهاجرين والانصار (وألفبينقلوبهم) معرما كان بينهم قبل ذلك مز المصبية والضفينة والتهالك على الانتقام يعيث لايكاديا تلف فيهم فلبانحتى صاروا بنوفيقه تعالى كنفس واحدة وهذا منأجر معزاته عليه الصلاة والسلام

ر عاحصلت الرغبة والنفرة بينهما في اليؤم الواحد مرارا لان العشوق اعايريد العاشق لماله والعاشق انماير يد المعسموق لاجل اللذة الجسمانية وهذان الامران مستعدان للتغير والانتقال فلاجرم كانت الحبة الحاصلة بينهما والعداوة الحاصلة بينهما غير باقيتين بلكانتاسر يعتى الزوال والانتقال اذاعرفت هذا فنقول الموجب للمعبة والمودة انكان طلب الخيرات الدنبو يقوالسعادات الجسمانية كأنت تلك الحبة سريعة الزوال والانتقال لاجلان اتحبة تابعة لتصور الكمال وتصورالكمال تابع لحصول ذلك الكمال فاذا كان ذلك الكمال سربع الزوال والانتقسال كأنت معلولاته سريعة الشبيل والزوال وأمأ ان كإن الموجب المحبة تصورالكمالات الباقية المقدسة عن النغير والزوال كانت تلك المية أيضاباقية آمنة من التغير لانحال المعلول في البقاء والتبدل تبع لحالة العلة وهذا هو المراد من قوله تعالى الاخلا يومئذ بعضهم لبعض عدو الاالمتَّمين اذا عرفت هذا فنقول العرب كانوا قبل مقدم الرسول طالبين للمال والجاه والمفاخرة وكانت محبتهم مطاة بهذه العلة غلاجرم كانت تلك المحبة صريعة الزرال وكانوا بأدنى سبب يقعون في الحروب والفتن فللجاء الرسول صلى المه عليه وسسلم ودعاهم الى عبادة الله تعالى والاعراض عن الدنيا والاقبال على الا خرة زالت الخصومة والخشونة عنهم وعادوا اخوانا متوافقين مم بعد وفأته عليدالسلام لماانغنعت عليهم أبواب الدنيساوتوجهوا الىطلبها عادواالي محارية بعضهم بعضاومقاتلة بعضهم مع بعض فهذا هوالسب الحقيق فيهذا الباب ممانه تعالى ختم هذه الا ية بقوله انه عريز حكيم أى قادر قاهر عكنه التصرف فى القلوب ويقلبهامن المداوة الى الصداقة ومن النفرة الى الرغبة حكيم يغمل مايفعله على وجه الاحكام والاتفان أومطابقا للمصلحة والصواب على اختلاف القواين في الجبر والقدر قولة تعمالى ( باأيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين باأيهما النبي حرض المؤمنين على القتال ان يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مأنتين وان يكن منكم ماثة يفليوا ألفا من الذي كفروا بأنهم قوملايفقهون ) اعلم انه تعالى لماوعده بالنصر عند مخادعة الاعداه وعده بالنصر وأنظفر فيهده الاية مطلقاعلى جيع التقديرات وعلى هذا الوجه لايلزم حصول النكرار لان المعنى في الاسية الأولى ان أرادوا خداعك كفاك الله أمرهم والمعنى في هذه الا آية عام في كل ما يحتاج اليه في الدين والدنياوهذه الا آية نولت بالبيداء فيقروة بدرقبل القتال والمراد بقواه ومن اتبعك من المؤمنين الانصار وعن ا بن عباس رسي المد عنها نزلت في اسلام عرفال سعيد بن جبير أسم مم الني صلى الله عليه وسلم ثلاثة وثلاثون رجلا وستنسوة ثمأسلم عمرفنز لت هذه الاشية قال المفسرون فعلى هذأ القول هذه الاسية مكية كتبت في سورة مدنية بأمر رسول الله صلى الله عليه وسل وفي الا يَقْقُولان ( الأول ) التقديرالله كافيك وكافي اتباعك من المؤمنسين قال الفرأء الكاف فيحسبك خفض ومنق موصنع نصب والمعنى يكفيك اقه ويكفي من اتبعك قال

﴿ لُواَنِفَقْتُمَافَ الأَرْضُ جَيِما ﴾ أَى لتأليفُ ما ينهم (ما ألفت بِين قلق بهم ) استئناف مقرر لما قبله ومبين لمزة للملب وصمو بد الماخذ أى تناهى التعادي فيما بنهم الى خداوا نفق منفق في اصلاح ذات البهن جيم

والاسلامون من الاموال والزنيا والنفا والمنتذر على التاليف، وو والم الاحود والمسلاح ود والمناه الماليف

الشاغر \* اذا كانت الهجاء والنشقة العصا \* فعسبك والعصال سيف مهند عال وليس بكثير من كالامهم أن يقولو احسبك وأشاك بل المعناد أن يهال حسبك وحسب أَحْدِكِ ﴿ وَالنَّانِي ﴾ أَنْ يَكُونَ اللَّمِنِي كَفَاكَ اللَّهِ وَكَفَاكَ البَّاعِكُ مِنْ اللَّوْمَنِينَ ظَالَ الفراء وهذا أحسن الوجهين أي ويمكن أن ينصر القول الاول بأن من كالمناهة نامسر، امتنع أن يزداد المالة أو ينقص بسبب نصرة خيرالله وأيطنا اسناد المعكم الم المجدوع يوهمان " الواحد من قلك الجموع لا يكنى ف خصول ذلك المهم وتعالى القعند أو يمكن أن يجا سطته بأن الكل من الله الاان من أنواع النصرة ما يحصل لا إناء على الاسباب المألوفة المعادة ومنهاما يحصل بناه على الاسبلب المالوفة المعتادة فلهلم أاالغراق اعتبر فصرة المؤمدين ثم بين اله تعالى والكان يكفيك بنصره و يتضراله ومتبه عليس من الواجب الالتكال على ذلك الابشرط أن تحرض المومنين على القتال فأنه المعالما تمايكفيك بالمحقاية بشنوط أن يحصل منهم بذل النفس والمال في الجاهدة فقال باأيها الني حرض المؤمنين على القتال والتمريض في اللغة كالتمضيص وهوا لحشعها الشئ وذكر الزجاج في اشتقافه وجها آخر بعيدافقال التصريض في اللفذ أن بحث الانسكان غيره على شي حثايها مند أنه ان تخلف عنه كان حارضاوا لحارض النوقارب الهلاك أيار بهذا الى الالاومنين لوتعلقوا عن القتال بعد حث الذي صلى الله عليه وسل كافرا سارمنين أى هالكين فعنده النحريض مشتق من القط الحارض والحرض م قال الم يكن منكم عسر ون صابرون بغلبواماتين وليس المرادمنه الخبريل المرادالامركانه قاله الأيكن متكم عشرون فليصبروا وليجتهدوا في القتال على يغلبوامًا تبين والذي بدل على الماليس المراد من هذا الكالام الخبر وجوه ( الاول ) لو كان الراد منه الخير لام أن يقال مهلي بغلب قط ما تتان من الكفار عشرين من المو منبن ومعلوم أنه باطل (الثاني/انه قال الآن خفف الله عتكم والنسيخ أليق بالآمر مندبالخبر (الثالث) قوله من تعدوالله مع الصابر ينوفلك رغيبا في النبات على الجهاد فثبت ان المراد من هذا الكلام هوالا ﴿ كَانْ وَارِدًا بِلْفَظُ الْخَبْرُ وَهُو كُمُولُهُ تُسَالًى والوالدات يرضعن اولادهن حوال ي والمظلقات يتربض وانسهن وفيه هائل (المسئلة الاونى) قوله أن يكن منكم عسرون صابون يدل على الدتمالي ما أوجب هيّا المسئلة الاونى و قوله أن يكن منكم عدد عسول أشياء الحكم الاون من المناس عند حصول أشياء الحكم الابشرط كونه صنابراقاهرا عنيب التها والماعضل هذا الشرط عند حصول أشناء منهاأن يكون شديدالاعصاء قو بالجنب منهاأن يكون قوى القلب شيراعا غيرجبان ومنها أن يكون غير مصرف الالقتال أو مصر الفي في فيه فان الله استنى عاتين الحالتين في الا مات التقدمة قعند حصول عد، الشراء كان يجب على الواحد النيب العشرة واعلم ان هذا التكليف الماحس لانه مستها، بقوله تعالى حسبك الله ومن البعث من المؤمنين خلاوعدالمؤمنين بالكفاية وباللما حال الدا المتكليف سهلا لانمن تكفل الله بنصره فابن أعل العالم بلا يقفر ون على الدلك الملل لا يحصالنانية ) قوله الديكن منكم عشرون مسابرون

سنهالاسني وانأمكن الثاليف ظاهرا (ولكن الله الف ينهي قلبا وقالبا بقدرته الباهرة (انه عزيزًا) كأمل القدرة والغلبة لايستعصي عليه الشي مماير يله (مُعكم ) يمز كيفية تسخفيرما رأ مده وقيلالا ية فيالاؤس والخززج كان ينهزاهن الأمدلهاووقاتع أفنت ساداتهم وأحاطمهم ودقت أعشاقهم وجاجهم فأنسى اللكتروب لجيع فللتوألف ينهم بالاسلام جني تصافوا وأصحوا يرمون عن قوس واحدة وصاروا أفصارا (الأما التي)شروع في بان كفايتة تعالى اياه عليه الصلاة والسلاق جيع أموره وأمورالمؤمنين أوفي الامور الواقطية بينهمو بيثالىكفرةكافة اثريبان كفايء تعالى أياه حليدا لصنلاقو السلام في ادة خاصة وتصدير الخلة محرف التداء والتغييد التبيد على مزيد الأعبثاء عضمونها واراده عليد الصلاة والنثلام تعثوان النوة الاشعار بعليتها

البودار المار بعيسم و المستقبل المنظم المعلم المنظم المنظ

## . أي كثالت كن أتهاجك المدنامسها كان مول ﴿ وه م كُنَّ من قال عليمنسبك والمتصالة حنسب خهنده أوقيل ق مومنع

الجرحمنفا علىالضمر كاهو رأى الكوفيين أى كافيك وكافيه أوفي محل الرفع عطفا على اسماعة تعالى أي كفاك اللهوالمؤمنون والآية نزلت في البداء في غزوة بدرقبل القنال وقيل أسل معالتي صلى الدعليد وسأثلاثة وتلاثون رجلا وست نسوة ثم أسلعر رمني الله عنسه فنزلت ولذلك قالان عياس رمنى المدعنهما نزلت فياسلام عررضيالله عند ( باایهالنی) بعد مابين كفايت المهم بالنصر والامدادأمر عليه الصلاة والسلام بترتيب مبادي نصره وامداده وتكر يرالخطاب عملى الوجه المذكور لاظهار كال الاعتناء بشأن المأمور به (حرض المؤمنين على الفتال ) أى بالغ فحشهم عليه ورغبهم فيدبكل ماأمكن من الامور المرضدالتي أعظمها تذكيروعده تمالى بالتصروحكمه يكفا بتدتعال أو بكفايتهم الواصل التعريمن الخرض

يغلبوا ماثنين وانبكن منكم ماثة بغلبوا ألفا منالذين كفروا حاصله وجوب ثبات الواحدق مقايلة العشرة فأالغائدة فالمدول عن هذه اللغظة الوجيرة الى تلك الكلمات الطويلة وجوايه انهنا الكلام انمساورد علىوفق الواقعسة وكلن رسول الله يجث السرايا والفالب انتلك السرايا مإكان ينتقص عددها عن العشرين وماكانت تزيد على الماثية فلهندا المني ذكر المرهدين المدين (المسئلة الثالثة) قرأ المعروابن كثيروابن عامر انتكن بالتاء وكذلك الذي بعده وانتكن منكم مائة صابرة وقرآ أبوعرو الاول بالياموالثاني بالتاء والباقون بالياه فيهما (المسئلة الرابعة ) انه تعالى بين العلة في هذه الغلبة وهوقوله بأنهم قوم لايفقهون وتقر برهذا الكلام من وجوه (الاول ) أن من لا يومن بلاله ولانومن بالعاد فانخاية السعادة والبججة عنده ليست الاهندالحياة الدنيوية ومنكان هذاموتقدمفانه يشعيهقه الحياة ولإيعرضهاللزوال أمامن اعتقدانه لاسعادة فيهنه الحياة وإن السعادة لأتحصل الافي الدارالا خرة قانه لابالي عده الحياة الدنيا ولايلتفت اليهاولايقيم لهاوزنا فيقدم على الجهاد بقلب قوى وعزم صحيح ومتى كان الامر كفلك كان الواحد من هذا الباب يقاوم العدد الكثير من الباب الأول ( الوجد الثاني ) ان الكفار اعايسولونعلى قوتهم وسركتهم والمسلون يستعينون يربهم بالدعاء والتضرع ومنكان كذلك كان النصر والعَلْغر به أليقُ وأولى ( الوجه الثالث) وهُو وجه لايعرفه الأأصحاب الرياضات والمكاشفات وهوانكل فلباختص بالعلم والمعرفة كانصاحبه مهيباعند الخلق ولذلك اذاحضر الرجل العللم عند عالم من الناس الاقوياء الجهسال الاشداء فاناولتك الاقوياء الاشداء الجهال يهايون ذلك المالم ويخترمونه ويخدمونه بل نقول انالسباع القوية اذارأت الآدي هابته وأنحرفت عنه ومأذاك الاانالآدي بسبب مافيدمن نورالعبل يكون مهيباوأيضا الريا الحكيم اذااستولى على قلبه نورمعرفة الله تعالى فأنه تقوي أعضاؤه وتشتد جوارحه وريماقوى عند ظهور الجلي في قليد على أعال يعبز عنها قبل فلك الوقت الماحرفت هذا فالمؤمن اذاأ قدم على الجهاد فكانه بنل نفسد وماله فيحلب رضوان الله فكان فيهذه الحالة كالمشاهد لنور جلال الله فيقوى قلبه وتكمل روحه ويقدر على مالايقدر غيره عليه فهذه أحوال من باب المكاشف ات تدل هلى اللاقمن يجب أن يكون أقوى قوة من الكافر فالله يعصل فذاك لان ظهور هذا الْعِلَى لا يحصل الابادر اوللفرد بمدالفرد والله أعلم عله قوله تعالى (الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم منعفا فان بكن منكم مائد حسابرة يفلبوا مائين وان يكن منكم ألف يغلبو الفين باذن الله والله مع الصابرين افي الآية مسائل (المسئلة الاولى ) روى الهصلي المتعليه وسلم كانبعث العشرة الى وجه المائة بمت حزة في ثلاثين واكبا قبل بدوالى قوم فلقيهم أبوجهل في تلتمائة راكب وأراموا فتالهم فنعهم حرة و بعث رسول الله عبداقه ان أنيس الى خالد بن صغوان الهنلى وكان في جاعة فابتدر عبدالله وقال يارسول الله

وهو ان ينهكه المرض حَيَّى إِشْنَى عَلَى المُوتَ وَقَالَ الرَاغِبُ كَا مُنْ الاصلِ إِزَالَةُ الحَرْضُ وَهُو مَالاخْيرِ فَيْمُ وَلاَيْعَتَدُبُهُ قلت فالاوجد حينتذ أن يجعل الحَرْضُ عبارة عن ضعف القلب اللَّى هُوسَ باب نهك المرين وليسل عبى ﴿ ٥٦٩ ﴾ . تحر يعنهم تسييتهم سَرَمنا بأن يقال الله أراك في علا

صغملى فعال إنك اذارأ يتم ذكرت الشيطان ووجعبت لذلك قشعر يرة وقلا يلفني العجملى فإخرجاليه واقتله قال فغرجت تحوه فلادنوث منعوجه تالقشعر برة فقلامل مؤالاجل قلته من العرب مستبك و مجمعك ومثبت معد حقى إذا تكنت مند قتلته بالسيف وأسرحت الى الرسول ميلى القعليه وسلم وذكرت اى فتلته فأعطا ي عصاوفال أسكها فأنهاآية بينى وبينك يوم القيامة ممانحنا النكليف شق على المسلين فأزاله الله عنهم جنيه الآمققال عطاءعنا ينعبلس لمأتزل التكليف الاول منج المهاجرون وقالوا يأرب جياح وعدونا شباع وتخزن غرية وعدوناف أهليم ونحن قد أخرجنا من ديار تأو أموالنا وأولادناوعدونا ليس كذلك وقال الانصبار متغلنا بعدونا وواصنا الخواننا غتزل التخفيف وقال عكرمة اعالم الربط أن بصبراعشرة والعشرة لمائة خال ماكان المسلون فليلين فلاكثروا خفف القة تعالى عنهبهولهذا قإل اين عباس أيمارجل قرمن ثلاثة فإيفر فان فر حفااتنين فقدفر والحاصل انالجهور ادعواان قوله الآن خفف الله عنكم ناسيخ للآية المستخدمة وأنكرأ بومسلم الاصفهاني هذا النسخوتفرير قوله إن بقال انه تعالى قال في الآيةالاولى ان يكن منكم عشرون صارون يقلبواما تنين فهب انا عمل هذا الجرعلى الامر الاان هذا الأمركان مشروطا بكون العشرين قادرين على الصبرى مقسابلة الماتين وقوله الآت خعف الله عنكم وعلم أن فيكم منعفايدل على ان ذلك الشرط غير حاصل فيحق هؤلاء فصارحاصل الكلامان الآية الاولى دات على ثبوت حكم عند شرط مخصوص وهذمالآبة دلت على الذلك الشرط مفقود فيحق هذه الجاعة فلاجرم لم شبت ذلك الحكم وعلى هذا التقدير لم يخصل النسخ البتة فانتقالوا قوله ان يكن منكم عشرون صابرون يفلبوا مائنين معناه ليكن العشمرون الصابرون في مقابلة المائين وعلى هذا التقدير فالنسخ لازم قلنا لملايجوز أنيقال ان المراد من الآية ان حصل عشرون صابرون في مقابلة المأتين فليشتغلوا بجهادهم والحاصل الخظالاً ية وردهلي صورة الخبر خالفنا هذا الظاهر وحلناه على الامر أمافى رعاية الشعرط فندتر كناه على ظاهره وتقديره ان حصل متكم عشرون موسوفون بالصير على مقاومة المائين فليستغلوا عقاومتهم وصلى هذا التقدير فلانسخ فانقالوا فوله الاتن خفف الله عنكم مسحر بأن هذا التكليف كان متوجها عليهم قبل هذا التكليف قلنالانسل الانفظ المخفيف عل على حصول التثقيل قبله لانعادة العرب الرخصة عثل هذا الكلام كقوله تعالى عند الرخصة البرق نكاح الامدير يدافه أن يخفف عنكم وليس هناك نسخ واتماهو اطلاق نكاح الامة لمن لايستطيع نكاح الحرائر فكالما ههنا وتحقيق القول أن هؤلاء العشرين كانوا في عل أن يقال ان ذلك الشرط حاصل فيهر فكان ذلك التكليف لازماعا مم فلابين اللهان ذلك الشرط غير ماصل فيهم وانه تعالى علم ان ضبهم منعفاء لا يقدورن على ذلك فقد تخلصوا عن ذلك الخوف فصيم أن يقال خفف القدع كم ومايدل على عدم النميع انه تسال

الامرحوسا أيعرمنا فيدلته يصد الىالاقدام وقري بعرص بالصاد المهيلة وحسوواضم (ان یک منکمعشرون مِبايرون بِفلبواماتين) وعدكر يمند تعالى بتغليب كل جاعة من المؤمنين على عشرة أمشا لهم بطريق الاستثناف بعدالامر بتحريضهم وقولة تعالى ( وان كن منكم مائد بعلبواألفا )معانفهام مضمونه مماقبله لكون كل منهما عدة شاييد الواحد على العشرة لزيادة التقريرالمغيدة لا مادة الاطمئنان على أنه قديجري بين الجمين القليلين مالإيجريبين الجمين الكثيرينمع أنالتفاوت فيمابينكل من الجنب القليلين والكثيرين على نسبة واحدة فبين أنذلك لانتفاون فيالصورتين وقوله تعالى (من الذين كفروا) بياناللالف وهذا القيد معتبر فيالمأشين أيضنا وقدترك ذكره تعويلا علىذكره حهناكا ترك قيدالصبرههنامع كونه معتبرا جتمانقة مذكره

هناك (بانهم غوم لايفقه وين) متبلق بيغلبوا أي بسيئية أنهم غوم جمهاة بالله تسالى وباليوم من على خاكر كه الله خوا الآخر لايقاتلون احتسابا وامتثالا بأمراقة تسالى واعلاه لكلمته وابتغاء لرمنوانه كايفعه المواعنون السهاد الانتها

الاالقهر والخسدلان وأما ماقيسل منأن حى لايۇمن باللەواليوم الإ خر الايؤمن بالمعاد فالتيمادة عنده لسنت الاهذه الحياة الدنيوية فيشهرها ولايعرضها للزوآل عزاولة الحراب واقتحام موارد الخطوب فييل الى مافية السلامة فيقرفيظب وأمامن اعتقد أن لاسعادة في هذه الحياة القانية وامماالسعادة هي الحياة الباقية فلابالي بهندا لحياة الدنيلولا بقيم لهاوزنافيقدم على الجهاد بقلبه جوى وعزم صحيم فيقوم الواحد من خله مقام الكشيرفكلام حق لكنه لا الأم القام ( الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم مسمعًا) أاكان الوعد السابق متضمنا لالجاب فأومة الواحد للمشرة وثباته لهبيكانقل عن إن جريج أنه كان عليم أن لا يغرواو ست الواجيلامشرة وقدبت وسول الله بسلى الله عليد وسل حزة في ثلاثين، راكينا فلق أباجهل في المائة راكب فهرمهم

ذكر هذ الآية مقارنة للآية الاول وجول الناسخ مقارنا المنسوخ لايجوز فانقالوا العبرة فيالناسيخ وللنسوخ بالمز وليدون النلاوة فأنها قد تتقدم وقبرتا خر ألاترى النق عدة الوفاة الناسخ مقدم على النسوخ قلنللا كان كون الناسخ مقاريا للنبيوخ فيسائز فالوجود وبعب أن لايكون مبائزا فاالذكر اللهم الالدليل فاهر وأنتم ماذكرتم فللتوأما قوله فاعدة الوفاة الناسيخ مقدير على المنسوخ فنقول ان أبامسل يتكركل أنواغ النسمني القرآن فكيف عكن الزام هداالكلام عليه فهنا تقرير قول أبي مسلم واقول التبت أجاع الامتعلى الاطلاق قبل أي مسلم على حصول جنا النسخ فلا كلام صليد فاندار بحصل مداالاجاع القاطع فنقول قول أي مسامعيم حسن (المنتلة الثانية) احتج عشام على قوله انابقة تعالى لابعلم الجزيات الاعند وقوعها بقوله الآن خنف الله عنكم وعرأن فيكم ضعفاقال فانمعني الآية الآن علمالله أنافيكم صنعفا وهذا يقتضي اب عله بمتسفهم ماحصل الافهدا الوقت والمتكلمون أجابوا بأنسعني الآية انه تعلى فبل حسوب الشيء لايطد حاصلا واقعابل بعلم مندانه يحدث الماعند حدوثه ووقوعد فانه يعلد حادثا واقعا فقوله الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضمنا معناه ان الآن حصل العلم بوغوعه وحصوله وقبل ذلك فقد كأن الحاصل هوالعزية نمسيتم أوسيعس (المسئلة الثالثة) قرأ عاصم وحزة علم أن فيكم صعفا يفتح الصاد وفي الروج مثله والمباقون فيحلبالصم وجما لنتان صحصتان الضمف والضعف كالمكث والمكث وشالف حفص عاصماني هذا الحرف وقرأ همابالصم وقال ماخالفت عاجملف شي من القرآن الإفي هذا الحرف (المسئلة الرايسة) الذى استقرحكم التكليف عليه بمقتضى هذه الآية انكل منهم بالغمكلف وقف بازاء مشركين عبداكانأوجرا فالهزعة عليد بحرمة مادام معدسلاح أقباتل به فانهليبق معد سلاح فله أن ينهزم وانقاته ثلاثة حلتله الهن عة والضبر أحين روى الواحدي في البسيط انه وقف جيش موتة وهم ثلاثة آلاف وأمراوهم على التعاقب زيدبن حارثة ثم جعفر بنأبي طالب مج عبدالله بن رواحة في مقايلة ما تي ألف من المصركين ما ثد ألف من الروم ومائد ألف من المستمرية وهم المموجة إم (المسئلة الجامسة) قوله بافن المد فيهيان انه لاتقع الغلبة اللياذن الله والاذن ههنا هوالارادة وذلك يهل على قولتا في سبالة خلق الافعال وارادة الكائنات واحل انه يتعالى ختم الآية بقوله والهرمم الهيابرين والراد ماذكرمق الآية الاولى من قوله إن يكن منكم عشمون مسابرون يغلبو المائتين فيين فآخر هنوالا يتإناهم المسابر ين والمتصوران المصري لوصع والووق وافان اصرق معهم وتوفيق مقارن لهم وذاك يدل على صعة مذهب أبي سياوهوان ذالت المكم ماصارمنسوسا بلهوابت كاكان فانالعشمر بن انتظروا على مصارة الملئين بق فليه الحيكم والله يقدروا على مصايرتهم فألحكم المذكور جناك والاراد المكافئي ان ينكون له أسرى حبى يغنى في الإرمن تريدنون عرضي الدنيا والقير يتبالا خرة والشعر يرجك ماولا تقل عليهم ذلك ومنجوا مبديد ميبة فنوسخ وخشف منهم عقاومة المواجد للاثنين وقيل كان فيهم علاق فالاقتلال

مملاكثوازل المننف

كتأب من الله سبق لمسكم في أخذتم عذا حفايم فكلواما غنتم حلالاطيب اوا تقواالله ان الله فقوررحم) واعمان المقصود من هذه الآية تعليم حكم آخر من أحكام الغزووالجهاد فيحقَّ التبي صلى الله عليه وسلم وفي الا يق مسائل (أ لمسئلة الاولى )فرأ أبوعرو تكون بالثله والباقون بالياء أماقراءة أبي عمر و بالتاء فعلى لفظ الاسرى لانالاشرى وانكان المراديه التذكيرالرسال فهومونث اللفظ وأماالقراءة بالياء فلإن القمل متقدم والاسرى مذكرون فيالمعني وقدوقع الفصل بينالفعل والفاعل وكلواحد منهذه الثلاثة اذاع انفردا وجب تذكيرا لفعل مقولك جاءالرجال وحضرقبيلتك ومحضرا لقاضي امرأة فاذا اجتمعت هدوالاشاء كان النذكيراول وقال صاحب الكشاف قرئ لنبي صلى الله عليه وسلطى التعريف وأسارى و يتحن بالتشديد ( المسئلة الثانية ) روى ان الني صلى الله عليه وسلائى بسبعين أسيرافيهم العباس عدوعقيل بن أبي طالب فاستشاراً بابكر فيهم فقال قومك وأهلات استبقهم لعل الله أت يتوب عليهم وخدمتهم فديد تقوى بها أصحابك فقام عر وقال كذبوك وأخرجوك فقدمهم واضرب أعناقهم فانهوالاه أعمالكفر وانالله أغنسالة عن الفداء فكن عليا من عقيسل وجرة من العباس ومكنى من فلان ينسبله فنضرب أعناقهم فقال عليدالصلاة والسلام انالله ليلين فلوب رجال حى تكون ألين من اللبن وان الله أيشدد قلوب رجال حتى تكون أشدمن الجارة وان مثلك ياأ بابكر مثل ابراهيم قال فن تبعى فاتهمني ومن عصائي فاتك غفور رحيم ومشل عيسي في قوله ان تعليهم فانهم عبادكوان تغفر لهمفانك أنت العز بزاطكيم ومثلك باجرمثل نوح قال رب لاتذرعلي الارض من المكافرين ديارا ومثلموسي حيث قال ربنا اطمس على أموالهم وأشددعلى قلوبهم ومال رسول القمصلي القه عليه وسلم الىقول أيي بكرروى انه قال لعمر باأباحفص وذلك أول مأكناه تأمرنى انأقتل العباس فنبعل بمريقول ويل لعمر ثكلته أمدوروى أنعبدا هدبن رواحة أشار بأن تضمرم عليهم اركشيرة الحطب فقال لدالساس قطعت رجك وروى المصلى الله عليه وسلم قال لاتخرجوا أحدامتهم الابغداء أو بضرب العنق فقال ابن مسمود الاسهيل بن بيضاء فأتى سمعته يذكر الاسلام فسكت رسول الله صلى الله صليه وسل واشد خوفي تمقل من بعد الاشهيل بن يضاء وعن صبيدة السلابي قال فالرسول المتعلية وسلى المتعليه وسل المتوم انشتهم فتلتوهم وانشتهم فاديتوهم واستشهد منكم بمدتهم فقالوا بالمتأخذ الفداه فاستشهدوا بأحد وكان فداه الاسارى عشرين أوقية وقداء المبلس أربعيد أوقية وعن عمد بنسيرين كان فداو هم مائة أوقية والاوقية أرسون درهما أوست قد خل المعمد الأبد وروى انهم الأخذوا القداء نزلت عدم الآية فدخل عرعلى رسول الله صلى الله عليه ويلم فاذاهو وأبو بكر يبكيان فقال يارسول الله أخبرني فأن وجدت بكاءبكيت وانها بهاتبا كيت فقال ابكي على أصحاك في أخدهم الفداء والقدعر من على عدابهم أدري من هذه الشجرة لشجرة قريبة منه ولونزل على ابمن

لاالضمف في الدين كاقيل وقرئ منعف ابضم الصادوهي لغةفيد كالغثر والغفر والمكث والمكث وقيل الضمف بالفتح ماقىالرأى والعقل وبالعثم مافىالبدن وقرى مسمقاء جعضيف والمراد يعلد تمالى بضعفهم علدتعالى به من حيث هو متصنق بالغمل لاعلدتعالى بهمطلقاكيف لاوهوثابت في الازل وقوله تعالى (فان يكن منكم مائة صارة يغلبوا مائتين) تفسر التحفيف وبيان لكيفيته وقرئ تكنههنا وفيما سبق بالناء الفوقانية (وان يكن منكم ألف نفلموا ألفين باذن الله) أى تيسره وتسهيله وهذا القيد معتبر فيما سبق من غلبة المائة المائين والالف وغلية العشيرين المائتين كاأن قيدالصبر معتبرهمناواعاترلئذكره ثقة عامرو بقوله تعالى (والله معالصايرين) فانه اعتراض تذيلي مقررلمضمون ماقيله والمراد بللعية مسةنصره وتأييده ولم تعرض ههنالحال الكفرة مناخذ لان

كالم يتعرض هناك لحال المؤمنين مع أتأمدار الغلبة في المسورتين بجوع الامرين أعن ﴿ السماء ﴾ المسماء ﴾ المسماء ال

اكيتها أنجا فاكر فيكل مقام فاترك فالمفام الاخرومايشمريم كلدميمين متبوعيه مدخولها لاصالتهم من حيث انهم البليسوري المسيوم في ارا (ملكان في مدم كه وفرى التي على المهد والإول البلغ الفيد من سان أن

المعامد كربينة مطردة فيما بأن الانبياء عليهم الصلاة يوالسلام أي ماصعوما أستقام لنيءن الانبياء اصليهم السلام (أن مكون إداً سرى) وقرى " لتأليب الفعل وأسارى أيضا (حتى بمحن في الارض) أي يكثرالقل ويبالغ فيه حتى بذل الكفرو يقل حزبه ويعز الاسلام ويستولى آهله من أيخنه المرض والجرح اذااتقله وجعله بحبث لاحراكبه ولابراخ وأصله المخانة التيحي الغلظ والكثافة وقرئ بالتشديد المبالغة (تريدون عرض الدنيا) استشاف مسوق للعنساب أي تربدون حطامها بأخذكم الفداه وقرئ يريدون بالياء (والله يريدالآخرة) أى يريد لكم تواب الأخرةالذي لأمقدار عنده للدنيا ومافها. أوريد سينيل الآخرة من اعراز دينه و قع أعد آله و قري مجر الآخرة على المسار المضاف كافي قوله # أكل امري تحسين

السياء عانعا نته خرع وسعد تأسان الداهوالكلام في سب رول هذه الاية (السلة والثالث عنبات المناطقين في معمولان بيله جليهم السلام بهذم الآية من وجود (الاول) كانتعواد تعالى ما كالفائي أناتكون أماسيري معرج فوأينهد العن منعى عنه ومنوع يمن قبل اله تمالي عوال عندل المع قديد السواري ويلاعليه وجهان (الأول) قوله أسال يعد أهند الاست بالبعد النع على لترق أيد يكم من الاسرى (الثاني) إن الرواية التي ذكر ناها يُقْدَدُ لَتُ يَعِلَى الْمُطِيدُ المسلامُ والسلام واقتل أولنك الكفار بل أسرهم فكان الذنب لازما وي الوجد (الوجد الثاني )انه تعالى أجر الني عليه الصلاة والسلام وجيع قومديوم بدريقتل المحك فاروح وقواه فاضر بوافوق الاعتاق واضر يوامنهم كل بنان وتطلعرنا لامر الوجوب فلالم فتلولهل أسروا كان الاسرموسية (الثالث) أن الني صلى الله عليه وسلم حكم الخداد وكان أخدا لفداه معصية و مدل عليه وجهان (الأول) قوله تمالى تريدون مرمن الدنيا وألله يريدالا تجرة وأجع المفسير ون على ان الرادمن عرض الدنياهيه بإهوأ خذا لفداء (والثاني) قوله تعالى لولاكتاب من الله سبق لمسكم فيما أخدتم عذاب حظيم وأجعوا على ان المراد بقوله أخذتم ذلك الفداء (الرابع) أن الني صلى المتعليد وسل وأبايكم بكيا وسيرح السول سلى المعطيدوسانه اعابكي لاحل انهحكم باخد القياء مذلك على على الله فنب ( الحامس) أن الني صلى الله عليه وسلم قال ان المدان قرم نزوله وأوزل لما بجامنه إلاعر وذلك بدل على الذنب فهذه جلة وجوه تسك القوم يُهذه إلا ية والجواب عن الوجد الذي ذكروه أولاان قوله ماكان أني أن شكون له أيهاري حق المخن في الارض ملاعل انه كان الاسرمشروعاولكن بشرط سبق الاتخان فالابض والمرادبالا تعانه والقتل والمجن بف الشديد ولاشك إن الصحابة قتلوا يوم بدر خلقاعظها وليس منشرط الاتفان في الارض فتلجيع الناس ممانهم بعدالقتل الكثر أسرواجاعة والآية تدليعلى انبعد الانخان يجوزا لاسروسارت هنوالا يقدالة دلالة بينة على الذاك الاسركان أن المحكم منع الآية فكيف عكن التسك بعده الآية فيأن ذِلك الاسم كان ذنبا ومبصية و يتأكيهذا الكلام عوله تعالى حتى أذا أنختموهم فشد والوعاق فاملمنايمد وامافداء فان قالوا فعلى ماشير حمو دلت الآية على الاثلا الاسم كان عايزا والإتبان المار المشروع لايليق ترتيب العقاب عليه فإذكر الله بعده مايدل على العِبْلَيْ فَنْعُولِ الوحِ مغيد ان الانجيان في الأرض ليس مضبوطًا بضايط معلوم معين بل المقصود منه اكثار النبل محيث وجب وقوع الرعب في قلوب الكافر ينوان لايجتر تواجلي مجارية المر منين وبلوغ القتل الى هذا الحد المجين لاشك أنه يكون مفوضها إلى الاجتهاد فلعله غلب على نلن الرسول عليه الصلاة والسلام أن ذلك القدرمن القتل الذى تقدم كؤفى حصول هذا القصود مع أنه ماكات الامر كذلك فكان هذا خطأ واقعا فالاجتهاد في مبورة لهن فيها نص وجسنات الابرار سات المعرين فعسن ترتيب الله واروعد باليل مازاه (والله عزير) يقلب أولياه على

اقدانه ( عَنَيْ ) مَا مَا لِي بِكُلُّ عَالَ وْ عَمْدِينَا وَالْمُرِينَا وَالْمُرَافِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ المشركين وحريته وين المن فعله تمال ﴿ ١٠٥٠ العمالية المد واما فقاه لل معالمة المعالمة

المتاب على حر مدا الكلام لهذا استمان دال لا كور الدور الدور الدور والجواب عن الوجه الذي والمروه الهال يعول أن طاهر عوله تمال ما حرير والعوق الرعا النعذا اطعان اغاكان موالعماية لاجاع المعلي على أمعيد السلا والتعلم ماكار ماموراات باعفرفتل الكفار نفيبة واذا كان هليا المطاب محتصا بالجها يعقهم أتارز المتنا والعدموا على الاسركان الدنب عثادرا منهم لأعزال سؤل سؤل سل المعقلية وشاويها ان الصِّعارِ مُناعرموا الكفاروقِتُلوا منهنم جُنَّاعظيا والكُفارَق وادْهَ الصَّالِيُّ عَلَمْ الْمُعَالِيُّ عَلَمْ وتباعدواعن الرسول وأسروا الوكك الافواموة يماال سولها فدامه والمالا الاسرام رجوع الصنابة الى حصرته وجوعليد السلام ماأسر وماأمر بالاسترفزال التدالسوال فان قالوا هـ إن الأمر كذ الم المستخبه ملاجلوا الأساري الي حَمَنُ رَّتَهُ فَلِلَّ الْمُن يَعْتَلَهُم امْتُالا لَمُولَهُ تِعَالَى فَأَمْتُرُ يُوا فُوقَى الْاَعِنَاقُ قَلِنَا الْوَقُولُ فَأَمْتُرُ بِوَأَيْتِكَلَّيْفُ تَعْتُصَ ۖ بِخَالَةً والطرب هند اشتغال الكفار بالحرب فأما بعد القضناء الحرب فهذا التكليف ما كان متناولاله والدليل القاطع عليمانة عليه الصلاة والسلام المتشار الععايش أله عاداً يعاملهم ولوكان ذلك النص متناولا كتلك الخالة لكان مع قيام النص الماطع الركك الحكمه وطالبا ذلك الحكم من مشاورة العَجَابَة وذلك محال وأيضا فِقُولُهُ فَأَصْبَرُ وَالْمُوقَ الاعناق أمرَ والامرُ لأيفيدُ الاالمرة الواحِّدة وثبتُ بالاخاعُ إِنْ أَهُدُّا ٱلْمُعَيِّ كُانِ وَاحِيا حال المحارَثَةُ فَوَجْبُ أَنْ يَقِ عَدْيَمِ الدلالةُ عَلَى مَاوْرَاء وَقَتِ الْحَارَيْةِ وَهِذَا أَجُوانَ شَأْفِيا والجوَّابُ عُادُكُرُوهُ ثَالُثًا وَهُوقُولُهُمْ إِنَّهُ عَلَيْهُ أَلْصَالَاةً وَٱلْسَلَامُ يَعِكُمُ أَخُذِ الْفَدَاءُ وَأَرْحَنَّا الفدام عُرِمُ فَعَول لانسلِ أَن أَحَدُ الْفُدَاء هُمَرُمُ وأَمَّا قُولِهُ يَرُيدُ وَيُحَرِضُ الدَّبَ وأللهُ يَرْيَا الا تخرة فتقول هذالايلُك على فولكم وينانة من وجهين (الاول) الأالم إنس هنيم الآية حصول العقاب على الأسرلغرض أُحد الفداء ودلك لايدُلُ على أن أَخَذَ الفيام عرم مطلقهُ أَلْ النَّسَانَى ) أَنْ أَبِأَبِكُرْ وَمَنِّي آلِلَهُ عَنْدٌ قَالَ الْأَمِلُ أَنْ الْأَجْذَ أَلْفِيا الْمُتَّقِقُ المسكرية على الجهاد وذلك بدل على إنهم أيما طلبوا ولكالغداء الغوى يه على الدين وهده الآية تدل على ذم من طلب الغداء الحمين عرض الدنيا ولاتعلق لا على البايين بالثانى وهذأت الجؤابان بعينهما هنا الجوابان عن مسكهم يعوله تعالى لوكا كتاب من أيله سَبَق لَسَكُم فَيَا أَحَدُتُمُ عَدَّابِ مِظْهِمْ أَنَّهُ وَالْجِوالْبِ عَأَدُّ كُرُوهُ رُأَبِعِالَ بَكُاءُ الرَّبِعِولُ مُليهِ الصلاة والسلام يحمل أن يكون لأجل ان بعض الصابة للشاعب أمر الدف النال واشتغل بالاستراستوجب الحداب فتبي الرسول خلية الضلاة والسلام حوقائن زول العداب عليهم ويحمل بصناما ذكرناه انه عليه الصيلاة والسلام الجيهين ان المثل الذي خصل هل بلغ سبلغ الأنفانُ الدي أمر و الله في فول حيَّ بَعُفَن في الأوطِينُ وُوقِعُ الْحُمَالُ ق ذلك الأجساد وحسنات الأرارسيات المرين عامد على الكاء لاجل مداالمين المواجوات عاد كروا الماء لاجل مداالمين المواجوات عاد كروه خاصان ذلك العداد الماري بمن المواجوات عاد كروه خاصان المواجوات الموا

الغلبة للمومنين روى أن رسول المصل الله علية وسلأتى بشبعين أسيرا فيهم المناس وعقيل بن أبي طالب فاستشارفيهم فقال أبو يكرفومك وأهلك استبقهم لعل الله يتوب عليهم وخذمنهم فدية تقوى بهاأصحابك وقال غراضرب أعتاقهم فانهمأ عدالكفروالله أغناك عن الفداءمكن، علهامن عقبل وحرةمن العباس ومكنى من فلأن نسسسله فلنضرب أعناقهم فقال عليه الصلاةوالسلام انالله ليلين قلوب رجال حتى تكون ألين من اللبن وانالله لشدد قلوب رجال حتى تكون أشد من الحجارة وأن مثلث باأبابكر مثل ابراهيم قال فن تبعني فإنه مني ومنعصاني فانكغفور رحيم ومثلك باعرمثل نوح قال رب لانذر على الأرضُ من ألكافرين دىارافغراصكانه فأخذوا الفداء فنزلت فدخل عر رضي الله عند على رسول الله صلى الله عليدوسل فاذاهو وأبوبكر بكيان فقال بارسول الد أخبري فان ويعن بكاء بكيث

فقال الكرمعل أيعالك

الفيد الفداء وقدة على عداما أدى مرهد الفهرة لغهر: قريبة مندوروي أنه عدما إسلاة والسلام المرافقة المرا

الله سبق ) أي لولا رالة بالقال عامد واعلى الاسترجال ماوجب طبهم الاشتغال بالقن فهذا مهام عكممنه تعالى سبق اثباته الكلام في ملد النالة والله إلى المنافق عن الالفياط الشكلة في هذه فباللوح المعنوط وهو الآبوأماقوله ما كان لن أن كون له أستى ولقائل أن نعول حكيف حسن أو خال لفظه كان على المنظم النبي والنبي أن يخطه من ولد قال أبو ما يسب وما في أن يخطه من ولد قال أبو أن لابعث الخطئ في اچتها ده أو أنالا يعنيس أجل يدرأوقوما يدر بنول إكن لني ذاك فلا كور الكواما من قراماكان الني فسنا انحدا الحكم لميصبر في لهم بالنهى ماكان سنع حسماء لهذا التي وموع يعليه العبلاة والسلام فالدازجاج اسريجع وأسارى جع ألجع فالدولا أعر أحدا قرأ أسارى وهي جازة كا نظلنها عن صاحب وأما البالف دية التي الكشافي اللانقل الإيميهم قرأية وقوله عنى شفن في الارض فيه بحثان (الاول) قال الواحدي الانخاب في كل شي صارة عن قوته وشدته بقال قد أتحده المرض الذا استدفوة أخذوهناسعل ليهم فلايصلح أن بعد من مؤانع مساس ألعداب المن عليه وكذلك أعند الجراح والتخانة العلقلة فكل شي غليظ فهو عنين فعوله حتى فان آلحل اللاجق لارفع يتمنن في الأرض يعنساً، حتى يقوى و يشتد و يغلب و ببالغ و يقهر ثم ان كثيراً من المفسير بن عالموا المراد منه أن يبالغ ف قتل أعدايه قالوا وأعاجانا اللفظ عليه لان المك حكم الحرمة السائلة كأأن الحرمة اللاحقة كا والدولة أمسا تقوى وتشد بالقنل قال الشاحر فالخمرمشيلا لاتوفع لِايساً الشرق الزميم من الأدي عد حق راق على جوانبه الدم حكم الاباحة السابقة ولان كرة القيل توجب قوة الرعب وشدة الهابة وذلك عنع من الجراءة ومن الاقدام على مخ أنه قادح في تهويل مَالاَيْنِيِّي فُلْهِذَا السِّبِ أَمْرَاهُ تَعَالَ نُلكُ (الْعَثُ الثَّانِي) أَنْ كُلَّةَ حَيْلانتها الفاية مانعي عليهم من أخذ الفداء (لمسكم) أي

لإصابكم (فيما أخذتم) أي لاجسل ما أخذتم

من الفداء (عداب عظيم) لايقادر قدره

(فكلوا بماغنتم)روي

أنهم أمسكواعن الغنام

فتر لت الواالفاء لتربب

مايعه ها على سبب

محذوف أي قد أعت لكم النتام فكلوا بما غمم والإظهر أنهسا ولان كرة القبل وحب قوق الرصوشدة المها يقوقلك ينع من الجراء ومن الاقدام على مالا ينهي فله ينا السب المراقة قعل بلك (العب الثاني) ان كاة حي لا تهدا الفاية فقوله ما كان لني أن تكونه أسرى حتى ينحن في الأرض بلل على ان يعد حصول الانجان في الارض إلا المنافع اللانيا فالم الدافداء والما الانجان في الارض إلى المنافع اللانيا والمالانيا والمنافع اللانيا والمنافع الانبيا الانجاب المنافع الانجاب المنافع الانجاب المنافع الانجاب المنافع اللانبيا والمنافع والمنافع المنافع اللانبيا المنافدات اللانبيا المنافع المناف

عربز لاتهم ولاتين حالم والمواجع وهذا ماصارة من الفدية فإنها من حلة المنام و بأراه بنباق النظم الكريم ينتسب الدام في دعور في هذا مرافقة وهذا ماصارة من الفدية فإنها من حلة المنام و بأراه بنباق النظم الكريم وسيافه (حلالا) حال من المفدوم أوصفه المسدر إن أكلا خلالا وقادته الترقيب في المام وهواه ممال (طيبا) صفه خلالا مفيدة عن كيد الترحيب و والقوااها) والم

يوم بدرلان المسلين كانوا تغلياني فلا كثروا وقوى سلطائهم أزلاطة بمع فلك في الاساقى حَيَادًا أَ " مَعْنَتُهُ وهم فشدو الوثاق فاما منا بعد والمافداء حي تصع الحرب الواليها وأقول انعدا الكلام بوهزآن قولة غاهامنا بفتنواما فداء يزيد فلعلى حكم الاتبط المؤخب في تعشيرها وليس الأمر كذلك الكان كان كانا الآيين متواطفتان خان كالتاجنة يعلانا حلى أله الأبدئن ثقديم الأنحان ثم بفدو أخذ القداوم قال تعالى لولا كتاب ويها المتنبق فسكم فيا أخدتم عداب عطيم واعل اله كثراقاو بل الداس في تفسيرهذا الكافيات السابق ولحن الذكرها ولد كرمافيهما من المباحث ﴿ قالقول الأول) وهوڤولهمنظيد بْنَ بْهُمِيرُوفْتَاهِ مَالُولا كتاب من الله نسبق يامحد بحل العنائم لك والامتك لمسكم المعلماب وهؤمشكل الانتحليل الفنائم والقداء هلكان السلا فيذلك الوقت أوماكان وأسلا فيذلك الوقت فانكاك الكملىل والأذن عاصلا فيذلك الوقت امتهم الزال المنافئ عليهم لانماكان مأذونا فيه من قبل لم تحصل الحقاب على فعله وان قلتا الآلاذن المعال ماصلا في ذلك الوقت كان فلك الفعل حراما فيذلك الوقت أقصى مافي الباب الاكات في عبالله اله سيعكم يعله بعد ذلك الاان هذا لا يقدح في كونه حراما في ذلك الوقث فان قالوا ان كونه يحيث سيسمير حلالابعد ذلك بوجب تخفيف العقاب قلنا فاذاكان الامر كدالت امتهم اتزال العقاب وسببه وذلك يمنع من التحويف بسبب ذلك السفاب (القول الثاني) عَالْ عَمَانِ اسعَنَىٰ لولاكتاب من آلة سبق اني لاأعسدب الابعد النهي لعذبتكم فيما صنعتم وانه تعالى مانهاهم عن أخذالفدا وهذا أيضاصعيف لانانقول ساصل هذا التول انهما وجديد ليل شرع يوجب عرمة ذلك المداء فهل حصل دلى عقلى يقتضى حرمته أملافان قلنا معصل فيكون الله تعالى قدبين تحريمه بواسطة ذلك الدليل المقلى ولايمكن أن يقال انه تعالى المهيبين تلك الحرمة وانقلتا انهليس فيالنقل ولاي المثمر عمايشنعتلي المتع تحيينك الجثنع أن يكون المتع حاصلا والالكان ذلك تكليف خالابطاق واقالم بكن المتع حاصلا كأن الاذن حاصلا واذاكان الاذن حاصلا فكيف يمكن ترتيب المقاب حلى فعله بزالقول الذالث) قال قوم قدسبق حكم الله بأنه لايمذب أحدامن عهد بدراهم النبي صلى الله عليه وسل وهذا أيضمنا مشكل لاته يقتمني أن يقال أجهم طعموا عن النكفر والمعاصى والزناوا ألحمر وماهددوا بتزيب العقاب على هذه القبائع وذلك وجب سقومة الاتكاليف عنهرولا يغوله عاقل وأيضا فالوساروا كذلك فتكيف أسطنهم المهتمالي فانلك المومنس بُعينه في ثلث الواقعة بعينها وكيف وجعه عليهم هذا المقائب القوى (والمتوك الهابم) الولاكساف من الله سبق في أنه من أي فن الجيها له فانه لا يوق اخله بعد المنا المنا البعوها الم جنسماسبق واغرانالتاس خدو كرواخيه والمعتد في عندانالكات أن يقوله أماهل عولنا فنفول يجوز النيمفواللة عن الكبار فتوا إلولا كساب من المعاسبي سعاه اولا إله قطى حكم في الازل بالتقوعن هذه الواقعة المنتقر عذاب عظلت وخداه وللواد على والدكت وبالم

وبرحكم ويتوبعليكم 'اذااتفيتو (باأيماالتي قسل الله في أبديكم ) أى قىملكنكم كان المتكلم عابضة عليهم لامن الأسرى) وقري من الاسارى (ان يعلم الله قى قالسو بكم خيرا ) خلوص انمان وضحة نية (يو تُكَلَّم خبرا مما أخذ هنكم) من الفداء وقرئ أخذعل الناء العامل وي أنها زلت قي العياس كلقه رسول الله مسل الله عليسه وسلم أن مقدى اعى أخيد . عقيل بن أبي طاك وتؤفل ابن الحرث فقال باهمدتركستني أتبكفف قريشاما نفست فقالله عليد الضلاة والملام فأن التعب السدى دفعته الى أمالفضل وقت خروجك من مكة وقلت لهدا ماأدري مَأْدِصْبِنِي فِي وَجِهِي هدا فانحدث بي حدث فهولك ولغيدالة وعبتداكة والغشل ختال السناس مايدريك فقالُ أُخْبِرَى لَمَّ رَبِّي مَّال المباس مَاثا أشهد أنك سادق وأن لا أله الأاللة والله أعبده تورسوله أوالله لم اللك تع عليه أخد ما لا الله والمع والمعا الم الله ال

بمدحين فأبلل الله المادال والدكائم الله الدلعامل في ١٠٠٠

بَعَيْرًا مِن ذِلْكِكُ الآن عشيرون حسدا وان أدناهم ليطرب فيعشرن ألنا وأشفال نمزم مااحبانان بهاجع الموال العل مكة وأبا أنتظر المنغرة من ربي بالول بماني قوله تعالى (وينغرانكموا فاخفور رحيم) فانه وعديالنغرة مو كد ما يعشده من الإعتراض التديلي (وان ر دواخاتك) أي نكث مابايمولة عليه من الاسلام وهذا كالإم سبوق من جهته تعالي لتسليته عليه الصلاة والسلام بطريق الوصداء والوحيدلهم (فقد خاتوا الله من قبل) بكفرهم ونقص ماأخذ جلى كل حاقل مِن ميثاقه (فأمكن منهم) أي أقدرك عليهم حسمارأت يوم بدرفات أعاد واالحيانة عام الدسيكناك منهم أيضاوقيل الرادبا لحباتة متعماضتوا سالفداء وموسد (والقاطيم) فيما مافي نياتهم ومالمصونه من المقاب (حكيم). فبل كل أيفه المسالة تتنفيه سكماليالنة

على غسد الرحدوين فعاد المت وي غضن والماعل فول المع النفهم لا يجونون المعو عنالكبار فكان يعادلولا والمسائلين منافسين فأن مناجر عنالكبار مادت منا أياسننودة والالسهم والمرجطان ومنا المكهوانكان كايتاف وقرجع المسكين الانوطاط الماديكان وفاع وحرفيواهم الاسلام وانهادهم لمسدس العوطيد وسلواقه اعم على مقاتلة البكتان عرسان وأهية فلابعد أف يتاليان الثواب الني استمنوه على علوالطاعات كانتأن يدعن البعاب الذي استمنى على على التنب فلاجريهمارهذا للنبيء يتخورا ولوقيرنا عبدورهذاالنب مزاسار السلن لاصار جغفورا فبسبب جفا القدرمي المقاوت حصل لاهل يدرحدا الاختصاص فمقال تعالى فكلواعاغة محالالط الوي أعم أميكواس الناغ وارعدوا أيديهم اليها فتزلت هذه الآية وقبل هو المحدّ الفداء فالركان فيل مامعني الفاء في قوله فكلوا غلبًا التقدير قد أعت لك النتائم فكلوا ياغائم حلالانصب على الحال من النوم أوسفة المصدر أء الاحلالوا تعولها فتران القاضغوروسيم والمن والتواالة فلاتقدمواعلى الماسي بعددالتواعلوالناقه غنوريا أفدمتم عليه في الماسى من الزلة رحيم ماأتيتم من الجرم والمهمسية فتوله واتقوا افلي اشارة إلى الستيبل وقواه النالعة ضفور رحيم اشارة اليالحالة الماسمة والتعلل اليماالني قللن البيكم من الاسرى انتعالله في قلو يكم خيرا يؤتكم خوا بمائحة منكم ويفغ لكرواف ففور حيم وانريدوا خانتك فقد خانوا القدين قبل فأمكن عهم والعمليم عكيم احط ان الرسول لما أخل المداد من الإسارى وشق عليه بالمغذ أموالهم بتعم ذكر للقدهن ألا ية استالة لهم فقال الرماالني فلمن ف أيديكم من الاسرى قلل بن عباس رمني القرعنهم الزلت في السباس وعدل بن أبي طالب ويوفل بالغرث كإن المبلس أسماءهم بدرومه حشرون أوقية عن النعب أخرجها ليطلع الناس وكلن أجد المشرة الذين وعنوا العلماح لإعل بدوف فيلند النوية سئ أسنز خَيْلُ الْعِياسِ كَنِيتُ مُسِلِّلًا لِأَيْهِمُ أَكْرَهُونَي خَيْلُ عِلَيْهِ الْهِلَامِ الْنَهِكَيْ مِالذَّكُرُهِ سِعَاظَامَة يجزيك فأماظاهم أمرك فقدم يكلن علينا قال المياس فكلمت رمول اله أن رد ذلك اللحب هلى خال لما يعي خرجت لتستعين بعملها فالقالم كلني الرسول فداءا ين أنى عيل بن لي طللب عشر فأوقية وقد ليوفل بدا لمرث فقال العياس تركين المهد إسكفف عن بشاعة المارسول القيستل القدعاية وسؤا بن الذهب الذي وخوا المام المعمل وقت بتروح لنبض حكاوقات لمعالالدع عليمتهي فان حيث في المث فه والكولعيد الله وصيدالله والفضل فغل السلم واليور لمته ظله أحيثه و وظله السام عاما التهدالك شاوى وأن لاله للله وأعتصه ودمقة واقد فريطان علية أحد الاله ولتدرضته البها فيموا وللالنعائم كينت مريالا أخراد فأماا فأجري بذات فلارس على الداس فأريل العربها في المنطاعة الأن واستان عبا وال المنام المراسع (الفاللان) عواره لديا ) بملك اعلان فاعر الطانهم جالد تعالى ولسول (وبالمدوا بالموالهم ) بأن صر فوها

الغيد لا عميه من السبب أما قولها ن بمراقع في قلو المعنى ماذكر عن الأله الترالدلل على أن عراق ع على حسول العوم أما مولا في الكرات من الما أخذ معار و بعار المر منه (السلام الالله الالله المالية (العالان المنظرين فالماطوال الرواية الرواية المنظر والراحية عامرانيا والمتراح على المعران عن ويتعرف الراداد الرائة لعلايم في معااليندر الربيد أن وكرنداتر الربي على المراش الرائيل المالي ور والمرا العلى الدور هذا المراز

النالتكراع والسلاح والقلوجا المالك (ق سيل الله) متلق مامدوا فيد ليؤهى ألجها دوامل تقلام الأموال على الانفس धींक्रा कार्याक्रीं ١ كالروقوما وأنهدهما المامة مثلات منور الماهدة الفنس بلا عافية لمال (واللون أوواوتم روا) عرالانظار آووا الهاجرين وأتزلوهم منازلهم وبدلواالبهم أخوالهم وأروهم على العليكم والأكاسة الم خضاسة وتضروعم على أعدائهم (أوناك) اشارةال الموصوفات عأة كرين التوت العامثلة وهوسندا وخوالنال (بغنتني)آماكال فقه خقال الملاش فالتدريك مقال التين 4 رائ ette acide

- And And Control of the Control of

علكمان تشروهم على الشعر لا بالأعلى فرم) عندي ( يتنكم و ينهم منافيا بمامية غايد لإعوز فمر عهدهم سرمرطيم (راقة تعلق بصير ) فلا عنالبوا أمري لاعل معابل والنان كغروا يهضهني اولياديمن) تعضم أعذ العات اوق الوازرة ومدا غيومه ولايدان الوارثة والوازرة لاعمدين سلين وإعاب للياعد وللمباربة وانكانوا أَفَارِبِ (الإِنفِيلود) أيما مرتم بمينالتواسل بينكم وتولى يعض مضاحق النوارث ومن لم العلائق بنگيرو يون لكتار أرتكن فتنتف الإرض) أي محصل فتدعوم ف بعف الإعان ونلهور لكن (وفسادكير) والداري وقري كثير والذي ابنواوها ووار

ور المراجعة ال المولون الناختامز مندانكون من الناكر تزال النات الكون من التا كون في أها وصلوا النا النعة وتخلصوا في الله تكليلوا يع حول العل فيه وال كان الاطهر هومنا الانبيام قال عالى هرى هال أنكن الأمريكني فهرعكل ومصول الإمكان تحلوف ين عمر والمي ألهم خاوا الله عاا قدموا عليدم محارية الرسول وتع بدر عامكن الله موقع فاستراد والتنهاية الامكان والفلغ فسدالة تدالت على انهم قددا فوا و الماقطوء مم قال فادوا كان الممكين منهم التاحاصلا وفيه بشارة الرسول الله على من كل من عوده و معنى عهده ازيمير باعلهم ، فولهيمال (أن الدي امتواوها عدوا بأموالهم والغسهم فيصيلواله والذي ادوا وتصروا وللك بغضهم أواياء جروامالكهمن ولايتهم منشي حتيها جروا وأن استصرو برالاعلى قوع بينكم وينهم مسئاق والمدعالهملون يعس تفعلوه تكن فتنذ فيالارص وفساد كير والنرن أمنو مين في كياب المدان الهريكل في علم أعم أ مرابع وسراف علي وطاله إسا أفسام وتركر كل واحد منهم وتعرير عَ إِنْ عِلْمِالِهِ لام عُلِمِيمَ نِنْمِهُ مِكُمْ وِمِ النَّالِي مِنْ إِلَى الدِيزِ مِا النَّالِي مِناكِ إِلَ والمعالم المراجع المرا A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH

والمنقرة والمبعثرة والمثبرة والحسافرة والمخزبة والفاضحة والمنكلة والمشردة والمدمدمة وسورة العذاب لمافها من ذكر التوية ومن التبرئة من النفاق والبحث والتنقرعن الالنافقين واثارتها والحفرعنها ومأتخريهم يشردهم ويدمدم عليهم واشتهارها مده الاساء مقضى بأنها سورة مستقلة وليست بعضامن سورة الانفال وادعاء اختصاص الاشتها ربالقائلين باستقلالهاخلاف الظاهر فيكون حكمة ترك التسمية عندالنزول نزولهافي رفع الامان الذي يأبي مقامدالتصدير عايشعر ببقائه من ذكراسمه تعالى مشفوعا بوصف الرحة كاروى عن ان عينة رضى الله عند لا الاشتباء فياستقلالها وعدمه كامحكى عن انعاس رضى الله عنهما ولارعاية ماوقع بين الصحابة رضي الله عنهـم من الاختلاف في ذلك على أنذلك ينزعالي القول

أجرها وأجر من على بها الى يوم القيامة فوجب أن يكون المقندي أقل مرتبة من المقتدى به فجملة هذه الاحوال توجب تقديم المهاجرين الاولين على الانصار في الفضل والدرجة والمنفبة فلهذا السبب أيما ذكرالله هذين الفريقين قدم المهاجرين على الانصار وعلى هذا الترتيب و ردذ كرهما في هذه الآية واعلم ان الله تعالى لماذ كرهذين القسمين فيهذه الآية قال أولئك بعضهم أولياءبعض واختلفوا في المراد بهذه الولاية فنقل الواحدي عن ان عباس والمفسرين كلهم ان المراد هوالولاية في الميراث وقالوا جعلالله تعالى سبب الارث الهجرة والنصرة دون القرابة وكان القريب الذي آمن ولمهاجرلم يرث من أجل أنه لم يهاجرولم ينصروا علمأن لفظ الولاية غيرمشعر بهذا المعني لانهذا اللفظ مشعر بالقرب على ماقررناه في مواضع من هذا الكتاب ويقال السلطان ولى من لاولى له ولايفيد الارث وقال تعمالي ألا أن أوليساءالله لاخوف عليهم ولاهم عزنون ولايفيد الارثبل الولاية تغيدا اقرب فيكن جله على غيرالارب وهوكون بعضهم معظم اللبعض مهتما بشأنه مخصوصا ععاونته ومناصرته والمقصود أن يكونوايد اواحدة على الاعداء وأن يكون حب كل واحد لغيره جاريا محرى حبه لنفسه واذاكان اللف ظ محتملا لهذا المعنى كانحله على الارث بعيدا عن دلالة اللفظ لاسيما وهم يقولون انذلك الحكم صارمنسوخا بقوله تعالى في آخر الآية وأولوالار حام بعضهم أولى ببعض وأي حاجة تحملناعلي حل اللفظ على معنى لااشعار لذلك اللفظ مهنم الحكم يأنه صارمنسوخا مآية أخرى مذكورة معد هذافي غاية البعداللهم الااذاحصل اجماع المفسري على أنالراد ذلك فينتذ بجب المصر اليه الاأندعوى الاجاع بعيد (القسم الثاث) مناقسام مؤمني زمان الرسول عليه السلام وهم المؤمنون الذين ماوافقوا الرسول في الهجرة و بقوا في مكة وهم المعنبون بقوله والذين آمنوا ولم يهاجر وافبين تعمالي حكمهم منوجهين (الاول) قوله مالكممنولايتهم من سئ حتى بهاجرواوفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان الولاية المنفية في هذه الصورة هي الولاية المنبتة في القسم الذي تقدم فن جل تلك الولاية على الارث زعم ان الولاية المنفية ههنا هي الارث من حل تلك الولاية على سارً الاعتبارات المذكورة فكذاهها واحتم الذاهبون الى انالمراد من هذه الولاية الارث بأن قالوالا يجوزأن يكون المراد منها الولاية بمعنى النصرة والدليل عليه أنه تعالى عطف عليه قوله وان استنصر وكم في الدين فعليكم النصر ولامثك انذلك عبارة عن الموالاة في الدين والمعطوف مغاير للمعطوف عليه فوجب أن يكون المراد بالولاية المذكورة أمرامغسايرا لمعني النصرة وهذا الاستدلال ضعيف لاناجلنا تلك الولاية على التغليم والاكرام وهوأمر مغاير للنصرة ألاترى ان الانسان قدينصر بعض أهلالذمة فيبعض المهمات وقدينصر عبده وأمته بمعنى الاعانة معأنه لايواليه بمعنى التعظيم والاجلال فسقط هذا الدليل ( المسئلة الثانية) قوله تعالى حتى يهاجروا أعلم

قدماءالحنفية وأن مناط الباتها في المصاحف وتركها ﴿ ٥٧٨ ﴾ انما هورأى من تصدى لجمع القرآن دون التوقيف

انقوله تعالى مالكم من ولايتهم منسئ يوهم أنهم لمالم يهاجروامع رسول الله صلى الله عليه وسلمسقطت ولايتهم مطلقاه أزال الله تعالى هذا الوهم بقوله مالكم مى ولايتهم من سي حتى بهاجروابعني انهم اوهاجر والعادت الكالولاية وحصلت والمقصود منه الجل على المهاجرة والبرغيب فيها لانالمسلم متى سمع انالله تعالى يقول انقطع المهاجرة انقطعت الولاية بينه وبين المسلين وأوها حرحصات تلك الولاية وعادت على أكل الوجوه فلاشك أنهدايصيرس غباله في الهجرة والمقصود من المهاجرة كثرة المسلين واجتماعهم واعابة بعضهم لنعض وحصول الالعة والشوكة وعدم التغرقة ( المسئله الثالثة) قرأ حرة من ولايتهم كسرالواو والباقون بالفتح قال الزجاح من فتح جعلهامن النصرة والنسب وقال والولاية التي بمنزلة الامارة مكسورة للفصل بين المعنيين وقديجو ز كسرااولايةلانفى تولى بعض القوم بعضاجنسام الصناعة كالقصارة والخياطة فهي مكسورة وقال أبوعلي الفارسي الفتح أجودلان الولاية ههنا منالدين والكسرفي السلطان ( والحكم الناني ) من أحكام هذا القسم الثالث قوله تعالى وان استنصروكم في الدين فعليكم النصر واعلم اله تعالى لما بين الحكم في قطع الولاية بين تلك الطائفة من المؤمين بين انه ايس المراد منه المقاطعة السامة كافي حق الكعار بل هو لاء المؤمنون الدين لميهاجر والواستنصر وكم فانصروهم ولاتخذاوهم روى الهلانرل قوله تعالى مالكم م ولا تمدم سي حق يهاجرواقام الزيروقال فعا بعد مهم أمر ان است انوابنا فعراً و وأن استنصروم في الدين فعديلم النصريم قال تعالى الاعلى قوم بينكم و بينهم ميثاق والمعنى أنه لايجو زلكم نصرهم عليهم اذالميثاق مانعم دنك ممقال تعالى والذين كغروا بعضهم أوليا بعض وفيه مسائل (المسئله الاولى) اعلم ان هدا الترتيب الدي اعتبره الله في هده الآية وعاية الحسن لانه ذكرههنا أقسسامًا ثلاثة ( فالاول ) المؤمنون من المهاجري والانصار وهم أعضل الناس ورين انه يجب أن يوالى بعضهم معضا (والقسم الثابى المؤمنون الذي لم يهاجر وافهو لا بسبب ايمانهم لهم فضل وكرامة و سبب ترك الهجرة لهم حالة نازلة فوجب أن يكون حكمهم حكماه وسطا بين الاجلال والاذلال وذلك هو انالولاية المنبتة للقسم الاول تكون منغية عن هذا القسم الأأنهم يكونون بحبث لواستنصروا المؤمنين واستعانوا بهم نصروهم وأعانوهم فهذا الحكم متوسط بين الاجلال والاذلال وأما الكفار فليس لهم البتمة مايوجب شيئامن أسباب الفضيلة فوحب كون المسلين منقطعين عنهم منكل الوجوه فلايكون بينهم ولاية ولامناصرة يوجه من الوحوه فطهرأن هذا الترتيب في غاية الحسن (المسئلة الثانية ) قال بعض العلاء قوله والذين كفر والعضهم أولياء بعض يدل على انالكفار في الموارثة مع اختلاف ملهم كأهل ملة واحدة فالمجوسي يرب الوثني والنصراني يرث المجوسي لان الله تعالى قال والذين كفروا بعضهمأ ولياء بعض واعلمان هذا الكلام انما يستقيم اذاحملنا الولاية

ولار ببن أنالصحيح م المذهب أنهاآ يه عذه من القرآن أيزلت للفصل والتبرك عاوأن لامدخل رأى أحد فيالاثبات والترك وانماالمتمع فيذلك هو الوحي والوقيف ولامرية فيعدم نزولها ههناوالالامتنعأ يقع في الاستقلال اشتباء أو احتلاف فهوامالاتحاد السورتين اولماذكرنا لاستمل الى الاول والا لبيندعليه الصلا والسلام المحقق مزيدا لحاجة الى الاستقلال من كثرة الأثيات وطول المدة فيمايين نزولهما فحيث لمسنه عليه الصلاة والسلام تعين الثاني لان عدم البيانمن الشارعني موضع البيان يان للعدم \* ( براءة ) خبرمتدا محذوف وتنو يتدللنفخيم وقرئ بالنصب أى اسمعوا يراءة ومن في قوله تعالى (منالله ورسوله) ابتدائيه متعلقة بمحـــذوفوقع صفة لهاليفيدها زيادة تفغيم وتهويلأى هده براءة مبتدأة مرجبه الله

مني عندانباء ظاهرا واحترازاعن تكريرلفظة من وقيل هي مبتدأ المخصصها بالصفة وخبره الى الذين الح والذى تفنضيه جزالة النظم هوالاوللانعدة العراءة أمرسادث لميعهد عندالخاطبين ذاتهاولا عنوان التدائمامن الله تعالى ورسوله حتى يخرج ذلك العنوان مخرج الصفة الها و بجعل المقصود بالذات والعمدة في الاخبار سينا آخرهو وصولها الى المعاهدين وانمسا الحقيق بأن يعتني بافادته حدوث تلك البراءة من جهته تعالى ووصولها اليهم فانحق الصغات قبل علا المخاطب بنبوتها الموصوفاتها أن تكون أخبارا وحق الاخبار العدالعل بدوتهالماهيله أنتكون صفات كاحق في موضعه وقري من الله بكسر النون على أن الاصل في تحريك الساكن الكسر ولكن الوجه هوالفتحفىلامالتعريف خاصة لكثرة الوقوع والعهد العقد الموىق

على الارث وقد سبق القول فيه بلالحق أن يقال ان كفارقر يش كانوا فى غاية العداوة اليهود فلماظهرت دعوة مجد صلى الله عليه وسلم تناصروا وتعاونوا على ايذائه ومحاربته فكانالمرادمنالا سية ذلكوتمام المحقيق فيه انالجنسية دله الضم وشبيه الشي منجنباليه والمشركون واليهود والنصارى لمااشتركوا فعداوة محدصلى الله عليه وسلم صارت هذه الجهة موجبة لانضام بعضهم الى بعض وقرب بعضهم من بعض وذلك يدل على انهمما أقدموا على تلك العداوة لاجل الدين لانكل واحدمنهم كان في نهاية الانكارلدين صاحبه بلكان ذلك منأدل الدلائل على ان تلك العداوة لحص الحسد والبغى والعنادثم انه تعالى لمابين هذه الاحكام قال الاتفعلوه تدكن فتنة في الارض وفسساد كبير والمعنى انلم تفعلوا ماأمرتكم به في هذه التفاصسيل المذكورة المتقدمة تحصل فتنة في الارض ومفسدة عضيمة و بيان هذه الفتاتة والفساد من وجوه (الاول) ان المسلين لواختلطوا بالكفار في زمان ضعف المسلين وقلة عددهم وزمان قوة الكفار وكثرة عددهم فر بماصارت تلك المخالطة سببا لالتماق المسلم بالكفار ( الثاني ) ان المسلين لوكانوا متغرقين لميظهر منهم جععظيم فيصير ذلك أببالجراءة الكفارعليهم ( الثالث) انهاذا كان جم المسلين كل يوم في الزيادة في العدة والعدة صار ذلك سببالمزيد رغبتهم فيماهم فيه ورغبة المخالف في الالتحاق بهم واعلم انه تعالى لما ذكرهذا القسم الثالث عاد الى ذكر القسم الاول والنابى مرة أخرى فقسال والذين آمنو وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آوو اونصر وا أولئك هم المؤمنون حقالهم مغفرة ورزق كريم واعلمان هذاليس بتكرار وذلك لانه تعالى ذكرهم أولا ايبين حكمهم وهو ولاية بعضهم بمضاثمانه تعالىذكرهم ههنالبيان تعظيم أنهم وعلودرجتهم وبيانه منوجهين (الاول) أنالاعادة تدل على مزيد الاهتمام بحالهم وذلك بدل على السرف والتعظيم (والناني) وهوأنه تعالى أثني عليهم ههنامن ثلاثة أوجه (أولها) قوله أوائك هم المؤمنون حقا فقوله أولئكهم المؤمنون يفيدالحصر وقوله حقا يفيد المبالغة في وصفهم بكونهم محقين محققين فيطر بقالدين والامر في الحقيقة كذلك لان من لم بكن محقا في ديسه لم يتحمل ترك الادمان السالغة ولم غارق الاهل والوطن ولم يبذل النفس والمال ولم يكن في هذه الاحوال من المتسارعين المتسابقين ( وثانيها ) قوله لهم مغفرة وتنكير الفظ المغفرة يدل على الكمال كاان التنكير في قوله ولتجدنهم أحرص الناس على حياة يدل على كال تلك الحياة والمعنى لهم مغفرة تامة كاملة عنجيع الدنوب والتعات ( وثالثها ) قوله ورزق كريم والمراد مند الثواب الرفيع السريف ﴿ اصل انه تعالى سر حمالهم فالدنيا وفىالا خرة امافى الدنيا فقدوصفهم بقوله أوائك هم المؤمنون حقا واما في الا خرة فالمقصود امادفع العقاب واماجلب الثواب امادفع العقاب فهوالمراد بقوله الهممفغرة وأماجلب الثواب فهوالمراد بقوله ورزق كريم وهذه السعادات العمالية انما

باليمين والخطاب في عاهدتم للمسلمين وقد كانوا عاهدوا مشرك العرب من أهلمكة وغيرهم باذن

حصلت لانهم أعرضوا عن اللذات الجسمانية فتركوا الاهل والوطى و بذلوا النفس والمال وذلك تنبيه على انه لاطريق الى تحصيل السمعادات الابالاعراض عن هذه الجسمانيات (القسم الرابع) من مؤمني زمان محدصلي الله عليه وسلهم الذين لم يوافقوا الرسول في المجرة الاأنهم بعد ذلك هاجروا اليه وهو المراد من قوله تعالى والذين آمنوا من بعدوها جروا وجاهدوا معكم فأوائك منكم وفيهمسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوا فالمراد من قوله تعالى من بعد نقل الواحدي عن ابن عباس بعد الحديبية وهي الهجرة الثانبة وقيل بعدنزول هذه الالية وقبل بعديوم بدر والاصحم ان المراد والذين هاجروا بعد الهجرة الاولى وهؤلاهم التابعون باحسان كاقال والذين اتبعوهم باحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه (المسئله الثانية) الاصبح انالهجرةانقطعت نُفتُّحُ مكة لانعنده صارتُ مكة بلدالاسلام وقال الحسن المحرة غيرمنقطعة أبدا واماقوله عليه السلام لاهجرة اعد الفتح فالمراد الهجرة المحصوصة فانها انقطعت بالفتح وبقوة الاسلام أمالواتفق في بعض الازمان كونانؤمنين في ملدوفي عددهم قلة و يحصل للكفار بسبب كونهم معهم شوكة وانهاجرالمسلون مرتلك البلدة وانتقلوا الىبلدة أحرى ضعفت شوكة الكفار فههنا تلزمهم الهجرة على ماقاله الحس لانه قدحصل فيهم مثل العلة في الهجرة من مكة الى المدينة ( المسئلة النالئة ) ووله فأوائك مندكم بدل على ان مرتبة هو لاء دون مرتبة المهاجر بن السابقين لانه ألحق هو لاء بهم وجعلهم مهم في معرص التسريف ولولاكون القسم الاول أشرف والالماصيح هذاالمعنى فهذاسر حهذه الاقسام الاربعة التي ذكرها الله تعالى في هده الا آيد ثم قال تعالى وأواوا الارحام بعضهم أولى بعض في كتاب الله وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) الذي قالوا المرادمن قوله تعالى أولئك بعضهم أولياء بعض ولاية الميمات قالوا هذه الا ية ناسخة له فانه تعالى مين ان الارككان سبب النصرة والهجرة والا تنقدصار ذلك مسوخا قلا يحصل الارث الابسبب القرابة وقوله في كتاب الله المراد مندالسهام المدكورة في سورة الساء وأماالذي فسمر وا الماكالاتية بالنصرة والمحبة والتعطيم قالوا ان تلك الولاية لما كانت محمله للولاية بسبب الميراث بين الله تعالى في هذه الاكة أنولاية الارث انما تحصل بسب القرامة الاماخصه الدليل فيكون المقصود من هذا الكَّلام ازالة هذا الوهم وهذا أولى لان نكثيرالنسيخ من غيرضرورة ولاحاجة لايجوز (المسئلة الثانية) تمسك محمد ن عبدالله بى الحسن بى الحسن بن على بى أبى طالب رضى الله عنهم في كتابه الى أبي جعفر المنصور بهده الآية في ال الامام بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم هوعلى بن أبي طالب فقال قوله تعالى وأواوالار حام بعضهم أولى بعض يدل على أبوت الولاية وليس و الاسية شئ معين في أبوت هذه الاولو يقذوجب حله على الكل الاماخصه الدليل وحينثد يندرح فيه الامامة ولايجوز أنيقال انأبابكركان منأولي الارحام لمانقل أنه عليدالسلام أعطاه سورة براءة ليبلغها الى القوم ثم بعث

الىالنا كثينوأمهلوا أر ىعة أشهر ليسيروا أين شاؤا وانمانسبت البراءة الىاللهورسولهمع سمولها للمسلين واشتراكهمفي حكمهاووجوب العمل بموجبها وعلقت المعاهدة بالسلينخاصة معكونها بإذنالله تعالى وأتعاق الرسول صلى الله عليه وسلالا نباءعن نجرها وتحتمها من غيرتوقف على رأى المخاطبين لانها عبارة عن انهاء حكم الامان ورفع الحضر المترتب على العهدالساءق عن التعرض للكفرة وذلك منوط مجناب الله عزوجللانهأمركسائر الاوامر الجاريةعلى حسب حكمة تفتضيها وداعيةتستدعهانترت عليهاآ أارها منغير توقف على سي أصلا واشتراك المسلين في حكمهاووجوبالعمل عوجبها انا هوعلى طريقة الامتثال بالامر لاعلى أن يكون لهم مدخل في اتمامها أوفي ترتب أحكامها عليها وأما المعاهدة فعيث كانت

عقدا كسائرالعقودالنمرءية لانتحصل في نفسها ولاتترتب عليها أحكامها الابمباسرة المتعاقدين ﴿ عليا ﴾ على وجوه مخصوصة

عليا خلفه وأمر بان يكون المبلغ هوعلى وقال لا يوديها الارجل مني وذلك يدل على أن أبابكر ماكان منه فهذاهووجه الاستدلال بهذه الآية والجواب انصحت هذهالدلالة كانالمباس أولى بالامامة لانهكان أقرب الىرسولالله منعلى و بهذا الوجه أجاب أبوجعفرالمنصور عنه (المسئلة الثالثة) تمسك أصحاب أبي حنيفة رحمالله بهذه الآية في توريث ذوى الارحام وأجاب أصحابنا عنه بأن قوله وأولوا لأرحام بعضهم أولى ببعض مجل في الشي الذي حصلت فيه هذه الاولوية فلاقال في كتاب الله كان معناه في الحكم الذي بيندالله في كتابه فصارت هذه الاولو ية مقيدة بالاحكام التي بينها الله في كتابه وتلك الاحكام ليست الاميراث العصبات فوجب أن يكون المراد من هذا المجمل هوذلك فقط فلا يتعدى الى توريث ذوى الارحام تمقال ف ختم السورة ان الله بكل شي عليم والمرادان هذه الاحكام التي ذكرتها وفصلتها كلها حكمة وصواب وصلاح وليس فيهاشي من العبث والباطل لانالعالم بجميع المعلومات لايحكم الابالصواب ونظيره انالملائكة لماقالوا أتجعل فيهامن يفسد فيهآ و يسفك الدماء قال مجيبالهم انى أعلم مالاتعلون يعني لاعلتم كونى عالما يكل المعلومات فاعملوا أنحكمي يكون منزها عن الغلط كذا ههنا والله أعلم تم تفسير هذه السورة وللهالجد والشكر كآهو أهله ومستحقد يوم الاحد فىرمضان سنة احدى وسمائة في قرية يقال لها بغدان ونسال الله الخلاص من الاهوال وشدة الزمان \* وكيدأهل البغي والحدلان \*انه الملك الدمان \* وصلاته وسلامه على حبيب الرحن \* محد المصطنى صاحب المعيزات والبرهان \* (سورة النوية مائة وثلاثون وقبل عشرون وتسع آيات مدنية)

قال صاحب الكشاف لها عدة أسماء راءة والتوبة والمقشقشة والمبعثرة والمشردة والمخزية والفاضحة والمنيرة والحافرة والمنكلة والمدمدمة وسورة العلماب قاللانفيهاالتو بةعلىالمؤمنين وهي تقشقش منالنفاق أي تبرئ منه وتبعثرعن أسرار المنافقين وتبحث عنهاوتثيرها وتحفر عنها وتقضعهم وتنكل بهم وتسردهم وتخزيهم وتدمدم عليهم وعن حذيفة انكم تسمونها سورة التو بة واللهما تركت أحدا الاناات منه وعن ابن عباس في هذه السورة قال اذم الفاضحة مازالت تنزل فيهم وتنال منهم حتى خسينا أنلاتدع أحدا وسورة الانفال نزلت في لدر وسورة الحشر نزلت في بني النضع فان قيل ماالسبب في اسقاط التسمية من أولها قلنا ذكروا فيه وجوها ( الاول ) روى عن ابن عباسقال قدت لعمَّان بن عفان ماحلكم على أن عدتم الى سورة براءة وهي من المثين والىسورة الانفال وهيمن المثابي فقراتم بينهماوما فصلتم بسم اللهالرحن الرحيم فقال كانالنبي صلى الله عليه وسلم كلمانزلت عليه سورة يقول ضموها في موضع كذا وكانت براءة منآخر القرآن نزولاً فتوفى صلى الله عليه وسلم ولم يبين موضعها وكانت قصتها شبيهة بقصتهافقرن بينهما قال القاضي يبعدأن يقال انه عليه السلام لم يبين كون هذه

يباشرهاو يتولىأمرها المسلون ولانخني أن البراءة انماته العهدلابالاذن فيه فنسبت كل واحدة منهماالىمنهوأصل فيها على أنفذلك تفخما لشأن البراءة وتهويلا لامرها وتسجيلا على الكفرة بغماية الذلوالهوان ونهامة الخرى والحذلان وتنزيهالساحةالسيحان والكبر ياءعا يوهمشائبة النقص والبداء تعالى عن ذلك علواكبيرا وادراجه عليه الصلاة والسلام في النسبة الاولى واخراجه عنالشانية لتنويه شأنه الرفيسع واجلال قدره المنيع فى كلاالمقامين صلى الله عليد وسلم وايشارا لجلة الاسعمة على الفعلية كأن يقال قديرئ الله ورسوله من الذين أو بحودلك للدلالة على دوامها واستمرار هاوللتوسل الى تھو ياھابالتو بن التغفيم كاأشيراليد (فسنحوا) السياح والسيح الذهاب في الارض والسيرفها

بسهولة على مقتضى المشسيئة كسيح الماء على موجب الطبيعسة فغيد من الدلالة على كال التوسيعة والترفيه ماليس فىسيروا ونظائره وزيادة

وتخليتهم وشأنهم من السورة تاليد لسورة الانفال لانالقرآن مرتب من قبل الله تعالى ومن قبل رسوله على الوجه الذي نقل واوجوزنا ف معض السور أن لا يكون ترتيبها من الله على سبيل الوحى لجوزنامثله فيسائرالسور وفيآيات السسورة الواحدة وتجويزه يطرق مايقوله الامامية م تجو بزالزيادة والنقصان في القرآن وذلك يخرجه من كونه حجة بل الصحيح انه عليه السلام أمر بوضع هذه السورة بعدسورة الانفال وحيا وأنه عليد السلام حذف بسمالله الرحن الرحيم من أول هذه السورة وحيا (الوجه الثاني) في هدا الباب مايروي عن أبي ابن كعب انه قال ا اتوهموا ذلك لان في الانفال ذكر العهسود وفي راءة نبذ العهود فوضعت احداهما بجنب الاخرى والسؤال المدكور عائد ههنا لانهذا الوجه انمايتم اذاقلنا انهم أعاوضعوا هذه السورة بعدالانفال من قبل أنفسهم لهذه العلة ( والوحد الثالث) انالعجامة اختلفوا في أنسورة الانفال وسورة التو يةسورة واحدة أم سورتان فقال بعضهم هما سورة واحدة لانكلتهما نزات في القتال وهجوعهما هذه السورة السابعة من الطوال وهي سبع ومابعدها المئون وهذا قول طاهر لانهما معا مأتسان وستآيات فهماء بزلة سورة واحدة ومنهم من قالهما سورتان فلاظهر الاختلاف بين الصعابة في هدا الباب تركوا بينهما فرجه تنبيها على قول من يقول هما سورتان وما كتبوابسم الله الرحس الرحيم بينهما تنبيها على قول من يقول هما سورة واحدة وعلى هذا القول لايلزمنا تبجو يزمذه الامامية وذلك لانه لماوقع الاشتباه في هدا المعسى بين الصحابة لم يقطعوا باحد القواين وعملوا عملا يدل على أن هذا الاشتباه كان حاصلافها لمينسا محوا بهذا القدر من الشبهة دل على انهم كانوا مشددين في صبط القرآن عن الْحَريف والتعيير وذلك يبطل قول الامامة ( الوجه الرابع ) في هذا الباب انه تعالى حتم سورة الانمال بالجاب أن يوالى المؤمنون بعضهم بعضا وأن يكونوا منقطعين عن الكفار بالكلية ثمانه تعالى صرح بهدا المعنى في قوله براءه من الله ورسوله فلماكان هذا عين ذلك الكلام وأكداله وتقريراله لزم وقوع الفاصل بيهما فكان أيقاع الفصل بينهما تبيها على كونهماسور بين متعاير بين وترك كتب سم الله الرحن الرحيم بينهما تسبهاعلى انهذا المعنى هوعين ذلك المعنى ( الوجه الحامس ) قال اب عباس سألت عليا رضى الله عدد لم لم يكتب بسم الله الرحن الرحيم بينهما قال لان بسم الله الرحن الرحيم أمان وهذه السورة ترلت بالسيف ونبذالعهود وايس فيها أمان ويروى انسفيان بن عينة ذكر هذا المعنىوأكده بقوله تعالى ولاتقولوا لمن ألتى البكم السلام لست مؤمنا فقيلله اليس انالنبي صلى الله عليه وسلم كتب الى أهل الحرب بسم الله الرحن الرحيم فاجاب عنه بأنذلك ابتداء منه بدعوتهم الىالله ولمينبذ البهم عهدهم ألاتراه قال ق آخر الكتاب والسلام على من اتبع الهدى وأماهذه السورة فقد اشتملت على المقاتلة ونبذ العهود فظهر الفرق ( والوجه السادس ) قال أصحا بنالعل الله تعالى لماعلم من دعض الناس انهم

الاستعداد للحرب أوتحصين الاهلوالمال وتحصيل المهربأوغير ذلك لاتكليفهم بالسياحة فيهاوتلوين الخطاب يصرفه عن المسلين وتوجيهـــ اليهم مع حصول القصوديصيغة أمر الغسائب ايضسا للبالغة في الاعلام مالامهال حسمالمادة تعللهم بالغفلة وقطعا لشأفة اعتذارهم بعدم الاستعداد وإيثار صيغة الامرمع تسنى افادة ذلك العني بطريق الاخبار أيضاكا كنيقال مثلا فلكرأن سيحوا أونحو ذلك لاطهار كال القوة والغلبة وعدم الاكتراث لهمولاستعدادهم فكائن ذلك أمر مطلوب منهم والغياء لترتيب الامر بالسياحة ومايعقبه على ما تو دن به البراءة المذكورة منالحراب على أن الاول مترنب على نفسه والثاني بكلامتعقليد على عنوان كونه من الله العزيز لالترتيب الاول عليدوالثاني على الاول

كافى قوله تعالى قل سيروا في الارض فانظروا الحكائنه قيل هذه براءة موجبة لقتالكم فاسعوا ﴿ يَننازعون ﴾ في تحصيل العدد والاسماب وبالعوا في اعتقاد العتاد

## منكل باب (أر بعد أشهر واعلوا أنكم) ﴿ ٥٨٥ ﴾ بسياحتكم في أقطار الارض في العرض والطولوان ركبتم

متن كل صعب وذلول ( غير معجزى الله ) أي لاتفوتونه بالهرب أوالتحصن (وأنالله) وضع الاسم الجليل موضع المضمر لتربية المهاية وتهويل أمرالاخزاء وهوالاذلال عافيه فضحة وعار (مخزى الكافرين) أى مخزيكم ومذلكم فى الدنيا بالقتل والاسر وفي الآخرة بالعذاب واشار الاطهار على الاضمار الذمهم بالكفر بعدوصفهم بالاشراك وللاشعار بأن علة الاخراء هي كغرهم وبجوزأن يكون المرادجنس الكافرين فيدخل فيه المخاطبون دخولاأولياوالمرادبالاشهر الاربعةهي الاشهرالحرم التيعلق القتال بانسلاخها فقيلهي شوال وذوالقعدة وذوالجمة والمحرم وقيل هي عشرون من ذي الحجمة والمحرم وصفر وشهر ر بيع الاول وعشر من شهر ريبع الآخر وجعلت حرمالحرمة قتالهم فيها أوتغليب ذى الجية والمحرم على البقية وقيل من عشر ذي القعدة الى عشر

يتنازعون فى كون بسم الله الرحن الرحيم من القرآن أمر ،أن لانكتب ههنا تنبيها على كونهاآية منأول كلسورة وانها لمالم تكنآية منهذه السورة لاجرم لمتكنب وذلك يدل على إنها لماكتبت في أول سأر السور وجب كونها آية من كل سورة \* قوله تعالى ﴿ بِرَاءَهُ مِنَالِلَّهُ وَسُــُولُهُ الَّذِينَ عَاهِدَتُمْ مِنَالُمْشُرَكِينَ فَسَيْحُوا فِي الأَرْضُ أَرْ لَعَهُ أَشْهُر واعلموا انكم غير معجزي آلله وان الله مخزى الكافرين ) وفي الآية مسائل ( المسئلة يَّالاولى )معنى البراءة انقطاع العصمة يقال برئت من فلان أبرأ براءة أي انقطعت بيننا. العصمة ولم يبق بيننا علقة ومن هنايقال برئت من الدين وفي فع قوله براءة قولان (الاول) المخبرمبتدا محذوف أي هذه براءة قال الفراء ونظيره قولك آذا نطرت الى رحل جيل جيل والله أى هذا جيل والله وقوله من لابتداء العاية والمعنى هذه براءة واصلة من الله ورسوله الى الذي عاهدتم كاتقول كتاب من فلان الى فلان (الثاني) أن يكون قوله يراءة مبتدأ وقوله من الله ورسوله صفنها وقوله الى الذين عاهدتم هوالخبر كاتقول رجل من بني تميم في الدار فان قالوا ما السبب في أن نسب البراءة الى الله ورسوله ونسب المعاهدة الى المشركين فلنا قدأذنالله في معاهدة المنسركين فاتفق المسلمون معرسول الله صلى الله عليه وسلم وعاهدهم ثمان المشركين نقضوا العهد فأوجبالله ألنبذ اليهم فخوطب المسلون بمأيحذرهم منذلك وقيل اعلوا ان اللهورسوله قدبرنا بماعاهدتم من المسركين ( المسئلة الثانية ) روى أن النبي صلى الله عليه وسلم لماخرج الى غزوة تبوك وتخلف المنافقون وأرجفوا بالاراجيف جعل المشركون بنقضون العهدفنيذ رسول الله صلى الله عليه وسلم المهداليهم فانقيل كيف يجوز أن ينقض النبي صلى الله عليه وسلم المهد قلنالا يجوز أن ينقص العهد الاعلى ثلاثة أوجه (أحدها) أن يظهر له منهم خيانة مسنورة ويخاف ضررهم فينبذ العهداليهم حتى يستووا في معرفة نقص العهدانوله واماتخافن منقوم خيانة فانبذاليهم على سواءوقال أيضا الذين ينقضون عهدهم ف كلمرة (والثاني) أنبكون قدشرطلبعضهم فيوقت العهدأن يقرهم على العهد فياذكرمن المدة الىأن يأمر الله تعالى بقطعه فلماأ مره الله تعالى بقطع العهد بينهم قطع لاجل الشرط (والنااث) أن يكون مؤجلا فتنقضي المدة و ينقضي العهدو يكون الغرض من اظهار هذه البراءة أنيظهر لهم انه لايعود الى العهد وانه على عزم المحاربة والمقاتلة فأمافيما وراء هذه الاحوال الثلاثة لايجوز نقض العهدالبتة لانه يجرى مجرى الغدروخلف القول والله ورسسوله منه بريئان ولهذا المعنى قال الله تعالى الاالذين عاهدتم من المنسر كين ثم لم ينقصوكم شيا ولم يظاهروا عليكم أحدا فأتموا اليهم عهدهم الى مدتهم وقيل ان أكثر المشركين نقضوا العهدالاأ ماسامنهم وهم بنوضرة وبنوكنانة (المسئلة الثالثة) روى ان فتعمكة كانسنة تمان وكان الاميرفيهاعتاب بنأسيدونزول هذه السورة سنةتسع وأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أبابكر رضى الله عنه سنة تسع أن يكون على الموسم فلا

منشهر ربيع الاول لان الحج في تلك السنة كان في ذلك الوقت للنسيء الذي كان فيهم ممصار

زلت هذه السورة أمرعليا أن يذهب الى أهل الموسم ليقرأها عليهم فقيله لو بعثت بها الى أبي بكرفقال لا يوادى عني الارجل مني فلادناعلي سمع أبو بكرال غا فوقف وقال هذا رغاء ناقةرسول الله صلى الله عليه وسلم فلما لحقد قال أمير أومامور قال مأمور مم ساروا فلاكان قبل التروية خطب أبو بكروحدثهم عن مناسكهم وقام على يوم المحرعندجرة العقبة فقال باأيهاالناس انى رسول رسول الله اليكم فقالوا بماذا فقرأ عليهم تلاثين أوأر بعين آية وعن مجاهد ثلاث عشرة آية تمقال أمرت بأر بع أن لايقرب هذا البيت بعد هذا العام مشرك ولايطوف بالبيت عريان ولايدخل الجنة الاكل نفس مؤمنة وأنيتم الىكل ذى عهدعهده فقالواعندذلك ياعلى أبلغ ابن عك اناقدنبذنا العهدوراء ظهورنا وانه ليس بيننا و بينه عهد الاطعن بالرماح وصرب بالسيوف واختلفوا في السبب الذى لاجله أمرعليا بقراءة هذه السورة عليهم وتبليغ هذه الرسالة اليهم فقالوا السبب فيدان عادة العرب أن لايتولى تقريرا العهدونقضه الارجل من الاقارب فلوتولاه أبو بكر لجازأن يقولوا هذا خلاف مانعرف فينا منقض العهود فربمالم يقبلوا فأزيحت علتهم بتولية ذلك عليا رضي اللهعند وقيل لماخص أبابكر رضي اللهعند بتوليته أمير الموسم خص عليا بهذا التبليغ تطييبا للقلوب ورعاية الجوانب وقيسل قررأ بابكر على الموسم و بعث عليا خلفه لتبليغ هذه الرسالة حتى يصلى على خلف أبي بكرو يكون ذلك جاريا مجرى التنبيه على امامة أبي يكر والله أعلم وقررالجاحظ هذا المعني فقال انالنبي صلى الله عليه وسلم بعث أبابكر أميرا على الحاج وولاه الموسم و بعث عليا يقرأ على الناس آنات من سورة براء تفكان أبو بكر الامام وعلى المؤتم وكان أبو بكرا لخطيب وعلى المستع وكانأبو بكرالافع الموسم والسابق لهم والآمراهم ولم يكن ذلك لعلى رضى الله عنه وأماقوله عليدالصلاة والسلام لايبلغ عني الارجل مني فهذا لايدل على تفضيل على على أبى بكر ولكنه عامل العرب بما يتمارفونه فيما بينهم وكان السيدالكبير منهم اذاعقد اقوم حلفاأ وعاهدعهدالم يحلذلك العهد والعقدالاهوأ ورجل من أقار به القريبين منه كأخ أوعم فلهذا المعني قال النبي صلى الله عليه وسلم ذلك القول وأماقوله فسيحوا في الارض أربعة أشهر ففيه أبحاث ( الأول ) أصل السياحة الضرب في الارض والانساع فى السير والبعد عن المدن وموضع العمارة مع الاقلال من الطعام والشراب يقال الصائم سائح لانه يشبه السائع لتركه المطعم والمشرب قال المفسرون فسيحوا في الارض يعنى اذهبوافيها كيف شئتم وابس ذلك من باب الامر بل المقصود الاباحة والاطلاق والاعلام بحصول الامان وازالة الخوف يعنى أنتم آمنون من القتل والقتال في هذه المدة (البحث الثاني) قال المفسرون هذا تأجيل من الله للشركين أربعة أشهر فن كانت مدة عهده أكثر من أربعة أشهر حطه الى الاربعة ومنكانت مدته أقل من أربعة أشهر رفعه الى الاربعة والمقصود من هذا الاعلام أمور ( الاول )أن يتفكروا لانفسهم و يحتاطوا

خلق الله السماوات والارض روى أنه عليدالصلاة والسلام أمرأبا بكررمني الله تعالى عندعلى موسم سنة تسع ممأتبعه عليارضي الله تعالى عندعلى العضباء ليقرأها على أهل الموسم فقيل له عليه الصلاة والسلام او بعثت بهاالي أبي بكر فقال صل الله عليه وسلم لايؤدىءىالارجلمني وذلك لانعادة العرب أنلانتولي أمرالعهد والنقص على القبيلة الارجل منها فلادنا على سمع أبو بكرازغاء فوقف فقال هذارغاه ناقة رسول الله صلى الله عليدوسإفلا لحقدقال أمير أومأ مورقال مأمو رفضيا فلاكانقبل يوم التروية خطبأبو بكررضيالله عندوحدثهمعن مناسكهم وقام على رضى الله عنه بوم النصرعند جرة العقبة فقال بأنها الناس ايي رسول رسول الله صلى الله عليه وسلماليكم فقالوا بماذا فقرأ علمم ثلاثين أوأربعين آيدهم قال أمرت بأربع أنلايقرب البيت بعد العام مشرك ولايطوف بالبيت عريان ولايدحل الجنة الاكل نفس مؤمنة وأن يتم الىكل ذىعهد عهده ﴿ فَ ﴾

(وأذان من الله ورسوله) أى اعلام منهما فعال على الافعال كالعطاء بمعنى الاعطاء ورفعه كرفع براءة والجملة معطوفة على مثلها وانما قبل (الى الناس) أى كافة لان الاذان غير مختص بقوم دون آخر ين كالعراءة الخاصة بالناكثين بل هوشامل لعامة الكفرة وللمؤمنين أيضا (يوم الحج الاكبر) هو يوم العبدلان فيه تمام الحج ومعظم أفعاله ولان الاعلام كان فيه ولماروى أنه عليه الصلاة والسلام وفف على ٥٨٥ كم يوم التحرعند الجمرات في جمه الوداع فقال هذا يوم الحج

الأكبروقيل بوم عرفة لقوله عليه الصلاة والسلامالجبج عرفة ووصف الحبح بالأكبرلان العمرة تسمى الحتح الاصغر أولان المرادبالجيخ مايقع في ذلك اليوم من أعماله فانه أكبر مزياق الاعال أولان ذلك الحيم اجتمع فيه المسلون والمشركونأولانه ظهرفيه عز المسلين وذل المسركين (انالله)أى بأنالله وقرى بالكسر لماأن الاذان فيه معنى القول ( برئ من المشركين)أي المعاهدين الناكثين (ورسوله)عطف على المستكن في برئ أوعلى محل ان واسمهاعلى قراءة الكسروقرئ بالنصب عطفا على اسم ان أولان الواو بمنى مع أى برى معد منهم وبالجرعلى الجواروقيل على القسم (فانتبتم) من الشرك والغدر التفات من الغيبة إلى الخطاب لزيادة التهديد والتشديد والفاء لترتيب مقدم الشرطية على الاذان بالبراءة المذملة بالوعيد الشديدالمؤذن بلينعريكتهم وانكسار شدة شكيتهم ( فھو )أي فالتوب ( خبر الكم) في الدارين (وان توليم)

فهذا الامرويعلوا أنه ليسلهم بعدهذه المدة الااحد أمو رثلاثة اماالاسلام أوقبول الجزية أوالسيف فيصير ذلك ماملالهم على قبول الاسلام ظاهرا (والثاني) لثلا ينسب المسلّون الى نكت العهد ( والثالث ) أراد الله أن يم جميع المشركين بالجهاد فعم الكل بالبراءة واجلهم أربعة أشهروذلك لقوة الاسلام وتنخويف الكفسار ولايصمح ذلك ألا بنقضُ العهودُ (والرابعُ) أرادالنَّبي صلى الله عليهُ وَسلم أن يحبِع في السنة الآتية فأمر باظهار هذه البراءة لتلايشا هدالعراة ( البحث الثالث ) قال أي الانباري قوله فسيحوا القول فيه مضمرو التقدير فقل لهم سيحوا أويكون هذا رجوعا مزالفيه الى الحضور كتوله وسقاهم رجهمشرا باطهورا انهذاكان لكمجزاء وكان سعيكم مشكورا (البحث الرابع) اختلفوافي هذه الاشهر إلار بعة وعن الزهرى ان براءة نزلت في شؤال وهي اربعة أشهر شوال وذوالقعدة وذوالجة والمحرم وفيلهي عشرون من ذوالحبة والمحرم وصفرور بيع الاول وعشر من ربيع الآخر وانما سميت حرمالانه كان يحرم فهاالفتل والقيال فهنده الاشهر الحرم لماحرم القتل والقنال فيهاكانت حرما وقيل انماسميت حرما لانأحدأقسام هذه المدةمن الاشهر الحرم لان عسرين من ذي الحجية مع المحرم من الاشهر الحرم وقيل ابتداء تلك المدة كان من عشر ذي القعدة الى عسرمن ربيع الاول لان الحج في تلك السنة كان في ذلك الوقت بسبب السيُّ الذي كان فيهم مُمَصَّارَفي السنة الثانيَّة فيذى الحبية وهي ججة الوداع والدليل عليه قوله عليه الصلاة والسلام الاان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والارض وأماقوله واعلوا أنكم غيرمعرى الله فقيل اعلموا انهذا الامهال ليس لعجر ولكن لمصلحة ولطف ليتوب من تأسوقبل تقديره فسيحواعالمين أنكم لاتعجزون الله في حال والقصود انى أمهلتكم وأطلقت لكم فافعلوا كلمأأمكنكم فعله من اعداد الآلات والادوات فانكم لاتعجزون الله بل الله يعجزكمو يقهركم وقبل اعلوا الهذا الامهال لاجل انه لا يخاف الفوت لانكم حيث كنتم فانتم في ملك القوسلطانه وقوله وأنالله يحزى المكافرين قال ابن عباس بالقال في الدنيا والعذاب في الآخرة وقال الزجاج هذا ضمان من الله عزوجل لنصرة المؤمنين على الكافر بن والاخزاء الاذلال مع اطهار الفضيحة والعار والخرى النكال الفاضيع # قوله تعالى (وأذان من الله ورسوله الى الناس بوم الحج الاكبرأن الله برئ من المشركين ورسوله فانتبتم فهوخيرلكم وانتوليتم فاعلوا أنكم غيرمجزى اللهو بشر الذين كفروابعذاب آليم ) أعلمان قوله براءة من الله ورأسوله الى الذين عاهدتم من المشركين جلة تامة مخصوصة بالمشركين وقوله وأذ ان منالله ورسوله الى الناس يوم الحج الأكبر جلة أخرى تامة معطوفة على الجلة الاولى وهي عامة في حق جميع النَّاس لان ذلك بما يجب أن يعرفه المؤمن والمشرك منحيثكان الحكم المتعلق بذلك يلزمهما جيعا فيجدعلى المؤمنين أن يعرفواالوقتالذي يكون قيه القتال من الوفت الذي يحرم فيه غامرالله تعالى بهذا

عن التو بدأ وثبتم على ﴿ ٧٤ ﴾ ع التولى عن الاسلام والوفاء (عاعلوا أنكم غير مجرى الله) غيرها بقين ولافاتين (و بسر الذين كفروا) تلوين المخطاب وصرف لد عسهم الى رسول الله صلى الله عليه وسالان البشارة (بعداب أليم) وان كانت بعطريق النه كانت بعض المنابق الدين المنابق الذين عاهدتم من المشركين استدراك من النبد السابق الذي أخرفية المقال أديجة أشهركا كن الذين عاهدتموهم تم لم ينكثوا عهدهم فلا تجروهم يجري المقال أديجة أشهركا كن الذين عاهدتموهم تم لم ينكثوا عهدهم فلا تجروهم يجري أ

سسهم بل اتموا البهم عهدهم ولا يضرفي ذلك بخلل الفاصل بعوله تعالى واذان من الله ورسوله الخلائه ليسى باعلام تلك البراءة كا ته قيل والمحلوها وقيل هواستثناء متصل من المشركين الاول ورده بقاء الثانى على العموم من فريق واحدوجه له استثناء من الثانى بأباه بقاء الاول كذلك وقيل هو استدراك من المقدر في فسيحوا أى قولوا به تأشهر لكن الذين عاهد تم منهم (مم المرفح منهم (مم المرفح منهم المرفح عنه قصوكم شيئا) من شروط الميثاق ولم يقتلوا منكم أحداولم

الاعلام يوم الحيرالا كبروهوا لجمع الاعظم ايصل ذلك الخبرالى الكل ويشتهر وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الاذان الاعلام قال الازهري يقال آذنته أوذنه ايدانافالاذان اسم يقوم مقام الايدان وهو المصدر الحقيق ومنه أذآن الصلاة وقوله منالله ورسولهالى الناسأي أذانصادر من الله و رسوله واصل الى الناس كفولك اعلام صادرمن فلان الى فلان (المسئلة الثانية) اختلفوافي يوم الحج الاكبرفقال ابن عباس في رواية عكرمة انه يوم عرفة وهوقول عروسعيدن المسبوات الزبير وعطاء وطاوس ومحاهدواحدي الروايتين عن على ورواية عن المسور بن مخرمة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهوانه قال خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم عشية عرفة فقال أمابعد فانهدأ يوم الحج الاكبروقال بنعباس في روآية عطاءيوم الجج الاكبريوم النحر وهوقول الشعبي والتحفي والسدى واحدى الروايتينعس على وقول الغيرة بن شعبة وسعيد ن جبير والقول الثالث مارواه ابنجريج عن مجاهد آنه قال يوم الحج الأكبر أيام منى كلها وهومدهب سفيان الثورى وكان يقول يوم الحج الاكبرأيامه كلها وتقول يوم صفينو يوم أبجل يرادبه الحين والزمانلانكل حرب من هذه الحروب دامت أياماً كثيرة \*جحةٌ من قال يوم عرفة فوله عليدالصلاة والسلام الحبع عرفة ولان أعظم أعال الحبج هوالوقوف بعرفة لان من أدركه فقد أدرك الحبج ومن فأته فقدفاته الحجو ذلك أنما يحصل في هذا البوم بهوجيد من قال انه يوم المحرهي أن أعمال الحيما ما نتم في هذا البوم وهي الطواف والتعروا لحلق والرمي وعن على رضى الله عند أن رجلا أحد الجام دابته فقال ماالح بجالا كبرقال يومك هذاخل عن دابتي وعن ان عمران رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف يوم التحر عند الجرات في حجه الوداع فقال هذا يوم الجم الاكبروأما قول من قال المراد مجموع تلك الايام فيعيد لانه يقتضى تفسير اليومبالايام آلكثيرة وهوخلافالظاهرفان قيللم سمىذلك بالحبج الاكبر قلنافيه وجوه (الاول) ان هذا هوالح بج الاكبرلان العمرة تسمى الحبج الاصغر (الثاني) انه جعل الوقوف بعرفة هوالحبج الاكبرلانه معظم واجباته لانهاذا فاتفات الحبجو كذلكان أريدبه يوم التحر لان مايفعل فيه معظم أفعال الحبح الأكبر (الثالث) قال الحسن سمى ذلك اليوم بيوم الحج الاكبرلا جتماع المسلمين والمشركين فيه ومو افقته لاعيادأهل الكماروام تنفق ذائ قبله ولابعده فعطم ذلك اليوم في قلب كل مو من و كافر طعن الاصم ني هذا ا وجه وقال عيد الكفار فيه سَخَط وهذا الطعن ضعيفٌ لأن المرادان ذلكُ اليوم يوم استعظمه جميع الطوائف وكانمنوصفه بالأكبرأولئك (والرابع) سمى بذلك لان المسلمين والمشركين حجوافى تلك السنة ( والحامس ) الاكبر الوقوف بعرفة والاصغر التحروهوقول عطاء ومجاهد (السادس) الحبح الاكبرالقران والاصغر الافراد وهومنقول عن مجاهدتم انه تعالى بين ان ذلك الاذان باي شي كان فقال أن الله برئ من المشركين ورسوله وفيد بحثان ( الاول) لقائل أن يقول لافرق بين قوله براءة من الله

لطوقري بالعجمة لفضوا عهدكم شيئا ألنفض وكلة مملد لالةعلى تباتهم على عهدهم مع عادى المدة (ولم يظاهروا ) أي لم يعاونوا (عليكم أحدا) من أعدائكم كإعدت بنوبكرعلي خزاعةفي غيبة رسول اللهصلي الله عليه وسلم فظاهرتهم قريش بالسلاح (فأنو الليهم عهدهم)أي ادوه اليهم كلا (الى مدتهم) ولاتفا جو هم بالقتال عند مضي الاجل ألمضروب للناكثين ولاتعاملوهم معاملتهم قال ان عباس رضى الله عنهما بني لحي من بي كنانة من عهدهم تسعة أشهر فأتماليهم عهدهم (انالله يحب المتقين) تعليل لوجوب الامتئال وتنبيدعلى أنمراعاة حقوق العهدمن باب التقوى وان التسويةبين الوفىوالغادر منافية لذلك وازكار المعاهد مشركا ( غاذا انسلخ ) أي انقضى اسعيراهم والانسلاخ الواقع بين الحبوان وجلده والاغلب اسناده الى الجلد والمعنى أذاانقضى (الاشهر الحرم) وانفصلت عاكانت مشتملة عليه ساترة له

انفصال الجلد عن الشاة والكشفت عنه انكشاف الحجاب عاوراء كاذكره أبوالهيثم من أنه بقال ﴿ ورسوله ﴾ أهلناشهر كذا أى دخلنافيه ولبسناه قنحن نزداد كل لله لباسامندالى مضى نصفه ثم نسلخه عن أنفسنا جزافجراحي نسلخه عن أغسناكله فينسلخ وأنشد اذاما سلخت اشهر أهلات مثله ﴿ كَوْ قَاتِلا سلخي الشهور واهلالى ﴿ وَتَعَيَّمُهُ أَنَّ الزمان يعيما عافيه من الزمات مشتمل عليه اشتمال الحلد العيوان وكذاكل جرومن أجزائه الممتدمن الابام والشهور

والسنين فاذامضى فكا نه انسلخ عافيه وفيدمن يداطف لمافيد من التلويح بان تلك الاشهر كانت حرز الا ولئك المعاهدين عن غوائل أيدى المسلين فنيط قتالهم بزوالها والمرادبها امامام من الاشهر الاربعة فقط ووضع المظهر موضع المضمر ايكون ذربعة الموصفه بالمرمة أكيد الماعت الموسفه بالمرمة المديم والمرادبة من عدالهم معمافهم من قوله تعالى فاتموا الميم عهد هم الى مديم من هو مهما من قوله تعالى فاتموا الميم عهد هم الى مديم من من من قوله تعالى فاتموا الميم عهد هم الى مديم من هو معمان المديم من قوله تعالى فاتموا الميم عهد هم الى مديم من المديم والمرادبة من المديم المديم والمرادبة المناسر كان في المديم والمرادبة المديم والمرادبة المديم والمرادبة المديم والمرادبة المديم والمرادبة المديم والمرادبة والمراد

قوله تعالى (فاقتلوا المشركين) الناكثين خاصة فلانكون فتال الباقين مفهومامن عبارة النص بل من دلالته وعلى الثاني مفهوما من العبارة الاأنه يكون الانسلاخ ومآ نيطامه من القتال حيلند شيئا فشئ لادفعة واحدة كأنه قبل فاذاتم ميقات كلطائفة فاقلوهم وحلهاعلى الاشهر المعهودةالدائرة فيكلسنة لايساعده النطيرالكريموأما أنه يستدعي نفاء حرمة القتال فيها اذليس فيما نزل بعد ما ينسخها فلا اعتداد مه لا لانها نسخت هوله نعسالي وقائلوهمحتى لاتكون فتنة كاتوهم فأنه رجم بالغيب لانه انأر مدمه مافي سورة الانفال فانه نزل عقيب غزوة بدر وقدصح أنالمراد بالذين كفروا في قوله تعالى قل للذي كفروا الخ أبوسفيان وأصحابه وقد أسلم فيأواسط رمضانعام الفتح سنةثمان وسورة النوبة آنما نزلت في شوال سنة تسع وانأريد ما في سورة البقرة فانه أيضا نزل قبل الفتيح كإيعرب عنه ماقبله من قوله

ورسوله الى الذن عاهدتم من المشركين وبين قوله أن الله بي من المشركين ورسوله فاالفائدة فيهذا التكرير والجواب عنه من وجوه (الاول) أن المقصود من الكلام الاول الاخبار شبوت البرآءة والمقصود منهذا الكلام اعلام جيع الناس عاحصل وثبت ( والثماني ) انالمراد من الكلام الاول البراءة من العهد ومن الكلام الثماني البراءة التيهي نقيض الموالاة الجارية مجرى الزجروالوعيدوالذي بدل على حصولهدا الفرقان في البراءة الاولى رئ اليهم وفي الثانية برئ منهم والمقصود انه تعالى أمر في آخر سورة الانفال المسلين بان يوالي بعضهم بعضاونيه به على انه يجب عليهم أن لا يوالوا الكفار وأن يتبرؤا منهم فهمهمنا بين انه تعالى كأيتولى المؤمنين فهو يتبرأ عن المسركين ويذمهم و يلعنهم وكذلك الرسول ولذلك أتبعه يذكر التوية المزيلة للبراءة ( والوجه الثالث) في الفرق انه تعالى في الكلام الاول أظهر البراءة عن المشركين الذين عاهدوا ونفضوا العهدوفي هذه الآية أظهر البراءة عن المشركين من غيران وصفهم يوصف معين تنبها على ان الموجب لهذه البراءة كفرهم وشركهم ( البحث الثاني ) قوله ان الله برئ من المشركين فيه حذف والتقدر وأذان من الله ورسوله بأن الله يرى من المشركين الاانه حذف الباء لدلالة الكلام عليه واعلم انفروفع قوله ورسوله وجوها (الاول) انهرفع بالابتداء وخبر مضمر والتقد يرورسوله أيضابري والخبر عن اللهدل على الخبرعن الرسول (الشابي) انه عطف على المنوى في برئ فان التقدير برئ هو ورسوله من المشركين (الثالث) انقوله انالله رفع بالابتداء وقوله برئ خبره وقوله ورسوله عطف على المبتدا الاول قال صاحب الكشاف وقد قرئ بالنصب عطفا على اسم أن لان الواو بمعنى مع أى برئ مع رسوله منهم وقرئ بالجرعلي الجوار وقبل على القسم والتقدير ان الله بري من المشركين وحق رسوله ممقال تعالى فال تبتم أى عن الشرك فهو خير لكم وذلك ترغيب من الله في التوية والاقلاع عن الشرك الموجب لكونالله ورسوله موصوفين بالبراءة منه وأنتوليتم أىأعرضتم عنالتوبة عنالشرك فاعلوا أنكم غيرمعجرى اللهوذلك وعيد عظيم لان هذا الكلام يذل على كونه تعالى قادراعلى انزال أشدالعذاب بهم تم قال و سر الذين كفروا بعذاب أأيم في الآخرة لكي لايظن ان عذاب الدنبا كافات وزال فقد تخلص عن العذاب بل العذاب الشديد معدله يوم القيامة ولغظ البشارة ورد ههنا على سبيل الاستهزاء كايقال تحيتهم الضربواكر أمهم الشتم الله قوله تعالى (الاالذين عاهدتم من المشركين مملي يقصوكم شيئا ولم بظاهر واعليكم أحدافأ تموااليهم عهدهم الى مدتهم انالله عب المتقين) هذا الاستثناء الى أي شي عاد فيدوجهان (الاول) قال الزجاج اله عائد الى قوله براءة والتقدير براءة من الله ورسوله الى المشركين المعاهدين الامن الذين لم ينقضوا العهد ( والثاني) قال صاحب الكشاف وجهد أن يكون مستشى من قوله فسيحوا في الارض لانالكلام خطا المسلين والتقدير براءة مناللة ورسوله الىالذين عاهدتم

تعالى وآخر جوهم من حيث أخرجوكم أى من مكة وقد فعل ذلك بوم القسم فكيف بنسمخ به ما يتزل بعده يل لان انعقاد الأجاع على انتساخها كافى فى الباب من غير حاجة الى كون سنده منقولا اليذا وقد صبح أن النبي صلى الله عليه وسلم حاصر الطائف لعشر بقين من المحرم (حيث وجد تموهم) من حل وحرم (وخذوهم) أى أبسروهم والاخيد الاسير (واحصروهم) أى قيدوهم أوامنعوهم من التقلب فى البلاد قال ابن عباس رضى الله عنهما حيلوا بينهم وبين المسجد الحرام (واقعدوالهم كل مرصد) أى كل ممرومجتاز يجتازون منه في اسفارهم وانتصابه على الظرفية أى أرصدوهم وارقبوهم حق لا يمروا به وفائدته على النفسير الثانى دفع المحمال أن يراد بالحصر المحاصرة المعهودة (فان تابوا) عن الشرك بالا يمان عيما اضطروا عاذكر من الفتار والاسروا لحصر (وأقاموا الصلوة واتوا الزكوة) تصديقا اتو بتهم وا يما مهم واكتني بذكر هما عن ذكر مقية العبادات لكوم ماراً سي العبادات البدنية والمالية عن هم هما والعبادات البدنية والمالية عن هم هم العبادات المحمولات عرضوا لهم

منهم تملينة صوكم وأندوا البهم عهدهم واعلم انه تعالى وصفهم بأمرين (أحدهما) قوله تملم ينقصوكم (والثاني) قوله ولم يظاهروا عليكم أحدا والاقرب أن يكون المراد من الاول أن يقدموا على المحارمة بأنفسهم ومن الثاني أن يهجوا اقواما آخرين و ينصروهم و يرغبوهم في الحرب فال فأندوا البهم عهدهم والمعنى ان الذين ماغد وا من هذي الوجهين وأندوا البهم عهدهم ولا تجدلوا الوافين كا نفادرين وقوله فأنموا البهم عهدهم أى أدوه البهم ناما كاملاقال ابن عباس وقي لحى من كنانة من عهدهم قسعة أشهر فاتم البهم عهدهم ان الله يحب المتقين بعنى ان قضية النقوى أن لا يسوى بين القبيلتين أو يكون المرادان عده الطائفة لما أنفوا النكث ونقص العهد استحقوا من الله أن يصان عهدهم أيضا عن النقص واندكث روى انه عدت بنو بكر على بن خزاعة في حال غيبة رسول الله وطاهر تهم قريش ما السلاح حتى وفد عرو بن سالم الخزاعي على رسول الله فانشده وطاهر تهم قريش ما السلاح حتى وفد عرو بن سالم الخزاعي على رسول الله فانشده

لاهم انى نا شدد مجددا \* حلف أبيناوأ بيك الاتلدا ان قريشا أحلفوك الموعدا \* ونقضوا دما مك المؤكدا هم بدونا بالحطيم هجدا \* وقلونا ركعا وسجدا

فقال عليه الصلاة والسلام لأنصر تان لم أنصر كم وقرى لم ينقضوكم بالضاد المجمة أى لم ينقضوا عهد كم \* قواه دعالى (عاذ النسلخ الاسهر الحرم عافتلوالسركين حيث وجد توهم وخذوهم واحصرهم واحدوا لهم كل مرصدهان تابوا وأقاموالصلوة وآتوا الزكوة فخلوا سيلهم ان الله غفورر حيم) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال الليث بقال سلخت السهر اذا خرجت منه و كشف أبوا بهيثم عن هذا المعد فقال بقال أهلنا هلال شهر كذا أى دخلنا قيه ولاسناه فيحن نرداد كل لله الى مضى نصفه لباسا منه نم نسلخه عن أنفسنا عدر كامل النصف منه جراً فيراً حتى سلخه عن أنفسنا وأنسه

اذاماسلحت السهر اهلات منله \* كنى قابلاسلحنى الشهور واهلالى وأقول تمام البيان فيه انالزمان محيط باسئ وطرف له كان المكان محيط به وظرف له ومكان السئ عبارة عن السطح الباطن من الجسم الحاوى المماس السطح الفاهر من الجسم المحوى فاذانسلم النبئ من حاده فقدانفصل من السطح الباطن من ذلك الجلد وذلك السطح هوم كانه في لحقيقة فكذلك اذاتم الشهر فقدانفصل عن احاطة ذلك الشهر به ودخل في شهر آحره السلم السلم النفصاله عن زمانه المدين المكان والزمان من المناسبة النامة الشديدة وأما الاسهر بع الأخر والمراد من كونها حرما انالله حرم القتل والقتال فيها ثم انه تعالى عند انقضاء هذه الاسهر الحرم أذن في أربعة أسياء (أولها) قوله فاقتلوهم حيث وجد بموهم وذلك أمر بقتلهم على الاطلاق في أي وقت وأي مكان (وثانيها) قوله وخذوهم أي بالاسر وذلك أمر بقتلهم على الاطلاق في أي وقت وأي مكان (وثانيها) قوله وخذوهم أي بالاسر

بسيءٌ مماذكر (انالله غفور رحيم ) يغفر لهم ماسلف من الكفر والعــدرو يثيبهم بإيمانهم وطاعاتهم وهوتعليل للامر بتخلية السبيل (وان أحد)سروع في بيان حكم المتصدين لمبادى التو بةمن سماع كلامالله تعالى والوقوف علشعارالدنائر سانحكم التأثبين عن الكفروالصرين عليه وهوم تفع سسرط مضمر إ يفسره الظاهر لايالاتداء لازان لاتدخل الاعلم الفعل (من المسركين استحارك) بعدا نفضاءالاجل المضروب أى سألك ان أمنه وتكون له جارا(فأجره)أى أمند(حتى يسمع كلام الله) و يسدره ويطلع على حقبقة ماتدعوا اليه والاقتصار على ذكر السماع لعدم الحاحة الىسيء أخرفي الفهم ليكونهم من أهل اللسن والفصاحة وحتى سواء كانتالعاية أو للتعليل متعلقة عا عندها لابقوله تعالى استجارك لانه يودي إلى اعمال حتى في المضمروذلك بمسالاتكاد يرتك في غيرمنرورة الشعركما في قوله \* فلاوالله

لايلنى اناس \* فتى حتالًه يا ابن أبي يريد \* كذا قيل الأأن تعلق الاجارة بسماع كلام الله تعالى باحد ﴿ والاخيد ﴾ الوجهين يستلزم تعلق الاستجاره أيضا بذلك أو بما في معناه من أمور الدين وما روى عن على رضى الله عنه أنه أتاه رجل من المشركين فقال ان أراد الرجل منا أن يأتي مجدا بعد انقضاء هذا الاجل لسماع كلام الله تعالى أو لحاجة قتل قال لالإن الله تعالى يقول وان أحد من المشركين استجارك فأجره الخ فالمراد عافيه

من الحاجة هي الحاجة المتعلقة بالدين لاما يعمها وغيرها من الحاجات الدنبوية كايني عند قوله أن يأتي مجدا فان من ياتبد علية السلام انما يأتيد للامور المتعلقة بالدين (ثم أيلغه) بعد استماعه له ان يو من (مأمنه) أي مسكنه الذي يأمن فيه وهودار قومه (ذلك) يعنى الامر بالاجارة و ابلاغ المأمن (بأنهم) بسبب أنهم (قوم لا يعلون) ما الاسلام وماحقيقته أوقوم جهله فلا بدمن اعطاء الامان حتى يفهموا الحق ولا يبقى لهم معذرة ﴿ ٥٨٩ ﴾ أصلا (كيف يكون للمشركين عهد) شروع في تحقيق حقية

ماسبق من البراءة وأحكامها المتغرعةعلماوتبين الحكمة الداعية الى ذلك والمراد بالمشركين الناكشون لان المراءة انماهي في شأنهم والاستفهام انكارى لابعني انكار الواقع كافى قوله تعالى وكيف تكفرون باللهالخ بلءمني انكار الوقوع ويكون من الكون النام وكيف فى على التشبيد بالحال اوالظرف وقيلمن الكونالناقص وكيفخبر يكون قدمعل اسمه وهوعهد لاقتضائه الصدارة وللمشركين متعلق بمحذوف وقع حالامن عهدولوكان مؤتخرا لكان صفة لهأو ببكون عندمن بجوز عل الافعال الناقصة في الظروف وعندمتعلق بمحذوف وقعصفة لعهدأو بنفسهلانه مصدراو بكونكامرو يجوز أن مكون الخبر للمشركين وعندكاذكرأومتعلق بالاستقرار الذي تعلق به للمشركين و جوزأن كون الخبرعندالله وللمشركين اماتبيين وامأ حال من عهد واما متعلق يكون أو بالاستقرارالذي تعلق به الحبرولا يبالى بتقديم معمول الحبر على الاسم لكونه حرف جر

والاخيذ الاسير(واالثها) قوله واحصروهم معنى الحصر المنع من الحروج من محيط قال ابن عباس يريدان تحصنوا فاحصروهم وقال الفراء حصرهم أن ينعوا من البيت الحرام (ورابعها)قوله تعالى واقعدوالهم كل مرصد والمرصد الموضع الذي رقب فيه العدومن قولهم رصدت فلاناأ رصده اذاتر قبته قال المفسرون المعنى أفعدوالهم على كل طريق بأخذون فيه الى البيت أوالى الصحراء أوالى التجارة قال الاخفش في الكّلام محذوف والتقدير واقعدوالهم على كل مرصد ثم قال تعالى فان تابوا وأقاموا الصلاة وآتواالزكاة فخلواسبيلهم وفيه مسائل(المسئلة الأولى) احتجالشافعي رحدالله بهذه الآية على انتارك الصلاة يقتل قال لانه تعالى أباح دماء الكفار مطلقا بجميع الطرق ثم حرمهاعند مجموع هذه الثلاثة وهبي النوية عن الكفر وإقامة الصلاة وابتاء الزكاة فعندمالم بوجد هذآالجموع وجب أنسق اباحة الدم على الاصلفان قالو الملامحوزأن يكونالمرادالاقرار بهما واعتقاد وجوبهما والدليل عليهان تارك الزكاةلايقتل أجابوا عنه بأنماذكرتم صدول عن الظاهر وأمافى تارك الزكاة فقد دخله التمخصيص فان قالوالم كان حلالتخصيص أولى من حمل الكلام على اعتقاد وجوب الصلاة والزكاة فلنالانه ثبت في اصول الفقد آنه مهم اوقع التعارض بين الججازو بين التخصيص فالتخصيص أولى بالجل (المِسئلة الثانية) نقل عنَّ أبي بكر الصديق رضي الله عنه انه كان يقول في مانعي الزكاة لأأفرق بين ماجع الله ولعل مراده كان هذه الآية لاته تعالى لميامر بتخلية سبيلهم الالمن تاب وأقام الصلاة وآتي الزكاة فأوجب مقاتلة أهل الردة لما متنعوا من الزكاة وهذابين ان حدواوجو بها أماان أقروا بوجو بهاوامتنعوا من الدفع اليه خاصة فن الجائزآنه كان يذهب الى وجوب مقاتلتهممن حيث امتنعوامن دفع الزكاة الى الامام وقدكان مذهبه انذلك معلوم من دين الرسول عليه السلام كايعلم سائراً لشرائع الظاهرة (المسئلة الثالثة) قد تكلمنا في حقيقة التو به في سورة البقرة في قوله فتلتي آدم من ربه كلات فتاب عليه روى الحسن أن أسر آنادي بحيث يسمع الرسول أتوب الى الله ولا آتوبالى محدثلاثا فقال عليه السلام عرف الحقلاهله فأرسلوه (المسئلة الرابعة) قوله فخلواسبيلهم قيل اليبت الحرام وقيل الى النصرف في مهماتهم أن الله غفورر حيم لمن تابوآمن وفيه اطيفة وهوانه تعالى ضيق عليهم جيع الخيرات وألقاهم فيجيع الآفات ثم بين انهم لوتا بوا عن الكفر وأقاموا الصلاة وأتوا الزكاة فقد تخلصوا عن كل تلك الآفات في الدنيًّا فترجُّومن فضل الله أن يكون الامر كذلك يوم القيامة أيضًا فالتوبة عبارة عن تطهيرالقوة النظر يةعن الجهل والصلاة والزكاة عبارة عن تطمير القوة العملية عمالاينبغي وذلك يدل على أن كال السعادة منوط بهذا المعني \* قوله تعالى (وان آحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلاملله ثم ألمغه مأمنه ذلك بأنهم قوم لايسلمون) في الآبة مسائل (المسئلة الاولى) في تقريروجه النظم نقل عن ابن عباس انه

وكيف على الوجه ين الاخبرين نصب على التشبيه بالظرف أوالحال كافي صورة الكون التام وهوالاولى لان في أنكار ثبوت العهد في نفسه من المبالغة ماليس في انكار ثبوته العيني فانتفاء الاصل يوجب انتفاء الغرع رأسا وفي توجيه الانكار الى كيفية ثبوت العهد من المبالغة ماليس في توجيهه الى ثبوته لان كل موجود يجب أن يكون وجوده على جال من الاحوال قطعا فاذا اتنى

تَجْهَعُ أَخُوالُ وَجُودُهُ فَقُدانتِنَ وَجُودُهُ عَلَى الطريق البرهائى اى على أى حال اوقى اى حال يُوجَدلهم قهدمعند به (عندالله وعندرسوله) يستصق أن يراعى حقوقه و محافظ عليه الى اتمام المدة ولا يتعرض لهم بحسبه قتلا ولا أخذا وأما أن يو منوا به من عذاب الآخرة كا قبل فلا سبل الى اعتباره أصلاا ذلادخل اعهدهم في ذلك الامن قطعا وان كان مرعيا عندالله تعالى وعند رسوله كعهد غيرالنا كثين وتكرير كلمة عند اللا يذان بعدم الاعتداد به عند كل الله منهما على حدة (الاالذين)

قال ان رجلا من المشركين قال لعلى بن أبي طالب ان أردنا ان زأتي الرسول بعدانقضاء هذاالاجل اسماع كلام الله أولحاجة أخرى فهل نقتل فقال على لاان الله تعالى قال وان أحدمن المشركين استجارات فأجره أي فأمنه حتى يسمع كلام الله وتقر يرهذا الكلامان نقول الهتعالى اأوجب بعدانسلاخ الاشهر الحرم قتل المشركين دل ذالث على انحة الله تعالى قدقامت عليهم وان ماذكره الرسول قبل ذلك من أنواع الدلائل والبينات كفي في ازاحة عدرهم وعلتهم وذلك يفتضي ان أحدامن المشركين لوطلب الدليل والجمة لايلتفت اليه بل يطالب اما بآلاسلام واما بالقتل فلماكان هذا الكلام واقعا في القلب لاجرم ذكرالله هذهالا يقازاله لهذه الشبهة والمقصود منه بيان ان الكافراذا جاءطالبا للمعة والدليل أوحا طالبالاستماع القرآن فأنه بجب امهاله وبحرم فتله وبجب ايصاله الي مأمنه وهذا يدل على ان المقصود من شرع القال قبول الدين والاقرار بالتوحيد ويدل أيضاعلي انالنظر فيدن الله أعلى المقامات وأعلى الدرجات فأن الكافر الذي صاردمه مهدرالما أظهر مزنفسه كونه طالبا للنظروالاستدلال زالذلك الاهدار ووجبعلي الرسول أن سلغه مأمنه ( المسئلة الثانية ) أحدد مرتفع نفعل مضمر نفسره الظاهر وتقديره واناستجارك أحدولا يجوزأن يرتفع بالابتداء لانانا منعوامل ألفعل لايدخل على غيره فان قيل لماكان النقدير ماذكرتم فأالحكمة في ترك هذا التربيب الحقيقي قلنا الحكمة فيدماذكره سيبويه وهوانهم يقدمون الاهموالذىهم بشأنه أعنى وقدييناههنا انطاهر الدليل نقتضي الماحةدم المشركين فقد ذكر مليدل فلك على مزيد العنابة بصون دمه عن الاهدار قال الزجاج المعنى ان طلب منك أحد منهم أن تجيره من القنل الى أن يسمع كلام الله فأجره (المسئلة الثالثة) قالت المعتزلة هذه الآية تدل على ان كلام الله يسمعهالكافر والمؤمن والزنديق والصديق والذى يسممه جهور الحلق ليس الاهذم الحروف والاصوات فدل ذلك على ان كلام الله ليس الاهذه الحروف والاصوات ثممن المعلوم بالضرورة ان الحروف والاصوات لاتكون قديمة لان تنكلمالله بهذه الحروف اما أُن يكون معاأوعلي الترتيب فأن تكلم بهامعالم يحصل منه هذا الكلام المنتظم لان الكلام لايحصل منتظما الاعند دخول هذه الحروف في الوجود على التعاقب فلو حصلت معالا متعاقبة لماحصل الانتظام فليحصل الكلام وأما انحصلت متعاقبة لزم أن نقضى المتقدم و يحدث المتاخر وذلك يُوجب الحدوث فدل هذا عن إن كلامالله محدث قااوا فان قلتم ان كلام الله شئ مغاير لهذه الحروف والاصوات فهذا باطل لان الرسول ماكان يشير بقوله كلامالله الالهذه الحروف والاصوات وأماالحشو ية والحمقي مزالناس فقالواثبت بهذه الآيةان كلام الله ليس الاهذه الحروف والاصوات وثبت ان كلام الله قديم فوجب القول بقدم الحروف والاصوات واعلم أن الاسناذ أبابكر بن فورلئزيم انااذاسمهنا هذمالحروق والاصوات فقد سمعنامع ذلك كلامالله تعالى وأما

استدراك من النفي المفهوم من [ الاستفهام المتبادرشموله لجبع المعاهدين أى لكن الذين (عاهدتم عندالمسجد الحرام) وهم المستثنون فيمسا سلف والتعرض لكون المعاهدة عند المسجد الحرام لزيادة بيان أصحابها والاشعار بسب وكادتها ومحله الرفع على الابتداء خبره قوله تعالى (فا استقاموالكم فاستقيموالهم) والغاء لتضمنه معنى الشرطوما امامصدرية منصوبة المحل على الظرفية بتقدر المضاف اى فاستقيموالهم مدة استقامتهم لكم واماشرطية منصوية المحل على الظرفية الزمانية أي أى زمان استقــاموالكم فاستقيمواله ببأومر فوعدعل الابتداء والعائد محذوف أي أىزمان استقاموالكم فيد فاستقيوالهم فيدوقير الاستثناء متصل محله النصب على الاصل أوالجرعلى البدل من المشركين والمرادبهم الجنس لاالمعهود وأباماكان فحكم الامربالاستقامة ينتهى بانتهاءمدة العهدلان استقامتهم التيوقت بوقتها الاستقامة المأمور بهاعبارة عن مراطة حقوق العهدوبعد

انقضاء مدته لاعهدولااستقامة فصارعين الامر الوارد فيماسلف حيث قبل فاتموا اليهم عهدهم الى مدتهم الحر سائر كه خلا أنه قد صرح ههنا بمالم يصرح به هنا لئم مكانوا عليه من الوفاء خلا أنه قد صرح ههنا بمالم يصرح به هنا لئم من كانوا عليه من الوفاء (ان الله يحب المتقين) تعليل للامر بالاستقامة واشعار بان القيام بموجب المهد من أحكام التقوى كما مر (كيف) تكرير لاستنكار ما مر من أن يكون للمشركين عهد حقيق

فالراطة عندالله سبحانه وعندرسوله صلى الله عليه وسلم وأماما قيل من أنه لاستبعاد ثباتهم على العهد فكماترى لان ما يذكر بصددالتعليل للاستبعاد عين عدم ثباتهم على العهد لاأنه شئ يستدعيه وانما أعيدالاستنكار والاستبعاد تأكيدا لهما وتمهيدا لتعداد العلل الموجبة لهما لاخلال تخلل ما في البين من الارتباط والنقر يبوحذف الفعل المستنكر للا يذان بأن النفس مستحضرة لهمترة بقد وردما يوجب استنكاره لا لجردكونه ﴿ ٥٩١﴾ معلوما كافي قوله ﴿ وخبرتماني انما الموت بالقرى ﴿ فكيف

وهاتاهضبه وقليب \* فانه علة مصححة لامرجعة أى كيف يكون لهم عهدمعتدبه عندالله تعالى وعند رسوله صلى الله عليه وسلم ( وان بظهرواعليكم) أيوحالهم أنهم ان يظهروا عليكم أي يظفروابكم (لايرقبوافيكم) أى لايراعوافي شأنكم وأصل الرقوب النظر بطريق الحفظ والرعاية ومندالر قيب نماستعمل في مطلق الرعاية والمراقبة أبلغ منسه كالمراعاة وفيانني الرقوب من البالغة ماليس في نفها (الاولاذمة) أي حلفا وقيل قرابة ولاعهدا أوحقا يعابعلى اغفاله معماسبق لهممن تأكيد الايمان والمواثيق يعنىان وجوب مراعاة حقوق العهد على كل من المتعاهدين مشروط بمراعاة الاتخرلها فأذالم راعها المشركون فكيف تراعونهاعل منوال قول من قال \*علام تقبل منهم فدية وهم \* لافضه قبلوامنا ولاذهبا \*وقيلالالمنأسماء اللهمز وجلأى لايراعواحق الله تعالى وقبل الجواروما له الحلف لانهم اذا تماسحوا وتحالفوار فعوابه أصواتهم

سائر الاصحاب فقد أنكروا عليه هذا القول وذلك لانذلك الكلام القديم اما أن يكون نفس هذه الحروف والاصوات واما أن يكون شئا آخر مغارالها (والاول) هو قول الرعاع والحشب بة وذلك لابليق بالعقلاء ( وأماالثاني ) فباطل لانا على هذا التقدير لما سمعنا هذه الحروف و الاصوات فقد سمعنا شبيثًا آخر يخالف ماهية هذه الحروف والاصوات لكنا نعلىالضرورة انعند سماع هذه الحروف والاصوات لمسمع شيئا آخر سواها ولمندرك يحاسدالسمع أمرا آخرمغايرالها فسقط هذاالكلام والجوآب الصحيح عن كلام المعتزلة أن نقول هذا الذي نسمعه ليس عين كلام الله على مذهبكم لال كلام الله السالاالمروف والاصوات التي خلقها أولا بل تلك الحروف والاصوات انقضت وهذه التي نسمعها حروف وأصوات فعلها الانسان فاالرسمو علينا فهو لازم عليكم واعلاان أباعلي الجبائي لقوة هذا الالزام ارتكب مذهبا عجيبا فقال كلام اللهشي مغابر المحروف والاصوات وهوباق معقراءة كلقارئ وفدأطبق المعتزلة على سقوط هذا المذهبوالله أعلم ( المسئلة الرابعة ) اعلم هذه الاتية تدل على ان التقليد غيركاف في الدين وانه لابد منالنظر والاستدلال وذلك لانه لوكان التقليد كافيا لوجب أنلايهل هذا الكافر بل يقالله اما أن تو من واماان نقتلك فلالم يقل له ذلك بل امهلناه وأزلنـــا الخوف عند ووجب علينا ان نبلغه مأمنه علمنا از ذلك آنما كان لاجل ان القليد في الدين غـــركاف يللابدمن الحجة والدليل فأمهلناه وأخرناه ليحصل له مهلة النظر والاستدلال اذائبت هذا فنقول ليس في الآية ما يدل على ان مقدار هذه المهلة كم يكون ولعله لايعرف مقداره الابالعرف فتى ظهر على المشرك علامات كونه طالبا الحق باحثا عن وجد الاستدلال أمهل وترك ومتى ظهرعليه كونه معرضا عن الحق دافعا للزمان بالاكاذيب لم يلنفت اليه والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) المذكور في هذه الا آية كونه طالما أسماع القرآن فنقول ويلتحق بهكونه طالبا لسماع الدلائل وكونه طالباللجواب عن الشبهآت والدليل عليه انه تعالى علل وجوب تلك الاجارة بكونه غيرعالم لانه قال ذلك بأنهم قوم لايعلمون وكان المعني فأجره لكونه طالبالاملم مسترشدا المحقوك منحصلت فيدهده العلة وجبت اجارته ( المسئلة السادسة ) في قوله حتى يسمع كلام الله وجوه قيل أراد سماع جميع القرآن لانتمام الدليل والبينات فيه وقبل أرآدسماع سوره براءةلانهامشتملة على كيفية المعاملة معالمسركين وقيل أرادسماع كل الدلائل وانماخص القرآن بالذكر لانه الكتاب الحاوى لمعظم الدلائل وقوله تم أبلغه مأمنه معناه أوصله الى ديار قومه التي يأمنون فيهما على أنفسهم وأموالهم ثم بعد ذلك يجوز قتالهم وقتلهم ( المسيئلة السابعة ) قال الفقهاء والكافرالحربي اذادخل دارالاسلامكان مفنوما معماله الاأن يدخل مستجيرا لغرض شرعى كاستماع كلام الله رجاء الاسلام أودخل لتجارة فان دخل بأمان صبى أومحنون فأمانهما شببهة أمأن فيجب تبليغه مأمنه وهو انبيلغ محروسافي نفسه ومال الىمكانه

لتشهير، ولما كان تعليق عدم رعاية العهد بالظفر موهما الرعاية عند عدمه كشف عن حقيقة شور ونهم الجلية والخفية بطريق الاستثناف و بين أنهم في حالة العجر أيضاليسوامن الوفاء في شي وأن ما يظهرونه مداهنة لامهادنة فقيل (يرضونكم بافواهم) حيث يظهرون الوفاء والمصافاة و يعدون لكها لا يمان والطباعة و يوكدون ذلك بالا يمان الفاجرة و يتعللون عند ظهور خلافه فالمعاذير الكاذبة ونسبة الارضاء الى الافواه للايدان بأن كلامهم مجرد الفاظ يتغوهون بهامن غيران يكون لها مصداق في قاو بهم (وثابي قلوبهم) هايفيد كلامهم (وأكثرهم فاسقون) خارجون عن الطاعة فان مراعاة حقوق العهد من باب الطساعة متردون ليست لهم مرواة رادعة ولاحقيدة وازعة ولا يتسترون كايتعاطا بعضهم ممن يتفادى عن الفدر ويتعف عما يجرأ حدوثة السوء (اشتروا باكات الله) باكاته الامرة بالايفاء بالعهودو الاستقامة في كل أمر على ٥٩٢ ﴾ أو بجميع آياته فيدخل فيها ماذ كردخولا

الذى هومأمنله ومن دخل منهم دارا لاسلام رسولافارسالة أمان ومن دخل ليأخذ مالا في دار الاسلام ولماله أمان فأمان ماله أمان لهوالله أعلى القوله تعالى (كيف بكون للمشركين عهد عندالله وعند رسوله الاالذين عاهدتم عند المسجد الحرام فا أستقاموا لكم فاستقيموالهم ازالله يحد المتقين ) قوله كيف استفهام بمعنى الانكار كاتقسول كيف يسبقني مثلك أي لامنبغي أن يسبقني وفي الآية محذوف تقديره كيف يكون للشركين عهد مع اضمار الغدر فيماوقع من العهد الاالذين عاهدتم عند المسجيد الحرام لاجل أنهم مَانَكَتُوا وِمَانقَصُوا فَيْلَ انَّهُمْ بِنُوكِنَانَةً وَ بِنُوضِمَةً فَتَرْبُصُوا أَمْرُهُمْ وَلاتَقْتَلُوهُمْ فَأ استقاموالكم على العهد فاستقيموالهم على مثله ان الله يحب المتقين يعني من أتقي الله موفى بمهده لمن غاهدوالله اعلم # قوله تعالى (كيف وان يظهروا عليكم لايرقبوا فيكم الاولا ذمة يرصنونكم بأفواههم وتأبى فلوبهم وأكثرهم فاسقون أشتر وأباكات الله ممنأ فليلا فصدواعن سليله انهم ساء ما كانوا يعملون لا رقبون في مؤمن الاولاذمة وأولئك هم المعتدون) اعلمان قوله كيف تكرار لاستبعاد ثبات المشركين على العهد وحذف الفعل لكونه معلوما أى كيف يكون عهدهم وحالهم انهم ان يظهروا عليكم بعدماسبق لهممن أكيدالايمان والمواثبق لم ينظرواالى حلف ولاعمد ولم يبقواعليكم هذا هوالمعني ولابد من تفسيرا لالفاظ المذكورة في الاكية يقال ظهرت على فلان اذاعلوته وظهرت على السطح اذاصرت فوقد قال الليث الفلهور الفلفر بالشي وأظهرالله المسلين على المشركين أى أعلاهم عليهم ومند قوله تعالى فاصبحوا ظاهر ين وقوله ليظهر وعلى الدين كله أى ليعليد و تحقيق القول فيه ان من غلب غيره حصلت له صغة كال ومن كان كذلك أظهر نفسه ومن صارمغلو باصار كالتاقص والناقص لايظهر نفسه ويخفي نقصانه فصار الظهوركنا يةللفلبة لكونه من لوازمها ققوله ان يظهرواعليكم يريدان يقدروا عليكم وقوله لايرقبوا فيكم قال الليث رقب الانسان يرقبه رقبة ورقو با وهو أن ينظره ورقيب القوم حارسهم وقوله ولم ترقب قولى أى لم تحفظه أماالال ففيه أقوال (الاول) انه العهدقالالشاعر

وجدناهم كاذباالهم \* وذوالال والعهدلايكذب يعنى العهد ( الثابي ) قال الفراء الال القرابة قال حسان

لعمرك ان الله من قريش # كال السقب من رأل النمام يعنى القرابة ( والثالث ) الال الحلف قال أوس بن حجر

ي الرب روانات ) المان المست عن الرق بالمبر لولا بنومالك والال مرقبة # ومالك فيهم الآلاء والشرف

يعنى الحلف (والرابع) الآل هواقد عن وجل وعن ابى بكر الصديق رضى الله عنه انه لما سمع هذيان مسيلة قال أن هذا الكلام لم يخرج من ال وطعن الزجاح في هذا القول وقال أسماء لله معلومة من الاخبار والقرآن ولم يسمع أحديقول ياال ( الحامس ) قال الزجاج

حقيرامن حطام الدنياوهو أهواؤهم وشهواتهم التي أتبعوها أوماأ نفقد أبوسفيان من الطعمام وصرفه الى الاعراب (فصدوا) أي عدلوا و نکبوا من صد صدودا أوصرفوا غيرهم من صدصدا والفاء للدلالة على سبية الاشراء لذلك (عن سبيله)أى الدين الحق الذي لامحيد عنسه والامنسافة للتشريفأ وسبيل بيندالحرام حيث كانوايصدون الجاج والعمارعنه إانهم ساءما كانوا یعملون ) آی بٹس ما کا نوا يعملسونه أوعلهم المستر والمخصوص بالذم محذوف وقدجوز أنتكونكلة ساء على أصلها من التصرف لازمة بمعنى قبيح أومتعدية والمفعول محذوف أىساءهم الذى يعملونه أوعملهم وقوله عزوعلا(لايرقبون في موثمن الاولاذمة) ناع علم عدم مراعاة حقوق عهدالمؤمنين عملي الاطلاق فلا نكرار وقيل هذا فيالبهود أوفي الاعراب المذكور بن ومن

أوليا أي تركوها و أخذوا

مدلها (ممناقليلا) أي شيئا

خدوحدوهم وأماما قيل من أنه تفسيراتوله تعالى يعملون أو دليل على ماهو مخصوص بالدم فشعر باختصاص ﴿ حقيقة ﴾ المخارون الدم والسوء بعملهم هذا دون غيره ( وأولئك ) الموصوفون بماعدد من الصفات السبيئة ( هم المعدوز ) المجازون الغاية القصوى من الظلم والشرارة (فان تابوا) أى عماهم عليه من الكفروسائر الدغلائم والفاء للايذان بان تقر يعهم بما نفى عليهم من مساوى أهم الهم مزبّخرة عنها ومغلنة للنوبة (وأقاموا الصلوة وآتوا الزكوة) أى المتر موهما وعزموا على اقامتهما (فاخوا نكم) أى فهم اخوا نكم وقوله تعالى (في الدين) متعلق باخوا نكم لما فيه من معنى الفعل أى لهم ما لكم وعليهم ما عليكم في عاملوهم معاملة الاخوان وفيد من استمالتهم واستجلاب قلوبهم ما لا مزيد ﴿ ٥٩٣ ﴾ عليه والاخلاف بين جواب هذه الشرطية وجواب

التيمرت منقبل مع اتحادالشرط فهما لما أنالاولى سيقت اثرالامر بالقتلونظائره فوجب أن يكون جوابهاأمرا بخلاف ذلك وهذه سيقت بعد الحكم عليهم بالاعتداء واشباهه فلامد من كون جوانها حكما بخلافه البنة (ونفصل الآيات)أى نبينها والمراد بهاامامام من الآيات المتعلقة بأحوال المشركين منالناكشين وغيرهم وأحكامهم حالتي الكفر والايمان واماجيع الآيات فيندرج فيهاتلك الآبات الدراجا أوليا (لقوم يعلون) أي مافيها منالاحكام أولقومعالمين وهواعتراض للحثعلي الناً مل في الاحكام المندرجة في تضاعيفها والمحافظة عليهما (واننكثوا)عطف على قوله تعالى فأن تابوا أىوانلم يفعنوا ذلك بل نقضوا (أيمانهممن بعدعهدهم) الموثق بهسا وأطهر واماني

حَقْيَقَةَ الأَلَ عَنْدَى عَلَى مَا تُو جَبِهُ اللَّغَةُ تَحْدَيْدَ السِّيُّ فَنْ ذَلْكَ الْأَلَةُ الحربة وأذن مؤللة فالال يخرج في جميع ما فسرمن العهد والقرابة (السادس) قال الازهري ايل من أسماء الله عز وجل بالعبرانية فجائز أن بكون عرب فنيل السابع) قال بعضهم الالمأخوذ من قولهم ألى يو للا الداداصفاولم ومنه الاللمعانه وأذن مؤللة شبيهة بالحربة في تحديدها وله أليل أى أنين يرفع به صوته ورفعت المرأه أليلها اذا ولولت فالعهد عمى الالطهوره وصفائه من شوائب الغدرأولان القوم اذا تحالفوا رفعوا به أصواتهم وشهروه أمافوله ولاذمة فالذمة العهد وجعهاذيم وذمام وهوكل أمرازمك وكان بحيث لوضيعته رُمتك مذمة وقال أبوعبدالله الدمة مايتذيم منه يعني مايجنب فيه ألدم يقال تذيم فلإن أى ألق عن نفسه الذم ونظيره تحوب ونأتم وتحرج أماقوله يرضونكم بأفواهم ونأبى قلوبهم أى يقولون بألسنتهم كلاما حلواطيبا والذى في قلو بهم بخلاف ذلك فانهم لايضمرون الاالنسروالايذاء القدرواعليه وأكثرهم فاسقون وفيه سؤالان (الاول) أنَّ الموصوفين بهذه الصغة كفار والكفرأ فبعوأ حبث مرالفسق فكيف يحسن وصفهم بالفسق في معرض المبالغة في الدم ( السوّ الهالئاني ) أن الكفاركلهم فاسقون فلا يبقي لَقُولِهُ وَأَكْثُرُهُمُ فَاسْقُونَ فَائْدُهُ ﴿ وَالْجُوابُ عَنَالَاوِلُ ﴾ ان الكافرةديْكُونُ عَدَلَافَى دينه وقديكون فاسقاخبيث النفس فيدينه فالمراد ههناان هؤلاء الكفارالدين مرعادتهم نقض العهود أكثرهم فاسقون في دينهم وعندأقوامهم وذلك يوجب المبالغة في الذم (والجوابعي الثاني)عين ماتفدم لان الكافر قديكون محتر زاعي الكنب ونقض المهد والمكر والخديمسة وقديكون موصوفا بذلك ومثل هذا السخص يكون مذموما عند جميع النساس وفي جميع الاديان فالمراد بقوله وأكثرهم فاسقون انأكثرهم موصوفون بهذهااصفات المدمومة وأبضافال ابن عباس لايبعد أن يكون بعض أوائك الكعارفد أسلموتاب فلهذا السبب قال وأكثرهم فاسقونحتي يخرج عنهذا آلحكم أولئك الدين دخلوا فيالاسلام اماقوله اشتروا بآيات الله ثمنا قليلافصدواعن سبيله ففيه قولان (الاول) المراد منه المسركون قال مجاهد أطعم أبوسفيان بن حرب حلفاء وترك حلفاء النبي صلى الله عليه وسلم فنقضوا العهدالذي كان بينهم بسبب تلك الاكلة (الثاني) لايبعد أنتكون طائمة من البهود أعانوا المسركين على نقص تلك العهود فكان المراد من هذه الآيةذم أولئت اليهودوهذا اللفظ في القرآن كالامر المختص باليهودو يقوى هدا الوجه بماان الله تعسالي أعادقوله لايرقبون في مو من الاولاذمة ولوكان المراد منه المشركين لكان هذا تكرارامحضاولوكان المراد منه اليهودلم يكن هذا نكرارا فكان ذلك أولى ثم قال وأولنك هم المعتدون يعني يعتدون ماحده الله في دينه وما يوجبه العقدوالعهدوفي ذلك نهاية الذموالله أعلم \* قوله تعالى (فان تابوا وأقاموا الصلوة وآنوا الزكوة فاخوا نكم فى الدين ونفصل الآيات لقوم يعلون وان نكثوا أيمانهم من بعدعهدهم وطعنواني

ضمائرهم من النسروأخرجوه و ٧٥ ﴾ ع من القوة الى الفعل حسماينبي عدة قوله تعالى وان يظهروا عليكم لا يرقبوا الآية أوثبتوا على ماهم عليه من النكث لاانهم ارتدوا بعد الايمان كاقبل (وطعنوا في دينكم) قدحوا فيه بصريح التكذيب وتقبيح الاحكام (فقساتلوا أثمة الكفر) أى فقسا للوهم وانما أوثر ماعليم النظم الكريم للإيذان يانهم

صاروابذاك ذوى رياسة وتقدم في الكفر أحقاء بالفتل و القتال وقيل المراد بأعمتهم رؤساؤهم وصنا بدهم وتخصيصهم بالذكر أمالاهمية قتلهم أوللمنع من مراقبتهم لكونهم مظنة الهاأ والدلالة على استئصالهم فان قتلهم غبايكون بعد قتل من دونهم وقرى أعمد بتحقيق الهمزتين على الاصل والافصيح اخراج الثانية بين بين وأما الصريح بالياء فنمن ظاهر عند القراء (انهم لا أيمان لهم) أى على الحقيقة حيث لا يراعونها على أسنتهم

ديسكم فقاتلوا أعمة الكفرانهم لأعان الهم لعلهم ينتهون ) اعلم انه تعالى لأبين حال من لا يرقب في الله الاولاذ مدو نقض المهدو ينطوى على النفاق و عدى ماحدله بين من بعد أنهران أقاموالصلاة وأتوا الزكاء كيف حكمهم فجمع ذلك النبئ بقوله لهخوانيكم في الدينوهو يغيدجه أحكام الايان ولوشر ح اطال فان قيل المعلق على الشي بكلمة ان عدم عندعدم ذلك الشئ فهذا يقتضى انه متى لم توجد هذه الثلاثة لأتحصر الاخوة في الدين وهومشكل لانه ربما كان فقيرا أوانكان غنيالكن قبل تقضاء الحول لاتأزمه الزكاة قلناقد بينا في تفسيرقوله تعالى ان تجتنبوا كبائرماتهمون عنه ان المعلق على الشيء يكلمة الايلزم من عدمه عدم ذلك الشي فزال هذا السؤال ومن الناس مزقال المعلق على الشيِّ بكلمة ان عدم عند عدم ذلك الشيُّ فههنا قال المواخاة بالاسلام من المسلين موقوفة على فعل الصلاة والزكاة جيعافان الله تعالي شرطهافي البات المواخاة ومن لم يكن أهلا او جوب الزكاة عليه وجب عليه أن يقر بحكمها فاذا أقربهذا الحكم دخل في الشرط الذي يه تجب الأخوة وكان ابن مسود يقول رحم الله أبابكر ما أفقهم في الدين أرادبه ماذكره أبو بكرفى حقمانعي الزكاة وهوقوله والله لاأفرق بين شيئين جمع الله بينهما بقى فوله فاخوانكم في الدين بحثان (الاول) قوله فاخوانكم قال الفراء معناه فهم اخوانكم باضمار المبتدا كقوله تعالى فانتم تعلوا آباءهم فأخوانكم أي فهم اخوانكم (الثاني) قال أبوحاتم قال أهل البصرة أحمون الاخوة في النسب والأخوان في الصداقة وهذا غلط يقال الاصدقاء وغيرالاصدقاء اخوة واخوان قالالله تعالى انما المؤمنون اخوة ولم يعن النسب وقال تعالى أو بيوت اخوانكم وهذا في النسب قال ابن عباس حرمت هذه الآية دماء أهل القبلة تم قال ونفصل الآيات لقوم يعلون قال صاحب الكشاف وهذا اعتراض وقع بينالكلامين والمقصودالحث وألتحريض على تأمل مافصل من أحكام المشركين المعاهدين وعلى المحافظة عليها مم قال وان نكثوا أيمانهم من بعدعهدهم وطعنوافي دينكم يقالنكث فلانعهده اذا نقضه بعداحكامة كاينكث خيط الصوف بعد ابرامه ومنسة قوله تعالى من بعد قوة أنكا الوالا عانجع يمين بمعنى الحلف والقسم وقيل للحلف عين وهواسم اليدلائهم كانو ايبسطون أيما عمم اذاحلفوا أو تمحالغواوقيل سمى القسم يمينالين البرفيد فقوله والننكثوا أيمائهم أي نفضوا عهودهم وفيه قولان (الاول) وهو قول الآكثرين ان المراد نكشهم لعهدرسول الله صلى الله عليه وسلم (والثاني) ان المراد حل العهد على الاسلام بعد الايمان فيكون المراد ردتهم بعد الايمان ولذلك قرأ بعضهم وان نكثوا أيمائهم من بعد عهدهم والاول أولى للفراءة المشهورة ولانالآية وردتف ناقضي العهدلانه تعالى صنفين فأذاميز منهم من تاب لم يبق الامن أقام على نقض العهدوقوله وطعنو في دينكم يقال طعنه بالرمح يطعنه وطعن بالقول السيئ يطعن قال الليث و بعضهم يقول يطعن بالرمح و يطعن بالقول فيفرق

وانماعلق النفيها كالنكث فيماسلف لابالهمد المؤكديهالانهاالعمدة فيالمواثبقوجعل الجحلة تعلملا للامر بالقتال لادساعده تعليقه بالنكث والطعن لانحالهم فيأن لاأعانلهم حقيقة بعد النكثوالطعن كعالهم قبل ذلك وحله على معنى عدم بقاء أعانهم بعدالنكث والطءنمع أنه لاحاجة الى سانه خلاف الظاهر ولعل ألاولي جعلها تعليلا لمضمون الشرطكانه قملوان نكشوا وطعنوا كإهوالمتوقعمتهماذلا اعان لهم حقيقة حتى لاينكثوها أولاسترار القتال المأمور به المستفاد منسياق الكلام كانه قيل فقاتلوهم الى أن بوعنوا انهم لاأيان لهم حق يعقد معهم عهدآخروقرئ يكسر الهمزة على أنه مصدر عدني اعطاءالامان أي لاسبيل الى أن تعطوهم

أمانابعد ذلك أبداوأما العكس كاقبل فلاوجه له لاشعاره بأن معاهد تهم معناعلى طريقة أن يكون اعطاء في بينهما كه الامان من قبلهم وذلك بين البطلان أو بمعنى الاسلام فني كونه تعليلا للامر بالقتال اشكال بل استحالة لانه ان حل على انتفائه فيما سأتى انتفاء الاسلام مطلقا فهو بمعرل عن العلية للقتال أوللامر به كاقبل النكث والطعن وان حل على انتفائه فيماسياتى فلا يلائم جعل الانتهاء

فاية الفتال فيماسيجي فالوجد أن بجول تعليلا لماذكر من مضمون الشرط كانه قيل ان نكثوا وطعنوا و رؤ الفلاقي من حالهم لانه لا اسلام لهم حتى يرتدعوا عن نقض جنس ا يمانهم وعن الطعن في دينكم ( لعلهم ينتهون) متعلق بقوله تعسالى فقا تلوهم أى قاتلوهم ارادة أن ينتهوا أى ليكن غرضكم من القتال انتهاء هم عاهم عليه من الكفر/وسائر العنائم التى يرتكبونها لا ايصال الاذية بهم ﴿ ٥٩٥ ﴾ كاهود يدن المؤذين ( ألا تفاتلون) الهمرة الكم إخلة

على انتفاء مقساتاتهم للانكاروالنو بيختل على تخضيضهم على المقاتلة بطريق حلهم على الاقرار بانتفائها كا أنه أمر لا يمكن أن يعترف به طائعا لكمال شناعته فيلجؤن الىذلك ولايقدرونعلى الاقرار له فيختارون المقاتلة (قومانكثوا أعانيه) التى حلفوها عندالمعاهدة على ان لايعاونوا علمهم فعاونوابني بكرعلى خزاعة (وهمواباخراج الرسول) من مكة حين تشاوروا في أمره بدار الندوة حسبماذكر فىقولەتعالى واذيمكر بكالذين كغروا فيكون احياعليهم جنايتهم القدعة وقيلهم الهود نكثوا عهدالرساول صلى الله عليه وسلم وهموا باخراجه من المدينة (وهم بدو كم) بالمعاداة والمقاتلة (أول.مرة) لان رسول الله صلى الله عليه وسلمجاءهم أولابالكتاب المبين وتحداهم به فعداوا عن المحاجة لعجز هم

بينهماوالمعنى انهم عابوادينكم وقدحوافيه ثمقال فقاتلوا أئمة الكفر أيمتي فعلوا ذلك فَأَفْعَلُواهَذَا وَفَيْدُ مَسَائَلُ (المُسْئَلَةُ الأولى) قَرَأَ نافعُوا بن كَثْيُرُوأُ بُوعِرُوأُ يُمَّ الكفر بهمزة واحدة غبرمدودة وتليين الثانية والباقون بهمزتين على التحقيق قال الزجاج الاصل في الاعدَّأُ أَعَمَة لانها جُمَّ امام مثل مثال وأمثلة لكن المين اذا اجتمعنا أدغت الاولى في الثانية وألقيت حركتها على الهمزة فصارت أامة فابدلت من الهمزة المكسسورة الباء لكراهة اجتماع الهمزنين في كلة واحدة هذا هوالاختيار عند جيع النحويين اذاعرفت هذافتقول قال صاحب المكشاف لفظة أئمة همزة بعدها همزة بين بين والمرادبين مخرج الهمزة وإلياء أمابتحقيق الهمزتين فقراءة مشهورة وانلم تكن مقبولة عندالبصريين وأماالتصريح بالياء فليس بقراءة ولايجوز أنيكون قراءة ومنصرح بهسا فهولاحن محرف (المسئلة النانية)قوله فقاتلوا أتمة الكفرمعنا، قاتلوا الكفار بأسرهم الاانه تعالى خص الأمة والسادة منهم بالذكرلانهم هم الذين يحرصون الاتباع على هذه الاعمال الباطلة (المسئلة النالئة) قال الزجاج هذه الآية توجب قنل الذمي اذا أطهر الطعن في الاسلام لانعهده مشروط بأن لايطعن فانطعن فمدنكث ونقض عهدهم ممهال تعالى انهم لاا يمان لهم قرأ ابن عامر لاا يمان لهم بكسر الالف ولها وجهان (أحدهما) (أمان لهم أي لاتؤمنوهم فيكون مصدرامن الايمان الذي هوضد الاخامة (والثاني) انهم كفرة لاايمان لهم أى لانصديق ولادين لهم والباقون بفتح الهمزة وهوجع ين ومعناه لاأ عان الهم على الحقيقة وأيمانهم ليست بايمان و به تمسك أبوحنيغه رحماً لله في آن يمين الكافر لايكون يمينا وعندالشافعي رجه الله يمينهم يمين ومعنى هذه الآية عندءانهم لمالم يفوابها صارت أعانهم كائهاليست بإعان والدليل على ان أعانهم أعان انه تعالى وصفها بالنكث في قوله وأن نكثوا أعانهم ولولم يكن منعقدالماصح وصفها بالنكث ثمفال تعالى لعلهم ينتهون وهومتعلق ىفولەفقانلواأئمةاالكفرأىليكنءرصنكم فيمقاتلتهم بعدماوجدمنهم ماوجد من العظائم أن تكون المقاتلة سببا في انتهائهم عاهم عليه من الكفروهذا من غاية كرم الله وفضله على الانسان #قوله تما (ألاتفاتلون قوما نكذوا أيمانهم وهمواباخراج الرسول وهم بدو كم اول مرة أتخشونهم فالله أحق أن تخشوه ان كنتم مودنين ) اعلم انه تعالى لماقال قاتلوا أئمة اللكفر أتبعد بذكر السبب الذي يبعثهم على مة تلتهم فقال ألاتقاتلون قومانكثوا واعلمانه تعالى ذكرنلائه أسباب كلواحد منها يوجب مقانلتهم لوانفرد فكيف بها حال الاجتماع (أحدها) نكثهم الدهدوكل المفسرين حله على نقض العهد قال اين عباس والسدى والكلبي نزلت في كفار ، كمة نكسوا أيمانهم بعد عهد الحديبية وأعانوابني بكرعلى خراعة وهذه الآية تدل على انقتال الناكثين أولى من قتال غيرهم مِنَ الكُفَارُ لَيْكُونَ ذَلِكُ رَجِرُ الغَيْرِهُمُ (وَثَانَيْهَا) قُولُهُ وَهُمُوا بَاخْرَاجُ الرسول فأنهذامن أوكدما يجب القتال لاجله واختلفوا فيدفقال بعضهم المراد أخراجه من مكة حين هاجر

عنها الى المقاتلة أو بد والم بقت ال خراعة حلفاء الذي صلى الله عليه وسلم لان اعانة بنى بكر عليهم قت ال معهم (اتخشونهم) أى أنحشون أن ينالكم منهم مكروه حتى تتركوا قت الهم و بخهم أولابترك مقاتلتهم وحضهم عليها تم وصغهم بما يوجب الرغبة فيها و يحقق أن من كان على تلك الصفات السيئة حقيق بأن لا تترك مصادمته أو يو يخمن فرط فيها ( فالله أحق أن تخشوه ) بمخالفة أمره وترك قتال

أعداله (أن كنتم مومنين) فانقضية الايمان تخصيص الخشية به تعالى وعدم المبالاة بمن سواه وفيه من التشديد مالايخيل ( فاتلوهم ) تجريد للامر بالقتال بعدالتوبيخ على تركه ووعد بنصرهم و بتعذيب أعدائهم واخزائهم وتشجيع لهم ( يعذبهم الله بأيديكم و يخزهم ) قتلاوأسرا ( و ينصركم عليهم ) أى يجعلكم جيعاغالبين عليهم أجمين ولذلك أخر عن التعذيب والاخزاء (و يشف صدور ﴿ ٥٩٦ ﴾ قوم مؤمنين ) بمن لم يشهد انقتال وهم خزاعة

وقال بعضهم بل المراد من المدينة المأقدموا عليم من المشورة والاجتماع على قصده بالقتل وقال آخرون بلهموا باخراجه منحيث أقدموا على مايدعوه آلى الخروج وهو تقص المهدواعانة أعدائه فاضيف الاخراج اليهم توسعالماوقع منهم من الامور الداعبة اليه وقوله وهموا باخراج الرسول امابانفعل واما بالعزم عليه وانلم يوجد ذلك الفعل يتمامه ( وثالثهما ) قوله وهم بدو كم أول مرة يعنى بالقتال يوم بدرلانهم حين سلم العبر قالوا لانتصرف حتى نستأصل مجمدا ومن معه ﴿ وَالقول الثاني ﴾ أراد انهم قاتلوا حلفاء خزاعة فبدؤا بنقصالعهد وهذاقول الاكثرين وانماقال بدؤكم تنبيها هلي ان البادئ أظلمولما شرحتعالى هذهالموجبات الثلاثة زادفيها فقال أتخشونهم فالله أحق انتخشوه انكنتم مؤمَّنين وهذا الكلام نقوى داعية القتال من وجوء (الاول) انْ تُعديدالموجبات القويةُ وتغصيلها مما يقوى هذه الداعية (والثاني) الكاذا قلت للرجل أتخشى خصمك كان ذلك تحريكامنه لان يستنكف ان منسب الى كونه خائفا من خصمه ( والثالث ) ان قوله فالله أحقان تخشوه يفيدذلككا نه قبل ان كنت تخشى أحدا فالله أحق ان تخشاه لكونه في غايةالقدرة والكبرياء والجسلالة والضرر المتوقع منهم غايته القتسل اماالمتوقع منالله فالعقاب الشديد في القيامة والذم اللازم في الدنيا ( والرابع ) ان قوله ان كنتم مؤمنين معناه انكم انكنتم مومنين بالايمان وجب عليكم أن تقدموا على هذه المقاتلة ومعناه انكمان لم تقدموا عليها وجب أن لاتكونوا مؤمنين فثبت ان هذا كلام مستمل على سبعة أبواع من الامور التي تحملهم على مقاتلة أولئك الكعار الناقضين للعهد بغ في الأمة أَ يَاتُ ( الأولُ ) حَكَى الواحدي عن أهل الماني انهم قالوا اذا قلت لا تفعل كذافانما يستعمل ذلك فيفعل مقدر وجوده واذاقلت ألست تفعل فاعا تقول ذلك في فعل تحقق وجوده والفرق بينهما أنلاخني ماالمستقبل فاذا دخلت علمها الالف صارتحضيضاعلي فعل مايستقبل ولس اناتستعمل لنفي الحال فاذاد خلت علىما الالف صار ليحقيق الحال (الثاني) تقلعن أبن عباس انه قال قوله تعالى ألاتقاتلون قوما ترغيب في فتيح مكة وقوله قومانكثواأ يمانهم أىعهدهم يعنى قريشاحين أعانوا بني الديل بنبكر على خزاعة حلفاء الرسول عليدالصلاة والسلام فأمرالله رسوله ان يسيراليهم فينصرخزاعة ففعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك وأمر الناس أن يتجهز واالى مكذ وأبوسفيان عندهر قل بالروم فرجع وقدم المدينة وادخل على فاطمة بنت الرسول صلى الله عليه وسلم يستجير بهاهابت وقالت ذلك لابذها الحسن والحسين فأبيا فخاطب أبابكر فأبي تمخاطب عرفتشد دمم خاطب علبافل يجبه فاسنجار بالمباس ودان مصافياله فأجاره وأجاره ألرسول لاجارته وخلى سبيله فقال العباس بارسول الله ان أباسفيان فيه أبهة فاجعسله شيدًا فقال من دخل دار أبي سفيان فهوآمن فعادالي مكة ونادى من دخل دارى فهوآمن فقاموا اليدوضر بومضربا شديداوحصل الفتع عندذلك فهذا ماقاله ابن عباس وقال الحسن لا يجوز أن يكون المراد

فال ان عباس رضي الله عنهماهم بطون من اليمن وسباقدموامكةفاسلوا فلقوا من أهلها أذي كشيرافبعثوا الىرسولالله صلى الله عليــه وسلم يشكون البه فقالعليه السلام أبشروا فانالفرج قريب (ويذهب غيظ قلوميم) عاكابدوا من المكاره والمكالد ولقدأنجزالله سحانه جيعماوعدهميهعلي أجلما كون فكان اخباره عليه السلام بذلك قبل وقوعدمعجزة عظیمة (و بنوبالله علی من بشاء) كلام مستأنف مني عاسيكون من بعض أهــل مكة من التوبة المقبولة محسب مششته تعالى المبنية على الحكم البالغة فكان كذلك حبث أسلزناس منهم وحسن اسلامهم وقري بالنصب باضمارأن ودخول التو يةفىجملة ماأجيب به الامر بحسب المعنى فأنالقتال كاهوسب لغلل شوكتهم والانة

شكيمتهم فهو سبب للتدبر في أمرهم وتو بتهم من الكفر والمعاصى وللاختلاف في وجد ﴿ منه ﴾ السبية غيرالسبك والله تعالى أعلم ( والله ) ايثار اظهار الجلالة على الاضمار لتربية المهابة وادخال الروعة ( عليم ) لايخنى عليه خافية ( حكيم )لايفعل ولايأمر الابمافيه حكمة ومصلحة ( أمحسيتم ) أم منقطعة جيء بهما الدلة على الانتقال من التوبيخ السابق الى آخر ومافيها من همزة الاستفهام الانكارى توبيخ

لهم على الحسبان المذكور أى بل احسبتم ( ان تتركوا ) على ما انتم عليه ولا تو مروا بألجها دلا تبتسلوا بما يمخصكم والخطاب امالمن شق عليهم القتال من المؤمنين أوللنافقين (ولما يعلم الله الله الله والله و مع التوقع والمرادمن نني العلم نني المعلوم بالطريق البرهاني اذاوشم رائحة الوجود لعلم قطعا فللمبعلم لزم عدمه قطعا أى أحسبتم ان تتركوا والحال أنه لم يتبين الخلص ﴿ ٥٩٧ ﴾ من المجاهدين منكم من غيرهم ومافي لما من النوقع

منده على أن ذلك سيكون وفائدة النعبعرعاذكر من عدم التبين بعدم علمالله تعالى أن المقصود هوالدين منحيث كونه متعلتما للعلمومدارالثواب وعدم التعرض لحال المقصرين لما أن ذلك معرك من الاندراج تحت ارادة أكرم الاكرمين (ولم يتخذوا) عطف عليجاهدوا داخل فيحيز الصلة أوحال من فاعله أىجاهدواحال كونهم غيرمتخذين(مندونالله ولارسوله ولاالمؤمنين وابحة) أي بطانة وصاحب سروهوالذي تطلعه علىمافىضميرك من الاسرار الخفيسة من الواوج وهو الدخول ومن دون الله متعلسق بالاتخاذان أبقءلي ماله أومفعول نانله انجعل عمني التصيير (والله خبير عاتعملون) أى بجميع أعالكم وقرئ على الغيبة وهوتذبيل يزيح مايتوهم من ظاهر قوله تعالى ِ ولما يعلم الح اوحال متداخلة منفاعله أومن مفعوله والمعنى ولمايعلمالله الذين جاهدوا منكم والحال انه يعلمجيع أعمالكم لايخنى عليه شئ

منه ذلك لانسورة براءة نزلت بعدفته مكة بسنة وتمييز حقهذا الباب من باطله لايعرف الابالاخبار (البحث الثالث) قال أبو بكرالاصم دلت هذه الآية على انهم كرهوا هذا القتال لقوله تعالى كتب عليكم القتال وهوكره لكم فامنهم الله تعالى بهذه الآيات قال القاضي انه تعالى قد يحث على فعل الواجب من لا يلون كارهاله ولامقصرا فيه فان أراد انمثل هذا التحريض على الجهاد لاينفع الاوهناك كره القتال لم يصيح أيضا لانه يجوزان يحثالله تعالى بهذا الجنس على الجهاد لكي لا يحصل الكره الذي أولاهذا التحريض كان يقع (البحث الرابع) دلت هذه الآبة على أن المؤمن ينبغي أن يخشي ربه وأن لايخشى احداسواء #قوله تعالى (قاتلوهم بعديهم الله بأيديكم و بخرهم و ينصر كمعليهم ويشفصدورقوم مؤمنين ويذهب غيظفلو بهم ويتوب الله على من يشاء والله عليم حكميم اعلم انه تعالى لماقال في الآية الاولى ألاتقاتلون قوماذكر عقيبه سبعة أشياء كل واحد منها بوجب اقدامهم على القتال ممانه تعالى في هذه الآمة اعاد الامر بالقنال وذكر في ذلك القتال خسة أنواع من الفوائد كل واحد منها يعظم موقعه اذاانفرد فكيف بها اذا اجتمعت (فاولها) فوله يعذبهم الله بأيديكم وفيه مباحث (الاول) انه تعالى سمى ذلك عدابا وهوحق فانه تعالى بعذب الكافرين فانشاء عجله في الدنيا وانشاء أخره الى الآخرة (البحث الثاني) ان المراد من هذا أتعذيب القتل تارة والاسرأخرى واغتنام الاموال مَالثًا فيدخل فيه كل ماذكر نَّاه ﷺ فانقالوا ألبس انه تعالى قال وماكان الله ليعذُّ بهم وأنت فيهم فكيف قال همهنا يعذبهم الله بأيديكم الله فلنا المراد من قوله وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم عذاب الاستئصال والمراد من قوله يعذمهم الله بأيديكم عذاب القتل والحرب والغرق بين البابين انعذاب الاستئصال قد بتعدى الى غير المذنب وان كان في حقه سببا لمزيد الثواب أماعذات الفتل فالظاهر أنه يبتى مقصورا على المذنب (البحث الثالث) احتبج أصحا بناعلى فولمم بان فعل العبد مخلوق الله تعالى بقوله يعذبهم الله بأيديكم فان المراد منهذا التعذيب القتل والاسر وظاهر النص يدل على انذلك القتل والاسر فعل الله تعالى الاأنه تعالى يدخله في الوجود على أيدى العباد وهوصر يحقولناومذهبنا أجاب الجبأبي عنه فقال لوجاز أن يقال انه تعالى يعذب الكفار بأمدى الوئمنين لجاز أزيقال انه بعذب الموِّمنين بأيدى الكَّافر بن ولجـاز أنيقال انه يكُّذب أنبياء، على السنة الكفار و يلعن المو منين على ألسنتهم لانه تعالى خالق لذلك فلللم يجر ذلك عند المجبرة علم انه تعالى لَمْ يُخلَقُ أَعَالَ العبادوا مانسب ماذكرناه الى نفسه على سبيل التوسع من حيث أنه حصل بامره وألطافه كمايضيف جيع الطاعات اليديهذا النفسير وأجاب أصحابناعنه فقالوا أما الذي الزمتموه علينا فالامر كذلك الا أنالانقوله باللسان كالمانعم انه تعالى هو الخالق لجميع الاجسام ثم انالانقول بإخالق الابوال والعذرات ويامكون الخنافس والديدان فكندا ههنا وأيضا اناتوافقنا على أنالزنا واللواط وسائرا لقبائع اعاحصلت باقرأرالله

منها (ماكان للشركين) أى ماصح ومااستقام ألهم على معنى ننى الوجود والتحقق لاننى الجواز كافى قوله تعالى اولئك ماكان لهم أن يدخلوها الاخالفين أى ماوقع وما تحقق لهم (أن يعمروا) عارة معتدابها (مساجدالله) أى المسجد

إلحرام وانمأ جمع لانه قبلة المساجد

وامامها فعامر، كعامرها اولان كل ناحية من نواحيه المختلفة الجهات مسجد على حياله بخلاف سائرالمساجد الخليس فى نواحيه المختلف الجهة و يوثيده القراءة بالتوحيد وقبل ماكان لهم أن يعمروا شيئا من المساجد فضلا عن المسجد الحرام الذى هو صدر الجنس و يأباه أذهم لا يتصدون لتعمير سائر المساجد ولا يغتخر ون بذلك على أنه مبنى على كون النبى بمعنى نفى الجواز واللياقة دون نفى ﴿ ٥٩٨ ﴾ الوجود (شاهدين على أنفسهم بالكفر)

تعالى وتيسيره تملايجو زأن يقال يامسهل الزنا واللواط ويادافع الموانع عنها فكداهنا أماقوله انالمراد اذن الاقدار فنقول هلذا صرف للكلام عن ظاهره وذلك لايجوز الالدليل قاهر والدليل القاهر من جانيناههنافان الفعل لايصدر الاعند الداعية الحاصلة وحصول تلك الداعية ليس الامن الله تعالى (وثانيها) قوله تعالى و مخزهم معناه ما مذن بهم من الذل والهوان حيث شاهدوا أنفسهم مقهورين في أيدى المؤمنين ذليلين مهينين قال الواحدي قوله و يخزهم أي مدقتلكم اياهم وهذا يدل على انهذا الاخراء انماوقع بهم في الآخرة وهذا ضعيف لما بينا ان الآخراء واقع في الدنبا ( وثالثها ) قوله تعالى أوينصر كمعليهم والمعنى انه لماحصل الخرى اهم بسبب كونهم مقهورين فقدحصل النصر للمسلين بسبب كونهم قاهرين فانقالوا لماكأن حصول فلك الخرى مستلزمالح صول هذا النصر كان افراد مبالذ كر عبثا فنقول ايس الامر كذلك لانه من المحتمل أن يحصل الخزى لهممنجه فالمؤمنين الاان المؤمنين يحصل لهم آفة بسبب آخر فلاقال وينصر كمعليهم دل على انهم ينتفعون بهدا النصروالفتح والظفر (ورابعها) قوله ويشف صدور قوم مؤمنين وقدد كرناان خزاعة أسلوا فأعانت قريش بني بكرعليهم حتى نكلوا بهم فشفى الله صدورهم من بني بكرومن المعلوم ان من حال تأذيه من خصمه مم مكتبه الله منه على أحسن الوجوه فأنه يعظم سروره و به بصير ذلك سببالقوه النفس وسيآت العزيمة (وخامسها) قوله و يذهب غيظ قلو دمم واقائل أن يقول قوله ويشف صدور قوم مؤمنين معناه أنه يشفى من ألم الغيظوهذاهوعين أذهاب الغمطة كانقوله ويذهب غيظ قلوبهم نكرارا والجواب انه تعالى وعدهم بحصول هذ الغتم فكانوا في زحمة الانتظار كاقيل الأنتظار الموت الاحر فشنى صدورهم من زحة الانتظار وعلى هذاا اوجه يظهر الفرق بين فوله ويشف صدور قوم مؤمنين وبين قوله ويذهب غيظ قلو بهم فهذه هي المنافع الخمسة التي ذكرها الله تعالى فىهذا القتال وكلمها ترجعالى تسكين الدواعى الناشئة منآلفوة الغضبية وهي التشفي ودراء الثارواز الغالغظ وأميذ كرتعالى فيهاوجد ان الاموال والفوز بالمطاعم والمشارب وذلك لانالعرب قوم جبلوا على الحمة والانفة فرغبهم فيهذه المعاني لكونها لأثقة بطباعهم يقهمنامباحث (البحث الاول) انهذه الأوصاف مناسبة لفتح مكة لانالذي جرى في نلكًا لواقعة مشاكل لهذه الاحوال ولهذا المعنى جاز ان يقال الآية وارده فيه (الحث الثاني) الآبة دالةعلى المعجرة لانه تعالى أخبر عن حصول هذه الاحوال وقد وقعت موافقة لهذه الاخبار فيكون ذائ اخبارا عنالغيب والاخبار عن الغيب معجز ( البحث الثالث ) هذه المرَّبة تدل على كون الصحابة مؤمنين في علم الله تعالى أيمانا حقيقًا لانهاتدل على أن قلوبهم كأنت مملوءة من الغضب ومن الحية لاجل الدين ومن الرغبة الشديدة في علودين الأسلام وهذه الاحوال لاتحصل الافقلوب المؤمنين واعلم ان وصف الله الهم بذلك لاينني كونهم موصوفين بالرجة والرأفة فانه تعالى قال في صفتهم أذلة

أىباظهارآ ارالشرك من نصب الاو ثان حول البيت والعبادة لهافان ذلك شهادة صر محة على أنفسهم بالكفر وانابوا أن يقولوا يحن كفاركا نقلءن الحسن رضيالله عنه وهوحال من الضمير في يعمروا أى محال أن يكون ما سموه عارة عارة بيت اللهمع ملابستهم لما ينافها وبحبطهامن عبادة غيره تعمالي فانهما الست من العمارة في شيء وأماماقيل من ان المعنى مااستفام لهبمان يجمعوا بین أمرین متنافیین عارة بيتالله تعالى وعبادة غيره تعالى فلسسأ ععرب عن كنه المرام فانعدم استقامة الجمع مين المتنافين اندايستدعى انتفاء أحدهما لايعينه لاانتفاء العمارة ألدي هوالمقصسود روى أنالمهاجرن والانصار أقبلواعلى أساري بدر يعير ونهم بالشرك وطفق على رمني ألله تعالى عند

يو بخ العباس بقتال النبي صلى الله عليه وسلم وقطيعة الرحم وأغلظ له في القول فقال العباس وعلى الحديد المحدد الحرام و تحب الكعبة ونسق الحجج تذكرون مساوينا و تكون محاسننا فقال والكم محاسن قالوانعم انالنعمر المسجد الحرام و تحب الكعبة ونسق الحجج ونفك العانى فنزلت (أولئك) الذين يدعون عارة المسجد وما يضاهيها من أعمال البر مع ما بهم من الكفر (حطبت أعمالهم) التي يفتخرون بها بما قارنها من

الكفرفصارت هباء مشورا (وفي النارهم خالدون) لكفرهم ومعاصيهم وأيراد الجملة اسمية للمبالغة في الدلالة على الحلود والفرف متعلق بالحبرقدم عليه للاهتمام به ومراعاة الفاصلة وكانا الجملتين مستاخة لتقرير النفي السابق الأولى من جهة في استدفاع العذاب (اندايعمر مساجد الله) المكلام في ايراد صيغة الجمع كامر فيمامر خلاأن ارادة جبع المساجد وادراج المسجد هر ٥٩٩ من الحرام في ذلك في الخالفات الايجاب ليس

كالسلب وقد قري ً بالافراد أيضاوالمراد هنهاأيضاقصر تحقق العمارة ووجودهاعلي أالؤمنين لاقصرجوازها وليافتها أي انمايصح ويستقيم أن يعمرها عارة يعتديها (من آمن بالله ) وحده (واليوم الآخر) عافيه مزالبعث والحساب والجزاء حسما نطق به الوحى ( وأقام الصلوة وآتى الزكوة) على ماعلم من الدين فيندرج فيه الاعان بنبوة الني صلى الله عليه وسلمحتماوقيل هومندرج تحتالاعان باللهخاصة فان أحد جرأي كلتي الشهادة علم للكلأي اعايعمرها منجع هذه الكمالات العلية وآلعملية والمراد بالعمارة مايعم مرمةمااسترم منهاوقها وتنظيفهاوتز يينهابالفرش أوتنو برهايالسرجوادامة العبادة والذكرودراسة العلوم فيهاو بحوذلك وصیانتها مما لم تبن له الكعديث الدنيا \* وعن

على المؤمنين أعزة على الكافرين وقال أيضا أشداءعلى الكفارر حاءيينهم تم قال ويتوب الله على من يشاء قال الفراء والرجاج هذامذ كورعلى سبيل الاستثناف ولاعكن أن يكون جوابا لقوله قاتلوهم لان قوله و يتوبالله على من بشاء لايمكن جعله جزَّاء لمَّاتلتهم مع الكفارقالوا ونظيره فانبشأ الله يختم على قلبك وتم الكلام ههنائم استأنف فتال ويمح ألله الباطل ومن الناس من قال يمكن جعل هذاالنو بة جزاء لتلك المقاتلة و بيانه من وجو ( الاول ) انه تعالى لما أمر هم بالمقاتلة فر بما شق ذلك على بعضهم على ماذهب اليه الاصم فاذا أقدموا على المقاتلة صاردتك العمل جاريا مجرى النو بةعن تلك الكراهيذ (الثاني) ان حصول النصرة والظفر انعام عظيم والعبد أذاشاهد توالى نع الله لميبعد أن يصيرذلك داعياله الى التو مة عن جيم الذنوب (الثالث) انه اذا حصل النصر والظفر والفيم و كثرت الاموال والنعم وكأنت لذته تطلب بالطريق الحرام فان عندحصول المال وآلجاه عكن تحصيلها بطر يقحلال فيصير كثرة المال والجادداعيا الى التوبد من هذه الوجوه (الرابع) قال بهضهم ان النفس شديدة الميل الى الدنيا ولذا تهافاذا انفتحت أبواب الدنياعلى المفسان وأرادالله له خبرا عرف ان لذاتها حقيرة يسبرة فعينئد تصبرالدنيا حقيرة في عينه فيصبر ذلك سببا لانقباض النفسعن الدنياوهذاهوأ حدالو جووالمذ كورةفي تفسيرقوله تعالى حكاية عن سليمان عليدا لسلام هبلى ملكالاينبغي لاحدمن بعدى يعني ان بعد حصول هذا الملك لا يبقى للنفس اشتغال بطلب الدنيا ثم يعرف ان عند حصول هذا الملك ا ندى هو أعظم الممالك لاحاصل للدنيا ولافائدة في لذاتها وشهواتها فعيشذ يعرض القلبعن الدنيا ولا تقهم لها وزنافثت ان حصول المقاتلة تفضي الى المنافع الخسة المذكورة وتلك المنافع حصولها يوجب التوية فكانت التوبة متعلقة بتلك المقاتلة وانما قالعلم من يشا وجد انالدنيا وانفتاح أبوابهاعلى الانسان قديصيرسببا لانقباض القلبعن الدنياوذلك في حق من أراد به الحروقد بصبر سدالاستغراق الانسان فيهاوتها الكدعلها وانقطاعه بسببها عنسبيل الله فلما اختلف الامرعلى الوجه الذيذكر ناه قال و توب الله على من يشاء ثم قال والله عليم أى بكل ما يعمل و يفعل في ملكه وملكوته حكيم مصيب في حكامه وأفعاله # قوله تعالى (أم حسبتم أن نتركوا ولما يعلم الله الذين جاهدو أمنكم ولم يتخذوا من دون الله ولا رسوله ولاالمؤمنين والمجدوالله خبير بما تعملون) اعلمان الآيات المتقدمة كانت مرغبة في الجهاد والمقصود من هذه الآية مزيد ببان في الترغيب وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الفراء قوله أم من الاستفهام الذي يتوسط الكلام ولو أريد به الايتدالكان بالالف أو بها (المسئلة النائبة) قال أبوعبيدة كلشي أدخلته في شي ليس منه فهووليجة وأصله من الواوج فالداخل الذي يكون في القوم وليس منهم وايجة فالوايجة فعيلة من ولج كالدخيلة من دخل قال الواحدي يقال هوو ليجتي وهم وليجني ُلواحد والجمع ( المسئلة الثالثة ) المقصود من الآية بيانُ أن المكلفُ في هذه

رسول الله صلى الله عليه وسلم الحديث في المسجدياً كل الحسنات كاتاكل البهيمة الحشيش وقال عليه الصلاة والسلام قال الله تعالى ان بيوتى في أرضى المساجد وان زوارى فيها عارها فطو بى لعبد تطهر في بيته ثم زارني في بيتي فعق على المزور أن يكرم زائره وعنه عليه الصلاة والسلام من ألف المسجد الفه الله تعالى وقال عليه الصلاة والسلام افرا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهد والعبالا يمان وعن أنس رضى الله عند من أسر جنى مسجد ستراجا لم تزل الملائكة وحلة العرش تستغفرله مادام في ذلك المسجد ضؤه (ولم يخش) ﴿ ٢٠٠ ﴾ في امورالدين ( الاالله ) فعمل بموجب

الواقعة لا يتخلص عن العتاب الاعند حصول أمر ين (الاول) أن يعلم الله الذين جاهدوا منكم وذكرالعلم والمرادمنه المعلوم والمرادأن يصدر الجهادعنهم الاانه انماكان وجود الشئ يلزمه معلوم الوجودعندالله لاجرم جعل علمالله بوجوده كمناية عن وجوده واحتبج هشام بنالحكم بهذه الآية على انه تعالى لايعلم الشي الاحال وجوده واعلم ان ظاهر الآية وان كان يوهم ما ذكره الا ان المقصود ما بيناه ( والثاني ) قوله ولم يتخذوا من دون الله ولارسوله ولاالمؤمنين وليجة والمقصودمن ذكرهذا الشرطان المجاهد قديجاهد ولايكون مخلصا بل يكون منافقاباطنه خلاف ظاهره وهوالذي يتخدالوليجة من دون الله ورسوله والمؤمنين فبين تعالى انه لا يتركهم الا اذا أتوابالجهادمع الاخلاص فالياعن انتفاق والرياء والتودد الى الكفاروابطال ما يخالف طريقة الدين والمقصود بيانانهليس الغرض من المجاب القتال نفس القتال فقط مل الغرض أن يوسى مه انقياد الامر الله عن وجل ولحكمه وتكليفه ليظهر يه بذل النفس والمال في طلب رضوان الله تعالى فعينند يحصل به الانتفاع وأما الاقدام على القتال لسأر الاغراض فذاك بمالايفيدأصلا ممقال والله خبير عاتعملون أى عالم بنياتهم وأغراضهم مطلع عليها لا يخفي عليه منهاشي فيجب على الانسان أن يبالغ في أمرانية ورعاية القلب قال ابن عباس رضى الله عنهما ان الله لايرضي أن يكون الباطل خلاف الظاهر وانما يريدالله من خلقه الاستقامة كماقال ان الدين قالوا ربثاالله ثم استقاموا قال ولمافرض القتال تبين المنافق من غيره وتميز من يوالى المؤمنين من معاديهم ووله تعالى (ما كان المشركين أن يعمر وامساجد الله شاهدين على أنفسهم بالكفر أولئك حبطت أعالهم وفى النارهم خالدون انما يعمر مساجد اللهمن آمن بالله والبوم الآخر وأقام الصلوة وآتى الزكوة ولم يخش الاالله فعسى أولئك أن يكونوا من المهندين ) في الآية مسائل ( الاولى ) اعلم انه تعالى بدأ السورة بذكر البراءة عن الكفار و بالغنى ايجاب ذلك وذكر من أنواع فضأ يحهم وقبائحهم ما يوجب تلك البراءة ثم انه تعالى حكى عنهمه نيها احتجوابها في ان هذه البراءة غيرجائزة وانه بجب أن نكون المخالطة والمناصرة حاصلة فأولهاما ذكره فيهذه الاية وذلك انهم موصوفون بصفات حبدة وخصال مرضية وهي توجب مخالطتهم ومعاولتهم ومناصرتهم ومنجلة تلك الصفات كونهم عامر ين للمسجد الحرام قال ابن عباس رضى الله عنهما لما أسراامباس يوم بدر أقبل عليه المسلمون فعمروه بكفره باللهوقطيعة الرحم وأغلظ لهعلى وقال ألكم محاسن فقال نعمرالمسجدالحرام وبمحجب الكعبة ونستي الحاج ونفك العابي فانزل الله تعالى رداعلي العباس ما كان للمشركين ان يعمر والمسجدالله ( المسئلة الثانية ) عارة المساجد قسمان اما بلزومهاو كثرة اتيانها يقال فلان يعمر مجلس فلان اذا كثرغشيانه الماه وامايالعماراة المعروفة فى البناء فان كان المراد هوالثاني كان المعنى انه ليس للكافر أن يقدم على مرمة المساجدوانما لم يجزله ذلك لان المسجدموضع العبادة فيجب أن يكون معظما والكافر

أمرهونهيه غيرا خذله فى الله لومة لائم ولاخشية ظالمفيندر جفيهعدم الخشية عندالقتال ونحو ذلك وأما الخوف الجلل من الامور المخوفة فليس من هذا الباب ولايما بدخل تحت التكليف والخطاب وقيلكانوا بخشون الاصنام ويرجونها فأريد نفى تلك الحشية عنهم (فعسى أولنك) المنعوتون متلك النعوت الجيلة (أنكونوامن المهتدن) الى مباغهم من الجنة وما فيهامن فنون المطالب العلية وابرازاهتدائهممما بهم من الصفات السنيد في معرض التوقع لقطع أطماع الكفرة عن الوصول الى مواقف الاهتداء والانتفاع باعالهم التي يحسبون أنهم فيذلك محسنون ولتو بيخهم بقطعهم بأنهم مهدون فان الموممنين معمابهممن هـنمالكمالاتاذا کان امرهم دائرابین اول وعسى فأبال الكفرة وهمهم وأعالهم أعالهم

المسجد الحرام) أى في الفضيلة وعلوالدرجة (كن آمن بالله واليوم الآخروجاهد فيسبيل الله)السقاية والعمارة مصدر ان لاتصور تشريههما بالاعبان فلا بدمن تقدر مضافى في أحدالجانيين أى أجعلتم أهلهماكن آمن باللهالخ ويؤيد قراءة من قرأ سقاة الحاج وعرة المسجد الجرام أو أجعلتموهما كأيمان من آمن الخوعلى التقديرين فالخطاب اما للمشركين على طريقة الالتفات وهو المتبادر من تخصيص ذكر الاعان بجانب المشبهبه واما ليعض المؤ منين الموثر فالسقاية والعمارة ونحوهماعلي الهجرة والجهاد ونظائرهما وهو المناسب للاكتفاء فى الردعليهم ببيان عدم مسا و اتهم عند الله للفريق الثانى وبيان أعظميةدرجتهمعند الله تعالى على وجه بشعر بعدم حرمان الاواين بالكلية وجعل معني التغضيل بالنسبة الىزعم

يهينه ولايعظمه وأيضا الكافرنجسفي الحكم لقوله تعالى انما المشركون بجسوتطهير المساجدواجب لقوله تعالى أن طهر اليتي للطائفين وأيضا الكافر لامحتر زمن التجاسات فدخوله في المسجد تلويث للمسجدولات قدبو دى الى فساد عبادة المسلين وأيضا اقدامه على مرمة المسجد بجرى مجرى الانعام على المسلين ولايجو زأن يصير الكافرصاحب المنةعلى المسلمين (المسئلة الثالثة) قرأًا بنكثير وأبو عروأن يعمر واستجدالله على الواحدوالباقون مساجدالله على الجع حجة ابن كثير وأبي عروقوله عارة المسجد الحرام وجمة من قرأعلى لفظ الجمع وجوه (الاول) أن يراد المسجد الحرام وانما قيل مساجد لانه قبلة المساجد كلهاوامامها قعامره كعامر جميع المساجد (و الثاني ) أن يقال ماكان للمشركين أن يعسم وامساجد الله معنساه ماكان للشركين أن يعسم واشسينامن مساجد الله واذا كان الامركذلك فأولى أن لا يمكنوا من عمارة المسجد الحرام الذي هوأشرف المساجدوأعظمها (الثالث )قال الفراء العرب قديضعون الواحد مكان الجمع والجمع مكان الواحداما وضع الواحدمكان الجمع فني قولهم فلان كئير الدرهم وأماوضع الجمع مكان الواحد فني قولهم فلان بجالس الملوك مع انه لابجلس الامع ملك واحد (الرابع) أنالمسجد موضع السجود فكل بقعة من المسجد الحرام فهي مسجد (المسئلة الرابعة ) قال الواحدي دأت هذه الآية على ان الكفار منوعون من عارة مسجدمن مساجد المسلين ولوأوصي بهالم تقبل وصينه ويمنع عن دخول المساجدوان دخل بغيراذن مسلم استحقالتعز يروان دخل باذن لم يعزروالاولى تعظيم المساجد ومنعهم منها وقد أنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم وفد تقيف في المسجد وهم كفار وشد ثما مة بن اثال الحنفى فسارية من سوارى المسجد الحرام وهوكافراما قوله تعالى شاهدين على أنفسهم بالكفر قال الزجاج قوله شاهدين حال والمعنى ماكان لهمم أن يعمروا المساجد حال كونهم شاهدين على أنفسهم بالكفر وذكر وا في تفسير هذه الشهادة وجوها (الاول) وهو الاصمح انهم أفروا على أنفسهم بعبادة الاوثان وتكذيب القرآن وانكارنبوة محمد عليه الصلاة والسلام وكل ذلك كفرفن يشهدعلي نفسه بكل هذه الاشياء فقد شهدعلي نفسه عاهو كفر في نفس الامر وليس المراد انهم شهد واعلى أنفسهم بأنهم كافرين ( الثاني) فال السدى شهادتهم على أنفسهم بالكفرهوأن النصراني اذاقيل لهمن أنت فيقول نصراني واليهودي بقول يهودي وعابدالوثن يقول أناعا بدالوثن وهذالوجه انما يتقرريماذكرناه في الوجه الاول (الثالث) ان الفلاة منهم كانوا يقولون كفر نابدين محمد و بالقرآن فله ل المراد ذلك (الرابع) أنهم كأنوا يطوفون عراة يقولون لانطوف عليها بثياب عصيناالله فيهاوكماطافوا شوطاسجد واللاصنام فهذاهوشهادتهم على أنفسهم بانشرك ( الحامس )انهم كانوا يقولون لبيك لاشر يكاك الاشر يكهو لك تملكه وماملك (السادس) نقل عن ابن عباس أنه قال المراد انهم يشهدون على الرسول بالكفرقال وانما

جازهذا التفسير نقوله تعالى لقدجاءكم رسول من أنفسكم قال القاضي هذا الوجد عدول عن الحقيقة وانما جوز المصراليه اوتعدر اجراء اللفظ على حقيقته أمالما بينا ان ذلك جازلم بجزالمصيرالي هداالمجازوأ وول لوفرأ أحدمن السلف ساهدين على أنفسهم بالكفر من قواك زيدنفيس وعرو أنفسمنه لصمحهذا الوجه من غير عدول فيه عن الظاهر ثم قال أولئك حبطت أعالهم والمراد مندماهو الفصل الحق في هذا الكتاب وهوأنه انكان قدصدر عنهم عمل من أعمال البر مثل اكرام الوالدين و بناءالر باطات واطعام الجائع وآكرام الضيف فكل ذلك باطل لانعقاب كفرهم زائد على تواب هذه الاشباء فلا يبق لذي منها أثر في استحتاق الثواب والتعظيم مع الحكفر واما الكلام في الاحباط فقد تقدم في هدا الكتاب مرار افلانعيده ثم قال وفي النارهم خالدون وهو اشارة الى كونهم مخلدين في النار واحتم أصحابنا بهذه الآية على ان الفاسق من أهل الصلاة لاسق مخلدا في النار من وجهين (الاول) انقوله وفي النارهم خالدون مفيد الحصرأي هم فيهاخالدون لاغيرهم ولماكان هذا الكلام واردافي حق الكفارثبت ان الخلود لا يحصل الاللكافر (الثاني) انه تعالى جعل الخلود في النارجزاء للكفارعلي كفرهم ولوكان هذا الحكم ثابتالعير الكفار لماصيح تهديدالكافر بهثمانه تعالى لمابين انالكافرلس له أن يشتغل بممارة المسحديين ان المشتغل بهذا العمل يجب أن يكون موصو فابصفات أربعة (الصفة الاولى) قوله انمايعمر مساجدالله من آمن باللهواليوم الآخر وانما قلنا انه لابد من الايمان بالله لان المسجد عبارة عن الموضع الذي يعبدالله فيه فما لمريكن مؤمنا بالله امتنع أن يبني موضعا يعبد الله فيه وانما قلّنا أنه لابدمنأن يكون مؤمنا بالله واليوم الآخرلان الاشتغال بعبادة اللةتعالى انماتفيد في القيامة فن أنكر القيامة لم يعبدالله ومن لم تعبدالله لم ين يناء لعبادة الله تعالى فأن قيل لم لم يذكر الإيمان برسول الله قلنافيه وجوه (الاول) الالشركين كأنوا يقولون المحداانما ادعى رسالة الله طلباللرياسة والملك فههنا ذكرالايمان باللهو اليوم الآخر وترك النبوة كأنه يقول مطلوبي من تبليغ الرسالة ليس الاالايمان بالمبدا والمعاد فذكر المقصود الاصلى وحذف ذكرالنبوة تنبيها للكفار على انه لامطلوب له من الرسالة الاهذا القدر (الثاني) انهالم ذكر الصلافوالصلاة لاتم الابالا ذان والاقامة والتشهد وهذه الاشياء مشتملة علىذكر النبوة كان ذلك كافيا (الثالث)انه ذكر الصلاة والمفرد المحلى بالالف واللام ينصرف الى المعهود السابق ثم المعهود السابق من الصلاة من المسلمين ليس الاالاعمال التي كان أتى بها محد صلى الله عليه وسلم فكان ذكر الصلاة دليلا على النبوة من هذا الوجه (الصفة الثانية) قوله وأقام الصلاة والسبب فيه انالمقصود الاعظم من بناء المساجد اقامة الصلوات فالانسان مالم يكن مقرا بوجوب الصلوات امتنع أن يقدم على بناء المساجد ( الصغة الثالثة ) قوله وآي الزكاة واعلمان اعتبار اقامة الصلاة وابتاء الزكاة في عارة

ان لم يشعر بعدم الحرمان فلعس عشعر بالحرمان أيضاأماعلىالاولفهو توييخ للمنسركين ومداره على أنكارتشيد أنفسهم من حث انصافهم بوصفيهم المذكورين معقطع النظرعساهم عليدمن الشرك المومنين من حيث اتصافهم بالاعان والجهاد أوعلي انكارتشبيه وصفيهم المذكورين فيحدذاتهما معالا غاض عنمقار تتهما للسرك بالاءان والجهاد وأما اعتار مقارنتهماله كإقبل فياباه المقام كيف لاوقدبين آنفاحبوط أعالهم بذلك الاعتبار بالمرة وكونها عنز لذالعدم فتوبيخهم بعدذلك على تسبيههما بالاعمان والجهاد ثم ردذاك عايشعر بعدم حرمانهم عنأصل الفضيلة بالكليةكما أشير اليه مالايساعده النظم التنزيلي ولواعتبرذلك لما احتججالي تقريرانكار التشبيدوتا كبده بشئ آخراذلاشي أظهر بطلانا من تشبيه المعدوم بالموجود فالمعنى أجعلتم أهل

إفي ذلك كالإيمان والجهاد وشتسان بينهما فان السقاية والعمارةوان كانتافي أنفسهمامن أعمال البروالخيرلكنهما وان خلتاعن القسوادح ععزل عن صلاحية أن يشبه أهلهما بأهل الاءان والجهاد أويشبه تفسهما ينفس الاعان والجهاد وذلك قوله عزوجل (الايستوون عندالله) أي لايساوي الغريق الاول الثاني من حيث اتصاف كل منهما بوصفيهماومن صرورته عدم التساوي يين الوصفين الاولين و بينالآخرين لانهالمدار فى التفاوت بين الموصوفين واسناد عدم الاستواء الى الموصوف ين لان الاهم ييان تفاوتهم وتوجيه النقي همنا والانكارفيماسلف الى الاستواء والتشبيه مع أن دعوى المفتخرين بالسقاية والعمارة من المشركين والمؤمنين انماهم الافصليةدون و التساوي والتشابه

المسجد كأنه يدل على ان المراد من عارة المسجد الحضور فيه وذلك لان الانسان اذا كان مقيما للصلاة فانه يحضر في المسجد فتحصل عارة المسجديه واذاكان مؤتيا للركاة فانه يحضر في المسجد طوائف الفقراء والمساكين اطلب أخذ الزكاة فتحصل عمارة المسجدبه وأمااذاحلنا العمارة علىمصالح البناء فايناء الزكاة معتبر فهذاالباسأيضا لانابتاء الزكاة واجب وبناء المسجدنافلة والانسان مالم يفرغ عن الواجب لايشتغل بالنافلة والظاهر أن الانسان مالم بكن مؤديا للزكاة لم شعل ببناء المساجد ( والصفة الرابعة) قوله ولي يخش الاالله وفيه وجوه ( الاول )انأبابكر رضيالله عنه بني فيأول الاسلام على باب داره مسجدا وكان يصلى فيدو نقرأ القرآن والكفار نو ذونه بسبيد فيحتمل أن مكون المراد هوتلك الحالة يعني انه وانخاف الناس من ساء المسجد الاانه لايلتغت اليهرولايخشاهم ولكنه يبني المسجدالخوف مرالله تعالى (الثاني) يحتمل أن يكون المراد منه أن بدني المسجد لالاجل الرياء والسمعة وأن يقال ان فلانا يدني مسجدا ولكنه منه لمحرد طلب رضوان الله تعالى ولمجرد تقو مة دى الله فان قبل كيف قال ولم بخش الاالله والمؤمن قديخاف الطلمة والمفسدين قلنساالمراد من هذه الحسية الحوف والنقوى فيباب الدين وأن لايختارعني رضاالله رضا غيره واعلم أنه تعالى قال انما يعمر مساجدالله منآمن بالله أى منكان موصوفا بهذه الصفات الار بعدوكلة اعماتعيد الحصروفيه تنبيه على أن المسجد يجب صونه عن غير العبادة فدخل فيه فضول الحديث واصلاح مهمات الدنيا عن النبي صلى الله عليه وسلم يأتى في آخر الزمان أناس من أمتى يأتون المساجد يقعدون فيهاحلتا ذكرهم الدنيا وحب الدنيا لاتجالسوهم فليس الهيهم حاجة وفي الحديث الحديث في المسجد يأكل الحسنات كارأكل السهيمة الحسيش قال عليه الصلاة والسلام قالالله تعالى انبيوتي في الارض المساجد وانزواري فيهسا عارها طويي لعبد تطهرفي بيته تمزارني في بيني فحق على المزوران يكرم زائره وعنه عليه الصلاة والسلام من ألف المسحد ألفدالله تعالى وعند عليه الصلاة والسلام اذارأيتم الرجل يتعاهد المسجد فاشهدوا له بالايمان وعزالني صلى الله عليه وسلم من أسرج في مسجد سراجا لمرتزل الملائكة وحلة العرش يستغفر ون له مادام في المسجد ضوء، وهذه الاحاديث نقلها صاحبالكشاف ثمانه تعالى لماذكرهذه الاوصاف قال فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين وفيه وجوه (الاول) قال المفسرون عسى من الله واجب لكونه متعاليا عن الشك والتردد (الثاني) قال أبومسلم عسى ههنا راجع الى العباد وهو يفيد الرجاء فكانالمعنى ان الذين يأتون بهذه الطاعات اعاياتون بهاعلى رجاء الفوز بالاهتداء قوله تعالى دعون ربهم خوفا وطمعا والتحقيق فيه أن العبد عند الاتبان بهذه الاعال لايقطع على الغوز بالشواب لانه يجوز على نفسه انه فدأخل بقيد من القيود المعتبرة في حصول القبول (والثالث) وهو أحسن الوجوه ماذكره صاحب الكشاف وهوأن

للرادمنه تبعيد المشركين عنمواقف الاهتداء وحسم اطماعهم فى الانتفاع بأعمالهم التي استعظموها وافتخروا بها فانه تعالى مين انالذين آمنواوضمواالي اعانهم العمل بالشرائع وضموا البها الخشية من الله فهوالاء صارحصول الاهتداء لهمدارابين لعل وعسى فابال هوالاء المشركين بقطءون بأنهم مهتدون و يجزمون بفوزهم بالخيرمن عند الله تعالى وفي هذا الكلام ونحوه لطف بالمؤمنين في ترجيح الخشية على الرجاء \* قوله تعالى (أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجدالحرام كن آمن بالله واليوم الآخر وجاهد في سبيل الله لايستوون عند الله والله لايهدى القوم الطالمين) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) ذكر المفسرون أقوالا في نزول الآية قال ابن عباس في بعض الروايات عندان عليا لما أغلظ الكلام للعالس قال العباس ان كنتم سبقتمونا بالاسلام والهجرة والجهاد فلقد كنانعمر المسجد الحرام ونستى الحاج فنزلت هذه الآية وقيل ان المشركين قالوا لليهود نحن سقاة الحاج وعار المسجد الحرام فنحن أفضل أم محدو أصحابه فقالت اليهود لهم أنتم أفضل وقيل انعليا عليه السلام قال للعباس رضى اللهعنه بعد اسلامه ياعمي ألاتهاجرون ألاتلحقون يرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال أاست في أفضل من الهجرة أسقى حاج بيت الله وأعر المسجد الحرام فلمانزلت هذه ألآية قال ماأراني الاتارك سقايتنا فقال عليه الصلاة والسلام أقيوا على سقايتكم فانالكم فيها خيرا وقبل افتخرطلعة ان شية والعباس وعلى فقال طلحة أناصاحب البيت يدى مفتاحه واوأردت بت فيه قال العباس أناصاحب السقاية والقائم عليها قال على أناصاحب الجهاد فأنزلالله تعالى هذه الآية قال المصنف رضى الله عند حاصل الكلام انه يحتمل أن يقال هذه الآية مفاضلة جرت بين المسلين ويحتمل انهاجرت بين المسلين والكافرين أماالذين قالوا انهاجرت بين المسلمين فقدا حنجوا بقوله تعالى بعدهذه الاية في حق المومنين المهاجرين أونتك أعظم درجة عندالله وهذا يقتضي أيضا أن يكون للرجوح أيضا درجة عند الله وذلك لايلىق الابالمؤمن وسنجيب عن هذا الكلام اذاانتهينا أليه وأماالذين قالوا انهاجرت بين المسلبن والكافرين فقداحتم واعلى صمة قولهم بقوله تعالى كمن آمن بالله وهذا مدل على انهذه المفاضلة انماوقعت بين من لم يؤمن بالله و بين من آمن بالله وهذا هو الاقرب عندي وتقرير الكلام ان نقول انا قد نقلنا في فسير قوله تعالى انما يعمر مساجدالله من آمن بالله أن العباس احتج على فضائل نفسه بأنه عرالمسجد الحرام وسقى الحاج فأجال الله عنه يوجهين (الاول) مابين في الآية الاولى ان عسارة المسجد انما توجب الفضيلة اذاكانت صادرة عن المؤمن أمااذاكانت صادرة عن الكافر فلافائدة فيها البتة (والوجه الثاني من الجواب) كل ماذكره في هذه الآية وهوأن نقال هبانا سلنا انعارة المسجد الحرام وسق الحاج بوجب بوعامن أنواع الفضيلة الاانهابالنسبة الى الايمان بالله والجهادة إيل جدا فكان ذكرهذه الاعال في مقابلة الايمان بالله والجهاد

الانكارالمذكوروناكيد. أوحال من مفعولي الجعل والرابطهوالضمركانه قيلأسو يتم بينه بهحال كونهم متفاوتين عنده تعالىوقوله تعالى(والله لايهدى القوم الظالمين) حكم علبهم بأنهممع ظلهم بالاشراك ومعاداة الرسول صلى الله عليه وسلم ضالون في هذا الجعل غيرمهندين الى طريق معرفة الحق وتميسيز الراجيح من المرجوح وظالمون يوضع كل منهماموضع الآخر وفيدزيادة تقريرلعدم التساوى بينهم وقوله تعالى (الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا فيسبيلالله بأموالهم وانفسهم) استثناف ابيان مراتب فصلهم اثر بيان عدم الاستواء وضلال المشركين وظلهموز بادةالهجرة وتفصيل نوعي الجهاد الايذان بأنذلك من لوازم الجهاد لاانه اعتبر بطريق

الرضوان أتمءندهم منالنفس والمال والالمار حجوا جانب الاخرة على جانب النفس والمال ولمارضوا بإهدارالنفس والمال لطلب مرضاة الله تعالى فثبت ان عند حصول

خطألانه يقتضى مقابلة الشي الشريف الرفيع جدابالشي القيرالتافه جداوانه باطل فهذاهوالوجه في تخر يجهذه الآية وبهذا الطريق يحصل النظم الصحيح لهذه الآية بما قبلها (المسئلة الثانية) قالصاحب الكشاف السقاية والعمارة مصدران من ستى وعر كالصيانة والوقاية واعلمان السقاية والعمارة فعل وقوله من آمزيالله اشارة الى الفاعل فظاهر اللفظ يقتضى تشبيه الفعل بالفاعل والصفة بالذات وانه محال فلابد من التأويل وهومن وجهين (الاول)أن نقول التقدير أجعلتم أهل سقاية الحاج وعارة المسجد الحرامكن آمن بالله ويقويه قراءة عبدالله بنال بيرسقاة الحاج وعرة المسجدا لحرام (والثاني) أن نقول التقديراً جعلتم سقاية الحاح كأيمان من آمن بالله ونظيره قوله تعالى ليس البرأن تولواوجوهكم الى قوله ولكن البرمن آمن بالله (المسئلة الثالثة ، قال الحسن رحه الله تعالى كانت السقاية بنبيذال بيب وعن عرأته وجد نبيد السقاية من الزبيب شديدا فكسر منه بالماءثلاثا وقال اذا اشتد عليكم فاكسروا منه بالماء وأما عارة المسجد الحرام فالراد تجهيزه وتحسين صورة جدرانه ولماذكر تعالى وصف الفريقين قال لايستوون ولكن لماكان نفي المساواة بينهما لايعيد أن الراحي من هو نبه على الراجيم تقولهوالله لايهدى القوم الظالمين فبينأن الكافرين طالمون لأنفسهم قانهم خلقوا للايمانوهم رضوابالكفر وكانواظالمين لانااطلمعبارة عنوضع السئ فيغير موضعه وأيضاطلوا المسجد الحرام فانه تعالى خلفه ليكون موضعا لعمادة الله تعالى فععلوه موضعا لعبادة الاوثان فكان هذاطلما #قوله تعالى (الذين آمنوا وهاجروا وحاهدوافي سدل اللهبأ موالهم وأنفسهم أعطم درجة عندالله وأواتك همالفائزون يبسرهم ربهمرجة منهورضوان وجنات الهم فيهانعيم مقيم خالدي فيها أبداان الله عنده أجرعط يم) اعلم أنه تعالى ذكر ترجيح الايمان والجهار على السقاية وعارة المسجد الحرام على طريق الرمن ثمأتبعه بذكرهذاالترجيح على سيلالتصريح فيهده الآية ققالانمن كان موصوفا بهذه الصقات الاربعة كأن أعظم درجة عندالله عن اتصف بالسقاية والعمارة وتلك الصفات الاربعة هي هذه (وأولها) الإيمان (وثانيها) الهجرة (وثالثها) الجهاد في سبيل الله بالمال (ورابعها) الجهاد بالنفس وانماقلنا أن الموصوفين مهذه الصفات الاربعة في غاية الجلالة والرفعة لان الانسان ليسله الاججوع أمور ثلاثة الروح والبدن والمال أما الروح فلما زال عنه الكفر وحصل فيه الايمان فقد وصل الى مراتب السعادات اللائقة بها وأما البدن والمال فيسبب الهجرة وقعا في التقصان و يسبب الاشتغال برسول بالجهاد صارامعرضين للهلاك والبطلان ولانتك ان النفس والمال محبوب الانسان والانسان لايعرض عن محبو به الا للفوز بمحبوب أكل من الاول فلولا ان طلب

التدارك أمر لمسترفيما سلف أي ﴿ بَمِناعتدار اتصافهم بهذه الأوصاف الجلة (أعظم درجة عندالله)أى على رتبة وأكثركر امذيمن لمتصف بهاكائنا منكان وان جازجيع ماعداهامن الكمالات التي من جلتها السقامة والعمارة (وأولئك) أى المنعوتون يتلك النعوت الفاصلة ومافي اسم الاشارة من معنى البعد للدلالة على بعد منزلتهم في الرفعة (هم الفائزون ) المختصون بالفوزالعظيم أويالفوز المطلق كاأن فوز من عداهماس فوز بالسبة الى فوزهم وأماعلى الثاني فهوتو بيخ لمن يوثر السقاية والعمارة من المو منيز على الهجرة والجها دروي أنعليا قال للعباس رضي الله عنهما بعداسلامدماعم ألاتهاجرون ألاتلحقون

الله صلى الله عليه وسلم فقالألست فيأفضل منالهجرةأسنيحاج ستالله وأعرالسجد الحرام فلانزلت قال ماأراني الاتارك سقامتنا فقال عليد السلام أقيمواعلي مقايتكم فانلكم فيها خيراً وروى النعمان بن بشيرقال كنت عندمنير رسول الله صلى الله عليه وسلمفقال رجل ماأ مالي أنلاأعل علايعد أن أستى الحاج وقال آخر مأأىلل أنلاأعلعلا بعدأن أعرالمسجد الحرام وقال آخر الجهاد في سبيل الله أفضل بما قلتم فزجرهم عمررضيالله عسنه وقال لاترفعوا أ أصواتكم عنسدمنبر رسول الله صلى الله عليه وسلموهوبومالجعةوالكن اذأ صليتم استفتيت رسول الله صلى الله عليد وسلم فيما اختلفتم فيد فدخل فانزل الله عزوجل هذه الآلة

الصفات الاربعة صارا لانسان واصلاالي آخر درجات البشرية وأول مراتب درجات الملائكة وأي مناسد بين هذه الدرجة و بين الاقدام على السقاية والعمارة لمجرد الاقتداء بالآباء والاسلاف واطلب الرياسة والسمعة فثبت بهذا البرهان اليقين صحة قوله تعالى الذبر آمنوا وهاجروا وجاهدوا فيسبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عندالله وأولئكهم العائزون واعلمانه تعالى لميقل أعظم درجةمن المشتغلين بالسقابة والعمارة لانه لوعين ذكرهم لاؤهم أن فضيلتهم انما حصلت بالسبة اليهم ولماترك ذكر المرجوح دلذلك على انهم أفضل من كلمن سواهم على الاطلاق لانه لا يعقل حصول سعادة وفضيلة للانسان على وأكل من هذه الصفات واعلم ان قوله عند الله يدل على ان المراد من كون العبد عندالله الاستغراق في عبوديته وطاعته وليس المراد منه العندية بحسب الجهة والمكان وعندهذا يلوح ان الملائكة كاحصلت لهممنقبة العندية في قوله ومن عنده لايستكبرون عن عبادته فكذاك الارهاح القدسية البشرية اذا تطهرت عن دنس الاوصاف البدنية والقاذورات الجسدانية أشرقت بأنوا رالجلالة وتجلى فيهااضواء علم الكمال وترقت من العبدية الى العندية بل كانه لا كال في العبدية الآمشاهدة حقيقة العندية ولذاك قال سبحان الذي أسرى بعبده ليلافان قيل لما أخبرتم ان هذه الصفات كانت بين المسلين والكافرين فكيف قال في وصفهم أولئك أعظم درجة مع انه ايس للكفار درجة قلنا الجواب عنه من وجوه (الاول) ان هذا ورد على حسب ماكانوا يقدرون لانفسهم من الدرجة والفضيلة عندالله ونظيره قوله قل الله خيراً ما يسركون وقوله أذك خيراًم سجرة الزقوم (الثاني) أن يكون المرادان أولئك أعظم درجة من كل من لم يكن موصوفا بهذه الصفات تنبها على انهم لما كانوا أفضل من المؤمنين الذين ماكانوا موصوفين عهده الصفات فبأن لايقاسوا الى الكفار أولى (الثالث)أن يكون المرادأن المؤمن المجاهد المهاجر أفضل بمزعلي السقاية والعمارة والمراد منه ترجيح تلك الاعمال على هذه الاعمال ولاشسك ان السقاية والعمارة من أعمال الخير وانمايطل ايجابهمالثواب فيحق الكفارلان قيامالكفر الذي هوأعظم الجنايات يمنع ظهور ذلك الاثر واعلم انه تعالى لمابين أن الموصوفين بالإيمان والهجرة أعظم درجة عندالله بين تعالى انهم هم الفائزون وهذاللعصر والمعني انهمهم الفائزون بالدرجة العالية الشريفة المقدسة التي وقعت الاشارة اليها بقوله تمالى عندريهم وهي درجة العندية وذلك لازمن آمن بالله وعرفه فقل ان يبقي فلبه ملتفتا الى الدنبأ مم عند هذا يُعتال الى ازالة هذه العقدة عن جوهر الروح وازالة حب الدنبالا يتم له الابالتغريق بين النفس وبين لذات الدنيا فاذا دام ذلك النفريق وانتقص تعلقه بحب الدنيا فهذا التفريق والنقص يحصلان بالهجرةثم انه بعده لابدمن استحقار الدنيا والوقوف على معايبها وصبرورتها فيعين العاقل بحيث يوجب على نفسه تركها ورفضها وذلك انمايتم

والمعنى أجعلتم أهل السقاية والعمارة من الموَّمنين في الفضيلةُ والرفعة كمن آمن بالله واليوم الآخرو جاهد فيسبله أوأجعلتمو هما كالاعان والجهادوانا لمذكرالاعان فيجانب المشبدمع كونهمعتبرافيه قطعاتعو يلاعلى ظهور الامرواشعارابأنمدار انكارالتشبيه هوالسقاية والعمارة دون الايمان وانما لم متركة كرمنى جانب المشبه يهأيضا تفوية اللانكاروتذ كيرالاسباب الرجان ومادى الافضلية وايذانا بكمال التلازم بين الايمان وماتلا ، ومعنى عدم الاستواء عندالله تعالى على هذاالتقدر ظاهروكذاأعظمية درجة الغريقالثانىوأماقوله تعالى والله لامهدى القوم الظالمين فالمراديه عدم هدايته تعالى لهم

بالجهاد لانه تعريض النفس والمال للهلاك والبوار ولولا انه استحقر الدنيا والالمافعل ذلك وعند هذا يتم ما قاله يعض المحتمة بن وهو أن العرفان مبتدأ من تفريق ونقص وترك ورفض ثم عند حصول هذه الحالة يصيرالقلب مشتغلا بالنظرالى صفات الجلال والاكرام وفي مشاهدتها يحصل بذل النفس والمال فيصيرا لانسان سهيدا مشاهدالعالم الجلال مكاشفا ينور الجلالة مشهودا له بقوله تعالى يبشرهم ربهم برحة منه ورصوان وجنات لهم فيهانعيم مقيم خالدين فيهاأ بداوعندهذا يحصل الانتهاءالي حضرة الاحد العمد وهوالرادمن فوله عندر بهروهناك يحق الوقوف في الوصول مم قال تعالى يبشرهم ربهم برحةمنه ورضوان وجنات الهم فبهانعيم مقيم خالدين فيهاأ بداان الله عنده أجرعطيم واعلم أن هذه الاشارة استملت على أنواع من الدرجات العالية وانه تعالى ابتدأ فيهما بالاشرف فالاشرف نازلا الادون فالادون ونحن نفسرها تارة على طريق المشكلمين وأخرى على طريقة العارفين (أما الاول) فنقول فالمرتبة الاولى منها وهي أعلاها وأشرفها كون تلك البشارة حاصلة من ربهم بالرحة والرضوان وهذا هوالعظيم والاجلالمن قبل الله وقوله وجنات لهم اشاره الى حصول المنافع العظيمة وقوله فيهانعيم اشارة الى كون المنافع خااصة عن المكدرات لان النعيم مبالغة في المعمة ولا معني للمبالغة في التعمة الاخلوها عنمازجة الكدورات وقوله مقيم عبارة عنكونها دائمة غيرمنقطعة ثم انه تعالى عبر عن دوامها بثلاث عبارات (أولها ) مقيم (وثانيها) قوله خالدين فيها ( وثااثها ) قوله أبدافع صل من مجمو عماذ كرناانه تعالى ببسرهو لاءالمو منين المهاجرين المجاهدبن بنغعة خالصة دائمة مقرونة بانتعظيم وذلك هوحدالنواب وفائدة تخصيص هؤلاء المؤمنين بكون هذا الثواب كامل الدرجة عالى الرتبة بحسبكل واحدمن هذه القبود الاربعة ومن المسكلمين من قال قوله يبشرهم ربهم برحة منه المرادمنه خيرات الدنياوةوله ورضوان لهم المرادمنه كونه تعالى راضياعنهم حال كونهم في الحياة الدنيا وقوله وجنات المراد منه المنافع وقوله لهم فيهانعيم المرادمنه كون تلك النعم خالصةعن المكدرات لانالنعيم مبالغة فيآلنعمة وقوله مقيم خالدين فيهاأبداالمرادمنه الاجلال والتعظيم الذي يجب حصوله في الثواب (وأما تفسيرهذه الآية) على طريقة العارفين المحبين المشتاقين فنقول المرتبة الاولى من الامو رالمذكورة في هذه الآية قوله ببشرهم ر بهم واعلم انالفرح بالنعمة يقع على قسمين ( أحدهما ) أن يفرح بالنعمة لانَّها نعمةً (والثاني)أن يفرح بهالامن حيث هي هي بل من حيث ان المنع خصد بهاوشرفه وان بجن ذهنك عن الوصول إلى الفرق بين القسمين فتامل فيما اذا كان العبد واقفا في حضرة السلطان الاعظم وسائز العبيد كانوا واقفين في خدمته فاذار مى ذلك السلطان تفاحة الى أحدأولئك العبيد عظم فرحه بهافداك الفرح العظيم ماحصل بسبب حصول المك التفاحة بل بسبب ان ذلك السلطان خصه بذلك الاكرام فكذلك ههنا قوله يبشرهمر بهم برحة

منه ورضوان منهم من كان فرحه بسبب الغوز بتلك الرحمة ومنهم من لم يفر حبالغوز بتلك الرحة وانما فرح لان مولاه خصه بتلك الرحة وحينتذ يكون فرحه لابالرحة بل عن أعطى الرحمة ثم انهذا المقام يحصل فيه أيضادر جات فنهم من يكون فرحه بالراحم لانه رجم ومنهم من يتوغل في الخلوص فينسي الرحة ولا يكون فرحه الا بالولى لانه هو المقصد وذلك لانالعبد مادام مشغولا بالحق من حيث انه راحم فهو غيرمستغرق في الحق بل تارة معالحق وتارة معالخلق فأذاتم الامر انقطع عن الخلق وغرق في بحرنورا لحق وغفل عن المحبة والمحنة والنقمة والنعمة والبلاء والآلاء والمحققون وقفوا عند قوله يبشرهم ربهم فكان ابتهاجهم بهذاوسرورهم بهوتعو يلهم عليه ورجوعهم اليه ومنهم منلم يصل الى تلك الدر جة العالية فلا تقنع نفسه الا بمجموع قوله يبشرهم ربهم برحة منه فلا يعرف ان الاستبشار بسماع قول ربهم بل انمايستبشير بمجموع كونه مبشر ابالرحة والمرتبة الثانية هي أن يكون استبشاره بالرحة وهذه المرتبة هي البازلة عند المحققين واللطيفة الثانية من اطائف هذه الآية هي انه تعالى قال يبشرهم ربيروهي مشتملة على أنواع من الرحة والكرامة (أولها) ان البشسارة لا تكون الابالرحة والاحسسان ( والثاني ) أن بسارة كل أحديجب أن تكون لائقة بحاله فلما كأن المبشرهم، الهوأكرم الاكرمين وجب أن تكون البشارة مخبرات تعجزالعقول عن وصفها وتتقاصرالافهام عن نعتها ( والثالث ) انه تعالى سمى نفسدهم: ابالب وهومشنق من التربية كأنه قال الذي رباكم في الدنيا بالنع التي لاحد لها ولاحصرلها بشركم بخيرات عالية وسعادات كاملة ( والرابع ) انه تعالى قال ربهم فأصلف نفسد اليهم وما أضافهم الى نفسه (والخامس) أنه تعالى قدمذ كرهم على ذكر نفسه فقال ببشرهم ريمم (والسادس) ان البشارة هي الاخبار عن حدوث شي ما كان معلوم الوقوع أما لوكان معلوم الوقوع لم بكن يشارة ألاتري إن الغقهاء قالوا لو أن رجلا قال من بنشرني من عبدي بقدوم ولدى فهو حرفأول من أخبره مذلك الخبريعتق والذن نخبرون بعده لايعتقون واذاكان الامر كذلك فقوله يبشرهم لابدأن يكون اخبارا عن حصول مرتبة من مراتب السعادات ما عرفوها قبل ذلك و جيعلدات الجنة وخيراتها وطيباتها قدعرفوه في الدنيا من القرآن والاخبار عن حصول بشارة فلا بد وأن تكون هذه البشارة بشارة عن سعادات لاتصل العقول الى وصفها البتة رزقنا الله تعالى الوصول اليها نفضله وكرمه واعل انه تعالى لماقال يبشرهم ربهم بين الشي الذي به يبشرهم وهوأمور (أولها) فوله برحةً منه ( وثانيها ) قوله ورضوان وأنا أظن والعلم عندالله ان المراد يهذين الامرين ماذكره في قوله ارجعي إلى ربك راضية مرضية والرجة كون العبد راضيا بقضاء الله وذلك لان من حصلت له هذه الحالة كان فظره على المبلى والمنعم لاعلى النعمة والبلا ومن كان فظره على المبلى والمنعم لم يتغير حاله لان المبلى والمنع منز، عن التغيرة الحاصل ان حاله يجب أن

الى معرفة الراجحمن المرجوح وظلهم بوضع كل منهما موضع الاتخر لاعدم الهداية مطالقا ولاالظلم عوماوالقصر في قوله تعالى وأولئك هم الفائزون بالسبة الىدرجة الغريق الثاني أوالي الفوزالمطلق ادعاءكا مر والله أعلم يشرهم) وقرئ بالتخفيف (ربهم رحة) عظيمة (منه ورضوان) كبر(وجنات) عالية (لهم فيها) في ثلث الجنات (نعيم مقيم)نعم لانفادلهاوفي التعرض لعنوان الربو يةتأكيد للمبشربه وربيةله (خالدينفيها)أى في الجنات (أمدا) تأكيد للخلود لزيادة توضيح الرادمه اذقدرامه المكث الطو بل(انالله عنده أجرعظم)لاقدرعنده لاجورالدنيا أوالاعال التي فيمقابلته والجملة استنناق وقع تعليلالماسبق (با الهاالذين آمنوالا تخذوا آباء كمواخوانكم أولياء) نهى لكل فردمن أفرد المخاطبين عن مؤالا ، فردمن المشركين بقضية مقابلة الجمع بالجمع الموجبة لانقسام الاحادالي الاحاد كافى قوله عزوجل و ماللظالمين من أنصار لاعن موالا ، طائفة منهم فان ذلك مفهوم من النظم دلالة لاعبارة والا ية نزات في المهاجرين فانهم لما أمر وابالهجرة قالوا ان هاجر ناقطعنا آباء نا وأبناء ناوعشير تناوذ هبت تجاراتنا وهلكت ﴿ ٢٠٩ ﴾ أمو الناوخربت ديارنا ويقينا منا أمين فنزلت فهاجروا

فجعل الرجل يأتيه النه أوأبوه أوأخوه أوبعض أقاربه فلايلتفت اليد ولاينزله ولاينفقعليه ممرخص لهم فيذلك وقيل نزلت في التسعد الذين ارتدواو لحقوا يمكة نهيا عنموالاتهم، وعن النبي صلى الله عليه وسلم لايطع أحدكم طعم الاعان حتى يحب في الله و يبغض في الله حتى يحب في الله أبعدالناس مندو يبغض في الله أقرب الناس اليه (اناستحبوا الكفر) أى اختاروه (على الايمان) وأصروا عليه اصرارا لايرجىمعه الاقلاعءنه أصلاوتعليقالنهيءن الموالاة مذلك لما أنها قبل ذلك ر عاتودى بهم الى الاسلام بسبب شعورهم بمحاسن الدين ( ومن يڏو لهم) أي واحدامنهم كاأشراليه وافرادالضميرفي الفعل لمراعأة لفظ الموصول وللالذاناستقلالكل واحدمنهم في الاتصاف بالظمل لاأنالم ادتولي

يكون منزها عن النغير أما من كان طالبالمحض النفس كان أيدا في التغير من الفرح الى الحزنومين السرور الى الغم ومن الصحة الى الجراحة ومن اللذة الى الالم فثبت ان الرحة التامة لاتحصل الاعندمايصيرالعبد واضيا بقضاءالله فقوله يبشرهم رجم رجة منه هوأنه يز مل عن قلبه الالتفات الى غيرهذه الحلة و بجعله راضيا بقضائه ثم انه تعالى يصبر راضيها وهو قوله و رضوان وعند هذاتصيرها تانالحالتان هما المذكو رتان في قوله راضية مرضية وهذه هي الجنة الروحانية النورانية العقلية القدسية الالهية تمانه تعسالي بعدان ذكرهذ مالجنة العالية المقدسة ذكرالجنة الجسمانية وهي قوله وجنات لهم فيها نعيم مقيم خالدين فيهاأ بداوقد سبق سرح هذه المراتب ولماذ كرهذه الاحوال قال انالله عنده أجرغظيم والمقصود شرح تعظيم هذه الاحوال وأيختم هذا الفصال بيبان ان أصحاب القواون ان الحلود بدل على طول المكث ولايدل على التسأيد واحتجوا على قولهم في هذا الباب بهذه الآية وهي قوله تعالى خالدين فيها أبدا ولوكان الخلود يفيدالتاً بيدلكان ذكرالتاً ببداء مذكر الحلود نبكر اراراوانه لا يُجوز ﴿ قُولِهِ تَعَالَى ﴿ بَاآلِهِمَا الدين آمنوالا بمخذوا آبائكم واحوانكم أولياء ان استحبوا الكفر رعلي الاعان ومن يتولهم منكم فأولئك هم الظالمون) اعلم أن المقصود من ذكر هذه الآية ان يكون جوابا عَنْ شِهَةًا خُرِي ذَكُرُوهًا في أَنْ البِرَاءُهُمْنَ الكَفَارِغُ مِرْمَكُنَهُ وَتَلِكُ الشِّبِهِةُ انقالُوا أَنْ الرجل المسلمقديكون اليومكافرا والرجل الكافرقد يكون اليوها والخوه مسلاوحصول المقاطعة النامة بين الرجل وأبيه والخيه كالمتعدر الممتنع واذاكان الامركذلك كانت تلك البراء التي أمر الله بها كالشاق الممتنع المتعذر فذكرالله تعالى هذه الآية ليزيل هذه الشبهة ونقل الواحدي عن ابن عباس انه قال لما أمر المؤمنون بالهجرة قبل فتح مكة فن لم بهاجر لم يقبل الله ايمانه حتى يجانب الآباء والاقارب ان كانوا كفارا قال المصنف رضى الله عنه هذا مشكل لان الصحيح ان هذه السورة انمانزات بعدقتم مكه فكيف يمكن حلهذه الآية على ماذكروه والآقرب عندى أن يكون مجولا على مآذكرته وهوانه تعالى لماأمرالمؤمنين بالنسبرى عن المشركين وبالغ في ايجابه قالواكيف تمكن هذه المقساطعة التامة بين الرجل وبين أبيه وأمه وأخيه فذكرالله تعالى ان الانقطساع عن الآباء والاولاد والاخوان واجب بسبب الكفر وهو قوله اناستحبوا الكفر عملي الايمان والاستحباب طلب المحبة يقال استحباه بمعنى الحبد كأنه طلب محبته ثم انه تعالى تعدان عبى عن مخالطتهم وكان غظ النهي يحتمل ان يكون نهى تعزيه وأن يكون نهى تحريم ذكرما يزيل الشبهة فقال ومن يتولهم منكم فأولئك هم الظالمون قال ابن عباس يريد مشركامثلهم لانهرضي بشركهم والرصد ابالكفر كفركا انالرضا بالفسق فسق قال القاضى هذا النهى لا عنعمن الني يقبرا المرءمن البيد في الدنيا كالاعنع من قضاء دين الكافر ومن استعماله في أعماله # قوله تعالى ﴿ قُلُ انْكَانَ آبَاوَ كُمُ وَأَبْنَاوَكُمُ وَاخُوا نَكُمُ

فردواحد وكلة من في قوله تعالى ﴿ ٧٧ ﴾ ع (منكم) للجنس الالتبعيض (فأولنك) أي أولئك المتواون (هم الظالمون) بوضعهم الموالاة في غير موضعها كائن ظلم غيرهم كلاطلم عندظلهم (قل) تلوين للخطساب وأمرله عليه الصلاة والسلام بأن بثبت المؤمنين ويقوى عزائمهم على الانتهاء عانه واعنه من موالاة الآباء والاخوان ويزهدهم فيهم وفين يجرى مجراهم من الابناء

والازواج ويقطع علائقهم عن زخارف الدنباوز ينتهاعلى وجهالتو يخوالترهيب (انكان آباؤكم وأبناؤكم واخوانكم وَأَرْ وَاجْكُمْ ۚ لِمَ يَذَّكُرُ الابناءُ وَالآزُواجِ فَيمَاسلْفُ لازْمُوالاةَ الَّايِناءُوالازُواجُ غيرمُعَنادَة بخلاف المحبة (وعشيرنكم) أي أقرباؤكم مأخوذمن العشرة اى الصحبة وقبل من العشرة فانهرجاعة ترجع الى عقد كعقد العشرة وقرئ عشيرا تبكم وعشائركم(وأموال)قترفنموها)أي كتسبتموهاوانماوصفت ﴿ ٦١٠﴾ بذلك إياءاني عزتها عندهم لحصولها بكداليمين

(وتجارة) أى أمنعة إ وأزواجكم وعشيرتكم وأموال افترفتموها وتجارة نخشون كسادها ومساكن ترضونها أحباليكم منالله ورسوله وجهادفي سبيله فتربصواحتي يأتى الله بأمره والله لايهدى القوم الفاسقين) اعلمان هذه الآية هي تقريرالجواب الذي ذكره في الآية الاولى وذلك لانجاعة من المؤمنين قالوايار سول الله كيف يمكن البراءة منهم بالكلية وإن هذه البراءة تو جب انقطاعنا عن آبائنا واخوننا وعشرتناوذهاب تجارننا وهلاك أموالنا وخراب ديارا وابقاء الصائمين فبين تعالى انه يجب تحمل جميع هذه المضار الدنيوية ليبقى الدين سليماوذكرانه انكانت رعاية هذه المصالح الدنيوية عندكم أولى من طاعة الله وطاعة رسوله ومن المجاهدة في سبيل الله فير بصبوا عاتميون حتى رأتي الله بأمر وأي بعقو يذعاجلة أوآجلة والمقصود منه الوعيد ثمقال والله لاجدى القوم الغاسقين أى الحارجين عن طاعته الى معصنته وهذا أيضاتهد بدوهذ والآبة تدل على انه اذاوقع النعارض بين مصلحة واحدة من مصالح الدين وبين جيع مهمات الدنيا وجب على السلم ترجيح الدين على الدنياقال الواحدي قوله وعسيرنكم عسبرة الرجل اهله الادنون وهم الذين بعاشرونه وقرأ أبو بكرعن عاصم وعشيرا تكمها لجمع والباقون على الواحد أمامن قرأبالجمع فذلك لانكلواحد مرالخاطبينله عشبرة فاذاجعت قلت عسيرانكم ومن أفردقال العشيرة واقعسة على الجمع واستغنى عنجعها ويقوى ذلك ان الاخفش قال لاتكاد العرب تجمع عشيرة على عسيرات المايجمهونهاعلى عسائر وقوله وأموال افترفتم وهاالافتراف الاكتساب واعلم انه تعالى ذكر الامو رالداعية الى مخالطة الكفار وهي أمو رأر بعة (أولها) مخالطة الاقارب وذكر منهم أربعسة أصناف على الفصيل وهم الا ياء والابناء والاخوان والاز واج ثمذكر البقية بلفط واحديداول الكل وهي لغط العشيرة (وثانيها) الميل الى امساك الاموال المكتسبة ( وثالثها ) الرغبة في تحصيل الاموال بالتجسارة ( و رابعها ) الرغبة في المساكن ولاشك ان هذا الترتيب ترتيب حسن فأن أعظم الاسباب الداعية الى المخالطة القرابة ثم انه يتوصل بتلك المخالطة الى ابقاء الاموال الحاصلة ثم انه يتوصل بالمخالطة الى اكتساب الأموال التي هي غيرماصلة وفي آخر المراتب الرغية فى البناء فى الاوطان والدورالتي ينبت لاجل السَّكَى فَذَكَرَتُعَالَى هَذَهُ الاشياءُ عَلَى هَذَا الترتيب الواجب وبين بالآخرة ان رعاية الدن خيرمن ، غاية جلة هذه الامور \* قوله تعالى (لقد نصركم الله في موامن كثيرة و يوم حنسين اذا عجبتكم كثر تكم فلم تغن عنكم شأوصاقت عليكم الارض بما رحبت نموليتم مدبرين ثمأنول الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل جنودا لمتر وها وعذب الذين كغرواوذلك جزاء الكافرين ثميتوبالله مزيعد ذلك على مزيشساء والله غفو ررحيم) وفي هذه الآية مسسائل ( المسئلة الأولى ) اعسلم أنه تعسالي ذكر في الآية المتقدمة أنه يجب الاعراض عن مخسااطة الآباء والابناء والاخوان والعشائر وعن الاموال والتجارات والمساكن رعاية

اشتر يموهاللنجارة والربح (تنخشون كسادها) مفوات وقت رواجها بغيبتكم عن مكة المعظمة في أيام الموسم (ومساكن ترصونها ) أي منازل تعبكم الاقامة فيهسا منالدوروالبساتين والتعرض للصفات المذكورة للالذانيأن اللوم على محبة ماذكر من زينة الحياة الدنياليس لتناسى مافيهامن مبادى المحبة وموجبات الرغبة فهاوأنها معمالهامن فنون المحاسن معزل عن عنأن يوثر حبها على حيدتعالى وحبرسوله عليه الصلاة والسلام كافى قوله عزوجل ماغرك بربك الكريم (أحب اليكم من الله ورسوله ي) مالحب الاختياري المستتبع لاثره الذى هوالملازمة وعدم الغارقة لاالحب الجبلي الذي لا تخلوعنه البشرقانه غمردآخل تحت التكليف الدائرعيلي الطاقة(وجمادفيسبيله) نظم حبه في سلك حب الله

عز وجل وحب رسوله صلى الله عليه وسلم تنو يهالسانه و تنبيه اعلى أنه مما يجب أن يحب فضلاعن أن يكره ﴿ لمصالح ﴾ والذانابأن محبته راجعة الى محبتهمافان الجهادعبارةعن قتال أعدائهما لاجل عداوتهم فن يحبهما بجب أن يحبقتال من ﴿ يَحِبُهِما (فَرِّ بِصُوا) أَى انتظروا (حتى ياتى الله بأمرَه ) عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه فتح مكة وقيل هي عقو بة عاجلة أوآجلة (والله لايهدي القوم الفاسقين) الحارجين عن الطاعة في موالاة المشركين أوالقوم الفاسقين كافة فيدخل في زمرتهم هو لا دخولا أوليا أى لاير شدهم الى ماهو خبرلهم وفي الآية الكريمة من الوعيد مالا يكاد يتخلص منه الامن تداركه الحف من ربه والله المستعان (لقد نصركم الله) الحطاب للوثمنين خاصة (في مواطن كثيرة) من الحروب وهي مواقعها ومقاماتها والمراد بها وقعات بدر وقر بظة والنضير الحرب الله المدينية وخبر وقتح مكة (ويوم حنين) عطف على محل

في مواطن بحذف المضاف في أحدهما أي وموطن يوم حنسين أوفى أيام مواطن كثيرة ويومحنين ولعل التغييرللاعاء الي ماوقع فيدمن قلة الشات من أول الامر وقيل المراد بالموطن الوقت كقتل الحسين وقيل بوم حنين منصوب عضمر معطوف على نصركم أى ونصركم يوم حنين (اذأعجبتكم كثرتكم) بدل من يوم حنين ولامنع فيدمن عطفه على محل الغارف بناء على أنهلم يكن في المعطوف عليه كثرة ولااعجاب اذلس من قضية العطف مشاركةالمعطوفين فيما أضيف اليدالمعطوف أو منصوب باضماراذكر وحنين وادبين مكة و الطائف كأنت فيه الوقعة بينالمسلين وهم الناعشر ألفاعشر آلاف منهم منشهدفتيح مكة من المهاجرين والانصار وألفان من الطلقاء وبين هوازن وتعيف وكانوا

لمصالح الدين ولماعلم الله تعالى ان هذا يشق جدا على النفوس والقلوب ذكر مايدل على إن من ترك الدنيا لاجل الدين فأنه يوصله الى مطلو به من الدنيا أيضا وصرب تعالى لهذامثلاً وذلكِ انعسكر رسـولالله صلى الله عليه وسلم في واقعة حنين كانوا في غاية الكثرة والقوة فحلا أعجبوا بكثرتهم صاروا منهزمين ثمفي حال الانهزام لماتضرعوا المالله قواهم به حتى هزموا عسكر الكفار وذلك يدل على ان الانسان متى اعتمدعلى الدنبا فاته الدين والدنياوم تيأطاع الله ورجيح الدين على الدنيا آتاه الله الدين والدنياء لي أحسن الوجوة فكانذ كرهذاتسلية لاولنك الذين أمرهم الله بمقاطعة الآباء والابناء والاموال والمساكن لاجل مصلحة الدين وتصبيرا اهم عليها ووعدالهم على سبيل الرمز بانهمان فعلوا ذلك فالله تعالى يوصلهم الى أقار بهم وأموالهم ومساكنهم على أحسن الوجوه هذا تقر يرالمنظم وهو في غايد الحسن (المسئلة الثانية ) قال الواحدى النصر المعونة على العدو خاصة والمواطن جمع موطن وهوكل موضع أقام به الانسان لامر فعلى هذا مواطن الحرب مقاماتها ومواقفها وامتناعها من الصرف لانه جع على صيغة لم يأت عليها واحد والمواطن الكثيرة غزوات رسول الله ويقال انها تمانون موطنا فاعلمهم الله تعالى بأنه هوالذي نصرالمو منين ومن نصره الله فلاغالب له ممقال و بيرم حنين اذ اعجبتكم كثرتكم أى واذكروا بوم حنىن من جلة تلك المواطن حال ما أعجبتكم كترتبكم ( المسئلة ا الثالثة) لمافتح رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة وقد بقيت أيام من سهر رمضان خرج متوجها الىحنين لقتال هوازن وثقيف واختلفوا فيعدد عسكر رسولالله صلى الله عليه وسلم فقال عطاء هرابن عباس كانواستة عشر ألفاوقال قتادة كانوا اثني عشر ألفا عشرة آلاف الذين حضروا مكمة والفان من الطلقاء وقال الكلبي كانوا عشرة آلاف و ما جلة فكانواعددا كثيرين وكان هوازن وتقيف أربعة آلاف فلما التقوا قال رجل من المسلين لن نغلب الدوم من قلة فهذه الكلمة ساءت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي المراد من قوله اذ أعجبتكم كثرتكم وقبل انه قالها رسدول الله صلى الله عليه وسلم وقيِلَقالها أَبُو بِكُر واسْنَادهُذُه الكلمَّة الىرسولِ الله صلى الله عليه وسلم بعيد لانه كانْ في أكثرالاحوال متوكلا على الله منقطع القلب عن الدنيا وأسبابها ثم قال تعالى فلمتغن عنكم شيئاومعنى الاغناء اعطاء مايدفع آلحاجة فقوله فلمزن عنكم شيئا أىلم تعطكم شيئا يدفع حاجتكم والمقصود منهذا الكلام انالله تعالى اعلمهم أنهم لايغلبون بكثرتهم وانمآيغلبون بنصرالله فلا أعجبوا بكثرتهم صاروا منهزمين وقوله وضاقت عليكم الارض يمارحبت يقالرحب يرحب رحبا ورحابةفقوله بمارحبت أىبرحبها ومعناه مع رحبهاأ فاههنامع الفعل بمنز لذالمصدر والمعني أنكم لشده مالحقكم من الخوف صاقت عليكم الارض فأتجدوافيها موضعا يصلح افراركم غنءدوكم قال البراء بنعازب كانت هوازن رماة فلأحلنا عليهم انكشفوا واكببنا على الغنائم فاستقبلونا بالسهام وانكشف المسلون

أر بعة آلاف فين ضامهم من المدادسائر العرب وكانوا الجم الغفير فلما التقوا قال رجل من المسلمين اسمد سلة بن سلامة الانصاري لن تغلب اليوم من قلة فساءت رسول الله صلى الله عليه وسلم فاقتتلوا قتالا شديدا فأنهزم المشركون وخلوا الذراري فأكب المسلمون على الغنائم فتنادى المشركون ياجاة السوء اذكروا الفضائح فتراجعوا فأدركت المسلمين كلة الاعجاب فانكيشفوا وذلك قوله عن وجل ( فلم تفن عنكم شيئا) والاغنياء اعطاء ما يدفع به

الحاجة أى لم تعطكم تلك الكثرة ما تدفعون به حاجتكم شيئا من الاغناء (وضافت عليكم الارض بمارحبت) أى برحبها وسعتها على أن ما مصدر به والباء بمعنى مع أى لا تجدون فيها مغرا تطمئن البد نفوسكم من شدة الرعب ولا تثبتون فيها كن لا يسعد مكان (مم ولد تم مدبرين) روى أنه بلغ فلهم مكة و بقى رسول الله صلى الله عليه وسلم وحده ليس معد الاعد العباس آخذ الجام بغلته وابن عمد أبوسفيان بن الحرث آخذا على ١٦٢ على بركا به وهو يركض البغلة تحو المشركين

عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم ببق معه الاالعباس بن عبد المطلب وأبوسفيان بن الحرث قال البراء والذي لااله الاهو ماولى رسول الله صلى الله عليه وسلم دبره قط قال ورأيته وأبوسفيان آخذ بالركاب والعباس آخذ بلجام دايته و هو يقول أناالني لاكذب أناآبن عبدالمطلب وطفق يركض بغلته نحوالكفار لايبالى وكانت بغلته شهبا مممقال للعباس ناد المهاجرين والانصار وكان العباس رجلا صينا فجعل ينسادى باعبادالله باأصحاب الشجرة باأصحاب سمورة البقرة فجاء المسلمون حين سمعوا صوته عنقا واحدا وأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم ببده كفا من الحصى فرماهم مها وقال شاهت الوجوه فازال أمرهم مدبراوحدهم كليلاحتى هزمهم الله تعالى ولمسق منهم يومنذ أحد الاوقد امتلائت عيناً، من ذلك التراب فذلك قوله ثم أزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين واعلمانه تعالى لمابين ان الكنرة لاتنفع وان الذي أوجب النصرما كان الامن الله ذكر أمور اثلاثة (أحدها) الزال السكينة والسكينة مايسكن اليه القلب والنفس و يوجب الامنةوالطمأنينة وأظن وجه الاستعاره فيهانالانسان اذاخاف فروفؤاده متحرك واذا أمن سكن وثبت فلماكأن الامن موجباللسكون جعل لفظ السكينة كناية عن الامن واعلم أن قوله تعالى ثم أنزل الله سكينته على رسوله وعلى المؤمنين بدل على ان الفعل موقوف على حصول الداعى و يدل على أن حصول الداعى ليس الامن قبل الله تعالى اما بيان الاول فهوان حال انهرام القوملم تحصل داعية السكون والثبات في قلو بهم فلاجرم لم محصل السكون والثمات بل فرالقوم وانهر مواولما حصلت السكينة التي هي عبارة عن داعية السكون والثيات رجعوا الىرسول اللهعليه الصلاة والسلام وثبتواعنده وسكنوا فدل هذا على ان حصول الفعل موقوف على حصول الداعية وأمابيان الثاني وهوان حصول تلك الداعبة من الله تعالى فهوصر يح قوله تعالى ثم أنزل الله سكينته على رسوله والعقل أبضادل عليه وهوانه لوكان حصول ذلك الداعى في القلب من جهة العبد لتوقف على حصول داع آخر ولزم التسلسل وهومحال ممقال تعالى وأنزل جنودا لمتروهاوا علاان هذا هوالامر ألثاني الذي فعسله الله فيذلك اليوم ولاخلاف انالمراد انزال الملائكة وليس في الظاهرمايدل على عدة الملائكة كماهومذ كور في قصة بدر وقال سعيدين جيير أمدالله نبيه بخمسه آلاف من الملائكة ولعله انماذ كرهذا العدد فباسا على يوم بذر وقال سعيدين المسبب حدثني رجلكان في المشركين يوم حنين قال لما كشفنا المسلين جعلنا نسوقهم فلماانتهينا الىصاحب البغلة الشهباء تلقانا رجال بيض الوجوه حسان فقالوا شاهت الوجوء ارجعوا فرجعنا فركبوا اكتافنا وأيضا اختلفوا ان الملائكة هل فاتلوا ذلك اليوم والرواية التي نقلها عن سعبد بن المسيب تدل على أنهم قاتلوا ومنهم من قال ان الملائكة ماقاتلوا الايوم بدر وامافائدة نزولهم في هذا اليوم فهوالقاء الخواطر الحسنة فىقلوبالمؤمنين ممقال تعالى وعذبالذين كفروا وهذا هوالامر الثالث الذى فعله

وهو نقسول أنا الني لأكذب أنا ابن عبد المطلب روى أنهعليه الصلاة والسلام كان محمل على الكفار فيفرون مم محملون عليه فيقف لهم فعل ذلك بضع عشرة مرة قال العباس كنت أكف النغلة اللاتسرع به نحوالمشركينوناهيك بهذهالواحدة شهادة صدق على أنه عليه الصلاة والسلام كان في الشيحاعة و رباطة الجأش سباقا للغامات القاصية وما كانذلك الالكونهمؤ يدامنعند الله العزيز الحكيم فعند فلك قال مارسا تُدنى عا وعدتني وقال للعباس وكانصيتاصيحبالناس فنادى الانصارفغذا فغذائم نادى بأأصحاب الشمرة باأصحاب سورة البقرة فتكر واعنفسا واحداوهم بقواون لبيك لمكوذلك قوله تعالى (أَمُ أُنزِل الله سكينته على رسوله) أىرحمتدالتي , تسكن بهاالقلوب وتطمئن

اليهااطمئناناكليامستنبعاللنصر القريب وأمامطلق السكينة فقد كانت حاصلة له عليه الصلاة والسلام ﴿ رَسُولَ ﴾ قبل ذلك أيضا (وعلى المؤمنين) عطف على رسوله وتوسيط الجار بينهماللد لالقعلى ما بينهما من التفاوت أى المؤمنين الذين انه زموا وقيل على الذين التوامع النبي صلى الله عليه وسلم أوعلى الكل وهوا لانسب ولا ضير في تحقق أصل السكينة في الثابتين من قبل والتعرض لوصف الايمان للاشعار بعلية الانزال (وأنزل جنود الم تروها)

أى بابصاركم كابرى بعضام بعضاوهم الملائكة عليهم السلام عليهم البياض على خيول بلق فنظر التي صلى الله عليه وسلم الى قتال السلمين فقال هكذا حين حى الوطيس فأخذ كفا من التراب فرمى به تحوالمسركين وقال شاهت الوجوه فلم ببق منهم أحد الاامتلائت به عيناه ممقال عليه الصلاة والسلام انهر مواورب المحبة واختلفوا في عدد الملائكة يومئذ فقيل خسة آلاف وقيل ممانية آلاف على ١١٣ عن وقيل سنة عشر ألفا وفي فتا الهم أيضافقيل قاتلوا

وقيل لم يقاتلوا الايوم يدر وانماكان نزولهم لتقو ية قلوب المؤمنين بالقاء الخواطر الحسنة وتأيدهم بذلك والقاء الرعب في قلوب المشركين قالسعيدى المسسب حدثني رجل كان في المشركين بوم حنين قال لماكشفنا المسلين جملنا نسوقهم فلااتهينا الي صاحب البغلة الشهباء تلقانارجال بيض الوجوه فقالوا شاهت الوجوه ارجعوا فرجع افركبوا أكتافنا (وعذب الذين كفروا) بالقتلوالاسر والسبي (وذلك) أي مافعلبهم مماذكر (جزاءالكافرين)لكفرهم في الدنيا (مميتوب الله من بعددلك عملى من يشاء) أن يتوب عليه منهم لحكمة تغنضيه أي بوفقه للاسلام (والله غفور) يتجاوزعاسلف منهممن الكفر والمعاصي (رحم) يتفضل عليهم و شبهم روى أن اسا منهم حاوا رسول الله

رسولاللهصلى الله عليه وسلم في ذلك اليوم والمراد من هذا التعذيب قتلهم وأسرهم وأخذ أموالهم وسبى ذراريهم والحتم أصحابنا بهذا على انفعل العبدخلق الله لان المرادمن التعذيب الس الاالاخدوالاسر وهوتعالى نسب تلك الاشباء الىنفسه وقدبينا انقوله ثمأنزل الله سكينته على رسوله يدل على ذلك فصارجموع هذين الكلامين دليلابينا ثابتا وفي هذه المسئلة قالت المعتزلة انمانسب تعالى ذلك الفعل الىنفسه لانه حصل بأمره وقدسبق جوامه غيرمرة ممقال وذلك جزاءالكافرين والمراد انذلك التعذيب هوجزاء الكافرين واعْسلم أنأهل الحقيقة تمسكوا في مسئلة الجلد معالنعذير بقوله الزانية والزاني فأجلدوا فألوا الفاء تدل على كون الجلد جراء والجزاء اسم للكافي وكون الجلد كافيا عنع كون غيره مشروعا معه فنقول في الجواب عند الجزاء ايس اسما للكافي وذلك باعتبارأته تعالى سمى هذا التعذيب جزاء مع أنالمسلبن أجعوا على انالعقو بةالدائمة فى القيامة مدخرة لهم فدلت هذه الآية على ان الجزاء ليس اسما لما يقع به الكفاية ممقال الله تعالى عمية وبالله من بعد ذلك على من يشاء يعنى ان مع كل ماجرى عليهم من الحدلان فانالله تعالى فديتوب عليهم قال أصحابنا أنه تعالى قديتوب على معضهم بأنيز يل عن قلبه الكفرو يخلق فيدالاسلام فال القاضي معناه فانهم بعدان جرى عليهم ماجري اذاأسلوا وتابوافانالله تعالى نقبل تو بتهم وهذا ضعيف لانقوله تعالى ثم نتور الله ظاهره بدل على ان تلك النوية انماحصلت لهم من قبل الله تعالى وتمام الكلام في هذا المعنى مذكورفي سوره البقرة في قوله فتاب عليه تممقال والله غفور رحيم أي غفور لمن تاب رحيم لمن آمن وعمل صالحًا والله أعلم \* قوله تعالى ( بالبها الذين آمنوا أنما المشركون نجس فلايقر بواالسجد الحرام بعدعامهم هذاوان حفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله انشاء أنَّالله عليم حكيم ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان هذه هي الشبهة الثالثة التي وقعت في قُلُوب القوم وذلك لانه صلى الله عليه وسلم لما أمر عليا أن يُعْرأ على مشرك مكذأ ودسورة براءة وينبذاليهم عهدهم وانالله برئ من المنسركين ورسوله قال أماس باأهل مكة ستعلمون ماتلقونه من الشدة لانقطاع السبل وفقدا لجولات فنزلت هذه الآية لدفع هذه الشبهة وأجابالله تعالى عنهسا بقوله وانخفتم عيلة أى فقرا وحاجة فسوف يغنيكم الله من فضله فهذا وجه النظم وهوحسن موافق ( المسئلة الثانية ) قال الاكثرون لغظ المشركين يتناول عبدة الاوثأن وقال قوم بليتناول جميع الكفار وقد سبقت هندالمسئلة وصححنا هذا القول بالدلائل الكشيرة والذي يفيد همنا التمسك بقوله انالله لايغفر أن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومعلوم أنه باطل (المسئلة الثالثة ) قالصاحب الكشاف البجس مصدرنجس نجساوقذ رقذرا ومعناه ذونجس وقال اللبث النجس الشئ القذرمن الناس ومن كل شئ ورجل نجس وقوم أنجاس ولغة أخرى رجل نجس وقوم نجس وفلان نجس ورجل نجس وامرأة نجس واحتلفوا في تفسير كون

صلى الله عليه وسلم و بايه وه على الاسلام وقالوا يارسول الله أنت خيرالناس وأبر الناس وقدسه أهلونا وأولاذنا وأخذت أموالنا قيل سبى بومئذ سنة ألاف نفس وأخذ من الابل والغنم مالا يحصى فقال عليه الصلاة والسلام انعندى ما ترون ان خير القول أصدقه اختاروا اماذرار يكم ونساء كمواما أموالكم قالوا ماكنا نعدل بالاحساب شيئا فقام النبى صلى الله عليه وسلم فقال ان هؤلاء جاؤنا مسلمين وانا خيرناهم بين الذرارى والاموال فلم

بعداوا بالاحساب شيئا فنكان بيده شي وطابت نفسه أن يرذه فشأنه ومن لافليعطنا وليكن قرصا علينا حتى نصيب شيئاً فَنَعْطيهُ مَكَانُهُ قَالُوا قَدْرُضَيناً وسَلْنَا فَقَالُ عليه الصَّالَّةَ والسَّلَامُ أَنَالَاندري لعل فَيكم من لايرضي فروا عرفاءكم فليرفعوا ذلك الينا فرفعت اليه العرفاء أنهم قدرضوا ( ياايهاالذين آمنوا انماالمشركون نجس)وصفوا بالمصدر مبالغه كا تهم عين النجاسة اوهم ذوونجس ﴿ ٦١٤ ﴾ لخبث باطنهم أولان معهم الشرك الذي هو بمزالة التجس

أولانهم لاخطهرون الشرك نجسا نقل صاحب الكشاف عن ابن عباس ان أعيانهم تجسمة كالكلاب والخنازير وعن الحسن من صافح مشركا توضأ وهذا هوقول الهادى من أعمةان يدية وأماالفقهاء فقدا تفقواعلى طهارة أبدانهم واعلاان ظاهرالقرآن يدل على كونهم انجاسا فَلا يرجع عنه الابدايل منفصل ولايمكن أدعاء الاجاع فيه لمابينا ان الاختلاف فيه حاصل واحتج القاضي على طهارتهم عاروي أن النبي صلى الله عليه وسلم شرب من أوانيهم وأيضالوكان جسمه نجسا لم يبدل ذلك بسبب الاسلام والقائلون بألقول الاول أجابواعنه بانالقرآن أقوى منخبرالواحد وأيضا فبتقدر صحدالخبروجبأن يعتقدأن حل الشرب من أوانيهم كان متقدما على نزول هذه الآية و بيانه من وجمهين (الاول) انهذه السورة من آخر مانول من القرآن وأيضا كانت المخالطة مع الكفار جائزة فحرمهاالله تعالى وكأنت المعاهدات معهم حاصلة فازالهاالله فلابعد أن يقال أيضا النسرب من أوانيهم كأن جائزا فعرمه الله تعالى (الثاني) أن الاصل حل الشرب من أي اناءكان فلوفلنا انه حرم بحكم الآية محل بحكم الخبرفقد حصل نسخان أما اذا فلناانه كان حلالا بحكم الاصل والرسول سرب من آنيتهم بحكم الاصل مم جاء التحريم بحكم هذه الآية لم يحصل النسيخ الامرة واحدة فوجب أن يكون هذاأولى أماقول القاضي لوكان الكافر نجس الجسم لماتبدآت العجاسة بالطهارة سبب الاسلام فعوابه انه قياس في معارضة آلنص الصريح وأيضاً ان أصحاب هذا المذعب يقولون أن الكافر أذا أسلم وجب عليه الاغتسال ازالة للخاسة الحاصلة بحكم الكفر فهذا تقرير هذا القول وأمأ جهور الفقهاء فانهم حكموا بكون الكافر طأهرا فيجسمه مماختلفوا في تأويل هده الآية على وجوه (الأول) قال ابن عباس وقتادة معناه انهم لايغتسلون منالجناية ولا يتوضون من الحدث (الثاني) المرادانهم عنزلة الشيء النجس في وجوب النفرة عنه (النَّالَث) أَن كَفُرهم الذي هو صفة لهم عنز لذَّ الْجِياسة اللَّه عند الله الله واعلم انكل هذه الوجوه عدول عن الظاهر بغيردليل (المسئلة الرابعة ) قال أبوحنيفة وأصحابه رضي الله عنهم أعضاء المحدث نجسة نجاسة حكمية وبنوا عليه انالماء المستعمل في الوضوء والجنابة نجس ثم روى أبو يوسف رحه الله تعالى انه نجس نجاسة خفيفة وروى الحسن بن ز مادانه بجس بجاسة غليظة وروى محد ن الحسن ان ذلك الماء طاهر واعلم ان قوله تعالى انماالمشركون نجس يدل على فساد هذا القول لانكلة انماللحصر وهذا يقتضي ان الانجس الاالمشرك فالتول بأن أعضاء المحدث بجسة مخالف لهذا النص والعجب انهذا النص صريح فيان المشهرك بجس وفيأن المؤمن ليس بنجس ثمان قوما قلبوا القضيسة وفالوا المشرك طاهر والمؤمن حال كونه محدثا أوجنبا بجس وزعوا انالمياه التي استعملها المشركون أعضائهم قيتطاهرة مطهرة والمياهالتي يستعملها أكأبرالانبياه إ في أعضائهم نجسة نجاسة غليظة وهذا من العجائب ومما يو كد القول بطهارة أعضاء

ولايغتسلون ولابجتنبون النجاسات فهي ملابسة لهم \* عن ابن عباس رضي الله عنهماأن أعيانهم نجسة كالكلاب والخناز يروعن الحسن من صافح مشركاتوصاً وأهلالذاهب عــلي خلاف هذين القولين وقرئ نجس بكسر النونوسكون الجيم وهو تخفيف نجس كألمبد فى كبدكائه قيل انما المشركون جنس بجس أوضرب بحس وأكثر مأجاء تابعها لرجس ( فلا نقر بوا المسجد الحرام ) تفريع على نجاسته بروانمانهيءن القرب للمبالغة أوللمنععن دخول الحرم وهومذهب عطاء وقيمل المرادمه النهىءن الدخول مطلقا وقيل المراد المنع عن الحبح والعمرة وهو مذهب أبىحنيفة رجمالله تعالى و يو يد قوله عزوجل (بعدعامهم هذا) فان تقييدالنهى بذلك بدل على اختصاص المنهى

عنه بوقت من أوقات العام أي لا يحجوا ولا يعتمروا بعد حج عامهم هذا وهوعام تسعة من الهجرة 🔸 المسلم 🦫 حين أمر أبو يكر رضي الله عند على الموسم و يدل عليه قول على رضي الله عنسه حين نادى ببراءة ألالا يحج بعد عامنا هذا مشرك ولا ينعون من دخول الحرم والمسجد الحرام وسائر المساجد عنده وعندالشافعي يتعون من السجد الحرام خاصة وعند مالك ينعون من جيم المساجد ونهى المشيركين أنيقر بوه راجع الى نهى المسلين عن ممكينهم

من ذلك وقيل المراد أن يمنعوا من تولى المسجد الحرام والقيام بمصالحه و يعزلوا عن ذلك ( وان خفتم عيلة ) أى فقرا بسبب منعهم من الحج وانقطاع ما كانوا يجلبونه البكم من الارفاق والمكاسب وقرئ عائلة على أنها مصدر كالعافية اوحالا عائلة ( فسوف يغنيكم الله من فضله ) من عطائه أومن تفضله بوجه آخر فأرسد ل الله تعالى السماء عليهم مدرارا أغرر بها خيرهم وأكثر ميرهم وأسلم فو ٦١٥ ﴾ أهل تبالة وجرش فحملوا الى كمة الطعام وما يعاش به

فكانذلك أعودعلهم مماخافوا العيلة لفواته تمضحعلهم البلاد والغنام وتوجد الهم الناس من أقطا ر الارض (انشاء) أن يغنيكم مشيئة نابعة للحكمة الداعية الها وانعاقيد ذلك بهالتنقطع الآمال الى الله تعالى ولان الاغناءلس مطرد امحسب الافراد والاحوال والاوقات (انالله علم) عصالحكم (حكيم) فيماسطي ويمنع (قاتلوا الذن لايؤمنون بالله ولاباليوم الآخى أمرهم بقتال أهل الكتابين أثر أمرهم يقتال المشركين و بمنتهم من أن يحوموا حول مأكانوا بفعلونه من الحبح والعمرة غير خائفين من الفاقة المتوهمة من انقطاعهم ونبههم فى تضاعيف ذلك على بعض طرف الاغناء الموعودعلى الوجد الكلي وأرشدهم الىسلوكه التغاءلفضله واستجازا لوعده والتعبسرعهم بالموصول للابذان بعلية

المسلم قوله عليه السلام المؤمن لاينجس حيا ولاميتا فصار هذاا لحبر مطابقا القرآن م الاعتبارات الحكمية طابقت القرآن والاخبار ف هذا الباب لان المسلين أجموا على انانسانا لوحل محدثاني صلاته لم تبطل صلاته ولوكانت ده رطبة فوصلت الى دمحدث لم تنجس بده ولوعرق المحدث ووصلت تلك النداوة الى تو بعلم ينجس ذلك الثوب فالقرآن والخبر والاجاع تطابقت على القول بطهارة أعضاء المحدث فكيف عكر بخالفته وشهة المخالف انالوضو يسمى طهارة والطهارة لاتكونالابعدسبق النجاسة وهذاضعيف لان الطمهارة قد تستعمل في ازالة الاوزار والآثام قال الله تعالى في صفة أهل البيت انما ويدالله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا وليست هذه الطهارة الاعن الاتمام والاوزاروقال تعالى فيصفة مريم اناقه اصطفاك وطهرك والمراد تطهيرهاعن التهمة الفاسدة واذا ثبت هذا فتقول جاءت الاخبار الصحيحة في ان الوضو وتطهير الاعضاء عن الآمام والاوزار فلافسر الشارع كون الوضوء طهارة بهذا المعني فاألذي حلنا على مخا لفته والذهاب الى شئ يبطل القرآن والاخبار والاحكام الاجماعية ( المسئلة الخامسة ) قال الشافعي رضي الله تعالى عند الكفار يمنعون من المسجد الحرام خاصة وعند مالك يمنعون مزكل المساجد وعند أبىحنيقة رحمالله لايمنعون من المسجد الحرام ولامن سأتر المسآجد والآية بمنطوقها ببطل قول أبى حنيفة رحه الله وبمفهومها تبطل قول مان أو نقول الاصل عدم المنع وخا فناه في السجد الحرام لهذا النص الصريح القاطع فوجب أن يبقى في غيره على وفق الاصل (المسئلة السادسة) اختلفوا في أن المراد مناتسجدالحرام هلهونفس المسجد أوالراد مندجيع الحرم والاقرب هوهذاالثاني والدليل عليه قوله تعالى وانخفتم عيلة فسوف يغنيكم آلله من فضله وذلك لان موضع التجارات ليسموعين المسحد فلوكان المقصود من هذالا ية المنعمن المسجد خاصة لما خافوا بسبب هذا المنع من العيلة وانما يخافون العيلة اذامنعوا من حضور الاسسواق والمواسم وهذا استحدلال حسن من الآية ويتأكد هذا القول بقوله سيحانه وتعالى سجان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام الي المسجد الاقمى مع انهم أجمعوا على انه اعارفع الرسول عليه الصلاة والسلام من بيت أمهاني وأيضاياً كدهد أعاروي عن الرسول صلى الله عليه وسلم انه قال لا محتمع دينان في جزيرة العرب واعلمان أصحابنا قالوا الحرم حرام على المشركين واوكان الأمام بكة فجاه رسول المشبركين فليخرج الحالحل لاستماع الرسالة واندخل مشرك الحرم متواريا فرض فيه أخرجنا ، مريضا وانمات ودفن ولم يعلم نبشناه وأخرجنا عظامه آذا امكن ( المسئلة السابعة) لاشبّه في أن المراد بقوله بمدعامهم هذا السسنة التيحصل فيها النداء بالبراءة من المشركين وهي السنة التأسعة من الهجرة ممقال تعالى وانخفتم عيلة والعيالة الغقر يقال عال الرجل يعيل عيلة اذاافتقروالمعنى انخفتم فقرابسب منعالكفارفسوف يغنيكماللهمن فضله وفيه

مافى حيز الصلة للامر بالقتال و بانتظامهم بسبب ذلك فى سلك المشركين فان اليهود مثية والنصارى مثلثة فهم بمعزل من أن يؤمنوا بالله سبحانه ولاباليوم الآخر فان علمهم بأحوال الآخرة كلاعم فأيمانهم المبنى عليه ليس بإيمان به ( ولا يحرمون ما حرمالله ورسوله ) أى ما ثبت تحريمه بالوحى متلوا أوغير متلو وقيل المراد برسوله الرسول الذي يزعمون إتباعه أى يخالفون اصل دينهم المنسوخ اعتقاد او عملا ( ولا يدينون

دَين الحق) الثابت الذي هو ناسيخ اسائر الادبان وهوذين الاسلام وقيل دين الله ( من الذين أوتواالكتاب) من التوراة والانجيل فن بيانية لاتبعيضية حتى بكون بعضهم على خلاف مانعت (حتى يعطوا) أي يقبلوا أن يعطوا ( الجزية ) أي ماتقرر عليهم ان يعطوه مشتق من جزى دينه أى قضاه أولانهم يجزون بها من من عليهم بالاعفاء عن القتل ( عن يد ) حال من الضمير في عطوا أي عن يد مؤاتية ﴿ ٦١٦ ﴾ معليعة بعني منقاد بن أومن يدهم

مسئلتان(المسئلة الاولى)ذكروا في تفسير هذا الفضل وجوها(الاول)قال مقاتل أسلم أهلجدة وصنعاوحنينوحلوا الطعام الىمكة وكفاهمالله الحاجة الىمبايعة الكفار ﴿ وَالثَّانِي ﴾ قال الحسن جعل الله ما توجدمن الجزية بدلا من ذلك وقيل أغناهم بالغيء (الثالث) قال عكرمة أنزل الله عليهم المطروك شرخيرهم (المسئلة الثانية) قوله فسوف يعنيكم اللهم وفضله اخبارعن غب في المستقبل على سبيل الجرم في عادثة عظيمة وقدوقع الامر مطابقالذلك الخبر فكان معجزة تمقال تعالى انشاء ولسائل أنبسأل فيقول الغرض بهذا الخبر إزالة الخوف بالعيلة وهدا الشرط يمنع من افادة هذا المقصود وجوابه من وجوه (الأول)أن لا يحصل الاعماد على حصول هد اللطلوب فيكون الانسان أبدا متضرعا الى الله تعالى في طلب الخيرات ودفع الآفات ( الثاني )ان المقصود من ذكر هذا الشرط تعلم رعاية الادب كافي قوله لتدخلن المسجد الحرام ان شاء الله آمنين ( ألثالث ) ان المقصود النبيد على ان حصول هذا المعسى لايكون في كل الاوقات وفي جيع الامور لانا راهم عليه السلام قال في دعائه وارزق أهله من الثمرات وكلمة من تفيد التعيض فقوله تعالى في هذه الآية أنشاء المراد منه ذلك التبعيض ثم قال أنالله عليم حكيم أي عليم بأحوالكم وحكيم لايعطى ولايمنع الاعن حكمة وصواب والله أعلم # قوله تعالى (قاتلواالذين لأيو منون بالله ولابالموم الآخر ولايحرمون ماحرم الله ورسوله ولايدينون دين الحق من الدين أوتوالكتاب حتى بعطو الجرية عن يدوهم صاغرون) أعلم انه تعالى لماذكر حكم المشركين في اطهار البراءة عن عهدهم وفي اطهار البراءة عنهم في أنفسهم وفي وجوب مقاتلتهم وفي بعيدهم عن السبحد الحرام وأورد الاشكالات التي ذكروها وأجاعتها بالجوابات الصميحة ذكر بعده حكمأهل الكتاب وهوأن يقاتلوا الى أز يعطوا الجزية فينذيقرون على مأهم عليه بشرائط ويكونون عند ذلك من أهل الذمة والعهد وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أنه تعالى ذكر ان أهل الكتاب اذاكانوا موصوفين بصفات أر بعة وجبت مقانلتهم الى أن يسلوا أوالى أن يعطوا الجزية (فالصغة الاولى )انهم لايو منون بالله واعلم انالقوم يقولون نحن نو من بالله الأأن التحقيق ان أكثراليهود مشبهة والمشبه يزعم الالاموجودالاالجسم ومايحلفيه فاماالموجود الذى لايكون جسما ولاحالا فه فهو منكرله وماثبت بالدلائل انالاله موجود ليس بجسم ولاحالا فيجسم فحنئذ بكون المشبه منكر الوجود الاله فثمت ان اليهود منكرون لوجودالالهفان فيل فالبهود قسمان منهم مشبهة ومنهم موحدة كاان المسلين كذلك فهب انالمشبهةمنهم منكرون لوجود الاله فاقولكم في موحدة اليهود قلناأولئك لايكونون داخلين كت هذه الآية ولكن ايجاب الجزية عليهم بان يقال لماثبت وجوب الجزية على بعضهم وجب القول به في حق الكل ضرورة انه لاقائل بالفرق واعما النصاري فهم يقولون بالاب والابن وروح القدس والحلول والاتحاد وكلذلك ينافىالالهية فانقيل

ععنى مسلين بأيديهم غير باعثين أيدى غيرهم ولذلك منع منالتوكيل فيه أوعز غنى ولذلك لم تجب الجزرة على الفقيرالعاجز أوعن يدقاهرة عليهم **أى بسبب دىمەنى عاجزىن** أذلاء أوعن انعام عليهم فانابقاء مهجتهم بمابدلوا من الجزية نعمة عظيمة عليه أومن الجزية أي نقد مسلدعن مدالي بدوغاية القتاللستنفسهذا الاعطاءبل قبوله كاأشر اليه (وهم صاغرون) أى أذلاء وذلك بأن يأتى بها منفسه ماشياغيرراكب ويسلها وهوقائم والمتسلم جالس و يؤخذ تالبيد ويقالله أد الجزية وانكان يؤديهاوهي تؤخذ عندأبي حيافة رضي الله عنه من أهل الكتاب مطلقا ومن مشرك العجم لامن مشرك العرب وعند أبي يوسف رخى الله عنه لأتوخذ منالعربي كتابيا كانأ ومشركا وتوخذ من الاعجمى كتابياكان

أومشركا وعندالشافعي رضى الله عنه توخذ من أهل الكتاب عربا أو عجميا ولاتوخذ من أهل مو حاصل في الاو ان مطلقا وذهب مالك و الاوزاعي الى أنها توخذ من جيع الكفار وأما المجوس فقد اتفقت الصحابة رضى الله عنهم على أخذ الجزية منهم الموله عليه الصلاة والسلام سنواجم سنة أهل الكتاب وروى عن على رضى الله عنه أنه كان لهم كتاب يدرسونه فاصحوا وقد أسرى على كتابهم فرفع من بين أطهرهم واتفقوا على تحريم فنهجتهم ومناكم تهم القوله عليه الصلاة

رضى الله عنه أول السنة وتسقط بالموت والاسلام ومقدارها على الفقير المعتمل الناعشر درهما وعلم المتوسطالحال أربعة وعشرون درهماوعلي الغغ ثمانية واربعون درهما ولأجر بذعل فقيرعاجن عن الكسب ولاعلى شيخ فانأوزمن أوصبي أو امرأة وعندالشافعي رضي الله عنه تو خذ في آخر السنة منكل واحددينار غنياكان أوفقير اكاناه كسب أولم يكن (وقالت اليهود) جلة مبتدأة سيقت لتقرير مامر من عدم ايسان أهل الكتابين بالله سبحانه وانتظامهم بذلك فى سلك المشركين (عزيرابنالله)مبتدأ وخبروقرى بغيرتنوين على أنه اسم أعجمي كعازر وعزارغير منصرف للمجمة والتعريف وأما تعليله بالتقاء الساكنبن أوبجعل الان وصفا على أن الحرمحذوف فتعسف مستغني عند قبل هو قول قدمائهم ممانقطع فحكى الله تعالى ذلك

حاصل الكلام انكل من نازع في صفة من صفات الله كان منكرا لوجود الله تعالى وحينت يلزم أن تقولوا انأ كثرالم كالمنكرون لوجود الله تعالى لان أكثرهم مختلفون في صفات الله تعالى ألاترى ان أهل السنة اختلفوا اختلافا شديدا في هذا الباب فالاشعرى أثبت البقاء صغة والقاضي أنكره وعبدالله بن سعيد أثبت القدم صغة والبساقون أنكروه والقساضي أثبت ادراك الطعوم وادراك الروائح وادراك الحرارة والبرودة وهع التي تسمى في حق البشر بادراك الشم والذوق واللمس والاستاذ أبواسحق أنكره وأثبت القامني للصفات المبع احوالا سبعة معللة بتلك الصفات ونفاة الاحوال أنكروه وعبدالله بن سعيد زعم ان كلام الله في الازل ما كان أمر ا ولانهيا ولاخــبرا مم مسار ذلك في الانزال والباقون أنكروه وقوم من قدماه الاصحاب أثبتوا قدخس كلمات فىالامر والنهى والخبر والاستخبار والنسداء والمشهور أنكلم الله تعالى واحد واختلفوا فيأنخلاف المعلوم هل هومقدور أم لافثبت مسذا حصول الاختلاف بين أصحابنا فيصفات الله تعالى من هذه الوجوه الكثيرة وأمااختلافات المعتزلة وسائر الفرق في صفات الله تعالى فأكثر من أن يمكن ذكره في موضع واحد اذا ثبت هذا فنقول اماأن يكون الاختلاف في الصفسات موجما انكار الذات اولا يوجب ذلك فأن أوجبه لزم فيأكثر فرق المسلين أن بقال انهم أنكروا الالهوان لم يوحب ذلك لم بلرم من ذهاب اعض المودوذهاب النصاري إلى الحلول والاتحاد كونهم منكر بن للاءان بالله وايضافذهب النصاري انأقنوم الكلمة حل في عسى وحشوية المسلين بقولون ان من قرأ كلام الله قالذي بقرؤه هوعين كلاماللة تعالى وكلامالله تعالى معانه صغة الله يدخل في لسان هذا القارئ وفي لسان جميع القراء واذاكتب كلامالله فيجسم فقدحل كلامالله تعالى فيذلك الجسم فالنصاري انما أثبتوا الحلول والاتحساد فيحقعيسي وأما هؤلاء الحمق فأثبتوا كلة الله في كل انسان قرأ القرآن وفي كل جسم كتب فيه القرآن فأن صبح في حق النصارى امهم لأيومنون بالله بهسذا السبب وجب أنيصح فيحق هوالاء الحروفية والحلولية انهم لايو منون بالله فهذا تقرير هذا السؤال والجواب ان الدليل دل على ان من قال ان الاله جسم فهو منكر للاله تعالى وذلك لان اله العالم موجود ليس بجسم ولاحال في الجسم فاذا أنكروا المجسم هذا الموجود فقد ائتكرذات الاله تعالى فالخلاف بين المجسم والموحد ايس فى الصفة بل فى الذات فصيح فى المجسم أنه لا يومن بالله أما المسائل التي حكيتموها فهي اختلافات في الصفة فظهر الفرق واثما الزام مذهب الحلولية والحروفية قتحن نكفرهم قطعا فانه تعالى كفرالنصاري بسبب انهم اعتقدوا حلول كلة الله في عيسى وهو لا اعتُقدوا حلول كلة الله في ألسنة جميع من قرأ القرآن وفي جميسع الاجسام التي كتب فيها القرآن فأذاكان القول بالحلول في حق الذات الواحدة يوجب التكفير فلائن يكون القول بالحلول فيحق جيع الاشخاص والاجسام موجب اللقول

بالتكفير كارأولي ( والصفد الثانية ) من صفائهم انهم لا يو منون اليوم الآحروا علمان المنقول عن اليهدود والنصارى انكار البعث الجسماني فكا نهم عيلسون الى البعث الروحاني واعدأنا بينا في هذا الكتاب أنواع السعادات والشفاوات الروسانية ودللنا على صحة القول بها و بيناد لالة الآيات الكثيرة عليها الاانامع ذلك نثبت السعادات والشقاوات الجسمانية ونعترف بأنالله يجعل أهلالجنة بحيث يأكلون ويشربون وبالجوارى يتمتعون ولاشك انمن أمكر الحشر والبعث الجسماني فقسد أنكر صريح القرآن ولماكان اليهود والنصارى منكرين لهدنا المعنى ثبت كونهم منكرين لليوم الاخر ( الصفة الثالثة ) من صفاتهم قوله تعالى ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله وفيسه وجهان ( الاول ) انهم لا يحرمون ماحرم في القرآن وسنة الرسول ( والثاني ) قال أبو روق لايعملون عافى التوراة والانجيل بلحرفوهما وأتوارأ حكام كشرة من قبل أنفسهم (الصفة الرابعة) قوله ولايدينون دين الحق من الذين أو تو الكتاب يقال فلان يدين بكذا اذا أتخذه دينا فهومعتقدفقوله ولايدينوندين الحق أى لايعتقدون في صحة دين الاسلام الذي هوالدين الحق ولماذكر تعالى هذه الصفات الاربعة قال من الذين أوتوا الكتاب فبين بهذا انالمرادمن الموصوفين بهذه الصفات الاربعة من كانمن أهل الكتاب والمقصود تمييزهم من المشركين في الحكم لان الواجب في المشركين القتال أوالاسلام والواجب في أهل الكناب القنال أوالاسلام أوالجزية ممقال تعالى حتى يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدى الجزية هي مايعطي المعاهد على عهده وهي فعلة من جرى يجزى اذا قضي ماعليه واختلفوا في قوله عن بدقال صاحب الكشاف قوله عن يداما أن يراديه يدالمعطى أو يدالآخذ فان كان المراديه المعطى فغيه وجهان ( أحدهما ) أن يكون المراد عن يدمو اتبة غير ممتنعة لانم أبي وامتنع لم يعط يده بخلاف المطبع المنقاد ولذلك يقال أعطى يده اذا انقاد وألاء ألات الى فولهم نزع يده عن الطاعة كإيقال خلع ربقة الطاعة من عنقه ( وثانيهما) أن بكوب المرادحتي يعطوها عن يد الى يد نقداغير نسيئة ولامبعوثاعلى يد أحد بل على بدالمعطى الى بد الأخدوامااذا كان المراد يدالآخد ففيه أيضا وجهان (الاول)أن يكون المراد حتى يعطوا الجزية عن بدقاهرة مستولية للمسلين عليهم كاتقول اليد في هذا لفلان (وثانيهما) أن يكون المراد عن انعام عليهم لان قبول الجزية منهم وترك أرواحهم عليهم نعمة عظيمة وأماقوله وهمصاغرون فالمعنى انالجزية توخدمنهم على الصغار والذل والهوان بأن يأتي بها بنفسه ماشياغير راكب ويسلها وهوقام والمتسلم جالس ويوخد لحميته فبقال له أد الجزية وانكان يؤديها ويزجى قفاه فهذا معنى الصغار وقيل معنى الصغارهه ناهونفس اعطاء الجزية وللفقهاء أحكام كثيرة من توابع الذلوالصغار مذكورة في كتب الفقه ( المسئلة الثانية ) في شيء مز أحكام هذه

ان قيص ومالك ن الصيف فقالوا ذلك وقيل قاله قىحاص ن عازوراء وهوالذي قال ان الله فقر ونحز أغناء وسيبهذا القولأن البهودقتلوا الانبياء بعدموسي عليه الملام فرفعالله تعالى عنهم التوراة ومحاها من قلو بهم فغرج عزبر وهوغلام يسيح في الارض فأناه جبرىل عليدالسلاء فقالله أن تذهبقال أطلب العمل فحفظه التوراة فأملأها عليهم عنظهر لسانه لايخرم حرفا فقالواماجعالله التوراة فيصدره وهو غلام الاانه ابنه قال الامام الكلي لما قتل مختنصر علاءهم جيعا وكانعر واذذالاصغرا فاستصدره ولي يقسيه رجع بنواسرائيل الى بيتألقدس وليس فيهم من يقرأ التوراة بعث الله تعالى عزير البجدد الهمالتوراة ويكونآية بعد ما أماته مائة عام مقال أنه أتاه ملك ماناء فسد ما وسقاه فثلت مس في صدره فلمأتاهم فقال مي حد

على احدب عزيز كذيو وفقالوا انكنتكا ترعم فأمل علينا التوراة فغمل فقالوا ان الله تعالى الم يقذف ﴿ الآية ﴾ يدرسونه فأد

ان اليهود أضاعوا التوراة وعلوابغيرالحق فأنساهم الله تعسالي التوراة ونسخنها من سدورهم ورفع التابوت فتضرع عزير الىالله تعالى والتهل اليه فعاد حفظ النوراة الى قلبد فانذرقومه بهثم ان التابوت نزل فعر ضواما تلاه عزير على مافيه فوجدوه مثله فقالوا ماقالوا (وقالت النصارى المسيم ابن الله) هوأيضاقول بعضهم وانماقالوه استحالة لأن بكون ولدبعيرأ أولائن يفعل مافعله من ايراء الأكدوالابرص واحياء الموتى من لم يكن الها (ذلك)اشارةالىماصدر عنهم مالعظيمتينوما فيه من معي البعد للدلالة على بعد درجة المشار المه في الشناعة والفظاعة (فولهم بأفواههم) اماتاً كد لنسبة القول المدكور اليهم ونني النجوزعنها أواشعار بأنه قول مجرد عن يرهان وتحقيق مماثل للهمل الموجسود في الافواه

الآية ( الحكم الاول ) استدالت بهدنه الآية على انالمهم لايقتل بالذمي والوجه فى تقر يره ان قوله قائلوهم يفنضى ايجاب مقاتلتهم وذلك مشتمل على اباحة فتلهم وعلى عدم وجوب القصاص بسبب قتلهم فلماقال حتى يعطوا الجزيدعن يدوهم صاغرون علمناان مجوعهذه الاحكام قدانتهت عنداعطاء الجزية ويكفى فانتهاء المجموع ارتفاع أحد أجزائه فاذاارتفع وجوب قتله واباحة دمه فقدارتفع ذلك المجموع ولاحاجة في ارتفاع الجموع الى ارتفاع جميع أجزاء الجموع اذا البت هذا فتقول قوله قاتلوا الموصوفين من أهلالكتاب بدل على عدم وجوب القصاص بقتلهم وقوله حتى يعطوا الجزية لا يوجب ارتفاع ذلك الحكم لانه كني في انتهاء ذلك المجموع انتهاء أحداجزا مُوهووجوب قتلهم فوجب أن يبقى بعد أداء الجزية عدم وجوب القصاص كاكان (الحكم الثاني) الكفار فريقان فريق عبدة الاوتان وعبدة مااستحسنوا فهوالاء لايقرون على دينهم بأخذا لجزية و يجب قنالهم حتى يقولوا لااله الاالله وفريقهم أهل الكتاب وهم اليهود والنصاري والسامرة والصابئون وهذان الصنفان سبيلهم فيأهل الكتاب سبل أهل البدع فينا والمجوس أيضاسبيلهم سبيل أهل الكتاب لقوله عليه السلام سنواجم سنة أهل الكتاب وروى أنهصلي الله عليه وسلم أخذا لجزية من مجوس هعرفه ولاء بجب قنالهم حتى يعطوا الجزية و يعاهدوا المسلمين على أداء الجزية وانما قلنا انه لاتو خذ الجزية الامن أهل الكتاب لانه تعالى لماذكر الصفات الاربعة وهي قوله تعالى قائلو االذن لا يو منون بالله ولاباليوم الآخر ولايحرمون ماحرم الله ورسوله ولايدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتابحتي يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون قيدهم بكونهم من أهل الكتاب وهودوله من الذين أوتو الكتاب واثبات ذلك الحكم في غيرهم يقتضي الغاء هذا القيد المنصوص عليه وانه لايجوز (الحكم الثالث) في قدر الجزية قال أنس قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم علىكل محتلم دينارا وقسم عمر على الفقراء من أهل الذمة الني عشردرهما وعلى الاوساط أر بعدوعشرين وعلى أهل النزوة ثمانية وأر بدين قال أصحابنا وأقل الجزية دينار ولايزاد على الدنيار الايالتراضي فأذارصوا والتزموا الزيادة ضربناعلى المتوسط ديسارين وعلى الغني أربعة دنانير والدليل على ماذكرنا أن الاصل تحريم أحذ مال المكاف الاان قوله حتى يعطوا الجزية يدل على أخذشي فهذا الذي قلناه هوالقدر الاقل فيجوز أخذه والزائد عليملم يدل عليه لفظالجزية والاصل فيه الحرمة فوجب أنيبتي عليها (الحكم الرابع) توخد الجزية عنداً بي حنيفة رحه الله تعالى في أول السنة وعند الشافعي رحمالله تعالى فيآخرها ( الحكم الحامس) تسقط الجزية بالاسلام والموت عندأ بى حنيفة رحه الله لقوله عليه الصلاة والسلام ليس على المسلجزية وعند الشافعي رجمالله لاتسقط (الحكم السادس) قال أصحابنا هؤلاء انما أقروا على دينهم الباطل بأخمدالجزية حرمة لآبائهم الذين انقرضوا علىالحق منشريعة التوراة والانجيل

وأيضامكناهم من أيديهم فريما يتفكرون فبعرفون صدق محدصلي الله عليه وسلم ونبوته فامهلوا لهذا المعنى والله أعلم و بق ههناسو الان (السو الالول) كان ان الراوندي يطعن فى القرآن و يقول انه ذكر فى تعظيم كفر النصارى قوله تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الارض وتخر الجبال هدا أن دعوا للرحن ولدا وماينبغي للرحن أن يتخذ ولدا فبين اناظهارهم لهذا القول بلغ الىهذا الحدثم انهلا أخذمنهم دينارا واحداقررهم عليه وما منعهم منه والجواب ليس المقصود منأخذ الجزية تقريره على الكفربل المقصودمنها حقن دمه وامهاله مدة رجاء انهر عاوقف في هذه المدة على محاسن الاسلام وقوة دلائله فينتقل من الكفر الى الايمان (السوَّال الثاني) هل يكني في حقق الدم دفع الجرية أملاوالجواب انه لايد معه من الحلق الذن والصغسا رللكفر والسبب فيه أنّ طبع العاقل ينفر عن تحمل الذل والصفا ر فاذا أمهل الكافر مدة وهو يشاهد عز الأسلام ويسمع دلائل صحته وبشاهد الذل والصفار فى الكفر فالظاهر أنه يحمله ذلك على الانتقال الى الاسلام فهذا هو المقصود من شرع الجزية \* قوله تعالى (وقالبَ اليهودعز بزابن الله وقالت النصارى المسيح ابى الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهئون قول الذي كفروا من قبل قاتلهم الله أني يو وكون ) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لماحكم في الآية المتقدمة على اليهود والنصارى بأنهم لايؤمنون بالله شمرخ ذلك في هذه الآية وذلك بأن نقل عنهم أنهم أثبتوالله ابناومن جوز ذلك في حق الاله فيهو في الحقيقة قدأنكر الاله وأيضابين تعالى انهم بمنزلة المشركين في الشرك وانكانت طرق القول بالشرك مختلفة اذلافرق بين من بعبد الصنم و بين من بعبد المسيح وغيره لانه لامعنى للشرك الأأن يتخد الانسان مع الله معبودا فاذا حصل هذا المعنى فقد حصل الشرك بل الالونأملنا لعلنا انكفرعابد الوثن أخف منكفر النصارى لانعابد الوثن لايقون انهذا الوثن خالقالعالم والهالعالم بل يجر يه مجرى الشيء الذي يتوسل به الى طاعة الله أماالنصارى فأنهم يثبتون الحلول والاتحاد وذلك كفرقبيم جدا فثبت انه لافرق بين هوالاءالحلوليةو بينسائرالمشركين وانهم انماخصهم بقبول الجزية منهم لانهم فالظاهر ألصقوا أنفسهم بموسى وحيسى وادعوا انهم يعملون بالتوراة والانجيل فلاحل تعظيم هذين الرسولين المعظمين وتعظيم كتابيها وتعظيم أسلاف هوالاء اليهودوالنصاري بسبب انهم كانوا على الدين الحق حكم الله تعالى بقبول الجزية منهم والافني الحقيقة لافرق بينهم وبين المشركين (المسئلة الثانية) في قوله وقالت اليهود عزيرًا بن الله أقوال (الاول) قال عبيد بن عير انما قال هذا القول رجل واحد من اليهود اسمه قداص بن عاز وراء (الثاني) قال ان عباس في رواية سعيد بنجبير وعكرمة أتى جاعة من اليهود الي رسول الله صلى الله عليه وسلموهم سلام بن مشكم والنعمان بن أوفى ومالك بن الصيف وقالوا كيف نتبهك وقدتركت قبلتنا ولاتزعم انعزيرا ابنالله فنزلت هذه الآية وعلى هذين

قول الذين كفروا (من قبل)أىمن فبلهم وهم المشركون الذين بقولون الملائكة بنات الله أو اللات والعزى بنات الله لاقدماؤهم كاقيل اذلاتعدد في القول حتى تأتى التشبيه وجعله يين قولىالفر يقينمعا كحاد المقول ايس فيدمن يد مزية وفيل الضمسر للنصارىأىيضاهي قولهم المسيح ابنالله فولاليهود عزيزالخ لانهم أقدم منهموهو أيضاكا ترىفانه يستدعي اختصــاص الرد و الابطال يقوله تعالى ذاك قولهم أفواههم بقول النصاري (قاتلهم الله)دعاءعليهمجيعا بالاهلاك فانمن قاتله الله هلك اوتعجب من شناعة قوالهم (أني يوْفكـون) كيف يصرفون من الحق الى الباطلوالحال أنهلاسبيل اليه أصلا (اتخذوا) زبادة تقرير لماسلف من كفرهم بالله تعالى (أحبارهم) وهمعلاء اليهودواختلف فيواحده قال الاصمى لاأدرى أهو حبرام حبروقال أبو الهيثم بالفتح لاغيروكان الليث وابن السكيت يقولان حبرو حبر ﴿ القولين ﴾

## للمالم ذميا كان أومسلابعد أن كان من أهل الكتاب ﴿ ٦٢١ ﴾ (ورهباتهم) وهم على النصاري من أصحاب الصوامع

أى اتخذكل واحدمن الفرىقين علماءهم لاالكل الكل(أربابامن دون الله) بأنأطاعوهم في عريم ماأحله اقدتعالى وتحليل ماحرمهأو بالسجود لهم ونحوه تسمية اتبساع الشيطانعبادةلهفيقوله تعسالي مأأبت لاتعبد الشيطان وقوله تعالى بلكانوايعدون الجن قال عدى بن حاتم أتبت رسول الله عسلى الله عليه وسلوفي عنق صليب من ذهب وكأن اذذاك على دين يسمى الركوسية فريق من النصاري وهو يقرأ سورة براءة فغال یاعدی اطرح هذاالوتن فطرحته فحلما انتهبي الى قوله تعالى اتخذواأحبارهمورهبا نهرأر المامن دون الله قلت مارسول الله لم يكونوا يعبدونهم فقال عليه الصلاة والسلام أليس محرمون ما أحل الله فتحرمونه وبحلون ماحرم الله فتستحلونه فقلت يلي قال ذلك عبادتهم قال الربع قلت لابي العالية ا كيف كمانت تلك الربوبية

القولين فالقائلون بهذا المذهب بعض اليهود الاان الله نسب ذلك القول الى اليهوديناء على عادة العرب في القاع اسم الجاعة على الواحديقال فلان يركب الحيول والله لم يركب الاواحدا منها وفلان مجالس السلاطين ولعله لايجالس الاواحدا (والقول الثالث) لعلهذا المذهب كانفاشيافيهم تمانقطع فعدى اللهذلك عنهم ولاعبرة بانكار اليهودذلك فان حكاية الله عنهم أصدق والسبب الذي لاجله قالواهدا القول مارواه ابن عباس ان اليهود أضاعوا ألتوراة وعلوا بغير الحق فأنساهم الله تعالى التوراة ونسخهامن صدورهم فتضرع عن رابي اللهوايتهل اليه فعاد حفظ التوراة الى قلبه فأنذرقومه مه فلا جر بوه وجدوه صادقاً فيه فقالوا ماتيسر هذالعزير الاانه ابن الله وقال الكلبي قتل بختنصر علاءهم فلم يبق فيهمأ حديمرف التوارة وقال السدى الممالفة قنلوهم فلميبق فيهم أحديمرف التوراة فهذا ماقيل فيهذا الباب وأماحكاية اللهعن النصاري انهم بقوأون المسيح ابن الله فهى ظاهرة استكن فيها اشكال قوى وهى اناتقطع ان المسيح صلوات الله عليه وأصحابه كانوا مبرأين من دعوة الناس الى الابوة والبنوة فانهذا أفسش أنواع الكفر فكيف يليق بأكا برالانبياء عليهم السلام واذاكان الامركذلك فكيف يعقل اطباق جلة محيى عيسي من النصارى على هذا الكفرومن الذي وضع هذا المذهب الغاسد وكيف قدرعلى نسبته الى المسيح عليه السلام فقال المغسر ونفي الجوابءن هذاالسوال أناتباع عيسي عليه الصلاة والسلام كانوا على الحق بعدرفع عيسي حتى وقع حرب بينهم وبين اليهود وكان في اليهود رجل شجاع يقال له يولس قتل جعامن أصحاب عيسى مم قال لايهودان كان الحق مع عيسى فقد محكفر ناوالنارمصيرناو يحن مغبونون ان دخلوا الجنةودخلناالنارواني احنال فاصلهم فعرقب فرسه وأظهر الندامة بماكان يصنع ووضع على رأسه التراب وقال نوديت من السماء ليس لك توية الاأن تتنصر وقد تنت فأدخله النصارى الكنيسة ومكت سنة لايخرح وتعاالانجيل فصدقوه وأحبوه ممضى الىبيت المقدس واستخلف عليهم رجلااسمه نسطور وعلمان عيسي ومريم والاله كانوا ثلاثة وتوجه الىالروم وعلهم اللاهوت والناسوت وقال ماكان عيسي انساما ولاجسما ولكته الله وعلم رجلاآخر يقال له يعقوب ذلك تمدعا رجلا يقال له ملىكافقال له ان الاله لم يزل ولايزال عيسى ممدعاله والاءالثلاثة وقال لكل واحدمتهم أنت خليفتي فادع الناس الى أنجيلك ولقدرأيت عيسى في المنام ورضى عنى وانى غدا أذبح نفسي لمرضاة عيسى ثم دخل المذبح فذبح نفسه ثم دعا كل واحد من هو لاء الثلاثة الناس الى قوله ومذهبه فهذاهوا السبب في وقوع هذا الكفر في طوائف النصاري هذاما حكاء الواحدي رجه الله تعالى والاقرب عندي أن يقال لعله وردلغظ الان في الأنجيل على سبيل التشهر يف كاوردلفظالخليل فيحق ابراهيم على سبيل التشمريف ثم ان القوم لاجل عداوة اليهود ولاجل أن يقابلواغلوهم الفاسد في أحد الطرفين بغلوفاسد في الطرف الثاني فبالغوا

ما يخالف أقوال الاحبار فكانوا يأخذون بأقوالهم ﴿ ٦٢٢ ﴾ و يتركون حكم كتاب الله (والمسيح بن مريم ) عطف

وفسر والفظ الاين بالبنوة الحقيقية والجهال قبلوا ذلك وفشاهذ المذهب الفاسدفي أتباع عيسى عليه السلام والله أعلم بحقيقة الحال ( المسئلة الثالثة ) قرأعا صم و الكسائى وعبد الوارث عن أبي عروعزير بالتنوين والباقون بغير التنوين قال الزجاج الوجد اثبات التنوين فقوله عزيرمبتدأ وقوله ابن الله خبره واذاكان كذلك فلابدمن التنوين في حال السعة لان عزيرا ينصرف سواء كان أعجميا أوعر بياوسبب كونه منصرفا أمران (أحدهما) انهاسم خفيف فينصرف وانكان أعجميا كهودولوط ( والثاني ) انه على صيغة التصغيروان ألاسماء الاعجمية لانصغر وأماالذين تركوا التنوين فلهم فبد ثلاثة أوجه (أحدها)أنه أعجمي ومعرفة فوجبأن لاينصرف ﴿ وَالثَّانِي انْ قُولُهُ ابْنُ صَفَّةٌ والخبرمحذوف والتقدير عزيران اللهمعبود باوطعن عبدالقاهر الجرجاني في هذا الوجه فى كتاب دلائل الاعجاز وقال الاسم اذاوصف بصغة مأخبرعنه فن كذبه انصرف التكذيب الى الخبروسار ذلك الوصف مسلا فلوكأن المقصود بالانكاره وقواهم عزير ابن الله معبود نالتوجه الانكار الى كونه معبودا لهم وحصل كونه ابنالله ومعلوم أن ذلك كفروهذاااطعن عندى ضعيف أماقوله انمن أخبرعن ذات موصوفة بصفة بأمر من الاموروأنكره منكر توجه الانكارالي الحبر فهذا مسلم وأماقوله و يكون ذلك تسليما لذلك الوصف فهذا منوع لانه لايلزم من كونه مكذبالذاك الخبر بالتكذيب أن يدل على ان ماسواه لا مكذبه يل دصدقه وهذا مناء على دليل الخطاب وهوضعيف لاسيما في مثل هذا المقام (الوجه الثالث) قال الفراء نون التنوين ساكتة من عزير والبافي قوله ابن الله ساكنة فحصل ههنا التقاء الساكنين فعذف نون التنوين للتحفيف وأنشد الغراء فألفيته غبر مستعتب # ولاذا كرالله الاقليلا

واعم انه لما حكى عنهم بهذه الحكاية قال ذلك قولهم بأ فواهم واقائل أن يقول انكل قول انما يقال بالقم فامعنى تخصيصهم لهذا القول بهذه الصفة والجواب من وجوه (الاول) أن يراد به قول لا يعضده برهان فاهوالالفظ يفوهون به فارغ م معنى معتبر لحقد والحاصل انهم قالوا باللسان قولا ولكن لم يحصل عند العقل من ذلك القول اثرلان اثبات الولد للاله معانه معزه عن الحاجة والشهوة والمضاجعة والمباضعة قول باطل ليس عند العقل منه أثرون ظيره قوله تعالى يقولون با فواهم ماليس في قلوم م (والثانى) ان الانسان قد يختار مذهبا اما على سبيل الكناية واما على سبيل الرمزوالتعريض فاذا صرح بهوذكره بلسانه فقلك هوالغاية في اختياره لذلك المذهب والنهاية في كونه ذاهبااليه قائلا به والمرادهها انهم يصرحون بهذا المذهب ولا يخفونه البتة (والثالث) ان المرد انهم دعوا الخلق الى هذه المقالة حتى وقعت هذه المقالة في الافواه والالسنة والمرادمنه مبالغتهم في دعوة الخلق الى هذه المقالة حتى وقعت هذه المقالة في الافواه والالسنة والمرادمنه مبالغتهم في دعوة الخلق الى المذهب مماثل (المسئلة الاولى) في تفسير هذه الآية وجوه (الاولى) ان المراد انهذا القول من مسائل (المسئلة الاولى) في تفسير هذه الآية وجوه (الاولى) ان المراد انهذا القول من

على رهانهم أى أيخذه النصارى ربامعبودا بعد ماقالواانها بندتعالى عن ذلك علواكيرا وتحصيص الاتخاذبه يشرالي أن اليهود ما فعلوا ذلك بعزيرونأخيره فيالذكر معأن انخاذهماه عليه الصلاة والسلام ريامعبودا أقوى من محرد الاطاعة فيأمرا اتحليل والتحريم كاهو المراد باتخاذهم الاحباروالرهبات أربابا لانه مختص بالنصارى ونسبته عليه الصلاة والسلامالي أمدمن حيث دلالتهاعلى مربويته المنافيةللربو بيةللامذان بكمال ركاكة رأمهم والقضاءعليهم نهاية الجهل والحاقة ( وما أمروا) أي والحال أنأولئك الكفرة ماأمروا فى كتابيهم (الاليعبدوا الهاواحدا) عظيم الشأن هوالله سمحانه وتعالى يطيعواأمره ولايطيعوا أمر غيره بخلافدفان ذلك مخل بعبادته تعالى فانجيع الكتبالسماو يةمتفقة على ذلك قاطبة وقدقال

المسيح عليه السلامانه من يشيرك بالله فقدحرم الله عليه الجنة وأما اطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم ﴿ اليهود ﴾

## وسائر من امرالله تعالى بطاعته فه كي في الحقيقة ﴿ ٦٢٣ ﴾ اطاعة لله عزوجل أووما أمر الذين أتخذهم الكفرة

أربابامن المسيئح والاحبار والرهبان الاليوحدواالله تعالى فكيف يصيح أن يكونو اأرباباوهم مأمورون مستعبدون مثلهم ولا يقدح في ذلك كون ربو بيةالاحبار والرهبان بطريق الاطاءة فأن تخصيص العبادة به تعالى لايتمقق الابتخصيص الطاعة أيضا بهتعالي وحث لم فخصوها به تعالى لم نخصوا العبادة به سنحانه (لااله الاهو) صفة النيدلالهاأ واستئناف مقررالتوحيد (سيحانه عما بشركور)عن الاشراك به في العبادة والمناعة ( ر بدون أن يطفئوا أنو رالله) اطفاءالنارعبارة عزازالة لهماالموجية الزوال نورها لاعن ازالة تورها كإقبل لكن لما كان الغرض من اطفاء نار لا براديهاالاالنور كالمصباح ازالة نورها جمل اطفار ها عبارة عنها ممشاع ذلك حتى كان عبارة عن مطلق ازالةالنوروان **كأن**لغير النار والسرفذلك انحصارامكان الازالة

اليهودوالنصاري يضاهي قول المشركين الملائكة بنات الله (الثاني)أن الضمير للنصاري أي قولهم المسيح ابن الله يضاهي قول اليهود عزيزابن الله لانهم أقدم منهم (الثالث) انهذا القو ل من النصارى يضاهي قول قدمائهم يعنى انه كفرقديم فهوغير مستحدث (المسئلة الثانية) المضاهاة المشابهة قال الغراء يقال ضاهيته ضهيا ومضاهاة هذا قول أكثر أهل اللغة في المضاهاة وقال شمر المضاهاة المتابعة يقال فلان يضاهي فلاناأي يتابعه (المسئلة الثالثة ) قرأ عاصم يضاهنون بالهمزة و بكسر الهاء والباقون بغيرهمرة وضم الهاء يقال ضاهيته وضاهأته لغتان مثل أرجيت بوأرجأت وقال أحدين يحيى لمتابع عاصما أحد على الهمزة مم قال تعالى قاتلهم الله أني يو فكون أي هم احقاء بان يقال لهم هذا القول تعجبا من بشاعة قولهم كما يقال القوم ركبوا سبعا قاتلهم الله ماأعجب فعلهم أنى يؤفكون الافك الصرف بقال أفك الرجل عن الحيرأى قلب ومعرف ورجل مأفوك أى مصروف عن الحيرفة وله تمالى أني يؤفكون معناه كيف يصدون و يصرفون عن الحق بعد وضو حالدليل حتى يجعلوالله ولدا وهذاالتعب اتماهوراجم الى الخلق والله تعالى لا يتعجب من شي ولكن هذا الخطاب على عادة العرب في مخاطباتهم والله تعالى عجب نبيه من تركهم الحق واصرارهم على الباطل # قوله تعالى ( أتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دونالله والمسيح بن مريم وماأمرواالاليعبدواالهاواحدالاالهالاهوسيحانه عما يشركون ) واعلمانه تعالى وصف اليهود والنصاري بضر ب آخر من الشرك بقوله اتخذوا أحبارهم ورهبانهم والمسيح بن مريمأر بابا من دونالله وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال أبو عبيدة الاحبار الفقهاء واختلفوا في واحد ، فبعضهم بقول حبر و بعضهم يقول حبر وقال الاصمعي لأأدرى أهوالجبرأوالحبروكان أبوالهيثم يقول واحد الاحبار حبربالغتيم لاغير وينكر الكسر وكان الليث وابن السكيت يقولان حبروحبر للعالم ذميا كان أو مسلما بعد أن يكون من أهل الكتاب وقال أهسل المعساني الحبر المالمالذي بصناعته يحبر المعاني ويحسن البان عنها والراهب الذي تكنت الرهبة والخشية في فلبه وظهرت آثار الرهبة على وجهه ولباسه وفي عرف الاستعمال صار الاحبار مختصا بعلاء اليهود من ولدهرون والرهبان بعلاء النصاري أصحاب الصوامع ( المسئلة الثانية ) الا كثرون من المفسرين قالواليس المرادمن الارماب انهم اعتقدوافيهم انهم آلهة العالم يل المرادأنهم أطاعوهم في أوامر هم ونواهيهم نقل أن عدى بن حاتم كان نصرانيا فانتهى الى رسولاً لله صلى الله عليه وسلموهو يقر أسورة براءة فوصل الى هذه الآية قال فقلت لسنانعبدهم فقال أليس يحرمون ماأحل الله فتحرمونه و يحلون ماحرم الله فتستحلونه ققلت بلي قال فتلك عبادتهم وقال الربيع قلت لابي العالية كيف كانت تلكالربو ببةفيني اسرائيل فقال انهيرر يماو جدوافي كناب اللهمايخالف أقوال الاحبار والرهبسال فكانوا يأخذون باقوالهم وماكانوا يقبلون حكم كناسالله تعالىقال شيخنا

وحدانيته وتنزه دعن الشركاء والاولاد أو الفرآن ﴿ ٦٢٤ ﴾ العظيم الناطق بذلك أي ير بدأ ه ل الكنابين أن يردوا

ومولانا خاتمة المحققين والمجتهدين رضي الله عنه قد شاهدت جاعة من مقلدة الفقهاء قرأب عليهم آمات كشيرة من كتاب الله تعالى في بعض مسائل وكانت مذاهبهم بخلاف تلك الآيات فلم يقبلو اثلاثالا يات ولم يلتفتوا اليها و بقوا ينظرون لل كالمتعجب يعني كيف يمكن العمل بظواهر الآيات مع أن الرواية عن سلفنا وردت على خلافها ولو تأملت حق التأمل وجدت هدا الداءسار مافي عروق الاكثرين من أهل الدنيافان قبل اله تمالى لما كفرهم بسبب انهم أطاعوا الاحبار والرهبان فالفاسق يطيع الشيطان فوجب الحكم بكفره كا هو قول الخوارج والجواب أن الفاسق وان كان يقبل دعوة الشيطان الاأنه لايعظمه لكن يلعنه ويستحف به أماأولئك الاتباع كانوا يقبلون قول الاحبار والرهبان و يعظمونهم فظهرالغرق ( والقول الثاني ) في تفسيرهذه الربو بية أن الجهال والحشوية اذا بالغوافي تعظيم شيخهم وقدوتهم فقد يميل طبعهم الىالقول بالحلول والاتحاد وذلك السيخ اذاكأن طالبا للدنيا بعيداعن الدين فقد يلق اليهم ان الامر كايقولون و يعتقدون وشاهدت بعض المزورين من كان بعيدا ص الدين كان يأمر أتباعد بوأصحابه بأن يسجدوالهوكان يقول لهمأ نتم عبيدى فكان يلق البهم من حديث الحلول والآتحاد أشباء ولو خلا ببعض الجني من أتباعه فر بماادع الالهية فاذا كان مشاهدا في هذه الامة فكيف يبعد ثبوته في الايم السالغة وحاصل الكلامأن تلك ال بو ية يحتمل أن يكون المراد منها أنهم أطاعوهم فيما كانوا مخالفين فيه لحكم الله وأن يكون المراد منها أنهم قبلوا أنواع الكفر فكفروا بالله فصار ذلك جاريا مجرى أنهم أتخذوهم أربابا من دون الله و يحتمل أنهم أثبنوا في حقهم الحلول والاتحاد وكل هذه الوجوه الاربعة مشاهد وواقع في هذهالأمة ثم قال تعالى وما أمروا الاليعبدوا الها واحدا ومعناه ظاهر وهو أنالتوراة والانجيل والكتب الالهية ناطعة بذلك نم قال لااله الا هو سجانه عا يشركون أي سجانه من أن يكون له شريك في الامر والتكليف وأن يكونله شريك في كونه مسجودا ومعبودا وأن يكونله شريك في وجوب نهاية التعظيم والاجلال \* قوله تعالى ( ير يدون أن يطفئوانورالله بأفواههم و يأبي الله الا أنيتم نوره ولوكره الكافرون) اعلم إن المقصودمنه بيان نوع الشمن الافعال القبيحة الصادرة عن رؤساء اليهودو النصارى وهوسعيهم في ابطال أمر محدصلي الله عليه وسلم وجدهم في اخفاء الدلائل الدلالة على صحة شرعه وقوة دينه والمرادمن النورالدلائل الدالة على صحيد نبوته وهي أمور كثيرة جدا (أحدها ) المعيزات القاهرة التي ظهرت على ده فان المعير اما ان يكون دليلاعلى الصدق أولا يكون فان كان دليلاعلى الصدق فعيث ظهر المعرزلا يدمن حصول الصدق فوجب كون محدصلي الله عليه وسلم صادقا وانلميل على الصدق قدح ذلك في نبوة موسى وعيسى عليهما السلام (وثانيها) القرآن العظيم فى المستنى منه بقاؤ ،على الذي ظهر على لسان مجد صلى الله عليه وسلم مع أنه من أول عره الى آخر ، ما تعلم و ماطالع

القرآن و یکذبو، فیمسا نطق به من النوحيد والنزه عن الشركاو الاولاد والنمراثعالتي من جهلتمها ما خالفوه من أمرالحل والحرمة (بلفواههم)بأقاو يلهم الياطلة الخأرجة منها من غرأن بكون لها مهيداق تنطبق عليه أوأصل تستنداليه حسبما جكي عنهم وقيل المراد مه نيوة الني صلى الله عليدو المهذاوقدقيل مثلت حالهم فيماذ كر يحال من يريدطمس يورعظهم مثبت في الآفاق بنفخد (ويأبي الله) أي لاير بد (الاأن يتم نوره) ماعلاء كلة التوحيد واعزاز دين الاسلام وانماصح الأستثناء المفرغ من الموجب لكونه بمعنى النؤكا أشراليدلوقوعد في مقاللة قوله تعالى بر بيبونوفيدمن المبالغة والدلالة على الامتناع ما ليس في نفي الارادة اى لايريد شيئامن الاشياء الااتمام نورهفيندرج ماكانعليد فضلاعي الإطيفاد عنى الجلهار النور في مقام الاضمار مضافال ضميهمز وجل زردة اعتناه يشأنه وتشر يفله ﴿ وما ﴾

معطو فسة علىجلة قبلهامقدرة وكلتاهما في موقع الحال أي لار مدالله الااتمام نوره لولم يكره الكافرون ذلك ولوكر هوه أي على كل حال مفروض وقد حذفت الاولى في الباب حذفا مطردا لدلالة الثانية عليها دلالة واضعة لانالشي اذاتحقق عند المانع فلان يتحقق عندعدمه أولى وعلى هذا السر د ور ما فی آن و لو الوصلية بن من التأكيد وقدمرز بادة تحقيق لهذامرارا (هوالذي أرسل رسوله) ملتبسا (بالهدى)أى القرآن الذىهوهدىللمتقين (ودن الحق) الثابت وهو دين الاسسلام (ليظهره) أي رسوله (على الدن كله)أي على أهل الادمان كلهم أوليظهر الدينالحق على سائر الاديان بنسخه الاها حسيما تقتضمه الحكمة والجملة سيان وتقرير لمضمون الجلة السابقة والكلام في قوله

ومااستفادومانظرفي كتابوذلك من أعظم المعجزات (وثااثها) أن حاصل شريعته تعظيم اللهوالثناءعليه والانقياد لطاعته وصرف النغس عن حبالدنيا والترغيب في سعادات الأخرة والعقل يدل على أنه لاطريق الى الله الامن هذا الوجد ( ورابعها ) أن شرعد كانخالبا عنجيع العيوب فليسفيه اثبات مالايليق باللهوليس فيه دعوة الىغىرالله وقدملك البلاد العظيمة وماغيرطر يقته في استحقار الدنياوعدم الالتفات البها ولوكان مقصوده طلب الدنيالمابق الامر كذلك فهذه الاحوال دلائل نبرة وبراهين قاهرة في صحة قوله ثم انهم بكلماتهم الركيكة وشبهاتهم السخيفة وأنواع كيدهم ومكرهم أرادوا ابطال هذه الدلائل فكان هذاجار يامجري من يريدا بطال نورا اشمس بسبب أن ينفخ فيها وكاأن ذلك باطل وعمل صائع فكذا ههنا فهذا هوالمراد من قوله يريدون أن يطَّفتُوا نور الله بأفواههمهم انهتعالى وعدمجدا صلى اللهعليه وسلمن يدالنصرة والقوة واعلاءالدرجة وكال الرتبه فقال و يأبي الله الاأن يتم نوره ولوكره الكافرون فان قبل كيف جازأ بي الله الاكذاولايقال كرهتأ وأبغضت الازيدافلناأجري أبي محرى لميردوالنقدير ماأرادالله الاذلك الاان الاباء يفيدزيادة عدم الارادة وهي المنع والامتناع والدليل عليه قوله صلى الله عليه وسلم الأوافط المناأ بينا ﴿ فامتدح بذلك ولا يجوز أن يمتدح بأنه يكره الظلم الانذاك يصم من القوى والضعيف ويقال فلان أبى الضيم والمعنى ماذكر ناموا نماسمي الدلائل بالنور لان النور يهدى الى الصواب فكذلك الدلائل تهدى الى الصواب في الاديان المقوله تعالى (هوالذي أرسل رسوله بالهدى ودن الحق ليظهر ، على الدي كله ولوكره المشركون) اعلمانه تعالى لماحكي عن الاعداءانهم محاولون ابطال أمر مجد صلى الله عليه وسلمو بين تعالى أنه يأبى ذلك الابطال وأنه يتم أمر ، بين كيفية ذلك الاتمام فقال هوالذى ارسل رسوله بالهدى ودين الحق واعلمان كال حال الانبياء صلوات الله عليهم لاتحصل الابمجموع أمور ( أولها) كثرة الدلائل والمعجزات وهوالمراد من قوله أرسل رسوله بالهدى (وثانيها) كون دينه مشتملاعلى أمور يظهر لكل أحد كونها موصوفة بالصواب والصلاح ومطابقة الحكمة وموافقة المنفعة في الدنيا والآخرة وهو المرادمن قوله ودين الحق ( وثالثها ) صبرورة دينه مستعليا على سائر الاديان عالياعليها غابا الاصدادهاقاهرا لمنكريها وهوالمراد من قوله ليظهره على الدين كلمواعلمان ظهورالشي على غيره قديكون بالحجمة وقديكون بالكثرة والوفور وقديكون بالغلبة والاستيلاء ومعلوم انه تعالى بشر بذلك ولايجوزأن يبشر الابأمر مستقبل غير حاصل وظهورهذا الدين بالجة مقررمعلوم فالواجب حله على الظهور بالغلبة فانقيل ظاهر قوله ليظهره على الدين كله يقتضى كونه غالبالكل الاديان وليس الامر كذلك فان الاسلام لم يصر غالبا اسائر الاديان في أرض الهندوالصين والروم وسأتر أراضي الكفرة قلناأ جابو اعند من وجوه (الاول) انه لادين بخلاف الاسلام الاوقدقهرهم المسلون وظهرواعليهم فيعض المواضعوانلم

عزوجل (ولوكره ﴿ ٧٩ ﴾ ع المشركون)كما فيماسبق خلاأن وصفهم بالشرك بعدوصفهم بالكفرللد لالة على أنهم ضموا الكفر بالرسول الى الكفر بالله

يكن كذلك فيجيع مواضعهم فقهروا اليهود وأخر جوهم من يلاد العرب وغلبوا النصارى على بلادالسام وماوالاهاالى ناحية الروم والغرب وغلبوا المجوس على ملكهم وغلموا عباد الاصنام على كثير من بلادهم عايلي الترك والهند وكذلك سأرالاديان فثبت ان الذي أخبرالله عند في هذه الآية قدوقم وحصل وكان ذلك اخبارا عن الغيب فكان معجزا (الوجه الثاني) في الجواب أن نقول روى عن أبي هر يرة رضي الله عنه انه قال هذا وعد من الله بأنه تمالى يجعل الاسلام عاليا على جميع الاديان وتمام هذا انما يحصل عندخروج عيسي وقال السدى ذلك عندخر وجالمه دى لايبقي أحد الادخل في الاسلام أو أدى الحراج (الوجه الثالث) المرادليظ هر الاسلام على الدين كله في جزيرة العرب وقد حصل ذلك فانه تعالى ما أبق فيها أحدامن الكفار (الوجه الرابع) ان المرادمن قوله ليطهره على الدين كلدأن يوقفه على جيع سرائع الدين و يطلعه عليها بالكلية حتى الانخفي عليه منهاشي (الخامس)ان المراد من قوله ليظهره على الدين كله بالحجة والبيان الأأن هذا الوجهضعيف لان هذا وعدبا به تعالى سيفعله والنقو يقبالجة والبيان كانت حاصلة من أول الامرو يمكن أن يجاب عنه بأن في مبدا الامر كثرت الشبهات سبب صنعف المؤمنين واستيلاء الكفار ومنع الكفار سائرالناس من التأمل في تلك الدلائل أمابعد قوة دولة الاسلام عجزت الكفار فضعفت الشبهات فقوى ظهورد لائل الاسلام فكان المرادمن تلك البشارة هذه الزيادة \* قوله تعالى (ياأيها الذين آمنوا ان كثيرا من الاحبار والرهبان ليأ كلون أموال الناس بالباطل و يصدون عن سبيل الله والذين يكنز ون الذهب والفضة ولاينفقونها فيسبيلالله فبشرهم بعدات أليم يوم يحمى عليهافي نارجهنم فتكوى بها جباههم وجنو بهم وطهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقواما كنتم تكنزون) اعلمانه تعالى الوصف رؤساء البهود والنصارى النكبر والتجبر وادعاء الربوبية والترفع على الخلق وصفهم فيهذه الآية بالطمع والحرص على أخذ أموال الناس تنبيهاعلى ان المقصود من اطهار تلك الربوية والتجيروالفضر أخذ أموال الناس بالباطل ولعمرى من تأمل في أحوال أهل الناموس والتزوير في زماننا وجدهده الآمات كأنها ماأنزلت الافى شأنهم وفي شرح أحوالهم فترى الواحد منهم بدعى أنه لايلتفت الى الدنيا ولايتعلق خاطره بجميع المخلوقات وإنه فيالطهارة والعصمةمثل الملائكة المقر بين حتىاذا آل الامرالى الرغيف الواحد تراهيته الكعليه ويتحمل نهاية الذل والدناءة في تحصيله وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى )قدعرفت ان الاحبار من اليهود والرهبان من النصارى بحسب العرف فالله تعالى حكى عن كثير منهم انهم ليأكلون أموال الناس بالباطل وفيه أبحاث (الاول) انه تمالى قيدذلك بقوله كثير اليدل بذلك على ان هذه الطريقة طريقة بعضهم لاطريقة انكل فان العالم لا يخلو عن الحق واطباق الكل على الباطل كالمتع وهذا يوهمأنه كاان اجاع هذه الامة على الباطل لا يحصل فكذلك في سائر الام (البحث

في انخاذهم لهم أر بابا يطيعونهم فيالاوامر والنواهى واتباعهم المهم فيمايأ تونوما يذرون (ان كشرا من الاحبار والرهيان ليأكلون أموال الناس بالباطل) يأخذونها بطريق الرشوة لتغيير الاحكام والشرائع والتخفيف والمسامحة فيهاوانماعبرعن ذلك بالاكل بناء على أنه معظم الغرض منسه وتقبحا لحالهم وتنفيرا للسامعين عنهم ( و يصدون) الناس (عن سليل الله) عن دين الاسلام أوعن المسلك المقرر فى التوراة والانحيل الى ماافتروه وحرفوه باخذ الرشا أويصدون عند بانفسهم باكلهم الاموال بالباطل (والذن يكتزون الذهبوالفضة )أي يجمعونهماويحفظونهما سواكان ذلك بالدفن أو يوجد آخر والموصول عبارة اماعن الكثير منالاحبار والرهبان فيكون مبالغة في الوصف بالحرص والضن بهما بعدوصفهم بماسبق

الاستعارة ان المقصود الاعظم منجع الاموال هوالاكل فسمى الشيء باسم ماهو أعظم مقاصده أو يقال منأكل شأيًا فقد ضمه الى نفسه ومنعه من الوصول الى غيره ومن جمعًا المالفقدضم تلكالاموال الىنفسه ومنعها منالوصول الىغيره فطاحصلت المشابهة بين الاكل وبين الاخذ من هذا الوجه سمى الاخذ بالاكل أو يقال أن من أخذ أموال الناس فاذاطولب بردهاقال أكلتها ومابقيت فلاأقدر على ردها فلهذا السبب سمي الاخذ بالاكل ( المحدث الثالث) انه قال ليأ كلون أموال الناس بالباطل وقد اختلفوا في تفسر هذا الباطل على وجوه ( الاول) انهم كانوا يأخذون الرشافي تخفيف الاحكام والمسامحة فى الشرائع ( والثاني ) انهم كانوايدعون عندالحشرات والعوام منهم انه لاسبيل لاحد الى الفوز بمرضاة الله تعالى الابخدمتهم وطاعتهم وبذل الاموال في طلب مرضاتهم والعوام كانوايغترون بتلك الاكاذيب ( الثالث) ألتوراة كانت مشتملة على آبات دالة على ْ مبعث محمد صلى الله عليه وسلم فأولئك الاحبار والرهبان كانوا يذكرون في تأويلها وجوها فاسدة وبحملونهاعلى محامل باطلة وكانوا يطيدون قلوب عوامهم بهذا السبب و يأخذون الرشوة ( والرابع ) انهم كانوا يقررون عندعوامهم أن الدين الحق هوالذي هم عليه فاذا قررواذلك قالواو تقوية الدين الحق واجب تمقالوا ولاطريق الى تقويته الااذاكان أولئك الفقهاء أقواما عظماء أصحاب الاموال الكثيرة والجمع العظيم فبهذا الطريق يحملونالعوام على انبذلواني خدمتهم نفوسهم وأموالهم فهذا هوالباطل الذي كانوا به يأ كلون أموال الناس وهي بأسرها حاضرة في زماننا وهوالطريق لاكترالجهال والمزورين الىأخذ أموال العوام والحتى من الخلق ممقال ويصدون عن سبيل الله لانهم كانوا بقتلون على متابعتهم ويمنعون عن متابعة الاحيار من الحلق والعلماء فى الزمان وفي زمان محمد عليه الصلاة والسلام كانوا يبالغون في المنع عن منابعته بجميع وجوه المكر والحداع (قال المصنف رضي الله عنه ) غاية مطلوب الحلق في الدنيا المال وألجاه فبين تعالى فى صفة الاحبار والرهبان كونهم مشخوفين بهذين الامرين فالمال هوالمراد بقوله ليأ كلون أموال الناس بالباطل وأماالجاه فهوالمراد بقوله ويصدون عن سبيل الله فانهم لوأقروابان مجمداعلي الحق لزمهم متابعته وحينئذ فكان ببطل حكمهم وتزول حرمنهم فلاجلاالخوف مزهداالمحذوركانوايبالغون فيالمنع مزمتابعة محمد صليالله عليه وسأ ويبالغون فيالقاء الشبهات وفي استخراج وجوهُ المكر والخديسة وفي منع الخلق من قبول دينه الحق والاتباع لمنهجه الصحيح ثمقال والذين بكنزون الذهب والفضة ولاينفقونها فيسبيل الله فبشرهم بعذاب أليم وفي الا يد مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله والذين احتمالات ثلاثة لانه يحتمل أن يكون المراد بقوله الذين أولتك الاحبار والرهبان و يحتمل أن يكون المراد كلاماميتدأ على ماقال بعضهم المراد مندمانعوالزكاة من المسلين

(ولانفقونهافي سبيل الله) فيكون نظمهم فيقرن المر تشين من أهل الكتاب تغليظاود لالة على كونهم اسوة لمهم في استعقاق البشارة بالعذاب الاليم فالمراد بالانفاق في سسيل الله الزكاة لماروى أنه لمانزل كبرذلك على المسلين فذ كرعمرارسولالله صلى الله عليه وسلفقال ان الله تعالى لم مغرض الزكاة الاليطيب بهاما بتىمن أموالكم ولقوله عايدالصلاة والسلام ماأدىزكاته

و يحتمل أن يكون المراد منه كل من كنز المال ولم يخرج منه الحقوق الواجبة سواء كان من الاحبار والرهبان أوكان من المسلمين فلاشك ان اللفظ محمل لكل واحد من هذه الوجوه الثلاثة وروى عن زيدن وهب قال مررت بأبي ذر فقلت بأباذر ماأنزلك هذه البلاد فقال كنت بالشام فقرأت والذين يكنزون الذهب والفضة فقال معاومة هذه الاتية نزلت في أهل الكتاب فقلت انها فيهم وفينا فصار ذلك سببالاوحشة بيني وبيند فكتب الى عثمانأن أقبل الى فلماقدمت المدينة انحرف الناس عنى كأنهم لم يروني من قبل فشكوت دلك الى عثمان فقال لى تنح قريبا فقلت انى والله لنأدع ما كنت أقول وعن الاحنف قال لماقدمت المدينة رأيت أباذر يقول بشرالكافرين برضف يحمى عليه في ارجهنم فتوضع على حلة ثدى أحدهم حتى تخرج من نغض كنفه حتى يرفض بدنه وتوضع على نغض كنفد حتى تخرج من حلة ثدمه فلما سمع القوم ذلك تركوه فأتبعته وقلت مأرأت هؤلاء الاكرهواماقلت لهم فقال ماعسي أن يصنع في قريش (قال مولانارضي الله عنه) انكانالرادتخصيص هذاالوعيد بمن سبق ذكرهم وهمأهل الكتاب كان التقديرانه تعالى وصفهم بالحرص الشديد على أخذ أموال الناس بقوله ليأ كلون أموال الناس بالباطل ووصفهم أيضامالهخل الشديد والامتناع من اخراج الواجبات عن أموال أنفسهم بقوله والذين يكنزون الذهب والفضة وادكان المرادمانعي الزكاة من المؤمنين كان التقدير انه تعالى وصف قبع طريقتهم في الحرص على أحذ أموال الناس بالباطل مم ندب المسلين الى اخراج الحقوق الواجبة من أموالهم و بين مافى تركه من الوعيد الشديد وانكان المراد الكلكان التقدير انه تعالى وصفهم بالحرص على أخذ أموال الناس بالباطل تم أردفه بوعدكل من امتنع عن اخراج الحقوق الواجبة من ماله تنبيها على انه لما كانحال من أمسكمال نفسه بالباطل كذلك فاظنك بحال من سعى في أخذ مال غيره بالباطل والتزوير والمكر ( المسئلة الثانية) أصل الكنزني كلام العرب هوالجم وكل شي جم بعضه الى بعض فهومكنوز يقال هذاجسم مكتنز الاجزاء اذا كان مجتمع الآجزاء واختلف علاء الصحابة في المراد بهذا الكنز المذموم فقال الاكثرون هوالم ل الذي لم تود زكاته وقال عمر في الخطاب رضى الله عنه ماأديت زكاته فليس بكنز وقال ان عركل ما أديت زكاته فليس بكنز وانكان تحتسبع أرضين وكل مالم تواد زكاته فهو كنز وانكان فوق الارض وقال جابر اذا أخرجت الصدقة من مالك فقدأ ذهبت عنه شره وليس بكنز وقال إن عباس في قوله ولا ينفقونها في سبيل الله يريد الذين لابو دون زكاة أوالهم قال القاضي تخصيص هذا المعنى عنع الزكاة لاسسبيل البديل الواجب أن بقال الكنز هوالمال الذي ماأخر ج عنه ماوجب اخراجه عنه ولافرق بين الزكاة وبين ما بحب من الكفارات وبين مايلزممن نفقة الحج أوالجمعة وبين مايجب اخراجه في الدين والحقوق والانفاق على الاهل أوالعيال وضمان المتلفات وأروش الجنايات فيجب فىكل هذهالاقسام أن يكون

فلس مكزاي بكزاوعد عليه فأنالوعيد عليد مع عدم الانفاق فيما آمر الله بالانفاق فيه وأماقوله عليدالصلاة والسلام من ترك صفراء أويهضاء كوىبها ونحوه فالرادمامالم يودحقها لقوله عليدالصدلاة والسلام مامن صاحب ذهب ولافضة لا يو 'دي منهاحقهاالااذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح مزنار فيكوى بهاجنبه وجبينه وظهرا (فيشرهم بعسداب أليم) خير للموصول

داخلا فى الوعيد ( والقول الثانى) ان المال الكثير اذاجع فهو الكتر المذموم سواء أديت زكاته أولم تود واحبج الذاهبون الى القول الاول على صحة قولهم بامور ( الاول) عموم قوله تعالى لها ماكسبت فان ذلك يدل على ان كل ما اكتسبه الانسان فهو حقه

أن يدفع حاجته بها فكان هذا الانسان بهذا المنع مانعا من ظهور حكمته ومانعا من وصول احسان الله الى عبيده واعلمان الطريق الخق أن يقال الاولى أن لا يجمع الرجل الطالب للدين المال الكشير الاانه لم ينع عنه في ظاهر الشرع فالاول محول على التقوى والثانى على ظاهر الفتوى امابيان ان الاولى الاحتراز عن طلب المال الكشير فبوجوه (الاول) ان الانسان اذا أحب شيئا فكلما كان وصوله اليه أكثر والتذاذه بوجسدانه أكثر كان حبه له أشد وميله أقوى فالانسان اذا كان فقيرا فكائه لم يذق اذة الانتفاع بالمال وكائه غافل عن تلك اللذة فاذا ملك القليل من المان وجد بقدره اللذة فصارميله أشد فكلما صارت أمواله أزيد كان التذاذه به أكثر وكان حرصه في طلبه وميله الى

وكذا قوله تعالى ولايسألكم أموالكم وقوله عليه الصلاة والسلام نع المال الصالح للرجل الصالح وقوله عليه السلام كل أمرئ أحق بكسبه وقوله عليه السلام ماأدى زكاته فليس يكنز وانكان باطنا ومابلغ أنيزى ولميزك فهسو كنز وانكان ظاهرا (الثاني) انه كانفيزمان الرسول عليه الصلاة والسلام جماعة كعثمان وعبد الرحن بن عوف وكان عليه السلام يعدهم من أكابر المؤمنين (الثالث) اله عليه السلام ندب الى اخراج ااثلث أوأقل في المرض ولوكان جع المال محرمالكان عليه السلام أقرالمريض بالتصدق بكله بلكان بأمر الصحيح في الصحته بذلك واحتج الذاهبون الى القول ااثاني بوجوه (الاول) عوم هذه الآية ولاشك انظاهرها دليل على المنع من جع المال فالمصير الى ان الجمع مباح بعد اخراج الزكاة ترك اظاهر هذه الآية فلا يصار اليد الابدليل منفصل (والثاني) ماروى سالم بن الجعد انه لما نزلت هذه الآية قال رسول الله صلى الله عليه وسلم تباللذهب تباللفضة قالهاثلاثافقالواله أىمال تتحذ قاللساناذاكرا وقلباخاشعا وزوجة تعين أحدكم على دينه وقال عليه السلام من ترانص فراء أو بيضاء كوي بها وتوفي رجل فوجدفي مئزره دينار فقال عليه السلام كية وتوفى أخرفوجد في مئزره ديناران فقال عليه الصلاة والسلام كيتان ( والثالث)ماروي عن الصحابة في هذا الباب فقال على كلمالزاد على أربعة آلاف فهوكنز أديت منه الزكاة أولم تواد وعن أبي هريرة كل صفراء أو بيضاء أوى عليها صاحبها فهي كنز وعن أبي الدرداء انه كان اذارأى العير تقدم بالمال صعد على موضع مرتفع و يقول جاءت القطار تحمل النار و بشر الكنازين يكي في الجباه والجنوب والطهور والبطون ( والرابع ) انه تعالى انماخلق الاموال ليتوسل بها الى دفع الحاجات فأذاحصل للانسان قدرمايد فعربه حاجته تمجع الاموال الزائدة عليه فهولاينتفعها لكونهازائدة على قدر حاجته ومنعها مزالفيرالذي عكنه

والغاء لتضمنه ممسني الشرط و يجوزان يكون الموصول متصوناهل نفسره فبشرهم (يوم) منصوب بعداب أليم أوعضم بدل عليدذلك أى يعذبون او باذكر ( عمى عليها في نار جهام) أي يوم توقد النارذات حمى شديد عليهاوأصله تحمى النارفيعل الاجاءللنار مبالغة تمحدفت النار وأسدالفعل اليالجار والمجرور تنبيها على المقصود فانتقل

تحصيله أشد فثبت ان تكثير المال سبب لتكثير الحرص في الطلب فالحرص متعب للروح والنفس والقلبوضرره شديدفوجب على العاقل أن يحترزعن الاضرار بالنفس وأيضاقد بينا انه كلاكان المال أكثركان الحرص أشد فاوقدرنا انه كان ينتهى طلب المال الى حديثة طع عنده الطلب و يزول الحرص لقد كان الانسان يسعى في الوصول الى ذلك الحد امالماثيت بالدليل انه كلما كان تملك الاموال أكثر كان الضرر الناسئ من الحرص أكبروانه لانهاية لهذا الضرر ولهذا الطلب فوجب على الانسان أن يتركه في أول الامر كاقال رأى الامر يفضي الي آخر \* فصير آخر ، أولا (والوجدالثاني) ان كسب المال شاق شديدوحفظه بعد حصوله أشدوأ شق وأصعب فيبتى الانسان طول عمره تارة فيطلب التحصيل وأخرى فيتعب الحفظ ثمانه لاينتفع بهاالا بالقليل و بالآخر يتركها مع الحسرات والزفرات وذلك هوالحسران المبين (والوجه الثالث) أن الرة المال والجآء تورث الطغيان كإقال تعالى أن الانسان ليطغى أنرآه استعنى والطعيان ينع من وصول العبد الى مقام رضوان الرحمن و يوقعه في الحسران والحدلان ( الوجمالراع ) انه تعالى أوجب الزكاة وذلك سعى في تنقيص المال ولوكان نكشره فضالة لماسعي السرع في تقيصه فان قيل لمقال عليه السلام المدالعليا خير من اليد السفلي قلنسا اليدالعليا اعاأمادته صفةالخيرية لانه أعطى ذلك القليل فبسبب أنه حصل في ماله ذلك النقصان القليل حصلت له الحمر مة و بسبب انه حصل للفقير زلاك الزيادة القليلة حصلت له المرجوحية ( المسئلة الثالثة ) جاءت الاخبار الكثيرة في وعيد مانعي الزكاة امامنع زكاة النقود فقوله في هذه الآية يوم يحمى عليها في نار جهنم وامامنع زكاة المواشى فأروى في الحديث انه تعالى يعذب أصحاب المواسى اذالم يؤدوا زكاتها بأن يسوق البدنلك المواسي كاعطم مامكون في أجسامها فترعلي أربابها فتطوعهم بأطلافها وسطعهم بقرونها كلاغدت أحراها عادت اليهم أولاها فلايزال كذلك حتى يغرغ الناس من الحساب (المسئلة الرائعة) الصحيح عند ناوجوب الزكاة في الحلي والدليل عليه قوله تعالى والدين بكنزون الدهب والغضة ولاينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أايم فانقيل هذا الوعيد انمايتناول الرجال لاالنساء قلنا نتكلم فيالرجل الذي أتخذ الحلي لنسائه وأيضا ترتيب هذاا اوعيدعلي جع الذهب والفضة حكم مرتب على وصف يناسبه وهو انجع ذلك المال عنعه من صرفه الى المحتاجين مع انه لاحاجة اليه اذلواحتاج الىانفاقه آلقدرعلى جعه واقدام غيرالمحتاج على منع آلمال من المحتاج يناسب أن يمنع منه فثبت انهذا الوعيد مرتب على وصف يناسبه والحكم المذكور عقب وصف يناسبه يجب كونه معللا مه فثيت ان هذاالوعيد لذلك الجمع فأغاحصل ذلك الوصف وجبأن يحصل معه ذلك الوعيد وأيضا أن العمومات الوآردة في ايجاب الزكاة موجودة في الحلى المباح قال عليه الســــلام هاتوار بع عشىرأموالكم وقال في الرقة ربع العشمر

منصيغة التأنيث الى التذكير كاتفول رفعت القصة قلت طرحت القصة قلت رفع الى الاميروا عاقيل عليها والمذكور شيا أن المراديهما دنانير رضى الله عنسه أريعة رضى الله عنسه أريعة وما دونها نفقة الكلام في قوله تمالى ولاينفقونها وقيل الضمير الحكمام وتخصيصهما

بالذكرلانهماقانون التمول أوللغضة وتخصيصها لقربها ودلالة حكمها على أن الذهب كذلك بل أولى ( فتكوى بها جباههم وجنسوبهم وظهورهم) لان جمهم الوجاهة بالغنى والتنع الوجاهة بالغنى والتنع البهية أولاتهم ازوروا البهية أولاتهم ازوروا عن السائل وأعرضوا أولانها أشرف الاعضاء أولانها أشرف الاعضاء أولانها أشرف الاعضاء

وقال ياعلى ليس عليك زكاة فاذاملكت عشرين مثقالافأ خرج نصف مثقال وقال ليس في المال حق سوى الزكاة وقال لازكاة في مال حتى يحول عليه الحول فهذه الآية مع جيع هذه الاخبار توجب الزكاة في الحلي المباح تم نقول ولم يوجد لهذا الدليل معارض من الكتاب وهوظاهر لانه ليس في القرآن ما يدل على انه لازكاة في الحلى الماح ولم يوجد في الاخبار أيضا معارض الاان أصحابنا نقلوا فيه خبرا وهو قوله عليه السلام لازكاة في الحلى المباح الاان أباعيسي الترمذي قال لم يصمح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحلى خبرصحيح وأيضا بتقديرأن يصمح هذاالخبر فنحمله على اللآلي لانهقال لازكأنني الحلى ولفظ الحلى مغردمحلي بالالف واألام وقددالما على إنهلوكان هناكمعهود سابق وجب انصرافه اليمه والمعهود فيالقرآن في لفظ الحلي الآلي قال تعالى وتستخرجوا منه حلية تلبسونها واذاكان كذلك انصرف لفط الحلي الى اللآلي فسقطت دلالته وأيضاالاحتياط في القول بوحوب الزكاة وأيضالا مكن معارضة هذاالنص بالقياس لان النص خبر من القياس فثنت ان الحق ماذكر ناه (المسئلة الخامسة) انه تمالى ذكر شدئين وهماالذهب والفضة ممقال ولاينفقونها وفيه وجهان (الاول) ان الضمير عالم الى المعنى من وجوه (أحدها) ان كل وحد منهما جلة وآنية دنانبر ودراهم فهو كقوله تعالى وان طائغتان من المو منين افتتلوا ( وثانيها ) أن كون التقدير ولا خفقون الكنوز (وثالثها)قال الزجاج التقدر ولا ينفقون تلك الاموال(الوجد الناني) أن يَكُونُ الضمر عائدًا الى اللفظ وفيه وجوه ( أحدها ) أن مكون القدر ولا ينفقون الفضة وحذف الذهب لانهداخل في الفضة من حيث انهما معايشتركان في ثمنة الاشياء وفي كونهما جوهرين شريفين وفي كونهما مقصودين بالبكيز فلاكاما متشاركين فيأكثرالصفات كان ذكرأحدهما مغنيا عن ذكر الآخر (وثانيها) ان ذكر أحدهما قديغني عن الآخر كقوله تعالى واذارأ واتجارة أولهوا انفضوااليها جمل الضمير للتجارة وقال ومن يكسب خطيئة أواثما تميرم به بريثا فجعل الضمير للاتم (وثالثها) أن يكون التقدر ولاينفقونها والذهب كذلك كاأنمعني قوله \* واني وقيار بها لغريب \* أي وقيار كذلك فان قيل ماالسبب فانخصا بالذكر منبين سائر الاموال قلنا لأنهما الاصل المعتبر في الاموال وهما اللذان يقصدان بالكنز واعلمانه تعالى لماذكرالذين يكنزون الذهب والفضة قال فبشرهم يعذاب أليم أى فاخبرهم على سبيل التمكم لان الذبن يكنزون الذهب والفضة انمايكنز ونهماليتوسلوا بهماالي تحصيل الفرج يوم الحاجة فقيل هذا هوالفرج كإيقال تحيتهم ليسالاالضرب وأكرامهم ليسالاالشتم وأيضافالبشارة عن الخبرالذي يؤثر فىالقلب فيتغير بسببه لون بشرة الوجه وهذا لتناول مااذاتغبرت البشرة بسبب الفرح أو بسبب الغ ممقال تعالى يوم يحمى عليها في الرجه نم فتكوى بها جباههم وجنو بهم وظهورهم هذاما كنزتم لانفسكم وفى قراءة أبى و بطونهم وفيه سو الات (الأول) لايقال

أحيت على الحديد بل يقال أحيت الحديد فاالفائدة في قوله يوم يحمى عليها والجواب ليس المرادأن تك الاموال تحمى على الناربل المراد ان المار تحمى على تلك الاموال التي هي الذهب والفضة أي يوقد عليها نارذات حيى وحرشد يدوهومأ خوذمن قوله نارحامية ولوقيل يوم تحمى لم يغدهذه الغائدة فان قالوالما كأن المراد يوم تحمى النارعليها فلمذكر الغمل قلنا لان النار تأنيثها لفظي والفعل غير مسند في الظاهر اليه بل الى قوله عليها فلاجرم حسن النذكير والتأنيث وعن ابن عامر انه قرأ تحمى بالتاء ( السؤال الثاني ) ماالناصب لقوله يوم الجواب التقدير فبشرهم بعذاب أليم يوم يحمى عليها ( السوال الثالث) لمخصصت هذه الاعضاء والجواب لوجوه (أحدها) ان المقصود من كسب الاموال حصول فرح في القلب يظهر اثره في الوجوه وحصول شبع ينتفع بسبيه الجنبان ولبس ثباب فاخرة يطرحونها على ظهورهم فلاطلبواتزين هذه الاعضاء الثلاثة لاجرم حصل الكي على الجباء والجنوب والظهور (وثانيها) انهذه الاعضاء الثلاثة مجوفة قدحصل فيداخلها آلات ضعيفة بعظم المهابسب وصول أدني أثرالها بخلاف سائر الاعضاه (وثالثها)قال أبو بكر الوراق خصت هذه المواضع بالذكر لانصاحب المال اذارأى الفقير مجنمه تباعد عنه وولى ظهره (ورابعها) ان المعنى أنهم بكوون على الجهات الاربع امامن مقدمه فعلى الجبهة واما منخلفه فعلى الظهور وامامن يمينه ويساره فعل الجنين (وخامسها) ان أاطف أعضاء الانسان جينه والعضوالمتوسط في اللطافة والصلابة جنيه والعضو الذي هوأصلب أعضاء الانسان ظهره فبين تعالى انهذه الاقسام الثلاثة من أعضائه تصير مغمورة في الكي والغرض منه التنبيه على ان ذلك الكي يحصل في تلك الاعضاء (وسادسها) انكال حال بدن الانسان في جاله وقوته اما الجال فعله الوجه وأعز الاعضاء في الوجه الجبهة فاداوقع الكي في الجبهة فقدزال الجمال بالكلية واماالقوة فعلها الظهر والجنبان فاذاحصل الكي علها فقد زالت القوة عن البدن فالحاصل ان حصول الكي في هذه الاعضاء الثلاثة بوجب زوال الجال وزوال القوة والانسان انماطلب المال لحصول الجال ولحصول القوة (السؤال الرابع) الذي يجعل كماعل بدن الانسان هو كل ذلك المال أوالقدر الواجب من الزكاة والجواب مقتضى الآية الكل لانهلايخرج منه لم يكن الحق منه جزأ معينا بللاجرا الاوالحق متعلق به فوجب أن يعذبه الله بكل الاجزاء ثم انه تعالى قال هذا ما كنزتم لانفسكم والتقدير فيقال لهم هذاما كنزتم لانفسكم فذوقوا والغرض مند تعظيم الوعيد لانهم اذاعأينوا مايعذبون بهمن درهم أومن دينار أومن صفيحة معمولة منهما أومن أحدهما جوزوافيه أن يكون عن الحق الذي منعه وجوزواخلاف ذلك فعظم الله تبكيتهم بأن يقال لهم هذاما كنزتم لانفسكم لم توثروا به رمنار بكم ولاقصدتم بالانفاق منه نفع أنفسكم والخلاص به من عقاب ر بكم فصرتم كالنكرادخر تموه لجعل عقابالكم على مانشاهدونه ثم يقول تعالى

الظاهرة فانها المشتملة على الاعضاء الرئيسة التي هي الدماغ والقلب والكبد أولانها اصول الجهات الاربعة التي هي مقاديم البدن وما خره وجنباه (هذاما كنزتم) على ارادة القسول عين مضرتها وسبب تعذيبها (فذوقوا ما كنتم أوما تكنزونه وقرئ بضم النون

فذوقوا ماكنتم تكنزون ومعناملم تصرفوه فى منافعدينكم ودنيا كم على ماأمركم الله به فذوقوا وبالذلك به لابغيره \* قوله تعالى (انعدة الشهور عند الله اثناعشر شهرافى كتاب

الله يوم خلق السعوات والارض منهاأر بعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلوا فيهن أنفسكم وقاتلوا المشركين كافة كالقاتلونكم كافة واعلوا أن اللهمع المتقين) اعلمان هذاشرح النوع الثالث من قبائع أعمال اليهود والنصارى والمشركين وهواقدامهم على السعى فى تغييرهم أحكام الله وذلك لانه تعالى لماحكم في كل وفت بحكم خاص فاذا غيروا ثلك الاحكام بسبب النسئ فعينتذ كانذلك سعيا منهم في تغيير حكم السنة بحسب أهوأمهم وآرائهم فكان ذلك زيادة في كفرهم وحسرتهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) أعلم انالسنة عند العرب عبارةعن اثنىعشرسهرامن الشهورالقمرية والدليلعليه هذه الآية وأيضاقوله تعالى هوالذي جعل الشمس ضياءوالقمر نورا وقدره منازل لمعلمواعدد السنين والحساب فجعل تقدير القمر بالمنازل علة للسنين والحساب وذلك انما يصمح اذا كانت السنة معلقة بسير القمر وأيضا قال تعالى يسئلونك عن الاهلة قلهي مواقيت للناس والحبج وعندسأ ترالط وائف عبارة عن المدة التي تدور الشمس فيهادورة تامة والسنة القمرية أقلمنالسنةالشمسية بمقدار معلوم وبسبب ذلك النقصان تنتقل الشهور القمر يةمن فصل الى فصل فيكون الحبج واقعافي الشتاءم موفى الصيف أخرى وكان يشق الامر عليهم بهذا السبب وأيضا اذاحضروا الحج حضرواللتجارة فرعاكانذلك الوقت غيرموافق لحضور التجارات من الاطراف وكان يُغل أسباب تجاراتهم بهذا السبب فلهذاالسبب أقدموا على عمل الكبيسة على ماهومعلوم في عم الزيجات واعتبروا السنة الشمسية وعند ذلك بتي زمان الحبم مختصا بوقت واحد معين موافق لمصلحتهم وانتفعوا بتجاراتهم ومصالحهم فهذا النسئ وانكانسببالحصول المصالح الدنيو يةالأ انه زم منه تغير حكم الله تعالى لأنه تعالى لماخص الحبح باشهر معلومة على النعيين وكان بسبب ذلك النسئ يقع في سائر الشهور تغير حكم الله وتكليفه فالحاصل انهم لرعاية مصالحهم في الدنياستوا في تغيير أحكام الله وابطأل نكليفه فلهذا المعني استوجبوا الذم العظيم في هذه الآية واعلم ان السنة الشمسية لماكانت زائدة على السة القمرية جعوا تلك الزيادة فاذا بلغ مقدار هاالى شهرجعلوا تلك السنة ثلاثة عشىر شهرا فأنكر الله تعالى ذلك عليهم وقال أن حكم الله أن تكون السنة اثنى عسرشهر الاأقل ولاأزيدو تحكمهم على بعض السنين انه صار ثلاثة عشرشهر احكم واقع على خلاف حكم الله تعالى ويوجب تغيير تكاليف الله تعالى وكل ذلك على خلاف الدين واعلم انمذهب العرب من الزمان الاول أنتكون السنة قرية لاشمسية وهذاحكم توارثوه عن ابراهيم واسمعيل عليهما الصلاة والسلام فأماعندا الهودوالنصاري فليس كذلكثم الابعض العرب تعلمصفة الكبيسة

(انعدة الشهور)أي عددها (عندالله) ای فی حكمد وهومعمول لها لانهامصدر (انناعشر) خبرلان (شهرا) تمير مؤكدكافي قولكعندي من الدنانىرعسرون د خاراوالمرادالشهور القمر يةاذعليهابدور فلك الاحكام الشرعية (فى كتابالله) فى اللوح المحفوظ أوفيسا أثبته وأوجبه وهوصفة الناعشرشهرا مثتاني كتاب الله وقوله عزوجل (يوم خلق السموات والارض)متعلق عافي الجار والمجر ورمنمعني الاستقرار أوبالكتاب على أنهمصدروالمعني ان هذاأمر البت في نفس الامرمنذخلق الله تعالى الاجرام والحركات والازمنة (منها)

من اليهود والنصاري فاظهر ذلك في بلاد المرب (المسئلة الثانية ) قال أبوعلى الفارسي

لايجوزأن يتعلق قوله في كتاب الله نفوله عدة الشهور لانه نقتضي الفصل بين الصلة والموصول بالخيرالذي هوقوله اثنا عشرشهر اوانه لابجوز وأقول في اعراب هذهالآية وجوه (الاول) أن نفول قوله عدة الشهور مبتدأ وقوله اثناعشر شهر اخبر وقوله عندالله فى كتاب الله يوم خلق السموات والارض ظروف ابدل البعض من البعض والتقديران عدة السهورا ثناعشر شهراعندالله في كتاب الله يوم خلق السموات والارض والفائدة في ذكر هذه الابدالات المتوالية تقر بران ذلك العددوا جب متقرر في علم الله وفي كتاب الله من أولماخلق الله تعالى العالم (الثاني) أن يكون قوله تعالى في كتاب الله متعلقا بحدد وفي يكون صفة للخبر تقديره اثناعشرشهرا مثبنة في كتاب الله ثم لا يجوزأن يكون المرادم فاالكتاب كتاب من الكتب لانه متعلق بقوله يوم خلق السموات والارض منهاأر بعد حرم وأسماء الاعيان لاتتعلق بالظروف فلاتقول غلامك يوم الجعة بلالكتاب ههنامصدر والتقدير انعدة الشهور عندالله اثناعشرشهرافي كتاب الله أى في حكمه الواقع يوم خلق السموات (والثالث)أن يكون الكتاب اسماوقوله يوم خلق السموات متعلق بفعلٌ محذوف والتقدير ان عدة الشهور عندالله اثنا عشرشهرا مكتو بافي كتاب الله كتبه بوم خلق السموات والارض (المسئلة الثالثة) في تفسيرا حكام الآية انعدة الشهور عندالله أي في علما ثنا عشرشهرافي كناب الله وفي تفسير كتاب الله وجوه (الاول) قال ان عاس إنه اللوس المحفوظ الذى كتب فيه أحوال مخلوقاته إسرهاعلى التغصيل وهوالاصل للكتب التي أنزلها الله على جيع الانبياء عليم السلام (الثاني) قال بعضهم المراد من الكتاب القرآن وقدذكر نا آيات تدل على ان السنة المعتبرة في دين محد صلى الله عليه وسلم هي السنة القمرية واذا كأن كذلك كان هذا الحكم مكنو بافي القرآن (الثالث) قال أبومسلم في كتاب الله أي فيما أوجبه وحكميه والكتابق هذا الموضع هوالحكم والايجاب كقوله تعالى كتب عليكم القنال كتب عليكم القصاص كتبر بكرعلى نفسه الرحة قال القاضي هذا الوجه بعيدلانه تعالى جعل الكناب في هذه الآية كالظرف واذاحل الكناب على الحساب لم يستقم ذلك الاعلى طريق الجازو يمكن أن يجاب عنه بانه وان كان مجازا الاانه مجاز متعارف يقال ان الامركذا وكذا فيحساب فلازوفي حكمه وأماقوله يوم خلق السموات والارض فقد ذكرنافي المسئلة الثانية وجوهافيما لتعلق به والاقرب ماذكرناه في الوجه اشالت وهوأن يكون المراد انه كتب هذا الحكم وحكم به يوم خلق السموات والارض والمقصوديان انهذاالحكم حكم محكوم به من أول خلق العالم وذلك يدل على المبالغة والتأكيدواما قوله منها أربعة حرم فقدأ جعواعل ان هذه الاربعة ثلاثة منها سردوهم ذوالتعدة وذو الحجة والمحرم وواحدفرد وهورجب وممنى الحرم ان المعصبة فيها أشد عقابا والطاعة فيها أكثرثوابا والعرب كانوا يعظمونها جدا حتى لولتي الرجل قاتلأ يبدلم بتعرض لهفان قيل اجزاء الزمان متشابهة في الحقيقة فاالسبب في هذا التمييز قلنا أن هذا المعني غرمستبعد

أى من تلك الشهور الاثنى عشر (أربعة حرم) هي ذوالقعدة وذو الحجة والمحرم ورجبومنه قوله عليدالصلاة والسلام فىخطبتە فى جية الوداع ألاان الزمان قداستدار كمهيثته يومخلق السموات والارض السنة اثناعشس شهرامنهاأر بعة حرم ثلاث منواليات ذوالقعدة وذوالحجة والمحرم ورجب مضرالذي ينجادي وشعبان والمعني رجعت الاشهرالى ماكانت عليه منالحلوالحرمةوعاد الحيح المحذى الحجية تعدما كانوا أزالو. عن محله <u>بالنسى الذي أحدثوه</u> في الجاهلية وقدوافة ت جمة الوداع ذاالحبة وكمات حميم أبىبكر رضي اللمعند

قبلها في ذي القعدة (ذلك) أي تحريم الاشهر الاربعة المياة العدودة . ما في ذلك من معنى البعد لنفخم المشار اليد هو الدين القيم) المستقيم دين ابراهيم واسمعيل عليهما السلام وكانت العرب تمسكت بهورا تدمنهما وكانوا يعظمون الا شهرالحرم ويكرهون القتال فعاحتي انهلولتي ر جلقاتل أسه أوأخيه ا يعدوسموار جباالاصم ومنصل الاسنة حتى أحدثوا النسي فغيروا (فلانظلوافهن أنفسكم) مهتدة حرمتهن وارتك**اب** ماحرم فبهن والجهور عل أن حرمة القتال فيهن منسوخة وأن الظلم ارتكاب العاصى فيهن

فالشرائع فان أمثلته كنيرة الاترى انه تعالى مير البلد الحرام عن سائر البلاد بمزيد الحرمة ومعز يوم ألجعة عن سائرالام الاسبوع بن يدا لحرمة وميز يوم عرفة عن سائر الايام بذلك العبادة المخصوصة ومرزشهر رمضان عنسائرالشهور بمزيد حرمة وهووجوب الصوم وميز بعض ساعات البوم يوجوب الصلاه فيهاوميز بعض الليالي عن سائرهاوهي ليلة القدر ومبز بعص الاشخاص عن سائر الناس باعطاء خلعة الرسالة واذكانت هذه الامثلة ظاهرة مشهورة فاى استبعاد في تخصيص بعض الاشهر بمزيد الحرمة مم نقول لا يبعدأن يعلمالله تعالى ان وقو ع الطاعة في هذه الاوقات أكثر تأثيرا في طهارة النفس ووقو ع المعاصى فيها أقوى تأثيرا فيخبث النفس وهذاغيرمستبعدعند الحكماء الاترى انفيهم منصنف كتبافى الاوقات التيترجي فيهااجابة الدعوات وذكروا ان تلك الاوقات المعينة حصلت فيهاأسباب توجب ذلك وسئل الني عليه الصلاة والسلام أي الصيام أفضل فقال عليد الصلاة والسلام أفضله بعدصيام شهررمضان صبام شهرالله المحرم وقال عليد الصلاة والسلام من صام يومامن أشهرالله الحرمكان له بكل يوم ثلاثون يوماو كشيرمن الفقهاء غلظوا الدمة على القاتل يسبب وقوع القتل في هذا الاشهر وفيه فأندة أخرى وهي ان الطباع مجبولة على الظلم والفساد وامتناعهم من هذه القبائع على الاطلاق شاق عليهم فالله سجانه وتعالى خص بعض الاوقات بمزيد التعظيم والاحترام وخص بعض الاماكن بمزيد التعظيم والاحترام حتى ان الانسان ربما امتنع في تلك الازمنة وفي تلك الامكنة من القبائح والمنكرات وذلك يو جبأ تواعامن الفضائل والفوائد (أحدها) انترك تلك الفبأح في تلك الاوقات أمر مطلو للانه يقل القبائي (وثانيها) انه لما تركها في تلك الاوقات فريمًا صارتركه لها في تلك الاوقات سببا لميل طبعه الى الاعراض عنها مطلقا ( ونانثها ) ان الانسان اذا أي بالطاعات في ثلث الاوقات واعرض عن المعاصى فيها فبعد انقضاء ثلث الاوقات لو شرع في القبائح والمعاصي صارشروعه فيهاسببالبطلان ماتحمله من العناء والمشقة فأداء تلك الطاعات فاتلك الاوقات والظاهر من حال العاقل أن لا يرضى بذلك فبصير ذلك سببا لاجتنابه عن المعامي بالكلية فهذا هو الحكمة في تخصيص سعض الاوقات وبعض البقاع عزيدالتعظيم والاحترام ثمقال تعالى ذلك الدين القيم وفيه بحثان ( الاول ) ان قوله ذلك اشارة الى قوله ا نعدة الشهور عند الله اثناع شرشهر الاأز يدولا أنقص أو الى قوله منها أربعة حرم وعندي ان الاول أولى لان الكفار سلوا ان أربعة منها حزم الاانهم بسبب الكسدر عاجعلوا السنة ثلاثة عشرشهر اوكانو ايغيرون مواقع الشهور والمقصودمن هذه الآية الردعلي هؤلاء فوجب حل اللفظ عليه (البحث الثاني) فى تفسير لغظ الدين و جوه ( الاول ) ان الدين قد يراد به الحساب يقال الكيس من دان نفسه أى حاسبها والقيم معناه المستقيم فتفسيرالآية على هذا التقدير ذلك الحسساب المستقيم الصحيح والعدل المستوفى ( الثأني ) قال الحسن ذلك الدين القيم الذي لا يبدل ولا

يغير فالقيم ههنا يعنى القائم الذي لايبدل ولايغيرالدائم الذي لايزول وهوالدين الذي فطر الناس عليه (الثالث )قال بعضهم المرادات هذا التعبد هوالدين اللازم ف الاسلام وقال القاضي حل لفظ الدين على العبادة أولى من حله على الحساب لانه مجاز فيه و يمكن ان بقال الاصل فيلفظ الدين الانقياد بقال بامن دانته الرقاب أى انقادت فالحسباب يسمى دينا لانه يوجب الانقياد والعدة تسمى دينافلم يكن حل هذااللفظ على التعبدأولى منحله على الحساب قال أهل العلم الواجب على المسلين بحكم هذه الآية أن يستبروا في بوعهم ومددد يونهم وأحوال زكواتهم وسائرأ حكامهم السنة العربية بالاهلة ولايجوز لهم اعتبارالسنة العجمية والرومية ثم قال نعالى فلاتظلوا فيهن أنفسكم وفيه يحثان (الْبِحِثَ الأولِ) الضمير في فوله فيه نولان (الأول) و هو قول اين عباس ان المراد فلا تطلوا في الشهور الاثني عشر أنفسكم والمقصود منع الانسان من الاقدام على الفساد مطلقا في جميع العمر ( والثاني ) وهو قول الا كثرين ان الضمير في قوله فيهن عالدالي الاربعة الحرم قالوا والسبب فيه ماذكرنا انابعض الاوقات أثرافيزيادة الثوابعلي الطاعات والعقاب على المحطورات والدليل على أن هذا القول أولى و جوه (الاول) أن الضمرفي قوله فيهن عالد اليالمذكورالسابق فوجب عوده الى أقرب المذكورات وما ذاك الافوله منهاأر بعد حرم (الثاني)ان الله تعالى خص هذه الاشهر بمز يدالاحترام في آية أخرى وهو دوله الحيج أسهر معلومات فن فرض فيهن الحج فلا رفث ولافسوق ولاجدال فى الحم فهذه الاشياء غير جائزة في غير الحج أيضا الاانه تعالى أكدفي المنع منهافي هذه الايام تنبيه أعلى زيادتها في السرف ( الثالث ) قال الغراء الاولى رجوعها الى الاربعة لان العرب تقول فيمايين الثلاثة الى العشرة فيهن فاذا جاوزهذا العدد قالوا فيها والاصل فيه ان جع القلة يكني عنه كايكني عن جاعة مؤنثة ويكني عن جع الكثرة كايكني عن واحدة مؤنثة كإقال حسان ن ثابت

لثاالجفنات الغريلعن في الضمى \* وأسيافنا يقطرن من مجدة دما قال يلمن و يقطرن لان الاسياف والجفنات جعقلة ولو جمجع الكثرة لقال تلموتقطر هذا هو الاختيار ثم يجوز اجراء أحدهما مجرى الآخر كقول النابغة

ولا عيب فيهم غيران سيوفهم \* بهن فلول من قراع الكتائب فقال بهن والسيوف جمع كثرة ( البحث الثانى ) فى تفسيرهذا الظلم قوال (الاول ) المراد منه النسئ الذى كانوا يعملونه فينقلون الحم من الشهر الذى أمر الله باقامته فيد الى شهر آخر و يغيرون تكاليف الله تعالى (والثانى) انه نهى عن المقاتلة في هذه الاشهر ( والثالث) انه نهى عن جميع المعاصى بسبب ما ذكر نا أن لهذه الاشهر من يد أثر فى تعظيم الثواب والعقاب والاقرب عندى جله على المتع من النسى لان الله تعالى ذكره عقب الآية تمقال وقاتلوالمشركين كافد كما يقاتلونكم كافد وفيد مباحث ( الاول) قال الغراء كافد أى جميعا

فانه أعظم وزراكار تكامها فى الحرم وعن عطاء أنه لابحل للناس أن يغزوافي الحرم ولافي الاشهر الحرء الأأن بقائلوا ومانسخت و يو" بدالاول أنه عليه الصلاةوالسلامحصر طائفا وغزاهوازن بحنين في شوال وذي القعدة (وقاتلواالمشركينكافة كايقاتلونكم كافة)أى جيعاو هومصدركف عن السي فان الجميع مكفوفءنالز يادةوقع موقع الحال ( واعلوا أنالله مع المتقين ) أي معكم بالنصر والامداد فيماتباشرونه من القتال وانماوضع المظهرموضعه مدحالهم بالتقوى وحثا للقاصر نعليه والذانا بانهالمدارني النصروقيل هى بسارة وضمان لهم بالنصرة بسبب تقواهم

(اىماالىسى) ھومَصَدرنسا داذا خر منسا ونسا دونسيئا محومس مشاومساسا ومسيسا وقرى بهن جيعا وقرى بقلب الهمزة بادوتشديد الياء الاولى فيها كانوا اذاجاء شهر ﴿٦٣٧﴾ حرام وهم محار بون أحلوه وحرموا مكانه شهرا آخر حتى رفضوا

خصوص الاشهر واعتبروامحردالعددورعا زادوا فيعددالشهور بأن يجعلوهما ثلاثة عشر أوأر بعة عشر لينسعامهم الوقت وبجعلوا أربعة أشهر من السنة حرماولذلك نص على العددالمين في الكتاب والسنة أي انما تأخير حرمةشهرالى شهرآخر (زيادة في الكفر) لانه تحليل ماحرمد اللهوتحريم ماحلله فهوكفرآ خر مضموم الىكفرهم (يضل به الذين كفرواً) ضلالاعسلى منلالهم القديم وقرى عط البناء للفاعل من الافعال عل أن الفعل لله سحانه أى مخلق فيهم الصلال عندماشرتهم لمباديه وأسبابه وهو المعنى على القراءة الاولى أيضا وقيل المضلون حيثنذ رؤساؤهم والموصول عسارة عن الباعهم وقرئ يضل بغنم الياء والضادم ضلل يضلل ونضل بنون العظمة (یحلونه) أي الشهر المؤخر (عاما) من

والكافة لاتكون مذكرة ولامجموعة على عدد الرجال فتقول كافين أوكامات للنسساء ولكنها كافتبالهاء والتوحيد لانهاوان كانتعلى لفظ فاعلة فانهافي ترتيب مصدرمثل الخاصة والعامة ولذلك لمتدخل العرب فبها الالف واللام لانهافي مذهب قولك قاموا معاوقاموا جيعاوقال الزجاج كافة منصوب على الحال ولايجوز أن يثني ولايجمع كاانك اداقلت قاتلوهم عامة لم تنن ولم تجمع وكذلك خاصة (البحث الثاني) في قوله كافة فولان (الاول) أن يكون المراد قاتلوهم باجعكم مجتمعين على قتالهم كاانهم يقاتلونكم على هذه الصفةيريد تعاونواوتناصروا على ذلكولاتتخاذلوا ولاتتفاطعواوكونواعبادالله مجتمعين متوافقين في مقاتلة الاعداء (والثاني )قال ابن عباس قاتلوهم بكليتهم ولاتحابوا بعضهم بترك القتال كاانهم يستحلون قتال جيعكم والقول الاول أقربحى يصححقياس أحدالجانبين على الآخر (البحث الثالث) ظاهر قوله قاتلوا المشركين كافة اباحة قتالهم فيجيع الاشهر ومن الناس من يقول المقاتلة مع الكفارمحرمة بدليل قوله منها أربعة حرم فلا تظلوا فيهن أنفسكم أي فلا تظلوا فيهن أنفسكم باستحلال الفتال والغارة فيهن وقد ذكرناهدهالمسئلة في سورة البقرة في تفسيرقوله يسئلونك عن الشهر الحرام قتال فيه مم عال واعلموا أن الله مع المتقين يريدمع أوليائه الذين يخشونه في أداء الطاعات والاجتناب عن المحرمات قال الزَّجاج تأويله أنَّه ضامن لهم النصر \* قوله تعالى (انما النسيُّ زيادة فى الكفر يضل به الذين كفروا يحلونه عاماو يحرمونه عاماليواطئوا عدة ماحرم الله فيحلوا ماحرم الله زين لهمسوء أعالهم والله لايهدى القوم الكآفرين ) وق الآية مسائل (المسئلة الاولى) في النسي قولان (الاول) انه التأخير قال أبو زيد فسأت الايل عن الحوض أنسأها نسأاذا أخرتها وأنسأته انساءاذا أخرته عنه والاسم النسيئة والنس ومنه أنسأالله فلانا أجله ونسأ فيأجله قال أبوعلى الفارسي النسئ مصدر كالندير والنكير ويحتمل أيضا أن يكون نسئ بمعنى منسوء كفتيل بمعنى مغنول الاانه لايمكن أن يكون المراد منه ههنا المفعول لاته ان حل على ذلك كأن معناه أنما المؤخر زيادة في الكفر والمؤخر الشهرفيلزم كون الشهر كغرا وذلك باطليل المراد من النسي ههنا المصدر عدى الانساء وهوالتأخير وكأنالنسئ في الشهورعبارة عن تأخير حرمة شهرالي شهر آخر لستله تلك الحرمة وروى عن ان كشر من طريق شبل النس وزن النفع وهوالمصدر الحقيني كقولهم نسأت أى أخرت وروى عنه أيضا السي محففة الياء ولعله لغة في النس في الهمزة مثل أرجيت وأرجأت وروى عنه النسئ مشدد الباء بفيرهمزه وهذا على التخفيف القياسي (والنول الثاني) قال قطرب النسى أصله من الزيادة عال نسأ في الاجل وأنسأاذا زادفيه وكذلك قيلللبن النس لزيادة الماء فيه ونسأت المرأة حبلت جعل زيادة الولدفيهاكز بادةالماء في اللبن وقيل للناقة تسأتهاأي زجرتها ليز دا دسيرها وكل زيادة حدثت فيشئ فهونسي قال الواحدى الصحيح القول الاول وهوان أصل النسي التأخيرونسأت

الاعوام و محرمون مكا نه شهرا آخرىما ليس بحرام (و يحرمونه ) أي يحسافظون على حرمته كاكأنت والتعبير عن ذلك بالعير بم ياعتبار إحلالهم له

فى العام الماضى اولاسناه همله الى الهتهم كاسجى (عاما) آخر اذا لم يتعلق بننييرة غرض من اغراضهم قال الكلبي أول من فعل ذلك رجل من كنانة بقال له نديم بن تعلبة ﴿ ٦٣٨ ﴾ وكان أذاهم الناس بالصدر من الموسم يقوم

المرأة اذاحبلت لتأخر حيضها ونسأت الناقة أى أخرتها عن غيرها لئلا يصير اختلاط بعضها بعض مانعا من حسن المسير ونسأت اللبن اذا أخرته حتى كثر الماء فيداذاعرفت هذين القولين فنقول ان القوم علسوا انهم لورتبوا حسسابهم على السنة القمرية فانه يقع حجهم تارة في الصيف وتارة في الشناء وكان يشق عليهم الاسفار ولم ينتفعوا بهافي المرابحات والتجارات لانسائر الناس من سائر اللاد ماكانوا محضرون الافي الاوقات اللائقة الموافقة فعلموا انبناء الامرعلي رعابة السنة القمر ية يخل بمصالح الدنبافتركوا ذلك واعتبروا السنة الشمسية ولماكانت السنة الشمسبة زائدة على السنة القمرية بمقدار معين احتاجوا الىالكبيسة وحصل لهم بسبب تلك الكبسة أمر إن (أحدهما) انهم كانوا يجعلون بعض السنين ثلاثة عشرشهرا بسبب اجتماع تلك الزيادات (والثاني) انه كان ينتقل الحبح من بعض الشهور القمر ية الى غيره فكان الحبح يقع في بعض السنين فىذى الحبة و بعده في المحرم و بعده في صغر وهكذا في الدور حتى ينتهى بعد مدة مخصوصة مرة أخرى الى ذى الحية فحصل بسبب الكبيسة هذان الامر إن (أحدهما) الزيادة في عدة الشهور ( والثاني ) نأخير الحرمة الحاصلة لشهر الىشهر آخر وقد بينا اللفظ السي يغيد التسأخير عند الاكثرين ويفيد الزيادة عند الباقين وعلى التقديرين فانه منطبق علىهذن الامرئ والحاصل مزهذا الكلام ازيناء العبسادات على السنة القمر ية يخلمصالح الدنيا و بناؤها على السنة الشمسية يفيد رعاية مصالح الدنبا والله تعالى أمرهم منوقت ابراهيم واستعيسل عليهما السلام بيناء الامرعلى رعاية السنة القمرية فهم تركوا أمرالله فيرعاية السنه القمرية واعتسبروا السنة الشمسية رعاية المصالح الدنياوأ وقعوا الحيجق شهر آخرسوى الاشهر الحرم فلهذا السبب عاسالله علمهم وجعله سببا لزيادة كفرهم وانماكان ذلك سببا لزيادة الكفرلان الله تعالى أمرهم بإيقاع الحبح فالاشهرالحرم تمانهم بسبب هذه الكبيسة أوقعوه فيغير هذه الاشهر وذكروا لاتباعهم انهذا الذيعلناه هوالواجب وانايفاعه فيالشهور القمرية غيرواجب فكانهذا انكارا منهم لحكم الله معالعلم بهوتمردا عنطاعته وذلك يوجب الكفر باجماع المسلين فثبت انعملهم في ذلك النسي يوجب زيادة في الكفر وأما الحساب الذي به يعرف مقادير الزيادات الحساصلة بسبب تلك الكبائس فذكو رفىالز يجسات وأما المفسرون فانهم ذكروا في سبب هذا التأخير وجها آخر فقالوا ان العرب كانت تحرم الشهورالار بعة وكان ذاك شريعة البتة من زمان ابراهيم واسمعيل عليهما السلام وكانت العرب أصحاب حروب وغارات فشق عليهم أن مكثوا ثلاثة أشهر متوالية لايغزون فيها وقالوا انتوالت ثلاثة أشهرحرم لانصيب فيهاشيثا لنهلكن وكانوا يوخرون تحريم المحرم المي صفرفحرمونه ويستحلون المحرم قال الواحدي وأكثر العلساء علم إنهذا التاخيرماكان يختص بشهر واحد بلكانذلك عاصلافي كل الشهور وهذا القول عندنا

فيخطب ويقول لامرد لما قضت وأنا الذي الأعاب والأجاب فيقول اله المشركون ليسك مم يسألونه أن يستهم شهرا يغيرون فيه ميقول ان صغرالهام حرام فاذا فالمذلكحلوا الاوتار ونزعوا الاستذوا لازجة وانقال حلال عقدوا الاوتاروشدواالازجة وأغاروا وقيل هوجنادة ن عوف الكناني وكان مطاعاني الجاهلية كأن بقول على جل في الموسم فينادى بأعلى صوته ان آلهتكم قدأحلت لكم المحرم فاحلوه ثم بقوم في العمام القابل فيقبول انالهتكمقد حرمت عليكم انحرم فعرموه وقيل هورجل من كمنانة يقال له القلس قال قائلهم الومنا تاسي الشهرالقلس\* وعنا بنعباس رمني الله عنها أول من سن النسي عمرو بن لحي ابن قمة ىخندق والجلتان تفسير لاصلال أوحال من الموصول والعامل عامسله (لبواطوا)

أى ليوافقوا (عدة ماحرم الله) من الاشهر الاربعة واللامعتملقة بالفعل الثاني أوعا يدل عليه مجموع الفعلين ﴿ هُو ﴾

## ( فيحلواما حرمالله ) بخصوصد من الاشهر المعينة ﴿ ٩٣٦ ﴾ ( زين لهم سوء أهمالهم) وقرى معلى البناه للفاصل

وهوالله سبعانه والمعني جعل أعالهم مشتهاة للطبع يحبو بةللنفس وقيل خذلهمحتىحسبواقبيم أعالهم حسنا فاستمروا على ذلك (والله لايهدى القوم الكافرين) هداية موصلة الى المطلوب البتة واعامدهم الىما بوصل اليدعندسلوكدوهم قد صدواعندبسوء اختارهم فتاهوا في تبد الضلال (مااساالذن آمنوا)رجوع الى حثالمؤمنين وتجريد عزائمهم على قتال الكفرة اثريبان طرف من قباتحهد الموجعةلذلك (مالكم) استفهام فيدمعني الانكار والتوبيخ (اذاقيل لكم انفروا في سبيل الله اثمافلتم تباطأتم وتقاعستم أصله تشاقلتم وقدقري كذلك أي أي شي حصل أوحاصل لكم أوماتصنعون حين فاللكم النبي ملى المدعليد وسإانفرواأى اخرجوا الى الغزو في سبيل الله مشاقلين على أن الغمل ماض لفظامضارع معني كانه قيل تشاقلون فالعامل في الظرف الاستقرار المقدر فالكرأ ومعنى الفعل المدلول

هوالصحيم علىماقررناه واتفقوا انهعليه السلام لماأرادأن يحج فيسنة حجةالوداع عاد الحج الى شهرذى الجية في نفس الامر فقال عليه السلام الاان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السموات والارض السنة اثنا عشرشهرا وأراد ان الاشهر الحرم رجعت الى مواضعها ( المسئلة الثانية ) قوله تعالى زيادة في الكفر معناه أنه تعالى حكى عنهم أنواعا كشيرتمن الكفر فلاصموا اليهاهذا العمل وتحن قددللا على ان هذا السمل كغر كانضم هذا العمسل الىتلك الانواع المذكورة سالفامنالكفر زيادةفىالكفراحتبج الجبائي بهذه الآية على فساد قول من يقول الايمان مجرد الاعتقاد والاقرار قال لانه تعالى بين انهذا العمل زبادة في الكفر والزيادة على الكفر يجب أن تكون اتماما فكان تراعدا التأخيرا مانا وظاهر انهذا الترك ليس بمعرفة ولاباقرار فثبت انغىرالمعرفة والاقرار قديكون إعانا قال المصنف رضى الله عند هذا الاستدلال صعيف لانا بينا انه تعسالي لما أوجب عليهم ايقاع الحج فيشهر ذى الحجة مثلا من الاشهر القمرية فاذا اعتبرنا السنة الشمسيةفر عاوقع الحيم فالمحرم مرة وفي صفرأ خرى فقوله دبان هذا الحيم صحيح يجزى وانهلا يجب عليهم ايقاع الحج في شهر ذى الجدة ان كان منهم بحكم علم بالضرورة كونه من دي ابراهم واسمعيل علمهما السلام فكان هذا كفرا بسبب عدم العلم وبسبب عدم الاقرار اماقوله تعالى يضل به الذين كغروا فهذا فراءة العامةوهي حسنة لاسنادالصلال الحالذين كفروا لانهم انكانواصالين فيأنفسهم فقدحسن استآد الضلال اليهم وان كانوامضلين لغيرهم حسن أيضالان المضل لغيره ضال في نفسه لامحالة وقراءة أهل الكوفة يضل بضم الياء وفتع الضادومعناه ان كبراءهم يضلونهم بحلهم على هدذا التأخير في الشهور فأسندالفعل الى المفعول كقوله في هذه الآية زين الهم سوء أعالهم أي زين لهم ذلك ماملوهم عليه وقرأا بوعروني رواية منطريق ابن مقسم يضل به الذين كفروابضم الياء وكسر الضادوله ثلاثة أوجه (أحدها) يضل الله به الذي كفروا (والثاني) يضل الشيطان به الذين كفروا (والثالث) وهوأ قواها يصل به الذين كفروا تابعيهم والآخذين باقوالهم وانماكان هذا الوجه أقوى لانهلم يجز ذكر الله ولاذكر الشيطان واعلم ان الكناية في قوله يضل به يعود الى النسي وقوله يحلونه عاماو يحرمونه عاما فالعنمير عائدالي النسئ والمعني يحلون ذلك الانساء عاما و يحرمونه عاماقال الواحدي يحلون التأخير عاما وهوالعام الذي يريدون أن يقاتلوا في المحرم و يحرمون التأخير على ااخر وهوالعام الذي يدعون المحرم على يحريمه قال رضى الله عنه هذا الناويل اعايصهم اذافسر النسي بانهم كانوا يؤخرون المحرم في بعض السنين وذلك يوجب أن ينقلب الشهر المحرم الى الحل و بالمكس الاان هذا انما يصم لوجلنا النسي على المفعول وهوالنسوء المؤخر وقدد كرنا انه مشكل لانه يقتضي أن يكون الشهر المؤخر كفرا وانه غير جأئز الااذاقلنا المالراد من النسي المنسوء وهو المفعول وحلناقوله اتماالنسي زيادة في الحكفر على ان المراد

علد بذلك و يجوزان بمل فيدا لحبل أى ماليكم متنافلين سين قبل اكم انفروا وقرى أنافلتم على الاستفهام الانكارى الوبيغى

اثاقاتم ماثلين الى الدنيا من الذي به يصير النبي سببا في زيادة الكفرو سبب هذا الاضمار يقوى هذا التأويل اماقوله ليواطئواعدة ماحرمالله قال أهل اللغة يقال واطأت فلانا على كذا اذاوافقته عليه قال المبرد يقال تواطأا لقوم على كذا اذاجتمعوا عليه كان كل واحد يطأ حيث يطأصاحبه والايطاء فيالشعر منهذا وهوأن يأتى في القصيدة بقافيتين على لغظ واحدومعنى واحدقال ابزعباس رضي الله عنهما انهم ماأحلواشهرا من الحرام الاحرموا مكانه شهرا من الحلال ولم بحر مواشهرا من الحلال الأأحلوا مكانه شهرا من الحرام لاجل أَنْ يَكُونُ عَدْدُ الاشهرالِحُرِمِ أَرْ بِعَدْمُطَائِقَةً لِمَاذَ كَرُواللهُ تَعَالَى هَذَا هُوالْمُرادُ مِن المُواطأة والبين تعالى كون هذا العمل كفرا ومنكرا قال زين لهم سوء أعمالهم والله لايهدى القوم الكافرين قال ابن عبساس والحسن يريديزين لهم الشيطسان هذا العمل والله لايرشدكل كفار أثيم \* قوله تعالى ( ياأيها الذين آمنوا مالكم اذا قيل لكم انفروا في سبيل اللها القلتم الى الارض أرضيتم بالحيوة الدنيا من الاخرة فامناع الحيوة الدنيافي الآخرة الاقليل) في الا يه مسائل (السئلة الاولى) اعلمانه تعالى لماشرح معايب هو لاء الكفار وفضائحهم عاد الىالترغيب في مقاتلتهم وقال باأيها الذين آمنوا مالكم اذا قبل لكم اخروا فيسبيل الله أثاقلتم الى الارص وتقرير الكلام انه تعالىذكر في الآيات السابقة أسبابا كثيرة موجبة لقتالهم وذكرمنافع كثيرة تحصل من مقاتلتهم كقوله يعذبهم الله بأيديكم و يخرهمو ينصر كمعليهموذكرأ فوالهم المنكرة وأعالهم القبيحة في الدين والدنباوعند هذالايبق للانسان مانع من قتالهم الامحرد ان يخاف القتل و يحب الحياة فبين تعالى ان هدا المانع خسس لانسعادة الدنيا بالسبة الى سعادة الاخرة كالقطرة في البحروترك الحبر الكثير لآجل الشرالقليل جهل وسغه ( المسئلة الثانية ) المروى عن إن عباس انهذه الآية نزلت في غروة تبوك وذلك لانه عليه السلام لمارجع من الطائف أقام بالمدينة وأمر بجهادالروم وكان ذلك الوقت زمان شدة الحروطابت تمار المدينة وأينعت واستعظموا غز والروم وهابوه فنزلت هذه الآية قال المحققون وانمااستثقل النساس ذلك لوجوه (أحدها) شدة الزمان في الصيف والقعط وثانها) بعد المسافة والحاجة الى الاستعداد الكثير الزائدعل ماجرت به العادة في سائر الغروات (وثالثها ) ادراك الثمار بالمدينسة في ذلك الوقت ( ورابعها )شدة الحرق ذلك الوقت ( وخامسها )مهابة عسكر الروم فهذه الجهاد الكثيرة اجتمعت فاقتضت شاقل الناس عن ذلك الغزوو الله أعلم (المسئلة الثالثة) نقال استنفرا لامامالناس لجهساد العدو فنفروا ينفرون نفراونفورا اذاحتهم ودعاهم اليدومند قول النبي صلى الله عليه وسلم اذا استنفرتم فانفروا وأصل النفر الخروج الى مكان لامرواجب واسمذلك القوم الذين يخرجون النفيرومنه قولهم فلان لافي العير ولافى النفيروفوله أناقلتم الى الارض أصله تثاقلتم وبهقرأ الاعش ومعناه تباطأتم ونظيره قولهادارأتم وقولهاطيزما بكقال صاحب الكشاف وضمن معنى الميل والاخلاد فعدى

وشهوا تهاالغانبة عاقليل وكرهتم مشاق الغرو ومتاعبه المستنبعة للراحة الخالدة كقوله تعالى أخلد الىالارض واتبع هواه أوالىالاقامة بأرضكم ودباركم وكان ذلك في غزوة تبولئنى سنةعشر بعدرجوعهم من الطائف استنفروافي وقتعسرة وقعطوقيظوقدأدركت ممارالمد منة وطايت ظلا لهامع بعدالشفة وكثرة العدوفشق عليهمذلك وقيل ماخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة غزاها الاورى بغيرهاالافى غزوة تبوك فأنه عليه الصلاة والسلام بينلهم المقصد فيهسا ليستعدوالها(أرضيتم بالحيوة الدنيا) وغرورها (من الآخرة ) أي بدل الآخرة ونعيمهاالدائم (قامتاع الحيوة الدنيا) أظهرفي مقام الاضمار زیادہ التقریر أی فا المتمتع بها وبلذائذها (في آلا خرة) أي في جنب الآخرة (الاقليل)أي مستعقر لابو به له وفي ترشيح الحيساة الدنيسا

عابو ذن بنفاستهاو يستدعي الرغبة فيهاوتجر يدالإ خرة عن مثل ذلك مبالغة في بيان حقارة الدنباودناء بها ﴿ بال ﴿ يَا وعظم شأن الآخرة وعلوها

## (الاتنفروا) أى انلاتنفروا الى ما استنفرتم اليه ﴿ ٦٤١ ﴾ ( يعذبكم) أى الله عَزوجل (عذاباً إُ اليما) أى يملككم

بسبب فظيع هائل كفعط ونحوه (ويستبدل) بكم بعداهلاككم (قوما غيركم) وصفهم بالمغايرة لهم لتأكيد الوعيد والتشديدني التهديد بالدلالة على المغارة الوصفية والذاتية المستازمة للاستئصال أى قومامطيعين مؤثرين للآخرة على الدنيا ليسوا من أولادكم ولا أرحامكم كاهلالين وأيناء فأرس وفيد من الدلالة على شدة السخط مالا یخنی (ولاتضروه شینا) أى لايقدح تثاقلكم في نصرةدينه أصلافانه الغفى عن كلشي في كلشئ وقيل الضمير للرسول صلى الله عليه وسلم فانالله عزوجل وعده بالعصمة والنصرة وكان وعده مفعو لا لامحالة (والله على كل شي قدير) فيقدرعلي اهلاكهم والاتيان بقوم آخرين (الاتنصروه فقد نصره الله) أي انلم تنصروه فسننصره الله الذي قدنصره في

بالىوالمعنى ملتم الىالدنيا وشهواتهاوكرهتم مشاق السفر ومتاعبه ونظيره أخلدالى الارض واتبع هواه وقيل معناه ملتم الىالاقامة بارضكم والبقاء فيها وقوله مالكم اذا قيل الكم وآنكان فيالظماهر استفها ماالاانالمراد منه المبالغمة فيالانكار تممقال تعالى أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة فامتاع الحياة الدنبا في الآخرة الاقليل والمعنى كأنه قيل قدنكرنا الموجبات الكثيرة الداعية الى القتال وقدشرحنا المنافع العظيمة التي تحصل عند القتال وبينا أنواع فضائحهم وقبائحهم التي تحمل العاقل على مقاتلتهم فتركتم جيع هذه الامورأليسأن معبودكم يأمركم عقاتلتهم وتعلون انطاعة المعبود توجب الثواب العظيم فى الآخرة فهل يليق بالعاقل ترك الثواب العظيم فيالآخرة لاجل المتفعة اليسميرة الحاصلة فيالدنيا والدليل على انمتماع الدنيافي الآخرة قليل ازلذات الدنياخسسة فيأنفسها ومشوبةبالآقات والبلمات ومنقطعة عنقر يبلامحالة ومنافع الآخرة شريفة عالية خالصة عنكل الآفات ودائمة أبدية سرمدية وذلك يوجب القطع بأن متاع الدنيا قليل حقير خسيس (المسئلة الرابعة) اعلمان هذه الآية تدل على وجوب الجهاد في كل حال لانه تعالى نص على أن تشاقلهم عن الجهاد أمر منكر ولوله يكن الجهاد واجبالماكان هذا التثاقل منكراوليس لقائل أن يقول الجهادا نمايجب في الوقت الذي يخاف هجوم الكفارفيدلانه عليدالسلام مأكمان بخافهجوم الروم عليه ومع ذلك فقدأ وجب الجهاد معهم ومنافع الجهاد مستقصان في سورة آل عمرانوأيضــآهو واجب على الكفاية فاذاقاًمبه البعض سقط عنالباقين (المسئلة الحامسة) لقائل أن يقول ان قوله يا يهاالذين آمنواخطاب معكل المؤمنين ثم قال مالكم اذا قيسل لكم انفروا في سبيل الله اثاقلتم الى الارض وهذا يدل على انكل المؤمنين كانوامت اقلين فيذلك النكليف وذلك التفاقل معصية وهذا يدل على اطباق كل الامةعلى المعصية وذلك يقدح في ان اجماع الامة حجة (الجواب) ان خطاب الكل لارادة البعض مجازمشهو رفي القرآن وفي سائرانواع الكلام كقوله \*اباك أعني واسمعي ياجاره \* قوله تعالى (الاتنفروايعذبكم عندابا أليماو يستمدل قوماغيركم ولاتضروه شيئا والله على كُلُّ شَيُّ قَدَّر ) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلانه تعالى لمارغهم في الآية الاولى في الجهادينا على الترغيب في تواب الآخرة رغبهم في هذه الآية في الجهادينا على أنواع أخرمن الامو رالمقوية للدواعي وهي ثلاثة أنواع (الاول) قوله تعالى يعذبكم عذاباأليما واعلمانه يحتمل أنيكون المرادمنه عذاب الدنيا وان يكون المرادمنه عذاب الآخرة وقال ابن غباس رضى الله عنهما استنفر رسول الله صلى الله عليه وسلم القوم فتناقلوا فأمسك الله عنهم المطروقال الحسن الله أعلم بالعذاب الذي كأن ينزل عليهم وقيل المرادمنه عذاب الآخرة اذالاليم لايليق الابه وقيل انه تهديد بكل الاقسام وهي عذاب الدنيا وعذاب الآخرة وقطع منافعالد بها ومنافع الآخرة (الثاني)قولهو يستبدل قوماغيركم والمراد

تنبيههم على انه تعالى متكفل بنصره على أعدائه فانسارعوا معه الى الخروج حصلت النصرة بهم والاتخافوا وقعت النصرة بغيرهم وحصل العتبي لهم ائلا يتوهموا النفلبة أعداء الدين وعزالاسلام لاعصل الابهم وليس في النص دلالة على انذلك المعنى منهم ونظيره قوله تعالى ياايهااالدين آمنوا من يرتدمنكم عن دينه فسوف يأت الله بقوم يحبهم و يحبونه تماختلف المفسرون فقال انعباسهم النابعون وقال سعيدبن جبيرهم أبناء فارسوقال أبور وقهم أهل الين وهذه الوجوه ليست تفسيراللا ية لان الآية ليس فيها اشعار بهابل حلاذلك الكلام المطلق على صورة معينة شاهدوها قال الاصم معناه ان يخرجه من بين أطهر كموهى المدينة قال القاضي هدا صعيف لان اللفظ لادلالة فيه على انه عليه السلام ينقل من المدينة الى غيرها ولا يستعان يطهر الله في المدينه أقوا ما يعينونه على الغروولا يمتنع أن بعينه باقوام من الملائكة أيضاحال كونه هناك (والثالث) قوله ولاتضروه شيئاوالكناية فيقول الحسن راجعة الى الله تعالى أي لاتضروا الله لانه نحني عن العالمين وفي قول الباقين يعود الى الرسول أى لا تضروا الرسول لان الله عصمه من الناس ولانه تعالى لايخدلهان تثافلتم عندثم قال والله على كل شئ قدير وهوتنبيه على شدة الزجرمن حيث انه تعالى قادرلا يجو زعليه العجرفاذا توعد بالعقاب فعل ( المسئلة الثانية ) قال الحسن وعكرمة هذه الآية منسوخة بقوله وماكان المؤمنون لينفرواكافة قالالمحققون ان هذه الآية خطاب لمن استنفرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم ينفروا وعلى هذا التقدير فلانسيخ قال الجبائي هذه الآية تدلعلي وعيد أهل الصلاة حيث بين أن المؤمنين انلم ينفروا يعذبهم عدايا أليماوهوعذاب النارفان ترك الجهاد لايكون الامن المؤمنين فبطل بذلك قول المرجئة ان أهل الصلاة الوعيدالهم واذا بت الوعيدلهم في ترك الجهاد فكدافي خبره لانه لاقائل بالغرق واعلمان مسئلة الوهيدذكرنا ها بالاستقصاء في سورة البقرة (المسئلة الثالثة) قال القاضي هذه الآية دالة على وجوب الجهاد سواء كان مع الرسول أولامعه لانه تعالى قال باأيهاالذين آمنوامالكم اذا قيل لكم انفروا ولم ينص على انذلك القائل هوالرسول فانقالوا يجان يكون المراد هوالرسول لقوله تعالى و يستبدل قوما غيركم ولقوله ولاتضروه شيئااذلا يمكن أن يكون المراد بذلك الاالرسول قلناخصوص آخر الآيةلا يمنع من عوم أولها على ماقر رناه في اصول الفقه \* قوله تعالى ( الانتصروه فقد نصره الله أذأ خرجه الذين كفرواثاني اثنين اذهما في الغاراذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنافا زل الله سكينه عليه وأيده بجنودلم تر وهاوجعل كلة الذين كفر وا السغلى وكلة الله هي العلب اوالله عزيز حكيم) اعدام ان هذاذ كرطر بق آخر في ترغيبهم في الجهاد وذلك لانه وتعسالي ذكرفي الاكية الاولى أنهم انهرين فرواباستنفاره ولم يشتغلوا بنصرته فان الله ينصره بدليل انالله نصره وقواه حال مالم بكن معمه الارجل واحدفههنا أولى وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) لقسائل أن يقول كيف يكون قوله فقد نصره الله

النصرة حتى نصره في مثل ذلك الوقت فلن يخذله في غرره (اذأخرجه الذين كفروا) أي تسيبوا لخروجه حيث أذناه عليدالصلاة والسلامني ذلك حين همواباخراجه (الاندائنين) حالمن منمره عليه الصلاة والسلام وقرئ بسكون ألياء على لعة من بجرى الناقص مجرى القصور في الاعراب أي أحد النين من غيراعتبار كونه عليدالصلاة والسلام ثانيافان معنى قولهم مالث ثلاثةورابعأربعة ويحو ذلك أحدهذه الاعداد مطلقالاالثالث والرابع خاصةولذلك منع الجمهود أن منصب ما بعده يان بقال الث الاثة ورابع أربعة وقدمرفي قوله تعالىلقد كفرالذين قااوا انالله مالت ثلاثة من سورة المائدة وجعله عليد الصلاة والسلام انهما لمشى الصديق أمامه ودخوله في الغارأولا لكنسه وتسوية البساط كاذكر في الاخبار تمعل مستغنى عند (اذهماني الغار) بدل من اذأ خرجه

ساعة مكثا فيه ثلاثا (ادْ بقول) مدل ان أو ظرف لثاني (الصاحيم) أى الصديق (لاتحزن ان الله معنا ) بالعون والعصمة والمرادبالمعية لأيحوم حول صاحبها شائبة شي من الحزن وما هو المشمهورمن اختصاص معبالمتبوع فالمرادعافيه منالمتبوعية هوالمتبوعية فيالامر المباشر \* روى أن المشركين طلعوا فوق الغار فأشفق أبو بكر رمنى الله عنه على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ان نصب اليوم ذهد ن الله فقال عليه الصلاة والسلام ماظنك بالنينالله الشهماوقيل لمادخلاالغار بعث الله تعالى جامتين فباضتا في أسفله والعنكبوت فتسجت عليه وقال رسولالله صلى الله عليه وسلماللهمأعمأ بصارهم فععلوا يترددون حول الغار ولايفطنون قد أخذالله تعالى أبصارهم عند وفيد من الدلالة

جواباللشرط وجوابه ان التقدير الاتنصروه فسينصره من نصره حين مالم يكن معد الارجل واحد ولاأقل من الواحد والمعنى انه ينصره الآنكا نصره فيذلك الوقت ( المسئلة الثانية ) قوله اذاخرجه الذن كفروا يعني قدنصر الله في الوقت الذي أخرجه الذين كفروا من مكة وقوله ثاني اثنين نصب على الحال أي في الحال التي كان فيها ثاني اثنين وتفسير قوله ثاني اثنين سبق في قوله ثالث ثلاثة وتحقيق القول انه اذا حضر اثنان فكل واحد منهما يكون ثانبافي ذبنك الالنين للاسخر فلهذا السب قالوا يقال فلان ثاني اثنين أى هوأحدهما قال صاحب الكشاف وقرئ ثاني اثنين بالسكون واذهما بدل من قوله اذاخرجه والغار تقب عظيم في الجبل وكان ذلك الجبل يقال له تور في يمين مكة على مسيرة ساعة مكثر سول الله صلى الله عليه وسلم فيدمع أبي بكر ثلاثا وقوله اذ يَقُولُ بِدَلُ مَانَ ( المسئلة الثالثة ) ذكروا انقر يشاومن بمكَّةُ من المشركين تعاقدواعلى قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم فعزل وافيكر بك الذي كفروا فأمر والله ته الى أن يخرج هووأبو بكرأولالليلالى الغار والمرادمن قوله أخرجه الذين كغروا هوانهم جعلوه كالمضطر الى الخرو جوخر جرسول الله صلى الله عليه وسلوا بو بكراول الليل الى الغار وأمر عليا أن يضطجع على فراشه ليمنعهم السواد من طلبه حتى يبلغ هو وصاحبه الى ماأمر الله به فلاوصلاالى الغار دخل أبو بكرائغ ارأولايلتمس مافي الغارفقال له اابي صلى الله عليه وسلم مالك فقال بأبي أنت وأمى الغير ان ماوى السباع والهوام فان كان فيه شي كان بي لابك وكانفى الغارجعر فوضع عقبه عليه ائلا يخرج مابؤذي الرسول فلا طلب المنسركون الاثر وقربوابكيأبو بكرخوفاعلى رسول اللهصلي اللهعليه وسلم فقال عليه السلام لأتعزران الله معنافقال أبو بكران الله لمعنافقال الرسول نع فجعل يمسيح الدمو ع عن خدمو يروى عن الحسن انه كان اذاذ كر بكاء أبي مكر بكي واذاذ كرمسحة الدموع مسمح هوالدموع عن خده وقيل لماطلع المشركون فوق الغاراشفق أيو بكرعلي رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال انتصب اليوم ذهب دين الله فقال رسول الله ماطنك باثنين الله ثالثهما وقيل لما دخل الغار وضع أبو بكرتمامة علم باب الغار و بعث الله حمامتين فباضنا في أسسفله والعنكبوت نسجت عليه وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم أعم أبصارهم فجعلوا يترددون حول الغار ولايرون أحدا (المسئلة الرابعة) دلت هذه الآية على فضيلة أبي بكر رضي الله عند من وجوه (الاول) انه عليه السلام لماذهب الى الغار لاجل انه كان نخاف الكفارمن أن بقدموا على قتله فلولاا نه عليه السلام كان قاطعا على باطن أبي بكر بأنه من المؤمنين المحققين الصادقين الصديقين والالماأصحبه نفسه فىذلك الموضم لانه لوجوزأن بكون باطند بخلاف ظاهره لخافه من ان يدل أعداء اعليه وأيضا لحافه من ان يقدم على قتله فلما ستخلصه لنغسد في تلك الحالة دل على انه عليه السلام كان قاطعابأن باطنه على وفق ظاهر. ( الثاني ) وهو ان الهجرة كانت باذن الله تعالى وكان في خدمة رسول الله

صلى الله عليه وسلم جماعة من المخلصين وكانوا في النسب الى شجرة رسول الله أقرب من أبي بكر فلولاان الله تعالى أمره بأن يستصحب أبابكر في تلك الواقعة الصعبة الهائلة والا لكان الظاهران لا يخصد بهذه العجبة وتخصص الله اياه بهذا التشريف دل على منصب عالله في الدين ( الثالث ) انكل من سوى أبي بكر فارقوار سول الله صلى الله عليه وسلم أما هوفحاسبق رسولاالله كغيره بلصبر علىمؤ انسته وملازمته وخدمته عندهذا الخوف الشديد الذي لم يبق معه أحدوذلك يوجب الفضل العظيم ( الرابع ) انه تعالى سماه ثاني اثنين فجعل ثاني محمدعليه السلام حال كوعما في الغار والعلاء أثبتوا انه رضي الله عنه كأنثاني مجدفي أكثرالمناصب الدينية فانه صلى الله عليه وسلما أرسل الى الخلق وعرض الاسلام على أي بكرآمن أبو بكر تمذهب وعرض الاسلام على طلحة والزبير وعثمانين عفان وجاعة آخرين من أجلة الصحابة رضى الله تعالى عنهم والكل آمنواعلى يديه ثم انه جاء بهم الى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أيام قلائل فكان هورضي الله عنه ثاني اثنين فى الدعوة الى الله وايضاكلا وقف رسول الله صلى الله عليه وسلم ف غزوة كان أبو بكر رضى الله عند مقف في خدمته ولايفارقه في كان ثاني اثنين في مجلسه ولمامر ض رسول الله صلى الله عليه وسلم قام مقامه في امامة الناس في الصلاة فكان ثاني اثنين ولماتوفي دفن بجنبه فكانثاني اثنين هناك أيضاوطعن بعض الحمقي من الروافض في هذا الوجه وقال كونه ثاني اثنين للرسول لايكون أعظم من كون الله تعالى رابعا لكل ثلاثة في قوله مايكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم ولاخسة الاهوسادسهم عمانهدا الحكم عام فيحق الكافر والمؤمن فلالم يكنهذا المعني من الله تعالى دالاعلى فضيلة الانسان فلان لايدل من النبي على فضيلة الانسان كانأولى والجواب أزهذا تعسف باردلان المرادهناك كونه تعالىمع الكل بالعلم والتدبير وكونه مطلعاعلي ضميركل احدأماههنا فالمراد بقوله تعالى الناين تخصيصه عنده الصفة في معرض التعظم وأيضا قددللنا بالوجوه الثلاثة المتقدمة على ان كونه معم في هذا الموضع دليل قاطع على انه صلى الله عليه وسلم كان قاطعابان باطنه كظاهره فاين أحدالجانبين من الا خر (والوجه الخامس) من التمسك بهذه الآية ملجاء في الاخبار أن أبابكر رضى الله عنه لماحزت قال عليه الصلاة والسلام ماطنك باثنين الله الشهماولاشك انهذا منصب على ودرجة رفيعة واعلمان الروافض في الدين كانوا اذا حلفواقالوا وحق خسةساد سهم جبريل وارادوا بهان الرسول صلى الله عليه وسلموعليا وفاطمة والحسن والحسين كانوا قداحمجبوا تحت عباءة بومالمباهلة فعاءجبريل وجعل نفسه سادسالهم فذكرواللشيخ الامام الوالد رجه الله تعالى ان القوم هكذا يقولون فقال رجه الله اكم مأهو خيرمند بقو أدماطنك باثنين الله مالثهما ومن المعلوم بالضرورة انهذا أفضل وأكل ( والوجه السادس ) انه تعالى وصف أبابكر بكونه صاحباللر سول وذلك يدل على كال الفضل قال الحسين بن فضيل البجلي من أنكر أن يكون أبو يكر صاحب

أمنته التي تسكن عندها القلوب (عليه) على الني صلى الله عليه وسلم فالراد بهسا مالايحوم حوله شائبة الخوف أصلاأوعلى ساحبه اذهو المنزعج وأماالنبي صلي الله عليه وسلم فكان على طمأنينة من أمره (وأيده بحنودلم تروها) عطف على نصره الله والجنود هماللائكة النازلون يوم بدروالاحراب وحنين وقيسل هم الملائكة أنزلهم الله ليحرسوه في الغارو بأباء وصفهم بعدم روية المخاطبين لهم وقسوله عزوعلا (وجعل كلة الذين كفروا السفلي) يعنى الشرك أودعوة الكغرفان ذلك الجعل لابتحقق بمعرد الأنجاءيل بالقتل والاسير و الله (وكلة الله) أي التوحيد أودعوة الاسلام (هم العليا) لايدانيها شئ وتغير الاسلوب للدلالة على أنهافي نفسها كذلك لايتبدل شأنها ولانتغر حالها دونغيرهامن الكلم ولذلك وسمط

والانكار على المساهلة فيدوقوله تعالى (خفافا وثقالا) حالان من ضمر المخاطبين أي على أي حالكان من يسروعسر ساصلين بأى سب كان مزالصحمة والرض أوالغنى والفقر أوقلة العيال وكثرتهم أوغير ذلك بما لتظمد مساعدة الاسبان وعدمها بعد الامكان والقدرة في الجلة وماذكر في تفسيرهما منقولهم خفافا لقلة عيالكم ومقالالكثرتها أوخفافا منالسلاح وثقالامنه أوركبانا ومشاة أوشبانا وشيوخا أومهازيل وسمانا أوصحاحاوم امنا ليس التخصيص الامرين المتقابلين بالارادة منغير مقارنة للباقي وعنابن أممكنوم أنهقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلى أن الفرقال عليه الصلاة والسسلامنع حتى زلايس على الاعمى حرج \*وعنا بن عباس رضى الله عنهما نسخت مقوله عز وجل ليس على الضعفاء ولاعلى المرضى الآية ( وجاهدوا بأموالكم وأنغسكمني ؟

رسول الله صلى الله عليه وسلم كأركافر الان الامة مجمعة على ان المراد من قوله اذيقول لصاحبه هوأبو بكروذلك يدلءلي اناللة تعالى وصفه بكونه صاحباله اعترضوا وقالواان الله تمالي ومنف الكافر بكونه صاحبا للؤمن وهو قوله قالله صاحبه وهو يحاوره أكفرت بالذى خلقت منتراب والجوابان هناك وان وصفه بكونه صاحبالهذكرا الا انه أردفه بمالدل على الاهانة والاذلال وهوقوله أكفرت أماههنا فبعد انوصفه بكونه صاحباله ذكر مايدل علىالاجلال والتعظيم وهوقوله لاتحزن انالله معنا فاىمناسبة بين البارين لولافرط العداوة (الوجه السابع ) في دلالة هذه الآبة على فضل أبي بكر قوله لاتحرن انالله معنا ولاشك انالمراد منهذه المعيسة المعية بالحفظ والنصرة والحراسة والمعونة وبالجلة فالرسول عليه الصلاة والسلام شرك بين نمسه وبين أبى بكر فده المعية فانجلوا هذه المعية على وجه فاسدارههم ادخال الرسول فيه وانجلوها على مجل رفيع شريف لزمهما دخال أبي بكرفيه وتقول بعبارة أخرى دلت الآية على ان أبابكركان الله معه وكل من كان الله معه فانه يكون من المتقين المحسنين لقوله تعالى ان اللهم الذين اتقوا والذين هم محسنون والمرادمنه الحصر والمعنى انالله مع لذين اتقوا لامع غيرهم وذلك يدل على ان أبادكر من المتقين المحسنين (والوجه الثامن) في تقر يرهذا المطلوبان قوله ان الله معنا يدل على كونه ثاني اثنين في الشرف الحاصل من هذه المعية كاكان ان انوحه الناسع) انقوله كاكان المناسع في الله السرف (الوحه الناسع) القوله لاتحزن نهبي عن الحرن مطلقا والنهي بوجب الدوام والمكرار وذلك يقتضي ان لايحرن أبه مكر بعد ذلك الستة قبل الموت وعند الموت و بعد الموت (الوجد العاشر) قوله فأزل الله سكينته عليه ومنقال الضمير في قوله عليه عائد الى الرسول فهذا باطل لوجوه (الوجه الاول) انالضمر بجب عوده الى أقرب المدكورات وأقرب المذكورات المتقدمة في هذه الآيةهوأ يو بكرلانه تعالى قال اذيقول اصاحبه والتقدير اذيقول محمد لصاحبه أبي بكر لاتحزن وعلى هذاالتقدير فاقرب المذكورات السابقة هوأبو بكر فوجب عود الضمير اليه (والثاني) انالحزن والخوف كان حاصلالايي بكر لاللرسول عليه الصلاة والسلام فانه عليه السلام كان آمناساكن القلب عاوعد الله أن يتصبره على قريش فلاقال لابي يكن لاتحزن صارآ منافصرف السكينة الى أبى بكر ايصبرذلك سببال والخوفه أولى من صرفها الى الرسول صلى الله عليه وسلم معانه قبل ذلك ساكن القلب قوى النفس (الثالث) انه لوكان المرادا تزال السكينة على الرسول لوجب أن يقال ان الرسول كان قبل ذلك خائفا واوكان الامر كذلك لماأمكنه أن يقول لابي بكرلا تحزن ان الله معنا فن كان خانفا كيف يمكنه أنيزيل الخوف عن قلب غبره واوكان الامر على ماقالوه اوجب أن بقال فانزل الله سكينته عليه فقال اصاحبه لاتحرن ولمالم يكن كذلك بلذكر أولاانه عليه الصلاة والسلام

قال الصاحبه لاتحزن نمذكر بفاء التعقيب نزول السكينة وهو قوله فانزل الله سكينته عليه علنا اننزول هذه السكينة مسبوق بحصول السكينة فيقلب الرسول عليه الصلاة والسلام ومتى كان الامر كذلك وجب أن تكون هذه السكينة نازلة على قلب أبي بكر\* فانقيل وجب أن يكون قوله فانزل الله سكينته عليه المرادمندانه أنزل سكينته على قلب الرسول والدليل عليه انه عطف عليه قوله وأيده بجنود لم تروها وهذا لايليق الابالرسول والمعطوف يجب كونه مشاركا للمعطوف عليه فلماكان هذا المعطوف عائدا الى الرسول وجب في المعطوف عليه أن يكون عائدا الى الرسول # قلناهذا ضعيف لان قوله وألده بجنود لمتروهااشارة الىقصة بدروهومعطوف على قوله فقد نصر الله وتقدير الآية الاتنصروه فقدنصره الله في واقعة الغار اذيقول لصاحبه لأتحزن ان الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنودلم تروهاني واقعة بدرواذا كأن الامركذلك فقد سقطهذا السؤال ( الوجد الحادي عشر) من الوجوه الدالة على فضل أبي اكر من هذه الآية اطباق الكل على أن أبابكر هوالذي اشترى الراحلة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى ان عبد الرحن ا ن أ في بكروأ سماء بنت أبي بكرهما اللذان كا ما يأتيانهما بالطعام روى انه عليه الصلاة والسلام قال لقد كنت أناوصاحبي في الغار بضعة عشمر يوما وليس لناطعام الاالتمروذكروا ان حبريل أتاه وهوجانع فقال هذه أسماء قد أتت بحيس ففرح رسول الله صلى الله عليه وسلم بذاك وأخبريه أبابكر ولماأمرالله رسوله بالخروج الىالمدينة أظهرهلابي بكر فامي ابنه عبدالرحن ان يشترى جلبن ورحلين وكسوتين ويفصل أحدهم اللرسول عليه الصلاة والسلام فلافريا منالمدينة وصلالخبرالىالانصار فغرجوا مسرعين فغاف أبو بكر انهم لايعرفون الرسول عليه الصلاة والسلام فالبس رسول الله ثو بهليعرفوا أن الرسول هوهو فنادنواخرواله سجدافقال لهم اسجدوا لرنكم وأكرموا أحالكم ثمأناخت ناقته بباب أبي أيوب رو بنا هذه الروايات من تفسيراً بي بكر الاصم ( الوجه النابي عشر) ان رسول الله صلى الله عليه وسلم حين دخل المدينة ماكان معد الأأبو بكرو الانصار مارأوامع رسول الله صلى الله عليه وسلم أحداالاأبابكر وذلك يدل على انه كان إصطفيد لنفسه من بين أصحابه في السفروالحضر وان أصحابنازا دواعليه وقالوا الم يحضرمه في ذلك السفر أحدالاأ بو بكرفلوقدرناأنه توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك السغرازم أن لا يقوم بامر دالاأبو بكر وأن لايكون وصيه على أمنه الاأبو يكر وأن لايبلغ ماحدث من الوحى والننزيل فيذلك الطريق الىأمنه الأأبو بكروكل ذلك يدلعلي الغضائل العالية والدرجات الرفيعة لابي بكر واعلمان الروافض الحنجوا بهذه الآية وبهذه الواقعة على الطعن في أبي بكرمن وجوه ضعيفة حقيرة جارية مجرى اخفاء الشمس بكف من الطين (فالاول) قالواانه عليه الصلاة والسلام قال لابي بكر لاتحرن فذلك الحرن انكان حقافكيف نهى الرسول عليه الصلاة والسلام عنه وأن كان خطألن مأن بكون أبو بكرمذنبا وعاصيا في ذلك الحزن

النفس والمال بجاهد بهماومن ساعده المال دون النفس يغربي مكانه منحاله علىعكسحاله الى هذاذهب كثيرمن العلاء وقيل هوايجاب للقسم الاول فقط (ذلكم) أي ماذكر من النفسر والجهاد ومافياسم الاشارة من معنى البعد للامذان بمسدمنزله في الشرف (خبرلكم) أىخيرعظيمفي نفسه أوخيرمما يبتغي يتركه مز الراحة والدعةوسعة العيش والتمنع بالاموال والاولاد ( آن كنتم تعلون)أى تعلون الحير علتمأنه خيرأوان كنتم تعلون أنهخيراذلااحتمأل لغرالصدق فيأخبار الله تعالى فبادروا اليه (اوكان) مسرف الخطار عنهم وتوجيمه له الي رسول الله صلى الله عليه وسلمقعديد الماصدر عنهم من الهنات قولا وفعلاعلىطر بقالباته وبيانا لدناءة هممهم وسائررذائلهم أى لوكأن مادعوا اليه (عرضا قريبا)العرض ماعرض

ذلك غماسهل المأخد قريب المنال ( وسفرا قاصدا) ذاقصديين القر يبوالبعيد (لاتبعوك) فيالنفع طمعا فيالفوز بالغنيمة وتعليق الاتباع بكلا الا من بن يدل على عدم تحققه عند توسط السفرفقط(ولكن بعدت عليهم الشقة) أي المسافة الشاطة الساقة التي تقطع عشقة وقرى يكسرالين والشين ( وسنحلغون ) أى المتخلفون عن الغز ووقوله تعالى ( بالله ) امامته الق بسيحلفون أوهق منجلة كلامهموالقول مراد على الوجهين أى سيحلفون بالله اعتذارا عند قفولك قائلين (لواستطعنا) أوسمحلفون قائلين بالله لواستطعنا الخأى لوكان لنا استطاعة منجهة العدة أومن جهة الصحة أومنجهتهما جيعا حسيما عن لهم منالكذب والتعملل وعلى كلا التقديرين فقوله تعالى (الحرجنامعكم) سادمسدجوابي القسم والشرطجيعاأماعلي الثاني فظاهرواماعلي

(والثاني)قالوا يحمل أن يقال انه استخلصه لنفسد لانه كان يخاف مند انه لوتركه في مكة انيدل الكفار عليموان يوقفهم على أسراره ومعانيه فاخذه مع نفسه دفعالهذا الشر (والثالث) انهوان دلت هذه الحالة على فضل أبي بكر الاانه أمر عليا بان يضطعع على فراشه ومعلومانالاضطجاع علىفراش رسول اللهصلي الله عليه وسلم فيمثل تلك الليلة الظلاء مع كون الكفار قاصدين قتل رسول الله تعريض النفس للفدأء فهذا العمل من على أعلى وأعظم من كون أبي بكر صاحبا للرسول فهذه جلة ماذكروه فيذلك الباب (والجواب)عن الاول ان أباعلي الجبائي لما حكى منهم تلك السَّبهة قال فيقال الهم يجب في قوله تعلى لموسى عليد السلام لاتخف انكأنت الاعلى ان يدل على انه كان عاصيا في خوفه وذلك طعن فيالانبياء ويجب فيقوله تعالى فيابراهيم حيث قالت الملائكةله لاتخف في قصدالعجلالشوى مثلذلك وفي قولهم الوطلاخف ولاتحرن الامجوك وأهلا مثل ذلك \* فأذا قالوا انذلك الخوف اتماحصل مقتضي البشيرية وانماذكر الله تعالى ذلك في قوله لا يَخْفُ لِيغِيدُ الامن وفراغ القلب \* قلنالهم في هذه المسئلة كذلك فأنقا وأ أليس انه تعالى قال والله يعصمك من الناس فكيف خاف معسماع هذه الآية فنقول هذه الآية انمانزات في المدينة وهذه الواقعة سابقة على نزولها وأيضا فهب انه كان آمنا على عدم القتلولكنه ماكانآمنامن الضرب والجرحوالايلام الشديد والعجب منهم فانالوقدرنا انأبابكر ماكان خأنفا لقالواانه فرح بسبب وقوع الرسول في البلاء ولماخاف و بكي قالوا هذاالسؤال الركيك وذلك يدل على انهم لايطابون الحق وانمامقصودهم محص الطعن (والجواب)عن الثاني از الذي قالو، أحس من شبهات السو فسطائية فان أبابكر لوكان قاصداله لصاح بالكفارعند وصولهم الىباب الغاروقال اهم تحن ههنا واغال ابنه وابذه عبدالرجن وأسماء للكفار نحن نعرف مكان محمد فندلكم عليه فاسأل الله العصمة من عصبية تحمل الانسان على مثل هذا الكلام الركيك (والجواب) عن الثالث من وجوه الاول انالانكر ان اضطعاع على ن أبي طالب في تلك الليلة المطلمة على فراش رسول الله طاعة عظيمة ومنصب رفيع الاأناندعي الأبابكر عصاحبته كان حاضرا في خدمة الرسول صلى الله عليه وسلوعلى كآن غائبا والحاضر أعلى حالامن الغائب (الثاني) ان علياما تحمل المحنة الافي تلك الليلة أمابعدها لماعرفوا أنجحدا غاب تركوه ولم يتعرضواله أماأ يو بكر فانهبسبب كونه مع محمد عليه الصلاة والسلام ثلاثه أيام في الغاركان في أشد أسباب المحنة فكان بلاؤه أشد (الثالث) الأأبايكر رضى الله عند كان مشهورا فيما بين الياس بانه يرغب الناس في دين محمد عليه الصلاة والسلام و يدعوهم اليه وشاهدوا منه انه دعاجه امن أكابر الصحابة رضى الله عنهم الىذلك الدين واذهم انماقبلوا ذلك الدين بسبب دعوته وكأن يخاصم الكفار بقدرالامكان وكان بذب عن الرسول صلى الله عليه وسلم بالنفس والمال وأماعلي ينأ بي طالب رضي الله عنه فانه كمان في ذلك الوقت صغيرا لسن وماطهر منه دعوة

لابالدليل والحجة ولاجهاد بالسيف والسنان لان محاربته معالكفار انماظهرت بعد انتقالهم الىالمدغة عدة مديدة فحان الهيعرة ماظهر منهشي من هذه الاحوال واذكان كذلك كانغضب الكفارعلى أبي بكر لامحالة أشدمن غضبهم على على ولهذا السبب فأنهم لماعرفواان المضطيع على ذلك الفراش هوعلى لم يتعرضواله البتة ولم يقصدوه بضرب ولاألم فعلناان خوف أبى بكر على نفسه في خدمة مجمد صلى الله عليه وسلم أشد من خوف على كرمالله وجهه فكانت تلك الدرجة أفضل وأكل هذامانقوله في هذاالباب على سبيل الاختصار أماقوله تعالى وأيد، بجنود لم تروها فاعلم ان تقدير الآية أن يقال الاتنصرو، فلا مدله ذلك مدليل صورتين (الصورة الاولى) انه قد نصره في واقعة الهجرة اذأ خرجه الذي كغروا ثانى آنثين اذهما فىالغار اذيقول لصاحبه لاتحزن اناللهمعنا فأنزلالله سكمنته عليه (والصورة النانية) واقعة مدروهي المراد من قوله وأمه بجنود لم تروها لانه تعالى أنزل الملائكة يوم بدر وأبدرسوله صلى الله عليه وسلم بهيرفقوله وأبد بجنود لمتروها معطوف على قوله فقد نصره الله اذأ خرجه الذين كفرواتم قال تعالى وجعل كلة الذين كفروا السفلي وكلمة اللههم العليا والمعني انه تعالى جعل بوم دركلمة الشيرك سافلة دنيئة حقيرة وكلة الله هي العليا وهي قوله لااله الاالله قال الواحدي والاختيار في قوله وكلةالله الرفع وهي قراءة العامة على الاستثناف قال الغراء و يجوز كلة الله بالنصب ولاأحب هذه القراءة لانه الونصبها لكان الاجود أن بقال وكلقالله العليا الاترى انك تقول أعتق أبوك غلامد ولانقول أعتق فحلامه أبوكتمقال واللدعز يزحكيم أىقاهر غالب لايفه لالالصواب #قوله تعالى (انفروا خفافا وثقالا وجاهدوا باموالكم وأنفسكم في سبيل الله ذلكم خير لكم ان كنتم تعلون ) اعلم انه تعالى لما توعد من لا ينغر مع الرسول وضرب له من الامثال ماوصغناأتيه بهذاالامر الجزم فقال انفروا خفافاو ثقالا والمراد انفروا سواء كنتم على الصغةالتي يخف عليكم الجهادأ وعلى الصفةالتي يثقل وهذا الوصف يدخل تحته أقسام كثيرة والمفسسرون ذكروها (فالاول) خفافا في النغور لنشاطكم له وثقالا عنه لمشقته عليكم (الثاني) خفافا لقلة عيالكم وثقالالكثرتها (الثالث) خفافا من السلاح وثقالامنه (الرابع) ركبانا ومشاة (الخامس) شبانا وشيوخا (السادس) مهازيل وسمانا (السابع) صحاحاً ومراضا والصحيح ماذكرنا اذالكل داخل فيدلان الوصف المذكوروصف كأى يدخل فيه كل هذه الجَرْبِيات \* فان قبل أنفولون ان هذا الامريذناول جميع الناس حتى المرضى والعاجز بن \*قلناظاهره يقتضى ذلك عن ابن أم مكتوم انه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلى أن أنفر قال ماأنت الاخفيف أو مقيل فرجع الى أهله ولبس سلاحه ووقف بين يديه فنزل قوله تعالى ليس على الاعى حرج وقال مجاهدان أباأ يوب شهد بدرامع الرسول صلى الله عليه وسلم ولم يتخلف عن غزوات المسلين و يقول قال الله انفروا خفافًا وثقالافلا أجدني الاخفيفا أوثقيلا وعنصفوان يزعروقال كنتوالياعلي حص فلقيت

سان لقوله تعالى معلفون بالله وتصديق له والاخبار يماسيكون منهم بعدالقفول وقدوقع-سيماأخبريه مزجلة المعزاتالباهرة وقرى لواستطعنابضم الواوتشبيهالها بواوالجم كافى قوله عزوجل فتمنوآ الموت(علكونأتفسهم) بدل من سخلفون لان الحلف الكاذب اهلاك للنفس ولذلك قال عليد الصلاة والسلام اليمين الفاجرة تدع الديار بلاقع أوحال من فاعله أىمهلكين أنفسهم آوم: فاعل خرجناجي، ٩ علىطر يقدالاخبارعنهم كأنه قيل نهلك أنفسنا اى لخرجنامعكم مهلكين انفسنا كإفى قولك حلف ليفعلن مكان لافعلن (والله يعلم انهم لكاذبون) أىفى مضمون الشرطية وفيماادعواضمنامن انتفاء تحققالمقدمحيث كانوا مستطيعسين الحزوج ولم تخرجوا ( عفاالله عَنْكُ) صريح في أنه سحانه وتعالى قدهفاعنه عليدالصلاة والسلام ماوقع منه عنداستثذان المتخلفين في التخلف

الموادنه اعتمادا على أعانهم و مواثبةهم لخلوها عن المزاحم من ترك الاولى والافضل الذي هوالتأني والتوقف الى المجلد الامر وانكشاف الحال وقوله عزوجل ﴿ ٦٤٩ ﴾ (لمأذنت لهم) أي لاي سبب أذنت لهم في المحلف حين

اعتلوا بعلهم بيان لما أشراليدبالعفو مررك الاولى واشارة الى أنه ينبغى أن تكون أموره علية الصلاة والسلام متوطة بأسباب قو ية موجبة لها أومصحة وأنماأ يرزوه في معرض التعليل و الاعتذار مشغوعابالاعانكان ععزل من كونه سببا للاذن قبل ظهورصدقه وكلتا اللامين متعلقة بالاذن لاخنلا فهما فيالمعني فان الاولى للتعليل والثانية للتبليغ والضميرالمجرور لجبع المسأذنين وتوجد الانكارالي الاذن باعتار شموله للكل لاباعتار تعلقه بكل فرد فرد المحققعدم استطاعة بعضهم كايني عنه قوله سيحانه (حتى بسين لك الذين صدفوا) أي فياأخروا بهعندالاعتذار من عدم الاستطاعة من حهة المال أومن جهةالبدنأ ومنجهتهما معاحسماعن لهمهناك (وتعلم الكاذبين )في ذك فتعامل كلا من ه سار ۱۰۰۱، مو ان لذاك الاولى

شيخاقد سقط حاجباه منأهل دمشقعلي راحلته يريدالغز وقلت باع أنت معذورعند الله فرفع حاجبه وقاليا ابن أخي استنفرنا الله خفافا وتقالاالاان من أحبه ابتلاه وعن الزهري خرج سعيد بن المسبب الى الغزو وقدذهبت احدى عينيه فقيل له انك عليل صاحب ضرر فقال استنفر الله الخفيف والثقيل فانعجزت عنالجهاد كثرت السواد وحفظت المتاع وقيل للمقدادين الاسود وهويريد الغزوأنت معذور فقال أنزلالله علينا في سورة براءة انفرواخفافا وثقالا واعلمان القائلبن بهذا القول الذي قررناه يقولون هذه الآية صارت منسوخة بقوله تعالى ليس على الاعمى حرج وقال عطاء الحراساني منسوخة يقوله وماكان المؤمنون لينفرواكامة ولفائل أن يقول اتفقوا على انهذه الآية زلت في غزوة تبوك واتفقوا على أنه عليه الصلاة والسلام خلف النساء وخلف من الرجال أقو اماوذلك يدل على ان هذا الوجوب ليس على الاعيان لكنه من فروض الكفايات فن أمر والرسول بأن يخرج لزمه ذلك خفافا وثقالا ومن أمر وبأن بق هناك لزمه أن يبقى وبترك النفرو على هذا النقد رفلا حاجه الى التر ام النسيم ثم قال تعالى وجاهدوا بأ موالكم وأنفسكم في سبيل الله وفيه قولان (الاول) إن هداً بدل على إن الجهاداتما يجب على من له المال والنفس فدل على ان من لم كن له نفس سليمة صالحة العهاد ولامال يتقوى به على تحصيل آلات الجهاد لايجب عليه الجهاد (والقول الثاني)أن الجهاد يجب بالنفس اذا انفرد وقوى عليه وبالمال اذا ضعف عن الجهاد بنفسه فبالزم على هذا القول أن من عجزأن ينيب عند نفر ابنفقة من عنده فيكون محاهدا عاله لما تعذر عليه بنفسه وقدذهب الى هذا القول كثيرمن العلماء ثم قال تعالى ذلكم خير لكم ان كنتم تعلون القيل كيف يصم أن بقال الجهادخير من القعود عنه ولاخير في القعود عنه #قلنا الجواب عنه من وجهين (الاول) ان لفظ خيريستعمل في معنين (أحدهما) بمعنى هذاخير من ذاك (والثاني ) بمعنى انه في نفسه خير كقوله اني لما أنزلت الى من خير فقير وقوله وانهلب الخيرلشديد ويقال الثريدخيرمن اللهأى هوخيرفي نفسه وقدحصل من الله تمالى فقوله ذلكم خير لكم المراد هذا الثاني وعلى هذا الوجه بسقط السوال ( الوجه الثاني ) سلمناان المرادكونه خير امن غير الاان التقديران مايستفاد بالجهاد من نعيم الآخرة خير بمايستفيده القاعد عنه من الراحة والدعة والتنعم بهماولذلك قال تعال ان كنتم تعلون لأن ما يحصل من الخيرات في الآخرة على الجهاد لايدرك الامالتأمل ولايعرفه الاالمو من الذي عرف بالدليل أن القول بالقيامة حق وأن القول بالثواب والمقابحق وصدق عنقوله تعالى (اوكان عرضافر يباوسفرا قاصدا لاتبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة وسعافون ف واستطعناك جنامعكم مدلكون أنفسهم والله دمل الهم للكافريور) عير اله له لي إذا من السيام، و حيد الله الله وكال ورفرد و يأأيها الله ين آمنو امالكم اذاقيل لكم الفروا في سليلالله المافلتم الحالارض عاداني

الافضل وتعضيض له ﴿ ٨٢ ﴾ م عليد الصلاة والسلام عليد فان كلة بحق سؤاء كانت بعني

اللامأوبمعنى الىلايمكن تعلقها بقوله تعالى لمأذنت لاستلزامه أن يكون اذنه عليه الصلاة والسلام لمهم معللاً أومغيا بالتبين والعلمو يكون توحه الاستفهام اليه من ﴿ ٦٥٠ ﴾ تلك الحيثية وذلك بين الفساد بل بما يدل عليه ذلك

تقرير كونهم منثا قلين و بين ان أقوامامع كلماتقدم من الوهيد والحث على الجهاد تخلفوا في غروة تبولة و بين انه لوكان عرضاهريبا وسفرا قاصدا لاتبعوك وفي الآية مسائل (المستلة الاولى) العرض ماعرض لل من منافع الدنباعرض حاضع بأكل منه البروالف اجرقال الزحاج فيه محذوف والتقدير لوكان المدعواليه سفرا فاصدافعذف اسم كارلدلالة ماتقدم عليدوقوله سفراقاصداقال الزجاج أىسهلاقريبا وانماقيل لمثل هذاقاصدا لان المتوسط بين الافراط والنفريط يقالله مقتصدقال تعالى فنهم ظالم لنفسدومنهم مقتصد وتحقيقد افالمتوسط بين الكثرة والقلة يقصده كل أحد فسمى قاصدا وتفسيرا لقاصد ذوقصد كقولهم لابن وتامر ورابح قوله ولكن بعدت عليهم الشقة قال الليث الشقة بعدمسره الىأرص بعيدة يقال تققشافة والمعنى بعدت علمهم الشاقة البعيدة والسبب فيهذا الاسمانه شقعلي الانسان سلوكها ونقل صاحب الكشاف عي عسى معرانه قر أنعدت علمهم الشقة بكسر العين والشين ( المسئلة الثانية )هذه الآمة نزلت في المنا فقين الذن تخلفواعن غروة تبوك ومعنى الكلام انه لوكانت المنافع قريبة والسفر قريبا لاتبعوك طمعا منهم في الغوز بتلك المنافع ولكن طال السفر فكا نواكالا يسين من الفوز بالغنية سبب أنهم كانوا يستعظمون غزوالروم فلهذا السبب تخلفوا ثم أخبرالله تعالى انه اذار جع من الجهاد يجدهم يحلفون بالله لواستطعنا لخرجنامعكم اماعند مايعاتبهم بسبب المخلف واماا بتداء على طريقة اقامة العذرق التخلف ثم بين تعالى انهم يهلكون أنفسهم بسبب ذلك الكفب والنفاق وهذا يدل على ان الايمان اسكا ذبة توجب الهلاك ولهذا قال عليه الصلاة والسلام اليمين الغموس تدع الديار بلاقع ثم قال والله يعلم انهم لكا ذبون في قولهم ما كنا نستطيع الخروج فانهم كانوا مستطيعين الخروج (المسئلة الثالثة) دلت الآية على انقوله انفروا خفافا وثفالا انما يتناول منكان قادرا متحكنا اذعدمالاستطاعة عذرفي التخلف (المسئلة الرابعة) استدل أبوعلى الجبائي عنه الآية على بطلان ان الاستطاعة مع الغمل فقال لوكات الاستطاعة مع الفعل لكان منلم يخرج الى القتال لم يكن مستطيعا الى القتال ولو كان الامركذلك لكانوا صاد قين في قولهم ما كنانستطيع ذلك ولما كذيهم الله تعالى في هذا القول علناان الاستطاعة قبل الفعل وأستدل الكعبي مدا الوجه أيضا لهوسال نفسه لملابجور أن يكون المرادبه انه ماكان لهم زاه ولاراحــلة وماأوادوابه نفس القدرة وأجاب انكان من لاراحلة له يعذر في تراؤا الحرو جفن لااستطاعة له أولى بالعذروأ بضا الظاهرمن الاستطاعة فوة البدندون وجود المال واذا أريد به المال خانمار ادلانه بعين على ما غمله الانسان نقوة البدن فلا معنى لترك الحقيقة من غير ضروره وأجاب أصحا ننابأن المعتزلة سلموا أن القدرة على الفعل لاتتقدم على الفعل الابوقت واحد فاما أن تتقدم عليه بأوقات كثيرة فذلك ممتنع فان الاسان الجالس

كالمنه قيل لمسارعت الى الاذن لهموهلاتأنيت حتى ينجل الامركاهو قضية الحزم قال قتادة وعمرو ين ميمون اثنان فعلهمارسول اللهصلي اللهعليه وسلمله ومرفيهما بشي اذنه المنافقين وأخذه الفداءمن الاساري فعساتبدالله تعالى كما تسمعون وتعسرا لاسلوب بأن عبرعن الفريق الاولىالموصول الذي صلته فعل دال على الحدوث وعن الغربق الثاني ماسم الفاعل المغيد للدوام للا مذان بأن ماطهرمن الاواين صدق حادث فيأمر خاص غيرمصحح لنظمهم فيسلك الصادقينوأن ماصدرمن الآخرين وان كان كدما حادثا متعلقا بأمرحاص لكنه أمر جارعلي عابتهم المسترة ناشئ عن رسوخهم فيالكذب والتعبعرعن ظهورالصدق بالتين وعمايتعلق الكذب بااحلم لماهو المشهور منأن مدلولاالخبرهوالصدق والكنب احمالعقلي

واماكذبه فامر حادث لادلالة للعبرعليه في الجلة حتى يكون ظهوره تبيناله بل هونقيض لمدلوله فا يتعلق به يكون علا مستأنفا واسناده الى ضميره عليه الصلاة على 101 كه والسلام لاالى المعلومين بيناء الفعل للفعول مع اسنادالنبين

في المكان لايكون قادرا في هذا الزمان أن يفعل فعلا في مكان بعيد عنه بل انما فدر على أنبعل فعلا فيالمكان الملاصق لمكانه فاذاثبت انالقدرة عند القوم لاتتقدم الفعل الابزمان واحد فالقوم الذين تخلفوا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ماكانوا قادرين على أصول المعتزلة فبازمهم من هذه الآية ماألزموه علينا وعندهذا بجبعلينا وعليهم أنحمل الاستطاعة على الزاد والراحلة وحيشذ يسقط الا : الال (المسئلة الخامسة) قالوا الرسول عليد الصلاة والسلام أخبرعنهم الهمسيحلفون وهذا اخبارعن غيب يقع فيالمستقبل والامر لماوقع كا أخبركان هذا أخبارا عنالغيب فكان معجزا والله أعلم \* قوله نعالى (عفاالله عنك لم أذنت أهم حتى ينبين لك آلذين صدقوا وتعم الكاذبين) اعلمأنه تعالى بين بقوله لوكان عرضاقر با وسفرا قاصدالا تبعوك انه تخلف قوم من ذلك الغزو وليس فيه بيان الذلك المخلف كأن باذن الرسول أم لافلا قال بعده عفاالله عنك لم أذنت لهم دل هداعلي ان فيهم من تخلف باذنه وفيد مسائل (المسئلة الاولى) احتبج معضهم بهذه الآية على صدور الذنب عن الرسول من وجهين (الاول) اله تعالى قال عفاالله عنك والعفو يستدعى سابقة الذب (والثاني) انه تعالى قاللم أذنت لهم وهذا استفهام بمعنى الانكارفدل هذا على انذلك الاذن كان معصمة وذنبا قال قتادة وعرو ب ميمون اثنان فعلهما الرسول لم يوسم بني فيهما اذنه للنافقين وأخذه الفداء م الاسارى فعاتبدالله كاتسمعون (والجواب عن الاول) لانسلم ان قوله عفاالله عنك يوجب الذنب ولم لايجوز أن يقال ان ذلك يدل على مبالغة الله في تعظيم وتوقير. كا يقول الرجل لغير. اذا كان معظما عنده عفاالله عنك ماصنعت فيأمري ورضي الله عنك ماجوا بك عركلامي وعافاك الله ماعرفت حق فلا يكون غرضه مهذا الكلام الامن يدالنجيل والتعظيم وقال على بن الجهم فيما يخاطب به المتوكل وقد أمر بنغيه عف الله عنك ألاحرمة # تعدود بعفوك أن أسعدا

عف الله عنك ألاحرمة ﴿ تعدود بعفوك ان أسعدا المهر عبدا عدا طوره \* ومولى عفا ورشيدا هدى أقلت من لم يزل \* يقيك و يصرف عنك الردى

والجواب عن الثانى أن نقول لا يحوز أن يقال المراد بقوله لم أذنت لهم الانكار لانا نقول المأن يكون صدر عن الرسول ذنب في هذه الواقعة أولم يصدر عنه ذنب فان قلنا انه ما صدر عنه ذنب امتنع على هذا التقدير أن يكون قوله لم أذنت لهم انكارا عليه وان قلنا انه كان قد صدر عنه ذنب فقوله عفاالله عنك يدل على حصول العفوعنه و بعد حصول العفوعنه يستحيل أن يتوجه الانكار عليه فثبت انه على جيع التقادير يمتنع أن يقال ان قوله لم أذنت لهم يدل على كون الرسول مذنبا وهذا جواب شاف قاطع وعند هذا يحمل قوله لم أذنت لهم على ترك الاولى والاكمل لاسيا وهده الواقعة كانت من جنس ما يتعلق بالحروب ومصالح الدنيا (المسئلة الثانية) من الناس من قال ان الرسول صلى الله

الىالاوليىلاأرالمقصود همناعله عليدالصلاة والسلام بهمومو أخذتهم عوجيد مخلاف الاولين حيث لامؤ اخذة عليهم ومن لم يتنبه الهذا قال حتى شين ال من صدق فيعذره عن كدب فيه واسنادالتين الى الاولين وتعليق العلمبالآخرين مع أنمدارالاستناد والتعلق أولاو بالذات هو وصف الصدق والكذب كا أشيراليه لما أن المقصد هوالعلم بكلاا غريقين باعتبار اتصافهما يوصفيهما المدكورين ومعاملتهما يحسب استحقاقهما لاالعبل بوصفيهما لذابهما أوباعتبار قيامهما عوصوفهما هذا وفي تصدير فأتحه الخطاب بيشاره العفو دون مايوهم العتاب منمراعاة جانبه عليه الصلاة والسلام وتعهده بحس المفاوضة ولطف الراجعةما لايخني على أولى الالباب \* قال سفان نعينة انظر والى هذا اللطف

عليه وسلمكان يحكم بمقتضى الاجتهاد فيبعض الوقائع واحتبج عليه بأنقوله فاعتبروا باأولى الابصار أمر لأولى الابصار بالاعتبار والاجتماد والرسول كانسيدالهم فكان داخلاتحت هذا الأمرتم أكدوا ذلك مدد الآية فقالوا اماأن يقال انه تعالى أذنله فىذلك الاذن أومنعه عنه أوماأذنله فيه ومامنعه عنه والاول باطل والاامتنعأن يقولله لمأذنت لهم والثاني باطل أيضا لانعلى هدا القدير يلزمأن يقال الهحكم بغير مأأنزل الله فبلزم دخوله تحت قوله ومن لم يحكم بماأنزل الله فأولئك هم الكافرون وأولئك هم الظالمون وأولئك هم الغاسقون وذلك بأطل بصريح القول فلم يبق الاالقسم الثالث وهو أنه عليه الصلاة والسلام أذن في تلك الواقعة من تلقاء نفسه فاما أن يكون ذلك مبياعلى الاجتهاد أوماكان كذلك والثاني باطل لانه حكم بمجرد التشهى وهو باطل لقوله تعالى فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فلم يبق الاانه عليه الصلاة والسلام أذن في تلك الواقعة بناء على الاجتهاد وذلك يدل على انه عليه الصلاة والسلامكان بحكم بقنضى الاجتهاد فارقيل فهذا بأنيدل على انه لايجوزله الحكم بالاجتهاد أولى لانه تعالى منعه من هذا الحكم بقوله لمأذنت لهم قلتا انه تعالى مامنعه من ذلك الاذن مطلقا لانه قالحتى يتبيناك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين والحكم الممدود الى غاية مكلمذحتى بجب انتهاؤه عندحصول تلك العاية فهذا يدل على صحة قوننافان قالوا فلملايحوز أن يكون المراد من ذلك التبين هوالتبين بطريق الوحى قلنا ماذكرتموه محتمل الاانعلى التقدير الذى ذكرتم يصبر تكليفه أنلايحكم البتة وأن يصبرحتي يعزل الوجى و يظهر النص فلا ترائذاك كان ذلك كبيرة وعلى التقدير الدى ذكرنا كان ذلك الخطأخطأ واقعا فيالاجتهاد فدخل تحتقوله ومن اجتهد فأخطأفله أجرواحد فكان حل الكلام عليه أولى (المسئلة الثالثة) دلت هذه الآية على وجوب الاحتراز عن العجلة ووجوب التثبت والنسأني وترك الاغسترار بظواهر الامور والمبالغة في التغيص حتى يمكنه أن يعامل كل فريق بما يستحقه من النقريب أو الابعاد (المسئلة الرابعة) قال قتادة عاتبه الله كاتسمعون في هذه الآية تم رخص له في سورة النورفقال فاذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لن شئت منهم (المسئلة الخامسة) قال أبومسلم الاصفهاني قوله لم أذنت لهم ليس فيدمايدل على ان ذلك الاذن فيماذا فيحتمل ان بعضهم استأذن في القعود فأذن له و يحتمل انبعضهم استأذن في الخروج فأذناله مع انه ماكان خروجهم معدصوابا لاجل انهم كانوا عيونا للنسافةين على المسلين فكانوآ يثيرون الفتن ويبغون الغوائل فلهذا السبُّ ماكان في خروجهم مع الرسول مصلحة قال القاضي هذا بعيد لان هذه الآية نزات في غروة تبوك على وجه الذم المتخلفين والمدح المبادرين وأيضاما بعدهذه الآية يدل على ذم القاعدين و بيان حالهم القوله تعالى ( لايستأذنك الذين يو منون بالله واليوم الآخر أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم والله عليم بالمتقين انما يستأذنك الذين

من القبح واستنساع اللاعة تحيث يصحهده المرتبذ من المشافهة بالسوءأو يسوغ انشاء الاستقباح بكلمة بنسما المبئة عنبلوغ القبيم المارتبة يتعجب منهسا ولايخني أنه لم يكن في خروجهم مصلحة للدين أومنفعة المسلين بلكان فيه فسادوخبال حسبما نطقيه قوله عزوجل لوخرجواالخ وقدكرهه سيحانه كإيفصي عنه قوله تعالى ولكن كره المته انبعاثهم الآية نعمكان الاولى تأخيرالاذن حتى بظهر كذبهم آثرذي أثيرويفتضعواعلى زوس الاشهاد ولاتكنسوا من التمتع با لعيش على الامروالدعة ولايتسني لهمالا يتهاج فيما يزعم بأنهم غروه عليه الصلاة والسلام وأرضوه بالأكاذيب على أنهلم يهنأ لهم عيش و لا قرت لهم عين اذلم يكونوا على أمن واطمئنان بلكانوا عسلى خوف منظهور أمرهموقد كان (لايستأذنك الذين

وأنالخلص منهم ببادرون اليدمن غيرتوقف على الاذن فضلا عن أن يستأذنوك فيالمخلف وحبث استأذنك هوالاء في المخلف كانذلك مثنة للتأنى فيأمرهم بل دليلاعلى نفاقهم وقيل المستأذن فيدمحذوف ومعني قوله تعالى أن يجاهدوا كراهة أن يجاهدواتم قبل المحذوف هوالتخلف والمعنى لايستأذنك المؤمنون فى التخلف كراهة الجهاد فيتوجدالنني الىالقيد ويه يمتاز المؤمن من المنافق وهووان كان في نفسه أمرا خفيا لابوقف عليه بادى الامرلكن عامة أحوالهم لماكانت منبئة عن ذلك جعل أمر اظاهرامقررا وقيل هو الجهادأي لايستأذبك المؤمنون في الجهاد كراهة أن يجاهدوا بناء على أن الاستئذان في الجهاد رعا يكون لكراهته ولانخفي أن الاستئذان فى الشي لكراهنه ممالا يقع بللايعقل ولوسا وقوعد فالاستئذان لملة ألكراهة

لايو منون بالله واليوم الآخروار تابت قلو بهم فهم في ربيهم يترددون ولوأرادوا الخروج لاعدوالهعدة ولكن كرمالله انبعاثهم فشبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال ابن عباس قوله لايستأذنك أي بعد غزوة تبوك وقال الباقون هذالا يجوزلان ماقيل هذه الآية ومابعدها وردت في قصمة تبوك والمقصودمن هذاالكلام تمييز المؤمنين عنالنافقين فأن المؤمنين متىأمروا بالحروج الى الجهاد تبادروااليه ولم يتوقفوا والمنافقون يتوقفون وينبلدون ويأتون بالعلل والاعدار وهدا المقصود حاصل سواء عبرعنه يلفظ المستقبل أوالماضي والمقصود انه تعالى جعل علامة النفاق في ذلك الوقت الاستئذان والله أعلم ( المسئلة الثانية ) قوله لايستأذنك الذين وتمنون الله واليوم الآخر أن يجاهدوا فيه محذوف والنقدير في أن يجاهدوا الاانه حسن الحذف لفله وروثم ههنا قولان (الاول) اجراء هذا الكلام على ظاهره من غير اضمار آخر وعلى هذا التقدير فالمعنى انه لبس من عادة المؤمنين أن يستأذنوك في أن يجاهدواوكان الاكابرمن المهاجرين والانصار يقواون لانستأذن الني صلى اللهعليه وسلف الجهاد فأنر بناند بنااليه مرة بعدأ خرى فأى فائدة في الاستئذان وكأبوا يحيث لوأمرهم الرسول بالقعود لشق عليهم ذلك ألاترى انعلى بن أبي طااب لما أمر ، رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يبقى في المدينة شق عليه ذلك ولم برض الى أن قال له الرسول أنت منى بمنزلة هرون من موسى (والقول الثاني) انه لابدههنا من اضمار آخر قالوالان ترك استندان الامام في الجهاد غيرجا زوهو لاء ذمهم الله في ترك هذا الاستندان فثبت انه لابدمن الاضمار والتقدير لايستأذنك هؤلاء في أن لايجاهدوا الاانه حذف حرف النفي ونظير قوله يبين الله لكم أن تضلوا والذى دل على هذا المحذوف ان ماقبل الآية وما بعدها يدل على ان حصول هذا الذم انما كان على الاستئذان في القعود والله أعلم ثم قال تعالى انمايستأذنك الذين لايو منون بالله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم فهمفي ريبهم يترددون وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) بين ان هذا الاستئذان لايصدر الأعند عدم الامان بالله والبوم الآخرثم لما كانعدم الاعان قديكون بسبب الشك فيه وقديكون بسبب الجزم والقطع بعدمه بين تعالى ان عدم ايمان هؤ لاءانماكان بسبب الشك والريب وهذا يدل على ان الشاك المرتاب غيرمو من بالله وههنا سو الان (الاول) ان العلم اذاكان استدلالياكان وقوع الشك في الدليل يوجب وقوع السك في المدلول ووقوع السك في مقدمة واحدة من مقدمات الدليل مكفي في حصول الشك في صحة الدليل فهذا فتضي انالرجل المؤمن اذا وقعله سؤال واشكال في مقدمة من مقدمات دليله أن يصبر شاكا فى المدلول وهذا يقتضى أن بخرج المؤمن عن ايمانه في كل لحظة بسبب انه خطر باله سؤال واشكال ومعلوم انذاك باطل فثبتان بناءالا عان بسعلى الدليل بلعلى القليد فصارت هذه الآية دالة على ان الاصل في الايمان هوالتقليد من هذا الوجه والجواب

عالايمتاز بحسب الظاهر من الاستئذان لعلة الرغبة ولوسلم فالذى نفي عن المؤمنين بجب أن يثبت المنافقين وظاهر أنهم لم يستاذ توافى الجهاد اكراه تهمله بل انما استأذنو افى النخاف (والله عليم بالمتقين) شهادة الهم بالانتظام

انالمسلم وانعرص له الشكفي صحة بعض مقدمات دليل واحدالاان سائر الدلائل سليمة عند من الطعن فلهذا السبب بق ايمانه دائمامسترا (السوال الثاني) ألس ان أصحابكم بقولون أنامؤمن انشاءالله تعالى وذلك يقتضي حصول الشك والجواب انا استقصينا في تحقيق هذه الميشلة في سورة الانفال في تفسير قوله أولئك هم المؤمنون حقا (المسئلة الثانية) قالت الكرامية الايان هومجرد الاقرارمع انه تعالى شهدعليهم في هذه الآية بأنهم ليسوا مؤمنين (المسئلة الثالثة) قوله وارتابت قلوبهم يدل على أن محل الريب هو القلب فقط ومتى كان محل الريب هوالقلب كان محل المعرفة والإيمان أيضا هوالقلب لانعل أحدالصدين يجبأن يكون هومحلاللصد الآخر ولهذا السبب قال تعالى أولئك كتب في قلوبهم الايمسان واذا كان محل المعرفة والكفر القلب كان المثاب والمساقب في الحقيقة هو القلب والبواقي تكون تبعاله ( المسئلة الرابعة ) قوله فهم في رسهم يترددون معناه ان الشاك المرتاب سبق مترددا بين النبي والاثبات غير حاكم بأحد القسمين ولاحازم بأحد النقيضين وتقريره ان الاعتقاد اماأن يكون جازما أولايكون فالجازمان كانغيرمطابق فهوالجهل وانكانمطابقا فانكانعن يقين فهوالعلم والا فهواعتقاد المقلدوان كان غيرجازم فأن كان أحد الطرفين راحجا فالراجع هوألظن والمرجوح هوالوهم وان اعتدل الطرفان فهو الربب والشك وحينتذ يبتى الانسان مترددابين الطرفين تمقل تعالى ولوأراد واالخروج لاعدوالهعدة قرئ عدته وقرئ ايضا عدة بكسرالين بغيراضافة وباضافة قالماب عباس يريدمن الزاد والماءوالراحلة لان سفرهم بعيدوفي زمان شديد وتركهم العدة دليل على انهم أرادوا التخلف وقال آخرون هذااشارة الى انهم كأنوامياسير قادرين على بحصيل الاهبةوالعدة محقال تعالى ولكن كرمالله انبعاثهم فتبطهم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الانبعاث الانطلاق في الامر يقال بعثت البعير فانبعث وبعثته لامركذا فانبعث وبعثه لامركذاأى نفذه فيه والتثبيط ردالانسان عن الفعل الذي هم به والمعنى انه تعالى كره خروجهم مع الرسول صلى الله عليه وسلفصرفهم عندفان قيل الأخروجهم معالرسول اماأن يقال آنه كالمفسدة واماأن يقال انه كان مصلحة فان قلنا انه كان مفسدة فلم عاتب الرسول في اذنه اياهم في القعود وان قلناانه كانمصلحة فلم قال انه تعالى كروانيعاتهم وخروجهم والجواب الصحيح ان خروجهمم الرسول ماكان مصلحة بدليل انه تمالى صرح بعدهذه الآية وشرح تلك المفاسد وهوقوله لوحرجوا فيكم مازادوكم الاخبا لابق أن يقال فلما كان الأصوب الاصلح أن لا يخرجوا فلم عاتب الرسول في الاذن فنقول قد حكيناعن أبي وسلم انه قال ليس فى قوله لم أذنت لهم انه عليد الصلاة والسلام كان قد أذن لهم فى القموديل يحتمل أن يقال انهم استأذنوه في الخروج معدفاً ذن لهم وعلى هذا التقدير فانه يسقط السوال قال أبو مسموالدليل على صحة مافلناان هذه الآية دات على ان خروجهم معد كان مغسدة فوجب

يأن ماصيدره نهم معلل بالتقوى (انمايستأذنك) أى في المخلف مطلقا على الاول أولكر اهة الجهادعلى الثاني (الذن لابومنون باقه واليوم الآخر) تخصيص الإيان بهماني الموضعين للايذان بأن الباعث على الجهاد بذل النفس والمال اتماهوالاعان يهما اذبه متسيني للمؤمنين استبدالاالحياة الامدية والنعيم المقيم الخللد مالحياة الغانية والمتاع الكاسد (وارتابت قلوميم) عطف على الصلة واشار صيغة المامني للدلالة على تحقق الريب وتقرره (فهم) حال كونهم (فيريبهم) وشكهم المستقر في قلو بهم(يترددون)أي يتجيرون فإن التردد ديدن المصركاأنالدات درن المستيصروا لتعبيرهنديه بمالايخني حسن موقعه (ولوأرادواالخروج) بدل على أن بمضيم فالواعند الإعتذاركنانر مدالخروج لكن لم نته بأله وفد قرب الرحيل بجيث لايمكننا

الاستعداد فقيل تكديبالهم لوأرادوه (لاعدواله) أى الخروج في وقته (عدة )أى أهبة من الزادوالراحلة ﴿ حل ﴾ والسلاح وغير ذلك بما لابد منه للسفر وقرئ عده بحدف الناه والاضافة إلى ضمير الخروج

كافعل بالمدة من قال و أخلفول عدا لامر الذي وعدواأي عدته وقرئ عدة بكسر العين وعد وبالاصافة (ولكن كرداقة انبعاثهم )أى نهوضهم للخروج قيل هو استدراك ﴿ ٦٥٥ ﴾ عايفهم من مقدم الشرطية فان انتفاء اوادتهم

للمغروج يستلزم انتغاء خروجهم وكراهة الله تعالى البعاثهم تستازم تنبطهم عن الخروج فكانه قيل ماخرجوا ولكن تثبطوا والاتماق فيالمعنى لايمنع الوقوع بين طرفي لكن يعد تحقق الاختلاف نفياوا ثباتا في اللفظ كقولك ما أحسن الى زىد ولكن أساء والاطهر أن يكون استدراكامن نغس المقدم على مهم مافي الاقبود الاستنآبة والمنياو أرادواالخرو بالاعلوان لدعدة ولكن ما أراد الراجي لماأنه تعالى كرمانيعا مهم لما فيهمن المفاسد العي ستبین( فشطهم)أی حسبهم بالجبن والكسل أ فتبطواعنه وليستعدوا له( وقيلاقعمدوامع القاعدن) تمشل لالقاءالله تعالی کراهقالخرو ج فيقلو بهمأ ولوسوسة الشيطان بالامر بالقعود أوهوحكاية قول بمضهم لبعض أوهواذن الرسول صلىاللهعليه وسلملهم في القعسود والمراد بالقاعدين اماالمعدورون

حل ذلك العتاب على انه عليه الصلاة والسلام أذن لهم في الخرو جمعه وتأكدذلك بسائرالآيات منها قوله تعالىفان رجعك الله الىطائفة منهم فاستأذ بوك للحرو بحضل ان تخرجوا معي أبدا ومنها قوله تعالى سيقول المخلفون اذا نطلقتم الىقوله قل لن تتبعونا فهذا دفع هذا السؤال على طريقة أبي مسلم ( والوجد الثاني ) من الجواب أن فسلمان العتاب في قوله لم أذنت لهم انما توجه لانه عليه الصلاة والسلام أذن لهم في القعود فنقول ذلك العتاب ما كأن لاجل ان ذلك القدود كان مفسدة بل لاجل ان اذنه عليه الصلاة والسلام بذلك المعود كان مغسدة و بيانه من وجوه ( الاول ) انه عليه الصلاة والسلام أذن قبل اتمام التغص واكال التأمل والتدبر ولهذا السببقال تعالى لمأذنت لهمحتى يتبين لك الذين صدقوا وتعلم الكاذبين ( والثاني ) ان بتقديرا نه عليه الصلاة والسلام ماكان يأذن لهمرفي القعودفهم كانوا يقعمون من تلقاءأ نفسهم وكان يصيرذلك القعود علامة على نفاقهم واذاظهر نفاقهم احترز المسلون منهم ولم افتروا بقولهم فلاأذن الرسول في القعود بتى نفاقهم محفيا وفاتت تلك المصالح ( والثالث ) انهمانا ستأذنو ارسول الله صلى الله عليه وسلم غضب عليهم وقال اقعدوامع القاعدين على سديل الزجر كإحكاء الله في آخر هذه الآية وهوقوله وقيل اقعدوا مع القاعدين ممانهم اغتقوا هذه اللغظة وقالوا قد أذن لنا فقال تعالى لمأذنت لهم أىلم ذكرت عندهم هذا اللفظ الذي أمكنهم أن يتوسلوا به الى تحصيل غرضهم (الرابع) ان الذين يقولون الاجتماد غيرجا رعلى الانبياء عليهم السلام قالواانه انما أفن يقتضي الاجتهادوذلك غيرجا تزلانهم لماتمك وامن الوجي وكان الاقدام على الاجتهاد مع التمكن من الوجى جاريا محرى الاقدام على الاجتهاد مع حصول النص فكماان هذا غيرجائز فكذاذاك (المسئلة الثانية ) قالت المعتز لة البصريّة الآية دالة على انه تعالى كما هو موصوف بصفة المريدية هوموصوف بصفة الكارهية بدليل قوله تعالى و لكن كرماهة انبعاثهمقال أصحابنامعنى كرماهةأرادعدمذلكالشيء قالت البصرية العدم لايصلح أن يكون متعلقا وذلك لان الارادة عبارة عن سفة تقنضى ترجيح أحدطرفي الممكن على الآخر والعدمنني محض وأبضا فالعدم المستمر لاتعلق الارادة بالعدم به لان تحصيل الحاصل محال و جعل العدم عدما محال فثبت أن تعلق الارادة بالعدم محال فامتنع القول بأنالراد من الكراهة ارادة العدم أجاب أصحابنا بأنا نفسر الكراهة في حقالة بارادة صدفلك الشئ فهوتعالى أرادمنهم السكون فوقع التعبير عن هذه الارادة بكونه تعالى كارها لخرو جهم معالرسول (المسئلة الثالثة) احتبج أصحابنا في مسئلة القضاء والقدر بقوله تعالى فشبطهم أنى فكسلهم وصنعف رغبتهم فىالانبعاث وحاصل الكلام فيه لايتم الااذاصر حنابالمني وهوان صدور الفعل يتوقف على حصول الداعى اليه فاذا صارت الداعية فاترة مرجوحة امتنع صدورالغه لعنه ثم ان صبرورة تلك الداعية جازمة أوفاترة انكانت من العبدلزم التسلسل وانكانت مى الله

أو غبرهم وأياما كان فغير خال عن الذم ( لو خر جنوا فيكم ) بيان لسمر كراهند تمالى لانبعاثهم أى لو خرجوا

مخالط بن لكم (مازاد وكم)أى ماأور ثوكم شيئا من الاشياء (الاخبالا) اى فسادا وشرافالاستناء مفرغ متصل وقيل منقطع وليس بذلك ( ولا وضعوا خلالكم )أى ولسعوا ﴿ 707 ﴾ فيما بينكم بالنمائم والنضر يبوا فساد ذات البين من

فحيننذ ازم المقصود لان تقوية الداعية ليست الامن اللهومتي حصلت تلك التقوية لزم حصول الفعل وحينئذ يصيح قولنا في مسئلة القضاء والقدر ثمانه تعالى ختم الآية بقوله وقيل اقعدوا مع القاعدين وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )المقسود منه التنبية على ذمهم والحاقهم بالنساء والصبيان والعاجز نالذين شأنهم القعود في البيوت وهم القاعدون والخالفونوالخوالف على ماذكره في قوله رصنوا بان يكونوامع الحوالف (المسئلة الثانية) اختلفوا في أن هذا القول بمنكان فيحتمل أن يكون القائل بذلك هوالشيطان على سبيل الوسوسة و يحتمل أن يكون بعضهم قال ذلك لبعض لما أرادوا الاجتماع على المخلف لان من يتولى الفساد يحب التكثر باشكاله و يحتمل أن يكون القائل هو الرسول صلى الله عليه وسلم لما أذن لهم في التخلف فعاتبه الله و يحتمل أن يكون القائل هو الله سبحانه لانه قد كره خروجهم للافسادوكان المراداذا كنتم مفسدين فقد كره الله انبعاثكم على هذا الوجه فأمركم بالقدود عن هذا الخروج المخصوص \* ثم بين ذلك بقوله تعالى بعد ذلك ( لُوخرَجُوا فَيكُم مازادُوكُم الاخبالا ولا وصنعوا خلالكم يبغونكم الفتنة وفيكم سماعون لهم والله عليم الظالمين ) اعلم انه تعالى بين في هذه الآية أنواع المفاسد الحاصلة من خرو جهم وهني ثلاثة ( الاول ) قوله لو خرجوا فيكم مازادوكم الاخبالاوفيه مسائل ( المسئلة الاولى) الخبال الشهر والفساد في كل شئ ومنه يسمى العته بالخبل والمعتوه بالخبول وللمفسرين عبارات قال الكلبي الاشرا وقال يمان الامكرا وقيل الاغياوقال المنحالة الاغدرا وقيل الخبال الاضطراب في الرأى وذلك بتزيين أمر لقوم وتقبيحه لقوم آحرين ليختلفوا وتفترق كلتهم (المسئلة الثانية ) قال بعض الصحوبين قوله الاخبالامن الاستثناء المنقطع وهو أن لا يكون المستثنى من جنس المستثنى منه كفولك ما زادوكم خيرا الاخبالا وهنها المستثني منه غيرمذكور واذا لم يذكر وقع الاستثناء من الاعم والعام هو الشي فكان الاستثناء منصلا والتقدير ما زادوكم شيئا الاخبالا ( المسئلة الثالثة)قالت المعتزلة انه تعالى بين في الآية الاولى أنه كره انبعاثهم و بين ف هذه الآية انه انماكر وذلك الانبعاث لكونه مشتملا على هذا الخبال والشرو الفتنة وذلك يدل على أنه تعالى بكرمالشروالفتة والفساد على الاطلاق ولايرضي الابالخيرولاير يدالاالطاعة ( النوع الشاني ) من المفاسد الناشئة من خرو جهم قوله تعالى ولا وضعوا خلالكم يغونكم الغتنة وفي الايضاع قولان نقلهما الواحدي ( الاول) وهوقول أكثرأهل اللغة أن الايضاع حل البعير على المدو ولا يجوز أن يقال أوضع الرجل اذاسار بنفسه سيرا حثيثا يفال وضع البعير اذاعدا وأوضعه الراكب اذاحله عليه قال الفراء العرب تفول وضمت الناقة وأوضع الراكب وربما قالوا للراكب وضعوالقول الثانى وهوقول الاخفش وأبي عبيد انه يجوزأن بقال أوضعال جل اذا سار بنفسه سيراحثيثا مل غير أن يراد أنه وضع اقتدروى أبوعبيد أن النبي صلى الله عليه وسلم أفاض من عرفة وعليه

وضع البعير وضعا اذا أسرع وأوضعته أنا أىجلنه على الاسراح والمعنى لاومنعواركا بهم ينكم والراديه المبالغة فى الأسراع بالنمائم لان الراكب أسرع من الماشي وقرئ ولارقصوا من رقصت الناقة أسرعت وأرقصتها أنا وقري ولارفضوااي أسرعوا ( سِغْسُونَكُمُ الْفُتَّةُ ﴾ يحاولون أن غتنوكم بايقاءا لخلاف فيما بينكم والقاءالرعب في قلو بكم وأفسادنيانكم والجلة بنالمن ضمير أوضعوا أو استنساف ( وفيكم سماعون لهم)أى تمامون ۾ يسمعون حد شكم لاجل نقله اليهماوفيكمقوم ضعفة يسمعون للمنافقين اى يطيعونهم والجلة حال من مفعول يغونكراو من فاعله لاشتالهاعلى ضمر مهماأومستأنفة ولملهم لم يكونوا في كية العدد وكبفية الفساد بحبث بخل مكانهم فيا يين المؤمنين بأمر الجهاد اخلالا عظيماولم يكن فسادخروجهم معادلا

كان انضمام المنافقين القاعدين اليهم مستتبعا الحلل كلى كره الله انبعاثهم فلم بنسن اجتماعهم فاندفع فساد هم ووجه العناب على الاذن في قعودهم مع تقرره لامحالة وتضمن ﴿ ٦٥٧ ﴾ خروجهم الهذه المفاسد أنهم لوقعدوا بغير اذن مندعليه

السكينة وأوضعنى ولدى محسروقال لبيد

أراناً موضعين لحكم غيب # وتسخو بالطعام و بالشراب أرادمسرعين ولابجوزأن يكون ير يدموضعين الابللانه لم يردالسيرفي الطريق وقال عر ابن أبي ربيعسة

تبالهن بالعدوان لماعرفنني ۞ وقلن امرؤ باغ أكل وأوضعا

قال الواحدى والآية تشهدلتول الاخفش وأبي عبيد واعلم أن على القولين فالمراد من الآيةالسعي بين المسلين بالتضريب والنمائم فان اعتبرنا القول ألاول كأن المعني ولاوصنعوا ركائبهم بينكم والمراد الاسراع بالنمائم لانالراكب أسرع من الماشي وان اعتبرنا القول الثاني كان المرادانهم يسرعون في هذا التضريب (المسئلة الرابعة) تقل صاحب الكشاف عنا ينالز بيرأنه قرأولا وقصوامن وقصت الناقة وقصااذا أسرعت وأوقصتها وقرئ ولأرفضوا فان قيل كيف كنب في المصحف ولاأوضعوا بزيادة الالف أجاب صاحب الكشاف بأن الفتحة كانت ألفا قبل الخط العربي والخط العربي اخترع قريبا من نزول القرآن وقديق من ذلك الالف أثرق الطباع فكتبوا صورة الهمزة ألفاوقتحتها ألفاأخرى ونحوه أولاأذبحنه (المسئلة الخامسة) قوله خلاالكمأى فيما بينكم ومنه قوله وفجرنا خلالهما فهراوقوله فعاسواخلال الدبار وأصله من الحلل وهوالفرجة بين الشيئين وجعه خلال ومنه قوله فترى الودق يخرج من خلاله و قرئ من خلله و هي مخارج مصب القطر وقال الاصمعي تخللت القوم اذادخلت بينخللهم وخلالهم ويقال جلسناخلال بيوت الحي وخلالدو رهم أىجلسنابين الببوت ووسط الدوراذاعرفت هذا فنقول قوله ولاوضعوا خلالكم أىبالنميمة والافساد وقوله يبغونكم الغتنة أى يبغون الكم وقال الاصمعي ابغني كذا أى اطابه لى ومعنى ابغنى وانغ لى سواواذا قال ابغنى فحناه أعنى على مابغيته ومعنى الفتنةههنااذيراق الكلمة وظهور التشويش واعلم انحاصل الكلام هوأنهم لوخرجوا فيهم مازادوهم الاخبالاوالخبال هوالافسادالذي يوجب اختلاف الرأي وهومن أعظم الامورالتي يجب الاحترازعنها في الحروب لان عند حصول الاختلاف في الرأى يحصل الانهزام والانكسارعلى أسهل الوجوه تمبين تعالى أنهم لايقتصرون على ذلك بل عشون ببن الاكابر بالنميمة فيكون الافساد أكثر وهوالمراديقوله ولاوضعواخلالكم فأماقوله وفيكم سماعون الهم ففيه قولان (الاول) المراد فيكم عيون لهم ينقلون اليهم مايسمعون منكم وهذا قول مجاهدوا بنزيد (والثاني) قال فتادة فيكم من يسمع كلامهم ويقبل قولهم فاذاألقوااليهم أنواعامن الكلمات الموجبة لضعف القلب قبلوها وفتروا بسببهاعن القيام بأمر الجهاد كأينبغي فانقيل كيف يجوز ذلكعلى المؤمنين معقوة دينهم ونيتهم في الجهاد فلنالا يمتنع فين قرب عهده بالاسلام أن بؤثر قول المنافقين فيهم ولا يمتنع كون بعض الناس مجبولين على الجبن والفشل وضعف القلب فيؤثرة ولهم فيهم ولايمتنع أن يكون بعض

الصلاة والسلام اظهر نفاقهم فيمابين المسلين من أول الامر ولم يقدروا على مخالطتهم والسعى فيما بينهم بالأزاجيف ولم يتسن لهم التمنع بالعيش الى أن يظهر حالهم بقوارع الاتمات البازلة (والله عليم بالطالين) علا محيطا بضما ترهم وظواهرهم ومافعلوأ فيمامضي ومايتأتي منهم فيماسيأتى ووضع المظهر موصنع المصير للنسجيل عليهم بالظلم والتشديد في الوعيد والاشعار بترتبه على الظلم ولعله شامل للفر مقين السماعين والقاعدن (لقدابتغوا الفتنة ) تشتت شملك وتغريق أصحاك منك (من قبل) أي يوم أحد حينانصرفعبدالله ان أبي الن سلول المنافق بمن معدوقد تخلف بن معدعن تبوك أيضابعد ماخرج مع النبي صلى الله عليه وسلمالى ذى جدة أسفل من ثنية الوداع وعنا بنجر يجرمني الله عنسه وقفوالرسول الله صلى الله عليه وسلمعلى

لينتسكوا به عليه الصلاة والسلام فردهم الله تعالى خاستين (وقلبوالك الامور) تقليب الامر تصر بفذ من وجه الى وجه و ورد ده لاجل التدبيروالاجتهاد في المكروالح بله نقال الرجل ﴿ ٦٥٨ ﴾ المتصرف في وجو والحيل حول وقلب أي

المسلين من أقارب رو ساء المنافقين فينظرون اليهم بعين الاجلال والتعظيم فلهذا السبب يو ثرقول هو لاءالاكا برمن المنافقين فيهم ولايمتنع أيضاأن يقسال المنافقون على قسمين منهيرمن يقتصبرعلي النفاق ولايسعي في الارض بالفساد ممان الفريق الثاني من المنافقين يحملونهم على السعى بالفساد بسبب القاء السبهات والاراجيف اليهم ثمانه تعالىختم الآية بقوله والله عليم بالطالمين الذين ظلموا أنفسهم بسبب كفرهم ونفاقهم وظلواغيرهم بسبب أنهم سعواي القاء غيرهم في وجوه الآفات والخالفات والله أعلم القوله تعالى (لقد ابتغوا الفتنة من قبل وقلبوالك الامورحتى جآء آلحق وظهر أمر الله وهم كارهون ومنهم من يقول الذُّن لي ولاتفتني الافي الفتية سقطوا وانجهنم لمحيطة بالكافرين ) اعلم أنَّ المدكورفي هذه الآية نوع آخر من مكرالمنافقين وخبث باطنهم فقال لقدا بنغوا الفتنةمن قيل أى من قبل واقعة تبوك قال اب جريج هوأن ائى عشر رجًلا من المنافقين وفقواعلى ثنية الوداع ليلة العبة ليفتكوابالنبي صلى الله عليه وسلم وقيل المراد مافعله عبدالله بن أبي يوم أحد حين انصرف عن الني صلى الله عليه وسلم مع أصحابه وقيل طلبواصد أصحابك عن الدين وردهم الى الكفر وتخذيل الناس عنك ومعنى الفئة هو الاختلاف الموجب للغرفة بعدالالفة وهوالذي طلبه المنافقون للمسلين وسلهم اللهمنه وقوله وقلبوا لك الامور تقليب الامر تصريفه وترديده لاجل الندبر والتأمل فيه يعني اجتهدوافي الحيلة عليك والكبدلك مفال في الرجل المنصرف في وجوه الحيل فلان حول قلب أي يتقلب في وجوه الحيل مم قال تعالى حتى جاء الحق وظهر أمر الله وهم كارهون والمعني أن هو لاء المنافقين كانو امواطبين على وجه الكيد والمكرواثارة الفتنة وتنفيرالناس عن قبول الدين حتى جا الحق الدي كان في حكم المداهب والمرادمند القرآن ودعوة مجد وظهرأمرالله الذى كأن كالمستور والمراد بأمرالله الاسباب التي أظهرها الله تعالى وجعلها مؤثرة فى قوة شرع محمد عليد الصلاة والسلام وهبرلها كارهون أى وهم لمجيء هذا الحق وظهورأمرالله كأرهون وفيه تنبيه على انه لاأثر لمكرهم وكيدهم ومبالغتهم في الله والشرفانهم منذكا توافي طلب هذا المكروالكيد والله تعالى رده في تحرهم وقلب مرادهم وأتى بضدمقصودهم فلماكان الامركذلك فيالماضي فهذايكون فيالمستقبل تمقال تعسالي ومنهم من يقول ألذنلي ولانفتني يريدا لذنلي في القعود ولاتفتني بسبب الامربالحروج وذكروافيه وجوها (الاول)لانفتني أي لاتوقعني في الفتنة وهي الانجمبان لاتأذنلي فالك انمنعتني من القعود وقعدت بغيراذنك وقعت في الاثم وعلى هذا التقدير فيحتمل أن يكونو اذكروه على سببل السخرية وان بكونو اأبضاذ كروه على سببل الجدوان كان ذلك المنافق منافقا كأن يغلب على ظنه كون مجدعليه السلام صادقا وانكان غير قاطع بذلك ( والثاني ) لاتفتني أي لاتلقني والهلاك فان الزمان شدة الحر ولاطاقة لى بها (والثالث) لاتفتني فاني ان خرجت معك هلك مالى وعيالي (والرابع) قال الجدين قيس

اجتهدوا ودبروا لك الحيلوالمكايدودوروا الأراءفي ابطال أمرك وقري العنفيف (حتى حاءالحق) أى النصر والتأبيدالالهي (وظهر أمرالله) غلب دينه وعلاشرعه (وهمكار هون) والحال أنهم كأرهون لذاك على رغم منهم والا تان لتسلية الرسول صلى الله عليه وسلم والومنين عن تخلف التخلفين وبيان ماثبطهم اللةتعالى لاحله وهتك أستارهم وكشف أسرا رهم وازاحة أعذارهم تداركا لماعسي بفوت بالبادرة الى الاذن والذانا بأن مافات بهاليس مالاءكن تلافيه تهو خاللخطب ( ومنهم من يقول اثذن لي) في القعود (ولا تفتني)أيلاتوقعني في الفتنةوهي المعصية والاثم يريداني متخلف لامحالة أذنت أولم تاذن فائذن لي حتى لاأقع في المعصية بالمخالفية أولاتلقني في الهلكةفانيانخرجت معك هلك مالى وعيالى

بالنساء فلاتفتني ببناتالاصفر يعني نساء الروم ولكنأعينك بمالى فاتركني وقرئ ولاتفتني من أفتند بمعني فتنه (ألا في الفتنة ﴾ أي في عينها ونفسمها وأكل ﴿ ٢٥٩ ﴾ ﴿ أَفْرَادَهَا الغني عَنِ الوصف بالكمال الحقيق

باختصاص اسم الجنس يه (سقطوا) لافيشي مفايرلهافضلاعنأن بكون مهريا ومخلصا عنها وذلك عافعلوامن العز عة على التخلف والجراءةعلى الاستندان بهذه الطر بقدالشنيعة ومنالقعود بالاذن المبني عليه وعلى الاعتدارات الكاذبة وقرئ بافراد الفعل محافظة على لغظ من وفي تصدير الجلة بحرف التنبيد مع تقديم الطرف ايذان بأنهم وقعوافيها وهمريحسبون أنهامنجي من الفتنة زع منهم أن الفتنة الماهي التخلف بغير اذنوقي التعبير عن الافتتان بالسةوطفي الفتنة تنزيل لها مزلة المهواة , المهلكة المفصحة عن ترديهمفي دركات الردى أسفل سافلين وقوله عز وجل(وانجهنم لمحيطة بالكافرين) وعبدلهم على مافعالوا معطوف على الجملة السابقة داخل اعتالتنسه أي جامعة لهم يوم القيامة من كل جانب واشار الجلة الاسمية للدلالة على الثبات والاستمرار أومحيطة بهم الآن تنزيلا اشئ سيقع عن قريب منزلة

قدعلت الانصارأني مغرم بالنساء فلاتفنى بينات الاصفر يعنى نساء الروم واكمني أعينك بمال فاتركني وقرئ ولاتفتني منأفتنه ألافي الفتنة سقطوا والمعني انهم يحترزون عن الوقوع فيالفتنة وهمفي الحال ماوقعوا الافي الغتنة فأنأعظم أنواع الفتنة الكفر بالله ورسوله والتمرد عن قبول التكليف وأيضا فهم يبقون خالفين عن المسلمين خائفين من أن يفضحهمالله وينزل آمات فيشرح نفاقهم وفي مصحف أبي سقط لان افظ من موحد اللفظ ججوع المعنى قال أهل المعانى وفيه تنبيه على أنمن عصى الله لغرض ما فاته تعالى يبطل عليه ذلك الغرص ألاترى أنالقوم المااختاروا القمود لثلايقعوا فيالفتنة فالله تعالى بينأنهم فيحين الفتنة واقعون ساقطون نمقال تعالى وانجهنم لمحيطة بالكافرين قيل انهاتحيط بهم يوم القيامة وقيل انأسباب الما الاحاطة حاصلة في الحال فكانهم في وسطهاوقال الحكماء الاسلامية انهمكانوا محرومين من نورمعرفة الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الا تخروما كانو ايعتقدون لانفسهم كالاوسعادة سوى الدنيا ومافيهامن المال والجاه ثم انهم اشتهروا بين الناس مالنفاق والطعن في الدين وقصد الرسول بكل سوء وكانوا يشاهدون أن دولة الاسلام أبدا في الترقي والاستعلاء والتزايد وكانوا في أشد الخوفعلى أنفسهم وأولادهم وأموالهم والحاصل انهم كانوا محرومين عن كل السعادات الروحانية فكانوا فيأشدالخوف يسبب الاحوال العاجلة والخوف الشديد معالجهل الشديد أعظم أبواع العقوبات الروحانية فمعرالله تعالى عرتلك الاحوال بقوله وان جهم لحيطة بالكافرين \* قوله تعالى (آن تصمك حسنه تسو هم وأن تصبك مصيبة يقواوا قدأخذنا أمرنا منقبلو يتواوا وهم فرحون قللن يصيبنا الاماكتب اللهاننا هومولانا وعلى الله فليتوكل المؤمنين ) اعلم أنهدا نوع آخر من كيد النسافقين ومن خبث بواطنهم والمعنى انتصبك في بعض الغزوات حسنة سواء كال ظفرا أوكال غنيمة أوكان أنقياد البعض ملوك الاطراف بسؤهم ذلك وانتصبك مصابة من نكبة وشدة ومصيبة ومكروه يفرحوابه ويقولوا قدأخذنا أمرناالدي نحنءشهورونبهوهوالحدر والتيقط والعمل بالحرم من قبل أي قبل ماوقع وتواوا عز مقام التحدث بذلك والاجتماع له لي أهاليهم وهم فرحون مسرورون ونقلعن اينعباس أنالحسنة في يوم يدر والمصيبة في يوم أحد فان ثبت بخبرأن هذا هوالمراد وجب الصيراايه والافااواجب حله على كل حسنة وعلى كل مصيبة اذالمعلوم من حال المنافقين انهم في كل حسنة وعندكل مصيبة بالوصف الذي ذكره الله ههنا محقال تعالى قل لن يصببنا الاماكتب الله لناوفيه أقوال (الاول) أن المعنى أنهلن يصيبنا خير ولاشر ولاخوف ولارجا ولاسدة ولارخا الاوهو مقدر علينا مكتوب عندالله وكونه مكتو باعندالله يدل على كونه معلوما عندالله مقضيا به عندالله فان ماسواه ممكن والممكن لايترجح الابترجيح الواجب والمكنات بأسرها منتهية الى قضائه وقدره واعلمأن أصحابنا يتسكون بهذه الا ية في أن قضاء الله شامل لكل الحدثات

الواقع أووضعاً لاسباب الشيء موضعه فأن مبادَى احاطة الناربهم من الكفر والمعاصي محيطة بهم الا آن من جميع الجوانب ومن جلتها ما فروا منه وماسقطوا فيه من الفتنة وقيل ﴿ ٦٦٠ ﴾ تلك المبادى المتشكلة بصور

وأنتغيرالشي عاقضيالله به محالوتقر يرهذاالكلام من وجوه (أحدها) أن الموجود اماواجبوامامكن والممكن يمتنع أن يترجح أحد طرفيه على الاتخر لنفسم فوجب انتهاؤه الى ترجيح الواجب لذاته وماسواه فواجب بايجساده وتأثيره وتكوينه ولهذا المعنى قال الذي عَلَيه السلام جف القلم بما هو كائن الى يوم القيامة ( وثانيها ) ان الله تعالى لما كتب جيع الاحوال في اللوح المحفوظ فقد علها وحكم بها فاو وقع الامر بخلافهالزم انقلاب العلم جهلا والحكم الصدق كذباوكل ذلك محال وقدأ طنبنا في شرح هذه المناظرة في تفسير قوله تعالى ان الذين كفروا مسواء عليهم أنذرتهم أم لم تنذرهم لايو منون فأن قبل انه تعالى انما ذكر هذا الكلام تسملية للرسول في فرحهم بحزنه ومكارهه فأى تعلق لهذاالمذهب بذلك قلناالسبب فيه قوله صلى الله عليه وسلمين علاسير الله في القدر هانت عليه المصائب فانه اذا علم الانسسان ان الذي وقع امتنع أن لأيقع زالت المنازعة عن النفس وحصل الرصابه ( القول النابي) في تفسير هذه الآية أن يكون المعنى لن يصيبنا الاما كتب الله لنا أي في عاقبة أمر نامن الطغر بالعدو والاستيلاء علمهم والمقصودأن يظهر للمنافقين أنأحوال الرسول والمسلين وانكانت مختلفة في السرور والغم الاأن في العاقبة الدولة لهم والفتح والنصر والظفر من جانبهم فيكون ذلك اغتياظا للنافةين وردا عليهم في ذلك الغرح ( والقول الثالث ) قال الزجاج المعنى اذا صرنا مغلوبين صررامستحقين للاجرالعظيم والثواب الكثير وان صرنا غالبين صرنامستحقين للثواب في الا تخرة وفرنا بالمال الكشير والسناء الجيل في الدنيا واذا كأن الامر كذلك صارت تلك المصائب والمحزنات في جنب هذا الغوز بهذه الدرجات العالية فتحملة وهذه الاقوالوان كانت حسنة الأأن الحق الصحيح هوالاول ثم قال تعالى هو مولانا والمراد به مايقوله أصحابنا انه سبحانه يحسن منه التصرف في العالم كيف ساء وأراد لاجل أنه مالك لهم وخالق لهم ولانه لااعتراض عليدفي شئ من أفعاله فهذا الكلام ينطبق على ما تقدم ولذاقلناانه تعالى وانأوصل الى بعض عبيده أنواعا من المصائب فانه يجب الرصابها لانه تعالى مولاهم وهم عبيده فعسن منه تعالى تلك التصرفات بمجرد كونه مولى لهم ولااعتراض لاحدُعليه في شيُّ من أفعاله نم قال تعالى وعلى الله فليتوكل المؤمنون معناه انه وان لم يجب عليه لاحد من العبيد شي من الاشياء ولاأمر من الامور الا انه مع هذا عظيم الرحة كثيرالغضل والاحسان فوجب أنلايتوكل المؤمن في الاصل الاعليه وأن يقطع طمعه الامن فضله ورحمته لان قوا وعلى الله فليتوكل المؤمنون يغيد الحصر وهذا كالتنبيه على أنحال المنافقين بالضد من ذلك وانهم لايتوكلون الاعلى الاسباب الدنيوية واللذات العاجلة الفانية \*قوله تعالى ( قل هل تر يصون بناالا احدى الحسنيين ونحن نتربص بكم أن يصيبكم الله بعذاب من عنده أو بأيدينا فتربصوا انامعكم متربصون اعلم أن هذا هوالجواب الثاني عن فرح المنافقين بمصائب المؤمنين وذلك لان المسلم اذاذهب

الاعمال والاخلاق هي النار بعينها ولكن لايظهر ذلك في هذه النشأة وانمايظهرعند تشكلها بصورها الحقيقية في النشأة الآخرة والمراد بالكافرين اما المنافقونوايثار وصنع المظهر موضع المضير للتسجيل عليهم بالكفر والاشعار بأنهم معظم أسباب الاحاطة المذكورة واماجهم الكافرين الشاملين آلمنافقين شمولا أوليا (انتصبك) في بعض مغاز يك (حسنة) من الظفر والغنيمة (تسؤهم) ثلك الحسنة أى تورثهم مساءة لفرط حسدهم وعداو تهم لك (وانتصل في بعضها (مصبة) من نوع شدة ( يقولوا) متجعين بمسا صنعوا حامدين لآرائهم (قد أخذنا أمرنا) أي تلافيناما يهمنامن الامر يعنون به الاعتر العن المسلين والقعود عن الحرب والمداراة ممع الكفرة وغيرذلك من أمورالكفروالنفاق قولا

انماتروج عند الكفرة بوقوعها حال قوة الاسلام لابعد اصابة المصيبة (ويتولوا) عن مجلس الاجتماع والتحدث المأهاليهم أويعرضوا عن النبي صلى الله عليه ﴿ ٦٦١ ﴾ وسلم (وهم فرحون) بماصنعوا من أخذ الامرة

و عاأصا به عليد الصلا والسلام والجلة حال من الضمير في بقولوا ويتواوالافي الاخيرفقط لمقارنة الفرح الهمامعا وإشارالجلة الاسميسة للدلالة على دوام السرور واسنادالمساءة إلى الحسنة والمسرة الى أنفسهم دون المسبة بأن تقال وانتصبك مصبدة تسررهم للايذان باختلافحاليهمحالتي عروض المساءة والمسرة بأنهم في الاولى مضطرون وفىالثانبة مختسارون (قل) سانا ليطـلان مأبنوا عليه مسرتهم من الاعتقاد (ان يصبنا) أبداوقرئ هل يصبنا وهل يصبينا من فيعل لامن فعه للانه واوي يقال صاب السهم يصوبواشتقساقدمن الصواب (الاماكتب الله ننا) أي أثبت د لمصلحتنا الدنبو يةأوالاخروية من النصرة عليكم أوالشهادة المؤدية الى النعيم الدائم ( مولانا) ناصرناومتولي أمورنا (وعدلي الله)

الى الغزوفان صارمغلو بامقتولافاز بالاسم الحسن في الدنيا والثواب العظيم الذي أعده الله الشهداء في الآخرة وان صار غالبا فازفى الدنيا بالمال الحلال والاسم الجميل وهي الرجولية والشوكة والقوة وفىالآخرة بالثواب العظيم وأماالمنافق اذاقعدفي بيته فهو فيالحال قعد في بيته مذموما منسو با الىالجبن والغشل وصنعف القلب والقناعة بالامور الخسيسة من الدنما على وجه بشاركه فيهاالنسوان والصبيان والعاجزون من النساء ثم يكونون أبداخائفين على أنفسهم وأولادهم وأموالهم وفيالآخرة انماتوافقدانتقلوا الى العداب الدائم في القمامة وان أذن الله في قتلهم وقعوا في القتمل والاسر والنهب وانتقلوا من الدنيسا الى عذاب النار فالمنافق لايتربص بالمومن الااحدى الحسالتين المذكورتين وكل واحدة منهمافي غاية الجلالة والرفعة والشرف والمسلم يتربص بالمنافق احدى الحالتين المذكورتين أعنى البقاء في الدنيا مع الخرى والذل والهوان مم الانتقال الى عداب القيامة والوقوع في القنل والمهب مع الخزى والذل وكل وأحدة من هاتين الحالتين في غاية الخساسة والدناءة تمقال تمالي للمنافقين فتربصوا بنا احدى الحالتين الشر يفتين انا معكم متر بصون وقوعكم في احدى الحالتين الحسيستين النازلتين قال الواحدي يقال فلان يتربص بعلان الدوأمر اذاكان ينتظر وقوع مكروه به وهذا قد سبق الكلام فيه وقال أهل المعانى التربص التمسك بمايننظر به مجئ حينه ولذلك قبل فلانبتر بصبالطعام اذاتمسك بهالى حينز ياده سعره والحسني أنيث الاحسن واختلفوا في تفسير قوله بعداب من عنده أو بأيدينا قبل من عندالله أى بعدات ينزله الله علبهم في الدنباأو بأيدينا بأن يأذن لنا في قتلكم وقبل بعذاب من عندالله يتناول عراب الدنيا والآخرة أو بأيدينا القتل فانقيل اذاكانوا منافقين لايحل قلمهمم اطهارهم الايمان فكيف يقول تعالى ذلك فلناقل الحسس المراد بأيدينا انظهر نفاعكم لازنفافهم اذا ظهركانوا كسائر المشركين في كونهم حربا لمؤمنين وقوله فتربصوا وانكان بصيغة الامر الأأن المرادمنه التهديد كافي قوله ذق انك أنت العزيز الكريم والله أعلم # قوله تعالى (قلأنفقوا طوعاأوكرها لنيتة ل منكم انكم كنتم فوما فاسقين ) اعلم أنه تعالى لمابين في الآية الاولى أن عاقبة هو ًلاء المنافقين هي العذاب في الدنيا وفي الأخرة بين انهموان أتوابشيء مزاعال البرفانهم لاينتفعون به فيالآخرة والمقصود بيان أن أسباب العذاب في الدنياوالآخرة مجمّعة في حقهم وأنأسباب الراحة والخير زائلة عنهم في الدنيا وفي الآخرة وفي الآبة مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ حزة والكسائي كرها بضم الكاف ههنا وفي النساء والاحقاف وقرأعاصم وابن عامر في الاحقاف بالضم من المشسقة وفي النساء والتوبة بالقتح منالاكراه واأباقون بغتهم الكاف فيجيع ذلك فقيلهما لغتان وقيل بالضم المشقة و بالفتح ماأ كرهت عليد ( المسئلة الثانية ) قال ابن عباس نزلت في الجدبن قيس حين قال للنبي صلى الله عليه وسلم الذن لى فى القعود وهذا مالى أعينك به

وحده ( فليتوكلالمؤمنون ) النوكل تفويض الامر الىالله والرضا بمافعله وانكان ذلك بعد ترتيب المبادى العادية

والفاء للدلالة على السببية والاصل ليتوكل المؤمنون على الله قدم الظرف على الفعسل لافادة القصر ثم أدخل الفاء للدلالة على استيجابه تعالى للتوكل عليه كافي قوله ﴿ ٦٦٢ ﴾ تعالى واياى فارهبون والجملة انكانت

واعلم أن السبب وان كان خاصا الاأن الحكم عام فقوله أنفقوا طوعا أو كرها وان كان لفظه لفظ أمر الاأن معناه معنى الشرط والجزاء والمعنى سواء أنفقتم طائعين أو مكرهين فلن يقبل ذلك منكم واعلم أن الحبر والامريتقار بان فيحسن اقامة كل واحد منهما مقام الآخر أما اقامة الامر مقام الحبر فكماههنا وكافى قوله استغفر لهم أولات سنفرلهم وقى قوله قل من كان فى الضلالة فليددله الرجن مدا وأما اقامة الحبر مقام الامر ف كمقوله والوالدات برضعن أولادهن والمطلقات يتربصن بأنف بهن وقال كثير

أُسبِّي بناأوأحسني لاملومة \* لدينا ولامقلية انتقلت

وقوله طوعاً أوكرها يريدطا أمين أوكارهين وفيه وجهان (الاول) طائمين من غير الزام من الله ورسوله أومكرهين من قبل الله ورسوله وسمى الالزام آكراها لانهم منافقون فكان الرام الله اياهم الانفاق شاقاعليهم كالاكراه (والثاني) أن يكون التقدير طائمين من غير اكراه من رؤسائكم لازروساء أهل النفاق كانوا يحملون الاتباع على الانفاق لمايرون من المصلحة فيه أومكرهين منجهتهم ممقال تعالى لن يتقبل منكم يحتمل أن يكون المراد ان الرسول صلى الله عليه وسلم لايتقبل ثلث الاموال منهم ويحتمل أن يكون المراد انهسا لاتصير مقبولة عندالله تمقال تعالى انكم كنتم قوما فاسقين وهذا اشارة الى ان عدم القبول معال بكونهم فاسقين قال الجبائي دلت الآية على أن الفسق يحبط الطاعات لانه تعالى بين أننفقتهم لاتفهل البتة وعلل ذلك بكونهم فاسقين ومعنى التقبل هوالثواب والمدح واذالم متقبل ذلك كان معناه انه لاتواب ولامدح فاعلل ذلك بالغسق دل على أن الغسق يوثرفي أزالة هذا المعنى ممان الجبائي أكد ذلك بدلبلهم المشهور في هذه المسئلة وهوان الفسق يوجب الذم والعقاب الدائمين والطاعة توجب المدح والثواب الدائمين والجمع بينهما محال فكان الجمع بين حصول استحقاقهما محالا واعلم أنه كان الواجب عليه ألايذكر هذا الاستدلال بعدماأ زال الله هذه الشبهة على أبلغ الوجوه وهوقوله ومامنعهم أن تقبل منهم تفقاتهم الاأنهم كفروا بالله و برسوله فبيئ تعالى بصمر يحهذا اللفظأنه لامؤثرفي منع قبول هده الاعال الاالكفر وعند هذا يصيرهذا الكلام منأوضيح الدلائل على أن الغسق لايحبط الطاعات لانه تعالى لماقال انكم كنتم قوما فاسقين فكاتمه سأل سائل وقال هذا الحكم معلل بعموم كون تلك الاعمال فسقا أو بخصوص كون ثلث الاعمال موصوفة مذلك الفسق فبين تعالى به ماأزال هذه الشبهة وهوان عدم القبول غيرمعلل بعموم كونه فسقا بلبخصوص وصغه وهوكون ذلك الفسق كغرافثبت انحذا الاستدلال باطل \* تحقال تعالى ( ومامنعهم أن تقبل منهم فقاتهم الأأنهم كفروا بالله و برسوله ولاياتوت الصلاة الآوهم كساني ولاينفقون الاوهم كارهون) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)دل صريح هذه الآية على أنه لاتأثير للفسق من حيث انه فسق في هذا المنع وذلك صريح فى بطَّلان قول المعترزلة على ما لحصناه و بيناه ( المسئلة الثانية) ظاهر اللفظ يدل على ان

من عامالكلام المأمور به فأظهار الاسمالجليل فيمقام الاضمار لاظهار التبرك والتلذذيه وان كانت مسوقة من قبله تعالى أمرا للؤمنسين بالتوكل اثرأمر وعليه الصلاة والسلام عاذكر فالامر ظاهر وكذا أعادة الامر في قوله عز وجل(قلہلتر بصون بنا) لانقطاع حكم الامر الاول بالشاني وانكان أمرانغائب وأماعلى الوجه الاول فهى لابرازكمال العناية بشأنالمأمور لهوالاشعار بمايينمه وبينماأمريه أولامن الفرق في السياق والنزبص والتمكثمع انتظارمحي شي خبرا كانأوشرا والباءللتعدية واحدىالنا يزمحذوفة أى ماتنظرون سا (الااحدى الحسنيين) أى العاقبة بن اللة بن كل واحدةمنهما هيحسني العواقب وهما النصر والشهادة وهذا نوع بانلاأبهم في الجواب الاول وكشف لحقيقة الحال باعلام أن ما يزعونه

بكم) احدى السوأبين من العواقب اما ﴿ ٦٦٣ ﴾ (أن يصيبكم الله بعدات من عنده) كاأصاب من قبلكم

من الام المهلكة والظرف سفةعذاب ولذلك حذف عامله وجوبا(أو) بعداب ( بأيدينا ) وهوالقتل على الكفر (فتر بصوا) الفاءف محدأى اذاكان الامر كذلك فتربصوا بناماه وعاقبتنا (انامعكم متر بصون)ماهوعاقبتكم فاذالتي كلمنا ومنكم مايتربصد لاتشاهدون الامايسرنا ولانشاهد الامايسؤكم (قلأنفقوا) أموا لكم فيسبلاقه (طوعاأوكرها)مصدر انوقعا موقعالفاعل أىطائعين أوكارهين وهوأمر فيمعني الخبر كقوله تعالى استغقرلهم أولانستففرلهم والمعني أنفقتم طوعا أوكرها (ان تقبل منكم) ونظم الكلامق سلك الامر للبالغة في بيان تساوى الامرين في عدم القبول كأنهمأمر وابأن تمتعنوا الحال فينفقوا على الحالين فينظرواهل يتقبل منهم فيشاهدواعدم القبول وهو جواب قول جد بن قبس واكمن أعيتك بمالىوننى التقبل يحتمل

منع القبول بمجموع الامور الثلاثة وهي الكقربالله ورسسوله وعدم الاتيان بالصلاة الأعلى وجه الكسل والانغاق علىسبيل الكراهية ولقائل أنيقول الكفر بالله سبب مستقل في المنع من القبول وعند حصول السبب المستقل لا يبقي الهيره أثر فكيف عكن اسناد هذا الحكم الى السببين الباقيين وجوايه انهذا الاشكال انمايتوجه علىقوله المعتزلة حيث قالوا انالكفر لكونه كفرا يؤثر في هذا الحكم أماعندنا فانشيئا من الافعال لايوجب ثوابا ولاعقاباالبتة وانماهى معرفات واجتماع المعرفات الكشيرةعلى الشيئ الواحد محال بل نقول ان هذامن أقوى الدلائل اليقينية على ان هذه الافعال غير مؤثرة في هذه الاحكام لوجوه عائدة اليها والدليل عليه أنه تمالي بين أنه حصلت هذه الامور الثلاثة فيحقهم فلوكان كل واحد منها موجب تامانهذا الحكم إن محتم على الاثر الواحد أسباب مستقلة وذلك محال لان المعلول يستغنى بكل واحدمنها عن كل واحدمنها فيلزم افتقاره اليها بأسرها حال استغنائه عنها بأسرها وذلك محال فثبتان القول بكون هذه الافعال مؤثرة في هذه الاحكام يفضي الى هذا المحال فكان القول به باطلا (المسئلة الثالثة)دلت هذه الآية على أن شيئًا من اعال البرلايكون مقبولا عند اللهمعالكفر بالله فانقيل فكيف الحمع بينه وبين قوله فن يعمل مثقال ذرة خيرايره قلنا وجب ان يصرف ذك الى تأثيره في تخفيف العقاب ودلت الآية على ان الصلاة لازمة للكافرولولاذلك لماذمهم الله تعالى على فعلها على وجد الكسل فأن قاروالم لايجوزان يقال الموجب الذمليس هوترك الصلاة بل الموجب الذم هو الاتبان بها على وجد الكسل جاريا مجرى سأر تصرفاتها من قيام وقعود وكالابكون قعودهم على وجه البكسل مانعا من تقبل طاعتهم فكدلك كأن يجب في صلاتهم لولم تجب عليهم (المسئلة الرابعة) مضى تفسير الكسالي فيسورة النساء قالصاحب الكشاف كسالى بالضم والفتم جع الكسلان تعو سكارى وحيارى في سكران وحيران قال المفسرون هذا الكسل معناه ان كان فيجاعة صلى وانكان وحده لم بصل قال المصنف ان هذا المعنى انماأتر في منع قبول الطاعات لازهذاالمعني يدلعلى لنه لايصلي طاعة لامرالله وانمايصلي خوفا من مذمة الناس وهذا القدر لايدل على الكفر امالماذكره الله تعالى بعد انوصفهم بالكفر دل على ازالكسل انماكان لانهم يعتقدون انه غير واجب وذلك يوجب الكفر اماقوله ولا ينفقون الاوهم كارهون فالمعنى انهم لايتفتون لغرص الطاعة بلرعاية للمصلحة الطاهرة وذلك انهم كانوايعدون الانفاق مغرماوضيعة يينهموهذا يوجب أنتكون النغسطيبة عندأ داءالزكاة والانفاق في سبيل الله لان الله تمالي ذم المنافقين بكراهتهم الانفاق وهذا معنى قوله عليدالسلام أدوازكاه أموالكمطيبة بها نفوسكم فانأداها وهوكاره لذلك كان من علامات الكفر والنفاق قال المصنف رضي الله عند حاصل هذه المباحث مدل على انروح الطاعات الاتيان بها لغرض العبودية والانقياد في الطاعة فان الميوت بها

أَنْ بِكُونَ بِعَنَى عَدَمَ الاَخَدَ مَنْهُمْ وَأَنْ يَكُونَ بَعْنَى عَدَمَ الاثابَةَ عَلَيْهُ وَقُولُهُ عَرْ وَجَلَ ( انْكُمْ كَنْتُمْ قُومًا فَاسَقِينَ ) أيعانين متردين تعليل لرد انفاقهم ( ومامنههم أن تقبل منهم ) وقرئ أ بالتحتانية (نفقائهم الاأنهم كفروا بالله و برســؤله ) استثناء من أغم الاشياء أي مامنعهم قبول نفقاتهم منهم شي م من الاشياء الاكفرهم وقرئ يقبل على البناء للفاعل ﴿ ٦٦٤ ﴾ وهوالله تعالى ( ولايأتون الصلوة الاوهم

للهذا الغرض فلافائدة فيه بلر بماصارت و بالاعلى صاحبها (المسئلة الخامسة )وما منعهم ال تقبل منهم نفقاتهم قرأ حزة والكسائي أن يقبل بالياء والباقون بالتاء على التأنيثوجه الاولين آن النغقات فيمعني الانفاق كقوله فمنجاءه موعظة ووجه من قرأ بالأنيث انالفعل مسندالي مؤنث قال صاحب الكشاف قرئ نفقاتهم ونفقتهم على الجمع والتوحيد وقرأ السلى ان يقيل منهم نفقاتهم على اسناد الفعل ألي الله عزوجل \*قُوله تعالى ( فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم انماير يدالله ليعذبهم يها في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون) اعلم انه تعالى لماقطع في الا ية الاولى رجاء المنافقين عن جميع منافع الآخرة بين ان الاشياء التي يخلنونها من بأب المنافع في الدنيا فانه تعالى جعلها أسباب تعظيهم في الدنياوأ سباب اجتماع المحن والآفات عليهم ومن تأمل في هذه الآيات عرف انهام تبذعلي أحسن الوجودفانه تعالى لمابين قبأمح أفعالهم وفضائع أعالهم بين مالهم في الاخرة من العذاب الشديد ومالهم في الدنيا من وجوه المحنة والبلية ممبين بعد ذلك المايفعلونه من أعمال البر لاينتفعون به يوم الفيامة البتة ثم بين في هذه الآية ان مايطنون انهمن منافع الدنيافهوفي الحقيقة سبب لعذابهم وبلائهم وتشديد المحنة عليهم وعندهذا يظهر انالنفاق جالب لجيع الآقات فيالدين والدنيا ومبطل لجيع الخيرات فىالدين والدنيا واذاوقف الانسان على هذا الترتيب عرف انه لايمكن ترتيب الكلام على وجه أحسن من هذا ومن الله التوفيق وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) هذا الخطاب وانكان في الظاهر مخنصا بالرسول عليه السلام الاان المراد منه كل المومنين أي لاينبغي أن تعجبوا بأموال هو لاءالمنافقين والمكافرين ولابأ ولادهم ولابسائر نع الله عليهم ونظيره قوله تمالى ولاتمدن عينيك الآية ( المسئلة الثانية ) الاعجاب السرور بالشي معنوع الافتخاريه ومعاعتقاد أنه ليس لغيره مايساويه وهذه الحالة تدل على استغراق النفس في ذلك الذي وانقطاعهاعن اللهفانه لا يعدفى حكم الله أن يزيل ذلك الشي عن ذلك الانسان و يجعله لغيره والانسان متى كأن منذكرا لهذا المعنى زال اعجابه بالشئ ولذلك قال عليه السلام ثلاثمهلكات شحمطاع وهوىمتبع واعجابالمر بنفسه وكانعليه السلام يقول هلك المكثرون وقال عليه السلام مالك من مالك الاماأكلت فأفنيت أولبست فأبليت أوتصدقت فأمضنت وذكرعبيدين عيرورفعه الى الرسول عليه السلام منكثر ماله اشتدحسابه ومن كثربيعه كنرت شياطينه ومن ازداد من السلطان قر باازداد من الله بعد اوالاخبار المناسبة لهذاا لباب كثيرة والمقصود منهاالزحر عن الارتكان الى الدنيا والمنع من التهالك في حبها والاقتحار بها قال بعض المحققين الموجودات بحسب القسمة العقلية على أر بعد أقسام (الاول) الذي يكون أزليا أبديا وهوالله جل جلاله (والثاني) الذي لايكون أزليا ولاأ بديا وهو الدنيا ( والثالث ) الذي يكون أزليا ولايكون أبديا وهذا محال الوجود لانه ثبت بالدليل ان ماثبث قدمه امتنع عدمه (والرابع) الذي يكون

كسالى ) أىلا ياتونها فيحال من الاحوال الاحال كونهم متاقلين ( ولاينفقون الاوهم كارهون) لانهم لايرجون بهما تواباولا يخافون على تركهماعقابافقوله تعالى طوعاأي منغير الزام منجهته عليه الصلاة والسلام لارغبة أوهو فرضى لتوسيع الدائرة ( فلا تعجبك أموالهم ولاأولادهم) فان ذلك استدراج الهم ووبال عليهم حسيما يذي عنه قوله عز وجل (انماير يدالله ايعذبهم بها في الحساة الدنيا) عا مكا بدون لجمها وحفظها من المتاعب ومايقا سدون فيها من الشدائدوالمصائب (وتزهق أنفسهموهم كافرون) فيموتوا كافرين مشتغلين بالتمنع صالنظر في العاقبة فيكون ذلك الهم نقمة لانعمة وأصل الزهوق الخروج يصعوبه ( و يحلفون بالله انهم لمنكم) في الدين والاسلام (وماهم منكم) فى ذلك (ولكنهم قوم يفرقون)

(لو يجدون مجأ )استثناف مقرر لمضمون ماسبق من أنهم ايسوا من المسلين وأن المجاء هم الى الانتماء اليهم انماهو للتقية المنطراراحتي انهم لووحدواغير ذلك ملجا أى مكانا ﴿ ٦٦٥ ﴾ حصينا يلجو ن اليه من رأس جبل أوقلعة أوجز يرة

وايثارصيغةالاستقبال في الشرط وان كان المعنى على المضى لافادة استرارعدم الوجدان فأن المضارع المننى الواقع موقع الماضي ليس نصا في افادة انتفاء استمرار الفعل كاهوالغلاهريل فدىفيداستمرار انتفائه أيض احسبما يقتضيد المقام فانمعني قواك لوتحسن الى لشكرتك أن انتفاء الشكر بسساستمرا رانتفاه الاحسان لاانه بسب انتفاءا ستمرارالاحسان فأنالشكر لتوقف على وجودالاحسان لاعلى استمراره كماحقق فى موضعه (أومفارات)أي غيرانا وكهوفا يخفون فيها أنفسهم وقرى بضم الميم من أغار الرجل اذا دخل الغور وقيل هو متعدمن غاراذا دخل الغور أي أمكنة نغيرون فيها أشخداصهم وأهلبهم وبجوزأن بكون من أغار الثعلب اذاأسرع بمعنىمهارب ومقسار (أومدخلا) أى نفتا بند سون فيسد وينحجرون وهومفتعل منالدخول

أبديا ولايكون أزليا وهوالآخرة وجميع المكلفين فأن الآخرة لهاأول لكن لاآخرلها وكذلك المكلف سواءكان مطيعا أوكان عاصبا فلحياته أول ولاآخرلها واذا ثبت هذا ثبت ان المناسبة الحاصلة بين الانسان المكلف وبين الآخرة أشدمن المناسبة بينه وبين الدنياويظهرمن هذا انه خلق للآخرة لاللدنيا فينبغى أن لايشتد عجمه بالدنيا وأن لاعيل قلبه المها فأن المسكن الاصلى له هوالآخرة لاالدنيا أماقوله انمار بد الله ليعذ مهم بهافي الحياة الدنيافقيد مسائل ( المسئلة الاولى ) قال النحو يون في الآية محذوف كائنه قبل انمار بداقة أن على لهم فيها ليعذبهم ويجوز أيضا أن يكون هذا اللام عمي أن كقوله يريد أهدليين لكم أي أن يبين لكم (المسئلة الثانية) فال مجاهد والسدى وقتادة في الآمة تقديمو تأخبروالتقدير فلاتعيث أموالهم ولاأولادهم في الحياة الدنيا انمار مدالله ليعذ بهم بها في الآخرة قال القاضي وههنا سؤالان (الاول)وهوأن يقال المال والولد لايكونان عدا بابل همامنجلة النعم التي من الله بها على عباده فعندهذا التزم هو لاء التقديم والتأخير الاان هذا الالترام لايدفع هذا السؤال لانه بقال بعد هذا العديم والتأخير فكيف يكون المال والولدعذابا فلا بدلهم من تقدير حذف في الكلام بأن يقولوا أراد التعذيب بهامن حيثكانت سببا للعذاب واذاقالوا ذلك فقد استغنواعن التقديم والتأخيرلانه يصيح أن يغالير يدالله أن يعذ بهم بها في الدنيامن حيث كانتسببا للعداب وأيضا فلوانه قال فلاتعببك أموالهم ولاأولادهم في الحياة الديالم يكن الهذه الزيادة كثيرفائدة لان من المعلوم ان الاعجاب بالمال والولد لا يكون الافي الدنيا وليس كذلك حال العداب فانهاقد تكون في الدنيا كاتكون في الآخرة فثبت ان القول بها التقديم والتأخيرليس بشيُّ ( المسئلة الثالثة) الاموال والاولاد يحمَّل أن تكون سبب العداب في الدنيا و يحمّل أن تكون سبباللعذاب في الآخرة اما كونها سبباللعذاب في الدنيافن وجوه (الاول) أن كل من كان حبه للشي أشد وأقوى كان حزنه وتألم قلبه على فواته أعظم وأصعب وكان خوفد على فواته أشدوأ صعب فالذين حصلت لهم الاموال الكثيرة والاولاد انكانت تلك الاشيا عباقية عندهم كانوافي ألم الخوف الشديدمن فواتهاوان فأتت وهلكت كانوافي ألم الخرن السديد بسبب فواتهافثيت انه بحصول موجبات السعادات الحسمانية لاينغك عن تلك القلب امابسب خوف فواتها وامابسبب الحزن من وقوع فواتها (والثاني) ان هذه محتاج في أكتسا بهاوتحصيلها الى تعب شديدومشقة عظيمة تمعند حصولها يحتاج الى متاعب أشد وأشق وأصعب وأعظم في حفظها فكان حفظ المال بعد حصوله أصعب من أكتسابه فالمشغوف بالمال والولد أبدا يكون في تعب الحفظ والصونعن الهلاك ثم انه لاينتغم الابالقليل من تلك الاموال فالتعب كشروالنفع قليل (والثالث) ان الانسان اذاعظم حبه لهذه الاموال والاولاد فاماان تبتى عليه هذه الاموال والاولادالى آخر عره أولا تبنى بل تهاك وتبطل فان كان الاول فعند الموت يعظم

حزنه وتشتدحسر تهلان مفارقة الحبوب شديدة وترك المحبوب أشدوأ شقوان كأن الثاني وهوان هذه الاشياء تهلك وتبطل الحياة الانسان عظم أسغه عليها واشتد تألم قلبه بسيها فثبت انحصول الاموال والاولادسبب لحصول العداب في الدنيا (الرابع)ان الدنيا حلوة خضرة والحواس ماثلة اليهافاذا كثرت وتوالت استغرقت فيهاوانصرفت النفس بكليتها البهاف صردلك سيبالحرمانه عن ذكر الله ثمانه بحصل في قليدنوع قسوة وقوة وقهرو كلما كان المال والجاه أكثر كانت تلك القسوة أقوى واليه الاشارة يقوله تعالى ان الانسان ليطغى انرآه استغنى فظهران كثرة الاموال والاولادسبب قوى في زوال حب اللهوحب الآخرة عن القلب وفي حصول حب الدنيا وشهواتها في القلب فعند الموتكان الانسان ينتقل من البستان الى السجن ومن مجالسة الاقرباء والاحباء الاموضع الكرية والغر بةفيعظم تألمه وتقوى حسرته تمعند الحشر حلالها حساب وحرامهاعقاب فثبت ان كثرة الاموال والاولاد سبب لحصول العذاب في الدنيا والآخرة فأن قيل هذا المعنى حاصل للكل فا العائدة في تخصيص هؤلاء المنافقين بهذا العذاب فلنا المنافقون مخصوصون بزيادات فهذا الباب (أحدها) ان الرجل اذاآمن بالله واليوم الآخر علم انه خلق للآخرة لاللدنيا فبهذا العلم يفترحبه للدنبا وأماالمنافق لما اعتقدانه لاسعادة الأ في هذه الخبرات العاجلة عظمت رغبته فيها واشتد حبه لها وكأنت الآلام الحاصلة بسبب فواتهاأ كثرفي حقد وتقوى عندقر بالموت وظهور علاماته فهذا النوع من العذاب حاصل لهم في الدنيابسبب حد الاموال والاولاد (وثانيها) ان الني صلى الله عليدوسلم كان يكلفهم انفاق تلك الاموال في وجوه الخيرات و يكلفهم ارسال أموالهم وأولادهم الحالجهاد والغزو وذلك يوجب تعريض أولادهم للقتل والقوم كانوا يعتقدون انعجدا ليس بصادق في كونه رسولا من عندالله وكانوا يعتقدون أن أنفاق تلك الاموال تضبيع لهامن غيرفائدة وان تعريض أولادهم للقتل الغزام لهذاالمكرو الشديدمن غيرفائدة ولاشك ان هذا أشق على القلب جدافهذه الزيادة من التعذيب كانت حاصلة للمنا فقين (واللها) انهم كانوا بغضون محداعليه الصلاة والسلام بقلوبهم ثم كانو اعتاجون الى بذلأموالهم وأولادهم ونفوسهم في خدمته ولاشك ان هذه الحالة شاقة شديدة (ورابعها) أنهم كانواخا أغينمن أن يفتضعوا ويظهر غاقهم وكفرهم ظهورا تاما فيصيرون أمثال سائرأهل الحرب من الكفار وحينتذ يتعرض الرسول لهم بالقتل وسي الاولادونهب الاموال وكلانزلت آية خافوا من ظهور الفضيحة وكلادعاهم الرسول خافوامن انهريما وقفعلي وجدمن وجوه مكرهم وخبثهم وكلذلك بما يوجب تألم القلب ومزيد العذاب (وخامسها) ان كثيرا من المنافقين كان المم أولاد أتقيا كنظافة بن أبي عامر غسلته الملائكة وعبدالله بن عبدالله بن أبي شهد بدراو كان من الله عكان وهم خلق كثير معرون عن النفاق وهم كانوالا يرتضون طريقة آبائهم في النفاق ويقدحون فيهم ويعترضون عليم والابن

ومندخلامن الندخل والاندخال (لولوا) أي لصرفوا وجوهمم وأقبلوا وقرئ لوألواأي لالبجأوا (اليه)أى الى أحدماذكر (وهم يجمعون) أي يسرعون يحبث لايردهم شي من الفرس الجوح وهوالذى لامنته اللحام وفيداشعار بكمال عتوهم وطغيا نهم و قرئ بجمزون معني يحمعون ويشتدون ومندالجازة (ومنهمن يلزك)بكسر المروقري بضمهاأي بعيبك سرا وقرئ يلزك ويلامز إئتمبالغة (في الصدقات) أي في شأنها وقسمتها (فان أعطوامنها) يان لفساد لمزهم وأنه لامنشأ لهسوى حرصهم على حطام الدنيا أي ان أعطوا منها قدر مايريدون (رضوا) بما وقع من القسمة واستحسنوها (وان لم يعطوا منها) ذلك المقدار ( اذاهم يسخطون)أى يفاجئون السمخطواذا نائب مناب فاء الجزاء قيسل زلت الآية في أبي الجواظ

المنافق حيث قال ألا رون الحصاحبكم يقسم صدقاتكم في رعاة العنم و يزعم أنه يعدل وقيل في ابن ذي الخويصرة و اذا كو واسمه حرقوض بن زهير التعيمي رأس الخوارج كان رسول القبصلي القصليد وسلم يقسيم خبائم

حنين فاستعطف قلوب أهل مكة بتوفير الفنائم عليهم فقال اعدل بارسول الله فقال عليه الصلاة والسلام ويلك ان لم أعدل فن يعدل وقيل هم المؤلفة ﴿ ٦٦٧ ﴾ قلو بهم والاول هو الاظهر (ولو أنهم رضوا ما آناهم الله ورسوله)

أىماأعطاهم الرسول صلى الله عليه وسلمن الصدقات طيبي النفوس مه وان قل وذكرالله عزوجل للتخليم والنسيه علم أنمافعله الرسول صلى الله عليه وسلكان بأمر وسيحانه (وقالوا حسناالله) أي كفانا فضله وصنعد بنا وما قسمه لنا (سيو تينا الله من فضله ورسوله) بعد هذاحسبما نرجوونو مل (انا الى الله راغبون) في أن يخوانها فضله والآية بأسرهافي حيز الشرط والجسواب محذوف بناءعلى ظهوره أى لكان خيرا لهم (انما الصدقات) شروع في تحقيق حقية ماصنعه الرسول صلى الله عليه وسلم من القسمة ببيان المصارف ورد لقا لة القالة في ذلك وحسم لاطماعهم الفارعة المستعلزعهم الفاسد بيان أنهم بمعسزل م الاستعقاق أي جنس الصدقات المشتمله على الانواع المختلفة (للفقسراء

اذاصارهكذا عظيرتأذي الاب به واستيهاشه منه فصار حصول تلك الاولادسيبا لعذابهم (وسادسها) انفقراء العمابة وضعافهم كأنوا يذهبون فى خدمة الرسول عليد الصلاة والسلام الى الغزوات مم يرجعون مع الاسم الشريف والثناء العظيم والغوز بالغنائم وهؤلاء المنسافقون مع الاحوال الكثيرة والاود الاقوياء كانوا يبقون فيزوايا ببوتهم اشياه الزمني والضفاء من الناس ثم أن الخلق ينظرون اليهم بعين المقت والازدراء والسمة بالنفاق وكأن كثرة الاموال والاولاد صارت سبالحصول هذه الاحوال فثبت بهذه الوجوه ان كثرة أموالهم وأولادهم صارت سببالمزيد العداب في الدنيا في حقهم (المسئلة الرابعة) احتبج أصحابنا في اثبات انكل مادخل في الوجودفه ومر ادالله تعالى بقسوله وتزهق أنفسهم وهم كافرون قالوا لانمعني الآية انالله تعالى أراد ازهساق أنفسهم مع الكفر ومن أراد ذلك فقد أراد الكفر أجاب الجبائي فقال معنى الآية اله تعالى أراد أزهاق أنفسهم حال ماكانوا كافرين وهذالا يقنضي كونه تعالى مريدا للكفر ألاترى انالمريض قديقول الطبيب أريد أنتدخل على فوقت مرضى فهذه الارادة لاتوجب كونهمر يد المرض نفسد وقد يقول للطبيب أريد ان تطيب جراحتي وهذا لايقتضى أن يكون مريد الحصول تلك الجراحة وقديقول السلطان لعسكره اقتلوا البغاة حال اقدامهم على الحرب وهذا لايدل على كونه مريدا لذلك الحرب فكذا ههنا (والجواب)ان الذي قاله تمو يه عجيب وذلك لانجيع الامثلة الى ذكر ها حاصلها يرجع الى حرف واحد وهوانه يريد ازالة ذلك الشي فاذاقال المريض الطبيب أريد أن تدخل على فيوقت مرضى كان معناه أريدأن تسعى في ازالة مرضى واذا قاله أريد أن تطيب جراحتى كانمعناه أريد أنتزيل عنى هذه الجراحة واذاقال السلطان اقتلوا البغاة حال اقدامهم على الحرب كانمعناه طلب ازالة تلك المحارية وابطالها واعدامها فثبتان المراد والمطلوب في كل هذه الامثلة اعدام ذلك الشي وازالته فيمتنع أن يكون وجوده مرادا بخلاف هذه الآية وذلك لانازهاق نفس الكافر ليس عبسارة عن ازالة كفره ولنس أيضا مستلزما لتلك الازالة بلهما أمران متناسبان ولامنافاة بينهما البتة فلاذكر الله في هذه الآية انه أراد ازهاق أنفسهم حال كونهم كافرين وجبأن يكون مريدا لكونهم كافرين حال حصول ذلك الازهاق كاانه لوقال أريدالق فلاناحال كونه في الدار فانه نقتضي أن يكون قدأرادكونه في الداروتمام التحقيق في هذا التقديران الازهاق في حال الكفر عنتع حصوله الاحال حصول الكفر ومريد الشيءم يد لماهومن ضروراته فلما أرادالله الآزهاق حال الكفر وثبت انمن أراد شيئًا فقد أراد جيع ماهو من ضروراته لزمكونه تعالىمر يدا لذلك الكفرفثبت ان الامثلة التي أوردها الجبائي محض التمويه \* قوله تعالى (و يحلفون بالله انهم لمنكم وماهم منكم ولكنهم قوم يفرقون لو بجدون ملجأ أومغارات أومدخلا لولوا اليهوهم يجبعون اعلانه تعالى لمايين كونهم

والمساكين) أي مخصوصة بهو لاء الاصناف النمانية الآتبة لا تجاوزهم الى غيرهم كأنه قبل

الماهى لهم لالفيرهم فاللذين لاعلاقة بينها و بينهم بقولون فيهاما بقولون وماسوغهم أن يتكلموا فيهاوفي قاسمها والفسقير من له أدى شي والمسكين من لاشي له هوالمروى ﴿ ٦٦٨ ﴾ عن أبي حنيفة رضى الله عنه وقد قبل على

مستجمعين لكل مضار الآخرة والدنياخ أبين عزجيع منافع الآحرة والدنيا عادالى ذكر قبائحهم وفضائحهم وبين اقدامهم على الايمان الكاذبة فقال و يحلفون بالله أى المنسافقون للمؤمنين اذاجالسوهم انهم لمنكم أى على دينكم مم قال تعالى وماهم منكم أي السوا على دينكم ولكنهم قوم يغرقون القتل فأظهروا الايمان وأسعروا النفاق وهو كقوله تعالى واذالقوا الذن أمنوا قالوا آمنا واذاخلوا الى شيساطينهم فألوا انامعكم انمانحن مستهزؤن والغرق الخوف ومنه يقال رجل فروق وهوالشديد الخوف ومنها انهم لووجدوا مفرا يتحصنون فيه آمنين على أنفسهم منكم افروا اليه ولغارقوكم فلا تظنوا انموافقتهم اياكم فيالدار والمسكن عنالقلب فقوله أو يجدون ملحأ الملجا المكان الذى يقدصن فيدومثله اللجأمة صورا مهموزا وأصله من لجاالي كذا يلجأ لجأبة يمتحم اللام وسكون الجيم ومثله التجأ والجأته الىكذا أىجعلته مضطرا اليهوقوله أومغاراتهي جمرمغارة وهم الموضع الذي يغورا لانسان فيدأى يستنزقال أبوعبيدكل شئ جزت فيه فغبت فهومغارة لكومنه غارالماء في الارض وغارت الدين وقوله مدخلاقال الزجاج أصله مدتخل والباء بعد الدال تبدل دالا لانالتاء مهموسة والدال مجهورة وهما من مخرج واحدوهومفنعل مرالدخول كالمتلج من الولوج ومعناه المسلك الذي يستغر بالدخول فيد قال الكلي وابن زيد نفقا كنغق البربوع والمني انهم اووجدوا مكانا على أحدهذه الوجوه الثلاثة مع انها شرالامكنة لولوا اليه أى رجعوا اليه يقال ولى ينفسه اذا النصرف وولى غيراذا صرفه وقوله وهم يحبحون أي يسرعون اسراعالا يردوجوههمشي ومن هذايقال جء الفرس وهوفرس جو حوهوالذي اذاحل لم يرده اللجام والمرادمن الآية انهم من شدة تأذيهم من الرسول ومن المسلين صاروا بهذه الحالة واعلم انه تعالى ذكرثلاثة أشياء وهي الملجا والمفارات والمدخل والاقرب أن يحمل كل واحدمنها على غيرما يحمل الاخرعليه فالمجأيحتمل الحصون والمغارات الكهوف في الجبال والمدخل السرب تحت الارض تحو الآبار قال صاحب الكشاف قرئ مدخلا من دخل ومدخلا منأد خلوهومكان يدخلون فيه أنفسهم وقرأ أبى بن كعب متدخلا وقرأ لوألوا اليماى الالتجاو اوقر أأنس بجمزون فسئل عنه فقال مجمعون و بجمزون و يستدون واحد \* قوله تعالى (ومنهم من يلزك في الصدقات فان أعطوا منها رضواوان لم يعطوامنها اذاهم يسخطون واوأنهم رضوا ماآتاهم الله ورسوله وقالواحسبنا الله سيو تينا الله من فضله ورسوله انا الى الله راغبون) اعلم ان المقصود من هذا شرح نوع آخر من قبائحهم وفضائحهم وهوط عنهم في الرسول بسبب أخذا لصدقات من الاغنياء ويقولون انه يوثر بها مزيشاء مزأقار به وأهل مودته وينسبونه الى انه لايراعي المدل وفي الآية مساثل (المسئلة الاولى) قال أبوسعيد الخدري رضى الله عنه بينا النبي صلى الله عليه وسلم يقسم مالااذجام المقداد بن ذي الحو يصرة النعيمي وهو حرقوص بن زهير أصل الحوارج

العكس ولكل منهماوجه مدل عليه (والعاملين عليها) الساعين في جمهاوتحصيلها (والمؤلفة قلو بهم) همأصناف فنهم أشراف من المرب كان رسول الله صلىالله عليسه وسلم يستألفهم ليسلوافرضخ لهمومنهم قوم أسلوا و نياتهم ضعيفة فيوالف قلو مهماج الالعطاء كعينة نحصن والاقرع بن جابس والعباس بن مرد اس ومنهم من بترقب باعطائهم اسلام نظرائهمولعل الصنف الاو ل كان يعطيهم الرسسول صلى الله عليمه وسلم من خس الحمس الذي هوخالص ماله وقدعد منهم من يوالف قليه بشي منها على قتال الكفار ومانعي الزكاة وقدسقطسهم هوالاء بالاجاع لمأنذلك كأن لتكشرسوا د الاسلام فلا أعزها لله عزوعلا وأعلى كلند استغيرعن ذلك (و في الرقاب)

أى وللصرف فى فك الرقاب بأن يعان المكاتبون بشى منها على أداء بمجومهم وقيل بأن بفدى ﴿ فَقَالَ ﴾ الاِسارا وقيل بأن يبتاع منها الرقاب فتعتق وأياما كان فاالعدول عن اللام لعدم ذكرهم بعنوان مصحح

للمالكية والاختصام كالذين من قبلهم أوللايذان بعدم قرارملكهم فياأعطوا كافى الوجهين الاولين أو بعدم بوته رأساكاني الوجد الاخيرأوللاشعار برسوخهم ﴿ ٦٦٩ ﴾ في استحقاق الصدقة لما أن في للظرفية المنبئة عن

احاطتهم بهاوكونهم محلها ومركزها (والفارمين) أى الذين تداينوا لانفسهم في غيره عصية اذا لم يكن الهمذصابفاصلعن ديونهم وكذلك عند الشافعي رضيالله عنه من غرم لاصلاح ذات البين واطفاء النائرة مين القبيلتين وان كانوا أغنياه (وفي سيل الله) أى فقراء الغزاة والجيج والمنقطع بهم ( وابن المبيل) أي المسافر المنقطع عنءاله وتكرير الظرف في الاخيرين للامذان يز بادة فضلهما في الاستعماق أولماذكر منارادهمابعنوانغير مصحح للمالكية والآخصاص فهذه مصارف الصدقات فللمتصدق أن يدفع صدقته الىكلواحد منهم وأن يقتصرعلي صنف منهم لان اللام ليمان أنهم مصارف لايخرج عنهم لالاثبات الاستعقاق وقدروي فالتعنعرو ابنصاس وحذيفة رسي اللهعنهم وعندالشافعي لايجوز الأأن يصرف الى ولائة من تلك الاستلق ( فريضة من الله ) مصدور مو كد لمادل عليه صدرالاً ية أى

فقال اعدل يارسول الله فقال ويلك ومن بعدن اذالمأعدل فنزلت هذه الآية قال الكلي قال رجل من المنافقين يقال له أبو الجواظ لرسول الله صلى الله عليه وسلم تزعم أن الله أمرك أنتضع الصدقات في الفراء والمساكين ولم تضعها في رعاء الشاء فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاأبانك اماكان موسى راعيا اماكان داود راعيا فلافعب قال عليه الصلاة والسلام احذ روا هذا وأصحابه فانهم منافقون وروى أبو بكر الاصم رضيالله عنه فى تفسيره انه صلى الله عليه وسلمال لرجل من أصحابه ماعلك بفلان فقال مالى به علم الاانك تدنيه في المجلس وتعبرل له العطاء فقال عليه العسلاة والسلام انه منافق أدارى عن نفاقد وأخاف أن يفسد على غيره فقال اوأعطيت فلانابعض ماتعطيه فقال عليه الصلاة والسلام انه مؤمَّن اكله الى ايمانه وأماهذا فنافق أداريه خوف افساده ( المسئلة الثانية) قوله يلزك قال اللبث اللمن كالهمز في الوجه بقال رجل لمزة بعيبك في وجهك ورجل همرة يعيبك بالغيب وقال الزجاج يقال لمرت الرجل ألمزه بالكسر وألمزه بضم الميم اذا عيبته وكسدلك همرته أهمزه همرا اذا عيبته والهمزة اللمزة الذي بغتاب الناس ويعيبهم وهدايدل على انالزجاج لميغرق بين الهمز واللمز قال الازهرى وأصل الهمز واللمزالدفع يقال همزته ولمزته اذا دفعته وفرق أبويكر الاصم بينهما فقال اللمز أنبشير الى صاحبه بعيب جلسه والهمزأن يكسرعينه على جليسه الى صاحبه اذاعرفت هذا فنقول قال ابن عباس يلزك يفتا بكوقال فتادة يطمن عليك وقال الكلبي يعيبك فيأمرما ولاتفاوت بين هذه الروامات الافي الالفاظ قال أيوعلي الفارسي ههنا محذوف والتقدير يعيدك في تغريق الصدقات قال مولانا العلامة الداعي اليالله لفظ القرآن وهو قوله ومنهم من بلزلة في الصدقات لايس على أن قلك اللمزكان لهذا السبب الاأن الروايات التيذكرناها دلتعلى انسبب اللمز هوذلك ولولاهذه الروايات لكان محتمل وجوها أخرسواها (فأحدها) أن يقولوا أخذ الزكوات مطلقا غيرجا ولان انتزاع كسب الانسان من بدو فيرجائز أقصى مافي الباب أن بقال يأخذها ليصرفها الى الغقراء الاان الجهال منهم كانوا يقولون ان الله تعالى أغنى الاغنياء فوجب أن يكون هو المتكفل عصالح عبيده الفقراء فاماأن يأمرنا بذلك فهوغير معقول فهذاهو الذي حكاه الله تعالى عن بعض اليهودوهوانهم قالواان الله فيروعن أغنياء (والبها) أن يقولوا هبانك تأخذ الزكوات الاان الذي تأخذه كثير فوجب أن تقنع بأقل من ذلك (وثالثها) أن يقولوا هب انك تأخذ هذاالكثر الاانك تصرفد الى غيرمصرفد وهذا هوالذي دلت الاخبار على أن القوم أرادوه قال أهل الماني هذه الآية تدل على ركاكة اخلاق أولئك المنافقين ودناءة طباعهم وذلك لانه لشدة شرههم الى أخذ المسدقات عايو االرسول فنسبوه الى الجور فالقسمة معانه كان أبعد خلق الله تعالى عن الميل الى الدنباقال العنصالة كان رسول الله صلى الله حليه وسلم يعسم بينهم طآتاه الله من قلبل الملل وكشيره وكان المؤمنون يرضون

فرض لهم الصدقات فريضة ونقل عن سيبويه أنه منصوب بفعه مقدرا أى فرض الله ذلك فريضة أوحال من المضمير المستكن في قوله المفتراء أى انما الصدقات كائنة لهم حال كونها ﴿ ٦٧٠ ﴾ فريضة أى مغروضة (والله عليم)

بماأعطواو يحمدونالله عليه وأماالمنافقون فانأعطوا كثيرافرحوا وانأعطوا قليلا . معطواوذلك دل على أن رضاهم وسعطهم اطلب النصيب الاجل الدين وقيل أن النبي صلى الله عليه وسلمكان يستعطف قلوب أهل مكة يومئذ بتوفر الغنائم عليهم فسنخط المنافقون وقوله اذأهم يستخطونكلة اذاللمفاجأةأى وانلم يعطوامنها فأجؤا السخط ممقال ولوأنهم رضواالا ية والمعنى ولوأنهم رضواعا أعطاهم رسول الله صلى الله عليه وسل من الغثيمة وطابت نفوسهم وان قل وقالوا كفانا ذلك و سير زقنا الله عنيمة أخرى فيعصينا رسول الله صلى الله عليه وسلم أكثر ماأعطانا اليوم اناالي طاعة الله وافضاله واحسانه الراغبون واعلم انجواب لونحذوف والتقدير لكان خيرالهم وأعود عليهم وذلك لانه غلب عليهم النغاق ولم يحضر الايان في قلو بهم فيتوكلوا على الله حق توكله وترك الجواب فيهذا المعرض أدلعلي التعظيم والتهويل وهوكقولك للرجل لوجئتنائم لاتذكر الجواب أى لوفعلت ذلك لرأيت أمر اعظيما (المسئلة الثائلة) الآية تعل على الأمن طلب الدنيا آل أمر منى الدين الى النفاق وأمامن طلب الدنيا بقدر ماأذن الله فيدوكان غرصه من الدنياأن توسل الى مصالح الدين فهذا هوالطريق الحق والاصل ف هذالباب أن يكون راضيا بقضاءالله ألاترى انه قال ولوأنهم رضواما آتاهمالله ورسوله وقالوا حسبناالله سيو تيناالله من فضله ورسوله اناالي الله راغبون فذكر فيه مراتب أربعة (أولها) الرضا بمآآتاهمالله ورسوله لعلديأنه تعالى حكيم منز معن العبث والخطأ وحكيم بمعنى انه عليم بمواقب الاموروكل ماكان حكماله وقضاءكان حقاوصوابا ولااعتراض عليه ( والمرتبة الثانية) أن يظهر آثار ذلك الرصاعلي لسانهم وهوقوله وقالوا حسبنا الله يعني ال غيرنا أخذواالمال ونحن لمارضينا بحكم الله وقضائه فقد فرنابهذه المرتبة العطيمةفي العبودية فحسبنااهة (والمرتبة الثالثة) وهي ان الانسان اذالم يبلغال تلك الدرجة العالبة التي عندهايقول حسبنا الله نزل منهاالى مرتبة أخرى وهي أن يقول سيو تيناالله من فضله ورسوله اما في الدنيا ان اقنضاه التقدير وامافي الآخرة وهي أولى وأفضل (والمرتبة الرابعة)أن يقول الماللة راغبون فتحن لانطلب من الايمان والطاعة أخذ الاموال والغوز بالمناصب في الدنيا وانما المراد اماا كتساب سعادات الآخرة واما الاستغراق في العبودية على مادل لفظ الآية عليه فأنه قال اناالي الله راغبون ولم يقل اناالي ثواب اللهراغبون ونقلأن عيسى عليدالسلام مربقوم يذكرونالله تعالى فقال ماالذى يحملكم عليمقالوا الحوف من عقاب الله فقال أسبتم ثم مر على قوم آخرين يذكرون الله فقال ماالذي يحملكم عليه فقالوا الرغبة في الثواب فقال أصبتم ومرعلي قوم ماات مشتغلين بالذكر فسألهم فقالوا لانذكره للخوف من العقاب ولاللرغبة في الثواب بل الاظهارذلة العبودية وعرة الربوية وتشريف القلب بمعرفته وتشريف اللسان بالالغاظ الدالةعلى صفات قدسه وعزته فقال أنتم المحقون المحقون \* قوله تعالى (اىماالصدقات

بأحوال الناس ومراتب أ استعقاقهم (حكم) لابغدل الاما تقتضيد الحكمة من الامورالحسنة التي منجلتها سوق الحقوق الىمستحقيها (ومنهم الذين يو ذون الني) نزلت في فرقة من المنافقين فألوافي حقد عليه الصلاة والسلام مالامنيغي فقال بعضهم لاتفعلوا فأنانخاف أن ببلغه ذلك فيقع بنافقان الجلاس بن سويد نفول ماشتنا ثم نأتبه فننكر ماقلناوتحلف فيصدقنا عانقول اعامحد أذن سامعةوذلك قوله عزوجل (وسولون هوأذن) أي يسمع كل ما قيل من غيرأن بتدبر فيه وعيزيين مايليق بالقبول لساعدة أمارات لصدق لدويين مالايليق به وانماقالوه لانهعليه الصلاة والسلام كأنلابواجههمبسوء ماصنعواويصفحعنهم حلاوكرمافعملوهعلي سلامة القلب وقالوا ماقالوا ( قلأذن خبر اكم) منقبيلرجل صدق في الدلالة على

المراد أذنا في الخير والحق وفيماً ينبغي ساعه وقبوله لافي غير ذلك كايدل هليه قراءة رحقبا لجر عطفا عليه أى هو أذن خير ورحة لا يسمع غيرهما ولا يقبله وقرى أذن بسكون ﴿ ٦٧١ ﴾ الذال فيهما وقرى أذن خير على أنه صفة أوخبر ثان

وقوله عزوجل ( يومن بالله) تفسيرلكونه أذن خيرلهم أى يصدق بالله تعالى لما قام عندمن الادلة الموجبة لهوكون ذلك خراللمغاطبين كا أنه خىرالعالمين يمالا يخفى (و يومن المومنين) أىيصدقهملاعلم فيهم من الخلوص واللام من يدة التغرفة بين الاعان المشهورو بينالاعان بمعنى التسليم والنصديق كافي قوله تعالى أنو من لك الخ وقوله تسالى فا آمن لموسى الح (ورحمة) عطفعلىأذنخبرأى وهورحة بطريق اطلاق المسدر على الغاعل للمبالغة (للذن آمنوا منكم) أىللذين أظهروا الأيمان منكم حيث يقبله منهم لكن لاتصديقا الهرفي ذلك بل رفقابهم وترجاعليهم ولايكشف أسرارهم ولايهتك أستارهم واسنادالايمان اليهم بصيفة الغمل بعد نسبته الى الموامنين بصيغة الفاعل المنسنة عن الرسدوخ والاسترار للا مذان بان اعانه وأحر

للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والفارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ) اعلم ان المنافقين لما لمزو الرسول صلى الله عليدوسلف الصدفات بين لهمان مصرف الصدقات هو لاءولا تعلق لى بهاولا آخذ لنفسى نصيبامنها فلم يبق لهم طعن في الرسول بسبب أخذا اصدقات وهنها مقامان (المقام الاول) يان الحكمة في أخذ القليل من أمول الاغتياء وصرفها الى المحتاجين من الساس ( والمقام الثاني ) بيان حال هو لا الاصناف الثمانية المذكور ين في هذه الآية ( أما المقام الاول) فنقول الحكمة في المجاب الزكاة أمو ربعضها مصالح عائدة الى معطى الزكاة و بعضها عائد الى آخذ الزكاة أما القسم الاول فهو أمور (الاول) انالمسال محبوب بالطبع والسبب فيد انالقدرة صفة من صغات الكمال محبو بةلذا تهاولعينها لالغيرها لانه لأيكن أن يقال ان كل شيُّ فهو محبوب لمعنى آخروالالزم اماالتــلسل واماالدور وهما محالان فوجب الانتهاء في الاشياء المحبوبة الى مأيكون محبو بالذاته والكمال محبوب لذاته والنقصان مكرو لذاته فلاكانت القدرة صفة كال وصفة الكمال محبوبة لذاتها كانت القدرة محبوبة لذاتها والمال سبب لحصول تلك القدرة ولكمالها فى حقالبشر فكان أقوى أسباب القدرة في حق البشرهو المال والذي يتوقف عليه المحبوب فهو محبوب فكان المال محبوبا فهذا هو السبب في كونه محبوبا الايان الاستغراق في حبه يذهل النفس عن حبالله وعن التأهب للآخرة فافتضت حكمة الشرع تكليف مالك المال باخراج طائفة منه من مده ليصبر ذلك الاخراج كسرامن شدة الميل الى المال ومنعا من انصراف النفس بالكلية اليها وتنبيها لها على أن سعادة الانسان لاتحصل عند الاشتغال وطلب المال وايما تحصل مانفاق المال في طلب مرضاة الله تعالى فأيجاب الزكاة علاج صالح منعين لازالة مرض حبالدنباعن القلب فالله سحانه أو جبالزكاة لهذه الحكمة وهوالمراد من قوله خذمن أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بهاأى تطهرهم وتزكيهم عن الاستغراق في طلب الدنبا ( الوجه الثاني ) وهوان كثرة ألمال توجب شدةً القوة وكالالقدرة وتزايدالمال يوجب تزايدالقدرة وتزايدالقدرة يوجب تزايدالالتذاذ بَـُلكُ القدرة وتزايد تلك اللذات بدعوالانسان إلى أن يسعى في تحصيل المال الذي صار سببا لحصول هذه اللذات المتزايدة وبهذا الطريق تصير المسئلة مسئلة الدورلانهاذا بالغ في السعى ازداد المال وذلك بو جب ازدباد القدرة وهو يوجب ازدباد اللذة وهو يحمل الانسان على أن يزيد في طلب المال ولماصارت المسئلة مسئلة الدور لم يظهر لهامقطع ولاآخر فاثبت الشرع لهسا مقطعاوآخراوهوانه أوجب علىصاحبه صرف طائعة من تلك الاموال الى الانفاق في طلب مرضاة الله تعالى ليصرف النفس عن ذلك العلريق الظَّمَانِي الذي لأآخرله ويتوجه الى علم عبودية الله وطلب رضوانه (الوجه الثالث) أن كثرة المال سبب لحصول الطغيان والقسوة في القلب وسببه ما ذكرنا من أن كثرة

حادث ماله من قرار وقرى بالنصب على أنها عله لفعل دل عليه أفن خير أى يأفن لكم رحة ( والذين يوفون رسول الله ) عانقل

عنهم من قولهم هو أذن و عوه و ق صيغة الاستقبال المشعرة بترتب الوهيد على الاسترار على ماهم عليه اشمار بقبول تو يتهم كا أفسي عنه قوله تعالى فيماسياتي فان يتو بوايك ﴿ ٦٧٢ ﴾ خيرالهم ( لهم ) بما يجترون عليد من أذيته

المال سبب لحصول القدرة والقدرة محبو بة لذاتها والعاشق اذا وصل لمعشوقه استغرق فيد فالانسان يصير غرقا طلب المال فانحرض لد مانع يمنعه عن طلبه استعان بماله وقدرته على دفع ذلك المانع وهذا هوالمراد بالطغيان واليه الاشارة بقوله سجانه وتعالى انالانسان ليطغي ان رآه استغنى فايجاب الزكاة يقلل الطغيان ويردالقلب الى طلب رضوان الرحن ( الوجد الرابع ) النائنس الناطقة لها قوتان نظر ية وعلية فالقوة النظرية كالها في التعظيم لأمرالله والقوة العملية كالها في الشفقة على خلقالله فأوجب الله الزكاة ليحصل لجواهر الروح هذاالكمال وهواتصافه بكونه محسناالي الخلق ساعيافي ايصال الخيرات اليهم دافعاللا فاتعنهم ولهذا السرقال عليد الصلاة والسلام تخلفوا بأخلاق الله ( والوجد الخامس ) ان الخلق اذا علوافي الانسان كونه ساعيافي ايصال الخبرات اليهم وفي دفع الآفات عنهم أحبوه بالطبع ومالت نفوسهم اليدلامحالة على ماقاله عليه الصلاة والسلام جبلت القلوب على حب من أحسن اليهاو بغض من سائر اليها فالفقراء اذعلوا أنالر جلالغني بصرف اليهم طائفة مرماله وانه كلا كان ماله اكثر كانالذى يصرفه البهم من ذلك المال أكثر أمدوه بالدعاء والهمة والقلوب آثار وللارواح حرارة فصارت تلك الدعوات سببا لبقاء ذلك الانسان في الحيروا لحصب واليه الاشارة بقوله تعالى وأماما ينفع الناس فيمكث في الارض و بقوله عليه الصلاة والسلام حصنوا أموالكم بالزكاة ( وألوجه السادس) ان الاستغناء عن الشيُّ أعظم من الاستغناء بالشيّ فان الاستفناء بالشي يوجب الاحتياج اليه الا انه يتوسل به الى الاستغناء عن غيره فأما الاستفناء عزالشئ فهوالغني التام ولذلك فانالاستغناءعنالشي صفة الحقوالاستغناء بالشئ صغةالخلق فاهة سبحانه لماأعطي بعض عبيده أموالا كشيرة فقدرزقه نصيباوا فرا من باب الاستغناء بالشيُّ فاذا أمره بالزكاة كان المقصود أن ينقله من درجة الاستغناء بالشي الى المقام الذي هو أعلى منه وأشرف منه وهو الاستغناء عن الشي (الوجه السابع) انالمان سمى مالا لكثرة ميل كل أحداليه فهوغادورا تعوهوسر يعالزوال مشرف على التغرق فا دام يبنى في يده كان كالمشرف على الهلاك والتغرق فأذا أنفقه الانسان في وجوه البروالخير والمصالح بقي بقاء لايمكن زواله فأنه يوجب المدح الدائم في الدنيا والثواب الدائم في الآخرة وسمعت واحدايقول الانسان لايقدر أن يذهب بذهبه الى القبر فقلت بل عكنه ذلك فأنه اذا أنفقه في طلب الرضوان الاكبرفقد ذهب به الى القبر والى القيامة ( والوجه الثامن ) وهو ان بذل المال تشبه بالملائكة والانبياء وامسا كەتشبەپالىخلاء المذمو مين فكاالبدل أولى ( والوجه التاسع) ان افاضة الخيروالرجة من صفات الحق سجانه وتعالى والسعى في محصيل هذه الصفة بقدر القدرة تخلق باخلاق الله وذلك منتهى كالات الانسانية (والوجد العاشر) ان الانسان ليس له الاثلاثة أشياء الروح والبدن والمال خاذا أمر بالايمان فقدصار جوهرالروح مستغرقا فيهذا التكليف ولماأمر بالصلاة فقد

عليه الصلاة والسلام كم منى عند بناءالحكم على الموصول (عداب أليم) وهذااعتراض مسوق من قبله عرو جل على مجيم الوعبد غيرد اخل تحت الخطاب وفي تكرير الاسناد باثيات العداب الاليماهم عجعل الجلة خبراللموصول مالايخني من المالغة وايراده عليه الصلاةوالسلام يعنوان الرسالة مضافاالى الاسم الجلىل لعابد التعظيم والنسه على أن أذت راجعةالىجنابه عزوجل موجبة لكمال السخط والغضب (يحلفون بالله لكم) الخطاب للمؤمنين خاصة وكان النافقون يتكلمون بالطاعن ثم بأتونهم فيعتذرون اليهم ويوكدون معاذيرهم بالايمسان ليعذروهم ورمنوا عنهم أي يصلغون لكمأنهم ماقالوا نقل البهم ما يورث أذاة النبى صلى الله عليه وسلم وأماالتخلف عن الجهاد فليس بداحل في هذا الاعتدار (ليرمنوكم) بذاك وافرادار مسائهم

وقد قبل عليه الصلاة والسلام ذلك منهم ولم يكذبهم للايذان بأن ذلك بعن لمن أن يكون وسيلة الى ارضائه عليه المصلاة والسلام وأنه صلى الله عن رضاعا فعلوه كاأشيراليه والسلام وأنه صلى الله عن رضاعا فعلوه كاأشيراليه

(واللهورسولهاحقأن يرضوه) أي أحمق بالارضاء ولامتسنى ذلك الامالطاعة والمتابعة والفاء حقوقه عليه الصلاة والسلام في باب الاجلال والاعظمام مشهداومغيبا واماما أتوابه من الايمان الفاجرة فأعارضي بهمن أمحصير طريق عله في الاخبار الىأن بجي الحقو وهق الباطل والجلة نصبعلي الحالية من ضمير بحلفون أي بحلفون لكم لارضائكم والحال أنه تعالى ورسوله أحق بالارصاء منكم أي يعرصنون غما يهمهم ويجديهم ويشتغلون عالايعتهم وافراد الضمير في يرضوه اما الاندان أنرضا عليه الصلاةوالسلاممندرج تحت رضاه سحانه وارضاوه علمه الصلاة والسلام ارصناءله تعالى لقوله تعالى من يطع الرسول فقد أطاع الله وامالاته مستعارلاسم الاشارة الذي يشاريه الى الواحدوالمتعدد بتأويل المذكوركافي قول روأية

صاراللسان مستغرقا بالذكرو القراءة والبدن مستغرقا في تلك الاعمال بتي المال فلولم بصر المال مصروفااليأوجه البر والخبرلزم أن يكون شيح الانسان يماله فوق شيحه بروحه و بدنه وذلك جهل لان مراتب السعادات ثلاثة (أولها) السعادات الروحانية (وثانيها) السعادات البدية وهي المرتبة الوسطى (وثالثها) السعادات الخارجية وهي المال والجاه فهذه المراتب تجرى مجرى خادم السعادات النفسانية فاذاصار الروح مبذولافي مقام العبودية تمحصل الشمع ببذل المال يزم جعل الخادم في مرتبة أعلى من المخدوم الاصلى وذلك جهل فثبت أنه عجب على العاقل أيضابذل المال في صلب مرضاة الله تعالى (الوجه الحادى عشر) انالعلاء قالواشكر النعمة عبارة عن صرفها العطلب مرضاة المنعم والزكاة شكرالنعمة فو جب القول بو جو بها لما ببت أن شكر المنعم واجب ( الوجه الثاني عشر) ازامجا الزكاة بوجب حصول الالف بالمودة بين المسلمين و زوال الحقد والحسدعنهم وكلذلك مهالهمات فهذه وجوه معتبرة فيبان الحكمة الناشئة من ايجاب الزكاة العائدة الى معطى الزكاة فأما المصالح العائدة من ايجاب الزكاة الى من يأخذ الزكاة فهي كثيرة (الاول) ان الله تعالى خلق الاموال وليس المطلوب منهاأعيانها وذواتهاهان الذهب والفضة لايمكن الانتفاع بهما فيأعيانهما الافي الامر القليل بل المقصود من خلقهماأن متوسل مماالي تحصيل المنافع ودفع المفاسد فالانسان اذاحصل لهمن المال بقدر حاجته كان هوأ ولى بامساكه لانه يشاركه سائر المحتاجين في صغة الحاجة وهوممتازعنهم مكونه ساعيافي تحصيل ذلك المال فكان اختصاصه بذلك المال أولى من اختصاص غيره وأمااذافضل المال على قدرالحاجة وحضرانسان آخر محتاج فههنا حصل سببان كل واحدمنهما يوجب تلك ذاك المال أما في حق المالك فهوانه سعى في اكتسابه وتحصيله وأبضا شدة تعلق قلبه مهفان ذلك التعلق أيضانوع من أنواع الحاجة وأمافي حق الفقير فاحتماجه الى ذلك المال يوجب تعلقه به فلما وجدهذان السببان المتدافعان افتضت الحكمة الالهية رعابة كلواحدمن هذن السببين بقدرالامكان فيقال حصل المالك حق الاكتساب وحق تعلق قلبه به وحصل للفقيرحق الاحتياج فرجحناجانب المالك وأنقيناعليه الكثبر وصرفناالي الفقير يسترامنه توفيقابين الدلائل بعدرالامكان (الثاني) انالمال الفاصل عن الحاجات الاصلية اذا أمسكم الانسان في بيته بتي معطلا عن المقصود الدى لاجله خلق المال وذلك سعى في المنع من ظهور حكمة الله تعالى وهوغيرجا نزفأمر الله بصرف طائفةمنه الىالفقيرحتى لاتصيرتلك الحكمة معطلة بالكلية ( الشالث ) انالفقراء عيال الله لقوله تعالى ومامن داية في الارض الاعلى الله ر زقها والاغنياء خرانالله لانالاموال التي في أيديهم أموال الله ولولا ان الله تعمالي ألقاهافي أيديهم والالاملكوامنهاحية فكم منعافل ذى يسعى أشدالسعى ولاعلاء مل بطنه طعاماوكم مزأبله جلف تأتيسه الذنيا عفواصفوا اذاثبت هذا فليس بمستبعد

أى كانذلك لايفال اى حاجة الى الاستعارة بعد التأويل المذكورلانا نفول لولاالاستعارة لم ينسن التأويل لماأن المضمير لا يتعرض الالذات ما يرجع اليه من غيرت عرض الالذات ما يرجع اليه من غيرت عرض الالذات ما يرجع اليه من غيرت عرض الوصف ﴿ ١٧٤ ﴾ من أو صافه التي من جلتها المذكورية وانما

أن يقول الملك لحازته اصرف طائفة عماني تلك الخرانة الى المحتاجين من عبيدى (الوجه الرابع) أن تقال المال بالكلية في بدالغني معانه غيرمحتساج اليه واهمال جانب الفقير العاجزعن الكسب بالكلية لايليق بحكمة آلحكيم الرحيم فوجب أن يجب على الغنى صرف طائفة من ذلك المال الى الفقير (الوجه الخامس) ان الشرع لما أبق في المالك أكثر ذلك المال وصرف الى الفقهر منه جرأ فليلا تمكن المالك من جبر ذلك النقصان بسبب أن يتجر عابق في بده من ذلك المال و ربح و يزول ذلك النقصان أما الفقيرليس له شئ أصلافلولم يصرف المه طائفة من أموال الاغشاء لبق معطلا وليس له ما يجبره فكان ذلك أولى ( الوجه السادس ) ان الاغنياء لولم يقوموا باصلاح مهمات الفقراء فر بما جلهرشدة الحاجة ومضرة المسكنة على الالتحاق باعداء المسلين أوعلى الاقدام على الافعال المنكره كاسرقة وغيرها فكان ايجاب الزكاة يفيدهذه الغائدة فوجب القول بوجو بها (الوجه السابع) قال عليه الصلاة والسلام الايمان نصفان نصف صبرونصف شكر والمال محبوب بالطبع فوجدانه يوجب الشكر وفقدانه يوجب الصبر وكأنه قيل أيهاالغنى أعطيتك المال فسكرت فصرت من الشاكرين فأخرج من يدك نصيبا منهحتي تصبرعلى فقدان ذبك المقدار فنصبر بسببه من الصابرين وأيها الفقيرما أعطيتك الاموال الكثيرة فصبرت فصرت من الصابرين ولكني أوجب على الغني أن يصرف اليك طائفة من ذلك المال حتى اذا دخل ذلك المقدار في ملكك شكر تني فصرت من الساكر بن فكان ايجاب الزكاه سببا في جعل جميع المكلفين موصوفين بصفة الصبر والشكر معا ( الوجه الثامن) كائنه سيحانه يقول للفقير انكنت قدمنعتك الاموال الكثيرة ولكني جعلت نفسى مديونامن قبلك وانكنت قدأعطيت الغني أموالاكثيرة لكني كلفته أنيعدو خلفك وان يتضرع البك حتى تأخذ ذلك القدرمنه فتكون كالمنع عليه بأن خلصته من النار فأن قال الفني قد أنعمت عليك بهذا الدينارفقل أيها الفقير بل أنا المنع عليك حيث خلصتك في الدنيا من الذم والعار وفي الآخرة من عداب النار فهذه جلة من الوجوه في حكمة ايجاب الزكاة بعضهايقينية و بعضها اقناءية والعالم باسرار حكم الله وحكمته ليس الاللهوالله أعلم ( المقام الثاني) في تفسيرهذه الآية وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) قوله انما الصدقات للفقراء الآية تدل على انه لاحق في الصدقات لاحد الالهذه الاصناف الثمانية وذلك مجمع عليه وأيضا فلفظة انماتفيدالحصر ويدل عليه وجوه ( الاول ) انكلة انما مركبة من انوماوكلة ان الاثبات وكلة ماللنني فعنداجتماعهما وجب بقاومهما على هذا المفهوم فوجب أن يفيدا ثبوت المذكور وعدم ما يغايره (الثاني) انان عباس تسك في نفى رباالفضل بقوله عليد الصلاة والسلام انماالربا في النسيئة واولاان هذا الافظ يفيد الحصر والالاكان الامركذلك وأيضا تسك بعض الصحابة في أن الاكسال لايوجب الاغتسال يقوله عليه الصلاة والسلام اعاالماء من الماء واولاان

المتعرض لهااسم الاشارة وامالانه طأندالى رسوله والكلامجلتانحذف خبرالاولى لدلالة خبر الثانية عليه كإذهب اليه سبيو به ومنه قول من قال المناه عندنا وأنت عا اعندك راض والرأى مختلف الأأوالي اللهءلي أنالمذكورخبر الجلة الاولى وخبرالثانية محذوف كاهورأى المبرد (ان كانوامؤ منين) جواله محذوف تعويلا على دلالدماسيق عليه أى ان كانو امو منسين فليرضوا اللهورسوله بما ذكر فانهماأ حق الارضاء (ا<sup>ئ</sup>لم یعلوا) أى أولىك المنافقون والاستفهام للتو يبخ على ماأقدموا عليه من العظيمة مع علمه بسوءعافبتهاوقري بالتاءعلى الالتفات لزيادة التقريع والنو بيخ أي ألم يعلوا عماسمهوامن رسول الله صلى الله عليه وسلم من فنون القوارع والانذارات(أنه)أي الشان (من محاددالله ورسوله)المحادةمنالحد كالمساقة من الشق

كل من الافعال المذكورة في محل غير محل صاحبه ومن شرطية جوابها قوله تعالى ( فأن له نارجهنم ) على أن خبره محذوف أي فعق أن له نارجهنم ﴿ ٦٧٥ ﴾ وقرئ بكسر الهمرة والجله الشرطية في محل الرفع

> هذه الكلمة تفيد الحصر والالما كان كذلك وقال تعالى انما الله اله واحد والمقصود بيان نفى الالهية للغير ( والثالث) الشعر قال الاعنى

واستبالا كثرمنهم حصى \* و انما العرة للكاثر

وقال الفرزدق

على أنهاخبر لانوهى مع خبرهاسادة مسد مفعولي يعلوا وقبل المعنى فله وأن تكرير للاولى نأكدا لطول العهد لامن باب النأكيد اللغظى المانع للاولى مرالعمل ودخولالفاء كإفي فور من قال لقد علم الحي اليمانون أنني \* اذاقلت أما بعد أنى خطيبها \* وقد جوز أن يكون فأن له معطوفاعلى أنه وجواب السرط محذوف تقديره ألم يعلمواأنه من محاددالله ورسوله علائفان له الخ وردبأنذلك انما محوز عندكون فعل النمرط ماضبا أومضارعا محرومايل (خالدافيها) حال مقدرة من الضمير المجروران اعتبرفي الظرف ابتداء الاستقرار وحدوثه وان اعتسير مطلق الاستقرار فالامرظاهر (ذلك) أشسرالي ماذكرمن العداب الخالد مذنك الذانا بعددرجه فى الهول والفظاعة

اناالذائدالحامي الدماروانما \* يدافع صاحسابهم أناأ ومثلي فثبت بهذه الوحوه انكلة انما للمصر وعايدل على ان الصدقات لاتصر ف الالهذه الاصناف النمانية انه عليه الصلاة والسلام قال لرجل انكنت من الاصناف الممانية فلك فهاحق والافهوصداع في الرأس وداء في البطن وقال لاتحل الصدقة لغني ولالذي مرة سوى (المسئلة الثانية) أعلم اله تعالى لما أخبرع المنافقين أنهم يلزون الرسول علمه السلام في أخذ الصدقات بين تعالى انه الما يأحدها الهوالاء الاصناف المانية ولا يأخذها لتفسيه ولالاقاربه ومتصليه وقدبينا أن أخذ القليل من مال العني ليصرف الى الفقير فى دفع حاجته هو الحكمة المعينة والمصلحة اللازمة واذاكان الامركذلك كان همز المنافقين ولمزهم عين السفه والجهالة فكان عليه الصلاة والسلام يقول مأأوتيكم شيئا ولاأمنعكم إنما أناخازن أضع حيث أمرت (المسئلة اثنائة) مدهب أبي حنيفه رجه الله أنه يجوز سرف الصدقة الى بعض هولاء الاصناف فقطوه وقول عر وحذيفه وابن عباس وسعيدبن جبير وأبي العالية والتحعيء عن سعد سجير ونطرت الى أهل بيت من المسلين فقراء متعففين فحبوتهم بها كانأحب الىوقال شافعي رحدالله لابد مرصرفها الى الاصناف النمانية وهوقول عكرمةوالزهري وعمر بن عبدالعزيز واحتبج بأنه تعالى ذكر هذه القسمة في نص الكتاب ثم أكدها بقوله فريضة من الله قال ولابد في كل صنف من ثلاثة لارأقل الجمع ثلاثة فاندفع سهم الفقراء الىفقيرين صمرفصيب الناث وهوثلث سهم الغقراء قال ولابدمن النسوية في انصباء هذه الاصناف الثمانية مثل انك ان وجدت خسة أصناف ولزمك أن تتصدق بعسرة دراهم جعلت العشره خسة أسهم كلسهم درهمان ولايجوزالتفاصل ثم يلرمك أن تدفع الىكل صنف درهمين وأقل عددهم ثلاثة ولايلزمك التسوية بينهم فلك أن تعطى فقبرا درهما وفتيرا خسة أسداس درهم وفقيرا سدس درهم هذه صفة قسمة الصدقات على مذهب الشاذعي رحمه الله قال المصنف الداعى الى الله رضى الله عنه الآية لادلاله فيهاعلى قول الشافعي رحه الله لانه تعالى جعل جلة الصدقات لهوالاء الاصناف النماية ودلك لايقتضى فيصدقة زيدبعينه أن نكون لجلة هؤلاء الثمانية والدليل عليه العقل والنقل (أما النقل) فقوله تعالى واعلوا أعماغتم من شئ فانالله خسد وللرسول الا يقفائبت خس الغنية لهو الا الطوائف الحمس ثم لم يقل أحدان كلشي يغنم بعينه فانه يجب تفرقته على هذه الطوائف بل اتعقوا على أن المراد اثبات مجموع الغنيمة لهوالاء الاصناف فاما أن يكون كلجزء من اجزاء الفنيمة موزعاعلي ( الخزى العظيم ) الخزى الذل والهوان المقارن للفضيحة والندامة وهي ممرات نفافهم حيث يغتضمون على

رُوْسُ الاشهادُ بظهورها ولحوق العذاب الخالد بهم والجملة تذبيل لما سبق ( يحدّر المنافقون أن تنزل عليهم ) فَشَانَهِم فَأَن مَأْنِل فَي حَقَّهُم نَازَل عليهُم ( سسورة تنبئهم ﴿ تَكُولُ ﴾ بمانى قلوبهم ) من الاسمرار الخفيسة

فضلاعا كانوانظمرونه إكل مولاء فلافكذا ههناجموع الصدقات نكون لجموع هذه الاصناف المانية فاما أن يقال ان صدقة زيد بمينها بجب توزيعها على هذه الاصناف النمانية فاللفظ لايدل عليه البتة ( وأماالعقل ) فهوان الحكم الثابت في مجموع لايوجب ببوته في كل جزء من أجزاء ذلك المجموع ولايلزم أن لايبتي فرق بين الكل و بين الجزء فثبت بماذكر الان لفظ الاكية لادلالة فيدعلى ماذكره والذي يدل على صحة قوانا وجوه (الاول) ار الرجل الذي لا يملك الاعشرين دينارا لماوجب عليه اخراج نصف دينار فلوكلفناه أن نجعله على أربعة وعشرين قسما لصاركل واحد من تلك الاقسام حقيرا صغيرا غيرمن تفع به في مهم معتبر (الثاني) انهذا التوفيف لوكان معتبر الكان أولى الناس برعايتدا كاير الصحابة ولوكان الامركذلك لوصل هذا الخبر الى عربن الخطاب والى ابن عباس وحذيفة وسأرالا كأير ولوكان كذلك لماخالفوا فيدوحيث خالفوا فيدعلنا أنه غسير معتبر ( الثالث ) وهو ان الشافعي رحدالله له اختلاف رأى في جواز نقل الصدقات امالم بقل أحد وجوب نقل الصدقات فالانسان اذا كان في بعض القرى ولايكون هناك مكاتب ولامجاهد غاز ولا عامل ولاأحدمن المؤلفة ولايمر به أحد من الغرباء واتفق أنه لم يحضر في تلك القرية من كانمديونا فكيف تكليفه فانقلنا وجب عليه أن يسافر بماوجب عليه من الزكاة الى يلد مجد هذه الاصناف فيدفذاك قول لم يقل به أحدواذا أسقطنا عنه ذلك فعينئذ يصبح قولنا فهذا ما نقوله في هذا الباب والله أعلم ( السئلة الرائعة ) في تعريف الاصناف الثمانية ( فالاول والثاني ) هم الفقراء والمساكين ولاشك انهم هم المحتاجون الذين لايني خرجهم بدخلهم عماختلفوا فقال بعضهم الذي يكون أشد عاجة هو الفقير وهوقول الشافعي رجهالله وأصحابه وقال آخرون الذي أشد حاجة هوالمسكين وهو قول أبي حنيفة وأصحابه رجهم الله ومن الناس من قال لافرق بين الفقراء والمساكين والله تعالى وصفهم بهذين الوصفين والمقصود شئ واحد وهوقول أبي بوسف ومحدر حهماالله واختيارأ بي على الجيائي وفائدته تظهر في هذه المسئلة وهوانه لوأوصى لفلان وللفقراء والمساكين فالذن قالوا الفقراء غبرالمساكين قالوالفلان الثلث والذن قالوا الفقراءهم المساكين قالوا لفلان النصف وقال الجبائي انه تعالى ذكرهم باسمين لتوكيد أمرهم في الصدقات لانهم هم الاصول في الاسناف الثانية وأيضا الفائدة فيه أن يصرف اليهم من الصدقات سهمان لا كسائرهم واعلم ان فائدة هذا الاختلاف لانظهر في تفرقة الصدقات وانماتظهر في الوصاياوهوان رجلالوقال أرصيت للفقراء بماتين وللساكين بخمسين وجبد فع المائين عندالشافعي رحه الله الى من كان أشد حاجة وعند أبي حنيفة رحه الله الى من كان أقل حاجة وحجة الشافعي رجدالله وجوه ( الاول ) انه تعالى انما أثبت الصدقات لهوالاء الاصناف دفعا لحاجتهم وتحصيلا لمصلحتهم وهذا يدل على ان الذي وقع الابتداء بذكره يكون أشدحاجة لان الظاهر وجوب تقديم الاهم على المهم ألاترى

فيما بينهم من أفاو بل الكفر والنفاق ومعنى تنبئتها اياهم بسانى قلو بهممعانه معلوم لهم واثنالجذورعندهم اطلاع المومنين على أسرارهم لااطلاع أنفسهم عليها أنهسا تذيع ما كانوا يخفونه منائسرارهمفتتشر فيمايين الناس فيسمعونها من أفواه الرجال مذاعة فكأأنها تخبرهم بها أوالمرادبالتنبئة المبالغة في كون السورة مشتملة على أسرارهم كأنها تعسلمن أحسوالهم السأطنة ما لا يعلونه فتنبئهم بهما وتنعي علسهم قبائحهم وقبل معنى يحذر ليعددر وقيل الضمران الاولان للومنين والثالث للنافقين ولاسالى التفكيك عند ظهورالامر بعودالمني اليدائى يحذرالمنافقون أنتزل على المؤمنين سورة تخبرهم عافي قلوب المنافقين وتهتك عليهم استارهم قال أو مسلمكان اظهار الحذر

منهم بطريق الاستهزاء فانهم كأنواا ذاسموارسول الله صلى الله عليه وسلم يذكركل شيء ويقول انه بطريق ﴿ انه ﴿

الوجى يكذبونه و يستهزؤن به ولذلك قبل ( قلاستهزؤ ) أى افعلوا الاستهزاء وهو أمر تهذيد ( ان الله مخرج ) أى منالقوة الى الفعدل أومن الكمون ﴿ ٦٧٧ ﴾ الى البروز ( ما تحذرون ) أى ما تحذر ونه من انزال

السورة ومنمخاز يكم ومثالبكم المستكنة في قلوبكم الفاضحذلكم على ملأالناس والتأكيد لردانكارهم بذلك لالدفع ترددهم في وقوع المحذور اذایس حذرهم بطریق الحقيقة (ولتنسألتهم) عاقالوا (ليقولن انماكنا تخوض ونلعب )روى أنه عليد الصلاة والسلام كانيسر في غزوة تبوك وبين يديه ركب من المنافقين يستهزؤن با مرآن و بالرسول صلى الله عليه وسلمو يقولون انظروا الى هذا الرجل بريدأن يفتح حصون الشام وقصورها هيهات هيهات فأطلع القاتعالى نبيه على ذلك فقال احسوعلي الركب فأتاهم فقال قلتم كذا وكذا فقالوا باني الله لاوالله ماكنا فيشئ من أمرك ولامن أمر أصحاك ولكن كنا فيشئ بمايخوض فيد الركب ليقصر بعضنا على يعض السفر (قل) غيرملتغث الى اعتذارهم ناعياعليهم جناياتهم

أنه يقال أبو بكروعر ومن فضل عثمان على على عليه السلام قال في ذكرهما عثمان وعلى ومن فضل على عثمان يقول على وعثمان وأنسد عرقول الشاعر

\* كنى الشيب والاسلام للمراناهيا \* فقال هلاقدم الاسلام على الشيب فلاوقع الابنداء بذكر الفقراء وجب أن تكون حاجتهم أشد من حاجة المساكين ( الثانى) قال أحد بن عبيد الفقير أسوأ حالامن المسكين لان الفقير أصله فى اللغسة المفقور الذى نزعت فقرة من فقارظهر وفصرف عن مفقور الى فقير كاقبل مطبوخ وطبيخ ومجروح وجريج نثبت ان الفقير انماسمى فقير ازمانته مع حاجته الشديدة وتنعه الزمانة من انتقلب فى الكسب ومعلوم انه يلاحال فى الاقلال والبوئس آكد من هذه الحال وأنشد واللبيد

لمارأي لبد النسور تطايرت \* رفع القوادم كالفقير الاعزب

لايتتلب في الامور وممايدل على اشعار لفظ الفقير بالسدة العظيمة قوله تعالى وجوه يوسئذ باسرة تغلن أن يفعل بها فاقرة جعل لفظ الفاقرة كناية عن أعظم أنواع الشرو الدواهي (الوجدالثالث) ماروي انه عليه الصلاة والسلام كان يتعوذ من الفقر وقال كاد الفتر أن يكون كفرا ممقال المهم احرر مسكينا وأمتني مسكينا واحشرني فيزمرة المساكين فلوكان المسكين أسوأ حالا من الفقير لتناقص الحديثة نلانه تعوذ من الفقر محسال حالا أسوأمنه أمااذاقلنا الفقر أشدم المسكنة فلاتناقض البتة ( الوجه الرابع ) ان كونه مسكينالاينافي كونه مالكاللمال بدابل قوله تعالى أماالسفينة فكانت لمساكين فوصف بالمسكنة من الهسفينة من سفن البحر تساوى جلة من الدنانيرولم بجدفي كتاب الله ما بدل على ان الانسان سمى فقيرا مع انه يملك شيئا فانقابوا الدليل عليه قوله تعالى والله الخنى وأنتم الفقراءفوصف الكلبالفقرمع انهم علكون أشباء فلناهذا بالضدأولى انه تعالى وصفهم بكوتهم فقراء بالمسببة الىالله تعالى فانأحداسوي الله تعالى لايلك البتة شيئا بانسبة الى الله فصحح قولنا (الوجه الحامس) قوله تعالى أو اطعام في يوم ذي مسغبة يشياذا مقربة أومسكيناذامترية والمراد من المسكين ذي المتربة الفقيرالذي قدأ الصق بالتراب من شدة الفقرفتقييد المسكين بهذا القيد يدل على انه قديحصل مسكين خال عن وصف كونه ذامتربة انمابكون كذلك بتقدير أن يملك شيئا فهذا يدل على أن كونه مسكينا لاينافي كونه مالكا لبعض الاشباء ( الوجه السادس ) قال إن عباس رضي الله عنهما الفقيرهو المحتاج الذي لاجد شيئا قالوهم أهل الصفةصنة مسجدرسول الله صلى الله عليه وسلم وكانوانحوأ ربعمائة رجل لامتزل لهم فنكان من المساين عنده فضل أناهم بهاذا أمسوا والمساكين هم الطوافون الذين يستُلون الناس \* وجه الاستدلال ان شدة فقر أهل الصغة ععلومة بالتواتر فافسرا بن عباس الفقراء بهم وفسرالمساكين بالطوافين ثم ثبت أناحوال المحتاج الذي لايسأل أحدا شيئا أشد من أحوال من بحتاج تم بسأل الناس

منزلالهم منزلة المعترف بوقوع الاستهزاء مو بخالهم على اخطائهم

مُوقع الاستهزاء (أبالله واباته ورسوله كنتم تستهزون) حيث عقب حرف التقرير بالمستهزا به ولايسستقيم ذلك الابعد تحقق الاستهزاء وثبوته (لاتعتذروا) لاتشتغلوا ﴿ ٦٧٨ ﴾ بالاعتسدار وهو عبارة عن محو أثر الذنب

و يطوف عليهم ظهران الفقير يجب أن يكون أسو أحالا من المسكين ( الوجه السابع) ان المسكنة لفظ مأخوذ من السكون فالفقير اذاسأل الناس وتضرع اليهم وعلم انه متى تضرعاليهم أعطوه شيئافقدسكن قلبه وزال عندالخوف والقلق ويحتمل أنه سمي بهذا الاسم لانه اذاأجيب بالرد ومنع سكن ولم يضطرب وأعاد السؤال فلهذا السبب جعل التمسكن كناية عن السؤال والتضرع عند الغير ويقال تمسكن الرجل اذالان وتواضع ومنه قوله عليه الصلاة والسلام للصلى تان وتمسكن يريدتوا ضعوتخشع فدل هذا على أن المسكين هوالسائل اذا ثبت هذا فنقول اله تعالى قال في آية أخرى وفي أموالهم حق للسائل والمحروم فلائبت عاذكرنا ههناان المسكين هوالسائل وجبأن يكون المحروم هوالفقير ولاشك ان المحروم مبالغة في تقريراً من الحرمان فثبت ان الفقير أسوأ حالا من المسكين ( الوجه الثامن )انه عليه الصلاة والسلام قال أحيني مسكينا الحديث والظاهر انه تعالى أجاب دعاء فأماته مسكينا وهوعليه الصلاة والسلام حين توفى كان علك أشياء كشرة ذدل هذاعلى ان كونه مسكيا الاينافي كونه مالكا لبعض الاشياء أما الفقير فانه يدل على الحاجة الشديدة لقوله عليه الصلاة والسلام كاد الغفر أن يكون كغرا فثبت بهذا انالفقر أشد حالا من المدكنة ( الوجه التاسع ) انالناس اتفقوا على ان الفقر والعنى ضدان كاان السواد والبياض ضدان ولم يقل أحد ان الغني والمسكنة ضدان بل قااواالترفع والتمسك ضدان فنكان منقادالكل أحدخا نفامنهم متحملالشرهم ساكنا عنجوابهم متضرعا البهم قالواان فلانا يضهر الذل والمسكنة وقالواانه مسكين عاجزوأما الفقير فجعلوه عبارة عن صندالعني وعلى هذا فقديصفون الرجل الغني بكونه مسكينا اذا كانيظهر من نفسه الخضوع والطاعة وتراذاله ارضة وقديصفون الرجل الفقير بكونه منزفعا عن التواضع والمسكنة فثبت ان الفقر عباره عن عدم المال والمسكنة عبارة عن اطهارااتواضع والاولينافي حصول المال والثاني لاينافي حصوله (الوجه العاسر) قوله عليه الصلاة والسلام لعاذ في الزكاة خذهام أغنيائهم وردها على فقرائهم ولوكانت الحاجة في المساكين أشداوجب أن يقول وردها على مساكينهم لان ذكر الاهم أولى فهذه الوجوه التي ذكر ماها تدل على ان الفقير أسوأ حالا من المسكين واحتج القائلون بأنالمسكين أسوأ حالام الفقير بوجوه (الاول) احتجوا بقوله تعالى أومسكّينا ذامتربة وصف المسكين بكونه ذامتر بقوذلك يدل على نهاية الضر والشدة وأيضاانه تعالى جعل الكفارات من الاطعمة له ولافاقة أعظيم من الحاجة الى ازالة الجوع ( الثاني ) الحتجوا ىقول الراعى

أما الفقيرالذي كانت حلوبته \* وفق العيال فلم يترك سبد سماه فقيرا وله حلوبة كانت حلوبته \* وفق العيال فلم يترك وسم المالي الثالي المالية المالية

فانهمعلوم الكذبين البطلان (قد كفرتم) أظهرتم الكفر بالذاء الرسول صلى الله عليه وسلموالطعن فيد (بعد ایمانکم) بعداظهارکم له (ان نعف عن طائفة منڪم) لتو بتهم واخلاصهم أوتجنبهم عن الامذا والاستهراء وقرئ انبعف على اسناد الغعـــل الىالله سمحانه وقرئ على البناء للمغدول مسندا الىااظرف تنذكىرالفعل و تأنيثه أيضا ذهابا الى المعنى كانه قيل ان ترجى طائفة (نعذب) بنون العظمة وقرى وبالياء على السناءللغاعل و مالتاء على المناءللمفعول مسندا الىمابعده (طائفة بأنهم كانوا مجرمين) مصرين على الاجراء وهم غيرالنا بين أومباشرينلەوھىمغير المجتنين قال مجدن اسحقالذي عني عنه رجل واحد هو يحيي بن حيرالاشجعي لمانزات هذه الآية تاب عن نفاقد وقال اللهم انى

الاعرف مصبرع غيره (المنافقون والمنافقات) التعرص لاحوال الاناث الايذان بكمال عراقتهم في الكفر والنقساق (بعضهم منبعض) أي متشاجون في النفاق والبعد عن الاعان كأبعاض الشيء الواحد بالشخص وقيل أريديه نني أن يكونوا من المؤمنين وتكديبهم فيحلفهم بالله الهملنكم وتقريرلقوله تعالى وماهم منكم وقوله تعالى ((يأمرون بالمنكر) أي بالكفر والمعاصي (و شهون عن المعروف) أىءنالاعان والطاعة استثناف مقرر لمضمون ماسبق ومفصح عن مضادة حالهم لحال المؤمنين أوخبرثان(و لقبضون أيديهم)أىءنالبرات والانفاق في سبيل الله فانقبض اليدكناية عن الشم (نسواالله) أفحفلوا ذكره (فنسيهم) فتركهم منرجته وفضله وخذلهم والتعبيرعنه بالنسيان للمشسا كلة ( انالمنافقين هم الفاسقون) الكاملون

عمرو بن العلاء أعماقا لاالفقير الذي له ما يأكل والمسكين الذي لاشئ له وقال يونس الفقير قديكونله بعض مايكفيه والمسكين هوالدى لاشئ له وفلت لاعرابي أفقيرأ نتقال ذوالله بل مسكين (والجواب)عن تسكهم بالآية انابيناان هذه الآية جمة لنا فاله لماقيد المسكين المذكورههنا بكونه ذامتربة دلذلك على انه قد يوجد مسكين لابهذه الصفة والالمين لهذا القيد فأئدة قولهانه صرف الطعام الواجب فيالكفارات اليد قلنافع انه أوجب صرفه الى المسكين المقيد بقيد كونه دامتر بة وهذا لايدل على انه أوجب الصرف الى مطلق المسكين (والجواب)عن استدلالهم بيت الراعي أنه ذكران هذا الدي هو الآن موصوف بكوبه فقمرافقد كأنتاله حلو بةثم السبدلم بنزلئله شيئا فلملايجوزأن يقال كانت له حلوبة ثم لمالم يترك له شي وصف بكونه فقيرا (والجواب)عن قولهم المسكين هوالذي يسكن حيث تحضر لاجل انه ليس له بيت فلنا بل المسكين هو الطواف على الناس الذي يكثراقدامه على السوال وسمي مسكينااماسكونه عندما ينهرونه ويردونه واماسكون قليه بسبب عمله انالناس لايضيعونه مع كثرة سؤاله اياهم وأما لروايات التيذكروها عنأبي عروو يونس فهذامعارض بقول الشافعي وابن الانبارى رحهما الله وأبضانقل القفال في تفسيره عرجابر بن عبدالله أنه قال فقراء فقراء المهاجرين والمساكين الذين لمهاجروا وعن الحسن الفقير الجالس في بيته والمسكين الذي يسعى وعن مجاهد الفقير الذى لايسأل والمسكين الذي يسأل وعن الزهري الفقراءهم المعففون الذين لايخرجون والمساكين الذن يسألون قل مولانا الداعي الى الله هذمالافوال كلهام وافقة على ان الفقيرلايسأل والمسكين يسأل ومن سأل وجد فكان المسكين أسهل وأقل حاجة (الصنف الثالث) قوله تعالى والعاملين عليها وهم السعاة لجباية الصدقة وهو لاء يعطون من الصدقات بقدرأ جورأ عالهم وهوقول الشافعي رحمالله وقون عبدالله بنعروا بنزيد وقال مجاهدوا لضحاك يعطون الئن من الصدقات وظاهر اللفظ مع مجاهد الاان الشافعي رجه الله يقول هذاأجرة العمل فيتقدر بقدرالعمل والصحيح ان مولى الهاشمي والمطلبي لايجوزأن يكون عاملاعلى الصدقات ليناله منهالانرسول الله صلى الله عليه وسلمأ بىأن يبعث أبارافع عاملاعلى الصدقات وقال أماعلت أنمولي القوم منهم وانداقال والعاملين عليها لان كلة على تفيد الولاية كإيقال ذلان على للد كذا اذاكان والياعليه (الصنف الرابع) قوله تعالى والمؤلفة قلوبهم قال ابن عباس هم قوم أشراف من الاحياء أعطاهم رسولالله صلىالله عليه وسلم يومحنين وكانوا خمسة عشر رجلا أبوسفيان والاقرع ان حابس وعبينة بن حصن وحو يطب بن عبد العزى وسهل بن عرومن بي عامر والحرث ابنهشام وسهيل بنعروالجهني وأبوالسنابل وحكيم بنحزام ومأنك بى عوف وصفوان ابن أمية وعبدالرحن بنير بوع والجد بنقيس وعرو بن مرداس والعلاء بنالحرث أعطى رسول الله صلى الله عليه وسلم كل رجل منهم مائة من الابل ورغبهم في الاسلام

فى التمرد والفسق الذى هوالخروج عن الطاعة والانسلاخ عن كل خير والاظهار في موقع الاضمارل يادة النقر يركافى قوله

الاعبدالرحن بنير بوع أعطاه خسين من الابل وأعطى حكيم بن حرام سبعين من الابل فقال بارسول الله ماكنت أرى ان أحدامن الناس أحق بعطائك منى فزاده عشرة تم سأله فراده عشرة وهكذا حتى بلغ مائة نمقال حكيم بارسول الله أعطيتك الاولى التي رغبت عنها خبراً مهذه التي قنعت مهافقال عليه الصلاة والسلام بل التي رغبت عنهافقال والله لآخذغيرها فقيل مات حكيم وهوأ كثرفريش مالاوشق على رسول الله صلى الله عليه وسلم تلك العطاما لكر ألفهم بذنك قال المصنف رحه الله هذه العطايا انما كانت يوم حنين ولاتعلق لها بالصدقات ولاأدرى لاى سبب ذكرابن عباس رضى الله عنهما هذه القصة في تفسير هذه الآية ولعل المرادبيان أنه لايمتنع في الجلة صرف الاموال الى المؤلفة فاما أنيجمل ذلك تفسير الصرف الزكاة البهم فلايليق بابن عباس ونقل القفال انأبابكر رضى الله عند أعطى عدى بن حاتم لماجاه بصدقاته وصدقات قومه أيام الردة وقال المقصودأن يستعين الامام بهم على استخراج الصدقات من الملاك قال الواحدي ان الله تعالى أغنى المسلين عن ألف قلوب المسركين فان رأى الامام أن يؤلف قلوب قومليعض المصالح التي معود نفعها على المسلين اذاكانوامسلين جازاذلا بجوز صرف شي من زكوات الاموال الى المشركين فاما المؤنفة مر المشركين فأنا يعطون من مال النيء لامن الصدقات وأقول انفول الواحدي اناللهاغني المسلين عن تألف قلوب المشركين بناء على انه ربايوهم أنه عليه الصلاة والسلام دفع قسمام الزكاة اليهم لكنا بينا ان هذالم يحصل البتة وأبضا فليس في الآية مايدل على كون المؤلفة مشركين بلقال والمؤلفة قلو بهم وهذاعام فيالمسلم وغيره والصيح انهذا الحكم غيرمنسوخ وأنالامامأن يتألف قوما على هذا الوصف ويدفع اليهم سهم المؤلفة لانهلادليل على نسخه البتة (الصنف الخامس) قوله وفي الرقاب قال الزجاج وفيه محذوف والتقدير وفي فك الرقاب وقد مضى الاستقصاء في تفسيره في سورة البقرة في قوله والسائلين وفي الرقاب ثم في تفسير الرقاب أقوال ( الاول ) انسهم الرقاب موضوع في المكاتبين ليعتقوا به وهذا مذهب الشافعي رحمدالله واللبث نسعد واحتجوا بماروي عنابن عباس رضيالله عنهما أنه قال قواه وفي الرقاب يدالمكانب ونأ كدهذا بقوله تعالى وآتوهم من مال الله الذي آتاكم (والقول اشاني) وهومذهب مالم وأحد واسمحق أنه موضوع لعنق الرقاب يشترى به عبيد فيعتقون (والقول الثالث) قول أبي حنيفة وأصحابه وقول سعيد بنجبير والنخعي أنه لابعتق منازكاة رقبة كاملة ولكن يعطى منها في رقبة ويعان بهامكاتب لانقوله وفي الرقاب يقتضي أن يكون له فيه مدخل وذلك ينا في كونه تاما فيه (والقول الرابع) قول الزهري قال سهم الرقاب ذصفان فصف للكاتبين من المسلين و فصف يشتري به رقاب من صلوا وصاموا وقدم اسلامهم فيعتقون من الزكاء قال أصحابنا والاحتياط في سهم الرقاب دفعه الى السيد بإذن المكاتب والدليل عليه أنه تعالى أثبت الصدقات

الخلودفيها(هيحسبهم) عقاباوجراء وفيددليل على عظم عقابها وعذابها (ولعنهم الله)أى أبعدهم من رحته وأهامهم وفياظهارالاسمالجليل من الايذان بشدة السخط مالايخني (ولهم عداب مقيم)أي نوع من العذاب غيرعذاب الناد دائم لاينقطع أبداأ ولهم عذاب مقيم معهم في الدنيالاينفك عنهم وهو مايقا سونه من تعب النفاق الذي هم منه في بلية دائمة لا يأمنون ساعةمن خوف الفضعة ونزول العذاب ان اطلع على أسرارهم (كالذين من قبلكم) التفات من الغبية الى الخطاب للتشديد والكاف فيمحل الرفع على الخبرية أى أنتم مثل الذين من قبلكم من الايم الهلكة أوفي حير النصر يفعل مقدرأى فعاتم مثل فعلالذين منقبلكم (كانوا أشدمنكم قوة وأكثراً موالاوا ولادا) تفسيروبيان لشبههم بهم وتمثيل لحالهم بحالهم (فاستندوا) تنتعوا وفي صيغة الاستفعال ماليس في صيغة

بمعنى التقدير وهوما قدراصاحبه (فاستمنعتم بخلافكم كااستمنع) الكافى فى محل النصب على أنه نعت لمصدر محذوف أى استمناع كاستمناع (الذين ﴿ ٦٨١ ﴾ من قبلكم بخلافهم) ذم الاولين باستمناعهم بحظوظهم الحسيسة

من الشهوات الفانية والتهائهم بهاعن النظر فىالعواقب الحقةواللذائذ الحقيقية تمهسيد الذم المخاطبين عشابهتهم اياهمواقتفائهم أثرهم (وخضتم)أى دخلتم في الباطل (كالذي خامنوا) أي كالذن باسقاط النونأ وكالفوج الذيأوكالخوض الذي خاصوه (أولئك) اشارة الىالمتصفين بالاوصاف المعدودةمن المشبهين والمشبه يهملاالى الغريق الاخير فقط فأن ذلك يقنضي أن يكون حبوط أعال المسبهين وخسرانهممفهومين منمنالاصر بحاويودي الىخلوتلون الخطاب عن الفائدة اذالظاهر حيثذأ والكموالخطاب رسسول الله صلى الله عليه و سلم اولكل من يصلح للخطاب أى أولئك الموصىوفون عا ذكر من الافعسال الذمية (حبطت أعالهم) ليس المراد بها أعالهم المعدودة كإيشعر به النعبيرعنهم

للاصناف الاربعذالذين تقدم ذكرهم بلام التمليك وهودوله انماالصدقات للفقراء ولما ذكرالرقا أبدل حرف اللام بحرف في فقال وفي الرقاب فلابداهذا الفرق من فائدة وتلك الفائدة هي ان تلك الاصناف الاربعة المتقدمة يدفع اليهم فصيبهم من الصدقات حتى يتصرفوا فيهاكاشاو اوأمانى الرقاب فيوضع نصيبهم في تخليص رقبتهم عن الرق ولايدفع البهم ولاءكمنوا من النصرف في ذلك النصيب كيف شاو ابل يوضع في الرقاب أن يو دي عنهم وكدا القول في الغارمين يصرف المال الى قضاء ديونهم وفي الغراة يصرف المال الى اعدادما يحتاجون اليه في العزو وابن السبيل كذلك والحاصل ان في الاصناف الارسة الاول يصرف المال اليهم حتى يتصرفوا ويه كاشاؤا وفى الاربعة الاخيرة لايصرف المال اليهم بن بصرف الىجهات الحاجات المعتبرة في الصفات التي لاجلها استحقواسهم الزكاة ( الصنف السادس) قوله تعالى والغارمين عالى الزحاج أصل الغرم في اللغة لزوم مايشق والغرام العذاب اللازم وسمى العشق غراما لكونه أمراشاقا ولازما ومنه فلان مغرم بالنسساء اذاكان مولعا بهنوسمي الدين غرما لكونه شاقا على الانسان ولازماله فالمراد بالغارمين المديونون ونقول الدين انحصل بسبب معصية لايدخل في الآية لان المقصود من صرف المال المذكور في الآية الامانة والمعصية لاتستوجب الاعانة وانحصل لاسبب معصية فهوقسان دين حصل بسبب نفقات ضرور ية أوفي مصلحة ودين حصل بسسبب حالات واصلاح ذات بين والكل داخل في الآية وروى الاصم في تفسيره أن النبي صلى الله عليه وسلم لما وضي با حرة في الجنين قالت العاطة لاندلك العرة بارسول الله قال لحمد ن مالك بي النابغة أعنهم بغرة من صدقامهم وكان حد على الصدقة يومئذ (الصنف السابع) قوله تعالى وفي سبل الله قال المفسرون يعنى العراة قال الشافعي رحم الله يجوز ا لهأن يأخذمن مال الزكاة وانكان غنيا وهومذهب مالك واسحق وأبي عبيد وقال أبو جنيفة وصاحباه رحهم الله لايعطى الغازي الااذاكان محتاجا واعلمان طاهر اللغطفي قوله وفي سبيل الله لا يوجب القصر على كل الغزاة فلهذا المعنى نقل القفال في تفسيره عن بعض الفقهاءانهم أجازواصرف الصدقات الىجيع وجوه الخيرمن ككفين الموتى وبناءالحصون وعارة المساجد لانقوله في سبيل الله عام في الكل (والصنف الثامن) ابن السبيل قال الشافعي رحدالله ابن السبيل المستحق للصدقة وهوالذي يريدالسفرفي غيرمعصية فيعين عن باوغ سفر الا بمعونة قال الاصحاب ومر أنشأ السفر من بلده لحاجة جاز أن يدفع اليه سهم ابن السبيل فهذا هوالكلام في شرح هذه الاصناف النمانية ( المسئلة الخامسة) في أحكام هذه الاقسام (الحكم الاول) اتفقوا على ان قوله انما الصدقات دخل فيه الزكاة الواجبة لانازكاة الواجبة مشماة بالصدقة قال تعالى خدمن أموالهم صدقة وقال عليه الصلاة والسلام ليس فيمادون خسة ذودوليس فيمادون خسة أوسق صدقة واختلفوا فأنه هل تدخل فيهاالصدقة المندو بقفنهم من قال تدخل فيهالان لفظ الصدقة مختص

باسم الاشارة فان فائلتها ﴾ م غنية عن البيان بل أعالهم التي كأنوا يستحقون بها أجوراً

حسنة لوقارنت الايمان اى صناعت و بطلت بالكليه ولم يترتب عليها أثر (في الدنيا والآخرة ) بطريق المثوبة والكرامة أما في الآخرة فظاهر وأما في الدنيا فلا تنام العجمة والسحة وغيرذلك

بالمندو بةفاذا أدخلنا فيه الزكاة الواجبة فلاأقل من أن تدخل فيه أيضا الصدقة المندوبة ونكون الفائدة ان مصارف جيع الصدقات ليس الاهؤلاء والاقرب ان المراد من لفظ الصدقات ههناهوالزكوات الواجبةو يدل علمه وجوه ( الاول )انه تعالى أنبت هذه الصدقات بلام التمليك الاصناف العانية والصدقة المملوكة لهم ليست الاالزكاة الواجبة (الثاني) انطاهر هذه الآيةيدل على النمسرف الصدقات ليس الالهؤلاء المُانية وهذا الحصر اعايصيح لوحلناهذ الصدقات على الزكوات الواجبة أمالوأ دخلنا فيها المندو باتلم يصبح هذا الحصرلان الصدقات المندو بة يجوز صرفها الى بناء المساجد والرباطات والمدارس ومكفين الموتى وتعهيرهم وسائرالوجوه (الثالث) ان قوله تعالى الماالصدقات للفقراء انما يحسن ذكره لوكان قدسبق بيان تلك الصدقات وأقسلمها حتى ينصرف هدا الكلام اليدوالصدقات التي سبق بيانها وتفصيلها هي الصدقات الواجبة فوجد انصراف هذا الكلام اليها ( الحكم الثاني ) دلت هذه الآية على ان هذه الزكاة يتولى أخذها وتفرفتها الامام ومنايلي منقبله والدلمل عليه اناللة تعالى جعل للعاملين سهمافيهاوذلك يدل على انه لابدفي أداءهده الزكوات من عامل والعامل هوالدي نصبه الامام لاحد الزكوات فدل هذا انص على ان الامام هو الذي يأحد هذه الزكوات ولأكدهذا النص بقوله تعالىحدم أموالهم صدقة فالقول بأنالمالك يجوزله اخراج زكاة الاموال الباطنة بنفسه اتمايعرف بدايل آحرو يمكن أن يتمسك في اثباته بقوله تعالى وفي أموالهم حقالسائل والمحروم فاذاكان ذلك الحق حقا للسائل والمحروم وجب أن يجوزله دفعه اليما بتداء (الحكم النالث) نص القرآن يدل على ان العامل له في مال الزكاة حقواختلفوافيأن الامام هل له فيدحق فهم من أثبته قال لان المامل انماقدر على ذلك العمل بتقويته وامارته فالعامل في الحقيقه هو الامام ومنهم من منعه وقال الآية دلت على حصر مال الزكاة في هو لاء النمانية والامام خارج عنهم فلايصرف هذا المال اليه ( الحكم الرابع ) اختلفوا في هدا العامل اذاكان غنيًا هل يأخذ النصيب قال الحسن لايأخذ الامع الحاجة وقال الباقون بأخد وانكان غنيا لانه يأخذه أجرة على العمل تماختلفوافقال بعضهم للعامل في مال الزكاه البين لانالله تعالى قسم الزكاة على ثمانية أصناف فوجب أن يحصل له الثمن كاانمن أوصى عال لثما بة أنفس حصل لكل واحد منهم أيمنه وقال الاكثرون بل حقد بقدر مؤنته عند الجباية والجمع ( الحكم الخامس ) اتفقواعلى انمال الزكاه لايخرج عن هذه الثمانية واختلفوا أنه هل يجوز وضعه في بعض الاصناف فقطوقد سبقذ كردلائل هاتين المسئلتين الاآنا اذاقلنا يجوز وضعه في بعض الاصناف فقط فهدا انمايجوز فيغير العامل وأماوضعه بالكلية في العامل فذلك غيرجائز بالاتفاق (الحكم السادس) ان العامل والمؤلفة مفقودان فهذا الزمان ففيه الاصناف السنة والاولى مرف الزكاءالى هذه الاصناف السنة على ما يقوله الشافعي لانه الغاية

حسبما ينبي عنه قوله عزوجل من كان ريد الحيوة الدنبا وزنتها نوفاايهم أعالهم وفيها وهم فيهما لايبخسون ایس ترتبه علیها علی طر ىقةالمثويةوالكرامة يليطر يقالاستدراج (وأولئك)أىالموصوفون بحبوط الاعال في الداري ( هم الخاسرون) الكاملون في الحسران في الدار بن الجامعون لماديه وأسيايه طرافاته قدد د هبت رؤس أموالهم التي هي أعمالهم فيماضرهم ولم ينفعهم قط ولوأنهاذهبت فيا لايضرهم ولالنفعهم الكني به خسرانا وايراد اسم الاشارة في الموضعين للأشعار بملية الاوصاف المشار اليها للعبوط والحسران (ألم يأتهم) أى المنافقين (نبأ لدين من قبلهم )أى خبرهم الذي له شــأن و هو مافعلوا ومافعل بهم والاستفهام للتقرير والتحذير ( قوم نوح وعاد وثمو د وقسوم ا براهيم وأصحاب مدين)

عاليهاسافلها وامطرواجارة من مجيل وقيل فريات المكذبين واثنفا كهن انقلا بأحوالهن من الحيرالى السُرَّ ( أَتَهمرسلهم بالبينات ) استثناف لببان نبتهم ﴿ ٦٨٣ ﴾ ( فاكا ن الله ليظلهم ) الفاء للعطف على مقدر ينسحب

عليهالكالامو يستدعيه النظام أىفكذبوهم فأهلكهم الله تعسالي فاظلمهم بذلك وايثار ماعليد النظم الكريم للبالغة فيتعزيه ساحة السجانعنالظاي ماصيحومااستعاملهأن يظلهم ولكنهم ظلوا أنفسهم والجسع بين صيغتي الماضي والمستقبل فيقوله عزوجل (ولكن كانواأنفسهم يطلون) للدلالةعلى استرارظلهم حيث لم يزالوا يعرضونها للعقاب بالكفر والتكذيب وتقديم المفعول لمجرد الاهتماميه معمراعاة الفاصلة من غير قصد الىقصر المظلوميسة عليهم على رأى من لايرى التقديم موجبا للقصر فيكون كإفىقوله تعالى وماطلناهم ولكن ظلوا أنفسهم منغيرقصر للظلم على الغاعل أوالمفعدول وسيجيئ الهددا من يد بيسان فيقوله سبحانه انالله لايظلمالنساس شسيثا ولكن الناس أنفسهم يظلون ( والمؤمنون

ق الاحتياط اماان لم يفعل ذلك أجزأه على ما بيناه ( والحبكم السابع) عموم قوله للففراء والمساكين يتناول الكافر والمسلم ألاان الاخبار دلت على انه لايجوز صرف الزكاة الى الغفراء والمساكين وغيرهم الااذاكانوامسلين واعلم أنه تعالى لساذ كرهذه الاصتساف الثمانية وشرح أحوالهم قال فريضة من الله قال الرجاج فريضة منصوب على التوكيد لانقوله انماا اصدقات لمؤلاء جارمجرى قوله فرض الله الصدقات لهو لاءفر يضة وذلك كالزجر عن مخالفة هذا الظاهر وعن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ا الله تعمالي لم يرض بقسمة الزكاة أن يتولاها ملك مقرب ولانبي مرسل حتى نُولى قسم: ها بنفسسه والمقصودمن هذه التأكيدات تحريم اخراج الزكاةعن هذه الاصناف ممقال والله عليم أى أعلم عدير المصالح حكم لايشرع الاماهوالاصوب الاصلح والله أعلم \* قوله تعالى ( ومنهم الذين يؤذون النبي و يقولون هو أذن قل أذن خسبرا كم يؤمن بالله و يؤمن للوزمين ورحمة للذين آمنوا منكم والذين بوذون رسول الله لهم عداب أبيم ) اعلمان هذا نوع آخرمن جهالات المنافقين وهوانهم كانوا يقولون في رسول الله انه أذن على وجه الطعن والذم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ عاصم في رواية الاعمش وعبد الرجنعن أبي مكرعنه أذنخير مرفوعين منونين على تقدير انكان كاتقولون الهاذن فاذن خيرلكم يقبل منكم ويصدقكم خيرلكم منان يكذبكم والباقون أذن خيرلكم بالاصافة أي هواذن خيرلااذن شيروقرأ ناقع اذنسا كنة الدال في كل القرآن والباقون بالضم وهمالغتان مثل عنق وظفر ( المسئلة الثآنية ) قال اب عباس رمني الله عنه الجاعة من المنافقين ذكروا النبي صلى الله عليه وسلم بالاينبغي من القول فقال بعضهم لاتفعلوا فانانخاف أن يبلغه ما يقول فقال الجلاس ب سويد بل يقول ماشأنا م يدهب اليه و تحلف انا ماقلنا فيقبل قولنا وانما مجمد أذن سامعة فنزلت هدنه الآية وقال الحسسن كان المنافقون يقواونماهذا الرجل الأأذن من شاء صرفه حيث شاء لاعز يمة لهوروى الاصم أنرجلامنهم قال لقومه انكان مايقول مجدحقا فنحن شرمن الحمير فسمعها اب امرأته فقال والله انه لخقوا التأشر من حارك مم بلغ النبي صلى الله عليه وسلم ذلك فقال بعضهم انماهجد أذن ولولقيته وحلفت ايصد فنك فتزلت هذه الآية على وفق قوله فقال القائل بارسول الله لمأسلمة ط قبل اليوم وان حدا الغلام لعظيم النمن على والله لاشكرنه ممقال الاسم أظهر الله تعالى عن المنافقين وجوه كفرهم التي كانوايسر ونها لنكون ج للرسول وليتزجروا فقال ومهم من يلزك في الصدقات محقال وعهم الذين يؤذون الني ممقال ومنهم من عاهدالله الى غيرذلك من الاخبار عن النيوب وفي كل ذلك دلائل على كونه نبيا حقاً من عند الله ( المسئلة الثالثة ) اعلم انه تعالى حكى ان من المنافقين من يو ذي النبي ثم فسر ذلك الايذاء با نهم يقولون للنبي الله أذن وغرضهم منه الله ليسله ذكاء ولابعدغور بلهوسلبم القلب سمريع الاغترار بكل مايسمع فلهذا السبب سموه بأنه اذن

والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ) بيان لجسن حال المؤمنين والمؤمنات جالا وماكلا

اثر بيان قبح حال أضدادهم عاجلا وآجلا والتعبير عن نسبة هو لاء بعضهم الى بعض بالولاية وعن نسبة اولئك عن الاتصالية للا يذان بان نسبة هؤلاء بطر بق القرابة ﴿ ٦٨٤ ﴾ الدينية المبنية على المصافدة المستنبعة للا ثمار

كاان الجاجوس يسمى بالعين يقال جعل فلان عليناعيناأى جاسوسامتغ عصاعن الامور فكذا ههنا تمانه تعالى أجادعنه بقوله قل أذن خيرلكم والتقدير حبانه أذن لكنه حير لكم وقولهاذن خبرمثل مانقال فلان رجل صدق وشاهد عدل تمبين كونه أذن خبر بقوله يؤمن بالله و يومن للمؤمنين ورحة للذي امنوامنكم جعل تعالى هـنه النلاثة كالموجبة لكونه عليه الصلاة والسلام أذن خيرفلن بين كيفية اقتضاء هذه المعاني لنلك الخيرية (أماالاول)وهوقوله يؤمن بالله فلانكل من آمن بالله كانخائفا من الله والخائف من الله لايقدم على الايداء بالباطل ( وأما الثاني ) وهو قولهو يؤمن للؤمنين فللعني انه يسلم للوءمنين قولهم والمعنى انهم اذاتوا فقواعلى قول واحدسلم لهيم ذلك القول وهذاينافي كونه سليم القلب سريع الاغترار فان فبل لم عدى الايمان الى الله بالبساء والل المؤمنين باللام قلنا لان الايمان المعدى الى الله المرادمنه التصديق الذي هونقيض الكفر فعدى بالباء والايمان المعدى الى المؤمنين معناه الاستماع منهم والتسليم لقولهم فيتعدى باللام كافيةوله وماأنت بمؤمن انسا وقوله فما آمن لموسى الاذرية من قومسه وقوله أنوءمن المنواتبعك الارذاون وقوله آمنتم له قبل أن آذن لكم ( وأما الثالث ) وهو قوله ورجة للذين آمنوامنكم فهذا أيضا يوجب الخبرية لانه يحرى أمركم على الطاهر ولايبالغفى التفتيش عن بواطنكم ولايسعي في هنك أساركم فببت انكل واحد من هذه الاوساف الثلاثة يوجب كونه أذن خير ولمابين كونه سبباللخير والرحة بين الكل من آذاه استوجب العذاب الاليم لانه اذاكان يسعى في ايصال الخير والرحة اليهم مع كونهم في عاية الخبث والخزى ثم انهم مدفلك يعابلون احسانه بالاساءة وخيراته بالشر ورفلاشك انهم يستحقون العذاب الشديد من الله تعالى ( المسئلة الرابعة ) أما قراءة من قرأ أذن خيرًا بالتنوين في الكلمة بن فغيه وجوه (الاول) التقدير فل أذن واعبة سامعة الحق خير لكم من هذا الطعن الفاسد الذي تذكرون ثمذكر بعده ما يدل على فساد هذا الطعن وهوة وله يؤمن بالله و يؤمن للمؤمنين ورحذالذين آمنوا منكم والمعنى ان من كان موصوفا بهذه الصغات فكيف بجوزالطون فيهوكيف يحوزوه فهبكونه سليم القلب سريع الاغتزار (الوجه الثاني) أن يضمر مبتدأوالتقديرهوأذن خيرلكمأي هوأذن موصوف بالخيرية في حقكم لانه يقبل معاذير كمو يتغافل عن جهالاتكم فكيف جعلتم هذه الصغة طعنا في حقه ( الوجه الثالث ) وهووجه متكلف ذكره صاحب النظير فقال أذن والكان رفعا بالابتداء فيالظاهرلكن موضعه نصب على الحال ونأو يلهقل هوأذنا خبرأى اذاكان أذنا فهوخيرلكم لانه يقبل معاذير كمونظيره وهوعافظا خيرلكم أي هوحال كونه حافظا خبرلكم الانه لماكان محذوفا وضع الحال مكان البتدا تفيديره وهوحافظ خيرلكم واضمارهوفي القرآن كشرقال تعالى سيقولون ثلاثة أيهم ثلاثة وهذا الوجه شديد التكلفوانكان قداستحسنه الواحدى جدا (المسئلة الخامسة) قرأ حرة ورحة بالجر

من المعونة والنصرة وغبر ذلك ونسبة أولئك مقنضي الطبيعة والعادة (يأمرون بالمعروف وينهسون عن المنكر) أي جنس المعروف والمنكر المنتظمين لكل خبروشر (ويقيون الصلاة) فلايزالون مذكرونالله سعانه . فهوفي.قابلةماسبقمن قوله تعالى نسواالله (ويو تون الزكوة) عقالة قوله تعالى و نقبضون ألديهم ( و بطيعون الله و رسوله) أى فى كل أمر ونهى وهو بمقسابلة وصف المنافقين بكمال الغسق والخروج عن الطاعة (أولئك) اشارة الى الموعمنين والمؤمنات باعتبار اتصافهم بماسلف من الصفات الفاصلة ومافيد من معني البعد للاشعسار يبعد درجتهم في الفضل أي أولئك المنموتون بمافصل من النصوت الجليلة (سيرجهمالله) أى يفيض عليهم آثار رجسه من التأييد والنصرة البتسة فانالسين مو كدة

للوقوع كمافي قولك سأنتقم منك ( ان الله عزيز ) تعليل للوعد أى قوى قادرعلى اعزاز أوليائه وقمر ﴿ عطفا ﴾

أعدائه (حكيم) يبنى أحكامه على أساس الحكمة الداعية الى ايصال الحقوق من النعمة والنقمة الى مستحقيها من أهل الطاعة وأهل المعصية وهذا وعدالمؤمنين ﴿ ٦٨٥ ﴾ متضمن لوعيد المنافقين كما أن ما سبق في شان المنافقين من

عطفاعلى خيركانه قيلأذن خيرورجة أيمستمع كلام يكون سبباللخير والرحة فانقبل وكل رحة خرفأى فأئدة في ذكر الرحة عقيب ذكر الخبرقلنا لان اشرف أقسام الخيرهو الرحة فجازذكر الرحة عقيب ذكرالخبركافي قوله تعالى وملائكته وجبريل وميكال قالًا بوعد هذه القراءة بعيدة لانه تباعد المعطوف عن المعطوف عليدقال أبوعلي الغارسي البعد لايمنع من صحة العطف ألاترى ان من قرأ وقيله بارب اندا يحمله على قوله وعنده علم الساعة تقديره وعند علم الساعة وعلم قيله فان قيل ماوجد قراءة ابن عامر ورحة بالنصب قلناهي علة معللها محذوف وانتقدير ورحة لكم بأذن الاانه حذف لان قوله أذن خيرلكم يدل عليه #قوله تعالى ( يُعلفون بالله لكم ليرضوكم والله ور- وله أحق أن يُرضُوهُ أنَّ كَانُوا مؤمنين ) اهلم ان هدا نوع آخر من قبائح أفعال المنافقين وهو اقدامهم على اليماذبة فيل هذا بناءعلى ماتقدم يعني يؤذون النبي ويسيؤن القول فيه تم يحلفون لكم وقيل نزلت في رهطمن المنافقين تخلفوا عن غزوة تبوك فلما رجع رسول اللهصلي الله عليه وسلمالي المدينة أتوه واعتذروا و- لفوا فغيه يززلت الآية والمعنى أنهم حلفوا على أنهم ماقالواماحكي عنهم ليرضوا المؤمنين بجينهم وكان مرالواجبأن يرضواالله بالاخلاص والتو مدلاباطهار مابستترون خلافه ونظره قوله واذالتواالدين آمنوا خااوا آمنا وأما قوله يرضوه بعد تقدم ذكرالله وذكرالرسول ففيه وجوه (الاول) انه تمالی لایذ کرمع غیر بالذکر انجمل بل بجب أن یفر دبا ذکر تعظیماله (واشایی) ان المقصود بجميع الطاعات والعبادات هوالله تعالى فاقتصر على ذكره ويروى أن واحدا من الكفار رفع صوته وقال اني أتوب الى الله ولاأتوب الى مجمد فسمع الرسول عليه السلامذلك وقال وضع الحق في أهله (النالث) يجوزأن يكون المراديرضوهما فاكتني لذكر الواحد كقوله

نعن بما عند نا وأنت بما \* عندك راض وارأى مختلف (والرابع) ان العالم بالاسرار والضمائر هوالله تعالى واخلاص الفلب لا يعلم الاالله فلهذا السبب خص تعالى نفسه بالذكر ، الخامس) لما وجب أن يكون رضا الرسول مطابقالرضا الله تعالى وامتنع حصول المخالفة بينهما وقع الاكتفاء بذكر أحدهما كإيقال احسان زيدوا جاله نعشني وجبرني (السادس) التقديروالله أحق أن يرضوه ورسوله كذلك وقوله انكانوا مو منين فبه قولان (الاول) انكانوا مو منين على ما ادعوا (والثاني) انهم كانوا على الكفر حسداوعنادا فلهذا المعنى قال تعالى انكانوا مؤمنين وفي الآية دلا تقعلى ان رضا الله لا يحسل باظهار الايمان ما لم يقترن به التصديق بالقلب و يبطل قول الكرامة الذين يزعون ان الايمان المسالا القول باللسان \* قوله تعالى (ألم يعلم الله المنافقين عالدافيماذاك الحرى العظيم) اعلم ان المقصود من هذه الآية أيضا شرح أحوال المنافقين خالدافيماذاك الحرى العظيم) اعلم ان المقصود من هذه الآية أيضا شرح أحوال المنافقين

قوله تعمالي فنسبهم وعيدلهم متضمن اوعد المومنين فأن منع لطفه تعالى عنهم اطف في حق المؤمنين ( وعدالله الموعمنين والمؤمنات) تفصيل لآمار رحمه الاخروية اثرذكررجته الدنه ومقوالاظهارفي موقع الاضمار لزيادة انتقر بروالاشعاربعلية وصفالاءان لحصول ماتعلق به الوعدوعدم التعرض لذكرمام من الامر بالمعروف وغير ذاك الايدان بانه من لوازمه ومستبعاته أي وعدهم وعداشاملا لكل أحد منهم على اختلاف طبقاتهم في مراتب الفضل كيفا وكا(جنات تجرى من تحتما الانهار خالدين في ١) فانكل أحدمهم فائز بهالامحالة (ومساكن طية)أي وعدبعض الخواص الكمل منهم منازل تستطيبها النفوس أو يطيب فيها العيش\* في الخبر أنها قصورمن اللؤلؤ والزبرجيد والياقوت الاحر (في

جنات عدن) هي أبهي أماكن الجنات وأسناها # عن النبي صلى الله عليه وسلم عدن دار الله لم ترها

عِين ولم تخطر على قلب بشر لا يسكنها غير ثلاثة النبيون والصديقون والشهدا ويقول الله تعالى طوبى لمن دخلك وعن ابن غررضي الله عنهما انفى الجنة قصر ايقال له عدن حوله ﴿ ٦٨٦ ﴾ البروج والمروج وله خسة آلاف باب على

الذين تتخلفوا عن غزوة تبوك وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال أهل المعانى قوله ألم تعلم خطاب لمن حاول الانسان تعليمه مدة و بالغ في ذلك التعليم ممانه لم يعلم في مال له ألم تعلم بعد هذه الساعات الطويلة والمدة المديدة وآنماحسن ذلك لانه طال مكث رسول الله صلى الله عليه وسلمه بهم وكثرت نهاياته للتحذير عن معصية الله والترغيب في طاعته فالضمير والفائدة فيهذآ الضميرهو انهلوذكر بعدكلة أنذلك المبتدأ والخبرلم يكن لهكثيروقم فامااذا قلت الامر والشان كذا وكذا أوجب من يد تعظيم وتهو يل لذلك الكلام وقوله من يحاددالله قال اللبث حاددته أي خالفت والمحاددة كالمجانبة والمعساداة والمخالفة واشقاقه مرالحدومه غيحاد فلان فلاناأي صارفي حدغير حده كقوله شاقدأي صارفي شق غيرشقه ومعنى يحاددالله أى بصير في حدغير حد أولياءالله بالمخالفة وقال أبو مسلم المحادة مأخوذة من الحديد حديد السلاح ثم للفسرين ههنا عبارات فالداين عباس بخألف الله وفيل يحارب الله وقيل يعاندالله وفيل يعادالله مم قال فأن له نارجه نم وفيه و حوه (الاول) التقدير فحق أن له نار جهنم (الثاني) معناه فله نار جهنم وان تكرر للتوكيد (الثالث) أن نقول جواب من محدوف والتقدير ألم يعلوا أنه من يحاددالله ورسوله يهلك فانله نار جهنم قال الزجاج و يجوز كسران على الاستناف من بعد الفاء والقراءة بالفتح ونقل الكعبي في تفسيره ان القراءة بالكسير موجودة قال ابومسلم جهنم من أسماء النسار وأهل اللغة يحكون عن العرب أن البئر البعيدة القعر تسمى الجهنسام عندهم فجاز فيجهنم أن تكون مأحوذة منهذااللفظومعني بعدقعرها أنه لاآخر لعذابها والخالدالدائم والخزي قديكون يمعى الندم و بمعنى الاستحياء والندم هنا أولى لقوله تعالى وأسروا الندامة لما رأواالعداب \*قوله تعالى ( يحدرالمنافقون أن تلزل عليهم سورة تنبئهم عافي قلو بهم قلاستهزؤ اان الله مخرج ما تحذرون) واعلم انهم كانوايسمون سورة براءة ألحافرة حفرت عافى قلوب المنافقين قال الحسن اجتمع اثنا عشر رجلامن المنافقين على أمر من النفاق فأخبر جبريل الرسول عليه الصلاة والسلام بأسمائهم فقال عليه الصلاة والسلامان أناسا احتمعوا على كبت وكيت فليقوموا وليعترفوا وليستغفروا ربهمحتي أشغع لهبرفلم تقوموا فقال عليه الصلاة والسلام بعد ذلك قم يافلان ويافلان حتى أتى عليهم ثم قالوا نعترف ونستغفر فقال الآن أناكنت في أول الامر أطيب نفسا بالسفاعة والله كان أسرع في الاجابة اخرجوا عنى اخرجوا عنى فلم يزل يقول حتى خرجوا بالكلية وقال الاصم انعندرجو عالرسول عليه الصلاة والسلام من تبول وقف له على العقبة اثناعشر رجلا ليفتكوابه فأخبره جبريل وكانوا متلفين فى ليله مظلة وأمره أن يرسل اليهم من يضرب وجوه رواحلهم فأمرحذيفة بذلك فضر بهاحتي بحاهمتم قال منعرفتمن القوم فقال لمأعرف منهم أحدا فذكر الني صلى الله عليه وسلم أسماءهم وعدهم لهوقال

كل بال خسة آلاف حوراء لأبدخله الاي أوصديق أوشهيدوعن این مسعود رضی الله عنه هي بطنان الجنة وسرتها فدد ن على هذاعإوقيلهو بمعناه اللغوى أعنى الاقامة والخلود فرجعالعطف الى اختلاف الوصف وتغايره فكانه وصفه أولابأنه منجنس ماهو أشرف الاماكن المعروفة عندهم من الجنات ذات إ الانهار الجارية لييل اليها طباعهم أولما يقرع أسمساعهم ثم وصفد بأنه محفوف بطيب العيش معرى عن شوا أب الكدورات التىلايكاد يخلوا عنها أماكن الدنياوفيهاما تشتهي الانفس وتلذ الاعين ثم وصغه أنه داراقامةوثباتفيجوار العليين لايعتر يهم فيها فتاء ولاتغير ثموعدهم بماهو أعلى من ذلك كله فقال ( ورصوان منالله) أي وشي يسير من رضوانه تعمالي (أكبر) اذعليه بدور

فوزكل خبروسعادة و به يناطنيل كل شرف وسيادة ولعل عدم نظمه في سلك الوعدمع عزته في نفسه لانه متحقق وان

في ضمن كل موهود ولانه مسترفي الدارين الروى أنه تعالى يقول لاهل الجنة هل رضيتم فيقولون ما لنالانرضي وقد أعطيتنا مالم تعطأ حدا من خلقك فيقول أنا أعطيكم ﴿ ٦٨٧ ﴾ أفضل من ذلك قالواو أى شي أفضل من ذلك قال أحل

عليكم رضوانى فلا أسخطعليكم ألدا (ذلك) اشارةالى ماسبقذكره ومأفيد من معنى البعد للالذان بعدد رجندني العظم والفخامة (هو الفوز العظم ) دون مايعده الناس فوزامن حظوظ الدنيا فأنهامع قطع النظرعن فنائها وتغبرهما وتنغصها وتكدرهاليستبالنسبة الى أدنى شي من نعيم الآخرة عثابة حناح البعوض قال رسول اللهصلى الله عليه وسلم الوكانت الدنياة نعندالله جناح بعوضة ماستي الكافرمنهاشر يذماء ونعماقال من قال \* تالله لوكانت الدنياما جعها \* تيق عليناو باتي رزقها رغدا الماكان من حق حرأن يدل بها \* فكيف وهيمتاع يضمعل غدا (نائيها الني جاهد الكفار)أي المجاهرين منهم بالسيف (والمنافقين) بالحيحة واقامة الحدود (واعلظ عليهم ) في ذلك ولايأخذك بهم رأفة قال عطاء نسيخت هذه الآية كل شيُّ من العفو والصفح ( ومأواهم جهنم ) جلة مستأ نفةٍ

انجبريل أخبرى بذلك فقال حذيفة ألاتبعث اليهم ليقتلوا فقارأ كرمأن تقول العرب قاتل مجمد بأصحابه حتى اذاظفر صار يقتلهم بل يكفيناالله ذلك فان قيل المنافق كافر فكيف محذرنزول الوحي على الرسول قلنافيه وجوه ( الاول) قال أبومسلم هذاحذر أظهره المنافقون على وجدالاستهزاء حين رأواالرسول عليه الصلاة والسلام يذكركل شئ ويدعى أنه عن الوحى وكان المنافقون يكذبون بذلك فيما بينهم فأخبر الله رسوله بذلك وأمر وأن يعلهم أنه يظهر سرهم الذي حذرواظه ورموفي قوله استهزؤ ادلالة على ماقلاه (الثاني) انالقوم وان كانوا كافرين بدين الرسول الاانهم شاهدوا أنالرسول عليه الصلاة والسلام كان يخبرهم بمايضمرونه ويكتمونه فلهذه النجر بةوقع الحذر والخوف فى قلو بهم (الثالث) قال الاصم انهم كانوايعرفون كونه رسولا صادقاً من عبدالله تعالى الا أنهم كفروا به حسدا وعنادا قال القاضي يبعد في العالم باللهو برسوله وصحة دينه أن يكون محادالهما قال الداعي الى الله هذاغير بعيدلان الحسد اذاقوى في القلب صار بحيث ينازع في المحسوسات ( الرابع ) معنى الحذر الامر بالحذر أي ليحدر المنافقون ذلك (الخامس) اذبهم كأنواشاكين في صحة نبوته وماكانواقاطعين بفسادها والشاك خائف فلهذاالسبب خافواأن ينزل عليه في أمرهمما يفضحهم ثم قال صاحب الكشاف الضمرفي قوله عليهم وتنبئهم للمؤمنين وفي قوله في فلو بهم للمنافقين و يجوز أيضاأن تبكون الضمائركاها للمنافقين لان السورة اذائزات في معناهم فهي نازلة عليهم ومعنى تنبثهم بمافي قلو بهم أن السورة كأنبها تقول لهم في قلو الهم كبت وكيت يعني انها تذبع اسرارهماذاعة ظاهرة فكأنها تخبرهم ثم فال فلاستهزؤا وهوأمرتهديد كقوله وقل اعلواانالقه مخرج ماتحذرون أى ذلك الذى تحذرونه فانالله يغرجه الى الوجودفان الشئ اذاحصل بعدعدمه فكان فاعله أخرجه من العدم الى الوجود ، قوله تعالى (ولَّمَن سألتهم ليقولن انماكنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزؤن لانعتذروا قد كفرتم بعد ايمانكم ان نعف عن طائفة منكم نعدب طائفة بأنهم كانوا مجرمين) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في سبب نزول الآية أمور (الاول ) روى ابن عرأن رجلًا من المنافقين قال في غزوة تبوك مارأيت مثل هؤلاء القوم أرعب قلو با ولاأ كذب السنا ولاأجبن عنداللقاء يعنى رسول الله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين فقال واحدمن الصحابة كذبت ولاتن منافق ثم ذهب ليخبررسول الله صلى الله عليه وسإفوجد القرآن قدسبقه فجاء ذلك الرجل الى رسول الله وكان قـــدركب ناقته فقال بارسول الله انماكنانلعب وتتحدت بحديث الركب نقطع به الطريق وكان يقول انماكنا نخوض ونلعب ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول أبالله وآياته ورسوله كنتم نستهزؤن ولايلتفت اليدومايزيده عليه (الثاني) قال الحسن وقتادة لماسار الرسوب الى تبوك قال المنافقون بينهم أتراه يظهرعلى الشأم ويأخذ حصونها وقصورها هيهات هيهات فعندر جوء دعاهم

لبيان اجل أمرهم اثر بيان عاجله وقيل حالية (و بئس المصير) تذييل لما قبله والمخصوص بالذم محذوف ( يحلفون بالله ماقالوا) استثناف لبيان ماصدر عنهم من الجرائم الموجبة لمامر ﴿ ٦٨٨ ﴾ من الامر بالجهاد والغلظة عليهم

وقال أرتم القائلون بكداو كذا فقالوا ماكان ذلك بالجد في هلو بنا وانداكنا تمخوض ونلعب (اشالت) روى أن التخلفين عن الرسول صلى الله عله وسلم سلواع كانوا يصنعون وعن سبب تخلفهم فقالواهذا التول (الرابع) حكيناعن أبي مسلم أنه قال في تفسيرقوله يحذر المنافقونأن تنزل عليهم سورة تنبئهم بمافى قلوبهم أطهروا هذا الحذرعلي سبيل الاستهزاء فبين تعالى في هذه الا يذأنه اذا قيل الهملم فعدتم ذلك قالوالم نقل ذلك على سبيل الطعن بل لاجل اناكنا نخوض ونلعب (الحامس) اعلمانه لاحاجة في معرفة هده الآية الى هذه الروامات فانهاتدل على انهمذكروا كلاما فاسداعلي سبيل الطعن والاستهزاء فلمأخبرهم الرسول بأنهم قالواذلك حافوا واعنذرواعنه بإناانا قلناذلك على وجه اللعب لاعلمي سبيل الجدوذلك فولهمانما كنانخوض ونلعب أىماقلنا ذلك الالاجل اللعبوهذا يدلعلى ان كلم انماتفيد الحصر اذلولم يكن ذلكلم يلزم من كونهم لاعبين أن لايكونوا مستهزئين فعينند لايتم هذاالعدر (والجواب) قال الواحدي أصل الحوض الدخول في مانع من الماء والطين ثم كثرحتي صاراسمالكل دخولفيه تلويث واذي والمعنى اناكنانخوض ونلعب في الباطل من الكلام كايخوض الركب لقطع الطريق فأجابهم الرسول بقوله أبالله وآماته ورسوله كنتم تستهزؤن وفيه مسائل (المسئله الاولى) فرق بين قولك أتستهزئ بالله وبين قولك أبالله تستميئ هالاول يقبضي الانكار على على الاستهزاء والثاني يعتضى الانكارعلى ايقاع الاستهزاء في الله كائه يقول هب انك فد تقدم على الاستهزاء ولكن كيف أقدمت على القاع الاستهراء في الله و ذطيره قوله تعالى لا فيها غول والمقصود ليس نفي العول بل نفي أن يكون خرالجنة محلاللغول (المسئلة الثاليه )اله تعالى حكى عنهم أنهم يستهرون باللهوآباته ورسوله ومعلوم ان الاستهراءبالله محال فلابدله مزنأ ويل وفيه وجوه (الاول) المراد بالاستهراء بالله هو الاستهراء بتكاليف الله تعالى (الثاني) يحتمل أن يكون المرادالاستهزاء يدكرالله فان أسماءالله قديستهزئ الكافربها كاان المؤمن يعظمها و يمجدها قال تعالى بح اسم ربك الاعلى فأمر المؤمن بتعظيم اسم الله وقال ولله الاسماء الحسنى فادعوه بهما وذروا الذين يلحدون في أسمائه فلاينتنم أن يقال أبالله ويرادأ بذكر الله ( الثالث ) لعل المنافقين لماقالوا كيف يقدر مجدعلى أحد حصون الشأم وقصورها قال بعض المسلمين الله يعينه على ذلك و ينصره عليهم ثمان بعض الجهال من المنا فقين ذكر كلاما مشعر ابالقدح في قدرة الله كاهو عادات الجمال والمحدة فكان المراد ذلك وأما قوله وآماته فالمراد بهاالقرآن وسائر مايدل على الدن وقوله ورسوله معلوم وذلك مدل على ان القوم انما ذكروا ماذكروه على سبيل الاستهزاءتم قال تعالى لاتعتذر واقد كفرتم بعد ايمانكم وفيد مسائل (المسئلة الاولى) نقل الواحدي عن أهل اللغة في لغظ الاعتذار قولين (الاول) انه عبارة عن محوالذنب من قولهم اعتذرت المنازل اذا درست يقال مررت بمنزل معتذروالاعتذار هوالدرس وأخذالاعتذار مندلان المعتذر يحاول ازالة

ودخولجهنم \* روى أنرسول الله صلى الله عليه وسلمأقام فى غزوة بول شهرين ينزل عليه القرآن ويعيب المنافقين المخلفين فيسمعه من كأن منهم معمعليد الصلاة والسلام فقال الجلاس بنسو يدمنهم لئن كان مايقول محد حقا لاخوانها الذين خلفناهم وهمساداتنا وأشرافناقيحن شرمن الجيرفقال عامر بن قيس الانصاري للعلاس أجل واللهان مجدالصادق وأنتشرمنالجارفبلغ خلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستحضر فعلف بالله ماقال فرفع عامريده فقال اللهم أنزل على عبدك ونبيك تصديق الكاذب وتكذب السادق فنزل واشار صيغة الاستقبال في بحلفون لاستحضار الصورة أوللد لالة على تكرير الحلف وصيغة الجمعفي عَالُوامِعِ أَنِ القَائِلِ هُو الجلاس للايذان بأن بقيتهم يرضاهم بقوله

ماروا بَمَزَلَة القائلُ (ولقد قالوا كلة الكفر) هي ماحكي آنفا والجُسلة منع ما عطف عليها ﴿ اثر ﴾ اعتاض (وكفروا بعد اسلامهم) أي وأظهروا

مافى قلوبهم من الكفريد اظهارهم الاسلام (وهمو ابمالم بنالوا) هوالفتك برسول الله صلى الله عليه وسلموذلك أنه توافق خسة عشرمنهم على أن بد فدوه عليه ﴿ ٦٨٩ ﴾ الصلاة والسلام عن راحلته اذا تسنم العقبة بالليل

وكانعارين اسرأخذا بخطام راحلته يقودها وحذيفة بن البيان خلفها يسوقها فبينما هماكذلك اذسمع حذيفة بو قع أخفاف الابل ويقعقعة السلاح فالتفت فاذاقوم متلئمون فقال الكم اليكم اأعداءالله فهرىواوقيلهم الذافقون بقتل عامر لرده على الجلاس وقيل أرادوا أن يتوجواع بدالله ف أبي ابن سلول وان لم ير من به رسول الله صلى الله عليه وسلم (ومانقموا) أي وما أنكروا وماعا بواأو و ماو جد وامايورث نقمتهم (الأأن أغناهم الله ورسوله من فضله) سيمانه وتعالى وذلك أنهم كأنواحين قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدنسة في غاية مابكون من صنك العيش لايركبون الخيسل ولايحوزون الغنيمة فاثروا بالغنائم وقتل للجلاس مول فأمر رسول الله صلى اللهعليه وسلمبديته ائى عشرالف درهم

أثرذنبه (والقول الثاني) حكى عن ابن الاعرابي ان الاعتذار هوالقطع ومنه يقال القلغة عذرة لانها تقطع وعذرة الجارية سميت عذرة لانها تعذرأى تقطع ويقال اعتذرت المياه اذا انقطعت فالعدرلماكان سببا لقطع الومسمى عدرا قال الواحدي والقولان متقاربان لان محوأ ثر الذنب وقطع اللوم يتقار بآن (المسئلة الثانية) انه تعالى بين أن ذلك الاستهزاء كان كفرا والعقل يقتضي أن الاقدام على الكفرلاجل اللعب غيرجائز فثبت ان قولهم انما كناخوض ونلعب ماكان عدرا حقيقيافي الافدام على ذلك الاستمزاء فلمالم يكن ذلك عذرافي نفسه نهاهم الله عنأن يعتذروا به لان المنع عن الكلام الباطل واجب فقال لاتعتذروا أي لاتذكروا هذا العذرفي دفع هذا الجرم (المسئلة الناشة) قوله قد كفرتم بعد اعانكم مدل على أحكام (الحكم الاول) أن الاستهراء بالدين كيف كان كعر بالله وذلك لان الاستهزاء يدل على الاستخفاف والعمدة الكبرى في الايمان تعظيم الله تعالى بأقصى الامكان والجمع بينهما محال (الحكم ائاني) أنه يدل على تطلان قول من يقول الكفر لايدخل الافي أفعال القاوب (الحكم النالث) يدل على ان قولهم الذي صدر منهم كغر في الحقيقة وانكانوا منافقين من قبل وأن الكفر يمكن أن يجدد من الكافر حالافعالا ( الحكم الرابع) مل على ان الكهر الاحدث بعدان كابوا مؤمنين واقائل أن يقول القوم الكانوا منافقين فكيف يصبح وصفهم بذلك فسا قال الحسن المراد كفرتم بعد ايمانكم الذي أظهرتموه وقالآخرون ظهر كفركم للمؤمنين بعدان كنتم عندهم مسلين والقولان متقار بان ثم قال تعالى أن نعف عن طائفة منكم نعذب طائفة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأعاصم أن نعف ونعذب بالنون وكسر الذال وطائفة بالنصب والمعنى أنه تعالى حكى عن نفسه أنه يقول ان يعف عن طأمة يعذب طأغة والباقون بالياء وضمها وفتح الفاء على مالم يسم فاعله ان يعف عن طائفة بالتذكير وتعدب طائفة بالأبيث وحكى صاحب الكساف عرمجاهدان تعف عنطائفة على البناء للمفعول مع الأنيث ثم قال والوجه الذكير لان المسنداليه الظرف كالقول سبر بالداية ولانقول سيرت بالدابة وأماتأو يلقراءته فهوان مجاهدالعله ذهب الى ان المعنى كأنه قيل انترجم طأفة فأنت كذلك وهوغر يب والجيد القراءة العامة ان يعف عن طأنفة بالنذكير و تعذب طائعة بالتأنيث (المسئلة الثانية)ذكر المفسرونان الطائفتين كانوا ثلاثة استهزأ اثنان وضحك واحد فالطائفة الاولى الضاحك والثانبة الهازيان وقال المفسرون لماكان ذنب الضاحك أخف لاجرم عفاالله عنه وذنب الهازيين أغلط فلاجرم ماعفا اللهعنهما قال القاضي هذا بعيد لانه تعالى حكم على الطائفتين بالكفر و انه تعالى لايعفو عن الكافر الابعد التوبة والرجوع الى الاسلام وأيضا لايعذب الكافر الابعد اصراره على الكفر أمالوناب عنهورجع الى الاسلام فانه لايعذبه فلا ذكر المقتعالى انه يعفوهن طأنفة و يُعذب الاخرى كان فيد اضماران الطأنفة التي أخبرأنه يعفوعنهم تابواعن

شيئا من الاشياء الااغناء الله تعالى اياهم أووما أنكرواما أنكروالعلة من العلل الالاغناء الله اياهم (فانيتو بوا) بجاهم عليه من الكفروالنفاق (يك خيرالهم) في الدارين قيل لما تلاهار سول الله ﴿ ٦٩٠ ﴾ صلى الله عليه وسلم قال الجلاس يارسول

الكفرو رجعوا الى الاسلام وإن الطائفة التي أخبرأنه يوذبهم أصرواعلى الكفرولم برجموا الى الاسلام وامل ذلك الواحد لما لم يبالغ في الطعن ولم يوافق القوم في الذكر خف كفره مم أنه تعالى وفقه للايمان والخروج عن الكفر وذلك يدل على ان من خاص فيعل باطل فليجتهد في التقليل فانه يرجى له بعركة ذلك التقليل أن يتوب الله عليه في الكل ( المسئلة الثالثة) قالوا ثبت بالروامات ان العدائمة ين كأموا ثلاثة فوجب أن تكون احدى الطائفتين انسانا واحرا قال الزجاج والطأنفة في اللغة أصلهما الجماعة لانها المقدار الذي يمكنها تطأنبف بالشئ ثم يجوزأن يسمى الواحد بالطائفة قالتعالى وليشهد عذا مهما طائفة من المؤمنين واقله الواحد وروى الفراء باسناده عن ابن عباس رضى الله عنهما أنهقال الطائفة الواحدفافوقه وفي جوازتسمية الشخص الواحد بالطائفة وجوه (الاول) أن من اختار مذهبا ونصره فانه لايزال يكون ذاباعنه ناصر اله فكائه بقابه يطوف عليه ويذب عنه من كل الجوانب فلايبعد أنيسمي الواحدطائفة لهذا السبب (الثاني) قال ابن الانباري العرب توقع لفظ الجمع على الواحد فتقول خرج فلان الى مكذ على الجال والله تعالى يقول الذين قال لهم الناس يعنى نعيم بن مسعود (الثالث) لايبعد أن تكون الطائفة اذا أريديها الواحديكون أصلهاطانفا مأدخل الهاءعليه المبالغة ثم انه تعالى علل كونه معذبالمطائفة الثانية بأنهم كانوامجرمين واعلمان الطائفتين لمااشتركتاني الكفرفقد اشتركتاني الجرم والتعذيب بختص باحدى الطأئفتين وتعليل الحكم الخاص بالعلة العامة لايجوز وأيضا التعذيب حكم حاصل في الحال وقوله كانوا مجرمين يدل على صدور الجرم عنهم في الزمان المامني وتعليل الحكم الحاصل فالحال بالعلة المتقدمة لايجو زبل كان الاولى أن يقال ذلك بأنهم مجرمون واعلم ان الجواب عنه ان هذا تنبيه على انجرم الطائفة الثانية كان أغلظ وأقوى من جرم الطائفة الاولى فوقع التعليل بذلك الجرم الغليظ وأيضاففيه تنبيدعلي انذلك الجرم بق واستمرولم يزك فأوجب التعديب # قو له تعالى ( المنافقون والمنا فقات بعضهم من بعض يامرون بالمنكرو ينهون عن المعروف ويقبضون أيديهم نسوا اللهفنسيهم أن المنا فقين هم الفاسقون) اعلم ان هذا شرح نوح آخر من أنواع فضائحهم وقبائحهم والمقصود بيان ان انالهم كذكورهم في تلك الاعمال المنكرة والافعال الخبيثة فقال المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض أى في صفة النعاق كايقول الانسان أنت منى وأنامنك أي أمر ناواحد لامباينة فيدولماذكرهذا الكلام ذكرتفصيله فقال يأمرون بالمنكر ولغظ المنكريدخل فيه كل قبيم الاان الاعظم ههناتكذيب الرسول وينهون عن المعروف ولفظ المعروف يدخل فيه كل حسن الاان الاعظم همنا الايمان بالرسول صلى الله عليه وسلم ويقبضون أيد يهم قيل من كل خبرو قيل عن كل خبروا جب من زكاة وصدقة وانفاق في سبيل الله وهذاأ قرب لانه تعالى لايذمهم الابترك الواجب ويدخل فيه ترك الانفاق في الجهادونيه

الله لقدعرض الله على التوية والله لقد قلت وصدق عامر فتاب الجلاس وحسنت توبته (وانيتولوا)أى استروا على ماكانوا عليه من التوبي والاعراض عن الدين أوأعرصواعن التوية بعدهذا العرض (يعذبهم الله عذابا أليا في الدنيا) بالقتل والاسر والنهب وغيرذلك من فنونالعقوبات(والآخرة بالناروغيرهامن أفانين العقاب ( ومالهم في الارض )مع سعتها وتباعدأ قطارهاوكثرة أهلهاالصححة لوجدان مانني بقوله عزوجل ( من ولي ولانصير) ينقذهم من العذاب بالشفاعة أو المدافعة (ومنهم) يان لقبائج بعض آخرمنهم (من طهدالله لئن آتانامن فضله لنصدقن) لنو تين الزكاة وغيرهما من الصدقات (ولنكونن من الصالحين) قال ابن عباس رمنى الله تعالى عنهما يريدالم بوقري مالنون الخفيفة فيهما

صلى الله عليه وسلم قتال بارسول الله ادع الله أن يرزقني مالافقال عليه الصلاة والسلام باتعلبة قليل تو دىحقد خير من كثيرلا تطبقه فراجعه وقال والذى ﴿ ٦٩١ ﴾ بعثك بالحق لتن رزقني الله مالالاعطين كل ذى حق حقه فدعاله

فأتخدغنما فنمت كإيمى الدودحتىضاقت بهأ المدسة فنزل وادما وانقطع عن الجماعة والجعة فسألعنه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقيل كثرماله حتى لابسعه وادفقال يا و يح ثعلبة فبعث مصدقين لاخذ الصدقات واستقلهما أالناس بصدقاتهم ومرا شعلبة فسألاه الصدقة وأقرآه كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي فيه الفرائض فقال ماهذه الاجزية ماهذه الأأخت الجزية وقال ارجعا حتى أرى رأبي وذلك قوله عزوجل (طاآتاهم منفضله بخلسوا به ) أي منعوا حق الله منه (وتولوا) أىأعرضواعن طاعة الله سمحانه فلما رجعا قال لهما رسول الله صلى الله عليه وسلرقبل أن يكلماه ياو يح ثعلبة مرين فنزلت فيماء أملية بالصدقة فقسالعليه الصلاة والسلامان الله منعني أنأقبل منك فعمل محنوالتراب على

بذلك على تخلفهم عن الجهاد والاصل في هذاان المعطى يمديده ويبسطها بالعطاء فتبل لمن منع و بخل قدقبض يده تمقال تعالى نسواالله فنسيمهم اعلم ان هذا الكلام لاءكن اجراوه على ظاهره لانالوج لناه على النسيان على الحقيقة لما استحقوا عليه فمالان النسيان ليس في وسع البشر وأبضا فهو في حق الله تعالى محال فلا بدمن التأويل وهومن وجهين (الاول) معناه انهم تركوا أمره حق صار بمنزلة السي فعسازاهم ان صيرهم بمنزلة المنسى من ثوابه ورحمته وجاء هذاعلي أوجدا اكملام كقوله وجزاء سيئة سيئة مثلها (الثاني) السيان ضدالذكر فلماتركوا ذكرالله بالعبادة والشاء على الله ترك الله ذكرهم بالرجة والاحسان وانما حسن جعل النسيان كناية عن ترك الذكر لان منسى شيئسا لم يذكره فجعل اسم الملزوم كناية عن اللازم ثم قال الانافقين هم ا فاسقون أي هم الكاملون في الفسق والله أعلم # قوله تعالى (وعدالله المنافقين والمافقات والكفارنار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولغنهم الله ولهم عذاب قم كالذين من قبلكم كانوا أشد منكم قوة وأكثر أموالاوأ ولادا فاستنعوا بخلاقهم فاستمعتم بخلاقكم كا استنع الذين من قبلكم بخلافهم وخضتم كالدى خاصوا أوائك حبطت أعالهم في الدنيا والآحرة واولتك هم آلخاسرون) اعلم انه تعالى لمابين من قبل في المنافقين والمنافقات انه نسيهم أى جازاهم على ركهم التمسك بطاعة الله أكدهذا الوعيدوضم المنادقين الى الكفار فيدفقال وعدالله المنافةين والمنافقات والكعار نارجهتم خالدين فيها ولاشك انالنار المخلدة من أعظم العقو مات ثم قال هي حسبهم والمعنى أن ملك العقو بة كافية الهم ولاشئ أبلغ منها ولايمكن الزمادة عليها ثمقال ولعنهم الله أى الحق بتلك العقو مة السديدة الاهامة والدم واللعن ثم قال ولهم عذاب مقيم ولقائل أن يقول معنى كون العذاب مقيما وكونه خادا واحد فكان هــذالكرارا والجواب ليس ذاك تكر را و بنان العرق منوجوه (الاول) أن لهم نوعاً آحر من العداب المقيم الدائم سوى العداب ما ناروا لخلود المدكور أولا ولايدل على ان العداب بالنار دائم وقوله والهم عداب مقيم يدل على ان الهم معذلك نوعا آخر من العداب ولقائل أن يقول هدا التأويل مسكل لانه قال فالنار المخلدة هي حسبهم وكونها حسباءنع منضمش آحراليه وجوابه أنهاحسبهم في الابلام والانجاع ومعذلك فيضم اليه توع آخرز يادة في تعذيبهم (والثاني) أن المراد بقوله ولهم عدات مقيم العَدَّابِ العَاجِلِ الذي لاينغكون عنده وهو مايقاسونه من تعب انفاق والخوف من اطلاع الرسول على بواطنهم وما يحذرونه أبدا من أنواع الفضائح ثم قال كا دين من قبلكم واعلم أن همذا رجوع من الغيبة الى الحطاب وهدا الكاف للتشبيه وهو يحتمل وجوهما (الاول) قال الفراء فعلتم كافعال الذين من قبله كم والمعني أنه تعمالي شبه المنافقين بالكفارالذين كأنوا قبلهم في الامر بالمنكروالنهي عن المعروف وقبض الايدى عن الخيرات ثم انه المألى وصف أولئك الكفار بأنهم كانوا أشد قوة من هو لاء المنافقين

رأسه فقال عليه الصلاة والسلام هذا عملك قد أمرتك فلم تعطني فقبض علي

الصلاة والسلام فجاءبها الى أبى بكر رمنى الله عند فلم يقبلها وجاءبها الى عرر منى الله عند فى خلافته فلم يقبلها وهلك فى خلافة عثمان رضى الله عند وقيل نزلت فيدوفي سهل بن الحرث ﴿ ٦٩٢ ﴾ وجد بن قيس ومعتب بن قشير والاول هو

وأكسترأمولا وأولادا ثم استمتعوا مدة بالدنيا ثم هلكوا وبادوا وانقلبسوا الى العقاب الدائم وأنتم مع صنعفكم وقلة خيرات الدنيا عندكم أولى ان نكونوا كذاك ( والوجه الثاني) انه تعالى شبه المنافقين في عدولهم عن طاعة الله تعالى لاجل طلب لذات الدنيا بمن قبلهم من الكفارتم وصفهم تعالى بكثرة الاموال والاولادو بأنهم استنعوا بخلاقهم والخلاف النصيب وهوما خلق للانسان أي قدراه من خيركا قيل له قسم لانها قسم ونصيب لانه نصب أى ثبت فذكر تعالى أحم استمتعوا بخلاقهم وأنتم أيهما المنافقون استمنعتم بخلاقكم كمااستمنع أولئك بخلاقهم فانقيل ماالفائدة فيذكر الاستمناع بالخلاق فيحقأ الاولين مرة تمذكره في حق المنافقين انبا تمذكره في حق الاولين الله قلنا الفائدة فيه أنه تعالى ذمالاواين بالاستمتاع عاأوتوامن حظوظ الدنيا وحرمانهم عن سعادة الآخرة بسبب استغراقهم في نلك الحظوظ العاجلة فلما قررتعالى هذا الذم عادفشبه حال هؤلاء المنافقين يحالهم فيكون ذلك نهاية في البالغة ومثاله ان من أراد أن ينبه معض الطلة على قبي طله تقولله أنت مثل فرعون كان يقتل بغير جرم و يعذب من غيرموجب وأنت تفعل مثل مافعله و بالجلة فالكرير ههنا للمأكيد ولمامين تعالى مشابهة هؤلاء المنافقين لاولئك المتقامين فيطلب الدنياوفي الاعراض عن طلب الآخرة مين حصول المشابهة بين الغريقين في نكذيب الانبياء وفي المكرو الخديعة والغدر جم فقال وخضتم كالذي خاضوا قال الفراء يريد كغوضهم الذى خاضوا فالذى صفة مصدر محذ ، ف دل عليد الفعل تم قال تمال أوالك حيطت أعمالهم فيالدنيا والآخرة أي بطلت حسناتهم في الدنيا بسبب الموت والفقر والانتقال من العرالي الذل ومن القوة الى الضعف وفي الآخرة بسبب أعهم لايثابون بل يعاقبون اشد العقاب وأوائك هم الخاسرون حيث أتعبوا أنفسهم في الرد على الانداء والرسل فاوجدوا مند الافوات الحيرات في الدنيا والآخرة والاحصول العقاب في الدنيا والآخرة والمقصود انه تعالى لماشبد حال هؤالاء المنافقين باوشك الكفاربين انأوتك الكفار لم يحصل لهم الاحبوط الاعمال والاالحزى والحسارمع انهمكانوا أقوى من هو لاء المنافقين وأكثر أموالا وأولادا منهم فهوئلاء المنافقون المشاركون أمهم في هده الاعمال القبيحة أول أن يكونوا وافعين في عذاب الدنيا والأحرة محرومين من خيرات الدنيا والآخرة "قوله تعالى (ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم قوم نوح وعادو عودوقوم ابراهيم وأصحاب مدين والمؤتفكات أتتهم رسلهم بالبينات فاكان الله ليظلهم واكن كانواا نفسهم يَظْلُونَ) اعلم انه تعالى لماشبه المنافقين بالكمار المتقدمين في الرغبة في الدنيا وفي تكذيب الانبياء والمبالغة في ايذائهم بين انأولئك الكفار المتقدمين منهم فذكرهؤ لاءالطوائف الستة فأتولهم قوم نوح والله أهلكهم بالاغراق وثانيهم عادوالله تعالى أهلكهم بارسال الريح العقيم عليهم وثالثهم دود والله أهلكهم بارسال الصحة والصاعقة ورابعهم قوم ابراهيم أهلكهمالله نسلب النعمة عنهم وبماروى فىالاخبارانه تعالى سلط البعوضة

الاشهر(وهمممرمنون) إ جملة معترضة أيوهم قوم عادتهم الاعراض أوحاليــة أي تولوا باجرامهم وهم معرضون بقلو بهم (فاعقبهم) أى جدلالله عاقبة فعلهم ذلك ( نفاقا) راسخاً ( في قلو بهم الى بوم يلقونه) الى يوم موتهم الذي يلقون الله تعالى عنده أو يلقون فيد جزاء علهم وهو بومالقيامة وقيل فأورثهما البحل نفاقا متمكنا في قلوجم ولايلانمه قوله عزوجل (عااخلفواالله ماوعدوه) أي بسبب اخلافهم ماوعدوه تعالى من التصدق والصلاح (و عاكانوايكذبون) أى و يكونهم مستمر ين على الكدب فيجيم القالاتالتيمنجلتهاو ودهمالمذكور وتخصيص الكذب يه يؤدي الي تخلية الجمع بين سيغتى الماضي والمستقبسل عن المزية فان تسبب الاعقداب المذكرور بالاخلاف والكذب يقضى باسناده الى الله

كانت الفاء الدالة على الترتيب والتغريع منبئة عن ترتب اعقاب النفاق المخلد على أفعالهم المحكمة عنهم من المعاهدة بالنصد بق والمعاهدة أربح بالنسط بالنسط بالنسط بالنسط بالمنطق بالمعاهدة المعاهدة أربح بالمعاهدة المعاهدة المعاهد

مافى ذلك من الابهام تعيين ماهو المدارفي إذلك والله تعالى أعلوقري بتشديدالذال (ألم يعلوا) أى المنافقون أومن عاهدالله وقرئ بالتاء الفوقانية خطاماللمو منين فالهبرة على الاول للانكار والتوبيح والتهديد أى ألم يعلوا (أنالله يعلم سمرهم وتحواهم)اى ماأسروايه في أنفسهم وماتناجوابه فيابينهم من المطاعن وتسمية الصدقة جزية وغيرذلك مالاخيرفيه وسر تقديم السرعلي النجوى سيظهر في قوله سيمانه وستردون الى عللم الغيب والشهادة (وأنالله علام الغيوب) فلا يخني عليه شيءن الاشياءحتي اجترو اعلى ما اجتروا عليه من العظائم واظهار اسم الجلالة في الموقعين لالقاء الروعة وتربية المهابة وفي ايراد العلم المتعلق بسرهمونجواهربصيغة انفعل الدال على الحدوث والتجدد والعلالمتعلق بالغيوب الكتيرة الدائمة

على دماغ نمروذوخامسهم فومشعيب وهم أصحاب مدين ويقال انهم منولد مدين ابن ابراهيم والله تعالى أهلكهم بعداب يوم الظلة والمؤتمكات قوم لوط أهلكهم الله بأنجعل عالى أرضهم سافلها وأمطر عليهم الحيارة وقال الواحدى المؤتفكات جع مؤتفكة ومعنى الانتفاك في اللغة الانقلاب وتلك القرى ائتفكت بأهلها أي انقلبت فصارأعلاهاأسفلها يقال أفكة فانتفكأي فلبدفا نقلب وعلى هذاالنفسيرفالمو تفكات صغة القرى وقيل ائتفاكهن انقلابأ حوالهن من الخيرالي النمر واعلم انه تعالى قال في الآية الاولى ألم يأتهم نبأ الذين من قبلهم وذكره ولاء الطوائف السنة وانماقال ذلك لانه اتاهم نبأ هو لاء تارة بان سمعواهذه الاخبارمن الخلق وتارة لاجل ان بلاد هذه الطوائف وهي بلادالشام قريبة من بلاد العرب وقد بقبت آمارهم مشاهدة وقوله المهاتم وانكان في صقة الاستفهام الاان الرادهوالتقرير أي أتاهم نبأهو لا الاقوام ممقال أتتهم رسلهم وهوراجع الىكل هوالاء الطوائف ثم قال بالبينات أى بالمعجرات ولابد من اضمار في الكلام والتقدير فكذبوا فعجلالله هلاكهم ثم قال فما كانالله ليظلهم ولكن كانواأنفسهم يظلمون والمعنى ان العذاب ا ذى أوصله الله اليهم ما كان ظلما منالله لانهم استحقوه بسبب أفعالهم القبيحة ومبالغتهم في تكذيب أنبيائهم بلكانوا ظلواانفسهم قالت المعتز لقدات هذه الآية على انه تعالى لايصح منه فعل الغلم والالما حسن التمدح به وذلك دل على انه لايظلم البتة وذلك يدل على انه تعالى لا يخلق الكغر في الكافرتم يعذبه عليه ودل على انفاعل الطلم هو العبد وهوقوله ولكن كانوا أنفسهم يظلونوهذا الكلام قدمرذكره فيهذا الكتاب مراراخارجة عن الاحصاء \* قوله نعالى (والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولماء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عرالمنكر و يعيمون الصلاة و يو تون الزكاه و يطيعون الله ورسوله أو بُك سير جهم الله ان الله عزيز حكيم ) اعلماله تعالى لماباغ في وصف المنافقين بالاعمال الفاسدة والافعال الخيشة مرذكر عقيمه أنواع الوعبد في حقهم في الدنيا والآخرة ذكر بعده في هذه الآية كون المؤمنين موصوفين بصفات الخيروأعال البرعلى ضدصفات المنافقين ثم ذكر بعده في هذه الآية أنواع ماأعدالله لهم من الثواب الدائم والنعيم المقيم فأماصفات المؤمنين فهي قوله والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض فأن قيل ماالفألدة في انه تعالى قال في صفة المنافقين والمنافقون والمنافقات بعضهم من بعض وههنا قال في صفة المؤمنين والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياءبعض فلمذكرفي المنافقين لفظمن وفي المؤمنين لفظ أولياء قلناهوله في صغة المنافقين بمضهم من بعض يال على ان نفاق الاتباع كالامر المتفرععلى نفاق الاسلاف والامرفي نفسه كذلك لانتفاق الاتباع وكفرهم حصل بسبب التقليد لاولئك الاكا برو بسبب مقتضى الهوى والطبيعة والعادة أما الموافقة الحاصلة بين المؤمنين فانما حصلت لابسبب الميل والعادة بل بسبب المشاركة

بصيغة الاسم الدال على الدوام والمبالغة من الفخامة والجرالة

مالابخق وعلى الثانى لتقرير علم المو منين بذلك وتنبيههم على أنه تعالى مو اخذهم ومجازيهم بماعلم من أهم الذين الذين يطرون انصب أورفع على الذم و يجوز جره على البدلية من الضمير في المحدد ا

فى الاستدلال والتوفيق والهداية فلهذا السبب قال تعالى فى المنافة ين بعضهم من بعض وقال في المؤمنين بعضهم أولياء بعض واعلان الولاية ضدالعدواة وقدذكر نافيما تقدم ان الاصل في لفظ الولاية القرب ويتأكد ذلك بأن ضد الولاية هو العداوة ولفظ فالعداوة مأخوذة من عداالشي اذاجاوزعنه واعلمانه تعالى لماوصف المؤمنين بكون بعضهم أولياء بعض ذكر بعدهما يجرى مجرى التفسير والشرحله فقال بأمرون بالمعروف ويهونعن المنكرو يقيمون الصلاةو يوتون الزكاة و يطيعون الله ورسوله فذكر هذه الامورالخسة التيبها يتميز المؤمن من المنافق فالمنافق على ماوصفدالله تعالى في الآية المتقدمة يأمر بالمنكرو ينهى عنالمعروف والمؤمن بالضدمنه والمنافق لايقوم الىالصلاة الامعنوع من الكسل والمؤمن بالضدمنه والمنافق يبخل بالزكاة وسائرا اواجبات كإقال و تقبضون أيديهم والمؤمنون يؤتون الزكاة والمنافق اذاأمره الله ورسوله بالمسارعة الى الجهادفانه يتخلف ينفسه ويتبطغيره كاوصفه الله بذلك والمؤمنون بالضد مهم وهوالمراد في هذه الآية بقوله و يطيعون الله ورسوله ثم لماذكر صغات المؤمنين بين أنه كاوعد المنافقين الرجهام فقد وعدالمؤمنين الرحمة المستقبلة وهي ثواب الآخرة فلذلك قال أولئك سيرحهم اللهوذكر حرف السين في قوله سيرحهم الله للتوكيد والمبالغة كاتو كدالوعيد في قولك سأنتقم منك يومايعني انك لاتفوتني وان تباطأ ذلك ونظيره سيجعل لهمم الرحن وداولسوف يعطيكر بكفترضى سوف يوأتيهم أجورهم ثم قال ان الله عزيز حكيم وذلك يوجب المبالغة في الترغيب والترهيب لان العزيز هومن لايمنع من مراده في هباده من رحة أوعقو بة والحكيم هوالمدبر أمرعباده على مايقتضيه العدل والصواب "قوله تعالى (وعدالله المؤمنين والمؤمنات جنات تجرى من تحتم االأنم ارخالدين فيما ومساكن طيبة في جنّات عدن ورضوان من الله أكبرذلك هوالفوز العظيم) اعلمانه تعالى لماذكر الوعدفي الآية الاولى على سبيل الاجال ذكره في هذه الآية على سبيل التفصيل وذلك لانه تعالى وعد بالرحمة تم بين في هذه الآية ان تلك الرحة هي هذه الاشياء (فأوامها) قوله جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها والاقرب أن يقال انه تعالى أراد بها البساتين التي تتناولها المناظر لانه تعالىقال بعده ومساكن طيدة في جنات عدن والمعطوف بجسأن يكون مغاير اللمعطوف عليه فتكون مساكنتهم فيجنات عدن ومناظرهم الجنات التي هي البساتين فتكون فائدة وصفها بأنها عدن أنهاتجري مجري الدار التي يسكنها الانسان وأما الجنات الآخرةفهي جارية مجرى البساتين التيقديذ هبالانسان اليها لاجل النز ، وملاقاة الاحباب (وثانيها) قوله ومساكن طيبة في جنات عدن قد كثر كلام أصحاب الآمارق صفة جنات عدنقال الحسن سألت عران بن الحصين واباهر يرة عن فوله ومساكن طيبة فقالاعلى الخبيرسقطت سألنا الرسول صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقال صلى الله عليه وسلم هو قصرفي الجنة من اللو لو فيه سبعون دارا من ياقوتة حراء في كل

الميم وهي لغة أي بعيبون (المطوعين) أي المتطوعين المتبرعين (من المؤمنين) حال منالمطوعينوقولهتعالى (في الصدقات) متعلق میلزون\*روی**أ**نرسولالله صلى الله عليه وسلحث الناس على الصدقة فأتى عبدارحن بن عوف بأر بعين أوقبة من ذهبوقيلبار بعذالاني درهم وقال كان لى تمانية آلاف فأقرضت ربي أربعة وأمسكت لعيالي أر بعة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلميارك الله لك فيما أعطيت وفيما أمسكت فباركناه حتى صولحت تماضر رابعة نسائه عن ربع الثمن على ثمانين ألفا وتصدقعاصم نعدى بمائة وسق من تمروجاء أبوعقيل الانصاري بصاع من تمرفقال بت ليلتي أجر بالجرير على صاعين فتركت صاعا لعيالي وجثت بصاع فأحره رسول الله صبلي الله عليه وسلم أن ينثره على الصدقات فلزهم المنافقون افنيين عن صاعابي عقبل ولمكنه احب أن يذكر بنفسه ليعطى من الصدقات فنزلت (والذين لا يجدون الاجهدهم) عطف على المطوعين أى ويلزون الذين لا يجدون ﴿ ٦٩٥ ﴾ الاطافة مهروقرى بفتح الجيم وهومصدر جهد

في الامر إذا بالغ فيدوقيل هو بالضم الطاقة وبالفتح المشقة (فيسمخرون منهم ) عطف على بازون أى بهزون بهم والمراد بهم الغريق الاخير(سمخراللهمنهم) اخبار بمجازاته تعالى اياهم على ما فعلوامن السخريةوالتعبرعنها بذلك للمشاكلة (وليم) أى ابت لهر عذاب أليم)التنوينالتهويل والنغغيم وايراد الجلة اسميةللدلألةعلىالاستمرار (استغفرالهم أولاتستغفر لهم) اخبار باستواء الامرين الاستغفارلهم وتركدفي استصالة المغفرة وتصويره بصورة الامر للمالغة في بان استوائهما كأنه علسيد الصلاة والسلام أمر بامتحان الحال بأن يستغفرتارة ويتزك أخرى ليظهر له جلية الامركامرفي قوله عزو جل قل أنفقوا طوعا اوكرهالن يتقبل منكم (انتستغفرلمهم سبعين مرة فلن بغفرالله الهم) بان لاستحالة المفغرة بعدالمالغة في الاستغفار

دار سبعون بیتا من زمر ذة خضراء فی كل بیت سبعون سىر يراعلى كل سىر بر سبعون فراشا على كل فراش زوجة من الحور العين في كل بيت سبعون مائدة على كل مائدة سبعون لونا من الطعام وفي كل بيت سبعون وصيفة يعطي المؤمن من القوة في غداة واحدة ما يأتى على ذلك أجم وعن ابن عباس انهاد اراله التي لم ترهاعين ولم تخطر على قلب بشر وأقول لعل ابي عباس قال افها دارالمقر بين عندالله فانه كان أعلم بالله من أن يثبت له دارا وعن أبي هريرة رضي الله عنه قلت بارسول لله حدثني عن الجنة ما يناو ها فقال لينة من ذهب ولينة من فضة وملاطهاالمسك الاذفروتراج الزعفران وحصاؤها الدر والباقوت فيها النعيم بلا بؤس والخلود بلا موتلاتبلي ثيابه ولايفني شبابه وقال ان مسعود جنات عدن بطنان الجنة قال الازهرى بطنانها وسطها و بطنان الادوية المواضع التي يستنقع فيها ماء السيل واحدهابطن وقال عطاءعن اين عباسهي قصبة الجنة وشقفها عرش الرحن وهي المدينة التي فيها الرسل والانبيا والشهداء وأعد الهدي وسائرا لجنات حولها وفيها عين التسايم وفيهاقصور الدر والياقوت والذهب فتهبريح طيبة من تحت العرش فتدخل عليهم كشبسان المسك الا ذفر وقال عبدالله بن عمرو ان في الجنة قصرا بقال له عدن حوله البروج وله خسة آلاف بات على كل بالخسة آلاف حرة لايدخله الانبي أو صديق أو شهيد وأفول حاصل الكلام ان في جنات عدن قولان (أحدهما) انه اسم علم لموضع معين في الجنةوهذ الاخباروالآثارالتي نقلناها تقوى هذا القول قال صاحب الكشاف وعدن علم بدليل قوله جنات عدن التي وعد الرحن ( والقول الثاني) انه صفة للعنة قال الازهري العدن أخوذمن قولك عدن فلا بالمكان اذا أقاميه يعدن عدونا والعرب تقول تركت ابل بني فلان عوادن بكان كذاوهو أن تلزم الابل المكان فتألفه ولا تبرحه ومنه المعدن وهوالمكان الذي تخلق الجواهرفيه ومنيعها منه والقائلون بهذا الاشتقاق قالوا الجنات كلها جنات عدن ( والنوع الثالث)من المواعيدالتي ذكرهاالله تعالى في هذه الآية قوله ورصوان من الله أكبر والمعنى انرضوان الله أكبر من كل ماسلف ذكره واعلم ان هذاهو البرهان القاطع على انالسعادات الرومانية أشرف وأعلى من السعادات المعسمانية وذلك لانه اماأن يكون الابتهاج بكون مولاه راضيا عنه وأن تتوسل مذلك الرضاالي شي من اللذات الجسمانية أوليس الامر كذلك بل علم بكونه راضياعته يوجب الابتهاج والسعادة لذاته من غير أن يتوسل به الى مطلوب آخر وألاول باطل لان ما كان وسيلة الى الشيء لايكون أعلى حالا من ذلك المقصود فلوكان المقصود من رضوان الله أن يتوسل به الى اللذات التي أعدهاالله في الجنة من الاكل والشرب لكان الانتهاج بالرضوان ابتهاجا محصول الوسيلة ولكان الابتهاج بتلك اللذات ابتهاجا بالقصود وقدذ كرناان الابتهاج بالوسيلة لابد وأن يكون أقل حالا من الانتهاج بالمقصود فوجي أن بكون رضوان الله أقل حالا

اثر بيان الاستواء بينه و بين عدمه \* روى أن عبدالله بن عبدالله بن أبي

وكان من المخلصين سال رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرض أبيه ان يستغفرله ففعل عليه الصلاة والسلام فنزلت فقال عليه الصلاة والسلام محافظة على ما ﴿ ٦٩٦ ﴾ هوالاصل من أن مرا تب الاعداد حدود معينة يخالف

وأدون مرتبة من الفوز بالحنات والمساكن الطيبة لكن الامر ليس كذلك لانه تعالى نص على انالقوز بالرضوان اعلى وأعظم وأجل وأكبر وذلك دليل قاطع على ان السعادات الروحانية أكل وأشرف من السعادات الجسمانية واعم ان المذهب الصحيح الحق و جوب الاقرار جمامعا كما جمالله بينهما في هذمالاً يةولماذ كرتعالى هذمالامور الثلاثة قال ذلك هو الغوز العظيم وفيه وجهان ( الاول ) ان الانسان مخلوق من جوهر يناطيف علوى روحاني وكثيف سفلي جسماني وانتنهم اليهما حصول سعادة وشقاوة فاذا حصلت الخيرات الجسمانية وانضم البهاحصول السعادات الروحانية كانت الروح قائزة بالسعادات اللاثقة بها والجسد واصلا الى السعادات اللائقة به ولاشك انذلك هوالفوز العظيم ( الثاني ) انه تعالى بين في وصفه المنافقين انهم تشهبوا بالكفار الذين كانوا فبلهم في التنعم بالدنيا وطيباتها ممانه تعالى بين في هذه الآية وصف تواب المؤمنين مم قال ذلك هوالفوز العظيم والمعنى ان هذا هوالفو زالعظيم لامايطلبه المنافقون والكفار منالتنعم بطيبات الدنياوروى أنه تعالى يقول لاهل الجنَّة هل رضيتم فيقولون ومالنا لانرضى وقد أعطيتنا مالم تعط أحدا من خلفك فيقول أما أعطيكم أفضل من ذلك قالوا وأى شي أفضل من ذلك قال أحل عليكم رضواني فلا أسخط عليكم أبدا واعلاان دلالة هذا الحديث على انالسعادات الروحانية أفضل من الجسمانية كدلالة الآية وقد تقدم تقرير على الوجه الكامل \* قوله تعالى ( باأيها الني جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم ومأ واهم جهنم ويئس المصتر) واعلماناذ كرناأنه تعالى لماوصف المنافقين مالصغات الحبيثة وتوعدهم بأنواع العقاب وكانت عادة الله تعالى في هذا الكتاب الكريم جارية بذكرالوعدمع الوعيد لاجرمذ كرعقيبه وصف المؤمنين الصفات الشريفة الطاهرة الطيبة ووعدهم بالثواب الرفيع والدرجات العالية تمعادمرة أخرى الىشر حأحوال الكفار والمنافقين في هذه الآية ققال باأنها الذي حاهد الكفار والمنافقين وفي الآبة سؤال وهمو انالا ية تدل على و جوب مجاهدةالمنافقين وذلك غبرجائزفان المنافق هو الذي يستركفره وينكره بلسانه ومتي كان الامر كذلك لم يجرمحار بتمويجاهدته واعلم ان الناس ذكروا أقوالا بسبب هذا الاشكال ( فالقول الاول) انه الجهادمع الكفار وتغليظ القول مع المنافقين وهوقول الضحاك وهذا بعيد لانظاهر قوله جاهد الكفار والمنافقين يقتضي الامر بجهادهمامعاو كذاظاهر قوله واغلظ عليهم راجع الى الغر مقين (القول الثاني) انه تعالى لمابين للرسول صلى الله عليه وسلم بأن يحكم بالظاهر قال عليه السلام تحن تحكم بالظاهر والقوم كأنوا يظهرون الاسلام وينكرون الكفر فكانت الحاربة معهم غيرجائزة (والقول الثالث) وهوالصحيح ان الجهاد عبارة عن بذل الجهد وليس فى اللفظ مايدل على ان ذلك الجهاد بالسيف أو باللسان أو بطريق آخر فنقول ان الآية تدل على وجوب الجهاد مع الفريقين فأما كيفية تلك المجاهدة فلفظ الآية لامدل

حكم كل منهاحكم ما فوقها انالله قد رخص لى فسأز يدعلى السبعين فنزلت سواء عليهم أستغفرت الهم أملم تستغفر الهم لن يغفرالله الهم وقدشاع استعمال السبعة والسبعين والسعمائة في مطلق التكثيرلاشمال السبعة على جلة أقسام العدد فكأنها العدد يأسر وقيلهي كلاعداد لجعهامعانيها ولان السته أول عدد نام لتعادل أجزاما الصحيحة اذ نصفها ثلاثة وثلثها اثنان وسدسهاواحدوجلتها ستةوهىمع الواحدسبعة فكانت كأملة اذلام تبة يعد التمام الاالكمال ثم السبعون غاية الكمال أذ الآحادغاشهاالعشرات والسبعمائة غايةالغايات (ذلك) اشارة الى امتناع المغفرةلهم ولوبعدالمبالغة في الاستغفار أي ذلك الامتناع ليس لعدم الاعتدادباستغفارك بل (بأنهم)أى بسبب أنهم (كغروا بالله ورسوله) كفرامتجاوزاعن الحدكا

القوم الفاسقين) فأن الفسق في كل شي عبارة عن الترذوا الجهاوز عن حدود وأى لا بهذيهم هداية موصلة الى المقصد البتة لمخالفة ذاك المحكمة التي عليها يدور فلك النكوين ﴿ ٦٩٧ ﴾ والتشريع وأما البداية بمعنى الدلالة على ما يوصل

اليدفهي محققة لامحالة ولكنهم بسواختيارهم لم يقبلوها فوقعوا فيما وقعواوهوتذبيلمؤكد لماقبله من الحكم فأن مغفرة الكافرانماهي بالاقلاع عن الكفر والاقبال المالحق والمتهمك فمدالمطبوع عليه عوزل من ذلك وفيد تنبيدعلى عذرالني صلى الله عليه وسلم في استغفاره لهم وهو عدم يأسدمن اعانهم حيث لميعل أنهم مطبو عونعلى الغي والضلال اذالممنوع هوالاستغفار لهربعدتين حالهمكا سيتلى من قوله عزوجل ماكانلنى الآية (فرح المخلفون) أي الذين خلفهم الني صلى الله عليه وسلم بالاذن لهمفي القعود عنداستندانهم أوخلفهم الله تشبيطه الاهم لماعلم فيذلكمن الحكمة الحفيدأ وخلفهم كسلهم أو نفاقهم (عقدهم) متعلق بغر ح أى بفعودهم وتخلفهم عن الغزو (خلاف رسول الله ) أي خلفه

عليها بلانما يعرف من دليل آخر واذا ثبت هذا فقول دلت الدلائل المنفصلة على أن المجاهدةمع الكفار يحبأن تكون بالسيف ومع المنافقين باطهارا لحجة تارة و بتزك الرفق ثانياو بالانتهار الثاقال عبدالله في قوله جاهد الكفار والمنافقين قال تارة باليدو تارة باللسان فن لم يستطع فليكشر في وجهه فن لم يستطع فبالقلب وحل الحسن جهاد المنافقين على اقامة الحدودعليهم اذاتماطوا أسبابها قال القاضي وهذا ليس بشئ لان اقامة الحد واجبدعلى من ايس عنافق فلا يكون لهذا تعلق بالنفاق ممقال واعاقال الحسن ذلك لاحد أمرين امالانكل فاسق منافق وأمالاجل ان الغالب ممن يقام عليه الحدفي زمن الرسول عليه السلام كانوامنا فقين الخقوله تعالى ( يحلفون بالله ماقالوا ولقد قالوا كلة الكفرو كفروا بعداسلامهم وهموا بمالم ينالوا ومانقموا الاأن أغناهم الله ورسوله من فضله فان يتو بوا مِلُ خيرالهم وان يتولوا يعذبهم الله عذا باأليا في الدنيا والاخرة ومالهم في الارض من ولى ولانصير) اعلم ان هذه الآية تدل على ان أقواما من المنافقين قالواكل ات فاسدة ثم لماقبل لهم انكم ذكرتم هذه الكلمات خافواوحلفوا أنهم ماقالواوالمفسرون ذكروافي أسباب النزول وجوها (الاول) روى انالني صلى الله عليه وسلم أمَّام في غروة تبوك شهرين يعزل عليه القرآن ويعيب المنافقين المتخلفين فقال الجلاس بن سويدوالله لأنكان ما يقوله مجمدفي اخواننا الذين خلفناهم في المدينة حقامعانهم أشرافنافنحن شرمن الحمير فقال عامر بن قيس الانصاري للجلاس أجل والله ان محدًا صادق وأنت شرمن الحارو بلغ ذلك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستحضر الجلاس فحلف بالله أنه ماقال فرفع عامر يده وقال اللهم أنزل على عبدك ونبيك تصديق الصادق و تكذيب الكاذب فنزلت هذه الآية فقال الجلاس لقدذ كرالله التوية في هذه الآية ولقد قلت هذا الكلام وصدق عامرفتاب الجلاس وحسنت تو بته (الثاني) روى أنها نزلت في عبدالله بن ابي لماقال لئن رجعناالى المدينة أيخرجن الاعزمنها الاذل وأراديه الرسول صلى الله عليه وسلم فسمع زيد ا بن أرفم ذلك و بلغه الى الرسول فهم عمر بقتل عبد الله بن أبي فجاء عبد الله وحلف أنه لم يقل فنزلت هذه الآية (الثالث) روى قنادة انرجلين اقتتلا أحدهما من جهينة والآخر من غفار فغلهر الغفاري على الجهيني فنادي عبدالله ن أبي بابني الاوس انصروا أخاكم والله مامثلنا ومثل مجمدالاكاقيل سمنكابك يأكلك فذكر وه للرسول عليه السلام فانكر عبدالله و جعل يحلف قال القاضي يبعد أن يكون المراد من الآية هذه الوقائع وذلك لان قوله يحلفون بالله ماقالواولف ما قالواكلة الكفر الى آخر الآية كلهاصيغ الحبموع وحل صيغة الحبم على الواحد خلاف الاصل فانقيل لعل ذلك الواحدقال فيمحفل ورضى به الباقون قلناهذا ايضاخلاف الغلاهرلان اسناد القول الى من سمعه و رضى به خلاف الاصل ثم قال بل الاولى ان تحمل هذه الآية على ماروى انالمنسافقين هموا بقتله عند رجوعه من بوك وهم خمسة عشرتعساهدوا أن يدفعوه

و بعدخروجه حيث خرج ولم يخرجوا ﴿ ٨٨ ﴾ ع يقال أقام خلاف الحي أى بعدهم ظعنوا ولم يظعن و بق يدن

قراءة من قرأ خلف رسول الله فانتصابه على أنه ظرف لقد دهم اذلا فائدة في تقييد فرحهم بذلك وقيل هو بمعنى المخالفة و يعضده قراءة من قرأ خلف رسول الله بضم ﴿ ٦١٨ ﴾ الخاء فانتصابه على انه مفعول له والعامل اما فرح أي

عن راحلت الى الوادى اذاتستم العقبة بالميل وكانعسار بنياسر آخذابالخطام على راحلته وحذيفة خلفها يسوقها فسمع حذيفة وفع أخفاف الابل وقعقعة السلاح فالتفت فاذاقوم متلئمون فق الهاليكم اليكم باأعداءالله فهر بواوالظاهرانهم لمااجتمعوا لذلك الغرض فقدطعنوافي بموته ونسبوه الى الكذب والتصنع في ادعاء الرسالة وذلك هو قولكلة الكفروهذا القول اختياران جاجفأماقوله وكفروا بعداسلامهم فلقائل أن يقول أنهم ماأسلوا فكيف يليق مجم هذا الكلام والجواب من وجهين (الاول) المراد من الاسلام السلم الذي هو قيض الحرب لأعهم لما نافقوا فقد أظهر وا الاسلام وجنحوا البدفاذاجاهروابالحرب وجب حرجهم(والثاني) أنهم أظهروا الكفر بعد أن أظهر وا الاسلام وأماقوله وهموا بمالم ينالوا المراد اطباقهم على الفتك بالرسول والله تعالى أخبر الرسول عليه السلام بذلك حتى احتر زعنهم ولم يصلوا الى مقصودهم وأما قوله وما نقموا الأأنأغناهمالله و رسوله من فضله ففيه بحثان ( الاول ) ان في هذا الفضل وجهين (الاول) أن هؤلاء المنافقين كانواقبل قد ومالنبي صلى الله عليه وسلم المدينة في ضنك من العسش لابركبون الخيل ولانجوزون الغنيمة وبعدقدومه أخذوا الغنائم وفاز وابالاموال و وجدوا الدولة وذلك يو جب عليهم أن يكونوا عبين له عجتهدين في بذل النفس والمال لاجله (والثاني)روى أنه قتل للجلاس مولى فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بديته اثني عشر ألفافا ستغنى (البحث الثاني) ان قوله وما نقموا الأأن أغناهم الله ورسوله تنبيه على انه لىسھناڭ شئ بنقمون منه وهداكفول الشاعر

> مانقموا من بنى أمية الا الله أنهم محلمونان غضبوا وكفول النايغة

ولاعيب فيهم غيرأن سيوفهم هج بهن فلول من قراع الكتائب

أى ليس فبه عبب عمال تعالى فان يتو بوايك خيرالهم والمراداستعطاف قلو بهم بعد ما صدرت الجناية العظيمة عنهم وليس في الفلاه الاافهمان تابوا فازوابا لحيرة أماافهم تابوا فليس في الآية وقدة كرناما قالوه في تو به الجلاس مم قال وان يتولوا أى عن التو به يعذبهم الله عندابا أليا في الدنيا والآخرة أما عنداب الآخرة فعلوم وأما العذاب في الدنيا فقيل المرادبه أنه لما ظهر كفرهم بين الناس صاروا مثل الهل الحرب فيحل قتالهم وقتلهم وسبى الولادهم وأز واجهم واغتنام الموالهم وقيل بما ينالهم عندالموت ومعاينة ملائكة العذاب وقيل المراد عذاب القبر ومالهم في الارض من ولي ولانصير يعني ان عذاب الله المناحق لم ينفعه ولي ولانصير هو وله تعالى (ومنهم من عاهدا لله التنامن فضله لنصد فن الدكون من الصالحين فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون فأعقبهم نفاقا في قلوبهم الى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه و بما كانوا يكذبون الم يعلوا اثن الله يعلم سرهم و نجواهم وأن الله علام الفيوب) اعلم ان هذه السورة أكثرها في شرح أحوال المسرهم و نجواهم وأن الله علام الفيوب) اعلم ان هذه السورة أكثرها في شرح أحوال المسرهم و نجواهم وأن الله علام الفيوب) اعلم ان هذه السورة أكثرها في شرح أحوال المسره و نجواهم وأن الله علام الفيوب) اعلم ان هذه السورة أكثرها في شرح أحوال المورة أكثرها في شروي و كلام المورة أكثرها في شرح الموال المورة أكثرها في شرح المورة المورة المورة أكثرها في شرح المورة المورة

رحوا لاجلمخالفته عليه الصلاة والسلام بالقعود وامامقعدهمأى فرحوا بقعودهم لاجل مخالفته عليه الصلاة والسلام اوعلى أنه حال والعامل أحدالمذكورين أي فرحوامخالفينله عليه الصلاة والسلام بالقعود أوفر حوابالقعود مخالفين لهعليه الصلاة والسلام (وكرهواان بجاهدوا باموالهموا نفسهمني سبيل الله) لاا شار اللدعة والخفض على طاعة الله تعالى فقطبل معمافي قلوبهم من الكفر والنفاق فانايثارا حد الامرين قديتحقق بأدنى رجان مند من غيران سلغالآ خرمرتبة الكراهية وانماأ وثرماعليه النظم الكريم على أن سال وكرهوا أنيخرجوا الىالغمزوا يذانا يأن الجهادفي سبيل اللهمع كونهمن أجل الرغائب واشرف المطالب التي بجب ائن سنافس فيها المتنافسون قدكرهوه كافرحوابأ قبح القبائح الذىهوالقعودخلاف

لهم على التخلف والقعود وتواصيا فيمايينهم بالشر والفساد أوللو منين تثبيطا لهم عن الجهاد ونهيا عن المروف واظهارالبعض العلل الداعية لهم الى ﴿ ٢٩٩ ﴾ مافرحوا به من القُعُود فقد جعوا ثلاث خلال من خصال

الكفروالضلالالفرح بالقعود وكراهية الجهاد ونهى الغميرعن ذلك (لاتنفروا فيالحر )فانه لايستطاع شدته (قل) ردا عليهم وتجهيلا لهم (نارجهم) التي ستدخلونها بما فعلتم (أشدحرا) بماتحذرون منالحرالمعهودوتحذرون الناس مند فالكم لأتحذرونها وتعرضون أنفسكم لها بإيثارالقعود على النفير ( لوكانوا يفقهون ) اعتراض تذيلي منجهتد سحانه وتعالى غيرداخل يحت القول المأمور مهمؤكد لمضمونه وجوادلواما مقدرأى لوكانوا غفهون أنها كذلك أوكيف هي أوأنما لهم الها لما فعلوا ما فعلسوا أو لأثروا بهدنا الالزام واما غيرمنوي على أن لولمجرد التمنى المنبئ عن امتناع تحقق مدخولها أي لوكانوا من أهل الفطانة والفقة كما في أقوله عروجل قل انظروا ماذافي السموات والارض ومأتغني الاكات والنذر عنقوم لايومنون ( فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيرا ) اخبار عن عاجل أمرهم وآجله من الضحك

المنافقين ولاشك انهماقسام وأصناف فلهذا السببيذ كرهم على النفصيل فيقول ومهم الذين يؤذون الني ومنهممن يلزك في الصدقات ومنهم من يقول الذن لي ولاتفتني ومنهم من عاهدالله اثن أتانامن فضله قال ابن عباس رضى الله عنهما ان حاطب ن أبي بلتعة أبطأ عندماله بالشأم فلحقد شدة فحلف بالله وهوواقف ببعض مجالس الانصارلئن آتا نامن فضله لا صدقن ولا ودين منه حقالله الى آخر الآية والمشهور في سبب نزول هذه الآية ان تعلبة بن حاطب قال يارسول الله ادع الله أن يرزقني مالا فقال عليه السلام بالملبة قليل تؤدى شكره خير من كمثير لاتطيقه فراجعه وقال والذى بعثك بالحق لتن رزقني الله مالا لاعطين كارذى حق حقه فدعاله فأتخذ غمافتمت كاغو الدودحتي ضاقت بهاالمدسة فنزل واديابها فجعل يصلى الظهر والعصر ويترك ماسواهما ثمنمت وكنرت حتى ترك الصلوات الاالجمعة نمترك الجعمة وطفق تلقي الركبان يسأل عن الاخبار وسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه فاخبر بخبره فقال ياو يح معلبة فنزل قوله خدمن أموالهم صدقة فبعث اليدرجلين وقال مراشعلية فخذا صدقاته فعندذلك قال الهما ماهذه الاجزية أوأخت الجزية فلميدفع الصدقة فأنزل الله تعالى ومنهم من عاهدالله فقيل له قدأ نزل فيك كذاو كذا فأتى الرسول عليه السلام وسأله أريقبل صدقته فقال ان الله منعني من قبول ذلك فجعل يحثى التراب على رأسه فقال عليه الصلاة والسلام قدقلت لك فاأطمتني فرجع الى منزله وقبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم أتى أمابكر بصدقته فلم يقبلها اقتداء بالرسول عليه السلام مملم بقبلها عراقتداء بأبى بكرمملم يقبلها عثمان وهلك تعلبة في خلافة عثمان فان قبل ان الله تعالى أمر ، باخراج الصدقة فلكيف يجوز من الرسول عليه السلام أن لا يقبلها منه قلنالا يبعدأن يقال انه تعالى منع الرسول عليه السلام عن قبول الصدقة منه على سبيل الاهانة له ليعتبرغيره به فلا يمتنع على أد آء الصدقات ولا يبعد أيضاا به انما أتى بنلك الصدقة على وجه الرياء لاهلي وجه الاخلاص واعلمالله الرسول عليه السلام ذنك فلم يقبل المث الصدقة لهذا السبب ويحتمل أيضا أنه تعالى لماقال خدمن أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وكانهذاالمقصود غيرماصل في نعلبة مع نفاقه فلهذا السبب امتنع رسول الله عليه السلام من أخد تلك الصدقة والله أعلم ( المسئلة النانية ) ظاهر الا يقيدل على ان بعض المنافقين عاهدالله فيأنه لوآ تاه مالالصرف بمنه الى مصارف الخيرات مانه تعالى آناه المال وذلا الانسانماوفي مذلك المهدوه هناسؤالات (الاول) المنافق كافروالكافر كيف عكنه أن يعاهدالله تعالى والجواب المنافق قديكون عارفا بالله الاأنه كان منكر النبوة محدعليه السلام فلكونه عارفابالله يمكنه أن يعاهدالله وللكونه منكرا لنبوة مجد عليه الصلاة والسلام كانكافر اوكيف لاأقوال ذلك وأكثرهذا العالم مقرون بوجودااصانع القادرو يقلني اسناف الكفارمن ينكره والكل معترفون بأنه تعالى هوالذي يفتح على الاذسان أبواب الخيرات ويعلون انه يمكن التقرب اليه بالطاعات وأعال البر والاحسان الى الخلق فهذه

القليل والبكاء الطويل المؤدى اليد أغالهم السيئة التي منجلتها ماذكر من الفرح والفاء لسببية ماسبق للاخبار عاذكر من الضحك والبكاء لالنفسهما اذلا يتصور السببية ﴿ ٧٠٠ ﴾ في الاول أصلا وقليلا وكثيرا منصوبان

امورمتفق عليهابين الاكثرين وأيضا فلعله حين عاهدالله تعالى بهذا العهدكان مسلما مملا بخل بالمال ولم يف بالعهد صارمنا فقاو لفظ الاية مشعر عاذ كرناه حيث قال فاعقبهم نفأها ( السؤال الثاني ) هل من شرط هذه المعاهدة أن يحصل التلفظ بها باللسان أولاحاجة الى التلفظ حتى لونواه بقلبه دخل تحتهده المعاهدة (الجواب) منهم من قال كل ماذكره باللسان أولم يذكره ولكن نواه بقلبه فهوداخل في هذا العهديروي عن المعتمر بن سليمان قال اصابتنار يحشديدة في البحر فنذر قوم منا أنواعا من النذور ونويت أناشيتا وما تكلمت به فلاقدمت البصرة سألت أبى فقال يابني ف به وقال أصحاب هذا القول ان قوله ومنهم من عاهدالله كان شيئًا نووه في أنفسهم ألاترى انه تعالى قال الم يعلموا أناهة يعلم سيرهم ونجواهم وقال المحققون هذه المعاهدة مقيدة بمااذا حصل التلفظ بهابالسان والدليل عليدقوله عليدالسلام ازالله عفاهنأمتي ماحدثت بهنفوسها واريتلفظوا به أولفظ هذا معناه وأيضافهوله تعالى ومنهم من عاهدالله لئنآ تامامن فضله لنصدقن اخبار عن نكلمد بهذاالقول وظاهره مشعر بالقول باللسان ( السو ال الثالث ) قوله لنصدقن المرادمنداخراج مال ممان اخراج المال على قسمين قديكون واجبا وقديكون غيرواجب والواجب قسمان قسم وجب بالزام السرع ابتداء كاخراج الزكاة الواجبة واخراج النفقات الواجبة وفسم لم يجب الااذا التزمه العبدمن هندنفسه مثل النذور اذا عرفت هذه الاقسام الثلاثة فقوله لنصدقن هل يتناول الاقسام الثلاثه أوليس الامر كدلك (والجواب) قلنااما الصدقات التي لانكون واجبة فعير داخله تحت هذه الآية والدليل عليه انه تعالى وصفه بقوله بخلوا به والبخل في عرف السر ع عبارة عن منع الواجب وأيضا انه تعالى ذمهم بهذا الترك وتارك المندوب لايستحق الدم وأما القسمان الباقيان فالذي يجب بالزام النسرع داخل تحت الآية لامحالة وهومثل الزكوات والمال الدي يحتاج الى انفاقه في طريق الحج والغزو والمال الذي يحتاج اليه في النعقات الواجبة بتي أن يقال هل تدل هذه الآية على ان ذلك القائل كان قد النزم اخراج مال على سبيل النذورو الاظهر اناللفظ لايدل عليه لان المذكور في اللفظ ليس الاقوله لئن آتا نامن فضله لنصدق وهذا لايشعر بالنذرلان الرجل قديعاهدر بهف ان يقوم بما يلزمه من الانفاقات الواجبة انوسع الله عليه فدل هداعلى ان الذي لزمهم انمالزمهم بسبب هذا الالترام والزكاة لانلزم بسبب هذا الالتزام واعاتلزم بسبب ملك النصاب وحولان الحول قلنا قوله لنصدقن لايوجب انهم بغعلون ذلك على الغور لانهذا اخبارعن إيقاع هذا الفعل في المستقبل وهذا القدر لايوجب الغور فحانهم قالوالنصدقن في وقت كاقالوا وانكون من الصالحين أى في أوقات لزوم الصلاة فغرج من التقدير الذي ذكرناه ان الداخل تحت هذا العهدا خراج الاموال التي بجب اخراجها بمقتضى الزام الشرع ابتداء ويتأكد ذلك بماروينا ان هذه الا يقايما نزلت فى حق من امتنع من اداء الزكاة فكائنه تعالى بين من حال هولاء المنافقين انهم كما

على المصدرية او الظرفية اى منعكا قلدلا وبكاء كثيرا اأوزمأنا قليسلا وزمانا كشرا واخراجه فيصورة الإمرالدلالة على تحتم وقوع المخبر به فان أمر الآمر المطاع مالا كاديتخلف عندالأمور مه خدلا أن المقصود أفادته فيالاول هسو وصفالقلة فقطوفي الثانى وصف الكثرة مع الموصوف \* يروى أن أمحلالنفاق بكونفي النارعر الدنيالا يرقألهم دمعولايكنحلون خوم ويجوز ان يكون الضعك كنابةعن الفرح والبكاء عنالغموا أنكون القلة عبارةعن العدموالكثرة عن الدوام (جزاء بما كانوا يكسبون) من فنون المعاصي والجمعيين صيغتى الماضي والمستقبل للدلالة على الاستمرار البجــددي ماداموفي الدنياوجزاء مفعولاله للفعل الثانى أى ليكوا جزاءا ومصدرحذف ناصبه ائی یجزون عا ذكر من البكاء الكثير

جزاءً بما كسبوا من المُعاصى المذكورة (فان رجعك الله ) الفاء لتفريع الامر الآتى ﴿ ينافقون ﴾ على مابين من امرهم والفعل من الرجع

المتعدى ذون الرجوع اللازم أى فانردك الله تعالى ( الى طائغة منهم ) أى الى المنسافقين من المتخلفين في المدينة فان تخلف بعضهم انماكان احذر عائق مع ﴿ ٧٠١ ﴾ الاسلام او الى من بقي من المنافقين المتخلفين بان ذهب

إبعضهم بالموت أوبالغيبة عن البلدأو بأنلم يستأذن البعض عن قتادة أنهم كانوا اثنىعشىر رجلا قيل فيهم ماقبل (فاستأذنول الغروج) معك اليغيزوة أخرى بعدغزوتك هذه (فقل) اخراجالهم عن ديوان الغزاة وابعادا لحلهم عن محفل صحبتك (ان تخرجوا معيابدا ولن تقاتلوا معى عدوا) من الاعداء وهواخبار فيمعني النهبي للمبالغة وقدوقع كذلك (انكم) تعليل لماسلف أي لانكم (رضبتم بالقعود)أي عن الغزو وفرحتم بذلك (أول مرة) هي غزوة تبوك (فاقعدوا) الفاء الفريع الامر بالقعود بطريق العقوية على ماصدرعنهمنالرضا بالقعود أى اذرضيتم بالقعودأول مرة فاقعدوا من بعد (مع الخاافين) أي المتخلفين الذي ديدنهم القعودوالتخلف دائما وقرئ الحافين على القصر فكان محو أساميهم مندفتر

ينافقون الرسول والمؤمنسين فكذلك ينافقون رجهم فيمايعاهدونه عليهولايقومون با يقواون والغرض منه المبالغة في وصفهم بالمفاق وأكثرهذه الفصول من كلام القاضي (السؤال الرابع) ما المراد من الفضل في قوله لأن آتانا من فضله (والجواب) المرادايتاء المال بأى طريق كان سواء كان بطريق التجارة أو بطريق الاستنتاج أو بغيرهما (السوال الخامس)كيف اشتقاق لنتصدفن الجواب قال الزجاج الاسل لنتصدقن ولكن الناءأ دغت في الصاداقر بها منها قال الليت المصدق المعطى والمتصدق السائل قال الاصمعي والفراء هذاخطأ فالمنصدق هوالمعطى قال تعالى وتصدق عليناان الله يجزى المنصدقين (السؤال السادس) ماالم ادمن قوله ولنكونن من الصالحين (الجواب) الصالح ضداالمفسد والمفسد عبارة عن الذي بخل عايلزمه في الكليف فوج أن يكون الصالح عبارة عايقوم عايلزمه فىالتكليف قال ا ين عباس رضى الله عنهما كان نعلبة قدعاهدالله تعالى لئن فتح الله عليه أيواب الخير ليصدقن وليحجن واقول التقييد لادليل عليه بلقوله لنصدقن آشارة الى اخراج الزكاة الواجبة وقوله ولنكونن من الصالحين اشارة الى اخراج كل مال يجب اخراجه على الاطلاق تمقال تعالى فلاآ باهم من فضله بخلوايه وتولوا وهممرضون وهذا يدل على انه تعالى وصفهم بصفات ثلاثة (الصفة الاولى ) المخلوه و عبارة عن منع الحق ( والصغة الثانية ) النولى عن العهد ( والصغة الثائة ) الاعراض عن تكاليف الله وأوامره نمقال تعالى فاعقبهم نفاقا في قلو بهم الى يوم يلقونه وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) قوله فاعقبهم نفاقا فعل ولابد من اسناده الى شي تقدم ذكره والدي تقدم ذكره هو الله جل ذكره والمعاهدة والتصدق والصلاح والبخل والتولى والاعراض ولايجوز اسناداعقاب النغاق الىالمعاهدة أوالتصدق أوالصلاح لانهذما ثلاثه أعمال الخيرفلا يجوزجعلها مؤثرة فيحصول النغاق ولايجوز اسناد هذا الاعقاب الىالبخل والتولى والاعراض لانحاصل هذه النلاثة كونه تاركالاداء الواجب أوذلك لايكن جعله مؤثرا فحصول النغاق في القلب لانذلك النغاق عبارة عن الكفر وهو جهل وترك بعض الواجب لايجوز أن يكون مؤثرا في حصول الجهل في القلب أما اولا فلان ترك الواجب عدموالجهل وجودوالعدم لايكون وثرافي الوجود (وأماثانيا) فلان هذا البخل والنولي والاعراض قديوجدفى حتى كشيرمن الغساق معانه لا يحصل معدا غفاق (وأماثاننا) فلان هذاالترك اوأوجب حصول الكغر فى القلب لاوجبه سواءكان هذا التركجائزا سرعاأو كانمحرماشرعالانسبب اختلاف الاحكام النسرعية لايخرج المؤثرعن كونه مؤثرا (وأما رابعا ) فلانه تعالىقال بعد هذه الآية بمأخلفوا الله ماوعدوه و بماكانوا يكذبون فلوكان فعلى الاعقاب مسندا الى البخل والتولى والاعراض لصار تقديرالآية فاعتبهم بخلهم واعراضهم وتوابهم نفاقا فىقلو بهم بمأخلفوااللهماوعدوه وبماكانوا يكذبون وذلك لايجوز لانه فرق بين التولى وحصول النفاق فيالقلب بسبب النولى ومعلوم أنه

المجاهدين ولزهم في قرن الخالفين عقو بة لهم أي عقو بة وتذكير اسم التفضيل المضاف الى المؤنث هو

الاكثر الدائر على الالسنة فانك لاتكاد تسمع قائلاً يقول هي كبرى أمرأة أوأولى مرة (ولانصل على أحد منهممات) صفسة لاحد وانماجي بصيغة الماضي ﴿ ٧٠٢ ﴾ تنبيها على تحقق الوقوع لامحسالة (أبدا)

متعلق بالنهى أى لاتدع ولاتسمتغفرلهم أمدا (ولاتقم على قبره) أي لاتفف عليسمللدفن أوللزيارة والدعاء # روىأنهعليه الصلاة والسلام كأن يقوم على قبورالمنافقين ويدعولهم فلامرض رأس النفاق عبدالله في أبي اف سلول بعث الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليأتيه فلادخل عليد قال عليه السلام أهلكك حب اليهودفقال يارسولاسه بعثت اليك لتستغفرني لالتؤنبني وسألهأن يكفنه في شعاره الذي يلي جلده و يصل عليم فلامات دعاه النه وكان مؤمنا صالحا فأحانه عليه السلام تسليةله ومراعاة لجانبه وأرسل اليه قيصه فكفن فيه فلاهمهااصلاة أوصلي نزلت#وعنعررضيالله عندائه قاللاهك عبدالله بناأ بى ووضعناه ليصلى عليه قام رسول الله صلى الله عليــه وسلم فقلت ا'تصــلی علی

عدوالله القسائل بوم

كلام باطل فثبت بهذه الوجوه أنه لا يجوز اسناد هذا الاعقاب الى شي من الاشياء التقدم ذكرها الاالى الله سبحانه فوجب اسناده اليه فصار المعنى انه تعالى هوالذى يعقب النفاق في قلو بهم وذلك يمل على ان خالق الكفر في القلوب هوا لله تعالى وهذا هوالذى قال الزجاج ان معناه انهم لماضلوا في الماضى فهو آعالى أصلهم عن الدين في المستقبل والذى يو كدالقول بأن قوله فأعقبهم نفاقا مسندال الله جل ذكره انه قال الى يوم يلقونه والضمير في قوله تعالى يلقونه عائد الى الله تعالى فكان الاولى أن يكون قوله فأعقبهم مسندا الى الله تعالى قال القساضى المراد من قوله فاعقبهم نفاقا في قلوبهم أى فاعقبهم العقوية على النفاق وتلك العقوية هى حدوث الغم في قلوبهم وصنيق الصدر وما ينالهم من الذل والذم و يدوم ذلك بهم الى الا خرة قلنا هذا بعيد لا نه عدول عن الغلاهم مدلائل فان ذكر ان الدلائل العقلية دلت على ان الله تعالى لا يخلق الكفر قابلنا دلائلهم بدلائل عقلية لووضعت على الجبال الراسيات لاندكت (المشلة الثانية) قال الليث يقال أعقبت فلانا ندامة اذا صيرت عاقبة أمر ، ذلك قال الهذلى

أودى بني وأعقبوني حسرة \* بعد الرقاد وعبرة لاتقلع

ويقال أكل فلان أكلة أعقبته سقما وأعقبه الله خيرا وحاصل الكلام فيدأنه اذاحصل المني عقيب شي آخر يقال أعقبه الله (المسئلة الثالثة) ظاهر هذه الآية يدل على ان نقض العهد وخلف الوعد يورث النفاق فيجب على المسلم أن يبالغ في الاحترازع: مفاذاعاهد الله في أمر فليجتهد به في الوفاء ومذهب الحسن البصرى رحه الله أنه يوجب النفاق لامحالة وتمسك فيه بهذه الآية و بقوله عليه السلام ثلاث من كن فيه فهومنا فق وان صلى وصام وزعم أنه مؤمن اذاحدث كذب واذاوعد اخلف واذاائتن خان وعن النبي عليمه السسلام تقبلوالى ستا أتقبل لكم الجنف اذاحدثتم فلاتكذبوا واذاوعدتم فلاتخلفوا واذاائتتم فلانخونواو كفواأبصاركموأ يدبكم وفروجكمأ بصاركمعن الحيانة وأيديكمعن السرقة وفروجكم عن الزاقال عطاء بن أبى رباح حدثني جابر بن عبدالله أنه صلى الله عليه وسلماناذكر قوله ثلانمن كن فيه فهومنافق في المنافقين خاصة الذين حدثوا النبي صلى الله عليه وسلفكذ يوه وائتهم على سره فخانوه ووعدوا أن يخرجوا معد فاخلفوه ونقلأن عرو بنعبد فسرالجديث فقال اذاحدث عن الله كذب عليه وعلى دينه ورسوله واذاوعد أخلف كإذكره فين عاهدالله واذاتمن على دين الله خان في السرفكان قلبه على خلاف لسانه ونقل انواصل بن عطاءقال أتى الحسن رجل فقال له ان أولاد يعقوب حدثوه في قواهم أكله الدنبوكذبوه ووعدوه في قولهم واناله لحافظون فاخلفوه وانتهم أبوهم على يوسف فغانوه فهل تحكم بكونهم منافقين فتوقف الحسن رحم الله (المسئلة الرابعة) الى يوم يلقونه يدل على ان ذلك المعاهد مات منافقا وهذا الخبروقع مخبره مطابقاله فأنه روى ان تعلية أتى النبي صلى الله عليه وسلم بصدقته فقال ان الله تعالى منعنى أن أقبل صدقتك

لحبيثة فتبسم عليسه 🔸 و بتى 🦫

كذاكذا وكذا والقائل يوم كذاكذا وكذا وعسددت أيامه الخبيثة فتبسم عليسه السلام وصلى عليه ثم مشى معه وقام على حفرته حتى دفن فوالله مالبث الايسيرا حتى نزل ولانصل الخ فاصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ذلك على منافق ولاقام على قبره وانمالم نه عن التكفين ﴿ ٧٠٣ ﴾ بقميصه صلى الله عليه وسلم لان الصنة بالقميص

كانت مظنة الاخلال بالكرم على أنه كان مكافاة لقميصد الذي كان ألبسه العباس رمنى الله تعالى عند حين أسر ببدروالخبر مشهور (انهم كفروابالله ورسوله )تعلیل للنهی على معنى أن الاستغفار لليت والوقوف على قبره انمابكون لاستصلاحه وذلك مستحيل في حقهم لانهماسترواعلى الكفر بالله ورسوله مدة حياتهم (وماتواوهم فاسقون) أي متردون فيالمكفر خارجون عن حدوده كابين من معنى الفسق ( ولاتعجبك أموا لههم وأولادهم) تكريرلماسبق وتقر ولمضمونها لاخبار بوقوعه وبجوزأن يكون هذا في حق فريق غىر الفريق الاول وتقديم الاموال في أمثال هذه المواقع على الاولاد مع كونهم أعر منها اما لعموم مساس الحاجة اليها بحسب الداتو بحسب الافراد والاوقات فانهامالامد منه لكل أحدمن الآباء والامهات والاولاد

وبتي على تلك الحالة وماقبل صدقته أحدحتي مات فدل على ان مخبر هذا الحبروقع موافقا فكان اخبارا عن الغيب فكان معجزا (المسئلة الخامسة) قال الجبائي ان المشمهة تمسكوا فى اثبات رؤية الله تعالى بقوله تحيتهم يوم بلغونه سلام قال واللقاء ليس عبارة عن الرؤية مدليل أنهقال في صفة المنافقين الى يوم يلقونه وأجعوا على ان الكفار لارونه فهذا مدل على ان اللقاء ليس عبارة عن الرؤية قال والذي يقو به قوله عليه السلام من حلف على عين كاذبة ليقطعها حق امرئ مسلم لقيالله وهوعليه غضبان وأجعوا على انالمرادمن اللقاء ههنا لقاء ماعنه سالله من العقاب فكدا ههنا والقهاضي التحسن هذا الكلام وأقول أناشديد التعجب من أمثال هو لاء الاقاصل كيف قنعت نفوسهم بامثال هده الوجوه الضعيفة وذلك لاناتركنا حل لفظ اللقاء على الرؤية في هذه الآية وفي هذا الحير لدليل منفصل فلميلزمنا ذلك في سائر الصور ألاتري أنالماأ دخلنا التخصيص في بعض العمومات لدليل منفصل لم يلزمنا مثله في جمع العمومات أن نخصصها من غيردليل فكما لايلزم هذا لم يلزم ذلك فان قال هذا الكلام انما يقوى لوثبت ان اللقاء في اللغة عبارة عن الروية وذلك ممنوع فنقول لاشك ان اللقاءعبارة عن الوصول ومن رأى شيئا فقدوسل اليسه فكانت الرؤية لقساء كاان الادراك هوالملوغ قال تمسالي قال أصحاب موسى انالمدركون أي المحتون محلناه على الرؤية فكداههنا ثم نقول لاشك ان اللقاء ههناليس هوالرؤ يقبل المقصود أنه تعالى أعقبهم نفاقاالي يوم يلقونه أىحكمه وقضاء وهوكقول الرجل ستلقى عملك غدا أى تحازي عليه قال تعالى ماأخلفوا الله ماوعدوه و مآكانوا يكذبون والمعنى أنه تعالى عاقبهم بتحصيل ذلك النفاق فيقلوبهم لاجل انههمأ قدمواقبل ذلك على خلف الوعد وعلى الكذب ثم قال تعالى ألم يعلوا أن الله بعلم سرهم ونجواهم والسرما ينطوى عليه صدورهم والنجوى مايفاوض فبه بعضهم بعضا فيمابينهم وهو مأخوذ منالنجوة وهوالكلامالخني كالالمناجيين منعاادخال غيرهمامعهما وتباعدا من غيرهما وفظيره قوله قعالي وقريناه نجيا وقوله فلماستيأسوا منه خلصوا نجيا وقوله فلاتثنا جوا بالانم والعدوان وتنساجوا بالبر والتقوى وقوله اذاناجيتم الرسول فقدموا بين مدى نجواكم صدقة اذاعرفت الفرق بين السروالنجوى فالمقصود من الآيذكانه تعالى قال ألم يعلموا ان الله يعلم سرهم ونجواهم فكيف يتجرون على النفاق الذي الاصل فيه الاستسرار والتناجي فيمابينهم مععلهم بأنه تعالى يعلم ذلك من حالهم كايعلم الظاهر وانه يعاقب عليه كإيعاقب على الظآهر ممقال وان الله علام الغيوب والعلام مسالغة في العالم والغيب مأكان غائبا عن الخلق والمراد أنه تعالى ذاته تقتضي العلم بجميع الاشياء فوجب أن يحصله العملم بجميع المعلومات فيجب كونه عللا بمافى الضمائر والسرائر فكيف عكن الاخفاء منه ونظير لفظ علام الغيوب همنا قول عيسى عليه السلام انك أنت علام الغيوب فأما وصفالله بالعلامة فانه لايجوز لانهمشعر بنوع تكلف فيما يعلم

فى كلوقت وحين حتى ان من له أولاد ولامال له فهو وأولاد ، في ضيق و نكال

الأكثر الدائر على ايرغب فيهم من بلغ مبلغ الابوة وامالان المال مناط لبقاء النفس والاولاد لبقاء النوع وامالائها منهمات ) صغد من الاغذية كاسراني في سورة الكهف منهمات ) صغد من الاعذبية كاسراني في سورة الكهف

والتكلف في حق الله محال المنافي الذي يلزون المطوعين من المؤمنين في الصدقات والذي لا يجدون الاجهدهم فيسخرون منهم سخر الله منهم ولهم عداب أيم اعم أن هذا نوع آخر من أع الهم القبحة وهولم هم من ياى بالصدقات طوعا وطبواقال ابن عباس رمنى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبهم ذات يوم وحث على أن يجمعوا الصدقات في انه عبد الرحن بن عوف بأر بعة آلاف درهم وقال كان لى ثمانية آلاف درهم فامسكت لنفسى وعيالي أر بعة وهذه الاربعة أقرضتها الله فقال بارك الله لك فيما أعطيت وفي المسكت قيل قبل الله دعاء الرسول فيه حق ساء أحمان من ألفا وجاء عمان بنعوذ لك وجاء عاصم بن على تمرالصدقة وجاء عمان بنعفان صدقة عظيمة وجاء الله الماء الى أحده ما لعيالي وأقرضت الاخر ربى فاه أحدهما لعيالي وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الى في فاه الماء الى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الى فاه وجاء عالى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الله الماء الى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الماء الماء الماء الماء الى وأقرضت الاخر ربى فاه الماء الماء

أحدهما لعيالي وأقرضت الاتخرربي فاء ورم و الوجه الصد، قات فقال المنافقون على وجد الطه فاندكر مع سائر الاكا ماعد فانزل الله تمالى هذه الآية والكلام في تفسير اللز مضى عسد قوله ومنهم من يلزك في الصدقات والمطوعون المتطوعون والتطوع التنفل وهو الطاعة لله بعالى بماليس بواجب وسبب ادغام التاء في الطاء قرب الخرج قال الليث الجهدسي قليل يعيش به المقل قال الزجاج الاجهدهم وجهدهم بالضم والقتع قال الفراء الضم لغة أهل الحجاز والفتح لغيرهم وحكى ابن السكيت عندالفرق بينهمافقال الجهد الطاقة تقول هذاجهدى أىطاقتي اذاعرفت هذافالراد بالطوعين في الصدقات أولئك الاغنياء الذين أتوابالصدقات الكثيرة وبقوله والذين لانجدون الاجهدهم أبوعقيل حيث جاء بالصاع من التمر ثم حكى عن المنافقين انهم يسمخرون منهم ثم بين أن الله تعالى سخر منهم واعلم ان اخراج المال لطلب مرضاة الله قد يكون واجبا كأفي الزكوات وسائر الانفاقات الواجبة وقديكون نافلة وهوالمراد من هذالآية تمالاتي بالصدقة اشافلة قديكون غنيافيأتي بالكثير كعبدالرحن بنعوف وعمان بنعفان وقدبكون فقبرافيأتي بالقليل وهوجهد المقل ولاتفاوت بين البابين في استعقاق الثواب لانالمقصود من الاعال الظاهرة كيفية النية واعتبار حال الدواعي والصوارف فقديكون القليل الذي ياتى به الفقيرأ كثرموقعا عندالله تعالى من الكثير الذي يأتى به الغني نمان أولئك الجهال من المنافقين ماكان يتجاوز نظرهم عن طواهر الامور فعيروا ذلك الفقير الدى جاء بالصدقة القليلة وذلك التعيير يحتمل وجوها (الاول) أن قولوا انه لفقره محتساج اليه فكيف ستصدق به الاان هذا من موجبات الفضيلة كاقال تعالى و يؤثرون على أنفسهم واوكان بهم خصاصة (وثانيها) أن يقولوا أي أثر لهذا القليل وهذا أيضا جهل لأن هذا الرجل لمالم يقدرا لاعليه فاذجاء به فقد بذل

متعلق بالنهيم) عامت مهم به ولات لاموال والاو لأد (اندخما في الدنيا) بسبب معاناتهم المشاق ومكا يدتهم الشدائد فيشأ نهما (وتزهق أنفسهم وهم كافرون) أي فيمسوتوا كافرين باشتغالهم بالتمتع بها والالتهاء عن النظر والتدبر فيالعوا قب (واذا أنزلت سورة) من القرآن ويجوز أنراد بها بعضها (انآمنوامالله)أن مفسرة لما في الانزال من معنى القولوالوحيأومصدرية حذف عنها الجاراي بأنآمنوا (وجاهدوا مع رسوله)لاعزازدينه واعلاء كلنه (استأذنك أولو الطول منهم) أى ذووالفضل والسعة والقدرة على الجهاد بدنا ومالا ( وقالوا ) حطف تفسيري لاستأذنك مغنءن ذكرمااستأذنوا فيديدي القعود(ذرنانكن ممالقاعدين)أي الذين قعدواعن الغزولمابهم من عذر ( رضوا ) استثناف لبيان سوء

صنيعهم وعدم امتثالهم لكلا الامرين وانام يردوا الاول صريحا (بأن يكونوا ﴿ كُلُّ ﴾ مع الخوالف ) مع النساء اللاتي شأنهن القعود

زومالبيوت جعخالفة وقيل الخالفة من لاخير فيه (وطبع على قلو بهم فهم) بسبب ذلك (لايفقهون) مافى الايمان بالله وطاعته في أوامر، ونواهيه واتباع ﴿ ٧٠٥ ﴾ رسوله عليه السلام والجهاد من السمادة ومافى أصداد ذلك

أمن الشقاوة (لكن الرسول والذين آمنوامعد) بالله وعاجاء من عنده تعالى وفيدا يذان بأنهم ليسوا من الاعان بالله في شي وانلهيعر منسوا عنه صريحا اعرامتهم عن الجهاد باستندانهم فی القعود ( جاهدواً بأموالهم وأنفسهم) أي ان تخلف هؤلاء عن الغزوفقد نهد اليه ونهمن له منهو خير منهم وأخلص نيسة ومعتقدا وأقاموا أمر الجهاد بكلانوعيد كةوله تعالى فأن يكفر مهاهو لا فقدو كلنامها قوماليسوابها بكافرين (وأولئك) المنعوتون بالنعوت الجليلة (لهم) الواسطة نعوتهمالمز بورة (الحيرات) أي منافع الدار بنالنصروالغنيمة في الدنيا والجنة والكرامة فيالعقبي وقبل الحور كقوله عزقائلا فيهن خيرات حسان وهي جوخرة تخفف خرة (وأولئك هم المفلحون) أى الفائزون المطلوب لامن حاز بعضامن

كلمايقدرعليه فهوأعظم موقعاعندالله مزعلخيره لانه قطع تعلق قلبه عماكان في يدممن الدنيا واكتنى بالتوكل على المولى ( وثالثها ) أن يفولوا ان هذا الغقير انما جاء بهذا القليلليضم نفسه الى الاكابر من الناس في هذا المنصب وهذا أيضاجه للانسي الانسان في أن يضم نفسه الى أهل الخيروالدين خيرله من أن يسعى في أن يضم نفسه الى أهل الكسل والبطالة وأما قوله سخرالله منهم فقدعرفت القانون في هذا ألباب وقال الاصم المرادانه تعالى قبل من هو لاء المنافقين ماأطهروه من أعمال البرمع أنه لايثيهم عليهافكان ذلك كالسخرية # قوله تعالى ( استغفرلهم أولاتستغفر لهم انتستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفرالله لهم ذلك بانهم كغروا بالله ورسوله والله لايهدى القوم الفاسقين ) في الآمة مسائل (المسئلة الاولى ) قال ان عباس رضي الله عنهما انعند نز و ل الآية الاولى في المنافقين قالوا بارسول الله استغفر لنا فقال رســول الله صلى الله عليه وسلم سأستغفر لكم واشتعل بالاستغاراهم فنزلت هده الآية فنزك رسول الله صلى الله عليه وسلم الاستعفار وقال الحس كانوا يأتون رسول الله فيعتذرون اليه ويقولون ان أردنا الاالحسنى وماأردنا الااحسانا وتوفيقا فنزلت هذه الآية وروى الاصم أنه كان عبدالله نأبي انسلول اذاخطب الرسول قام وقال هذا رسول الله أكرمه الله وأعزه ونصره فلا قام ذلك المقام بمدأحد قالله عراجلس ياعدوالله فقد طهر كغرك وجبهه الناس منكل جهة فخرج من المسجد واربصل فلقيه رجل من قومه فقالله ماصرفك فحكى القصة فقال ارجع الى رسول الله يستعفرلك فقال مأأبالي استغفرلي أولم يستغفرني فنزل واذاقيل لهم تعسالوا يستغفرلكم رسول الله لووا رؤسهم وجاء المنافقون بعد أحد يعتذرون ويتعللون بالباطل أن يستغفر لهم ( المسئلة الثانية ) ان تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم وروى السعبي قال دع عبدالله نعبدالله ين أبي ابن سلول رسول الله صلى الله عليه وسلم الى جنازة أبيه فقال له عليه السلام من أنت فقال أناالحباب بنعبدالله قال بلأنت عبدالله بنعبدالله انالحباب هوالشسيطان تمقرأ هذه الآية قال القاضي ظاهر قوله استغفرلهم أولانستغفرلهم كالدلالة على طلب القوم منه الاستغفار وقدحكيت ماروى فيه من الاخبار والاقرب في تعلق هذه الآية بماقبلها ماذكره اين عباس رضي الله عنهما ان الذين كانوا يلزون هم الذي طلبوا الاستغفار فنزلت هذه الآية ( المسئلة النالثة ) من الناس من قال ان التخصيص بالعدد المعين يدل على أن الحال فيماورا وذلك العدد بخلافه وهومذهب القائلين بدليل الخطاب قالوا والدليل عليه أنه لمانزل قوله تعالى ان تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم قال عايه السلام والله لأز يدنعلى السبعين ولم ينصرف عنه حتى نزل قوله تعالى سواء عليهم أستغفرت لهم أملم تستغفر لهمم الأ ية فكفءنهم ولقائل أن يقول هذا الاستدلال بالعكس أولى لانه تعالى لمابين للرسدول عليه السلام أنه لايغفرلهم البتة ثبت ان الحال فيما وراء العدد

الكانهم (أعدالله لهم) استثناف لبيان كونهم مفلحين أى هيألهم فى الآخرة (جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها) حال مقدرة من الضمير المجروروالعامل أعد (ذلك) اشارة ﴿ ٧٠٦ ﴾ الى مافهم من اعداد الله سبحانه لهم

المذكور مسا وللحال في العدد المذكوروذلك يدل على أن التقييد بالعدد لا يوجب أن يكون الحكم فيماورام بخلافه ( المسئلة الرابعة ) من النام من قال ان الرسول عليه السلام اشتغل بالاستغفار للقوم فنعدالله منه ومنهم منقال انالمنافقين طلبوا من الرسول عليه الصلاة والسلام أن يستغفر لهم فالله تعالى نهاه عنه والنهي عن الشي لابدل على كون المنهى مقدما على ذلك الفعل وانما قلنا انه عليه السلام مااشتغل بالاستغفارلهم لوجوه ( الاول ) انالمنافق كافر وقدطهر في شرعه عليه السلام ان الاستغفارللكافر لايجوز ولهذا السبب أمراقه رسوله بالاقتداء بابراهيم عليه السلام الافي قوله لابيه لاستغفرناك وإذاكان هذا مشهورافي الشرع فكيف يجوزالاقدام عليه ( الثاني ) اناستغفار الغيرللغير لاينفعه اذا كان ذلك الغير مصرا على القبح والمعصية ( الثالث )اناقدامه على الاستعفار للنافقين يجرى محرى اغرائهم بالاقدام على الذنب (الرابع) انه تمالى اذا كان لا يجيبه اليه بق دعاء الرسول عليه السلام مردودا عندالله وذلك يوجب نقصان منصبه (الخامس) ان هذا الدعاء لو كان مقبولامن الرسول لكانقليله مثل كثيره في حصول الاجابة فثبت انالمقصود من هذا الكلام انالقوم لما طلبوا منه أن يستعفر لهم منعدالله منه وليس المقصود من ذكر هذا العدد تحديدالمنع بل هوكايقول القائل لمن سأله الحاجة لوسألتني سبعين مرة لمأقضهالك ولاير يدبدلك انه اذا زادة صاها فكداهمنا والذي يوكد ذلك قوله تعالى في الآية ذلك بأمهم كغروا بالله فبين انالعله التي لاجلها لاينفعهم استعمار الرسول وانبلغ سبعين مرة كفرهم وفسقهم وهذا المعنى قائم فى الزيادة على السبعين فصارهذا التعليل شاهدا بأن المراد ازالة الطمع فيأن ينفعهم استغفار الرسول عليه السلام معاصرارهم علىالكفرو يوكده أيضا قوله تعالى والله لايهدى القوم الغاسقين والمتنى أنفسقهم مانع من الهداية فثبتان الحق ماذ كرناه (المسئلة الخامسة) قال المتأخرون منأهل التغسير السبعون عند العرب غاية مستقصاة لانه عبارة عنجع السبعة عسرمرات والسبعة عددشر يفلان عدد السموات والارض والبحار والاقاليم والهجوم والاعضاء هوهذا العددوقال بعضهم هذا العدد انماخص بالذكر ههنا لانه روى انالنبي عليه السلام كبرعلي حرة سبعين نكبيرة فكائنه قيل انتستغفر لهم سبدين مرة بازاء صلاتك على حرة وقيل الاصل فيدقوله تعالى كثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل ستبلة مائة حبة وقال عليه السلام الحسسنة بعشر أمثالها الى سبعمائة فلاذكرالله تعالى هذا العدد في معرض التضعيف لرسوله صارأصلافيه الله قوله تعالى ( فرح المخلفون بمقعدهم خلاف رسول الله وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله وقالوالاتنفروا في الحر قل نارجهنم أشدحرا اوكانوايفة هون فليضحكوا قليلاوليكوا كشيرا جزاء عاكانوا يكسبون) اعلم انهذا نوع آخر من قبائح أعمال المنافقين وهوفر حميم بالقمود وكراهتهم الجمهاد قال ابن عباس

الجنسات المذكورة من نيسل الكرامسة الغظمي (الفوز العظم) الذىلافوزورا. (وجأء المعذرون من الاعراب ايؤذن لهم)شروع في يان أحوال منافق الاعراب اثريسان منافتي أهل المدينسة والمعذرون من عــــذر في الامر اذاقصر فيه وتوانى ولم مجدوحقيقته أن يوهمأنله عذرافيا غعل ولاعدرله أوالمعتذرون بادغام التاء فى الذال ونقل حركتها الى العين وهم المعتذرون بالباطلوقرئ المعذرون من الاعدار و هو الاجتهاد في العدر والاحتشاد فيد قبل همأسدوغطفانقالوا ان لنا عيا لا و أن بنا لجهدا فأتذن لنا في التخلف وقبل هم رهطعامران الطفيل قالوا ان غزو نا معك أغارت أعراب طي " على أهالينا ومواشينا فقال عليه السلام سيغنيني الله تعالى عنكم وعن مجاهد تفرمن غفار

اعتذروا فلم يعذرهم الله سبحانه وعن قتادة اعتذر وابالكذب وقرئ المعذورن بتشديد العين والذال ﴿ رضى ﴾ من تعذر بمعنى اعتذر وهولحن

اذااتاء لاتدغم في العين ادغامها في الطاء والزاء والصادفي المطوعين وأزى وأصدق وقيل أربدهم المعتذرون بالصحة و به فسير المعذورن والمعذرون ﴿ ٧٠٧ ﴾ أى الذين لم يفرطوا في العذر (وقعد الذين كذبوا الله ورسوله)

> رضى الله عنهما يريدالمنافقين الذين تخلفواعن رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة تبوك والمخلف المتروك ممن مضى فان قيل انهم احتالوا حتى تخلفوا فكان الاولى أن يقال فرح المتخلفونوالجواب منوجوه (الاول) انالرسول عليدالسلام منع أقواما من الحروج معد لعلدباً نهم يفسدون ويشوشون فهؤلاء كانوا مخلفين لامتخلفين (والثاني) أن أولئك المتخلفين صاروا مخلفين فيالآية التي تأتى بعدهذه الآية وهي قوله فان رجعك الله الى طائفة منهم فاستأذنوك للخروج فقل لن تخرجوا معى أبدا ولن تفاتاوا معى عدوا فلما منعهم الله تعالى من الخروج معه صارو بهذا السبب مخلفين ( الثالث ) أن من يتخلف عن الرسول عليه السلام بعد خروجه الى الجهاد مع المؤمنين يوصف بأنه مخلف من حيث لم ينهض فبقى واقام وقوله بمقعدهم قال ابن عباس رضى الله عنهما يريدالمدينة فعلى هذا المقعد اسم لمكان وقال مقاتل بمقعدهم بقعود هم وعلى هذا هو اسم للمصدر وقوله خلاف رسولالله فيدقولان ( الاول ) وهوقول قطرب والمؤرج والزجاج يعني مخالفة لرسول الله حين سار وأقاموا قالوا وهومنصوب لانهمفعول لهوالمعني بأن قعدوا لمخالفة رسول الله صلى الله عليه وسلم (والثاني )قال الاخفش انخلاف بمعنى خلف وان يونس روابعن عيسى ين عمرو معناً ، بعد رسول الله و يقوى هذا الوجه قراءة مزقرأ خلف رسولالله وعلى هذا التول الخلاف اسم للجهة المعينة كالحلف والسبب فيه ان الانسان متوجدالى قدامد فجهة خلفه مخالفة لجمة قدامه في كونها جمهة متوجها اليهاوخلاف عمنى خلف مستعمل أنشد أبوعبيدة للا حوص

> عقبالربع خلافهم فكانما بسط السواطب بينهن حصيرا وقوله وكرهوا أن يجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والمعنى انهم فرحوابسبب المخلف وكرهوالذهاب الى الغزو واعلم ان الغرح بالاقامة يدل على كراهة الذهاب الانه تعالى أعاده التأكيد وأبضاله للمراد انه مال طبعه الى الاقامة لاجل الفه تلك البلدة واستثناسه بأهله وولده وكره الحروج الى الغزو لانه تعربي بلل والنفس للقتل والاهدار وأيضا ما منعهم من ذلك الحروج شدة الحرفي وقت خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم وهوالمراد من قوله وقالوالا تنغروا في الحرف أجاب الله تعالى عن هذا السبب الاخير بقوله قل نارجه نم أشد حرالو كانوا يفقهون أى ان بعد هذه الداردار أخرى وان بعد هذه الحياة حياة أخرى وأيضا هذه مشقة منقضية وقلك منسقة باقية وروى صاحب الكشاف الحياة حياة أخرى وأيضا هذه مشقة منقضية وقلك منسقة باقية وروى صاحب الكشاف لبعضهم مسمرة أحقاب تلقيت بعدها هماء نيوم انها شبه انصاب فكف بأن تلقى مسرة ساعة هوراء تقضيها مساءة أحقاب فكف بأن تلقى مسرة ساعة هوراء تقضيها مساءة أحقاب

ممقال تعالى فلبضيكوا قليلا وليبكواكثيرا وهذا وانورد بصيغة الامر الاأن معناه الاخبار بانه ستحصل هذه الحالة والدلبل عليه فوله بعد ذلك جزاء بماكانوا يكسبون ومعنى الآية أنهم وان فرحوا وضحكوا فى كل عرهم فلهذا قليل لان الدنيا باسرها قايلة

وهم منافقو الاعراب الذين لم بجيئوا ولم يعتذرو فظلهر أنهم كذبوا الله و رسوله في ادعاء الاعمان والطاعمة ١ (سیصیبالذین کفرو منهم )أىمن الاعراب أومن المعسذر ننفان منهم من اعتذر لكسله لالكفره (عداب أليم) بالقتل والاسرفي الدنيا والنار في الآخرة (لس على الضعفاء ولاعلى المرضى) كالهرمي والزمني (ولاعلى الذن لابجدون ماينفقون) لفقرهم كرينه وجهينة و بنيعذرة (حربع) انم في التمخلف ( اذا نصحوالله ورسوله ) وهوعبارةعن الإعان جما والطاعة لهما في السروالعلن وتواسما في السراء و الضراء والحب فعماوالبغض فيهما كإنفعل المولى النا صمح بصاحبه (ماعلى المحسنين من سبيل )استشناف مقرر لمضمون ماسيق أي ليس علبهم جناح ولاالى معاتبهم سبيل

ومنمن يدة للتأكيد ووضع المحسنين موضع الضمير للدلالة على انتظامهم بنصمهم اله ورسوله

وأماحزنهم وبكاؤهم في الآخرة فكثيرلانه عقابدائم لاينقطع والمنقطع بالنسبة الى الدائم قليل فلهذا المغني قال فليضحكوا قليلا وليبكوا كشيرا قال الزجاج قوله جزاء مغمول له والمعنى وليبكوا لهذا الغرض وقوله باكانوا يكسبون أي في الدنيا من النفاق واستدلال المعتزلة بهذه الآية على كون العبدموجد الافعاله وعلى انه تعالى لوأوسل الضرر اليهما بتداء لابواسطة كسبهم لكانظالا مشهوروقد تقدم الردعليهم قبل ذلك مرارا تغنى عن الاعادة \* قوله تعالى ( فان رجعك الله الى طآئفة منهم فاستأذ نوك للغروج فقلل تخرجوا معي أبداوان تقائلوا معي عدوا انكم رضيتم بالقعود أول مرة فاقعدوا مع الخالفين ) واعلمانه تعالى لمايين مخازى المنافقين وسوء طريقتهم بين معد ماعرف به الرسول ان الصلاح في أن لا يستصحبهم في غرواته لان خروحهم معه يوجب أنواعا من الفساد فقال فان رجعك الى طائفة منهم أى من المنافقين فقل لن تمخرجوا معي أبدا قوله فان رجعك الله يريد ان ردك الله الى المدينة ومعني الرجع مصير السيء الى المكان الذي كان فيه يقال رجعته رجعا كقوله رددته ردا وقوله الى طائفة منهم انما خصص لانجيع من أقام بالمدينة ما كانوا منافقين بل كان بعضهم مخلصين معذورين وقوله فاستأذنوك للخروج أىللغروم اكفقل لنتخرجوا معى أبدا الىغزوة وهذا يجرى مجرى الذم واللعن لهم ومجرى اظهارنفاقهم وفضأيحهم وذلك لانترغيب المسلين في الجبهاد أمر معلوم بالضرورة من دين مجمد عليه السلام ثم ان هو لاء اذامنعوا من الخروج الى الفرو بعدا قدامهم على الاستئدان كانذلك تصر يحابكونهم حارجين عن الاسلام موصوفين بالمكروالخداع لانه عليه السلام انمامنعهم من الخروج حذرا من مكرهم وكيدهم وخداعهم فصارهذا المعني منهذا الوجه جاريا يحرى اللعن والطرد ونظره قوله تعالى سيقول المخلفون اذاا اطلقتم الى مغام لتأخدوها الى قوله قل لن تنبعونا ممانه تعالى علل ذلك المنع بقوله انكم رضيتم بالقعود أول مرة والمراد منه القعود عن غزوة تبوك بعني ان الحاجة في المرة الاولى الى موافقتكم كانت أشد و بعد ذلك زالت تلك الحاجة فلم تخلفتم عندمسيس الحاجة الىحضوركم فعند ذلك لانقلبكم ولانلتفت اليكم وفي اللغظ بحث ذكره صاحب الكشاف وهوان قوله مرة في أول مرة وضعت موضع المرات ممأضيف لغظ الاول اليها وهودال على واحدة من المرات فكان الاولى أن يقال أولى مرة وأجاب عند أن أكثر اللغتين أن يقال هند أكبر النساء ولايقال هندكبرى النساء ثم قال تعالى فاقعدوا مع الحالغين ذكروا في تفسير الخالف أقوالا (الاول) قال الاخفش وأبوعبيدة الخالفونجع واحدهم خالف وهومن يخلف الرجل في قومه ومعناه مع الخالفين من الرجال الذين يخلفون في البيت فلا يبرحون والثاني أن الخالفين مفسر بالمخالفين قال الغراء يقال عبد خالف وصاحب خالف اذا كان مخالفا وقال الاخفش فلانخالفه أهل بيته اذاكان مخالفالهم وقال الليث هذا الرجل خالفة

اذاماأتو كالتحملهم) آ عطف على الحدنين كإيؤذن بهقوله عروجل فيماسأتي انما السبيل الآية وقيسل عطف على الضعفاء وهم البـكا و ن سـبعة من الانصاره معقل بن ساروصخر نخنساء وعبدالله بن كعب وسالم نعمر ونعلبة ين عمد وعبدالله بن معقل وعلبة بن زيد أتو إرسول الله صلى الله عليدوسل فقالوانذرنا الخروج فأحلناعلي الخفاف المرفوعة والنعال المخصوفة نغر معك فقال عليد السلام لأأجد فتولوا وهم بكون وقيل هم بنو مقرن معقل وسويد ونعمان وقيل أبوموسي الاشدرى وأصحابه رضي الله تعالى عنه (قلت لاأجدماأ حملكم عليه ) حال من الكاف فيأتوك ماضمار قدوما عامة لما سألوه عليه السلام وغيره بمايحمل عليه عادة وفي اشار لأأجدعل ليسعندي

من تلطيف الكلام وتطبيب قلوب السائلين مالايخني كأنه عليه السلام يطلب مايساً اونه على ﴿ اَي ﴾ الاستمرار فلا يجده (تولوا)

جواب اذا ( وأعينهم تفيض ) أي تسيل بشدة ( من الدمع )أي دمعا فان من البيانية مع مجرورها في حيز النصب على التمييز وهوأ بلغ من يغيض دمعها لافادتها ﴿ ٧٠٩ ﴾ أن العين بعينها صارت دمما فياصا والجملة حالية وقوله

عراسمه (حرنا)نصب على العلية أو الحالية أوالصدر يةلفعلدل عليه ماقبله اى تفيض الحرن خان الحرن يسند الى المين محازا كالفيض أوتولواله أوحزنين أو محزنون حرنافتكون هذه الجلة حالامن الضمير في تفيض (ألا يجدوا) على حذف لام متعلقة بحزنا أوتفيض أى لئلا یجدوا (ماینفقون) في شراء مايحتاجون اليد اذلم بجدوه عندك (انماالسديل) بالمعاتبة (على الذين يستأذنونك) في التخلف (وهم أغنياء) واجدون لاهبة الغزومع سلامتهم (رضوا) استئناف تعليلي لماسبق كائنه قيل مابالهما ستأذنوا وهم اغنما فقبل رضوا (بأن كونوامع الخوالف) الذن شأنهم الضعة والدناءة (وطبعالله على قلوىهم) أى خددلهم فغفلواعن وخامة العاقبة (فهم) بسد فلك (لايعلون) المدا غائلة مارضوا يه وماستبعه آجلا كالم يعلوا بخساسة شأنه عاجلا ( يعذرون اليكم) استثناف

أى مخالف كثير الخلاف وقوم خالفون فأذاجعت قلت الخالفون ( والقول الثالث ) الخالف هوالفاسدقال الاصمعي بقال خلف عن كل حير مخلف خلوفا اذا فسدوخلف الابن وخلف النبيذ اذا فسدواذا عرفت هذه الوجوه الثلاثة فلاشك ان اللغظ يصلح حله على كل واحد منها لان أوائك المنافقين كانواموصوفين بجميع هذه الصفات واعلمان هذه الآية تدل على ان الرجل اذا ظهرله من يعض متعلقيه مكر وخداع وكيد ورآه مشد دا فيهمبالغافى تقرير موجباته فانه يجبعليه أن يقطع العلقة بينه ويبيسه وأن يحتززعن مصاحبته \* قوله تعالى ( ولاتصل على أحدمنهم مات أبدا ولاتقم على قبره انهم كفروا بالله ورسوله وماتواوعم ماسقون ) اعسلم انه تعالى أمر رسوله يأن يسعى في تخذيلهم واهانتهم واذلالهم فالذي سبق ذكره في الآية الاولى وهومنعهم من الحر وجمعه الى الغزوات سبب قوى من أسباب اذلالهم واهانتهم وهذا الذي ذكره في هده الآية وهو منع الرسول من أن يصلى على من مات منهم سبب آخر قوى في اذلالهم وتخذيلهم عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه لما اشتكى عبد الله بن أبى ابن سلول عاده رسول الله صلى الله عليه وسلم فطلب منهأن يصلى عليه اذامات ويقوم على قبره ثمانه أرسل الى الرسول عليه الصلاة والسلام يطلب منه قيصد ليكفن فيه فأرسل اليه القميص الغوقاني فرده وطلب الذى يلى جلده ليكفن فيه فقال عمر رضى الله عنه لم تعطى قيصك الرجس النجس فقال عليه الصلاة والسلام ان قيصي لايغني عنسه من الله شئا فلعل الله أن يدخسل به ألف في الاسلام وكان المنافقون لا مفارقون عبدالله فلمارأو. يطلب هذا القميص و يرجوأن ينفعه أسلمنهم يومئد الف فلامات جاءه ابنه يعرفه فقال عليه الصلاة والسلام لابنه صل عليه وادفنه فقال انلم تصل عليه بارسول الله لم يصل عليه مسلم فقام عليه الصلاه والسلام ليصلى عليه فقام عرفحال بين رسول الله و بين القبلة الثلايصلى عليه فنزلت هذه الآية وأخذجبريل عليه السلام بثو به وقال ولاتصل على أحدمنهم مات ابدا واعلم ان هذايدل على منقبة عظيمة من مناقب عررضي الله عندوذلك لان الوحي نزل على وفق قوله في آيات كشرة منها آية أخذالفداءعن أساري بدر وقدسبق شيرحه ( وثانيها ) آية تحريم الخمر ( وثالثها ) آية تحويل القبلة ( ورابعها) آية أمر النسوان بالجاب(وحامسها)هذه الآية فصارنزول الوحى على مطابقة قول عررضي الله عنه منصباطاليا ودرجة رفيعة له فىالدين فلهذاقال عليه الصلاة والسلام فىحقه لولم أنعت لبعثت ياعمر نبيا فأن قيل كيف يجوز أن يقال ان الرسول رغب في أن بصلى عليه بعدان علم كونه كافرا وقدمات على كفره وانصلاة الرسول عليه تجرى محرى الاجلال والتعظيم الهو أيضاا ذاصلي عليه فقدد طاله وذلك محظور لانه تعالى اعله أنه لايغفر للكفار البتة وأابضا دفع القميص البه يوجب اعزازه ( والجواب ) لعل السبب فيه انه لماطلب من الرسول أن يرسل اليه قيصه الذى مسجلده ليدفن فيه غلب على ظن الرسول عليه الصلاة والسلام أنه انتقل الى

لبيان مايتصدون له عند القفول اليهم # روى أنهم كانوا بضعة وثمانين رجلا فلمارجع عليه السلام اليهم جاواً يعتذرون اليه بالباطل والخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ ٧١٠ ﴾ وأصحابه فانهم كانوا يعتذرون اليهم

الايمان لانذلك الوقت وقت يتوب فيه الفاجر و يؤمن فيه الكافر فمارأى منه اظهار الاسلام وشاهدمنه هذه الامارة التي دلت على دخوله في الاسلام غلب على ظنه أنه صار مسلافيني على هدا الظن ورغب في أن يصلى عليه فلانزل جبريل عليه السلام و اخبره بانهمات على كفره ونفاقه امتنع من الصلاة عليه وامادفع القميص اليه فذكروا فيه وجوها (الاول) انالعباس مم رسول الله عليه الصلاة والسلام لما أخذ أسيرا ببدر لم يجدواله قيصاو كان رجلاطو بلافكساه عبدالله قيصه (الثاني) ان المسركين فالواله يوم الحديبية انالاننقادلمحمدولكمنا ننقادلك فقال لاانلى فيرسول الله أسوة حسنة فشكر رسول الله له ذلك ( والثالث ) ان الله تعالى أمر ، أن لا يرد سائل بقوله وأما السائل فلا تنهر فلاطلب القميص منه دفعه اليه لهذا المعنى ( الرابع ) ان منع القميص لايليق بأهل الكرم ( الخامس) انابنه عبدالله بن عبدالله بن أبي كان من الصالحين وان الرسول اً كرمهلكان ابنه ( السادس ) لعل الله تعالى الوحى اليه انك اذا دفعت قيصك اليه صار ذلك ماملالا ألف نفر من المناوقين في الدخول في الاسلام ففعل ذلك الهدا العرض وروى انهم لماشاهدواذلك أسلم الف من المنافقين ( السابع )ان الرحة والرافة كانت غالبة عليه كإقال وما الرسلناك الارجدة للعالمين وقال فيما رجة من الله لنت لهم فامتنع من الصلاة عليه رعاية لامراهة تعالى ودفع اليه القميص لاظهار الرحة والرافة اذاعرفت هدافنقول قوله ولاتصل على احدمنهم مات ابدا قال الواحدي مات في موضع جرلانه صفة للنكرة كأنه قبل على أحدمنهم ميت وقوله أبدا متعلق بقوله احدوالتقدير ولاتصل الداعلى احدمنهم واعلم انقوله ولانصل ابدايحتمل بأبيدالني ويحتمل تأبيد المنني والمقصودهوالاوللان ورائن هده الاكات دالة على انالمقصود منعه من أن يصلي على أحدمنهم منعاكليادا مماثم قال تعالى ولاتقم على قبره وفيه وجهان (الاول) قال الزجاج كأرسول الله صلى الله عليه وسلم اذا دفن الميت وقف على قبره ودعاله فنع ههنامنسه (الثاني) قال الكلي لاتقم باصلاح مهمات قبره وهومن قولهم قام فلان بأمر فلان اذا كفاه أامره وتولاه ثمانه تعالى على المنع من الصلاة عليه والقيام على قبره بقوله انهم كفروابالله ورسوله ومانواوهم فاستون وفيه سؤالات ( السؤال الاول ) الفسق أدني حالا من الكفر ولماذ كر في تعليل هذا النهبي كونه كافرا فاالفائدة في وصفه بعد ذلك كونه فاسقا ( والجواب ) أن الكافر قد يكون عدلا في دينه وقد يكون فاسقا في دينه خبينا ممقوتا عندقومه والكدب والنفاق والحداع والمكر والكيد امر مستقيع فيجبع الاديان فالمنافقون لما كانواموصوفين بهذه الصفات وصفهم الله تعالى بالفسق بعد أنوصفهم بالكفرتنبيها على اناطر يقة النفاق طريقة مذمومة عندكل أهل العالم ( السؤال الثاني ) واليسان المنافق يصلى عليه اذا واطهر الايمان مع قيام الكفر فد ( والجواب ) انالتكاليف مبنية على الظاهر قال عليه الصلاة والسلام نحن يحكم

🗼 بالغلام 🗲

أيضا لاالى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقط أي يعتسدرون اليكمفي التخلف (اذا رجعتم)منالفزومنتهين (اليهم) واعالم يقل الى المدينة ايذانامان مدار الاعتدار هو الرجوع اليهم لاالرجوع الى المدينة فلعلمنهم من بادر الى الاعتذار قىل الرجوع اليها (قل) تخصيص هذا الخطاب برسول الله صلى الله عليه وسلم بعد تعميمه فيماسبق لاصحامه أيضا لما أن الجواب وظيفته عايه السلام واما اعتذارهم فكان شاملا للمسلين شمول الرجوع لهم (لاتعتذروا) أى لاتفعلوا الاعتذار كقوله تعالى اخســـۋا فيهاولانكلمون أولا تعتذروا عاعند كم من المعسا ذير وأاما التعرص احنوان كذمها فلايساعده قوله تعالى (ال نومن لكم) أىلننصدقكمفذك أيدافانه استناف تعليلي للنهى مبنى على سوال

نشأ من قبلهم متفرع على ادعاء الصدق في الاعتدار كائنهم قالوا لم لانعندر فقبل لانا لانصدقكم أبدا فيكون عبثا اذلابترنب عليه غرض المعتذر وقوله عز وجل (قدنباً ناالله من أخباركم) تعليل لانتفاء النصديق أى أعلنا بالوحى بعض أخباركم المنافية التصديق مماباشرتموه من الشر والفساد ﴿ ٧١١ ﴾ وا صمرتموه في ضمائركم وهيأتموه للابراز في معرض الاعتذار

من الاكاذب وجم ضمير المتكلم في الموضعين للبالغةف حسم أطماعهم من التصديق رأسا بيسان عسدم رواج اعتذارهم عندأحد من المؤمنين أصلافان تصديق البعض لهم ربمسا يطمعهم في تصديق الرسول أيضا صلى الله عليه وسلم بواسطة المصدقين والايذان أنافتضاحهم يين المؤمنين كافسة (وسرالله علمكم) فيما سيأتى أتنيبون اليمه نعالى مماأنتم فيسدمن النفاق أم تنسون وكأأنه استنابة وامهال للتوية وتقديم مفعول الرؤية على ماعطف على فاعله من قوله تعالى (ورسوله) للايذان باختلاف حال الروم نتين وتفاوتهما والاشعمار يأن مدار الوعيدهوعلمعز وجل بأعالهم ( ثم تردون ) يوم القيامة (الى علم الغيب والشهادة) للجزاء عساظهرمنكم مسن الاعمال ووصنع المظلهر موضع المضمر لتشديد

بالظاهروالله تعالى يتولى السرائر ( السؤال الثالث ) قوله ذلك بأنهم كفروا بالله ورسوله تصريح بكون ذلك النهى معللا بهذه العلة وذلك يقنقي تعليل حكماللة تعالى وهو محال لأنحكم الله قديم وهذه العله محدثة وتعليل القديم بالمحدث محال ( والجواب ) الكلام فيأن تعليل حكم الله تعالى بالمصالح عل يجوز أملا بحث طو يل ولاشك انهذا الظاهر بدل عليه \* قوله تعالى ( ولا تعبك أموالهم وأولادهم انما ريدالله أن يعدبهم بهافي الدنياوتزهق أنفسهم وهم كأفرون) اعلم ان هذه الآية قد سبق ذكرها بعينها في هذه السورة وذكرت ههناوقد حصل التفاوت بينهما في ألفاظ ( فأولها ) في الآية المتقسدمة قال فلا تعمل بالفاء وههذا قال ولا تعجيبك بالواو ( وثانيها ) أنه قال هنساك أموالهم ولاأولادهم وههناكلة لامحدوفة ( وثالثها ) أنه قال هنالئا نماير يدالله ليعذيهم وههناحذف اللاموأ بدلها بكلمة أن( ورابعها ) أنه قال هناك في الحياة وههنا حذف لفظالجياة وقالفي الدنيا فقدحصل التفاوت بينها بين الآيتين من هذه الوجوه الاربعة فوجب عليناأن نذكر فوائدهذه الوجوه الار بعة في النفاوت ثم نذكر فائدة هدا النكرير ( أما المقام الاول ) فنقول ( أما النوع الاول ) من النفاوت وهو أنه تعالى ذكر قوله فلاتعجبك بالفاء فيالآية الاولى وبالواو فيالآبة الثانية فالسبب انفيالآية الاولىانما ذكرهذمالآية بعدقولهولاينفقونالاوهمكارهون وصفهم بكونهم كارهين للانفاق وانماكرهواذلك الانفاق لكونهم معجبين بكثره نلك الاموال فلهذا المعني فهاماللهعى ذلك الاعجاب بفاءالتعتب فتال فلاتعبك أموالهم ولاأولاد همروأماههنا فلاتعلق لهذا الكلام بماقبله فجاء بحرف الواو ( وأما النوع الثاني ) وهوأ به تعالى قال في الآية الاولى فلاتجبك أموالهم ولاأولادهم فالسبب فيه انمثل هذا الترتيب يبتدأ بالادون ثم يترق الى الاشرف فيقال لابعجبني أمر الاميرولاأمر الوزير وهذا يدل على انه كان اعجاب أولئك الاقوام بأولادهم فوق اعجابهم بأموالهم وفيهذه الآية يدلعلى عدم التفاوت بين الامرين عندهم ( وأما النوع الثالث ) وهو أنه قال هناك أنماير يدا لله ليعذبهم وهمهنا قال انما يريدانة أن يعدمهم فالفائدة فيه التنبيه على أن التعليل في أحكام الله تعالى محال وأنه أينساورد حرف التعليسل فعناه أنكقوله وماأمروا الاليعبدواالله أى وما أمروا الابأن يمبدوالله ( وأماالنوع الرابع ) وهوأنه ذكر فيالآية الاولى في الحياة الدنيسا وههناذ كرفي الدنياوأسقط لفظ الحياة تنسهاعلى أنالحياة الدنيابلغت في الحسد الى أنها لاتستحق أنتسمى حياة بليجب الاقتصارعندذ كرهاعلى لفظ الدنيا تنبيهاعلى كال دناءتهافهذه وجوه في الفرق بين هذه الالفاظ والعالم بحقائق القرآن هوالله تعالى ( وأما المقام الثاني) وهو بيان حكمة التكرير فهوان أشدالاشياء جذباللقلوب وجلبا المخواطر الى الاشتغال بالدنيا هوالاشتغال بالاموال والاولاد وماكان كدلك يجب التحذير عنده مرة بعد أخرى الاأنه لماكان اشداشياء في المطلوبية والمرغو بيسة للرجل المؤمن هو

الوعيد فان علد سبحانه وتعالى بحبيع أعالهم الظاهرة والباطنة واحاطته بأحوالهم السارزة

أأ مغفرة الله تعالى لاجرم أعادالله قولهان الله لايفغرأن يشمرك بهو يغفرما دون ذلك لمن يشاء في سورة النساء مرتين و بالجله فالنكرير يكون لاجل التأكيد فههنا المبالغة في التحذير وفيآية المغفرة للمسالغة فيالتغريج وقيلأيضا انماكرر هذا المعسني لانه أراد بالآية الاولى قوما من المنافقين لهم أموال وأولاد فى وقت نزولها وأراد بهذه الآية اقواما آخرين والكلام الواحد اذا أحيج الىذكره مع أقوام كثيرين في أوقات مختلفة لم يكن ذكره معبدضهم مغنيا عن ذكره مع الآخرين \* قوله تعالى ( وأذا أنزلت سورة أنآمنوا بالله وجاهدوا مع رسوله اسـنأذنك أولوا الطول منهــم وقالوا ذرنا نكن مع القاعدين رضوا مأن يكونوامع الخوالف وطبع على قلو بهم فهم لايفقهون ) واعلمأنه تعالى بين في الآمات المتقدمة أن المنافقين احتالوا في رخصة التحلف عن رسول الله صلى اللهعليه وسلم والقعود عن الغزو وفي هده الآيةزاد دقيقة أخرى وهي أنهمتي نزلت آية مشتملة على الامر بالايمان وعلى الامر بالحهاد مع الرسول استأذن أواوالثروة والقدرة منهم في التخلف عن الغزو وقالوا لرسمول الله ذرنا يكن مع القاعمدين أي مع الضعفاء من الناس والساكنين في البلد أما قوله واذا أبرلت ســورة أن آمنوا بالله وجاهدوامع رسوله ففيه أبحاث ( الاول ) يجوز أن يراد بالسورة تمامها وأن يراد بعضها كما يقع القرآن والكتاب على كله و بعضه وقيل المراد بالسورة هي سورة براءة لان فيها الامربالايمان والجهاد ( البحث الناني ) قوله أن آمنوا بالله قال الواحدي موضع ان نصب بحــذف حرف الجر والتقدير بأنآمنوا أي بالايمسان ( البحث الثالث ) لَقَائِل أَنْ يَقُولَ كَيْفَ يأمرالمؤمنين بالايمان فالدذلك يغتضى الامر بتحصيل الحاصل وهومحال أجابوا عده بأن معنى أمر المؤمنين بالايمان الدوام عليه والتمسكبه فيالمستقبل وأقول لاحاجة الىهذا الجوا فانالامر متوجه عليهم وانماقدم الامر بالايمان على الامر بالجهادلان التقدير كأنه قيل للنافقين الاقدام على الجهاد قبل الايمان لايفيد عائدة أصلا فالواجب عليكم أن توءمنوا أولا تم تشنغلوا بالجهاد ثانيا حتى يفيدكم اشتغالكم بالجهاد فائدة في الدين تم حكى تعالى ان عند نزول هذه السورة ماذا يقولون فقال استأذنك أولو الطول منهم وقالُوا ذرنا نكن معالقاعدين وفي أولوالطول قولان (الاول) قال ابن عباس والحسن المراد أهل السعة في المال ( الثاني ) قال الاصم يعني الرواساء والكبراء المنظور اليهم وفي تخصيص أواوالطول بالذكر قولان ( الاول ) انالذم لهم ألزم لاجل كونهم قادر ينعلى السفروالجهاد (والثاني) انه تعالىذ كرأولوا اطول لانمن لامال له ولاقدرة على السفر لا يحتاج الى الاستئدان ممقال نعالى رضوا بأن يكونوا مع الخوالف وذكرنا الكلام المستقصي في الحالف في قوله فا قعدوا مع لحالفين وههنا فيه وجهان ( الاول ) قال الغراء الخوالف عبارة عن النساء اللاتي تخلفن في البيت فلا يبرحن والمعسى رضوا بأن يكونوا في تخلفهم عن الجهاد كالنساء (الثاني) يجوز أيضا أن يكون الخوالف جم

المستمرعلي أنهما مصدرية والمراد بالتبئة بذلك المجازاة به وايثارهاعليهالراعاة ماسبق من قوله تعالى قد نيسأناالله الح فان المنبأ به الاخبار المتعلقة بأعالهم وللايذانبانهم ماكانواعالمين فيالدنيا محقيقة أعالهموانما يعلونهسا يومئسذ (سعلفونالله لكم) نأ كيسدالمعاذير همم الكاذبة وتقريرا لها والسمين للتأكيم والمحلوفعليه محذوف مدرعلمه الكلام وهو مااعتــذروابه مــن الاكاذيب والجلة بدل من يعتذرون أو بيان له (اذا انقلسبتم) أي انصــرفتم من الغزو (اليهم)ومعنىالانقلاب هوالرجوع والانصراف معز بادةمعني الوصول والاستيلاءوفائدة تقييد حلفهم به الايذان بأنه ليس لذفع ماخاطبهم الني عليد السلاميه من قوله تعالى لا تعذروا الخ بلهوأمر مبتدا ( لتعرضوا )وتصفحوا

عزوجر (انهمرجس) فانهمسر يحق أنالمراد بالاعراض عنهم اما الاجتناب عنهملافيهم من الرجس الروحاني واماترك استصلاحهم يترك المعاتبة لان المقصود بهاالطهم والحلعلي الاناية وهؤلاء أرجاس لاتقبل التطمير فلايتعرض الهميها وقوله عزوعلا (ومأواهمجهنم)اما من تمام التعليل فانه كونهم منأهلالنارمن دواعي الاجتناب عنهم وموجبات ترك استصلاحهم باللوم والعتساب واماتعليل مستقلأي وكفتهم النار عناباوتو إيخا فلاتتكلفوا أنتم في ذلك (جزاه) نصب على أنه مصدر مو كدلفعل مقدر من الفظد وقع حالا أي يجز ون جزاء أولمضمون الجلة السابقة فأنهام فيدقلعني الجازاة قطعاكا نهقيل محزبونجراء (عاكانوا يكسبون) في الدنيامن فنون السيات أوعلى الدمفعولله (محلفون لكم) بدل ماسبق وعدم ذكرالمحلوف به لظهوره

خالفة في حال والخالفة الذي هوغير بجيب قال الفراء ولم بأت فاعل صيغة جعد فواعل الا حرفان فارس وفوارس وهالك وهوالك والقول الاولأولي لائنه أدلعلي القلة والذلة قال المفسرون وكأن يصعب على المنافقين تشبيههم بالخوالف ممقال وطبع على قلو بهم فهم لايفقهون وقدعرفتأن الطبع والختم عبارة عندنا عن حصول الدا عية القوية للكفر المانعة من حصول الايمان وذلك لان الفعل بدون الداعي لماكان محالافعند حصول الداعية الراسخة القوية للكفرصار القلب كالمطبوع على الكفرتم حصول تلك الداعية ان كانمن العبدازم التسلسل وانكان منالله فالقصود حاصل وقال الحسن الطبع عبارة عن بلوغ القلب في الميل في الكفر الى الحد الذي كائه مات عن الايمان وعند المعتزلة عبارة عن علامة تحصل في القلب والاستقصاء فبدمذ كور في سورة البقرة في قوله ختم الله على قلو عمروقوله فهم لايفقهون أي لايفهمون أسرار حكمة الله في الامر بالجهاد #قوله تعالى (لكن الرسول والذي آمنوامعه جاهدوا بأموالهم وأنفسهم وأولئك لهم الخيرات وأولئك هم المفلحون اعدالله لهم جنات تجرى من تحته االانها رخالدين فبهاذلك الفوز العظيم) واعلمأنه تعالى لماسرح حال المنافقين في الفرارعن الجهاديين انحال الرسول والذن آمنوا معم بالضدمندحيث بذلوا المال والنفس في طلب رصوان الدوالتقرب اليه وقوله لكنفيه فأئدة وهي انالتقديرانه انتخلف هؤلاءالمنافقون عنالغزوفقدتوجه اليدمن هوخير منهم وأخلص نية واعتقادا كقوله فان يكفربها هؤ لاءفقدو كلنابها فوما وقولهفان استكبروا فالذين عندر بكولماصغهم بالمسارعة الى الجهادذ كرماحصل لهم من الفوائدوالمنافع وهوأنواع (اولها) قوله وأواثك لهم الخيرات واعلم ان لقظ الخيرات يتناول منافع الدارين لاجل ان اللفظ مطلق وقيل الخيرات الحور لقوله تعاله فيهن خبرات حسان(وتأنيها )قوله وأولئك هم المفلحون فقوله لهم الخيرات المرادمنه الثوابوقوله هم الفلحون المراد منه التخلص من العقاب والعذاب (وثالثها) قوله أعد الله لهم جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها يحتمل أن تكون هذه الجنات كالتفسير للغيرات وللفلاح ويحتمل أنتحمل تلكالخيرات والفلاح علىمنافع الدنيامثل الغزو والكرامة والثروة والقدرة والغلبة وتحمل الجنات على تواب الآخرة والفوز العظيم عبارة عن كون تلك الحالةمي تبةرفيعة ودرجة عالية \* قوله تعالى (وجاء المعذرون من الاعراب لبو ذن الهم وقعدالله ين كدابوا الله ورسوله سيصيب الذين كفروا منهم عذاب أليم) اعلمانه تعالى لما شرح أحوال المنافقين الذين كانواني المدينة ابتسدأ في هسده الآية بشرح أحوال المنافقين من الاعراب في قوله وجاء المعذرون وقال لمن الله المعدرين وذهب الى ان المعذر هو المجتهد الذي له عدر والمعدر بالتشديد الذي يعتدر بلاعدر والحاصل ان المعدر هوالمجتهدالبالغ في العدر ومنه قولهم قدأعدر من أنذر وعلى هده القراءة فعنى الآية ان الله تعالى قصل بين أصحاب العذر وبين الكاذبين فالمعذرون هم الذين أتوا

أى يحلفون به تعالى ﴿ ٩٠ ﴾ ع (لترضوا عنهم) بحلفهم وتستد يموا علبهم ما كتتم تفعلون بهم (فأن ترضوا عنهم) جبيمار اموا وساعد تموهم بالعذرقيلهم أسد وغطفان قالوا اناناعيالا وانابناجهدافا تذناناه التخلف وقيلهم رهطعامر بن الطفيل قالواان غز و نامعك أغارت اعراب طي علينا فأذن رسول الله الهم وعن محاهد نفرمن غطفان اعتذروا والذين قرؤا المعذرون بالتشديد وهي قراءة العامة فله وجهان من العربية (الاول)ماذكره الفراء والزجاج وابن الانبارى وهوان الاصل في هذا اللفظ المعتذرون فحولت فتحمة التاء الى العين و أبدلت الذال من التاء وأدغت في الذال التي بعد هافصار التساء ذالامشددة والاعتذارقد يكون بالكذب كا في قوله تعالى يعتذرون اليكم اذارجعتم البهم فبين كون هذا الاعتذار فاسدا بقولهقل لاتعتذر واوقد مكون بالصدق كافى قولُ لبيد ، ومن يبك حولا كاملافقد اعتذر ، يد يد فقدجا بعذر صحيح (الوجه الثاني)أن يكون المعذرون على وزن قولنا مفعلون من التعذير الذى هو التقصير يقال عدر تعديرا اذاقصر ولم يبالغ يقال قام فلان قيام تعذير اذا استكفيته في أمر فقصرفيه فان أخذنا بقراءة التخفيف كان المعدرون كاذبين وأما انأخذنا بقراءة التشديدوفسرنا هابللمتذرين فعلى هذا النقدير يحتمل انهم كأنوا صادقين وأنهم كانوا كاذبين ومن المفسر ين من قال المعد رون كانوا صادقين بدليل أنه تعالى لماذكرهم قال بعدهم وقعد الذين كذبو االله ورسوله فلمميزهم عن الكاذبين دل ذلك على انهم ليسوا بكاذبين وروى الواحدى باسناده عن أبي عمر وأنه لماقيل له هذا الكلام قال أن أقواما تكلفوا عدر ابراطل فهم الذين عناهم الله تعالى بقوله وجاء المعذرون وتخلف الأخرون لالعذرو لالشبهة عذرجراءة على الله تعالى فهم المرادون بقوله وقعد الذين كذبوا اللهورسوله والذى قاله أبوعر ومحتمل الاان الاول أطهر وقوله وقعد الذين كذابو االلهورسوله وهم منافقوالاعراب الدن ملجاوا ومااعتذروا وظهر بذلك أنهم كذبوا الله ورسوله في ادعائهم الايمان وقرأ أبي كذبو ابالتشديد سيصيب الذين كفروا منهم عذاب أليم في الدنيا بالقتل وفي الآخرة بالنار وانماقال منهم لانه تعالى كان عالما بأن بعضهم سيؤمن ويتخلص عن هذا العقاب فذكر لفظة من الدالة على التبعيض "قوله تعالى (ليس على الضعفاء ولاعلى المرضى وعلى الذين لايجدون ما ينققون حرج اذا تصحوالله ورسواه ماعلى الحسنين من سبل والله غفوررحيم ولاعلى ألذين اذاما أتوك المحملهم قلت لاأجدما أحلكم عليه تولوا وأعينهم تغيض من الدمع حزنا أن لا يجدوا ما ينفقون) اعلم انه تعالى لمايين الوعيد في حق من يوهم العذرمع أنه لاعذرله ذكر أصحاب الاعذار الحقيقية و بين ان تكليف الله تعالى بالغزو والجهاد عنهم ساقط وهم أقسام (الاول) الصحيح في بدنه الضعيف مثل الشيوخ ومن خلق في أصل الفطرة ضعيفا المحيفا وهو لامهم المرادون بالضعفاء والدليل عليه انه عطف علبهم المرضى والمعطوف مباين المعطوف عليه فالم بحمل الضعفاءعلى الذين ذكر ماهم لم تميز واعن المرضى (واما المرضى) فيدخل فيهم أصحاب العمى والعرج والزمانة وكلمن كان موصوفا عرض ينعد من التمكن من

ولاأثرارضا كمعند يخطه سبحانه ووضع الفاسقين موضعضيرهم للتسجيل عليهم بالخروج عن الطاعة المستوجبالا حل مهم من السخط وللايذان بشمول الحكم لمن شاركهم في ذلك والمراديه نهيي المخاطبين عنالرضاعنهموالاغترار عماذرهم الكاذية على أيلغ وحه وآكده فان الرضاعن لايرضي عند الله تعالى مالا يكاديسدر عن المؤمن وقيل انما قيل ذلك لئلا ننوهم متوهم أن رضا المؤمنين من دواعی رضا الله تعالى قيل هم جدين قس ومعتب بن قشر وأصحابهما وكانواتمانين منافقافقال النبي صلى الله عليه وسلماللمؤ منينحبن قدم المدخة لاتجالسوهم ولاتكلموهم وقيلجا عبدالله ين أبي يحلف أنلايتخلف عند أبدا (الاعراب) هي صيغة الجمع وليست مجمع لاعرب قاله سسو به لئلا يلزم كون الجمع اخصمن الواحد عان العرب هو

هذا الجيل الخاص سواء سكن البوادي ام القرى وأما الاعراب فلا يطلق الاعلى من يسكن البوادي ﴿ الحارية ﴾ ولهذا نسب الى الاعراب على لفظه قيل أعرابي وقال أهل اللغة رجل

عَر بِي وَجِمدَ العرب كايعًالَ مِخوسَى ويهودى مم يحدف ياء النسب في الجمع فيقال المجوّس واليهودورجل أعرابي و يجمع علم الاعراب والاعار يب أى اصحاب ﴿ ٧١٥ ﴾ البدو (أشد كفرا ونفاقاً) من أهل الحضر لجفائهم وقسوة

قلسو بهم وتوحشهم ونشئهم في معزل من مساهدة العلاء ومفاوضتهم وهذا من باب وصف الجنس بوصف بعض أفراده كإفى قوله تعالى وكأن الانسان كفورااذلس كالهم كاذكر علم ما ستحيط به خبرا (وأجدر أن لا يعلوا ) أي أحق وأخلق يأن لايعلسوا (حدودماأنزلاللهع رسوله)لبعدهمعن مجلسه صلى الله عليمه وسلم وحرمانهم من مشاهدة معجراته ومعاينة مايدل عليه من النسرائع في تضاعيف الكناب والسنة (والله عليم) بأحوال كل من أهل الوبر والمدر (حكيم) فيا يصيب به مستهم ومحسنهم من العقاب والثواب (ومن الاعراب) تمروع في يان تشعب جنس الاعسراب الى فرشين وعدم انحصارهم في الفريق المنذكوركا يتزاءى منظاهرالنظمالكريم وشرح لبعض مثالب

الحاربة (والقسم الثالث) الذين لايجدون الاهبة والزاد والراحلة وهمالذين لايجدون ماينفقون لانحضوره فى الغزو الماينفع اذاقدرعلى الافاق على نفسه امامن مال نفسه أومن مال انسان آخر يعينه عليه فانلم تحصل هذه القدرة صاركلاوو بالاعلى المجاهدين ويمنعهم من الاشتغال بالقصود تمانه تعالى لاذكرهذه الاقسام الثلاثة قال لاحرج على هؤلاء والمراد انه يجوز لهم أن يُعظفوا عن الغزو وليس في الآية بيان انه يحرم عليهم الخروج لانالواحد من هؤلاء لوخرج ليمين المجاهدين عقدارالقدرة اما بحفط مناعهم أو يتكثير سوادهم بشرط أنلايجمل نفسه كلاوو بالاعليهم كان ذاك طاعة مقبولة ثمانه تعالى شرط فيجوازهذا التأخيرشرطامعيناوهوقولهاذا نصحواللهورسوله ومعناه انهم اذا أقاموا في البلد احترزوا عن القاء الاراجيف وعن اثارة الفتن وسعوا في ايصال الخير الى المجاهدين الذين سافروا اما بأن يقوموا باصلاح مهمات بيوتهم واما بأنبسعوا فايصال الاخبار السارة من بيوتهم اليهم فانجله هذه الامورجار يقعرى الاعامة على الجهاد ممقال تعالى ماعلى المحسنين من سبيل وقدا تغقوا على أنه دخل تحت قوله تعالى ماعلى المحسنين من سبيل هوانه لاائم عليه بسبب القمود عن الجهاد واختلفوا في انه هل يفيدالعموم فيكل الوجوه فنهم منزعم اناللفظ مقصورعلى هذا المعني لانهذه الآية نزلت فهم ومنهم من زعم ان العبرة بعموم اللفظ لا يخصوص السبب والمحسن هو الاتي بالاحسان ورأس أبواب الاحسان ورئيسهسا هو قول لااله الاالله وكل من قال هذه الكلمة واعتقدها كان من المسلمين وقوله تمالي ماعلى المحسنين من سبيل يقتضي نفي جيع المسلين فهذا بعمومه يقتضي ان الاصل في حال كل مسلم براءة الذمة وعدم توجد مطالبة الغير عليه في نفسه وماله فيدل عسلى ان الاصل في نفسه حرمة القتل الالدليل منفصل والاصل في ماله حرمة الاخذ الالدليال منفصل وان لا يتوجه عليه شي من التكاليف الالديل منفصل فتصير هذه الآية بهذا الطريق أصلا معتبرا فالنبريعة فى تقريران الاصل براءة الذمة فان ورد نص خاص بدل على وجوب حكم خاص في واقعة خاصة قضينا بذلك النص الحاص تقديما للخاص على العام والا فهذا النص كاف في تقرير البراءة الاصلية ومن الناس من يحتبج بهذا على نفي القباس قال لانهذا النصدل على ان الاصل هو يراءة الذمسة وعدم الالزام والتكليف فالقياس اماأن مدل على براءة الذمة أوعلى شغل الذمة (والاول) باطل لان براءة الذمة لماثبتت عقتضي هذا النص كان اثباتها بالقياس عبثا (والثاني) أيضا باطل لان على هذا التقدر يصر ذلك القياس مخصصا لعموم هذا النصوانه لايجوز لماثبت انالنص أقوى من القياس قالوا وبهذا الطريق تصير الشريعة مضبوطة معلومة ملخصة بعيدة عن الاضطراب والاختلافات التي لانهاية لهاوذلك لان السلطان اذابعث واحدا منعاله الى سياسة بلدة فقال له أيها الرجل تكليني عليك وعلى أهل تلك المملكة كذا وكذاوعد عليهم ماثة نوع من التكاليف مثلاثم قال

هؤلاء المتفرعة علمالكفر والنهاق بعدبيان تماديهم فيهما وحل الاعراب علم

الفريق المذكورخاصةوان اعده كون من يحكيماله بعضسامتهم وهم الذي بصدد الانفاق من أهل النفاق دون فقرائهم أوأعراب أبهدوغطفان وتميم كافيه ل لكن ﴿ ٧١٦ ﴾ لايساعده ماسياتي من قوله تعسالي ومن

وبعدهده التكاليف ايس لاحدعليهم سبيلكان هذا تنصيصامنه على انه لا تكليف عليهم فيماوراءتهك الاقسام المائة المذكورة ولوانه كلف ذلك السلطان بأن ينص على ماسوى تلك المائة بالنني على سبيل التفصيل كأنذلك محالا لانبابالنني لانهايةله بلكفاه في النني ان يقول ليس لاحد على أحد سبيل الافيما ذكرت وفصلت فكذاههنا انه تعالى لما قالماعلى المحسنين منسبيل وهدا يقتضي أنالايتوجه على أحدسبيل ثم انه تعالى ذكر في القرآن ألف تكليف أوأقل أوأكثر كان ذلك تنصيصا على ان التكاليف محصورة في ذلك الالف المذكور وامافيا وراء، فلس لله على الحلق تكليف وأمر وفهي وبهذا الطريق تصيرالسريعة مضبوطة سهلة المؤنة كثيرة المعونة ويكون القرآن وافيا ببيان الكايف والاحكام ويكون قوله اليسوم أكملت لكم دينكم حقا ويصيرقوله لتبين للناس مانزل اليهم حقا ولاحاجة البتة الىالتمسك بالقياس فيحكم من الاحكام أصلا فهذاما نقرره أصحاب الظواهرمثل داود الاصفهاني وأصحابه في تقريرهذا الباب واعلم انه تعالى لماذكر الضعفاء والمرضى والفقراء بين انه يجوز لهم التخلف عن الجهاد بشرط أن يكونوا ناصحين لله ورسوله وبين كونهم محسنين وانه ليس لاحدعليهم سبيل ذكرقسما رابعا من المعدورين فقال ولاعلى الذين اذاما أتوك لتحملهم قلت لأأجد ما أحلكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا ان لايجدوا ماينفقون فان قيل أليس ان هؤلاء داخلون تحت قوله ولاعلى الذين لايجدون ماينفقون فاالفائدة في اعادته قلنا الذين لايجدون ماينفقون همالفقراء الذين ليسمعهم دوب النفقة وهوالاء المذكورون في الآية الاحبرة هرالذين ملكواقدر النفقة الاانهم لم بجدواالمركوب والمفسرون ذكروافي سبب نزول هذه الآية وجوها (الاول) قال محاهدهم ثلاثة اخوة معقل وسو يدوالنعمان بنو مقرن سألوا الني صلى الله عليه وسلمأن يحملهم على الحفاف المدبوغة والنعال المخصوفة فقال عليدالسلام لاأجد ماأحلكم عليه فتولوا وهم يبكون (والثاني) قال الحسن نزلت فيأبي موسى الاشعروأ صحابه أنوا رسول الله صلى الله عليدوسم يستحملونه ووافق ذلك مندغضبا فقال عليه السلام والله ماأجلكم ولاأجدما أحلمكم عليه فتواوا وهم يبكون فدعاهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فأعطاهم ذوداخير الذود فقال أبوموسي ألست حلفت بارسول الله فقال أمااي انشاء الله لاأحلف عين فأرى غيرها خيرا منها الاأتيت الذي هوخير وكفرت عن يميني (والرواية الثالثة) قال ابن عباس رضى الله عنهما سألوه أن يحملهم على الدواب فقال عليه السلام لاأجدماأ حلكم عليه لان الشقة يعيدة والرجل يحتاج الى بعيرين بعير يركبه و بعير يحمل عليه ماء وزاده قال مساحب الكشاف قوله تفيض من الدمع حزنا كقواك تفيض دمعا وهو أبلغ من يفيض دمعها لان العين جعلت كان كلها دمع فائض \* قوله تعالى (انما السبيل على الذين يستأذنونك وهم أغنياه رضوا بأن يكونوا مع الخوالف وطبع الله على قلو بهم فهم لايعلمون يعتذرون

الاعراب من يو من الخ فان أولئك ليسوا من هو لاء قطعاواناهم من الجنس أي ومن جنس الاعراب الذي نعت بنعت بعض أفراده (من يتخذما ينفق) من المال أى يعدما يصرفه في سبيل الله و يتصدق مه صورة (مفرما) أي غرامة وخسرانالازما اذلا نفقد احتسابا ورجاء الثواب الله تعالى ليكون له مغنماوانما لنفقه رباءوتقية فهم غرامة محضة ومافي صيغة الاتخاذمن معني الاختيا روالانتفاع عايتخذانماهو باعتبار غرض المنفق من الرياء والتقية لاباعتبار ذات النفقة أعنى كونهاغرامة (ويتربص يكم الدوائر) أصلالدائرة ماحيط بالشئ والمراد بها مالا محيص عند من مصائب الدهر أى ينتظر بكم دواثرالدهرونو يهودوله ايذهب غلبتكم عليه فيتخلص مما التلي به (عليهم دائرة السوم) دغاء عليهم بنصو ماأرادوا بالمسؤمنين

مزيبك اصافة الموصوف الىصفته فوصفتني الاصل بللصدرميالغة ممأمنيغت الى صفتها كتوله عزوجل مأكان أبوك امرأسوء وقيل معنى الدائرة يقتضي معنى السوءفانماهي اضافة يبان وتأكيد كإقالوا شمس النهارولحيارأسد وقرئ بالمضم وهوالعذاب كاقيايله سئة ( والله سميم) لما يقولونه عند الانفاق بمالا خير فيه (عليم) بمايضيرونه من الامورالفاسدةالتيمن جلتهاأنيتر بصوايكم الدوائر وفيدمن شدة الوعيدمالايخني(ومن الاعراب)أى من جنسهم على الاطلاق (من يومن بالله واليوم الآخروي تعند) أي أخذ لنفسه على وجدالاصطفاء والامنار (ماينفق) أي ينفقه في سيل اقدتعالى (قريات) أى ذرائع اليهاوللا يذان عما ينهما من كال الاختصاصجه لكاته تفس المقربلت والجمع باعتبارأ نواع القربات أوأفرادها وهي انى مضولى يتحذ وقوله تعالى ( عندالله ) صفتها أوظرف لتحذ (وصلوات الرسوله )

البكم اذارجتم اليهم قل لاتعتذروا لن تومن لكم قدنبا ناالله من أخباركم وسيرى الله علكم ورسوله ثم تردون الى علم الغيب والشهادة فينبئكم بماكنتم تعملون ) وفالآية مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى لماقال في الآية الاولى ماعلى المحسنين من سبيل قال في هذه الآية انما السبيل على من كان كذاوكذائم الذين قالوا في الآية الاولى المراد ماعلى المحسنين منسبيل في أمر الغزو والجهادوان نفي السبيل في تلك الآية مخصوص بهذاالحكم قالواالسبيل الذىنغاءعن المحسنين هوالذى أثبتدفي هؤلاء المنافقين وهو الذي يختص بالجهادوالمعنى ان هو لاء الاغنياء الذين يستأذنونك في التخلف سبيل الله عليهم لازم وتكليغه عليهم بالذهاب الى الغزومتوجه ولاعدرلهم البتة في التخلف فان قيل قوله رصواماموقعه قلناكا نه استثناف كانه قيل مابالهم استأذنواوهم اغنياء فقيل رضوابالدناءة والضعة وللانتظام فيجلة الخوالف وطبع الله على قلو بهم يعني ان السبب ف نفرتهم عن الجهاد هوات الله طبع على قلو بهم فلا جل ذلك الطبع لا يعلون ما في الجهاد من منافع الدين والديائم قال يعتذرون البكم اذارجعتم اليهم قل لاتعتذر والن نومن لكم علة المنع من الاعتدار لان غرص المعتذر أن يصيرعدره مقبولافاذا علم بأن القوم يكذبونه فيد وجب عليه تركه وقوله قدنبأ ناالله من أخبار كمعلة لانتفاء التصديق لانه تعالى لمأطلع رسوله على مافي ضمائرهم من الخبث والمكر والنفاق امتنع أن يصدقهم الرسول عليه الصلاموالسلام في تلك الأعدار ممقال وسيرى الله علكم ورسوله والمعنى انهم كانوا يظهرونمن أنفسهم عندتقر يرتلك المعاذير حباللرسول عليه الصلاة والسلام والمؤمنين وشفقة عليهم ورغبة في نصرتهم فقال تعالى وسيرا لله علكم الكرهل تبقون بعد ذلك على هذه الحالة التي تظهرونه امن الصدق والصفاء أولاتبقون عليها ثم قال ثم تردون الى عالمالغيت والشهادة فان قيل لماقال وسيراقة عملكم فللم يقل ثم تردون اليدوما الفائدة فىقولەثىم قلنافى وصفه تمالى بكونه عالم الغيب والشهادة مايدل على كونه مطلعا على بواطنهم الخبيثة وضمائرهم المملوأة من الكذب والكيدوفيه تخويف شديدوزجرعظيم لهم وله تعالى (سيحلفون بالله لكم اذا انقلبتم اليهم لتعرضوا عنهم فاعرضوا عنهم انهم رجس ومأواهم جهنم جراء بما كانوا يكسبون يحلفون لكم لترضواغنهم فانترضوا عنهم فان الله لايرمني عن القوم الفاسقين ) اعلم انه تعالى للحكى عنهم في الآية الاولى أنجم يعتذرون ذكرف هذه الآية أنهم كانوا يؤكدون تلك الاعذار بالايمان الكاذبة اما قولة سيحلفون بالله لكم اذاانقلبتم اليهم لتعرضوا عنهم فاعلمان هذاالكلام يدل على أنهم حلفوابالله ولم يدل على أنهم على أى شي حلفوا فقيل أنهم حلفواعلى انهم ماقدروا على الحروج والماحلفوا على ذلك لتعرضوا عنهم أي لتصفعوا عنهم ولتعرضوا عن ذمهم ثم قال تعالى فأعرضوا عنهم قالما بن عباس رضى الله عنهما ير بدترك الكلام والسلام قلل مقاتل قال النبي صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة لأتجالسوهم ولاتكلموهم

قال أهل المعانى هو لاء طلبوا اعراض الصفح فأعطوا اعراض المقت ثم ذكرالعلة في وجوب الاعراض عنهم فقال انهم رجس والمعنى ان خت ماطنهم رجس وحاني فكما يجب الاحترازعن الارجاس الحسمانية فوجوب الاحتراز عن الارجاس الروحانية أولى خوفامن سريانها الى الانسان وحدرامن أنعيل طبع الانسان الى تلك الاعال ثم قال تعالى ومأواهم جهنم جزاء بماكانوا يكسبون ومعناه ظاهر ولما بين في الآية أنهم يحلفون بالله ليعرض المسلون عن إيذائهم بين أيضاانهم يحلفون ليرضى المسلون عنم تممانه تعالى نهى المسلين عن أن يرصنوا عنهم فقال فان ترصنوا عنهم فأن الله لا يرصى عن القوم الفاسقين والمعنى انكم أن رضيتم عنهم مع أنالله لايرضى عنهم كأنت أرادتكم مخالفة لارادة الله وأن ذلك لايجوز وأفولان هذه المعاني مذكورة في الآيات السالفة وقد أعادها الله ههنا مرة أخرى وأظن ان الاول خطاب مع المنافقين الذين كانوا في المدينة وهذا خطاب مع المنافقين من الاعراب وأصحاب البوادي ولما كأنت طرق المنافقين متقاربة سواء كآنوامن أهل الحضرأ ومنأهل البادية لاجرم كان الكلام معهم على مناهج متقار به \* قوله تعالى (الاعراب أشدكفرا ونفاقاً وأجدر الالعلوا حدود مأأنزل آلله على رسوله والله عليم حكيم ومن الاعراب من يتحذ مأينفق مفرما ويتربص بكم الدوار عليهم دائرة السو والله سميع عليم) اعلان هذه الآية تدل على صحة ماذكرنا منأنه تعالى انماأعاد هذه الاحكام لان المقصود منهامخاطبة منافتي الاعراب ولهذاالسبب بينان كغرهم ونفاقهم أشدوجهلهم بحدودما أنزلالله أكلوفى الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال العلماء من أهل اللغة يقال رجل عربي اذا كان نسبه في العرب وجعه العرب كاتقول مجوسي ويهودي ثم يحذف ياء النسبة في الجمع فيقال المجوس واليهود ورجل اعرابي بالالف اذاكان بدويا بطلب مساقط الغيث والكلا سواء كان من العرب أومن مواليهم و يجمع الأعرابي صلى الأعراب والاعاريب فالاعرابي اذاقيلله ياعر بى فرح والعربي أذاقيلله يأعرابي غضبله فن استوطن القرى العربية فهم عرب ومن نزل البادية فهم اعراب والذي يدل على الغرق وجوه (الاول) انه عليه السلام قال حب العرب من الايمان وأما الأعراب فقد ذمهم الله في هذه الآية (والثاني) انه لا يجوزأن يقال المهاجرين والانصار أعراب اعاهم عرب وهم متقدمون في مراتب الدين على الأعراب قال عليه السلام لاتومن امرأة رجلا ولافاسق مؤمنا ولاأعرابي مهاجرا (الثالث) قبل الماسمي العرب عربالان أولاداسمعيل شأوابعربة وهيمن تهامة فنسبوا الى بلدهم وكلمن يسكن جزيرة العرب وينطق يلسانهم فهومنهم لانهم انماتولدوا منأولادا سمعيل وقيل سموا بالعربلان ألسنتهم معرية عما في ضمائرهم ولاشك اناللسان العربي مختص بانواح من الفصاحة والجزالة لاتوجدني سأتر الالسنة ورأيت في بعض الكتبعن بعض الحكماء انه قال حكمة الروم

سن المصدق أن يدءو المتصدق عند أخذ صدقته لكن ليس له أن يصل عليه كافعله عليه الصلاة والسلامحين قال اللهم صلى على آل أبيأوفي فانذلك منصبد فله أن تفضل به على من يشاء والتعرض لوصف الايمان بالله واليوم والأخر في الفريق الاخبر معان مساق الكلام لبيان الفرق بين الغر نقين في شان اتخاذما ينفقا نهسالا ومآلاوأن ذكراتخاذه ذر يعسة إلى القربات والصلوات مغن عن التصر يح بذلك لنكمال العناية باعانهم ويان اتصافهم به وزيادة الاعتناء بتعقبق الغرق يينالفر يقين منأول الامرواماالغريقالاول فاتصافهم بالكغر والنفاق معلوم من سياق النظمالكر بمصريحا (الاانهاقر بة لهم) شهادة لهم منجناب الله تعالى بصعة مااعتقدوه وتمديق لرجائهم والضمر بعديورب بالمناطقة المالين الم الخيرمع مامر من تعدده

ر بأحد الوجهين والتنكير للتغنيم المغنى عن الجمع أى قربة عظيمة لايكنند كنهها وفي ايراد الجلة ﴿ فِي ﴾ اسمية وتصدرها بخر في النبيه

والتعقيق من الجزالة مالا يحنى والاقتصار على بيان كونها قربة لهم لافها الفاية القصوى وصلوات الرسول من من ذرائعها وقوله تعالى (سيدخلهم الله في ﴿ ٧١٩ ﴾ رحمه ) وعدلهم باحاطة رحمه الواسعة بهم وتفسير

للقربة كاأن قوله عزو علاوالله سميع عليم وعيد للاولين عقيب الدعاء عليهم والسين للدلالة على تحقق ذلك وتقرره البتة وقوله تعالى (ان الله غفو ر رحيم ) تعليل المحقق الوعدعلي عبم الاستثناف التعفيني قيل هذا في عبدالله ذي البجاد نوقومه وقيل فى نى مقرن من ينة وقيل في اسلم وغفار وجهية وروى أبو هر يرة رضي الله عند أن رسول الله صلى الله عليدوسلمقال أسلموغفار وشيي من جهينه ومزينة خبرعندالله يوم القيامة من تميم وأسدينخز عةوهوازن وغطفان (والسابقون الاواون من المهاجرين) سان لفضائل أشراف المسلمين اثر بان فضيلة طائفة منهم والمراد بهم الذين صلوا الى القبلتن أوالذن شهدوا لدرا أوالذن أسلوا قبل الهجرة (والانصار) أهل سعة العقبة الاولى وكانواسبعة نفر وأهل

في أدمنتهم وذلك لانهم يقدرون على التركيبات العجيبة وحكمة الهند في أوهامهم وحكمة يونان في أفئدتهم وذلك لكثرة مالهم من المباحث العقلية وحكمة العرب في ألسنتهم وذلك لحلاوة ألفاظهم وعدو بةعباراتهم (المسئلة الثانية) من الناس من قال الجع المحلى بالالف واللام الاصل فيدأن ينصرف الى المعهود السابق فان لم يو جد المعهود السابق حل على الاستغراق للضرورة قالوا لانصيغة الجمع يكني في حصول معناها الثلاثة فا فوقها والالف واللام للتعريف فأن حصل جع هومعهود سابق وجب الانصراف اليه وان لم يو جد فعينتذ يحمل على الاستغراق دفعا اللاجال قالوا اذا ببت هذا فتقول قوله الاعراب المراد منه جم معينون من منافق الاعراب كأنوا يوالو ن منسافق المدينة فانصرف هذا اللفظ الميم (المسئلة الثاشة) انه تعالى حكم على الاعراب يحكمين (الاول) أنهم أشد كفرا ونفاقا والسبب فيهو جوه ( الاول ) ان أهم البدو يشبهون الوحوش (وألثاني) استيلاء الهواء الحاراليابس عليهم وذلك بوجب من يدالتيه والتكبرووالمخوة والفغر والطيش عليهم ( والثالث ) الهمما كانواتحث سياسة سائس ولاتأديب مؤدب ولاصبط ضابط فنشاوًا كما شاوًا ومن كأن كذلك خرج على أشد الجهات فسادا ( والرابع ) ان من أحج وأمسى مشاهدالوعظ رسول الله صلى الله عليه وسلم بياناته الشافية وتأدباته الكاملة كيف يكون مساويا لمن لميوشر هذا الحبرولم يسمع خبره ( والخامس) قابل الفواكه الجبلية بالغواكه البستانية لتعرف الغرق بينأهل الحضر والبادية ( والحكم الثاني ) قوله واجدران لا يعلوا حدود ما أنزل الله على رسوله وقوله اجدر أي أولى وأحق وفي الآية حذف والنقديروا جدر بان لا يعلوا وقبل في تفسير حدود ما أنزل الله مقادير النكاليف والاحكام وقيل مرائب أدلة العدل والتوحيد والنبوة والمعاد والله عليم بما فى قلوب خلقه حكيم فيما فرض من فرانمضه تمقال ومن الأعراب من يتخذما ينغق مغرما والمغرم مصدر كالفرامة والمعني انمن الاعراب من يعتفد أنالذي ينفقه في سبيلالله غرامة وخسران وأنما يعتقدذلك لانه لاينفق الاتقية من المسلمين ورياء لا لو جدالله وابتغاء ثوابه ويتربص بكمالدوائر يعني الموت والقتل أى ينتظر أن تنقلب الامور عليكم بموت الرسول و يظهر عليكم المشركون ثم أنه أعاده اليهم فقال عليهم دارة السؤ والدائرة يجوزأن تكون واحدة و يجو زأن تكون صفة غالبة وهي انما تستعمل في آفة تحيط بالانسان كالدائرة بحيث لايكون له منها مخلص وقوله السوقرئ بفتح السينوضمه قال الغراء فتع السين هوالوجه لانهمصدر قولكساءه يسؤه سوأ أومساءة ومن ضم السين جعله آسما كفولك عليهم دائرة البلاء والعذاب ولا يجوز ضم السين في قوله ما كان أبوله امر أسو ولافي قوله وظننتم ظن المسؤوا لالصار التقدير ما كان أبوك امرأ عداب وطنتم ظن العداب ومعلوم انه لا يجوز قال الاخفش وأبوع يدمن فتح السين فهو كقولك رجل سوءوامر أنسوءتم يدخل الالفواللام فيقول

رجلالسوء وأنشد الاخفش

وكنت كذئب السوء لما رأى دما \* بعساحبه يوما أحال على الدم ومن منم السين أراد بالسوء المضرة والشروالبلاء والمكر وه وكانه قبل عليهم دائرة الهزيمة والمكرومو بهم يحيق ذلك قال أيوعلى الفارسي لولم تضف الدائرة الى السوء أوالسوءعرف منها معنى السوء لان دائرة االدهر لا تستعمل الافي المكروه اذاعرفت هذا فنقول المعني يدور عليهم البلاءوالحزن فلا يرون ومجمد عليه الصلاة والسلام ودينه الا ما يسوءهم محقال والله سميع لقولهم عليم بنياتهم # قوله تعالى ( ومن الاعراب من يو من بالله والبوم الآخرو يتخذما ينفق قر بات عندالله وصلوات الرسول الا انها قربة لهم سيدخلهم الله في رحته أن الله غفور رحيم) اعلم أنه تعالى لمابين انه حصل في الاعراب من يتحذ انفاقه في سبيل الله مغرمابين أيضاان فيهم قومامو منين صالحين مجاهدين يتخذ انفاقد في سيل الله مغما واعلم انه تعالى وصف هذا الفريق بوصفين ( فالاول ) كونه مو منا بالله واليوم الآخر والمقصود النبيه علم انه لابد في جم الطاعات من تقدم الاعان وفي الجهاد أيضا كدلك (والثاني) كونه يحيث يتخذما منفقه قر بات عندالله وصلوات الرسول وفيه بحثان ( الاول) قال الزجاج يجوز في القربات ثلاثة أوجه ضمالراء وأسكانهاوقتحها (الثاني) قال صاحبالكشاف قربات مغمول ثان ليتمخذوالمعنى انأما ينغقه لسبب حصول القربات عندالله تعالى وصلوات الرسول لان الرسول كان يدعوللمتصدقين بالخيروالبركة ويستغفراهم كقوله اللهم صلى على آل أبي أوفي وقال تعابى وصل عليهم فلما كانما ينفق سببالحصول القربات والصلوات قيل انه يتمخذما يتفق قربات وصلوات وقال تعالى ألاانها قربة لهموهذا شهادة من الله تعالى المتصدق بصعةما اعتقد من كون تققنه قربات وصلوات وقدأ كدتعالى هذه الشهادة بحرف التنبيه وهو قوله ألاو بحرف التحقيق وهو قوله انها ثم زاد في التأكيد فقال سيدخلهمالله في رحمه وقد ذكرنا ان ادخال هذا السين يوجب مزر بدالتأكيد تمقال انالله غفورلسيا تهم رحيم بهم حيث وفقهم اهذه الطاعات وقرأ الفع ألاانهاقر بقبضم الراء وهوالاصل مم خففت نحو كتب ورسل وطنب والاصل هوالضم والاسكان تخفيف \* قوله تعالى ( والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار والذين اتبعوهم باحسان رضىالله عنهم ورضواعنه وأعدلهم جنات تجرى تحتها الانهار خالدين فيهاأ بداذلك الفوزالعظيم ) واعلم انه تعالى لما ذكرفضائل الاعراب الذين يتخذون ما ينفقون قريات عندالله وصلوات الرسول وما أعد لهم من الثواب بين ان فوق معزلتهم منازل أعلى وأعظم منها وهي منازل السابقين الأولين وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى )اختلفوا فالسابقين الاولين من المهاجرين والانصارمن هموذ كرواو جوها (الاول) قال ابن عباس رضى الله عنهما هم الذين صلواالى القبلتين وشهدوا بدراوعن السعي هم الذين

اىمتلېسىن پەوالىراد بە كلخصلة حسنةوهم اللاحقون بالسابقين من الفر نفين على أن من تبعيضية أوالذين اتبعوهم بالايمان والطاعة الى يوم القيامة فالمراد بالسابقين جيع المهاجرين والانصار ومن يبانية (رضى الله عنهم) حبر للمبتدا أى رضى الله عنهم نقبول طاعتهم وارتضاء أعالهم (ورضواعنه ) عامالوه من رمساه المستبع لجيم الطالب طرا (وأعد لهم) في الآخرة (جنات تجرى تحتها الانهار) وقرئ منتحتها كافي سائرالمواقع (خالدين فيحاابدا) من غيرانتهاء ( ذلك الفوز العطيم ) الذي لافوزوراء ومافي اسم الاشارة من معنى البعدابيان يعدمنز لتهم في مراتب الفضل وعظم الدرجة من مو منى الاعراب ( وممن حولكم من الاعراب)شروعني بيان أحوال منافقي أهل المدخة ومن حولها

من الاعراب بعد بيان حال أهل البادية منهم أى بمن حول بلدتكم (منافقون) وهم جهينه ومن بنة ﴿ بايموا ﴾ وأسلم وأشجع وغفار كانوا نازلين حولهيا (ومن أهل المدينة) عطف على بمن حولكم

عطف مفردعلى مفردوقوله تعالى (مردواعلى النفاق) إماجلة مستانفة لامحل لها من الاعراب مسوقة ابيان غلوهم في النفاق اثر بيان اتصافهم به واماصفة ﴿ ٧٢١ ﴾ للمبتدا المذكور فصل بينها وبينه بماعطف على خبر أواماصفة

لمحـــذوف أقيمت هي مقامه وهومبتدا خبره من أهل المدينة كافي قوله \*اناان جلاوطلاع الثناباوا لجلة عطف على الجلة السابقة اىومن أهلالدينة قوممردوا على النفاق أي تمهروافيه منمرن فلان على عله ومر دعليه اذادرب به وضرى حتىلانعليه ومهر فيد غران مرد لايكاديستعمل الافيالشس فالتمرد على الوجهين الاولبن شامل للفريقين حسب شمول النفاق وعلى الوجه الاخميرخاص منافق أهل المدينة وهو الاظهروالانسبىذكر منافق أهلالبادية أولا محذكر منافقي الاعراب المجاورين للمدينة ثم ذكر منافق أهلها والله تعالى أعلم وقوله عزشأنه (لاتعلهم) بانلتردهم أىلاتعرفهم أنت لكن لابأعيانهم وأسمسامهم وأنسسابهم بل بعنوان تفاقهم يعني أنهم بلغوا من المهارة في النفاق والتنوق فيمراعاة التقيا والتصامى عنمواقع معماأنت عليه منعلو الكعب وسمو الطبقة في كال

بايعوا بيعة الرضوان والصحيم عندى انهم السابقون في الهجرة وفي النصرة والذي يدل عليه انهذكر كونهم سابقين ولميبين افهم سابقون فيماذا فبق اللفظ مجملا الاانه وصفهم بكونهم مهاجرين وأنصارا فوجب صرف ذلك اللفظالى ما مصار وامهاجرين وأنصارا وهو الهجرة والنصرة فوجب أن يكون المراد منسه السسابقون الاولون في الهجرة والنصرة ازالة للاجال عن اللغظ وأيضافالسبق الىالهجرة طاعة عظيمة منحيثان الهجرة فعل شاق على النفس ومخالف للطبع فن أقدم عليه أولاصار قدوة لغيره في هذه الطاعة وكان ذلك مقو يالقلب الرسول عليه الصلاة والسلام وسببالزوال الوحشة عن خاطره وكذلك السبق في النصرة فأن الرسول عليه الصلاة والسلام لماقدم المدينة فلاشك انالذين سبقوا الى النصرة والخدمة فاز وابمنصب عظيم فلهذه الوجوه يجب أن يكون المراد والسابقون الاولون في الهجرة اذا مبت هذا فنقول ان أسبق الناس الى الهجرة هوأ بو بكرلانه كان فى خدمة الرسول عليه الصلاة والسلام وكان مصاحباله فى كل مسكن وموضع فكان نصيبه من هذا المنصب أعلى من نصيب غبره وعلى بن أبي طالب وانكان من المهاجر فالاولين الاانه انماهاجر بعدهجرة الرسول عليه الصلاة والسلام ولاشك انه انما بق عكة لهمات الرسول الاان السبق الى الهعرة انما حصل لا بي بكرف كان نصب أبي بكر من هذه الفضيلة أوفر فاذا ثنت هذا صارأ بو يكر محكوما عليه يأنه رضي الله عنه ورضى هوعن الله وذلك فيأعلى الدرحات من الفضل واذائبت هذا وجب أن بكون اماماحقا يعدرسول الله اذاوكانت امامته باطلة لاستحق اللعن والمقت وذلك بنا في حصول مثل هذا النعظيم فصارت هذه الآية من أدل الدلائل على فضل أبي بكروعر رضي الله عنهما وعلى صحة امامتهما فان قيل الملايجو زأن بكون المراد من سبق الى الاسلام من المهاجرين والانصارلان هؤلاءآ منواوفي عدد المسلين في مكة والمدينة قلة وضعف فقوى الاسلام بسبيهم وكثرعدد المسلين بسبب اسلامهم وقوى قلب الرسول بسب دخولهم في الاسلام واقتدى بهرغيرهم فكان حالهم فيه كال من سنسنة حسنة فيكون له أجرها وأجر من علبها الى يوم القيامة ثم نقول هب ان الباكردخل تحت هذه الآية بحكم كونه أول المهاجر يناكن لمقلتم انه بقءلي تلك الحالة ولملايجوز أن يقال انه تغير عن تلك الحالة وزالت عنه تلك الفضيلة بسبب اقدامه على تلك الامامة والجواب عن الاول انجل السابقين على السابقين في المدة تحكم لادلالة عليه لانالفظ السابق مطلق فلم يكن حله على المسبق في المدة أولى من حله على السبق في سائر الامور و يحن بينا ان حمله على السبق فى الهجرة أولى قوله المراد منه السبق في الاسلام قلنا السبق في الهجرة يتضمن السبق فالاسلام والسبق فيالاسلام لايتضمن السبق في الهجرة فكان حل اللفظ على السبق في الهجرة أولى وأيضا فهب انانحمل اللفظ على السبق في الايمان الاانانقول قوله والسابقون الاولون صيغة جع فلابدمن حله على جاعة فوجب أن يدخل فيه على رضى

الفطنة وصندق الفراسة وفى تعليق نقى العابهم مع أنه متعلق بحالهم مبالغة فى ذلك وايماء الى أن ماهم فيد من صفة النفاق لعراقتهم ورسوخهم فيها صارت بمنزلة ذا تباتهم ﴿ ٧٢٢ ﴾ أو مشخصاتهم محيث لايعد من لايعرفهم بتلك

الله عنه وغيره وهب انالناس اختلفوا فيانايمان أبي بكرأسبق أم ايمان على لكنهم اتفقوا على انأبابكر من السابقين الاولين واتفق أهل الحديث على ان أول من أسلم من الرجال أبوبكرومن النساء خديجة ومن الصبيان على ومن الموالى زيد فعلى هذا التُقدير يكون أبو بكر من السابقين الاولين وأيضا قدبيناأن السبق في الايمان انما أوجب الفضل العظيم من حيث انه يتقوى به قلب الرسول عليه السلام و يصير هوقدوة لغيره وهذا المعنى في حق أبي بكر أكل وذلك لانه حين أسلم كان رجلا كبيرالسن مشهورا فيما بين الناس واقتدى به جاعة من أكابر الصحابة رضى الله عنهم فانه نقل انه لماأسلم ذهب الىطلحة والزبير وعثمان بنعفان وعرض الاسلام عليهم تمجابهم بعدأيام الى الرسول عليه السلام وأسلواعلى يدالرسول عليه السلام فظهر أنه دخل بسبب دخواه في الاسلام قوة فى الاسلام وصارهذا قدوة لغيره وهذه المعانى ماحصلت فى على رضى الله عنه لانه في ذلك الوقت كان صغير السن وكانجار يامجري صبى في داخل البيت فاكان يحصل باسلامه في ذلك الوقت من يد قوة للاسلام وماصارقدوة في ذلك الوقت لغيره فثبت ان الرأس والرئيس في قوله والسابقون الاولون من المهاجر ين ليس الاأبابكر أماقوله لم قلتم انهبق موصوفا بهذه الصفة بعداقدامه على طلب الامامة قلناقوله تعالى رضى الله عشهم و رصنواعنه يتنساول جميع الاحوال والاوقات بدليل أنه لاوقت ولاحال الاويصمح استثناؤه منه فيقال رضىآلله عنهم الافىوقت طلبالامامة ومقنضى الاستثناء اخراج مالولاه لدخل تحت اللفظ أوتقول أنابينا أنه تعالى وصفهم بكوفهم سابقين مهاجرين وذلك يقتضى انالراد كونهم سابقين فى الهجرة مملاوصفهم بهذا الوصف أثبتلهم مايوجب النعظ يموهوقوله رضي الله عنهم ورضواعنه والسبق في الهجرة وصف مناسب للتعظيم وذكرالحكم عقيب الوصف المناسب يدل على كون ذلك الحكم معللا بذلك الوصف غدل هذاعلى انالتعظيم الحاصل من قوله رضى الله عنهم ورصواعنه معلل بكونهم سابقين فيالهجرة والعلة مادامت موجودة وجب ترتب المعلول عليها وكوفهم سابقين في الهجرة وصف دائم في جيع مدة وجودهم فوجب أن يكون ذلك الرضوان حاصلا فيجيع مدة وجودهم أونقول انهتعالي قال وأعدلهم جنات تجرى تحنها الانهار وذلك يقتضي انه تعالى قدأعد تلك الجنات وعينها الهم وذلك يقتضي بقاهم على تلك الصغة التى لاجلها صار واستحقين لتلك الجنات وليس لاحد أن يقول المرادانه تعالى أعدها لهماو بقواعلى صفدالايمان لانانقول هذازيادة اضمار وهوخلاف الظاهر وأيضافهلي هذا التقديرلايبق بين هؤلاء المذكورين في هذا المدح و بين سائر الفرق فرق لانه تعالى أعدله رجنات تجرى تحتها الانهار ولفرعون وهامان وأبيجهل وأبي لهب لوصاروا وقمنين ومعلوم أنه تعالى انماذكرهذا الكلام في معرض المدح العظيم والثناء الكامل وجله على ماذكروه يوجب بطلان هذا المدح والثثاء فسقط هذا السو ال فظهران هذه

الصفة عالمابهم وحل عدم علد عليه ألصلاة والسلام بأعيانه عط عدم علم عليه السلام بعدمجي هذا البيان عل أنه علم الصلاة والسلام يعلم أنذيهم منافقين لكن لايعلهم بأعيانهم معكونه خلاف الظاهر عارعاذ كرمن المبالغة وقوله عزوجل (نحن نعلهم) تقريرلما سبق منمهارتهه في فن النفاق أي لايقف علسرائرهم المركوزة فيضمائرهمالامن لأنحني عليه خافية لماهم عليه من شدة الاهتمام بابطان الكفرواظهار الاخلاص وفي تعليق العسلم بهممع أنالمقصوديان تعلقه محالهم مامرفي تعليق نفيه بهم وقوله عزشأنه (سنعذبهم) وعيدلهم وتحقيق لعذابهم حسما علمالله فيههمن موجباته والسين التأكيد (مرتين) عنابن عباس رضي الله عنهما أنالني صلى الله عليه وسلمقام خطيبا يوم الحبعة فقال اخرج مافلان فانك منافق اخرج مافلان فأنك منافق

القتل والثاني عداب الفبرأوالاول أخذ الزكاة لما أنهم بعدونها مغرما بحتا والثاني نهك الابدان واتعابها بالطاعات الفارغة عن الثواب ولعل تكرير عدابهم ﴿ ٧٢٣ ﴾ لمافيهم من الكفر المشفوع بالنفاق أوالنفاق المؤكد

بالتمرد فيه وبجوزأن يكسون المرادبالمرتين مجرد التكشر كافي قوله تعسالي فارجع البصر كرتين أي كرة بعد أخرى (ثم يردون) يوم القيامة (الىعدابعظم)هو عذاب الناروفي تغيير السبك باسناد عدايهم السابق الى نون العظمة حسب استاد ماقبله من العلم واستادردهم الى العداب اللاحق الى أنفسهم ايذان باختلافهما حالاوان الاولخاص جموقوعا و زمانا خولاه سبحانه وتعالى والثاني شامل لعمامة الكفرة وقوعأ و زمانا واناختلفت إطبقات عدابهم (وآخرون) بيان لحال طا تُغة من المسلين ضعيفة الهمم في أمور الدين وهــو عطف على منافقون أي و منهم يعني وممن حولكم ومن أهــل المدسة قوم آخرون ( اعترفوا بذنو بهم) الني هي تخلفهم عن الغزووا شارالدعةعليه والرضا بسدوء جوار

الا يهدالة على فضل أبي بكر وعلى صحة القول بامامته قطعا ( المسئلة الثانية ) اختلفوا في ان المدح الحاصل في هذه الاتية هل يتناول جميع الصحابة أم يتناول بعضهم فقال قوم انه يتناول الذين سبقوافي الهجرة والنصرة وعلى هذا فهولايتناول الاقدماه الصحابة لانكلة من تغيدالتبعيض ومنهم منقال بل يتنساول جميع الصحابة لان جلة الصحابة موصوفون يكونهم سابقين أولين بالنسبة الىسائر المسلين وكملة من في قوله من المهاجرين إ والانصار لستلت ييض بل للتبيين أى والسابقون الاولون الموصوفون بوصف كونهم مهاجرين وأنصارا كافىقوله تعالى فاجتنبوا الرجس منالاوثان وكشيرمن الناس ذهبوآ الى هذا القول روى عن حيد بن زياد أنه قال قلت يومالحمد بن كعب القرظي ألا تخبرني عن أصحاب الرسول عليم السلام فيما كان بينهم وأردت الفتن فقال لى ان الله تعالى قد غفر لجيعهم وأوجبالهم الجنة في كتابه محسنهم ومسيئهم قلتله وفيأى موضع أوجب لهم الجنة قال سيحان الله ألا تقرأ قوله تعالى والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار الىآخرالا "ية فاوجب الله لجيع أصحاب النبي عليه السلام الجنة والرضوان وشرط على التابعين شرطا شرطه عليهم فلت وماذاك الشرط فالماشترط عليهم أن يتبعوهم باحسان فى العمل وهو أن يقتد وابهم في أعمالهم الحسنة ولايقتدوابهم في غبر ذلك أو يقال المراد أن شبعوهم باحسان في القول وهو أن لا يقولوا فيهم سدوا وأن لا يوجهوا الطعن فيما أقدمواعليه قال حيدبن زيادفكاني ماقرأت هذه الآية قط ( المسئلة الثاللة ) روى ان عربن الخطاب رضي الله عنه كان يقرأ والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار الذين المهوهم بإحسان فكان يعطف قوله الانصارعلى قوله والسابقون وكان يحذف الواومن قوله والذن اتبعوهم باحسان ويجعله وصفاللانصار وروى انعمررضي الله عنه كان يقرأ هذه الاستقط هذا الوجه قال أبي والله لقداقرأ نيها رسول الله صلى الله عليه وسلم على هذا الوجه والكالتبيع القرظ يومئذ ببقيع المدينة فقال عمررضي الله عنه صدقت شهدتم وغيناوفرغتم وشغلنا ولئن شئت لتقولن نحن أوينا ونصرنا وروى أبه جرت هذه المناظرة بينعر و بيرز يدبن ابت واستشهدز يداأبي بن كعب والتفاوت انعلى قراء عربكون التعظيم الحاصل من قوله والسابقون الاواون مختصابالمهاجر ين ولايشاركهم الانصار فيها فوج من يدالتعظيم للهاجرين والله أعلم وروى ان أبا المتم على صحة القراءة المشهورة بآخر الانفال وهوقوله والذين آمنوامن بعدوها جروا بعد تقدم ذكرالمهاجرين والانصار في الاسية الاولى و بأواسط سورة الحشم وهوقوله والذين جاواً من بعدهم و بأول سورة الجمعة وهوقوله وآخر ين منهم لما يلحقوا بهم ( المسئلة الرابعة) قوله والسابقون مرتفع بالابتداء وخبره قوله رضى الله عنهم ومعناه رضى الله عنهم لاعالهم وكثرة طاعاتهم ورضوا عنه لما أفاض عليهم من نعمه الجليلة في الدين والدنيا و في مصاحف أهل مكةتيحرى من تحتها الانهار وهي قراءة ابن كثير وفي سائرالمصاحف تحتها من غيركلة من

المنافقين وندموا على ذلك ولم يعتذروا بالمعاذير الكاذبة ولم يخفوا ماصـــدر عنهم من الاعمال الســيّـة كما فعله من اعتاد اخفاء ما فيه وابراز ماينافية من المنافقين الذين اعتدروا بمالاخير فيه من المعاذير المؤكدة بالايمان الفاجرة حسب ديدنهم المألوف وهم رهط من المتخلفين أوثقوا أنفسهم على سوارى المسجد عند ﴿ ٢٢٤ ﴾ مابلغهم مانزل في المتخلفين فقدم

(المسئلة الخامسة) قوله والذين البعوهم بإحسان قال عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهم يريديذ كرونالمهاجرين والانصار بالجنة والرحة والدعاء الهم ويذكرون محاسنهم وقال في رواية أخرى والذي اتبعوهم باحسان على دينهم الى يوم القيامة واعلان الآية دلت على ان من البعهم المايستحقون الرضوان والثواب بشرط كونهم متبعين الهم باحسان وفسرنا هذا الأحسان باحسان القول فيهم والحكم المشروط بشرط ينتفي عندانتفاء ذلك الشرط فوجب أن من لم يحسن القول في المهاجرين والانصار لايكون مستحقا للرضوان من الله تعالى وأن لا يكون من أهل الثواب لهذا السبب فان أهل الدين يبالغون في تعظيم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولايطلقون السنتهم في اغتيابهم وذكرهم بمالاينبغي \* قوله تعالى ( وتم حولكم من الاعراب منافقون ومن أهل المدينة مردواعلى النفاق لاتعلهم يحى تعلهم سنعذبهم مرتين مع يردون الى عذاب عظيم) اعلمانه تعالى شر ح أحوال منافق المدينة ثمذ كر بعده أحوال منافق الاعراب ثم بينان فى الاعراب من هومو من صالح مخلص تم بين ان رواساء المؤ منين منهم وهم السابقون المهاجرونوالانصارفذ كرفي هذه الايةانجاعة من حول المدينة موصوفون بالنفاق وانكنتم لاتعلون كونهم كذلك فقال وبمن حوالكم من الاعراب منافقون وهم جهينة وأسلموأ شجع وغفار وكانوانازاين حولها وأماقوله ومنأهل المدينة مردوا على النفاق ففيه بحثان ( الاول ) قال الزجاج انه حصل فيه تقديم و أخير والتقدير و بمن حولكم من الاعرابوم أهل المدينة منافقون مردواعلى النفاق ( النابي ) قال ابن الانباري يجوز أنبكون التقدير ومنأهل المدينة من مردواعلى النفاق فأضمر من لدلالة من عليها كافي قوله تعالى ومامنا الاله مقام معلوم يريدا لامن له مقام معلوم (البحث الثاني) يقال مرديرد مرودافهوماردوم يداذاعتاوالمريد من شياطين الاس والجن وقدتمرد عليناأي عتا وقال ابن الأعرابي المرد النطاول بالكبر والمعاصي ومنه مردوا على النفاق واصل المرود الملاسة ومنه صرح ممرد وغلام أمردوالمرداء الرملة التي لاتنبت شيئا كان من لم يقبل قول غيره ولم يلتفت اليه بقى كاكان على صفته الاصلية من غير حدوث تغيرفيه البتة وذلك هوالملاسمة اذاعرفت أصل اللفظ فنقول قوله مردوا على النفاق أي ثنتوا واستروافيه ولميتو بواعندتم قال تعالى لاتعلهم نحن نعلهم وهوكقوله لاتعلونهم الله يطهم والمعنى انهم تمردوا في حرفة النفاق فصاروا فيهااستاذين و بلغوا الى حيث لاتعلم أنت نفاقهم معقوة خاطرك وصفاء حدسك ونفسك تمقال سنعذبهم مرزين وذكروا في تفسيرالمرتين وجوها كثيرة ١ الاول ) قال ابن عباس رضي الله عنهما يريدالامراض فى الدنبا وعذاب الاسخرة وذلك ان مرض المؤمن يغيده تكفيرالسيئات ومرض الكافر يفيده زيادة الكفر وكفران النعم (الثاني) روى السدى عن أنس بن مالك ان النبي عليه السلام قام خطيبا يوم الجمعة فقال اخرج يافلان فانك منافق اخرج يافلان فانك منافق

رسول الله صلى الله عليه وسلم فدخل المسجد فصلى ركعتين حسب غادته الكرعة ورآهم كذلك فسأل عن شأنهم فقيل انهم أقسموا أن لايحـــلوا أنفسهم حتى تحلهم فقال عليه الصلاة والسلاموأنا أقسمأن لاأحلهم حتى أومر فيهم فنزات (خلطوا علاصالحا) هوماسيق منهم من الاعمال الصالحة والخروجالي المغازى السايقة وغيرها ومالحقمن الاعتراف بذنو بهمق التخلف عن هذه المرة وتذمهم و ندامتهم على ذلك وتخصيصه بالاعتراف لاشاسب الخلطلاسيما علوجه يونذن سوارد المختلط ينوكون كل منهما محلوطا ومخلوطا به کما یو ذن به تبدیل الواو بالباق قوله تعالى (وآخر سامًا )فان قولك خلطت الماء باللبن يقتضى ارادالماءعلماللبندون العكس وقولك خلطت الماء واللن معناها بقاع

الخلط بينهما من غير دلالة على اختصاص أحدهما بكونه مخلوطا والا خر بكونه في فأخرج كه مخلوطا به وترك تلك الدلالة للدلالة على جعل كل منهما متصفا

بالوصفين جيعا وذلك فيمانحن فيه بورود كل من العملين على الآخر مرة بعدأ خرى والمراد بالعمل السي ماصدر عنهم من الاعال السيئة اولاوآخرا وعن الكابي ﴿ ﴿ وَهِ لَا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

بعت الشاءشاة ودرهما ععمني شماة يدرهم (عسىالله أن يتوب عليهم)أي يقبل تو بتهم المفهومةمن اعترافهم بذنوبهم ( ان الله غفوررحيم ) يتجاوز عن سيئات التائب و يتفضل عليه وهو تعليل لما لفيده كلة عسى من وجوب القبول فانها للاطماع الذي هومن أكرما لاكرمين ايجاب وأى ايجاب (خدمن أموالهم صدقة) روى انهم لمـ اأطلقوا قالوا بارسول الله هذه أموالنا التى خلفتنا عنك فنصدق بهاوطهر نافقالعليه الصلاة والسلام ماأمرت أن آخـــ من أموالكم ششافنزلت فليستهي الصدقة المفروضة اكونها مامورابها ولماروي أنه عليه الصلاة والسلام أخذمنهم الثلث وترك الهم الثلثين فوقع ذلك سائللاقى سدقة من الاجال وانماهي كفارة لذنو بهم خسما بني عنــه قوله عز وجل ( تطهرهم) أيعما

فأخرج من المسجد ناسا وفضحهم فهذا هوالعذاب الاول والثاني عذاب القبر (والوجه الثالث )قال مجاهد في الدنيا بالقتل والسبي و بعدفاك بعداب القبر (والرابع )قال قتادة بالدبيلة وعدات القبروذلك ان النبي عليه السلام استرالى حديفة أثني عسررجلا من المنافقين وقال ستة يبتليهم الله بالدبيلة سراج من نار يأخذ أحدهم حتى يخرج من صدره وستة يموتون موتا ( والخامس ) قال الحسن بأخذال كاة من أموالهم وعذاب القبر (والسادس) قال محدين اسمحق هومايدخل عليهممن غيظ الاسلام ودخولهم فيد منغير حسنة ممعدابهم في القبور ( والسابع) أحد العدابين ضرب الملائكة الوجوء والادبار والآخر عند البعث يوكل بهبم عنقالنار والاولى أنيقال مراتب الحياة ثلاثة حياة الدنيا وحباة القبروحياة القيامة فقوله سنعذبهم مرتين المراد منه عذاب الدنيا بجميع أفسامه وعذاب القبر وقوله تميردون الىعداب عظيم المراد منسه العذاب في الحياة الثالثة وهي الحياة في القيامة نممقال تعالى في آخر الآية ثم يردون الى عداب عظيم بعني النار المخلدة المؤ بدة # فوله تعالى (وآخرون اعترفوا بذنو بهم خلطوا عملاصالحا وآخر سيئاعسى اللهأن يتوب عليهم ان الله غفوررحيم حذمن أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بهاوصل عليهم ان صلاتك سكن لهم والله سميع عليم) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى)قوله وآخرون اعترفوابذنو بهر فيه فولان (آلاول) انهم قوم من المنافقين إتابوا عن الغاق(والثاني) انهم قوم من المسلين تخلفوا عن غزوة تبوك لالكفروالنغاق لكن للكسل ثمندموا على مافعلوا ثم تابوا واحتبج القائلون بالقول الاول بان قوله وآخرون عطف على قوله وممن حولكم من الأعراب منافقون والعطف يوهم التشريك الاانه تعالى وفقهم حتى تابوا فلماذكر الفريق الاول بالمرود على النفاق والمباحة فيه وصف هذهالغرقة بالتو متوالاقلاع عن النفاق (المسئلة الثانية) روى انهم كما واثلاثةاً بولباية مروان بن عبدالمنذروأوس بن ملمةووديعة بنحرام وقيل كانوا عشرة فسبعة منهم أوتقوا أنفسهم لمابلعهم مانرل في المتخلفين فايقنوا بالهلاك وأوثقوا أنفسهم على سوارى المسجد فقدم رسول اللهصلي الله عليه وسلم فدخل المسجد فصلي ركعتين وكانت هذه عادته فلاقدم من سفر ، ورآهم ، و عن سأل عنهم دند كراه أنهم أقسموا أن لا يحلوا أنفسهم حتى يكون رسول الله هوااندي يحلهم فقال وأناأ قسم انى لاأحلهم حتى أومر فيهم فنزلت هذه الآية فأطلقهم وعدرهم فقالوا بارسول الله ﴿ هَذِهُ أَمُوالنَا وَانْهَ الْخُلْفُنَا عَنْكُ بِسَابِهِا فنصدق بها وطهرنا ققال ماأمرت أنآخذ من أموالكم شيئا فنزل قوله خذمن أموالهم صدقة الآية (المسئلة الثالثة) قوله اعترفوا بذنو بهم قال أهل اللغة الاعتراف عبارة عن الاقرار بشئ عن معرفة ومعناه انهم أقروا بذنبهم وفيه دقيقة كانه قيل لم يعتذرواعن تخلفهم بالاعذار الباطلة كغيرهم ولكن اعترفواعلى أنفسهم بأنهم بتسما فعلوا واطهروا الندامة وذموا أنفسهم على ذلك التخلف فان قيل الاعتراف بالذنب هل كون تو بة أم لا

تلطخوابه منأوصار التخلف والناءللخطساب والفعل مجزوم على أنه جواب للامر وقرى ً بالرفع عسلى أنه حال

من ضمير المخاطب في

خذاو صفة اصدقة والناء للخطاب أولاصدقة والعائد على الاول محذوف ثقة بمابعده وقرئ تطهرهم من أطهره بعنى طهره ( وتزكيهم بها) باثبات الياء وهو ﴿ ٧٢٦ ﴾ خبر لمبتدا محذوف والجلة حال من الضمير في الامر

قلنامجرد الاعتراف بالذنب لايكون توبة فامااذاا قترن به الندم على الماضي والعزم على تركه في المستقبل وكان هذا المدم والتوبة لاجل كونه منهيا عنه من قبل الله تعالى كان هذاالمجموع تو بة الاانه دل الدليل على انهؤلاء قدتابوا بدليل قوله تعالى عسى الله أن يتوب عليهم والمفسرون فالواان عسى من الله يدل على الوجوب ثم قال تعالى خلطوا غلا صالحًا وآخر سيئًا وفيه بحثان ( الاول ) في هذا العمل الصالح وجوه ( الاول ) العمل الصالح هوالاعتراف بالذنب والندامة عليه والتو بةمنه والسيئ هوالتخلف عن الغزو (والثاني) العمل الصالح خروجهم مع الرسول الى سائر الغزوات والسيئ هو تخلفهم عن غروة تبوك ( والثالث ) ان هذه الآبة نزات في حق المسلين كان العمل الصالح اقد امهم على أعال البر التي صدرت عنهم (البحث الثاني) لقائل أن يقول قدجمل كل واحد من العمل الصالح والسبي مخلوطا فاالخلوط به وجوابه انالحلط عبارة عن الجمع المطلق واماقواك خلطته فانمايحسن في الموضع الذي يمتزج كل واحد منهما بالآخر ويتغيركل واحد منهمابسبب تلك المخالطة عن صفته الاصلية كقوال خلطت الماء باللبن واللاثق بهذاالموضع هوالجمع المطلق لان العمل الصالح والعمل السيئ اذا حصلابتي كلواحد منهما كاكآن على مذهبنا فانعندنا القول بالاحباط باطل والطاعة تبتى موجبة للدح والثواب والمعصية تبقى موجبة للذم والعقاب فقوله تعالى خلطواعلا صالحا وآخر سئنا فيه تنبيه على نفي القول بالمحابطة وانه بتي كل واحد منهما كاكان من غير أن تأثر أحدهمابالآخر وممايعين هذه الآية على نفي القول بالمحابطة أنه تعالى وصف العمل الصالح والعمل السيئ بالمخالطة والمختلطان لايد وأن يكونا باقيين حال اختلاطهمالان الاختلاط صفة للمغتلطين وحصول الصفة حال عدم الموصوف محال فدل على بقاء العملين حال الاختلاط ممقال تعالى عسى الله أن يتوب عليهم وفيه مباحث (البحث الاول) ههنا سؤال وهواز كلة عسى شك وهوفي حق الله تعالى محال وجواله من وجوه (الاول) قال المفسرون كلة عسى من الله واجب والدايل عليه قوله تعالى فعسى الله أن يأتى بالفتم وفعل ذلك وتحقيق القول فيه ان القرآن نزل على عرف النساس في الكلام والسلطان العظيم اذا التمس المحتاج منه شيئا فانه لا يجيب اليه الاعلى سبيل العرجي مع كلم عسى أوله لتنبيها على انه ليس لاحد أن يلزمني شيئا وأن يكلفني بشي بلكل ما أفعله فانماأ فعله على سبيل التفضل والتطول فذكر كلة عسى الفائدة فيدهذا المعنى مع أنه مفيد القطع بالاجابة (الوجه الثاني) في الجواب المقصود منه بيان أنه بجب أن يكون المكلف على الطمع والاشفاق لانه أبعد من الانكار والاهمال ( المبحث الثاني) قال أصحابنا قوله عسى الله أن يتوب عليهم صريح في أن التو بة لاتحصل الامن خلق الله تعالى والمقل أيضادليل عليه لانالاصل في التوبة الندم والندم لايحصل باختيار العبد لان ارادة لا الفعل والنزك انكانت فعلا للعبد افتقرفي فعلها الىارادة أخرى وأيضا فانالانسان

اوفي جوابه أي وأنت 👔 تزكيهم بها أيتني بتلك الصدقة حسناتهم الىمراتب المخلصين أواموالهم أوتب لغ في تطهيرهم هذا ع قراءة الجزم فيتطهرهم وأماعط قراءة الرفع فسدواء جعلت التاء للخطاب أوللصدقة وكذا اذاجعلت الجملة الاولى أحالا من ضمير المخاطب اوصفه للصدقة عدااوجهين فالثانية عطفعاالاولىمالا وصفة منغيرحاجةالي تقدرالمتدالتوجيسه دخول الواو فيالجله الحالية (وصل علمهم) أىواعطف عليهم بالدعاء والاستغفارلهم (ازمىلوتك) وقرئ مسلواتك مراعاة لتعدد المدعو لهم (سكن اهم) تسكن نفوسهم اليهاوتطمئن قلوبهم بهاو ينقون أنهسحانه قبل توبتهم والجملة تعليل للامر بالصلاة عليهم (والله سميع) يسمع ماصدر عنهم من الاعتراف بالذنب

حينيند تذبيل للتعليل مقرر لمضمونة وعلى الاول تذبيـــل لماسبق منالاً يتين محقق لمافيهما ( ألم يعلوا ) وقرئ بالناء والضمير أمالا أبين فهو تحقيق السبق من قبول ﴿ ٧٢٧ ﴾ تو بتهم وتطهير الصَّدقة وتزكيتها لهم وتقرير

اذلك وتوطين لقلوجم بيان أنالمنولى لقبول تو بتهموأخذصدقاتهم هوالله سمحانه وانأسند الاخدوالنطيهروالتزكية اليدعايد والصلاة والسلام أى ألم يعلم أولئك النائبون (انالله هو يقبل النوبة) الصحيحة الخالصة (عن عباده) المخلصين فيهاو بمجاوز عن سيئاتهم كايفسم عنسه كلة عنوالمرآدبهم اماأولئك النائبون ووضع المظهر فيموضع المضمر للاشعار بعلية العبادة لقبولها واماكافة العبادوهم داخلون في ذلك دخولا أوليا (و يأخذ الصدقات) أى يقبدل صدقاتهم على أن اللام عوض عنالمضافاليهأوجنس الصدقات المندرج تحتدصدقاتهم اندراجا أوليا أي هو الذي تتولى قبول التو بة وأخذ الصدقات ومايتعلق يها من التطهير والتركة وان كنت أنت المباشر لهاطاهراوفيه من تقريو ماذكرورفع شأنالنبي صلى الله عليه وسلم على خرج قوله تعالى ان الذين يبايعونك انمايبايعون الله مالايخني ( وان الله هو التوابّ

قديكون عظيم الرغبة في فعل معين ثم يصبر عظيم الندامة عليه وحال كونه راغبا فيه لايمكنه دفع تلك الرغبة من القلب وحال صيرورته نادما عليه لايمكنه دفع تلك الندامة عن القلب فدل هذا على أنه لاقدرة للعبد على تحصيل الندامة وعلى تحصيل الرغبة قالت المعتزلة المرادمن قوله يتوبالله أنه يقبل تو بنه (والجواب) ان الصرف عن الظاهر انما يحسن اذائبت بالدليل أنهلايمكن اجراء اللفظ على ظاهره أماههنا فالدلبل العقلي أنه لايمكن اجراء اللفظ الاعلى ظاهره فكيف يحسن التأويل (البحث الثالث) قوله عسى الله أنيتوب عليهم يقتضي انهذه التوبة انماتحصل فيالمستقبل وقوله وآخرون اعترفوا بذنومهم دلعلى انذلك الاعتراف حصل في الماضي وذلك بدل على انذلك الاعتراف ماكان نفس التو بة بلكان مقدمة للتو بة وان التو بة الماتحصل بعدها تمقال تعالى خد من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلف الناس فى المراد فقال بعضهم هذا راجع الى هؤلاء الذين تابوا وذلك لانهم بذلوا أموالهم للصدقة فأوجب الله تعالى أخذها وصار ذلك معتبرا في كمال تو بتهم لتكون جارية فيحقهم محرى الكفارة وهذاقولالحسنوكان يقول ليسالمرادمن هذهالآبة الصدقة الواجبة وإنماهي صدقة كفارة الذنب الذي صدر منهم ( والقول الثاني) ان الزكوات كانت واجبة عليهم فلماتابوا من تخلفهم عن الغزو وحسن اسلامهم و بذلوا الزكاة أمرالله رسوله أن يأخذها منهم (والقول الثالث) ان هذه الآمة كلام مبتدأ والمقصود منها ايجاب أخذ الزكاة من الاغنياء وعليه أكبر الفقهاء اذاستدلوا بهذه الآية في ايجاب الزكوات وقالوا في الزكاة انها طهرة أما القائلون بالقول الاول فقدا حجوا على صحة قولهم بأن الآيات لابد وأن تكون مننظمة متناسقه أمالوجلنها على الزكوات الواجبة ابتداء لم يبق لهذه الآية تعلق عاقبلها ولاعا بعدها وصارت كلة أجنبية وذلك لايليق بكلامالله تعمالي وأما القائلون بأن المراد منسه أخذ الزكوات الواجبة قالوا المناسبة حاصلة أيضاعلى هذا القدير وذلك لانهم لمأظهروا النوبة والندامةعن تخلفهم عرغزوة تبوكوهم أقروابأن السبب الموجب لذلك التخلف حبهم للاموال وشدة حرصهم على صونها عن الانفاق فكائنه قيل لهم انما يظهر صحة قولكم في ادعاء هذه التوبة والندامة لوأخرجتم الزكاة الواجبة ولمتضايقوافيها لان الدعوى لاتتقرر الابالمعني وعندالامتحان يكرم الرجلأو يهان فانأدوا تلك الزكوات عنطيبة النفس ظهركونهم صادقين في تلك التوبة والاناية والافهم كاذبون مزورون بهذا الطريق لكنحل هذه الآية على التكليف بإخراج الزكوات الواجبة مع أنه يبقى نظم هذه الآيات سليما أولى وممايدل على ان المراد الصدقات الواجبة قوله تطهرهم وتزكيهم بهاوالمعنى تطهرهم عن الذنب بسبب أخذتلك الصدقات وهذاا تمايصم لوقلنا الهلولم يأخذ تلك الصدقة لحصل الذنب وذلك انمايصيح حصوله في الصدقات الواجبةوأما

الرحيم ) تاكيد لماعطف عليه وزيادة تقر برلمايقرره مع زيادة معنى ليس فيه أى ألم يعلموا أنه المختص المستاثر بيلوغ الغاية القصوى من قبول التو بة والرحمة وأن ذلك ﴿ ٧٢٨ ﴾ سنة مستمرة لهوسُأن دائم والجلتان في حيز

القائلون بالقول الاول فقالوا انه عليه الصلاة والسلام لماعذراو لئك التائبين وأطلقهم قالوايارسول الله هذهأموالناالتي بسببها تخلفنا عنك فتصدق بهاعناوطهرنا واستغفرلنا فقال عليه الصلاة والسلام ماأمرت أنآخذ من أموالكم شيئا فأنزل الله تعالى هذه الآيات فأخذ رسوال لله صلى الله عليه وسلم ثلث أموالهم ورك الثلثين لانه تعالى قال خذ من أموالهم صدقة ولم يقل خذ أموالهم وكلة من تفيد التبعيص واعلم انهذه الرواية لاتمنع المول الذي أختزناه كأنه قيل لهم انكم لمارضيتم باخراج الصدقة التيهي غيرواجبة فلا نتصيرواراضين باخراج الواجبات أولى (المسئلة الثانية) هذه الآية تدل على كثير من أحكام الزكاة ( فالاول ) ان قوله خذمن أموالهم يدل على ان القدر المأخوذ بعض ثلك الاموال لاكلها اذمقدار ذلك البعض غيرمذكور ههنا بصريح اللفطابل المذكورههنا قولهصدقة ومعلوم أنهليس المرادمنه التنكير حتىبكى أخذ أىجزء كان وانكان في غاية القلة مثل الحبة الواحدة من الحنطة أوالجزء الحقير من الذهب فوجب أن يكون المرادمند صدقة معلومة الصفة والكيفية والكمية عندهم حتى يكون قوله خذمن أموالهم صدقة أمرابأخذ نلك الصدقة المعلومة فينئذ زول الاجال ومعلوم اننلك الصدقة ليست الاالصدقات التي وصفها رسول الله صلى الله عليه وسلم وسين كيفيتها والصدقة التي بين رسول الله صلى الله عليه وسلم صفتهاهي أنه أمر بأن يوخد في خسوعشرين بنت مخاص وفي ستة وثلاثين بنت لبون الى غيرذلك من المراتب فكان قوله خدمن أموالهم صدفة أمرابأن يأخذ تلك الاشياء المخصوصة والاعيان المخصوصة وظاهر الآية للوجوب فدل هذاالنص على ان أخذها واجب وذلك بدل على ان القيمة لابكون محزئة على ماهو قول الشافعي رجه الله ( الحبكم الناني ) ان قوله من أموالهم صدقة يقتضي أن يكون المال مالالهم ومتى كان الامر كدلك لم يكن الفقيرشر يكا للمالك في النصاب وحبنتذ يلزم أن تكون ال كاه منطقة بالدِّمة وأن لا يكون لها تعلق البُّنة بالنصاب واذائبت هذا فنقول انه اذافرط في الزكاة حي هلك النصاب فالذي هلك ماكان محلا للحق للمحل الحق باق كإكان فوجب أن يبقى ذلك الوجوب بعدهلاك النصاب كاكان وهدا قول السافعي رجه الله (الحكم الثالث) طاهر هذا العموم يوجب الزكاة في مال المديون وفي مال الضمان وهو طاهر (الحكم الرابع) طاهر الآية يدل على انالزكاة انماوجبت طهرة عنالاً أمام فلاتجب الاحيث تصيرطهرة عن الآثام وكونها طهرةعن الآثام لايتقرر الاحيث عكن حصول الآثام وذلك لايعقل الافيحق البااغ فوجب أن لايثبت وجوب الزكاة الافيحق البااغ كاهوقول أبي حذفة رحدالله الاان النافعي رحه الله يجبب ويقول ان الآية تدلُّ على أخذ الصدقة من أموالهم وأخذالصدقة منأموااهم يستلزم كونها طهرة فلم قلتم انأخذ الزكاة من أموال الصي والمجنون طهرة لانه لايلزم من انتفاء سبب معين انتفاء الحكم مطلقا( المسئلة الثالثة)

النصب بيعلموا بسدكل ز واحدة منهما مسد مفعولبه وامالغيرالتائبين منالمؤمنين فقدروى أنيسم قالوا لماتيب على الاولين هو لاء الذين إ تابوا كأنوابالامس معنا لايكلمون ولايجالسون فالهم فنزلت أى ألم يعلوا أ ماللتائبين من الخصال الداعية الى التكرمة والتقريب والانتظام في سلك المؤمنين والتلقى بحسن القبول والجالسة فهوترغيب لهم في النوبة والصدقة وقوله تعالى ( وقلاعلوا ) ز یاده ترغيب لهم في العمل الصالح الذي من جانه التوبة وللاولين في اسات على ما هم عليه أى قل لهم بعدد مابان لهم شأن النو بةاعلواماتشاون من الاعمال فظا هره ترخيص وتخيير وباطنه ترغيب وترهيب وقوله عروبدل (فسیری الله علكم) أي خيرا كان أوشرا تعليك لماقبله وتأكيدللترغيب والترهيب والساين للتأكيد (ورسوله)

من النفاوت (والمؤمنون ) في الخبر لوأن رجلاعل في صخرة لاباب لها ولاكوة لخرج غله الى الناس كائنا ماكان والمعنى أن اعال كم غير خافية عليهم كارأيتم وتبين ﴿ ٧٢٩ ﴾ لكم ثم انكان المراد بالروئية معنساها الجقيق فالامر

ظاهروانأر يديهامآ لها من الجزاء خيرا أوشرا فهوخاص بالدنيوي مناظهارالمدحوالتناء والذكرالجيل والاعزاز ونحوذلكمن الاجزية وأصدادها (وستردون) أى بعد الموت (الى عالم الغيب والشهادة )في وضع الظاهر مومنع المضمرمن تهويل الامر وتربيةالمهاية مالايخني ووجد تقديم الغيبفي الذكر لسعة علله وزيادة خطره على الشهادة غني عن السان وقيل ان الموجوداتالغائبةعن الحواس علل أوكالعلل للموجودات المحسوسة و العلم بالعلل علة للعلم بالمعلولاتفوجبسبق العلم بالغيب على العلم بالشهادة اوعن ابن عباس رضى الله عنهما الغيب مايسرونه من الاعال والشهادة مايظهرونه كقوله تعالى يعلمايسرونوما يعلنون فألتقدم حيثث لتمقىق أن نسبة علم المحمط بالسير و العلن واحدة على أبلغوجه

في قوله تطهرهمأقوال ( الاول) أن يكون التقدير خذيا مجدمن أموالهم صدقة فانك تطهرهم (والثاني) أن يكون تطهرهم معلقابالصدقة والتقدير خذمن أمو الهم صدقة مطهرة وانماحسن جعلالصدقة مطهرة لماجاء انالصدقة أوساخ الناس فاذاأخذت الصدقة فقداندفعت تلك الاوساخ فكان اندفاعها جاريامجرى التطهيروالله أعم انعلى هذا القول وجب ان نقول ان قوله وتزكيم يكون منقطعا عن الاول و يكون التقدير خذيا من أموالهم صدقة تطهرهم الله الصدفة وتزكيم أنتبها (والقول الثالث) أن يجعل الناء في تطهرهم وتزكيهم ضمير المخاطب ويكون المعني تطهرهم أنت أيها الآخذ بأخذهامنهم وتزكيهم بواسطة تلك الصدقة (انسئلة الرابعة) قالصاحب الكشاف قرئ تطهرهم من أطهره بعني طهره وتطهرهم بالجرم جوا باللامرولم يقر أوتزكيهم الاباثبات الياءثم قال تعالى وتزكيهم واعلم ان التزكية لماكانت معطوفة على التطهير وجب حصول المغايرة فقيل المرّ كية مبالغة في التطهير وقيل العرّ كية بمعنى الانمساء والمعنى أنه تعالى يجعل النقصان الحاصل بسبب اخراج قدر الزكاة سبباللانماءوقيل الصدقة تطهرهم عن بجاسة الذنب والمعصية والرسول عليه السلام يزكيهم ويعظم شأنهم ويثنى عليهم عنداخراجهاالي الفقراء ممقال تعالى وصل عليهم انصلاتك سكن لهم وفيه مسائل (المسئلة الاول) قرأجزة والكسائي وحفص عن عاصم ان صلاتك بغير و اووفتم الناء على التوحيد والمراد منه الجنس وكذلك في سورة هود أصلاتك تأمرك بغيرواوعلى التوحيد والباقون صلواتك وكذلك في هودعلي الجمع قالأبو عبيدة والفراءة الاولى أولى لان الصلاة أكثرالاترى أنهقال أفيوا الصلاة والصلوات جع قلة تقول تلات صلوات وخس صلوات قال أبوحاتم هذا غلطلان بناء الصلوات ليس للقلة لانه تعالى قال مانغدت كلمات الله ولم يرد القليل وقال وهم في الغرفات آمنون وقال ان المسلين والمسلمات (المسئلة الثالثة) احتجمانه والركاة في زمان أبي بكر بهذه الآية وقالوا انه تعالى أمر رسوله بأخذ الصدقات ثم أمره بأن يصلى عليهم وذكر انصلاته سكن لهم فكانوجوب الزكاة مشر وطامحصول ذلك السكن ومعلوم انغير الرسول لايقوم مقامه في حصول ذلك السكن فوجب أن لايجب دفع الزكاة الى أحد غيرال سول عليه الملاة والسلام واعلم أنه صعيف لان سائر الآيات دلت على ان الزكاة انماوجبت دفعالحاجة الفقيركافي قوله انماالصدقات للفقراء وكمافي قوله وفي أمو الهمم حقالسائل والمحروم (المسئلة الثالثة) لاشكان الصلاة في أصل اللغة عبارة عن الدعاء فأذا قلناصلي فلان على فلان أفادالدعاء بحسب اللغة الاصلية الاانه صار يحسب العرف يفيدأنه قال له اللهم صل عليه فلهذا السبب اختلف المفسرون فنقلعن انعباس رضى الله عنهما أنهقال معناه ادع لهم قال الشافعي رحدالله والسنة للامام اذا أخذ الصدقة أن يدعوللم تصدق وبقول آجرك الله فيما أعطيت وبارك لك فيما أبقيت وقال آخرون معناه أن يقول اللهم

وآكده لالايهام أن علمه ﴿ ٩٢ ﴾ م سبحانه بمايسر ونه أقدم مندبما يعلنونه كيف لأوعلم بسبحانه بمعلوماته مِ

كلشي وتحققه في نفسه علم بالنسبة اليه تمالى وفي هذا المعنى لايختلف الحال بين الامور البارزة والكامنة واماللا يذان بأن رتبة السعر متقدمة على رتبة العلن اذما من شي ﴿ ٧٣٠ ﴾ يعلن الاوهو أومباديه القريبة اوالبعيدة مضمر

صل على فلان و علوا عن النبي عليد الصلاة والسلام ان آل ابي أوفي لما أتوه بالصدقة قال اللهم صل على آل أبي أوفى ونقل القاضي في تفسيره عن الكعبي في تفسيره أنه قال على لعمر وهومسجى عليك الصلاة والسلام ومن الناس من أنكرذلك ونقل عن ابن عباس رضى الله عنهما أنهقال لاتنبغي الصلاف من أحد على أحد الافي حق النبي عليه الصلاة والسلام ( المسئلة الرابعة ) الأصحابنا يمنعون من ذكر صلوات الله عليه وعليه الصلاة والسلام الافي حق الرسول والشيعة يذكرونه في على وأولاده واحتجوا عليه بأننص القرآندل على انهذا الدكرجائز في حق من يودى الزكاة فكيف منعذكره في حق على والحسن والحسين رضى الله عنهم ورأيت بعضهم قال أليس أن الرجل آذا قال سلام عليكم يقالله وعليكم السلام فدل هذاعلى ان ذكر هذا اللفظ جائز في حق جهور المسلين فكيف يمتنع ذكره فيحق آل بيت الرسول عليه الصلاة والسلام قال القاضي انهجائز في حق الرسول عليه الصلاة والسلام والدايل عليه أسهم قالوا يارسول الله قدعر فناالسلام عليك فكيف الصلاة عليك فقال على وجد التعليم قولوا اللهم صل على مجدوعلى ال مجد كاصليت على ابراهيم وعلى آل ابراهيم ومعلوم أنه ليس في آل مجمدنبي فيتناول علبا ذلك كما يجوزمثله في ال أبراهيم والله أعلم (المسئلة الخامسة) كنت قدد كرت اطائف في قول بعضهم لبعض سلام عليكم وهي غيرلانقة بهذا الموضع الااني رأيت أن أكتبها ههنا لئلاقضيع فقلت اذاقال الرجل لغيره سلام عليكم فقوله سلام عليكم مبتدأ وهونكرة وزجموا انجعل النكرة مبتدأ لايجوز قالوا لان الاحبار انما يفيد اذا أخبرعلي المعلوم بامر غيرمعلوم الاأنهم قالوا النكرة اذاكانت موصوفة حسن جعلها مبتدأ كافىقوله تعالى ولعبدمؤ من خير من مشرك اذاعر فتهذا فههنا وجهان (الاول)ان التكيريدل على الكمال ألاترى الى قوله تعالى والمجدنهم أحرص الناس على حياة والمعنى والمجدنهم أحرص الناس على حياة دائمة كاملة غير منقطعة اذائبت هذا فقوله سلام لفظة منكرة فكان المراد منه سلام كامل تام وعلى هذا التقدير فقدصارت هذه النكرة موصوفة فصحرجعلهامبتدأواذا كان كذلك فعينذ يحصل الخبروهو قوله عليكم والتقدير سلام كامل تام عليكم (والثاني) أن يجعل قوله عليكم صفة لقوله سلام فيكون ججوع قوله سلام عليكم مبتدأ ويضمرله خبر والتقدير سلام عليكم واقع كائن حاصل وربما كان حذف الخبرأ دل على التهويل والتفخيم اذا عرفت هذافنقول انه عند الجواب يقلب هذا الترتيب فيقسال وعليكم السلام والسبب فيدماقاله سيبويه أسهم يقدمون الاهم والذيهم بشأنه أعني فما قال وعليكم السلام دل على أن اهمام هذا الجيب بشأن ذلك القائل شد يد كامل وأيضا فقوله وعليكم السلام يغيد الحصرفكانه يقول ان كنت قدأ وصلت السلام الى فالاأز يدعليه وأجعل السلام مختصابك ومحصورا فيكامتثالالقوله تعالى واذا حييتم بتحية فحيوا باحسن منها أوردوهاومن اطائف قوله سلام عليكم أنهاأ كمل من قوله السلام عليك وذلك لان قوله

قبل ذلك في القلب فتعلق علدتعالى مهفي حالته الاولىمتقدم على تعلقه به في حالته الثانية (فينبئكم)عقيب الرد الذيهوعبارةعنالامر الممتدألي يوم ألقيامة ( بمأكنتم تعملون ) قبل ذلك في الدنا والمراد بالتنبئة بذلك الجزاء بحسبه ان خبرا فغيروان شرافشر فهو وعدو وعيد (وآخرون) عطف على آخرون قبله أى ومن المتخلفين من أهل المدينة ومزحولهامن الاعراب قوم اخرون غىرالمعترفين المذكورين ( مرجوئن ) وقرئ مرجون من أرجيته واثر جأته أي أخرته ومنه المرجئة الذن لانقطعون بقبول التوبد (لامرالله) في شأنهم قال اب عباس رضي الله عنهماهم كعب بن مالك ومرارة بن الربيعوهلال نأميقلم يسارعواالي التوبة والاعتذاركا فعلأ بولبابة وأصحابهمن شدأ نفسهم على السواري واظهار الغم والجزع والنــدم علىمافعلوا

فوقفهم رسول الله صلى الله عليه وسلم و نهى أصحابه عن أن يسلم اعليهم و يكلموهم وكانوا من أصحاب ﴿ سلام ﴾ بدر فهجر وهم والناس في شأنهم على اختِلاف فن قائل هابكوا وقائل

عسى الله أن يغفر لهم فصارواعند هم مرجئين لامر وتعالى (امايد نهم) ان بقواط ماهم عليه من الحال وقيل ان أصروا على النفاق وليس بذاك فان المذكورين ﴿ ٧٣١ ﴾ ليسوا من المنافقين (وامايتور علمهم) ان خلصت نيتهم وصحت

تو بتهم والجلة فيمحل النصب على الحالية أى منهم هؤ لاءامامعدبين وامأمتو باعليهموقيل آخرون مبدأ ومرجون صفته وهذه الجلة خبره (واللهعليم) بأحوالهم (حكيم) فيافعل بهم من الأرجاء وما بعده وقرئ والله ففوررحيم (والذين أتخدوامسجدا) عطفعلماسبق أي ومنهمالذين أونصب علے الذم وقرئ بغير واولانها قصة علم حيالها (منرارا)أي مضارة للومنين وانتصابه علم أنه مفدول له أو مفعول النالا تخذوا أو علے أنه مصدرمو كد لفعل مقد رمنصو ب علالحالية أىبضارون مذلك ضراراأ وعلمأنه مصدر عمني الفاعل وقعمالامن منميرا تخدوا أىمضارين للوممنين \* روي أن بي عرو بن عوف لمساينوا مسجد قباء بعثوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأتيهم فيصلي بهم في مسجدهم فلسا فعله

سلام عليك معناه سلام كامل تام شريف رفيع عليك وأما قوله السلام عليك فألسلام لفظ مفرد محلى بالالف واللام وانه لايفيد الاأصل الماهية وللفظ الدال على أصل الماهية لااشعارفيد بالاحؤال العارضة للماهية وبكمالات الماهبة فكانقوله سلام عليك أكمل منقوله السلام عليك وبمايؤكد هذا المعنى أنه أيخاجاء لفظ السلام من الله تعالى ورديح سبيل التنكير كقوله واذاجاءك الذين يومنون بآياتنا فقل سلام عليكم وقوله قلالحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى وفي القرآن من هذا الجنس كثيراً مالفظ السلام بالالف واللام فانماجاء من الانبياء عليهم السلام كقول موسى عليه السلام قدجئناك بآية من ر بك والسلام علمن اتبع الهدى وأما في سورة مر يم فلاذ كرالله يحيى عليه السلام قالوسلام عليديوم والدويوم يموت وهذا السلام من الله تعالى وفي قصة عيسي عليد السلام قال والسلام على يوم ولدت ويوم أموت وهذا كلام عيسى عليه السلام فثبت بهذه الوجوه انقوله سلام عليك أكلمن قوله السلام عليك فلهذا السبب اختار الشافعي رحمالله فىقراءة التسهدقوله سلام عليك أيها النبي على سبيل التنكير ومن اطائف السلام أنه لاشك ان هذا العالم معدن الشهرور والآفات والمحن والمحافات واختلف العلاء الباحثون عن اسرار الاخلاق ان الاصل في جبلة الحيوان الخير أوالثهر فنهم من قال الاصل فيهاالشر وهذاكالاجاع المنعقديين جيع افراد الانسان بلنز يدونقول انه كالاجاع المنعقد بينجيع الحيوان والدليل عليه انكل انسان بري انسانا يعد واليه مع انه لايعرفه فانطبعه يحمله علمالاحترازعنه والناهب لدفعه واولاانطبعه يشهد بأنالاصل فيالانسان الشبر والالماأوجبت فطرة العقل التأهب لدفع شرذلك الساعي اليه بل قالوا هذا المعنى حاصل في كل الحيوانات فأن كل حيوان عدا البه حيوان آخر فر ذلك الحيوان الاول واحترزمنه فلوتقرر فيطبعه انالاصل فيهذا الواصل هو الخير اوجب أنبقف لانأصل ااطبيعة يحمل علمالرغبة فى وجدان الخير ولوكان الاصل في طبع الحيــوان أن يكون خيره وشره على النعــادل والتساوى وجب أن يكون الفرار والوقوف متعادلين فلمالم يكن الامركذلك بلكل حيوان توجه اليه حيوان محهول الصغة عندالاول فانذلك الاول يحترز عنه بمجرد فطرته الاصلية علنا انالاصل فى الحيوان هوالشير اذا تبت هذا فنقول دفع الشيرأ هممن جلب الخير ويدل عليه وجوه (الاول) ان دفع الشريقتضي ابقاء ماكان علماكان وجلب الخير يقنضي تحصيل الزيادة علم ماكان وابقاء الاصل أهم من تحصيل الزائد (والثاني) ان ايصال الخير الى كل أحدليس فى الوسع أماكف الشرعن كل أحد داخل فى الوسع لان الاول فعل والثاني ترك وفعل مالانهابة له غيرمكن أماترك مالانهاية له مكن (والثالث) أنه اذالم يحصل دفع الشرفقد حصل الشروذاك يوجب حصول الالم والحزن وهوفى غاية المشقة وأمااذ الم يحصل أيضا ايصال الخيربتي الانسان لافي الخير ولافي الشريل علم السلامة الاصلية وتحمل هذه

عليه الصلاة والسلام حسدتهم اخوتهم بنوغنم بنعوف وقالوا نبني مسجدا ونرسل الى رسول الله صلى الله عليه وسلى عليه وسلى فيه و يصلى فيه أبوعامر الراهب أيضا إذا قدم من

الشام وهو الذي سماه رسول الله صلى الله عليه وسلم الفاسق وقد كان قال نرسول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد لاأجد قوما يقاتلونك الاقاتلتك معهم فلم يزل يفعل ذلك الى يوم حنين ﴿ ٧٣٢ ﴾ فلما نهر منهوا زن يومئذ ولى هار باالى

الحالة سهل فثبت ان دفع الشرأهم من ايصال الخير وثبت ان الدنيا دار الشرور والآفات والمحن والبليات وثبت انالحيوان فيأصل الحلقمة وموجب الفطرة منشأ للشرور واذا وصل انسان الى انسان كان أهم المهمات أن يعرفه أنه منسه في السلامة والأمن والامان فلهذا السببوقع الاصطلاح كأنيقع ابتداء الكلام بذكر السلام وهو ان يقول سلام عليكم ومن لطائف قولنا سلام عليكم انظاهره يقتضي القاع السلام على جاعة والامركذلك بحسب العقدل و بحسب انشرع أما بحسب الشرع فلانالقرآن دل علمان الانسان لايخلوعن جعمن الملائكة يحفظونه ويراقبون أمره كإقال تعالى وانعليكم لحافظين كراما كاتبين والعقل أيضايدل عليه وذلك لان الارواح البشهرية أنواع مختلفة فبعضها أرواح خيرة عاقلة وبعضها كدرة خبيثة وبعضها شهوانية وبعضهاعضبية ولكل طائغة من طوائف الارواح البشرية السفلية روح علوى قوى يكون كالاب لتلك الارواح البشرية وتكون هذه الارواح بالنسبة الى ذلك الروح العلوى كالابناء بالنسبة الى الابوذلك الروح العلوى هوالذي يحصم ابالالهامات ارقق اليقظة وتارة فيالنوم وأيضا الارواح المفارقةعن أيدانها المشاكلة لهذه الارواح في الصفات والطبيعة والخاصية يحصل لهانوع تعلق بهذا البدن بسبب المشاكلة والمجانسة وتصير كالماونة لهذه الروح عل أعالها ان خيرا فغيروان سرافشر واذاعر فتهذا السر فالانسان لابد وأن يكون مححوبا بنلك الارواح المجانسةله فقوله سلام عليكم اشارة الى تسليم هذا الشخص الخصوص على جبع الارواح الملازمة المصاحبة اياه بسبب المصاحبة الروحانية ومن اطائف هذا الباب ان الارواح الانسانية اذااتصفت بالمعارف الحقيقية والاخلاق الغاضلة وقويت وتجردت ثم قوى تعلق بعضها ببعض انعكس أنوارها بعضها عليعمن علمنال المرآة المشرقة المتقابلة فلهذا السبب فانمن أراد أن تقرأ وظيفة على أستاده فالادب أن بدأ بحمدالله والثناء علم الملائكة والانبياء تميدعولاستاذه ثم يشرعف القراءة والمقصودمنها أنيقوى التعلق بينروحه وبينهذه الأرواح المقدسة الطاهرة حتى انبسبب قوة ذلك النعلق ربما طهرشي من أنوارها وآثارها في روح هذا الطالب فيستقر في عقله من الانوارالفائنسة منها ويقوى روحه عدد ذلك الفيض على ادراك المعارف والعلوم اذاعرفت هذافاذاقال لغيره سلام عليكم حدث الإعماتعلق شدمدوحصل بسبد ذلك التعلق تطابق الارواح وتعاكس الانوار ولنكتف بهذا القدر فهذا الباب فأنافدذ كرناان هذا الغصل أجنبي عن هذا المكان والله أعلم (المسئلة السادسة) قوله ان صلاتك سكن لهم قال الواحدي السكن في اللغة ماسكنت اليه والمعنى انصلاتك عليهم توجب سكون نفوسهم اليك وللفسرين عبارات قال ابن عباس رضي الله عنهما دعاؤك رحة لهم وقال قتادة وقارلهم وقال الكلبي طمأنينة لهم وقال الفراء اذااستغفرت لهم سكنت نفوسهم الىان الله تعالى قبل تو بتهم وأقول

الشام وأرسل الى المنافقين أناستعدوابما استطعتم منقوة وسلاح فانى ذاهب الىقيمس وآت بجنود ومخرج محمدا واصحابه من المدينة فنوامسجدااليجنب مسجدقباء وقالوا للنبي صلم الله عليه وسلم بنينامسحدالذى العلة والحاجة والليلة المطعرة والشاتية ونحن نحب أن تصلى لنافيد وتدعو لنا ما لمركة فقال عليه الصلاة والسلام اني علىجناح سفر وحال شغل واذا قدمناان شاء الله تعالى صلينا فيدفلاقفل عليد الصلاة والسلام من غزوة تبوك سألوه اتيان المسيحد فنزلت عليد فدعا بمالك بن الدخشم ومعن بن عدىوعامر بن السكن ووحشي فقسال لهم انطلقوا الى هذاالمسجد الظالم أهله فاهدموه وأحرقوه فغعلوا وأمر أن يتحذ مكانه كناسة تلسق فيهسا الجيف والقسامةوهلك أبو عامز الفساسق بالشام

بقنسر بن (وكفرا) تقوية للكفر الذي يضمرونه (وتفريقا بين المؤمنين) الذين كانوا يصلون ﴿ ان ﴾ في مسجدةباء مجتمعين فيغص بهم فأرادوا أن يتفرقواو تختلف كليتهم (وارصادا)

اعدادا وانتظارا وترقبا (لمن مارب الله ورسوله) وهوالراهب الفاسق أى لاجله حتى يجئ فيصلى فيه و يظهر علم رسول الله صلى الله عليه وسلم (من قبل) ﴿ ٧٣٧ ﴾ متملق باتخذوا أى اتخذوه من قبل أن ينافقوا بالتخلف حيث

كأنوا بنوه قبل غزوة تبوك أو محارب أي حاربهما قبل اتخاذ هذا المجد (ولعملفنانأردنا)أي ماأردنا بيناءهذا السجد (الاالحسني)الاالحصلة الحسني وهي الصلاة وذكرالله والتوسعةع المصلين أوالاالارادة الحسني ( والله يشهد انهم لكاذبون) في حلفهمذلك (لاتقم) للصلاة (فيد) فيذلك المسعد حسما دعوك اليه (أبدالمبعدأسس) أى نى أصله (علم النَّهُوي) يعني مستجد قباء أسد رسول الله صلى الله عليه وسلم وصلى فبدأيام مقامد بقباءوهي يوم الاثنين وانثلاثاء والاربعاء والحميس وخرج يوم الجمعة وقيل هو مسجد رسول الله صلى الله علسيه وسلم بالمدخة وعن أبي سعيد رضى الله عند سألت النبي صلى الله عليه وسلعن السجدالذيأسسعك التقوى فأخذ حصباء فضرب بها الارض وقال مسجدكم هــذا

انروح مجدعليه السلام كأنت روحاقو يةمشرقة صافية باهرة فاذادعا مجدلهم وذكرهم بالخيرفآنست آثارمن قوته الروحانية علم أرواحهم فانسرقت بهذا السبب أرواحهم وصفتأسرارهم وانتقلوا من الظلمة الى النورومن الجسمانيةالى الروحانية وتقريره ماتقدم في المسئلة الخامسة ممقال والله سميع اقولهم عليم بنياتهم القوله تعالى ( ألم يعلوا ان الله هو يقبل النوبة عن عباده و يأخذ الصدقات وأن الله هو التواب الرحيم) واعلم انه تعالى لماحكي عن القوم الذين تقدم ذكرهم انهم تابوا عن ذنو بهم وانهم تصدقوا وهناك لم مذكر الاقوله عسى الله أن يتوب عليهم وماكان ذلك صر يحافي قبول التو بهذكر في هذه الآية أنه يقبل النوبة وأنه يأخذ الصدقات والمقصود ترغيب من لم ينب في النوبة وترغيبكل العصاة في الطاعة وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) قال أبومسلم قوله ألم يعلواوان كان بصيغة الاستفهام الاان المقصود مندالتقريرق النغس ومنعادة العرب في ايهام المخاطب وازالة الشك عنه أن يقولوا أماعلت ال من علك يجب عليك خدمته أماعلتأن من أحسن اليك بجب عليك شكره فبشر الله تعالى هو الاءالتا ببين بقبول تو بتهم وصدقاتهم ثم زاده تأكيدا بقوله وهو النواب الرحيم ( المسئلة الثانية ) قال صاحب الكشاف قرئ ألم يعلموا بالياءوالتاء وفيه وجهان (الأول)أن يكون المرادمن هذه الآية هؤلاء الذين تابوايعني ألم يعلواقبل أنيناب عليهم وتقبل صدقاتهم أن الله يقبل انتوبة الصحيحة ويقبل الصدقات الصادرة عن خلوص النية (والثاني) أن يكون المرادمن هذه الا يذغيرالتا بين ترغيبالهم في التو بذروى انر- ول الله صلى الله عليه وسلملا حكم بصحة تو بتهمقال الدين لم يتو بوأ هو ًلا الدين تا بواكا نوا بالامس معنالا يكلمونُ ولا يجالسون فالهم فنزات هذه الآية (المسئلة الثالثة) قوله هو يقبل النو يقفيه فوائد (انفائدة الاولى) أنه تعالى سمى نفسه ههنا باسم الله ثم قال عقيبه هو يقبل التو بة وفيه تنبيه على أن كونه الهايوجب قبول التوبة وذلك لان الالدهوالذي يمتنع تطرق الزيادة وانتقصان اليهو يمتنع أن يزداد حاله بطاعة المطيعين وان ستقص حاله عصمية المذنبين ويمتنع أيضا أن يكون لهشموة الى الطاعة ونفرة عن المعصبة حتى يقال ان نفرته وغضبه يحمله على الانتقام بل المقصودمن النهي عن المعصية والترغيب في الطاعة هوانكل مادعا القلب الى عالم الآخرة ومنازل السعداء ونهاه عن الاشتغال بالحسمانيات الباطلة فهو العيادة والعمل الحق والطريق الصالح وكلماكان بالضدمنه فهوالمعصية والعمل الباطل فالمنب لايضرالا نفسه والمطيع لاينفع الانفسه كاقال تعالى ان أحسنتم أحسنتم لانفسكم وان أسأتم فلها فاذاكان الاله رحياحكمياكريما ولمريكن غضبه عطالمذنب لأجلانه تضرر بمعسيته فاذا انتقل العبد من المعصية الى الطاعة كان كرمه كالوجب عليه قبول تو بنه فثبت ان الالهية لماكانت عبارة عن الاستغناء المطلق وكان الاستغناء المطلق ممتنع الحصول لغيره كانقبول النو بهمن الغير كالممتنع الالسبب آخر منفصل أولمعارض أولمباين ( الغائدة

مسجدالمدينة واللام اما للابتداء أوللقسم المحذوف أى والله لسجد وعلم النقديرين فسجد مبتدأ ومابعده صفته وقوله تعالى ( من اول يوم ) أى من أيام تأسيسه متعلق باسس وقوله تِعالى ( أحق أن تقوم فيه) أى الصلا أولالله ما في حبر موقوله تعالى (فيه رجال) جلة مستاً نفذ مبينة لاحقيته لقيامه عليه الصلاة والسلام فيه من جهدًا لحال بعد بيان أحقيته له من حيث المحل أوصفة ﴿ ٧٣٤ ﴾ أخرى المبتدا أوحال من الضمير

الثانية) في هذا التخصيص هوان قبول التو بدليس الى رسول الله صلى الله عليه وسلمانما الىالله الذي هو يقبل التو بة تارة و يردها أخرى فاقصدوا الله بهاو وجهوها اليه وفيل لهو لاءالتائبين اعلوافان علكم لايخني على الله خيرا كان أوشرا (المسئلة الرابعة) قالت المعتزلة قبول النو بةواجب عقلاعلاالله تعالى وقال أصحابنا قبول التو بةواجب بحكم الوعد والنفضل والاحسان أماعقلا فلا وحجة أصحابناعل عدم وجوب قبول النوبة وجوه (الاول) انالوجوب لايتقرر معناه الااذاكان بحيث لولم يفعله الغاعل لاستحق الذم فلووجب قبول التو بذعا الله تعالى لكان يحيث لولم يقبلها الصارمستحقاللذم وهذا محال لان من كان كذلك فانه يكون مستكملا بفعل القبول والمستكمل بالغير ناقص لذاته وذلك في حق الله تعالى محال (الثاني) ان الذم انما ينع من الفعل اذا كان بحيث يتأذى عن سماع ذلك الذم وينقرعنه طبعه ويظهرله بسببه نقصان حال أمامن كان متعاليا عزالشهوة والنفرةوالزيادة والنقصان لايعقل تحققالوجوب فيحقدبهذا المعني (الثالث)انه تعالى تمدح بقبول التوبة في هذه الآية ولوكان ذلك واجبا لما تمدح به لان اداءالواجب لايفيدالمدح والثناء والتعظيم (المسئلة الخامسة) عنفي قوله تعالى عن عباده فيه وجهان (الاول) اله لافرق بين قوله عن عباده و بين قوله من عباده يقال أخذت هذامنك وأخذت هذاعنك (والثاني) قال القاضي لعل عن أبلغ لانه ينبي عن القبول مع تسميل سبيله الى النو بة الى قبلت وأقول انهلم بين كيفة دلالة افظة عن علم هذا المعنى والذي أقوله انكلةعن وكلمةمن متقاربتان الاانكلة عن تغيد البعدفاذا قبل جلس فلان عن عين الامير أفادانه جلس في ذلك الجانب لكن مع ضرب من البعد فقوله عن عباده يفيد أن النائب بجب أن يعتقد في نفسه أنه صار مبعدا عن قبول الله تعالىله بسبب ذلك الذنب و محصل له انكسارا لعبد الذي طرده مولاه و بعده عن حضرة نفسه فلغظة عن كالتنبيه علمانه لابدمن حصول هذا المعنى للتائب ( المسئلة السادسة ) قوله و يأخذالصدقات فيه سو الوهوأن ظاهرهذه الآية يدل علمان الآخذ هوالله وقوله خدم أموالهم صدقة يدلعان الآخذهوالرسول عليه الصلاة والسلام وقوله عليه السلاملعاذخذها منأغنيائهم يدلان آخذتلك الصدقات هومعاذواذادفعت الصدقة الى الغمير فالحسيشهدان آخذها هو الفقير فكيف الجمع بين هذه الالفاظ والجواب من وجهين (الاول) انه تعالى لمابين في قوله خذ من أموالهم صدقة أن الآخذ هوالرسول تمذكر في هذه الآية ان الآخذ هو الله تعالى كان المقصود منه ان أخذ الرسول قائم مقام أخذالله تعالى والمقصودمنه التنبيه على تعظيم شأن الرسول من حيث ان أخذه للصدقة جارمجرى أن يأخذها الله ونظير قوله تعالى ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله وقوله ان الذين يؤذون الله والمرادمنه الذاءالني عليه السلام (والجواب الثاني) انه أضيف الى الرسول عليه السلام بمعنى أنه يأمر بأخذها ويبلغ حكم الله في هذه الواقعة الى الناس

في فيه وعلى كلحال ففيد تحقيق وتقرير لاستحقاقه القيام فيه والمراديكونه أحقانفس كونه حقيقابه اذلا استحقاق في مسجد الضرار رأسا واناعبر عند بصيغه التفضيل لفضله وكالهن نفسه أوالافضلية في الاستحقاق المتناول لمايكون باعتبار زعمالبانى ومن يشايعه فىالاعتقادوهوالانسب عاسيأتي ( يحبون أن يتطهروا) من المعامي والخصال النامية ارمناةالله سمحانه وقيل من الجنابة فلا نامون علما (والله محب المطهرين)أي يرضي عنهم ويدنهم منجنابه ادناءالحب حبيبه قبل لمانزلتمشي رسول الله صلى الله عليه وسلمومعه المهاجرونحتي وقف على بالمسجد قباء فأذا الانصار جلوس فقال أمومنون أنتم فسكت القوم ثم أعادها فقال عررضي الله تعالى عنه بإرسول الله انهم لمؤمنون وأنامعهم فقال عليه

الصلاة والسلام أترضون بالقضاء قالوا نع قال عليه الصلاة والسلام أتصبرون على البلاء ﴿ واصنيف ﴾ قالوا نعم قال السلام أترضون في الرخاء قالوا نعم قال عليه الصلاة

والسلام مو منون ورب الكعبة فجلس ثم قال بامعشر الانصاران الله عزو جل قد أننى عليكم فاالذى تصنعون عند الوضو وعند الغائط فقال المحار وعند الغائط فقالوانتبع الفائط الاجار و ٧٣٥ ﴾ الثلاثة ثم نتبع الاجار الما فتلا النبي عليد الصلاة والسلام فيه رجال

يحبون أن يتطهروا وقرئ أن يطهروا بالادغام وقىل هوعام في النطهر عن المجاسات كلها وكانوا ينبعون الماءأثر البول وعن الحسين رضي الله عنه هوالتطهر عن الذنوب مالتوية وقيل محبون أن يتطهروا بالحمى المكفرة أدنوجهم ، فحمواعنآخرهم(أفن أسس بذيانه)على بناء الفعل للفاعل والنصب وقرئ على البناء للمفعول والرفع وقرئ أسس شانه على الاصافة جع أساس واساس مالقتح والكسر جعأس ر وقرئ أساس بنيانهجم أس أيضا واسبنيانه وهىجلة مستأنفة مبئة زلحمر ية الرجال المذكور من من أهل مسجد الضرار والهمزة للانكاروالفاء للعطف على مقدرأى أبعد ما علم حالهممن أسس شاندىنە (على تقوى من الله ورمنوان) أى على قاعدة محكمة هي النقوي منالله وابتغاءم مناته بالطاعة والمرادبالتقوى درجتها الثانية التيهي التوقي

وأمنيف الى الفقير بمعنى أنه هوالذي يباشر الاخدونطيره انه تعالى أضاف التوفى الى نفسه بقوله تعالى وهوالذي يتوفأكم وأضافه الى ملك الموت وهوقوله تعالى قل يتوفأ كمملك الموت وأضافه الىالملائكة الذينهم أتباع ملك الموت وهوقو لهحتي اذاجاء أحدكم الوت توفته رسلنا فأضيف الىالله بالخلق والى ملكالموت للرياسةفى ذلك النوعمن العمل والى اتباع ملك الموت يعني انهم هم الذين يباسرون الاعمال التي عندها يخلق الله الموت فكدا ههنا اذا عرفت هذافنقول قولهو بأخذالصدقات نسر يفعطيم لهذه الطاعة والاخمار فيد كثيرة عن الني عليه السلام انه قال ان الله يقبل الصدقة ولايقبل منها الاطيبا وانه يقبلها يجينه ويربيها اصاحبها كايربى أحدكمهره أوفصيله حتىان اللقمة تكون عندالله أعظم من أحد وقال عليه السلام والذي نفس محد يبده مامي عبد مسلم يتصدق بصدقة فنصل الى الذي يتصدق بهاعليه حتى تفعفى كف الله ولماروى الحسن هذين الحبرين قال ويمين الله وكفه وهبضته لاتوصف ايس كثله سئ واعمان لعط اليمبن والكف من التقديس تقوله تعالى ﴿ وَقُلْ أَعَلُوا فُسِيرِي ٱلله عَلَىكُمْ وَرَسُولُهُ والمؤمنون وستردون الى عالم العيب والسهادة فيستكم عاكنتم تعملون ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن هذا الكلام جامع للترغيب والترهيب ودلك لان المعبود أذا كان لا يعلم أفعال العبادلم ينتفع العبد بعقه ولهداقال ابراهيم عليدالسلام لابيدلم تعبد مالايسمع ولايبصبر ولابغني عنك شيئا وقلت في بعض المجالس ليس المقصود من هده الحجة التىذكرها براهيم عليه السلام القدحق الهمة الصنم لان كل أحديه لمبالضرورة انه حر وخشب وانه معرض لتصرف المتصرفين فن شاءأ حرقه ومن شاء كسر ومن كأن كدلك كيف يتوهم العاقل كونه الها بلالمقصودان أكثرعبدة الاصنام كانوافى زمان ابراهيم عليه السلام أتباع الفلاسفة القائلين بأن اله العالم موجب بالدات وليس بموج دبالمشيئة والاختيار فقال الموجب بالذات اذالم يكن عالما بالخيرات ولم يكن قادرا على الانفاع والاضرارولا يسمع دعاء الحتاجين ولايرى تضرع المساكين فأى فائدة في عبادته فكان المقصودمن دايل ابراهيم عليه السلام الطعن في قول من يقول الدالعالم موجب بالدات أما اذاكان فاعلا مختارا وكان عالما بالجرئيات فحبيئذ يحصل للعباد الفوائد العطيمة وذلك لانالعبد اذا أطاع علمالمعبود طاعته وقدر على ايصال الثواب البدفي الدنباوالآخرة وان عصاه علمالمعبود ذلك وقدر على ايصال العقاب اليه في الدنيا والآخرة وقوله وقل اعلوا فسيرى ألله علىكم ترغيب عظيم للمطيعين وترهيب عظيم للمذنبين فكانه تعالى قال اجتهدوا فىالمستقبل فأن لعملكم فى الدنيا حكماوفي الآخرة حكماأما حكمه فى الدنيافهو انه يراه الله ويراه الرسول ويراه المسلمون فانكان طاعة حصل منه الماء العظيم والثواب العظيم في الدنياوالآخرة وانكان معصية حصل منه الذم العطيم في الدنيا والعقاب شديد فى الآخرة فثبت ان هذه اللفظة الواحدة جامعة لجميع مايحناج ألمرء اليه في دينه ودنياه

عن كل ما يومم من فعل أو ترك وقرى تقوى بالتنوين

على ان الالف الدلحاق دون التأنيث (خيراً من أسس بنيانه) ترك الاضمار للايذان باختلاف البنيا نين ذا تا اختلافهما وصفا واضافة (على شفاجرف هار) الشفا الحرف والشفير ﴿ ٧٣٦ ﴾ والجرف ما جرفه السيل أى استأصله واحتفر

ومعاشه ومعاده ( المسئلة الثانية )دلت الآية على مسائل أصولة ( الحكم الاول ) أنها تدل على كونه تعالى رائياللمرئيات لان الروية المعداة الى مفعول واحدهي الابصار والمعداة الى مفعولين هي العلم كما تقول رأيت زيدافقيها وههنا الرؤية معداة الى مفعول واحد فتكون بعنى الابصار وذلك يدلعلي كونه مبصر اللاشياء كاان قول ابراهيم عليه السلام لم تعبد مالا يسمع ولا يبصر يدل على كونه تعالى مبصر اوراثيا الاشياء وممايقوى ان الرؤية لا يمكن حلها ههنا على العلمانه تعالى وصف نفسه بالعلم بعدهذه الآية فقال وستردون الى عالم الغيب والشهادة ولوكانت هذه الرؤية هي العلم لزم حصول التكرير الخالي عن الفائدة وهو باطل (الحكم النابي )مذهب أصحابناان كل موجود فانه يصمح رؤيته واحتجواعليه بهذه الآية وقالوا قد دللنا على ان الرؤية المذكورة في هذه الآية معداة الى مفعول واحد والقوانين اللغو لة شاهدة بأن الروئلة المعداة الى المفعول الواحد معناهاالابصارفكانت هذه الرؤية معناهاالابصارتم انه تعالى عدى هذه الرؤية الى علهم والعمل ينقسم الى أعمال القلوب كالارادات والكراهات والانظار والى أعال الجوارح كالحركات والسكنات فوجب كونه تعالى رائياللكل وذلك يدلعلى أن هذه الاشياء كلها مرئية لله تعالى وأما الجبائي فانه كان يخج بهذه الآية على كونه تعالى رائيا للحركات والسكنات والاجتماعات والافتراقات فلماقيل لهان صحرهذا الاستدلال فيلزمك كونه تعالى رائيا لاعال القلوب فأجاب عندانه تعالىء طف عليه قوله ورسوله والمؤمنون وهم انما يرون أفعال الجوار حفلماتقيدت هذاارؤية بأعمال الجوارح في حق المعطوف وجب تقييدها بهذا القيد في حق المعطوف عليه وهذا بعيد لان العطف لا يفيد الا أصل التسريك فأماالتسوية في كل الامور فغيرواجب فدخول التخصيص في المعطوف لا يوجب دخول التخصيص في المعطوف عليه و يمكن الجواب عن أصل الاستدلال فيقال رؤ يةالله تعالى حاصلة في الحال والمعنى الذي يدل عليه لفظ الآية وهو قوله فسيرى الله علكم أمر غيرحاصل في الحال لان السين تختص بالاستقبال فثبت ان المراد منه الجزاء على الاعمال فقوله فسيرى الله عملكم أى فسيوصل لكرجزاء أعسالكم والجيب أن يجيب عنه بأن ايصال الجزاء اليهم مذ كور بقوله فينبئكم بماكنتم تعملون فلوحلنا هذه الرؤية على ايصال الجزاء لزم التكراروانه غير جائز (المسئلة الثالثة) في قوله فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون سؤال وهو انعملهم لايراه كلأحدقامهني هذا الكلام والجواب معناه وصول خبرذلك العمل الى الكل قال عليد السلام لوان رجلاعل علا في صخرة لاباب لها ولا كوة لخرج عله الى الناس كأنناما كان فان قيل فا الغائدة فى ذكر الرسول والمؤمنين بعدذكر الله في انهم يرون أعمال هو الاء النائبين قلنا فيه وجهان (الاول) أن أجدر ما يدعو المرء الى العمل الصالح ما يحصل له من المدح والتعظيم والعن الذى يلحقه عند ذلك فاذا علمانه اذافعل ذلك الفعل عظمه الرسول والمؤمنون عظم فرحه

مأتحته فبقىواهيايريد الانهداموالهارالهائر المتصدع المشرف الي السقوط منهار يهور ويهار أوهار يهيرقدمت لامه على عينه فصار كغازوراموقيل حذفت عيد اعتباطا أى بغير موجب فجری و جوه الاعراب عسلي لامه (فانهار به في نارجهنم) مثل مابنوا عليه أمر دينهمني البطلان وسرعة الانطماس بماذ كرتم رشيح بالهياره في النار ووصم بمقابلة الرضوا ن سبهاعلى أن نأسيس ذلك على أمر بحفظه من النار و يوصله الى الرصوان ومغتضياته التيأدناها الجنة وتأسس هذاعلي ما هو بصددالوقوع فيالنار ساعة فساعة ثم مصيرهم اليهالانحالة وقرئ جرف بسكون الراء(واللهلايهدىالقوم الظالمين)أىلانفسهم أو الواضعين للاشياء في غرمواسمها أي لا يرشدهم الىمافيه نجاتهم وصلاحهم ارشادا موجبا له لامحالةوأما

يلاا شتباه (لايزال بنيانهم الذي بنوا) البنيان مصدراً ريد به المفعول ووصفه بالموسول الذي صلته فعله للايذان بكيفية بنا "مهم له وتأسيسه على أوهن قاعدة وأوهى أساس وللاشعار بعلة ﴿ ٧٣٧ ﴾ الحكم أى لايزال مسجدهم ذلك مبنيا ومهدوما

(ر به فی قلو بهم) أی سببر بمقوشك في الدين كانه نفس الريبة أماحال سيانه فظساهر لما أن اعتزالهم من المؤمنين واجتماعهم فيجععلى حياله يظهرون فيدماني قلو بهم منآثارالكفر والنفاق ويدبرون فيه أمورهم وينشاورونني ذلك ويلق بعضهمالي بعض ماسمعوامن أسرار المؤمنين بمايز يدهمر سة وشكافي الدين وأماحال هدمه فلمأأنه رسيخيه ماكان في قلوبهم من الشروتضاعفتآثاره وأحكامه أوسبب ربية فيأمر هم حيث ضعفت قلو مهم ووهي اعتقادهم بخفاءأمرهم عدلي المؤمنين لأعهم أظهروا منأمرهم بعدالبناء أكثر بماكانوا يظهرونه قيل ذلك وقت اختلاطهم بالمومنين وساءت ظنوجهم بأنفسهم فلاهدم بنياسم تضاعف ذلك الضعف وتفوى وصاروا مرتابين في أن رسول الله صلى الله عليه وسلم هل يتركهم علے ماکانواعلیہ من

لذلك وقويت رغبته فيه ومماينبه على هذه الدقيقة أنه ذكر رؤية الله تعالى أو الأممذ كرعقيها روية الرسول عليه السلام والمؤمنين فكانه قيل ان كنت من المحقين المحققين في عبودية الحق فاعل الاعال الصالحة لله تعالى وانكنت من الضعفاء المشغولين بثناء الخلق فاعل الاعال الصالحة لتفو زبنناء الخلق وهوالرسول والمؤمنون ( الوجه الشابي ) في الجواب ماذكره أبومسلم ان المؤمنين شهدا الله يوم القيامة كاقال وكذلك جعلناكم أمة وسطاالآية والرسول شهيدالامة كما قال فككيف اذاجئنا منكل أمة بشهيد وجئنالك علىهولاء شهيدا فثبت ان الرسول والمؤمنين شهداء الله يوم القيامة والشهادة لاتصح الابعدالو يتفذكراللهان الرسول عليه السلام والموامنين يرون أعالهم والمفصود التنبية على انهم يشهدون يوم القيامة عندحضو ر الاولين والآخرين بأنهم أهل الصدق والسداد والعفاف والرشاد تمقال تعالى وستردون الىعالم الغيب والشهادة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال ابن عباس رضي الله عنهمسا الغيب مايسر ونه والشهادة مايظهرونه وأقول لايبعدأن يكون الغيب ماحصل في قلو عهم من الدواعي والصوارف والشهادة الاعال التي تظهرع جوارحهم وأقول أبضامذهب حكماء الاسلام ان الموجودات الغائبة عن الحواس علل أوكالعلل للموجودات المحسوسات وعندهم انالعلمبالعلة علة للعلم بالمعلول فوجب كون العلم بالغيب سابقا عل العلم بالشهادة فلهذا السبب أغاجاءهذا الكلام في القرآن كان الغيب مقدما علم الشهادة ( المسئلة الثانية) ان حلنًا قوله تعالى فسيرى الله على على الرواية فعيننذ يظهر المعناه مغاير لمعنى قوله وستردون الى عالم الغيب والشهادة وانجذا تلك الروية على العلم أوعط ايصال الثواب جعلنا قوله وستردون الى عالم الغيب والشهادة جاريامجرى التفسيراقوله فسيرى الله علكم معناه باظهار المدح والثناء والاعزاز فى الدنباأو باظهار اضدادها وقوله وستردون الى علم الغيب والشها دة معناه مايظهر في القيسامة من حال الثواب والعقاب ثمقال فينبئكم بماكنتم تعملون والمعنى يعرفكم أحوال أعمالكم ثم يجاز يكم عليهالان المجازاة من الله تعالى لاتحصل في الآخرة الابعد التعريف ليعرف كل أحدان الذى وصلاليه عدل لاظلم فأنكانمن أهلالثواب كانفرحه وسعادته أكثر وانكان منأهل العقاب كأن غه وخسرانه أكثر وقال حكماء الاسلام المراد من قوله تعالى فسيرى الله عملكم الاشارة الى الثواب الروحاني وذلك لان العبد اذا تحمل أنواعامن المشاق في الامو رَ التي أمرِه بها مولاه فاذا عـــلم العبد انمولاه يرى كونه متحملا لتلك المشاق عظم فرحه وقوى ابتهاجه بهاوكان ذلك عنده الذمن الخلع النفيسة والاموال العظيمة وأماقوله وستردون الى عالم الغيب والشهادة فالمراد منه تعر يف عقاب الخرى والفضيحة ومثاله ان العبد الذي خصه السلطان بالوجوه الكثيرة من الاحسان اذا أتى بأنواع كثيرة من المعاصى فاذا حضر ذلك العبدعند ذلك السلطان وعدد عليه أنواع

بقتلهم ونهبأموالهم وقال الكلي معني ربية حسيرة وندامة وقال السذي وحبيب والمبرد لايزال هدم ينيحزا زانهم وغيظالي في قلو عِهم (الأأن تقطعُ) من التفعل بحدَّف احدى ﴿ ٧٣٨ ﴾ التَّاء يَن أَى الأأن تنقطع (قلو عِهم) قطعا وتتغرق

قبائحه وفضائحه قوىحزنه وعظم غهوكلت فضيحته وهذانو عمن العذاب الروحاني ور عارضي العاقل بأشدأ نواع العذاب الجسماني حذرامنه والمقصود منهذه الآية تعريف هذا النوع منالعقاب الروحاني نسأل الله العصمة منه ومن سائرالعذاب \*قوله تعالى ( وَآخرونُ مرجون لامر الله اما يعذبه مواما يتوب عليهم والله عليم حكيم) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حزة ونافع والكسائي وحفص عن عامم حرجون بغيرهمز والباقون بالهمز وهمسالغتان أرجات الامروأرجيته بالهمز وتركه اذا أخرته وسميت المرجئــة بهذا الاسم لانهم لايجزمون القول بمغفرة النائب ولكن يو خروتها الى مشيئة الله تعالى وقال الاو زاحى لأنهم يو خرون العمل عن الايمان (المسئلة الثانية ) اعلمانه تعالى قسم المتخلفين عن الجهاد ثلاثة أقسام (أولهم) المنافقون الذين مردوا علمالنفاق ( والثاني) التائبون وهم المرادون بقوله وآخرون اعترفوا بذنو مهم و بين تعالى انه قبل تو بتهم (والقسم الثالث) الذين بقواموقوفين وهم المذكو رون في هذه الآية والفرق بين الغسم الثاني و بين هذا الثالث انأولئكسارعوا الى التوية وهؤلاء لميسارعوا اليهاقال بنعباس رضى الله عنهمانزات هذه الآية في كعب بن مالك ومرارة بن الربيع وهلال بن أمية فقال كعب أناأ فره أهل المدينة جلافتي شأت لحقت الرسول فتأخر اياما وآيس بعدها من اللحوق به فندم على صنيعه وكذلك صاحباه فلاقدم رسول الله قيل لكعب اعتذر اليدمن صنيعك فقال لاوالله حتى تنزل توبتي وأماصاحباه فاعتذر االيه عليه السلام فقال مأخلف كماعني فقالالاعذرلنا الاالخطيئة فنزل قوله تعالى وآخرون مرجون لامرالله فوقفهم الرسول بعدنزول هذه الآية ونهي الناس عن مجالستهم وأمرهم باعتزال نسائهم وارسالهن الى أهاليهن فجاءت امرأة هلال تسأل أن تأتيه بطعام فانه شيخ كبيرفأذن لها فى ذلك خاصة وجاءرسول من الشأم الى كعب يرغبه فى اللحاق بهم فقال كعب بلغ من خطيئني أنطمع في المشركون قال فضافت على الارض ، ارحبت و بكي هلال بن أمية حتى خيف علم بصره فلامضى خسون يومانزلت تو بتهم بقوله لقدتاب الله ملح النبي و بقوله تعالى وعلم الثلاثة الذين خلفوا حتى اذا ضاقت عليهم الارض الآية وقال الحسن يعنى بقوله وآخرون مرجون لامرالله قوما من المنافقين أرجأهم رسول الله عن حضرته وقال الاصم بعني المنافقين وهومثل قوله وبمن حولكم من الاعراب منافقون أرجأهم الله فلم يخبرعنهم ماعله منهم وحذرهم بهذه الآية انلهتو بوا أنينزل فيهم قرآ بافقال الله تعالى امايعد بهم وامايتوب عليهم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) لقائل أن يقول ان كلمة اما وامالاسُكُ والله تعالى منز ، عند وجوابه المراد منمه ليكن أمرهم علم الحوف والرجاء فجعل أناس يقولون هلكوا اذا لم ينز ل الله تعالى لهم عدرا وآخرون يقولون عسى الله أن يغفر المسئلة الثانية) لاشك انالةوم كانواناد مين علم نأخرهم عن الغزو وتخلفهم عن الرسول عليه السلام ثمانه

أجزاء محيث لارقياما قابلية ادراكواضمار قطعاوهواستثناءمنأعم الاوقات أوأعمالاحوال ومحسله النصب علم الظرفية أي لارال بنيانهم ر سەنىكلالاوقات أو كل الاحوال الاوقت تقطع قلوبهم أوحال تقطع قلو بهم فعينثذ يسلونعنهما وأماما دامت سالمة فالريبة باقية فيهافهوتصوير لامتناع زوال الريبةعن قلوبهمو يجوزأن كون الراد حققة تقطعها عندقتلهم أوفي القبور أوفىالناروقرئ تقطع علے بناء الجهول من التفعيل وعلىالبناءللفاعل مند علے خطا ب النبی صلى الله عليه وسلماى الاأن تقطع أنت قلوبهم بالقتلوفرئ عطالباء للمجهول منالثلاثي مذكراومؤنثاوقرئ الىأن تقطع قلوجهموالى أن تقطع قلو جهم علم الخطاب وقرئ واو قطعت قلومهم علم اسناد الفعل مجهولاالي قلموجهم ولوقطعت قلو بهم علم الخطاب الرسول صلى الله عليه وسلم أولكل أحدىن يصلح

التىمنجلتهآماذكر من أحوالهم (حكيم) فيجيع أفعاله التيمن زمرتها أمره الواردفي حقهم (اناللهاشترى منالمؤمنين أنفسهم وأموالهم ) ترغيب للؤمنين فيالجهاد ببيان فضيلته اثر بيان حال المتخلفين عنه ولقدبولغ فى ذلك علموجه لامزيّد عليه حث عبرعن قبول الله تعالى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم التي بذلوها فيسيله تعالى واثابته اياهم عقابلتها الجنة بالشراء عططريقة الاستعارة التمعية ثمجعل المبيع الذي هوالعمدة والمقصدفي العقدأنفس المؤمنسين وأموالهم والثمن الذي هو الوسيلة في الصفقة الجنة ولم بجعل الامر على العكس بأن يقال أن الله باع الجنة من الموَّمنين بأنفسهم وأموالهم ليدل علمأن المقصدفي العقدهوالجنة وما بذله المؤمنون في مقابلتها من الانفس والاموال وسيلة البهاا يذانا بتعلق كال العناية بهم و بأموالهم ثمانه لم يقل بالجنة بلقيل (بأن لهم الجنة) مبالغة في تقرروصول التمن اليهم واختصاصه بهم كانه قبل بالجنة الثابتة لهم المختصة بهم وأما

تعالى لم يحكم بكونهم تائبين بلقال امايعذبهم وامايتوب عليهم وذلك بدل علاانالندم وحده لأيكون كافيا في صحفالتو به فانقيل فاتلك الشرائط قلنا لعلهم خافوا من أمر الرسول بأيذائهم أوخافوا من الحجلة والفضيحة وعلمهذا التقدير فنو بتهم غير صحيحة ولامقبولة فاسترعدم قبول التوية الى انسهل أحوال الخلق في قدحهم ومدحهم عنده فعند ذلك ندموا محالمه صية لنفس كونها معصية وعندذاك صحت توبتهم (المسئلة الثالثة) احتج الجبائي بهذه الآية علم انه تعالى لايعفو عن غيرالتائب وذلك لانهفال فيحق هؤلاء المذنبين امايدنبهم وامايتوب عليهم وذلك يدل علمانه لاحكم الا أحد هذين الامرين وهو اماالتعذيب وإماالتوية وأماالعفو عن الذنب من غسير التوبةفهوقسم ثالث فلا أهمل الله تعالى ذكره دل علم انه باطل وغيرمعتبر (والجواب) انالانقطع بحصول العفو عنجيع المذنبين بلنقطع بحصول العفو في الجلة وأمافي حق كل واحد بعينه فذلك مشكوك فبه ألاترى انه تعالى قال و يغفر مادون ذلك لمن يشاء فقطع بغفران ماسوى السرك لكن لافحق كل أحد بل في حقمن يشاء فلم يلزم من عدم العفو في حق هو لاء عدم العغو علم الاطلاق وأيضافه دم الذكر لايدل علم العدم ألاترى انه تعالى قال وجوه يومئذ صاحكة مستبشرة وهم المؤمنون ووجوه يومئذ عليهاغبرة ترهقهاقترة أولئكهمالكفرةالفعرة فههناالمذكورون اماالمؤمنون واماالكافرون نم انعدمذ كرالقسم النالث لم يدل عندالجبائي على نفيه فكذا ههنا وأما قوله تعالى والله عليم حكيم أىعليم عافى قلوب هؤلاء المؤمنين حكيم فيايحكم فيهم ويقضى عليهم \* قوله تعالى ( والذين آغذوامسجد اضرار او كفر او تفريقا بين المؤمنين وارصاد المن حارب الله ورسوله من قبل و المحلفن ان أردنا الاالحسني والله يشهد اعهم الكاذبون) اعلمانه تعالى لماذكر اصناف المنافقين وطرائقهم المختلفة قأن والذين انخذوامسجداضرارا وكفرا وتفريقابين المؤمنين وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ نافعوا بن عامر الذين اتخذوا بغيرواو وكذلك هو في مصاحف أهل المدينة والباقون بالواو وكذلك هو في مصاحف مكة والعراق ( فالاول ) علمانه بدل من قوله وآخرون مرجون (والثاني) أن يكون التقدير ومنهم الذين اتخذوا مسجد اضرارا (المسئلة النانية) قال الواحدي قال ابن عباس ومجاهد وقتادة وعامة أهل التفسير رضي الله عنهم الذين اتخذوا مسجدا صرارا كانوا أثنى عشر رجلامن المنافةين بنوامسجد ايضارون بهمسجد قباء وأفول انه تعالى وصفه بصغات أربعة (الاولى) ضرارا والضرار محاولة الضركاان الشقاق محاولةمايشق قال الزجاج وانتصب قوله ضرارا لانه مفعول له والمعني أتخذوه للضرار ولسائر الامور المذكورة بعده فلاحذفت اللام اقتضاه الفعل فنصب قال وجائز أن يكون مصدرا مجولاعلا المعنى والتقديرا تخذوا مسجدا ضروا به ضرارا (والصغة الثانبة) قوله وكفرا قال ابن عباس رضى الله عنهما ير بدبه صرارا للو منين وكفرا بالنبي عليه السلام

مُايِقَالَ مَنَ أَن ذَلَكَ لمدح المؤمنين بآنهم بذاوا أنفسهم وأموالهم بمجردُ الوعـــد لكمال ثقتهم بوعده تعالى وأن تمامالاستعارة موقوف عطذلك اذاو قيل بالجنة لاحمَّل كون ﴿ وَكُونَ ﴾ الشراء حقيقة لانهاصالحةللعوضية

و بماجاء به وقال غيره اتخذوه ليكفروا فيه بالطعن علمالنبي عليه السلام والاسلام ( الصفة النالثة) قوله وتفريقا بين المؤمنين أي يفرقون بواسطته جماعة المؤمنين وذلك لان المنافقين قالوا نبني مسجدا فنصلى فيه ولانصلى خلف مجد فان أتا نافيه صلينا معه وفرقنا بينه و بين الذين يصلون في مسجده فيو دى ذلك الى اختلاف الكلمة و بطلان الالفة (والصفة الرابعة) قوله وارصادا لمن حارب الله ورسوله قالوا المراد أبو عامر الراهب والدحنظلة الذى غسلته الملائكة وسماه رسول الله صلى الله عليه وسلم الفاسق وكانقدتنصر في الجاهلية وترهب وطلب العلم فلاخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم عاداه لانه زالت رياسته وقال لاأجد قومايقا للونك الاقاللتك معهم ولم يزل يقاتله الى يوم حنين فلماانهزمت هوازن خرج الى الشأم وأرسل الى المنافقين أن استعدوا بما استعطعتم منقوة وسلاحوابنو الىمسجدا فانىذاهبالىقيصروآت منعنده بجندفأخر جعجدأ وأصحابه فبنواهذاالمسجدوا نتظروا يحئ أبى عامر ليصلى بهم في ذلك المسجد قال الزجاج الارصادالانتظار وقال ابن قتيبة الارساد الانتظارمع العداوة وقال الاكرون الارساد الاعداد قال تعالى انر بك ابالمرصاد وقوله من قبل يعنى من قبل بناء مسجد الضرار ثمانه تعالىلاوصف هذاالسجديهذه الصفات الار بعةقال وليحلفن انأردنا الاالحسني أي ليحلفن ماأردنا ببنائه الاالفعلة الحسني وهوالرفق بالمسلين فيالتوسعة علم أهل الضعف والعلة والعجز عن المصيرالي مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك أعمم فالوا لرسول اللهصلي الله عليه وسملم اناقد بنينا مسجد الذي العلة والحاجة والليلة الممطرة والليلة الشاتية ثمقال تعالى والله يشهدا خمم لكاذبون والمعنى انالله تعالى أطلع الرسول علمانهم حلفوا كاذبين واعلم انقوله والذين محله الرفع علمالابتداء وخبره محذوف أي ومن ذكر االذين # قوله تعالى (لاتقم فيه أبد المسحد أسس علم التقوى من أول يوم أحق أنتقوم فيه فية رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المطهر بن أفن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أمن أسس بنيانه على شفاء جرف هارفانهار به في نارجه نم والله لا يحدى القوم الط الين لايزال بنيائهم الذي بنواريبة في قلو بهم الاان تقطع قلوبهم والله عَلَيم حكيم) قال المفسرون ان المنافقين لما بنو اذلك المسجد لتلك الاغراض الفاسدة عندذهاب رسول الله صلى الله عايه وسلم الى غزوة بوك قالوا يارسول الله بنينا مسجد الذي العلة والليلة الممطرة والساتية ونحن عب أن تصلى لنا فيه وتدعولنا بالبركة فقال عليه السلامانى على جناح سفر واذاقدمنا انشاءالله صلينا فيه فلما رجع من غزوة تبوك سألوه اتبان المسجد فنزلت هذه الا يذفدعا بعض القوم وقال انطلقوا الى هذا المسجد الظالمأهله فاهدموه وخربوه ففعلوا ذلك وأمرأن يتخذمكانه كناسة يلتي فيهاالجيف والقمامة وقال الحسن هم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يذهب الى ذلك المسجد فنادى جبريل عليه السلام لاتقم فيه ابدااذاعر فتهذا فنقول قوله لاتقم فيه فهى له عليه السلام

بخلاف الوعدبها فليس فأ بشي لان مناطدلالة ماعليدالنظم الكريم على الوعد أيس كونه جلة ظرفية مصدرة يأن فان ذلك بمعرز لمن الدلالةعكالاستقباليل هوالجنة التي يستحيل وجودها فيالدنيا ولو سلذلك يكون العوض الجنة الموعود مهالاالوعد مها( مقاتلون فی سبیل الله) استثناف لكن لالبيان مالاجله الشراءولالبيان نفس الاشتراء لان قتالهم فيسبيل الله تعالى ليس باشتراءالله تعالىمنهم أنفسهم وأموالهم بلهو مذل لهما في ذلك يل ليدان البيع الذي يستدعيد الاشتراء المذكوركائنه قبل كيف بديعون أنفسهم وأموالهم بالحنة فقيل يقاتلون في سسبيل الله وهو بذل منهم لانفسهم وأموالهم الىجهة الله سبحسانه وتعريض لهما للهلاك وقوله تعالى(فيقتلونو ىقتلون) بيسان لكون القسال في سبيل الله بدلاللنفس وانالمقاتل في سبيله

ولااشتراط الاتصاف باحدهما البنة بل بطريق وصف الكل بحسال البعض فانه بتحقق القنال من الكل سواء وجد الفعلان أوأحدهما منهم أومن بعضهم ﴿ ٧٤١ ﴾ بل يتحقق ذلك وان لم يصدر منهم أحدهما أيضا

كماذا وجد المضارية ولم بوجد القتل من أحد الجانبين أولم توجد المضاربة أيضا فأنه بحقق الجهاد بمعرد العزيمة والنفيروتكثير السواد وتقديممالة القائلية على حالة المقتولية للالذان بعدم الغرق سنهمافي كونهمامصداقا لكون القتمال يذلا للنفس وقرئ بتقسديم المبدني للفعول رعاية لكون الشهادة عريقة في الباب وايذانا بعدم مبالاتهم بالموتق سببلاللة تعالى بلبكونه أحداليهم من السلامة كا قيل فيحقهم \* لانفرحمون اذانالت رماحهم ، قوماوليسوا محازيمااذانيلوا \*لايقع الطعن الافي تحورهم\* ومالهم عنحياض الموت تهليل \*وقيل في مقاتلون الخ معسى الامر كافىقوله تعالى تجاهدون فيسبيلالله بأموالكم وأنفسكم (وعداعليه) مصدر مؤ كدلما مدل عليه كون النين مؤجلا (حقا)

عن أن بقوم فيدقال ابن جريج فرغوامن اتدام ذلك المسجد يوم الجمعة فصلوا فيه ذلك اليوم ويوم السبت والاحد وانهار في يوم الاثنين ثم انه تعالى بين العلة في هذا النهيي وهي انأحد المسجدين لماكان مبنيا علمالتقوى من اول يوم وكانت الصلاة في مسجد آخر تمنع من الصلة في مسجد النقوى كان من المعلوم بالضرورة أن يمنع من الصلاة في المسجد الثاني فان قيل كون أحد المسجدين أفضل لا يوجب المنع من اقامة الصلاة في المسجدالثاني قلناالتعليل وقع بمجموع الامرين أعني كون مسجد الضرارسببا للفاسد الار رمة المذكورة ومسجد التقوى مستملا على الحمرات الكثيرة ومن الروافض من تقول بينالله تعالى ان المسجد الذي بني من اول الامر علم التقوى أحق بالقيام فيدمن المسجدالذي لايكون كذلك وثبت انعليا ماكفر بالله طرفةعين فوجب أن يكون أولى بالقيام بالامامة بمن كفر بالله في اول أمره وجوابنسا ان التعليــل وقع بمجموع الامور المدكورة فزال هذا السؤال واختلفوا فيان مسجد التقوى ماهو قيل انه مسجد قباء وكان عليدالسلام يأتيدفى كل سنة فمصلى فيدوالا كثرون انه مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال سعندس المسب المسجدالذي أسس على التقوى مسجد الرسول عليه السلام وذكر ان الرجلين اختلفافيد فقال أحدهما مسجد الرسول وقال آخر وباء فسألاه عليه السلام فقال هومسجدي هذاوقال القاضي لايمنع دخولهما جيما تحتهدا الدكر لانقوله لمسجد أسس علماليقوى هو كقول القائل لرجل صالح أحق أن تجااسه فلا يكون ذلك مقصورا علمواحد فانقيل امقال أحق أن تقوم فيه مع أنه لايجوز قيامه في الآخر قلمنا المعنى انه لوكان ذلك جائز الكان هذا أولى للسبب المذكور تُم قال تعالى فيهرجال يحبونأن يتطهروا والله يحب المضهرين وفيه مباحث ( البحث الاول ) انه تعالى رجيح مسجدالتقوى بأمرين ( احدهما) أنه بني على التقوى وهوا أندى تقدم تفسيره (والثاني) انفيه رجالا يحبون أن ينطهروا وفي تفسيرهده الطهارة قولان (الاول) المراد منه النطهر عن الذنوب والمعاصى وهذا النول متعين لوجوه (اولها) الالنطهر عن الذنوب والمعاصي هوالمؤثر في القرب من الله تعالى واستحقاق ثوا به ومدحه ( والناني ) انه تعالى وصف أصحاب مسجد الضرار بمضارة المسلين والكمر يالله والفريق بين المسلين فوجب كون هؤلاء بالضد من صفاتهم وماذاك الاكونهم مبرئين عن الكفر والمعاصي (والثالث) انطهارة الطاهر انمايح صللها أثر وقدر عندالله اوحصلت طهارة الباطن من الكفر والمعاصي أمااوحصلت طهارة الباطن من الكفر والمعساسي ولم تحصل نظافة الطاهر كانطهارة الباطن لهاأ ترفكان طهارة الباطن أولى (الرابع) روى صاحب الكشافأنه لمانزات هذه الآية مشي رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه المهاجرون حتى وقف علمباب مسجدقباء فاذاالانصار جلوس فقال أمؤمنون أنتم فسكت القوم ثمأعادها ففالعمر يارسول الله انبهم لمؤمنون وأنا معمهم فقال عليه السلام

نعت لوعدا والظرف حال منه لانه لوتاخر اكان صفةله وقوله تعالى ( في التوراة والانجيل

والقرآن ) متعلق بمحدوف وقع صفة لوعدا أى وعدا مثبتا فى التوراة والأنجيل كاهو مثبت فى القرآن (ومنأوفى بعهده من الله ) اعتراض مقرر لمضمون ماقبله من حقية ﴿ ٧٤٢ ﴾ الوعد علم نهج المبالغة في كونه سبحانه

أترضون بالقضاء قا وا نع قال أتصبرون علمالبلاء قااوا نع قال أتشكرون في الرخاء قالوا نعم قال عليه السلام مؤمنون ورب الكعبة مم قال يامعنسر الانصار ان الله أثني عليكم فا الذي تصنعون في الوصوء قالوا نتبع الماء الجحر فقرأ النبي عليه السلام فيه رجال يحبون أن يتطهر واالآية (والقول الثاني) ان المراد منه الطهارة بالماء بعدالحر وهوقول أكثر المفسر نمن أهل الاخبار (والقول الثالث) انه مجول على كلا الامرين وفيه سوال وهوان لفظ الطهارة حقيقة في الطهارة عن النجاسات العينية ومجاز في البراءة عن المعاصي والذنوب واستعمال اللفظ الواحد بالاعتبار الواحد في الحقيقة والجازمعالا يجوز (والجواب) أن لفط النجس اسم للمستقدر وهذا القدر مفهوم مشترك فيه بين القسمين وعل هذا التقدير فانه يزول السؤال ثمامه تعالى أعاد السبب الاول وهو كون المسجد مبنيا عل التقوى فقال أفن أسس بذيانه علم تقوى من الله ورضوان خبروفيه مباحث (المحث الاول) البنيان مصدر كالغفران والمرادههنا المبنى واطلاق لفظ المصدر على المفعول مجاز مشهور يقال هذا ضرب الامير ونسجع زيد والمراد مضروبه ومنسبوجه وقال الواحدى يجوز أن يكون البسان جم بنيانة اذاجعلته اسما لانهم قالوا بنيانة في الواحد (البحث الناني) قرأ مافع وابن عامر أفن أسس بنيانه على فعل مالم يسم فاعله وذلك الفاعل هوالبانى والمؤسس أماقوله على تقوى من الله ورضوان أى للخوف من عقاب الله والرغبة و أوابه وذلك لان الطاعة لا مكون طاعة الاعند هذه الرهبة والرغبة وحاصل الكلام انالباي لمابني ذلك البناء لوجه الله تعالى والرهبة من عقامه والرغبة في توامه كان ذلك البناء افضل وأكل من البناء الذي بناه الباني لداعية الكفر بالله والاضرار بعبادالله اماقوله أمن أسس بذيانه علم شعاجرف هار فانهار به في نارجهنم ففيه مباحث (البحث الاول) قرأ ابن عامر وحزة وأبو بكر عن عاصم جرف ساكنة الراء والباقون بضم الراء وهما لغتان جرف وجرف كشغل وسعل وعنق وعنق ( البحث الثاني ) قال أبوعبيدة الشفا الشفير وشفا السي حرفه ومنه يقال اشبي علم كدا اذاد نامنه والجرف هو ما اذا سال السيل وأمحرف الوادى و بيق عططرف السيل طين واه مسرف علم السقوط ساعة فساعة فذلك الشئ هوالجرف وقوله هار قال الليث الهور مصدرها رالجرف يهور اذاانصدع منخلفه وهوثابت بعد في مكانه وهو جرف هارهائر فاذاسقط فقدانهار وتهور اذاعر فتهذه الالفاط فنقول المعنى أفن أسس بنيان دينه علماعدة قوية محكمة وهبي الحقالذي هوتقوى الله ورضوانه خبرأم أسسه علمقاعدة هي أضعف القواعدوأ قلها هاءوهوالباطل والنفاق الذي مثله مثل شفاجرف هار من أوديةجهنم فلكونه شفاجرف هاركان مشرفا علىالسقوط ولكونه علطرف جهنم كأناذاانهار فانماينها رفى قعر جهنم ولانرى فى العالم مثالا أحسسن مطابقة لامر المنأفقين من هذا المثال وحاصل الكلام انأحد البناءين قصد بانيه ببنائه تقوىالله ورضوانه والبناء

أوفى بالعهد منكل واففاناخلاف الميعاد عالايكاد يصدرعن كرام الخلق معامكان صدوره عنهم فكيف بجنباب الخلاق العني عن العالمين جل جلاله وسبك التركيب وانكان علانكارا أن كون أحد الوفي بالعمد مندتعالي من غير تعرض لانكار المساواة ونفيهالكن المقصود بهقصدامطردا انكارالساواة ونفيها قطعافاذاقيل من أكرم من فلان أولاا أفضل مند فالمراديه حتمااً نه اء کرم منکل کریم وا فضل من كل ماضل (فاستبشروا) التفات الى الخطاب تشريفا الهمط تنسريف وزياده لسرورهم على سرور والاستبشار اظهسار السرور والسين فيد لس للطلب كاستوقد وأوقد والفاء لتريب الاستبشارأوالامر يدعط ماقله أي فاذاكان كذلك فسروا نهابة السرور وافرحوا غاية الفرح بمافزتميه منالجنةوانما

فى الجهاد الذي عَبرِعنه بالبيع وانمالم يذكر العقد بعنوان الشهراء لانذلك من قبل الله سجحانه لامن قبلهم والترغيب انمايكون فيمايتم من قبلهم وقوله تعالى ( الذي ﴿ ٧٤٣ ﴾ بايعتم به ) لزيادة تقرير بيعهم والاشعـــار بكونه

مغايرا لسائر البياعات فأنه يع الفاني بالباقي ولان كلا البدلين له مجانه وتعالى \*عن الحسن رمني الله عنه أنفسا هو خلقها وأموالاهو رزقها \*روى أن الانصار لما يايعوه عليه الصلاة والسلام على العقبة قال عبدالله ان رواحة رضي الله تعالى عنسه اشترط لر مكولنفسك ماشنت قال علمه الصلاة والسلام أشترط لريي ان تعبدوه ولاتشركوا به شيئا وأشهرط لنفسي أنتنعونى مماتمنعون منه أنفسكم قالوا فاذا فعلنا ذلك فالناقال لكم الجنة قالوا ربح البيع لانقيل ولانستقيل ومر برسول الله صلى الله عليه وسلم أعرابي وهو مقرو هاقال كلام من قال كلام الله عزوجل قال بيع والله مر بح لانقيله ولانستقيله فمغرجالىالغزو واستشهد ( وذلك ) اي الجنة التي جعلت ثمنا مقالة مالدلوا منأنفسهم واموالهم ( هوالفوز العظيم )

الثانى قصديانيد بينائه المعصية والكفر فكان البناء الاول شريفا واجب الابقاء وكان الثانى خسيسا واجب الهدم مم قال تعالى لايزال بنيانهم الذى بنوا رية في قلو بهم والمعنى انبناء ذلك البنيان صارسببا لحصول الريبة فىقلوبهم فجعل نفس ذلك البنيان ربة لكونه سبباللر يبة وفي كونه سبباللريبة وجوه (الاول) ان المنافقين عظم فرحهم بيناءمسجد الضرار فلمأمر الرسول صلى الله عليه وسلم بمخريبه ثقل ذلك عليهم وازداد بعضهمله وازداد ارتبابهم في نبوته (الثاني) ان الرسول عليه الصلاة والسلام لمأمر بتخريب ذلك المسجد ظنواانه انمأمر بتخريبه لاجل الحسدفارتفع أمانهم عنه وعظم خوفهم منه فىكلالاوقات وصاروامرتابين فيانه هلينزكهم علىماهم فيدأو يأمر بِقَتْلَهُمْ وَنَهُبُ أَمُوالَهُمْ (الثالث)انهم اعتقدواانهم كانوا محسنين في بناءذلك المسجد فلا أمر الرسول عليه الصلاة والسلام بتخريبه بقوا شاكين مرتابين في اله لاى سبب أمر يتخريبه (الرابع) بقواشاكين مرتابين في ان الله تعالى هل يغفر تلك المعصية أعنى سعيهم في بناء ذلك السبجد والصحيح هوالوجه الاول ممقال الاأن تقطع قلو بهم وفيه مباحث (البحث الاول) قرأا بن عامر وحفص عن عاصم وحزة ان تقعلع بفي عالناء والطاء مشددة بمعنى تتقطع فذفت احدى الناءين والباقون بضم الناء وتشديد الطآء على مالم يسم فاعله وعنابن كشير تقطع بفتح الطاء وتسكين القاف قلوبهم بالنصب أى تفعل أنت بقلوبهم هذاالقطع وقوله تقطع قلو بهم أى تجعل قلو بهم قطعاو تفرق أجزاءا مابالسيف واما بالحزن والبكاء فحينئذ تزول تلكالريبة والمقصود انهذمال يبة باقية في قلو بهم أبدا ويموتون على هذاالنفاق وقيل معناه الاان يتو بواتو به تنقطع بهاقلو بهم ندما وأسفاعلي تفريطهم وقيلحتى تنشق قلوبهم غما وحسرة وقرأ الحسن الى انوفى قراءة عبدالله ولوقطعت قلوبهم وعنطلحة واوقطعت قلوبهم على خطاب الرسول صلى الله عليه وسلم أوكل مخاطب ممقال والله عليم حكيم والمعنى عليم بأحوالهم حكيم فىالاحكام التي بحكم بِهَا عَلِيهِم ﴿ قُولُهُ تَعَالَى ﴿ انَالِلَّهُ اشْـَتْرَى مَنَّالْمُومَنَيْنَ أَنْفُسُهُمْ وَأُمُوا لَهُم بأن لهم الجُنَّةُ يقاتلون في سبيل الله فيقتلون و يقتلون وعدا عليه حقافي التوراة والانجيل والقرآن ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك هو الغوز العظيم) اعلم انه تعالى لماشرع فيشرح فضائع المنافقين وقبائحهم لسبب تخلفهم عنغزوة تبوك فلمأتم ذلك الشرح والبيان وذكر أقسامهم وفرع علكل قسم ماكان لائقابه عادالى بيان فضيلة الجهاد وحقيقته فقال اناللها شتري من المؤمنين أنفسهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى)قال القرطبي لما بايعت الانصار رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة العقبة بمكة وهم سبعون نفسا قال عبدالله بن رواحة اشترط لر بك ولنفسك ماشتُت فقال اشترط لر بي انتعبدوه ولاتشركوا بهشيئا ولنفسي أنتمنعوني ماتمنعون منه أنفسكم وأموالكم فالوا فاذا فعلنا ذلك فاذالنا قال الجنة قالوا ربح البيع لانقيل ولانستقيل فنزلت هذه الآية

الذى لافوز أعظم منه ومافى ذلك من معنى البعد اشسارة الى بعد منزلة المشسار اليه وسمورتبته فى الكمال و يجوز أن يكون ذلك إشارة

الى البيع الذي أمروا بالاستبشار به و يجعل ذلك كائنه نفس الفوز العظيم أو يجعل فوزا في نفسه فالجلة على الأول تذبيل اللَّ يَهُ الكريمة وعلم الشَّاني لقوله تعالى ﴿ ٧٤٤ ﴾ فأستبشروا مقرر لمضمونه ( النا تبون )

رفع على المدح أيهم القالمجاهد والحسن ومقاتل المنهم فاغلى المسئلة الثانية) قال أهل المعاني لا يجوز أن شتري الله شيئا في الحقيقة لان المشترى انمايشتري مالاعلكولهذا قال الحسن اشتري أنفساهوخلقها وأموالاهورزقها لكن هذاذكره تعالى لحسن التلطف في الدعاء الى الطاعة وحقيقة هذاان المؤمن متىقاتل في سبيل الله حتى يقتل فتذهب روحه و ينفق ماله في سبيل الله أخدمن الله في الآخرة الجنة جزاء لما فع على هذا استبدالا وشعراء هذا معني فولها شتري من المؤمنين انفسهم وأموالهم بإن لهم الجنة أي بالجنة وكذا قراءة عمر ابن الخطاب والاعمش فال الحسن اسمعوا والله بيعة راجحة وكفة راججة بايعالله بهاكل مؤمن والله ماعل الارض مؤمن الاوقد دخل في هذه البيعة وقال الصادق عليه الصلاة والسلامليس لابدانكم تمن الاالجنة فلاتبيه وهاالابها وقوله وأموالهم يريدالتي ينفقونها في سببل الله وعلى أنفسهم وأهليهم وعيالهم وفي الآية اطائف (اللطيفة الاولى) المشترى لابدله من بائم وههذا البائع هوالله والمشترى هوالله وهذا انما يصمح في حق القيم بأمر الطفل الذي لايمكنه رعاية المصالح في البيع والشراءوصحة هذا البيع مشروطة برعاية الغبطة العظيمة فهذا المثل جارمجرى النبيد علم كون العبد شبيها بالطفل الذي لايهتدى الى رعاية مصالح نفسه وأنه تعالى هوالمراعى لصالحه بشرط الغبطة التامة والمقصودمنه التنبية على السهولة والمسامحة والعفو عن الدنوب والايصال الى درجات الحيرات ومرانب السعادات (واللطيفة الثانية) انه تعالى أضاف الانفس والاموال اليهم فوجب أنكون الانفس والاموال مضافة اليهم يوجب أمرين مغايرين اهم والامر فينفسه كذلك لان الانسان عبارة عن الجوهر الاصل الباقي وهذا البدن يجرى محرى الآلة والادات والمركبله وكذاك المال خلق وسيلة الى رعاية مصالح هذا المركب فالحق سبحانه اشترى من الانسان هذا المركب وهذا المال بالجنة وهواً لتحقيق لان الانسان مادام يبقى متعلق القلب بمصالح عالم الجسم المتغير المتبدل وهوالبدن والمال امتنع وصوله الى السعادات العالية والدرجات النسريفة فأذا انقطع التفاته اليهاو بلغ ذلك الانقطاع الى ان عرض البدن للقتل والمال للانفاق في طلب رضوان الله فقد بلغ الى حيث رجيح الهدى علم الهوى والمولى على الدنيا والا خرة على الاولى فعندهذا يكون من السعداء الابرار والافاضل الاخيار فالبائع هوجوهر الروح القد سية والمشتى هوالله وأحد العوضين الجسد البابي والمال الفاني والعوض الثاني الجنة الباقية والسعادات الدائمة فاربح حاصل والهم والغم زائل ولهذا قال فاستبشروا بيعكم الذي بايعتم به تمقال يقاتلون في سبيل الله فيقتلون و يقتلون قال صاحب الكشاف قوله يقاتلون فيه معنى الامر كقوله تجاهدون في سبيل الله بأموا اكم وأنفسكم وقيل جمل يقاتلون كالتفسير لتلك المبايعة وكالامر اللازملها قرأحزة والكسائي بتقديم المفعول على الفاعل وهو كونهم مقتولين على كونهم قاتلين والباقون بتقديم الفاعل على المفعول اماتقديم

التأسون يعنى المؤمنين المذكور ف كايدل عليد القراءة بالياء نصبا علاالمدح ويجوزأن يكون مجرورا على أنه صفة للمؤ منسين وقدجوز الرفع على الابتداء والخبر محذوف أي التائبون من أهل الجنة أيضا وانلم بجاهدوا كقوله تعالى وكلا وعدالله الحسني وبجوزأن يكون خبره قوله تعالى (العابدون) ومابعده خبر بعد خبر أي التأبيون من الكفر عل الحقيقة هم الجامعون لهذه النعوت الفاضلة أى المخلصون في عبادة الله تعالى ( الحامدون ) لنعما ته أولما نابهم من السراء والضراء ( السائحون)الصأءون لقوله عليه الصلاة والسلام سياحة أمتي الصوم شبه بهالانه طائق عن الشهوات اولانه رباضة نفسانية يتؤسل بها الى العثور علىخفاىاالملك والملكوت وقيل همالسا تحون فيالجهاد وطلبالعلم

(والناهون عن المنكر) عن الشرك والمعامى والعطف فيه للدلالة على أن المتعاطفين بمنزلة خصلة واحدة وأما قوله تعالى (والحافظون لحدود الله) ﴿ ٧٤٥ ﴾ أى فيما بينه وعينه من الحقائق والشر المع عملاو حملا الناس

عليه فائلا يتسوهم اختصاصه باحد الوجهيين (وبشر المؤمنين)أى الموصوفين بالنعوت المذكورة ووضع المؤمنين موضع منميرهم للتنبيد على أن ملاك الامرهو الاعان وأنالمؤمن الكامل منكان كذلك وحذف المبشريه للايذان مخروجمه عن حمد السان وفي تخصيص الخطاب بالاولين اظهار زيادة اعتناء بأمرهم من الترغيب والتسلية (ماكاز لانبي والذين آمنوا) بالله وحده أي ماصيح لهم في حكم الله عزوجل وحكمته ومااستقام(أنيستغفروا للشركين) بهسجانه (ولوكانوا)أى المشركون ( أولى قربى) أي ذوي قراية لهم وجمواب لومحذوف لدلالة ماقبله عليه والجله معطوفة علىجلة أخرى قبلها محذوفة حذفا مطردا كإبين فى قوله تعالى ولوكره الكافرون ونظائره

الفاعل على المفدول فظاهر لان المعنى افهم يقتلون الكفار ولايرجعون عنهم الى أن يصيروامقتولين وأماتقديم المفعول على الفاعل فالمعنى انطائفة كبيرة من المسلينوان صاروامقتولين لم يصردنك رادعاللباقين عن المقاتلة بل يبقون بعد ذلك مقاتلين مع الاعداء قاتلين لهم بقدرالامكان وهوكفوله فاوهنوا لماأصابهم فيسبيل الله أيماوهن مزيتي منهم واختلفوافي أنه هلدخل يحت هذه الآية مجاهدة الاعداء بالحجة والامر بالمعروف والنهى عن المنكر أم لافنهم من قال هو مختص بالجهاد بالمقاتلة لانه تعالى فسرتاك المبايعة بالمقاتلة بقوله بقاتلون فيسبيل الله فيقتلون ويقتلون ومنهم من قالكل أنواع الجهاد داخل فيديدليل الخبرالذي رويناه عن عبدالله بن رواحة وأيضافا لجمها دبالحجة والدعوة الى دلائل التوحيد أكل آثارا من القتال ولذلك قال صلى الله عليه وسلم لعلى رضى الله عنه لانهدى الله على دك رجلا خبراك ماطلعت عليد الشمس ولان الجهاد بالمقاتلة لا يحسن أثرهاالابعد تقديم الجهاد بالجهة وأماالجهاد بالجةفانه غنى عن الجهاد بالمقاتلة والانفس جوهر هاجوهر شريف خصه الله تعالى عن بدالاكر مفيهذا العالم ولافساد في ذاته أنما الفساد في الصفة القائمة به وهي الكفر والجهل ومتى أمكن ازالة الصفة الفاسدة مع أبقاء الذات والجوهركان أولى الاترى انجلد الميتة لماكان منتفعا به من بعض الوجوء الاجرم حث الشرع علما بقائه فقال هلاأخذتم اهابها فد بغتموه فانتفعتم به فالجها دبالخبة يجرى مجرى الدباغة وهوايقاء الذات مع ازالة الصفة الفاسدة والجهاد بالمقاتلة يجرى مجرى افناء الذات فكان المقام الاول أولى وأفضل نممقال تعسالي وعدا عليه حقا فيالتوراة والأبجيل والقرآن قال الزجاج نصب وعدا عطالمعني لانمعني قوله بان لهم الجنة أنه وعدهم الجنة فكان وعدا مصدرا مؤكدا و اختلفوا في أن هذا الذي حصل في الكتب ماهو (فالقول الاول) أن هذا الوعد الذي وعده للعجاهدين في سبيل الله وعدايات فقد أثبته الله في التوراة والانجيل كاأثبته في القرآن ( والثاني ) المرادأن الله تعالى بين في التوراة والانجبل أنه اشترى من أمة محد عليه الصلاة والسلام أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة كابين في القرآن ( الثالث ) ان الامر بالقتال والجمساد هو موجود فيجيع الشرائع ممقال تعالى ومنأوفي بعهده منالله والمعنى انتقض العهد كذب وأيضاآنه مكروخديعة وكلذلك من القبائع وهي قبيعة من الانسان مع احتياجه اليهافالغني عنكل الحاجات أولى أن يكون منزها عنها وقوله ومن أوفي بعهده استفهام بمعنى الانكار أىلاأحد أوفى بما وعد من الله ثم قال فاستبشيروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلك هوالغوز العظيم واعلم أن هذه الآية مشتملة علم أنواع من التأكيدات (فأولها) قوله ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم فيكون المسترى هوالله المقدس عن الكذب والخيانة وذلك من أدل الدلائل علما أكيد هذا العمد ( والثاني ) أنه عبرعن ايصال هذا الثواب بالبيع والشراءوذلك حق مو كد ( وثالثها ) قوله ووعداوعدالله

قل كلة أحاج لك بها عندالة فابي فقال عليه الصلاة والسلام لاازال استغفرلك مالمأنه عنه فنزلت وقيل لماافتهم مكة خرج الىالابواء فزار قبر أمد ثمقام مستعبرا فقال انى ﴿ ٧٤٦ ﴾ استأذنت ربى في زيارة قبر أمي فأذن لي

حق (ورائمها) موله عليه وكلة على الوجوب (وخامسها) قوله حمّا وهوالتأ كيد التحقيق (وسادسها)قوله في التوراة والأنجيل والقرآن وذلك يجرى مجرى اشهاد جميع الكتب الالهبة وجيع الانبياء والرسل علم هذه المبايعة ( وسابعها ) قوله ومن أوفى بعهده من الله وهو غاية في التأكد (وثامنها )قوله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وهو أيضا مبالغة في التأكيد ( وتاسعها ) قوله وذلك هوالفوز ( وعاشرها ) قوله العظيم فثبت اشتمال هذه الآية على هذه الوجوه العشرة في التأكيد والتقرير والتحقيق ونختم الآية بخاتمة وهى أن أبالقاسم البلخي استدل بهذه الآية كلأنه لآبد من حصول الاعواض عن آلام الآطفال والبهائم قال لان الآية دلت علمأنه لايجوز ايصال ألم الفتل وأخذ الأموال الى البالغين الانْمن هوالجنة فلاجرم قال انالله اشترى من المؤمنين انفسهم وأموالهم بإن لهم الجنة فوجب أن يكون الحال كذلك في الاطفال والبهائم ولوجاز عليهم التمنى لتمنوا أنآلامهم تنضاعف حتى تحصل لهم تلك الاعواض الرفيعة الشريفة ونحن نقول لاننكر حصول الخيرات للاطفال والحيوانات في مقابلة هذه الأكام واعا الخلاف وقع في أن ذلك الموض عند نا غير واجب وعندكم واجب والآية ساكنة عن بيان الوجوب الله قوله تعسالي ( التائبون العابدو ن الحامدون السائحون الراكعون الساجدون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون لحدودالله وبشر المؤمنين اعلأنه تعالى لماذكر في الآية الاولى أنه اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بانلهم الجنة بين في هذه الآية أن أولئك المو منين هم الموصوفون مهذه الصفات التسعة وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في رفع قوله التائبون العابدون الحامدون السمائحون وجوه (الاول) أنه رفع على المدح والتقدير هم التائبون يعني المؤمنين المذكورين في قوله اشترى من المؤمنين أنفسهم هم التائبون ( الثاني ) قال الزجاج لا يبعد أن يكون قوله التائبون مبتدأ وخبره محذوف أي التأبون العابدون من أهل الجنة أيضا وانلم يجا هدوا كقوله تعالى وكلا وعدالله الحسني وهذا وجه حسن لانعلى هذا التقدير يكون الوعد بالجنة حاصلا لجميع المؤمنين واذاجعلنا قوله التائبون تابعا لاول الكلام كان الوعد يالج ته خاص اللحياهدين (الثالث) التأبيون مبتدأ أورفع على البدل من الضمير في قوله يفاتلون ( الرابع ) قوله التأثبون مبتدأ وقوله العابدون الى آخرالآية خبر بعد خبر أي التائبون من الكفر على الحقيقة هم الجامعون الهذه الحصال وقرأ أبي وعبدالله التائبين بالباء الى قوله والحافظين وفيه وجهان (أحدهما) أن يكون فلك نصباعلى المدح (الثاني)أن يكون جراصفة للو منين ( المسئلة الثانية ) في تفسير هذه الصفات التسعة (فالصفة الاولى ) قوله التائبون قال ان عباس رمني الله عنه التائبون من الشرك وقال الحسن التائبون من الشرك والنفاق وقال الاصو ليون التائبون من كل معصبة وهدا أولى لانالتو بة قدتكون تو بة من الكفر وقد، كون تو بة

واستأذنته بي الاستغفار لها فإيأذنالي وأنزل على الاين (من بعد ماتين لهم) أى الني عليدالصلاة والسلام والمؤمنين (أنهم)أى المشركين (أصحاب الحيم) بأنما تواعلى الكفر أونزل الوحى بانهم يموتون على ذلك ( وما كان اسستغفار اراهيم لابيد) بقوله و المغفر لابي أي بأن توفقد للاعان وتهديه اليه كايلوح به تعليله مقولهانه كانمن الضالين والجلة استثناف مسوق لتقريرماسبق ودفعما بتزاءي محسب الظاهر من المخالفة وقري ً ومااستغفر ابراهيم لابيه وقرئ ومايستغفر ابراهيم على حكاية الحال ألماضية وقوله تعالى (الاعن موعدة) استشناء مغرغ مناعم العللأى لم يكن استغفاره عليدالسلاملايد آزر فاشتاعن شيءمن الاشياء الاعنموعدة (وعدها) ابراهيم عليه المسلاة والسلام( اياه)أى أباه

على زجاء اعانه لمدم تبين حقيقة أمرة والالما وعدها اياه كائه قبل وماكان استففار ابراهيم لابيد الاعن موه اع مبنية على عدم تبين أمره كايني عند ﴿ ٧٤٧ ﴾ قوله تعالى ( فلماتبين له ) أى لابراهيم بأن أوجى اليسه أنه مصر

على الكفرغير مؤمن أبداوقيل بأنمات الكفر والاول هسو الانسب بقوله تعسالي (انه عسدولله) فان وصفه بالعداوة بمايأياه حالة الموت (تبرأمنه) أى تنزه عن الاستغفارله وتجانب كل التجانب وفيه منالمبالغة ماليس في تركه ونظائره (ان ابراهم لاواه) لكثير التأوه وهوكناية عن كال الرأفة ورقة القلب (حليم) **صبور عل** الاذية والمحنسة وهو استثناف لبيان ماكان مدعوه عليد المسلاة والسلام الىماصدر عندمن الاستغفار وفيد ايدانيان ايراهيم عليه الصلاة والسلام كان أواها حليما فلذلك صدر عند ماصدر من الاستغفار قبل التبين فليس لغميره أناتسى به فيذلك وتأكيد لوجوب الاجتناب عنسه يعد التين بأنهعليه الصلاة والسلام تبرأ منه بعد التين وهوفي كالرقة

من المعصية وقوله التائبون صيغة عوم محلاة بالالف واللام فتتناول الكل فالتخصيص بالتوية عن الكفر محض التحكم واعلم أثا بالغنا في شرح حقيقة التوية في تفسير قوله تعالى في سورة البقرة فتلقى آدم من ربه كلات فتاب عليه واعلم أن التوبة انما تحصل عند حصول أمور أربعة (أولها) احتراق القلب في الحال علم صدور تلك المعصية عنه ( وثانها ) ندمه علم مضى (وثالثها ) عزمه على الترك في المستقبل ( ورابعها) أن يكون الحاملله على هذه الامور الثلاثة طلب رضوان الله تعالى وعبودته فانكان غرضه منها دفع مذَّمة الناس وتحصيل مدحهم أوسائر الاغراض فهوليس من النائسين ( والصفّة الثانية ) قوله تعالى العايدون قال إن عباس رضي الله عنهما الذن يرون عبادة الله واجبة عليهم وقال المتكلمون هم الذين أوتوا بالعبادة وهي عبارة عن الاتبان بفعل مشعر بتعظيم الله تعالى علم أقصى الوجوه في التعظيم ولابن عباس رضي الله عنهما أن يقول ان معرفة الله والاقرار بوجوب طاعته على من أعمال القلب وحصول الاسم قيجانب التبوت يكفيفيه حصول فردمن افراد تلك الماهية قال الحسن العابدون هم الذين عبدوالله في السراء والضراء وقال قنادة قوم أخذوا من أبد انهم في ليلهم ونهارهم ( الصفة الثالة ) قوله الحامدون وهم الذين يقومون بحق شكر الله تمالى علم فعمه ديناودنيا ويجعلون اظهارذلك عادة لهموقدذ كرنا أنالنسبيح والتهليل والتحميد صغة الذين كأنوا يعبدون الله قبل خلق الدنياوهم الملائكة لانه تعالى أخبر عنهم أنهم قالوا قبلخلق آدمونحن نسجع بحمدك وهوصغة الذين يعبدون الله بعدخراب الدنيالانه تعالى أخبرعن أهل الجنسة بأنهم يحمدون الله تعسالي وهوقوله وآخردعواهم أن الحدلله رب العالمين وهم المرادون بقوله والحامدون ( الصفة الرابعة ) قوله السائحون وفيه أقوال (الاول) قال عامة المفسرين هم الصائمون وقال ابن عباس كلماذكر في القرآن من السياحة فهوالصيام وقال الني عليه الصلاة والسلام سياحة أمتى الصيام وعن الحسن انهذاصوم الفرض وقيلهم الذين يديمون الصيام وفي المعنى الذى لاجله حسن تفسير السائح بالصائم وجهان (الاول) قال الازهرى قيل للصائم سائع لان الذي يسيم في الارض متعبداً لازاد معه كان بمسكا عن الاكل والصائم يسك عن الاكل فلهذه المسابهة سمى الصائم سائحا (الثاني) انأصل السياحة الاسترار على الذهاب في الارض كالماء الذي يسيم والمسائم يستمر علفعل الطاعة وترك المشتهى وهوالاكل والشرب والوقاع وعندى فيه وجه آخر وهوأنالانسان اذا امتنعمن الاكل والشرب والوقاع وسدعكم نفسدأ بواب الشهوات انفتحت عليه أبواب الحكمة وتجلتله أنوارطلم الجلال ولذلك قال عليه الصلاة والسلام من أخلص لله أر بعين صباحا ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه عطلسانه فيصير من السائحين في عالم جلال الله المنتقلين من مقام الى مقام ومن درجة الى رجة فيحصل له سياحة في عالم الروحانيات ( والقول الثاني ) ان المراد من

الغلب والحلم فلابدأن يكون غيره أكثر منذاجتنابا وتبروا وأماأن الاستغضار قبل

التبين لوكان غير محظور لمااستنى من الائتساء به في قوله تعالى الاقول ابراهيم لابه لاستغفرن لك فقد حقق في سورة مريم باذن الله تعالى ( وما كال الله ليضل قوماً ) أى ليس من عادته ﴿ ٧٤٨ كُ أَن يصفهم بالضلال عن طريق الحق

ويجرى عليهم أحكامه السائحين طلاب العلم ينتقلون من بلد الى بلد في طلب العلم وهوقول عكرمة وعن وهب انمند كانت السياحة في بني اسرائيل وكان الرجل اذاساح أربعين سنة رأى ماكان يرى السائحون قبله فساح ولد بغى منهم أربعين سنة فليرشينا فقال بارب ماذنبي بان أساءت أى فعندذلك أراه الله ماأرى السائحين وأقول للسلياحة أثر عظيم في تكميل النفس لانه يلقاه أنواع من الضرو البوئس فلابدله من الصبر عليها وقد ينقطع زاده فيحتاح الى النوكل علمالله وقديلتي أعاضل مختلفين فيستفيد مركل أحدفائدة مخصوصة وقديلتي الاكابر من الناس فتستحقر نفسه في مقايلتهم وقديصل المالمرادات الكشرة فينتفعها وقديسًاهد اختلاف أحوال أهل الدنيسا بسبب ماخلق الله تعالى فيكل طرف من الاحوال الخساصة بهم فتقوى معرفته وبالجملة فالسياحة لهاآثار قوية في الدين ( والقول الثالث ) قال ابو مسلم السائحون السائرون في الارص وهومأخوذمن السيم سيم الماء الجاري والمراد مهمن خرج محاهدا مهاجرا وتقر ره أنه تعالى حيث المؤمنين فىالآية الاولى على الجهاد تم ذكر هذه الآية في بان صغات المجاهدن فينبغي أن يكونوا موصوفين بمجموع هـنه الصفات ( الصفة الخامسة والسادسة ) قوله الراكعون الساجدون والمراد منه اقامة الصلوات قال الفاضي وانما جعل ذكر الركوع والسجود كناية عن الصلاه لان سائر اشكال المصلي موافق للعادة وهوقيامه وقعوده والذى يخرج عن العادة في ذلك هو الركوع والسحودو به شبين الفضل بين المصلى وغيره و يمكن أن يقال القيام أول مراتب التواضع لله تعالى والركوع وسطها والسجود غايتها فغص الركوع والسجود بالذكر لدلاأتهما علفاية التواضع والعبودية تنبيهاعل انالقصودمن الصلاة نهاية الخضوع والتخطيم (الصفة السابعة والشامنة) قوله الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر وأعلم ان كتاب أحكام الامر بالمعروف والنهى عن المنكر كتاب كبيرمذ كور في علم الاصول فلا يكن اراده ههناوفيداشارة الى ايتحاب الجهاد لان رأس المعروف الايمان بالله ورأس المنكر الكفر بالله والجهاد يوجب الترغيب في الاعان والزجر عن الكفر والجهاد داخل في باب الامر بالمعروف والنهى عن المنكر وأماد خول الواو في قوله والناهون عن المنكر ففيه وجوه (الاول) انالتسوية قدتجيء بالواوتارة وبغير الواو أخرى قالتعالى غافرالذنب وقابل التوب شديدالعقاب ذي الطول فجاء بعض بالواو و بعض نغير الواو ( الثاني ) ان المقصود من هــذه الآيات الترغيب في الجمهاد فالله سيحانه ذكر الصفات السنة مجمقال الامرون بالمعرون والناهون عن المنكر والتقسدير ان الموصوفين بالصفات السنة الأحرون بالمعروف والنساهون عن المنكر وقدة كرنا ان رأس الآمر بالمعروف والنهي عن المنكر ورئيسه هوالجهاد فالمقصود من ادخال الواو عليه التنبيه علماذ كرنا ( الوجه الثالث) في ادخال الواو عله هو لاء وذلك لانكل ماسبق من الصفات عبادات يأتي بها الانسان

(بعد اذ هداهم) الاسلام(حتى يبين الهم) بالوجى صريحاأ ودلالة (مايتقون) أىمايجب اتقاوم من محظورات الدين فلاينز حسروا عانهوا عنه وأماقبل ذلك فلايسمي ماصدر عنهم ضلالا ولا يؤاخذون به فكاأنه تسلية للذن استغفروا المشركين قسل ذلك وفيددليل علمأن العافل غرمكلف عالايستبد عدر فتدالعقل (انالله بكلسي عليم )تعليل لماسبقأىأنه تعالى عليم بجميع الاشياءالتيمن جلتها ماجتهم الى بيان قيم مالايستقل العقل فيمعرفته فببين لهم ذلك كافعيل همنسا (انال**له ل**ه ملك السموات والارض) من غسر سرىكلە فيد ( محى و ميت و مالڪي من دونالله من ولي ولانصير) لمسامنعهم من الاستغفار للسمركين وانكانوا أولى قر بى وضمن ذلك التبرؤمنهم رأسا بين الهمأن الله تعالى مالك كل موجود ومتولى أموره والغالب عليدولا يتأتى لهم نصر ﴿ لنفسد ﴾

ولاولاية الامند تعالى ايتوجهوا اليد بشراشرهم متبرئين غاسؤاء غيرقاصدين الااياه (لقد تاب الله على النبي) قال ابن عباس رضى الله تمالى عنهما هوا المفور ﴿ ٧٤٩ ﴾ عن اذنه للنافقين في التخلف عند (والمهاجرين والانصار)

قبلهو فيحق زلات سبقت منهم يوم أحد و يومحنين وقيل المراد بان فضل التوبة وانه مامن مؤمن الاوهو محتاج المهاحتي النبي صلى الله عليه وسلم لماصدر عنه في يعطن الاحوال من ترك الاولى ( الذين اتبعــو. ) ولم يختلفواعندولم يخلوا بأمرمن أوامره (في ساعة العسرة)أى في وقها والنعير هنه بالساعة لزيادة تعيينه وهي حالهم فيغزوة تبوك كانوا في عسرة من الظهر يعتقب عشرة على بعيرواحدومن الزاد تزودوا التمرالمدود والشعير المسوس والاهالةال بخة ويلغت بهرالشدة الى أن اقتسم التمرة اثنان ورعامصها الجاعة ليشر بواعليها الماء للتغبروني عسرة منالمساء حتى نحروا الايل واعتصر وافروتها وفيشدة زمان من جارة القيظ ومن الجسد ب والقعط والضبيقة الشدددة ووصف

انفسه ولاتعلق لشئ منها بالغيرأمااانهي عنالمنكر فعبادة متعلقة بالغيروهذا النهى يوجب ثوران الغضب وظهورا لخصومة وربماأ قدم ذلك المنهى على ضرب الناهى وربما حاولةتله فكان النهىعزالمنكر أصعب أقسام العبادات والطاعات فادخل عليها الواوتنبيهاعلى ما يحصل فيهامن زيادة المشقة والمحنة (الصغة التاسعة) قوله والحافظون لحدودالله والمقصودان تكاليف الله كثيرة وهي محصورة في نوعين (أحدهما) ما يتعلق بالعبادات ( والثاني) مايتعلق بالمعاملات أما العبادات فهي التي أمرالله بهالالمصلحة مرعية في الدنيا بل لصالح مرعية في الدين وهي الصلاة والزكاة والصوم والحبح والجهاد والاعتاق والنذور وسائر اعمال البروأما المعاملات فهي لمالجلب المنافع واما لدفع المضار ( والقسم الاول ) وهو مايتعلق بجلب المنسافع فتلك المنسافع اما أن تكوُّن مقصودة بالاصالة أو بالتبعية أماالمنافع المقصودة بالاصالة فهي المنافع الحاصلة من طرف الحواس الحمسة (فأولها) المذوقات ويدخل فيها كتاب الاطعمة والاشر بةمن الفقد ولما كان الطمام قديكون نباتا وقديكون حيوانا والحيوان لايمكن أكله الاسدالذيجوالله تعالى شرطف الذبح شرائط مخصوصة فلاجل هذادخل في الفقه كتاب الصيدوالدبائع وكتاب الضحايا (وثانبها) الملوسات ويدخل فيهاباب أحكام الوقاع من جلتها مايفيد حله وهوبإبالنكاحومندأيضا بابالرضاع ومنها ماهو بحث عناوازم النكاح مثل المهر والنفقة والمسكن ويتصلبه أحوال القسم والشوز ومنها ماهو بحث عن الاسمباب المزيلة للنكاح يدخل فيه كتاب الطلاق والخلع والايلاء والظهار واللعان ومن الاحكام المتعلقة بالملبوسات البحث عايحل لبسده وعالايحل وعايحل استعماله وعالايحل استعماله وما لايحل كاستعماله الاواني الذهبية والفضية وطال كلام الفقهاء فيهذا الباب (وثالثها) المبصرات وهي ياب مايحل النظر اليه ومالايحل ( ورابعها) المسموعات وهوباب هل يحل سماعه أم لا (وخامسها) المشمومات وليس للفقهاء فيهامجال وأما المنافع المقصودة بالتبعفهي الاموال والبحث عنهامن ثلاثة أوجه (الاول) الاسباب المغيدة لللك وهي امآالبيم أوغيره اماالبيع فهو امابيع الاعيان أو ببع المنافع ويبع الاعيان غاماأن يكون بيع العين بالعين أو بيع الدين بالعين وهوالسلم أوبيع العين بالدين كااذا اشترى شيئًا في الذمة أو بيع الدين بالدين وقيل انه لايجوز لماروى أنه عليه الصلاة والسلام نهى عنبيع الكالئ بالكلك ولكن حصلله مثال في الشرع وهو تقاضي الدينين وأما بيع المنفعة فبدخل فيه كتاب الاجارة وكتاب الجعالة وكتاب عقد المضاربة وأماسا رالاسباب الموجبة لللك فهي الارث والهبة والوصية واحياء الموات والالتقاط وأخذالني والغنائم وأخذ الزكوات وغيرها ولاطريق الىضبط أسباب الملك الابالاستقراء (والنوع الثاني) من مباحث الفقهاء الاسباب التي توجب لغير المالك التصرف في السي وهو باب الوكالة والوديعة وغيرهما ( والنوع الثالث ) الاسباب التي تمنع المالكمن

المهاجرين والانصار عا ذكر من اتباعهماه عليه الصلاة والسلام فيمثل هاتبك المراتب

مَنَ الشدة البالغة في بيان الحاجة الى التو به فان ذلك خيث لم بغنهم عنها فلا تن لايستغنى عنها غيرهم أولى وأحرى ( من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ) بيان لتناهى الشدة ﴿ ٧٥٠ ﴾ و بلوغها الى ما لاغاية وراءها

التصرف فيملك نفسه وهوالرهن والتفليس والاجارة وغيرها فهذا ضبط أقسمام تكاليف الله في باب جلب المنافع وأما تكاليف الله تعسالي في باب دفع المضار فتقول أقسام المضار خسة لانالمضرة اماأن تحصل فيالنفوس أوفي الاموال أوفي الاديان أوفى الانساب أوفى العقول أما المضار الحاصلة في النفوس فهي اماأن تحصل في كل النفس والحكم فيه اماالقصاص أوالدية أوالكفارة وامافى بعض من أبعاض البدن كقطع اليد وغيرها والواجب فيه اما القصاص أوالدية أوالارش وأما المضارا لحاصلة فالاموال فذلك الضرراما أن يحصل على سبيل الاعلان والاظهار وهو كتاب الغصب أوعلى سبيل الخفية وهوكتاب السرقة وأماالمضار الحاصلة في الاديان فهى اماالكفر واماالبدعة أماالكفر فيدخل فيد أحكام المرتدن ولس للفقهاء كناب مقرر فيأحكام المبتدعين وأماالمضارا لحاصلة في الانساب فيتصل به تحريم الزنا واللواط وبيان العقوية المشروعة فيهماو يدخل فيدأيضا بابحدالقنف وباب اللعان وههنا يحث آخروهوان كلأحد لايمكنه استيفاء حقوقه من المنافع ودفع المضار بنفسه لانه ربما كأن ضعيفا فلايلتفت اليدخصمه فلهذا السرنصب الله تعالى الامام لتنفيذ الاحكام و يجبأن يكون لذلك الامامنواب وهم الامراء والقضاة فلللم يجز أن يكون قول الغير على الغير مقبولاالا بالحدفالشرع أثبت لاطهارالحق جمة مخصوصة وهي الشهادة ولابدأن يكون للدعوى ولاقامة البينة شرائط مخصوصة فلابدمن باب مشتل عليها فهذا ضبط معاقد تكاليف الله تعالى وأحكامه وحدوده ولماكانت كثيرة والله تعالى انمايينها فيكل القرآن تارة على وجه التفصيل وتارة بأنأمر الرسول عليه السلام حتى بينها للكلفين لاجرم أنه تعالى أجل ذكرها في هذه الآية فقال والحافظون لحدود الله وهو يتناول جلة هذه التكاليف واعرأن الفقهاء ظنوا أن الذي ذكروه في بيان التكاليف وليس الامركذلك فان أعمال المكلفين قسمان أعمل الجوارح وأعمال القلوب وكتب الفقه مشتملة على شرح أقسام التكاليف المتعلقة بأعمال الجوارح فاماالتكاليف المتعلقة باعسال القلوب فإيبحثوا عنهاالبتة ولم يصنفوالها كتبا وأبوابا وفصولاولم يجثوا عن دفائقها ولاشك انالجحث عنها أهم والمبالغة في الكشف عن حقائقها أولى لان أعال الجوارح انماتراد الاجل تحصيل أعمال القلوب والآيات الكثيرة في كتاب الله تعالى الطقة بذلك الاان قوله سجانه والحافظون لحدودالله متناول لكل هذه الاقسام على سبيل الشمول والاحاطة واعبأنه تعالى لماذكر هذه الصفات التسعة قال وبشر المؤمنين والمقصود منه انه قال فى الآية المتقدمة فاستبشروا يبيعكم الذي بإيعتم به فذكر هذه الصفات التسعة ممذكر عقيدها قوله وبشرا لمؤمنين تنيدها على ان البشارة المذكورة في قوله فاستبشروا لم تتناول الاالمؤمنين الموصوفين بهذه الصفات فانقيل ماالسبب في أنه تعسالي ذكر تلك الصفات الثمانية على التفصيل ثمذ كر تعالى عقيبها سائر أقسام التكاليف على سبيل

وهواشراف بعضهم على أن يملوال التخلف عنالني علبدالصلاة والسلاموفي كادمهر الشأن أوضمير القوم الراجع اليسه الضمير فى منهم وقرى بتأنيث الفعل وقرى من يعد مازاغت قلوب فريق منهم يعنى المتخلفين من المؤمنين كالبي لبابه وأضرابه (ثم تابعليهم) تكر برالتأكيد وتنبيه على أنه تاب عليهم من أجل ما كا بدوا من العسرة والمرادأته تابعليهم لكيدودتهم (انهبهمرؤفرحيم) استئناف تعليلي فأن صغة الرأفة والرحة من دواعي النوية والعفو وبجو زكون الاول عبارةعن ازالة الضرروالثاني عن ايصال المنخة وأن يكون أحدهما للسوابق والآخر للواحسق (وعلى الثلاثة الذي خلفوا )أي وتاسافه على ألشيلا ثة الذي أخر أمرهم عنأمر أبى ابسابة وأصحابه

حيث لم يقبل معذرتهم مثل أولئك ولاردت ولم يقطع في شأنهم بشي الى أن نزل فيهم الوحى وهم كعب ﴿ الاجال ﴾

ابن مالك وهلال بن امية ومرارة ابن الربيد وقرى خلفوا أى خلفوا الفازين بالمدينة أوفسدوا من الخسالفة وخلوف الفم وقرى على المخلفين والاول هوالانسب ﴿ ٧٥١ ﴾ لان قوله تعالى (حتى اذا صنافت عليهم الارض )

غايةالتخليف ولايناسبه الا المعنى الأول أي خلفوا وأخر أمرهم الى أن صاقت عليهم الارض (عارحيت) أى رحبها وسعها لاعراض الناسحنهم وانقطاعهم عن مفاوضهتم وهو مثل لشدة الحسيرة كاثه لايستقر يهقرارولاتطمئن لهدار (وضاقت عليهم أنفسهم) أي اذارجموا الىأنفسهم لايطمئنون بشيئ لمسدم الانس والسرور واستيلاء الوحشة والحيرة (وظنوا أن لاملج أمن الله الااليد) أى علوا أنه لاملجأمن مخطسه تعالى الاالى استغفاره ( ثم تابعليهم) أى وفقهسم للتسؤية (ليتوبوا) أو أتل قبول تو يتهم ليصروا منجلة ألتوابينأورجع عليهم بالقبولوالرحة مرة بعدد أحسرى ليستقيوا على توبتهم ( انالله هو التواب ) المبالغ في قبول التوبة كاوكفا وان كثرت الجنسايات وعظمست

الاجال فيهذه الصفة الناسعة قلنالان التو بةوالعبادة والاشتغال بتحميدا للهوالسياحة اطلب المسلم والركوع والسجود والامر بالمروف والتهي عن المنكر أمور لاينفك المكلف صنها فيأغلب أوقاته فلهذا ذكرها الله تعالى علسبيل التفصيل وأما البقية فقد منفك المكلف عنها فيأكثر أوقاته مشل أحكام البيع والشراء ومثل معرفة أحكام الجنامات وأبضا فتلك الامور الثمانية أعمال القلوب وأنكانت أعمال الجوارح الاأن المقصودمنهاظهور أحوال القلوب وقدعرفتان رعاية أحوال القاوب أهممن رعاية أحوال الظاهر فلهذا السبدذكرهذا القسم على سبيل النفصيل وذكرهذا القسم على سبيل الاجسال \* قوله تعالى ( ما كان النبي والذين آمنوا أن يستغفروا المشركين واوكانوا أولى قربى منبعد ماتبين لهم أنهم أصحاب الجيم ومأكان استغف ار ابراهيم لابدالاعن موعدة وعدهااماه فلاتبين له أنهعدو لله تبرأمنه أن ابراهيم لاوا محليم ) اعلم أنه تعالى لما يين من أول هذه السورة الى هذا الموصنع وجوب اظهار البراءة عن الكفار والمنافقين منجيع الوجوه بين في هذه الآية أنه تجب البراءة عن أمواتهم وان كاوا في عاية القرب من الانسان كالاب والام كاأوجبت البراءة عن أحيائهم والمقصودمنه بيان وجوب مقاطعتهم على أقصى الغايات والمنع من مواصلتهم بسبب من الاسسباب وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ذكروافي سبب زول هذه الآيات وجوها (الاول) قال ابن عباس رضى الله عنهما لما فتح الله تعالى مكة سال النبي عليه الصلاة والسلام أى أبويه أحدث بهعهداقيلأ مك وتدهبالي قبرها ووقف دونه ثم قعدعندرأ سهاو بكي فسأله عر وقال نهيتاعن زيارة القبور والبكاء ممزرت وبكت فقال قدأدنالى فيه فلاعلت ماهى فيهمن عذاب الله واني لاأغنى عنها من الله شيئا بكيت رجة لها ( الثاني ) روى عن سعد ابن المسبب عن أيه قال لماحضرت أباطااب الوافاة قال له الرسول عليه الصلاة والسلام ياعم قل الهالالله أحاج التبهاعندالله فقال أيوجهل وعبدالله ينأبي أمية أترغب عن ملة عبد المطلب فقال أناعلي ملة عبد المطلب أيدا فقال عليه الصلاة والسلام لاستغفرن لك مالمأنه عنك فنزلت هذه الآية قوله انك لانهدى منأحبت قال الواحدى وقد استبعدهالحسين بن الفضل لان هذه السورة من آخر القرآن نزولا ووفاة أبي طالب كانت بمكة فيأول الاسلام واقول هذا الاستبعاد عندى مستبعد فاىبأس أن يقال انالنبي عليهالصلاة والسلام بتي يستغفر لابي طالب من ذلك الوقت الى وقت نزول هذه الآية فانالتشديد معااكفار اتماظهر فيهذه السورة فلعل المؤمنين كان يجوز لهمأن يستغفروا لابويهم من الكافرين وكان التي عليه الصلاة والسلام أيضا يفعل ذلك ثم عندنزول هذه السورة منعهم الله منه فهذاغير مستبعد في الجلة (الثالث) يروى عن على أنه سمع رجلا يستغفر لابويه المشركين قال فقلت له اكستغفر لابويك وهما مشركان فقال أليس قداستغفرا براهيم لابويه وهما مشركان فذكرت ذلك لرسول اقه صلى الله عليه

(الرحيم) المتفصل عليهم بغنون الآكلمم استجماقهم لافانين السناب ، روى أن السامن

المؤمنين تخلفوا هن رسول الله صلى الله عليه وسلم منهم من بداله وكره مكانه فلحق به عليه الصلاة والسلام ومنالحسن رضى الله عنسه أنه قال بلحدهم حالط كان خيرا ﴿ ٧٥٢ ﴾ من مائد ألف درهم فقال باحالهاه

وسم فنزات هذه الآية ( الرابع ) يروى أن رجلا أنى الرسول عليه الصلاة والسلام وقال كانأبي في الجاهلية يصل الرحم ويقرى الضيف ويمنح من ماله وأين أبي فقال أمات مشركا فالنم قال في ضعضاح من النار فولى الرجل يبكى فدعا، عليه الصلاة والسلام فقال ان الى وأباك والبا يراهيم في النار ان أباك لم يقبل يوما أعوذ بالله من النار ( المسئلة الثانية) فولدماكان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا للشمركين يحتمل أن يكون المعنى ماينبغيلهم ذلك فيكون كالوصف وأنبكون معنساه لبس لهم ذلك علىمعني النهي ( فالاول ) معناه أن النبوة والايمان يمنع من الاستغفار للمنسر كين ( والثاني ) معنساه لاتستغفروا والامران مقاربان وسبب هسذا المنع ماذكره الله تعالى في قوله من بعسد ماتبين لهم أنهم أصحاب الجيم وأيضا قال ان الله لا يَغفر ائن يشرك به و يغفر ما دون ذلك لمن يشاء والمعنى انه تعالى لما أخبر عنهم أنه يدخلهم النار فطلب الغفران لهم جار محرى طلب أن يخلف الله وعده ووعيده وانه لا يجوز وأيضا لماسبق قضاء الله تعالى بأنه يعدمهم فلوطلبوا غفرانه لصاروا مردودين وذلك يوجب نقصان درجة النبي عليه الصلاة والسلام وحط مرتبته وأيضاانه قال ادعوني أسجب لكم وقال عنهم انهم أصحاب الحيم فهذا الاستغفار بوجب الخلف في احدهذين النصين وانه لا بجوز وقد جوزا بوهاشم أنيسال العبدرية شيئا بعدما أخبرالله عنه أنه لايفعله واحتم عليه بقول أهل الناررينا أخرجنا منها مع علمهم بأنه تعالى لا يفعل ذلك وهذا في غاية البعد من وجوه ( الاول )ان هذا مبنى على مُذهبه انأهل الآخرة الايجهلون ولايكذبون وذلك ممنوع بلنص القرآن يبطله وهوقوله مملمتكن فتنتبهم لاأنقالوا والله ربناماكنامشركين انظركيف كذبوا على أنفسهم (والثاني)ان في حقم يحسن ردهم عن ذلك السوال واسكاتهم أمافى حق الرسول عليه الصلاة والسلام فغير جائز لانه يوجب نقصان منصبه (والثالث) انمثل همذا السو ال الذي يعلم أنه لافائدة فيه اما أن يكون عبثا أومعصية وكلاهما جائزان على أهل النسار وغير جائزين على أكابر الانبياء عليهم السلام ( المسئلة الثالثة ) انه تمالى لمايين ان العسلة المانعة من هذا الاستغفار هوتبين كونهم من أصحاب النسار وهـ نما العله لا يحتلف بأن يكونوا من الاقارب أومن الاباعد فلهذا السبب قال تعسالي ولوكانوا أولى قربى وكون سبب النزول ماحكينا يقوى هذا الذى قلناه أماقوله تعالى وماكان استغفار ابراهيم لابيد الاعن موعدة وعدها اياه ففيد مسائل ( المسئلة الاولى ) ف تعلق هذه الآية باقبلها وجوه ( الاول ) ان المقصود منه أن لا يتوهم انسان انه تعالى منع محمد امن بعض ما أذن لا براهيم فيه ( والثاني ) أن يقال اناذ كرنافي سبب اقصال هذه الآية عاقبلها المبالغة فايجاب ألانقطاع عن الكفار أحياتهم وأمواتهم تمبين تعالى انهذا الحكم غيرمختص بدين محمد عليه الصلاة والسلام بل المبالغة في تقريروجوب الانقطاع كانتمشروعة أيضا فيدين ابراهيم عليه السلام فتكون المبالعة في تقرير

ما خلفے الاظلك وانتظار تمارك اذهب فأنتفى سيبلالله ولم مكن لاخر الأأهله فقال اأهلاه ما بطأتي ولاخلفنيالاالفتن لك فلاجرم واللهلاكالمن الشدائد حتى ألحق برسول الله صهل الله عليه وسلم فتأبط زاده ولحقء عليه الصلاة والصلام قال الحسن رمني الله عند كذلك والله المؤمن سوبمن ذنو به ولايصرعليها وعن أبي ذر الغفاري أزبعيره أبطأبه فعمل مناعة على ظهره واتبع أثر رسول الله صلى الله عليدوسلم ماشيا فقال عليدالصلاة والسلام لمارأى سواده كزرأماذر فقال الناس هو ذاك فقال عليه الصلاة والسلامرجمالله أباذر عشى وحده وعوت وحده و بعث وحده وعن أبي خيثهة أنه بلغ بستانه وكانتله أمرأة حسناءفرشتله فى الظل و بسطته الحصيروقريت اليه

وامرأة حسناءورسول اللهمسلي الله عليه وسلم فيالضيحوال يجماهذأ نخبرفقام ورحل ناقته وأخذسفه ورمحهومر كالريح فدرسول الله صلى الله عليه وسلم طرقه المالطريق فأذاراكب بزهاء السراب فقال كن أباختفة فكا نه ففرح به رسول الله صلى الله عليه و شلم واستغفرله ومنهممنبتي لم يلحق له عليه المسلاة والسلام منهم الثلاثة قال كعب رضى الله عنه لما قفل رسول الله صلى المتعطيدسم سلت عليه فردعلي كالمغضب بعد ما ذكر بي وقال ماليت شعرى ماخلف كعبا فقيل لهماخلفه الاحسن برديه والنظرق عطفيه

وجوب المقاطعة والمباينة من الكفار أقوى (الثالث) انه تعالى وصف ابراهيم عليه السلام في هذه الآية بكونه حليما أي قليل الغضب وبكونه أي اوهاأي كشير النوجع والتفجُّم عند نزول المضار بالناس والمقصود ان منكان موصو فابهذه الصفاتكانُّ ميل قلبه الى الاستغفار لابيه شديدا فكائنه قيل ان ابراهيم معجلالة قدر،ومع كونه موصوفًا بالاواهية والحليمية منعه الله تعالى من الاستغفار لأبيه الكافرفلان بكون غيره منوعامن هذا المعنى كان أولى (المسئلة الثانية) دل القرآن على ان ابراهيم عليه السلام استغفر لابيدقال تعالى حكاية عند واغفر لاين انه كان من الضالين وأيضاقال عند ربنا اغفرلي ولوالدي وقان تعالى حكاية عنه في سورة مريم قال سلام عليك سأستغفر لكر بي وقال أيضا لاستغفرن لك وثبت ان الاستغفارللكافرلايجوز فهذا يدلءلمي صدورهذا الذنب من ابراهيم عليه السلام واعلم انه تعالى أجاب عن هذا الاشكال بقوله وماكان استغفارا براهيم لأبيه الاعل موعدة وعدهااياه وفيه قولان (الاول) أن يكون الواعد أباا براهيم عليه السلام والمعنى انأباه وعده أن يؤمن فكان ابراهيم عليه السلام يستغفر له لاجل أن يحصل هذا المعنى فلماتبين له أنه لابؤ من وأنه عدُّ ولله تبرأمنه وترك ذلك الاستغفار (النابي) أن يكون الواعدابراهيم عليه السلام وذلك انه وعداً باه ان يستغفر لهرجاء اسلامه فلماتبينله أبه عدولله تبرأمنه والدليل على صحة هذا التأويل قراءة الحسن وعدها أباه بالباء ومن الناسمن ذكرفي الجواب وجهين آخرين (الاول) المراد من استغفار ابراهيم لابيد دعاؤمله الى الايمان والاسلام وكان يقول له آمن حتى تتخلص من العقاب وتفوز بالغفران وكان يتضرع الىالله فيأن يرزقه الايمان الذي يوجب المغفرة فهدا هوالاستغفار فلا أخبره الله تعالى بأنه يموت مصرا على الكفر ترك تلك الدعوة (والوجه الثاني) في الجواب ان من الناس من حل قوله ما كان للنبي والذين أمنواأن يستغفرواللمشركين على بصلاة الجنارة وبهذا الطريق فلاامتناع في الاستغفارللكافر لكون الفائدة فيذلك الاستغفار تخفيف العقاب قالوا والدليل على أزالمرا دماذكرناه أنه تعالى منع من الصلاة على المنافقين وهوفوله ولاتصل على أحدمنهم مات أبداوفي هذه الآية عمم هذا الحكم ومنع من الصلاة على المشركين سواء كان منافقاأ وكان مظهر الذلك النسرك وهذا قول غريب (المسئلة الثالثة) اختلفوافي السبب الذي يه تبين لابراهيمان أباءعدواله فقال بعضهم بالاصراروالموت وقالبعضهم بالاصراروحده وقالآخرون لايبعدان الله تعالى عرفه ذلك بالوجى وعند ذلك نبرأمنه فكان تعالى يقول لماتبين لابراهيم انأباه عدولله نبرأمنه فكونوا كذلك لانىأمرتكم بمتابعة ابراهيم في قوله واتبع ملة ابراهيم واعلم انه تعالى لماذكر حال ابراهيم في هذه الواقعة قال ان أبراهيم لاواه حليم واعلم أن اشتقاق الاواه من قول الرجل عندشدة حزنه أوه والسبب فيه أن عند الحرن يختنق الروح القلبي فيداخل القلب ويشتدحرقه فالانسان يخرج ذلك النفس

المحترق من القلب ليخفف بعض مابه هذاهوالاصل في الشقاق هذا اللفظوللمفسرين فيدعبارات روى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال الاواه الخاشع المتضرع وعرعم انه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلمعى الاواه فقال الدعاءو يروى انزيذب تكلمت عندالرسول عليدالصلاة والسلام عايغم لونه فأنكرعر فقال عليد الصلاة والسلام دعها فانها أواهة قيل يارسول الله وما الاواهة قال الداعية الخاشعة المتضرعة وقيل معنى كون ابراهيم عليه السلام أواها كلا ذكر لنفسه تقصيرا أوذكر لهسي من شدائد الآخر كان يتأوه اشفا قامن ذاك واستعطاماله وعن ابن عباس رضى الله عنهما الاواهالمؤمن بالحسبة وأماوصغه بأنه حليم فهومعلوم واعلمانه تعالى انماوصفه بهذبن الوصفين فيهذا المقام لانه تعالى وصفه بشدة الرقة والشغقة والخوف والوجل ومن كان كذلك فانه تعظم رقته على أبيه وأولاده فبين تعالى انه مع هده العادة تبرأ من أبيه وغلط قلبه عليه لماطهراه اصراره على الكفرفأ متم بهدا المعي أولى وكذلك وصفه أيضابأ به حليم لان أحد أسباب الحلم رقة القلب وشدة العطف لان المرء اذاكان حاله هكدا اشتد حلمه عند الغضب \* قوله تعالى (وماكان الله ليضل قوما بعدا ذهداهم حتى يبين لهم ما يتقون ان الله بكل سي عليم أنالله له ملك السموات والارض يحيى و عيت ومالكم من دون الله من ولى ولا نَصَيرً) وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لما منع الموَّ منين من أن يستغفرو اللمشركين والمسلون كانوا قداستغفر واللمشركين قبل نزول هذه الآية فانهم قبل نزول هذه الآية كانوا يستغفرون لآبائهم وأمهاتهم وسأترأقر بائهم بمن مات على الكفر فلانزلت هده الآية خاذوا بسبب ماصدرعنهم قبل فالثمن الاستغفار للمشركين وأيضافان أقوا مام المسلين الذين اسغفر واللمسركين كانوا قدماتواقبل نز ولهذه الآية فوقع الخوف عليهم في قلوب المسلين الهكيف يكون حالهم فأزال الله تعالى ذلك الخوف عنهم مده الآية وبين انه تعالى لا يو اخذهم بعمل الانعد أن بين لهم انه يجب عليهم أن يتقوه ويحترزوا عنه فهذا وجه حسن في النظم وقيل المرادان من اول السورة الى هذا الموضع في سان المنع من مخالطة الكفار والمنا فقين ووجوب مباينتهم والاحترازعن موالاتهم فكأنه قيل ان الاله الرحيم الكريم كيف يليق به هذا التشديد الشديد في حق هو الاءالكفار والمنافقين فأجيب عند بأنه تعالى لايو اخدا قواما بالعقوية معداددعاهم الى الرشدحتي بين لهم ما يجب عليهم أن يتقومفا ما بعد ان فعل ذلك وأزاح العذروأرال العلة فله أن يو اخذهم بأشد أنواع المؤاخذة والعقوبة وفي قوله تعالى ليضل وجوه (الاول)ان المراد اله أصَّله عن طريق الجُّنة أي صرفه عنه ومتعد من التوجه اليد (والثاني)قالت المعتزلة المراد من هذا الاصلال الحكم عليهم بالصلال واحتجوا بقول الكميت \* وطائفة قدأ كفروني يحبكم \* وقال أبوبكر الانباري هذا التأويل فاسدلاںالعرباذاأرادوا ذلك المعنى قالوا ضلل يضلل واحتجا جهم ببيت الكميت

فقال عليه الصلاة والسلامماأعلمالافضلا واسلاماونهى عنكلاما أيها الثلاثة فتنكر لنا الناس ولميكلمنا أحد من قريب ولابعيد فلا مضت أربعو ناليلة أمر ناأن نعتزل نساءنا ولانقربهن فلماتت خسون ليلة اذا اناسداء من ذروة سلع أبشر ماكعب بن مالك فمغررت للمساجداوكنتكاوصفني ر بی وضاقت علیهم الارض بسار حبت وصاقتعليهم أنفسهم وتنابعت البشارة فلنست ثو بى وانطلقت الى رسول ألله ملى الله عليه وسلم فاذاهوجالس في المسجد وحولهالمسلون فقام الى طلحة نعسدالله سهرول الى حق صافعتي وقال لتهنك توبدالله عليك فلنأنساهالطلحةرضي الله عنه

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلموهو يستنير استنا رة القمر أبشمر ياكعب بخسير يوممر عليك منذولد تك أمك ثم تلاعليناالآ يةوعن أبىبكرالوراقأنهسل عنالتوية النصوح فقال أن تضيق على النائب الارض عارحبت وتضيق عليه نفسه كتوية كعب بن مالك وصاحبه (باأجاالذين آمنوا) حطال عام يندرج فيد التا تبون الدراجا أوليا وقيل لمن تخلف عليد من الطلقاء عن غزوة تبوك خاصة (اتقواالله) في كلماتأ تونوما تذرون فيدخل فيدالماملة مع رسولالله صمليالله علبمه وسلم فيأمر المغازى دخولا أوليا

باطللاته لاملزم من قولنا أكفر في الحكم صحة قولنا أصل وليسكل موضع صبح فيه فعل مح أفعل ألاتري انه يجوز أن يقال كسره ولا يجوز أن يقسال أكسره بل بجب فيه الرجوع الى السماع ( والوجه الثالث ) في تفسير الآية وماكان الله ليوقع الضلالة في قلو بهم بعدالهدى حتى يكون منهم الامر الذي به يستحق العقاب (المسئلة الثانية) قالت المعتزلة حاصل الآية انه تعالى لايؤاخذ أحدا الابعد أنيبينله كونذلك الفعل قبيعا ومنهياعنه وقررذاك بأنه عالم بكل المعلومات وهوقوله ان الله يكل شي عليم و بأنه قادر على كل الممكنات وهوقوله له ملك السموات والارض يحيى ويبيت فكان التقديران منكان علماقادرا هكذا لميكن محتاجا والعالم القادر الغني لايفعل القبيح والعقاب قبل البيات وازالة العذرقييح فوجب أنلايفعله الله تعالى فنظم الآية انمايضيح اذا فسرناها بهذا الوجه وهذا يقتضى انه يقبح من الله تعالى الابتداء بالعقاب وأنتم لاتقواون به (والجواب) انماذكرتموه يدل على انه تقالى لا يعاقب الابعد التبيين وازالة المدروازاحة العلة وليس فيهادلالة على انه تعالى ليس له ذلك فسقط ماذكرتموه في هذا الباب تمقال تعالى له ملك السموات والارض يحيى و عيت في ذكرهدا المعنى ههنا فوائد (احداها) انه تعالى لما أمر بالبراءة من الكفار بين أنهله ملك السموات والارض فاذاكان هوناصرا لكمفهم لانقدرون على اضراركم ( وثانيها ) انالقوم من المسلين قالوا لما أمرتنا بالانقطاع من الكفار فحيئذ لايمكننا أن تختلط بآبائنا وأولاد ناواخواننا لانهر باكان الكثيرمنهم كافرين والمراد انكم انصرتم محرومين عي معاونتهم ومناصرتهم فالاله الذي هوالمالك للسموات والارض والمحيى والمميت ناصركم فلايضركم أن ينقطعوا عنكم (وثالثها) انه تعالى لما أمر بهذه التكاليف الساقة كائنه قالوجبعلبكم أنتنقادوا لحكميوتكليني ا كونى الهكم ولكونكم عبيدالى \* قوله تعالى ( لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والانصارالذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعدماكاديز بغ فلوب فريق منهم ثم تابعليهم انه بهم رؤف رحيم) اعلانه تعالى لمااستقصى في سرح أحوال غزوة تبوك و بين أحوال التخلفين عنها وأطال أقول فيذلك على الترتيب الذي لخصناه في هذا التفسرعاد في هذه الآية الى شهرح ما بتي من أحكامها ومن بقية ذلك الاحكام انه قد صدرعن رسول الله مسلى الله علبه وسلم نوع زلة جارية مجرى ترك الاولى وصدرأ يضاعن المؤمنين نوع زلة فذكر تعالى انه تفضل عليهم و تاب عليهم في ذلك الزلات فقال لقد تاب الله على النبي وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) دلت الاخبار على ان هذا السغر كان ساقا شديدا على الرسول عليه الصلاة والسلام وعلى المؤمنين على ماسيجي شرحها وهذا يوجب الشاء فكيف يلبق ما قوله لقد تاب الله على النبي والمهاجرين (والجواب) من وجوه (الاول) انه صدرعن النبي عليه الصلاة والسلام شئ من باب ترك الافضل وهو المشار اليه بقوله تعالى عفاالله عنكلم أذنت لهم وأبضالما اشتدالزمان في هذه الغزوة على المؤمنين على ماسيجي سرحها فريما

(وكونوا مع العقادقين) في اعادهم وعلهودهم أوفى دين الله نبية وقولا وعملا أوفي كلشان من الشوان فيدخل ماذكر أوفى تو بتهم واناستهم فيكون المراد بهم حينسد هو لاء الثلاثة وأضرابهم \* وعنابن عباس رمني الله عنهما أنه خطابلن آمن من أهل الكتاب أى كونوامعالمهاجرين والانصار وانتظموا فى سلكهم في الصدق وسائر المحاسن وفرئ من الصادقين (ماكان لاهل المدشة) ماصيح ومااستقام ايهم (ومن حولهم من الاعراب) كزينة وجهبية وأشجع وغفسار وأضرابهم (أن يتمخلفسوا عن رسول الله)عند توجمه عليه الصلاة والسلام الى الفرو

وقع فىقلوبهم نوع نفرة عن تلك السفرة وريما وقع فى خاطر بعضهم انالسنا نقدر على الفرار ولست أقول عزموا عليه بل أقول وساوس كانت تقع في قلو بهم فالله تعالى بين في آخر هذه السورةانه بفضله عفاء نهافقال لقدتاب الله على النبي والمهاجرين والانصار الذين اتبعوه الآمة (والوجه الثاني) في الجواب ان الانسان طول عره لا منفك عن زلات وهغوات اما من باب الصغائر واما من باب ترك الافضل ثم انالبي عليه السلام وسأتر المؤمنين لما تحملوا مشاقهذا السفر ومتاعبه وصبروا على ثلك الشدائد والمحن أخبرالله تعالى أن تحمل تلك الشدائد صارمكغرا لجيع الزلات التىصدرت عنهم في طول العمر وصارقاتما مقام التوبة المقرونة بالاخلاص عن كام افلهذا السبب قال عالى الله على النبي الآية (والوجه الشالث) في الجواب ان الزمان لما اشتدعليهم في ذلك السفر وكانت الوساوس تقع في قاو بهم فكلما وقعت وسوسة في قلب واحد منهم تاب الى الله منها وتضرع الى الله في ازالتها عن قليه فلكثرة اقدامهم على التوية سبب خطرات تلك الوساوس ببالهم قال تعالى لقد تابالله على النبي الآية (الوجد الرابع) لا يبعد أن يكون قدصدر عن أولنك الاقوام أنواع من المعاصى الااله تعالى تاب عليهم وعفا عنهم لاجل انهم تحملوا مشاق ذلك السفر ثم اله تعالى ضم ذكر الرسول عليه الصلاة والسلام الى ذكرهم تنبيها على عظم مراتبهم في الدين وانهم قدبلغوا الى الدرجة التي لاجلماضم الرسول عليه الصلاة والسلام اليهم في قبول التو ية (المسئلة الثانية) في المراد بساعةً العسرة قولان (الاول) انها مختصة بغزوة تبوك والمرادم نها الزمان الدي صعب الامر عليهم جدافي ذلك السغروالعسرة تعذرالامر وصعو بتدقال جأبر حصلت عسرة الطهر وعسرة الماء وعسرة الزاداماعسرة الظهرفقال الحسن كان العسرة من المسلين نخرجون على بعير يعتقبونه بينهم وأمامسرة الزاد فريما مصالتمرة الواحدة جماعة يتناو بونها حتى لايبق من التمرة الاالنواة وكان معهم سئ من شعير مسوس فكان أحدهم اذاوضع اللقمة فيفيه أخذ أنفه مننتن اللقمةوأماعسرة المال فقال عرخرجنا فيقيظ شدمد وأصابنا فيدعطش سديدحتى ان الرجل لينحر بعيره فيعصر فرثه ويشر به واعلم انهذه الغزوة تسمى غروة العسرة ومن خرج فيهافه وجيش العسرة وجهزهم عنمان وغيره من الصحابة رضيالله تعالى عنهم (والقول الثاني) قال أبومسلم يجوز أن يكون المراد بساعة العسرة جيم الاحوال والاوقات السديدة على الرسول وعملي المؤمنسين فيدخل فيه غروة الخندق وغيرها وقدذكرالله تعالى بعضها فيكنابه كقوله تعالىواذ زاغت الابصار و بلغت القلوب الحناجر وقوله لقدصدقكم الله وعده اذتحسونهم بإذنه حتى اذافشلتم الآية والمقصود منهوصف المهاجرين والانصار بإنهم اتبعوا الرسول عليه السلام في الاوقات الشديدة والاحوال الصعبة وذلك يفيد نهاية المدح والتعظيم ممقال تعالى من بعد ما كاديزيغ قلوب فريق منهم وفيد مباحث (البحث الاول)

فاعل كاديجوز أن يكون قلوب والتقديركاد قلوب فريق منهم تزيغ و يجوز أن يكون فيه ضمير الامر والشان والفعل والفاعل تفسير للامر والشان والمعني كأدوا لايثبتون على اتباع الرسول عليه الصلاة والسلام في تلك الغزوة لشدة العسرة (البحث الثاني) قرأحزة وحفصعن عاصميز يغ بالياءلتقدم الفعل والباقون بالتاء لتأنيث قلوب وفي قراءة عبدالله من بعدمازاغت قلوب فريق منهم (البحث الثالث) كاد عند مصهم تفيدالمقارية فقط وعندآخرين تفيد المقاربة مععدمالوقوع فهذءالنوبة المذكورة تو بذعن تلك القاربة واختلفوافي ذلك الذي وقع في قلو بهم فقيل هم بعضهم عند تلك الشدة العظيمة أن يفارق الرسول لكنه صبروا حتسب فلذلك قال تعالى ثم تاب عليهم لما مسبروا وثبتوا وندموا على ذلك الامر اليسيروقال الآخرون بل كان ذلك لحديث النفس الذي يكون مقدمة العزيمة فلمانالتهم السدة وقع ذلك في قلوبهم ومع ذلك تلافوا هدا اليسير خوفامنه أن يكون معصية فلذلك قال تعالى ثم تاب عليهم فان قيل ذكر التوبة في أول الآية وفي آخرها فاالعائدة في التكرار قلنافيه وجوه (الاول) انه تعالى ابتدأ بذكر التو بة قبل ذكر الذنب تطييبالقلوبهم ممذكر الذنب ثم أردفه مرة أخرى بذكر التو بةوالمقصود منه تعسايم شأنهم (والثابي) أنه اذا قيل عفا السلطان عن فلان ثم عفاعنه دل ذلك على ان ذلك العفو عفومتاً كدبلغ الغاية القصوى في الكمال والقوة قال عليه الصلاة والسلام الالله ليغفر ذنب الرجل المسلم عسرين مرة وهذا معنى قول ابن عباس في قوله تم تاب عليهم ير يد ازداد عنهم رضا (والوجه الثالث) انه قال لقدتاب الله على النبي والمهاجرين والانصار الذب اتبعوه في ساعة العسرة وهذا الترتيب بدل على أن المرادانه تعالى تاب عليهم من الوساوس الي كانت تقع في قلوبهم في ساعة العسرة ممانه تعالى زا دعليه فقال من بعد ماكا د تز يغ قلو فريق منهم فهذه الزياده أعادت حصولوساوس قو بة فلاجرم أتبعها تعالى بذكرالتو بة مرة أخرى لثلايبتي في خاطر أحدهم منك في كونهم مؤاخدين بتلك الوساوس مم قال تعالى انه بهم رؤف رحيم وهما صغبان لله تعالى ومعناهما متقارب وينسبه أن تنكون الرأهة عبارة عن السعى في ازالة الضروالرحة عبارة عن السعى في ايصال المفعة وقيل احداهما للرحة السالفة والاخرى للمستقبلة \*قوله تمالى ( وعلى النلاثة الذين خلفوا حتى اذا ضافت عليهم الارض بمارحبت وضافت عليهم أنفسهم وطنوا أن لاملج أمى الله الااليه مُم البعليهم ليتو بو النالله هو التواب الرحيم) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى) هذا معطوف على الآية الاولى والتقدير لقد تابالله على الني والمهاجرين والانصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة وعلى الثلاثة الذي خلفوا والفائدة في هذا العطف انابينا أن من ضمذكرتو بتهالى تو بةالنبي عليه الصلاة والسلام كان ذلك دليلاعلى تعظيمه واجلاله وهذاالعطف يوجبأن يكون قبول توبة النبي عليه الصلاة والسلام توبة المهاجرين

(ولايرغبوا) نصب وقدجوزالجزم (بأنفسهم عن نفسه ) أي لايصرفوها عننفسه الكر عةولايصونوها عالم يصن عند نفسه بل ، كا بدوامعه ما يكا بده من الاهوال والخطوب والكلامقمعنيالنهي وان كان على صورة الخر(ذلك) اشارة الى ما دل هليه الكلام من وجوب المشايعة (بأنهم) بسبب أنهم (الايصيبهم ظمأ )أى عطش يسير (ولانصب) ولاتعدما (ولامخمصة )أىمجاعة مالا مايستباح عنده المحرمات من مراتبها قان الظمأ والنصب السر ف حين لم مخلوا من الثواب فلا تنالانحلو ذاك مندأولى فلاحاجة الى تأكيدالنى بتكرير A TR

والانصارف حكم واحدوذلك يوجب اعلاء شأنهم وكونهم مستحقين لذلك (المسئلة الثانية) ان هؤلاء الثلاثة هم المذكورون في قوله تعالى وآخرون مرجون لامرالله واختلفوا في السبب الذي لاجله وصفوا بكونهم مخلفين وذكروا وجوها (أحدها) انه ليس المراد انهو الاء أمروابا اتخلف أوحصل ارمنامن الرسول عليه الصلاة والسلام بذلك بلهو كقولك اصاحبك أين خلفت فلانا فيقول بموضع كذالا يريدبه انه أمر وبالتخلف بل لعله نهاه عنه وانماير يدانه تخلف عنه (وثانيها) لا يمتنع أن هؤ لاء الثلاثة كانواعلى عزيمة الذهاب الى الغزو فأذن لهم الرسول عليه الصلاة والسلام قدر ما يحصل الآلات والادوات فلا بقوامدة ظهرا نتوانى وااكسل فصح أن يقال خلفهم الرسول (وثالثها) انه حكى قصةأ قواموهم المرادون بقوله وآخرون مرجون لامر الله فالمرادمن كونهو لاعخلفين كونهم مؤخرين في قبول التوبة عن الطائفة الاولى قال كعب بن مالك وهوأحد هؤلاء الثلاثة قولالله تعالى في حقناوعلى الثلاثةالذين خلفوا ليس من تخلفنا إنماهو تأخير رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر ناليشير به الى قوله وآخرون مرجون لامر الله (المسئلة الثالثة) قال صاحب الكشاف قرئ خلفوا أى خلفوا الغاز بن بالمدينة أي صاروا خلفاء للذن ذهبوا الىالغزو اوفسدوا من الخالفة وخلوف الغموقرأ جعفر الصادق خالفوا وقرأ الاعش وعلى الثلاثة المحلفين (المسئلة الرابعة) هؤلاء النلاثة هم كعب بن مالك الشاعروهلال بنامية الذي نزلت فيه آية اللعان ومرارة بن الربيع وللناس في هذه القصة قولان (الاول) انهم ذهبوا خلف الرسول عليه الصلاة والسلام قال الحسن كان لاحدهم أرض منهامائة ألف درهم فقال باأرضاه ماخلفني عن رسول الله الاأمر لذاذهبي فأنت فيسبيلالله فلاكابدن المفاوز حتى أصلالي النبي صلىالله عليه وسلم وفعل وكان للثانى أهل فعال سأهلاه ماخلفني عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الاأمرك فلا كابدن المفاوزحني أصلاليه وفعل والثالث مأكانله مال ولاأهل فقال مالي سبب الاالضن بالحياةوالله لأكابدن المفاوزحتي أصلالى رسول الله صلى الله علبدوسلم فلحقوا بالرسول صلى الله عليد وسلم قانزل الله تعالى وآخرون مرجون لامر الله (والقول الثاني) وهوقول الاكثرين انهم ماذهبوا خلف الرسول عليه الصلاة والسلام قال كعب كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب حديثي فلما أبطأت عنه في الخروج قال عليه الصلاة والسلام ماالذي حبس كعبافلا قدم المدينة اعتذر المنافقون فعذرهم وأتيته وقلتان كراعى وزادى كان حاضرا واحتبست بذنبي فاستغفرل فأبى الرسول ذلك ثمانه عليه الصلاة والسلامنهي عن مجالسة هؤالاء الثلاثة وأمر بمباينتهم حتى أمر بذلك نساءهم فضاقت علمه الارض عار حبت وجاءت امرأة هلال بنأمية وقالت يارسول الله لقديكي هلال حتى خفت على بصره حتى اذامضى خسون يوما أنزل الله تعالى لقد تاب الله على الني والمهاجرين وانزل قوله وعلى الثلاثة الذين خلفوا فعند ذلك خرج رسول الله صلى الله

و يجوزأن يراد بهاتلك المرتبة ويكون الترتيب ساء على كثرة الوقوع وقلته فانالظمأأ كثر وقوعامن النصب الذي هوأكمة وقوعامن المخمصة بالمعنى المذكور فتوسيط كلة لاحينة ذلبس لتأ كيدالنف بللدلالة على استقلال كلواحد منهابالغضيلة والاعتداديه (فى سبيل الله ) واعلاء كلنه (ولايطون موطئا يغيظ الكفار) أي لايدوسون بأرجلهم وحوافرخيولهموأخفاف رواحلهم دوساأومكانا يداس (ولاينااونءن عدونيلا)مصدركالقتل والاسروالنهبأ ومفعول أىشيئا خال من قبلهم (الاكتبلهميه)أي يكل واحدمن الامور المعدودة (علصالح) وحسنة متبولة مستوجية محكم

الوعد الكريم للثواب الجميل ونيل الزلفي والتنوين للتفخيم وكون المكتوب عين مافعلوه منالامورلايمنعدخول الباءفان اختلاف العنوان كاف في ذلك (انالله لابضيع أجرالمحسنين) على احسانهم تعليل لما سلف من الكنب والمراد بالحسنين اما المحوث عنهم ووضع المظهر موصنع المضمر لدحهم والشها دة عليهم مالانة ظام في سلك المحسنين وأنأعالهم منقبيل الاحسان وللاشعسار بعلية المأخذ للعكم واما جنس الحسنين وهم داخلون فمدخولااوليا

عليه وسلم الى جرته وهوعند أم سلة فقال الله أكبر قد أنزل الله عذر أصحابنا فلماصلي الغجر ذكر ذلك لاصحابه وبشرهم بأنالله تاب عليهم قانط لقوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وتلا علهم مانزل فيهم فقال كعب تو بتى الى الله تعالى أن أخر جمالى صدقة فقال لاقلت فنصفد قال لاقلت فثلثه قال نعم واعلمانه تعالى وصف هو لاءا الالاثة بصفات ثلاثة ( الصفة الاولى ) قوله حتى اذا ضاقت عليه الارض عارحت قال المفسرون معناه انالنبي عليه الصلاة والسلام صار معرضا عنهم ومنع المؤمنين من مكالم عهم وأمر أزواجهم باعتز الهمرو بقواعلي هذه الحالة خسين يومأ وقبل أكثرومهني وضاقت عليهم الارض بما رحبت تقدم تفسيره في هذه السورة (والصفة الثانية )قوله وضافت علمير أنفسهم والمرادضيق صدورهم بسبب الهم والغموم عانبة الاوليا والاحباء ونظر الناس لهم بعين الاهانة ( الصغةالثالثة ) قوله وظنواأنْلاملجأمن اللهالااليدو يقرب معناه من قوله عليه الصلاة والسلام في دعائه أعوذ برضاك من سخطك وأعوذ يعفوك من غضبك وأعوذ بك منك ومن الناس من قال معنى قوله وطنوا أي علوا كافى قوله الذيُّ بظنون أنهم ملاقوا ربهم قال والدليل عليه انه تعالىذكر هذا الوصف فيحقهم في معرض المدح والثناء ولا يكون كذلك الا وكانوا علين بأنه لا ملجأ من الله الااليه وقال آخرون وقف أمرهم على الوحى وهمما كانوا قاطمين انالله ينزل الوحى ببرائتهم عن النغاق ولكنهم كانوا يجوزون أن تطول المدةفي بقائهم فيالشدة فالطمن عادالي نجو يزكون تلاث المدة قصيرة ولما وصفهم الله بهذه الصفات الثلاث قال ثم تال عليهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أنه لابد همنامن اضماروالتقدير حتى إذا ضاقت عليهم الارص بما رحبت وصناقت عليهم أنفسهم وظنواأن لاملجأمن الله الااليد تاب عليهم ثم تاب عليهم فا الفائدة في هذا التكرير قلنا هذا التكرير حسن للتأكيد كما انالسلطان اذا أرادأن يبالغ في تقرير العفو لبعض عبيده يقول عفوت عنك تم عفوت عنك فان قيل فامعني قوله تم تابعليهم ليتو بواقلنافيه و جوه (الاول )قال أصحابنا المقصود منه بان ان فعل العبد مخلوق لله تعالى فقوله تم تاب عليهم يدل على ان النو بة فعل الله وقوله ليتو بوايدل على انها فعل العبد فهذا صريح قولنا ونظيره فليضحكوامع قوله وأنه هوأضحك وأبكى وقوله كا أخرجك ربك مع قوله اذأخرجه الذين كفرواوقوله هوالذى يسيركم معقولهقل سيروا ( والثاني ) المرآد تابالله عليهم في الماضي ليكون ذلك داعيا لهم الى انوبة في المستقبل ( والثالث ) أصلالتو بد الرجوع فالمراد ثم تاب عليهم ليرجعوا الى حالهم وعادتهم في الاختلاط بِالمؤمنين و زوال المباينة فتسكن نفوسهم عندذاك ( الرابع )ثم تأب عليهم ليتو بوا اي ليدوموا على النوبةولايراجمواما يبطلها (الخامس) ثم تأب عليهم لينتفعوا بالتو بة و يتوفر عليهم تواجها وهذان النفعان لا يحصلان الابعد تو يذالله عليهم (المسئلة الثانية ) احتبم أصحابنا مهذه الآية على أن قبول التو به غير واجب على الله عقلا قالوا

لان شرائط التوية في حق هو لا قد حصلت من أول الامر مم انه عليه الصلاة والسلام ما قبلهم ولم يلتفت اليهم وتركهم مدة خسين يوماأوأ كثرولوكان قبول التو بة واجباعقلا لل جاز ذلك أجاب الجبائي عند بأن قال يقال ان تلك النو بقصارت مقبولة من اول الامر لكنه يقال أراد تشديد النكليف عليهم لئلا يتجرأ أحد على التخلف عن الرسول فيما بأمر بهمن جهاد وغيره وأيضالم بكن نهيد عليه الصلاة والسلام عن كلامهم عقوبة بل كان على سبيل التشديد في التكليف قال القاضي وانما خص الرسول عليه الصلاة والسلام هؤلاء الثلاثة بهذا التشديد لانهم اذعنوابالحقواعة فوابالذنب فالذي يجرى عليهم وهذه حالهم يكون في الزجر أبلغ مما يجري على من يظهر العذر من المنافقين والجواب انا متمسكون نظاهر قوله تعالى ثم تابعليهم وكلم ثم للتراخي فتتضي هذااللفظ تأخير قبول النوبة فان حلتم ذلك على تأخير اطهار هذا القبول كان ذلك عدولاعن الظاهر من غير دليل فان قالوا الموجب لهذا العدول قوله تعالى وهوالذي يقبل التوبة عن عباده قلنا صبغة يقبل للمستقبل وهولا يفبدالفور أصلابالاجاعثم اله تعالى - تم الآية بقوله ان الله هوالتوال الرحيم واعلم ان ذكر الرحيم عقيب ذكر الوال يدل على ان قبول التو به لاجل محض الرحة والكرم لالاجل الوحوب وذلك يقوى قولنافي انه لا يجب عقلا على الله قبول التو به \* قوله تعالى ﴿ يَأْلَهُ الذِي آمَنُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَمْ الصادقين) واعلم انه تعالى لماحكم بقبول تو بذهو لاء الثلاثة ذكر ما يكون كالزاجرعن فعل مامضي وهوالتخلف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الجهاد فقال باأجاالذين آمنوا اتقواالله في مخالفة أمر الرسول وكونوا مع الصادقين يعي معالرسول وأصحابه في الغزوات ولا تكونوا متخلفين عنها وجالسين مع المنافقين في البيوت وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى أمر المؤمنين بالكون مع الصادقين ومتى و جب الكون مع الصادقين فلا يدمن وجود الصادقين في كل وقت وذلك ينع من اطباق الكل على الباطل ومتى امتنع اطباق الكل على الباطل وجباذا أطبقواعلى شئ أن يكونو امحقين فهذا يدل على اناجاع الامة حة فان قيل لم لا يجوز أن يقال المراد بقوله كونوا مع العادقين اى كونواعلى طريقة الصادقين كا أن الرجل اذا قال لولده كن مع الصالحين لايفيد الاذلك سلمنا ذلك لكن نقول ان هذاالامركانموجودا في زمان الرسول فقط فكان هذا أمرا بالكون مع الرسول فلايدل على وجودصادق في سائر الازمنة سلناذلك لكن لم لأيجوزأن يكون الصادق هوالمعصوم الذي يمتنع خلو زمان التكليف عنه كاتفوله الشيعة والجواب عن الاول أن قوله كونوا مع الصادقين أمر بموافقة الصادقين ونهى عن مفارقتهم وذلك مشروط بوجود الصادقين ومالايتم الواجب الابه فهوواجب فدلت هذه الآية على وجود الصادقين وهوقوله انه محمول على أن يكونوا على طريقة الصادقين فنقول انه عدول عن الظاهر من غير دليل قوله هذا الامر مختص بزمان الرسول عليه

(ولا ينفقون نفقة صغيرة) ولوتمرة اوعلاقة سوط ( ولا كبيرة ) كاانفق عثمان رضى الله عنه والترتيب باعتبارماذكر من كثرة الوقو عوقلته وتوسيط لاللتنصيص على استبدادكل منها مالكتب والجزاء لالتأكيد النني كمانىقولەعزو جل (ولانقط مون)أى لا يجتازون في مسيرهم (واديا) وهوفي الاصل كل منفر ج من الجبال والآكام يكون منفذا للسيل اسم فاعل من ودى اذا سال ممشاع في الارض على الاطلاق (الاكتبلهم) أى أثبت لهم ذلك الذي فعلوه من الانفاق والقطع (لعر سهمالله) بذلك (أحسن ماكانوايسملون) أحسن جزاء أعالهمأو جزاء أحسن أعمالهم

الصلاة والسلام قلناهذا باطل لوجوه ( الاول ) انه ثبت بالنواترالظاهر من دين محمد عليه الصلاة والسلام ان النكاليف المذكورة في القرآن متوجهة علم المكلفين الى قيام القيامة فكان الامر في هذا النكليف كذلك ( والشابي ) أن الصيغة تثناول الاوقات كلهايدليل صحة الاستثناء ( والثالت ) لمالم يكن الوقت المعين مذكو رافي لفظ الآية لم يكن حل الآية على البعض أولى من حله علم الباق فاما أن لا يحمل على شيء من الاوقات فيقضى الى التعطيل وهو باطل أوعل الكل وهوالمطلوب ( والرابع ) وهو انقوله ياأيهاالذين آمنوا اتقوا اللهأمرامهم بالتقوى وهذا الامرانما يتناول من يصمحمنه أن لا يكون متقياو الما يكون كذاك لوكان جائزا لخطافكانت الآية دالة علم أن من كان حائزا لخطاوجب كونه مقتديا بمن كان واجب العصمة وهم الذين حكم الله تعالى بكونهم صادقين فهذا يدل علم انه واجب علم جائزا الحطاكونه مع العصوم عن الخطاحتي يكون المعصوم عن الخطامانعالجائزالخطا عن الخطا وهذا المعنى قائم فيجيع الازمان فوجب حصوله فى كل الازمان قوله لم لا يجوز ان يكون المرادهو كون المؤمن مع المعصوم الموجود في كل زمان قلنا محن نعترف بأنه لابد من معصوم في كل زمان الاانا عول ذلك المعصوم هوججو عالامة وأنتم تقولون ذلك المعصوم واحدمنهم فنقول هذا الثاني باطل لانه تعالى أوجب على كلواحد من المؤمنين أن يكون مع الصادقين واعايمكنه ذلك الوكان عالمابأن ذلك الصادق من هولاالجاهل بأنه من هوفلوكان مأمو رايالكون معه كانذلك تكليف مالايطاق وانه لايجوز اكنالانعلانسا نامعيناموصوفا بوصف العصمة والعلم بأنالانعلم هذا الانسان حاصل بالضرورة فثبت انقوله وكونوامع الصادقين ليس أمر أبالكون مع شخص معين ولمابطل هذا بني انالمراد منه الكون مع ججوع الامة وذلك مدل على ان قول مجموع الامة حق وصواب ولامعنى لقولنا الاجاع حجة الاذلك (المسئلة الثانية) الآية دالة على فضل الصدق وكال درجته والذي يؤيده من الوجوه الدالة على ان الامركذلك وجوه (الاول) روى أن واحداجاء الى الني عليه السلام وقال انى رجل أريدأن أومن بك الاأنى أحب الخروال السرقة والكذب والنساس يقولون انك تحرم هذه الاشياء ولاطافة لى على تركها بأسرهافان قنعت منى بترك واحدمنها آمنت بك فقال عليه السلام اترك الكذب فقبل ذلك ثمأسلم فلاخرج من عند النبي عليه السلام عرضوا عليه الخمر فقال انشربت وسألنى الرسول عن شربها وكذبت فقد نقضت العهدوان صدقت أقام الحد على فتركها ثم عرضوا عليه الزنافجاء ذلك الخاطر فتركم وكذا في السرقة فعاد الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال ما أحسن مافعلت لمامنعتني عن الكذب انسدت أبواب المعاصى على وتاب عن الدكل (الثاني) روى عن ابن مسعود رضى الله عنه انه قال عليكم بالصدق فانه يقرب الى البر والبريقرب الى الجنة وان العبد ليصدق فيكتب عندالله صديقا واياكم والمكذب فان الكذب يقرب الى الفجور والفجور

(وماكان المومنون لينفروأ كافة) أي ماصيح وما استقام لهم أن ينفر وا جيعالى وغزوا وطلب علم كالابستقيم لهم أن يتشطواجيعا فانذلك مخل بأمر المعاش (فلولا نفر)فهلانفر (من كل فرقة) أى طائفة كثرة (منهم) كأهل بلدة أو قبيلة عظيمة (طائفة) أى جاعة قليلة (ليتفقهوا في الدين) أي يتكلفوا الفقاهة فيدو بتجشموا مشاق تحصيلها (ولینذرواقومهم) آی وليجعلواغاية سعيهم ومرمى غرضهم من ذلك ارشادالقوموانذارهم (اذارجعوا اليهم) وتخصيصه بالذكرلانه أهموفيه دليلعليأن النفقد في الدين من فروض الكفاية وأن يكون غرض المتعلم الاستقامة والاقامة لاالتزفع على انعباد والتبسط في البلاد كاهو ديدن أخاءالزمان والله المستعان

مقرب الى النار وان الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذا باألاتري أنه بقال صدقت و بررت وكذيت وفعرت (الثالث) قبل في قوله تعالى حكاية عن ابليس فبعرتك لاغو ينهم اجعين الاعبادك منهم المخلصين ان ايليس انماذكر هذا استثناء لانه لولم يذكره لصاركاذبأ في ادعاء اغواء الكل فكانه استنكف عن الكدب فدكرهذا الاستثناء واذا كان الكذب شيئايسننكف منه ابليس فالمسلم أولىأن ستنكف منه ( الرابع) من فضائل الصدق أن الايمان منه لامن سائر الطاعات ومن معايب الكذب أن الكفر منه لامن سائرااذنوب واختلف الناس فىانالمقتضى لقبحه ماهوفقال أصحابناالمقتضى لقيحه هو كونه مخلالصالح العالم ومصالح النفس وقالت المعتزلة المقتضي لقيحه هوكونه كذما ودليلنا قوله تعالى يأبها الذين آموا انجاءكم فاسق بنبافتبينوا أرتصببوا قومانجهالة فتصبحواعلي مافعلتم نادمين يعنى لاتقبلوا قول الفاسق فرعاكان كذبافيتولدعن قبول ذلك الكذب فعل تصيرون نادمين عليه وذلك يدل على أنه تعالى المأوجب ردما يجوز كونه كذبالاحتمال كونه مفضياالي مابضاد المصالح فوجب أن يكون المقتضى لقبح الكدب افضاءه الى المفاسدوا حنيج القاضي على قوله بأن من دفع الى طلب منفعة أو دفع مضرة وأمكنه الوصول الى ذلك بأن يكدب وبأن يصدق فقدعم ببديهة العقل أنه لا يجوز أن يعدل عن الصدق الى الكدب واوأمكنه أن يصل الى ذلك بصدقين لجازأن يعدل من أحدهماالى الآخر فلوكان الكذب يحسن لمنفعة أوازالة مضرة لكان حاله حال الصدق ولمالم يكن كذلك علمأنه لايكون الاقبيحاولانه لوجاز أن يحسن لوجب أن يجو زأن يأمر الله تعالى به اذاكان مصلحة وذلك يودي الى أنالا يونق باخباره هذاماذكره في النفسير فيقسالله في الجواب عن الاول ان الانسسان التقرر عنده من أول عره تقييح الكذب لاجلكونه مخلالمسالح العالم صارذلك نصبعينه وصورة حياله فتلك الصورة النادرة اذا اتفقت الحكم عليها حكمت العادة الراسخة عليهابالقبح فلوفرضتم كون الانسان خالياعن هذه العادة وفرصتم استواء الصدق والكذب في الأفضاء الى المطلوب فعلى هذا التقدير لانسلم حصول الترجيح ويقال له في الجواب عن الجهة الثانية انكم تثبتون امتناع الكذب على الله تعالى بكونه قبيحالكونه كذبا فلوأ ثبتم هذا المعنى بامتناع صدوره عن الله زم الدور وهو باطل مقوله تعالى ( ماكان لاهل المدينة ومن حولهم من الأعراب أن يتخلفواعن رسول الله ولايرغبوا بأنفسهم عن نفسه ذلك بأنهم لايصيبهم ظمأ ولانصب ولآ مخمصة في سبيل الله ولايطون موطئا يغيظ الكفار ولاينالون من عدو ببلا الأكتب لهم يه علصالح انالله لايضيع أجرالمحسنين ولاينفقون نفقة صغيرة ولاكبيرة ولايقطعون وادماالاكتب لهم ليجزيهم الله أحسن ما كانو أيعملون) اعلم ان الله تعمالي لما أمر بقوله وكونوامع الصادقين بوجوب الكون في موافقة الرسول عليه السلام في جيع الغزوات والمشاهدأ كدذلك فنهى فيهذه الآية عن التخلف عند فعال ماكان لاهل المدينة ومن

(لعلم يحذرون) ارادة أن محذر واعمالنذرون واستدل معلى أزأخبارا الآساد حجد لان عومكل فرقة يقتضىأن ينفرمن كل ثلاثة تفردوا بقرية طائفة الىالتفقه لتنذر فرقتهــاک يتذكروا و يحذر وافلو لم يعتبر الاخبارمالم يتواترلم يغد ذلك وقدقيــلالاً ية وجدآخر وهوأنالمؤمنين لماسمعوامانزل في المتخلفين سارعوا الىالنفيرغية ورهبة وانقطءواعن التفقه فأمروا أنينفر من كل فرقة طائفة إلى الجهادو سق أعقابهم يتفقهون حتى لاينقطع الغقه الذىهوالجماد

حولهممن الاعراب أن يتخلفوا عن رسول الله والاعراب الذين كأنوا حول المدينة مزينة وجهينة واشجع وأسلم وغفارهكدا قاله ابن عباس وقيل بل هذا يتناول جيع الاعراب الذين كانوا حول المدينة فان اللفظ عام والمخصيص تحكم وعلى القولين فليس لهم أن يتخلفوا عن رسول الله ولايطلبوالانفسهم الحفظ والدعة حال مايكون رسول الله في الحر والمشقة وقوله ولايرغبوا بأنفسهم عن نفسه يقال رغبت بنفسي عن هذا الامر أى توقفت عنه وتركته وأنا أرغب بفلان عن هذا أي أبخل به عليه ولا أتركه والمعني ليس الهم أن يكرهوالانفسهم مايرصناه الرسول عليه السلام لنفسه واعلمان ظاهرهذه الالفاظ وجوب الجهادع كلهوالاء الاانانقول المرضى والضعفاء والعاجزون مخصوصون بدليل العقل وأيضا بغوله تعالى لايكلف الله نفسا الاوسعها وأيضا بقوله ليس على الاعمى حرج الأية وأماان الجهاد غبرواجب على كل أحد بعينه فقد دل الاجاع عليه فيكون يخصوصا منهذا العموم وبتي ماوراء هاتين الصورتين داخلاتحت هذا العموم واعلم انه تعالىلا منعمن التخلف بين انه لايصيبهم في ذلك السفريو عمن أنواع المشقة الاوهو يوجب الثواب العظيم عندالله تعالى ثمانه ذكراموراخسة (أولها) قوله ذلك بأنهم لايصيبهم ظمأوهو شدة العطش يقال ظمئ فلازاذا اشتدعطشه (وثانيها) قوله ولانصب ومعناه الاعياء والتعب (واللها) ولامخصة في سبيل الله ير يدمجاعة شديدة يظهر بهاضمور البطن ومنه يقال فلان خيص البطن ( ورابعها ) قوله ولايطنون موطنًا يغيظ الكفارأي ولايضع الانسان قدمه ولايضع فرسد حافره ولايضع بعيره خفه بحبث بصيرذلك سببا لغيظ الكفآر قال ابن الاعرابي يقال غاظه وغيظه وأغاظه بمعنى واحد أي أغضبه (وخامسها) قوله ولا ينالون من عدو نيلا أى أسراوقتلاوهن عة قليلا كان أوكثيراالا كتب لهم به عل صالح أى الا كان ذلك قر بة لهم عندالله ونقول دلت هذه الا ية على أن من قصد طاعة! لله كان قيامه وقعوده ومشيته وحركته وسكونه كالهاحسنات مكتوبة عندالله وكذا القول في طرف العصية فا أعظم بركة الطاعة وماأعظم شؤم العصية واختلفوا فقال قتادة هذا الحكم منخواص رسول الله اذاغزا بنفسه فليس لاحدأن يتخلف عند الابعذر وقال ابن يدهدا حين كان المسلون قليلين فلاكثروا نسختم االلة تعالى بقوله وما كان المؤمنون لينفروا كافة وقالءطيةما كاناهم أن يتخلفوا عنرسولالله اذادعاهم وأمرهم وهذا هوالصحيح لانه تعين الاجابة والطاعة لرسول الله اذا أمر وكذلك غيره من الولاة والائمة اذاندبو أوعينوا لانالوسوغنا للندوب أنبتعاقدا يختص بذلك بعض دون بعض ولأدى ذلك الى تعطيل الجهادتم قال ولا ينفقون نفقة صغيرة ولاكبيرة يريدتمرة فافوقها وعلاقة سوط فافوقها ولايقطعون واديا والوادى كل مفرج بين جبال وآكام يكون مسلكا للسيل والجمع الاودية الاكتبالله لهم ذلك الانفاق وذلك المسسير ثم فال ليجزيهم الله أحسن ما كأنوا يعملون وفيه وجهان (الاول) ان الاحسن من صفة فعلهم وفيها الواجب

الاكرلان الجدال بالجعية هوالاصل والمقصود من البعثة فالضمير فيليتفقهوا ولينذروا لبواقي الفرق بعد الطوائف النافرة للغزو وفي رجعوا للطوائف أى ولينسذر البواقي قومهم النافرين اذا أ رجعوااليهم عاحصلو فيأمام غيبتهم من العلوم (ماأم االذين آمنوا قاتلوا المذين يلونكممن الكفار) أمروا بقتال الاقر بمنهم فالاقرب كا أمر عليه الصلاة والسسلام أولا بانذار عشسيرته فانالاقرب أحق بالشفقة والاستصلاخ قبلهم اليهودحوالي المدينة كبني قريظة والنضير وخيسبر وفيل الروم فانهم كأنوا يسكنون الشام وهو قر يبمن المدينة بالنسبة الىالمراق وغيره

والمندوب والمباح والله تعالى يجزيهم على الاحسن وهوالواجب والمندوب دون المباح (والثاني) ان الاحسن صغة الجزاء أي يجز بهم جزاء هو أحسن من أعالهم وأجل وأفضل وهوالثواب الله قوله تعالى ( وما كان المؤمنون الينفروا كافة فلولانفرمنكل فرقة منهم طَأَتُفَعَلَيْتَعْمُهُوا في الدين ولينذروا قومهم اذارجعوا اليهم لعلهم يحذرون) وفي الا ية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أنه يمكن ان يقال هذه الا يد من بقية أحكام الجهاد و يمكن أن يقال إنها كلام مبتدأ لاتعلق لها بالجهاد (أماالا حمّال الأول) نقل عنابن عباس رضي الله عنهما انه عليه السلام كان اذاخرج الى الغزولم يتخلف عنه الامنافق أو صاحب عدر فلما بالغاللة سيحانه في عيوب المنافقين في غروة تبوك قال المؤمنون والله لانتخلف عنشي من الغزوات مع الرسول عليه السلام ولاعن سمرية فلا قدم الرسول عليه السلام المدينة وأرسل السرايا الىالكفار نفر المسلون جميعا الى الغزو وتركوه وحده بالمدينسة فنزلت هذه الآبة والمعنى أنه لايجوز للمؤمنين أن منفروا بكليتهم الى الغزو والجهاد بليجب أن يصيروا طائفنين تبتى طائفة في خدمة الرسول وتنفرطائفة أخرى الى الغزو وذلك لان الاسلام في ذلك الوقت كان محتاجا الى الغزو والحهاد وقهرالكفار وأبضا كانت التكاليف تحدث والشرائع تنزل وكان بالمسلين حاجة الى من يكون مقيما بحضرة الرسول عليه السلام فيتعلم تلك الشرائع و يحفظ تلك التكاليف ويبلغها الى الغائبين فثبت ان في ذلك الوقت كان الواجب انقسام أصحاب رسول الله صلى الله على وسلم الى قسمين أحدالقسمين ينفرون الى الغزو والجهاد والثاني بكونون مقيين بعضرة الرسول فالطائفة النافرة الىالغزو يكونون نائبين عن المقيين في الغزو والطائمة المقيمة يكونون نائبين عن النافرين في التفقد وبهذا العاريق يتم أمر الدين بهانين الطائفتين اذاعرفت هذا فنقول على هذا القول احتمالان (أحدهما) أنّ تكون الطائفة المقيمة هم الذبن يتغقهون في الدين بسبب أنهم لمالازموا خدمة الرسول عليه الصلاة والسلام وشاهدوا الوحي والتنزيل فكلما نزل نكليف وحدث شرع عرفوه وضبطوه فاذارجعت الطائفة النافرة من الغزو اليهم فالطائفة المقيمة ينذرونهم ماتعلوه من التكاليف والنسرائع وبهسذا التقرير فلابد في الاسية من اضمار والتقدير فلولانفرمنكل فرقة منهم طائفة وأقامت طائفة ليتفقه المقيمون في الدين وليندروا قومهم يعني النافرين الى الغزو اذارجعوا اليهم لعلهم يحذرون معاصي الله تعالى عند ذلك النعلم ( والاحتمال الثاني ) هوأن يقال التفقه صفة للطائفة النافرة وهذا قول الحسن ومعنى الآية فلولانفر منكل فرقة منهم طائفة حتى تصير هذه الطائفة النافرة فقهاء فى الدين وذلك النفقه المرادمنه أنهم بشاهدون ظمور المسلين على المشركين وأن العدد القليل منهم يغلبون العالم من المشركين فعيشذ يعلون ان ذلك بسبب ان الله تعالى خصهم بالنصرة والتأييدوأ نهتمالي يريداعلاءدين هجدعليه السلام وتقو يةشريعتد فأذارجعوا

(ولعدوافيكم غلظة) أىشدة وصبراعلى القتال وقرئ بفتح الغين كسخطة وبضعهاوهما لغتان فيها (واعلواأن اللهمع المتقين) بالعصمة والصرة والرادبهم اماالخاطبون ووضع الظاهر موصع الضمير التنصيص على أن الاعان والقتال على الوجه المذكورم ياب التقوي والشهادة بكونهممن زمرة المتقين واما الجنس وهممداخلون فيددخولا أولماوالمرادبالمعية الولاية الدائمة وقدذ كروجه ذخولمع المتبوعني فوله تعالى ان الله معنا (واذاماأنزلتسورة) من سور القرآن (فنهم) أى من المنافقين

منذلك النفر الى قومهم من الكفار أنذروهم بماشاهدوا من دلائل النصر والفتيح والظفر لعلهم يحدرون فيتركوا الكفر والسكوالنفاق فهذا القول أيضامحتمل وطعن القاضى في هذا القول قال لان هذا الحس لا يعدفه هافي الدين و يمكن أن يجاب عند بأنهم اذاشاهدواأنالقوم القليلالذين ليسلهم سلاحولازاديغلبون الجمع العظيم من الكغار الذن كثر زادهم وسلاحهم وقويت شوكتهم فعينئذ انتبه والماه والمقصود وهوان هذا الامرمن الله تعالى وليس من البشر اذاوكان من البشر لماغلب القليل الكثيرولما بق هذا الدن في الترايد والتصاعد كل يوم فالتنبه لفهم هذه الدقائق واللطائف لاشك انه تفقه ( وأما الاحتمال الثاني ) وهو أن يقال هذه الآية ليست من بقايا أحكام الجهاد بلهو حكم مبتدأ مستقل بنفسه وتقر يرهأن يقال انه تعالى لمابين في هذه السورة أمر الهجرة مجأمر الجهادوهماعبادتان بالسفر بينأيضاعبادة النغقه منجهةالرسول عليه السلام ولهتعلق بالسفرفقال ومآكان المؤمنون لينفروا كافسة الىحضرة الرسول ليتفقهوا في الدين بلذلك غيرواجب وغيرجائز وليسماله كحال الجماد معدالذي يجبأن يخرج فيه كلمن لاعذرله ثمقال فلولانفر منكل فرقة منهم يعني من الفرق السماكنين في البلاد طائفة الى حضرة الرسول ليتغقهوا فى الدين وليعرفوا الحسلال والحرام و يعودوا الى أوطانهم فينذروا و يحذروا قومهم لكي يرجعوا عن كفرهم وعلى هذا التقدير يكون المرادوجوب الحروج الى حضرة الرسول للتفقه والتعلم فان قيل أفتدل الآية على وجوب الخروج للنفقه فكل زمان قلنا متى عجزعن النفقه الابالسفر وجب علبه السفر وفي زمان الرسول علمه السلام كان الامر كذلك لان النسريعة ماكانت مستقرة بلكان يحدب كليوم نكلف جديدوشرع حادث أمافى زماننا فقدصارت النسر يعةمستقرة فاذا أمكنه تحصيل العلم في الوطن لم يكن السغر واجباالاانه لما كان لفظ الآية دليلا على السفر لاجرم رأينا ازألعلم المبارك المنتفع به لايحصل الافي السفر ( المسئلة الثانية ) في تفسير الالفاظ المذكورة في هذه الآية لولاا ذادخل على الفعل كان بمعني التحضيض مثل هلاوانماجاز أن يكون اولا بمعنى هلالان هلا كلنان هل وهو استفهام وعرض لانك اذافلتالرجلهل تأكلهل تدخل فكانك عرضت ذلك عليه ولاهو جعدفه لامركب من أمر بن العرض والحجد فاذا قلت هلافعلت كذا فكانك قلت هل فعلت مم قلت معــه لاأى مافعلته ففيه تنبيه على وحوب الفعل وتنبيه على انه حصل الاخلال بهذا الواجب وهكذا الكلام في لولا لانك اذا قلت لولاد خلت على ولولاً كلت عندي فعناه أيضا عرض واخبار عن سروركبه لوفعل وهكذا الكلام في لوماومنه قوله لوماناً تينابالملائكة فثبت اناولاوهلا ولوماألغاظ متقاربة والمقصودمنالكل الترغيبوالمحضيض فقوله فلولانفرمن كل فرقة منهم طائفة أى فهلا فعلواذلك ( المسئلة الثالثة) هذه الآية حجة قو ية لن يرى ان خبر الواحد حجة وقد أطنبنا في تقريره في كتاب المحصول من الاصول

(من نقول) لاخوانه لينتهم على النفساق أولعوام المؤ منسين وصعفتهم ليصدهمعن الاعان أركم زادته هذه) السورة (اعانا) وقرئ بنصب أيكم على تقدير فعل بفسره المذكورأي أيكم زادت زادته هذه الخواراد الزيادة معأنه لااعان فيهم أصلا باعتاراعنقاد المؤمنين حسبما نطقيه قوله تعالى انما الموعمنون الذين اذاذكر الله وجلت قلوبهم واذاتليت عليهم آماته زادتهما عانا (فأماالذين آمنوا)جواب،نجهة ٨ سمحانه وبحقيق للعق وتعيين لحالهم عاجلا وآجلا أى فأما الذين آمنوابالله تعالى و بماجاء منعنده

والذى نفوله ههنا انكل ثلاثة فرقة وقدأوجب الله تعالى أن يخرج منكل فرقة طائفة والخارج منالثلاثة يكون اثنين أوواحدا فوجب أنيكون الطسأنفة اما اثنين واما واحدا ثمانه تعالى أوجب العمل باخبارهم لال قوله ولينذروا قومهم عبارة عن اخبارهم وقوله لعلهم محذرون ايجاب على قومهم أزيعملوا باخبارهم وذلك يقتضي أنيكون خبرالواحد أوالاثنين حجة في الشرع قال القاضي هذه الآية لاتدل على وجوب العمل بخبر الواحد لان الطائفة قد تكون جاعة يقع بخبرها الجة ولان قوله ولينذروا قومهم يصحروان لم يجب القبول كاان الشاهد الواحد يلزمه الشهادة وان لم يلزم القبول ولان الانذاريتضمن التحويف وهذا القدر لايقتمني وجوب العمليه (والجواب) أماقوله الطائفة قدتكون جماعة فعوابه أنابينا انكل ثلاثة فرفة فلمأأوجب الله تعالى أن يخرج منكل فرقة طأنفة ازم كون الطائفة اما اثنين أوواحدا وذلك يبطل كون الطائفة جاعة يحصل العلم بخبرهم فانقالوا انه تعمالى أوجب العمل بقول أوانك الطوائف ولعلهم بلغوا فىالكثرة الىحيث يحصل العلم بقولهم قلنا انه تعالى أوجبعلىكل طائفة أنّ يرجعوا الى قومهم وذلك يقتضي رجوع كل طائفة الى قوم حاص ثمانه تعالى أوجب العمل بقول تلك الطائفة وذلك بفيد المطلوب وأماقوله ولينذروا قومهم يصحروان لم يجب القبول فنقول الالتمسك فيوجوب العمل بخبر الواحد بقوله ولينذروا بل بقوله لعلهم محذرون ترغيب مندتعالى في الجذر ساء على أنذلك الانذار تقتضي الجاب العمل على وفق ذلك الانذار وبهذا الجواب خرح الجواب عنسو اله الثالث وهو قوله الانذار يتضمن التحويف وهذا القدر لايقتضي وجوب العمليه (المسئلة الرابعة) دات الآية على انه يجب أن يكون القصود من النفقه والتعلم دعوه الحلق الى الحق وارشادهم الى الذين القويم والصراط المستقيم لانالآية تدل على انه تعالى أمرهم بالنفقه في الدين الاجلاهم اذارجعوا الى قومهم أنذروهم الدين الحق وأولثك يحذرون الجهل والمعصية ويرغبون في قبول الدين فكل من تفقه وتعلم الهذا العرض كان عملي المنهج القويم والصراط المستقيم ومن عدل عنه وطلب الدنيا بالدين كأن من الاخسرين أعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعالة قوله تعالى (ياأنها الذين آمنوا قاتلواالذن بلونكم من الكفار والمجدوا فكم غلظة واعلموا ان الله مع المتغين) اعلم انه نقل عن الحسن انه قال هذه الآية نزلت قبل الامر بفتال المشركين كافة ثم انها صارت منسوخة بقوله فاتلوا المشركين كافة وأما المحققون فانهم أنكروا هذاالنسيخوقالواانه تعالى لمأأمر بقتال المسركين كافذأ رشدهم في ذلك الباب ألى الطريق الاصوب الاصلح وهوأن بتدوامن الاقرب فالاقرب منتقلا الى الابعد فالابعد ألاتري ان أمر الدعوة وقع على هذا الترتيب قال تعالى وانذر عشيرتك الاقربين وامر الغزوات وقع على هذا الترتيب لانه عليه السلام حارب قومه ثمانتقل منهم الىغزو سائر العربثمانتقلمنهمالىغزو

(فرادتهم اعانا) بزيادة العلماليقيني الحاصلمن النذبرفيها والوقوف على مافيها من الحقائق وانضمام إيمانهم بمافيها بإيمانهم السابق (وهم يستشرون) بنزولها و بمافيــه من المنــافع الدينيةوالدنيو ية (وأما الذين في قلو بهم مرص) أي كغروسوء عقيدة (فزادتهم رجساالي رجسهم) أي كفرابها مضموماالي الكفريه برها وعقائداطلة وأخلاقا ذميمة كذلك ( ومأتوا وهم كافرون) واستحكم ذلك الى أن موتواعليه (أولايرون) الهمرة للانكاروالنوبيخ والواو للعطف على مقدرأي ألاينظرون ولايرون (أنهم) أى المنافقين ( ىفتنون نىكل عام ) من الاعوام ( مرة أومرتين) والمرادمجرد

التكثيرلابيان الوقوع حسب العدد المزيوراي متلون بأفانين المليات من المرض والشدة وغرذلك ممالذكرالذنوب والوقوف بين يدى رب العزة فيسو دي الى الاعان به تعالى أوبالجهادمعرسولالله صلى الله عليه وسلم فيعا ينون ماينز لعليد من الآيات لاسما القوارع الزائدة للاعان الناعية عليهم مافيهم من القبائح المخزية لهم (ثم لايتوبون) عطف على لايرون داخل تحت الانكار والنوبيح وكذاقوله تعالى

الشام والصحابة رضي الله عنهم لمافرغوا منأمر الشأم دخلوا العراق وانما قلنا ان الابتداء بالغز ومن المواضع القريبة أولى لوجوه ( الاول ) ان مقابلة الكل دفعة واحدة متعذرة ولماتساوى الكل في وجوب القتال لمافيهم من الكفر والمحارية وامتنع الجمع وجب الترجيم والقرب مرحيح ظاهر كافى الدعوة وكاسائر فى المهمات ألاترى ان في الامر بالمعروف والنهي عن المنكر الابتداء بالحاضر أولى من الذهاب الى البلاد البعيدة لهذالمهم فوجب الابتداء بالاقرب ( والثاني ) ان الابتداء بالاقرب أولى لان النفقات فيه أقل والحاجة الىالدواب والآلات والادوات أقل(الثالث)انالفرقة المجاهدة اذاتجاوزوا من الاقرب الى الابعد ققد عرضوا الذراري للفتنة ( الرابع ) ان المجاور بن لدار الاسلام اماآن يكونواأقو ماء أوضعفاء فانكانوا أقوياء كان تعرضهم لدار الاسلام أشد وأكثرمن تعرض الكفار المتباعدين والشرالاقوى الاكترأولى بالدفع وانكانوا ضعفاء كان استيلاء المسلين عليهم أسهل وحصول عزالاسلام لسبب انكسارهم أقرب وأيسر فكان الابتداء بهم أولى (الخامس) ان وقوف الانسان على حال من يقرب منه أسهل من وقوفه على حال من يبعدمنه واذاكان كذلك كان اقتدار المسلمين على مقاتلة الاقر بين أسهل لعلهم مكيفية أحوالهم و بمقادر أسلحتهم وهدد عساكرهم ( السادس) اندار الاسلام واسعة فاذا اشتغل أهلكل بلد بقتال من يقرب منهم من الكفار كانت المؤنة أسهل وحصول المقصود أيسر (السابع) الهاذاجمع واجبان وكان أحدهما أيسرحصولا وجب تقديمه والقرب سبب السهولة فوجب الآبتداء بالاقرب (الثامن) انابينا انرسول الله صلى الله عليه وسلم ابتدأ فى الدعوة بالاقرب فالاقرب وفي الغزو بالاقرب فالاقرب وفيجيع المهمات كدلك فأن الاحرابي لماجلس على المائدة وكان يمديده الى الجوانب البعيدة من تلك المائدة قال عليه السلامله كلى مايليك فدلت هذه الوجوه على أن الابتداء بالاقرب فالاقرب واجب فانقيل ربماكان التمخطي من الاقرب الى الابعد أصلح لان الابعد يقع في قلبه انه انما جاوز الاقرب لابه لايقيم له وزنا قلنا ذاك احتمال وآحد وماذ كرنا أحتمالات كثيرة ومصالح الدنيامبنبة على ترجيح ماهوأ كثرمصلحة على ماهوالاقل وهذا الذي قلناه انما قلناه اذاتعدر الجع بين مقاتلة الاقرب والابعد أمااذا أمكن الجع بينالكل فلاكلام فى ان الاولى هوالجمَّع فثبت أن هذه الآية غيرمنسوخة البتة وأماقوتعالى وليجدوا فيكم غلظة فالالزجاج فيها ثلاثة لغات فتمح الغين وضمها وكسرها فالصاحب الكشاف الغلظة بالكسرالشدة العظيمة والغلظة كالضغطة والغلظة كالسخطة وهذه الآية تدل على الامر بالتغليظ عليهم ونظيره قوله واغلظ عليهم وقوله ولاتهنوا وقوله في صفة الصحابة رضى الله عنهم أعزة على الكافرين وقوله أشداء على الكمار وللمفسرين عبارات في تفسير الغلظة قيل شجاعة وقيل شدة وقيل غيظا واعران الغلظة ضدار قة وهي الشدة في احلال النقمة والفائدة فيهاانهاأقوى تأثيرا فيالزجروالمنع عن القبيح ممان الامرفي هذا الباب

لايكون مطردابل قديحتاج تارةالى الرفق واللطف وأخرى الى العنف ولهذا السبب قال وليجدوا فيكم غلظة تنبيها على انه لايجوز الاقتصار على الغلظة البتة فأنه ينفرو يوجب تفرق القوم فتموله وأيجدوا فيكم غلظة يدل على تقليل الغلظة كانه قيل لابد وان يكونوا بحيث لوفتشوا على اخلاقكم وطبائعكم لوجدوا فيكم غلظة وهذا الكلامانمايصح فيمنأ كثرأحواله الرحمة والرأفة ومعذلك فلايخلوعن توع غلظة واعلمان هذه الغلظة انماتعتر فيماتصل بالدعوة الى الدين وذلك اماياقامة الحجة والبينة واما بالقتال والجهاد فاما أن يحصل هذا انتغليظ فيما يتصل بالبيع والشراء والمجالسة والمؤاكلة فلانمقال واعلوا أنالله معالمتقين والمراد أن يكون اقدامه على الجهاد والقتال بسبب تقوى الله الاسب طلب المال والجاه فاذارآه قبل الاسلام أحم عن قتاله واذا رآه مال الى قبوله الجزية تركه واذاكثر العدو أخذ الغنائم على وفق حكم الله تعالى \* قوله تعالى ( واذا ماأنزلت سورة فنهممن يقول أيكم زادته هذه ايمانا فأما الذين آمنوا فزادتهم ايمانا وهم يستبشرون وأماالذين في قلو بهم مرض فزاد عمر رجساالى رجسهم وماتواوهم كافرون) اعلمانه تعالى لماذكر مخازى المنافقين وذكر أعالهم القيحة فقال واذاما أنزلت سورة فن المنافقين من يقول أيكم زادته هذه ايمانا واختلفوا فقال بعضهم يقول بعض المنافقين ابعض ومقصودهم تثبيتهم قومهم على النفاق وقال آخرون بل يقواونه لاقوام من المسلين وغرضهم صرفهم عن الأيمان وقال آخرون بلذكروه على وجه الهزؤ والكل محتمل ولامكن جله على الكل لان حكاية الحال لاتفيد العموم ثمانه تعالى أجاب فقال انه حصل للمؤمنين بسبب نزول هذه السمورة أمر انوحصل للكافرين أيضا أمران أماالذي حصل للمؤمنين ( فالاول ) هوانها تزيدهم ايمانا اذلابد عندنزولها منأن يقروابهاو يسترفواباتها حقمن عندالله والكلام فى زيادة الايمان ونقصانه قدة كرناه في أول سورة الانفال بالاستقصاء (والثاني) ما يحصل لهم من الاستبشار فنهم من حله على ثواب الآخرة ومنهم من حله على ما يحصل في الدنيا من النصر والظفر ومنهم من حله على الفرح والسرور الحاصل بسبب تلك النكاليف الزائدة منحيث انه يتوسل به الى مزيد في الثواب مُمجمع للمنا فقين أمرين مقابلين للامر المذكورين في المؤمنين فقال وأماالذين في قلوبهم مرض يعنى النافقين فزادتهم رجسا الى رجسهم والمراد من الرجس اما العقائد الباطلة أوالاخلاق المذمومة فان كان الاول كان المعنى انهم كانوا مكذبين بالسور النازلة قبل ذلك والآن صاروا مكذبين بهذه السورة الجديدة فقدانضم كفر الى كفر وانكان الثاني كان المراد انهم كأنوا في الحسد والعداوة واستنباط وجوه المكر والكيد والآن ازدادت تلك الاخلاق الذميمة بسبب نزول هذه السورة الجديدة ( والامر الثاني ) انهم يموتون على كفر هم فتكون هذه الحالة كالامر المضاد للاستبشار الذىحصل فىالمؤمنين وهذهالحالة أسوأوأقبح منالحالة

(ولاهم بذكرون)والممني أولا يرون افتتا نهم المؤجب لايسانهم تم لايتو بون عاهم عليد من النفاق ولاهم يتذكرون ستلك الفتن الموجية للنذكروالتوبةوقرئ بالتاءوالخطاب للومنين والمهمزة للتعميب أي آلا تنظرون ولاترون أحوالهم العجيبةاليهي افتتانهم على وجه النتابع وعدم ألتنبه لذلك فقوله تعسالي نمملا يتوبون وماعطف عليه معطوفي على بفتاون

الاولى وذلك لانالحالة الاولى عبارة عن ازدياد الرجاسة وهذه الحالة عبارة عن مداومة

الكفر وموتهم عليد واحتبج أصحابنا بقوله فزادتهم رجساالى رجسهم على انه تعالى قد يصد عن الأيمان و يصرف عنه قالوا انه تعالى كأن عالما أن سماع هذه السورة يورث حصول الحسد والحقدق قلو بهم وأنحصول ذلك الحسد يورث مزيد الكفر فى قلو بهم أجابواوقالوانزول تلك السورة لايوجبذلك الكفرالزائدبدليسل انالآخرين سمعوأ تلك السورة وازدادوا ايمانا فثبتان تلك الرجاسة هم فعلوها من قبل أنفسهم قلنالاندعى ان استماع هذه السورة سبب مستقل بترجيم جانب الكفر على جانب الايمان بل تقول استماع هذه السورة للنفس المخصوصة والموصوفة بالخلق المعين والعادة المعينة نوجب الكفروالدليل عليه انالانسان الحسود لوأرادازالة خلق الحسد عن نفسه عكنه أنيترك الافعال المشعرة بالحسد وأماالحالة القلبية المسماة بالحسدفلا عكنه ازالتهاعن نفسه وكذا القول فيجيع الاخلاق فأصل القدرة غيروالفعل غيروا لخلق غسيرفان أصلالقدرة حاصل لاكلأماالاخلاق فالناس فيهامتفاوتون والحاصل ان النفس الطاهرة النقية عن حب الدنيسا الموصوفة باستيلاء حبالله تعالى والآخرة اذاسمعت السورة صارسماعهاموجبا لازديادرغبته فيالآخرة ونفرته عن الدنبا وأما النفس الحريصة على الدنيا المتهالكة على لذاتها الراغبة في طيباتها الغافلة عن حدالله تعالى والآخره اذاسمعت هذه السورة المشتملة على الجهاد وتعريض النفس للقتل والمال للنهب ازداد كفرا على كفره فثبت أن انزال هذه السورة في حق هذا الكافرموجب لان يزيد رجساعلى رجس فكان انزالها سبباني تقوية الكفر على قلب الكافر وذلك يدل على ماذكر ناانه تعالى قديصد الانسان ويمنعه عن الايمان والرشدو يلقيه في الغي والكفر بني في الآية مباحث (الاول ) مافي قوله واذاما أنزلت سورة صلة مؤكدة ( الثاني ) الاستبشار استدعاء البشارة لانه كلماتذكر تلك النعمة حصلت البشارة فهو واسطة تجديد فلك التذكر يطلب تجديد البشارة (الثالث) قوله وأماالذي في قلو بهم مرض يدل على انالروح لهامرض فرضهاالكفر والاحلاق الدميمة وصحتهاالعلم والاخلاق الفاضلة والله أعلم الله قوله تعالى ﴿ أُولَا ير وَنَ أَنْهُمْ يَفْتُنُونَ فَيَكُلُّ عَامْمُ أَ أومر تين ثم لايتوبون ولاهم يذكرون) اعلم أن الله تعالى لمايين ان الذين في فلو بهم مرض يموتون وهمكافرون وذلك مل على عناب الآخرة بين انهم لا يتخلصون في كل عام مرة أومرنين عن عذاب الدنيا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ حرة أولا رون بالتاء على الخطاب للمؤمنين والباقون بالياء خبراعن المنافقين فعلى قراءة المخساطبة كان المعنى ان المؤمنين بهوا على اعراض المنافقين عن النظر والتدبر ومن قرأعلي المغايبة كان المعني تقريع المنافقين بالاعراض عنالاعتيار بمايحدث فيحقهم منالامو رالموجبة

للاعتبار ( المسئلة الثانية ) قال الواحدي رجه الله قوله أولايرون هذه ألف الاستفهام

(واذاما أنزلت سورة) بانلاحوالهم عندنزولها وهمفى محفل تبليغ الوحى كاأن الاول يان لقالاتهم وهمغائبونعنه (نظر بعضهم الى بعض ) تغامز وابالعيون انكارا لها أوسخرية بها أوضطالمافعامن مخازمهم (هل را كم من أحد) أي قائلين هل راكم أحد من المسلين لننصرف مظهر بنأنهم لايصطبرون على استماعها ويغلب عليهم الضعمك فيفتضحون أوترامقوا يتشاو رون في تديير الخروج والانسلال لو اذايقولون هسل يراكم منأحد

انقتم من المجلس وايراد ضمرير الخطاب لبعث المخاطبين على الجدفي انتهازالفرصة فأنالره مشأنه أكثراهتماما منه بشأن أصحابه كافي قوله تعالى وليتلطف ولا يشعرن بكرأحداوقيل المعنى واذاماأ نزلت سورة في عيوب المنافقين ( ثم انصرفوا)عطفعلى نظر بعضهم والتراخي ياعتاروجدان الفرصة والوقوف على عدم روأية أحدمن المؤمنين أىانصرفواجيعاعن محفل الوحي خوفامن الافتضاح أوغرذلك (صرف الله قلوم) أي عن الاعان حسب انصرافهم عن المجلس والجملة اخبارية أودعائية (يأنهم)أي بسبب أنهسم ( قوم لا يفقيهون) لسوء الفهم آولعدم التدبر

دخلت على واوالعطف فهومتصل بذكرالمنافقين وهوخطاب على سبيل التنبيدقال سبيويه عن الخليل في قوله ألم تران الله أنزل من السماء ماء المعنى انه أنزل الله من السماء ماء فكان كذا وكذا ( المسئلة الثالثة ) ذكر وافي هذا الغتنة وجوها ( الاول ) قال ابن عباس رضى الله عنهمسا يمتحنون بالمرض في كل عام مرة أومرتين مم لايتو بون من ذلك النفاق ولايتعظون بذلك المرض كايتعظ بذلك المؤمن اذامرض فانه عند ذلك تذكر ذنو به وموقفه بين يديم الله فيزيده ذلك إيمانا وخوفامن الله فيصيرذلك سببا لاستحقاقه لمزيد الرحمة والرضوان من عندالله ( الشساني) قال مجاهد يفتنون بالقعط والجوع (الثالث)قال قتادة يفتنون بالغزو والجهادفانه تعالى أمر بالغزو والجهادفهم التخلفوا وقعوا في السنة الناس باللعن والخرى والذكر القييح وانذهبوا الى الغز ومع كونهم كافر ينكانوا قد عرضوا أنفسهم للقتل وأموالهم للنهب من غيرفائدة (الرابع) قال مقاتل يفضعهم رسول الله باطهار نفاقهم وكفرهم قبل انهم كانو امح بمعون على ذكر الرسول بالطون فكان جبريل عليه السلام ينزل عليه و يخبره بماقالوه فيه فكان يذكرتلك الحادثة لهم و يو مخهم علها و يعظهم فاكانوا يتعظون ولاينزجر ون \* قوله تعالى ( واذاماً أنزات سورة نظر بعضهم الى معض هل يراكم من أحدثم انصر فواصرف الله قلو بهم بانهم قوم لايفقهون) اعلمان هذا نوع آخر من مخازي المنافقين وهوانه كلك نزلت سورة مستملة على ذكرالمنافقين وشر فضائحهم وسمعوها تأذوامن سماعهاونظر بعضهم الى بعض نظر المخصوصاد الاعلى الطعن في تلك السورة والاستهزاء بهاو تحقير شأنها و تحمل أن لا مكون ذلك مختصالالسورة المشملة على فضأيم المنافقين بل كانوا يستخفون بالقرآن فكلما سمعواسو رة استهزؤ ابها وطعنوا فيهسا وأخذوا في التغامن والنضاحك على سبل الطعن والهرء تمقال بعضهم لبعض هل راكم من أحد أي لورآكم من أحدوهدافيه وجوه (الاول) انذلك النظردال على مافي الباطن من الانكار الشديد والنفرة التامة فخافوا أذبري أحد من المسلمين ذلك النظر وتلك الاحوال الدالة على النفاق والكفرفيندذلك قالواهل يراكم من أحدأى لو رآكم أحدعلي هذا النظر وهذا الشكل لضر كمجدا ( والثاني) انهم كانوا اذاسمعوا تلك السورة تأذوا من سماعها فارادوا الخروج من المسجد فقال بعضهم لبعض هل يراكم من أحد يعني ان رأوكم فلا تخرجوا وانكان مارآكم أحدد فاخرجوا من المسجد لتخلصوا عن هذا الايذاء (والثالث) هل را كمن أحد مكتكم أن تقولوا تحبه فوجب علينا الحروج من المسجد قال تعالى ثم انصر فوا محمل أن يكون المراد نفس هر بهم من مكان الوحى واسماع القرآن ويجوز أنيراد به ثم انصر فواعن استماع القرآن الى الطعن فيه وان ثبتوا في مكانهم فان قيل ماالنفاوت بين هذه الآية و بين الآية المتقدمة وهي قوله واذاما أنزلت سورة فنهم من يقول أيكم زادته هذه ايما ناقلنا في تلك الآية حكى عنهم انهم ذكروا وله مرأيكم زادته

هذه ايمانا وفيهذه الآية حكى عنهم انهما كتفوا بنظر بعضهم الح بعص على سبيل الهرزو وطلبوا الغرارثم قال تعالى صرفالله قلو بهم بأنهم قوم لايفقهونواحتبج أصحابنابه على أنه تمالى صرفهم عن الايمان وصدهم عندوهو صحيح فيه قال ابن عباس رضى الله عنهما عن كل رشد وخير وهدى وقال الحسن صرف الله قلوبهم وطبع عليها يكفرهم وقال الزجاج أضلهم الله تعالى قالت المعتزلة لوكان تعالى هوالذي صرفهم عن الاعان فكيف قال أنى يصرفون وكيف عاقبهم على الانصراف عن الايمان قال القاضي ظاهر الآية يدل على أن هذا الصرف عقو بة لهم على انصرافهم والصرف عن الايان لا يكونَ عقو بة لانه لوكان كذلك اكان كما يجوزأن بأمر أنبياء باقامة الحدود يجوز أن يأمرهم بصرف الناس عن الايمان وتجويز ذلك يودى أن لا يوثق بماجاء به الرسول ممقال هذاالصرف يحمل وجهين (أحدهما )انه تعالى صرف قلو بهم بما ورثهم من الغم والكيد ( الثاني ) صرفهم عن الالطاف التي يختص عامن آمن واهندي (والجواب) انهد الوجوه التيذكرها القاضي ظاهر أنهامت كلفة جداو أما الوجه الصحيح الذي يشهد بصعته كل عقل سليم هو أن الفعل يتوقف على حصول الداعى والالزم رجج أن أحد طرفى الممكن على الآخر لألمرجع وهو محال وحصول ذلك الداعي ليسمن العبدوالالزم التسلسل بل هو من الله تعالى فالعبد انما يقدم على الكفراذا حصل في قلبه داعي الكفر وذلك الحصول من الله تعالى واذا حصل ذلك الداعى انصرف ذلك القلب منجانب الايمان الى الكفر فهذا هوالمراد من صرف القلب وهو كلام مقرر ببرهان قطعي وهو منطبق على هذااالنص فبلغ فيالوضوح الى أعلى الغايات وممابق من مباحث الآية ما نقل عن هجد بن اسحق أنه قال لا تقولوا انصرفنا من الصلاة فان قوما انصرفوا صرف الله قلو جهم لكن قواوا قدقضيناالصلاة وكان المقصود مند التفاول بترك هذااللفطة الواردة فيما لا ينبغى والترغيب في تلك اللفظة الواردة في الخيرفانه تعالى قال فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله \* قوله تعالى (لقدجاء كمرسول من أنفسكم عزيزعليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين روئف رحيم) فيه مسائل (المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى لما أمر رسوله عليه السلام أن يبلغ في هذه السورة الى الخلق تكاليف شأقة شديدة صعبة يعسر تحملها الالمن خصدالله تعالى بوجوه التوفيق والكرامة ختم السورة بما يوجب سهولة تحمل تلك التكالف وهو أن هذا الرسول منكم فكل مأيحصل له من العز والشرف في الدنيا فهوعا داليكروأ يضافانه بحال يشق عليه ضرركم وتعظم رغبته فيايصال خيرالدنيا والآخرة اليكمفهوكالطبيب المشفق والابالرحيم فىحقكم والطبيب المشفق رعا أقدم على علاجأت صعبة يعسر تحملها والابالرحيم ربا أقدم على تاديبات شاقة الاانه لماعرف ان الطبيب حاذق وان الاب مشفق صارت تلك المعالجات المؤلمة متحملة وصارت تلك التاديبات حارية مجرى

(اقد جاءكم )الخطاب لعرب (رسول) أي رسول رسول عظيم الشأن (من أنفسكم) من جنسكم عربی قرشی مثلکم وقرئ بفتم الفاءأي أنىرفكم وأفضلكم (عزير عليهماعنتم) أى شاق شدىد عليه عنتكم ولقاو كمالمكروه فهو مخاف علىكمسو العاقبة والوقوع في العذاب وهذامن نتائج ما سلف من المجانسة (حریصعلبکم) فی اعانكم وصلاح حالكم (بالمؤمنين)منكم ومن غيركم (رونفرحيم) قدمالابلغ منهما وهي الرأفة التي هي عبارة عن شدة الرجة محافظة علىالفواصل

الاحسان فلذا ههنا لما عرفتم انه رسول حق من عندالله فاقبلوا منه هذه التكاليف الساقة لتفوزوا بكل خيرتم قان للرسول عليه السلام فان لم يقبلوها بل أعرضواعنها وتولوا فاتركهم ولا تلتفت البهم وعول علىالله وارجع في جميع أمورك الىالله وقل حسي الله الاهو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم وهذه الخاتمة لهذه السورة حان في غاية الحسن ونهاية الكمال ( المسئلة الثانية) اعلم أنه تعالى وصف الرسول في هذه الآية نخمسة أنواع من الصفات ( الصفةالاولى ) قُولِه من أنفسكم وفي تفسيره و جوه (الاول) ريد أنه بشرمثلكم كقوله أكان اللناس عجباأن أوحينا الحار جل منهم وقوله انما أنا بنسر مثلكم والقصود أنه لوكان من جنس الملائكة لصعب الامر بسببه على الناس عل ما مر تقريره في سورة الانعاء ( والثاني ) من أنفسكم أي من العرب قال ابن عباس ليس في العرب قبيلة الا وقد ولدت الني عليه السلام بسبب الجدات مضرها ورسعها وعانيها فالمضر بونوالر يعيونهم العدنانية والمجانيون هم القعطانية ونظيره قوله تعالى لقدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولامن أنفسهم والمقصود منه ترغيب العرب في نصرته والقيام بخدم تدكا نه قيل الهم كل ما يحصل له من الدولة والرفعة في الدنيا فهو سبب لعزكم ولفخركم لانه منكم ومن نسبكم ( والثالث ) من أنفسكم خطاب لاهل الحرم وذلك لانالعرب كانوا يسمون أهل الحرم أهل الله وخاصته وكانوا بخدمونهم و تقومون باصلاح مهماتهم فكاثنه قبل للعرب كنتم قبل مقدمه مجدين مجتهدين في خدمة أسلافه وآناتُه فلم تنه سلون في خدمته مع انه لانسبة له في الشرف والرفعة الى أسلافه ( والقول الرابع ) ان المقصود من ذكر هذه الصفة النبيد على طهارته كائه قيل هومن عشيرنكم تعرفونه بالصدق والامانة والعفاف والصيانة وتعرفون كونه حر يصاعلدفع الآفات عنكم وايصال الخيرات اليكم وارسال من هذه حالته وصفته يكون من أعظم نع الله عليكم وقرئ من أنفسكم أى من أشرفكم وأفضلكم وقيل هي قراءة رسول الله وفأطمة وعائشة رضى الله عنهما (الصفة الثانية) قوله تعالى عز يزعليه ما عنتم اعلم أن العزيز هوالغالب الشديد والعرة هم الغلية والشدة فاذا وصلت مشقة الي الانسان عرف أنه كانعاجزاعن دفعهااذلوقد رعلى دفعهالماقصرفي ذلك الدفع فعيشلم بدفعها علم أنه كان عاجزا عن دفعها وانها كانت غالبة على الانسان فلهذا السبب اذاا شتدعلي الأنسان سيء قال عز عل هذا وأما المنت فيقال عنت الرجل بعنت عنتااذا وقعرفي مشقة وشدة لا يمكنه الحروج منها ومنه قوله تعالى ذلك لمن خشى العنت منكم وقوله ولوشاء الله لا عنتكم وقال الفراء مافي قوله ما عنتم في موضع رفع والمعنى عزيز عليه عنتكم أي يشق عليه مكروهكم وأولى المكاره بالدفع مكروه عقابالله تعالىوهوانماأرسل ليدفع هذا المكروه (والصفة الثالثة) قوله حريص عليكم والحرص يمتنع أن يكون متعلقاً بذواتهم بلالراد حريص على ايصال الخيرات البكم في الدنيا والآخرة واعمان على هذا

( فان تولوا ) تلوين الحطاب وتوجيه لهالمالنبي صل الله عليه وسلم تسلية له اى ان أعرضوا عن الايمان بك ( فقل حسى الله) فأنه يكفيك و بعينك عليهم (لااله الاهو) استثناف مقرر لمضمون ماقبله (عليه ته كلت ) فلا أرجو ولاأخاف الامنه (وهو رب العرش العظيم) أىالماك العظيمأوالجسم الاعظم المحيط الذي تنزل منه الاحكام والمقادير وقري العظيم بالرفع وعنأبي انآخرمانزل ها تان الآيتان روعن النبى صلى الله عليــه وسلمازل القرآنعلي الاآيةاية وحرفاحرفا ماخلاسورة راءة وسورة قل هوالله أحد فأنهما أنزلناعل ومعهماسبعون ألف صف من الملائكة

التقدير يكون قوله عزيز عليه ماعنتم معناه شديدة معزته عن وصول شي من آفات الدنيا والآخرة البكم وبهذآ التقدير لايحصل التكرارقال الفراء الحربص الشحيح ومعناه الدشجيم عليكم أن تدخلوا النار وهذا بعيد لانه يوجب الخلوعن الفائدة (والصغة الرابعة وإلخامسة) قوله بالمؤمنين رؤف رحيم قال ابى عباس رضى الله عنهما سماه الله تعالى باسمين من أسمائه بني ههنا سو الان ( السو ال الاول ) كيف يكون كذلك وقد كلفهم فيهذه السورة بانواع من التكاليف الشاقة التي لايقدر على تحملها الاالموفق من عند الله تعالى قلنا قدم على الهذا المعنى مثل الطبيب الحاذق والاب المشفق والمعنى انه انمافعل بهم ذلك ليتخلصوا من العقاب المؤ بدو يفوزوا بالثواب المؤبد ( السؤال الثانى) لماقال عزيز عليه ماعنتم حريص عليكم فهذا النسق يوجب أن يقال رؤف رحيم بالمؤمنين فلم ترك هذا النسق وقال بالمؤمنين رؤف رحيم (الجواب )انقوله بالمؤمنين رؤفرحيم يفيدالحصر بمعنى انهلارأفة ولازحة لهالابالمؤمنين فأماالكافرون فليسله عليهم رأفة ورحة وهذا كالمتم لقدر ماورد في هذه السورة من التغليظ كأنه يقول اني وانبالغت في هذه السورة في التعليظ الاان ذلك التعليظ على المكافرين والمنافقين وأما رحتى ورأفى فخصوصة بالومنين فقطفلهذه الدقيقة عدل عن ذلك النسق يقوله تعالى ( فان تولوا فقل حسي الله لا اله الاهو عليه توكات وهو رب العرش العظيم) اما قوله فان تولوا يريدالمشركين والنافقين مح قبل تولوا أى أعرضوا عنك وقيل تولواعن طاعة الله تعالى وتصديق الرسول عليه الصلاة والسلام وقيل تولواعن قبول التكاليف الشاقة المذكورة في هذه السورة وقيل تولوا عن نصرتك في الجهاد واعلم ان القصود من هذه الآية بيان انالكفارلوأعرضواولم يقبلوا هذه النكاليف لم يدخل في قلب الرسول حزن ولاأسف لانالله حسبه وكافيه في نصره على الاعداء وفي ايصاله الى مقامات الآلاء والتعماء لااله الاهوواذاكان لااله الاهو وجب أن يكون لامبدئ لشئ من المكنات ولامحدث لشئ من المحدثات ألاهو واذا كان هوالذي أرسلني بهذه الرسالة وأمرنى بهذا التبليغ كانت النصرة عليه والمعونة مرتقبة منه ثمقال عليه توكلت وهو يفيد الحصر أى لأتوكل الاعليه وهورب العرش العظيم والسبب في تخصيصه بالذكرانه كلاكانت الآثار أعظم وأكرم كان ظهور جلالة المؤثر فيالعقل والخاطر أعظم ولما كان أعظم الاجسام هوالعرش كان المقصود من ذكره تعظيم جلال الله سبحانه فانقالوا المرش غيرمحسسوس فلايعرف وجوده الابعد ثبوت الشهر يعة فكيف يمكن ذكره في معرض شرح عظمة الله تعالى قلنا وجود العرش أمر مشهور والكفارسمعوه من اليهود والنصاري ولايبعد أيضا انهركانواقد سمعوه منأسلافهم ومن الناس من قرأ قوله العظيم بالرفع ليكون صفة للرب سبحانه قال أبو بكر وهذه القراءة أعجب لانجعل العظيم صفة الدتعالى اول منجعله صفة للعرش وأيضا فأنجعلناه صفة للعرش كأن

﴿ شُورة يونس عليه السلام مكية وآيها مائة وتسَّع آياتَ ﴾ ( بسم الله الرخَّنَ الرخَّيم ) ( الر) يتغفيمُ الراء المفتوحة وقرئ بالامالة اجراء للاصلية بجرى المنقلبة ﴿ ٧٧٤ ﴾ عن الباءوقرئ بين بين وهوا مامسرود

المراد من كونه عفليما كبر جرمه وعظم جمه واتساع جوانبه على ماهو مدكور في الاخبار وان جعلناه صفة لله سبحانه كان المراد من العظمة وجوب الوجود والتقديس عن المجمية والاجزاء والابعاض وكال العلم والقدرة وكونه معزها عن أن يمثل في الاوهام أو تصل اليه الافهام وقال الحسن ها تان الآيتان آخر ما أنزل الله من القرآن وما أنزل بعدهما قرآن وقال أبي بن كعب أحدث القرآن عهدا بالله عزوجل ها تان الآيتان وهوقول سعيد بن جبسير ومنهم من يقول آخر ما أنزل من القرآن قوله تعالى واتقوا يوما ترجعون فيه الى الله و تقل عن حديفة أنه قال أنتم تسمون هذه السورة بالله والقوا يوما ترجعون فيه الى الله أن أحدا الانالت منه والله ما تقرؤن ربعها واعلم انهذه الرواية يجب تكذيبها لانالوجوزنا ذلك لكان ذلك دليلا على تطرق الزيادة والنقصان الى القرآن وذلك نخرجه عن كونه جمة ولاخفاء ان القول به باطل والله سجانه وتعالى أعلم عراده وهذا آخر تفسير هذه السورة ولله الحدى وسمائة والحدلة وحده والصلاة على سيدنا مجد وآله وصحيه أجهين

## 🎉 سورة يونس عليدالسلام وهي مائة وتسع آيات مكية 🤌

## ( بسم الله الرحن الرحيم )

عنان عباس رضى الله عنهما ان هذه السورة مكية الاقوله ومنهم من يومن به ومنهم من لا يو من به وربك أعلى الفسدين فأنها مدنية نزلت في اليهود "قوله جل جلاله (الر) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قرأنا فع وابن كثير وعاصم الربفتح الراء على التفخيم وقرأ أبو عرو وحزة والكسأني ويحيى عن أبي بكر بكسرارا اعلى الامالة وروى عن نافع وابن عامر وحاد عنعاصم بين الفتح والكسر واعلم الكلها لغات صحيحة قال الواحدي الاصل ترك الامالة في هذه الكلمات تحوماولالان ألفاتها ليست منقلبة عن الياء وأما من أمال فلان هده الالفاظ أسماء للحروف المخصوصة فقصد بذكر الامالة التنبيه على انها أسماء لاحروف ( المسئلة الثانية ) اتفقوا على إن قوله الروحد، ليس آية واتفقوا على ان قوله طد وحده آية والفرق ان قوله الرلايشا كل مقاطع الآي التي بعده بخلاف قوله طه فانه يشاكل مقاطع الآى التي بعده ( المسئلة الثالثة ) الكلام المستقصى في تفسير هذاالنوع من الكلمات قد تقدم في أول سورة البقرة الاانانذ كرههنا أيضا يعض ماقبل قال آن عباس الرمعناه أناالله أرى وقيل أناالب لارب غيرى وقيل الروحم ون أسم الرحمن \* قوله تعالى ( تلك آيات الكتاب الحكيم) فيم مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قوله تلك يحمل أن يكون اشارة الى مافى هذه السورة من الآيات و يحمل أن يكونُ اشارة الى ما تقدم هذه السورة من آيات القرآنُ وأنضا فالكتآب الحكيم يحمّل أن بكون المرادمنه هوالقرآن ويحتمل أن يكون المرادمنه غيرالقرآن وهوالكتاب الخخزون

على عطالتعديد بطريق التحسدي على أحد الوجهين المذكورين في فأتحد سورة البقرة فلامحلله من الاعراب وامااسم للسورة كإعليه الحباق الأكثرفيعله الرفع على أنه خبرلمبتدا محذوف أيهذه السورة مسماة بالروهوأظهر منالرفع على الابتداء لعدم سبق العلمبالتسمية بعدفقها الأحباريها لاجعلها عنوان الموضوع لتوقفه على علم المخاطب بالانتداب كامر \* والاشارة اليها قبل جرمان ذكرها لما انها باعتبار كونها على جناح الذكر و بصدده صارت في حكم الحاضر كإيقال هذا مااشترى فلان اوالنصب بتقدير فعل لأثق بالمقام نيحوا ذكرا واقرأوكلة (تلك) اشارة اليها اما على تقدير كون الر مسرودة على نمط التعديد فقدنزن حضور مادتهاال<u>ی</u>هیالحروف المذكورة منزلة ذكرها فأشراليها كأنهقيل هذه الكلمات المؤلفة

نوهت بالاشارة اليها بعد تنو يهما بتعين اشمها أوالامر بذكرها او بقراءتها ومافى اسم الاشارة من معنى البعدُ التنبيد على بعد منزاتها في الفخامة ومحله الرفع ﴿ ٧٧٠ ﴾ على أنه مبتدأ خبره قوله تعالى (آيات الكتاب)

وعلى تقدر كونال المكنون عندالله تعالى الذى منه نسيخ كل كتاب كاقال تعالى انه لقرآن كريم في كتاب مبتدأفهومبتدأثان مكنون وقال تعالى بل هوفرآن مجيد في لوح محفوظ وقال وانه في أم الكتاب لدينا لعلى أو بدل من الاول والمعنى حكيم وقال يمعوالله مايشاء ويثبت وعنده أم الكتاب واذاعرفت ماذكرنا من الاحتمالات هي آمات مخصوصة مند تحصلههنا حينتذوجوه أربعة من الاحتمالات (الاول) أن يقال المراد من لفظة تلك مترجة باسم مستقل الاشارة الى الآبات الموجودة في هذه السسورة فكان التقدير تلك الآبات هي آمات والمقصود سان بعضدها الكتاب الحكيم الذى حوالقرآن وذلك لانه تعالى وعدرسوله عليه الصلاة والسلام أن مند وصفها عااشتهر بتزل عليه كتاما لا بمعوه الماءولا يغيره كرور الدهر فالتقدير ان تلك الآيات الحاصلة في سورة انصافديه من النعوت الرهى ايات ذلك الكتاب المحكم الذي لا يحموه الماء ( الثاني ) أن يقال المراد انتلك الفاضلة والصفات الآيات الموجودة في هذه السورة هي آيات الكتاب الخزون المكنون عندالله واعلم الكاملة والمرادبالكتاب أنعلى هذى القولين تكون الاشارة بقولنا تلك اليابات هذه السورة وفيسه اشكال اماجيع القرآن العظيم وهوأنتلك يشار بهاالى الغائب وآيات هذه السورة حاضرة فكيف يحسن أنبشاراليه وانلم يتزل الكل حينتذ يلفظ تلك واعلم انهذا السوال قدسبق معجوابه في تفسيرقوله تعالى المذلك الكتاب اماباعتبارتعينه وتحققه ( الاحتمال الثالث والرابع ) أن يقال لفظ تلك اشارة الى ماتقدم هذه السورة من آيات في علم الله عزوع لا أوفي القرآن والمرادانها هي آيات القرآن الحكيم والمرادانها هي آيات ذلك الكناب المكنون اللوح أو ماعتسارأنه المخزون عندالله تعالى وفي الآية قولان آخران (أحدهما) أن يكون المراد من الكتاب أنزل جلة الىالسماء الحكيم التوراة والأنجيل والتقدير انالآيات المذكورة في هذه السسورة هي الآيات الدنيسا كإهوالشهور المذكورة فيالتوراة والأنجبل والمعني انالقصص المذكورة فيهذه السورة موافقة فان فاتحد الكتاب كانت للقصص المذكورة فيالتوراة والأنجيل معان محمدا عليه الصلاة والسلام ماكان عالما مسماة بهذا الاسمويام بالتوراة والانجيل فعصول هذه الموافقة لأيمكن الااذاخص الله تعالى محمدا بانزال الوحى القرآن فيعهد النبوة عليه ( والثاني) وهوقول أبي مسلم ان قوله الراشارة الى حروف التهجي فقوله الرتلك ولمايعصل الجموع آيات الكتاب يعنى هذه الحروف هي الاشياء التي جعلت آيات وعلامات لهذا الكتاب الشخصى اذذاك فلامد الذى به وقع اتحدى فلولاامتياز هذاالكتاب عن كلام الناس بالوصف المعجز والالكان من ملاحظة كلمن اختصاصه بهذا النظم دون سائرالناس القيادر ينعلى التلفظ بهذه الحروف محالا الكتاب والقرآن بأحد ( المسئله الثانية ) فيوصف الكتاب يكونه حكيما وجوه ( الاول ) ان الحكيم هو ذو الاعتبارات المذكورة الحكمة بمعنى اشتمال الكتاب على الحكمة (الثاني) أن يكون المرادوصف الكلام بصغة واماجيع القرآنالنازل من تكلم به قال الاعشى وقتئذالمتفاهمين الناس وغريبة تأتى الملوك حكيمة \* قدقلتهاليقال من ذاقالها اذذاكفانه كإيطلق عل المجمسوع الشخصي

وغريبة تأتى الملوك حكيمة \* قدقلتهاليقال من ذاقالهسا ( الثالث) قال الاكثرون الحكيم بعنى الحاكم فعيل بمعنى فاعل دليله قوله تعالى وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فالقرآن كالحاكم في الاعتقادات لتميز حقها عن باطلها وفي الافعال لتميز صوابها عن خطئها وكالحاكم على ان محدا صادق في دعوى النبوة لان المعجز الكبرى لرسولنا عليه الصلاة والسلام ليست الاالقرآن ( الرابع ) ان

عنه أنه قال كان التي صلى الله عليه وسل

يطلق على مجموع مانزل

فى كل عصر ألا يرى الى

ماروى عنجا بررضي الله

مجمع بين الرجلين من قسلى أحد في ثوب واحد ثم يقول ايهم أكثر أخذا للقرآن فاذا أشسيرله الى احدهما قدمه في اللهد فانما يفهمه الناس من القرآن في ذلك ﴿ ٧٧٦ ﴾ الوقت و يحافظون على النفاوت في أخذه اتما هو

الحكيم بمعنى المحكم والاحكام معناه المنع من الفساد فيكون المرادمند أنه لا بمحوه الماء ولاتحرقه النار ولاتغيره الدهور أوالمرادمنه براءته عن الكنب والتناقض ( الخامس ) قار الحسن وصف الكتاب بالحكيم لانه تعالى حكم فيه بالمدل والاحسان وابتاء ذي القربي وينهى عن الغمشاء والمنكر والبغي وحكم فيد بالجنة لمن أطاعه و بالنار لمن عصاه فعلى هذا الحكيم يكون معناه المحكوم فيه ( السادس ) ان الحكيم في أصل اللغة عبارة عنالذي يفعل الحكمة والصواب فكانوصف القرآن به بمجازا ووجه المجازهو أنه يدل على الحكمة والصواب فنحيث انه يدل على هذه المعاني صار كامنه هو الحكيم في نفسه \* قوله تمالى (أكان للناس عجبا أنأوحينا الى رجــل منهم أنأنذر ألناس و بشرالذين آمنوا أن لهم قدم صدق عند رجم قال الكافرون ان هذا لمحرمين) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) ان كفار قر يش تبجبوا من تخصيص الله تعالى مجمدا بارسالة والوحى فانكرافة تعالى عليهم ذلك التعبب أماييان كون الكفار تجبوا منهذا التخصيص فن وجوه (الاول) قوله تعالى أجعل الآلهة الهاواحدا انهذالشي عباب وانطلق الملا منهم أنامشوا واصبروا على آلهتكم اندله الشئ يراد واذابلغوا في الجهالة الى أن تعببوا من كون الاله تعالى واحد الم يبعد أيضا أن يتعببوا من تخصيص الله تعالى مجدابالوجي والرسالة (والثاني) ان أهل مكة كانوا يقولون ان الله تعالى ماوجد رسولا الى خلقه الاينيم أبي طالب ( الثالث ) انهم قالوالولانزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم و بألجلة فهذا التعجب يحتمل وجهين (أحدهما) أن يتعجبوا منأن يجمل الله بشرا رسولا كاحكى عن الكفار انهم قالوا أبعث الله بشرا رسولا ( والثاني ) أنالا يتعجبوا من ذلك بل يتعجبوا من تخصيص لمجدعليه الصلاة والسلام بالوحى والنبوة مع كونه فقيرا ينيما فهذا بيان انالكفار تعجبوا منذلك وأما بيان انالله تعالى أنكر عليهم هذا التعب فهوقوله في هذه الآية أكان للناس عجباأن أوحينا الى رجل منهم فان قوله أكانالناس عجبالفظه لفظ الاستفهام ومعناه الانكار لان يكون ذلك عجبا وأنمسا وجب انكارهذا التعجب لوجوه (الاول) انه تعالى مالك الخلق وملك لهم والمالك والملك هوالذي لهالامر والنهي والاذن والمنسع ولابد من ايصمال تلك التكاليف الى أولئك المكلفين بواسطة بعض العباد واذاكان الامر كذلك كان ارسال الرسول أمراغير ممتنع بلكان محوزا في العقول ( ااثاني) اله تعالى خلق الخلق للاشتغال العبودية كماقال ومآخلقت الجن والانس الاليعبدون وقال اناخلفنا الانسان من نطفة أمشاج نبتليه وقال قد أفلح من تزى وذكر اسمر به فصلى فما نه تعالى أكل عقولهم ومكنهم من الخير والشر ممحلم تعالى انصاده لايشتغلون بماكلفوابه الااذا أرسل اليهم رسولا ومنبها فعند هذا يجب وجوب الفضل والكرم والرحد أنيرسل اليهم ذلك الرسول واذاكان ذلك واجباً فكيف يتجب منه (الثالث )ان ارسال الرسل أمرما أخلى الله تعالى شيئا من أ

المحموع النازل حيثة من غير ملاحظة أتحقق الجموع الشخصى فعلم الله استعانه أوفي اللوح ولالنز ولهجلة الىالسماء الدنيا (الحكيم) ذي الحكمة وصف به لاشتماله على فنون الحكم الباهرة ونطقديها أوهومن باب وصفالكلام بصغة صاحب أومن باب الاستمارة الكنية المبنية على تشبيد الكتاب بالحكيم الناطق بالحكمة هذاوفدجعل الكناب عارةعن نفس السورة وكلة تلك اشارة الى مافي ضمنها منالآى فانهافي حكم الحساضر لاسيمابعدذ كرمايتضمنها من السورة عند بيان اسمها أوالامريذكرها أو بقراءتها وينبغي أن يكون المشار اليه حينئذكل واحدة منها لاجيعها منحيثهو جيع لانه عين السورة فلآبكون للامنافةوجه ولالتخصيص الوصف بالمضاف اليد حكمة فلابتأتى ماقصد من مدح المضاف بماللمضاف

من المبالغة ماليس في بيان انصاف الكل بذلك والمتبادر من الكتاب عند الاطلاق وان كان كله باحد الوجه بين المذكورين لكن صحة اطلاقه على بعضه أيضا ممالار بب فيها والمعهود المشهور وان كان اتصاف الكل باحد الاعتبارين عاذكر من نعوت الكمال الاأن شهرة اتصاف كل سورة منه بمااتصف به الكل بما لا ينكر وعليه يدور تحقق مدح السورة بكونها بعضا من القرآن الكريم لهم ٧٧٧ كه اذلولاأن بعضه منعوت بنعت كلد داخل تحت حكمة لماتسنى

ذلك وفيسه مالايخني من التكاف والتعسف (أكان للناس عجبا) الهمزة لانكار تعجبهم ولتعب السامعين منه لكونه فيغيرمحله والمراد بالناس كفار مكة وانما عبر عنهم باسم الجنس من غير تعرض لكفرهم مع أنه المدا رلتعبهم كما تعرض له في قوله عز وجل قال الكافرون الخ اتحقىق ما فسيه الشركة بينهموبين رسـولالله صلىالله عليدوسلموتعيين مدار التعجب فى زعهم ثم تبيين خطئهم واظهمار بطلان زعهم بايراد الانكار والتعبيب واللاممتعلقة بمحدوف وقع حالامن عجباوقيل بعجباعلي التوسع المشهور في الظروف وقيل المصدر اذاكان بعدى اسم العاعل أواسم المفعول جاز تقديم معمولة عليه وقيل متعلقة بكان وهو

أزمنة وجودالمكلفين مندكماقالوماأرسلنا منقبلك الارجالايوسى اليهم فكيف يتعجب مندمعانه قدسيقه النظير ويؤكده قوله تعالى ولقدأ رسلنا نوحا الى قومه وسائر قصص الانبياء عليهم السلام (الرابع) انه تعالى انما أرسل اليهم رجلاً عرفوا نسبه وعرفوا كونه أمينا بعيدا عن أنواع التهم والاكاذيب ملازما للصدق والعفاف ممانه كان أميا لم يخالط أهل الاديان وما قرأ كتاباأ صلا البته ثم انه مع ذلك يتلو عليهم أقاصيصهم و يخبرهم عن وقائعهم وذلك يدن على كونه صادقام صدقامن عندالله ويزيل التعيب وهوالمرادمن قوله هوالذي بعث في الأميين رسولامنهم وقال وماكنت تتلومن قبله من كتاب ولا تخطه عيينك (الحامس) ان مثل هذا التعجب كان موجودا عند بعثة كل رسول كافي قوله والي عادأخاهم هوداوالى موداخاهم صالحالى قوله أوعجبتم أنجاء كمذكرمن ربكم على رجل منكم ( السادس ) انهذا التعجب اما أن يكون من أرسال الله تعالى رسولا من البشر أوسلوا انه لاتعب فيذلك وانما تععبوا من تخصيص الله تعمالي مجمدا عليه الصلاة والسلام بالوحى والرسالة أماالاول فبعيد لآنالعقل شاهدبان مع حصول التكليف لابد من منبه ورسول يعرفهم تمام مايحتاجون اليه في أديانهم كالعبادات وغيرها واذاثبت هذا فنقول الاولى أن يعث اليهم من كان من جنسهم ليكون سكونهم اليد أكل والفهم به أقوى كاقال تعالى ولوجه آناه ملكا لجعلناه رجلا وقال قلوكان في الارض ملائكة يمشون مطمئنين الغزلناعليهم من السماء ملكا رسولا وأماالثابي فبعيدلان محمدا عليه الصلاة والسلام كان موصوفا بصفات الخبر والتقوى والامأنة وما كانوا يعيبونه الابكونه يتيما فقبراوهذا في غالة المعدلانه تعالى غنى عن العالمين فلالنبغي أن مكون الفقر سببا لنقصان الحَّال عنده ولاأن يكون الغني سببا لكمَّا الحال عنده كما فال تعسالي وما أموالكم ولاأولادكم بالتي تقربكم عندنازلني فنبت ان تعجب الكفار من تخصيص الله تعالى مجدابالوجى والرسالة كلام فاسد ( المسئلة الشانية ) الهمزة في قوله اكان لانكار التعجب ولأجل التعجيب من هذا التعجب وأنأوحينًا اسم كان وعجبا خبره وقرأ ابن عباس عجب فجعله اسما وهو نكره وأنأوحينا خبره وهو معرفة كقوله بكون مزاجها عسل وما والاجود أن تكون كان تامة وان أوحينا بدلا من عجب (المسئلة الثالثة) انه تعالى قال أكان للناس عجباولم يقل أكان عند الناس عجبا والفرق ان قوله أكان للناس عجبا معناه انهم جعلوه لانفسهم أعجو بذيتعجبون منها ونصبوه وعينوه لتوجيه الطيرة والاستهراء والتُعِب اليه ونيس في قوله أكان عند الناس عجبا هذا المعني ( المسئلة الرابعة)انمع الفعل في قولنا أن أوحينا في تقدير المصدر وهواسم كان وخبره هوقوله عجباوانماتقدم الخبرعلي المبتداههنا لانهم بقدمون الاهم والمقصود بالانكار فيهذه الآية اعاهوتعجبهم وأماأن ف قوله أنأنذر الناس ففسرة لان الايحاء فيه معنى القول و يَجُوزِ أَن تَكُونَ مَخْفَفَة من النَّقيلة وأصله أنه أنَّذَر الناس على مُعْنَى از السَّان قولنا

مبنى على دلالة كان الناقصة ﴿ ٩٨ ﴾ ع على الحدث (أنأوحينا) اسم كان قدم عليه خبرها اهتماما بشأنه لمكونه مدار الانكار والتعجيب وتشويقا الى المؤخر ولان فى الاسم ضرب تفصيل فنى مراعاة الاصل نوع اختلال يعجاوب أطراف الكلام وقرى برفع عجب على أنه الاسم وهو نكرة والخبر أن أوحينا وهومعرفة لإن أن مع الفعل في تأويل المصدر المضاف الى المعرفة البتة والمختار حيثة أن تجعل كان بامة

وأنأوحينا متعلقا بعجب على حذف حرف التلعيل أى أحدث للناس عجب لان أوحينا أومن أن أوحينا أو بدلا من عجب لكن لاعلى توجيد الانكار والتجيب الى حدوثه بلالى كونه عجبا فان كون الابدال في حكم تنحية المبدل منه ليس معناه اهداره بالمرة وانماقيل للناس لاعند الناس للدلالة على أنهم اتخذوه أعجو بذلهم وفيد من زيادة تقبيح حالهم مالا يخنى (الى رجل منهم) أى الى بشر من جنسهم ﴿ ٧٧٨ ﴾ كةولهم أبعث الله بشرار سولا

أومن أفنائهم من حيث الدرالناس (المسئلة الخامسة ) انه تعالى لمايين أنه أوسى الى رسوله بين بعده تفصيل المال لامن عظمائهم ما أوسى اليه وهو الاندار والتبسير أما الاندار فلاكفار والفساق ليرتدعوا بسبب ذلك كقولهم لولانزل هذا الاندار عن فعل مالانيني وأما التبسير فلاهل الطاعة لتقوى رغبتهم فيها وانماقدم القرآن على رجل الاندار على التبسير لان المحلية مقدم في الربة على القريدين عظيم فعلم المبغى (المسئلة السادسة) قوله قدم صدق فيد أقوال لاهل اللغة وأقوال للفسرين المالوجهين من ظهور أما أدوال أهل اللغة فقد نقل الواحدي في البسيط منها وجوها قال اللبث وأبو الهيثم البطلان بحيث لا عزيد القدم السابقة والمعنى انهم قد سبق لهم عند الله خيرقال ذوالرمة

وأنت امرو من أهل بيت ذوابة اللهم قسدم معروفة ومفاخر وقال أحدين يحيى القدم كل مأ قدمت من خير وقال ابن الانبارى القدم كناية عن العمل الذي يتقدم فيه ولايقع فيه نأخير ولا ابطاء واعلم أن السبب في اطلاق لفظ القدم على هذه المعانى ان السعى والسبق لا يحصل الابالقدم فسمى المسبب باسم السبب كاسميت النعمة يدا لانها تعطى باليد فأن قيل فاالفائدة في اضافة القدم الى الصدق في قوله سبحانه قدم صدق قلنا الفائدة التنبيه على زيادة الفضل وانهمن السوابق العظيمة وقال بعضهم المراد مقام صدق وأما المفسرون فلهم أقوال فبعضهم حل قدم صدق على الاعالى الصالحة و بعضهم حله على الثواب ومنهم من جله على شفاعة حجد عليه الصلاة والسلام واختار ابن الانبارى هذا الثاني وأنشد

صلانى العرش واتخذ قدما ﴿ يَجِيكُ يُومُ العثارُ والزَّالُ

المسئلة السابعة النالكافرين لماجاءهم رسول منهم فانذرهم وبشرهم وأناهم من عندالله تعالى بماهوانلائق محكمته وفضله فالوامتجبين الاهذا الساحرمبين أى الانهالذي يدعى أنه رسول هوساحر والابتداء بقوله قال الكافرون على تقدير فلما أنذرهم قال الكافرون الاهذا الساحرمبين قال القفال واضمار هذا غير قليل في القرآن (المسئلة الثامنة) قرأ ابن كثير وعاصم وحزة والكسائي ان هذا الساحر والمرادمنه مجدسلي الله عليه وسلم والباقون لسحروالمرادبه القرآن واعلم أنوصف الكفار القرآن بكونه سحرا يدل على عظم على القرآن عندهم وكونه معجز اوانه تعذر عليهم فيه المعارضة فاحتاجوا الى هذا الكلام واعلم أن اقدامهم على وصف القرآن يكونه سعرا محمل أن يكونوا ذكروه في معرض المدح فلهذا السبب اختلف ذكروه في معرض المدح فلهذا السبب اختلف في الحقيقة ولاحاصل له وقاله آخرون أرادوا به انه لكمال فصاحته وتعذر مثله جاريجرى السعروا علم أن هذا الكلام لماكان في غاية الفساد لم يذكر جوابه وانما قلنا انه في غاية الفساد لانه صلى الته عليه والاذكياء حتى يقال انه ته به السعر أو قعلم العلوم الكثيرة منهم وماكان مكة بلدة العلماء والاذكياء حتى يقال انه ته به السعر أو قعلم العلوم الكثيرة منهم وماكان مكة بلدة العلماء والاذكياء حتى يقال انه ته به السعر أو قعلم العلوم الكثيرة منهم وماكان مكة بلدة العلم الكثيرة منهم وماكان مكة بلدة العلماء والاذكياء حتى يقال انه ته به السعر أو قعلم العلوم الكثيرة منهم وماكان مكة بلدة العلماء والاذكياء حتى يقال انه تعلم السعر أو قعلم العلم وماكان مكتبرة منهم وماكان مكة بلدة العلم الكثيرة منهم وسائل المحروب المحروب المحروب المحروب المحروب المحروب المحروب وماكان مكة بلدة العلم المحروب ال

المال لامن عظمائهم كقولهم لولانزل هذا القرآن على رجل من القرينين عمليم وكلاالوجهين منظهور البطلان يحيث لامزيد عليه \* أما الأول فلان يعث الملك انما يكون عندكون المبعوث اليهم ملائكة كإقال سحانه قللوكان فيالارض ملائكة بمشون مطمئنين لنزاناعليهم منالسماء ملكا رسولا واماعامة البشر فهم يمعزل من استحقاق المفاوصة الملكية كيف لاوهي منوطة بالتناسب والنجانس فبعث الملك اليهم مزاحم للعكمة التيعليها يدور فلك التكون والتشريع واتماالذي تقتضيه الحكمة أن بعث الملك من بينهم الى الخواص المختصين بالنفوس الزكمة المؤمدن بالقوة القدسية المتعلقين يكلا العالمين الروحاني

والحسماني ليتلقوا من جانب و يلقوا الى جانب \* وأما الثاني فلما أن مناط الاصطفاء للنبوة والرسالة ﴿ فقدر ﴾ هوالنقدم في الانصاف بماذكر من النعوت الجميلة والصفات الجليله والسبق في احراز الفضائل العلية وحيازة الملكات السنية جبلة واكتسابا ولاريب لاحد منهم في أنه عليه الصلاة والسلام في ذلك الشان في غاية الغايات القاصية ونهاية النهايات النائبة واما التقدم في الرياسات

الدنبوية والسبق فينيل الحظوظ الدنية فلادخاله فيذلك قطعا بالهاخلاليه غالبا قالعليمالصلاة والسلام لوكانت الدنيا ترن عند الله جناح بموضة ماستى الكافر منها شربة ماء (أن أنذر الناس) أن مصدرية لجوّازكون صلتها أمرا كافى قوله تعالى وأنأتم وجهك وذلك لان الخبر والانشاء في الدلالة على المصدر سيان فساغ وقوع الامر والنهى صة حسب وقوع الغول ﴿ ٧٧٩ ﴾ فليجرد عندذلك عن معنى الامر والنهى نحو تجرد الصلة

الفعلية عن معنى المضى والاستقبال ووجوب كون الصلة في الموصول الاسمي خبرية اتماهو للتوصل بها الى وصف المعارف بالجل لالقصور فيدلالة الانشاء على المصدر أومفسرة اذالابحاء فيدمعني القول وقدجوز كونها مخففة من المثقلة على حذف منمير الشأن والقول من الخبروالعني أنالشات قولنا أنذر الناس والمرادبه جميع الناس كافة لاماأر يد بالاول وهوالنكتة فيايسار الاطهارعلى الاضمار وكون الثاني عين الاول عنداعادة المعرفةايس على الاطلاق (و سرالذن آمنوا) بما أوحيناه وصدقوه (أنلهم)أى بأنالهم (قدم مسدف) أي سابقة ومنزلة رفيعة (عندربهم)وانما عبرعنها بها ذبها يحصل السق والوصول

فقدر على الاتبان بثلهذا القرآن واذاكان الامر كذلك كانحل القرآن على السحر كلامافي غاية الفساد فلهذا السبب ترائجوابه \* قُوله تعالى ( انر بكم الله الذي خلق السموات والارض في ستة أيام مم استوى على العرش يدير الامر مامن شفيع الامن بعدادنه ذلكم الله ربكم فاعبدوه أفلاتذكرون ) اعلمأنه تعالى لماحكى عن الكفارانهم تعجبوا مزالوحى والبعثسة والرسالة ثممانه تعالى أزال ذلك التعجب بآنه لايبعسد البتة فأن يبعث خالق الحلق اليهم رسولا يبشرهم على الاعسال الصالحة بالنواب وعلى الاعجال الباطلة الغاسدة بالعقاب كان هـندا الجواب انمايتم ويكمل باثبات أمرين (أحدهما) اثباتان لهذا العالم الهاقاهراقادرا نافذالحكم بالامروالنهى والتكليف (والثاني) اثبات الحنسر والسر والبعث والقيامة حتى يحصل الثواب والعقاب اللذان أخبرالانبياء عنحصولهما فلاجرم انه سبحانه ذكر فيهذا الموضع مايدل على تحقيق هذين المطلوبين (أماالاول) وهواثبات الالهية فيقوله تعالى ان رَبِكم الله الذي خلق السَّمُوات والارض ( وأماالشاني ) وهو اثبات المعاد والحسر والنشر فبقوله اليد مرجعكم جيعا وعدالله حقا فثبت انهذا البرتيب في غاية الحسن ونهاية الكمال وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) ودذكر نافي هذا الكتاب وفي الكتب العقلية أن الدليل الدال على وجود الصانع تعالى اماالامكان واماالحدوث وكلاهما امافي الذوات وامافي الصفات فيكون ججوع الطرق الدالة على وجود الصانع أربعة وهي امكان الذوات وامكان الصفات وحدوث الذوات وحدوب الصفات وهذه الاربعة معتبرة تارة في العالم العلوي وهوعالم السموات والكواكب وتارة في العسالم السفلي والاغلب من الدلائل المذكورة في الكتب الالهية التمسك بامكان الصفات وحدوثها تارة في أحوال العالم العلوي وتارة فيأحوال العالم السغلي والمذكورفي هذا الموضع هوالتمسك بامكان الاجرامالعلوية في مقاديرها وصفأتها وتُقريره من وجوء (الاول) ان اجرام الافلاك لاشك انها مركبة من الاجزاء التي لانتجرى ومتى كان الامر كذاك كانت لامحالة محتاجة الى الحالق والمقدر (أماسان المقام الاول) فهواناجرام الافلاك لاشت انها قاللة للقسمة الوهمية وقددللنا في الكتب العقليسة على انكل ماكان قابلا للقسمسة الوهميه فانه يكون في نفسه ميركما من الاجزاء والابعثاض ودللنا على الدالذي تقوله الغلاسفة من أن ألجسم قابل النُّقسمة ولكنه يكون في نعسه شيئًا واحدا كلام فاسدباطل فثبت بماذ كرنا الأجرام الافلاك مركبة منالاجزاء النىلاننج زىواذائدت هذاوجب افتقارها الىخالق ومقدر وذلك لانهالماتركبت فقدوقع بعض تلك الاجزاء في داخل ذلك الجرم و بعضها حصلت على سطعها والمالاجراء متساوية في الطبعوالماهية والحقيقة والفلاسفة أقروالنا بصحة هذه المقدمة حيث قالوا انها بسائط ويمتنع كونها مُركبَّةُ مَنْ أَجِزَاء مُخْتَلَّفَةُ الطّبائعِ واذَاثبَت هذا فنقول حصول بعضها في الداخل اللّه اللّه الرّفبَّة

كمايعبرعن النعمة باليدلانها تعطى بهاوقيل مقام صدق والوجه ان الوصول الى المقام انما يحصل بالقدر واضافتها الى الصدق للدلالة على تحققها وثباتها وللتنبيه على أن مدارنيل مانالوه من المراتب العلية هو صدقهم فأن التصديق لاينفك عن الصدق ( قال الكافرون ) هم المتعجبون وايرادهم ههنا بعنوان الكفر بمالاحاجة الى ذكر سببه وترك العاطف لجريانه مجرى البيان للجملة إلتي دخل تخليها همزة الانكار اولكونة استثنافا فامبنيا غلى السؤال كائه قيل ماذا صنعوا بعد التعجب هل بقوا على التردد والاستبعاد اوقط عوا فيه بشئ فقيل قال المكافرون على طريقة الناكيد ( ان هذا ) يعنون به ماأوسى الى رسول الله صلى الله عليه وسلم من القرأن الحكيم المنطوى على الانذار والتبشير ( لسحرمبين ) أى ظاهر وقرئ لساحر على أن الاشارة الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقرئ ماهذا ﴿ ٧٨٠ ﴾ الاسحر مبين وهذا اعتراف من حيث لا بشعرون

وحصول بعضها في الحارج أمر ممكن الحصول جأز النبوت بجوزأن ينقلب الظاهر الطناوالباطن ظاهراواذاكان الامركذلك وجب افتقار هذه الاجزاء حال تركيبها الىمدير وقاهر يخصص بعضها بالداخل و بعضهابالخارج فدل هذا على ان الافلاك مفتقرة في تركيبها وأشكالها وصفاتها الى مدبر قدير عليم حكيم (الوجمه الثاني) في الاستدلال بصفات الافلاك على وجود الاله القادر أن تقول حركات هذه الافلاك لها بداية ومتى كأن الامر كذلك افتقرت هدذه الافلاك في حركاتها الى محرك ومدبر قاهر ( أماالمقام الاول ) فالدايل على صحته ان الحركة عبارة عن التغير من حال الى حال وهذه الماهية تقتضي المسبوقية بالحالة المنتقل عنها والازل ينافى المسبوقية بالغير فكان الجمع بين الحركة و بين الازل محالا فثبت ان لحركات الافلاك أولا واذا ببت هذا وجب أنَّ يقال هذه الاجرام الفلكية كانت معدومة في الازل وانكانت موجودة لكنها كانت واففة وساكنة وماكانت محركة وعلى التقديرين فلحركاتها أول وبداية ( وأماالمقام الثاني ) وهوانه لما كأن الامر كذلك وجب افتقارها الى مدير قاهر فالدليل عليه أن ابتداء هذه الأجرام بالحركة في ذلك الوقت المعين دون ماقبله ودون مابعده لأبدوأن بكون المخصيص مخصص وترجيح مرجح وذلك المرجع يمتنع أن يكون موجبا بألذات والالحصلت تلك الحركة قبل ذلك الوقت لاجل ان موجب تلك الحركة كان حاصلا قبل ذلك الوقت ولما بطل هذا ثبت انذلك المرجم قادر مختار وهو المطلوب ( الوجه الثالث) فى الاستدلال بصفات الافلالء على وجودالآله المختار وهوان أجزاء الغلك حاصلة فيه لافي الغلك الآخر وأجزاء الفلك الاخر حاصلة فيه لافي الغلك الاول فاختصاصكل واحدمنها بتلك الاجزاء أمرىمكن ولابدله منمرجيم ويعود التقرير ألاول فيهفهذا تقر رهدنا الدليل الذي ذكره الله تعالى في هذه الآمة وفي الامة سؤالات (السؤال الاول ) انكلةالذيكلة وضعت الاشارة الىشيُّ مغردعندمجا ولة تعريفه بقضية معلومة كااذاقيل لكمن زيد فتقول الذي أبوه منطلق فهذا التعريف انما يحسن لوكان كون أيه منطلقا أمرا معلوما عند السامع فههنا لماقال انربكم اللهالذي خلق السموات والارض في ستة أبام فهذا انما يحسن اوكان كونه سيحانه وتعالى خالقا للسموات والارض في ستدأياً مأمرا معلوما عندالسامع والعرب ماكانوا عالمين بذلك فكيف يحسن هذا التعريف وجوابه أن يقال هذا الكلام مشهور عنداليهودوالنصاري لانه مذكور فيأول مازعون انه هوالتوراة ولماكان ذلك مشهورا عندهم والعرب كانوا يخالطونهم فالظاهرانهم أيضاسمه وممنهم فلهذاالسبب حسن هذاالتعريف (السوال آلثاني ) ماالفائدة في بيانُ الايام التي خلقهاالله فيها والجواب انه تعالى قادر على خلق جبع المسالم فيأقل من لمح البصر والدليل عليه ان العالم مركب من الاجزاء التي لاتتجزى والجزء الذى لايتجرى لايكن ايجاده الادفعة لانالوفرضنا أن ايجاده انما يحسل

النماعا الموه خارجعن طوق البشر الزلمن جناب خلاق القوى والقدر ولكنهم سموه ماقالواتماديا فيالعناد كإهود مدن المكابر اللجوج ودأب المفعم المجبوج (ان ریکسم) کلام مستأنف سيق لاظهار بطلان تعجبهم المذكور وما ينواعليه من المقالة الباطلة غب الاشارة اليه بالانكاروالتعجيب وحقق فيسه حقيسة ماتعيبوا منسدوصمة ماأنكروه بالتنبيهالاجمالي على بعض مايدل عليها منشؤنالخلقوالتقدير وأحسوال التكوين والتدبير ويرشدهم الى معرفتهـــا يأدنى تذكير لاعترا فهم به م غيرنكير لقوله تعالى قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون الله قل أفلا تتقون وقوله تعالى قلمن يرزقكم من السماء والارض الىقولە تعمالى ومن

يدرالأمر فسيقولون الله أى ان ربكم ومالك أمركم الدى تنعجبون من أن يرسل اليكم رجلامنكم ﴿ فَي ﴾ بالانذار والتبشير وتعسدون ما أوحى اليسه من الكتساب الحكيم سحرا هو ( الله الذى خلق السموات والارض ) ومافيهما من أصول الكاثنات ( في ستة أيام ) أى في ستة أوقات أوفي مقدار سنة أيام معهودة فان نفس اليوم الذى هوعبارة عن زمان كون الشمس فوق

الارض بمالا يتصور تحققه حين لأأرض ولاسماءوفي خلقمع لهاالمترجامقدرة التامة على ابداعها ذفعة دليل علم الاختيار واعتبار للنظاروحث لهم كالتأيي في الاحوال والاطوار وأما تخصيص ذلك بالمدد المعين فأمر قداستائر بعلم مايستدعيه علام الغيوب جلت قدرته ودقت حكمته وايثار صيغة الجميق السموات لماهو المشهورمن الايذان بأنهاأ جرام مختلفة الطباع متباينة الآثار والاحكام (ثم ﴿ ٧٨١ ﴾ استوى كالعرش) العرش هوالجسم المحبط بسائر الاجسام سمى به

لارتفاعه أوللتشييسه بسر يوالمات فان الاواحن والتدابرمنه تنزلوقيل هوالملك ومعنى استوأئه سمحانه عليه استبلاؤه عليه أواستواء أمره وعز أصحاساأن الاسواء عل العرش صفةله سمحانه يلاكيف والمعني أنه سحانه استوى علم العرش على الوجد الذي عناهمنزهاعن التمكن والاستقراروهذابيان اللالة ملكه وسلطانه بعد يان عظمة شانه وسعة قدرته عامر من خلق هاتيك الاجرام العظام ( مدرالامر) التدبير النظري أدبار الامور وعواقبها لتقع على الوجمه المحمود والمراد ههنا التقدير على الوجه الاتم الاكمل والمراد بالامر أمر ملكوت السموات والارض والعرش وغيرذلكمن الجزئات احادثة شئا فشيئاعلي أطوارشتي

فى زمان فذلك الزمان منقسم لامحالة من انات متعاقبة فهل حصل شيء من ذلك الايجاد في الآن الاول أولم يحصل فان لم يحصل منه سي في الآن الاول فهو خارج عن مدة الايجادوان حصلٌ في ذلك الآنُّ ابجاد شي وحصل في الآن الثاني ايجاد شي آخر فهماانكانا جرأين منذلك الجزءالذي لايتجزى فعينتذيكون الجزء الذي لايتجزي متجرئا وهومحال وانكان شئاآخر فعينتذ مكون اجادالجر الذي لايتجري لاعكن الافيآن واحددفعة واحدة وكذا القول فيايجاد جميع الاجزاء فثبتانه تعالى قادرعلي ايجاد جبع العالم دفعة واحدة ولاشك أيضاانه تعالى قادرعلي ايجاده وتكوينه على التدريج واذآ ببت هذافتةول ههنا مذهبان (الاول) فولأُصحابنا وهوانه يحسن منه كلما أراد ولابعلل شيء من أفعاله نشيء من الحكمة والمصالح وعلى هذاا اقول يسقطقول من تقول لمخلق العالم في ستة أمام وماخلقه في لحظة واحدة لانانقول كل شي مستعد ولاعلة لصنعه فْلايعللشي من أحكَّامه ولاشي من أدعاله بعله فسقطهذا السؤال (الثاني) قول المعتراة وهوانهم بقواون مجبأن تكون أفعاله تعالى مشتله على المصلحة والحكمة فعند هذا قال القاضي لا يبعد أن يكون خلق الله تعالى السموات والارض في هذه المدة الخصوصة أدخل فى الاعتبار في حتى بعض المكلفين ثم قال القاضي فان قيل فن المعتبر وماوجه الاعتدار تمأجاب وقال أماالمتبر فهوانه لاندمن مكلف أوغيره كلف من الحيوان خلقه الله تعالى قبل خلقه للسموات والارضين أومعهما والالكان خلقهما عبثا فان قيل فهلاجازأن يخلقهما لاجل حيوان يخلقه من بعدقلناانه تعالى لايخاف الفوت فلايجوز أن يقدم خلق مالاينفع به أحد لاجل حيوان سيحدب بعد ذلك وانما يصبح مناذلك في مقدمات الامور لانانحشي الفون و نخاف العجز والقصور قال واذا نبت هذا فقد صح ماروى في الخبرأن خلق الملائكة كانسابقاعي خلق السموات والارض فانقبل أوئك الملائكة لابدلهم من مكان فقيل خلق السموات والارض لامكان فكيف عكن وجودهم بلامكان قلناالذي يقدرعلى تسكين الع شوالسموات والارض في أمكنتها كيف يعجزعن تسكين أولئك الملائكة فيأحبازها بقدرته وحكمته وأماوجه الاعتبار فىذلك فهوانه لماحصل هناك معتبرلم يمتنع أن يكون اعتباره بمايساهده حالابعد حال أقوى والدليل عليه ان ما يحدت على هذا الوجد فانه يدل على انه صادر من فاعل حكيم وأماالمخلوق دفعةواحدة فانهلامدل على ذلك (والسؤال الثالث) فهل هذه الامام كأثمام الدنيا أوكاروى عن ابن عباس أنه قال انهاستة أيام من أيام الآخرة كل يوم منها ألفُ سنةمماتعدون (والجواب) قال القاضي الظاهرفي ذلك أمه تعريف لعباده مدة حلقه لهما ولايجوز أن يكون ذلك تعريفا الا والمدة هذه الابام المعلومة ولقائل أن يقول لماوقع النعريف بالامام المذكورة في النوراة والأنجيلُ وكان المذكور هنساك أيام الآخرة لاأيام الدنيالم يكن ذلك قادما في صحة أنتعر بف (السؤال الرابع) هذه الايام وأنحاء لاتكاد تحصى

من المناسبات والمباينات في الذوات والصف ات والازمنة والاوقات أي يقدرماذكر من أمر الكائنات الذي ما تعجبوا منه منأمر البعث والوحي فردمن جلته وشعبةمن دوحته ويهيئ أسباب كل منها حدوثا ويقاء في أوقاتها المعينة ويرتب مصالحها على الوجه الفائق والنمط اللاثق حسبما تقتضيه الحكمة وتستدعيه المصلحة والجلة في محل

النصب على أنها حال من ضميراستوى وقد جوزكونها خبرا ثانيالان أومستانفة لا محل لهامن الاعراب مبنية على سؤال نشأ من ذكر الاستواء على العرش المنبئ عن اجراء أحكام الملك وعلى كل حال فايشار صيغة المضارع للدلالة على تجدد التدبيرواستراره وقوله عزوجل (مامن شفيع) بيان لاستبداده سبحانه في التقديروالتدبيرون في للشفاعة على أبلغ الوجوه فان نفي جهم أفراد الشفيع عن الاستغراقية يستلزم في الشفاعة على ﴿ ٧٨٧ ﴾ أتم الوجوه كما في قوله تعالى لاعامم اليوم

انماتتقدر بحسب طلوع الشمس وغرو بهاوهذا المني مفقودقبل خلقها فكيف يعقل هذا النعريف (والجواب) التعريف يحصل بما أنه اووقع حدوث السموات والارض في مدة اوحصل هناك أفلاك دائرة وشمس وقر لكانت تلك المدة مساوية لستة أمام ولقائلان يقول فهذا يقتضى حصول مدةقبل خلق العالم يحصل فيها حدوث العالم وذلك يوجب قدم المدة وجوابه انتلك المدة غير موجودة يل هي مفروضة موهومة والدليل عليه ان تلك المدة المعينة حادثة وحدوثها لايحتاج الى مدة أخرى والالزم اثبات أزمنة لانهاية لها وذلك محال فكل مايقولونه في حدوث المدة فنحن نقوله في حدوث العالم ( السُّوال الخامس ) اناليوم قُديُّراديه اليوم مع ليلته وقديرَّاديه النهار وحده فالمراد بهــــذه الآية أيهما ( والجواب ) الغالب في اللغـــة أنه يراد باليوم اليوم بليلته (المسئلة الثانية) أماقوله تم استوى على العرش ففيه مباحث (الاول) ان هذا بوهم كونه تعالىمستقراعلي العرش والكلام المستقصي فيهمذكور فيأول سورةطه ولكنانكتني ههنابسارة وجيزة فنقول هذه الآية لا يمكن حلها على ظاهرها ويدل عليه وجوه (الاول) ان الاستواء على العرش معناه كونه معتمدا عليه مستقرا عليه بحيث اولاالعرش لسقط ونزل كاأنااذا قلنان فلانا مستوعلي سريره فانه يفهم مندهذا المعني الاان انبات هذا المعنى يقتضي كونه محتاجا الى العرش وآنه لولا العرش لسقط ونزل وذلك بمحال لان المسلمين أطبقوا على ان الله تعالى هو الممسك للعرش والحافظله ولايقول أحـــد ان العرش هوالمسكنلة تعالى والحافظله (والثاني) ان قوله ثم استوى على العرش يدل على انه قبل ذلك ماكان مستوياعليه وذلك يدل على انه تعالى يتغير مرحال الى حال وكل من كان متغيرًا كان \* دثا وذلك بالاتفاق باطل ( الثالث ) انه لما حدث الاستواء في هذا الوقت فهذا يقتضي انه تعالى كان قبل هداالوقت مضطر بالمحركاوكل ذلك من صفات المحدثات (الرابع)ان ظاهر الآية بدل على انه تعالى انما استوى على العرش بعدأن خلق السموات وآلارض لاركله نم تقتضى التراخى وذلك يدل على انه تعالى كأن قبل خلق العرش غدًا عن العرش فاذًا خلق العرش امتنع أن تنقلب حقيقته وذاته من الاستغناء الى الحاجة فوجب أن يبقى بعدخلق العرش غنياعن العرش ومن كأن كذلك امتنع أن يكون مستقراعلي العرش فثبت بهذه الوجوه انهذه الآية لايكن حلها على ظاهرها بالاتفاق واذا كَان كذلك امتاع الاستدلال بها في اثبات المكان والجهةلله تعالى (المسئلة الثالثة) اتفق المسلون على أن فوق السموات جسما عظيما هوالعرش اذا تبت هذا فنقول العرش المذكورفي هذه الآية هل المراد منه ذلك العرش أوغيره فيه قولان (القول الاول) وهوالذي اختاره أيومسلم الاصفهاني انه لس المراد منه ذلك بل المرادمن قوله ثم استوى على العرش اله لماخلق السموات والارض سطعها ورفع سمكها فانكل بناءفانه يسمى عرشاو بانيه يسمى عارشا قال تعالى ومن الشجر وممايعر شون أى

من أمرالله وهذابعد قوله تعالى يديرالامر جار مجرى قوله تعالى وهو بجيرولا بجارعليه عقيب قوله تعالى قل من بده ملكوت كل شيءً وقوله تعالى (الامن يعد اذنه)استثناءمقرغمن أعم الاوقات أي مامن شفيع يشفع لاحد في وقتمن الاوقات الابعد اذنه المبنى على الحكمة الباهر ، وذلك عند كون السغيع من المصطغين الاخيار والمشفوعله من بليق بالشفاعة كقوله لإ تعالى يوم يقوم الروح والملائكة صغما لالتكلمون الامن أذناه الرحمن وقال صوايا وفيد من الدلالة على عظمة جلاله سعانه مالايخني (ذلكم)اشاره الى المعلوم يتلك العظمة في أىذلكم العظيم الشأن المنعوت بمسا ذكر من نعوت الكمال التي علمها مدورا ستحقاق الالوهية (الله)وقُوله تعالى (ربكم)

بيان له أو بدل منه أوخبر ثمان لاسم الاشارة وهذا بعد بيان أن ربهم الله الذي خلق السموات ﴿ يبنون ﴾ والارض الح زيادة التقرير والمبالغة في التذكير ولتغريع الامربالعبادة عليه بقوله تعالى (فاعبدوه) أي وحدوه من غير أن تشركوا به شيئًا من ملك أونبي فضلا عن جهاد لايبصر ولايسمع ولايضر ولاينفع وآمنوا بما أنزله اليكم

(أفلاتذكرون) أى أتعلون أن الامر كافصل فلائتذكرون ذلك حتى تقفوا على فساذ ما أنتم عليد فترتدّعوا عنه (اليه) لا الى أحدسواه استقلالا أواشتراكا (مرجعكم) أى بالبعث كايني عنه قوله تعالى (جيعا) فانه حال من الضمير المجرورلكونه فاعلا فى المعنى أى اليه رجوعكم مجتمعين والجملة كالتعليل لوجوب العبادة (وعدالله) مصدر مؤكد لنفسه لان قوله عزوجل اليه مرجعكم وعدمنه في ٧٨٣ كل سبحانه بالبعث أولف على مقدر أى وعدالله وأياما كان فهودليل

علمأن المراد بالمرجع هو الرجوع بالبعث لانما بالموت بمعزل من الوعد كاأنه بمعزل من الاجتماع وفرئ بصيغة الفعل (حقا) مصدرآخرمؤكد لمادل عليه الاول(انه يبدأ الحلق) وقرئ يبدئ (تم يعيده) وهو استئناف علل به وجوب المرجع اليه سيحسانه وتعالى فان غاية البدء والاعادة هوجراء المكلفين بأعالهم حسنة أوسيئة وقرئ بالفتح أىلانه و یجوز کونه منصو با عانصب وعدالله أي وعدالله وعدابدءالخلق ثم اعادته ومرفوعاً بما نصبحقاأى حقحقا يدءالخلق الح (ليجري الذين آمنــوا وعملوا الصالحات القسط)أي بالعدل وهوحال من فاعل بجزى أىملتسامالعدل أو منعلق بهجري أي ليجزيهم بقسطه ويوفهم أجو رهم وانما أجل ذلك ايدانا يأنه لايني بهالحصرأو بقسطهم وعدلهم عنداعاتهم

يبنون وقال في صغة القرية فهي خاوية على عروشها والمرادان تلك القرية خلت منهم مع سلامة بنائها وقبام سقوفها وقال وكانعرشه على الماء اى بناؤه وانداذ كرالله تعالى ذلك لانه أعجب في القدرة فالباني بني البناء مشاعدا عن الماء على الارض الصلبة نثلا بنهدم واللةتعسالي بني السموات والارص على الماء ليعرف العقلاء قدرته وكحسك حال جلالته والاستواء على العرش هوالاستعلاء عليه بالقهر والدليل عليه قوله تعالى وجعل لكيرمن الفلك والانعام ماتركبون لتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم اذا استويتم عليه قال أبو مسلم فثبت ان اللفظ محتمل هذا الذي ذكرناه فنقول وجب حل اللفظ عليه ولا يجوز حله على العرش الذي في السّماء والدليل عليه هوان الاستدلال على وجود الصانع تعالى يجب أن يحصل سيء معلوم مشاهد والعرش الذي في السماء ليس كدّلك وأما اجرام السموات والارضين فهى مشاهدة محسوسة فكان الاستدلال بأحوالها على وجود الصانع الحكيم جائزا صوابا حسنا ثمقال وممايو كدذلك انقوله تعالى خلق السموات والارض في سَنَّهُ أَيام اشارة آلى تخليق ذواتها وقوله ثم استوى على العرش يكون اشارة الى تسطيحها وتشكيلها بالاسكال الموافقة لمصالحها وعلى هذا الوجه تصيرهذه الآية موافقةلقوله سبحانه وتعالى أأنتم أشدخلقا أمالسماء بناها رفع سمكهافسواهافذكر أولا انه بناها تمذكر ثمانيا انهرفع سمكها فسواها وكذلك ههنآ ذكر بقوله خلق السموات والارض أنه خلق ذواتها ثمذكر بقوله ثماستوى على العرش انهقصد الي تعريشها وتسطيحها وتشكيلها بالاشكال الموافقة ألها ( والقول الثاني ) وهو القول المشهور لجمهورالمفسرين ان المرادمن العرش المذكور في هذه الاسية الجسم العظيم الدى في السماء وهوً لاء قالوا انقوله تعالى تماستوى على العرش لايمكن أن يكون معناه انه تعالى خلق العرش بعدخلق السموات والارضين بدليل انه تعالى قال فيآية أخرى وكان عرشدعلي الماء وذلك يدل على أن تكوين العرش سابق على تخليق السموات والارضين بل يجب تفسيرهذه آلاكية بوجوه أخر وهوأن يكون المرآد نم يدبرالامر وهومستو على العرش ( والقول النالث) ان المراد من العرش الملك يقال فلان ولى عرشه أي ملكه فقوله ثم استوى على العرش المراد انه تعالى لمآخلق السموات والارض واستدارت الافلاك والكواكب وجعل بسبب دورانها الغصول الاربعة والاحوال المختلفة مزالمعسادن والنبسات والحيوانات فنيهذا الوقت قدحصل وجود هذه المخلوقات والكائنات والحاصل ان العرش عبارة عن الملكوملك الله تعالى عبارة عروجود مخلوقاته ووجود مخلوقاته انماحصل بعد تخليق السموات والارض لاجرم صحادخال حرف تمالذي يفيد التراخي على الاستواء على العرش والله أعلم بمراده ( المسئلة الرابعة ) أماقوله يدبرالامر معناه انه يقضى ويقدر على حسب مقتضي الحكمة ويفعل مايفعله المصيب فيأفعاله الناظر في أدبار الأمور وعواقبها كي لايدخل في الوجود مالاينبغي والمراد من الامر

 الاسناد بجعل الجملة الظرفية خبراللوصول لتقو يةالحكم والجمع بينصيغتي الماضي والمستقبل للدلالة على مواظبتهم على الكُفر وتغييرالنظم الكريم للايذان بحمال استحقاقهم للعقاب ﴿ ٧٨٤ ﴾ وأن التعذيب بمعزل عن الانتظام

في سلك العلة الفائية السان بعني يدبر أحوال الخلق وأحوال ملكوت السموات والارض فان قبل ماموفع هذه الجله قلناقددل بكونه خالقاللسموات والارض في سنة أيام و بكونه مستويا على العرش على نهاية العطمة وغاية الجلالة تم أتبعها بهذه الجلة ليدل على إنه لا يحدث في العالم العلوي ولافي العالم السفلي أمر من الامور ولاحادث من الحوادث الا بتقديره وتدبيره وقضائه وحكمه فيصير ذلك دليلاعلى نهاية القدرة والحكمة والعلم والاحاطة والندبير وانهسجانه مبدع جيع المكنات والبه تذهبي الحاجات وأماقوله تعالىمامن شفيع الامن بعداذنه ففيه قولان ( الاول ) وهوالمشهور ان المراد مندان تدبيره للاشياء وصنعه لها لايكون بشفاعة شفيع وتدبيرمدبر ولايستجرئ أحد أن ينسفع اليه فيسئ الابعدادته لانه تعالى أعلى وضع الحكمة والصواب فلا يجوزاهم أن يسألوه مالا يعلون انهصواب وصلاح فان قللكيف يليقذ كرالشفيع بصفة مبدئية الخلق وانما يليق ذكره بأحوال القيامة والجواب منوجوه ( الاول ) ماذكره الزجاج وهو ان الكفار الذينكانو امخاطبين بهذه الآية كأنوا يقولون ان الاصنام سفعاو نا عندالله فالمرادمند الردعليم فيهذا القول وهوكقوله تعالى يوم يقوم الروح والملائكة صفا لايتكلمون الامرأذناه الرحن ( والوجه الثاني ) وهو يمكن أن يقال انه تعسالي لمابين كونه الها للعالم مستقلا بالتصرف فبه من غيرشر يك ولامنازع بين أمر المبدا بقوله يدبرالامر و بين حال المعاد بقوله مام شفيع الامن بعدادته ( والوجم الثالث) يمكن أيضاأن يقالُ انهتمالي وضع تدىبرالامور فيأول خلق العالم علىأحسن الوجوه وأقر بها منرعاية المصالح مع أنه ماكان هناك شفيع يشفع في طلب تحصيل المصالح فدل هذاعلى اناله العالم ناظر لعباده محسن اليهم مريد المخبر والرأفة بهم ولاحاجة في كونه سبحانه كذلك الى حضور شفيع يشفع فيه ( والقول الثاني ) في تفسير هذا الشفيع ماذكره أبومسلم الاصفهاني فقال السفيع ههنا هوالناني وهو مأخوذ من الشفع الذي يخالف الوتركم يقال الزوج والفرد فعنى الاسية خلق السموات والارض وحده ولاحى معه ولاسريك بمينه ثمخلق الملائكة والجروالبسروهو المرادمن قوله الامزبعد اذنه أي لميحدث احدولم يدخل في الوجود الامن بعد أنقال له كن حتى كان وحصل واعلم أنه تعالى لمارين هذه الدلائل وشرحهذه الاحوال خممها بعدذلك بقوله ذا كم اللهر بكم فاعبدوه مبينا بذلك ان العبادة لاتصلح الاله ومنبها على أنه سيحانه هوالمستعق لجيع العبادات لاجل انههوالمنع بجميع النعم التىذكرها ووصفها ثمقال بعده أفلاتذ كرون دالا يذلك على وجوب التفكر في تلك الدلائل القاهرة الياهرة وذلك بدل على أن النفكر في مخلوقات الله تعالى والاستدلال مها على جلالته وعزته وعظمته أعلى المراتب وأكمل الدرجات \* قوله تعالى ( اليه مرجعكم جيما وعداقه حقا انه يبدأ الخلق مم يعيده ليجزى الذين آمنوا وعلوا الصالحات بالقسط والذين كغروا لهم شراب منحيم وعذاب أليم بماكانوا

المخلق بدأواعادة وانما محيق ذلك بالكفرة على موجب سوءاختارهم وأماالمقصود الاصلي من ذلك فهو الاثابة (هوالذيجعلا<sup>لشم</sup>س صنياء) تنبيه على الاستدلال على وجوده تعالى ووحدته وعلموقدرته وحكمتم بآثارصنعه فيالنيرين بعدالتنبيه على الاستدلال بمامر من ابداع السموات والارض والاستواء على العرش وغيرذلك و بيان ليمض أفراد التديرالذي أشيراليد اشارة اجالية وارشاد الىأنه حيث دبرت أمورهم المتعلقة عماشهم هذا التدييرالبديع فلأن يدبرمصالحهم المتعلقة بالمعاد بارسال الرسول وانزال الكتاب وتبيين طرائق الهدى وتعيين مهاوي الردي أولى واحرىوالجعلانجعل معنى الانشاء والابداع فضياء حال من مفعوله أىخلقهاحال كونها ذاتضياء علىحذف المضاف أوضبا محضا

للبالغةوانجعل بمعنى التصييرفه ومفعوله النانى أى جعلها ضياء على أحدالوجهين المذكورين ﴿ يكفرون ﴾ لكن لابعدأن كأنت خالية عن تلك الجالة بل أبدعها كذلك كافى قولهم ضيق فم الركبة ووسع أسفلها والضياع مصدر كتيام أوجع صنوء كسياط وسوط و ياؤه منقلبة من الواو لانكسار ما قبلها وقرى منشاء بهرتين ينهما ألف بتقديم اللام على الدين (والقمر نورا) الكلام فيه كالكلام في الشمس والضياء أقوى من النور وقبل ما بالذات صنوء وما بالعرض نور ففيه اشعار بأن نوره مستفاد من الشمس (وقدره) أى قدر له وهيا (منازل) أوقدر مسيره في منازل أوقدره ذامنازل على تضمين التقدير معنى التصيرو تخصيص ﴿ ٧٨٥﴾ القمر بهذا التقدير السرعة سيره ومعاينة منازله وتعلق أحكام

الشريعة بهوكونه عدة فى تواريخ ا لعسرب وقدجعل الضميرلكل منهما وهي تمانية وعشرون منزلاينزل القمركل ليلة في واحد منهالا يتخطاه ولايتقاصر عنه على تقدير مستولا يتفاوت بسيرفيها من ليلة المستهل الى الثامنة والعشرين فاذاكان في آخر منازله دق واستقوس ثم يستسر ليلتين أوليله اذانقص الشهر ويكون مقام الشمس في كل منزلة منها ثلاثةعشر بوما وهذهالمنازل هي مواقع النجوم التي نسبت اليها العرب الانواء المستمطرة وهىالشرطان والبطين والترباالدران المقعة الهنعة الذراع النثرة الطرف الجبهةالزبرة الصرفة العواء السماك الغفر الزباني الاكليل القلب الشولة النعائم البلدة سعدالذا بحسد للمحدالسعوديسعد الآخبية فرغ الدلو

يكفرون) اعلم انه سيحانه وتعالى لماذكرالدلائل الدالة على اثبات المبدأ أردفه يما يدل عَلِي صَعَمَ القَوْلُ بِالمَادِ وَفِيهِ مَسَائِلُ (المُسْلَةُ الأولى) في بِيآنَ انَانَكَارُ الحَشرُ والنَّسر ليس من العلوم البديمية و بدل عليه وجوه ( الاول ) أن العقلاء اختلفوا في وقوعه وعدم وقوعه وقال بامكانه عالم من الناس وهم جهور أرباب الملل والاديان ومأكان معلوم الامتناع بالبديمة امتنع وقوع الاختلاف فيه (الثاني) أنا اذارجعنا الى عقولنا السليمذوع مننا علما انالواحد ضعف الاثنين وعرضنا عديها أيضا هذه العضية لم نجد هذه القضية فَي قوة الامتناع مثل القضية الاولى (الثالث) أنا اماأن نقول بنبوت النفس الناطقة أولانقول به فان فلنابه فقد زال الاشكال بالكلية فأنه كما لايمتنع تعلق هذه النفس بالبدن في المرة الاولى لم يمتنع تعلقها بالبدن مرة أخرى والأنكرنا القول مالنفس فالاحتمال أدضا قائم لانه لاسعد أن نقال انه سحانه رك تلك الاجزاء المفرقة تُركيباً ثانيا و يخلقُ الانسانُ الاولَ مرة أُخْرى (والرَّابع) أنه سبحانه ذكراً مثلة كثيرة دالة على امكان الحشر والنشر ونحن نجمعها همنا (وألثال الاول) انا نرى الارض خاشعة وقت الخريف ونرى اليبس مستوليا عليها بسبب شدة الحرفي الصيف م انه تعالى ينزل المطر عليها وقت الستاء رالربيع فتصير بعد ذلك متحلية بالازهار العجيبة والانوار الغريبة كإقال تعالى الله الذي يرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه الى بلد ميت فأحيينا به الارض بعد موتها كـذلك النشور ( وثانيها ) قوله تعالى ومن آياته انك ترى الارض خاشعة فأذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت الى قوله ذلك بأن الله هوالحق واله يحى الموتى (وثالثها) قوله تعالى ألم تر ان الله أنزل من السماء ما فسلكه ينابيع في الارض تم يخرج به زرعا مختلفا ألوانه ثم يميم فتراه مصفرا ثم يجعله حطاماان في ذلك الدكرى لاولى الالباب والمرادكونه منبيا علم أمر المداد (ورابعها) قوله ثم أماته فأقبره ثم اذاشاء أشره كلالما يقص مأأمره فلينظر الانسان الى طعامه وقال عليه السلام اذا رأيتم الربيع فاكتروا ذكر النشور ولم تحصل المنساجة بين الربيع وبين النشور الأ من الوجه آلذي ذكرناه (المثال الثاني) ما يجسده كل واحد منا من نفسه من الزيادة والنمو بسبب السمن ومن النقصان والذيول بسبب الهزال ثمانه قديعود الىحالته الاولى بآلسمن واذا ثبت هذا فنقول ماجاز تكون بعضه لم يتنع أيضا تكونكله ولما ثبت ذلك ظهر ان الاعادة غير ممتنعسة واليه الاشارة بقوله تعسآلي وننشكم فيما لاتعلون يعني انه سيحانه لماكان قادرا على انشاء ذواتكم أولائم على انشاء أجزائكم حالحياتكم ثانيا شيئافشيئامن غيرأن تكونوا عالمين بوقت حدوثه وبوقت نقصانه فوجب القطع أيضا بأنه لايمتنع عليه سبحانه اعادتكم بعد البلي في القبور لحشير يوم القيامة (المثال الثالث) انه تعالى آما كان قادرا على أن يخلقنا ابتداء من غير مثال سبق فلا نبكون قادرا على ا يجادنا مرة أخرى مع سبق الايجاد الاولكان أولى وهذا الكلام قرر وتعالى في آيات

و ٩٩ كه ع المقدم فرغ الدلوالمؤخر الرشا وهو بطن الحوت (التعلوا) اما بتعاقب الايل والنهار المنوطين بطلوع الشمس وغرو بها أو باعتبار نزول كل منهما في تلك المنازل (عدد السنين) التي يتعلق بها غرض على الاقامة مصالحكم الدينية والدنبوية (والحساب) أى حساب الاوقات من الاشهر والايام والليالي وغير ذلك ممانيط به شي من المصالح المذكورة وتجصيص العيد بالسنين والجساب بالاوقات لما أنه لم يعتب في السنين المعدودة

معنى مغايرلمراتب الاعداد كااعتبر في الاوقات المحسوبة وتحقيقه أن الحساب احصاء ماله كية انفصالية يتكرير أمثاله من حيث يتحصل بطائفة معينة منها حدمعين له اسم خاص وحكم مستقل كالسنة المتحصلة من أني عشر شمر اقد تحصل كل من ذلك من ذ من غير اعتبار أن يتحصل بذلك شي كذلك ولمالم يعتبر ﴿ ٧٨٦ ﴾ في السنين المعدودة تحصل حد معين أنه اسم

خاص غيراً سامى مراتب إلى كثيرة منها في هذه الآية وهو قوله انه ببدأ الخلق ثم يعيده (وثانيها) قوله تعالى في سورة يس قل يحييها الذي أنشأها اول مرة (وثالثها) قوله والمدعماتم النشاة الاولى فلولا تذكرون ( ورابعها) قوله تعالى أفعيننا بالخلق الأول بلهم في أيس من خلق جديد (وخامسها) قوله تعالى أيحسب الانسان أن يترك سدى ألم لك نطفة من مني عني الى قوله أليس ذلك بقادرعلى أن يحيى الموتى (وسادسها) قوله تعالى ياأيها لناس ان كنتم في ريب من البعث فاناخلقناكم من تراب الى قوله ذلك بأن الله هو الحق وانه يحيى الموتى وانه على كُلُّ شيُّ قدير وانالسَّاعة آتية لاريب فيهاوانالله يبعث من في القبور فاستنسهد تعالى في هذه الآية على صحة الحشر بامور (الأول) انه استدل بالخلق الاول على امكان الخلق النابي وهو قوله ان كنتم في ريب من البعث فانا خلقنا كم من ترابكا أنه تعالى يقول لما حصل الخلق الاول مانتقال هذه الاجسام من أحوال الى أحوال أخرى فإلا يجوز أن محصل الخلق الثابي بعد تغيرات كشرة واختلافات متعاقبة (والثاني) انه تعالى شبهها بَاحِياءُ ٱلارضُ الميتة (والثالث) انه تَعالى هو الحق وانما يكون كذلك لوكان كامل القدرة نام العلم والحكمة فهذه هي الوجوه المستنبطة منهذه الآية على امكان صحة الحشر والنشر (والآمة السابعة) في هذا الباب قوله تعالى قل كونوا حجارة أوحد مدا أوخلقا ممايكبر في صدوركم فسيقولون من يعيد ناقل الذي فطركم أول مرة (المثال الرابع) انه تعالى لما قدر على تخليق ماهو أعظم من أبدان الناس فكيف يقال انه لايقدرعلى اعادتها فانمن كان الفعل الاصعب عليه سهلا فلأن يكون الفعل السهل الحقير عليه سهلاكان أولى وهذا المعنى مذكور في آيات كشرة (منها) قوله تعالى أوليس الذي خلق السموات والارض تقادر على أن نخلق مثلهم (وثانيها) قوله أولم بروا أنالله الذي خلق السموات والارض ولم بعي بخلقهن بقادر على أن يحبى الموتى (وثااثها) قوله أأنتم أشد خلقا أم السماء بناها (المثال الخامس) الاستدلال بحصول اليقظة بعد النوم على جواز الحشر والنشر فانالنوم أخوالموت واليقظة شبيهة بالحياة بعد الموت قال تعالى وهو الذي يتوفاكم بالليل و بعلم ماجرحتم بالنهار ثم ذكر عقيبه أمر الموت والبعث فقال وهوالقاهر فوق عباده ويرسل عليكم حفظه حتى إذاجاء أحدكم الموت توفته رسلناوهم لايفرطون م ردوا الى الله مولاهم الحق وقال في آية أخرى الله يتوفى الانفس حين موتها والتي لم عت في منامها الى قوله ان في ذلك لآبات لقوم يتفكرون والمرادمنه الاستدلال بحصول هذه الاحوال على صحة البعث والحشر والنشر (المثال السادس) ان الاحماء يعد الموت لايستنكر الامن حيث انه يحصل الضد بعد حصول الضد الاانذلك غيرمستنكر في قدرة الله تعالى لانه لماجاز حصول الموت عقيب الحياة فكيف يستبعد حصول الحياة مرة أخرى بعدالموت فانحكم الضدين واحد قال تعالى مقررا لهذا المعنى بحن قدرنا بينكم الموت ومأمحن بمسبوقين وأيضا بجدالنار معحرها

الاعدادوحكممستقل أمنيف الها العدد وتحصل مراتب الاعداد من العشرات والمسات لم والالوف اعتباري لايجــدى في تحصل المعدود تفعا وحثث اعتدفي الاوقات المحسوبة تحصل ما ذكر من المراتب التي لها أسام خاصة وأحكام مستقلة علق بهاالحساب المنبئ عن ذلك والمنة من حت تحققها في نفسها ممايتعلق به الحسساب وانماالذى يتعلق يهالعد طائفة منها وتعلقدني ضمن ذلك بكل واحدة من تلك الطائفة لس من الحيثية الملذكورة أعنى حبثية تحصلها من عدة أشهر قد تحصل كلواحدمنهامنعدة أيام قدحصل كل منها بطائفة من الساعات فان ذلك وظيفة الحساب يلمن حيث انهافرد من تلك الطائفة المعدودة منغران يعتبر معها

شئ غيرذلك وتقديم العددعلي الحساب مع أن الترتيب بين متعلقيهما وجودا وعلماعلي العكس لان العلم ﴿ ويبسها ﴾ المتعلق بعدد السنين هم اجمالي بماتعلق به الحساب تفصيلاوان لم تتحد الجهة أولان العدد من حبث انه لم بعتبر فيه تحصل أمر آخر حسبما حقق آنفا نازل من الحساب الذي اعتبر فيه ذلك منزلة البسيط من المرك ( مأخلق الله ذلك ) أى مَاذكر من الشمس والقمر عملي ما حكى من الاحوال وفيد ايذان بأن معنى جعلهما على تلك الاحوال والهيآت لبس الاخلقهماكذلك كاأشيراليه ولا يقدح في ذلك أن استفادة القمر النورمن الشمس أمرحادث فان المراد بجعله نورا انماه وجعله بحيث يتصف ﴿ ٧٨٧﴾ بالنورعند وجود شرائط الاتصاف به بالفعل (الابالحق) استثناء

مفرغ منأعم احوال الفاعل أوالمفعولأي ماخلق ذلك ملتبسابشي من الاشياء الاملتبسا بالحق مراعيا لمقنضى الحكمة البالغة أومراعي فىد ذلكوهو ماأشير اليد اجالا من العلم بأحوال السنين والاوقأت المنوط به أمورمعاملاتهم وعباداتهم (يفصل الآمات) أي الآمات التكوينية المذكورة أوجيع الآيات فيدخل فيها ألآمات المذكورة دخولااولياأو يغصل الآمات التنزيلية المنهة على ذلك وقرى بنون العظمة (لقوم يعلون) الحكمة في الماع الكائنات فنستدلون مذلك على سون مسدعها جلوعلاأو يعاونمافي تصاعيف الآيات المذلة فيؤمنون بهاوتخصيص التفصيل بهم لانهم المنتفعون به ( ان في اختلاف الليلوالنهار) تنسد آخر اجالي عل ماذكرأى في تعاقبهما وكون كل منهماخلفة للآخر بحسب طلوع

و يبسها تتولدمن الشجرالاخضرمع بردهورطو بته فقال الذى جعل لكم من الشجر الاخضر نارافاذا أنتم مندتوقدون فكذا ههنا فهذا جلة الكلام في بيانان الفول بالمعادوحصول الحشمر والاسر غيرمستبعد فيالعقول (المسئلة الثانية) في اقامة الدلالة علمان المعادحتي واجب اعلمان الامة فريقان منهم من يقول يجب عقلاأن يكون اله العالم رحيما عاد لامنزها عن الايلام والاضرار الالمنافع أجل وأعظم منهاومنهم من يشكرهذه القاعدة ويقول لايجب علمالله تعالى شئ أصلابل يفعل مايشاءو يحكم مأيريد اماالفريق الاولفقد احتجواعل وجودالمعاد مزوجوه (الحجةالاولي) انه تعالى خلق الخلق وأعطاهم عقولابها يميزون بينالحسن والقبيح وأعطاهم قدرابها بقدرون عط الخيروالشر واذأ ببتهذافن الواجبني حكمة الله تعالى وعدله أن ينع الخلقعن شتم الله وذكر مبالسو، وان يمنعهم عن الجهل والكدب وايذاء أنبيائه وأوليائه والصالحين من خلقه ومن الواجب في حكمته أن يرغبهم في الطاعات والحيرات والحسنات فأنه لولم يمنع عن تلك القبائع ولم يرغب في هذه الخيرات قدح ذلك في كونه محسنا عادلا ناظر العبادة ومن المعلوم أن الترعيت في الطاعات لايمكن الابر بط الثواب بفعلها والزجرعن القبائح لايمكن الابر بطالعقاب بغعلها وذلك الثواب المرغب فيه والعقاب المهدد به غيرحاصل فيدارالدنيا فلابدمن دارأخرى يحصل فيها هذاالثواب وهذا العقاب وهوالمطلوب والالزم كونه كأذباوانه باطل وهدا هوالمراد منالآية التي نعن فيها وهي قوله تعالى لجرى الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط فان قيل لم لايجوز أن يقال انه يكني في الترغيب في فعل الخيرات وفي الردع عن المذكرات ماأودع الله في العقور من تحسين الخبرات وتقبيح المذكرات ولاحاجةمع ذلك الى الوعدوا اوعبد سلناأمه لابدمن الوعد والوعيدفل لايجوزأن يقال الفرض مند مجردالترغيب والترهبب ليحصل به نظام العالم كاقال تعالى ذلك الذي يخوف اللهبه عباده بإعباد فاتقون فاما أن يفعل تعالى ذاك هاالدليل عليم قوله لولم نفعل ما أخبرعنه من الوعدوالوعيد اصار كلامه كذيافنقول أاستم تخصصونا كترعمومات القرآن لقيام الدلالة محلوجوب ذلك التخصيص فانكان هذا كذبا وجب فيما تحكمون به من تلك التخصيصات أن يكون كذبا سلنا أنه لايدوان يغمل الله تمالى ذلك لكنلم لا يجوزأن يقال ان ذلك الثواب والعقاب عبارة عمايصل الى الانسان من أنواع الراحات واللذات ومن أنواع الآلام والاسقام وأقسام الهموم والغموم (والجواب عن السوَّال الاول) ان العقل وانكان يدعوه الى فعل الخير وترك الشرالاان الهوى والنفس يدعوانه الى الأنهاك في الشهوات الجسمانية واللذات الجسدانية واذا حصلهذا التعارض فلابدمن مرجيم قوى ومعاضد كامل ومأذاك الاترتيب الوعد والوعيدوالثواب والعقابط الغعل والرك ( والجواب عن السوال الثاني) انه اذا جوزالانسان حصول الكذب على الله تعالى فعينئذ لا يحصل من الوعد

الشمس وغرو بم االتابعين لحركات السموات وسكون الارض أوفى تفاوتهما في أنفسهما بازدياد كل منهما بانتقاص الآخر وانتقاصه بازدياده باختلاف حال الشمس بالنسبة الينا قربا و بعدا بحسب الازمنة أوفى اختلافهما وتفاوتهما بحسب الامكينة إما في الطول والقصيرة فن البلاد القريبة من القطب الشمالي أيامها الصيغية

أطولولياليها الصيفية أقضرمن أيام البلاد البعيدة منه وليا ليها وامافى أنفسه حافل كرية الارض تقتضى أن يكون بعض الاوقات في بعض الاماكن ليلاوفي مقابله نهارا (وما خلق ﴿ ٧٨٨ ﴾ الله في السموات والارض) من أصناف

رغبة ولامن الوعيد رهبة لان السامع يجوز كونه كذبا (والجواب عن السوَّ ال الثالث) ان العبد مادامت حياته في الدنيا فهو كالاجير المشتغل بالعمل والاجير حال اشتغاله بالعمل لايجوزدفع الاجرة بكمالها البدلانه اذاأ خذهافاته لايجتهدفي العمل واما اذاكان محلأخذالاجرة هوالدار الآخرة كان الاجتهاد فيالعمل أشدوأ كملوأيضا نرىفي هذه الدنياان أزهد الناس وأعلهم مبتلي بأنواع الغموم والهموم والاحزان وأجهلهم وأفسقهم فيأعظم اللذات والمسرات فعلنا ان دارالجزاء يمتنع أن تكون هذه الدار فلا بدمن دارأخرى ومن حياة أخرى ليحصل فبها الجراء (الحجة آنثانية) ان صريح العقل يوجب في حكمة الحكيم أريفرق بين المحسن و بين المسيُّ وان لا يجعل منكفر به وجده بمنز لقمن أطاعه ولماوجب اظهارهذه التفرقة فعصول هذه النفرقة اماأن يكون في دارالدنيا أوفي دارالآخرة (والاول) باطل لانانري الكفار والفساق في الدنيا في أعظم الراحات ونرى العلاء والزهاد بالضد منه ولهذا المعني قال تعالى ولولاأن يكون الناس أمة واحدة لجعلنالمن يكفر بالرجن ليوتهم سقفاءن فضدة فثبت انه لا يديعد هذه الدارمن دارأخرى وهوالمراد من الآية التي نحن في تفسيرها وهي قوله ليجزي الذين آمنوا وعلوا الصالحات بالقسط وهوالراد أيضابقوله تعالى في سورة طه ان الساعة آتية أكادأخفيها أيجزى كلنفس بماتسعي ويقوله تعالى فيسورفص أمنجعل الذبن آمنوا وعملواالصالحات كالمفسدين في الارض أم نجعل المتقين كالفجارفان قيل أما أنكرتم أن يقال انه تعالى لا يفصل بين المحسن و بين المسئ في الثواب والعقاب كالم نفصل بينهما في حسن الصورة وفي كثرة المال ( والجواب ) ان هذا الذي ذكرته ممايقوي دليلنا فانه ثبت في صبر يح العقل وجوب التفرقة ودل الحس علمانه لم تحصل هذه التفرقة في الدنيا بلكان الامر علم الصدمنه فانانري العالم والزاهد فيأشد البلاءونري البكافر والفاسق فأعظم النع فعلناانه لابد من دارأ خرى يطهر فيها هذا انفاوت وأيضا لا يبعد أن يقال انه تعالى علاان هذا الزاهد العابدلو أعطاه مادفع الى الكافر الفاسق لطغي و بغي وآثر الحياة الدنياوان ذلك الكافر الساسق لوزادعليه في تضييق لزاد في الشر واليه الاشارة بقوله تعالى وأو بسطالله الرزق احباده ابغوافي الارض (الحجة الثالثة) انه تمالى كلف عبيده بالعبودية فقال وماخلقت الجن والانس الاليعبدون والحكيم اذا أمرعبد. بشئ فلابدوأن يجعله فارغ البال منتظم الاحوال حتى يمكنه الاشتغال بأداء تلك التكاليف والناس جبلوا كطلب اللذات وتحصيل الراحات لانفسهم فلولم يصكن لهم زاجرمن خوف المعاد لكثر الهرج والمرج ولعظمت الغتن وحيئد لايتفرغ المكلف للاشتغال بأداء العبادات فوجب القطع محصول دار الثواب والعقاب لتنتظم أحوال العالم حتى يقدر المكلف علم الاشتغال بأداء العبودية فان قيللم لايجوزأن يقال نه يكني في بقاء نظام العالم مهابة الملوك وسياسا تمهروا ضافالاو باش يعلون اذمهم لوحكموا بحسن الهرج

المصنوعات (لآمات) عظيمة أوكثيرة دالذعل وجود العسانع تعالى أ ووحدته وكالعله وقدرته و بالغ حكمته التي من جلة مقتضياتها ماأنكروه من ارسال الرسول صلى الله عليه وسلموا نزال الكتاب والبعث والجراء (لقوم يتقون)خصهم بذلك لانالداعي الى النظر والتدرانما هوتقوى الله تعالى والحذرمن العاقبة فهم الواقفون علمأن جيع المخلوقات آيات دونغيرهم وكايمن آية في السموات والارض عرونعليهاوهمعنها معرضون ( ازالدین لايرجون لقاءنا )سان لمآلأمر من كفر بالبعث وأعرض عن البينات الدالةعليه بعد يحقيق أن مرجع الكل البه تعالى وأنه يعيدهم بعد يدثهم للجزاء ثواياوعقابا وتفصيل بعض الآيات الشاهدة بذلك والمراد بلقائه اماالرجوع اليد تعالى بالبعث أولقساء الحساب كإفي قوله عز وعلااني ظننتأني ملاق

حسابيه وأياما كان فغيه مع الالتفات الى ضمير الجلالة من تهويل الامر مالايخنى والمراد ﴿ والمرج ﴾ بعدم الرجاء عدم الوقع مطلقا المنتظم لعدم الامل وحدم الخوف فان عدمهما لايستدعى عدم اعتقاد وقوع الما معدم المرادي وقوع الما المرادي والمخوف أى لا يتوقعون الرجوع الينا أولقاء حسا بنا المؤدى اما الى حسن الثواب أوالى سوء

العداب فلاياً ملون الاول واليه أشير بقوله عر وجل ( ورضوا بالحياة الدنيا ) فأنه مني عن ايثار الادبي الخسيس على الاعلى النفيس كقوله تعالى أرضيتم بالحياة الدنيا من الاخرة ولا يُخافون الثانى واليه أشير بقوله تعالى ( واطمأ توابها ) أى سكنوا فيها سكون من لا براحله منها آمنين ﴿ ٧٨٩ ﴾ من اعتراء المربح التغير مخطرين ببالهم ما يسومهم من عذا بنا

وقيل المراد بالرجاء معناه الحقيق وباللقاء حسن اللقاءأي لايأ ملون حسن لقائنا بالبيث والاحياء بالحياة الابدية ورمنوا بدلامنها وبمافيهامن فنون الكرامات السنية مالحياة الدنيا لدنية الفانية واطمأنوا بها أىسكنوا اليها مكبين عليهاقاصر بن مجامع همهم على لذائذها وزخارفها منغمير صارف يلويهم ولا عاطف يثنهم وايثار الباء على كلم الى المنبئة عن مجرد الومسول والانتهاءالالذان عمام الملابسة ودوام المصاحبة والمؤانسة وحلالرجاء على الخوف فقط يأباه كلة الرضا بالحياة الدنيا فأنهامنبئةعاذ كرمن ترك الاعلى وأخذالادني واختيار صيغةالماضي في الصلتين الاخيرتين للدلالة عسلى التحقق والتقرركما أن اختمار صيغة المستقبل في الاولى للامذان باستمرارعدم الرجاء ( والذين هـم عن آماتنا) المفصلة

والمرج لانقلب الامرعليهم ولقدرغيرهم على قتلهم وأخذأ موالهم فلهذا المعنى يحتززون عن اثارة الفتن (والجواب) ان مجردمها بة السلاطين لاتكفي في ذلك وذلك لان السلطان اما أن يكون قدبلغ في القدرة والقوة الىحيث لايخاف من الرعية واماأن يكون خائفا منهم فانكان لايخآف الرعية معانه لاخوف له من المعاد فحينتذ يقدم على الظلم والايذاء على أقيم الوجوه لانالداعية النفسانية فأتمة ولارادع له في الدنيا ولافي الآخرة وأماان كان يخاف الرعية فعينذ الرعية لايخافون منه خوفاشديدا فلايصير ذلك رادعالهم عن القبائح والظلم فثبت ان نطام العالم لايتم ولايكمل الابالرغبة في المعاد والرهبة عنه ( ألجة الرابعة ) انالسلطان القاهر اذاكانله جعمن العبيد وكان بعضهم أقوياء و بعضهم صعفاء وجب على ذلك السلطان انكان رحيما الطرامشفقا عليهم أن يذصف للظلوم الضعيف من الظالم القادر القوى فأنلم يفعل ذلك كانراضيا بذلك الظلم والرضا بالظلم لايليق بالرحم الناظر المحسن اذائبت هذا فنقول انه سبحانه سلطان قاهرقاد رحكيم منزأ عن الطلم والعبث فوجب أن ينتصف لعبيده المظلر مين من عبيده الظالمبن وهذا الانتصاف لم يحصل في هذه الدار لان المظلوم قديبتي في غاية الذلة والمهانة والظلل يبتى في غاية العزة والقدرة فلابدمن دار أخرى يظهر فيهاهذا العدل وهذا الانصاف وهذا الجمنيط جعلها تفسيرالهذه الآيةالتي بحنفي تفسيرهافان قالوا انه تعالى لمأقدر الظالم على الظلم في هذه الدار وماأعجزه عنددل على كونه راضيا بذلك الغلم قلنا الاقدار على الظلم عين الاقدارعلى العدل والطاعة فلولم يقدره تعالى على الظلم لكأن قدأ عجزه عن فعل الخيرات والطاعات وذلك لايليق بالحكيم فوجب في العقل اقداره على الظلمو العدل ثمانه تعالى ينتقم للظلوم من الظالم ( الحجمة الخامسة) انه تعالى خلق هذا العالم وخلق كل من فيه من الناس فاماان يقال انه تعالى خلقهم لالمنفعة ولالمصلحة أو يقال انه تعالى خلقهم أصلحة ومنفعة ( والاول ) لايليق بالرحيم الكريم ( والثاني ) وهوأن يقال انه خلقهم لقصود ومصلحة وخير فذلك الخير والمصلحة اماان يحصل فيهذا الدنياأوفي دارأ خرى والاول باطل من وجهين ( الاول) ازلذات هذا العالم جسمانية واللذات الحسمانية لاحقيقة لها الاازالة الألم وازالة الألم أمرعدمي وهذا المدم كانحاصلا حال كون كلواحدمن الخلائق معدُّوماً وحينتُذ لا يبتى للتخليق فائدة ( والثاني ) انالذات هذالعالم ممزوجة بالآكام والمحن بل الدنياطافعة بالشرور والآفات والمحز والبليات واللذة فيم اكالقطرة في البحرفعلماان الدار التي يصلفيها الخلق الى تلك الراحات المقصودة دار أخرى سوى دار الدنيافانقالوا أليس انهتمالى يؤلم أهلالنار بأشداا مذاب لالاجل مصلحه وحكمة فلم لايجوز أن يقال انه تعالى يخلق الحلق في هذا العالم لالمصلحة ولالحكمة قلنا الفرق ان ذلك الضرر ضرر مستحق على أعالهم الخبيثة وأماالضرر الحاصل فى الدنيا فغير مستمق فوجب أن يعقبه خيرات عطيمة ومنافع جابرة لتلك المضار السالفة والالزم أن يكون

في صحائف الأكوان حسما أشير الى بعضها أوآياتنا المنزلة المنبهة على الاستشهاد بها المتفقة معها في الدلالة على حقية مالا يرجونه من اللقاء المترتب على البعث وعلى بطلان مارضوا به وأطمأنوا اليد من اللقاء المترتب على البعث وعلى بطلان مارضوا به وأطمأنوا اليد من اللقاء المترتب على البعث وعلى بطلان مارضوا به وأطمأنوا اليد من اللقاء المترتب على البعث وعلى بطلان مارضوا به وأطمأنوا اليد من الحياة الدنيا ( فافلون ) لا يتفكرون فيها أصلا

وَان نيهوا علىذلك وذكروا بأنواع القوارع لانهماكهم فيمايصدهم عنها من الاحوال المعدودة وتكرير الموصل الموالم المان المان

الفاعل شريرا مؤذياوذلك ينافى كونه أرحم الراحين وأكرم الاكرمين (الحجه السادسة) لولم يحصل للانسان معاد لكان الانسان أخس من جيع الحيوانات في المنزلة والشرف واللازم باطل فالملزوم مثله بيان الملازمة ان مضار الانسان في الدنيا أكثر من مضارجيع الحيوانات فانسائر الحيوانات قبل وقوعها في الاكام والاسقام تكون فارغة البال طيبة النفس لانه ليسلها فكروتأمل أما الانسان فانه بسبب ما يحصل له من العقل يتفكراً بدافي الاحوال الماضية والاحوال المستقبلة فيحصلله بسبب أكثر الاحوال الماضية أنواع من الحرن والاسف و يحصل له بساب أكثر الاحوال الآتية أنواع من الخوف لانه لامدرى انه كيف تحدث الاحوال فثبت أنحصول العقل الانسان سبب لحصول المضار العظيمة فيالدنيا والآلام النفسانية الشديدة القوية وأماالمدات الحبسمانية فهيي منستركة بين النساس وبين سائر الحيوانات لان السرقين في مذاق الجعل طيب كاان اللوزينج في مذاق الانسان طب اذا بت هذا فنقول الولم يحصل للانسان معادبه تكمل حالته وتظهر سعادته لوجب أن يكون كال العقل سببا لمزيد الهموم والغموم والاحزان من غير جابر يجبر ومعلوم انكل ماكان كذلك فأنه يكون سببا لمزيد الحسمة والدناءة والشقاء والتعب الخالية عن المنفعة فثبت انه لولاحصول السعادة الاخروية لكان الانسان أخس المموانات حتى الخنافس والديدان ولماكان ذلك باطلا قطعا علمناانه لابدمى الدار الأخره وان الانسان خلق الاخرة لالدنياوانه بعقله يكتسب موجبات السعادات الاخرو ية فلهذا السبب كان العقل شريغا (الحجة السابعة) انه تعالى قادر على ايصال النع الى عبيده على وجهين (أحدهما) أن تكون النع منسو بة بالافات والاحزان ( والناني ) أن تكون خالصة عنها فلا أنع الله تعالى في ألدنيا بالمرتبة الاولى وجب أنينع علينا بالمرتبة الثانية في دار أخرى اظهار الكمال القدرة والرحة والحكمة فهناك ينع على المطيعين و يعفو عن المذنبين و يزيل الغمسوم والهمسوم والشهوات والشبهات والذي يقوى ذاك ويقرر هذا الكلام انالانسان حين كانجنينافي بطن أمدكان فيأضيق المواضع واشدها عفونة وفسادا مماذاخرج من بطن امدكانت الحالة الثانية أطيب وأشرف من الحالذ الاولى ممانه عندذلك يوضع في المهدو بشدشداو ثبقائم بعدحين يخرج من المهدو يعدو يمينا وشمالا ويذقل من تناول اللبن الى تناول الاطعمة الطيبة وهذه الحالة الثالثة لاشك انهاأطيب من الحالة الثانية ممانه بعد حين يصيراً ميرا نافذا لحكم على الخلق أوعالما مشرفاعلى حقائق الاشياء ولاشك ان هذه الحالة الرابعة أطيب وأشرف من الحالة اثالثة واذاثبت هذا وجب بحكم هــذا الاستقراء أن يقال الحالة الحاصلة ومدالموت نكون أشرف وأعلى وأجهج من اللذات الجسدانية والخيرات الحسمانية (الحجة الثامنة) طريقة الاحتماط فانا اذا آمنا بالمعاد وتأهينا له فأن كأنهذا المذهب حقا فقد نجونا وهلك المنكر وانكان باطلا لمبضرنا هسذا الاعتقاد غايةمافي

وأماماقيل من أن العطف امالتغار الوصفين والتسدعل أنالوعيد على الجمع بين الذهول عن الآيات رأسا والانهماك فيالشهوات محيث لايخطر يبالهم الآخرة أمسلاوامأ لتفاير الفرقين والمراد بالاولين من أنكر البعث ولمرد الاالحياة الدنيا وبالآخر نءمن ألهاه حب العاجل عن التأمل في الاتجل فكلام ناء عن السداد فتأمل ( أُولئك ) الموصونون عاذ کر من صدفات السموء (مأواهم) أيمسكنهم ومقرهم الذي لاراح لهم منه (النار)لامااطمأنوابها من الحياة الدنياو نعيها ( بما فانوا یکسبون ) من الاعال القليلة المعدودة وما يستبعه من اصناف المعاصي والسيئات او بكسبهم اياهاوالجع بينصيغتي الماضي والمستقبل للدلالة على الاستمرار التجددي والباءمتعلقة بمضمون الجلة الاخبرة

الواقعة خبرا عن أسم الاشارة وهومع خبره خبر لان في قوله تعالى ان الذين لا يرجون لقاءنا الخ ﴿ الباب ﴾ (ان الذين آمنوا) أى فعلوا الايمان. أو آمنوا بمايشه دبه الايات التي غفل عنها الغافلون أو بكل ما يجب أن يو من به فيندرج فيد ذلك اندراجا أوليا

(وعلوا الصالحات) أى الاعال الصالحة في أنفسها اللائقة بالايمان وانماترك كرالموصوف لجريانها بحرى الاسماء (يهديهم ربهم) أوثر الالتفات تشعر يفالهم باضافة ﴿ ٧٩١ ﴾ الرب واشعار أبدلة الهداية (بايمانهم) أي

الباب أن يقال انه تفوتنا هذه اللذات الجسمانية الاانا مقول يجب على العاقل أن لايبالى يفوتها لامر بن (أحدهما) انها في عايدًا لحساسة لانها مشترك فيها بين الخنافس والديدان والكلاب ( والثاني ) انها منقطعة سر يعة الزوال والفناء فثبت ان الاحتياط ليس الافي الايمان بالمعاد ولهذا قال الشاعر

قال المنجم والطبيب كلا هما \* لا تحشر الاموات قلت اليكما ان صبح قولكما فلست بخاسر \* أو صبح قولي فالحسار عليكما

( الجِهَالتاسعة ) أعلم أن الحيوان ما دام بكون حيوانا فانه ان قطع منه شي مثل ظغرأو ظلف أوشعر فانه يعود ذلك الشي وانجر حاندمل وبكون الدمجار بافي عروقه وأعضائه جريان الماء في عروق الشجر وأعضانه تماذامات انقلبت هده الاحوال فأن قطع منه شئ منشوره أوظفره لم ينبت وانجر حلم بندمل ولم يلتحم ورأيت الدم ينجمدفي عروقه مم بالأخرة يؤول سالهابي الفسادوالانحلال ثمانالمانظر ناالي الارضو حدناها شبيهة بهذه الصغة فأنا نراها فىزمانال بيع تفورعيونهاوتر بوتلالهاو ينجذب الماءالي أغصان الاشجار وعروقها والماء في الارض بمنز لذالدم الجاري في بدن الحيوان ثم تخرج أزهارها وأنوارها وتمارها كاقال تعالى فاذا أنزلناعايهاالماءاهتزت وربت وأنبتت من كل زوج جيم وان جد من نباتهاشي أخلف ونبت مكانه آخر مثله وان قطع غصن من أغصان الاسجار أخلف وان جرحالنام وهذه الاحوال شبيهة بالاحوال التيذكرناها للحيوان مم اذا جاءالشتاء واشتدالبرد غارت عيونها وجفت رطو بتهاوفسدت بقولها واوقطعنا غصنا من شجرة ماأخلف فكانت هذه الاحوال شبيهة بالوت بعدالحياة ثمانا نرى الارض في الربيع الثاني تعود الى تلك الحياة فأذا عقلنا هذه المعانى في احدى الصوتين فلم لا نعقل مثله في الصورة الثانية بل نقول لاشك ان الانسان أشرف من سائر الحيوانات والحيوان أشرف من النبات وهو أشرف من الجادات فاذا حصلت هذه الاحوال في الارض فلم لا محوز حصولها في الانسان فان قالوا ان أجساد الحيوان تتفرق وتتمزق بالموت وأما الارض فليست كذلك ( فالجواب) ان الانسان عبسارة عن النفس الناطقة وهو جوهر باق أو ان لم نقل بهذا المذهب فهوعبارة عن أجزاء أصلية باقية من أول وقت تكون الجنين الى آخر العمر وهي جارية في البدن وتلك الاجزاء باقية فزال هذا السوال ( الجه العاشرة ) لاشك أن مدن الحبوان اتماتولد من النطفة وهذه النطفة انما اجتمعت من جميع البدن بدايل أن عندانفصال النطفة يحصل الضعف والغنور في جيع البدن ثم ان مآدة تلك النطفة انما تولدت من الاغذية المأكولة وتلك الاغذية انما تولدت من الاجزاء العنصرية وتلك الاجزاء كانت متغرقة في مشارق الارض ومغاربها واتفق لها ان اجتمعت فتولدمنها حيوان أونبات فأكله انسان فتولد منه دمفتوزع ذلك الدمعلى أعضائه فتولدمنها أجزاء لطيفة تمعندا ستيلاء الشهوة سال

يهديم بسبب اعانهم الى مأواهم ومقصدهم وهي الجنة وانمالم تذكر تعو الاعلىظهورها وانسياق النفساليها لاسماعلاحظة ماسبق منبيان مأوى الكفرة وماآواهماليهمنأعالهم السئة ومشاهدة مالحق من التلويج والتصريح وفى النظم الكريم اشعار بأنجردالايمان والعمل الصالح لايكني في الوصول الى الجنة بللاد بعد ذلك من الهدالة الربانية وأن الكفر والمعاصىكافية فى دخول النارثم انه لانزاع في أن المردمالا عان الذي جالسيباللك الهداية هو ایمانهم الخاص المشفوع بالاعال الصالحة لاالاعان المجرد عنها ولاماهوأعممها الاأن ذلك معزل عن الدلالة على خلافما عليه أهل السنة والجاعة من أن الايمان الحالي عن العمل الصالح يفضى الى الجنة في الجلة ، ولا يخلد صاحبه فىالنار فان منطوق الآية

الكريمة أن الايمان المقرون بالعمل الصالح سبب للهداية الى الجنة وأما أن كل مهو بب لها يجب أن يكون كذلك فلادلالة لهما ولالفيرها عليه قطعا كيف لا وقوله عن وجل الذين آمنوا ولم يلبسوا يمانهم بظلم أو تك لهم الامن وهم مهندون مناد بخلافه فأن المراد بالظلم هو الشيرك كما أطبق عليه المفسرون والمعنى لم يخلطوا

ايمانهم بشركولئن حل يخط ظاهره أيضا يدخل في الاجتداء من أمن ولم يغمل صالحاتم مات قبل أن يظلم بفعل خرام أو يتزك واجب (بجرى من تحتهم الانهار) أى بين أيديهم ﴿ ٧٩٢ ﴾ كنوله سبحانه وهذه الانهار بجرى من محتى أوتجرى

من تلك الرطو بات مقدار معين وهوالنطقة فانصب الى فم الرحم فنولد منه هذا الانسان فثبت أنالاجزاء التي منها تولد بدنالانسان كانت متفرقة في البحار والجبال وأوج الهواءثم انها اجتمعت بالطر بقالمذكور فتولد منها هذاالبدن فاذامات تفرقت تلك الاجزاء على مثال التفرق الاول واذا ثبت هذافنقول وجب القطع أيضابأنه لايمتنعأن يجتمع مرة أخرى على مثال الاجتماع الاول وأيضا فذلك المني لمآ وقع في رحم الام فقد كان قطرة صغيرة ثم تولد منه بدن الانسان وتعلقت الروح به حال ما كان ذلك البدن في غامة الصغر ثم أن ذلك البدن لاشك أنه في غامة الرطوية ولاشك أنه يتحلل منه أجزاء كشيرة بسبب عمل الحرارة الغريز يةفيها وأيضا فتلك الاجزاء البدنية الباقية أبدافي طول العمر تكون فالتحلل ولولا ذلك لما حصل الجوع ولما حصلت الحاجة الى الغذاءمع انا تقطع بأن هذا الانسان السيخ هوعين ذلك الانسان الذي كان في بطن أمد ثم انفصل وكان طفلا ثم شابا فثبت أن الآجراء البدنية دائة التحلل وان الانسان هو هو بعينه فوجب القطع بأن الانسان اما أن يكون جوهرا مفارقا مجردا واما ان يكون جسما نورانيا لطيفا بأقيا مع تحلل هذا البدن فاذا كان الامر كذلك فعلى التقدير ين لايمتنع عوده الى الجثة مرة أخرى و يكون هذا الانسان العائد عين الانسان الاول فثبت ان القول بالمعاد صدق ( الحيمة الحادية العشر ) ما ذكره الله تعالى في قوله أو لم يرالانسان اناخلقناه من نطغة فاذا هو خصيم مبين واعلمان قوله سبحانه خلقناه من نطغة اشارة الى ما ذكرناه في الحجة العاشرة من أن تلك الاجراء كانت منفرقة في مشارق الارض ومغاربها فجمعهاالله تعالى وخلق منتركيبهاهذا الحيوان والذي يقو يه قوله سبحانه ولقد خلفنا الانسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطغة في قرارمكين فان تفسيرهذه الآية انما يصمح بالوجه الذي ذكرناه وهوأن السلالة من الطين يتكون منها نبات نم ان ذلك النبات يأكله الانسان فيتولدمنه الدم ممالدم يتملب نطفة فبهذا الطريق يذظم ظاهر هذه الآية ممانه سبجانه بعدانذكرهذا المدنى حكى كلام المشكروهوقوله تعالى قال من يحبى العظاموهي رميم ثم انه تعالى بين امكان هذا المذهب واعلمان اثبات امكان الشي لا يعقل الابطريقين (أحدهما)أن يقال انمثله عكن فوجاً أن يكون هذا أيضاعكمنا (والثاني )أن يقال ان ماهو أعظم مند وأعلى حالامند بمكن فهوأ بضائكن ثمانه تعالىذ كرااطر يقالاول اولا فقال قل يحييها الذي أنسأ هاأول مرةوهو بكل خلق عليم مم فيه دقيقة وهي ان قوله قل يحييها اشارة الى كالالقدرة وقوله وهو بكل خلق عليم أشارة الى كال العلم ومنكرو الحشر والنشرلاينكرونه الالجهلهم بهذين الاصلين لانهم تارة يقواون انه تعالى موجب بالذات والموجب بالذات لا يصيح منه القصد الى الكوين وتارة يقولون انه يمتنع كونه علما بالجزئيات فيمتنع منه تمييز أجزاء بدن زيد عن أجزاء بدن عروولما كانت شبسه معافير جعان اللهم) الفلاسفة مستخرجة من هذين الاصلين لاجرم كلا ذكرالله تعالى مسئلة المعاد أردفه خبره أى دعاؤهم هذا

وهمعلى سررمر فوعة وأرأنك مصفو فسة والجملة مستأنفة أوخبر مانلان أوحال من مفعول يهديهم على تقدير كون المهدى اليدماير يدونه في الجنة كما قيل وقيل يهديهم ويسددهم للاستقامة علم سلوك السبيل المؤدى الى الثواب والجنةوقو لهتجرى من تحتهم الانهسارجار محرى التفسير والبيان فان التسك محبل السعادة فيحكم الوصول اليها وقيل يهديهم المادراك الحقائق البديعة بحسب . القوة العملية كما قال عليهالصلاة والسلام منعل بماعلم ورثه الله علمالميملم (فيجنات النعيم)خبرآ حرأوحال أخرى مندأومن الانهار أو متعلق بتجرى أو ببهدىفالرادبالهدى اليدامامنازلهرفي الجنة أوما ربدونه فيهسا (دعواهم)أىدعاو هم وهومندأ وقوله عزوجل (فيها) متعلق بهوقوله

الكلام وهو معمول لمقدرلا يجوزاظهاره والمعنى اللهم انانسيحك تسبيحا ولعلهم يقولونه عندماعاينوا ﴿ بَتَمْرُ بِ ﴾ فيها من تعاجيب آار قدرته تعالى ونتائج رحته ورأفنه مالاعين رأت ولاأذن معت ولاخطر على قلب بشرتف يسألقامه تِمالِي عن شوائب العِز والنفصان وتنزيها اوعده الكريم عن سمات الخلف ( وتحيتهم فيها ) التحية التكرمة بالحالة الجليلة أصلها أحياك الله حياة طيبة أى ما يحيى به بعضهم بعضا أو تحية الملائكة اياهم كافى قوله تعالى والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام أو تحية الله عزوجل الهم كافى قوله تعالى سلام قولامن رحيم (سلام) أي سلامة عن كل مكروه (وآخر دعواهم) أي خاتمة دعائم مر (أن الحمد لله رسالعالمين) أي أن يقولوا ذلك نعتاله عن وجل بصفات الاكرام اثر نعت دعوف الماكرة عن ينتذه وه في الذكر اذا يس الهم وسلب مروب حي ينتذه وه في سائ

الدعاء وأنحى المخففة من أن المثقلة أصله أنه الجدلله فخنف ضميرالسأن كافى قوله الناهالك كل من محنى و منتعل \* وقرى " أن الحديد بالتسديد ونصب الجدولعل توسط ذارتح يتهم عندالحكاية بين دعانهم وخاتمته للتوسل الىختم الحكاية بالتحميد تبركامع أن النحية لست بأجنبية على الاطلاق ودعوى كون ترتيب الوقو عايضا كذلك أن كانواحين دخلوا الجنسةوعانوا عطمة الله تعالى وكبرباءه محسدوه ويعتوه ندوت الجلال تم حياهم الملائكة بالسلامة من الآفات والفوزباصناف الكرامات أوحياهم بذلك ربالعزة فعمدوه تعالى وأثنوا عليد بأماها اضافة الآخر الى دعواهم وقدجو ز أن كون المرادىالدعاء اله دة كافي قوله تعالى وأحتزلكم وماتدعون الح الذا ما يأن لا تكلف و الجنه أى ماعبادتهم

بتقر يرهدن الاصلين ممانه تعالى ذكر بعده الطريق الثاني وهوالاستدلال بالاعلى على الادنىوتقريره منوجهين (الاول) انالحياة لأتحصل الابالحرارة والرطو بةوالتزاب باردىابس فعصلت المضادة بينهما الاانانقول الحرارة النارية أقوى في صفة الحرارة من الحرارة الغريزية فلللم يمتنع تولدا لحرارة النارية عن الشجر الاخضرمع كال مابينهمامن المضادة فكيف عتم حدوث الحرارة الغريزية في جرم التراب (الثاني) قوله تعالى أوليس الذى خلق السموات والارض بقادر علم أن يُخلق مثلهم بعنى انه لماعلتم انه تعالى هو الخالق لأجرام الافلاك والكواكب فكيف مكذكم الامتناع من كونه قادراعلي الجنس والنشرتم انه تعالى حسم مادة الشبهات بقولة انماأ مرنالسي اذا أردناه أن نفول له كن فيكون والمراد أن تخليقه وتكو منه لا يتوقف على حصول الآلات والادوات ونطفة الاب و رجمالام والدايل عليه انه خلق الاب الاول لاعن أب سابق عليه فدل ذلك على كونه سبحسانه غنياً في الخلق والايجسادوالتكوين عن الوسسائط والآلات ثم قال سبحانه فسبحان الذي بيده ملكوتكلشئ واليه ترجعون أي سبحانه من ان لايعيدهم ويهمل أمرالمظلومين ولاينتصف للعاجزين منالظالمين وهوالمعنى المذكور فيهذه الآية التي تحن في تفسيرها هي قوله سبحانه ليجرى الذنآمنوا وعلوا الصالحات بالقسط ( الحجة الثانية عشر) دلت الدلائل على ان العالم محدث ولابدله من محدث قادر و يجب أنيكون طلالان الفعل المحكم المتقن لايصدرالامن العالم وبجب أن كون غناعنها والالكان قدخلقها فيالازل وهومحسال فثت انالهذا العالم الهاقادر اعلااغنيا تملا نأملنافقلناهل يحوز فيحق هذا الحكيم الغني عنالكل أن يهمل عبيده ويتركهم سدى وبجو زأهمأن كمذبواعا يموينيح أهمأن يستمو وبحجدوار بوبيتناو بأكلوا اعمته و يعبدوا الجبت والطاغوت و يجعلواله أندادا و ينكروا أمره ونهيه و وعده ووعيده فههناحكمت بديهة العقل أنهذه المعابى لاتليق الابالسفيه ألجاهل البعيد من الحكمة إلقر يب منإلعبث فحكمنا لاجل هذه المقدمة انلهأمراونهيا ثممتأملنافقلناهل يجو ز أَنْ يَكُونَ لِهُ أَمْرُونَهِي مَعَ انه لايكورُله وعدو وعيد فحكم صريح المثل بأن ذلك غير جأئزلانه انلم يقرن الامر بالوعد بالثواب ولم يقرن النهى بالوعيد بالعقاب لم يتأكد الامر والنهبي ولميحصل المقصودفثبتانه لابد من وعدووعيدثم تأملنا فقلناهل بجوزأن يكون له وعدو وعبد ممانه لايق بوعده لاهل الثواب ولا يوعيده لاهل العقاب فقلنا أن ذلك لايجو زلانه لوجاز ذلك لمساحصل الوثوق بوعده وهسذا يوجب أنلاببق فألمة فى الوعد والوعيد فعلمنا انه لابد من تحقيق الثواب والعقب ومعلّوم أن ذلك لايتم الا بالحشروالبعث ومالايتم الواجب الايهفهو واجبفهذه مقدمات يتعلق بعضها بالبعض كالسلسلة متى صحع بعضها صح كالهاومتي فسدبعضها فسدكا هافدل مشاهدة أبصارنا لهذه التغيرات على حدوث العالم ودل حدوث العالم على وجود الصانع الحكيم الغني

الاأن يسجوه ويحمدوه وليس في المنه المنه المنه المنه المايلهمونه و ينطقون به تلذذا ولايساعده تعيين الخاتمة ( ولو يعجل الله للنساس ) هم الذين لا يرجون لقساء الله تعالى لانكارهم البعث وما يترتب عليه من الحساب والجزاء أشيرالى بعض من عظائم معاصبهم المتفرعة على ذلك وهوا ستجالهم بما أوعدوا به من العداب تكذيبا واستهزاء وايرادهم باسم الجنس لما أن

ودل ذلك علوجودالامروالنهى ودل ذلك على وجودالثواب والعقاب ودل ذلك علم وجوب الحشرفان لميشت الحشرأدى ذلك الى بطلان جميع المقدمات المذكورة وازم انكار العلوم البديهية وانكار العلوم النظر مة القطعية فثيت انه لامدلهذه الاجسادالبالية والعظام النخرة والاجزاء المتفرقة المترقةمن المعث بعدالموت ليصل المحسن إلى توامه والمسئ الىعقابه فانلم تحصل هذه الحالفلم يحصل الوعدوالوعيدوان لم يحصلالم يحصل الامر والنهى وانلم يحصلالم تحصل الالهية وارارتحصل الالمية لمتحصل هذه التغيرات فالعالم وهذه الحجة هي المراد من الآية التي نحن في تفسيرها وهي قوله ليجزى الذين آمنوا وعلوا الصالحات بالقسط هذاكله تقريرا ثبات المعاد مناء عل أن لهذا العسالم الهارحيما الطرامحسنا الىالعباد ( أماالفريق الثاني ) وهمالذين لايعللون أفعال الله تعالى يرعاية المصالح فطريقهم الحاثبات المعادأت قالوا المعادأ مرجازالوجود والانبياء عليهم السلام أخبرواعنه فوجب القطع بصحته اماا ثبات الامكان فهومبني على مقدمات ثلاثة (أولها) البحث عن مال القابل فنقول الانسان اماأن بكون عبارة عن النفس أوعن البدن قان كأنعبارة عنالنفس وهوالقول الحقفنقول لماكان تعلق النغس بالبدن فيالمرة الاولى جائزا كانتعلقهابالبدن في المرة الثانية بجب أن يكون جائزاوهذا الكلام لا يختلف سواء قلناالنفس عبارة عنجوهر مجردأ وقلناانه جسم لطيف مشاكل لهذا البدنياق فيجيع أحوال البدن مصون عن التحلل والتبدل وأماانكان الانسان عبارة عن البدن وهذا القول أبعد الاقاويل فنقول ان تألف تلك الاجزاء علم الوجد المخصوص في المرة الاولى كان ممكنا فوجب أيضا أن يكون في المرة الثانية ممكنا فثبت أن عود الحياة الى هذا البدن مرة أخرى أمر بمكن في نفسه ( وأما المقدمة الثانية) فهي في بيان ان اله العالم قادر مختار لاعلة موجبة وانهذا القادر قادرعلي كل المكنات (وأمَّا المُقدمة الثالثية) فهي في بيانأن الهالعالم علم بجميع الجزئيات فلأجرم أحزاء بدنز يدوان اختلطت بأجزاء التراب والمحارالاانه تعالى لمأكان عالمابالجزئيات أمكنه تمييز بمضهاعن بعض ومتى ثبنت هذه المقدمات الثلاثة لزم القطع بأن الحشر والنشر أمر ممكن في نفسه واذاثبت هذا الامكان فنقول دل الدليل على صدق الانبياء وهم قطعوا بوقوع هذا الممكن فوجب القطع بوقوعه والالزمنائك يبهم وذلك باطل بالدلائل الدالة على صدقهم فهذا خلا صدماوصل اليه عقلنا في تقريراً مرالمعاد ( المسئلة الثالثة ) في الجواب عن شبهات المنكرين للعشم والنشر ( الشبهمة الاولى) قالوالو بدلت هذه الدار بدار أخرى لكانت تلك الداراما أن تبكون مثر هذه الدارأوشرا منهاأ وخيرامتها فانكان الاولكان الشدمل عبثاوانكان شراً منها كان هذا التديل سفها وان كان خيرامنها ففي اول الامر على كان قادرا على خلق ذلك الاجودأوماكان قادرا عليه فان قدرعليه ممتركه وضل الأردأكان ذلك سفها وان تخلنا انه ماكان قادرا مم صارقاد راعليه فقدانتقل من العجز الى القدرة أومن الجهل

استعالهم بالخيرنفس تعجيله لهموالتمديرواو يعل الله لهم الشرعند استعمالهم به تبجيلامثل. تعيسله لهمالخبرعند استعالهم به فعذف ماحذف نعو بلاعلى دلالة الباقى عليد (لقضى اليهم أجلهم ) لادى اليهم الاجل الذي عين لعذا بهم وأميتواوأهلكوا بالمرة وماأمهلواطرفة عين وفي إشارصيغة المبنى للمفعول جرىعلى ستن الكيرماءمع الايذان تعين الفاعل وقرئ على البناء للفاعل كاقرى لقضينا واختارصيغة الاستقسال في الشرط وانكان المعنى على المضي لافادة أن عدم قد: اء الاجل لاستمرار ع م النعجيل فان المضارع المنفى الواقعموقع الماري **ليس بنص في افادة ا**لنفاء استمرا رالفعل بلقديفي استمرارانتفائه أيضسا بحسب المقام كاحقق في موضعه واعرأت مدار

الافادة في الشرطية أن يكون التالى أمر امغاير اللمقدم في نفسه مترتباعليه في الوجود كافي قوله عزوجل ﴿ الى ﴾ لو يطيعكم في كثير من الامراء تتم فان العنت أى الوقوع في المشقة والهلاك أمر مغاير لطاعته عليه الصلاة والسلام الهم مترتب عليها في الوجود أو يكون فردا كاملامن أفراده ممتازاعن البقية بأمر يخصه كافي الاجويه المحذوفة في مثل قوله تعالى وقوله تعالى

ولوترى اذا وقفوا على الناس بما كسبوا ما ترى اذا لجرمون ونظائرها أى لرأيت أمر اها ثلافظيما أو تحوذلك و كافي قوله تمالى ولو يو اخذالله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهر هامن داية اذا فسر الجواب بالاستنصال فانه فرد كامل من أفر اد مطلق المؤاخذة قد عبر عنه بمالامن يد عليه في الدلالة على الشدة والعظاعة فحسن موقعه في معرض التالى للو اخذة المطلقة وأماما محن فيه من القضاء فليس في ١٩٥٠ مجه بأمر مغاير لتجيل الشرف فنفسه وهوظاهر بلهو امانفسه

أوجزئي مندكســـائر جزئياته منغيرمزيةله على البقية اذلم يعتبر في مفهومه ماليس في مفهوم تعجيل الشر من الشدة والهول فلا يكون في ترتبه عليه وجودا أو عدمامز يدفائدة مصححة لجعله تاليا لهفالحقأن المقدم ليس نفس التعيل المذكوريلهوارادته المستشعة للقضاء المذكور وجوداوعدما كإفىقوله تعالى لو يو اخذهم بما كسبوالعجل لهم العذاب آی لویر بدمؤاخدتهم فان تعيل العذاب لهم نفس المؤاخـــدُة أو جرقيمن جزئياتهاغير عنازعن البقية فليسفى سانترتيه علماوحودا أوعدما مزيدفائدة وانما الفائدة في يان ترتبه على ارادتها حسما ذكر وأيضافي ترتب التالي على ارادة المقدم ماليس في ترتبه على نفسه من الدلالة على المبالغة وتهويل الامروالدلالةعلىأن

الى الحكمة وانذلك على خالق العالم محال والجواب لم لا يجوز أن يقال تقديم هذه الدار على تلك الدار هوالمصلحة لان الكمالات النفسانية الموجبة للسعادة الاخرو ية لايمكن تحصيلها الافيهذه الدارثم عندحصول هذه الكمالات كأن البقاء في هذه الدارسبباللفساد والحرمان عن الخيرات ( الشبهة الثانية ) قالوا حركات الافلاك مستديرة والمستديرلاضد لهومالاضدلة لانقبل الفساد والجواب انا أبطلنا هذه السيهة فيالكتب الفلسفية فلا ماجة الى الاعادة والاصل في ابطال أمثال هذه الشبهات أن نقيم الدليل على أن اجرام الافلاك مخلوقةومتي ذلك ثبت كونها قابلة للعدم والتفرق والتمزنى ولهسذا السر فانه تمالى في هذه السورة بدأ بالدلائل الدالة على حدوث الافلاك ثم أردفها بمايدل على صحة القول بالمعاد ( السبهد الثالثه ) الانسان عبارة عن هذا البدن وهوليس عبارة عن هذه الاجراء كيف كانت لانهذه الاجراء كانت موجودة قبل حدوت هذا الانسان مع انانعلم بالضرورة أنهذا الانسانما كانموجودا وأيضا انهاذا أحرق هذا الجسد فآنه تبقى تلك الاجزاء البسيطة ومعلوم انجحو ع تلك الاجزاء البسيطة من الارض والماء والهواء والنارما كأن عبارةعن هذا الانسان العاقل الناطق فثبت انتلك الاجزاء انما تكون هذا الانسان بشرط وقوعهاعلى تأليف مخصوص ومزاج مخصوص وصورة مخصوصة فاذامات الانسان وتفرقت أجراؤه فقدعدمت تلك الصور والاعراض وعود المعدوم محال وعلى هذا التقدير فانه يمتنع عود بمض الاجزاء المعتبرة في حصول هذا الانسان فوجب أن يمتنع عوده بعينه مرة أخرى ( والجواب ) لانسل ان هذا الانسان المعين عبارة عن هذا الجسد المشاهد يلهو عبارة عن النفس سواء فسرنا النفس بأنه جوهرمفارق مجردأوقلنا انهجسم لطيف مخصوص مشاكل لهذالجسد مصونعن النغروالله أعلمه ( الشبهة الرابعة ) اذا قتل انسان واغتذى به انسان آخر فيلزم أن نقال تلك الاجزاء في بدن كل واحد من الشخصين وذلك محال (والجواب) هذه الشبه ايضا مبنية على ان الانسان المعين عبارة عن مجوع هـــ االبدن وقد بينا انه باطل بل الحق انه عبارةعن النفس سواء قلناالنفس جوهر مجردا وأجسام اطيفة باقية مشاكلة للجسدوهي التي سمتها المتكلمون بالاجزاء الاصلية وهذا آخر البحث العقلى عن مسئلة المعاد ( المسئلة الرابعة ) قوله تعالى اليه مرجعكم جيعافيه أبحاث ( البحث الآول) ان كلة الى لانتهاء الغايه وظاهره يقتضىأن يكون الله سبحانه مختصابحير وجهة حتى يصمح أن يقال اليه مرجع الخلق ( والجواب ) عنه من وجوه (الاول ) أنااذا قلنا النفس جو هر محرَّد فالسوَّ الزَّائلُ ( الثاني ) أن يكون المراد منه ان مرجعهم الى حيث لاحاكم سواء (الثالث) أن يكون المرادان مرجعهم الىحيث حصل ألوعد فيه بالجازاة (البحث الثاني) ظاهرالأيات الكثيرة يدل على إن الانسان عبارة عن النفس لاعن البدن ويدل أيضا على ان النفس كانت موجودة قبل البدن أما ان الانسان شئ غيرهذا البدن فلقوله تعالى ولاتحسبن

الامورمنوطة بارادته تعالى المبنية على الحكم البالغة ( فندرالذي لايرجون لقاءنا) بنون العظمة الدالة على التشديد في الوعيدوهو وطف على مقدرتني عندالشرطية كانه قبل لكن لانفعل ذلك اتقتضيه الحكمة فنتركهم امهالا واستدراجا ( في طغيانهم ) الذي هو عدم رجاء اللقاء وانكار البعث والجزاء وما يتفرع على ذلك من أعمالهم السيئة ومقالاتهم الشنعة ( يعمون ) أي يتردذون و يحبرون

فنى وضع الموصول موضع الضماير نوع بيان الطغيان بما فى حيز الصلة واشعار بعليته المترك والاستدراج (أواذامسُ الانسان الضر ) أى أصابه جنس الضر من مرص وفقر وغيرهما من الشدائد اصابة يسيرة ( دعانا) لكشفه وازالته ( لجنبه ) حال من فاعل دعانه هادة ما عطف عليه من الحالين واللام بمعنى على كافى قوله تعالى يخرون اللافقان أى دعانا كائناعلى جنبه أى مضطعما ( أوقاعدا أوقائما ) أى جنب على كافى وجبيع الاحوال مماذكر وما لم يذكر

الذين قتلوفي سبيل الله أموا تابل أحياء فالعلم الضرورى حاصل بأن بدن المقتول ميت والنص دال على أنه عي فوجب أن تكون حقيقته شيئًا مغايرًا لهذا البدن الميت وأيضا قال الله تعالى في صفة بزع روح الكفار أحرجوا أنه سكم وأمان النفس كانت موجودة فبل البدن فلانقوله تعالى في هده الاتية اليه مرحمكم يدل على ماقلنا لان الرجو ع الى الموضع ا عا يحصل او كان ذاك الشيء قد كأن هناك قبل ذلك ونظيره قوله تعالى يأ يتها النفس المطمئة ارجعي الى ربك راضية وقوله ممردوا الى الله مولاهم الحق ( البحت الثالث) المرجع مني الرجوع وجيما نصب على الحال أى ذلك الرجوع يحصل حال الاجتماع وهدآ يدل على أنه آيس المراد منهذا المرحع الموت واعا المراد منه القيامة (البحث الرائع) قوادتمالي اليدمرج عكم عيد الحصر وانه لارجو ع الالي الله تعالى ولا حكم الاحكمه ولانافدالاأمره وأماقوله وعدالله حقا فعمه مسئلنان ( المسئلة الاولى ) قوله وعدالله منصوب على معنى وعدكم وعددالان قوله اليه مرجعكم معناه الوعد بالرجوع فعلى هذا التقدير يكون قوله وعدالله مصدرا مؤكدالقوله اليهمر جعكم وقوله حقاء صدرامو كدالقواه وعدالله فهذال كدات قداجة عث في هذا الحكم (المسئلة الثانية ) قرى وعدالله على لفط الفعل واعلم اله تعالى لما أخبر عن وقوع الحنم والنسر · ذ كر بعده مايدل على كونه في غسه ممكن الوجود ثم ذكر بعده مايدل على وقوعه أما مايدل على امكانه في قسه فهو ووله سيحانه انه بدأ الخلق عميده وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) تقريرهذا الدليل انه تعالى بين بالدليل كونه خالقا ألافلاك والارضين ويدخل فيدأيضا كونه حالقالكل مافي هذا العالم من الجمادات والمعادن والنبسات والحيوان والانسان وقد بت في العقل الكل من كان قادرا على شي وكانت فدرته باقية عُمَّنعة الزوال وكأن علنا بحميم العلومات وانه مكنه اعادته بعينه فدل هذا الدلمل على انه تعالى قادر على اعادة الانسان معدموته ( المسئلة الثانية ) اتفق المسلون على انه تعالى قادرعلى اعدام أجسام العالم واخلموا في انه تعالى هل يعدمها أم لافقال قوم انه تعالى يعدمها واحتجوا بهذه الاثية وذلك لانه تعالى حكم علىجيع المخلوقات بأنه يعيدها فوجبأن يعمد الاجسام أيضاو أعادتها لاتمكن الابعد اعدامها والازم إيجاد الموجد وهومحال ونظمره فوله تعالى يوم نطوى السماء كطي السجل للكتب كأبدأ ما أول خلق نعيده فحكم رأن الاعاده ركون مثل الايسداء مم تَبت بالدليل انه تعالى انما يخلقها في الابتداء من العدم فوجب أن يقال انه بعالى تعيدها أيضامن العدم ( المسئلة الثالثة ) ف هذه الا يد الخماركانه قس اله يبدأ الحلق ليامرهم بالعبادة ثم عيتهم ثم يعيدهم كافال في سورة البقرة كيف تكفرون بالله وكنتم أموانًا فأحياكم ثم عيتكم ثم يحييكم الاانه تعالى حذف ذكر الامر بالعمادة ههنا لاجل انه تعالى قال قبل هذه الآية ذلكم الله ربكم فاعبدوه وحدّف ذكر الاماتة لان ذكر الاعارة بدل علم الاستلة الرابعة ) قرأ بعضهم

وتخصيص المعدودات بالذكراعدم خلوالانسان عنهاعادةأودعانافيجيع أحوال مرضدعلى أنه المراد بالضر خاصة مضطععا عاجزا عن القعودوقاعداغيرقادر على النهوض وقائسا لايساطيع الحرالة(فلما كشفناعنهضره)الدي مسدغبمادعاناحسيا مني عنه الفاء (مر) أى مضى واستمر على طر تقتدالتي كان ينتحيها فبل مساس الضرونسي حالة الجهدوالبلا أومر عن موقف الضراعة والابتهال وبأي بجانبه (كانالمدعا)أىكانه لم بدعنا فخفف وحذف ضمرالشان كافي قوله # كأنام يكن بين الجون الى الصفا \* والجلة التشبيعيةفي محل النصب على الحابة من فاعل مرآي مرمسياءن لم يدعنا (الى ضر)أى الى كشف منير (مسد) وهذا وصمف للجنس باعتبار حال بعض أفراد من

هومتصف بهذه الصفات (كذلك) نصب على المصدرية وذلك اشارة الى مصدر الفعل الآتى ومافية ﴿ آنه ﴾ من معنى البعد التفخيم والكاف مقعمة للدلالة على زيادة مخامة المشار اليه اقعامالا يكاديت في لفة العرب ولافي غبرها ومن ذلك قولهم مثلك لا يخطل مكان أنت لا بمخل أى مثل ذلك التزيين العجيب (زين للمسرفين) أى للموسوفين بماذكر من الصفات الذميمة واسرافهم لما أن الله تعالى انما أعطاهم القوى

والمشاغر ليصرفوها الى مصارفهاو يستعملوها في اخلفت له من العلوم والاعال الصالحة فلاصرفوها الى مالا ينبغى وهى راس مالهم فقد أتلغوها وأسرفوا اسرافا ظاهرا والنزيين امامن جهذالله سجسانه على طريقة التخلية والخذلان اومن الشيطان بالوسوسة والتسويل (ما كانوا يعملون) من الاعراض عن الذكر والدعاء والاجمساك في الشهوات وتعلق الآية الكريمة بما قبلها من حيث ﴿ ٧٩٧ ﴾ ان في كل منهما املاء للكفرة على طريقة الاستدراج

بعد الانقاذ من الشر المسدرق الاولى ومن الضرالمقررفي الاخرى . (ولقدأ هلكنا القرون) أىالقرون الخاليةمثل قوم نوح وعاد وأضرابهم ومن فيقوله تمالي (منقبلكم) متعلقة بأهلكنا أي أهلكناهم منقبل زمانكم والخطاب لاهل مكةعلى طريقة الالتفات للبالغـة في تشديد التهديد بعد تأييده بالتوكيدا لقسمى (الماظلوا) ظرف للاهلاك أىأهلكناهم حين فعلوا الظلم بالتكذيب والتمادى في الغي والضلال منغيرتأخيروقوله تعالى (وجاءتهم رسلهم) حال من ضمير ظلوا باضمسار قدوقوله تعالى (بالسات) متعلق بجاءتهم على أن البا التعدية أوبمعذوف وقع حالا من رسلهم دالةعلى افراطهم في الظلم وتناهيهم فيالمكابرة أى ظلموا بالتكديب وقدجاتهم رسلهم مالا مات البينة الدالة على

انه بدأ الخلق ثم يعيده بالكسر و بعضهم بالفتح قال الزجاج من كسر الهمزة من ان فعلى الاَسْتُنَافِ وَفِي الْفَتَّحِ وَجِهَانَ ﴿ الْأُولَ ﴾ أَن يَكُونَ النَّهَ دُيرَالَيْهُ مَرْجِعَكُم جَيْعًا لانه بِدأً الخلق تم يعيده (والثاني) أن يكون التقدير وعدالله وعدابدا الخلق ثم اعادته وقرئ يبدئ من أبد أوقرى حق أنه يبدأ الحلق كفواك حق ان زيدا منطلق أما قوله تعالى المجزى الذين آمنوا وعلواالصالحات بالقسطفاعلم انالمقصودمنه اقامة الدلالةعلى انه لابدمن حصول الحشر والنشرحي يحصل الغرفي بين المحسن والمسئ وحتى يصل الثواب الى المطبع والعقاب الى العامى وقدسبق الاستقصاء في تقرير هذا الدليل وفيه مسائل (المسئلة الأولى) قال الكعبي اللام في قوله تعالى ليجزي الذين آمنوا بدل على انه تعالى خلق العبادللثوابوالرجة وأيضا فانه أدخل لام التعليل على الثواب وأماالعقاب فاأدخل فيه لام التعليل بلقال والذين كفرولهم شراب من حيم وداك يدل على انه خلق الحلق للرحة لاللعسذاب وذلك يدل على انه ماأراد منهم الكفر ومآخلق فيهم الكفر البتة (والجواب) ان لام التعليل في أفعال الله تعالى محال لانه تعالى لوفعل فعلا لعله اكانت تلك العلة أن كانت قديمة لزم قدم الفعل وان كانت حادثة لزم التسلسل وهومحال ( المسئلة الثانية)قال الكمبي أيضاهذه الآية تدل على انه لا يجوز من الله تعالى أن يبدأ خلقهم في الجنة لانهلوحسن ايصال تلك النع اليهم من فيرواسطة خلقهم فيهذاالعالمومن غير وأسطة تكليفهم لماكان خلقهم وتكليفهم معللا بأبصال تلك النعماليهم وظاهرالاية يدل على ذلك (والجواب) هذا بناء على صحة تعليل أحكام الله تعالى وهو بأطل سلنا صحنه الاان كلامد انمايصم لوهلنا بدء الخلق واعادته بهذاالمعني وذلك ممنوع فلملايجوزأن يقال انه يبدأ الخلق تحض التفضل ثم انه تعالى يعيد هملغرض ايصال نعم الجنة اليهم وعلى هذا التقدير سقط كلامه أماقوله تعالى بالقسط ففيذ وجهان ( الاول) بالقسط بالعدلُّ وهو يتعلق بقوله لحيري والمعني ليجزيهم بقسطه وفيه سو الان (السو ال الاول) ان القسط اذاكأن مفسرا بالعدل فالعدل هوالذي يكون لازائدا ولاناقصاوذلك يقتضي انه تمالي لانز مدهم على مايستحقونه بأعالهم ولايعطيهم شيئاعلى سبيل التفضل ابتدا (والجواب) عندناان الثواب أيضامحض التفضل وأيضا فبتقدير أن يساعدعلى حصول الاستحقاق الاان لفظ القسط يدل على توفية الاجر فاما المنع من الزيادة فلفظ القسط لايدل عليه (السوال الثاني) لمخص المؤمنين بالقسطمع الله تعالى يجازى الكافرين أيضا بالقسط (والجواب) ان تخصيص المؤمنين بذلك يدل على مزيد العناية في حقهم وعلى كونهم مخصوصين عز مدهذا الاحتياط (الوجه الثاني) في تفسيرالا بة أن يكون المعني ليجرى الذين آمنوا بقسطهم وبماأقسطوا وعداوا ولميظلوا أنفهم حيث آمنوا وعلوا الصالحات لانالشرك ظلم قالالله تعالى انالشرك لظلم عظيم والعصاة أيضا قدظلوا أنفسهم قال الله تعالى فنهم ظالم لنفسه وهذا الوجه أقوى لانه في مقابلة قوله عاكانوا

صدقهم أوملتبسين مها حين لامجال للنكذيب وقدجوز أن يكون قوله تعالى وجاءتهم عطفا على ظلوا فلامحلله من الاعراب عند سيبو يه وعند غيره محله الجر لانه معطوف على ماهو مجرور باصافة الغارف اليسه وليس الغلم منصصرا في التكذيب حتى بحتساج الى الاعتسذار بأن الترتيب الذكرى لا يجب كونه على وفق الترتيب الوقوعي كافي قوله تعالى ورفع أبو يه على العرش وخرواله الح بل هو محمول على سائر أنواع الغلم والتكذيب

مستفادمن قوله تعالى (وماكانواليؤمنوا) على أبلغ وجم وآكده فان اللام لتأكيد النني أي وماصح ومااستقام لهم أن يؤمنوا لغساد استعدادهم وخذلان الله تعالى آياهم لعلمه بأن الالطاف لاتنجع فيهم وأبلحله على الاول عطف على ظلوا لانه اخبار باحداث الكذيب وهذا بالاصرار عليه وعلى الثاني عطف على ماعطف عليسه وقيل اعتراض بين الفعل وما يجرى محرى مصدره التشبيهي ﴿ ٧٩٨ ﴾ أعنى قوله تعالى (كذلك) فان الجزاء المشار

الدعبارة عنمصدره كمغرون وأماة وله تعالى والذبن كغروالهم شراب من حيم وعذاب ألم عاكانوا يكفرون فغيه مسائل ( المسئلة الأولى )قال الواحدي الجيم الذي قد سخن بالنارحتي انتهى حرم يقال حمت الماء أي سخنة فهو حيم ومنه الحام (السئلة الثانية) احتيم أصحابنا بهذه الآية على أنه لاواسطة بين أن يكون المكلف مومنا وبين أن يكون كافرا لانه تعالى اقتصرفي هذه الآية على ذكرهذين القسمين وأجاب القاضي عند بأن ذكر هذين القسمين لابدل على بي القسم الثالث والدلل عليه قوله تعالى والله خلق كل دابة من ماء فنهومن عشى على بطندومنهم من عشى عطرجلين ومنهم من عنى عطار بع ولم يدل ذلك على في القسم الرابع بل تغول ان في مثل ذلك ربما يذكر المقصود أوالا كثرو يمل ذكر ماعداً اذاكي قديين في موضع آخر وقد بين الله تعالى القسم الثالث في سائر الآيات ( والجواب ) أن نقول انما يترك القسم الثالث الذي يجرى مجرى النسادر ومعلوم ان الفساق أكثرمن أهل الطاعات وكيف يجوز تركذكرهم فيهذا الباب وأما قوله تعالى والله خلق كل دابة منماه فاعاترك فكر القسم الرابع والخامس لان أفسام ذوات الارجل كثيرة فكان ذكرها بأسرها يوجب الاطناب غلاف هذه المسئلة فانه ليس ههناالاالقسم الثالث وهوالفاسق الذي يزعم الخصم أنه لأمو من ولاكافر فظهر الفرق محقوله تعالى (هوالذي جدل الشمس منياء والقمر نورا وقدره منازل لتعلوا عدد السنين والحساب ماخلق الله ذلك الاباطق يفصل الآبات لقوم يعلون ) في الآية مسائل ( المستله الاولى ) اعلمأنه تعالى لماذكر الدلائل الدالة على الالهبة ممفرع عليها صحة القول بالحشروالنسس عادمرة أخرى الىذكر الدلائل الدالة على الالهية واعلم أن الدلائل المتقدمة في اثبات التوحيد والالهية هي التمسك بخلق السموات والارض وهذا النوع اشارة الى التمسك بأحوال الشمس والقمر وهذا النوع الاخير اشارة الىمايو كد الدليل الدال على صحة الحشروالنشر وذلك لا يه تمالى أثبت القول بصحة الحشر والنسر بنا على انه لابد من ايصال النواب الى أهل الطاعة وايصال العقاب الى أهل الكفر وأنه يجب في الحكمة تمييز المحسن عن المسي مم انه نعالي ذكر في هذه الآيد انه جعل الشمس منياء والقمر تورا وقدره منازل ليتوصل المكلف بذلك الى معرفة السنين والحساب فيمكنه ترتيب مهمأت معاشه من الزراعة والحراثة واعداد مهمات الشتاء والصيف فكانه تعالى يقول تمييز المحسن عن المسي والمطبع عن العاصي أوجب في الحكمة من تعليم أحوال السنين والشهور فلااقتضت الحكمة والرجة خلق الشمس والقمر لهذا المهم الذي لانفع له الافي الدنبافبان تقتضي الحكمة والرحة تمبيز المحسن عن المي بعد الموت مع أنه يقتضي النفع الابدى والسعادة السرمدية كان ذلك أولى فلآكان الاستدلال بأحوال ألشمس والقمر من الوجد المذكور في هذه الآية عمايدل على التوحيد من وجه وعلي صحة القول بالمعاد من الوجه الذي ذكر ناه لاجرم ذكر الله هذا الدليل بعد ذكر الدليل على صحة

أى مشسل فلك الجزاء الفظيم أي الاحلاك الشيديد الذي هو الاستنصال المرة ( بجرى القوم المجرمين). أى كل طائفة مجرمةوفيه وعيد شديد وتهديد أكيد لإجل مكة لاشتراكهم لا وللك الملكين في الجرائم والجرأر النى هي تكذيب الرسسول والاصرارعليه وتقرير لمضمون ماسبق من قوله تعالى ولويعجل الله للناس النس استعجالهم بالخير وقرئ بالياءعلى الالتفات الىالغيبة وقدجوزأن يكون المرادبالقوم المجرمين أهلمكة على طريقة ومنع الظاهر موضع ضمسر الخطاب ابذانا بأنهم أعلام فيالاجرام و بأباه كل الابا قوله عز وجل(ثم جعلناكم خلائف في الارض من بعدهم) فانهصريح فيأنه ابتداء تعر**ض** لامورهم وآن مارينفه انماهومبادي أحوالهم لاختبار كيفيات

أعالهم على وجه يشعر باستمالتهم نحوالا يمان والطاعة فحال أن يكون ذلك أثر بيان منتهى ﴿ المعاد ﴾ امرهم وخطاجم بيت القول باهلاكهم لكمال اجرامهم والمعنى تم استخلفناكم في الارض من بعد اهلاك أولئك المرهم وخطاجم بيت القول باهلاكهم لكمال اجرامهم والمعنى تم استخلاف من يختبر (النظر) أى لنعامل معاملة من ينظر (كيف تعملون ) فهي استمارة ممشيلية وكيف منصوب على المصدر يَدُّ بتعملون٧ يننظر فان مافيه من معنى

الاستفهام مانع من تقدم عامله عليه أي أي على أو على الحالية أي على أي حال تغلون الانجال اللائفة بالاستخلاف من أوصاف الحسن كقوله عز وعلاله لوكم ايكم أحسن عملا ففيه اشعهار بأن المراد بالذات والمقصود الاصلى من الاستخلاف انماهو ظهور الكيفيات الحسنة للاعال الصالحة واما الاعال السيئة فبعزل من أن تصدر عنهم لاسيما بعد ماسمعوا أخبار القرون المهلكة ﴿ ٧٩٩ ﴾ وشها هدوا آثار بعضها فضلا عن أن ينظم طهورها

فى سلك العلة العائبة للاستخلاف وقيل منصوب على أنه مضول به أي أي كالتعلون أخيرا أمسرا فنعاملكم محسبه فلايكون في كله كف حينند دلالة على أن المعتبر في الجزاء جهات الاعال وكيفياتها لاذواتها كإهورأى القائل يل تكون حينئد مستعارة لمعنی أی شی (وافاتنلی عليهم ) التفات منخطابهمالىالغيية اعراضاعنهم وتوجيها الحنطاب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم بتعديد جناياتهم المضادة لماأريد منهسم بالاستخلاف من تكديب الرسول والمكفر بالامات البينات وغيرذلك كدأب من قبلهسم من القرون المهلكة وصيغة المضارع للدلالة على تجدد جوابهم الآتي حسب تجدد التلاوه (آماتنا) الدالةعلى حقية التوحيد وبطلان الشرك والامنافة لتشريف المضاف والترغيب في الاعان به والترهيب عن تكذيبه

المعاد (المسئلة الثانية) الاستدلال بأحوال الشمس والقمر على وجود الصانع المقدرهو أن بقال الاجسام في ذواتها ممّائلة وفي ماهياتها متساوية ومتى كان الامر كذلك كان اختصاص جسمالشمس بضوئه الباهروشعاعه القاهرواختصاص جسمالقمر بنوره المخصوص لاجل الغاعل الحكيم المخنار أمابيان ان الاحسام مممّائلة في ذواتها وماهباتها فالدليل عليه ان الاحسام لاشك انها متساويه في الحمية والصير والجرمية فلوحالف بعضها بعضا لكانت تلك المخالفة فيأمر وراء المحمية والجرمية ضرورة انمامه المخالفة غبرمانه المشاركة واذاكان كذلك فنقول انمانه حصلت المخالفة من الاجسام اماأن يكُونُ صغة لها أوموصوفابها أولاصغة لها ولأموصوفابها والكل بأطل ( أماالقسم الاول )فلانما به حصلت المخالفة لوكانت صفات قائمة يتلك الدولت فتكون الذوات فيأنفسها معقطع النطرعي تلك الصفات متسساوية فيتمام الماهية واذآكان الامر كذلك وكل مايضي علي جسم وجب أن يصبح على كل جسم وذلك هو المطلوب (وأماالقسم الثاني) وهوأن قال ان الذي به خالف بعض الاجسام بعضا أمورموصوفة بالجسمية وأتتحيز والمقدار تنقول هذاأيضا باطل لانذلك الموصوف اماأن يكون حجما ومنصرا أولايكون والاول باطل والالزم افتقاره الى محل آخرويستر ذلك الى غيرالنهاية وأيضافعلى هذاالتقدير يكون المحلمثلاللحال ولميكن كونأحدهما محلاوالاخرحالا أولىمن العكس فملزم كون كلرواحد منهما محلا للآخر وحالا هيه وذلك محال وأماان كان ذلك المحل غيرمتحير ولاجم فنقول مثل هذا السئ لايكون له اختصاص بحير ولاتعلق بجهة والجسم مختص بالحيز وحاصل في الجهة والشيُّ الذي يكون واجب الحصول فى الحيز والجهة يمتنع أن يكون حالافي الذي يمتنع حصوله في الحيز والجهة ( وأما إلقسم الثالث) وهو أن يقال ما به خالف جسم جسماً لاحال في الجسم ولا محل له فهذا أيضاً باطل لان على هذا التقدير يكون ذلك النبي شيئًا مباينًا عن الجسم لاتعلق له به فينئذ تكون ذوات الاحسام منحبث ذواتها متساوية في تمام الماهية وذلك هو المطلوب فتبت أن الاجسام بأسرها متساوية في تمام الماهية واذا بت هدا فتقول الاشياء المتساوية في تمام الماهية تكون متساوية في جميع لوازم الماهية فكل ماصيح على بعضها وجب أن يصم على الباقي فلاصم على جرم السمس احتصاصه بالضوء القاهر الباهر وحبأن يصبح مثل ذلك الضوءالقاهر على جرم القمرأيضا وبالعكس واذاكان كذلك وجيأن يكون اختصاص جرم الشمس بضوئه القاهر واختصاص القمر ينوره الضعيف تخصيص مخصص وايجادموجد وتقدير مقدر وذلك هوالمطلوب فثبتان اختصاص الشمس بذلك الضوء بجمل جاعل وأن اختصاص القمر بذلك النوع من النور بجيل جاعل فثبت بالدليل القاطع صحة قوله سبحانه وتعالى هوالذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا وهوالمُطلوب ( المستَّلة الثالثة ) قال أبو علىالغارسي الضياء لايخلو

( بينات ) حال كونها واصحات الدلالة على ذلك وايراد فعسل التلاوة مبديا للمفعول مسنسدا الى الآيات دون رسول الله عليه الله عليه وللمنظم في نفس رسول الله عليه وسلم بينائه للفاعل للإشعار بعدم الحاجة لتعين التالى وللابذان بأن كلامهم في نفس المتلودون التالى ( قال الذي لايرجون لقاءنا ) وضع الموصول موضع الضميرا شعارا بعلية مافى حير الصله للسفليمة المحكمة عنهم وأنهم انما اجترة اعليها لهدم خوفهم من عقابه تسالى يوم

> منالبعث والحساب والجزاءومانكرهدمنذم آلهتنا ومعابهاوالوعيد على عبادتها (أو بدله) متغيرتر تيبديان تجعل مكان الآية المشتلة على ذلك آمة أخرى خالية صها وانماقالوه كيداوطمعا فى المساعدة ليتوسلوانه الى الالزام والاستهزاميه (قل)لهم (مايكونلى) أىمايصيحومايستقيرلي ولايمكنني أصلا (أن ابدله من تلقاء نفسي)أي من قبل نفسى وهومصداستعمل ظرفاوقرئ بغتىمالناء وقصر الجواب بيبان امتناع مااقتر حوه على اقتراحهم الثاني للامذان بأن استحالة مااقترحوهأ ولامن الظهور يحيث لاحاجة الى يانها وأنالتصدي لذلكمع كونهضائعار بمايعدمن قبيل المجاراة مع السفهاء اذلايصدر مثل ذلك الاقتراحءنالعقلاءولان مايدل على استعالة الثاني مدلعل استعالة الاول بالطريقالاولى (انأتبع) أىماأتبعنىشي مماآتى وأذر(الآمايوجيالي)

من أحد أمرين اماأن يكون جعضوء كسوط وسباطوحوض وحباض أومصدر صناء يضوه ضياء كقولكقام قياما وصام صياماوعلى أىالوجهين حلته فالمضاف محذوف والمعنى جعل الشمس ذاتضياء والقمر ذانور ويجوز أن يكون من غير ذلك لانه لماعظم الضوء والنور فيهما جعلانفس الضياء والنور كإيقال للرجل الكريم انهكرم وجود (المسئلة الرابعة)قال الواحدي روى عن ابن كثير من طريق قنبل ضنيًا: بهمزتين وأكثر الناس على تغليطه فيه لان ماء ضياء منقلبة من واومثل ماء قيام وصيام فلاوجه للمهرزة فيها تمقال وعلى البعد يجوز أنيقال قدم اللام التيهي الهمزة الى موضع العين وأخر العين التي هي واوالي موضع اللام فلما وقعت طرفا بعسد ألف زائدة انقلبت همزة كما انقلبت في سقاء وبابه والله أعلم ( المسئلة الخامسة ) اعلم أن النوركيفية قابلة للاشد والاضعف فان ورالصباح أضعف من النور الحاصل في أول النهار قبل طلوع الشمس وهو أضعف من النور الحاصل في أفنية الجدران عند طلوع الشمس وهو أضعف من النور الساطع من الشمس على الجدران وهو أضعف من الضوء القام بجرم الشمس فكمال هذه لكيفية المسماة بالضوء على ما يحسبه في جرم الشمس وهوفي الامكان وجود مرتبة في الضوء أقوى من الكيفية القائمة بالشمس فهو من مواقف العقول واختلف الناس فيأن الشعاع الفائض من الشمس هل هوجسم أوعرص والحق انه عرض وهو كيفية مخصوصة واذاثبت انهعرض فهل حدوثه فيهذا العالم بتأثير قرص الشمس أولاجلأن الله تعالى أجرى عادته بخلق هذه الكيفية في الاجرام المقابلة لقرص الشمس على سبيل العادة فهي مباحث عيقة وانمايليق الاستقصاء فيها يعلوم المعولات واذا عرفت هذا فنقول النور اسم لاصلهذه الكيفية وأماالضوء فهواسم لهذه الكيفية اذا كانت كاملة تامة قوية والدليل عليه انه تعالى سمى الكيفية القائمة بالشمس ضياء والكيفية القائمة بالقمر نورا ولاشك انالكيفية القائمة بالشمس أقوى وأكل من الكيفية القائمة بالقمر وقال فيموضع آخر وجعل فيها سيراجا وقرا منيرا وقال فيآية أخرى وجعل القمرفيهن نورا وجعل آلشمس سراجا وفي آيذ أخرى وجعلنا سراجا وهاجا ( المسئلة السادسة ) قوله وقدره منازل نظيره قوله تعالى في سورة يس والقمر قدرناه منازل وفيه وجهان (أحدهما) أن يكون المعنى وقدرمسره منازل (وااثاني) أن يكون المعنى وقدره ذامنانل ( المسئلة السابعة ) الضمير في قوله وقدره فيه وجهان ( الاول) انه لهما وانما وحد الضمير للايجاز والافهو في معنى الثنية اكتفاء بالمعلوم لان عدد السنين والحساب انمايعرف بسيرالشمس والقمر ونظيره قوله تعالى والله ورسوله أحق أن يرضوه ( والثاني ) أن يكون هذا الضمير راجعا الى القمر وحد ، لان بسير القمر تعرف الشهور وذلك لان الشهور المعتبرة في الشهر بعد مبنية على روية الاهلة والسنة المعتبرة في الشريعة هي السنة القمرية كماقال تعالى انعدة الشهور

من غير تغييله في شئ أصلا على معنى قصر حاله عليه السلام على اتباع ما يوجى اليه ﴿ عند ﴾ عند الم وقدمر التباعد على ما يوجى اليه كاهو المبتادر من ظاهر العبارة كانه فيل ما أضل الااتباع ما يوجى الى وقدمر يحيقيق المقام في سورة الانهام وهو تعليل الصدير الكلام فان من شأنه إتباع الوجى على ما هو

عليه لايستبد بشي قونه قطعاوفيه جواب النقض بنسخ بعض الايات ببعض وردناعرضوا به عليه الصلاة والسلابهذا السو المن أن القرآن كلامه عليه الصلاة والسلام ولذلك قيد التبديل في الجواب بقوله من تلقاء نفسي وسماه عصيا ناعظيما مستبعا لعذاب عظيم بقوله تعالى (الى أخاف الرعصيت ويعذاب يوم عظيم ) فانه تعلى لمضمون ما قبله من امتناع التبديل واقتصاراً مره عليه الصلاة والسلام فو ٨٠١ كه على اتباع الوحى أنه أخاف ان عصيته تعالى بتعاطى ماليس

لى من التبديل من تلقاء تفسى والاعراض عن اتباع الوجى عذاب يوم عظيمهو يوم القيامة أويوم اللقاء الذى لا رجونه وفيسه اشعسار بأنهم استوجبوه عذا الاقتراح والنعرض لعنوان الربوبية مع الاضافة الىضيره عليه السلام اتهويل أمرالعصيان واظهار كال نزاهته عليه السلام عنه وايراد اليومبالتنوين التفيغيمي ووصفد بالعظم لتهو يلمافيه منالعذاب وتفظيعمه ولامساغ لخمل مقترحهم على التبديل والاتيان بقرآن آخرمن جهة الوحي يتفسيرة ولهتعالى مايكون لى أن أبدله من تلقاء تفسى بأنه لاينسهل لى أن أبدله بالاستدعاء منجهدة الوحى ماأتبع الامايوحي الى من غير صندعما م الاستدعاء وغيره مز تمبلي لانه يرده التعليل الذكو ولالان المقترح - ينتذابس فيهمعصمة

عندالله اثنا عشر شهرا في كتاب الله ( المسئلة الثامنة ) اعلم انانتفاع الخلق بضوء الشمس وبنو والقمرعظيم فالشمس سلطان النهاروالقمر سلطان الليل ويحركة الشمس تنفصل السنة الى الفصول الاربعة و بالفصول الاربعة تنتظيم صالح هذا العالم ويحركة القمرتحصل الشهورو باختلاف حاله في زيادة الضوء ونقصانه تختلف أحوال رطو بات هذا العالم و بسبب الحركة اليومية بحصل النهاروالليل فالنهار يكون زمانا للتكسب والطلب والليل يكون زمانا للراحة وقداستقصينا فيمنسافع الشمس والقمر في تفسير الآيات اللائقة بهافيماسلف وكل ذلك يدل على كثرة رحمة الله على الخلق وعظم عنايته بهم فاناقددالنا على ان الاجسام متساوية ومنى كان كذلك كان اختصاص كل جسم بشكله المعين ووضعه المعين وحيزه المعين وصفته المعينة ليس الابتدبيرمد برحكيم رحيم قادر قاهر وذلك يدلعلى انجيع المنافع الحاصلة في هذا العالم بسبب حركات الافلاك ومسير الشمس والقمر والكواكب ماحصل الابتدبيرالمد برالمقدرال حيم الحكيم سجانه وتعالى عمايقول الظالمون علوا كبيراثم انه تعالى لماقر رهذه الدلائل خمها بقوله ماخلف الله ذلك الايالحق ومعناه أنه تعالى خلقه على وفق الحكمة ومطابقة المصلحة ونظيره قوله تعالى في آلعران ويتفكرون فيخلق السموات والارض ربناما خلقت هذاباطلاسيحالك وقال ى سورة أخرى وماخلقنا السماء والارض وما بينهما باطلا ذلك ظن الدين كفر واوفيه مسائل (المسئلة الاولى ) قال القاضي هذه الآية تدل على طلان الجبرلانة تعالى لوكان مريدالكل ظلم وخالقا لكل قبيح ومريدالاضلال من ضل لماصح أن يصف نفسه بأنه مأخلق ذلك ألابالحق (المسئلة الثانية)قال حكماء الاسلام هذا على انه سيحانه أودع فىأجرام الافلاك والكواكبخواص معينة وقوى مخصوصة باعتبارها تذظيرمصالح هذا العالم السفلي اذلولم يكن لهاآثار وفوائد في هذا العالم لكان خلقها عبثا وباطلا وغيرمفيد وهذه النصوص تنافى ذلك والله أعلم مم بين تعسالي انه يفصل الآيات ومعنى التفصيل هوذكرهذه الدلائل الباهرة واحداعقيب الآخرفصلا فصلاءم الشرح والبيان وفي قوله نفصل قراءتان قرأ ابن كثيروأ بوعرو وحفص عن عاصم فصل بالياء وقرأ الباقون بالنون مم قال لقوم يعلمون وفيد قولان (الاول) ان المراد منه العقل الذي يعمالكل ( والشـاني) الالمراد منه من تفكر وعلم فوائد يخلوقاته وآثاراحسانه وحجة القول الاول عوم اللفظ وحجة القول الشاني انه لايمتنع أزيخص الله سبحانه وتعالى العلاء بهذا الذكرلانهم هم الذين التفعوابهذه الدلائل فجاء كافى قوله اندأنت منذرمن يخشاها مع انه عليه السلام كان منذر اللكل # قوله تعالى ( انْفَى اختسلاف الليل والنهار ومأخلق الله في السموات والارض لآيات لقوم يتقون ) اعلم انه تعالى استدل على التوحيد والالهيات أولا بتخليق السموات والارض وثانيا بأحوال الشمس والقمر

أصلاكاتوهم فان استدعاء تبديل ﴿ ١٠١ ﴾ ع الآيات السازلة حسما تقتضيه الحكمة التشريعية بعضها ببعض لاسيما بموجب اقتراح الكفرة بما لاريب في كونه معصية بلانه ليس فيه معصية الافتراء مع أنها المقصودة بماذكر في التعليل ألايرى الى مابعده من الايتين الكريمتين فأنه صريح في أن مقترحهم الاثبان بفير

القرآن وتبديله بطر بق الافترا ، وأن زعمهم في الاصل أيضا كذلك وقوله عن وجل (قل لويثا والقه ما تلوته عليكم) تحقيق لحقية القرآن وكونه من عند الله تعالى اثر بيان بطلان ما افتر حوا الاتيان به واستحالته عبارة ودلالة وانما صدربالا مرالم المستقل مع كونه دا خلا يحت الامر السابق اظهار الكمال الاعتناء بشأنه وايذا ناباستقلاله مفهوما واسلو بافانه برهان دال على كونه بأمر الله تعالى ومسينته كاسياتي وماسبق محرد ﴿ ٨٠٢ ﴾ اخبار باستحالة ما افتر حوم ومفعول شاء محذوف

وثالثا في هذه الآية بالمنافع الحاصلة من اختلاف الليل والنها روقد تقدم تفسيره في سورة البقرة في تفسير قوله ان في خلق السموات والارض و رابعه ايكل ماخلق الله في السموات والارض وهي أقسام الحوادت الحادثة في هذا العبالم وهي محصورة فيأر بعد أفسام (أحدها) الاحوال الحادثة في العناصر الاربعة و بدخل فيها أحوال الرعدوالبرق والسحاب والامطار والثلوج ويدخل فيهاأبضا أحوال اليحار وأحوال المدوالجرر وأحوال الصواعق والزلازل والخسف (وثانيها) أحوال المعادن وهي عجيدة كثيره ( وثاثبها) احتلاف أحوال النبات (و راسها) اختلاف أحوال الحيوانات و جملة هده الاقسام الارسة داخلة في قوله تعال وماخلق الله في السموات والارض والاستقصاء في شرح هذه الاحوال مما لاعكن في ألف محلدبل كل ماذكره العقلاء فيأ- وال أقسام هذا العالم فهو جرَّ مختصر من هذا الباب ثمانه تعالى بعد ذكر هذه الدلائل قال لآيات لقوم يتقون فخصها بالمنقين لانهم يحذر ون ألعاقبة فيدعوهم الحذر الى التدبر والنظر قال القفال من تدبر في هذه الاحوال علم ان الدنبا مخلوقة لشقاء الناس ويهاوارخاههاوحالقهم ماأهملهم الجعلهالهم دارعل واذاكان كدلك ولابدمن أمر ونهى ثممن ثواب وعقال ليتمز الحسن عن المسيء فهذه الاحوال في الحقيقة دالة على صحة القول باثبات المبداوا ثبات المعاد الله قوله تعالى ( ان الذين لا يرجون لقاء ناو رضوا بالحياة الدنيا واطمأنوادها والذبن همرعن آباتنا غافلون أولئك مأواهم الناريما كانو يَكسبون) اعلم الهتعالى لماأقام الدُّلائل القاهرة على صحة القول باتبات الاله الرحيم الحكيم وعلى صحة القول بالمعاد والحشر والنشرسير عبعده في سرح أحوالمن يكفريها وفي شرح أحوال من بوءم بهافاماسر ح أحوال الكافرين فهو المدكور في هذه الآية واعل انه تعالى وصفهم بصفات أر بعد (الصفة الاولى) قوله أن الذي لا يرجون لقاء ناوفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في تفسيرهذا الرجاء قولان ( الاول) وهو قول ابي عباس ومقابل والكلي معناه لايخافون البعث والمعنى انهم لايخافون ذلك لانهم لايؤمنور بها والدليل على تفسيرالرجاء ههنا بالحوف قوله تعالى اعا أنت منذرمن يخشأها وقوله وهم من الساعة مشفقون وتفسير الرجاء بالحوف جائز كاقال تعالى مالكم لاتر جون لله وقارا قال الهذلي السعتم التحللم برج لسعها الروالقول الثاني) تفسيرالرحاء بالطمع فقوله لار جون لقاءناأي لايطمعون في تواسا فيكون هذا الرجاء هوالذي صده اليأس كاقال قدينسوا من الآخرة كاينس الكفار واعلم أنحل الرجاء على الخوف بعيدلان تفسير الضدبالضدغيرجا تزولامانعههنامن حل الرجاءعلى ظاهره البتة والدليل صليدان لقاءالله اماأن يكون المرادمنه تجلى جلال الله تعالى للعبدواسراق نوركبريائه في روحه واماأن يكون المراد منه الوصول الى ثواب الله تعالى والى رحته فانكان الاول فهوأعظم الدرجات وأسرف السعادات وأكمل الحيرات فالعاقل كيف لابرجوه وكيف لايمناه

مذي عند الجزاء لاغير ذلك كاقيل فانمفعول المشئة انما محذف اذا وقعت سرطا وكان مفدو لهامضمون الجراء ولم يكن في تعلقهــــا به غرابة كافي قوله \* ولو شنت أن أبكى د ما لبكيته \*حيثلم تحذف لفقد انالشرطالاخبرولان المستارم للعزاء أعنى عدم تلاوته عليه الصلة والسلامللقرآنعليهم انماهومشيئته تعالىله لامشيئته لغسرالقرآت والمعنىان الامركله منوط عشيئته تعالى ولسلى مندسي قطولوشاءعدم تلاوتيله عليكم لابأن شاءعدم تلاوتيا، من تلقاء نفسي بل أن لم ينزله على ولم أ، ني يتلاوته كإينبئ عند يثار التلاوة على القراء ما تلوته عليكم (ولاادركم به) أي ولاأعلكم 4 بواسطتي والتالى وه عدم التلاوة والادراء منتف فينتني المقدم أعى

مشيئة عدم التلاوه ولا يخنى أفهامستارمة لعدم مسيئة التلاوة قطعا فانتفاؤهامستازم لانتفائه حمّا مخر وان که وانتفاء عدم مشيئة النسلاوة فنبت أن تلاوته عليه الصدات والسلام للقرآن عشيئته تعالى وأمره وانما قيدناالادراء بكونه بواسطته عليه الصلاة والسلام لانعدم الاعلام مطلقا ليس من

لوازم الشرط الذى هومشيئة عدم تلاوته عليه السلام فلا يجوز نظمه في سلك الجزاء وفي اسناد عدم الادراء اليه تعالى النبي عن استناد الادراء اليه تعالى النبي عن استناد الادراء اليه تعالى الدراك الله عن الدراك الله الله السلام في ذلك حسما يقتضيه المقام وقرى ولاادراكم ولا ادراكم الدوم عن الدوم أي ولاجعلتكم ادراكم الجواب أي الله الجواب أي الله الجواب أي

لوشاءا فلهما تلوته عليكم أنا ولا محلكم به على اسانغيري علمعنيانه الحق الذى لامحيص عند لولم أرسل به أنالارسل مه غبري البتة أوعلمعني أنه تعالى عن عطمن يشاء فغصني مهذه الكرامة (فقدلبثت فيكم عرا) تعلمل لللازمة المستازمة لكون نلاوته عششةالله تعالى وأمره حسبمارين آنفا لكن لابطريق الاستدلالعليهابعدم تلاوته عليه الصلاة والسلام فيماسبق بسبب مشاشه تعالى اياه بل بطريق الاستشهاد عليها عاشاهدوا منه عليدالصلاة والسلام في تلك المدة الطويلة من الامور الدالة علم استحالة كون التلاوة منجهته عليه الصلاة والسلامبلاوحىوعرا نصبط التشيبه بظرف الزمان والمعنى قدأقت فيالينكم دهرا مدلدا مقدار أربعين سسنة تحفظون تفاسيل

وانكانا لثاني فكذلك لانكلأحد يرجو من الله تعالى أن يوصله الى توابه ومقامات رجته واذا كان كذلك فكل من آمن بالله فهو برجو ثوامه وكل من لم يوثمن بالله ولابالمعاد فقدأ بطل على نفسه هذا االرجاء فلاجرم حسن جعل عدمهذا الرجاء كناية عن عدم الاعان الله واليوم الا تخر (المسئلة الثانية ) اللقاء هوالوصول الى النبي وهذا في حق الله تمالى محال لكونه منزهاعن الحدوالنها ية فوجب أن يجعل مجازا عن الرؤية وهذامجاز ظاهرفانه بقال لقيت فلاناا ذارأيته وحله على لقاء تواب الله يقتضي زيادة في الاضمار وهو خلاف الدُّليل واعلم الهثبت بالدُّلائل اليقينية انسعادة النفس بعدُّ الموت في أن يُتَّجلي فيها معرفةالله تعاثى ويكمل اشراقها ويقوى لمعانهاوذلكهوالرؤيةوهىمنأعظم السعادات فمزكان غافلا طلبهامعرضا عنهآ مكتفيا بعدالموت بوجدان الاذات الحسية من الاكل والشرب والوقاع كان من الضالين ( الصفة السانية ) من صفات هؤلاء الكفار قوله تعالى ورضواما لحياة الدنيآ واعلم انالصفة الاولى اشارة الىخلو قلبه عن طلب اللذات الروحانية وفراغه عنطلب السعادات الحاصلة بالمعارف الربانية وأما هذه الصفةالثانية فهى اشارة الى أستغراقه في طلب اللذات الجسمانية واكتفائه بها واستغراقه في طلمها ( والصفة الثالثة ) قوله تعالى واطمأ نوامها وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) صفة السعداء ان يحصل لهم عندذ كرالله نوع من الوجل والخوف كاقال تعالى الذين اذاذ كرالله وجلت قلوبهم ممأذا قويت هذم ألحالة حصلت الطمأ نينة في ذكرالله تعسالى كما قال تعسالى وتطمئن فلوجهم بذكرالله ألابذكرالله تطمئن القلوب وصفة الاشقياء انتحصل لهم الطمأننة في حسالدنيا وفي الاشتغال بطلب لذاتها كا قال في هذه الآية واطمأنواهما فعقيقة الطمأنينة أن يزول عن قلوبهم الوجل فاذا سمعوا الانذار والتحويف لمرتوجل قلو بهم وصارت كالمبتة عندذ كرالله تعالى (المسئلة الثانية ) مقتضى اللغة أنيقال واطمأنوا اليها الاانحروف الجر يحسسن اقامة بعضها مقسام البعض فلهذا السبب قال واطمانوابها (والصفةالرابعة) قوله تعالى والذين هم عن آياتنا غافلون والمرادانهم صاروا فى الاعراض عن طلب لقاءالله تعالى بمزلة الغافل غن الشئ الذي لانخطر سالهطول عره ذكرذلك الشئ وبالجملة فهذهالصفات الاربعة دالة على شدة بعده عن طلب الاستسعاد بالسمادات الاخروية الروحانية وعلى شدة استغراقه في طلب هذه الخيرات الجسمانية والسعادات الدنيو يةواعم انه تعالى لماو صفهم بهذه الصفات الاربعة قال أولئك ماواهم الناريما كانوا يكسبون وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) النيران على أقسام النار التي هي جسم محسوس مضيَّ محرف صاعد بالطبع والاقرار به واجب لاجل انه ثبت بالدلائل المذكورة ان الاقرار بالجنة والنارحق ( القسم الثاني ) النار الروحانية العقلية وتقريره ان من أحب شيئا حبا شديدا نممضاع عنه ذلك الشيء بحيث لايمكنه الوصولاليه فانه يحترق قلبه وباطنه وكل عاقل يقول ان فلانامحترق

أحوالى طراوتحيطون بمالدى خبرا ( من قبله ) أي من قبل نزول القرآن لاأتعاطى شيئا بما يتعلق به لامن حيث نظمه المعجز ولامن حبث معناه الكاشف عن أسرارا لحقائق وأحكام الشرائع ( أفلانعقلون ) أي ألا تلاحظون ذلك فلاتعقلون امتناع صدوره عن مثلي ووجوب كونه منزلامن عندالله العزيز الحكيم فانه غيرخاف علمن له عقل سليم والحق الذي لا محيد عنه أن من له ادبي مسكمة من العقل اذا نأمل في أمر ، عليه الصلاة والسلام وأنه نشافيما بينهم هذا الدهر الطويل من غير مصاحبة العلماء في المفاوضة والحوار ولا عبر من غير مصاحبة العلم في المناف المفاوضة والحوار ولاخوض معهم في الشاء الخطب والاشعار ثم أي بكتاب بهرت فصاحه كل فصيح فائق و بذت بلاغته كل بليغ رائق وعلى نظمه كل منثور و منظوم وحوى فحواء بدائع أصناف العلوم ﴿ ٨٠٤ ﴾ كاشف عن أسرار العبب من وراء

القلب يحترق الباطن بسبب فراق ذلك المحبوب وألم هذه النار أقوى بكثير من ألم النار المحسوسة اذاعرفت هذا فنقول انالار واح التيكانت مستغرقة فيحب الجسمانية وكانت غافلة عن حب طلم الروحانية فاذامات ذلك الانس. أن وقعت الفرقة بين ذلك الروحو بين معشوقاته ومحبوباته وهي أحوال هذا العالم وليس له معرفة بذلك العالم ولاالف مع أهل ذلك العالم فيكون مثاله مثال من أخرج من محالسة معشوقه وألتى في يرطانه لاالف له ماولامعرفه له بأحوانها فهذا الانسان يكون ف غايه الوحشة وتألم الرو حفكذا هنا أمالوكان نفوراعن هذه الجسمايات عارفا بقابحها ومعايبها وكان شديدالرغبة في اعدلاق العروة الوثنى عظيم الحبالله كان مثاله مثال من كان محبوسا في سجن مطلم عن مملوء من الحسرات المواذية والآفات المهلكة ثم اتفق ان قيموب السعر وأخر حمد وأحضر فى مجلس السلط ان الاعظم مع الاحباب والاصدقاء كاقال تعالى وأوملك مع الذن أنع الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أوائك رفيقًا فهذا هوالاشارة الى نعريف النار الروحانية والجنة الرحانية ( المسئلة الثانية ) آلماء في قوله بما كانوا يكسبون مشعر بأن الاعال السابقة هي المؤثرة في حصول هذا العداب ونظيره قوله نعالى ذلك عا قدمت بداك وأن الله ليس بظلام العبيد # قوله نعالى ( الله ين آمنوا وعلوا الصالحات يهديهم ربهم بإيمانهم تجرى من تحتهم الادهار في جنات النعيم دعواهم فيهاسيحانك اللهم وتحيتهم فيهاسلام وآخر دعواهمأن الحدالله رب العالمين ) اعلم انه تعالى لماسم ح أحوال المنكر بن والجاحدين في الا بد المقدمة ذكر في هذه الا يد أحوال المؤمنين الحقين واعلم انه تعالى ذكر صفاتهم أولائمذ كرمالهم من الاحوال السنية والدرجات الرفيعة الايا الها أحوالهم وصفاتهم فهي قولهان الدين آمنوا وعملوا الصالحات وفي تفسيره وجدوه ( الاول ) ان النفس الانسانية له اقو أن (القوه النظرية) وكالها في معرفة الاشياء ورئيس المعارف وسلطانها معرفة الله ( والقوة العملية ) وكما ليها في فعل الخيرات والطاعات ورئيس الاعمال الصالحة وسلطانها خدمة الله فقوله ان الذين آمنوا اشارة الى كال القوة النظرية بمعرفة الله تعالى وقوله وعملوا الصالحات اسارة الى كال القوة العملية بخدمة الله تعالى ولما كانت القوة النظرية مقدمة على القوة العملية بالشرف والرتبة لأجرم وجب تقديمها في الذكر ( الوجه الثابي ) و تفسير هذه الا "ية قال القفال ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات أي صدقوابقلو بهم ثمحققوا التصديق بالعمل الصالح الذى جاءت به الانبياءوالكتب من مندالله نعالى ( الثالث ) الذين آمنوا أي شغلوا قلو بهم وأرواحهم بتحصيل المعرفة وعملواالصالحات أى شعلوا جوارحهم بالخدمة فعينهم مشغولة بالاعتبار كاقال فاعتبروا باأولى الابصار وأذنهم مشغولة بسماع كلامالله تعسالي كإقال واذا سمعو اما أنزل الى الرسول ولسانهم مسعول بذكرالله كاقال نعالى بأيهاالذين آمنوااذ كروا الله

أستار الكمون ناطق بأخسار ماقدكانوما سيكون مصدق لمابين يديه من الكتب المنزلة. مهين علبها في أحكامها المجملة والمفصلة لابقي عنده سأثبة اشتباه فيأنه وحىمنزل منعندالله هذا هو الدي اتفقت علبه كلقالحمهورولكن الانسب ببناء الجواب فيما سلفعلي محرد امتناع صده رالغيير والتبديل عندعلبد الصلاة والسلام لكونه معصية موجبة للعداب العطيم واقدصار حاله عليه الصلاة والسلام على اتباع الوحى وامتباع الاستبدادبالرأي من غير تعرص هناك ولاههنا المكون القرآل فينفسه أمراخارجا عن طوق البسر ولا لكونه علمه الصلاة والسلام غبر قادر على الاتيان شله أنيستشهدههناعلي المطلب عايلاتم ذاك من أحواله المستمر في تلك المدة المنطاولة مزكال نزاهته عليه الصلاه

والسلام عما يوهم شائبة صدورالكذب والافتراء عنه في حق أحدكا ننامن كان كايني عنه تعقيبه ﴿ وجوارحهم ﴾ بتظليم المفترى على الله تعليم ولاجدال بتخليم ولاجدال ولاعدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال ولاحدال فيه شائبة شبهة فضلاعافيه كذب أو افتراء ألا تلاحظون فلا تعقلون أن من هذا شأنه

المطرد في هذا المهد البعيد مستحيل ان يفتى على الله عزوجل و يتحكم على كافة الخلق بالاوامر والنواهى الموتجبة لسلب الامؤال وسفك الدماء و تحوذلك وأن ما تى به و حى مبين تنزيل من رب العالمين و قوله عزوجل ( فن أظم من افترى على الله كذبا) استفهام انكارى معناه الححد أى لااحد أظم منه على مدى انه أظم من كل ظالم وان كان سبك التركيب مفيد الانكار المنه عن أحد أظم من عير تعرض لانكار المنه من عير تعرض لانكار الله المساواة ونفيها فانه اذا قبل من أفضل من فلان أولا

أعلمنه يفهرمندحما أنه أفضل من كل فاصل وأعلم منكل عالموزيادة قوله تعالى كذبا معأن الافترا الايكون الأكدلك للامذان بأن ماأصافوه اليهضمنا وحلوه عليه الصلاة والسلام عليه صريحا معكونه افتراء على الله تعالى كذب في نفسه فرب افتراء يكون كذبه في الاستاد فقط كإاذا أسندذنب زيد اليعرو وهيذا للبالغة منه عليه الصلاة والسلام في التفادي عماذكرمن الافتراء على الله سمحانه (أوكذب باكاته) فكفر بهاوهذاتظليم للشركين بتكذيبهم للقرآن وحملهم على أنه منجهته عليم الصلاة والسلام والفاء لترتيب الكلام على ماسبق من بيان كون القرآن بمشيئته تعالى وأمره فلا مجال لحل الافستراء علم الافتراء بأنخاذ الولدوالشريك

وجوارحهم مشغولة بنور طاعةالله كإقال الايسحدوالله الذي يخرج الخبأفي السموات والارضواعهاانه تعالى لماوصفهم بالايمان والاعمال الصالحة ذكر بعد ذلك درجات كراماتهم ومراتب سعاداتهم وهي أربعة ( المرتبة الاولى ) قوله يهديهم ربهم إيانهم تجرى من تحتّهمالانهار فيجنات النعيم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في تفسير قولهٔ يهديهم ربهم بايمانهم وجوه ( الاول ) انه تعالى يهديهم الي الجنة توابالهم على ايمانهم وأعالهم الصالحة والذي يدل على صحة هذاالتأو يلوجوه (أحدها) قوله تعالى يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى تورهم بين أيديهم وبأيمانهم (وثانيها )ماروى انه عليه السلام قال انالمو من اذاخرج من قبره صورله عمله في صورة حسنة فيقول له أنا عملك فيكون له نورا وقائدا الىالجنة والكافر اذاخرج من قبره صورله عمله فىصورة سـيئة فيقول له أناعملك فينطلق به حتى يدخله النار ( وثالثها ) قال مجاهد المؤمنون يكون لهم نور يمنني بهم الى الجنة ( ورابعها ) وهو الوجه العقلي ان الاعان عبارة عن نورا تصل به من عالم القدس وذلك النور كالخبط المتصل بين قلب المؤمن وبين ذلك العالم المقدس فانحصل هذا الخط النوراني قدر العبد على أن تقتدي بذلك النور و برجع الي عالم القدس فأما اذالم يوجدهذا الحبل النوراني تا. في ظلمات علم الصلالات نعوذبالله منه ( والتأو يل الثاني ) قال ابن الانباري ان ايمانهم بهديهم الى خصائص في المعرفة ومن ايافي الالفاط ولوامع من النور تستنير بها قلو بهم وتزول يواسطتها الشكوك والسبهات عنهم كقوله تعالى والذين اهتدوا زادهم هدى وهذه الزوائد والفوائدوالمزايا يجوز حصولهافي الدنيا قبل الموت ويجوز حصولها في الآخرة بعد الموت قال القفال واذا جلنا الآية على هذا الوجه كانالمعني يهديهم ربهم بإيمانهم وتجرى من تحتهم الانهار في جنات النعيم الااله حذف الواو وجعل قوله تجرى خبرًا مستأنفا منقطعاً عماقبله ( والتأ و يل الثالث ) ان الكلام في تفسيرهنه الآية بجب أن يكون مسبوقا عقدمات ( المقدمة الاولى )ان العلم نوروالجهل ظلمة وصريح العل يشهد بأن الامر كذلك وبمايقرره انك اذاألقيت مسئلة جليلة شريفة على شخصين فاتفق انفهمها أحدهما ومافهمها الاخر فانك ترىوجه الفاهم متهللا مشرقا مضيئا ووجه منلهيفهم عبوسا مظلامنقبضا ولهذا السبب جرتعاده القرآن بالتعبير عن العلم والايمان بالنور وعن الجهل والكفر بالظلمات( والمقدمة الثانية ) أن الروح كأللوح والعلوم والمعسارفكالنقوش المنقوشة فيذلك اللوح تمهمنا دقيقة وهيأن اللوح الجسماني اذارسمت فيه نقوش جسمانية فعصول يعض النقوش فيذلك اللوح مانع منحصول سمائر النقوش فيسه فأمالوح الروح فخاصيته على الضد من ذلك فان آلروح اذا كانت خالية عن تقوش المعـــارفُّ والعلوم فانه يصعب عليه تحصيل المعارف والعلوم فاذا احتال وحصل شيء منهاكان حصول ماحصل منها معيناله على سهولة تحصيل الباقي وكلا كان الحاصل أكثركان

أىواذاكان الامركذاك فن افترى عليه تعالى بان يختلق كلاما فيقول هذا من عندالله أو ببدل بعض آباته تعالى بعض كاتبعض كاتبحو زون ذلك في شانى وكذلك من كذب با آباته تعالى كاتفعلونه أطلم من كل ظالم ( انه ) الضمير للشان وقع اسما لان والخبر ما يعقبه من الجمسلة ومدار وضعه موضعه ادعاء شهرته المغنية عن ذكره وفائدة تصديرها به الايذان بغنامة مضمونها معمافيه من زيادة تقريره في الذهن فان الضمير لايفهم

منه من أول الامر الاشان مبهم له خطر فيبتى الذهن مترقبا لمايتبه فيتمكن عند وروده عليه فضل ممكن فكا ته قبل ان الشان هذا أي لايفج المجرمون ) أي لايفجون من محذور ولا يظفرون بمطلوب والمراد جنس المجرمون ) في المفترى والمكدب اندراجا أوليا (و يعبدون من دون الله ) حكاية لجناية أخرى لهم نشأت عنها جنايتهم الاولى معطوفة على قوله تعالى واذا تتلى عليهم الآية عطف قصة الرح ١٠٦ مجه على قصة ومن دون منطق بيعبدون

تحصيل البقية أسهل فالنقوش الجسمانية يكون بعضها مانعا من حصول الباق والنقوش الروحانية بكون بعضها معينا على حصول البقية وذلك يدل على انأحوال العالم الروحاني بالضد من أحوال العالم الحسماني (المقدمة الثالثة) ان الاعمال الصالحة عيارة عن الاعال التي تحمل النفس على ترك الدنيا وطلب الآخرة والاعمال المذمومة ماتكون بالضد من ذلك اذاعرفت حده المقدمات فنقول الانسان اذا آمن الله فقد أشرق روحه بنورهذه المعرفة ثماذا واظب على الاعال الصالحة حصلت لهملكة مستقره في التوجه الى الأخره وفي الاعراض عن الدنبا وكلا كات هذه الاحوال أكل كان استعداد النفس أتحصيل سائر المعارف أشد وكلاكان الاستعدادأقوى وأكلكانت معارج المعارف أكثر وأشراقها ولعافها أقوى ولمساكان لانهاية لمراتب المسارف والانوارالعقلية لاجرم لانهاية لرانب هذه الهداية المشار اليها بقوله تعالى يهديهم ربهم بايمانهُم ( المسئلة الثانية ) قوله تعالى تجرى من تحتهم الانهار المرادمند انْهم يكونُونُ جالسين على سرر مرفوعة في البساتين والانهار تجرى من بين أيديهم ونطيره موله تعالى قدجعل لتتحتك سريا وهي ماكانت قاعدة عليها ولكن المعنى بين مدلك وكذا قوله وهذه الانهار تجري مُنْ تُحتى المعنى بِينْ يدى فكذاههنا (المسئلة الثالثة) الإيمان هو المعرفة والهداية المترتبة عليها أيضا منجنس المعارف ممانه تعالى لم يفل يهديهم ربهم ايانهم بلقال يهديهم رنهم بإيمانهم وذلك يدل على انالهم بالمقدمتين لايو جب العلم بالنتيجة للاالعلم بالمقدمتين سبب لحصول الاستعداد آلتام لعبول النفس للنتيجة ثماذأ حصلهذا الأستعداد كان التكو نءمن الحق سحانه وتعالى وهذامع قول الحكماء ان الفياص المطلق والجواد الحق ليس الاالله سبحانه وتعالى ( المرتبة الثانيسة ) من مراتب سعاداتهم ودرجات كالاتهم قوله سبحانه وتعالى دعواهم فيها سيحانك اللهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في دعوا هم وجوه (الاول) ان الدعوى ههنا بعني الدعاء يقال دعا دعو دعا، ودعوى كانفال شكى يشكو شكاية وشكوى قال بعص المفسر ن دعواهم أي دعاؤهم وقال تعالى في أهل الجنة لهم فيهاها كهة ولهم ما يدعون وقال في آية أحرى يدعون فيها بكلفاكهم آمنين وممايقوي ان المراد من الدعوى ههنا الدعاءهو انهم قالوا اللهم وهذا نداءلله سجانه وتعالى ومعنى قولهم سبحالك اللهم المانسجك كقول القانت في دعاء القنوت اللهم ايالتذهبد ( الثاني ) أن يراد بالدعاء العبادة وفظيره قوله تعسالى وأعتزلكم وماتدعون مردون اللهأى وماتعبدون فيكون معني الآية انه لاعبادة لاهل الجنة الأأن يسجواالله و يحمدوه و يكون اشتغالهم بذلك الذكر لاعلى سيل التكليف بل على سبيل ألابته اج بذكر الله تعالى ( الثالث ) قال بعضهم لا يبعد أنَّ يكون المراد من الدعوى نفس الدعوى الني تكون المخصم على الحصم والمعنى ان أهل الجنة يدعون في الدنبا وفي الآحرة تنزيه الله تعالى عن كل المعايب والاقرارله بالالهية

ومحسله النصب على الحالية من فاعله أي متجاوزين الله سبحانه لايعني ترك عبادته بالكلية بل معنى عدم الأكتفاء بها وجعلها قر شا لعبادة الاصنام كإيفصيح عنسه سياق النظم الكريم ( مالا يضرهم ولاينفعهم) أى ماليس مسن شأنه الضر والنغمن الامنام النيهي جهادات وما موصواة أوموصوفة وتقدم نني الضرر لان أدنى أحسكام العبادة دفع الضرر الذي هوأول المسافع والعبادة أمرحادث مسبوق بالمدم الذي هومطنةالضرر فحيث لم تقدر الاصنام على الضررلم يوجد لاحداث العبادة سبب وقيسل لايضر هم ان تركوا عبادتهما ولاينفعهم ان مدوها \* كان أهل الطائف يعبدون اللات وأهل مكة عربي ومناة وهبسل واسافا ونائلة

( ويفولون هؤلاء شفعاً و ناعندالله ) عن النضر بن الحرث اذاكان يوم القيامة يشفعلى اللات ﴿ قَالَ ﴾ قَبِل انهم كانوا يعتقدون ان المتولى لكل اقليم روح معين من أرواح الافلاك فعينوا لذلك الروح صنما معينا من الاصنام واشتغلوا بعبدا له ومقصودهم ذلك الروح ثم اعتقدوا أن ذلك الروح بكون عند الاله الاعظم مشتغلا بعبوديته وقيل انهم كانوا بعبدون الكواكب فوضعوالها أصناما معينة واشتغلوا بعباد تهما قصدا الى عبادة

الكواكب وقيل انهم وضعوا طلسمات عينة على تلك الاصنام ثم تقر بوا اليها وقيل عهم رصعوا هذه الاصنام على صور أنبائهم وأكابرهم وزعوا أنهم متى اشتغلوا بعبادة هذه التماثيل فان أولئك الاكابر يشنعون لهم عندالله تعالى (قل) تبكينا لهم (أتنبون الله بما لايما) أى أتخبرونه بما لاوجودله أصلا وهوكون الاصنام شفعاءهم عندالله تعالى اذاولاه لعلم علام الغيوب وفيه تقريع لهم هو مدى وتهكم بهم و بما يدعونه من المحال الذي لا يكاد

بدخسل تحت الصحة والامكان وقرئ أتنبيون بالتحفيف وقوله تعالى ( في السمسوات ولا في الارض ) حال منالعائدالمحذوف فيعلم مؤكدةلانني لازما يوجد فهما فهومنتفعادة (سحانه وتعالى عايشركون)عن اشرا كهم المستلزم لتلك المقالة الماطله أوعن شركاتهم الذين يعتقدونهم شفعاءهم عندالله تعالى وقرئ تشركون بناءا لخطاب على أنه منجلة القول المامورية وعلى الاول هواعتراض تذبيلي منجهته سيحانه وتعالى (وماكانالناس الاأمة واحدة)يبانلان التوحيد والاسلام ملة قدعة أجعت عليهاالناس قاطبة فطرة وتشريعا وأنالشرك وفروعه جهالاتا بتدعها الغواة خلافاللجمهور وثقالعما الجاعة وأماحل اتحادهم على الاتفاق على الضلال عندالفترة واختلافهم على ملكان

قال القفال أصل ذلك أيضا من الدعاء لان الخصم يدعوخصمه الىمن يحكم بينهما (الرابع)قال أبومسلم دعواهم أي قولهم واقرارهم ونداوهم وذلك هوقولهم سحانك اللهم ( الخامس )قال القاضي المراد من قوله دعواهم أى طر يقتهم في تمجيد الله تعالى وتقديسه وشأنهم وسنتهم والدليل علىانالمراد ذلكان قوله سيحانك اللهم ليسبدعاء ولابدعوى الاان المدعى للشئ يكون مواظبا على ذكره لاجرم جعل لفظ الدعوى كناية عن تلك المواظبة والملازمة فأهل الجنة لماكانوا مواظبين على هذا الذكر لاجرم أطلق لفظ الدعوى عليها ( السادس ) قال القفال قيل في قوله لهم ما يدعون أي ما يتنونه والعرب تقول ادع ماشئت على أى تمن وقال ابن جر يج أخبرت أن قوله دعواهم فيها سحانك اللهم هو انه اذامريهم طيريشتهونه قالوا سحانك اللهم فيأتيهم الملك بذلك المُشتهى فقدْ خرج تأو يل الآية من هذا الوجه على انهم اذا اشته واالشي فالواسجانك اللهيم فكانالراد مندعواهم ماحصل فيقلوبهم منالتمني وفهذاالتفسير وجهآخر هوأفضل وأشرف تماتقدم وهوأن يكون المسنى الاتنسيم فيالجنة أن يسبحوا الله تعالى أَى تَمْنِيهِم لمَا يَتِّنُونُهُ لَبِسِ الأَفْيَ تُسْبِيحِ اللهُ تَعَالَى وَتَقْدَيْسُهُ وَتَعْزَبِهِمُ (السّابع)قال القفال أيضاو يحمل أن يكون المعنى في الدعوى ماكانوا يتداعونه في الدنيا في أوقات حرو بهم تمزيسكنون اليه ويستنصرونه كقولهم بإآل فلان فأخبرالله تعالى أن أنسهم في الجنة بذكرهماللة تعالى وسكونهم بتحميدهم الله والمرتمجيدهم الله تعالى (المسئلة الثانية) ان قوله سبحانك اللهم فيه وجهان ( الاول ) قول من نقول أن أهل الجنة جعلوا هذا الذكرعلامة على طلب المشتهيات قال ابن جريج اذامر بمهم طيرا شتهوه فالواسجانك اللهم فيؤتون به فاذانالو مندشهوتهم قالوا ألحمدلله ربالعالمين وقال الكلبي قوله سجحانك اللهم علم بين أهلالجنة والخدام فاذا سمعوا ذلكمن قولهم أتوهم بمابشتهون واعلمأن هذا القُول عندي ضعيف جدا و بيانه من وجوه (أحدهما)ان اصاصل هذاالكلام يرجع الى أن أهل الجنة جعلواهذا الذكر العالى المقدس علامة على طلب المأكول والمسروب والمنكوح وهذا في غاية الحساسة ( وثانيها ) انه تعالى قال في صفة أهل الجنة ولهم مايشتهون فاذااشتهوا أكل ذلك الطير فلاحاجةبهم الىالطلب واذالم بكنبهم حاجة الى الطلب فقد سقط هذا الكلام (وثالثها)ان هذا يقتضي صرف الكلام عن ظاهره الشريف العالى الى محمل خسيس لااشعارللفظيه وهذاباطل(الوجد الثاني)في تأويل هذه الآية ان نقول المراد اشتغال أهلالجنة بتقديسالله سجانه وتمجيده والثناء عليه لاجل انسعا دتهم فيهذا الذكر وابتهاجهم به وسرورهم به وكال حالهم لايحصل الامنه وهذا القول هوالصحيح الذى لامحيد عنه تمعلى هذا التقدير فني الآية وجوء (أحدها)قال القاضي انه تعالى وعدالمتقين بالثواب العظيم كاذكر فيأول هذه السورة من قوله ليجرى الذن آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط فاذا دخل أهل الجنة الجنسة

منهم من الاتباع والاصرار فما لااحمال له أى وماكان الناس كافة من أول الامر الامتفقين على الحق والتوحيد من غيراختلاف وذلك من عهد آدم عليه الصلاة والسلام الى أن قتل قابيل هابيل وقيل الى زمن ادر يس عليه السلام وقيل الى زمن نوح عليه السلام وقيل من حين الطوفان جين لم يذراقه من الكافرين ديارا الى أن ظهر فيما بينهم الكفر وقيل من لدن ابراهيم عليه الصلاة والسلام الثنان أظهر عرو بن لحى عبادة الاصنام فالمراد بالناس العرب خاصة وهوالانسب بايراد الآية الكريمة اثر حكاية ماحكى عنهم من الهنات وتنزيه ساحة الكبريا عن ذلك ( فاختلفوا) بان كفر بعضهم وثبت آخرون على ماهم عليه فخالف كل من الفريقين الآخر لأن كلا منهما أحدث ملة على حدة من ملل الكفر مخالفة لملة الاخر فان الكلام ليس في ذلك الاختلاف اذكل منهما ﴿ ٨٠٨ ﴾ مبطل حينتذ فلا يتصور أن يقضى بينهما

ووجدوا تلك النعم العطيمة عرفوا انافله تعالى كأن صادقا فيوعده اماهم بتلك النعم فعنسد هذا قالوا سجانك اللهم أي نسجك عن الحلف في الوعد والكذب في القسول (وثانيها)أن نقول غاية سعادة السعداء ونهاية درجات الانبياء والاولياء استسعادهم ُ بمرانب معارف الجلال واعلم انمعرفة ذاتالله تعالى والاطلاع على كند حقيقته نمأ لاسبيل للخلق اليه بل الغامة القصوى معرفة صفاته السلمة أوصفاته الاضا فمة أما الصفات السلسة فهي المسماة بصفات الجلال وأماالصفات الاضافية فهي ألمسماة العنات الاكرام فلذلك كان كال الذكر العالى مقصورا عليها كإقال سجانه وتعالى تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام وكان صلى الله عليه وسلم يقول أنظوا بهاذا الجلال والاكرام ولما كانت السلوب متقدمة بالرئيسة على الاضافات لاجرم كان ذكر الجلال متقدما علىذكر الاكرام فياللفظ واذائبت انغاية سمادة السعداء لس الافيهذين المقامين لاجرم ذكرالله سيحانه وتعالى كونهم مواظبين على هذا الذكرالعالى المقدس ولما كان لانهاية لمعارج جلال الله ولاغاية لمدارج الهيته وأكرا مه واحسانه فكذلك لانهاية لدرجات رقى الارواح المقدسة في هذه المقامات العلية الالهية ( وثالثها ) ان الملائكمة المقربين كآنوا قبل تخليق آدم عليدالسلام مشتغلين بهذاالذكر ألإترى انهم قالوا ونحن نسيج محمدك ونقدس لك فالحق سبحانه ألهم السعداء من أولاد آدم حتى أتوابهذا النسبيم والتحميدليدلذلك على إن الذي أتى به الملائكة المقربون قبل خلق العالم من الذكر العالى فهو بعينه أتى به السعداء من أولاد آدم عليه السلام بعدانقراض العالم وتاكان هذا الذكر مشتملا على هذا الشرف العالى لأجرم جاءت ألرواية تقراءته في ولالصلاة فانالمصلى اذا كبرقال سجانك اللهم و بحمدك تبارك اسمك وتعالى جدك ولااله غيرك ( المرتبة الثالثة )من مراتب سعادات أهل الجنة قوله تعالى وتحيتهم فيها سلام قال المفسرون تحيد بعضهم لبعض نكون بالسلام وتحبة الملائكة لهم بالسلام كاقال تعالى والملائكة يدخلون علبهم من كل باب سلام عليكم وتحيه الله تعالى لهم أنضا بالسلام كال قال تعالى سلام قولا من رب رحيم قال الواحدى وعلى هذا التقدير يكون هدا من اضافة المصدر الى المفعول وعندي فيه وجه آخر وهو ان مواطبتهم علىذكر هذه الكلمة مشعرة بأدبهم كأنوا في الدنيا في منزل الآمات وفي معرض المخافات فأذا أخرجوا من الدنيا ووصلوا الىكرامة الله تعالى فقدصاروا سالمين من الآفات آمنين من المخافات والنقصانات وقدأ حبرالله تعالى عنهم بانهم يذكرون هذا المعي في قوله وقالوا الجدللة الذي أذهب عناالحرن انربنا لغفور شكور الذي أحلنا دار المقامة من فضله لاءسنافيهانصب ولايسنافيهالغوب (المرتبة الرابعة) من مرات سعاداتهم قوله سبحانه وتَّعالَى وآخر دعواهم أنالحمدلله ربالمعالمين وفيه مسائل ( المسئلة الاولى )قدذكرنا أنجاعة منالمفسرين حلوا هذه الكلمات العالية المقدســة على أحوال أهلالجنة

بالقاءالحق واهلاك المطل والفاه التعقيبية لاتنافي امتداد زمان الاتفساق اذالمراد بيسان وقوع إ الاختلاف عقيب انصرام مدة الاتفاق لاعقيب حدوث الاتفاق(ولولاكلة سفت من رك) تأخير القضاء بينهمأو تأخبر العدابالفاصل بينهم الى يوم القيامة فانه يومالفصل (لقضي بينهم) عاجلا(فيمافيه بختلفون) تمير الحق من الباطل بإبقاءالمحقواهلالةالمطل وصيغة الاستقبال لحكاية الحال الماضية وللدلالة على الاستمرار (و يقولون) حكاية لجناية أخرى اهم معطوفةعلى قوله تعالى ويعبدون وصيغة المضارع لاستحضارصورةمقااتهم الشنعاء والدلالة على الاستمرار والقائلون أهل مكة (لولا أنزل عليدآيذمن به أرادوا آية من الا ّنات التي افترحوها كأثهم لفرط العتو والفساد ونهاية التماذي في المكابرة والعناد

لم يعدوا البينات النازلة عليه عليه السلام من جنس الآيات واقترحوا غيرها مع أنه قد أنزل ﴿ وسد ﴾ عليه من الأيات المسلام من جنس الكائرة ما يضطرهم الى الانقياد والقبول لوكانوا من أرباب اله ول ( فقل ) لهم في الجواب (انما الغيب لله) اللام للام صاص العلى دون التكويني فان النيب والشهادة في ذلك الإختصاص سيان

والمعنى ائمااقتر حممُوه وُزغتم أنهُ مَن لوازم النه وة وعلقتم إيمانه كم بنز وله من الغيوب المختصة بالله تعالى لاوقوف لى عليه الفائيلة وا) نزوله (انى معكم من المنتظرين) أى لما يفعل الله بكم لاجترائكم على مثل هذه العظيمة من جودالا يات واقتراح غيرها وجعل الغيب عبارة عن الصارف عن انزال الآيات المقترحة يأباه ترتيب الامر بالانتظار على اختصاص الغيب به تعالى (واذا أذ قنا الناس رحة) صحة وسعة ﴿ ٨٠٨ ﴾ ( من بعد ضراء مستهم) أى خالط تهم حق أحسوا بسوء

أثرها فيهم واستساد المساس الى الضراء بعد اسنادالاذاقة الى صمرالجلالةمن الآداب القرآنية كمافى قوله تعالى واذامرضتفهويشفين ونظائره قبل سلط الله تعالى على أهل مكة القعط سبع سنينحتي كأدوابهلكون تمرجهم مالحيا فطفقوا يطعنون في آماته تعالى و يعادون رسوله علمه الصلاة والسلام وبكيدونه وذلك قوله تعالى (اذالهم مكر في آماتنا) أي بالطون فيها وعدم الاعتد ادبها والاحتال في دفعها واذا الاولى شرطمة والثانيةجوابهاكانهقيل فاجؤا وقوع المكرمنهم وتنكيرمكر للتفغيم وفي متعلقة بالاستقرارالذي سعلق به اللام (قل الله أسرعمكرا)أيأعجل عقوبة أيعذا بهأسرع وصولااليكم بمايأتى منكم في دفع الحق وتسمية العقوبة بالمكرلوقوعها في مقابلة مكرهم وجودا

بسبب الاكل والشرب فقالواان أهل الجنة اذااشته واشيئا قالواسجانك اللهم وبحمدك واذا أكلواوفرغواقالوا الجدلةرب العالمين وهذا القائل ماترقي نظره في دنياه وأخراه عن اللَّا كول والمشروب وحقيق لمثل هذا الانسان أن يعدني زمرة البِّها ثم و أما الحقون المحققون فقد تركواذلك ولهمفيه أقوال روى الحسن البصرى عنرسول اللهصلي الله عليه وسلمأنه قال ان أهل الجنة يلهمون الجدو التسبيح كالمهمون أغاسكم وقال الزجاج أعلم الله تعالى ان أهل الجنة يفتَّحون بتعظيم الله تعالى وتعزيهه و يختتمون بشكره والثناء عليه وأقول عندى في هذا الباب وجوء أخر ( فأحدها ) ان أهل الجنة لما استسعدوا لذكر سيحانك اللهرو محمدك وعاننوا ماهم فيد من السلامة عن الآفات والمخافات علموا ان كل هذه الاحوال السنية والمقامات القدسية انماتيسبرت باحسان الحقسبحانه وافضاله وانعامه فلاجرم اشتغلوا بالحمد والثناءفقالوا الحمدللهرب العالمين وانما وقع الختم على هذا الكلام لاناشتغالهم بتسبيح اللهتعالى وتمجيده منأعظمنع الله تعالى عليهم والاشتغال بشكرالنعمة متأخرعن رؤية تلك النعمة فلهذا السببوقع الختم على هذه ألكلمة (وثانيها) اللكل انسان بحسب قوته معر اجافتارة ينزل عن ذلك المعراج وتارة يصعداليه ومعراج العارفين الصادقين معرفة الله تعالى وتسبيح الله وتحميد الله فأذا قالوا سيحانك اللهم فهم في عين المعراج وإذا نزاوا منه الى عالم المخلوقات كان الحاصل عند ذلك النزول افاضة الخيرعلي جميع المحتساجين واليه الاشسارة بقوله وتحيتهم فيهاسلام ثمانه مرة أخرى يصعدالي معراجه وعند الصعود يقول الحدلله رب العالمين فهذه الكلمات العالية اشارة الى اختلاف أحوال العبد بسبب النزول والعروج (وُمَالِثُهَا) أَنْ نَقُولُ انْ قُولِنَاالله اسْمُلَدَّاتُ الحَقِّسِجَانُه فَتَارَةً بِنَظِّرُ العَبْدُ الْيُصْغَاتُ الجلال وهي المشار اليهابقوله سبحانك مم يحاول الترقى منهاال حضرة جلال الذات ترقيا يليق بالطاقة البشرية وهي المسار اليهابقوله اللهم فاذاعرج عن ذلك المكان واخترق فى أوائل تلك الانواررجع الى عالم الاكرام وهو المشاراليه بقولة الحدّلة رب العالمين فهذه كلمات خطرت بالبال ودارت في الخيال فان حقت فالتوفيق من الله تعالى وان لم يكن كذلك فالتكلار على رحة الله تعالى (المسئلة الثانية) قال الواحدي أن في قوله أن الحمد للههى المخففة من الشديدة فلذلك لم تعمل لحروجها بالتخفيف عن شبه الفعل كقوله \* أنهالككل من يخني و ينتعل يعلى معنى انه هالك وقال صاحب النظم أن ههنا زأمة والتقدير وآخردعواهمالجمدلله ربالعالمين وهذاالقول ليس بشئ وقرأ بعضهم أن الحمد لله بالتشديد ونصب الحديد قوله تعالى (واويعجل الله للناس الشراستعجالهم بالخير لقضي اليهم أجلهم فنذرالذين لايرجون لقاءنافي طغيانهم يعمهون )وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) ان الذي يغلب على طني ان ابتداء هذه السورة في ذكر شبهات المنكرين النبوة مع الجوابعنها (فالشبهة الاولى) ان القوم تعجبوامن تخصيص الله تعالى مجدا عليه السلام

أوذكرا (انرسلنا) الذين ﴿ ١٠٢ ﴾ ع يحفظون أعالكم والاضافة للتشريف (بكتبون ماتمكرون) أى مكركم أو ماتمكرونه وهو تحقيق للانتقام منهم وتنبيه على أن مادبروافي اخفائه غير خاف على الحفظة فضلاعن العليم الخبير وصيغة الاستقبال في الفعلين للدلالة على الاستمرار التجددي والجلة تعليل من جهته تعالى لاسر عيد مكره سبحانه غير داخل في المكلام الملقن كقوله تعالى ولو

جثنا بمثله مذدافان كتابة الرسل اعكرون من مبادى بطلان مكرهم و تخلف أثره عندبالكاية وفيه من المبالغة مالايوصف وتلوين الخطاب بصرفه عن رسول الله صلى الله عليه وسم البهم للتشديد في التوبيخ وقرى على لفظ الغيبة فيكون حينند تعليلا لماذكرا وللامر (هوالذي يسيركم) كلام مستأنف مسوق لبيان جناية أخرى لهم مبنية على مامر آنفا من اختلاف ما يعتربهم من ﴿ ٨١٠ ﴾ السراء والضراء أي يكنكم من السير تمكينا مستمرا

بالنبوة فأزال الله تعالى ذلك التجب بقوله أكان للناس عجباأن أوحينا الى رجل منهم ثم ذُضَّكَرُدُلائل النوحيدودلائل صحفة المعادوحاصل الجواب أنه يقول اني ماجئنكم الأ بالتوحيدوالاقرار بالمعاد وقد دللت على صحتها فلم يبق للتنجب من نبوتى معنى (والسبهة الثانية )للقوم انهركانوا أبدا بقواون اللهم انكان ما يقول مجمد حقافي ادعا الرسالة فأمطر علينًا حجارة من السَّماء أوا تُننا بعدا للم فأجاب الله نعالى عن هذه الشبعة بماذ اره في هذه الأَيَّة فهذا هُوالكلام في ايفة النظم ومن الناس من ذكر فيه وجوها أخرى ( فالاول ) قال القاضي لمايين معالى فيماتقدم الوعدوالوعيد أتبعه عادل على ان من حقهماأن يتأخرا عن هده الحياة الدُّبوية لان حصو لهما في الدنيا كا لماذم من بقاء التكليف (والثاني) ماذكره القفال وهوانه تعالى لماه صف الكفار بأنهم لايرجون لقاء الله ورضوا بالحياة الدنياواطمأ نوابها وكانوا عرآيات الله غافلين بين ان من غفلتهم ان الرسول متى أمذرهم استعجلوا العدابجهلامهم ومفها (المسئلة الثانية) انه تعالى أخبرق الات كثرة انهؤلا المنسركين متى خوفوابنز ولااحذاب في الدنيا استعجلوا ذلك العذاب كاقالوا اللهم ان كان هذا هوالحق من عندك فأمطر علمنا حمارة من السماء أوا تتنابعذاب ألم وقال تعالى سأل سائل بعداب واقع الآية ثم أنهم لما توعدوا بعداب الاخرة في هذه الآية وهو فوله أولئك مأواهم النار بما كانوا يكسبون استعجلوا ذلك العداب وقالوا متى يحصل ذلك كإقال تعالى يستعجل بهاالذين لابؤ منون بهاوقال في هذا السورة بعد هذه الآبذو يقولون متي هذا الوعدان كنتم صادقين الى قوله الآن وقد كنتم به تستعجلون وقال في سورة الرعدويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة وفدخلت من قبلهم المثلات فبين تعالى أنهم لامصلحة لهم في تعجيل ايصال النسر اليهم لانه تعالى اوأوصل ذلك العقاب اليهم لماتواوهلكوالان تركيمهم في الدنيا لايحتمل ذلك ولاسلاح في أماتتهم فريما امنوابعد ذلك وربما حرج من صلبهم من كان مؤمنا وذنك يقتضي أن لآيعا جلهم بايصال ذلك الشر اليهم (المسئلة الثالثة) في لفظ الآية اشكال وهو أن بقال كيف قابل التعجيل بالاستعجال وكأن الواجب أن تقابل التعصل بالنعمل والاستعمال بالاستعمال والجواب عنه من وجوه (الاول)قالصاحب الكشاف أصل هذا لكلام ولويعجل الله للناس الشمر تعجيله اهم الخيرالاانه وصنع استعجالهم بالخير موضع تعجله اهمانخير اشعارا بسرعة اجابته واسعافه بطلبهم حتى كائن استعجالهم بالحير تعجيل لهم (الثاني) قال معضهم حقيقة قولك عجلت فلا ناطلبت عجلته وكذاك عجلت الامراذا أتيت به عاجلاكا لل طلبت فيه العجلة والاستعمال أشهر وأظهر في هذا المعنى وعلى هذا الوجه يصبر معنى الآبة لوأرادالله عجلة الشرللناس كاأرادواعجلة الخيراهم لقضى اليهم أجلهم قالصاحب هذا الوجدوعلي هذاالتقدير فلاحاجة الى العدول عن ظاهر الآية (الثالث) أن كل من عجل شيئا فقدطك تعجيله وأذاكان كذلك فكل مزكان معجلاكان مستعجلا فيصير ألتقدير ولواستعجل الله

عندالملابسة به وقبلها (في البر)مشافوركبانا و قرئ پشسر کم من النشرومنه قولهءز وجل بشرتنتشرون( والبحر حتى اذاكنتم في الفلك) أى السفن فانه جع فلك علىزنة أسدجع أسدلا على وزن قفل وغاية التسيير ليستابتداء ركوبهم فيهابل مضءون الشرطية إتمامه كإين عندا يثارالكونالوذن بالدوامعلى الركوب المثعر يالحدوث (وجرين) أى السفن (۴٠م) بالدين فيهاوالالتفاتالي الغيبة الايذان عالهم من سوء الحالاللوجب للاعراض عنهم كأنه ذكر لغيرهم مسماوي أحو الهبم ليعيبهم منهاويسدعي مندالانكاروالتقبيح وقيل اسرفيه التفاتبلمعني قوله تعالى حتى اذا كنتم في الفلك اذاكمان بعضكم فيهااذالخطاب للكل ومنهم المسيرون في البر فالضمير الغائب عائدالي ذلك المضاف المقدر

كافى قوله تعالى أو كفلمات فى بحرلجى بغشاه أى أو كذى طلات بغشاه موج (بريح طيبة) لينة الهبوب موافقة ﴿ للناس ﴾ لمقصدهم (وفرحوبها) الريح بتلك لطبيها وموافقتها (جائها) جواب اذا والضمير المنصوب الريح الطيبية أى تلقتها واستولت على ها على وفقها لا يسمى مجيئا لريح أخرى عادة بل هواشتد ادالر يح الاولى وقيل

الفلكوالاول اظهر لاستلزامه الثانى من غير عكس لان الهبوب على طريقة الريح اللينة بعد بجيثًا بالنسبة الى الفلك دون الريح اللينة مع أنه لايستبع تلاطم الامواج الموجب لجيئها من كل مكان ولان التهويل فى بيان استيلائها على مافر حوابه وعلقوا به حبال رجائهم اكثر (ريح عاصف) أى ذات عصف وقبل العصوف يختص بالريح فلا حاجة الى الفارق وقبل الريح قد يذكر (وجاء هم الموج) في الفلك ﴿ ٨١١ ﴾ (من كل مكان) أى من أمكنة محى الموج عادة ولا بعد في محيثه

أمنجيع الجوانب أيضا أذلابج أن يكون مجيئه منجهة هبوبالريح فقطبل قديكون منغيرها محسب أسباب تنفق له (وظنواأنهم أحيطهم) أى هلكوافان ذلك مثل في الهلاك أصله احاطة العدوبالحي أوسدت عليهم مسالك الخلاص (دعوا الله) بدل من طنوا مدل اشتمال لما ينهما من الملابسة والتلازم أأواستئناف مبنى علىسؤال نساق اليه الاذهان كأنه فيل فاذاصنعوا فقيل دعوا الله (مخلصين له الدن ) من غيرأن بشركوا به ششامن آلهتم لامخصصين للدعاء به تعالى فقط بل للعبادة أيضافانهم بمجرد تخصيص الدعاء به تعالى لايكرونو ن مخلصين له الدين (لئن أنجيتنا) اللام موطئة القسم على ارادة القول أىقائلين والله الله أنجيتنا (من هذه)الورطة (لنكونن)

للناس الشراستعجالهم بالخيرالاانه يعالى وصف نفسه بتكوين العجلة ووصفهم بطلبها لان اللائق به تعالى هوالتكوين واللائق بهم هوا اطلب (المسئلة الرابعة) انه تعالى سمى العذاب شرافيهذه الآية لانه أذى فيحق المعاقب ومكروه عنده كما انه سماه سنئة ني قوله ويستعجلونك بالسيئة قبل الحسنة وفي قوله وجزاء سيئةسيئة مثلها (المسئلة الخامسة) قرأ ابنعامر لقضى بفتح اللام والقاف أجلهم بالنصب يعني لقضي الله وينصره قراءة عبدالله لقضينا اليهمأجلهموقرأ الباقون بضم القاف وكسرالضادوفتح الياء أجلهم بالرفعط مالم بسم فاعله (المسئلة السادسة) المراد من استعجال هؤلاء المنسر كين الخيرهو أنهم كانوا عندنزول الشدائديدعون الله تعالى بكشفها وقدحكي الله تعالى عنهم ذلك في آيات كشيرة كقوله ثم اذامسكم الضرفا به تجأرون وقوله واذامس الانسان الضر دعانا ( المسئلة السابعة) لسائل أن يسأل فيقول كيف اتصل قوله فنذر الذن لارجون لقاءنا عاقبله ومامعناه وجوانه انقوله ولويعجل الله للناس متضمن معي نفي التعميل كأنه قيل ولأيعجل لهمالشر ولايقضى اليهم أجلهم فنذرهم فيطغيانهم أي فيمهلهم معطغمانهم الزاما للحجة (المسئلة الثامنة) قال أصحابنا انه تعالى لما حكم عليهم بالطغيان والعمة امتع أن لامكونوا كذلك واءلزم أن ينقل خبرالله الصدق كدبا وعلمجهلا وحكمه باطلاوكل ذلك ما انه مع هذا كلفهم وذلك بكون جاريا محى الكليف الجع مين الصدن دوله تعالى ( واذامس الانسان الضر دعا ما لجنبه أوقاء ا أوقاءً ا فلا كشفنا عنه ضره من كان لم يدعنا إلى ضرمسه كذلك زن المسرفين ماكانو ايعملون) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في كيفية النظم وجهان ( الاول) انه تعالى لمابين في الآية الاولى انه لوأنزل العداب على العبدق الدنيالهاك ولقضى عليد فبين فيهذه الآية مايدل على غاية ضعفه وفهاية عجزه ليكون ذلك مؤكدا لماذكره من أنه لوأنزل عليه العذاب لمات(الناني) اله تعالى حكى عنهم انهم يستعجلون في نزول العداب ثم بين في هذه الآية انهم كاذبون في ذك الطلب والاستعمال لأنه اونزل بالانسان أدني سيء مكرهد ويونذ به فانه يتضرع الى الله تعالى في ازالته عنه وفي دفعد عنه وذاك بدل على انه انس صاد قافي هذا الطلب (المسئلة النانية) المقصود من هذه الآية بان ان الانسان قليل الصبرعند نزول البلاء قليل الشكر عند وجدان النعماء والآكاء فاذامسه الضبر أصلءلي التضرع والدعاء مضطجعا أوقأناأو فاعدا مجتهدا فىذلك الدعاء طالبامن الله نعالى ازالة تلك المحنة وتبديلها بالنعمة والمحمة فأذاكشف تعالى عندذلك بالعافية أعرض عن السكرولي تذكرذلك الضبر ولم يعرف قدر الانعام وصار عنزلة من لم بدع الله تعالى لكشف ضره وذلك بدل على ضعف طبيعة الانسان وشدة استيلاء الغفلة والشهوة عليه وانماذكر الله تعالى ذات نبيها على ان هذه الطريقة مذمومة بلااواجب على الانسان العاقل أن بكون صابرا عندنزول البلاء شاكرا عند الغوزيا لنعمماء ومن شأنه أن بكون كثير الدعاء والتضرع في أوقات الراحة والرفاهية

البتة بعد ذلك أبدا (من الشاكرين) لنعمك التي من جلته اهذه النعمة المسور لة وقبل الجملة مفعول دعو الان الدعاء من قبيل القول والاول هو الاولى لاستدعاء الثانى لاقتصار دعائهم على ذلك فقط وفي قوله لذكونن من الشاكرين من المبالغة في الدلالة على كونهم ثابتين في الشكر مثابرين عليه منتظمين في سلك المنعوتين بالشكر الراسيخين فيه ماليس في أن يقال انشكرن (فلا

أيجاهم ) مماغشيهم من الكرية والفاء للدلالة على سرعة الاجابة (اذاهم يبغون في الارض) أى فاجؤا الفساد فيها وسارعوا اليه متراقين في الخرج اذا ترامى في الفسادوزيادة وسارعوا اليه متراقين في ذلك متجاوزين عما كانوا عليه من حدود العيث من قولهم بغى الجرح اذا ترامى في الفسادوزيادة في الارض للدلالة على شمول بغيهم لاقطارها وصيغة المضارع للدلالة على التجدد والاستمرار وقوله تعالى (بغيرا لحق عدا مناه أنه بغيرا لحق عندهم أنضا بأن يكون ﴿ ٨١٢ ﴾ ذلك ظلا ظاهر الا يخني قبحه علم أحد

حتى يكون بجاب الدعوة في وقت المحنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال من سره أن يستجابله عند الكرب والشدائد فليكثر الدعاء عند الرَّخاء واعلم انَّالمؤمن اذا التلي ببلية ومحنة وجب عليه رعاية أمور (فأولها) أن يكون راضيا بقضاء الله تعالى غير معترض بالقلب واللسان عليه وانما وجب عليه ذلك لانه تعالى مالك على الاطلاق وملك بالاستحقاق فله أن بفعل في ملكه وملكه ماشاء كايشاء ولانه تعالى حكيم على الاطلاق وهوميز ، عن فعل الباطل والعبث فكل مافعله فهو حكمة وصواب واذاكان كذلك فحيثذ يعلم أنه تعالى انأبق عليه تلك المحنة فهوعدل وان أزالها عنه فهو فضل وحينت أيجب عليه الصبر والسكوت وترك القلق والاضطراب (وثانيها) انه في ذلك الوقت ان اشتغل بذكر الله تعالى والثناء علمد بدلاعن الدعاء كان أفضل لقوله علمد السلام حكامة عن رب العزه من شغله ذكرى عن مسئلتي أعطيته أفضل ماأعطي السائلين ولان الاشتغال بالذكر اشتغال بالحق والاشتغال بالدعاء اشتغال بطلبحظ النغس ولاشك أن الاول أفضل ثم ان اشتغل بالدعاء وجب أنيشترطفيه أنيكون ازالته صلاحا في الدين و بالجلة فانه يجب أن يكون الدين راحاعنده على الدنيا (وثااثما) انه سحانه اذا أزال عنه تلك الملية فانه يجب عليه أن سالغ في الشكر وأن لا يخلو عن ذلك الشكر في السراء والضراء وأحوال السدة والرخاء فهذا هوالطر بق الصحيح عند زول البلاء وههنامقام آخر أعطوا فصل ماذكرناه وهوأن أهل التحقيق قالوا انمنكان فيوقت وجدا نالنعمة مشغولا بالنعمة لابالمنع كازعند البلية مشغولا بالبلاء لابالمبلي ومثل هذا الشخص يكون أبدافي البلاء أمافي وفت البلاء فلاشك انه يكون في البلاء وأمافي وقت حصول النعماء فان خوفه من زوالها يكون أشد أنواح البلاء فانالنعمة كلما كانت أكمل وألذ وأقوى وأفضل كان خوف زوالها أشد ايدآء وأقوى ايحاشا فثبت انءنكان مشغولا بالنعمة كان أبدا في لجة البلية أما منكان في وقت النعمة مشغولا بالمنعم لزم أن يكون فىوقت البسلاء مشغولا بالمبلى واذاكان المنعم والمبلى واحداكان نظره أبداعلي مطلوب واحدوكان مطلوبه منزهاعن التغير مقدساعن التبدل ومنكان كذلك كان فيوقت البلاء وفي وقت النعماء غرقاً في بحر السعادات واسلاالي أقصى الكمالات وهذا النوع من البيان بحرلاسا حل له ومن أراد أن يصل اليه فليكن من الواصلين الى العين دون السامعين اللاثر (المسئلة النالثة) اختلفوا في الانسان في قوله وأذامس الانسان الضر فقال معضهم انه الكافرومنهم من بالغ وقال كل موضع فىالقرآن وردفيهذكرالانسان فالمراد هوالكافروهذا باطللان قوله ماأيها الانسان انك كادح الىربك كدحا فلاقيه فأمامن أوتى كتابه بيمينه لاشبهة فيأن المؤمن داخل فيه وكدلك قوله هل أتى على الانسان حين من الدهر وقوله ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طينوقوله ولقدخلقنا الانسان ونعلم ماتوسوس به نفسه فالذى قالوه بعيدبل الحق أن نقول اللفظ المفرد المحلى بالالف واللام حكمه انه اذاحصل هناكمه ودسابق انصرف اليه

كافى قوله تعالى ويقتلون النبيين بغيرالجق وأما ماقيل من أنه للاحتراز عنالبغي بحق كتمخريب الغسراة ديار الكفرة وقطع أشجارهم واحراق زرعهم فلايساعده النظم الكريم لابتنائه علكون البغي بمعنى افساد صورة الشي وابطال منفعته دون ماذكرمن المعنى اللائق بحال المفددين (ياأيها الناس) توجيه للخطاب الى أولئك الباغين للتشديد في النهديد والمبالغة في الوعيد (انمابغيكم) الذي تتعاطونه وهو مبتدأ وقوله تعالى (علم أنفسكم) خبره أي عليكمني الحقيقة لاعط الذين تبغون عليهم وانظن كذلك وقوله تعالى ( منا ع الحيوة الدنيا) يان لكون مافيه من المنفعة العاجلة شيئا غيرمعتد بهسريع الزوال دائم الوبال وهونصب على أنه مصدرمو كد لفغل مقد ر بطر بق

الاستئناف أى تتمتعون متاع الحياة الدنيا وقيل على أنه مصدر وقع موقع الحال أى متمتعين بالحياة الدنيا ﴿ وان ﴿ وان والعامل هوالاستقرار الذى في الحبرلانفس البغي لانه يؤدى الى الفصل بين المصدروم عموله بالحبر ولا يخبر عن الموصول الابعد تمام صلته وأنت خبير بأنه ليس في تقييد كون بغيهم على أنفسهم بحال تمتعهم بالحياة الدنيا معنى يعتد به وقيل على أنه ظرف زمان نحوم قدم الحاج أى زمن متساع الحِياة الدنيا وفيه مامر بعينه وقيل على آنه مفغول لفعل دل عليه المصدر اى تبغول مناع الحياه الدنيا ولا يحقى اله لا يدل على البغى بمعنى الطلب وجعل المصدر ايضا بمعناه بما يخل بجزالة النظم الكريم لان الاستثناف لبيان سوء عاقبة ما حكى عنهم من البغى المفسر بالافساد المفرط اللائق بحالهم فأى مناسبة بينه و بين البغى بمعنى الطلب وجعل الاول أيضا بمعناه ما يجب تنزيه ساحة النزبل عنه وقيل ﴿ ٨١٨ ﴾ على أنه مفعول له أى لاجل مناع الحياة الدياو العامل

ماذكر منالاستقرار وفيد أنالمعلل بماذكر نفس المغي لأكونه على أنفسهم وقيل العامل فيد فعل مدلول عليه بالمصدر أى تبغون لاجل متاع الحياة الدنياعلى أن الجلة مستأنفة وقيل على أنه مفعول صريح للصدر وعلى أنفسكم ظرف لغو متعلق به والمراد بالانفس الجنس والخبر محذوف اطولالكلام والتقدير انمانغسكم على أبناء جنسكم متاع الحياة الدنيانحذورأ وظماهر الفسادأ وبحوذلك وفيه مامر من النسائه على مالايليق بالمقام من كون البغى بعنى الطلب نع اوجعل نصبه على العلة أى انما بغيكم على أبناء جنسكم لاجل منساع الحياة الدنبا محمذور كااختاره بعضهم الكانله وجدفي الجملة لكرالحق الذي تقتضيه جزالة التلايل الماهو الاول وقري مناع الرفع على أنهالخبروالظرمف صلة

وانلميحصل هناك معهو دسابق وجبجله على الاستغراق صوناله عن الاجمال والتعطيل ولفظ الانسان ههنا لائق بالمكافر لان العمل المذكور لايليق بالمسلم البتة ( المسسئلة الرابعة ) في قوله دعانا لجنبه أوقاعدا أوقائما وجهان ( الاول انالمراد منه ذكر أحوال الدعاء فقوله لجنبه في موضع الحال بدليل عطف الحالين عليه والتقدير دعانا مضطعما أوقاعدا أوقائمًا فانقالوا فأفائدة ذكر هده الاحوال قلنا معناه انالمضرور لايزال داعيا لايفتر عن الدعاء الى أن يزول عند الضر سواء كان مضطعما أوقاعدا أوقاما ( والوجَّمُ الثانيُ )أن تكون هذه الاحوال الثلاثة تعديدالاحوال الضروالتقدير واذا مس الانسان الضمر لجنبه أوقاعدا أوقائما دعانا وهوقول الزجاج (والاول) أصح لان ذكر الدعاء أقرب الى هذه الاحوال من ذكر الضر ولان القول ،أن هذه الاحوال أحوال للدعاء يقتضي مبالغة الانسان في الدعاء تم اذاترك الدعاء بالكلية وأعرض عنه كان ذلك أعجب (المسئلة الخامسة) في قوله مروجوه (الاول) المراد منه أنه مضى علم طريقته الاولى قبل مس الضرونسي حال الجهد (الثاني) مرعن موقف الابتهال والتضرع لابرجع اليد كأنه لاعهدله به (المسئلة السادسة )قولة تعالى كأن لم يدعنا الى منرمسة تقديره كانهلم يدعنا عمأسقط الضميرعنه علسبيل المخفيف ونظيره قوله تعالى كأنلم يلبسوا قال الحسن نسى مادعاالله فيه وماصنع الله به في ازالة ذلك البلاء عنه (المسئلة السابعة) قال صاحب التظم قوله واذامس الانسسان اذاموضوعة للمستعبل ثمقال فلماكشفتا وهذاللاضي فهذا النظم يدل علمان معنى الآيةانه هكذا كان فيمامضي وهكذا يكون في المستقبل فدل مافي الآية من الفعل المستقبل علمافيه من المعنى المستقبل ومافيه من الفعل الماضي عطمافيه من المعنى الماضي وأقول البرهان العقلى مساعد عطهذا المعنى وذلك لان الانسان جبل على الضعف والعجز وقلة الصبر وجبل أيضا على الغرور والبطر والنسيان والتمرد والعتو فاذانزل به البلاء جله ضعفد وعميره علمكثرة الدعا والتضرع واظهارالخضوع والانقياد واذازال البلاء ووقع فيالراحة استوبى عليهاانسيان فنسى احسانالله تعالى اليه ووقع والبغي والطغيان والجعود والكفران فهذه الاحوال من نتائج طبيعته ولوازم خلقته و بالجلة فه ولاء المساكين معدورون ولاعدرلهم (المسئلة الثامنة ) في قوله تعالى كذلك زين للمسرفين ماكانوا يعملون أبحاث (الاول) انهذا المزين هوالله تعالى أوالنفس أوانشيطان فرع على مسئلة الجبر والقدر وهو معلوم (البحث الثاني) في بيان السبب الذي لاجله سمي الله سبحانه الكافر مسرفًا وفيه وجوه (الاول)قال أبو بكر الاصم الكافر مسرف في نفسه وفي، له ومضيع لهما أما في النفس فلانهجعلها عبداللوش وأمافي المال فلانهم كانوايضيعون أموالهمفي المجيرة والسائبة والوصيلة والحام ( الثاني) قال القاصى ان من كانت عادته أن يكون عند زول البلاء كثير التضرع والدعأء وعندزوال البلاء ونزول الآلاء معرضا عن ذكرالله متغافلا عنه غير

للصدر أوخبر ثان أوخبر لمبتدا محذوف أى هو مناع الخ كافي قوله تعالى الاساعة من نهار بلاغ أى هذا بلاغ فالمراد بأنفسهم على الوجه الاول أبناء جنسهم وانماعبر عنهم بذلك هزالشفة تهم عليهم وحثالهم على ترك ابثار المتنع المذكور على حقوقهم ولامجال للحمل على الحقيقة لانكون بغيهم و بالاعليهم ليس بثابت عندهم حسبا يقتضيه ما حكى عنهم ولم يخبر به بعد حتى يجعل من

تمة الكلام و يجعل كونه متاعاً مقصود الافادة على انعنوان كونه و هبالاعليم قادح فى كونه مناعاً فضلاعن كونه من مبادى شوته للبندى ثبوته للبند المبنوت عندهم ومتضمن لمن مبادى المجتمد المبنوت السبادر من السوق واما كون البغى على أبناء الجنس فعلوم الشبوت عندهم ومتضمن لمبادى المجتم من خذا لمال والاستيلاء على الناس وغيرذلك وأما على الوجه بن الاخير بن فلاموجب للعدول عن الحقيقة فان المبتدأ امانفس البغى أو الضميرااء أند اليه من حيث من من من هوهولا من حيث كونه و بالاعليهم كافى صورة

مستغل بشكره كان مسرفا فرأمردينه متجاوزاللحد في الغفلة عنه ولاشبهة في أن المرءكما يكون مسرفا في الانفاق فكذلك يكون مسرفا فيمايتركدمن والجب أو يقدم عليدمن قبيح اذا تجاوزالحد فيه(الوجه اشالتُ) وهوالذي خطر بالبال في هذا الوقت أن المسرف هو الذي ينفق المال الكثيرلاجل الفرض الحسيس ومعلوم ان لذات الدنيا وطيباتها خسيسة جدا في مقاللة سعادات الدار الآخرة والله تعالى أعطاه الحواس والعقسل والفهم والقدرة لأكنساب نلك السعادات العطيمة فن بذل هذه الآلات السريغة لآجلأن يفوز بهذه السعادات الجسمانية الحسيسة كان قدأنفق أشياء عظيمة كشمرة لاجلأن يفوز الشياء حقيرة خسيسة فوجب أن يكون من المسرفين (البحث الثالث) الكاف في فوله تعالى كذلك للتشبيه والمعنى كازين الهدد الكافر هذا ألعمل القبيم المنكرزين للسرفين ماكانوا يعملون من الاعراض عن الذكر ومتابعة السهوات «فوله تعالى (والله أهلكمنا القرون منقبلكم لماظلموا وجاءتهم رسلهم بالبينات وماكانوا ليومنوا كذلك نجرى القوم المجرمين ثم جعلناكم خلائف في الارض من بعد هم لننظر كيف تعملون) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في بيان كيفية النظيم اعلم انه تعالى لما حكى عنهم أنهم كاموا يقولون اللهم انكان هداهوالحق من عندك فأمطر علينا ججارة من السمآء أوائننا بعذاب أليم ثمانه أجأب عنه بانذكر أنه لاصلاح في اجابة دعائهم ثميين انهم كاذبون في هذا الطلب لانه لونزات بهم آهه أحدوا في النصرع الى الله تعالى في ازالتها والكشف لها بين في هذه الاية مأيحرى محرى التهديدوهوانه تعالى قدينزل بهم عذاب الاستنصال ولايزيله عنهم والغرض مندأن يكون ذلك رادعا لهم عن قولهم انكان هذا هوالحق من عند لذفأ مطر علينا جارةم السماء لانهم مق سمعوا أن الله تعالى قديجيب دعا هم و يعز ل عليهم عذاب الاستمصال ثم سمعوا من اليهود والنصارى ان ذلك قدوقع مرارا كنيرة صارذلك رادعا لهم وزاجرا عن ذكرة ال الكلام فهذا وجه حسن مقبول في كيفية النظم ( المسئلة ا ثمانية)قالصاحب الكشاف لماظرف لأهلكناوالواو في قوله وجاءتهم الجال أي ظلوا بالتكديب وقدجا تهم رسلهم بالدلائل والشواهد على صدقهم وهي المعجزات وقوله وماكانوا ايؤمنوا محوز أن مكون عطف على طلوا وأنيكون اعتراضا واللام لتأكيد النفى وانالله قدعم منهم انهم يصرون على الكفر وهذا يدل علمأنه تعالى انماأهلكهم الاجل تكديبهم الرسل فكذلك بجرى كل مجرم وهووعيد لاهل مكة على تكديبهم رسول اللهوقرئ يجزى انياء وقوله تمجعلناكم خلائف الحطاب للذين بعث اليهم محمذ عليه الصلاة والسلام أى استخلفناكم في الأرض بعد القرون التي أهلكناهم لننظر كبف تعملون خيرا أوشرا فنعاملكم على حسب عملكم بني فيالآية سؤالان (الاول) كيف جازالنظر آلىالله تعالى وفيه معنى المقابلة (والجواب) انهاستعير لفظالنظر للعلم الحقيني الذي لايتطرق الشكاليه وشبه هذاالهم بنظرالناظر وعيان المعاين (السو الاالثاني)

كون الظرف صلة للصدر فتدير وقرئ متاعاً الحيوة الدنبا أما نصب مناعاف الميمامر وأمانصب الحياة فعلى أنه مدلمن متاعا مدل اشتمال وقيل علمأنه مفعول بهلتاعا اذالم بكن انتصابه على المصدرية لان المصدر المؤكد لايعمل \* عن النبي صل الله عليه وسلمأنه فاللاتمكر ولاتعن مأكرا ولاتبغ ولاتعن باغيا ولاتنكث ولاتعن اماكثا وكان للوها وقال محمدن كعب ثلاث من كن فيه كن عليه البغي والنكث والمكر قال تعالى انسا يغيكم عدلي أنفسكم وماءكرون الابانفسهم فن نكث فانما ينكث على نفسه وعنه علمه الصلاة والسلام أسرع الخير تواماصلة الرحم وأعجل الشرعقابا البغى والجين الفاجرة وروى ثنتان يعجلهماالله تعالى في الدنياالبغي وعقوق الوالدين وعنابن عباس

رضى الله تعالى عنهما او بغى جبل على جبل ادك الباغى (تمالينا مرجعكم) عصف ﴿ قوله ﴾ على مامر من الجملة المستأنفة المقدرة كانه قبل تتتعون مناع الحياة الدنبا تم ترجعون الينا وانماغير السبك الى الجملة الاسميسة معتقديم الجار والمجرور للدلالة على الشبات والقصر (فننبئكم بماكنتم تعملون) في الدنبسا على الاستمرار من البغى وهو وعيد بالجزاء والعذاب كقول الرجل لمن يتوغده سأخبرك بمافعات وفيه نكيتة

خفية مبنية على حكمة أبية وهي أن كل مايظهر في هذا لنشاة من الاعيان والاعراض فاتمايطهر بصورة مغايرة إصورته الحقيقية التي بها يظهر في انشاة الآخرة فان المعاصي مثلا سموم قاتلة قد برزت في الدنيا بصور تستحسنها نفوس العصاة وكذا الطاعات مع كونها أحسن الاحاسن قد ظهرت عندهم بصور مكروهة ولذلك قاعليه الصلاة والسلام حقت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات فالبغى في هذه ﴿ ٨١٥ ﴾ النشأة وان برز بصورة تشتميها البغاة وتستحسنها

الغواة لتمتعهم به من حيث أخذالمال والتشني منالاعدا ونحوذلك اكن ليس بمتعفى الحقيقة بلهوتضررمنحيث لا يحتسبون وانمايظمر لهم ذلك عندا برازما كانواية ملونه من البغي بصورته الحقيقية المضادة لما كانوايشاهدونه على ذلك من الصورة وهو المراد بالتنبئة المذكورة والله سيحانه وتعالى اعلم (انمامثل الحيوة الدنيا) كلاممستأنفمسوق المان شان الحياة الدنيا وقصرمدةالتمتع بهاوقرب زمان الرجوع الموعود وقدشيدحالهاالعجيمة السأن البديعة المثال المنتظمة افراتها في سلك الامثال في سرعة تقضيها وانصرام نعيها غب اقبالها واغترارالناس بها يحال ماعلى الارض منأنواع النيات في زوال رونقها ونضارتها فعأة وذهامها حطامالم سق لهاأثر اصلابعد

قوله ثم جعناكم خلائف في الارض من بعدهم لننظر كيف تعملون مشعر بان الله تعالى ماكان عالما بأحوالهم قبل وجودهم ( والجواب) المراد منه انه تعالى يعامل العباد معاملة من يطلب العلم بما يكون منهم ليجازيهم بحسبه كفوله ليبلوكمأ يكم أحسن عملا وقدمر نظائر هذاوقال رسولالله صلى الله عليه وسلم انالدنيا خضره حلوة وانالله مستخلفكم فيها فناظركيف تعملون وقال قتادة صدق اللهربنا ماجعلنا خلفاء الالينطر الى أعمالنساً قُرُواالله من أعمالكم خيرا بالمبيل والنهار (المسئلة اشالثه) قال الزجاج موضع كيف نصب بقوله تعملون لانها حرف الاستفهام والاستفهام لا يعمل فيه ماقبله ولوقلت لنظرخيراتعملونأمشراكان العامل فيخيروشرتعملون "قواه تعالى (واذا تتلي عليهم آماتنا بينات قال الذبن لارجون لقاء ناائت تقرآن غيرهدا أو بدله قل ما يكون لى أن أبدله من تلقاء نفسي ان أتبع الامايوجي الى اني أخاف ان عصيت ربي عداب يوم عطيم ) فيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أن هذا الكلام هو النوع الثالث من شبها تهم وكلما بهم التي ذكروهافي الطعن في بوة النبي صلى الله عليه وسلم حكاها الله تعالى في كنا به وأجاب عنها واعلاانمن وقف علهذا الترتيب الذي نذكره علم ان القرآن مرتب علمأحسن الوجوه (المسئلة الثانية) روى عن إبن عباس رضى الله عنهم النحسة من الكافوا يستهزؤن بالرسول عليه الصلاة والسلام وبالقرآن الوليدين المغيرة المخزومي والعاص بن وائل السهمي والاسودين المطلب والاسودين عبديغوث والحرث بن حنظلة فقتل الله كل رجل منهم بطريق آخر كإقال اناكفيناك المستهرئين فذكرالله تعالى أذهم كلائل عليهم آمات القرآن قال الذين لايرجون لقاء ناائت بقرآن غيرهذا أو بدله وفيه بحنان (البحث الاول) انوصفهم بأنهم لايرجون لقاءالله أريدبه كونهم مكذبين بالحشر والنشر منكرين البعث والقيامة ثم في تقرير حسن هذه الاستعارة وجوه (الاول) قال الاصم لايرجون لقاءناأي لايرجون في لقائنا خبرا علم طاعة فهم من السيئات أبعد أن نخافوها (الثاني) قال القاضي الرجاءلايستعمل الافي المنافع لكنه قديدل عطالمضار من بعض ا وجوءلان من لايرجو لقاءماوعدريه من النواب وهوالقصد بالتكليف لايخاف أيضا مايوعده به من العقاب فصارفاك كنايةعن جحدهم للبعثوا نشورواعلمان كلام القاضي قريبمن كلام الاصم الاازاليبان التامان بقال كلءن كأن مؤمنا بالبعث والنشور فانه لابدوأن بكون راجيا ثواباللهوخائفامن عقابه وعدم اللازم يدل على عدم الملزوم فلزم من نني الرجاء نني الايمان بالبعثفهذاهوالوجه فيحسن هذءالاستعارة (البحثالثاني) انهم طلبوا من رسول الله صلى الله عليه وسلمأحد أمرين علم البدل ( فالاول) أنياتيهم بقرآن غير هذا القرآن (والثاني) أنبدل هذا القرآن وفيدا شكاللانه اذا مداهدا القرآن بغيره فقدأتي بقرآن غبرهذاالقرآن واذاكان كذلك كانكل منهماشئا وأحداوأ يضاما لدن علمانكل واحد مشهما هوهين الآخرانه عليه الصلاة والسلام افتصرفي الجواب عجانني أحدهما وهو

ماكانت غضة طرية قدالنف بعضها ببعض وزينت الارض بالوانها وتقوت بعدضعها بحيث طَمع الناس وطنوا أنها سلت من الجوائح وليس المشبه به مادخله الكاف في قوله عزوجل (كاء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الارض) بل مايفهم من الكلام فانه من التشبيد الركب (بما يأكل النساس والانعام) من البقول والزروع والحشيش (جتى اذا أخذت الارض زخرفها)

جعلت الارض فى تزينها بماعليها من أصناف النباتات وأشكالها وألوانها المختلفة المؤنقة آخذة زخرفها على طريقة المتشيل بالعروس التي قد أخذت من ألوان الثياب والزين فتزينت بها (وازينت) أصله تزينت فأدغم وقرى على الاصل وقرى وأزينت كابيا ضت كاغيلت من غيرا علال والمعنى صارت ذات زينة وازيانت كابيا ضت (وظن أهلها أنهم قادرون عليها) متكنون من حصدها ورفع غلنها (أتاها أمرنا) جواب إذا أى ضرب ﴿ ٨١٦ ﴾ زرعها ما يجتاحه من الاوفات

قوله ما يكون لى أن أيدله من تلقاء نفسي وإذا ثبت أنكل واحد من هذين الامرين هو نفس الآخركان القاءاللفظ على الترديدو التخبيرفيه باطلًا (والجواب) أن أحد الآمرين غيرالآخرفالاتيان بكتاب آخر لاعلى ترتيب هذاالقرآن ولاعلى نظمه يكون اتيانا يقرآن آخروأمااذاأتي بهذاالقرآنالاانهوضع مكانذم بعص الاشياءمدحها ومكانآية رحة آيةعداب كانهذا تبديلاأونقول الآتيان بقرآن غيرهذا هوأن يأتيم بكتاب آخرسوى هذاالكتاب مع كون هذاالكتاب اقيا محاله والتديل هوأن بغيرهدا الكتاب وأماقوله انه اكتنى في الجواب على نفي أحد القسمين قلنا الجواب المذكور عن أحد القسمين هو عين الجوادعن القسم الثاني وأذاكان كذلك وقع الأكتفاء بذكر أحدهماعن ذكر الثاني وانما فلناالجواب عن أحد القسمين عين الجوابعن الثاني لوجهين (الاول) انه عليه الصلاة والسلام لما مين أنه لا بجوز أن سدله من تلقاء نفسه لانه وارد من الله تعالى ولايقدر على مثله كالانقدر سأثرالعرب على مثله فكان ذلك متقررا فينفوسهم بسبب ماتقدم من تحديه لهم بمثل هذا القرآن فقددلهم بذلك على انه لا يحكن من قرآن غيرهذا (والناني) ان التبديل أقرب الى الامكان من الجيئ بقران غيرهذا القران فعوابه عن. الاسهل مكون جوابا عن الاصعب ومن الباس من قال لافرق بين الاتيان بقرآن غيرهذا القرآنو بين تبديل هذا القرآن وجعل قوله ما يكون لى أن أبدله جوابا عن الامرين الاانه صعيف على مابيناً و (المسئلة الثالثة) اعلم ان افدام الكفارعلى هداالالتماس يحمّل وجهين (أحدهما) انهمذكرواذلك على سيل السخرية والاستهراء مثل أن تقولوا انك لوجئتنا بقرآن آخرغير هذا القرآن أو بدلته لآمنابك وغرضهم من هذا الكلام السحرية والتطير (والناني)أن يكونوا قالو على سبيل الجد وذلك أيضا يحتمل وجوها (أحدها) أن يكونوا فالواذلك على سبيل التجربة والامتحان حتى انه ان فعل ذلك علوا أنه كان كذابا في قوله ان هذا القرآن زل عليه من عندالله (وثانيها) أن يكون المقصود من هذا الالتماس ان هذا القرآن مستمل على ذم آله تهم والطعن في طرائقهم وهم كانوا يتأذون منها فالتمسوا كتتاباآخرليس فبمه ذلك (وثالثهما) ان بتقدير أن يكونوا قدجوز واكون هذا القرآن من عنداللهالتمسوا منه أنيلتمس منالله نسيخ هذاالقرآن وتبديله بقرآن آخروهذاالوجد أبعدالوجوه واعلمان القوم لماذكروا ذلك أمرهالله تعالى أن يقول ان هذاالتديل غير جائزمني ان أتبع الاما يوجى الى ثم بين تعالى أنه بمنزلة غيره في أنه متوعد بالعداب العظيم انعصى ويتفرع على هذه الأية فروع ( الفرع الاول ) ان قوله ان أتبع الامايوجي الى معناه لاأتبع الأمايوجي الى فهذا يدل على انه عليه الصلاة والسلام ماحكم الابالوحي وهذا بدل على انهلم يحكم قطبالاجتهاد (الفرع الثاني) تمسك نفاة القياس بهذه الآية فقالوادل هذاالنصعلي انهعليه الصلاة والسلام ماحكم الابالنص فوجب أن يجبعلي جيم الامة أن لا يحكموا الا بمقتضى النص لقوله تعالى واتبعوه ( الغرع الثالث ) نقل

والعاهات(ليلاأونهارا | فعِملناها) أيزرعها وسائرماعليها (حصيدا) أىشبيها بماحصدمن أصله (كأنلم تغن) كأن لم يغن زرعها والمضاف محمدوف للمبالغةوقرئ بتذكير الفعل (بالامس)أي فیما قبل بزمان قر یب فان الامس مثل في ذلك كأنه قبل لم تغن آنفا (كذلك) أي مثل ذلك التفصيل البديع (نفصل الآيات) أي الآمات القرآ بيذالتي منجلتها هذمالآ مات المنهدعلي أ أحوال الحياة الدنياأي نوضحهاونبنها (لقوم تفكرون) في تضاعيفها و تقفون على معانيها رتخصيص تفصيلها بهم لانهم المنتفعون بها و بجوز أن يراد بالآمات ماذكرفي أثناء التمثيل من الكائنات والفاسداتوبتغصيلها تصريفهاعلى الترتيب الجؤكي ايجاد اواعداما فانهآ أياتوعلامات

يستدل بهامن يتفكر فيها على احوال الحياة الدنبا حالاوما لا (والله يدعوالى دارالسلام) ترغيب الماس ﴿ عن ﴾ في الحياة الاخروية الباقية أثر ترغيبهم عن الحياة الدنبوية الفانية أى يدعو الناس جيما الى دار السلامة عن كل مكروه وآفة وهي الجنة وانما ذكرت بهدا الاسم لذكر الدنيا بما يقابله من كونها معرضا اللآفات أوالى ذار الله تعالى وتخصيص الاضافة التشريفية بهذا الاسم الكريم

للنبيد على ذلك أوالى داريسم الله اوالملائكة فيها على من يدخلها أويسم بعض هم على بعض (و يهدى من يشاء) هدايته منهم (الى صراط مستقيم) موسل اليها وهو الاسلام والتزود بالتقوى و فى تعميم الدعوة وتخصيص الهداية بالمشيئة دليل على أن الامر غير الارادة ﴿ ٨١٧ ﴾ وأن من أصر على الضلالة لم يردالله رشده (للذين

أحسنوا) أي أعمالهم أي علوها على الوجه اللائق وهوحسنها الوصني المستلزم لحسنها الذاتى وقد فسره رسول الله صلى الله عليه وسلم مقوله أن تعبد الله كائنك تراه فان لم تكن تراه فانه راك (الحسني)أى المثوية الحسني (وزيادة)أي ومايز بدعلى تلك المثوية تفضلالقوله عزاسمه و يزيدهممن فضله وقيل الحسني مثل حسناتهم والزيادة عشرأمثالها الى سعمائة ضعف وأكثر وقيل الزيادة مغفرة من الله ورصوان وقيل الحشني الجنة والزيادة اللقاء (ولارهق وجوههم) أي لايغشاها (قتر)غبرة فيهاسواد (ولاذلة)أي أثرهوان وكسوف بال والعنى لارهقهم مأيرهق أهلالنارأولارهقهم ما يوجب ذلك من الحزن وسوء الحال والتنكير للتحقير أيشي منهما والجلة مستأنفة لبدان أمنهم من المكارم المربيان فوزهم بالمطااب والثاني واناقتضيالاولالأنه

عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال ان ذلك منسوخ بقوله ليغفرلك الله ما تقدم من ذنبك و ماتاخر و هذا بعيدلان النسيخ انمايدخل في الاحكام والنعبدات لافي ترتيب العقاب على المعصية (الفرع الرابع) قالت المعتزلة ان قوله اني أخاف ان عصيت ربي عذاب يوم عظيم مشروط بمايكون واقعابلاتو بةولاطاعة أعظممنها ويحن نقول فيه تخصيص ثالث وهوأن لايعفوعنه ابتداء لان عندنا يجوز من الله تعالى أن يعفوعن أصحاب الكبائر \* قوله تعالى (قُل اوشاء الله ما نلوته عليكم ولاأدراكم به فقد ابثت فيكم عَرَامَنَ قَبَلَهُ أَ فَلَا تَعَقَّلُونَ ﴾ فيه مسائل (المسئلة الاولى )اعلمانا بينافيما سلفان القوم انما التمسوامنه ذلك الالتماس لاجل أنهم اتهموه بأنه هوالذي يأتي بهذاالكناب من عند نفسه على سببل الاختلاق والافتعال لاعلى سبيل كونه وحيامن عندالله فلهذاالمعنى احتجماننبي عليه الصلاة والسلام على فسادهذا الوهم بماذكره الله تعالى في هذه الآية وتقرُّ يره أن أوائك الكفاركانواقدشا هدوا رسول الله صلى الله عليه وسلمن اول عمره الىذاك الوقت وكانواعلمين بأحواله وانه ماطالع كنابا ولاقلذ لاستاذولاتعلمن أحدثم بعدانقراض أربعين سنةعلى هذاالوجه جاءهم بهذاالكتاب العظيم المستمل على نغائس علاالصولودقائق علالاحكام واطائف علالخلاق واسرار قصص الاولين وعجزعن معارضته العلاء والفضحاء والبلغاء وكل من له عقل سليم فانه يعرف أن مثل هذا لا يحصل الابالوحي والانهام من الله تعالى فقوله لوشاءالله ماتلوته عليكم ولاأدراكم به حكممنه عليه الصلاة والسلام بأن هذا القرآن وحي من عندالله تعالى لامن اختلاق و لامن افتعالى وقوله فقدلبثت فيكمعرا من قبله اشارة الى الدليل الذي قررناه وقوله أفلا تعقلون يعنى ان مثل هذا الكتاب العظيم اذاجاء على يدمن لم يتعلم ولم يتلذولم يطالع كتابا ولم يمارس مجادلة يعلم بالضرورة انهلايكوزالاعلى سبيل الوحى وألتنزيل وانكارا لعلوم الضرورية يقدح في ضحة العقل فلهذا السببقال أفلاتعقلون (المسئلة الثانية ) قوله ولاأدراكم به هومن الدراية بمعنى العلم قال سيبو يه يقال دريته ودريت به والأكثر هوالاستعمال بالباء والدليلعليهقوله تعالى ولاأدراكم بهولوكان على اللغة الاخرى لقال ولاأدر اكموم اذاعرفت هذافنقول معنى ولاأدراكم به أى ولا أعلكم الله به ولاأخبركم به قال صاحب الكشاف قرأ الحسن ولاأدرأكم به على لغة من يقول أعطأته وأرضأته في معنى أعطيته وأرضيته ويعضده قراءة ابن عباس ولاأنذر تكم بهورواه الفراء ولاأدر أتكم به بالهمن والوجه فيه أن يكون من أدرأته اذاد فعته وأردأته اذا جعلته دار ياوالمعني ولا أجعلكم بتلاوته خصماء تدرونني بالجدال وتكذ بونني وعنابن كثير ولأدرأكم بلام الابتداء لاتبات الادراء وأماقوله تعالى فقدلبثت فيكم عرامن قبله فالقراءة المشهورة بضمالهم وقرئ عمرابسكون الميم #قوله تعالى (فن أظلم م أفترى على الله كذبا أو كذب ا ياته آنه لايفنح المجرمون) واعلم أن تعلق هذه الآية عاقبلها ظاهروذاك لانهم التمسوامنه

ذ كراذ كار ابما ينقذهم الله ﴿ ١٠٣ ﴾ ع تمالى منه بر حته وتقديم المفعول على الفاعل للاهتمام ببيان أن المصون من الرهق أشرف أعضائهم وللتشويق الى المؤخر فان ماجقه التقديم اذا أخرتبتي النفس مترقبة الورود وفعند وزودة المصون من الرهق أشرف أعضائهم وللتشويق الى المؤخر فان ماجقه التقديم اذا أخرتبتي النفس مترقبة الورود وفعند وزودة المسابقة المسا

عليها يمكن عندها فضل تمكن ولان في الفاعل ضرب تفصيل كافي قوله تعالى يخرج منهما اللؤلو والمرجان وقوله عزوجل وجاءك في هذه الحق وموعطة وذكرى للمؤمنين (أولئك ) اشارة الى المذكورين باعتبار اقصافهم بالصفات المذكورة ومافي اسم الاشارة من معنى البعد للايذان ﴿ ٨١٨ ﴾ بعلود رجتهم وسموطبة تهم أي أوائك الموصوفون

قرأنايذكره منعند نفسه ونسبوه الى انه انمايأتي بهذا القرآن منعند نفسه محانه أقام البرهان القاهر الظاهر على انذلك باطل وانهذا القرآن ليس الابوحي الله تعالى وتغزيله فعندهذا قال فنأظلمن افترىعلى اللهكذبا والمرادان هذا القرآن لولم بكن منعند الله لما كان في الدنيا أحد أظلم على نفسه منى -بث افترينه على الله ولما أقت الدلالة على انه اليس الامر كداك بل هو بوجي من الله تعالى وجب أن يقال انه ليس في المديما أحد أجهل ولاأطلم على نفسه منكم لانه لما طهر بالبرهان المدكوركونه من عندالله فاذا أنكرتموه كنتم قدكذبتم بآيات الله فوجبأن تكونوا أطلم الناس والحاصل انقوله ومنأظلممن افترى على الله كدبا المقصودمنه نفي الكذبعن نفسه وقوله أوكذب بآياته المقصودمنه الحاق الوعيد الشديد بهم حيث أنكرواد لائل الله وكذبوابآ يات الله تعالى وأماقوله انه لايفلح المجرمون فهو نأ كيد لما سبق من هذين الكلامبن والله أعلم \* قوله تعالى (و يعبدون من دون الله ما لايضرهم ولاينف همرو يقولون هؤلا وشفعا و ناعندالله قل أتنبئون الله عالايم في السموات ولافي الارض سبحانه وتعالى عمايسر كون) اعلم اما ذكرماان القومانما ألتمسوامن الرسول صلى الله عليه وسلم قرآنا غيرهذا القرآن أوتبذيل هذاالقران لانهذاالقرآن مستمل على شتم الاصنام التي جعلوها الهذلانفسهم فلهذا السبب ذكر المدتعالي فيهذا الموضع مايدل على قبع عباده الاصنام ليدين أن تحقيرها والاستخفاف بهاأمرحق وطريق متيقن واعلمانه تعالى حكى عنهم امرين (احدهما) انهم كأنوا يعبدون الاصنام (والثاني )انهم كأنوايقولون هؤلاء شفعاؤنا عندالله أما الاول فقدنيه الله تعالى على فساده بقوله مالايضرهم ولاينفعهم وتقريرهمن وجوه ( الاول ) قال الزجاح لايضرهم ان لم يعبدوه ولا ينفعهم أن عبدوه ( الثاني ) ان المعبود لابدوأن يكون أكمل قدرة من العسابدو هذه الاصسنام لاتنفع ولاتضر البتة وأما هؤلاء الكفار فهم قادرون على التصرف في هذه الاصنام تارة بالاصلاح وأخرى بِالافسادواذاكان العابدأ كمل المعبود كانت العبادة باطلة (الثالث) ان العبادة أعظمأ نواع التعظيم فهي لاتليق الابن صدرعنه أعظم أنواع الانعام وذلك ليسالا الحياة والعقل والقدرة ومصالح المعاش والمعاد فاذاكانت المناقع والمضاركا هامن الله سيحانه وتعالى وجب أن لانليق العبادة الابالله سيحانه وأما النوع الثاني ماحكاه الله تعالى عنهم في هذه الا يقوهو قولهم هو الاء شفعاو العندالله فاعلم ان من الناس من قال ان أولئك الكفار توهموا ان عبادة الاصنام أشدفي تعظيم الله من عبادة الله سبحانه ونعالى فقالوا ليست لناأهلية أن نشتغل بعبادة الله نعالى بل يحن نشتغل لعبادة هذه الاستام وأنها تكون شفعاء لناعندالله تعالى ثم اختلفوافي أنهم كيف قالوافي الاصنام انهاشفعاو ناعندالله وذكروافيه أقوالاكثيرة (فأحدها) انهم اعتقدوا ان المتولى لكل اقليم من أقاليم العالم روح معين من أرواح عالم الافلاك فعينوالدلك الروح صنمامعينا عاذكرمن النعوت الجيلة الفائزون بالثوبات الناجون عن المكاره (أمحاب الجنة هم فيها خالدون)بلازوالدائمون ملاانتقال(والذين كسبوا السيات) أى السرك والمعاصي وهومبتدا بتقديرالمضاف خبر قوله تعالى (جراءسيئة بمثلها) أىجزاء الذين كسبوا السيآت أن يجازى سنثة واحدة بسبتة مثلها لايزادعليهاكا يزادفي الحسنة وتغييرالسبك حيث لم يقل و للذين كسبواالسياتاالسوعي لمراعانمايين الفريقين من كمال التنائي والتباين وابراد الكسب للايذان أزذلك انماهو لسوءصنيعهم وبسب جنايتهم على أنفسهم أوالمو صول معطوف على الموصول الاولكانه قيل وللذن كسبواالسيآت جزاءستة عثلها كقولك فىالدارزىدوالحجرةعرو وفيه دلالة على أن المراد بالزيادة الفضل (وترهقهمذله) وأى ذلة كما ينبئ عنه التنوين

التفخيمي وفي اسناداله ق الى أنفسهم دون وجوههم ايذان بأنها محيطة بهم غاشية لهم جيعا ﴿ واشغلوا ﴾ وقرئ يرهقهم بالياء التحتائية (مالهم من الله من عاصم) أي لا يعصمهم أحد من سخطه وعذا به تعالى أوما لهم من عند

تعالى مَن يَعْصَمِهُم كَايِكُو نَالِمُوْمَنِينُ وَفِي نَنِي العاصم مِن المِبَالَّغَةُ فِي نَنِي العَصْمَةُ مَالا يَخْفِي وَالجَمَّلَةُ مَسَا اللَّهُ أَوْسَالُ مِنْ ضَمَيْرُ ترهقهم (كَا نَمَا اغشيتُ وجوههم قطعا من الليل) لغرط سوادها وظلمتها ( مُظلمًا) حال من الليل والعامل فيه أغشيت لانه العامل في قطعا وهوموصوف ﴿ ٨١٩ ﴾ بالجاروالمجرور والعامل في الموصوف عامل في الصفة أومعني الفعل

في من الليل و قرى ً قطعاد يكون الطاء وهوطائفة منالليلقال #افتحم الباب وانظري في النجوم #كم علينسا من قطع ليل بهيم \* فيحوز كون مظلاصفةله أوحالامنه وقرئ كأثما يغنى وجوههم قطع منالليل مظلم والجله كا قبلها مستأنفة أوحال منضمير ترهقهم (أولئك)أىالموصوفون عاذكر من الصفات الذميمة (أصحاب النار هم فيها خالدون) وحبث كانت الآية الكريمة فى حقالكفار بذءادة السياق والسباق لم بكن فيها تمسك للوعيدية (ويوم نحسرهم )كلام مستأنف مسوق اسان بعض آخر منأحوالهم الفظيعة ونأخسيره في الذكر مع تقدمه في الوجود علم بعض أحوالهم الحكية سأيقا للاذان باستقلال كل من السابق واللاحق بالاعتبار واوروعي الترتيب الخارجي لعد

واشتغلوا بعبادة ذلكالصنم ومقصودهم عبادة ذلك الروح ثماعتقدوا انذلك الروح يكون عبداللاله الاعظم ومُشتغلا بعبوديته ( وثانيها )انهم كابوايعبدون الكواكب وزعموا انالكوا كب هي التي لها أهلية عبودية الله تعمال مملارأوا انالكواكب تطلع وتغرب وضعوالها أصنامامعينة واشتغلوا بعبادتها ومقصودهم توجيه العبادة الى الكواكب (وثالثها) انهم وصنعوا طلسمات معينة على تلك الاصنام والاوثان ثم تقربوا اليهاكمايفعله أصحاب الطلسمات (ورابعها) انهم وضعوا هذه الاصنام والاوثان علصور أنبيائهم وأكابرهم وزعوا انهم متى اشتغلوا بعبادة هذه التماثيل فانأولئك الاكابر تكون شفعاءلهم عندالله تعالى ونظيره فيحذا الزمان اشتغال كثيرمن الخلق بتعظيم قبور الاكابر مخاعتقاد انهم اذاعطموا قبورهم فانهم يكونون شفعاءاهم عند الله (وخامسها) انهم اعتقدوا ان الاله نورعظيم وان الملائكة أنوار فوضعوا علصورة الاله الاكبر الصنم الاكبر وعل صور الملائكة صورا أخرى ( وسادسها ) لعل القوم حلولية وجوزوا حلول الاله في بعض الاجسام العالية النمريفة واعلمان كل هذه الوجوه باطله بالدليل الذي ذكره الله تعالى وهو قوله و يعبدون من دون الله مالايضر هم ولا ينفعهم وتقريره ماذكرناه من الوجوه الثلاثة # قوله تعالى ( قل أَتْبُونُ الله تَمَالَايعُمْ في السموات ولافي الارض سبحانه وتعالى عايشركون) اعلم أن المفسرين قرروا وجها واحداوهوان المرادمن نفي علم الله تعالى بذلك تقرير نفيه في نغسه و بيان أنه لاوجودله البتة وذلك لانه لوكان موجود الكان معلومالله تعالى وحيث لمبكن معلوما لله تعمالي وجب أنلايكون موجودا ومثل هذا الكلام مشهور في العرف فالانسان اذا أراد نفيشئ عن نفسه يقول ماعلمالله هذامني ومقصوده انه ماحصل ذلك قط وقرى أتنبؤن بالتخفيف أماقوله سجانه وتعالى عايشركون فالقصود تنزيه الله تعالى نفسدعن ذلك الشركة رأحزة والكسائى تنسركون بالناء ومثله في اول النحل في موضعين وفي الروم كلهابااتا على الخطاب قال صاحب الكشاف ماموصولة أومصدرية أيعن السركاء الذين يسركونهم به أوعن اسرا كهم قال الواحدى من قرأ باتا، فاقو له أتنبؤن الله ومن قرأ بالياء فكأنه قيل للنبي صلى الله عليه وسلم فلأنت سبحانه وتعالى عابسركون و بجوزأن يكون الله سبحانه هوالذي نزه نفسه عاقالوه فقال سبحانه وتعالى عايشركون قوله تعمالي ( وما كان الناس الأأمة واحدة فاختلفوا ولولا كلة سمبقت من بك لقضى بينهم فيمافيه يختلفون ) اعلمانه تعالى لماأقام الدلالة القاهرة على فساد القول بعبادة الاصنام بين السبب في كيفية حدوث هذا المذهب الغاسد والمقالة الباطلة فقال ومآكان الناس الأأمة واحدة واعلم انظاهر قوله وماكان الناس الاأمة واحدة لايدل علمانهم أمةواً حدة فيماذا وفيد ثلاثة أقوال (التول الاول) انهم كابواجيعا علمالدين الحق وهو دين الاسلام واحتجوا عليه بأمور ( الاول ) أن المقصود من هذه الآنات بيان كون

الكل شيئًا واحداً كامر في قصة البقرة ولذلك فصل عاقبله و يوم منصوب مح المفعّو لية بمضمر أى أنذرهم أوذكرهم وضمير عشرهم لكلاالفر يقين الذين أحسنوا والذين كسبوا السيآت لانه المتبادر من قوله تعالى (جيعا) ومن افراد الفريق الثاني بالذكر

قَوْوَلَهُ تَعْآلِيَ ( مَمْ نَقُولِ اللهُ يَنَاشُرِكُوا ) أَى نَقُولُ لَلْشُرِكِينَ مَن بِينَهُم ولان تو يَخِهم وتهديدهم عطروش الاشهاد افظع والاخبار بحشر الكل في تهو يل اليوم أدخل وتخصيص وصف اشراكهم بالذكر في حيز الصلة من بين سائر ما اكتسبوه من السيات لا بتناء النو بهنخ والنقر يع عليه مع ما فيه من ١٨٠٠ من الايذان بكونه معظم جناياتهم

الكفر باطلاوتزييف طربق عبادة الاصنام وتقريران الاسلام هوالدين الفاضل فوجب أن يكون المرادمن قوله كان الناس أمة واحدة هوأ نهم كانوا امة واحدة اما في الاسلام وامافيالكفرولا بحوز أن بقال انهيركانوا أمةواحدة في الكفرفيق أنهم كانوا أمةواحدة في الاسلام انماقلناانه لايجوز أن يقال انهم كانوا أمة واحدة في الكفر لوجوه (الاول) قوله تعالى فكيف اذاجئنا من كل أمة بشهيد وشهيدالله لابد وأن يكون مؤمنا عدلا فثبت انه ما خلت أمة من الايم الاوفيهم مومن (الثاني) ان الاحاديث وردت بأن الارض لاتخلوعن يعبدالله تعالى وعن أقوام بهم يمطر أهل الارض و بهم يرزقون (الثالث) انهلا كانت الحكمة الاصلية في الحلق هؤالعبودية فيهد خلو أهل الارض بالكلبة عن هذا المقصودروي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ان الله تعالى فظر الى أهل الارض فقتهم عربهم وعجمهم الابقية من أهل الكتاب وهذا بدل علقوم تمسكوا بالاعان قبل مجئ الرسول عليد الصلاة والسلام فكيف يقال انهم كانوا أمة واحدة في الكفر واذا ثبت أنالناس كأنوا أمة واحدة امافى الكغر وامافى الايمان وأنهم ماكانوا أمة واحدة فالكفر تبتانهم كانوا أمة واحده فى الاعان تم اختلف القائلون بهذا القول انهم متى كانوا كذلك فقال ابن عباس ومحاهد كانوا علدين الاسلام في عهد آدم وفي عهدولد. واختلفوا عندقتل أحدابنية الابن الثانى وقال قوم انهم بقوا علدين الاسلام الى زمن نوح وكانواعشرة قرون ماختلفوا علعهدنوح فبعث الله تعالى اليهم نوحا وقال آخرون كانواعطدين الاسلام فيزمن نوح بعد الغرق الىأنظهر الكفر فيهم وقال آخرون كالواعطدين الاسلام من عهد ابراهيم عليه السلام الىأن غيره عروبن لحي وهذا القسائل قال لمراد من الناس في قوله تعسالي وماكان الناس الاأمة واحدة فاختلفوا العرب خاصة اذاعرفت تفصيل هذا القول فنقول انه تعالى لمابين فيما فبالفساد القول بعبادة الاصنام بالدليل الذى قررناه بين في هذه الآية ان هذا المنهب ليس مذهباللعرب منأول الامر بلكانوا علمدين الاسلام ونفي عبادة الاستنام ممحدث هذا المذهب الفاسدفيهم والغرض مندان العرب اذاعلوا انهذا المذهب ماكأن أسليافيهم وانهاتما حدث بعدان لم يكن لم متعصبوالنصرته ولم متأذوا من تزيف هذا المذهب ولم تنفر طباعهم من ابطاله وممايقوي هذا القول وجهان (الاول) انه تعالى قال و يعبدون من دون الله مالايضرهم ولاينفعهم ويقولون هؤلاء شفماؤ ناعندالله تمبالغ في ابطاله بالدليل تمقال عقيبه وماكان الناس الأأمة واحدة فلوكان المراد منه بيان انهذا الكفركان حاصلا فيهممن الزمان القديم لم يصح جعل هذا الكلام دايلا كطابطال تلك المقالة أمالو حلتاه . كلمانانناس فيأول الامر كانوا مسلمين وهذا الكفر انما حدث فيهم منزمان أمكن التوسل به الى تزييف اعتقاد الكفار ف هذه المقالة وفي تقبيح صورتها عندهم فوجب حل اللفظ عليه تحصيلا لهذا الغرض ( الثاني ) انه تعالى قال وماكان الناس الأأمة

وعدة سيآتهم وقيل للغريق الثاني خاصة فيكونوضع الموصول مومنع الضمير لماذكر آنفا (مكانكم) نصب على أنه في الا مسل ظرف لغعل أقيم مقامه لاعلى أنه اسم فعسل وحركته حركة سنا كاهورأى الفارسي أى الزموه حتى تنظروا مايفعل بكم (أنتم) تأكيد للضميرالمنتقل اليد من عامله لسده مسده (وشركاوك) عطف عليه وقرئ بالنصب على أن الواو بمعنى مع (فزيلنا) منزلت الشي عن مكانه أزيله أى أزلتـــه والتضعف للكثيرلا للتعدية وقرئ فزايلنا بمعناه نحوكله وكالمته وهومعطوف على نقول واشار صيغة الماضي للدلالة على التحقق المورثاز يادة التو بيخ والتعسيروالفاءلادلالة على وقوع النزييل ومبادره عقيب الخطاب من غير مهلة ايذانا بكمال رخاوة مابين

الفريقين من العلاقة والوصلة أى ففرقنا (بينهم) وقطعنا أقرانهم والوصل التي كانت بينهم ﴿ واحدة ﴾ فى الدنيا لكن لامن الجانبين بل من جانب العبدة فقط لعدم احتمال شمول الشركاء للشياطين كاسجى في فيابت آمالهم وانصرمت عرى الحماعهم وحصل الهم اليأس الكلى من حصول ما كانوا يرجونه من جهتهم والحال وان

كانت معلومة لهم من حين الموت والابتلاء بالعذاب لكن هذه المرتبة من اليقين انما حصلت عند المشاهدة والمشافهة وقيل المراد بالمتزيل التفريق الحسى اى فباعد نابينهم ﴿ ٨٢١ ﴾ بعد الجمع في الموقف و تبرؤ شركا أنهم منهم ومن عبادتهم

كإفي قوله تعالى أغا كنتم تشركون من دون ألله قالواصلواعنا فالوا وحينتذ في قوله تعالى (وقال شركاو هم) حالية بتقدير كلة قدعند من يشترطها وبدونه عند غيره لاعاطفة كا فى تفسيرا لاول لاستدعاء المحاورة المحاضرةالفائنة بالمباعدة وليسفى ترتيب النز بيل جهذا المعنى على الامرياز ومالمكان مافى ترتيبه عليه بالمعنى الاول وزالنكتة المذكورة ليصارلاجل رعايتها الي تغييرا المرتدب الخارجي فأن الماعدة بعدالمحاورة حتما واماقطع الاقران والعلائق فلس كذلك يل التداوء حاصل من حين الحشم بل بعض مراتبه حاصل قبله أيضاوانماا لحاصل عندالمحاورة أقصاها كا أشراله فلااعتداد بمافى تقديمه من التغيير لاسيما معرعاية ماذكر منالنكتةولوسلمتأخر جميع مراتبه عن المحاورة فراعاة تلك الذكمة كافية في استدهاء

واحدة فاختلفوا واولا كلة سبقت من ربك لقضى بينهم ولاشك ان هذاوعيدوصرف هذاالوعيداني أقرب الاشياء المذكورة أولى والاقرب هوذكر الاختلاف فوجب صرف هذا الوعيد الى هذا الاختلاف لا الى ما سبق من كونالناس أمة واحدة واذا كان كذلك وجب أن يقال كانوا أمة واحدة في الاسلام لافي الكفر لانهم لوكانوا أمة واحدة فيالكفر لكان اختلافهم بسبب الايمان ولايجوزأن يكون الاختلاف الحاصل بسبب الايمان سببا لحصول الوعيد أما لوكانوا أمة واحدة في الايمان لكان اختلافهم بسبب الكفر وحينتذ يصمع جعل ذلك الاختلاف سببا للوعيد ( القول الثاني ) قول من يقول المراد كانوا أمة واحدة في الكفر وهذا القول منقول عن طائفة من المفسرين قالوا وعل هذا التقدير ففائدة هذا الكلام في هذا المنامهي انه تعالى بين للرسول عليه الصلاة والسلام أنهلا تطمع في أن يصيركل من تدعوه الى الدين مجيبالك قابلالدينك فانالناس كلهم كانوا على الكغر وانما حدث الاسلام في بعضهم بعددنك فكيف تطمع في اتفاق الكل على الايمان ( القول الثالث ) قول من يقول المراد أنهم كانوا أمة واحدةً فأنهم خلقوا عل فطرة الاسلام ثم اختلفوافي الاديان واليه الاشارة بقوله عليد الصلاة والسلامكل مولوديو ادعلى الغطرة فأبواه بهودانه وينصرانه ويعجسانه ومنهم من يقول المراد كانواأمةواحدةفي الشرائع العقلية وحاصلها يرجع الىأمر ينالتعظم لامرالله تعالى والشفقة على خلق الله واليه الاشارة بقوله تعالى قل تعالوأ تل ماحرم ر بكم عليكم أن لاتشركوا به شئاو بالوالدين احسانا واعلمان هذه المسئلة قداستقصينا فيهافي سورة البقرة فلذ كمتف بهذا القدر ههنا أما قوله تعالى ولولا كلم سبقت من ربك لقضى بينهم فيما فيه يختلغون فاعلم انه ليس في الآبه ما يدل علم ان تلك الكلمة ماهي وذكروا فيه و جوها ( الاول ) أن يقال لولا انه تعالى أخبر بأنه يبقى التكليف على عباد موان كانوا به كافرين لقضى بينهم بتعجبل الحساب والمقاب لكفرهم لكن لماكان ذلك سببا لزوال التكليف ويوجب الالجاء وكأن ابقاءالتكليف أصوب وأصلح لاجرم أنه تعالى أخرهدا العقاب الى الآخرة ممقال هذا القائل وفي ذلك تصبير للو منين على احتمال المكاره من قبل الكافرين والظالمين ( الثاني ) ولولاكلة سبقت من ربك في أنه لايعاجل العصاة بالعقو بةانعاما عليهم لقضي بينهم في اختلافهم بمايمتاز المحق من المبطل والمصيب من المخطئ ( النَّالَث) ان تلك الكامة هي قوله سبقت رحمي غضي فلما كانترحته غاابة اقتضت تلك الرحة الغاابة اسبال السترعلي الجاهل الضال وامهاله الى وقت الوجدان \* قوله تعالى ( ويقولون أولا أنزل عليه آية من ربه فقل انما الغب لله فانتظروا اني معكم من المنظرين ) اعلم ان هذا الكلام هواننو عالرابع من شبهات القوم في انكارهم نبوته وذلك أنهم قالواان القرآن الذي جئتنا به كتاب مشتل على أنواع من الكلمات والكتاب لايكون معجزا ألاترى انكتاب موسى وعسىما كان معجزة لهمابل كان لهما

تقديمه عليها ويجوز أن تكون حالية على هذا التقدير أيضا والمراد بالشركاء قيل

الملائكة وعزير والمسيم وغيرهم ممن عبدوه من أولى العلم ففيه تأييدل جوع الضميرالى الكلوقولهم ( ماكنتم ايانا تعبدون ) عبارة عن تبريهم من عبادتهم وأنهم ﴿ ٨٢٢ ﴾ انماعبدوا في الحقيقة أهواءهم وشياطنهم الذين

أنواع من المعجزات دلت على نبوتهما سوى الكتاب وأيضا فقد كان فيهم من يدعى امكان المعارضة كاأخبرالله تعالى انهم قالوا لوشننا لقلنا مثل هذا واذاكان الامركذلك لاجرم طلبوا منه شيئا آخر سوى القرآن ليكون معجزةله فحكى الله تعالى عنهم ذلك بقوله و يقواون لولا أنزل عليه آية من ربه فأمر الله رسوله عليه الصلاة والسلام أن يقول عند هذا السؤال انماالغيب لله فانتظروا انى معكم منالمنتظرين واعلم انالو جدفى تقرير هذا الجواب أن يقال أقام الدلالة القاهرة على انظهور القرآن عليه معيزة قاهرة ظاهرة لانه عليد الصلاة والسلام بين انه نسأ فيما يينهم وتربي عندهم وهم علواانه لم يطالع كتاباولم يتلدلاستاذبلكانمدةأر بمينسنةممهتم ومخالطالهم وماكان مشتغلا بالفكر والتعلم فطثم انه دفعة واحدة ظهرهذا القرآن العظيم علبه وظهور مثل هذا الكتاب الشريف العالى على مثل ذلك الانسان الذيلم يتغق له شي من أسباب التعلم لا يكون الابالوجي فهذا برهان قاهر علم ان القرآن معجر قاهر ظاهر واذا ثبت هذا كان طلب آية أخرى سوى القرآن من الافتراحات التي لاحاجة اليها في اثبات نبوته عليه الصلاة والسلام وتقر بررسالته ومثلهذا يكون مفوضا الىمشيئة الله تعالى فانشاء أظهرها وانشاء لمبظهرها فكان ذلك من باب الغيب فوجب علم كل احد أن ننظرانه هل يفعله الله أم لاولكن سواء فعل أولم بفعل فقدثبتت النبوة وظهر صدقه في ادعاء الرسللة ولانختلف هذاالقصود عصول تلك الزيادة وبعدمها فظهران هذاالجواب جوابطاهر في تقرير هذا المطلوب \* قوله تعالى ( واذا أذقاالناس رحة من بعد ضراء مستهم إذا الهم مكرفي آياتناقل الله أُسرع مكراً أنَّ رسَّلنا يكتبون ما تمكرونَ ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان القوم لما طابوا من رسولالله صلى الله عليه وسلآية أخرى سوى القرآن وأجال الجواب الذي قررناه وهوقوله الماالغيب لله ذكر جواباً آخرو - والمذكور في هذه الآية وتقريره من وجهين ( الاول ) انه تعالى بين في هذه الآية ان عادة هؤ لاء الاقوام المكرواللجاج والعناد وعدم الانصاف واذا كانوا كذاك فبتقدير أن يعطوا ما ســأاو من انزال معجزات أخرى فأنهم لايومنون بل يمقون على كفرهم وجهلهم فنفتقر ههنا الى بيان أمرين الى بيان انعادة هو لاء الاقوام المكر واللجاج والعناد ثم الى بيان انه متىكان الامر كذلك لم يكن في اظهار سائر المعجزات فائدة (أما المقام الاول) فتقريره أنه روى ان الله تعالى سلط القعط على أهل مكة سبع سنين ثم رجهم وأنزل الامطار النافعة على أراضيهم ثمانهم أضافوا تلك المنافع الجليلة الى الاسنام والى الانواع وعلى التقديرين فهو مقابلة للنعمة بالكفران فقوله واذا أذقنا الناس رجة المراد منه تلك الامطار النافعة وقوله من بعد ضراءمستهم المرادمنه ذلك القعط الشديدوقوله اذالهم مكرفي آياتنا المراد منه اضافتهم تلك المنافع الجليلة الىالانواع والكواكبأوالىالاصنام واعلمانه تعالى ذكرهذا المعنى بعينه فيما تقدم من هذه السورة وهوقوله تعالى وإذا مس الانسان الضر

أغووهم لانها الآمرة لهم بالاشراك دونهم كهولهم سجانك أنت ولينا من دونهم الآية وقيل الاصنام ينطقها الله الذي أنطق كلشيء فتشافههم بذلك مكان السفاعة التي كانوا يتوقعونها (فكفيالله شهیدا بینناو بینکم) فانه العليم الحبير (أن كينا عن عبادنكم لغافلين) أى عن عبادنكم اناوتركه للظهوروالايذان بكمال الغفلة عنها والغفلة عبارةعن عدم الارتضاء والافعدم شعور الملائكة بمادتهم الهم غيرظاهر وهذا يقطع احتمال كون المرادبالشركاءالشياطين كا قيلفان ارتضاءهم باشرا کهم مالاریب فيهوان لم بكونو امجرين لهم على ذلك وان مخفقة من أن واللام فارقة (هنائك)أي في ذلك المقام الدهش أو في ذلك الوقت على استعارة ظرف المكان للزمار (تبلو)أى تخمر وتذوق (كلنفس) مؤمنة كانتأوكافرة

مالهامن حين الموت والابتلاء بالعداب في البرزخ فأمر مجمل وقرئ نبلو بنون العظمة ونصب كل وابدال ما منه أي نعاملها معاملة من يبلوها و يتعرف أحوالها ﴿ ٨٢٣ ﴾ من السعاده والشقاوة باختبار مااسلفت من العمل و يجوز

أن يراد نصيب بالبلاء أى المذاب كل نفس عاصية بسبب ماأسلفت من الشر فتكـون ما منصوبةبنزع الخافض وفرئ تتلوا أى تتبع لانعلها هوالذي مديهااليطريق الجنة أو الىطريق النسار أوتقرأف صحيفه أعالها ماقدمت من خيراً وشر (وردوا) الضمرللذين أسركواعلى أنه معطوف على زيلنا وماعطف عليه وقوله عزوجل هنالم تبلوالخ اعتراض فىأثناء الحكابة مقرر لمضمونها (الىالله) أي الى جرائه وعقامه (مولاهم) ربهم (الحق) أى المحقق الصادق ربوييته لاما اتخذوه رياباطلاوقرئ الحق بالنصب عملى المدح كقولهم الحمدلله أهل الحمد أوعلى المصدر المؤكد (وصل عنهم) وضاع أىظهرضياعه وصلاله لاأنه كانقبل ذلك غيرمنال أوصل في اعتقادهم أيضا (ماكانوا نستون)

دعانا لجنبه أوقاعدا أوقائما فلاكشفنا عنه ضره مركائن لم يدعنا الى ضر مسه الاانه تعالى زادق هذه الآية التي نحن في تفسيزها دقيقة أخرى ماذكرها في تلك الآية و تلك الدقيقة هي أنهم يمكرون عندوجدان الرحة ويطلبون الغوائل وفيالآية المتقدمة ماكانت هذه الدقيقة مذكورة فنبت بماذكرنا ان عادة هؤلاء الاقوام اللحاج والعناد والمكر وطلب الغوائل (وأماالمقام الثاني) وهو بيان انه متى كان الامركذلك فلافائدة فاظهارسائر الآيات لانه تعالى لوأطهراهم جيعماطلبوهمن المجزات الظاهرة فانهم لايقبلونها لانه ليسغرضهم منهفه الاقتزاحات النشدد فيطلب الدينواءا غرضهم الدفعوالمنع والمبالغة فيصون مناصبهم الدنيوية والامتناع مرالمتابعة للغيروالدليل عليه أنه تعالى لماشدد الامر عليهم وسلط البلاء عليهم تمأزالها عنهم وأبدل تلك البليات بالخيرات فهم معذلك استمروا على النكديب والجحود فدل ذلك على أ متعالى اوأنزل علمهم الآيات التي طُّلبوها لم يلتفنوا اليها فظهر بماذكرنا الهذا الكلام جواب قاطع عنَّ السؤال المتقدم (الوجه الثاني) في تقريرهدا الجواب ان اهل مكة قد حصل لهم أسباب الرفاهية وطيب العيش ومنكان كذلك تمرد وتكبركاقال تعالى انالانسان ليطغي أن رآه استغنى وقرر تعالى هذا المعنى بالمثال المذكور فاقدامهم على طلب الآيات الزائدة والاقتراحات الفاسدة انمساكان لاجل ماهم فيه منالنع الكشيرة والخيرات المنوالمة وقوله قلالله أسرع مكراكالتبيدعلى انه تعالى يزيل عمهم تلك النعمو يجعلهم منقادين للرسول مطيعينله تاركين لهذه الاعتراضات الفاسدة والله أعم (المسئلة النائية) قوله تعالى واذا أذقنا الناس رحة كلام وردعلي سببل المبالعة والمرادمنه ايصال الرحة اليهم واعلم انرحة الله تعالى لاتذاق بالفم وانما تذاق بالعقل وذلك يدل على ان القول بوجود السعادات الروحانية حق (المسئلة ااثالثة) قال الزجاج اذافى قوله واذاأذقنا الناس رحة للشرط واذافى قوله اذالهم مكر جواب الشرط وهوكقوله وانتصبهم سيئة يما قدمتأ يديهم اذاهم يقنطون والمعنى اذاأذقنا الناس رحةمكر واوان تصبهم سيئة قنطوا واعلم اناذا فيقوله أذالهم مكرتفيد المفاجأة معناه انهم فيالحال أقدموا على المكر وسارعوا البه ( المسئلة الرابعة ) سمى تكديبهم بآيات الله مكر الان المكر عبارة عن صرف الشئ عنوجهم الظاهر بطريق الحيلة وهؤلاء يحتالون لدفع آمات الله بكل مايقدرون عليه من القاء شبهة أوخليط في مناظرة أوغير ذلك من الامور الفاسدة قال مقاتل المراد من هذا المكرهو أن هو لاء لا يقولون هذارزق الله بل يقولون سقينا بنوء كذا أماقوله تعالى قلالله أسرع مكرا انرسلنا يكتبون ماتمكرون فالمعبى ان هوالاء الكفار لما قابلوا فعمةالله بالمكرفالله سبحانه وتعالى قابل مكرهم بمكر أشد من ذلك وهو من وجهين (الاول) ماأعدلهم يومالقيامة منالعذاب السُديد وفي الدنيا من الفضيحة والخزى والنكال (والثاني) ان رسل الله يكتبون مكرهم و يخفظونه وتعرض عليهم مافي

من أن الهتهم تشفع لهم أوما كانوا يدعون أنها آلهة هذا وجعل الضمير في ردوا للنفوس المدلول عليها بكل نفس على أنه معطوف على تبلسو وأن

العدول الى الماضى للدلالة على التحقق والتقرر وأن إيثار صيغة الجمع اللايذان بأن ردهم الى الله يكون على طريقة الاجتماع لايلائمه التعرض لوصف الحقية في قوله تعالى ﴿ ٨٢٤ ﴾ مولاهم الحق فانه للتعريض بالمردودين

بواطنهم الخبيثة يوم القيامة ويكون ذلك سببا للغضيحة النامة والخزى والنكال نعوذ بالله تعالى منه \* قواد تمالى (هوالذي يسيركم في البرو البحر حتى اذا كنتم في الفلك وجرين بهم بر يعطيبة وفرحوانها جاءتهار يحعامن وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكون من الساكرين فلا أنجاهم اذاهم يبعون في الارض بغير الحق باأيها الماس انما بفيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم آلينا مرجعكم وننبنكم بماكنتم تعملون) في الأية مسائل ( المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى لمآقال وأذاأذقنا الناس رُجة من بعد ضراءمستهم اذالهم مكر في آياتنا كأن هذا الكدلام كلاما كليا لاينكشف معناه تمام الانكساف الابذكر مشال كأمل فذكرالله تعالى لنقل الانسان من الضر الشديد الى الرحمة مثالا ولمكر الانسان مثالا حتى تكون هذه الآية كالمفسرة للآية التي قبلها وذلك لانالمعني الكلي لايصل الىافهام السامعين الابذكر مثال جلي واضيح بكشف عن حقيقة ذلك المعني الكلي واعلم انالانسان اذاركب السفينة ووجد الريح الطيبة الموافقة للقصود حصل له الفرح التام والمسرة القوية مم فد تظهر علامات الهلاك دفعة واحدة (فأوام) أن تجيئهم الرياح العاصفة الشديدة (وثانيها) أن نأتهم الامواج العظيمة من كل جانب (والاثها) أنيغلب على ظنونهم انالهلاك واقع وانالنجاة ليست متوقعة ولاننك انالانتقال من لك الاحوال الطيمة الموافقة الى هذه الاحوال القاهرة الشديدة بوجب الخوف العظيم والرعب الشديد وأيضامشاهدة هذه الاحوال والاهوال في البحر مختصة بابجاب من يدارعب والخوف ثم أن الانسان في هذه الحالة لايطمع الافي فضل الله ورجته ويصير منقطع الطمع عنجيع الخلق ويصير بقلبه وروحه وجيع أجزائه متضرعا الى الله تعالى ثم اذآجاه الله تعالى من هذه البلية العطيمة ونقله من هذه المضرة القوية الى الخلاص والنجاة فني الحال ينسى تلك النعمسة ويرجع الىماألفه واعتاده من العقائد البساطلة والاخلاق الذميمة فطهرأنه لاعكن تقرير ذلك المعنى الكلي المذكور في الآية المتقدمة عِثَالَ أَحْسَنَ وَأَكُمُلُ مِنْ المُثَالُ المُذَكُورُ فَهَذَهُ الْآيَةُ ( السُّلَّةُ الثَّانِية) يحكي أنواحدا قال بجعفر الصادق اذكرلي دليلاعلى اثبات الصانع فقال أحبرني عن حرفتك فقال أنا رجل أنجر في البحرفة ال صف لى كيفية حالك فقال ركبت المحر فانكسرت السغينة و بقيت على لوح واحد من أاواحها وجاءت الرياح العاصفة فقال جعفرهل وجدت فى قلبك تضرعا ودعاء فقال نعم فقال جعفر فالهك هوالذى تضرعت اليه فى ذلك الوقت (المسئلة الثالثة) قرأ اب عامر ينشركم من الشرالذي هوخلاف الطي كائه أخذه من قوله تعمالي فانتشروا في الارض والباقون قرؤا يسيركم من التسيير ( المسئلة الرابعة ) احتبج أصحابنا بهذه الآية على أن فعل العبديجب أن يكون خلقالله تعالى قالوادلت هذه الاسية على أنسير العباد من الله تعالى ودل قوله تعالى قل سيروا في الارض على أن سيرهم

حسبما أشيراليه ولئن اكتنى فيد بالتعريض بعضهم أوحلالحق على معنى العسدل في ااثواب والعقاب فقوله عزوجل وصل عنهم ماكانوا يفترون ممالامجال فيدللتدارك قطعافان مافدمن الضمائر الثلاثة للشركين فيلزم التفكيك حمتها وتخصيص كل نفس بالنفوس المشركة مع عموم البلوي للكل يأباه مقام تهويل المقام والله تعالى أعلم (قل) اى لاو لئك المشركين الذىحكيت احوالهم وبین ما ہوئدی الیہ أعالهم احتجاجا على حقيقة التوحيدو بطلان ماهم عليد من الاشراك (من رزقكم من السماء والارض) أي منهما جيعا فأن الارزاق تحصل أسباب سماوية وموادأ رمنية أومنكل واحدة منهما توسعة عليكم وقيل منالبيان كلمة مزعلي حذف المضاف أي من أهل الشماء والارض (أم من علك السمع والابصار)

أُم منقطعة ومافيها من كلة بللاضراب عن الاستفهام الاول لكن لاعلى طريقة الابطال بل ﴿ منهم ﴾ على وجه الانتقال وصرف الكلام عنه الى استفهام آخر

تذبها على كفايته فيماهوالمقصود أى من يستطيع خلقهما وتسويتهما على هذه الفطرة العجيمة أومن يحفظهمامن الأفات مع كثرتها وسرعة انفعالهمامز أدنى ﴿ ٨٢٥ ﴾ شي تصيبهما (ومن يخرج الحي من المبت و بخرج

الميت نالجي)أي ومن يحيي ويميت أوومن ينشئ الحبوان من النطقة والنطفة من الحيوان (ومن يدبرالامر) أي ومن يلي تدبيرأ مرالعالم جيعاوهوتعميم بعد تخصيص بعض مااندرج تحتدمن الامورالظاهرة بالذكر (فسيقولون) بلاتلعثم ولانأخير (الله) اذلامحال للمكارة اغاية وضوحه والخبرمحذوف أى الله يفعل ماذكر من الافاعيل لاغيره (فقل) عندذلك تبكيتسالهم (أفلاتتقون) الهمزة لانكارعدم الاتقاء ععني انكارالواقع كافي أتضرب أباك لاعمني انكار الوقوع كافى أأضرب أبى والفاء للعطف على مقدر ينسحب عليه النظم الكر عأى أتعلون ذلك فلاتقون أنف كمعذا به الذي ذكر الكم عا تتعاطونه من ا سراككم به مالايشاركه في شيء مما ذكر من خراص الالهية (فدلكم) فذلكة لماتقدم أي ذلكم الذي اعمترفتم باتصافه بالنعوت

منهم وهذا يدل على أنسيرهم منهم ومن الله فيكون كسبيالهم وخلقالله ونطيره قوله تعالى كاأخرجك ربك من بينك بالحق وقال في آية أخرى اذأخرجه الذين كغر واوقال في آية أخرى فليضحكوا قليلا وليبكوا كثيرانمقال فيآية أخرى وانه هوأضحك وأبكي وقال في آية أخرى وما رميت اذرميت ولكن الله رمى قال الجبائي أماكونه تعالى مسيرالهم في البحر على الحقيقة فالامركذلك وأماسيرهم في البرفانيسا أضيف الى الله تعالى على التوسع فاكان منه طاعة فبأمره وتسهيله وماكار منه معصية فلائنه تعالى هوالذي أقدره عليه وزاد القاضي فيه يجو زأن يضاف ذلك اليه تعالى من حيث انه تعالى سخرلهم المركب في البروسخرلهم الارض التي يتصرفون علمها بامساكه لهالانه تعالى لولم نفعل ذلك لتعدر عليهم السيروقال القفال هوالذي يسيركم في البروالبحر أي هوالله الهادي لكم الىالسير فيالبر والبحرطلباللمعاش لكم وهوالمسرلكم لاجلأنه هيألكم أسباب ذلك السيرهذا جلة ماقيل في الجواب عنه ونحن نقول لأشك أن المسير في البحرهوالله تعالى لان الله تعالى هو المحدث لتلك الحركات في أجزاء السفينة ولاشك أن اضافة الفعل الى الفاعل هوالحقيقة فنقول وجب أيضا أن يكون مستيرالهم في البربهذا التفسير اذلوكان مسيرالهم فيالبر بمعنى اعطاء الالات والادوات لكان مأزابهذا الوجه فيلزم كون اللفظ الواحد حقيقة ومحازا دفعة واحدة وذلك باطلواعلم أن مذهب الجبائي أنه لاامتناع في كون اللفظ حقيقة ومجسازا بالنسبة الىالمعنى الواحد وأماأ بوهاسم فانه يقول انذلك ممتنع الاأنه بقول لاجعدأن بقال انه تعالى نكلمه مرتين واعلم أن قول الجبأى قدأ بطلناه فيأصول الفقه وقول أبي هاسم انه تعالى تكلم به مرتين أيضا بعيدلان هذا قول لم يقل به أحدمن الامة بمن كانواقبله فكان هذا على خلاف الاجاع فيكون باطلا واعلاانه بتي في هذه الآية سو الات ( الاول )كيف جعل الكون في الفلك غابة للتسيير في البحر مع أن الكون في الفلك متقدم لامحالة على التسيير في البحر والجواب لم يجعل الكون في الفلات غاية للتسيير بل تقدر الكلام كأنه قيل هوالذي يسركم حتى اذا وقع في جلة تلك التسييرات الحصول في الفلك كان كذاو كذا (السؤال الثاني) ماجواب اذآفى قوله حتى اذاكتتم في الفلك الجواب هوأن جوابها هوقوله جاءتهار يح عاصف تم قالصاحب الكشاف وأماقوله دعوا اللهفهو بدل من طنوالان دعاءهم من لوازم ظنهم الهلاك وقال بعض الافاضل لوحل قوله دعوا الله على الاستثناف كان أوضح كأنه لماقيل جاءتهار يح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم قال قائل فاصنعوا فقيل دعوا الله ( السؤال الثالث ) ما الفائدة في صرف الكلام من الحطاب الى الغيبة الجواب فيه وجوه (الاول) قال صاحب الكشاف المقصود هوالمبالغة كائنه تعالى يذكر حالهم لغيرهم لتعجيبهم منهاو يستدعى منهم منيد الانكار والتقبيع (الثاني) قال أ وعلى الجبائي ان مخاطبته تعالى لعباده هي على لسان الرسول عليه الصلاة والسلام

المذكورة وهومبتدأوقوله تعالى ﴿ ١٠٤ ﴾ ع ( الله ) خبره وقوله تعالى ( ريكم ) أى مالككم ومتولى امؤركم على الاطلاق بدل

منه أو بيان له وقوله تعالى (الحق) صفة له أى ربكم الثابت ربو بينه والتحقق ألوهيته تحققالاريب فيه ( فاذا ) يجوز أن يكون الكل اسما واحدا قد غلب فيه الاستفهام على اسم ﴿ ٨٢٦ ﴾ الاشارة وأن يكون ذا موصولا بعني الذي

فهي بمنزلة الخبرعى الغائب وكل من أقام العائب مقام المخاطب حسن منه أن برده مرة أخرى الى العائب (الثالث) وهوالدي حطر بالبال في الحال ان الانتقال في الكلام من افظ العيبة الى افظ الحضو ريدل على مزيد التقرب والأكرام وأماضده وهو الانتقال من لفط الحضور الى لفط الغيبة فانه يدل على المقت والتبعيد ( اما الاول ) فكما في سورة الماتحة فان قوله الحدلله رسالعالمين الرحن الرحيم كله مقام الغيبة ممانتقل منها الى قوله اياك نعبدواياك نستعين وهذا يدل على أن العبد كأنه انتقل من مقام الغيبة الى مقام الحضور وهو يوجى علوالدرجة وكال القرب من خدمة رب العالمين (وأما الثاني) فكما ى هذه الا بة لان قوله حتى اذا كنتم في الفلك خطاب الحضور وقوله وجرين بهم مقام الغيبة فههنا انتقل مرمقام الحضور الى مقام الغيب وذلك يدل على المقت والتبعيد والطرد وهو اللائق بحال هؤلاء لانمنكان صفته أنه يقابل احسان الله تعالى اليه مالكة ِ انكان اللائق به ماذكر ماه (السؤال الرابع) كم القبود المعتبرة في السرطوالقيود المه بره في الجزاء الجواب أما القيود المعتمرة في السرط فثلاثة ( اولها ) الكون في الفلك (وثانيها)جرى الفلك بالريح الطيبة (وثالثها) ورحهم بها وأما القيود المعتدة في الجراء وثلاثة أيضا(اولها) قولهجاءتهار يج عاصف وفيه سو الان(السوال الاول) الضمير في قوله جاءتهاعائدالى الفلك وهوضمير الواحدوالضمير في قوله وجرين بهم عائدالى الفلك وهوضميرا لجم فاالسبب فيه الجواب عنه من وجهبن (الاول) أنالانسلم أن الضمير في قوله جاءتهاعائد آلى العلك بل نقول انه عائد الى الربح الطيبة المذكو رة في قوله وجرين بهم بر يمطيبة (الثاني) لوسلناماذكرتم الاأن لفظ الفلك يصلح للواحدو الجمع فحسن الضميران (السوال الله ي ما العاطف الجواب قال الفراء والزجاج يقال ريح عاصف وعاصفة وقد عصفت عصوفا واعصفت فهي معصف ومعصفة قال الفراء والالف اعة بني أسدومعني عصفت الريح اشتدت وأصل العصف السرعة يقال ناقة عاصف وعصوف سريعة وانما قيل ريح عاصف لاته يرادذات عصوف كاقيل لابن وتامر أولاجل أن لفظ الريح مذكر (أماالقيدالثاني) فهوقوله وجاءهم الموح مركل مكان والموج ماارتفع مرالماء فوق البحر (وأما القيد الثالث) فهوقوله وطنوا انهم أحيط بهم والمراد انهم ظنوا القرب من الهلاك وأصله أنالعدواذا أحاط بقوم أو بلدفقد دنوامن الهلاك (السوال الحامس) ماالمرادمن الاخلاص في قوله دعوا الله مخلصين له الدين والجواب قال ابن عباس يريد تركوا السرك ولم ينسركوا به من الهتهم شيئا واقروالله بالربو بية والوحدانية قال الحسن دعوا الله مخلصين الاخلاص الاعان لكن لاجل العلم بأنه لا يجيهم من ذلك الاالله تعالى فبكون جار بامحرى الايمان الاضطراري وقال ابنزيد هؤلاء المشركون يدعون معالله ما يدعون فاذاجاء الضرو البلاءلم يدعوا الاالله وعرأى عبيدة أنالمراد مرذلك الدعاء قولهم أهياسراهياتمسيره ياحي ياقيوم (السوال السادس) ماالسي المشار اليه بقوله

أىماالذى(بعدالحق) | أىغيره بطريق الاستعارة واطهار الحق امالان المراديه غيرالاولواما لزيادة التقريروم راعاة كالاللقايلة بيندوبين الضلال والاستفهام انكارى ععيى انكار الوقو عونفيه أي لس غرالحق (الاالضلال) الذى لانخباره أحدفعيث ثبت أرعمادة منهو منعوت ماذكرمن النعوت الحميسلة حقطهرأن ماعداها مرعباده الاصنام صلال محض اذلاواسطة بينهماوإتما سمت صلالامع كونها منأعال الجوارح باعتمار التنائماعلي ماهوصلال م الاعتقاد والر أي هداعلى تقديركون الحق عبارة عن التوسد وأما على تقدير كو ٠ عبارةعن الاول فالمراد بالضلال هوالاصنام لاعباد تها والمعني فا ذابعدالرب الحق الثالث ر بوسته الاالضلال أي الباطل الضائع المضمعل وانماسمي بالمصدر مبالعة كأنه نفس الضلال

والضياع وهذا أنسب بقوله تعالى وضل عنهم ماكانوا يفترون على التفسيرالثاني (فأني تصرفون) ﴿ هذه ﴾ السنة هام الكاري بني أنكار

الواقع واستبعاده والتعجيب منه وفيه من المبالغة ماليس في توجيه الانكار الى نفس الفعسل لان كل موجؤد لابد من أن يكون وجوده علم علم عال من الاحوال ﴿ ٨٢٧ ﴾ قطعا فأذا انتنى جبع أحوال وجوده فقد انتنى وجوده

هذه في قوله لئن أبجيتنا من هذه والجواب المراد لئن أبجيتنا من هذه الريح العاصفة وقيل المرادلتن أنجيتنامن هذه الامواج أومن هذه الشدائد وهذه الالفاظ وان لم يسبق ذكرها الاانه سبق ذكر ما يدل عليها ( السؤال السابع ) هل يحتاج في هذه الآية الى اضمار الحواب نع والتقدير دعوا الله مخلصين له الدين مريدين ان يقولوا لئن أنجيتناو يمكن أن يقال لاحاجة الى الاضمار لان قوله دعوا الله يصير مفسرا بقوله لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الساكرين فهم في الحقيقة ماقالواالاهذا القول واعلمانه تعالى لماحكي عنهم هذا التضرع الكامل بين انهم بعد الخلاص من تلك البلية والمحنسة أقدموا في الحسال على البغي في الارض بغيرالحق قال ان عباس يريد به الفساد والتكذيب والجراءة على الله تعالى ومعنى البغى قصد الاستعلاء بالظلم قال الزجاج البغي الترقى في الفساد قال الاصمعي يقال بغى الجرح يبغى نغياا ذاترقى الى الفساد و بغت المرأة اذا فجرت قال الواحدي أصل هدا اللفظ من الطلب فانقبل فامعني قوله بغيرالحق والبغي لايكون بحق قلنا البغي قديكون بالحق وهواستيلاء المسلين علىأرض الكفرة وهدم دورهم واحراق زروعهموقطع أشجارهم كافعل رسول الله صلى الله عليه وسلم بيني قريطة ثم أنه تعالى بين ان هدا البغي أمر باطل يجبعلى العاقل أن يحترز منه فقال باأيها الناس اعابغيكم على أنفسكم مناع الحياة الدنيا وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ الاكثرون مناع برفع العين وقرأ حفص عن عاصم متاع بنصب العين أما الرفع ففيه وجهان (الاول) أن يكون قوله بغيكم على أنفسكم مبتدأ وقولهمناع الحياة الدنيا خبراوالمراد من قوله بغيكم على أنفسكم بغي بعضكم على معنى كافي قوله فاقتلوا أنفسكم ومعنى الكلام أن بغي بعضكم على بعض منفعة الحياة الدنياولابقاء لها ( والثاني ) انقوله نغيكم مبتدا وقوله على أنفسكم خبره وفوله متاع الحياة الدنيا خسبر مبتدا محذوف والتقدير هومتاع الحياة الدنيا وأما القراءة بالنصب فوجههسا أننقول انقوله بغيكم مبتداوقوله على أنفسكم خبره وقوله متاع الحياة الدنبا في موضع المصدر المؤكدو التقدير تتمتعون مناع الحياة الدنيا ( المسئلة الثانية ) البغي من منكرات المعاصي قارعليه الصلاة والسلام أسرع الخير نوابا صلة الرحم وأعجل التسر عقاباالبغى واليمين الفاجرة وروى ثنتان يعجلهما الله في الدنبا البغي وعقوق الوالدين وعن ابن عباس رضي الله عنهما أو بغي جبل على جبل لاندك الباغي وكان المأمون عثل مدن البيتين في أخيه

یاصاحب البغی ان البغی مصرعة ﷺ فار نع فخیر فعال المرء أعدله فلو بغی جبل یو ما علی جبل ﷺ لاندك منسه أعالیه و أسفله وعن محمد بن کعب القرظی ثلاث من كن فید كن علیه البغی والنكث والمكر قال تعالی المابغیكم علی أنفسكم ( المسئلة الثالثة ) حاصل الكلام فی قوله تعالی یا ایها الناس انمابغیكم علی أنفسكم أی لایتهیا الکم بغی بعضكم علی بعض الا أیاما قلیلة وهی مدة

على الطريق البرهاني كامر مرارا والفاء لترتيب الانكارعلىما قله أي كيف تصرفون من الحق الذي لامحيد غنه وهوالتوحيد الي الضلال عن السبيل المسبين وهوالاسراك وعبادة الاصنام أومن عبادة ريكم اليالحق الثابت ربو يتسمالي عبادة الباطل الذي سمعتم ضلاله وضباعه في الا آخرة وفي الثار صيغة المبنى للفعول الذان يأن الانصراف من الحق الى الضلال بمالادصدرعن العاقل بارادته وانمالقع عند وقوعه بالقسرمن جهة صارف خارجی (كذلك) أى كماحقت الربوبية لله تعالى أوكا أنه ليس بعدالحق الاالضلال أو أنهم مصر وفون عن الحق (حقت كلت ر لك)وحكمدوقضاؤه (على الذن فسقوا) أى تمردوا في الكفر وخرجسوا منأقضي حدوده (أنهم لايو منون) مدلمن الكلمة أوتعليل

لحقيتها والمراد بها العدة بالعداب ( قل هل من شركائه م) احتجاج آخر على حقبة التوحيد و بطلان الاشراك باظهار كون شركائهم بعرل من استحقاق الالهية بيان اختصاص

خواصها من مدء الخلق واعادته به سبحانه وتعالى وانما لم يعطف على ماقبله ايذانا باستقلاله في اثبات المطلوب والسؤال التبكّيت والالزام وقد جعلت هلية الاعادة وتحققها ﴿ ٨٢٨ ﴾ لوضوح مكانها وسنوح برهانهـــا

عنزلةبدء الخلق فنطمت حيادهم مع قصرها وسرعة انقضائها تماليا أي ماوعدنا من المجازاة على أعالكم مرجعكم فسنبثكم باكنتم تعملون في الدنيا والانباء هوالاخبسار وهو في هذا الموضع وعند بالعذاب كقول الرجل لعيره ستأخبرك بنا فعلت \* قوله تعالى ( انمامثل الحيساة الدنيا كاء أرلناه من السماء وحتلط به نبات الارص مما يأكل الناس والانعام حتى اذا أحدت الارض زخرفها وازينت وطن أهلها انهم قادرون عليها أتاها أمر باليلا أونهارا فحملناها حصيدا كأئي لم تعر بالامس كدلك نفصل الآيات لقوم ينفكرون) في الاية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلمانه تعالى لماقال يا أيها الناس انما بعيكم على أنعسكم متاع الحياه الدبا تبعه بهذا المثل الععيب الذى صربه لمريبغي في الارض ويعتر بالدنيا ويستد تمسكه بهاو يقوى اعراضه عن أمر الاحره والتأهب لهافقال انمامثل الحياة الدنيا كاء أبرلناه من السماء فاحتلط به نبات الارص وهذا الكلام يحتمل وجهين ( احدهما ) أريكون المع فاحملط به نبات الارض بسب هداالماء النازل من السماءوذلك لانه اذا برل المطريست بسسه أبواع كنيره من النبات وبكون لك الالواع مختلطة وهذا فيما لم يكن ما ينا قمل زول المطر ( والثابي ) أن يكون المراد منه الدي نبت ولكنه لم يتزعر ع المهتز وانماهو فأول بروزه سالارض ومبدا حدوثه فأذا نرل المطرعليه واختلط مداك المطرأى انصل كل واحدمهما بالاحراهيز ذلك النبات ورباوحسن وكمل واكسي كالالرودق والرينة وهوالمراد مرقوله تعالى حياذا أحذت الارص زخرفهاواز للت وذلك لار البرحرف عباره عن كال حس السي فعملت الارض آخذه زحر فها على النشيبه بالعروس اذا لنست النياب الفاحرة من كل لون وترينت مجميع الالوان المكنة فى الزينة مرحرة وحصر وصفرة وذهبية وبياض ولاشك انه متى صارالبستان على هدا الوحد و بهذه الصفه واله يعرح به المالك و يعطم رجاوً ، في الانتفاع به و يصير قلبه مستعرقا فيه ثمانه تعالى يرسل على هدا البستان العجيب أفه عطيمة دفعة واحدة في ليل أونهار مربرد أوريح أوسيل فصارت لك الاشحار والزروع باطله هالكة كأنها ماحصلت المتة فلاسك انه تعظم حسره مالك ذلك البستان ويستد حرنه فكذلك من وصع فلدعلى دات الدنبا وطيباتها فاذافاتند بالث الاشاء يعطم حرنه وتلمه معلما واعل انتسبيه الحياة الديابهذا النبات يحتمل وجوها لحصها القاصي رحم الله تعالى ( عالاول) انعافية هده الحياه الديا التي ينعقها المرء في باب الدنيا كعاقبة هذا السيات الذي حين عطم الرجاء في الاسفاع مه وقع اليأس منه لان العالب المتسك بالدنيا اذاوصم عليها وابه وعظمت رغبته و هايأتيه الموت وهومعني دوله تعالى حتى اذا فرحوا بما أوتوا أحذناهم بعتة فاذاهم مبلسون خاسرون الدياوقدأ نفقوا أعجارهم فيهاوحا سرون من الاسحرةمع انهم موحهون اليها (والوجد الثابي ) في التسيدانه تعالى بين انه كالم يحصل لدلك الزرع عاقمة تحمد فكدلك المفتر بالديا المحب لها لايحصل لدعاقبة تحمد (والوجه

في مسلكه حيث فيل (من بدأ الحلق مم يعيده) ايذانا تلارمهماوجودا وعلايستارم الاعتراف يه الاعتراف بها وان صدهم عن ذلك ما بهم من المكابره والعناد ثم أمرعليه الصلاة والسلام بأبيين لهم مريعهل ذلك فقيلله ( على الله يبدأ الحلق الم عيده) أي هو بعملهما لاغير كائماما كاللامان سنو عليه الصلاة والسلام ء: هم في دلك كاصل لأن القول المأمور به غبرما أر مدمنهم من الجواب وانكارمستلر ماله اذ الس المسؤل عند من سدأ الحلق تم يعيد ، كما مى قولە معالى قل مى رى السموات والارض ول الله حتى يكون القول المأمور لهءينالجواب الذيأر سمنهمو يكون عليه الصلاة والسلام الباعنهم في ذلك مل أنماهووجود من يمعل البانه و الاعادة من سركائهم فالجدواب المطلوب منهم لالاغبر

نع أمر علىه الصلاة والسلام بأن تضمنه مقالته ايدانا بتعييه وتحققه واشعارا بأنهم لايجترؤن ﴿ الثالث ﴾ على التصريح به مخافة التبكيت والقام الحجر لامكايره ولجاجا فتدر واعادة الجلة في الجواب بمامها غير محدوفة الخسر كافي الجواب السابق لمزيد التأكيد والتحقيق ( فأني تو فكون ) الافك الصرف والقلب عن الشيء وقسد يخص بالقلب ﴿ ٨٢٩ ﴾ عن الرأى وهو الانسب بالمقام أي كيف تقلبون

من الحق الى الباطل والكلام فيه كاذكر في تصرفون (قلهل من شركائكم)احتجاج آخر علماذ كرجئ مه الزامالهم غب الزام وافعاماا ثرافعام وفصله عاقبله لماذكرمن الدلالة على استقلاله (من عدى الى الحق) أي يوجد من الوجوه فانأدني مراتب المعبودية هداية المعبود لعبدته الىمافيه صلاح أمرهم وأماتعيسين طريق الهداية وتخصيصه نصب الحجيج وارسال الرسل والتوفيق للنظر والندير كاقيل فمغل بما يقتضيه المقام من كال التبكيت والالزام فازالعجزعن الهداية علوجه خاص لايستازم العجزعن مطلق الهداية وهدى كايستعمل يكلمة الى لتضمنه معنى الانتهاء يستعمل باللام للدلالة على أن المنتهى غابة الهدابة وأنها تتوجد نحوه عطسيل الاتفاق ولذلك أستعمل بها ماأسند الى الله تعالى حيث قيسل (قلالله

الثالث) أن يكون وجد التسبيد مثل قوله سيحانه وقدمنا الى ما علوا من عل فيعلما مباء منثورا فلاصار سعى هذا الزراع باطلا بسبب حدوث الاسباب المهلكة فكذلك سعى المفتر بالدنيا ( والوجه الرابع) ان مالك ذلك البستان لماعره باتعاب النفس وكد الروح وعلق قلبه على الانتفاعيه فاذاحدث ذلك السبب المهلك صار العناء الشديد الذي تحمله في الماضي سببا لحصول الشقاء الشديد في المستقبل وهوما يحصل له في قلبه من الحسرات فللذلك عال من وضع قلبه على الدنيا واتعب نفسه في تحصيلها فأذامات وفاته كل مانال صارالعناءالذي تحمله في تحصيل أسباب الدنياسبالحصول الشقاء العظيم له في الآخرة (والوجه الخامس) لعله تعالى انماضىرب هذاالمثل لمن لا يوءً من بالمعادوذلك لانانري الزرع الذي قدانتهي الى الغاية القصوى في التربية قديلغ الغاية في الزينة والحسن ثم يعرض للارض المتزينة به آفة فيزول ذلك الحسن بالكلية مم تصير تلك الارض موصوفة يتلك الزينة مرة أخرى فذكر هذا المثال ليدل على ان من قدر على ذلك كأن قادرا على اعادة الاحياء في الآخرة المجازيهم على أعالهم انخيرا فخيروان سرا فشر ( المسئلة الثانية ) المثل قول يشسبه به حال الثاني بالاول و يجوز أن يكون المراد من المثل الصفة والتقدر انماصفة الحباة الدنيا وأماقوله وازينت فقال الزجاج يعنى تزينت فأدغت الناء في الزاى وسكنت الزاى فاجتلب لها ألف الوصل وهذا مثل ماذكرنا في قولهاداراتم داركوا وأماقوله وظن أهلها انهم قادرون عليهافقال ابن عباس رضى الله عنهما يريد انأهل تلك الارض قادرون على حصادها وتحصيل عراتها والتحقيق ان الضمير وانكان في الظاهر عائدا الى الارض الاانه عائد الى النبات الموجود في الارض وأماقوله أتاهاأمرنا فقال ابنعباس رضي الله عنهما يريدعذا بنا والتحقيق أنالمعني أتاها أمرنا بهلاكها وقوله فجعلناها حصيدا قال اين عباس لاشي فيهاوقال الضحاك يعنى المحصود وعلى هذا المراد بالحصيدالارض التي حصدتبتها وبجوزأن يكون المراد بالحصيد النبات قال أبوعبيدة الحصيد المستأصل وقال غيره الحصيد المقطوع والمقلوع وقوله كأنلم تغن بالامس قال الليث يقال للشئ اذافني كأن لم يغن بالامس أى كأنلم يكن من قولهم غنى القوم فى دارهم إذا أقاموا بهاوعلى هذا الوجه يكون هذا صفة للنبات وقال الرجاج معناه كانلم تعمر بالأمس وعلى هذا الوجه فالمراد هوالارض وقوله كذلك نفصل الآيات أىنذكروا حدة منها بعد الاخرى على الترتيب ليكون تواليهاو كبرتها سببا لقوة اليقين وموجبالزوال الشك والشبهة \* قوله تعالى ( والله يدعوا الى داراً لســـ لآم و يهدى من يشاء الى صراط مستقيم ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) في كيفية النظم اعلمانه تعالى لمانفر الغافلين عن الميل الى الدنيا بالمثل السابق رغبهم في الآخرة بهذه الآية ووجه الترغيب في الآخرة ماروى عن الني صلى الله عليه وسلم انه قال مثلى ومثلكم شبه سيد بني داراووضع مائدة وأرسل داعيا فن أجاب الداعى دخل الداروأكل

يهدى للحق) أيهو بهدى لدون غيره وذلك بماذكر من نصب الادلة والجيح وارسمال الرسل وأنزال الكتب والتوفيق للنظر والندير وغير ذلك

من فنون الهدايات والكلام في الامر بالسو ال والجواب كامر فيمامر ( أُفْنِ يهدى الحالحة ) وهوالله عز وجل ( أحق أن يتبع أمن لايهدى ) بكسر الهاء أصله ﴿ ٧٣٠ ﴾ يهتدى فأدغم وكسرت الهاء لالنقاء الساكنين

وقرى بكسر الياء اتباعا من المائدة ورضى عنه السيد ومن لم بجب لم يدخل ولم يأكل ولم يرض عنه السيد فالله لها لحركة الهاء وقرى المائدة ورضى عنه السيد فالله السيد والدار دارالاسلام والمائدة الجنةوالداعي مجدعليه السلام وعنالنبي صلى الله عليه وسلم أنه قال مامن يوم تطلع فيد الشمس الاو بجنبيها ملكان يناديان بحيث يسمع كل الخلائق الاالثقلين أيها النساس هلوا الى ربكم والله يدعوا الى دار السلام ( السللة الثانية ) لاشبهة انالمراد من دار السلام الجنة الاانهم اختلفوا في السبب الذي لاجله حصلهذا الاسم على وجوه (الاول) ان السلام هوالله تعالى والجمة داره و يجب علينا ههنا بيان فأئدة تسمية الله تعالى بالسلام وفيه وجوه (أحدها) أنه لما كان واجب الوجود لذاته فقدسلم من الفناء والتعسير وسلم من احتياجه فيذاته وصفاته الى الافتقار الى العير وهذه الصفة ليست الاله سبحامه كأقال والله الغنى وأنتم الفقراء وقال ياأيهماالناس أنتم الفقراءالىالله ( وثانيها ) انه تعالى يوصف بالسلام بعنى انالخلق سلموا من طلمه قال ومار بك بظلام للعبيد ولانكل ماسواه فهوملكه وملكه وتصرف الفاعل في ملك نفسه لايكون ظلا ولان الظلم انمايصدر اماعى العاجر أوالجاهل أوالحتاج ولماكأن الكل محالا على الله تعالى كان الطلم عالا في حقد (وثالثها) قال المبردانه تعالى يوصف بالسلام بعني انه ذوالسلام أي الذي لايقدر على السلام الاهو والسلام عبارة عن تخليص العاجر بن عن المكاره والآفات فالحق تعالى هوالساتر لعبوب المعيوبين وهو المجيب لدعوة المضطري وهوالمنتصف المظلومين من الظالمين قال المبرد وعلى هذا التقدير السلام مصدرسلم (القول الثاني) السلام جع سلامة ومعنى دارالسلام الدار التي من دخلها سلم مرالا فات فالسلام ههنا بعني السلامة كالرضاع بعني الرضاعة فان الانسان هنأك سلم منكل الآفات كالموت والمرض والألم والمصائب ونزغات الشيطان والكفر والبدعة والكد والنعب ( والقول الثالث ) انه سميت الجنة بدارالسلام لانه تعالى بسلم على أهلها قال تعالى سلام قولا من ربرحيم والملائكة يسلون عليهم أيضاقال تعالى والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بماصبرتم وهم أيضايحي بعضهم بعضابالسلامقال تعالى تحيتهم فيهاسلام وأيضافسلامهم بصلالي السعداءمن أهله الدنيا قال تعالى وأماان كان من أصحاب اليمين فسلام لك من أصحاب اليمين ( المسئلة الثالثة) اعلم انكال جودالله تعالى وكال قدرته وكالرحته بعباده معلوم فدعوته عبيده الىدار السلام تدل على اندار السلام قدحصل فيها مالاعين رأت ولاأذن سمعت ولاخطرعلى قلب بشمرلان العظيم اذااستعظم شيئاورغب فيه وبالغ فى ذلك الترغيب دل ذلك على كال حالذلك الشئ لاسماوة دملا الله هذا الكتاب المقدس من وصف الجنة مثل قوله فروح وريحان وجنة نعيم ونحن نذكرههناكلاما كلياني تقرير هذاالمطلوب فنقول الانسان انمايسمى في ومه لغده ولكل انسان غدانغد في الدنيا وغد في الآخرة فنقول غد الآخرة خير من غدالدنيا من وجوه أربعة (أولها) ان الانسان قدلا يدرك غد الدنيا

بفتح الهاء تقلالحركة التآءاليهاأى لايهتدى لنفسه فضلاعن هداية غره وفيد من المسالغة مالايخني وانبانني عنه الاهتداءمعأنالمفهوم ماسبق نفي الهداية لماأن تغيها مستتبع لنفيد غالبافان من اهتدى الى الحق لايخلو عن هداية غيره في الجلة وأدناهما محونه قسدوةله بأنيراه فيسلك مسلىكه منحيث لايدرى والفاء لترتيب الاستفهام على ماسبق منتحقق هدايته تعالى صر يحاوعدم هداية شركائهم المفهوم س القصرومنءدم الجواب المنبئ عزالجواببالعدم فأن ذلك بما يضطرهم الى الجواب الحقلالتوجيه الاستفهام الى الترتيب كايقع في بعض المواقع فانذلك مختص بالانكاري كافىقوله تعالىأفناتبع رصواناللهالح وبحوء والغمزة منسأخرة في الاعتبار وانماتقدعها فىالذكر لاظهار عراقتها

﴿ وبالضرورة ﴾ فياقتضاه الصدارة كإهو رأى الجمهور حتى لوكان السؤال بكلمة أي لاخرت حمما ألارى الىقوله تعسالي فأى الفريقين أحق بالامن اثر تقدير ما يلجى المشركين الى الجواب مرحالهم وحال رسول الله صلى الله عليه وسلم وقرئ لايهدى بمعنى لايهتدى لمجيئه لازما أولايهدى غيره وصيغة النفضيل ﴿ ٨٣١ ﴾ اماعلى حقيقتها والمفضل عليه محذوف كما اختاره

مكى والتقدير أفن يهدي الىالحق أحق أن ينبع من لابهدى أمن لابهدى أحقالخ وامابمعنى حفيق وكااختارأ بوحيان وأماما كانفالاستفهام للالزام وأنيتبعنى حيرالنصب أوالجر بعدحذف الجار على الخلاف المعروف أى بأن يتبع (الأأن مدى) استثناء مفرغ منأعم الاحوال أي لايهتدي أولايهدىغيره فيحال من الاحوال الاحال هدامه تعالى له الى الاهتداء أوالى هدامة الغير وهذا حال اشراف شركائهم منالملا ئكة والمسيم وعزير عليهم السلام وقيل المعنى أممن لابهتدي من الاوثان الىمكان فينتقسل اليه الاأن نقل اليه أوالا أن منقله الله تعالى من حاله الى أن بجمله حنوانا مكلفا فيهديه وقرى الأأن يهدى من التفعيل للبالغة (فالكم) أي أي شي لكم في اتخاذكم هؤلاءشر كاءلله سعايه وتعسالي والاستفهام للانكارالتو بيمخى وفيه

وبالمنعرورة يدرك غدالآخرة (وثانبها) ان يتقدير أن بدرك غدالدنيا فلعله لاعكنه أن ينتفع بماجعه امالانه يضيع منه ذلك المال أولانه يحصل في بدنه مرض يمنعه من الانتفاعيه أماغد الآخرة فكلمسا اكتسبه الانسسان لاجل هذااليوم فأنه لابدوان ينتغم به (و اللها) ان يتقدر أن يجد غد الدنيا و يقدر على أن ينتفع بماله الاان تلك المنافع مخلوطة بالمضار والمناعب لانسعادات الدنيا غيرخالصة عن الآفات بل هي ممزوجة بالبليات والاستقراء يدل عليه ولذلك قال عليهالسلام منطلب مالم يخلق أتعب نفسه ولم يرزق فقيل بارسسول الله وماهوقال سروريوم بتمامه وأمامنافع عز الآخرة فهي خالصة عن الغموم والهموم والاحزان سالمة عن كل المنفرات (ورابعها) ان يتقدر أن يصل الانسان الىعزالدنيا وينتفع بسبه وكانذلك الانتفاع خاليا عنخلط الآفات الاانه لابدو أن يكون منقطعا ومنافع الآخرة دائمة مبرأة عن الانقطاع فثبت ان سعادات الدنيا مشوبة بهذه العيوب الاربعة وانسعادات الآخرة سالمة عنها فلهذا السبب كانت الجنة دارالسلام ( المسئلة الرابعة ) احتج أصحابنا بهذه الآية على ان الكفر والاعان بقضاءالله تعالى قالوا انه تعالى بين في هذه الآية انه دعا جبع الحلق الى دارالسلام تمرين أنهما هدى الابعض هم فهذه الهداية الخاصة مجب أن تكون مغارة لنلك الدعوة العامة ولاشك أيضا ان الاقدار والتمكين وارسال الرسل وانزال الكتب أمور عامة فوجب أن تكون هذه الهداية الحاصة مغابرة لكل هذه الاشياء وماذاك الاماذكرناه منأنه تعالى خصه بالعلم والمعرفة دون غيره واعلمان هذه الآية مشكلة على المعتزلة وماقدرواعلى ايرادالاسئلة الكثيرة وحاصل ماذكره القاضي في وجهين (الاول) أنبكون المراد وبهدى الله من بشاء الى اجابة تلك الدعوة بعني انمن أجاب الدعاء وأطاع واتق فأن الله يهديه اليها (والثاني) ان المراد من هذه الهداية الالطاف وأجاب أصحابناعنهذين الوجهين بحرف واحد وهوانعندهم أنه بجب على الله فعل هذه الهداية وماكان واجبا لايكون معلقا بالمشيئسة وهذا معلق بالمشيئة فامتنع حله على ماذكروه \* قوله تعالى ( للذين أحسنوا الحسني وزيادة ولايرهق وجوههم قتر ولاذلة أولئك أصحاب الجنة همفيها خالدون ) اعلم انه تعالى لمادعا عباده الى دارالسلام ذكر السعادات التي تحصل لهم فيها فقال للذين أحسنوا الحسني وزيادة فبحتاج الي تفسير هذه الالفاظ الثلاثة (أمااللفظ الاول)وهو قوله للذين أحسنوا فقال ابن عباس معناه للذين ذكروا كلمة لاالهالاالله وقال الاصم معناه للذين أحسنوا فىكل ماتعبدوا به ومعناه أنهم أتوا بالمأموريه كإينبغي واجتنبوا المنهيات مزالوجه الذي صارت منهيا عنها (والقول الثاني) أقرب الى الصواب لان الدرجات العالبة لا تحصل الالاهل الطاعات ( وأما اللفظ الثاني ) وهو الحسني فقال ان الابباري الحسني في اللغة تانيث الاحسن والعرب توقع هذه اللفظة على الحالة المحبوبة والحصلة المرغوب فيها ولذلك لم تؤكدولم

تعجیب من حالهم وقوله تعسالی (کیف تحکمون) أی بما يفضی صريح العقل ببطلانه انكار لحکمهم البا طل وتعجب منه وتشنيع لهم بذلك والفاء لترتيب كلاالانكارين على ماظهر من وجوب اتباع الها دى الى الحق ان قلت التبكيت بالاستفهام السابق انمايظهر في حق من العكن على من المحيم في كم بأحقية ﴿ ٨٣٢ ﴾ من لايهدى بالاتباع دون من الهدى وهم ليسوا حاكين

تنعت بشئ وقال صاحب الكشاف المراد المثوية الحسني ونطير هذه الآية قوله هلجزاء الاحسان الاالاحسان وأما ( اللفظ الثالث) وهوالزيادة فنقول هذه الكلمة مبهمة ولاجل هذااختلف الناس في تفسيرها وحاصل كلامهم يرجع الى قولين (القول الاول) انالمراد منها روزية الله سبحانه وتعالى قالوا والدليل عليه آلنقل والعقل (أماالنقل) فالحديث الصحيح الوارد فيههوان الحسني هي الجنة والزيادة هي النظر الى الله سبحانه وتعالى (وأما العقل) فهوان الحسني لفظة مغردة دخل عليها حرف التعريف فانصرف الى المعهود السانق وهودارالسلام والمعروف من المسلين والمتقرر بين أهل الاسلام منهذه اللفظة هوالجنسة ومافعها من المنافع والتعظيم واذاثبت هذا وجب أن يكون المراد منالزيادة أمرامغايرا لكل مافي الجنة من المنافع والتعظيم والالزم التكرار وكل منقال بذلك قال انماهى روئية الله تعالى فدل ذلك على ان المرادمن هذه الزيادة الروئية ومايو كد هذاوجهان (الاول) انه تعالى قال وجوه يومتذنا ضرة الى ربها ناظرة فأثبت الاهل الجنة أمرين (أحدهما) نضرة الوجوه (والثاني) النظر الى الله تعالى وآيات القرآن يفسر بعضها بعضافوجب حل الحسني ههناعلي نضرة الوجوه وحل الزيادة على روسية الله تعالى ( الثاني ) انه تعالى قال رسوله صلى الله عليه وسلم واذارأيت ممرأيت نعيما وملكا كبرا أثبتله النعم ورؤية الملك الكبير فوجب ههنا حل الحسني والزيادة على هذين الامرين (القول الثاني) أنه لا يجوز حل هذه الزيادة على الرواية قالت المعتر لقويدل على ذلك وجوه ( الاول ) ان الدلائل العقلية دلت على ان رواية الله تعالى متنعة (وا ثاني) ان الزيادة يجبأن تكون من جنس المزيد عليه ورواية الله تعالى ليست من جنس نعيم الجنه (الثالث)ان الخيرالذي تمسكتم به في هذا الباب هوماروي ان الزيادة هي النظر الى وجه الله تعالى وهذاالخبر بوجب التشبيه لان النظرعبارة عن تقليب الحدقة الىجهة المرثى وذلك يقتضى كون المرئى في الجهم لان الوجه اسم للعضو المخصوص وذلك أيضا يوجب التشبيه فثبت انهذا اللفظلا عكن حله على الرؤية فوجب حله على سي آخر وعندهذا قال الجبأبي الحسني عبارة عن الثواب المستحق والزيادة هي مايزيده الله تعالى على هذا الثواب من التفضل قال والذي مدل على صحته القرآن وأقوال المفسر بن (أما القرآن) فقوله تعالى لبوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله (وأماأقوال المفسرين) فنقل عن على رضى الله عنه انه قال الزيادة غرفة من لوالوة واحدة وعن ابن عباس أن الحسني هي الحسنة والزيادة عشرأ مثالها وعن الحسن عشرأ مثالها الى سبعما ثة ضعف وعن مجاهد الزيادة معفرة الله ورضوانه وعن زيد بن سمرة الزيادة انتمر السحابة بأهل الجنة فتقول ماتر يدونان أمطركم فلاير يدون شيئا الاأمطرتهم أجاب أصحابنا عن هذه الوجوه فقالوا أما قولكم انالدلائل العقلية دلت على امتناع رؤية الله تعالى فهذا ممنسوع لانابينا فى كتب الاصول ان تلك الدلائل في عايد الضعف ونهاية السحافة واذالم بوجد في العقل

بأحقيد شركا أمهم لذلك دون الله " هجانه وتعالى بليا محاقهماجيما مع رجان جانبه تعالى حيث يقولون هؤلاء شفعاو ناعندالله قلت حكمهم باستحقاقه تعالى للاتباع بطربق الاشتراك حكممنهم بعدماستحقاقه تعالى لذلك بطريق الاستقلال فصاروا حاكين باستعقاق سركاتهم له دون الله تعالى من حيث لایحتسون ( و ماینبع أكثرهم)كلام مبتدأ غرد اخل في حير الامر مسوق من قبله تعالى لبيان عدم فهمهم لمضمون ماأفعهم وألقمهم الحجر من البرهان النبرالموجب لاتباعالهادىالىالحق الناعي عليهم بطلان حكمهم وعدم أأرهم من ذلك اعدم اهتدائهم الىطريق العلم أصلا أى مايتبع أكثرهم فى معتقداتهم ومحاورا ألهم ( الاظنا)وأهيا من غير التفاتالى فردمن أفراد العلفضلا عنأن يسلكوا مسالك الادله الصحيحة الهادمة الى الحق المبنية

على المقدمات اليقينية الحقة فيفهموا مضمونها ويقفوا على صحتها و بطلان ما يخالفها ﴿ ما ينع ﴾ من حكامهم الباطلة فيحصل التبكيت

والازام فالمراد بالاتباع مطلق الاعتقاد الشامل لما يشارن القبول والانفياد ومالا يقارنه و بالقصر ما أشير اليدمن أن لا يكون الهم في أثنا أنه اتباع لفرد من أفراد العلم والتفات اليه ﴿ ٨٣٣ ﴾ ووجه تخصيص هدا الاتباع بأكثرهم الاشعار بأن

بعضهم قديد عون العل فيقفون عطحقية التوحيد وبطلان السرك لكن لايقبلونه مكابرة وعنادا فيحصل بالسبة المهم التأثرمن البرهان المزبور وانلم يطهروه وكونهم أشدكفر اوأكثرعدابأ منالفر يقالاوللايقدح فيمايفهم من فحوى الكلام عرفامن كون أولئسك أسوأحالا منغيرهماذ المعتبرسوءالحال منحيث الفهم والادراك لامن حيث الكفر والعذاب أوماشبع أكثرهم مدة عرهم الاظنا ولايتركونه أبدافان حرف النسني الداخل عل المضارع بغيداستمرارالنقي بحسب المقسام فالمرادبالاتباع حيشة هو الاذعان والانقياد والقصر باعتبار الزمان ووجه تخصيص هذا الاتباع بأكثرهم مع مشاركة المعاندين لهم في ذلك التاويم عا سيكون من بعضهم من اتباع الحق والنويذكا سيأتي هذا وقدقيل المعنى ومايتبع أكثرهم في اقرارهم بالله تعالى

مايمنع منرؤ يةالله تعالى وجاءت الاخبارالصحيحة باثبات الروءية وجب اجراؤها كل ظواهرها أماقوله الزيادة يجب أن تكون من جنس المزيد عليه فنقول المريد عليه اذاكان مقدرا بمقدارمعين وجب أن تكون الزيادة عليه من جنسه أمااذا كأن غبرمقدر عقدار معين وجب أن تكون الزيادة عليه مخالفة له ( مثال الاول) قول الرجل لغيره أعطيتك عشرة أمدادمن الحنطة و زيادة فههنا بحيان تكون تلك الزيادة من الحنطة (ومنال الثاني) قوله أعطيتك الحنطة و زيادة فههنا يجب أن تكون تلك الزيادة غيرالحنطة والمذكو رفي هذه الآية لفظ الحسني وهي الجنة وهي مطلقة غبرمقدرة بقدرمعين فوجب أن تنكون تلك الزيادة عليها شيئامغابرا لكل مافي الجنة وأماقوله الخبر المذكور في هذا الباب اشتمل على لفظ النظر وعل اثبات الوجد اله تعالى وكلاهما يوجبان التشبيه فنقول هذا الخبرأ فادا ثبات الروية وأفاد اثبات الحسمية ثم قام الدليل علم انه ليس بجسم ولم يقم الدليل علمامتناع رؤيته فوجب ترائالعمل عاقام الدليل علفساده فقط وأيضافقد بينا انلفظ هذه الآية يدل على ان الزيادة هي الوئية من غيرماجة تنافى تقرير ذلك الخبروالله أعلم واعلمانه تعالى لماشرح مايحصل لاهل الجنة من السعادات شرح بعد ذلك الاتفات التى سانهمالله بفضله عنهافقال ولايرهق وجوههم قتر ولاذلة والمعني لايغشاها فتروهي غبرة فيهاسوادولاذلة ولاأثرهوانولاكسوف (فالصفة الاولى) هي قوله تعالى وجوه يومئذعليهاغبرة ترهقهاقترة (والصفة الثانية)هي قوله تعالى وجوه يومئذ خاشعة عامله ناصبة والغرض مزنقي هاتين الصفتين نفي أسباب الخوف والحزن والذل عنهم ايعلم ان نعيمهم الذىذكره الله تعالى خالص غيرمشوب بالمكروهات وانه لا يجوز عليهم مااذا حصل غيرصفحة الوجه ويزيل مافيهامن النضارة والطلاقة عبين انهم خالدون في الجنة لايخافون الانقطاع واعلمان هملاء الاصول قالوا الثواب منفعة خالصة دائمة مقرونة بالتعظيم فقوله والله يدعوال دارالسلام بدل على غاية التعظيم وقوله للذين أحسنوا الحسني وزيادة يدل على حصول المنفعة وقوله ولارهق وجوههم فترولاذلة بدل على كونها خالصة وقوله أولئك أصحاب الجنةهم فيها خالدون اشارة الىكونهادائمة آمنة من الانقطاع واللهأعلم \* قوله تعالى ( والذين كسبوا السيات جزاء سيئة بمثلها وترهقهم ذلة مالهم من الله منعاصم كأنما أغشيت وجوههم قطعامن الليل مظلما أولئك أصحاب البارهم فيها خالدون) في الآية مسائل ( المسئله الاولى ) اعلمانه كماسرح حال المسلمين في الآية المتقدمة شرح حال منأقدم على السيآت في هذه الآية وذكرتعالى من أحوالهم أمو را أربعة (أولها) قوله جراء سيئة بمثلها والمقصود من هذا القيدالتنبيه على الفرق بين الحسنات و بين السيات لانه تعالى ذكر في أعسال البرانه بوصل الى المشتغلين مها الثواب معالزيادة وأما في عل السيآت فانه تعسالي ذكرأنه لايجازي الابلنل والفرق هوان الزيادة على الثواب تكون تفضلا وذلك حسن ويكون فيه تأكيد للترغيب

والمرادبالاكثرالجميع فتامل وقبل الضمير في أكثرهم للناس فلاحاجة الى النكلف (إن الظن لايفني من الحق) من العلم اليقيني والاعتقاد الصحيح المطانق للواقع (شيئا) من الاغناء و يجو ز ﴿ ٨٣٤ ﴾ أن يكون مفعولا به ومن الحق حالا منه

والجله استثناف ببيان شان الظن و بطلانه وفددلالةعلى وجوب العلم في الاصول وعدم جواز الاكتفاء بالتقليد (انالله عليم بما يفعلون) وعيدلهم على أفعالهم القبحة فسندرج يحتما ما حکی عنہے من الاعراض عن البراهين القاطعة والاتباع للطنون الفاسدة اندراجاأوليا وقرئ تععلون الالفات الى الخطاب لشديد الوعيد ( وماكان هذا القرآن)سروع في يان ردهم للقرآن الكريم اثريان ردهم للادلة العقلية المندرجة في تضاعبفه أى وماصح ومااستقام أن يكون هذا القرآن المشحون مفنون الهدامات المستوجبة للاتباع التي من جلتها هاتيك الجيح البينة الناطقة محقية التوحيدوبطلان الشرك (أن يفتري من دونالله) أي افتراءمن الخلق أىمفترىمنهم سمى بالمصدر مبالعسة (ولكن تصديق الذي بين مديه) من الكتب

في المناعة وأماال يادة على قدر الاستحقاق في على السيآت فهوظم واوفعله لبطل الوعد والوعيدوالترهيب والتحذير لان الثقة بذلك اعاتحصل اذا تبتت حكمته ولوفعسل الظلم ابطلت حكمته تعالى الله عن ذلك هكذا قرره القاضي تفريعا على مذهبه (وثانيها) قوله وترهقه مذلة وذلك كناية عن الهوان والتحقير واعلمان الكمال مجبو لذاته والنقصان مكروه لذاته فالانسان الناقص اذامات بقيت روحه اقصة خالية عن الكمالات فيكون شعوره بكونه ناقصاسمالخ صول الذلة والمهانة والخزى والنكال (وثالثها) قوله ماليهم من الله من عاصم واعلم أنه لاعاصم من الله لافي الدنبا ولافي الآخرة فأن قضاءه محيط بجميع الكائنات وقدره نافذ في كل المحدثات الاان الفالب علم الطباع العاصية انهم في الحياة العاجلة مستعلون بأعالهم ومراداتهم أمابعدالموت فكل أحديقر بأنه لسلهمن الله م عاصم ( و را بعها ) قوله كانما أغشيت وجوههم قطعامن الليل مظلما والمراد من هذا الكلام اثبات مانفاه عن السعداء حيث قال ولايرهق وجوههم فنز ولاذلة واعلم ان حكماءالاسلامقالوا المرادمن هدا السواد المذكورههناسوادالجهل وطلة الضلالة فان العلم طبعه طبع النور والجهل طبعه طبع الطلمة فقوله وجوه يومئذ مسفرة صاحكة مستبشرة المراد مند نو رالعلم و روحه و بشره و بشارته وقوله ووجوه يومندعليها غيرة ترهقها فترة المراد مند طلمة الجهل وكدو رة الضلاله (المسئلة الثانية) قوله والذين كسبوا السيات فيه وجهان (أحدهما) أن يكون معطوفاعلى قوله للذين أحسنوا كانه قيل للذي أحسنوا الحسني وللدين كسبوا السيات جراء سيئة بالمها ( والثاني ) أن يكون التقدير وجزاء الدبن كسبوا السيات جراء سئة عثلها على معنى انجزاءهم أن يجازي سئة واحدة بسئة مثلهالا راد عليها وهذا بدل على ان حكم الله في حق المحسنين ليس الابالفضل وفي حق المسيئين ليس الابالعدل (المسئلة الثالثة) قال بعضهم المرادبقوله والذينكسبوا السياآت الكف ارواحتجوا عليمه بأن سواد الوجه من علامات الكفر بدليل قوله تعالى فأماالدين اسودت وجوههم أكفرتم بعدا يمانكم وكذلك قوله وجوه يومندعليها غبرة ترهقها فترة أولئك هم الكفرة الفجرة ولانه تعالى قال بعد هذه الآية ويوم تعسرهم جيعاوا لضميرفي دوله هم عائد الى هو لاء ثم انه تعالى وصفهم بالشرا وذلك يدل على أنهُو ُلاءهم الكفار ولانالعلم نو ر وسلطان العلوم والمعارف هومعرفة الله تعالى فكل قلب حصل فعد معرفة الله تعالى لم يحصل فيد الظلمة أصلا وكان السبلى رحة الله تعالى عليه غثل بهداو بقول

كل بيت أنت ساكنه # غبرمحتاج الى السعرج وجهك المأمول جمتنا # يوم يأتى الناس بالحجج

وقال القاضى ان فوله والذين كسبوا السيآت عام يتناول الكافر والفاسق الاانا نقول الصيغة وانكانت عامة الاان الدلائل التي ذكر ناها تخصصه ( المسئلة الرابعة ) قال

الاالهية المشهود على صدقها أى مصدقالها كيف لاوهولكونه مجزادونها عيارعليها شاهد بصحتها ﴿ الغراء ﴾ ونصبه أنه ونصبه أنه ونصبه أنه الغراء ﴾

لفل محدّوف تقسديره لكن أنزله الله تصديق الخ وقرى الرفيع على تقدير المبتدّ أي ولكن هو تصديق الخ (وتفصيل الكتاب) عطف عليه نصبا ﴿ ٨٣٥ ﴾ ورفعا أي وتفصيل ما كتب وأثبت من الحقائق والشرائع

( لاريب فيه ) خبر مالث داخل فی حکم الاستدراك أي منتفيا عندالريب أوحالمن الكتاروان كانمضافا • اليدفانه مفعول في المعنى أواستثناف لامحل لدمن الاعراب ( من رب العالمين) خبرآخرأي كأنامن رسالعالمينأو متعلق يتصديق أو بتفصمل أو بالفعل المعلل بهاولاريب فبداعتراص كافي قولك زيدلاشك فبدكريم أوحال من الكتاب أومن الضمرفي فيه ومساق الاية الكريمة بعدالمنع عن اتباع الظن لبيان ما يعب اتباعه (أم تقولون افنراه) أي بل أ مقولون افتراه مجدعليد الصلاة والسلاموالهمزة لانكار الواقع واستبعاده (قل) تبكيتا لهم واظهسارا لبطلان مقالتهم الفاسدة انكان الامريخ اتقولون (فأتوابسورة مثله)أي في البلاغة وحسن الصياغة وقوة المعنى على وجد الافتراء فانكم مثلى في العربية والفصاحة

الفراء في قوله جزاء سيئة بمثلها وجهان ( الاول ) أن يكون التقدير فلهم جزاء السيئة عثلها كاقال ففدية من صيام أى فعليه ( والثاني) أن يعلق الجزاء بالباع قوله بمثلها قال ابنالانبارى وعلى هذا التقديرالثاني فلابد من عائد الموصول والتقدير فجزاء السيئة منهم بمثابها وأماقوله وترهقهم ذلةفهومه طوف على يجازى لان قوله جزاء سيئة بمثلها تقديره يجازى سيئة بمثلها وقرئ يرهقهم ذلة بالياء أماقوله تعالى كأنماأ غشيت وجوههم قطعا منالليل مُظلَّما ففيدمسائل ( المسئلة الاولى ) أغسيت أي ألبست وجوههم قطَّعا قرأ ابن كشير والكسائي قطعابسكون الطاء وقرأ الباقون بفتيم الطاء والقطع بسكون الطاء القطعة وهي اليعض ومند قوله تعالى فأسر بأهلك بقطع من الليل أى قطعة وأما قطع بفتم العداء فهوجع قطعة ومعنى الاكية وصفوجوههم بالسواد حتى كأئنها ألبست سوادا من الليل كقوله تعالى ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة وكقوله فأما الذين اسسودتوجوههم أكفرتم بعدايمانكم وكقوله يعرف المجرمون بسيماهم وتلكالعلامة هى سوادالوجه وزُرقة العين ( المسئلة الثانية ) قوله مُطلَّما قال الفراء والزُّجاج هونِعت لقوله قطعا وقال أبوعلى الفارسي ويجوزأن يجعل حالا كائه قبل أغشيت وجوههم قطعا من الليل في حال ظلمته \* قوله تعالى ( و يوم تحسرهم جيعاتم نقول للذي أشر كوامكانكم أنتم وشركاو كمفز يلنابينهم وقال شركاوهم مأكنتم ايأنانسبدون فكني بالله شهيدا بيننآ و بينكمان كنَّاعن عبادتكم لغافلين) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم المقدانو ع آخرمن شرح فضائح أولئك الكفار فالضمير فيقوله ويوم تحشيرهم عائدالي المذكور السابق وذلك هوقوله والذين كسبوا السيات فلا وصفالله هؤالاء الذين يحشرهم بالشرك والكفر دل على انالمراد من قوله والذين كسبوا السياتيات الكفار وحاصل الكلام انه تعالى يحشر العابد والمعبود ثمان المعبود يتبرأ من العالم ويتبين له أنه مافعل ذلك بعلمه وارادته والمقصود منه ان القوم كانوا يقولون هو ُلاء شفعاو ُ ناعندالله فبين الله تعالى انهم لايشفعون لهو لاء الكفار بليتبرؤن منهم وذلك يدل على نهاية الخرى والنكال فيحقهو لاء الكفار ونظيره آيات منهاقوله تعالى اذتبرأ الذين اتبعوا من الذبن اتبعوا ومنهاقوله تعالى ثم نقول لللائكة أهؤلاء اياكم كانوا يعبدون قالوا سيحانك أنت ولينامن دونهم بلكانوا يعبدون الجن واعلم انهذا الكلام يشيرعلى سبيل الرمزالي دقيقة عقلية وهي ان ماسوى الواحد الاحد الحق ممكن لذاته والممكن لذاته محتاج بحسب ماهيته والشئ الواحديمتنع أن يكون قابلا وفاعلا معا فاسوى الواحدالاحد الحقلاتأثيرله في الايجاد والتكوين فالمكن المحدث لايليق به أن يكون معبودا لغميره بل المعبود الحق ليس الاالموجد الحق وذلك ليس الاالموجود الحق الذي هو واجب الوجودلذاته فبراءة المعبود من العابدين يحتمل أن يكون المرادمنه ماذكرناه والله أعلم بمراده (المسئلة الثانية) الحشر الجمع منكل جانب الى موقف واحد وجيعانصب علم الحال

وأشد تمرنا منى فىالنظم والعيارة وقرى بسورة مثله ملح الاصافة أى بســورة كـتاب مثله (وادعواً) للظاهرة والمعاونة ( مناستعطيتم) دعاء والاستعانة به من آلهتكم التي تزعمون أنها ممدة لمكم في المهمات والملات ومدارهكم الذين تلجؤن الى آرائهم في كل ما تأتون ؤما تذرون ( من دون الله ) متعلق بادعوا ودون جار محرى أداة الاستثناء ﴿ ٨٣٦ ﴾ وقد مر تفصيله في قوله تعالى

أى تحشر الكل حال اجتماعهم ومكانكم منصوب باضمار الزموا والتقدير الزموا مكانكم وأنتم تأكيدالضمير وشركاؤكم عطف عليدواعلم انقوله مكانكم كلة مختصة بالتهديد والوعيد والمراد انه تعالى يقول للعابدين والمعبودين مكانكم أى الزموا مكانكم حتى تسألوا ونظيره قوله تعالى احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وماكانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم الى صراط الجيم وقفوهم انهم مسؤلون أمأقوله فزيلنا بينهم ففيه بحثان ( البحث الاول ) ان هذه الكلمة جاءت علم لفظ المضى بعد قوله الم نقول وهو منتظر والسبب فيمأن الذى حكم الله فيه بأنه سيكون صاركالكائن الراهن الآن ونظيره قوله تعالى ونادى أصحاب الجنة ( البحث الثاني ) زيلنا فرفنا وميزنا قال الفراء قوله فزيلنا لبس من أزات انما هومن زلت اذا فرقت تقول العرب زلت الضأن من المعن فلم تزل أي مير تمهافلم تميز ثم قال الواحدى فالزيل والمزايلة الممييز والنفريق قال الواحدى وقرى فرايلنا بينهم وهومثل فريلنا وحكى الواحدي عن ابن قتيبة انهقال في هذه الآية هومن ذال يزول وأزلنه أنائم حكى عن الازهرى أنه قال هذا غلط لانه لم عيربين زال يزول وبينزال يزيل وبينهما بون بعيدوا لقول ماقاله ألغراء ممقال المغسر ونفز يلناأى فرقنا بين المشركين و بين شركائهم من الآلهة والاصنام وانقطع ماكان بينهم من التواصل فى الدنبا وأماقوله وقال شركا و هم ماكنتم الاناتعبدون ففيه مباحث ( البحث الاول) انما أضاف الشركاء اليهم لوجوه ( ألاول ) أنهم جعلوا نصيبا من أموالهم لتلك الاصنام فصير وهاشركا لانفسهم في تلك الا وال فلمذاقال تعالى وقال شركاو هم ( الثاني ) انه يكفى فى الاصنافة أدبى تعلق فلما كان الكفارهم الذين أثبتواهذه الشركة لاجرم حسنت اضافة الشركاء اليهم ( الثالث ) انه تعالى لماخاطب العابدين والمعبودين بقوله مكانكم صاروا شركاء في هذا الخطاب ( البحث الثاني) اختلفوا في المرادبهو لا الشركا فقال بعضهم هم الملائكة واستشهدوا بقوله تعالى يوم تحشرهم جبعاثم فول لملائكة أهؤلاء اياكم كانوأ يعبدون ومنهم منقال بلهى الاصنام والدليل عليدان هذاالخطاب مشتمل على النهديد والوعيد وذلك لايليق بالملائكة المقربين مماختلفوا في ان هذه الاصنام كيفذكرت هذا المكلام فقال بعضهم اناقة تعالى يخلق الحياة والعقل والنطق فيهأ فلاجرم قدرت علىذكر هذا الكلام وقال آخرون انه تعالى يخلق فيهاالكلام من غير أن يخلق فيهاالحياة حتى يسمع منها ذلك الكلام وهو ضعيف لان ظاهر قوله وقال شركاؤهم يقتضى أن يكون فاعل ذلك القول هم الشركاء فان قيل اذا أحياهم الله تعالى فهل يبقيهم أو يفنيهم قلناالكل محتمل ولااعتراض على الله في شي من أفعاله وأحوال القيامة غيرمُعلومة الاالقليل الذي أخبرالله تعالى عنه في القرآن ( والقول الثالث ) ان المرادبهو لا الشركاء كلمن عبد من دون الله تعالى من صنم وشمس وقر وانسى وجني وملك ( البحث الثالث) هذا الحطاب لاشك انه تهديد في حق العابدين فهل يكون تهديدا

وادعوا شهداءكم من دون الله أى ادعواسواه تعالى من استعطاتم من خلقه فأنه لا بقد رعليه أحدواخراجه سحانه منحكم الدعاء للتنصيص علے براءتہم مند تعالی وكونهمفيعدوةالصادة والمشاقة لاليان استبداده تعالى بالقدرة على ماكلفوه فانذلك بمايوهمأنهم لودعوه تعالى لاجابهم اليه(انكنتم صادقين) أى في الى افتر ته فان ذلك مستلزم لامكان الاتبان بمثله وهوأيضا مستارم لقدرتكم عليه والجواب يحذوف لدلالة المذكور عليمه (يل كذبوا بمسالم يحيطوا بعله)اضرابوانتقال عن اظهار بطلان ما قالوا في حـق القرآن العظيم بالتحدى الى اظهاره ببيان أنه كلام ناشى عنجملهم بشانه الحليل فاعبارةعن كله لاعمافيه من ذكرالبعث والحزاء وما بخسالف دينهم كاقيل فانهمسا يجب تنزيه ساحة الننزيل عن مثله أي سارعوا

الى تكذيبه آثر ذى اثير من غير أن يتدبروا فيه و يقفوا كم مافى تضاعيفه من الشواهد الدالة ﴿ فَي ﴾ على تعلن الله على الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله الله على ال

له نظير بقدر عليه المخلوق والتمبير عنم عالم يحيطوا بغله دون ان يقال بل كذبوابه من غير أن يحيطوا بعله أونعو ذلك للا يذان بكمال جهلهم به وأنهم لم يعلوه ﴿ ٨٣٧ ﴾ الابعنوان عدم العلم و بان كذيبها به الماهو بسبب

عدم علهم به لماان ادارة الحكم علم المومسول مشعرة بعلية مافيحيز العسلة له (ولما يأتيهم تأويله) عطف علم الصلة أوحال من الموصول أى ولم يقفوا بعد علم تأويله ولم يبلغ أذهانهم معانيه الرائقة المنبثة من علوشأ نه والتعبير عن ذلك ماتيان التأويل الاشمسار بأنتأو لله متوجه الى الاذهان منساق اليها ينعسم أولم يأتهم بعد تأويل مافيه من الاخسار بالغيوب حتى ينبين أنه صدق أم كذب والمعنى انالقرآن معيزمن جهة النظموالمعني ومنجهة الاخبار بالغيب وهم قدفاحوا كادبه قبل أن تدبروا نظمه و تفكروا في معنساه أو لنظروا وقسوع ماأخــبر ممنالامور المستقبلة ونني اتبسان التأويل بكلمة لماالدالة على التوقع بعمد نني الاساطة بعلد يكاسسة لملتاكيد الذم وتشدمد التشنيع فانالشناعة

فيحق المعبودين أما المعتز المفانهم قطعوا بأنذلك لايجوز فالوالانه لاذنب للمعبود ومن لاذنب لهفانه يقجمن الله تعالى أن يوجه التمخو يفوا لنهد يدوالوعيد اليه وأماأصجابنا فانهم قالواانه تعالى لايستل عا مغمل (البحث الرابع) ان الشركاء قالوا ماكنتم اياناتعبدون وهركانوا قدعبدوهم فكان هذا كذبا وقدذكرنا فيسورة الانعام اختلاف الناس فيان أهل القيامة هل يكذبون أملا وقد تقدمت هذه المسئلة على الاستقصاء والذى نذكره ههنا انمنهم منقال انالمراد منقولهم ماكنتم ايانا تعبدون هو انكم ماعبد تمونا بأمر ناواراد تناقالوا والدليل على انالراد ماذكر نأه وجهان (الاول) انهما ستشهدوا بالله فيذلك حيث قالوافكني بالله شهيدا بيننا و بينكم ( والثاني) انهم قالواان كنا عن عبادتكم لفافلين فأثبتوالهم عبادة الاانهم زعواانهم كانواغافلين عن تلك العبادة وقد صدقوا في ذلك لان من أعظم أسباب الغفلة كونها جادات لاحس لها بشي ولاشعور البتة ومن الناس من أجرى الآية على ظاهرها وقالوا ان الشركاء أخسبروا ان الكفار ماعبدوها ثم ذكروا فيه وجوها (الاول) ان ذلك الموقف موقف الدهشة والحيرة فذلك الكذب يكونجار يامحرى كذب الصبيان ومجرى كذب المجانين والمدهوشين (والثاني) انهم ماأقاموالاعال الكفار وزنا وجعلوها لبطلانها كالعدم ولهذا المعنى قالوا انهم ماعبدونا(والثالث) انهم تخيلوا فيالاصنام التي عبدوها صفات كثيرة فهم في الحقيقة انماعبدوا ذوات موصوفة بتلك الصفات ولماكانت ذواتها خالية عن تلك الصفات فهم ماعبدوها وانماعبدوا اموراتخيلوها ولاوجودلها فيالاعيان وتلك الصفات الني تخيلوها فيأصنامهم انها تضر وتنفع وتشفع عندالله بغيراذنه \* قوله تعالى (هنالك تبلوكل نفس ماأسلفت وردواالى الله مولاهم الحق وصل عنهم ما كأنوا يفترون ) واعلمان هذه الآية كالتمة لماقبلها وقوله هنالك معناه فيذلك المقام وفيذلك الموقف أو يكون المرادق ذلك الوقت على استعارة اسم المكان للزمان وفي قوله تبلو مباحث (اليحث الاول) قرأجزة والكسائي تتلو بتاءين وقرأ عاصم نبلوكل نفس بالنون ونصب كل والباقون تيلو بالناءوالباء أماقراءة حرة والكسائى فلهاوجهان ( الاول ) أن يكون معنى قوله تتلو أى تتبع ماأسلفت لان عله هوالذي يهديه الى طريق الجنة والى طريق النار (الثاني) أن يكون المعنى انكل نفس تقرأما في صحيفتها من خير أوشرومنه قوله تعالى اقرأكتابك كفي بنغسك اليوم عليك حسيباوقال فأولئك يقرون كتابهم وأماقراءة عاصم فعناها ان الله تعالى يقول في ذلك الوقت نختبر كل نفس بسبب اختبار ماأ سلغت من العمل والمعنى انانعرف حالها بمعرفة حال عملها انكان حسنافهي سعيدة وانكان قبيحا فهي شقية والمعنى نفعل بها فعل المختبر كقوله تعالى ليبلوكم أبكم أحسن عملا واما القراءة المشهورة فعناها انكل نفس تختبر أعالها فيذلك الوقت ( البحث الثاني) الابتلاء عبارة عن الاختبار قال تعسالي و بلوناهم بالحسسنات والسسيئات و يقال البلاء ثم الابتلاء أي

في تكذيب الشي قبسل علمه المنوقع اتبانه المحش منها في تكذيبه قبل علمه مطلق والمعنى أنه كان بجب عليهم أن بتوقفوا الى زمان وقوع المتسوقع فلم يفعلوا وأما أن المنوقع قدوقع بعد وأنهم استمر وا عند ذلك أيضا كلماهم عليد أولافلاتمرض له ههناوالاستشهاد عليد بعدم انقطاع الذم أوادعا أن قولهم افتراه تكذيب بعسدالند برناشي من عدم الندبر فندبر كيف لاوهم ﴿ ٨٣٨ ﴾ لم يقولوه بعدد التحدي بلقبله وادعا كونه

الاختبار ينبغي أنبكون قبسل الابتلاء ولقسائل أنيقول انفيذلك الوقت تنكشف نتائج الاعمال وتظهر آثار الافعال فكيف يجوز تسمية حسدوث العلم بالابتلاء وجوابه ان الابتلاء سبب لحدوث العلم واطلاق اسم السبب على المسبب مجاز مشهور وأما قوله وردوا الحاللة مولاهم الحق فأعلم ان الردعبارة عن صرف الشيُّ الى الموضع الذي جامنه وههنافيد احتمالات (الاول) أن يكون المراد من قوله وردوا الى الله أي وردوا الى حيث لاحكم الالله على ماتفدم في نطأره ( والثاني ) أن يكون المراد وردوا الى مايظهراهم من الله من تواب وعقاب منبها بذلك على ان حكم الله بالثواب والعقاب لايتعسير ( الثالث ) أن يكون المراد من قوله وردوا الى الله أى جعلوا ملجئين الى الاقرار بالهيته بعدان كانوا في الدنبا يعبدون غيرالله تعالى ولذلك قال مولاهم الحق أعنى أعرضوا عن المولى الباطل ورجعوا الى المولى الحق وأما قوله مولاهم الحق فقدم تفسيره في سورة الانعام وأما قوله وصل عنهم ماكانوا يفترون فالمراد انهم كانوا يدعون فيما يعدونه انهم شفعاء وانعبادتهم مقربة الىالله تعالى فنبه تعالى على انذلك يزول في الآخرة ويعلمون انكل ذلك باطل وافتراء واختلاق \* قوله تعالى ( قُل من يرز فكم من السماء والارض أمن علك السمع والابصارومن يخرج الحيمن المبت و يخرج الميت من الحي ومن يدبر الامر فسسيقولون الله فقل أفلا تتقون فذلكم الله ربكم الحق فاذابعد الحق الاالضلال فأنى تصرفون كذلك حقت كلتر بكعلى الذين فسقواأنهم لايو منون) اعلمانه تعالى لمابين فضأمع عبدة الاوثان أتبعها بذكر الدلائل الدالة على فساد هذا المذهب ( فالجة الاولى ) ماذكره في هذه الآية وهو أحوال الرزق وأحوال الحواس وأحوال الموت والحياة أماالرزق فانه انما يحصل من السماء والارض أمامن السماء فبعزول الامطار الموافقة وأما من الارض فلان الغذاء اما أن يكون نباتا أوحيوانا أما النبات فلاينبت الامن الارض وأماالحيوان فهومحتاج أيضا الىالغذاء ولايمكن أن يكون غذاء كل حيوان حيوانا آخر والالزم الذهاب الى مالانهايةله وذلك محال فثبت ان أغذبة الحيوانات يجب انتهاؤهاالى النبات وثبت انتولد النبات من الارض فلزم القطيع بأن الارزاق لاتحصل الامن السماء والارض ومعلوم انمدير السموات والارضين ليسالا الله سبحانه وتعالى فثبت ان الرزق ليس الامن الله تعالى وأما أحوال الحواس فكذلك لانأسرفها السمع والبصر وكان على رضي الله عنه يقول سبحان من بصربش عمروأ سمع بعظم وأنطق بلحم وأماأحوال الموت والحياة فهوقوله ومن يخرج الحي من الميت و يخرج الميتُ من الحي وفيد وجهان (الاول) انه يخرج الانسان والطائر من النطفة والبيضة و يخرج الميت من الحي أي مخرج النطفة والسيضة من الانسان والطائر ( والثاني) ان المراد منسه آنه يخرج المؤمن من الكافر والكافر من المؤمن والاكثرون عسلي القول الاول وهوالى الحقيقة أقرب ثمانه تعالى لماذكرهذا التفصيل ذكر بعده كلاما كليا وهو

مسبوقابالتحدى الوارد في سورة البقرة يرده أنها مدنيةوهذهمكيةوانما الذى يدل عليه ماسيتلي عليكمن قوله تعالى ومنهم من يومنيه ومنهم الخوقوله تعالى (كذلك) الخ وصف لحالهم المحكى وبيان لمايؤدىاليد منالعقو ية أىمثلذلك التكذب المبنى على بادى الرأى والمجازفة منغىر تدبر ونأمل (كذب الذين من قبلهم ) أى فعلوا التكذب أوكذبواما كذبوا من المعجزات التي ظهرت على أيدى أنبيائهم أوكذبوا أنبياءهم (فانظر كيف كانعاقبة الظالين) وهمالذين منقبلهم من الكذبين وانماوضع المظهرموضع المضمر الايذان كون التكذيب ظلمأو بعليته لاصابة ماأصا بهم منسوء العاقبة وبدخول هؤلاء الظالمين في زمر تهم جرما ووعيدا دخولاأواياوقوله عروبدل (ومنهم) الخ وصف لحالهم بعسد أتبان التأويل المتوقع

اذحينئذ يمكن تنويههم الى المؤمن وغير المؤمن ضرورة امتناع الايمان بشى من غير علم به و قوله ﴾ واشتراك الكل في التكذيب والمكفر به قبل ذلك حسيما أفاده قوله تعالى بلكذبوا بمالم يحيطوا بعلم اى ومن

هو لاه المكذبين ( من يو من به ) عند الاحاطة بعلم واتبان تأو يله وظهور حقبته بعدماسعوا في المعارضة ورازوا قوآهم فبها فَتَضَاءَلَتَ دُونُهَا أَوْ بعد ماشاهدوا ﴿ ٨٣٩ ﴾ وقوع مَاأُخبرُ به كَاأُخبرِ به مرارا ومعنى الايمانَ بُه

اماالاعتقاد بحقيته فقيط أي يصدق به في نفسه و بملمأنه حقولكند يعاند و يكابروهولاءهمالذبن أشير بقصراتباع الظن على أكثرهم الى انهم يعلون الحق على التفسيرالاول كاأشراليه فيماسلف واما الاعان الحقيستي أىسيوممن به ويتوب عنالكفروهم الذينأشير بالقصرالمذكورعلى التفسير الثانى الى أنهم سيتبعون الحق كامر ( ومنهم من لا يوء من يه ) أىلايصدقيه فينفسه كالايصدق به ظا هر الفرط غباوته الما نعة عن الا حاطة بعلد كاينبغي وانكان فوق مرتبة عدم الاحاطة به أصلا أولسخافة عقله واختلال تببزه وعجزه عن تخليص علومه عن مخالطة الظنون والاوهام التيألفهافييتي على ماكان عليه من الشك وهذاالقدرمن الاحاطة واتبان التأويل كاف فى مقابلة ماسبق من عدم الاساطة بالمرةوهوالاء أهرالذنأر بدوافياسلف بقوله عزوجلوما يتبع

قوله ومن يدبر الامر وذلك لان أقسام تدبيرا لله تعالى في العالم العلوى وفي العالم السفلي وفي عالمي الارواح والاجسساد أمور لانهاية لها وذكر كلها كالمتعذر فلاذكر بعض تلك التفاصيل لاجرم عقبها بالكلام الكلي ليدل على الباقي تميين تعالى ان الرسول عليه السلام اذاسألهم عنمدبر هذه الاحوال فسيقولون انهالله سجانه وتعالى وهذا يدل على ان المخاطبين بهذا الكلام كانوايعرفون الله ويقرون به وهم الذين قالوافي عبادتهم للاصنام انهاتقر بناالى اللهزلني وانهم شفعاؤنا عندالله وكانوا يعلون انحذه الاصنام لاتنفع ولاتضر فعند ذلك قالرسوله عليه السلام فقلأفلا تتقون يعني أفلاتتقون أن تجعلوا هذه الاوثان سركاء الله في المعبسودية مع اعترافكم بانكل الحيرات في الدنيسا والآخرة انماتحصل من رحمة الله واحسانه واعترا فكم بأن هذه الاوثان لاتنفع ولا تضر البتة ثم قال تعالى فدلكم الله ربكم ومعناه انمن هذه قدرته ورحته هور بكم الحقالثابت ربو بيته ثباتالار يبفيه واذأثبت انهداهوالحق وجبأن يكون ماسواه صلالا لانالنقيضبن يمتنع أن يكونا حقين وأن يكونا باطلين فاذاكان أحدهما حقا وجب أن يكون ماسواه باطلا ممقال فأنى تصرفون والمعنى انكم لماعرفتم هذا الامر الواضيح الظاهر فأبى تصرفون وكيف تستجيزون العدول عن هذا الحق الظاهر واعلمان الجبائي قداسندل بهذه الآية وقال هذا بدل على بطلان قول المجبرة انه تعالى يصرف الكفارعن الايمان لانه لوكان كذلك لماجازأن يقول فأنى تصرفون كالايقول اذاأعي بصرأ حدهم انى عيت واعلمان الجواب عنه سياتى عن قريب أما قوله كذلك حقت كلت ربك على الذين فسقوا انهم لايومنون ففيه مسائل (المسئلة الاولى )احتبخ أصحابنا بهذه الآية على انالكفر بقضاءالله تعالى وارادته وتقريره انهتمالى أخبر عنهم خبرا جزما قطاانهم لايو منون فلوآمنوا لكان اما أن بني ذلك الحبر صدقا أولايبتي (والاول)باطل لان الخبر بأنه لايو من عتنع أن يبقى صدقاحال ما يوجد الايمان منه (والثاني) أيضا باطل لان انقلاب خبرالله تعالى كذبامحال فثبت أنصدور الإيمان منهم محال والمحال لايكون مرادا فثبت انه تعالى ماأراد الايمان من هذا الكافر وانه أرادالكفر منه ثم نقول انكان قُوله فأنى تصرفون يدلعلى صحة مذهب القدر ية فهذه الآية الموضوعة بجنبه تدلعلى فساده وقد كانمن الواجب على الجبائى معقوة خاطره حين استدل بتلك الآية على صحة قوله أن يذكر هذه الجدة و يجيب عنها حتى يحصل مقصوده (المسئلة الثانية) قرانافع وابن عامر كلات ر بكعلى الجمع و بعده ان الذين حقت عليهم كلات ربك وفي حم المؤمن كذلك حقت كلات كلدبالالف على الجمع والباقون كلتر بكفى جيع ذلك على لفظ الوحدان (المسئلة الثالثة) الكاف في قوله كذلك لتشبيه وفيه قولان (الاول) إنه كاثبت وحق انه ليس بعدالحق الا الضلال كذلك حقت كلةر بك بأنهم لايو منون (الثاني) كماحق صدور العصيان منهم كذلك حقت كلة العذاب عليهم (المسئله الرابعة ) انهم لايو منون بدل من كلت أى حق • أكثرهم الاظنا على التفسير الاول أولايو من به فيماسيا تى بل يموت على كفره معاندا كان أوشا كاوهم

المُسَمَّرون على اتباع الظن على التفسير الثاني من غير افتعان الحق وانقيادله (وربك أعلم بالمفسدين) أى بكلا الفر نقين على الوجه الاول لابالمعاندين فقط كاقبل ﴿ ٨٤٠ ﴾ لاشتراكهما في أصل الافساد المستدى

عليهم انتفاء الايمان (المسئلة الخامسة) المرادمن كلة الله اما اخباره عن ذلك وخبره صدق لايقبل التغير والزوال أوعمله بذلك وعمله حقلايقبل التغيروا لجهل وقال بعض المحققين علماللة تعلق بأنه لايومن وخبره تعالى تعلق بأنه لايومن وقدرته لم تتعلق بخلق الايمان فيه بل بخلق الكفرفيه وارادته لم تنعلق بخلق الايمان فيه بل بخلق الكفر فيه وأثبت ذلك في اللوح المحفوظ واشهدعله ملائكته وأنزاه على أنبيائه وأشهدهم عليه فلوحصل الاعان ابطلت هذه الاشياء فينقلب علمجهلا وخبره الصدق كذباوقدرته عجزاوارادته كرها واشهاده باطلاواخبار الملائكة والانبياء كذبا وكلذلك محال على قوله تعالى (قُلْ هُلَّ من شركائكم من يبدأ الخلق ثم بعيده قل الله يبدأ الخلق ثم يعيده فأني تو فكون) اعلان هذا هوالحجية الثانية وتقريرها ماشرحالله تعالى في سائر الآيات من كيفية ابتداء تخليق الانسان من الطفة والعلقة والمضغة وكيفية اعادته ومن كنفية ابتداء تخليق السموات والارض فلافصل هذه المقامات لاجرم اكتفى تعالى بذكرها ههنا على سبيل الاجال وههنا سؤالات ( السؤال الاول ) ماالفائدة فيذكر هذه الحدة على سبيل السسؤال والاستفهام ( والجواب ) ان الكلام اذاكان ظاهرا جليا ثم ذكر على سبيل الاستفهام وتفويض الجواب الى المسول كان ذلك أبلغ وأوقع في القلب ( السو ال الثاني) القوم كانوامنكرين الاعادة والحشر والنشر فكيف احتج عليهم بذلك (والجواب) انه تعالى قدم فهذه السورة ذكر مايدل عليه وهووجوب التمييز بين المحسن وبين المسئ وهذه الدلالة ظاهرة قوية لاعكن العاقل من دفعها فلاجل كال قوتها وظهورها تمسكبه سواء ساعد الخصم عليه أولم يساعد (السوال الثالث) لمأمر رسوله بأن يعترف بذلك والالزام انمايحصل لواعترف الخصميه ( والجواب)ان الدليل لما كان ظاهرا جليا فاذا أوردعلى الخصم فيمعرض الاستفهام ممانه بنفسه يقول الامركذلك كأنهذا تنبهاعلى انهذا الكلام بلغ في الوضوح الىحيث لاحاجة فيه الى اقرار الخصم به وانه سواء اقر أوأنكر فالامر متقرد ظاهر أماقوله فأنى تؤفكون فالمراد التجب منهم فىالذهابعن هذا الامرالواضيح الذي دعاهم الهوى والتقليد أوالشبهة الضعيفة الى مخالفته لان الاخبار عنكون الاوثان آلهة كذب وافك والاشتغال بعبادتها معانهالا تستحق هذه العبادةيشبه الافك عوله تعالى (قل هلمن شركائكم من بهدى الى الحق قل الله يهدى المق أفن بهدى الى الحق أحق أن يتبع أملايهدى الاان يهدى فالكم كيف تحكمون وماينبع أكثرهم الاطناان الظن لايغني من الحق شيئاان الله عليم عايفعلون ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلمان هذا هوالحجة الثالثة واعلم أن الاستدلال على وجود الصانع بالخلق أولائم بالهداية 'بأنياعادة مطردة في القرآن فحكى تعالى عن الخليل عليه السلام انهذكر ذلك فقال الذى خلقني فهويهدين وعن موسى عليه السلام انهذكر ذلك مخفال ربناالذي أعطى كلشي خلفه مهدى وأمر محداصلي الله عليه وسلم بذلك فقال سبع

لاشتراكهما فيالوعيد أومالصرن الباقين على الكفر على الوجد الثانى من المعسا لدين والشاكين (وانكذبوك) أى انتمواعلى تكذبك وأصروا عليه حسما أخبرعنهم بعدالزام الجة مالتحدى (فقل على ولكم علكم)أى تبرأ منهم فقدأعذرت كقوله تعالى **غانءصوك فقلاني رئ** والمعنى لىجزاءعلى ولكم جزاء عملكم حقاكان أو باطلاوتوحيدالعمل المضاف اليهم باعتار الأتحادالنوعي والمراعاة كال المقابلة (أنتم بريوأن بمأعلوأناري مأتعملون تأكيــد لما أفاده لام الاختصاص منعدم تعدى جزادا لعمل الىغير عامله أيلاتو اخذون بعمل ولاأواخد بعملكم ولمافيدمن ايهام المتاركة وعدم التعرض لهمقيل انهمنسوخبآ بةالسيف (ومنهممنيستمعون اليك) بيان لكونهم مطبوعا على قلوبهم بحيث لاسبيل الىايمانه روانماجع الضمير الراجع الىكلة

من رَعَايِة لَجَانِبُ المعنى كَاأَفُرِد فيماسيــ أَتَى مُحافظة على ظاهر اللفظ ولعل ذلك للايماء ﴿ اسم ﴾ الى كثرة المستمين

ند على عدم توقف الاستماع على ما يتوقف عليه النظر من المقابلة وانتفاء الحجاب و الفلمة أى ومنهم ناس يستمون اليك عند قراء تك القرآن و تعليك الشرائم (أفأنت تسمع الصم) ﴿ ٨٤١ ﴾ همزة الاستفهام انكار بة والفاء عاطفة وليس

الجحم ينهما لتزيب انكار الاسماع عل الاستماع كاهورأى سنبو نه والجهورعل • أن بجعل تقديم الهمرة على الفاء لاقتضائها الصدارة كا تقرر في موضعه بل لانكارترتيه عليه حسما هو المناد لكن لابطر بق العطف على الفعل المذكور لادائه الى اختلال المعنى لانه اماصلة أوصفةوأىاماكان فالعطف عليد يستدعي دخول المطوف في حيزه وتوجدالانكاراليه من تلك الحيثية ولاريب فساده بل بطريق العطف علے مقدرمفھوم من فحوى النظمكا نهقيل أبستمون البك فأنت تسمعهم لااندكارا لاستماعهم فانه أمر محقق بلانكارا اوقوع الاستماع عقيدذلك وترتبه عليه حسب العادة الكلية يلنفيالامكانه أيضاكإيني عنهوضع الصم موضع ضمرهم ووصفهم بعدم العقل بقوله تعالى ( ولوكانوا لايمقلون)أىولوانضم

اسم ر بك الاعلى الذي خلق فسوى والذي فدرفهدي وهوفي الحقبقة دليل شريف لان الانسانله جسدوله روح فالاستدلال على وجود الصانع بأحوال الجسد هوالخلق والاستدلال باحوال الروح هوالهداية فههناأ يضالماذكردليل الخلق فيالآ يقالاولى وهوقوله أممن يبدأ الخلق مم يعيده أتبعه بدابل الهداية فهذه الآية واعمان المقصود منخلق الجسد حصول الهداية للروح كإقال تعالى والله أخرجكم من بطون أمها تبكم لاتعلون شيئا وجعل لكم السمع والابصار والافئدة لعلكم تشكرون وهذا كالتصريح يأنه تعالى انماخلق الجسد وانماأعطي الحواس لنكون آلة في اكتساب المعارف والعلوم وأيضافالاحوال الجسدية خسيسة يرجع حاصلها الى الالتذاذ بذوق شئ من الطعوم أو لمسشئ منالكيفيات الملموسة أماالاحوال الروحانية والمعارف الالهية فأنها كالات باقية أيدالا بادمصونة عن الكون والفساد فعلناان الخلق تبع للهداية والمقصود الاشرف الاعلى حصول الهداية اذا ثبت هذافنقول العقول مضطربة والحق صعب والافكار مختلطة ولميسلمن الغلط الاالاقلون فوجب ان الهداية وادرالنالحق لايكون الاباعانة اللهسيحانه وتعالى وهدايته وارشاده واصعوبة هذا الامر قال الكلم عليه السلام بعد استماع الكلام القديم رباشر حلى صدرى وكل الحلق يطلبون الهداية و يعترزون عن الضلالة مع ان الأكثرين وقعوا في الضلالة وكل ذلك بدل على ان حصول الهداية والعلم والمعرفة ليس الامن الله تعالى اذاعرفت هذافنقول الهداية اما أن تلكون عمارة عن الدعوة الى الحق واما أن تكون عبارة عن تحصيل نلك المعرفة وعلى التقديرين فقد دللناعلي انهاأ شرف المراتب البشرية وأعلى السعادات الحقيقية ودللناعلي انهاليست الامن الله تعالى وأما الاصنام فانها جادات لانأثير لهافي الدعوة الى الحق ولافي الارشاد الىالصدق فثبت انه تعالى هوالموصل الىجيع الخيرات في الدنيا والآخرة والمرشدالي كلالكمالات فيالنفس والجسدوان الاصنام لالأثيرلها فيشئ من ذلك واذاكان كذات كأن الاشتغال بعبادتها جهلا محضاوسفها صرفافهذا حاصل الكلام فيهذا الاستدلال (المسئلة الثانية ) قال الزجاج يقال هديت الى الحق وهديت للحق بمعنى واحدو الله نعالى ذكرهاتين اللغتين في قوله قل الله يهدى للحق أفن يهدى الى الحق (المسئلة الثالثة) في قوله أممن لابهدى ستقرا آت (الاولى) قرأ ابن كثيروا بنعامرو ورشعى الفعيهدى بفتع اليا والهاء وتشديدالدال وهواختيارأ بي عبيدة وأبي حاتم لان أصله يهتدي أدغت التاء فالدال ونقلت فتحة التاءالمدغة الى الهاء (الثانية) قرأ نافع ساكنة الهاءمشددة الدال أدغت النساء في الدال وتركت الهاء على حاله المجمع في قراءنه بين ساكنين كاجموا في مخصمون قال على بن عيسى وهو غلط على نافع (الثَّالثة ) قرأ أبو عمر و بالاشارة الى فتحةالهاءمن غيراشباع فهو بين الفتح والجزم مختلسة على أصل مدهمه احتيار "تخفيف وذكرعلى بن عسى أنه الصحيح من قرآءه ناوم (الرابعة )قرأعاصم بفتح الباءوكسرالهاء

الى صممهم عدم عقولهم لان الاصم العاقل ﴿ ١٠٦ ﴾ ع رباتفرس اذاوصل الى صماخد صوت وأما اذا اجتمع فقد ان السمع والعقل جيعافقد تم الامر (ومنهم من ينظر اليك)

و یعاین دلائل نبوتك الواضحة ( أفأنت ) أی أعقیب ذلك أنت تهدیهم وانماقیل ( تهدی العمی ) تر بیة لانكار هدایتهم وابرازا لوقوعها فی معرض الاستحالة وقدأ كد ﴿ ٨٤٢ ﴾ ذلك حیث قبل ( ولوكانوا لایبصرون )

وتشديدالدال فرارامن التقاء الساكنين والجزم يحرك بالكسر ( الخامسة ) قرأ حاد ويحيى بنآدم عن أبي بكرعن عامم بكسرالياء والهاء أتبع الكسرة للكسرة وقيل هو لغة من قرأنست بن ونعبد (السادسة) قرأ حزة والكسائي بهذي ساكنة الهاء و بتحفيف الدال على معنى يمتدى والعرب تقول يهدى بعنى يمتدى بقال هديته فهدى أي اهتدى (المسئلة الرابعة) في لفظ الآية اشكال وهوان المرادمن السركاء في هذه الآية الاصنام وانهاجادات لاتقبل الهداية فقوله أممن لايهدى الأأن يهدى لايليق بها ( والجواب ) من وجوه ( الاول ) لا يبعد أن يكون المراد من قوله قل هل من شركا شكم من يبدأ الخلق تم يعيده هوالاصنام والمراد من قوله قلهل من شركائكم من يهدى الى الحق رؤساء الكفر والضلالة والدعاة الهاوالدليل عليه قوله سحانه أتخذوا أحبارهم و رهبانهم أر بابامن دون الله الحقوله لااله الاهوسجانه عمايشمركون والمرادان الله سيحانه وتعالى هدى الخلق الى الدين الحق بواسطة ماأظهر من الدلائل العقلية والنقلية واماهو لاء الدعاه والرؤساء فانهم لايقدرون على أن يهدوا غيرهم الااذا هداهم الله تعالى فكان النمسك مدن الله أولى من قبول فول هو لاء الجهال ( الوجه الثاني ) في الجواب أن يقال انالقوم لما تخذوها ألهة لاجرم عبرعنها كايعسبرعن يعلم ويعقل ألاتري أنه تعالى قال انالذين تدعون من دون الله عباد أمثالكم مع انهاجاد ات وقال ان تدعوهم لايسمعوادعاءكم فأجرى اللفظ على الاوثان على حسب مأتجرى على من يعقل ويعلم فكذا ههناوصفهم الله تعالى بصفة من يعقل وان لم يكن الامر كذلك ( النالث) انا يحمل ذلك على التقدير يعني انها لوكانت بحيث يمكنها أن تهدى فانهالاتهدى غيرها الابعدأن يهديهاغيرها واذاحلنا الكلام على هذا التقدير فقدزال السوال ( الرابع) انالبنية عندنالبست شرطا لصحةالياة والعقل فتلك الاصنام حال كونها خشبا وجرا قابلة الحياه والعقل وعلى هذا التقدير فيصح من الله تعالى أن يجعلها حية عاقلة ثم انها تشتغل بهداية الغير ( الخامس ) أن الهدى عبارة عن النقل والحركة يقال هديت المرأة الى زبجها هدى اذا نقلت اليه والهدى مايهدى الى الحرم من النعم وسميت الهديد هديد لانتقالهامن رجل الى غيره وجاء فلان يهادى بين اثنين اذا كان يمشى بينهما معتمدا عليها من ضعفه وتما يله اذا ثبت هذا فنقول قوله أم من لايمدى الا أن يمدى يحتمل أن يكون معناه انه لاينتقل الىمكان الااذانقل اليه وعلى هذا التقدير فالمراد الاشارة الى كون هذه الاصنام جادات خالية عن الحياة والقدرة واعلم انه تعالى لماقرر على الكفار هذه الجة الظاهرة قال فالكم كيف تحكمون يعجب من مذهبهم الفاسد ومقالتهم الباطلة أرباب العقول مجمقال تعالى ومايتبع أكثرهم الاظنا وفيد وجهان ( الاول ) ومايتبع أكثرهم في اقرارهم بالله تعالى الاطنألانه قول غير مستند الى برهان عندهم بل سمعوه من أسلافهم ( الثاني ) وماينبع أكثرهم في فولهم الاصنام آلهة وانها شفعًا عندالله الا

أىولوانضم الىعدم البصرعدم البصيرة فأن المقصود من الابصار الاعتار والاستبصار والعمدة في ذلك هي البصيرة ولذلك يحدث الاعمى المستبصرو يتفطن لمالاندركدالبصمالاحق فحيث اجتمع فيهم الحمق والعمى فقدانسدعلبهم بادالهدى وجواداو في الجملت بن محذوف ادلااة فولدتعالى تسعع الصمرمهدى العمى عليه وكل منهمامعطوفةعلى جلة مقدرة مقاللة لها في الفعوى كلناهما في موضع الحال من مفعول الفعل السابق أى أفأنت تسمسع الصم لوكانوا يعقلون ولوكانو الايعقلون أفأنت بهدى العمىلو كانوا ببصرون ولوكانوا لا يبصرون أى على كل حالمفروض وقدحذفت الاولى في الباب حدفا مطردا لدلالة الثانية عليها دلالة واضعة فان الشئ اذا تحقق عند تحققالمانع أوالمانعالقوي فلائن يتحقق عندعدمه أوعند تحقق الماام

الضعيف أولى وعلى هذه النكتة بدورما في لو وان الوصلية بن من النا كيدوقد مر الكلام في قوله تعالى ﴿ الظن ﴾ ولوكره الكافرون ونظائره مرارا ( ان الله

لايظلم الناس) اشارة الى أن ما حكى عنهم من عدم اهتدائهم الى طريق الحق وتعطل مشاعرهم من الادراك ليس الامرمستند الى الله عزوجل من خلقهم موفى ﴿ ٨٤٣ ﴾ المشاعر و تحوذلك بل انماهومن قبلهم أى لا ينقصهم

(شيئا) بمانيط به مصالحهم الدينية والدنبونة وكالاتهم الاولوية والاخرو يذمن مبادى وادراكاتهم وأسباب علومهم من المشاعر الطاهرة والباطنية والارشاد الى الحق بارسال الرسل وانزال الكتب بلوفيهم ذلك منغير اخلال بسئ أصلا (ولكرالناس) وقرئ بالتخفيف ورفع الناس وضع الظاهر موضع الضمر لزيادة تعسين وتقريرأى لكنهم بعدم استعمال مشاعرهم فيماخلقت لهواعراصهم عن فبول دعوه الحق وكمديبهم للرسل والكتب (أنفسهم يظلون)أى ينقصون ماينقصون تمايحلون به منمبادي كالهم وذرائع اهتدائهم واعالم مذكر لماأن مرمى الغرض اتماهو قصر الظلم علم انفسهم لاسان مايتعلقبه الظلموالتعبير عن فعلهم بالنقص مع كونه تفويتا بالكليمة وابطسالا بالمرة لمراعاة جانبقر لتدوقولهعن

الظن ( والقول الاول ) أقوى لانا في القول الثاني نحتاج الى أزنفسر الاكثر بالكل ثم قال تعالى ان الظن لايغني من الحق شمًّا وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) تمسك نفاة القياس بهذه الآية فقالوا العمل بالقياس عمل بالظن فوجب أن لايجوز لقوله تعمالي ان الظن لايغني من الحق شبنا أجاب مثبتوالقياس فقالوا الدليل الذي دل علوجوب العمل بالقياس دليل قاطع فكان وجوب العمل بالقياس معلوما فلميكن العمل بالقياس مظنونا بلكان معلوما أجاب المستدل عنهذا السؤال فقال لوكان الحكم المستفاد من القياس بعلم كونه حكم الله تعالى لكان ترك العمال به كفرا لقوله تعالى ومن لم يحكم بمأنزل الله فأولئك هم الكافرون ولمالم يكن كذلك بطل العمليه وقديمرون عن هذه الحجة بأنقالوا الحكم المستفاد مزالقياس اماأن يعلم كونه حكمالله تعالى أو يظن أولا يعلمولايظن ( والاولباطل) والالكان من لم يحكم به كافر القوله تعالى ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئت هم الكافرون و بالاتفاق نيس كذلك ( والثاني ) باطل لان العمل بالطن لا يجوز لقوله تعالى أن الطن لا يغني من الحق شلمًا ( والثالث ) باطل لانه أذ الم مكن ذلك الحكم معلوما ولامطنونا كان مجرد التشهى فكان باطلا لقوله تعالى فخلف من بعدهم خلف أضاعواالصلاة واتبعوا السهوات وأجاب مثبتوالقياس بأنحاصل هذا الدليل يرجع الىالتمسك بالعمومات والتمسسك بالعمومات لايفيد الاالظن فلساكانت هذه العمومات دانة على المنع من التمسك بالظن لزم كونها دالة على المنع من التمسك بها وما أفضى تبوته الى نفيه كان متروكا ( المسئلة الثانية) دلت هذه الآية على ازكل من كان ظانا في مسائل الاصول وما كانقاطعا فانه لايكون مؤمنا فانقيل فقول أهل السينة أنامؤمن انشاءالله يمنع من القطع فوجب أن يلزمهم الكفر قلناهذا ضعيف من وجوه (الاول) مذهب الشافعي رحه الله ان الايمان عبارة عن مجموع الاعتقاد والاقراروالعمل والشك حاصل في انهذه الاعمال هلهي موافقة لامر الله تعالى والسك في أحد أجزاء الماهية لايوجب السُك في تمام الماهية (الثاني) ان الغرض من قوله انساء الله بقاء الايمان عندالخاتمة (الثالث) الغرض مندهضم النفس وكسرها والله أعلم «قوله تعالى (وماكان هذاالقرآنأن يفتري من دون الله ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل الكتال لاريب فيهمن رب العالمين أم يقولون افتراه قل فأتوا بسورة مثله وادعوا من أستطعتم من دون الله ان كنتم صادقين بل كذبوا عالم يحيطوا بعله ولما يأتهم تأويله كذلك كذا الذن من قبلهم فأنظر كيف كان عاقبة الظالمين ) فيه مسائل (المسئله الاولى ) اعلماناحين شرعنافي تفسير قوله تعالى ويقولون لويلأ نزل عليه آية من ربه ذكرنا ان القوم انماذ كروا ذلك لاعتقادهم انالقرآن لبس بمعجز وأن محمدا انمايأتي به من عند نفسد علم سبيل الافتعال والاختلاق ثمانه تعالى ذكر الجوابات الكثيرة عنهذا الكلام وامتدت نلك البيانات على الترتيب الذي شرحناه وفصلناه الى هذا الموضع ثمانه تعالى بين في هذا وجل أنفسهم امانأكيد للناس فيكون بمنزلة ضمير الفصل فيقوله تعالى وماظلناهم ولكن كانواهم الغلسالمين

فى قصر الظالمية عليهم واما مفعول ليظلون حسبما وقع في سائر المواقع وتقديمه عليه

لمجرد الاهتمام به مع مراعاة الغاصلة من غير قصد الىقصر المظلومية عليهم على رأى من لا يرى التقسديم مؤجباً للقصر فبكون كافي قوله تعالى وماظلناهم ولكن ظلوا ﴿ ٨٤٤ ﴾ أنفسهم من غير قصر للظلم لاعلى الفاعل

المقام ان اتيان محد عليه السلام بهذا القرآن ليس على سبيل الافتراء على الله تعالى ولكنه وجى ازل عليه من عند الله ممانه تعالى احتج على صحة هذا الكلام بقوله أم يقولون افترا مقل وأتوانسورة مثله وذلك بدل على الهمجر تأزل عليدمن عندالله تعالى وأنهم بأعن الافتراء والافتعال فهدا هوالترتيب الصحيح في نظم هذه الآيات (المسئلة الثانية) قوله تعالى وما كان هدا القرآن أن يفتري فيد وجهآن (الاول) ان قوله أن يفتري في تقدير المصدروالمعي ومآكان هدا القرآن افتراء من دون الله كاتقول ماكان هدا الكلام الاكذبا (والثابي)أن يقال ان كلة انجاءت ههنا بمعنى اللام والتقدير ماكان هذا القرآن ليفتري من دون الله كقوله وماكان المؤمنسون لينفروا كافة ماكانالله ليذر المؤمنين وماكان الله ليطلعكم على العيب أى لم يكس ينبغي لهم أن يععلوا ذلك فكدلك ما ينبغي لهذا القرآن ان يفتري أى ليس وصفه وصف شئ يمكن أن يفترى به على الله لان المفترى هوالذي يأتي به البسر والقرآن معجز لايقدر عليه البنس والافتراء افتعال من فريت الاديم اذاقدرته للقطع ثم استعمل في الكذب كما اسعمل دولهم اختلق فلان هدا الحديث في الكدب فصار حاصل هذا الكلام الهذاالقرآن لايقدر علمه أحد الاالله عزوجل ثم انه تعالى احتبج على هذه الدعوى أمور (الحدّ الاولى) قوله ولكن تصديق الذي بين يديه وتقرير هذه الحجّة من وجوه (أحدها) ان محمدا عليه السلام كان رجلا أميام اسافر الى بلده لاجل التعلم وماكات مكة بلدة العلماء ومآكان فيها سيٌّ من كتب العلم ثم آنه عليه السلام أتى بهذأ القرآن فكانهدا القرآن مستملا على أقاصيص الاولبن والقوم كانوافي غاية العداوفله فلولم تكل هذه الاقاصيص موافقة لما في التسوراة والانجيل لقد حوا فيه ولبسالغوا في الطعن فيه واقالواله الكجئت بهذه الاقاصيص لاكاينبغي فالم يقل أحدذلك مع شدة حرصهم على الطعن فيه وعلى نقييع صورته علنا إنه أي بتلك الاقاصيص مطابقة لما في التوراة والأثجيل معانه ماطالعهما ولاللذ لاحدفيهما وذلك بدل على انه عليه السلام اعاأخبرع هذه الأسيساء بوسى مرقبل الله تعالى ( الحجة الثانية ) ان كتب الله المنزلة دات على مقدم مجدعليه السلام على مااستقصينا في تقريره في سورة البقرة في تفسير قوله تعالى وأوفوا بعهدى أوف بعهدكم واذاكان الامر كذلك كانجئ محمد عليه السلام تصديقا لمافى نلك الكسب من البشارة بمجيئه صلى الله عليه وسلم فكان هذا عبارةعن تصديق الذي بين يديه (الحجة الناائة) انه عليه السلام أخبر في القرآن عي الغيوب الكثيرة في المستقبل ووقعت مطابقة لذلك الخبر كقوله تعالى المغلبت الروم الآية وكقوله تعالى لقدصدق الله رسوله الروايا بالحق وكقوله وعدالله الذين آمنوا منكم وعلوالصالحات ليستحلفنهم في الارض وذلك يدل على ان الاخبار عن هذه الغيوب المستقبله انماحصل بالوحى من الله تعالى مكان ذلك عبارة عن تصديق الذي بين يديه فالوجهان الاولان اخبار عن العيوب الماضية والوجه الثالث اخبار عن الغيوب المستقبلة ومجهوعها عبارة عن

ولاعلى المفعول وأماعلي رأىمن يراه موجباله فلعل اسارقصرهادونقصر الطالمية عليهم للبالعة فى بيان بطلان افعالهم وسمخسافة عقولهم لماأنأقجع الامرين عند انحادالقاعل والمفعول وأشدهما انكارا عند العقلونفرةلد. الطبع وأوجبهما حدرا منه عندكل أحد هوالمطلومية الاالظالية على أن وصر الاولى عليهم مستلزم لما يقتضيه طاهر الحال منقصرااثا يدعليهم ضروره أنه اذا لمنظلم أحدمن الناس الانفسد بارام أن لانطله الانعسه اذلوطله غيره بلرم كون ذلك العيرطالمالعيرتعسد والمفروض أنالا نظلم أحد الانفسد فاكسى بالقصرالاول عن الثاني معرعايةماذكرمن الفائدة وصيغةالمضارعالاستمرار نفيا واثباتا فانحرف النني اذادخل على المضارع يغيسد بحسب المقام استمرارالنفي لانفي الاستمرار ألا برى أن قــو لك مازیدا صربت بدل

على اختصاص النبي لاعلى نبي الاختصاص ومساق الآية الكريمة لالزام الجهة و يجوز ﴿ تصدبي ﴾ أن يكون للوعيد فالمضارع المنبي للاستقبال والمثبت للاستمرار

والمعنى ان الله لا يُطلهم بتعديهم يوم القيامة شبئا من الظلم ولكنهم أنفسهم يظلون ظلامسترا فان مباشرتهم المسترة للسيئات الموجبة للتعذيب عين ﴿ ٨٤٥ ﴾ ظلم الانفسهم وعلى الوجه بن فالآية الكريمة تذيب للاسبق (ويوم

يحشرهم) منصوب بمضمر وقري يا لنون على الالتفات أى اذكر لهم أوأنذ رهم يوم ایحشرهم (کائنلم یلبوا) أى كا نهم لم يلبشوا (الاساعةمن النهار) أىشئا قليلامنه فأنها مشل في غاية القله وتخصيصها بالنهار لانساعاته أعرف مالا من ساعات الليل والجلة في موقع الحال من ضمير المفعول أي يحشرهم مسبهين في أحوالهم الظاهرة للناس عنلم بلبث في الدنيا ولم يتقلب في نعيها الاذلك القدر اليسيرفان من أقام بها دهرا وتمتع بمتساعها لايخلوعن بعض آثار نعمة وأحكا مابهجة منافية لمابههمن وثاثة الهيئة وسوء الحال أوعن لم يلبث في البرزخ الاذلك المقدارففائدة التقيدديان كال يسمر الحشر بالنسبة الىقدرته تعمالي ولو بعد دهر طو ملواظهار بطالات استبعادهم وانكارهم بقولهم أنذامتنا وكنا

تصديق الذي بينيديه (النوع الثاني) من الدلائل المذكورة في هذه الآية قوله تعالى وتفصيل كلشئ واعلم انالناس اختلفوا في ان القرآن معجز من أي الوجوه فقال بعضهم انه معز لاشتاله على الاخبار عن الغيوب الماضية والمستقبلة وهذا هو المراد من قوله تصديق الذي بين يديه ومنهم من قال انه معجز لاستماله على العلوم الكثيرة واليد الاشارة بقسوله وتفصيل كلشئ وتحقيق الكلام فيهذا البساب ان العلوم اما أن تكون دينية أوليست دينية ولاشك انالقسم الاول أرفع حالاوأعظم شأناوأ كلدرجة منالقسم الثانى وأماالعلوم الدينية فاما أنتكون علم العقائد والأديان واماان تكون علم الاعال أماعل المقائد والادبان فهوعبارة عن معرفة الله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر أمامعرفةالله تعالى فهي عباره عنءمعرفة ذاته ومعرفة صفات جلاله ومعرفة صفات اكرامه ومعرفة أفعاله ومعرفة أحكامه ومعرفة أسمائه والقرآن مستمل على دلائل هذه المسائل وتفاريعها وتفاصيلها على وجه لايساويه شئ من الكتب بللايقرب منه شئ من المصنف ات وأماعم الاعال فهو اماأن يكون عبارة عن علم التكاليف المتعلقة بالطواهر وهوعلم الفقه ومعلوم ان جيع الغقهاء انما استنطوا مباحثهم من القرآن واماأن يكون علما بتصفيذ الباطن ورياضة القلوب وقدحصل فىالقرآن من مباحث هذا العلم مالايكاد يوجد في غيره كقوله خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين وقوله انالله بأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربي وينهى عن الفعسساء والمنكر والبغي فثبت انالقرآن مستمل على تفاصيل جيع العلوم النمريفة عقليها ونقليها استمالا يمتنع حصوله فيسأر الكتب فكان ذلك معجزا واليد الاشارة بقوله وتفصيل الكناب أما قوله لاريب فيه من رب العالمين فتقريره ان الكتاب الطويل المشتل على هذه العلوم الكثيرة لابدوان يستمل على نوع من أنواع التناقض وحيث خلى هذا الكتاب عند علنا انه من عندالله و بوحيه وتنزيله ونظيره قوله تعالى ولوكان من عندغيرالله لوجدوا فيد اختلافًا كثيرًاواعلم أنه تعالى لماذكر في أول هذه الآية انهذا القرآن لايلبق بحساله وصفنه أن يكون كلاما مفترى على الله تعالى وأقام عليه هذين النوعين مرالدلائل المذكورة عادمرة أخرى بلفظ الاستفهام على سبيل الانكار فقال أم يقولون افتراه ثم انه تعالىذكر حجة أخرى على أبطال هذا القول فقال قل فأتوا بسورة مثله وادعوامن استطعتم من دون الله ان كنتم صادقين وهذه الحجة بالغنافي تقريرها في تفسير قوله تعالى في سورة البقرة وان كنتم في ريب ما تراناعلى عبد مافأ توا بسورة من مثله وادعواشهداء كم مندون الله ان كنتم صادقين وههنا سؤالات (السوال الاول) لمقال في سورة البقرة من مثله وقال ههنا فأتوا بسورة مثله (والجواب) ان محمدا عليه السلام كانرجلاأميالم يتلذ لاحد ولم يطالع كتابا فقال في سورة البقرة فأتو ابسورة من مثله يعني فليأت انسان بساوي مجدا عليه السلام في عدم التلذوعدم مطالعة الكتب وعدم الاشتغال بالعلوم بسورة

تراباً وعظاماً أننا لمبعوثون ونحو ذلك أو بيان تمسام الموافقة بين النشأتين فىالاشكال والصسور فانقلة اللبث فىالبرزخ من موجبات عدم التبدل والتفسير فيكون قوله عزوعلا (يتعارفون بينهم) بيانا وتقريرا لهلان التعارف معطول العهد يتقلب تناكرا وعلى الاول يكون استثنافاأى يعرف بعضاكا نهملم يتفارقو االاقليلا وذلك أول في ٨٤٦ ﴾ ما خرجوا من القبورا ذهم حينئذ على ما كانوا

تساوى هذالسورة وحيث ظهر العجرظهر المعجر فهذا لايدل على ان السورة في نفسها معجزة ولكنه يدل على انظهورمثل هذه السورة من انسان مثل محدعليه السلام في عدم التلذ والتعلم معجز ثمانه تعالى بين في هذه السورة ان تلك السورة في نفسها معجز فان الحلق وان تلذوا وتعلوا وطالعوا وتفكروا فانه لاعكمنهم الاتبان عمارضة سورة واحدة من هذه السور فلا جرم قال تعالى في هذه الآية فأتوا بسورة مثله ولا شك ان هذا ترتيب عجيب فى باب التحدى واطهارالمعجز ( السوَّال الثاني ) قوله فأتوا بسورة مثله هل يتناول جيم السورالصغار والكبار أو بختص بالسورالكبار ( الجواب ) هذه الآية في سورة يونس وهي مكية فالمراد مثل هذه السورة لانها أقرب ما يمكن أن يسار اليه (السوال الثالث) ان المعتزلة تمسكوا بهذه الآية على ان القرآن مخلوق قانوا انه عليه السلام تحدى العرب بالقرآن والمراد من التحدى أنه طلب منهم الاتبان بثله فاذا عجزوا عندظهر كونهجة م عندالله على صدقه وهذا انمايمكن لوكان الاتبان عنله صحيح الوجود في الجله ولوكان قديما لكان الاتبان بمثل القديم محالا في نفس الامر فوجب أن لا يصبح التحدي به ( والجواب) ان القرآن اسم بقال بالاشتراك على الصفة القد مة القائمة بذَّات الله تعالى وعلى هذه الحروف والاصوات ولانزاع في ان الكلمات المركبة من هذه الحروف والاصوات محدثة مخلوقة والتحدى انما وقع بها لا بالصفة القديمة أماقوله وادعوامن استطعتم من دون الله ان كنتم صادفين فالمراد منه تعليم أنه كيف يمكن الاتبان بهذه المعارضة لوكانوا قادرين عليهاوتقريره انالجاعة اذاتعاونت وتعاضدت صارت الك العقول الكثيرة كالعقل الواحد فأداتو جهوا نحوسي واحدقدر مجموعه على مايعين كل واحد منهم فكأنه تعالى يقول هب ان عقل الواحدوالاثنين منكم لايني باستخراج معارضةالقرآن فاجتمعوا وليعن بعضكم بعضافي هذهالمعارضة فاذا عرفتم عجركم حالة الاجتماع وحالة الانفراد عن هذه المعارضة فعينئذ يظهرأن نعذرهذه المعارضة انماكان لان قدرة البشر غيروافية بهافحينتذ يظهران ذلك فعل الله لافعل البشرواعمانه قدظهر بهذا الذي قررناه ان مراتب تحدى رسول الله صلى الله عليه وسلما اقرآن سنه (فأولها) انه تحداهم بكل القرآن كما قال قل لئن اجتمعت الانس والجن على أن يأتواعش هذا القرآن لا يأتون بمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيرا (وثانيها) انه عليه السام تحداهم بعسر سور قال تعالى فأتوا بعشرسور مثله مفتريات (وثالثها) انه تحداهم بسورة واحدة كما قال فأتوابسورة من مثله ( ورابعها)انه تحداهم بحديث مثله فقال فليأتو ابحديث مثله ( وخامسها) ان ق تلك المرا تب الار بعد كان يطلب منهم أن يأتي بالمعارضة رجل يساوى رسول الله صلى الله عليه وسلم في عدم المذ والتعلم ثم في سورة يونس طلب منهم معارضة سورة واحدة من أي انسان سواء نعلم العلوم أو لم يتعلها (وسادسها) ان في المراتب المتقدمة تحدى كل واحد من الخلق وفي هذه المرتبة تحدى جيعهم وجوزأن يستعين

عليدمن الهيثة التعارفة فيمسا بينهم ثم ينقطع التعارف بشدة الاهوال المذهلة واعتراءالاحوال المعضلة المغيرة للصور والاشكال المدلة لها من حال الى حال (قد خسر الذي كذبوا ىلقاءالله)شهادةمن الله سحانه وتعالى عمل خسرانهم وتعجبمند وقسيل حالمن ضمر متعارفون على ارادة القسول والتعيير عنهم بالموصول معكون المقام مقام اضمار لدمهم عافي حير الصلة والاشعار يعليته لماأصاع يروالمراد بلقاء الله ان كان مطلق الحساب والجزاءأ وحسن اللقاء فالمرادبالخسران الوصيعة والمعنى وضعوا في تجاراتهم ومعاملاتهم واشترأمهمالكفر بالاءان والضلالة بالهدى ومعنى قوله تعالى ( وما كانوامهتدين)ما كانوا عارفين أحوال العجارة مهتدين لطرفهاوانكان سوءاللقاءفالحسارالهلاك والضلال أى قد ضلوا وهدكوا بتكذيبهموما

كانوا الى طريق النجـاة (وامانرينك) أصله ان نرك وما من يدة لتأكيد معنى الشرط ﴿ البعض ﴾ ومن ثمة أكد الفعل بالنون أى بنصرتك بأن تظهر لك ( بعض

الذي نعدهم)أي وعدناهم من العذاب ونعجله في حياتك فتراه والعدول الى صيغة الاستقبال لاستحضار الصورة أوللدلالة على التجدد والاسترار أي نعدهم ﴿ ٨٤٧ ﴾ وعدا متجدد احسما تقتضيه الحبكمة من انذارغب انذار

وفي تخصيص البعض بالذكر رمز الى العدة باراءة بمعن الموعود وقسداً راه يوم بدر ﴿ (أُونتوفينك) قبل ذلك ﴿ فَالْمِنَامِ رِجِعَهِمٍ ) أي كيغمادارتا لحال أرشاك يعض ماوعدناهمأولا فالينامرجعهمق الدنيا والاشخرة' فتنجزما وعدناهم البتةوقيل المذكور جواب للشرط الثانى كانه قيل فالينامر جعهم فنزيكه في الآخرة وجواب الاول محذوف الظهوره أى فذاك (مم الله شهيدعلي ما نفعلون) من الافعال السشة التي حكيت عنهم و المراد بالشهادة امامقتضاها ونتيجنهاوهىمعاقبته تعالى اياهم وامااقامتها وأداؤهابانطاق الجوارح واظهاراسم الجلالة الادخال الروعة وتربية المهامة وتأكيد التهديد وقرئ نمة أي هناك (ولكل أمة) من الايم الخالية (رسول) يبعث اليهم بشريعة خاصة مناسبةلاحوالهمليدعوهم الى الحــق ( فاذاحاء

البعض بالبعض في الاتيان عهذه المعارضة كما قال وادعوا من استطعتم من دون الله ان كنتم صادقين وههناآخرالمراتب فهذامجموع الدلائل التي ذكرها الله تعالى في اثبات ان القرآن معجز ثم انه تمالى ذكر السبب الذي لاجله كذبوا بالقرآن فقال بل كذبوا بالم يحيطو ابعله ولما يأنهم تأويله واعلم انهذا الكلام يحتمل وجوها (الاول)انهمكما سمعوا شيئامن القصص قالواليس في هذا الكتاب الأأساطير الاواين ولم يعرفواأن المقصود منهاليس هونفس الحكاية بل أمور أخرى مغايرة لها (فأولها) بانقدرة الله تعالى على التصرف في هذ العالم ونقل أهله من العزال الذل ومن الذل الى العزوذلك يدل على قدرة كاملة (وثانيها) انهاتدل على العبرة من حيث ان الانسان يعرف بهاان الدنيالاتبق فنهاية كل متحرك سكون وغاية كل متكون أن لايكون فيرفع قلبه عن حب الدنيا وتقوى رغبته في طلب الآخرة كاقال اله دكان في قصصهم عبرة لاولى الالباب ( وثااثها) انه صلى الله عليه وسلم لماذكر قصص الاولين من غير تحر يف ولاتغيير معانه لم يتعلم ولم يتلذ دل ذلك على انه بوخى من الله تعالى كاقال في سورة الشعراء بعدان ذكر القصص وانه لتنزيل رب العالمين نزل به الروح الامين على قلبك لتكون من المنذرين ( والوجه الثاني)انهم كلا سمعوا حروف التهجبي فيأوائل السورونم يفهموامنهاشيئا ساءظنهم بالقران وقدأجاب الله تعالى عنه بقوله هوالذي أزل عليك الكتاب منه آيات محكمات (والوجه الثالث) انهم رأواان القرآن يظهر شئتا فشيئا فصار ذلك سبباللطعن الردئ فقالوا لولانزل عليه القرآن جلةواحدة فأجاب الله تعالى عنه بقوله كذلك لنثبت به فوادك وقد سرحناهذا الجواب في سورة الفرقان (والوجم الرابع) ان القرآن مملوء من اثبات الحشير والنشر و القوم كأنواقدأ لغوا المحسوسات فاستبعدوا حصول الحياة بعد الموت ولم تقررذلك في قلوبهم فظنوا أنجحدا عليه السلام انمايذكرذلك على سبيل الكذب واللة تعالى بين صحمة القول بالمعاد بالدلائل القاهرة الكثيرة (الوجه الحامس) أن القرآن مملوء من الامر بالصلاة والزكاة وسائر العبادات والقوم كانوا يقولون الدالعالمين غنى عناوعن طاعتناوا نهتمالي أجل من أزيام بشئ لافائدة فيه فاجاب الله تعالى عنه بقوله أفحسبتم أنما خلفناكم عبثاو بقوله ان أحسنتم أحستم لانفسكم وان أسأتم فلهاو بالجله فشبهات الكفار كثيرة فهملارأوا القرآن مستملا على أمورما غرفوا حقيقتها ولم بطلمواعلي وجدالحكمة فيها لاجرم كذبوا بالقرآن والحاصل أن القوم ماكانوا يعرفون أسرار الالهيات وكانوا يجرون الامور على الاحوال المألوفة في عالم المحسوسات وماكانوا يطلبون حكمهاولا وجوه تأو يلاتهافلاجرم وقعواني التكذيب والجهل فقوله بلكدبوا بمالم يحيطو ابعله اشارة الى عدم علمهم بهذه الاشياء وقوله ولما يأتهم تأويله اشارة الى عدم جدهم واجتهادهم في طلب تلك الاسرارتم قال فانظر كيف كان عاقبة الظالمين والمرادانهم طلبوا الدنيا وتركواالآخرة فلما ماتوا فأتتهم الدنياوالآخرة فبقوافي الحسار العظيم ومن

رسولهم) فبلغهم ما أرسل به فعكذ بو. وخالفوه ( قضى بينهم )أى بين كل امة ورسولها ( بالقسط ) بالعدل وحكم نجاة الرسول والمو منين به وهلاك المكذبين كقوله تعالى وماكنامعذيين حتى نبعث رسولا (وهم لانظلون) في ذلك القضاء المستوجب لنعذ يبهم لانه من نتائج أعالهم أوولكل أمة من الايم يوم القيامة ﴿ ٨٤٨ ﴾ رسول تنسب اليه وتدعى به فاذاجاء رسولهم الموقف

الناس من قال المراد منه عذاب الاستنصال وهوالذي نزل بالامم الذي كذبوا الرسل من ضروب المداب في الدنيا قال أهل التحقيق قوله ولما يأتهم نأويله يدل على أن من كان غيرعارف بالتأويلات وقع فيالكفرو البدعة لان ظواهر النصوص قديوجد فيهسا ماتكون متعارضة فاذالم يعرف الانسان وجمالتأويل فيهاوقع في قلبه ان هذا الكتاب ليس بحق أما اذا عرف وجه الناويل طبق التنزيل على الناويل فيصيرذلك نوراعلي نور یهدی الله لنوره من یشاء «قوله تعالی (ومنهم من یو منهم من لایو منه و ربك أعلى بالمفسدين وان كدبوك فقل لى على ولمكم علمكم أنتم بريتون مما أعمل وأنابري مما نعملون )اعلم انه نعالى لماذكرفي الآية المتقدمة قوله فانظر كيف كان عاقبة الظالمين وكان المراد منه تسليط العذاب عليهم في الدنيا أتبعه بقوله ومنهم من يومن به ومنهم من لايؤمن به منبهاعلى أن الصلاح عنده تعالى كأن في هذه الطائفة التيقية دون الاستئصال منحبث كأن المعلوم ان منهم من يؤمن به والاقرب أن يكون الضمير في قوله به راجعا الى القرآن لانه هو المذكور من قبل ثم يعلم انه متى حصل الا مان بالقرآن فقد حصل معه الايمان بالرسول عليه الصلاة والسلام أيضاوا ختلفوافي قوله ومسهمن يؤمن بهومنهم من لايؤمن به لان كلة يؤمن فعل مستقبل وهويصلح الحال والاستقبال فنهم من حله على الحال وقال المرادات منهم من يؤمن بالقرآن باطنالكنه يتعمدا لجحدواظهار التكديب ومنهم من باطنه كطاهره في التكذيب ويدخل فيه أصحاب الشبهات وأصحاب التقليد ومنهم من قال المراد هوالمستقبل يعني انمنهم من يومنه في المستقبل بأن يتوبعن الكفرو يبدله بالايمان ومنهم من يصرويسمرعلي الكفرتم قال وربك أعلم بالفسدين أي هوالعالم بأحوالهم في أنه هل يبقى مصراعلى الكفر أو يرجع عند تمقال وأن كذبوك فقل لىعلى ولكمعلكم قيل فقلل على الطاعة والايان ولكم علكم الشراة وقيل لى جزاء على ولكم جزاء علكم ثم قال أنتم بريتون مماأعل وأنابرئ ممانعملون قبل معني الآية الزجرو الردعوقيل بلمعاه استمالة قلوبهم قال مقاتل والكابي هذه الآية منسوخة إآية السيف وهذا بعيدلان سرط الناسخ أن يكون رافعالحكم المنسوخ ومدلول هذه الآية اختصاص كل واحدبأ فعاله و بمرآت أفعاله من الثواب والعقاب وذلك لايفتضي حرمة القتال فآية القتال مارفعت شبثامن مدلولات هذه الآية فكان القول بالنسيح باطلا المقولة تعالى (ومنهم من يستمعون اليك أفأنت تسمع الصم ولوكانوا لايعقلون ومنهم من ينظراليك أفأنت نهدى العمى ولوكأنوا لايبصرون ان الله لايطلم الناس شيئا ولكن أَلناس أَنفَسهُم يَظلُون ) في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم انه تعالى في الآية الاولى قسم الكفارالي قسمين منهم من يومنه ومنهم من لايومن به وف هذه الآية قسم من لايومن به قسمين منهم من يكون في غاية البغض له والعداوة له ونهاية النفرة على قبول دينه ومنهم من لايكون كذلك فوصف القسم الاول في هذه الآية فقال ومنهم من يستمع

لبشهد عليهم بالكغر والامان كقوله عزوجل وجئ بالنيين والشهداء وقضي بينهم (ويقولون مني هذا الوعد) استعمالا لماوعدوامن العذاب على طريقة الاستهزاء به والانكارحسمار شد المه الجواب لاطلبالتعيين وقتمحيئه على وجه الازام كافى سورة الملك ( ان كتيرصاد قين) أىفىانه يأتيناوالخطاب للرسول صلى الله عليه وسلم والمؤمنين الذين يتلون عليهم الآيات المتضمنة للوعد المدكور وجوابالشرط يحذوف اعتمادا على ماتقدم حسيما حذف في مثل قوله تعالى فأثننا عاتمدنا ان كنت من الصادقين فان الاستعال في قوه الامربالاتيان عجلة كأنه قيل فليا تناعجلة ان كتم صاد قين ولمافيه من الاشعار بكون اتيانه بواسطة النبي صلى الله عليدوسلمقيل(قللاأملك لنفسي صراولانفعا ) أىلأأقدرعلىسي منهما بوجهمن الوجوه وتقديم

الضر لما أنمساق النظم لاطهار العجز عنه و أما ذكر النفع فلتوسيع الدائرة تكملة ﴿ كلامك ﴾ للعجزوماوقع في سورة الاعراق من تقديم النفع للاشعار

## بأهميته وللقام مقامه والمعنى الى الأملك ﴿ ٨٤٩ ﴾ شيئا من شؤنى ردا وايرادًا مع أن ذلك أقرب حَصُّولاً

فكيف أملك شؤنكم حتى أتسبب في اتبان عذابكم الموعود (الاماشاء الله) استثناءمنقطع أي ولكين ماشاءالله كائن وحله على الانصال على معنى الاماشاء الله أن أملكه باياه مقام التبرو من أن يكوناه عليه السلام دخل في اتبان الوعدفان ذلك يستدحي بيان كون المتنازع فيد عالايشاءالله أن علكه عليه السلام وجغل ماعبارة عن بعض الاحوال المهوذة المنوطسة بالافعسال الاختارية المغوضة الى العبادعلى أن يكون المعنى لاأملك لنفسى شيئامن الضبر والنفع الا ماشاء الله أن أملكه منهمامن الضروالنفع المترتبين على أفعالي الاختيارية كالضر والنفعالمترتبين على الاكل والشربعدماووجودا تعسف ظاهر وقوله تعالى (لكل أمة أجل) بيان لماأجم في الاستثناء وتقييد لمأفى القعشاء السابق من الاطلاق المشعر يكون

كلامك مع انه يكون كالاصم من حيث انه لاينتفع البتة بذلك المكلام فأن الانسان اذا قوى بغضه لانسان آخر وعظمت نفرته عندصآرت نفسه منوجهة الى طلب مقابح كلامه معرضة عن جيع جهات محاسن كلامه فالصمم في الاذن معني ينافي حصول ادراك الصوت فكذاك حصول هذا البغض الشديد كالمنا في الوقوف على محاسن ذلك الكلاموالعمى في العين معنى ينافى حصول ادراك الصورة فكذلك البغض بنافي وقوف الانسان على محاسن من يعاديه والوقوف على ما آتاه الله تعالى من الفضائل فبين تعالى أنفى أولئك الكفار من بلغت مالته في البغض والعداوة الى هذا الحدثم كماانه لايمكن جعل الاصم سميعاولاجعل الاغمى بصيرافكذلك لايمكن جعل العدوالبالغ في العداوة الى هذا الحدصديقا تابعا للرسول صلى الله عليه وسلم والمقصود من هذا الكلام تسلية الرسول عليه الصلاة والسلام بأن هذه الطائفة قد بلغوافي مرض العقل الىحيث لايقبلون العلاج والطبيب اذارأي مريضالايقبل العلاج أعرض عنه ولم يستوحش من عدم قبوله للعلاج فكذلك وجب عليك أن لاتستوحش من حال هو لاء الكفار (المسئلة الثانية) احتيم ابن قنيبة بهذه الا يقعلى أن السمع أفضل من البصرفقال ان الله تعالى قرن بذهاب السمع ذهاب العقل ولم يقرن يذهاب النظر الاذهاب البصر فوجب أن يكون السمع أفضل من البصروزيف ابن الانبارى هذا الدليل فقال ان الذي نفاه الملمم السمع بمنزلة الذى نفاه اللهمع البصرلانه تعالى أرادابصار القلوب ولم يردابصار العبون والذى يبصره القلب هوالذي يعقله واحتم ابى قنيبة على هذا المطلوب بحجة أخرى من القران فقال كلاذكرالله السمع والبصر فأنه في الاغلب يقدم السمع على البصر وذلك يدل على أن السمع أفضل من البصر ومن الناس من ذكر في هذا البساب دلائل أخرى (فأحدها)أن العمى قدوقع في حق الانبياء عليهم السلام أما الصمم فغيرجا رعليهم لانه يخل باداء الرسالة من حيث انه اذالم يسمع كلام السائلين تعذرعليه الجواب فيعجز عن تبليغ سرائع الله تعالى ( الحجة الثانية ) أن القوة السامعة تدرك المسموع من جيم الجوانب والقوة الباصرة لاتدرك المرئى الامنجهة واحدة وهي المقابل (الجمة الثالثة) أن الأنسان أنما يستفيد العلم بالتعلم من الاستاذوذلك لايمكن الابقوة السمع فاستكمال النفس بالكمالات العلية لأبحصل الابقوة السمع ولايتوقف على قوة البصرف كان السمع أفضل من البصر (الحجة الرابعة) انه تعالى قال آن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أوألقي السمع وهوشهيد والمراد من القلب ههنا العقل فجعل السمع قر يناللعقل ويتأكدهذا بغوله تعالى وقالوالوكنانسمع أونعقل ماكنافي أصحاب السعير فبعلوا السمع سبباللغلاص من عذاب السعير (الحيحة الخامسة) ان المعنى الذي عتازيه الانسان من سائر الحيوانات هو النطق والكلام وانما ينتفع بذلك بالقوة السامعة فنعلق السمع النطق الذي به حصل شرف الانسان ومتعلق البصر ادراك الالوان والاشكال وذلك أمر مشترك فيه بين

الناس وبين سائرالج وانات فوجب أن يكون السمع أفضل من البصر ( الحجة السادسة) أن الانبياء عليهم السلام يراهم الناس ويسمعون كلامهم فتبوتهم ماحصلت بسبب مامعهم من الصفات المرئبة وأنما حصلت بسبب مامعهم من الاصوات المسموعة وهو الكلام وتبليغ الشمرائع وبيان الاحكام فوجب أن يكون المسموع أفضل من المرئي فلزم أن يكون السمع أفضل من البصرفهذاجلة ماتمسك به القائلون بإن السمع أفضل من البصرومن الناس من قال البصر أفضل من السمع و يدل عليه وجوه (الحبعة الاولى) انهم قالوافي المثل المشهور ليس وراء العيان بيان وذلك يدل على أن أكل وجوه الادراكات هو الابصار ( الحجة الثانية ) انآلة القوة الباصرة هوالنور وآلة القوة السامعة هي الهواء والنورأشرف من الهواء فالقوة الباصرة أسرف من القوة السامعة ( الجة الثالثة )انعجائب حكمة الله تعالى في تخليق العين التي هي محل الابصار أكثرهن عجائب خلقته في الاذن التي هي محل السماع فانه تعالى جمل تمام روح واحد من الارواح السبعة الدماغية من العصب آلة الابصار وركب العين من سبع طبقات وثلاث رطوبات وخلق لتحريكات العينعضلات كثيرة على صور مختلفة والاذن اليس كذلك وكثرة العناية في تخليق الشي تدل على كونه أفضل من غيره (الحبعة الرابعة) ان البصريري ماحصل فوق سبع سموات والسمع لايدرك مابعدمنه على فرسمخ فكان البصرأ قوى وأفضل ويهذا البيان يدفع قولهم آن السمع يدرك من كل الجوانب والبصر لايدرك الامن الجانب الواحد (الحجة الحامسة )انكثيرًا من الانبياء سمع كلام الله في الدنياو اختلفوا فأنه هل رآه أحدفي الدنيا أم لاوأيضا فان موسى عليه السلام سمع كلامه من غيرسبق سؤال والتماس ولماسأل الرؤية فال انتراني وذلك يدل على ان حال الرورية أعلى من حال السماع ( الحجة السادسة )قال إن الانباري كيف يكون السمع أفضل من البصرو بالبصر يحصل جال الوجدو بذهابه عيبه وذهاب السمع لايورث الانسان عيبا والعرب تسمى العينين الكريمتين ولاتصف السمع بمثل هذا ومنه الحديث يقول الله تعالى من أذهبت كريمتيه فصير واحتسب لمأرض له توابادون الجنة (المسئلة الثالنة) احتج أصحابنا عذه الآية على أن أفعال العباد يخلوقه الله تعالى قالواالآية دالة على ان قلوب أولئت الكفار بالنسبة الى الاعسان كالاصم بالنسبة الى استماع الكلام وكالاعمى بالنسبة الى ابصار الاشياء وكمأن هذا ممتنع فكدلك مأبحن فيه قالواوالذى يقوى ذلك أن حصول العداوة القوية الشديدة وكذلك حصول المحبة الشديدة في القلب ايس باختيار الانسان لان عند حصول هذه العداوة الشديدة يجدوجدا ناضرور ياان القلب يصيركالاصم والاعي في استماع كلام العدو وفي مطالعة أفعاله الحسنة واذاكان الامر كذلك فقد حصل المطلوب وأيضالما حكم الله تعالى عليها حكماجا زمابعدم الاعان فعين تذيازم من حصول الايمان انقلاب علم جهلا وخبره الصدق كذباوذلك محال وأما المعتز لذفقد احتجواعلي

بيتهم وبين رسولهم أجل معين خاص بهم لا يتعدى الى أمة أخرى مضروب لعذامهم كل بهم عند حلوله (اذاجاء أجلهم)انجعلالاحل عبارة عنحدمعينمن الزمان فعني محيثه ظاهر وان أربديه ماامتداليه من الزمان فجيئه عبارة عن انقضائه اذهناك بتحفق مجينه بتسامه والضميران جعل للامم الداول عليها كل أمة فأظهارالاجلمضافااليه لافأدة المعنى المقصود الذي هو بلوغ كل أمدأجلها الخاصيها ومجيئه اباهابعينها من يين الايم بواسطة أكتساب الاجل بالاصنافة عوما بفيده معنى الجمعية كاثنه قيل اذاجاءهم اجالهم بآن بجي كلواحدة من عتملك الايم اجلها الخاص يهاوانجعل لكلأمة خاصة كما هوالظا هر فالاظهارق موقع الاضمار لزيادة التقر يروالاضافة الى الضمر لافادة كال التعيينأي اذا ساء ها أجلها الخاص بها

لابتأخرون عندأصلا وصيغة الاستفعال للاشعار بعجزهم عن ذلك مع طلبهم له (ولا يستقدمون) أي لا يتقدمون عليد وهو عطفعليستأخرون لكن لاليسان انتغاء التقدم مع امكانه في نفسه كالتآخر بل للمالغة في انتفاء التأخر خظمه فى ساك المستحيل عقلاكما فى قوله سيحانه وتعالى وليست التوية للذين يعملون السيآت حتى اذاحضرأحدهمالموت قال انه تنت الآن ولا الذين بموتون وهم كغار فان من مات كافرا مع ظهورأن لاتو بدلدرأسا قدنظم فيعدم قبول التوبة في سلك من سوفها الىحضورالموت الذانا بتساوى وجودالتوبة حينتذ وعدمها بالمرة كامر في سورة الاعراف وقدجوزأن يراد بمجئ الاجل دنوه محيث عكن التقدم في الجلة كمجئ اليوم السذى ضرب لهلاكهم ساعة معينة منه لكن ليس في تقيد

صحة قولهم بقوله تعالى انالله لايظلم الناسشيئا واكن الناسأ نفسهم يطلمون وجه الاستدلال به انه يدل على أنه تعسالي ماألجأ أحداالي هذه القبائح والمنكرات ولكنهم باختيار أنفسهم يقدمون عليهاو يباشرونها أجاب الواحدي عنه فقال انهقعالي انمانني الظلم عن نفسه لانه يتصرف في ملك نفسه ومن كان كذلك لم يكن ظالما وانماقال ولكن النام أنفسهم يطلون لان الفعل منسوب اليهم بسبب الكسب # قوله تعالى (و يوم تحشرهم كأنلم البثوا الاساعة من النهار يتعارفون بينهم قدخسر الذبن كذبو اطفاءالله وماكانوا مهتدين وامانر ينك مص الدى نعدهم أونتومينك فالينامر جعهم ثم الله شهيد على ما يعملون ) اعلم انه تعالى لماوصف هؤلاء الكفار بقلة الاصغاء وترك التدير أتبعه بالوعيد فقال ويوم تحشرهم كاندم بلبنوا الاساعة من النهار وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأحفص عن عامم يحسرهم بالياء والباقون بالنون (المسئلة الثانية) قوله كائن لم يلبثوا في موضع الحال أي مشابه بن من لم يلبث الاساعة من النهار وقوله يتعارفون يجوز أن يكون متعلقا بيوم تحشرهم و بجوز أن يكون حالا بعدحال (المسئلة الثالثة) كائن هذه هي المحففة من النقله التقدير كانهم لم يلبثوا فخففت كتقوله وكأن قد ( المسئلة الرابعة) قيل كأن لمبابثوا في الدنيا الاساعة من النهار وقيل في قبورهم والقرآن وارد بهذين الوجمين قال تعالى كم ابثتم في الارض عددسنين قالوالمثنا يوماأو بعض يومقال القاضي والوحه الاول أولى لوجهين (أحدهما) انحال المؤمنين كال الكافرين فيأنهم لايعرفون مقدار لبثهم بعد الموت الى وقت الحشرفيجب أن يحمل ذلك على أمر يختص بالكفار وهو انهم لما لم يذفعوا بعمرهم استقلوه والمؤمن لماانتفع بعمره فأنه لايستقله (الثاني) انه قاريت ارفون بينهم لان النعارف انمايضاف الى حال آلحياة لاالى حال الممات (المسئلة الخامسة) ذكروا في سبب هذا الاستقلال وجوها (الاول) قال أبومسلم لما ضيعوا أعارهم فيطلب الدنيا والحرص على لذاتها لم ينتفعوا بعمرهم البتة فكان وجود ذلك العمر كالعدم فلهذا السبب استقلوه ونطيره قوله تعالى وماهو بمزحزحه من العذاب أن يعمر ( الثاني) قال الاصم قل ذلك عندهم لماشاهدوا من أهوال الآخرة والانسان اذاعظم حوفه نسى الامورالظاهرة (الثالث) انه قلعندهم مقامهم في الدنيا في جنب مقامهم في الا خرة وفي العداب المؤبد (الرابع) انه فل عندهم مقامهم في الدنيا لطول وقوفهم فيالحنسر (الحامس) المراد أنهم عند خروجهم منالقبور يتعارفون كماكانوا يتعارفون في الدنيا وكانهم لم يتعارفوا بسبب الموت الامدة دليلة لاتوشر في ذلك التعارف وأفول تحقيق الكلام فيهذا الباب ارعذاب الكافر مضرة خالصة دائمة مقرونة بالاهانة والاذلال والاحساس بالمضرة أقوى منالاحساس باللذة بدليل انأقوى اللذات هي لذات الوقاع والشعور بألم القوانيج وغيره والعياذ بالله تعالى أقوى من الشعور بلذة الوقاع وأيضالذات الدنيا مع خساستها ماكانت خالصة بلكات مخلوطة بالهمومات

عِدم الاستَخَار بدنو. من يدفائِدة وتقديم بيسان انتضاء

الكشيرة وكانت تلك اللذات مغلوبة بالمؤلمات والآفات وأيضاا لذات الدنيا ماحصلت الافي بعض أوقات الحياة الدنبوية وآلام الآخرة أبدية سرمدية لاتنقطع البتة ونسبة عمر جيع المدنيا الى الآخرة الابدية أقل من الجزء الذي لا يتجزأ بالنسبة آلى ألف ألف علم مثل العالم الموجود اذاعرفت هذا فنقول انه متى قو بلت الخيرات الحاصلة بسبب الحياه العاجلة بالآفات الحاصلة للكافر وجدت أقل مناللة بالنسبة الىجميع العالم فقوله كأن لم يلبثوا الاساعة من النهار اشارة الى ماذكرناه من قلتها وحقارتها في جنب ماحصل من العذاب الشديد أماقوله يتعارفون بينهم ففيه وجود (الاول) يعرف بعضهم بعضا كاكانوا يعرفون فى الديا (الثابي) يعرف بعضهم بعضا بما كانوا عليه من الحطا والكفرثم تنقطع المعرفة اذاعاينوا العذاب وتبرأ بعضهم من بعض فأن قيل كيف توافق هذه الأية قوله ولايسأل حيم حميماوالجواب عنه من وجمين (الاول) انالمراد من هذه الآيدانهم يتعارفون بينهم يوبخ بعضهم بعضافيقولكل فريق الآخرأنت أضالتني وم كذا وزينتل الفعل الفلاني من القبائع فهذا تعارف تقيم وتعنيف وتباعد وتقاطع لاتعارف عطف وشفقة وأماقوله تعالى ولايسأ لحيم حميمافا لرادسو ال الرحد والعطف (والوجد الثاني) في الجواب حلهاتين الآتين على حالتين وهوأنهم يتعارفون اذا بعثوا ممتنقطع المعرفة فلذلك لايسأل حيم حميما اماقوله تعالى قدخسر الذين كذبوا بلقاءالله ففيه وجهان (الاول) أن يكون التقدير ويوم يحسرهم حال كونهم منعارفين وحال كونهم قائلين قدخسرالذين كذبوا بلقاءالله ( الثاني) أن يكون قدخسرالذين كذبوا كلامالله فيكون هذاشهادة سنالله عليهم بالحسران والمعني انمن باع اخرته بالدنيافقد خسر لانه أعطى الكثير النمريف البافي وأخذ القليل الخسيس الفاني واماقوله وما كانوا مهتدين فالمراد انهم مااهتدوا الى رهاية مصالح هذه التجارة وذلك لانهم اغتروا بالطاهر وغفلوا عن الحقيقة فصارواكم رأى زجاجة حسنة فطنها جوهرة سريفة فاشتراها بكل ماملكه فاذاعرضها على الناقدين خاب سعيه وفات أمله ووقع فيحرفة الروع وعذاب القلب وأماق وامانرينك بمض الذى نعدهم أونتوفينك فالينا مرجعهم فاعلم ان قوله فالينا مرجعهم جواب نتوفينك وجواب نرينك محذوف والتقدير وامانرينك بعض الذي نعدهم في الدنيا فذاك أونتوفينك قبل أنزينك ذلك الموعدفانك ستراه في الآخرة واعلم انهذا يدل على انه تعالى يرى رسوله أنواعامن ذل الكافرين وخزيهم فى الدياوسيريد عليه بعدوفاته ولاشك انه حصل الكنيرمنه في زمان حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم وحصل الكثير أيضابعد وفاته والذي سيحصل يوم القيامة أكثر وهوتنبيه على انعافبة المحقين مجودة وعاقبة المذنيين مذمومة مخقوله تعالى (ولكل أمة رسول فاذاجاء رسولهم قضى بينهم بالقسط وهم لايطلون) اعلمانه تعالى لما بين حال محمد صلى الله عليه وسلم مع قومه بين أن حال كل الانبياء مع أقوامهم كذلك

وذلك بالتأخر واماماني قوله تعالى ما نسبق من أمة أجلها ومايستأخرون منسبق السبق في الذكر فلا أنالرادهناك بيان سرتأخيرعذابهم مع استعقاقهم له حسيا مذي عنه قوله عزوجل ذرهم بأكاواو يتنعوا ويلههم الامل فسوف يعلون فالاهماذذاك يبان انتفاء السبق كما ذكر هناك (قل) لهمغب ما مینت کیفیة جریان سنةالله عزوجل فيما بين الايم على الاطلاق ونبهتهم علأنعدابهم أمرمقررمحتوم لاينوقف الاعطمجئ أجله المعلوم الذانا يكمسال دنوه وتنزيلالهمنزلة اتبانه حقبقة (أرأيتم) أي أخسيروني (أنأتاكم عذابه)الذي تستعجلون به (بياتا)أى وقت بيات واشتغال بالنوم (أونهارا) أي عند اشنغالكم عشاغلكم حسياعين لكممن الاجل عقتضي المشئنة النابعة للعكمة كاعين لسائر الايم المهلكة وقوله عزوجل (ماذا

اتيان العذاب فضلا عن استعباله والجلة الشرطية متعلقة بارأيتم والمعنى أخبروني ان أتا كمعذابه تعالى أي شي تستعجلون مندسيحانه والشئ لاعكن استعماله بعد اتيانه والمراديه المبالغة في انكار استعماله باخراجه عن حسير الامكان وتنزيله في الاستحالة منزلة استعماله بعداتيانه بناء على ننزيل تقررااتيانه ودنوه منزلة اتسانه حقيقة كمأأشراليه وهذا الانكار معزلة النهي في قوله عزوعلاأتي أمرالله فلاتستعطوه خلا أنالتنزيل هناك صريح وهنا ضمني كما قى قول من قال الهريمه الذي متقاصاه حقد أرأت ان أعطيتك حفك فاذاتطلبمني بر بدالمبالغة في انكار التقامني ينظمه فيسلك التقاضي بعد الاعطاء ساء على تنزيل تقرره منزلة نفسمه وقوله عزو جل(أثم اذاماوقع آمنتم به) انكارلاعانهم

وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية تدل علم ان كلجاعة بمن تقدم قد بعث الله اليهم رسولا والله تعالى ما أهمل أمة منالايم قطو يتأكدهذا بقوله تعالى وانمن أمة الاخلا فيها نذير فان قيل كيف يصح هذا معمايعلم من أحوال الفئزة ومع قوله سبحانه لتنذر قوما ماأنذر آباؤهم قلىاالدُّليل الذي ذكرناه لايوجب أن يكون الرسول حاضرا معالقوم لان تقدم الرسول لا يمنع من كونه رسولااليهم كالايمنع تقدم رسولنا من كونة مبعوثا الينا الى آخر الابد ونحمل الغترة على ضعف دعوة الآنبياء ووقوع موجبات التخليط فيها (المسئلة الثانية) في الكلام اضمار والتقدير فأذا جاء رسولهم وبلغ فكذبه قوم وصدقه آخرون قضى بينهم أى حكم وفصل ( المسئلة الثالثة ) المرادمن الآية أحد أمر ين أما بيان انالرسول اذا بعث الى كل أمة فانه بالتبليغ واقامة الحجة يزيح كل علة فلايبق لهم عذر في مخالفته أو تكديبه فيدل ذلك علم ان ما يجرى عليهم من العذاب في الآخرة يكون عدلا ولا يكون ظلما لانهم من قبل أنفسهم وقعوا في ذلك العتاب أو يكون المراد ان القوم اذا اجتمعوا في الآخرة جمع الله بينهم و بين رسولهم فى وقت الحاسبة و بان الفصل بين المطيع والعاصى ليشهد عليهم بماشاهد منهم وليقع منهم الاعتراف بأنه بلغرسالات ربه فيكون ذلك منجلة مايو كدالله به الزجر في الدنيا كالمساءلة وانطاق الجوارح والشهادة عليهم بأعالهم والموازين وغيرها وتمام التقرير على هذاالوجه الثاني انه تعالى ذكرفي الأية الاولى ان الله شهيد عليهم فكانه تعالى يقول أنا شهيد عليهم وعل أعالهم يوم القيامة ومع ذلك فانى أحضر في موقف القيامة مع كل قوم رسولهم حتى بشهدعليهم بتلك الاعمال والمرادمنه المبالغة في اظهار العدل وأعلمان دليل القول الاول هو قوله تعالى وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاوقوله رسلامبشر ين ومنذر بن لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وقوله ولوأنا أهل كمناهم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لولا ارسلت الينا رسولا ودايل القول الثانى قوله تعالى وكذلك جعلنا كمأمة وسطا الى قوله و يكون الرسول عليكم شهيدا وقوله وقال الرسول ياربان قومي أتخذوا هذا القرآن مهجورا وقوله تعالى قضى بإنهم بالقسط وهمم لا يظلمون فالنكرير لاجل النَّا كيد والمبالغة في نفي الظلم الله قوله تعالى ﴿ ويقولون متى هذا الوعدان كُ تُم صَّادفين قل لا أملك لنغسى ضراً ولانفعا الاماشاء الله اكل أمد أجل اذاجاء أجلهم فلايستاً خرون سَاعَةً وَلا يَستَقدمُونَ ) اعلم أن هذا هوالشبهة الخامسة من شبهات منكرى النيوة فأنه عليه السلام كلا هددهم بنزول العذاب ومرزمان ولم يظهر ذلك العذاب قالوامتي هذا الوعد ان كنتم صادقين واحتجوا بعدم ظهو ره على القدح في نبوته عليه السلام وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) ان قوله تعالى و يقولون متى هذا اوعد كالدليل على انالمراد مما تقدم من قوله قضى بينهم بالقسط القضاء بذلك في الدنيالانه لايجوزأن يقولوا متى هذا الوعد عند حضورهم في الدارالآخرة لان الحال في الا خرة حال يقين ومعرفة

بنزول العذاب بعد وقوعه حقيقة داخل معماقبله من انكار استعجالهم به بعد اتبانه

الايمان انكار التأخيره الحصول كل وعد ووعيد والاطهر انهم انداقالوا ذلك علوجه التكذيب الرسول عليه السلام فيما أخبرهم من نزول العذاب للاعداء والنصرة للاولياء أوعلى وجدالاستمعاد لكونه محقاه في ذلك الاحمار ويدل هذا القول على ان كل أمة قالت رسولها مثل ذلك القول بدليل قوله ان كنتم سادقين وذلك لفظ جمع وهو موافق لقوله ولكل أمة رسول مم انه تعالى أمره بأنه يجيب عن هده الشبهة بجواب يحسم المادة وهوقولدقل لا أملك لنفسى ضرا ولا نفعا الاماشاءاللهوالمرادان انزال العذاب على الاعداء واظهار النصرة للاولياء لا يقدرعليه أحدالاالله سيمانه وانه تعالى ماعين لذلك الوعدو الوعيد وقا معينا حي يقال لمالم يحصل ذلك الموعود في ذلك الوقت دل على حصول الخلف ف كان تعيين الوقت مفوضا الىالله سيحانه اما يحسب مشيئه والهيته عندمن لايعلل أفعاله وأحكامه برعاية المصالح وامايحسب المصلحة المقدرة عندمن بعلل أفعاله وأحكامه برعارة المصالح ثماذا حضرالوقت الذي وقته الله تعالى لحدوث ذلك الحادث فأنه لابدوان يحدث فيه و يمتنع علىهالتقدم والتأخر (المسئلة الثانية) المعتزلة احتجوا بقوله قل لا أملك انفسى ضرا ولا نفعا الا ما شاءالله فقالوا هذا الاستنناء يدل على ان العبد لا علا النفسه ضرا ولا نفعا الاالطاعة والمعسية فهذا الاستثناء يدل على كون العبد مستقلا بهما ( والجواب ) قال أصحابنا هذا الاستثناء منقطع والنقدير ولكن ماساءالله من ذلك كائن ( المسئلة الثالثة ) قرأ ابن سيرين فأذاجاء أجلهم ( المسئلة الرابعة ) قوله اذاجاء أجلهم فلا يستأخر ون ساعة ولا يستقدمون يدل على أن أحدا لايموت الابانقضاء أجله وكذلك المقتول لا يقتل الاعلى هدا الوجه وهذه مسئلة طويلة وقدذ كرناهافي هذا الكتاب في مواضع كشيرة ( المسئلة الحامسة ) انه تعالى قال ههنا اذاجاء أجلهم فلا استأخرون ساعة ولا يستقدمون فقوله اذاجا الجلهم سرطوقوله فلايستأخرون سأعة ولا يستقدمون جزاء والغاء حرف الجزاء فوجب ادحاله على الجراء كافي هذه الآية وهذه الآية تدل على الاجزاء يحصل مع حصول السرط لامتأخرا عنه وان حرف الفاء لايدل على التراخي وانما يدل على كونه جزاء اذاثبت هذا فنقول اذاقال الرجل لامرأة أجنبية ال نكعنك فأنت طالق قال الشافعي رضي الله عنه لا يصبح هذا التعليق وقال أبوحنيفة رضى الله عنه يصم والدليل على أنه لايصم انهذه الآية دلت على أن الجزاء انمايح مسل حال حصول السرط فلوصيح هذا التعليق لوجب أن يحصل الطلاق مقارنا للنكاح لما أبت ان الجراء يجب حصوله مع حصول الشرط وذلك يوجب الجع بين الضدين ولما كان هذا اللازم باطلا و جبأن لا يصبح هذا التعليق \* قوله تعالى (قُل أَر أَيتُم ان أَنا كُم عدا به بياتا أونهارا ماذا يستعجل منه المجرمون أنم اذا ما وقع آمنتم به آلآن وقد كنتم به تستعجلون مم قيل للذين ظلوا ذوقوا عداب الحلدهل تجزون الا بما كنتم تكسبون) اعلم ان هذاهو الجواب الثاني عن قولهم متى هذا الوعدان كنتم صادقين وفيه مسائل (المسلمة الاولى)

الىهذا الحدوابدانا باستتباعه للندم والحسرة ليقلموا عماهم عليهمن العنادو يتوجهوا يحو التدارك قبل فوت الوقت فتقديم الظرف للقصر وقيل ماذايستعجل مند متعلق بارأ يتم وجواب الشرطمحذوف أي تندموا على الاستعجال أوتعرفوا خطأه والشرطية اعتراض مقرر لمضمون الاستخار وقيل الجواب قوله تعالى أثم اذا ما وقسع الح والاستفهامية الاولى اعتراض والمعنى أخبروني ان أناكم عذابه آمنتم به بعد وقوعه حين لأ ينفكم الايمان تهجئ بكلمة التراخي دلالة على الاستبعاد ثم زيد أداة الشرط دلالة على استقلاله بالاستبعاد وعلى أن الأول كالتميد له وجي باذا مؤكدا عاتر شيحالمهني الوقوع وزيادة للجهبل وأنهم لم بو منوا الا بعداأن لم منفعهم الاعان البتة وقوله تعالى( آلآن) استئناف من جهته تعالى غيرداخل تحت

## القول الملقن مسوق لنقر ير مضمون ما سَبق ﴿ ٨٥٥ ﴾ على ارادة القول أي قبل لهم عندا يمانهم بعدولوع

العذاب آلآن آمنتم ية انكاراللتاخبروتو بمخا عليه ببيان انه لميكن إذلك لعدم سبق الانذار يه ولاللتأمل والتدبر في شأنه ولالشي ٔ آخر مما عسى يعدعذ رافي التأخير بل كان ذلك على طريق التكذيب والاستعماليه علم وجد الاستهزاء وقرئ آلان محذف الهمزة والقاءحركتها على اللام وقوله تعالى (وقد كنتم به تستعملون) أي تكذيا واستهزاءجلة وقعت حالا من فاعل آمنتم المقدر لتشديد التو بيمخوالتقر بعوزيادة التنديم والعسيرو تقديم الجار والمجرور على الفعل لمراعاة الغواصل دون القصر وقوله تعالى ( مُحقيل) الحاتاً كيد للتوبيخ والعتاب بوعيد العذاب والعقاب وهو عطف علما قدر قبل آلآن (للذين ظلوا) أي وصنعموا الكفر والتكذيب موضع الايمان والتصديق أوظلوا أنفسهم نتعر يضها للمذاب والهلاك ووضع

حاصل الجواب أن مقال لا واثمك الكفار الذن يطلبون نزول العذاب تقدير أن محصل هذاالمطلوبو ينزل هذاالعذاب ماالفائدة لكم فيه فان قاتم نو من عنده فذلك باطللان الاعان في ذلك الوقت اعمان حاصل في وقت الالجاء والقسروذلك لانفيد نفط البند فئت انهذاالذي تطلبونه اوحصللم بحصل منه الاالعذاب في الدنيا مج محصل عقيمه يوم القيامة عداب آخر أشد منه وهو أنه يقال للذين ظلموا ذوقوا عداب الحلد ثم يقرن بذلك العذاب كلام يدل على الا هانة والتحقير وهوأنه تعالى يقول هل تجزون الا بماكنتم تكسبون فحاصل هذا الجواب ان هذا الذي تطلبونه هو محص الضرر العارى عن جهات النفع والعاقل لا نفعل ذلك ( المسئلة النائية ) قوله ساتا أي ليلا مقال بت ليلتي أفعل كذآ والسبب فبه انالانسان فى الليل يكون ظاهرافى البيت فجعل هذا اللفظ كناية عن الليل والبيات مصدر مثل التبييت كااوداع والسراح ويقال في النهارظ التأفعل كذا لان الانسان في النهار يكون ظاهرا في الظل وانتصب بياتا علم الظرف أي وقت بيات وكلة ماذا فبهاو جهان ( أحدهما) أن يكون ماذا اسماوا حداو يكون منصوب المحل كما او قال ماذا أرادالله و يجوز ان يكون ذا يعني الذي فيكون ماذا كلزين ومحل ماالرفع على الابتداء وخبره ذاوهو عمني الذي فيكون معناه ماالذي يستعمل مندالمجرمون ومعناه أي شي الذي يستعجل من العذاب المجرمون واعلم ان قوله ان أتا كمعذايه باتا أو نهارا شرطوجوا به قوله ماذا يستعجل منه المجرمون وهوكة وللثان أتبتك ماذا تطعمني يعنى ان حصل هذا المطلوب فأى مقصود تستعجلونه منه وأماقوله أثم اذاما وقع آمنتم به فاعلم ان دخول حرفالاستفهام علم ثم كدخوله على الواو والغاء في قوله أو أمن أهل القراى أفأمن وهويفيد التقريع والتوبيخ ثم أخبر تعالى ان ذلك الايمان غيرواقع لهم بل يعيرون و يو بخون يقال آلاً ن تو منون وترجون الانتفاع بالايمان مع انكم كنتم قبل ذلك به تستعملون على سبيل السخرية والاستهزاء وقرئ آلان بحذف الهمزة التي بعد اللام والقاءحركتها على اللام وأماقوله مم قيل للذين ظلمواذ وقواعذاب الحلدفه وعطف على الغعل المضمر قبل آلآن والتقدير قبل آلآن وقد كنتم به تستعملون ثم قيل الذين ظلوا ذوقوا عذاب الحلد وأما قوله تعالى هل تجزون الا بماكنتم تكسبون ففيه ثلاث مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى أيناذ كرالعقاب والعذاب ذكر هذه العلة كأنسائلا يسأل و يقول يارب العرة أنت الغني عن الكل فكيف يليق برحتك هذا التشديد والوعيد فهوتعالى يفولأنا ماعاملته بهذه المعاملة ابتداءبل هذاوصل اليدجر اءعلى عله إلباطل وذلك يدل علمانجانب الرحة راجيح غالب وجانب العذاب مرجوح مغلوب ( المسئلة الثانية ) طاهرالآية يدل علم ان الجزاءيوجب العمل أماعند الفلاسة فهوأثر العمل لان العمل الصالح يوجب تنو يرالقلب وأشراقه ايجاب العلة معلولها وأماعند المعتزلة فلان العمل الصالح يوجب استحقاق الثواب على الله تعالى وأماعند أهل السنة

الموصول موضع الضميرلذمهم بماني حيز الصلة والاشعار

فلائن ذلك الجزاء واجب بحكم الوعد المحمن ( المسئلة النالثة )
الآية تدل على كون العبد مكتسبا خلافا للجبرية
وعندنا أن كونه مكنسبا معناه ان مجموع
القدرة مع الداعية الخالصة
يو جب الفعل والمسئلة
طويلة معروفة
بدلائلها
بدلائلها

طيندلاصابة ماأصابهم (ذوقواعدابالخلد) الموثلم على السدوام (هل تجزون ) اليوم (الابماكنتم تكسبون) في الدنبا من أصناف الكفر والمصاصى التي من جلتها ما مرمن الاستعجال

• 1