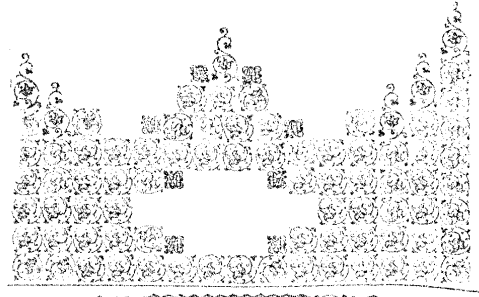
المره الثامن من مفاتيع الفي المشتهر بالنفسع الكبير الكبير الامام محد الرازي فمر الدين ابن العلامة مسياء الدين عمر المستهر بمعطيب الري تعمر الله به المسلمين به المسلمين به المسلمين أمين المدين المدي

الله و بها مشه تفسير العلامة أبو السعود ) الا

| ( فهرسة الجزء الثامن من تفسير الفغر الرازى )                                                                     |          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                                  | 12.50    |
| (سورةالرخَن)                                                                                                     | 7        |
| ٢٦ المسئلة الثانية في بان السبب في حسن اطلاق لفظ الوجمة على الغات                                                |          |
| ٥١ المسئلة الرابعة في بيان الالوان وفي بيان الاحسن منها                                                          |          |
| (سورة الواقعة)                                                                                                   | 04,      |
| (سورة الحديد) وفيها عمليق سنى النسبع                                                                             | \$ \$ 5  |
| شلة الاولى في بان أسباب التفاسم                                                                                  |          |
| علة الثانية في بان أن المياة الدنيا حكمة وصواب                                                                   | are II.  |
| سنله الثانية في بيان احتجاج العائلين بإن الأمر يفيد الفور                                                        | 1        |
| عَلَهُ الْأُولِي فِي بِأَنَّ الْحَجَاجِ أَهِلِ الْمُنْ مَلِي أَنَا لَجُنَهُ تَخَلُوفَهُ الْآنَ                   | Il sport |
| سئلة الثائثة في يان منافع الحديد                                                                                 | 731 IL   |
| ( سورة الجادلة )                                                                                                 | 121      |
| ( سورة المشس                                                                                                     | 30/3     |
| (association)                                                                                                    | \A£      |
| كلام على مانعة الرسول صرّ الله علية وشه أهل مكة بوم القيم                                                        |          |
| (بسورة المسخف)                                                                                                   | 198      |
| ( marcia interior                                                                                                | ₹ • ₹    |
| (سورة المنافقون)                                                                                                 | 7 - 9    |
| ( سورة التفاين )                                                                                                 | C/0      |
| (سورة المذاذق)                                                                                                   | 777      |
| ( سورة الشري                                                                                                     | L. don ! |
|                                                                                                                  | T74      |
| عله الثلثة فيان أن اخياة هي الاصل في النعم                                                                       |          |
| سئلة النائرة في بان ولالة أسموات على القدرة                                                                      | 36       |
| اسالة السادسة في بان استدلال المعترالة على أن المعادى ليست بخلق ألله                                             | ţġ       |
| لسنلة النائبة في بان نبذة من عم الهيئة (سفرة ن)                                                                  | 017 /J   |
|                                                                                                                  |          |
| لممثلة الثالثة في يان تبادة من حسن اخلاقه صلى الله عليه وسلم<br>لمسئلة الثانية في بان اليوم الذي يكشف فيه عن ساف | 8.47     |
| كلام في يأن أن الاصابة بالعين هل لها حقيقة أم لا                                                                 | 9.2      |
| مرحم في يبات ال ورة الحاقة )                                                                                     | 777      |
|                                                                                                                  |          |

```
War Zee
                     ٢٨٤ المسئلة الرابعة في يان تزيف استدلال المشبهة
                                  (سورة العارس)
                                    (سورة نوح)
                                                                7 . T
                     ٥٠٠ السئلة الخامسة في إن الرد على عيدة الاصنام
                                    ( me, ( ) |
           ٣١٣ المسئلة الاولى في بيان اختلاف الناس في أبوت الجن ونضها
             ٣١٦ السئلة الثانية في بأن أنه عليه السلام هل رأى الجن أملا
                                   ( wecall, et)
                                    (سهرة المدر)
                                                                W 2 W
                                   ( سورة السامة )
                                                                6.1.A
روس الملة الثانية في إن المجلح من جوز تأخير البيان عن وقت اللماني
                                  ( weight Kindis)
                      ٢١٨ المسئلة الثانية في بأن حصر اللذات الديو بذ
                                (سورة المرسلات)
                                     (tillogen)
                                                                200
                                ( سورة النازعات )
                                                                2.27
      (٦٢٤ المسئلة الثالثة في إن الاستدلال على إنه تمالي هو الذي يني السماء
                                  ( past 0) gus )
                                                                ક્લ્લ
                                  (سورة التكور)
                                                                1. Y/
                                 ( majo Kindle)
                                لاسم وقالط فالمرافقين
                               ( وَالْمُنْسَالُا الْمُرْسِينَ }
                                (marie agan)
                                                                OIV
                             المثلة الاولى في إن قصة الاحدوث
                                 (سهرة الطارق)
                                                                OTA
                                  ( Mag ; & IX est )
                                                                050
                 ٥٣٦ المسئلة الثانية في بيان أن الاسم نفس المسي أم غيره
                 ٥٤٣ المسئلة الاولى في بان اختلاف الناس في أمر المعاد
                                  (ambiliana)
                                                                OLV
                                    (سورة التبعير)
                 ٥٧٠ المسئلة الثالثة في بيان أن النفس مفايرة لهذا البدن
```

```
(سورة البلد)
                                                        140
                            ( menil 5, 400 )
                                                         OV *
                              ( سورةالل )
                                                        OAT
٥٩٢ المسئلة الأول في إن استدلال الجههور على أن ابا يكر أفضل الامة
                            (سورةالعمر)
                                                        041
                            (سورة المشرح)
                                                        7.4
                             ( سورةالين )
                                                        4 1 8
                            ( سورة النا )
                                                        710
                   عبد المسئلة الثالثة فيأن فصد مقتل أبي جهل
                             ( majorilla )
                                                        777
               ٦٢٨ السئلة الخامسة في بان حكمة اخفاء ليلة القدر
                             ( سيرة الند )
                                                        at he al
                             ( سورقالزالة )
                                                        J. C. M.
                             ( magaillaledto )
                                                        TOY
                             ( سهرةالقارهة )
                                                        L. J. N.
                             ( سورة التكاثر )
                                                        221
                              ( meditions)
                                                        3A7
                             ( maj ( maj )
                                                        774
                             ( سورة الفيل )
                                                        TAT
                             ( سيوندگر نشر )
                                                        TAA
                             ( سورةأرأنك)
                                                       140
                              ( 1.5.15 man )
                                                        ¥ . .
                   ٧٠٧ الكلام في بان معمراته صلى الله عليه وسل
                           ( سورة الكافرون )
                                                       VIV
                            ( سورة النصر )
                                                       FTA
                         ٧٣٢ المشلة الاولى في أن قصد في مكة
                            ( سورنانی لهسه )
                                                       VIT
                           ( marcillick con)
                                                       401
                             ( سورة الفلق )
                                                       775
                             ( سؤرةالناس )
                                                       YYY
  🦈 ( تمت فهرسة الجرء الثامن بعونالله تعالى ) 🏶
```



\* ( سورة الرحق سبعون وست أوسبع أوثمان آيات مكية ﴾

## 無(いりはしん)は

(الرحن على الفرآن خلق الانسان عده اليان) اعلم اولان مناسبة هذه السورة لما قبلها يوجهين (أحدهما) ان القاتمالي المتح السورة المقدمة بذكر معجرة على على العرة والجبروت والهيبةوهوانشفاق الفهر فآن من يقدر على شقالقمر يقدرعلى هدالجبال وقدالهال وافتتم هذه السورة بذكر معجزة تدل هلي الرحمة والرحوت وهو القرآن الكر يمِفَانه شِفاء القلوب بالصفاء عن الذنوب (تانبهما) انه تعالى ذكر قر السورة المتعلمة فكيف كان عدابي ونذر غيرمرة وذكر في هذه ألسؤرة فبأي آلاء ريكما تكذيات مرة يعد حرة لما يناأن ثلث السورة سورة اظهار للهيية وهذه السورة سورة اظهار الرحمة ثمان أولهذه السورة مناسب لآخر ماقبلها حيث قال فيآخر تلك السورة عندمليك مقند والاقتدار اشارة الى الهبية والعظمة وقالههنا الرحن أيعز يزشديد منتثم مقتد تحدث في هَذُه السورة 📳 يالنس " لهالكفار والفجار رحن مثم غافر للايرار 🦈 نم في التفسير مسائل ( المسسئلة لفقلة الرحن ابحاث ولايذبين بعضها الابعد البحث في كلدالله فنقول (البحث . ، من يقول ان الله مم الالف واللام اسم علم لموجد المكتات وعلى هذا أبضا اسم علم له وتمدك بقوله تعالى قل ادعوا الله أوادعوا الرحن اسني أى أياما منهما وجوز بعضهم قول القائل باالرحن كاليجوز اشعيف وبعضها أصعف من بعص أماقولمالله مع الالف

\*( ، ورقال حن مكية أومدينة أو متعضدة بآلهانتوسعون)\* (إسم الله الرحن الرحيم) لا عدد في السورة السائقة ما نول بالاج السالفة من ضروب نقم اللمعزوجل وبين عقب کل مترب مثما أنالقرآن قدسمر طحل النساس على التذكر والانعاظ ونعى عليهم اعرامتهم عن ذلك الكر متعاأفاض على

كافة الانام من فتون المعمدة والدنيوية الانفسسية والا أفاقية والدنيوية والدنيوية وأنكر عليهم الركل فن منها اخلالهم بمواجب منها اخلالهم بمواجب منها اخلالهم بمواجب المرآن فقيل ( الرحن عليات النع شانا وأرفعبوا مكانا النع شانا وأرفعبوا مكانا النع شانا وأرفعبوا مكانا المناوية والدنيوية عيار على سائر الكنب السماوية مامن مرصد برنواليد أحداق الايم

إلام اسم على فقيه يعمل العنعف وذلك لانه لو كان كذلك لكانت الهمزة فيد أصلية ألاوز أن تعمل وصلية وكان بجب أن بقال خلق الله كإيقال علم أحد وفهم اسمعل المُعْلَىٰ فيد أحد القولين اما أن نقول اله أولاه اسم لوجد المكنات اسم علم استعمل واللام كافي الغضل والعباس والحسن والخليل وعلى هذا فنسى غيره الهافهو وري المعلى في مواودله فيقول لايند محدواً حد وانكاناعلين الغيره قبله في أنه جا ولان تمالي النم الحدلم بكن له من الامر الطاع ما منع الغير عن التسمية ولم بكن له الاحتجار علقًاالاسم لنفسه أولولده بخلاف الملائ المفاع أذا أستأثر لنفسه اسمالا يستمرئ أحد الانتيات ولايته مادام له الملك أن يسمى ولده أونفسه بذلك الاسم خصوصا من يكون لاعكشه أوزيسمي نفسه باسم المائ ولاان يسمى ولنده به والله تعالى ملك مطاع وكل من الله عمد أمر و فاذا استأثر لنفسه اسما لا يجوز العبيد أن يسموا بذلك الاسم فن كالم وتعدي فالشركون في التسم بمعندون وفي المني طالون وأما أن نفول اله أولا. أألمل يعبسوا لالف واللام النعريف والماء تنع المعنى عن غيرالله امتنع الاسم فأن قبل أسمى أحد ابنه به كان يُدفى أن يُحوز فنذا لا يحوز لانه يوهم العاسم موصور عالماك الله إلا الكوته على فان قول أسمية الواحد بالكرج والددود بمائرة فالناكل ما يكون له تعلى أنعلم وعلى اسم لمعنى ملحوظ في اللغفذ الذكري لابقضي الى خلل بجوز ذلك فيه ووز أسميد الواحد بالكريم والودود ولالجهز أجميت بالطابق والنديم لان هل تقدير لله على اله على غير محوظ فيه العني جيوز وعلى تقديم حله على اله استراسي هوقائم به فالتمدرة التي بهأيغاه الخانق والعدم دلاجهون لكني استرالمعبود مؤهدا النبيل فلاتجون السعة بعدا حد هذين النوايل حق وقولهم مع الالف والام الماسي عن اذاعرات فحثن الله فايترتب عليه وهوأن الرحن اسم المأسنس متدونجو يزياال حي اصعب لَّ الكلِّ ( الْجَنْ الثَّانِي ) الله والرحن ق حقالله تَمَالِي كَا مُنْهُمُ الأول والوصف الفالب فيي بصير كالاسم بطالاسم الاول كافي فوانا عرافنا وعلى الرقض وموسى الرصنا المحتقة ويالتجده في استماء الخلفاء واوصافهم المعرفة الهم الى كانت الهم وصفا وحرجت ول و المال عن الوصفية حتى ال الشخص والنابية صف به أوغار قد الوصف يقالله الم من الله في المرحن اختصاص بالله تعالى كان الله الاوصاف اختصاصا بأوائك النقال المرحن اختصاصا بأوائك النقال المرحن الناس في الاقتدار أن قال الريخ الإسماء والاوصاف جار اوسح من من أطلق الفط الرحن على الوافله الدين على المالية المالية الله المالية فعالى فان قبل ان من الناس من أطلق الفط الرحن على الموافله الأسماء الموقعة عن الناس من أطلق لفظ الاله على عبرالله تعديا وكفرا الفارا الى الاسماء الموقعة من الناس من أطلق لفظ الاله على عبرالله تعديا وكفرا الفارا الله ك بالا من المن من المن من المن المن الله من المن من المن الله من الدائم من مسترواللاحقة مى التي أعطى بها الخلق بعدا يعاده اياهم من الرزق وقعالى بالنظر الى الرحة المايقة رحن وبالنظر الى اللاحقة رحيم

ولهذا يفال بارحن الدنبا وزحيم الآخرة فهورجن لانهخلق الخلق أولايرجته لم يوجد في غيره هذه الرحة ولم يخلق أحد أحدا لم يجز أن يقال لغيم و رحن ولما العسالحون من هباده ببعض اخلاقه على قدر الطاعة البشر ية وأطعم ألجا أم وكسااله يج وجدشي من الرحمة اللاحقة التي بها الرزق والاعانة فعباز الفيقال لهرميم وقعد كري كله فىتفسير سورةالقاتحة غيرانا أردنا أن يصيرماذ كرنا مغتموما الىماذ كرناه عَاعِدِنَاهُ هَهِنَا لَانَ هَذَا كَلِمُ كَالتَمْصِيلِ لِمَاذُ كَرِنَاهُ وَبِالْقَاتِحَةُ ( المُسْئَلَةُ الثَّاتِيةُ ) أَج مبتدأخبره الخلة الفعلية التيحي قوله علمالة رآن وقبل الرحن مبتمة تقديره هوالرحن يجملة بمدجهاة فنال عزالقرآن والاول أصح وعلىالقول الضعيف الرحن آيد (الرُّ الثالثة) قوله تعسَّالي عالم القرآن لابد له من مُعُمُولِ ثان فَا فَلَكُ تَقُولُ الْجُوابِ عَكِّم وجهين (أحدهما) قبل علم بعني جعله علامة أي هوعلامة الشونومسمرته وهذا سي فوله تعالى وانشق التمر على ما بينا أنه ذكر في أول ثلث السورة معجزة من باب الهيمية <sup>المنظ</sup> انه شق مالايشقد أحد غيره وذكر في هذه السورة معيزة من إسال حقوهوانه نشه العلوم مالاينشره غيره وهومافي القرآن وعلى هذا العجمه من الجواب فغيه احتمال وهواله جمله بجيث بمإفهو كقوله ولقديسرنا القرآن للذكر والتعليم على هذاالوجدن يقال لن أنفق على منها وأعطى أجرة على أهايه علم (وثانيه حا) أن المغمول الثاني لابد. -وهوجير بلوغيره من الملائكة علهم القرآن تم أزله على عبده كافأل تعالى زل بالروج الامين على قلبك ويحتمل أن يقاك المفعول الثانى هومحد صلى الله عليه وسلموفيه الشارب الىأرالقرآن كلام الله تمالى لا كلام شحر وفيه وجه اللث وهو اله تعالى عسلمالفرآن لل الانسان وهذا أقرب ليكون الانعام أعم والسورة مفتحة لبيان الاعم من النعم الشاملة إ لافى تعديم شعفس دون شخص بقال فلان يعاهرا اطعام اخارة الى كرمه ولايبين من يطعمه ( المسئلة الخامسة ) عامعني التعلُّيم نقول على فولنا له مفعول ثان الفادة العلم به فان قبلُ أَنْ كيف يفهم قولدتمالي على التركن ع قوله و الدم نأو بلدالالله تقول من لا يقف عند قوله الله الله ويعطف الراحضون على الله عطف القرد على المفرد لايرد عليه هذا ومن يقفأن و يعطف قوله تعالى والراسخون في العلم على قوله وما يعلم أو يله عطف جلة على جلة يقولا انه تعالى يعلم علمالقرآن لازمن علم كنابا عظيما ووقع على مافيه وفيه مواصع مشكلة فعلمافي تلك المواضع بقدر الامكان يقال فلان يعلم الكتّاب الفلاني ويتغنه يقدر وسعه وانكان لمنعلم مراد صاحب الكتاب بيغين وكذلك القول في تعليم القرآن أونقول لايعلم أويله الاالله واماغيره فلابعلمن للقاء نفسه مالم يعلم فيكون اشارة الى أن كتاب القه تعالى ابس كغيره من الكنب التي يستخر بما فيها بقوة الذكاء والعلوم الشيم قال أمال خلق الانسان علم البيان وفيد مسائل ( المشاة الاولى ) في وجد الترثيب وهو على وجمين (أحدم)

الاوهومنشؤه ومناطه ولامقصد عند البه أعناق الهمم الاوهو أعناق الهمم الاوهو مقليم أعناق الهمم الرحن تعليم الرحن اللهذان وأنه من أثار المقالواسعقوا حكامها تلبيها على أصالته وحداقتصرعلى ذكر وحلالة قدره ثم قبل البيان) تعينا المعلوقيينا الميان) تعينا المعلوقيينا الميان تعينا المعلوقيينا الميان انشاؤه على ماهو على ماهو

و كرنا أن المراد من علم علم الملائكة وتعليم اللائكة قبل خلق الانسان فعلم تعمالي والأنكنه المقرين الفرآن حقيقة ويدل عليه قوله تعالى أنه لقرآن كريم في كتأب مكنون أيالني الاللطهرون تمغال تعسالى تنزيل من رب العللين اشارة الى تنزيله بعد تعليمه وعلى إلى ﴿ وَاعْنِ النَّظِم حَدِنَ زَالْدُوذَلِكُ مَنْ حَيْثُ اللهُ تَعْمَالَى ذَكُرا مُورَاعِلُو يَقُوا مُورَاسْفَلْيَهُ وَكُلَّ ومرائي فابله بمفلى وقدم العلويات على السفليات الى اخر الآيات فقال على القرآن اشارة تمالي يلم العلويين وقال علم البيان اشارة الى تعليم المقلبين وقال الشمس والقمر في المحلق أوليات وقال في مقابلتهما من السفليات والتجهوا لشجر يسجدان شمقال تعالى والسماء الاز الماوق مقابلتها والارض وضعها ( والنبهما ) أن تقديم تعليم القرآن اشارة الى كونه بالسُّمة وأعثلم انعاما ثم بين كيفية يُعليم الفرآن فقال خلق الانسان علم البيان وهو مز ألهَّال القائل علمت فلانا الادب حلته عليه وأنفقت عليه مالى فقوله حلته وأنفقت بيان تُنْهُ يَقْدُمُ وَاتَّنَا قَدْمُ فَلِكُ لانه الأنْعَامُ الْعَظِّيمُ ﴿ الْمُسْتَلَةُ النَّانِيةَ ﴾ ما الغرق بين هذه السورة ﴿ إُورِةُ العلقِ حَبُّ قَالَ هِمَاكُ اقْرَأُبَاكُمْ رَبِّاتَالَذِي خَلَقُهُمْ قَالُورَ بِكَالَاكُومُ اللَّذِي عَلم والقرافقدم الخلق على التعليم تقول فقلك السورة الميصرع بتعليم القرآن فهو كالتعليم ﴿ وَكُرُونُ هَذُهُ السَّورَةُ بِقُولِهِ عَلَمُ السِّيانَ بِعَدَّ قُولُهُ خَلْقَ الْأَنْسَانَ ( المسئلة الثالثة ) كاللراد من الانسان نقول هوالجنس وقبل الراديج دصلي الله عليه وسلوقيل المراد آدم ﴿الأوِلْ أَصَّمُ نَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ قُلْ فَي خُلْقُ و يَدْخَلُ فَيَدُّ تُهُمْ وَآدُمُ وَعِيرِهُ مَا مَن ألانيباء ( المسئلة الكرابعة بمماالبيان وكيف تعليما شولمن المغسر بن شرقال البيان النطق فعاه ماينطق م أُوْ يَفْهُم غَيْرِه مَا عَنْدَه فَانَ بِهِ عِنَازُ الأنسانَ عَنْ غَيْرِه مِنْ الحَيْوِانَاتُ وَفُولِه خَلَقَ الأنسانُ أأشارة الى تقديرخلن جحما الحاص وعلما البيانا اشارة الرتايع اللبإدن غبرا وقدخرج الله كرنا ولا أن البيان هو الفرآن و اعاده الطعمل بالذكرة اجها (بقوله قدالي مؤاللرآر كافانافي النال حبث يقول القائل علت ولانا الادب حليه عليه رحني مدالا لبيان مصد ويديه مافيه المصدر واطلاق البيان نعني القرآن على الفرآن في القرآن كثير قال تعساء فغايبان للناس وقدسمي القه تعالى الفرآن فرقاناه بالاواتشار فرقال بين الحني والهاطل المسيم اطلاق البيان وارادة أاقرآن (المسئلة اخامسة ) كيف صرح بذكر المفعولين و لمجله البيان ولم يصرح بهمانى علم القرآن تقول أحاان فئنا ان المرادس فوله علم القرآن هو إنه علم الأنسان القرآن فنقول حذَّف لعظم نعمة النفليم وقدة كره على من علم وعلى بيار الجلقه تم فصل يان كفية تعليم القرآن فقال خلق الانسان علم وقديين ذلك وأماان قلن إللرادعلمالقرآن الملائكة فلان القصود تعديد النع على الانسان ومطالبته بالشكرومنعه هَن النَّكُنديب به وتعليمه للملائكة لايظهر للانسانُ أنه فائدة راجعة الى الانسان وأم ألهليم الانسان فهي تعمقظاهرة فقال علم اليان أي علم الانسان تعديد اللغم عليه ومثل المال في افرأقال مرة علم القلم من غير بيان المعلم ممقال مرة أخرى علم الانسان مالم يعلم

هلیده ن الثوی الفاهرة والباطنة والبیان هو الباطنة والبیان هو العبرهاق المتمبرولیس الرا د بنماید مجرد تمکید الانسان من بیان نضمه بیان غیره آبیما الاهوالذی متراد فغالر حن واخلاه الثلاث أخبار متراد فغالر حن واخلاه الاخبرتین عن الماطف لورودها علی منهای التسدید

وهوالبيان و محتمل أن غملك بهذه الآية على أن اللغات توقيقية حصل العلم بهايتعل الله \* ثم قال تعالى ( الشمس والقمر بحسبان والعجم والشجر يسجدان) وفي العربيه وجوه (أحدها) هوانالله تعالى لما نيث كونه رحن وأشارالى ماهو شفاهور حقوقًا القرآن ذكرنهمه ويدأ بخلق الانسان فانه نعمة جيم النعم بهنتم ولولاوجودملا النهجكم بشي تم بين نعمة الادراك يقوله علماليان وهوكالوجودا ذلولاملاحصل النفعوالانتافي تمذكرمن المعلومات نعمتين فلاهرتين هماأظهر أنواع النعم المعاوية وهماالتسس وليك وأولاالغمس لازالت الظلمة ولولاالقمرلفات كثيرمن النعم الظاهرة بخلاف غيرهما الكواكب فان نعمها لاتفلهر لكل أحدمثل مانظهر تعميمها نم بين كال نفعهم حركتهما يحسل لايتمبر ولوكانت النمس ثابتة في موضع المانتفع بها أحدولوكان مبايلة غير معلوم للغالق لما انتفعوا بالزراعات في أوقاتها و بناء ألامر على الفصول ثم بيئة ﴿ عقاباتهما نعمتين طاهرتين من الارض وهما التبأت الذي لاساق له والذي لعساق قار الزعم أصله منه ولولاالنبات الكائاللادي رزق الاماشاءالله وأصل النعم على الرزق الدني واتناقلنا النبات هوأصل الرزق لانالرزق امانياتي واماحيوان كاللحم وأللبن عيرهمين من أجراه الحيوان واولا النبات للعاش الحيوان والنبات هوالاصل وهو قعدن فأفريدة علىساق كالحنطة والشعير والاشجارالكبار وأصول الفاروغير فأم كالبقول النبسط ألوي على الارض والخشيش والعشب الذي هوغذاه الحيوان ( ثانيها ) هو أنه تعالى الماذكر إشار القرآن وكان هو كافيسا لايحتاج معد الى دليل آخرغال بعده الشمس والفهر بحسبان أإل والمجم والشحم وغيرها مزران بإن اشارة الى أر بعض الناس ال المرتكر لعائناس الركمة إلى الني فضيها الله بالمدعائل الرتي في السرآن فله في اللاقلق أبات منهسا الشمس والقمر والمسلا 🌡 الخنار عمالك كران حركتهم بعسبان تدل على غائل مخار مخرهم الملي بعدي سوس إ واواجتمع من في العالم من الطبيعيين والفلاسفة وغيرهم وتواطؤ الذيب واحر كتهما على أن المراامين على الصوب السين والمُقَدِّ الرالمعلوم في البعل والسر همَّ البلغ أجمع الدمالي للمُّ فَي أن يرجع الى الحتى و يقول عرَّكتِهما الله تعالى كإاراد وذكر الارض والسماء وغيرهم لمُرَانُ اشارة الى ماذكر تامن الدلائل السقلية المؤكدة لما في القرآن من الدلائل السحمية (ثاثم المجلة و هوأالذكرانا أنهذه السورة مفتفعة بمعيزة دالة عليها مزياب الهيئة فذكر معبزة اصرارتي فعا عايكون جوابالمنكري التبوة على الوجة الذي تبهنا عليه وذلك هواته تعالى أنزل على نبيه أواز الكتاب وأرسله الى الناس باشرف خطاب فقال بعض المنكرين أنب عكن تزول الجرم أتأ من السماء المالارمن وكيف يصعد ماحصل في الارض الى المسكال الشمس والقمر بحسبان اشارقالي حركتهما ولاشك أنحركتهما بحرك بارليس بطبيعي وهم وافقونافيه وقالوا النالحركة الدورية لايكن أن تكون طبيعية بل أخشيار يةفنقول من حرك الشمس والقمر على الاستدارة أنزل الملائكة على الاستقامة ثم النجم والشبجر

س والتمريحسان يجريان بحسساب مرق بروجهسا زاهما بحيث تذخله أمور الكائنات توتختلف الفصول توتختلف الفصول الب (والبيم) المع من الارض المع المعادان

يتصركان الى فوق على الاستقامة مع ان الثقيل على مذهبكم لا بصعد الى جهد فوق فذلك بقدوة الله تعالى واراه ته فكذلك حركة الملك جائزة مثل الفلك وأما فوله بحسبان فغيد المَيْجُنَارَةُ الىالْجُوابِ عَنْ قُولُهُمْ أَلْزَلُ عَلَيْهُ الذَّكُرُ مَنْ بِينَنَّا وَذَلْكَ لانه تَعَالَى كَااخْتَار بطركتهما عرامعينا وصويا معلوما وبقدارا مخصوصاكدلك اختار لللك وقتا معلوما ومراجعينا بفصله وفي التفسير مباحث (الاول) ماالحكمة في تعربته عمارجم الى الله تعالى حيث قال هما بحسبان واريقل حركهما الله بحسبان أو مخرهما أواجر اهما كإقال خَلَقَ الانسان و قال علم البيان نفول فيه حكم منها أن يكون اشارة الى أن خاق الائسسان وتعليمه البيان أتم وأعظم من خلق المنافع له من الرزق وغيره حيث صرح هناك بإنه فاعلد وصائمه وابيصرغ هنا ومنها الدقوله الشمس والقرههنا عثل هذا فى النظم بقول القائل الى أعطيتك الالوف والمثات مر اراحصل لك الاكماد والعشرات كشيرا وعاشكرت ويكون معناه حصل للث مني ومن عطائي لكنه يتقصص التصر يحبالعطاء وعندالكشر ومنها أنهذا بينا أننقوله الشمس والشراشارة الىدلبل عقلي مؤكد السمعي ولميقل فعلتصر تعااشارة الى انه معقول الذائطرت اليد عرفت انه مني واعترفت به وأماالسميم فصبرح بمايرجم اليه من الفعل (الثاني) على أي وجه تعلق الباء من محسبان تفول الويين من تفسيره والتفسير أبصا مرياته وخرج مزبيحه آخر فنقول في الحسيان يجهان والاول المشهور أن الراد متدا لحساب بقائل حسب حسابا وحلى هذا عاليه المصاحبة نقول فدمت بخيرأى مع خبر ومفرونا بخبر فكذلك الشمس والقمر يجريان معهما حساجها ومثله الماكل شئ خلفناه بقدر وكل شئ عنده بمقدار و يحفل أن تكون اللاَّسَمَاءُ \* كَافِي قُولَكُ بِمُونَ اللَّهُ عُلَيْتُ وَيَوْفِيقَ اللَّهُ حِنْعَتْ فَكَلَّاكُ نَجِر بأن يُعسبان من الله (والوجمالثاني)أن الحسبان هوالفلك تشديه اله عسبان الرسا وهوما لمدور فيدير الحجر وعلى هذا فهو للاستعانة كإيقال في الآلات كتبت بالتلخ فهما بدوران بالفلك وهو كفوله تمالى وكل في قلك يسبعون (النالث) على الوجه المشهور على كل واحد يجرى بحسبات أوكلاهما محسبان واحد مالله اد نقول كلاهما يحال فان تغذر تااليهما فلكل واحدمتهما حساب على حدة فهو كقوله تعالى كل في فلك لا عدى أن الكل بحوع في فلك واحدو كفوله وكلشئ عنده عقدار وان نظرنا الىالله تعالى فللكل حساب واحد قدرالكل تقدير خسيانهما بحساب مثاله من يقسم ميراث تفسسه لكل واحد من الورية نصبيا معلوما يحساب واحدثم يختلف الامرعندهم فيأخذ البعض السدس والبعض كذا والبعض كذا فكذلك الحساب الواحد \* وأما قوله والنجر والشجر يسجدان ففيد أيضا مباحث ﴿ الأو لَ ﴾ ماالحنكمة في دكر الجل السابقة من غير واو عاطفة ومن هنا ذكرها بالواو وأالعاطفة تقول ليتنوع المملام توعين وذلك لان من بعد التعم على غيره تارة لذكر نسقامن ضبر حرف فبقول فلان أنعم عليك كشيرا أغناك بعد فقر أعزلة بعد ذل قواك بعد صفف

الناجدين من المكافين طوعا والجلتان خبران الرحن جردتا من الرابط الفقلى أمو يلا على كال قوة تمو يلا على كال قوة الار بساط المنوى والمنوى المنوى والمنوى المنوى والمنوى و

أخرى لذكرها بحرف عاطف وفنك العاطف قديكون واواوقد يكون فأه وقسيكون م فيقول فلان أكرمك وأنهم عليك وأحسن البك ويقول رباك فعلك فاغتاك ويقول أعطاك ثم أعناك ثمأ حوج الناس اليك فكدلك هنا فأكر التعديد بالنوسين جيمافان قبل وقد يانا وبين الفرق بين النوعين في العني قلنا الذي شول بغير حرف كانه متصدية بان النعم الكثيرة فينزك الحرف ليسنوعب المكل من غير تعفو بل كلام ولهذا يكون م للكالنوع في أغلب الامر عند مجاوزة النعم ثلاثا أوعند ماتكون أكثر من نعمدين فان ه كرقاك عند نعمتين فيتول قلان أعطاك المال وزوجك البنت فيكون في كلامه اشارة الى نعم كشيرة وانما فتصمر على التعمدين الانعوذج والذي بقيل بحرف فكانصر بدالتنب على استقلال كل نعمة بنفسها واذهار توهم البدل وانتقسير فان فول انقائل أنفره نيك أعطاك المال هوتفسير للاول فليس في كلامه في كرنعمتين معايفلاف مااذاذكر بحرف فأنقبل الكانالامر على ماذكرت فلوذكر التعم الاول بالواوتم عند تطويل الكلام فى الا خر سردها سرداهل كمان أفرب الى البلاغة و و رود كلام الله تعالى عليه كفاه دليلا على ان ماذكره الله قعالى أبلغ وله دايل تفصيلي ظاهر بين بجث وهوأت الكلام قديشمرع فيه المتكلم أولاعلى قصد الاختصار فيقتضي الحال التطو بل امالسائل يكثر السؤال واما لطالب بطلب الزيادة للطف كلام المنكلم وامالفيرهما من الاسباب وقد يشرع على قصد الاطناب والتفضيل فيعرض مايقتضي الاقتصار على المعمود من شغل السامع أوالتكلم وغير ذلك علماء في كلام الآدمين نقول كلام الله تعالى فوائده لعباده لاله فن هذه السورة ابتدأ الامر بالاشارة الى بيان أتم النعم اذهو المقسود غاتي بما يختص بالكنروثم ان الانسان ليس بكامل العلم يعلم مراد النكلم عند مايكون النكلم من أبناه جنسه فكيف اذا كان الكلام الله تعالى فبدأ الله به على الفائدة الاخرى واذهاب توهم البدل والتفسع والنعي على أنكل واحدمتها نعمة كاملة فان قبل اذاكان كذلك فالككمة فالخصيص العطف جنأ الكلام والابتداءيه لايافيله ولايابيده قلنا لهكوناانوعان على السواء فذكرا أثنانية من النعركت فيمالقرآن وخلق ألانسان وغير فللثأر بعامتها يغير واووأريعا بواو واما قوله تعالى فيها فاكهة والنخل وقوله والحم ذو المصف فلبيان نعمة الارض على التفصيل ثم فاختيارا لثمانية لطيفة وهي إن السبعة عدد كامل والثانية هي السبعة مع الزيادة فيكون فيه اشارة الى ان تع الله خارجة عن حدالتمديد لماان الزائد على الكمال لايكون معينا مبينا فذكر الثمانية منها اشارة الى بيان الزيادة على حد العدد لالبيان الأبحصار فيه ( المسئلة الثانبة ) التجم ماذانقول فيد وجهان (أحدمما) النبات الذي لاساقله (والثاني) تجم السماء والاول أظهر لانهذكره مع الشجر في مقايلة الشمس والقر ذكر أرضيين في مقابلة سماويين ولان قوله يسجدان يدل على ان المرادليس يجم السمادلان من فسربه قال يحجد بالغروب وعلى هذا فالشمي

والشجر بسجدان له والخلاء الجلة الاولى عن المساطق الذكر عن الماطق الذكر الماطق الذكر الفاطق الماطق الماطقة الماطق الماطق الماطق الماطق الماطق الماطق الماطق الماطق الماطقة الماط

والقمر أبضا كذلك يغر بال فلاييق للاختصاص فائدة وأمااذا ذلنا هم الرضبان فتقول يسجدان معنى طلالهما تسجد فيغنص السجود سما دون الشمس والتسروق سعودهما وحود (أحدها) ماذكرنا من محود الفلال (ثانيها) خضر عهمالله تعالى وخروجهما ومزجالارض ودوامهما وثباتهما عليها بإذنالله تعالى فسجفر الشمس وانقمر بحراتة مشتدرة والمجم محركة مستقيمة الى نوق فشبه النبات في كانها بالسجود لان الساجد ثُلَتُ (اللها)حقيقة السجود توجد منهما وانه تكرمر ثبة كالسبح كل منهماواللم يغنه كافان تعالى ولكن لاتفقهون تسبعهم (رابعها) المجود ودنع الجبهة أومقادم الرأس على الارض والتجم والشجر في الحقيقة رؤسه ماعلى الارض وأرجلهما في المواء لات الرأس من ملموان مايه شربه واغتذاؤه والنجم والشجر اغتذا ؤهما وشربهما باجذالهماولانالأس لاتبق بدوته الحياة والشجر والعيم لاجق شي متهما كابناه ضاعت وقوع الخلل فأسولهما وببتي عندقطع فروعهما واعالجما واعايقال الفروع رؤس الابثهارلان انرأس في الانسان هومايلي جمهة فوق فقيل لاطاني الشجرروس اذاعلت هذافالجروالشجر رؤسهما على الارض دائنافهو ستودهما بالشه لابطر بقالحقيقة (المسئلة الثالثة) في تقديم النجم على الشجر موازنة لفظية الشعس والقمروأمر معنوى وهوان البجم في معنى المجود أدخل لماته يبسط على الارض كالساجد حقيقة كاان الشمس في الحسبان أدخل لأن حساب سيرها ايسر عند المفوعين من حساس سير القمراذ ليس عند النودين أصعب من تقويم القمر ف حساب إن يح ١٠ مم قال تعالى ﴿ وَالْسَمَاءُ رفسهاوه مشع المران) ورفع السماء معلوم معنى ونصبها معلوم اغضا فانهامنصو يا فسل يفسره قوله رفعها كانه نعال قال رفع السماء وقرئ والساء بالرفع على الابتداء والعطف على الحلة الابتدائية التي هي قوله الشمس والقمر وأماوضم المران فاشارة الى العدل (وفيد اطبيقة)وهي انه تعالى بدأ أولا بالعلم عمد كرما فيدأ شرف أنواع العلوم وهو القرآن تم ذكر المدل وذكر أخص الاموراه وهوالميزان وهوكم وأدثناني وأنزلنا الكتاب والميزان ليعمل النلمي بالكتناب ويغعلوا بالبزان مايأمر هيربه الكغث فقوله علم القرآن ووضع المعزان مثل وأتزانا الكتاب والمعزان فان قبل العلم لامثك في كونه احمد عظيمة وأما الميزان فاالذى فيه من النعم العظيمة التي بسببها بعدف الاتلاء تقول النقوس تأبي الغبن ولايرشي أحدبان يغلبه الآخرواوق الشئ اليسير ويرى الذلك أستهانة به فلا يتركه لحمه اغلبة فلأحديذهب المان خصمه يغلبه فلولا التبيين عم النساوي لاوقم الشيطان بين الناس البغضاء كأوقع عندالجهل وزوال العقل والكسرفكما انالعقل والعلم صاراسيما ليقاء عارة العالم فكأطك ألعدل فالحكمة سبب وأخص الاسباب البران فهونسمة كاملة ولاينظرالى عدم ظهوز نعمته لكثرته وسهولة الوصول اليدكا الهواء والماءللذي لاسبين فعنلهما الاعتدفقدهما برم قال تمالى (الاتطفوا في المران) وعلى هذا قبل المراد من

(والسمارفعها)أي خلفهام فوعه محلا ورتية حبث جملها منشأ أحكامه وقضالاه ومتنزل أوامر ويتعل ملائكته وفيه من النبيد على كبرياء شأنه وعظهملكم وسلطاته مالا تخني وقرئ بالرفسع علي الانداه (ووضرالمزان) أى شرع العدل وأمريه بأناوفركل سنحق ما استعشد وون كل ذي حق حقه حق التظميه أمر العالم واستقام كاهال عليدااصلاة والسلام المدل فأمت السموات والارض فيل فعلى هذا المزان القرآن وهوقول الحدين ن الفضل كافي قوله تعالى وأزلنا معهم الكتاب والمران وقيل هو مايعرف !

المرازالاول العدل ووضعه شرعه كانه فالشرع الله المدل لثلا تطفوا فالميزان الذي هوآلة المدلهفذا هوالنقوق والاولى ازبعكس الامر ويقال البزان الاول هوالالة والثاني هو عمني المصدروميناه وضم المبران اللائطفوا في الوزن أو بنعني العد لوهو اصفاءكل مستعق مقدفكانه قال وضع الآلة لللا أطغوا في اعطاء المستحقين حقوقهم و يجوزارادة المصدرين البران كارادة الوثوق من الميثاق والوعدين المعادعان المرأد مر للمزان آلة الوزن والوجد الذي ان إن مسرة والقدير شرع العدل أي لاتطغوا فيكون وصنع المعزان عمن شرع العدل واحلاق الوصع للشمرع والميزان العدل جائزو محقل أريقال وصفع اليزان أي الورن وعواه ألا تطغوا في الميزان على مدا الوجعة الرادمنه الوزن فكائه فهي عن الطغيان في الوزن والاتزات واعادة الميزان بلغظه يدل على الالراد منهما واحد فكانه قال الانسغوا فيه فان قبل لوكان الراد الوزل اقال ألالمنفوا في الوزن نغول لوقال في الوزن نشن الذالنهي مختص بالوزن للغير لايالاتزان للتغس فذكر بلفظ الآلة التي تشتمل على الاخذ والاعطاء وذلك لانالمطي اووزن ورجمع رجحانا ظاهر ایکون قدأر بی ولاسیا ف الصرف و یع المالی \* وقوله تعالی ( وأفیموا الوزن بالقسط) بدل على الثالمراد من قول أن لا نطفوا في المرزان هو عمي لا تطفوا في الوزن لان فوله وأقيموا الوزن كالبسان لتولد الاتطفوا فيالميزان وهوالخروج عن اقامته بالعدل وقوله وأفيوا الوزن بالقسط يحتمل رجهين (أحدهما) أفيوا بعني قوموابه كافي قوله تعالى أقيموا الصلاة أي قوموام الدواما لان القعل الرة يعدى بحرف الجرو المارة بزيادة الهمزة تقول اذهبه وذهب به (ثانيهما) أن يكون أعموا عمني قوموا يقال في المود أقد وقومته والقسطالعدل فانقبل كبفسهاء قسط عميها ولابمعني عدل نفول القسطاسم السيمصدر والاسماء التي لاتكون مصادر اذاأتي عاآت أو أوجدها موجد يقال فيهاأفعل عمغ أثبت كإغال فلان أطرف وأتمف وأعرف ممنى حاميطر ففوتحفقو عرف وتقول أفيض السيف بمنى أثبت له فيضد وأعلم الثوب بمنى جعلله علا وأعلم بعنى أثبت الملامة وكذا ألجم الفرس وأسرج فافا أمر بالقدط أوأثبته فقدأ قسط وهو عمني أعدل وأماقسطفهه وفعل من اسمايس عصد روالاسم اذالم بكن مصدرا في الاصل و يوردعليه فعل فرعا يفره عاهو عليه في أصله مثاله الكُنف اذافلت كنفنه كتافا فكالك فلت اخرجته عاكان عليه من الانتفاع وغيرته فانسخ كنفته شددت كتفيه بعضهما الى يعص فمومكتوف فالكتف كالقسط صارا مصدرين عن اسم وصارالفعل معناء ثغير عن الوجيه الذي يذبغي أن يكون وعلى هذا لا تعتاج الى أن يقال القاسط والمقسط ليس أسلهماواحدا وكيف كأنبكن أن فال أقدط يعني أزال القسط كإيفال أشكي يعني أزال الشكوى أوعيم يمعني أزال اليمية وهذا البحث فيه فالدة في قول القائل فلان أقسط من فلان وقال الله تعالى ذلكم أقسط عندالله والاصل في أفعل النفضيل أن

به منادير الاشاء في معزان ومكيال وتعوهما وهوقول الحمن وقنادة والمتعالنفالة وأحلمه موضوعا مخفومنا على الارض حيث علق به أحكام عباده وفضاياهم وماتسدهم يعمن التسوية والنعديل فيأخذهم واعطانهم (ألانطفوا قاليزان) اي اللا تطفوا فيد على أن أن ناصدة ولانافية ولام العزة مقدرة متعلقة بقولها تعالى وومنع المرانا وأي لاتطفواعلى أنهامفسرة المأفي الشهر عرامن معنى التول ولاناهبة أي لا تعندوا ولانعاوزوا الانصاف وقرئ لا تطغواعلى ارادة القول (وأقيموا الوزن بالقسط)

يكون من الثلاق المجرد تقول أظلم وأعدل من ظالم وعادل فتكذلك أقسط كان بنبغي أن

يكون من قاسط ولم يكن كذلك لانه ماعلى ما ينا الاصل النسط وقدط فعل فيه لاعلى الوجه والاقساط ازالة ذلك وردالقسط الى أصله فصار أقسط موافقاللا سل وأفعل التَهْ شَيْل بِوْ عُنْ مُاهِ وَاصل لا وَ لِانْ الذِي قَرْعِ عَلِيهِ فَإِمَّالُ أَطْلُمُ لا مِن مَعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلِمُ واعْلِمُ وَاعْلِمُ الْعِلْمِ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْ عَلَيْهِ الْمُعَلِّمُ وَالْحُلْصُلُ أَنْ الْمُقْمِعُ وَأَنْ كَانْ نَظَرًا إِلَى الْفَصَّلُ كُانْ يَذْفِي أَنْ يَكُونَ مِنْ المسطلكنه فظراالي المعني يجب أن يكون من المقسط لان المتسط أقرب من ألاصل الشتق وهو التسطولا كذلك الطالم والمظلم فأن الاظلم صارمشتامن الظالم لانه أقرب الى الامسال لفطا ومعنى وكذلك أعلام والمعلم والخبر الخبر الخبر المخرفال (ولا تحسروا المران) أى لانتقصوااأوزونوالمبران فكره اللهقاعالي ثلاث مراتكل مرة بمعني آخرفالاول هو الاكة, وضع الميزان واللساني عمني العمدر لانطعوافي الميزان أي الوزن والثالث للمضول لاتفسروا البزان أي الموزون وذكر الكل يلفظ المزان لماينا ان المزان أشمل الفائدة وهو كالترآن ذكره الله تعالى يعني النصدر في قوله تعالى فاتبع قرآنه ويممني المقروء في فوله انعلينا بهمه وقرآته و يمنى الكناب الذي فيه القروم في قوله تعالى ولوأن قرآناسم ما فيان فكانه آلة وعللهوفي قوله تعالى آنينك سبعا من المثاني والقرآن العظيم وفي كثير من المواضع ذكر القرآن الهذا الكتاب الكريم وبين القرآن والمران مناسبة فان الفرآن فيدمن العلم عالابوحة في غيره في الكتب والمبران فيه من العمل ماذيوجد في غيره من الا كات على فيل مالفائدة في نعم السعام على التعل حمضها والسعائدونه بهنا وتقديم الفعل على المران حيث قال ووضح البران عبال هدد فركز المرارة ارافى كل كلمة من مخات الله فو الدلايحيط بها مل الهشر الاماثليد والعالم هيدا المتسالي لماعد النع الغانية كإينا وكامه بعضها أشداخ صاصا بالانسان مريعش فكارتشديد الاختصاص بالافسان قدرفيد الغمل تابينا ان الانساب فون أعضيتك الكوف وحصمت لك العشرات فلايصرح في القليل باسنافه القمل الى تفده وفيان يقول في النع الحفاد لذ أعطيتك كذاوق التثمريك وصل البث عنافلسم يذكم كذافه مرح بلاعظاء مند الاختصاص ولايسند الشمل الى المددعند الندريك فكذلك ههنا ذكر أمو را أربعة بتقديم الفعل قال تعالى عإالقرآن خلق الانسان الماليات ووضع البران وأموراأ ربعة بنقدع الاسم قالدتماني الشمس والقمر والتجم والشجر والمعادرة مها والارض وضعها لملان تُعليم القرآن تفعمالي الانسان أعود وخلق الانسان مختص به وتعليم البيان تشلك ووضع الميران كذلك لانهم هم المنتفعون به لاالملائكة ولاغبر الانسان من الحيوانات وأما الشمس والقمر والمجوم والشجرو السماء والارص فينفع بهكل حيوان على وجدالارض

وتحت السماء ه تم قال تعالى (والارض وضعها للانام) فيه مباحث (الاول) هوانه فلعي

أن تقديم الاستم على الفعل كان ف مواضع عدم الاختصاص وقوله تعالى الانام يدل

قومواوز نكر بالعدل وقيل أقيموالسان الميزان بالقسط والمدل وقيل الاعامة باليد والقسط dialy ( existence المزان)أي لانقصوه أمرا ولابالتسوية تماييعن الطغيانالذى هواعتداء وزيادة معن الحسران الذي هو تعلقب في وتقصان وكرر انظ المران تشديداللوصية به وتأكيداالامرباسعماله والحث عليه و فرئ ولاغسروا بشمالاه وضم السين وكسرها شال خسر البران تخسره وتخسره ويفشح السين أيضا على أن الاصل ولاتخسرواني المران فعدف الجار وأوصلالفعل

على الاختصاص قان اللام لعود النقع تقول الجواب عند من وجهين (أحدهما) ما فيل انالانام بجمع الانسان وغيرهمن الميوان فقوله للانام لايوجب الاختصاص بالانسان (النهما) الألاص موضوعة الكل ماعليها والماخص الانسان بالذكرلات ابتغامه بها أكثرفانه ينتقع بهاو بمافيها وباعليهافقال الانام لكثرة انتفاع الانام بها ذاقلناان ألانام هوالانسان وأن قلنااته الخلق فالخلق بذكرو يرادبه الانسانق كشيرمن المواضع \* وقوله تعالى (فَيهَاهَا كَهِ مَوالْحَلْ ذَاتَ الاكِتَامُ ) اشارة الى الاشجار وقوله والحبِّذُو العصف اشارة الى النيات الذي ليس بشجروالفا كه تماقطيب به النفس وهي فاعلة اما على طريقة عيشة راضية أي ذات رضايرضي يها كل أحدو الماليلي تسمية الآلة بالغاعل يقالمراوية للقريةالتي يروى بهاالعطنشان وفيه معنى المبالغة كالراحلة لمايرحل عليهم ثم صار اسما لبعض الحار وضعت أولامن غيرا شفاق والتنكير للتكثيراي كثيرة كمايقال لفلان مال أي عظيم وقد ذكر تاوجه دلالذ التنكير على التعظيم وهو أن الفائل كانه بشيرالى أنه عظيم لايحيط به معرفة كل أحد فتذكيره اشارة الى أنه خارج عن أنه يمرف كذبهه وقوله تعالى والتخلرذات الاكهم اشارة الى النوع الأخرمن الاشجارلان الاشجار المنمرة أغضل الاشجار وهي منقحة ألى أشجارتنارهي فواكدلا يقتات بهاوال أشجارتدارهي توت وقديندكه بهاكاان الفاكهة قديقنات بهافال الجائم اذالم يجد غير الفواكميتقوت بها ويأكلهاغير منفكه بها وفيه مباحث (الاول) ماالحكمة في تقديم الفاكهذعلي القوت تثقول هو تن باب الايتداء بالادي والارتقاء الي الاعلي و الفاكهة فى النفع دون العَفَل الذي منه النَّون والتفكم وهودون الحب الذي عليه الممارق سأرُّر المواضع ويه ينفذي الانام في جويع البلاد فيدأ بالفاكهة ثم ذكر المخل ثم ذكر الحب الذي هوأتم نعمة لمرانقته مزاج الانسان ولهشاخلقه الله فيسسائر البلاد وخصص النحفل بالبلادالحارة ( البحث الثاني ) ماالحكمة في تنكير الفاكهة وتعريف المخس وجوابه من وجوء (أحدهم ) أن أنقوت محتماج البه في كل زمان متداول في كل حين وأوان فهوأعرف والفاكهة تكوزفي بمض الازمال وعندبعض الاشخاص (والانبهما) هوان الفاكهة على ما يناها يتفكه به وتطبيبه النفس وذلك عندكل أحد بحسب كل وقتشي فنغلب عليه حرارة وعطش يريدا لنفيكه بالحامض وأمثاله ومن الناس من يريد النفك بالحلووأمثاله فالفاكهة غيرمميية فنكرها والنحل والحب معتسادان معلومان فعرفهما (وثالثها) النخل وحدها نعمة عظيمة تعلقت بها منافع كثيرة وأماالفا كهمة فنوع منهاكا لحوخ والاجاص مثلاليس فيه عظيم النعمة كافي التخل فقال فاكهة بالتنكير ليدلءعلي الكثرة وقدصرح بالكثرة فيمواضع أخرفقال يدعون فيهابفاكهة كثيرة وفال وفاكهة كثيرة لامقطوعة ولامنوعة فالفساكهةذكرها الله تعالى ووصفها بالكثرة صبر يحاوذكرها منكرة لنحمل على انبها موصوفة بالكثرة اللائقه بالتعمة في

(والارض وضعها)أي خفضها مدحوة على الماء (للانام)أي الحلق قبل المراديه كل ذي ووحوقيل كلماعلى ظهر الارض من دابة وقيل الثقلان وقوله تعالى (فيها فالهذ) الخ استثناف مسوق لنفرير ماأهاده الجلة السابقة من كون الارض موضوعة لنافع الانام وتقصول المنافع العائدة الى البشر وقبل حال مفسدرة من الارض فالاحسس حيثنه أن يكون الحال هوالجار والمجرور وغاكهة رفع على الفاعليةأي فيما ضروب كثيرة مما شفكه به (والمخلذات الاكام) مع اوعمة القرجم كم أوكل مايكم أي

النوع الواحدمنها بخلاف النفل (البحث الثالث) ما الحكمة في ذكر الفاكهة باسمها الاباسم أشجارها وذكرا التخل باسمها لاباسم بمرها نقول قد تقدم بيانه في سورة بس حيث قال متملل من تخيل وأعناب وهوان شجرة العنب وهي الكرمبالنسبة الي مرتهاوهي العنب حقيرة وشمرة النخل بالنسبة الى ثرتها عظيمة وفيها من الفوائد الكثيرة على ماعرف من أتفاذالطروف منها والانتفاع بجمارها وبالطلع والبسر والرطب وغير ذلك فمرتوا فأوقات مختلفة كانهسائم إت مختلفة فهي أتم نعمة بالنسبة الى الحسير من الاشجار فذكر النعفل باسمد وذكر الفاكهة دوزأ شجارها فان فوائدأ شجارها في عين تمارها ( المحث الرابع) مامعنى فات الاكام نقول فيه وجهان (أحدهما) الاكام كل مايغطى جم كم بضم الكآف ويدخل فيه لحلوها وليفها ونواعا والكل منتفع بهكان الحصل منتفع يها وأغصانها وقلهاالذي هوالجار (ثانيهما) الاكابجم كربكسر الكاف وهووعاه العالع فانه یکون أولاق وعا فینشق و یخر بح مند الطاع فان قبل علی الوجد الاول ذات الاکام في ذكرها فالدة لانهاا شارة الرأنواع النعم وأماعلي الوجد الناني فافائدة ذكرهانقول الاشارقالي سهولة جمها والانتفاع بهافان التخلف البهرة عظيه لاعكن هرهالسقطمتها المثرة فلا يدمن قطف من الشجرة فلوكان شل الجير الذي بقال اله يخرج من الشجرة متفرقاوا حدة واحدة الصمع قطافها فقال فات الاكام أي بكون في كمشئ كشراذا أخذ متقوم واحد منهكني رجلا واثنبئ كعناقبد العنب فانظر البهافذوكان العنب حباتهما فىالاشجار منفرقة كالحيزوالزعرور لمبتكن جعمه بالهرزمتي أريد جمعه فخلفه اللهتمال عناقيد مجتمعة كذلك الرطب فكونهاذات الاعلم من جهة تدام الانعام الانعام الأنعام الانعام الانعام الم (والجية والعصف وال عمان) اقتصر من الاشجار على العفل لانها أعظم بهاود على في الحب القعم والشعير وكل حب يقنات به خبرا أو يؤدم به وقد بينا له أخره في المراسط صبيل الارتفأه درجة فلمرجة فالحيوب أنفع من البخل وأعم وجودا فيالاماكن وقوله تعالى قوالمصف فيدوجوه (أحدها) انتين الذي ينتفع به دماينا التي خلات لنا ( ثانيها ، أوراق النباث الذي لد ساق الخارجة من جوائب الساق كاو راق السلبلة م أعلاما الى أسفلها ( ثاائم ا) العصف هوورق ما و كل قعسب والريحان فيه وجوه قيل مايشم وقيل الورق وقيل هوال بحان المعروف عندناو يز روينفع في الادوية والاظهرأن رأسه كالزهر وهوأصل وجود المقصود فان ذلك الزهر يتكون بذلك الحب وينعقد الىأل يدرك فالعصف اشارة الى ذلك الورق والريحان الى ذلك الزهر والمساذكرهما لافهما يؤالانال المقصود من أحدهما علف الدواب ومن الا خردواء الافسان وفرى الريحان بالجرمعطوفاعلى العصف وبالرفع عطفاعلى الحبوهذا يحتمل وجهين (أحدهما)أن يكون المراد من الريحان المشعوم فيكون أمر امغاير اللحب فيعطف عليه (والثماني) أن يكون التقدير ذوالر يحان بحذف المضاف واقامة المضاف اليه مقامه كافي واستن

يفعلى من أيف وسعف وكفرى فأنه يمايننغم به كالمكموم من تمرموجهارة وجذوعه (والحب) هو ما تغذى به كالمنطة والتعبر ( فوالعصف) هوورق الزرع وقبل النين (والر عان) قبل حوالرزقأر بدبه اللب أى فيها مايتلنده من الفواكه والجسامع بين النذذوالتندي وهوثمر النحل وماينفذي بهوهو الحب الذيلا عصف هوعلف الانعام ورعان هو معم الناس وقرى والمب ذا العصق والر بحان أى خلق الحب والر محمان أوأخص وبجوزأن يرادوذاالر بحان فعدنق المشاق

الغرية وهذا مناسب للمعين الذي ذكرنا ليكون الريحسان الذي ختم به أتواع النعم الارصية أعزو أشرف ولوكان المراد منال يحان هوالمعروف أوالمشعومات لماحصل ذلك الترتيب وقرئ والر يحسان ولايقرأ هشذا الامن بقرأ والحياذا المصغب و بعوف الوجهان فيه \* ترقان تعالى ( وأي آلاءر بكما تكفيات) وفيد مباحث ( المول ). الخطاب مرمن نقول فيه وجوه ١٠ الاول الانس والجزوفيه ثلاثة أوجه اله أحدها أن يقال الآنام اسم للجن والانس وقد سبق ذكره فعاد الفعير الى مائي الانام من الجنس العاليم الانام المر الانسان والجسان لماكان منو يا وظهر من يعد بقوله وخلق الجسانة المازعود الطعراليه وكفالا وقدياز عود الضمر المالاوي وازام ذكرونه شئ نقول الأدري أيهما خبرمن زيد وعرو \* اللها أنهكون انخياط في النبة لافي اللغفة كانه قال فبأي آلاء ربكماتكذبان أيها الغلان( الثاني) الذكر والانثي فعادالعثمر البهما والخطساب معهما ( انثاث ) الراد فبأي آلاء ريك تكذب فبأي آلاء ريك تكذب بلفقة واحد والراد التكرار للتأكيد ( الرأم ) المراد العموم لكن العام بدخل فيسم قسمان برما أنع صرالكل ولاسبق شئ من العام خيار جاعند فالله الا فات انه تعالى خاق من يعقل ومن لايعقل أوقات الله بسلم اظهر ومالم يفلهر الي تعرفيك من الاتباسيم الحاصرة ينزم التصميم فنكاته قالها يواالقسمال فيأى آلاءر بكما تكذمان واهل أر النمسيم الحاصس الاعتراج مراأمران أصلاولاعصل المصر الالهما فاززاد فهال فسمان فدملوى أحدهما في الآخر مثال اذا عات النون اراسواد والمايساطي والماحرة والهاصغرة واطفيرها فكالك فلت النون الماسواد واطاليس يسرادأ والما يسافض والماليس بعباض أنج فنال ليس بواعش الملحرة والماليس بصرة وأنذلك الرجلة التقسوات فأشارالي التُسعين الله السرين على أناتيس الاحدولا المني أن ينكر فعم الله ( الخامس ) التكذيب قد وكون بالتاب مرن اللسار كان الذافة بن وقد وكون بالسان دون القلب كافي المسائدين وقديكن بهما جها فالكذر لايخرج عن أن يكون بالدان أو بالقاب فكانه تعدالي قان يأيها القلب والاسان فبأى آلاء ربكماتكة بان فان النع بلغت حدالايمكن المعالم أن يُستمر على تكذيبها ( السادس ) المكذب مكذب بالرسول والدلائل السمعيد التي بالقرآن ومكذب بالعفسل والبراهين التي فيالآفاق والانفس فكاله تعسالي فالتاايها المكنبان بأى آلاءر بكما تكذبان وقدظهرت آبات الرحالة فانالرحن علم القرآن وآبات الواحداثيمة فأنه تعالى خلق الانسمان وعله البيان ورفع السمماء ووصع الارض ( السابع ) المكذب فديكون مكذبابالقعمل وقديكون التكذيب منسه غير واقع بعد لكنه منوقع فالله تعمالي قال بالبهاالمكسب نكذب وتتلبس بالكنب ويختلج في صدرك ألك تكذب فبأي آلاءر بكما تبكديان وهذه الوجوه قريبة بعضها من يعش والظاهر منهساالنفلان لذكر هما في الآيات من هذه السورة بقوله سنفرغ أبكم أيها الثقسلان.

وأقيرالضاف اليدمتامد والمحان اما فيعلان من روح فقلبت ألواو باوأدغم تمخنف أوذ لار فلبث واوماه التحقيف أوالفرق أينسم وبين الروحان وهوماله روح قالها المرطي (فيأى آلاء ر بكما تكذبان) الممناب للثقلين المداول عليهما يقوله تعملل للانام وسينطق بمقولدته الى أجاالقلان والنامتريب الانكار والنوايخ عني ما قصل من فنون اسما. وصنوف الأكامالوسية الاعسان والدكرة أ النبئسة عن المالكية الكليمة والتربية م الاصدافة الى صيرم لأكيدالنكير

و قوله يا معشر الجن والانس و بقوله خلق الانسان من صلصال كالفخار وخلق الجان الى غيرذلك والزوجان لورود و الفرآن كثيرا والعميم بارادة لوعين عاصر بن للجميع و يمكن أن يقال التعميم أولى لان المراداوكات الجن واله أس اللذار خاطبهما بفوله وأي ٣ مر بكما تكذبان ماكان يقول بعد خلني الانســـان بليكان يتخاطب و يقول خلفناك عابها الافسان من صلصال وخلفناك بالها الجال أو يقول خلفك ربك بالها الافسان لازالكلام صارخطابا ممهما ولماقال خلق الانسان دزعلي الزلخاطب غبره وهمو العموم فيعسير كالدفال بالبها الخلق والسامعون اللخالينا الافسان مي سنعسال كالفخير وخلقنا الجان من مارج من نار وسبأى بافي البيار ف واصلح من نظر عله السورة ان شاءالله تماني" ( انذاني ) ماالخكمة في الخطاب ولم يسبق ذاكر مخاطب لقول هوس إلب الانتفات الدميني افتتاح السورة علىالخطاب معكل مراسم فكاله الغل الرحمن الح القرآن قال اسمعوا أيهما السامعون والحطساب للتفرام والزجر كانه تعالى ليه المعافل الأكف على أنه بغرض نفيه كالواقف بين بدى وبه شول وبه أنعمت عليك بكذاوكذا تم هول ذبأي آلائي تكذب ولائنك انه عند هذا يستجيه استجياء لايكون عند فرمس الغيية (الثانث) ما الفائدة في اختيار الفظة الرب واذا خاطب أراد خطاب الواحد فإقال ريكما تكفيان وهو الحسامير التكلم فكيف يجعل التكذيب المسند الى المخاطب وأردا على الغائب واوقال بأي آلائي تكذبان كان أليق في الخطلب تقول في السورة المقدمة قال كذبت تمود بالنذر وكذبت قوم لوط بالنذر وقال كذبوا بآباتنا وقال فأخذناهم وقال كبف كان عداني ونذر كلها بالاستاد الى عميرالتكلم حيث كان ذلك المحتويف طالقة على أعظم منأن يخشى فلوقال أخذهم القادر أوالهلك للكان فالتعظيم مثل قوله فأخذناهم ولهذا قال تعالى ويحذركمالله ننسه وهذا كإان المشهور بالقوة والعرة بِقُولُ أَنَاالَذَى تَعْرِفَى فَيْكُونَ قَاآبِاتَ الْوَعْيِدُ قُوقَ قُولِهُ أَنَاالُهُ ذَبِ فَلَاكَانَ الاستأد الى النفس مستعملا في تلك السورة عند الاهلاك وانتهذيب ذكر في هذه السورة عند بيان الرحة الفضيزيل الهيبة وهولفظ الرب فكانه تمالى قال فأبن آلا والكما تكذيان وهو رياكا (الرابع) بالحكمة في نكر ير هذه الآية وكونه احدى وثلاثين مرة نقول الجواب عنه من وجوه (الاول) ان فأمَّة التكرير القرير واما هذا العدد الحاص فالاعداد توقيعيدة لايطلع على تقدير المقدرات اذهان الشاس والاولى أثلابيالغ الانسان في استخراج الامور البعيدة في الدم الله تعالى تمسكا بقول عررضي الله تعالى صنه حيث قال معنفسه عندقراءته سورة عيس كل هذا قدعر فناه فاالاب تمرفض عصاكانت يدم وقال هذا أمرالله النكليف وماعليك باعرأن لاندرى ماالاب تمقال اتبعوا ماسن اكم من هذا الكتاب ومالافدعوه وسيأتي فائدة كلامه تعالى في تفسير السورة ان شاءالله تعالى (الجوابُ الثاني ) مافلناه الله تعالى ذكر في السورة المتقدمة فَكَرِف كان عدا بي

وتشد شائتو يخوسني كليه فالأله تعالى ارهم بها اما بانكار De alexa & idea Tolan القرآن ومايستند اليم مراانم الدنية واما بانكاركونه من الله تعالى مع الاعتراف بكونه نعمة في تعسد كالنعم الدنيو يا الواصلة اليهم باستادة الى غير تعالى استقلالا أواشراكا صريحا أودلالة فاناشراكهم لالهنهم به نمالي في العبادة من دواعي اشراكهم لهابه تعالى فهابوجيها والتعبيرعن كفرهم المذكور بالتكذيب גאלט בעוג ועיעיי المنكورة على وجوب الاعان والشكر شهادة منها مذلك

وغرأر بمسرات مرة لبيان ما في ذلك الكلام من المعنى وثلاث مرات للتقرير والتكرير و الاشوالسيم من بين الاعداد فواكدة كرناها في فوله تعالى والبحر بمده من يعده سبعة أبتر فلاذكر العذاب ثلاث مران ذكرالا لاه احدى وثلاثين مرة مرة لبيان ما فيدمن ا مني وثلاثين مرة للتفرير لكون الآلاء مذكورة عشير مرات اضعاف مرات ذكر" العدال الشارة الي معني قويدتمال عن جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ومن جاءبالسيئة فلا عمر ي الاماديها ( انتانت ) ان الثار ثين مر فالكر ير بعد البيان في المرفالاولى لان الخطاب أمع الجن والانس والنعم محصرة في دفع الكروه وتحصيل المتصدود لكن أعظم النكروهات عداب جهنم ولها سبعة أبواب واتم المقاصد نعيم الجنةولها تمانية أبواب فاغلاق الابواب السبعة وأتم الابواب الفائية جبيعه نعمة واكرام فأذااعتبرت تلك النعم بالنسبة الى جنسي الجن والانس تبايغ ثلاثين مرة وهي مرات التكرير للنقرير والمرةالاولى ليبان فالدةالكلام وهذا منقول وهوضعيف لانالله تعالى ذكر نعم الدنيا والآخرة وماذكره اقتصارعلي بان أمم الآبخرة (الرابع) هواناً بواب النار سيعذوالله تعملك ذكر سميع آيات تتعلق بأتخو يف مزالنار مزفوله تعملل سنفرغ لكم أيهما الثقلان الى قوله تعالى بطوفون بيتها و بين حيم أن أع انه تعالى ذكر بعد فالصجنتين حيث قال ولمن خاف مقام ريه جنتان ولكل جنة المائية أبواب تفتيح كلها للتفين وذكر من أول السورة الى ماذكرنا من آمات التخويف من أن حرات فبلي آلاء ربكما تكفيان سبع مرات للتقرر بالتكر براستيقاءالمددالكشرالذي هوسيعة وقد يناسب اختصاصه في قوله تعالى سبعة أشروسنعيد مند طرفا انشاءالله تعالى فصار الجموع ثلاثين مرة والمرة الواحدة النهج عقيب انتعم الكثيرة البيان المعنى وهوالاصل والتكثير نكرار فيصارا حدى وثلاثين مرة \* تُمِقَال تعالى (خلق الانسان من صلصال كالفغار) وفي الصلصال وجهان (احدهما) هو يعني السنون من صل اللهم اذا انتن و بكون الصلصال حيثنه من الصلول (وثانيهما) من الصليل يقال صل المديد صليلا اذاحدث منه صوت وعلى هذا فهو الطين اليابس الذى يقع بعضدعلى بغض فيعدث فيابينهماصوت اذهوالطين اللازب الحرالفى افا الترق بالشئ عمانفصل عندد فعذسهم منه عندالانفصال صوت فان قيل الانسان اذاخلن من الصلصال كيف وردق القرآن أنه خلق من التراب ووردانه خلق من الطيئ ومن حا ومن ماءمه بن الى غير ذلك نقول أما قوله من تراب تارة ومن ماءمه بن اخرى فذلك باعتبار شخصين آدم خلق من صلصال ومن حأوأ ولادء خلقو امن مامهين واولاخلق آدملاخلق أولاده وبجوزأن يقال زيدخلق منحأ بمعنى انأصله الذي هوجد اخلق منه وأماقوله من ملين لازبوه ف حأوغير فلك فهواشارة الى أن آدم عليه السلام خلق أولامن التراب مم صار ملينائم حأمسنونائم لازيافكانه خلق من هذا ومن ذالتومن ذلك والفخارالطين المطبوخ بالناروهوالخزف مستعمل على أصل الاشتقاق وهومبالغة الفاخر كالعلام في العلم وذلك

فكفرهم بها تكذيب مهالاعالة أي فاذاكان الامر كافصل فبأى فردمن أفراد آلاءما الككيا ومريكما علات الألاء تكذبان معأن كلامنها تاطق مالحق شساهد بانسدق (خلق الانسان من صلصال كالفغار) تمهيد لأوجعل اخلالهم تواحب شكر النعمة المتعلقة بذاتيكل واحد من القاسين والصلصال الطين اليابس الذي له صلصلة والفغارالخرف وتعنلق الله زمالي آدم عليه السلام من راب جعله طينا مح المستونا عمدلصالا فلاتاني ين الارة الساطمية باحدها وبينمانطق بأحدالا خرين

ن التراب الذي من شأنه النفت اذاصار بحيث بجعل طرف الماء والناسات ولا ينفت

ولايتقع فيكانه يتمغر على افراد جنسه م ته ته قال تعالى ( وخلق الجان من مارج من الر فبأى ألاد ريكم الكلمان) وفي الجان وجهان (أحدهما) هو أبو الجن كان الانسمان الله كور هناهوأ يوالانس وهوآدم ( الليهما) هوالجن بنفيد فالجان والجن وصفانهن الب واحد كإيقال ملح ومالح أو نقول الجن اسم الجنس كالملح والجان مثل الصفة كالمالخ (وقيم بحث) وهو ان العرب تقول جن الرجل ولايه لم أله فاعل يني النعل معد على للذكور وأصل فلك جنه الجان فهومجنون فلايذكر الفاعل أعدم العلم بهو يقتصرعلى قواعم جن فهو مجنون و ينبغي أن يعلم إن القائل الاول لا يقول الجان اسم علم لان الجان الجن كا دم لنا واتمايقول بانالراد من الجان أبوهم كا ان المراد من الانسسان أبو الآدم فالاول منا خلق من صلصال ومن بعده خلق من صلبه كذلك الجن الاول خلق من الرومن بعدد من ذريته خلق من مارج والمارج الختاما ثم فيموجهان (أحدهما) ان المارج هوالنار المشوية يدعان ( والثاني ) النار الصافية والثاني أصم من ميث الافظ والمعني (أما اللفظ) فلانه تعمل قال من مارج من نار أي نار مارجة وهذا كفول الفهائل هذا مصوغ من ذهب قان قوله من ذهب فيه بيان تنامسب الاخلاط فبكون المثي الكل من فهب عسيرانه يكون الواط مختلفة مخلطة بخلاف ما اذا والمنا فيم مختلط فإك أن تقول مختلط عادًا فيتول من كذا وكان منه فالوافيصر على قوله من فيم وكان منه ومن غيره أيضالكان اقتصاره عليه عنلا عاطلب من البيان (وأماالمني) فلانه تمالى كاهل في خلق الانسان من صلصال أي من طين حرك لك بين أن خلق الجان من نار غالصة فانقبل فكبف بصبح قوله مارج يمعني مختلط مع انه خالص نقول النار إذاقو بت التهبت ودخل بعضها في بعض كالذي المغزج امتزاجا حيدا لاتمر فيه بين الاجزاء المختلطة وكاأنه منحقيقة واحسدة كإفي الطين المختمر وفلك يفلهر في التنور المحجور ان فرب منه الخطب تعرقه فكذلك مارج بعضها برحض لا يعقل بين اجرا عماد خان واجزاء أوضية ومنبين هذافي قوله تعالى مرج البحرين فان قبل المقصود تعديد النعم على الانسان فاوجه بان حلق الجان نقول الجواب عنه من وجوه (أحدها) ما بينا ان قوله ربكها خطاب مع الانس والجن يعدد عليهما النعم لاعلى الانسان وحده ( 'مانيهما ) انه يان فَصَلِ اللهُ تَعَالَى عَلَى الأنسان حيث بين اله خلق من أصل كثيف كدر وخلق ألجان من أصل المليف وجعل الانسان أفضل من الجان فانه اذا أنظر الى أصله علم انه ما عالى الشرف الإبغضل الله تعالى فكيف يكذب بالماللة ( اللها) ان الآية مذكورة لبان القدرة لالبينبان النعمة وكاأنه تعالى لمابين النعم الثمانية التي ذكرها فيأول السسورة فكاأنه

(وخلق الجان) أي الجن أوأيا الجن (من مارج) من الهسماق (من الربعقاته في الاصل الضطرب من مر بح اذا اضطري (فبأى آلامر بكما تكذبان) مما أفاص عليكما في تضاعيف خلفكمامن وابغ النعم (رب المشرقين ورب المفريين) بالرفع على خسرية متسلا مخرق أى الذي فعل ماذكرمن الافاعيسل البديعة رب مشرق العسيف والتشاء ومغر يبهماومن

فركر الممانيه لبيان خروجهاعن المدد الكثير الذي هوسبعة ودخولها فيالزيادة التي

بدل طيها المانية كإينا وقلنا ان العرب عند النامن تذكر الواو اشارة الى أن الثامن من

جنس آخر فبعد تدام السيعة الاول شرع في بان فدرته الكاملة وقال هو الذي خلق الانسان من تراب وألجان من نار فبأي الآلاء الكشرة المد كؤرة التي سبقت من السبعة والتي دات عليها الثامنة تكذيان واذا نظرت الى مادات عليه المانية والى قوله كل بهمهو في شأن فيأي آلاء ربكما تكذيان يظهر لك صحدَماذ كرأته بين قدرته وعظمته تم قول فبأى تلك الألاء التي عدد تها أولانكذبار وسنذكر تمامه وند تلك الآيات \* عمقال تعالى (رب المشرفين ورب المغربين فبأي آلاء ربكما تكذبان) وفيد وجوه (أولها) مصرق الشمس والقمر ومفرجما والسان حيائذ فحكم اعادة ماسبق مع زيادة لانه تعالى لماقال الشمس والقمر بحسبان دلعلم إن الهما مشرقين ومغر بين ولماذ كرخلق الانسان علم البيان دل على أنه مخلوق من شي فبين أنه الصلصال ( الثاني ) مشرق الشستاء ومشرق الصيف قانافيل ماالحكمة في اختصامهما معان كل يوم من ستما شهر للشمس مشرق ومغرب بخالف بعضها البعض نقول غابة انحضاط الشمس في الشناء وظابة ارتفاعهافي الصيف والاشارة الى الطرفين تتناول ما ينهما فهوكا يقول القائل في وصف ملك عظيم له المشرق والمغرب و يفهم أن له ما ينهما أيضًا ( الثالث) اعتمنية اشارة الى النوعين الحاضر بي كالينا ان كل شي فانه ينحصر في قسمين فكا ته فان رسمشرق الشمس ومشرق غبرها فهما مشرفان فتناول الكل أم يقال مشرق الشمس والقمر وما يفرض اليهما العاقل من مشرق شيرهما فهو تدنية في معنى الجمع الله تم قال تعالى ( مرج البحرين بلتقيان بينهما برزخ لايغنان فإي آلاء را كمانكذبان) وفيد مسائل (المسئلة الاولى ) في تعلق الآية عاقبلها فنقول لماذكر تعالى المشرق والمغرب وشما حركتان فالفلك ناسب ذلك ذكرا أبحرين لان الشمس وانقمر يمريان فالفلك كاليجرى الانسان أرسل البحر الملجوالبحر 🎚 في البحر قال تعالى وكل في فلك يسبحون فذكر البصر ين عقيب المشرقين والنغر بين ولان المشرقين والغربين فيهما الثارة الى البحر لاتحصار البروالبحر بين المشرق والمغرب لكن البركان مذكورا بقولدتعالى والارتش وشعهافذ كرههنا عالم يكن مذكورا ( المسئلة الثانية) مرجاة اكان متعدما كان يمعني خلط أوما بفرب مند فكيف قال تعالى من مارج من نار ولم يقل من عروج نقول مرج متعد ومرج بكسرال اء لازم فالمارج والرجع من مرج يمرج كفرح يفرح والاصل في فعل أن يكون غريزيا والاصل في الغريزي أن يكون لازماو يثبت له حكم الفريزي وكذلك فعل في كثير من المواضع ( المسئلة الثالثة ) في المرين وجوه (أحدها) عرائساء و عرالارض (نانبها) العراطلو والعرالالخ كإقال تعالى ومايستوى البحران هذاعذب فرات سالغ شرابه وهذاملح أجاج وهوأصح وأظهر من الاول (اللهما) ماذ كرنافي المشرقين وفي قوله تكذبان انه أشارة الى النوعين الحاضر بن فدخل فيه بحرالسماء و بحرالارض والعرالعذب والبحرالمالح (رابعها)أبه تعالى خلق فالارض بحارا تحيط بهاالارض وببعض جزائرها يحيط الماء وخلق بحرا

قضيتد أن يكون رب مأينهمامن الموجودات فأطبة وقيل على الالمداء والخبرة ولدتعالى مرج الخوقري الجرعل أنه بدلمن ربکها ( فبأى ا آلادر بكمانكذمان) عا فى ذلك من فوالد لانحصى من اعتدال الهسواء واختلاق الفصول وحدوثماناسكل فصل في وقنه الى غير ذلك (مريح البحرين) أىأرسلهمامن منجت الداية اذاأر سلتها والمعني

تكنيان) ولدس

محيطابالارض وعليدالارض وأحاطيه الهواء كاقاليه أصحاب علم الهيئة وورديه اخبارمشهورةوهذه البحارالتي في الارض لهاانصال بالبحر المحيط تمانهما لابغيان على الارض ولايغطيانها بفضل الله تعالى لتكؤن الارض بارزة يتحذها الانسان مكانا وعند النظرالي أمر الارض بحار الطبيعي ويتلجلج في الكلام فإن عندهم موضم الارض بطبعدأن بكون في المركز ويكون الماء تعيطا بجميع جوانيد فأذافيل الهم فكيف ظهرت الارض من الماء ولم ترسب يقولون لأنجذاب البحار الى بعض جوانبها قان قبل لماذا أنجذب فالذى يحكون عنده قليل من العقل يرجع الى الحق وبجعله بإرادة الله تعالى ومشيئته والذي يكون عديم العقل بجعل سببه من الكواكنب وأوضاعهاواختلاف مقسابلاتها ويتقطع في كل مقسام مرة بعدا خرى وفي آخر الامر إذا قبل له أوضاع الكواكب لم اختلفت على الوجه الذي أوجب البردق بعض الارض فون بعض آخر صاركاقال تمالى فبهت الذي كفر و يرجع الى الحق ان هداه الله تعالى (المسئلة الرابعة) اذاكان المرج يمعني الخلط غاالفائدة في قوله تعالى يلتقبان تقول قوله تعالى مرج البحرين أي أرسل بمضهداتي بعض وهماعندالارسال بحيث باتقبان أومن سأنهما الاختلاط والالتقاءولكن الله تعالى منعهما عاني طبعهما وعلى هذا بلتقيان سأل من العراس ومحتمل أن قال من محذوف تقديره تركهما فهما ينقيان الى الآن ولاعتزجان (وعلى الأول ) فالفائدة اظهار القدرة في النفع فاته الذاأر مل الماء في بعضهماعلى بعض وفي طبعهما بخلق الشوعادته السيلان والالتفاء وعنعهما المدز خالدي هوقدر فالقاأو بقدرة القديكون ادل على الكدرة عا اذاام كونا على عالى القران وفيد اشار فالي مسئلة حكمية وهي أن الحكماء الفقواعلي إثالما له حبر واحد معتده يتحذب الى بعض كاج الدارشق غيران عند الحكما المحتنين ذلك باحراء الله أمالي ذلك عليه وعندمن بدعي المكمة عِلْ مَعْمَهُ اللَّهُ مِنَ التَّاسِيمِينِ شَولَ دَالْشَالِهِ بِطَيْمِ فَقَلِهُ فِأَثَمِيلَ أَيْ مِن شَأَنْهِ مِأْنَ كُونِ مكانهما وإحداثم لنهما بقيا في مكانين فقيران فلطك برحك القدرة والانفسار (معل الوجمانالي) الفائدة في إلى القدرة أيضامني فلترمن الأخلاط فأن الدي الخاتلاميا لاعتراجان في الحلك بل يرقبان زمانايسها كانا، المسخل الذاغس الممنوسه في مامارد الذارعك فيعزما الايتزاج بالباردلكن اذادام مجاورتهما فلايدين الامتزاج فكال ثعالى مرج المحرين خلاهما فدها فاللي أريلة بان ولا يعزجان فذنك بتدرة الله تعالى م فال تعالى ينتهما برزخ لايبغيان اشارة الى ماذكرنا من منعد اياهما من الجريان على عادتهما والبرزخ الحاجر وهوفدرة الله تعالى فيالبعض وبتشرة اللهفي الباق غان البصرين فد الكون بينهما حاجراً رضي محسوس وقد لا يكون الهوة وله لا يغيان فيه وجهان (أحهما) مَن البغي أي لايطلم أحدهما على الآخر بخلاف قول الطبيعي حيث يقول الماآن كالاهماجن واحدفقال همالا يغيان ذاك (وثانيهما) أن يقال لا يغيان من البغي بعني

العذب ( ملتقيان) أي يتجساوران ويتساس سطو حهما لافصل بينهمافي مرأى المين و قبل أرسيل محري فارس والروم يلتقيان في الحيط لانهما خليمان نشبان منه (بنهما برزخ)أى حاجزمن قدرة اللهعزوجل أومن الارض (لاسفيان) أي لاسغ أحدهماعل الآخر بالمازجة وابطال الخاصية أولا تجاوزان حدممالاغراق مارينهما ( فأي آلاء بكما

العلب أي الايطلبان شيئاوعلى هذا فيه وجه آخروهوأن يقال ان يغيان الامقعول المعين بل هو بيان الهما لابغيان في ذاتهما ولايطلبان شيئا أصلا يخلاف مايقول العنسعي إنه يطلب الحركة والسكون في موضع عن موضع المثل العالى (يخرج منهم اللوالق والرجان فبأى آلاء ربكما تكذبان ) وفيدمسائل (المسئلة الاولى) في اغراآت التي فيها قرى بغرج من خرج و يغرج بفيم الراء من اخرج وعلى الوجهين فاللولو والمرحان من فوعان و يخر ح بكسر الراءيمني يخر ج الله ونخر ج بالنون المضومة والراء المكسورة وعلى القراءتين ينصب اللؤلؤ والمرجان واللؤلؤ كيارالدروالمرجان صغاره وقيل المرجان هوالحجرالاحر( المسئلة الثانية) اللوالو لايخرج الامن المالح فكيف قال منهما نقول الجواب عنه من وجه بن (أحدهما) ان ظاهر كلام الله تعالى أولى بالاعتبار من كلام بعص الناس الذي لايو ثق بقوله ومن علمان اللو لو لا يخرج من الماء العدب وهب أن العواصين مأأخر جوهالامن المالح وماوجدوه الافيدلكن لايازم من هذاان لايوجد في الغير سلايالم قلتم أن الصدف يخرج باس الله من الله العذب إلى الماه اللع وكيف عكن الجزم به والأمور الارضية الظاهرة خفبت عن النجار الذين قطعوا المقاوزوداروا البلاه فكيف لايخني أمرماني قدرالبحرعليم (تانيهما) ان نقول ان صع قولهم في الماؤلو انه لا يغرج الامن البحرالمالخ فتقوله فيه وجوء (أحدها)ان الصدق لايتولدفيداللوس والامن المعلم وهو يحر السماء (ثانيها) أنه يتولد في ماتناهما ثم يدخل الصدق في المالج عند انعماد الدر قبه طالب الماوحة كالتوحد التي نشتهي الملوحة أوائل الحل فيثقل هنداك فلاعكنه الدخول في العدب ( أألشها) انعاذ كرتم اتنا كان يرد أن لوقال يفريج من كل واحد شخمساً فأماعلي أوله يشرح منهما لارد اذالخارج من أحدهمسامع ان أحدهمامهم خارج منهما كإقال تعانى وجعل القمرة بهن نورا ويقال فلان قرح من بلادكذاود خلفي بلادكدا والم يخرج الا من موضع من بيت من محلة في بلدة (رابعها) إن من ليست لابتسداء شي ا كإيقال خرجت من الكوفة بل لاشداسفلي كابقال خلق آدم من تراب ووجامت الروح من أمر الله فكذلك الثار الوافخرج من الساء أي منه يتولنا (المسئلة الشيالية) أي نعمة منظيمة في اللوالو والمرجان حتى يذكرهما الله تعالىءم أحمة تعلم القرآن وخلق الانسان وقى الجواب قولان (الاول )ان نقول النعم منها خلق الضروريات كالارض التي هي. مكاينا ولولاالارض لماأمكن وجودالمتمكن وكذلك الرزق الذي به البقاء ومنها خلق المحتاج اليد وانلم يكن ضرور ياكأنواع الحبوب واجراءا أشمس والقمرومنها النافع وان لم بكن محناجااليد كانواع الفواكه وخلق البحارمن ذلك كإقال تعالى والفلك التي تمجري فى البحر بما ينفع الناس ومنها الزينة وان لم يكن نا فعا كاللوُّلوُّ والمرجان كاقال تعالى وتستمفرجون حلبة تلبسونها فالله تعسالى ذكرانواع النعم الاربعة التي تتعلق بالقوى الجسمانية وصدرها بالقوة العظيمة الىهى الروح وهى العلم بقوله عسلم القرآن (والثاني)

منهما شي بقبل التكاذيب (يخرج منهما اللؤلؤوالمرجان)اللؤلؤ الدروالرجان الخرز الاحر المشهور وقيل اللؤلو كبارالدروالرجان صنفاره فأستة سخر وحسما حينتذال العرينمم أنهما انتابخرجان من المغ على ماقالوالماقيل انهمالانفرسان الامن ملتق اللم والعسلب أولانهمالماالتقياوصارا كالثي الواحدسا عُرأن يقال نخر جان منهما كايفسال يخرجازمن العرمع

ان نقول هذه بيان عمالب الله تعالى لا بيان النعم والنعم قد تقدم ذكرها وذلك لان خلق

الانسان من صلصال وخلق الجان من نارمن باب العجائب لامن باب النعر ولوخلق الله الانسان من أي شير خلقه لكان المامااقاعرفت هذا فنقول الاركان اربعة التراب والماء والهواء والنار فالله تعالى ببن تقوله خلق الانسان من صلصال ان الانسان خلقه من تراب وطين وبين بقوله خلق الجان من مارج من الران النارأ يضاأ صل لمخلوق عجيب ويين مقوله بخرج منهما اللؤلؤ والمرجان ان الماء أصل المخاوق آخر كالحيوان عبيب بق الهواه الكنه غبر محسوس فليذكر انهاصل مخلوق بلبين كونه منشأ للجواري التي في البحر كالاعلام فقال (وله الجوار المنشأت في العر كالاعلام فبأي الاءر بكما تَكَذَيَانَ وَفَيْهُ مَسَائِلُ (السُّلَةُ الأولى) مَا الفَائدة في جميل الجَواري خاصة إنه وله السعوات ومافيها والارض وماعليها نقول هذا الكلام معرالموام فذكر مالايفنل عند من له أدى عقل فضلا عن الفساصل الذك فقال لاشك أن الفلات في المجر لاعلكه في الحقيقة أحداذلاتصرف لاحد في هذا الفلات واتسا كلهم منتظرون رحة الله نسالي معترفون بأن أموالهم وأر واحهم في قبضد قدرة الله تعالى وهم في ذلك بقواون لك الفلك ولك اللك وينسبون أنجر والفلك اليه تماذاخرجوا ونظروا الى يوتهم المبنية بالحجارة والمكلس وخن عليهم وجوه الهسلالة بدعون مالك القلك وينسون مأكانه النسبون البحر والفلك البه واليه الاشارة بقوله فاذاركوا فزوالفلك الآءة ( المسئلة الثانية ) الجوارى جع جارية وهي اسم السفينة أوصفة فأنكانت اسمازج الاعتزالة والاسل عدمه وان كانت صفية فالاصل أنتكون الصفية عارية على للوصوف ولهذكر الموصوف هنافنقول الظاهرأن تكون صفة التي تعربي ونقل عز الميداني ان الجسارية السفينقالتي تجرى للانهاموضوعة للبرىوسميت المملوكة جارية لان الحرة ترادللسكن والازدواج والماوكة أنجرى فاللوانج الكنهاغلبت فيالمفينة لانها فأ تتراحوالها تجرى ودلىالعقل على ماذكرنا من النالسفينة هي الانتجرى غيرانهساغليت بسيد الاثبتقاق على السفينة الجارية تم سار يمثلق طريها خلاف وأن لم أسرحين هال السفيت الساكنة أوالمشدودة على ساحل البحريارية لما انهاتجري والمسلوكة الجالسة حارم فللغلبسة تركة الموصوف وأفيت الصفة مفسامه فتو له تعمالي وله الجوارأي السفر ألجاريات على الالسفينة أيضافعيلة من السفن وهوالعث وهي فعيسلة عمى فاعله عندان دريد أى تسفن الماء أو فعيلة بعني مفعوله عندغيره بعني محوته فالجارية والسفينة عاريتان على الفلك (وفيه لطيفة افظية) وهي الناسة أساني لما أمر توساعلي

السلام بأنخاذ السفينة فالواصنع الفلك باعيتنا فق أول الامر قال الهاالفلك لانهابعدام

تكزيرت تمسماها بعدماعلها سفينة كاقال تعالى فأعيناه وأصحاب السفينة وسماها

جَانِية كَافَالُ تَعَالَى اللَّاطَعَي الماء حلناكم في الجارية وقد عرفنسا أمر الفلك وجريها

أنه الا يخرجان من بعضه البحرولكن من بعضه وهموالا خلهر وقرئ يخرج منيالل فعول من الاخراج ومبنيالل فعول من بنصب اللوالو والرجان وبدون العقلمة (فبأى البوار) أى السفن جع البوار) أى السفن جع جارية وقرئ برفع الراء و يحسد في الباء كقول من قال \*\*

الهائناباأر بع خسَان\* وأربع فكلهائمان (المنشآت)المرفوعات الشرع

وسمارت كالسماة بهافااهاك فيل الكل ثم السفينة ثم الجارية (المستلة الثالثة) ما معنى المنشآت نقول فيدوجهان (أحدهما) المرفوعات من نشسأت السحابة اذا ارتعمت وانشأمالله اذارافعه وحينداهاهي بأنفسها ترتفعمة فيالبحر وامامر فوعات الشراع (والبهما) المعد الاالوجودان من انشأ الله المخلوق أى خلفه فان قبل الوجه الثماني بعيدلان قوام في البحر كالاعلام متعلق النشات فكائه قال وله الجواري التي خلفت في المركالاعلام وهذا غيرمناسب وأماعلى الاول فيكون كانه قال الجواري التي رفعت ف البحر كالاعملام وذلك جد والدليل على صحة ماذ كرنا الل نشول الرجل الجرىء في الحرب كالاسد فيكون حسسناواوقلت الرجل المسللم بدل الجرئ في الحرب كالاسد لايكون كذلك تفول اذا تأملت فيما ذكرنامن كون الجارية صفة أقيى مقام الموسوف كان الانسساء بعني الحلق لايت أفي قوله في البحر كالاعلام لان التقدير حينائله السفن الجارية في المحركالاعلام فيكون أكثر بيانالمقدرة كانه قال له السفن التي تجرى في المجمر كالاعلام أي كانها الجبال والجبال لاتموري الايقدرة الله تعالى فالاعلام بجع العل ألذي هوالجبل وأما الشراع المرفوع كالعل الذي هومعروق فلاعجب فيد وايس العب فيه كالعجب فيجرى الجبل في الله وتكون الفئسات معروفة كاانك تنول الرجل الحسني الجالس كالقمر فبكون متعلق قواك كالقمر الحدي لاالجالس فيكون منشساللقدرة اذ السفر كالجبال والجبال لاتجرى الايقدرة الله تعانى ( المسئلة الرابعة ) فري المنشات بكسرالشين وهم على حينذأن وكون قوله كالاعلام بقوم مقام الجلهة والجواري معرفة ولاتوسف المعارف بالحل فلاتقول الرجل كالاستساءي ولاالرجل هوأسديها في وتغول رجلكالاسدمان ورجل هوأ سميان فالأنحمل قرامنا الفنع الاعلى أن بكون عالاوهو على وجعين ( أحدهم ) أن تجمل الكافي اسافيكون كانه فالدالجواري المنشآت هيه الاعلام (المرجمة) وأدر مالاحداث و المراكلة والمالكالا المراكب عليمة فوله في و الم كأعربال (المسئلة الفاعسة ) في بعم ألباواري وتوحيدا أيص ويجسم الانعلام فالدة عظها وهيرا إذاك الشسارة الى سظمه الجروراو شاريق المحسار لكانت كل بيارية في عرفيكون المجردون بحريكون فيه الجواري التيهي كالجيسان وأمااذا كان البحر واحداوفيه الجواري النياهي كالجيسال يكون ذاك يمراعظي بالوساحله يعيسا فيكون الأنعياء بقعومة كا - له الله تم قال تعالى ( كل من عليه المأن) وفيه وجهال (أحدهما) وهو الصحيم ان الضمر عألماني الارض وهيء معلم مذوان لبزكن مذكورة فال تعسالي ولو يو اخذا لله آلناس بمسا كسبوا الأأبة وعلى عناظه ترتيب في فاية الحسن وذلك لانه تعالى لمساقال وله الجواز المنشاآت اشاره الى أن كل أحد يسرف و تجريم بأمه اذا كان في البحر فروحه وجسمه وماله في فبضد عدرة الله تعانى فأفاخ جال المر ونظر إلى الثيات الذي للارض والعكن ألذي المانيها المسى أمره فذكره وقال لافرق بن الحالتين بالنسبة الى قدرة القرتعة الى وكل من على

اوالمستوعات وفرئ يكسرالشبن أي الرافعات الشرع أواللاتي ينشئن الامواج يحريهن (في Mar Akoka) Afril الشاهقة جمعاوهو الجبل الطويل (قبأي آلار بكماتكذبان)من خلسق موادالسفن والارشاد الى أخذها كيفية تركيبها واجرأتها فالمحر باساب لايقدر على خلقها وجمها ر الرهاغيره سعانه (كل بن عليها) أي على لارض عن الحيوانات

أوالمركبات ومن الغلب أومن الثقلين عالت لاعالة (و بنق وجسمريك) ای ذاته عز وجل (دوالجلال والاكرام) أى ذوالاستغنا المطلق والفضل التام وقيل أأذى عنسده الملال والاكرام للحظصين من عباده وهسده من عظام مناته نعالي ولقدمال صلى الشملية وسلم ألفلوا بإذاا لحلال والاكرام وعنه عليه llanks ellukajis مربحل وهو الصلي ويقول باذاالجللال

رجه الارض فانه كمن على وجده الماء واوأمعن الماقل النظر لكان رسوب الارض (بَعْيِلة في الما الذي هي عليه أقرب الى العمَل من وسوب الفالث الخفيقة قيه (الثاني) ان الضمير مأند الى الجارية الاانه بضرورة ماقيلها كانه تعالى قال لدالجواري ولاشك في ان محل من فيها الى الفناء أقرب فكيف يكنه الكاركونه في ملك الله تعالى وهولا يالك لنفسك في ذلك الحالة تفعا والاصراو قوله تعالى و يرقى وجه ريك دوالحلال والاكرام يدل على إن الصحيم الاول وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) من العقلاء وكل ماعلى وجد الارض مع الارض فان فاها لدة الاختصاص العقلاء نقول النتقع بالمحويف هو العاقل فخصصه تعالى الله كر (المسئلة الثانية) القالى هو الذي فني وكل من عليها ميفني فهو باق بعدليس غان نقول هؤكة وله الكميت وكإغال للقريب الهواصل وجواب آخروهو أن وجود الانسان عرمن وهوغيرباق وماليس يباق فهوفان فأمر الدنيابين شيئين حدوث وعدمأما ابقاء فلا تفاءله لان البفاء استمرار ولايفال هذا تثبيت بالمذهب الباطل الذي هو النول بأن الجسم لايتي زمانين كإقبل في العرض لانانشول قوله من بدل قوله ما يني ذلك التوهم لاي علت من عليها عان لا شاءله وماقلت ماعله بها نان ومن مع كونه على الارض يثناول ج تماهام به اعراض بعضها الحياة والاعراض غبر باقية فالمجموع لمهبق كاكان واعا البعق أحد جزأ يعوهوا لحسم وليس بطلق علبه بطريق الحقيقة لفطفعن فالفاني اس ما عنيها ومن عليها ابس باق (المئلة الثالثة) ما الفائدة في بيان أنه تعالى قال فان نقول قيدنو أثدمنها الحثعلي العبادة وصرف الزمان اليسيراني الطاعة ومنها المنع من الونوق عا يكور للرم فلابقول الماكان في نعمة انها لن تذهب فيترك الرجوع الى الله معتدا على مالدوملكدومتها الامر بالصبرانكان فيضر فلايكش بالله معتدا على ان الامر ذاهب والضرزائل ومنها ترلئه أتخاذالغبرمسودا والزجر على الاغتزار بالقرب من الماولة وترك التقرب الى الله تعالى قان أمرهم الى الزوال فريد فيهني القريب منهم عن قريب فيدم عظيم لاتهان مأت قبلهم بلني الله كالعبدالا بني والنوات الملك قبله فيبني بين إلخلق وكل أحد ينتهم مند و ينشني فيه واستعبى عن كان يتكبر عابد وان ما تا جرها فاقد الله عليه بعدالتوق في غاية الصعوبة ومنها حسن التم حيد وترلة الشرلة الظاهر والخني جيعا لان الفاني لايصلم لان يميد ﴿ مُعَالَ مُعَالَى ﴿ وَيَبِقَ وَجَدُو بِكُ فُوا لِحَلالُ وَالْأَكُرُ امْ فَبَايَ آلاءً ربكماتكذيان )وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الوجه يعذلني على الدات والجسم يحمل لوجه على العضو وهو خلاف المقل والقل اعنى القرآن لان قوله تعالى كل شي مالك الاوجهه يدل على أن لابيق الاوجه الله تعالى فعني القول الحق لاا شكال فيه لان المعنى لايبق غيرحقيقة الله أوغيرذات اللهشي وهوكذلك وعلى قول المجسم لزم الاتبي يددالي البتهاورجله التيقال بها لايقال فعلى قولكم أيضايان مأن لايبني عمالله ولاقدرة اللهلان الوجد جعلتموه ذاتاوالذات غيرالصفات فاذاقلت كل شئ هالك الاحقيقة الله خرجت

معقات عنها فيكون قولكم نفيالاصفات نقول الجواب عنه بالعقل والنقل أما النقل في مريذكرق غيرهذا الموضع وأماالمقل فهوان قول القائل لمهبق لفلان الاتوب ينتأ النوب وماقاميه من اللون والطول والعرض واذاقال لم يق الأكمه لايدل على بقاء جيبه ا ، ذَيْلُهُ فَكُذَلِكَ قُولُنَا يَقَ ذَاتَ الله تَعَالَى يَشَاوِلَ صَفَاتُهُ وَاذَا فَلَتُم لَا يَقَ غَيُرُوجِهِمْ بَعَقَّ ا مضويلزمه ان لاتيق لمه (المسئلة الثانية) فاالسبب في حسن اطلاق لفظ الوجه على ا ندات نقول انه مأخوذ من عرق الناس فان الوجه يستعمل في العرف لحقيقة الانسان أ الترى ان الانسان افارأي وجه غيره يقول رأيته وافارأي غيرالوجه من اليد والرجل مثلالا مقول رأسه وذلك لان اطلاع الانسان على حقائق الاشياء في أكثرالاس يحصل بالحسفان الانسان اذارأي شيأعلم منه مالم يكن يعلم بمال غيبته لان الحس لايتعلق بجميع المرقى وانعا يتعلق جعضه تمان الحمس بدرك والحدس يحكم فأذارأي شيأ بحسد عكم عليم بأمر بحدسه لكن الانسان اجتمع في وجهه أعضاء كثيرة كل واحد بدل على أمر فاذارأي الانسان وجد الانسان حكرعليد بأحكام ماكان عكم بها لولارؤيه وجهدفكان أدل على حقيقة الانسان وأحكامه من غيره فاستعمل الوجد في الحقيقة في الانسان عرنقل الى غيره من الاجسام مم تقل الى مانيس بجسم بقال في الكلام هذا وجه حسن وهذا وجه ضعيف وقول من قال الذالوجه من المواجه سق كاهو المسطور في البعض من الكتب الفقهية فليس بشئ اذالامر على العكس لان الفعل من المصدر والمصدر من الاسم الاصلى وان كان بالنقل فالوجه أول ماوضم للعضو ثم استعمل واشتق منه غيره و يعرف ذلك العارف بالنصر يف البارع في الادب (المسئلة الثالثة) لوقال ويبني ربك أوالله أوغيره المصلت الفائدة من غيروفوع في توهم ماهوا بتداع تقول ماكان يقوم مقام الوجه لفظ آخر ولاوجه فيد الاماقاله الله تعالى وذلك لانسائر الاسماء المعروفة الله تعالى اسماء المفاعل كالرب والخالق والله عند البعض بمعنى المعبود فلوقال ويبني ربك ولقولنا ربك معنان عند الاستعمال أحدهما أن يقال شي منكل أر بك ثانها أن يقال بيق ر يك م انعمالة البقاءر بك فيكونون المربوب في ذلك الوقت وكذلك لوقال بيق الحالق والرازق وفيرهما (المسلة الرابعة) ماالحكمة في لفظ الرب واضافة الوجه اليد وقال في موضع آخر فاغا تولوافتم وجه الله وقال بريدون وجه الله تقول المراد في الموضعين المذكورين هو العبادة أما قوله فثم وجهالله فطساهر لاناللله كور هناك الصلاة وأما قوله يريدون وجهالله عَالْدَكُورُ هُوَ الزِّكَامُ قَالَ تَعَالَى مَنْ قَبِلُ فَآتَ ذَا القربي حَقَهُ وَالْمُسَكِينِ وَانْ السبيل ذلك خيرللذين يريدون وجداهم ولفظالله يدل على العبادة لان الله هوالمعبود والمذكورفي هذا الموضع النعم التي بهاترية الانسان فقال وجد ريك ( المسئلة الخامسة ) الخطاب بقولا ربك مع من تقول الطاهر الهمع كل أحد كاله يقول و يتى وجدر بك أيها السامع ويحتمل أزيكون الخطاب مع محمد صلى الله عليه وسلم فان قيل فكيف قال فيأى آلام

والاكرام فقال قداستميي لك وقرئ ذي الحلال والأكرام على أنهصفة ريك وأياما كان فني وصفع تمالي بذلك يسد ذكر فناء الخلق وبقاله تعسالي الذان بأنه تعالى بفيعش عليهم يعسد فنائم أيضا آئارلطغه وكرمدحسيما يني عند قوله تعمالي (فیلی آلاه رنگیا تكذبان) فان احيارهم مالحياة الابدية وأثابتهم بالنعيم القيم أجدل النماء وأعطم الآلاء

لما تكذبان خطابامع الاثنين وقال وجد ربك خطابامع الواحد نقول عند قوله منيق وجمر كوقعت الاشارة الدفناء كل أحدو بقاءالله فقال وجد ربك أي طابها أتَّسَامِع فلاتلتفت الى أحد غسيرالله تعالى فانكل منعداه فان والخاطب كشيرا مأتخرج عن الارادة في الكلام فانك الذا قلت لمن يشكو اللك من ألك من أهل موضوسواً أعاقب لاجلك كل مثرفي ذلك الموسنم يخرج المخاطب عن الوعيد وانكان من أهل الموضع فقال ويبتى وجه ريك ليعلم كل أحد أن غيره فأن ولو قال وجدر بكما لكانكل واحد يخرج نفسم ورفيقه المخاطب من الفناء فان فلت اوقال و يتى وجدال ب من غير خطاب كانادل على فناء الكل تقول كاث الخطاب في الرب الشارة الى الاطف والانقاء اشارةالى القهر والموضع موضيع بال الاطف وتعديد النع فلوقال الفظ الربالم يدل على مايدل عليه الخطاب وفي لفظ الرب عادة جارية وهي اله لايترك استعماله مع الاصافة فألعبد بقول بنااغفرلنا ورساغفرلي واللةتعالى بقول ريكهورب آبائكم ورسالعللين وحيث ترك الاصنافة ذكره معصفة أخرى من أوصاف اللفظ حبث فال تعالى بلد مطيبة وزب غفور وقال تعسالي سلام قولا من رب رحم وافظ الرب محمل أن يكون مصدرا بمعنى التربية يقال ربه يربه ربامثل رفاه يربيه وسخان ان يكون وصغامن الب الذي هومصدر بمنى انراب كالعلب للطبيب والسنع للعاسة والجنل البخيل وامثال ذلك لكن من يأب فعل وعلى هذا فيكون كائنه فعل من ياسيا فعل يُعِمل أي فعل الذي الغريزي كايقال فيما اذا قلنا فلان أعلم وأحكم فكان وصفاله من باب فمل اللازم ليخرج عن النعدى (المسئلة السادسة) الجُلال الثَّارة الى كل صغة هي من باب النق تقولنا الله ليس بجسم ولاجوهر ولاعرض ولهذا يقال اجل ان يكون محتاجا وجل ان يكون عاجزا والتحقيق فيمه أناطلال هو يمعني العظمة غيرأن العظمة أصلها في القوة والجلال في القعل فهوعظيم لايسعه عقل ضعيف فيل عن أن يسعد تلي قرض معقول والاكرام اشارة الى كل صفة هي من باب الاثبات كفوانا حي فأدر علل وأما السيم والبدسير فانهما منياب الاثبات كذلك عندأهل السنة وعند المعتز لة مزباب النني وصفات باب النني قبل صفات باب الاثبات عندنا لانا أولا تجد الدليل وهوا املل فنقول العالم محتاج الى شي وذلك الشي الس مثل العالم فليس بحدث ولامحتاج ولامكن من المناه العلم وغيرهماومن هنا قال تعالى اعباد الاالدالاالله وقال صلى الله عليه وسلم أمرت ان افاتل الناس حتى يقولوا لااله الاالله ونفى الالهية عن غيرالله نفى صفات غيرالله عن الله فأنك اذاقلت الجسم ليس بالدازم متدقولك الله ليس تجسم والبلال والاكرام وصفان مرابان على أمرين سابقين غالجلال مرتب على فناء الغير والاكرام على بقائه تعالى فيبقى الفرد وقدعز أن يحد أمره بفناء من عداه وماعداه ويبق وهودكرم قادرعالم فيوجد بعد فناهم من يزيدوقري دوالجلال ودي الجلال وسنذكر ما يتعلق به في تفسير آخر السورة ان شاء الله من من العقل أما النما المن المن المن المن المن على من العقل والنقل أما النما المنالم والمنالة و بكما المنالم والمنالة و بكما المنالم والمنالم و المنالم و ال تَكْسَان) وفيدوجهان (أحدهما) أنهمال تقديره بيق وجد ربك مسؤلا وهذا منقول معتول وفيدا شكال وهوائه مفضى الى التناقص لانه لماقال وسبق وجه ر مككان اشارة الى شائه بعد فناء عني على الارض فكمف مكون في ذلك الوقت مسو لالمن في الارض فأما اذاقلنا الضهرعالدالى اليار يذفلاا شكال في هذا الوجد وأماعلي الصحيح ونقول عنه أجوبة أحدهالمابينا انه فان نظرا اليد ولاين الابايقاءالله فيصحرأن بكون الله مدولاتانيها أن يكون مسؤلا معسني لاحقيقة لان الكل اذافنوا ولم يكن وجود الابالله فسكان القوم قرصوا سائلين بلسان الحال الثهاأن قوله ويبق للاستمرار فيبقى و يعيد من كان في الارض و يكون مسولًا ( والثاني ) أنه ابتداء كلام وهو أظهر وفيد مسائل (المسئلة الاولى) ماذا يسأله السائلون فتقول يحمل وجوها (أحدها ) انهسو الاستعطاء فنسأكل أحد الرحة ومايحتاج اليه في دينه ودنياه (مانيها) انه سؤال استملام أي عنده علم الغيب لا يعلم الا هوفكل أحديسا لهعن عاقبة أمر دوعافيه صلاحه وفساده فان قبل ليسكل أحديعترف بجهله وعلمالله نقول هذاكلام فيحقيقة الامرمن بباهل فانكان من باهل معاند فهوفي الوجه الأول أيضاوارد قان من المعاندين من لابعثرف بقدرة الله فلايسا له شرأ باسانهوان كأن يسأله بلسان جاله لامكانه والوجمالاول اشارة الى كإل القدرة أى كل أحد عاجزعن تحصيل ما يحتاج اليه والوجه الثاني اشارة الى كال العلم أي كل أحدجاهل بما عندالله من المعلومات ( ثالثها ) أن ذلك سوال استخراج أسر وقوله من في السموات والارض أي من الملائكة يسألونه كل بوم و يقولون باالهنا ماذاً نفعل و عاذا تأمر ما وهذا يصلح جوابا آخرعن الاشكال على قول من قال يسأله ساللانه يقول قال تعالى كل من عليها غان ومن عليها تكون الارض مكانه ومعتده ولولاها لايميش وأمامن فيها من الملائكة الارصية فهبرقيها ولسواعليها ولاتضرهم زازاتها فعندما يفني من عليها ويبتي الله تعالى لا يفي هو لاء في تلاشا لحالى فيسأ أنونه و مقولون ماذا تفعل فيأخر هم عايا مرهم و يفعلون منبواص ون تم يقول الهيم مندما يشاء موتوا فيوتون هذا على قول من قال يسأله حال وعلى الله وها الآخر الاشكال ( المسئلة الثانية) هو عائد الى من تقول الفلاهر المشهور أنه عالد الدانلة أنالي وعليه اتغاني المفسرين ويدلى عليه ماروى عن الذي صلى القعليدوسيأنه العن فلك الشان فقال يففر فنيلو يفرج كرباو يرفع من يشاءو يضعمن يشاءو يحمُّل ألم خال هوعائد الى يوم وكل يوم ظرف سؤالهم أي يشرسو الهم في كل يوم وهو في شان-المراجلة وسف بهايوم و عونكرة كإشال بسألي فالانكل يوم هو يوم راحتي أي يسألني لَهُ إِذَا الْمُحْرِقُونُهُ هُوقُ عَأَنَ بِكُونِ صَفَاتُهُ مِنْ فَاللَّايَاءِ لَلْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلل اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ ف كن الملك اليوم لله الواحد الذيار قائه تعالى في قال اليوم يكون هوالسائل وهوالمجيب ولايستل فيذلك اليوم لانه ليس بوما هو في شان يتعلق بالسائلين من الناس والملائكة

(يسأله من في السعوات والارض) قاطبة ما احتاجون الدق ذواتهم ووجو داتهم حدوثا و عاموسائر أحوالهم مؤلامسارا بليان المقال أويلسان الحالىقانهم المندَّمن حيث حقاله **به إ** المكنية عصرال من استحقاق الوجودو ما تغرع عليه من الحكمالات بالرة عيث لوانقطعما بنغم ويبن المساية الالهسة من الملاقة لم إن عوارا أعدا الوجود صلافهم في كل أن مرون على الاستدعاء بالسؤال وقدمر في تفسيراً قوله تعالى وان تعدوا ممةالله لاتحصوهامن سورة اراهم عليه

السلام (كل يوم)أى كلوقت من الاوقات (هو ق شأن) من الشؤنااي منجاتها اعطاه ماسألوا نانه تعالى لايزال يشي أشحا صاويفني آخرين وأتى أحواله ويدهب بأحوال حسباتقتضية مششد البنية على اللكم البالفة وق الحديث من أنه أن أنه أن فتاويفرج كرباو يرفع قوما ويشم آخرين قيل وفيدردعلى الهود حيث يقو لون ان الله لانقضى يوم الست شياً (فبأي الاءر بكرا تكديان) مع مشاهدتكم الذكر من احسانه

وغيرهم والمابك الوغال أوم هرق ثان يتعلق مح فيطلبون ما يحتاجون الهاو استخرجون أمره بمانفعلون فيه فان فيل فهذا ينافي ماورترقي الحبر نقول لامناط فلقواء عليه السلاب ين جواب من قال ماهناالله ان فقال بغفر فقيا أي فالله تعالى جعل بعض الايلم مؤسوس بسوم يتعلق بالحلق من مغفرة الشنوب والنفر يح عن المكروب فقال تعالى يسأله من في السموات والارض في ثلث الابلم التي في ذلك المأن وجمل بعضها موسومة بان لاداعي فيهاولاسائل وكيف لانفول بهذا واوتركنا كل يومعلى عومدلكان كل يرم فبدفعل وأمروشان فيفخى ذاك الم القول بالقدم والدوام اللهم الاأن بقال علم دخله التخصيص كقوله تعالى وأونيت من كل شي وتدمر كل شي (المسئلة الثالثة ) فعلى الشهور بكون الأم تعالى فيكل يوم ووقت في شان وقد جُف القالم بما هو كائن نقول فأِما جو بذما فولة في غاراة الحسن فلا نبخل بهاوأ جو بة معقولة نذكر هايعدها (أما النقولة) فقال بعضهم الرادسوق المقادير الى المواقيت ومعناه أن القلم يحف بما يكون في كل يوم ووقت فأذاجاه فالث الوقت تعلقت ارا دته بالفعل فيه فيوجد وهذا وجد حسن لافطا ومعني رقال بعضهم شؤن يبديها لاشؤن يتديها وهومثل الاول معني أي لايتغير حكمه بأنه سيكون ولكن يأتي وقت قدرالله قيد قعله فيبدوفيه ماقدره الله وهذان القولان يذبيان الى الحسن بن الغضل أجاب الهماعيد الله بن طاهر وقال بمعهم يوخ الليل ف النهاد و يوخ النهار في الليل ويخرج الحي منالليت ويخرج الميت منالحي ويثثني سنيما ويمرض سايماويعز ذليلا ويذل عزيزاالى غيرذلك وهو مأخوذ من الوله غليه السلام يففرذنها ويفرج كرنا وهو أحسن وأباغ حيث بين أمرين أحدهما يتعلق بالآخرة والاخربالد تراوقدم الاخروي على الدنيوي (وأماالمعقولة) فهي أن نقول هذا بالنسبة الى الخلق ومن بدأله من أهل السعوات والارض لانه تعالى حكم بما اراد وقضى وأبرم فيه حلمه وأمضى غيران ماحكمه يظهركل يوم فتقول ابرم الله اليوم رزق فلان ولم يرزقه اسر ولايمكن أن يخيط علم خلفه بماأ حاطبه علم فتسأله الملائكة كل يوم الله باللهنا فيهمذا اليوم فيأى مان في نظر الوعلنا (الثاني) هوأن الفعل يتحقق بأمرين من جانب الفاعل بأمرخاص ومن جانب المفعول في بعض الامور ولا يمكن شيره وعلى وجه يختاره الفاعل من وجوب متعددة (مثال الاول) تحريك الساكن لا يكن الابازالة السكون عنه والاتبان بالحركة عقيم من غير فصل ( ومثال الثاني ) تسكين الساكن فانه يمكن معابقاء السكون فبه ومع ازالته عقيبه من غير فصل أومع فصل اذبكن أن يزبل عند السكون و لا يحر كد مع بقاء الجسم اذاعرفت هذا فالله تسالي خلق الاجسام الكثيمة فيزمان واحد وخلق فيهاصفات مختلفة في غير ذلك الزمان فايجادها فيدلاقي زيان آخر بعد ذلك الزمان أن خلقه فقران زمان لم عكن خلفه غنياتي عين ذلك الزمان مر خلقه فقيرا فيه م جداظ اهر والذي بنا ، أن ذلك بلزم منه العجز أو بتوهم قليس كذاك بل العجري شلاق ذلك لانه لوخلة ، قتير أن

زمان يريد فيه كونه غنيا لماوقع الغني فيه مع انه أراده فيلزم العجز من خلاف ماقلنا لافع اقلنا فاذن كل زمان هوغير أزمان الآخر فهو معنى قوله كل يوم هوفي شأن وهوالمرأد من قول المفسر فأغنى فقيرا وأفقر غنيا واعرن فليلا وأفل عزيزا الى غيرفاك من الاصداد تماعلان الصدي لسا محدسرين في مختلفين بل المثلان في حكم به ما فانه ما لا مجتمعان فن وجد فيه حركة الى مكان في زمان لا عكن أن توجد فيه في ذلك الزمان حركة أخرى أيضا الى ذلك المكان وايس شان الله مقتصر اعلى افقارغني أو اغنا، فقير في يومنادون افقاره أوأغنائه أمس ولا يمكن أن يجمع في زيد اغناء هوامسي مع اغناء هو يومي فالغني المستمر للغني في نظرنا في حقيقة الامر منيدل الحال فهو أيضامن شان الله تعالى واعلم أن الله تعالى يوصف بكونه لايشنله شان عن شان ومشاه أن الشان الواحد لايصير مانعا له تعالى عن شان آخر كما أنه يكون مانه النا مثاله واحد منا اذاأراد تسويد جمم بصبغة يسحنه بالنار أوتبيض جسم يعرده بالماء والماء والنار متضادان اذاطلب مند أحدهما وشرع فيديصير ذلك مانعاله من فعل الآخر وليس ذلك القعل مانعامن العمل لانتسويد جسم وتبيض آخر لاننافي ينهما وكذلك تسخينه وتسويده بصبغة لاتنافي فيه فالفعل صار مانعا للفاعل من فعله ولم يصرمانها من الفعل وق حق الله مالايمتع القعل لايمتع الفاعل فبوجد تعالى من الافعال الختلفة مالايحصس ولايحصى فيأن واحد أما مليمنع من الفعل كالذي يسمود جسم أفي آن لم يكنه أن ببضد في ذلك الآن فهو قدينم الفاعل أيضا وقدالا يتم ولكن لايد من منعه للفاعل فالنسويد لايكن معه التبيض والله تعالى لايشغله دأن عن شأن أصلا لكن أسبابه تنع اسبايا أخر لاقنع الفاعل اذا علت هذا الصِّت فقد أفادل العقبق في قوله تعالى ( سنغرغ لكم أيه الثقلان فبأي آلاء ربكما تكذبان ) ولنذكر أولاما قبل فيه تبركا باقوال الشايخ ثم تحققه بالبيان الشاق فنقول اختلف الفسرون فيه وأكثرهم على أن المراد سنقصد كم بالغمل وظل بعضهم خرج ذلك مخرج التهديدعلي ماهى عادةاستحمال الناس فان السيديقول لعبده عندالغضب سأفرغ لك وقد مكون السيد فارغلمالها لاغتمد شغل وأما التحقيق فيدفقول عدم القراغ عبارة عن أن يكون الفاعل في فعل لا يمكنه معم ايجاد فعل آخر فإن من يُحيط يقول ما أنا يفارغ للكناية لكن عدم الفراغ قديكون لكون أحدالفعلين مانعا لاهاعل من الفعل الاتخر يقال هو مشغول بكذا عن كذا كإني قول القائل أنامشغول بالخياطة عن الكتابة وقد يكون عدم الفراغ لكون الفعل مأنعا من الفعل لالكونه مانعا من الغاعل كالذي يحرك جسما في زمان لا يمكن تسكينه في ذلك الزمان فهو ايس بفارغ للنسكين ولكن لايقال في مثل هذا الوقت إنا مشغول بالتحريك عن التسكين فان في مثل هذا الموضع لوكان: غير مشغوليه بلكان في نفس المحل حركة لايف لذلك الفاعل لاعكنه التسكين فليس امتناهه منه الالاستحالته بالتحريك وفي الصورة الاولى لولااشتغا له بالخياطة

(سنڤرغ لکم) أي سنجرد لمسابكم وجزا ثكم وذلك يوم القيامة عند انتهاء مشؤن الخلق المثار اليها يقو له تعالى كل يوم هو في شان فلا سِي حيثت الشان واحد هو الجزاء نعير عنمه بالفراغ لهم بطريق التثمل وقيل هومستعار من قول التهدد لساحيه سأفرغ اك أي سأتجرد للانقاع بك من كل ما يشغلني عنه والمرادالتوفرعلي النكامة فيه والانقام منه وقرئ سيفرغ مبئيا للغاعل وللقعول وقرئ سنفرغ

البكرأى سنة صدالبكر (أبه الثقلان) هما الانس والجن سميما بذلك للقلهما على الارض أولزانه آرائهما أولائها مثقلان بالتكليف (فبأى آلاء ربكما) الى من جلتها التبيه على ماسلقونه بهم القيامة المحذير عابوادى الى سوءالحساب (تكذبان) بأقوا الكها وأعالكما

لتمكن من الكتابة اذاعرفت هذاصارعدم الفراغ قعين أحدهما بشغل والآخرايس بشغل فنقول اذاكأنالله تعالى باختياره أوجد الانسيان وابقاه مدة ارادها بحص القدرة والارادة لايكن مع هذااعدامد فهوفي فعل لايمنع الفاعل لكن يمنع الفعل ومثل . هذا بيناانه ليس بفراغ واذكان له شغل فاذا أوجد ماأراد أولائم بمدذلك أمكن الاعدام والزيادة فآنه فتحقق النراغ لكن لماكان الانسان مشاهدة مقتصرة على افعال نفسه وافعال ابناءجنسه وعدم الفراغ منهم بسبب الشغل يظن أنالله تعالى غارغ فحمل الخلق عليدانه ايس بفارغ فيلزم مندالشفل وهولايشفله شأن عن شأن يلزمه حلاللفظ على غيرمعناه واعلم ان هذاليس قولا آخر غيرقول الشايخ بلهو بالالقولهم سنقصدكم غيرأن هذامبين والخدلة على أنهدا اللبيان من غير خزوج عن قول أرباب اللسان واعمأن اصل الفراغ بمنى الخلو لكن ذلك انكان في المكان فيتسع ليتكن آخر وانكان فيألزمان فيتسغ للفعل فالاصل أنزمان الفاعل فارغ عن فعله وغير فارغ لكن الكان مرثى بالخلوفيه فبطلق الفراغ على خلوالكان في الطرف الفلاتي والزمان غير مرقى فلابرى خلومو يقال فلان في زمان كذا فارغ لان فلانا هوالمرئى لاألزمان والاصل أن هذا الزمان من أزمنة فلان فارغ فيكنه رصفه للفعل فيه وقوله تعالى سنفرغ لكم استعمال على ملاحظة الاصل لانالكان إذا خلا يقال لكذا ولايقال إلى كذا فكذلك الزمان لكن لما نقل الى الفساعل وقبيق القاعل على فراغ وهو عند الغراغ يقصد الىشى تخرقيل في الفاعل فرغ من كذا الْ بَدَا وفي الظرف يقال فرغ من كذا لكذا فقال لكم على ملاحظة الاصل وهو يقوى ماذكرنا أن المانع ايس بالنسبة الى الفاعل بل بالنسبة الى الفعل # وأماأيها فنتول الحكمة في نداء المهم والاتبان بالوصف بعدوهي أن المنادي ير يدصون كلامد عن الضياع فبقول أولايااي نداءلم م ايقبل عليه كل من يسمع ويتنبه لكلامه من يقصده عنداقبال الهاممين يخصص المقصود فيقول الرجل والتزَّم فيه أمر إن (أحدهما) الوصف بالمرف باللام أو باسم الاشارة فتقول اليها الرجلأ وباليهذالاالاعرف مند وهوالعلم لان بين المبهم الواقع على كل جنس والعلم المميز عن كل شخص تباعدا (وثانيهما) توسطها والتنبيد بينه وبين الوصف لان الاصل في أي الاصافقلاأنه في غايد الايهام فبعناج الى التميم وأصل التيمز على ما بينا الاصافة فوسط بينهمالتعويضه عن الاضافة والبرام أيصاحدث لام النعريف عندزوال أي فلاتقول بالرجللان في ذلك تطويلا من غيرفائدة هانك لاتفيد باللام التنبيه الذي ذكر نافقولك يارجل مقيدفلا ماجة الى اللام فهو يوجب اسقاط اللام عند الاصافة المعنو ية فأنوالما أفادت التعريف كأناثبات اللام تطويلا مزغم فالدة لكونه جمعابين المعرفين وقوله تعالى الثقلان المشهور أن المراذ الجن والانس وفيه وجوه (أحدها) انهما اعبابذاك الكونهما مثقلين بالذنوب (النبها) سميا بذلك لكونهما القياين على وجه الارض فأن التراب

وان اطف في الحلق ايتم خلق آدم لكند الم مخرج عن كونه أقبلا وأما النار فلما ولد فيها خلق الجن المفت يسعر فكما أن النزاب اطنف يسهرا فكنان النارصارت تقيلة فعما تقلان فعوالذي ( التها) الثلول مدهما لاغير الاخر بالمجاورة والاضطعاب كا يقسال الغيران والتمريل وأحداهمهاع وقر و يُعتمل أن يكون المراد العموم بالنوعين الحديمرين تشول بالمواللفل الذي هو كلماوالثقل الذي ليس كذا والثقل الامر العظيم قال عليه السلام اني تارك فيحكم الثقلين الله تمقال تعالى ( بالمعشمر الجن والانسان أساط مترأن تغذوا من أفطار السورات والارض فانفذوا لاتنفذون الابسلطان فبأى آلاء ربحما تكذبان) وفيد مسائل ( السئلة الاولى ) في وجد التزييب وحسنه وذلك لاته تعالى النقال سنفرغ لكم أيه الثقلان و بيناأته لم يكن له شغل فكان قائلا قال فلم كان النَّاخير ادًّا لم يكن شغلُ هناك مانع فقال المستعمل يستعمِل اما نلموف فوات ألامر بالأخبر والمالحاجة في الحال والمالجرد الاختيار والارادة على وجه التأخير وبين عدم الحاجة من قبل بقوله كل من طبيها فأن و يني وجدر بك لان مابيق بعد فناه الكل لا يحتاج الى شي فين هدم اللوف من الفوات وقال الإيقوتون ولايقدرون على اللروج من الدعوات والارض ولوامكن خروجهم عنهمالماخرجواعن الثالقة تعالى فهو آخذهم أن كانوا وكيف كانوا (المسئلة الثانية) المنسر الجاعد العظيمة وتحفيقه هوأن المستمر المدد المكامل الكثيرالذي لاعدد بعدره إلايابتدا ممافيه حيث بعيد الآحادويقول احد عشرواتناه شروعشرون وثلاثون أي ثلاث عشرات فالمشركانه على العشرالذي هو الكَثْرَةُ الكِثْمَرَةُ الكَامِلَةُ ( المستلة الثالثة ) هذا الخطاب في الدنيا أو في الأخرة نقول اتمذاهر فيدأنه فيالأخرة فان الجن والانس يريدونالفرار من العذاب فيجدون سيعة صفوق من اللا قلالة المواين بافطار السموات والارض والاولى ماذكرناانه عام بعني النمهرب والانخرج لكم عن ملك الله تعالى وأغا توليتم فتم ملك الله وأغا تكونواأناكم حكراته (المثلة الرابعة) ما الكحة والقديم الجن على الانس ههنا وتقديم الانس على الجنف قولدتعالى قل المن احقمت الانس والجن على أن يأتوا عثل هذا ألقرآن لا يأتون عثله تنول النفوة من أفطار السموات والارض بالجن أليق ان أمكن والاتبسان بمثل أَنْتُرَآنَ بِالانْسِأَنْيِقِ انْ أَمَكُنَ فَتَعْمَ فَي كُلُّ مُوضَعَ مَنْ يَعْلَىٰ بِهِ الشَّدَرَةُ عَلَى ذَلك ( المسئلةُ اللاسمة) ماسين لاتنفذون الايسلمان تقول ذلك يحتمل وجوها (أحدها)أن بكون يانا يخلاف ما تقدم أي ما تنفذون ولاتنفذون الابقوة وليس آكم قوة ذلك (ثانيها) أن يكون على نقدير وقوع الامر الاول ويبان ان ذلك لاينفعكم وتقديره ماتنفذواوان تفدتم ما تنفذون الاومعكم سلطان الله كإيقال خرج القوم بأهلهم أى معهم (تااثها) ان المراد من النفوذ ماعوالم صود مندوذلك لان نفوذهم اشارة الى طلب خلاصهم فقال. لاتنفذوان من أفط الرالسموات أي لا تتخصلون من العداب ولاتجدون ما تطلبون من

(الممشرّالين والانس) هما الفلان خوطا ناسم جنسهما لزارة التقرير ولان الجي مشهورون بالقدرة على الافاعيل الثماقة فينوطبوا عايلي عن فالتأليان أن قدرتهم لانني بما كلفو ، ( ان استطعتم) ان قدرتم (أن تنفذوا من أقطار السموات وألارض ) أى أن تهر بوا من فضائى وتخرجوا مزملكوتي ومن أقطمار سمواتي رارسی ( فانفذرا ) asploitenellian ? من عمّا بي (لائنفذون) لاتقدورن على النفوذ (الايسلطان) أي يتوة وفهر وانم من ذاك عمرن بسيسروى أن With till East يجميع الخلائق فأذا رآهم الجن والانس هربوا فلا يأتون وجها الاوجدوا الملائكسة أساطته (فرأي آلاء ربكماتكنيان) أى من التنبيه والتعذير والساهلة والمفومع كالىالقدرة على العقوية

(رسل عليكما شواظ) فيزجوالها اللاص وقبل الختاط بالدخان وقبل الهاب الاحروقيل اللهب الاخدنس النقطع من الناروقيل هو الدخان الخارج من اللهبوقيل هوالناروالدغانجيعا وفرئ شواظ بكمرالشين (من:ار) متعلق بيرسل أوعن موسفة لشواظ أى كان من اروالتاوي التفيم (ونعاس) أي دخان وقبل صفر مذاب يصب على روسهم أُوقِي تُكَسِر النُونُ وقري \* أبالمرعطفاعلى تاروقري وسل بون العظمة ونصب شوائلا وتحاسا وقرئ نسي جع تحاس عال لحاف و لف وقري وعسأى تغلل العذاب (فلا تتصران)أي الاعتمان (فيأ الاعرب كل تكليان)فانيان

النفوذ وهوالخلاص من العذاب الا بسلطان من الله يُجِيركم والا فلا يجبرلكم كاتقيل لا ينفعك البكاء الااذصد قت وتريد به أن الصدق وحده بنفعك الانك ان صدقت فينفعك البكاء (رابعها) أنهذا اشارة الى تفريرا للوحيدووجهه هوكا ته تعالى قاليا أيها النافل بع عكنك أن تخرج بدهنك عن أقطار المعرات والارض فاذا أنت أبداتناهد دليلامن دلائل الوحدانية عهب انك تنفذ من اقطار العوات والارض فأعم انك تاعف الا يسلطان أيجده خارج السموات والارض فاطعدال اللي وحدانياء تالل والسلطان هو القوة الكاملة \* معالى تعالى ( يرسل عليكما شواط من نار وتعاس فلا تدران وأي آلاء رُبِّكُمَاتِّكُلْمَارَهُ) وفيد مسائل ( المُسْلُلةُ الاولى ) ماوجه تعلق الآبة بماقبلها نشول المُقلنا بامعشمرا لجن والانس ندامينادي به يوم القيامة فكانه تمالي فال بهم يرسل عليكما شواظ من تارفلايبق لكما انتصاراناستطعتما النفوذفانفذا وانقلنا انالنداء والدنيا فبتول قولد ان استعملتم اشارة الىأنه لامهرب لكم من الله فيكنكم الفرارقبل الوقوع ف المذاب ولانامسر لكم فيخلصكم ونالنار بعدوقوعكم فيهاوارسالهاعليكم فكانه فالاناستعلمتم الفرار اثلاتفعوا في العذاب ففروا تماذا تبين لكم أن لافراراكم ولابدلكم من الوقوع فيهفاؤا وقعثم فيد وأرسل عليكم فاعلوا انكم لانتصرون فلاخلاص لكم اذن لان الخلاص الماللدفع قبل الوفوع والمالل فع بعده ولاسبيل البهما (السئلة النائية) كيف ثنى الضمير في قوله عليكما مع انهجهم قبله يقوله الناشط متم والخطاب مرالط أغنين وقال فلاتنتصر انوقال من قبل لاتنفذون الابدلطان تقول فيه اطبغة وأعي أن توامان استطمتم لبيان عجوهم وعظمة ملك الله تعالى فشال ان استطعتم أنت غذوا بالمحفاد كم وقوتكم فانقذوا ولائستطيعون لعركة فقديات عنداجقاعكم واعتضادكم اسضكم يحض فهوعندا فترافكم أظهر فهوخطلبهام معكل حدعنها لانشاء اليجرم تعداه مز الاعوان والاخوان وأنقوله تعالى يرسل عليكما فهو ابيان الارسال ورنى التوهين لاعلى كل واحدمتهما لانحيع الانس والجن لا وسل علمهم العداب والتارفه ويؤسل على النوعين ويغذاص منه مبيض منهما بفضلاف ولايخرج أحدمن الاقطار اصلاء هذا أيدعاذ كرنا انهقال لافرارلكم فبلالوقوع ولاخلاص لكم عند الوقوع لكن عدم القرارعام وعدم الخلاص أيس بعام ( والجواب الثاني ) من حيث اللفظ هو أن الخطاب مع المعشر فقوله أن استطعتم أى أج اللعشر وقوله يرسل علكما ليس خدا بالمم النداء بل هو خطاب عم الحلصرين وهما توعلن وليس الكلام مذكورا يتعرف واوألهمانك حبي كون التوعلن مناديين في الاول وعند عدم التصريح بالنساء فالتذب أولى تقولة تعالى فبأي آلاء را عما وهنيتأيد بقوله تعالى سنفرغ لكم إيه الثقلان وحيث صرح بانداء جهم الضمير وقال بعد فلك فبأى آلاء ربكما حيث لم يعسر ع بالنداء (المسئلة الثالثة) ما الشواعد وما المحاس

تقول الشواط الهب النار وهو لسائه و قبل ذلك لايقال الاللمنظط بالدخان الذي من الحطب والظاهر أنهدامأ خوذ من قول الحكماء ان الناراذا صارت خالصة لاترى كالتي تكون في الكيرالذي يكون في غاية الاتقاد وكافي التنور المسجور فأنه يرى فيه نور وهو نار وأماالتحاس ففيه وجهان أحدهما الدخان والثاني القطر وهو المحاس المشهور عندنا محانذك الامرين بعدخطاب النوعين يحتمل أنيكون لاختصاص كلواحد بواحد وحبنتذ فالنار ألخفيف للانس لانه فخالف جوهره والتعاس الثقيل للجن لانه يخالف جوهره أيصافان الانس تقيل والنارخفيفة والجن خفاف والعاس تقيل وكذلك ان قلنا المرادمن التحاس الدخان ويحتمل أنيكون ورودهما على حدوا حدمنهماوهوالظاهر الاصم ( المسئلة الزابعة ) من قرأ تحاس بالجركيف بعر به واوزع انه عطف على النار يكون شواظ من نحاس والشسواط لايكون من تحاس نقول الجواب عنه من وجهين (أحدهما) تقديره شئ من تعاس كقولهم تقلدت سيفاور عما (وثانيهما) وهوالاظهر أن يقول النسواظ لم يكن الاعند ما يكون في النار اجزاء هوائية وارضية وهو الدخان فالثواظ مركب من نار ومن تحاس وهوالدخان وعلى هذا فالرسلشي واحدلاشيان غيرانه مركب فان قبل على هذا لافا "دة لتخصيص النواظ بالارسال الايبان كون تلك النار بعدغيرة وية قوق تذهب عندالدينان نقول العذاب بالنار التي لاترى دون العذاب بالنار التي ترى لتقدم الخوف على الرقوع فيه وامتداد العذاب والنار الصرفة لاترى أوترى كالنور فلايكون لها لهيب وهيبة وقوله تعسالى فلا تأنصران أنى لجيم أتواع الانتصار فلاينتصر أحدهما بالآخر ولاهما بغيرهما وانكان الكفار يقولون في الدنيا تحن جيع منتصر والانتصارالتلبس بالنصرة يقال لمنأخذ الثارا تنصرمنه كانه انتزغ التصيرة منه لنفسمه وتلبس بها ومنهذا الباب الانتقام والادخار والادهان والذي يفال فيه ان الانتصار عمني الامتنساع فلاتنتصران عمني لاتمتنعان وهوفي الخقيقة راجع الى ماذكرنا لانه يكون متلبسها بالنصرة فهو عنع لذلك ١ ثم قال تعالى ( فاذا انشقت السماء فكانت وردة كالدهان فيأى آلاء ربكها تكذيبان ) اشارة الماهوأعظم من ارسال الشواط على الانس والجن فكانه تعالى ذكر أولاما يخاف منه الجنسان ثمذكر مايخاف مندكل واجد عن له ادراك من الجن والانس والملك حيث تخلومسا كمنهم بالشق ومساكن الجن والانس بالخراب ويحتمل أن يقال انه تعالى لماقال كل من عليها غازاشارة الى سكاز الارض قال بعد ذلك فاذا انشقت السماء بيانا لحال سسكان السماء وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) الفاء في الاصللة على وجوه ثلاثة (منها ) التعقيب الزمائي الشيئين اللذين لا يتعلق أحدهما بالآخر عقلا كقوال قعد زيد فقام عرو لمن سألك عن قعود زيدوفيام عمرو أحمما كالامعا أومتعاقبين (منها)التعقيب الدهني للذين يتعلق أحدهما بالآخر كقولك جاء زيدفقام عمرو اكراماله اذبكون فيمثل هذا قيام عرو

عاقبة ماهم عليد من الكفر والمعاصي لطف وأىلطف وتعمذوأي نعمة (فاذاانشقت السماء) أى انصدعت يوم القيامة (فكانتوردة) كوردة حراءوقري وردة بالرفع على أن كان تامة أى دصلت سمامورد نافبكون من ياب النجر بدكفول منقال \* ولئن بفيت لارحلن بفربوء \* تحوى الغنائمأو عوت كربج\* (كالدهان) خبرثان الكات أونعت لوردة أوحال من اسم كانت أي كذهن الزيت وهو اماجع دهن أواسم لل يدهن به كالحرام والادام وقبل هوالاديم الاحر وجواب إذائعذوفأى يكون من الاحسوال والاهوال مالانحيط به دائرة المقال (فبأي آلاء ر یکما تکذبان ) مع مظمنأنها

مُعجِئ زيدزمانا (ومنها) التعقيب في القول كقولك لأخاف الامعر فالملك غالمامنان كانك تقول أقول لاأخاف الامبروأ قول لاأخاف الملك وأقول لاأخاف السلطان اذا 🖟 عرفت هذا فالفاءهنا تعتمل الاوجمجيعا (أما الاول) فلان ارسال الشواظ عليهم بكون · قبل انشقاق السموات و يكون ذلك الارسال إشارة إلى عذاب القبروالي ما يكون عندسوق المنجرمين الى المحشرا فورد في التفسيران الشواط يسوقهم الى المحشر فيهر يورز منها الى أن بجتمعواق موضع واحدو على هذا معناه يرسل عليكما شواظفاذا انشقت السعاء مكون العذاب الاليم والحساب الشديد على ماسنبين ان شاءالة (وأما الثاني) فوجهد أن يقسال يرسل عليكما شواظمن نارونحاس فيكون ذلك سبالكون العاء تكون حراء اشارة ال أناهيم ايدفل الى السمامو يعملها كالحديد المذاب الاحمر ( وأما الثالث) غوجهدأن يقال لماقال فلاتنتصران أي في وقت ارسال الشواط عليكما قال فاذا انشقت السماء وصارت كالمهل وهو كالطين الذائب كيف تنصران اشارة الى أن الشواظ الرسل لهب واحد أوفاذا انشقت السماء وذابت وصاريته الارنش والجووالسماء كايهانار الكيف تنتصران (السئلة الثانية) كلة اذاقد تستعمل لحرد الظرف وقد تستعمل للشرط وقد تُستعمل المقاجأةوانكانت في أوجههاظرفالكن بينها فرق ( فالاول) مثل قوله تعالى -واللبل اذا نغشي والتهاراذا تحلى (والثاني) عنل قوله إندا أكر منتي أكر مك و من هذا الباب قوله تعالى فاذاعزمت فتوكل على الله وفريالإول لايدوأن يكون الفعل في الوفت المذكور متصلايه وفي الثاني لايليزم ذلك فانك اذاقلت اذاعلتني تشاب يكون الثواب بعده زمانالكن استحقاقه ينبت في ذلك الوقت منصلا به (والثالث) مثل ما يفال خرجت فاذا فدأقبل الركب امالوقال خرجت اذأقبل الركب فهوق جواب من يقول متى خرجت الذاعرفت هذا فتقول على أى وجدا ستعمل اذاههنا تقول يُعتمل وجهين (أحدهما) النظرفية المجردة على أن الغاءللتعقيب الزماني فأن قوله فأذا أنشقت السماء بيان أوقت العذاب كانه قال اذا انشقت السماء بكون العذائب أي بعد ارسسال الشواظ وعند انشقاق السماء يكون ( وتانيهما )الشمرطية وذلك على افويجه الثالث وهو قولنسافلا تتصران عند ارسمال الشواظ فكيف تلصران اذا انشقت المعماء كاله قال اذا انشفت السماء فلاتتو قعوا الانتصار أصلا وأماالحل على المفاجأة على أن يقسال يرسسل إتعليكما شواخلها دالسعاء قدانشفت فيعيد ولا تعمل ذلك الاعلى الوجه الشاني منأن الفا التعقيب الذهني ( المسئلة النسالة ) ماالمختارمن إلاوجه نفول الشرطية وحيائدله وجهان (أحدهما) أن يكون الجراء عد وهارأساليفرض السمامع بعدد كل هائل كإيقول القائل اذاغضب السلطان على فلان لايدرى أحدماذا يفعله تمر عايسكت عند قولها فأغضب السلطان متعبا آتيابقر بتة دالةعلى تهويل الامر ليذهب السامع كل مذهب ويقول كأنه اذاغضب السلطان يقتل ويقول الآخراذا غضب السلطان

جُمهب وبقول الآخرغيرذلك (المانيهما) مابينامن بيان عدمالانتصار ويؤيدهذاقوله تعالى و يوم تشتق السماء بالغمام الى أن قال تعسالي وكان يوماعلي الكافرين عسيرا فكأنه تعالى قال اذاأرسل عليهما شواظمن نارفلا ملتصرات فاذاانشقت السماء كف يقصران فيكون الامر عسيرا فيكون كانه قال قافا انشقت السمساء يكون الامر عسيراف غاية العسرو يحتمل أن يقال فاذا انشقت السماء ياقي المرتفعله ويحاسب حسابة كاقال تعالى اذا السماء انشقت الى أن قال ياايها الانسان المككادح الى و بك كدما قَلْاقْيِدَ الآية (المستلة الرابعة ) ما الله في من الانشقاق نقول حقيقته فو بانها وخراجسا كافال تعالى يوم نطوى السماءاشارة إلى خرامها و المحتمل أن يقال انشقت بالغسام كأفال تعالى و يوم تشتق السماء بالغمام وفيه وجوه منها ان قوله بالغمام أي مع الغمام فيكون مثل ماذكر ناههنامن الانفطارواخراب (المسئلة الخامسة) ما معنى قوله تعالى فكانت وردة كالدهان نقول المشهورأنهافي الحال تكوت حراء يقال فرس ورداذاأ البتالفرس الخمرة وجرة وردة أي حراء اللون وقد ذكرنا أن لهرب النار يرتفع في السماء فنذوب فتكون كالصفرالذائب حراء وتحتل وجهاآخروهوأن يقال وردة للمرةمن الورود كالركعة والسعيدة والجلسة والقعدةمن الركوع والسبعودوالجلوس والقعود وحينتذ الغميرق كانت كاف قوله انكانت الاصيحة واحدة أى الكائنة أوالداهية وأنث الضمير تأتيث الظاهروانكان شيئامذكرا فكذاه هناقال فكانت وردة واحدة أى الحركة التي بها الانشقاق كانتوردة واحدة وتزلل الكلوخرب دفعة والحركة معلومة بالانشقاق لان المنشق يتحرك ويتزلل موقوله تعالى كالدهان فيه رجهان أحمدهما جعردهن وثانيهما انالدهان هوالاديم الاحر فأنقيل الاديم الاسهرمناسب للوردة فيكون معناه كانت السماء كالاديم الاحرولكن ماللناسية بين الوردة وبين الدهان نقول الجواب عنه من وجوه (الاول) المراد من الدهان مإهوالمراد من قوله تعالى يوم تكون السما كالمهل وهو عكرالزيت وينتهما مناسبة فالنالور ديطلق على الاسد فيقال اسدور دفليس الورد هو الاحرالقاني (والشاني)أن التشبيم بالدهن ليس في اللون بل في الذوبان (والثالث) هو أن الدهن المذاب ينصب انصبابة واحدة ويذوب دفعة والحديد والرصاص لايذوب غاية الذويان فتكون حركة الدهن بمدالذوبان أسرعمن حركة غيره فكانه قال حركتها تكون وردة واحدة كالدهان المصبوبة صبالاكالرصماص الذي بذوب منه ألطفه وينتقع يه ويبتى الباقي وكذلك الحديدوالحاس وجع الدهمان لعظمة السماء وكثرة ما يحصل من ذويانها لاختلاق أجر المهافان الكواكب تخالف غيرها من مال تعمالى (فيومئدلايسئل عن ذنبه انس ولاجان فبأى آلاء ربكما تكديان) وفيه وجهان (أحدهما) لايستل أحد عن ذنيه فلا تقالله أنت المذنب أوغيرك ولايقال من المذنب مسكم بل يعرفون بسواد وجوههم وغيره وعلى هذا فالضير في ذنبه عائدالي مضمر مفسر بمابعهم

(فيومئذ)أي يوم اذتنشق السعساء حسيساذكر (لايسئل عن ذنبدانس ولاحان )لاتهم يعرفون بسيماهم و ذلك أول ما يخرجون من النبور و محشرون الى الوقف قوداذوداعلي اختلاف من اتبهم وأما قوله تمالى فوربك لنسأ لنهم أجعين وتحوه فنيءوقف المناقشة والحساب و شمير فنبه اللانس لتقدمه رتية وافراده لمسا أن المراد فردمن الانس كانه قبل لايستل عن ذنبه انسي ولاجتي (فبأى آلام كلمانكذبان) مع كثرة منافعها فان الاخبسار بما ذكر مما يزجر كمعت الشرالمودي اليه وأماماقيل ممأنعم الله على عباده المؤمنين في هذا اليوم فلاتعلق لد بالقسام وقوله تعالى

٣ فوله أماا لجواب الخ هذا الجواب لم غد غيرتقريز السو ال الاول اه

وتقدر ولايسئل انش عن ذنبه ولاجان أي عن ذبه يسأل (وثانيهما) معناه قريب من معتى قوله تعالى ولاتزر وازرة و زرأخرى كانه شول لايستل عن ذنب مدنب السولاجات وفيه اشكال لفظ لان الضمرف ذنبه ان علم الى أمر قبله يلزم استحالة ماذكرت من المعنى يل بلزم فساد المعنى رأسالانك اذا قلت لايستل مسؤل واحد اوانسي مشلا عن ذيه فقولك بعدانس ولاجان سنضى تعلق فعل بفاعلين وانه محال والحواب عند من وجهين (أحدهما) أن لانفرض عالدا والما يجعل معنى المظهر لاغير و يجعل من ذلبه كالدفال عن ذنب مذنب (ثانيهما) وهوادق و بالتبول أحق أن مجمل ما يعود البد الضمير قبل الفحل. فيقال تقديره فالمفنب بوه تتلايستل عن ذبه انس ولاجان الاوفيه مسائل لفظية ومعنوية (أما اللفظية ؟ قالاولى الفساء للتعقيب وانه عصمل أن يكون زمانيا كأنه يقول فأذا انشقت المعاويقم العذاب فيوم وقوعه لايستل وبين الاحوال فأصل زماني غيرمتزاخ ويحتمل أن يكوت مقلياكانه يقول يقع المذاب فلا يتأخر تعلقه بهم مقدار مايسمأ اون عن ضيهم و المحمّل أن يكون أراد الترتيب الكلامي كانه يقول تهر يون بالخروج من أقطار المعوات وأقول لاتمته عون عندانشة الى السماء فأقول لا يهلون مقدار ماتستلون ( السئلة الثانية ) ماالرادمن السؤال تقول المشهو رماذكر فاانهم لايقال لهم من المدنب منكم وهو على هذاسوال استعلام وعلى الوجه الثاني سوال تواديخ أي لايقال له المأذن، و محتمل ان يكون سو ال موهمة مشفاعة كإيقول القائل أسمالك ذنب فلان أي أطلب منك عقوم ذان قيل هذا فاسدمن وجوه (أحدها) أن السوال اذاعسدي بعن لايكون الاعملي الاستعلام أوالتوبيم وافاكان يمعني الاستعطاء يعدى ينفسه الى مفعولين فيقال نسألك العقو والعاقية ( تأنيها) الكلام لا محتل تقديرا ولا يكن تقديره بحيث يطابق الكلام النالعني يصير كانه لايستل واحد ذنب أحد بل أحد لايستل ذنب نفسه ( الشها) قوله يعرف المجرمون بسيماهم لايناسب ذلك نقول (٣ أما الجواب عن الأول) فهوأن السوال ر عليتعدى الى مفعولين غيرانه عندالاستعلام تعذف الثاني و بواتي عما تعلق مه بقال مألته عن كذا أي سألته الاخبار عن كذافه في في الأخيار و يكتني بسايدل عليه وهوالجار والجرو رفيكون المعنى طلبت منه أن يخبرني عن كدا ( وعن الثاني ) أن يكون التقدير لايسئل انس ذبه ولاجان والضعر بكون طأدا الىالمض لفظا لامعني كانقول قتلوا أنفسهم فالضميرف أنفسهم عائدالى مافي قولك قتلوا الفظ الامعني لان مافي قتلوا ضمير الفاعل وفي أنفسهم ضمير المفعول اذااواحد لايقتل نفسه وانساالراد كلواحد قتل واحداغيره فكدلك انس لايسئل ذنيه أى ذنب انس غيره ومفنى الكلام لايقال لاحد اعفعن فلان ابيان أن لامسوال في ذلك الوقت من الانس والجن واءاكلهم سائلون الله والله تمالى حينتُ فهو المسوَّل (وأما المعنوية) قالاول كيف الجم بين هذا وبين قوله تعالى فور بكالنسلنهم أجمعين وبيند وبين قوله تعالى وقفوهم الهم مسؤ اون نقول على الوجد

المشهورجوابان (أحدهما)أنالا خرة مواطن فلايستل في موطن ويسئل في موطن (والنبهما) وهوأحسن لايستل عن قعله أحدمتكم ولكن يستل بقوله لم فعل الغاعل فلا يمثل مؤال استعلام بل يسئل سؤال تو يجغ وأما على الوجد الثاني فلا يرد السوال فلا المجمل بال المعم (المسئلة النائية) ما القائدة في بيان عدم السوال نقول على الوجد المشهورانا أدته التواييم المفراه العالى وجوه بو منذعلها غبرة ترهقها فترة وقوله تعالى وأما اللون اسورت وجوههم وعلى الثاني ببان أن لا يؤخذ منهم قدية فيكون ترتيب الآيات أحسن لان فيها حنت يسان أن لامغرابهم بقوله ان استطعتم أن تنفذواتم بان أن لامانم عنهم بقوله فلانتصران تميان أزلاف اءلهم عنهم بقوله لايسئل وعلى الوجد الاخسير بانان لاشفع لهم ولاراحم (وفائدة أخرى) وهوانه تعالى لمابين أن العذاب في الدنيا مؤخر بقوله سنفرغ أكم بين أنه في الآخر قلايو خريقد رمايس ال وفائدة أخرى) وهوانه تعالى لمابين أن لاحفراهم بقوله لاتنفذون ولاناصراهم يخلصهم بفوله فلانتصرافين أمرا آخر وهوأن بقول المذنب ريماأنجوفي طل خول واشتبساء حال فقال ولايخني أحد من الذنبين بخلاف أمر الدنيافل اشرفعة الللقر عالتجعومن العداب العام بسبب خولهم \* وقال تمالى ( يعرف الجر مون! سيماهم فيو خذيا تتواصى والاقدام فيأى آلاء ر بكما تكذبان) اتصال الآبات باقبلها على الوجه المشهو رظاهر لاخفاء فيه اذقوله يعرف المجرمون كالتفسيروعلي الوجه النائي من أن المعنى لايستل عن ذنيه غيره كيف قال يعرف و يوخنوه لي فوانا لاب شل سؤال حط وعفواً بعشا كذلك وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) السياكالنيرى وأصله سومى من السومة وهو يحمل وجوها (أحدها) كى على جباههم قَالَ تَعَالَى يَوْمِ عُتَمَى عَلَيْهِ النِي تارِجِ يَسْمَ فَكُوى بِهَاجِبِاهِهِم (وَتَانِيهِا) سواد كاقال تعسالى وأماالدين اسودت وجوههم وقال تعال وجوههم مسودة (ثانتها) غيرة وقترة (المسئلة الله الية) ما رجه افراد بو خُد مع ان المجرمين جم وهم المأخودون بقول فيد وجهان (أحدهما) أن يو حدمت علق بقوله تعالى بالنواصي كايقول القائل ذهب بزيد (والنيهما) أن يتعلق عايدل عليه بو خُذُفكانه تعالى قال فيو خدالم أخوذون بالنواصي فان قيسل كيف معدى الاخذبالباء وهويتعدى بتغسد قال تعالى لايؤ خذمتكم فدية وقال خذها ولاتخف نقول الاخديتعدى بنفسه كابينت وبالباء أيضا كفوله تعمالي لانأخذ بلحيتي ولايرأسي لكن في الاستعسال تدفيق وهو أنَّ المأخوذ انكان مقصودًا بالاخذتوجه الفعل نحوه فيتعدى اليد من غير حرف وان كان المفصود بالاخذ غيرالشي المأخوذ حساتمدي اليه بحرف لاته لمالم بكن مقصودا فكأنه ليس هوالما خوذوكان الغمل لم يتعداليه ينفسه فذكر الحرف ويدل على ماذكرنا استعمال القرآن فأن الله تعالى قال خدها ولاتخف في العصا وقال تعالى ولأخذوا أسلمتهم واخذا لالواح الى غير ذلك فلساكان ماذكر هوالمقصود بالاخدهدي الفعل اليه من غبر حرف وقال تعالى لانأ خذ بلحيني ولارأسي وقال تعسالي

( بعرق المحر مون استاهم)استثناف نجري مجرى التعليسل لعدم السوال قبل نعرفون بسواد الوجوه و زرقة السيون وقيل عايملوهم من الكالية والحيزن ( فيو خسد بالنوامي والاقدام) الجاروالمجرور هوالقائم مقام الفاعل قالرأ خذه اذاكان الأخود مقصودا بالاخدومنه قوله تعالى خذوا حدركم ونحوموأ خذيه اذاكان كأخوذنيثامن ملابسات المقصود بالاخذومنه فوله تمالي لاتأخذ علم ولا برأسي وقول المستعيث خديدى أخذالله بدك أى مجمعين تواصيم وأقدامهم فسلملة من و راء ظهورهم وقبل تسعيم اللائكة تارة تاخبذ بالتواصي وتارة تأخد بالاقدام (فاي آلاءر مكمانكنان)

وقولدتعالى (هذه جهتم الق يكذب بهاالجومون) على ارادة القول أى مقال الهرذاك بطريق النواج على أن الجلة امااستثناق وقع جوايا عرسوال ناشي سن حكاية الاخذ بالنوامي والاقدام كأنهقيل فاذا يقعل بهم عنسد ذلك فقيسل بقال الخ أوحال من أصحماب التواصى والافدام لان الالف واللامعوض عن العنساف السه وماجنهما اعتراض

فيؤحذ بالنواسي والاقدام ويقال خذ بيدي وأخذالله ببدك الى غير ذلك بمايكون المقصود بالاخذغرماذكرنا فانقيل ماالفائدة في توجيه الفعل الى غيرمارجد اليدالفال الاول ولمقال يعرف المجرمون يسجاهم فأؤخذ بالنواصي تقول فيه ليبان نكالهم وسوء حالهم ونبين هذا يتقديم مثال وهوان الفائل اذاقال صنرب زيد فقتل عروفان الفعول في بالبعالم يسم فأعله فأع مقام للفاعل ومشبه به ولهذا أعرب اعرابه فلولم يوجه بؤخذ الى غيرملوجه اليهيعرف لكان الاخذ فعل مزعرف فبكون كانه قال يعرف الجرمين عارف فيأخذهم فللتالعارف لكن الجرم يعرفه اسجاء كل أحدولا بأخذه تل من عرفه اسجاه على عكن أن نقال قوله يعرف المجرمون بسيماهم المراد يمرفهم الناس والملائكة الذين يحتاجون في معرفتهم الىعلامة اماكت بذ الاعال والملائكة انفلاط الشداد فيعرفونهم كإيعرفون أنفسسهم منغبر احتساج الىعلامة وبالجلة فقوله يعرف معناه يكونون ممروفين عند كل أحد فلوقال يؤخذون يكون كالهقال فيكونون مأخوذين لكل أحد كذلك اذاتأ ملت فقول القائل شغلت فصرب زيد علت عندتوجم العلبق الى مفعولين دليل تغاير الشاغل والصارب لاته بفهم منداني شغلني شاغل فضمرب زيدا ضارب فالضارب غبرذلك الشاغل واذاقلت شغل زيد فضرب لايدل على ذائ حيث توجد الى مفعول واحد وانكان بدل فلايظهر مثلمايظهر عندتوجهم الىمفعولين أمايان النكال فلانه لما قال فيؤخذ بالنواصي بين كيفية الاخذ وجعلها متشغود الكلام ولوقال فيؤخذون لكان اللكلام يتم عنده و يكون قوله بالنواسي فألدة جاءت بعد تمام إلكلام فلايكون هو المقصودوأ مااذاقال فيؤخذ فلايدلهمن أمريتعلق بدفية ظر السامع وجودذلك فاذاقال بالنواصي يقول هذا هو القصود وفي كيفيذ الاخذ فلهور تكالهم لانق نفس الاخذ والناصيمة اذلالاواهانة وكذلك الاخذ والقدم لانفال قدذكرت أن التعدية بالواء انما تكون حيث لايكون المأخوذ مقصودا والآن ذكرت أزة الاخذ بالنواصي هوالقصود لاناتقول لاتناق ينهمافان الاخذ بالنواصي مقصود الكلام والناصية ماأخذت لنفس كونها ناصية وانتاأخذت ليصير صاحبها مأخوذا وفرق بين مقصود الكلام وبين الاخلوقوله تعالى فيؤخذ بالتواصي والاقدام فيدوجهان (أحدهما) يجمع بين ناصيتهم وقدمهم وعلى هذا ففيه قولان أحدهما انذلك قديكون مزجانب ظهورهم فيربط ينواصيهم اقدامهم منجانب الظهر فتخرج صدورهم تناوالناي انذلك منجانيه وجوههم فتكون رؤسهم على ركبهم ونواصيهم فيأصابع أرجلهم مربوطة (الوجد الثانى) انهم يسحبون محباقبعضهم يؤخذ بناميته و بعضهم يجر برجله والاول أصم وأوضع الم مقال تعالى (هذه جهتم التي بكذب بها المجرمون) والمشهور ان ههنا اضارا تقديره يقال لهرهذه جهنم وقد تقدم مثله في مواضع ويحتل أن يقال متناه هذه صفة جهنم فاقيم المضاف البه مقام المضاف ويكون مانقدم هوالمشار اايد والاقوى أن يقال

الكلام عنداللواصي والاقدام قدتم وقوله هذه جهنم لفر بهاكا يقال هذاز يدقدوصل اذاقرب مكانه فكانه قال جهنم التي يكذب بها المجرِّمون هنه قرية غير بميدة عنهم و بلائدة قواه يكذب لان الكلام لوكان إضار يقال لقال تعالى لهم هذه جهنم التي كذب بها المجرمون لازفي هذا الوقت لابتي مكذب وعلى هذا التقدير بضمر فيه كان يكفب \*ودُوله تمال (يطوفون بينهاو بين حيم أن )هو كقوله تمالي وان يستغيثوا يغاثوا عام كالهل وكفوله تعالى كلأرادوا أن يخرجوا منهاأعيدوا فيها لانهم يخرجون فيستغيثون فيظهراهم من بعدشي مائم هوصد بدهم المفلي فيظنونه ما مفيردون صليد كاير دالعطشان فيقعون ويشر بون متمشرب الهيم فيجدونه أعدح افيقطع أمعاءهم كاان العطشان اذا وصلال مامعلع لا يحث عنه ولا يذوقد واعايشر به عبافحرق فو ادمولا يسكن عملشه وقوله حيم اشارة الى مافعل فيد من الاغلاء وقوله تعالى أن اشارة الى ماقبله وهوكا يقال قطمته فانقطم فكانه حنفالنارفصار فيغاية السخونة واي الماء اقالتهي في المرتهاية \* تُمِقَالَ تَمَالَى ﴿ فَبَانِي آلَاءَ رِنِكُمَا نَكُنْمِانَ ﴾ وفيه بحث وهو أنهذه الامور لبست من الآلاء فكيف قال فيأي آلاء نقول الجواب من وجهين (أحدهما) ماذكرناه (وثانبهما) أن المراد فبأى آلاء ربحما مااشرنا اليدفي أول السورة تكذبان فتستعقان هذه الاشياء المذكورة من العداب وكدلك نقول ف قوله ولمن خاف مقام ر به جنتان هي الجنان شمان تلكالاكاء لاترى وهذا ظاهر لانالجان غيرمن قواعا حصل الاعان إها بالنب فلا يعسن الاستفهام عن الانكار فئل ما يحسن الاستفهام عن هيئة الساء والارض والنجم والشجر والشمس والقمر وغيرهما عايدرك ويشاهد لكن النار والجنة ذكرتما للترهيب والترغيب كابينا أن المرادنبأ بهما تكذبان فتستحقان العذاب وتحرمان الثواب \* تمِقَال تَمَالَ ( وَأَنْ خَافَ عَفَام رَ بِهُ جَنْتَانَ فَمِأَى الْأُورِبِكُمَا تَكَدِّبَانَ ) وَفَهِ لطائف (الاولى) التعريف في عذاب جهنم قال هذه جهنم والتنكير في الثواب بالحنة اشارة الى كثرة المراتب التي لأتحد ونعمه الني لانعد وليعلم انآخر العداب جهتم وأول مراتب الثولب الجنة عم بعدها مراتب وزيادات ( الثانية) فدذكرنا في تفسير فوله تعالى فذكر بالترآن من إفاق وعبد الالخوق خشية سبها فللخاشي والخشية خوف سبيد عظمة الخشى قال تعالى المانخشي الله من عباده العلاه لانهم عرفوا عظمة الله فغافوه لالذل منهم بل اعظمة جانب الله و كذلك قوله من خشية ربهم مشفقون وقال تعالى اوأنزلنا هذا القرآن على جبل لأيته خاشمام تصدعا من خشيدًا لله أي لوكان المن عليه العالم بالمزل كالجبل العظيم في الفوة والارتفاع لنصدع من خشية الله لعظمته وكذلك قوله تعالى وتغشى الناس والله أحق أن نخشاه وانماقلنا بان الخشية تدل على ماذكرنا لان الشييخ المبيد والرجل الكبيريدل على حصيل معنى العظمة في خ ش ي وقال تعمالي في الخوق ولاتخف سنعيدها للكان الخوف يضعف في موسى وقال لاتخف ولا يحزن وقال

عليهم أويسقون مند وقيل اذا استفائوا من النسار أغيثوا بالجرم ( فبای آلامرکک تكذبان) وقد أشراني سركون بيان أمثال هذه الامورمن قبيل الآلاء مرارا (ولمن شاف مقام ربه )شروع في تعداد الآلاء القائضة عليهرق الأخرة بعد تعداد ماوصل اليهم في الدنيا من الآلاء الدبنية والدنيو يةواعلم انماعدد فوابين هذه الآية وبين خاتسة السورة الكريمة من فنون الكرامات كأن Tianglike elili واصلة المهرق الأخرة كللك حكالم الواصلة اليهمق الدنيا آلاءعظاء لكونها داعية لهم الى السعى في عصيل مايو دي الى تالها من الاءان والطاعة وأنمانصل من فأنحمة السورة الكرعة الى قوله تعالى كل يوم هوفي شان من النسم الدينية والدنيوية الانفسية والأفافية

مأبورى الى استدامتها وأما ماعدد فيابين قوله تعالى سنفرغ لكم وبين ماده الايدوالا يدوال الهائلة الى ستقعق الأخرة فليستعين فيلالا واعاالالاه حكاماتها الموجية الانزمار عايودى الى الأيتلاء يهامن الكفروالمعاصي كاأشراليه فانشاعين تعدادها ومقامه تعالى موقفه الذي يقف فيه العباد المساب يوم يقوم الناس لرسالعالمين أو قيامه تعالى على أحواله من قام عليه اذا راقيه أو مقام الخائف عند ريه للمسماب بأحد المعنيين واضافته الى الربالتقييم والتمويل أوهسومتهم للمظيم (جنتان) جنة للخائف الانسي وجنة المناثف الجنى فان الخطساميه للذر يقين فالمنى لكل خائفين منكما أولكل واحد جنسة لعقيدته وأخرى أعمله أوجنة العلامات وأخرى نتزك المعاصي أوجنة البهاوأخرى تفضل

ر فاخاف أن يقتلون وقال أي خفت الموالي من ورائي و بدل عليه تقاليب خ و ف قان قولك خفى قزيب منه والخافي فيدضعف والاخيف بن عليه أيضا واذاعم هذا فالدتعالي مخوق ومخشى والعبدمن الله خائف وخاش خنه اذا فظر الينفسه رآها في غاية الصنعف أقهوخائف واذانظرالي حضرة الله رآها وغاية العظمة فهو خاش لكن درجة الخاشي فوق دوجة الخائف فلهذا قال اتمايخشي الله من عباده العلاء جمله عنعصرافهم لانهم وانفرضوا أنفسهم على غير ماهم عليه وقدروا ازالله رفع عنهم جيع ماهم فيدمن المرائج لايتركون خشسيته بلتزداد خشيهم وأماالذي يخافه من حيث المهفقره أو ويفرب باهدفر بمايقل خوقه اذا أمن وزلك فلدنك قال تعالى ولمن خاف مقام زبه جنان ذ كان مذالخانف فاللنان بالحاشي (الثالثه) الذكر الحوف ذكر المثلم وعند الخشية فكراسمه الكريم فقال المائحشي القه وقال لأيته خاشما منصدعا من خشية الله وقال عليم السلام خشيمة القرأس كل حكمة لانه يعرف ربها المطبة فيعشاه وفي مقام ربه قولان (أحدهما) مقام ربه أى المقام الذي يشوم هو اليه بين يدى ربه وهو مقام عبادته كإيقال هذامعبدالله وهذاممبدالباري أي المقام الذي يعيدالله العبد فيم ( والثاني ) مقام ر به الموضع الذي فيه الله قائم على عباده من قوله تعالى أنان هو قائم على كل نفس ما كسبت أى مأفظ ومطلع أخذا من القائم على الشئ حقيقة الحافظ له فلابغيب عنه وقبل مقام مقفم يفال فلان أغلف جانب فلان أى يخلف فلا الوجد يظهر الفرق غاية أنظهور بين الحائف والخاشي لاز الخالف شافى مقام ر بعين بدى الله فالحاشي لوفيل له افعل ماثر يد فاتك لاتحاسب ولانستال عما تفعل لما كان يمكنه أن أي بغيرالمعظيم والخائف رياكان يقدم على لاذ نفسه أورفع عندالقلم وكيف لاويقال خاصة اللهمن خشية الله في شغل شاغل عن الا كل والشرب وافقون بين يدالله ساعدون في مطالعة جاله غانصون في مارجلاله وعلى الوجد الثاني قرب إلخانف والخاشي ويبتهما فرق (الرابعة) في قوله جنان وهذه اللطيقة نبينها بعدمان كرما قبل في اللتية قال بعضهم المرادجنة واحدة كافيل في قوله ألقيافي جهنم وتمسك بقول القائل

وعلمه بن سرت مرتين \* فطعته بالدهم لاالسهبين

فعال أراد مجمها وذلك لانه لوكان مجمها واحدا لما كانوا في قطعنه بقصدون جدلا بل أن المراد مجمها وذلك لانه لوكان مجمها واحدا لما كانوا في قطعنه بقصدون جدلا بل تقصدون التعجب وهوا رادته قطع مجمهين بأهبة واحدة وسهم واحد وهو من المزم القوى وأما المضمر فهوعاً الى مفهوم تقدير قطعت كليهما وهو افظ مقصور معناه النشية ولفظه للواحد بقيال كلاهمها معلوم وجهول قال تعالى كانا الجنتين آت النشية ولفظه للواحد بقيال كلاهمها معلوم وجهول قال تعالى كانا الجنتين آت أكلها فوحد اللفظ ولا حاجة ههنا الى النصف ولا مانع من وعلى الله جنتين وجنانا عديدة وكيف وقد قال بعد فواتا أفنان وقال فيهمها واثنان وهو الحصيم انهما جنتان

بها عليه أو رومانية وجسمانية وكذا ماياه مثني بعد ( دبأى آلاه ربكما تكذبان)

وفيه وجوه (أحدها) أعماجته الجن وجنة للانس لان المراد هذان النوعان (وثانيها) جنة لفعل الطاعات وجنة الرك المعاصي لان النكايف عدين النوعين (وثالثها) جند هي جزاء وجنة أخرى زيادة على الجزاء ويحمل أن يقال جنتان جنة جسمية والاخرى روحيةفالجسمية في نعيم والروحية في روح فكان كاقال تصالى فروح وربحان وجنة • نعيم وذلك لان الخائف من المقر بين والمقرب في روح وريحان وجند نعيم ( وأما اللغظية ) فنقول لماقال تمالي في حق المجرم انه يطوف بين نار و بين حيم آن وهما نوعان ذكر لغمره وهوالخائف جنتين في مقابلة ماذكر في حتى الحجرم لكنه قد كرهناك انهم يطوفون فيفارقون عذايا ويقعون فيالآخر ولميقل ههنا يطوفون بين الجنثين بلجعلهمالله تعالى ملوكاوهم فهما يطاف عليهم ولايطاف بهم احتزامالهم واكراما في حقهم وقد ذكرنافي قولدتعالى مثل الجنة التي وعد المتقون وقوله ان المتقين في جنات انه تعالى ذكر الجنة والجنتين والجنات فهي لانصال أشجارها ومساكنها وعدم وقوع الفاصل بينها كمهامه وقفار صارت كجنة واحدة واسعتها وتنع ع أشجارها وكثرة مساكنها كأنها جنات ولاستمالها على ما تلتذبه الروح والجسم كانهاجنتان فالكل عائدالي صفة مدح # محقال تعالى ( دُواتا أذنان دَبِأَى آلاء ربَّمَانكدبان ) هيجع دَنناي دُواتا أغصان أوجع فن أى فيحافنون من الا مجار وأنواع من المار فان قبل أى الوجهين أقوى تقول الأول لوجهين (أحدهما) أن الافنان في جمع فنن هوالمشهور والفنون في جمع الغن كذلك ولايظن أنالاننان والنثون جع فنبلكل واحد مهسا جع معرف محرف التعريف والافعال في فعل كثير والنمول في فعل أكثر ( ثانيهما ) قوله تسالي فيعما من كل ها كمية زوجان مستقل بماذكر من الفسائدة ولان ذلك فيما يكون ثابنا لاتفساوت فيد دمنا ووجودا أكثر فان قبل كيف تمدح بالافنان والجنات في الدنيا ذوات افنان كذلك نغول فبدوجهان (أحدهما) انالجنات في الاصل دوات أشجار والاشتحار دوات أغصان والاغصان ذوات أزهار وأتسار وهي لننزه النائلر الا أنجنة الدنيسالفسر ورة الحاجة وجنة الاكترة ليست كالدلب فلايكون فيها الامافيه اللذة وأما الحاجة فلاوأصول الاضحار وسوقها أمور محتساج اليهسا مانعة للانسسان عن التردد في اليستان كيفماشاء فالجنة فبها أفذان عليها أوراق عجيبة وتمارطيبة مزغبرسوق غلاظ وبدل عليهاته تعالى لم يصف الجندالا بحافيه الاندة بقوله ذوا تا أفنان أى الجنة هي ذات فنن غير كائن على أصل وعرق بل هي واقفهُ في الجو وأهلها من تحتها (والثاني) من الوجه ين هوأن التنكيرالا فتأنُّ ال التكثيرا والتعجيب \* شمقال تعالى ( فيهم اعينان شير يان فيلى آلاء ريكما تكنيان فيهما من كل قا كهة زوجان فبأى ألاءر يكما تكذبان ) أي في كل واحدة منهما عين جارية كا غال تعمالي فيهاعين جارية وفى كل واحدة منهما من الفوا كه نوعان وفيها مسائل بغضها بذكر عند تفسير فوله تعمالي فهماء ينان اضاختان فهما فاكهة ونخل ورمان وبمضها

من الموصوف والصفة موجب للانكار والتو بيخ والافنان اما جنه من أي دوانا أنواع من الأشجسار والثمارأ وجهزننأي ذواتا أغصانمتشدة من فروع الشجير وتخصيصها بالذكر لانهاالتي تورق وتفروتمد الظل( فبأى آلادر كما تكذبان) واس فهاشي وقيل التكذيب (فعمها عينان تجريان) صفة آخری لجنتان أی فی کل واحدة مهماعين تجرى كف يشا، صاحبها في الاعالى والاسافل وفيل تجريان منجبل من مسك وعن ابن عباس والحسن تعبر بان بالساء الزلال احدهما النسام والاخرى السلسيل وقبل احداهما من ماه فيرآسن والاخرى من خرلدة الشاربين قأل أبو بكرالوراق فسمسا جينان تجريانلن كانت عيناه في الدنياتيريان من مخافة الله عزوجل (فبأي آلامر بكما نكذمان) وفوله تعالى (فسم، امن كل

فاكهة زوجان) أى صنفان معروف وغر با أورطب و بابس صفة أخرى لجنتان وتوسيط الاعتراض ﴿ يَذَكُرُ ﴾ يَعِنُهُ مُصَادً، لما من آنهُ با ( فبأى آلاء ربكها تيكذبان )

الله المستلة الاولى) هي أن قوله فوا تاأ فنان وفيهما عينان تجريان وفيهما من كل

ة زوجان كلها أوصاف للعنتين المذكورتين فهوكالكلام الواحد تقديره جنتان

**ذُواتًا أَفْنَانُ لَابِتَ فَعُمِمًا عَبِنَانَ كَأَنِّنَ فَيُهِمَا مَنْكُلُ فَا كَهِدَ رُوجِانَ فَان قَبِل** فَاالفَأَنَّـة في فصل بمضها عن بعض بغوله تعالى فبأئي آلاء ربكما تكذبان الاثمر ات ممانه في ذكر العداب مافصل مين كلامين بهاحيث قال يرسل عليكما شواظمن نارو تحاس فلاتلنصران معان ارسال تحاس غيراسال شواظ وقال يطوفون بينهاو بين حريم آن مع ان الحيهم غير ألجعيم وكذا قال تعالى هذه جهتم التي يكذب بها المجرمون وهو كلام تام رقوله تعماف يطوفون بينهاو بين حيرآن كلامآخرولم يفصل يتهما بالاية المنكورة نفول فيه تغليب جانب الرحة فإن آبات العداب سردها سرداوذ كرهاجلة ليقصرذ كرهاو الثواب ذكره شأ فشيأ لانذكره بطيب للسامع فنثال بالفصل وتكرار عودالضمرالي الجنس بقوله فيهماهينان فيهما مزكل فاكهدلان اعادةذكر المحبوب محبوب وتطو يلاالكلام بذكر اللذات مستحسن ( المسئلة الثانية ) قوله تعالى فيهماعيثان تجر بان أى في كل واحدة هين واحدة كإمر وقوله فيهمامنكل فأكهة زوبيان متاءق كل واحدة منهمازوج أومعناه في كلواحدة منهما من الفواكة زوجان ويحتمل أن يكون المرادمثل ذلك أي فيكل واحدة من الجنتين زوج من كل فاكه دفقه هماجيعا زوجان من كل فاكهة وهذا اذاجعلنا الكنايتين فيهماللزوجين أونفول منكل فاكهة لبيان عال الزوجين ومثاله اذا مخلت من على مالايكن أن يكون كأننا في شي كشوات في الدار من الشرق رجل أي فيها رجل من الشرق ويحثمل أن يكون المراد في كل واحدة منها زويمانوعلي هذا يكون كالصفة عليدل عليدمن كل فاكهة كانه فالفيهما من كل فاكهة أى كأن فهماشي من كل فأكهة وذلك الكائن زوجان وهذابين فيماتكون من داخلة على مالا محكن أن يكون هناك كأن في الشي غيره كقولك في الدار من كل ساكن فاذا قلنا فيهما من كل هَاكهة زوجان ( الثالث ) عندذكر الافتان اوقال في المهن كل فاك يبة زوجان كان متناسبا لان الاغصان عليها الفواكه فالنائدة في ذكر المينين بين الامرين المتصل أحدهما بالآخر تقول جرى ذكرالجنة على علمة المتنعمين فأنهم اذادخلوا البستان لا بادرون الى أكل الثمار بل بقد مؤن النفرج على الاكل مع ان الانسان في بسستان الدنبان لايأكل حي بمجوع ويشتهي شهوة مؤلذ فكيف في الجنَّة فقد كرمايتم به النزهة وهوخضرة الاشجار وجر بان الانهار تمذكرما يأون بعداليز هذوهوأكل الفار فسيحان من بأنى بالآى بأحسن المعاني في أبين المباني الله عمقال تمالى (منكئين دولي فرس بطائنها مناستبرق وجني أُلْجِنتينُ دَانَ فَبْأَي آلاءَ رَبُّكُمَا تَكْدَيَانَ ﴾ وفيسه مسائل تحويةوانعوية

وقوله تعالى (متكثين) حال من الخاتفين لان من خاف في معني الجمع أونصب على المدح (على فرش بطائنها من استبرق) من ديباج أنخسين وحيث كانت وطاأتها كذلك فاظنك إظهارها وقيل ظيارها من سندس وقبل من نور (وجني الخنيندان) أيما تعتفي من اشعارها من الثمار قريب تالعالما أم والعاعد والمضطعم عَالُهَا يَعِياسُ رَضَى الله عنهما تدنوالشجرةحتي يخنيها ولى الله أن شاء فأتماوان شامقاعداوان نا، مضطيعا وقرى جني بكسرا لجيم (فيأي آلا. ریکها تکذبان)

ومعنوية (المسئلة الاولى من النعوية) هو أن المشهوران متكنين عال وذوالحال من

ف قوله والنخاف مقام ريه والعامل ما يدل عليه اللام الجارة تقديره لهم في حال الاتكاء

جنتان وقال صاحب الكشاف يحتمل أن يكون نصباعلي اللدح وانمساحله على هذا اشكال في قول من قال أنه حال وذلك لان الجنة ليست لهم حال الاتكاء بلهي لهم فكلحال فهي قبل الدخول لهم ويحتمل أن نفسال هوحال وذوالحال ماتدل عليه الفاكهة لان قولد تعالى قبهما منكل فا كهة زوجان بدل على متفكهين بهاكانه غال يتفكد المتفكهون بهسا متكئين وهذافيه معنى لطبف وذلك لانالاكل انكان ذايلا كالحول والحدم والعبيد والعلان غانه بأكل قائما وان كان عزيزافان كان يأكل الدفع الجوع بأكل قاعدا ولا يأكل متكنا الاعزيز متفكد ليس عنده جوع يقعده الذكل ولا هنالك من مجمعه فالنفك مناسب للانكاء (المستلة الثانية) من المسائل الصوية على فرش متعلق إي فعل هوان كان متعلقا يما في متكثين حتى يكون كانه يشول يتكؤن على فرش كإيقال فلان اتكأ على غصاه أوعلى فخذته فهو بعيد لان القراش لايتكا عليه وان كان متعلقا بفيره فاذا هو نفول متعلق بغيره تقديره يتفكه الكائنون على فرش متكنين من غير يان مايتكؤن هليد ويحمل أن يكون اشكاؤهم على الغرش غيرأن الاظهر ماذكرنا ليكون ذاك بيانا لماتحتهم وهم بجميع بدنهم عليه وعوانعموا كرم لهم (المسئلة الثالثة ) الطاهر أن اكل واحدة رشا كشرة لاان اكل واحد فرا شافلكامم فرش هم عليها كأنون (السئلة الرابعة) لفو يذالاسترق موالليساح المخين وكاأن الديباج معرب بسبب أن العرب لمبيكن عندهم ذلك الامن العجم استعمل اناسم المجم فيدغيرانهم تصرفوافية نصرفاوهوان اسمد عبالفارسية ستيل عفي تخين تصغيرسنبرفزادوافيه همرة متقدمة عليه ويدلوا الكاف بالقاف أماالهمرة فلان مركات أرائل انكلمة فىاسان العجم غيرمبينة فى كشير من المواضع فصارت كالسكون فأثبتوا فيه همزة كاأنبتوا همزة الوصل عند سبكون أول الكلمة ثم انالبعض جعلوها همزة وصل وفالوا مناستبرق والاكثرون جعلوها همزة قطع لان أول الكلمة في الاصل محرك لكن بحركة فاسدة فأتواجر وتسقط عنهما لمركة الفساسدة وتكنهم من تسكين الاول وعند تساوى الحركة فالعود إلى السكون أقرب وأواخر الكلمسات عند الوقف تسكن ولاتبدل حركة بحركة وأماالة اف فلانهم لوتركواالكاف لاشتبه ستبرك بمحدك ودارك فأسقطوامنه الكاف النيهي على اسان العرب في آخر الكلم للغطاب وأبدلوها هَانَا ثَمَ عَلَيْهِ سَوَّالَ مُشْهِورُ وَهُو أَنَ القَرآنَ أَنْزَلَ بِلَمَانَ عَرْ بِي مِبِينُوهِمَا لِيس بعر بي والجواب الحق أذالاغظة في أصلهالم تكن بين العرب بلغة وليس ألمرادانه أنزل باختمى في أصل وضعيها على لسان العرب بل المراد اله معزل بلسان لا يتغفى معناه صلى أحدمن المربون استغمل فيه افقلم تتكلم العرب بها فيصعب عليهم مثله لعدم مطاوعة لسانهم النكلم إيها فعمورهم عن مثله ليس الالمعمور (المسئلة الخامسة) معنو يذالا تمكاومن الهيثات الدالة على صحة الجسم وفراغ القلب فالمشكي تكون أمورجسمه على ماينبغي وأحوال قليه

ع قوله بالفارسية ستبرك في القاموس الاستبرق المحججة محرب استروه العمصحجة

وقوله العالى (فيدن) أى في الجنان المداول عليها غولانعالي جناك is in the 123, intall in inst أولكل مانف حسب تعدد عمله وقد اعتبر الحُمية في غوله تمالي متكان وفيل فعافيهما من الاماكن والتعدوز وقيل في هذه الآلاء المعدودة من الجنتين و المنين والفاكهة والفرش (قاسرات الطرق ) نساء مقصرن أبصارهن علمأ زواجهن لاخظرن الى غيرهم (المعلمة عن المن قبلهم ولا جان) أيلم يس الانسيات أحد من الانس ولاالحنات أحلا من الجن قبل أزواجهن المدلول عليهم بقاصرات الطراف وقبل نفوله تمالى منكلين وفيه دليلٌ على أن الجن يعلم ثون وقرى يطبيهن بشم الم والحلة صفة القاصرات الطرف لان امنافته الفظية أوحال Leanillei بالاضافية ( فيأي آلاء ز : کما تکذبان)

إعلى ماينبغي لان العليل يضطجع أو يستلق أو يستند الىشي على حسب مايندرعايه أللاستزاحة وأداالا تكاميحيث رضم كفه أعت رأسدوم رفقه على الاربش ويجاني جنبيه عن الارض فذاك أمر لايقدرعليه وأمامشفول القاب في طلب شي المحر لمحرك مدوران أر المسئلة السادسة) قال أهل القسر فوله يطالهما في المنبرق يعل تهاينا شرفها الله فالنعاتكون بطائنهامن الاستبرق تكون ثلها لرها خيرامنها وكذله شي تفايدركه البعسرمن سندس وهوالديباج لرفيق الناع وفيذوجه آخره منوى وهوأن أهل الدربابطهرون ال يتقولا يقد كنون من أن يجعلوا البطائي كالفاهائر الان غرضهم اظهار إلا ينه و البطاني لانطهر واذا انتني ألسب انتني المسبب فلا لم تعصل في جمل البطائي من السيالج مقصودهم وهوالاظهار تركوه وفي الأخرة الامرعبني على الاكرام والتسيم فنكون البطائن كالظها رُفد كرالبطان (السَّابع) قوله تعمالي وجي الجنتين دان فيه اشاره ال مخالفتها لجنة دار الدنيامن ثلاثية أوجد (أحدها) أن الفرقق الدنياعلي روس الشهرة والانسان فتدالاتكاميمد عن روسهاوفي الأخرة هومتكي والفرة تتزل اليه (ثانيها) بهالدنيامن قريب من تمرة شجرة بعدعن الاخرى وفي الآخرة كلهادان في وقت واحد تُعِمِكَان واحدوقي الآخرة المستقرق جنة عنده جنة أخرى (الشهدا) أن العيائب كاربا من خواص الجنة فكان أشجارهادارة عليهم سائرة البهموهم ساكوزعلي خلاف ماكانق الدنياوجناتهاوفي الدنيا الانسان متحرك ومطلوبه سأكن وفيدالحشقة وهي أن من لم يكسل ولم مقاعد عن عبادة الله تعالى وسيُّ في الدنيا في الخيرات التم إمر ماك سكون لايعوجه شئ الى حركة فأهل الجنة الأعركوا تعركوا لالماجة وطلب والاسكاوا سكنوالا لاستراحة بعدالتمب تمان الولى قد تعسيرله الدنبا أنموذ بيامن الجنة فأنه يكون ساكتافي بينه و يأتيه الرزق متحركااليه دأنرا حواليه بدلك عليه قوله تعالى كا دخل عليهازكر باالمحراب وجدعندهارزقا (المسئلة الثامنة) الجنتان انكاننا جسميتين فهو أبدايكون بينهما وهماعن بمبته وشاله وهو يتناول نميازها وان كانت احداهما روحية والاخرى يعمية فلكل واحدة منهما فواكه وفرش لليق بها يلائم فال تعالى (فيمن قاصرات الطرف لم يطعشهن انس قبلهم ولاجان فبأي الاه زيكما تكذبان) وفيدمباحث (الاول) في الترتيب وانه في غلية الحسن لانه في أول الامريين المسكن وهوالجنة تمرين مايتنز ، به مَان من يدخل بستانا ينفرج أولافقال ذواتا أفنان فيهما عينان مذكرما يتناول من المأكول فقال فيعما من كلفاكهة عمذكر موضع الراحة بعد التناول وهو الفراش ثم ذكر ما يكون في الغراش معه (الثاني ) فيمن الضاير عالدالى ماذا نقول فيد ثلاثة أو جد (أحدها) لي الاتلاء والنعم أي في الألاء مامسرات المشرف (ثانيها) إلى الفرش أي في الفرش فاصرات وهما ضعيفان أما الاول فلان اختصاص القاصرات بحكونهن في الاتذء مع أن الجنتين في الآلاموالمينين فرجهما والفواكد كفاك لابيتي له عَالَمة رأه االثاني ظلان

الفرش جعلها غلرفهم حيث قال متكتبن على فرش وأعاد الضمير اليها بقوله بطائنها ولم يغل يطائنهن فقوله فمن يكون تفسيرا للضمير فيحتاج الى بان فأندة ولانه تعالى قال بعدها مرية أخرى فيهن خبرات ولم بكن هناك ذكر القرش فالاصحح اذت هو الوجد الثالث وهوأن الغميرعالدالي الجنتين وجعم الضميره هناوتني ف قوله فيهما عينان وفيهما من كل فاكهت وذلك لانابينا أن الجنقلها اعتبارات ثلاثة (أحدما) انصال أعجارها وعدم وقوع الفياني والمهامه فيهاو الاراضي الغامرة ومن هذا الوجه كانهاجنة واحدة لانغصلهما فاصل (وثانيها) اشتالها على النوعين الحاصرين للفيرات فان فيها مافي الدنياو ماليس في الدنياوقيها مايعرف ومالايعرف وفيهاما يقدرعلى وصغه وقيهاما لايقدر وفيهالذات جمانية ولذات عرجه انية فلاشقالها على النوعين كأنها جنتان (وثالثم) اسمتها وكثرة أشجه ارهاوأما كنها وأنهارها ومساكنها كأنهاجنات فهي من وجمجنة واحدةومن وجدجنتان ومن وجدجنات اذائبت هذا فنقول اجتماع النسوان للمعاشرة مع الازواج والمباشرة فيالفراش فيموضع واحد في الدنيا لايتكن و ذلك لضيق المكان أوعدم الامكان أودليل ذلة النسوان فأن الرجل المواحد لايجمع بين النساء في بيت الااذاكن جوارى غىرملتفت اليهن فأمااذا كأنت كل واحدة كبيرة النفس كثيرة المال فلا يجمع بيتهن واعرأن الشهوة في الدنيا كأنزداد بالحسن الذي في الازواج تزداد بسبب العظمة وأحوال الناس في آكثرالامر تدل عليه اذانت هذا فنقول الحظاما في الجنة يحتم فيهن حسن الصورة والجال والمز والنمرق والكمال فتكون الواحدة لهماكذ اكذامن الجواري والفلسان فتزداد اللذة يسبب كالهافاةن بلبغي أن يكون لكل واحدة ما يليق بها من المكان الواسع فتصير الجنة التي هي واحدة من حيث الاتصال كثيرة من حيث تغرق المساكن فيهافقال فمهن وأماالدتيا فليس فيهاتفرق المساكن دليلالله فلمقوا للذة فقال فيهما وهذا من اللطائف (النالث) قامسرات الطرف صفة لوسوف حذف وأقيمت الصفة مكانه والموصوف النساء أوالازواج كانه قال فيهن نساءقام سرات الطرف (وفيد لطيفة) فأنه تعالى لميذكر النساء الابأوصافهن ولم بذكرامم الجنس فيهن فغال تارة حورعين وتارة عر باأتراياوتارة قاصرات الطرف ولم يذكرنساء كذاوكذالوجهين(أحدهما)الاشارة الى تعدرهن وتسترهن فلريد كرهن باسم الجنس لان اسم الجنس بكشف من الحقيقة مالا يكشفه الوصف فانك اذاقلت المتيحرك المريدالاكل الشارب لاتكون يبنته بالاوصاف الكثيرة أكثر عالينته لقولك حيوان وانسان (وثانتهما) اعظامالهن ليزداد حسنهن في أعن الموعودين بالجنة فأن شات الملوك لا بذكرن الابالاوصل ( المسئلة الرابعة) قاصرات الطرف من القصروهوالمنع أى المانعات أعينهن من النظرالي الغير أومن القسوروهوكون أعينهن قاصرة لأطماح فيهاللغير أقول والظاهر أنه من القصراد القصر مدح والقصورايس كذاك ويحفل أن يقال هومن القصر عمني انهن قصرن

أبصارهن فأبسارهن مقصورة وهن فاصرات فيكون مزاصافة الفياعل اليالمعول والدايل عليه هو أن القصر مدح والفصور ابس كذلك وعلى هذا ففيدلطيفة وهي انه تعالى قال من بعدهد حورمة صورات فهن مقصورات وهن قاصرات وفيعوجهان (أحدهما) أن بقال هن قاصرات ابصارهن كا يكون شغل العفائف وهن قاصرات انفسهن فالخيام كاهوعادة الخدران لانفسهن في الخيام ولابصارهن عن العلماح (وثانيهما) أن يكون ذلك سِامًا لعظمتهن وعفافهن وذلك لانالمرأة التي يكون لها رادع من نفسها ولايكون لها أولياء يكون فيها نوع هوان واذا كان لها أولياء أعزة المتنعت عن الخروج والبروز وذلك يدل على عظمتهن وأذا كن في أنفسسهن عند الخروج لاينغلون عنة ويسرة فهن فأنفسن عفائف فجمه بين الاشارة الى عظمتهن بقوله تعالى مفصورات متعهن أولياو"هن وههنا وليهن الله تعالى وبين الاشارة الى عفتهن بقوله تعالى فأصرات الطرق ممتمام اللطف انه تعانى قدد كرمايدل على العفة على مايدل على المقلمة وذكر في أعلى الجنتين فاسترات وفي أدناهما مقصورات والذي مدلعلي أن القصورات بدل على العظمة انهن يوصفن بالخدرات لابالم عندرات السارة الى انهن خدرهن خادراهن غيرهن كالذي يضرب الخيام ويدلى السستر بخلاف من تعذه الفسها وتَعْلَقَ بُلِمِا بِيدِهَا وَسَنْدَكُرُ بِيانَهُ فِي تَفْسِيرِ الأَيَّمَ بِعِدْ ( المستِلَةُ الْحَامَسَةُ ) قامسرات الطرق فيها ولالتعلى عفتهن وعلى حسن المؤمنين فأهينهم فيحببن أزواجهن حبا يشغلهن عن النظراني فيرهرو يدل أيصاعلي الحياء لان الطرف حركة الجفن والحورية لاتحرك جفتها ولاترفع رأسها (المسلة السادسة) لم يُطْبَعَن فيذ وجوه (أحدهما) لم يفرعهن ( ثانيها ) لم يجامعهن ( ثالثها ) لم يسهن وهو أقرب اليحالهن وأليق يوصف كالهن لكن لفظ الطمث غيرظاهر فيه ولوكان المراد متدالمس لذكراللفظ الذي يستحسن وكيف وقد قال نعالي وان طلقتموهن من قبل أن تسوهن وقال غاعتر لوا ولم يصرح بلفظ موضوع للوطء فان قيل فاذكرتم من الاشكال أبق وهوانه تمالى كني عن الوطء في الدنها باللمس كافي قوله تعالى أولامستم النساء على الصموع في تفسير الاتية وسند كره وان كان على خلاق قول اعامنا الشسافعي رضي الله عنه و بالمس في قوله من قبل أن تمسوهن ولم يذكر المس في الآخرة بطر بق الكنابة نقول انباذكر الجاع في الدنيا بالكنابة لما أنه في الدنياقضاء للشهوة وانه يضعف البدن و عنم من العبادة وهو في بعض الاوقات قبحه كفبح شرب الخسر وقي بعص الاوقات هو كالاكل الكشروفي الا خرة بجردعن وجوه القيم وكيف لاوالخمر في الجنة معدودة من الأندات وأكلها وشربها دائم الى غيرذلك فالله تمال ذكره في الدنيا بلفظ مجازي مستور في غابة الخفاء بالكناية اشارة الى قعد وفي الا خرة فذكره بأقرب الالفاظ الى النصر عم أو بلفظ صريم لان الطمث أدل من الجماع والوقاع لأعما من الجع والوقوع اشارة الى خلوء عن وجوه القيح ( المسئلة السابعة )

ماانفائدة في كلة قبلهم قلنا اوقال لم إطبرتهن انس ولاجان يكون نغيا اطمث المؤمن اياهن وليس كذلك ( المسئلة الثامنة ) ما النائدة في ذكر الجان مم النالجان لا يجامع تقول ليس كذلك بلالبان الهم أولادودر بات وانسا الخلاف فيأنهم هل بواقعون الانس أملا والمشهور انهم بواقعون والالماكان فيالجنة أحساب ولاأنساب فكان مواقعة الانس الماهن كمواقعة الجن من حيث الاشارة الى تفيها \* عمقال تعالى ( كادهن الياقوت والمرجانة فَإِنِّي آلاه رَبُّكُما تَكُلُمانَ ) وهذا الشبيه فيه وجهان ( أحدهما) تشبيه بعسفانهسا (وثانيهما) بحسن بياض اللوالو وحرة البلقوت والمرجان صغار اللوالو لووهي أشدبياصا وضياء من الكبابكثيرقان قلنا ان التشابيه لميان صفائهن فنقول فيعلطيفة وهي أن قوله تعالى فاصرات الطرق اشارة الى خلوصهن عن القبائح وقوله كائنهن الياقوت والمرجان اشارة الى صفائهن في الجنة فأول ما يدأ بالعقليات وخُتم بالحسيات كا قلنا أن التشبيه لبيان مشابهة جسمهن بالياقوت والمرجان في الخرة والبياض فكذلك القول فيه حيث قدم يان العقة على بيان الحسن ولا يعلم ان بقال هو مؤ كد لما مضى لانهن لماكن فأصرات الطرف متنعات عن الاجتماع بالانس والجن لميطمئن فهن كانياقوت الذي يكون في معدته والمرجان المصون في سديقه لايكون فدميد بدلامس وقد بينامر ةأخرى في قوله تعالى كانهن بيض مكنون أن كأن الداخلة على المسابع به الاتفيد من الذا كيد ما تفيده الداخلة على الشبه فاذافلت زيدكالاسلاكان معناه زيديشبه الاسد واذاقلت كانز مدا الاسدفعتاه يشبه أنازيدا هوالاسد حقيقة لكن فولنا زيد يشبدالاسد ليس فيدمبالغةعظيمة فانه يشبهمني أغما حيوانان وجمعان ونحبر ذلك وقولنا زيديشبه الاسد لاءكن جله على الحقيقة أمامن حيث اللفظ فتقول اذا دخلت الكلف على المشبه به وقيل انزيدا كالاسد علت الكاف فالالدعلا لفظيا والعمل اللفظي منع العمل المعتوى فكانالاسد عل يهعل حق صار زيدا وافاقلت كان زيدا الاسدتركت الاسه على اعرابه فاذن هومتروك على حالة و قيقته وزيد يشبه به في تلك الاحوال ولاشك في أن زيدا اذاشبه بأسد هوعلى حاله باق يكون أقوى ممااذاشبه بأحدلي قعلى حاله وكان من قال زيدكالاسد تزل الاسد عن درجته فساؤاه زيدومن فالكانزيدا الاسد رفعزيداه عن درجته حتى ساوى الاسد وهذا تدقيق لطيف \* تمقال تعالى ( هل جزاء الاحسان الاالاحسان فبأي آلاء ربكما تكذبان) وفيد وجوء كثيرة حتى قيل ان في القرآن ثلاث آيات في كل آية منها مائة فول ( الاولى ) قوله تعالى فأذ كروني أذكركم ( الشانية ) قوله تعالى ان عديم عديا ( الثالثة ) قوله تعالى هل جزاء الاحسان الاالاحسسان ولنذكر الاشهرمنهاوالاقرب أماالاشهرفوجوه (أجدها) هلجزاء التوحيد غيرالبنة أىجزاء من قال الاله الاالله ادخال الجنة ( "انبها) هلجزاء الاحسان في الدنيا الاالاحسان فِ الآخرة ( ثائثها) هل جراء من أحسن اليكم في الدنيا بالنع وفي العقبي بالنعيم الأأن

وقوله تعالى (كانهن الياقوت والمرجان) اما صفةلقامرات الطرف اوسال منها كالتي قبلها أيءشبهات باليافوت في حررة الوجنة والمرسان أى صغارالدرفي باص البشرة وسندائها فان صفارا لدرانصع بامنا من كباره غيل ان الحوراه تليس سبعين حلة فيرى شخساقهامن وراثهاكا يرى الشراب الاحرق الزجاجة اليعشاء (فبأي آلاءر كمانكذبان) وقوله تسالى (على جوزاء الاحسان الاالاحسان) استناف مقررلمضمون مافصل قبله أي ماجراء الاحسان و العمل الاالاحسان في الثواب ( فيأى آلاء ریکمانکلامان)

تحسنوا اليه بالعبادة والتقوى \* وأما الاقرب فانه عام فعن اكل من أحسن الى غسيره أن يحسن هواليه أيضاولنذكر تحقيق القول فيه ونرجع الوجوه كلهسا الى ذلك فنقول الاخسان يستعمل في ثلاث معان (أحدها). اثبات الحسن والجاد، قال تعمالي فاحسن صوركم وقال تعالى الذي أحسن كل شي خلقه ( "نانيها ) الايسان الحسن كالاظراف والاغراب للاتيان بالغلريف والغريب قال تعساني منجاء بالحسنة فله عشرأ مثالهسا (اللها) مقال فلان لامحسن الكتابة ولامحسن الفائحة أي لايعلهما والظاهر أن الاصل في الاحداث الوجهان الاولان والثالث وأخوذ منهما وهذا لايفهم الايفرينة الاستعمال مايغلب على الظن ارادة العلماذاعات هذافنقول يكن حل الاحسان في الوضعين على معنى معدمن المعنيين و عكن حله فيهم إعلى معنين غظفين (أما الاول) فتقول هل جزاء الاحسانةي هلجزاء مزأتي بالفعل الحسن الاأن يوتى في مقسابلته بفعل حسن لكن الغمل الحسن من المبداس كل مايستحسنه هو بل الحسن هومااستحسنه الله منسه فأن الفاسق رعايكون الفسق في اظر محسنا وليس يحسن بل الحسن ماطلبه الله منه كذلك الحسن من الله هو كل ما بأتي به عمدا يصابه العبد كأتي العبد عما يعذلبه الله تعدلي منه واليدالاشارة يقوله تعالى وفها ماتشتهي الانفس وتلذالاعين وغوله تعالى وهم فيما اشتهت أنفسهم خالدون وقال تعمالي الذين أحسنوا الحسني أي ماهوحسن عندهم (وأمااناني) فقول هل جزاء من أثبت الحسن في علي في الدنيا الاأن شبت الله الحسن فيمه وفي أحواله في الدارين و بالعكس همل جزاء عن أثبت الحسن فينما وفي صورنا وأحوالنا الاأن نثبت الحسن فيد أيضالكن اثبات الحسن في الله تعالى محال فاثبات الحسن أيضا فيأنفسنا وأفعالنا فتعسن أنفسنا بعبادة حضرةالله نعسالي وأفعالنا بالتوجه اليد وأحوال باطننا تمعرقته تعالى والىهذا رجعت الاشارة وورد في الاخبار من حسن وجوم المؤمنين وقبع وجوه الكافرين (وأما الوجه الشيالة) وهوالحل على المعنيين فهوان تقول هل جزاء من أي بالفعل الحسن الأأن يبت الله فيسه الحسن وفي جيع أحواله فيجعل وجهه حسنا وحاله حسنائم فيه المنائف (الاوتى) هذه اشارة الى رفع التكليف عن العوام في الآخرة وتوجيد التكليف على الخواص فيها (أما الاول) فلانّه تعالى لماقال هل جراء الاحسان الاالاحسان والموء والاشك في أنه يثاب ما لجنة فيكون له من الله الاحسان جزاءله ومن جازي عبداعلي عمله لا يأمر و بشكره ولان التكليف أو بقي فالآخرة فلوترك العبدالقيام بالتكليف لاستحق العقاب والعقاب ترك الاحسانلان العبدالماعبدالله في الدنيا مادام ويقيليق بكرمد تعسالي أن يحسن البه في الأخرة مادام وبق فلاعماب على تركم بلات كلف (وأما الثاني) فنمول خاصمة الله تعدالي عبدنا الله تعسالي في الدنيالنع قد سبقت لد علينا فهذا الذي أعطانا الله تعساني اعداء نعمسة واحسان جديدفله هلينا شكره فيقواون الحمدالله ويذكرون الله ويثنون عليسه فيكون

نفس الاحسان من الله تعسالي في - قهم سببالقيسامهم بشكره فيعرضون هم على أنفسهم عبادته تعالى فبكون لهم بأدني عبادة شغل شاغل عن الحور والقصور والاكل والشرب عَلا بِأَكَاوِنَ وَلاَيْمُمْرُ بُونُ وَلاَ يَمْنَا بِذُونَ وَلاَيَاعِبُونَ فَيْكُونَ صَالَهُمْ كَعَالَ الْمُلائكَمُ فَي يُومِنَا هذالايتنساكعونولايلعبون فلايكون فللئ تكليفا مثل هذء النكاليف الشساقة وانما يكون ذلك لذة زائدة على كل الدّة هي غيرها ( اللطيقة الثانية ) هذه الآية تدل على ان العبدمحكم فىالآخرة كإقال تعالى لهم فيها فاكهة ولهم مايدهون وفلك لانابينساان الاحسان هوالاتيان عاهو حسن عندمن أتي بالاحسان اكن الله لماطلب مناالعبسادة طل كاأراد فأتى به المؤمن كاطلب منسه فصار محسنا فهذا يقتضي أن يحسن الله الى عبده وباتى عاهو حسن صند وهوما يطلبه كابر بدفكا ته قال هل جزاءا لا حسسان أي هل جزاءمن أي عاطليته منده لي حسب ارادي الاأن بوائي عماطليه سنى على حسب ارادته لكن الارادة متعلقة بالرؤ بتأفيج محكم الوعدات تكون همقه آبة دالة على الروثية البلكفية (اللطيفة الثالثة) هذه الآية تدل على ان كل ما نفرضه الانسسان من أنواع الاحسان من اهدتمالي فهودون الاحسان الذي وعدالله تمالي به لانالكر عراذاقال للفقيرافعل كذاولك كذاديناراوقال لغيره افعل كذا علم إن أحسن اليك يكون رجامعن لم بعين لهأجرا أكثرهن رسامه عين له هذا اذاكات الكريم في غلية الكرم ونهاية الغني اذا ثبت هذا فالدَّتِ إلى قال جزاء من أحسن الى ان أحسن اليه بمسايغ طبه وأوصل البسم قوق مايشتهيم قاللني بعطي الله ذوق ما يرجوه وذلك على وفق كرمذ وافتضاله \* ثممّاً . تعسال (ومن دونهما جنتان وبأى آلاء بكما تكذبان مدهامتان فبأي ألاء بحماته كذبان فيهماعينان نضاختان فبأى آلاءر بكما: كذبان) لماذكرا لجزاءذكر بعده مثله وهوجتان أخربان وهذا كقوله تعالى ناذى أحسنوا الحسن وزيادة وفي قوله تعمال دونهمساوجهان (أحدهما)دونهمافي النمرف وهوما اختاره صاحب الكشاف وقال قوله مدهامتان مع قواه في الاوليين ذوا تأ فنان وفويه في هذه عينسان نضاختمان مع قوله في الاوليين عينمان تجريان لان النضيخ دون الجرى وفواه في الاوليين من كل فاكهه وجان مع قوله في هماتين فاكهة ونخل ورمان وقوله في الاوليين فرش بطائنها من استبرق حيث ترك فاكر الظهائر لعلوها و رفعتم اوعدم ادرالنا العقول الاهما مع قوله في هاتين رفرق خضر دليل عليه ولقائل أن يقول هذا ضعيف لان عطالالله في الآخرة متساسة لا يعطى ششابعد شيئ الاويظن الظمان أنهذلك أوخيرمنه وعكن ان يجاب عنه تقريرا لمما اختاره الزمخشري أنالجنتين اللثين دون الاوليين الدريتهم الدن الحقهم الله عم ولاتباعهم ولكنداعا جعلهمالهم انعاماعليهم أي هاتان الاخريان ليكم أسكنوا فيهمامن تويدون (الثاني)ان المراد دوأهما في المكان كانهم في جنتين و بطلعون من فوق على جنتين أخريين دونهماو يدل عليه قوله تعالى لهم غرف من فوقها غرف الأبة والغرف العالية عبدها

وقوله تعالى (ومن دونهما) جنتان )مبندأوخبرأي ومن دون تدنك الجنتين الموعود نين المتسائفين المقر بين حثنان آخريان لمن دونهم من أحجاب اليمين (قباي آلاه و بكما تكذبان) وقوله تعالى (مدهامتان)صفة لجنتان وسعدينهما الاعتراض للذكر من النبيه على أن تكذيب حكل من الموسوف والصغمة حقيق الانكاروالتوييخ أىخضراوان تعتربان الى السواد من شدة الخعنىرة وفيه اشعاريان الغالب على هاتين الجننين النيسات والرياحسين النبيطة على وجمه الارض وعلى الاوليين الاشهجاروالقواكه(فباي آلاء ربكما شكذبان فيهما میناننضاختان)أی فوارثان بالماء والنضيخ أكثرمن النضيح بالحآء المهملة وهوالس (فيأي الاور يكماتكذبان

اللاتكة بالانفضلهما فالأثرة التحل فاكهية وغذاءوالرمان فأكهة وذواء وعنهذا قال أبوحنفة رحمدالله من حلف لا يأكل فأكهمة فأكل رمانا أورطبها لم محنث ( فبأى آلا. رَكْمَاتُكَذَبَانَ) وقوله تسالى (فيهن خبرات) صفسة أخرى لمنتان كالجلة التي قبلها والكلام فيجم الضمير كالذي مرفيام وخيرات من حيرات لان خيرا الذي يغني أخبر لاعمم وفدفري على الاصل (حسان)أي حسان الخلق والخلق (فأى الادريكماتكذمان) وقوله تعالى (جور) بدل من خسيرات (مقصورات في الحيام) قصرن في خدورهن يقال امرأة قصيرة وقصورة أيمخدرةأو مقصورات الطرف على أزواجهن وقبل اناكمية منخيامهن درنجوفة (فبأي آلاء ربكما تكاذيات) وقوله تعماني (الميطمئهن أتس قبلهم ولاجان) كالذي ﴿ ٧ ﴾ من مر في نظيره منجيع الوجوه ( فيأي آلاءِ ربَّكُما يَكَذَّبَانٍ).

أ أفنان والغرف التي دونها أرصه المخضرة وعلى هذا فني الآبات المائف (الاولى) قال في الاوليين فواتاأفنان وقال فيهاتين مدهامنان أي يخضرنان في غاية الخضرة وادهام الشئ أى اسودلكن قد لايستعمل في بعض الاشياء والارض اذا اخضرت غايدًا الخضرة تضرب الى سواد ويمحمل أن يقال الارض الحالية عن الزرع يفسال لها بياض أرض والخاكانت معمورة يفال الها سواد أرض كإيقال سواد البلد وقال النبي صلى الله عليه وسلم عليكم بالسواد الاعظم ومن كترسوا دفوم فهومتهم والتحقيق فيه أنابتداه الالوان هوالبياض وانتهاءها هو السواد قان الابض يقبل كل اون والاسود لايقبل شبأ من الالوان والهدايطلق الكافرعلي الاسود ولايطلق على اون آخر ولماكانت الخالية عن الزرع متعمقة بالبياض واللاخالية بالسواد فهذا يدل على الهما تحت الاوليين مكانا فهم اذا نظرواالي مأفوقهم برون الافتان تطعهم واذا فطرواالي ماتعتهم برون الارض مخضرة وقوله تعالى فيهما عينان فضاختان أي فأرتان عاو همامتحر لئال جهة فوق وأماالمينان المتقدمتان فتجر بان الى صوب المؤمنين فكلاهما حركتهما الىجهة مكان أهل الاعان وأمأ قول صاحب الكشاف النعتم دون الجرى فغيرلازم لحوازأن يكون الجرى يسيرا والنضيخ قويا كثيرا بلالراد أن النَّفَاعَخ فبه الحركة الىجهة العلو والعينان في مكان المؤمنين فعركةالماء تكونالي جهتهم فالمينان الاوليان فمكانهم فكون حركة مائهما الى صوب المؤ منين جرياه وأما فوله تعالى ﴿ فَيَهُمَا هَا كُهِمَ وَعَلَ وَرَمَانَ فَبِلِّي ٱلا عَرِيكُما تَكَلُّمُوانَ ﴾ فهو كقوله تعالى فيهما من كل فاكهمة تزوجان وذلك لان الفاكهمة أرضية تحوالبطيم وغيره من الارضيات المزروعات وشجر به تحر العفل وغيره من السجريات فقال مدهامتان بأنواع الخصرالتي منهاالفواكد الارضية وفيه، اليصاالفواكد الشجرية وذكر منها نوعين وهما الرمان والرطب لانهما متقابلان فأحدهما حلو والآخر غير حلو وكذلك أحدهما حار والآخر بارد وأحدهما فاكهمة وغذاء والآخر فأكهة وأحدهما من فواكم البلاد الحارة والآخر من فواكه البلاد الباردة وأحدهما أشجاره فى عاية العدول والاخر أشجاره بالصد وأحدهما مايؤكل منه بارز ومالايوكل كامن والآخر بالعكس فهما كالصدين والاشارة الىالطرفين تشاول الاشارة الى مابينهما كاقال رب المشمرقين ورب المغر بين وقدمنا ذلك 🌣 تم قال تعالى ﴿ فيهن خبرات حسان فَأَى آلا وربكما تكذبان ) أي في بالمنهن الخير و ف ظاهرهن الحسن والخيرات جم خيرة وقديينا انفي قوله تعالى فأصرات المذرف الى أنفأن كالهن اشارة الى كولمن حسانا \* وقوله تعالى ( حور مقصورات في الخيام فيأي آلاء ريكما تكذبان لم يطمشهن أنس فبلهم ولاجان فأى آلاءر الكماتكذبان) اشارة الى عظمتهن فالهن ماقصرن حجر اعليهن وانمافك اشارة الىضرب الخيام لهن وادلاءالستر عليهن والخيمة مبيت الرجل كالبنت من الخشب حتى ال العرب تسمى البيت من الشعر خيمة لانه معد للاقامة اذا ثبت هذا

مَكُنَّانِ ) نَصَبُّ عَلَى الاختصاص (على وفرف خسر) الرفرف المااسم بدنس أواسم جعم واحدة رفر فذ قبل هوماتسلى من ألا ُ سرة من أعالى الثياب وقبل هو ضرب من البسط أوالاسطوقيل الوسائد وقيل النمارق وقيل كل أوب عريض رفرف و مقال لاطراف البسط وقنشول القسيطاط رغارف ورفرف السخاب هيدنه (وعيقري حسان ) العبقرى منسوب الي عبقر تزعم العرب أنه اسم بلدالخن فينسبون اليه كلشي عييب والمرادية الخنس ولذاك وصف بالمع سهلاعلى المسنى كافي زفرف على أحدالوجهين وقرى عملى رفارف خضر الغنين وعيا بغرى كمدائني نسمة الى عباقر في استم البالد (فاني آلاء ريكها

تكذان)

فتتول قوله مقصورات في الخيام اشارة الى معنى في غاية اللطف وهو أن الموا من في الجنة لا يتعناج الى المحرك لذي وإنه الاشياء تكعرك اليه فالمأكول والمشروب يعمل اليه من غير المركة منه و يطاف عليهم مايشتهونه عَالمور بكن في وت وعندالانتقال الى المؤمنين في وقت ارادتهم تسيريهم للارتحال الى المؤتمنين خيام وللومنين فصورتيزل الحورمن الخيام الى القصور وقوله أعالى لم يطم الهن انس قبلهم ولاجان قدسبق تغسيره \* ممقال تعالى ( منكنتين على رفرف خضر وعبقرى حسان فبأى آلاء ريكما تكليبان ) وفيسه مسائل (المسئلة الاولى) ماالحكمة في تأخيرة كرا تكاثيم عن ذكر تسائهم في هذا الموضع مع اله تعالى قدم ذكر الكائم، على ذكر نسائهم في الجنتين المتقدمتين حيث قال متكثين على فرش ممقال فاصرات الطرف وقال همتها فيهن خيرات حساب مم قال متكثين والخواب عنه من وجهين (أحدهما) أن أهل الحنة ليس عليهم تعب وحركة فهم منعمون دائما لكن الناس في الدنبا على أقسام منهم من يحبم مع أهله اجتماع مستقيض وعند فعضاه وطر ويستعمل الاغتسال والانتشارق الارض للكسب ومنهم من يكون مترددا في طلب الكسب وعندتح صيله يرجع الى أهله ويربح قليه من التعب قبل قصاء الوطر فيكون التعب لازما فيسل قصاءالوطر أو بعده فالله تعالى قال في بان أهل الجنة منكثين قبل الاجتاع بأهلهم وبمدالاجتماع كذلك املم أنهم داغون على السكون فلاتم لهم لاقبل الاجتماع ولابعد الاجتماع (وثانيهما) هو أنابينا في الوجهين المقدمين أن الحلتين المتقدمتين لاهل إلحنة الذين جاهدوا والمناخرة ين لذر بانهم الذين الحقوا بهم فهم فيهما وأهديهم في الخيام منتظرات قدوم ازوا جمين فاذادخل المؤمن جننه التي هي سكنا مبتكي " عني الفرش وتلاقل اليه أزواجه المسان فكوني فالحنتين التندمتين بعد المكائمهم على الفرش وأما كونهن في الجنتين للتأخرتين فشلك حاصل في يومنا والكاءالمؤمن غير حاصل في بومنا فقدم ذكر كونهن فيهن هنا وأخررهناك ومتكتبن حال والعاسل فيه مادل عليه قوله لم يطعشهن انس قبلتهم وذلك في قوة الاستثناء كانه قال لم يطمشهن الاالمؤمنون فانهم بعذ يوهن متكئين وماذكرنامن قبل فيقوله تعالى متكئين على قرش يقال هم نا (المسئلة الثانية) الرفرف ماأن يكون أصله من رف الزرع اذا بلغ من نضارته فركون مساسيا أتوله تسالي مدهامنان ويكون انقسدير الهم متكثون على الرياس وانشاب العبقرية واما أن يكون من رفرة الطائر وهي حومه في الهواء حول مايريد التزول عليه فيكون العنى انتهم على بسط مر فوعة كاقال تعالى وقرش مر فوعة وهذايدل على ان قوله تعالى ومن دواهما جنان انهما دواهما في الكان حيث رفعت فرشهم وقوله لعلى خيس صيغة جمم فالرغري يكون جعالكونه اسمجنس ويكون واحده رفرفة كعنقفاة وحنفال ونتأمم ف متكشين بدل عليد فانه فاقاله متكشين على انهم على رفارف (المسئلة الثالثة) ماالفرق بين الفرش والرفرف حيث الم يقل رفارف اكتفاء بما يدل عليه

قوله متكشين وقال فرش ولم يكتف عايدل هليه ذلك نقول جمم الرياعي أنقل من جهم الثلاثي والهدالم ثيبي الجمحوق الرباعي الامثال واحد وأمثلة الجرق الثلاثي كشرة وفده برأ على فارف خضر ورفارف خضار وعيافر (السئلة الرابعة) أذا غلنا أن الرفرف مي البسطة الفائدة في الخصير حيث وسف أماني ثياب الجنة بكو فها خضرا قال تمالي ثياب سنس خمسر تقول مبل الناس الى اللون الاختسر في الدنيا أكثر وديب البل اليد هوأناالالوانالي يفلن انها أصول الالوان سبعة وعم التنفاف وهوالذي لاءنم نفوذ البصر فيغولا يحعب ماوراءه كالزيباج والماء الصافي وغيرهما المالابيض بعده تمالاصفر تجالاحرتم الاخضم تمالازرق تجالاسود والاظهر أن الالوان الاصلية ثلاثة ألايص والاسوذو يبتهما غايدا غلاف والاحر متوسط بين الاحض والاسود فان الدم خلق على اللون المتوسط فأنلم تكن الصحة على ما يذبغي قان كان لفرط البرودة فيدكان أجعش وان كأن لفرط الخرارة فيه كان أسوه لكن هذه الثلاثة يحسل منها الالوان الاخر فالايض إذا استراج بالاحر حصل الاصفر يدل عليه مزج اللبن الابيعني بالدم وغيره من الاشياء الحر وافا امتزج الابيمن بالاسود حصل اللون الازرق يدل عليه خلط الجص المدقوق بالفعم واذا امترج الاحر بالاسود الازرق أبضا لكنه الى السواد أميل واذا امتزج الاصفر بالازرق حصيل الاختشر فالاختشر من الاصفر والازرق وقد علمان الاصفرس الايمني والاحر والازرق من الابيض والاسودوالاحر والاسود فالاخضر حصل فبد الالوال الثلاثة الاصلية فيكون ميل الانسان اليُّه إلكونه مشائلا على الالوان الاصلية وهذا بعيدجدا والاقرب انالايص يفرق البصر ولهذا لانفدر الانسان على إدامة النظر فيالارض عندكونها مستورة بالنج والديورث الجهر والنظر اليالاشباه السود يجمع البصير ولهذا كره الافسان النظر اليه والى الاشياء الحر كالدم والاخطير لماجتمع فيه الامورا اللائة دفع بعضها اذي بعض وحصل اللون المبتزج من الاشباء التي في بدن الانسان وهي الاجر والايرض والاصفر والاسود وللمكان ميل النفس في الدنيا الى الاخضر فركرالله تعالى قالاخرة ماهوعلى مقتضى طبعه في الدنيا (السالة الخامسة) العبقرى منسوب الى عبقر وهوعندا احرب موضع من مواضع الجن فالثياب المعمولة نخلا جيدا يسموفها عبقريات مبالغة فيحسنها كانها ليست منعل الانس ويستعمل في غير الثياب أيضا حق يقال للرجل الذي يحمل علاعجيبا هوسيقري أي من ذلك البلد خال ، ثنبي صلى الله عليه وسلم في المنام الذي رآه فلم أرْ عبقر با من الناس بغرى فر به واكتفى بذكراسم الجنس عن الجع ووصفه بما توصف به الجوع فقال حدان وفال لما بينا أن جع الرباعي يستثفل بعض الاستثقال وأمامن قرأ عباقرى فقد جعل اسم ذلك الوضع عباقر فارزع الهجمه فقدوهم وانجع العبقري ممنسب فشد النزم تكافاخلاف ماتكلف الادباء التر امدغانهم في الجم إذا نسبوا ردوه الى الواحد وهذا القاربي للكلف في الواحد

ورده الى الجميع أسبه لان عندالعرب ابس في الوجود بلاد كلها عبقر حتى تجمع و بقسال عباقرفهدا أنكلف الجمع فوالاجم له ممنسب الدذلك الجمع والادباء تكره الجمع فيما ينسب الثلا يجمعوا بين الجمع والنسمية \* تمغال تعالى ( تبارك اسم ر بك ذي الجلال والا كرام ) وفيهُ مسائل (السُلَّة الاولى) في الترتيب وفيه وجوه (أحدها) أنه تعالى لماختم نع الدتيا بقوله تعالى ويهقى وجدر بك ذوا لجلال والاكرام ختم نعم الآخرة بقوله ثبارك استمريك ذى الجلال والاكرام اشارة الى أن البافي والدائم لذاته هوالله تعالى لاغير والدنيا فاتية والأخرة وأن كانت بافية لكن بفاوها بإيقاء الله تعالى ( "النيها) هواته قعسال في أواخر هذه السوركلهاذ كراسم الله فقال في السورة التي قبل هذه عندملبك مقندر وكون العبد عندالله من أنم النعم كذلك ههنا بعدة كرالجنات معافيها من النع قال تبارك اسمر بك ذى الجلال والاكرام اشارة الى أن أنم النعم عندالله تعالى وأكل اللذات ذكرالله تعسالى وقال في السورة التي بعدهذه فروح ور أيحان وجند نميم شمقال تعسالي في آخر السسورة فسرع باسم ربك العظيم (الماهما) انه تعالى ذكر جوبع اللذات في الجنات ولم يذكر الذة السماع وهي من أنم أنوأعها فقال متكثين على رفر في خضر يسمون في كرالله تعالى (المستلة الثانية) أسل التبارك من البركة وهي الدوام والتبات ومنها بروك البعير وبركة الماء فانالماء يكون فيهاد ألما وفيدوجوه (أحدها) دام احدوثات (وثانيها)دام إنام هنده لانالبركة وانكانت من الثبات لكنها نستعمل في الخير (وثالثها) تبارك عمني علاوارتفع مثأ تالامكاما ( المسئلة الثالثة ) قال بعدد كرنع الدنياوين وجدر لمتوقال بعدة كرنقم الأتحرة تبارك اسمر بك لان الاشارة بمدعد نع الدنيا وقعت الى عدم كل شي من المكنات وفتأنها ق هواتها واسم الله تعالى ينقع الذاكر ين ولاذا كرهناك يوحد الله غاية النوعيد فقال ويبتى وجمالله تعالى والاشارة هنا وقعت الى انبقاء أهل الجنة بإيقاءالله فاكرين امم الله منلفذين به فقال تبارك اسم ربك أي في ذلك اليوم لايبق اسم أحد الااسم الله تمالي به تدور الالسن ولايكون لاحد عند أحد ساجة بذكر. ولامن أحد حَوِقَ فَانَ ثَمَا كُرُوا تَمُا كُرُوا بَاسِمُ الله (المسئلة الرابعة) الاسم مقعم أوهوأ صل مذ كور له التارك نقول فيد وجهان (أحدهما) وهوالشهورانه مُقَعم كالوجه في قوله أحمالي و بق وجه ربك يدل عليه قوله فترارك الله أحسن الخالفين وتبارك المذى بيده الملك وغيره من صور استعمال أفظ تباك ( وتانبهما ) هوان الاسم تبسارك وفيه اشمارة الى معنى بلبغ اما اذا قلنا تبارك بمعنى علا فن هلا اسمه كيف يكون مسماه وذلك لان الملك اذا عطم عالمه الديد كراء عمالا بنوع تعظيم عاذا انتهى الذاكراليد يكون تعظيم له اكثرفان غاية التعظيم الاسم ان السامع اذا سعمه فأم كاجرت عادة الملوك اذهم اذا سمعوا في الرسائل اسم ساطان عظيم يقومون عند سعاع اسعد ثمان أتاهم السلطان بنفسد مدلاعن كتامه االاى فيداسه يستقبلونه ويضمون الجياء على الارض بين يديه وهذامن الدلائل الظاهرة

وقوله تعالى (تبارك اسم إ ريلتا) تىز يەرتقدىس له نمالی فیه نقر برلماذ کر في الدورة الدكر عة من آلأله الفائسة على الانام أى تعالى اسمه الجليل الذي منج لندماصدرت بهالسورة مناسم الرحن المني عن الفاصند الأكاد المفصلة وارتفع عالايايق بشأنه من الأمورااتي من جاتها هو د سماله وتكديها وإذاكان مان اسمه علاب خواد الله عليه فاشك شاته الافدس الاسلىوقيل الاسم يمعن السفدر قبل متمم كأفي قول من قال الحالجول عاسم السلام عليكما (ذي الجلال والا كرام)و مسفسانه ال نكميلالاذكر من الترابه و التقرير فرئ ذوالجلال على نه نست اللاسم به عن تين صلى الله عليه وسلم بغرأ سورة الرحتن ى شكر ما أنعم المقحاريد

على انعلو الاسم يدل على علوزائد في المسمى اماان فلنا بعنى دام الخيرعند وفه واشارة الى أن ذكر اسم الله تعالى يزيل الشرويه رب الشيطان ويزيد الخير ويغرب السعادات وأماانقلنا بمعنى داماسم الله فهواشارة ائى دوام الذاكرين في الجنة على مأقلنا من قبل (المسئلة الخامسة) القرامة المشهورة ههنا ذي الجلال وفي قوله تعالى و يني وجه ربك ذوالجلال لانالجلال للرب والاسم غيرالمسمى وأماوجه الرب فهوارب فوصف هناك الوجه ووصف ههناالب دون الاسم ولوقال ويبق الربانوهم ان الرب أذبق ر بأفله في ذلك الزمان مربوب فاذاقال وجدأنسي ألمر بوب فعصل القطع بالبقاء للعق فوصف الوجد يفيدهذه الفألدةوالله أعلم والحدللة ربالعالمين وصلاته على محدوآله وصحبه وسلامد

## سورة الوافعة وهي ست وتسعون آية مكبة

## \* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(اذا وقعت الواقعة ليس لوقعتها كاشبقنا فصفرا فعق) أماتعلق هذه السورة عاقبلها فذلك من وجوء (أحدها) ان ثلاث السورة مشتقلة على تعديد النع على الانسان ومطالبته بالشكر ومتعد عن التكذيب كأمر وهذه السورة فشتلة على ذكرالجزاء بالخير لمن شكر و بالشر لمن كذب وكفر (ثانيها) ان تلك السورة منضمة للنبيهات بذكر الالا عنى حق العباد وهذه السورة كذلك لذكرا لجزاء في حقهم يوم التاد (اللها) النالك السورة سورة اظهارالر حذوها مالسورة سورة اقلهار الهبثبة على عكس تلك السورة مع ما قبلها وأماتعلق الاولىبالأتخر فنيآخر تلك السورة اشارة الىائصفات مزماب النني والاثبات منأول هذه السورة الى القيامة والى فيها من المئويات والعنو بات وكل واحد منهسا على علو اسمه وعظمة شأنه وكال قدرته وعن سلطانه لائم قي الا يدمسائل (المسئلة الاولى ) في تفسيرها جلة وجوه (أحدها) المراد اذاوقعت القيامة الواقعة أوالزلزالة الواقعة يعترق بهاكل أحد ولاغكن أحد من انكارها وميطل عناد المعاندين فتخذفض الكافرين في دركات النار وترفع المؤمنين في درجات الجنة هؤلاء في الحجيم وهؤلام في النعيم (الثاني) اذاوقعت الوافعة تزلزل الناس فتخفص المرتفع وترفع المنخفص وعلى هذا فهى كفوله تعالى جملنا عالبها سافلها في الاشارة الى شدة ألواقعة لان العذاب الذي جعل العالى سافلا بالهدم والسافل عاليا حتى صارت الارض المتحقضة كالجبال الراسية والجبال الراسية كالارمش المنحفضة أشد وأبلغ قصارت البروج العائبة مع الارض متساو يةوالواقعة التي تقع ترفع المحففن فتجعل منالارض اجزاء عالية ومنالسماء إجزاء سافلة ويدل عليه قوله تعالى اذارجت الارض رجاو بست الجبال بسافانه اشارة المان الارض تحرك مجركة مزعجة والجبال تنفنت فنصيرالارض المتحفضة كالجبال الراسية والجبال الشمامخة كالارض السمافلة كإيفعل هبوب الريح فيالارض المرملة (الثالث) اذاوقعت الواقعة يظهروقوعها لكل أحد وكيفية وقوعها فلايوجداها أصلابل كل ماوردق شأنها من الاخبار حق صادق لاربب فيه

\* (سورة الوافعة مكية وهي سبع ونسعون آيه)\* (يسم الله الرحيم) (اداوقه تالواقعة)أي اذاقاءت القيامة وذلك عندالنفعة الثانبة والنعبر عنها بالواقعة للابذان يحنن وفوعها لامحالة كانها وافعة في نفسهامع قطعاانظر عنالوقوع الواقع في حير الشرط كانه قبل كانت الكائنة وحدث الحادثة والتصال اذا بمقام مذي عسن الهدول والفظاعة كأنه قبلاذا وقعت الواقعة يكون من الاهوال مالايق به المفال وقبل بالنق المغموم من قوله تعالى ( لبس اوقعتها كاذبة) أي لا بكون عندوقوعها نفس تكذب على الله تعالى أوتكذب فينفيها كإ تكذب اليوم واللام كهي في قوله تعالى باليتني قدمت الماتي وهذه الجلة على الوجهالاول اعتراض مقرر لمعمون الشمرط على أن الكاذبة مصدر كالعاف قاى لنس لاجل وقعتماونى حقها كلب

كاذبة ولامتأول يظهر فقوله خافضة رافعة معطوف على كاذبةندها فبكون كإيقول المَاثُلُ لِيسَ في في الأمر شك ولاخصا أي لاقدرة لاحد على رفع الحققص والاحفص المرتفع ( المسئلة الثانية ) إذا وفعت الواقعة صحار أن تكون الواقعة صف لمحدوق وهي القبامة أوالزلزلة على مايينا وشخل أن يكون المحذوف شئا غبر معين وتكدن تاه النأنيث مشبرة الى شدة الامر الواقع برهوله كاية ال كانت الكائنة والمراد كان الامر كائنا ماكان وقولنا الامر كائن لابقيد الاحدوث أمر واوكات يسيرا بالنسة الىقوله كانت الكائنة اذقى الكائنة وصف وإلد على نفس كونه شيثا ولندين هذا بيان كون الهاء للمبالفة في قولهم فلان راوية ونسابة وهوانهم اقتأرادوا أن يأتوا بالمبالغة في كوته راويا كالهمأن يأتوا بوصف بعدا لحبرو يقولون فلازبرا وجبد أوحسن أوفامنل فعداواعن النطويل الى الايجاز مع زيادة فالدة نقالوا تأتى بحرف نياية عن كلة كاأتينا بها التأثيث حيث فلناظالمة بدل قول الفائل ظللم أنني والهذا لزمهم بيان الانثي عندمالايمكن ببانها بالهامق قولهم شاه أنثى وكالكناية نءالجع حيث قلنا فالوابدلاعن قول القائل قال وقال وقال وقالابدلا عن قوله قال وقال فكذلك في المبائغة أرادوا أن يأتوا بحرف يغسني عن كلةوالحرف الدال على الزيادة يذخي ان يكون ق الآخر لان الزيادة بعد أصل الثبي ا ذوضعوا الهاه عندعدم كولها للأنيث والتوحيد في الفظ الفرد لافي اللع الميالفة اذائبت هذا فنقول في كانت الكائبة ووقعت الواقعة حصل هذا معني لالفظا أما معنى فلانهم قصدوا بقولهم كانت الكائنة ان الكائن زائد على أصل مايكون وأما الفظافلان الهاء لوكانت للمبالغة لماجاز اثبات صمير المؤنث في الغمل بل كان يتبقي ان يقولوا كان البكائنة ووفع الواقعة ولايتكن ذلك لانا نقول المرادبه المبالغة ﴿ المسئلةُ عَالِمُ اللَّهُ ال الثالثة) العامل في الخاماذ أتقول فيه ثلاثة أوجه (أحدها) قعل متقدم نجعل المامفعولا يه لاظرها وهواذكر كانه قال اذكر القيامة ( ثانيها ) العامل فيهاليس لوفعتها كاذيه كا تفول بوم الجعد ليس ل شفل (ألاثها) يقفض قوم و يرقع قوم وقد دل عليه خافصة رافعة وقيل العامل فيها قوله وأصحاب المينة ما أسحاب المينة أي في يوم وقوع الواقمة (المسئلة الرابعة ) ايس اوقعنهما اشارة الى انها تقرد فعة واحدة قالوقعة المرة الواحدة \* وقوله كاذية يحمل وجوها (أحدها)كاذية صفة لحدوف أقيمت مقامه تقد رمالس لها تَفُس نَكْذَبِ ( وَتَانِيهَا ) الهاء للمِالْفَةَ كَاتَقُولُ فِي الواقِعَةُ وقَدْتَقُدُمِيانِهُ (ثَالِثُهِ) هي مصدر كالعاقبة فأن فلنسا بالوجه الاول فاللام تحتمل وجهين ( أحدهمسا) أن تكون للتعليل أي لاتكذب نفس في ذلك اليوم لشدة وقعتها كإيفال لاكا ذب عندالماك اضبطه الامورفيكون نفيا عامابعني انكل أحد يصدقه فيما يقول وقال وقبله نفوس كوافت فأمور كثبرة ولاكاذب فيقول لاقيامة لشدة وقعتها وظهور الامر وكإيقال لايحتمل الاحر الانكار اظهوره لكل أحد فبكون نغيا خاسا بمعنى لايكذبأحدقيقوللاقيامة

وقوله تعالى (خافضة رَافعة) خيرميتد أعدوق أى حي خافعت لاقوام رافعة لاَتمر ن وهو تقر ولعظمتهاوتهو بل الامرحافان الوقائع العظام مثأنوا كذلك أوجان لما بكون يومثذ مزحط الاشقماء الى الدركات ورفيع السيعداء إلى الدرجات ومن زلزاة الاشباءوازالةا لاجرام هر مقارها سترالكواكب plant aland blamle وأحير الجيال فيالجو كالسنحاب وتقديم الخفص على الرفع للنشديد في التهويل وقرى خادصد رافعة بالنصب على الحال من الواقعة

وقولدتمالي (اذارجت الارض رسا ) أي زان زالا شديدا محيث نهدم مافؤقها من بناء ويدبل متعلق نخا فضة وافعة أي تخفمن وترفع وقمت ربع الارض المعند ذلك بمنفض ما هو مرتفع ويرتفع ماهو مخففه أولمل مزافا وقعت (و يستالجال السا) أي فتتت حتى صارت مثل السويق المالت و ت من بس السويق الذالته أو سافت وسندرث من أماكتهامن بس الفتم اذاسافها كقوله تعالى وسيرت الحيال وقري" رجت ويست أي ارتجن وذهبث (فكانت)أي فعمارك سنس ذاك (هباء) غيارا (منشا) منتشرا

وقبله نفوس فأثله به كاذبة فيه ( ثانيهما ) ان تكون للتحدية وذلك كايفال ليس لزيد ضارب وحينند تقديره اذاوقعت الواقعةليس اوتعتها امر وسيجدلها كاذب اناخبر عنها فهي خافضة رافعة تخفض قوماوترفع قوماوعلى هذا لانكون عاملاق اذاوهو يعنى ليس لها كاذب يقول هي أمرسهل يطاق يقال لمز يقدم على أمر عظيم ظالما له يطيقه سل تفعل أى سهات الامر عليك وايس بسهل \* وإن قلنا بالوحد الثاني وهو المالعة فقيه وجهان (أحدهما) ليس لها كاذب عظيم بعني المن بكذب ويقدم على الكذب العظيم لايمكنه ان يكذب الهول ذلك اليوم ( وثانيهما) ان أحد الوكدب وقال ف ذلك اليوم لاقيامة ولاوقعة لكانكاذ باعظما ولاكاذب الهذه العظمة في ذلك البوم والاول أدل على هول اليوم وعلى الوجم اللالث يعود ماذكر ناال أنه لاكاذب في ذاك اليوم بلكل أحد يصدق (السَّلة الحامسة) خافضة رافعة تقديره هي خافضة رافعة وقدسبق ذكره في النفسير الجلي وفيه وجوه أخر (أحدها) خافضة رافعة صفتان النفس الكافية أي ليس لوقه تهامن يكذب ولامن يغير الكلام فتحفض أمرافيه وترفع آخرفهي خافعتة رافعة أو يكون هو زيادة البيان صدق الخلق في الكاليوم وعدم المكان كذبهم والكاذب بغير الكلام ثم اذاأراد نفى الكذب عن نفسه يقول ماعرفت ماكان كلة واحدة وريما يقول ماعرفت حرفا واحساوهدالان الكاذب قسيكذب فيحقيقة الامرور عايكلب فيصفة من صفاته والصفة قديكون دلفنا البها وقد لايكون ملنفنا البها التفاتا منبرا وقد لايكون مانفتا اليها أصلا (مثال الاول)ةول الثغل ماجاءز بدو يكون قدجاء (ومثال الثاني) ملياء نوم الجمعة (ومثال الثالث) مليا، بكرة يوم الجمعة ويكون قديها. بكرة يوم الجعمة وماجاء أول بكرة بوم الجعة والثاني دون الاول والرابع دون الكل فاذاقال الفائل ماأعرف كلذكاذبة نني هند الكذب في الاخوار وفي صفته والذي يفول ماعرفت حرفا واحدانني أمراوراءه والذي بقول ماعرفت اعرافة واحدة بكون فوق ذلك فقوله ليس لوقعتها كاذية منافضة رافعة أي من يفيره تغبيرا واله كان يسيرا من عال تعالى (اذارجت الارض رجاً و بست الجبال بدا فكا نت هاه عنينًا ) أي كانت الارض كشيا مر نفعا والجبال مهيلا منبسطا وقوله فكانت هباء منهنا كقوله تعالى فيوصف الجبال كالمهن المنغوش وقدتقدم يبان فأندة ذكرالمصدر وهي الهيفيدان الفعل كانقويا معتبرا ولميكن شيأ لابلنفت اليه و يقال فيه الهابس بشي فاذاقال القائل ضمر بنه صربا معتبرالايقول القائل فيدانه ليس بضرب محتفر اله كإيفال هذا اليس شئ \* والعامل في اذارجت يحتمل وجوعا (أحدمه) ال يكون اقارجت بدلاءن افاوقعت فيكون العامل فيهاماذكر نامن هُلِ (اللها) الربكون العامل في اذاوقات هوقول الس اوفعتها و امامل في اذارجت هو قوله حاقصة رافعة تقدره تخفض الواقعة وترفع وقت ربح الاردس وبس الجبال والغاه الترتيب الزماني لان الارض مالم تنحرك والجبال مالم تذس لانكون هباء منونا والبس

التقليب والهياء هوالهواء المختلط بإجزاء أرضية تظهر في خيال الشمس اذاوقع شعاعها في كوة وقال الذين يقولون النبين الحروف والمعاني مناسبة النالهواء اذاخا نطة اجراء تقيله ارضية تقلء زاغظه حرق فابدلت الواو الخفيفة بالباء التي لاينطق بماالاباطباق الشفنين بقومًا وفي الباء ثقل ما ١٠ ثم قال نعالى (وكنتم أزواجًا ثلاثة فاصحاب المينة ما المعال المونة وأصمال المشامة ما المعمال المنامة) أي فذاك اليوم أنتم أزواج ثلاثة أصناق وفسرها بعدها يقوله فأصحاب المينة ماأسحاب المينة وفيد مسائل (المسلة الاولى) الفاء تدل على التفسير و بيان ماورد على النقسيم كمانه قال أزواجا ثلاثة أصحاب الميمنة وأصحاب المشأمة الحزتم بين حالكل قوم فقال فاماأ صحاب الميمنة فغرك التقسيم أولا واكتنى بمايدل عليد فأنه ذكرالاقسام الثلاثةةمع أحوالها وسبق قولدتعالى وكنتم أزواجا ثلاثة بغني عن تعديد الاقسام ثم أعاد كل واحدة لبيان حانها (المسئلة الثانية) أسحاب المينةهم أصحاب الجنه وتسمينهم بأصحاب المينة امالكونهم من جلة من كتبهم بإعانهم وامالكون ايمانهم تستنير بنوو من الله تعالى كما قال تعالى يسعى تو رهم بين أيديهم وبإعانهم وامالكون اليمين يراهبه الدليل على الخيروالعرب تتغامل بالسائع والذي يقصد جانب اليمين من الطيور والوحوش عند الزجر والاصل فيمأمر حكمي وهو انه ثمال لما خلق الخلق كأن له في كل شئ دايل على قدرته واختياره حتى إن في نفس الافسان لهدلائل لانعد ولاتحصى ودلائل الاختيار اثبات مختلفين فيمحلين متشابهين أواتبات منشابه بين في عملين مختلفين ادخال الانسان من أشد الاشياء مشابهة عانه مخلوق من متشابه تمانه تعالى أودع في الجانب الايمن من الانسان قوة لبست في الجانب الايسم لو اجتمعأهل العلم على أن يذكرواله مرجهاغير قدرة الله وارادته لايقدرون عليه فاكلان ومصمهريدي كياسة وذكاء بقول الالكود في الجانب الاين و بهافوة التفدية والطعال فى الجانب الايسر وايس فيه قوة ظاهرة التفع قصار الجانب الا عن قويا لمكان الكبد على اليم بن فنقول هذا دايل الاختيار لان اليمين كما اشمال وتخصيص الله اليمين بجمله مكان الكيد دايل الاختيار اذا ثبت النائنسان يمينه أقوى من شماله فضلوا اليمين على الشال وجعلوا الجانب الديمن للاكابر وقبل لناله مكانة هومن أصحاب اليمين ووضعواله لغظ اعلى وزن العزيز فيتبغى أن يكون الامرعلى ذنك الوجه كالسميع والبصير ومالا يتغير كالطويل والنصيروقيلله اليمين وهويدل على الفوة ووضعوا مقايلته البسارعلى الوزن الذي اختص به الامم المذموم معند النداء بذلك الوزن وهو الغمال فأن عند الشتم والنداء بإلاسم المذموم بوتي بهذاالوزن مع البناء على الكسر فيقال يافعار يافساق ياخباث وفيل اليمين اليسار تم بعد ذلك استعمل في اليمين وأما الميمنة فهي مفعلة كاأنه الموضع الذى فيه اليمين وكل ما وقع عين الانسان في بانب من المكان فذلك موضع اليمين فهو ميمنة كفوانا ماءمة (المسئلة انتاللة) جعلالله تعالى الخلق على ثلاثة أقسام دليل فحلبة الرحمة

(وكنثم) اماخطاب للامقالحاضرة والاي السمالفة تغليما أب للماضرة فقط (أزواجا) أي أصنافا ( ثلاثة ) قکل صنف یکون مع صنفآخر فيالوجود أوفي الذكرفهو زوج وقولەتعالى (قاصحاب المينة ما العالب المينة وأعمال الشامة ما العمال المستأمد) تقسيم وتتويع للازواج الثلاثة مع الاشارة الإجالية ألى أحوالهم قبل تفصيلها فقوله تسالى فاصحاب المجنة مبتدأوقوله ماأسحاب المينة خبره على أن ماالاستفهامية مندأ "ان ما بعده غيره والجلة خبر الاول والاصل ماهم أي أي شي هم فيحالهم ومستتهمفان ماوانشاعت فيطلب مفهوم الاسم والحقيقة لكنها قديطابيها الصفة والحال تقول مازيد فيقال عالم أو طيب فوضع الظاهر مؤمنع الضيميرلكوته ادخل في التقنيم وكذا

والمراد تعجيب السامع من شأن القرية بن في القضامة و القضاعة ، كأنه قبل فاصحاب المينة في غاية حسن المال وأصحاب المنامة وتكلموا في الغريقين في نهاية سوا المينة في نها المنزلة السنية وأصحاب المنزلة السنية وأصحاب المنزلة السنية المنزلة الدنيسة أحدا المنزلة الدنيسة أحدا المنزلة الدنيسة أحدا

وقلك لان جوانب الانسان أربعة عينه وشعاله وخلفه وقدامه والهين في مقابلة الشمان والخلف ق مقابلة القدام ثم انه تعالى أشار بأصحاب الهين الى الناجين الذين بعطون كتيم وأعانهم وهممن أصحاب الجانب الاشرف المكرمون وبأصحاب الشعال الى الذين حالهم على خلاف أصحاب اليمين وهم الذين يعطون كتبهم اشعائلهم مهانون وذححكر السابقين الذي لاحساب عليهم ويسقون الخلق من غير حساب يمين أوضمال أوالذين يكونون في المعز لذاله ليامن جانب الابمن وهم المقربون بين يدى الله تعالى يتكلمون في حق الغيرو يشقعون للغيرو يغضون أشسال الناس وهوالاء أعلى مزالتمن أصحاب اليمين نماله تعالى لم يقل في مقابلتهم قوما يكونون منخافين مؤخرين عن أصحاب الشعال لا يلتفت اليهم لشدة الغضب عليهروكانت القسمةفي العادة رباعية فصارت بسبب الفضل ثلاثيفوهو كقوله تعالى فنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سائق بالخبرات ولم مثل ومنهم متخلف عن الكل ( المسئلة الرابعة ) ما الحكمة في الابتداء بأصحاب اليبن والانتقال الى أصحاب الشعال تم الى السسابقين مع انه في البيان بين حال السابقين ثم حال أصحاب الشعال على الترتيب (والجواب) ان نقول ذكر الواقعة وما يكون عند وقوعهما من الامور الهائلة انحما يكونان لايكون عنده من محبة الله تعمال ما يكفيد مانعمان المصية وأماالذي سمرهم مشغول بريهم فلايحرتون بالعناب فللذكرة مالها الاوقعت الواقعة وكان فيدمن التحكويف مالايخني وكان النحويف بالذين يرغبون ويرهبون بالثواب والمتساب أولم ذكر ماذكره لقطع العذر لاانفع الملبروأماالما بقون تنهم ضير محتاجين الى ترضيب أوترهبب فقدم سجانه أصحاب اليبن الذين بسعمون ورغبون ثمرة كرأ صحاب الشعال ثم ذكر السابقين البجتهدأ صحاب الوين ويقربوا من درجتهم وان كان لاينالها أحدالا يجذب من الله فان السابق ينال مايناله بجذب واليدالاشارة بقوله جذبة من جذبات الرحن خبرمن عبادة سبعين سنة (المستلة الحامسة) مامعني قوله ماأصحاب المينة نقول هو ضرب من البلاغة وتقريره هوأن يشرع المتكلم ف بيان أمرتم بسكت عن الكلام ويشيرالى أن السامع لابقدرعلى مساعدكا بقول القائل لغيره أخيرك بسلخرى على ثم يقول هنساك هويحيسا لنفسد الناف أن يحزنك وكايقول القائل من يعرف فلاناف كون أيلغ من يصفد لان السامع اذاسم وصفه يقول هذائها ية ماهو عليد فأذا قال من يعرف فلآنا يفرض السامع من نفسه شيئاتم بقول فلان عندهذا الخبرأعظم بمافر صنته وأنيه بمساعلت منه (المسئلة السادسة) مااعرابه ومنديعرف معناه نقول أصحف بالمؤغ مبتدأ اواد المنكلم ان يذكر خعبه فرجع عن فركره وتركه وقوله ما أصحب الميمنة جلة استفهما مية على معني التحب كا تقول المدعى العلم مامعني كذا مستفهما ممتعناز اعساله لابعرف الجواب حتى المتعب ونشنهي ان لايجيب عن سؤالك ولوأيها للكرهة الان كلامك مفهوم كانك تقول انك لاتعرف الجواب اذاعرفت هذافسكان المنكلم فيأول ألامر عغبراتم لم يخبربشي لان

فالاخبار تطويلا ثمل يسكت وقالذاك محمدنازاع الكلاتمرف كنهه وذلك لازم يشرع في كلام ويذكر المبتدأ تم يسكت عن الخبرف، بكون ذلك السكوت لحصول علد رأن المخساطب قدعم الحيرمن غيرة كرا الحبركاان قائلاا ذاأراد ان يخبر غيره بأن زيداوسل وقال ان زيد اثم قبل قوله بها، وقع بصروعلى زيدورآه جالساعند، يسكت ولايقول جاء الحروج الكلام عن الفأندة وقد يسكت عن ذكر الخبر من أول الامراهله بأن المبتدأ وحده يكني لمن قال من جاءنانه ان قال زيد يكون جواباوكثير امانقول زيدولانقول بالوقديكون السكوت عن الخبر اشارة الى طول القصة كقول القائل الغضبان من زيد و يسكن ثم يقول ماذا أقول عند أذا علم هذا فنشول لما قال فأصحاب المينة كأنه يريدان بأتي بالمبرفك عندتم قال في نفسه أن السكوت فله يوهم أنه لطهور حال الحبرة وسكت على وبد في جواب من جاء نقال ما العداب المينة مستعنا زاعا الله لالفهم الكون فاك دليلاهلي ان سكوته على المبتدألم يكن لظه ورالامريل لخفاله وغرابته وهذأ وجد بلغ وفيه وجد تناهر وهوان بقال سناه انه جلة و احدة استفهامية كانه عال وأنبعال المينة ماعم على سيل الاستنهام تعبراته أقام المظهر مقام المضمر وقال أصحاب الميتذ والعجاب الجيند والاتبسان بالمتلهر أغارة الى تعظيم أمرهم حيث ذكرهم ظاهرا مريين وكذلك النول في تولد تعالى أنجاب الدامة ماأنعاب الشأمة وكذلك في قوله الحافة بالحافة وفي قوله القارعة ماالنارعة (المسئلة الساومة) ما الحكمة في اختيار لفظ المنامة في مقابلة المينة مع المقل في إن أحوالهم وأصحاب الشمال والصعياب الشمال بقول اليهن وضع للجانب المعروق أولائم تفاعلوا بدواستعملوا مند الفاظم ا في مواضع و قالوا هذا ميون رقالوا أين به ووضعوا الجانب المقسابلله السارس الشي النسير أشارة الى ضعفه فصار في مقابلة اليمن كيفعالدور فيقسال في مقابلة البيني البسرى وفي مقابلة الايمن الايسروق مقابلة المجنة الميسرة ولانستعمل التبال كاستعمل الميين فلايتهال الاعهل ولاالمشهلة و نستعمل الشأمة كا تستعمل الميمة ولايمال في مقابلة المين ففذ من باب الثاقم وأما الشائم فليس في مقابلة الهين بل في مقابلة عان اذاعم هذا فتقول بعدماقالواباليين لم يتركوه واقتصروا على استعمال لفط الدين المدانب المعروف من الادمى ولفظ الشمال في مقابلته وحدث لهم افظان آخران فيه أحدهما الشمال وذاك لانهم نظروا الى الكواكب من السماء وجعلوا عرها وجه الانسان وجعلوا العاميانين وجعلوا أحدهما أقوى كارأوا فيالانسان فسعوا الاقوى الجنور لقود الجانب تايثان غضوب ورزق نم رأوان مقابلة الجنوب جانيا آسر قبل فذي الجانب عارة العللم فسمور شمالا والفظ الآخر المشأمة والاشام في مسابلة الجيئة والاين لسا أخسانوا من الجين الجين و غيره التفساول وضعوا الشؤم في مقابلته لاقي أعضائهم وجوانبهم تكرها لجمل جانب من جوانب لفسه شؤماولما

و تناو مهم بالمساون و تشاو مهم بالشمائل و قبل الذي يو تون و قبل الذي يو تون و قبل الذي يو تون و قبل الذي يو خديهم وقبل الذي يو خديهم وقبل الذي يو خديهم والدن يو خديهم والدن يو خديهم والدن يو خديهم الشمال إلى الناروة ل الشمال إلى الناروة ل أنهم بالمان ولي الناروة ل الشمال إلى الناروة ل أنهم به فان السمال وين على أنهم ما وين على وين على أنهم وين على أنهم وين على وي

وقع إمانعالي (والسابقونَ الرانيون) هؤالاسم الشالمت والقل الم اللا قا ولمل تأخيرذ كرهم مع كونهم أسبق الاقسام وأردمهم في الفصل ليق ترن ذكرهم بيان يونسن أحوالهم على أزاياده بسنوان السبق مطاللسرب عن الرام الله سيالسيق من حيم الرجو وتكلمه لمهر أيد افقيل هم الين سفوا الى الاعمان والماعة غندظهور الحن من غيرتلعثم وتوان وفاسل الذين سيتوافي حيازة الفصنائل والكمالات وذيلهم الثرن صلوا الى القبلتين كإمال تعالى والسابقون الاواون من المهاجر ينوالانصار وقيلهم السابقونالي العملوات الخمس وقيل المسارعون في الخيرات وأماكل فالجلة مندأ وخبر والمعنى والسابقون همم الذين اشترت أحوا لهسم وعرفت محاسنهم كفول أبي النعيم أناأ بوالتجسم وشعري شعري

معالم معالم المستحدد و و مناموا فراك والحر الامر عليه اقلوا الجين من الجاذب الى غرر فالقاء الى ذكر الكفار ولفظ بن فلا تاريخ المنا الشأ ما وأحمد الممال وولا الفط الوسر والهسار الدال على عرن النر فقال هو المحمل الذأ الأنسام الاحين والهذا فأولى المسامحة المجودة والمهامرة الجنتار أور الاند الله وم الا تها فالمأمال ( ريانيا الروي أدر عالى أرادي المقر بوت ) وفيد مسائل ( المسئلة الأولى ) في اعرابه ألائة أوجد (أحدها) والسائقون عطف على أصحاب المينسة وعند، تمالكلام وقوله والسالة ون أوثك المقربون جولة واحدة ( والثاني ) أن قوله والسايفون السمايفون جملة واحدة كايقول القائل أنت انت وكافال الشاعر الأابوالجم وشرى شرى العرى الوايد وجهدان (أحدهما) ان يكون اشهرة أمر المبتدأ عاهوهليد فلاحاجة الى الخبرعند وهوم إد النساع وهو المشهور عند النحاة والثاني للاغارة اليأن في المبتدأ والايجيط العلم به ولاينم عدمه وتايعرف منسه الانفس المبتدأ وهوكا يقول النسائل اغيره اخترني عن حال الملك فيقول الااعرف من الملك الاائم ملك فقوله السما بقون السابقون أي الإيكن الالعبما وعنهم الابتقسيم فانطهم وماهم عليه فوق الزعيطية علم الشمر (وهينا طبقة) وهيأك في أصحاب المينة خال ماأصح الها الميدة إلاستقهام وان كل الاعمد الاكتر الملهم ورد الاستفهام وههنالم بقل والسابقون بالسابقرن ان الاستفهام الفتى للاعباز بورد عل مدعى العرفيقسالله التكنت تعسم فيين الكلام وأمااذا كان يشف إليهل فالإيقسال ا كذبت ولانسال كيف كذاوما الجواب عن ذاك فكذبك في والسمارة ور ما بعالهم عيت يدعون فيوردعليهم الاستفهام فيبين عجرهم يلبني الامرعني أنهزم يترفون في الابتداء بالعجز وعلى هذا فتولدتعمالي والسابقون السمايةون أتول العمللملن سأل عن مماللة معضلة وهو يعلمانه لايفهمها وإنكان الإنهاغا يقالابانة انالاس فيهساهلي ماهوسليه ولا يشغل بالسان (وثائلها) هوان السماية ون النباتا كيدانوله والمابقون والوجد الاوسط هوالاعدل الاصم وعلى الوجم الاوسط قول آخر وسوال الراد منه إن السماية بن الى الخيرات في الدنياهم السابقون الى الجنسة في العقي (المسئلة ابثانية) ) أولئك المقريون يقتضى الحصيرفينبغي انالايكون غيرهم مغر ياوقدقال فيحق اللاثكة انهسم مقربون نقول أولنك المقربون من الازواج الشبلائة فاناقبل فأصحباب الميمنة ليسواءني المقربين تقول للنقريب درجات والسابقون في غاية القرب ولاحدهاك ويحمل وجهما آخر وهو ان قال المرد السيابقون مقر بون من الجنات حال كُون أصحباب اليمين منوجه بين الى طريق الجنة لاته بقدار ما يعاسب المؤمن حساباب ياويوني كنابه عينه يكون السابقون قدقر بوامن المنزل اوقريهم الى الله ق الجنة وأصحاب اليمين بمدمتوجه ون الى ماوصل اليه المقربون نمان السمير والارتفاع لاينقطع قأن السمير فيالله لاانقطماعله والارتفاع لانهايده مكل ماتفرب أحداب المين من دروة السيادي الم المداني هوال مو

مُتَمَلَقُ فِلْقُرْ بِونَ أَوْ بَمَضَى هُوَ حَالَ مَنْ صَدِيرًا ﴿ ٦٣ ﴾ أَنِي كَا أَنِينَ فَيَجِنَـاتَ النَّعِيم الإدارات المُورِد الله المستود عليه المستود المستود المستود المستود المستود المستود المستود المستود المستود الم

الغمالي لايتعاق البالد ودن ورسيت الفظ ويدخل فه غير بالدال الوجما عالت ثقام الاهالانالذي أنزوع لوا الدساطات بأنفسهم وطيل من الأخرين لذي قاله المؤرخ والمبيناه و الهم كالم بروفر بالسواد كالهاد المحاب المان فيم في الدول موادر المحاب المن فيم في الدول موادر المحال الموادر الموادر المحال الموادر المحال الموادر المواد المؤامتين السابقين فتأليف إناياه هم درجمانك بقين وكالبرا مايكور ولد لمؤامل حسن ساده والابالة صيرف بدومه صيد لم توجدى الاب الصغير وعلى هذا فلوله الاحرين المراد منه الآخرون ا تابعون من المسغار، المراه المقال تمالي ( عولي سرو مومنونة منكثين عديها متقابلين ) والوصارنة هي النسوجة القوية اللحمة والسدى ومنه يقال الدرع المنسوجة موضونة والوصين هوالحبل العريض الذي يكون متدالحزم لقوة سداء ولحند والسروالي تكون لللهك يكون لها قوأتم من شي صلب و يكون مجلسهم عليها معمولا يمحر يروغيرفالثالانه أاجرمن الخشب ومايشبهدفي المصالا يقوهده السيررقوا أسهامن الجواهر النفيعة وأرضها م انذهب المسرد وقول تعللى متكثين عليها للأقيد وللعني نفيهم كالنون على سرومتانين عليها منشباين فغالدة النأ ديد هوان لايفلي الهم كالنور على مسره سنكثين على غيرها تهايكون سأل من يكون صلى كرسي صغيرلايسعه للاثخاء فيوصنع تحديد شيء آخر للاتكاء عليد فلنقال على سرو متكثين عامها دل هذا على أن المشرارهم واتكاءهم جبيعاعلى سنروو قولدتمالى متقابلين فيدوجهان (أحداهما) أن أحدا الايستديرُ أحدا(وثانههما) أن احداء قالما إذا في لابرى غيره فوقه وهذا أقرب لان قوله متقابلين على الوحد الأول بحماج الى أناية لى متفايلين معتام الزكل أحد يقابل أحدا في زمان واحدر لايفهم هذا التفهالايكون فماختلاق جهات وعلى هذافيكون معني الكلام أنهم أرواح ليس لهد ادول وظهر وفكون المراد من السايقين همالذي أجسسامهم أرواح تورانية جيع جهاله بروجه كالنروالذي يشابل كلشئ ولايستدر أسما والوجه الاول قرب الى أومدافي المكانبات الله تم قال تعالى ( يطوق عليهم ولدان مخلدون ) والولدان جعم الوليدره وفي الاصل فعيل ععني مفعول وهوالمولود لكن غلب على الصغار مع قطع النظرعن كرامهم ولودين والدليل عليماتهم فالواللجار ية الصغيرة وليدة ولونظروا الى الأصل لجرد وهاعن الهاء كالقتيل اذا تبت هذا فنتول في الولدان وجهان (أحدهما) أنه على الاصل وهم صفارا لوقعتين وهوضعيف لان صفارا لمؤمنين أخبرالله تعالى عنهم أنه يلحتهم بآباتهم ومرالناس المؤمنين الصالحين من لاولدنه فلانجوز ان يخدم ولده المؤمن موامنا غبر فالرام اما أن يكون لهم اختصاص ببعض الصالحين وأن لا يكون لن لايكون لدوالدمن يطوف عليهمن الولدان واماأن يكون ولدالآخر يتحدم غبرأبيه وفيء منقصة بالان وعلى هذا الوجد غيلهم صغار الكفار وهوأقرب من الاول اذليس فيه مَاذَكُرُ مَا مِنَ المُفَدِّدُ ﴿ وَالنَّانِي ﴾ أنه ﴿ لِي الاستعمال الذي لم يَلْحُمُّ فيه الاسل وهو ارادة

الاشارةوفيدأنالاخيار وكوثهم فيهما ومس الاخرار يكونهم مقرين ليس أنيه من به من ه وقوله تعالى ( الهجر الأواين) خمر سندأ يعدوف أي هم أمارجة من الاولين وهم الايم السالفة من لدن أدم الى تعينا خليميا الصلاة والسلام وعلى من ينتهما من الانبياء العظمام (وفايل من الاَخرين ) أي من هذه الامة ولاتفالاه قوله عليد العساة والسلامان أمنى بكثرون سأرالايم فأرأ أنذره سابق الايم الساءة من سابق هذه الامد لاتنع أكثرية تابعي هو كاءمن تابعي أو ثلث ولايرد. قوله تعمالي في أسحاب اليبن ثلة من الاولين وثلة من الأخرين لان كرة كل من القر تفسين في أنف بهما لاتنافي أكترية أحد هميا من الآخر وسميأتي أن الثلتين من هذه الامد إههنا أيضاء تقدموا المعقا وعتسأخر و واشتقاق الناة من وهوالكمر (على، موصورة) عال أخ من القربين أو صيرهم في الحال الا وفيل خبرآخر للم والموسنونة النسه الدهب مشيكة نا والياقوت أوالمتواط من الوسن وهو الد (منكثين على امتقار حالان من الصعرالمسة في أتعلق به على سد أي مستقرين على سه مذكلين علمهامتها لا يعار بعضهم . أعظمهمض وهووت أهم بحسن المشد وأرشي الاخلار والا داب (يطور عالى انر أراسئناف أي بدر حولهم المخدمة (واد يُخلفون) أي ميقو أبداعلي شكل الولد وطراوتهم لايحواو حكها وقيل مقرطو والطالم القرط قيل ه أولاد أهل الدنبالي اهم حسنات فیثار

الصغار مع قطع النظر عن كونهم مولودين وهو حينند كقو له تمالي ۾ يطوف عليهم علان الهم و في قو له تمالي مخادون وجهان (أحدهما) أنه من الخلودوالدوام وعلى هذاالوجه يظهر وجهان آخران (أحدهما) انهم مخلدون ولاموت الهم ولافتساه (وثانيهما)لايتغيرون عن مالهم ويبقون صغارادا مالايكبرون ولايلتمون (والوجه الثاني) انه من الحلدة وهوالقرط عمى في اذانهم حاق والاول أنلهر وألبق ١ ثم قال تعالى (بأكواب وأباريق وكانس ن معين) أوالها الخر تكون في المجالس وفي الكوب وجهان (أحدهما) إنه من جنس الاقداح وهو قدم كر (وثانبهما) من هنس الكيزان ولاعروقه ولاخرطوم والابرين له عروة وخرملوه وفي الآية مسائل (المنال الاولى) ماالغرق بينالأكواب والاباريق والكأش حيث ذكرالا كواب والأباريق بادخا اللج والكائس بانقط الواحد وإيقل وكؤس نقول هوعلى مادة العرب فالشرب يكون عندهم اوان كثيرة هيها الخر معدة موضوعة بندعم والمالكاس فهو الندج الذي بشرب به الخمر اذاكان فيد الممر ولايشرب واحد في زمان واحد الامن كأس واحد وأما أواني الخبرالماوة منها في زمان واحد لأتوجد كثيرا فان فيل الطواف بالكأس على عادة أهل الدنيا وأما الطواف والاتواب والاياريق نغير سناد فه الغائدة فيد تقول عدم الطواف بها في الدنيا ادفع المشقة عن الطاؤب للقل الرالافهي معاج الها يدليل انه عند الفراغ يرجع الى الموضع الن عن مِن وأما في الشرة فالاكرية تدور بنفسها واوليد ممها اكراما لالحمل وفيه وجمآء ومن سبك مد رهو أنالكاني أنا فيه شراب فيدخل في مفهومه المشروب والابريق آبة عيد يرط في اللاق الم الابريق عنيها الإيكون أيها شراب واقالبت هذا فأنول الاناء المهوء الاعتبار لمافية الالاناء وإذا كأن كذلك فاعتبار الكائس بافره لكن فيد مشروب من جنس واحد وهو المعتبر والجنس لابجمع الانقد تتونه فلايقسال الارفقة مزجاس واحد اخباز والما ال المماز عند مايكون بعضها اللود و بعضها المعنى وكذلك العوم بقال عندتوع الميوان التي منها اللعوم ولايمال للقطعين من اللحم لحان وأماانا شياء المصنف فتجمع فالاقداح والكانت كيرة لكنها للمالت خرامن وسرواحد أيعزان بقال لهاخورظم يقل كوس والالكان ذلك ترجيدا الفاروف لان الكائس من حيث افها شراب من بنس واحد لايجمع واحده فينزك أتلح ترجيما لجانب المناروف بنالاف الابريق فأن المعتبر فيه الآناه فعسب وعلى هذا يذبين بلاغة القرآن خيث لمهردةبه نفظ الكوس اذكان ما فيه الوع واحد من الخمر وهذا بحث عن يز في "غذ (السئلة الالية) في النبرالخاس ترتبب حسن ذكذا في تقديم الاكواب اذاكان الكوب منه يس الشراب في الايراني ومن الابرىق قى الكائس (المسئلة الثائة) من معين بان مافي الكاس أو بالن الى الاكوال والاباريق نقول يحتمل أن يكون الكل من معين والاول أنظهم بانوضع والثاني عليها ولاسيأت فيعافبوا عليها روى ذلك عنعلى رضىالله عنه ؤعن الحسن رحمار

ابس كذلك فلا قال وكائس فكانه قال ومشروب وكان المسامع محتاجا الى معرفة المشروب وأما الابريق فدلالتمد على المشروب ليس بالوضع وأما المعني فلازكون الكل ملائناهوا لحق ولان العفواف بالفارغ لايليق فكان الظاهر بيان ماف الكل ومما يؤيدالاول هوانه تعالى عندذكر الاوانى ذكر جنسهالانوع مافيها فقال تعالى ويطاف عليهم بآتية من فضة وأكواب الآية وعندذكر الكاس بين مافيها فغال بكاس من معسين فبعتمل انالطواف بالاباريق وان كانت فارغة لازينة والمحمل وفيالاخرة تكون الأكرام والتنع لاغير (المسئلة الرابعة) مامعني المعين قلنا ذكر تاق سورة الصافات الله فعمل أومفعول وعضى فيدخلاق فان قلنا فعيل فهو من معين الماء اذاجرى وان قلنا مقمول فهنو مزعاته اذاشخصه بمينه ومنزه والاول أصبح وأظهرلان العيون يوهم بأنه معبوب لان قول القائل عانني ذلان ممناه ضرتى اذاأصابنني عينه ولان الوصف بالمفغول لافالدةفيد وأماالجربان في المشروب فهوان كان في الماء فهوصفة مدح والكان ف عبره فهو أمر يجيب لا يوجدني الدنياف كون كفوله تعالى وأنهارمن خرا ممقال تعالى (لابصدعون عنهاولاينزافون) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) لايصدعون فيد وجهان (أحدهما) الصيبهم منها صداع يقال صدعني فلانأي أورثني الصداع (والثاني) الابيز فون عنهاولابتفدونهامن الصدع والناهرأن أصل الصداع متفوذاك لانالالم الذي في الرأس يكون في أكثر الامر تخلط وربح في أغشية الدماغ فيوله فيكون الذي به صداع كأنه ينظرن فغشاء دماغه (السئلة الثانية) انكان المراد نفى الصداع فكيف يحسن عنها مع أن المستعمل في السبب كلدمن فيقال مرض من كذا من كذا وفي المقارقة يقال عن فيقال رئ عن المرض نقول (الجواب) هو أن السبب الذي يثبت أمرا في شي كانه عند من من ويثبت في مكانه فعله فهناك أمر إن ونظر إن اذا نظرت الى المحل ورأيت فيه شياتهول هذامن ماذاأى ابتداء وجوده من أى شي فيقع نظرا فعلى السبب فتقول هذامن هذاأى ابتداء وجوده منه واذا نظرت الىجانب المسبب ترى الامر الذي صدرعنه كالهفارقة والنصق بالحل ولهذا لايكن أنابوجد فالثعرة أخرى والسبب كالهكان فيه وانتنل عنه في اكثر الامر فههنا يكون الامران من الاجسام والامور التياها قربو بعدادا علاهدافتقول الرادههنا يان خرالا تخرة في نفسها وبيان ماعليها فالنظروقع عليها لاعلى الشاربين ولوكان القصود أنهم لايصدعون عنها اوصف منهم لماكان مدحالها وأمااذاقال هي لاتصدع لامر فيها يكون مدحالها فلاوقم النفارعليها قالءتها وأمااذاكنت تصف رجلابكثرة الشرب وقوته عليه فانك تقول فيحقه هو لايصدع من كذامن الحرفاذاوصفت الحمر تقول هذه لايصدع عنها أحد (المسئلة الثالثة) قوله تعالى ولاينزفون تقدم تفسيره في الصافات والذي يحسن فكر هذا أن نقول ان كان ا معنى لاينز فون لايسكرون فتقول اماأن تقول معنى يصدعون انهم لايصيبهم الصداع وامأ

وفي الحديث أولاد الكفار خدام أهل الجنة (ياكواب) يآنبة لاعرى لهاولاخراطيم (وأياريق) اى آنية ذات عرى وخراطيم (وكالسمن معين) أي خرجارية من العيون قيلانما أفرد الكائس Lib smilleil الااذا كانت علوءة (لابصدعون عنها) أى بسببها وحقيقته لايصدر صداعهم عنهاوفرئ لايصدعون أى لا تصدعون ولا لتنفرقون كشوله تعالى يومند يصدعون وقرئ لايصدهون أي لاغرق بعضام بعضا (ولاينزفون) اي لايسكرون منائزاف الشارب اذا نفد عقله أوشرابه

(وفاکههٔ ممایتخیرون) أی بختارونه و بآخدون خبره وأفعشله (ولحم طبر ممایشته ون) أی بتتون وقری ولحوم طبر

أنهم لابفقدون فانقلنابالقول الاول فالنزيب في غاية الحسن لانه على طريقة الارتقاء فانقوله تعالى لايصدعون معناه لايصيبهم الصداع لكن هذا لايتني السكر فقال بعده ولايورث السكر كقول القائل ليس فيه مفسدة كثيرة ثم يقول ولاقلبلة تتميما للبيان ولو عكست الغرتيب لايكون حسنا وانقلنا لاينز فون لايغقدون فالترتيب أبضا كذلك لان فولتالايصدعون أى لايفقدونه ومع كثرته ودوامشريه لايكرون فانعدم السكرلنفاد الشراب ليس بعجب لكن عدم سكرهم معانهم مستديون للشراب عبيب وانقلنا لايتزفون بمعنى لاينفسد شرابهم كإبينا هناك فنفول أيضا انكان لايصدعون بمعني لايصبيهم صداع فالتزتيب في غاية الحسن وذلك لان قوله لايصدعون لايكون بان أمر عجيب انكان شرابهم قليلا فقاللايصدعون عنها مع أنهم لايفتدون الشراب ولايعز فون الشراب وانكأن ععني لاينز فون عنها فالترتيب حسن لان معناء لاينز فون هنها يعنى لايخرجون عماهم فيدولايوا خدمتهم ماأعطوا من الشراب تماذا أفتوها بالشراب يسطون \* ثم قال تعسالي ( وقا كهة عايضرون ولحم طير مما يشتهون ) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) ماوجه الجر والفاكهة لايطوف بهاالولدان والعطف يقتضي ذلك نقول الجواب عنه من وجهين ( أحدهما ) أنَّالنَّا كهذ واللهم في الدنيا يعذلبان في مالتين (احداهما) حانة الشرب والاخرى حال عدمه فالفاكهة من رؤس الاشجار تؤخذ كما قال تعالى قعلوفها دائية وقال وجني الجنتين دان الى غبر ذنك وأماحالة الشرب فجازأن يطوف بها الولدان فيناولوهم الفواكد الغربية واللعفوم العبيبة لاللاكل بلللاكرام كا يضع المكرم للضيف أنواع الغواكه بيده عندهوان كانكل واحدمنهما مشاركا للآخر في الغرب منها ( والوجه الثاني ) ان يكون عطفا في المعنى على جنات النعيم أي هم المقر بون في جنات وفاكهة ولحمو حور أى في هذه النع يتقلبون والمشهور أنه عطف في اللقظاللحجاورة لافي المعنى وكيف لايجوزهذا وقدجاز تقادسيفا ورمحا (المسئلة الثانية) هلف تخصيص التخيير بالفاكهة والاشتها باللعم بلاغة قلت وكيف لاوفى كل حرف من حروف القرآن بلاغة وفصاحة وانكان لايحبط بهاقهني الكليل ولابصل البهاعلى عليل والذى يظهرلى فيدأن الحم والفاكهة اذاه مندا أجاثع تيل نفسدالي الحم المواقاحضرا عند الشبعان تميل الى الفاكهة والجائع مثنه والشبعان غيرمشنه وانمسا ﴿ هو مخت ار ان أراد أكل وانهم يرد لاياً كل ولايقال في الجائع ان أراد أكل لان ان لا على المشكوك اذاعل هذا ثبت أن في الدنيا اللعم عند المشتمى مختار والفاكهم عند غسير المشتبي مختارة وحكاية الجنة على مايضهم في الدنيا فغص اللحم بالاشتهاء والفاكهة بالاخ بار والتحقيق فيدمن حيث اللفظ انالاختيار هوأخذالخير من أمرين والامران اللذان يقعفيهما الاختيار في الظاهر لا يكون للمغتاراً ولاميل الى أحدهمام يتفكر ويتزوى ويأخذ مابغلبه نظره علىالآخر فالنفكه هومايكون عندعدم الحاجة

وأماان النهى واحدفاكهة بعينها فاستحضرها وأكلها فهوايس بتفكه وانماهو دافع ساجة وأما فواكد الجنة تكون أولاعند أصحاب الجنة من غيرسبق ميل منهم اليها ثم يفكهون بهاعلى حسب اختيارهم وأمااللم فقيل نفسهم اليه أدني ميل فيعضر عندهم وميل التفس اليالمأكول شهوة ويدل على هذا قوله تعالى قطوفها دائبة وقوله وجني ألجنتين دان وقوله تعالى وفاكهة كثيرة لامقطوعة ولاعنوعة فهودليل على انها دائمة الخضور وأماالخم فالروى أن الطائر يعلير فتميل نفس المؤمن الى لحدفينزل مشويا ومناليا على حسب مايشتهيه فالحاصل ان الفاكهة تحضر عندهم فيتخبر الومن بعد المضور واللحم يطلبه المومن وتبل نفسه اليدأدي ميل وذلك لان الفاكهة تلذالاعين يحضورها واللمم لاتلذ الاعين بحضوره المائن الفظلطفيةوهي الهنعالي قالما يتخيرون وابيقل عمايخنارون معقرب أحدهما ألى الآخر فى المعنى وهوأن التخير من ياب التكلف فكانهم بأخذون مايكون فينهاية الكمال وهذالا بوجدالا بمن لايكون لهماجة ولااضطرار (المسئلة الناالة) ماالحكمة في تقديم الفاكهة على اللحم تقول الجواب عنه من وجوه (أحدها) العادة في الدنيا التقديم للفواكد في الاكل والجنة وضعت بما علم في الدنيا من الاوصاف وعلى ماعلم فيها ولاستماعادة أهل الشرب وكان المفحد ودبيان حال شرب أهل الجنة ( وثانيها ) الحكمة في الدنبا تقتضي أكل الفاكهة أولالانها ألطف وأسرع انتدارا وأقل ماجة الىالمكث الطويل في للعدة للهضم ولان الغاكهة تحرك الشهوة الاكل واللم يدفعها (وثالثها) يخرج ماذكرنا جوابا خلاعن لفظ التخيسير والاشتها هوأنه تعالى لمابين أن الفاكهة دائمة الحضور والوجوذوا الهم يشتهي ويحضر سندالاشتهاءول هذاعلى عدم الجوع لانالجائع ساجته الى اللمم أكثرون اختيازه اللحم فقال وفاكهة لازالمال في الجنة يشبه حال آلشبهان في الدنيا فيميل الى الفاكهة أكثر فقدمها وهذا الوجه أصبع لانامن القواكه مالا بوكل الابعد العامام فلا يصم الاول - وابا في الكل ١٤ ثم قال تعالى ( وجور عين كامثال اللوالو المكنون ) وفيها قرا آت (الاولى) الرفع وهوالمشهورو يكون عطفاعلى ولدان فانقبل قال قبله حورمقصورات في الخيام اشارة الى كونها مخدرة ومستورة فكيف يصبح قولك انه عطف على ولدان نة ول الجواب عندمن وجهين (أحدهما) وهوالشهور أن نقول هو عطف عليهم في اللفظ لافي المعني أوفي المعنى على التقدير والمفهوم لان قوله تعالى يطوف هليهم ولدان متناه الهم ولدان كاقال تعالى و يطوف عليهم علان الهم فيكون حورعين بعني والهم حوزعين (وثائبها) وهوأن بقال الست المور مصصرات فيجنس بللاهل المندحور مقصورات في حظ الر معظمات والهن جواري وخوادم وحور تطوف مم الولدان السقاة فيكون كانه قَالَ يَضُونُ عَلِيهِم وَلَدَانُ وَنَسَاء ( الثَّالَية ) الجرع طفاعلي أكواب وأبار بق فان قيل كيف يمناف بهن عليهم نقول الجواب سبق عندقوله ولحم طير أوعطفا على جنات أي أولنك

(وحور عين) بالرفع عملف هيلي ولدان الوميتدأ محدوق الحبراى ويها الولهم حوروة رئ المجرعة علما على جنات وفاكهة ولحم التعيم كائه قبلهم ولدان محدوراً وعلى عليهم ولدان محدون أكواب خمون بأكواب خمون بأكواب خمون بأكواب خمون بأكواب حورا (كامنال اللوالو الوالوالو الكنون) صفة لحور الكامنال اللوالو الوالوالوالو المحال

آلمقرَ يون في جناتُ النعيم وحور وقرئ حوراعينا بالنصـــواءل الحاصل على هذه القراءة على غيرالعطف عمن العطف لكن هداالقاري لابله من تقدير تاصب فيقول بو تون حورا فيقال قدو رافعافقال وللهم حورعين للابلزم الخروج عن مواغة قالعاطف وفوله تعساني كامشال اللؤلؤ المكنون فيدمباحث (الاول) الكاف انتشبيد والمثل حقيقة قيد داوقال أمثال اللؤلؤ المكنون لمبكن الىالكاف حاجة فاوجه الجع بين كلي التشبيد نقول الجواب المشهور أن كلتي انتشبيه يفيد ان النسأ كيد والزيادة في التشبيه فأن قبل نس كذلك بللايشيدان مايفيدأ حدهما لائك ان قلت مثلاه وكاللؤ لؤ فالمشبه دون المشيداة في الامر الذي لاجله التشبيد نقول التحليق فيد هوان الشي اذا كان لدمثل فهو وثله فاذا قلت هومثل القمر لايكون في المبالغة مثل فولك هوقر وكذلك قولناهو كالاسد وهوأسد هَاذَا قَلْتُ كَانُلُ أَنْ وَأَوْ كَانْكَ قَلْتُ مِثْلُ الْأَوْلُو ۗ وَقُولُكُ هُوالْلُو ۗ الَّهِ أَبْلُغُ مِن قُولُكُ هُوكَاللَّهُ ۗ الوُّ الوّ وهذا العث نفيدنا ههنا ولايفيدنا في قوله تعسالي أيس كثله شي لان النفي في عنسا بلة الاثبات ولانفهم معنى النق من الكلام مالم بغهم معنى الاثبات الذي يقسابله فنقول قوله اليس كَمْلُهُ شَيٌّ فِي مِقَا بِلهَ قُولُ مِن يَقُولُ كَائِلُهُ شَيٌّ فَانِي مَاأُنْكِنَدُ لَكُنْ مَعنى قوله كمشله شيءً الذالم نقل يز بالمقالكا في هوانمثل مثله شي وهذا تلام بدل على إناله مثلاثم الله مثلا هاذا قلناليس كذلك كان رداعليه وازد عليه صحيح بني أن يقسال ان الراد على من شبت أمورا لا مكون تافيالكل ما أثبته فاذا قال قائل زيد عالم جردتم فيل رداعليد ايس زيدعالا جيد الايلزم من هذا ان مكون نافيال كمونه عالما فن شوق فيس كمثله شي بعني ليس مثل مثل شي الابلزمأن يكون نافيالذله بل صحف أن يكون نافيالذل المثل فلابكون الرادأ يضامو حدا فيخرج الكلامعن افادة التوحيدة تقول يكون مغيداللتوحيد لانااذا قلنساليس مثل مثله شي لزم أن لا يكون لدمثل لانه أو كان له مثل الكان هو مثل مثله وهوشي " بدليل قوله تعالى قل أَى شَيُّ أَكْبَرِشُهِمَادَةً قَلَامَةً فَأَنْ حَمْيَةُذَا أَشَيُّ هُوالُوجُودُ فَيْكُونَ مِثْلُ مِثْلُهُ شيُّ وهومَنْفِ يقولناليس مثل مثل شي فعلم الاالكلام لا يخرج عن الهادة التوحيد فعسلم النالجل علي الحقيقة يغيد قيالكلام مبالغذق قولدتعالى كامثال وأمأعدم الحتل عليها في قولدليس كمثله شيُّ فَهُ وَاوْجِرُفُتُجِعُلُ الْكَافُ رَائِدَةَ لَئُلَا لِمَانِ مَالْتُعَطِّيلُ وَهُونَقَ ٱلالِهُ نَقُولُ فَيه فَأَنْدَةً وَهُو أن يكون ذلك تفيامع الاشارة الى وجه الدليل على النني وذلك لاته تعسالي واجب الوجود وقدوافقنامن قال بالشريك ولانخالفنا الاالعسل وذلك اثباته ظاهروا ذاكان هو واجب الوجود فلوكان له مشل الحرج عن كونه واجب الوجود لانه مع مثله تعساد لافي الحقيقة والالماكان ذلك مثله وقدتسد فلايدمن انضمام مهزاليه به غيرعن مثله فلوكان مركيافات يكون واجبالان كل مركب مكن فلو كان له مشال لما كان هوهو فيازم من اثبات المثل له تغيد فقوله ايس كشله شيُّ أذا حالمًا معلى أنه ايس مثل مثله شيٌّ و يكون في مقاللته قول المكافر مثل مثله شيّ فيكون ثبتا لكونه مثل ثله ويكون مثله يخرج عن حقيقة نفسه

ومندلابيق وأجب الوجود فذكرالمثلين الفظايفيدالنوحيد معالاشارة الىوجدالدايل على بطلان قول المشرك ولوقانا ايس مثله شي يكون نفيا من غيراشارة الى دليله والمحقيق فيه ألانفول في نفي المثل ردًا على المشرك لامثل لله ثم فسندل عليسد ونقول اوكان له مثل لكان هومثلااذلك المثل فيكون بمكشامخناجا فلايكون الهاولوكانله مثل الكان اللهالها واجب الوجود لان مند فرض مثل اله يشسار كه بشي و شافيه بشي فيلزم تركه فلوكان اله مثل الحرج عن حقيقة كونه الهافائيات الشهريات يفضي الى فق الأله فقوله ليس كمثله شي توحيدبالدليل وليس مثله شي توحيد من هردليل وشي من هذا رأيته في الام الامام فغرالدين الرازى رحدالله بعدما فرغت من كتابة هذا مماوا فق خاطرى خاطره على أنى معترف بإني أصبت منه فوائد لااحصيها وأما قوله تعالى اللوالو المكنون إشارة الى غأبة صفائم تأى اللو الو الذي لم يغير لونه الشمس والهوا الشيم قال تعالى (جزاه عما كانوا بعملون) وفي نصبه وجهان (أحدهما) أنه مفعول له وهوطاه رتفديره فعسل بهم هذالبقع جزاء وليجز وزبأعالهم وعلى هذافيه لطيغة وهي أناتقول المعني اناهداكله جزام فلنكم وأما الزيادة فلايدركها أحدمنكم (وثانهما) أنه صدرلان الدايل دل على انكل مايقه الله فهوجزاه فكانه فالأتجربون جزاءوقوله بماكانو اقدذكر نافأندته فيسو رقالطوروهي اته تمالى فال في حق الموامن جراء بما كانوا يشماون وفي حق الكافرين انســاتجـزون ماكنتم تعملون اشارة الىأن المقاب هينجراهما فعلوا فلاز يادة عليهم والثواب جزاء بمساكانوا الماون فلايعطيهم الله عين علهم بل يعطيهم بسبب علهم ما يعطيهم والكافر يمطيد عين ما فعل فيكون فيه معني قولدتهالي من جاوالحسنة فله عشرا مثالهما ومن جاه بالسيئة فلا يجزى الامثلها وفيد مسائل (المسئلة الاولى) أصولية ذكرها الامام فغرالدين رحد الله في مواضع كثيرة وتصن تذكر بعضها فالاولى قالت المعتز لذهذا يدل هلى أن يقال الثواب على اللهواجب لاز الجزاء لانيحو زالمطالبه وقدأجاب عنه الامام فغرالدين رحمالله باجوية كثيرة وأظن به أنه لم يذكر ما أقوله فيه وهوماذكر وو لوصيح لماكان في الوعد بهذه الاشياء فائدة وذلك لان العقل اذاحكم بانترك الجزاوقييع وعلم بالعقل ان الغييع من الله لا يوجد علمأن الله يعطى هذه الاشياء لانهاأجزية وايصال الجزاء واجب وأمااذاقانا بمذهبنا تكون الآيات مفيدة مبشرة لان البشارة لاتكون الابالخبر عن أمر غيرمعلوم لايغال الجزاءكان واجبا على الله وأماالخبر بهدنه الاشياء فلايذكرها مبشرالانانقول اذاوجب نفس الجزاء فاأعطانا الله تعالى من النعم في الدنياجزاء فثواب الآخرة لا يكون الاتفضلا مندغاية مافي الباب انه تعالى كال النعمة بقوله هذاجزاو كم أى جعلته لكم جزاء ولم يكن متعيناولاواجبا كاأن الكريم اذا أعطى منجاه بشي يسيرشينا كثيرافنظن اله يودهه ايداعاأو المرم بحمله الى موضع فيقول له هذالك فيقر ع ثم انه يقول هذا انسام عظيم يوجب على خدمة كثيرة فيقول له هذا جزاءما أتيت به ولا أطلب منك على هذا خدمة فأن

(بعراه بما كانوالماون) مفعولله أي يفعل بهم فال كله جزاه با عالهم أومصدر مو كسدأى يجزون جزاه

أتبت بخدمة فلهاتواب جديد فيكون هذا غاية الفضل وعندهذا نقول هذا كله اذاكان الاتي غيرالعبد وامااذافعل العبدماأ وجبعليدسيده لايستحق عليه اجرا ولاسمااذا أتى بما أمر به على نوع اختلال فاظنك بحانا مع الله عن وجل مع ان السيد لا علامه من عبده الاالبنية والله علائمنا أنفسنا وأجسامنا ممانك اذا تفكرت في مذهب أهل السسنة تجدهم قدحقةوا معنى العبودية غابة الكفيق واعترفوا انهم عبيد لايدكون شيئا ولا يجب للعبد على السيد دبن والمعتزلة لم يحقفوا العبودية وجعلوا بيتهم وبين الله معاملة توجب مطالبة وترجوأن محققالله تعالى معنا الناكلية غاية المحقيق ويدفع حاجانسا الاصلية ويطهرأ عالنا كالنالسيد يدفع عاجة عبده باطعامه وكسوته ويطهرمسومه بزكام فطره والجاجني جناية لمهكن الجني عليه منه بل يختار فداءه و يخلص رقبته من الجناية كذلك يدفع الله حاجاننا في الأخرة وأهم الحاجات أن يرحناو يعفوعناو يتغمدنا بالففرة والرضوان حيث منع غبره عن تملك رقابنا باختيار الفداء عنا وارجو أن لايفعل مع اخواتنا المعترزلة مايفعله المتعاملان في الحجامية بالتقير والقطمير والمطالبة بما يفضل لآحدهما من القليل والكشر ( المسئلة الثانية ) قالوا لوكان في الآخرة رؤية لكانت جزاء وقد حصرانة الجزاء فياذكر والجواب عندأن نقوله إقدتم انهااو كانت تكونجزاه بل تكون فضلامنه فوق الجزاء وهب انهاتكون جزاء والكن لم قائم الذكر الجزاء حصر والله ليس كذلك لان من قال الغير، أعطيتك كذا جزاء على على لايناقي قوله واعطيتك شيئا آخر ذوقهأيضاجزاء هليه وهبانه حصرالكن لمرقلتمانالقرية لاتدل على الرؤية فانقيل قال ق حق الملائكة ولالللائكة للقر يون واربازم من قريم الرؤية انقول أجبنا ان قريهم مثل قريب من يكون عند الملك التعشاء الانتخال فيكون عليه التكليف والوقوف بين يدمه بالياب تتخرج أوامره عليه كإقال تعالى و إنحلون ما بو مرون وقرب المؤمن قرب المنعومن الملك وهوالذي لامكون الاللمكالمة والمجالسة في العانيا لمكن المقرب المكلف ليس كلاروح الىباباللك يدخل عليه وأماالمنع لايذهب المبدالاو يدخل عليه فظهر الغرق والذي بدل على إن قوله أو تلك المقربون فيه إشارة الى الرؤية هو الناقه تعالى في هورة المُطَعَفِينَ ذَكُرُ الأبرار والفجار تم انه تعالى قال ق حق الفجار انهم عن ربهم يومثنا لمعجو يون وقال في حق الا برار يشهرب جها المقر بون ولم يذكر في مقابلة لمحجو بون ما يدل على مخالفة حال الايرار حال الفجار في الجاب والقرب لان قوله في عايين وان كان دليلا على القرب وعلوالمر للة لكنه في مقابلة قرله في شجين فقوله تعالى في حقهم يشمرب بها المقر بون معقوله تعالى وسقاهم ربهم شرابا طهورا يدل على ان المراد منه القرب الذي يكون لجلساء الملك عندالملك وقوله في حق الملائكة في تلك السورة يشهده المقر في يدل على أن المراد مند القرب الذي يكون للكتاب والحساب عند الملات لما انه ف الدنبا يحسد احدهما الآخر فان الكاتب ان كان قربه من الماك بسبب الحدمة لا فتسار قرب

· الكتاب والحساب با في ب النديم تمانيين ذلك النوع من القرب و بين القرب الذي " بسبب الكتابة ما الماء على النابخ ارغيره وفي سر بالطفقين قوله لمعبو يون بدل على ال المقر بين غير محبجو به عن النظر الى الاقتمال و ينبغي أن لاينظر الى دولنا جل ... . الملك في ظاهر النظر الذم والمالي في أهر القوم الجهدة والى القرب الذي يفهم المامي من المكان الاينظر العلماء الاحبار الحكماء الاشيار ( المسلمة الثاللة ) قالوا قرايه تعالى بمن كأتوا بعملون بدل على أن العمل علهم وحاصل بفعلهم نقول لازاع ( ان العمل في المقيقة اللغو يةوضعالفعل والمجتوث للذى لامثل له والماقل لانى بلغ المكمال فيه وذلك ليس الابوضع اللغة لمايدرك بالحس وكل أحد يرى الحركة من الجسمين فبقول تحرك ومكن على سببل الحقيقة كايقول تدور الرسا و يصسد الحجر واتماالكلام في القدرة التي بها الفعل في المحل المرئي وذلك خارج عن وضع اللغة ١٠ ثم قال تعالى ( ﴿ اِسْمُعُمُونَ فَهُمُ الْعُوا وَلا تَأْتِهَا الأَفِيلا سِلامَاسِلامًا ) وَفَيْهُ مِسَائِلُ ( الْمِمْلَلَةُ الأُولِي ) مَا الحَكُمِيْ فَيَ تَأْخُبُوهُ كُرُهُ عن الجزاء مع أنه من النع العقليمة تقول فيه لطائف (الاولى) أن هذا من أتم النعم فعملها من باب الزيادة التي منها الروية عندالم من ولا مقابل لها من الاعال والتاقلنا المها من النم النعم لانها فعمدٌ عالم كلام الله تعالى على ماسليين أن المراد من قوله سلاما هو ماقال في سورة يمن سلام قُولامن رب رحيم فلم يذكرها فيماجعله جراء وهذا على قولنا أوائلت القر يون ليس فيه دلالة على الرواية ( أالثانية ) أنه تعلى بدأ بأثم النع وهي نعمة الرواية وهي الرؤية بالنظر كامرونتم بمثلها وهي نعمة المخاطبة ( الثالثة ) هي أنه تسال الذكر النعم الفعلية وقابلها بأعالهم حيث عال جراء عا كانوا يعملون ذكر النعم القولية في مقابلة اذ كارهم الحسنة ولم يذكر اللذات العقلية التي في مقايلة أع الهم قالو بهم من اخلاصهم واعتدادهم لان العمل النابي لمهروا إسمع فايعطيهم الله تعالى من التعمد تكون نعم تلهترها عين والاستعنها أذن والبدالاشارة بقوله صلى الله عليد وسلم فيها مالاعين وأت ولاأذن معت ولاخطرعلى فلب يشروقوله عايه الملام ولاخطر الشارة الىالزيادة والذي يدلعلي النائتهمة الفولية في مقابلة فوايهم الطيب قوله تعالى النالذين فالوار بسالله تم استقاموا تتعزل عليهم الملائك ألاتحا فوأولا أعرزتها وأبشروا الى قولد نزلامن غفور رسيم (المسالة النائية )قوله تعالى لايسمعون فيها لغوًّا ولاتأتيا نفي للمكروه لمأأن اللغو كلام غسار معتبر الأنه عند المعتبرين من الرجال حكروه ونفي المكروه الايعد من النعم العظيمة الني مرد كرها كيف وقدد كرت ان تأخير هذه النعمة لكونها أتم واوقال ان فلانا في بلدة كذا عيرم مكرم لايضرب ولايشتم فهوغيرمكرم وهومذموم والواغل مذموم وهوالذي يدخل على قوم إشهر بون و يأكلون فيأكل و بشهرب مهم من غير دعا، ولااذن فكانه بالنسبة اليهم في عدم الاعتبار كلام غير معتبر وهواللغو وكذلك ما يتصرف منه مثل الواوغ لايقال الااذاكان الوالغ كلبا أومايشيهه من السباع وأما النائيم فهو النسبة الىالاتم ومعتاء

( لايسممون فيها تقوا ) أى اطلا (ولانا ايا) أي ولانسبة الى الاثم أي لالغوفيها ولانأثيم ولا سماع كموله، ولأثرى الصب بها بعيس \* (الافيلا) أي قولا (مالاماسلاما) بدل من والاكفوله تعالى لايسمدون فيها لنوا الاسلاما أو صغنه أوهفمولة بمعنى لايسمعون فيها الأأن يغولوا سياكماسلاما والمعنى أنهم يغشسون السلام فيسلون ملاما بعد المرأولانسمع كل من المسلم والمسلم جليد الأصلام الأخريدة أورها ويرى سلام سالام بهلي الحكاية

لايذكر الاباطلا ولاينسبه أحد الاالى الباطل وأما التقديم فلان النغو أع من النائم أي ا يَيْعِلُهُ آنُمُ الْمُأْتُقُولُ أَنَّهُ غَاسَقَ أُوسَارِقَ وَنُحُو ذَلَكُ وَ بِالْجُلَةُ غَالِمُكُمْ يَنْفُسُمُ الْمُأْنِيلُغُو والىأنلايلغو والذي لايلغو يقصم الامر يللعروف والنهي عي المنكر فيأخذ الناس بأقوالهم وهولايؤخذعليه شئ فقال تعالى لايلغو أحد ولايعسدر منه لغو ولامايشبه اللغو فيقولله الصادق لايلغو ولاياتم ولاشك في الاالباطل أقبيم مايشبهه فقال لاياثم أحد (المسلمة الثالثة) قال تعالى في سورة النبألايا بعمون فيهالغوا ولاكدابا فهل بينهمسا فرق فلنا نعم الكذاب كشرالتكذيب ومعناه هناك أنهم لالتصون كذبا ولاأحدا يقول لأخر كذبت وفائدته انهم لايعرفون كذبأ من معين من الناس ولاحن واحد منهم غير معين لفاوت مالهم وجال الدنيا فانافع ازبعض الناس باعيافهم كذابون فان لمنعرف قلك تقطع بازق التاس كذايا لان أحدهم يقول لصاحبه كذيت فان صدق فصاحبه كذاب وانذريصدق فهوكاذب فيعلم انق الدنيا كذابا بعيندأو بغير عينه ولاكذلك في الاَخْرَةُ فَلَا كَذَبِ فَيْهَا وَقَالَ هَنَا وَلَا تَأْتُهَا وَهُو أَبِلْغُ مِنَ التَّكَذِّيبِ فَأَنْ مِن يقول في حق من لايعرفدانه زان أوشارب إالممرم الزغانه بأنم وفديكون صادة فالذي ابس عن علماتم فلايقول أحد لاحد قلت مالاعمان به فالكلام ههنا أبنغ لانه قصرالسورة على يان أحوال الاقسام لانالذكورين غناهم السابقون وفسورة النبأ همالمتقون وقدييسا ان السابق فوق المتق ( المسئلة الرابعة ) الافيلا استثناء منصل أومنقطع فنقول فيد وجهان (أحدهما) وهوالاظهر أنه منقطع لان السلام ليس من جنس اللغو تقديره لكن المعمون قيلا ملاما سلاما (النائيهما) أنه متصل ووجمه ان نقول الجعاز قد يكون في المعنى ومن جهلته اتك تقول مالى ذنب الااني أحبك فلمنذا تؤذيني فتستثني محيته مؤالذنب ولاتريد المقطع لانك لاتريد بهذا القول بيان الك تحيه انماتر يد المبالغة في نبرئنك عن الذنوب ووجهه هوان ينهما غأيذا لخلاف وبينهما أموره توسطة مثاله الحار والبارد وبينهما الفاترالذي هوأقرب الى الحار من المارد وأقوب الى البارد من الحار والمتوسط يطلق عليد اسم البارد عند النسبة الى الحار فيقال هذا باردو يخبر عند بالنسبة الى البارد فيقال أنه حار أذا ثبت هذا فتقول قول القائل ممالى ذنب الأأبي أحيك معتاء لاتجد مأيغرب من الذنب الاالمعية فان عندي أمورا فوقعها اذانسيتها الى الدنب تعبد بينها غاية الخلاف فيكون ذلك كقوله أقل درجات الحب عندي طاعتك وفوفها اني أفضل جانب أقلأمر منامورك علىجانب الحفظ لروحي اشارةال المبالغة كإيفول القائل ليسرهذا بشي مستحقرا بالنسبة الى مافوقه فقوله لايسمعون فيهالفوا أي إحمون فيها كلاما فائشا عظم القائدة كامل للذة أد ناهاوأقر بهاالي اللغو قول بمضهم أبض سلام عليك فلا يسمعون مايقرب من اللغو الاسلاما فحاظتك بالذي يعد مند كإغول الذي عنده المساء إلهاردا صادق والماء الذي كسرت الشمس يرودته وطلب نه ماء دارايس عندي ماء حار

الاهذاأى ليس عندى ماييعدمن البارد الصادق البرودة ويقرب من الحار الاهذاوقيد المبالغة الغائفة والبلاغة الرائفة وحبنت يكوت اللغو مجازا والاستثناء متصل فأن قيل اذالم يكن بد من مجازوجل اللغوعلي ما يقرب منه باللسبة اليه فليحمل الاعلي لكن لانهما مشتركان في اثبات خلاف ماتقدم نقول المجازي الاسماء أولى من المجاز في الحروف لانها تقبل التغير في الدلالة وتتغير في الاحوال ولاكذلك الحروف لانالحروف لانصير مجازا الابالاقتران باسم والاسم وصبرمجازا مزغيرالاقتران وبحرف فأنك تقول رأيت اسدايرمي ويكون مجازا والافتران لديحرف وكذلك اذاقلت لرجل هذا أسدوتر بدراسد كامل الشجاعة ولانغرض النكام في قوله مالى ذنب الاأني أحبك لايحصل عاد كرت من المجاز ولان المدول عن الاصل لأيكون له فائدة من المبالغة والبلاغة (المسئلة الخامسة) في قوله تعالى قيلا قولان (أحدهما) اله مصدر كالقول فيكون فيلا مصدرا كان القول مصدر لكن لايظهرله في باب فعل يذعل الاحرف (ثانبهما) انه اسم والقول مصدر فم وكالسدل والستر بكسر السيناسم ويفتى هامصدروهو الاظهر وعلى هذا نقول الظاهرانه اسم مأخوذمن فعل هوقال وقبل لمنلم يذكر فاعلم وماقيل ان النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن القبل والقال يكون معناه فهي عن الشاجرة وحكاية أمورجرت بين أقوام لافائدة في ذكرها وليس فيها الاتحرد الحكاية من غيروعظ ولاحكمة لقوله صلى الله عليه وسلم وحم اللهصيدا قال خيرا فغنم أوسكت فسلموعلي هذا فالقيل اسم اقول لمربعلم فألمه والقال اسم للقول ما خوذ من قيل الماميذ كر فاعله تقول قال فلان كذا مج قيل له كذا فقال كذا فيكون حاصل كلامه قيل وغال وعلى هذا قالقبل اسم لقول لم يعلم قائله والقال مأخوذ من قبل هو قال والفائل أن يقول هذا بإطل القوله تعالى وقيله بإربان هو لاء قوم لايو منون غان الضميراارسول صلى الله عليه وسلمأى يعلم الله قيل محمد بارب المحو الا مقوم لايو منونكا قال نوح عليه السلام الكان تذرهم يضلوا عبادك وعلى هذا فقوله تعالى فاصفح عنهم وقل سلام ارشادله اللايدعو على قهمه عنديا سدمنهم كادعا عليهم توجعنده وافاكان القول مضاغا الى محمدصلى الله عليه وسلم فلايكون القيل اسمالقول لم يعلم فألله فتقول الجواب عنه من وجمين (أحدهما) ان قولنا انه اسم مأخوذ من قبل الموضوع لقول لم يعلم قالله في الاصل لاينافى جوازاستعماله في قول من على بغير الموضوع ( وثانبهما) وهوالجواب الدقيق أن نقول المهاء في وقيله ضير كافي ربه و كالضير المجهول عند الكوفيين وهو سعير الشأن وعندالبصر بينقال فانها لاتعمى الانصار والهاء غيرعائد الىمذكور غيرأن الكوفين جعلوه لفيرمعلوم والبصر بين جعلوه ضمير القصدة والفلاهر فيهذه المسئلة قول الكوفيين وعلى هذا معنى عبارتهم بالغ غاية علم الله تمالى قبل القائل منهم يارب ان هو الاعاشارة الى ان الاختصاص بذلك القول في كل أحدالهم لايو منون العلد أنهم قائلون بهذا وأنهم عالون وأهل السماء علوا بان عندالله علم الساعة يعلها فيعلم قول من يقول يارب ان هوالا قوم

لأيؤمنون من غبرنعين قول لاشتراك الكل فيه ويؤيد هذا ان الضمير اوكان عائدا الى معلوم فأما أن يكون الى مذكور قبله ولاشي فيماقبله يصيم عود العنمير اليه واما الى معلوم غيرمذكور وهومج دصلى المتعليدوسل لكن الخطاب بقوله فاصفع كان يفتضي أن يقول وقيلك يارب لان عمدا صلى الله عليه وسلم هوالمخاطب أولا بكلام الله وقد قال قبله ولثن سألتهم وفالرمن قبل قلان كأن للرحن ولدفأنا أول العابدين وكان هوالمخاطب أولااذا تحقق هذانقول اذا تفكرت في استعمال لغظ القبل في القرآن ترى ماذكرنا ملحوظا مراعي فقال ههنا الاقيلا سلاما للاما لعدم اختصاص هذا القول بقائل دون قائل فيسمم هذا القول داعامن الملائكة والناس كإقال تعالى والملائكة يدخلون عليهم منكل باب سلام وقال تعالى سلام قولا من رب رحيم حيث كان السلم منفردا وهوالله كأنه قال سلام قولامنا وهال تعالى ومن أحسن قولا عن دعا الى الله وعل صالحاوهال هي أشدوطاً وأقوم قيلا لان الداعي معين وهمالرسل ومن اتبعهم من الامة وكل من قام ليلا غان قوله قو يم وعجم مستقيم وقال تعالى وقبله يارب لانكل أحسيقول انهم لابوا منون اماهم فلاعترافهم ولاقرارهم وأماغيرهم فلكفر ياعمهاسرافهم واصرارهم وبؤ يدماذكرنا انه تعالى قال لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيا والاستثناء المتصل يقرب الى المعنى بالنسبة الى غيره وهوقول لايعرف فائله فقال الاقليلا وهوسلام علبك وأماقول من يعرف وهوالله فهوالابعد عن اللغو غايدًا ابعدو بينهما نها يقالخلاف فقال سلام قولا (المسئلة السادسة) سلام فيمثلا تفأوجه (أحدها) المصفة وصف الله تعلل بها قيلاكم يوصف الشي بالصدر حيث يقال رجل عدل وقوم صوم ومعناه الاقبلا سالما عن العبوب ( وثانيها) هومصدر تقديره الأأن يقولوا سلاما (وثالثها) هو يدل من قيلاتقديره الاسلاما (المسئلة السابعة) تكريرالسلام هل فيه فائدة تقول فيهاشارة الى تمام النعمة وذلك لان أثر السلام في الدنبالايتم الابالتسليم وردالسلام فكماأن أحد المتلاقيين في الدنبايقول للآخر السلام عليك فيقول الآخر وعليك السلام فكذلك في الآخرة يقولون سلاماسلاماتمانه تعالى لماهال سلام قولامن ربرحيم لم يكن له ردلان تسليم الله على عبده مو من له فاما الله تعالى فهومتر معن الله ومنه أحد بل الردان كان فهوقول الموامن سلام عليه اوعلى عباد الله المسالحين (المسئلة الثامنة) ما الفرق بين قوله تعالى سلاماسلاما بنعب بهما و بين قوله تعالى فالواسلاماقال سلام فلناقدة كرنا هناك ان فوله سلام عليك أتم وأبلغ من قولهم سلاما عليث فابراهيم عليه السلام أراد أن يتغضل عليهم بالذكرو يحييهم بأحسن ماحيوا وأماهنا فلايتفضل أحد من أهل الجنة على الآخر مثل النفضل في ثلك الصورة اذهم من جنس واحدوهم المؤمنون ولايئسب أحدالي احد تقصيرا ( المسئلة التاسعة ) اذا كان قول الغائل سلام عليك أتم وأبلغ فحايال القراءة المشهورة صارت بالنصب ومزقرأ سلام ليس مثل الذي قرأ بالنصب تقول ذلك من حيث اللغظ والمعني أما اللفظ فلانه يستثني من

۳

المسهوج وهومفعول منصوب فالنصب بقوله لايسمعون فيهالغوا وأماالمهني فلانا بينسا ان الاستثناء متصل وقولهم سلام أيعد من اللغو من قولهم سلاما فقال الافيلاسلاما ليكون أقرب الى اللغو من غيره وان كان في نفسه بعيدا عنه \* ثم قال تعالى ( واصحاب اليمين ماأصحاب اليمين في سدر مخضود وطلع منضود) لمابين حال السابقين شرع في شأن أصحاب الميمنة من الازواج الثلاثة وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) ماالفائدة في ذكرهم بلفظ أصحاب المينة عندذكر الاقسام ويلفظ أصحاب المين عندذكر الانعام نقول المينة مفعلة اماءمتي موصع اليمين كالحكمة لموضع الملكم أي الارض التي فيهااليمين واماءمني موسع الين كالنارة موضع النار والجمرة موضع الحر فكفما كان المينة فيهاد لالة على الموضع لكن الازواج الثلاثة فيأول الامريتين بعضهم عن بعض ويتغرقون لقوله تعالى يومنذينفر قون وقال بصدعون فيتفرقون بالمكان فاشار في الاول البهم بلفظ بدل على المكان ثم عند الثواب وقسع تفرقهم بامر مبهم لايتشاركون فيه كالمكان فقسال وأصحاب اليين وفيه وجوه (أحدها) أصحاب اليمين الذين يأخذون بأعانهم كتبهم (ثانيها) أحجاب القرة (نائها) أصحاب النوروقد تقدم بيانه (المسئلة الثانية) ما الحكمة في قوله تمالى فى سدروأية نعمة تكون فى كونهم فى سدر والسدر من أشجار البوادى لا بمرولا بحلوولابطيب نفول فيه حكمة بالغة غفلت عنها الاوائل والاواخر واقتصروافي الجواب والقريبان الجنة تمثل ماكان عندالعرب هزيزا محودا وهوصواب ولكند غير مالق والفائق الرائق الذي هو بتغسير كلام الله لائق هوأن نقول انا قديينامر إرا الالبليغ يذكر طرفى أمرين يتضمن ذكرهما الاشارة الىجيع مابدتهما كإيفال فلا ناملك الشرق والغرب ويقهم منهانه ملكهما وملك مابيتهما ويقال فلان ارضي الصغير والكبير ويفهم مندانه أرضى كل احدالي غير ذلك فنقول لاخفاء في ان تزين المواضع التي يفرج فبهابالاشعاروناك الاشجارتارة يطاب منهانفس الورق والنظر البدوالاستظلال بهوتارة بقصدالي تمرها وتارة يجمع بيتهما لكن الاشجارأوداقها على أقسام كشرة و بجمعها نوعانأوراق صغار وأوراق كبار والسدر فيغاية الصغر والطلع وهوشيمرالموزفي غاية الكبر فقوله تعالى في سدر مخضود وطليح منضودا شارة الى ما يكون ورقعفي غاية الصغرمن الاشجاروالى مايكون ورقه في غاية الكبرمنها فوقعت الاشارة الى الطرفين جامعة لجميع الاشجار نظراالي أوراقها والورق أحدمقا صدالشجر واظيره في الذكرة كرا أعثل والرمان عند القصدال ذكر الفارلان بينهماغاية الخلاف كابيناه في موضعه فوقعت الاشارة اليهما جامعة لجيع الاشجار نظراال تمارها وكذلك فلنافي التخيل والاعناب فأن المخل من أعظم الاشجارالتمرة والكرمهن أصغرالاشجارالممرة ويتهماا شجارة وقعت الاشارة العماجامعة اسائر الاشجهار وهذا جواب قائق وفقنا الله تعالى له ( المسئلة الثالثة) مامعني المخضود تقول فيدوجهان (أحدهما) مأخوذ الشوك فانشوك السدر يستقصف ورقها ولولاه

شؤن المانفين وهو مُستدأوقوله تعالى (ما أصحال اليين) جلة استفهامية مسسوقة لتفغيمهم والتعبيب من لمالهم وقدعرفت كبغية سبكها ثعلها امأالرفع على أنها خبرالمبتدا أو مفترضة لاعل الهاوالخبر قولەزمال ( قىسىدر يخضود) وهوعلى الاول خبرنان للمبتدا أوخبر لمبتدا يحذوف والجلة استثناف ليان ماأويهم في قرراد أحال ما أصحاب اليمين من علوالشأر أي همن سدرغير ذي شوك لأكسدر الدنيا وهو شعرالنق كأنه خمند شوكه أي قطاع وقيل مخضودأى مثنى أغصانه لكش جله من خميد الغصن إذا أثناه وهو رطب (وطليم منضود) قدنضدجله مزأسفله الى أعلاملست لهساق بارزة وهوشجرالموزاوأم غهلان ولها نوار كثيرة منتظمة طيبة الرائعة أوعز السدى شجر يشبه طلح لدنيا ولكن له تمرأج لي من العسل

الكان منتزاه المرب ذلك لانها تظل لكثرة أوراقها ودخول بمضهاق بعض (وتانبهما) مخضودأي متعطف الىأسفل فالدروس اغضان السدرق الدنيا تميل الي فوق بخلاف أشجارالتمار فانرؤسها تتدلى وحيتث ممناهاته يخالف سدرالدنيا فازلها تمرا كشبا (المسئلة الرابعة) ما الطلم نقول الظاهر انه شجرالموز و به يتم ماذكرنا من الغائدة الدوي انعلياعليه السلام سمع من يقرأ وطلح منضود فقال ماشأن الطلح الماهو وطلع واستدن بغوله تعالى وطلع نضيد فقالوا فرالمصاحف كذاك فقال لأتحول المصاحف فنفول هذا دَايِل معجزة القرآن وغزارة علم على رضي الله هند أما العجزة فلان عاليا كان من فصحاء العرب ولماسمم هذا حمله على الطاع واستمر عليه ومآكان قداتفق حرفه لباذرة ذهنه الىمعنى نمقال فينفسه المحداالكلام في غاية الحسن لانه تسالى ذكر الشجرالذي المقصود مندالورق للاستظلال بهوالشجر المقصود مندالهم الاستغلال به فذكر النوسين تمانه الطلع على حقبقة اللفظ علمان الطلح في هذا الوضع أولى وهو أفصح من الكلام الذى ملند في غايد الغصاحة فقال المعهف بين بي انه خير، أكان في طلى فالمصحف لا يحول والذي بؤيد هذا انه لوكان طام لكان فولدتمالي بعدمومًا كهة كشيرة تكرار أحرف من غبر فائدة وأما على الطلح فتظهر فائدة قوله تعالى وفاكهذ وسنبينها انشاءالله تعالى (المسئلة الخامسة ) ماانتضود فتقول اماالورق،واماً الثمر والظاهر ان المراد الورق لان شجرالموزه نأوله الى أعلاه يكون ورقابعد ورق وهيو ينبت كشجرا لحنطة ورقا بعد ورق وساقه يغلظوتر تفع أوراقه وبهن بمضها دون بعض كافي القصب قوزالد تبااذا ببت كان بين القضب وبين بعضها فرحة وليس عليها ورق وعوز الآخرة يكون ورقد مصلا بعضه بهمن فهوأكثر أرراقا وقيل النضود المثمر فانقيل اذاكان الطلح شجرا فهولا يكون منضودا وانما يكون لهثمر منضود فكيف وصف به الطلح نقول هومن باب سنز الوجه وصف بسبب انصاف ما تتصل ه يغال زيد حسن الوجه وقد يترك الوجد و نقال زيد حسن والمراد حسن الوجه ولايترك الأوهم فيصحم أل يقال زيد مضروب الغلام ولا عجوزترك الفلاء لانهيوهم الخطا وأماحسن الوجه فيجوزترك الرجه الانمهال تعالى (وتلل عدود )وفيه وجوء (الأول) عدودزمانا أو لازوالله فهودائم كاقال تعالى أكلها دائم وظلهاأي كذلك (الثاني) عدود مكاناأي يقع على شي كبيرو يستره من يقعة الجند (الثالث) المرادعدودأى متبسط كاقال تعالى والارض مددياها فان فبل كيف يكون الوجه الثاني تقول الظل قديكون مرتغما فان الشمس اذاكانت تحت الارمس يقع فللها في الجو فبتراكم الغلل فيسودوجه الارض واذاكانت على أحدج تبيها قريبذ من الافق ميسط على وجه الارض فيضى الجوولا إسخن وجه الارض فيكون في غايد الطبية فقوله وظل مدود أى مندقيامه عودا على الارض كالظل بالليل وعلى هذا فالطل ليس قلل الاشعبار بلطل يْغَلْقُهُ اللهُ تَعَالَى ﴿ وَمُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَمُاءَمُسَكُوبَ } فيه أبضاوجوه (الاول) مسكوب من فوق

ودرعلي رضي الأسعند أنه قرأ وطلع وقال ما عان الطلم وقرأ قوله تعالى لهساطلع أضيد فذبلأ وتحوام أقاله أي الفرآنلاتهاج ولانحول وننزابن عباس نحوه ( وقال عدود ) عند مأبسط لايتأص وا نقاوت كظل ماس القعر وطلوعالتمس (ويرامسكون) يسكب اع أعاشاواوكيفما أرادوا بسلانعب أومسبوب سائل بجري على الارض في غدير أحدود كأنه مثلمال السما يقين بأفصى ما تصور لاهل المن وحال أصحاب الهين يأكبل مايتعسو رلاهل الوادى الذانامالتفاوت بين الحالين

وذلك ان المرب أكثر مايكون عندهم الآبار والبركة فلاسكب لله عندهم بخلاف المواصع التي فيها العيون النابعة من الجيال الحاكمة على الارض تسكب عليها (الثاني) حار في غير اخدود لان الما المسكوب مكون حاريا في الهوا ولانهر هناك كذلك الماء في الجنة ( الثالث) كثير وذلك لان الماء عند العرب عن يزلايسكب بل معفظ و يشرب فأذاذ كرواالنع يعدون كثرة الماءو يعبرون عن كثرتها باراقتها وسكبها والاول أصبح الثاثم قال تعالى (وقاكهمة كشيرة الامتطاوعة ولايمنوعة ) لماذكرالا شجار التي يطلب منهاورقهاذكر بعدهاالاشجارالتي شصدترهاوفيد مسائل المسئلة الاولى) ماالحكمة في تقديم الاشجار المورقة على غيرالمورقة نقول هي ظاهرة وهوائه قدم الورق على الشجر على طريقة الارتقاء من تعمد الى ذكر تعمة فوقها والغواكه أتم تعمة (المسئلة الثانية) ماالحكمة فيذكرالاشجارالمورقة بانفسهاوذكر اشجارالفواكه بمارها تقولهن أيضا ظاهرة فاثالاوراق حسنهاعند كونهاعلي الشجر وأماا أغارفهي فيأنفسها مطلوبة سواه كانت عليهاأ ومقطوعة ولهذا صارت الغواكه لهاأسماميها نعرف اشجارها فيقال شجر النين وورقه (السئلة الثالثة) ماالحكمة في وصف الفساكهة بالكثرة لابالطيب واللذة نقول قديينا في سورة الرحن ان الفاكه فه قاسلة كالراضية في قوله في عيشة راضية أى ذات فَكُمِةً وهي لاتكون بالطبيعة الإبااطيب واللذة وأما الكثرة فبينا النالله تعالى حيث ذكر الفاكهة ذكر مايدل على الكثرة لانهائيست لدفع الحاجة حتى نكون يقدو الحاجة بلهي التنع فوصفها بالكثرة والتنوع (المسئلة الرابعة) لاعقطوعة أي ليست كفواكه الدنبافانها تنقطع فيأكثر الاوقات والازمان وفي كثير من المواضع والامأكن ولاعتوعة أيلاعنع منالناس لطلب الاعواض والاتمان والمنوع منالناس لطلب الاعواض والاثنان ظاهر في الحس لان الفاكمة في الدنيا تمنع عن البعض فنهي ممتوعة وفي الآخرة ليست منوعة واما القعلع فيقسال في الدنبا انها انقطعت فهي منقطعة لامقطوعة فقوله تعالى لامقطوعة فعاية الحسن لان فيداشارة الى دليل عدم القطع كا ان في لا عنوعة دايلا على عدم المنع و بيانه هو ان الفاكهة في الدنيا لاتمنع الالطلب العوض وساجة صاحبهاال تمتم الدفع ساجة به وفي الآخرة مالكهاالله ثعالى والساجة له فلزم أنالاتمنع الفاكهة من أحد كالذي لهفاكهة كشيرة ولايأكل ولايديع ولايحتاج اليها بوجهمن الوجوه لاشك فيأن يفرقها ولاعنعهامن أحد وأما الانقطاع فنغول الذي يقال في الدنيا الفاكهة انقطعت ولايقال عند وجودها استنعت بليقال منعت وفلك لان الانسان لايتكلم الابمايفهمد الصغيروالكبير لكن كلأحد اذانظر الى الفاكهة زمان وجودهايري أحداي وزها وبحفظها ولايراها بنفسها تمتنع فيقول انها منوهة وأماعند انقطاعها وفقدها لاري احدا قطعها حسا وأعدمها فيظنها منقطعة بنفسها لعدم احساسه بالقاطع ووجود احساسه بالمانع فقال تعالى او نظرتم في الدنيا حق النظر علتم ال

( وقاكمة كشيرة )

بحسب الانواخ والاجناس
(لامقطوعة) في وقت
من الا وقات كغواكه
الدنيا ( ولا منوعسة)
هن متناوايها بوجه
من الوجسوه لا يخطر
عليها كا يخطرعلي
بسانين الدنيا وقرئ
وقاكها قديمة كثيرة بالرفم
على وهناك فاكهة الخ

كل زمان نظرا الى كونه ليلا ونهارا ممكن فيد الفاكهة فهي بنفسها لاتنقطع وانما

ويكون أهل الجنة اذا لمريكن منجنس أبناء آدم وتكون الواحدة منهن بكرا

لاتوجد عندالحقق لفطعالله اياها وتخصيصها بزمان دون زمان وعند غيرالحقق لبرد الزمان وحرء وكونه محتابها الى الظهور والنمو والزهر ولذلك أيجرى العادة بازمنة فهى (وفرش مرفوعة)أي يقطعها الزمان في نظر غيرالحقق فأذا كانت الجنة ظله ابمدود الاشس هناك ولازمهر ير استوت الازمنة والله تعالى يقطعها فلاتكون مقطوعة بسبب حقبق ولاطساهر فالقطو حيتفكرالانسان فيدو يعلم انهمقطوع لامتقطع منغير قاطع وفيالجنة لاقاطع فلاقصير مقطوعة ( المسئلة الخامسة ) قدم أفي كونها مقطوعة لما أن القطع للوجود والمنع بعدالوجود لانها توجد أولائمتمنع فانلمتكن موجودة لاتكون بمنوهة محفوظة فقال لاتقطع فتوجداً بدائم انذلك المؤجود لاعنع من احد وهوطاهر غير الأبحب أن لانترك شيئا تما يخطر بالبال و يكون صحيحا 🏗 ممقال تعالى (وفرش مر فوعة )وقدذ كرنا معنى الفرش ونذكر وجها آخرفيهاان شاءالله أتعالى وأما المرفوعة فقيها ثلاثة أوجه (أحدها) مرفوعة القدر يقال توب رفيع أي عزيز مرتفع القدر والمن ويدل عليه متكئون ويدل طيه قوله تعالى على فرش بطائتها (وثانيها) مر فوعد بمضيا فوق بمض (ثالثها) مر فوعد خوق السرير "ثم قال ثعالى (انا أَنْشَأْناهن انشاء فيعلناهن أبكاراعر باأثرابا لاصحاب اليمين) وقى الانشاء مسائل ( المسئلة الاولى ) الضمير في انشأ ناهن عائد الى من فيد ثلاثة أوجه (أحدها) الىحورە بنوهو بعيدلبعدهن ووقوعهن فى قصداً خرى (ئانبها) ان المراد من الغرش النساء والضمير عائد اليهن لقوله تعالى هن لباش لكم و يقال الجارية صارت فرائنا وإذاصارت فراشا رفعةدرهابالنسبةالىجار يذلم تصبرفر اشاوهوأ قرب من الاول لكن يبعد ظاهر الان وصفها بالرفوعة يأي عن خلاف ذلك (واللها) انه عالدالي معلوم دلعليه فرش لانه قدعم في الدنيا وفي مواضع من ذكر الأخرة أن في الفرش حظايا تقديره وفي فرش مر فوعة حظايا منشآت وهو مثل الذكرنا في قوله تعالى قاصرات الطرف ومقصورات فهوتعالي أقام الصفة مقام الموصوف ولهيذ كرنساء الاتخرة بلفظ حقيقي أصلا وانماعرفهن باوصافهن ولباسهن اشارة الى سونهن وتخدرهن وقوله تعالى اناأنشأناهن يحتمل أن يكون المراد الحورفيكون المراد الانشاء الذي هوالابتداء ويحتمل أن يكون المراد بنات آدم فيكون الانشاء بمعثى احياء الاعادة وقوله تعالى أيكارا يكل على الثاني لان الانشاء لوكان بمعنى الابتداء لعلم من ذلك كونهن ابكارا من غير ساجة الى بيان ولما كانالمراد احياء بنات آدم قال ابكاراً أي تجعلهن ايكارا وان متن ثيبات هَانَ قَبِلُ قَاالِهُ اللَّهِ عَلَى الوجه الاول تقول الجواب من وجهين ( الاول ) أن الوصف بمدها لإيكون من غسيرها اذاكن أزواجهم بين الفائدة لانالبكر في الدنبا لاتكون استعماله الزوج فلاترضى بأن تتزوج منرجل لاتعرفه وتختسار النزويج باقرانها

رفعةا أودر أومنعشدة مرتفعة أومر فوعة على الاسرة وقبل الغرش النساء حيث مكني بالفراش عن المرأة وارتفاعها كونين على الاراكة قال تمالى هم وأزواجهم في ظلال على الاراثك فولدتمال (اناأنشأناهن انشاء) وهلي التفسير الاول المعرلهن لدلالة ه كر الغرش التي هي المضاجع عليهن دلالة ينسة والمهني ابتدأنا خلفهن اشداء جديدا أو ألدهنا هن من غير ولاداما أواعادتوق الحديث هن اللواتي قبضن في دارالدنيسا عجارت طارمصا جعلهن القاتمالي بمدالكيرأترابا على ملاد واحد في الاستواءكلا أتاهن أزواجهن وجدوهن ابكاراوداك قوله نعالى

لم ترزوجا تزوجت بغيرجاسها فرعا يتوهم منهاسوه عشرة فقال ايكارا فلايوجد فيهن ما يوجد في ايكار الدنبا ( الثاني ) المراد ابكارا بكارة تخالف بكارة الدنبا فأن البكارة لاتعود الاعلى بعدوقوله تعالى اترا باليحتمل وجوها (أحدها) مستويات في السن فلا تفضل احداهن علىالاخرى بصغرولا كبركاهن خلقن فيزمان واحدولا يلحقهن عجز ولازمانة ولاتغيراون وعلى هذاان كترمن بناتآهم فاللفظ فيهنى حقيقة والماكن من غيرهن فمناه ما كبرن سمين به لان كلا منهن تمس وقت مسالاخرى لكن نسى الاصلوجه ل عبارة عنى ذلك كاللدة للنساويين من العقلاء فاطلق على حورالجنة اترابا ("نائبها) أترابا مقائلات فيالتغلر البهن كالالتراب سواء وجدن في زمان أوفي أزمنة والظاهرانه في أزمنه لان المؤمن اذاعل علاصالحا خلق له منهن ما شاء الله ( ثمالتها ) أترابالاصحاب اليين أي على سنهم وفيداشارة الى الاتفاق لان أحد الزوجين اذا كأن أكبر من الا تخرفا اشباب يعيره ( المسئلة الثانية) ان قبل ما انفائدة في قوله فيعلناهن تقول هائدته ظاهرة تنبين بالنظر الى اللام في لاصحاب اليمين فقول ان كانت اللام متعلفة باترابا يكون معتاء انشا ناهن وهذا لايجوز والكانت متعلقة بالشأناهن يكوك معناه الشاناهن لاصحاب الهين والانشاء حال كوفهن ابكارا واترايا فلايتعلق الانشاء بالابكار بحيث يكون كوتهن ايكارا بالانشاء لال الفعل لايوشرق الحال تأثيرا واجبافنتول صرفه الانشاء لامل على ان الانشاء كان بفعل فيكوت الانعام عليهم بمجردان أنهن لاسب ثب اليين فجعانا هن ايكارا ليكون ترتيب المسبب على السبب فاقتعنى ذلك كونهن ابكارا وأماانكان الانشاء أولا منغير مباشرة للازواج ما كان تقتضي جعلهن ابكاراله الفاله الترايب المقتضى على المقتضى \* تم قال أعالى ( ثَلَةُ مَنَ الاولين وثلة من الآخرين) وقد ذكرنا مافيد لكن هنا لطيفة و هي أنه ثمالي قال قى الساعة بن ثلة من الاولين قبل ف كرالسبرر والغاكهة والحور وذكر في أصحاب اليمين ثلة من الاولين بعد ذكر هذه النعم نقول السابقون لايلتفتون الى الحور العين والمأكول والشروب ونع الجنة تتشرف بهم وأصحاب اليمن بلنفتون البها فقدم ذكرها عليهم تمقال هذالكم وأما السابتون ذذ كرهم أولا تمذكر مكانهم فكانه قال لاهل الجنة هؤلا واردون عليكم والذي غمهذه اللطيفة انه تعالى لم يقدم ثلة السابقين الالكونهم مقربين حسافقال المقر بون فيجتات ممغال ثلة مم ذكرالتع لكوفها فوق فع الدنيا الا المودة في القربي من الله فأنها قوق كل شئ والى هذا اشار بقوله تعالى قل لاأسالكم عليه أجرا الا المودة في القربي أى في المو منين ووعد المرسلين بالزاني فقوله وأن له عند نالزاني وأما قوله في جنات النعيم فقدة كرناانه لتمييز مقربي المؤمنين من مقربي الملائكة فانهم مقريون في الجنية وهممقر بونفأما كنهم لقضاء الاشغال التيلناس وغيرهم بقدرة الله وقديان منهذا انالراد من أصحاب اليمين هم الناجون الذين أذنبوا وأسرفوا وعفاالله عنهم الله الله حسنة لاالذين غلبت حسناتهم وكثرت وسند كرالدليل عليه في قوله تعلى ف

(فجعلناهن أبكارا) وقوله تعالى (عربا) جمع عروب وهي المنعبية الهازوجها الحسنة التبال وقرى عربابسكون الراء (أتراباً) مستوبات في السن بنات ثلاث وثلاثين سنة وكذا أزواجهن واللام في قوله تعسالي (لاصحارالين) متعلقة بانشاناأ وجعلناأو يأترابا كفولك هذاترب لهذا أىمساولەق السروقىل محذوق موصفه لاسكارا أي كانات لاصحار اليين أوخبرم شداعونه وف أي هن لاصحاب اليمين وقبل خبرلةوله أهائي (ثلة من الاولين وثلة من الآخرين) وهو بعيدبل هوخبرمبتدا معذوف خيث وقصة أصحاب اليهن أيهم أمة من الاولين وأمدّ من الأخرين وقدمرالكلام فهما وعن أبيالعالية ومجاهد وعطاءوالضحال ثلة من الاولين أي من سابق هذه الامدو للهمن الأخرين من هذه الامة فى آخرازمان وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس رمني الله عمراني هذه

الآية قال قال رسول اقه صلى الله عليه وسلم هم جيعامن أمتى

اصحاب اليبن \* ثم قال تمالى (وأصحاب الشمال ما أصحاب الشمال في سموم وحيم وظل من

مجموم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ماالحكمة في ذكر السموم والحميم وترك ذكر النار أهوالها انفول فيعاشارة بالادى الى الاعلى فقال هواؤهم الذي يهب عليهم سموم وماؤهم الذي يستغيثون به حيم مع إن الهواه والماء أبرد الاشباء وهما أى السموم والجيم من اصر الاشياء بخلاف الهواء وألماء في الدنبا فانهما من أنفع الاشياء فاظال بنارهم التي هي عندنا أيضا أحر ولوقال هم إفي ناركنا نظن الانارهم كنارنا لانا مارأينا شأأحرمن النارالتي رأينا ها ولاأحر منالسموم ولاأبرد منالزلال فقال أبرد الاشاءلهم أحرها فكيف حالهم مع أحرها فان قبل ماالسموم نقول المشمور هي ريح عارة فهب فتمرض أوتقتل غالبا والأولى أن يقال هي هواء متعفن يتحرك من جانب الى جانب فأذا استنشق الالسان منديغسد فلبه بسبب العفق نة ويقتل الانسان وأصله من السم كسم الحية والعقرب وغيرهما ويحتمل أتيكون هذا السم منالسم وهوخرم الابرة كاقال تعالى حتى بليم الحل في مم الخياط لان سم الافعى ينفذ في المسام فيف دها وقبل ان السموم مختصة عابهب ليلا وعلى هذا فقوله سموم اشارةالى ظلمة ماهم فيه غيرأته بميد جدالان السموم قدَّري بالنهار بسبب كثافتها (المسئلة الثالثة) الحميم هو الماء الحار وهونعيل بعني فأعل من حم الماء بكسر الميم أو بعني مفعول من حم الماء اذا سخنه وفدذكرناه مرارا غيران ههنسا لطيفة الغوية وهي أن فعولا لماتكر مند الشيُّ والريح لماكانت كثيرة الهجوب تهب شيأ بعد شي خص السموم والمتعول واللد الحار لماكان لايفهم منه الورود سُما بعدشي لم يقل فيه حوم عان قبل ما المعموم نقول فيه وجوء (أولها) اله اسم من أسماء جهنم (ثانيها) الدالدينات (ثااثها) الدالعلة وأصله من الحم وهو الفعم فكاله السواده فحم فسموه إسم مشتق مند وزيادة الحرف فيم لزيادة ذلك المعنى فبه وربمانكون الزبادة فيدجان لمعنيين الزيادة في سواده والزيادة في حرارته وفي الامورا اللائة اشارة الى كونهم في العدّاب دائما لانهم ان تمرضوا لمهب الهواء أصابهم الهواء الذي هو السموم وإن استكنوا كا يفعله الذي يدفع عن نفسد السموم بالاستكنان في الكن بكوتوا في ظل من بحموم وان أرادوا الرد عن أنفيهم السموم بالاستكنان في مكان من جير فلاانفكاك لهرمن هذاب الحبرو يحتمل أن يقال فيه ترتيب وهوان السهوم يضربه فيعطش وتلتهب مارالسموم في احشائه فيشرب الماء فيقطع امعاء ويريد الاستظلال المعال فيكون ذلك الطل طل البحموم مان قيل كيفت وجه استعمال من في قوله تعالى من يحموم فنقول انقلنا انهاسم جهنم فهولا بتداءالغاية كالفول جاءتي نسيم من الجنةوان فلثااته منفان وكافى فولناخاتم من فضة وإن قلناانه الظلمة فكذلك فأن قبل كيف يصيم

تفسيره بجهلم معاته اسم منصرف منكر فكيف وضع اكمان معرف ولوكان اسمالها فلنا

استعماله بإلالف واللام كالجيم أوكان غير منصرف كأعماء جهنم بكون مثله على ثلاثة

(وأصنعاب الشمال) شروع في تنصيل أحوالهمالتي أشيرعند التنويع الى هولهسا وفظاعتها بعدتفصيل حسن عال أحصاب اأيين والكلامق قوله تعمالي (ماأصحاب الشمال) عبنمافصل في أظهره وكدا في قوله تعالى (ق سرورجيم) والسموم حر تارينغذ قالمسام والحميم الماء المتناهي في الحرابُرة (وظل من يحموم) من ديمان اسود

مواضع كلها يحموم 4 ثم قال تعالى (لابارد ولاكريم) قال الزمخشري كرم الفال نفعه الملهوف ودفعه أذى الحر عنه ولوكان كذلك لكاث الباردوالكر يم بعني واحدوالاقرب أن يقال فأئدة الفلل أمران أحدهما دفع الحر والآخركون الانسان فيه مكرما وذلك لانالانسان في البرد يقصد عين الشمس ليندفأ بعرها اذاكان فليل الثياب فاذاكان من المكرمين يكون أبداني مكان يدفع الحر والبرد عن نفسه في الظل أما الجرفظ اهر وأما البرد فيدفعه بإدغاء الموضع بإيقاد مآيدفاه فيكون الظل في الحرمطلو باللبرد فيطلب كوته باردا وفي البرديطلب لكونه ذاكرامة لالبرد يكون في الظل فقال لابارد يطلب لبرد. ولاذي كرامة قدأعدالجلوس فيه وذنك لانالمواضع التي يقع عليها ظل كالمواضع التيحت الاشجار وأمام الجدار يتخذ منها مقاعد فنصير نلك المقاعد محفوظة عن الفاذورات وباق المواضع تصير مزابل ثم اذاوة وتااشمس في بعض الاوقات عليها تطلب لنظافتها وكونهامعدة للجلوس فنكون مطاوية فيمثل هداالوقت لاجل كرامتها لالبردها فقوله تعالى لابارد ولاكرع يحتل هذا ويحتل أن يقال ان الظل يطلب لامر يرجع الى الحس أولامر يرجع الى العقل فالذي يرجع الى الحساهو برده والذي يرجع الى العقل أن يكون الرجوع اليه كرامة وهذا لابردله ولاكرامة فيه وهذا هوالمراد بمآنقله الواحدي عن الغراء أن العرب تذبع كل منني بكريم اذا كان المنسني أكرم فيقسال هذه الدار ليست بواسعة ولاكريمة والمحقيق فيعماذكرنا انوصف الكمال اماحسي واماعقلي والحسي يصرح بلفظه واماالعقلي فلخفائه ينالخس يشار اليه بلفظ جامع لانالكرامة والكرم عندالعرب منأشهرأ وصاف المدح وتفيهمانني وصف الكمال العقلي فيصيرقوله تعالى لابارد ولاكر بم ممناه لامدح قيد أصلالاحسا ولاعقلا # مُمقال تعالى ( افهم كانواقبل ذلك مترفين وكانوا يصرون على الحنث العظيم وكانوا يقولون أندامتناو كناتراباوعظاما أَنَّا لَمَعُونُونَ أُوآبَاوُنَا الْأُولُونَ ﴾ و في الآيات اطائف نذكرها في مسائل ( المسئلة الاولى ) ماالحكمة في بيان سبب كونهم في العداب مع أنه تعالى لم يذكرسبب كون أصحاب اليمين فيالنعيم ولم يقل انهام كأنوأ قبل ذلك شاكر ين مذعنين فنقول قدذكرنا مرارا أن الله تعالى عند ايصال النواب لايذكراً عمال العباد الصالحة وعند ابصال العقاب بذكر أعال المسيئين لانالثواب فضل والعقاب عدل والفضل سواء فكرسببه أولم يذكر لايتوهم في المتفضل به نقص وظلم وأما العدل فانلم يعلم سبب العقاب يظن أن هناك ظلما فقالهم فيها بسبب ترفهم والذي يو يدهذه الاطيفة انالله تعالى عال في حق السابقين جزاء بما كانوا يعملون ولم يقل في حق أصحاب اليمين ذلك لاما أشر ناان أصحاب اليمين هم الناجون بالفضل العظيم وسنبين ذلك في فوله تعالى فسلام لك واذا كان كذلك فالفضل في حقهم متصعض فقال هذه النعرلكم ولم يقل جزاء لان قوله جزاء في مثل هذا الموضع وهو موضع العقوعتهم لايثبت أهم سرورا بخسلاف من كثرت

جيم (لابارد) كسائر الظلال (ولاكريم) فيد خيرمافي الجلة سعى هٔ لك إ ظلا مم نني عنه وصفاه البرد والكرم الذي عبر به عن دفع اذى الحر آهمتين أنه أ ليس يظل وقرى الابارد ولاكريميال قعأى لاهو نارد ولاكرتم وقوله تمالي (انهم كانواقبل ذلك مترفين ) تعليل لابتلائهم بماذكرمن العذاباي انهم كانوا قبل ماذكر منسسوه العذاب في الدنيسا منعمين بانواع النسعم من الماتكل والمشارب والمساكن الطيبة والمسامات الكرعة منهمكين في الشهوات قلا جرم هسذ بوا المنائضها

أى الحلم ووقت المو اخذة بالذن (وكانوا بقواون) الفأية عتوهم وعنادهم (أندامتها وكماترابا وعطاما) أي كان بعض أجرزائنامق اللعهموالجلد م الاوروضيهاعظامأ عذرة وتقديم التزاب لعراقته في الاستبعاد وانقلابه من الاجرافالبادية واقا مستعضة لاظر فسة والعامل فسامادل عليه قوله تعمالي (أنسا لمعوثون) لانفسه لان مابعدان واللام والهرة لايسمل فيماقبلهاوهو نبعث وهوالمرجع الانكار وتقيده بالوقت المذكور لس أتخصيص انكارمه فانهم منكرون للاحياء يعد الموت وان كان الدن عمل حاله بل لتقوية الانكارالبعث بتوجيه داليه في حالة منافية أله بالكلية وتبكر والهشرات لأكد النكبر وتعلية الجلامان لتأكيد الانكار لالانكارالتأكيد كاعسى بتوهم منظاهرالنظم فأن تقديم الهمرة

المستاته فيقال له نعم مافعات خده في الله جزاء (المسئلة الثانية) جعل السبب كوتهم مترفين أوليس كلمن هوأصحاب الشمال بكون مترفافان فيهم من يكون فقيرانقول قوله تعالى انهم كانوا قبل ذلك مترفين ايس بدم فان المترف هو الدى جعل ذا ترف أى نعمة فظاهر ذاك لايوجب ذمالكن ذلك يبين قبح ماذكرعنهم بعده وهوقوله تعالى وكانوا بصرون لان مدورالكغران بمن عليه غاية الانعام أفيح الفبائح فقال انهم كانوا مترفين ولم يشكروانع أحدكثيرة فانالخلق والرزق ومابحتاج البه وتتوقف مصالحه عليه ساصل للكلءاية مافي الباب انحال الناس في الاتراف متقارب فيقال في حق البعض بالنسبة الي معض انهني ضبرولوجل لفسه على القناعة لكان أغني الاغتياء وكيف لاوالاف ازاذا أطرالي حاله يجد هامفتقرة الى مسكن يأوى اليد واباس في الحر و البرد و مايسد جوعه من المأحكول والمشروب وغيرهذامن الفضلات التي محمل عليها شعرانفس نمان أحدا لايغلب هن تحصيل مسكن باشتراء أواكتراءفان لم بكن فليس هوأعمرمن الحشرات لانغقد مدخلا أومغارة وأما اللباس فلواقتهم بمايدفع الضبر وارة كان يكفيه في عمره لياس واحدكا تمريق منه موضع يرفعه من أي شي كان بني أمر الماكول والشروب فاذا فظرالناظر يجدكل أحدق جيم الاحوال غيره فلوب عن كسرة خبز وشربة ماء غيران طلب الغني يورث الفقرفيريدالانسان بينامز خرفاه لياسافا خراومأ كولاطيه اوغيرذلك من أنواع الدواب والتياب فيغتقرالي أن يحمل المشأق وطلب الغني يورث فقره وارتياد الارتفاع يحطقدره وبالخلة شهوة بطنه وفرجه تكسيرطهره على أتنانقول في قوله تعالى كأنواقبل فلكمترفين لاشك انأهلالقبور لمافقدواالايدى الباطشةوالاعينالباصرة و بان الهم الحقائق طواأنهم كانوافيل ذلك مترفين بالنسبة الى ثلث الحالة (المسئلة الثالثة) ماالاصرارعلى الحنث العظيم نقول الشرائكاقال تعالى ان الشرك لظلم عظيم وفيها اطيفة وهي انه تعالى أشارقي الآيات الثلاثة الى الاصول الثَّلاثَّة فقوله انهم كانواقبل ذلك مترفين من حيث الاستعمال يدل على فعهمها نكارالرسل افالهترف منكبر بسبب الغني فينكرال سالة والمترفون كانوابة ولون أبشرامنا وأحدانذبعه وقوله يصرون على الخنث العظيم اشارة الى الشرك ومخالفة التوحبدوة ولدتعالى وكأنوا يقولون أندامتنا وكناترابا اشارة الى الكأرالحشمر والنشمر وقوله تعالى وكانها يصرون على الحنث العظيم فبه مبالغات من وجوه (أحدها ) قوله تسالى: كانوا يصرون وهوا كدسي قول النائل الهم قبل فلك أصبروا لاناجمتاع لفظى الماضي والمستقبل يدل على الاسترارلان قولنا فلان كان يحسن الى النساس يفيد كون ذلك عادة له ( ثانيهسا) لفظ الاصرار فان الاصرار مداومة المعصية والغلول ولايقال في الخيراً صر (ثالثها) الحنث فأنه فوق الذنب فان الحنث لايكادق اللغة يقع على الصغيرة والذنب يقع عليها وأماالحنث في اليمن فاستعملوه لان

نفس الكذب عند العفلا فبيع فان مصلحة العالم منوطة بالصدق والالم بحصل لاحد بقول أحدثقه فلايبني على كلامه مصالح ولايجتنب عن مغاسدتم ازالكذب لماوجدفي كثير منالناس لاغراض فاسدة أرادوا توكيدالامر بضمشئ اليديدفع توهمه فضموا اليه الايمان ولاشيٌّ فوقها فاذاحنت لم يبق أمريفيدالثقة فيلزم منه فسادفوق فسادالزنا والشرب غيران اليمين اذاكانت على أمر مستقبل ورأى الحالف خبره جوز الشرع الحنث ولم يجوزه فيالكبرة كالزنا والقتل لكثرة وقوع الايمسان وقلة وقوع القنسل والذي يدل على أن الحنث هو الكبيرة قواهم لابالغ بلغ الحنث أي بلغ ميلغ البحيث يركب الكبيرة وقبله ماكان بنني عنه الصغيرة لان الولى مأمور بالعاقبة على أساءة الادب وترك الصلاة ﴿ المسئلةُ الرابعة ) قوله تعالى العظيم هذا يقيد أن الراد الشرك فان هذه الامورلاتج مع في غيره (المسئلة الحامسة) كيف اشتهر متنابكمسراليم مع أن استعمال القرآن في المنتقبل بمؤت قال تعالى عن يحيى وعبسي عليهما الملام ويوم أموت ولم يقرأامات على وزن أخاف وقال تعالى فل موتوا ولم يفل فل ماتوا وقال تمالى ولاتموتن ولم يقل ولاتماتوا كاقال ولا تُعَافُوا قلنا فيه وجهان (احدهما) إن هذه الكلمة خالفت غيرُ هافقيل فيها أموت والسماع مقدم على القياس ( الثاني ) مات عات لغفي مات عوت فاستعمل ما فيها الكسرلان الكسر في المامني يوجد أكثرلامن بن (أحدهما) كثرة يفعل على يفعل ( كانهما )كونه على فعل بفعل مثل خاف يخاف وفي مستقيلها العنم لانه يوجد اسبين ( حدهما) كون العقل على فعل بفعل مثل طال يطول غان وصفه بالعلو بل دون الطائل يدن على انه من باب قصر بقصر (ونانيهما) كونه على فعل يفعل تقول فعلت في الماضي بالكسروفي المستقمل بالضم (المسئلة السادسة)كيف أتى باللام المؤمسكدة في قوله لمبعوتون مع أنالمرادهوالنني وفي النني لايذكر في خبران اللام يقال ان زيد المجي وان زيدا لابجي فلاتذكر اللام ومأمراد هم بالاستفهام الاالانكار يمعني أنالانبعث نقول الجواب عند من وجهين (أحدهما)عنداردة النصر يح بالني يوجد التصريح بالني وصيفته (نانيهما)اتهم أوادوا تكذيب من يخبر عن البعث فذكرواأن المخبرعته يبالغ في الاخبار وتتعن نستكثر مبالغته وتأكيده فعكوا كلامهم علىطريقة الاستغهام بمعني الانكار ثم انهم أشاروا في الانكار الى أمور اعتقد وها مقررة الصحة الكارهم فقالوا أولاأندا متناولم يقتصرواعليه بلقالوابعده وكناتراباوعظاماأي فطالعهد نابعدكوتنا أمواتا حتىصارت اللعوم ترابا والعظام رفاتاتم زادوا وفالوامع هذا يقال لنا انكم لمبعوثون بطريق التأكيد من ثلاثة أوجه (أحذها) استعمال كلة ان(ثانيها) اثبات اللام في خبرها (اللهما) ترلنصيغة الاستقبال والاتبان بالمعول كانه كأئي فقالوالناانكم لمبعوثون ثم زادوا وقالوا أوآباؤنا الاولون يعني هذا أبعدغا نااذاكناترا بابعدموتناوالآ بادحالهم فوق حال العظام الرفات فكيف عكن البعث وقد بينافي سورة والصافات هذا كالدوفلناان

لاقتضا أما الصدارة كإفى مثل قوله أفلاته تاون على رأى الجهورفان المعسني غندهم تعقيب الانكارلاانكارالتعقيب **كاه**والمشموروليس مدارلاً انكارهم كونهم تابتين في المبعوثية بالفعل في سال كونهم تراباوه نظاما بل كونهم بعرضية ذلك واستعدادهماله ومرجعهد الى انكار المعث بعلمالك الحالة وفيد من الدلالة على فلوهم في الكفر وتماديهم في الضلال مالامزيد عليه وتكرير الهمزة في قواير أمالي (أوآباؤنا الاول ن) لنا كيداك ير و الووللملف على المستكن فيلعوثون وحسن ذلك الفصل بالهمزة يعنون أنبعث آبائهم الاولين أبعدمن الوقوع وفرئ أوآباونا

(الله) زدالانة ارهم وتعليقاله ق (ار الاواين والآخرين) من الايم الايم الذي كرون تقديم الاواين وآباؤ كموفي تقديم الاواين من الفة في الدحيث كان الكارهم البعث آبام من من اعاق الدرتيب الوجودي (المحموعون) بعد البعث وقرى المجموعون) بعد البعث وقرى المجموعون) الله يوم معلوم والادنبا من واوقت به الدنبا من يوم معلوم والادنبا من يعتى من كتام فضة

أ قوله أوآباو تاالاواون معناه أو يقول آباو نا الاواون اشارة الى انهم في الاشكال أعظم تم ان الله تعالى أجابهم و ردعليهم في الجواب في كل مبالغة عبالغة أخرى فقال ( قل ان الاولين والآخر ف لجمرعون الى مقات يوم معلوم ) فقوله قل اشارة الم أن الامر في غاية الظهور وفلك انفي الرسالة أسرارا لاتقال الاللا وارومن جهلها تعيين وقت القيامة لان انعوام لوعلوالاتكلوا والانبياه ربما اطلعوا على علاماتها أكثر بماينوا ورعابنوا الذكار من الصعابة علامات على مانبين قفيه وجوء (أولها) قوله قل بعني ان هذا من جملة الامورالتي يلغت في الفلهو ر الى حديشترك نيه العوام والخواص فقسال فل قولاعاما وهكذا في كل موصنع قال قل كان الامر ظاهرا قال الله تعمال قل هوالله أحد وقال قل اتنا أنابشر مثلكم وقال قل الروح من أمرزبي أى هذا هوا اظاهر من أمر الروح وغيره خَيْ (ثانيها) فُولِهُ تُعالَى ان الاولين والآخرين بتقديم الاولين على الآخرين في جوا ـ هوأبهم أوآباو فاالاولون فانهم أخر واذكرالآباء لبكون الاستبعادفيهم أكثرفقسال ان الاواين الذين تستبعدون بعثهم وتوخرونهم ويعثهم الله فىأمر مقدم على الأخرين يتبان مندائيات سال من أخر مو مستبعد بن اشارة إلى كون الامر هيئا ( ثانها ) قوله تعساب لعموعون فانهم أنكروا قوله لميعوثون فقال هو واقم مع أمرزائد وهوانهم بحشرين و تجمعون في عرصة الحساب وهذا فوق البعث فأن عن بق تحت التراب مدة طويلة ثم حشس رعالانكونله قدرة على الحركة وكيف ولوكان حيامح يوساني قبره مدة لتعذرت عليه المركة نمانه تعالى بفدرته يحركه بأسرع حركة و يجمعه بأقوى سمير وقوله تعالى لجموعون فوق قول الفائل عجوعون كإقلناان قول الفائل انه يوت في افادة التوكيددون فوله انهميت (رابعها) قوله تعالى الى ميقات يوم معلوم فأنه يدل على ان الله تعالى يجمعهم في يوم واحد معلوم واجتماع عدد من الاموات لايعلم عددهم الااقة تعالى في وقت واحد أعجب من نفس البعث وهذا كقوله تعالى في سورة والصافات فاعساهي زجزة واحدة أي أبتم تستبعدون نفس البعث والاعجب من هذا انه يعشهم بزجرة واحدة أي هميعة واحدة فاذاهم ينظرون أى يبعثون مع زيادة أمر وهؤفكم أعيتهم ونظرهم بخلاف من نعس فانه اذا انتبه يبغي سساعة تمييزظر في الاشيساء فامر الاحياء سندالله تعساني أهون من تنبيه نائم (خامسها) حرف الى أدل على البعث من اللام ولنذكر هذا في جواب سو ال هوأن الله تعالى قال يوم بجمعكم ليوم الجمع وقال هنالجموعون الى ميقات يوم معلوم ولم يقل لميفا تنساوقال ولما جاء مؤمى لميقا تأنقول لمأكأن ذكرا لجع جواباللمنكرين المستبعدين ذكر كلة الى الدالة على المجرك والانتقال لنكون أدل على فعل غيرالبعث ولا يجمع هناك قال يوم يجمعكم ليؤم ولايفهم النشوار من نفس الحرف والكان يفهم من الكلام ولهذا قال همنالجموعون بفظ التأكيد وقال هناك يجمعكم وقال همناالي ميقسات وهومصير الوقت اليه وأماقوله تعالى فللجاء موسي لميقاتشا فنقول الموضع هناك لم يكن مصلوب

موسى عليمانسلا واعاكان مطلو به الحضو رلان من وقت له وقت وهين له مومنع كأنت حركته في الحنيقة لامر بالتبع الى أمر وأما هناك فالامر الاعظم الوقوف في موضعه لازمانه فقال بكلمة دلالتهاعلى الموضع والمكان أظهره تمقال تعمالي ( تمانكم أيها العسالون المكذبون لا كاون من شجر من زقوم فالؤن منهسا البطون فشار بون عليد من الجيم فشار يون شرب الهيم) في تفسيرالا يات مسائل (المسئلة الاولى) الخطاب معمن تقول قال بعض المفسرين مع أهل مكة والظاهر أنه عام مع كل منسال مكذب وقد تقدم مثلهذا فيموضع وهوتنام كلام النبي صلى الله عليسه وسلمكانه تعسالي قال لتبيه قل ان الاولين والآخرين لمجموعون ثم انكم تعذبون بهذه الانواع من العداب ( المسئلة الثانية ) قال ههناالضالون المكذبون بتقديم الضال وقال في آخرالسورة وأماانكان من المكذبين الضالين بتفديم المكذبين فهل بينهما فرق قلت نع وذلك أن المراد من الضالين ههناهم الذين صدرمتهم الاصرارعلى الحنث العظيم فضلوافي سبيل اللهولم يصلوا اليعولم يوحدوه وذلك منلال عظيمتم كذبوارسله وقالوأ أنداءتنافكذبوابالحشرفقالأبها الضائون الذين أشركتم المكذبون الذين أنكرتم الحشر لتأكلون مامكرهون وأماهناك فقال الهم أيم اللكذبون الذين كذبتم بالحشر الصانون في طريق الخسلاس الذين لايهتدون الى النهم وفيه وجه آخر وهوأن الخطاب هنامع الكفارفقال بأيهما الذي صلاتم أولاو كديتم الزاوالخطاب فآخرالسورة معمع دصلي الله عليه وسلم بيين لهمال الازواج الثلاثة فقال المقر بون في روح و ريحان وجنة نعيم واصحاب اليمين في سلام وأما المدكد بون الذين كربوا فقد ضلوا فلدم تكذيبهم اشارة الى كريامة محمد صلى الله عليه وسلم حرث بينان أفوى البب في عقابهم تكذيبهم والذي بدل على الالكلام هناك مرمجما صلى الله عليه وسلم قرله فسلام الثمن أصحاب اليمين (المسئلة الثالثة) ما الزقوم تقوَّل قد بينا، في موحدم آخر واختلف قيم أقوال الناس ومآل الاقوال الي كون فاك في الطعم مراون اللمس حارا وفي الرائعة منتساوفي المنظر اسود لايكادآ كله يسيغه فيكره على ابتلاعه والتحقيق اللغوى فيدان الزقوم لغذعر بية دلناتر كيبدعلي فجدوذلك لانزقم لم عنه الافي مهمل أوفي مكروه منه مزق ومنه زمق شعره اذانتفه ومنه القرم للدناءة وأقوى منهذا أنالقاف مع كل حرق من الحرفين الباقيين يدل على المكروه في أكثر الاحرفا تناف مم الميم فامة وققمة و بالعكس مقامق الغليظ الصوت والقمقمة هوالسور وأماالقاف معالزاي فالزق رمري الطائر بذرقه والزفزقة الخفةو بالعكس القزتوب فينفر الطبع منتركيب الكلمة منحروف اجتماعها دليل الكراهة والقبع ممقرن بالاكل فدل على أنه طعام ذوغصة وأمامايقال بان العرب تقول زفتني بمعنى أطعمتني الزبد والعسل والابن فذلك للمجانة كقولهم ارشقني بثوب حسن وارجهني بكبس منذهب وفوله من شجر لابتداء الغايف أى تناولكم منه وقوله فالوثن منهازيادة في بيان العذاب أي

أي بالبعث والخطاب لاهلمكة وأضرابهم (لا كلون) بعد البعث والجع ودخول جهنم (من شجر مُن زقوم) من الاولى لايتسداء الغماية والثانية لبيان الشمر وتفسيره أي مبند ثون الاكل من المجرهو زقوم وقبل من الثانية متعلقة عمنهم هو وصف المجر أي كَانُ مِن رَقُومِ (هَالُؤْنَ منها البطون) أي بطونكم من شدة الجوع (فشار بوزعليه) عقب ذلك بلارب (من الجيم)أي الماء الحمارفي الفاية ونأزث ضميرالشعر أولاوند كيره المانيالاعتبار المعنى واللفظ وقريءن شجرة فضيرعايه حبالذ للزقوم وقبال الاكل وفوله تعالى (فشار بون شربالهم) كالتفسير لمافيله على طريقة قوله تعالى فكذبواعبدناأي لايكون شريكم شربامعتادا مل يكون مثل شرب الهيم وهي الابل النيبهسا الهياموهوداءيصيها فتشرب ولاتروىجع

أهيم وهيما، وقبل الهيم الرمال على أنه جم الهيام بفتي الها، وهو الرمل الذي لا يقاسبك جع على فعل ﴿ لا ﴾ كسيماب وسحب تم خفف وفعل بهما فعل بجمع أبيض والمعنى أنه يسلط عليهم من الجوع والنهاب النار

والرارة سلطعليهم من العطش ما يضطرهم الىشرب الجميم الذي يقطع أمعساه هم فشروته شربالميم وقرئ شرب الهيم بالغتم وهوأيضامصدر وفرى بالكسرعلى أنه اسمالمشروب (هذا) الذي ذكر من أنواع المداب ( نزايهم يوم الدين) أي يوم الجزاء فاذاكان ذلك نزاجموهو مايعد للنازل مماحضم أظنك عالهم بعد مااستق لهم القرار واطرأنتهم الدارق الناروفيه مزالتهكم بهم مالا يُحْقِّي وَقَرَ يُ تزلهم بسكون الزاي تخفيفا والجلة مسوفة من جمهتد تعالى بعاريق الفذا كقمقررة لمضمون الكلام الملقن غيرداخلة تعت القدول وقوله تعالى(تحنخلقناكم فلو لاتصدقون) تلون للغطاب وتوجيدله الى الكفرة بطريق الازام والتبكيت والفاء لترتيب المحضيض على ما قبلها ای فهلا

الابكنتي منكم بنفس الاكل كابكتني مزيأكل الشيء لنحسلة النسم بل يلزمون بان بملوثا منهاالبطون والهاءعائداني الشجر والبطون يحتمل أن يكون المراد منه مقابلة ألجع بالجع أي علا كل واحدمنكم بعلنه ومحتمل أن يكؤن المراد أن كل واحدمنكم علا البطون والبطون حيثتنا تكون بطو ن الامعاء أيخيل وصف المعي في إطن الانسان له كبأ كل فيسبعة أمعاء فيملؤن بطون الامعاء وغيرها والاول أظهر والثانىأدخل فيالتعذيب والوعيد قوله فشاريون عليه أي عقيب الاكل تجرم ارته وحرارته الى شرب الماء فيشربون على ذلك المأكول وعلى ذلك الزقوم من الماءا لحار وقد تقدم بيانا لحيم وقوله فشار يون شرب الهيم بيان أيضا لزيادة العذاب أى لايكون أمر كم أمر من شرب ماء حارامنتنافيمسك عندبل يلزمكمان تشربوا مندمثل ماتشرب الهيم وهما لجال التي أصابها العطش فتشرب ولاتروى وهذا البيان فيانشرب لزيادة العفاب وقوله فالنون منها فى الاكل فانقيل الاهيم اذاشرب الماء الكشير بمنسره ولكن في الحال يلتذبه فهل لاهل الجعيم من شرب الحيم الحارفي النارلذة قلنا الغوائنا فللتالبيان زيادة العذاب ووجهه أن يقال بازمون بشرب المميم ولايكنني منهم بذاك الشرب بل يازمون أن يشربوا كايشرب المل الاهيم الذي به الهيام أوهم إذا شرر بوا تزداد حرارة الزفوم في جوفهم فيظنون أنه من الرَّفُوم لأمن الحميم فيشر بون منه شيأ كشيرا بناء على وهم الريء القول في الهيم كالقول. فالبيض أصله هوم وهذامن هام يهرم كأنه من المعدى يهيم والهيام ذلك الداء الذي يجوله كالهائم من العطش علم قال تعالى (هذائراً » م يوم الدين) يعني اس هذا كل العاداب بل هذا اول مأيلقونه وهو بعض منه وأقطع لاممائهم \* ثم قال تعالى (يحن خلقناكم فلولا تصدقون أفرأيتم ماتمنعون أأنتم تخلقونه المفعن الحاشون ) دليلاعلى كذبهم وصدق الرسل في الحشير لان قوله أأنتم تُعَشُّونه الزام على الاقرار بان الخالق في الابتداء هوالله تعالى ولما كان قادرا على الخلق الهلاكان قادرا على الخلق ثانيا ولامجال للنشر في ذاته وصفاته تعالى وتقدس وانلم بعترفوا به بليشكون ويقولون الخلق الاول مزسني بحسب الطبيعة فنقول المني من الامو و الممكنة ولاوجود للعمكن بذاته بل بالفير هلي ماعرف فيكون المني من القادر الذاهروكذلك خلق الطبيعة وغيرها من الحادثات يصا فقال لهم على تشكون في أن الله خلفكم أولا أم لافان قالو الانشك في أنه خالفنا فيقال فهل تصد قون أيصًا بخلفكم ثانيا فان من خلفكم أولامن لاشي لايعمير أن يخلفكم ثانيا من اجراء هي عنده معلومة وانكنتم تشكون وتقولون الخلق لايكون الامن مني و بعد الموت لاوالدة ولامني فيقال لهم هذا المني أنتم تخلقونه أم الله فال كنتم تعترفون بالله و بقدرته وارادته وعلمقذلك يلزمكم الفول بجوازا لحشر وصحته واولاكلةم كبذمن كلتين معناها أتحصيض والحث والاصل فيه لم لافاذا فلت لم لااكلت ولم ما أكلت جاز الاستفها ما نفات، عناه لاعلة لعدم الاكل ولايمكنك أن تذكر عله له كاتفول لم فعلت مو بتمايكون معناه فعلت أمرا

قصدقو ن بالخلق فان مالا يحققه العمل ولايساعده بل بذي عن خلافه ليس من التصديق في شي وقيسل بالبعث السندلالا عليه بالانشاء فأن من قدرعليه قدر على الاعادة حتما والاول هوالوجه كاستحيطيه خبرا

الاسبباله ولايمكنك ذكرسبباله مع افهم تركوا حرف الاستفهام عن العلة وأتو ابعرف الاستفهام عن الحكم فتالوا هلا فعلت كا يقولون في موضع لم فعلت هذا وانت تعلم فساده أتفعل هذاوأنت طفل وفبه زيادة خثلان قول القائل لم قعلت حقيقته سؤال عن العلة ومعناه أنهلته غمر معلومة وغيرظاهرة فلايجوز ظهوروجوده وقولهأ معلم سؤال عن حقيقته ومعناه أنه في جنسه غيريمكن والسائل عن العلة كأنه سلم الوخوا وجعله معلوماوسال عن العلة كايقول القائل زيدجاه فلمجاه والسائل عن الوجود لم يسلم وقول القائل لم فعلت وأنت تعلما فيد دون قوله أفعلت وأنت تعلم ماهيم لان في الا. بجعله كالمصنب فيفعله لعلة خفية تطلب منه وفي الثاني جعله مخطئافي أول الامر واذاعم مابيت لم فعلت وأغملت علما بين لم تفعل وهلا تفعل وأما نولا فتقول هي مجلة شرط في الاصل والجلة الشرطية غبرمجز ومقبها كاانجله الاستفهام غبرتحزوم بهلكن لولاتدل حلى الاعتساف وتزيدنق النظروالنواني فيقول لولائصدقون بدل قوله لم لاوهلالانه أدل على نفي مادخلت عليه وهوعدم التصديق وفيه لطيفة وهي أناولاتذخل على فعل ماض وعلى مستقبل هال ثعالى فلولانفر من كل فرقة منهم طائفة فاوجه اختصاص المستقبل ههنابالذكروهالا غال فلولاصد فتم نقول هذا كلام معهم ق الدنبا والاسلام فيها ستبول و يجب ما قبله فقال لم لانصدقون في ساهتكم والدلائل واضحة مستمرة والفائدة حاصلة فاعافي فو له فلولانفر لم تكن الغائدة تحصل الابعد مدة فقال اوسافرتم لحصل لكم الغائدة في الحال وقدفات هُلَكُ فَأَنَ كَنْتُمُ لَانِسَافُرُونَ فِي الحَالَ تُقُونَكُمُ الْغَائِدَةُ أَبِعِشَا فِي الاسْتَقْبَالَ \* ثم قال تعالى (أَفَرْ بِتُمْ مَا تَدُونَ ) مَنْ تَقْرِيرِ قُولِهُ تَعَالَى نُتَعَىٰ خَلَقْنَاكُمْ وَذَلْكُ لانَهُ تَعَالَى لَاقَالَ نُتَعَىٰ خَلَقْنَاكُمْ عال الطبيعيون نحن موجودون من نطف الخلق بجواهر كامنة وقبل كل واحد نطفة واحد فقال تعالى رداعليهم هلرأيتم هذاالمني وانه جسم ضعيف متشا به الصورة لايدله من مكون فأنتم خلقتم النطافية أوغبركم خلقها ولابد من الاعتراف بخالق غير مخلوق قطعا للنسلسل الباطل والى ربنا المنتهتي ولايرتاب فيه أحد من أول ماخلق الله النطفة وصورها وأحياها وتورها فلانصدقون انه واحدأ حدمد فادرعلي الاشباء فانه يعيدكم كِاأَنْسُأَكُمُ فِي الابتداء والاستفهام بفيدزيادة تفرير وقد علت ذلك مرارا\* قوله تعالى (كُونَ فدرنا ببنكم الموت ومايحن بسبون على أن نبدل أمثالكم وننشئكم فيمالا تعلون والقدعاتم لنشأة الاولى فلولاتذكرون) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قىالترتيب فيه وجهان (أحدهما) انه تفرير لماسبق وهوكفوله تعالى الذي خلق الموت والحياة فدل نحن خلفناكم ثم قال نصن قدرنا بينكم الموت فن قدرعلي الاحياء والامانة وهما صدان ثبت كونه بخنارا فيكن الاحياء ثانبا منه بعد الامانة بخلاف مالوكان الاحياء منه ولميكن لهقدرة على الاماتة فيظن بهأنه موجب لاتختار والموجب لايقدرعلي كل شيء مكن فقال تحن خلفتاكم وقدرنا الموت بينكم فانظروا فيه واعلموا اناقادرون أن ننشكم ( ناسهمها ﴾

(أفريتم مائنون)أي تقذفون في الارحام من النطف وقرى ً بفتح التاءمن مني النطفة يعنى امتساها ( أأنتم تخلقونه) أي تقدرونه وتصسورونه بشرا سو با(أم نحن الحالقون) لدمن غير وخل شي فيه وأم قبل منقطعة لان ماسدها جلة فالمني بلأتحن الخالفون على أن الاستفهام للتقرير وقبل منصلة ومجي الخما لفون بعد نحق يطريق النسأكيد لابطريق الحبرية أصاله ( نحن قدر نا بینسکم الموت) أيقسمنـــا• عليكم ووقتناموتكل أحد بوقت معين حسيما تقتضيه مشيئتا المنية على الحكم البالغة

وقرئ قدرنا مخففا (وما نين عسبوفين) أي انا قادرون (على أننبدل أشالكم) لايفلينا أحد على أن نذ هبكم ونأتي مكانكم أشباهكم من الحلق (وناشتكم فيمالا أعلون) من الخلسق والاطوار ولانعهدون عثلهاقال الحسن رحد اللذأي نجملكم قردة وخنسازير وقبلالمني وننشذكم في البعث على غيرصوركم في الدنيافن هذا شأنه كيف يعجز عن اعادتكم وفيل المعنى وما يسقناأحد فيهربهن الموتأو يغيروقندوعلي أننبدل الخاماسال من فأعل قسدرنا أوعلة للتقديروعلى بمعنى اللام

أنهجواب عن قول مبطل يقول انهم تكن الحياة والموت بأمور طبيعية في الاجسام من حرارات ورطو بات اذا توفرت بقيت حية وأذا نقصت وفنيت مانت لم يقع الموت وكيف يليق بالحكيم أن يخلق شيئا ويتقن خلقه و يحنس صورته ثم يفسده و يعدمه أم يعبده وينشئه فقال تعالى نحن قدرنا بينكم الموت ولايرد قولكم لماذا أعدم ولماذا أنشأ ولماذاهدم لانكال القدرة يقتضي ذلك وانماية جممن الصائغ والباني صياغة شيء بناؤه وكسره وافناؤهلانه بحتاج الىصرف زمان اليهوتحمل مشقة ومامثلهالامثل انسان ينظرالىشي فيقطع نظره عند طرفة عين تم يعاوده لايقال له لم قطعت النظر ولم نظرت اليه ولله المثل الاعلى من هذالانهنا لابدمن حركة وزمان واوتوارد على الانسان أمثاله لتعب الحكن في المرة الواحدة لايثبت التعب والله تعمالي ممائزة عن النعب ولاافتقار افعله الى زمان ولازمان لغطه ولاالى حركة بجزم وفيدوجه آخرأاطف منها وهوان فولدتعالى أفرأيتم ماتمنون معناه أفرأيتم ذلك مبتا لاحباه فيدوهومني واوتفكرتم فبدلعلتم انهكان قبل ذلك حيامة صلابحي وكان أجزاء مدركة متأنة متلدذة تماذا المنبة والانستر بيون في كونه مينا كالجادات تمان الله نعالي بخلقه آدميا و يجعله بشراسو با فالنطفة كانت قبل الانفصال حية محصارت ميته مم حياها الله تعسالي مرة أخرى فاعلوا انااذا خلقسا كم أولا مم قدرنا بيتكم الموت البائم تنشكم مرة أخرى فلانستبعدوا ذلك كاف النطف (المسئلة الثمانية) ما الغرق بين هذا ألموضع و بين أول سورة تبارك حبث قال هذاك خلق الموت والمباة بنقديم ذكر الموت نقول الكلام هنسا على الغرتيب الاصلي كإقال تعمالي ومواسم منها فوله فعالى والمدخلفنا الانسان من سلالة من طين ثم قاله بعد فلك مم انكم بعدفك لميتون وأما في سورة اللك فنذكر انشاءالله نمال فألمدتها ومرجعها الى ماذ كرنا أنه قال حلق الموت في النطف بعد كونها حية عند الانصال مم خلق الحياة فيهابه الموت وهودليل الحشر وقين المراد من الموت هناالموت الذي بعد الحياة والمراد هنالنالذي قبل الحياة ( المسئلة الثالثة ) قال ههنا تعن قدرنا وقال فسورة الملا خلق الموثوالحياة فذكرالموت والحياة بلفظ الخلق وههنا قال خلقناكم وقال قدرنا بينكم المؤت فنقول كان المراد هناك بيان كون الموت واعلياة مخلوقين مطلقا لافي الناس على الخصوص وهنا لماقال خلفناكم خصصهم بالذكر فصاركانه فالخلفناحيا تكم فلوقال نحن قدرنا مونكم كان ينبغي انه يوجد موتهم في الحال ولم بكن كذلك ولهذا فأل قدرنا يبنكم . أما هناك فألموت والحياة كانا مخلوقين في محلين ولم يكن ذلك بالنسبة الى بعض مخصوس (المسئلة الرابعة) هل ققوله تعالى بينكم بدلا عن غيره من الالفاظ فألدة نقول نع فالده جابلة وهي تبين بالنظر الى الالفاظ التي تقوم مقامها فنقول قدرنا لكم الموتوقدرنا فيم , الموتفقوله قدرنا فيكم يغيد معنى الخلق لان تقديرالشي في الشي " يستدعى كونهظم له اماظرف حصول فيه أوظرف حلول فيه كايقال البياض في الجسم

والكحل في الدين فلوقال قدر نافيكم الموت لكان مخلوقا فينا وليس كذلك وال قلنا فدرنا لكم الموت كان ذلك يذي عن تأخره عن الناس فان القائل اذا قال هذا معدلك كأن معتساه انه اليوم العبرك وغدالك كإقال تعالى وثلك الابام تداولها بين الناس ( المسئلة الخامسة)قوله ومأيحن عسبوقين المشهور الالرادمنه ومأيحن بمغلوبين عاجر ينعن خلق امثالكم واعادتكم بعد تفرق أوصالكم يقال فانه الشئ اذاغلبه ولم يقدرعليه ومثله سقد وعلى هذا ذويد مأذكرناه من الترتدب ونفول اذاكان قوله تعن قدرنا بينكم لبمان أنه حلق الحياة وقدرالموت وهما صدان وخالق الصدين يكون فادرا يختارا فقال ومانحن عسبوقين عاجزين عن الشي الخلاف الموجب الذي لا عكنه ايقاع كل واحدمن التشدي فسيقه و مفوته فانالتار لاعكنها التبريد لانطيمتها موجية للتسخين وأماان قلنايأنه ذكرهردا عليهم حيث قالوالوليكن الموتءن فتاء الرطوبات الاصلية وانطغام الحرارة الغريزية وكان بخلق حكيم مختار ماكان مجوز وقوعه لان الحكيم كيف يبني و يهدم و يوجد و يعدم فقال ومأنحن عسبوقين أي عاجزين بوجه من الوجوه التي يستبعدونها من البناء والصائغ فأنه يفاقر في الايجاد الى زمان ومكان وتحكين من المفعول والمكان ويلحنه تعب من تعريك والمكان والله تعالى يخلق بكن فيكون فهوفوق ماذكرنا من المثل من قعلم النظر واعادته في أسبر ع حين حيث لا يصبح من القائل أن يقول الم قعطت النظري فلك الزمان اللطبف الذي لايدرك ولا يحس بل و عايكون مدعى القدرة التامة على النعي في الزمان اليسير بالحركة السمر يعة يأتي بشي ثم يبطله ثم بأتى بمثله ثم يبطله يدلك عليه فعل أجعاب خقة البدحيث يوهم انه يفعل شيئا ثم يبطله ثم يأتى عثله اراءة من نفسه القدرة وعلى هذا فنقول قوله نى سورة تبارك خلق الموت والحياة ليبلوكم معثاه أمات وأحيسا لتعلوا أنه فاعل مختسار فتعيدونه وتعتقدون الثواب والعشماب فيحسن عملكم واواعتقدتوه موجبا لماعلتم شيئاهذا على النفسير المشهور، والظاهران المراد من قوله وما نحن بمسبوقين حقيقنظ وهي أناماسبقنا وهو محمل شئين (أحدهما) أن يكون معناه أنه هوالاول لم يكن قبله شي" (وثالبهما) في خلق الناس و تقدير الموت فيهم ما صبق وهو على طريقة منع آخروفيه فائدتان أمااذا قلتا ومأبحق بمسبوقين معتاءماسبقنا شئ فهو اشارة الىانكم من أي وجه تسلكون طريق النظر تنتهون الىالله وتففون عنده ولاتجاوزونه فانكم انكنتم تقولون قبل النطفة أب وقبل الاب نطغة فالعقل يحكم بانتهاء النطف والآباء الى خالق غير مخلوق والافلائ فاني است مسبوق وليس هناك خالق ولاسابق غيرى وهذا يكون على طريقة التدرج والنزول من مقام الى مقام والعاقل الذي هداه الله تعالى الهداية القوية يعرف أولاوالذي دونه بعرف بعدداك يرتبه والمعاندلا بد من ان يعرف ان عاد الى عقله بعد المراتب و يقول لايد للكل من اله وهوليس عسبوق فيا فعله فعناه أنه فعل مافعل ولم يكن لمقعوله مثال وأماأن قلنا انه ليس بمسبوق وأى حاجمتي

ومالإنهما اعتراض (ولقدعلتم الشأة الاثول) هي خلقهم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة وفيلهم فطرةأقمعليه السلام من التراب( فلولا تذكيرون ) فهسلا تنذكرون أن من قدر عليها قدر على النشأة الاخرى حتماقاته أقل صتعا لحصول المواد وتخصص الاجزاءوسبق المثال وفيه دليل على صحمة القياس وقرئ فلولاتذكرون من الثلاثي وفي الخبرعمياكل العجب للمكنب بالنشأة الاخرة وهو برى النشأة الاولى وعيهاللمصدق بالنشأة الآخرة وهويسعي لدار الغرور

اعادتهله بمثال هو أهون فيكون كغوله تعالى وهوأ هون عليه و يؤيده قوله تعالى على أن نيدل أمثالكم وتنشئكم فيما لاتعاون فان قيل هذا لايصح لان مثل هذاوردفي سوال سائل والمرادماذكرنا كأنهقال وانالقاذرون على أن نبدل أمثالكم ومأمحن بمسبوفين أى استابعا جزين مغلوبين فهذا دليلنا وذلك لان فوله المالقا درون أفاد فائدةا نتفاءا أحمين عنه فلالدمن أن بكون الهوله تعالى وما تعن بمسبوقين فائدة ظاهرة تم قال تعالى على أن نبدل أمثالكرفي الوجه المشهور قوله تعالى على أن نبدل يتعلق بقوله وما تعن عسبوقين أى على التبديل ومعناه ومانحن عاجز ين عن التبديل والتحقيق في همذا الوجه أن من سبقه الشيئ كأنه غليه فعيرعنه وكلمةعلى في هذا الوجه مأخوذة من استعمال لفط المسابقة فأنه يكون علىشي فان من سبق غيره على أمر فهو الغالب وعلى الوجد الآخر يتعلق بقوله تعسالي نحن قدرنا وتقديره نحن قدرنا بيتكم على وجدالتبديل لاعلى وجد قطعا انسل من أول الامركايقول القائل خرج فلانعلىأن يرجع عاجلا أي على هذا الوجه خرج وتعلق كلة على هذا الوجم أظهر قان قيل على مأذهب البه المفسرون الاشكال في تبديل أمثالكم أي اشكالكم وأرصافكم ويكون الامثال جعمثل ويكون معناهوما تحن بعاجراين على أن تسخكم ونجملكم في صورة قردة وحناز يرفيكون كقوله تعالى ولو نشساء لمسخناهم على مكانتهم وعلى ماقلت في تفسير السبوقين وجعلت المتعلق لقوله على أن تبدل أمثالكم هوقوله تحن قدرنا فبكون قوله نبدل أمثالكم معناه على أن تبدل أمثالهم لاعلى علهم تقول هذاا يرادواردهلي المغمسرين بأسرهم اذافسروا الاعثال بجمع المثل وهوالظاهر كافي قوله تمالى تملايكونواأمثالكم وقولهواذاشتنابداناأمثالهم تبديلافان قوله اذادليل الوقوع وتغيرأ وصافهم بالمسيخ ليس أمرايقع والجواب أن يقال الامثال اما أن يكونجع مثل واماجع مثل فانكان جمع مثل فنقول معناه قدرنا بينكم الموت على هذا الوجه وهوان نغيرأوصافكم فتكونوا أطفالاتم شياناتم كهولائم شيوخاتم يدرككم الاجل وماقدرنا بينكم الموتُّ على ان نهلَكُكم دفعتْ، واحسدة الاإذا جاء وقت ذلكُ فتهلكون ينشفة واحدةوان فلناهوجهم مثل فنقول معنى نبدل أمثالكم تعمل أمثالكم بدلاويدله بمعنى جعله يدلاولم يحسن أن يقال يدلنا كرعلى هذا الوجه لانه يفيدا ناجعلنا مالا فلايدل على وقوع الفناءعليهم غايةما في الباب ان قول القائل جعلت كذا بدلا لانتم فالدته الااذا قال جعلته بدلاعن كذا كنه تعالى لماقال بدل أمثالكم فالمثل بدل على المثل فكانه قال جعلنا أمثالكم ومعناه عني ما ذكرنا أنهنم نقدر الموت على ان نفني الخلق دفعة يل قدر نامعلى ان شيعل مثلهم بدلهم مدة طو يلة مم نهد كهم جيعا تم نشتهم وقوله تعالى فيما لاتعلون على الوجد الشهور في النقسير أنه فيما لاتعلون من الاوصاف والاخلاق والفذاهر أن المراد فيما لا تعلون من الاوصاف بالزمان فأن أحد الايدري أنه متى يموتومتى ينسأأوكا نهم قاواومتي الساعة والانشاء فقان لاعلم لكم بهما هذا اذافلنا

أن المرادماذكرفيه على الوجه الشهوروفيه اطيفة وهي ان قوله فيمالا تعلون تقرير لقوله أأنتم تخلقونه أمنحن الحالقون وكانه قال كيف يمكن أن تقولوا هذا وأنثم تنشوس في بطؤن أمهانكم على أوصاف لاتعلون وكيف يكون خالق الشئ غيرعالم بهوهو كفوله تعالى هو أعلبكم اذأنشأكمن الارض واذأنتم أجنفني بطون أمهاتكم وعلى ماذكرنا فيعفائدة وهي التحريض على العمل الصالح لان التبديل والانشاء وهو الموت والحشراذا كان واقعا فى زمان لا يعلم أحد فبنبغى ان لا يسكل الانسان على طول المدة ولا يغفل عن اعداد المدة و قال تعالى ولقد عَلَتم النشأة الاولى تقرير الامكان النشاة الثانية \* ثم قال تعالى (أعرأيتم ماتحرتون أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون )ذكر بعد دليل الخلق دليل الرق ففوله أفرأيتم ماتمنون اشارةالي دليل الخلق ويهالابتداء وقوله أفرأيتم ماتحر ثون اشارة الى دليل الرزق و به البقاء و ذكراً مورا ثلاثة الماكول والمشروب وما به اصلاح المأكول و رتبه ترتيباً فَذَكُرالما كُولُ أُولالانه هوالفذاء ثم المشروب لأن به الاستمراء ثم النارالتي بهاالاصلاح وذكر من كل نوع ماهو الاصل فذكر من المأكول الحب فانه هوالاسل ومن المفسروب الماءلانه هوالاصل وذكرمن المصلحات النارلان بهااصلاح أكثرالاغذية وأعهاودخل فيكل واحدمتهاماهودونه هذا هوالترتيب وأماالتفسيرفنقول الغرق بين الحرث والزرع هوأن الحرث أواثل الزرع ومقدماته من كراب الارض والقاء البذر وستى المبذور والزرع هوآخرالحرث من خروج التبسات واستغلاظه واستوأنه على الساق فقوله أفرأ يتم مأتحر تون أي ما نبتدون منه من الاعال أأنتم تبلغونها المفصود أم الله ولايشك أحدق أن أيجاد الحبق السنبلة ليس غول الناس وليس بغولهم انكان سوى القاء البدر والسنى فانقبل هدايدل على أن الله هوالزار مع فكيف قال تعالى يعبب الزراع وقال النبي صلى الله عليه وسلمالزر عالزار عقلنا قدثبت من التفسير أن الحرث منصل بازرع فالحرث أوائل الزرع والزرع أواخر الحرث فيجوز اطلاق أحدهما على الآخرلكن قوله يغجب الزراع بدلاعن قوله يعجب الحراث يدل على ان الحارث اذاكان هو المبتدى فريما يتعبب بما يترتب على فعله من خروج النبات والزارع لمآكان هو المنتهى ولايجبه الاشئ عظيم فقال يعجب الزراع الذين تعودوا أخذالحراث فاظنك باعجابه الحراث وقوله صلى الله عليه وسلمان رع الزارع فيه فائدة لانه لوقال العارث فن ابتدأ بعمل الزرع وأنى بكراب الارض وتسو بتهايصير حارثاوذلك قيل القاء البذو فالزرعلن أتى بالامر المتأخروهوالقاءالبذر أيمن لهالبذرعلي مذهب أبي حنيفة رجة الله تعالى عليه وهذا أظهر لانه يمجر دالالقاء في الارض يجعل الزرع للملق شواء كان مالكا أوغاصبا الشاع قالى ( اونشاء لجعلناه حطاما فظلتم تفكهون الماخرمون بل تحن مورومون )وهوتدر . بج في الانبات و بيانه هوأنه لماهال أأنتم تزرعوته أم نحن الزارعون لم يبعدمعاندأن يقول نحن تحرث وهو بنفسه يصير زر عالاً بفعانا ولا بفعل غير نافقال

(أفرايتم ماتحرثون) أى بذرون حمد وتعملون في أرضيه ( أأنستم تزرعونه)تئيتونه وتردونه نبساتابر في (أم نحن الزارعون)أى المنبتون لاأنتم والكلام في أم كإمر أنفا (لونشاء لجملناه جطاما)هشهامتكسيرا متفتتا معد ماأنيتناه وصاربحيث طمعتم في حيازة غلاله (فظلتم) بسبب ذلك (تفكهون) ال تنعجبون من سوء حاله اثر ماشاهد تموه على أحسمن مايكون من الحال أوتندمون على ماتغبتم فبد وأنفقتم عليه أوعلى مااقترفتم لاجله من المسامي فنحدثون فيه والتفكه التنقل بصنوف الفاكهة وقد استمير للتقل بالحسديث وقرئ تفكنون أي تذدمون وقري فظلتم بالكسر وفظلاته على الاصل

تسالى واوسل لكم هذا الباطل فاتقولون في سلامته عن الآفات التي تصيبه فيفسد قبل اشندادالحب وقبل المقاده أو قبل اشتدادالحب وقبل ظهو رالحب فبه فهل تتجفظونه منهاأوتدفعونها عنه أوهذا الزوع ينفسه يدفع عزنفسه تلك الآفات كما تقولونانه ينفسه ينبت ولايشك أحدان دفع الآفات بإذن آلله تعسالي وحفظه عنهسا مغضل الله وعلى هذا أهاده ليذكر أمو رامر تبة بعضها على بعض فيكون الامر الاول للمهتدن والثاني للغذالمين والثالث للمعاندين المضالين فيذكر الامر الذي لاشك فيسم فيآخرالامراقامة للمعية على الضال المعاند وفيه سؤال وهوأنه تعالى ههناقال لجعلناه ملام الجواب وقال في الماء جعلناه أجاجا من غيرلام فسأالغرق بينهما نقول ذكر الرايخشري عند جرايين (أحدهما) قوله تعالى لونشاه بلحلناه حطاما كان قريب الذكر فاستغنى مذكر اللام فهدعن ذكرها ثانيا وهذا منسيف لان قوله تعالى اونشاء لطمسناعلي أعينهم مع قوله لونشاء لمسعنناهم أقرب من قول لجعلناه حطاما وجعلناه أجاجا اللهم الاأن نقول هناك أحدهماقريب من الا خرذكر الامعنى لان الطهس لايلزمه المسمخ ولابالعكس والمأكول معدالمشروب فى الدهر فالامران تقار بالغظا ومعنى والجواب الثاني أن اللام يفيدنوع تأكيد فذكر اللام في الما كول ليعلم أن المأكول أهم من أمن المشروب وأن نعمته أعظم وماذكرناأيضا واردعايدلان أمر الطمس أهون من أمر المستخ وأدخل فيهما اللام وههناجواب آخريبين يتقديم يحث عن فأثدة اللام في جواب لوفنةول حرف الشرط اذادخل على الجلة مخرجها عن كونها جلة في المعنى فاحتاجوا الى علامة تدل على المعمني فأتوابالجزم في المستقبل لان الشرط نقتضي جزاء وفيد تطويل فالجزم الذي هوسكون ألميق بالمومنع وبينه وبين المعني أيضا مناسبة لكن كلة لومخنصة بالدخول على المسامني معنى فانهسا اذادخلت على المستقبل جعلته ماصيسا والتحقيق فيه أن الجلة الشرطة لاتخرج عن أقسام قانها إذاذكرت لابد من أن يكون الشرط معلوم الوقوع لان الشرط انكان معلوم الوقوع فالجزا لحلازم الوقوع فيعل الكلام جلة شرطيمة عدول عنجلة استادية الىجلة تعليقية وهوتطؤيل من غيرفائدة فقول الفائل آتيك انطلعت الشمس قطويل والاولى أن بقول آتيك جزما من غيرشرط فاذا علاهدافعال الشنرط لايخلومن أنيكون معلوم العدم أومشكوكافيه فالشرط اذا وقع على قسمين فلابدلهما من لفظين وهماان ولؤوا ختصت انبالمسكوك ولويمعلوم العدم لامربيناه فيمومنع آخرلكن ماعلم عدم يكون الآخر فقدأثبت منه فهوماض أوفى حكمه لان العلم بالامور يكون بعد وقوعهاومايشك فيه فهومستقبل أوفى معتاه لاننا نشك في الامور المستقبلة أنها تكون أولا تكون والمامني خرج عن التردد واذا ثبت هذافنقول لمادخل لوعلى المامني ومااختلف آخره بالعامل لم يتبين فيه اعراب واللا دخل على المستقبل بإن فيه الاعراب ممان الجزاء على حسب الشرط وكان الجزاء في باب

الهما فسيافل نبين فيه الحال بحركة ولاسكون فيصافى له حرف يدل على خر وجدعن كونه جلة ودخول في كونه جزء جله الخاليت هذا تنفول عند مايكون الجزاء تلماهرا يستغني عن الحرف الصارف لكن كون المناه المذكوري الآية وهوالمله المشروب المنزل من المزن اجاجاليس أمرا وافعايظن أنه خبرمستقل ويقويه أنه تعمالي يقول جعلتاه أجاجا على طريقة الاخبار والحرث والزرع كشيرا علوقع كونه حطاما فلوقال جعلناه حطاما كان توهم منه الاخبارفنال هناك لونشاء لجعلناه ليخرجه عساهوصالح له في الواقع وهو الحطامية وفال في المساء المشروب المنزل من المزن جعلناه أجاجالانه لايتوهم ذلك فأسنغني عن اللام وفيه لطبغة أخرى نعوية وهي أن في القرآن اسقاط اللام عن جزاء لوحبث كانت اوداخلة على مستقبل الفظاو أمااذا كانمادخل هليه لوماصياوكان الجزادموجيا فلاكافي قوله تعالى وأوشئنا لآتينا واوهدانا المهالهديناكم وذلك لان اوافادخلت على فعل مستقبل كافي قوله لونشاء فقد أخرجت عن حيزهالفظ الان لوللمساضي فاذ اخرج الشرط عن حبر مجازي الجزاء الاخراج عن حيره لفظ اواسقاط اللام صند لان ان لما كأن حيرها السنقبل وتدخل على المستقبل فاذاجعل مادخل ان عليه ماصيا كقولك انجثني جاذق الخبرالاخراج من حيز، وترك الجزم فتقول أكرمك بالرفع وأكرمك بالجزم كاتفول قى اونشاء لجداناه وفي لونشاء جداناه ومأذكرنا من الجواب في قوله أنطعم من لو يشاء الله أطعمه اذانظ تاليه تجده مستقيما وحوشلم بقل لوشداه الله أطعمه علم أن الآخر جزاه ولمهيق فيدتوهم لانه اماأن يكون عندالشكام وذلك غيرجا تزلان المشكلم عالم يحقيقه كلامد واماان بكون صدهم وذلك غسيرجا أرههنالان قولهم لوشاء القة أملعمه ردعلي المؤمنين فى زعمهم بعني أنتم تفواون الثاللة لوشاء فعل فلاذ منع من لو يشباء أطعمه على زعكم فلماكان أطعمه جزاه معاوما عندالسامع والمتكلم استغنى عن اللام والحطسام كالغنات والجداذوهومن الحطم كاأن الفتدات إوالجداد من الفت والجد والفعدال في أكثر الامر مدل على مكروه أومنكراما في المعاني فكالسبات والغواق والزكام والدوار والصداع لامراض وآفات في الناس والتبات والمافي الاعبان فكالجذاذ والحطام والفنات وكذا اذالحقنه الهاءكالبرادة والسحالة وذيه زيادة ببان وهوأنضم الفساء من المكلمة يدل على ماذكرنا في الافسال فانانقول فعسل لمالم يسم قاعله وكان السبب ان أوائل الكلم لمالم بكن فيمه التخفيف المطلق وهوالسكون لمبثبت التثقيل المطلق وهوالضم فاذا ئبت فهواهارض فأن علمكاذكرنافلا كلاموان لم يعلم كافى برد وقفل فالامرخني يطول ذكره والوسع يدلك عليمه في الثلاثي وقوله تعمالي اللغرمون بل نعن محرومون فيسه وجهان اماعلي الوجد الاول كأناهو كلام مقدرعنهم كانه يقول وحينئذ يحقأن تقولوا المالعذ بون دائمون في العذاب وأماعلى الوجه الثاني فيقولون اللعذ بون ومحر ومون عن اعادة الزرع مرة اخرى يقولون اللعذبون بالجوع بهلاك الن ع ومحرومون عن دفعه بغير

( آنا لمغرمون) أي للزمون غرامة ما إنفقنا أو مهلكون بهلاك رزقنا من الغرام وهوالهلاك وقرى أتناهل الاستفهام مقدرة بقول هوق حير النصب هلى الحالية من النصب هلى الحالية من النصب على الحالية من أو تقولون ا نالمفسر مون ( بل ضن محرومون) أو تعارفون الاحتلالية النا محدودون لاحتلالية النا ولا بخت لا بجدودون

فرآيتم الماءالذي تشر بون ) عَدْنَا فرانا ويخصيص هذا الوصف بالذكر مَعْ كَثْرَةُ مَنْسَافَعُه لأن الشريب الم القاصد المنوطة به (أأنتم أنزلتموه من المرن) ﴿ ٩٣ ﴾ اي سنالسنحاب وآحده مزنة وقبل هو السنصاب

الابيض وماوء عنب (أم نحن المزالون)له مقدرتنا (اونشاه جعلناه أجاجا) ملمازعامالاعكن شربه وحذق اللام ههنا مع الباتها في الشرطية الاولى للتعويل على على السامع أوالغرق يين المطعوم والمشروب فيالاهمسة وصعوبة الفقددوالشرطينان مستأنفتسان مسوقنان المان أن عصمته تعالى لازرع والما هماعل بالتمتع سهما فعمة أخرى بعدنعمة الانبات والانزال مستوجبة للشكرفقوله تمالى (فلولاتشكرون) تحضيض على شكر الكل (أفرأ شم النارالتي تو رون) أي تقد حونها وتستخرجونهامن الزناة (أأنتمأنشأتمشمرتها) التي منهاالزناد وهبي المرخ والمقار (أم تحن المنشون) لها بقدرتنا والتعبيرهن خلقهسا بالانشاءالمنبي من مديع الصنع المعرب عن كال القدرة والحكمة لمافيد منالغراية الغارقة يبنهاو بينسارالشجر التي لاتخلو عن النارحي قبل في كل شعبر نار واستحجه المرخ والعقار كاأن التعبير من نَفْحَ الروح بالانبياء في قوله

الزرع لفوات الماء والوجه الثاتي في الفره النائكر هوز بالفرامة مز غرم الرجل وأصل الغرموالغرام لزوم المكروم \* تجمَّال تعالى ﴿ أَوْرَأُ إِنَّمَ النَّامَ الذِي لَسَمَ بِينَ أَا يَمَ أُنزَأُ آهِ؟ من الرين أم صن المعر لون لو فشاء جملناه أساجا فلولان شكرون ) حصد ياف كر لاند العاصة وأنظف أوتذكيرالهم بالانعام عليهم والمرن المعاب النفيل بالله لانغيره مزأنواع العداب يدل على نقله قلب اللفظوعلى مدافعة الامر وهواللزم في بعض اللغات السعاب الذي مسالارض وقدالقدم تفسيرالاجاج الهالماء المرمن شدة الملوحة والظاهر الهجو الحارمن أجيج الناركا لحطام من الحطيم وقدذكر ناء في قوله تعالى هذاعذب فرات وهذا ملح اجاجة كر في الماء الطبيب صفتين (احداهما) عائدة الى طعمه والاخرى عائدة الى كَيْفِيةَ مُلْسَدُ وَهِي البُرُودَةُ وَاللَّهَا فَقَ وَفِي المَّاءُ الآخَرُ أَيْضًا صَفْنَينَ ﴿ احداهُما ﴾ عأندة الى طعمه والاخرى عائدة الى كيفية لمسه وهي المرارة عثم قال تعالى (فلولان شكرون) لميقل عند ذكر الطعام التكر وذلك اوجهين (أحدهما) أنعلم يذكر في المأكول أكلهم ﴿ قَالَمُ يَقُلُ تَأْكُلُونَ لَمُ يَقُلُ نَشَكُرُونَ وَقَالُ فَيَالِمُ نَشَارُ بِونَ فَقَالُ تَشَكَّرُونَ ﴿ وَانشَالَى ﴾ أَنْقِ اللَّاكُولُ قَالَ تَحَرَّثُونَ قَائْدِتَ لَهُمْ سَعَيَا فَلِيقُلَ تَشَكَّرُونَ وَقَالَ فَي الماء أأنهم أنزلتموه من المزن لاعل لكم فيه أصلا فهو يحض النسمة فقال فلولاتشكرون وفيه وجه مالت وهو الاحسسن أنأيقال النعمسة لاتتم الاهند الاكل والشرب ألاترى أنافي البراري التي لايوجد فيها الماء لايأكل الانسان شيأتخافة العضش فطاذكر المأكول أولا واتمه بذ حسكر المشروب ثانيا مال فلولاتشكرون على هذه النحمة النامة \* ممقال تعسال (أفرأيتم النار التي تورون) أي تقد حون ( أأنتم أنشأتم شجرتها أم تعن النشؤن) وفي شجرة النار وجوء ( أحدها ) أنها الشجرة التي توري ألنار منها بالزند والزندة كالمرخ (وتانيها) الشجرة التي تصلح لايقاد الناركالحسلب فانها اولم تكن لم يسهل ايماد النارلان النارلاتتعلق بكل شئ كاتنعلق بالحطب (وثالثها) أصول شعلها ووقود شجرتها ولولا كونهاذات شعل لماصطحت لانصاح الإشباءوالباقي خلاُّهرٌ \* توله نعال (١٥٥ جملناها تذكرة ومناعا للقون) في قوله تذكرة وجهان (أحدهما) تذكرة اللرالشيامة فيجب على العافل أن يخشى الله تعالى وعذابه اذارأى النار الموقدة ( وثانيهما ) تذكرة المحدة البعث لارمن فدرعلي ايداع النارق الشجر الاخضير لابعجزهن ايداع الحرارة الغريزية فى بدن المبت وقدة كرناه في تفسير قوله تعالى الذي يجعل الكم من الشجر الاختشر نارا والمقوى هوالذى أوقده فقواموزاده وفيد الطبغة وهوأنه تعالى قدم كونها تذكره علي كونهامتاعا ليم أن الفائدة الاخروية أتمو بالذكر أهم على تم قال تمالي (فسجم بأسم ربات العظيم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في وجه تعاقبه عاقبله نقول لماذكر الله تعالى حال المكذبين بالمشر والوحدانية ذكر الدابل عليهما بالحلق والرزق ولم يفدهم الايمان قال النبيه صلى الله عليه وسلمان وظبفتك ان تكمل في نفسك وهو علمك بربك وعماك لربك فسبهم

تعالى تم أنشأناه خلفا آخر لذلك وقوله تعالى ( نحن جعلناها نذكرة ) استثناف مبين لمنافعها أي

تجملناها تذكير النارجه تم حيث علمنابها أسباب الماش لينظروا البهت ويذكروا ماأوعدوا به من بارجم. أوتذكرة وأنموذجا من ارجهم لماروى ﴿ ١٤ ﴾ عن النبي عليه الصلاة والسلام ناركم هذه التي يوفدهم

باسم ربكوفدة كرنافلك في قوله تعالى فسجم بحمدر بك فبل طلوع الشمس وفي موضم آخر أ ( المسئلة الثانية ) التسبيح التنزيه عالايليق به فاقائدة ذكرالاسم ولم يقل فسبح بربك العظيم فنقول الجواب عند من وجهين (أحدهما) هوالشهوروهو أن الاسم معمروعلى هذاالجواب فنقول فيدفأندة زيادة التعظيم لان من عظم عظيما وبالغ في تعقليمه لم يذكر اسمه الاوعظمه فلايذكراسمه في موضع وضبع ولاعلى وجه الاتفاق كيفها اتفق وقلك لالنامن بعظم شخصاهند حضوره ر بمالايعظمه عندهيته فيذكره باسم علدقانكات بمعضر منعلا يقول ذلك فاذاعظم علده لايذكره فيحضوره وخببته الاباوساف العظمة فان قيل فعلى هذا فافائدة الباءوكيف مساردتك والم يقل فسجع اسم ربك العظيم أوالرب العظيم نفول قدتفدم مرارا أنالفسل اذاكان تعلقه بالمنسول تلاهرا فابة الشلهور لايتعدى اليدبحرف فلايقال ضربت بزيد بعني ضربت زيدا واذاكان في فاية الخفاء لايتعدى اليه الابحرف فلايفال ذهبت زيدابمسي فهبت بزيد واقاكان بيتهما جاز الوجهان فتقول سبحتسه وسبحت يه وشكرته وشكرته الهائبت حذا فنفول لماهلق التسبيح الاسم وكان الاسم مفعما كان اتسبيح في الحقيقة منعلقا بغيره وهوالرب وكان التعلق خفيا مزوجه فجازادخال الباء فان فيل آذاجاز الاسقاط والاثبات فماالفرق بين حذااللوضع وبين ذوله تعالى سبعماسم ريك الاعلى فتقول ههنا تقديم الدليل على المغتمة ان يقال الباء في قوله باسم غيرزائدة وتقريره من وجهين (أحدهما) انه لماذكر الامور وغال نحن أمأنتم قاصترف الكل بإن الامور من الله واذاطوابوا بالو-دانية قالوا نحن لانشرك فيالمعني وانمانكفذ أصناما آالهة فيالاسم ونسميها آلهة واللدالذي خلفهما وخلق العموات هوالله فتحن ننزهد في المقيقة فقال فسبح باسمر بك وكاانك أيواالعاقل استرفت بعدم اشتراكهما في الحقيقة اصترف بعدم اشتراكهما في الاسم ولانقل لغيره الد فات الاسم يتبع المعنى والحقيقسة وهلي هذا فالخعذاب لايكون مع النبي صلى الله عليسه وسلم بل يكون كايقول الواعظ ياء سكين أفنايت عرلة وماأصلحت عملك ولاير يدأحدا بعينه وخدره بالبهاللد كين السامم (وثانيهما) أن يكون المراد بذكر ربك أي اذاقلت وتولوافسهم ربك بذكراسمه بين مومك واشتغل بالشليغ والمعني اذكره باللسان والمتلب و بين وصفه لهم وان لم يقبلوا فائك مقبل على شدخلك الذي هو التبليغ ولوقال فسبح ر بكما أفاد الذكر لهم وكاريني من التسبيع بالقلب ولما فال فسبح باسم ربك والاسم هو الذى يذكر لفظادل على انه مأمور بالذكر اللساني وليسله أن يقتصر على الذكر العلبي ويحمّل أن يقال فسبع مبتدئًا باسم ربك العظيم فلانكون الياء زائدة ( المسئلة الثالثة ) كيف يسبحر بنا نقول أمامعني فبأن بعنقدقيه أنهواحد منزء من الشريك وقادر برئ عن العبر فلا يعبر عن الحشر وأما نفظ افبأن بقال سبحان الله وسبحان الله العظ يم وسبحانه همايشركون أومايقوم مقامه مزالكلام العال على نتزيهه عن الشريكوالعبرفانك إ

ينوآدم جزءمن سبعين 🛊 جزأمن حرجهنم وفيل تبصرة فأمر البعث قانه ليس نابدع من اخراج النارمن الشي الرطب (ومتاعا) ومنفعة (للقون) للسذين ينزالون الفواء وهبي الفقر وتخصيصهم مداك لانهم أحوج الها فانالمقيمين أوالنازلين بقرب منهم ليسدوا عصطرين المالافتداح بالزياد وقدجوزأن براد بالمقوين الذين خلت بطونهم ومزاودهم من الطعام وهو بعيد لعدم أتحصارما عمهم ويسد خالهم فيما لا يو كل الا بالطبيخ وتأخبرهذه النفعمة التنبيسدهل أنالاهم هو النفع الاخروي والغاه فيفوله تعسالي ( قسيم باسم ربك العظم) لترتيب مابعه ها على ماعدد من بدائم صنعه تعالىوروائع تعمد الموجية السيعد تعالى اماتيز يها ادتمالي عايقوله الجاحدون بوحدالينه الكافرون المين

تعمته مع عظمها وكرّابها أو تعبيا من أمر هم في عُطانك النع الباهرة مع جلالة قدرها وظهور أمرها ﴿ اذَا ﴾ أو شكرا على تلك النعم السابقة أي فأحدث البسبيح بذكر اسمه تعالى أو بذكره فأن اطلاق الاسم للشي ذكر له والعظيم

صفة الاسم أوازب (فلا أقسم) أي فأقسم ولا من داة للتأكد كافي قوله تعالى اللايمل أوفلانا أقسم فعذف المبتدأ وأشبع فتحةلام الابتداء ويعضده قراءة من قرأ فلأقسم أوفلارد لكلام يخالف المقسم عليه وأما ماقيل مزأن المعنى فلا أقسم اذالامر أوضع من أن يحتاج الى قسم فيأباء تعيين المقسم به وتفخيم شأن القسميه (عواقع الجيوم)أي عساقطهاوهي مغاربها وتخصيصها بالقسم لما في غرو بها من زوال أثرها والمدلالةعلي وجودمؤثر دأئم لايتغير أولان ذلك وقتاقيام المتجعدين والمتهلين اليه تعالى وأوان نزول الرحمة والرمنسوان عسلهم أوعنازلها ومجاريها فان له تعالى في ذلك من الدلبل على عظم قدرته وكالحكم تدمالا تحيطانه أأسان وقيل النجوم أيجوم القرآن ومواقعها أوقات نزولها

اذاسجته واعتقدت انهواحد منزء عزكل مالايجوز فيحقيقته لزم أن لابكون جسما لانالجسم فبهأشياء كثيرة وهوواحد حقبني لاكثرة لذاته ولايكون عرضا ولاني مكان وكل مالا يجوزله ينتني عند بالتوحيد ولايكون على شي ولاني شي ولاعن شي واذا قلت هو قادر ثبتله العلم والارادة والحياة وغيرها من الصفات وسنذكر ذلك في تفسير سورة الاخلاص أن شاء الله رّمالي ( المسئلة الرابعة ) ما الغرق بين العظيم وبين الاعلى وهل في ذكر العظيم هنا بدل الاعلى وذكر الاعلى في قوله سبح اسمر بك الاعلى بدل العظيم فأئدة نقول أما الفرق بين العظيم والاعلى فهوأن العظيم يدل على الفرب والاعلى يدل على البعد بيانه هو أن ماعظم من الاشدياء المدركة بالحس قريب من كل ممكن لانه لو بعدعنه فخلاعته مؤضعه فلوكان فيهأجزاه آخر إلكات أعظم مماهو عليه فالعظم بالتسيم الي الكل هوالذي يقرب من الكل وأما الصغير اذاقرب منجهة فقد بعد عن أخرى وأما العلى فهو البعيد عن كل شي لانما قرب من شي منجهة فوق يكون أبعد منه وكان أعلى فالعلى المطلق بالنسبة الىكل شي هو الذي في عابة البعد عن كل شي اذاعرفت هذا فالاشباء المدركة تسبيح اللهواذا علنا من الله معني سلبيا فصيح أن نقول هوأعلى من أن يحيط به ادراكنا واذاعلنامنه وصفا ثبوثبا منعلم وقدرة يزيدت فليمه أكثرتما وصل اليدعلما فنفول هوأعظم وأعلى منأن يحبطبه علنا وقولنا أعظم معناه عظيم لاعظيم مثله فقيه مفهوم سليى ومفهوم ثبوي وقواه أعلى ممناه هوعلي ولاعلى مثله والعلى اشارةالي مفهوم سلبي والاعلى مثله بسبب آخر فالاعلى مستعمل على حقيقته لفظا ومعني والاعظم مستعمل على حقيقته لفظا وفيه معنى سلبي وكان الاصل في العظيم مفهوم ثبوتي لاسلب فيه فالاعلى أحسن استممالا من الاعظم هذا هوالفرق \* ثمقال تعالى ( فلا أقسم بمواقع النصوموانه لقسم لوتعلون عظيم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في الترتيب ووجهه هو أنالله تعمالي لما أرسل رسوله بالهدى ودين الحقآتاه كل ماينبغي له وطهره عنكل مالابنبغي لهفاتاه الحكمة وهي البراهين القاطعة واستعمالها على وجوهها والموعظة الحسنةوهي الامور المغيدة المرققة للقلوب المنورة للصدور والمجاداة التيهي على أحسن الطرق فاتى بها وعجزالكل عن معارضته بشيُّ ولم يؤمنوا والذي يتلي عليه كل ذلك ولابؤمن لايبقي لهغيرأنه يقول هذا البيان ليس لغذهور المدحى بل لقوة ذهن المدعى وقوته على تركيب الادلة وهو يعلم أنه يغلب بقوة جداله لابظهور مقاله وربما يقول أحد المناظر يناللآخر عندانقطاعه أزت تعلم أنالحق ببدى لكن تستضعفني ولاتنصفني وحينتذ لايبني للخصم حواب غير القسم بالاينان التي لامخارج عنهما انه غبرمكابر وأنه منصف وذلك لانه لوأني بدليل آخر لكان له أن يقول وهذا الدابل أيضاغلبتني فيه بقوتك وقدرتك فكمللك النبي صلى الله عليه وسلم لما آتا. الله جل وعزما ينبغي قالوا انه يريد التغضل طلينا وهو يجادلنا فيما بعلم خلافه فلم يبق له الأأن يقسم فأنزل الله تعالى عليه

أنواعا من القسم بعد الدلائل ولهذا كثرت الايمان في أوائل التعزيل وفي السبع الاخير خاصة (المنالة الثالية) في تعلني الباعثقول أنه لمابين الهخالق الخلق والرزق ويد العظمة بالمال القاملم ولم يو منوا فاللمريق الاالقسم فأفسم بالله الى لصادق ( المسئلة الثالثة ) ماالمعنى من قسوله الأقسم معالك تقول انه قسم تقول فيدوجوه منقولة ومعقولة غسير تخالفة للنش أما المقول ( فَاحدها ) أن لا زائدة مثلها في قوله تعالى الملايعلم معناه ليعلم (ثانيها) أصلها لأفسم بلامالنا كيداشبت فتحتها لاكافي الوقف (ثالثها) لانافية وأصله على مقالتهم والقسم بعدها كانه قان لاوالله لاصحة لقول الكفار اقسم عليه وأما المشول فهو أن كله لاهي نافية على مناها غير أن في الكلام مجازا تركيبا وتقدير. أن تقول لافياننني هناكهي فيقول الفائل لاتسالني عاجري على يشير اليأثماجري عليه أعظم من أن يشمر ح فلا ينبغي أن يسأله فان عرضه من السو اللا يحصل ولا يكون غرضه من ذلك النهى الاسان عظمة الواقعة ويصيركانه قال جرى على أمر عظيم ويدل عليه أن السامع يقولله ماذاجري عليك واوفهم منحقيقة كلامه النهي عن السؤال لماقال هاذا بحرى عليك فبصح منه أن يقول أخطأت حيث منعنك عن السوال ممسألني وكيف لاوكثير اماقول ذلك الفائل الذي قال لانسألني عند سسكوت صاحبه عن السوال أولاتسألني ولاتقول ماذا جري عليد ولايكون للسامع أن يقول انك منعتني عن السؤال كلذلك التقررف أفهامهم الاالمراد تعفلهم الواقعة لاالنهى اذاعلم هذافنقول في القسم مثلهذاموجودمن أحدوجهين امالكون الواقعة فيغاية الظهور فيقول لااقسم بانه على هذا الامر لانه أظهر من أن شهر وأكثر من أن ينكر فيقول لاأقسم ولاير يذ به القسم وتفيه واعايريد الاعلام بان الواقعة ظاهرة وامالكون المقسم به فوق مايقسم به والمقسم صاريصدق نفسه فيقول لاأقسم عينا بلأاف عين ولاأقسم برأس الاميريل برأس السلطان ويقول القدم بكذامريدا لكوته في غاية الجرم (والثاني) يدل عليدأن هذه الصيغه لم ترد في القرآن والمقسم به عوالله تعالى أوصفة من صفاته وانما جاءت في امور مخلوقة والاول لايرد عليه اشكال ان قلنا ان المقسم به في جيع المواضع رب الاشياء كافى قواد والصافات المراد عدرب الصنفان ورب القيامة ورب الشمس الى غر ذلك فأذا قوله الأقسم بمواقع المجوم أي الامر أظهر من أن يقسم عليه وأن يتطرق الشك اليه (المسئلة الرابعة ) مؤاقع النجوم ماهي فنقول فيه وجوه ( الاول ) المشارق والمغارب أوالمغارب وحده اغان عندها سقوط المجوم ( الثاني ) هي مواضعها في السماء في روجها ومنازلها (الثالث) مواقعها في اتباع الشياطين عندالمزاحة (الرابع) مواقعها يوم القيامسة حين تنتبثر المجبوم وأماسواقع تجيوم القرآن فهي قلوب عباده وملائكته ورسله وصالحي الموَّ منين أوسمانيها وأحكامها التي وردت فيها ( المسئلة ، لخدمه) هلق اختصاص موافع البجوم للقسم بهافائدة قلنا نعرفاندة چليلة و بيانواا ناقد ذكر ناان

وقونعالى (وانه لفسم اوتعلسون عظسيم) اعتراض في اعتراض قصد به المبالغة في تحقيق مضمون الجلة القسمية وتأكيده حيث اعترض بقو له وأنه لقسم بين القسم وجوا به

القستم بمواقعها كماهي قسم كذلك هيءن الدلائل وقدبيناء فيوالذاريات وفي الطور وفي النجم وغيرها فنةول هي هناأ يضاكذلك وذلك من حبث ان الله تعالى لما ذكر حلق الآدمي من المني وموته بين باشارته الى ايجاد الضدين في الانفس قدرته واختياره تم لماة كردليلا من دلائل الانفس ذكر من دلائل الاكفاق أبضا قدرته و اختيار. فقال أفرأيتم مأتحر تون أفرأيتم الماءالى غير ذلك وذكر قدرته على زرعه وجعله حطاما وخلفه الماء فرأتا عذبا وجعله أجاجا اشارة ان القادر على الضدين مختار ولم يكن ذكرمن الدلائل السماوية شيئافذكر الدليل السماوي في معرض القسم وقال مواقع المجوم فانها أيضادليل الاختيارلان كون كلواحد في موضع من السماء دون غيره من المواضع مع استواءالمواضع في الحقيقة دليل فاعل يخسار فقال عواقم النجوم ليشايرًالي البراهين النفسية والآفافية بالذكر كماقال تعسالى سنزيهم آباتنافي الآفاق وفي أنفسهم وهذا كَوْنُولُهُ تَعَالَى وَ فِي الارضُ آيَاتَ للسَوقَنينِ وَفِي أَنْفُسَكُمُ أَفَلَا تَبْصِيرُونَ وَفِي السَّمَاء ر زقكم وماتوعدون حيث ذكر الانواع الثلاثة كذلك هنائم فال تعالى وانه لقسم الوقعلون عظيم والضمير عائدالي القسم الذي يتضعند قوله تعسالي فلاأ قسم فانه يتضمن ذكرالمصدرولهذا توصف المصادرالتيلم تظهر بعد الفعل فيقال ضربته فوباوفيه مسائل تحوية ومعنوية أماالجوية ( فالمسئلة الاولى ) هوأن يقسال جواب اوتعلمون ماذا وربما يقول بعض من لابعلم انجوابه ماتفدم وهو مًا سدقي جبيع المواضع لان جواب الشرط لابتقدم وذلك لانعل الحروف في معمولاتها لا بكون قبل وجودها فلايقال زيدا ان قام ولاغيره من الحروف والسرفية انعل الحروف مشبه بعمل المعاني ويميزيين الغاعل والمفعول وغيرهم افأذا كان العامل معني والمعنى لاموضع له أفي الحس فيعسل تقسدمه وتأخره جازأن يفال فانمساضر بتنزيدا أوضرباشديد آضر بته وأما الحروف فلهاتقدم وتأخر مدرك بالحس فليعكن بعدهانا بتأخرها فرض وجودها متقدمة بخلاف المعانى اذا ثبت هذا فنقول على حرف الشرط في ألمعني اخراج كل وإحدة من الجُمَلَتِينَ عَن كُو نَهَا جِمَلَةُ مُستَقَلَةٌ فَاذَا قَلْتُ مِن وَانَ لَايِمَكُنَ آخَرَاجِ الجَمَلَةُ الأولى عَن كونها جهلة بعدوقوعها جلة ليعلمان حرفهاأضمف منغل المعنى لتوقفه على تحله معأن المعني أمكن فرضه متقدما ومتأخرا وغل الافعال علمعنوي وعمل الحروف عمل مشبه بالمعنى اذائبت هذا فنقول في قوله تعسالى ولقده مشبه وهم بها اولاأن رأى قال بعض الوعاظ انهم بهامتعلق يلولافلايكونالهم قدوقع منه وهو باطللاذكرنا وهنا أدخل في البطلان لان المتقدم لايصلح جراه المتأخرة أن من قال اوتعلون ان زيدا القائم لم يأت بالعربية اذاتبين هذا فالنول يحتمل وجهين (أحدهما) أن بقال الجواب محذوف بالكلية لم يقصد بذلك جواب وانما يراد نني مادخلت عليه او وكانه قال و انه لقسم لاتعلون تجفيفه انالونذكر لامتناع الشيء لامتناغ غيره فلابدفيهمن انتفاء الاول فاصفال لوكط

تعلون أفادناأن علهم منتف سواءعانا الجواب أولم نعلموهو كقولهم فى الفعل المتعذى فلان يعطى ويمنع حبث لايفصديه مفعول وانمايرادائيات الفدرة وعلى هذا ان قبل فا فائدة العدول الى غير الحقيقة وترك قوله وانه لقسم ولاتعلون فنقول فأثدته تأكيد النني لانمن قال لوتعلون كانذلك دعوى منه فاذاطولب وقيل لم قلت الالانط يقول لوتعلون لفعساتم كذا فأذاقال في ابتسداه الامر لاتعلون كان مريدا للنبي فكانه قال أقول انكم لاتعلون قولامن غيرتعلق بدايل وسبب (وثانيهما) أن يكون له جواب تقديره لوتعلون لعظمتموه لكنكم ماعظمتوه فعلم انكم لاتعلون اذاوتعلون لعظم فيأعينكم ولاتعظيم فلا تعلمون (المسئلة الثانية )أن قيل قوله اوتعلمون هلله مفعول أم لاقلنا على الوجه الاول لامفعول له كافي قوالهم فلان يعطى وينع وكانه قال لاعلم لكم ويحتمل أن يقسال لاعلم لكم بعظم القسم فيكون له مفعول والأول أبلغ وأدخل في الحسن لانهم لإيهان شيئا أصلالانه لوعلوا لكان أولى الأشياء بالعلم هذه الامور الظاهرة بالبراه بريس و المناه من البراه بريس و المناه بالعلم فهو كقوله كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا يحمد وجه بن (أحسم من الموقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا يحمل وجه بن (أحسم من الموقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا يحمد المناه بالموقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا بحمد الموقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا بحمد الموقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا بحمد الموقولة كالانمام بل موقولة كالانمام بل هم أضل وعلى الثاني أيضا بموقولة كالانمام بل هم أصل وعلى الثاني أيضا بالمور المؤلمة الموقولة كالانمام بل هم أصل وعلى الثاني أيضا بالمور المؤلمة الموقولة كالمور الموقولة كالانمام بل موقولة كالانمام بل موقولة كالانمام بل هم أصل وعلى الثاني أيضا بالمورد الموقولة كالانمام بل موقولة كالله بل كالمولم كالانمام بل موقولة كالانمام بل موقولة كالانمام بل موقولة كالانمام بل كالله كالله بل كالمولم كالمولم كالله بل كالمولم كالمولم كالله بل كالله بل كالمولم كا اوكان لكم علم بالقمم لعظمتوه (وثانيهما) لو كان لكم علم بعظمته لعظمتوه (المسئلة الثالثة )كيف تعلق قوله تعالى لوتعلون عاقبله ومابعده فنقول هوكلام اعترض في اثناء الكلام تقديره وانه لقسم عظيم اوتعلون اصدقتم فان قيل فافائدة الاعتراض نقول الاهتمام بقطع اعتراض المعترض لانهلا فال وانه لقسم أرادان يصفه بالعظمة بقوله عظيم والكفار كانوا يجهلون ذلك ويدعون العلم بأمور البحم وكانوا يقولون لوكان كذلك فاباله لا يحصل لناعم وظن فقال لو تعلون لحصل لكه يعون على ماذكر ناالامر أذاع على ماذكر ناالامر أطهر من هذا وذلك لانا قالدان قوله لا أقسم معناه الامر الحديث من ال يصدق يمين والكفار كانوا يقولونأين الظهور وتحن نقطع بعدمه فقال لوتعلون شيئا لماكان كذلك والاظهرمنه آنابيتاأن كلماجعله اللهقعما فهؤق نفسه دليل علىالمطلوبوأخرجه محرج القسم بقوله وإنه لقسم ممناه عند التحقيق وانه دليل و برهان قوى لوتعلون وجهم لاعترفتم بمداولة وهوالتوحيد والقدرة على الحشروذلك لان دلالة اختصاص الكواكب بمواضعهافي غاية الظهنور ولايلزم الفلاسفة ليل أظهرمنه واماللعنوية (فالسلة الاولى )ماللة سم عليه نقول فيه وجهان (الاول) القرآن كانوا يجعلونه تارة سُمراوأخرى سمراوغيرذلك (ونانيهما) هؤالتو حيدوالحشروهو أظهر وقوله أقرآن ابتداء كلام وسنبين ذلك (المسئلة الثانية) ما الفائدة في وصفه بالعظيم في قوله وانه لقسم ونقول لماقال لاأقسم وكان معناه لاأقسم بهذا لوضوح المقسم به عليه قال لست تاركا إنسم بهذالاته ليس بقسم أولاس بقسم عظيم بلهوقسم عظيم ولاأفسم بهبل بأعظم منه أمسم لجزمي بالامروعلى بحقيقته (المسئلة الثالثة) اليمين في أكثرالامر توصف بالغلطة والمظم يقال في المقسم حلف فلان بالإيمان العظام ثم تقول في حقديمين مغلظة لان

الدي هو قوله تعالى (انه لفران كريم) أى كثير التفع لاشتاله على أصول العاداو حسن المعشى أو كريم عندالله مرضى أو كريم عندالله تعالى و بقوله تعالى او مدخته وجواب اراما مريك أريد به انى شلم أى اعظمتوه أو اعملتم أى اعظمتوه أو اعملتم بوجه

آتامهاكبيرة وأمافى حق الله عزوجل فبالعظيم وذلك هوالمنساسب لان معنساه هوالذي قرب قوله من كل قلب وملا الصدر بالرعب لمسابينا أن معنى العظيم فيه ذاك كاان الجسم العظيم هوالذى قرب من أشياء عظيمة وملا لماكن كشيرة من العظام كذنك العظام الذي اليس بعسم قرب من أمور كشيرة وملا صدير راكشيرة \* عمقال تعسال (الله الرآن) لريم و كتاب مكنون لا يسد الاالمطهرون نيزيل من رب العالمين) وفيه ما ألل (المسئلة الاول) · قوله تعالى انه عالمُد الى ماذا فنقول فيه وجهان( أحد همـــا ) الى معلوم وهو للبى أنزل على مجمدصلى الله عليسموسلم وكان معروفا عندالكل وكان الكغار بانه شعروانه شعرفقال تعالى رداعلهم انه لقرآن ( ثانبهما) عائدالي مذكور نيع ماسبق في سورة الواقعمة من التوحيد والحشر والدلائل المذكورة عليهمسا م الذي قال فيمه وانه لفسم وذلك لانهم قالواهذاكله كلام محمد ومخمترع من فقال انه لقرآن كريم في كتاب مكنون (المسئلة الثانية ) القرآن مصدراً واسم غير مصدرفنقول فيدوجهان (أحدهما ) مصدرأر بديه المفعول وهوالمقروء ومثله فيأقوله تعالى واوأن قرآنا مسرت به الجبال وهذا كإيقسال في الجسم العظيم انظر الى قدرة الله تعالى أى مقدر ره وهوكافي قوله تعمالي هذا خلق الله فأروني ( ثانيه هما) اسم لما يقرأ ﴾ كالقربان لمايتقرب به والحلوان لما يحلى به فمالمكاري أوالكاهن وعلى همذاستبين فساد قول من رد على الفقهاء قولهم في إب الزكاة يعطبي شيئا أعلى بمداوجب وياخذ الجيرانأو يعطى شيادونه ويعطى الجبران أبضساحيث قال الجبران مصدرلابو خد ولايعطى فبقالله هوكالقرآن بمعنى المقروء وبجو زان يقال لماأخذجا يراوبجبو راو نقال هواسم لما يجبريه كالقربان ( المسئلة الثالثة) اذا كانهذا الكلام لارد على المشركين فهمه ماكانواينكرون كونه مفروأ فاالف أندة في قوله انه لقرآن نقول فيد وجهمان (أحدهما) انهاخبارعنالكل وهوقوله قرآن كريم فهمكانواينكرون كونه قرأنا كريما وهم ما كانوا بقرون به ( وثانيهما ) وهوأحسن من الاوك أنهم قالوا هومخترع من عنده وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول انه مسموع سمعته وتلوته عليكم فساكان القرآن عندهم مقر وأوماكانوا يقولون أن النبي صلى الله عليد وسلم يقرأ القرآن وفرق بين القراءة والانشاء فلساغال انه لقرآن أثبت كونه مقروأعلى النبي صلى الله عليه وسلم الفرأو يتلى فقال تعالى انه لقرآن سماه قرآنا لكثرة ما قرى و يقرأ الى الابديد ف الدنياو بعضه في الآخرة ( المسئلة الرابعة ) قوله كريم فيسداطيفة وهي ان الكلام افافر إكثيرايهون في الاعين والآذان ولهذا ترى من قال شيئا في مجلس الملوك لايذكره ثائيا واوقيل فيد يقال لقائله لم تكرر هذا ثم اله تعالى لماقال اله لقرآن أي مقروء قرى و يقرأ قال كريم اي لايهون بكثرة التلاوة ويبق بدالده ركالكلام الغض والحديث الطرى ومن هنايقعان وصف القرآن بالحديث مع انه قديم يستمد من هذا مددا فهو قديم يسعمه المسامعون كأنه

كلام الساعة وماقرع سمع الجاعة لان الملائكة الذين علوه قبل النبي بألوف من السنين اذامهوه من أحد الميلتذون به التذاذ السمامع بكلام جديد لم يذكرله من قبل والكريم اسم جامع اصفات المدس قبل الكريم هوالذي كانطاه الاصل وظأهر الغضل بعتران من أصله غير زكى لايقال كريم مطلقا بل بقال المكريم في نفسه ومن يكون زكى الاصل غيرزى النفس لايقال ادكريم الامع تقييد فيقال هوكريم الاصل الكنه خسيس في نفسه ممان السحني الجرد عوالذي بكثرعطاؤه الناسأو يسهل عطاؤه ويسمى كريماوان فم يكنله فصلآخر لاعلى الحقيقة ولكن ذلك اسبب وهوأن الناس يحبون من يعطيهمو يفرحون عن بعطى أكثر عايفر حون بغيره فاذار أوازاهدا أوعالمالا يسعونه كرعساو بولدهمدا أنهم اذارأواواحدالايطلب منهم شيئا يسمونه كريم النفس لمجردتركه الاستعطاء لمساان الاخذمنهم صعب عليهم وهذاكله في العادة الرديثة وأما في الاصل فيقال الكريم هوالذي استجمع فيد ماينبغي من طهسارة الاصلوظهور الفضل ويدل على هذا انالسخي في معساملته يذبغي أنالا بوجد مندما يقال بسببه انه لئهم فالقرآن أيضاكر بم بمعسني طاهر الاصل ظاهر الفضل لفظه فصيم ومعناه صحيم لكن القرآن أبضاكر بمعلى مغهوم العوام فانكل من طلب مندشينا أعطاه فالفقيد يسندل به و يأخذ منه والحبكيم يستمديه ويحتمع به والادبب بستفيدهن ويتقوى به والله تعالى وصف القرآن بكونه كر عسا و بكونه عز بزا و بكونه حكيما فلكونه كريما كل من أقبل عليسه غال منه ماير بده فان كشرامن النساس لانفهممن العلوم شيئاواذا اشتغل بالقرآن سهل عليد حفظه وقلابري شخص يحفظ كتابا يقرونه بحيث لايغيرمند كلة بكلمة ولايبدل حرفا بحرف وجبع القراء يقرون القرآن من غيرتوقف ولاتبديل ولكونه عزيزا انكل مزيعرض هنه لابيق معدمندشي فخلاف ساثر الكتبفان من قرأ كنابا وحفظه مم تركه يتعلق بقلبه معنساه حتى ينقله صحيحا والقرآن من تركدلا يبتي معه مندشي لعزته ولايثبت عندمن لايلزمه بالحفظ ولكونه حكيما من اشتغل مه وأقبل عليه بالقلب أغناه عن سائر العلوم #قوله تعالى في كتاب جعله شيئا مظروفا بكتاب فاذلك نقول فيه وجهان (أحدهما) المظروف القرآن أي هوقرآن في كتاب كايقال فلان رجل كريم في بيته لايشك السامع أن مراد القائل انه في الدارقاء ولايريد به أنه كريم اذا كانق الداروغيركريم اذاكان خارجا ولايشك أيضاانه لايريديه انهكريم في بيته بل المراد الهرجل كريم وهوق البيت فكذلك مهناان القرآن كرم وهوفى كتاب اوالمظروف كريخ على معنى انه كريم في كشاب كإيقال فلان رجل كريم في نفسه فيفهم كل أحدان القائل لم يجعله رجلا مظروفا فان القائل لم يردأنه رجل في نفسه قاعداً ونائم وانما أراديه انه كرم كرمدني نفسه فكذلك فرآن كريم فالفرآن كريم في اللوح المحفوظ وانلم يكن كريمسا عندة الكفار (ثانيهما)المظروف هوجموع قوله تعالى قرآن كرع أي هوكذا في كتاب كالقال وماأدراك ماعليون في كتاب الله تعالى والمرادحينئذانه فياللوح المحفوظ نعتد مكتوب

(فی کتاب مکتون) أی مصون من غیرالقربین من الملائکة لایطلم علیه من سوا هم و هواللو ح (لا يسد الاالملهرون)
اماصغة أخرى لكناب
فالراد با لمطهر ين
الملائكة المزهون عن
الكدورات الحسمانية
وأوضا ر الاوزار
أوللفرآن فالمراديهم
المعلهرون من الاحداث

اته قرآن كريم والكل صحيح والاول أيلغ في التعظيم بالمفروء السماوي ( المسئلة الخامسة) ماالمرادمن الكتاب نقول فيدوجو (الأول) وهوالاصنح أنه اللوح المحفوظ ويدل عليه قوله تعالى بل هوفرآن مجيد في لوح محفوظ (إلثاني) الكتاب هوالمصعف (الثالث) كتاب من الكتب المزلة فهوقرآن في النوراة والأعجيل وغيرهما فإن فيل كيف سمى المكتاب كتابا والكناب فعال وهو اذاكان للواحد فهو امامصدر كالحماب والقيام وغيرهما أواسم لمايكتب كالمباس واللثام وغيرهما فكيفما كان فالقرآن لايكتب يعسني المصدر ولايكون في مكتوب وانسابكون مكتوبا فياوح أوورق فالكتوب لايكون فى الكتساب المايكون فى القرطاس نقول ماذكرت من المواذين أيدل على أن الكتاب ليس المكنوب ولاهو الحجينوب فيه أوالمكنوب عليه فان اللثام مايلتم به والصوان مايصان فيد الثوب لكن الاوح لللم يكن الاالذي يكتب فيدصيح تسميته كتابا (المسئلة السادشة) الكنون هو المستور قال الله تعالى كا اؤلؤ الكنون وقال بيض دكتون فانكان المراد من الكتاب اللوح فهوليس بستور واندالشي فيه منشور وأن كان المرادهة المحصف قعدم كونه مكنونا مستورا ظاهر فكيف الجواب عنه فنثول المكنون المحفوظ اذاكان غيرعزيز يحفظ بالمين وهوظاهر الناس فاذاكان شريف عزيزالايكتني بالصون والحفظ بالعين بل يسترعن العيون نمكا تزداد عزته يزداد سترة فنارة يكون يحرونا ئم البعل مدفونا فالسترصار كأللا زملاصون البالغ فقال مكنون أي محفوظ غاية الحفظ فذكراللازم وأراد الملزوم وهوباب من الكلام ألقصيح تقول مثلا فلان كبريت أحمر أى قليل الوجود ( والجواب الناني) ان اللوخ المحفوظ مستورعن العين لايطلع عليه الاملائكة مخصوصون ولايتظر اليه الاقوم مطهرون واما القرآن فهومكتوب مستورأ بدالدهر عن أعين المبداين مصون عن أيدى الحرفين فان قبل فا فائدة كونه في كناب وكل مقروء في كناب نقول هوانا كيد الرد على الكذار لانهم كانوا يقولون اله يخترع من عنده مفترى فلاقال مقرو عليه الدفع كلامهم ثم انهم قالوا أنكان مقرواعليه فهوكلام الجن فغال في كتاب أي لم ينزل يه عليه الملك الابعد ماأخذه من كتاب فهو ايس بكلام الملائكة فضلا عن أن بكون كلام الجن وأما اذا قلنا اذاكان كريسا فهوفي كناب ففأئدته ظاهرة وأمافا لمدة كونه في كتاب مكتون فبكون ردا على من قال انه أساطيرالاولين في كتب ظاهرة أي فإلايطالعوها الكفارولم لايطلعون عليه لايلهو في كشاب مكنون لايمسه الاالمطهرون فأذابين فيماذكرنا أنوصفه يكونه قرآنا صاوروا على من قال يذكره من عنده وقوله في كتاب ردعلي من قال يتلوه عليه الجن حيث اعترف مكونه مقروا ونازع في شئ آخر وقوله مكنون ردعلي من قال الله مقرو، في كتاب لكنه من أساطير الاولين (المسئلة السابعة) لا يسم الضمير عائد الى الكتاب على الصحيح ويحمال أن يقال هو عالم الى ماعاد اليد المضمر من قوله انه ومعناه لايمر , ١١- آن الا الطري مرون

والصيغة اخبار لكن الخلاف في اله هل هو يعني النهى كاات قوله تعمالي والطاعات يتربصن اخبار بمعني الامر فمزقال المراد من الكتاب اللوح المعنوظ والواليام تريلي هابيناقال هواخبار معني كأهو أخبار لفظ اذاقلنا النالمضمر في يسدلان تألب وأرقال المرادالمصحف اختلف فرقوله وفيه وجه ضميف تقله ابن عطيد الدنهبي لفسال مني وجلبت اليد ضمة الها ولا للاعراب ولا وجدله ( المسئلة الثامنة) أذ أبان أصبح الساراد من الكتاب الموح المحفوظ فالصحيح أن الضمير في لا يسم للكتاب فكيف يصم قول السافعي رحة الله تعالى عليه لا يووز مس المصحف للمعدث تقول الظاهر انه ماأ منذه من صريح الآيةولعله أخذه من السنة فان النبي صلى الله عام، وسلم كتب الي عرو بن حرم لايمس القرآن من هو على غير طهر أوأخذه من الآية على طريق الاستنباط وقال أن المس بطهر صفة من الصفات الدالة على التعظيم والسُّ بغيرطهو رنوع اهانة في المعنى وذلك لان الاستداد ينبغى انتقابل بالاستداد فالمس بالطهرق مقابلة المس ولي غير طهره تردالس خروج عن كل واحدة منهما فكدلك الأكرام في مقابلة الاهانة رهناك شي 1 كرام ولااهانة فنقول انمن لايمس المتحف لايكون مكرما ولامهينا و بنيك الس خرجهن انضدين ففالمس على الطهر العظيم وفي المس عسلي الحدث الاهانة فلاتعوز وهو معنى د قيق بليق بالشافعي رحه الله ومن بقرب منه في الدرجة ( عمان هذا الطيفة فقوسة ) لاحت الهذا الضعيف في حال تفكره في تفسيرهذه الآية فأراد تغييدها هنا فأنها من فضلالله فيجبعلي أكرامها بالتقنييد بالكناب وهيأن الشافعي رحدالله منع المحدث والجنب من مس المصحف وجعلهماغيرمطهرين ثم منع الجنب عن قراءة القرآن ولم عنع المحدث وهو استشاط منسه من كلام الله تعالى وذلك لازالله تعالى منعه عن السجد يصريح قواه ولاجنبا فدل ذلك على أنه ليس أهلا للذكرلانه لوكان أهلاللذكر لمامتعه من دخول المسجد لانه تعالى أذن لاهل الذكر في الدخول بقوله تعالى في يوت أذن الله أن ترفع و بذكر فيهااسمه الآية والأذون في الذكر في المسجد مأذون في دخول المسجد صرورة فلوكان الجنب أهلا للذكر لماكان ممنوعا عن دخول المسجد والمكث فيه وانه بمنوع عنهما وعنأحدهما وأماالحدث فعلم انه غيرمنوع عندخول المسجد فانمن الصحابة من كان يدخل المسجد وجوزالنبي صلى الله عليه وسلم نوم القوم في المسجد وليس النوم حدثا اذالنوم الخاص يلزمه الحكم بالحدث على أختلاف بينالائمة ومالم يكن منوعا من دخول المسجد لم يثبت كونه غيرأ هل للذكر قجاز القراءة فان قيل وكان ينبغي أنلايجوز للجنبأن يسبح ويستغفر لانهذكر نقول القرآن والذكر المطلق قال الله تعالى وانه لذكرلك ولقومك وقال الله تعالى والقرآن في الذكر وقوله يذكر فبها اسمد مع النافعلم أنالم مجديسي مسجداو مسجدالقوم محل السجود والمرادمنه العسلاة والذكر الواجب في الصلاة هو القرآن فالقرآن مفهوم من قوله يذكر فيها اسمه ومنحث المعقول هو

فيكون فياعمى أنهى أن يسده أى لاينبغى أن يسده الامنكان على طهارة من الناس على طريقة قوله عليسه الصسلاة والسلام المسلم أخو السلام المسلم أخو أى لا ينبغى له أن

ان هير القرآن و بما مذكر مربدا به معنداه فيكون كلاماغير ذكر فان من قال استغفرالله أخبر عن نفسه باحر ومن قال لاحول ولاقوة الايالله العلى العظيم كذلك أخبر عن أمر إِلَّمَا أَنْ يَخَلَافُ مِنْ قَالَ قُلْ هُواللَّهُ أَحَدُ قَانَهُ لَيْسِ مِنْكُلُمْ بِهُ بِلْ هُو قَائل له غيرآمر لغيره يالقول فالقرآن هو الذكر الذي لايكون الاعلى قصد الذكرلاعلى قصدالكلام فهو أعالمة كرالمطلق وغبره قديكون ذكرا وقدلايكون قانقيل فاذاقال ادخلوهايسلام وأراد لإخبار ينبغي أنلايكون قرآنا وذكرا نقول هو فينفسه قرآن ومن ذكره على قصد الاخبار وأرادالامر والاذن في الدخول يخرج عن كونه قارئا للقرآن وانكان لايخرج عن كونه قرآنا ولهذانقول تحن بطلان صلاته ولوكان قارئالمابطات وهذا جواب فيه الطف منبغي أزيتنبدله المطالع لهذاالكتاب وقناك من حيشاني فرفت بين أن يقال ليس قول النائل ادخلوها بسلام على قصد الاذن قرآنا و بين قوله ليس القائل ادخلوها بسلام على غيرقصد بقارئ للقرآن وأماالجواب منحيث المعقول فهو أن العبادة على منسا فامَّ الشهوة والشهوة الماشهوة البطن والماشهوة الفراج في أكثر الامر قان أحداً لايخلوا عنها وانابيشته شيأ آخر من الماكول والمشروب والمنكوح لكن شهوة البطن قدلاتبني شهوة بلاصير عاجة عند الجوع وضرورة عند الخوف ولهذا قال تعالى ولم طبرى ابشتهون أي لا يكون لحاجة ولاصرورة بل ليجرد الشهوة وقد بيناه في هذه السورة وأما شهوة الغرج فلا تخرج عن كونهسا شهوة وان خرجت تكون في محل الحاجة لاالعشرورة فلايملم أن شهوة الغرج ليست شهوة محضّة والعبادة فيها منعتمة للشهوة فلم تخرج شهوة الفرج عن كونها عبادة بدنية قطابل حكم الشارع ببطلان الحج به وبطلال الصوم والمسلاة وأماقضاءشهوة البطن فللليكن شهوة مجردة بطل به الصلاة والصوم فون الحج ورعا لمتبطل به الصلاة أيضا إذا تيث عدافتقول خروج الخارج دليل قضاء الشهوة ألبطنية وخروج المنيدليل قضاء الشهوة الفرجية فواجببهما تطهير النفس لكن الظاهر والباطئ متحاذبان فأمرالله تعالى ينطهم الظاهر عند الحدث والانزال لموافقة الباطن والانسان إذاكاناته يصيره وينظرني تطهينز بإطنه عندالاغتساله للجنابه غانه بجد خفة ورقبة في الصلاة والذكر ( وهنا تقة الهذه اللطيفة ) وهي أن قائلا لوقال رم يم فوك لايم أن يجب الوضو، بالاكل كايجب بالحدث لان الاكل فضاء الشهوة وهذا ناأل الاغتسسال لماوجب بالانزال اكونه دالل قضاء الشهوة وكذا بالايلابح لبكونه قضاء بالابدج فكذلك الاحداث والاكل فتقول همتاسر مكنون وهوما بيناء أن الاكل فديكو ن لحاجة وضرورة فتقول الاكل لابط كونه للشهوة الابعلا مة فاذا أحدث فلمأته أكل ولابعلمكونه للشهوة وأماالايلاج فلايكون للعاجة ولايكون للضرورة

عَمُوهُ مِوهَ كَيْفُمَاكُلُ فَنَاطَ الشَّارِيعِ إيجابِ النَّظيمِيرِ بدليلينَ ( أحدهما) قوله صلى الله

عليه وسلم انما الماء من الماء فأن الانزال كالاحداث وكاان الحدث هو الخارج وهو

يقلد أو بساد الى من يقلد وقيسل لابطلبد الاالمطهرون من الكفر وقرئ التعلهرون والمطهرون با لادقام والطهرون من أطهره بمني طهر والمطهرون أى أنفسهم

أصل في إيجاب الوضوء كذلك ينبغي أن يكون الانزال الذي هوالخروج هو الاصل في انجاب الفسل فانعند ميتمين قضاء الحاجة والشهوة فأن الانسان بعدالانزال لابشتهي الجاعق الظاهر (وثانيهما) ماروي عنه صلى الله تعالى عليه وسلم الوضوء من أكل مامسته النارفانذلك دلبل قضاء الشهوة كانخروج الحدث دليله وذلك لانالمضطرلايصبر الى أن دستوى الطعام بالنار بل يأكل كيفها كان فأكل الشي بعد الطبيخ دليل على أنه غاض به الشهوة لادافع به الضرورة ونعود الى الجواب عن السوال وتقول اذاتبين هذافائشافعي رضي اللدعنه قنني بأن شهوة الفرج شهوة محضة فلاتجامع العبادة الجنابة فلالمبغى أن نقرأ الجنب القرآن والمحدث بجوزله ان يقرأ لان الحدث لبس يكون عن يْهُوهُ مُعَضَّةُ (المَسْلَةُ النَّاسِعَةِ) قُولُهُ الاللَّظِهِرُونَ هِمِ اللَّائِكَةُ طَهِرَهُمُ اللَّهُ فَي اول أمر هم وأنقاهم كذلك طول عرهم واوكان المراد نفي الحدث نقال لاعسمه الاللنطهرون اوالمطهرون بتشد بدالطاء والهاءوالقراءة المشهورة الصحيحة المطهرون من التطهيرلامن الاطهار وعلى هذا تألد ماذكرنا من وجهآخر وذلك من حيثان بعضهم كان يقول هو من السماء يعزل به الجن و بلقيه عليه كاكانوا يقولون في حق الكهنة فانهم كانوا يقولون الني صلى الله علمه والكاهن فقال لاعسه الجن وأعاعسه المطهرون الذين طهرواعن الخبث ولايكونون محلا الافساد والسسفك فلايفسدون ولايسفكون وغيرهم ليس عطهرعلي هذاالوجدفيكون هذاردا على الفائلين بكونه مفتريا وبكونه شاعراو بكونه مجنونا مس الجن و بكونه كا هنا وكل ذلك قولهم والكل رد عليهم عا ذكرالله تعالى ههنامن أوصاف كناب الله العزيز (المسئلة العاشرة) قوله تنزيل من رب العالمين مصدر والقرآن الذي في كتاب ايس تنزيلا انما هومنزل كإقال تعالى نزل به الروح الامين نقول ذكر المصدر وارادة المفعول كشركا قلنا في قوله تعالى هذا خلق الله فأن قيل مافائدة العدول عن الحقيقة الى المجاز في هذا الموضع فنقول التنزيل والمنزل كلاهما مفعولان ولهماتعلق بالفاعل لكن تعلق الفاعل بالمصدرا كثر وتعلق المفعول عبارةعن الوصف القائميه فنقول هذا نىالكلام فانكلام الله أيضا وصف قائم بالله عندنا وإنما نقول منحيت الصيغة واللفظ والتأن الفلر في مثال آخر ليتبسرلك الأمر من غير غلط وخطا في الاعتقاد فنقول في القدرة والمقدور تعلق القدرة بالفاعل أبلغ من تعلق المقدور فان القدرة في القادر والمقدور ليس فيد فاذ اقال هذا قدرة الله تعالى كان له من العظمة مالايكون في قوله هذا مقدورالله لانعظمة الشيُّ بعظمة الله فاذاجعلت الشيُّ فأمًّا بالتعظيم غيرمساين عنه كان أعضم وإذاذكرته بلفظ بقال مثله فيما لايقوم بالله وهو المغموليه كاندونه فقال تنزيل ولم يقل منزل ممانهها بالاغة أخرى وهي أن المفعول قد مذكرو يراديه المصدر على ضدماذكر الكافى قواه مدخل صدق أى دخول صدق أوادخال مندق وقال تعالى كل عرق أي تمزيق فالممرق بمعنى التمزيق كالمغزل بمعنى النعزيل وصلى

أوهٔ برهم بالاستفاد أو غیره (نغز پل من رب العالمین) صفة أخری للقر آن وهو مصدر نعت به حتی جری مجری اسمه وقری " تنزیلا

(أفيهذا الحدرث) الذي ذكرت نعوته الجليلة الموجبة لاعظمامه واجلاله وهوالقرآن الكريم (انتم مدهنون) أى متهاوتون به كن يدهن في الامر أي يلين جانبه ولاتصلب فيه تماونابه ( وتنجعلون رزد کم)أى شكر رزدكم (انكم تكذبون) أي تضعون التكذبب موضع الشكروقري وتجعلون شكركم انكم تكذبون أي تجعلون شكركم لنعمة القرآنأنكم تكذبون به وقبل الرزق المطروالهني وتجعلون شكرما يرزقكم الله تعالى من الغيث أنكم تكذبون بكونه منالله تعالى حيث تنسبونه الى الانواءوالاولهوالاوفق لسباق النظم الكريم

العكس سواء وهذه البلاغة هي أنالفهل لايري والمفدول به يصيرمر أبيا والمرئي أقوى فى العلم فيقال من قهم تمزيقا وهوفعل معلوم لكل أحد علما بينا يبلغ درجة الروزية ويصير التمزيني هنا كإصارالممزق البتا مرأسا والكلام يختلف بمواضع الكلام ويستخرج الموفق بتوفيق الله وقوله من رب العالمين أيضالنعظيم القرآن لان الكلام يعظم بعظمة المنكلم ولهذا يقال رسول المائ هذاكلام الماك أوكلامك وهذاكلام الملك الاعظم أوكلام الملك الذي هودونه اذاكان الرسول رسول ملوك فيعظم الكلام بقدر عظمة المتكلم فاذاقال من رب العالمين تبين منه عظمة لاعظمة مثلها وقد بينا تفسير العالم ومافيه من اللطائف وقوله تنزيل ردعلي طائفة أخرى وهم الذين يقولون انه في كتاب ولاعسما لا المطهرونوهم الملائكة لكنالملك يأخذو يعلمالناس منعنده ولايكون منالله تعالى وذلك انطائفة من الروافعن بقولون افجبرائيل انزل على على فنزل على محمد فقال تعالى هو من الله ايس باختيار اللائ أبضا وعندهذا تبين الحق فعادالي تو بهخ الكفار فقال تعالى ( أَفْبِهِذَا الحديث أَنتُم مدهنون وتَجعلون رزفكم أَنكم تكذبون ) وفيه مسائل (السلة الاولى) هذا اشارة اليماذا فتقول الشهور أنه اشارة اليالقرآن واطلاق الحديث في القرآن على الكلام القديم كشير بمعنى كونه اسمالاوصفا فأن الحديث اسم لا يتحدث به ووصف يوصف به ما يتجدد فيقال أمر حادث ورسم حديث أى جديد ويقال أهجبني حديث فلان وكلامه وقدبينا أنالفرآن قديمله لذأ الكلام الجديد والحديث الذي لم يسمم ( الوجه الثاني) اله اشارة الى ماتحد ثوابه من قبل في قوله تعالى وكانوا يقواون الذامتنا وكنا ترابا وعظاما النا لمبعوثون أوآباؤنا الاولون وذلك لان الكلام مستقل منتظم فانه تعالى ردعليهم ذلك بقوله تعالى قلان ألاولين والاتخرين وذكر الدليل عليهم بقوله تعن خلفناكمو بقوله افرأيتم مائمنون أفرأبتم ماتحر تون واقسم بعداهامة الدلائل بقوله فلاأقسم وبين أنذلك كلمأخبار من الله بقوله انه لفرآن تمعاد الى كلامهم وقال أفبهذا الجديث الذي تصد ثون به أنتم مدهنون لاصحابكم تعلون خلافه وتقولونه أمأنتم بهجازمون وعلى الاصرار عازمون وشنبين وجهه بتفسير المدهن وفيه وجهان (أحدهمها) انالدهن المراديه المكلب قال الزجاج معناه أفبالقرآن أنتم تكذبون والتحقيق فيه أنالادهان تليين الكلام لاستالة السامم منغير اعتقاد صحة الكلام من المتكلم كما أن العدو اذاعير عن غدوه يقوله الاداعات ومثن عليك مداهنة وهوكاذب فصارأ ستعمال المدهن في المكذب استعمالا ثانيا وهذا اذاقانا اللديث هو القرآن (والوجد الثاني ) المدهن هوالذي بلين في الكلام ويوافق بالاسان وهومصر على الخلاف فقال أنتم مدهنون فنهم من يقول ازالنبي كاذب وان الحشر محال وذلك لماهم عليه من حبالرياسة وتخافون انكم انصد قتم ومنعتم ضعفاء كمعن الكفر يفوت عليكم من كسبكم ماتر بحوته بسببهم فتجعلون رزقكم أنبكم تكذبون الرسل والاول عليه أكثر

المفسر يذلكن الثاني مطابق اصريح اللفظ فان الحديث بكلامهم أولى وهو عبارةعن قولهما أناابعوثون والمدهن ببتي على حقيقته فانهم ماكانوا مدهنين بالقرآن وقول الزجاج مكذبون جاءبعده صر يحاوأ ماقوله وتجعلون رزفكم انكم تكذبون فغيه وجوه (الاول) تجعلون شكرالنغ انكم تقواون مطرنا بنوء كذا وهذا عليه أكثر المفسرين (والثاني) تجعلون معاشكم وكسسبكم تكذيب محمد يقسال فلان قطع الطريق معاشه والرزق فى الاصل مصدر سمى به مايرزق يقال لأأكول رزق كايقال آلفدور قدرة والمخلوق خلق وعلى هذافالنكذيب مصدر قصديه ماكانوا يحصلونيه مقاصدهم واماقوله تكذبون فعلى الاول المراد تكذيبهم بماقال الله تعالى ومامن دابة في الارض الاعلى الله رزفها وغير ذلك والى الثاني المراد جيع ماصدر منهم من التكذيب وهو أقرب الى اللفط \* ثم قال تعالى ( فلولااذا بلغت الحلقوم وانتم حينتذ تنظرون ويحن افرب اليه منكم ولكن الاتبصرون) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) المرادمن لولامعني هلا من كلات التحضيض وهياربع كلمات اولا ولوماوهلا والا وعكن أن بقال أصل الكلمات لم لاعلى السؤال كايقول القائل انكنت سادقا فلألايظهر صدقك ثمانماقلنا الاصل لملالكونه استفهاماأشبه قوانا هلائمان الاستغهام تارة يكون عن وجودالشي وأخرى عن سبب وجوده فيقال هل جاءزيد ولمجاء والاستفهام بهل قبل الاستفهام بلم تمان الاستغهام قديستعمل الانكار وهوكشيرومنه قوله تعالى ههناأ فبهذا الحديث أنتم مدهنون وقوله أتدعون بملا وتذرون وقوله تعالى أأفكا آلهة دونالله تريدون ونظائرها كثيرة وقد ذكرنالك لحكمة فنيه وهي أنالتاني والناهي لايأمران بكذب المخاطب فعرض بالنفي اللايحتاج الى بيان التني اذا ثبت هذا فالاستفهام بهل لانكار الفعسل والاستغهام بإلانكار سببه و بيان ذلك أن من قال لم فعلت كذا يشير الى أنه لاسبب للفعل و يقول كأن الفعسل وقع من غيرسبب الوقوع وهو غسير جائز واذاقال هل فعلت ينكر نفس الفعل لاالفعل من غيرسبب وكانه في الاول يقول اووجد للفعل سبب لكان فعله أليق وفي الثاني يقول الفعل غيرلائق واووجدله سبب (المسئلة الثانية) انكل واحدمنهما يقع في صدر الكلام و يستدعي كلامام كما من كلامين في الاصل اما في هل فلان اصلها الكاتستعمام افى جاتين فتقول هل جاءز مدأوما جاءلكنك ر عاتحذف احديهما واماني اوغانك تقول اوكان كذالكان كذاور بماتحذف الجزاء كإذكرنا فيقوله تعالى اوتعلون لانه يشير يلوالى ان المنفي له دايل فأذا قال القائل اوكنتم تعلون وقبل له لم لايعلون قال انهم او يعلمون لغعلوا كذا فدليله مستحضران طواب به بينذ واذاثبت ان النني باووااني بهل أبلغ مزالنني بلاوالني بقزلهام وانكان بينهمسا اشتزال معني ولفظا وحكما وصارت كلأت المحضيض وهي اوما واولاوهلاوالاكاتقول لم لافاذن قول القائل هل تفعل وأنت عنه مستغن كقوله لمتفعل وهوقبربح وقوله هلاتفعل وأنت اليه بحتاج والاتفعل وأنت اليه

توسياقه فأن قوله غروجل (فلولااذابلغت الجلقوم) الخ تبكيت مبنى عسلي تكذيبهم بالقرآن فوانطق به قوله تعالى محن خلقما كم الىهنا منالقدوارع الدالة على كونهم تحت ملىكوته تعالى من حبث فواتهم ومنحيث طعامهم وشراعم وسائرأ سباب معايشهم كاستقف عايد واولالكحضيص لاظهار صعزهم واذاظر فبةأى فهلااذاللغت النغس أىالروح وقبل نفس أحدكم الحلقوم وتداعت الى الخروج (وأنتم حرائله) أيها لخاصرون حول صاحبها (تنظروز) إلى ماهرفيد منالغمرات (وعن أقرب اليه) علا وقدرة وتصرفا (منكم) حيث لاتعرفون من طاله الاماتشاهدونه منآثار الشدة من غيرأن تقذوا على كنهها وكيفيتها وأسبايهاولاأن تقذروا على دفع أدني شي منها وأنعن المتولون لنفاء بل أحواله بعلنا وقدرتنا أو عازئكةالموت(و يمزي لاتيصرون) لاتدركون ذاك الهلكم بشؤننا

أبحناج وقوله لولاواوما كقوله الهلاتفعل ولملافعلت فقدوجدني الازيادة نص لان نقل اللفظ لايتخلوا من نص كماات المعني صارفيه زيادة ماعلى ما في الاصل كما ببناه وقوله تمالى فلولا اذا بلغت الحلقوم أي لم لا يقولون عند الموت وهووقت ظهور الامور وزمان اتفاق الكلمان ولوكأن مايقواونه حقا ظاهرا كإيزعمون لكان الواجب انايشركوا عند النزع وهذا اشارة الىأنكل احد يومن عند الموت لكن لم يقبل ايمان منهم يومن قبله هازقيل ماسم منهم الاعتراف وقت النزع بل يقولون نحن تكذب الرسسل أيضا وقت بلوغ النفس الى الحلقوم ونمؤت عليه فتقول هذه الآية بعينها اشارقو بشارة اما الاشارة فالى الكفاز وأما البشارة فللرسل اما الاشارة وهي ان الله نعالى ذكرللكفار حالة لايكنهم انكارهاوهى حالةالموت فأنهم وانكفروا بالحشمروهو الحياة بعدالموت لكنهم لمهنكروا الموت وهواظهر منكلماهو منمثله فلايشكون فيحالفالنزع ولايشكون فيانف فالاف الوقت لايبقالهم لسان ينطق ولاانكار يعمل فتغوتهم قوة الاكتساب لاعافهم ولاعكنهم الاتبان بما يجب فيكون ذلك حثالهم على تعديد النظر في طلب الحق قبل تلك الحالة وأما البشسارة فلان الرسل لماكذبوا وكذب مرسلهم صعب عليهم فيشروا يأن المكذبين سيرجمون عانقولون ثم هوانكان قبل النزع فذلك مقبول والافعند الموت وهوغير ناقع والضمير فى بلغت للنفس أوالحباه أوالروح وقوله وأنتم حينئذ تنظرون تأكيد لبيان الحق أي في ذلك الوقت تصير الامور مربية مشاهدة ينظر اليهاكل من بلغ إلى ثلك الحالة هَانَ كَانَ مَاذَكُرْتُمَ حَمَّاكَانَ بِلْبَغِي أَنْ يَكُونَ فِي **ذَ**الِثُ ٱلْوَقَتْ وَقَدَدَ كُرْنَا الْتَحَمَّيقَ فَي حَيْنَادُ فيقوله يومثذني سورة والطور واللفظ والمني متطابقان على ماذكو تالانهم كانوا بكذبون بالرسل والخشر وصرح بهالله فيهذه السورة عنهم حيث قالناتهم كانوابصرون على الحنث العظيم وكانوا يقولون الذامتنا وهذا كالتصريح بالتكذيب لانهم ماكانوا ينكرون ان الله تعالى منزل لكنهم كأنوا بجعلون أبضا الكواكب من المنز اين واما المضور فَذَكُرُ مَاللَّهُ تَعَالَى عَنْدَةُ وَإِلَهُ أَفَرَأَ يَتُمُ المَاءَ الذَّى قَشْرَ بِوَرَهُمْ قَالَ أَأْنَتُم الزَاعْقِ، مَنَالَمَزْنَ أَمَ تحن المنزلون بالواسطة وبالتغو بض على ماهو مذهب المشركين أومذهب الفلاسفة وأيضا التفسير المشهور محتاج الى اخمار تقديره اقعملون شكر رزقكم وأماجعل الرزق بمعنى المعاش قافرت يقال فلاث رزقه في اسانه ورزق فلان فرجله ويده وأيضا ففوله تعالى فلولا افابلغت الحلقوم منصل ما قبله لمابينا أن المراد انكم تكذبون الرسسل فإ لاتكذ يونهم وقت النزع لقوله تعاني ولئن سألنهم من نزل من السماء ماء فاحيابه الارض من بعد موتها ليقولن الله فعلم أنهم كذبوا كامال النبي صلى الله عليه وسلم كذب المجمون ورب الكعبة ولم يكذبوا وهذا على قراءة من يقرأ لكذبون بالتحقيف وأما المدهن فعلى ماذكرنا ينق على الاصل ويوافقه ودوا لوتدهن فيدهنون فانالمراد هناك ليس تَكذب فيكذبون لانهم أرادوا التفاق لاالنكذبب الظاهر\* ثم قال تعالى (فلولاً

ان كنتم غير مدينين ترجعونها ان كنتم صادفين ) وفيدمسائل (المسئلة الاولى )أكثر المغسر بنعلى أن لولافي المرة الثانية مكررة وهي بعينها هي التي قال تعالى فلولا اذا بلغت الحلقوم ولها جواب واحد وتقدره علىما فاله الانخشرى فلولاترجعونها اذابلغت الحلقوم أي ان كدتم غير مدينين وقال بعضهم هو كقو له تعالى فاما يأثينكم مني هدى فن تبع هداي فلاخوف عليهم حيث جمل فلاخوف جزاء شرطين والظاهر خلاف ماقالوا وهو أن يقال جواب لولاق قوله فلولااذا بلغت الحلقوم هومايدل عليه ماسبق يعثى نكذبون مدة حيا نكم جاعلين النكديب رزقكم ومعاشكم فلولانكذبون وقت النزع وأنتم فىذلك الوقت تعلون الامور وتشاهدونها وأمالولافى المرة الثانية فعوابها ترجمونها (المسئلة الثانية) في مدينين أقوال منهم من قال المراه بملوكين ومنهم من قال بجزيين وقال الزيخشرى من دانه السلطان اذاساسه ويمحمل أن يقال المرادخير مقيين من مدن اذاأقام وهوحينذ فعيل ومنه المدينة وجههامدائن من غير اظهارالياء واوكانت مفعلة لكان جعها مداين كما يش نائبات الياء ووجهه أن يقال كان قوم ينكرون المذاب الدائم وقوم ينكرون العذاب ومن اعترف به كان ينكر دوامه ومثله قوله تعالى ان تحسنا النار الاأياما معدودة قبل ان كنتم على مانقولون لاتبقون فى العذاب الدائم فلم لاترجعون أنفسكم الىالدنيا ان لم نكن الاخرة دار الاقامة وأماعلي قوله مجزيين فألتفسير مثل هذا كانه قال ستصدقون وقت النزع رسل الله في الحشر فان كنتم بعد ذلك غيريجزيين فالملاتر جمون أنفسكم الى دنيا كمفان التعويق للجراء لاغيرولولا الجزاء لكنتم مخنار بن كاكنتم في ذنهاكم التي ليست دارالجزاء مختارين تكونو ن حيث تريدون من الاماكن وأماعلي قولنا بملوكين من الملك ومنه المدينة للملوكة فالامر أظهر بمعنى انكم اذا كنتم استم تحت قدرة أحد فلم الاترجعون أنفسكم الى الدنبا كاكنتم في دنباكم التي اليست دارجر أءمع أنذاك مشتهى أنفسكم ومني قلو بكم وكلذلك عندالتحقيق راجع الى كلام واحد وآنهم كانوا بأخذون بقول الفلاسفة في بعض الاشياء دون بعض وكانو ا يقولون بالطبائع وأنالامطار منااسحب وهي متولدة بإسباب فلمكية والنبات كذلك والحيوان كدلك ولااختيار لله فيشئ وسواء عليه انكار الرسل والحشرفقال تعالى ان كان الامر كايقواون فا بال الطبيعي الذي يدعى العلم لايقدر على أن يرجع النفس من الحلقوم معان في الطبع عنده امكان لذلك مان عندهم البقاء بالفداء وزوال الامراض بالدواء وأذا علم هذأ فأنقلنا غير مدينين معناه غير مملوكين رجع الى قولهم من انكار الاختيار وقلب الاموركما يشساء الله وان قلنا غير مقيمين فكذلك لآن انكار الحشمر بناء على القول بالطبع وانقلناغير محاسبين وبجزيين فكذلك مم لمابين أن الموت كأثن والحشر بعده لازميين مايكون بعدا لحشر ليكون ذلك بالمثالل كلف على العمل الصالح وزاجر اللحترد عن العصيان والكذب فقال (فاماان كان من المقر بين فروح ور يحان وجنة نعيم) هذا

وقوله تعالى(فلولاان كنتم غيرمدين) أي غُير مربو بين من دان السلطان رعيته اذا سماسهم واستبعد هم تاطرالي قوله تعالى نحن خلقنا كمفلولاتصدقون أنالتحصيض يستدعى عدم المحضض عليه حتمسا وقوله تعبالي (ترجعونها)أي النفس الى مقرها هو العامل فياذا والحضض عليه بلولا الاولى والثائبة مكررة للتأكيدوهي مع ما في حبر ها دايدل جواب الشرط والمعني ان كنتم غير مربوبين كإين عنه عدم تصديفكم بخلفا اياكم فهسلا ترجعون النفس الى مقرها عند يلوغها الحلقوم ( ان كنتم صادفين) في اعتقمادكم فان عدم تصديقهم بخالقيته تعالى أهم عبارة عن تصديقه بعدم غالقيته تعالى بموجب مذهبهم

وجه تعلقه معنى واماتعلقه لفظا فنقول لماقال فلولاان كنتم غسيره دبنين ترجه وفها وكان فهاان رجوع الحياة والنفس الى البدن ابس تحت قدرتهم ولارجوع اهم بعد الموت الى الدنبا صاركانه قالأنتم بعدالموت دائون في دارالاقامة ومجز يون فالمجزى الكائمن المقربين فله الروح والر يحان وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في معدى الروح وفيه وجوء (الاول) هوالحة قال تعسالي ولاتبا سوامن روح الله أي من رحة الله ( النساني ) الراحة (الثالث) الغرج واصل الروح السعة ومنه الروح السعة ما بين الرجلين دون الفحيج وقرئ فروح بعنم الراءيم في الرحة (المسئلة الثانية) في الكلام اضمار تقديره فله روح الفصحت الفاء عندلكون فاءالجزاءل بط الجلة بالشرطفعلم كونهساجراء وكذلك اذاكان أمرا أو فهياأوماضيالان الجزاء اذاكان مستقبلا بعلم كونه جزاه بالجرم الظساهر في السمع والخط وهذه الاشباء التيذكرت لاتحتمل الجزم أمآغيرالامرواانهي فظاهروأ ماالاس والنهي فلأن الجزم فبهماليس لكونهما جزاءين فلاعلامة العزاء فيه فاختار واالفاء فالها الرتاب أمر على أمر والجزاء من تبعلى الشرط (المنظلة الثالثة) في الرجسان وقد تقدم تفسيره فيقوله تعالى ذوالعصف والريحان ولكن ههنافيه كلام فنهممن قال المرادههناماهو المرادئمة اماالورق واماالزهر واماالتيات المعروف وعلى هذافقد قيل انأر واح أهل الجنة لاتخرج من الدنباالاويوس الهمهر يحان من الجنة يشمونه وقيل ان المرادهه الغير ذلك وهوالخلود وقيل هورضا الله تعالى عنهم فاذا قانا الروح هوارحة فالآية كقوله تعالى يبشرهمر بهم برحة مندو رضوان وجنات ايهم فيها أهيم مقيم وأماجنة نعيم فقد تقدم القول فيها عند تفسير السابقين في قوله أولئك المقربون في جنّات النعيم وذكرنا فألمدة التعريف هناك وفائدةالتنكيره مهنا(المسئلة الرابعة) لذكر في حق القربين أمو را تلاثقههاوف قولدتعالى ببشرهم وبهم وذاكلانهم أتواباء ورثلاثه وهي عقيدة حقة وكلث طيبة واعمال حسنة فالقلب واللسان والجوارح كلهسل كإنت مرتبة برحة الله على عقيدته وكل منله عقيدة حقمة برحدالله ويرزقدالله دائمها وعلىالكلمة وهي كلة الشهادة وكل منقال لااله الاالله فله رزق كريم والجنة له على أعماله الصالحة قال تعابى انالله اشترى من الموّمنين أنفسهم وأمواله بإأنالهم الجنة يقاتلون في سبيل الله وقال ونهى النفس عن الهوى قان الجنة هي المأوى قان قبل فعلى هذا من أتى بالعقيدة الحقة ولميأت بالكلمة الطيبة ينبغيأن يكون منأهل الرحة ولايرحم الله الامن قال لاالهالااللهنقول من كأنت عقيدته حقة لابذوأن يأني بالقول الطيب قأن لم يسمع لايحكم يهلان المقيدة لااطلاع لناعليها فالقول دليسل لناوأ ماالله تعالى فهوعالم الاسرار وإهذا و ردفي الاخباران من الناس من يد فن في مقابرالكفار و يحشر مع الموّ منين ومنهم من يد فن ف مقدا برالسلين و يحشر مع الكفار لا يقدال ان من لا يعمل الاعدال الصالحة لاتكون له الجنة على ماذ حكرت لانانقول الجواب عنه من وجهين (أحدهما) ان

وقوله تعالى (فاماان كان من المقربين) الخشروع في بيان سال المتوفى بعد المسات اثر بيان ساله عند الوفاة أي فأماان كان الذي بين حاله من السابقين من الاز واج الثلاثة عبرعنهم بأجل أوصافهم (فروح) أي فله استراحة وقرى فروح بضم الرا وفسم بالرحة بيالحياة الدائمة (ورتعان) وبالحياة الدائمة (ورتعان) ور زق (وجنة نعيم) أي ذات تنعم عقيدته الحقسة وكلتد الطيبة لابتركانه يلاعل فهذا أمرغسيرواقم وفرض غبرجائن ﴿ وَثَالَتِهِما) النالقول من حيث الجراء وأمامن قال ما اله الاالله فيدخل لجنسة وانتها بعدل علالاعلى وجد الجراءبل بمعمش فضل الله من غيرجزاء وانكان الجراء أيضامن الفضل لكن من الفيشل مايكون كألصدقة البندأ، ومن الفضيل مالاكابعطي اللك الكريم آخر والمهدى البدغيرملك لايستحق هسيتدولارزقد \* مُعقَل تعسلي ( وأَمَّاانَ كَانَ مَنَ أصحاب الوين فسلام لك من أصحاب الوين) وفيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في السلام وفيد وجوه (أولها) يسلم به صاحب اليمين على صاحب اليمين كاقال تعسال من قبل لايس موت فيهالغواولاتا أعاالا فيلاسلاما سلاما (ثانيها) فسلام لك أي سلامة للكمن أمرخاف قلبك مندفاته فيأعلى المراتب وهذاكا يقال لمن تعلق قلبه بواده الغائب عنداذا كان يخدم عند كريم يقول له كن فارغامن جانب ولدائفانه في راحة ( ثالثها) ان هذه الجلة تفيدعظمة سالهم كإيقان فلان ناهيك به وحسبك انه ذلان اشارة الى أنه مدوح فوق حد القصل (المسئلة الثانية) الحطاب بقوله لك مع من نقول قدظهر بعض ذلك ونقول يحتمل أذيكون المراد من الكلام النبي صلى الله عليه وسلم وحيثة فيه وجه وهوماذكر ناان ذلك تسلية الملب التي صلى الله عايه وسلم فأنهم غيرمحنا جين الى شي - ن السفاعة وغيرها فسلام لك بامحد منهم في سلامة وعافية لايهمك أمرهم أوفسلام لك يامحد منهم وكونهم بمن يسل على محدصلي الله عليه وسلمد ايل العظمة فان العظيم لايسلم عليه الاعظيم وعلى هذاففيه اطيفةوهي أنالنبي صلى اللهعليه وسلم مكانته فوق كانة أصحاب اليمين بالنسيذالي المفر يين الذين هرق عليين كاصحاب الجنقبالنسية الحاأهل عليين فلمسا فال وأما ان كان من أصحاب اليمين كان فيه اشارة الى ان مكانهم غير مكان الاواين المفر مين فقسال تعالى هوالاءوان كانوادون الاولين لكن لاتقطع بينهم المكالمة والتسليم بلهمير ونك و يصلون البك وصول جلبس الملك الى الملك والعائب الى أهله وولده وأما المقريم ن فهم يلازمونك ولايقسارةونك وأن كنف أعلى مرتبة منهم هثم قال تعسالي (وأماات كان من المكدبين النشالين فتر المن حيم وتصلية جعيم )وفيه مسئلتان (المسئلة الأولى) قال ههنا من المكذبين الصالين وقال من قبل ثمانكم أيها الصالون المكذبون وقد بينافائدة التقديم والتأخيرهذاك ( المسئلة الثانية) ذكر الأزواج النسلانة في أول السورة بعبارة وأعادهم بمبارة أخرى فقال أصعباب المينة ثم قال أصحباب اليين وقال أصحاب المشأمة نم قال اصحاب الشمال وأعادهم ههناوني المواضع الثلاثة ذكر أصحاب اليمين بلفظ واحدأو بلفظين مرتين أحدهما غيرالا خروذكر السابقين فيأول السورة بلفظ السابقين وفى آخر السورة يلفظ المقر بين وذكر أصحاب النسارف الاول بلفظ أصحاب المشأمة ثم بلفظ أصحاب الشمال مم الفظ المكذبين فاالحكمة فيدنقول اماالسابق فله حالتان احداهما في الاولى والاخرى في الأخرة فذكره في المرة الاولى بماله في الحيالة الاولى وفي

(وأماانكان من أصحاب اليمين)عبرعنهم بالعنوان السابق اذلم بذكراهم فيماسبق وصف واحد بذي عن شأنهم سواءتا ذكرللفر يقينالا تخرين وقولدتعالى (فسلاماك من أصحاب الين) اخبار منجهته تعالى بتسليم بعضهم على بعض كا يفصيم عنه اللام لاحكاية انشأ سلام بسسمهم على بعض والالقبل عليك والالتفات الىخطاب كلواحدمنهم للتشريف (وأماانكانمن المكذبين الصالين) وهم أسيهاب الشمال عير عندم بذلك حسيا وصفوابه عند بسان أحوالهم بقوله تعالى ممانكم أيماالضالون المكذبون ذمالهم بذلك واشعارا بسبب ماايتلوايه من المذاب (فنزل) أي فله نزل كان (من حبم) بشرب بعد أكل الزقوم كافصل فيماقبل (وتصلبه جعيم)أى ادخال في النار وقيل أقامة فيهاومقاساة لالوان عدامها وقيل ذلك مأبجده في القبرمن سمومالنار ودخانها

(ان هذا) أى الذى ذكر فىالسورة الكريمة (لموحق اليقين)أى حق الخبراليفين وقبل الحق الثابث من البقين والغاء في قولد تعالى (فسجع باسم ر بائا العظیم) انترتیب التسييح أوالأمر بهعلى أما فبلهافان حقبة مافصل فيرتضا عيف السورة الكر عدمانوجب تنزيهه تعالى عالايليق يشأنه الجليل من الامورالتي من جانها الاشراك به والتكذب الاالماناطفة الحق عن الذي مسلى الله عليه وساحي قرأسوره الواقعة فيكل لسلة لم تصبه فاقة أبدا

الثانية باله في الحالة الآخرة وليسله حالة هي واسطة بين الوقوف للعرض وبين الحساب بلهو ينقل من الدنيا الى أعلى عليين نم ذكر أصحاب اليمين بلفظين مثقار بين الانسالهم قرية من حال السابقين وذكر الكفار بالفاظ ثلاثة كالتهم في الدنباضحكوا عليهم أنهم أصحاب موضع شؤم فوصفوهم عوضع الثؤم فأن المشأ مدمفعلة وهي الموضع ممقال أصحاب الشمال غانهم فيالآخرة يوثنون كتنابهم بشمالهم ويقفون في موضع هو شال لاحل كونهم من أهل النار تم انه زمالي لماذكر حالهم في أول الحشر بكونهم من أصحاب الشمال ذكرما يكون لهم من السموم والحميم ثملم يقتصه عليه ثمذكر السبب فيه فقال انهم كانوا فبلذلك مترفين وكانوايصرون فذكر سبب العقاب البينامر اراأن العادل يذكر العقاب سببا والمتفضل لايذكر الانعام والتفضل سببا فذكرهم في الآخرة ماعلوه في الدنيا فقال وأما أن كان نن المكذبين لبكون ترتيب المقاب على تكذيب الكتاب فظهر المدل وغيرفلك ظاهر الانم قال تعالى (ان هذاله وحق اليفين فسبح باسم ر بك العظيم) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاول ) هذا اشارة الى ماذانقول فيه وجوه (أحدها) أنقرآن (البها) ماذكره في السورة (اللها) جزاء الازواج الثلاثة (المسئلة الثانية) كيف أضاف الحق الى اليقين مع انهما بمعنى وأحد نقول فبه وجوه (أحدها) هذه الاضافة كاأسناف الجانب الىالغربي فيقوله وماكنت بجانب الغربي وأصاف الدار الىالا خرة في قوله ولدارالا خرة غير أن المقدرهمًا غيرظاهر فانشرط ذلك أن بكون بحيث يوسف بالبقين ويصلف اليداللق ومايوصف بالبقين بمداضافة الحق البه ( وثانيها ) أنه من الاصافة التي يمني من كايقال باب من ساج وباب ساج وشأنم من فضة وخاتم فضة فكائه قال لهوالحق من اليقين (ثالثها)وهوأ قرب منها ماذكره ابن عطية أزذاك نوع تأكيد يقال هذا منحقاللق وسواب الدواب أي غابته ونهالته التي لاوصول موفدوالذي وقع في تقرير هذاان الانسان أظهرماعند، الانوار المدركة بالحس وتلك الانوار أكثرها مشوية بغيرها فأذاوصل الطالب الى أوله يقول وجدت أمر كذاتم انه مع صحة اطلاق اللفظ عليد لا تميز عن غيره فيتوسط الطالب و بأخذه صلوبه من وسطعًا مثاله من بطلب الماء تم يصل الى بركة عبطيميذ فاذا أخذ من طرقه شيأ يقول هو مامور بمايغول قائل آخر هذا ليس بماء وانتاهوطين وأماالماء ماأخذته مزوسط البركة فالذى في طرف البركة ما بالنسبة الى أجسام أخرى ثم اذا نسب الى الماء الصافى ريما شال لهشيُّ آخر فاذا قال هذا هوالماء حمًّا بكون قدأ كذوله أن يقول هذا حق الماء أي الماء حقائد بن لايقول أحد فيدشئ فكذبك هه تاكانه قال هذا هواليقين حقالا اليقين الذي يغول بعض الناس انه ليس يبقين وبمحتمل وجهاآخروهوأن يفال الاضافة على حقيتها ومعناه انهدا القولات يامحمد والمؤمنين وحقاليفين أنتقول كذا ويقرب منهذا مايقال حقالكمال أن يصلى المؤمن وهذا كاقبل في قوله صلى الله عليه وسلم أمرت ان

أقاتل الناس حتى يقواوا الالدالاالله فاذاقالوها عصموا من دماه هم وأموالهم الابحقها ان الضمر راجع الدالكلمة أى الابحق الكلمة ومن حق الكلمة أداء الزكاة والصلاة فكذلك حق اليفين أن يعرف ماقاله الله تعالى في الواقعة أفي حق الازواج الثلاثة وعلى هذا معناء أن البقين الايمق والايكون الااذاصدة في اقاله بحق فالتصديق حق الميقين الذي يستحقه وأماقوله فسبح باسم ربك العظيم فقد تقدم تفسيره وقلنا انه تعالى لما بين الحق وامتنع الكفار قال لنبيه صلى الله عليه وسلم هذا هو حق فان امتنعوا فلا تتركهم ولا تعرض عنهم وسبح ربك في نفسك برماعليك من قومك سواء صدقوك أو كذبولتو يحمل أن يكون المراد فسبح واذكر ربك باسمه الاعظم وهذا منصل بما بعده الانهال في السورة التي تلى هذه سبح لله ما في السموات فعليك ان توافقهم والمن تلفت الى الشهر ذمة القليلة الصالة فان كل شي منك يسبح الله عزوجل الله تم تفسيرالسورة والله أعل ناصوات واليدا لمرجع والما تسوصلي الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعل ناصوات واليدا لمرجع والما تسوصلي الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعل ناصوات واليدا لمرجع والما تسوصلي الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعل ناصوات واليدا لمرجع والما تسوصلي الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعلى ناصوات واليدا لمرجع والما تسوي الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم والله أعلى المسوات واليدا لم حوالما تسمير والمناق والمناق المناق والمناق وا

( سورة الحديد وهي نسع وعشرون آية مكية )

( بسم الفالرجن الرحيم )

( "بحلله مافي السموات والارض وهوالعز يزالحكيم ) وفيه مسائل ( المسئلة ألاولي ) النسبيح تبعيدالله تعالى من السوء وكذا التقديس من مجع في الماء وقدس في الارض اذاذهب فيهاوأ بعدواعلمأن التسبيه عن السوء يدخل فيد تبعيد الذات عن السوءوتبعيد الصفات وتبعيد الافعال وتبعيد الاسماء وتبعيسد الاحكام أما فيالذات فالانتكون يحلا للامكان فانال سنوم هوالعدم وامكانه تماني الامكان يستلزم نتي الكثرة وتفيها يستلزم نفى الجسمية والعرضية ونفى الشدوالندوحصول الوحدة المطلقة وأملف الصفات فان يكون منزها عن الجهل بأن يكون محيطا بكل المعلومات و يكون فادرا على كل المقدورات وتكون صفاته منزهم عن النغيرات وأمافي الافعال فان لاتكون فاعليته موقوغة على مادة ومثال لانكل مادة ومثال فهو فعله لمابينا أنكل ماعداه فهويمكن وكلىمكن فهوفعله فلوافتقرت فأعليته الىمادة ومثاللزم النسلسل وغير موفوفةعلى زمان ومكان لانكل زمان فهومركب من أجزاء منقضية فيكون بمكناوكل مكان فهو بعد يمكن مركب منافراد الاحياز فبكون كلواحد منهما ممكنا ومحدثا فلوافتقرت فأعليته الىزمان والىمكان لافتقرت فاعليسة الزمان والمكان الىزمان ومكان فيلزم التسلسل وغيرموقوفة على جلب منفيعة ولادفع مضبرة والالكان مستكملا بغبره بإقصا في ذاته وذلك محال وأما في الاسماء فكما قال ولله الاسماء الحسني فادعوه بها وأما في الاحكام فهوان كل ماشرعه فهومصلحة واحسان وخبروان كونه فضلا وخيراليس على سبيل الوجوب عليه بلعلى سبيل الاحسان وبالجلة يجب ان يعلمن هذا الباب انحكمه وتكليفه لازم لكل أحدوانه ايس لاحدهليد حكم ولاتكليف ولايجب لاحدعليه شي

# (سمورة الحديد مكية وقيل مدنبة وآيها تىسىم وعشرون) \* (بسم الله الرحن الرحيم) (سبَّم لله ماني السيموات والأرض ) التسبيح تنزيه الله تعالى اعتقادا وقولا وعلاعالابليق بجنابه سمحانه منسيح فى الارض والماء اذاذهب وأنعد فهمسا وحث استدههناالى غيرالعقلاء أبضافانما فيالسموات والارض بعجمافهما سواءكان مستقرافيهما أوجزأ مهما كامرنيآية الكرسي أريدته معتيطم محازى شامل النطق به لسان المقال كيسييح الملائكة والمؤ منين من الثقلين واسان الحال كتسبيح غيرهم فانكل فردمن أفرادالموجودات لدل بامكانه وحدوثه على الصائع القديم الواجب الوجود المتصف بالكمال المزءعن النقصان

وهوالمراد بقوله تعالى وان منشى الابسبع الحيمده وهومتعد للقيمة كافىقولەتمالى وسيخوه واللام امامزيدة للتأكيد كإفي نصحت له وشكرت له أولاتعليال أي فعل التسبيح لاجل الله تعالى وخالصا لوجهه ومجينه في بعض الفواتع ماضيا وفي البعض مضارعا للايذان بمحققه فيجيع الاوقات وفيسد تنبيد على أن عن شأنه التسبيع الاختياري أن يسجه نعالى فى جبع أوقاته كإعليه الملأ الاعلى حبث بسبحون اللبل والتهارلا بفتروت (وهوالعزيز) القادر الغالبالذي لاعانعه و لاينازهه شي (الحكيم) الذى لايفول الاماتة تضيد الحكمسة والمصلحة والجلة اعترامس تذبيلي مقرر لمضمون ماقبسله مشدهر بعلة الجسكم

سلافهذا هوضبط معاقد التسبيح (المسئلة الثانبة) جاء في بعض الفوائح سبع على الفظ اضى وفي بعضها على لفظ المضارع وذلك إشارة الى أن كون هذه الاشياء مسجة غير تص بوقت دون وقت بلهي كانت مسجمة أبدا في المساعني وتكون مسجمة أبدا المستقبل وذاك لان كونها مسجة صفة لازمة المهانها فيستعبل انفكاك ناك اهيات عن ذلك النسبيع وانما قلناان هذه المسجيد مسفد لازمة لماهياتها لان كل ماسدا واجب مكن وكل مكن فهو مفتقر الى الواجب وكون الواجب واجبا يفتضي ثلز بهه نكل سوء فى الذات والصفات والافعال والاحكام والامماء على مابيناه فظهرأن هذه لسجية كانت حاصلة في الماضي وتكون حاصلة في المستقبل والله أعلم ( المسئلة الثالثة ) مذاالفعل تارة عدى باللام كافي هذه السورة وأخرى بنفسه كافي قوله وتسجوه بكرة أصبلاوأصله التعدى بنفسه لانءمني مسجنه بعدته عزالسوه فأللام اماأن كون مثل الامق نصحته ونصحت المواماأن يرادبس عيلقاحدث التسبيح لاحل الله وخالصالوجهم (المسلة الرابعة) زعم النباج أن المراد بهذا التسبيح النسبيم الذي هو القول \* واحتج عليه بوجهين (الاول) أنه تعالى قال وان من يثي الابسبيع بحمد دولكن له تفقه ون تسبيحهم فلوكان المرادمن التسبيم هودلالذآثار الصنع على الصائم لكانوا يفتهونه (الثاني) أنه تعالى قال وسخرنا مع داود الجبال بسبحن فاوكان تسبحها عبارة عن دلالة الصنع على الصائم لماكان في قلك تخصيص لداود عليه السلام \* واعلان هذا الكلام ضعيف أماالاول فلأن دلالة هذه الاجسام على نيزيه ذات الله وصفاته وأفعاله من أدق الوجوه والذلك فان العقلاء اختلفوا فيها فقوله ماكن لاتفقهون لعله اشارة الى أقوام جهلوا بهذه الدلالة وأيضافهوله لايفقهون انلهبكن اشارة الىجع معين فهو خطاب معالكل فكأنه قال كل هؤلاء مافقهوا ذلك وذلك لإيناني أن ينقهه بعضهم وأماالحة الثابة فضعيفة لانهناك من المحتمل ان الله خلق حياة في الجبل حتى نطق بالتسبيم اما هذه الجادات التي نعلى الضرورة انهاجادات يستحيل أن يقال إنها تسيم الله على سببل النطق بذاك التسبيح أذاوجوزنا صدورالفعل المحكم عن الجادات لماأمكننا أن نستدل بافعال الله تعالى على كونه عالما حيا وفلك كفريل ألمتي أن السبيح الذي هو الفول لايصدر الامن العاقل العارف بالله تعالى فينوى بذلك القول نغزيه و به شبحانه ومثل ذلك لايصبح من الجنادات \* فاذا النُّسْدِيم العام الحاصل من العاقل والجاد لابدوان يكون مفسرايا حد وجهين (الاول) انهانسج بمعنى انها تدل على تعظيم وتعزيهه (والثاني) ان المكنات بأسرها منقادة لهيئصرف قيها كيف يريدايس له عن فعله وتكوينه مانع ولادافع اذا عرفت هذه المقدمة فنقول انحلنا النسبيح المذكور في الآية على النسبيح بالقول كاأن المراديقوله مافى السموات من في السموات ومنهم حلة العرش فأن استكبروا فالذين عند ر بَكَ يُسجِعُونُ ومنهم المقر بورَّ فالواسجِعانك أنت وابينا من دونهم ومنهم سائر الملائكة قالوا

المجانك ماكان ينبغي لنا وأماالمسجون الذينهم في الارض فنهم الانبياء كاقال فوالنون لاالدالاأنت سيمانك وقال موسى سيعانك انى تبت البك والصحابة يسيعون كإقال سيعانك وتنسا عذاب النار وأماان حلنسا هذا التسبيع على التسبيع الممنوى فأجزاه السموات وترات الارس والجبال والرمال والبحار والشجر والدواب والجنة والنار والمرش والكرسي واللوح والقلم والنور والظلمة والذوات والصفات والاجسام والاعراض كابها مسجة خاشعة خاضعة لجلال الله منقادة لتصرف الله كاقال عزمن قائل وان من شئ الايسيم بحمده وهذا التسبيع هوالمراذ بالسجود فيقوله وللهيسجد مافي السموات والارض \* أماقوله وهوالعز يرالحكيم فالمني انه القادرالذي لاينازعه شيُّ فهو اشارة الى كال القدرة وألحكم اشارة الى أنه العالم الذي لا يحتجب عن علم شيء من الجزئبات والكليات أوانه الذي يفعل افعاله على وفق الحكمة والصواب ولماكان العلم بكونه قادرا متفدما على العملم بكونه عالما لاجرم قدم العزيز الحكيم فى الذكر واعلم أن قوله وهوالمزيزا كمكيم يدل فعلى أن العزيز ايس الاهو لان هذه الصيغة تفيد الحصر يقال زيد هو العالم لأغيره فهذا يقتفني أنه لااله الاالواحد لانغيره ليس بعزيز ولاحكيم ومالايكون كذلك لايكون الها على عقال تعالى ( لدملا السموات والارض ) واهل أن اللك الحق هوالذي يستغنى في ذاته وقيجيع صفاته عن كل ماعداء و يحتاج كل ماعداء البدق ذواتهم وفي صفاتهم والموصوق بهذين الامرين لبس الاهو سجعانه أماانه مسنفن فذاته وفي جيع صفاته عن كل ماعداه فلانه اوافتقر فيذاته المالغير لكان بكنالذاته فكان محدثا فلآبكن براجب الوجود وأماأنه مستفن فيجيع صفاته السابية والاطنافية عنكل ماهداه فلانكل مايفرض صغذله فأماأن تكون هو يتدسيحانه كافية في تحقق ثلك الصفة سواء كانت تلك الصفة سلبا أوانجابا أولاتكون كافية في ذلك فانكانت هويته كافيذ في ذلك لزم من دوام تلك الهو يقدوام تلك الصفة سلبا كانت الصفة أوايجابا وانالم تكن تلك الهوية كافية فحينتذ تكون تلك الهوية ممنعة الانفكاك عن ثبوت تلك الصففوعن سلبها ثم ثبوت تلك الصغة وسلبها يكون متوقفا على ثبوت أمر آخروسلبه والموقوف على الموقوف على الشيُّ موقوف على ذلك الشيُّ فهو ينه سبحانه تكون موقوقة المحقق على تحقق علة ثبوت تلك الصفة أوملة سلبها والموقوف على الغير مكن لذأته فواجب الوجود لذاته مكن الوجود لذاته هذا خلف فثبت انه سيحانه غيرمغتقر لانى ذانه ولانى شئ من صفاته السلبية ولاالشبوتية الى غيره واما ان كل ماعداه مفتقر البع فلانكل ماعداه مكن لانواجب الوجود لايكون أكثر منواحد والمكن لابدله من مؤثر ولاواجب الاهدام الواحد فاذن كل ماعداه فهو مفتقر اليه سواء كان جوهرا أوعرضسا وسواء كأن الجوهر روحانيا أوجسمانيا وذهب جع من العثلاء الحأن نأثير وأجب الوجود في اعطساء الوجود لافي الماهيسات فواجب الوجود يجعسل السواد

وكذا قوله تعالى (له ملك السموات والارض) أى التصرف الكاى فيهما وفيما فيهما من الموجودات من حيث الالجاد والاعدام ومسار التصرفات مانعلد ومالاتعاه

وأوله تعالى (بحي و عرت) استثنافي مبين لدن أحكام اللا والصرق وجعلاحالا مر معمرله ایس کا نبغی ( دهوعلي كل ش ) من الأشباء التي من جولتها ماذكرمن الاحياء والاماتة (قدير)مبالغقالدرة (هوالاول)السابقعل سائر الموجوداتلا أنه مبدئها ومبدعها (والآخر) الباقيعد فناثها حقيقة أونظرا الى داتهام قطع النظر عن مبقيماً فان جيم الموجمودات المكنة اذاقطسم النظرعن عاترا فهى فأيسة (والظاهر) وجود الكثرة دلاثله الواضحة (والباطن) حقيقسة فلا تحوم حوله العقول والواوالاولى والدخبرة للجمع يبن الوصفين الكتفين بهما وارسطى للعميين الجيموه ونصاف باستمرارالوجودؤ جيع الاوقات والغديور والخفاء (وهويكل شي عيم) لايعرب عن علاد يني من الظاهروالخقُّ

موجودا أماانه يستحيل انجعل السواد سوادا قالوا لانه لوكان كون السواد سؤادا بالغاعل لكان بلزم من فرض عدم ذلك القاعل أن لا يبني السواد سوادا وهذا أيحال فيقال لهم يلزمكم على هذا التقدير أن لايكون الوجود أيضا بالفاعل والالزم من فرض عدم ذلك الغاعل أن لا يكون الوجود وجودا فان قالوا تأثير الفاعل ليس في الوجود بل في جعل الماهية موصوفة بالوجود قلناهذامدفوع من وجهين (الاول)ان موصوفية الماهية بالوجود ليسأمرا ثبوتبا اذلوكان أمرا ثبوتبا لكانتله ماهية ووجود فعيلك تكون موصوفية تلاءالماهية بالوجودزائدة عليه ولزم النسلسل وهومحسال واذاكان موصوفية الماهية بالوجودابس أمرا ثبوتيا استحال أن يقسال لاتأثير للفاعل في الماهية ولافي الوجود بل تأثير، في موصوفية الماهية بالوجود ( الثاني ) أن بتقدير أن تكون الك الموصوفية أمرا ثبويها استحال أبضاجعلها أثرا للفاعل والالزم عندفرض عدم ذلك الفاعلأنلابيق الوضوفية موصوفية فظهر أنالشبهة النيذكروهالوتمت واستقرت بلزم نني التأثير والمؤثر أصلًا بلكاأن الماهبات انماصارت موجودة بتأثير واجب الوجود فكذا أيضا الماهيات انماصارت ماهيات بتأثير واجب الوجودوإذالاحت هذه الحقائق ظهر بالبرهان العقلي صدق قوله تعالى له ملك السعوات والارض بل ملك السموات والارض بالنسبة الى كال ملكه أقل من الدرة بللانسبة له الى كال ملكه أصلا لانملك السموات والارض ملك متناه وكال ملكم غيرمتناه والمتناهى لانسبةله البتذ الىغير المتناهي لكنه سبحانه وتعالى ذكرملك السموات وألارض لانهشي مشاهد محسوس وأكثر الخلق عقولهم ضعيفة قلايكنهم ألترق من الحسوس الى العقول تمانه مبحانه لماذ كرمن دلائل الأفاق ملك السموات والأرض ذكر بعده دلائل الانفس فأل ( يحيى و يميت وهوعلى كلشي قدير) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) ذكر المفسرون فيد وجهين (أحدهما) يحبى الاموات البعث ويميت الاحياء في الدنيا (والثاني) قال الزجاج يحبى النطف فبجملهاأ شخاصاءةلاء فاهمين بالطقين ويعبت الاحياء وعندي فيه وجد مالث وهوانه ليس المرادمنه تخصيص الاحياء والاماتة بزمان معين وياشيخاص معينين بلمعناه انه هوالقادر على خلق الحساة والموت كاقال فسورة الملك الذي خلق الموت والحيساة والمقصودمنه كونه سجعانه هوالمنفرد بايجساد هاتين الماهيتين على الاطلاق لايمتعة عنهما مانع ولايرد . هنهما راد وحيئة يدخل فيه الوجهان اللذان في كرهما . المفسرون (المسئلة الثانية) موضع بحيى و بميت رقع على معنى هو يحيى و يميت و بجوز أن يكون نصباعلي معني له ملك السموات والارض حال كونه محييا وبميتا واعلمأنه تعانى لماذ كردلائل الآفاق أولا ودلائل الانفس ثانيا ذ كرلفظ ايتناول الكل فقال وهوعلى كلشي قدير وفغوائد هذه الآية مذكورة في أول سو رة الملك #قوله تعالى ( هو الأول والآخروالظاهروالباطنوهو بكلشي عليم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) روى عن

رسول الله صلى الله عليه وسلم ، نه قال في تفسيرهذه الآية إنه الاول ليس قبله شي والآخر ليس بعده شي \* واعلم أن هذا المقسلم مقام مهيب عامض عميق والمحث فيه من وجوه (الاول) ان تقدم الذي على الذي بعقل على وجوه (أحدها) التقدم بالتأثير فا نافعقل أن لحركة الاصبع تقدماعلى حركة الخاتم والمرادمن هذا النقدم كون المنقدم مؤثرافي المتأخر ( وثانيها ) التقدم بالحاجة لابالتأثير لانانعقل احتياج الاثنين الى الواحد وان كمانعلان الواحداس عله للاثنين (وثانثها) النقدم بالشرق كنقدم أبي بكر على عر (ورابعها) التقدم بالرتبة وهو امامن مبدا محسوس كتقدم الامام على المأموم أومن مبدا معقول وذلك كااذا جعلنا المبدأ هوالجنس العالى فأنه كلسا كانالتوع أشدتسفلا كانأشد نأخرا واوقليناه انقلب الامر ( وخامسها ) التقدم بالزمان وهوأن الموجود في الزمان المتقدم متقدم على الموجود في الزمان المتأخر فهذا ماحصله أرياب العقول من أفسيام القبلية والنقدم وعندي أنههنا قسما سادسا وهومثل تقدم بعض اجزاء الزمانعلي البعض فان ذلك النقدم ايس تقدما بالزمان والاوجب أن يكون الزمان محيطسا بزمان آخر تمالكلام فيذنك المحبط كالكلام فيالمحاطب فيلزم أن يحيط بكل زمان زمانآخرلاالي أيهامة محث تكون كلهاماضرة في هذا الآن فلايكون هذا الآن الحاضر واحدا بل يكون كلحاضر فيحاضر آخر لاالى فهاية وذلك غير معقول وأبضا فلان مجتوع ثلث الآنات الحاضرة متأخر عن مجموع الآنات الماضية فلمعموع الازمنة ز مان آخر محيط بها لكن ذلك محسال لانه لماكان زمانا كان داخلا في جموع الازمنة فاذاذلك الزمان داخل فيذك المجموع وخارج عنه وهومحال فظهر بهذا البرهان الظاهرأن تقدم بعض اجزاء الزمان على البعض ليس بالزمان وظاهر أنه ليس بالعلية ولابالحاجة والانو جدا معسا كاان العسلة والعلول يوجدان معسا والواحسد والاثنين يوجدان معاوليس أيضا بالشرف ولابللكان فابت أن تقدم بعض اجزاء الزمان على البعض قسم سادس غير الاقسام الخمسة المذكورة واذأعرفت هسذا فنقول ان القرآن دل على أنه تعالى أول لكل ماعداه والبرهان دل أيضاعلي هذا المعنى لانا تقول كل ماعداالواجب عكن وكل مكن محدث فكل ماعدا الواجب فهو محدث وذلك الواجب أول لكل ماعداه اعاقلنا انماعدا الواجب بمكن لانهلو وجد شبسآن واجبان لذاتهما لاشتركا في الوجوب الذاتي ولشامنا بالتعين ومابه المشاركة غيرمايه الممايزة فيكون كل واحد معما مركب عمل واحد من جزأيه انكل واجب فقد اشترك الجزآن في الوجوب وتباسا بالخصوصية فيكون كالواحدمن فينك الجزأن أيضامر كباولزم التسلسل وانديكونا واجبين أولميكن أحدهما واجبا كأن الكل المتقوم به أولى بان لايكون واجبا فثبتان كلماعدا الواجب تمكن وكل تمكن محدث لان كبل تمكن مفتقر الى المؤثر وذلك الافتقار اماحال الوجود أوحال العدمفان كان حال الوجود فاما حال البقاءوهو

محاللاته يغنضي ايجاد الموجود وتحصيل الحاصل وهومحال فانتلك الحساجة اماحال الحدوث أوحال العسدم وعلى التقديرين فبلزم أن يكون كلىمكن محدثافثيت الاكل ماعداذلك الواجب فهومحدث محتاج الىذلك الواجب فاذن ذلك الواجب بكون قبل كل ماعداه تم طلب العقل كيفية ثلاث القبلية فقانا لايجو زأن تكون ثلاث القبلية ماليا ثمر الإن المؤثر من حيث هومو مرمضاف الى الاثر من حيث هوأثر والضافان معاوالم لايكون قبل ولايجو زأن نكون نجرد الحاجة لان المحتماج والمحتاج البه لاعتنع أن بوجد المعماوقد بيناان تلاك المعية ههنا تمتنعة ولايجوزأن تكون للحصل الشرف فانه ليس المطلوب من هذه القبلية ههنا بجردانه تعالى اشرف من المكنات وأماالة بلية المكانية فباطلة ويتقدر ثبوتها فتقادم المحدث على المحدث أمرزا لداخروراء كون أحدهما فوق الاخرمالجهة وأماالتقدم الزماني فبساطل لانالزمان أيضاءكن ومحدث أماأولافلسابينا انواجب الوجودلايكون أكثرمن واحدواما التيافلان امارة الامكان والحدوث فيه أظهر كافي غيره لانجيع أجزأته متعاقبة وكل ماوجد بمدالعدم وعدم بعدالوجود فلاشك أنه تمكن ومحدثواذاكان جهيسم اجراء الزمان يمكنا ومعدانا والبكل متقوم بالاجراء فالمفتقر الى الممكن المحدث أولى بالامكان والحدوث فاذن الزمان بمهموعهو باجزاله ممكن ومحدث فنقدم موجده عليه لايكون بالزمان لان المتقدم على جهيم الازمنة لايكون بالزمان والا فبلزم في ذلك الزمان أن يكون داخلاف مجتوع الازمنة لانه زُمان وأن يكون خارجا عنهالاته ظرفها والظرف مغاير للمظروف لاتحالة لكن كون الشئ الواحدد اخلافي شي وخارجاهنه محال وأما الشافلان الزمان ماهيتم تفتضي السيلان والمجدد وذلك بقتضي المسبوقيسة بالغير والازل ينافىالمسبوقيدة بالغيرفالجع بينهما نحال فثبت أنتقدم الصانع علىكل ماعداء ليس بالزمان البنسة قاذن الذي عندالعقل اته متقدم على كل ماعداء وائه ليس فلك التقدم على أحدهد مالوجوه الخمسة فيق انه توع آخر من التقدم يغارهذه الاقسام ألحمسة فاما كيفية ذلك التقدم فليس عندالعقل منها خبيلان كل ما يخطر بسال العقل فاله لا بدوأن يقترن به حال من الزمان وقد دل الدايل على أن كل ذيك محال فا ذن كو نه تعالى أولامعلوم على سبيل الاجال فأماعلي سبيل التفصيل والاساطة بحقيقه تلات الاولية فلدس عندعقول الخلق منه أثر (النوع النساني) من فوامض هذا الموضع وهوأ الازل متقدم على اللابزال وليس الازل شيئاسوي الحق فتقدم الازل على اللايزال يستدعي الامتياز بين الازلوبين اللايزال فهسدا يقتضي أن يكون اللايزال له مبدأ وطرف حدتي بحصل هذا الامتبازلكن فرض هذا الطرف محال لان كل مبدا فرضنه فان اللايزان كان ساسلا فيله لان المبدأ الذي يغرض قبل ذلك الطرف المغروض بزيادة مائذ سنة يكون منجلة اللايزال لامن جهلة الازل فقدكان معنى اللايزال موجوداقبل أنكان موجوداوذلك بحال (النوع الثالث) من غوامض هذا الموضعار المتبازالازل عن الملايزال يستدعى

انقضاء حقيقة الارل وانقضاء حقيقة الازل محال لان مالاأولله ستاع انفضاؤه واذا امتنع القضاوم امتنع أن يحسل عقيبه ماهية اللايزال فاذن بمتنع امتياز الازل عن اللايزال واستياز اللآيزال عن الازل واذا احتام حصول هذا الاستياز امتنع حصول المتقدم والتأخرفهذه ابحاث غامضة فيحقيقة التقدم والاولية والازليسة أرماهي الا بسبب حيرة العقول البشم بة في تو رجلال ماهية الازلية والاولية فأر العقل اتمايموف الشي اذا أساطبه وكل مااستحضر والعقل ووقف سليد فذاك يصبر بحاطا به والمحاط يكون متناهياوالازلية نكون خارجة عنه فهوسصانه ظاهر باطن فيكونهأولالان العفول شاهدة بإسنادالمعد ثات الي موجد متقدم عليها فكونه تعمالي أولا أظهر من كل ظاهر من هذه الجهة ثماذا أردت أن تمرف حقيقة ثلك الاولية همريث لاف كل ماأ حاطاته عقلك وعلك فهومعدود عقلك ومحاط علك فكون مشاهيا فتكون الاولية خارجة عنا فكونه تعسالي أولااذا اعتبرته من هذه الجهدكان أبطن من كل اطن فهذا هوالبحث عن كونه تعالى أولا\* اما البحث عن كونه آخرا فن الناس من قال هذا محسال لانه تعالى المسايكون آخرا ليكل ماعداه او بتي هو مع عدم كل ماعداه لكن عدم ماعداه انما يكون بمدوجوده وتلا البعدية زمانياة فاذن لايكن قرض عدمكل ماعداه الامع وجودازمان الذي مه تحقق تلك البعدية فاذن حال مافرض عدم كل ماعداه ان لايعدم كل ماعداه فهذا خلف فاذن فرض يقائه مرحدم كل ماعداه محال وهذه الشيهة مبنية أيعساعلي أن التقدم والتأخر لايتقر ران الابالزمان وقددلناعلي فسادهام المقدمة فبطلت هذه الشبهة وأما الذين سلوا امكان عدمكل ماعداهم عيفائه فمنهم من أوجب ثلث حنى يتقرركونه تعالى آخراللكل وهذا مذهب جهم فانهزع انه سنحانه يوصل الثواب الى أهل الثواب ويوصل المقاب الىأهلاالعقاب تميشني الجنة وأهلها والنار وأهلها والعرش والكرسي والملك والفلائ ولايبتي مع الله شئ أصلافكمااته كان وجودا في الازل ولاشئ يبني موجودا في اللايزال أبدالآباد ولاشي واحتج عليه يوجوه (أوابها) قوله هؤالآخر ولايكون آخرا الاعندفناءالكل ( وثانيها) انه تَعالَى امازن يكون عالما بعدد حركات أهل الجنسة والنار أولايكون عالمابها فانكاه علما بها كان عالسا بكميتها وكل ماله عدد معين فهومتساه فاذن حركات أهل الجنة مثناهية فاذن لابدوان يحصل بعدهاعدم ابدى غيرمنقص واذالم يكن عالما بهاكان جاهلا بهاوالجهل على الله محال (وثالثها) ان الحوادث المستقبلة قاللة للزيادة والنقصان وكل ماكان كذلك فهومتساه ( والجواب ) أنَّا مكان أستر أرهده الاشياء حاصل الى الالد والدايل عليد هوان هذه الماهيات لو زاات امكاناتهازم أن ينقلب الممكن لذاته متنعسالذاته ولوانقلبت قدرة الله من صسلاحية التأثير الى امتناع التاثيرلانقلبت الماهية وذلك محال فوجبأن سبق هذا الامكان أمداغاذر ثيت انهلانجب انتهاء هذه المحدثات الى العدم الصرف أما أغسك بالآية فسنذكر الجوار عنه بعد ذلك

انشا الله تعالى (وأماالشبهة الثانية) فجوابها أنه يعلمانه ليسلها عدد معين وهذا لايكون جهلا انما الجهل أن بكون له عدد معين ولايعلم أمااذالم يكن له عدد معين وأنت تعله على هذاا او جد فهذا لا يكون جهلا بل علا (وأما الشبهة الثالثة) فعوابها ان النالخارج منه الى الوجود أبدا لايكون متناهيا ثم ان المتكلمين لما أثبتوا امكان بقاء العالم أبدأ عولوا فيبقاء الجنة والنار ابدا على إجاع المسلبن وطواهر الآيات ولايخفي تقريرها وأماجهورالمسلين الذن سلوابقاء الجنة والنارأ بدا فقداختلفوا فيمعي كونه تعالى آخراعلى وجوه (أحدها) انه تعالى يفني جه ع العالم والمكنة الت فيتحقق كونه آخرا مم انه بوجدها و سقيها أبدا (وثانيها)أث الموجود الذي بصبح في العقل أن يكون آخرا لكل الاشياء أيس الاهو فل كانت صحة آخر به كل الاشياء عُمُنصة به سجانه لاجرم وصف بكونه آخرا (وثالثها) أنالوجود مندتمالي يبتدي ولايزال يعزل و بعزل حتى ينتهي الى الموجود الاخير الذي يكون هومسببا لكل ماعدا، ولايكون سببالشي أخر فبهذا الاعتباريكون الحق سجعانه اولا ثم اذاانتهى أخذيترق من هذا الموجود الاخير درجة فدرجة حتى بنهى الى آخر الترتى فهناك وجود الحق سيحانه فهوسيحانه أول ف نزول الوجود منه الى المكنات آخر عند الصمود من المكنات اليه (ورايعها) أنه عيث الحلق و بيق بعدهم فهوسهانه آخر بهذاالاعتبار (وخامسها)انه أول في الوجود وآخر في الاستدلال لان المفسود من جميع الاستدلالات معرفة الصائع وأماساتر الاستدلالات التى لايراد منهامعرفة السانع فهي حقبرة خسبسة أما كونه تعالى ظاهرا وباطنا فاعلانه ظاهر بحسب الوجود فانك لاترى شأ من الكائنات والمكنات الاويكون دليلا على وجوده وثبوته وحدانه وبرادته عزجهات الغبرعلي مافرزناه وأمأكونه تعالى باطنافن وجوه (الاول) أن كال كونه ظاهر اسبب لكوته باطنا خان هذه الشمس او دامت على الغلك لماكنانعرفأنهذاالضوءاتما حصل بسببهابل ربنا كنانظن أنالاشياء مضئة الذواقها الاانها لماكانت بحيث تعرب تمنري انهامتي غربت ابطالتمالاتوار وزالت الاضواءعن هذا العالم علنا حينتذ أن هذه الاضواء من الشمس فه هنا لوأمكن انقطاع جود الله عن هذه المكنات لظهر حيثلا أنوجود هذه المكنات من جؤدالله تعالى لكنه لمادام ذلك الجوه ولم يتقطع صاردوامة وكالهسببا لوقوع الشبهة حتىانه وبمايظن اننو والوجود ليس منه بل وجود كل شي له من ذاته فظهر أن هذا الاستنار انماوقع من كال وجود، ومن دوام جوده فسحان من اختي عن العقول لشدة فله ورة واحتجب عنها لكمال تو ره (الوجه اشاتي) ان ماهميته غيرمعقولة للبشرائية، و مدل عليه أن الانسان لانتصور ماهية الشيخ الااذااد كه من نفسه على سبيل الوجدان كالائل واللذة وغيرهما أوادر كه عسه كالالوان والطعوم وسائرالح وسات فأمامالايكون كذلك فيتعذرعلي الانسان أن يتصور ماهيته البتةوهويته المخصوصة جلجلاله ليست كذلك فلاتكون معقولة للبشرو بدل عليه أبضا

انالمعلوم منه عند الخلق اماالوجود واماالسلوب وهوانه ليس بجسم ولاجوهر واما الاضافةوهو انه الامرااذي من شأنه تذاوكذ والحقيقة المخصوصة مغارة الهذه الامور فهى غير معقولة ويدل عليه ان أظهر الاشياء منه عند العقل كونه خانقالهذه المخلوقات ومتقدما علبها وقدعرفت حيرة العقل ودهشته فيءارفة هذهالاولية فقدظهر عاقدمناه انهسجانه هوالاول وهوالآخر وهوالفلاهر وهوالباطن وسعمت والدى رجه الله يقول أنه كان بر وي انه لمانزات هذه الآية اقبل المشركون نحوالبيت وسجدوا ( المسئلة الثانية) احتبم كثير من العلم في اثبات ان الاله واحد بقوله هوالاول قالوا الاول هو الغرد السابق ولهذا المعنى لوقال أول ملوك اشتريته فهوحرثم اشترى عبدين لم يعتقالان شرطكونه أولاحصول الفردية وههاللم تحصل فلواشترى بعد ذلك عبدا واحدالم يعتق لان شرط الاولية كوله سابقا وههنالم يحضل فثبت أن الشرطق كونه أولاأن يكون فردافكانت الآيةدالة على أن صائم العالم فرد (المسئلة الثالثة) أكثر المفسرين قالواانه أوللانه قبل كلشئ والهآخرلانه بعدكل شئ واله ظاهر بحسب الدلائل وانه باطنعن الحواس محتجب عن الابصاروأن جاءة لماعجزواعن جواب جهم قالوا معتي هذه الالفاظ مثل قول القائل فلان هوأول هذا الامر وآخره وظاهره وباطنه أي عليه يدور ويه يتم واعلم انه لما أمكن حل الآبة على الوجوء التي ذكر ناهام عانه يسقط بها استدلال جهم لم يكن بنا الىحل الآية علىهذا المجاز حاجة وذكروا في الظاهر والباطن أن الظاهر هو الغالب العالى على كل شي ومندقوله تعالى فاصبحواظاهر بن أي غالبين عالين من قولك ظهرت على فلان أي علوته ومندقوله تعالى علم ايفلهرون وهذا معنى ماروى في الحديث وأنت الفلاهر فليس فوقكشي وأماالناطن فقال الزجاج انه العالم عابطن كإيقول القائل فلان يبطن أحرفلان أي بعلم أحواله الباطنة فقال الليث يقال أنت ابطن بهذا الامر من فلان أي اخبر يباطنه فعني كوته باطنا كونه عانا ببواطن الامور وهذاالتفسيرعندي فيه نظرلان قوله بعد ذلك وهو بكل شئ عليم يكون تكر اراأ ماعلى النفسير الاول فأنه يحسن موقعه لانه يصبرالتقدير كانه قبل اناحدا لايحيطبه ولايصل الى اسراره وانه لايخني عليهشي من احوال غيره ونظيره تعلم مافي نفسي ولااعلم مافي نفسك قوله تعالى ( هوالذي خلق السموات والارض في ستدايام ثم استوى على العرش وهومفسر في الاعراف والمفصود منه دلائل القدرة ثم قال زمالي (بعلم ما يليع في الارض وما يخرج منها وما يغزل من السماء وما يعرج فيها) وهومفسرف سبا والمفصود مند كال المم واتعاقدم وصف القدرة على وصف العلم لان العلم يكونه تعالى قادراقبل العلم بكونه تعالى طلا ولذلك ذهب جعمن المحتمدين الى ان أول ألعلم بالله هو العلم يكونه فأدرا وذهب آخرون الى ان أول العلم بالله هو العلم بكونه مؤثرا وعلى التقدير بن فالعلم بكونه قادرا متسقدم على العلم بكونه عالما ثم قال تمالى (وهو معكم أيَّا كنتم والله عانعملون بصبر) وفيد مسائل ( المسئلة الاولى )

( هو الآيي خلق السموات مالارمن فی سنه آیام ثم استوی على العرش) بسان ليسطن أحكام ملسكع ما وقد مرتفسيره مرارا (بهامایلم فیالارض ومايخرج منهاوما يغزل من السماء ومايمر ج فيها)مريانه في سورة سبا ( وهو معكم أغا كنتم) تمثيل لاساطة هلدتمالي بهم وتصوير لمنم خروجهم عنه أغادارواوفوله تعالى (واقد ماتعملون بصير) صبارة عن احاطنه بأعالهم فتأخيره عن الخلق لما أن المراد به مايدو وعليسه الجزاء من العلم النابع <sup>المسلوم</sup> لالما قبل من أنه دليل علم

وقوله تعالى (له ملك السموات والارض) تكر بر للنآكيد وتمهيسد لقوله تعالى (والى الله ترجع الامور) أى الية وحده لاالى فيره استقلالا أواشتراكا ﴿ ١٢١ ﴾ ترجع جيع الامور على البناء للقعول من رجع رجما وقرى

على البناء للغاعل من رجم رجوعا (يولج الابل في النهارو يولخ التهار في الايال)مر تغسير، مراراوقوله تعالى (وهوعليم)أي مبالغ في العلم ( بدات الصدور)أي يكنونانها اللازمة لهذا سان Kaldi ale islas يعتمرون من نياتهم بعد بان الماطنه بأعالهم التي يظهرونها (آمنوا بالله ورسوله وأنفقوا بماجعلكم مستخلفين فيد)أي حدلكم خلفاء في التصارف فيه من غير أنتملكوه حقيقة هبر عابأ يديهم من الاموال والارزاق نذلك تعقيقا المتي وترغيبا لهمأني الاتقاق فان من علم أنهالله هزوجلواناهو متزلذااوكيل يصرفها الى ماعسندالله تعسالي من المصارف هان عليد ألانفساق أوجعلكم خلفاء عن فعلكم فيماكان فايديهم سور منه اماكم فاعتبروا محالهم خبث النقسل منهم المسكم وسينفل منكم الىمن

أعلم انه قدثبت انكل ماعداالواجب الحق فهويمكن وكليمكن فوجوده منااواجب فاذن وصول الماهية الممكنة الىوجؤدها بواسطة اقادة الواجب الحق ذلك الوجود أتلك الماهية فالحق سبحانه هو المتوسط بين كل ماهية وبين وجودهما فهو الىكل هاهيسة أقرب من وجود تلك المساهيسة ومن هذا السيرقال المحققون مارأيت شسيآ الاورأ يتالله قبله وقال المتوسطون مارأيت شيا الاورأيت الله معه وقال الغذاهر يون مارأيت شأ الاورأيت الله بعده وأعلم أنهذه الدقائق التي اظهرناها ق هذه الواضع لها درجتان ( احداهما ) أن يصل الانسان البها بمقنضي الفكرة والروية والتأمل والتدبر ( والدرجة الثانية ) انتتفق لنفس الانسان قوة ذوقية وحالة وجدانية لايمكن ، التعبير عنها وتكون فسسبة الادراك مع اللهوق الى الادراك لامع الدوق كنسسبة من يأكل السكر الى من يصف حلاوته بلسّانه ( المسئلة الثانية ) قال المنكلمون هذه المعية الهابالعلموالمابالحغظ والحراسة وعلى النقديرين فقدانعقد الاجاع على أنه سبحانه ليس معناء بالمكان والجهدة والحيز فاذن قوله وهو مُعكم لابد فيه. من انتأو بل وافاجوزنا التأويل في موضع وجب تجويزه في سائر المواضع ( المسئلة الثالثة ) اعلم أن في هذه الآيات ترتيبا عجيبا وذلك لانه سبحانه بين بقوله هوآلاول والآخر والظاهر والباطن كونه الهالجيم المكنات والكأننات تمبين كونه الها للعرش والسعوات والارضين تمبين بقوله وهو معكم أيمًا كنتم معينه لنسأ بسبب الغدرة والايجاد والنكوين وبسبب العلم وهو كوته طلابغلوا هرنا و بواطنافتا مل في كيفية هذا الترتيب مرتأ مل في ألفاظ هذه الآيات فان فيهااسراراعجيبة وتنبيهات على أمورعالية المنم قال تعالى (له ملك السعوات والارض والى الله ترجع الامور) أي الى حيث لامالك سوا، ودل بهذا القول على اثبات المعادم عَالَ تَعَالَى ( يولِ الليل في النهارو يولِ النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور) وهذه الآيات قد تقدم تفسيرها في سائر السوروهي جامعة بين الدلالة على قدرته و بين اظهار نسمه والمقصود من اعادتها البعث على النظر والنامل فم الاستغال بالشكر على قوله تعالى ( آمنوابالله ورسوله )اعلم اله تعالى لماذكر أنواعا من الدلائل على النوحيد والعلم والقدرة البعها بالتكاليف و بدأبالامر بالايمان بالله ورسوله فأن قبل قوله آمنوا خطاب مع من عرف الله أومع من لم يعرف إلله فأن كأن الاول كأن ذلك أمر ا بأن يعرف من عرف فبكون ذلك أمرا بتحصيل الحاصل وهومحال وان كأن الناني كأن الخطاب متوجها على من لم يكن عارفا به ومن لم يكن عارفا به استحال أن يكون عارفا بأمر ، فيكون الامر متوجها على من يستحيل أن يعرف كونه مأمورا بذلك الامروهذا تكليف مالايطاق (والجواب) من الناس من قال معرفة وجود الصائع حاصلة الكل واتما المقصود من هذا الامر معرفة الصفات \* ثم قال تعالى ( وانفتوا عاجعلكم مستخلفين فيه هالدين آمنوا منكم وأنفقوالهم أجركبير) في هذه الآية سائل (المناة الاولى) اعلم أنه أمر الناس أولا بأن

بعدكم فلانبخلوابه ( فالذين آمنوا منكم ﴿ ١٦ ﴾ من وأنفقوا ) حسمِسا أمروابه ( لهم ) بسبب ذلك ( أجر كبير) وفيسه من المبالغات مالابخني حيث جعل الجلة اسميسة واعبد ذكر الإيمان والانفاق وكرد الاسناذ وفغم الاجر بالتبكير ووصف بالكبير وقوله عزونجل (ومالكم لاتو منون الله) استثناف مسؤق لتوبيخهم على ترك الأيمان جشيماً مروّا به بانكاران يكون الهنهق قلك عدرما في الجملة على أن لا تو منون حال من الضمير في لكم والعامل مافيه من معنى الاستفرار أي أي شي حصل لكم غيرمو منين على توجيه الانكاروالذي السبب فقط مع تحقق عثر ١٢٢ كلى السبب لا الى السبب والمسبب جيعا كافي قوله تعالى ممال الأي الله المسبب الله السبب المالية المسبب الله المسبب المالية المسبب المالية المسبب المالية المسبب المالية المسبب الله المسبب المالية المسبب المالية المالية المسبب المالية المسبب المالية المسبب المالية المالية

يستغلوا بطاعة الله مم أمرهم النيسابة لتالدنيا والاعراض عنها وانفاقهسا فيسبل الله كَافَالَ قَــلَ الله تُم ذرهم فتوله قــل الله هوالمراد ههنــا من قوله آمنوا بالله ورسسوله وتنوله تهذرهم هوالمرأده هنسامن قوله وأنفقوا بمساجعلكم مستخلفين فيسه ( المسللة ا الله في الآية وجهان (الاول) أن الاموال التي في أيديكم الماهي أموال الله بخلقه وانشائه الهاثمانه تعالى جعلها تحت يدالمكلف وتحت تصرفه لينتفع بهماعلي وفقاذن النمر عللمكلف فيتصرفه في هذه الاموال يمتزلة الوكيل والنسائب والخليفة فوجب أن بسهل عليكم الانفساق من ثلث الاموال كإيسهل على الرجل النفقة من مال غيره الذا اذناء فيه (اشاني) انه جعلكم مستخلفين بمن كان قبلكم لاجل انه نقسل أموالهم اليكم على سببل الارث فأعتبروا بحالهم فأنها كالنتقلت منهم اليكم فستشتقل منكم الى غيركم فلا ع تَنِظُوا بِهَا (المستَلَةُ النَّالَيْمُ ) أَخْتَلَعُوا في هذا الانقاق فقيال بعضهم هوالزكاة الواجبة ﴿ وعالآخرون بليدخل فيدالتطوع ولاعتثع أنيكون عامافي جيع وجوء البرثم انه تعسالي ا صن لن فعل ذلك اجراكبيرا فقال فالذين آمنوامنكم وانفقوالهم اجركبير قال القساضي هذه الأبة تدل على أن هذا الاجرلا يحصل بالايمان المنفردحي ينضاف هذا الانفاق اله فن هذا الوجه يدل على أن من أخل بالواجب من زكاة وغيرها فلا أجر له واعلم أن هذا الاستدلال صعيف وذلك لان الآية تدل على ان من أخل بالزكاة الواجبة لم يحصل له ذلك الاجرالكبيرفإ قلتم انها تدل على أنه لا اجراه أصلا \* قوله تعالى ﴿ وَمَالَكُمُ لَا تُوْمَنُونَ بِاللَّهُ والرسول يدعو كالومنوابر بكم وقداخذ ميثافكم ان كنتم مومنسين ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم انه تعالى و بخ على ترك الايمان بشرطين (أحدهما) أن يدعو الرسول والمرادأنه بتلوعليهم الفرآن المشتل على الدلائل الواضعة (الثاني) انه اخذ الميثاق عليهم وذكر وافي اخذالميثافي وجهدين (الاول)مانصب في العقول من الدلائل الموجيدة لقبول دعوة الرسل وعلمأن تلك الدلائل كاافتضت وجوب القبول فهي أوكد من الحلف والهين فلذلك سمساه ميثاقا وحاصل الامرانه تطسابقت دلائل النقل والعقل أماالنقل فبقوله والرسول يدعوكم وأماالعقل فبقوله وقدأخذميثاقكم ومتى اجتمع هذان النوعان فقدبلغ الامرالى حيث تبتاع الزيادة عليه واحتبج بهذه الآية من زعم أن معرفة الله تعمالي لاتجب الابالسم قال لانه تعالى انسادمهم بناء على أن الرسول يدعوهم فعلنا ان استحقاق الذم لا يُحصل الاعندد عوة الرسول (الوجه الثاني) في تفسيراً خذاليثافي قال عطاء ومجاهد والكلبي والمقاتلانير يدحين أخرجهم منظهرآدم وقال ألست يربكم قالوابلي وهذا صعيف وفلك لانه تعالى انماذكر أخذ الميثاق لبكون ذلك سببا في انه لم يبق لهم عذر في ترك الاعسان بعدفلك وأخذالميثاق وقتاخراجهم منظهرأدم غيرمعلوم القوم الابقول الرسول فتبل معرفة صدق الرسول لايكون فنك سببأفي وجوب تصديق الرسول أمانصب الدلائل والبينات فعلوم لكل أحد فذلك يكون سببالوجوب الايسان بالرسول فعلناأن

ومالي لاأعب الذي فطسرتي فأن همرة الاستفهام كإنكون تارة لانكارااواقع كافي أتمنسر ساماك وأخرى لانكار الوقوع كافي أأضرب إلى كذلك ما الاستفهاسية قدتكون لانكارسيب الواقمع ونفيه فقط كإفعانحن فيدوفي قوله تعالى مالكم لاترجون للدوقارا فيكون مضون الجله الحالية محققافان كلامن عدم الاتيان وعدم الرحا أمر محققققدأنكر ونفسيبه وقدتكون لانكارسب الوقوع ونفيد فيسريان الى المسبب أيضا إكافي قوله تعالى ومالى لاأعبد الىآخره فيكون مضمون الجلة الحالية مفروضا فطعافان عدم العبادة أمرمفروض جمماقد أنكرونني سبسهفانتني تفسه أيضاو قوله تعالى (وازسول يدعوكم او منو ير بكم) حال من منعسير لاتو منون مفيدة لتوبيحنهم على الكفر مما يحقق مأيو جب عدمه بعد تواختهم عليه مع عدم مايو جيه أي وأي عدر في ترلئا الإيمان والرسول يدعوكماليهو تذمكرعانيه

وقوله تعالى (وقد أخذ ميثا قكم) حال من مفعول يدعوكم أى وقد أخذا لله تعالى ميثا قكم بالايمان من قبل ﴿ تفسير ﴾ وذاك بنصب الادلة والتمكين من المنظر وقرى وقد أخذ مبنيا للمفغول برفع ميثا قبكم

(اَن كَفَةُ مُ مُؤْمَنِين) لَوجِبَ مَافَان هذا مُوجِبُ لاَمُوجِبُ وَراده (هُوَالذَى يَنزل عَلَى عَبده) حسبا يعن لكم مُن المصالح (آيات بينات) واضحات (ليخرجكم) أى الله تعالى أو العبد بها (من الظلات الى النور) من ظلات المكفر الى ورالايمان (وان الله بكم لروف ورحيم) حبث عديكم في ١٢٣ كه الى سعادة الدارين بارسال الرسول و تعزيل الآيات بعد نصب

الحجم العقلية وقوله تعالى (ومالكم ألاتنشواني سيارالله) توايم اعم على رك الانفاق آلمأموريه بعدتو بحهم على ترك الإيان يانكارأن يكون الهم في ذلك أنضاعدر من الاعدار وحذف المفحول الملهر ورأنه الذي مين حاله فيماسيق وتعيين المنفق فبه لتشديدا لتوييخ أي وأي شي الكه في أن الانتفاوا فيماهوقرية الى الله تسالي مأهوله بني الميقة واعالتم خلقاوه إ صرفه الى ماعينه من المصارفي وقوله تعالى (ولله ميراث السموات والارمش ) مال من فاعل لاتنفقوا ومفعولهمؤكسة للاويج فأن رائالانفاق بغيرستب قبينع متكرومع تعقق ما يه جدر الانفاق أشدني القبع وأدخل في الانكار فان ان هاء جهديم مافي السموات والارض من الأموال بالأخر فالمعزوج لومق غيرأن يقامن أسحابها أحدأقوى في الجمات الانفاق علمهم من إن أنهالله تعالى في الحقيقة

تغسيرالآية بهذا العني غيرجائز (المسئلة الثانية) قال القاضي قوله ومالكم بدل على قدرتهم على الإيسان اذلا بجوز أن يقال ذلك لمن لا يمكن من القعسل كالا يقسال مالك لاتطول ولاتبيض فيدل هذا على أن الاستطاعة قبل الفعل وعلى أن القدرة صالحة للضدين وعلى أن الإعان حصل بالمبدلا بخلق الله ( السيئلة الثالثة ) قرى وقد اخت ميثافكم على البناءللغاعل أماقولهان كنتم مؤمنين فالمعنىان كنتم توممنون بشئ لاجل دليل فالكم لاتوممنون الاكفانه قدتطا بغت الدلائل النقلية وألعقلية وبلغت مبلغها لاعكن الزيادة عليها \* قوله تعالى (هوالذي ينزل على عبد اآمات بنيات اعتر حكم من الطلسات الى النور وان الله بكم لرو ف وحيم) قال القسامني بين بذلك ان مراده بانزال الآيات البيتات التيهي الفرآن وفيره من المعرزات أن يغرجهم من الظلمات الى النور وأكدقلك بقوله وانالله بكماروق ورحيم ولوكان تعالى يريدمن بعضهم اشبات على ظللت الرالكفر ويغلق ذلك فبهم ويقدر الهم تقديرالا يقبل الزوال لم يصيح هذا النول فان قال أبس أن ظاهره يدل على أنه تعالى بخراج من الظلمات الى النور فيجب أن يكون الاعان. غطه قلنالوأراد بهذا الاخراج خلق الاعان فيدلم يكن لفولدتسالي هوالذي يعزل على عباء آيات بيتات ليخرجكم معنى لانه سواء تفدم ذلك أولم بتقدم فخلقه الماخلفه لايتغيرغالمرد اذن بذلك اله يلطف بهم في اخراجهم من الفلات الى النور واولاذلك ليكن بأن بصف تفسه بأنه يخرجهم من الغلالات الى النورأولى من أن يصف نفسد بأنه يخرجهم من النورالى الظلمات وأعلمأن هذا الكلام على خسته واروفته معمارينين بالعلم وذلك لامه تعالى كان عالمارأن علم سيحانه بعدم إعانهم فانم وعالمسارأن هذا العلم يناني وجود الاعسان فاذاكاغهم بتكوينأ حدالصدين معطم بقيأم الضدالاخر فيألوجود يجبث لأبكن ازالته وابطاله فهل يعقل مع فنكأن يريد بهم ذلك الخبر والاحسان لاشك أن هذاء ا لايقوله طأقل وإذا توجهت المعارضة زالت تلك القوة أماقهله وازالله بكرار وف رحيم فقد حله بعضم على بعثة محدصلي الله عليه وسلم نشطوهذ التخصيص لاوجه لدل يدخل فيه ذلك مع سائر ما يحكن به المرء من اداء التكاليف ﴿ تُم قَالَ تَعَلَىٰ ﴿ وَمَالِكُمُ الْاَرْتُونُونُ قىسبىل الله وللمعمرات السعوات والارض ) لما أحر أولابالا يمسان و بالانفاق عراف عراف فالآية المتقدمة ايجياب الإيمان أتبعه فهذه الآية بتأكيدا يجياب الانفأق والمعنى المكرستموتون فنورتون فهلاقد متومق الانقاق في طاعة الله وتحقيقه أن المال لالدون بخرج عن البداما بالموت واما بالانف في عبرل الله مَانُ وقع على الوجد الاول كان أره اللعن والقت والعقاب وانوقع على الوجه الثاني كان أثره المدح والثواب واذاكان لايد من خر وجه عن اليد فكل عاقل يعلم أن خر وجه عن الهديميث يستعفب المدح وألثواب أولى منه بحيث يستعقب اللعن والعقاب \* ثم للبين تمال أن الاتفاق وضيلة بين أن المسابقة في الانفاق تمام الغضيلة فقال (لايستوى منكم من انفق من فبل الفنع

وهم خلفاؤه في النصرف فيهاكا ته قبل ومالكم في ترلنا نفاقها في سبيل الله والجال أنه لا يبقى الكرمنها عنى بل يفي كابها لله تعالى واظهار الاسم الجليل في موقع الاضار لزيادة التقرير وتربية اللهابة وقوله تعالى (لابستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل) بيان لتفاوت درجات المنفقين حَسَّب تفاوت أحوالهم في الانفاق بعد بيان أن النفق بعد بيان أن المنال وعطف المنال على الانفاق اللا بذان بالنفاق بعد بيان أن المنال وعطف المنال على الانفاق اللا بذان بالنه بن أهم مواد الانفاق مع كونه في نفسه من أفضل العبادات على ١٢٤ على وأنه لا يتغلو من الانفاق أصلاوة سيم

وقاتل أولنك اعظم درجة من الذين انفتوا من بعد وقاتلوا) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) تقديرالآية لايستوى منكم منانفق من قبل الفتح ومنانفق من بعدالفتح كا قال لايستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة الاأنه حدف اوضوح الحال (السئلة الثانية) المرادبهذا الفتح فتح مكةلان اطلاق لفظ الفتح في المتعارف ينصرف اليه قال عليه الصلاة والسلام لاهجرة بعدالفتح وقال أبومسلم ويدل الفرآن على فتح آخر بقوله فجمل من دون ذلك فنحاقر باوأ يهما كأن ققد بين الله عظم موقع الانفاق قبل الغنيم (المسللة النالة) قال الكلي زلت هذه الآية ق فضل أبي بكر الصديق لانه كان أول من انفق المال على رسول الله في سبيل الله قال عركنت قاعد اعتدالتي صلى الله عليه وسلم وصده أبو بكروعليه عباءة قدخلها في صدره بخلال فنزل جبريل عليه الصلاة والسلام فقال مالي أرى أبابكر هليد عباءة خلاها في صدره فقال أنفي ماله على قبل الفتيح واعلم أن الآية ملت على أن من صدر عنه الانفاق في سبيل الله والقتال مع أعداء الله قبل القيم يكون أعظم حالابمن صدر عند هذان الامران بعدالفتح ومعلوم انصاحب الانفاق هوأ بوبكر وصاحب التنال هوعلى ثمانه تعالى قدم صاحب الانفاق في الذكر على صاحب القتال وفيه ايماءالي تقديم أبي بكر ولان الانفاق من باب الرحمة والقتال من باب الغضب وقال تعالى سبقت رحتي غضبي فكان السبق اصاحب الانفاق فان قبل بل صداحب الانفاق هؤ على لقوله تعالى و يطعمون الطعام قلنااطلاق القول بأنه انفق لايتحقق الااذا أنفق في الوقائم العظيمة اموالاهظيمة وذكر الواحدي في البسيط ان أبابكركان أول من قاتل على الاسلام وذلك لازعلياني أول ظهور الاسلام كان صبياصغيرا ولم يكن مساحب القتال وأماأبو بكرفانه كانشيخا مقدما وكان يذبعن الاسلام حتى ضرب بسبيه ضربا أشرف به على الوت (المسئلة الرابعة) جعل علما التوحيد هذه الآية دالة على فضل من سبق الى الاسلام وأنفق وجاهدمعال سول صلى الله عليه وسلم قبل الفتح وبينوا الوجه في ذلك وهوعظم موقع نصبرة الرسول عليدا الصلاة والسلام بالنفس وانغساق المال في تلك الحال وفي عدد المسلين قلة وفي الكافر بن شوكة وكثرة عدد فكانت الحاجة الى النصرة والمعاونة أشد بخلاف مابعدالفتم فانالاسلام صارق ذلك الوقت قويا والكفرضعيفاو يدل عليه قوله تعالى والسابةون الاولون من المهاجرين والانصار وقوله عليه الصلاة والسلام لاتسبوا أصحابي فاوأنفق أحدكم مثل أحددهاما بانع مدأحدهم ولانصيفه \* ممقال تعالى (وكلاوعدالله الحسني والله عمائه العملون خبير) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) أي وكل واحدمن الفريتين وعدالله الحسني أى المثوية الحسني وهي الجنة مع تفاوت الدرجات (السئلة الثانية) القراءة المشهورة وكلابالنصب لانه بمنزلة زيد اوعدت خيرافه ومفول وعد وقرأ ابن عامر وكل بالرفع وحجنه أن الفعل اذا تأخر عن مفعوله لم يقوعمله فيه والدايل عليه أنهم قالواز يدضر بتوكتوله فالشعر

من أنفق محمد و ف الظاء وردود لالقما بعده عليدوقرئ قبل الفتح بغيرمن والفنح فآيم مكة (أوائك) اشارةالي من أنفق والجع بالنظرالي معيني من كاأن افراد الضميرين السمايةين بالنظرالي لغظها ومافيه من معتى البعد مع قرب العمد بالشاراليه للاشعار يعسد متزلهم وعلو طبقتهم في الفرنسل وعله الرقع على الانتداء أي أوائك المنعوته ف مذلك النعتين الجيلين (أعظم درجة) وأرفع منزلة (من الذين أند وأمن بعد وقاتلوا)لانه ماتماقعلوا مافعلواء ن الانفاق والقتال فبلعزة الاسلام وقوة أهسله عندكال الحاجة إلى النصرة بالنفس والمالوهم السابقون الارلون من المهاجر ينوالانصار الذين قال فيرسم النبي صلى الله عليه وسلم أو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبامايلغ مدأحدهم ولانصيفه وهو الاءفعلوا مافعلوا بعدطه ورالدن

ودخول الناس فيه أفوا جاوقله الحاجة الى الانفاق والقتال (وكلا) أى وكل واحد من الغريقين (وعد الله ﴿ قد ﴾ الحسني) أى المثو بة الحسني وهي الجنة لا الإواين فقط وقرئ وكل بالرفع على الانتداء أى وكل وعده الله تعمالي

قدأ صبحت أم الحبار تدعى \* على ذنبا كله لمأصنع

روى كلمبالرفع لنأخر الفعل عنه لموجب آخر واعلم أن للشيخ عبدالقساهر في هذا البساب كلاماحسنا قال انالمعني فيهذا البيث يتفاوت بسبب انتصب والرفع وذلك لان النصب يفيدأ تهمافعل كل الذنوب وهذا لايناق كونه فاعلالبعض الذنوب فانه اذاقان مافعلت كل الذنوب أغاد الهمافعل الكل ويبقى احتمال انه فعل البعض بل عند من يقول بأن دايل الخطاب حيديكون ذلك اعترافابانه فعل بعض الذنوب أماروا يذالرفع وهي قوله كله لمأصتم فمناه أنكل واحدواحد من الذنوب محكوم هليه بأنه غيرمصنوع فيكون معناه أنهماأ تدبش من الذنوب البتة وغرمن الشاعر أن بدعى البراءة عن جوبع الذنوب فعلنا أن المعنى يتفاوت بالرفع والنصب وممايتفاوت فيد المعنى بسبب تفاوت الاعراب في هذا الباب قوله تعالى اما كل شي خلقناه بقدر فن قرأ كل شي بالنصب افاد أنه تعالى خلق الكل بقدر ومن قرأ كل بالرفع لم يقدرانه تعالى خلق الكل بل يغيد أنكل ماكان مخلوفا لدفه وانماخانه بقدر وقديكون تغاوت الاعراب في هذاااباب بحبث لايوجب تفاوت الممتي كقواه والقمر قدرناه فانك سواه قرأت والقر بالرفع أو بالنصب قان المعني واحد فكدا فيهذه الآية سواءقرأت وكلا وعدالله الحسني أوفرأت وكل وعدالله الحسني فان المعنى واحد غير منفاوت ( المسئلة الثالثة ) تفدير الآية وكلا وعده الله الحسسني الأأنه حذف الضمير لظهوره كافى قوله أهذاالذي بعث الله رسولاوكذا قوله واتغوا بوما لاثجرى نفس عزنفس شبئا مجمقال والله بماتعملون خبير والمعنى انه تعالى لماوعدالسا يقين وانحسنين بالثواب فلابد وأن يكون عالما بهم بالجزئيات و بجميع المعلومات حتى يمكنه ايصال الثواب الى المستحقين اذاوا بكن عالما بهم وبافعالهم على مبيل التفصيل لماأمكن الخروج عن عهدة الوعد بالتمام فلهذا السبب أتبع ذلك الوعد بقوله والله بماتعماون خبير \* مُعِقَال تَعَالَى ( من ذَا الذي يَعْرض الله قرضاحينًا ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) ذكروا أن رجلًا من اليهود قال عند نزول هذه الآية مااستقرض اله محمد حتى افتقر فلطهم أبو بكر فشكي اليهود ذلك الى رسول الله ضلي الله عليه وسلم فقال له ماأردت بذلك فقال ماملكت نفسي أن اطهته فنزل قوله تعالى ولنسمن من الذين أوتوا الكتاب و قبلكم ومن الذين أشركوا اذي كشيراقال المحتقون اليودي اعتقال ذلك على سبيل تهرأ الالان العاقل يعتقد أنالاله يغتقر وكذا القول في قواهم انالله فقير ونعني أغنياه ( المسئلة الثانية ) انه تعالى أكديهذه الآية ترغيب الناس في أن ينفقوا أموالهم في نصرة المسلمين وقتال المكافرين ومواساة فقراه المسلمين وسمى ذلك الانفاق قرصامن حيثوهد به الجنة تشبيها بالقرض (المسئلة الثالثة) اختلفوا في المرادمن هذا الانفاق فنهم منقال المراد الانفاقأت الواجبة ومنهم منقال بلهو فيالتطوعات والاقرب دخول الكل فيه (المسئلة الرابعة) ذكروافي كون القرض حسناوجوها (أحدها) قال

(والله عاتعملون خبير) بظواهره و بواطنه فيجاز بكربحسبه وقيل نزلت الآية في أبي بكر رمنى الله تعالى عند فانه أول منآمن وأولمن أنفق في سبيل الله وخاصم الكفارحتي منسرب منربا أشرف به على الهلاك وقوله تمالى (مزذاالذي يفرمن الله قرضاحستا) تدبيلبغ ُ من الله تعالى الى الانعاق في سبله بعد الامر به والتسوجع على تركه و سان درجات المنعفين أي من ذاالذي ينفق مأله في سبيله تعالى رجاء أى يعوضه فانه كن يقرضه وحسن الانغاق بالاخلام فيدوتهري أكرم المال وأفضل الجهات

مقاتل بعني طبية بهانفسد ( وثانيها ) قال الكلي بعني متصدق بهالوجه الله (وثالثها ) قال بعض العلم القرض لايكون حسنا حتى بجمع أوصافا عشرة ( الاول ) أن يكون من الملال قال عليه الصلاة والسلام ان الله طيب لايقبل الاالطيب وقال عليه الصلاة والسلام لايقبل الله صلاة بغيرطهورولاصدقة من غلول (والثاني ) أن يكون من أكرم ما على كه دون أن ينفق الردي قال الله تسالي ولا تيمموا لحبيث منسه تنفقون ( الثالث ) أن تتصدق به وأنت تحبه وتحتاج البه بأن ترجو الحياة وهو المراد بقوله تعالى وآتى المال على حبه و يقوله و يطمعون الطعام على حبه على أحدالناً ويلات وقال عليه الصلاة والسلام الصدقة أن تعطى وأنت صحيح شعيح نأمل العيش ولاتمهل حتى اذا بلغت التراق فلت الفلان كذاولفلان كذا ( والرابع ) أن تصرف صدفنك الى الاحوج الاولى بأخذها ولذلك خص الله تعالى أقواما بأخذها وهم أهل السهمان (الخامس) أن تكتم الصدقة ماأمكنك لاته تعالى قال وان تخفوها وأو توهاالفقراء فهو خيرلكم (السادس) ان لاتبه هامناولاأذي قال تعالى لاتبطلوا صدقاتكم بالمن والاذي ( السابع) أن تقصد بها وجمه الله ولاتراني كافال الاابتغاء وجمه ربه الاعلى ولسوف يرضي ولان الرائي مذموم بالاتفاق ( الثامن ) أن تستحشر ما تعطى وان كثر لان ذلك قليل من الدنبا والدنيا كلهاقليلة وهذا هوالراد منقوله تعالى ولاتمنن تستكثر في أحد النأو بلات ( الناسع ) أن يكون من أحب أموالك أليك قال زمالي ان تنالوا البرحتي تنفقوا عما تحبون (العاشر) أنالاترى عرنفسك وذل الفقيريل بكون الامر بالعكس في نظرك فترى الغقير كأن القدتمالي اسال عليك رزقد الذي قبله بقوله ومامن دابة ق الارض الاعلى الله رزقها وثرى نفسك تعتدين الفقير فهذه أوصاف عشرة اذا اجتمعت كانت الصدقة قرصا حسنا وهذه الآية مفسرة في سورة البقرة \* ثم انه تعالى قال ( فيصناعنه له وله أجركر عم) وفيه مسئلنا (المسلة الاولى) اله تعالى ضن على هذا القرض الحسن أمرين أحدهما المناعفة على ماذ كرهافي سورة البقرة و بين أن مع المصاعفة له أجركر يم وفيه قولان (الاول) وهو قول أصحابتا انالمصاعفة اشارة الى أنه تعالى يعنم الى قدر الثواب مثله من التفصل والاجرالكر بمعبارةعن الثواب فانقيل مذهبكم أن الثواب أيضا تغضل فاذالم يحصل الامتباز لم يتم هذا النفسير ( الجواب) انه تعالى كثب في اللوح المحفوظ انكل من صدر مند الفعل الفلاني فله قدر كذا من الثواب فذاك القدر هو الثواب فأذا ضم اليسه مثله فدلك المال هوالضعف ( والقول الثاني ) وهوقول الجبائي من المعتز لقان الاعواض تضم الى الثواب فذلك هوالمضاعفة وانماوصف الاجر بكونه كريما لانه هوالذي جلب ذلك الضعف وبسببه حصلت ثلك الزيادة فكان كريامن هذا الوجه (المسئلة الثانية) قرأ ابن كثير وابن عامر فيضعفه مشددة بغيرالف تمانا بن كثير قرأ بضم الفاء وابن عامر بفتح الفاء وقرأ عاصم فيضاعفه بالالف وقنع الفاء وقرأ نافع وابوعرو وحرة والكسائى

(فيضاعفه له)بالنصب هل جواب الاستفهام بإهتبار المعنى كانه فبل أنفرض الله أحدد فيضاعفه لدأى فيعطيه أجره أصعافا (وله أجر کریم) أي وذلك الابعر المضموم البده الاضعاف كريم في نفسه سقيق بأن بذافس ميه المتسافسون وانام مضاعف فيكيف وفد مشوعف أمنساغا كثيرة وقرئ بالرفع عطفا على نقرض أوحسلا على تقدير مبتدا أي فهو بضاعفه وقريء يعتمقه بالرفع والنصب

(يوم ترى المؤمنسين والمؤمنات) ظرف لقوله تسالی وله أجركر يم أواقوله تعالى فيضاعفه أومنصوب بإطماراذكر تفعيما الداك اليوم وقوله تعالى (يسعى نورهم) سال من مفعول ترى قبل تورهم العشياء الذي يرى (بين أيديهم و بأعالهم) وقبل هو هداهمو بأعانهم كتبهم أى يسمى ايانهم وعلهم الصالح بين أيديهم وفيأ يمسانهم كتبأعالهم وقبلهو القرآن وعن ابن مسمود رضي الله تعالى عند يو تون نورهم على قدر أعالهم فنهم من يوثي توره كالخلة ومنهم من يو تن كالرجل الفائم وأدناهم نورامن نوره على ابهام رجله ينطفي " تارة ويلم أخرى قال الحسن يستضيئون به عسلي المسراط وقال مقاتل يكون لهم دليلا الى الجنة ( بشمراكم اليوم اجنات ) مقدر بقول **دو** حال أواستنساف أي عال نهم بشراكم أي ماتبشرون به جنات أو بشراكم دخول جنات ﴿ تَجْرَى مَنْ تُعْتَمَا الأَنْهَارِ عَالَدُنْ فَيْهَا

فيضاعفه بالالفوضم الغاء قال أبوعلى الفارسي يضاعف ويضعف بمعنى اتما الشأنفي تعليل قراءةالرفع والنصب أماالرفع فوجهه ظاهر لانه معطوف على يقرض أوعلي الانقطاع من الاولكا تعقيل فهو بصاعف وأماقرا مقالنصب فوجهم التعلاقال من ذا الذي يغرض فكانه فال أيغرض الله أحدقرضا حسناو بكون قوله فيضاعفه جواباعن الاستفهام فعيندينصب اله ممقال تعالى (يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم و بأعانهم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) يوم ترى ظرف لفوله ولدأ جركريم أو منصوب باذكر تعظيمالذلك اليوم (المسئلة الثانية ) المرادمن هذا اليوم هو يوم المحاسبة واختلفوافي هذا النورعلي وجوه ( أحدها) قال قوم المراد نفس النور على ماروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ان كل مثاب فانه يحصل له النور على قدر عله وتوابه في العظم والصغرفه ليحذا مراثب الانوار تغتلفنه فنهم من يضي له نور كابين عدن الى صنعاء ومنهم من توره مثل الجيل ومشهم من لايضي الهنوره الاموضع قدميه وأدناهم نورا من يكون توره على ابهامه ينطني مرة ويتقدأ خرى وهذا القول منقول عن ابن مسعود وقنادة وغيرهماوقال مجاهدمامن عبد الاوينادي يومالقيامة يافلانها تورك ويافلان لانورلك نعوذبالله منه واعلم انابينا فيسورة النور أن النور الحقيقي هوالله تعالى وأن نور العلمالذي هوتور البصيرة أولى بكونه نورا منتورالبصيروافاكان كذلك تلهرأن مترفة الله هي النور في القيامة فقادير الانواريوم النبامة على حسب مقادير المعارف في الدنيا (القولاالثاني)أن المرادمن النور ما يكون سبباللهجاة واعاقال بين أيديهم و يأيمانهم لان السعداءيو تون صحائف أعالهم من هاتين الجهتين كاأن الاشقياء يو تونها من شمائلهم ووراء طَهورهم ( القول الثانث ) المراد بهذا النور الهداية الى الجنة كإيقال ليس لهذاالامر توراذالم يكن المقصود حاصلاو يقال هذاالامر لدتور ورونق اذاكال المتصود حاصلا (المنظة الثالثة) فرأسهل بن شعبب و بايمانهم وبكممرالهمزة والمعنى بسعى نورهم بينأ يديهم وبإعانهم حصل ذلك السعى ونظيره قولة تعالى ذلك بماقدمت يدالنأي ذلك كاثن ألك \* تُمقال تعالى ( بشراكم اليوم جنات تجري من تعتم الانهار خالدين فيما ذلك المفوز العظيم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) حقيقة البشارة دكرناها في تفسير قوم بشرالدين أمنوا تمقالوا تقدير الآية وتقوللهم الملائكه بشراكم اليوم كاقال والملابعة يدخلون عليهم من كل بأب سلام عليكم ( المسئلة الثانية ) دلت هذه الآية على أن الموامنين لابنالهم أهوال يوم القيامة لانه تعالى بين أرهذه صفتهم يوم القيامة مزغير تخصيص (المسئلة الثالثة) احتم الكعبي على ان الفياسق ليس بمؤمن فقال أوكان مؤمنالدخل تحت هذه البشارة واوكان كذلك لقطع بأنه من إهل الحنة ولمالم يكن كدلك ثبت انه ليس بمومن (والحواب) ان الفاسق قادم بانه من اهل الجنه لانه اما ال لايدخل النارأوان دخلمها لكنفه سيخرج منها وسيدخل الجنفو يبتي فيهاابد الآباد فهواذن قاطع

بأنه من أهل الجنة فسقط هذا الاستدلال (المسئلة الرابعة) قوله فالتعاقد الى جبع ما تقدم وهوالنور والبشرى بالجنات المخلدة (المسئلة الجامسة) قرئ فلات الهوز باسقاط كلة هو واعلم انه تعالى لماشرح حال المؤمنين في موقف القيامة أنبع فلك بشرح حال المنافقين فقال (بوم يقول المنافقيات للذين آمنوا انظرونا نقنيس من نوركم قبل ارجعواوراء كم فالتحسوا نورا) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) يوم يقول بدل من يوم توركم ترى أوهوأ بيضا منصوب باذكر تقديرا (المسئلة الثانية) قرأ حرة وحده أنظرونا مكسورة الظاء والباقون انظروا قال أبوعلى القارسي لفظ النظر يستعمل على ضروب (أحدها) أن تريد به فظرت الى الشئ فيحذف الجارو يوصل القعل كاأنشدا بوالحسن

ظاهرات الجال والحسن ينظر \* نكاينظر الاراك الظباء

والمعنى ينظرن الى الاراك (وثانيها) أن تريديه نأملت ونديرت ومنه قولك اذهب فانظر زيدا أيو من فهذا يراد به انتأمل ومنه فولد تعالى انظر كيف ضر بوالك الامثال انظر كيف في يعترون على الله الكذب انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض قال وقد يتمدى هذا بالى كقوله أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت وهذا أنص على التأمل وابين وجه الحكمة فيه وقد يتعدى بنى كقوله أفل ينظروا فى ملكوت السموات والارض أولم يتفكروا فى أنفسهم (وثالثها) أن راد بانظر الرقبة كافى قوله

ولما يدا حوران والآل دونه \* نظرت فلم تنظر بعينك منظرا

والمعنى نظرت فاتر بعبنك منظرا تعرفه في الآل قال الاأن هذا على سبيل الجماز لا فه دات الدلائل على ان النظر عبسارة عن تقليب الحدقة نحو المرقى القاسا لرواية فلساكانت الرواية من توابع النظر على سبيل اطلاق السبب على المسبب قال و يجوز أن يكون قوله نظرت فلم تنظر كايقال تكلمت وما تكلمت أى ما تكلمت بكلام مفيد فكذا هه نا نظرت وما نظرت نظرا مفيدا (ورابعها) أن يكون النظر بعنى الانتظار ومنه قوله تعالى الى طعام غير ناظر بن اناه أى غيره متظر بن أن يكون النظر بعنى الانتظار ومنه قوله تعالى الى طعام غير ناظر بن اناه أى غيره متظر بن ادراكه و بلوغه وعلى هذا الوجه يكون نظرت عادته المناطرة والحدك شير كقولهم شو بتواشو بتوحقرت واحتقرت اذاعرفت هذا فقوله انظرونا واحد كشير كقولهم شو بتواشو بتوحقرت واحتقرت اذاعرفت هذا فقوله انظرونا المناطرة والمنافق انظرونا أى انظرونا لانه يسم ع بالوامنين الى الجنة كالبوق الخاطفة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والنظرة والامهال ومنه قوله تعالى أنظري الى يوم بعثون وأمر وسول الله الظارا لهم عليه وسم بإنظار المسمر والمعنى انه جمل اتنادهم في المشى الى أن يلحقوا بهم انظار الهم والم المنافقة والاخفش كانا يطعنان في صحة هذه القراءة و قد ظهر الآن المنكون النظر المنافقة والمها أن باعيدة والاخفش كانا يطعنان في صحة هذه القراءة و قد ظهر الآن بكون النظر المنافقة الناشان أن بكون المنافقة الناشان أن بكون المنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافقة والمنافة الناشانة الناشانة الناشانة المناشان في صحة هذه القراءة و قد ظهر الآن بكون النافقة والمنافقة والم

وفرئ ذلك الفدوز العظيم (يوم نفسول المنافقون والمنافقات) بدل من يوم ترى (للذين آمنوا الطرونا) أي انتظرونا يقولون ذلك لماأن المؤمنين يسترهجهم الىالجنة كالبرق الخاطف على ركاب تزف بهم وهؤلاءمشاة أوانظروا البنسافاتهم اذانظروا اليهم استقباو هم بوجوههم فنستعنيثون بالتورالذي بينأ بديهم وقرئ أنظرونا من النظرة وهيالامهال جعل اتثادهم في المعنى الى أن يلمقوا بهم انظارا لهم(نقتبس منتوركم) أى نستمنى منه وأصله أنخاذ الفيس (قيل) طردالهم وتهكماتهم من جهة المو منين أومن سعفة الملائكة (ارجموا وراءكم)أى الى الموفف (فالنمسوا نورا) فانه منتم يقنبس أوالى الدنيا فالتمسوا النور بتعصيل مساديه من الاعسان والاعسال المسالمة أوارجموا خائنين خامثين فالتمسوا نورا آخر

وقد علوا أن لانور وراءهم وانماقالوه تخييبالهم أو أراد وابالنورماوراءهم من الظلة الكثيفة عهماجم ﴿ الناس ﴾

الناس كلهم فىالظلات ممانه تعالى يعطى المؤمنين هذه الانوار والمنا فتون يطلبونها إ منهم (وثانيها) أن تكون أنباس كلهم في الانوار تمان المؤمنين يكونون في الجنات فيمرون سمر يعا والمنافقون يبقون وراءهم فيطلمون منهم الانتظار (وثالثها)أن يكون المؤمنون قىالتور والمنافقون فىالظلات ممالمنسافقون يطلبون التسور من المؤمنين وقدهب إلى كلواحد من هذه الاحتمالات قوم قان كانت هذه الحالة انماتفع عند الموقف فالمراد من قوله انظرونا انظروااليثالانهم اذانظروا اليهم فقداقبلوا عليهم ومتىأف وا عليهم وكانت أنوارهم من قدامهم استضاؤا بتلك الانوار وانكانت هذه الحالة انماتفع عندمسيرالمؤمنين الى الجنة كان المراد من قوله النظرونا يحتمل أن يكون هوالانتظار وأن يكون النظر اليهم ( المسئلة الرابعة ) القبس الشحلة من النار أوالسراج والمنافقون طمغوافي شي من أنوا رالمو منين أن يقتبسوه كافتياس نيران الدنيا وهومنهم جهلان تلك الانوار نتائج الاعال الصالحة في الدنيا فللم توجد تلك الاعال في الدنيا امتنع حصول تلك الانوارق الآخرة قال الحسن يعطى بوم التيامة كل أحدثورا على قدرعله تمانه يؤخذ من حرجهم وممافيه من الكلا ايب والحسك ويلقي على الطريق فغضي زمرة من المؤمنين وجوههم كالقمرايلة البدر ثم مضى زمرة أخرى كاضواء الكواكب في السمام معلى ذلك أخشاهم ملدة فتطفى تورالمنافقين فيمتالك يقول المنافقون للموامين انظرونا نقتبس من توركم كتبس النار (المسئلة الخاصية) ذكروا في المراد من قوله تعالى فيل أرجعوا ورامكم فالنسوا تورا وجوها (أحدها) أن المراد منه ارجعوا إلى دار الدنيا فالقسوا هذه الانوار هذالك فارتحده الانوار الما تتولد من اكتسلب المعارف الالهية والاخلاف الفاصلة والتنزء عن الجهل والاخلاق الذمجة والمرادمن صبرب السورعو امتناع العودال الدنيا (وثانيها) قال أيواما مذاذاس يكونون في طلق سيدة ثم المؤمنيات يعطون الاتوارفأذا أسرع المومن في الذهاب قال المنافق انضر وتاتقيس من تو (كم فيذ ال المهم ارجعواوراءكم فالنمسوانوراقال وهىخدعة خدع بها النافقون كانتال بخادعهن الله وهوخادعهم يرجعون الىالمكان اأذى فسم فيماانور فلايجدون شأ فياصرون اليهم فيجدون السورمضروبا بينهم وبن المواسية (واللهما) فأن أيومسلم المرادمن أل المو منين ارجموامنع المنافقين عن الاستضاءة كقول الرجل لن يريد القرب منه ور ال أوسع لك فعلى هذا القول المقصود من قوله ارجعوا أن يقطعوا بانه لاسبيل الهم الى وحدان هذا المطلوب البنة لاأنه أمرلهم بالرجوع افوادتمالي ( فضرب بينهم بسوله بأب بأطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العشاب)وفيه مسئلنان (المسئلة الاولى) اختلابوا في السؤر فنهم من قالمالراد منه الحجاب والحيلولة أي المنافةون منعواعن طلب المؤمنين وقال آخرون بل المراد حائط بين الجنة والسار وهو قول قنادة وقال مجاهد هو جماب الاعراق (المسئلة الثانية) الباء في قوله بسور صلة وهو للنا كيد والتقدير ضربيبين

(فضرب بنهم) بين الفريفين ( بسور) أى حائط والباء زائدة (لهبابباطنه) أى باطن السور أوالباب وهو الجانب الذي يلى الجنة (فيمال حة وظاهر) وهو المطرف الذي يلى النار ( من قبله) بلى النار ( من قبله) وقرئ فضرب على البناء للفاعل

سور كذا قاله الاخفش تم قال له باب أى لذلك السورباب باطنه فيه الرحمة أى في باطن ذنك السور الرحاثوالمراه من الرحمة الجنة التي فيها المؤمنون وظاهره يعني وخارج السور من قبله العداب أي من قراد بأتبهم العداب والمعنى ان ما بلى المؤمنين ففيه الرحة ومايلي الكافرين أتبهم من وبله العقاب والحاصل ان بين الجنة والنارخائطا وهو الدور ولذلك السدور بال فالم عنمان يدخلون المنق من بال ذلك السدور والحسكافرون يبقون في العداب والنار ﴿ ثُمَّ قَالَ تُعَالَى ﴿ يِنَادُونَهُمْ الْمُنْكُنِّ مُعَكِّمُ قَالُواْ بَلِّي وَالْكُذُّكُم فَتَتَّمَ أنفسكم وتربحتم وارتبتم وغرتكم الاماني حقجاء أمرالله) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في الآية قولان ( الاول ) الم نكن معكم في الدنيا ( والثاني ) الم نكن معكم في العبادات والمساجد والصلوات والغزوات وهذا القول هوالمنسين ( المسئلة الثانية ) المعديين الجنة والناركثيرلان الجنة فيأعلى السموات والنارف الدرك الاسغل فهذا يدل على ان البعد الشديد لا يمتع من الادراك ولا يمكن أن يقال ان الله عظم صوت الكفار بحيث يبلغ من أسفل الساخلين الى أعلى عليين لانمثل هذا الصويت اعايليق بالاشداء الاقوياء جدا والكفار موصوفون بالضعف وخفاء الصوت فعلنا ان العبد لايمنع من الادراك على ماهو مذهبنا تم حكى تعالى ان المؤمنين قالوا بلى كنتم معنا الاانكم فعلتم أشيا بسببها وقعتم في هذا العذاب (أولها) ولكنكم فتأتم أنفسكم أي بالكفر والمعاصي وكلهافتنة (وثانيها) قولدوتر بصتم وفيدوجور (أحدها)قال ابن عباس تر بصتم بالتوبة (وثانيها) قال مقاتل وتر بصتم محمد الموت وقلتم بوشك أن يوت فنستر يح منه (وثالثها) كنتم تتريصون دائرة السوء لتلتحقوا بالكفار وتخطصوا من النفاق (وثالثها) قوله وارتبتم وفيه وجوه (الاول) شككتم في وعيدالله (وثانيها) شككتم في تبوة محد (وثالثها) شككتم في البعث والقيامة ( ورابعها ) قوله وغرنكم الاماي قال ابن عبـاس يرأيد الساطل وهوماكانوا يتنون من نزول الدوائر بالمؤمنسين حتىجاء أمرالله بعني الوت والمعنى مازالوا في خدع الشيطان وغروره حتى أماتهمالله وألفاهمالله في الناريخ قوله ( وغركم بالله الغرور) فيه مسئلنان (المسئلة الاول) قرأ سماك بن حرب الغرور بصم الغين والممنى وغركم بالله الاغتزار وتقديره على حذف المضاف أى غركم بالله سلامتكم منه مع الاغترار ( المشلة الثانية ) الغرور بفتح الغين هوالشيطان لالقاله البكم انلاخوف عليكم من محاسبة ومجازاة مم قال تعالى (فالبوم لايو خد منكم فدية ولامن الذين كفروا) القدية مايفتدي به وفيه قولان (الأول) لا يو خدمنكم اعان ولا تو بة فقد زال التكليف وحصل الالجاه (والثاني) بل المراد لايقبل منكم قدية تدفعون بها العداب عن أنفسكم كقوله تعمالي ولايقبل منها عدل ولاتنفعها شفاعة واعلم ان الفعية مايفتدي به فهو يتنساول الايمان والتوبة والمال وهذا يدل على ان قبول ألتوبة غيرواجب عقلا على ماتقوله المعتزلة لانه تعالى بين انه لايقبل الفدية أصلاوالنوية فدية فتكون الآية دالة

( ينادونهم )استثناف منى على السر الكانه ال قبل فاشا شعلون بعد ضرب السرور وشاهدة المداب فتيا بالدوم ﴿ أَلَمْ نَكُنَّ ﴾ في الدنيا ( معکم ) پر يدون به موافقتهم لرم في الظاهر (قالوابلي) كنتم معنا بحسب الفلاهر (ولكنكم فتنتم أنفسكم امحتوها بالنغاق وأملكوها ﴿ وَتُرْ يَصْتُمْ } لِللَّوْسَيْنَ الدوائر(وارتم) فيأمر الدين(وغر ً كما أعاني) الغارغة التي نجاتها الطهع في التكلس امر الاسلام (حتى جاء أمرالله ) أي الموت (وقركم بالله)الكريم ( الغرور) أي غركم الشيطان بأناللهعفو کر عملایه ذبکم و قری ٔ الفرور بالضم (فاليوم لايو خذ منكم فدية) فداءوفري توخذبالناء (ولامن الذين كفروا) أي ظاهرا و باط:ا

(مأواكمالنار)لائبرخونها آبدا (هي مولاكم) أولى بكم وحقيقته مكانيكم الدي يقال فيه هوا ولى بكم كايقال هومتنة المكرم أى مكان لقول القائل انه لكريم أومكا نكم ﴿ ١٣١ ﴾ عن قر يب من الولى وهو القرب أونا سمر كم على طريقة قوله

تحبة ينتهم ضرب وجيع أومنوابكسم تنولاكمكا توليتم وجباتها (وبأس المصير) أى النار (ألم بأن للذين آمنوا أن تخشم قلو بهدم الدكرالله) استنساف ناع عليهم تشافلهم في أمور الدين و رخاوة عقدهم فيها واستبطاء لانتدابهملا تدبوا اليسد بالترغيب والترهيب و روى أن المؤمنين كأنواعديين عكة فللماجر واأصابوا الرزق والنمة وفترواعا كأبوا عايد فنزلت وعن ان مسعود رضي الله عند ماكان بين اسلامناويين أن وتنا بهذه الآبة الأأر بعستين وعناين عباس رسي الله تعالى عنهاان الله استبطأ قاوب المؤمنين فعاتبهم على رأس الاعتشرة سنة من تزول القرآن أي ألم يجئ وقت أن تغشع قلو بهمالدكره تعسالي وتطبئنيه ويسارعوا الى طاعته الامتال باوام ووالانتهاءعا نهواعنه منغيرتوان ولافتو رمناتي الامر

علم ان التو بة غير مقبولة أصلا وإذا كان كذلك لم تبكن التو بة واجبة القبول عقلاأما قوله ولامن الذين كفر وافقيه يحثوه وانعطف الكافر على المنافق يقتضي أن لايكون المنافق كافرالوجوب حصول المغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه (والجواب) المرادالذين أطهر وا الكفر والافالمنافق كافرة تم قال تعمالي ( مأواكم التارهي وولاكم و بنس المصبر) وفي لفظ المولى هه نا أقوال (أحدها) قال اين عباس مولاكم أي مصيركم وتحقيقه انالمولى موضع الولى وهوالقرب فالمعني انالنارهي موضعكم الذي تقريون منه وتصلون اليه (والثاني)قال الكلي يعني أولى بحكم وهوفول از جاج والفراء وأبي عبيدة واعلم انهذا الذي قانوه معني وليس بتفسيرللفظ لانه لوكان مولى وأولى بعني واحدقىاللغة لصيح استعمالكل واحدمتهما فيمكان الأخرفكان يجب أنابصح أن يقال هذا مولى مَنْ فلان كايقال هذا أولى من فلان و يصبح أن يقال هذا أولى فلان كإيقال هذامولى فلانولمابطل ذلك علمناان المذى قالوه معني وايس بتفسير وانسانهنا على حده الدقيقة لان الشريف الرتضى لما تسك في امامة على بقوله عليه الدلام من كنت مولاه فعلى مولاه قال أحدمعاني مولى أنه أولى واحتبج فيذلك باقوال أئمة اللغة تفسيرهذه الآية بأن مولى معناه أولى وإذائيت ان اللفظ محمله و جب حله عليد لان ماعداه امابين النبوت ككونه ابن العموالناصرأو بين الانتفاء كالمعتق والمعتق فيكون على التقدير الاول عبنا وعلى التقدير الشاني كذباو أما أبحن فقد بينا بالدايل ان قول هؤلاه في هذا الموضع معنى لاتفسر وحينك يسقط الاستدلال به وق الاّية وجه آخر وهوأن معنى فوله هي مولاكم أى لامولى الحسكم وذلك لان من كأنت النار مولاه فلامولى لدكا يقال تاصره الخذلان ومعيندالبكاء أي لاناصرله ولامعين وهذا الوجد متأكد نقوله تعمالي وان الكافرين لامولي لهم ومنه قوله تعمالي بقائوا عماء كالمهل # ممقال تعالى (ألم بأن للذين آمنوا أن تششع قلو بهم لذكرالله ومأتزل من الحق ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل فطال عليهم الاحد فقست فاويهم وكشيرمنهم فأسقون) وفيه مسالتان ( المسئلة الاولى) قرأ الحسن أاساياً لنقال إن جن أصل لساام ثم زيد عليم اما فلم لني لقوله افعل ولمانق القوله قديفعل وذلك لانه لمازيد في الإثبات قد لاجرم زيدفي نفيه ما الااتهم لماركبوالم معماحدثلها معني ولفظأ ماللعني فانتهاصارت فيبعض المواصم ظرفافقالوا لملقت قامزيدأى وقت قيامك قام زيدوأ ما اللفظ فاله يجوزأن اتنف عليها دون مجزومها فيجو زأن تقول جئت ولماأي ولمابجي ولايجو زأن تقول جئت ولم وأماالذين قروا ألم يأن فللشهور ألميأن من أني الامريا بي اذاجا الله أي وقند وقري ألم يئن من آن يئين بمعتى أي ياني (المسئلة الثانية) اختلفوا في قوله الم يأن الذين أمنوا أن تخدم قلو بهم المذكر الله فقال بعضهم نزل في المنافقين الذين أظهر واالايمان وفي قلو بسم النفاق المباين المغشوع والقائلون بمسغا القول لعلهم ذهبوا الىأنالومن لايكون وومنافي الحفيقة

اذاجاءاناهأىوقندوقرئ ألم يئن من آن يتين بمعنى أنى وقرئ ألمايان وفيد دلالة على أن المنتي متوقع

(وَمَانِولَ مِّنَا لَحَقُّ اَيَ القرآنَ وَهُوهُ عَلَيْفُ عَلَى ذَكُرُ اللَّهُ فَانْكَانَ هُوالْمُرَادُ بِعَابِضَا فَالْعَظَ فَ لَتَغْسَا بِرَالْعَنُو آئينَ فَانْعَذَّكُمْ لَو وموعظة كاأنه حق نازل من السماءوالافالمطف مخو ١٣٢ كه كيافي قوله تعالى انما المؤمنون الذين اذاذكر الله وجلت

الم خشوع القلب فلا يج يز أن يقول تعسالي فالث الالمن ليس عومن وقال آخرون بل الله معلى هذا القول تعصل الآية وجوها (أحدها) اعل طائفة من المؤمسين م كان فيهم من يدخشو ع ولارقة فعثوا عليه بهذه الآية ( ونانيها ) لعل قوماكان فيهم - شوع كثيرتم زال منهم شدة ذلك الخشوع فعثوا على المعاودة البهاعن الاعش قال ان المححابة لماقد موا المدينة أصابو البنافي العيش ورفاهية ففترواعن بعض ماكانوا عليه فعوتبوابهمنده الآبذ وعن أي بكران هذه الا يذقرنت بين يديه وعنسده قوم من أهل بياءة فبكوابكاء شديدافنشراليهم ففالهكداكناحتيقست ألقلوب وأماقولهالذكرالله فنيه قولان (الاول )ان تقدير الآية أمامان المؤمنين أن رق قلو بهم لذكر الله أي مواعظ الله التي ذكرها في القرآن وعلى هذا الذكر مصدر أصيف الى الفاعل (والقول الثاني) انالذكرمضاف الى المفعول والمعنى لذكرهم الله أى يجب أن يو رثهم الذكرخشوعا ولايكونون كن ذكره بالغفلة فلايخشع قلبه للذكر وقوله تعمالي وماتزل منالحق فيه مسائل (المسئلة الاول) ما في موضع جر بالعطف على الذكر وهوموصول والعسائد اليه محذوف على تقدير ومائزله من المق تم قال ابن عباس في قوله ومانزل من الحق يعسني القرآن (المسئلة الثانية) قال أبوعلى قرآنا موحفص والمفصل عن عاصم ومانول من الحق خفيفة وقرأ الباقون وأبو بكرعن عاصم ومانزل مشددة وعن أبى عروومانزل منالحق مرتفعةا انون مكسورة الزاى والتقدير في القراءة الاولى أن تخشيع قلويهم لذكرا فله ولما نزل من الحق وفي انفراءة الثانية ولما نزله الله من الحق وفي القراءة الثالثة ولما نزل من الحق ( المسئلة الثالثة ) يحمَّل أن يكون المراد من الحق هوالفرآنُ لانه جامع للوصفين الذكر والموعظة وانه حق نازل من السماء و يحمّل أن يكون المراد من الذكر هوذكرالله مطلقاوالمراد بمانزل منالحق هوالقرآن وانساقدم الخشوع بالذكر على الخشوع بمانزل من القرآن لان الخشوع والخوف والخشية لا تحصل الاعندذكر الله فاما حصولهاعند سماع القرآن فذاك لاجل اشتمال القرآن على ذكرالله ممقال تعسالى ولايكونواقال الغراء حوق موضع نصب معناءألم يأن أن تخشم قلو بهسم وأن لا يكونوا قال واوكان جزما على النهى كان صواباو يدل على هذا الوجه قراءة من قرأ بالتاء على سبيل الالتفات مم قال كالذين اوتوا الكتاب من قبل ير يداليم ودوالتصاري فطال عليهم الامدوفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) ذكروا في تفسيرطول الامدوجوها (أحدها)طالت المدة بينهم وبين أنبيائهم فقست قلوبهم (وثانيها) قال ابن عباس مالواالي الدنباو أعرضواعن مواعظ الله (وثالثها) و الت أعارهم في الغفلة فعصات القسوة في فلو مهم بذلك السب (ورابعها) قال مقاتل فهي كالحارة أوأشد الآل احيان الامده بهذا الامل البعيد والمعنى على هذاطال علمهم الامد بطول الامل أي لما و، ان أماله الإبرم قست قاولهم (وخاسها) قال مقاتل بن سليمان طال عليهم أمد

فلوبهم وافاتليت عليهم أباته زادتهما بمانا ومعني الخشوع لدالانقياد التام لاوامره وتواهيه والعكوف على العمسل عافيه من الاحكام التي من جلتها ماسبق ومالحق من الاتفاق في سبيل الله تعالى وقرئ نزل من التعزيل مبنياللمفعول ومبنياللفاعل وأنزل(ولايكونواكالذي أوتوا الكتاب من قبل) عطف على تنخشع وقرىء بالتساء على الالتفسات للاعتناه بالتحذيروقيل هونهى عن مائلة أهل الكتاب في قسوة القلوب بعدأن وبخواوذلكأن بى اسرائبلكان الحق محول بينهم وبين شهواتهم واذاسمعسوا النوراة والانجبل خشعواللهورقت قلو بهم (فطال عليهم الامد)أي الاجلوقري الامديتشديدالدالأي الوقت الاطول وغلبهم الجفاءوزالت عتهم الروعة التي كانت تأنيمهمن الكتابين(فقست قلومم) فالمفون) أي خارجون الله

(المعلوا الثالله يحيى الارض بعد موتها) تمثيل لأحياء القلوب القاسية بالذكر والتلاوة بإحياء الارض الميثة بالغيث للترغيب في الخشوع والتحذير عن القساوة ﴿ ١٣٣ ﴾ (قد بينا لكم الآيات) التي من جاتها هذه الآيات (لعلمكم

تعقلون ) کی تعقلوا مافيهاوتعملوا بموجيها فتسفو زوا بسعسادة الدارين (ان المصدقين والمصدقات) أي المتصدقين والمتمدقات وقد قرئ كذلك وذيئ يتخفيف الصاد من التصديق أى الذين صدقوا الله ورسوله (وأقرضواالله قرمنا حسنا) قيل هوعطف على ما في المصدقين من معنى الغمل ما نه ق حكم الذين اصدقوا أوصدقواعلى القراءتين وعقب بأنفيه فصلا بين أجراء الصسلة بأجنى وهوالصدقات وأجيب بأنالمني ان الناس الذين تصدقوا وتصدقن وأفرضوا في وعطف على الدلة من حرث المعنى من غير فصل وقبل ان المسدقات ليس بعطف على الصدقين بل هو منصوب على الاختصاص كأ ته قيل ان المصدقين على العموم تغليب وأخص المصدفات سي بينهم كا تقول

خروج النبي عليه السلام (وسادسها) طال عهدهم يسماع التوراة والأنجبل فزال وقعهما عن قلو بهم فلاجرم قست قلوجهم فكأنه تمالي نهي المؤمنين عن أن يكونوا كُلَّكُ قَالُهُ القَرْطَى (المُستُلَةُ النَّالَيْمُ) فَرَى الأَّدُ بِالنَّشَدِيدُ أَى الوقْتَ الأطولُ تُم قال وكثير مهم فاسقون أى خارجون عن دينهم رافضون لمافي الكتابين وكالنه اشارة الى ان عدم الخشوع فيأول الامر يفضي الىالفسق فيآخر الامر \* ثم قال تعالى ( اعْلُوا أَنْ اللهُ يحى الارض بعد موتها قد بينالكم الآيات العلكم تعقلون )وفيه وجهان (الاول) انه تمثيل والمعنى انالقلوب التيمانت بسبب القساوة فالمواظبة على الذكر سبب لعود حباة الخشوع اليها كايحيالله الارض بالغيث ( والثاني) انالمراد من قوله يحي الارض بعد موتها بعث الاموات فذكرةنك ترغيبا في الخشوع، الخضوع وزجراعن القساوة ممقال تعالى (ان المصدوين والصدقات وأقرضواالله قرضاحسنا يضاعف الهم والهم أَجْرَكُرُ مِي ) وَقَبْه مسائل (المسئلة الاولى) قال أبوعلى الفارسي قرأ ابن كثير وعاصم في رواية أبي بكرات المصدفين والمصدقات بالتخفيف وقرأ الباقون وحفص عن عاصم ان المصدقين والمصدقات بتشديد الصاد فيهما فعلى القراءة الاولى يكون معني المصدق المؤمن فيكون المعنى انالذين آمنوا وعلواالصالحات لاناقراص اللهم الاعال الصالحة ثم قالواوهدُمالقراءة أولى لوجهين (الاول) ان من تصدق لله وأفرض اذالم يكن مؤمنا لميدخل تحت الوعد فيصيرظاهرالاية منروكا على قراءة التشديد ولايصير متروكاعلي قراءة التخفيف ( الثاني ) انالتصدق والذي يفرض الله فيصير قوله انالمصدقين والمصدقات وقوله وأفرضوا الله شيئا واحدا وهوتكرارأ ماعلى فراءة التحفيف فانه لايلزم التكرار وجد من ثقل وجهان (أحدهما) ان في فراءة أبي انالة صدقين والمتصدقات بالتاء والثاني انقوله وأقرضوا الله قرصاحسنا اعتراض بين الخبر وانخبر عنه والاعتراض عنزلة الصفة فهو للصدقة أشد ملازمة مند للتصديق وأجاب الاواون بإنالا بحمل قوله وأقرضواعلى الاعتراض ولكنانعطفه على المعنى الانرى المالمصدقين والمصدقات معنامان الذين صدقوا فصارتقد برالا يقان الذين صدقوا وأفرضوا الله (المسالة الثانية) في الآية اشكال وهو انعطف الفعل على الاسم قبيم فالفائدة في التزامه ههنا قال صاحب الكشاف قوله وأقرضوا معطوف على معنى الفعل فىالمصدقين لان اللام بمعنى الذين واسم الفاعل بمعنى صدقوا كأنه قبل ان الذين صدقوا وأقرضوا واعلان هذا لايزيل الاشكال فانهلبس فيد يبان انهام عدل عن ذلك الافظالي هذا اللفظ والذي عندي فيد الالف واللام في المصدقين والمصدقات العهود فكانه ذكر جماعة معينين بهذا الوصف ممقبل فكرالخيرأ خيرعنهم بإنهمأ واباحسن الواع الصدفة وهوالاتبان بإغرض الحسن ثمذكرا لحبربعد ذلك وهوقوله يضاعف لهم فقولهوأ فرضوا الله هوالمسمى بحشو اللوزيْم كالرفولية أنالتمانين و بلغتها # (المسئلة الثائلة) من قرأ المصدقين بالتشديد

آن الذين آمنوا ولاسما العلماء منهم وعلوا الصالحات لهم كذا لكن لاعلى أن مدار التخصيص مزيد استحقاقهن لمضاعفة الاجركا في المثال المذكور بل زيادة احتياجهن الى التصدق الداعية الى الاعتناء بحثهن على التصدق لمازوى أنه عليه الصلاة والسلام قال يامعشر النساء تصدقن فانى اربتكن آكثر آهل النار وقبل هو صلة لموضول معذوف معطوف على المصدق عن التصدق معذوف معطوف على المصدقين كأنه قبل والذين أقرضوا ﴿ ١٣٤ ﴾ والقرض الحسن عبارة عن التصدق

احتلفوا فالنالمراد هو الواجب أوالنطوع أوهما جيعا أوالمراد بالتصدق الواجب و الاقرا من النطوع لان تسميته والرض كالدلالة على ذلك فكل هذه الاحتمالات مذكورة أماقوله يضاعف لهم ولهم أجركر يم فقد تقدم القول فيه على قوله تعالى (والذين أعنوا بالله ورسله أواتك هم الصديقون والغهدا وعندر بهم لهم أجرهم وتورهم والذين كفروا وكذبوا باكانا أولئك اصحاب الحعيم اعمانه تعالى ذكرقبل هذه الآبة حال المؤمنين والمنافقين وذكرالآن حال المؤمنين وحال الكافرين ثم في الآية مسئلتان (المسلة الاولى) الصديق ذت أن كثر منه الصدق وجع صدقالي صدق في الايمان بالله تعالى ورسله مِفِهِده الآية قولان (أحدهما) انالآية عامة في كل من آمن بالله ورسله وهومدهب مجاهدةال كل من آمن باللهورسله فهوصديق ثم قرأهده الا يدو يدل على هذا ماروي عن ابن عباس في قوله هم الصديقون أي الوحدون (الثاني) ان الآية خاصة وهوقول المقائلين اناالصديقينهم الذين آمنوا بالرسل حين أتوهم ولهيكذبوهم ساعة قط مثلآل باسبن ومثل موثمن آن فرعون وأماني ديننا فهير ثمانية سبقوا أهل الارض الى الاسلام أبو بكر وعلى وزيدوعيمان وطلحةوالزيير وسعد وحرةوتا عهم عراطهم الله عِم لماعرف من صدق نيته ( السئلة الثانية ) قوله والشهدا، فيه قواس ( لاول) الم عطف على الآية الاولى والتقدير أن الذين آمنوا بالله ورسله هم الصديقين وعم الشهد ، قال مجاهد كل مو من فهوصديق وشهيد وتلاهذهالاً به وعلى هذا القول اختلفوا في اله لمسمى كل مؤمن شهيدا فقال بعضهم لان المؤمنين هم الشهداء عند و دهم على العباد في أعمالهم والمراد الهم عدول الآخرة الذين تقبل شهادتهم وقال الحسر السبب في هذا الاسم انكل مؤمن فانه يشهدكرامة ربه وقال الاصمكل مؤمن شهيدلانه قائم الله تعالى بالشهادة فيما تميدهم به من وجوب الاعان ووجوب الطاعات وحرمة الكغر والمعاصي وقال البومسلم قد ذكرتا ان الصديق أعت لن كثر مندالصدق وجع صدقا الىصدق في الاعان بالله العالى ورسوله فعماروا بذاك شهداء على غيرهم (القول الثاني) ان قوله والشهداه ليسعطفا على مانقدم بل هومبتدأ وخبره قوله عندر بهمأو يكون فللناصفة وخبره وقوله لهم أجرهم وعلى هذاك تول اختلفوا في المراد من الشهداء فقال الفراء والزجاج هم الاندباء الدو له تعالى فكيف اذاج تذامن كل أمد بشه مدوجتما يك على هو لاء شهدا وقال مقاتل وشمدين جريرالشهداءهم الذين استشهدوا فيسبيل الله وروى عن النبي صلى الله عطيه وسلمانه قال ماتمدون الشهداء فيكم قانوا المقتول فقال انشهداء أمتى اذن اقلبل ممذكر اله المتول شهيد والبطون شهيد والطعون شهيد الحديث واعلماته تعالى لماذكرحال الومنين أتبعه بذكرحك الكافرين فبالهوا لذين كفروا وكذبوا بآياتنا أونذن أصحاب الجحيم والذكرأ حوال الوخين والكافرين ذكر بعده مايدل على حقارة الدنيار كال حال الآخرة فقال ﴿ (اعلوا انما الحياة الديالات ولهو وزينة وتغاخر بينكم وتكاثر في الاموال والاولاد

من الطنب عن طيبة النفس وخلوص الشة على المستعق للصدقة (يضاعف لهم) على اليناء المفعول مستدا الى ما بعده من الجار والمجرور وقيال الي مصدر ماني حبر الصسلة على حدف مضاف أي ثواب التصدق وفريءيل البناء للغاعل أي يمشاعف الله تعالى وقرى بضعف بتشديد العين وقتصها ( ولهم أجركريم) مرمافيد منالكلام ( والذي آمنوا بالله و رساله ) كأفة وقدمر بسان كيفيذ الايمان بهم في خاتمة سدورة البقرة (أولئك) اشارة الى الموصول الذي هو ميتدأومافيد منءعني البعد مع قرب العهد فالشاراليه قدمرسره مرارا وهومبندأ الن وقوله تعالى (هم) مبتدأ الث خيره (الصديقون والشهداء) وهو مع خبره خبر الثانى وهو معخبرهخبرالاولأوهم صعير الفصل ومابعده

خبرلاوائكوابالها خبرالوصول أي أو نك (عندر بهم) بمزاة الصديقين والشهداء المشهورين بعلوالرتبة ﴿كَثُلُ ﴾ أورفعة الحل وهم الذين سبقوا الى التصديق واستشهدوا في سبيل الله تعالى أوهم المبالغون في الصدق جيث آمنوا وصيد قوا جيئم أخباره يُعالى و رَسله والقائمون بُ

الشهادة الدنال بالوَحَدَّانية ولهم بالاعان أوعلى الام يوم القيامة وقوله تعالى (لهم أجرهم ونورهم) بيان لفرات ماوصغوا به من نعوت الكمال على أنه جلة من مبتدا هو ١٣٥ كه وخبر علها الرفع على أنه خبر النالوصول أوالخبر

هوالجار وما بعسده مرتفع به على الفاعلية والضامير الاول على الوجه الاول الموصول والاخيرانالصدشين والشهداء أى لهممثل أجرهم وتورهسم المعروفين بغاية الكمال وعزة المنال وقدحذف أداةالشبيدتنيهاعلى قوة المماثلة وبلوغها حد الأيحاد كإفعسل ذلك حيث فيسلهم الصديقون والشهداء ولسست الماثلة بين ماللفر بق الاول من الاجر والنور ويين تمام ماللفر نفين الاخيرين بلبين عام ماللاول من الاصبل والاضعداف وبين ماللاخرين من الاصلُ بدون الاضعاف وأما على الوجد الثاني فرجع الكل واحد والمعنى لهمم الاجر والنمور الموعود انالهم هذا هوالذي تفتضيه جرالة النظمالكريم وقدقيل والشهداءميتدأوعند ريهم خبره وقيل الخبر الهم أجرهم الخ (والذين

كشل غيث أعجب الكفار تباته ثم بهج فتراه مصفرا مم المحدون حطاماوفي الاحرة عَمَّاتُ شَدِيدٌ وَمَغَفِّرةً مِنَ اللهِ ورضوان وما الحياة الدنيا الامتاح الغرور) وفي الأية مسائل ( ألمسئلة الاولى ) المقصود الاصلى بر إلا يا تحتير واليا دربا وتعظم بالياء آخذة فعَالَ الدنيا لعب ولهو و زراة وتفاشر ولاشك عدر الدغاء أورث بالمواراتان و فهىء فاب عميد دائم أو رصوان القعلى سيل السرام والمناث المراب عليم (المساية ا ثانية ) اعلم أن الحياة الدنيا حكمة وصواب ولذلك لما قال الى باعل في الارمش خليفة فالمانيأ سلم مالاتعلمون ولولا انبها سكمة وصواب لماقال ذلك ولان ألحياة خلفه كإقال الذي خلق الموت والحياة وانه لايغسمل العبث هلي ماقال أفعستم أنما خلقنا كم عبشا وقالوما خلفنا السماء والارض ومابينهما باطلاولان الجياة نعمة بلهي أصل لجيع النعم وحقائق الاشاء لاتختلف بأنكانت في الدنيا أوفي الآخرة ولانه تعالى عظم المنة تخلق الحياة فقال كانك تكفرون باللهوكانتم أمواتا فأحيساكم فأول عاذ كرمن أصنساف نعمه هوالحباه فدل جموع ماذكرنا على الله الحياه الدنيا غيرملسومة بل الراد الثمز بصرف هدده الخياة الدنيا لاالي طاعة الله بل الى طاعة التربطسات ومتسابعة الهوي فداك هو المقموم تماته تعالى وصفها بامور (أولها) افهسالب وهوفعل الصبيسال الذين يتعبون أنغسهم جدائمان تلك المتاعب تنقضي من غيرفائدة (وثانيها) الهاليه وهوفعل الشبان والغالب أن بعد انقضاله لابيق الاالحسرة وذلك لان العماقل بعد انقضائه برى المال فاهبا والعمر ذاهبا واللفة منقضية والنفس ازدادت شوقا وتعطشا اليه معفقدانها فتلكون المضار بجنمة متوالية (وثائمها ) انهازينة وهذادأب النسوأن لان المطلوب من الزينة تحسين القبيع وغارة البناء المشرف على اليصير خرابا والاجتهادف تكميل الناقص ومن المعلوم انالعرضي لايقياوم الذاتي فاذاكانت الدنبا منفضية الذاتها هاسدة لذاتها فكيف بحكن العاقل من ازالة هذه المفاسدة تهاقال الن عباس المعنيات الكافر يشتغل طولحياته بطلمباز ينة الدنيا ذون العمل للآخرة وهذاكاقيل \* حياتك يامغرور سهووغفلة ﴿ وَرَابِعِهَا ﴾ تَعَاخَرَ بِينَكُمْ بِالصَّفَاتِ الفَارَيَّةُ الزَّالْلَةُ وهواما التفاخر بالنسب والتفاخر بالقدرة والقوة والعساكروكا هاذاهبة (وخامسها) قوله وتكاثر فالاموال والاولاد قال ابن عبساس يجمع المسال في مخط الله و يتراهي به على أوابساء الله ويصرفدق مساخطالله فهوظلات بعضها فوق بعض واعلم الدلاوجد بثبعية أصحاب الدنيا يخرج عن هذه الاقسام وبينان حال الدنيا اذالم تخل من هذه الوجوه فيجيأن يعدل عنها الى مايؤدى الى عارة الاخرة تم ذكرتعالى الهذه الحياه مثلافقال كنل غيث يعنى المطر ونظيره قوله تعالى واضربالهم مثل الحياة الدنيساكيا. والكاف في قوله كمثل غيث موضعه رفع من وجهين ( أحدهما ) أن يكون صفة لقوله احب ولهو وز يتسقو تفاخر بينكم وتكاثر (والآخر) أن يكون خبرا بعد خبر قاله الزجاج وقوله أعجب الكفار نباته

كَفْرُواْ وَكَذَبُوا بِآيَاتُمَا أُولِئُكُ) المُوصُوفُونَ بِثَلَثُ الصَّفَةُ الْفَسِيْمَةُ (أَسِيمَابِ الجُعْمِ) شِيئَ لَا يَفَارُونُهَا أَبِدَا (الْحُلُواُ الْعَرِيقِينَ الْمَالِحُيَاةُ الدّنيا لَعْبَ وَلَيْ إِلَيْهِ وَتَكَاثُرُ فَى الْامُوالِ وَالْاولَادُ) بِعَدِ مَابِينَ جَالَ الْفَرِيقِينَ الْمَالِحُيَاةُ الْدَنِيا لَعْبَ وَلِيُولُولُهُ وَلَيْكُمُ وَتَكَاثُرُ فَى الْامُوالِ وَالْاولَادُ) بِعَدِ مَابِينَ جَالَ الفَرِيقِينَ

فىالأخزة شرح طال الحياة الدنيا التي اطمآن بها الفريق الثاني وأشيرالي أنهامن محقرات الاموز التي لايركن اليهسا العقلاه فضلاعن الاطمئان بهاوأنها مع ذلك سريعة الزوال ﴿ ١٣٦ ﴾ وشبكة الاضحة لال حيث قبل (كثل غيث أع الكاري الكارية المعالم الكارية الكارة الكارية الكاري

أعجب الكفار) أن إ فيد قولان (الاول) قال ابن مسمود المراد من الكفار الزراع قال الا زهرى والعرب تقول للزارع كاغر لاته كمفر البذر الذي مذره يتراب الارض واذا أعمب الزراع نباته مرطمه فهوفي غايدًا لحسن (الثاني) ان الراد بالكفار في هذه الآية الكفسار بالله وهم أشداعها إلز بتذالدنياو حرثها من الزمنين لانهم لابرون سعادة سوى سعادة الدنيا وقوله نباته أى مانبت من ذلك الغث و ياقي الآبة مفسير في سورة الزمر تم انه تعالى ذكر بعده حال الأخرة فقال وفي الآخرة عذاب شديدأى لن كانت حياته بهذه ألصفة ومغفرة من الله ورمنوان لاوليانه وأهل طاعته وذلك لانه لمساوصف الدنيا بالحقارة وسيرعة الانقضاء بينان الأتخرة اماعداب شديد دأيم وامارضوان وهو اعظم ذرجات الثواب تمقال وماالحباة الدنب الامتساع الغرور بعسني لمنأقبل عليها وأعرض بها عن طلب الآخرة قالسعيدين جبير الدنيا مناع الغرور اذا الهنك عن طلب الآخرة فأمااذا دعتك اليطلب رضوان الله وطلب الآخرة فنع المتاع ونعم الوسيلة \* تم قال تمالي (سابقوا الى مغفرة من ( بكم وجنة عرضها كع ص السماء والارض ) والمراد كاثنه تعالى قال لتكن مفاخرتكم ومكاثرتكم وغيرماأنتم عليسه بلاحرصوا علىأن تكون مسابقتكم في طلب الا آخرة واعلم انه تعسالي أمر بالسارعة في قوله سارعوا الى مغفرة من ربكم تم شرحههنا كيفيذ تلك المسارعة فقال سارعوا مسارعة المسابقين لاقرانهم في المضمار وقوله الى مغفرة فيه مستلتان ( إلمستلة الاولى ) لاشسك ان المراد مند المسمارعة الى مايوجبالمغفرة فقال قومالراد سابقوا الىالنو بة وقال آخرون المراد سابفوا المسأر ماكلفتم به فدخل قيه النوبة وهذا أصبح لان المغفرة والجنة لاينالان الابالانتهاء عن جمع المعاصي والاشتغال بكل الطاعات ( المسئلة الثانية ) احتج القائلون بان الامر يفيدالفور بهذه الآية نقالواهذه الآية دلت على وجوب المسارعة فوجب أنيكون النزاخي محفلورا أمافوله تعالى وجنة عرضها كعرض السماء والارض وقال في آل عران وجنة عرضهاالسموات والارض فذكروا فيه وجوها (أحدها) انالسموات السبع والارضين المبم لوجعلت صفائح والزق بعضها ببعض لكانت الجنة في عرضها هذأ قول مقاتل (و النيما) قال عطاء عن ابن عباس يريدان لكل واحد من المطيعين جنة بهذه الصفة ( وثانيها ) قال السدى ان الله تعالى شيه عرض الجنة بعرض السعوات السبع والارضين السبع ولاشك ان طواجه أزيد من عرصها فذكر العرص تنبيه اعلى ان طولها اضعاف ذلك ( ورابعها ) ان هذا تشيل العباد عايعتلونه و يقع في نفوسهم وأفكارهم وأكثر مايقع في تفوسهم مقدار السموات والارض وهذا قول الزجاج (وخامسها) وهو اختيار ابن عباس ان ألجنان أربعة قال تعالى ولمن خاف مقام ربه جنتسان وقال ومن دونهما جنتان فالراد ههنا تشبيه واحدة من تلك الجنان في العرض بالعموات السبغ والارضين السبع \* تم قال تعال (أعدن للذي آمنوا بالله ورسله) وفيه مسائل ( المسئلة

الشات الحاصيل خ (تم م يع م اى يون بمدخضم تهوا ضارته (فترامه مسترا) به . مارأيته ناضرا مونشا وقرئ مصفاراوانالم يقل فيصفر ايدانا بأن اصقراره مقارن لجفافه وانماالمترتب علمرؤته كذلك (تم يكون حطاما) هشيا متكسراومحسل الكاف قبل النصب على الحالية من الضمير في امب لانه في معدى الوصف وقبل الرذم على أنه خبر بعد خبر لأيحيساة الدنيا يتقسدو المضاف أي مشال الحياة الدنيا ككثل الخ و بعدمابين حقارة أمر إ الدنيا تزهيدا فيهسا وتنفييرا عن العكوف عليها أشبر الى فخاءة شأن الآخرة وعظم ما فيمسا من اللذات والآلام ترغيبا في تعصيل نعيها القيم وتحذيرا منعذابها الاليموقدم ذكرالعذاب فَقَيْلُ ﴿ وَفِي الْآخِرَةَ

عذاب شديد) لانه من نتائيم الأنهم النافي افصل من أحوال الحياة الدنيا (ومغفرة) عظيمة ( من الله عرف الاولي كم ورصوان)عظيم لايفاد رقدره (وماالحياة الدنيا الامتاع الغرور) أي لن اطاق بها والمجعلها در يعد الى الآخيرة

عن سعيد بن جبير الدنيا مناع الفرور ﴿ ١٣٧ ﴾ ان ألهنك عن طلب الآخرة فأما ذادع ك الى طلب رضوان الله

تعالى فنعم المناع ونعم الوسيلة (سابقوا) أي دارعوا مسارعة المسابقين لاقرانهم في المضمار (الي مغفرة) عظيمة كالنه (من ربكم) أي الي مؤجبا تهما من الاعمال الصالحة (وجنة عرضها كعرض السماء والارض ) أي كورضهما جيعا واذاكان عرمنها كذلك فاظنك بطولها وقيل المرادبالعرض البسطة وتقديم المفرة على الجنة النقدم التخلية على التحلية (أعذت للذين آمنوابالله ورسمله ) فيد دايل أعلى أن الجند مخلوقة بالفعل وأز الاعان وحده كاف في استعماقها ( ذلك) الذي وعد من المغفرة والجنة ( فضل الله ) عطاو ، (دو تيد) تفصلا واحساناً (مزيشاء) ايتاءهاماه من غمرا بعاب أ (والله ذوالفضل العظيم) ولذلك يوتى من يشاء مثل ذلك القصل الذي لاغابة وراءه

الاولى) احتيج جهورالاصحاب يهذاعلى ان الجنف فنوقة وقالت المعتز الذهذ والآيفالا عكى اجراؤهاعلى ظاهرها لوجهين (الاول) ان قولدتعالي أكابها دائم يدل على ان من صدتها بعموجودها أزلانفني لكنها لوكانت الآز موجودة لفندت بدلبل قولدتعالي كلشئ هالك الاوجهه(الثاني)ان الجنة مخلفية، وهي الآن في السماء السابعة ولا يجوزمع انها ماحدة منها أنبكون عرضها كمرض كل المعوات فألوافثيت بهذين الوجهين انه لمُن النَّاويل وذلك من وجهين ( الاول )انه تعالى لماكان قادرًا لايصم المنع عليه لمن حكيما لايصيم الخلف في وعده نم انه تعالى وعدعلى الطاعة بالجنة فكانت الجنة كالمعدة المهوافلهم تشبيها لماسيقع قطعا بالواقع وقديقول المرء اصاحبه أعددت اك اللكافأة اذاعرم عليها والنم بوجدها (وإنالي) الناراد اذاكانت الأخرة أعدهاالله تعالى لهم كفوله نعالى ونادى أصحاب النار أصحاب الجنة أى اذاكان يوم القيامة نادي ( والجواب) ان قوله كل شي هانك عام قوله أعدت للمتقين مع قوله أكلها دائم خاص والخاص مقدم على انعام وأماقوله والمتبالطند مخلوقة في السماء السابعة فلنا انها مخلوقة فوق السماء السابعة على ماقال عليه السلام في صفقا لجنة سقفها غرش الرجن وأى استبعاد في أن يكون المخلوق فوق الشئ أعظم منه أليس ان العرش أعظم المخلوقات مع أنه يخلوق فوق السماء السابعة ( المسئلة الثائية) قوله أعدت للذين آمنوا بالله ورسله فيه أعظم رجاً وأقوى أمل اذذكر ازالجنة أعدت فن آمن بالله ورسله ولم بذكر مع الإيمان شيأ آخر والمعتزلة واززعوا انافظ الإيمان يفيد جلة الطاعات بحكم تصرف الشرع لكنهم اعترفوا بإزلفظ الايمان اذاعدي يحرف البساه فاندباق علىمفهومه الاصلى وهوالتصديق فالا يقحقعله هم وعايتا كديه ماذكرناه قوله بعدهده الآيذذاك فضل الله يوتيه من يشاء بعني ان الجنة فضل لاه واملة فهو يوتيها من يشاه من عباده سواء أطاع أوعصى قان فيل فيلزمكم أن تقطعوا بحصول الجند بلميع العصاة وأن تقطعوا بأنه لاعقاب الهم قلنانقطع بحصول الجنة الهم ولانقطع بنفى العقاب عنهم لانهم اذاعذبوا مدة تم نقلوا الى الجنة و بقوا فيها أبدالا باد فقد كانت الجند معدة لهم فان قبل فالرئد قدآمن بالله فوجب أن يدخل تحت الآية فلت خص من العموم فيبني العسوم حجة فيما عداء تمقال تعالى (ذلك فضل الله يوتيه من بنداء) زعم جهور أصحابنا ان نعيم الجنة تفضل محض لاانه متحق بالعمل وهذاأ يصافول الكعبي من المهتز لدوا حجواعلي صحة هذا المذهب بهذه الآية أجاب القاصى عنه فقال هذا أعايازم امتاع الجمع بين كون الجنة مستحقة ويب كونها فسلا من الله تعالى فاما اذاصم اجتماع الصفنين فلايصم هذا الاستدلال وانداقلنا انه لامنافاة بينهذين الوصفين لانه تعالى هوالمتفضل بالامور التي يَمَكن المكلف معها من كسب هذا الاستعقاق فلاكان تعمالي متفضلا عايكسب أسباب هذا الاستحقاق كان متفضلا بها قال ولماثبت هذا مبتان قوله يؤتبه من يشاء

أبد وأن يكون مشتروطا بمن يستحقه ولولاذلك لم يكن لقوله من قبل سابقوا الى مغفرة من ربكم معنى واعلم أنهذا صعيف لان كونه تعالى متفضلا بأسباب ذلك الكسب لابوجب كونه تعالى متفضلا بنفس الجنة فانمن وهب من انسان كاغداودواة وقلائم انذلك الانسان كتب بذلك المدادعلي ذلك الكاغد معحقاو باعدمن الواهب لايقال ان أداءذلك الثن تغضل بل يقال انه مستحق فكذاههذا وأما قولدأ ولاانه لايه من الاستحقاق والالم بكن لقوله من قبل سمايقوا الى مغفرة معنى فجوابه أن هذا استدلال عجيب لان للمتفضل أنيشرط في تفضله أي شرط شامو يقول لاأتفضل الامم هذا الشرط تمقال تعالى ( واللهذ والفضل العظيم) والمراد منه التنبيه على عظم حال الجنة وذلك لان ذا القصل العظلم اذاأعطي عطاءمدحبه نفسه وأثئ بسبيدعلي نغسه فانه لابدوأن يكون ذلك العطاء عظوالة قوله ( ماأساب من مصيبة في الارض ولافي أنفسكم الافي كتاب من قبل أن نبرأها ان ذلك على الله يسير) قال الزجاج انه تعالى لماقال سايقوا الى مغفرة بينان للودي الى الجنة والنار لايكون الايقضاء وقدر فقال ماأصاب من مصيبة والمعنى الاتوجد مصنية من هذه المصائب الاوهى مكنو بالعندالله والمصنية في الارض هي قعط المطروقلة الشيات ونقص التماروغلاء الاسعار وتنسأ بع الجوع والمصيبة في الانفس فيهاقولان(الاول)انهاهي الامراض والققروذهاب الاولادواقامة الحدود عليها ( والثاني ) انها تتناول الخير والشرأ جمع لقوله بعد ذلك لكيلا تأسوا على مافاتكم ولاتفرحوا عاآ تاكم تمقال الافي كناب يعني مكتوب عنسدالله في اللوح الحفوظ وفيه مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية دالة على انجيع الحوادث الارضية قبل دخولها في الوجود مكتوبة في اللؤح المحفوظ قال المتكلمون وانما كشب كل ذلك لوجوه (أحدها) لتستدل الملائكة بذلك المكتوب على كونه سجانه وتعالى عالما بجميع الاشباء قبل وقوعها (وثانيها) ليعرفوا حكمة الله فانه تعالى مع علم بأنهم بقدمون على تلك المعاصى خلقهم ورزقهم ( وثالثها ) ليحذروا من أمثال تلك المعاصى ( ورابعها ) ليشكرواالله تعالى على توفيقه اباهم على الطاعات وعضمنه اباهم من المعاصى وقالت الحكماءان الملائكة الذين وصفهمالله بانهم همالمدبرات أمراوهم المقسمات أمرا أتماهى المبادي لحدوث الحوادث فيهذا العمالم السغلي يواسطة الحركات الفلكية والاتصالات الكوكبية فتصوراتها لانسياق تلك الاسباب الى المسببات هوالمراد من قوله تعالى الافي كتاب ( المسئلة الثانية) استدل جمور أهل التوحيد بهذه الآية على انه تعالى عالم بالاشياء قبل وقوعها خلافالهشام بن الحكم ووجه الاستدلال انه تعالى لاكتبها في ألكناب قبل وقوعها وجاءت مطابقة الذلك الكناب علناانه تعالى كان عالما عها باسرها (المسئلة الثالثة) قوله ولافي أنفسكم يتناول جيع مصائب الانفس فيدخل ليهاكفرهم ومعاصبهم فالآية دالة على انجيع أعالهم بتفاصيلها مكنو يةفي اللوح

(ماأساب من مصية في الارض كبيب وعاهة في الزوع والثمار (ولا في أنفسكم) كرض وآفة (الا في كتاب أي الامكنوية مثبتة في علم الله تعالى أوفي اللوح (من قبل أوفي اللوح (من قبل الانفس أوالمصائب أوالارض (ان ذلك) أي أنبا تها في كتاب أي الله بسير) لاستغنائه فيه عن العدة والمدة

(لكلاناسوا) أي أخبرناكم بذلك لللا تحروا (على ماغازكم) من نعم الدنيسا (ولا تغرحوا عاآثاكم) أي أعدناكم الله تعالى شها مان من علم أن الكل مقدر يغوات ماقدر فواته ويأتى مأقدر اتباته لامحالة لايعظم سعرعه على مافات ولا فرحه بماهوآت وقرئ عاأتاكم من الاسان وفي القراءة الأولى اشعار بأنفوات النع بلحقها اذاخليت وطباعها وأماحصولهاوبقاؤها فلا شاهرسا من سب بوجدهاو ببقيهاوقري عاأوتتم والمراديةني الاسى المانع عن التسليم لامر الله تعالى والفرح الموجباليطروالاختمال واذلك عقب بقوله تعالى (والله لا يحب كل يخال فغور) فأنمن فرح بالحفلوظ الدنبوية وعظمت في نفسلم اخنال واقمغربها لا محالة وفي تغصيص التدييل بالنبي عن الغرح المذكور المذان أنه أقبع من الإسئ

المحفوظ ومثبتة فيعلم الله تعسالى فكان الامتناع من ثلك الاعال محالا لان علم الله بوجودها مناف العدمها والجمع بين المتنافيين محال فلاحصل المم بوجودها وهذأالم متنع الزوال كأنا لجم بين عدمها وبين علم الله بوجودها محال (المسئلة الرابعة) انه تعالى المربقل انجيع الحوادث مكتوبة في الكتاب لان حركات أهل الجنة والنارغير متناهية أغاثباتهاني الكتاب محال وأيضا خصص ذلك بالارض والانفس وماأدخل فيهاأحوال السموات وأيضا خصص ذلك بصائب الارض والانفس لابسعادات الارض والانفس أ و فى كل هذه الرموز اشارات وأسرار اما قوله من قبل أن نبرأ ها فقد أختلفوا فيه فقال بعضهم من قبل أن تخلق هذه الصائب وقال بعضهم بل المراد الانفس وقال آخرون باللزاد نفس الارض والكل محتل لان ذكر الكل قدتقدم وانكان الاقرب نفس المصيبة لانها هي المقصود وقال آخر ون المراد من قبل أن نيراً المغلوقات والمخلوقات والنام يتقدم ذكرها الاانها لظهؤرها يجوز عودالضميراليها كافي قوله الاأنزاناه تمقال انذلك على الله يسير وفيه فولان (أحدهما) ) ان حفظ ذلك على الله هين (والثاني) ان أبات فلك على كثرته في الكتاب بسير على الله وانكان عسيراعلى العبادونظيرهذه الآية قوله ومايعمر من معمر ولاينقص من جمره الافي كتاب ان ذلك على الله يسم \* ثم قال تعالى ( لكيلا تأسوا على مافاتكم ولاتفرحوا عا آمًا كم والله لايعب كل مختال فغور ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) هذه اللام تفيد جعل أول الكلام سببا لا تخره كا تقول قت لاضر بك فانه يفيد أن القبسام سبب للضمرب وههنا كذلك لانه تعالى بين أن اخسارالله هن كون هذه الاشساء واقعة بالنصاء والقدر ومثبتة في الكتاب الذي لايتغير يوجب أثلابشسند فرحالانسسان بماوقع وأنلابشسند حزته بمللم يقع وهذا هوالمراد بقوله عليه السلام من عرف سرالله في القدر هانت عليه المصائب وتعقيق الكلام فيه انعلى مذهب أهل السنة ان وقوع كل ماوقع واجب وعدم كل مالم يقع واجب أيضًا لاسباب أربعة (أحدها) ان الله تمالي علم وقوعه فلولم يقع انقلب العلم جهلا (وثانبها) أنالله أراد وقوعه فاولم يقع انقلبت لك الارادة تمنيا (وثااثها) أنه تعلقت قدرة الله تعالى بإنفاعه فلولم يقم لانقابت ثلث القدرة عجزا (ورابعها) ان الله تعالى حكم بوقوعه بكلامه الذي هوصدق فلؤلم يقع لانقلب ذلك الخبر الصدق كذيا فافن هذا الذي وقع لولم يقع الغبرت هذه الصقات الأربعة من كالهاالي النقص ودن قدمها الى الحدوث ولماكان ذلك بمتاما علمتا الهلادا فع لذلك الوفوع وحينتذ يزول المم والحزن عند ظهور هذه الخواطر وهانت عليه الحن والمصائب وأماالمعتزلة فهبانهم ينمازعون في القدرة والارادة ولكنهم يوافقون فيالعلم والخبرواذا كان الجبر لازما في ها تين الصغنين فأى فرق بين أن يلزم الجبر بسبب ها تين الصغتين وبين أن يلوم بسبب الصفات الاربع وأماالفلاسفة فالجبر مذهبهم وذلك لانهم ربطوا حدوث الافعال

الانسانية بالتصورات الذهنية والتخيلات الحيوانية ثم ربطسوا ثلك النصورات والتخيلات بالادوار الفلكية التيالها مناهبه مقدرة ويمتنع وقوع مايخالفها وأماالدهرية الذين لالثبتون شيأ من المؤثرات فهملاله وأن تقولوا بالأحدوث الحوادث اتفاق واذا كان اتفاقيا لم يكن اختياريا فيكون الجبرلازما فلطهراته لامتدوحة عن هذالاحدمن فرق العقلاء سواء أقروايه أوانكروه فهذا بيان وجَّه استدلال أهلاالسنة بهذه الآية قالت المعتزلة الآية دالة على صحة مذهبنا في كون العبد مدكنا مختارا وذلك من وجوه (الاول) أن قوله لكبلا تأسوا على مافاتكم يدل على انه تعالى انما أخبرهم بكون تلك المصائب مثبتة في الكتاب لاجل أن يحتر زوا عن الحزن والفرح ولولا انهم قادرون على ثلث الافعال لمابق لهذه اللام فألدة ( والثاني ) أن هذه الآية تدل على انه تعالى لايريد أن قع منهم الحزن والفرح وذلك خلاف قول المجبرة ان الله تعالى أرادكل ذلك منهم (والثالث) انه تمالي قال بعده ذه الآية والله لا يحب كل مختال فحفوروه فدايدل على انه تعالى لايريد ذلك لان الحبة والارادة سواء فهو خلاف قول المجبرة ان كل واقع فهومراد الله تعالى (الرابع) انه تعالى أدخل لام التعليل على فعله بقوله لكيلا وهذا بدل على أن أفعال الله تعالى معللة بالغرمس وأقول العاقل يتجب جدامن كيفية تعلق هذه الآيات بالجبر والقدر وتعلق كلنا الطائفتين بأكثرها (المسئلة الثانية) قال أبو على الفارسي قرأ أبوعرو وحده بماأتاكم قصرا وقرأالباقون آتاكم مدوداجية اليعرووانأتاكم معادل القوله فانكم فكما أن الفعل الفائث في فوله فانكم كذلك يكون الفعل اللاَّي في قوله بما أتاكم والعائد الىالموصول فيالكلمتين الذكرالمرفوع بانهفاعل وحجذالباقيناله اذامد كان ذلك منسويا الى الله تعالى وهوالمعطي الدلك ويكون فاعل الفعل في آتا كم ضميراعا لمدا الى اسم الله سبحانه وتعالى والها، محذوفة من النسلة تقديره بما تاكموه (المسئلة الثالثة) قال المَرِد ليس المراد من قول لكيلا تأسو على مافائكم ولاتفرحوا عِمَاأَتَاكُم نَتَى الاسي والفرح على الاطلاق بل معناه لاتحزنوا حزنا يغرج حكم الى أن تهلكوا أنفسكم ولاتعتدوا بثواب على فوات ماسلب منكم ولاتفرحوا فرحاشديدا يطغيكم حتى تاشروا فيه وتبطروا ودليل ذلك قوله تعالى والله لأيحب كل مختال فدل بهذا على أنه ذم الفرح الذي يختسال فيه صاحبه ويبطرواماانفرح بتعمة الله والشسكرعليها فغيرمذموم وهذا كله معنى ماروى عكرمة عن اين عبساس انه قال ليس أحدالاوهو يغرح و يحزن ولكن اجعلوا للمصيبة صبرا وللغير شكرا واحتبج القاضي بهذه الآية على انه تعالى لاير يدافعال العباد (والجواب) عنهان كثيرا من اصحابنا من فرق بين المحبة والارادة فقال المحبةارادة مخصوصة وهي ارادةااثواب فلايلزم مزانؤ هذه الارادة نؤ مطلق الارادة ثم قال تعالى (الذين يمخاون و بأمر ونالناس بالبخل ومن يتول فال الله هو الغني الحميد ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى ) في الآية قولان (الاول) أن هذا بدل من

( الذين يخسلون ويأمرون انتساس یا <sup>ایخ</sup>ل) بدل منکل مختال فأن المختال مالمال يضزيه غالبا ويأمي غيره به أومسدأ خبره محذوف بدلعليه قوله تعالى (ومن يتول فان الله هوالغني الحبيد) فان معناه ومن يعرض عن الانفاق فأن الله غني عنه وعزانفاقه مجمود في ذاته لابضره الاعراض عن شمكره بالتقرب اليه بشيء من نعمه وفيسه تهديد واشتعار بأن الامر بالانفاق لصلحة المنفق وفرئ قان الله الغني

(القدأرسلنا رسلنا)أي الملائكة الىالانبياء أو الانداء إلى الام وهوالا ظهر ( مالمينات) أي الجميع والمعجزات (وأنزلنا معهم الكتاب) أي جنس الكتاب الشامل لأكل (والمرانليقوم الناس بالقسط) أي بالعدل ر وي أن جبريل عليه السلام نزل بالمزان فدفعه الى تو ح عليه السلام وقال مرقومك يزنوا يه وقيل أريديه العدل ليقام به السياسة و بدفع به العدوان (وأنزانا الحديد) قيل تزل أدم عليه السلام من الجنه ومعلم حسسة أشياء من حديد السندان والكلبتان والمقمسة والمطرقة والابرة وروى ومعدالمروالمعجاة وعن الحسن وأنزلنا الحديد خلفناه كقوله تعالى وأنزل أكم من الانعام وذلك أنأوامره تعالى وقنساياه وأحكامه تبزل من المعلد

قوله كل مختال فغو ركانه قال لايحب المختال ولاست الشن يجاون يريد الذين يفرحون القرح الطغي فاذار زقوامالاوحظامن الدنيافله بهرلدوعزته عندهم يبخلون بهولايكفهم الهم بخلوا بهبل بأمرون الناس بالبخل بهوكل فبال تتيحة فرحهم به وبطرهم عنداصابته تمقال بعد ذلك ومن بتول عن أوامر الله ونواهبه ولم يذه عسائهي عنه من الاسي على الفائت والفرح بالأكي فانالله غني عنه ( القول الذين) أن قوله الذين يتطاون كلام مستأنف لاتعلق لدياقبله وهوقى صفة الجودالذين كتواصفة محمد صلى الله عليه وسلم و تخلوا ميان نعته وهوميتدأ وخبره محذوف دل عليه قوله ومن يتول غان الله هوالغني الحيدوحذف الخبركثيرف القرآن كقوله ولوأن قرآناسيرت به الجبال ( المسئلة الثمانية ) قالأبوعلى الفارسي فرأنافع وابن عامر فأت الله الغني الحميد وحذفوا افظ هوو كذلك هو في مصاحف أهل المدينة والشام وقرأ الباقون هوالغني الحيد قال أبوعلى ينبغي أن يكون هوف هذه الآية فصلالامبتدألان الفصل حذفه أسهل ألاترى انه لا وضع للفصل من الاعراب وقد يحذف ذلا يخدل بالمعنى كقوله ان ترن أنا اقل مندك مالاووادا ( المسئلة الثالثة )قوله قان الله هوالغني الحيد معناه ان الله غني فلايعود ضر رعليه ببخل فلك البخبل وقوله الحيد كانه جواب عن سؤال بذكر هينافاته مقال الماكان تعالى عالما يأنه يجل بذلك المال ولايصرفه الى وجوه الطاعان فلم أعطا دفات المال فأجاب باله تعالى حد ف ذلك الاعطاء ومستمق الحمد حيث فتم عليه أبوأب رحته و أحمته فان قسر العبد في الطاعة أفات و الدعائد اليد \* ثم قال تعمل (الدأرسانا رسانا با بيات) وفي تفسير البينات قولان (الاول) وهوقول مقاتل بن <sup>سل</sup>يمان انهياهي المعجزات الظاهرةو اسلائل الفاه م (والثاني) وهوقول مقاتل ن حيان أي أرسلناهم بالاعال التي تدعوهم اليطاعة الله والىالاعراض عن غمالله والاول هوالوجه لان نبوتهم انمساليت بتلك المعبرات 🌣 مم قال تعالى ( وأتزلنا معهم الكتاب والمر ان ايقوم الناسي بالنسط وأبرانا الحديد فيه بأس شديدومنافع للناس) اعلمأن نظيرهذه الآية قوله الله الذي أنزل إلكناب بالحق والميران وقال والسماءرفعهاو وضع المرَّان وههنامسائل (المسئلة الاولى) في وجه المناسة بين الكتاب والمران والحديد وجوه (أحدها) وهوالذي أقوله انمدار التكليف على أمرين (أحدهما) فعل ما ينبغي فعله (والثاني) ترك ما ينبغي تركموالاول هو المقصود بالذات لان المقصود بالذات لوكان هوالنزك لوجب أنلايخلق احدلان النزك كان عاصلاق الازن وأما فعل ماينبغي فعله فاماأن يكون متعلقا بالنفس وهوالمسارق أو بالبدن وهوأعمال الجوارح فالكتاب هوالذي يتوسل به الى فعل ما ينبغي من الافعال التفسانية لان به يتمبر الحق من البياطل والحجة من الشبهة والميزان هوالذي يتوسل به الدفعل مايدبي من الافعال البدئية فانمعظم الكالف الشاقة في الاعدال هوما يرجع الي معداماة الحلق والمرانهوالذي غيربه المدلوع الظلموالزائد عن النافص وأماا لحديد فغديأس غسيد

وهو زاجرالغاق عالاينيني والماصل أنالكتاب اشارة الىالقوة النضرية والعزان الى القوة العملية والحديد الثارة إلى و مرمالاللبغي ولساكل أشرف الاف ام عارة السالم الروحانية تمرعايذالمصالح الحسمانية تمالزجر بحالايلبغي لاجرم روعي ساسترتيب وهف الآية (وثانيها) المعاملة الماميراتخالق وطريقها الكتاب أومع الخاروهم اللاجاب والمعاملة معهم بالسوية وهي بالمزان أومع الاعداء والمعاملة معهم بالسيف والمديد ( وثالثها) الاقوام ثلاثنا اماالسابقون وهم يعاملون الخلق بمقتضى المكساب فينسفون ولاينتصفون ويعترزون عن مواقع الشبهات وامامقنصدون وهم الذبن بنصفون و ينتصفون فلا يداهم من الميزان وأماظ المون وهم الذين ينتصفون ولاينصفون ولايدلهم من الحديد والزجر ( و رابعها) الانسان الهاأن بكون في مقام الحقيقة وهو مقسام النفس المطهئنة ومقام المقريين فههنالا يسكن الاالى الله ولايعمل الابكتاب الله كإ قال ألابذكر الله تطمئن القلوب وإماأن يحكون فيمقام الطريقة وهومقام النفس اللوامة ومقام أصحاب الهين فلابدله من الميزان في معرفة الاخلاق حتى يعسقر زعن طرفي الإفراط والتفريط ويبقءني الصبراط المستقيم واطأن يكون في مقام الشبريعة وهو-قام النفس الامارة وههنا لابدله من حديد المجاهدة والرياضات الشاقة (وخامسها) الانسان اماأت بكون صاحب المكاشفة والوصول فلاأنس له الابالكتاب أوصاحب الطلب والاستدلال فلابدله من ميزان الدابل والحجة أوصساحب العناد واللجاج فلابدوأن بنثي من الارض بالحديد ( وسادسها) ازالدين اماهوالاصول واماالغر و عو بعبارة أخرى اماللعارف والماالاعال فالاصلول من الكتاب وألما الفروع فالمقصود الافعسال التي فيها عدلهم ومصلحتهم وذاك بالمزان فانه اشارة الى رعاية المدن والحديد لتأديب من ترك ذينك الطريقين (وسابعها) الكتاب اشارة الى ماذكر الله في كتابه من الاحكام المقتضية للعدل والانصاف والميزان اشارة الئ حتى الناس على تلك الاحكام المبنية على العدل والانصاف وهوشان الملوك والحديداشارة الىانهم لوتردوالوجب أن يحملوا عليهما بالسيف وهذا بدل على الأمرتبة العلنوهم أرياب الكتاب مقدمة على مرتبة الملوك الذين هم أرباب السيفووجوه المناسبات كثيرة وفيماذكرناه تنبه على الباقي ( المسئلة السانية ) ذكروا في انزال الميزان وانزال الحديدة ولين (الاول) أن الله تعساني أنزله مامن السمساء روى أن جبريل عليه السلام تزل بالمران فد فعد الى توح وقال مر قومك يزنو ابه وعن ابن عباس نزل آدم من الجنة ومعه خصة أشياءمن الحديد السندان والكليتان والمقمعة والمطرقة والابرة والمقمعة ما يحدده أو بدل على صحة هذاماروي ان عرانه عليما اصلاة والسلام قال ان الله تعالى أنزل أربع بركات من السعساء الى الارض أنزل الحديد والنسار والماء والحلح (والقول الثاني )أن معنى هذا الانزال الانشاء والتهيئة كقوله تعسالي وأبزل لكم من الانعام ثنائية أزواج قال قطرب الزاناها أي هيتناها من النزل نقسال أنزل الامبرعل

وقوله تعالى (فيه بأس سديد ) لان آلات الحروب انما تتخذمنه ( ومثافع للناس ) اقد مامن صنعة الاوالحديد أوما يعمل بالحديد التها والجلة حالمهن الحديد

ملانانزلا حسنا ومتهممن قال هذا منجنس قوله علفتها تبنا وماء باردا وأكلت خبرا ولبنا ( المسئلة الثالثة) ذكر في منافع الميزان أن يقوم الناس بالقسط والقسطوالاقساط هؤالانصاف وهوأن تعطى قسط غيرك كاتأخذ قسط نفسك والعادل مقسط فالالله التسطين والقاسط الجأر قال تعالى وأما القاسيطون فكا نوالجهنم تعالى ار: فأبد ففيد البأس الشسديدةان آلات الحروس متخذة منسه وفيه أيضامنافع حطرا إله تعالى وعلناه صنعذابوس اكرومنها أن مصالح العالم اهاأ صول واما كشيرة لصول فاربعة الزراعة والحياكة وبناء البوت والسلطنة وذلك لان الانسان فرو أطعمام بأكله وتوب بلبسمه وبناء يجلس فيه والانسان مديي بالطبع فلاتثم الاعتداجمًا ع جعمن ايناء جد له يشتغل كل واحد منهم بمهم خاص فحينتذ ينتظيرهن المكل مصالح المكل وذلك الانتظام لايدوأ زيفضي الى الزاحة ولايدمن أيخص يدفه الم البعض عن البعض وذلك هو السلطان فثبت اله لاتذ غذم صلحة العالم الابهده بعة أماالزراعة فمعناجة الى الحديد وذلك في كرب الاراضي وحفرها ممعند ياهذه الحبوب وتولدها لايدمن خبرها وتنقيتها وذلك لايتم الابالحديد تمالحبوب بهد من طعنها وذلك لايتم الابالحديد تم لابد من خبر هاولايتم الابالنار ولابد فيها من المقدحة الحمديدية وأماالقواكه فلايدمن تنظيفها عن قشورها وقطعهاعلى الوجوه الموافقة للاكلولايتم ذلك الابالحديد وأماالحياكة يغملوم انه يحتاج في آلات الحيساكة الى الحديد ثم يحتاج في قطع التياب وخياطتها الى الحديد وأما البناء فعلوم أن كال الحال فيه لايحصل الابالحديدوأماأسباب السلطنة فعلوم انهالاتتم ولاتكمل الابالحديد وعندهذا يظهرأن أكثر مصالح العللم لاتثم الابالحديدو يظهر أبضا أن الذهب لايقوم مقام الحديد في شيُّ من هذه الصالح فلولم يوجد الذهب في الدنباما كان يختل شيُّ من مصالح الدنباولولم يوجد الجديد لاخال جبع مصالح الدنبا ثمان الحديد للكانت الحاجة الهشديدة جعله سهار الوجدان كشير الوجود والذهب لما قلت الحاجة اليه جعله عزيز الوجود وعندهذا وظهر أثرجود الهنسالي ورحته على عبيده فانكل ماكانت ماجهم اليسه أكثر جعسل وجداله أسهل وليداقال يعض الحكماء الأعظم الامور ساجة اليسه هوالهوا فائه لوانقطع وصوله المالقلب لخظ قلات الانسان في الحال فلاجرم جعله الله أسهل الاشيساء وجداناوهمأأسباب التنفس وآلاته حتى ان الانسان يننفس داعها عقتضي طبعه من غير حاجة فيه الى نكلف عمل و بعده الهواء الماء الاانه لماكانت الحاجة الى المسال أقلمن الحاجة الى الهواء جعل تحصيل الماء أشق قليلا من تحصيل الهواءو بعد الماء الطعام ولماكانت الحاجة الى الطعام أقل من الحاجة الى الماء جعل تحصيل الطعسام أشق من تعصيل الماء مم تتفاوت الاطعمة في درجات الحاجة والعرة فكلما كانت الحاجة الرسه أشدكان وجدانه أسهل وكلاكان وجدانه أعسر كانت الحاجماليه أول والجواهؤلما

وقوله تعالى ( وليعل الله من بنصرة ورسله) عطف على محدوف بدل عليسة ما قبله فانه حال متضافة للتعليل كالته قيل اليستعملوه وليعلم الله علما يتعاقب الجراء من ينصره ورسله في المدة المستعملوه وليعلم الله علما يتعاقب الجراء من ينصره ورسله في المدة المستعملوه وليعلم الله علمات وسائر الاسلمة في مجاهدة

كانت الحاجفا أيها قليلة جدالاجرم كانت عن زة جدا فعلنا أن كلشي كانت الحاجة البدم أكثر كان وجدائه أسمل ولما كانت الحاجة المدرحة الله تعالى أشد من الحاجة المكل شي فنزجومن فضله أن بجلها أسهل الاشياء وجدانا قال الشياعر سبحان من خص العزيز بعزه \* والنياس مستغنون عن اجناسه واذل انفاس الهواء وكل ذي \* نفس فحتاج الى أنفاسه

\* مُمَّال تَعَالَى ( وَإِمِمْ اللهُ مَن يَنْصَرُهُ ورسَالُهُ بِالْعَيْبِ انْ اللهُ قَوَى عَرْيِنَ ) وفيد مسائل ( المستسلة الاولى ) المعنى وليعل الله من ينصره أى ينصر دينه و بنصر وسله باستعمال المسبوف والرماح وسائر السلاح في مجاهدة اعداءالدين بالغيب أي فأبا عنهم قال ابن عباس بنصرونه ولا يبصرونه و يقرب منه قوله تعالى ان تنصرواالله بنصركم ( المشلة الثانية ) احتجم من قال بحدوث علم الله بقوله واجلم الله ( والجواب) عنه انه تعالى اراد بالعلم المعلوم فكانه تعالى قال وانقع نصرة الرسول عليد الصلاة والسلام ممن يتصره (المسئلة النَّائِيَّةُ ) قَالَ الجِبَائي قُولِهُ تَعَالَى لِبُتُومُ النَّاسِ بِاغْسَطْ فِيهُ دَلَالَةٌ عَلَى انه تَعَالَى أَنْزَلَ المِرَّانَ والحديدومراده من العباد أن يقوموا بالقسط وان يتسبروا الرسول واذا كان هدا مراده من الكل فقد بطل قول المجبرة انه اراد من به ضهر خلاف ذلك (وجوابه) انه كيف يمكرأن يربد من الكل ذلك مع علم إن صده موجود وان الجم بين الصديق محال وان المحال غيرمراد ( المسئلة الرابعة ) لما كانت النصرة قد تكون ظاهرة كايقم من منافق أوعن مراده المنافع في الدنيا بين تعالى أن اللهى أراده النصرة بالغيب ومعناه أن تقع عن اخلاص بالقلب ثم بين تعالى انه قوى على الامور عزيز لايمانم # قولد تعالى (ولقد ارسلنا توحاوا راهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكنتاب) واعلمانه تعالى لماذكرانه أرسل الرسل بالبينات والمعجزات وانه الزل اليزان والحديد وأمر الخلق بان بقوموا بنصرتهم أتبم ذلك ببيان سائر الاشياء التي أنعم بهاعليهم فبين انه تعالى شرف توحاوا براهيم عليهما السلام بالرسالة تمجعل فيذر يتهمنا أننيوة والكناب فاجاء بعدهما أحد بالنبوة الاوكان منأولادهما والماقدم النبوة على الكتاب لانكال ساليالتي أزيصيرصاحب الكتاب والشمر ع مع مع أنه مع قال تعالى ( فنهم مهتمو كشرمنهم فاستون) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) فخنهم مهندأى فنالذرية أومن المرسل اليهم وقددل عليهم ذكر الارسال والمرسلين والمعني أن منهم مهند ومنهم فاسق والغلبة الفساق وفي الفاسق ههنا قولان ( الاول ) إنه الذي ارتكب الكبيرة سواء كان كافرا أولم يكن لانهذا الاسم يطلق على البكافر وعلى من لايكون كذلك اذاكان مرتكبا للكبيرة ( والثاني ) أن المراد بالفاسق ههنا الكافرلان الآية دلت على انه تعالى جول الفساق بالضدمن المهندين فكان المراد أن فيهم من قبل الدين واهتدى ومتهم من لمريفيل اولم يهتد ومعلوم ان من كان كذلك كان كافرا وهسدا صَمْعِيفُ لأنالسمُ الذي عصى قديقال فيه انهام بهند الى وجه رشده ودينه الله قوله تعالى -

أعدائه أومتعلق بمعذوف مؤخر والواواعتراضية أىوليع القعن ينصره ورسله أنزله وقبل عطف على قوله تعالى ليقوم الناس بالقسط وقوله تعالى بالغيب حال من فاعل ينصر أومقعوله أىفاليا عنهم أوغالين عنه وقوله تعالى (ان الله قوى عزيز) اعتراض تَدْسِلِي جِي مِن يَهُ تَحْقِيقًا الحق وتنبيها على أن تكليفهم الجهداد وتعر يعشهم للقنال ايس لحساجته في اعلاء كلته واظهمار ديشهالي تصرتهم بلااتما هو لنتفعوانه ويصملوا فاستثال الامر فيه الى الثواب والافهوغني بقدرته وعرته عنهم فى كل ما يريده (ولقد ارسانانوحاوابراهيم) توع تفصيل لمأجل في قوله تعالى المدأر سلنا رسلناالخوتكر يرالقسم لاظهارمز يدالاعتناء بالامر أى و بالله لقسد أرسلنا هما ( وجعلنا فى دريته النبوة والكتاب) فإناستنبأ ناهم وأوحينا

اليهم الكتب وقيل المراد بالكتاب الخط بالفلم ( فنهم )أى من الذرية أومن المرسل اليهم المداول عليهم بذكر هو ثم كج الارسال والمرسلين ( مهند) الى الحق ( وكثير منهم فاسقون) خارجون عن الطريق المستقيم والمعدول عن سن المقابلة اللبالغة في الذم والايذان بغلبة الضلال وكثرتهم (ثم قفينا على المارهم برسلنا) اى تم ارسلنا بعد هم رسلنا (وقفينا بغيسى بن مرم) أى أرسلنا رسولا بعد رسول حتى انتهى الى عبسى بن مرم عليه السلام والضمير لنوح وابراهم ومن أرسللا الهم أومن عاصرهما من ارسل لاللذوية فان الرسل المقنى بهم من الدرية بهر 120 كه (وآنيناه الانجيل) وقرى بقيم المهرة فانه أبحمى لا بلزم

فيدمراءة ابلية العرب ﴿ (وجمننافي الدين السموس أفه ) وقري رافة على فعالة (ورحة) أي وفقنا هم للتراحم والتعاطف ينهم وغوه في شأن أصحاب النبي عليماله لاة والسلام رسهاديني (ورهبانية) منصوب امانفول مضهر الفسره التلااهر أي والتدعوا رهبا نسة (ابتد دوها) وأما بالعداف على ماقلها واشدعوها صفةلها أي وجعلنا في قلو جهم رأفة ورحمة ورهبانية وبتدعة منعندهم أى وفتناهم للتزاحم ينهم ولابتداع الرهبانية واستحداثهاوهي المالغة فالعباردة بالرياضة والانقطاع عن الناس ومعناها الفعلة المنسوية الى الرهبان وهوالخائف فعلائامن وهب كغشبان منخشي وقري بضم الزاء كانها نسبةالي الرهبان وهوجمراهب كراكب وركيان وسبب ابتداعه والمعاأن الجارة المنهرورعلى المؤمنين

(المسئلة الاولى) معنى فغاه اتبعه بعد أن منتى والمراد انه تعالى أرسل بعضهم بعد بعض المانانة الاولى) معنى فغاه اتبعه بعد أن منتى والمراد انه تعالى أرسل بعضهم بعد بعض المانانة الثانية) قال ابنجى قرأ الحسر والدناه الانتجيل بفتيم الهمزة ثم قال هذا مثال لانظيرله لانه أفعيل وهوعندهم أن التي اذا استخرجنه لانه استخرج به الاحكام المنطيرله لانه أفعيل وهوعندهم أن التي اذا استخرجنه لانه الفرقان وهو فعلان من أخرج انسار ومسلم الفرقان وهو فعلان من الهمزة لانه لانظيرله وغالب الفلن أنه مافر أه الاعن حكى بعضهم في البرطيل (والمنها) انه حكى بعضهم في البرطيل (والمنها) انه طن الاتحبل اعجميا فرق مثال اعلى كونه اعجميا فوله تعالى (وجعلنا في قلوب طن الاتحبل اعجميا في المرطيل البرطيل (والمنها) انه طن الاتحبل اعجميا فرق مثال اعلى كونه اعجميا في قالم دارا المان المناس ا

الذين اتبعوه رأفة ورحة ورد بساتدعوها) وفيد مسائل (المسلة الاولى) احتج أصحابنا بهذه الأبة على أن قعل العبد خلق الله تعلى وكسب للعبد قالوا لانه تعالى حكم بأن هذه الاشياء مجمولة الله تعالى وحكم بأنهم ابتده وانلك الرهبا نبة قال القاضي المرادبذاك أنه تعالى لطف بهم حق قو يت دواعيهم الى الرهبانية الني هي تعمل الكافة الزائدة على ما يجب من الخلوة واللباس الخشن ( والجواب) أن هذا ترك الظاهر من غير دليل على أنا وانسانا ذلك فهو بحصل مقصودنا أيضا وذلك لان عال الاستواديمتم حصول الرجان والافقد حصل الرجعان عندالاستواء والجيع بينهما متاقص واذاكان الحصول عند الاستواء متنعا كان عند الرجوحية أولى أن يصبر مبنعا واذا امتنع المرجوح وجب الراجيم ضرورة أنه لاخروج عن طر في النقيض ( المسئلة الثانية )قال مقاتل المراد من الرأفة والرحة هوانهم كأنواه توادين بعضهم مع يعض كاوصف الله أصحار عجدعليه الصلاة والسلام بذلك في قوله رحاء بينهم (المسئلة الثالة) قال صاحب الكه افي قرئ رآفة على فعالة ( المسئلة الرابعة) الرهبانية معناها الفعلة المنسوبة الى الرهبان وهوالخائف فعلان من وهب كغشيان من ششي وقري و ومبانبة بالضم كانها نسبةالى الرهبان وهوجع راهب كراكب وركبان والمراد من الزهبانية ترهبهم في الجبال فارين من الفشة في الدين مخلصين أنفسهم العبادة محملين كافاز أندة على العبادات التي كانتواجبة عليهم من الخلوة واللباس الخشن والاعتزال عن النساء والتعبد في الغيران والكهوف عزابن عباس أزفي أيام الفترة بين سيهي ومحمد عليهما السلام غير الملولة التوراة والأنجيل فساح قوم في الارض وابسوا الصوف وروى ابن مسعود انه عليه السلام قال ياا بن مسعود أماعلت أنبئي اسرائيل تفرقوا سبعين فرقة كلها فيالنار الاثلاث فرق فرفة آمنت بعنسي عليه السلام وقاتلوا اعداء الله في نصرته حتى فتلوا وفرقةلم يكن لها طاهة بالقتال فأمر والبلعروف ونهواعل للنكر وفرقمة لم بكن لها طاقة بالامرين فلبسوا العباء وخرجوا الىالقفار والغبافي وهيو قوله وجعلنا في قلوب الذين

بعدرفع عيسى عليه السلام ﴿ ١٩ ﴾ من فقاتلوهم ثلاث مرات فقتلوا حق ابيق منهم الاقليل فعافرا

وقوله تعالى (ماكتبناها عليهم) جلة مستأنفة وقبل صفة أخرى (هبانية والنبي على الوجه الأول منوجه الى أصال الفعل وقوله تعالى (الابتغاء رضوان الله المتناء منقطع أي ما فرصناها نحن عليهم رأسا ولكنهم ابتدعوها ابتغاء رضوان الله فدمهم حيند بقوء تعالى (فارعوها ﴿ ١٤٦ ﴾ حق رعايتها) من حيث ان النذر عهد مع الله رضوان الله فدمهم حيند بقوء تعالى (فارعوها ﴿ ١٤٦ ﴾ حق رعايتها) من حيث ان النذر عهد مع الله

النه وورافة الى آخرالا ية (المسئلة الخامسة) ابيمن الله تعالى بابتدعوها طريقة الذميل المرد أنهم أحدثوها منعند أنفسهم ونذروها ولذلك قال تعالى بعدمما كتبناها هليهم ( المسئلة السادسة ) رهبائية منصوبة بغمل مضمر يفسره الظاهر تقديره التدعوأ رهبانية ابتدعوها وقال ابوعلى الفارسي الرهبائيسة لايستقيم جلها على جعلنا لان ما يتدعونه هم لايجوز أن يكون مجعولا لله تعالى وأقول هذا الكلام انمايتم لوثبت امتناع مقدور بين قادرين ومن أين بليق بأبي على أن بخوص في امثال هذه الاشياه هم قال تعالى (ما كتبناها عليهم)أى لم نفرضها نعن عليهم الأماقوله (الابتغاء رضوان الله) فقيه قولان (أحدهما) انهاستأناه متقطع أي ولكنهم ابتدعوها ابتغاه رضوانالله (الثاني)أنه استثناء متصل والمعني أناماتعبد ناهم بها الاعلى وجدا يتفاءم ضاةالله تعالى والمرادانها ليستواجبة فان المقصود من فعل الواجب دفع العقاب وتحصيل رضاالله أما المندوب فليس المقصود من فعله دفع العقاب بل المقصود منه ايس الاتحصيل مرضاة الله تعالى الماقوله تعالى (فارعوها حقى عايتها فاتينا الدين آمنوا منهم أجرهم وكثيرمنهم فاسقون ) فقيد أقوال (أحدها) ان هؤلاء الذين التدعوا هذه الرهبانية مأرعوها حق رعايتهابل ضموااليها التثليث والاتحاد واقام اناس منهم على دين هيسي حتى أدركوا مجمدا عليه الصلاة والسلام فآمنوابه فهوقوله فآتينا الذين آمنوامتهم أجرهم وكشير منهم فاسقون (وثانيها) أناما كتبناعليهم تلك الرهبانية الاليتوسلواجها الى مرضاة الله تعالى ثم أنهم أتوابتك الافعال لكن لانهذا الوجه بلاوجه آخروهوطلب الدنيا والرياءوالسمعة (وْنَالِيُهَا) أَنَالِهَ كَتَبِنَاهَ اعلَيْهِم تُركُوهَا فَيكُونَ ذَلْكَ دُمَالِهِم مِن حِيثَ انْهِم تركوا الواجب (ورابعها)أن الدين لم يرعوها حقى رعايتها هم الدين ادر كوا محداعليه الصلاة والسلام ولم بوأمنوابه وقوله فآتيناالدينآمنوا منهم أجرهم أي الذين آمنوا بمحمدوك ثيرمنهم فاسقون يعني الذين لم يوم منوايه و بدل على هذا ما روى أنه عليه السلام قال من آمن بي وصدقني و تبعني فقد رعاها حق رعايتها رمن لم يومن بي فاو الله هم الهالكون (وخامسها) أن الصالحين منقوم عيسي عليدالسلام ابتدعوا الرهبانية وانقرضوا عليها مهجا بعدهم قوم اقتدوابهم في اللسان وماكانو امقتدين بهم في العمل فهم الذين مارعوها حق رعايتها قالعطاء لم يرعوها كارعاها الحوار يون ثمقال وكثير منهم فاسقون والمعني أن بعضهم قام برعايتها وكشرمنهم أظهرالفسق وترك تلك الطريقة ظاهراو باطنا \* قوله تعالى (ياايها الذين آمنوا القواالله وآمنوا برسوله يوتكم كفلين من رحته و يجعل لكم نوراتمشون به و يغفرلكم والله غفور رحيم) اعلم أنه لماقال في الآية الاولى فا تيناالذين آمنوا منهم أى من قوم عيسي أجر هم قال في هذه الآية يا ايها الذين آمنو أو المرادية أو للك فأمر هم أن يناوا اللهو يؤمنوا ععمد مليه الصلاة والسلام تمقال يؤتكم كفلينأى نصبيين من رحته النائكم أولابعيسي وثانيا بمحمد عليه الصلاة والسلام ونظيره قوله تعالى أوانك يوتون

لايخسل تكنه لاسيما اذا قصديه رضاءتمالي وعلى الوجد الثاني متوجه الى قىدە لاالى نفسىد والاستثناء متصل من أعم العلل أيماكتبناها عليهم بأن وفقنا هم لابتداعهالشي من الاشياء الاليبتغواجارضوانالله ويسمحقوا بها الثواب و من ضر ورة ذلك أنبحا فظوا علبهسا ويراعوهاحق رعايتها فارعاهاكلهم يلبعضهم (فا تيناالدين آمنومنهم) اعاناصح يحاوه والاعان برسسول الله مسلى الله عليه وسلم بعد رعاية رهبانيشهم لايجرد رعابتها غانها بعدالبعثة لغومحض وكفر بحت وأني لها استباع الاجر (أجرهم) أى ما يخص بهم من الاجر (وكثيرمنهم فأسقون) خارجون عن حدالاتباع وحملالغر تقينعلي من مضيمن المراعين لحقوق الرهبانية قبل النسيخ والمخلين بهاذذاك بالتثليث والقول بالاتحاد وقصد السععة من غيرتعرض لاعانهم برسولالله

صلى الله علم و سلم و كفرهم به بمالايساء، المقام ( فأيها الذبن آسوا ) أى بالرسل المتقدمة ﴿ بجرهم ﴾ مالانه علم المناه علم المناه وقاطلا قدايدًان بانه عا فرد في الرسالة لا يدهب مناه الله المناه المناه

الوهرالى غيره ( يو تكم كفلين) نصيبين (من رخته) لا عانكم بالرسول و عن قبله من الرسل غليهم الصلاة والسلام لكن لاعلى مدى أن شر يعتهم باقية بعد البعثة بل على أنها كانت حقة قبل النسخ ( و يحمل لكم نورا تمشون به ) يوم القيامة حسما نطق به قوله تعالى يسعى عرد ١٤٧ ، نورهم بين ايديهم و با عانهم (ويغفر اكم) ما أسلفتم من أ

الكفروالمعاصي (والله غفوررحم) أي بالغ في المغفرة والرجمة وقوله تعمالي (اللابعز أهلُ الكتساب ) متعلق عضون الجله الطلبة المتضمنة لمعنى الشرط اذالنقدر ان تتقواالله وتومنوا رسوله بوأتكم كذاوكذا لتسلايعها الذين المسلوامن أهل الكتاب أي ليعلواولا أمزيدة كايني عندقرامة ليحلم ولكي يعلم ولان يعلم بادغام النون في الياءوأن في قوله تعالى (ألا بقدرون علىشي من فصل الله ) محفقه من الثقيلة واسمهماالذي هوضمرالشان تحذوف والجلة فيحتز النصب على أنها مفعول بعلم أى لتعلوا أنه لامنالون شيأ مماذكر من فضله من الكفلين والنو ر والمغفرة ولاتمكنون من نبسله حبث لم أقوا بشرطه الذي هو الاعان رساوله وقوله تعالى (وأن الفضل الله سدالله ) عطف على أن لانقدرون وقوله

جرهم مرتين عنابن عباس أته نزل في قوم جاؤا من اليي من اهل الكتاب الى الرسول وأسلوا فبعلالله لهم أجرين وسهنا سؤالان ( أنسؤال الاول) ماالكفل في الخة (الجواب)قال المورج الكفل النصيب بلغة هذيل وقال غيره بل هذه الحبشةو ال المفضل بن مسلم الكفل كساء يديره الراكب حول السنام حتى عَكن من القعود الله البعير ( السؤال الثاني) انه تعالى لما آتاهم كفلين وأعطى المؤمنين كفلا واحدا كان سالهم اعظم (والجواب) روى أنأهل الكتاب افتخروا بهذا السبب على المسلين وهو صعيف لانه لايبعد أن يكون النصيب الواحد ازيد قدرامن النصيبين فأن المال اذاقسم بنصفين كأن الكفل الواحد نصفا وإذافسم بمائه قسم كأن الكفل الواحد جزأ من مائة جزء فالتصيب الواحد من القسمة الاولى ازبدمن عشرين نصيبامن القسمة الثانية فأنذا ههنائم قال تعالى ويجعل لكرأى يومالتيامة نورا تمشون به وهوالنور المذكو رفي فوله يسعى تورهم و بغفر لكم مااسلفتم س المعاصى والله غفور رحيم اللقوله تعالى (اللايملاهل الكتاب الايقدر ون على شي من فضل الله وأن الفضل بدالله يؤتبه من يشاء والله ذُوالقَصْلِ العَظْيمِ) فيدمسئلتان (المسئلة الاولى) قال الواحدي هذه آية مشكلة وليس المغسرين فيها كلام واضع فى كيفية اتصال هذه الآية بافبلها واعبأن أكثر المفسرين على أن لاههنا صلة زائدة والتقدير ليعلم أهل الكتاب وقال أبومسلم الاصفهاني وجم آخرون هذه الكلمسة ليست بزائدة وأمحن نفسهر الآئية على القولين بعو نالله تعسانى وتوفيقد (أما القول) المشهور وهوأن هذه اللفظة زائدة فاعلمانه لابد ههنامن تقديم مقدمة وهيأنأهلالكتساب وهم بنوااسرائيل كانوا يقواون الوجي والرسالةفيسا والكتاب والشرع ليس الالنا والله تعالى خصنا بهذه الفضيلة العظيمة منبين جيع العالمين اذاعرفت هذافنقول انه تعالى لماأمر أهل الكتاب بالايان بمعمد عليه الصلاة والسلام ووعدهم بالاجرالعظيم على ذلك الايمان أتبعه ويهذه الآية والغرض منهاأن بزيل عن قلبهم اعتقسادهم بأن النبوة مختصة بهم وغيرهاصلة الافي قومهم فقال اغا بالغنا فيحذاالبيات وأطنبنا فيالوعد والوعيد ليعلمأهلالكشابأتهملايقدرون على تخصيص فضل الله بقوم مسنين ولاءكمنهم حصيرال سالة والنبوة في قوم يخصوصين وأن الفضل ببدا قديو ثيد من يشاء ولااعتراض عليه في ذلك أصلا (أما القول الثاني) وه. أن لغظة لا غيرزائدة فاعلمأن الضمير في قوله ألا يقدرون غائد الى الرسول وأصحابه والتدير لثلايعلم أهل لكتاب أنالنبي والمؤمنين لايقدرون على شي من فضل اللموافهم اذالم يعلوا أنهم لايقدرون عليسه فقدعاواانهم يقدرون عليه ثم قال وأنالفضل بيسداق أى أوليعلواأن الغضل بيدالله فيصير النقديرا نافعلنا كذا وكذالنلا يعتقد أهل الكناب واحساته فأقوام معياء مسرفضل الله واحساته فأقوام معينين وليعتقدوا أنالفضل ببد للهُواعلِم أن حداالقول ليس فيه الاأنااضمرنا فيه زيادة فقلنا في ڤوله وأن الغضل بيُداهه

تُعَالَى( يؤتيه من يشاء) خبر نان لان وقيل هوالحبر والجارعال لازمة وقوله تعالى (والله فوالفضل العظيم) اعتراض تشييلى مقرر لمضمون مافيله وقد جو ز أن يكون الامر بالتقوى والايمان لغبراً هل الكتاب فالمعنى اتقوا الله واتبتواعلى أيمانكم برسول إلله صلى الله عليه وسلم

تقديره وايعتقدوا أن الفضل بيد الله وأما النول الاول فقد افتقر نافيه الى حدف شي موجود ومن المعلوم أن الاضار أولى من المخدف لان الكلام اذا فقر الى الاضار أولى من المخدف لان الكلام اذا فقر الى الاضار المهدف النافظاهره موهما للباطل فعلنا أن هذا القول فلاهره باطلا أما اذا أفاذا أفتار الى المخدف كان ظاهره موهما للباطل فعلنا أن هذا القول أولى والله اعلم المسلمة الثانية وحكى ابن جي في المحتسب عن قطرب أنه روى عن الحسن الملابكسر اللام وسكون الياء وحكى ابن جياه دعنه الملابق اللام وجرم الياء من غيرهمرة فال ابن جي وماذكره قطرب أفرب وذلك لان الهمرة اذا حدفت بق لنلافيجب ادغام النون في اللام فيصر للا في ما للامات فيحمل الوسطى المكونها وانكسار ما قبلها باه في صير ليلا وأما ووله أبن بجاهد عنه فالوجه فيه أن لام الجراد المنفنه الى المضمر فتحته من البال وأما فوله تمالى وأن الفضل بيدا هم أن يوصيدة أن يعضهم قرأوان كان مكرهم لتزول من المبال وأما فوله تمالى وأن الفضل بيدا هم أي في ملكه وتصرفه والبدمثل يؤتيه من يشاب لا نه فالمناه العظيم والعظيم لا بدون المنابع والما العظيم والعظيم لا بدون المنابع والما واله المراد تعظيم سال عجد صلى الله عليه وسلم في بوله وشرعه وأن يكون احسانه عظيما والم الدعم المراد تعظيم سال عجد صلى الله عليه وسلم في بوله وشرعه وأن يكون احسانه عظيما والم المراد تعظيم سال عجد صلى الله عليه وسلم في بوله وشرعه وأن يكون احسانه عظيما والم المراد تعظيم سال عجد صلى الله عليه وسلم في بوله وشرعه وكنابه والله أعلم بالصواب واله المرجع والماكم والمخدالة رب العالمين

## ﴿ سُـو رَهُ الْجَادِلُهُ عَسْرُونَ وَآيَنَا نَ مَدَيْبَةً ﴾

## ﴿ اِسم القالر حن الرحيم ﴾

(قدسم الله قول التي تجادلت في زوجها وتشدي الى الله والله يسمع تحاو ركا ان الله سميع بصير) روى أن حولة بنت ثعلبة المرآة أوس بن الصامت أخي عبادة بن الصامت وأها زوجها وهي قصلي بوكانت حسنة الجسم وكان الرجل لم فلاسلت راودها فابت فغضب وكان وحلى به فلا سلم وقالت ان أوسا فغضب وكان به خفة فظاهر منها فأنت رسول الله سلم الله عليه وسلم وقالت ان أوسا تزوجني وأنا شابة مر نوب في فه خلاستي وكثر ولدى جعلني كا مه وان لى صبية صغارا ان محمتهم اليه صاء بن في أمرك شي وروى أنه عليه السلام قال لها ما عندى في أمرك شي وروى أنه عليه السلام قال لها حرمت عليه فقالت بارسول الله ماذكر طلاها واناهوا بوولدى واحب الناس الى فقال حرمت عليه فقالت أشكو الى الله فاقتي ووجدى وكلاقال رسول الله صلى الله عليه وسلم حرمت عليه هتفت أشكو الى الله فاقتي ووجدى وكلاقال رسول الله صلى الله عليه وسلم عرمت عليه هنفال وشكت الى الله فاقتي ووجدى وكلاقال وسول الله صلى الله عليه وسلم فترات هذه الاته من اله على ما من حمله وقال له هل تستطيع العتق فقال لا والله فقال لا والله فقال لا والله فقال لا والله الاأن قال في اليوم من أومر تين لا رسول الله الاأن آكل في اليوم من أومر تين لا رسول الله الاأن قال ها أن تعين مسكيا فقال لا والله الاأن تعين مسكيا فقال لا والله الأن تعين مسكيا فقال لا والله الا الله الا الله الأن تعين من عنده الرسول الله الاأن تعين مناكن بصدة قاعانه بخدسة عشر مساعا واخرج أوس من عنده الرسول الله الاأن تعين مناك به صدة قاعانه بخدسة عشر مساعا واخرج أوس من عنده الرسول الله الاأن تعين مناكل في المورة أمه المناك المناك المناك المناك المناك والله الاستمال والله الاأن تعين مناك بصدق قاعانه بخدسة عشر مساعا واخرج أوس من عنده المناك المنا

بالانقتاحها إحدكسرة وقرئ بمسكون الباه وفتع اللام كاسم المرأة وبكسر اللام مع سكون الباءوقرئ ألايقدروا هذا وقد قيل لاغير مزيدة وستميرلا يقدرون للني عليه الصلاة والسلام وأصحابه والمعنى لئلا يدقد أهل الكشاب" ، لايقدر الني عليه المسلاة والملام والمزمنونيه علىشي من مشل الله ااذى هوعيارة عاأوتوه من سعادة الدارين على أن عدم عليهم بعدم هد رقهم هر لي ذلك ڪ ناية «ن<sup>علهم</sup> بقدرتهم عليه فكون قوله تعالى وأربالفضل بيدالله الخ عطفاعلي ان لابعلم \* عن النبي صلى الله عليه وسلمن قرأ سورة الحديد كـنب منانذن آمنوا بانته ورسله ﴿ سورة الجحادلة مداية وقبل العشرالاول منج والباقي مدنى وأيهسا تنسان وعشرون 🏘 ﴿ بسم الله الرحن

ارحيم كه (قدسم الله ) باظهار الدال وقرى بادغامها في السين (قول التي تجادلك في زوجها) ﴿ مثله ﴾ أي تراجعك الحكلام في شأنه وفيما صدر عنه في حقها من الطهار وقرى تشاورك وتحاولك أي تسائلك ( وتشتكي الى الله) عطف على تجادلك أي تتضرع اليه تعالى وقبل حال من فاعله أي تجادلك وهي متضرعة

اليد تعالى وهي خولة بنت تعلية بن مالك بن خزامة الخزرجية ظاهر عنهاز وجهاأوس بن الصاهن اخوعبادق تمندم على ماقال فقال لهاماأ ظنك الاقدحرمت على فشق عليها ذلك فأستفنت رسول الله صلى اللدعليه وسلم فقال حرمت عليه فقالت ارسول اقه ماذكر طلامافقال حرمت هلندوقي رواية ماأراك الاقدحرمت علبه في المراركلهافقالت أشكؤ الىالله فأقتى ووجدي وجعلت تراجع رسول اله مسلى الله هلبه وسلم وكلما فالعليدالصلاة والسلاء حرمت عليه هتفت وشكت الى الله تعالى فعز ات وفي كلةفداشمار بأنالرسول

مثله فتصدق به على ستين مسكينا وإعرار في هذا الخبر مباحث (الاول) قال أبو سليان الخطابي ليس المرآد من قوله في هذا ألخبر وكان بهلم الخبل والجنون اذلوكان به ذلك م ظاهر في تلك الحالة لم يكن بلزمه شي يل معنى اللهم ههنسا الالمام بالنساء وشدة الخرص والتوقار:اليمن (البحثالثاني) أنالظهاركان منأخدطلاق الجاهلية لانه فيالتمريم أوكدما يمكن وانكان ذلك الحكم صارمة را بالشرع كانت الآبة تاسخة له والالم يسنأ فسحنالان النسخ اعايدخل في الشرائع لافي عادة الجاهلية لكن الذي روى انه صلى الله عليه وسلم قال لهسا حرمتأ وقال ماأراك الاقدحرمت كالدلالة على انه كان شرعا وأما ماروي أنه توقف في الحكم فلايدل على ذلك ( البحث الثالث) ان هذه الواقعة تدل على أنامن القطع رجاؤه عن الخلق ولم يبق له في مهمه أحدسوى الحالق كفاه الله ذلك الهم والغرجع الىالنفسيم أماقوله قد سمعالله ففيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) قوله قدمعنـــا. التوقع لان رسول الله والمجادلة كأنابتوقعان أن يسمم الله مجاداتها ، شكواها و ينزل في ذلك مايفرج عنها (المسئلة الثسائية) كان حرة يدغر الدال في السبن من قد سمع الله وكذلك فى نَعْنَا تُره واعلِمُأنَ الله تحساني حكى عن هذه ألمرأة أمرين ﴿ أُواهِمَا ﴾ المجادلة وهي قوله تجادتك في زوجها أي تجاداك في شان زوجها و تلك الجادلة انه عليد الصلاة والسلام كل قال نها حرمت عليه قانت والله ماذكر طلاقا (وثانيهما) شكواها الى الله وهوقولها اشكو الى الله فاقتى و وجدى وقولها ازلى صبية صغاراتم قال سجحانه والله يسمع تحاور كاوالمحاورة الراجعة فيالكلام من حاراتهي بحور حورا أي رجع برجع رجوعا ومنه نعوذبالله من الحوربعد الكورومنه فالحار بكلمة أي فاأجاب عمقال ان الله عم بصيراًى يسمع كلام من بناديه و يبصرمن بتضرع البه #قوله تعالى ( الدين يطاهرون منكم من نسائه وماهن أمهاتهم) اعلمأن قوله الدين يظاهرون فيد مسئلتان ( المسئلة الاولى)مايتعاق بلنباحث اللغوية والفشهية فنقول في هذه مالاً يدّ يُعشان (أحدهما )ان الظهارماهو (والثاني)أن المظاهر من هووة ولدمن نسائهم فيه بحث وهوان المظاهر منها من هي أماالبحث الاولوهو أن الظهار ما هو فقيد مقامات (المثام الاول) في البحث عن هده الفظة الحسب اللغة وفيه قولان (أحدهما) الدعبارة عن قول الرجل لامر أته أنت على كظهرأمي فهومشتق من الظهر (والثاني) وهوقول صاحب النظم الهليس مأخوذا من الظهر الذي هو عضومن الجسدلانه ليس الظهر أولى بالذكر في هذا الموضع من سائر الاعضاء التيهى مواضع المباضعة والنلذذ يلااظهرههنا مأخوذ مزااطو ومند قوله تعالى فالسطاعوا أن يظهر وه أي بعلوه وكل من علاشية افقد ظهره ومند سمى المركوب ظهرالان راكبه يعلوه وكذلك امرأة الرجل ظهره لانه يعلوها علك البضع وانابيكن من تاحية الظهرفكان امن أقالرجل من كبالرجل وطهرله ويدل على صحفاهذا المعني أنالدر انفول في الطلاق زائت عن امر أتى أي طلقتها ويي قولهم أنت على كظهر أمي

حذف واعتمار لان أو مله ظلم لناعني أي ملكي الله وعلوى عليك حرام كاان علوى على مي مداكها حرام على ( المام الشائي) في الالفاظ السعملة بهذا المعنى في عرف المنسر يعة الاصل في هذا الباب أن يقال أنت على كظهر أي فاما أن يكون لقفة الظبر والغظ الام مذكورين واماأن يكون الفظ الام مذكو رادون الفظ الظهر واماأن يكون الفظ الظهرمذكورا دون لفظ الامواما أن لايكون واحدمنهما مذكورا فهذه أقسام أربعة (القسم الاول) اذاكانامذكو رين وهوميتبر بالاتفاق تم لامناقشة في الصلات اذا انتظم الكلام فلوقال أنت على كظهر أمي أوانت مني كظهر أمي فهذه الصلات كلما بيا أرة واولم بستعمل صلة وقال أنت كظهر أمي فقيل انه صريح وقيل يحتمل أن يريداتها كظهرأ مدفى حق غيره ولكن هذا الاحتمال كالوقال لامرأته أنت طائق تمقال أردت بذنك الاخبارعن كونها طالقا منجه مفلان (القسم الثاني) أن تكون الام مذكورة ولايكون الظهرمذكورا وتقصيل مذهب الشافعي فيدأن الاعضاه قسمان متهاما بكون انتشبيه بها غير مشعر بالاكرام ومنهما مايكون انتشبيه بهامشعرايالاكرام (أماالاول) فهوكفوله أنت على كرجل أمى أوكيد أمى أو كيطن أمي وللشمافعي فيه فولان الجديد أنااظهار شيت والقديم انه لاشبت أماالاهمشاء التي يكون النشبيد بها سبباللاكرام فهو ڪفوله أنت علي كعين أمي أوروح أمي فان أراد الظهار كان ظهاراوان أراد الكرامة فليس بظهارفان لغظه محتل لذلك وانأطلق ففيه ترددهذا تفصيل مذهب الشافعي وأمامدهب أبي حنيفة فقال أبو بكرالرازي فيأحكام القرآن افاشبه زوجتمه بعضو من الام يحلله النظراليه لم يكن ظهارا وهوقوله أنت على كبدأمي أوكرأسهاأما اذاشبها بعضو من الام يتعرم عليه النظر البه كان ظهارا كااذا قال أنت على كبطن أمي أوفغذها والاقرب عندي هوالقول القديم للسيافعي وهو انه لابعهم الظهسار بشئ منهذه الالفاظ والدايل عليه أنحل الزوجة كان ابتاو براءة الذمة عن وجوب الكفارة كانت الميتة والامسل في الثابت البقاء على ماكان ثرك السمل به فيها اقا عال أنت على كفلهرامي لعني مفقود في سائرالصور وذلك لان الدِّظ المعبود في الجساهلية هوقوله أنت على كظهرأمي والذلك سمى ظهارا فكان هذا اللفظ بسبب العرف مشمرا بالتحريم ولم يوجدهذا المعنى في سائر الالفاظ فوجب البقاء على حكم الاصل ( القسم الثالث) مااذاكان الظهرمذكو راوام تكن الاممذكورة فهذا يدل على ثلاث مراتب (المرتبة الاولى) أن يجرى الشبيد بالمحرمات من النسب والرضماع وفيه قولان القديم انه لا يكون ظهارا والفول الجديد انه يكون ظهدارا وهوقول أبي حنيفة (المرتبدة الثانية ) تشبيهها بالمرأة المحرمة تحريما مؤفتامثل أن يقول الامرأته أنت على كظهر فلانة وكانطلقها الاتافهذالا بكون ظهارا بالاتفاق (المرتبة الساللة) أن تقول أنت على كظهر زوجة أبي والمختارعندي أنشينا من هذالا بكون ظهارا ودليله ماذكرناه

علمالصلاة والسلام والجادلة كأنا يتوقعان أن ينز ل الله تعالى حكم الحادثة ويغرجها كرجها كإيلوح يهماروي أنه عليد الصلاة والسلام قال لهاعنداستغثارها ماعندى في أمرك شي ا وأنهاكانت رفعرأسها الىالىعاء ويقولاللهم انى أشكو السك فأنزل على لسان نبيك ومعنى سمعه تعالى لقولها الماية دعانهالامحرد علدامالي بذلك كاهوالمتي بقوله تعالى ( والله يسمع تعا وركما) أي إمار اجعكما الكلام وصيغة المضارع للدلالة على استمسرار السمدع حسباستمراد التماور وتعدده وفي أظمها في سال الخطاب تغليباتشريف لهامن

في المسئلة السالفة وحجة أبي حنيفة انه تعالى قال والذين يظاهرون وظاهر هسذه الآية يغنضي حصول الظلهار بكلمحرّم فن قصره على الام فقدخص ( والجواب ) انه تعالى لماقال بعسده ماهن أمهاتهم انأمهاتهم الااللاني ولدنهم دلءلي أنالراد هو الظهار يذكرالام ولانحرمة الامأشدمن حرمة سأتر المحارم فتقول المقتضى ابقاء الحل قاتم على مابيناه وهذا الفارق موجود فوجب أن لا يجوز القياس ( القسم الرابع ) ما اذالم يذكر لاالظهر ولاالام كالوقال انتعلى كبطن أخنى وعلى قباس ماتقدم بجب أن لايكون ذلك طَهارا ( البحث اشاني ) في المظاهر وقيد مستنتان ( المسئلة الاولى )قال الشافعي رحه الله الضابط انكل من صح ملاقه صح طهاره فعلى هذاظها والذمي عنده صحيح وقال أبوحنيفة لايصبح واحتبج التنافعي بشموم قوله تعالى والذين يظاهرون من نسائمهم وأما القياس فن وجهين ( الاول ) ان تأثير الظهار في التحريج والذمي أهل لذلك بدليل صحة طلاقه واذائبت هذا وجب أنايصم همذا النصرف منهقياسا على ساثر التصرفات ( الثاني) أنالكفارة امماوجبت على المسلم زجراله عز هذا الفعل الذي هومتكرمن القول وزور وهمذا المعني قائم فيحق الذمى فوجه أن يصمح واحتمجموا غول أبي حنية بهذالاً ية من وجه بن ( الاول ) احبيم أبو بكر الرازي بقوله تعالى والذين بظاهر ون منكم من فسائهم وذلك خطاب الوّ منين فيدلُّ على أن الطهار يخصوص بالوّ منين ( الثاني) أن مناوازم الظهارالصحيح وجوب الصومعلى العائد العاجز عن الاعتاق بدليل قوله تعالى والذين يظاهرون من نسائهم مم بعودون لماقالوا الى قوله فن لم يستطع فصيسام شهرين متتابعين وايجاب الصوم على الذمي يمتنع لانه لووجب لوجب امامع أأحك فروهو باطل بالاجهاع أو بعدالايمان وهو باطل لقوله عليه السلام الاسلام بجب ماقبله (والجواب) عن الاول من وجوه (أحدها) أن قوله منكم خطاب مشافعة فيتناول جيم الحاصر بن فلم قلتم انه مخنص بالمو منين سلنا انه يخنص بالمؤمنين فلم قلتم الأتحصيصه بالمؤمنين في الذكر يدل على أن حال غيرهم بخلاف ذلك لاسماو من مذهب هذا القائل ان التحصيص بالذكر لايدل على أن حال ماعداه بخلافه سلنا بانه يدل عليه لك دلالة المفهوم أضعف من دلالة المنطوق فكانالتمسك بعموم قوله والذين يظاهرون أولى سلتا الاستواء فيالقوة لكن مذهب أبي حنيفة أن العام اذاور ديعدا لخاص كان ناسخنا للخاص والذي تمسكنا يهوهو قوله والذين يظاهرون من نسائهم منأخرفي الذكرعن فوله الذين يظاهرون منكر والظاهر انه كان مناخرا في المزول أيضالان قوله الذين يظ اهرون منكم ليس فيد بيان حكم الظهار وقوله والذين يظاهرون من نسائهم فبه بيان حكم الظهارو كون المبين متأخرافي العزول عن المجمل أولى (والجواب)عن الثاني من وجوه (الاول) ان من اواز مدأ بضاائه متي عجن عن الصوم اكتق منه بالاطعام فهمنا المتحقق العجز وجب أن يكتفي منه بالاطعام وازلم يتحقق العجزفقدزال السؤال ( وااثاني ) ان الصوم بدل عن الاعناق والبدل أضعف

جهنين والجلة استناف جارى مجر مى التعليل لماقبله فان الحافهاني المسئلة ومبالفتهماني النضرع الى الله تعالى ومدافعتدعليه الصلاة والسلام الاهانجواب مني عن الوقف وترقب الوجي وعلمه تعمالي بحالهما مزدواعي الاجابة وقبلهم حال وهو بعبدوقوله عزوجل (انالله سميم بصير) تعلمل لماقيله بطريق التحقيق أى مبالغ في العلم بالسموعات والمبصرات ومنقضيته أن يسمع تحاورهماو يرمى مانذارته من الميشات التي من جالتهار فعرأسهساالي السمساء وسائر آثمار التضرعوالملهار الاسم الجليل في الموقعين لتربية المهاية وتعليل الحكم بوصف الااوهية وتأكيد

من البسدل ثم أن العبد عاجر عن الاعتاق مع انه يصح ظهاره فأذا اللازمين لايوجب المنع من صحة الصهار فقوات أصعف اللازمين كبف أيم والمتور بصحة الفلهار ( الثالث ) قال القاضي حسين من أصحابنا انه يقال از أردت الرحم من التحريم فأسلموصم أماقوله عليه السلام الاسلام بجب ماقبله قلناانه عام والمنت بالتكفير خاص والخاص مقدم على العام وأبضافتحن لانكلفه بالصوم بل نقول اذاأرا ازالة التحريم فصم والافلاتصم (السئلة الثانية) قال الشافعي وأبوحنيفة ومالك رحمهم الله لايصبح طهار المرأة من زوجها وهوأن تقول المرأة لزوجها أنت على كظهرأمي وقال الاوزاعيهو عين تكفرهاوهذا خطألان الرجل لايلزمه بذلك تفارة عين وهوالاصل فكيف يلزم المرأة ذلك ولان الغلهار بوجب تحريها بالقول والمرأة لاتملك ذلك يدليل انها لاعماك الطلاق ( المستسلة الذالثة ) قال الشافعي وأبوحنيفة اذاقال أنت على كظهر أمي البوم بعلل الفلهار عضى البوم وفال مالك وابن أبي ليسلى هومظاهر أبدالتاان التحريم الحاصل بالظهار قابل التوقيت والالما أمحل بالتكفير واذاكان قايلا للتوقيت فاذاوقته وجبأن يتقدر بحسب ذلك التوقيت قياسا على اليمين فهذا مايتعلق من المسائل بقوله تمالى الذين يظأهرون أمافوله تعالى من نسائهم فيتعلق به أحكام المظاهر منه واختلفوا في اله هل يصمح الظهار عن الامة فقال ابو حنيفة والشافعي لايضهم وقال مالك والاوزاعي يصهم حممة الشافعي انألحل كانثابنا والنكفير لمريكن واجبا والآصل في الثايت البقساء والآية لاتتناول هذه الصورة لانقوله والذين بظاهرون من نسائهم يتناول الحرائردون الاماء والدلبل عليه قوله أوتسانهن والمفهوم مند الحرائر واولاذلك لماصح عطف قوله أوماملكت أيمانهن لانالشي لابعطف على نفسه وقال تعالى وأمهات تسائكم فكان وَلَكُ عَلَى الرُّوجِاتِ دُونِ مَلِكَ الْهِينِ (المستلة الرابعة ) فيما يتعلق بهذه الآية من القراآت قال أبوعلى قرأابن كثيرو نافع وأبوعرو الذين يظهرون بغيرا لالف وقرأعاصم يظاهرون بضم الياه وتنخفيف الظاء وآلالف وقرأ ابن عامر وحرة والكسائي بغذا هرون بضح الياء و بالألف مشدد والظاء قال أبوعلى ظاهر من امر أته وظهر مثل صاعف وضعف وتدخل التاءعلى كل واحدمنهما فيصبر تظاهر وتظهر ويدخل حرف المضارعة فيصير يتظاهر ويتظهرهم تدغم انتاءفي الظاءلمقار يتهالها فيصبر يظاهرو يظهرو يفتح الياءالتي هي حرف المضارعة لانها للطاوعة كإيفته ما في تسدحرج الذي هومطاوع دحرجته فتدحرج وانماقتهم اليامق يظاهرو يظهر لانه المطاوع كالزيند حرج كذلك ولانه على وزنهما وانام يكوناللالحاق وأماقراءة عاصم بظاهرون فهومشتق منظاهر بظاهراذا أيي بمثل هذا التصرف (المسئلة الخامسة) لفظة منكم في قوله والذين يظاهر ون منكم تو يح للعرب وتهجين لهادتهم في الظهار لانه كان من أعان أهل الجاهلية خاصة دون سائر الأبم وقوله تعالى ماهن أمهاتهم فيد مسئلتان( المسئلةالاولى) قرأ عاصم في رواية الفضر أمهاتهم

استقلال الجلتين وقوله تعالى(الذين يظاهرون متكم من نسسائهم) شروع في بسان شأن الظلهارق نفسه وحكمه المرتب عليم شرعا بطريق الاستثناف والظهار أزيقول الرجل لامرأته أنت على كظهر أمى مشتق من الظهر وقد مر تفصيله في الاحزاب وألحسق به الفقهساء تشبيهها مجريمحرم وفي مشكم مزيدتو بيم لاورب وجمعين لمسادتهم فيد عانه كان من أعان أهل جاهليتهم خاصةدون سيائر الامم وقرئ يظاهرون من الظاهر و يتظاهرون ويظهرون وقوله تعسالي ( ماهن أمهاتهم )خبرالموصول أى مانساؤ هم أمهاتهم على الحقيقة فهو كذب جعت وقرى أمهاتهم بالرفع على لغسة تميم ونامهاتهم

بالرفع والباقون بالنصب على لفظ الخفض وجه الرفع انه لغة تميم قال سيبويه وهوأقيس الوجهينوذلك ان النفي كالاستفهام فكمالا بغيرالاستفهام الكلام عاكان عليه فكذا ينبغي أنلابغيرالنني الكلام عاكان عليمه ووجه النصب انهافه أهل الحجاز والاخذ في التنزيل بلغتهم أولى وعليها جاء قوله ماهذا بشراووجهه من القياس ان ماقشبه ليس فيأمرين (أحدهما) انماتدخل على المبتداوالخبر كاانابس تدخل عليهما (الثاني) انماتنني رافي الحالكان ايس تنفي مافي الحال واذاحصلت المشابهة من وجهين وجب حصولاالمساواة فيسائرالاحكام الاماخص بالدليل فباساعلىباب مالاينصرف(المسئلة الثانبة) في الآية اشكال وهوان من قال لامر أنه أنت على كظهر أمي فهوشه الزوجة بالامولم بقل انهاأم فكيف بليق أن يقال على سبيل الابطال اقوله ماهن أمهاتهم وكيف مليق أن يقال وانهم ليقولون منكرامن القول وزو را (والجواب) ان الكفب انمالزم لان قوله أنت على كظهر أمي اماأن يجمله اخبارا أوانشاء وعلى النفدير الاول انه كذب لانالزوجة محالة والام محرمة وتشبيه المحالة بالمحرمة في وصف الحل والحرمة كذب وان جعلناه انشاء كان ذلك أيضا كذبالان كونه انشاء معناه ان الشرع جعله سببا في حصول الحرمة فلالمهر عاليمذا انتشبه كانجعله انشاء فيوقوع هذا الجكم يكون كذبا وزورا وقال بعضهم انهتعمالي اعاوسيفه بكوته منكرا منالفول ونزوأ رالان الام محرمة تمريما مق بداوال وجدلاتحرم عليه بهذا التول تحريمامن بدا فلاجرم كان ذلك منكرا من القول و زورا وهذا الوجد ضعيف لان تشبيه الشي ً باشي ً لايقتضي وقوع المشاجمة بينهمامن كل الوجوه فلا يلزم من تشابيه الزوجة بالام في الحرمة تشديهها بما في كون الحرمة مؤيدة لانمسمي الحرمة أعمن الحرمة المؤبدة والمؤقة \* فوله تعسالي ( ان امهاتهم الااللائي ولدنهم وانهم ليقولون منكرا من القول و زو را ) أما الكلام في تفسير لفظة اللائي فقد تقدم في سورة الاحراب عندة وله وماجعل أزواجكم اللائي فظ اهر ون تم في الآية سؤال وهو انظاهرها بقتضي الهلاأم الاالوالدة وهذا مشكل لانه قال في آية أخرى وأمهاتكم من الرضاعة وفي آيذ أخرى وأزواجه أمهاتهم ولاعكن أن يدفع هذا السؤال بان المعنى من كون المرضعة أما وزوجة الرسول اما حرمة التكاح وذلك لانا تقول ان بهذا الطريق ظهرانه لايلزم من عدم الامومة الحقيقية عدم الحرمة قاذا لايلزم من عدم كون الزوجة أماعدم الحرمة وظاهر الآية يوهم انه تعالى استدل بعدم الامومة على عدم الحرمة وحيائدينوجه السوال (والجواب) انه ليس المراد من ظاهرالاً ية ماذكره السائل بل تقديرالآ يفاركا أنه قبل الزوجة ابست بام حتى تحصل الحرمة بساب الامومة ولميردالشر عجعلهذا اللفظسببالوقوع الحرمة حتى تحصل الحرمة به فاذا لاتحصل الحرمة هناك البتة فمكان وصفهم لهابالحرمة كذباو زورا \* قال تعالى ( وان الله لعفو غفور) امامن غيرائتو به لمن شاءكافال و يغفرمادون فلك لمن يشاء أو بعدالتو بة

(انأمهالهم)أى ماهن (الااللائي ولدنهم) فلا تشبد بهن في الحرمة الامن أخفها الشرع يهن من المرصعات وأزواج التي عليه الصلاة والسلام فدخلن بذلك في حكم الامهان وأما الزوحات فأبعده شيئ من الامومة ( وانهيم ليقولون )بقولهم ذلك (منكرا من القول) على أن مناط الناكيد ليس مبدورالتولعنهم فانه أمر بحقق بل كونه منكرا أى عندالشرع وعند العقل والطبع أيضاكا بشعر به تشكيره ونظيره قوله تعالى انكم لتقولون قولاعظيا (وزورا)أي محرفاعن الحق (وان الله لمفوغفور) أي مبالغ في العقووالغهرة فيغفر لماسلف منسدعلي الاطلاق أو بالمتاب عند

\* فوله تمالي (والدين بظاهرون من نسائهم ثم بمودون لسامًا لوا فعرير رفيم من قبل أن يقاسا)قال الزجاج الدين رفع الابتداء وخبره فعليهم تحرير رقية ولم يذكرعليهم لان في الكلام داللاعليه وان شنت أضمرت فكفارتهم تحرير رقبة اماقوله تعالى تم بعودون ا قالوافاعل انه كثر اختلاف الناس في تفسير هذه الكلمة ولايد اولامن بيان أقوال أعلاامرية في هذه الكلمة ( وثانيا ) من بيان أقوال أهل الشريعة وفيهامسائل ا المسئلة الاولى) قال الفراء لافرق في اللغة بين أن يقسال بعودون لمساقالو او الى ماقالو ا وفيماقالوا قالأ يوعلى الفارسي كلمة الى واللام يتعساقبان كقوله الجدلله الذي هدانالهذا وقال فاهدوهم المحراط الحجيم وقال تعالى وأوجى الى نوح وقال بان ربك أوجى لها (المسئلة الثائية) لفظ ماقالوا في قوله ثم يعودون لماقالوا فيم وجهان (أحدهما) انه لفظ الظهار والمعنى الهميعودون الى ذلك اللفظ (والاساني) أن يكون المراد بقوله لمساقاً لوا المقول فيدوهوالذي حرموه على أنفسهم بلفظ الظمهارتيز يلا للقول ميزلة المقول فيه ونظيره قوله تعالى ونرئه مايقولأي ونرثه المقول وقال عليه السلام العائد في هبته كالكلب يعود في قينه وانما هوعائد في الموهوب ويقول الرجل اللهم أنت رجاو الأي مرجوناوقال تعالى واعبدر بكحتى إأتيك البقين أى الموقن به وعلى هذأ معنى قوله تم يعودون لماقالوا أى يعودون الى الشيُّ الذي قالوافيه فلك القول تم إذا فسمرنا هذا اللفظ بالوجه الاول فنقول قال أهل اللغة يجوز أن يفال عادلما فعل أى فعله مرق أخرى و يحوز أن يفال عادلما فعل أي نقض مافعل وهذا كلام معقول لان من فعل شيئا تم أراد أن يفعل مثله فقدعاد الى تلك الماهية لا محالة أيضا وأيضا من فعل شيئاتم أرادا بطاله فقدعاد اليه لان المتصرف في الشيُّ بالاعدام لايمكن الابالعوداليه (المسئلة الثالثة) طهر مماقدمنا انقوله ثم بعودون لما فألوا يحتمل ان يكون المراد تم يعودون اليه بالنقض والرفع والازالة و يحتمل أن يكون المرادمينه ثم يعودون الى تكم بن مثله مرة أخرى أما الاحتمال الاول فهوالذي ذهب اليه اكثرالْجِتَمِهُ مِن وَاخْتَلْقُوافَيْدُعُلِي وَجُوهُ (الأول) وهُوقُولُ الشَّافِعِي أَنْمُعِينُ الْعُودُلْمَاقَالُوا انسكوت عن الطلاق بعد الظهار زمانا يمكنه أن يطلقها فيه وذلك لانه لماظاهر فقد قصد التحريم فأن وصل ذلك بالطلاق فقدتهم ماشرع فيدمن ايفاع التحريم ولاكفارة عليه فاذا سكتعن الطلاق فذالة يدل على انه ندم على ماابتدأ به من المحريم فعينتذ تجب عليسه الكفارة واحتبج أبو بكر الرازي فيأحكام القرآن على فساد هذا القول من وجهدين ( الاول ) أنه تعالى قال ثم بعودون لما قالواوثم تقتضي التراخي وعلى هذا القول يكون المظاهر عائداعقيب القول يلاتراخ وذلك خلاف مقتضى الآية ( الثاني) انه شبهها بالام والام لايحرم امساكها فتشبيه الزوجة بالام لايقتضى حرمة امسماك الزوجة فلايكون امساك الزوجة تقضالقوله أنتعلى كظهرأى فوجب أنلابغسرالعود بهذا الامساك والجواب عن الاول ان هذا أيضما وارد على قول أبي حنيفة فانه جعل تفسير العود

وقوله تعالى (والذين يظاهرون من نسائهم تم يعودون لماقالوا) تفصيل لمكم الظماربعديان كونه أمرا منكرا بطريق النشريع الكلي المنتظم الكم الحادثة انتظاما أولياأي والدن يقولون ذلك القول المنسكرتم يعودون لماقالوا أي الي ماقالوابالتدارلة والتلاقي لابالنقر يروالتكر يركافي قوله تعالى أن تعودوا الثله أيدافان اللام والى تتعاقبان كثيراكافي قوله تعسالي هدانالهذا وقولدتعالي فاهدوهم الى صراط الجيم وقوله تعالى بأن ربك أوحىلها وقوله أمالي وأوجى اليانوح (قَصَورِرقبة)أى فتدارك أوفعليه أو فالواجب اعتاق رقبسة أى رقبة كأنت وعند الشافعي رحمالله تعالى بشترط الاعسان والغاء للسبنية ومن فوالدهما الدلالة على تكرروجوب التحرير

استباحة الوط فوجب أنالا يمكن المظاهر من العود اليها بهذا التفسير عقيب فراغه

من التلفظ الفظالظهار حتى يُعصل التراخي معان الامة جمعة على الدفاك فابتال هذا الاشكال واردعليه أيضا تم نقول انه مالم ينقض زمان يكنه أن يطلقها فيه لا يحسم وعليه بكونه عائدا فقد تأخر كونه عأئما عن كونه مظاهرا بذلك القدر من الزمان وذلك يكن في العمل بمقتضى كلة ثم (والجواب) عن الثاني الام يحرم امساكها على سبيل الزوجية ويحرمالا ستناعبها فقوله أنتعلى كفلهرأمي ليسافيه ببان أن التشبيه وقع في امساكيا على سبيل الزوجية أوفي الاستمتاع بها فوجب حله على الكل فقوله أنت على كظهراي تقتضى تشبيهها بالام فيحرمة امساكها على سبيل الزوجية فاذالم يطاقها فقد أمسكها أعلى سبيل الزوجية فكان هذا الامساك مناقضا لمقنضي قوله أنت على كظهرأى فوجب الحكم عليه بكونه عائدا وهذا كلام ملخص في تقرير مذهب الشافعي (الوجد الثاني) في تفسم الدود وهوقول أبي حنيقة انهعبارة عن استباحة الوطء والملامسة والنظراليها بالشهوة فالواوذلك لانه لماشبهها بالامق حرمة هذه الاشياء تم قصدا ستباحة هذه الاشياء كأن ذلك مناقضا لقولهأنت على كظهرأمي واعلمان هذاالكلام ضعيف لانه لماشبهها مالام لمرسين انهفىأى الاشياء شبههابها فليس صرف هذاالشبيه الى حرمة الاستناع وحرمة النظرأولى من صبرفه الى حرمة امساكها على سبل الزوجية فوجب أن يحمل هذا التشبيه على الكل واذاكان كذلك فاذاأ مسكها على سبيل الزوجية لحظة فقد نقص حكم قوله أنت على كظهر أمي فوجب أن يتحتق العود (الوجه الثالث) في تفسير العود وهو قول مالك ان العود اليهاعبارة عن العزم على جاعها وهذا عنسيف لان التصدالي جاعها لاناقهن كونها محرمة ابماالناقص لكونها محرمة القصدالي استحلال جاعها وحبنذ نرجع الى قول أبي حنيفة رحمه الله ( الوجه الرابع ) في تفسير العود وهو قول طابين والحسن البصرى أن العود اليها عبارة عن جاعها وهذا خطأ لان قوله تعالى مم يعودون لمنقالوا فتحرير رقبة من قبل أن يماسا بغاء التعقيب في قوله فتحرير رقبة يفتضي كون التكفير بعدالعود ويقتضى قوله من قبل أن غاسا أن يكون التكفير قبل الحاع واذابت انه لابد وأن يكون التكفير بعدالمود قبل الجاع وجب أن يكون العود غيرالجاع ، علم اناصحابناقالواالعود المذكورههناهبانه سالح للجماع أوالعزم على الجماع أولاسترحة الجاع الأأنالذي قاله الشافعي رحدالله هوأقل ماينطاق عليه الاسم فيجب تعليق الحكم عليد لانه هوالذي به يتحقق مسمع العود وأماالباقي فزيادة لادليل عليها البتذ (الاحتال الثاني) في قوله ثم يعودون أي يفعلون مثل ما فعلوه وعلى هذا الاحتمال في الآية أيضا وجوه ( الاول ) قال الثوري العود هو الاتبان بالظهار في الاستلام وتقريره ان أهل الجاهلية كانوا يطلقون بالظهار فبعلالله تعالى حكم الظهار في الاسلام خلاف حكمه

[عندهمق الجاهلية فقال والدين يظاهرون من نسائهم يربدقي الجاهلية تميعودون لماقالوا

لتكرز الظهار وقيل ماقالواعبارة عاحرموه على أنفسهم بلفظ الظهار تنزيلا للقول منزلة المقول فيه كإذكر في قوله تعالى ونوثه مايقول أى المفول فيه منالمال والولدفالعني تمير يدون العود للاستتاع فَحر بر رقبة (من قبل أزيماسا) أي من قبل أن يستنع كل من المظاهرًا والمظاهر منهابالآخر بجاعا ولمساونظرا الىالفرج بشهوةوانوقع شي من ذلك قبل التكفير بجب عليه أن يستغشر ولايعۇ د حتى يكفر وانأعتق بعض الرقبة تممس عليدان يستأنف عندأبي حنيفة رحمالله تعالى

أى في الاسلام والمعنى انهم يقولون في الاسلام مثل ما كانوا يقولونه في الجاهلية فكعارته كذاه كذامال أصحابناهذا النهل ضعيف لانه تعالى ذكر الظهاروذكر العود بعده بكلمة تمريهذا يقتعني أن يكور المراد س العود شيأ غيرالظ بهار فان قالوا المراد والذين كانوا فظاهرون مزيساتهم قبل الاسلام والعرب تضمر لفظ كأن كافي قوله واتبعوا ماتتلو الشياطين أي ما كانت تناوالشياطين فلنا الاضمار خلاف الاصل (القول الثاني) قال أبو العالبة اذآكر نفظ الظهار فقدعاه فانله يكرر لم يكنعوها وهذا قول أهل الظاهر واحتجوا علبه بأنظاهر قوله تم يعودون لماقالوا يدل على اعادة مافعلوه وهذالا يكون الا بالتكريروهداأبضاضعيف من وجهين (الاول) انه اوكان المرادهد الكان يقول ثم بعيدون ماقالوا (الثاني) حديث أوس فانهلم يكررالظهار اتماعزم على الجاع وقدالزمه رسول الله الكفارة وكذلك حديث سلمتن صخرالبياسي فانهقال كنت لأوصير على الجاع فلاذخل شهر رمضان تلاهرت من إمر أتي مخافذاً ل لاأصبرعنها بعد طلوع الفيعر فظاهرت منهاشهر رمضانكله عملمأ صبرفواقعتها فأنيت رسول الله فأخبرته بذلك وقلت أمض فيحكم الله فغال اعتق رقمة فأوجب الرسول عايد السلام هليد الكفارة معانه لم مذكر تكرار الظهار (القول الثالث)قال أ يومسلم الاصفهاني معنى العودهو أن يُحلف على ماقال أولامن لفظ الظهارفانه اذالم محلف له المزمد الكفارة قياساعلى مالوقال في بعض الاطعمة انه حرام على كلعرالآ دمي فانه لانلزمه الكفارة فامااذا حلف علىه لزمد كفارة الهين وهذاأ دمنيا ضعيف لانالكفارة قدتحيب بالاجهاع في المناسك ولايين هناك وفي فتل الخطا ولايين هناك اما قوله تعالى فتحر يررقبد من قبل أن يماسا ففيه مسائل (المسئلة الأولى) اختلفوا فيما عجر مه الظهار فللشافعي قولان(أحدهما)انه يحرم الجماع فقط (القول الثاني)وهوالاظهرانه يحرم جبع جهات الاستناعات وهوقول أبي حنيفة رحه الله ودايله وجوه (الاول) قوله تمالي فتحر بر رقية من قبل أن غاسا فكان ذلك عاما فيجيع مندوب المسيس من لمس بيدأوغيرها(والناني)قوله تعالى والذين بظاهرون من نسائهم الزمه حكم التحريم بسبب انهشبهها بظهرالام فكما انءباشرة ظهرالام ومسم بحرم عليه فوجب أنيكون الحال في المرأة كذلك (الثالث) روى عكرمة ان رجلا ظاهر من امر أته تمواقعها قبل أن يكفر فاتى النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره بذلك فقال اعترالها حتى تكفر ( المسئلة الثانية ) اختلفوا فين ظاهر مرارا فقال الشافعي وأبوحنيفة لكل ظهاركفارة الاأن يكون في محلس واحدوأرا دبالنكرار النأكيدغانه يكون عليه كفارة واحدةوقال مالك من ظاهر من امرأته في مجالس منفرقة مائة فليس عليه الاكفارة واحدة دليلنا ان قوله تعالى والذين يظاهرون من نسائهم فتحرير رقبة يقتضي كون الظهار علة لايجاب الكفارة فاذاوجد الظهار الثاني فقدوجدت علة وجوب الكفارة والظهار الثاني اماأن كون علة للكفارة الاولى أولكفارة نانية والاول باطل لانالكفارة الاولى وجبت الظهار

الأولوتكون الكائن محال ولان تأخر العلة عن الحكم محال فطنا ان الظلهار الثاني يوجب كفارة ثانية والحتيم مانك بأن قواه والذين بضاهرين يتناول مزيظاهر مرة واحدة ومن ظاهر مرارا كشيرة ثم انه تعالى أوجب عليه تعرير رقبة فعلما ان التكفير الواحد كاف في اظهار سمواه كان مرة واحدة أومرايا كشيرة ( والجواب ) أنه تعالى قال لانواخذكم الله بالغو في اعانكم ولكن يواخذكم عاهقدتم الايان فكفارته اطعمام عشرة مساكين فهذا يقتضى أنالاجب فيالاعمان الكشيرة الاكفارة واحدة وللكان ذلك بإطلا فكذاماً فلتموم (المسئلة الثالثة) رجل تحتم أربع نسوة فظاهر منهن بكلمة واحدة وقالأنتن على كظهرأمي للشافعي قولانأظهرهمآ انهيلزمدأر بع كفارات نظرا الى عدد اللوائي ظاهر منهن ودليله ماذكرااته ظاهر عن هذه فلزمه كفارة بسبب هذا الظهار وظاهر أيضا عن تلك قائظها رااتاني لابد وأن يوجب كفارة أخرى (المسئلة الرابعة ) الآية تدل على البجاب الكفارة قبل المماسة فانجامع قبل ال يكفرلم يجب عليه الاكفارة واحدة وهوقول أكثرأهل العلمكالك وأبى حشفة والشافعي وسفيان وأحد واسحق رحهم الله وفال بمضهم اذاواقمهما قبل أن يكفر فعليه كفارتان وهو قول عبدال حين بن مهدى دليلنا ان الآية دلت على انه يجب على الظاهر كفارة قبل العود فههنافانت صغة القبلبة فيبتى أصلوجوب الكفارة ولبسق الآية دلالة على انترك التقديم يوجب كفارة أخرى (المسئلة الخامسة) الاظهرائه لاينبغي المرأة أن تدعه بقربها حتى يكفر خان تهاون بالتكفير حال الامام بينه وبينها ويجبره على التكفير وانكان بالضرب حتى توفيها حقها مزايجاع قال الفقهاء ولاشي مزالكفارات يجبرعلمه ويحبس الأكفارة الظهار وحدهالان ترك التكفير امنيراربالمرأة وامتناع من ايفاء حقها (المسئلة السادسة) قال أنوحته فذ رحمه الله هذه الرقبة أنجري سواء كانت مؤمنة أوكافرة لقو له تمالى فَتحرير رقبة فهذا اللفظ يفيد العموم في جيع الرقاب وقال الشافعي لابد وأن تكون موَّ منة ودايله وجهان( الاول ) ان المصرِّك ُقِيس لقوله تعالى انما المُصرَّونَ تُعِس وكُلُ يُجِس خَبِيثُ يَاجِهَاعِ اللَّمَةُ وَقَالَ تَعَالَى وَلاَتَهِمُوا الْحَبِيثُ ( الثَّانِي ) أجعناعلي ان الرقبة في كفارة القتل مقيدة بالايمان فكذا هنهنا والجامع انالاعتلق العام فتقييده بالاعان يقنضي صبرف هذا الانعام الى أوليا الله وحرمان أعداءالله وعدم التقييد بالايمان قديفضى الى حرمان أولياءالله فوجب أن يتقيد بالايمان تحصيلالهذ المصلحة ( المسئلة السابعة ) اعتاق المكاتب لامجري عند الشافعي رحم الله وقال أبوحنيفة رحهالله انأعتقد قبل أن يؤدي شيأجازعن الكفارة واذاأعتقه بعد أن يؤدي شيأ فظهاهر الرواية انه لايجزي وروى الحسن عن أب حنيفة انه يجزى حجة أبي حنيفة ان المكاتب رقبة لقوله تعمالي وفي الرقاب والرقبة مجزئة أقوله تعمالي فتحرير رقبة حجة الشافعي انالمقتضى لبقاء التكليف باعترق الرقبة قائم بعداعتماق المكانب ومالاجله

المرابه فيمحل الرقاب غير موجودههنا فوجب أنيبق على الاصل ببان المقتمني ان الاصل في الثابت البقاء على ما كان بيان الفارق ان المكاتب كالزائل عن ملك المولى والنابريان عن ملك لكنه وكالقصال في رقد بدايل اله صارأ حق عكاسيد و عشم على المولى التصرفات فيد واواتلفه المولى يضمن فيتدولووطي مكانيته بغرم المهر ومن المعلوم ان ازالة اللك الخالص عن شوائب الضعف أشق على المالك من ازالة اللات الضعيف ولايارتم منخروج الرجل عن المهدة باعتاق المبدالةن خروجه عن المهدة باعتماق المكانب (والوجه الثاني) أجهنا على انه لوأعتقه الوارث بعدموته لا يجري عن الكفارة فكذا اذاأعنقهالمو رث والجامع كون الملك صعيفًا ( المسئلة الثامنة ) اواشترى قرسه الذي يعتق عليه بلبة الكفارة عنق عليه لكندلا يقم عن الكفارة عندانسا فعي وعندأبي حَسَفَةً بَعْمَ حَمِيًّا أَنْ حَسَيْفَةً التَّسَكُ بِظَلَّهُمُ الأَسْيَةِ وَحَجِمَةُ الشَّافَعَى مَا تَقْدَمُ (المسئلة الناسعة) قال أبو حدفة الاطمام في الكفارات تأدى بالتكين من الطعام وعند الشافعي لاستادى الايالةليك من الفقير حجة أبي حنيقة ظاهر القرآن وهو انااواجب هو الاطعام وحقيقة الاطعام هوالتمكين بدايل قوله تعالى مثأوسط مأتطعمو فأهليكم وذلك يتأدى بالتمكين والتمليك فكذا ههنا وحبعة الشاقعي النياس على الزكاة وصدقة الفطر (المسئلة العاشرة) قال الشافعي لكل مسكين مدمن طعام بلده الذي بقتات منه حنطة أوشعمرا أوارزا أوتمرا أوأقطاوذلك بمد النبي صلى الله عليه وسلم ولايعنبر مد حدث بعده وقال أبوحنيفة يعطىكل مسكين نصف صاع مزبر أودفيُق أوسويق أوصاعا من تمرأوصاعا من تعير ولا يجزئه دون ذلك حجة الشافعي انظاهر الآية نقنضي الاطعام ومراتب الاطعام مختلفة بالكمية والكفية فليسحل النفظ على البعض أولى من حله على الباقي فلا بد من حله على أقل مالا بدمنه ظاهر او ذلك هو المدخعة أبي حشفة ماروى في حديث أوس بن الصامت لكل مسكين نصف صاع من بر وعن علم وعائشة هالالتكل مسكين مدان مزبر ولان الدتبر حاجة اليوم لكل مسكين فيكون نظير صدقة الغطر ولايتأدى ذلك بالد باقاتا فكذلك هذا (المسئلة الحادية عشرة) لوأطع مسكينا واحدا ستين مرة لا يجرى عندالشافعي وعند أبي حنيفة بجري حمة الشافعي ظاهر الآمة وهوانه تعالى أوجب اطعام ستين مكينا فوجب رهاية ظاهر الآية وحجه أبي حشفة انالمقصود دفع الحاجة وهو حاصل والشافعي أن يقول التحكمات غالبة على هذه التقديرات فوجب الامتساع فيهامن القياس وأيضا فاحل الدخال السرور في قلب ستين انسانا أقرب الى رضاءالله تعالى من ادخال السرور في قلب الانسان الواحد (المسئلة النانية عشرة) قال أصحاب الشافعي انه تعالى قال في الرقبة فن لم يجد فصيام شهرين وقال في الصوم فن لم يستطع فاطعام ستين مسكينا فذكر في الاول فن لم يجد وفي الثاني فن لم يستطع فقالوا من ماله غائب لم ينتقل الى الصوم بسبب عجزه عن الاعتاق في الحال أمامن

( ذلكم ) اشارة الى الجنه المد تور وهو ميتدا خيرة ( توعظون به ) اى تزجرون به عن ارتكاب المنكر المه كور فان الفرامات من اجر عن تعاطى الجنايات والمراد بذكره بران أن المقصود من شرح هذا الحكم لبس تعر بضكم الثواب عبر المراد بدكر بران في استباع علم 109 كه النواب العظيم بل هو رد حكم وزجر كم عن مباشرة

ما يو جب (والله عا تعملون) من الاعمال التي من جلتها التكفير ومايوجيه من جناية الظهار (خبر) أي عالى بظواهرها ويواطنها وبجاز يكهبهافعافظوا على حدودماشرع لكم ولاتخلوا بشئ منهسا ( فن المعد) أى الرقبة (فصيام شهرين)أي فعليد مسيام شهرين ( مشابعين من قبل أن عاسا) ليلا أونهارا عمدا أوخطأ ( فحن لم يستطع) أى الصيام البب من الاسباب (فأطعام ستين مسكينا) لكل مسكين نصف صاع من رأوصاع من غيره و هيب تقديمه على المسسس لكن -لايستأنف ان مس في خلال الاطعام (ذلك) اشارة الىمامر من البيان والتعليم للاحكام والتبيدغليها ومافيد منءعني البعد قدس مبره مرارا ومحله اماالرفع على الابتسداء أوالنصب بمضمر معلل بمده أى ذلك واقع

كانمريضا فيالحسال فانه ينتقل الىالاط ام وانكان مرضه بحبث يرجى زواله قالوا والفرق انهقال في الانتقال الى الاطعام فن لم يستطع وهو بسبب المرض النساجر والعجز العاجل غسيرمستطبع وقال في الرقبة فن المجسد والمرادف لم بجدر قبة أومالا يشعى بهرقبة ومنماله غاثمب لايسمى فاقدا للال وأيضما يمكن أن يقال في الفرق احضارالممال يتعلق باختياره وأماازالة المرض فليس باختياره ( المسئلة الثَّالثة عشرة ) قال بعض أصحابت الشبق المفرط والغلة الهائجة عددر في الانتقال الى الاطعام والدليل عليه أنه عليه السلام لماأمر الاعرابي بالصوم قالله وهلأتيت الامن قبل الصوم فقسال عليه السلام أطعم دل الحديث على ان الشبق الشديدعدر في الانتقال من الصوم الى الاطعام وأبضا الاستطاعة فوق الوسع والوسع فوق الطاقة فالاستطاعة هوأن يتكن الانسان من الفعل على سبيل السهولة ومعلوم ان هذا المعنى لايتم مع شدة الشبق فهذه جلة مختصرة بما يتعلق بفقه القرآن في هذه الآية والله أعلم \* قوله تعالى ( ذلكم توعظون بهوالله عاتمملون خبير) قال الزجاج ذلكم التغليظ في الكفارة توعظون به أي ان غلظ الكفارة وعظ لكم حتى تترَّنوا الظهار ولاتعاودو. وقال غسير، ذلكم توعظون به أي توترين به من الكفسارة والله بماتعملون خبسبر من التكفير وتركه ممذكر تعسال حكم الماجر عن الرقبة ( فن لم يجد قصيام شهر بن متنابعين من قبل أن عُاسا فن لم بستعام فاطعام ستين مسكينا ) فدات الآية على ان التنابع شرط وذكر في تحرير الرقبة والصوم انه لايدوان يوجدا من قبل أن يماسا مذكرة عالى ان من لم بست طع ذلك فاطعام سنين مسكيناولم يذكرأنه لابدمن وقوعه قبل المماسة الاأنه كالاواين يدلالة الاجاع والمسائل الفقهية المفرحة على هذه الآية كثيرة مذكورة في كتب القفه # ثم قال تعالى ( ذلك لتُومنوا بالله ورسوله وثلاث حدود الله والكافرين عداب أليم) وفي قوله ذلك وجهان ( الاول ) قال الزجاج اله في محل الرفع والمعنى الفرض ذلك الذي وصفناه ( الثاني) فعلمًا ذلك البيان والتعليم للاحكام لتصدقوا بالله ورسوله في العمل بشيرا أمه ولاتستروا على أحكام الجاهلية منجعل الظهارأةوي أنواع الطلاق وفي الأية مسائل ( المستلة الاولى ) استدلت المعتزلة باللام في قوله انومنوا على ان فعل الله معلل بالغرض وعلى أن غرصه أنتوعمنوا بالله ولاتستمرواعلي ماكانواهليه في الجاهلية من الكفروهما الدل على انه تعالى أرادمنهم الاعان وعدم الكفر (المسئلة الثانية) استدل من أدخل العمل فمسمى الايمان بهذه الآية فقال أمرهم بهذه الاعال وبينانه اعاأمرهم بها ليصبروا بعملهامو منين فدلت همذه الآية على ان العمل من الايمسان ومن أنكر ذلك قال انه تُعالى لم يقلدُلك لتو منوا بالله بعمـــلهذه الاشياء ونحن تقول المعني ذلك لنو منوا بالله بالاقرار بهدنه الاحكام تمانه تعالى أكد في بان انه لا بدلهم من الطاعة فقال وتلك حدودالله وللكافرين عذاب أليم أى لنجعد هذاوكنديه الله فوله تعالى ( أن الذين

أوفعلنا ذلك (التومم أوابالله ورسوله) وتعملوا بشرائعه التي شرعها الكم وترفضوا ماكنتم عليه في جاهليتكم (والك) اشارة الى الاحكام المذكورة ومافيه من معنى البعد لتعظيمها كامر غيرمرة (حدود الله) التي لا يجوز تعديها (والكافرين) أي الذين لا يعملون بها (عَدَابَ أَلِيمٍ) عَبِعِنهُ بِثُلَكَ لِتَعْلَيْظُ عَلَى طَرِيقَةٌ قُولِهُ تَعَالَى وَمَنْ كَفَرَ قَانَ اللهُ شيءنالِعالَمِنْ (انْ الذِينَ يَعَادُونَ اللّهُ وَ ورسوله )أي يعادوتهما و يشاقونهما قان كلامن ﴿ ١٦٠ ﴾ المنادبين كا أنه يكون في عدوة وشق غبرعدوة الآخرَ

محادون الله ورسوله كبتوا كأكبت الذين من فبلهم وقد أنزلنا آيات بينات وللكافرين عداب مهين) فيدمسئلتان ( المسئلة الاولى ) في المحادة قولان قال المبرد أصل المحادة الممانعة ومند يقال للبواب حسداد وللمنوع الرزق محدود قال أبومسلم الاصفهساني المحادة مقاعلة مزلغظ الحديدوالمرادالمقابلة بالحديد سسواه كانذلك في الحقيقة أوكان ذلك منازعة تقديدة شبيهم بالخصومة بالحديد أما المفسرون فقالوا يحادون أى بعسادون و بشاقور وذلك تارنبالحار بدمع أولياء الله وتارة بالتكذيب والصد عن دين الله ( المسئلة الثانية ) الضمير في قوله يحادون عكن أن يكون راجما الى المنافقين فأنهم كانوا يوادون الكافرين ويظاهرون على الرسول عليه السلام فأذلهم اللة تعالى ويحتل سأتوالكفار فاعلمالله رسسوله انهم كبتوا أى خد لواقال المبرد يقال كبت الله فلانااذا أذله والمردود بالذُّل يقال له مكبوت تم قال كما كبت الذين من قبلهم من أعداء الرسسل وقد أنز لنسآآيات بينات تدل على صدق الرسول والكافرين بهذه الآيات عذاب مهين يذهب بعزهم وكبرهم فبين سجانه انعذاب هؤلاء المحادين في الدنيا الذل والهوان وفي الا خرة العسداب الشديد ثم ذكر تعالى مابه يتكامل هذاالوعيد فقال ( يوم يبعثهم الله جيعا فينبشم بما علوااحصاه الله ونسوه والله على كل شي شيهد) بوم منصوب بينبتم أو عهين أو باضمار اذكر تعظيمالليوم وفي قوله جيعاقولان (أحدهما) كالهم لايترك منهم أحد غير مبعوث ( والثاني ) مجمّعين في حال واحدة ثم قال فيفيئهم بما عملوا تخبيلالهم وتو بيخا وتشهيرا لحالهم الذي يتنون عنسده المسارعة بهم الى النسار لما يلحنهم من الخرى على رؤس الاشهادوقوله أحصاه الله أى أحاط بجميع أحوال تلك الاعال من الكمية والمكيفية والزمان والمكان لانه تعالى طلم بالجزئيات ممقال ونسود لانهم استحقروها وتها ونوابها فلاجرم نسوها والله على كل شي شهيد أي مشاهد لا يخفي عليه سي البته # تم نه تعالى أكد بيان كونه عالما بكل المعاومات فقسال ( ألم تر أن الله يعسلم مافي السموات ومافي الأرضَ ) قال ابن عباس ألم ر أي لم نعلم وأقول هذاحق لان كونه تعالى عالما بالاشسياء لايرى ولكنه معلوم بواشطة الدلائل وأتناأطلن لفظ الرومية على هذا العلالا الدليل عالمي كونه عالماهوان افعساله محكمة متقنة منتسقة منتظمة وكل منكانت أفعاله كذلك فهوعالم (أماالقدمة الاولى) فعسوسة مشاهدة في عجائب السموات والارض وتركيبات النبات والحيوان ( وأماالمقدمة الثانبة ) فيديهية ولما كان الدليل الدال على كونه تعالى كذلك ظاهرا لاجرم بلغهذاالعلم والاستدلال الىأعلى درجات الظهور والجلاء وصارجار يامجرى المحسوس الشاهد فلذلك أطلق عليه لفظ الرؤية فقال ألم تروأماانه تعالى عالم بجميع المعلومات فلانعله علمقديم فلوتعلق بالبعض دون البعض معار جبع المعلومات مشتركة في صحفا لمعلومية لافتقر ذلك المعانيم في ذلك التخصيص الى مخصص وهو على الله تمالى محال فلاجرم وجب كونه تمالى عالما بجميع المعلومات واعلي أنه سبحانه

وشمقه كذلك بكون فيحدغير حدالاتخر غرأن لورودا لحسادة فيأثناه ذكرحدوداقه دونالماداة والمشاقة منحسن الموقع مالا فأبةوراه (كبتوا) أىأخروا وفيل خذلوا وقيسلأذلوا وقبسل أهلكوا وقيسل لعنوا وقيلغيظواوهوماوقع يوم الخندق قالوامعني كيتواسيكتون على طريقة قوله تعالىأتي أمرالله وقيل أصل الكبت الكب (كاكبت الذين من قبلهم )من كغسار الايم الماضية المعادين للرسل عليهم الصلاةوالسلام(وقذ أنزلنا آيات بينات) حال منواوكبتواأى كبتوا لحادتهم والحالما نافد أنزلنا آيات واضعسات فين حادالله ورسوله ممن قبلهسم من الايم وفيما فعلنا بهم وقبل آیات تدل علی صدق الرسول وصحة ماجاءيه (وللكافرين ) أي بتلك الآيات أو بكل ما يجب الايمسان به

أ فيدخُل فيه تلك الآيات دخولاً أوليا (عذاب مهين) يذهب بعزهم وكبرهم (يوم يبعثهم الله) منصوب ﴿ قَالَ ﴾ يعاتملق به اللام من الاستقرار أو بمهين أو باضمارا إذكر تعظيما لليوم وتهو يلاله (جميعاً) أي كلهم

عُجِبُ لا يَقَ مُنْهُمُ أَحَـدُ عَبُرُ مَبِغُونَ أُومِجُمُعِينَ فِي مالة واحدة (فيتبهم بماعلوا) من العباسج ببيان صدورها عنهم أو بتصويرها في ذلك اللشأة بما يليق ما أصور الهائلة على رؤس الاشهاد تخبيلالهم وتشهيرا بحالهم وتشديدا أمدابهم وقوله تعالى ﴿ ١٦١ ﴾ (أحصاء الله) استثناف وقع جوايا عائشاً بماقبه من السوال

اماعن ليفية التنبيسة أوعنسبها كأنهقيل كيف ينبثهم بأعالهم وهي أعراض متقضية متلاشية فتميل أحصاه الله عددالم نفته منهد سيئ فنسوله تعسالي ( ونسوه) حياتلسال من مقعول أحصى باضمار قدأو بدونه على الخلاف المشهورأوقيل لمنبئهم بدلك فقيل أحصاء الله ونسوه فينبئهم به ليعرفوا أنماعا ينوه من العذاب انماساق بهم لاجله وفيد مزيد توبيه وتنديملهم غيرالتخيل والتشهير (والله عسلي كل شيءٌ شهيك لايفيب عشد أمر منالاموز قط والجلة اعتراض تذبيل مقررلا حصائه تعمالي وقولدتسالي (ألم ترأن الله يعلماني السموات وماني الارض ) استشهساد على شمر ل شهادته تعالى كإفي قواء تعسالي ألم تر الحالذي حاج ايراهم فى به وفي قوله تضالى ألم تر أنهم في كل واد الميمون أى ألم تعطيا بقينيام الخاطدة

قال يعلماني السعوات ومافي الارمض ولم يقل يعلم مافي الارض ومافي السعوات وفي رعاية هذا الترتيب سرعجيب ثم انه تعالى خص ما يكون من العباد من النجوى # فقال (ما يكون منتجوى ثلاثة الاهورابعهم ولاخسة الاهوسادسهم ولاادني منذلك ولااكترالاهو معهم أغاكانوا تم ينبئهم عاعلوا يوم القيامة ان الله بكل شي عليم) وفيه مسائل (المسئلة الاول ) قال ابن جني قرأ أبوحيوة ماتكون من نجوى ثلاثة بأنناء نمقال والتذكيرالذي عليد العامة هو الوجه لماهناك من الشياع وعوم الجنسية كقولك ملماني من امرأة وماحضرتي من جارية ولانهوقع الفاصل بين الفاعل والمفعول وهوكلة من ولان التجوي تأنيثه ليس تأنيثا حقيقيا وأماالنانيث فلان تقدر الآية ماتكون نجوي كإنقال ماقامت امرأة وماحضرت حارية (المسئلة الثانية) قولهما بكون من كان النامة أي ما يوجد ولايحصل من تجوى ثلاثة (المسئلة الثالثة) النجوى التناجي وهومصدرومنه قوله تعالى لاخبر في كشرمن بجواهم وقال الزياج البجوي مشتق من البجوة وهي ماارتفع ونحا فالكلام المذكور سرا لماخلي عن اسماع الغبرصار كالارض المرتفعة فانها لارتفاعها خلت عن اتصال الغير و بجوزاً بضا أن تبعل البجوي وصفافيقال قوم نجوي ومند قوله تعالى واذهم نجوى والمنيهم ذوو نجوى فعذف المضاف وكذلك كل مصدر وصف به (المسئلة الرابعة) جر ثلاثة في قوله من نجوى ثلاثة يحمّل وجهين (أحدهما) أن يكون مجرورا بالاصافة ( والثاني ) أن بكون المجوى عسني المتناجين و بكون التقدير مابكون من متناجين ثلاثة فيكون صفة (المسالة الحامسة) قرأ ابن أبي عبلة ثلاثة وخمسة بالنصب على الحال باضمار يتناجون لان نجوى بدل عليه (المسئلة السادسة) انه تعالى ذكر الثلاثة والخمسة وأهمل أمر الاربعة في البين وذكر وافيد وجوها (أحدها) أن هذا اشارة الي كال الرحة وذلك لان الثلاثة اذااجمموا فاذاأخذ اثنان في التناجي والمشاورة بق الواحد ضائعاوحبدا فبضيق قليه فيفول تعالى أناجليسك وأنبسك وكذاالخمسة اذااجتمعوابني الخامس وحيدافر يداأمااذا كانوا أربعة لمريبق واحد منهم فريدا فهذا اشارة الى انكل من انقطع عن الخلق ما يتركه الله تعالى ضائعا (وثانيها) ان العدد الفرد أشرف من الزوج لان الله وتر يحب الوتر فغص الاعداد الفرد بالذكر تنبيها على انه لابد من رعاية الامور الالهية في جيم الامور ( وثالثها ) اناقل مالابد منه في المشاورة التي يكون الغرض منها تمهيد مصلحة ثلاثة ختى يكون الاثنان كالمتنازعين فيالنني والاتبسات والثالث كالمتوسط الحاكم بينهما فحينئذ تكمل تلك المشورة ويتم ذلك الغرض وهكذا في كل جع اجتم واللشاورة فلابدفيهم من واحديكون حكما مقبول الفول فلهذا السدب لابد وأن تكونأر بابالمشاورة عددهم قردافذ كرسيجانه الفردين الاولين واكتني يذكرهما تنبها على الباني ( ورابعها ) أن الآية زات في قوم من النافقين اجتمعوا على التناجي مغابظة للمؤمنين وكانوا على هذين العددين قال ابن عباس نزلت هذه الآية في ربيعة وحبيب

آنه تعالى يعلم ما فيهما من الموجودات ﴿ ٢١ ﴾ من سواء كان ذلك بالاستقرار فيهما أو بالجزئية منهما وقوله تعالى ( ما يكون من بجوى ثلاثة ) الخ استنساق مقر ر لما قبله من سعة علمه تعالى ومبين لكيفيت. و يكون من كان التامة وقرئ تكون بالتاء إعتبارا لتأنيث الجوي وانكان عبر حقبق اى مايقع من تناجى ثلاثة نفر اى من مسارتهم على آن تجوى مضافة الى ثلاثة أوغلى أنها بوطبوقة بها الما يتقدير مضاف أى من أهل أنجوى ثلاثة أو بجعلهم تجوى فى أنفسهم حيالغة (الاهو) أى الله عز وجلًا (رابعهم) أى جاعلهم أربعة من حرث انه تسالى ﴿ ١٦٢ ﴾ بشاركهم فى الاطلاع عليها وهو استنساء من عن من أى جال عليها وهو استنساء

ابنز غمرووصنوان بنأمبة كانوا يوما يتحدثون فقال أحدهم هل يعلمالله مانقول وقال الله بي يعلم البعض دون البعض وقال الثالث ان كان يعلم البعض فيعلم الكل ( ويضامسها) از ف صحف عبدالله ما يكون من تجوى ثلاثة الاالله رابعهم ولاأر بعة الاالله خامسهم ودخسة الااللهسادسهم ولاأقل مزذلك ولاأكثرالاالله معهم اذاأخذوا فيالتاجي ( سَلَّهُ السَّابِعَةُ ) قَرَى \* وَلاأَدْ بَيْ مِنْ ذَلْكُ وَلاأَكُمْرُ بِالنَّصِيعَ عِلْ أَنْ لا لَنِقَ الجنس و يجوز أر بكونولاأكثربالرفع معطوفا على محل لا مع أدبى كقولك لاحول ولاقوم الابالله بفتح الحول ورفع القوة (والشيالث) يجوز أن يكونا مر فوعين على الابتداء كقولك لاحول ولاقوة الايالله (والرابع) أن يكون ارتفاعهما عطفاعلي محل من تجوى كانه فيل ما يكون أدنى ولاأكثرالاهومعهم (والخامس) يجوزأن يكونامجرورين عطفاعلي تجوى كاأنه قيل ما يكون من أذى ولا أكثرالا هو معهم (المسئلة الثامنة )قرى ولا أكبر بالباء المنقطة من تحت (المسئلة التاسعة) المرادمن كوته تعالى رابعالهم والمراد من كوته تعمالي معهم كونه تعالى عالمابكلامهم وضميرهم وسرهم وعلنهم وكاثنه تعالى عاضرمعهم ومشاهد لهم وقد تعمالي عن المكان والمشماهدة ( المسئلة العاشرة) قرأ بعضهم تم يلبئهم بسكون النونوأ بنأونبأ واحدفى المعنى وقوله تمينبنهم بماعلوا يوم القيامة أى يحاسب على ذلك ويجازىءلى قدرالاستحقاق ممقال انالله بكلشي عليم وهو تحذير من المعاصي وترغيب في الطاعات \* ثم انه تعالى بين حال أو شك الذين نه واعن البجوى فقال (ألم ترالي الذين تموا عن المجوى تم يعود ون لما نهوا عنه ) واختلفوا في أنهم من هم فقال الأكثرون هم اليهود ومنهم من قالهم المنافقون ومنهم من قال فريق من الكفاروا لاول أقرب لانه تعالى حكى عنهم فقال واذاحاواك حدوك عالم تحيك بهالله وهذا الجنس فجاروي وقع من البهود فقدكانوا أإذا سلوا على الرسول عايه السلام فالواالسمام عليك يعنون الموت والاخبار في ذلك متظاهرة وقصة عائشة فيهامشهورة \* ثم قال تعالى ( و بتناجون بالاثم والعدوان ومعصيت الرسول وإذا جاو كحبوك عالم يحيك به الله و يقولون في أنفسهم لولايعد بناالله يمانقول)وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )قال المفسرون انه صبح ان أوانك الاقوام كانوا يتناجون فيمايينهم ويوهمون المؤمنين انهمينناجون فيمايسوءهم فيحزنون لذلك فلما أكثروا ذلك شكى المسلون ذلك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأمرهم أن لا يتنساجوا دون المسلين فلم يذنه وا عن ذلك وعادوا الى مناجاتهم فأنزل الله تعالى هذه الآية وقوله و يتناجون بالانم والعدوان يحتمل وجهين (أحدهما ) انالاثم والعدوان هومخالفتهم للرسول فيالنهى عن النجوى لان الاقدام على المنهى بوجب الاثم والعدوان لاسمااذا كانذلك الاقدام لاجل المناصبة واظهار التمرد ( والثساني) إن الاتم والعدوان هوذلك السرالذي كان يجري بينهم لانه امامكروكيدبالسلين أوشي يسومهم (المسئلةالثانية) قرأحزة وحده ويتتجون بغير ألفوالباقون يتناجوز قال أبوعلي ينتجون يفتعلون من

مفرغ مؤأع الاحوال (ولاخسة) ولاتجوى خدة (الاهوساد-مم) وتخصيص العددين بالذكر اما لخصوص الواقعة فأثالا يتنزلت فىتناجىالمنافقين واما الناء الكلام على أغلب عادات المتناجين وفدعم الحكم بعد ذلك فقيل (ولاأدني من ذلك) اي ماذكر كالواحد والاثنين (ولااكثر) كالسنة ومافوقها (الاهو معهم) يعلما يحرى بانهم وقرئ ولأأكثر بالرفع عطفاعلي محل من مجوي اومحلولاادتي إأنجعل لالنق الجنس (أنحاكانوا) منالاماكن ولوكانوا تحت الارض فان علم تعالى بالاشياء ليس لقرب مكاني حتى تنساوت باختلاف الامكنة قريا و بعسدا ( تم بلبتهم) وقرى ينشهه بالتخفيف (بماعلوا يوم القيامة) تفضيحالهم واظمارا لمايوجب عدابهم (اناله بكل شئ عليم) لأن نسبة ذاته المقتضية للعلمالي الحل سواء (ألم ترالي الله

الذين نهوا عن النجوى ثم يعربون لما نهوا عنه ) نزات في اليهود والمنافقين كانوا يتناجون ﴿ الْجُوى ﴾ في الله في ا في الينهم و يتغسامزون بأعربهم اذارأوا المؤمنين فنهاهم رسول الله صلى الله عليسه وسلم ثم عادوا لمشل فعلهم والخطيب بن طالهم وَشَيِعَهُ المُصَالَعُ لِلدَلَالَةُ عَلَى تَكْرُرُ هُودَهُمْ وَتَجَدَّدُهُ وَالْتَحْصَارُ صَوْرَتُهُ الْجَنِيةِ وَقُولُهُ تَعَالَى ﴿ وَ يَنْتَاجُونَ بَالاَثْمُ وَالْتَحْدُوانَ وَمُوانَ السَّوْمُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ الْحَلَى فَ حَكُمُهُ أَى بِنَاهُوا ثَمِ فَيْنَفُسُهُ وَعَدُوانَ الرسَالُ وَمُنْ وَتُواضَ مُعْصَيَةً الرسُولُ عَلَيْهُ السَّالُ وَمُنْ الْخُطَابِينَ الْمُتَوْجُهِينُ الرسُولُ عَلَيْهُ السَّالُمُ وَذَكُرُهُ عَلَيْهُ الصَّلامُ فَيْ وَالسَّالُمُ بِمَنُوانَ الرسَالُةُ مِنْ الْخُطَابِينَ الْمُتَوْجُهِينُ السَّالُمُ وَلَا اللهُ وَالسَّامُ وَلَا اللهُ وَالسَّامُ وَلَا اللهُ وَالسَّامُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَالسَّامُ وَلَا اللّهُ وَالسَّالُ وَالسَّالُ وَالسَّامُ وَلَا اللّهُ وَالسَّالُ وَاللّهُ وَالسَّالُ وَاللّهُ وَالسَّالُ وَاللّهُ وَالسَّالُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

والسلام والسلام لزيادة تشايعهم واستعظام معصدتهم وقري وينتجون بالانموالعدوان يكسر العينومعصمات الرسول (واذا حادوك حيوك عالم حيسك مه الله فيقولون السام عليك أوانع سباحاوالله سحانه يفولوسلامعلىالمرسين (و يقولون في أنفسهم) } أى فيما ينسهم (اولادمذ الله عانقول) أي هلا يعد ساالله مدلك الوكان محمدنيا (حسيهم جهنم)عدارا (يصلونها) يدخلونها (فبنس المصير) أى مهم (المالدين آمنوا اذا تناجيتم) فيأند تتكموني خلوانكم ( فلاتناجوا بالاثم والعدوان ومعصات الرسسول) كايفعله المنسا فنمون وقريء فلاتنتجوا وفلاتناجوا بحذق احدى الثابين (وتناجوابالبروالقوي) أى عايتضمن خبرالمؤمنين والاتقاء عن مغصية الرسول علمه الصلاة والسلام ( واتقوالله الذي اليه تحشرون)

العجوى والنجوى مصدر كالدعوى والعدوى فيلتجون ويتناجون واحد فان يفتعلون ويتغاعلون قديجريان بجرى واحدكايقبال ازدوجوا واعتوروا وتزا وجوا وتعا را وقوله تعالى حتى اذاادراكوا فيهاوادركوا فادركوا افتعلوا واداركوا اتفاعلوا وحجة ن قرأيةناجون فوله اذاناجيتم الرسول وتناجوا بالبروالتقوى فهدا مطاوع ناجيتم وليس في هذا رداة راء خرة ينتجون لان هذا مثله في الجواز قوله تعالى ومعصبت الرسول قال صاحب الكشاف قرئ ومعصيات الرسول والقولان ههنا كإذكرناه في ألائم والعدوان وقوله واذاجاؤك حبوك عالم يحيك بهالله بعنى أنهم بقولون في تحيتك السام عليك ياسمد والسام الموت والله تمالى يقول وسلام على عباده الذين اصطفى ويا يها الرسول ويا يها التبي تمذكر تعالى أنهم يقولون فيأنفسهم لولايعذبناالله بمانقول يعني انهم يقولون فأنفسهم انهلوكان رسولافل لايعذبنا القدبهذا الاستخفاف الثم قال تعالى (حسبهم جهتم بصلونها فبلس المصير ) والمعنى ان تقدم العذاب المايكون بحسب المشيئة أو عسب المصلحة فأذالم تقنض المشيئة تقديم العذاب ولم ينتض الصلاح أيضا ذلك فااحذاب قى القيامة كافيهم قى الردع عاهم عليد القوله تعالى (ياايها الذين أمنوا اذاتناجيتم فلا تتناجوا بالاتم والعدوان ومعصيت الرسول وتناجوا بالبر والتقوى كاعلم أن في المخالفين مغوله بالمهااللدين آمنوا قولين وذلك لاناان حلنا قولد فياتقسم ألمتر الى الذين نهوا عن النجوى على الرعود حلنافي هذه الا يه فولها إيما الذين أمنوا على النافقين أن يا بها الذين آمنوا بألساتهم وانحلنا ذلك دلمي جبع الكفار مناليهود والمنانقين حملنا هذاعلي المؤمنين وذلك لانه تعالى لماذم اليهود والمنافقين على التناجي بالانم والعدوان ومعصية الرسول أتبعه بأنانهي أصحابه المؤمنين أنايسلكوا مثدل طر بقتهم فقال لاتتنابها بالاثم وهوما يقبح ممايخصهم والعدوان وهومايي دى الىظاالغير ومعصية الرسول, ءو مايكون خلافا عليه وأمرهم أن يتناجوا بالبرالذي يضاد إلمدوآن ويالتقوى وهوماتني له من النار من فعل الطاعات وترك المعاسي واعلم ان القوم من تناجها بماهد. صفته فت مناجاتهم لانمايدعو الىمثل هذا الكلام يدعوالي اظهاره وذلك يقرب من قوله لاخير فى كشيرمن بجواهم الامن أمر بصدقة أومعروف أواصلاح بين الناس وأبضاؤي عربت طريقة الرجل في هذه المتاجاة لم يتأذ من مناجاته أحد المعمم قال تعالى ﴿ وَاتَّهُ وَاللَّمَا لَدَى اليه تحشرون) أي الى حيث يحاسب و مجازي والافالمكان لا يجوز على الله تمالى الله قال الله الله الله الله تعمالي ( اتماالنجوي من الشيطان ليحرث الذين آمنوا ) الالف واللام في لغظ التجوي لايمكن أن يكون للاستغراق لان في النجوي ما يكون من الله ولله بل المراد منه المعهود السابق وهوالنجوى بالانموالعدوان والمعنى انالشيطان يحملهم على أن يقدمواهلي ناك النجوي التيهي سبالزن المؤمنين وذلك لان المؤمنين اذارأوهم متناجين قالوامانراهم الاوقد بلغهم عن أقر بائنا واخواننا الذين خرجوا الى الغزوات أنهم قتلوا وهزموا ويقع

 انماهی لیمزنالمؤمنین بتوهمهم انهاق نکبة اصابتهم (ولیس بضارهم) آی الشیطان أوالتناجی بضارالمؤمنین (شیأ) من الاشباء أوشاً من الضهر (الاباذن الله) أی بشیئته (وعلی الله فلیتوکل المؤمنون) ولایبالوا بنجواهم فانه تعالی الصحهم من شهره وضهره (یاایوا الذین عرف ۱۹۶ به آمنوا اذا قبل ایکم تفسیموا) آی توسعوا ولیفسیم

ذلك في قلو برمم و يحر توناه على عالى تعالى (وليس بضارهم شيأ المراقب الله) وفيد وجهان (أحدهما) ليس يعتمر التناجي بألو منين شير (والثاني)الشيطان ليس بصاره يشيأ الايادن الله وقوله الاباذن الله فقيل بعلم وقبل بخلفه وتقديره للامراض وأحوال النلب من الحرَّن والغرج وقبل بأنبين كيفية مناجاة الكفار حتى يزول الغم \* تُمقال ( وعليَّالله فَليتُوكُلُ المُؤْمِنُونَ) فَانْ مِنْ تُوكُلُ عَلَيْهِ لاَيْخَيْبِهُ أَمِلُهُ وَلا يَبْطَلُ سَعَبُهُ \* قُولُهُ تَعَالَى (بَاآيها الذين آمنوا اذاقيل لكم تفسحوا في المحلس فافسحوا بفسيم الله لكم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلمانه تعالى لمانهي عباد والمؤمنين عابكون سببا للشاغص والتنافر أمرهم الآن بمايصيرسببا لزيادة المحبة والمودة وقوله تضمحوا في المجلس توسعوا فيسه وليفسيح بمضكم عن بممن من قولهم افسيم عني أي أنح ولانتصاموا يقال بلدة فسيحة ومغازة قَسيحة واك فيه فسحة أي سعة (المسئلة الثانية) قرأ الحسن وداود بن أبي هند تفاسعوا قال إنجني هذالائق بالغرض لانه اذاقيل تفسعوا فعناء ليكن هناك تغسم وأماالتفاسيم فتفاعل والمرادههنا المفساعلة فانهسا تكون لمافوق الواحد كالماسمة والمكايلة وقرئ فيالمجالس قال الواحدى والوجه التوحيد لان المرادمجلس النبي صلي الله عليه وسلم وهو واحد ووجد الجع أن يجول لكل جالس مجلس على حدة أي موضع جلوس (المسئلة الثالثة)ذكروا في الآية أقوالا(الاول)أن المراد مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا يتضامون فيه تنافساعلي القرب منه وحرصاعلي استماع كلامه وهلي هذا القول ذكروا في سبب المزول وجوها (الاول) قال مقاتل بن حيان كان عليه السلام يوم الجمعة في الصفة وفي المكانضيق وكان يكرم أهل بدر من المهاجرين والافصارفجاء ناس منأهل بدروقد سقوا الى المجلس فقاموا حبال النبي مسلى الله عليه وسلم ينتظرون أن يوسع لهم فعرف رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يحملهم على القيام وشق ذلك على الرسول فقال لمن حوله من غيرا هل بدرة يافلان قم يافلان فلم يزل يقيم بعدة النفر الذين هم قبام بين يديه وشق ذلك على من أقيم من مجلسه وعرفت الكراهية في وجوهم وطعن المنافقون فيذلك وقالواوالله ماعدل على هوالاء ان فوماأخذوا مجالسهم وأحبوا القرب منه فاقامهم وأجلس من أبطأ عنه فنزلت هذه الآية يوم الجعة (الثاني)روي عن ابن عباس أنه قال نزات هذه الآية في بابت بن قيس بن الشماس وذلك أنه دخل المسجدوقد أخذالقوم مجالسهم وكانير يدالغرب منالرسول عليه السلام للوفرالذي كأن فيأذنبه فوسعواله حتى قرب ممضايقه بعضهم وجري بينه كلام ووصف للرسول محبة القرب مندأيسه كلامه وان فلانالم يفسيحه فنزات هذه الآية وأمر القوم بأن يوسعوا ولايقوم أحد لآحد ( الثالث) أنهم كانوا يحبون القرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان الرجل منهم بكره أن يضبق عليه قر عاساله أخوه أن يفسيح له فيأبي فأمر هم الله تعالى بأن يتعاطفوا ويتمحملوا المكروه وكان فيهم من يكره أن يمسمه الفقراء وكان أهل الصفة

بعضكم عن بعض ولانتضامو مرفولهم افسح عني أي عرقري تغاستعوا وقوله تعالى ( فىالمجالس ) متعلق بغيل وقرئ في المجلس على أن المرادية الجنس وقيل بجلس الرسول عليهالصلاة والسلام وكأنوا لتضامون تنافسا فى القرب مندعا مدالصلاة والسلام وحرصا على استماع كلامه و قيمل هو المجلس من مجالس القنال وهي مراكزالغزاة كقوله تعالى مقاعد للقنال فيل كأن الرجل بأتى الصف ويقول تفسيموا فيأبون الحرصهم على الشهادة وقرئ في الجياس بفتم اللام فهومتملق يتفسيموا قطعها أي تو سعوا في جلوسكم ولانتضا بقوا فيد (فافسيحوا يفسيح الله لكم)أىكلمانريدون التفسيح فيذمن المكان والرزق والصدروالقبر وغيرها ( واذا قبــل انشزوا)أي الهضوا للتوسعمة على المقبلين أولماأمرتم بهمن صلاة

أوجهاد أوة برهما مرزعال الخير ( فانشروا ) فانهضوا ولاتتثبطو اولاتفرطوا وفرئ ﴿ ﴿ فِلْمِيسُونَ ﴾ بكسر الشمين ( يرفع الله الذين آمنوا منكم) بالنضر وحسن الذكر في الدنيا والابواءالى فرق الجنسان في الإخزة ( والذين أوتوا إلعلم) منهم خصوصا ( درجات ) عالية عاجعوا من أنرى العلم والعملقان العلم مع علو رتبته يقتضى العمل المقرون به حزيد رفعة لا يدرك شاوه العمل العارى عنه وانكان في غاية الصلاح والذلك يقتدى بإلعالم في أفعـــاله ولا يقتدى بغيره وفي الحديث فضل العالم على العابد كفضل القهر لبلة البدر على سائر الكواكب (والله بما على 170 في تعملون خبير) تهديد لمن لم يمثل بالأمر وقرى يعملون

بالياء التعنانية ( ماا ما الذين آمنوااذاناجيم الرساول) في بعض شؤنكم المهمة الداعية الىمناجاته عليد الصلاة والسلام (فقدموابين يدى نجواكم صدقة ) أىفتصدقوا قبلهسا مستعارى فالديدان وقي هدذا الامر تعظيم الرسول صلى الله عليه وسسلموانفاع الغفراء والزجرعن الافراطني السوال والغيزبين المخلص والمنافق ومحسأ الاخرة ومحب الدنيا واختلف فيأنه للندب أوللوجوبالكنه نسم بقوله تعسالي أأتشفقتم وهووان كان متصلابه الاوة لكنه متراخ عثه نزولا وعنعلى رضي الله عنه ان في كتاب اللهآية ماعل بها أحد غىرى كان لى د نسار فصبرفته فكنت اذا ناجيته عليهالصلاة والسلام تصدقت يدرهم وهوعلى القول بالوجوب محمول على أنه لم يتفق الاغتياء مناجاة في مدة بقاله اذروي أنه

ينسون الصوف ولهم روائع (القول الثاني) وهو اختيارا لحسن ان المراد تفسيحوا في مجالس الفتال وهوكفوله مقاعد للفتال وكان الرجل يأتي العدف فيقول تفسحوا فبأبون الحرصهم على الشهادة (وانقول الثالث) إن المرادية جيع المجالس والمجامع قال القاضي والاقرب أن المراد منه مجلس الرسول عليه السلام لآنه تعالى ذَكرالمجنس على وجه يقتضي كونه معهوداوالمعهود فيزمان نزولالا يقليس الابجلس الرسول صلي اللهعليه وسلمالذى يعظم التنافس عليه ومعلوم الالقرب منهمن يقطعة لمافيه من شماع حديثه ولمافيه من المنزلة ولذلك قال عليه السلام ليليني منكم أواوالاحلام والنهبي واذلك كأن يغدم الافاصل منأصحابه وكانوالكثرتهم بتضايقون فامروا بالنفسيح اذاأمكن لان ذلك أدخل في التحبب وفي الاشتراك في سماع ما لا بدينه في الدين واذا صبح ذاك في مجلسه فعال الجهاد ينبغى أن يكون مثله بل رياكانت أولى لان الشديد البأس قديكون متأخرا عن العسف الاول والحاجة الى تقدمه ماسة فلايدمن التفسيم ثم يقاس على هذاسا رمجالس العلم والذكر أما فوله تعالى يغسيم الله لكم فهو مطلق فكل مايطاب الناس الفسحة فيدمن المكان والرزق والصدروالقبر والجنة واعلم انهده الآية دلت على انكل منوسع على عبادالله أبواب الخير والراحة وسعالله عليه خبرات الدنبا والآخرة ولاينبغي للعاقل أن يقيدالا ية بالتفسيح في المجلس بل المراد مندا يعسال الماير الى المسلم وادخال السرور في قلبه ولذلك قال عليه السلام لايزال الله في عوث العبد مازال العبد في عون أخيه المسلم ﷺ تمقال. (وَاقْاقَيْلُ الْشَرْوافَانْشَرْوايرفع الله الذِّينَ آمَنُوامِنَكُمْ والذِّينَ أُوتُواالْعَمْ درجات والله بما تعملون خبيرً) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قاليان عبساس اذاقبل لكم ارتفعوا غارتفعوا واللفظ يحتمل وجوها (أحدها) اذافيل لكم قوموا للنوسعة على الداخل فقوموا(وثانيها) اذاقيل لكم قوموا من عندرسول الله صلى الله عليه وسلم ولاتطولوا في الكلام فقوموا ولاتركزوا معم كافال ولامستأنسين لحديث ان ذلكم كان يؤذى النبي وهوقول الزجاج (وثالثها )اذاقيل لكم قومواالي الصلافوالجهادوأعال الخبروتاهبوا لهفاشتغلوايه وتأهبواله ولاتتناقلوا فيهقال الضحالة واننزيد انقوما تناقلوا عن الصلاة فامروا باغيام لها اذانودي (المسئلة الثانية) قرئ انشن بالمسرالشين وبضعهاوهما اغتان مثل بعكفون ويعكفون ويعرشون ويعرشون واعلم اته تعالى لمانهاهمأ ولاعن بعض الاشباء ثمأمرهم ثانيا بيعض الاشياء وعدهم على الطاعة فقال يرفع الله الذين آمنو منكم والذين أوتواالعلم درجات أى يرفعالله المؤمنين باستئسال أوامره وأوامر رسوله والعالمين منهم خاصة درجات ثم في المراد من هذه الرفعة قولان (الاول) وهوقول النادر اللرادبه الرفعة في مجلس الرسول عليه السلام (والثاني) وهوالقول المشهور التالراد منه الرفعة في درجات الثواب ومرازب الرصوان واعلم النااطنيناتي تفسيرقوله تعالى وعلم آدم الإسماء كالهاق فضيلة العلم وقال القاضي لاشبهة الأعلم الفنضي اطاعته من المنزلة

لمُهبِقَالَاعشرا وقبِلَاللَّسَاعة(ذلك)أى التصدق (خيرلكم وأطهر) أى لانفسكم من الربية وحبالمالوهذايشعر بالندب كن قوله تعالى(فان لم تجدوا فان الله غفوررحيم) مني عن الوجوب لانه ترخيص لمن المجد فى المناجاة بلاتصدق (الشفقتم أن تقدموا بين بدى نجوا كمصدقات) أى أخفتم العفر من العديم المصدقات اواحقتم التعديم لما يعدم الشيطان عليه من الفقر وجمع صدقات بلتم المخاطبين (فافلم تفعلوا) ماأمرتم به وشق عليكم ذلك (وتاب الله عليكم) بأن رخص لكم أن لاتفعلوه وفيه اشعار بأن اشفاقهم ذنب تجاوزالله عنه لمارأى منهم من الانف ال ماقام مقام تو بتهم واذعلى بالهامن ﴿ ١٦٦ ﴾ المضى وقيل بمعنى اذا كافى قوله تعالى

مالايحصل للوءمن واذلك فانه يقتدي بالعالم فيكل أفعاله ولايقتدي بغير العالم لاته بعلم من كيفية الاحتراز عن الحرام والشبهات ومحاسبة النفس مالايعرفه الغير ويعلمن كيفية الخشوع والتذلل في العبادة مالايعرف غيره ويعلمن كيفية النوية وأوقاتها وصفاتها مالايمر فد غيره و يتحفظ فيمسا بالزمد من الحقوق بالايتحفظ مند غيره وفي الوجوه كثرة الكند كالعظم متزله أفعاله من الطاعات في درجة الثواب فكذلك بعظم عقاله فيما يأتيه من الذنوب لمكان علم حتى لا يتنع في كثير من صغار غير أن يكون كبيرامنه \* قوله تعالى ( بالبهاالذي أمنواذا تاجيتم الرسول فقدموا بين يدى تعبواكم صدقة ذلك خيراكم واطهرفان لم تُعِدُوا فان الله غفور رحيم ) فيدمسائل (المسئلة الاولى) هذا التكليف يشتمل على أنواع من القوالد (اولها) اعظام الرسول عليه السلام واعظام مناجاته فأن الاذبان اذاوجد الذي مع الثقة استعظمه وانوجده بالسهولة استعقره (وثانيهما) نفع كثير من الفقراء بتلك الصدفة المقدمة قبل المناجاة (وثالثهما) قال إن عباسان الساين أكثر واالمسائل على رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى شقوا عليه وأرادالله أن يْخَفَفْ عَنْ بَدِدُ فَلَمْنُوْلَتْ هَذَهُ اللَّهِ يَهُ شَمِحَ كَشِيرِ مِنَ النَّاسَ فَكَفُواْ عَنْ السَّلَّة (ورابعها) قال مقاتل ن حيان ان الاغنباء غلبوا الفقراء على محلس النبي عليه السلام وأكثروا من مناجاته حتى كره الني صلى الله عليه وسسلم طول جلوسهم فأمر الله بالصدقة عند المناجاة فأماالاغشاء فامتنعوا وأماالقفراء فلمجدوا شيأ واشسناقوا الى مجلس الرسول عليه السلام فتمنو النالوكانوا علكون شيأ فينفقونه ويصلون الى مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم فعند هذاالنكلف ازدادت درجماالفقراء عندالله وأمحطت درجةالاغتياء ( وخامسها) بحمّل أن مكون المراد منه التخفيف عليه لان أرباب الحلمات كانوا يالمحون على الرسول ويشغلون أوقاته النهجي مقسومة على الابلاغ الي الامة وعلى العيادة ويحمَّلأنه كان في ذلك مايشغل قدر، بعض الموَّمنين لظنه ان فلانا انمساناجي رسول الله صلى الله عليه وسلم لامر بقتضى شدفل القلب فيما يرجم الحالدنيا (وسادسها) انه يتميز به عجب الآخرة عن محب الدنيا فإن المسال محك الدواعي (المسئلة الثانية) ظاهر الآبة مدل على ان تقديم الصدقة كان واجبالان الامر للوجوب ويأكد ذلك بقوله في آخر الآية فان لم تجدوا فان الله غفسور رحيم فانذلك لايقسال الافيما بفقده بزول وجويه ومنهم مزقال ازذلك مأكأن واجبابلكان مندوبا واحتبج عليه بوجهين (ألاول) انه تعالى قال ذلك خيرلكم وأطهر وهذا المايستعمل في التطوع لافي الغرض (والثاني) انه لوكان ذلك واجبالما ازيل وجو به بكلام منصل به وهو قوله أأشفقتم أن تقددموا الىآخر الآية والجواب عن الاول انالمنسدوب كإيوصف بانه خبروأطهر فالواجب أيضا يوصف بذلك والجواب عن الثاني الله لايلزم من كون الآيتين متصلتين في التلاوة كونهمما متصلتين في المزول وهذا كافلنا في الآية الدالة على وجوب اذالاغلال في اعناقهم وقيل بمعنى ان (فأفيموا الصلاة وآتوا الزكاة) أى فاذ فرطتم فيما أمرتم به من تقديم الصدقات فتداركوه بالثابرة على القامة الصلاة واناء الزكاة (وأطعوا الله ورسوله) في سائر الاوامرغان القياء بها كالجابر لما وقع فىذلك من النفر يط(والله خبير عساقعملون) ظاهرا وباطنا (ألم تر) تعبب من حال المنافقين الذين كانوا يتخذون البهود أولسباء والناصحوذهم و ينقلون اليهم أسرار المو"منسين أى ألم تنظر (الى الذين تواوا) أي والوا (قوماغض الله عليهم )وهم البهودكا أناعته قوله تعالى من امندالله وغضب عليد (ماهم منكيرولامتهم) لانهم منافقون مذبذبون بين ذلك والجالة مستأنفة أوحال من فاعل تواوا (ويحلفون على الكذب) أى يقواون والله انا لمسلون وهوعطف على تولوا داخسل في

حكم التعبيب وصبغنا المنسارع للدلالة على تكرر الحلف وتجدده حسب تكررما بفتضيه وقوله تعالى ﴿ الاعتداد ﴾ (وهم يعلون) حال من فاعل يعلفون مغيدة لكمال شناعة ما فعلوا فأن الحلف على مايع إنه كذب في غاية القبيح وفية دلالة على الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله

أن الكَّنْ يَعْمُ مَا يَعْمُ الشَّعْمُ وَهُمُ مَطَا يَقْتُهُ الواقعُ وَمَالا الْعُلُهُ رَوَى آنَهُ عَلَيْهُ الصلاةُ والسلام كَانَ فَى جَرْءَ مَنْ حَجْرَاتُهُ فَقَالَ لِلْهُ خُلَّ عليكم الآن رجل قلبه قلب جبارو ينظر بدين شهمان فدخل عبدالله بن بنتل المنافق وكان أزرق فقال له وسول الله صلى الله عليه وسلم علام تُشتَى أنت وأصحابك ﴿ ١٦٧ ﴾ فعلف بالله ماذمل فقال عليه الصلاة والسلام فعلت

فانطلق فساوا صحابه فدلفوا باللدم اسبوه فنزلت (أعدالله لهم) بسبب دلك (عدايا شديدا) توعان العذاب منفافا (انهم ساءما كانوا يعملون) فيمامضي من الزمان التطماول فترنواعلي سوءالعمسل وضروايه وأصرواعليه (اتخذوا أعانهم) الفاجرة التي محلفون بهاعندالحاجة وفري يكسيرالهمرة أي اعانهم الذي أظهروه لاهل الاسلام (جنة) وقاية وسترة دون دمائهم وأموالهم فالاتحاذعلي هذه القراءة عن انتسترعا أظهر ومبالغمل واماعلى القراءة الاوبي فهوعبارة عن اعدادهم الإعانهم الكاذبة وتمرئهم الهاالى وقت الحساجة لحلقوابها ويتخلصوا من المو اخسدة لا عن أستعمالها بالفعل فأنذلك مأخرعن المؤاخسدة المسبوقة بوقوع الجنابة والخيانة واتخاذ الجنة لاندأن كون قبل المؤاخ**دة** وعنسبها أيضاكا يعرب عندالفاء فيقوله تعالى

الاعتداد بأربعة أشهر وعشرانها ناسيجة للاعتداد بحول وانكان الناسيخ متقدماني التلاوة على المنسوخ مماختلفوا في مقدا إنا أخر الناسخ عِن المنسوخ فقال المكلي مابق فلك التكليف الاساعة من النها في أرح وقال مقاتل بن حوان بق فلك التكليف عايرة أيام ثم نسيخ ( المسئلة الثالثة ) روى يحن على عليه إلشائها انه قال ان في كتاب الله لا ية ماعل بها أحد قبلي ولابعمل بها أحديها في في دينارفاشتر بتب عشرة دراهم فكلماناجيت رسول الله صلى الله اليه وسلهديت بين يدى فيواى درهم انم استخت فلم يعمل بهاأحدوروي عناب براتيج والكلي وغطاء عن ابن عباس انهم فهواعن المناجاة حتى يتصدقوا فليناجه أحداثاعلى عليهالسلام تصدق بدينار ممنزات الرخصة قال الفاضي والاكثرفي الروايات انه عايه السملام تفرد بالتصدق قبل منسلباته مجورد النسيخ وانكأن قدروي أيضماان أقاضل الصحابة وجدوا الوقت ومافعلوا ذلك وانثبت آنه اختص بذلك فلان الوقت لم يتسع اهذا الفرض والافلاث بهذان أكابر الصحابة لايقعدون عنءثله وأقول على تقديران أفأصل الصحابة وجدوا الوقت ومافعلواذلك فهذالانجر اليهم طعنا ولك الاقدام على هذا العمل بمايضيق قلب الفتير فأنه لايقدرعني مثله فينسيق قلبهو يوحش قلب الغني فانه لممالم يفعل اغبي ذلك وفعله غيره صارذنك افعل سببا إطعس فيمن لم يفعل فصدا الغمل لماكان سببالحزن الفقراء ووحشة الاغدياء لم يكن في تركه كبير مضرة لان الذي يكون سببا للالفة أولى بما يكون سبباللوحشة وأيضا فهده المناجاة لبست من الواجبات ولامن الطاعات المندو مذ بل قد بينا أنهم الماكلفوا بهذه الصدفة ليتركواهذه المناجاة ولمساكان الاولى بهذه المناجاة أناتكون متروكة لمريكن تركها سببا للطون (المسئلة الرابعة) روى عن على بن أبي طالب عليه السسلام انه قال لمانزات هذه الآية دعانى رسول الله صلى الله عليدوسلم فقال ماتقول في دنيا رقلت لايطيفونه قال كم قلت حبة أوشعيرة قال الكازهيد والمعنى الكاقليل المالع فقدرت على حسب حالك #أما قوله تعالى ذلك خيراكم وأطهرأى ذلك التقديم خيرالكم في دينبكم وأطهر لان الصدفة طهرة ﴿ أَمَا هُولِهُ فَانَامُ تُجِدُوا قَالَ اللَّهُ عُقُو رَحِيمُ فَلْرَادُ مِنْهُ الْغُقْرَاءُ وهدا يدل على انْ مَن لم يخدما يتصدق به كان معقوا عنه (السئلة الحامسة) أنكر أبو مسلم وقوع النسيخ وقال ان المنسافقين كانواع تنعون من بنل الصدقات وان قوما من المنسافقين تركوا التغساق وآمنوا ظاهراو باطنا أيمانا حقيقيا فأرادالله تعالى أن يميزهم عزالمنافقين فأمر بتقديم الصدقة على النجوى ليتميز هؤلاء الذين آمنوا ابمانا حقيقيا عن بني على نفاقه الاصلى واذاكان هذا التكليف لاجل هذه المصلحة المقدرة بذلك الوفت لاجرم يقدر هذا التكليف بذلك الوقت وحاصسل قول أبي مسلم ان ذلك التكليف كان مقدرا نغامة مخصوصة فوجباتتهاؤه عندالانتهاء الىالغاية المخصوصة فلايكون هذانسخاهذا الكلام حسن مابه بأس والمشهو رعنه الجهورانه منسوخ بقوله أأشفقتم ومنهسم من

(فصدوا) أى الناس (عن سبيل الله) قر خلال أمنهم بذنبيط من لقواعن الدخول في الاسلام وتضعيف أمر المسلين عند هم (فلهم عنداب مهين) وعبد إن يوصف آخر العند إلى موقيل الاول عنداب القبر وهذا عداب الآخرة

(ان تغنى عنهم اموالهم ولا اولادهم من الله) اى من عدا به يعالى (شيئا) من الاغناء روى آن رجلا منهم قال لنصر في و القيامة بأنفسنا وأموالنا وأولاد تا (أوائك) الموصوفون بماذكر من الصفات القبيحة (أصحاب النار) أى ملازموها ومقارنوها (هم فيها خالدون) لا يخرجون منها أبدا (يوم به شهم الله ﴿ ١٦٨ عَهُ جهما) قبل هوظرف لقوله تعلى بهم

هَالَ الله منسوخ بوجوب الزكاة 🌣 فوله تعالى ﴿ أَأْشَفَفْتُمُ أَنْ تَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَّى تَجُواكم صدقات فاذلم تفعلوا وتاب اللمعليكم فأقيموا الصلاة وآثوا الكاة وأطيعوا الله ورسوله والله خير عاقعملون ) والمعنى أخفتم تقديم الصدقات لما فيد من انفاق المال فاذلم تفعلواماأمرتميه وتابالله عليكم ورخص لكم فيأن لاتفعلوه فلانفرطوا فيالصلاة والزكاة وسائر الطاعات (فازقيل)ظاهر الآية بدل على تقصير المؤمنين في ذلك التكليف و بيانه من وجوءأولها قولهأ أشققتم أن تقدمواوهو يدل على تقصيرهم وثانيها قوله خاذلم تفعلوا وتمالثها قولدوتاب الله عليكم ( قلنا) ليس الامركا قلتم وذلك لان القوم لما كلفوابأن يقدموا الصدقة ويشتغلوا بالمناجاة فلابدمن تقديم الصدقة فنترك المناجاة لايكون مقصراوأمالوقيل بأقهم تاجواس غيرتفديم الصدقة فهذا أيضاغير جأزلان المناجاة لاتمكن الاادامكن الرسول من المنساجاة فاذالم يمكنهم من ذلك لم يقدر واعلى المناجاة فعلناان الآية لاتدل على صدور التقصير منهم فأماقولهأ أشفقتم فلايمتنع انه تعالى علصبق صدر كشيرمنهم عن اعطاء الصدقة في المستقبل لودام الوجوب فقال هذا القول وأما قوله وتاب الله علبكم فلبس في الا يه أنه تاب عليكم من هذا التقصير بل يحتمل المكم اذاكنتم تائبين راجعين الىالله وأقتم الصللة وأتيتم الزكاة فقد كفاكم هذا النكليف أماقوله والله خبير بما تعملون يعنى محيط بأعالكم ونبساتكم الله قوله تعالى (ألم تر الىالذي تولوا قوماغ منسبالله عليهم ماهم منكم ولامنهم وبحلفون على الكذب وهم يعلون ) كان المنافقون يتولون اليهود وهم الذين غضب الله عليهم في قوله من لعنه الله وغضب عليه وينقلون اليهم أسرارالمؤمنين ماهم منكم أبهاالمسلون ولامن البهود و بحلفون على الكذب والمراد من هذا الكذب امااه عاوهم كونهسم مسلين واماانهم كانوايشتمون الله و رسوله و يكيدون المسلمين فأذا قيل لهم أنكم فعلتم ذلك خافواهلي أنفسهم منالقتل فيحلفون اناماقلنا ذلك ومافعلناه فهذا هوالكذب الذي يحلفون عليه \* واعرأن هذه الآية تدل على فساد قول الجاحظ ان الخبر الذي يكون مخالفاللحغير عنه المابكون كذبا اوعلم المخبركون الخبر مخالفاللسميرعنه وذلك لانه اوكان الامر على ماذهب اليه الكان قوله وهم يعلون تكراراغسيرمفيديروي أزعبدالله ينابتل المنافق كان يجالس رسول الله صلى الله عليه وسلم تمير فع حديثه الى اليهود فبينارسول الله صلى الله عليه وسسلم في حجرته اذقال يديخل عليكم رجل ينظر بعين شيطان أو بعيني شيطان فدخل رجل عيناه زرقاوان فقسال لهلم يسبني فجمل يحلف فنزل قوله و يحلفون على الكذبوهم يعلون \* قوله تعسالي (أحدالله لهم عذا باشديدا الهم ساء ما كانوابعملون) والرادمنه هند بعض المحققين عذاب القبر المنهال والمنخذوا أيمانهم جنة فصدوا عَنْ سَبِلَ اللهُ فَنَهُمُ عَذَابُ مُهِينَ) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) قرأ الحسن اشتُذُوا ايماتهم بكسرالهمزة قال بنجتي هذا على حذف المصاف أى اتحذو اظرارا بالنهم

عداب مهين (فيصلفون له) أى لله تعالى بومنذ على انهم مسلون(كا يحلفون إكم) في الدنبا (و يحسبون) في الآخرة (انهم) بتلك الايمان الفاجرة (على شيئ) من جلب منفعة ودفع مضرة كأكانوا لليد في الدنب حيث كأنوايدفعون بهاعن رواحهم وأموالهم يستجرون بها فوالد نيوية (الاانهـمهم لكاذبون) البالغون الكذب الى عاية لا مطحح وراءهاحيث تجاسروا على الكذب بين يدى علام الغيوب زعواأن أعانهم الفاجرة زوج الكذب لديه كأ نروجه عند الغافلين ( استعود عليهسم الشيطان) أي استولى عليهم منحدت الابل اذا استوليت عليهسا وجعتهاوهوبماجاءعلي الامسل كأستمنوب واستنوق أي ملكهم (فأنساهمذكرالله) بحيث لميذكروه بقلو بهم ولا بالسنتهم (أوائسك) الموصوفون بماذكرمن

القبائع (حرب الشيطان) أي جنود، وأتباعد (ألاان حرب الشيطان هم الخاسرون) أي الموصوفون ﴿ جنه ﴾ الخسران الذي لاغاية وراءه حيث فوتواعلى أنفسهم النعيم المقيم وأخذوا يدله العذاب الاليم وق تصديرا علمة بحرفي النبية والجعينية والجعينية عرفي النبية والجعينية المسلم النعيم والجعينية المسلم ال

واظهار المضافين معافى موقع الاصمار بإحدالوجهين وتوشيط صمير الفصل من قنون التاكيد مالايخى (ان الذين يحادون الله ورسوله) استثناف مسوق لتعليل ما قبله من خسر ان حزب الشبط ان عبرعتم بالموصول النشيه بمانى حير الصلة على أن موادة من حاد الله ورسوله محادة الهما على أن موادة من حاد الله ورسوله محادة الهما على أن موادة من حاد الله ورسوله معادة الهما على المدينة المسلمة المس

(في الافلين) أي في جلة من هوأذل خلق الله من الاولين والآخرين لان ذلفأحد المخاصمين على مقدارعزة الاتخروحيث كانتء وخالله عزوجل غمرمتناهية كانت ذلذمن يحاده كذلك (كتب الله) استثناق واردانعلل كونهم فيالاذلين أي قصى وأثبت في اللوح وحيث جرى ذلك محري القسم أجب بمايجاب إُفقيل (الأعلم الاورسلي) أيماطحة والسيف وما تعري محراه أوبأحدهما ونظعره قوالاتعالى ولقد سعت كل نا العبساديا المرسدلين افهسم لهم المصورون وانجندنا الهم الفانون وقري ورسلي يُستم الياء (ان الله قوى على المسرأ نبيانه (عن مز) لايغلب عليه في مراده (لاتجد قوما بؤمنون بالله واليوم الاخر) الخطاب لانى عليد الصلاقوالسلام أولكل أحدوتجدامامتعدالي اثنين فقوله تعالى (بوادون من حاد الله ورسوله) أ معموله الشاني أوالي

جنة عن ظهور نفاقهم وكيدهم للمسلين أوجنة عن ان يقتلهم المسلون فلسا أمنوامن القتل اشتغلوا بصدالناس عن الدخول في الاسلام بالفاء الشبهات في القلوب وتقبيم حال الاسلام فلهم عداب مهين أي عداب الآخرة واعاجلنا قوله أعدالله لهم عدا بأشديدا على عداب القيروقوله ههنا فلهم عذاب مهين على عداب الآخرة لثلايارم التكرار ومن النساس من قال المراد من الكل عذاب الآخرة وهو كفوله الذين كفر واوصدوا عن سبيل الله زدناهم عداما فوق العداب ١ قوله تعالى ( ان تدي عنهم أ موالهم ولا أولادهم من الله شيئا أوانك اصحاب الناهم فيها خالدون) روى أنواحدا منهم قال لننصرن يوم القيامة بأنفسنا وأولاد بافيز لتعقم الآية الاقولة تعسالي (يوم يبعثهم الله جيمافيدا فونله كايحلفون لكم و عصبون انهم على شي ألاانهم هم الكاذبون) قال أبن عباس ان المنافق يحلف لله يوم التيامذ كذبا كايحلف لاوليائه في الدنيا كذبا (أما الاول) فكقوله والله ربناماكنامشركين (وأما الثاني) فهوكقوله و يحلون بالله انهم لمنكم والمعني أنهم لشدة توغلهم في النفاق ظنوا يوم القيامة انه يكنهم أرويج كذبهم بالايمان الكاذبة على علام الغيوب فكان هذا الحلف الذميم يبني معهم أيدا واليه الاشارة بقوله واوردوا لعادوا لممانهوا عنه قال الجبائي والقماضي انأهل الآخرة لايكذبون فالمراد منالآية اقبهم يحلفون فيالاخرة المماكنا كافر بن عندأنفسنا وعلى هذا الوجه لايكون هذا الحلف كذباوقوله ألاانهم همالكاذبون أي في الدنبا واعرأن تغسيرالآية بهذا الوجه لاشك انه يقتضي ركاكة عظية في النظم وقد استقصينا في هذه المسئلة في سورة الانعام في تفسير قوله والله ربناما كناه شمركين 🗱 قوله تعسالي (استعود عليهم الشيطان فأنساهم ذكرالله أوتك حزب الشيطان ألاانحزب الشيطان هم الخاسرون) قال الزجاج أستحوذ في اللغة استولى يقسال عاوذت الايل وحدتها اذا استوليت عليها وجميتها قال المبردا ستحوذ على الشي خوا، وأساط به وقالت عائشة في حق عركان أحوذياأي سائساض ابط اللامور وهوأ حدماجاء على الاصل تحواستصوب واستنوق أي ملكهم الشيطان واستولى عليهم نموقال فأنساهم ذكرالله أولنك حرب الشيطان ألاان حرب الشيطان هم الخاسرون والمتبع القاصيبه في خلق الاعسال من وجمهين ( الاول ) ذلك النسيان لوحصل أبخلق الله لكانت اسافتها الى الشيطان كذبا (والثاني) لوحصل ذلك بخلق الله لكانو اكالمو منين في كونهم حرب الله لاحرب الشيطان \* تم قال نعالى (ان الدين ما دون الله ورسوله أولئك في الاذلين كتب الله لاغلبن أناورسلي أن الله فوي عزيز) أي في جله من هوأ ذل خلق الله لان ذل أحد المصمين على حسب عن الخصم الثاتى فلاكانت هزةالله غيرمتناهية كانت ذلة من ينازعه غيرمتناهية أيضا ول شرح ذلهم بين عزالمو منين فقسال كتب الله لاغلبن أنا ورسلي وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قرأنافع وابن عامراناو رسلي بغنج الياء والباقون لايحركون قال أبوعلي

واحدفه وحال من مفعوله تخصصه بالصفة فو ٢٢ ﴾ من وقبل صلة أخرى له أى قوما جامعين بين الايمان بالايمان بالايمان بالايمان بالايمان بالمعين بالايمان بالمعالية والموادن بالمعالية والمعالية والموادن بالمعالية والموادن بالمعالية والموادن بالمعالية والموادن بالمعالية والمعالية والمعالية والمعالية والموادن المعالية والمعالية والموادن بالمعالية والمعالية و

لايلبغي أن يتحقق ذلك وخقد أن يمتنع ولا يوجد بتحال وأنجد في طلبه كل أحد (ولوكانوا) أي من حادالله ورسوله وألجم باعتبار معنى من كاأن الافراد فيما قبله باعتباراه ظها (آباءهم) آبا الموادين (أوأ بناءهم أواخوانهم أوعشيرتهم) فانقضية الاعان بالله تمالى أن الهجر الجيع بالمرة والكلام في ﴿ ١٧٠ ﴾ أوقد مرعلى النفصيل مرارا (أولنك)

النحريك والاسكان جيها جائزان (المسئلة الثانية ) غلية جيع الرسل بالجة حاصلة الاأن منهمهمن ضم الى الغلبة بالحجة الغلبة بالسيف ومنهم من لم يكن كذلك تم قال ان الله قوى على نصمرة أنبيائه عزيزغالب لايدفعه أحدعن مرأده لانكل ماسواه بمكن الوجودانداته والواجب لذاته يكون غالباللمكن لذاته فالمقاتل انالمسلين فالواا اللزجو أنيظهرنا الله على فارس والروم فقال عبدالله بنأ بي أتظنون أن فارس والروم كبعض القرى التي غَنْ عُوهِم كَلَّ والله انهم أ كثرجما وعدة فأزل الله هذه الآية \* قوله تعالى (الاتحدة وما يؤمنون بالله واليوم الآخر بوادون منحاد الله ورسوله وأوكانوا آباءهم اوابناءهم او خواتهم اوعشرتهم او من كتب في فلو يهم الايان وايدهم يروح منه و يدخلهم جات تجرى من تحتها ألانها رخالدين فيهارضي الله عنهم ورضوا عنه أوانك حزب الله أ ان حرب الله هم المفلون) العنى انه لا يجتمع الايمان مع وداد أعداء الله وذلك لان من أحب أحدا امتع أن يحب مع ذلك عدوه وهذا على وجهين (أحدهما) انهما لا يحتمعان ف القلب فافاحصل في القلب وداد أعداء الله لم يحصل فيه الا عان فيكون صاحبه منافقا (رالثاني) الهما يجتمعان ولكنه معصية وكبيرة وعلى هذا الوجد لايكون صاحب هذا الوداد كافرابسبب هذا الوداد بلكانعاصبا فيالله فانقيل أجعت الامةعلى انهتجوز مخالطتهم ومعاملتهم ومعاشرتهم فاهده المودة المحرمة المحظورة فلنا المودة المحظورةهي أرادة منافحه ذينا ودنيا مع كونه كافرا فأماماسوى ذلك فلاحظر فيمثم انه تعالى بالغ ق المنع من هذه المودة من وجوه ( اولها ) ماذكرأن هذه المودة مع الأعان لايجتمعان (وثانيها) قوله واوكانوا آباءهم أوأبناءهم أواخوانهم أوعشيرتهم والمراد أنالملالى هو لاء أعظم أنواع الميل ومع هذا فهجب أن يكون هذاالميل مغلوبا مطروحا بسبب الدين قال ابن عباس تزلت هذه الآية في أبي عبيدة بن الجراح قتل أياه عبدالله بن الجراح يوم أحد وعرابن الخطاب قتل خاله العاص بن هشام بن المغيرة يوم بدر وأبو بكردها أبنه بوم بدرالي البرازفة البالني عليه الصلاة والسلام متعنا ينفسك ومصعب بن عبرقتل أخاه عبيدين غيروعلى نأى طالب وسجزة وعبيدة فنلواعتية وشبة والوليدين عتية بوم يدرأخبر أنهو لاعلم يوادواأقار بهم وعشائرهم غضيالله ودينة (واللها) اله تعالى عدد أعمدعلى المؤمنين فبدأ بقوله أولئك كتب في قلوبهم الايمان وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المعنى انمن أنعم الله عليه بهذه التعمة العظيمة كيف عكن أن يحصل في قلبة مودة أعداء الله واختلقوا في المرادمن قوله كتب أما القاضي فذكر ثلاثة أوجه على وفق قول الممتزلة (أحدها) جعل في قلوبهم علامة تعرف باللائكة ماهم عليه من الأخلاص (وثانيها) المرادشرح صدورهم للإيمان بالالطاف والتوفيق (وثالثهما) قيل في كتب قضي أن طوبهم بهذا الوصف واعلم أنهذه الوجوه الثلاثة نسلها للقاضي ونفرع عليها صحة فوانا فأن الذي فضي الله به وأخبر عنه وكسبه في اللوح المحفوظ لولم يقع لانقلب خبرالله من آلباررجته العاجلة والآجلة وقوله تعالى (ورضواعنه) بيان لابتهاجهم بما أوتوه عاجلاو آجلا ﴿ الصدق ﴾

وقوله تعالى ( أُولئك حزب الله ) تشريف لهم ببيان اختصاصهم به عز وجل وقو له تِعالى (ألاأن چربالله هم

اشارة إلى الذي لايواذونهم وانكانوا أقرب التساس الهم وأمس رخاوما فيدمن معنى البعدار فستدرجتهم في الفضل وهوه بتدأ بخبره (كتب في قلوم الايمان) أي أندته فيها وفيدد لالة على خروج العمل من مقهدوم الإيمان فانجر عالثابت في القلب المايت فسم قطعا ولائتي من أعال الجوارح يثبت فيسه (وايدهم) أي قواهم ( بروح مند ) أي من عندالله تعالى وهو نور القلب أوالقرآن أو النصرعلى العدووقيل الضمر للاعان لحياة القلوب بعفن نحر بدية وقوله تعالى (ويدخلهم) الخ بيان لا ثمار رحمته الاخروية اثر سان ألطافه الدنبو يذأى ويدخلهم فيالأخرة ( بدنسات تجری من تحتهاالانهارخالدن فها) الدالا بدس وقوله تعالى (رضى الله عنهم) استثناف جارمجري التعليل لماأفاض عليهم

المفلون) يان لاختصاصهم بالفوز بسعادة

لذارين والفوز بسفادة النشانين والكلام في محلية الجلة بفنون الذا ديد كامر في مثلها \* عن النبي غلبه الصلاة والسلام من قرأ سورة المجادلة كتب من حزب الله يوم القيامة سورة الحشر مدنية وآيها أربع وعشرون \* ( بسم الله الرحن الرحن وهو العزيز الحكيم) \* ( بسم الله الرحن الرحم) \* ( سمح لله من الاله المحمد المعادمة المعادمة المحمد المعادمة المحمد ا

الصدق كدبا وهذا محال والمؤدى الى المحال محال وقال أبوعلى الفارسي معناء جهم والكنيبة الجح منالجيش والتفسدير أولئسك الذين جماالة فيقلو بهم الايمان أي استكملوا فلإيكونوا تمن يقولوا نؤمل ببعض ونكفر ببعض ومتي كانوا كذلك امتنع أن يحصل في قلو بهم مودة الكفار وقال جهور أصحابنا كتب معناه أتيت وخلق وذلك لان الايمان لايمكن كشبه فلابد من حله على الايجاد والتكوين (المسئلة الثانية) روى المفضل عن عامم كتب على فعل مالم يسم فاعله والباقون كتب على اسناد الغمل الى الفلهل ( والتعمة الثانية ) قوله وأيدهم بروح منه وفيه قولان (الاول) قال ابن عباس نصرهم على عدوهم وسي تلك النصرة روحالان بها يحياأ مرهم (والثاني) قال السدى الضمير في قوله منه عائد الى الايمان والمعنى أيدهم بروح من الايمان يدل عليه قوله وكذلات أوحينا اليك روحا من أمر نا (النعمة الثالثة )قوله و بدخلهم جنات تجرى من تعتها الانهارخالدين فيهاوهو اشارة الى نعمة الجنة (التعمد الرابعة) قوله تعالى رضي الله عنهم ورصواعنه وهي نعسة الرضوان وهي أعظم العم وأجل المراتب تمملاهددهده النعم ذكر الاحرالرابع من الامور التي توجب ترك الموادة مع أعدا - الله فنسال أوانك حرب الله ألاان حرب الله هم المفلحون وهوق مقابلة قوله فيهم أونتك حرب الشيطان ألاان حرب الشيطان همالخاسرون واعلم أنالاكثرين اتفنوا على أنقوله لاتجد قوما يوءتسون بالله واليوم الآخر يوادون من حادالله ورسوله نزلت في حاطب بن أبي بلتعة واخباره أهل مكة بمسير النبي صلى الله عليه وسلم اليهم لماأ رادفتهم مكذ وتلك القصدة معروفة وبالمثلة فالآية زجر عن النودد الى الكفار والفساق عن النبي صلى الله عليد وسلم انه َ ان يقول اللهم لانجعل لفاجر ولالفاسق عندي نممة فانى وجدت فيماأ وحيت لانجذ قومااني آخره والله أعلم والحدلله ربالعالمين وصلاته على سيدالمرسلين وخاتمالنبيين شجد التي الامي وآله وصحيه أجعين

\* (سورة الحشر عشرون وأربع آيات مدنية ) \*

## \* ( بسم الله الرحن الرخيم ) \*

(سيم الله مان السموان ومانى الارض وهوا العزيز الحكيم هوا الدى أخرج الدين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لاول الحشر) صالح بنو النضير رسول الله صلى الله علم وسلم على أن لا يكونوا عليه و لاله فلا ظهر يوم بدر قالوا هو النبي المنعوت في النوراة بالنصر فلا هزم المسلمون يوم أحدار تا بواونكثوا فخرج كعب بن الاشرف في أربعين راكبا الى مكم وسالفوا أباسفيان عند الكعبة فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عند بن مسلمة الانصاري فقتل كعبا فيلة وكان أخاه من الرضاعة فم صبحهم رسول الله صلى الله دايه وسلم بالكتائب وهو على حار مخطوم بليف فقال الهم اخرجوا من المدينة فقالوا الموت أحد الينا من ذلك فتنادوا بالحرب وقيل استمهلوا رسول الله عشرة أيام التصهروا

اخرجوا من المدينة قاسمة به اوه عليه الصلاة والسلام عشرة أيام اينجه روا المخروج فدس عبدالله بن أبي المناذق وأصحابه اليهم لاتخرجوا من الحصن فان قاتلوكم فيمن معكم لانجفد ليكم ولئن خرجتم

مر مافيه من الكلام في صدر سورة الحديد أوقدكر رالموصول ههنا لزيادة التقريروالتسمعلي استقلال كل من الغريقين بالمنسبيح روى أته عليدالصلاة والسلام لاقدم المدينة صالح بئي النضير وهم رهط من اليهود من ذرية هرون عليه السلام زاوا الدينةفي فتنابئ اسرائبل التظار البعثسة التي عليدالصلاة والسلام وطهدهم أنالابكوتواله ولاعليه فلماظهر عليدالصلاة والسلام يوم بدر قالوا هوالني الذي نعتم في التوراة لاتردله راية فحلاكان يوم أحد ماكان ارتابوا ونكشوا فغرج كعب الاشرف فيأربعين راكبا الى مكة فجالغوا قريشا عند الكعية علىقالهعليدالصلاة والسلام فأمر عليه الصلاة والسلام محدين مساية الانصاري فقتل كعبا غيسلة وكأن أخاه إمن الرضاعة مصحهم بالكتائب فقال لهم

المخرجة معكم فدر بوا على الازقة وحصنوها فحاصرهم الني عليه الصلاة والسلام الحدي وعشم بن ليسلة فلاقد في قدر بوا على الازقة وحصنوها فحاصرهم الني عليه الصلح فأبي عليهم الاالجلاء على أن يحمل كل ثلاثة أيات على مبر ماشيا وا من مناعهم فعلوا الى الشام ﴿ ١٧٢ ﴾ الى اربحا وأذرعات الاأهل بينين منهم آل

الخروج فبمث اليهم عبدالله بنأبي وقال الاتخرجوا من الحمن فان قاتلوكم فنعن معكم الانتذالكم ولأن خرجتم الضرجن معكم فعصنوا الازقة فعاصرهم احدى وعشرين المة فلاقذف ألله الرعب في قاو بهم وايسوا من نصر المنافقين طلبوا الصلح فأبي الأالجلاء على أن محمل كل ثلاثة أبيات على بعير ماشاؤ ا من منا عهم فصلوا الى الشام الى أربيحا واذ رعات الأأهل بيتين منهم آل أبي الحقيق وآل حبى بن أخطب فانهم لحقوا بخيبر ولحقت طائفة بالحيرة وهيمنا سؤالان(السؤال الاول)مامعني هذه اللام في قوله لاول الحشر (الجواب) إنهاهي اللام في قولك جنت لوقت كذا والمعني أخرج الذين كفروا عند أول الحشر (السوال الثاني) مامعني أول الحشر ( الجواب )ان الحشر هواخراج الجعمق مكان الى مكان واما انعلم سمى هذا الحشر بأول الحشر فبيانه من وجور (أحدها) وهو قول بن عبساس والاكثرين أن هذا أولحشر أهل الكتاب اي أول مرة حمروا واخرجوا من جزيرة العرب لم يصبهم هذا الذل قبل فلك لانهم كانو اأهل منعة وعز (وثانيها) اله تعالى جعل اخراجهم من المدينة حشراوجعله أول الحشير من حيث يحشر الناص للساعة الى ناحية الشام تم تدركهم الساعة هناك (واللها) أن هذا أول حشرهم وأما آخر حشرهم فهواجلاه عراباهم من خيبر الى الشام ( ورابعها ) معناه أخرجهم من ديارهم لاول مَا يُحشرهم المتالهم لانه أول قتال قائلهم رسول الله (وخامسها) قال قنادة هذا أوالحشر والحشر الشاني نارتحشرالناس منالمشرق الي المغرب تييت معهم حيث بانوا وتقبل معهم حيث قالوا وذكروا أن تلك النارتري باللبل ولاتري بالنهار على قوله تعالى ( ماظنتم أن مخرجوا ) قال ابن عباس ان المسلين ظنوا انهم اعرتهم وقوتهم لايحتاجون الىأن يخرجوا من ديارهم وانماذكرالله تعسالي ذلك تعظيما لهذه التعمة فان النعمة اذا وردت على المرء والغلن بخلافه تكون أعظم فالمسلون ماظنوا انهريصلون الىمرادهم فيخروجهو لاءاليهود فيتخلصون من منررمكا يدهم فلماتيسم لهمذلك كانتو قع هذا التعمدة أعظم \* قوله تعالى (وظنو اللهم ما نعتهم حصونهم من الله) قالواكانت حصونهم منيعة فغلنوا أنها تمنعهم من رسول الله وفي الأية تشريف عظيم لرسول الله فانهائدل على أن معا ملتهم معرسول الله هي بعينها نفس المعاملة مع الله فأن فيل ماالغرق بين قولك ظنوا الحصونهم تمنعهم أومانعتهم وبين النظم الذي جاعليه قانافى تقديم الخبرعلى البندادليل على فرط وتوقهم بحصانتها ومتعها اياهم وفي تصبير ضمرهم اسما واستساد الجلة اليه دليل على اعتقادهم في انفسهم انهم في عزة ومنعة لإيااون بأحديطمع فيمنازعتهم وهذه المعاني لاتحصل في فولك وظنواأن حصوتهم تمنعهم القوله تعالى ( فأتاهم الله من حيث لم يحتسبوا ) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) في الآية وجهان ( الاول ) أن يكون الصمير في قوله فأناهم عائدًا الى البهود أي فاناهم عنابالله وأخذهم من حبث لم محنسبوا (والثاني) أن يكون عانداالي المؤمنين أي

أبي الحقيق وآل حيي ان اخطر ، تهم لحنوا الغيبرو لحقت الأفادمتهم بالحيرة فأنزل هدتمالى سيم شد ماق السموات الى قولە والله ﴿ لِي كُلُّ شِيُّ قدروقوتمالي (هواللدي أخرج الذم كفروا من أهل الكشاب من ديارهم) . ان لعض آثارعن تهتمالي واحكام حكمته اثروصفد تعالى بالعزة القاهرة والحكمة الباهرة على الاطلاق والضمير راجع اليمه تعسالي بذلك العنوان اما يناءعلى كالظهور أأمسافه تعالى بهما مع مساعدة تامة منالمقام أوعلى جعله مستعار الاسم الاشارة كافى قوله تعالى قل أرأيتم ان أخذالله سمعكم وأيصاركم ومعتم على قلو بكم من الدغيرالله بأتكم به اي بذلك وعليه قول رواية , العجاج \* كا نه في الجلد توليع البهرق 🖈 كاهو لمشهور كائمة فيلذلك المنعوت بالمزة راحاكمة الذى أخرج الحنفقيه

اشعار بأن في الخراج حكمة باهرة وفوله تعالى (الول الحشر) أى في أول حشرهم الى الشام وكانوا ﴿ فَا تَاهِمُ ﴾ السبطة يصبح المجاهدة والمراجعة والمراجعة

رمنى الله عند اياهم من خبر الى الشام وقبل اخر حشرهم حشر يوم القيامة لان المحشر بكون بالشام (ماظنتم) ايها المسلون (أن نخرجوا) من ديارهم بهذا الذل والهوان اشدة بأسبهم وقوة منعتهم (وظنوا أنهم مانعتهم لحصونهم مرائلة) أى ظنوا أن حصونهم أومانعتهم من بأس الله تعالى وتغير النظم بتقديم الخبر واسناد المجلمة الرضيم الدلالة على كال وتوقيم فو ١٧٣ كه محصانة حصونهم واعتقادهم في أنفسهم أنهم في عن المجلمة المجل

ومتعة لايبالي معهابأحد يتعرض لنهمأو يطمع فيمسا زنهم وبجوز أنبكون مانعتهم خبرا لازوحصونهم مرتفعا على الفاعلية (فأتماهم الله) أى أمرا الله تعالى وقدره المسدورلهم (من حيثلم محتسبوا) والمخطر ببالهم وهو فالرئيسهم كعبين الاشرف فانه بماأمنهف قوتهم وفل شوكتهم وسلبقلو بهمالامن والطمأنينة وقيل الضمير في أتاهم ولم يتعتسبوا للوامنين أي فأتاهم نصر اللهوفري فاتناسراي فأساهم الله العداب أوالنصر( وقدق في قلو بهم الرعب) أي أتبت فيهاا لخوف الذي رعبها أن بملوُّه ( يُغربون يبوتهم بأيديهم) ليسدوا بمانقضوامتهامن الخشب والحدارة أفواه الازقمة ولتلاييق سدجلاتهم مساكن للمسلين وليتقلوا معهم بعض آلاتهسأ الرغوبينها مانتبل النقل(وايدى المؤتمنين) المستكانوايش بونها

وأتاهم اصراالهوتفو يتدمن حبث لم يحتسبوا ومعسني لم تعتسبوا أى لم يظنوا ولم يخسل بالسهادي المشرف والمرين (أحدهما) قتل وأيسهم كعب بن الاشرف ويلى بدأ حيدة له . ذات م أصحف قُوتهم وفتت عضدهم وفل من شوكتهم (والثاني) بما قذف في قلو جمم من الرعب ( المسئلة الثأنية ) قوله فأناهم الله لايكن اجراؤه على ظاهره باتفاق جهور العَمَلاَّهُ فَعَلَ عَلَى أَنْهَابُ النَّاوِ بَلَ مَعْنُوحٌ وَأَنْسُرُفُ الْآبَاتِ عَنْ َطُواْهُرُهُ الْمُعَافِ الدلائل العقلية بما زُر (المسئلة الثالثة ) قال صاحب الكشاف قُرى فا تماهم الله أي فا تاهم الهلاك واعرأنهذه القراءة لاتدفع ما بيناه من وجوه الناويل لان هذه القراءة لاندفع أغراءة الأولى فافها ثابته بالتواثر ومتى كانت نابتغ بالتواتر لاعكم دفعها باللابدفيهاس المناويل عدود تعالى (وقدف في فلو بهم الرعب) قال أهل اللغة الرعب الخوف الذي استوعب العده رأى يملؤه وقذفه اثباته فيدومند قالوافي صفة الاسد مقذف كاعاقذف باللم قذفالا كتناز، وتداخل اجرائه واعلم أن هذه الآية تدل على قوانا من ان الامور كالمه الله ودلت كالهالله وذلت الله ودلت على أن ذلك الرعب صارسيما في اقدامهم على بعض الافعال و بالجلة فالفعل لا يحصل الاعند حصول داعية منأ كدة في القلب وحصول ثلث الداهية لايكون الامن الله فكانت الافعال بأسرهامسندة الى الله بهذأ الطريق \* قوله تعالى ( يخر بون بوليم بأيديهم وأيدى المؤمنين) فيممسائل (المسئلة الاولى) قال أبوعلي قرأ أبوعر ووحده يتخر بون مشددة وقرأ الباقون يخر بون خفيفة وكان أبوعرو يقولىالاخراب أن يتزك ألشي خراباوالتخريب الهدم وبنوا يضبرخربوا وماأخر بواقال لمبردولا علملهداوجها و يحر بون هُوالاصلُ خرب المُنزَلُ وأخر به صاحبه كقوله علم واعلمه وقام واقامه فاذا قات بخر بون من التخر يب فاعساهو تكثير لانه ذكر بيوتا تصلح القليسل والكثير وزعم سببو يهأنهما بتعاقبان فيبمض الكلام فيجري كل وأحد محرى الآخر نصو فرحته وأفرَّحته وحسَّنهالله واحسَّنه وَقَال الاعشَى \*وأُخر ثبَّت من أرض قوم ديارا # وقال الغراه يخر بون بالتشديد يهدمون و بالتخفيف يخرجون منها و يدُّ كونها (المسئلة التانية) ذكرالمفسرون في بان إنهم كيف كانوايخر أون بوتهم بايديهم وأيدى المؤمنين وجوها ( أحدها )انهم لما يقنوا بالجلاء حسدوا المسلين أن يسكنوا مساكنهم ومنازلهم فعملوا يخر بونها من داخل والمسلون من خارج ( وثانيها ) قال مفاتل ان المنافقين دسوا البهم أنلا يخرجوا ودربواعلي الازقة وحصنوها فنقضوا ببوتهم وجعلوها كالحصون على أبواب الرقة وكان المسلون يخر بون سائرا بلوانب (وثالثها) أن المسلين اذا ظهروا على درب من درو بهم خر يوه و كان اليهود يتاخرون الى ماوراء بيوتهم و ينقبونها من أَدْبَارِهُمْ ﴿ وَرَابِسُهَا ﴾ أَنَالْمُسَلِّينَ كَانُوا يُخْرُبُونَ ظُواهِرِ البِلهِ وَالْبِهُودُ لما يَعْنُوا بِالْجِلاء وكانوا ينظرون المالخشية في منازلهم عايسمينونه أوالساب فيهدمون يوثهم

أَرْالْهُ لَمُهُ عَسَنَهُم و مُعَنَعَهُم و توسيعا لمجال القتال و نكاية لهم واسناده دااليهم اللهم اللهب فيد فكا نهم كلفوهم إياه وامروهم به قبل الجلة حال او تفسيرللرعب وفرى بغر بون بالتسديد للتكبير وقبل الاخراب التعطيل او تراد الشي خرابا والمخر يب انقص والهدم (فاعتبروابا أولى الابصار) فانه فلوا بماجرى عليهم من الامور الهائلة على وجه لا يكاديه بلي اليف الافكار واتفوا مسياشيرة ما أداهم اليسه من الكفر والمعاصى أوانتقلوا من جال الغريقيين الى جال أنفسكم

فلاتعولواعلى تعاصدالاسباب بل توكلواعلى الله عزوجل وقداستدل به على جية القياس كا فصل في موقعه ( ولولاأن كتب الله على الله على ذلك الوجه الفظيع (لعذبهم في الدنيا) بالقتل والسبي كا فعل بيني قريظة ( ولهم في الآخرة عذاب النار) استثناف غير متعلق بجواب لولاجئ به لبيان انهم ان نجوا من عذاب الدنيا بكتابة الجلاء لا نجاة لهم من عذاب الآخرة (ذلك) عود ١٧٤ كه أي ما ساق بهم وما سجيق (بانهم) بسبب انهم ( عاقوا الله الجلاء لا نجاة لهم من عذاب الآخرة (ذلك) عود ١٧٤ كه أي ما ساق بهم وما سجيق (بانهم) بسبب انهم ( عاقوا الله

و بنزعرنها وبحملونها على الابلفان فيل ماميني تنخر ببهم لهابايدى المؤمنين فنناقال الزحاج الهرصه هملذاك وكانوا السبب فيد فكانهم أمر وهم به وكلفوه اياهم القوله تعالى (فاعتبروا بالولى الأبصار) اعلم العد تمسكنا بهذه الآية في كتاب المحصول من أصول الفقه دلي أنالقياس حمة فلانذكره ههنا الأأنه لابدههنا من مان الوجدالذي أمرالله فيه بالاعتبار وفيسه احتمالات (احدها) انهم اعتمدوا على حصونهم وعلى قوتهم وشوكتهم فابادالله شوكتهم وازال فوتهم ممقال فاعتبروا ياأولى الابصار ولاتعتمدواعلي شي عُمرالله فليس للزاهد أن يعتمد على زهده فان زهده لا يكون أكثر من زهد بلعام وليس للمالم أن يعتمد على علم انظر الى ابن الراوندي مع كثرة مارسته كيف صاربل لااعتماد لاحدفيشيُّ الاعلى فضل الله ورحمه (وثانيها) قال القاضي المراد أن يعرف الانسان عافبةالغدر والكفر والضعن فيالنبوة فاناوائك البهود وقعوا بشؤتم الغدر والكفرني البلاءوالجلاء والموءمنون أيضا يعتبرون به فيعداون عن المعاسي فان فيل هذا الاعتبار انمايصهم اوفلنا أنهم غدرواوكغروا فعذبوا وكان السبب فيذلك العذاب هوالكفر والغدرالأأناهذا القول فاسد طردا وعكسا أماااطرد فلانه رب شخص غدروكفروما عقب في الدنيا وأما العكس فلان امثال هذه المحن بل اشدمنها وقعت الرسول عليه السلام ولاصحابه ولم يدلذلك على سوء أديانهم وافعالهم واذافسدت هذه العلة فقد بطل هذا الاعتبار وايضا فالحكم السابت في الاصل هوانهم يخربون بوتهم بأيديهم وأيدى المؤمنين واذاعللنسا فالك بالكفر والغدر بلزم فىكل منغدر وكقر أن بخرب بيته بيده و بايدي المسلين ومعلوم أن هذا لايصيم فعلنان هذا الاعتبار غير صحيم (والجواب) أن الحكم الثابت فالاصلله ثلاث مراتب (أولها) كونه تنخر باللبت بأبديهم وأبدى المؤمنين (وثانبها) وهوأع من الاول كونه عداما في الدنيا (وثالثها)وهو أعمم الثاني كونه مطلق العذاب والغدر والكفر اناينا سبسان العذاب منحيث هوعداب فأما خصوص كونه تخربا اوقتلا في الدنيا أوفي الا آخرة فذاك عديم الاثر فبرجع حاصل القياس الىأن الدين محدرواو كفروا وكذبواعذبوا من غير اعتبار أن ذلك المذاب كان في الدنيا أوفي الآخرة والغسدر والكفر يناسبان العذاب فعلنا أنالكفر والغسدرهما السببان في العدال فاغلاحصلا حصل العداب من غير بيان أن ذلك العدال في الدنيا أوفي الأحرةومتي قررنا التيساس والاعشار على هذا الوجدزالت المطاعن والنقوض وتم القبساس على الوجه الصحيح ( المسئلة الثانية) الاعتبار مأخوذ من العيور والمجاوزة من شيُّ الى شيُّ ولهذا سميت المبرة عبرة لانها تذاقل من العبن الى الحد وسمى المعرمعبرالات به تحصل المجاوز. وسمى العلم المخصوص بالتعبيرلان صاحبه ينتقل من المنحيل الى المعقول ومعيت الالغساط عبارات لانها تنقل المعاني من لسان القائل اليحقل المستم ويقسال السعيد من العتبر بغيره لانه بنتقل عقسله من حال ذلك الغبر الى حال نفسسه ولهذا قال

ورسوله)وفعلوامافعاواه بماحكي عنهم من المبائم ﴿وَمَنْ يُشَاقَ اللَّهُ } وَقَى يُ يشاقق الله كافي الاخال والافتصبارهلي ذكر مشافته تعالى لنضمتها اشافنه عليه الصلاة والسلاموليوافق فوله تعالى (غان الله شديد العقاب) وهوامانفس الجراء قدحذف منه العائد الىمن عندمن يلتر مه اى شديدالعقاب لهأو تعلمل الجيزا والمحذوق أى يعاقبه الله فان الله شديدالعقاب والاماكان فالشرطية تكملة لمافيلها وتقر بلضونه وتحتيق السيسة بالطريق العرهاني كأنهقل ذلك الذي ساق بهم من العقساب الماجل والأجلبسب مشاقتهمهم قمالي ورسوله وكل من يشاق الله كائنا من كان فله يستب ذلك عقاب شديد فأذالهم عقاب شديد (ماقطعتم من لينة )أي أي ثبي " قطعتم من تخلة وهي فعلة مناللونو ياو ها مقلو يد منواولكثرة ماقبلها 🌡

كديمة ونجمع على ألوان وقبل من اللين ونجمع على لين وهي العناة الكريمة (أوتركة وها) ﴿ المفسرون ﴾ الضميرالوتانينه لنفسرونا إلى الفسرون ﴾ الضميرالوتانينه لنفسرونالينه كافي قوله تعالى مايغ بحالله للناس من رحمة فلاء سكالها (قائمة على أصولها) كإكانت من غيران تتعرضوا لها بشئ ما وقرئ على أصلها اما على الاكتفاء من الواو بالضم أوعلى أنه جع كرهن وقرئ قائمًا على أصوله ذها بالله للفظ ما (فيافن الله) فذاك أي قطعها وتركها بأمر الله تعالى (وليخزي

الفاستين) أى وليدل البهودويغيظهم اذن في قطعها وتركها لانهم اذار أواا لمو منين يتحكمون في أموالهم كيف أحبوا و يتصرفون فيها حسما شاو امن القطع والترك يزدادون غيظا و يتضاعفون حسرة واستدل به على جواز هدم ديار الكفرة وقطع أشجارهم واحراف زروعهم زيادة لغيظهم وتخصيص اللينة بالقطع ان كانت من الالوان لاستبقاء العجوة والبرنية اللتين هما كرام النخيل فو ١٧٥ م وان كانت هي الكرام ليكون غيظهم أشدوة وله تعالى

(وماأفاء الله على رسوله) شروع في بيان حال ما اخذمن اموالهم بمديان ماحل بانفسهم من العذاب العاجل والآجل وما فعل بديارهم وتخيلهم من التخريب والقطع أي ماأعاده اليدمن مالمهم وأبيه اشعار بأنه كان حقيقامان بكوثاله عليه الصلاقوالسلاموانيا وقعفي أيديهم بغيرحق فر جعه الله تعالى الى مستحقه لانه تعالى خلق الناس لعبارته وخلق مأخلق ليتوسلوا به الى طاعته فهوجدير بأن بكون الطيعسين ( منهم ) أي من بني النصير ( فما أوجفتم عليه) أي فاأجر يتم على تحصيله وتغند .ن الوجيف وهوسرعة السير (منخيسل ولا رکاب) هي مايرکب من الايل خاصة كاأن الراكب عندهم داكبها لاغبروأمارا كبالغرس فأننا يسمونه فأرسا ولا واحدلها مزالفظها وانماا اواحدة منهاراحلة

المفسرون الاعتبارهو النظرني حقائق الاشياءوجهات ولالتهاليعرف بالنظ فمهاشي آخر من جنسها وق قوله بالولى الابصار وجهان ( الاول ) قال ان عباس يريد با هل اللب والعقلوالبصائر( والثاني ) قالالفراء يااولى الابصار يامزعاين الك الواقعة المذكورة \* قوله تعالى ( ولولاان كتب الله عليهم الجلاء لعذبهم في الدنبا والهم في الا حرة عداب النار) معنى الجلاء في اللغة الخروج من الوطن والنحول عند قان قبل أن اولا تفيد التقاء الشي الشبوت غيره فيلزم من تبوت الجلاء عدم المتعذبب في الدنيا لكن الجلاء نوع من انواع النعذيب فاذا يلزم من ثبوت الجلاء عدمه وهرمحان فلنامعنساه وأولا أن كتب الله علمهم الجلاء لعدبهم والدنيامالقتل كافعل باخوانهم بغ فريضة وأماة ولهواء والهدف الاكخرة عذَّابُ النار فهو كلام مبتدا وغيرمعطوف على ما قبله آذاو كان معطوفا على ماقبله لزم ان لا يوجد لما بينا ان اولا تقتضي انتفاء الحراء لحصول الشرط \* أما قوله تعالى (ذلك بأنهم شاقو الله ورسوله) فهو يقتضي العلة ذلك التيخريب هومشاقة الله ورسسوله فان قيل لوكانت المشاقة علة لهذه التخر بباوجب أن يقال أينما حصلت هدده المشاقة حصل التغريب ومعلوم الهليس كذلك فلناهذا أحدما يدل على أن تخصبص العلة المنصوصة لايقدح في صحتها \* ثم قال ( ومن يشاق الله فان الله شديدانه قال ) والمقصود منه الزجر \* قولة تعالى ( مَا قَطَعُتُم مِن البُّنَّةُ أُوتَرَكَتُوهُا قَاعُمُ فَي اصواهِا فَبَافْنَ اللهُ وَأَخْرَى الفاسمين) فيه مسائل ( المسئلة الاولى) من لينة ببان لماقطعتم ومحلما نصب بقطعتم كأثنه فألىأى شئ قطعتم وأنث الضمير الرآجع الى مافي قوله أوتركتموهالانه في معنى اللينة ( المسئلة الثانية ) قال أبوعبيدة اللهنَّة الخلة مالم تكن عجوة أو برنية وأصل اينة لونة فذهبت الواو أكسيرةاللاموجعهاالوانوهي النخل كله سيوي البربي والعجوة وقال بعضهم الاينقا أيخله الكريمة كانهم اشقوها من اللين وجعها اين فان قبل لم خصت اللينة بالقطع قُلناان كانت من الألوان فليستبتوا لانفسهم العجوة والبرنية وازكانت من كرام الْعَمْلُ فَلِيكُونَ غَيْمُ البِهُودُ أَشَدُ ﴿ الْمُسْلَةُ التَّالَثُهُ ﴾ قالُ صاحب الكشاف قرئ قوماعلى أصلهاوفيه وجهان (أحدهما) انهجع أصل كرهن ورهن واكذني فدبالضمة عن الواو وقرئ قائمًا على أصوله ذهابا الى لفظ ماوقوله فبأذر الله أي قطعها باذن الله و بأمره وليمخزى الفاسقين أي ولاجل آخراه الفاسفين أي البهود اذن الله في قطعها ( المسئلة الرابعة) روى أنه عليه السلام حين أمر أن يقطع تخليهم و يحرق ما وايا مجد قد كنت تنهى عن الفساد في الارض فابال قطع النفل وتحريقها وكان في أنفس الوعنين من ذلك شيُّ فنزات هذه الآية والمعنى آنالله إنما أذن في ذلك حسى يزداد غيظ الحكيمار وتتضاعف حسرتهم إسبب نفاذحكم أعدائهم في أعزأ موالهم (المسئلة الخامسة) احتج العلاء عهذه الآية على أن حصون الكفرة وديارهم لاباس أن تهدم وتصرق ونغرق وترمى بالمجانبيق وكذلك أشجارهم لابالس بقلمها مثره كانت أوغيرمة وعن ابن مسعود فطعوا

والمعنى ما قطعتم لها شقة بعيدة ولا الله تم مشقة شديدة ولا قنالا شديدا وذلك لانه كانت قراهم على ميلين من الدينة فشوا اليها مشابوها كان قيم مسايفة كانه قبل اليها مشابوها كان قيم مسايفة كانه قبل وما أفاه الله على رسوله منهم فاحصلتموه بكدا أي ين وعرف الجبين ( ولكن الله بسلط رسله على من بشاء ) أى سنته تعالى حازية على أن يسلطهم على من بشاء من أعد الهم تسليط الماصار قد سلما الذي عليه الصلاة والسلام على هؤلاء

تسليطاغيرمعتاد من فيرأن تقصموامضايق الخطوب وتفاسوا شدا شدا خروب فلاحق لكم في أموالهم (والله على كل شي قدير) فيقط مايشاء كايشاء تارة على الوجوء المعهودة وأخرى على غيرها وقوله تعالى ( ما أفاه الله على رسوله من أهل القرى ) بيان المصارف التي بعد بيان افاء ته هليه المسلاة والسلام من غيران يكون للفاتلة بيه حق واعادة عين العبارة الاولى از يادة التقرير ووضع أهل القرى موضع ضميرهم في ١٧٦ ﴾ اللاشعار يشمول مالعقاراتهم ابعضا ( فلله

منها ماكان، وصنعا للقنال ( المسئلة السادسة ) روى أن رجلين كانا بقصعان أحدهما العدوة والأخر اللون فسألهما رسول الله صلى الله عليه وسل فقال هذاتر كتهالرسول الله وقال هذا قطعتها غيظا للكفار فاستداوا بهعلى جواز الاجتهاد وعلى جوازه بحضرة الرسول الله قوله تعالى ( ما أفاء الله على رسوله منهم فا أوجفتم عليه من خيسل ولاركاب واكن الله يسلط رسله على من يشاء والله على كل شي قدير ) قال المبرد يقال فاء يني اذا رجع والماء مالله افاردم وقال الازهرى الق مارده الله على أهل دينيه من أموال من خانف أهلدينه بلافتال امابأن مجلوا عن أوطانهم و يخلوها للسلمين أو يصالحواعلى جزية بؤد ونهاعن رواسهم أومال غيرالجزية يغتدون به من سفك دماة هم كافعله بنوا لنضير حين صالحوا رسول الله صلى الله عليه وسل على أن اكل ثلاثه منهم حل بعير عاشاوا سوى السلاح وبتركواالباق فهذا المال هوالق وهوما أفاءا يله على المسلمين أى رده من الكفار الىالمسلمين وفوله منهم أىمز يهود بني النضير فاأوجفتهم يقال وجف الغرس والبعير يجفوجفا ووجيفاوهوسرعة السير وأوجفه صاحبه اذاحله على السيرالسريع وقوله عليسه أى هلى ماأفا الله وقوله من خيسل ولاركاب الكاب مايركب من الابل واحدتها راحلة ولاواحداها من القطها والعرب لايطلقون لفظ الراكب الاعلى راكد البعير و يسمون راكب الفرس فارسا ومعنى الآية أنالصحابة طلبوا من لرسول علبه الصلاة والسلام أن يقسم الق بينهم كاقسم الغشيمة بيشهم فذكرالله الفرق بين الامرين وهوأن الغنيمة مااتعبتم أنفسكم في تحصيلها وأوجفتم عليها الخيل والركاب بخسلاف الني فانكهماتحملتم فأتحصيله تعبا فكان الامر فيه مقوصا الىالرسول يعتحه حيث يشاء ( ثم همهنا سوال) وهوأنا موال بني النضير أخذت بعد القتال لانهم - وصروا أياما وقاتلوا وقتلوا تممسسالحوا على الجلاء فوجيبه أن تكون تلك الاموال مرجلة الغتيمة لامن جلة التي ولاجل هذا السُّؤال ذكرالمقسرون ههتا وجهين ( الاول ) أن هذه الآية مانزات في قرى بني انتضير لانهم أوجفوا عليهم بالخيلوالركابوحاصرهم رسول اللمصلي الله عليه وسلم والمسلون بل هوفي فدلة وذلك لان أهل فدك أنجلوا عنه فصارت لك القرى والاموال في يدارسول عليه السلام من غير حرب فكان عليه الصلاة والسلام وأخذمن غلة فدله تفقته وتفقة من يعوله و بجمسل الباقي في السلاح والكراع فها مات ادعت فاطمة عليهاالسلامانه كان يتحلها فدكافتال أبو بكر أنت أعزالناس علي فقراوأحهم الىغنى لىكنى لاأعرف صحة قولك ولابجوز أنأحكم بذلك فشهدلها أمايمن ومولى للرسول عليد السلام فطلب منها بو يكر الشاهد الذي لا يجوز قبول شهادته في الشرع فلريكن فأجرى ابو بكرذلك على ماكان يجريه الرسول صلى الله عليه وسلم ينفق منه على من كان ينفق هليه الرسول و يجعل ما يبقى في السلاح والكراع وكذلك عرجيه في يدعلى لجريه على هذا الجرى ورد ذلك في آخر عهد عر الى عر وقال ان بناغني و بالمسلمين حاجة

والرسول ولذي المربي واليتامي والمساكين وابن السبيل) اختلف في قدَّة الني منقبل يسدس اظاهر الآية ويصرفسهماللهالي عارة الكعبية وساثر المساجدوقيل بخمس لان ذكراهة للتعظيم و بصرف الآن سهم الرسول علمه الصلاة والسلام الى الامام على قول والى المسساكر والثغور على قول والى مصالح المسلين على قول وفيل تخمس لجسة كالغنيسة فانه عليسه الصلاة والسلام كأن يقسم الخمس كذاك و يصرف الاخساس الار بعدكا يشاءوالآن على الخلاف المذكور (كيلايكون)أى الفي الذي حقسه أنيكون للقمقراء يعيشمون يه ( دولة ) بضم الدال وقري يفصها وهبي مامدل للانسان أي بدور من الغنى والجدو العلبة وقيل الدواء بالفيح من

الملك بالضم و بالضم من الملك بكسرها أو بالضمرق المال و بالفنيح في النصرة أي كيلا يكون جدا (بين الاغت امنكم) فواليه كا يتكاثرون به أوكيلا بكون دولة جاهلية بينكم فان الرؤ ساء منهم كانو يستأثرون بالغنية و يقولون من عزيز قبل الدولة ا ما شداول كالفرفة اسم ما يغترف فالمعنى كيلا يكون الني شيئا بنداوله الاغتياء بينهم و يتماورونه فلا يصيب الففراء والدولة الفني عدني النداول فالمعنى كيلا يكون المساكم يداولا بينهم لا يخرجونه إلى الففراء وقرى تدواة بالرفع على ان كان تامة اى كى لا يقع دولة على مافصل من المعانى (وما آتا كالراسول) أى ما أعطا كوه من الفي أو من اللمر (فغذوه) فانه حقكم أو فقد كوا به فانه وأجب عليكم (ومالها كمعنه) عن اخذه أوعن تعاطيه (فاشه وا)عنه (واتشوالله) في عنالفته عليه الصلاة والسلام (ان الله شديد العقاب) فيعاقب من ينحالف أمره وأله به (المفقر المالها جرين) بدل من الذي القربي وماعطف عليه فان الرسول عليه فو ١٧٧ من الصلاة والسلام لا يسمى فقيرا ومن أعطى أغنيا من وي القربي خص

الابدال العدوبأما تخصيص اعتدارا الغفر الفراية النصم فتعسف ظاهر زالدين أخرجوا من ديارهم وأمواله) حبث اضطرهم كفارمكة وأحوجوهم الى الخروج وكانوا مائة رجل فغرجوا منهسا ( ينتغون فضياً من الله ورضوانا) أي طالبين مند تمالى رزقاف الدنياوم رسناة فيالاخرة وصفواأولاعليال على استعقبا قهم الق عن الأخراج تن النسار والأموال وقيد ذاك ثانيا عا يوجب تفنيم سأنهم واوتده (وينصرونالله ورسرله) عاطف دبلي ينغون فيمي حال مقدرة أي ناوين انصر قاتم تعالى ورسولهأ ومقارنه فان خروجهم من بين الكذار مراغين لهم مهاجرين الي المدينة يصبرة وأي نصرة (أولك) الموصوفون بما فصل من الصفات المميدة (هم العماد قون) الراسخون في الصدق حيث ظهر ذلك عافعلو عهوراينا (والذين تبووا الداروالاعان كلام مسئا نس منسوق لمدح الانصار فقصال حياءةمن بجائها عبتهم الهاجرين

اليه وكان عثمان رضي الله عنه يجريه كذلك م صار الى على فكان يجريه هذا الحجرى فَالْاَعُهُ الاربِهِ اتَّفَقُوا عَلَى ذَلَكَ ﴿ وَالْقُولَ النَّانِي ﴾ أن هذه الآية نزلتٌ في بني النصبر وقراهم وليسالحسلين يومئذكثير خيل ولاركاب ولميقطهوااليهامسافة كنبرة وانما كانوا على ميلين من المدينة فشوا أليها مشيا ولم يركب الارسول الله وكان راكب جمل فلاكانت المقاتلة فليلة والخيل والركاب غيرساصل أجراه الله تعالى مجرى مالم يحصل فيه المقاتلة أصلافخص رسول الله صلى الله عليه وسلم بالك الاموال ثم روى انه قسمها بين المهاجرين ولم يعط الانصارمنها شأ الاثلاثة نفر كانت عم ماجدة وهم أبو دجانة وسهل ين حنيف وألخر ث بن الصمة على ثم أنه تمالي ذكر حكم أأق فقال ( ما اهاء ألله على رسوله منأهل القرى فللموالرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل كى لابكون دولة بين الاغنياء منكم وماآتاكم الرسول فخذوه ومانها كم عندفانتهوا واتقوا اللهان الله شديد العقاب) قالصاحب الكشاف لم يدخل العاطف على هذه الجلة لانها بيان الاولى فهى منها وغير أجنبية عنها واعلم الهم أجعوا على أن الراد من فوله والذي الفر في بنو هاشم و بنوالمطلب قال الواحدي كأن الفي في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم مقسوما على خمسة أسهم أر بعد منهالرسول الله سرلي الله عليه وسله غامسة وكأن الحمس الباقي يقسم على بجسة اسهم سهم منها ارسول القمأ يضاو الاسهم الاربية الذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل وأمابعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام فللشافعي فجاكان منالف رسول الله قولان (أحدهما) انه للمجاهد بن المرصدين القتال في الثغو ولانهم قاموا مقام رسول الله في رياط النغور (والقول الثاني) انه يصرف الى مصالح المسلين من سد النغور وحفر الانهار وبناء القناطر ببدأ بالاهم فالاهم هذا في الاربعة أخاس التي كانت لرسول الله صلى الله هليه وسلم وأما السهم الذي كانله من خس الق فانه لمصالح المسلين بلاخلاف وقوله تعالى كى لايكون دولة بين الاغتباء منكم فيه مسائل (المسئلة الاولى) هَالِ المبرد الدولة الناج للشي الذي يتداوله القوم بينهم يكونُ كذامرة وكذامرة والدولة بالفتح انتقال حال سارة الى قوم عن قوم فالدولة بالضم اسم ما بتداوله و بالفيح مصدرون هذا و يستعمل في الجالة السارة التي تحدث للانسان فيقال هذه دولد فلان أى تداوله فالدولة اسم لما يتداول من المال والدولة اسم لما ينتقل من الحال ومعنى الآية كالأيكون الني ألذي حقم أن يعطي للفقراء ليكون لهم بأغة بعيشون بها واقعا في يد الاغنياء ود اللهم (المسئلة الثانية )قرى دولة ودولة بقنيم الذال وضها وقرأ أبوجعفردولة يعة الدال والهاء قال أبوالفتيم يكون ههنا هي النامة كقول وانكان ذوعسرة رة يعني كى لا يقع دولة جاهاية تم قال وماآناكم الرسول فعذوه ومانها كمعنه فانتهوا في ما أحطاكم الرسمول من الني فغذوه فهولكم حلال ومانهاكم عن أخذه فانتهوا وأتقوالله في أمر الني انالله شديد العقاب على مانها كم عند الرسول والاجود أن

ورُصناهم باختصاص الفي بهم مو ٢٦ مجه من أحسن رضاء أكله و معنى تبوعم الدارانهم انتخفر الله عذو الا عان مباءة والكنوا فيهما أشد يمكن على تنزيل الحال من الدارانهم النفاري المدارية خلصوا المان كقول من قال \* علما أشد يمكن على تنزيل الحال من الداروة من التبوع من النابي والمعناف الدارا العين تبوع داراله عرة ودارالا عان فعنف المصاف من الثاني والمعناف اليد من الاول وعوض منه اللام وقبل من على المعان ليكونها مطهرة ومنشأه (من قبلهم) أي من قبل هعرة المهاجرين على المعاني الاول ومن قبل

تبوّو المهاجر ين على الاخيرين و مجوزان بجول الخاذ الايمان مبادة ول ومدوا حلاصه على المعانى الاول عبارة عن اقامة كافا خقوقد التي من جداتها اطهار عامة شعائره وأحكامه ولاريب في تقدم الانصار في ذلك على المهاجرين لغله ورعجزهم عن اظهار بعض الاعن اخلاصه قلبا واعتماد الذلاية دسور تقدمهم عايم في ذلك ( يحبون من هاجر اليهم ) خبر الموصول أي يحبونهم من حيث مهاجرتهم اليهم لحبتهم الايمان ( ولا يجدون في صدورهم) أي في فر ١٧٨ مجه نفوسهم (حاجة) أي شيأ محتاجا اليه يقال

ككون هذه الآبة عامة فيكل مأأتي رسول الله ونهيي عنه وأمر الني داخل في عومه #قولدتعالى (للففراء المهاجر ين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلامن الله ورصواناو يتصرون الله ورسوله أولنك هم الصادة ون) أعلم أن هذا بدل من قوله والذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل كانه فيل اعنى بأولئك الاربعة هو لاء الفقراء والمهاجر إن الذين من صفتهم كذا وكذا تمانه تعالى وصفهم بأمور (أولها) الهم فقراء (وتانيها) أنهم مهاجرون (وثانها) أنهم أخرجوا من ديارهم وأموالهم يعني أن كفارمكة احوجوهم الى الخروج فعهم الذين أخرجوهم (ورابعها) أنهم يبنغون فصلا من الله ورصوانًا والمراد بالفضل ثواب الجنة وبالرصوا ن فوله ورصوان من الله أكبر ( وخامسها) قوله و ينصرون الله ورسوله أي أنفسهم وأموالهم (وسادسها) قوله أولئك همالصاد قون يعنى انهم لماهجروالذات الدياوتحملوا شدائدهالاجل الدين ظهر صدقهم فيدينهم وتمسك بعض العلاء بهذه الآية على امامة أبي بكر رضى الله عند فقال هؤلاء الفقراء عن المهاجر أن والانصار كانوا يقولون لابى بكر بإخليفة رسول الله والله يشهد على كومهم صادقين فوجب أن بكونواصادقين في قولهم ياخليفة رسول اللهومني كان الامر كذلك وحب الجرم بصعة المامته على شمانه تعالى ذكر الانصار وأثني عليهم حين طابت أنفسهم عن الني اذجعله المهاجرين دونهم فقال (والذبن تبوو الدار والأيمان من قبلهم محبون من هاجر البهم ولا يجدون في صدورهم حاجة عما أو توا و يو مون على أنفسهم واوكانبهم خصاصة ومن يوق شيح نفسه فأولئك هم المفلمون ) والمرادمن الدار المدينة وهي دارالهجرة تبوأها الانصارقيل المهاجرين وتقديرالاية والذين تبووا المدينة والإيمان من قبلهم (فانقيل في الآية سؤالان أحدهما) أنه لايفال تبوأ الايمان (والثاني) بتقديران يقال ذلك لكن الانصارماتبووا الايمان قبل المهاجرين (والجواب) عن الاول من وجوه (أحدها) تبو وا الدار واخلصوا الايمان كفوله

وَلَمْدُ رَأَيْمُـكُ فَيَالُوعَي ۞ مَتَقَلَدًا سَسِيقًا وَرَجُعَا

(ونانيها) جعلوا الإيمان مستقرا ووطنالهم المكنهم منه واستفامتهم عليه كا انهم لما سألواسلمان عن تسبه فقال انااين الاسلام (والائم) انه سمى المدينة بالإيمان لان فهاظهر الايمان وقوى (والجواب) عن السوال الثاني من وجهين (الاول) ان المكلام على التقديم والناخير والتقدير والذين تبووا الدار من قبلهم والايمان (وانثاني) انه على تقدير حذف المضاف والتقدير تبووا الدار والايمان من قبل هجرتهم ثم قال ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا قال الحسن أي حسدا وحرارة وغيظا مما أوتى المهاجرون من دونهم واطلق افظ الحاجة على الحسد والغيظ والحرارة لانهذه الاشهاء لا تفك عن الحاجة فاطلق اسم اللازم على الماروم على سبيل الكناية ثم قال و وثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة بقال آثره يكذا اذا خصه به ومفعول الاشار محذوق والتقدير ولوكان بهم خصاصة بقال آثره يكذا اذا خصه به ومفعول الاشار محذوق والتقدير

خدمنه حاجتك أى مأتعتاج اليدوقيل الرحاجة كالطلب والحزازة والجسد والغيظ (مما [أوتوا) أي مماأوتي المهاجرون من الني وغيره (و يؤثر ون) أى نقدمون المهاجرين (على أنغسمهم) في كل شي من أسباب المعاش حتى ان من كان صد أمر أنان كان ينزل عن احداهها وبزوجها واحدا متهم (واوكان بهم بخصاصة)أى عاجة وخلة وأصلها خصاص النت وهم فرجه والجلة في حبر الحال وقدعرفت وجهد مراراوكان النبي عليدالصلاة والسملام قسم أموال بني النضرعل الهاجرين ولم يعط الانصار الاثلاثة نفر محتاجين أباد جانة سمالتين خرشمة وسهلين حنيف والحرث بنالصمة قال لهم انشتتم قسمتم للهاجرين من أموالكم وشاركة وشاركةوهم في هذه الفنيمة وأن شتم كانت لكردبار كوأموالكم ولمنقسم لكلم شيء من الغتيمة فقالت الانصار بل تقسم لهم من اموالنسا وديارنا ونواثرهم بالغنية ولانشاركهم فيها فنزلت وهذاصر يخ فيان قواه تعالى والذين تبوواا الخ

مستأتف غيرمه علوق على الفقر أو المهاجرين نعم بجوز عطفه على أولئك فان ذلك المابسندي شركة ﴿ و يوثرونهم ﴾ الانصار المهاجرين في كون قول العالى بحبون وماعطف عليه استثنافا مقررا لصدقهم أوحالا من ضمير تبوق الرومن بوق شيح نفسه ) السيم بالعنم والكسروقد قرئ به ايضا اللوم واصافته الى النفس لانه غريزة فيها سفتضية للعرص على الذي هو البحل أي ومن يوق بتوفيق الله تعالى شجهاجتي بخالفها فجايفات عليها من حب المال و بعض الانفاق

( فاواتك) اشارة الى من باعشار معناها العام المنتظم للذكورين انتظاما اوليا (هم المفلحون) الفائزون بكل مطلوب الناجون عن كل مكروا الناجون بكل مطلوب الناجووا عن كل مكروا والذين جارًا امن بعدهم) هم الذين هاجروا عن كل مكروا والذين جارًا امن بعدهم) هم الذين ها الذين جارًا المنابعون باحسان وهم المؤمنون بعد القريقين الى القباء قول الآية قدا ستوعبت جميع المؤسنين وأياما كان فالموصول مبتدأ خبره (يقولون) ﴿ ١٧٩ ﴾ الحرفة مسوقة الدجهم مسترم المن تقدم المرفقة المؤسنين وأياما كان فالموصول مبتدأ خبره (يقولون) ﴿ ١٧٩ ﴾ الحرفة المنابعة على المؤسنين وأياما كان فالموصول مبتدأ خبره (يقولون) ﴿ ١٧٩ ﴾ الحرفة المنابعة المؤسنين وأياما كان فالموصول مبتدأ خبره (يقولون) الموسوقة الدجهم من المؤسنين المؤسنين وأياما كان فالموسوقة الموسوقة الموسوقة المنابعة المؤسنين وأياما كان فالموسوقة الموسوقة الموسو

وسراعاتهم لحقوق الاخوة فى الدين والسبق بالاعان كاأن ماعطفت عليد من الجسلة السابقة لمدح الانصارأي يدعون لهم ( رينااغفرلنا ولاخوانساً ﴾ أي في الدين الذي هوأعز وأشرف عندهم من النسب ( الذين سبقونا نالاعان) وصفوهم لذلك اعتراهًا مفضلهم (ولا تجعل في قلو بناغلا) وقرئ غرا وهماالحقد (الذين آمنوا) على الاطلاق (رينا التروف رحيم) أي مبالغ في الرأفة والرحة فعقمتي بان تجيب دعا الألم رالى الذين افقوا) حكايةلاجرى بينالكفرة والنافقين مز الاقوال الكاذبة والاحوال الفاسدة وتعجيب منهابه دحكاية تعاسن أحوال المؤمنسين وأقوالهم عسلي اختلاف طبقاتهم والخطاب لرسولالله صلىالله عليسه وسلمأولكل أحد بمن لهحظ من الخطاب وقوله تعالى ( مقولون) الح استثناف المان المتعب مسه وصيغة المضارع للدلالة على استمراد قواهم أولاسك ضارصورته واللامق قوله تعالى (لاخواتهم

و هو ثر ولهم بأموالهم ومنازاتهم على أنفسهم عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قان الانصبار أناشئتم قسمتم للهاجراني من دوركم وأموالكم وقسمت لكم من الغنيسة كاقسمت لهم وان شئم كان لهم الفنجة ولكم ديار كموأمو الكم فقالوا لابل نفسم لهم من ديارنا وأموالنا ولانشاركهم في الغنيمة فانزل الله تعالى ويوشرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة فبين أنهذا الايثارليس عن غني عن المال ولكند عن حاجة وخصاصة وهي الغفر وأصلما من الخصاص وهي الفرج وكل خرق في منخلل أو باب أو سحاب أو برفع فهى خصاص الواحد خصاصة وذكر الفسرون أنواعامن اينار الانصار للضيف بالطعام وتعللهم عندحني بشبع الضيف تمذكروا أنالآبة نؤلت في ذلك الايثار والصحيح انها تزلت بسبب ايثارهم المهاجرين بالغي تملأ يتنع أن يدخل فيهسا سائر الايثارات تمقال ومن يوق شيخ تفسه فأولئك هم المفلحون ألشيح بالضم والكسير وقد قري ؛ إهما واعلم أن الفرق بين الشيح والبخل هوأن البخل نغس آلمنع والشيح هوالحالة النفسانية ألن تقتُّمني ذلك المنع فحاكآن الشيم من صفات النفس لاجرم قال تعالى ومن يوق شيح نفسه فالئت همالمفلمون الظافرون بماأرادوا قال ابنز يدمن لميأحذ شبئا نهاه اللهعن أخذه ولم ينع شَنْاأُ مِن والله باعطاله فقدوق شم تفسد الله قوله تعالى ( والذين جاو امن بعد هم بقولون رَ بَنَااعْفُرِ لِنَاوِلاخُوانِنَاالَّهُ بِنُ سَبِقُونَابِالايِءَانُولاَنْجِعَلَ فِيفَاوَ بِنَاغُلَاللَّهُ بِنَ آمَنُوا رَبِنَا انْكُ رو فرحم) اعلم أن قوله والذين جاو امن بعدهم عمل ف أيضاعلي المهاجرين وهم الذين هاجروا من بعدوقيل النابعون بإحسان وهم الذين يجيئون بعدالهاجرين والانصارالي بوم القيامة وذكرتعالى افهم يدعون لانفسهم ولمن سبقهم بالايمان وهوقوله بتواون ربتا الحفرلنا ولاخوالفاالذبن سسبتونا بالايمان ولانجعل فيقلو بناغلا للدين آمنوا أيتمشا وحسداو بغضاواعلمان هذه الآيات قداستوهبت جبع المؤهنين لانهم اماللها جرون أوالاقصارأوالدينجاو امن بعدهمو بينان من شأن من جامن يعدالمهاجرين والانصار أنيذكرالسابقين وهم المهاجرون والانصار بالدعاء والزحمة فن لم يكن كذلك بل فأكرهم بسوء كان خارجام ؛ جلة أقسام المو منين بحسب اص هذه الآية الله قوله تعالى ( ألم ترالي الذين نافتوا يغولون لاخوانهم الذين كفروا من أهل الكتاب لئن أخرجتم انخرجن معكم ولانطبع فيكمأحدا أبدا وان فوناتم المنصرنكم والله بشمهد آنهم لكاذبون) قال اللقاتلان يعنى عبدالله بن أبي وعبدالله بن نبتل و رفاعة بن زيد كانوا من الانصار ولكيتهم نافقوا يقولون/لاخوانتهم وهذه الاخوة تحتمل وجؤهما (أحدها) الاخوة فيالكفر لان المهود والمنافقين كانوا مشتركين في عوم الكفر بمعمد صلى الله عليه وسلم (وثانيها) الاخوة يسبب المصادقة والمولاة والمعاونة (وااثها) الاخوة بسبب ما بينهما من المشاركة فى عداوة محدصلى الله على موسلم مم أخبر تعالى عنهم انهر قالوا لليهود لتن أخرجتم من المدينة لنخرج معكم ولا تطبع فيكم أى فى خدلانكم أحدا أبدا ووعدوهم النصر أيضا

الذين كفر وامن أهل الكناب) التبليغ والمرادباً خوتهم أما توافقتهم في الكامر أوصداقتهم ومواً لاتهم واللام في قوله تعالى (التن أخرجتم) أي من دياركم قسدرا موطنة القسم وقوله تعالى (المخرجن معكم) جواب القسم أي والله الن أخرجتم لنخرجن معكم اابتة وللذهبن في صحبتكم أي غادهبتم (ولانطبع فيكم) أي في شأنكم (أحدا) يمتعنا من الخروج معكم (أبد) وان طال الزمان وقيل لا فطبع في قابل كم أو خذ لا نكم وابس بذا لئلان تقدير الفنال مترقب بعدولان وعدهم لهم على ذلك النقد را بس بجر دعدم طاعتهم لن بديموه

الى قتالهم يل تصربتهم عليه كاينطق به قوله تعالى (وآن قوناتم النصر نكم) أى لنعاوننكم على عدو معلى ان دعوتهم الى خفلان الله و على ان دعوتهم الى خفلان الله و على الله على الله عليه و السلين حتى يدعوا عدم طاعتهم فيها ضرورة أنها الوكانت الكانت عندا منه دادهم لا مرتبم واقلها ركفرهم ولارب فى أن ما يفعله عليه الصلاة والسلام عند ذلك قتلهم لا دعوتهم الى تركنا مسرتم والدالم و يده و المربعة و المربعة على المداقة أن يدعوا أن خروجهم معهم الما ينهم من الصداقة أن يدعوا أن خروجهم معهم المنهم من الصداقة أن يدعوا أن خروجه معهم المنهم من الصداقة أن يدعوا أن خروجه معهم المنهم من الصداقة أن يدعوا أن خروجه معهم المنهم المربعة المداقة أن يدعوا أن خروجه معهم المنهم المدالمة المربعة المنهمة المربعة المربعة المنهمة المنهمة

ا تواجم والدفر تلتم لننعسرن من اله تعالى شهد على كولهم كافيين في هذا القول فقال والله يشهد الهر مكافيين في هذا القول فقال والله يشهد الهراء كافيون ولما شهد على كذبهم على سيل الإجال أتبعد بالتفصيل \* فقال (الله أخرجوالاعترجون معهسم ولتن قوتلوا لايتصبر ونهسم ولئن نصيروهم أبولن الادبارثم لاينصىرون) وأعلم اله تعالى عالم بجميع المعلومات التي لانهاية لها فعُمْمُ الموجودات في الأزمنة الثلاثة والمعدومات في الأزمنة الثلاثة وعلم في كلواحد من هذه الوجوه السستة انه أوكان على خلاف ماوقع كيف كان يكون على ذلك التقدير فههنا اخبر تعسال ان هؤلاءاليهودلأن أخرجوا فهوالاءالمنافقون لايخرجون معهم وقدكان الامر كذلكلان بني النفسيرلما أخرجوا لم يَغرج معهم المنافقون وقوتلوا أيضا فانصروهم فأما فولدتعالى ولئن نصروهم فتقديره كايقول المعترض الطاعن فى كلام الغير لانسلم أنالامر كما تقول ولتن النسا ال الامر كاتفول لكنه لايفدنك فائدة فكذا ههنسا ذكر تعسالي انهم لأينصرونهم ويتندير أزينصروا الاأتهسم لايدوأن يتركوا تلك النصرة وينهزموا ويَترَكُوا أُولَئْكُ المانسُورِ مِن فِي أَبْدَى الاعداءُ وِنْظَيْرِ هَسَدُهُ الْآيَةِ قُولِهُ وَاوْعَلَمْ اللّهُ فَيْهُمُ خَيراً لا سَهمهم واواسمهم لنراوا وهم مصرضون فأما قوله ثم لا ينصرون ففيه وجمان (الاول) انه راجع الى النافقين بعني لبنرز من المنافقون ثم لاينصرون بعسد ذلك أى يهلكم الله ولاينقعهم تفاقهم لنظهور كفرهم (والثانى) ليامزمن البهودتم لاينقعهم قصبرة المناققين مُمَوْكُرُتُعَالَىٰانْخُوْفَ المُنَادَقَينِ مِنَ المُوْمَنِينَ أَشْدَمَنْ خُوفَهُمْ مِنَ اللَّهُ تَعَالَىٰ الله فقال ( لانتم أَشَدَ رَهِبَهُ فِي صَدْ وَرَهُمْ مَنَ اللَّهِ ذَلَكَ بِانْهِمْ فَوَمِ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ أي لا يعلون عظمة الله حتى يخشوه حقخشيته \* مُمقال(لاية اللونكم جيما الافي قرى محصنة أومن وراءجدر ) يربد أنهولاوالمهودوالمنافقين لايقدرون على مقاتلتكم مجتمين الااذا كأنوأ في قرى محسنة بإلخنادق والدروب أومن وراءجدر وذلك بسبب انالله التي في قلو بهم الرعب وان تأييد اللهونصرته ممكم وقرئ جدر بالمخفيف وجدار وجدر وجدروهما الجدار الشممقال ( بإسهم بينهم شديد تحسبهم جيما وقلو بهم شي ذلك بأنهم قوم لا يعقلون) وفيه ثلاثة أوجه (أحدُهُا) يُمنى أن الباس الشديد الذي يوم مقون به أنما يكونُ اذا كان بعضهم مع بعض فامااذاقانلوكم لميبق لهرذلك البأس والشدة لان الشجاع يجبن والعزيز بذل عندتحاربة الله ورسوله ( وَتَأْنَيهِمَا )قَالَ مِجَاهِدَ الْمُعَنَّى أَنْهِمَا فَا اجْتَعُوا يَقُولُونَ لِنَفْعَانَ كَذَا وكذافهم يهددون المؤمنين بيأس شديد منوراء الحيطان والحصون تم يجتززون عن الخروج للقتال فبأسهم فيما بينهم شديد لافيما بيتهم و بين المؤمنين ( وثالثها ) قال ابن صباس معناً. بعضهم عدوالبعض والدايل على سحة ذهذاانتأو بلقوله تعالى تحسبهم جبعاوقلو بهمشي يعنى تعسيمهم في صورتهم مجتمعين على الالفة والمحبة أما قلو بهم فشتى لانكل أحده مهرعلى مذهب آخرو بينهم عداوة شديدة وهذا تشجيع المؤمنين على قنالهم وفوله ذاك بأنهم قوم الايمقلون فيه وجهان ( الاول ) أنذلك بسبب أنهم قوم الايعقلون مافيدا لحظ أهم

المديرية الالميانية في المدين (و نسيشهداس كالديون) في م واعيد هم المواتدة بالإيمان الفاچرة وقوله تعالى ( اثَّن أخرجوالانخرجنون معهم) الخ تكذيب الهرو كلوأحد من أقوالهم على الماصيل إلى تكارجه في الكل لمي الاجال ( رِانُ قُوتُلُوا لَا بِ صَمْرُونُهُمْ ) نوكان الامر كذاك فان ابن أبنى وأصحابه أرساوا الدبني النصيرة الدسرائع أخلفوهم وديد حجد مندانعجالتوه واعمازالفرآن ولئن نصروهم على الفرض والفدير (ليوان الادبار) فرارا (ثم ماينصرون) أى النافتون بعدداك أي يها كم إظهو لاينفسهم نفاقهم اضهور كفرهم أولهر من Marge & Kusaya han المنافقين (لانتماشدرهمة) أى أشدس هو يبدعلى أنها تمصسدر منالمبني للفعول ( فىصدورهم من الله) أي رهبتهم منكمين السرأشد ممايظهروته لكرمن رهبةالله فانهم كانوا بدعه نعندهم رَّهِ بِهُ عَظَيْدٌ مِن أَللهُ تَعَالَى (ذاك) أي ماذ أرمز كون أرهبتهم مشكم أشددون رهبة الله (بأنهم) اسبر أنهم

( خَوَمُ لا يَعْفَهُونَ) أَى شَيْنًا حَيْنِ عِلْمُواعَظِمَةُ اللهُ تَعَالَى فَيْخَشُوهُ حَقْ خَشْيَتُهُ ( لايڤاتلونكم) أَي البهود ﴿ والثاني ﴾ والنافة ون يَعْنَى الله الله وي يحصنه )بالدروب والنافة ون يَعْنَى الله وي الله وياد روك الله وياد وكل الله وياد وكل الله وياد وكل الله وقرى جدد بالمحقيف وقرى جداد وياد وكل الله ويعاد وجدروهما الجداد ( بأسهم ينهم شديد ) استثناف سيق

لبان ان ماذكر من رهبتهم ليس الضغفهم وجبتهم في انفسهم فان باسهم بالنسبة الى آفرائهم شديدوا محاصعهم وجبتهم فالنسبة الرحم ما قدف الله تعالى في قلو بهم من الرعب (عسبهم جيعاً) مجتمعين منفقين ( وقاو بهم شي ) منفر قد الالفة بينها ( ذلك بانهم ) اى ماذكر من تشتت قلو بهم بسبب أنهم ( قوم الايسقلون ) أى الايسقلون شيا حتى يمر فواالحق و يتبعوه و رموا عن قوس ( ١٨١ ) واحدة فيقمون في تبدا له المنافل و تشتت قلو بهم حسب الله من المنافذ المنافذ

تشات طرقه وتفرق فنونه وأما ماقبسل منأن المعنى لابعقلون أن تشنت القلوب بمالوهن قواهم فبمعزلمن السداد وقوله تعالى (كثل الذين من قبلهم) خبرمبتدا يحذوق تقديره مثلهم أي مثل الذكورين من اليهود والمنافقين كمثلأهل مدرأو بني فينقاع على مافيل انهم أخرجوا قبل بن النصير (قريبا) في زمان فريب وانتصابه عثل اذالتقدير كوقوع مثل الح ( ذاقواو بال أمرهم)أى سوما قبة كفرهم في الدنبا (ولهم) في الآخرة (عذاب ألم) لأيقادر قدرة والمعنى أن مأل هو لاء كعال آولئك في الدنيا والآخرة لكنّ لاعلى أن حال كلهم كعالهم بلحال بعضهم الذين هم اليهدود كذلك وأما حال المنافقين فهى مانطق به قول تعالى (كمثل الشيطان) فأنه خبرثان للمدد المقدرميين اللهم منضمن لحال أخرى لليهودوهي اغتزارهم عقالة التافقين أولاوخيبتهم آخرا وقدأجل في النظم الكريم حيث أسند كل من الحبرين الى المقدر المضاف الى ضمير الفر يقين من خبرتسيين ماأسند أالمه تمموسه تقذبأن السامع

(عامان) لا مقلون ان تشتب القلوب على هن خواهم \* دوله تعالى ( كمن الذي عن عليه م غرب الفاقو الو بال أمر هم ولهم عذات أيم) أي مثلهم كمثل أهل بدر في زمان قريب ءَانَ الِّذِي بِمَانَةُ تَسْمِيعُونَ بِمِاقَلَتَّا عِثْلُ وَالنَّقْدِيرَ كُوبِيُّودِ مِثْلُ أَهِلَ بدرقر بِها فَاقْوا و بالأُمرَاهِم أي سوءعاقبة كفرهم وعداوتهم لرسول الله من قولهم كلاً و بيل أي وخيم سي العاقبة يعنى ذا فواهداب الفتل في الدنيا والهم في الآخرة هذاب البم تم ضرب للبهود والمنافقين مثلًا \* ( فَقَالَ كَمثُلُ الشَّيْطِ عَالَ الدَّمَالَ للانسسَّانِ أَكَفَرِ قُلْمَاكُمْ وَالَّ أَنَّى برَّئُ مَنك أَنَّى اخاف الله رب العالمين) أي مثل المنافقين الذين غروابني النضير بقولهم لأن أخرجتم أنمخرجن معكم ثمخذاوهم وماوذوا بعمدهم كمثل الشيطان الزقال للانسان اكغر ثم تبرأ منه في العاقبة والمراد أما عُومُ دعوة الشيطان الىالكقر واما اغوا الشيطان قرأيشا يرم بدر بقوله لاغالب لكم اليوم من الناس واني جاراتكم الى قوله اني بري منكم \*ممال (فكان عاميتهماأنهمافي التارخال بن فيها وفلك جراء الفنالين) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى )قال مقاتل فكان غاقبة المنافقين والبهود مثل عاقبة الشيطان والانسان-يث صارا الىالنار (المسئلة الثانية) قال صاحب الكشاف قرأ ابن مسعودخالدان فيها على أنه خبران وفي النارانو وعلى القراءة المشهورة الخبره والظرف وخالدين فبها حال وقرى مافيته مابالرفع مم قال وذلك جراء الفللين أى الشركين لقوله تعالى ان الشرك لفظ عفليم عمائه تعالى رجم الى موسطة المؤمنين الدفقال فياايها الذين آمنوا القوالله والتنضر نَفْسُ مَاقَدَمَتَ لَغَدَ ﴾ أأخديوم القيامة سعاماً! وم الذي لي يومك تقريباله ثم ذكر النفس والغدعني سببل انتنكبرأما الفائدة في تتكبر النفس فاستقلال الانفس التي تنظر فيميا فدمت الاتخرة كانه قال فلتنظرنفس واحدة فيذلك وأماتنكبرانف فلتعظيم وابهام أمر مكانه قبل الغد لايعرف كنهد لعظمه \* تمقال (واتقواالله أن الله حبير عاتسملون) كرز الامر بالنقوى تأ كيدا أو يعمل الأول على أداء الواجبات والثاني على ترك المعاصى المعالى (ولاتكونوا كأنذين نسواالله فأتساهم أنفسهم) وفيد وجهان (الاول) قال المَّائلات نسوا حق الله فعملهم ناسين حق أنفسهم حتى لم يسعو الها عما يَنفعهُم صنده ( الثاني ) فأنساهم أنفسهم أى أراهم يوم النيامة من الاهوال مانسواهيه أنفسهم كتوله لايرتد اليهم طرفهم وأفد تهم وترى الناس سكاري وماهم بسكاري # مم قال (أو ثلث هم القاسقون) والمقصود منه الدم واعلم انه تعالى لما أرشدالمو منين ال ما هو مصلمتهم يوم القيامة بقوله واشفلرنفس ماقدمت المدوهدد الكافرين بقوله اللين نسوا الله فأنساهم أنفسهم بين الفرق بين الفريغين الفريغين العربي العجاب التار واصحب الجنة أصحاب الجنة هم الفائزون ) واعم أن التفاوت بين هذين الفريقين معلوم بالصرورة مَذَكُرُ هَذَا الفَرَقَ فَيَعَلُّ هَذَا المُوصَعَ بَكُونَ الْغَرَضَ مَنْهُ النَّسِيهُ عَلَى عَظْمَ ذَلَكُ الغُرق وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المعترلة الحجوا على انصاحب الكبيرة لايدخل الجنة

يرد كلامن المثلين الي ما عائله كما أنه قبل مثل البهود في حلول العداب بهم كمثل الذين من فبلهم المخ و مثل المنافقين في اغرائهم اياهم على اقتال حسم انقل عديهم كمثل الشيعان ( اذقال للانسان اكفر) أي أغراء على الكفر اغراء الآمر المأمور على المأمور به ( فلما كفر قال اني برئ منك) وقرن أنابين منك ان أريد بالانسان الجنس فهذا النبرة من الشيطان كون يوم القيامة كابني عند قوله تعالى ( اني أخاف الله رب العالمين) وأن أريد به أبوجهل فقوله تعالى اكترة

ظاهل تقديم الفاصل فيدلان صلته ملىكة اصله المفضول والاعدام مسبوقة بلكاتها ولأدلاله في الابة الكريمة على أن المسلم لايغتص بالكافروأن الكفارلا بملكون أموال المسلمين بالقهر لان المرادعا مم الاستوامق الاحوال الاخرو ية كاينبي عنه التسبرعن القر يقين بصاحبية الناروصاحبية الجنة وكدا قوله تمالي (أصحاب الجنة هم الفائزون) فأنه استثناف مبين لكيفية عدم الاستواء بين الغريقين أي هم الغائزون بكل مطلوب ﴿ ١٨٣ ﴾ النَّاجون عن كل مكروه (لوأنز تناهذا القرآن) العظيم الشان

الاانخيرالناس بعدنبيه \* مهيمنه التاليد فيالعرفوالذكر

النطوى على فنون الموارع (على جيسل) من الجيسال قال معناه القائم على الناس بعده # وأما (العزيز) فهواما الذي لايوجدله نظير واما (زأيته) مع كونه علما في القيبوة الفالبِ القاهرَ \* واما (الجِيارَ) ففيه وجوه (أحدها) أنه فعمال من جبراذا أغني الفقير وعدم التأثر بمايصادمه (خاشما واصلح الكسيرقالالازهرى وهولعمرى جابركل كسير وفقير وهوجآبردينه االدي آرتنشاه متصدعامن خشية الله) اي قال العجاج \* قد جبرالدين الاله فعير # (والثاني) أن بكون الجبارمن جبره على كذا اذا منشققامنها وقرئ مصدما اسكرهه على مأراد، قال السدى انه الذي يقهر الناس ، يجبرهم على مأراد وقال بالادغام وهذا تنشل وتنغسل الازهرى هي لغة تميم وكثيرمن الجازبين يقولونها وكان الشافعي يقول جبره السلطان لطوشأن القرآن وقوة تاثيرها على كذا بغسير ألف وجعلُ الفراء الجيار بهذا المعنى منأجسبره وهي اللغة المعر وفة فيع من الواعفة كالنطق له فى الأكراه فقاللم أسمع فعالامن أفعل الافي حرفين وهما جبارمن أجبر ودراك من أررك وعلى هذا القول الجبارهوالةهار ( الثالث ) قال ابن الانباري الجبار في صفة الله الذي لاينال ومنه قبل لأيخلة التيقاتب بدالمتناول جبارة (الرابع) قال اب عباس الجبارهو الملك العظيم قال الواحدي هذا اذي فكرناه من معاني الجبار في صفة الله وللجبار معان ق صفة الخلق ( أحدها) المسلط كاهوله وماأنت عليهم بجيار (والثاني) العظيم الجسم كقوله ان فيها قوما جبارين( والثمالث )المتمرد عن عباد فالله كقوله وأم يجعلني جبارا (والرابع) القنبال كقوله بطشتم جِبارين وقوله الأتريد الأأن تكون جبارافي الارض \*أماقوله (المشكبر)ففيه وجوه (أحدها)قال ان عباس الذي تكبر بر بو يبته فلاهي مثله (وثمانيا) قال قنادة المتعظم عن كل سوء (وثالثها) قال الزجاج الذي تعظم عن ظلم العباد (ورابعها) فالران الانبساري المتكبرة والكبرياء والكبرياء عندالعرب الملك ومنه قوله تعالى وتكون لكماالكبرياه فيالارض واعبان المتكبر في حق الحلق أسهدم لانالمتكبرهوالذي بظهرمن نفسه الكبروذلك نقص فيحق الخلق لانه ايس لدكير ولا علو بلابس مسمالا الحقارة والذلة والمسحك تقفأذا أطهر العلوكان كاذبافكان ذلك مذموما فى حقدا ماالحق سجسانه فله جمع الواع العلو والكبرياء فاذا أظهره فقدا رشد العيادالى تعريف جلاله وهلوه فكان ذاك في غاية المدح في حقد سجعانه ولهذا السبب لماذكر هذا الاسم #قال (سهمان الله عماد الشركون) كانه قبل از المخلوقين قد تكبرون و يدعون مشاركة الله في هذا الوصف اكنه سيمانه منز، عن التكبرالذي هو حاصل للخلق لاعهم القصوري عسب دواتهم فادعاؤهم الكبريكون ضم تقصان الكذب الى التقصان الذاتي أماالحق سجانه قله العلو والعرقفاذا أظهره كان دلك ضم كالالركال فسجان الله عمايشر كون في البات صفة المنكبرية للغلق الموالله الحالق) والخلق هوالتقدير معناء انه يقدرأفعاله على وجزممخصوصة فألحالتية رجعة الىصفة الارادة \* ثم قال (البارئ) وهو بمزالة فولناسانع وموجد الاأنه يفيد اختراع الاجسام ولذلك يفاز في الحلق برية ولا يقال في الاعراض آلتي هي كالاون والعام الله وأما ( المصور)

(المهيم) الرةيب الحافظ اتكل شي مفيعل من الامن يقلب همزته هذا (العزيز) الغالب (الجبار) لذي جبر خلقه على ماأ وادأو بعبد أحوالهماي اصلحما (المتكبر) الذي تكبرعن كل ما يوجب حاجة أونقصا ناأ والبليغ الكبرياء والعظمة سبحان الله عمايشركون تِيزِيه له تعالى عَايِث ركونه به نعاني أوعراشرا كهيربه تعاني الرئعداد سفاته النيلايكن أريشاركدتعالي فيشئ منهاشي

ماأصلا (هوالله الخالق) المقدر

قوله تعمالي (وتلات الامثال نصر به اللناس العلمي تفكرون) اريدبه به تو يح الأنسان عل قسوة قلم وعدم تغشمه عند تلاوته وقلة تدبره فيم (هواقله الذي لاالدالاهو) وحده (عالم النسب والشهادة) أي ماغاب عن الحس من الجواهر الفد سبة وأحوالها ومأحضرله مز الاجرام وأعراصها وتقديم الفساعل الشهادة لتقدمه في الوجود وتعلق العلمالقديمية أوالمعدوم والموجود أوالسنز والعلالية(هوالرحي الرحيم هوالله الذي لااله الاهو) كرز لارازالاعتناه بأمرالتوحيد (الملاث القدس) البليغ في التراها عابوجب نقصاناً ما وقرئ بالقنيح وهي لغة فيد (السلام) إذوالسلامة منكل نقص وآفة أمصدروصف به المبالغة (المؤمن، لأواهب الامن وقرى بالشع ععمة لل الوَّ من له على حدَّف أَلِجَارَ

للاشياء على مقتصنى حممته (البارى) الموجداها بريتا من التقاوت و فيل المير بمضها من بعض بالاشكال المختلفة (الصور) الموجد لصورها وكيفيا تهاي الموجد لصورها وكيفيا تهاي الموجد لصورها وكيفيا تهاي المراد الاسماء الحسنى الدلاتها على المعالى المستم المعالم الموات والارمن يتطلق بتنزهه المعالى عن جميع النقائص تتزها فلاه و الموالم والحكم المجامع للكمال المحال المحال المحال المحال المحال المحالة عن النبي عليما الصلاة والسلام من قرأسو رة على ١٨٤ ، الحشر غفر الله المتقدم من ذنبه وما تأخر

فعناه أنه يتخلق صورا الحلق على هاير يد وقدم ذكر الخالق على البارئ لان ترجيح الارادة مقدم على المجاد مقدم على المحسور لان ايجاد الذوات مقدم على ايجاد الصفات بنه تم قال تعدال (له الاسمساء الحسني) وقد فسيرناه في قوله ولله الاسمساء الحسني بأما قوله (يسبح له ما في السموات والارض وهوالعزيز الحكيم) فقد مر تفسيره في أول سورة الحديد والله أعلى بلعسواب والحجد للقرب العالمين وصلاته على سيد تأميم الامي وعلى اله وصحيد أجمعين وسلم تسليما كثيرا

### (سورة المتحنة ثلاث عشر آية مدينة)

## (بسمالله الرحن الرحيم)

( باليها الذين آمنوالا تتخذوا عدوى وعدوكم أوليا القون اليهم بالمودم) وفي الآبة مَسَائُلُ (المُسْلَةُ الأولى) اللهُانَ منجِلةً مَا يُتَحَقِّقَ بِهِ النَّعَلَقُ بَمَسَاقَبُلُمُاهُ وانهما يشتركان في بيان حال الرسول ملى الله عليه وسلم مع الحاضر بن في زمانه من البهود والتصاري وغيرهم فانابعضهم أفدمواعلى الصلح وأعترفوا بصدقه ومنجلتهم بنوالنضير فانهم قالواواللهانهالنبي الذى وجدنانعتسه وصفته فيالنوراة ويعضهم أنكره اذلك وأقدءوا على القتال امانولي النصريح واماعلي الاخفاء فالهم معأهل الانسلام في النشاهر ومع أهل الكفرقي الباطن وامانعلق الاول مالاكخر فظاهر لمأأن آخرنلك السورة يشتمسل على الصفات الجيدة فمضرة الله تعالى مترالوحدانية وغيرها وأول هذه السورة مشتمل على حرمة الاختلاط معمن لم يعسترف تنلك الصفات (المسئلة الثانية) أماسيب البزنول فقه روى انها نزات في ساطب بن ابي بلتعة لما كتب الي أهل مكة ان رسول الله صلى الله عليه وسايمهم وللفنع ويريدان يغزوكم فغذوا حذركم ممأرسل فللاالكتاب مع امرأه مولاة لبني هاشم يقال لهاسارة حاءت الى الني صلى الله عليه وسلم من مكة الى المدينة وقال عليه السلام أمسلة جئت قالت لاقال أمنهسا جرة جئت قالت لأفال فسليماء يك قالت قدذهب الموالي يوم بدرأى قتلوا فيذلك الدوم فاستمجت حاجه شديدة فعث عليهما بني المطاب فكسوها وحلوها وزودوها فأتاهأ سأطب وأعطاها عشرة دنانير وكساها برداوا ستحملها ذلك الكتاب الى أها مكة فغرجت سائرة فأطلع الله الرسول عليه السسلام على ذلك مبعث علياوعروعاراوطلحة والزبيرخافهاوهم فرسان فأدركوها وسألواع ذلك فأكرت وحلفت فغال على عليه السلام والله مأكذبنا ولاكذب رسول الله وسسل سبغه فأخرجته من عقاص سُعرها فعساوً ابالكتاب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فعرضه على حاطب فاعترف وقال انلى بكلة أهلاومالافأردت أن اتقرب منهم وقد علت أن الله تعسالي يلزل بأسدعليهم فصدقه وقبل عذره فقال عردهني بارسول الله أضرب عنق هذا المنافق فقال صلى الله عليه وسسلم مايدر لك إعرامل الله تعسالي قداطلع على أهل بدر فقال الهم اعاوا ماشذتم فقدعة رشالكم فغساصت عيناعروقال الله ورسوله أعلم فنزات وأماتفس برالاية

وآما الانعشرة)\* \*(بسم الله الرحن الرحم)\* (يأيهاالذين آمنوالا تنحذوا جدوى وعدوكم أواساه كزات فى حاطب بن أبى بلتعة وذلك أنه لمانجهزرسولالله صلي الله عليه وسلم لغروة الفتيح كتب الى أهل مكم ان رسول الله لعنلى الله عليه وسلم بريدكم فخذواحذركموأرسله معسارة مولاة بني المطلب فنزل جبريل عليدالسلام بالحبرف مثرسول اللهصلى الله عليه وسلمعليا وعاراوطلم والزبيروا لقداد وأبامر ثدوقال انطلفواحتي تاتواروصة خاخ فان جاخلعينه معهاكتاب حاطب الياهل مكة فغذوه منها وخلوها فأن أبت فاضربوا سفها فادركوها ثمة فعدت فسلحل سيفه فاخرجته منعقاصها فاستصفر رسول الله صلى الله عليه وسل ساطيا وقال ماحلات على هذا فقال بارسول اللهما كقرت منذ أسلت ولاغششتك منذ فصحتك والكني كنت امرأملصقافي قريش وايس لى فيهم من يحمر أهلى فأردت أن آخذهندهم ليداوقدعلت أنكتابي لينيخ

و (سورة المتعنة مدنية

عنهم شيأ فصدقه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقبل عدره (المقون البهربالودة) أى توصلون البهر المودة على فالخطاب ك على أن الباء زائدة كما فى قوله تعالى ولا تلقو الديكم الى التهدكمة أو تلفون اليهم أخبار النبي عليه الصلاة والسلام بسبب المودة التي يشكم و بينهم والجلة اما حال من فاعل لا تمخدوا أوصفة الاولياء وابراز الضمير فى الصفات الجارية على غير من هى له اتما يشترط فى الاسم دون الفعل أواستثناف ( وقد كثر والجالجة كم من الحق) حال من فاهل منعون وهيل من فاهل المجدود و فرى الماجة كم الى كفر و الاجل ما جاء كم يممنى جدل ما هوسبب الايمان سبباللكفر ( يخرجون الرسول واياكم) أى من مكنوه واما حال من فادل كفر و الوسناناف مبين لكير هم وصيفة المضارع لاستحضار الصورة ﴿ ١٨٥ ﴾ وقوله تعالى (أن تو منو ابائلة ريكم) تعليل الاخراج وفيه

تغلب الخساطب على الغائب والنفسات من التكلم الى الغيمة للاعدار عابوجبالاعمانامن الالوهيةوالر نو بية (ان كنتم خرجتم جهادا في سبيل والتفاءم صاتي) متعلق بلاتخذواكانه فيل لاتتواوا أعداني ان كنتم أولياني وقوله تعالى (تسمرون الهم بالمودة) استثناف وارد على كم بم العناب والتوميم أى تسرون البهم المودة أوالاخبار بسبب المودة (وأناأعلم) أىوالحال أبي أعامنكم (عا أخفيتم وماأعلنتم) ومطلع رسولي عملي مأتسرون فأي طائل لكم قىالاسرار وقيلأعلمضارعوالباء مزيدةوماموصولة أو مصدرية وتقديم الاخفاء هلىالاعلان قدمروجهه في قو له تعسالي بعسلم ماسمرون وما يعلنون (ومن بفیله منیکم) ای الانخاذ (فقدصل سواء السبيل) فقد أخطأ طريق الحيق والعدواب (ان منقفوك) أي ان اظفروا بكم (بكونو الكماعدان)

فالخطاب في يا بهاالذين آمنوا قدمر وكذلك في الايسان انه في نفسه شي واحد وهو التصديق بالقلب أوأشياء كثيرة وهي الطاعات كماذهب اليد المعتزلة وأماقوله تعالى لا تتخذوا عدوى وعدوكم فاتخذيتعدى الى فعولين وهمساعدوي وأوليا والعدو فعول منعدا كعفو منعف ولكونه على زنة المصدرأوقم على الجمع ايفاعه على الواحد والعداوة ضدالصداقة وهمالا مجمعان فيعل واحد فيزمان واحد منجهة واحدة لكنهما يرتفعان فمادةالامكانوعنالهاج والكرابيسي عدوي أى عدوديني وقال عليه السلام المرء على دين خليسله فلينظر أحدكم من يخالل وقال عليمالسلام لابي ذرياأباذرأي عرا الايمان أوثق فقال الله ورسوله أعلم فقسان الموالاة قىالله والحب فىالله والبغض فىالله وقوله تعسالى تلقون اليهم بالمودة فيسه مسئلتان (المسئلة الاولى) قوله تلةون بمدفرا يتعلق نقول فيه وجوه (الاول) قال صاحب النظيه هو وصف الذكرة التي هي أولياء قاله الغراء (والشاني) قال في الكشاف يجو ز أن يتعلق بلا تنحذوالمالامن ضميره وألياء صفةله ( الثالث ) قال و يجو ز أن يكون استثنافا فلا يكون صله لاولياء والباء فىالمودة كهبى فىقولەتعالى ومن يردفيه بالحساد بظلم والمعنى تلقون اليهم أخبارالنبى صلى الله عليه وسلم وسرما الودة الق بينكم وبينهم ويدل عليمة تسرون اليهم بالمودة (المسئلة الثانية) في الآبة مباحث (الاول) اتخاذ العدووليا كيف عكن وقد كانت العداوة منافيسة للحعبة والمودة والمحبذوالمودة من لوازم ذلك الاتخساذ نقول لايبعدان تكونالعداوة بالنسبةالىأمروالمحبة والمودة بالنسبة الىأمرآخرألاتري الى قوله تعالى ان من أز واجكم وأولادكم عدوالكم والنبي صلى الله عليد وسلم قال أولاد تا اكباد تا (الثاني ) لماقال عدوى فلم يكتف به حتى قال وعدو كملان عدوالله المساهو عدوالمو منين تقول الامر لازم من هذأ التلازم وانمالا يلزم من كونه عدواللمو منين أن يكون عدوالله كافال انمن از واجكم وأولادكم عدوالكم ( الثالث ) لمقال عدوى وعدوكم ولم يقل بالعكس فنقول العدواة بين المؤمن والكافر بسبب محبيدا الله تعالى ويحبة رسوله فتكون محية العبد من أهل الايمان لحضرة الله تعالى اعله ومحبة حضرة الله رُقسالي للعبد لالعله لل أنهضى على الاطلاق فلاحاجة يه الى الغيرا صلاو الذي لالعلة مقدم على الذي لعلة ولان الشيِّ اذاكانله نسية الى الطرفين فالطرف الاعلى مقدم على الطرف الادنى (الرابع) قالمأولياء ولمريقلوليا يرالعدووالولى بلفظ فنقول كاأن المعرف بحرق التحريف يتناول كل فرد فكذلك المعرف بالاصافة (الحامس) منهم من قال الباء زائدة وقدمر إن الزيادة فِ القرآن لاتمكن والباء مشتملة على الفائدة فلاتكون زائدة في الحقيقة ﴿ تُم قال تعالى ﴿ وَقَدْ كَغُرُوا عِلْجًاءُكُمْ مِنَا لَحَقَّ يَخْرُجُونَ الرَّسُولَ وَايَاكُمُ أَنْ تُوُّ مِنُوايَالِلُهُ رَبُّكُمُ انْ كَنْتُمُ خرجتم جهادافي سبيلي وابتغاءمر ضاتي تسرون اليهم بالمودة وأنااعلم بماأخفيتم وما أعلنتم ومن يفعله منكم فقد صل سواء السبيل) وقد كفروا الواوللعال أي وحالهم الهم

، يظهروا ما في قلو بهم ﴿ ٢٤ ﴾ من من المداوة و يرتبوا عليها أحكامها (و يبسطوا اليكم أيديهم وألسنتهم سوم) بمايسوم من القتل والاسروالشتم (وودوالوتكفرون) أى تمنوا ارتدادكم وصبغة الماضي للايذان

بعقق وداد نهم قبل ال بتعموهم ايصا (نن تنفعكم أرحامكم) قراباتكم (ولاأولادكم) ألذي توالون المشركين لاجلهم وتتقر بون اليهم معاماة عليهم (يوم القيامة) تجلب تقع أود فع ضر (يفصل بينكم) استثناف ليبان عدم نفع الارحام والاولاديوه شدأى يفرق منه بينكم عن الآخر حسما والاولاديوه شدأى يفرق منه بينكم عن الآخر حسما والاولاديوه شدان من المسلم من الآخر حسما

نطق به قوله تعالى نوم يفرالمر من أخيه الآية فالكم ترفضون حقاقله تمالى لمراعان حق من هذا شمأنه وقرى مفصل ويفصل مبنيا المفعول ونفصل ونفصل مبنيا لافاهل وهوالله تمالي وتفصل وتفصل بالنون (والله عاقماون بصير) فعازيكم به (قدكانت الكم اسوة حسنسة) أي خصلة حيدة حقيقة بأن بواتسى والقتدي بهاوقوله تمالى (فى براهيم والذين مده) أي من اصحابه المؤمنين صففانانية لاسوة أوخبرا كانوا كم لابدان أوحال من المستكن في حسندأوصالة لها لالالموة عندمن لايجوز العمسل بعسدالوصف (اذقالوا) تلرف لخبر كان ( لقومهم انابرآء كم)جع برىء كظريف وظر فاء وقدري براء تغاراف ويراءكرجال ويراء عملي الوصف الصدرمبائفة (وعيا مبدون من دون الله ) ن الاصتنام (كفر تابكم ی شدنگهاو عجود کم

كفر وأيماجا كم من الدين الحق وقبل من القرآن يخرجون الرسول وأياكم بعسني من مكة الى المدينة أن تو منوا أى لان تو منواباظة و بكم وقوله ان كنتم خرجتم قال ألزجاج هوشرط بهوانه منقدم وهو لاتخسدواعدوي وعدوكم أوليساه وقوله جهادا في سببلي وابتغساء مرضاتي متصو بانلانهما فعولان اهماتسرون اليهم بالمودة عن مقاتل بالنصيحة ثمذكر اله لاينفي عدليد من أحوالهم شئ فنسال وأناأعم عالم أخفيتم من المودة للكفار وما اعديتم أى أظهرتم ولايعد أن يكون هذا عاماني كل ما يُخفي و يعلن قال بعضهم هوا علم بسمراً مر المهد وخفاياه وظاهره وباطنه من أفعساله وأحواله وقوله ومن يفعسله مشكم نجو زأن تكون الكتاية راجعة المالاسرار والى الالقاء والى اتخساذ الكفارأ وليسأه لماأن مذه الافعال مذكورة من قبل وقوله تعالى فقد صل سواء السبيل فيه وجهان (الاول) عن ا بن عباس اله عدل عن قصد الايمان في اعتقاده وعن مقائل قد أخط أقصد العلر بقعن الهدى تم في الآية مباحث (الاول) ان كنتم خرجتم متعلق بلا تنخف فوايعني لاتتولوا أعدائي انكنتمأوليائي وتسرون استثناف معناه أى طائل لكم فياسراوكم وقدعلتم أن الاخفاء والاعلان سيان في على (الثاني) لقائل أن يقول ان كنتم خرجتم الآية قصية شرطية ولوكان كذلك فلايمكن وجود الشرط وهوقواه انكنتم جرجتم بدون فالثاالهي ومن المعلومانه يمكن فنقول هذا الجعمو عشرط لمفتضى ذلك النهبي لاللهبي بصمر يح اللفظ ولايمكن وجود المجموع بدون ذلك لان ذلك موجوددا تمسافالفائدة فيابتخساه مرمناتي ظاهرة اذا تلووج قديكون ابتغاء لمرصاة الله وقد لا يكون ( الثالث) قال أعالى بماأخفيتم وماأعلنتم ولميفل بمساأسررتم وماأعلنتم معانه ألبق بماسيق وهوتسرون فنقول فيه من المبالغة ماليس فى ذلك فان الاخفاء أبلغ من الاسراردل علمه فوله يعلم السروأخني أي اخني من السر ( الرابع ) قال بمساأخفيتم فدم العسلم بالاخفاء على الاعلان مران ذلك مستارم الهذا من هرعكس فتقول هذا بالنسبة الى علمنا لابالنسبة الى علم تعسالي اذهماسيسان فيعلم كإمر ولان المقصود بيان ماهو الاخني وهو الكفر فيكون مقدما ( الخامس ) قال تعسالي ومن يفعله منكم ماالفائدة في قوله منكم ومن المعلوم أن من فعل هذا الفعل فقد صل سواء السبيل تقول الداكان المراد من مسكم من المؤمنين فظاهرالان من يفعسل فلك الفعل لايلزم أن يكون مومنها تماته أخبر المؤمنين بعداوة كفارأه ل مكذ \* فقال ( ان يثقفوكم يكونوالكم أعداء و يبسطوا اليكم أيديهم وألمنتهم السودوودوا وتكفرون لل تنامكم أرحامكم ولاأولادكم يوم الغيمامة يفصل بيذكم وأهه بسأ أعملون بصسير ) ينقدوكم أى يظفروا بكم ويتحكنوا منكم يكونوالكم فرغابة الصاوة وهوقول ابن عباس وقان مقاتل بغلهر واعليكم يصادفوكم ويبسطوا المكم أيديهم بالضرب وألسنتهم بالشام وودوا أنترجموا الى ديتهم والمعنى أن أعدادالله لايخلصون المودة لاولياءالله لمايدعم من المباينة لن تنفعكم أرحامكم لماعوتب حاطب

و يكم و بالخلافة ديشأ ذكرو با اعتبكم (و بدايينا و بينكم العداوة والبغطاء أبدا ) أى هذا دأ بنامعكم على على ﴾ أنتركه (حتى تومنوا بالله وحده) وتتركواما أنتم عليه من الشمرك فتنقلب المداوة حينتدولاية والبغضاء محبه (الاقول براهيم لابيد رَنَالِكُ﴾ استتناء من قوله تعالى اسوة حسنة قان استغفارة عليه الصلاة والسلام لابيه الكاغر وان كان جائزا هُقلاً الوقوعه قبل تبين أنه من أصحاب الجسيم كانطق به النص لكنه ليس بماينبغي أن يؤاسي به أصلا اذالراد به الانتساءية مخالور ودالوعيدهل الاهرامي في ١٨٧ كه عنه عامياً تر من قواء تعالى من

بافعلاعتذر بأنله أرماما وهي القرابات والاولاد فيما بينهم ولبساله هناك سيتنع تهفأ رادأن يتخذه عندهم بدالجمستواللي من شلغهم بكنا من عشيرته فقال ان تعمكم لكمولاأولادكم الذين توالون الكفار من أجلهم وتثقر بون اليهم مخافة عنيهم محافان لقيامة يغصسل بينكمو بين أقاربكم وأولاد كمفيدخل أهل الايمان الجنسة وأهل رالنار والله عاتعملون إصير أي عاظل عاطب ممنى الاتية مباحث ( الاول ) ما قاله ابالكشاف ان بتقفوكم يكوبوالكم أعداء كيف يورد جواب الشرط مضارعامثله وودوابلغظ المامني تقول الماضي وانكان يجرى فيباب الشرط مجرى المضارع الاعراب فان فيه نكتة كائمه قيل وودوا قبل كل شيء كفركم وارتدادكم ( الثساني ) فيامة فلرف لاي شيءٌ فلنالقوله لن تنفحكم أو يكون ظرفا لبغصـــــل وقرأ ابن كــــــير ل بضم الياء وفتيح الصادو يغصل على اليناء للفاعل وهوا لله ونفصل ونغصل بالنون لث) قال تعالى واقد باتعملون بصير ولم يقل خب برمع أنه أباغ في العـــلم بالشيُّ إبان الخبير أبلغ في العلم والبصير أظهرمنه فيه لمساانه يجعل عملهم كالمخسوس البصمر والله اعلم \* مقال تعالى ( قد كانت الكم السوة حسنة في الراهيم والذين معه يا لقومهم المارآء مسكم وبما تعبدون من دون الله كفر تابكم و بدا بيننسا و بيتكم وة والبغضاء أبدا حتى تومنوا بالله وحده الافول ابراهم لابيه لاستغفر زلك وما لك من الله من شي ربناعليه توكلنا وأليك أنبنا وأليك ألمسمر ) أعلم أن الاسموة تسيء مثل التسدوة لمايقتدي به يقال هواسوتك أي أنت مثسله وهوء ثلك وجع ية أسى فالاسوة اسم لكل ما يفتدي به قال المفسرون أخبرالله تعسالي ان ابراهميم ابه تبرؤا من قومهم وعادوهم وقالوالهم انابرآ منكم وأمر أصحاب رسول الله صلى ليهوسه أن يأتسوابهم و بقولهم قال الفراء يقول أفلاتأسيت بإحاطب بابراهم برثة مزأهله فيفوله تعالى اذقالوا لقومهسم انابرآه متكم وقوله تعسالى الاقول يم لا يه لاستغفرن لك وهومشمرك وقال مجاهدته وأأن يتأسوا باستغفسار ابراهسيم فيستغفرون للشركين وقال مجاهد وفتادة التسوأ بأمر ابراهيم كلمالاني تناره لابيه وقيل تبروأامن كفار قومكم خان لكم أسسوة حسنة في براهيم ومنءمه ومنين في البراءة من قومهم لافي الاستغفار لابيد وقال ابن فتبية يريد أنَّ ابراهسيم هموهجرهم في كلشي الافي قوله لابيه الاستغفر نالك وقال ابن الاسساري ليس الامر باذكره بل المعنى قدكانت لكم اسسوة في كل شيءٌ فعله الافي قوله لا يبدلاستغفر إلكَّ . تعالى وماأ ملك لك من ال**له** من شي هذا من قول ايراهيم لابيد يشول اله ماأ نحني عنك ولاأدفع عنك عذاب الله ان أشركت به فوعده الاستغفار رجاء الاسلام وقال ابن كان من دعاء ابراهيم وأصحابه ربنا عليك توكلنا الآية أى في جميع أمورنا واليك رجعنا بالنو بة عن المعسبة البك اذالم سيرابس الاالى حضرتك وفي الآية مباحث موعدة وعدهااياه بمالامساغله وتوجيه الاستثناء الىااحدة بالاستفقار لاالىنفس الالتغفار يقوله والخفرلابي

لانهاكانتهى الحاملةله عليما لصلاة والسسلام على الاستغفار وتخصيص هسذه العدة بالذكر دون ماوقع

أومريم من قوله يعسالي سأستغفراك

ول فان الله هو الغني الحميد فاستثناؤه من ألاسوة امالفيد عدم وجوب استدعاءالاعان والمغفرة للكافر المرجوا عسانه وذلك مالابرتاب فيم عاقل وأماعدم جوازه فلاولالة للاستثناء علمه قطعا هذا وأماتعليل هدم كون استغفاره عليد الصلاة والسلام لابيد الكافر ممما ينبغي أن يو تسي ۽ بان کان قبل النهي أوالموهدة وعدها الماه فَجُورَل من السداد بالكلية لايتنائه على تناول النهي لاستغفاره هليد الصدلاة والدلام له وانبائه عن كونهمو تسي به لوارينه عنه و كلاهما بين البطلان لماأن مورد النهبي هوالاستغفسار للكافر بعدتيين أمره وقدعرفت أن استغفاره عليدالعسلاة والسلام لابنه كان قبل ذلك قطعا وأنءا يوتسي بهمانجب الأنتساءيه لاما مجو ز فعله فيالجلة وتنجؤ بز أن يكسون استغفساره عليهاالصلاة والملام له بعد النمي كاهدو المفهوم من ظاهر قوله

ربى اوردوها على طريق التوكيد القسمى وأماجه للاستغفار دائرا عليها وترتيب التبرو على تبين الامر تعدم تعقيم تعقيقة في سورة التوية وقوله تعالى ( وماأملك لك من الله من شيء المالقول المستثنى محله النصب على أنه حال من فاعل لاستغفرن لك أي استغفر الكورد الاستثناء نفس الاستغفار الاقيده الله المستغفر الكورد الاستثناء نفس الاستغفار الاقيده الله المستغفر الكورد الاستثناء نفس الاستغفار المستغفر المست

( الاول ) لفائلأن يقول حتى تو منوا بالله وحد، ماالفائدة في قوله وحد، والاعسان به و بغيره من اللوازم كاقال تعالى كل آمن بالله و ملائكته وكشبه ورسسله فنقول الايمسان بالملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر من لوازم الايمان باللهوحده اذالمراد من قوله وحده هو وحده في الالوهية ولانشك في ان الايمان بالوهية غير. لا يكون ايمانا بالله اذهوالاشراك في الحقيقة والمشرك لايكون مؤمنا ( الثاني ) قوله تعالى الافول ابراهيم استثناء من أي شيء هو نقول من قوله اسوة حسسنة لماانه أراد بالاسوة الحسسنة قولهم الذي حق عليهم أن يأتسوا به و يتحذو سنة يستنون بها ( الثالث) ان كان قوله لاستغفرن لك مستثنى من القول الذي سبق وهواسوة حسسنة فحابال قوله وماأ ملك لك من الله من شيُّ وهوغيرحتيق بالاستثناء ألاتري الى قوله تعالى قل فن عللت لكم من الله شــيًّا نغول أراداللة تعالى استثناء جلة قوله لابيه والقصد الى مؤعد الاستغفارله ومابعده مبنى عليه وتابع له كا تعقال أنااستغفراك وماوسعي الاالاستغفار ( الرابع ) اذاقبل بم اتمصل قوله ر بناعليك توكانسا نقول عاقبل الاستثناء وهومن جلة الاسوة الحسنة و بجوز أن يكون المعنى هوالامر بهذا القول تعليما المؤمنين وتقيما لمساوصاهم به من قطع العلائق بينهم وبينالكفرة والأنتساء بابراهيم وقومه في البراءة منهم تنبيها على الانابة الى حضرة الله تعالى والاستعادة به ( الخامس ) اذافيل ما الفائدة في هسدا الترتيب فتقول فيسه من الفوائد مالايحيط بهالاهو والقذاهر من ثلث الجلة أن يقال التوكل لاجل الافادة وافادة التوكل مغتقرة الىالتقوى قال نعسالي ومن بتقالله بجعسلله مخرجا والتقوى الانابةاذ التقوى الاحتزاز عالاينبغي من الامور والاشارة الى أن المرجع والمصير الخلائق حضرته المقدسة ليس الافكأ ته ذكر الشي وذكر عقب مما يكون من اللوازم لافادة ذلك كاينبغي والقراءة في رآ، على أربعة أوجه برآء كشركاء وبراه كظراف وبرآ على ابدال الضم من الكسر كرجال وبراء على الوصف بالمصدر والعراء والبراءة مثل الطماه والعلماءة \* ثم قال تعالى ﴿ رَ بِنَالِاتُجِعَلْنَا فَتَنْهُ لَلَّذِينَ كَغُرُوا وَاغْغُرَلْنَارِبِنَاالُكُ انْتَالَعُنْ يُوَالَّحُكِيمُ لَقُسْدَكَانَ لكم فيههم أسوة حسينة لنكان يرجواقه والبسوم الأخرومن يثول فأناقه هوالغني الجيد عسى الله أن يجعل بين كم و بين الذين عاديتم منهم مودة والله قدير والقه ضغور رحيم) قولهر بنا لاتجعلنا فتنة من دهاء ابراهيم قال ابن عياس لانسلط هلينا أعداءنا فيظنوا الهرعلي المقوقال بحاهد لاتعذبنا بأيديهم ولابعذاب من عندل فيقولوا لوكان هؤلاه على الحقلاأ صابهم ذاك وقبل لانبسط عليهم الرزق دوننا فالذفاك فتماهم وقيل لا تجعلنا فتنة أى عذايا أى سببا يعذب به الكفرة وعلى هذا لبست الآية من قول ابراهيم وقوله أعالى واغفرانا ربنا الآية منجلة مامر فكانة قبل لاصحاب محمد صلى الله عليه وسلم قولوار بنالاتجعلنا فتنذللذين كغروا ممأعاد ذكرالاسوة تأكيدا للكلام فقال لقدكان لكم فيهم اسوة حسنة أى في ابراهيم والذين معه وهذاهوا الشعلي الانتساء بابراهيم

الذي هو في نفسه من خصال الحسر لكونه اظماراللجروتفويضا الامر الى الله تعالى وقولەتھالى( رېناعلىك توكلناوالبكأنبنا والبك المصير) الخومن تمسام مانفل عن ايراهيم عليه الملام ومن معدمن الاسوة الحسنة وتقديم الجار والمجرور لقصر التوكل والانابة والمصير على الله تعالى قالوه بعد المجاهرة وقشرالعصا التجاء الى الله تعالى في جهيع أمور الم لاسيما في مدافعةالكفرة وكفاية شرورهم كالنطقاله قوله تعالى (رينالاتجعلنا فتنة للذين كفروا) بأن تسلطهم عاينا فيفتنو نابعذاب لانطبقه (واغفرانا)مافرط منا من الذنوب (ريناانك أنت العزيز) الغالب الذي لايذل من العجأ اليه ولايخيب رجاء من توكل عليه (الحكيم) الذي لانفسل الاماقيد حكمة بالغمة وتكرير النداء للبالغة في التضرع والجؤارهذاوأماجمل

الآيتين تلفينا للومنين، نجهته تعالى وأمر الهم بأن يتوكلواعليه وينيبوااليه ويستعيدوا به ﴿ وقومه ﴾ من ذَّنَهُ الكفرة ويستعيدوا به أوط منهم تكملة لماوصاهم به من قطع العلائق بينهم و بين الكفرة فلايسساعده النظم الكريم (القدكان

لكم فيهم ) أى في أبراهيم ومن معه (اسوة حسسة ) تكر يرللبالغة في الحث على الانتساءية عليه الصلاة والسلام ولذلك صدر بالقسم وقوله تعالى ( لمن كان يرجوا للهواليوم الآخر ) بدل من لكم فائدته الايذان بان من يؤمن بالله واليوم الآخر لا بترك الاقتدام بهم وأن تركه ﴿ ١٨٩ ﴾ من يخايل عسدم الا يمان بهما كاينبي عنه قوله تعسال

(ومن يتول **فان الله ه**و الني الجيد) فانه يمانوعد رأمثَّاله الكفرة (عسى الله أن يجعل بينكم و بين الذين عاديتم منهم) أي من أكار بكم المشركين (مودة) يأنيوافةوكم فىالدين وصدهماقه تعالى بذلك لمارأى منهم من التصلب في الدين والتشدداله في ساداة آبائهم وأبنائهم وسائر أقر بأثهم ومقسأطعتهم اياهربالكلية تطييب لفلوبهم ولقدأ بجروعده الكريم حين أقاح لهم الغتم فأسا فومهم فتم بينهم من التحـأب والنصاف ماتم ( والله قدير)أى مبالغ في القدرة فيقدرعلى تغلبب القلوب وتغييرالاحوال وتسهيل أسياب المودة (والله غفوررحيم) فيغفران أسلم من المشركين ويرجهم وغيل غفور لأفرط منكم في موالاتهم منقبل ولمابتي فيقلو بكم من ميل الرحم (لايتهاكم اقدعن الذبن لم يقاتلوكم فيالدين ولم يخرجوكم من دباركم) أي لاينهاكم

وقومه قال ابن عباس كانوا ببغضون من خالف الله و يحبون من أحب الله وقوله تعالى لمنكان يرجواقة بدل من قوله لكم و بيان ان هذه الاسوة ان يُخافَ الله و يُخاف عذاب الاَخرة ومن يتول أي يسرض عن الائتساء بهم و يميل الي مودة الكفسار فان الله هو الغنى عن مخالفة أعداله الحيد الم أوليائه أما قوله عسى الله فقال مقاتل لماأمرالله تعالى المؤمنين بعداوة الكفار شددوا فيحداوة آبائهم وأبنائهم وجبع أقاربهم والبراء تمنهم فأنزل القتسالى فولدعسي اقم أن يجمل بينكم وببن الذين عاديتم منهمأى من كفارمكة مودة وذلك عيلهم الى الاسلام ومخالط تهمم مأهل الاسلام ومناكعتهم اياهم وقيل تزوج رسول الله صلى اقد عليه وسلم أم حبيبة فلانت عندذلك عر بكة أبي سفيان واسترخت شكيمته في العداونوكانت أم حبيبة قدأسلت وهاجرت معزوجها عبيداقه ابن جعش الى الحبشة فتنصر وراودها على النصرانية فأبت وصبرت على دينها ومات زوجهافبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم الى العجاشي فغطبها عليه وساق عنه اليها أر بعمائة دينارو بلغ ذلك اباها فقال ذلك الفحل لايفدغ أنفدوعسي وعدمن الله تعالى و بين الذين عاديتم منهم مودة ير يدنفرا من قريش آمنوابعد فنع مكة منهم أبوسفيان بن حربوأبو سفيان بن الحرث والحرثين هشام وسهيلين عرووحكيم بنحزاموالله تعالى قادر على تقليب القلوب وتفيير الاحوال وتسهيل أسباب المودة وأفله غفوررحيم بهم اذاتا بوا وأسلواورجعوا الىحصرةاهة تعالى قال بعضهم لاتهجرواكل الهجرفان الله مطلع على الخفيات والسرائر و يروى أحبب حبيبك هوناما عدى أن بكون بغيضك يوماماومن المياحث في هذه الحكمة هوأن قوله تسالى ربنا لاتجعلنا فتنة اذاكان تأويله لاتسلط علينا أحداءنا مثلافلم ترك هذا وأتى بذلك فنقول اذاكان ذلك بعيث يحتفل فىالاقتصار على واحسد من تلك الأو يلات (الثاني) لقائل أن يقول مَاالغائدة في قُولُه تعالى واغفرلنار بناوقد كانالكلام مرتبا اذاقيل لاتجعلنا فتنذ للذين كفرواانك أنت العز يزالحكيم فنقول انهم طلبوا البراءة عن الفتنة والبراءة عن الفتنة لايمكن وجودهما بدون المغفرة اذالعاسي لولم يكن مغفورا كان مفهورا بفهر العذاب وفالت فتنة اذالفتنة عبارة عن كونه مفهورا والحبد قديكون يمنى الحامد وبمسنى المحمود فالمحمود أى يستحق الحد من خلقه بماأنع عليهم والحامد أي يحمد الحلق ويشكرهم حبث يجزيهم بالكثير من الثواب عن القليل من الأعال \* ثيمانه تعسالي بعدماذكر من ترك انقطساعُ الموَّمنين بالكليسة عن الكفسار رخص في صلة الذين لم يقساناوهم من الكفار فقال (لايتهاكماللة عن الذين لم بقاتلوكم في الدين ولم يُحرجوكم مر دياركم أن تيروهم وتقسطوا اليهم أناهم يحب المقسطين اتمايتها كمالله عن الدين قاتلوكم في الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهرواهلي اخراجكم أن تواوهم ومن تولهم فأولئكهم الظالمون) اختلفوا

عن البر بهؤلاء فان قوله تعالى ( أن تبروهم ) بدل من الموصول ( وتقسيطوا البهم ) أى تفضوا البهم بالقسيط أى العدل ( ان الله يحب المقسطين ) أى العاد اين روى أن قتيله بنت عبد العزى قدمت مشركة على بنتها أسماء للت أبى بكر رضى الله عنه بهدايا فلم تقبلها ولم تاذن الها بالم خول فعزات قام ها رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تدخلها وتعبل منها وتكرمها وصنى اليها وقبل المراة يهم خزاهة وكانوا صالحوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن لايفاتلوه ولايعينو عليه (انماينها كم الله عن الذين قاتلوكم في الدين وأخر وكم من دياركم) وهم عنان ﴿ ١٩٠ ﴾ أهــل مكة (وطاهروا على اخراجكم) وهم

في المراحمن الفرن لم بقاة وكم فالاكثرون على انهم أهل العهدالة بن عاهدوارسول الله سلى الله عاده وسلمه في تولسا لفنال والمفناهر متى العداوة وهم خراه لاكانوا عاهدوا الرسول على أنلايقا ناوه ولا يغرجوه فأمر الرسول عليه السسلام بالبروا وفاء الى مسدة أجلهم وهذاقول ابنعباس والمفاتلين والكلبي وقال مجاهدالدين آمنوا يمكة ولمبهاجروا وقيل هم انساء والصبيان وعن عبدالله بن الزبير انها نزلت في أسماء بنت أبي بكر قدمت أمها فشيلة عليها وهيءشمركة بهدايا فإتقبلها ولمنأذن لهابالدخول فأمرها النبي مسلياللة عليه وسلمأن تدخلها وتقبل منها وتكرمها وتحسن البها وعن ابن هباس انم وقوم من بني هاشم منهم العباس أخرجوا يعر بدركرها وعن الحسن ان المسلين استأمروا رسول الله فأفر بأنهم من المشركين أن يصلوهم فأنزل الله تعسالي هذه الآية وبيل الآية في المشركين وقال فنادة أسختها آية القنال وقوله أن تبروهم بدل من الذين لم يعاثلوكم وكذلك أن تولوهم بدل من الذين قاتلوكم والمعنى لاينهاكم عن مبرة هؤلاء والدينهاكم عن تولى هؤلاء وهذارجة لهم لشدتهم في العداوة وقال أهل التأويل هذه الاتيه تدل على جوازالبربين المشمركين والمسلين وانكانت الموالاة منقطعسة وقوله تعسالي وتقسطوا اليهم قال ابن عباس يريد بالصلة وغيرها إن الله يحب المقسطين يريدا هل البروا لتواصل وقال مقاتل أن توفوا لهم بمهدهم وتساوا ثم ذكر من الذين ينهاهم عن صلتهم فقال انما ينهاكمالله عن الدين قاتلوكم في الدين أن تولوهم وفيه لطيفة وهي انه يو كد فوله تعالى لاينها كالله عن الذين لم يقاتلوكم الشم قال تعالى (يا ايها الذين آمنوا الذاجاء كم المؤمنات مهاجرات فامجنوهن الله أعدغ بإعانهن فانعلتموهن مؤمنسات فلاترجموهن الى الكفار لاهن حللهم ولاهم علون لهن وآتوهم ماأنفقوا ولاجناح عليكم أنتكعوهن اذاآ تعقوهن أجورهن الاعدكوا بعصم الكوافر واسألوا ماأنفقتم وليسألوا ماأنفقوا ذلكم حكم الله يمعكم ينتكم والاعلم حكيم في نصم هذه الآيات وجه حسن معقول وهو أن المعاند لا يُضومن أحد أحول ثلاثة اما أن يستمر عناده أو يرجى منه أن بترك العنساد أو يترك العناد و يستسسم وقدرين الله تعالى في هذه الآمات أحوالهم وأمر المسلين أن يعاملوهم في كل مالة على مايقتضيم ألحال أماقوله تعالى قد كانت للكم اسوة حسمة في ابراهيم والذين مصنه افتقالو التومهم المابرآء متكم فنهواشارة الىالحالة الاولى ممقوله صبى الله أن يجمل بينكم وبين للدين عاديتم منهم مودة اشارة الى الخالة الشمانية مم قوله بالنهاالذي آمنوا اذاحاء كرالموامنات اشارة الي المالة الثالثة تم فيدلط مفة وتنبيد وحث أعلى مكارم الاخلاق لانه تعالى سأمر الموامنين في مقابلة اللاحوال الثلاث بالجزاء الا بالبتي هي أحسن و بالكلام الابلاري هوأليق واعلم أنه تعالى سماهن مومنات الصدور مايقتضي الايمان وهوكلة الشماءة منهن ولم بفلهر منهن ماهو المنافيله أولانهن مشارفات اشات اعانهن بالامتصان والامتحان هوالابتلاء بالحلف والحلف لاجل علية الغلن

سائرأهلها (آن تولوهم) بدلاشتال مزالموصول أى انما ينهاكم عن أن تنواوهم (ومن ينولهم فأولئكهم الظالمون) لوصعهم الولاية في موصنع العداوة أوهير الظالمون لانفسسهم يتمريضها للعسداب (ياً بهاالذين آمنوا) بيسان لحكم من يغلهر الاعان بعد بيان حكم فريق الكا فرين (اذاجاءكم المؤمنات مهاجرات) من بين الكفار (فامتحنوهن) قاختبروهن بمالخلب على طنكم موافقة قلو بهن للسانهن في الاعان نروي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول للني عميمتها باللهالذي لااله الاهو ماخرجت من بغض زوج بالله ماخرجت وغبةعنأرض الىأرمز فإللله ماخرجت النمساس دنيا نالله ماخرجت الاحبالله ورسوله (الله أعلماعانهن) لانعالطاء علىمانىقلو بهنوالجله اعتراض ( غان هلتموهن ) بعد الامتحار

(مؤمنات) علما يمكنك تصصيسله وتبلغه طاقتكم بعد انتتبا والتي من الاستندلال بالعلائم ﴿ بايمانهن ﴾ والدلائل والاستندلال بالعلائم ﴿ بايمانهن ﴾ والدلائل والاستشماله الامارات والحايل وهو الغلن الغالب وتسميته علما للابذان بأنه جار بجرى الغلم في وجوب العملية ( فإن جيوب الماليكفار) أي اليازواجهن البكفية الجولة تبيال

( المعن حل الهم ولاهم محلون الهن ) قانه تعليل النهى عن رجه هن البهم والتكرير امالتا كيد الحرمة أولان الإول البيان زواله النالي المالتا كيد الحرمة أولان الإول البيان زواله النكاح البيان زواله المن المرت ا

الاسلية مسلمة والنبي عليد الصلاة والسلام بالحديبية فأقبل زوجها مسافرالمغزومي وقيل صينى بن الراهب فقال بالمجدارددعلى امرأتي فامك قدشسرطتأن ترد علينا من أتاك متا فنزلت لبيان ان ألشرط الماكان في الرجال دون النساء فاستحلفها ر-حولالله صلى الله عليسه وسسلم فمجلفت فأعطى زوجهاما أنفق وتزوجهاعر رضيالله عنه ( ولاحناح عليكم أن تنكسوهن) قان اسلامهن سال يينهن ويينأزواجهنالكفار (اذا آتية وهن أجورهن) شرطا يتاءالمهر في نكا حهن إيدانا بان ماأعطى أزواجهن لايقوم مقام المهر (ولاتمسكوابعصم الكواقر) جع عضمة وهي مايينصم به من عقدوسبب أى لايكن بينكم وبين المشركات عماة ولاهلقة زوجية عال ابن عباس رصى الله عنهما من كانشله اسرأة كافرة بمكسة لمسلمة تلحمق بدارا لحرب

سذف احدى النساء ي

بإيمائهن وكان رسسولالله صلىالفه عنيه وسسلم يقول لأححمتة بالله الدي لااله الانفو ماخرجت من بغض زوج بالله ماخرجت رفحبة من أرسى الى أرض بالله ماخرجت التماس دنيابالقهماخرجت الاحبالة ولرسوله وقوله الله أعسلم بايمانهن منكم والله يتول السرائر فان علتموهن العلم الذي هوعبارة عن الفاق الغالب بالخنف وغسيره فلاترجموهن الى الكفارأي تردوهن الى أزواجهن المشركين وقوله تم لى لا من حل أيهم ولاهم بحلون الهن وآتوهم ماأنفة والى أعطوا أزواجهن مثل مادفعوا ايهن من المهورو ذلك الالصلح عام الحديبية كانعلى الأمن أناكم من أهل مكة يرداليهم ومن أتى مكة متكم ابرداليكم وكتروا بذلك العيمد كتابا وخمتوه فجاءت سبيعة بنت الحرث الاسلية مسلة والنبي صلى الله عليدوسم بالحديبية فأقبل زوجها مسافر المخزومي وقبل ميق بن الراهب ففال بامجد ارددعلى امرأتي فانك قد شرطت لناشرطا أن تردعلينامن أتاله مناوهذه طيعالكناب لم تجف فنزلت بيانا لان الشمرط ايماكان للرجال دون النساء وهن الزهرى انه قال انهسا جامتأم كلثوم بنت عقبة بنأبي معيط وهي عانق فبهاءأ علمها يعلبون من رسول الله صلى القه عليه وسلم الرير جمه الليهم وكانتهر بتمن زوجها عرو بن العاص ومعها أخواها عارة والونيذ فردرسول الله صلى الله عليدوسلم أخويما وحبسها فقالوا أرددها علينا فقال على السلام كأن الشرط في الرجال دون النساء وعن العصالة ان العهد كأن ان وأتك مناشرأة ليست على دينك الارددتها الينا وان دخلت في دينك ولها زوج رددت على زوجها الذي أنغق عليها وللتي صلى الله سليه وسلم من الشرط مثل ذلك ثم نسح هذا الحكم وحدا العهد واستحلفها الرسول عليه السلام فاغت رأعطى زوجها ماأنفق تم تزوجه اعروقوله تعالى ولاجناح طليكم أن تنكموهن اذا آتيتموهن أجورهن أي مهورهن اذالمهر أجرالبضع ولاتمسكوا بعصم الكوافر والعصمة مايعتصم به مناعهد وغيره ولأعصمه بينكمم وبينهن والاعلفة انتكاح كذلات وعنابن عباس أن اخملاف الدارين يقطع العصمة وفيللاتقعدواللكوافر وقرئ تمسكوا بإنتخفيف والتشسديد وتمسكوا أى ولانفسكوا وقوله تعالى واسألوا ماأنفقتم وهوافا لحفت امرأة منكم بأهل العهدمن الكفار مرتدة فأسألوهم ماأنفقتم من المهر اذامتع واها ولم يدفه وها اليكسم فعليهمأن يغرموا صداقتها كإيغرم لنهم وهوقواه تعالى وليسألوا ماأنفةوا ذاكم حكمانله يحكم بينكمأى بين المسلمين والكفار وفي الآية مباحث ( الاول) قوله فالمتصنوهن أمر يمعني الوجوب أو يمعني الندب أو يغير هذا وذنك فأبالواحدى هو يمعني الاستحباب ﴿ الثَّانِي ﴾ مَاانَهُا تَدْمَنِي قُولُهُ اللَّهُ أَعْلَمْ يَايِمَا نَهِنَ وَذَالتُ مَعْنُومَ مَنْ خَيْرَشُكُ نَقُولُ فَاتَّدَتُهُ بِيَانَ أَنّ لاسبيل الى ما تطمئن به النفس من الاحاطه بحقيقة أب فهن فان قال عالستان به علام الغيوب ( الثالث ) مَاالغائدة في قُوله ولاهم يحلون الهَ رو يَكُن أَن يَكُورُ فِي احد أَلِجَانِينُ دون الا خرتقول هذا بإعتبار الايمان من جانبهن ومز جانجم فالا مأن من الجانبين شمرط فلإيعتدن بها من نسائه لان اختلاف الدارين فصع عصعهامه وعي المخعى رحسه الله هي

فتكفر وعن بجاهد أمرهم بطلاق الباقيات مم الكفار ومفارقنهم وفرى ولاتمسكوا ببر

مِن تَعْسَكُوا (واسِأَلُوا مَاانَفَةُمُ)

من مهور نسائكم اللاحقات بالكفار ( ولبسالوا ما تفقوا ) من مهور أزواجهم المهاجرات ( ذلكم ) الذي ذكر ( حكم من مهور أزواجهم المهاجرات ( ذلكم ) الذي ذكر ( حكم الله ) وقوله تعالى ( يحكم بينكم ) كلام مستأنف أوحال من حكم الله على حذف الصمير أي يحكمه الله أوجه ل المناطكم حاكما على البالغة (والله عليم حكم ) بشمرع ﴿ ١٩٢ ﴾ ما تفتضيه الحكمة البالغة روى أنه لما ترات

الحل ولان الذكر من الجانبين مؤكد لارتفاع الحل وفيه من الافادة مالايكون في غيرمفان قبل هبأنه كذلك لكن يكني فوله فلاترجعوهن الىالكفار لانه لامحل أحدهما للاخر فلاساجة الىالزيادة عليه والمقصود هذا لاخيرنقول النلفظ بهذا اللفظ لايفيدارتفاع الحلم الجانبين مخلاف التلفظ بذلك اللفظ وهذا ظاهر ( الصدالرابع) كيف سمي الغلن هلا فيقوله فأن علتموهن نقول انه منباب أنالظن الغسالب ومايغضي اليسه الاجتهاد والقباس جارمجري العلم وانصاحبه غيرداخل في قوله ولا تقف ماليس لك به علم \* تم قال تعالى ( وان فانكم شي من أزواجكم الى الكفار فعاقبتم فا تواالذبن ذهبت أزواجههمشل ماآنفةوا واتفوااللهالذي أنتم به مؤمنون ) روى عن الزهري ومسروق ان من حكم الله تعالى أن يسأل المسلون من الكفار مهر المرأة المسلة اذا صارت اليهم و يسأل الكفار من المسلمين مهر من صارت الينا من نسائهم مسلة فأقر المسلمون بحكم الله وأبي المشركون فترات وانفاتكم شي من إز واجكم أي سبقكم وانفلت منكم قال الحسن ومقاتل نزات في أم حكيم بنت أبي سفيان ارتدت وتركت زوجها عباس بن تميم الغرشي ولمترتدا مرأة مزغير فريش غيرها ممعادت الىالاسلام وقوله تعالى فعاقبتمأى فنتمتم على قول ابن عباس ومسروق ومقاتل إوقال أبوعبيدة أصبتم منهم عقبي وقال الميرد فعاقبتم أىفعاتم مافعل بكم يعنى ظغرتم وهو من فولك العفبي لفلان أى العاقبة ونأو بل العاقبة البكرة الأخبرة ومسى طفبتم غزوتم معاقبين غزوا بمدغزو وقيل كانت العقبي لكم والغلبة فأعطوا الازواج من رأس ألغنيمة ماانفقوا عليهن من المهر وهوقوله فآتوالذين ذهبت أزواجهم مثل ماأنفقوا وقرى فأعقبتم وفعقبتم بانتشديد وفعقبتم بالتخفيف بفتح القاف وكمعرها الله قوله تعالى ( يا أيها النبي اذاجا ولذا لمؤمنات يبايعنك على أن لايشركن بالله شيئا ولابسرقن ولايزنين ولايقتلن أولادهن ولايأتين بيهتان يغتربته بين أيديهن وارجلهن ولايعصينك في معروف فبايعهن واستغفراهن الله أنالله غفور رحيم) روى أنالنبي صلى الله عليه وسلم لما فرغ يوم فتمح مكة من بيعة الرجال أخذ في بيعة النساء وهو على الصفا وعرأسفل منه يبابغ النساء بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ويبلغهن عنه وهند بنت عتمة أمر أة أبي سفيان متقنعة متنكرة خوفا من رسول الله صلى الله عليه وسلمأن بعرفها فقال عليه الصلاة والسلام أبايعكن على أن لاتشركن بالله شيئا فرفعت حند رأسها وقالت والمدافد عبد الالاصنام والكانا خذ علينا أمر امارأ بعاك اخذته على الجال تبايع الرجال على الاسلام والجهاد فقط فقال عليه الصلاة والسلام ولاتسرقن فقالت هندان أباسغيان رجعل شحيح وانى أصبت من ماله هناة فاأدرى أتحلل أملا فقال أبوسفيان ماأصبت منشئ فيما معنى وفيماغبرفهولك حلال فضعك رسول الله صلى الله عليه وسلموعرفها فقال لهاوانك لهندينت عتبة قالت نع فاعف عاسلف باني الله عفاالله عنك فقال ولاتزنين فقالت أوتزنى الحرة وفي رواية مازنت منهن امرأة قط فقال

الآية أدى المؤمنون ماأمروايه منمهور المهاجرات الي ازواجهن المشركين وأبىالمشركونأن بؤدوا شيئاءن مهؤر الكوافر الىأز واجهن المسلين فنزل قوله تعالى ( وان فاتكم ) أي سسبقكم وانفلت منكم (شي من أزواجكم الى الكفار) أىأحد منأزواجكم وقسد قرى كذلك وابقاعشي موقعسه للتصقدير والاشبساع فىالتعميم أوشىء من مهوَرأزواجكر(فعاقبتم) أى فعادت صفيتكم أي نو بتكم من أداءالمهر شبه ماحكم به على المسلمين والكافرين منأداء هؤلاء مهو ر نساه أولئك تارة وأداء أولشك مهور نساء هوالاه أخرى بأمر يتعاقبون فبه كالتعاقب فيالركسوب وغسره ﴿ فَأَ تُواالَّذِينَ ذَهِبَتُ أزواجهم مثل ماأنفقوا) منمهر المهاجرةالتي تزوجتموها ولانوأ توه زوجها الكافر وقيل

معناه ان فانكم فاصبتهم الكفار عقى هى الفنيمة عا توابدل الفائت من الفنيمة وفرى فاعقبتم وفعقبتم فو ولا كه فالتشديد وفعقبتم بالتحفيف وقتح القاف و بكسرها قبل جمع من طق بالمشركين من نساء المو منين المهاجرين ست بسوء أم الجبكم بفت أبي سفيان وفاطمة بنت امية و يُروع بنت عقبة وعبدة بنت عبد العرى

وَهِندِ بَنَ آبِي جَهِلُ وَكَلَّمُومُ بِنَتَ جِرُولُ ( وَاتَقُواْ الله الذِّي أَنَّمُ بِهِ مُؤْمَنُونَ ) فأن الأيمان بِهِ تَعَسَلَى يَقْنَفَى التّقُويَ مَنْ تَعَالَى (يَا يُهَالَتِي افْاجَاءُ لِمُالُومُنسات بِبايعنك ) أي مبابعات لك أي قاصدات للهَ إنه تَواتُ يوم الفَّحِ فأنه عليه المسلاة والسلام لما فرغ من يبعة الرجال شرع في يبعد النسساء ( على أن لايشركن بالله شيأ ) أي شيأ من الاشياء أوشيأ من الاشراك ( ولايسرقن ولايزين ولايفتلن ﴿ ١٩٣ ﴾ أولادهن ) أريدبه وأن لبنات وقري ولايقتلن

بانشدید ( ولایاتین سِهِتَان بِعَبْر بِنه بِينَ أَيدِ عِن وأرجلهن) كانتالرأة تلنقط المواود فتقول لزوجهاهوولدى منك كني عندبالبهتان المفترى بين يديها ورجليها لانبطنهاالذي تحمله فيدبين بديها وتخرجه بينرجليها (ولابه صنك في سروف) أى فيما تأمر هن به من معر**وف** والنهاهن عندمن منكر والقييه بالمروف مع أن الرسول ملى الله عابه وسلم لايأمر آلابه للنبيد علىأنه لايجوز طاعة مخلوق في معصية الخالق وتخصيص الامور المعدودة بالذكر في حقهن لكثرة وقوعها فيرا يبتهن مع اختصاص بعشهامن (فابعهن) أىعلى ماذكرومالم يذكر اوشوح أمره وظهور أصالته فيالمبايعة من الصلاة والزكاة وسائر أركان الدين وشعائر أالاسلام وتقيمدمبايعتهن إ عاد كرمن جينون المون على المسارعة المامع كال الرغبة فيهامن غيردعوة

ولاتقتلن أولادكن فغالت بيناهم صفارا وقتلنهم كباراه أنتم وهماهم وكانابنها حنظلة ابن أبي سغيان قدقتل يوم يدرفضيمك غررمني الله عنه حتى استلق وتبسم رسول الله صلي القه عليه وسل فقال ولاتا تين بهتان تفترينه وهوأن تفذف على زوجها ماليس منه فقالت هندوالله انالبهتان لامرقبيح وماتام نأالابالرشد ومكارم الاخلاق فعال ولاتعصياني في معرَّوف فقالت والله ماجلسنا مجلسنا هذا وق أنفسنا أن نعصبك فيشي وقوله ولا يسعرقن يتضمن النهبي عن الخيانة في الاموال والنفصال من المبادة قانه يتألَّى أَسْرَق مَن السارق من سرق من صلاته ولايزنين يحتمل حقيقة الزناودواعيه أيضاعلي ماقال صلى الله هليه وسلم أليدان تزنيان والعينان تزنيان والرجلان تزنيان والفرج يصدق ذلك أو يكذبه وقوله ولايقتلن أولادهن ارادوأدالينات الذيكان يفعله أهل الجاهليه تمهوعام فكل نوعمن قتل الولدوهيره وقوله ولايأتين ببهتاننهي عن النحية أي لاتتم أحداهن على صاحبها فيورث القطيعة ويحمل أن يكون نهياء ن الحاق الولد بازواجهن قال اين عباس لاتلحق بزوجمها ولداليسمنه قالىالفراء كانت المرأة تلتقط المولود فتقول لزوجها هذا ولدىمنك فذلك البهنان المفترى بين ايديهن وأرجاعن وذلك أن الولد اذا وضعته الام سقط بين يديها ورجليها وليس المعتي نهبهن عن الزنالان النهي عن الزناقد تقدم وقولدولا يعصينك فيمعروف أيكل أمروافق طاعة الله وقيل في أمر بروتقوى وقبل في كل أحر قبه رَسْداي ولاَيعصينك في جبّع أمرك وقال إن الميب والكابي وعبدال حمن بن زيد ولايعصينك فيمعروف أيماتآمرهن به وتنهاهن عندكالتوح وتمزيق الثياب وجز النعر وشفه وشنق الجبب وخش الوجه ولأتحدث الرجال الااقاكان ذارخ محرم ولاتخلو برجل غيرمحرم ولاتساقر الامع ذي رسم محرم ومنهم من خص هذا المعروف بالنسوح وعن رسسول الله صلى الله عليه وسسلم قال أربع فىأمني منأمر الجا هلية لايتركونهن الفغر فيالاحسان والطعن فيالانسماب والاستقاء بالنجوم والنياحة وغال اتناقحة الذالم تنب قبل موتها تقام يوماالفيامة عليها سروبال من فطران ودرع من جرب وقالصلي الله عليه وسلم ليس منامن ضرب الخدود وشق الجيوميه ودعا بددوي الجاهلية وقوله فبايعهن جواساذاأىاذابايعنك علىهذه الشرائط فبابعهن واختلفوا فيكيفية المهابعة فقالوا كان ببايعهن وبين بده وأيديهن توب وقيل كان يشترط عليهن البيعة وعر يصافعهن قاله الكلي وقيل بالكلام وقبل دعا بقدح من ماء فغسس يده فيدتم غسن أيديمن فيه ومامست يدرسول الله صلى الله عليه وسلم يدامر أة قط وفي الا ية مباحث ( البحث الاول )قال تعالى اذاجا الذالمؤمنات ولم يقل فالمتحنوهن كافال في المهاجرات (والجواب ) من وجمين (أحدهما) أن الامتحان حاصل بقوله تعالى على أن لايشركن الى آخره (أو ونيهما ) أن المهاجرات يأتين من دارالحرب فلااطلاع نهن على الشرائع قلابد من الامتحان وأماالمؤمنات فهن في دار الاسسلام وعلن الشرائع فلاحاجة ال

لهن اليها (واستغفرلهن الله) على 10 كي من زيادة تعلى مافي صن المبايعة فأنها عبارة عن صنان الثواب من قبله على من من المغفرة من قبله طبه السلام عقابلة الوفاء بالامور المذاكورة من فبلهن (ان الله تنفور رسم) أي مبالغ في المغفرة والرحمة فيغفرلهن ويرحهن الداوفين بمابايعن عليه واختلف في كيفية مبايعته عليه الصلام الهن يومئذ فردي أنه على الصلام لمافرغ من يعد الرجال جلس على الصفا ومعد عروضي الله تبعالى عند أسفل

منه فيمل عليه الصلاة والسلام بشترط عليهن البيعة وعمر بصافحهن وروى انه كلف مرآة وقفت على الضغا فباليدهن وقيل دعابقدج من ما فقمس فيه بده شم غسن أيديون وروى أنه عليه الصلاة والسلام بايدهن و بين بدية وأيديون ثوب قطرى الاطهر الاثهر ما تألت عائدة رضى الله عنها والله مناخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم على الناء قط الابداأمر عدد ال وعامسة كفيار سول الله في ١٩١ كه صلى الله عليه وسلم كف امرأة قط وكان مقول إذا أخد عليهن المراهمة والله المنافقة المناف

فديا يعتكن كلاما

وكأن المؤمنيان اذا

هاجرن الىرسول الله

صلىالة عليه وسلم بمتحنهن

بقول القاعز وجليا أيما

النبي اذاجاءك المؤمنات

الى آخر الآمة فأذاأ فررت

مذلك من قولهن قال الهن

انطلقن فقد بايعتكن

(بالماالذي أمثو الانتولو

قوماغت الله عليم)

هم عامة الكفرة وقبل

الهود لماروى أنهاتزات

في بعض فقرا المسلين

كأنوا يواصلون البهود

ليصنبوا من تمارهم

(قدينسوامنالآخرة) لكفرهم بها أولعلهم

بأنه لاخلاق اهم فيوا

أمتادهم الرسول ألمتعوث

في التوراة المؤ بديالا آيات

( كا يئس الكفار

من أصحاب القبدور)

أى كاينس منها الذين

ماتوامنهم لانهم وقفوا

لى حقيققالحال وشاهدوا

حرمانهم من نعيها القيم

واجلاءهم بعضا فيها الااجر

والمرادوسفهم بكمال

الاهدات (اللاني) ما الفائدة في قوله تعالى بين أبديهن وأرجلهن وماوجهة عقول من قال المرأة اذاالنة طت ولدا فاعاللة علمت يبدهما ومشت الى أخذه برجلها فاذا اضافته الى زوجهافقدأتت بهتان تفتريه بين يدبها ورجليها وقيل يفترينه على أنفسهن حيث يقلن هذاولدناوليس كذلك اذالولدولد ألزناوفيل الولد اخاوضعته أمد سقطبين يديهاورجليها (الثالث) ماويده الترتيب في الاشياء المذكورة وتقديم البعض منها على البعض في الآية نقول قدم الاقبيم على ماهو الادنى منه في القبح ثم كذلك الى آخر ، وقبل قدم من الاشباء المذكورة ماهو الأطهر فيما بينهم الله تم قال تعالى ( بالبها الذين امنوا الانتولوا ووما غونس الله عليهم فدينسوا من الا حرة كاينس الكفار من أصحاب القبور) قال ان عباس ر مدماط أن أ في بلتعة مقول لانتواوا البهود والمشركين وذلك لانجعامن فقراء المسلين كانوا يخبرون اليهود أخبارا اسطين لحاجتهم البهم فتهواعن ذلك ويلسوا من الآخرة يعني ان اليهبود كذبت شجرًا صلم إقدعليموسلم وهم يعرفون أنه رسول الله والهم أفسيدوا آخرتهم بتكنيبهم اياه فهم بنسسوا من الآخرة كاينس الكفار من أصحاب القيور وانتقييد بهمذاالقيد ظاهرلانهم أذاماتوا على كفرهم كأن العلم بخدلانهم وعدم حظهم في الأخرة قطعيا وهذاهوقول لكلبي وجاعة يعني الكفارالذين مأنوا يتسوأ مناجاته ومن أن يكون لهم في الا تُحَرَّه خير وَقَالَ الحسن يعني الاحياء من الكفار يُسُوا مَنَ الأمواتُ وَهَالُ أَبُوا مُحَقُّ بُسُ اليهود الذين عاندوا الَّذِي صلى الله عليه وسلم كما ينس الكفار الذي لايؤمنسون بابعث من موتاهم والجديلة رب العالمين وصلى الله على سيدنا محد وسلىآله وصعه وسلم

(سورة الصف أربع عشرة آية مكية)

## \* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(سيم لله مافي السعوات وما في الارض وهوا امن براحكيم بالها الذين آمنوا لم تعواون ما الاتفعاون) وجدالته لق عاقبلها هو أن في للثالسورة ببان الخروج جهادا في سيل الله وابنغا مرضاته بقوله السورة بان ما عمل المعالم وابنغا مرضاتي وفي هذه السورة بان ما عمل الاعال المناه بيان مرصوص وأما الاول بالآخر فكانه قال ان كان الكفرة في سبيله صفا كانهم بنيان مرصوص وأما الاول بالآخر فكانه قال ان كان الكفرة الانس والجن يستعون لحضرتنا المقدسة عالا بليق بالحضرة فقد كانت الملائكة وغيرهم من الانس والجن يستعون لحضرتنا كأفال سيحله مافي السموات ومافي الارض أي شهدله بالربو بية والوحدانية وغيرهما من الصفات الحيدة جرع مافي السموات والارض والمزيز من عزيدة أي المربولا يكن أن يغلب عليه غيره والمدكم من حكم على غيره أي شي كان قالدي من حكم على غيره أي شي كان النبي وهوالذي مسكم على غيره أي شي كان فالدي والمدكم من حكم على غيره أي شي كان النبي والمدكم من حكم على غيره أي شي كان النبي والمدكم عليه عليه عليه وهوالذي صكم على غيره أي شي كان في السموات ومافي الارض بدل عليه فلات المدكم عليه عليه غيره وهوالذي صكم على غيره أي شي كان النبي المالة على عليه وهوالذي صكم على غيره أي شي كان في النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في الشي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل على النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في النبي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه في المنافي المنافي السموات ومافي الارض بدل عليه وموالد على المنافي السموات ومافي الارض بدل على المنافي المناف

الماس منه ارفيل المدنى المالفير ولا يكن أن يمام عليه غيره وقاوله سيم وله مافي السموات ومافي الارض يدل الماريس الميسوا من موناهم في المن المدنيا أحياء والاطهار في موقع الاضمار للاشعار بعلة بأسهم في الربو بية مح من النبي مسلى المنه عنه موسلم من قرأ سورة المحصنة كازله الوصوت والمو منات شقعاء يوم التياهة \* (سورة المحصنة كازله الوصوت والمو منات شقعاء يوم التياهة \* (سورة الدسف مدنية وغيل ملية وأبي أر بع مشرة) \* \* \* (بسم الله الرحم الرحيم) \* (سيم الله مافي السموات ومافي الارض هوالعزيز الحكيم) الملام فيد كالذي مرفى نظيمه (بالها الذين أمنوا لم تقولون مالاتفعلون) دوى

شهدا بدرقالت الصمالة اللهم المهدلين لقينا فتالا النفرغن فيه وسعنا ففروا يومأحدفنزلت وقيل أنها زلت فين يقدح كاخيا حبث كأن الرجل يقول قتلت ولم يقتل وطعنت ولمبطعن وهكذا وقيلكان رجل قدآذي المسلين يوم بدر ونكي فيهر فقتله صهيب وانتعل قتله آخرفنزلت في المنتحل وقبل نزات في المنسافقين ونداو مم بالاعان تمكم بهمو بايماتهم وايس بذاك كإستعرفه ولم مركبة من اللام الجارة وماالاستغهامية قدحذفت ألفها تخفيفا لكنزة استعمالهامعاكم في عموفهم ونظائرهما معناهالاي شي تقواون نفعل مالاتفعلون من الخيروالمعروف علىأن مدارالتسييروالتوبيحق الحقيقةعدم فعلهم وانما وجهاالىقولهمتنيها على تضاعف معصيتهم ميان أن المنكر ليس ترك

الربوية والوحدانية اذن ثم أنه تعالى قال في البعض من السور سبع بله وفي البعض يستع وفي البعض من على منه على المان وفي البعض منه على دائم غير، منه على الآن الماضي يدل عليه في الماضي من الزمان والمستقبل بدل عليه في المستقبل من الزمان والامريدل علبه فالحال وقوله تعالى بالبهاالذين آمنوا لم تقواون مالا تفعلون منهم من عَانَ هُذَهُ الآية في حق جاعة من المؤمنين وهم الذين أحبوا أن يعملوا بأحب الاعمالُ الَّي الله فأنزلالله تعالى يا بهاالذين أمنوا هل أدلكم هلي تجارة الآية وانالله يحب الذين يقاتلون فأحبواالحياة وتولوأ يومأحد فأنزل تعالى لم تفولون مالا تغطون وقيل في حقمن يقول قاتلت ولميقاتل وطعنت ولم يطعن وفعلت ولم يفعل وقيل انها في حق أهل النفاق في القنال لانهم تمنوا الفتال فلمأمر الله تعالى به قالوالم كتبت علينا القتال وقبل انهافي حتى كل مؤمن لانهم فد اعتقدوا الوقاء بماوعدهم الله به من الطساعة والاستسلام والخضوع والخشوع فاذالم يوجد الوفاء عاوعده يخيف عليهم فيكل زلة أن يدخلوافي هذه الأية ثم في هذه الجلة مباحث (الأول) قال تعالى سبح لله مافي السهوات ومافي الارض قياول هذهالسورةثم فاله تعالى فيأول سورة أخرى وهذا هوالتكرأر والتُّكرار عيب أيكيف هو فنقول بمكن أن يقال كرره ليعلم انه في نفس الامر غير مكرر لان ماوجد منه التسبيح عند وجود العالم بأجرادالله تعالى فهوغير ماوجده نه التسبيم بعد وجود العالم وكذا عند وجود آدم و بعد وجوده ( الثاني ) قال سبح لله ماني السموات وماني الارض ولم بقل سبيح لله السموات والارض وما فيهما معرأن في هذا من البالغة ماليس في ذنك فنقول انايكون كذلك اذاكان المراد من التسبيح التسييم باسان الحال مطلقا أما اذاكان المراد هوالتسبيم المخصوص بالبعض يوصف كذا فلا يكون كإذكرتم (الثالث) قال صاحب الكشاف المهى لام الاصافة داخلة على ما الاستفهامية كادخل عليها غبرها من حروف الجر في قولك بم وفيم وعمومم وانباحذ فت الالف لان ماوالحرف كشي واحد وقد رقع استعمالهمافي كلام المستفهم ولوكان كذلك لكان معنى الاستفهام واقعاقي قوله تعالى لم تقولون مالاتفعلون والاستقهام من الله تعالى يحال وهوعا لم بنجميع الاشباء فتقول هذا اذاكان الراد من الاستفهام طلب الفهم أما اذاكان المراد الزام من أعرض عن الوفاء بماوعد أوانكر الحق وأصرعلي الباطل فلا # ثم قال تعالى (كبر مقتاع: دالله أن تقولوا مالاتفعلون ﴿ وَالْمُقَتُّ هُوالْبُغُصُّ وَمَنَّا سَنُوجِبِ مَقْتَالِلُهُ لَرْمُهُ الْعَذَابُ قَالَ صاحب الكشاف المقت أشد الغص وأباغد وأفعشه وغال الزجاج أن في موضع رفع ومقتا منصوب على التمييز والمعنى كبر فولكم مالاتفعلون مقتاعندالله وهذا كفو له تعالى كبرت كلة ﷺ قو آي تعالى ( ان الله يحب الذين يفاتلو ن في سبيله صفا كأ نهم بذيان مرموصً) قرأز يدبن على يقاتلون بفتيح الناء وقرى يقتلون أي يصفون صفاوالمعني يعتفون أنفسهم عند الفتال كافهم بنيان مرصوص فأل الفراء مرصوص بالرصاص

الخيرالموحود فقط بل الوهدية أيضا وقد كانوا يحسبونه معروفا ولوقيل لم لاتفعلون ما تقولون افهم مندان المنكرهو ترك لموعود (كبر مقتاعند الله ان تقولوا ما لا تفعلون) بيان الخاية قيم ما فعلوه و قرط ما جتد و كبر من بان نعم و بنس فيد منبير مفسر بالنكرة بعده وأن تقولوا هو المخصوص بالذم وقيل قصد فيد التعب من غير النظ وأسند المان تقولوا بن بفتا على تفسيم دلالة على ان قولهم ما لا يفعلون معت خالص لا شوب فيد كبر عند من يحقر دونه كل عظيم

وقوله تعالى (ان الله بحر الذين بقاتلون في سبله صفا) سان الهوم رضي عنده تعالى بعد سان ما هو مقوت فنده وهذا مسريح في أن ما قالوه عبارة عن الوعد بالقتال لاع القوله المقدم أووا تصله المنصل أوادعاء المنافق وأن مناط التعيير والتوجع هوا خلافهم لاوحد هم كالشيراليد و قرى تقاتلون المستع الناء و يقتلون وصفاه عسدر وقع موقع الفاعل أوالمفعول ونصبه على الحالية من فاهل بقال (كالنهم بذيات مرسوس)

يقال رسيست البناء المالاءت بينه وقارنت حق يصبر كقطعة واحدة وقال الليث نقال رسصت البناء أذاضهمته والرس افضهام الأشياء بعضها الى بعض وقاله أن عباس يوضع الجرعلى الجرثم رص باح ارصغار تم بوضع اللبن عليه فتسمية أهل مكة المرصوص وَقَالَ أَبُو اسْحَقَ اعْلِمَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْهُ يُعْبُ مِنْ يُشْبِتُ فِي الجِهادِ وَيَلْزُمُ مَكَانَهُ كُنْبُوتِ البِنَاءُ المرصوص قال و يَجُوز أن يكون على أن يستوى شأنهم في حرب عدوهم حتى يكونوا في اجتماع الكلمة وموالاة بعضهم بعضا كالبنيان المرصوص وقيل ضرب هذاالمثل الثمات يعتى اذا اسطفوا البتوا كالبنيان المرصوص الثابت المستقروقيل فيدد لالة على فضل القيال راجلا لازالعرب يصمطفون على هذه الصغة ممالحبة في اظاهر على وجهين ( أحدهما ) الرصاعن الخلق (وثانيهما) الثنائعليهم بمايفعلون ثم وجدتعلق الآية بما قبلها وهوقواه أمالي كبرمقتا عندالله أن نقول لك تلك الآية مدمة المخالفين في القتال وهم الذين وعدوا بالقتال ولم يفاتلوا وهذه الأآية محدة الوافقين في المتال وهم الذين فاتلوا في سبيل الله و بالغوا فيد الله تم قال تعالى ( واذعال موسى لقومد بالعوم لم تو دوني وقد معلمون أنى رسول الله اليكم همازاغوا ازاغ الله فلوجهم والله لايهدى القوم الفاسقين) معناه اذكر لتومك هذه القصة واذ منصوب بالشمار اذكر أي حين قال لهم تو دونني وكانوا يؤذونه بأنواع الاذي قولاوفعلافقالوا أزنااللهجهرة ان نصبرعلي طعام واحد وفال قدرموه بالادرة وفواه تعالى مقد تعلون أيي ردول الله في موضع الحال أي تو ذونني عالمين عملا قطعيا أي رسول الله وقضية علىكم بذلك موجبة للتعظيم والتوقير وفوله فلما زاغواأى مالواالي غيرالحني أزاغ الله قلوبهم أى أمالهاعن الحق وهو فول ابن عياس وقال مقاتل زاغوا أي عداو عن الحنى بالدانهم أزاغ الله أى أمال الله قلو بهم عن الحق وأسلهم جزاء ماعلواويدل عامه قوله تعالى والله لايهدى القوم الفاسقين قال أبو اسمحق معناه والله لايهدى من سبق في علم أنه فاسق وفي هذا تليده على عظير الذاء الرسول صلى الله عليه وسلم حتى انه يُوادى الى الكفر وزيغ القلوب عن الهدى وُقد مناه النوكيد كانهقال وتعلون علماريقينيا لاشبهة الكيرفيد علائم قال تعالى (وافقال عيسى بن سريم يابني اسرائبل أي رسول الله اليكم مصدقًا لمابين يدى من النوراة ومبشرًا برسول يأتي من بعدى استعمأ حد فلاجاهم بالبينات قالواهذا سيحرميين ومن اظلمتن افترى على اقه الكذب وهو يدعى الى الاسلام والله لايهدي القوم الظالمين ) قوله أبي رسول الله أي اذكروا أبي رسول أرسلت البكم بالوصف الذي وصفت به في التوراة ومصدقا بالتوراة وبكتب الله وبأنبائه جيعا عن تقدم وتأخر ومبشرا يرسول يصدق بالتوراة على مثل تُصديق فكانه قبل له مااسمه فقال اسمه أحد فقوله أتى من بعدى اسمه أحد جلتان في موضع الجر لانهما صفتان للنكرة التي هي رسول و في بعدي اسمه قراءتان تحريك الياء بالفكح على الاصل وهو الاختيار عند الخليل وسيبويه في كل موضع تذهب فيه الياء

حال من المسكن في المال الاولى أى ستبين في تواصهم منغير فرجة وخلل ببنيان رص ومصدالي بعص ورصف حتىصار شــيأواحدا وقوله تعالى ( وادْمَال مو سي لقو مد ) کلام مستأنف مقرر لما قبله من شناهم ترك القتال واذ منصدوب على المفعولية عضمر خوطب به الني عليه الصلاة والسلام بطربق التلوين أىواذ كرلهوالا المعرضين عز القنال وقت قول •وسي ابني اسرائيل حين تديم الى قتال الجيارة بقوله باقوم ادخلوا الارض المقدسة التي كتب الله لكم ولاترتدوا على أدبار كمختنقلموا خاسرين فلمعتثلوا بامره وعصوه أشدعصيان حيث قالوا با موسى ان فيها قوما جبارين واناان ندخلها حتى يخرجوا منها فان يخرجوا منها فانا داخلون الى توله تعالى

فاذهب أنت وربك فقائداناه هناغاء ونوأصروا على ذلك وآذوه عليه الصلاة والسلام كل الاذية ﴿ لالتقاء ﴿ وَافُوم لَم تو دُونَى ) أَوَ بِالْحَالَةُ وَالْعُصْبِانَ فَيَاأُمْرِ تَكُمْ بِهُ وَقُولُهُ تَعَالَى (وَفَدَ تَعْلُونَ الْمَى رَسُولِ الله البكم ) جلة حالية مؤكدة لانكار الايذا : وَفَى سَدِيهُ وَقُدَالْمَعَمْتُ فَيْ العلمُ وصَيِعْةُ المَعْسَارِعُ للدلالةُ عَلَى استمراره أَى وَالْمَالُ أَنْكُمْ تَعْلُونَ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وأعاو كمن ملكته الى رسول الله اليكم لارشد كمالى خيرالدنيا والآخرة ومن قضية عليكم بدلك أن تبالذوالى تعظيمي وتسارعوا الى طاعتى (فلازا فوا) أى أصروا على الزيغ عن الحق الذي جاء به موسى عليه السلام واستمر واعليه (ازاغ الله قلو بهم) أى سمر فها عن قبول الحق على ١٩٧ على والمبلل لى الصواب الصرف اختيارهم تعوالفي والمسلال وقوله

تعالى (والله لامدى القوم الفاسقين) اعتراض تذسل مغر رلمضمون ما قبله من الازاهة ومودن بعلته أىلايهدى القوم الحارجين عن الطاعة ومنهاج الحق المصرين على الفواية حسداية موصلة إلى البغية لاهداية موصلة الى ما يوصل اليهافانهاهاملة للكل والمراديهم اماالمذكورون خاصية والاظهارق موقع الاضمار الدمهيم بالفسق وتعليل هدم الهدداية بهأوجنس الفاسقين وهرد اخلون في حكم و د خولا أوليا وأناما كان فوصفهم بالقسق الطرالى مافي قوله تمالى فافرق مينناويين القوم الفاسقين وقوله تعالى فلاتأس على القوم الفاسقسين هذا هوالذي تقنضيه جزالة النظمالكريمو يرتعضيه الذوقالمليم وأماما قيل بصدد يان أسباب الاذية منأنهم كأنوا بو فونه عليه الصلاة والسلام بانواع الاذي أ مزانتهاصدوعيه في

لالتقاءساكنين واسكانها كإفي قوله تعسالي ولمن دخلبيتي فمن اسكن بي قوله بمن بعدى اسمدحدق الياء من اللفظ لالتقاءالساكنين وهماالياء والسين من اسمه قاله المبرد وأبو على وقوله تعالى أحد محتمل معندين (أحدهما) الهالغة في الفساعل يعني اله أكثر حدالله من غيره (وثانبهما) المبالغة من المفعول يعني أنه يحمد بما فيم من الاخلاص والاخلاق الحسنة أكثرما يحمد خيره ولنذكرالا نيعض ماجا به عيسي عليه السلام بمقدم سيدنا مجدعليه السلام في الأنجيل في عدة موضع (أولها) في الاصحاح الرابع عشر من أنجيل يوحناهكذاوأ الطلب لكم الىأبى حتى بمحكم ويعطيكم الفارقليده حق يكون معكم الى الابدوالفارقليط هوروح الحقاليقين هذالفظ الأنجيل المتقول الى العربي وفاكر في الاصحاح الخامس عشرهذا اللغط وأما الفارقليط روح القدس يرسله أبي إسمى ويطلكهمو عنجكم جبيع الاشياءوهو يذكركهماقلت لكم تمذكر بعد ذلك بقلبل وانى فد خبرتكم بهذا قبل أن يمسكون منى اذا كان ذاك توامنون (والنبها) ذكر في الاصحاح السادس عشرهكذا ولكن أقول الكم الآن حقايقينا انطلاق عنكم خسيرلكم فانلم انطلق عنكمالى أي لم بأنكم الفارفليط وإن انطالفت ارسلته اليكم فأفاجا و يفيدأهل العللمو مدينهم وعصهم ويوقعهم على الخطيئة والبروالدين (وثالثها) ذكر بعد ذلك بقليل هكذا فان لم كلاماكثيرا أريدان أقوله لكم ولكن لاتقدر ون على قبوله والاحتفاظله ولكن اذاجاس وحاطق اليكم يلهمكم ويؤيد كهيؤسيع الحق لانه ليس يتكلم بدعةمن تنقاء نفسه هذاماق الأشبيل فأن قيل المراد بقار قلمط اذاجاء يرشدهم الى الحق و يعلهم الشريعة هوعيسي يجيء يعدالصلب تقول ذكرالخواريون في آخر الأنجيل أنعس لما جاء بعد العملب ماذكر شبأ من الشريعة وماعلهم شبأ من الاحتكام و-البث عندهم الالحظة وماتكام الافنيلامثل انهقال اناالمسيح فلاقطنوني ميتابل اناناج عندالله ناظر اليكم وانى ماأوحى بعد ذلك البكم فهذاتمام الكلام وقوطه تعالى فلساجاءهم بالبينات قيل هوعيسي وقيل هومحدو بدلحلي أن الذيجاءهم بالبينات باءهم بالمجزات والبينات التي تبين أث الذى جاءيه انماجاه به من هند الله وقوله تعالى هذا سحر مبين أى ساحر مبين وقوله ومن اظلم من افترى على الله الكذب أي من أفيع مللسا من بلغ افتراو ما المبلغ الذي يفتري على الله الكذب وافهام قدعلوا أن ما بالومن أمنة وكرامة فأعمانا وه من الله تعسالي ثم كفروايه وكمذبوا علىالله وعلى رسوله والله لايهدى القوم الظالمين أىلايونةهمالله للطاعة عقو بقلهم وفي الآية بحثوهو أن يقال بم انتصب مصدقاو مبشرا أعافي الرسول من معنى الارسال أم بالبكم تقول بل بعني الارسال لان البكم صلة للرسول اله تم قال تعالى (یر یدون لیطفئوانو راهه بأغواههم والله متم نو ره ولو کره احکا درون هوالدی أرسل ، ميلة بالهدي ودين الحق ليفليه رم حلى الدين كله ولو كرما لمشير كون) ليعلقتو أي أن يعلقتوا وكانهذه اللامز يدتمع فعل الارادة نأكيد الهذا فيهاس معتى الارادة في فولك جئتك

تغسم وجمودآیانه وهصیانه فیماتمودالیهم منافعه وسیادتهم البقروطلبهم روایة الله جهرة و انکذیب الذی هوقضییع حقالله وحقه فیمالاتملق له بالقام وقوله تعالی (واذقال عیسی این مریم) امامعطوف علی اذالاول معمول لعاملها وأما معمول لمضر معطوق على عاملها (بابني اسرائيل) ناداهم بذلك اشتالة الفلوبهم الى تصديقه في قوله (اني رسؤل الله البكم مصدقالما بين يدى من التوراة) فان تصديقه عليه الصلاة والسلام اباها من أقوى الدواعى الى تصديقه م اباه وقوله تعالى (ومبشرا سول بأتي من بعدى) معطوف ﴿ ١٩٨ ﴾ على مصد كاداع الى تصديقه عليه الصلاة والسلام مثله من حيث الكرام المنكاز بدت اللام في لا ابالت تأكيد المعنى الاضافة في أباك والمنظمة فو راقة تسالى ادرالشارة به ما قعدة في أباك والمنظمة فو راقة تسالى

بأغواههم تبكم بهمني ارادتهم ايعلال الاسلام بقواهم في القرآن هذا احرمثلت حالهم بحال من ينشم في تور الشمس بغبه ليطفئه كذاذكره في الكشاف وقوله والله متم تو ره فرئ بسكسرال على الاضافة والاصل هوالتنوين قال ابن عباس يظهر دينه وقال صاحبالكشاف متم الحق وميلغه غايته وقيل دين الله وكتاب الله و رسول الله وكل واحد من هنمالثلاثة بهذه الصفة لانه يظهر عليهم من الآثار (وثانيها) أن نو راقه ساطع أبدا وطالع من مطلع لايمكن زوالهأ سلاوهوالحضرة القدسية وكلواحدمن الثلاثة كذلك (و ثالثها) أن النو رتحواله إوالظلم تحوالجهل أوالنور الإيسان يخرجهم من الظلسات الى النو رأوالاسلام هواننو رأو يقال الدين وضم الهي سائقلاولىالالباب الى الخيرات باخشارهمالمحسودوذنك ءوالتور والكناب هوالمين قال تعمالي تلك آبات الكتاب المبين فالابانة والكتاب هواننور أو يقال الكتاب حجة لكونه مجراوالحجة هوالنور فالكتاب كدلك أويقال في الرسول انه النور والالماوصف بصفة كونه رحمة للعالمين اذالرجمة باطهارما يكون من الاسترار وفنك بالنورأ وتقول انعجوا لنورلان بواسطته اهتدى الخلق أوهوالنورلكونه ميناللشاس مانزل اليهموالمبين هوالتو رثمالفوائد في كونه نو راوجوه منهاأته يدل على هلوشأنه وهظمة برهانه وفلك لوجهين (أحدهمـــا) الوصف بالنو ر (وثانيهما)الاضافة الى الحضرة ومنهاأنه اذاكان تو را من انوارا يق تعالى كان مشرقا فيجيع اقطارالعالم لانه لايكون مخصوصا بيعمن الجوانب فكان رسولا الى جيع الخلايق لماروي عنه صلى الله عليه وسلم بعثت الى الاحر والاسود فلا يوجد شخص من الجن والانس الاو يكون منامته انكان مؤمنا فهومن أمة المتابعسة وانكان كافرا فهو من أمة الدعوة وقوله تعالى ولوكره البكا قرون أي اليهود و النصاري وقبرهم من المشركين وقوله بالهدى لناتب دودين الحي قيل الحق هوالله تعالى أي دين الله وقيل نعت للدين أى والدين هوالحق وقيل الذي يحق أن يتبعه كل أحدو يظهر ، هلى الدين كلمير يدالاسلام وقبل ليظهره أي الرسول صلى الله عليه وسلم بالغلبة وقلك يالحية وههنامباحث (الاول) والله متم تورهوا أعلم لايكون الاعتد النقصان فكيف نقصان هذا النور فتقول انمسامه يحسب انتقصات في الاثروهوالظهو رفي سائر البلاد من المشارق الح المغسارب الخالظهور لايظهرالابالاظهار وحوالاتمسام يؤيده قوله تمالي اليوم أكلت لكم دينكم وعنأبي هريرة أنذلك عندنزول عسى من السماء قاله مجاهد (الثماني) قال هه نامتم بوره وقال هوالله تعالى عندأهل البحقيق وههناهوالدين أوالكتاب أوالرسول (الشالث) قال فيالآبةالمتقدمة ولوكرها لكافرون وظال فيالمنأخرة ولوكره المشمركون فساالحكمة فيم فتقول انهم أنكروا الرسول وماأنزل اليه وهوالكناب وذلك من نعم الله والكافرون كلهم

ان البشارة به واقعة بي التوراة والعامل فنهما مافي الرسول من معني الارسال لاالجارفاته مسلة للرسول والعسلات ععربل من تعفى معنى الفعل وعليه يدورالعمل أي أرسلت البكم حال كوتى مصدقالما تقدمني من التوراة ومبشرا يمزيأتي من بعدی من رسول (اسمه أحد)أي محدسل الله عليه وسلم يد ان ديني التصديق بكندالله وأنبياله جيماى تقدم وتأخروقري من بعدي بفتم الباء (فللماهم بالبينات) أي المعرات الظاهرة (قالواهداسمر مبین)مشرن انی ماجامه أواليه عليد الصلاة والسلام وتسميته سعرا للمبالغة و بوء بدوقراءة من قرأهذا ساحر (ومن أظلم بمن افترى على الله الكذبوهو يدعىالي الاسلام)أي أي أي الناس أشدظلما بمن يدعى الي الاسلام الذي يوصله الىسعادةالدرين فيعتم موضع الاجابة الافتراء

على الله عزوجل بقوله ل الأمه الذي هود عاد عياده إلى الحق هذا سيمرأى هوأظلم من كل ظالم وان لم يتعرض فرع في كم ظاهر الكلام انني المساو ، وقدمر بياته غير مرة وقرى أيدعي يقال دعاه وادعاه مثل لمسدو التمسد ( والله لابهدى الموم الظالمين ) أى لا يرشدهم الى مافية فلاحهم لعدم توجههم اليه ( ير يدون لبطغوانورالله ) أى ير يدون البطغوانورالله ) أى ير يدون أن يطغوا دينه أو كتابه أو حسم المئيرة واللام مزيدة لمافيها من معنى الارادة تأكيدالها كازيدت لمافيها من معنى الاضافة تأكيدالها في لا أبائك ﴿ ١٩٩ ﴾ أو يريدون الافتراء ليظفرا نورالله ( بأفواهم)

فى كفران النع فلهسدا قال واوكره السكافرون ولان الفط الكافر أغم من لفظ المشرك والمراد من الكافر ين ههنسا اليهود والنصارى والمشركون وهناذكر الور واطفاء واللائق به الكفر لانه الستر والتغطية لان من يحاول الاطفاء الدايريد الزوال وفي الاتها الثانية ذكر الرسول والارسال ودين الحق وذلك منزلة عظيمة للرسول عليم السلام وهي اعتراض على الله كاقال

ألاقل لمن ظل لى حاسدا \* أندرى على من أسأت الادب أسأت على الله في قعسله \* كأنك لم ترض لى ماوهب

والاعتراض قريب من الشرك ولان الحاسدين الرسول عليد السلام كان أكثرهم من قريش وهمالمشركون ولمساكان النور أنع منالدين والرسوللاجرم قابله بالكافرين الذينهم جيع مخالني الاسلام والارسال والرسول والدين أخص من النور فأبله بالمشركين الذين هم أخص من الكافرين \* تم قال تعالى ﴿ يَا ايها الذين آمنوا هل ادلكم على تجارة تتجيكم من عداب أليم تو منون بالله ورسوله وتجاهدون في سبيل الله بأموالكم وأنفسكم ذلكم خبرلكم انكنتم تعلون) اعلمأن قوله تعالى هل ادلكم في معني الامر عندالفرا. يقال حل أنت ساكت أي اسكت و بيانه أن هل عمني الاستفهام عم بندرج الى أن بصير عرصناو حثاوالحث كالاغراء والاهراءأس وقوله تعالى اللي تجارة هي النجارة بين أهل الايمان وحصرة الله تعالى كإفال تعالى ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم مأن لهم الجنة دل عليه تو منون بالله ورسوله والمجارة عبارة من معاوضة الشي بالشي وكاأن العجارة تنهجي الناجر من محنقالففر وزحة الصبرعلي ماهومن لوازمد فكذلك هذه الجوارة وهى التصديق بالجنان والاقرار باللسان كاقيل في تعريف الايمان قلهذا قال بلغظ التجارة وكاأن في التجارة الربح والحسران فكذلك في هذا فانس آمن وعل صالحا فله الاجروال يحالوا فرواليسار المبين ومناعرض عن العمل ألصالح فله التعسروالخسران المبين وقوله تعالى تنجيكم من عسداب أليم فرى مخففا ومثفلا توممون استثناف كانهم فالواكيف نعمل فقال توأمنون يالله ورسوله وهوخبر في سنى الامر ولهذا أجيب بقوله يغفراكم وقوله تعالى وتعاهدون فيسبل الله والجهاد بعدهذين الوجهين الاثفجهاد فيما بينه وبين نفسه وهوقهرا انفس ومنعهاعن اللذات والشهوات وجهاد فيما بينه وبين الخلقوهوأن يدع الطمع منهمو يشفق عليهمو يرحهم وجهادفيما بينه ومين الدنباوهوأن يتخذهازا دالمعاده فتكون على خسة أوجه وقوله تعالى ذلكم خيراكم بعني الذين أمرتم به من الأيمان بالله تعالى والجهاد في سبيله خبرلكم من أن تتبعوا أهواء كم ان كنتم تعلون أَى ان كنتم تنفعون بما علتم فهو خيرلكم وفي الآية مباحث ( الاول ) لم قال تو منون بلفظ الخبرنة ول الايذان بوجوب الامتثال عن ابن عياس قالوا أونعلم أحب الاعال الى الله تعالى العملنا فنزات هذه الآية فكثوا ماشاءالله يقولون بالبتنا نعلم ما هي فسالهم الله

بطعنهم فيمشلت حالهم بحسال من ينفخ في تور الشمس بفيد ليطفئه ( والله متم نوره) أى مبلغه الى غايته بنشره في الآفاق واعسلائه وقرى متم توره بلااصافة (ولوكرة الكافرون) أي ارغامالهم والجلة فيحبر الجيال على مايين مرارا (هو الذي أرسل إرسوله بالهدي ) بالقرآن أوالمعمرة (ودين الحق) والملة الحدفة (المعلهرة على الدنكله) ليعليه على جيم الاديان المخالفة له ولقدأ بجرالله عزوعلا وعده حيث جعله تحيث لم يبق دين من الاديان الاوهومقلوب مقهور بدين الاسلام (واوكرة المشركون) ذلك وقرى هوالذي أرسل تبيد (باليهاالذين آمنواهل أدلكم على تعارة تجيكم منعداب اليم)وقري تجيكم بالتشذيدوقوله تعسالي ( تو منون بالله ورسوله وتجساهدون فيسببل الله بأموالكم وأنفسكم) استثناف وقع حوالا عانشأ بماقبله

كا نهم فالواكيف أعمل أوماذا نصنع فقيل تؤمنون بالله الخ وهو خبرق معنى الامر جئ به للايذان بوجوب الامتثال فكا نه قدوقع فأخبر يوقوعه و يو يده قراءة من قرأ آمنوا بالله ورسوله وجاهدوا وقرئ تو منوا وتجاهدوا جلى اضمار لام الامم

(ذلكم) اشارة الى ماذكر من الإيمان والجهاد به سميه وماهيده من معنى البعد لمامر غير مرة (خسيرالكم) على الاطلاق أومن أموالكم وأنفسكم ( انكنتم تعلون ) أي انكنتم من أهل العلم فان الجهلة لا يعتد بافعالهم أوانه كنتم تعلون أنه خيرلكم كان خبرا لكم حينة. ﴿ ٢٠٠ ﴾ لانكم اذاعلتم ذلك واعتقد يموه أحببتم الاعمان

عليها بقوله تو منون بالله (الثاني ) مامعني ان كنتم تعلون تقول ان كنتم تعلون أنه خير الكركان خبرالكم وهذه الوجوه للكئساف واماالغير فقسال الخوف من نفس العذاب الامن العداب الاليم اذااعداب الاليم هو نفس العداب مع غيره والخوف من اللوازم كقوله تعالى وخافون انكنتم مؤمنين ومنها أنالامر بالايمأن كيف هو بعد قوله باأيها الذين آسوا فنقسول يمكن أن يكون المراد من هذه الآية المنافقسين وهم الدين آمنوا في الظاهر و عكن أن يكون أهل الكتاب وهم الههود والنصاري فانهم آمنوا بالكتب المتقدمة فكانه قال يأأيها الذين أمنوا بالكنب المتقدمة أمنوا بالله ومحمد رسول الله و يمكن أن يكون أهل الايمان كقوله فرادتهم ايمانا ليرندادوا ايمانا وهو الامر بالشبات كقوله يثبت الله الذين آمنوا وهوالامر بالهجدد كقوله ياايها الذين آمنوا أمنوا بالله ورسوله وفى قوله صلى الله عليه وسلم من جدد وصنوأه فكانما جدد ايمانه ومنها أن رجاء النجاة كيف هواذاآمن بالله ورسوله ولم بتجاهد في سبيل الله وقد على بالمجموع ومنها أن هذا المجموع وهوالايمان بالله ورحوله والجهاد بالنفس والمال في سبيل اقه خيرفي نفس الامر \* ثم قال تعالى ( بغفر لكم ذنو بكم و يدخلكم جنات تجرى من تعتها الافهار ومساكن طيبة ﴿ فَي جِنَاتِ هَدَنَ ذَلِكَ الْقُورُ الْعَصْلِيمُ وَأَحْرِي تَحْبُونُهَا لَصَارَ مِنَ اللَّهُ وَفَتَنْمُ قر يب و بشرالمو منين اعلمأن قوله ثعالى يغفرا كمرذتو بكم جواب قوله تؤمنون بالله وتجاهدون في سبيل الله لما انهفى معنى الامر كامر فكانه قالآمنوا باللهوجاهدوا في سبيل الله يغفر لكم وقيل جوابه ذلكم حبرلكم وجرم يغفرلكم المانه ترجة ذلكم خيرلكم ومحله جزم كقوله تعالى لولا اخرتني الى أجل قريب فأصدق وأكن لان محل فأصدق جرم على قوله لولا اخرتني وقيل جزم يغفرانكم بهل لانه فيمعني الامر وقوله تعالى ويدخلكم جنات تجرى من تعتها الانهارالي آخرالا يقمن جلة ماقدم بانه في التوراة ولايبعد أن يقال ان الله تعالى رغبهم فيهذه الآية الى مفارقة مساكنهم وانفاق أموالهم والجهاد وهوقوله يغفر لكم وقوله تعالى ذلك القوز العظيم يعززذلك الجزاء الدائم هوالقوز العظيم وقدمر وقوله تعالى وأخرى تحبونها أي تجارة أخرى في العاجل مع تواب الآجل قال الفراء وخصلة أخرى تحبونها في الدنيامع ثواب الأخرة وقوله تعالى نصرمن الله هومفسر للاخرى لانه محسن أنيكون نصرمن ألله مفسرا للنجارة اذالنصر لايكون تجارة لنأ بل هوريح للتجارة وقوله تعالى وقايم قريب أي عاجل وهو قايم مكة وخال الحسن هو فأيح فارس والروم وفي تحبونها شي من التوبيم على محبة العاجل مم في الآية مباحث (الاول) قوله تعالى و بشر المؤمنين عطف على تو منون لانه في معنى الأمر كانه قبل آمنوا وجاهدوا يثبكم الله و بنصر كم و بشر مارسول الله المؤمنين بذلك ويقال أيضاع نصب من قرأ فصرامن الله وفتحاقر يبا فيقال على الاختصاباص أوعلى تنصرون نصرا ويقفع الكم فتحا أوهلي بفقرلكم ويدخلكم و يؤتكم خيرا وأحرى نصر او فتحاه كداذكره في الكشاف ممم قال تعالى (يا بها الذين

والجهاد فوق ماتحبون أنفسكم وأموالكم فتضلمون وتفلمون ( يغفرلكم ذنو بكم) جواللامر الدلول هليديلفظ الخبرأ ولشرط أواستفهسام دلعليه الكلام تقديرهان توأمنوا وتعاهدواأوهل تقبلون أنأدلكم بفقرأكم وجعله جوايا لهلأدلكم بعيد لازمحر دالد لالة لايوجب المغفرة (ويدخلكم جنان تجرى من تحتها الانهارومساكن طيبة في جنات عدن ذلك) أى ماذكر من المغفرة وإدخال الجنات الموصوفة بماذكر من الاوصاف الحليلة (القوزالعظيم) الذي لافوز وراءه (وأخرى) ولكمالي هندالنغ العقلية نعرة أخرى عاجلة (تعبونها) وترغبون فيهاوفيه تمريض بأنهمبو ثرون العساجل على الآجل وقبل أخرى منصوبة باضمار يعطكم أوتحبون أوميتدأ خبره (نصر من الله) وهو على الأول مدل أو سان وعلى تقدير

النصب خبر مبتدا محذوف (وقع قريب) أى عاجل عطف على نصر على الوجوه المذكورة ﴿ آمنوا ﴾ وقرئ نصرا وقتعا قريبا على الاختصاص أوعلى المصدر أى تنصرون نصرا ويفع اكم قتعا أوعلى البدليسة من أخرى نصيرا وقتعا (وبشير المؤمنين)

عطف هلى معدوف مثل قل با بهاالذين آمنوا و بشر أوعلى تؤمنون فانه في معنى آمنوا كائه قيل آمنوا وتباهدوا البه المؤمنون و بشرهم باأيها الرسول عاوعد نهم ﴿ ٢٠١ ﴾ على ذلك عاجلا وآجلا (يا بها الذين آمنوا كونوا

أنصا رالله ) وقرئ أنصارالله بلااصافة لانالمعني كونو ابعض أنصارالله وقرئ كونوا أنتم أنصارا لله (كافال عيسى ابن مريم للحواربين مَن أنصاري المالله) أىمنجندىمتوجها الى نصرة الله كايعتضيد قوله تعالى (قال الحواريون أنحن أنصارالله) والاضافة الاولى اضافة أحد المتشاركين الى الآخر لما ينهما من الاختصاص والثانية امنافة الفاهل الي المفعول والتشييد باعشارالعني أى كونوا أنصا رالله كاكأن الحواريون أنصاره حين قال لهم عنسى من أنصارى الى الله أوقلامهم كونواكاقال عبسى للحوارين والحوار يونأصفياوه وهم أول منآمن به وكانوا اثنىعشررجلا (فا منت طائفة من بني اسرائيل )أى بعيسى وأطاعوه فيمأأمرهم امن نصرة الدين (و كفرت طائفسة ) أخرى مه وقاتلوهم (فأيدنا الذين

آمنوا كونوا أنصارالله كاقال عيسى بنحريم الحواربين من أنصاري الى الله قال الحواريون نحن أفصارالله) قوله كونوا أنصارالله أمريادامة النصرة والثات عليد أى ودومواعلي مِإ أنتم عليه من النصرة ويدل عليه قراءة ابن مسعود كونوا أنتم أنصارالله فاخبرهنهم بذلك أى أنصاردين الله وقوله كإفال عيسى بنمريم الحواربين أى انصروا دين الله مثل نصرة الحوار بين لما قال لهم من أنصاري الى الله قال مقاتل يعني من يمنعني من الله وقال عطاء من ينصرني و ينصردين الله ومنهم من قال امر الله المؤمنين ان يتصروا محمداصلي الله عليه وسلم كالعسرالحوار يون عيسى عليدالسلام وفيداشارة الى أنالنصر بالجهاد لايكون مخصَّوصا بهذه الامة والحوار يون اصفياؤه وأول منآمن به وكانوا اثني عشر رجلا وحواري الرجل صفيمه وخلصاوه منالحور وهو البياض الخالص وفيل كأنواقصارين يحورون الثياب أي يبضونها وأما الانصار فعن قتادةان الانصاركلهم منقريش أبو بكروعروعثمان وعلى وحرة وجعفر وابوعبيدة بنالجراح بمثمان بن مظمون وعبدالرجن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وعثمان بن عوف وطلمة ابن عبيدالله والزبير بن الموام تم في الآية مباحث (البحث الاول) التشبيه مجول على المعنى والمراد كونوا كاكان الحواريون (الثاني) مامعني قوله من أنصاري الى الله نقول يجب أن يكون معنماه مطابقا لجواب الحواريين والذي يطابقمه أن يكون المعني من عسكرى متوجها الىنصرةالله واضافة انصاري خلاف اضافة انصارالله لماان المعني فى الاول الذين يتصرون الله وقى الثاني الذين يختصون بي و يكونون معي في نصرة الله (الثالث) اصحاب عيسى قالوانحن انصاراهم واصحاب محدلم يقولوا هكذا نقول خطاب عيسى بطريق السؤال فألجواب لازم وخطاب محدصلي الله عليه وسلم بطريق الالزام فالجواب غيرلازم بلاالازم هوامتثال هذاالامر وهوقوله تعالى كونواانصارالله عمقال تعالى ﴿ فَا مَنْتُ طَائِفَةً مِن بِنِي اسْرَائِيلَ وَكَفَرَتَ طَأَنِفَةً فَايِدُ بَا الَّذِينَ آمَنُوا على عدوهم فاصبحواظاهرين)قال بن عباس بعني الذين آمنوا في زمن عيسي والذين كفروا كذلك وذلك لان عيسى عليه السلام لمارفع الى السماء تفرقوا ثلاث فرق فرقة ما اوا كأن الله فارتفغ وفرقة قألواكان ابن الله فرفعه اليه وفرقة قالواكان عبدالله ورسسولهفرفعه اليه وهمالمسلون واتبعكل فرقة منهم طائفة من الناس واجتمعت الطائفتان الكافرتان على الطائفة المسلمة فقتلوهم وطردوهم في الارض فكانت الحالة هذه جتي بعث الله مجدا صلى الله عليه وسلم فظهرت الموامنة على الكافرة فذلك قوله تعالى فأيد ااالذي آمنواعلى عدوهم وقال مجاهد فاصبحوا ظاهرين بعني مناتبع عبسي وهوقول المقائلين وعلى هذا القول معنى الآية ان منآمن بعيسي ظهروا على من كفروا به فاصبحوا غالبين أعلى أهل الاديان وقال ابراهيم اصبحت جمة من آمن بعيسي ظاهرة بتصديق عجد صلى الله عليه وسلم ان عيسى كلم الله وروحه قال الكلبي ظاهرين بالحبة والظهور بالحبة هوقول

آمنوا على عدوهم ) أى ﴿ ٢٦ ﴾ من قو ينساهم بالجه أو بالسيف وذلك بعد رفع عيسى عليه السسلام ( فأصبحوا للماهرين ) غالبين \* عن النبي صلى الله عليه وسلم من قرأ شَوْرَةُ الصَفَ كَانَ عَلِسَى مُصَلِّيا عَلَيْهُ مُسْتَغَفَّراله مادام في الدنيا وهو يوم العيامه رفيقة ﴿ ( سؤرة الجمعة مدنية وآيها احدى عشرة ) \* ( بسم الله الرجن الرحيم ) \* ﴿ ٢٠٢ ﴾ يسبح لله ماني السموات وماني الارض ) تسبيحاً

زيد بن على رضى الله عنه والله أعلم بالعمواب والحديلة رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا عهد وآله وصحبه أجعين

### # (سيرةالمعة احدى عشرة آية مدنية ) #

## « (بسم القالرحن الرحيم) »

( يسجع لله ماني السموات وماني الارض الملك القدوس العزيز الحكيم )وجه تعلق هذه السورة بماقبلها هوانه تعالى قال فيأول نلك السورة سبح لله بلفظ الماضي وذلك لايدل على التساييم في المستقبل فقال في أول هذه السورة بلفظ المستقبل ليعل على التسبيم في زماني الحاضر والمستقبل واماتعلق الاول بالآخر فلانه تعالى ذكر في آخرتنك السورة انه كان يوريد أهل الايمان حتى ساروا عالين على الكفسار وذلك على وفق الحكمة لاللماجة اليه اذهو غنى على الاطلاق ومنز، عائِغطر بيسال الجهلة في الآفاق وفي اول هذه السورة مايدل على كونه مقدساومنزها عالايليق بحضرته العالية بالاتفاق ثم اذاكان خلق السموات والارض باجعهم في تسبيح حضرة الله تعالى فله الملك كافال تعالى يسبع للمعافي السموات ومافي الارض له الملك ولاملك أعظم من هذا وهوانه خالفهم ومالكهم وكلهم في قبضة قدرته وتعت تصرفه يسبحون له آناء الليل وأطراف النهار بل في سائر الأزمان كامر في أول تلك السورة ولما كان الملك كلمله فهوا لملك على الاطلاق ولما كانالكل بخلقه فهوالمالك والمالك والملكأشرف منالملوك فيكون متصغا بصفات يحصل منهاالشرف فالاتحال الينافيه من الصفات فيكون قدوسا فلفظ الملك اشارة الى آثبات مايكون من الصفات العالبة ولففا القدوس اشارة الى نفي مالايكون منها وعن الغزالى القدوس هوالمنزه عايخطر ببال أولياته وقدمن تفسيره وكذلك العزيزالحكيم ثم الصفات المذكورة قرئت بالرفع على المدح أي هوالملك القدوس ولوقرئت بالنصب لكان وجها كقول العرب الحديقة أهل الخد كذا ذكره في الكشاف تم في الآية مباحث ( الاول) قال تعالى يسبح قه ولم يقل يسبح الله فاالفائدة نقول هذا من جلة ما يجرى فيه اللفظان كشكره وشكرله ونصعه ونصع له ( الثاني ) القسدوس من العمقات السابية وقبل معناه المبارك ( الثالث ) لفظ الحكيم يطلق على الغير أيضا كما قبل في لقمان انه حكيم نقول الحكيم عندأهل التحقيق هوالذي يضع الاشياء مواضعها والقةتمالي حكيم بهذا المعنى ثم انه تعالى بعدمافرغ من النوحيد والتيزيه شرع في النبوة فقال (هوالذي بعث في الامين رسولامنهم بتلو عليهم آياته و يزكيهم ويعلهم الكتاب والحكمة وانكانوا من قبل الفي ضلال مبين ) الاحي منسوب الى أمة العرب لماافهم أسة أميون لاكتاب لهم ولايقرون كتابا ولايكتبون وقال بنهاس يريدالذين ليساهم كتاب ولاني بعث فيهم وقيل الاميون الذينهم على ماخلقواعليه وقدمر بيانه وقرئ الاميين بحذف ياءالنسب وقوله تعالى رسولاء عمم يعني محمداصلي الله عليه وسلم نسبه من نسبهم وهومن جنسهم كا

مستمرا (الملك القدوس العزيزأ لحكيم) وقد قري الصفات الاربع بالرفع على المدح ( هوالذي بعث في الاميسين ) أى في العرب لان أكثرهم لايكشون ولايقروان قيسل بدئت الكرتابة بالطائف أخدوهامن أهل الحيرة وهم من أهل الاتبار (رسولامنهم) أى كائنا من جملتهم أميا ملهم (بالوعليهم آياته)مع كونه أميامثله. لم يعهد منه قراءة ولاتعل (و يزكيهم)صفة أخرى الرسؤلامعطوفةعلي بتلو أي يحملهم على ما يصيرون به أزكيساء مرخبائث العقائد والاعال (ويعلم الكتاب والحكمة) صفة أخرى رسولا مترتبسة فيالوجود على التلاوة وانماوسط ليقهماالتز كيفالتيهي عبارةعن تكميل النفس محسب قوتها العملية وتهديبها المتفرع على تكميلها بحسب القوةالنظر يقالحاصل بالنعليم المترتب على ائتلاوة للايذان إن كلامن الامورا

المترتبة نعمة جايلة على حيالها مستوجبة للشكر فلوروعي ترتيب الوجود لتبادر الى انفهم كون الكل نعمة ﴿ قَالَ ﴾

منالاحكام والشرائع (وانكانوا من قبل اقى ضـ لال مين) من الشركوخبث الجاهلية وهو ياناشدة افتقارهم الىمنيرشدهموازاحة الماعسى يتوهم من تعلم عليه الصلاة والسلام من الغيروان هي المخففة واللامهي الفارقة (وآخرين منهم) عطفعلى الاميين أو على المنصوب في العلمم أى يعلمهم وأيعلمآخرين منهم أي من الأميين وهم الذنءاو ابعدالصحابة الى يوم الدين فان دعوته عليه الصلاة والسلام وتعليم يعم الجيع (لما يلحقوا بهم) صفة لا خرين أى لم يلحتواجم بعدوس لمقون (وهوالعزيزالجكيم) المبالغني العزة والحكمة والدلك مكن رجلاأميا منذلك الامر العظيم واصطغساه مي يين كافة الشر (ذلك) الذي امتاز به من بين سائر الافراد (فضل الله) واحسانه (يوتيه من بشاء) تفصلا

﴿ قَالَ تَعَالَى لَقُدْجَاءَكُمْ رَسُولُ مِنَ أَنْفُسِكُمْ قَالَ أَهِلَ اللَّعَانِي وَكَانَ هُوسِلِي اللَّهُ عليه وسلم أيضا أميا مثل الامة التي يعث فيهم وكانت البشارةبه فيالكنب قد تقدمت بانه النبي الامي أوكونه بهذه الصغة أيعد من توهم الاستعانة على ماأتي به من الحكمة فإلكتابة فكانت 🌡 حاله مشاكلة لخال الامذالذين بعث فيهم وذلك أقرب الىصدقه وقوله تعالى يتلوعليهم ﴿ إِيَّا لِهِ أَى بِينَاتِهِ النَّى تَبِينَ رَسَالِتُهُ وَتَطَهِّرُ نِيوتِهِ وَلا يَبْعَدُ أَنْ تَكُونَ الآيات هي الآيات التي تخلهرمنها الاحكام الشرعية والتيغيز بها الحقمن الباطل ويزكيهم أييطهرهممن أنبث الشرك وخبث ماعداه من الاقوال والافعال وعند البعض يزكيهم أي يصلحهم بني يدعوهم الى اتباع مايصيرون به أزكياء أتفياء ويغلهم الكتاب والحكمة والكتاب مابتلى من الآيات والحكمة هي الغرائض وقبل الحكمة السنة لانه كان يتلوا عليهم آياته ويعلهم سنته وقبل الكتاب الآيات نصا والحكمة ماأودع فيهامن المعاني ولايبعدان يقال الكتاب آيات القرآن والحكمة وجمالتمسك بها وفوله تعالى وانكانوا مزقبل لني ملال مبين ظاهر لانهم كانواعبدة الاصنام وكانوافي صلال مبين وهوالشرك فدعاهم الرسول صلى الله عليه وسلم الم التوحيد والاعراض عماكا نوافيه وفي هذه الآية مباحث (أحدها) احتجاج أهل الكتاب بها قانوا قوله بعث في الاميين رسولامتهم بدل على انه عليه السلام كأن رسولا الى الاميين وهم العرب خاصة غيرانه صعيف قانه لايلزممن تخصيص الشي بالذكر نفي ماعداه ألاتري الى فولدتعالى ولا تخطد بينك انه لايفهم مندانه يخطه بشماله ولانهلوكان رسولاالي العرب خاصةكان قوله تعالىكافة للناس بشيراونذيرا لايتامب ذلك ولامجال لهذا لمااتفتواعلى ذنك وهوصدق الرسالة المخصوصة فيكون قوله تعالى كافة لاتاس دليلاعلي اله عليد العملاة والسلام كان رسولا الى الكل الخرقال تعالى (وآخر ين منهم لما يلحقوا بهم وهوالمزيز الحكيم ذاك فضل الله يؤتيه من بشاموالله فوالغضل العظيم) وأخرين عطف على الاميين يعنى بعث في آخر بن منهم قال المغسرون همالاعلجم يعنون بهم غير العرب أي طائفة كانت قاله أبن عباس وجاعة وقال مقاتل يعنى التابعين منهذه الامة الذين لم يلحقوا بأوائلهم و في الجلة معنى جميع الاقوال فيد كلمن دخل فى الاسلام بعد التبي صلى الله عليه وسلم الى يوم القيامة فالمراد بالاسيين العرب ويالآخرين سواهم من الايم وقولة آخرين محرورلانه عطف على المجروريعني الاميين و يجوز أن ينتصب عطفا على المنصوب في و يعلم أي و يعلمهم و يعلم آخرين منهم أى من الاميين وجعلهم منهم لانهم اذاأسلوا صاروا منهم فالمسلون كأبهم أمد واحدة وان اختلفت أجناسهم قال تعالى والمؤمنون والمؤمنات يعضهم أولياء بعض وأمامن لم يومن بالنبي صلى الله عليه وسلم ولم يدخل في دينه غانهم كانوا بمعرل عن المراد بغوله وآخرين منهم وانكاناانبي مبعوثا البهم بالدعوة فانه تعالىقال فيالآيةالاولى ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكدة وغيرالمؤمنين ليس منجلة من يعلد الكتاب

وعطية ( والله دوالفعشل العظيم ) الذي يستحقردونه نعيم الدنيا ونسيم الآخرة ( مثل الذين حلوا الثوراة ) أي علوها وكلفوا العمل بها ( تم لم يحملوها ) أي لم يعملوا بماني تضاعيفها من الآبات التي من جالتها الآيات الناطقة بذوة رسول الله صلى الله عليه وسلم (كثل الحمار بحمل اسفارا) التي كثبا من الغلم يتخب بحملها ولاينتفع بها و محسل اما حال والعامل فيها معنى المثل على ٢٠٤ ﴾ أوصفة السمار اذلبس المراد به مسينا فهو

والحكمة وهوالعز يزحيث جعل في كلواحد من البشر أثرالذل لهوالغفر اليه والحكيم حبث جمل في كل مخلوق مايشهد بوحد البينه الله قوله تعالى (ذلك فضل الله بو تبد من يشاه والله ذوالفضل العظيم) قال ابن عباس يريد حيث ألحق العجم وأيناءهم بقريش يعني اذا آمنواالحقوا فيدرجم الغضل عن شاهدالرسول عليه السلام وشاركوهم فيذلك وقال مقاتلذنك فصلرالله بعني الاسلام يؤتيه من بشاء وقال مقائل بن حيان يعني انسوة فصل الله يؤتيه من يشاء فاختص بها محتدا صلى الله عليه وسلم والله دوالن الخليم على جيم خلقد في الدنيا بتعليم الكناب والحكمة كامر وق الآخرة يتغضيم الجزاء على الاعمال، تمانه تعالى منسرت للمودالذن اعرضواعن العمل بالتوراة والايمان بالنبي صلى المدعلية وسلم مثلافقال (مثن الذين حلوااتوراة تم لم عملوها كثل الجار بحمل أسفارا بئس مثل القوم الذين كدبوابا بات الله والله لايهدى القوم الطالمين واحم أنه تعالى لما أثبت التوحيد والنبوة وبين في النبوة أنه عايه السلام بعث الى الاميين واليهود لما أوردوا تلك الشبهة وهي أنه عليه السلام بعث إلى العرب خاصة ولم ببعث البهم بمفهوم الآية أتبعمالله تعالى بصهرب المثل للذين أعرضواعن العمل بالتوراة والاعان بالنبي عليه السلام والمقصود مندانهم للله يعملوا عافي النوراة شبهوابالحارلانهم لوعلوا بقنضاها لانتفعوا بهاولم يوردوا تلك الشهرة وذلك لان فيها نعت الرسول عليه السلام والبشارة بمقدمه والدخول في دينه وقوله حلوا النوراة أي حلوا العمل بمافيها وكلغوا القيام بها وحلوا قرى بالتخفيف والتثقيل وقال صاحب النظم ليس هو من الحمل على الظهر وانماهومن الحمالة بمعنى الكفالة والضمان ومندإقيل الكغيل الحميل والمعنى ضمنوا أحكام التوراة ثمم لم يضمنوها ولم يعملوا بافيها قال الاصعى الحميل الكفيل وقال الكسأى حلتله حالة أي كفلت به والاسفارجه برسغر وهوالكتاب الكبيرلانه يسفر عن المعنى اذافري ونظيره شبر واشبار شبه البهود أذلم ينتفعوا بمافي التوراة وهى دالة على الايمان بجعمد سلى الله عليه وسلم بالحمارالذي يحمل الكتب الغلبة ولايدري مافيها وقال أهل المعاني هذاالمثل مث يفهم معانى القرآن ولم يعمليه واعرض عنه اعراض من لا يحتساج اليه ولهذا قال مهون بن مهران باأهل القرآن اتُبعوا القرآن قبل أن ينبعكم ثم تلاهذه الآية وقوله تعالى لم يحملوهاأى لم بودواحقها ولم يحملوها حق جلهاعلى ما بينًا وفشيههم والتوراة في أيديهم وهملا يعملون بها بحمار يحمل كتباوليس لهمن ذلك الانقل الحمل من غيرانتغاع عايحمله كذلك اليهودليس لهم من كتابهم الاوبال الجة عليهم ثم دم هذا المثل والمرادمنه ذمهم فقال بنس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله أي بنس ألقوم مثلا الذين كذبوا كا قال ساء مثلا القوم وموضع الذبن رفع و بجوز أن يكون جرا و بالجلة لما بلغ كذبهم مبلغاوهو انهم كذبوا على الله تعالى كان في غاية الشر والغساد فلهذا قال بنس مثل القوم والمراد بالآبات ههنا الآيات الدالة على صحة نبوة محمد صلى الله علبه وسلم وهوقول ابن

في حكم النكرة كأني قول من قال الله والقد أمر هلى اللئيم بسبين (بئس مثل القوم الذبن كذبوا مآ بات الله ) أي ينس مثلا مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله على أن النميز محذوف والفاعل المفسرية مسنتر ومثل القوم هو الخمسوس يالذم والموصول صفةالقوم أو بنس مثل القوم مثل الذين كذبوا الخ على أنمثل القوم فأعل بئس والمخصوص بالذم الموصدول بحذف المضاف أو ينس مثل القوم المكذبين مثل هو لاءعلى أن الموصول منفة القوم والخمسوص بالذم محذوف وهم الهودالذين كذبوا عا في النوراة من الآيات الشاهدة بصمة نبوة محدصلى الله عليه وسلم ( والله لايمدى القوم الفطالمين ) الواصعين للتكذيب في مؤضع التصديق أو الظالمين لانفسهم يتعريضها للمذاب الخالد (قل

باایهاالدین هادوا) أی ترودوا (ان زعتم أنكم أولیاء لله من دون الناس) كانوا یقولون نحن آبناء الله ﴿ عباس ﴾ واحباؤه و یدعو ن أن اسار الا خرة لهم عندالله خالصة و یقولو ن لن یدخل الجنة ا لامن

كان هودا قامر رسول العصلى الله عليه وسلم بأن يقول لهم اظهارا للديهم ان زعتم ذلك ( فَعَنُوا المُون) أي فَعَنُوا من الله أن عينتكم و ينقلكم من دار البليذ الى ﴿ ٢٠٥ ﴾ دار الكرامة ( ان كنتم صاد قين ) جوابه محذوف لدلالة

> عباس ومقاتل وقيل الآيات التوراة لانهم كذبوابها حين تركوا الايان بمحمد صلى الله عليه وسلموهذا أشبه هناوالله لايهدى القوم القلالين قال عمداه يريدالذين ظلوا أنفسهم بتكذيب الانبياء وههنا مباحث ( البحث الاول ) ما الحسكمة في تعبين الحمار من بين سائر الحيوانات تقول لوجوه منها انه تعالى خلق الخيل والبغسال والحمسير لتركبوهاوز يتسة والزينة في الحيل أكثر وأظهر بالنسبة الى الركوب وحسل الشيُّ عليه وفي البغال دون الخبل وفيالجار دونالبغال فالبغال كالمتوساط فيالمعاني الثلاثة وحينتذ بلزمأن يكون الحارفي معنى الحل أشلهر وأغلب بالنسبة الى الخيسل والبغال وغرهما من الحيوانات ومنهاان هذا التمثيل لاقلهار الجهل والبلادة وذلك في الحار أظهرومتها أن في الجارمن الذل والحقارة مالايكون في الغير والغرض من الكلام في هذا القسام تعبير ذلك القوم وتحقيرهم فيكون تعيينا لحار أليق وأولى ومنها أنحل الاسفار على ألحاراتم وأعمو أسهل وأسلمالكوته ذلولا سلس القيادلين الانقياد يتصبرف فيه الصبي الغييمن غيركالفة ومشقة وهذا منجلةما يوجب حسن الذكر بالنسبة الىغيره ومنها أنرعاية الالفاظ والمناسبة بيتهامن اللوازم فىالكلام وبين لغظي الاسفار والحار مناسبة لغظية لاتوجد في الغير من الحيوا نات فيكون ذكره أولى ( الثاني ) يتعمل ما يحله تقول النصب على الحال أو الجرعلي الوصف كإقال في الكشاف اذالج اركاللشيم في فوله والمدأمر على اللثيم بسبني ( الثالث) قال تعالى بمس مثل القوم كيف وصف المثل بهذا الوصف نقول الوصف وان كان في الظاهر الحثل فهوواجع الى القوم فكا ته قال يئس القوم قوما مثلهم هكذا 🕊 ثم اله تعالى أمر الني صلى الله عليه وسلم بهذا الخطاب لهم وهو قوله تعالى ( قل السها الله ين هادوا انزعتم انكم أولياء للهمز دونالناس فتمنواالموت انكنتم مسادقين ولايتمنونه أبداعا قدمت أيديهم والله عليم بالفائلين) هذه الآية من جلة مامر يانه قرى فتنواللوت يكسرالواو وهادواأى قهودواوكانوا يقولون تعن أبناءالله وأحياوه فلوكان قولكم حقا وأنتم على ثقة فغنواعلى الله أن عيتكم وينقلكم سروها الى دار كرامته التي أعسدها لاوليائه قال الشامعر

ليس من مات فاستراح بمبت الله انعا الميت مبت الاحياد

فهم يطلبون الموت لا عالة اذا كانت الحالة هذه وقوله أعالى ولا يتنونه أبدا عاقد مت أيديهم أى بسبب م قدموا من الكفر وتعزيف الآيات وذكر مرة بلغظ الناكيد وان يتنوه أبدا ومرة بدون الغظ الناكيد ولا يتنوه أبدا والقحليم بالظالمين أى يظلهم من تحريف الآيات وعناهم لها ومكابرتهم اباها \* محقال تعالى (قل ان الموت الذي تفرون مندفانه ملافيكم ثم ردون الى علم الغيب والشهادة فيتيتكم عاكنتم تعملون) بعنى ان الموت الذي تفرون منه عاقد مت أبديكم من تعريف الآيات وغيره ملاقيكم لا يحسالة ولا ينقعكم الفراد ثم تردون الى علم الفيب والشهادة يعنى ما أشهد تم الحلق من الثوراة ولا ينقعكم الفراد ثم تردون الى علم الفيب والشهادة يعنى ما أشهد ثم الخلق من الثوراة

ماقبله عايد أى ان كنتم صادقين في زعكم واثمين بانه حق فتنوا الموت فان من أبقن بأنه من أهل الجنه أحسان يتخلص البهامن هذمالدارالتي هي قسرارة الأكدار (ولايتمنونه أبدا) اخبار بماسبكون متهم والباء في قوله أمالي (عاقد مت أيديهم) متعلقة عايدل عليد الني أي رأ بون التمني بسب ماعلوا منالكفر والمساسي الموجبة لدخول النار ولماكانت البد من بين جوارح الانسان مناط عامة اغاعيه حبر بهسا تارةعن النفس وأخرى عن القدرة (والله علم بالعلسالين) أي بهم وايثار الاملهسار صلي الاضمار لذمهم والسعيل عليهم بأنهم ظالمون فى كل ما يأ تون ومايذرون من الامدور التي من جائها ادعاء ماهسم هنه بمعزل والجحلة تذيبل لماقبلها مقررة لمضمونه أي عليهم بهم وعاصسدر عنهسم من فنون الفلم والمعاصي

المفضية الى ألهانين العذاب و عاسيكون منهم من الاحتراز عمايؤدى الى ذلك فوقع الامر كاذكر فلم يمن منهم موته أحد كما يعرب عنسه قوله تعالى قلان الموت الذي تغرون منه ) قان ذلك إنما يقال لهم بعد ظهور فرارهم من التمنى وقد قال عليه الصلاة والسلام لوتمنوا لما توا من ساعتهم وهذه احدى المعجرات أي ان الموت الذي الروبي ٢٠٦ كه تفرون منه ولا تجسرون على أن تتمنوه تخافة

والانجيال وعلم ياغياتم عن الحلق من نعت محد صلى الله عليه وسلم وما أسررتم في أنفسكم من تكذيبكم رسالته وقوله تعالى فينائكم بماكناتم قعداون اماعيانا مقرونا بلفائكم يوم انقيامة أو بالجزاء ان كان خبرا فيتبر وان كان شهرا فشهر فقوله ان الموت الذي تغرون مندهوا تنابيه على السعى فيما بنفه بهم في الاخرة وقوله فبنبتكم بماكنتم قعملون هوالوصد البليغ والتهديد الشديد المحديد الآية مباحث (المحدالاول) أدخل الفاء لماانه في معنى الشرط والجزاء وفي قراءة ابن مسعود ملاقيكم من غيرفانه (الثاني) أن يقال الموت ملاقيكم على كل حال فروا أولم يفروا فامعنى الشرط والجزاء قبل انهذا يقال بعليهم اذ طنوا ان انفرار يجيهم وقد صرح بهذا المعنى وأقصم عنه بالشرط المحتمق في قوله

ومن هاب أسباب المنايا تناله \* واونال أساب السمساء بسلم

\* قوله تعالى ( يَا يَهِمَا اللَّهِ يَ آمَنُوا اذَا تُودَى للصَّلاةُ مِنْ يُومِ الجَمَّةُ فَاسْمُوا اللَّهُ وَذَرُوا البيع ذلكم خبرلكم انكنتم العلمون فاذا فضيت الصلاء فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثير العلكم تفلحون ) وجدالتعلق بما قبلها هوان الذين هادوا يغرون من الموت لمناع الدنبا وطيباتها والذين آمنسوا يبيعون ويشرون لمتاع الدنيسا وطيباتها كذلك فنبههم المهدتمالي بقوله فاصعوا الىذكرالله أى الى ماينف كمهني الآخرة وهوحضو والجمعة لان الدنيا ومناعها فانية والآخرة ومافيها ياقية كال تعالى والآخرة خيروأبتي ووجمآخرفي النعلق قال بمعضهم قدأبطل اقه قول اليهود في ثلاث اقتخروا بأدهم أولباءالله وأحباؤه فكذبهم بقوله فتنواالموتان كنتم صادقين وبأنهم أهل الكتاب والمرب لاكتاب اهم فشبهمم بالحار بحمل أسغارا وبالسبب وايس للسلمين مثله فشمرع الله تعالى لهم الجمعة وقوله ثعالى اذانودي يعني النداء اذاجلس الامام على المنبر يوم الجمعة وهوقول مقاتل واته كاقال لاته لم يمكن في عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم نداء سواه كان افاجلس عليه الصلاة والسلام على المنبرأ ذن بلال على باب المسجد وكذاحلي عهدأبي بكر وعروقوله تعالى للصلاة أي لوقت الصلاة يدل عليه قوله من يوم الحمعة ولا تكون الصلاة من اليوم وانما يكون وقتها من اليوم قال الليث الجمعة يوم خص به لاجتماع الناس فى ذلك اليوم و يجمع على الجمعات والجمع وعن سلمان رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم عيت الحمعة جعدة لان آدم جع فيها خلقه وقيل لما ته تعالى فرغ فيها من خلق الاشياء فأجتمعت فيها المخلوقات قال الفراء وفيها ثلاث لغات التحفيف وهي قراءة الاعش والتثقيل وهي قراءة العامة ولغة لبني عقبل وقوله تعالى فاسعوا ألى ذكرالله أي فامضوا وقيل فامشوا وعلى هذا معني السعىالمشي لاالعدو وقال الفراء المضي والسعي والذهاب في معنى واحدوعن عمر أنه سمع رجلاً يقرآ فاسعوا قال من أقر أك هذا قال أبي الله لابزال بقرأ بالنسوخ لوكانت فاسمعوا لسعيت حتى بسسقط ردائي وقيسل المراد

أن تؤخسدوا بو نال كفركم (غانه ملاقبكه) البتة من غير سارف ملو به ولاعاطف بثنيد والفاء لتضمن الاسم معنى الشرط باعتبار الوصف وقرى بدونها وقرئ تفرون منسد ملاقیکم ( ثم تردو ن الىعالم الغيب والشهادة) اأذى لاتخو علسه خا فيدة (فينبشكم عماكنتم تعملون ) منالكفروالمعاسىبأن يجا زيكم بها ( يا يماالذين آمنوا اذا تودى لاصلاق) أي فعل النداءلها أى اذن لها (من يومالجوة) يانلاذاوتفسيراهاوقيل من معنى فى كافى قوله تعالىأروتى ماذاخلتوا من الادمن أى في الادمنو وانماسمي جعة لاجتماع الناس فبدلا مسلاة وقيل أول من سماها جعسة كسببن اواي وكانت العرب تسمية العروية وقيلانالانصار قالوا قيل الهجرة لليهوديوم مجتمعون فيدبكل سبعة الم وللنصاري مثل

ذلك فهلوا نجعلانا يوما مجتمع فيه فنذكرالله فيد ونصلى فقالوا يوم السبت لليهودو يوم الاحد هر بالسعى كج للنصارى فاجعلوه يوم العرو بذفاج تمعوا الى سعد بن زرارة فصلى بهم ركعتين وذكرهم فسموه يوم الجمعة لإجتماعهم فبه فأنزل اللهآبة الجمعة فهري أولجعة كانت في الاسلام وأما أول جعة جعها رسول الله صلى الله علية وسلم فهوانه القدم المدينة مهاجرا نزل قباء على بني ﴿ ٢٠٧ ﴾ عرو بن هوف وأقام بها يوم الاثنين والثلاثاء والار بعاء

والخمس وأسس مسجدهم ثمخرج يوم الجمة عاسدا المدية فأدركته مسلاة الجعة في بني سالم بن عوف في بطن وادلهم فعطب وصلى الجمعة ( فاسعوا الىذكرالله)أى المشوا وافصدوا الىالخطبة والصلاة (وزروااليو) واتركواالمعاملة (ذاكم) أى السعى الى ذكرالله وتركالبيع (خيراكم) من مباشرته فان نفع الآخرة أجسلوابتي ( ان كنتم تعلمون ) اى الحير والشرالحقيقيين أوان كنتم أهل العمل (فاذاقصيت الصلاة) أىأديت وفرغ منها ( فانشرواقي الارض) لاقامة مصالحكم (وابنغوامن فصل الله) أىالريح فالامر للاطلاق بعد الحظر وعن ابن عباس رضى الله عنهما لم يومروا بطلبشي من الدنياالماهوعيادة المسرضي وحضسور الجنبائزو زباده أنع في الله وعن الجسس وسنعيدين المسيب طلب الم وقبل صلاة التطوع (واذكروا الله كثيرا) ذكراكثيرا أوزمانا كثيرا ولاتخصوا ذكره تعالى بالصلة

بالسعى القصد دون العدو والسعى التصرف في كلعل ومندة وله تعالى فلابلغ معد السعى قال الحسن والله ماهوسعي على الاقدام ولكنه سعى بالقاوب وسعى بالنية وسعى بالرغبة ونحوهذا والسعى ههناهوالعمل عندقوم وهومذهب مالك والشافعي اذالسعي في كتاب اقدالعمل قال تعالى واذا تولى سعى في الارض وان سعيكم لشتى أى العمل وروى عنسه صلىالله عليه وسلم اذا أتيتم الصلاة فلانأتوها وأنتم تسعون ولكن انتوهسا وعليكم السكينة واتفق الغفهاء على ان النبي صلى الله عليه وسلم مني أتى الجعمة أتى على هينة وقوله الى ذكر الله الذكر هوالخطية عندالاكثر من أهل النفسير وقبل هوالصلاة وأما الاحكام المتعلقة بهسته الآية فانها تعرف من الكتب الفقهية وقوله تعسالي وذروا البيع فال الحسسن اذا أذن المؤذن يوم الجعمة لم يعل الشمراء والبيع وقال عطاء اذازالت ألشمس حرم البع والشراء وقال الفسراء انماحرم البيسع والشراء اذا نودي للصلاة لمكان الاجتماع ولندرائله كافة الحسنات وقولدتعالى ذلكم خيرلكسم أى فيالآخرة انكنتم تعلون ماهوخيرلكم وأصلح وقوله تعالى فاذا قضيت الصلاة أى اذا صليتم الغريضة يوم الجمعة فانتشروا فىالارض هسذاصيغةالامر بمعسني الاباحة لماان اباحة الانتشسار زائلة بفريضة أداء الصلاة فاذازال ذلك عادت الاباءة فبباح ابهم أن يتفرقوا في الارض ويبتغوا منفضلاللهوهوالرزق ولظيرهايسعليكم جناح أنتبتغوا فضللا منهربكم وقال ابن عباس اذا فرغتم من الصلاة فأن شئت فأخرج وان شئت فعمل الى العصر وان شتت فاقعد وكذلك قوله والتغوامن فضل الله فانه صبغة أمر بمعنى الاباحة أيضالجل الرزق بالتجارة بعدالمنع بقوله تعالى وذرواالبيع وعن مقائل أحل لهم ابتغساء الرزق بعد الصلاة فن شاء خرج ومن شاء لم يخرج وقال مجاهد ان شاء فعل وان شاء لم يضل وقال الضعاك هواذن من الدنعالي اذافرغ فانشاء خرج وانشاء قعد والافضل في الابتغاء من فضل الله أن يطلب الرزق أوالولد الصالح أوالع إلنافع وغير ذلك من الامورالحسنة والظاهرهوالاول وعنعراك بنمالك انهكان اذاصلي الجحمة انصرف فوقف على باب المسجد قال اللهم أجبت دعوتك وصليت فريضنك وانتشرت كاأمرتني فارزقني من فضلك وأنت خسيرالرازقين وقوله تعالى واذكر وااتله كثيرا قال مقاتل باللسان وقال سعيدين جبير بالطاعة وقال مجاهد لايكون من الذاكرين كثيرا حتى بذكره فأتما وقاعدا ومضطع عاوالعسن اذاؤجهم الى التجسارة وانصرفتم الى البيع والشراء مرة أخرى فاذكرواالله كثيرا فالتعالى رجال لاتلهيهم تجارة ولابيع عزذكراهة وعنعر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أذا أتيتم السوق فقواو إلا اله الالله وحده لاشريك له لهالملك ولهالجمد يحبى يميت وهوعلىكل شئ قدير فأنامز فالها كتبالله ألفألف حسنة وحماعته ألف ألف خطيئة ورفعله ألف الف درجمة وقوله تعالى لعلكم تفلحون من جلة اقد مرمرارا \* وقى الآية مباحث ( البحث الاول ) ما الحكمة في ان شرع الله

(لعلكم تفلحون)كىتفوزوا بخيرالدارين

(واثنا رأوائمغارة أولهواانفضوااليها) روى أن أهل المدينة أصابهم جوع وغلاه شمديد فقدم ذخية بن خلفة بنجارة من زيت الشام والني عليه الصلاة والسلام ﴿ ٢٠٨ ﴾ بخطب يوم الجعة فقاموا البه خشية أى يسبة وااليه

تعالى في يوم الجعدة هذا التكليف فنقول قال القفال هي ان الله عزوجل خلق الخلق فأخرجهم من العدم الى الوجود وجعل منهم جهادا وناميا وحيوانا فكان ماسوي الجاد أصنافامنها بهائم وملائكة وجن وانس تمهى مختلفة المساكن من العلو والسفل فكان أشرف العالم السفلي همالناس لجبب تركيبهم ولماكرمهم الله تعالى به من النطق وركب فبهم من العقول والطباع التي بهاقاية النعبد بالشهراة عولم يخف موضع عظم المنة وجلالة قدر الموهبذلهم فأمروا بالشكر على هذه الكرامة في يوم من الايام السبعة التي فيها انشئت الخلائق وتموجودها ليكون في اجتماعهم في ذلك اليوم تنبيه على عظم ما أنعم الله تعالىبه عليهم وانكان شأنهم لمريخل منحين ابتسدئوا من نعمة تتحالهم وانمنة الله مثبتة عليهم قبل استحقاقهم لها ولكل أهل ملة من الملل المعروفة يوم متها معظم فلليهود يوم السبت وللنصارى يوم الاحدوللسلمين يوم الجمعة روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال بوم الجحة هذا اليوم الذي اختلفوا فيه فهدا ناالله له فلايود تحدا وللنصاري بعد غدولماجعل يوم الجمة يوم شكر واظهار سرور وتعظيم نعمة احتيج فيدالي الاجتماع الذى به تقع شهرته فجمعت الجاعاتله كالسنة في الاعباد واحتميم فيه الى الخطبة تذكيرا بالنعمة وحثا على استدامتها باقامة مايعود باكاه الشكرولمساكان مدار التعظيم انساهو على الصلاة جعلت الصلاة لهذا اليوم وسط النها رليتم الاجماع ولم تجزهذ والصلاة الافي مسجدواحدليكون أدعى الى الاجتماع والله أعلم ( الثاني ) كيف خص ذكر الله بالخطبة وفيهاذكرالله وغيرالله تقول المراد منذكرالله الخطبة والصلاة لانكل واحدة منهما مشتملة على ذكرالة وأماماعداذلك من ذكرالطلة وانثناء عليهم والدعاءلهم فذلك ذكر الشيطان ( الثالث ) قوله وذرواالبيع لمخص البيع من جيع الافعسال نقول لانه من أهم مايشتغل يه المرء في النهار من أسباب المعاش وفيه اشارة الى ترك التعجارة ولان البيع والشبراه في الاسواق غالبا والغفسلة على أهل السسوق أفحلب فقوله وذرواالبيع تنبيه للغافلين فالبيع أولى بالذكر ولم بحرم لعينه ولكن لمسافيه من الذهول عن الواجب فهو كالصلاة في الارض المعصوبة (الرابع) ما الفرق بين ذكر الله أولاوذكر الله ثانيا فنقول الاول من جلة مالا يجتمع مع المجارة أصلا اذالمراد منه الخطية والصلاة كامر والثاتي منجلة ما يجتمم كافي قوله تعالى رجال لا تلمه يم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ﷺ مم قال تعالى (واذارأ وانجارة أولهو النفضو اليهاوتر كولنقاعا قل ماعند الله ويرمن اللهوومن البجارة والله خسيرال ازقين ) قال مقاتل اندحية بن خليفة الكلبي أقبل بنجسارة من الشام قبلأنيسلم وكانمعه منأتواع التجارةوكان يتلقاه أهلالمدينة بالطبل والصفق وكاث ذلك فى يوم الجمعة والنبى صلى الله عليه وسلم قائم على المنبر يخطب فخرج اليه النساس وتركوا النبى صلى الله عليه وسلم ولم يبق الااثناعشر رجلا أوأقل كثمانية أوأ كثركار بعين فقال عليه السلام اولاهو لا، لسومت لهم الحيارة ونزات الاية وكان من الذين معه

فابق معدعليد المسلاة والسلام الاعانية وقيل أحده شمر وقيسل اثنا عشر وفيل أر بعون فقال عليه الملاة والسلام والذينفس محد يده لوخر جوا جيعالامنرم اللهعليم الوادى تارا وكانوا اذاأقبلت العيراستقبلوها بالطبسل والتصفيق وهو المسراد باللهسو وتخصيص العجارة برجع الضمير لانها المقصودة أولان الانفضاض العجارة مع الحاجدة اليها والانتفاع بها اذاكان مدذموما فساظندك بالانغضاض الىاللهو وهومذموم فينفسسه وقيل تفسدير اذارأوا نجارة انفضوا البها أولهواالفضوا البه فخذف الشانى لدلالة الاول عليمه وقرى اليهما (وتركول قاتما) أى على المنسبر (قل ما عندالله) من الثواب ( خــ بر من اللهو ومن المجسارة ) فان ذلك تفريحقق مخلد بغلاف مافيهما من النفع

ابوبكر وعمروقال الحسن أصابأهل المدينةجوع وغلاءسعرفقدمت عبروا انبي صلي الله هليه وسلم يخطب يوم الجمعة فسعوا بهاوخرجوا اليهافة سال النبي صلى الله عليه وسلم لواتبع أآخرهم أولهم لالتهب الوادى عليهم باراقال قنادة فعلواذلك ثلاث مرات وقوله تعالى أولهواوهوالطبلوكانوا اذا أنكموا الجوارى يضر بون المزاميرفروابضر بون فتركوا النبي صلى الله عليه وسلم وقوله انفضوا البهاأى تفرقوا وقال المبرد ماأوا البها وعداوا تعوها والضمرفي اليهاللجارة وقال الزحاج انفضوا الدواليها ومعناهما واحدكوله تعالى واستعينوا بالصبر والصلاة واعتبرهنا الرجوع الى التجارة لماأنها أهم اليهم وقولد تعالى وتركوك قأئمها اتفقوا على انهذا القيامكان في الخطبة للجمعة قال حارمارأت رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحملية الاوهوقائم وسئل عبدالله أكان النبي يخطب فأتسا أوقاعدافقرأ وتركوك فأتسا وقوله بعسالي فلرماعندالله خيرأي ثواب الصلاة والثبات معالنبي صلى الله عليه وسلمخيرمن اللهوومن التجسارة من اللهوالذي مرذكره والتجارة التيجاءبهادحية وقولهتعمالي واللهخبرالرازقين هومن قبيل أحكم الحاكين وأحسن الخالقين والمعني انأمكن وجودالرازقين فهوخيرالرازقين وقيل لفظ الرازق لابعللق على غيره الابطر بق الحجاز ولايرتاب فيأن الرازق بطريق الحقيقة خيرمن الرازق بطريق الجازوق الآية مباحث (العث الاول) ان التجارة واللهومن قبيل مالايرى أصلا ولوكان كذلك كيف بصحع واذارأوا تجارة أوله وانفول لس المراد الامايقرب منسه اللهووالعجارة ومثله حتى إسمع كلامالله اذالكلام غيرمسموع بلالمسموع صوت بدل عليه (الثاني)كيف قال انفضوا اليهاوقدذكر شيئين وقدم الكلام فيه وقال صاحب الكشاف تقديره اذارأواتجارة انفضوا اليهاأولهوا انفضوا المقعدق أحدهم الدلالة المذكورعليه (الثالث) القوله تعالى والله خيرالرازفين مناسب للتجارة التي مرذكرها لاللهوتقول بلهومناسب للحجموع لماأن اللهوالذي مرذكره كالتبع التجارة لمساأنهم أظهرواذلك فرحابوجودا اتبجارة كامروالله أعلم بالصواب والحدلله ربالعالمين وصلاته وسلامه على سيد ناجمد وآله وصحبه أجعين

# \* ( سورة المنافقون احدى عشرة آية مدنية ) \*

#### # ( بسم الله الرحن الرحيم )#

(اذاجاءك المنافقون قالوانشهد الله لرسول الله والله يعلم انك لرسوله والله يشهدان المنافقين لكاذبون) وجه تعلق هذه السورة عاقبلها هوان تلك السورة مشتلة على ذكر بعثة الرسول صلى الله عليه وذكر من كان يكذبه قلباول انابضرب المثل كاقال مثل الذين حلوا التوراة وهذه السورة على ذكر من كان يكذبه قلبادون اللسان و يصدقه لسانا دون القلب وأما الاول بالآخر فذلك ان في آخر تلك السورة تنبيها لاهل الاعمان على تعظيم الرسول عملي الله عليه وسلم ورعاية حقد بعد النداء لصلاة الجعد وتقديم متابعته

من المؤاخدة لاعن المؤاخدة لاعن متأخر عن المؤاخذة المسبوقة بوقو عالجناية واتخاذ الجنة لابدأن يكون المؤاخذة وعن سببها أيضاكا يفصح عند الفاء في قوله تعالى (فصدواعن سببل الله) أى فصدوامن أراد الدخول في أنه عليد الصلاة والسلام

صادرةعن صيرفلوبهم وخلوص اعتقسادهم ووفوررة بتهمونشاطهم وقوله تعالى (واللهيعلم انك رسوله) اعتراض مقرر لمنطوق كلامهم وسلطينه وبينقوله تعالى (والله يشهد ان النسافةين لكاذبون) تحقيقا وتعيينا لماليطيه التكذيب من أنهم قالوه عن اعتقاد كاأشر الد واماطة مزأولاالامر لماعسى يتوهم من توجه التكذيب الى منطوق كلامهمأي واللدشيد انهم لكاذبون فيماضنوا مقالتهمم أنهاصادرة عن اعتقاد وطمانينه قلب والاظنهارق موقع الاضمار لذمهم والاشعار بعلة الحكم (اتخدوا أعانهم) الفاحرة التيمن جلتها ماحكي عنهم (جنة)أي وقاية عسايتوجداليهم من المو اخذة بالقنسل والسسى أوغميرذلك وأتخساذها جنةعبارة عناعدادهموتهيئتهم الهاالى وقت الحاجة لعلفوابها ويتخلصوا

ليس برسون ومن ارادالانفاق ف سيل الله بالنهى بعدى - يسين علم و در يب ق العدا الصدمته م متقدم على خلفهم بالفعل و ما الفعل فأنه وقايذ وبالفعل و من النافه ما الفعل فأنه وقايذ وبالفعل و من النافه و الفعل فأنه وقايذ وبالفعل و من النافه و الفعل فانه وقايد و بالما من النافه و الفعل فانه وقايد و بالمنافقة و المنافعة و المنافع

فى الاداء على غيره وانترك النعطيم والمتابعة من شيم المنطقة في والمنافقون هم الكاذبون كَافَالْ فِي أُولَ هَذِهِ السَّورَةُ ادْاجِهُ لِلنَّاهُمُونَ يَعْنَى صِدَاللَّهُ بِنَ أَبِي وَأَصِحَابِهِ فَالوَانشَهِد انكار سولالله وتم الخبرعنهم ثما بتدأ فقال والله يعلمانك لرسوله أى انه أرسلك فهو يعسلم اللارسوله والله يشهدأنهم اصعرواغيرما أظهرواوانه يدل على أن حقيقة الاعسان بالقلب وحقيقة كل كلام كذلك قانمن أخبرعنشئ واعتقد مخلافه فهوكاذب لماأن الكذب باستبار المخالفة بينالوجوداللفظي والوجود الذهني كاأن الجهل باعتبار المخالفة بين الوجودالذهني والوجودالخارجي ألاتري أذهم كانوا يقولون بألسنتهم فشهدالكارسول الله وسعاهم الله كاذبين لماان قولهم يخالف اعتقدادهم وقال قوم لم يكذبهم الله تعدالى في قولهم أشهدانك لرسول الله انماكذ بهم بغيرهذا من الاكاذبب الصادرة عنهم في قوله تعسالي يحلفون بالله ماقالوا الآية و يحلفون بالله انهم لمنكم وجواب اذا قالوا نشهد أي انهماذا أتوك شهدوالك بالرسالة فهم كاذبون في تلك الشهادة لماحر أن قولهم بخالف اعتقادهم وقي الآية مباحث ( اليمث الاول ) انهم قالوانشهدانك رسول الله فلوقالوا تعلمانك رسول الله أفاد مثل ماأفادهذا أملاتقول ماأفادلان قولهم نشهدانك رسول اللهصر يجفى الشهادة على اثبات الرسالة وقولهم قعلم ليس بصريح فى اثبات العلم لماأن علهم في الغيب عند غيرهم \* مم قال تمالي ( اتخذوا أيمانهم حنة فصدواعن سبيل أنله انهم سادماكانوا يعملون فلك بأنهم آمنواتم كفروا فطبع على قلو بهم فهم لايفقهون ) قوله اتخذوا أعانهم جنة أي ستراليستتروا به عاشا فواعلى أنفسهم من الغتل قال في الكشاف اتخذوا أيمانهم جندة يجوز أنبراد أن قولهم نشهدا للارسول الله يمين من أيمسانهم الكاذبة لانالشهادة تجرى مجرى الحلف فيالناكبد بقول الرجل اشهدوا شهد بالله واعزم واعرم بالله في موضع أفسم وأولى و به استشهد أ بوحنيفة على ان أشهد يمين و يجوز أن يكون وصفائلمنافقين في استحفافهم بالإعان فانقبل لمقالوانشهد ولم يقولوانشهد بالله كافلتم أجاب بعضهم عن هذابأنه في معنى الحلف من المؤمن وهو في المتعارف انمسا يكون بالله فاندلك أخبر بفوله نشهد عن قوله بالله وقوله تعسالي فصدوا عن سبيل الله أي أعرضوا بأنفسهم عن طاعة الله تعشالي وطاعة رسوله وقيل صدوا أى صعرفوا ومنعوا الضعفة عن اتباع رسول الله صلى الله عليه وسملم ساء أى بنس ماكانوا يعملون حيث أتروا المكفرعلي الايمان وأظهر واخلاف ماأضمر وامشاكلة للمساين وقوله تعسالي ذلك يأنهم آمنوا ثم كفروا ذلك اشارةالىقوله ساء ماكانوايعملون قال مقساتل ذلك الكذب بأنهسم امنو ق الظاهر تم كفروا في السروفيد تاكيد لقوله والله يغهد انهم الكاذبون وقوله فطبع على قلو بهم فهم لايفقهونالايتدبرون ولايستداون بالدلائل الظاهرة قال ابن عباس ختم على قلو بهم وقال مقاتل طبع على قلو بهم بالكفرفهم لايفقهون القرآن وصدق محدصلي الله عليه وسلم وقيل انهم كأنوا يظنون انهم على الحق

دماثهم وأموالهمقعني قوله تعالى فصدوا حينئذ فاسترواءلي ماكانواعليه من الصد والاعراض عنسبيله تعالى (انهم ساء ماكانوا يعملون) من النفاق والصدوفي ساءموني التعمب وتعظيم أمرهم عندالسامعين ( ذلك ) اشارة الى مانقدم من القول الناعي عليهم أنهم أسوأ الناس أغالا أوالى ماوصف من حالهم في النف اق والكذب والاستتسار بالايمان الصوري ومأ فيدمن معنى البعدمع قرب العهديالشاراليملامي "مرارامن الاشعاربعد ميز لندفي الشر (بأنهم) أي يسبب انهم (آمنوا) أى نطقوا بكلمة الشهاد كسار من يدخل في الاسلام (نم كفروا) أي ظهر كفرهم بماشوهد منتهم من شواهدالكفر ودلائله أونطقوا بالإيمان هندالمو منين ثم نطقوا بالكفرهند شياطينهم (فطبع على قلو بهم) حتى تمرنوا على الكفر واطمأنوا بهوقريءعلى

البناءالفاعل وقرى فط الله (فهم لاينقهون) حقيقة الاعان ولايعرفون حقيته أصلا (واذارأ يتهم ﴿ فَاخْبُر ﴾ المناء الفاعل والمامهم الضخامتها و يروقك منظرهم اصباحة وجوههم (وان يقولوا تسمع لقولهم) الفصاحتهم

وَقَالَاقَةُ ٱلْسَنَاتُهُمْ وَعَلَاوَةً كَلَامُهُمْ وَكَانَ ابن آبي جسيًا فَصَبِحًا يَحَضَرُ مِجْلُس رَسُولَالله صلى الله عليسةٌ وَسَلَّم في تقر من أمثاله وهم رؤساء المدينة وكان عليه ﴿ ٢١١ ﴾ الصلاة والسلام ومن معه يعجبون بهيا كلهم

وبسمعون الىكلامهم وقيل الخطاب اكل أحد من يصلح للخطاب ويوثيده قراءة يسم على اليناء للفعول وقوله تعالى (كا تهرخش مستدم فيحير الرفع على انه خبر مبندا محذوف أوكلام مستأنف لامحل ادشبهوا فيجلوسهم فى بحسالس رسول الله صلى الله عليه وسلم مستندين فهابخشب منصوبة مستدة ألى الحائطني كوعهم أشباحا خالسة عن العلموالخبر وقرى خشبعلى أنه جع خشبة كبدن جع يدنةوقيل هوجع خشباه وهيي الخشبة التي دعر جوفهاأي فسدشهوابها في نفساقهم وفساد بواطنهم وقرى خشب كدرةومدر إتحسون كلصيعة عليهم)أي واقعةعليهم صارةابهم لجبتهم واستقرا دالرعب قىقلو بھروقىل كانوا على وجل من أن ينزل الله فيهم مايهتك أستارهم ويبيح دماءهم وأموالهم (همالعسدو) أيهم الكاملون في العداوة والراسخون فيهسا فانأعدي الاعادي العدو الكاشرالذي بكاشرئة وتحت ضلوعه الداء

فأخبرتمال انهم لايفقهون انهطبع على قلو بهم تم في الآية مباحث (البحث الاول) اله تعالى ذكر أفعال الكفرة من قبل ولم يقل انهم ساء ماكانوا يعملون فإقال هنا تقول لما أنأفعالهم مقرونة بالايمان الكاذبة التي جعلوها جنة أي سترة الاموالهم ودمائهم عن أن يستبيحها المسلون كامر ( الثاني ) المنافقون لم يكونوا الاعلى الكامر الثابت الدائم فجامعني قوله تعالى آمنواثم كفروا نقول قال في لكشـــاف ثلاثة أوجد (أحدها )آمنوا نطقوا يكلمة الشهادة وقطوا كإيفال من يدخل ق الاسلام ثم كفروا ثم ظهر كفرهم بعد ذلك (وثانيها ) آمنوانطقوا بالإيمان عندالمؤمنين ثم كفروا تطفوا بالكفرعند شياطينهم استهزاء بالاسلام كفوله تعسالى واذالفواالذبن آمنوافألواآمتا ( وثالثها) أن يراد أهلُ الذمة منهم ( الشالث ) العلبم على القاوب لا يكون الامن الله قعسالي و الطبع الله علي فلو بهم لايمكنهم أن يتدبروا و يستداوا بالدلائل واوكان كذلك لكان هذا حبة الهم على الله تعالى فيقولون اعراضناعن الحق لغفلتنا وغفلتنا بسبمبأنه تعالى طبع على قلو بنا فتقول هذا الطبع منالله تعالى لسوءافعالهم وقصسدهم الاعراض عنالحق فكاته تُعلَى تركهم في أتفسهم الجاهلة واهوائهم الباطلة # مُحقال تعالى ( واذارأ يتهم تعجبك أجسامهم وان يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مستدة يحسبون كل صيحة عليهم هم ألعدو فاحدرهم فأتلهمالله أبي يوفكون واذافيل لهم تعالوا يسستففرلكم وسول الله الووارواسهم ورأيتهم يعمدون وهم مستكبرون سوادعليهم أستغفرت لهم أمارتستغفر لهمان يغفر الله الهم ان الله لا يهدى القوم ألفاسقين ) اعلم ان قوله تعالى واد أرأيتهم يعني عبدالله بنأبي ومغيث بناقيس وجدبن قيس كانت الهم أجام ومنظر تعجبك أجسامهم لحسنها وجالها وكان عدالله زأى حسياصبيما فصيعا واذاقال سع النبي صلى الله عليه وسلقوله وهوقوله تعالى وإن يقولوا تعمع لقولهم أي يقولوا انكارسول ألله تسمع لقولهم وقرئ يسمع على البناء للغمول مشبههم فإلخشب المستدة وفي الخشب التحقيف كبدنة و بدن واسد واسدوالتثقيل كذلك كفرة وتمر وخشبة وخشب ومدرة ومدر وهي قراءة ابن عباس والتثقيل لغة أهل الحبار والخشب لاتعقل ولاتفهم فكذلك أهل النفساق كأنهم فى ترك التفهم والاستبصار بمزلة الخشب وأماالمسندة يقال سندالي الشي أي مال اليه وأسنده الى الشي أي أماله فهو مسند والتشديد للبالغة وانماوصف الخشب بها لانهاتشبه الاشجار ألقائمة التي تخووننر بوجه مائم نسبهم الى الجبن وعابهم به فقال يعسبون كل صبيحة عليهم هم العدو فالمقاتل اذانادي منادفي العسكر أوانفلتت دابة أونشدت صالة مثلاظنوا انهم يرادون بذلك لمافى قلو بهم من الرعب وذلك لانهم على وجلمن أن يهنك الله استارهم و يكشف أسرارهم يتوقعون الايقاع بهم ساعة فاعد تمأعلمرسوله بعداوتهم فقالهم العدو فاحذرهم أن تأمنهم على السر ولاتلتفت الى ظاهرهم فانهم الكاملون فيالعداوة بالنسبة اليغيرهم وقوله تعسالي فأثلهم الله أني

الدوى والجملة مستأنفة وجعلها مفعولا ثانيا للعسبان بمالايسساعده النظم الكريم أصلا فانالغاء في قوله تعسالي

( فاحدرهم) لترتيب الامن بالحدر على كونهم إحدى

الاعداء ( قاتلهمالله ) دَعاء عليهم وطلب من ذاته تعالى أن يلعنهم و يخز يهم آوتعليم للوَّ منبن أن يدعوا عليهمَ بذلك وقوله تعالى ( أن يو فكون) تعبيب ﴿ ٢١٢ ﴾ من حالهم أي كبف يصرفون عن الحق الى ماهم عليه

من الكفر والضيلال إ

ظهورجنا شهم بطريق

(وادافيللهم) عند

النصحمة (تعمالوا

يستغفر لكمررسول الله

اووا رؤسهم ) أي

عطفوها استكبارا

(ورأيتهم يصدون)

يعرضون عن القائل

أوعن الاستغفار (وهم

مستكبرون) عن ذلك

(سواءعلبهم أستغفرت

الهم ) كا اذا جاول

معتذرين منجنا يتهم

وقرى استغفرت بحذف

حرق الاستقمام نقة

بدلالة أمعليه وقرئ

آستغفرت ماشباع همزة

الاستفهام لايقل همرة

الوصيل ألفا (أملم

تستغفرلهم) كاذا

أصروا على فبانحهم

إستكبروا عز الاعتدار

والاستغفار (لزيغفرالله

الهم) أبدالاصرارهم

على الفسق ورسوخهم

في الكفر (ان الله لا مهدى

ةوم الفاسقين) الكاملين

فىالفسق الخسارجين

عن دائرة الاستصلاح

لمنهمك ين في الكفر

يو فكون مفسروهو دعا، عليهم وطالب من ذاته أن بلعنهم و يخز يهم وتعليم للو منين ان يدعوا عليهم بذلك وأنى يو فكون أى بعدلون عن الحق تعجبا من جهلهم ومنلالتهم وظنهم الفساسد أنهم على الحق وقوله تعالى واذا قبل لهم تعسالوا يستغفر لكم رسول الله قال الكري غائزل القرآن على الرسول صلى الله عليه وسلم بصغة المتسافقين مشى اليه عشارهم من المو منين وقالوالهم و يلكم افتضعتم بالنفاق وأهلكتم أنفسكم فأتوا رسول الله وتو يوا البه من النفاق واسألوه أن يستغفر لحصيم فأيوا ذلك وزهدوا قيالاستغفار فيزات وقال ابن عباس لمارجع عبدالله بنايى من أحد بكثير من الناس مفتد المسلون وعنفوه وأسعوه المكروه فقال له بنو أبيد اوأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يستغفر لك و يرشى عنك فقال الاذهب الهه ولاأر يد أن يستغفر لى وجمل بلوى وقال لا تعقول على من عند رسول الله فقيل له تعالى يستغفر لك رسول الله فقال ما ذا قلت قوله تعالى الوارو مهم وقرى واله المناه فقيل المتناب والتشديد للكثرة والكناية قد تعسل فذلك قوله تعالى الوارد واحد وهو كثير في اشعار العرب قال جرير

الايارك الله فين كان يحسبكم \* الاعلى المهدّ حتى كان ماكانا

واناخاطب بهذاامرأة وقوله تعالى ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون أي عن استغفار وسؤل الله صلى الله عليسه وسلم ثم نكر تعالى ان استغفاره لاينفعهم فغال سواء هليهم أستغفرت لهم قال فتادة نزات هذه ألآية بعدقوله استغفرالهم أولاتستغفرالهم وذلك لانها لمانزات قال رسول الله صلى الله عليه وسلم خيرى ربى فلاز يدنهم على السبعين فأنزل الله تعالى ان يغفر الله لهم ان الله لا يهدى الأوم الفاسقين قال ابن عباس المنافقين وقال قوم فيدييان انالله تعالى يملك هداية وراءهداية البيان وهي خلق فعل الاهتداه فيمن علممه قلك وقيل معناه لايهديهم افسقهم وقالت المعتزله لايسميهم المهتدين اذا فسقوا ومنلوا وفي الآية مباحث (البحث الاول) لم شبههم بالخشب المسندة لابغيره من الاشياء المنتقع مِ انقول لاشتال هذا التشبيد على فواتد كشيرة لاتوجد في الغير ( الاولى) فال في الكشاف شبهوا في استادهم وماهم الااجرام خالية عن الايمان والخير بالخشب المستدة الى الحاقط ولان الخشسب اذاا تتفعربه كان في سقف أوجدار أوغيرهما من مظان الانتفاع ومادام متروكا فارغا غير منتفعيه أسمند الىالحائط فشبهوا بهفي عدم الانتفاع ويجوز أنيراد بها الاستام المحوتة من الخشب المستدة الى الحائط شبهوا بها في حسن صورهم وقلة جداوهم (الثانية) الخشب السندة في الاصل كانت غصناطر بالصلح لان يكون من الاشياء المنتقع بها تم تصير غليظة بابسة والكافر والمنافق كذلك كأنفى الأصل صالحال كذاوكذا مم يخرج عن ثلث الصلاحية (الثانثة) الكفرة من جنس الانس حطب كاقال تعالى حصب جهنمأنهم لهاواردون والخشب المسندة حطب أيضا (الرابعة) ان الخشب المسندة الى

بالنفاق والمراداماهم المستخدم المهاواردون والسيسان المستخدم المستخدم والاظهار في وقع المخار المستخدم والاظهار في وقع الاضار المبان غلوهم في الفسق أو الجنس وهم داخلون ﴿ الحائط ﴾ المراتهم دخولا أوليا، وقوله تعالى ( هم الذين يقولون ) أي الانصيار ( لاتنفقوا على من عند رسول الله ) سلى الله عليه وسلم ( حتى ينفضوا ) يعنون

فقراء المهاجر بن استثناف جار مجرى التعليل لفسقهم أولعدم مغفرته تعالى لهم وقرى خَتَى ينفضوا من أنفضُ القوم اذا فنبت أزوادهم وحقيقته حانالهم ﴿ ٢١٣ ﴾ أن ينفضوا من اودهم وقوله تعالى ( ولله خزائن السموات

والارض) ردوابطال لما زعوا من أن عدم انفاقهم بؤدى الى انفضاض الفقراء منحوله هليد الصلاة واللام بيانأن خران الارزاق بيداك تعالى خاصة يمطيءن بشاه و يمنع من يشاه (ولكن المنافقين لايفقهون) ذلك إهلهم بالله تمالي و بشوانه ولذلك مقواون مزمقا لات الكفر مانقولون ( يقولون التن رجعنا الىالمدينة المخرجن الاعزمنها الاذل) روى أن جمهداه بن سعيد أجبر عررضيالله عند المازع سنا الالجهني حلف انأبي واقتلافصرخ جهجاهاللهاجرين وسنان اللانصار فأعان جهيجاها جعال من فقراء المهاجر بنواطمسنانا فاشتكى المان أبي فقال الانصار لاتنفقوا الخ والدلئن رجعنا الى المدينة فخرجن الاعزمتها الاذل عنى بالاعزيف موبالاذل جانب الموامنين واستاد القول المذكور الى المنافقين الرضاهمية فردعليهم

الحائطأ حدطر فمهاالى جهة والآخرالي جهة أخرى والمنافقون كذلك لان المنافق أحد طرفيه وهوالباطن الىجهة أهلاالكفر والطرف الآخر وهوالظاهر الىجهة أهل الاسلام (الخامسة) المعتمد عليه الخشب المسندة مايكون من الجادات والنباتات والمعتمد عليه للنافقين كدلك اذاكانوا من الشركين اذهوالاصنام وانهامن الجادات أوالنبات (الثاني) من المباحث انه تعالى شبههم بالخشب المسندة مم قال من بعد ماينا ف هذا التشبيه وهوقوله تعالى يحسبون كلصيحة حليهم هم العدو والخشب المستندة لايحسبون أسلا تقول لايلزم أن بكون المشبه والمشبه به يشتركان فجيع الاوصاف فهم كالخشب المسندة بالنسبة الى الانتفاع وعدم الانتفاع ولبسوا مسكانخشب المسندة بالنسبة الى الاستماع وعدم الاستماع للضيعة وغيرها ( الثالث عقال تعالى ان الله لايهدى إلقوم العاسقين ولم يقل القوم الكافرين أوالمنافقين أوالمستكبرين مع انكل واحد منهم منجلة ماسبق ذكره تقولكل احدمن ثلك الاقوام داخل تعت فوله الفاستين أى الذين سبق ذكرهم وهم الكافرون والمنافغون والمستكبرون، مقال تعالى (همالذبن يقولون لاتنفقوا علم من عند رسولاالله حتى ينفضواوقه خزان السموات والارض ولكن المنافقين لالفقهون يقولؤن لتنرجعنا الى المدينة لضرجن الاعز منهاالاذل والقالعزة وارسوله والموثمنين واكن المتافقين الايعلون ) اخبراقة تعالى بشنيع مقالتهم فقسال هم الذين يعولون كذا وكذا وينفضوا أى يتفرفوا وقرئ ينفضوا منأنفعن الفوم اذافنيت ازوادهم قال المفسرون اقتتل أجيرعرم أجيرعبداهة بنأبي في بعمن الغزوات فاسمع أجيرع رعبدالله أينأبي المكروه واشتد عليه لسانه فغضب عبدالله وعنده رهط من قومه فقال اماوالله لتنرجعنا المالمدينة ليخرجن الاعزمنها الاذل يدي بالاعز نفسه وبالأذل رسول الله صلى الله عليه وسلم تم اقبل على قومه فقال اوامسك تبرالنفقة عن هو الابيني الهاجر بن لاو شكوا أن يُشَولُوا هُمُ إِديارُكُمُ و بلاد كم فلا تنفقوا عليهم حتى ينفضوا من حول محمد فيزالت وفرى" ليخرجن بفح الياء وقرأ الحسنوابن أبي عبله التخرجن بالنون ونصب الاعزوالاذل وقوله تعالى وقله خزائن السموات والارض كال مقسائل يعنى مفاتيح الززق والمطر والنبات والمعنى انالله هوالرزاق قلمن يرزقكم من السعاء والارض وقال أهل المعاني خرائن الله تعالى مقدوراته لانفيها كلمايشاء تمايريد اخراجه وقال الجنيد خرائن الله تعالى في السموات الغيوب وفي الاركمن القلوب وهو علام الغبوب ومقلب القلوب وقوله تعسالي الإكراكن المتفافقين لايفقهون أى لايفقهون أنأمره اذا أرادشيأ أن يقولله كن فيكون فرقيوله يقولون اثن رجعنا أى من تلك الغزوة وهي غزوة بني المصطلق الى المدينة فردالله وعالى عليه وقال ولله العزة أى الغلبة والقوة ولمن أعزه الله وأيده من رسوله ومن المؤمنين وعزهم بنصرته اياهم واطهار دينهم على سائر الاديان واعلم رسوله بذلك ولكن المنافقين لايعلمون ذلك ولوعملوه ماقالوا مقالتهم هذه قال صاحب الكشاف وللهالعزة ولرسوله

تلث بقوله تعالى ( ولله العزة وارسسوله وللموّمنين ) أىولله الغلبة والنّوة ولمن اعزه من رسّسوله والموّمنين لالغيرهم ولكن المنافقين لايعلون ) من فرط جهلهم وغرورهم فيهذون مايهذون ر و ى ان عبدالله بن ابى لما أراد آن يدخل المدينة اعترضه ابنه عبدالله ابن عبدالله بن آبى وكان مخلصا وَقَالَ لَتُنْكُم تَقُرُ هَا وَلَوْمُنِينَ فَعَالَ وَلَا مِنْ عَمَالُ وَلَا مِنْ الْجُدَالُ اللّهُ مِنْ الْجُدِينَ فَعَالَ اللّهُ مِنْ الْجُدِينَ فَعَالَ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

والمؤمنسين وهم الاخصاء بذلك كاأن المذلة والهوان للشيطان وذويه من الكافرين والمنافقين وعن بعض الصالحات وكأنت في هيئة رثة ألست على الاسلام وهوالعزالذي لاذل معه والغني الذي لافتر معد وعن الحسن بن على رضي الله عنهما ان رجلا قال له ان الناس يزعمون ان فيك تبها قال اليس بقيه ولكنه عزة فان هذا العز الذي لافل معموالغني الذي لافقرمه وتلاهذه الآية قاله بسمن العارفين في تحقيق هذا المعني العزة غيرالكبر ولايحل للمؤمن أنيذل نفسه فالعزة معرفة الانسان يحقيقة نفسه واكرامها عزأن يضمها لاقسام عاجلة دنيوية كاأن الكبرجهل الانسان بنفسه وانزالها فوق منزلها خالعزة تشسبه الكبر منحبث الصورة وتختلف منحيث الحقيقة كاشتباه التواضع بالضعة والتواضع محود والضعة مذمومة بإلكبر مذموم والعزة محودة ولماكانت غبر مذمومة وفيها مشاكاة للكبر فالاتعالى ذاكم بمأكنتم تستكبرون في الارض بغيرالحق وفيه اشارة خفية لاثبات العزة بالحق والوقوف على حد التواضع من فيراتحراف الى الضعة وقوف على صراط العزة المنصوب على متن تارالكبر فان قبل قال ق الآية الاولى لايفقهون وفيالاخرى لايعلون فاالحكمة فيدفنقول ليعلميالاول فلة كياستهم وقهمهم وبالشاني كثرة حافتهم وجهلهم ولايغفهون منفقه يفقه كعلم بعلم ومنفقه يفقه كمغلم بمغلم والاول لحصول الغقه بالتكلف والثاني لابالتكلف فالاول علاجي والثاني مزاجى \* تُمقال تعالى ( باليه الذين آمنوا لاتلهكم أموالكم ولاأولادكم عن ذكرالله ومن يفعل ذلك فأواثك هم الخاسرون وأنففوا عارزقناكم من قبل أن يأتي أحدكم الموت فيقول رب لولاأ خرتني الى أجل قريب فأصدق وأكن من الصالحين وان يو خرالله نفسا اذابها أجلها والله خبر عاتمملون لاتلهكم لاتشغلكم كاشغلت المنافقين وقداخلف المفسرون منهم مزقال نزلت في حق المنافقين ومنهم من قال في حق المؤمنين وقوله عن فركر اللهءن فرائمن الله تعالى بحوالصلاة والزكاة والحج أوعن طاعة الله نمالي وقال الضعاك الصلوات الخمس وعندمة اتل هذه الآية وما بعده آخطاب للمنافة ين الذين أقروا بالايان ومن يغمل ذلك أى الهاء ماله وولده عن ذكرالله فأولئك هم الحاسرون أى تجارتهم حبث باعوا الشريف البساقي بالحسيس الغانىوقيل همالخاسرون في انكار ماقال به رسول الله صلى الله عليه وسلم من التوحيد والبعث وقال الكلبي الجهاد وقيل هوالقرآن وقيسل هوالنظر فيالقرآن والتفكر والتأمل فيه وأنفقوا بمارزقناكم قأل ابزعباس يريدزكاة المال ومنالت من وقبل المراد هوالانفاق الواجب من قبل أن يأي أحدكم الموت أي دلائل المرتوع لاماته فيسأل الرجعة الى الدنيا وهوقوله رب لولاً خرتني الى. أبحل قريب وقيل خصهم على ادامة الذكروان لايضنوا بالاموال أي هلا أمهلتني وأخرت أجلى الى زمان قليل وهوالزيادة في أجله حتى يتصدق ويتزك وهوقوله تعالى فاصدق وأكن من الصالحين قال بن عباس هذا دليل على ان القوم لم يكونوا مومنين اذا لمومن

التي عليدا اصلاة والسلام لايندجزال الله عن رسوله وعن الموا منسين خبرا (يا يُوالذين آمنوالاثلهكم أموالكم ولا أولادكم فن ذكر الله) أى لايشغلكم الاهتمام بتدبيرأمورها والاعتاء بمسالحها والتمتع بهاعن الاشتغال بذكره عزوجل من الصلاقوسار العبادات المذكرة المعبودوالمرادتهيم عن التلهي بهاوتوجيد النهى اليها للمبالغة كافي قوله نعالي ولايحر منكم شنآنقومالخ(ومنيفعل فلك)أى التلمى بالدنيا من الدين (فاولشك همالخا سرون ) أي الكاملون في الخسران حيث باعوا العظميم الباقي بالحقير الفيابي ( وانفقوابمارزقناكم) أى بعض ماأعطيناكم تفضلا من غيران يكون حصوله من جهتكم ادخاراللا خرة(منقبل أن مأتى أحد كرالوت) يأن يشاهد دلائله ويعاين أماراته ومخايله وتقديم المفعول على الفاعل المرمرارا من الاهتمام إ

بماقدم والتشويق الى ماأخر ( فيقول ) عند تبقنه مجلوله ( رب لولاأخرتني ) أي أمهلتني ﴿ لايسال ﴾ ﴿ الى أجل قريب ) أي امد قصير ( فأصدق ) بالنصب على جواب التمني وقرئ فأنصدق (وأكن من الصالحين)

و المرابع علما على معل عاصدق كانه قبل ان اخرتني اصدق وأكن وقرى وأكون التصب هطفا على النظه وقرى وأكون بالنفطة على النظه وقرى وأكون بالرفع أى وأناأ كون عدة منه بالصلاح ( وان ﴿ ٢١٥ ﴾ يو خرافله نفسا ) أى آخر عمرها أوانتهى ان أديد

لابسأل الرجعة وقال العنصاك لايمزل بأحدام يحيم ولم يوا ، الزكاة الموت النوسال الرجعة وقرأهذه الآية وقال صاحب الكشاف من قبل أن بداين ما يباس معه من الامهال و يضيق به الخناق و يتعذر عليه الانفاق و يفوت وقت القبول في هسرعلى المنع و يمض الماملة على فقد ما كان محكم المناه وعن ابن عباس قصد قوا قبل أن بنزل عليكم سلطان الموت فلا تقبل تو به ولا ينقع على قوله وأكن من الصالمين قال ابن عباس أحيم وقرى فأكون وهو على الفظ فأصدق وأكون قال المبرد وأكون على مافيله لان قوله فاصدق بحواب للاستغهام الذي فيه التمنى والجزم على موضع الفاء وقرأ أبي فأ تصدق على الاصل وأكن عطفا على موضع فاصدق وأنشد سببو يه أبيا تاكثيرة قي الحل على الموضع منها وأكن عطفا على موضع فاصدق وأنشد سببو يه أبيا تاكثيرة قي الحل على الموضع منها المبدئ وسلمي مستقل يجوز حذفه وعكسه قول ابن أبي سلمي

بدائى الى المست مدرك مامضى الله ولاسابق شيئا افاكان سائب توهما اله فال بمدرك فعطنت عليه قوله سابق عطفاعلى المفهوم وأمافراء أبي هرووا كون فانه جله على الله فلادون المعنى ثم أخبرتمالى الله لا يو خرمن الفضت مدته وحضراً جله فقال ولن يو خرافله تفسا بعنى عن الموت افاجاء أجلها قال في الكشاف هذا في التأخير على وجه التاكيد الذي معناه منافاة المنفو بالجلة فقوله لا نله كم أموالكم ولا أولادكم تنبيسه على الله كر فبسل الموت وأنفقوا بمارز قنساكم تنبيسه على الشكر لذلك وقوله تعالى والله خبير بما تعملون أى لورد الى الدنبا مازكن ولاحج و يكون هذا حكة وله ولورد والمادوا لما فهوا على قوله ولن يو خرافة نفسا لان النفس وان كان واحدا وقرأ عاصم يعملون بالياء على قوله ولن يو خرافة نفسا لان النفس وان كان واحدا في الله فلم ادبه الكثير فعل على المهنى والمه أعلم وصلاته وسلامه على سيدنا هج دوآله وصعبه أجومين

﴿ سورة النَّمَا بِن ثمان عشرة آيةٍ عَكَيةً ﴾

۵ (بسم القالرحن الرحيم)

(يسبيم لله ما في السموات وما في الارض له الملك وله الجدوه وعلى كل شي قدير) وجه التعلق عاقبله سا ظاهر لما أن للث السورة للنافقين المكاذبين وهده السورة للموافقين الصادة ين وأيضا تلك الكروة مشتملة على بطالة أهل التفاق سراو علانية وهذه السورة على ماهوالتهديد البالغلم وهوقوله تعالى يعلم ما في السموات والارض و يعلم مانسه ون وما تعلنون والله علم بذات الصدور وأما الاول بالآخر فلان في آخر تلك السورة التنبيه على الذكر والشكر كامروفي أول هذه الشارة الى انهمان أحر ضواعن الذكر والشكر فلنا من الخلق قوم يواظبون على الذكر والشكر دا يما وهوالذي يسجعون كاقال تعالى يسجع لله من الخلق قوم يواظبون على الذكر والشكر دا يما وهوات والما يسجع الله من السموات والسموات والسموات والسموات والمناسبة الله ما في السموات والما المناسبة الله ما في السموات والما المناسبة الله ما في السموات والما المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والما المناسبة المناسبة

والاجل الزمان المتد من أول العمر الي آخره ( والله خبير ماتعملون ) فجازلكم عليدانخيرا فشيروان شىرا فشىر فسارعوا فيالخبرات واستعدوا لماهوآت وقرى يساون بالياء التحتانية \* عن النبي صلىالله عليسه وسلم من قرأ سورة المنافة بن برئ مسن النفساق \*﴿ سورة النفاين مختلف فيهسا وأنهسا ثماني عشرة 🛊 بسمالة الرجن الرحيم الالسجع فقمانى السموات ومانى الارض ) أي ينزهد سيحانه جيع مافيهما منالخلوقات عالابليق بحناب كبريائه تنزيها مسترا (له الملك وله الحد) لالغمره اذهو الميدي الكلشي وهوالغائميه والمهين عليسه وهو المولى لاصول التدم وفروعها وأماملك غبره فاسترعاء منجنابه وحدغسيره اعتداد بأن نعمذ الله جرت على ىد. (وهو عدليكل

التي قدر) لان نسة

دَّاته المقتضية للقدرة الى الكلسواء (هو الذي خلقكم) خلقًا بديعا حاويا لجميع مبادى الكمالات العلمية والعملية ومع ذلك ( فنكم كافر) أي فبعضكم أوفيعض منكم مختار للكفر كاسبله على خلاف مانستدهبه خلفتد ( ومسلم مؤمن ) محتار الا عان كاسب له حسيما تقتضيه خلفته وكان الواجب عليكم جيما ان تكونوا مختار بن للا عان شار النام الحاق و الا يجاد وما ينفر ع (٢١٦ كه عليم امن النام فافعاتم فلك مع عام تكنكم منه

ومانى الارض فله الملك وله الحدولماكان له الملك فهو متصرف في ملكه والتصرف مفتقر الى القدرة فقال والله على كل شئ قدر وقال في الكشاف قدم الظرفان ليدل بتقديمهما على معنى اختصاص الملك والحد بالله تعالى وذلك لان الملك في الحقيقة له لانه مبدى الكل شي ومبدعه والفائم به والمهين عليه وكذلك الجدفان أصول النعروفر وعمامنه وأماملك. غيره فتسليط منه واسترعاه وحده اعتداد بأن نعمة اللهجرت على بده وقوله تعالى وهوعلى كلشئ قدير قبل معناه و هو على كل شئ أراد ، قدير وقبل قدير يفعل ما بشاء بقدرما يشاء لايز يدعليه ولاينقص وقدم ذلك وفي الآية مباحث (الاول) انه تعالى قال في الحديد سبح والحشر والصف كذلك وفي الجمعة والنغابن يسبح لله فاالحكمة فيه نقول الجواب عنه قد تقدم ( البحث الناني ) قال في موضم سبح لله مافي السموات ومافي الارض وفي موضع آخر سبح يله مافي السموات والارض فماالحكمة فيدقلنا الحكمة لابد متها ولانعلها كاهى لكن نقول ما يخطر بالبال وهوأن جعوع السموات والارض شئ واحد وهوعالم مو لف من الاجسام الفلكية والعنصرية تم الارض من هذا الجموع شي والباقى مندشى أخرفةوله تمالى يسبح لله مانى السموات ومانى الارض بالنسبة الى هسدا الجزءمن المجموع وبالنسبة الىذلك الجزء منه كذلك واذاكان كذلك فلا يبعدأن يقسال قال تعالى في بعض السور كذاو في البعض كذاليه لم انهسدًا العالم الحسماني من وجدشي واحدومن وجهشبآن بلأشباء كثيرة والخلق في المجموع فيرمافي هذا الجزء وضيرمافي ذلك أبضاولايلزم من وجود الشي في المجموع ان يوجد في كل جزء من أجزاله الابدليل منفصل فقوله تعالى سييح لله مافى السعوات ومافى الارض على سبيل المبالغة من جملة ذلك الدليل لماأنه يدل على تسبيح مافى السموات وعلى تسبيح مافى الارض كذلك يخلاف فوله تعالى سمج للهمافي السموات والارض الله ممقال تعالى ( هوالذي خلقكم فنكم كا فر ومنكسم مؤمن والله عاتعملون بصبرخلق السموات والارض بالحق وصوركم فأحسن صوركم والبه المصير يعلم مافى السموات والارض و يعلم اتسر ون وما تعلنون والله عليم بذات الصدور) غال ابن عباس رضي عنهما انه تسالى خلق بنيآدم مؤمنا وكأفرا مج يعيدهم يوم القيامة كاخلتهم مؤمنا وكافرا وقال عطاء انهيريد فنكم مصدق ومتكم جاحد وقال الضعالة مؤمن في العلانية كافر في السر كالمنافق وكافر في العلانية مو من في السركعمار بي ياسم قال الله تعالى الامن أكره وقلبه مطمئن بالاعان وقال الزجاج فهاكم كافر بأنه تعالى خلقه وهومن أهل الطبائع والدهرية ومنكم مؤمن بأنه تعالى خلقته كاقال قتل الانسان ما أكفره من أى شي خلفه وقال أكفرت بالذي خلفك من تراب نم من نطفة وقال أبو اسحق خلقكم في بطون أمها تمكم كفارا ومؤمنين وجاد في بعض التفاسيرأن بحيى خلق في اطن أمه مو مناو فرعون خلق في بطن أمه كافر ادل عليه قوله تعالى ان الله يشرك بيحيى مصدقا يكلمة من الله و قوله تعالى والله بما تعملون بصير أي علم بكفركم واعانكم الذين

ملتشعبتم شعباوتفرفتم فرقأ ونقسديم الكفر لانه الاغلب فعابيتهم والانسب مقامالتو بيخ وجله على معنى فنكم كافرمقدر كفرهموجه اليه مايحمله عليسه ومتكممومن مفسدر أعانه موفق لمالدعوه اليد عالا يلائم المقام (والله عاتعملون بصبر) فيجسا زبكسم بذلك فاختاروامنه مأبجديكم من الاعان والطاعة والماكم وما يرديكم من الكفروالعصبان(خلق المعوات والارمس بالحق) الحكمة البالقة المتضنة للمسالح الدينية والدنبوية (وصوركم فأحسن صوركم) حيث برأكم في أحسن تغويم واودع فبكممن القسوى والشساعر الظاهرة والباطنسة مانيط بهسا جميع الكمالات البارزة والكلمنة وزخكم بصنفوة صفات مصنوعاته وخصكم يخلاصة خصائص مبسدعاته وجعلكم

انموذج جميع مخلوقاته في هذه النشاة (والبدالمصير) في النشاة الاخرى لاالى غيره استقلالاً واشتراكا فاحسنوا ﴿ من ﴾ مسرائر كم باستعمال تلك القوى والمشاعر فيما خلقن له ( يعلما في السموات والارض) من الامور البكلية والجزئية والاحوال الجَلْيَةُ وَالْحُقَيْةُ (وَ يَعِمُ مَاتَسَتُونَ وَمَاتَعَلَنُونَ ) أَى مَاتُسَرُونَهُ فَيَابِيْنَكُمْ وَمَاتَظَهُرُونَهُ مَنْ الأَمُورُ وَالتَصَرَّيْجِ بِهُ مَعِ الْحَلَمُ وَالْحَقَيْدُ لَهُ اللَّهِ لَا يَعْمَالُهُ لَا يَعْمَالُهُ لَا يَعْمَالُهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا أَعْمَالُ السّرَهُمْ وَعَلَيْهُمْ أَى هُو مَحْيَطُ بَجْمَعِ الْمَصْرَاتُ لِذَاتُ الصّدورُ) اعتراض تَذْبِلَى مَقْرَرُ لِمَاقَبِلُهُ مَنْ شَعُولُ عَلْمُ لَعْلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُسْرِهُ لَهُ وَمَا يُعْلَيْهُ وَاطْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُعْلِمُ وَمُا يَعْلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا يُسْرِهُ لِهُ وَمَا يَعْلَمُ وَاطْمَالُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا يُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا يُعْلِمُ اللَّهُ اللَّ

الجلالة الاشعار بعلة المكمو تأكيداستفلال الجلة قبلوتقديم تقرير القدرة على تقريرالعلم لان د لالة المخلوقات على قدرته بالذات وعلى علم عافيها من الاتفان والاختصاص برعض الأنحاء (ألم بالكر) أيما الكفرة (نبأالذين كفروا من قبل) كشوم نوح ومن بعدهم من الايم المصرة على الكفر ( فدوقوا و بالأمرهم)عطف على كفروا والو بال الثقل والشدة المرتبة عسلي أمر من الامور وأمزهم كفرهم عيرعته مذلك الاندان بانه أمر هائل وجنابة عظيمة أى ألم بأتكم خبرالذين كفروا منقبل فذاقوا من غيره له مايستنبيه كفرهم في الدنيا (والهم) في الا تخرة (عذاب أليم) لانفادرقدره (ذلك) أىماذكر منالعذاب الذى ذاقوه في الدنسا وماسيذوقونه فىالآخرة (يأنه) إسببأن الشان (كانت تأتيهم رسلهم فالبائات) أي بالمعزات

منأعمالكم والمعني انه تعالى تقضل عليكم بأصلالنع التيهي الخلق فانظروا النظر الصحيح وكونوا بأجعكم عباداشاكرين فأفعاتهمع تمكنكم بل نفرقتم فرقا فنكم كافر ومنكم مُؤْمن \* قوله تُعالى خلق السَّمُوات والارضُ بالحَقُّ أَىبِالارادة العَدْعِدُ على وفق ألحكمة ومنهم من قال بالحق أي الحق وهوالبعث وقوله وصوركم فأحسن صوركم يحتمل وجهين (أحدهما) أحسن أى القن وأحكم على وجد لا يوجد بذلك الوجد في الغير وكيف يوجد وقدوجد في انفسهم من القوى الدالة على وحد أنبة الله تعالى وربو بيته دلالة يخصوصة مسن هذه الصورة (وثانبهما) ان نصرف الحسن الى حسن المنظر فان من فظر فى قد الانسان وقامته والنسبة بين اعضائه فقدعم أنصورته أحسن صورة وقوله تعالى البد المصيرأي البعث وأعاأضا فعالى نفسه لانه هو النهاية في خلقهم والمقصود منه ممقال تعالى وصوركم فأحسن صوركم لإنه لابلزم من خلق الشي أن يكون مصورا بالصورة ولايلزم من الصورة أن تكون اللي أحسن الصور عثم قال واليه المصير أي المرجع لبس الاله مج وقولد تعالى يعلم مافي السموات والارض و يعلم ماتسرون وماتعلنون والله تعليم بذات الصدور نبه بعله مافى السموات والارض ثم بعله مايسره العباد وما يعلنون مبلكه مانى الصدورمن الكليات والجزئيات على أنه لا يتحقى عليه شي لما أنه تعالى لايعزب عن علم مثقال ذرة البتة ازلاو أبدا وق الآية مباحث (الاول) انه تعالى حكيم وقدسبق فيعله انهاذا خلقهم لميفعلوا الاالكفروالاضرار عليه فأي حكمة دعته الي خلقهم نغول اذاعلنا انه تعالى حكيم علنا أن افعاله كلها على وفق الحكمة وخلق هذه الطائفة فعله فيكون على وفق الحكمة ولايلزم من عدم علنا بذلك أن لا يكون كذلك بل اللازم أن يكون خلقهم على وفق الحكمة ( الثاني ) قال وصوركم فأحسس صوركم وقدكان من افرادهذا ألنوع من كان مشوه الصورة سميم الخلقة نقول لاسماجة تمقلكن ليلسن كغيره من لمعانى على طبقات ومراتب فلا تعطاط بعض الصور عن مراتب ماقوفها أالحطاظا بيلايظهر حسنه والأفهوداخل فيحيز الحسق غيرمارج عنحده (الثالث) قوله تعالى راليه المصير يوهم الانتقال من جانب الىجانب وذلك لا يمكن الاوان يكونالله فيجانب فكيف هو قلت ذلك الوهم إبالنسبة الينا والىزماننا لابالنسبة الى مايكون في نفس الامر فان نفس الامر بعول عن حقيقة الانتقسال من جانب الىجانب واكانالنتقل المه منها عن الجانب وعن الجهة الله عمقال تعالى ( ألم يأتكم نيأ الدين كفروا من قبل فذاقوام بالأمرهم ولهم عداب ألم ذلك بأنه كانت أأتبهم رسلهم والبيئات فقالوا أبشم يهدوننا فكفروا وتولوا واستغنى الله والله غني حيد زعم الذين كفرواأن أن يعثوا قل بلي وربي لتبعثن تم لنبون ماعلتم وذلك على الله بسير) اعلم أن قوله ألم يأتكم نبأ ألذين كفروا خطأب لكفارمكة وذلك اشاره الى الو بال الذي ذا قوه في الدنبا والى ما اعدلهم من المذاب في الا خرة فقوله فذاقوا و بال أمرهم أي شدة أمرهم مثل

الظاهرة ( فقالوا ) عطف على كانت ﴿ ٢٨ ﴾ من ` (ابشر يهدوننا ) أى قال كل قوم من المذكور بن في حق رسولهم الذي اتاهم بالمعجزات منكر بن الكون الرسول من جنس البشر متعجبين من ذلك أبشر يهدينا كاقالت تمود أبشرا منا واحدا تنبعه وقد أجل في الحكاية فأسهند القول الى جبع الاقوام وأريد بالبشر الجنس فوصف بالجع كا أجل الخطاب والامر في قوله تعالى باليها الرسل كاوا من الطيبات واعملوا صالحا

(فكفروا) أى بالرسل (وتولوا) عن التذير هيما توابه من البنات وعن الايمان بهم (واستعنى الله) أى أظهراً ستغناف عن ايمانهم وطاعتهم حبث أهلكهم وقطع دا برهم ولولاغناه تعالى عنهما لما فلك (والله غنى) عن العالمين فضلا عن أيمانهم وطاعتهم (حبد) محمده كل مخلوق بلسان الحال أومستمق للممد بذاته وان يحمده حامد (زعم الذين كفروا أن ان بعثوا) الزيم ادعاً العلم يتعدى في ٢١٨ كان الى منسولين وقد قام مقامهما أن المضغفة مع مانى حبزها

قوله ذق الحك أنت المرزيزالمكريم وقوله ذلك بأته أى بأن إنشان والحديث أنكروا أن يكون الرسول بشرا ولمهنكروا أن يكون معبودهم حجراأ فكفروا وتواوا كفروا بالرسل واعرضواواستغنىالله عن طاعتهم وعبادتهم من الازل وقوله تعالى والله غني حيدمن جلة ماسيق والجيد بمعنى المعمود أى المستحق المحديداته ويكون بعني الجامدوقوله تعالى زعم الذين تغروا قأل في الكشاف الزعم ادعاء العلم ومنه قوله صلى الله عايمه وسلم زعواً مطبة الكذب وعن شريح لكل شي كنية وكنية الكذب زعوا و يتعدى الى مفعولين تعدى العلم قال الشاعر \* ولم أرعك عن ذلك معزولا \* والذين كفروا هم أهل مكة بني اثبات لمابعد أزوهو البعث وفيل قوله تعالى قليبلي وربي يحتمل أن يكون تعليما للرسول صلى الله عليه وسلم ان يعلم انقسم تأكيدا لماكان يخبر عن البعث ومسكدلك جِمِع القسم في القرآن وقوله تعالى وذلك أعلى الله بسير أي لا يصرفه صارف وقبل ان أمرالبعث على الله يسير لانهم أنكروا البعث بعد أن صاروا ترابا فأخبران اعادتهم أَهُونَ فِي الْهُمُولَ مِنْ انشَائْهُمْ وَفِي الآية مباحثُ ﴿ الْأُولَ ﴾ قُولِهُ فَكَفْرُواْ يَتَعْتَمَن قُولُهُ وتواوا فاالحاجة الىذكره نقول انهمكاهروا وقالوا أبشر يهدوننا وهذا بيءمني الانكار والاعراض بالكلية وذلكهو التولى فكالنهم كفروا وقالوا قولا يدل على التولى ولهذا قال فكفروا وتواوا ( الثاني ) قوله وتولوا واستغنى الله يوهم وجُود التولى والاستغنساء معا والله تعالى لم يزل غنيا قال في الكشاف معناه انه ظهر استغناءالله حيث لم يلجنهم الى الايمان ولم يضطرهم اليه مع قدرته صلى ذلك (الثالث) كيكيف يغيد القسم فى اخبَّاره عن البعث وهم قدانكروا رسالتــه تقول انهم وانأنكروا الرسَّالة لكنتهم يعتقدون انه بعتقدر به اعتقاد الامزيد عليه فيعلمون انه لايقدم على القسم بربه الاوان يكون صدق هذا الاخبار أظهر من الشمس عنده وق اعتقاده والجائدة في الاخبار مع النسم ليس الاهذا ممانه أكد الخسير باللام والنون فكأنه قسم بعد قسم ولسالة في الأحبار عن البعث والاعتراف بالبعث من لوازم الايمان قال \* ﴿ فَمَا مَنُواْ بِاللَّهُ وَرَسُولُهُ والنورالذي أنزلنا والله عاتعملون خبير يوم يجمعكم ليوم الجمع اذلك يوم التغاين ومن يؤمن بالله و يعمل صاحل مدخله جنات أنجري من محتها الانهار خالدين فيها أبدا ذلك الفوز العظيم والذي كفروا وكذبوابا ياتنا أولئك أصحاب النارخالدين فبهاو بنس المصير) قوله فَا مَنُواْ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ صَلَّةً لِمَا تَقْدُمُ لَانَهُ تُعَالَى لَاذً كُرُ مَا نُزَلُ مِنْ لِعَقُو بِهُ بِالامِ المَاصْيِــة وذلك أحكفرهم بالله وتكذيب أرسل قال فأمنوا أنتم بآء ورسوله لثلا يعزل كمر مانزل بهم من العقو بـ والنورالذي أنزلنا وهو القرآن فانه يهندي به عي الشبهات كما يه من بأنور في الظلمات وانماذكر النورالذي هو القرآن لماانه مشتمل على الدلالات الظاهرة على البعث تمذكر في الكشاف انه عنى برسوله والنور محدا صلى الله عليه وسلم والقرآن والله عائدملون خبيراى عاتسرون وماتعلنون فراقبوه وخافوه فالماابن

والمراد بالموصول كفازأ مكةأى زعواأن الشان ان يبعثوا بعد موتهماً بدا قل) رداعليهم وابطالا لزعهم باثبات مانفوه (بلي)أى تبعثون وقوله (ور بی اشبعش تمانابوان عاهلتم) أي أعاسين وأتجزون بأعالكمجلة مستقلة داخلة تحت الامرواردة لتأكيد ماافاده كلفهلي مناثبات البعثو ببان تحققأمر آخر متفرع عليد منوطبه ففيد تأكيد لتعقق البعث بوجهين(وذلك)أي ماذكرمن البعث والجزاء (على الله يسير) <sup>ال</sup>تحقق القدرةالتامة وقبول للادة والفساء في قوله تعالى (فأ منوا) فصيحة مفصحة عن شرطقد حدق الفة يغايةظموره أىاذاكان الامر كذلك قا منوا ( باللَّهُ ورسوله ) هجسد صلى الله عليه وسل ﴿ وِالنَّوْرَالَدَى أَنْزَلْنَا} وهوالقرآن فانه باعجازه بين بنفسه مبين أغيره كاأن النسور كذلك والالتفسات الى نون

العظمة لابرازكال العناية بأمر الانزال (والله بما تعملون) من الامتثال بالامر وعدمه (خبير) فجازلكم مؤ بجيعا كه عليه والجملة اعتراض تذييلي مقرر لما قبسله من الاسر موجب للامتثال به بالوعد والوعيد والانتفات الى الاسم الجليل لتربية المهابة وتأكيد استقلال الجلة (يوم يجمعكم) ظرف انتبوئ وقيل لخبير لمافيد من معنى الوعيد كانه قيل والله مجازيكم ومعاقبكم يوم يخمعكم أومغنول لاذكر وقرئ مجمعكم بنؤن العظمة

(ليوم الجمع) ليوم مجمع فيه الاولون والا خرون اى لاجل هافيه من الحساب والجزاء (ذلك يوم التغان) أى يوم غين بعض الناس بعضا بنزول السعداء منازل الاشقياء لوكانواسعداء و بالعكس وفي الحديث مامن عبد بدخل الجنة الأرى مقعد، ن النار اوأساء ليزداد حسرة وتخصيص التغابي فالنار اوأساء ليزداد أن الناب أن النفان في الحقيقة على 19 كه هو الذى يقع فيه لاما يقع في امور الدنيا (ومن يومن بالله

 إ ويعمل صالحا) أي عملا 
 إ ويعمل صالحا) أي عملا 
 إ الله عمل صالحا 
 مسالحا ( بكفر )أى الله عز وجل وقرى ينون العظمة (عند سناته) يوم القيامة ( و يدخله جنات تجرى من تحتمها الانهارخالدين فيها أبدا) وقرئ ندخله بالنون(دلك) أي ماذكر من تكفير السيئسات وادخال الجنات (الفوز العظيم) الذيلافوز وراءه لانطوا أه علي النجاة من أعظمه الهلكات والفلفر يأجل الطلبات (والذبن كفرواوكذبوا بآياتنا أوائك أصحاسالاا خالدين فيها ويئس المصبر) أى الناركان هاتن الاكتين الكرعتين بيان لكيفية التفا بن (ماأصاب من مصنية) من المصائب الدنيوية (الاباذن الله ) أي يتقديره وارادته كأأنها بذاتها متوجهة الى الانسان متوقفة على اذنه تعالى (ومن يو من الله مد قابه) عند

جربعا وقوله تعالى برم بجمعكم ليوم الجمر يدبه يوم القيامة جمع فيه أهل السموات وأهل الارمس وذنك يوم التغابن والتغابن تفاعل من الغبن في المجازاة والمجارات يقال عبنه يغينه غبنااذاأخذ الشيمنه بدون فحيته قال ان عباس رضي الله عنهما الأقوما في النار يمذبون وقوما في الجنة ينتعمون وقبل هو يوم يغبن فيه أهل الحق أهل الباطل وأهل الهدى أهل الصلالة وأهل الايمان أهل الكفر فلاغبن أبين من هذا و في الجلة فالغبن في ألبيع والشراء وقدذكر تعالى فحقالكافرين انهم اشترواالحياة الدنيابالا خرة واشتروا المسلالة بالهدى تمذكر أنهم مار بحت تجارتهم ودل الوامتين على تجارة رابحة فقال هل أرسكم على تجارة ألآية وذكرأ نهم باعواإنفسهم بالجنة فخسرت صفقة الكفار وربحت ه هُمَّةُ المؤمنين وقوله تعالى ومن يؤمن بالله ويُعمل صالحًا يؤمن بالله على ما جاءت به الرسل من الحشر والنشر والجنة والنار وغير ذلك ويعمل صالحاأي يعمل في اعاله صالحا الى أن يمو ت قرئ يجمع كم و يكفر و يدخل بالباء والنون وقو له والذبن كغروا أي بوحدانيةالله نعالى ويقدرنه وكذبوا بآياتنااي آيانه الدالةعلى البعث أوائك أصحاب النار سَ الدين فيها و بنس المصير مم في الآية مياحث (الاول) قال فا منوا بالله ورسول بطريق الاصاقةولم يقل ونوره الذي أتزلنا بطر بقالاضافة معأن النو رههنا هوالقرآن والقرآن كلامه ومضاف اليدنقول الالف واللام فيالنو رتبعتي الاصافة كأثه قال ورسوله ونوره الذي أنزلنا (الثاني) بماند مب الفارق نقول قال الزجاج بقوله لتبعثن وفي الكشاف بقوله لتنبؤان أو بخبير لما فيه من معنى الوعيد كأنه قبل والله معساقيكم يوم بجمعكم أُو باضعار اذَكر(انثالث) عَالَ تَعَالَى فِي الايمارُ ومن اوَّمن بالله بِلفَظ المستقبل وفي الكَفْرُ قالُ والذينَ كَفَرُوا بِلغَمَا المَاضَى فَنَقُولُ تَقْدِيرِ الكَلامُ وَمَنْ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ مِنَ الذينَ كَفَرُوا وكمذبوا بأياتنا يدخله جنات ومن لم يؤمن منهم أوائك أصحباب النار ( الرابع ) فان تعسالي ومزيؤمن بأغظ الوحدان وخالدين فيهأ بلفظ الجع نقول ذلك بحسب اللفظ عدًا بحسب المعنى (الخامس) ما الحكمة في قوله و بأس المصير بعد قوله خالد ن فيهسا فلك بأس المصيرة نقول فالتوان كان في معناه فلا بدل والبدوطر بق التصريح فالتصريح لهابو كده الله م قال تمالى (ماأصاب من مصابة الاياش الله ومن بوئمن بالله بهد قلبه والله بكلشي عليم وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول فان توليتم فاءاعلى رسولنا البلاغ المبين الله لاأله الاهو وعلى الله فليتوكل المؤمنون) قوله تعالى الاباذن الله أي أمر الله غاله الحسن وقيل بتقديرا للموقضائه وقيل بارادة اللهتعالى ومشيئته وقالها بزعباس رضيالله عنهما بعلموقضائه وغوله تعالى يهدقلبه أيعند المصيبة أوعندالموت أوالمرض أوالفقر أوالقعط وتحوذلك فيعلم أنها مناللة تعالى فيسلم لقضاءالله تعسالي ويسترجع فذلك قوله يهد قلبه أى النسليم لأمر الله ونظيره قوله الذين اذا أصابتهم مصيبة الى قوله أولئك هم المهندون قال أهل المعانى يهد قلبه الشكر عند الرغاء والصبر عند البلاء

اصابتها للثبات والاسترجاع وقبل بهدفليه حتى بعلم ان ماأصابه لم يكن ليخطئه وما خطأه لم يكن ليصيبه وقبل بهد فلبه أي يلطف به ويشرحه لازدياد الطاعة والحير وقرئ بهدفليه على البناء للفعول ورقع قليه وقرى بنصبه على المجهد أي يسكن (والله بكل شئ) من الاشياء التي من جلتها القلوب وأحوالها (عليم) أو ايمان المؤمن و يهدى قليه إلى ماذكر (وأطبعوا الله وأطبعوا الرسول) كرد الإمر التأكيد والابذان

بالفرق بين الطاعتين في الكيفية وتوصيح مورد التولى في قوله تعالى (فان توليتم) اي عن اطاعة الرسول وقوله تعالى (فائ على رسولنا البلاغ المبين) تعليل المجواب المحدوف أي فلا بأس عليه اذما عليه الاالتبليغ المبين وقد فعل ذلك بمالامن عليه واظهار الرسول مضافا الى نون العظامة في مقام اضاره لتشعر يفه عليه الصلاة والسلام والاشعار بعدارا لحمكم الذي هوكون وظيفته عليه السلاة والسلام محص البلاغ ولزيادة تشتيع ﴿ ٢٠٠ ﴾ التولى عنه (الله لا اله الاهو) جالة

وهومهني قول ان عباس رمني الله عنهما يهد قلبه لما يحب ويرضى وقرى نهد قلبه بالنون وعن عكرمة يهدفلبه بفتحالدال وضم اليادوقرئ يهدأ قال الزجاج هدا قلبديه دأاذا سنكن والغلب بالرفعروالنصب ووجه النصب أن يكون مثل سفه نفسه والله بكل شي عليم يحقل أن كون اشارة الى اطمئنان القلب عند المصيبة وقبل عليم يتصديق من صدق رسوله غَنْ صَدَقَه فَقَدَهُ دَى قَلْبُهُ وَأُطْيَعُوا اللهِ وَأَطْيَعُوا الرَّسُولُ فَيَمَاجًا فَيْهُ مَنْ عَنْدَالله يعني هُوتُوا المصائب والنوازل واتبعوا الاوامر الصادرة من الله تعسالي ومن الرسول فيادعاكم اليه وقوله فأن توليتم أى عن أجابة الرسول فيما دعاكم اليه فاعلى الرسول الاالبلاغ الظاهر والبيانالبائن وقوله الله لااله الاهو يحتمل أنبكون هذامن جلة ماتقدم من الاوصاف المميدة لحضرة اقه تعالى من قوله لهالملك وله الجمد وهوعلى كل شي قديرفان من كان موصوفابهذه الصغات وخوهافه والذي لااله الاهوأي لامعبود الاهو ولامقصود الاهو عليه التوكل في كل باب والبه المرجع والمآب وقوله وعلى الله فليتوكل المؤمنون بيان أنالمؤمن لايعتمد الاعليم ولايتقوى الابه لماانه يعتقد انالقادر بالحقيقة ليسالاهو و مَا ل في الكشاف هذا بعث رُسول الله صلى الله عليه وسلم على التوكل عليه والتقوى به في أمره حتى ينصره على من كذبه وتولى عنه فان قبل كيف يتعلق ماأصاب من مصيبة الاباذن الله بما قبله و يتصل به نقول يتعلق يقوله ثعالى فا منوايالله ورسوله لما ان من يو من بالله فيصدقه يعنزانه لاتصيبه مصنية الابافن الله \* ثم قال تعالى (با أيها الذبن آمنسوا أن من أزواجكم وأولاد كم عدوا لكم فأحدروهم وأن تعفوا وتصفعوا وتغفروا فان الله غفور رحبمانما أموالكم وأولادكم فتنسة والله عنسده أجر عظيم فأتفوا اللهماا سنطعتم واسمعوا وأطبعوا وأنفقوا خيرا لانفسسكم ومن يوقشع نفسسه فأوننك هم المفلحون ) قال الكلبي كان الرجل اذاأراد الهجرة تعلق به بنوه وزوجته فقالوا أنت تذهب وتذرنا صائمين فنهم من يطبع أهله ويقيم فعدرهم الله طاعة نسائهم وأولادهم ومنهم منلايطيع ويقول أماوالله لولمنهاجرو يجمعالله بينناو بينكرفي دار الهجرة لاننفعكم شيأ أبدافلا جعمالله بينهم أمرهم أن ينفقوا ويحسنواو يتغضلواوقال مسأالخراساني زأت في عوف بن مالك الأشجعي كان أهله وولده بشبطونه عن الهجرة والجهادوسئل ابنعباس رضي اللهعنهما عن هذه الآية فقال هوالاء رجال من أهل مكة أسلوا وأرادوا أنيأتوا المدينة فلم يدعهم أز واجهم وأولادهم فهو قوله عدوالكم فاحذروهم انتطيعوأ وتدعوا الهجرة وقوله تمسالي وانتعفوا وتصفعوا قال هوان الرجل من هو \* لاء اذاهاجر ورأى الناس قدسبقوا بالهجرة وفقهوا في الدين هم أن يعاقب زوجته وولده الذين منعوه الهجرة وان لحقوابه فيدار الهجرة لم ينغق عليهم ولم يصبهم بخير فنزل وانتعقوا وتصفعوا وتغفروا الآية يعنىان منأزواجكم وأولادكم عدوالكم ينهون عن الاسلام ويتبطون عنه وهممن الكفار فأحدروهم فظهرأت هذه

من مبتدا وخبر أي هو المستحق للمبودية لاغبر وفياضمار خبر لامثل فىالوجودأو يصمحان بوجد خلاف للحاة معروف (وعلم الله) أى عليد تعالى خاصة دون غرولااستقلالا ولااشتراكا ( فليتوكل المؤمنون )واظهمار الاخمار للاشعار بعلة التوكل والامر به مَان الالوهية مقتصية التبتل اليه تعالى بالكلية وقطع التعلق عاسسواه بالمرة ( با يهاالذين آمنواان منأزواجكم وأولادكم عدوالكم) يشغلونكم عن طاعة الله تعالى او تخاصمونكم فيأمور الدين أوالدنيا (فاحدروهم ) الضمر للمدو فأنه يطلق على الجمع محوقوله تعالى فانهم عدولى أوالازواج والاولادجيما فالمأمور يه على الاول الحذر عن الكل وعلى الثاني اماالحذر عن البعض

لان منهم من ليس بعدي واما الحدر عن مجموع الفريقين لاشتمالهم على العدو (وان تعقوا) عن ﴿ العداوة ﴾ ذنو بهم القابلة للعقو بأن تكون متعلقة بأمورالد نبأ و بأمورالد بن لكن مقارنة للنو به (وتسفحوا) بترك التأريب والتعيير (وتففروا) باخفائها وتمهيد عدرها (فان الله غفور رحيم) يعاملكم بمثل ما علتم و يتفضل عليكم وقيل ان ناسا من المؤمنين أرادوا الهجرة عن مكة فشيطهم أزواجهم وأولادهم وقالوا تنطلة ون

التصيغوننا هرفوالهم ووقفوا فلاهاجروا بعد ذلك وراواللهاجري اعولين قدفتهوا فيالدين ارادواان يعافيوا ازواجهم وأولادهم فزين اهم العفو وقبل قالوالهم أين تذهبون وتدعون بلدكم وعشيرتكم وأموالكم فغضبوا عليهم الوالثن جعناالله في دارا الهجرة لم نصبكم بخبر فله هاجروا منعوهم الخير فعثوا على أن بعفوا عنهم و يردوا اليهم البر لصَّلة ( انماأموالكم وأولادكم فتنة ) ﴿ وَ ٢٢١ ﴾ بلاءونحنة يُوقعونكم في الانممن حيث لاتحتسبون (والله

ا عنده أجرعظيم) ان آئز محبة الله تعالى وطاعتم على محبة الاموال والاولاد والسعى في تدبيره صالجهم (فاتقوا اللهمااستطيم) أى ابدلوافي تفواهجهدكم وطاقتكم (واسمعوا) مواعظه (وأطيعوا) أوامره(وأنفقوا)،ارزقكم في الوجوه التي أمركم بالانفاق فيها خالصا لوجهد (خيرالانفسكم) أىأتواخيرالانفسكم وافعلواماهوخسيرلها وأنفعوهوتأ كيدألحث على امتثال هذه الاوامر و پسان لکون الامور المذكورة خيرالانفسهم و يجوز أن يكون صغة المدرمحذوف أي انفاقا خيراأوخيرالكان مقدرا جواباللاوامر**أ**ىيكن خيرالانفسكم (ومن بوق شح نفسد فأولئكهم المفلون) الفائزون بكل مرام(ان تقرضوا الله) يصرف أموالكم الي المصارف التيعينها (قرمناحسنا)مقرونا بالاخلاص ومليب النقس

العداوة انساهي للكفر والنهبي عن الاعسان ولانكون بين المؤمنسين فأز واجهم وأولادهم المؤمنون لايكونون عدوالهم وفي هوالاء الازواج والاولادالدين منعواعن الهيرة نزل إنماأموالكم وأولادكم فتنه قال ابن عباس رضى الله عنهما لانطب وهم في معْصَيةَ الله تعالى وفتنه أي بلاء وشغل عن الآخرة وقيل أعلمالله تعالى ان الاموال والاولاد منجيع مايقع بهم في الفتند وهذا عام يع جيع الاولاد فان الانسان مفتون بولده لانه ر بماعصى الله تعالى بسبيه و باشراافعل الحرام لاجله كعصب مال الغيروغيره والله عنده أجرعظيم أي جزيل وهو الجنة أخبران عنده أجراعظيما لبصملوا المؤنة العظيمة والمستى لاتباشروا المعاصي بسبب الاولاد ولاتوشر وهم على ماعندالله من الأجر العظيم وقولة تعسالى فاتقوا الله ماإسطعتم قال مقسائل أي ما أطقتم يجتهد المؤمن فى تقوى الله ما استطاع قال فتادة نسخت هذه الآبة قوله تعالى اتقوأ الله حق تفاته ومنهبهمن طعن فيلد وقأللا يصبح لان قوله تعالى اتقوا الله حق تقاته لايراد به الاتقساء فيمالايستطيعون فوق الطساقة والاستطاعة وقوله واسمعوا أيالله ولرسوله ولكتابه وقبل لماأمر كمالله ورسوله به وأطيعوالله فيما بأمركم وأنفقوا من أموالكم ف-قالله خر برالانفكم والتصب بقوله وأنفقوا كانه قبل وقدموا حسيرا لانفسكم وهو كقوله فأتمنواخبرالكم وقوله تعالى ومزيوقشح نفسمالشيح هوالبخل وانهيع المال وغبره يقال فلان شعيع بالمال وشعيع بالجاه وشعيهم المعره فعوقل يوق ظلم نفسد فالشع هو الغللم ومنكان بمعزل عن الشيح فذلك من أهل الفلاح فان قبل انداأ موالكم وأولادكم فتنة يدل على أنالاموال والاولادكلها من الاعداء وأن من أز واجكم وأولاد كم عدوالكم يدل على أن بعضهم من الاعداء دون البعض فنقول هذا في حير المنع فانه لايلزم أن يكون البعض من المجموع الذي مرذكره من الاولاذ يعني من الاولاد من عماع ومنهم من لاعام فيكون البعض منهم عدوادون البعض \* تمقال تعملي (ان تقرضه الله قرضا حسنا يصاعفه لكم ويغفر لكم والله شكور حليم علم الغيب والشهددة العزيز الحكم ) اعمأن قوله ان تقرصنوا الله قرضا حسناأي ان تنفقوا في طاعة الله متقربين اليه يجركم بالضعف لماأته شحكور يحب المتقربين الى حضرته حليم لااعجل بالدقو بة غنو ريغفر الكمم والقرض الحسن عنديعضهم هوالنصدق من الحلال وقيل هوالنصدق بطيبة نفسه والقرض هوالذّى يرجى مثله وهوالثواب مثسل الانفاق في سبيل الله وقال في الكشاف ذكم القرض الطف في الاستدعاء وقوله يصاعفه الكم أى يكتب لكم بالواحدة عشرة وسيعمائة الىماشاء منالزيادة وقرئ يضعفه شكو رنجازأى يفعل بكم مايفس البالغ قىالشكر من عظيم الثواب وكذلك حليم يفعل بكم مايفعل من يُصلم عن المسيَّ فلأ يعاجلكم بالعداب مع كثر دنو بكرم أمانل أن يقول هذه الاقعال مفتقرة الى المسلم والقدرة واللة تعمالى ذكرالعلم دون القدرة فقمال علم الغيب فنقول قوله العزيزيدل على

(يضاعفه لكم) بالواحد عشرة الى سبعمائة وأكثر وقرى وبعضه لكم (ويغفر لكم) ببركة الانفاق مأفرط منيكم مَنْ يعض الذَنُوبُ ( وَاللّه شكو ر) يعطى الجزيل عَمَا بَلَهُ النزار القليل ( حَلَيْم ) لايعاج بالعقو بِعَمْع كثرة ذَنُو بَكُمْ (عالم الغيب والشهادة) لا يخفى عليه خافية (العزيز الحكيم) الميالغ في القدرة والحكمة «عن التي صلى الله عليه وسلم من قرأسؤ رة النغابن دفع عنه موت الفجأة سرسوره السبرى مدينه والمهاجدى عشره اواساع فمرة ) \* \* (إسم الله الرحن الرحم ) \* (بالم الله الله المله الله الساء) تخصيص الندا به عليه الصلاة والسلام واظهار النساء) تخصيص الندا به عليه الصلاة والسلام واظهار على استنباعه عليه الصلاة والسلام اباهم وتغليبه علالة منصبه وتعقيم لا يستنباعه عليه المسلاة والسلام اباهم وتغليبه عليهم لا لانداء كندا أوم فان ذلك الاعتبار لوكان ﴿ ٢٢٢ ﴾ في حير الرعاية لكان الخطساب عو الاحق به

القدرة من هزاد اغلب والحكيم على الحكمة وقيل العزيزالذي لابتجزه شي والحكيم الذي لابتجزه شي والحكيم الذي لابتحمة الحمل فيكون طلباقاد راحكيما وللله أمسالي كذلك فيكون طلباقاد راحكيما ولثناؤه وعظم كبرياوه والله أعلم بالصديات والمحدقة دب العالمين والصلاة والسسلام هيل سيد المرسلين وخاتم النبيين محدواله وسلم تسليما كشيرا

## \* (سورة الطلاق اللتاهشرة آية مدينة) \*

## (بسم الله الرحن الرحيم)

(بالماالني اذاطلهم الله وهالقوهن لعدتهن وأحصوا العدة) اماالتعلق بماقبلها فُذَالْتَ انهُ تَمَالَي قَالَ فِي أُولَ لَكَ السَّورَةِ لِهِ اللَّهُ وَلِهِ الجُمَّدِ وَهُوعِلَى كُلُّ شَيُّ قَدْرُ وَالمَاكَ يفتقرالى انتصرف على وجه بحصل منه نظام الملك والحمديفتقرالي أنذلك أنتصرف وطربق العدل والاحسان في حق المتصرف فيه و بالقدرة على من يمنعه عن التصرف وتقر يرالاحكام فيهذه السورة منضمن لهذه الاموار المفتقرة اليها تضمنا لايفتقراني التأمل فيدفيكون لهيذه السورة نسبة الى تلك السورة وأماالاول بالآخر فلانه تعالى أشار في آخر تلائ السورة الى كال علم يقوله عالم الغيب وفي أول هذه السورة الى كال علم بمصالح النساء وبالاحكام المخصوصة بطلاقهن فكاأنه بين ذلك الكلي بهذه الجزئيات وقوله باليماالني اذاطلقتم النساء عزأنس رضيالله محنه أنرسول الله صلى الله عليسه وسلطلق حفصة وأتتان أهلها فلزات وقيل راجعها فانهاصوا مقوعلي هذا انما نزات الآية بسبب خر وجها الىأهلها لماطلقها النبي صلى الله عليه وسلم فأنزل الله فهذهالاية ولايخرجن من بوتهن وقال الكلبي اله عليه السلام غضب على حفصة المأسراليها حدشا فأطهرته لعائشة فطلقها أطليقة فنزات وقال السدى نزلت في عبدالله أم بح لماطلق امر أته من أنتهم أنساء الشعسة في ذلك مشهو رة وقال مقاتل ال رجالافعلوا مثل مافعل ان عروهم عروين سعبدين العاص وعشة بن غزوان فنزلت فيهيروفي قوله تعالى باليهاالني افاطلقتم النساء وجهان (أحدهما) أنه نادي النبي صلى الله عليه وسملم ثم شاطب أمتدلماانه سيدهم وقدوتهم فاذاخوطب خطاب الجع كانت أمنه داخلة فيذلك الخطاب قال أبواسعيق هذا خطاب للني عليه السلام والمؤمنون داخلون معده في الخطاب (وثانبهما) أن المعنى ياايم التي قل لهم افاطلقتم النساد فأضمر القول وقال الفرامخاطبه وجعل الحكم للجميع كياتقول للرجل ويحك اماتتقون الله اماتستحيون تذهب البه والى أهل بيته وأذاطلفتم أي اذا أردتم التعليق كقوله آذاقتم الى الصلَّة أى اذا أردتم الصلاة وقدمر الكلام فيمه وقوله تعالى فطلقوهن لعدتهن قال عبدالله اذاأرادالرجل أن يطلق امرأته فلمطلقها طاهراهن غبرجاع وهذا قول محاهد وعكرمة ومقاتل والحسن فألوا أمرالله نعالى الزوج ينطليني امرأته اذاشاء الطلاق فيطهر لم يجامعها فيد وهو قوله تعالى لعدتهن أى إنمان عدتهن وهوا الطهر باجاع الامة وقيل

لشمول حكمه للكل قطعه إي والمعنى اذاأردتم تطليقهن إ وعرمتم عليه كإفي قوله أ تعالى اذا قتم الى الصلاة (فطلقوهن لعدتهن) اي مستقبلات لها كقولك أتينه للبلة خلت من شهر كذاخان المرأة اذاطلقت قى ملهر يعقبه القرءالاول. من أقرابها فقد طلقت مستقبلة لعدتهاوالمراد أن يطلقن في طهر لم يقم فيهجاع ثم يخلبن حتى تنقضي عدتهن وهذا أحسن الطلاق وأدخله في السنسة (وأحصوا العدة) وامتبطوها وأكملوهسائلانه أقراء كوامل(واتقوااللهربكم، في تطويل العدة عليم والاضرار بهسن وفي وصنفه تعالى بربو بريته لهم تأكيد للامر ومبالغه في انجاب الاتفاء (لا تغريجوهن من بيوتين ) من مساكنهن عندالفراق الىأن تنقعنى عدتهن وامنافتهاالبهنوهي لازواجهن لنأكبدالنهر بديان كالاستعقاقهن

لَسَكناهاكَا أَلهاأَملاكهن (ولابخرجن) ولو باذن منكم فان الاذن الخروج في حكم الاخراج وقبل ﴿ لاظهار ﴾ المتثناء المعنى لابخرجن بالناف المتثناء المعنى لابخرجن باستبداد منهن أما اذا اتفقا على الحروج جازاذ الحق لا يعدوهما (الاأن يأتين بفاحشة مبينة) استثناء من الاول قبل هي الزناء فيحل حينلذ اخراجهن و يوابده قراءة الاأن يفحشن عابكم اومن الثاني

الفلة في النهى عن الخروج ببيات ان خروجها عاحشه (وثلث) اشارة الى ماذكر من الاحكام ومافي اسم الاشارة معنى البعد معقرب العهد بالشمار البه الالذان بعلو در جتها و بعد منزاتها (حدود الله) التي عينها عباده من يتحد حدود الله) أي حدوده المذكورة بأن أخل بشي من يتحد حدود الاطهار في حيز الاطعار اتهو يل أمر التعدى والاشعار بعلة الحكم في قوله تعالى (فقد ظلم نفسه) في 177 ﴾ أي أصنر بها وتفسيرا العلم بتعر يضها للعقاب

بأياء قوله تعالى (لاتدرى لعل الله يحدث بعد ذلك أمرال فانه استثناف مسوق لتعليل مضمون الشرطيسة وقد قالوا انالامر الذي يحدثه الله تعملي أن بقلب قلبه عمافعله بالتعدى الى خلافه فلابد أنبكون الظلم عبارةعن سرردنيوي يلحقه بسبب تعديه ولاعكن تداركهأوعن مطلق الضير والشامل للدنيوي والاخروي ونخص التعليل بالدنيوي الكون احتراز الناس منه أشدواهمامهم يدفعه قوى وقوله تعالى لاندرى خطاب للتعدى بطريق الالتفات لمن مالاهمام بالزجر عن التعدى لاللني عليه الصلاة والسلام كأتوهم فالمني ومن بتعد حدودالله فقد أمنيز منفسه فانك لاتذري أعاالمتعدى عاقبة الامر العلى الله يحدث في قلبك يعدذلك الذى فعلت من النعدى أمر ايقنضى خلاق مافعلته فسدل

لاظهارعدتهن وجاعدمن المفسرين قانواالطلاق لأحدة أن يعللقها طاهرة من غبرجاع وبالجلة فالطلاق فيحال الطهر لازم والالايكون الطلاق سنيا والطلاق فيالسنذاتما يتصور في البالغة المدخول بها غير الآيسة والحامل اذلاسنة في الصغيرة وغير المدخول بها والآيسة والحامل ولابدعة أيضا لعدم العدة بالاقراء ولبس في عدد الطلاق سنة وبدعةعلى مذهب الشافعي حتى لوطلقها ثلاثاني طهر صحيح لميكن هذا بدعيا يخلاف مادهب اليه أهل العراق فانهم قالوا الستة في عدد الصلاق أريطاق كل طلقة في طهر صحيحوقال صاحب النظام فطلفوهن لعداتهن صفةللطلاق كياب بكون وهذه اللام تجيم لمعان مختلفة للاضافة وهي أصلها وليبان السبب والعلة كقوله تعمال المانطعمكم الوجدالله وبمنزلة عندمثل قوله أفم الصلاة لدلوك الشمس أىعنده ويمتزلة في مثل قوله تعالى هوالذي أخرج الذين كفروا من أهل الكناب من ديارهم لاول الحشر وفي هذه الاتية بهذاالمعنى لان المعنى فطلقوهن في عدتهن أى في الزمان الذي يصلح لعدتهن وقال صاحبالكشاف فطلقوهن مستقبلات لعداهن كةوله أايته لهيلة بقبت من لمحرم أىمستقبلالهاوفي فراءة النبي صلىالله عليه وسسلم مزقبل عدتهن فأذاطلقت المرأه في الطبهر المتقسدم للقرء الاول من أقرائها فقدطلفت مستقبلة العدة والراد أن يعللقن فيطهر لم يجامعن فيد تم يتغلين الى أن تنقضي عدتهن وعدا أحسن الطلاق وأدخله في السنة وأبعده من الندم ويدل عليدما روى عن ابراهيم الصعى ان أصعاب رسول الله سلى الله عليه وسلم كانوا يستحبون أنلابطلقوا أزواجهم للسنةالاواحدة تمرلابطلقوا غبر ذلك حتى تنقضي العدة وماكان أخس عندهممن أن يطاق الرجل ثلاث تطلبقات وقال مالك بن أنس لاأعرف طلاقاالاواحدة وكان يكره الثلاث بجوعة كانت أومنقرفة وأما أبوحنفة وأصحابه فانداكرهوا مازاد على الواحدة فيطهر واحدوروي أن الني صلي الله عليه وسلم قاللابن عرحين طلق امرأته وهي حائض ماهكذا أمرك الله تعالى اتما السنة أن تستقبل الطهر استقبالا وتطلقها اكل قرء تطليقة وعند الشسافعي لابأس بارسال الثلاث وقال لاأعرف فيعدد الطلاق سنة ولابدعة وهومباح فالك راعي فيطلاق السنة الواحدة والوقت وأيوحنيفة براعىالتفريق والوقت والشافعي يراعى الوقت وحده وقوله تعالى وأحصواالعدة أىأقرأها فاحتفظوالهاواحفظوا الحفوق والاحكام التيتحيب فيالعدة واحفظوا نفس ماتعتدون به وهوعدد الحيطن نمجعل الاحصاء الى الازواج يعتمل وجهين (أحدهما) انهم هم الذين الزمهم الحقوق والمؤن ﴿ وَثَالِيهِمَا ﴾ ليقع تحصين الاولاد في العدة "تمفى الا"ية مباحث ﴿ الاول ﴾ ما الحكمة في اطلاق السنة وأطلاق البدعة نقول انماسي بدعة لانها اذا كانت حائضا لم تعتد بأيام. حيضها من عدتها بلتزيده لي ثلاثة أقراء فنطول العدة عليها حتى تصير كالنهاأر بعدة أقراء وهي في الحبيض الذي طلقت فيه في صورة المعلمة التي لاهي معتدة ولاذات بعل والعقول

يبغضها نخبه وبالاعراض عنها افبالا اليها و يتسنى تلافيد رَجعهٔ أواستنتنى نكاح (فاذابلغن أجلهن) شارقن آخر عدتهن (فأمسكوهن) فراجعوهن (بمعروف) بحسن معاشرة وانفاق لائق (أوفارقوهن بمعروف) بإيفاء الحجل واتفاق الفرار بأن يراجعها مم يطلقها تطو يلا للعدة (وأشهدواذوى عدل منكم) عنسه الرجعة والفرفة قطعا للتنازع وهذا أمرندب كافى قوله تعالى وأشهذوا إذا تبايعتم و يروى عن الشافغي أنه

للوتجوّل في الرَّجْعة ( وَالْمَيْوَا الشّهادَة لله ) آمِا الشّهوُد عند الحاجة خالصاً لوجهة تعالى ( فَالكُمْ ) اشارة الى آلحَثُهُ على الاشهاد والاقامة أوعلى جمع ما في الآية ( يوعظ به منكان يو من بالله واليسوم الآخر ) اذهو المنتفعية والمقسود تذكيره وقوله ذمالى ( ومن تق الله ) الح جلة اعتراضية مو كدة لماسيق من وجوب مراعاًة حدود الله تعالى بالوعد على الاتفاء عن تعديما كا أن ما تقدم من قدلة تعالى الله عن تعد حدود الله فقد ظلم نفسسه

تستقبيح الادنسرارواذا كانت طاهرة مجامعة لم يوئمن أن قدعلة تمن ذلك الجاع بولدولوهم الزوج لم يطلقها وذلك ان الرجل قد يرغب في طلاق امر أته اذالم بكن بينهما ولذ ولا يرغب ف ذلك أذ اكانت حاصلامنه بولدفاذ اطلقهاوهي مجامعة وعنده انهاماثل في ظاهر ألحال تمظهريها لجلندم على طلاقها فني طلاقهاياها في الحيض سوانظر للرأةوفي الطلاق في الطهر الذي يمامعها فيه وقد حملت فيدسو نظر للزوج فأذا طلقت وهي طاهرغير محامعة أمن هدان الامران لانهاتعتد عقيب طلاقه اياها فتجرى في الثلاثة قرو والرجل أيضافي الغذاهر على أمان من اشتمالها على ولدمنه (الثاني) هل يقع الطلاق الحَالف السنة تقول نعم وهوائم لمآروي عنَّ النبي صلى آلله عايه وسلم انرجلًا طلق امرأته ثلاثما بين مديه فقالله أوتلمبون بكتابالله وأنابين أظهركم ( الثالث ) كيف بطلق السنة التي لاتحيض لصغراوكبرا وغيرذلك نقول الصغيرة والأيسة والحامل كلهنءند أبي حنيفة وأبي يوسف بقرق عليهن انثلاث في الاشهروقال مجدوزفر لايطلق للسنة الاواحدةواما غيرالمدخول بها فلانطلق السنة الاواحدة ولايراعي الوقت (الثالث) هل يكره أن تطلق المدخول بها واحدة بائنة نقول اختلفت الرواية فيه عن أصحابنا والظاهر الكراهة (الرابع) اذاطلة تم النساء عام «تناول المدخول بهن وغيرالمدخول بهن من ذوات الاقراء والآيسات والصغاروالحوامل فكيف يصمح تخصيصه بذوات الافراء والمدخول بهن تقول لاعوم تمية ولاخصوص أيضا لكن النساء اسم جنس الانات من الانس وهذه الجنسية معنى قائم في كلهن وفي بعضهن فعارأن براد بالنساء هذا وذال فلاقيل فطلقوهن العدتهن علمأنه أطلق على بعضهن وهن المدخول بهن من المعتدات بالحيض كذاذكره في الكشاف \* معالى تعمالى ( والقواالله ريكم لا تخرجوهن من سوقهن ولا يخرجن الأأن أتين مفاحشه مبينه وتلك حدودالله ومزيتعد حدودالله فقدظم نفسه لاتدرى امل الله محدث بعد ذلك أمرا) قوله واتقواالله قال مقاتل اخشواالله فلانسصوه فيما أمركم ولاتخرجوهن أيلاتخرجوا المعتدات منالمساكن التيكنتم تساكنونهن فيها قبل الطلاق فانكأنت المساكن عاربة فارتجعت كان على الازواج ان يعينوا مساكن أخرى بطريق الشراءأو بطريق الكرافأو بغيرذلك وعلى الزوجات أيضاأن لايخرجن حقا للة تعالى الالضرورة ظاهرة فأنخرجن ليلا أونهارا كان ذلك الخروج حراما ولاتنقطع العدة وقوله تعالى الاأن يأتين بفاحشة مبينة قال ابن عباس هوان يزنين فيخرجن لاقامة الحد عليهن قاله الضحاك والاكثرون فالفاحشة على هذا القول هي الزنا وقال ابن غمر الغاحشة خروجهن قبل انقضاء العدة قال السمدى والباقون الفاحشة المبينة هي العصبان المبين وهواانشسوز وعنابن هباس الاأن يبذون فيحل اخراجهن لبذائهن وسوءخلقهن فيحل للازواج اخراجهن من بيوتهن وفي الآية مباحث (البحث الاول) هل لازوجين التراضي على اسقاطها نقول السكني الواجبة في حال قيام الزوجية حق

مو كدله بالوعيسد على تعديها فالمنى ومن يتقالله فطلق للسنة ولم يضار المعندة والم اخرجها من مسكنها واحتاط في الاشهادوغيره بمن الامور (يجعل له مخرجا) بما عسى يقع فىشأن الازواج من الغموم والوقوع فيالمضايق ويفرجعنه مايعتريه من\لكروب(ويرزقه من حيث لايحنسب) أي من وجد لايخطر ساله ولايحتسبه و بحوز أنكون كلاما جيء يهعلى بجبرالاستطراد عند ذكر قوله تعالى ولكم يوعظ يهمن كان يو"من بالله الى آخر، فالمعني ومن بتق الله في كل ما يأتي ومالذر بجعلله مخرجا ومخلصامن غوم الدنيا والآخرة فيندرج فيه تعانحق فيداندراجاأوليا عن الني عليه المسلاة والسلام أيدقرأ هافقال مخرجامن شهات الدنبا ومن غرات المؤت ومن شدائديوم القيامة وقال عيدا اصلاة والسلام أ

الى لاعلم آية اوأخذالناس بها لكفتهم ومن تقالله فازال يقرو هاو يعيدها وروى أنعوف محر للمرأة مجه بنمالك الاشجعي أسر لشركون ابنه سالما فأتى رسيبول الله صلى الله عليه وسلم فقال أسر ابنى وشكااليه الفاقة فقال عليه الصلاة والسلام القالله وأكثر قول لاحول ولاقوة الابالله العظيم ففعل فبينا هوفي بيته اذقرع ابنه البال ومعه مائة من الابل غفل عنها العدو فاستاقها فيزلت (ومن يتوكل على الله فهو حسبه)

افيسة في جبع أموره (أن الله بالغ أمره) بالاصافة أي منفذ أمرة وقرئ بننو بن بالغ ونصب أمره أي يُبلغ ويلم المره أي يُبلغ ويلم المره على أنه ميتدأ و بالغ خبر مقدم والجلة خبران أو بالغ والمعرب مطلوب وقرئ برفع أمره على أنه ميتدأ و بالغ خبر مقدم والجلة خبران أو بالغ وران وأمره مرتفع به على الفاعلية أي نافذ على 100 كم أمره وقرئ بالفاأمره على أنه سال وخبران قوله تعالى

ال (قدجمل الله اكل شي \* قدرا)أي تقديراو تو قيتا أومقدارا وهو بيسان لوجوب النوكل عليه تعالى وتغويض الامر اليد لانه اذاعل أنكلشي من الرزق وغيره لايكون الاشقدره تعالى لابيق الاالتسليم للقدروالتوكل على الله تعالى (واللائي بنسسن من المحيض من تسائكم )لكيرهن وقدقدروها يستين سنة وبخمس وخمسين (انارتبتم) أى شككتم وجهلتم كيفعدتهن (فعدتهن للائة أشهر واللاقي لم يحمن) بعد الصغرهن أي فعدتهن أبضا كذلك فعذف ثفة بدلالة ماقيله عليه (وأولات الاحال اجلمن أي منتهي عدتهن (أنيست حلمن) سدواءكن مطلقات أومتوفي عنهن أزواجهن وقدنسم به عومقوله تعالى وااذين يتوفون منكمو يذرونأوزواجا إيتر بصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا لنزاخي نزوله عن ذلك العوالمشهور

للرأةوحدها فلها ابطا لها ووجه هذا انالزوجين ماداما ثابتين على الشكاح فاننا بعصودهما المعاشرة والاستنساع ثم لابد في تمام ذلك من أن تكون المرأة مستعدة له لأوقات حاجته اليها وهذا لايكون الابأنه يكفيها فينفقتها كطعامها وشرابها وأدمها يُّولِباسها وسكناها وهذه كلها داخلة في احصاء الاسباب التي بهيايتم كلماذكرنا من الاستمناع ممماوراءذلك منحق صيانة الماءونحوها فانوقعت الفرقة زال الاصل الذي هوالانتفاع وزواله بزوال الاسباب الموصلة البدمن النفقة عليهاوا حتج الى صيانة الماء فصارت صيانته أصلافوجب بوجو بها الاحصاءلاسبابها لان أصلها السكني لانبها تحصينها فصارت السكني في هذه الحالة لااختصاص لها بالزوج وصبيانة المادمن حفوق الله وتمالا يجوز التراضي من الزوجين على اسقاطه فلمكن لها الخروج وان رضي الزوج ولااخراجهاوان رضيت الاعن ضرورة مثل انهدام المنزل واخراج غاصب اياها أونفلة مندار بكراء قدانقصت اجارتهاأوخوف فتنة أوسيل أوحريق أوغيرذلك من طريق الخوف على النفس فإذا انقضى ماأخرجت له رجعت الى موضعها حيث كان( الثاني) قال واتقواالله ربكم ولم يقل واتقواالله مقصورا عليه فنقول فيه من المسالغة ماليس فىذلك فان لفظ الرب ينبههم على التربية التي هي الانعام وألاكرام بوجوه متعددة غاية التعداد فيبالفون في التقوى حينتُذ خوها من قوت ثلث التربية (الثاني) مامعني إلجع بين اخراجهم وخروجهن نقول معنى الاخراج ان لايخرجهن البعولة غضباعليهن وكراهة لمساكتتهن أولحاجةلهم الىالمساكن وأنلايأة توالهن فيالخروج اذاطلبن ذلك ايذانا بأن اذنهم لااثرله في رفع الحظر ولايخرجن بأنفسهن انأردن ذلك ( الثالث ) قرئ بغار شة مبينة ومبينة فن قرأمبينة بالخفض فعناه اننفس الفاحشة اذاتفكر فيهاتبين انه الله المنه ومن قرأ مبينة بالغنيم فعناه المهامبرهنة بالبراهين ومبينة بالحجع وقوله وتلك حدودالله والحدودهي الموانع عن المجاوزة تحوالنواهي والحدق المقيقة هوالنها بذالتي ينتهى البها الشي قال مقاتل بعني ماذكر من طلاق السنة ومابعده من الاحكام ومن بتعدحدودالله وهذاتشديد فين يتعدى طلاق السنة ومن يطلق العيرالعدة فقد ظلانفسه أىضرنفسه والابيعد أنايكون المعني ومن يتجاوز المدالذي جعله الله تعالى فقدوضع نفسه موصنعالم يضعه فيهار به والظلم هووضع الشي في غيرموضعه وقوله تعالى لاتدري لعل القديحدث بعدذلك أمرا قالما بن عباس بر يدالندم على طلاقتها والمحبة رجعتها في العدة وهودليل على ان المستحب في التعالمين أن يوقع متفرقاً قال أبواسحتي اداطلفها ثلاثا في وقت واحد فلامعني في قوله لعلى الله يحدث بعد ذلك أمرًا الله تم قال تعالى (فأذا بلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أوفارقوهن بمعروف وأشهد واذوى عدل منكم واقيموا الشهادة لله ذلكم يوعظبه منكان يومن بالله واليوم الآخر ومن يتقالله يجعل له مخرجا و يرزقه من حيث لا يحتسب ومن بتوكل على الله فهو حسبه أن الله بالغ أمر ، قد جعل الله

و قول ابن مسعود رضى الله عند ﴿ ٢٩ ﴾ من منشاء باهلته ان سورة النسساء القصرى نزلت بعد التي السورة النسساء القصرى نزلت بعد التي السورة البقرة وقد صبح ان سبيعة بنت الحرث الاسلمية ولدت بعدومًاة زوجها بليال فذكرت فلك لرسسول الله الما لله وقال لها قد حلت فتروجى (ومن يتق الله ) في شأن احكامه

وَهُمُ اعَاةً حَقُوقَهَا ( يَجْدُلُهُ مِنْ أَمْرُهُ بِسُمِرًا ) أَي يَسْهَلُ عُلَيْهُ أَمْرِهُ وَيُوقَقُهُ الْخَيْرُ (ذَلك) الثارة النّاف مع أَن الخطاميُّ ومافيه من معنى البعد مع قرب العهد بالمشسار اليه للايذان ببعد ميز الله في فالفضل وافراد الكافى مع أَن الخطاميُّ للجمع كا يفضح عنه قرأه تعالى ( أَمْرَ اللهُ أَنْوَاهُ البِكُمْ ) ﴿ ٢١٦ ﴾ المأنها لمجرد الفرق بين الحاضر والمنقضي

الكل شي قدرا) فاذا بلغن أجلهن أي قاربن انقضاء أجل العدة لاانقضاء أجلهن والمراد من بلوغ الاجل هذا مقاربة البلوغ وقدم تفسيره قال صاحب الكشاف هو آخر العدة ومشارفته فأنتم بالحيار انشأتم فالرجعة والامسمالة بالمعروف وانشأتم فترك الرجعة والمفارقة وابقاء الصرار هوان يراجعها فيآخر العدة تمبطلقها تطو يلاللعدة وتعذيبالها وقولدتعالي وأشهدوا ذوىعدل منكمأي أمروا اليشهدوا عندالطلاق وعندالرجعة ذوى عدل وهذا الاشهاد مندوب الهدعندأبي حنيفة كافى قوله وأشهدوا اذاتيايعتم وعند الشافعي هوواجب فيالرجعة مندوب اليه في الغرقة وقيل فأشة الاشهاد أنلايقع بيبهما البجاحدوانلايتهم فيامساكها والملايموت أحدهمافيدعي الباقي مبوت الزوجية ليرث وقيل الاشهاد انتأمروايه للاحتياط مخافة أن تنكر المرأة المراجعة فتنقضي العدة فتنكح زوجا ممخاطب الشهداء فقسال وأقيمواالشهادة وهذا أيضامر تفسيره وقوله ومن يتق الله إيجال لدمخرجا قال الشعبي من يطلق للعدة إنجعل الله له سبيلا الى الرجعة وقال غيره مخرجا منكل أمرضاق على الناس قال الكلبي ومن يصبر على المصيبة يجعلله يخرجا من النار الى الجنة وقرأها النبي صلى الله عليه وسلم فقال مخرجا منشبهات الدنيا ومن غرات الموتومن شدائد يوم القيامة وقال أكثرأهل التفسير أنزل هذا ومابعده في عوف بن الله الاشجعي أسرا لعدوابناله فأتى النبي صلى الله عليدوسلم وذكرله ذلك وشكا اليه الفافة فقالله آتقالله وإصبروأ كثرمنقول لاحول ولافوة الابالله ففعل الرجل ذلك فببنماهوفي بينه اذأتاه ابنه وقدغفل عنه العدوفأ صاب ابلاوجاء بهاالي أبيه وقال صاحب الكشاف فبينا هو في يته اذفرع ابنه الباب ومعه مائة من الابل غفل عنها العدو فاحتاقها فذلك فوله ويرزقه منحيث لايحتسب ويجوزانه أن أتنى الله وآثر الحلال والصبر على أهله فتح الله عليه انكان ذاصبيق ويرزقه من حيث لايحنسب وقال في الكشماف ومن يتق الله جهلة اعتراضية مؤكدة لماسبق من اجراء أمرالطلاق على السنة كإمروقوله تعالى ومن يتوكل على الله فهوحسبه أى من وأنى يه فيماناله كفاه الله ماأهمه واذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من أحب أن يكون أَقَوىالناس فليتَوكل على الله وقرئ انالله بالغ أمر، بالاضافة و بالغ أمر. أى نافله أمره وقرأ المفصل بالغا أمره على ان قوله قدجمل الله خبران وبالغاسال قال بن عباس ير يد في جيع أخلفه والمعنى سبباغ الله أمره فيماير يد منكم وقد جعل الله لكل شيء قدرا أى تقديرا وتوقيتا وهذا بيان أوجوب التوكل على الله تُعمالي وتفويض الامر اليه قُلُ الحَلْبِي وَمُعَاثَلِ لَكُلِ شَيَّ مِنَ الشَّدَةِ وَالرِّينَاءُ أَجِلَ يَنْتَهِي اليَّهِ قَدْرَالله تَعَالَى فَلْك كله لابقدم ولايؤخر وقال ابن عباس يريد قدرت ماخلقت بمشيئتي وقوله فاذا بلغن أجلهن الى قوله مخرجا آية ومند الى قعيله قدر آية أخرى عنسد الأكثر وعند الكوفي إ رالمدنى المجموع آية واحدا مجفهاره الآية لطبقة وهي انالتقوى فيرعاية أحوال

لالتعيين خصوصية المخاطبين وقدمر فى قولد تعالى ذلك بوعظ به من كان منكم يو من بالله من سمورة البقرة (ومن يتقالله) بالمحافظة على أحكامه (يكفرعنه سائاته ) فأن الحسنات بذهبن السيئات (ويعظم له أحرا) بالضاعفة وقوله تعمالي (أسكنوهن من حنث سكنتم) استثناف وقع جوابا عن سوال نشأ مماقبله من الحث على التقوى كاثمه قبل كىف<sup>نى</sup>ملىالت**ق**وى **ڧ**شأن المتدات فقبل أسكنوهن مسكنامن حيث سكنتم أى بعض مكان سكناكم وقوله تعالى (من وجدكم) أي من وسمكم أي بما تطيقونه عطف يان لقوله منحبث سكنتم وتفسيرله(ولاتضاروهن) أى في السكني (لنضيقوا عليهن ) وتلجنو هن الى الخروج (وانكن) أي المطلقات (أولات حل فأنفقوا عليهن حتى بضعن حلهن) فيخرجن من العدة أما المتوفى عشهنأزواجهزأ

فلانفلة لهن ( فان أردنه من لكم) بعد ذلك ( فا توهن أجورهن ) على الارضاع ( وائتروا ﴿ وَ اللَّمَاءِ ﴾ يبنكم بمعروف ) أى الشاء وروا وحقيقته ليأمر بعضكم بعضها بجميل في الارضاع والاجر ولايكن من الاب يماكسة ولامن الام معاسِمة ( وان يُعاسِم تم) أى تضايقتم ( فسترضعه أخرى) أى فستوجد

وَلاَتُعَوَّرُهُمْ صَفَقَةَ آخَرَى وَفِيدُهُ عَا بِهِ لِعُرْمُ عِي مِسْاسُرَةُ ( لَيَنْفَقَ دُوسَعَةُ مِنْ سَعَة وَمَنْ قَدَّرُ عَلَيْهُ أَرْفَهُ فَلَيْغُقَى مَا آثَاهُ اللهُ) وان قلأى لينفق كل واحد من الموسرو المعسر ما يبلغه وسعه (لا يكلف الله نفسا الاما آناها )جل أوقل فأنه تعالى لا يكلف نفسا الاوسعها وفيه تطبيب الله المسر على ٢٢٧ كه و ترغب له في بذل مجهوده و قد أكد ذلك بالوعد حيث قبل

(سيجعل الله بعد عسر يسرا) أي عاحلا أو آجلا(وکائی، قریه) أي كشرمن أهل قرية (عنت) أي أعرضت (عنأمرر بهاورسله) بالعتو والتمرد والعناد ( فعاسبناها حساما شديدا) بالاستقصاء والتنفير والمناقشة فيكل تقيروقطمير (وعذشاها عدابانكرا) أي منكرا عظيما وقرئ ننكرا والمرادحساب الاخرة وعذابها والنعبر عثهما بلفظ الماصي للدلالة على تعقفهما كافي قوله تعالى ونادى أبحاب الجنة (فذاقت وبال أمرهما وكان عاقبة أمرهاخسرا)هائلا لاحسروراءه (أعدالله الهسم عدايا شديدا) تكرير للوعيد وبيات اكونه مترقبا كأته قيل أعداقه لهم هذا العداب (فاتقر والله باأولى الالباب) و مجوز أن يراد يالحساب استفصاء ذنو يهسي واثباتهما فيصحائف الحفظمة وبالعذاب

النساء مفتفرة الىالمال فعال تعالى وعن يتني الله يجسمل له تغريبا وقر يسدمن هسذا قوله الديكونوا فقراء بغنهمالله من فضله فان قيل وسرينوكل على اللمفه وحسبه يدل على عدمالا شياج النكسب في طلب الرزق وقولدتمالي فاذا قصبت الصلة فالتشروا في الارض وابتغوا من فضلالله يدل على الاحتياج فكيف هوتقول لايدل على الاحتساج لان فوله فأنتشروا وابتغوا من فعنسل الله للاباحة كامروالاباحة عاينافي الاحتيساج الى الكسب لمأن الاحتساج مناف التخيير المتعالى (واللائي ينسن من الحيض من نسائه كم الارتباع فعدتها ن ثلاثه أشهر واللائي لم بعضن وأولات الاحسال أجلهن ان يمنعن حلهن ومن يتق الله بجعل له من أمر ه يسمرا ذلك أمر الله أنزله البحكم ومن يتق الله يكفر عنه سيآته و يعظم له أجراً ﴾ قوله واللائي ينسن من المحيض الآية ذكرالله تعالى في سورة البقرة عدة ذوات الافراء والمنوفي عنها زوجها وذكرعده سائر النسوة اللائي لم يذكرن هناك في هذا السورة وروى ان معاذبن جبل قال يارسول الله قدعر فناعدة التي تعيمش فاعدة التي التمحص فنزل واللأبي يتسنءن المحيض وقوله انارتبتم أي ان أشكل عليكم حلهن فيعدة الى لاغطيض فهذا حكمهن وقيل ان ارتبتم في دم البالغسات عباغ الاياس وقدقد يوه بستين سيئة و بغمس وخمسين أهودم سيض أواستمساضة فعدتهن ثلاثةأ شهر فلانزل قوله تعالى فعدتهن ثلاثة أشهر هام رجل فقال بارسول الله فاعدة الصغيرة التيلم تحص فزل واللائي لم يعفش أي حي بمثالة الكبيرة التي قدينست عدتها ثلاثه أشهر فقام آخر وفال وماعدة الحوامل ارسول الله فنزل وأولات الاحيال أجلهن أنيضعن حلهن معناه أجلهن فيانقطاع ماييمن وببن الازواج وضع الحل وهذاعارف كل حامل وكانعلي عليدالسلام بعتبرأ بعدالاجلين ويقول والذين يتوفون منكم لايجوزأن يدخل فيقوله وأولات الاحال وفلكلان أولات الاحال انماهوفي عدة الطلاق وهي لاتقض عدة الوفاة اذاكانت بالمبض وعند ابن عباس عددة الحامل المتوفي عنها زوجها أبعدالاجلين وأماابن مسعود فقسال يجهز أن يكون قوله وأولات الاحال مبتد أخطاب ليس ععطوف على قوله تعمالي واللائي بتسسن ولماكان متسدأ يتناول العددكاها ومايدل عليه خبر سبيعة بنت الحرث انهساو منعت حلها يعسدوناة زوجها بغمسة عشمر يوما فامرحسارس ولافقه صلى الله عليد وسلمأن تبزوج قدل اباحة النكاح قبل مضىأر بعة أشهر وعشراعلي انعدة المسامل تقتضي بوضع الحمل في جيع الاحوال وقالها لحسن انوصعت أحدالولدين انقصت عسدتها واحتمع بقوله تعالى أن يضعن حلهن ولم يقل أحااهن لكن لا يصحح وقرى أحالهن وقوله ومن يتقالله يجعل له من أمر ويسرا أي بيسرالله عليه في أمره و يوفقه للغيل العسال وقال عطاء يسهل الله عليه أمر الدنيا والآخرة وقوله فالتأمر الله أنزله اليكم يعنى الذي ذكر من الاحكام أمر الله أنزله اليكم ومن يتق الله بطاعته ويعمل بسلجاءيه مجدمتلي الله عليه وسيل كفرعنه

ماأصابهم عاجلا وقد جو زأن كون عنت وماء طف عليه صدفه للذرية وأعدالله لهم جوابا لقوله تعدالى كائى (الذين آمنوا) متصوب باضمار أعنى بيانا للنسادي أوعطف بيان له أو فعت وفي ابداله منده ضعف لتعذر حلوله محله ( قد أنرا الله البكم فر كرا ) هو جبر بل عليه السلام سنى به الكثرة في كره

أولنزوله بالذكر الذي هو القرآن كابني عندا بدال قوله تعالى (رسولا) منداولاته مذكور في السيوات وفي الام أواؤيدً بالذكر الشرف كافي قوله تعالى وانه لذكر لك ولقومك كانه في نفسه شرف امالانه شرف للمنز ل عليه وامالاته ذو يجد وشرف عند الله تعالى كقوله تعالى عندذي العرش مكين ﴿ ٢٢٨ ﴾ اوهوالنبي عليه الصلاة والسلام وعليه الاكثر عبر

> عنه بااذكر لمواظبته على تلاوة القرآن أو تبليغه والند كبريه وعبرع ارساله الانزال بطريقالترشيح أولاته مسبب عن الزال الوحي اليه وأبدل منه رسولا للبيان أوهو القرآن ورسولامتصوب يقدر مثل أرسل أو بذكرا على اعال الصدر المنون أو بدل منسه على أنه معني الرسالة وقوله تعالى (يتلواغليكم آنات الله مبينات) نمت رسولا وآلمات الله القسرآن ومبيتات حال منها أي حال كونهاه بينات لكم ماتحناجون السممن الاحكام وفري مبينات أى بينها الله تعالى لقوله تعالى قد مانالكم الأمان واللام فيقوله تعالى ( ایخرج الذین آمنوا وعلوا الضالحات) متعلقة بيتلوا أوبانزل وفاعل تخرج على الاول منعمير الرسول عليه الصلاة والسلام وضميرا لجلالة والموصول عبارة عن المؤمنين بعد انزاله أي المصللهم

مسيآته من الصلاة الى الصلاة ومن الجمعة الى الجمعة و يعظم له في الآخرة اجرا قاله ابن عباس فان قيل قال تعالى أجلهن أن يضعن حاهن ولم يقل ان يلدن نقول الحل اسم الحيم ما في بطنهن و لوكان كا قاله لكانت عدتهن بوضع بعض حلهن وليس كذلك مم أل تعالى (أسكنوهن من حيث سكنتم من وجدكم ولاتضاروهن لتضيقوا عليهن وان كن أولات حل فأنفقوا عليهن حنى يضمه ن حلهن فان أرضعن لكم فا توهن أجو رهن والتحروا بينكم ععروف وانتعاسرتم فسترضع لهأخرى لينفق ذوسعة منسعته ومن قدر عليدرزقد فلينفق بماآ تاءالله لايكاف الله نفسا الاماآ تاها سجمل الله بعد عسر يسرا) قوله تعالى أسكنوهن ومابعده باللاشرط من التقوى في قوله ومن يتق الله كأنه قيسل كيف يعمل بالنفوى في شأن المعتدات فقيل أسكنوهن قال صاحب الكشساف من صلة والمعنى اسكنوهن حبث سيكنتم قال أبوعبيدة منوجدكم أيوسيعكم وسعتكم وقال الفراه على قدر طاقتكم وقال أبو اسحق يقال وجدت في المسال وجدا أي صرت ذامال وقرئ بغنج الواوأبضاو بخفضها والوجدالوسم والطاقة وقوله ولاتصاروهن تهيءن مضارتهن بالنصيبق عليهن في السكني والنفقة وانكن أولات حل فأنفقوا عليهن حتي يضمن جلهن وهذا بيسان حكم الطلقة البائنة لان الرجعية تستحق النفقة وانلمتكن حاملا وانكانت مطلقة ثلاثا أومختلفة فلانفقةلها الاأن تكون حاملاوعت دمالك والشافعي ليس للمبتوثة الاالسكني ولانفقة لهسا وعن الحسن وحاد لانفقة لها ولاسكني لحديث فاطمة بنت قيس ان زوجهايت طلاقها فقال الهار سول الله صلى الله عليه وسلم لاسكني لك ولانفنة وقوله فانأرضهن اكم فاكتوهن أجورهن بعني حق الرضاع وأجرته وقدم وهودلبل على ان اللبن وانخلق لكان الولد فهو ملك الهاو الالم يكن لها انتأخذ الاجر وفيه دليل على إن حق الرصماع والنفقة على الازواج في حق الاولاد وحق الامسالة والحضانة والكفالة على الزوجات والالكان لها بعض الاجردون الكل وقوله تعمالي وانتروابيشكم بمعروف فالعطاء يريد بغضل معروفا منات وقال مقاتل بتراضي الابوالام وقال المبردليآ مريست كمهم مضابله روف والخطاب الازواج من النساء والرجال والمعروف همنا انلايقمسر الرجل فيحق المرأة ونفقتها ولاهي فيحق الولد ورصاعه ومرتفسير الانقار وقبل الانتار التشاور في ارصناعه اذاته اسرتهي وقوله تعسالي وانتعاسرتمأي في الأجرة فسترمنعه أخرى غيرالام تمبين قدرالانفاق يقوله لينقق هوسعة من سعته أمرأهلالتوسعة ان يوسعواعلي نسائهم المرضعات على قدرسعتهم ومن كان رزقه بمقدار القوة فلينفق على مقدار ذلك ونظييره على الموسع قدره وعلى المقتر قدره وقوله تعالى لاركلف الله نفسا الاماآتاهااي ماأعطاهما من الرزق فالالسدي لايكلف الفقرمثل مايكلف الغنى وقوله سيجعل الله بعدعسسر يسمرا أى بعدضيق وشدة غنى وسعة ورخاء وكان الغالب في ذلك الوقت الغفر والغاقة فاعلم الله تعالى أن يجعمل بعد عسر يسرا

الرسول أوالله عز وعلاماهم عليه الآن من الايمان والعمل الصالح أوليخرج من علم أوقد رأنه ﴿ وهذا ﴾ سيو من ( من الطان الى النور) من الضلالة الى الهدى ( ومن يو من بالله و يعمل صالحاً) حسم ابين في قضاعيف مأ نزل من الله ينات ( يدخله جنات تجرى من

تحقها الانهار) وقرى تدخله بالنون وقوله تعالى (خالدين فيها ابدا) حال من مفعَّو لَ يَذْخَلُهُ والجَمْعُ بأعتبار مُعْنَى منكما أنالافراد في الصّمائر الثلاثة باعتبار لفظها وقوله تعالى (قدأ حسن الله له رزقا) حال أخرى منه أومن الضمير في خالدين بطريق النداخل وافراد ﴿ ٢٢٩ ﴾ ضمير له قد مروجهه وفيه معنى النجيب والتعظيم لمارزقه الله

الموم منين من الثوا ب (الله الذي خلق سبع سموات) میندأوخبره (ومن الارس مثلهن) أي خلق من الارض مثلهن فالعدذوقرئ مثلهن بالرفع على انه مبتدأ ومن الارض خبره واختلف في كيفية طيفات الارض قالوا الجمهور على أنهاسبع أرضين طبا قا بعضما فو ق بعض بين كل أرض وأرض مسافة كا بين السماء والارض وفي كل أرض سكان من خلق الله تعالى وقال الضحال مطبقة بعضها فوق بعمل من غبر فتوق تخلاف السموات **مَّا** ل القرطبي والاول أصم لان الاخبار دالة هليد كاروى البخاري وغيرومن أن كعياحلف بالذى فلق البحر لموسى ان صهيبا حدثه أن النبي صلى الله عليسه وسلم لم يرقرية يريد ذخوالها الاقال حين يراهااللهم رب السموات السبع وماأظلانورب [ الارضين السبع وما

وهذا كالبشارة لهم بمطلوبهم ثم في الآية مباحث (الاول) اذا قبل من في قوله من حيث سكنتم ماهى نقول هي التبعيضية أي يمن مكان سكناكم ان لم يكن غير بيت واحد فاسكنوها في بعض جوانبه (الثاني) ماوقع من وجدكم القول عطف بيان افوله من حيث سكنتم وتفسيرله أىمكانا من مسكنكم على قدرطاقتكم (الثالث) فاذاكانت كل مطلقة عندكم يجبالها النفقة فافألدة الشرط في قوله تعالى وأن كن أولات حل فانفقوا عليهن نقول فألدته انمدة الحل ربما طال وقتها فيظن انالنفقة تسقط اذامضي مقدار مدة الحمل فنني ذلك الفلن ١١٠ مقال ومال (وكارين من قرية عنت عن أمر ربها ورسله فعاسبناها حسابا شسديدا وعديناها عدايانكرا فذاقت وبال أمرها وكمان عافبة أمرهاخسرا أعدالله لهم عدايا شديدا فاتقوا الله بأأولى الاابات الذين آمنوا فدأنزل الله البكم ذكرا رسولا يتلوعليكم آيات الله مبينات ليخرج الذين آمنوا وعلوا الصالحات من الظلات الى النور) قوله تعالى وكما ين من قرية الكلام في كا ين قدم وقو له عنت عن أمر ربها وصفالترية بالعنووالرادأهلها كنولهواسأل النرية فال ابن عباس عتتعن أمروبها أى أعرضت هنه وقال مقائل خالفت أمروبها وخالفت رسله فعاسبناها حساباشديدا فعاسبهاالله بعملها فىالدنيافعازاها العذاب وهوقو له وعذبناهاعذابأ نكراأىعذابا منكرا عظيما فسنر المحاسبية فإتعذيب وقال الكلن هذا على القدم والتأخيزيعني فعذبناها في الدنيا وساسبناها في الا تخرة حسايا شديدا والمرادحساب الا خرة وعذابها فذاقت ونال أمرها أي شسدة أمرها وعقو بذكفرها وقال ابن عباس عافية كفرها وكان عاقبة أمرها خسراأى عاقبة عتوها خسارا في الآخرة وهوقو له تعالى أعدالله لهم عداما شديدا يخوف كارمكة أن يكذبوا محدافية لبهم ماتزل بالام قبلهم وقوله تعمالى فاتقواالله بأأولى الالباب خطاب لاهل الايمان أى فأنقوا الله عن أن تكفروا به و برسوله وقوله قدأنزلالله البكمذكرا رسولاهوعلى وجهَّين (أحدهما) أنزل الله البكم ذكرًا هو الرسول وانماشماه ذكرا لانه يذكر مايرجع الى دينهم وعقباهم (وثانيهما) أنزل الله البكمة كراوأرسل رسولا وقال في الكشاف رسولا هوجبر يل عليهالسلام أبدل من ذكر الانه وصف بتلاوة آيات الله فكان انزاله في معنى انزال الذكر والذكر قديرا دبه الشرفكافى قوله تعالى وانه لذكرلك ولقومك وقديرا دبه القرآن كافى قو له تعالى وأنز لشأ الذكر وفرى رسول على هو رسول ويتلو عليكم آيات الله مبينات بالخفض والنصب والآيات هي الحجج فبالخفض لانها تبين الامر والنهي والحلال والخرام ومن نصب يريد انه تعالى أوضع آياته وبينهاانها من عنده وقوله تعالى ليخرج الذين آمنواوعملواالصالحات منالظلات الىالنوار يعني منظلة الكفرالى نورالايمان ومنظلة الشبهة الى نور الحبة ومن ظلمة الجهل الىنور العلم وفي الآية مِباحث (الاول) قوله تعالى فاتقواالله ياأولى الالباب يتعلق بقوله تعالى وكالين من قرية عنت عن أمرر بها

اقلهن ورب الشياطين وماأضلان ورب الرياح وماأذرين نسألك حيرهذه القرية وخير أهلها ونعوذبك من شرها وشر أهلها وشرمن فيها وعن ابن عباس رضى الله عنهما ان نافع بن الازرق ساله هل تحت الارضين خلق قال نعرقال قاالخلق قال اماملائكة أوجن قال الماور دى وعلى هذا تنختص دعوة الاسلام باهل الارض العليا دون من عداهم وان كان فيهن من يعقل من خلق وفي مشاهدتهم السماء واستمدادهم الضريع منها قولان أحدهما أنهم ﴿ ٢٣٠ ﴾ يشاهدون السماء من كل جانب من أرضهم

﴾ أم نا ناتمون هويم ما نهوا الأهويم كلم قول من قال المراد من قرية أصلها لمانه بدل على ان خطاب الله لداني لايكون الالذوى المتول فن لاعتلله فلاخطاب عليه وقيل قوله تعالى وَكَأْشِ مَنْ قَرْ بِهَ مُشْتَمَلِ عَلَى التَرْهَيْبِ وَالتَرْغَبِبِ (الثَّانِي )الايمان هوالتَّقوي في المقيقة وأواوا الاابساب الذين آمنوا كانوا مزالمتقين بالضرورة فكيف يقسال لهم فاتقواالله نقسول لانقوى درجات ومرانب فألدرجة الاولى هي التقوى من الشمرك والبواقي هي التقوى من المعاصي الني هي غير الشرك فأهل الايمان اذا أمروا بالتقوى كان ذلك الامر بالنسبة الى الكبائر والصغائر لابالنسبة الى الشرك ( الثالث ) كل من آمن بالله فقدخرج من الظلمات الى النور وإذا كان كذلك فعتى هذا الكلام وهوقو له تعالى لهذرج الذين آمنوا أن يقسال ليخرج الذين ككفروا نقول يمسكن أنيكون المرادليخرج المذين يؤمنون على ماجاز أن يراد من الماضي المستقبل كمافي قوله تعالى واذ قال الله ياعبسي أى واذيقول الله و يمكن أن يكون العفرج الذين آمنوا من ظلمات تحدث لهم بعد ايمانهم \* ثم قال تعالى (ومن بؤ من يالله و يعمل صالحا يدخله جنات تجرى من تحتها الانها رخا دين فها ابدا قداحسن الله له رزقا الله الذي خلق سبع سعوات ومن الارض مثلهن يتنزل الآمر بينهن لتعلو النالله على كل شي قديرو أن الله فد أحاط بكل شي علنا) قوله ومن يو من بالله فيدمعني التعجب والتعظيم لمارزق الله الموثمن من الثواب وقرئ يدخله بإلياء والنون وقد أحسن اللهله رزقا قال الزجاج رزفهالله الجنةالتي لاينقطع نعيمها وقيل رزقا أىطاعة في الدنيا وتوابآ في الآخرة ونضبره رينا تنافي الدنياحسنة وفي الآخرة حسنة وقناعذاب النار قال الكلبي خلق سبع سعوات بعضها فوق بعض مثل القبة ومن الارض مثلهن فيكونها طباقا متلاصفه كإهم المشهو ران للارض ئلاث طبقات طبقة أرضية محضة وطبئة طينبة وهي غير محضة وطبقة منكشفة بعضهاف البحر وبعضهاف البروهي المعمورة ولابعد فيقوله بيمن الارض شلهن من كونها سسيعة أقالم على حسب سسم سموات وسبع كوأكب فيهاوهي السسيارة فانالكل واحد منهذه الكواكب خواص تظهر آنارنلك الخواص فيكل اقليم من أقاليم الارض فتصير سبعة بهذاالاعتيار فهذه هي الوجوءالتي لايأباها العقل وماعداها منالوجوه المنقولة منأهلالتفسير فذلك منجلة مايأباها العقل مثلمايقال السموات السبع أولهاموج مكفوق وثانيها صخر وتالثها حديدورابعها نحاس وخامسها فضدوساد سهاذهب وسابعها باقوت وقول منقال بين كل واحدة منها مسيرة خمسه ائة سنة وغلظكل واحدة منها كذلك فدلك غيرمعتبرعند أهل التحقيق اللهم الاأن يكون تقل منواترو يمكن أن يكون أكثر من ذلك والله أعلم بانه ماهو وكيف هوفقوله الله الذي خلق مبتدأ وخبر وقرئ مثلهن بالنصب عطفاهلي سبع سموات وبالرفع على الابتداء وخبره من الارض وقوله تعالى يتلزل الامر بينهن قال عطامير يدالوجي بينهن الىخلقه فكلارض وفكل سماء وقال مقاتل بعنى الوجى من السماء العليالى

ويستمدون الضباءمنها والثاني أنهم لانشاهدون السماء وان الله تعساني خلق لهم ضياء بشاهدونه وحكى ألكلبي عنأبي صالح عن ابن عباس ومنى الله عنهما انها سنبع أرضين متغرقة بالبحسار وتطل الجيع السماء (يتلزل الامر بينهن)أي بجري أمره وقضاوه بيثهن وينفذ ملكه فيهن وعن قتادة فى كل سماء وفى كل ارمس خلق من خلقه وأمر من أمره وقضاء من قمشائه وقبل هومايدبر فين من عالب تدبيره وقرئ يتزل الامر ( لتعلوا أنالة على كل شي قدير) متعلق تخلق أوجية نزل أوعضمر يعمهما أي فعل ذاك لتعلموا أن من قدر على ماذكرة ادرعلي كل شيءُ ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ قَدَّ أحاط بكلشي علا) لاستحيالة صدور الافاعيل المذكورة ممن لىس كدلك و مجوز أن يكون العامل في اللا. سان ماذكر من الخلق

وتنزل الامرأى أوحى «النَّاو بينه لنَّعَلُموا عَاذَكُرَ مِن الأمور التي تشاهدونها والتي تتلقونها من الوحى ﴿ الارض ﴾ من عجا ئب المصنوعاً. أنه لا يخرج عن قدرته وهمله شي ماأصلا وقرئ ليعلوا \* عن النبي صلى الله عليه وسلم من قرأ سورة الطلاق مات على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم

﴿ (سُورة الْحَرْ مِ مَدَنَية وَامِهَ اثْنَا عَشَرَة ) \* \* ( بِسَمَ اللهُ الرَّحِنَ الرَّحِيم ) \* ( بِاللهِ الذي لم تَحْرُمُ مَا أُحلُ اللهُ للهُ الرَّحِن الرَّحِيم ) \* ( بِاللهِ الذي لم تَحْرُمُ مَا أُحلُ اللهُ ) روى أَن الذي عليه الصلاة والسلام خلا عارية في يوم عائشة وعلى بذلك حقصة فقال لها الآتمي على فقد حرمت مارية على نفسي وأبشرك أن أبابكر ﴿ ٢٣١ فِي وَحْرُ يَلْكُمَانُ بَعْدِي أَمِنَ أَمْنَ فَأُخْبِرَتُ بِهِ عَانْشَةُ

الارض السفلى وقال بجاهد يتعزل الامر بينهن بحياة بعض وموت بعض وسلامة هذا وهلاك ذاك مثلا وقال فتادة في كل سماء من سمواته وأرض من أرصف خلق من خلقه وأمر من أمر ، وقضاء من قضائه وقرئ بنزل الامر بينهن وقوله آعالى المعلواان الله على وأمر من أمر ، وقضاء من قضائه وقرئ بنزل الامر بينهن وقوله آعالى المعلوات للهموات كل شي قدير قرئ ليعلوا بالباء والناء أى لكى تعلوا اذا تفكرتم قي خلق السموات والارض وماجرى من التدبير فيهما ان من بافت قدرته هذا المباغ الذي لا يمكن أن يكون لغيره كانت قدرته ذاتية لا يعمره شي عاراده وقوله ان الله على كل شي قدر من قبل لغيره كانت قدرته ذاتية لا يعمره شي عاليهني بكل شي من الكليات والجزئيات لا يعرب عن ماتقد مذكره وقد أحاط بكل شي علما يعلى شي من الكليات والجزئيات لا يعرب عن علم مثقال ذرة في الارض ولا في السماء عالم بجميع الاشياء وقادر على الانساء بعد الا فناء فتبارك الله رب العالمين ولا حول ولا قوة الا بالله العلى العظيم والصلاة والسلام على سيدنا بحمد سيد المرسلين وامام المتقين وخاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمين

## ( سورة التحريم اثنتسا عشرة آية )

( بسم الله الرحن الرحم )

( ما الهاالتي المقرم ما أحل الله لك تبتني مرضاة أزواجك والله غفور رحيم) الما التعلق عاقبلها فسلك انشتراكهما في الاحكام الخصوصة بالساءواشتراك الخطاب بالطلاق في أول تلك السورة مع الخطاب بالقر ع فيأول هذه السورة لمأكمان الطلاق في الاكثر من الصور أوفى الكُلُّ كاهو مذهب البعض مشتملا على تحريم ما أحل الله وأما الاول بالآخر والانالذكورف آخرتك السورة يدل على عظمة حضرة الله تعالى كالته يدل على كالقدراء وكال علم لماكان خلق السموات والارض ومافيهما من الغرائب والعجائب مفتقرااليهما وعظمة الحضرة بماينافي القدرة على تحريم ماأحلالله ولهذاقال تعالى لم تحرم ماأحل الله لك واختلفوا في الذي حرمه النبي صلى الله عليه وسلم على نفسه قال فالكشاف روى الهعلبد الصلاة والسلام خلابمار يذق يوم عائشة وعلت بذلك حفصة فقال الهاأكتي على وقد حرمت مارية على نفسي وأبشرك أن أبادكر وعريملكان بعدي أمرأعى فاخبرت بهعائشة وكانتامتصاد قتين وقيل خلابها في بوم حقصة فأرصاها بذلك واستكفها فإنكتم فطلقها واعتزل نساءه ومكث تسعا وعشرب الفائز بهار مارية وروى أنعر قال أها أوكان في آل الخطاب خيرالطلقك فنزل جبريل سيه مسلام وقال راجعها فانها صوامة قوامة وانها مننسائك في الجنة وروى أنه ماطلقها وانماموه بطلاقهاوروي أنه عليه الصلاة والسلام شرب عسلاني بيت زينب بنت جعش فتواطأت عائشة وحقصة فقالناله انانشم منك ربح المغافير وكان يكره رسول الله صلى الله عليه وسلم التفل فحمرم العسل فمعناه المتخرم ماأحل اللهاك من ملائه اليمين أومن العسل والاول قول الحسن ومجاهد وقنادة والشعبي ومسمروق ورواية تايشتني أنس قال مسروق حرم التي صلى الله عليه وسلم أم ولده وسلف أر لايشريها فأنزل الله أمالي هذه الآية فقبل له أما

صلى الله على أمواده وساف أر لايشر ما فأنول الله تعالى هذه الآبة فقال اه أما أعانكم) أى شرع لكم تعلق عليه المعاد ا

وكانتاء تصادقتين وقبل خلايهاني يوم حفصة فارضاها مذلك واستكتها فلمتكتم فطلقها واعتزل تسُماء، فنزلجيز يل عليه السلام فقال راجمهافانها صوامة قوامة وانها لمزرنسالك في الجنة وروى أنه عليه الصلاة والسلام شهرب عسلاني بيت زينبين جعش فتواطأت عائشه وحفصة فقالنانشم منك ريح المفسافسيروكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكره التفل فعرم العسل فنزلت فعنساه لم تحرم ماأحل الله إلك

من ملك الحين أومن

العسل(تبتغي مرضاة

أزواچك) اماتفسسىر

المحرم أوحال من ماء له

أواسنتناف يبيان مادغا.

ليدمؤذن بعدم صلاحيته

اذلك (والله غغور)

مبسالغ في الغفران

قدغفرلك هسده الرالة

(رحيم) قدرحيك

واببؤاخذلنيه وانماعاتيك

عساماة على عدين

مَّارَ بِهُ اوالْعَسُلُ اوامرُ الخَلَافَةُ ﴿ فَلَانْبَاتَ بُهُ ﴾ أَى أَخْبِرَتَ حَفْصَةً عَانْشُهُ بِالخَدَيْث وَافَشَيْهُ البِهَا وَقَرَى الْبَاتِ بِهِ الْمُوالِّةِ وَالْمَالِمُ عَلَيْهِ الْمُعَالِمُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ

الحرام فعلال وأمااليمينالتي حلفت عليها فقد فرض الله لكم تحلة أعاتكم وقال الثعبي كان مع الحرام يمين فعوتب فىالحرام وإنمايكغر اليمين فذلك قوله تعالى قدفرض الله الآية قال صاحب النظم قوله لم تحرم استفهام معنى الانكار والانكار من الله تعالى نهى وتحريم الحلال مكروه والحلال لايحرم الابتهريم الله تعالى وقوله تعالى تبتغي مرضاة أزواجك وتبنغي حال خرجت مخرج المضارع والمعني لمتحرم مبتغيا مرضاة أزواجك قال في الكشاف تبنغي اما تفسير أيحرم أوحال أواستثناف وهذازالة منه لانه ليس لاحد أن يحرم ما أحل الله والله ففور رحيم فدخفرلك ماتقدم من الزلة رحيم قد رحك لم بو اخذك به تم في الآية مباحث (المعث الاول) لم تحرم ما أحل الله لك بوهمان هذاالخطاب بطريق العتاب وخطاب الوصف وهوالتي ينافي ذلك لمافيه من التشمريف والتعفليم فكيف هوتفول الظاهران هذا الخطاب ليس بطر بق العتاب يل بطر بق التنبيد على ان مأصدر منعلم يكن كاينبغي (البحث الثاني) تحريم مأحل الله تعالى غير مكن لمأن الاحلال ترجيع جانب الحسل والقريم ترجيع جانب الحرمة ولامجال الاجتماع بين الترجيحين فكيف يقال لمتحرم ماأحل الله تقول المراد من هذا التحريم هو الامتناع عن الانتفاع بالازواج لااعتقاد كونه حراما بعد ماأحلالله تعالى فالنبي صلى الله هليه وسلم امتنع عن الانتفاع معها مع اعتقاده بكونه حلالا ومن اعتقد ان هذا التحريم هو تحريم ماأحله الله تعالى بسينه فقد كغرة كميف يعشاف الىالرسول صلى الله عليه وسلم مثل هذا ( البحث الثالث ) اذاقيسل ماحكم تحريم الحلال نقول اختلفت الأعة فيهُ فأبوحنيفة يراه يمينا فيكل شيء ويعتبرالانتفاع القعسود فيما يحرمه فاذاحرم طساما فقد حلف على أكله أوأمة فعلى وطنها أوزوجة فعلى الاملاء منها اذالم يكن له نية واننوى الفلهار فغلهاروان نوى الطلاق فطلاق بائن وكذلك ان نوى ثنتين وان نوى ثلاثا فكما نوى وان قال تو يت الكذب دى فيما يه و بين ربه ولا بدى في القضاء بابطال الايلا وان قال كل حلال عليه حرام فعلى الطعام والشراب اذالم ينؤوالافعلي مأنوي ولايراه الشافعي عيناولكن مسببا فيالكفارة فيالنسساء وحدهن وانانوي الطلاق فهؤ رجعي عنده وأما اختلاف الصحابة فيد فكما هو في الكشاف فلاحاجة بنا الىذكر ذلك #ممقال تعالى (قد فرض الله لكم تحلة أعانكم والله مولاكم وهو العليم الحكيم وافأسرالتي الى بعض أزواجه حديثا فلأنبأت به وأظهره الله عليه عرف بعضه وأعرض عن بعض فلا تبأهابه قالت من أنبأك هذا قال نيأتي العليم الخيعر) فدفرض الله لكم قال مقاتل قديين الله كافي قوله تعالى سورة أنزلناها وفرصناها وقال الباقون قدأ وجب قال صاحب النظم اذاوصل بعلى لم محتمل غيرا لا بجاب كأفي قوله تعالى قد علنا ما فرصننا عليهم واذا وصل باللام احممل الوجهين وقوله تعالى تحلة أيمانكم أي تحليلها بالكفارة وتحلة على وزن تفعلة وأصله تعللة وتحلة القسم على وجهين (أحدهما) تحليله بالكفارة كالذي في هذه الآية

أنهعليه المسلاة والسلام خاللها ألمأخلاك اكتى على قالت والذى بعثك بالحق ماملكت نفسي فرحابالكرامةالتيخص الله تعالى بها أباهسا (وأعرض عن بعض) أى من تعر يف يعض تكرماقيل هوحديث مارية (قلمانباهايه)أي أخبرالني عليدالصلاة بالسلام حفصة عاعرفه من الحديث (قالت من أنبأك هذا)اي افشاءها هديث (قال نبأني العليم الخبير )الذي لاتخني عليه خافية (انتوبا الى الله) خطاب لحفصة وفائشة على الالتغات للبااغة في العناب (فقد صغت قلوبكما) الغاد للتعليل كافي قولك اعبد ر مكفالعبادة حتىأى فقدوجدمنكمامابوجب التو بذمن ميل قلوبكما غامت عليكسامن مخالصة رسول الله صلى اللهعليه ومسلم وحب ماعيه وكراهة ماكرهه وقرئ فتسد زاغت (وانتظاهرا عليسه) ماسقاط احدى التاءن

وقرئ على الاصل و بنشديد الظاء ونظهرا أى تتعاونا عليه بمايسو، من الافراط في الفيرة ﴿ وَمَا نِهِمَا ﴾ وافشاء سبره ( فأن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين) أى فلن يعدم من بظاهره فأن الله هو ماصره وجبريل ويُبِس الكِر و ببين قرينه ومن صلح من المؤمنين أتباعه وأعوانه

الالهية وهساوزيراه وظهيراه في تدبيراً مور الرسالة وتمشية أحكامها الظاهرة ولان بيان مظاهرتهماله عليسه الصلاة والسلام أشد تأثيرا في قلوب بذيهما وتوهينالامرهمافكان حقيقابالتقديم بخلاف ما اذا أريد به جنس الصالحين كإهوالمشمور (والملائكة)مع تكاثر عددهم وامثلاءالسموات من جوههم (بعددلك) قيلأي بعدنمسرةالله عزوجل وناموسد الاعظم وصالح المومنين (ظهير) أي فو بع مظساهرله كأثهم شواحدة على من يعاديه فالدايفيد تظاهر أمرأتين على من هو لافظهر او موما بذي عند قولدتعالي بعد ذلك من فضل نصرتهم على نصيرة غيرهم من حيثان نصرة الكل تصبرة الله تعمالي وان لصرته تعسالي بهسم ويظاهرتهم أفضل مزسائر وجوانصرته هذاماقالوه ولعل الانسب أن نجعل ذلك اشارة الى

(وثانيهما) أنيستعمل بمعنى الشيُّ الفليل وهذا هوالاكثركار وي في الحديث لن بلج النارالاتحلة القسم يعنى زما بايسيراوقرى كفارة أيمانكم ونقل جاعة من المفسرين أنالني صلى الله عليه وسلحلف أن لايطأجار يته فذكرالله له ماأوجب من كفارة اليمين روى سعيد بن جبيرعن ابن عباس أن الحرام عين بعني اذا قال أنت على حرام ولم ينوطلاقا ولاظهساراكان هذا اللفظ موجبالكفارة يمين والله مولاكم أي وليكم وناصبركم وهو العليم بخلقه الحكيم فيمافرض من حكمه وقوله تعالى واذا أسترالنبي الى بعض أزواجه حديثابعني ماأسمرالي حفصة من تحريم الجارية على نفسه واستكتمها ذلك وقيل لمارأي النبى صلى الله عليه وسلم الغيرة في وجه حفصة أراد أن يترضاها فأسر البها بشيئين تحريم الامةعلى نفسه والبشارة بأن الخلافة بعده في أبي بكروأ بيها عرقاله ابن عباس وقوله فلسأ نبأت به أى أخبرت به عائشة وإظهره الله عليه أطلم نبيد على قول حفصة لعائشة فأخبر الني صلى الله عليه وسلم حفصة عند ذلك برعض ما قالت وهو قوله تعالى عرف بعضه حفصة وأعرض عن بعض لم مخبرها إنك أخبرت عائشة على وجه التصحيحرم والاغضاء والذي أعرض عنه ذَكر خلافه أبي بكر وعروفري عرف يخففاأي جازي عليه من قولك للمسيء لاعرفناكذلك وقدعرفت ماصنعت قان تعالى أوانك الذين يعلمالله مافي قلو بهم أي يجازيهم وهو يعلم مافي قلوب الخلق أجعين وقوله تعالى فالنبأها به فالت حفصة من أنبأك هذا قال نبأنى العليم الخبير وصفه بكونه خبيرا بعد ماوصفه يكونه عليما لماان في الخبير من المبالغة ماليس في العليم وفي الآية مباحث ( البحث الاول ) كيف يناسب قوله قدفرض الله لكم تحلة أيمانكم ال قوله لم تحرم ماأحل الله لك نقول يناسبه لماكان تحريم المرأة يميناحتي أذاقال لامرأته أنتعلى حرام فهويمين ويصبر موليا يذكره من بعد و يكفر (البحث الثاني)ظاهر قوله تعالى قد فرض الله لكم تحلة أيما نيكم انه كانت منه يمين فهل كفرالنبي عليه الصلاة والسلام لذلك نقول عن الحسن انه لم يكفر لا نه كأن مغفو را لدماتقدم من ذنبه وما تأخر والماهو تعليم المؤمنين وعن مقاتل أنه أعتق رقية في تحريم مارية \* ممقال تمالى ( ان تتويالي الله فقد صغت فلو يكما وان تظاهر اعليه فان الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك طهير عسى ربه انطلفكن أنسدله أزاواجاخيرامنكن مسلمات مؤمنات فانتات تائبات عابدات سمانحاتيبات وأبكارا) قولهانتتوباالي الله خطاب لعائشة وحفصة على طريقة الالتفات ليكون أبلغ في معاتبتهما والتوبة من التعاون على رسول الله صلى الله عليه وسلم بالايذاء فقد صغت قلو بكماأى عدات ومالت عن الحق وهوحق الرسول عليه العسلاة والسلام وذلك حق عظيم بوجد فيه استحقاق العقاب بأدني تقصيروجواب الشرط محذوف للعلم به على تقدير كان خيرالكما والراد بالجمع فيقوله تعسالي فلو بكما التثنية قال الفراء وانمااختيرالجع على التثنية لان أكثرمايكون عليه الجوارح اثنان اثنان في الانسان كالبدين والرجلين والعينين فلما

مُطَاهِرة صَالَحُ المَوْمَنِينَ عَاصَةَ ﴿ ٣٠ ﴾ مَن و يكون بِيان بعدية مَطَاهِرة المَلاثُكَةُ تَدَارِكَالمَا يُوهُمه الترتيب الدّكرى من أفضلية المقدم فكائه قيل بعد ذكر مظاهرة صَالحُ المؤمنين وسائر المَلائكة بعد ذلك ظهيراه عليه الصلاة والسلام ايذا نابعلو رتبة مظاهرتهم و بعد منزاتها وجبرالفصلها عن مظاهرة جبريل عليه السلام

(عسى رُ به ان طلقكن ان يبدله) اي يعطن دعليه السلام بدلكن (أزواجا خيرامتكن على التغليب أوتعميم الحطاب وليش فيه مايدل على أنه عليه الصلاة والسلام لم بطلق حفصة وأن في النساء خيرا منهن فان تعليق طلاق الكل ينافي تطليق وأحدة وما على عالم بقع لا يجب و قوعه و قرى أن يبدله هو ٢٣١ ﴾ بالتشديد (مسالت ومنات) مقرات مخلصات أومنقادات

جرى أكثره على ذلك ذهب بالواحد منداذ؛ أضيف الى اثنين مذهب الاثنين وقد مرهذا وقوله تعالى وان تظاهرا عليه أي وان تعاونا على الذي صلى الله عليه وسلم بالايذا فأن الله هو مولاه أي لم يضره ذلك النظاهر منكما ومولاه أي وليه والصره وجبريل رأس الكروبيين قرن ذكره بذكره مفرداله من الملائكة تعظيماله واظهاوا لمكاتنه وصالح المؤمنين قال ابن عباس يريدأبا بكروعرموا لبين للنبي صلى الله عليه وسلم على من عاداه وناصر بن له وهو قول المقاتلين وقال الضحاك خيار المو منين وقيل من صلح من المو منين أي كل من أمن وعمل صالحا وقبل من برى منهم من النفاق وقبل الانبياء كلهم وقبل الخلفاء وقيل الصحابة وصالح ههناينوب عن الجم و يجوزأن يرادبه الواحد والجم وقوله تعالى والملائكة بمدذلك أي بعد حضرة الله وجبر بل وصالح المؤمنين ظهيرأي فوج مظاهر للنبى صلى الله عليه وسلم وأعوان له وظهيرى معنى الطهراء كقوله وحسن أونثك رفيقا قال انفراء والملائكة بعدنصرة هوالانظهيرقال أبوعلي وقدجاه فعيل مفردا يرادبه الكثرة كقوله تعسالي ولايسأل حيم حميما يبصرونهم تمخوف نساءه بقوله تعالى عسى ربهان طلفكن أنيبدله أزواجا خسيرا مشكن قال المقسرون عسى منالله واجب وقرأ أهل الكوفذان يبدله بالتحقيف ثم انه تعالى كان عللاأنه لايطلقهن لكن أخبرعن قدرته أنهان طلقهن أبدله خسيرامنهن تنغو يفالهن والاكثرفي قوله طلقكن الاظهسار وعن أبي عجرو ادغام القاف في الكاف لانهما من حروف الغير تموصف الاز واج اللاتي كان يبدله فقال مسلمات أيخاصعات للمبالط اعة مؤمنات مصدقات بتوحيدالله تعالى مخلصات قانتات طائعات وقيل فأثمات بالليلالصلاة وهذا أشبد لانه ذكرالسائحات بعد هذا والسائحات الصائمات فلزم أن يكون قيام الليل معصيام النهار وقرى مسيحات وهيي أملغ وقيل الصاغم سائع لان السائع لازاد معد فلايزال عسكاالي أن يجدمن يطعمه فشبه بالصائم الذي يمسك الى أن يجي وقت افطاره وقيل سائحات مهاجرات ممقال تعسالي ثيبات وأبكارالانأزواج النبي صلى الله عليه وسلم في الدنيا والآخرة بعضها من الثبب و بعضها من الابكار فالذكر على حسب ما وقع وفيه اشارة الى أن تزوج النبي صلى الله عليه وسلم ليس على حسب الشهوة والرغبة بل على حسب ابتغاء مرضاة الله تعالى وفي الآية مباحث والجارة)أى اراتنفد بما (البحث الاول) قوله بعد ذلك تعظيم الملائكة ومطاهرتهم وقرى تظاهرا وتظاهرا وتظهرا (البحث الثاني )كيف يكون المبدلات خيرامنهن ولم يكن على وجه الارض تساء خيرمن أدهات الوثمنين تقول اذاطلة يهن الرسول لعصيانهن لهوايذا أهن اياء لم يبقين على تلك التسقفو كانتقيرهم مل الموصوفات بهذه الاوصاف معالطاهة لرسول الله خيرامتهن (الجعث الثالث) فولد مسلمات مؤمنات يوهم النكرار والمسلمات والمؤمنات على السواء تقول الاسلامهو انتصديق باللسان والايمان هوالتصديق بالقلب وقدلا يتوافقان فقوله مسلمات مو منات تحقيق للتصديق بالقلب واللسان ( البحث الرابع) قال تعالى ثيبات

مصدقات (قائتات) مصليات أومواظيات على الطاعة (تأبات) من الذيوب (عابدات) متعيدات أومتذ الات لامر الرسول عليد الصلاة والسلام (سسأمحات) صائمات س<sub>مى</sub>ائصائم سائحالانه يسيمي النهاري بلازاد أومها آجرات وقرئ سمعات (ثيبات وأبكارا) وسطييتهما العاطف لتنافعهما ﴿ بَالْمُهَاالَّذِينَ أَمْتُوا قُوا أنفسكم) بترك المعاصى وفعل الطاعات (وأهليكم)بأن تأخذوهم عاتأخذون به أنفسكم وقرئ أهاوكم عطفاعط واوقوافيكون أنفسكم عبارةعن أنفس الكل على تغليب المخاطبين أى قواأ نتموأهاوكمأنفسكم ( نار اوقودها الناس اتقادغ عرها بالحطب وأمرالمومنسين باتفاء ﴿ هَدُ مَا لَنَا رَالْمُعَدُ قَالِكُمُا فَرِينَ ۗ إِ كإنص هليد فيسورة البقرة للمبالغة في المحذير (عليهاملائكة)أى تلم أمرها وتعذيب أهلها

وهم از بانية (غلاظ شداد) غلاظ الاقوال شداد الافعال أوغلاظ الخلق شداد الخلق أفويا على ﴿ وَابْكَارَا ﴾ الافعال الشديدة (لايعصون الله ما إمرهم) أي أمره على أنه يدل الشمال من الله أو فيما أمرهم به على تزع

يعدمانهم عنهماأشد النهى وأمرتم بالاعان والطاعة فلاعدرلكم قطعها (ياليماالدين آمنوانو بواالى الله توية نصوما) أي بالخمة فيالنصم وصفت التدوية بذلك عملي الاسناد المجازي وهؤ وصف التائبين وهو أن ينصحوا بالتموية أنفسهم فيأتوا بهاعلي طر هتمسا وذلك أن يتو بوا عن القبائح لفحها نادمين عليها معمين أشد الاهمام لارتكابهاعازمين على أنهم لايعودون في فيح من القبسائح موطنين أنفسهم على ذلك بحيث لايلو يهم عنه صارف أصلاعن على رمنى الله عنه ان التو بة تجمعهاستة أشاءعلي الماضي من الذنوب التدامسة وللقرائض الاعادة ورد الغذالم واستعلال الخصوم وأن تعزم على أن لاتمود وأن تذيب نفسك في طاعة الله تعالى كاريتها في المصية وأن تديقها

وأبكارا بواوالعطف ولميفل فيما عداهما بواوالعطف نغول قال فىالكشاف انهما صفتان متنافيتان لا يجتمعن فيهما اجتماعهن في سائر الصفات ( البحث الخامس) فركر الشبات في مقام المدح وهي من جله ما يقل رغب ما الرجال البهن نقول عكن أن يكون البعض من الثيب خيرا بالنسبة الى البعض من الابكار عند الرسول لاختصاصهن بالمال والاجالأوانسب أوالجموع ثلاواذاكان كذلك فلايقدح ذكراشب في المدح لجوازأن يكون المراد مثل ماذ كرناه من الثيب اله ممقال تعالى ( ياليم الدين آمنوا فوا أنفسكم وأهليكم ناراو قودها الناس والحسارة عليها ملائكه غلاظ شداد لايعصون الله مأأمرهم و تقعلون مايو مرون باليم الذين كفره الاتعتدروااليوم الماتيع ون ماكنتم تعملون) قوا أنفسكم أي بالانتهاء عافها كالله تعالى عند وقال مقاتل أن بودب المسلم نفسه وأهله فيأمر همبالأمر وينهاهم حزالشر وقال فيالكشاف قوا أنفسكم بترك المعاصي وفعل الطاعات وأهليكم بأن تواخذوهم بماتو اخذون به أنفسكم وقيسل قوا أنفسكم مماتدهو البه أنفسكم اذالانفس تأمرهم بالشهر وقرئ وأهلوكم عطفاعلي واوقواوحسن العطف للفاصل وتأرانوعامن النار لايتقد الابالناس والحجارة وعن ابن عباس هي جارة الكبربت لانهاأ غدالاشياء حرا اذا أوقدعليها وقرئ وقودها بالضم وقوله عليها ملائكة يعني الزيانية تسعةعشر وأعوانهم غلاظ شدادفي اجرامهم غلظة وشده أي جفا وقوة أوفي أفعالهم جفاء وخشونة ولابعدأن يكونوا بهذه الصفات فيخلقهم أوفي أفعالهم بأن يكونوا أشداه على أعداءالله رحاء على أولياءالله كإقال تعالى أشداء على الكفار رحاء يبتهم وقوله تعالى ويشعلون مايؤهرون يدل على اشتدادهم لمكان الامر لانأ خذهم رأفة فى تنفيذ أوامر الله تعمالى والانتقام من أعمدائه وفيه اشاره الى أن الملائكة مكلفون في الآخرة عاامرهم الله تعالى به و عاينها هم غنه والعصيان منهم تخالفة للامر والنهى وقوله تعالى يأيها الذين كغروا لاتعتذروا اليوم لمساذكر فشده العذاب بالنار واشتعاد الملائكة فيانتقام الاعمداء فقال لاتعتذروا اليوم أي يقال لهيسم لاتعتمذروا اليوماق الاعتسداز هوالنو بة والنو بة غير مقبولة بعسد الدخول فياننار فلايتفعكم الاعتسدار وقوله تعالى اتما تجزون مأكنتم تعملون يعني انما أعالكم السيئة ألزم كم العلماب في الحكمة وفي الآية مباحث ( البحث الاول ) انه تعالى خاطب المشركين في قوله فان لم تفسعلوا ولن تفعلوا فانقواالنارالتي وقودهاالنساس والجبارة وقال أعسدت للكافرين جعلها معدةللكافرين فامنى مخاطبته بهالمؤمنين نقول الفساق وانكانت دركاتهم فوق دركات الكفار فأنهم مع الكفار في داروا حددة ففيل الذي آمنوا قواأ نفسكم باجتناب الفسق ومجاورة الذين أعدت لهم هسده النار ولايبعد أن بأمرهم بالتوفي عن الارتداد ( البعث الثاني ) كيف نكون الملائكسة غلاظا شدادا وهم من الارواج فنقول الغلظة والشدة بحسبالصفات لماكانوا من الارواح لايحسبالذات وهسذا

مرارة الطاعة كاأذقتها حلاوة المعصية وعن شهر بن حوشب أن لابعود ولوحن بالسيف وأحرق بالنار وقبل فعموحا من نصاحة الثوب أي تو بة ترفوخروقك في دينك وترم حملك وفيل خالصة من قولهم عسل ناصح اذا خلص من الشمع ويجوز أن يرادتو بة تنصيح الناس أي تدعوهم الى مثلها لظهور ا رهای صاحبهاواسعهاله الجدوالعن بمقنی العمل بمتصنباتها و هری تو بانصوحا و قری قصوحا و هومصدر نجیم فات النصیح والنصوح کالشکر والشکور آی دات نصوح آوتنصیح نصوحا او تو بوالنصیح آبفسکم علی آنه مفعول له ( عسی ر بکم آن یک فرهند کم سینانکم و بدخلکم جنات تجری من ﴿ ٢٣٦ ﴾ تعته الانهار) و رود صیغه الاطماع الجری علی

أقرب بالسبة الى الغير من الاقوال ( البحث الثالث ) قوله تعالى لا يعصون الله ماأمرهم في معنى قوله و يفعلون مايو مرون فاالفائدة في الذكر فتقول ليس هذا في معنى قالت لان معنى الاول انهم يقبلون أوامره ويلتز مونها ولايتكرونها ومعيني الثابي انهسم يؤذون ماتو مرون به كذاذ كره في الكشاف الله مم قال تعالى ( ياايهم الذين آمنسوا تو يوا الي الله تو به نصوماعمي ربكم أن بكفر سنكم سما نكم ويدخلكم جنات تجري من تحتهما الانهار يوم لايخرى الله التي والذين آمنوا معسه نورهسم بسعي بين ايديهم و باعانهسم يقولون وينااتم لنبا تورنا واغفرلنها انكعلي كلشيء قديريا يهاالنبي جاهدالكفهار والمنافقين واغلظ عليهم ومأواهم جهنم ويتس المصير) قولدتو به نصوحاأى تو بقبالغة فى التصيح وقال الفراء نصوحا من صفة التوبة والمعنى توية تتصبح صاحبها يتلذ العودالي ماتاب منه وهوانها الصادقة الناصحة ينصعون بهاأنف هموعن عاصم فصوحابضم النون وهومصدر تحوالةمود يقال نصحت نصحاونصاحة وتصوحا وقال فيالكشاف وصفت التوية بالنصيح على الاسناد الحجازي وهوأن يتوابوهن الفبائح نادمين عليهاغا يةالندامة لايمودون وقيل من نصاحة الثوب أى خياطته وعسى ربكم اطماع من الله تعالى لعباده وقوله تعالى يوم لا يُنفرى الله النبي نصب ببدخ لكم ولا يفرى قدر يض لمن أخراهم الله من أهل الكفروالفسق واستعماد للوزمنين على انه عصمهم من مثل حالهم تم المعتز له تعلقوا بفوله تعالى بوم لايخزى الله الني وقالوا الاخزاء يقع بالعذاب فقدوعد بان لايعذب الذين آمنوا ولوكان أصحاب الكبائر من أهل الاعان لم الخف عليهم العداب وأهل السنة أجابوا عنديأنه تعالى وعدأهل الإعان بانلايقن يهموالذين آمنوا ابتداء كلام وخبر يسعي أولا يغزيهم الله تممن أعلى السنة من يقف على قوله يوم لا يخزى الله النبي أى لايخزيه في رد الشفاعة والأخراءالغضيمة أي لايفضحهم بين يدى الكفاراو يجوزأن بعذبهم على وجه لايقف عليدالكفرة وقولدبين أيديهم أى عندالشي وبإيمانهم عندالحساب لانهم يؤتون الكناببايمانهم وفيدنور وخيريسعي النور بينأ يديهم في موضع وضع الاقدام و بإيمانهم لانخلفهم وشمالهم طريق الكفرة وقوله تعالى يقولون ربنا أعملنا تورنا قال اينعباس يقولون فللتعنداطفاء فورالمنافقين اشغاقاوعن الحسن انه تعالى مثمهلهم فؤرهم ولكنهم يدعون تقريا الىحضرة الله تعالى كقوله واستغفر المنبك وهومغفور وقبل أدناهم متزالة من نوره بقدرما يبصرمواطئ قدمه لان النور على قدر الاعمال فيسأ اون اتمسامه وقبل السابقون الى الجنة عرون مثل البرق على الصراط و بمضهم كالريح و بعضهم حبوا وزحفافهم الذين يقولون بناأتم لسانو رناقاله في الكشاف وقوله تعالى باليها النبي جاهد المكفار والمنافقين ذكرالمنافقين معان لفظ الكفار يثناول المنافقين واغلظ عليهم أي شددعليهم والمجاهدة قدنكور بالقتال وقدتكون بالحبة تارة باللسان وتارة بالسنان وقبل جاهدهم باقامة الحدود عليهم لانهم هم المرتكبون الكبائر لان أصحاب الرسول حصموا

ستثالكير بالوالاشعار بانه تفعنل والنوبة غيرموجيقاله وأنالعيد ينبغىأن بكون بين خوف ورجاءوان بالعنى الهامة وطائف العبادة (يوم لا يخسري الله النبي ) علرف ليدخلكم(والذين آمنوامعه)عطفعلي النبى وفيه تعريص بمن بمن أخراهم الله تعالى من الحكفر والفدوق واستعمادالمالمومنين عسلىانه عصمهممن مثل حالهم وقبل هو مبتدأ خبره قوله تعالى ( نورهم يسسعي بين أيديهم وبأعانهم) أي على الصراطوهوعلى الاولااستثناف أوحال وكسذا قوله تعسالي ( يقولون ) الخوعلي اثانىخبرآخر للموصول ى يقولون اذاطفئ رالمنافقين(ر بناأتم لنا يرنا واغفرلنسا انك \_لىكلشى قدر) نيسل يدعون تقريا اللهمع تمام نورهم التفاوت أنوارهم سي أعمالهم فيسألون امد تفضلا وقبل

ما بقون الى الجنسة يمرون مثل البرق على الصراط و بعضهم كالريح و بعضهم حبوا و زحفا ﴿ مَنَهَا ﴾ والتُّك الذين يقواون, بنائتم انافورنا (يأيها النبي جاهدا الكفار) بالسيف( والمنافقين) بالحجة ( واتحاظ عليهم ) سِعمل الجشونة على الفر يقين في المجاهد همامن القتال والصاجة (وما واهم جمهم) سيرون فيهاعذا بإغليظا (و يتس المصبر) اى جهتم او مصيرهم (طمرب الله مثلالله ين كفروا ) ضمرب المثل في أمثال هذه المواقع عبارة عن ابراد سالة غريبة ليعرف بها سالة أخرى مشا كالمله في المثلا مفعول المنافرة عن الكفرة حالاوما لا على ان مثلا مفعول النان

الضرب واللام متعلقة به وقولەتعالى ( امرأت توح وامر أت اوط) أي سالهما مفعوله الاول أحرهنه ليتصل يهماهو شرح وتفسير لحالهما ويتضيم بذلك مال هؤلاه فقوله تعالى (كانتانحت عبدي منعبادنا صالحين) يان لحالهما الداعبة لهما الى الخير والصلاح أيكانتا في عصمة نبيين عظيى الشأن متمكنتين من تحصيل خبرى الدنيا والاخرة وحبازة سعاد ثبهما وقوله تعالى (فيخانتاهما) بيان لماصدرع مهامن الجناية العظيمة مع تحقق ما ينفيها من صحبة التي أي خانتاهمابالكفر والنغلق وهذا تصوير لخالعما الحاكية لحال هوالاء الكفرة في خيسانتهم السول الله مسلى الله عليه وسإبالكغر والعصيان مع تمكمتهم النام من الايمان والطاعة وقوله تعالى (فلم يعنيا) الخ بيان لما ادى اليمخبانتهما أىفإيغن النيان (عنهما) بحق الزواج (منالله) أي

منها ومأواهم جهنم وقدمر بيانه وفي الآبة مباحث ( الجحث الاول ) كيف تملق بلأجاالذنآمنوا عاسبق وهوقوله باأجاالذن كفروا فتقول نبهمهم تعالى على دفع العذاب فَدَلكُ الْيُومِ بِالنَّوْ بِهُ فِي هِذَا اليَّومِ آذَ فِي ذَلكُ اليَّومِ لاتَّفْيد وفيه الطَّالِفَة وسمى آن النَّفْسِيهُ عَلَّى الدفع بمدالترهيب فيمامضي يغيد الترغيب بذكرأ حوالهم والانعام ف حقهموا كرامهم ( الهجث الثاني ) أنه تعالى لايخرى النبي في ذلك اليوم ولاالذين آمنوا فما الحاجة الى قوله معه فنقولهم افادة الاجتماع يعني لابتقرى الله المجسوع الذي يسعى تورهم وهذه فأئدة عظيماذالاجماع بينالذين آمنواو بين نبيهم تشريف في حقهم وتعظيم (المحدالثالث) قولهواغفرلتا يوهمان الذنب لازم لكلواحد من المؤمنين والذنب لايكون لازما فنفول يمكنأن بكون طلب المغفرة لماهواللازم لكل ذنب وهوالتقصير في الخدمة والتقصير لازم لَكُلُّ واحد من الموِّ منين ( البحث الرابع ) قال تعالى فيأول السورة باأيها النبي لم تحرم ومن بعده بأأبراالنبي جاهدالكفارخاطبه بوصفه وهوالتبي لاباسمه كقوله لآدم باآدم ولموسى ياموسى ولعبسي ياعنسي نقول خاطبه بهذا الوصف ليدل على فمذله عليهم وهذأ ظاهر (الجمث الخامس) قوله تعالى ومأواهم جهنم بدل على ان مصبرهم بنس المصير مطلقا اذالمطلق بدل على الدوام وغير المطلق لايدل المانه يطهرهم عن الآثام \* تم قال تعالى (ضرب الله مثلا للذي كفروا امرأت توح وامرأت اوطكامًا تعت عبدين من عبادنا صالحين فغانتاهما فلإيفنيا عظمامن الله شيئا وقيل ادخلا النارمع الداخلين وضرب الله مثلاللذين آمنوا امر أت فرعون اذهالت رب ابن لى عندك بينا ق الجنة و نعبى من فرعون وعله ونيعني من القوم الفلالين) قوله صرب الله مثلا أي بين حالهم بطريق التمثيل انهم يماقبون على كفرهم وعداوتهم للوثمنين معاقبة مثلهم من غيراتقاء ولايحاباة ولاينفعهم مععداوتهم لهم ماكانوا فيد من القرابة بينهم و بين بسهم وانكارهم للرسول صلى الله عليه وسلم فيماجا به من عندالله واصرارهم عليه قطع العلائق وجعسل الاقارب من جهلة الاسانب بلأبعد منهم وإنكان المؤمن الذى يتصل بهالبكافر نبيا كخال امرأة نوح ولوط لماخانناهما لمهيغن هذانالرسولان وفيل لهما فياليوم الآخر ادخلا النسار مميين حال المسلين في أن وصله الكافرين لا تضرهم تحال امرأة فرعون ومنز لتهاعند الله تعالىمع كونهازوجة ظالم مناعداءالله تعانى ومربح ابنة عران وما أوتيت منكرامة الدنيا والآخرة والاصطفاء على نساء العالمين معان فومها كانوا كغاراوفي منهن هذين التمثيلين تعريض بامى المؤمنين وهما حفصة وعانشة للفرط منهما وتحذير لهماعلي أغاظ وجموأشده لماقىالتمثيل منذكرالكفر وضرب مثلاآخر فيامرأة فرعون آسية بلت مزاحم وقبل هيعة موسى عليه السلام آمنت حين سممت قصة القاء موسىعصاه وتلقف العصافعديها فرعون عذاباشديدا بسبب الايمان وعن ابى هريرة أنه وتدهابار بعة أوتاد واستقبل بهاالشمس وألق عليها صخرة عظيمة فقالت رستعبى من فرعون في

من عدا به تعالى (شيئاً) أى شيئا من الاغناء (وقبل) لهما عندمو عهما أو يوم القيامة ( ادخلاً ارمع الداخلين ) أى مع سائر الداخلين من الكفرة الذين لاوصلة بينهم و بين الانبياء عليهم السلام ( وضرب الله مثلا للذين آمنوا أمرأت فرعون ) إى جمل حاليها مَثْلالحال المؤمنين في أن وصلة المكفرة لا تضرهم حيث كأنت في الدنيا تحت اعدى أعدادالله وهي في اعلى غرف الجنة وقوله تعالى ( اذ قالت) الرف لمحدوف أشبر اليه أي ضرب الله مثلا المؤمنين حالها اذ قالت (رب ابن لي عندك بيتا في الجنة من درة قريبا من رحتك أوفى أهر درجات القربين روى أنها لما قالت ﴿ ٢٣٨ ﴾ ذلك أربت بينها في الجنة من درة قريبا من رحتك أوفى أهر المنافقة من درة المنافقة من درة المنافقة من درة المنافقة من درة المنافقة من المنافقة من درة المنافقة من المنافقة من درة المنافقة منافقة من درة المنافقة منافقة من درة المنافقة من درة المنافقة من درة المنافقة منافقة منافقة من درة المنافقة منافقة من درة المنافقة من درة المنافقة منافقة منافق

بروحها الى الجنة فالليت العضرة على جسد لاروح فيه مال الحسس رفعها الى الجنة نأكل فيهاولشرب وقبل نافات ربيابن ليعتدك بينارأت بإنهاقي الجنة يبني لاجلهاوهو من درة واحدة والله أعلم كيف هو وماهو وفي الآية مباحث (العِث الاول) واغالدة قوله تعالى من عباد نا تقول هوعلى وجهين (أحدهما) تعظيما الهم كامر (المحت الثاني) اظهار اللعبديانه لايترجع على الآخر عنده الابالصلاح (العدالثالث)ماكانت خيانتهما تقول نفافهما واخفاؤهم الكفر ونظاهرهماعلى الرسولين فامرأة نوح قالت لقومدانه لمجنون وامرأة لوطكانت تدل على نزول صيف ابراهيم ولايجو زأن تكون خياشهما المنسور وعن ابن عباس مابغث امرأة نبي قط وقيل خياشهما في الدين ( البحث الرابع) مامعنى الجمع بين هندلمة وفي الجنة نقول طلبت القرب من رحمة الله شمييت مكان القرب بقولها في الجنة بأرادث ارتفاع درجتها في جنفا لمأوى التي هي أقرب الى العرش \* تمقال تعالى ( ومر بم النت مران التي أحصنت فرجها فنفضنا فيد من روحنا وصدقت بكلمات ريهاوكته وكأنت من القالتين) أحصنت أي عن الفواحش لانها قدهت بالزاوالفرج حل على محقيقته قال ابن عباس نفخ جبريل في جيب الدر عومده باصبعيه ونغيز فيه وكل ملق الدر عمن خرق ونحوه فانه يقع عليه اسم القرب وقبل أحصنت تكلفت قعفتها والمحصنة المغيفة ونفغنا فيه من روحنا أى فى فرج أو بهاو قيل خلفتا فيه ما يغلهر به الحياة فيالابدان وقوله فبهأى فيعسى ومنقرأ فيها أي في نفس عيمي والتفس موثنث وأماالتشبيه بالنفخ فذلك اثالروح اذاخلق فيهانتشر في تمام الجسد كالريح اذا نفضت ف شي وفيل بالنفخ لسرها دخوا مؤيد أحوال يح وصدقت بكلمات ربها قال مقاتل يعني بعيسى ويدل علية قراءة الحسن بكلمة ربها وسمى عيسى كلمة الله في مواضع من القرآن وجعت تنائ الكلحة هنا وقال أبوعلى الفارسي الكلمات الشرائع التيشر ع لمهادون القول فكان المعنى صدقت الشرائع واخلت بهاوصدقت الكتب فلمتكذب والشرائع سميت بكلمات كافي قوله تعالى واذا بنلي ابراهيم ربه بكلماث وقوله تعالى صدقت قري بالتخفيف والتشديد على انهاجعات الكلمات والكتب صادقة يعنى وصغتها بالصدق وهومهني النصديق بعينه وقرئ كلة وكلاث وكتبه وكتابه والمرادبالكتاب هوالكثرة والشياع أيضا قوله تعالى وكانت من القائنين الطائمين قاله إن حياس وقال عطاء من المصلين وقي الآية مباحث ( البحث الاول) ما كلمات الله وكنيه نقول المراد بكلمات الله الصحف المزلة على ادريس وغيره و يكتبه الكنب الاربعة وأن يراد جبعما كلم الله تعالى ملائكته ومأكته في اللوح المحفوظ وغيره وقرئ بكلمة الله وكتابه أي يعيمي وكتابه وهو الأنجيل فأنقيل لمهقيل من القانتين على النذ كير نقول لان القنوت صفة تشمل من قنت من القبيلين فغلب ذكوره على النائه ومن للتبعيض قاله في الكشاف وقبل من القانتين لانالراد هوالقوم وانه عام كاركبي مع الراكبين أي كوني من المقيمين على طاعة الله

وانتزع روحها اونحني من فرعون وعله) أي من تقسد الحبيثة وعمله السيئ (وتعني من القوم الفطالين ) من القبط التابعسين له في الظلم (ومربع بنت عران) وطفءلي امرأة فرعون تسسلية للارامل أي ومنرب الدمثلالاذين آمنواحالها وماأوتيت من كرامة الدنياوالآخرة والاصطفاء على نساء العالمين مع كون قومها كفارا ( الني أحصنت فرجهافتغيثا ذبد) وقري **غیم**اأی مریم (من روحنا) من روح خلقناه بلا توسط أصلا (وصدقت يكلمان ريم ا) الصحيفه المنزاة أو عا أوجي إلى أندائه (وكشه) تصميع كشد المغزاة وقري بكلمةاقه وكتسابه أي بعيسي و يالكتاب المتزل عليه وهوالانجيل (وكانت من القاتنين ) أي من عداد المؤاظبين على الطاعة والتذكير للتغليب والاشعار بأن طاعتما لم تقصير عن طاعات الرجالحتى عدتمن

جالتهما ومن قسله لانوارن أعقاب هرون أخى موسى عليه السلام وعن الذي عليه العملاة والسلام كل المح تعالى كه والرحال كثير ولم يكمل من النساء الاار بع آسية بنت عزاج ومربع بنت عران وخديمية بنت خويلد وفاطمة بنت محد والرحال كند وفضل عائشة

تعالى ولانها من أعقاب هرون أنى موسى وأماضرب المثل بامرأة نوح المسعاة بواعلة وامرأة لوط المسعاة بواهلة فشغل على فوائد متعددة لا يعرفها بجامها الاالله تعالى منها النبية للرجال والنساء على الثواب العظيم والعذاب الالبم ومنها العلم بان صلاح الغير لا ينفع المفسد وفساد الغير لا يضر المصلح ومنها ان الرجل وان كان في غاية الصلاح فلا يأمن المرأة ولا يأمن تفسد كالصادر من امرأتي نوح ولوط ومنها العلم بان احصان المرأة وعفنها مفيد غاية الا فاده كالفادة كالفادم بم بنت عران كالخبراللة تعالى وقسال ان الله اصطفال وطهرك واصطفال ومنها التنبيد على ان التضرع بالصدى في حفيم الذي المناس من العقساب والى الثواب بغير حساب وأن الرجوع الى تعالى وسيلة الى الخلاص من العقساب والى الثواب بغير حساب وأن الرجوع الى المضرة الازلية لازم في كل باب واليسه الرجع والمآب جلت قدرته وعلت كلنه لا اله المهو اليه المسير والمجد الله رب العالمين وصلاته على سيد المرسلين وآله وصعبه وسلم سورة الماك وتسمى المنجية لائها تنجى قارئها من عذاب الغير وعن ابي عباس الهكان

\* (بسم الله الرحن الرحم) \*

يسميها المجادلة لانها تجادل عنقارئها فيالقبر وهي ثلاثون آية مكية

(تبارك الذي بيده الملك وهو على كل شي فدير) أما قوله تبارك فقد فسرناه في أول سورة الغرقان وأماقوله بيده اللاتفاعلم انهذه اللفظة الماتستعمل لتأكيدكونه تعالى ملكا ومالكا كإيقال ببدفلان الامروالنهي والحل والعقد ولامدخل للجارحة فيذلك قال صاحب الكشاف بيده الملك على كل موجود وهوعلى كل مالم يوجد من الممكنات قدير وقوله وهوعلي كلشي قدير فيه مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية الحتيج بهامن زعم أن المعدوم شئ فقال قولهان الله على كل شئ قدير يقتضي كون مقدوره شيئا فذلك الشئ الذي هومقدورالله تعالى اماأن يكون موجودا أومعدوما لاجأئزان يكون موجودا لانه لوكان قادرا على الموجود لكان اماأن يكون قادرا على المجاده وهو محسال لان الجاد الموجود يحال واماأن يكون فادرا على اعسدامه وهومحال لاستحالة وقوع الاعسدام بالفاعل وذلك لازالقدرة صفة موثرة فلايداهامن تأثير والعدم نفي محض فيستحيل جعل العدم أثرالفدرة فيستحيل وقوع الاعدام بالفاعل فثبت أرالشي الذي هومقدورالله ابس بموجود فوجب أن يكون معدوما فلزم أن يكون ذلك المعدوم شيئاوا حتجم أصحابنا النافون لكون المعدوم شيثا بهذه الأية فقالوالاشك أن الجوهر من حيث انه جوهرشي والسواد من حيث هوسوادشي والله فأدرعلي كلشي فجيمة ضي هذه الا يقابلزم أن يكون قادرا على الجوهر من حيث الهجوهر وعلى السواد من حيث هوسوا دواذا كان كذاك كأنكون الجوهر جوهرا والسواد سموادا وافعا بالفاعل والفساهل المختار لابد وأن يكون متقدما على فعله فاذاوجودالله وذاته متقدم على كون الجوهر جوهرا والسواد سوادا فيلزم أن لايكون المعدوم شيئاوهوالمطلوب ثم أجابواعن شبعة الخصم بانالانسلمأن

على النسساء كفضل التريده لمي سائر الطعام \*وعن النبي صلى الله عليه وسلم من فرأسورة التحريم آناه الله تو بة نصوحا

\*(ســورة الملكمكية وتسيى الواقية والمنجية لانها تقوتجي قارئها من عداب القبر وآيها ثلاثون )

السمالله الرحن الرحيم) (تبارك الذي يبده الملك) السبركة التماءوالزيادة حسية كانت أوعقاية وكثرة الخبرودوامه أيضا ونسيتها الىالله عزوجل علىالمعنى الاول وهو الالبق بالشام ناعتمار تماليه عاسواه فيذاته وصفاته وأفعاله وصيغة التفاعل للبالغة في ذلك فان مالايتصور نسبته اليد تعمالي من الصبغ كالنكبرونحوه انماتنسب اليه سحسانه باعتبار غاياتها وعلى الثاني باعتبار كثرة مايفيض مندعلي إمخلوقاته من فنون الخيرات والصيغة حينئذ يجوز أن تكون الأفادة نماء تلك الخيرات وازد مادها

الاعدام لايقع بالفاعل وابن سلما ذلك لكن لم لا يجوز أن يقال المقدور الذي هومعدوم سمى سيئا لاجلأنه سيصبر شيئا وهذاوانكان سحازا الاأنه مجب المصيراليه لقيام ساثر الدلائل الدالة على إن المعدوم ليس بشيُّ (المسئلة الثانية) زعم القاضي أبو بكرق أحد قوليه أن اعدام الاجسام المايقع بالفاعل وهذا اختيار أبي الحسن الخياط من المعتزلة ومحود الخوارزمي وزعم الجمهور منا ومن المعتزلة أنه يستحيل وقوع الاعدام بالفاعل احتج القاضي بإنالموجودات اشياء والله على كلشي قديرفه واذاقادر على الموجودات فامآ أن يكون قادرا هلي الجادها وهو محال لان الجاد الموجود محال أوعلي اهدامها وذلك بقنضى الحاروقوع الاعدام بالفاعل (المسئلة الثالثة) زعم الكمي أنه تعالى غير قادرعلي مثل مقدور العبد وزعم أبوعلي وابوهاشم انهتمالي غيرقادرعلي مقدور العبد وقال أصحابنا انه تعالى قادر على مثل مقدور العبد وعلى غيرمقدوره واحتجوا عليدبان عين مقدور العبد ومثل مقدوره شئ والله على كلشئ قدير فثبت بهذا صحة وجود مقدور واحديبن قادر بن ( المسئلة الرابعة ) زعم أصحابنا أنه لامؤثر الاقدرة الله تعالى وأبطلوا القول بالطيائع على مايقوله الفلاسسفة وأبطلوا القول بالتولدات على مايقوله المعتزلة وأبطلوا القول بكون العبد موجدا لافعال نفسه والحنجوا على الكل بإن الآية دالة على انه تعالى قادر على كل شي فلوو قع شي من الممكنات لا بقدرة الله بل بشي أخر لكان ذلك الاخر قدمنع قدرة الله عن التأثير فيماكان مقدوراله وذلك محال لان ماسوى الله عكن محدث فيكون أضعف قوة من قدرةالله والاضعف لاعكن أن يدفع الاقوى ( المسئلة الخامسة) هذه الآبة دالة على ان الاله تعالى واحدلانا اوقدرنا الها تأنيا قاما أن يقدرعلى ايجادشي أولا بقدرفان لم يقدر البتة على المجادشي أصلالم بكن الهاوان قدر كان مقدور فلك الاله الثاني شيئا فيلزم كونه مقدورا للاله الاول لقوله وهو على كل شي قدير فيلزم وقوع مخلوق بين خالقين وهومحال لانه اذاكانكل واحدمنهما مستقلابالايجاد يلزم أن يستغنى بكل واحدمنهماعن كل واحدمنهما فبكون محتاجا البهما وغنياعنهما وذلك محال (المسئلة السادسة) الحججهم بهذه الآية على انه تعالى ليس بشي فقال او كانشيئا لكان قادرا على نفسه لقوله وهوعلى كلشي قدير لكن كونه قادرا على نفسه محال فيمتنع كونه شيثا وقال أصحابنا لمادل قوله قلأىشي أكبر شهادة قلالقشهيدعلي انه تعالى شي وجب تخصيص هذا العموم فاذاهذه الآية قددلت على ان العام المخصوص وارد في كتاب الله تعالى ودات على ان تخصيص العام يدليل العمل جائز بل واقع (المسئلة السابعة) زعم جهور المعتزلة إن الله تعالى قادر على خلق الكفب والجهل والعبث والظلم وزعم النظامانه غيرقاد رعليه واستج الجمهور بان الجهل والكذب أشياء والله على كلشي قدير فوجب كونه تعالى قادرا عليها (المسئلة الثامنة) احتج أهل التوحيد على انه تعالى منزه عن الحير والجهة فانه تعالى لوحصل في حيز دون حير لكان ذلك الحير الذي

شيثافشيئاوآنافا لابحسب حبدوثها أوحدوث متعلقائها ولاستقلالها بالدلالةعلى غاية الكمال وانبسائها عن نهاية التعظيم لم يجر استعمالها فيحق غبره سمحانه ولا استعمال غيرهامن الصيغ فيحقه تبارك وتعالى واسادهااليالموصول للاستشهداد عافى حبز المسلة على تحقيق مضمونها والبد مجاز عزالقدرة الناملة والاستيلاء الكامل أي تعمالي وتعاظم بالنات عن كل ماسواه ذاتا توسننة وضلاالذي بقبضد فدرته إلتصرف الكلي فى كل الامور(وهوعلى كلشيئ)من الاشسياء (قدير) مبالغ في القدرة عليه بتصرف فيدحسما تفنضيد مشيئته المبنية على الحكم البالغة والجله معطوفة على الصلة مقررة لمضمونها مفيدة لجريان أحكام ملكد تعالى فيجلائل الامور ودقائقها

ابتنائهما هلي قوانين الحكم والمصالح واستداعهما لغامات جليلة والموصول بدل من الموصسول الاول داخمل معد فيحكم الشهادة بتعاليه تعالى والموت عندأصحات صفةوجود بذمضادة للمباة وأمامارويءن ان عباس رضي الله عنهما من أنه تعمالي خلق الموت في صورة كبشأمل لاعربشي ولايجد رائحتسمشي الامات وخلق الحياه في صدو وتم فرس يلقاء لاغربشي ولايجهد رائحتهاشي الاحي فكلام واردعلي منهاج التمثيل والنصويروقيل هو عدم الحياة فعنى خلقه حينند تقدر . أوازالة الحيساة وأياما كأن فالاقرب أن المراد 4 الموت الطاري" وبالحياة ماقبله ومابعد الظهور مدارتهما لما شعلق به قوله تعالى (ليبلوكم أيكم أحسن 3K)

حكم بحصوله فيدمتميزا عن الحير الذي حكم بأنه غير حاصل فيد اذاولم يتميز أحد الحيرين عن الآخر لاستحال الحكم بأنه تعالى حصل فيه ولم يحصل في الاخر ثم أن امتياز أحد الحيرين عن الآخر في نفسه يفتضي كون الجيز أمرا موجوداً لانالعدم المحق بمتنع أنبكون مشسارااليه بالحسوأن يكون بعصه متيزا عن البعض في الحس وأن يكون مقصدا للمتحرك فاذن اوكأن افله تعالى حاصلا فيحيز لكان ذلك الحيز موجود اولوكان ذلك الحير موجودا لكانشيأ ولكان مقدورا لله لقوله تعالى وهوعلي كلشي قدير واذآكان تحقق ذلك الحبز بقدرة الله وبايجاده فيلزم ان يكون الله منقدما في الوجود على تحقق ذلك الحير ومن كان كذلك كان وجود الله في الأزل معققا من غير حير ولاجهة أصلا والازلى لابزول البتة فثبت انه تعالى معزه عن الحيز والمكان أزلاوأبدا ( المسئلة الناسعة ) انه تعالى قال أولا بيده الملك شمقال بعده وهوعلى كل شئ قديروهذا مشعر بأنهانما يكون بيده الملك اوتبت انه على كل شئ فديرو مذاهوا لذي يقوله أصحابنا مناتهلووفع مرادالعبد ولايقع مرادالله لكازذلك مشعرابالعجز والضعف وبأن لايكون مالك الملك على الاطلاق فدل ذلك على انه لما كان مالك الملك وجب أن يكون قادرا على جيع الاشياء (المسئلة الساشرة) القدير مبالغة في القادر فنا كان قديرا على كل الاشياء وجب أن لا يمنعه البنة مانع عن ايجاد شي من مقدورا ته وهذا يقنمني أن لا يجب لاحد عليه شي والالكان ذلك الوجوب مانعاله من الترك وان لا يقبح مندشي والالكان ذلك القبيم مانعاله من الفعل فلايكون كاملا في القدرة فلا يكون قديرا والله اعلم \* قوله تعالى (الذي خلق الموت والحبوة ) فيه مسائل (المسئلة الاولى) قالوا الحياة هي الصقة التي يكون الموصوف بها بحيث يصمح أنيط ويقدروا ختلفوا في الموت فقال قوم انه عبارة عن عدم هذه الصغة وقال اسحابتاآته صغة وجودية مضادة الحياة والمتجواعلي غولهم يأنه تمالى قال الذي خلق الموت والعدم لايكون مخلوقاهداهوا لتعقبق وروى الكلي باسناده عن إبن عباس انالله تعالى خلق الموت في صورة كبش أملح لا يربشي ولايجد رائحته شي الامات وخلق الحياة في صورة فرس بنقاء فؤق الحار ودون البغل لاتمر بشئ ولايجد رائعتهاشي الاحيى واعلم ان هذا لابدوان بكون مقولا على سبيل الْمُثَيِلُ وَالنَّصُو بِرُوالاَهُالْتَصَفِّيقِ هُوالذِّي ذَكُرُنَّا وَ(المُسْئَلَةُ الثَّانِيةِ)اتِمَا قَدَم ذَكُر المُوتُ عَلَى ذكر الحياة مع أن الحباة مقدمة على الموت لوجوه ( أحدها ) قال مقاتل بعني بالموث نطفة وعلقة ومضغة والحياة نفخ الروح (والمانبها) روى عطاء عن ابن عباس قال يريد الموت ق الدنباوالحياة في الاخرة دارالحيوان ((اللها) أنه روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أن مناديا ينادى يوم القيامة باأهل الجنة فيعلمون أنه من قبل الله عن وجل فيقولون لبيك ر بنا وسعديك فيقول هل وجدتم ماوعدر يكم حقاقالوا نعم ثم بؤتى بالموت في صورة كبش أملح و يذبح ثمينادي باأهل الجنة خلود بلاموت ويا أهل النار خلود بلاموت

فيرتداد أهل الجنة فرحا الى فرح و يزداد أهل النار حزناالى حرن واعم أنابيناأن الموت عرض من الاعراض كالسكون والحركة فلايجوزان بصير كبشابل المرادمنه التشيل ابعلم أنفى ذلك اليوم قدانقضي امرالموت فظهر بماذكرناه أن أيام الموت هي ايام الدنياوهي منقضية وأماأيام الآخرة فهي أيام الحياة وهي متأخرة فلاكأنت أيام الموت متقدمة على أيام الحياة لاجرم قدم الله في كرا الموت على فكرا لحياة (ورابعها) انما قدم الموت على الحباة لان أقوى الناس داعيا الى العمل من نصب موته بين عينيه فقدم لانه فيما يرجع الى الغرض المسوق لدأهم (المسئلة الثائلة ) اعلم أن الحيام هي الاصلى في النع ولولاه الم شعم احدفى الدنباوهي الأصل أيضاني نعم الآخرة واولاهالم يثبت الثواب الدائم والموت أبضأ نعمة على ماشرحنا الحال فيه في مواضع من هذا الكناب وكيف لاوهو الفاصل بين حال التكليف وسال المجازاة وهو نعمة منهذا الوجد قال عليه الصلاة والسلام أكثروا ذكرهاذم اللذات وقال لقوم اوأكثرتم ذكرهاذم اللذات الشغلكم عماأري وسأل عليه الصلاة والسلام عن ريدل فائنوا عليه فقال كيف ذكر والموت قالواقليل قال فلبس كا تقولون \* قوله تعالى (ليبلوغ أيكم أحسن علا وهو العزيز الغفور) فيه مسائل (المسئلة الأولى ) الابتلاءهوالتجر بةوالامتحان ستى يعلمأنه هل يطبع أو بعصى وذلك فيحق من وجب أن بكون عالما بجمع المعلومات أزلاوأبدا محال الآانا قدحققنا هذه المسئلة في تأويل قوله وإذا يتلي ابراهيم ربه بكلمات والحاصل أن الابتلاء من الله هو أن يعامل عبده معاملة تشبد عل المختبر (المسئلة الثانية) احتم القائلون بانه تعالى يفعل الفعل الغرض بقوله أببلكم قالوا هذه اللام للغرض ونظيره قوله تعالى الاليعبدون وجوابه أن الفعل في نفسه ليس بايتلاء الاأنه لماأشيه الايتلاء سمى به مجارا فكذا ههنا فانه يشبه الغرض وان لم يكن في نفسه غرضافذ كرفيه حرف الغرض (المسئلة الثالثة) اعلانافسرناالموت والحباة بالموت حال كونه نطفة وعلقة ومضفة والحياة بعد ذلك فوجه الابتلاء على هذا الوجدأن يعلمأنه تعالى هوالذي نقله من الموت الى الحباة وكما فعل ذلك فلابد وأن بكون فادراعلي أن يقله من الحياة الى الموت فيحذر بجي الموت الذي به ينقطع استدراك مافات ويستوى فيه الفقير والغني والمولى والعبد وأما ان فسرنا هما بالوت في الدنيا و بالحياة في القيامة فالابتلاء فيهما أنم لأن الخوف من الوت في الدنيا حاصل وأشد منه الخوق من تبعات الحياة في القيامة والمراد من الابتلاء أنه هل يمز جرعن القبائع بسبب هذا الخوف أم لا ( المسئلة الرابعة ) في تعلق قوله ليباوكم بقوله أيكم أحسن علاوجهان ( الاول ) وهو قول الفرا والزجاج أن المتعلق بايكم مضمر والتقدير ليبلوكم فيعلم أوفينظر أيحكم أحسن علا ( والثاني ) قال صاحب الكشاف لياوكم في معن ليعلكم والتقدير ايعلكم ايكم احسن علا ( المسئلة الخامسة ) ارتفعت أي بالابتداء ولايعمل فيهاما قبلها لأنهاعلى اصل الاستفهام فأنك اذاقلت لااعلم ايكم افضل

فان استدعاء ملاحظ تهما إ لاحسان العمل بمالاريب فيدمع أنتفس العمل لايحتني بدون الحياة الدنبو بذوتقديمالموت لكونهادعي الىاحسان العملواللام متعلقة نخلق أىخلقمونكم وحبائكم على أنالالفواللام عوض عن المضاف اليم ايعاملكم معاملة من الخنبر كم أيكم أحسن علا فبحاز بكمعلى مزاتب متفاوته حسب تفاون طبقات عاومكم وأغسالكم فان العمل غبرمختص بعمل الجوارح والماك فسره عليسه الصلاة والسلام بقوله أيكمأحسن عقلاوأورع من محارم الله وأسرع في طاعدالله فان لكل من القلب والقالب علا خاصابه فكمأأن الاول أشرف من الثاني كذلك الجال في عله كيفلا ولاعسل بدون معرفة الله عزوجل الواجبة على العبادآئرذي أثير وانما طريقها النظري التفكر فى بدا دُم صنع الله تعالى

والتدرق آباته المنصوبة في الانفس والآفاق وقدروي عندعليله الصلاة والسلام أنهقال لاتفضلوني على يونس ينمتي فانهكان يرفعله كل يوم مثل عل أهل الارض قالواوا تماكان ذلك النفكرفي أمرالله عزوجل الذي هوعل القلبضرورةأنأحدا لايقدرعلي أنيعمل أبجوارحه كل يوم مثل عل أهلالارض وتعليق فعلالبلوي أي تعقيبه يحرف الاستفهام لاالنعليق المشهورالذي يقتضي عدما يرادالمفعول أصلا مع اختصاصه بأفعال القلوب لمافيه منمعني أالمراباعتبارعافيته كالنظر ونظائره والدلك أجرى محراه بطريق التمشيل وقبل بطر بقالاستعارة التبعية وايرادصيفة التفضيل مع أن الابتلاء شامل الهم باعتبار أعالهم المنقسمية الى الجسن والقبيم أبعشا لاالى الحسن والأحسن فقط للايذان أأنالرادبالذات والمقعمد

كان المني لأعلم أزيد أفضل أم عرو وأعلم لايعمل فيابعد الالف فكذاك لابعمل فيأي لانالعني واحد ونظيرهذه الآية قوله سلهم أيهم بذلك زعيم وقد تقدم الكلام فيله (المسئلة السادسة) ذكرواني تفسيرأ حسن عَلا وجوها (أحدها) أن بكون اخلص الاعالدوأصو بهالان العمل اذاكان خالصاغيرصواب لم يقبل وكذلك اذاكان صوابا غيرخالص فالخالص أن يكون لوجه الله والصواب أن يكون على السنة (وثانيها) قال قنادة سألت رسول الله صلى افله عليه وسلم فقال يقول أيكم أحسن عقلاتم فال أتمكم عقلا أشدكمالة خوفاوأ حسنكم فيمساأمر اللهبه وفهي عنه نظرا وانمساجاز أن يفسرحسن العمل بتمام المقل لانه يترتب على العقل في كان أتم عقلا كان أحسن هلا تعلى ماذكر في حديث قتادة (وثالثها) روى عن الحسن أبكم أزهد في الدنيا وأشدتر كالها واعزأته لماذكر حديث الابتلاء قال بعده وهوالعزيزا لغفورأي وهوالعزيز الغالب الذي لايغجزه منأساء العمل الغفور لمناتب مناهل الاساءة واعلمأن كونه عزيزاغفورالايتم الابسد كونهقادرا طيكل المقدورات عللابكل المعلومات امأأنه لابد من القدرة التسامة فلاجل أن يُمكن من ايصال جزام كل أحد بممامه البسه سواءكان عفاباً وثوابا واماأنه لابد من العلم النام فلاجل أنيعلم أنالمطيع منهو والعاصي منهو فلايقع الخطأ فالبصال الحتى الى مستعقه فلبت أن كونه عن يزا غفورا لايكن ثبوتهما الابعسد ثبوت القدرة الناعة والعلم انتام فلهذا السبب ذكرالله الدليل على تبوت ها تين الصغتين في هذا المقام ولماكان العلم يكونه تعسالي قادرا منقدما على العلم بكونه عالمنا لاجرم ذكرأولادلائل القدرة والبادلائل العلم ﴿ أمادليل القدرة فه وقوله ( الذي خلق سبع سموات طباقا ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ذكر صاحب الكشاف في طباقا ثلاثة أوجه (أولها) عاباقا أى مطايقة بعضها فوق بعض من طابق النعل افاخصفها طبقاعلي طبق وهذاوصف بالمصدر (وثانيها) أن يكون القديرذات طباق ( وثالثها) أن يكون النقدر طو نفت طباقا (المسئلة الثانية) دلالذهذه السموات على القدرة من وجوه (أحدها) من حبث انها بِفَيت في جوالهوا ومعلقة بلاعاد ولاسلسلة ( وكانيها ) من حيث انكل واحدمنها اختص بقدار معين مع جوازما هوأزيد منه وأنقص (وثالثها) أنه اختص كل واحد منها بحركة خاصة مقدرة يقدره بين من السرعة والبطء الى جهد معينة ( ورابعها) كونها ذواتها محدثة وكل ذلك يدل على استنادها الى قادرتام القدرة \* وأماد ليل المرفه وقوله (ماترى فى خلق الرحمن من تفاوت فارجع البصره ل ترى من فطور )و فيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ حزة والكسائي من تفوت والباقون من تفاوت قال الفراء وهما عبزاله واحدة مثل تظهر وتظاهروته هدوتعاهدوقال الاخفش تغاوت أجود لانهم بقولون تفاوث الامر ولايكادون يقولون تغوت واختاراً بوعبيدة تفوت وقال يقال تغوث الشئ اذا فاتواحتم بماروي في الحديث أن رجلاتفوت على أبيد في مآله ( المسئلة الثانية ) حقيقة

التفاوت عدم التناسب كان بعض الشي يفوت بعضا ولايلائمه ومنه قولهم خلق متفاوت وتقيضه متناسب وأماألفاظ المفسرين فقال السدى من تفاوت أي من اختلاف وعيب يقول الناظر لوكان كذا كانأحسن وقال آخرو فالنفاوت الفعلو ربدايل قوله بعددلك فارجعا ابصرهل ترى من فطور ونظيره قولهوما لهامن فروج قال القفال و يحتمل أن يكون المعنى مأترى فى خلق الرحن من تفاوت فى الدلالة على حكمة صائمها وانهلم يخلقها عينا (المسئلة الثالثة ) الخطساب في قوله ماثري اماللرسول أواكل مخاطب وكذا القول فى قوله فارجع البصرهل ترى من فعلور ثم ارجع البصركر تين ينلقلب اليك البصرخاسة ا (المسئلة الرابعة ) قوله طباقاصفة للسموات وقوله بعد ذلك ماثري في خلق الرحن من تفاوت صفة أخرى للسموات والتقدير خلق سبم سموات طباقاماتري فيهن من تغاوت الاأنه وصنع مكان العتميرة وله خلق الرجن تعظيما تخلقهن وتنديها على سبب سلامتهن من التفاوتوهوأنه خلق الرحن وأنه باهرقدرته هوالذي يخلق مثل ذلك الخلق المتناسب ( المسئلة الخامسة ) واهم أن وجه الاستدلال بهذا على كال عماللة تعمالي هو أن الحس دلعلى ان هذه السموات السبع أجسام مخلوقة على وجهالاحكام والاتقان وكل فأعل كان فعله محكما متقنا فانه لايد وأن يكون عالمافدات هذه الدلالة على كونه تعالى عالما بالمعلومان فقوله مانرى فىخلق الرحن من تفاوت اشارة الىكونها محكمة متقنة (المسئلة السادسة) احتج الكوبي بهذه الآية على إن المعاصي ليست من خلق الله تعسالي قاللانه تعالى نفي التفاوت عن خلقه وابس المرادنني التفاوت في الصغر والكبر والنقص والعيب فوجب حله على نني النفاوت في خلقه من حيث الحكمة فيدل من هذا الوجه على ان أفعال العبادليست من خلفه على ما فبها من النفاوت الذي بعضه جهل و بعضه كذب و بعضد سفه ( والجواب ) بل تحن تحمله على انه لاتفاوت فيها بالنسبة البه من حيثان الكل يصبح منه بحسب القدرة والارادة والداعية وأنه لايقبح منه شي أصلافه كانحل الآية على التفاوت من الوجه الذي ذكرتم أولى من حلها على نني النفاوت من الوجه الذي ذكرناه ممانه تعمالي أكدبيات كوفها محكمة منقنة وقال فارجع البصر هل ترى من قطو روالمعنى انه لمساهال ما ترى في خلق الرحن من تفاوت كا أنه قال بعده والحاث لأتحكم بمقتضي ذلك بالبصر الواحد ولاتعتمد عليه بسبب أنه قديقع الغلط في النظرة الواحدة ولكن ارجع البصرواردد النظرة مرة أخرى حسني تنيقن أنه ليس فى خلق الرحن من تفاوت البتة والغطور جع فطروهوالشق يقال فطره فأنفطر ومند فطرناب البعير كابقال شق ومعناه شق اللحم قطلع قال المفسرون هل ترى من فطور أي من فروجوصدوع وشفوق وفنوق وخروق كل هذامن ألفاظهم على ثمقال تعالى ( ثمارجم البصر كرتين ينقلب اليك البصرخاسشاوهو حسير) أمر وبتكر يرالبصر في خلق الرحن على سبيل التصفح والتتبع هل بجدفيه عيباوخللابعسني انك اذاكررت نظرك لمهرجع

الاصلي من الابتلادهو ظهور كال احسان المحسنين مع تعقق اصل الايمان والطاعة في الباقين أرمسا لكمال تعاضدالموجبات لدوأما الاعسراض عنذلك فيمعزل من الاندراج تحت الوقوع فضلاعن الانتظام في سلك العابد الافعال الالهية وانما هوعل يصدرون عامله وسوءاختياره من غسير مصحم لدولاتقر يبوفيد من الترغيب في الترقي الى معارج العلوم ومدارج الطاعات والزجر هن مباشرة نفاؤهشها مالا يْغَنِي (وهوالعزيز) الغالب الذي لايفوته من أساء العمل (الغفور) لمن تاب منهم (الذي خلق سبع سعوات) قبل هونعت للعزيز الغفو رأوبيان أوبدل والاوجد أنه نصب أورفع على المدح متعلق بالموصولين السمايفين مسنى وانكان متقطعا عنهمااعراماكام تفصيله في قوله تعسالي الذي يو منون بالغيب من سورة البقرة منتظم معهماني

الموصول الثاني في كونه مداراللبلوي كانطق به فوله تعالى وهوالذي خلقالسموات والارض فى ستة أيام وكان عرشد على الله البيلوكم أيكم أحسنعلاوةولهنعالي (طياقاً) صفة لسسم سموات أي مطالقة على أنه مصدر طايقت النعل اذا خصفتها وصف به المعسول أومصدر موكد لحذوف هوصغتهاأيطو بقت طباقاوقولەتسالى (ماترى في خلق الرجمن من تفاوت) صفة أخرى السبع سموات وصنع فيها خلق الرحن موصم الضميرللتمظيم والاشعار بعلةالحكم وبأنه تعالى خلقها مقدرته القاهرة رجة وتفضلا وبان فيالداعهاندماجليلة أواستثناف والخطاب لارسول عليه الصلاة والسلام أولكل أحد من يصلح للغطساب ومن لتأكيسد النفي أي ماترى فيه شيأمن تفاوت أي اختسلاف وعدم تناسب من الغوت مان كلامن

اليك بصرلة بماطلبته من وجدان الحلل والعبب يل يرجع اليك خاسنا أي مبعدا من قواك خسأت الكلب اذاباعدته قال المبردالخاسي المبعد المصغر وقال أي عباس الخاسي الذي لم ير ما يهوي وأما الحسير فقال ابن عباس هو الكليل قال اللبث الحسر والحسور الاعياء وذكر الواحدي ههنا احتمالين (أحدهما)أن يكون الحسير مفعولا من حسر المين بعد المرقى قال روم به مع يحسر طرف عينه فضاه ( الثاني ) قول القراء أن يكون فاعلا من الحسور الذي هو الاعيام والمعنى انه وانكرر النظر وأعاد. فانه لايجد عيما ولافطورا بلالبصر يرجع خاسئا مع الكلال والاعياء وههنا سؤالان(المؤال الاول) كيف ينقلب البصر خاساً حسيرا برجعه كرتين اثنتين ( الجواب) النشية لاتكرير بكثرة كقولهم لبيك وسعديك يريداجايات كنثيرة متوالية (السؤال الثاني) فامعني ممارجع (الجواب) أمر، برجع البصر تمأمره بان لايقنع بالرجعة الاولى بل أن يتوقف بعدها و يجم بصمره ثم يعاوده و بعاوده الى أن يحسم بصمره و تطول المعاودة فاله لا يعثر على شي ا من فعلور \* قوله تعالى ( ولقدز مناالسماء الدنيا عصابيح وجعلناها رجوما للشياطين وأعتد بالهم عذاب المعير) اعلم أن هذا هو الدليل الثاني على كونه تعالى قادرا عللا وذلك لاناهذه الكواكب نظرا الى انها محدثة ومختصة بنفدار خاص وموضع معين وسيرمعين تدل على انصافعها قادر ونظرا الىكونها محكمة منقنة موافقة لمصالح العباد من كونهاز ينة لاهل الدنباوسببالانتفاعهم بواتدل على انصانعها علم ونظيرهذه الآية في سورة والصافات انازينا السماء الدنيا يزينة الكواصكب وحفظا منكل شيطان ماردوههنا مسائل (المسئلة الاولى) السماء الدنيا السماء القربي وذلك لانها أقرب السموات الى الناس ومعناها السماء الدنيا من الناس والمصائيم السرج سميت!ها الكواكبوالناس يزينون مساجدهم ودورهم بالمصانيح فقبل ولقدزينا سقف الدار التي اجتمعتم فيها بمصابح أي بمصابح لاتواز بهامصابحكم اضاءة أماقوله تعالى وجعلناها وجومالاشياطين فاعم أن الرجوم جم رجم وهومصدرسي يه مايرجم به وذكرواني معنى هذه الآية وجهين ( الوجه الاول ) أن الشياطين اذا أرادوا استراق السمع رجوابها فانقبل جعمل الكواكب زينة للسماء يفتضي بفاءها واستمرارها وجعلهما رجوما للشياطين ورميهم بمايقتضي زوالهاوالجع بينهما متناقض قلناليس معني رجم الشياطين هو افهم يرمون باجرام الكواكب يل يجوز أن ينفسك من الكواكب شدل ترمي الشباطين بها وتلك الشعل هي الشهب وماذاله الاكفيس يؤخذمن نار والنار باقيسة ( الوجه الثاني ) في تفسير كون الكوأكب رجوماللشياطين اناجملناها ظنونا ورجوما بالخيب السباطين الانس وهم الاحكاميون من المجمعين ( المسئلة الثانية ) أهم أن ظاهر هذه الآية لايدل على ان هذه الكواكب مركوزة في السماء الدنيا وذلك لأن السموات اذاكانت شفافة فالكواكب سواءكانت في السماء الدنبا أوكانت في سموات أخرى

فوقها فهي لابد وأن تظهرف السماه الدنيا وتلوح منها فعلى التقديرين نكون السماء الدنيامزينة بهده المصايح واعزأن أصحاب الهيئة اتفقوا على انهده ألثوابت مركوزة في الغلك الثامن الذي هو فوق أكر السيارات واحتجوا عليه بإن يعض هذما الموابت في الفلك الثامن فيجب أنتكون كلها هناك واتماقلنا البعضها فيالغلك الثامن وذلك لان الثوايث التي تكون قريبة من المنطقة تنكسف بهذه السيارات فوجب أن تكون الثوابت المنكسفة فوق السيارات الكاسفة وانماقلنا انحذه الثوابث لماكانت فى القال النامن وجب أن تكون كلها هناك لافها بالمرها متحركة حركة واحدة بطيئة فيكل مائة سسنة درجة واحدة فلابد وأن تكون مركوزة في كرة واحدة واهلم أنهذا الاستدلال ضعيف فأتملا يلزم من كون بعض الثوابت فوق السيارات كون كلها هناك لانه لابيعد وجود كرة تعث كرة القمر وتكون في البطا مساوية لكرة الثوايت وتكون الكواكب المركوزة فيمايقارن القطبين مركوزة في هذه الكرة السيقلية اذلابيعد وجودكرتين مختلفتين بالصغروا لكبرمع كونهما متشابهتين فيالحركة وعلى هذاالتقدير لايمتنع أن نكون هذه المصساتيح مر كوزة في السماء الدنيا فثيث أن مذهب الغلاسفة في هذا الباب ضعيف (المسئلة الثالثة) اعلم أن منافع التجوم كثيرة منها ان الله تعالى زين السماءبهاومنهاأنه يحصل بسببهاني اللبل فدرمن العشوه ولذلك فأنه اذاتكاثف السهاب فى الليل عظمت الظلم وذلك بسبب أن السحاب محجب أنوارها ومنها أنه عصل بسبها تغماوت فيأحرال الفصول الاربعة فانها أجسام عظيمة تورانية فأذا قارنت الشمس كوكبام سخنافي الصيف مارالصيف أقوى خرا وهومثل نارتضم الى نارأخرى فانه لاشك أنه يكون الاثرالخاصل من المجموع أقوى ومنها أنه تعالى جعلها علامات يهتدي بيها في ظلات البرء المحرعلي ماقال تعالى وعلامات وبالنجم هم يهندون ومنها أنه تعالى جعلها رجوماً للشباطين الفين يخرجون النساس من نور الإيسان الى ظلات الكغر يروى أن السبب في ذلك أن الجن كانت تنسم لخبر السماء فلابعث مجمد صلى الله عليه وسل حرست السماء ورصدرت الشياطين فن جامعتهم مسترقا للسمم رمي بشهاب فأحرقد لثلا ينزلبه الحالارض فيلفيه الحالناس فيخلط على التبي أمره ويرثاب الناس تخبره فهذا هوالسيب في انقضاض الشهب وهو المراد من قوله وجعلناها رجوما للشمياطين ومن الناس من طعن في هذا من وجوه (أحدها) أن انقصاص الكواكب مذكور في كتب قدماه الفلاسفة قالوا انالارض اذاسختت بالشمس ارتفع منها بخار يابس واذارلغ النارالتي دون الفلك احترق بها فتلك الشعلة هي الشهاب (وثانبها) ان هو الامالجن كف يجوزأن بشاهدوا واحدا وألفا منجنسهم يسترقون السمع فيحترقون ممانهم معذلك يعودون لمثل صنيعهم فأن المساقل اذارأى الهلاك في شي مرة ومرارا وألغا امتنع أن يعوداليه من غيرفائدة (وثااثها) أنه يقال في لغن السماد انه مسسيرة حمسمائة عام فهوالاء

المنفساوتين يفوتمند بعص مافي الآخروفري من تغوث ومعناهما واحد وقوله تعالى ( فارجع البصرهل ترى من فطور) متعلق به هسلي معسني التسييب حيث أخبر أولابأته لاتفاوت في خلقمن تمقيل فارجع البصر حي ينضم لك فالتالما شه ولاسق عندك شبهة ماوالفطور الشقوق والسدوع جعم فطر وهو الشق يقسال فطره فأنفطر (نمارجعالبصركرتين) أىرجعتين أخربين في ارتباد الخلل والمراد بالتشية التكريروالتكثير كافي لبيك وسيعديك أى رجعه العدرجمة وان كثرت ( مقلساليك الصرخاساً)أي يعيدا محرومامن اصابة ماالتمسد من العيب والخلل كائنه يطرد عنذلك طردا بالصغاروالقماءة(وهو حسير)أى كايل اطول المعاودة وكثرة المراجعة وقوله تعالى (ولقدز بنا السماء الدنيا) سان الكونخلق السموات

في فاية الحسن والبهاء اثر بان خلوهامي شائية القصور وتصدرا الجلة بالقسم لايراز كال الاعتناء عضمونهاأى وباللهامد زينا أقرب السموات الي الارض (عصابيح)أى بكواكب مضيئة بالليل اصاءة السرج من السيارات والثوايت تترامى كأنكلهامركوزة فيها مع أن بيضها في سأثر السموات ومأذاك الالانكل واحد منها مخلوقهعل نمط رائق تحارفى فهمه الافكار وطرازا فائق تهيمني دركدالانظار (وجعلناها رجوماللشياطين) وجعلمنا لها فالدة أخرى هي ارجم أعدائكم بانفضاض الشهب المفتيسة من نار الكواكب و قيل معتاه وجعلناها فلنرتأ ورجومابالغيب اشياطين الانس وهم النجمون ولايساعده المقام والرجوم جع رجم بالقيم وهو

الجنان نفذوا فيجرم السماء وخرقوا انصاله فهذا باطل لانه تعالى نني أن يكون فيها فطور على ملقال فارجع البصر هل ترى من فطور وان كانوا لاينفذون في جرم السماء فكيف يمكنهم أزيسمعوا استرار الملائكة منذلك البعد العظيم تممان جازأن يسمعوا كلامهم من ذلك البعد العظيم فلم لايسمعون كلام الملائكة حال كونهم في الارض (ورابعها ) أن الملائكة المااطلة وا على الاحوال المستقبلة امالانهم طالعوها في الاوح المحفوظ أولانهم تلقفوها منوحي الله تعالى اليهم وعلى النقديرين فلم لم يسكنوا عن ذكرها حتى لا يمكن الجن من الوقوف عليها (وخامسها) ان الشياطين لخلوقون من التار والنار لاتحرق الناريل تقويها فكبف يعقل أنبقال انالث اطين زجروا عن استراق السمع مهذه الشهب (وسادسها) انه ان كان هذا الهذف لاجل النبوة فلم دام بعدوفاة الرسول عليه الصلوة والسلام (وسابهها) ان هذه الرجوم الما تحدث بالقرب من الارض بدليل انانشاهد حركتهابالعين واوكانت قريبة من الفلك لماشاهد تاحركتها كالم نشاهد حركات الكواكب واذا ثبت ان هذه الشهب انما تحدث بالقرب من الارض فكيف يقال انها تمنع الشياطين من الوصول الى الفلك ( وثامنها ) ان هؤلاء الشياطين لوكان يمكنهم أنينقلوا أخبارالملائكة منالمغيبات الىالكهنة فلم لاينقلون اسرار المؤمنين الىالكفارحتي يتوصل الكفار بواسطة وقوفهم على اسرارهمالي الحلق الضرربهم ( وتاسعها ) لملم عنعهم الله ابتداء من الصعود الى السماء حتى لا يحتاج في دفعهم عن السماء الى هذه الشهب (والجواب) عن السدو ال الاول أنا لانتكر أن هذه الشهب كأنت موجودة قبل مبعث النبي صلى الله عليه وسلم لاسباب أخر الا ان ذلك لاينا في انبها بعدمبعث النبي عليه الصلاة والسلام قدتوجد بسبب آخر وهو دفع الجن وزجرهم يروى أنه قبل للزهري أكان يرمى في الجاهلية قال نع قبل أفر أيت قوله تعالى وانا كنا نفعد منهامة اعدالسم فن يستم الآن بجد له شهابار صداقال غلظت وشددا مرها حين بعث التي صلى الله عليه وسلم (والجواب) عن السوَّ البالثاني انه اذاجاء القدر عمى البصر فاذا قصى الله على طائفة منها الحرق اطغيانها وصلالتها فيض لهامن الدواعي المطمعة في درك المقصود ماعندها تقدم على العمل المفضى الى الهلاك والبوار (والبواب) عن السوال الثالث أن البعديين السماء والارض مسيرة خسمائة عام فأما تخن الفلك فاعله لايكون مَلْيَهَا ( واما الجواب ) عن السوال الرابع ماروى الزهري عن على بن الحسين بن على بن أبي طالب عليه السلام عن ابن عباس قال بينا انبي صلى الله عليه وسلم جالسافي نغرمن أصحابه اذرمي بمجم فاستنارفقال ماكنتم تقولون في الجاهلية اذاحدث مثل هذا فالواكنا تقول بوالدعظيم أو يموت عظيم قال عليد الصلاة والسلام فأنه الاترمى لموت أحد ولالميانه ولكن ربنا تعالى اذا قضى الامر في السماء سمعت جلة العرش تمسم أهل السماء وسبح أهلكل سماء حتى يذبهي النسبيم الي هذه السماء ويستخبرا هل السماء حلة العرش

ماذاقال ربكم فبحنبر ونهم ولايزال ذلك الخبر من سعاء الى سعاء الى أن ينتهى الخبر الى هذه السماء و يتخطف الجن فيرمون فاجاؤابه فهوحق ولكنهم يزيدون فيه (والجواب) عن السوال الخادس ان النار قد تكون أفوى من تار أخرى فالاقوى بيطل الاضعف ( والجواب ) عن السوال السادس اتما هام لانه عليه الصلوة والسلام أخبر ببطلان الكهانة فلولم بدم هذا العذاب لعادت الكهانة وذلك يقدح في خبرال سول عن بطلان الكهانة (والجولب) عن السؤال السابع أن البعد على مذهبنا غير مائع من السماع فلمله تعالى أجرى عادته بأنهم اذا وفقوا في ثلث المواضع سمعوا كلام الملائكة (والجواب) عن السوال الثامن لعله تعالى أقدرهم على استماع الغيوب عن الملائكة وأعجزهم عن ايصال اسرارالمؤمنين الى الكافرين (والجواب) عن السؤال التاسع انه تعالى بفعل مايشاء و يحكمهما يريد فهذا مايتعلق بهذا الباب على سبيل الاختصار والله أعلواعلم أنه تسالي لماذ كرمنافع الكواكب وذكر أن منجلة تلك المنافع انها رجوم للشياطين قال بعد ذلك وأعندنالهم عذاب السعيرأي أعتدنا للشياطين بعدالاحراق بالشهب في الدنيا عداب السعير في الا خرة الا قال المبرد سعرت النار فهي مسعورة وسعير كقولك مقبولة وقبيل واحتبج أصحابنا على إن النار مخلوقة الآن بهذه الآية لان قوله وأعتدنا اخبار عن الماضي \* قوله تعالى ( وللدين كفروا بر بهم عداب جهتم و بأس المصير) اعلمأنه تعالى بين في أول السورة انه قادر على جميع المكنات ثم ذكر بعده انه وان كان قادرا على الكل الا أنه انماخلق ماخلق لاللبعث والبساطل بل لاجل الابتلاء والامتحان وبينأن المقصودمن ذلك الابتلاء أن يكون عزيزا في حق المصرين على الاساءة غفورا في حق التائبين عنها ولما كأن كونه عن يزا غفورا لا يثبتان الا افا ثبت كونه تعالى كاملا في القدرة والعلم بين ذلك بالدلائل المذكورة وحينئذ ثبت كونه قادرا على تعذيب العصاة فقال والذين كفروا بربهم عذاب جهتم أي ولكل من كفر بالله من الشياطين وغيرهم عداب جهنم ليس الشياطين المرجومين مخصوصين بذلك وقرى" عداب جهنم بالنصب عطف بيان على قوله عذاب السعير تمانه تعالى وصف ذلك العذاب بصفات كشرة (الصفة الاولى) \* قوله تعالى (اذا ألقوا فيها معوالها شهيقا) ألقوا طرحوا كابطرح الحطب في النار العظيمة ويرمى به فيهاومثله قوله حصب جهتم وفي قوله سمعوالهاشهيقاوجي (أحدها) قال مقاتل سمعوالجهام شهيقا ولعل المرادتشبيه صوت لهب النار بالشهيق فالبالزجاج سمع الكفار للنارشهيقا وهوأقبح الاصوات وهوكصوت الحار وقال المبرد هو والله أعلم تتنفس كتنفس المنفيظ ( و ثانبها ) قال عطاء سمعوا لاهلهامن تقدم طرحهم فيهاشه يقا (واللها) سعدوا من أنفسهم شهيقا كقوله تعالى لهم فيهازفير وشهيق والقول هوالاول (الصفة الثانية) الله قوله (وهي تفور) قال اللبث كل شيُّ جاش فقدفأر وهوفورالقدر والدخان والغضب والماء من العينقال ابن عباس تغلى بهم

مايرجم به (واعدنالهم) لا في الا آخرة ( عذاب السعير) بعدالاحراق في الدنيابالشهب (وللذين كفروا بربهم ) من الشباطين وغيرهم (عذابجهنم)وقرئ بالنصب على أنه عطف على عداب السميروللذين على لهم (وينس المصير) أىجهنم (اذا ألقوافيها سمعوالها )أي لجهتم وهو منعلق بمحذو ف وقع حالامن قوله تعالى (شهيقا)لانهق الاصل صفته فلاقدمت صارت حالاأى سعوا كالنالها شهيقاأى صوتا كصوت الجبروهو حسيسها النكر الغظيم قالوا الشميق في الصدر والزفيرق الحلق (وهي تفور)أي والحالأنها تغلىبهم غلبان المرجل بمافيه وجملالشهيق لاهلهامنهم ومنطرح فبها قبلهم كما في قوله تعسالي أهم فيهازنير وشهبق يرده قوله تعالى

(تكادىمبر) اى عير وتتقرق (من الغيظ) إى من شده العصب عديهم عاله صمر يح واله من آثار الغضب عليه إكافي قوله تعالى سعودا لها تغيظا وزفيرا فأبن هو من شهيقهم الناشئ من شدة ما يقاسونه من العذاب الأأم وأبحلة اما حال من عامل تعالى على المنافق من المنافق من المنافق من المنافق ال

نفسها وقبل حالمن سميرهاأى كلاألق فيها إجاعة من الكفرة (سالمهما خزنتها) بطريق التسوييخ والتفريع ليردادوا عدايا فوق عذاب وحسرة على حسرة (المرأتيكم نذير) یتلوعلیکم آبات ریکم ويتذركم لقاء يومكم هذاكاوقعنى سورةالزمر ويعرب عند جوابهم أيضاً (قالوا) اعترافاً بإنه تعالى قدازاح علامم بالكلية ( يلي قدحاءنا نڌير) جامسين بين جرف الجواب ونفس الجملة المجال بها مبالغة في الاعتراف يمعئ النذر وتحسراعلى مافاتهممن السعادة في تصديقهم وتمهيدا لبيان ماوقع منهيرمن التفريط تندما واغتماما على ذلك اى قال كل فوج من ثلك الافواج قدجا تانذير اى واحدحقيقة اوحكما كانبياء بى اسرائيل فانهم في حكم ندر واحد فأنذرنا وتلأعليناما تزل الله تعالى عليه من آماته (فكذنها) ذلك

كغلى المرجل وقال مجاهدتفور بهم كايفور الماء الكثير بالحب القليل وبمجوز ان يكون هذا من فور الغصب قال المعرديقال تركت فلانا يفورغضباو تأكد هذا القول بالآبة الآتبة (الصفة الثالثة) # قوله (تكادتمر من الغيظ) بقال فلان تمر غيظاو يتعصف غيظا وغضب فطارت مندشعلة فيالارض وشعلة في السماء اذا وصغوه بالافراط فيد وأفول لعل السبب فيهذا المجاز أن الغضب حالة تعصل عندغليان دم القلب والدم عند الغليان يصرر أعظم حجماومقدارا فتتمدد تلك الاوعية عندازدماد مقاديرال طويات في البدن فكلماكان الغضب أشدكان الغليان أشدفكان الازدماد أكثر وكان تعددالاوعية وانشقاقها وتميزها أكثرفعول ذكرهذه الملازمة كناية عن شدة الفضب فانقيل النار ليست من الاحياء فكيف يمكن وصفها بالغيظ قلنا (الجواب) من وجوه (أحدها) أن البنية هند ناليست شرطالله ياة فلعل الله مخلق فهاوهم نارحياة (وثاليها) أنه شبه صوت لهبهاوسرعة تبادرها بصوت الغضبانوحركته (وناشها) يجوز أن يكون المراد غيظ الزيانية (الصفة الرابعة) \*قوله (كَلا أَاقَ فيهافوج سألهم خرسها ألم يأتكم نذير ) القوج الجاعة منالناس والافواج الجماعات في تفرقة ومنه قوله فتأ تون أفواجاً وخزنتها مالك وأعوانه من الزبائبة ألميأ نكم نذير وهوسؤال توبيخ قال الزجاج وهذا النوبيخ زيادة لهم في العدَّابِ وقي الآية مسئلتان (المسئلة الاولى) إحمُّجت المرجَّنة على إنه لايدخل النار أحد الاالكفار بهذه الآية قالوا لانه تعالى حكى معن كل من ألتي فيالنا رانهم قالوا كذبنا النذير وهذا يقنضي انءن لم يكذب الله ورسوله لايدخل النار واعلم أنظماهر هذه الآية يفنعني القطع بإن الفاسق المصر لابدخل النار وأجاب القاضي عنه بأن النذير قديطلق علىماني العقول من الادلة المحذرة المخوفة ولاأحديدخل النارالاوهو مخالف للدليل غيرمتسك بموجبه (المسئلة الثانية) احتيم القائلون بان معرفة الله وشكره لايجبان الابعدورود السمع بهذه الآية وقالواهذه الآبددلت على انه تعالى انما عذبهم لاته أتاهم الندير وهذايدل على انه لولم بأنهم الندير لماعدبهم ثم انه تعالى حكى عن الكفار جوابهم عن ذلك السوال من وجهين (الاول) الله قوله تعالى ( قالوابلي قد جاء تا تذير فكذبنا وقلنامانزل الله منشى ) واعلم أن قوله يلي قدجانا نذير فكذبنا اعتراف منهم بعدلالله وإقراربان الله أزاح عللهم بيعثة الرسل ولكنهم كذبوا الرسلوةالوامانزل الله الآية وجهان (الوجه الاول) وهو الاظهرانه من جلة قول الكفار وخطام المنذرين (الوجه الثاني) يجوز أن كمون من كلام الحزنة للكفار والتقدير ان الكفار لما قالوا ذلك الكلام قالت الخرزة لهم ان أتتم الافي صلال كبير (المسئلة الثانية) يحقل أن يكون المراد من الصلال الكبير ماكانوا عليه من ضلالهم في الدنيا ويحمّل أن يكون المراد بالصلال الهلاك ويحمل أن يكون قد سمى عقاب الضلال باسمه اقوله تعالى (وقالوا لوكنانسمع

الندير في كونه نذيرا من بنه فو ٣٢ كه من تعالى (وقلنا) في حق ما ثلاه من الآيات افراطا في التكذيب وتماديا في النكر (ما ترل الله ) على احد (من شئ) من الاشياء فضلا عن تنزيل الآيات عليكم (ان انتم) اى ما انتم في ادعاء انه تعالى تزل عليكم آيات تنذروننا بمافيها (الافي ضلال كبير) بعيد

عن بدى وانصواب وجم سمير احساب مع الشخاطب كل فوج نديرة لتغليبه على إمثال عبالغة في التكذيب وتمنادياً في التفضيل كا يذي عدومه عما وأما اقامة تكذيب الواحد مقام تكذيب الكاف مع ترك ذكر المنزل عليه فانه ملوح بعمومه عما وأما اقامة تكذيب الواحد مقام تكذيب الكاف فأمر تحقيق بعساراليدا لهو يل ما ارتكبوه على ٢٥٠ كم من الجنايات لامساغ لاعتباره من جهتهم ولا من احدث عدد المداخ العبارات المساغ العبارة من المداخ ا

أونعقل ماكنا في أصحاب السعير) هذا هو الكلام الثاني بماحكاه الله تعالى عن الكفار جوابا المخزنة حين قالوا ألم يأتكم نذير والمعنى لوكنا نسمع الانذار سماع من كانطالب الحق أواحظه عقل من كان متأملاً متفكرا لماكنا من أصحباب السمير وقبل أعباجع بين السمع والعقل لازمدار التكليف على أدلة السمع والعقل وفي الآية إمسائل ( المسئلة الاولى) احتبع اصحابنا بهذه الآية في مسئلة الهدى والاضلال بان قالوا لفظ الوتفيد امتناع الشيء لامتناع غيره فدات الآية على انهماكان الهم سمع ولاحقل لكن لاشك انهم كانواذوى اسماع وعقول صحيحة وانهم ماكانوا صم الاسماع ولامجانين فوجب أن يكون المراد انه ما كان الهم سمع الهداية ولاعقل الهداية (المسئلة الثانية) احتم بهذه الآية من قال الدين لايتم الايالتعليم فقال انه قدم السمع على العقل تنديها على إنه لابد أولا من ارشاد المرشدوهدا بدر الهادى ممانه يترتب عليه فهم المستجيب وتأمله فيما يلقيه المعلم (والجواب) انه انتاقدم السمع لان المدعو اذالق الرسول فأول المراتب أنه يسمع كلامه ثم انه يتفكر قيه فلا كان السمم مقدما بهذا السبب على التعقل والتفهم لاجرم فدم عْلَيه فَى الذَّكُرُ (المُسْئَلَةُ الثَّالِئَةُ) قَالَ صَاحَبَ الكَشَافُ وَمَنْ بِدَعَ النَّفَاسِيرَ أَنْ المراد اوَكِنَا على مذهب أصحاب الحديث أوعلى مذهب أصحاب الرأى ثم قال كان هذه الآية نزلت بعدظهورهذين المذهبينوكان سائر اصحاب المذاهب والمجتهدين قدأنزل الله وعيدهم (المسئلة الرابعة) احتم من فضل المسمع على البصر بهذه الآية وقالوا دات الآية علم أن للسمع مدخلا في الحلاص عن النار والفوز بالجنة والبصر ايس كذلك فوجب أن يكون السمع افصل وعلمانه تعالى لما حكى عن الكفار. هذا القول قال (قاعترفوا بذنبهم )قال مقاتل يعنى بتكافيهم الرسل وهوقولهم فكادينا وقلناما نزل الله منشئ وقوله بذنبهم فيه قولان (أحدهما) أنَّ الذَّب ههنا في معنى الجم لان فيه معنى الفعل كايقــال خربم عملاء الناس أي عطياتهم هذا قول الفراء (والثاني) يجوزأن يراد بالواحد المضاف الشباع كقوله وأن تعدوا نعمة الله \* ثم قال (قسحقاً لاصحاب السعير) قال المفسرون فبعدا الهم اعترفواأوجمدوا فأنذلك لاينفعهم والسيحق البعد وفيد لغنان التحفيف والتثقيل كانقول فيااءنني والطنب قال الزجاج سحقا منصوب على المصدر والمعني أسحقهم الله "سنحقا أىباعدهماقم منرجته مباعدة وقال أبوعلىالقارسيكان القياسسحقا فجاه المصدرعلى الحذف كقولهم عرك اللهواعل أنه تعالى لماذكر وعيد الكفسار اتبعه يوعد المؤسين \* فقال (ان الدين يخشون ربهم بالغيب الهم مغفرة وأجر كبير ) وفيه وجهان (الوجدالاول) أن المراد ان الذين يخشون ربهم وهم في دار التكليف والمعارف النظرية و بهم عاجة الى مجاهدة الشيطان ودفع الشبه بطر بق الاستدلال (الوجه الثاني) ان هذا اشارة الىكونه منقيا منجيع المعاصي لائمن يتق معاصىالله في الحلوة اتقساها حيث يراه الناس لامحالة واحتبح أصحابنا بهذه الآية على انقطاع وعيد الفساق فقالوا دلت

لادراجه تحتعبارتهم كيف لاوهو منسؤط علاحظة اجاعالنر عدلى مالايختلف من الشرائع والاحكام باختمالاف العصور والاعوام واينهممن ذلك وقدحال الجريص دون القريض هذااذا جعلماذكر حكايةعن كل واحد من الافواج وأما اذاجعل حكاية عن الكل فالندير اماء بني الجعلانه قعيل اومصدرةً مقدر عساف عام اى أهل نذيراً ومنعوت به فيتفق كلا طرقي الخطاب في الجمعية ومن اعتبرالجعية باحدالوجوه الثلاثة على القدير الاول ولم الخص اعتبارها بالتقدير الاخير فقسد اشتبه عليه الشؤن واختلط به الظنسون وقدجوزان يكسون الخطاب من كلام الخرانةللكفار علماراده القول على ان مرادهم بالصلال ماكانو اعليه في الدنيا او هلاكهم اوعقاب صلالهم تسييسة له باسم سبيه

وان يكون من كلام الرسل الكفرة وقد حكوه للخزنة فتأمل وكن على الحق المبين (وقالوا) ايضب ﴿ الآية ﴾ معترفين بأنهم لم يكونوا عن يسمع او يعقل (اوكنا نسمع)كلاما (اونعقل) شيأ (ماكنافي أصحباب السعير) اي في عدادهم ومن اتباعهم وهم الشياطين لقوله تعسالي وأعتدنالهم

غُلُنَّابِ السعير كَانَ الْمُحْرَثَةُ قَالُوالْهُمْ فَي نَصَاعَيْفُ النَّوْبِيحُ الْمُ تَسْتَعُوا آيَاتَ رَبِكُم وَلَمْ تَعْقُلُوا مَعَانِبِهَا حَتَى لا تَكْدَبُوا مِهَا فَاجَابُوا بِدُلِكُ (فَاعَدُ قُوا بِذَنْبِهِم ) الذي هو كفرهم وتكذب هم با آيات الله ورسله (فستحقاً) بسكون الحاء وقرى بضعها مصدر مقلك (فاعد قوا بذن بعد الله عن المن بعد من المزيد بحذف ﴿ ٢٥١ كُمُ الرّ وأندكا في قدرك الله أي فأستحقهم أن المعدهم من رحته

سهعقا أي أسمساقا أو لفعل مترتب على ذلك الفعل أى فأسحة بهم الله فسحقواأي بعدواسحقا أى بعدا كا في قول من قال \* وعضم دهر يا بن مروان لم تدع\* من المال الامسحت أو ععاف \* أى لم تدع قلم يبق الامسحت الخ وعلى هذين الوجهين قوله نعالي وأنيتها نباتا حسنا واللام فيقو له تعالى (لاصحاب السعير) للبيدان كافي هرتلك وتحوه والمراد يهم انشياطين والداخلون فيعدادهم بطريق التغليب (انالذين يخشون ر جهربالغيب) أي يخافون عذايه فاثبا عنهم أوغائبين عنه أوعزأعين الناسأو بمسأخني منهبم وهو قلو بهم (الهممغفرة) عظيمة الدنو بهم(وأجر كبير) لايقادر قدره ( وأسروا قو لكم أواجهروا به) بيان لتساوى السروالجهر بالنسبة الى علم تعالى كافى قوله سواء منكم

الآية على أن من كان موصوفًا بهذه الحشية فله الاجر الفظيم فأذاجاء بوم القيامة مع المغسق ومعهد والخشية فقدحصل الامران فاماأن يثابتم يعاقب وهوبالاجاع باطل أويعاقب تم ينقل الى دار الثواب وهو المطلوب واعلم أنه تعانى لماذكر وعيد الكفار ووعد المؤمنين على سبيل المفايية رجع بعد ذلك الى خطاب الكفار \* فقال (وأسروا قُولُكُم أُواجِهروابه انه عليم بذات الصدور) وفيه وجهان (الوجه الاول) قال ابن عباسكانوا ينالون منرسول الله فيخبره جبريل فقال بعضهم لبعض أسروا قولكم الثلا يسمع اله مجمد فأنزل الله هذه الآية ( القول الثاني ) انه خطاب عام لجميع الخلق فيجيع الاعجال والمرادان قولكم وهملكم على اىسبيل وجد فالحسال واحدة في علم تعالى بها فاحذروا من المعاصي سراكا تحتر زون عنهاجهرافاته لايتفاوت فلك بالنسبة الى علمالله تعسالي وكابين أنه تعالى عالم بالجهر وبالسر بينانه عالم بخواطر الفلوب ثمانه تعالى لماذكركونه عالمابالجهر وبالسر وعاني الصدورذكر الدليل على كونه عالمابهذه الاشباء \* فقال ( الآيم من حلق وهو اللطيف الخبير) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) انمعني الآية انمن خلق شيأ لابد وأن يكون علما بمخلوقه وهذه المقدمة كاانها مقررة بهذا النصفهي أيضسا مقررة بالدلائل العقلية وقنك لان الخلق عبارة عن الانجاد والتَّكُو بن على سبيل القصد والقاصد الى الشيُّ لا بدوأن يكون عالمًا تَجْفَيْقُمْ ذلك الشيُّ " فان الغافل من الشي يستحيل أن يكون قاسد اليه وكانه ثبت ان الخالق لايد وأن يكون طلة إيماهية المخلوق لابد وأن يكون طلها يحميته لان وقوهه على ذلك المقدار دون ماهو أزيد منه أوأنقص لابدوان بكون بقصدالفاعل واختباره والقصد مسبوق بالعلم فلابدوأن بكون قدعا ذلك المقدار وأرادا مجاد ذلك المقدارحتي يكون وقوع ذلك المقدار أولى من وقوع ماهو أزيد منه أوأنقص منه والايلزم ان يكون اختصاص ذلك المقدار بالوقوع دون الازيدأ والانقص ترجيحالاحد طرق الممكن على الآخر لالمرتثير وهومحال فثبت أنمن خلق شيأفانه لابد وأن يكون علما بحقيقة ذلك المخلوق و بكميته وكيفيته واذا ابنت هَده المقدَّمة فنقول تمسك أصحابنا بهذه الاَيَّة في بيان أن العبد غير موجد لافعاله من وجهين (الوجه الاول )قالوا لوكان العبيد موجدًا لافعال نفسه لكان طلا بتغاصيلها لكنه غبرطلم بتفاصيلهافهوغير موجدلها باناللازمة من وجهين (الاول) التممك بهذه الآية والثاني أن وقوع عشرة أجراء من الحركة مثلا تمكن ووقوع الازيد مته والانقص منه أيضا عكن فاختصاص العشيرة بالوقوع دون الازيد ودون أالانقص لابد وأنيكون لاجلأن القادر المختار خصه بالايقاع والالكان وقوعه دون الازيد والانغص وقوعا للمكن المحدث من غير مرجع لان القادر المختار اذاخص تلك العشرة بالايقاع فلابدوأن يكون عالما بانالوا قع عشرة لاأزيد ولاأتقص فثبت أنالعبد اوكان موجدالافعال نفسد لكان عالما يتقاصيلها وأمااته غبرغالم بتفاصيلها فلوجوه

من أسرالقول ومنجهر به قال ابن عباس رضى الله عنهما نزلت في المشركين كانوا يتالون من النبي عليه العسلاة والسلام فيوجى اليه عليه العبلاء والسلام فيوجى اليه عليه العبلاء في السروا ذلك أواجهر وابه فان الله يعلم وتقديم السر على الجهر للايذان بافتضاحهم

ووقوع ما مذرونه من أول الامر والمبالغة في بان سمول علد المحيط المعلومات كان علم تعالى بما بسمونه افلام مند بما يجهرون به مع كونهما في الحقيقة على السو يقفان علم تعالى بعلوماته ليس بطر بق حصول صورها بل وجود كل شي في نفسه علم بالنسبة اليه تعالى أولان مرتبة السرمة دمة على ﴿ ٢٥٢ ﴾ مرتبة الجهراذ مامن شي بجهر به

المحدهما) أن المتكلمين اتففوا على أن التفاوت بين الحركة السريعة والبعليثة لا بعل تخلل السكنات فالفاعل للعركة البطيئة فدفعل في بعض الاحياز حركة وفي بعضها سكونامع أنهلم يُخطر البِّنة بباله أنه فعلههنا حركة وههنا سكونا (وثانيها) أنفاعل الحركة لايسرف عدد أجراء تلك الحركات الااذاعرف عدد الاحباز التي بين مبدأ المسافة ومتتهاها وذلك يتوقف على علم بأن الجواهر الفردة التي تتسعلها تلك المسافة من أولها الى آخرها كم هي ومعلوم ان ذلك غير معاوم (وثالثها) أن النائم والمغمى عليه قديتمرك من جنب الى سنب مع أنه لابعلماهية تلك الحركة ولاكبتها ( ورابعها) ان عند أبي علم وأبي هاشم الفاعل انمايغول معنى يقتضي الحصول في الحير تم ان ذلك المعنى الموجب مالا يخطر ببال أ تَرْا خُلَقَ فَظَهِر بِهِنْ وَالدُّلَالْ أَن العبد غير موجد لاقعاله (الوجد الثاني) في التحدك بوقه الآيةعلى انالعبد غير موجدأن نقول انه تعالى لماذكرأته عالم بالسروالجهرو يكل مافي الصدورقال بعد. ألابعلم منخلق وهذاالكلام اعابتصل بماقبله اوكان تعالى خالفالكل مالفعلونه فيالسروالجهر وفيالصدور والقلوب فانه لواريكن ظالفالهالم يكن قوله ألايعلم من خلق مقتضيا كونه تعالى علما بتلك الاشياء واذاكان كذلك ثبت انه تعالى هو الخالق لجميع مايغعلونه في السر والجهرمن أفعال الجوارح ومن أفعال القلوب فأن قبل لملايجون أزيكون المراد ألايعلم من خلق الاجسام والعالم الذي خلق الاجسام هو العالم بهذه الاشياء قلنا انه لايلزم من كونه سالقا لغير هذه الاشياء كونه عالما بهالان من يكون ماعلا اشي لايجب أن يكون طلا بشي آخرنع بارم من كونه خالفالها كوته عللابها لانخالق الشيُّ يجب أن بكون عالما به ( المسئلة الثانبية )الآبية تحمَّل ثلاثة أوجه (أحدها) أن يكون من خلق في محل الرفع والمنصوب يكون مضمرا والتقدير ألابع من خلق مخلوقه (وثانيها) أزيكون من خلق في محل النصب ويكون المرفوع مضمر اوالتقدير ألايعلم الله من خلق والاحتمال الاول أولي لان الاحتمال الثاني يقيد كونه تعالى علمًا بذات من هو مخلوقه ولايقتضى كونه عللا بأحوال منهو مخلوفه والمقصود من الآية هذا لاالاول (وثالثها ) ان تكون من في تقدير ما كا تكون ما في تقدير من في قوله والسماء وما بناها وعلى هذا النقدير تكون مااشارة الى مايسر الخلق ومايجهرونه ويضمرونه في صدورهم وهذا يقتضي ان تبكو ن أفعال العباد مخلوفة لله تعالى أماقو له وهو اللطيف الخبير فاعلأنهم اختلفوا في اللطيف فقال بمضهم المراد العالم وقال آخرون يل المرادمن يكون فاعلاللاشياء اللطيفة التي تخفي كيفية علها على أكثر الغاعلين ولهذا يقال اناطف الله بعباده عجبب ويرادبه دفائق تدبيره لهم وفبهم وهذاالوجه اقرب والالكان ذكرالخبير بعده تكرارا \* قوله تعسال ( هو الذي جعل لكم الارض ذلولا فامشــوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور) فيه مسائل ( المسئلة الاولى) اعلمأن تعلق هذه الآية بما قبلها هوأته تعالى بين بالدلائل كونه عالما بمايسرون ومايعلنون ممذكر بعده هذه الآية

الاوهوأومباديه مضمر في القلب يتسعلق يه الاسرارغاليا فتعلق عله تعالى محالتدالاول متقدم على تعلقه يحالنه الثانية وقوله تمالى (أنه علم بدات الصدور) تعليل لماقبله وتقريرله ونى صيغة القعيسل وتحلية الصدور بلام الاستغراق ووصف العتمار بصاحبتها من الجرالة مالا عاية وراءه كائنه قيسل انه مبسالغ في الاساطة عضمر التجيع الناس وأسرا رهم الخفيمة المستكنة في سياورهم تحيث لاتكأد تفارقها اسلافكيف نحو علمه ماتسرونه وتمجهرون به و مجوز أن يراد بذات الصدور القلوب التي في الصدور والمني انه هليم بالقلوب وأحوالها فلايحنى عليم سرمن أسترارهاوقوله تعالى (ألايعسلم منخلق) انكارونني إعدم الحاطة علم تعسالي بالمضعر والمظهر أى ألا يعلم السروالجهرم أوجد

يموجب حكمته جيع الآشياء التي هما من جانتها وقوله تعالى (وهواللطيف الخبير) حال من فاعل ﴿ عَلَمْ ﴾ ويم واكدة اللانكار والذي أي ألايه لم ذلك والحال أنه المتوصل علم الى ماظهر من خلقه وما بطن و يجوز أن يكون من خلف من خلفه والحال أنه من خلف والحال أنه

يهذه المثابة من شمول العلم ولامسناغ لاخلاء العلم عن المعمول باجرائه مجرى بعطى و بمنع على معنى ألايكون عالما من خلق لان الحلق لايتأتى بدون العلم لخلوا لحال حينئذ من الافادة لان نظم الكلام حينئذ الايكون عالما وهوميالغ في العلم (هوالذي جعل لكم الارمن ذاولا) فو ٢٥٣ كه لينة بسهل عليكم السلوك فيها وتقديم لكم على مفعولي

الجمل مع انحمد التأخر عنها للاهمام عاقدم والتشويق الىماأخر أفان ماحقد النقديم اذاأخر لاسيما عندكون المقدم عايدلعلي كون الؤخر من منا هم التما طبين أنبق النغس مترقبة لوروده فيقكن لديهاعندذكره فضل تمكن والغاءفي قوله تعالى (فامشوافي مناكها) لترتيب الامرعلي الجمل المذكور أي قاسلكوا فيجواندها أوجبالها وهومثل لفرطالتذلبل فان منكب البعبرأرق أعضائه وأنباها عن أن يطأه الراكب بقدمه فاذاجعل الارض ق الذل بحيث متأتى المشي فى مناكبهالم ببق منها شي لم بتذلل ( وكاوا من رزقه ) والعسوا من نعم الله تعالى (والبه النشدور) اي المرجم بعد البعث الاللي غيرة إفيالغوافي شكر فعمم وآلاته (أأمنتهمن في السماء) اي اللائكة الموكلين بتدبيرهذا العالمأوالله سيمانه على نأويل من في السماء امره

على سبيل التهديدوذ ظيره من قال العبده الذي أساءالى ولاه في الممر با فلان أنا أعرف سمرك وعلانينك فأجلس فيهد الدار التي وهبتها منك وكل هذا الخير الذي هيأته لك ولاتأمن تأديبي قائى انشئت جعلت هذه الدار النيهي منزل أمنك ومركز سسلامتك منشأ للأنات التي تتحيرفيها ومنبها للمحن التي تهلك بسببها فكذاههنا كأنه تعالى قال أبها الكفار اعلوا أني علم بسركم وجهركم فكونوا خائفين مني محتززين من عقسابي فهذه ألارض التي تمشون في مناكبها وتعنفدون انها أبعد الاشياء عن الاضرار بكم أناالذي فللتهالكم وجعلتها سببا لنغعكم فامشسوا فيمناكبها فانني انشئت خسفت بكم هذه الارض وأنزلت عليها من السمأه انواع المحن فهذا هو الوجد في اقصال هذه الآية عاقبه ها (المسئلة الثانية) الذاول من كل شي المتقاد الذي يذل لك ومصدره الذل وهو الانقيادواللين ومنديقال دابة ذلول وفي وصيف الارض بالذلول أقوال (أحدها) انه تمالي ماجعلها صخرية خشنة بحيث يمتنع المشي عليها كإيمتنع المثبي على وجوء الصفنور الخشنة ( وثانيها ) انه تعالى جعلها آينة هجيث بمكن حفرها و بناءالأبلية منها كإيراد وأوكانت حجرية صلبة لتعدّر ذلك (وثالثها) إنها لوكانت حجريد أوكانت مثل الذهب أوالحديد لكانت تسفخن جدا فيالصيف وكانت تبردجدا فيالشناء ولكانت الزراعة فيها تمتنعة والغراسة فيهما متعذرة ولماكانت كفاتا للاسوات والاحياء( ورايعها ) انه تعسالي "هخرها لنا بان أمسكها في جو الهواء ولوكانت متحركة على الاستقامة أوعلى الاستدارة لم تكن منقادة لنا ( المسئلة الثالثة ) قوله غامشوا في منا كبها أمر إ ياحة وكدا القول في قوله وكلوا من رزقه ( المسئلة الرابعة ) ذكروا في منسأكب الارض وجوها (أحدها) قال صاحب الكشاف المشي في مناكبها مثل الغرط التدليل لان المنكبين وملتقاهما من الغارب أرق شي من المعبر وأيسده من امكان المشي علمه فاذاصار البعبر يحيث يمكن المشي هلي منكبه فقدصارنهاية فيالانقياد والطاعة فثبت ان قوله فامشوا في مناكبها كناية عن كونهانها ية في الداولية (وثانيها) قول فتادة والضحال وا ينعباس ان مناكب الارض جبالها وآكا مها وسمبت الجبسال مناكب لان مناكب الانسسان شاخصة والجبال أيضا شاخصة والمعنى اني سهلت عليكم المشي في مناكبها وهي أبعد أجزائها عنالندايل فكيف الحال في سائر أجزائها ( وثالثها ) ان مناكبها هي الطرق والغجاج والاطراف والجوانب وهوقول الحسن ومجاهد والكلبي ومقاتل وروايةعطاه هنابن عباس واختيار الغراءوابن قتيبة فالمناكبها جوانبهاومشكما الرجل جانباه وهو كقوله تعالى واقلهجعل لكمهالارض بسساطا لتسلكوا منها سبلا فجاجا أمافوله وكلوا من رزقه أي مما خلفه الله رزقالكم في الارض واليه النشوريعني ينبغي أن يكون مكشكم في الارض وأكلكم من رزق الله مكث من بعسلم أن مرجعه الى الله وأكل من يذبهن أن مصيره الى الله والمراد تحذيرهم عن الكفر والمعاصي في السر والجهر ثم اله تعالى بين أن هم مع هذه السلامة في الارض انماكان بفضل الله ورحمه وانه أوشاه لقلب الامر

وقضاؤه اوغيى م العرب حيث كانوا يزعمون أنه تعالى فى السمساء اى أأهنتم من تزعمون آنه فى السماء وهو متعال عن المكان (أن يخسف بكم الارض) بعد ماجعلها الكم ذاولا تمشون فى مناكبها وتأكلون من رزقه الكفر الكم تلك النعمة اى نقلبها ملىسەبىم فيعيىبىم فيھاكا فعن بعارون وهو بدل اسمال من من وفيل هوعلى خدف اجارائى من ان يخسف ( فاقاهى هى تمور ) اى هى تمور ) اى تضطرب ذهابا ومجيئاعلى خلاف ماكانت عليه من الذل والاطمئنان ( ام أمنتم من في السماء ) اضراب عن التهديد بماذكر وانتسال الى انتهديد بوجه آخر أى بل ﴿ ٢٥٤ ﴾ أأمنتم من في السماء ( ان يرسل عليكم

عليهم ولا مطرعليهم من سحاب القهر مطر الا عان \* أغال تقر برالهذا المعنى ( أأمتهم من في السَّمَاءُ أَن يَحْسَفُ بِكُمْ الأرضَ غَادَاهِي تُمَوِّرُ ﴾ وأعلم أنهذه الآيات فظير هاقولهُ أمالي قل هوالقسادر على أن يبعث عليكم عذابا من فوقكم أومن تحت أرجلكم وقال فخسغنايه وبداره الارض واعلم أن المشبهة احتجوا على اثبات المكانلة بقوله أأمنتم من في السماه (والجواب) عنه ان هُذه الا " يذلا يمكن اجراوها على ظاهرها باتفاق المسلينُ لان كونه في السماء يغتضي كون السماء محيطابه منجيع الجوانب فيكون أصغر من السماء وانسماء أصغرمن العرش بكشير فيلزم أثيكون الله تعسالي شيأحقيرا بالنسية الى العرش وفلك باتفاق أهل الاسلام محال ولانه تعالىقال قللن مافي السموات والارض قلظة فلوكانالله في السماء لوجب أن يكون مالكا لنفسه وكلذا محسال فعلنا انهذه الآية يجب مسرفها عن طاهرها الى التأويل ثم فيه وجوء (أحدها) لم لا بجوز أن بكون تقدير الآية أأمنتم من فالسماء عدابه وذلك لانعادة الله تعالى جارية باله اتماينزل البلاء على من يكفر بالله و يعصيه من السماء غالسما ، موضع عدا به تعالى كاانه موضع نزول رحته وتعمته (وتانيما) قال أبومسلم كانت العرب مقرين بوجود الاله لكنهم كانوا يعتقدون أنه فيالحماء على وفق قول ألشبهة فكائنه تعسالي قال لهم أتأمنون من قد أقررتم بانه في السماء واعترفتم له بالقدرة على مايشاء أن يخسف بكم الارض (و اللها) تقدير الآية من في السماء سلطانه وملكه وقدرته والغرض من ذكر السماء تفغيم سلطان الله وتعظيم قدرته كإقال وهوالله في السموات وفي الارض فان الشي الواحد الايكون دفعة واحدة في مكانين فوجب أن يكون المرادمن كونه في السموات وفي الارض تفاذ أحره وقدرته وجريان مششه في السموات وفي الارمس فكذا ههنا (ورابعها) الملايجوز أن يكون المراد بقوله من في السماء هو الملك الموكل بالعذاب وهوجبر بل عليه السلام والمعنى أن يخسف بهم الارض بأمر الله واذنه وقوله فاذاهى تمور فالوامعناه ان الله تسالي يحرك الارض عند الحسف مهم حتى تضطرب وتحرك فتعلوعليهم وهم يخسفون فيها فيذهبون والارض فوقهم تمور فتلقيهم الىأسفل السافلين وقدذكرنا تفسير المورفيما تقدم ثمرزاد في التحويف فقال (أمأمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصبا) قال ا بن عباس كاأرسل على قوم لوط فقال اناأرسلنا عليهم حاصبا والحاصب ريح فيها جارة وحصباء كأنها تقلع الحصباء اشدتها وقوتها وقيل هوسحاب فيهاجارة تمهدد وأوعد الفقال (فستعلون كبف نذير) قبل في الندير ههنا انه المنذر يعني محمد اعليه الصلاة والسلام وهو قول عطاء عزابن عباس والضحاك والمعني فستعلون رسولي وصدقه الكن حين لاينفعكم ذلك وقيل انه عمني الانذار والمعني فستعلون عاقبة انذاري اياكم بالكتاب والرسول وكيف في فوله كيف نذير بنبي عادكرنا منصدق الرسول وعقو بة الاندار واعلم انه تعالى لماخوف الكفار بهذه التمخو يفات أكد ذلك التمخويف بالمثال

حاصبا) ای جارة من السماء كارسلها على قوم اوطواصحاب الغيل وقيل رمحافها حمارة وحصباء كأنها تقلع الحصباء لشدتها وقوتها وقبلهي سحاب فيها حيمارة (فستعلون) عن قر ببالبنة (كيف نذر)ای انداری عند مشاهدتكم للنذريه واكمن لاينقعكم العسلم حينتذوقري فسيعلون بالياء (ولقد كذب الذين من قبلهم) اي من قبل كفارمكة من كفارالامم السالفة كقوم نوح وعاد وأمنرابهم والالنفات الى الغيبسة لابراز الاعراضء:هم(فكيف كان نكير) اي انكاري عليهم بانزال العذاب اىكانعلىغايةاالهول والفظاهة وهذاهو مورد التاكيد القسمي لاتكذبهم فقط وفيه من المسالغة في تسلية رسول الله صلى الله عليسه وسلم وتشديد التهديد لقنومه مالا يخني (اولم روا) أهفلوا ولم يتغاروا ( الى الملعر

فوقهم صافات) باسطات الجمعتين في الجو عندطرانها فانهن اذا بسطنها صففن قوادمها علا والبرهان أ صفا (و يقبضن) ويعنم عها اذاصر بن بها جنو بهن حينا فعينا الاستظهار به على التعرك وهو السرق ايث يقبضن الدال على تجدد القبض تارة بعد تارة على قابضات على عَسِّكُهُ فَى الْجُوْعِنْدَالْصَفُ وَالْقَبِصُ عَلَى خَلَاقَ مَقْتَطَى الْفَلِيمُ ( الْالْرَجُن ) الْوَاسْغ رَجَنَهُ كُلْشَى ۚ بَانْ بِرَاهُنَّ عَلَى الْمُعْدِقِ الْمُعْدِقِ الْمُعْدِقِ الْمُعْدِقِ الْمُعْدِقِ الْمُعْدِقِ اللَّهِ عَلَى الْمُعْدِقِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَل عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

تبكيت الهم بنني ان يكون الهم ناصر غيرالله تعالى كما يلوح به التعرض لعندوان الرحمانية ويعضده قوله تعالى ماعسكهن الاالرحن اوناصرون عذابه تعالى كاهوالانسب عاسيأتي من قوله تعالى ان أمسك رزقه كقوله تعالى ام لهم أأهة تمنعهم مندوننا في المعنيين معاخلاان الاستفهام هناك متوجه الىنفسالمائع وتعققه وههناالي تعيين النساصر التبكيتهم باطعسار صورهم عن تعيينسد وإم منقطعة مقسدرة باللقيدة للانتقال مزتو بحفهم عسلى ترك التأمل فيسا يشاهدونه مناحوال الطم المشتاعي تعاجيت آثار قدرةالله عزوجل الى التبكيت بماذكر والالتفات للتشديد فيذلك ولاسسبيلالي تقد برالهمزة معها لان مابعسدها حسن الاستفهامية وهي مبتسدأ وهذا خسيره والموصول مع صلته

والبرحان أماالمثال فهوان الكفار الذين كانواقبلهم شاهسدوا أمثال حسفه العذوبات بسبب كفرهم \* فقال ( ولقد كذب الذين من قبلهم فكيف كان نكير ) يمنى عادا وتمود وكفار الايم وفيه وجهان ( أحدهما ) قال الواحدي فلكيف كان نكير أي انكاري وتغييري أليس وجدوا العداب حقا ( والثاني ) قال أ بومسلم النكير عقاب المنكر ثم قال وانماسقط الياء مننذ يرى ومن نكيرى حتى تكون مشابهة لرؤس الآى المتقدمة عليها والمتأخرة عتماوأ ماالبرهان فهوانه تعالى ذكر مايدل على كال قدرته ومني ثبت ذلك نبت كوته تعالى قادرا على ايصال جيسع أنواع العداب البهم وذلك البرهان من وجوه ( البرهان الاول ) \* هو قوله تعالى (أولم بروالي الطيرة و قهم سافات و يقبضن) صافات أى باسطات أجمعتهن في الجوعند طيرانها ويقبضن ويضمنه الذاصر بن بهاجنوبهن فانقيل لمقال ويقبضن ولم يقل وقابضات قلنالان الطبران في الهواء كالسباحة في المساء والاصل في السباحة مدالاطراف و بسطها واما القبض فطاري على البسط للاستظهار به على النحرك فجي بماهوطاري غيراصلي بلفظ الفعل على معنى انهن صافات و يكون منهن القبض عارة بعد تارة كايكون من الساج الشم قال تعالى ( ما يمسكهن الاالرحن) وذاك لانهامع تقلها وضخامة أجسامهالم يصكن بقاؤها في جوالهواء الابامسالة الله وحفظه وههمناسو الان( السو الرالاول )هل تدل هذه الآية على ان الافعال الاختيارية للعبد عظاء قة لله فلنانع وذلك لان استمساك الطير في المهواء فعل اختيساري للطيرتم انه تعالى قال ما يمسكهن الاالرحن فدل هذا على ان فعل العبد مخلوق لله تعسالي ( السوال الثاني ) اله تمالي قال قالها له المروا الى الطيير مستخرات في جوالسماء ما يسكهن الاالله وةال ههنا ما يسكهن الاالرحن فاالفرق فلناذ كرني المصل أن الضير معفرات في حوالسماء فلاجرم كانامساكها هناك يحض الالهية وذكر ههنا انهاصافات وقابضات فكان الهامها الى كيفية البسط والتبض على الوجمه المطابق للنفحة من زحمة الرحن من ثم قال تمالى ( أنه يكل شي يصير ) وفيد وجهان ( الوجم الاول) المراد من البصير كونه علما بالاشسياء الدقيقة كإيفال فلايناله بصر في هدنداالامر أى حذق (والوجد الثاني) ال مجرى اللفظ على طاهره فنقول اله تعلى شي والله بكل شي بصير فيكون رائبا لنقسم ولجميع الموجودات وهمذا هوالذي ينولهأ صحمابنا مزانه تعالى يصبحأن يكون مرأبياوان كل الموجودات كذلك فان قيسل البرصير اذاعدي بالبساء يكون عملى العالم يقال فلان بصرير بكذا اذا كانطاله قلذا لانسهم غانه يقال ان الله سميع بالمسموعات يصبر بالمصرات # قوادتعالى ( أمن هذا الذي هو جنداكم بنصركم من هُونَ الرِّجْنَ انَ الْكَافِرُونَ اللَّهُ غُرُورَ ﴾ اعلم أن الكافرين كاذوا يمتنعون عن الايسان ولا يلتغنون الى دعوة الرسول عليد الصلاة والسلام وكارتعو ينهيرعلي شيئين (أحدهمة) القوة التي كانت حاصلة لهم بسبب مانهم وجندهم (والثاني) أنهم كانوا يتواون هده

صفته كاى قوله تعالى من ذالذى يشفع عنده وإيشارهدا التعلير المشار اليه وينصركم سهة لجند باعت ار لفطه ومن دون الرحن على الوجه الاول اماحال من فاعل ينصركم أونعت الصدره وعلى اثناني متعلق بينصركم كافى قوله تسالى من بنصرى من الله فالمنى بل من هذا إلى قيرالذى هو

الاوتان توصل اليناجيع الخيرات وتدفع عناكل الأفات وقدأ بطل الله عليهم كل واحد من حسدين الوجهين أما الاول فبقوله أمن هسدا الذي هوجنسد لكم يتصركم من دون الرحن وهذانسق على قوله أم أمنتم من في السماء والمعنى أم من بشار البسد من المجموع و يقال هذأ الذي هوجنسد لكم ينصركم من دون الله ان أرسسل عذا به عليكم تم قال ان المكافر ونالافي غرود أي من الشيطان يغرهم بان العداب لاينز ل بهم وأما الثاني الله فهو قوله (أمن هـ داالذي برزة كم انأمسك رزقه) والمعنى من الذي برزقكم من آلهتكم انأمسك اللهالرزق عنكم وهسذا أيضا بمالاينكره ذوعفسل وهواته تعمالي اوأمسك أسباب الرزق كالمطروالنبات وغيرهما لماوجدرازق سواه فعندوه وحهدا الامر الله قال تعالى ( بل لجوافي عنو ونفور ) والمراد أصروا وتشددوا مع وصوح الحق في عنوأي في تمرد و تنكير ونفور أي تباعد عن الحق واعراض عنه فألعنو بسبب حرصهم على الدنبا وهواشارة الى فسادالقوة العملية والنغور بسبب جهلهم وهسدا اشارةالي فسادا اقوة النفلير يذواعلمأنه تعالى الوصفهم بالعتو والنغورنيه على مايدل على قبيم هذين الوصفين # فقال تعالى ( أفن عشي مكباعلي عن وجهد أهدى أمن عشي سوياعلي صراط مستقيم) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال الواحدي أكب مطالُّوع كيفيقال كبيته هَا كَبُونْظِيرِهِ قَشْعَتَ الريحِ السِّحَابِ فَاقْشَعَ قَالَ صَاحِبِ الكَشَّافِ ايسِ الأمرِ كَلَّاك وماجاء شي من بناء أفعل مطاوعًا بل فولك أكب معناه دخيل في الكبوصار ذاكب وكذلك أقشع السحاب دخل في القشع وأنفص أي دخــل في النفص وهونفض الوعاء فصار عبارة عن الغفروأ لام دخل في اللوم وأمامطاوع كبوقشع فهوانكب وأنقشع (المسئلة الثانية) ذكرواق تفسيرقوله يمشي مكباعلي وجهه وجوها (أحدها) معناهان الذي يمشى في مكان غيرمستويل فيدارتفاع وانخفاض فيعتركل ساعةو نخر على وجهه مكيا فحاله تقيض حال من يمشي سسو ما اي قائما سالما من العثور والخرور ( وثانيها ) ان المتعسف الذيءشي هكذا وهكذا على الجهالة والحيرة لايكون كن يمشئ الىجهة معلومة معالم واليقين ( وثالثها ) أنالاعجي الذي لايهتسدي الىالطريق فيتعسف ولايزال ينكب على وجهه لايكون كالرجل السؤى الصحيح البصر الماشي في الطربق المعلوم ثم اختلفوا فمنهم من قال هذا حكاية حال الكافر في الآخرة قال قتادة الكافر أكب على معاصي الله فحشره الله يوم القيامة على وجهد والمؤمن كان على الدين الواضيح فعشر مالله تعالى على طريق السوى يوم القيامة وقال آخرون بلهذا حكاية حال المؤمن والكافر والعالم والجاهل فيالدنيا واختلفوا أيضا فتهم مزقال هذا عام فيحق جيع المؤمنين والكفار ومنهم منقال بلالمرادمنه شخص معين فقال مقاتل المراد أيوجهل والني عليه الصلاة والسلام وقال عطاء عنابن عباس المراد أبوجهل وحزة بنعبد المطلب وقال عكرمة هوأ بوجهل وعمار بن ياسر (البرهان الثاني) على كال قدرته « قوله

فيزعهم أنهم محفوطون ا من النسوائب محفسظ آلهتهم لاعمظه تعالى فقط أوان آلهنهــم تحفظهم من أسالله الافي غرور عفلمبم وصلالفاحشمنجهة الشيطان ليس لهسم في ذلك شيء يعند مه في الجلة والالتفات إلى الغيدة للامذان باقتضاء حالهم للاعراض عنهم و بيان قبائحهم اغبرهم والاظهمار في موقع الاضمارلذمهم بالكغر وتعليسل غرورهم به والكلام فيقوله تعالى (أمن هذاالذي رزقكم ان أمسك ) أى الله عزوجهل (رزقه) فامسساك المطر وساثر مبادیه کالـدی مر تفصيله خلا ان قوله تعالى ( بل لجوا في عنو ونفور) مني صيمقدر يستدعيه المقام كأثه قيل اثر عام التكيت والتجيز لم يتسأثروا بذلك ولم بذعنسوا المحق بللجوا وتمادوا في غنوأى عنادواستكبار وطغيسان ونفدور

أى شراد عن الحق وقوله تعالى (أفن عشى مكبا على وجهه أهدى) الخ مثل صرب للشرك ﴿ تعالى ﴾ وألموخد توضيحا لجالهما وتحقيقا لشأن مذهبيهما والفاء لترتيب ذلك على ماظهر من سدوء مالهم وخرورهم مرسهاوى الغرود و ركوبهم متن عشواء العتسو والنفور وعدم

اهندائهم في مشلك المحاجة الىجهة بتوهم فيهارشدق الجملة فان تقدم الهمرة عليها صورة الماهولاقتضائها الصدارة وأما بحسب المعنى فالامر بالعكس كاهو المشهور حتى لوكان مكان الهمزة هل لقبل فهل من يمشى مكبا الخوالذكب الساقط على وجهه يقال خرعلى وجهد وحقيقته صارذاكب ودخل في الكبكا قشع الغمام أي صارفا قشع والمعنى ألهن يمشي وهو بعثر في كل ساعة و يخرعلى وجهد في كل خطوة فو ٢٥٧ كاتو عرطر يقد واختلال قواه أهدى الى المقصد الذي يؤمد

اً (أم من يمشي سويا) أي قأنما سالما من الخبط والعثار (على صراط مستقيم) مستوى الاجزاء لاعوج فيدولاا أمحراف فيلخبرمن الثانية محذوق الدلالةخبر الاولى عليه ولاحاجة الدذلك فان الثانية معطوفةعلى الاولى عطف المقردعلى المفرد كقولك أزيد أفضل أمعرووقبل أريديالكب الاعمى وبالسوى البصمر وقيل من يمشي مكياهو الذي بعشرعلي وجهد الى النار ومن يمشى سو يا الذي عشرهلي قدميه الى الجنة (قل هو الذي أنشأكم ) انشاء بديعا ( وجعل أكم السعع) السعمواآمات الله وتمتثلوا بما فيهما من الاوامر والنواهي وتتعظوا عواعظها (والابصار) لتنظرواها الىالآمات التكو بذية الشاهدة بشوان اللهءزوجل(والافتدة) لتتفكروا مافعاتسمونه وتشاهدونه من الآبات التنزيلية والتكونية وترتقواني معارج الاعان

تعالى ﴿ فَلَهُوالذِي أَنْشَأَكُمْ وَجِعَلَ لَكُمُ السَّعَمِ وَالْآبِصَارِ وَالْأَفْتَدَةَ فَلَيْلَامَاتَشَكَّرُونَ﴾ اعطأنه تعالى لمأوردالبرهان أولامن مأل ساترا لحيوانات وهووقوف ألطير في الهواء أوردالبرهان بعده منأحوال الناس وهوهذه الآية وذكر من عجائب مافيه سال السمع والبصر والقوادولقد تقدم شرح أحوال هذه الامور الثلاثة في هذا الكتاب رارا فلأ فأندة في الاعادة واعمأن في ذكرهما ههنا تنبيهاعلى دقيقة لطيفة كانه تعمالي قال أعطيتكم هذه الاعطأآت الثلاثة مع مافيها من القوى الشريفة لكنكم ضيعتموها فلم تقلما ماسمعتموه ولااعتبرتم بمأ بصرتموه ولا تأملتم في عاقبة ماعقلتموه فكانكم منبعتم م وأفسدتم هذه المواهب فلهذا قال قليلا ماتشكرون وذلك لان شكرة مسةالله تعالى هوأن يصرف تلك النعمة الى وجه رضاه وأنتم لماصرفتم السمع والمصروالعقل لاالى طلب مرصاته فأنتم ماشكرتم نعمته البنة الرهان الثالث) وقوله تعالى (قل هو الذي ذراكم في الارض واليه تحشرون ) اعلمأنه تعالى استدل بأحوال الحيوانات أولاً مم بصفات الانسان تانيا وهي السمع والبصروالعقل ثم بحدوث ذاته تالثا وهوقوله هو الذي ذرأكم في الارض واستمج المتكلمون بهذه الآية على ان الانسان ليسهو الجوهر المجرد عن التعبز والكمية على مايقوله الفلاسفة وجاعة من المسلين لانهقال قل هوالذي ذرأكم في الارض فبين انه ذرأ الأنسان في الارض وهذا يقتضي كون الانسان ممحيزا جساً واعلم أن الشروع في هذه الدلائل انما كان لبيدان صحة المشر والنشر ليثبت ماادعاه من الابتلاء في قوله ليبلوكم أيكم أحسن غلا وهوالعز يزالففورتم لاجل اثبات هذا المطلوب فكروجوها من الدلائل على كالقدرته ثم خمه ا بقوله قل هوالذي ذراكم في الارض ولما كانت القدرة على إلحلق ابتداء توجب الفدرة على الاعادة لاجرم قال يعده واليه تعشرون فبين بهذآ أنجيع ماتقدم ذكره من الدلائل انماكان لاثبات هذا المطلوب \* واعلم انه تعالى لما أمر مج داصلى الله عليه وسلم بان يُخوفهم بعداب الله حكى عن الكفارشيئين (أحدهما) انهم طالبوه بتعيين الوقت وهوقوله تعالى (و تقولون متى هذا الوعد ان كنتم صادقين ) وفيدمسائل ( المسئلة الاولى ) قال أبومسلم انه تعالى قال ويقولون بلفظ المستقبل فهذا يحتمل مايوجد من الكفار من هذا القول في المستقبل و يحتمل الماضي والثقدير فكانوا يقولون من هذا الوعد (المسئلة الثانية) لعلهم كانوا يقولون قالك على سبيل السمخر يقولعلهم كانوا يقولونها ايها ماللصعفة انهاما لم يتعبل فلا أصلله ( المسئلة الثالثة ) الوعد المسؤل عنه ماهوفيدوجهان (أحدهما) أنه القيامة (والثاني) أنه مطلق العداب وقائدة هذا الاختلاف تظهر بعد ذلك انشاء الله المعمم أجاب الله عن هذا السؤال بقوله تعالى ( قل اتما العلم عند الله واتما أنا تذير مبين ) والمراد أن العلم بالوقوع غبرالعلم بوقت الوقوع فالعلم الأول حاصل عندي وهوكاف في الانذار والصدير أما العلم الثاني فليس الالله ولاحاجة في كوني نديرا مبينا اليه الله أنم انه تعالى بين

والطاعة (فليلاماتشكرون) ﴿ ٣٣ ﴾ من أى باستعمالها فيجاخلةت لاجله من الامؤرالمذكورة وقليلازمت لحدوق والطاعة (فليلاماتشكرون) ومامزيدة لذاكيد القله أى شكرا قليلا أوزمانا فليلاتشكرون وقيل القله عبارة عن العمم (فلهوالذي ذراكم في الارض) أى خلقكم وكثركم فيها لاغيره (واليه تعشرون) للجراء لاالى غيره اشتراكا أو استقلالا فابنوا أموركم على ذلك في ولون) من فرطعتوهم وعنادهم

ومق هداانوهد) اى المشر الموهود كايني فنه قوله تعالى واليه تحشرون (ان تستم صادفين) بحاطبون به التي صلى الله عليه وسلم والمؤمنين من حيث كانوامشاركين له عليه السلاة والسلام في الوعد وتلاوة الايات المتضمنة له وجواب الشعرط محذوف أى ان كنتم صاد فين فيما تخبرونه من مجي الساعة والحشر فبينوا وقنه (فل انما العلم) أى العلم بوقته (عند الله) عزوجل لا يطلع عليه هره كفوله قعالى فل انما علم عندر بي عود ٢٥٨ كه (وانما أنا نذر مبين) انذر كم وقوع الموعود

سالهم عند تزول فلك الوعد فقال تعالى ( فلما رأوه زافة سئت وجوه الذين كفروا) وفيه مُسائل ( المسئلة الاولى ) قوله فلما رأوه الضمير للوعد والزلفة القرب والتقدير فَلَا رَأُوهِ قَرَ بِلُو يَحْتَمِلُ أَنَّهُ لِمَا اشْتَدْفَرُ بِهُ جَعِلَ كَا نَهُ نَفْسَ القَرْبِ وَقَالَ الحَسَنَ مَعَايِنَةً وهذا معنى وليس بتفسير وذلك لانماقرب من الانسان رآء معاينة (المسئلة الثانية) قوله سينت وجوه الذين كفروا قال ابن عبساس اسسودت وعلتها الكاآبة والفترة وقال الزجاج تبين فيهنأ السوء وأصل السوءالقبيم والسيئة ضد الحسنة يقال ساءالشيء يسومفهوسبي افاقيم وسي يساءاذ قبيم وهوقعل لازم ومتعدد فعني سيئت وجوههم قبحت بانعلتها الكآية وغشيها الكسوف والفترة وكلعواوصارت وجوههم كوجه من بقاد الى القتل ( المسئلة الثالثة ) اعلم أن قوله فلمارأوه زلقة اخبار عن الماسى فن حلالوعد في قوله و يقو أونامين هذا الوعد على معللتي العداب سهل تفسير الآيذعلي قوله فلهذا قال أبومسلم في قوله فالرأو زلفة يعني انه لماأتاهم هذاب الله المهلك الهم كالذى نزل بعادوتمودسينت وجوههم عندقر به منهم وأمامن فسيرذلك الوعديالقيامة كان قوله ظا رأوه زلفة معناء فتي مارأوه زلفة وذلك لان قوله فما رأوه زلفة اخبسار عن المساضي وأحوال القيامة مستقبلة لاماضية فوجب تفسير اللفظ يما قلناه قال مَمَاتُلُ فَلَا رَأُوهُ زَلَقَدَ أَى لِمَارَأُوا العِدَابِ فِي الآخْرِةِ قَرْ بِيا \* وَأَمَاقُولُهُ تُعَسَالِي ﴿ وَقَيْلَ هذا الذي كنتم به تدعون ) فقيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال بعضهم القائلون هم الزبانية وقال آخرون بل يقول بعضهم ابعض ذلك (المسئلة الثانية) في قوله تدعون وجوه (أحدها) قال الغراءير يدتدعون من الدعاء أي تطلبون وتستعيلون به وتدعون وتدعون واحد في اللغة مثل تذكرون وتذكرون وتدخرون وتدخرون (وتانيها) الهمن الدعوى معناه هذا الذي كنتم تبطلونه اي تدعون انه بإطل لايأتيكم اوهذااالذي كنتم بسببه تدعون انكم لاتبعثون ( وثائثها ) ان يكون هذا استغها ماعلى سبيل الانكار والمعنى أهذا الذي تدعون لابل كنتم تدعون عدمه (المسئلة الثالثة) قرأ بعقوب الحضرمي تدعون خفيفة من الدعاء وقرأ السيبعة تدعون مثقلة من الادعاء 🗫 قوله تمالي ( قَلْ أَرَابُهُمُ أَنْ أَهُلَكُنَى الله ومن معي أور حَنافَنْ بَعِيرَ الكَافَرِينَ من عَذَابِ أَلِيم ) اعلِأَن هذا هوالجوابعن النوع الثانى ماقاله الكفار لمعمد صلى الله عليه وسلم حين خوفهم بعداب الله بروى أن كفارمكم كانوا يدعون على رسول آلله صلى الله عليه وسلم وعلى المومنين بالهلاك كالقال تعالى أم يقواون شاعر ننز بعس بهر يب المنون وقال بل ظننتم أنان ينقلب الرسول والمؤمنون الى أهليهم أبدا عمانه تعالى أجاب عن ذلك من وجهبن ( الوجه الاول) هو هذه الآية والمعنى قلالهم انالله تعالى سواه أهلكني بالاماتة أورحني بتأخيرالاجل فأى راحة لكم فيذلك وأي منفعة لكم فيدومن الذي يجبركم من عداب آلله اذا نزل بكم أتفانون أن الاصنام تعيركم اوغيرها فأذاعلتم الانعيرالكم فهلا

لاتحالة وأماالعلم يوقت وقوعد فليس من وظائف الانذار والغاء فىقولە تعالى (فلارأوه) فصعد معربة عن تقديرجه لتين وترتيب الشرطية علمه كأنه قيل وقد أتاهم الموعود فرأوه فلمارآوم الى تخرە كامر تعقبقه في قوله تمالى فلارآ. مستقرا عنده الاأن التدرهناك أمر واقع مرتب على مأقبله بالفاءوههناأمر منزل منزلةالواقع وارد على طر نقة الاستثناف وقوله تعالى (زلفة) حال من مفعول رأوااما يتقدر المصماف أي ذازافة وقرب أوعل أنه مصدر يمسني الفاعل أي مزداف أوعلى أنهمصدرنعت يه مبالغة أوظرف أي رأوه فيمكان ذيهزالفذ (سيئت وجوه الدَّين كفروا ) يأن غشتها الكآبة ورهقها القذ والذلة ووشم الموصن موضع ضميرهم لذمهم بالكفر وتعليل المسادة (وقيل) توبخالهم

وتشدیدا امذا بهم (هذا الذی کنتم به تدعون) أی تطلبونه فی الدنیاوتستعجلونه انکاراواستهزا، ﴿ تسکتم ﴾ علی آنه تفتعلون من الدعا وقبل هومن الدعوی أی تدعون آن لا بعث ولاحشروقری تدعون هذا وقد روی عن مجاهد أن الموعود عذاب یوم بدروهو بعید (قل أرایتم) ای أی أخبرونی (ان أهلکنی الله) ای أما تنی والتعبیره نه با لا هلالئذا کانوا بدعون علیه صلی الله علیفوسلم وعلی

المؤمنين بالهلاك (ومن معيى) من المؤمنين (اوزحنا) بتاخيراجالنا هين في جوار رسمته متر بصون لاحدى الحسدين ( في يخيرالكافرين موضع ( في يخيرالكلون )

تمسكتم عاليخاصكم من العدّابوهوالعملم بالنوحيدوالتبوة والبعث ( الوجه الثاني) في الجواب # قوله تعالى ( فلهوال عن آمنابه وعليه توكلنافستعلون من هوفي ضلال مَبِينَ) والمعنى انه الرحق آمنا به وعليد توكلنا فبعلم أنه لايقبل دعاءكم وأنتم أهل الكفر والعناد فيحقناهم اناآمنانه وعليه توكلنا فاناقبل لمهم يقل آمايه وتوكلنا علبسه أو مه آمناوعليه توكانآ فلنالانالنقد يرآمنابه والهنكفر به كاكفرتم نمقال وعليد توكلنسالاعلى غيره كافعاتهمانتهم حنبث توكاتهم على رجالكم وأموالكم وفرى فسنعلون على المخاطبة وقرئ بالباهليكون على وفق قوله فن بجيرالكافرين وأعلم أنه للذكر أنه بجب أن يتوكل عليه الاعلى غيره فكرالدايل عليه فقال تعسالي (قل أرأيتم أن أصبح ماوك غورافن مُ تَيكُم عَاءِمعينَ) والمقصود أن مجعلهم مقرين برمض نعمه ليريهم قدم ماهم عليه من تغرأي أخبروني ان صارما وكم ذاهباني الارض فن بأتيكم عاءمهين فلابد وأن يقواوا هوالله فبقال لهم حينتد فلم تجعلون من لايقدرعلي شئ أ مملاشير يكاله في العبودية وهو كَفُولِه أَفْرَأْيَتُم أَلَمَاءُ ٱلذَى تُشْمَرُ بَوْنَأَ أَنْتُمَ أَنْزَأَمُوهُ مَنَّ المَرْنَامُ ثَمَنَّ المَزْلُونَ وَقُولُهُ عُوَّرًا أى فأثراذاهبا في الارض يقال غارالما يغور غورا اذانصب وذهب في الارض والغور ههنا بعني الغائرسمي بالمعمد وكإيقال رجل عدل ورضا والمعين الظاهر الذي تراه العيون فهومقعول من العسين كبيع من البيع وقبل المعين الجساري من العبون من الامعان في الجرى كأأنه قبل ممعن في الجرى والقه أعلم وصلى الله على سيد المجدوعلي آله وصحبه وسلم

(سورة القلوهي اثلثانه خسون آية مكية)

## (بسم أندال حن الرحم)

(ر) فيده مسئلتان (المسئلة الاولى) الاقوال المذكورة في هذا الجنس قد شهر حناها في أول سورة البقرة والوجوه الزائدة التي يختص بهاهذا الموضع (أولهسا) ان النون هو السمكة ومنه في ذكر يونس وذا النون وهسذا القول مروى عن ابن عبداس ومجاهد ومقاتل والسدى ثم القائلون بهذا منهم من قال انه قسم بالحوت الذي على ظهره الارض وهو في بحر تحت الارض السغلى ومنهم من قال انه قسم بالحوت الذي احتبس بونس عليه السلام في بطنه ومنهم من قال انه قسم بالحوت الذي الطنع مرود بدمه (والقول الثاني) وهو أيضا مروى عن ابن عباس واختبار الضحالة والحسن وقتادة أن النون هوالدواة ومنه قول الشاعر

اذاماالشوق يرجع بى اليهم المقتالتون بالدمع السجوم في اليهم المعتملة المقتالة عظيمة فان التفساهم تارة فيكون هذا قسما بالدواة والقلم فان المنفعة بهما بسبب الكتابة عظيمة فان التفساهم تارة يحسل بالنطق وأخرى بالكتابة (والقول الثالث ) أن النون لوح من نورتكتب الملائكة ما بأمرهم الله به فيسه رواه معاوية بن قرة مرفوعا (والقول الرابع) أن النون هوالمداد الذي تكتب به الملائكة واعلم أن هذه الوجوه ضعيفة لانا اذا جملناه مقسمايه و جب ان

ضيرهم للسعيل عليم بالكفروة البلانجياء به (قل هوالرحن)أي الذيأده كاليعبادته مولى النعركالها (آمنامه) وحده لماعلنانكل ماسواءامانعمة أومنع عليه (وعليه توكلنا) لاعلى غيره أصلالعلنا بأنماعداه كالتاماكان بمرك من النفع والضر (فستعلون)عن قريب البند (من هوق صلال مبین) مناومنکروقری ٔ وسيعلون بالياء المتانية (قلأرأيتم)اي أخبوني (انأصبحماؤكمغورا) أى غائرا في الارمن بالكلية وقيل تحيث لاتناله الدلاء وهودصدر وسف به (قرر أتبكم عادمين) حارأوظاهرسهل الماخذ \* عن الني صلى الله عليه وسلمن قرأسورة اللك فكانه أحياليملة القدر ﴿ سورةن مكية وآمها

(ن)بالسكون على الوقف وقرى بالكسرو بالفتح لالتقاء الساكنين وبجوز

ثنتان وجسون)\*

الرحيم)\*

\* ( بسم الله الرحن

أنبكون الفتح باضمار حرف المسم في موضع الجركفولهم الله لافعلن بالجر وأن

يكون ذلك نصبابا ضماراذكر لافحه اكماسبق في فانحة سورة البقرة وامتناع الصرف للنعر يضاوا لتأثبت على انه عما للسورة تمانجعل اساللعرف مسروداعلى تمطالتعديدللتحدى 🔸 😙 🦫 بأحدالطريقين المذكورين في موقعه أواسما

للسورة منصوباعسلي إكان حنسا ان يجره وننونه فان القسم على هذا القدير يكون بدواة منكرة أو بسمكة منكرة كاأنه قبل وسكمة والقسلم أوقبل ودواة والقلم وانكان عجلسا أنانصرفه ونجره أولانصرفه وتفقعه انجعلته غير منصرف (والقول الخامس) انتون ههناآخر حروف الرحن قانه يحتمع من الرحمن اسم الرحن فذكرالله هذا الحرف الاخير من هذا الاسم والمقصود القسم تمام هذا الاسم وهذا أيصاضعيف لانتجو يزه يقتيم بابترهات الباطنية بلالحقههناانه اماأن يكون اسماللسورة أو يحكون الغرض منه التحدي أوسائر الوجوه المذكورة فيأول سورة البقرة ( المسئلة الثانية ) الفراء يختلفون في الههار النون واخفائه من قولدن والقالم فمن أظهرها فلانه ينوى بهاالوقف بدلالة اجتماع الساكنين فيها واذاكانت موقوفة كأنت في تقديرالانفصال بمابعدها واذا انفصلت بمابعدها وجبالتبين لانهاانا تخني فيحروف الغم عندالاقصال ووجه الاخفاءان همزة الوصل لم تقطع مع هذه الحروف في تحوالم الله وقواهم في العددوا حداثنان فن حيث لم تقطع الهمزة ممها علنماأنهافي تقديرالوصل وافا وصلتها أخفيت النون وقدذكرنا همذا في طس و يس قال الفراء و ظهارها أعجب الى لانها هجاء والهجاء كالموقوف عليه وان اتصل \* وقوله تعالى (والقلم) فيه قولان (أحدهما) أن المقسم به هوهذا الجنس وعو واقع على كل قاريكتب به من في السماء ومن في الارض قال تعالى و ر يك الأكرم الذي علم بالقلم علمالانسان مالم يعلم فحن بتيسيرا اكتابة بالقلم كامن بالنطق فقال خلق الانسان علم البيأن ووجه الانتفاع به أنه يمزل الغائب مزالة المخساطب فيتنكن المرء من تعريف البعيد به مايَّكن باللسان من تحريف القريب (والثاني) أن المقسم بذهو القلم المعهود الذي ساء في الخيران أول ما خلق الله القلم قال ابن عباس أول ما خلق الله الفلم تُم قال له أكتب ماهو كأنن الى أن تقوم الساعة فيرى عاهو كأن الى أن تقوم الساعة من ألا تمال والاعسال قالوهوقلم من نورطوله كابين السماء والارض وروى تجاهدعته قال انأول ماخلق الله القلم فقال آكت القدرف كمنب ماهوكآئن الى يوم الفيامة واعاميرى الناس على أمرقد فرغمته قالالقاضي هذا الخبر يجب حله على المجازلان القلم الذي هوآلة مخصوصة فىالكتابة لايجوز أن يكؤن حياعا فلافيؤ مروينهى فانالجع بين كونه حيوا نامكلفاو بين كونهالة للكتابة محال بل المرادمته انه ثعالى أجراء بكل ما يكون وهو كقوله اذا قضي أمرا فأنما يقولله كن فيكون فانه ايس هناك أمر ولانكليف بلهو مجرد نفاذا لقدرة في المقدور من غيره نازعة ولامدافعة ومن الناس مززعم أن القلم المذكور ههنسا هو العقل وأنهشئ هوكالاصل لجيع المخلوقات قالواوالدليل عليه أنه روى فيالاخبارأن أول ماخلق الله القلم وفي خبرآ خرأول ماخلق الله العقل وفي خبرآ خرأول ماخلق الله تعالى جوهرة فنظر البهابمين الهيبة فذابت وتسخنت فارتفع منهاد خانوز بدفخلق من الدخان السموات ومن الزبد الارض قالوافهذه الاخبار بمجموعها تدل على أن القلم والعقل وتلك

الوجهالمذكورأ ومرفوعا على الهخبرابة مامحذوف فالواو فيقوله تعسالي (والفل) للقسم وانجعل مقسما به فهى العطف عليه وأياماكان فانأريد به قلم اللوح والكرام الكاتيين فاستعشاقه للاعتلا ام الاقساميه طاهروانأر يديه الجنس فاستحقاق مافي أمدى الناس لذلك لكثرة منافعه ولولم يكن لدسر يدسوي كونه آلة أتصرير كتبالة عزقائلالكني يەفىشلا موجبا لتعظيمه وقريء بادغام النمون في الواو (ومايسطرون)الشمير لاسماب القسلم المدلول هليهم بذكره وقيل للقل علىأنالراديه أصحابه كأنه قبل وأصحاب القلم ومسطوراتهم علىأنما موصولة أووسطرهم علىأنها مصدرية وقيل للقلم نغسه باسناد الغطل الى الألقواجرائه مجرى العقلاء لاقامته مقامهم وقيسل المراد بالقلماخطاللو حناصة والجع للنعظيم وقوله

تعالى (ما أنت ينعم قربك جنون) جواب القسم والباء متعلقة بمضمر هوحال من الضمير في خبرها ﴿ الجوامرة ﴿ والعامل فيها معنىالني كانه

قبل أنت برئ من الجنون ملتبسنًا بنعمة الله التي هي الشوة والرياسة العامة والنعرض لوصف الربو بية المنبئة عن التبلغ المعارج الكمال مع الاصافة الى ضميره ﴿ ٢٦١ ﴾ عليه الصلاة والسلام لنشر يغه عليه الصلاة

والسلام والانذان يأنه تعالى بتم نعمته علية وساغهم العلوالي غاية لاغامة ورامعساوالمراد تنزيهم عليه الصلاة والسلامعاكانوا بنسبونه عليدالصلاة والملام اليه سن الجنون حندا وعداوة ومكابرةممع جرمهم بانه عليسه الصلاة والسلامق غاية الغامات القاصية وتهابة النهسانات النائبة من حصانة العقل ورزانة الرأى (وانلك) عقاللة مقاساتك ألوان الشدائد من جهنهم وتحملك لأعباء الرسالة (لأجرا) لثواراعظها لانفادقدره (غيرمنون)مععظمة كقوله تعالى عطاوفير محذوذ أو غدير منون عليك منجهة الناس غانه عملهاوم أوسالي بلاتوسط ( وانكاملي خلق عظم ) لابدرك هأوه أحد من الخلق ولذلك يحتل من جهتهم مالايكاد محتمله البشير وسنات عائشة رضي الله عنها عن خلقه علمه الصلاة والسلام فقالت

الجوهرة التي هي أصل المخاوقات شيُّ واحد والاحصل التنافض \* فوله تعمالي (ومايسطرون) اعلمان مامع مابعدهافي تقدير المصدر فيعتمل أن يكون المراد وسطرهم فبكون القسم واقعأبنفس الكنابة ويحتمل أثيكون المرادبه المسطور والمكتوب وعلى النقديرين فانحلنا القلم علىكل قلمق يخلوقات الله كان المعنى ظاهرا وكاأنه تعالى أفسم بكل قلمو بكل مايكتب بكل قلم وقبل بلالمراد مايسـطره الحفظة والكرام الكاتبون و يجوز أن يراد بالقلم أصحابه فبكون الضمير في يسلطرون الهم كانه قبل وأصحاب القلم وسطرهم أى ومسطوراتهم وأماأن حلنا القلم على ذلك الفلم المعين فيحتمل أن يكون المراد بقوله ومايسطرون أىومايسمطرون فيدوهواللوح المحفوظ ولفظ الجمع فيقوله يسطروناليس المرادمنه الجمع بلالتعظيم أويكون المراد تلك الاشياءالتي سطرت فيهمن الاعمال والأعمار وجبيع الامور الكائنة الى يوم القسامة واعلمانه تعالى لماذكر المقسمرية اتبعد بذكر المقسم عليه عد فقال (ماأنت بنعمة ربك بمعنون واللك لا جراغير منون والك العلى خلق عظيم )اعلم أن قوله ما أنت نعمة ريك بمجنون فيه مسئلتان (المسئلة الاولى) روى عن ابن عباس انه عليه السلام غاب عن خديجة الى حراء فطلبته فلم تجده فاذا به وجهه منغير بلاغبار ففالتله مالك فقاكر نزولجبر بلهالها السلام وأنه فألله اقرأباسم ريك فهوأول مانزل من الفرآن قال تم نزل بي الى فرا رالارض فنوصناً و توصنات تمصلي وصليت معمر كعتين وقال هكفا الصلاة بالمحدفذكر عليه الصلاة والسلام ذلك لحديجة فذهبت خدمجة الى ورقة بن نوفل وهواي عها وكان قدخالف دين قومه ودخل في النصرانية فسألته فقال ارسلي المي محدا فارسلته فأتاء فقال له هل أعربك حيريل عليم السلام أن تدعوا انمالله أحدا فقال لافقال والله المن بقيث الى دعوتك لانصرنك نصراعز يزائم مات وقبل دعاء الرسول ووقعت تلك الواقعـــة في ألسنة كفار قربش فقالوا انه لمجنون فأقسم الله تعالى على أنه ليس بمجنون وهو خمس آيات من أول هذه السورة ثم قال ابن عباس وأول مازل قوله سيح اسم ربلت وهذه الآية هي الثانية (السئلة الثانية) قال الزياج أنت هواسم مأوبمجنون الخبروقوله بنعمسة ريك كلاموقع قيالبين والمسني انتني عنك الجنون بنعمة ربك كإيفال أنت محمدالله طفل وأنت يحمدالله لست بمعنون وأنت بنعمة الله فهم وأنت ينصمه الله لست بفقيرو معناه ان الك الصفة المحمودة انما حصلت والصفة المذمومة انمازالت بواسطة انعام الله ولطفه وأكرامه وقال عطاه وابن عباس يريد بنعمة و للتعليك بالاعان والنبوة وهوجواب لقولهم باليها الذي نزل عليه الذكر المشلجةون واعلم أنه تعالى وصفه ههذا بثلاثة أنواع من العسقات (العسقة الاولى) في الجنون عنه ثم انه تعالى قرن بهذه الدعوى مايكون كالدلالة القاطعة على صحتها وذلك لان قوله ينعمة ر للنايدل على النام الله تعالى كانت ظاهرة في حقه من الفصاحة التامة والعقل الكامل والسيرة المرضية والبراءة عن كل حيب والاتصاف بكل مكرمة واذاكانت هذه النع

صكان خلقه القرآن ألست تقرأ القرآن قدأ فلح المؤمنون والجلنسان معطوفتان على حواب القسم ( فستبصر و يبصرون ) قال ابن عباس رضى الله عنهما فستعلم ويعلمون يوم القيامة حين ينبين الملق

من الباطل وقبل فستبصر و يبصرون في الدنبا بظهور عافية أمركم بغلبة الإسلام واستبلانك عليهم بالقتل والنهب وضيرورتك مهيبا معظما في فلوب العالمين وكونهم ﴿ ٢٦٢ ﴾ أذلة صاغرين قال مقاتل هذا وعيديعذات

يُوم بدر (أيكم المفتون) المعسوسة ظاهرة فوجودها بنافي حصول الجنون فالله تعالى نبد على هذه الدقيقة لتكون جارية جرى الدلالة اليقيلية على كولهم كاذبين في قولهم له انه مجنون ( الصفة الثانية ) قوله وانالك لاجرا غيرمنون وفي المنون قولان (أحدهما) وهوقول الاكثرين ان المعنى غيرمنقوص ولاحقطوع بغال متعالسيرأي أضعفد والمنين الضعيف ومن الثبئ اذا فطعه ومندقول لبيد عيس كواسب ما عن طعامها \* يصف كلاياصار بة وتظير فوله تعالى عطاء غيرمجذوذ (والقول الثاني) وهوقول مجاهد ومفائل والكلي أنه غير مكدر عليك بسبب المنفقالت المعتزلة في تقريرهذا الوجمانه غيرعتون عليك لانه ثواب تستوجيدهم علك وايس بتقضل ابتداء والقول الاول أشبه لازوصفه بإنه أجر بفيد أنه لامنة فيه فالحل على هذا الوجه يكون كالتكرير ثم اختلفوا في أن هذا الاجر على أى شي حصل قال قوم معناه اناك على احتمال هذا الطمن والقول القبيع أجرا عظيما دائما وقال آخرون المراد ان ذلك في أظهار النبوة والمعجزات في دعاما الحلق الى الله وفي بيان الشرع الهم هذا الاجر الخالص الدائم فلاتمنعك نسبتهم اياكالي الجنونءن الاشتغال بهذا المهم العسايم فأناك بسببه المعز لد العالية عندالله (الصفة الثالثة) قوله تعالى وانك لعلى خلق عظيم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم المهذا كالتفسير لماتقدم من قوله بنعمة ريك وتعر يف لمن رماه بالجنون أنذلك كذب وخطأوذلك لان الاخلاق الجيدة والافعال المرضية كأنت ظاهرة منه ومنكان موصوقاً بتلك الاخلاق والافعال لم يجن اضافة الجنون اليد لان أخلاق المجانين سينة ولماكانت اخلاقه الحبدة كاملة لاجرم وصفها الله بانها عظيم ولهدا قال قل لاأسألكم عليه أجرا وماأنا من المتكلفين أي لست متكلفا فيمايظهرلكم من اخلاقي لانالمذكلف لايدوم أمره طويلا بليرجع الى الطبع وقال آخرون اتماوصف خلفه بأنه عظيم وذلك لاته تعالى قالله أولك الذين هدى الله فبهداهم اقتده وهذا الهدى الذي أمراللة تعالى محدابالافتداميه لبس هو سرفة الله لان ذلك تقليد وهو غير لائق بالرسول ولبس هوالشرائع لانشر يعته مخانفة لشرائسهم فنعين أنيكون المراد منه أمره عليه الصلاة والملام بان يقتدي يكل واحد من الانبياء المتقدمين فيما اختص به من الخلق الكريج فكأن كل واحدمتهم كان مختصا بنوع واحد فلاأمر مجدهليد الصلاة والسلام بأن يقتدى بالكل فكائنه أمر بمجموع ماكان متفرقا فيهم ولماكان ذلك درجة عالبة لم تتبسير لاحدسن الانبياء فبله لاجرم وصف اللمخلقه بأنه عظيم وفيه دقيقة أخرى وهي قوله أملى خلق دغليم وكلة على لاستعلاء فدل اللفظ على انه مستعل على هذه الاخلاق ومستول عليهما وانه بالنسبة الىهذه الاخلاق الجيلة كالمون بالنسبة الىالعبذ وكالامبر بالنسبة الى المأمور (السئلة الثانية) الخلق ملكة تفسانية يسهل على المنصف بهاالاتبان بالافعال الجبسلة واعلم أن الاتيان بالافعال الجيلة غيروسه ولة الاتيان بها غير فالحسالة الني باعتبارها تعصل تلك السهولة هي الخلق و يدخل في حسن الخلق العرزمن الشيح

أى ايكم الذي فستن بالجنون والباء مزيدة أو بأبكم الجنون على , ناللغتون مصدر كالمعقول والمجلود أوبأىالفريقين متكم الجعنون أبفريق الموممنسين أم بفريق الكافرين أي في أعهما يوجد من يستمق هذا الاسم وهو تحريض بأبيجهلين هشام والوليدين المفسيرة وأضرابهما كقوله تعالى سيعلون غدامن الكذاب الاشر وقوله تعسالي (ان بك مواهم بن صلعن سيله) تعليل لمانني عنه ماقبله من ظهور جنوم بحيث لامخنى على أحد وتأكيه لمافيدمنااوهدوالوعيد أى هوأعلم بن منلعن سببله تعالى المؤدى إلى سعادة الدارين وهام في تبد العد المدال متوجها الى مأيغضيدالى الشقاوة الابديةوهذا هوالمجنون الذى لايفرق بين النفع والعنبرريل يحسب الضمررنفعافيوا ترموالتغم منبرراف منجره (وهوأهر

بالمهندين) الىسبيله اأفائز ين بكل مطلوب الناجين عن كل محذور وهم العقلاء الراجيم فيجزى ﴿ وَالْجَمْلُ ﴾ كلا من الفريقين حسيما يستحقه من العقاب والثواب واعادة هو أعسل لزيادة النقرير والغاء

ق قوله تمالى ( فلاتطع المكذبين) الرتيب النهى على مايني عندما قبله من اهنداته عليه الصلاة والسلام ومثلالهم أوعلى جيع ما فصل من أول السورة وهذا على ١٦٦٠ كه تهييم والهاب التصميم على معاسماتهم أى دم على ما أنت عليه

منعدمطاعتهم وتصلب في ذلك أولهمي عن مداهنتهم ومداراتهم باظهار خلاف ما في ضيره عليسه المسلاة والسلام استحلابالقلوبهم لاعن طاعتهم حقيقة كا يذي عندقوله تعمالي (ودوالوتدهن) فانه تعليلانهي وللانتهاء وانماعبرعنها بالطاعم للبالغة في الزجروا لتنفير أي أحبوا لو تلاينهم وتسامحهم في بعض الامور (فندهنون)أي فهم يدهنون حيشذأو فهم الأن يدهنون طمعا في ادهانك وقبل هو معطوني علم تدهن داخل في حبر الووالدي وذوالو لدهنون عقيب ادهانك وبأباءماسيأتي من بديهم بالادهان عل أنادهانهم أمرجحقق لائاس ادخاله تحت التمني وأماما كان فالمعتبر فجاجهم حقيقة الادهان الذي هواظهارالملانة واضمار خلافها وأما فيجانبه عليه الصلاة والسلام فالمعتبر بالنسبة الى ودادتهم هواظمار

بالسبداليدعليد الصلاة

والمخل والغضب والتشمدد في المصاملات والمعبب الى النماس بالقول والنعل وترلك التقاطعوا لهجران والبساهل في العقود كالبيم وغيره والتسسم عايلزم من حقوق مرله تسبأوكان صهراله وحصل له حقآخر وروى عن ابعباس أمه قال معناه وانك لعلى دين عظيم وروى أن الله تعالى قال له لم أخلق دينا أحب الى ولاأرضى عندى من هذا الدين الذي اصطغيته لك ولامنك يعني الاسسلام واعلم أن هذا القول ضعيف وذلك لان الانسان له قوتان قوة نظرية وقوة علية والدين يرجع الى كمال القوة النظرية والخلق يرجع الى كال القوة العملية فلا يمكن حل أحدهما على آلاً خر و يمكن أبضا أن يجاب عن هذا السؤال من وجهين ( الوجه الاول ) أنا الحلق في اللغة هو العادة ســوا مكان ذلك في ادراك أوفى فعل ( الوجم الثاني ) أنابينا أن الحلق هو الامر الذي باعتباره يكون الاتبان بالافعال الجبلة سهلا فلاكانت الروح القدسية التي له شديدة الاستعداد للمعارق الالهبة الحقة وعديمة الاستعداد لقبول المقائد الباطلة كانت تلك السهولة حاصلة في قبول المعارف الحقة فلا يبعد تسمية تلك السهولة بالخلق ( المسئلة الثالثة ) قال سعيدين هشام فلت اما تشة أخبريني عن خلق رسول الله قالت ألست تقرأ القرآن فلت بلي قالت فانه كان خلق النبي عليه الصلاة والسلام وستثلث مرة أخرى فقالت كان خلقه القرآن ثمقرأت قدأ فحلح المؤمنون الى عشر آيات وهذا أشاره الى أن نفسه المقدسة كانت بالطبع مُنجِدْية الى عَلم الغبب والى كل ما يتعلق. بها وكانت شديدة النفرة عن اللذات البدنية والسعادات الدنبو ية بالطبع ومقتضى الغطرة اللهم ارزفناشيثامن هذه الحالة وروى هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت ما كان أحد أحسن خلقامن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما دعاه أحد من أصحابه ولامن أهل بينه الاقال ابيك فلهذا قال تعالى والكاهلي خلق عظيم وقال أنس خدمت رسول الله صلى الله عليه وسلم عشرسنين فا قال لى في شي وعلته لم فعلت ولا في شي لم أفعله هلافعلت وأقول ان الله تعالى وصف ما يرجع الحيقوته النظر ية يأنه عظيم فقال وعلك مالم نكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما ووصف مايرجع الىقوته العملية أنه عظيم فقال وانك اعلى خلق عظيم فلم بن الانسان بعد هاتين القونين شيّ فدل مجموع هائين الا تبن علم أن روحه فيما بين الارواح البشر به كانت عظيمة عالبة الدرجة كاثنهالقوتهاوشدة كالها كانت نجنس أرواح الملائكة واعملم اله تعالى لماوصفه بأنه على خلق عفليم \* قال (فستبصر و بصرون) أى فسترى ياعمد ويرون يعنىالمشركين وفيه قولان منهم منجل ذلك على أحوالدنبا يعني فستبصر ويبصرون في الدنياانه كيف يكون عافبة أمرك وعاقبة أمرهم فانك تصير معظما في القلوب و يصيرون ذليلين ملمونين وتستولى عليهم بالقتل والنهب قال مقاتل هذا وعيد بالعذاب بيدرومنهم من حله على أحوال الاخرة وهو كقوله سيعلون غدامن الكذاب الاشر \* وأما قوله ( بأيكم المفتون ) ففيه وجوه ( أحدها ) وهو قول الاخفش وأبي عبيدة وابن قنيبة

الملاينة فقط وأماا ضمار خلافها فليس في حير الاعتبار بل هم في غايدًا لكراهة له وانما اعتبار، والسلام وفي بعض المصاحف فيدهنوا علم أنه جواب

عوم من ودوا أوأن ما بعده حكاية لوداد تهم وقيل على أنه عطف على تدهن له على أن لو عنزاة أن الناصبة الهاجواب و ينسبك منها ومما بعدها مصدر بقع مفهولا ﴿ ٢٦٤ ﴾ اودواكا نه قبل ودوا أزتدهن فيدهنوا

أنالباء صلة زائدة والمعتى أيكمالمفتون وهوالذى فنتن بالجنون كةوله تنبت بالدهزأى تنبت الدهن وأنشد أبوعبيدة \* نضرب بالسيف ونرجوا بالفرج \* والفراء طعن فهذا الجواب وقال اذا أمكن فيه بيان المعنى الصحيح من دون طرح البا كان ذلك أولى وأماالبيت فعناه نرجوكشف مانحن فبه بالغرج أونرجو النصر بالفرج (وثانيها) وهواختيارالفراء والمبردأن المفتون ههناع عنى الفتون وهوالجنون والمصادر تجئ على المفعول أيحو المعقود والميسسور بمعنى العقد واليسمر بقال لنس له معقود رأى أي عقد رأى وهذا قول الحسن والضحاك ورواية عطية عن ابن عباس (وثالثها) أن الباء يمعنى فى ومعنى الآية فستبصر و يبصرون في أى الفريقين الجنون أ في فرقه الاسلام أم في فرقة الكفار ( ورابعها ) المغتون هوالشيطان الذ لاشك أنه مفتون في دينه وهم لماقالوا انه معنون فقد قالوا ان به شيطانا فقال تعالى سيعلون غدا بأيهم الشيطان الذي يحصل من مسه الجنون واختلاط العقل الله مم قال تعالى ( انر بك هو أعلم عن صل عن سبيله وهو أعلم بالمهندين ) وقيه وجهان ( الاول) هوأن يكون المعنى ان ربك هوأعلم المجانين على المَقْيقة وهم الذين منالوا عن سبيله وهوأعلم بالعقلاء وهم المهتدون ( والثاني ) أن يكون المعنى انهم رموك بالجنون ووصفوا أنفسهم بالعقل وهم كذبوا في ذلك ولكنهم موصوفون بالضلال وأنت موصوف بالمداية والامتياز الحاصل بالهداية والضلال أولى بالرعاية من الامتيازالحاصل بسبب العقل والجنون لان ذالة تمرته السمادة الابدية والشقاوة وهذ تحرته السعادة والشفاوة في الدنبا \* قوله تعالى ﴿ فَلَا تُطَعِ الْمُدْمِينَ ﴾ اعلِ أنه تعالى لما ذ كرماعليه الكفار فيأمر الرسول ونسبته الى الجنون مع الذي أنعم الله به عليه من الكمال فأمرالدين والخلق أتبعه بمايدعوه الىالتشدد مع قومه وقوى قلبه بذلك مع قلة العدد وكثرة الكفار فأنهذه السورة من أوائل مأنزل فقال فلاقطع المكذبين يعني رؤساء أهل مكة وذلك انهم دعوه الى دين آبا له فنها والله أن يطبعهم وهندامن الله الهاب وتهييج للتشدد في مخالفتهم \* تم قال ( ودوالوتدهن فيدهنون ولانطع كل حلاف مهين همازمشاء بغيم مناع المغيرمة تدأثيم عنل بعد ذلك زنيم) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قال الليث الاذهان اللين والمصانحة والمقاربة في الكلام وقال المبرد داهن الرجل في دينه وداهن في أمره اذاخان فيعواظهر خلاف مايعشر والمعنى تنزك بعض ماأنت عليديما لايرضونه مصانعة لهم فيفعلوا مثل ذلك ويتركوا بعض مالاترضى فتلبن لهم ويلينون الماوروى عطاء عن ابن عباس لوتكفر فيكفرون ( المسئلة الثانية ) اتما رفع فيدهنون ولم ينصب بإضمار ان وهوجواب التمني لانه قدعدل به اليطريق آخر وهو انجعل خبر، بتدأ محذوق أي فهم يدهنون كقوله فن يومن بربه فلايخاف على معنى ودوا اوتدهن فهم يدهنون حبتندقال سيبويه وزعم هرون وكأن من القراء انها في بعض المصاحف ودوا لوتدهن فيدهنوا واعلم أنه تعالى لمانهاه عن طاعة المكذبين وهذا يتناول النهي عن طاعة

على حقيقتها امحذوف وكذا يدوا أىودوا تدهن فيدهنون نلك (ولاتطع ر) كثيرالحلف والباطل تقديم سفعل سأثر فالزاجرةعن لكونه أدخل (مهين) حقير التدسر (هماز) مان (مشاه نامم) ، تقال المجديث الى قوم على سعابة والافساد انالنم والنمية · (مناع للنر) لأومناحللناس رال*ذى*هوالأيمان هة و الانفاق امتعاوزق الظلم ) كشرالا " تام جاف غليظ من ادربعنف وغلظة لك) بعدماعد لبد (زنم)دعی ، من الزنمة وهي نجلد الماعزة هظي متدلية في وفىقوله تعالى عدلالمعلى أن

شدمعايه وأقبيح قبائحه قيل هوالوايد بن المغيرة فانه كان دعيا في قريش وليس من سنخهم ادعاء المغيرة وجيع ﴾ في عضرة من مولده وقبل هوالاخلس في شريق أصله من أتقيف وعداده في زهرة

(آنكان فامال و بنين) متعلق بقوله تمالى لانطع أى لانطع من هذه مثالبة لانكان متولا مستظهرا بالبنين في قوله تمالى ( افاتتلى طبه آباتنا قال أساطيرالاولين ) فو و ٢٦٠ كه استثناف جار محرى التعالمل للنهى وقبل متعلق

عادل عليه الجسلة الشرطيذهن معنى الجود والتكذب لابحواب الشرط لان ماسد الشرطلال المل فياقبله كأنه قيل لكونه مستظهرا بالمال والبنين كذب بآياتنا وفيسم انهيدل على أنمدار تكذبه كونه ذامال وسين من هبر أن يكون لسائر قبائحه دخل فيذلك وقرئ أأنكان على معنى ألان كان ذامال كذب بها أوأنطيعه لأنكان ذامال وقرئ انكان بالكسروالشرط للمغاطب أىلا تطع كل حلاف شارطاً يساره لان اطاعة الكافر لغنساه عنزلة اشتراط فناه في الطاعة (سنسمدهلي الخرطوم) بالكي على أحكرم مواضعه لغاية اهانته واذلاله قيل أصاب أنف الوليذجر احة يوم لدر فبقيت علا متها وقيل معنماه سنعلد بوم القيامة بعلامة مشوهة يعابهاعن سائر الكفرة (انايلوناهم)

جعع الكفار الاأنه أعادالنهي عن طاعة من كان من الكفار موصوفا بصفات مذمومة وواءالكفر وتلك الصفات هي هذه (الصفة الاولى) كونه حلافاوا اللاف من كان كشر الحلف في الحق والباطل وكني به مرجرة لن اعناد الحلف ومثله فوله و لا تجعلوا الله عرضة الايمانكم ( الصفة الثانية ) كونه مهينا قال الزجاج هوفعيل من المهانة مم فيه وجهان '(أحدهما)أنالمهانة هي القلة والحقارة فيالرأي والتمبيز (والثاني)انهانماكان مهينا لانالراد الحلاف فالكذب والكذاب حقيرهند الناس وأقول كونه حلافا يدل على انه لابعرف عظمة الله تعالى وجلاله اذاوعرف ذلك لماأقدم في كل حين وأوان بسبب كل باطل على الاستشهاد باسمه وصفته ومن لم بكن عالما بعظمة الله وكان متعلق القلب بطلب الدنياكانمهينا فهذايدل على أن عزة النفس لاتحصل الالمن عرف تفسم بالعبودية وان مهانتها لاتحصل الالن ففل عن سرالعبودية (الصفة الثالثة) كونه همازاوهوالعياب الطعان قال الميردهوالذي يهمزالناس أي يذكرهم بالمكروه والرذلك يظهرالعيب وعن الحسن يلوي شدقيه في أقفية الناس وقداستقصينا فيه في قوله و يل لكل همزة (الصفة الرابعة) كونه مشاء بغيم أي يمشى النحية بين الناس ليفسد بينهم يقال تميتم وينم عاونها وعيمة (الصغة الخامسة)كونه مناعاللخير وفيدقولان (أحدهما)أن المراد أنه يخبل والخير المال (والثاني) كان يمنع أهله من الخبر وهو الاسلام وهذه الآية زات في الوليد بن المغيرة وكانله عشرة منالبنين وكان يقول لهم ولاقاربه لتماتيع دين محد منكم أحدلاأنفعه بشئ أيدافنه همالاسلام فهوالخبرالذي متعهم وعنابن عباس أنه أبوجهل وعن مجاهد الاسود بن عبديغثوث وهن السدى الاخلس بن شهر بق (الصغة السادسة) كو ته معتديا عال مقائل معناه أنه ظلوم يعندي الحق و يتجاوزه فيأتى بالظلم و يكن حله على جيع الاخلاق الذميمة يعني أنه نهاية في جميع القبائح والغضائح ( الصغة السابعة ) كونه أتما وهومبالغة في الاثم (الصفة الثامنة) العنل وأقوال المفسر بن فيه كثيرة وهي محصورة في أمرين (أحدهما) أنه ذم في الخلق (وانثاني) أنه ذم في الخلق وهوم أخوذ من قولات عله افاقاده بعنف وغلظة ومندقوله تعالى فاعتلوه أماالذين حلوه صلى ذم الخلق فقال ان عباس في رواية عطاء بريد فوى صحم وقال مقاتل واسم البطن وثيق الحلق وقال الحسن الفاحش الخلق اللئيم النغس وقال عبيد بن عير هوالاكول الشروب الغوى الشديد وقال الزجاج هوالغليظ الجانى أماالذين حلوه علىذم الاخلاق فتالوا انهالشسديد الخصومة الغفا العنيف ( الصفة التاسعة ) قوله زنيم وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في الزنيم أقوال (الاول) قال الغراء الزنيم هوالمدعى الملصق بالقوم وليس منهم قالحسان وأنت زنيم نبط فيآل هاشم ﴿ كَانْبِطْ خَلْفُ الرَّاكِ القَدْحُ الفُرْدُ والزعةمن كلشئ الزيادة وزعت الشاة أيضااذا شقت أذفها فاسترخت ويبست ويفيت

أى أهل مكة بالقعط بدعوة رسول الله صلى الله ﴿ ٣٤ ﴾ من عليه وسلم (كابلونا أصحاب لمجنة) وهم قوم منأهل الصلاة كانت لابيهم

كالشي المعلق فالحاصل أنالزنهم هوولدال الملحق بالقوم في النسب وايس منهم وكان

هذه الجنة دُون صنعاء بفر مخنين فكان بآخذ منها قوت سنة و يتصدق بالباقي وكان ينادى الفتراء وقت الصنرام و يترك لهم ماأخطأه المنجل ومافي أسغل الاكداس ﴿ ٢٦٦ ﴾ ومااخطأه الفطاف من العنب ومابق علي البساط

الوليددهبا فيقريش ولبس من سعفهم ادعاه أبوء بمداعات عشر تمن مواده وقبل بغت أمه ولم يعرف حتى نزلت هذه الآية ( القول الثاني ) قال الشعبي هوالرجل يعرف بالشمر واللؤم كاتعرف الشاة بزيمتها ( والقول الثالث ) روى حكرمة عن ابن عباس قال معنى كونه زنبما انه كأنتله زنمة فيعنقه بعرف بها وقال مقاتلكان فيأصل أذنه مشل زنمة الشاة (المسئلة الثانية) قوله بعد ذلك معناه انه بعد ماعدله من المثالب والنقائص فهوعتل زنيم وهذا يدل على أن هذين الوصفين وهوكونه عتلا زيجا أشد معاييه لانه اذاكان جافباغليظ الطبع قسا قلبه واجتزأ على كل معصية ولان الغالب أن النطفة اذا خبثت خبث الولدولهذا قال عليه الصلاة والسلام لايدخل الجنة ولدالزنا ولاولده ولاولدواده وقوله ههنا يسدفلك فظير تمق قوله تمكان من الذين آمنوا وقرأ الحسن عتل رفعا على المام \* ثم انه تعالى بعد تعديد هذه الصفات قال (أنكان ذامال وبنين اذاتنلي عليدآياتنا قَالَ أَسَاطِيرًالْاوِلَينَ ﴾ وفيه مستنتان ( المسئلة الاولى )أعلم أن قوله أنكان يجوزأن يكون متعلقا بماقبسله وأن يكون متعلقا بمابعده أماالاول فتقديره ولاقطع كل حلاف مهين أنكان ذامال وينين أى لا تمطعه مع هذه المثالب ليساره وأولاه وكثرته وأما الثاني فنقديره لاجل أنكأن ذامال وبنين اذاتتلي عليه آياتناقال أساطيرالاولين والمعني لاجل أنكان ذامال و بنسين جعل مجازاة وهذه النع التي خولهاالله له المكفر بآياته قال أبو على الفارسي العامل في قوله أنكان اماأنْ يكون هو قوله تنلي أوقوله قال أوشيأ ثمالشنا والاول باطل لان تنكى قدأصنيفت اذا البسنه والمضاف البه لابعمل فيمنا قبله ألاترىأنكلاتقول القنال زيداحين يأتى تريد حين يأتى زيدا ولايجوز أن يعمل فيه أيضا قأل لانقال جواب اذاوحكم الجواب أنيكون بعدماهو جوابله ولايتقدم عليه ولمابطل هذأن القسمان علنا أن ألعامل فيهشئ ثالث دل مافي الكلام عليه وذلك هو محجد أو يكفر أو يمسك عن قبول الحق أونحو ذلك وانماجاز أن يعمل المعني فيه وان كان متقدما عليد لشبهه مالظرف والظرف قد تعمل فيه المعاني وان تقدم عليها ويدلك على مشابهته للظرف تقديره اللاممعه فانتقدير الآية لأنكان ذامال واذاصار كالظرف لم يمتنع المعنى من أن بعمل فيه كالم يمتنع من أن بعمل في نحو قوله ينبئكم اذامر قتم كل عزق انكماني خلق جديد لماكان فلرقا والعامل فبهيقسم الدال هليه قوله انكم لف خلق جديد فكذلك قواء أن كان ذامال و بنين تقديره أنه جد آياتنا لأن كان ذامال و بنين أُوكِفُرُ بِآنَاتِنَا لاَ نَكَانَ ذَامَالُ وَ يَنْيَنُ ﴿ الْمُسْلَةُ الثَّالِثَةُ ﴾ قَرَى ۚ أَأْنَكَانَ على الاستفهام والتقدير ألائن كأن ذامال كذب أوانتقدر أنطيعم لأنكان ذامال وروى الزهري عن نافعان كانبالكسروالشرط للمغاطب أى لاقطع كلحلاف شارطاب اردلانه اذاأطاع الكافر لغناه فكأنه اشترط في الطاعة الغني ونظير صيرف الشيرط الى المخاطب صيرف الترجى اليه في قوله لعله يتذكر على واعلم أنه تعالى لما حكى عنه قبائح أفعاله وأقواله قال

الذي يسطتحت النخلة اذاصر مت فكان عجمع الهم شي كثير فلامات أيوهمقال ينوه ازفعلنا ماكان يفعل أبونامناقعايناالامر فالفوافعا بينهم وذلك قولەتمالى(ادْ أَقْسَمُوا ابصرمنها مصحين) ليقطعنهما داخلين في الصباح ( ولايستثنون) أى لايقولون ان شاءالله وتسهيته استثناءهعأنه شرطعن حبثان مؤداه مودى الاستثناءغان قولك الأخرجن ان شاوالله ولاأخرج الاأن يشاءالله يمسنى واحدأ وولايستثنون حصة الما حكين كاكان نفعسله أبوهم والجلة مستأنفة (فطاف عليها) أي على الجنة (طائف) بلاء طائف وقرئ طیف (من ربك) مبتدأ منجهته تعالى (وهم مَا ثُمُونَ)عَافِلُونِ عاجزت به المفادير (فأصمتكالمرء) كالبستان الذي صرمت ثماره بحيث لمهيسق منها شي فعيل بعني مفعول وقبل كاللمل

أى اجترقت فاسودت وقبل كالنهار أى يبستوابيضت سميا بذلك لانكلامنهما ينصرمءن ﴿ منوعدا ﴾

صاحبه وقبل الصعريم الرمال ( فتنادوا ) أى نادى بعضهم بعضا (مصنعين ) داخلين في الصباح (آن اغدوا ) اى اغدوا على ان اغدوا على أنها مصدرية أى اخرجو غدوة (على حرثكم)

بسستانكم ومتبعثكم وتعسدية الفدو بعلي لتضمينه معنى الاقبال أوالاستيلاه (ان كنتم صارمين ) فاصدن للصرم (فانطلقواوهم يتخسأ فنون ) أي يتشاورون فيمايينهم بطريق المخافتة وخني وخفت وخفد ثلاثتها في معنى الكتم ومنه الحقدود للعفاش (أنلالدخلنها) أي مسكين) أن مقسرة لما في التخافت من معنى القول وقرئ بطرحها على اضمار القول والمرادبتهي المسكين عن الدخول المالفة في النهري عن تكينه من الدخول كقولهم لاأرينك ههنا (وغدوا على حردقادرين)أي على نكد لاغير من حاردت السنة اذالم مكن فيهامطر وحاردت الإبل أذا منعست در هما والعني أنهم أرادوا أنه للنسكدوا على المساكين وعرموهم وهمقادرون على تفعمير

متوعداله (سنسمه على الخرطوم) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الوسم أثر الكية مما بشبهها يقال وسمته فهو موسوم بسمة بعرف بها اماكية واماقطم فأدن علامةله (المسئلة الثانية) قال المعرد الخرطوم ههذا الالف وأنا ذكر عداً اللغط على سبل الاستخفاف يه لان التعبير عن اصضاء الناس بالاسماء الموضوعة لاشباء تلك الأعضاء من الجيوانات يكون استخفافا كا يسبر عن شدفاه الناس بالشافر وعن الديهم وأرجلهم بالاظلاف والحوافر (المسئلة الثالثة) الوجداً كرم موضع في الجسد والانف أكرم موضع من الوجه لارتفاعه عليه واذلك جعلوه مكان العروا لجية واشتقوا منه الانفة وقالو أالانف ﴾ في الانف وحيي أنقه وفلان شامخ المرزين وقالوا في الذليل جدع انفدور غرانفه فعبر بالوسم على الحرطوم عن غايدًا لاذلال والإهازة لان السمة على الوجد شين فكيف على أكرم موصّع في الوجه (المسئلة الرابعة) منهم من قال هذا الوسم بحصل في الآخرة ومنهم من قال يحسل في الدنيا أماعلي الغول الأول فغيه وجوه (أولها) وهو قول مقاتل وأبي العالية واختيار الفراء أنالمرادانه يسود وجهه قبلدخول النار والخرطوم وانكان قد خص بالسمة فانالمراد هو الوجد لان بمض الوجد يؤدي عن بمض ( وثانيها ) أن الله تمالى سيجوله في الأخرة العلم الذي يعرف به أهل القيامة أنه كان غالبا في عداوة الرسول وفي انكار الدين الحق (و ما أنها) أن قي الآية احمالا آخره مدى وهوأن ذلك الكافر أننا بالغ في عداوة الرسول وفي الطعن في الدين الحق بسبب الانفة والحية فلاكان منشأ هذا الانكارهوالانفة والحية كان منشأ عذاب الاخرة هو هذه الاتفة والحية فعبرعن هذا الاختصاص بقوله سنسمد على الخرطوم وأماعلى القول الثاني وهوأن هذاالوسم إنما يعصل في الدنيا ففيه وجوه (أحدها) قال ابن عباس ستخطمه بالسيف فتحمل ذلك علامة باقبة على أنفه ماعاش وروى أنه قائل يوم بدر فعنطم بالسيف في الفتال (وثانيها) أن معنى هذا الوسم انه يصير مشهو را بالذكر الردىء والوصف القبيم في العللم والمعنى سنلحق بهشبنا لايغارقة ونبين أمره ببانا واضعاحتى لايخني كالاتفغني السمةعلى الحراطيم تغول العرب للرجل الذي تسبم في مسبة فيحمة باقية فاحشة قدو سعه ميسم سوء والمراد أنه الصق به هارا لايفارقد كما أن السمة لالتجيني ولاتزول البتة قال جرير

لما وصنعت على الفرزدق ميسمى ﴿ وعلى البعيث جدعت أنف الاخطل يريدانه وسم الفرزدق وجدع أنف الاخطل بالهجاء أى ألق عليه عارالا يزول ولا ثان أن هذه المبالغة العظيمة في مذمة الوليد بن المغيرة بقبت على وجه الدهر فكان ذلك كالوسم على الخرطوم وممايشهد لهذا الوجد قول من قال في زنيم انه يعرف بالشركا تعرف الشاة يزيمنها (وثالثها) يزوى عن النضر بن شبل أن الخرطوم هو الخمر وأنشد

تظل يومك في الهو و في طرب \* وأنت با لايل شراب الحراطيم فعلى هذا معنى الآية ستحده على شرب الحمر وهو تعسفت وقبل للخمر الحرطوم كما يقال

فعدوا بحال لايقدرون فيها الاعلى النكد والحرمان وذلك انهم طلبوا حرمان المساكين فتعملوا الحرمان والمسكنة أووغدوا على محاردة جنتهم وذهاب خيرها فادرين بدل كرتهم قادرين على اصابة خيرها ومنافعها أى غدوا ساسلين على النكدوالحرمان مكان كونهم فادر بن على الانتفاع وقيل الحرد الحرد وقدقرى بذلك أى لم يقدروا الاعلى حنق بعضهم لبعض ﴿ ٢٦٨ ﴾ لقوله تعالى يتلاومون وقيل الحرد

لها السلافة وهي ماسلف من عصيرالعنب أولانها تطير في الحياشيم \* قوله تعالى (انابلوناهم كابلوناأ صحاب الجنة اذأ قسعوا ليصرمنها مصبحين ولايستنون) احمرانه تعالى لماقال لاجلأن كانذامال وبنينجعه وكفروهصي وتمردوكان هذااستفهاماهلي سبيل الانكاربين فيهذه الآية أنه تعالى انماأحطاه المال والبنين على سبيل الابتلاء والامتحان وليصرفه الى طاعة الله وليواظب على شكر نع الله فان لم يفعل ذلك فانه تسالى يقطع عند تلت النهم و يصب عليه أنواع البلاء والاكات فقال انابلوناهم كابلونا أصحاب الجنة أي كلفنا هؤلاء بأن يشكروا على النعيركما كلفنا أصحساب الجنه ذات الثمار أن يشكروا ويعطوا النقراء حقوقهم روىأن واحدا من تقيف وكان مسلماكان علك منبعة فيها نخل وزرع بقرب صنعاء وكان يجعل منكل مافيهاعندالحصاد نصيباوافراللغفراه فلامات ورقهامنه بنؤه ممقالواعبالنا كثير والمال قليل ولايكننا أننعطى المساكين مثل ماكان يغمل أبونا فأحرقالله جنتهم وقبلكانوا رزيني اسرائبل وقوله اذ أقسموا اذحلفوا ليصرمنها ابقطعن ممر تغيلهم مصجيناأى في وقت الصباح قال معالل معناه أغدواسرا الىجنتكم فاصرموها ولاتخبروا المساكين وكانأبوهم بخبر المساكين فيعتمسون عند صرام جنتهم بقال قد صرم العذق عن العظة وأصرم العلل افاحان وقت صرامه وقوله ولايستشنون بعني ولم يقولوا ان شاءالله هذا قول جاعة المفسر بن يقال حلف قلان يمينا ليس فيها ثنيا ولاتنوى ولاتنيةولامناو بة ولااستشاء وكله واحد وأصل هذاكله من الثني وهوالكف والرد وذلك أن الحالف آذاقال والله لا فعلمن كذا الاأن يشاءالله غيره فقد رد العقساد ذلك اليمين واختلفوا في قوله ولابسستثنون فالاكثر ون أتهم انما لم يستثنوا بمشيئة الله تعالى لافهم كانواكا اوا ثقين يانهم يتمكنون من ذلك لامحالة وقال إخرون بلالراد أنهم يصرمون كلذلك ولايستناون للساكين منجلة ذلك القدرالذي كان بدفعه أبوهم الى المساكين \* تم قال تعالى (فطاف عليها طائف من ربك وهم ناتمون فأصبحت كالصريم) طائف من ربك أي عذاب من ربك والطائف لأيكون الاليلا أى طرقها طارق من عذاب الله خال الكلي أرسل الله عليها ناوا من السماء خاحترفت وهم ناءون فأصبحت الجنة كالصريم واعلم ان الصبريم فسل فيعتمل أن يكون بعني المفعول وأن يكون عمني الفاعل وههذا احتمالات (أحدها) الهالما احترقت كانت شبيهة بالمصرومة في هلاك الثمر وان حصل الاختسلاف في أمور أخر فان الاشجار اذا احترقت فانها لاتشبه الاشجارالي قطعت عارها الأأن هذاالاختلاف وان حصل من هذاالوجه لكن المشابهة ف الالنالتر صاصلة (وثانيها) قال الحسن أي صرم عنها الخير فليس فيهاشي وعلى مذين الوجهين الصريم يعنى المصروم (وثالثها) الصريم من الرمل قطعة ضخمة تنصرم عنسائرالرمال وجعمالصرائم وعلى هذاشبهت الجنة وهي معترقة المعتمرفيها ولاخبربال المنقطعة عن الرمال وهي لاتنبت شيأ ينتفع به ( ورابعها ) الصبيع

القصد والسرعة أي غدوا قاصدن الي سنتهم بسمرعة قادري عنسد أنفسسهم على صمرامها وقيل هوعلم للمنة (فلارأو هاقالوا) فى بديهة رؤيتهم(انا المشالون )أي طريق جنتناوماهي سها ( بل نصن محر ومون) قالوه بعد ماتأملوا ووقفوا على حقيسقة الامر مضر ببن عنقولهم الاول أى اسنامنا اين بل تُعن محرومون حرمناخيرها مجنابتنا على أنفسسنا ( قال أوسطهم ) أي رأنا أوسنا (ألمأقلاكم اولا تسجون) اولاً تذكر ونالله تعمالي وتتوبون اليدمن خبث نيتكم وقدكان فال لهم حين عرموا على ذلك دكرواالله وتوبوااليه عن هذه العزيمة الخيشة من فوركم وسارعوا الى حسم شرهسا قبتال حلول النقمة فعصوه أميرهم كايني عنه قوله هالي ( قالواسعان منا اناكنا ظالمين)

قَبِل المراد بالتسبيح الاستثناء لاشتراكهما في انتعظيم أولانه ثنز به له تعالى هن أن يجرى في ملكمه ﴿ يسمى ﴾ الابشاؤ، ﴿ فأقبل بعسهم على بعض يتلاومون ﴾ أى يلوم بعضهم بعضا قان متهم من أشار

يقالكومتهم من استصو به ومنهم من سحت راحتيا به ومهم من الكره (قالواياو بلنا الاكناطاذين) متجاوز بن خدودالله (عسى ربنا أن يبدلنا) وقرئ بالشديد أي يعطينا ﴿ ٢٦٩ ﴾ بدلا منها ببركة النه و بة والاعتراف بالخطيئة

يسمى صريما لانه أنصرم من الليل والمعنى أن ثلث الجنة بيست وذهبت خضرتها ولم ينق فيهاشي من قولهم بيض الاناء اذا قرغه ( وخامسها ) انسالما احترفت صارت سوداء كالليل المغلم والامل يسمى مسريما وكدا النهاريسمي أيضاصر بالان كل واحد منحدا يتصرم بالآخر وعلى هذاالصريم عمني الصارم وقال فوم عي الليل صريما لانه يقطع بظلنه عن التصرف وعلى هذا هوفعيل يمعني فاعلوقال آخرون سميت الليلة بالصريم لانها تصرم نور البصر وتقطعه # ثمقال تعالى ( فتنادوا مصبحين أن الحدوا على حرثكم ان كنتم صارمين فالمفاتل لماأم بحواقال بعضهم لبعض اخدواعلى حرتكم ويعني بالحرث الثمار والزروع والاعناب ولذلك فالسارمين لانهم أرادوا قطع الثمار من هذه الاشجبار فاذقيل لمهلميقل اغدوا الىحرثكم ومامعسني علىقلنا لماكان ألغدو اليسه ليصمرموه ويقطعوه كانغدواعليه كاتقول غداعليهم العدو ويجوز أنقطعن الغد ومعني الافعال كَتُولْهُم \* بغدى عليهم بالجفنذو يراح \* أي فاقبلوا على حرثكم باكرين \* قوله تعالى ( هَانْطَلْقُوا وَهُم يَخَافِنُونَ) أَي يِنْسَارُونَ فَيَا بِينَهُمُ وَخَقَ وَخَفَتُ وَخَفَدَثُلَا ثَنْهَا فِي مَعَىٰ كَتُمُ ومته الخفدود للغفاش قال ابن عباس غدوا اليها بسدفة يسبر بعضهم الىبعض الكلام لللايعلم أحدمن الفقراء والمساكين 🖈 ممقال تعالى ( أن لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين) أن مفسرة وقرأ ابن مسمود يطرحها باضمار القول أي يتخافتون يقولون لابدخلنها والنهى السكين عن الدخول نهى لهم عن تمكينه منه أي لا تحكنوه من الدخول حتى يدخل كفولك الأرينك ههذا ١٠٠ تم فال ( وغدوا على حرد قادرين ) و فيسدأ قوال ( الاول ) الحرد المنع يقال حاردت السنة اذا فل مطرها ومتعت ريسها وحاردت الناقة الخامنعت لبنها فقل اللبن والحرد الغضب وهمالغتان الحرد والحرد والتحريك أكثروانما سمى الغضب بالحردلاته كالمانع من أن يدخل المغضوب سم في الموجود والمعتى وغدوا وكمانواعندأنفسهم وفي ظنهم قادرين على منع المساكين ( الثاني ) قبل الحرد القصيد وأسرعة بقال حردت حردك قال الشاعر

أَفْبُلُ سَابِلُ جَاءُ مِنْ أُمْرِ الله ﷺ يحرد حرد الجنسة المفلة

وقطا حرادأى سراع يعنى وغدوا فاصدين الىجنتهم بسرعة ونشاط فادرين عند أتغسهم يقولون تصن تقدرعلي صبرامها ومتع منفعتها عن المساكين ( والثالث) ويلحرد علماتلك الجنة أى غدواعلى تلك الجنة فأدر ين على سيرامها عندا نفسهم أومتدرين أن يتم لهم مرادهم من الصرام والحرمان ﴿ قوله زمال ﴿ فَلَارَأُوهَا عَالُوا اللَّالْمُ الوَابِلُ عَنَّ محرمون) فيدوحو (أحدها) انهم الرأوا جنتهم محترقة ظنو اانهم قد صلوا الطريق فقالوال الضالون تملاتأملوا وعرقوأ أنهاهي قالوا بل تحن محرمون حرمتاخبرهابشؤم عرمناءر البخلومنع الفقراء (وثانيها) يحتمل انهم لمارأ واجنتهم محترقه قالواا نالضالون حيث كنا طازمين على منع الفقراء وحيث كنا نعنقد كوننا فادر بن على الانتفاع بهابل

(خيرا منها اناالي ربنا راغبون (ارحون العفو طالبون الحبر والى لانتهاء الرغبة أولتضمنهاميني الرجوع عن مجاهد تابوا فأبداواخيرامتها وروى أنهم تعاقدوا وقالوا ان أبدانساالله خبرا منها لنصب امن كاصنعأ يونافدعواالله تعالى وتضرعوا اليد فأبدلهم الله تعالى من ليلتهم ماهو خسر منهامالوا انالله تعالى أمر يعبريل عليسه السلام أن يقتلع تلك الجنة المعترقة فتعالها بزغر من أرض الشام و يأخمن الشمام جند فعيداها مكانها وقال این مسود رضي الله نعالى عنسه انالقوم لماأخلصوا ومرف الله متهم الصدق أعدلهم جنة بقال الها الحيوان فبهاعش يعمل البغل منه عنقودا وقالأ بوسالد البيماني دخلت تلك الجنسة فرأيت كل عنقود منها كالرجل الاسودالقائم وسمثل قتادة من أصفاب

لجنة أهم من أهل الجنة أم من أهل النار فقال لقد كالفني تعاوعن الحسن رحد الله تعالى قو ، أصحاب الجنة انا الى زينا

راغبون الأدرى ايماناكان ذلك منهم أوعلى حسد مايكون من المشركين اذا أصابتهم الشدة فتوقف فأمرهم والاكترون على أنهم تابو وأخلصوا حكاء القشيري (كذلك ﴿ ٢٧٠ ﴾ العذاب ) جلة من مبتداوخبر مقدم الاقادة

ا الامر انقلب علينا فصر تما نحن ألمحرومين ﴿ قُولُهُ تُعَالَى ﴿ قَالَ أُوسُطُهُمْ ﴾ يعني أحدلهم وأفضلهم و بينا وجهم في تفسيرقوله أمة وسطا (ألم أفل اككراولا تسجون) يعني هلانسبيحون وفيه وجوء ( الاول ) قال الاكثرون مسناه هلانستثنون فتقولون انشاءالله لان الله تعالى الماعاجم بأفهسم يسائنون والماجاز تسعية قول انشاءالله بالتسليم لان التسبيع عبارة عن نغر به الله عز كل سوء فلودخل شي في الوجود على خلاف اراد الله لكان ذلك يوجب عود نقص الى قدرة الله فغولك ان شاء الله يزيل هسد االنقص فكان ذلك تسبيعا واعلمان لفظ القرآن بدل على أن القوم حين كانوا يحلفون و يتركون الاستثناء كانأ وسطهم ينهاهم عن ترك الاستناء ويخوفهم من عداب الله فلهداحكي عن ذلك الاوسط أنه قال بعدوقوع الواقعة ألم أقل لكم لولا تسجعون ( الثاني ) أن القوم حين عزمواعلى متع الزكاء واغتروا بمالهم وقوتهم قال الاوسط لهم تو بواعن هذه المعصية فسبل نزول المنذاب فلمارأ وااامسداب ذكرهم ذلك الكلام الاول وعال اولاتسجون فلاجرم اشتغل القوم في الحال بالتوبة \* وقالوا (سبعان بناانا كنا طالمين) فتكلموا بما كان يدعوهم الى التكلم به لكن بعد خراب البصرة ( الثالث ) قال الحسن حدثا النسبيع هوالصلاة كالنهم كانوا يتكاسلون في الصلاة والالكانث ناهية لهرعن الغيشاء والمنكر ولكانت داعية لهم الى انبواظبوا على ماذكرالله وعلى فول ان شاه الله ثم انه تعالى لما حكى عن ذلك الاوسط أنه أمرهم بالتوية و بالنسبيح حكى عنهم أشباء (أولها) انهم اشتغلوا بالنسييم وقالوا في الحسال سبحان ربنا عن أن يجرى في ملكه شي الابارادته ومشيئته ولماوصفوا الله تعالى بالتنزيه والتقديس اعترفوا بسوء أفعالهم وقالوا الأكنسا طللين \* (وثانيها) (فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون) أي يلوم بعضهم بعضا يقول هذا امذا أنتأشرت علينابهم الرأى ويقول ذاك لهذا أنت خوفتنا بالفقر ويقول الثالث الخسيره أنت الذي رحباتي في جع المال فهذا هوالتلاوم المعمادوا على أنفسهم بالويل ( قالوا ياو بلنا آنا كُنا مَلاغَينَ ) والمراد انهم استعظموا جرمهم 🦚 ممقالوا عند ذلك ( عسى و بناأن ببدلنا خير منها ) قرئ ببدلنا بالتخفيف والشديد ( اناالي بناراهبون ) طالبون منه الخير راجعون لعفوه واختلف العلاءهم نا فنهممن قال الاقتلاكان تو بة منهم وتوفف بعضهم فيذلك فالوالان هذا الكلام يحقل انهم اتماقالوه وغبة منهم فيالدنيأ \* تُمِقَال تُعَالى ( كَذَالْ الدَّذَابِ ) يعسني كاذ كرنا من احراقها بالنار وهمنا تم الكلام في قصد أصحاب المبتة واعلم أن المقصود من ذكر هذه القصد أمران ( أحدهما ) انه تعالى غال انكان ذا مال و بنين اذا تنلى هليه آياتنا فال أساطير الاولين والمعنى لاجل أن أعطاء الله المال والبندين كفر بالله كلابل الله تعالى انماأعطاه ذلك للابتلاء فأذاصرفه الىالكفر دمر الله عليه بدايل ان أصحاب الجنة لما أقوا بهذا القدر البسير من المعصبة دمر الله على جنتهم فكيف بكون الحال في حق من عائد الرسول وأصر على الكفر والمعسية

القصر والالف واللام للمهدأى مشال الذي بلونايه اهمل مكة واسحاب الجنة عذاب الدنيا (ولعذاب الآخرة اكبر) احملم واشد ( اوكانوا يعلون) أنه أكبر لاحترزواعما يؤديهم اليد (اللتقين) أىمنالكفروالمعاسي (عندريهم) أي في الآخــرة أو في جموار القسدس (جنات النعميم) حنسات ليس فيمسا الاالتنع الخالص عن شا أبنة مانغصه من الكدورات وخوف الزوال كاعليد نعيم الدنيسا وقوله تعسالي (أفتجمل المسلمين کالھیرہ۔ین) تقریر لما قبله من فو زالمتقين بجنات النعيم ورد لما بقوله الكفرة عتمد سماعهم بعديث الآخرة ومأ وعدالله المسلين فيهسا فانهم كأذوا يقولون انصح آنا نبعث كإيزعم محمد ومن معد لمبكن حالنا وحالهم الامثلماهي

قى الدنيا والالمهز يدوا علينا ولم يفضلونا وأفصى أمرهم أن يساوونا والمهمرة للانكار والغاء ﴿ والثاني ﴾ للعطف على مقدر يفتضيف المقام أى أنحيف في الحسكم فنجودل المسلين كالكافرين تم قبل لهم

بطريق الالتغسات لذا يدارد والشديده ( مالكم كيف تحكمون ) تغييبًا من حكمهم واستبعاداله وايذانا بانه لاتصدر عن عاقل (أم لكم كتاب) نازل ﴿ ٢٧١ مَ مِن السماء ( فيم تدرسون ) أي تقر وأن ( ان لكم فيد

لما تغميرون) أي ماتخيرونه ونشتهونه واصله أنالكم بالغتم لانه مدروس فلاجئ باللام كسرت و مجوز أأن يكون حكاية للمدروس كاهوكة وله تعالى وتركنا عليه في الأخرين سلام على نوح في العالمين وتخير الثئ واختياره أخذخيره (أملكم أعان هاینا)ای ههودمو کده فالإعان (بالفة) متناهية فىالتــوكيد وقرثت بالنصب على الحال والعسامل فيها احد الظرفسين ( الى يوم القيامة) متعلق بالقدر فالكم اى المنقلكم الى بومالقيامة لانخرجءن عهدتهاحتي تعكمكم يومنسذ ونعطيكم مأ تحكمون او بياأهةاي اعسان تبلغ ذلك اليوم وتنتهى اليه وافرة لمتبصل منها عين (ان لكملا تحكمون) جواب القسم لانمعني املكم علينا أيسان ام اقسمنا لكم (سلهم) تلوين للمخطاب وتوجيه له الى رسول الله صلى الله عليه وسمل

(والثاني) أن أصحاب الجنة خرجو اليتفعوا بالجنة و ينعوا الغفراء عنها فقلب الله عليهم القضية فكذا أهل مكة لماخرجوا الى بدرحنفوا على أن يقتلو مجدا وأصحابه واذارجعوا الى مكة طافوا بالكعبة وشريوا الخمورة أخلف الله ظنهم فقتلوا وأسروا كادمل هذه الجنة \* مم أنه لما خوف الكفار بعداب الدنيا قال ( ولعداب الآخرة أكبر لوكانوا يعلون) وهو ظلماهر لاحاجة به الى التفسير \* ثم انه تعالى ذكر بعد دلك أحوال السعداء فقال (ان المتقين عندر بهم جنات النعيم) عندر بهم أي في الأخرة جنات النعيم أي جنات اليس لهم فيها الاالتنام الخالص لايشو به مأيتغصه كابشوب جنات الدنيا قال مقاتل لما نزلت هذه الآية قال كفأر مكم للمسلبن الالله تعالى فصلنا عليكم في الدنيا فلابد وأن يفضلنا هلبكم ق الا تخرة فانلم يحصل الغضيل فلاأهل من المساواة عم ان الله تعالى أجاب عن هذا الكلام يقوله (أفعدل السلين كالجرمين مالكم كيف تحكمون) ومعنى الكلام انالنسوية بين المطبع والعاصى غيرجا نرة وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قال القامني فيه دليل واضمع على أنوصف الانسان بانه مسلم ومجرم كالمتنافي فالفاسق الكان مجرما وجب أن لايكُون مسلما (والجواب) انه تعالى أنكر جمل المسلم الاللسجرم ولاشك انه ليس المراد انكار المائلة في جيسم الامور فانهما يتماثلان في الجسوهرية والخسمية والحدوث والحيوانية وغيرها منالامور الكثيرة بلالمراد انكار استواتهما فى الاستلام والجرم أوفى آثار هذين الامرين أوالمراد انكار أن يكون أثر اسلام المسلم مساويالا يرجرم المجرم عندالله وهذا مسلم لانزاع فيه فنأين يدل على أن الشخص الواحد يمتنع أن يجتم فيه كونه مسلما وبجرما ( المسئلة الثانية ) قال الجبائي دلت الآية على أن المجرم لا يكون ألبته في الجنة لا ته تعالى أنكر حصول النسو ية بينهما واوحصلافي الجنة لحصلت النسوية بيتهمافي الثواب بللعله يكون ثواب الجرم ازيد من ثواب المسلم اذا كان المجرم أطول غرامن المسلوكانت طاعاته فيرمحبطة (والجواب) هذا ضعيف لانابينا أنالآ يةلاتمنع منحصول النسو يقفىشئ أصلابل تمنع منحصول النسوية في درجة الثواب والحلهما يستويان فيه بل يكون ثواب المسلم الذي لم يعص أكثر من ثواب من عصى على انا تقول لم لا يجوز أن يكون المراد من الجرمين مم الكفار الذين حكى الله عنهم حده الواقعة وفلك لانحل الجم الحلي بالالف واللام على الم- ه ود السابق مشهور في اللغة والعرف ( المستثلة الثالثة ) أن الله تعالى استذكر النسوية بين المسلين والمجرمين في الثواب فدل هذاعلي انه يقجع عقلاما يحكى عن أهل السنة أنه يجوز أريدخل الكفارق الجنة والمطيعين في النار ( والجواب ) انه تعالى استشكر ذلك بحكم الفضل والاحسان لاأن ذلك بسبب ان أحدايستحق عليه شيئا واصل أنه تعالى لماقال على سبيل الاستبعاد أقتصعل المسلمين كالمجرمين قرر هذا الاستبعاد بأن قال لهم على طر قدة الالتفات مالكم كيف تحكمون هذا الحكم المعوج مج محمقال أم لكم كناب فيه تدرستون ان لكم فيدلم أتخبرون ) باسقاطهم عن رتبة الخطاب اى سلهم مبكنالهم ( ايهم بذلك) الحكم الخارج عن العقول (زعيم ) اى قائم مصدى لتصعيصه (آملهم شركاء) يشار كونهم في هذا العول ويدهبون مدهبهم ( فليأنوا بشركاتهم أن كانوا صادقين) في دعسواهم افلاأقل مر التقليد وقسدنيه في هذه الآيات ﴿ ٢٧٣ ﴾ الكريمة على أن ليس لمهم شي يتوهم

وهو تفوله تعالى أم لكم سلطان مبين فأتوا بكتابكم والاصل تدرسون ان لكم ما تتخيرون بفتيم أن لانه مدروس فللجاءت اللام كسرت وتنخبر الشي واختاره أى أخذ خيره و يحوه تتحله وانتصل اذأخذ محوله \* ثم قال (أم لكم ايمان علينا بالغة الى يوم القيامة ان لكم لماتعكمون ) وفيدمستلثان (المسئلة الاولى ) يقال لفلان على يمين بكذا اذاصمته منه وحلفتله على الوفاءبه يعني أمضمنها منكم واقسمنها لكم بأيمان مغلظة متناهبة في التوكيدفان قيل الى في قوله الى يوم القيامة بم يتعلق قلنافيه وجهان (الاول) انها متعلقة بقوله بالغة أي هذه الايمان في قوتها وكالها بحيث تبلغ الي يوم القيامة ( والثاني ) أن بكون النقسد برأيمان ثابتة الى يوم القيامة و يحسكون معنى بالغسة مؤكدة كالغول جيدةبإلغة وكل نبئ متناه في الصحةو الجودة فيهو بالغ وأماقوله النالكم المحكمون فهو جواب القسم لان معنى أم لكم أيمان علينا أم أقسمنا لكم ( المسئلة الثانية ) قرأ الحسن بالغة بالنصب وهونصب على الحال من الضمير في الطرف \*ثم قال للرسول عليه السلام (سلهمايهم بذلك زعيم) والمعنى أيهم بذلك الحكم زهيم أى قائم به و بالاستدلال على صحته كالقول زعيم القوم باحمالات أمورهم \* أيم قال أملهم شركا، فليأ توا بشركا تهم ان كانوا صادفين) وفي تفسيره وجهان (الاول) المعني أملهم أشياه يعتقدون الهاشركاوالله فيعتقدون أنأولتك الشركاء يجعلونهم في الاتخرة مثل المؤمنين في الثواب والخلاص من العقاب وانما أصاف الشركاء إلبهم لانهم جعلوها شركاءلله وهذا كقوله هلمن شركائكم من يفعل من ذاكم من شي ( الوجه الثاني ) في المعنى أم لهم ناس يشاركونهم في هذا المذهب وهوالنسو يذبين المسلين والمجرمين فليأتو ابهم انكانوا صادقين في دعواهم والمرادبيان انه كالبس لهم دلبل عقلي في اثبات هذا المذهب ولادليل نقلي وهوكتاب يدرسونه فليس الهم من يوافقهم من العقلاء على هذا القول وذلك يدل على انه باطل من كل الوجوه العلم اله تعالى لما أبطل قولهم وأفسد مقالتهم شرح بعد ذلك عفلمة يوم القيامة فقال ( يوم يكشف عن ساق ) وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) يومنصوب بما ذافيد ثلاثة أوجد (أحدها )اله منصوب يقوله فلبأتوا في قوله فليأتوابشر كالمهم وذلك أنذلك اليوم يومشد يدفكا ته تعالى قال انكانوا صادة ينفى أنهاشركا فليأتوابها يوم القيامة لتنفعهم وتشفع الهم (وثانيها) انه منصوب بإضمارا ذكر ( وثالثها ) أن يكون التقدير يوم يكشف عن سساق كان كيت وكيت فحدف للنهو يل البايغ وأن ثم من الكوائن مالايوصف لعفاحت. ( المسئلة النسانية ) هذا البوم الذي يَكْشَفَ فيه عن ساق أهو يوم القيامة أوفى الدنيا فيه قولان (الاول) وهوالذي عليه الجمهور انه يوم التيامة ثم في تفسيرالساق وجوه (الاول) انه الشدة روى انه سئل ابن عباس عن هذه إِ: الآمة فقال اذاختي عليكم شيُّ من الفرآن فابتغوه في الشعر فانه ديوان العرب أما سمعتم أ قول الشاعر

آڻ پنشسيشوا به حتي التغليدالذي لايفلم من تشبث بذيله وقيل المعنى أملهم شركاه مجملونهم مثل المسلين في الا خرة (يوم يكشف من ساق) أي يوم يشتد الامر ويصعب الخطب وكشف الساق مثل في فلك وأمسله تشمير التغدرات عن سوقهن في الهرب قال حاتم أخو الخرب انءمسته الحرب عنهاوان شمرت عن ساقها الحرب شمرا وقيلساق الشيء أصله الذي به قوامد كساق الشمروساق الانسان أي يوم يكشف عن أسل الامر فتفلهر حقائق الاموروأصولها يحيث قصمير عيانا وتنكبره للتهدويل اوالتعظيم وقري تكشف بالناءعلي اليناه للفاعل والمفعول والقعلللساعة أوالحال وقرئ نكشف بالنون وتكشف بالناءالمختومة وكسرالشين منأكشف الامرأى دخل في الكشف وتاصب الظرف فليأتوا أومضمرمقدمأي أذكر

يوم الخ أومو خر أي يوم يكشف عن ساق الخ يكون من الاهوال وعظائم الاحوال مالايبلغه الوصف ﴿ سن؟

سن لنافومت ضرب الاعناق \* وقامت الحرب بناعلي ساق

تمقال وهو يوم كرب وشدة وروى مجاهدعنه قالهوأشدساعة فيالقيامة وأنشدأهل اللقة اساتاك شرةق هذاالعنى منهاما أنشدا بوعبيدة لقيس بن زهير

فانشمرت لك عنساقها \* فدنهار بيع ولا تسسأم

كشفت لكم عن ساقها \* و بدا من الشر المراح ومنها

وقال جرير الارب سامي الطرف من آل مازن \* اذا شعرت عن ساقها المرب شعرا في سنة قد شير يت عن ساقها \* حراء تبرى المم عن عرافها وقال آخر

قدشمرت عن ساقها فشدوا \* وجدت الحرب بكم فعدوا

وقال آخر تُم قال ابن قتيبه أصل هذا أن الرجل اذاوقع في أمر عظيم يحتاج الي الجدفيد يشمرعن ساقه فلاجرم يقال في موضع الشدة كشف عن ساقه واعر أن هذا اعتراف من أهل اللغة بأناستعمال الساق فالشدة بحازوأجع العلاء على انه لايجوز صرف الكلام الى المجاز الابعد تعذرحله على الحقيقة فاذا اقنا الدلائل القاطعة على انه تمالى بستحيل أن يكون جمما فحيننذيجب صرف اللفظ الىالجازواعلم أنصاحب الكشاف أوردهداالتأويل في معرض آخر فقال الكشف عن الساق مثل في شدة الامر فعني قوله يوم بكشف عن ساق يوم يشندالامر ويتغانم ولأكشف تمولاساق كاتقول للاقطع الشحيح يدءمغلولة ولايدتم ولاغل وانماهو مثل ق العفل ثم أخذ يعظم علم البيان و يقول اولاملاوقفنا على هذه الاسرار (وأفول) اماان يدعى انه صرف اللفظ عن ظاهر وبغير دليل أو يقول انه لاعوز ذلك الابعدامتاع حلهعلى الحقيقةوالاول باطل باجماع المسلين ولانا انجوزناذلك الغُمَّت أبواب تأو بلات الفلاسفة فيأمر المعادفانهم بقواون في قوله جنات تبيري من تحتها الانهار ايس هناك لاأنهار ولاأشجار وانبا هومثل للذة والسعادة ويقولون في قولهاركعوا واستجدوا ليسهناك لاسجود ولاركوع وانماهومثل للتعظيم ومعلوم أن فلك يفضي الى رفع الشرائع وفساد الدين وأما انقال يأنه لابصار الى هذا التأويل الابعدقيام الدلالة على أنه لا يجوز جله على ظاهره فهذاه والذي لم يزل كل أحدمن المنكلمين فالبه وعول عليه فأين هذا الدفائق الني استبدهو بمعرفتها والاطلاق عليها بواسطة علمالبيان فرحم الله أمرأعرف قدره ومانجاوزطوره ( القول الثاني ) وهوقول أبى سعيدالضريريوم يكشف عن ساق أى عن اصل الامروساق الشي أصله الذي به قوامه كساق الشجر وساق الانسان أي تظهر يوم القيامة حقائق الاشباء وأصولها (القولالثالث) يوم يكشف عن ساق جهنم أوعن ساق العرش أوعن ساق ملك مهيب عظيم واللفظ لايدل الاعلى ساق فأماأن ذلك الساف ساق أي شي هو فليس في اللفظ ما بدل عليه ( والقول الرابع ) وهواختيار المشبهة انه ساق الله تعالى الله عنه روى عن ابن مسعود عنه عليه الصلاة والسلام انه تعالى يتمثل للحننق يوم القيامة حين يمر المسلون

(فلايستطيعون) لزوال القدرةعليه وفيه دلالة على أنهم يقصدون السيجود فلايتأتي منهم ذلك عن ابن مسعود رضى الله عنسه تعقم أصلابهمأى تردعظاما بلامقاصل لاتنثني عند الرفع والخفض وفئ الحديث وتبق أصلابهم طبقا واحدا أي فقارة واحدة (خاشعة أبصارهم) سال من مرفوع يدعون على أن أبصارهم مرتفع به على الغاعلية ونسبة الخشوع الى الابصار اظهورا أروفها (ترهقهم) تلحقهم وتغشاهر (ذلة) شديدة (وقد كانوايدعون الى السمجود) في الدنيا والاظهسارقي موضع الاضمار لزيادة التقرير أولان المرادية الصلاة أومافيهسا منالسجود والدعوة دعوة التكلف (وهم سالمون) متكنون منسد أفوي تمكن أي فلانجيدون البهورأ بونه وانمساترك ذكره ثقة بظهوره ( فذريي ومن

يكذب عذا الحدث)

أى كله الى فانى أكفلك

أمرهأى حسبك في الايقاع به ﴿ ٣٥ ﴾ من والانتفام مندأن تكل أمر والى وتمخلى بينى وبيند فانى عانم عايستعقه من العداب ومطيق له والفاء لترتيب

فيقول من تعبدون فيقولون نعبدالدفيشهدهم مرتين أوثلاثاهم يقول هل تعرفون ر بكم فيقولون سبحانه اذاعرفنا نفسه عرفناه فعندذلك بكشف عن ساق فلايبتي ، ومن الاخر ساجدا ويبتي المنافقون ظهؤرهم كالطبق الواحد كأنما فيها السفافيد واعلم أنهذا القول باطل لوجوه ( أحدها ) أن الدلائل دلت على أن كل جسم محدث لان كل جسم متناه وكلمتناه محدث ولانكل جسم فانلانه ينغك عن الحركة والسكون وكل ماكان كذلك فهو محدث ولان كلجسم مكن وكل مكن محدث ( وثانيها) انه أوكان المراد ذلك ليكان مزحق الساق أن يمرق لانهاساق مخصوصة معهودة عنده وهي ساق الرحن أما وحلناه على الشدة فغائدة التنكير الدلالة على النعظيم كأنه قبل يوم يكشف عن شدة وأي شدة أي شدة لا يمكن وصفها ( وثالثها )أن التعريف لإ يحصل بالكشف عن الساق واتما يحصل بكشف الوجد ( القول الثاني ) أن قوله يوم يكشف عن ساق ايس المرادمنه يوم القيامة بلهوق الدنياوهذا قول أبي مسلم قال انه لا يحصكن حله على بوم القيامة لانه تعالى قال في وصف هذا البوم و يدعون الى السجود و يوم القيامة ايس فيه تعبد ولاتكليف بلالراد منداماآخرأيام الرجل فيدنياه كقوله تعالى يوم يرون الملائكة لابشرى ثم انه يرى الناس يدعون الى الصلوات اذاحضرت أوقاتها وهو لايستطيع الصلاة لانه الوقت الذي لاينفع نفسا ايمانها والماسال الهرم والمرض والتعجز وقدكانوا قبل ذلك البوم يدعون الى السميود وهم سمالمون بماجم الآن امامن الشدة النازلة بهم من هول مأعاً بنواعنسد الموت أومن العجز والهرم ويُظير هذه الآية قوله فلولا اذابلغت الحلقوم واعلمانه لاتزاع في أنه يمكن حل اللفظ على ماقاله أبومسلم فأما قوله انه لايمكن حله على القيامة بسبب أن الامر بالسنجود حاصل ههنا والنكاليف زائلة يوم القيامة فجوابه أن ذلك لا يكون على سبيل التكليف بل على سبيل التقريم والتخجيل فلم قلتم الذفاك غير جائز ( المسئلة الثالثة ) قرئ يوم نكشف بالنون وتكشف بالناء المنقوطة من فوق على البناء للفاعل والمفعول جيعا والفعل للساعدأوللحال اي يوم يشند الحال اوالساعة كما تقول كشفت الحرب عن ساقها على المجاز وقرى تكشف بالتاء المضمومة وكسر الشمين منّا كشف اذا دخل في الكشف ومنه أكشف الرجل فهومكشف اذا انقلبت شغنه العلبا الله قوله تعالى (و يدعون الى السيجود فلا بستطيعون خاشعة أبصارهم ترهقهم ذلة وقدكانوا يدعون الىالسجودوهمسالمون اعلمانا بينا انهم لايدعون الى السجود تعبدا وتكليفا ولكن توبيخا وتعنيفا على تركهم السجودف الدنيا ممانه تعالى حال مايدعوهم الى السجويسلب عنهم القدرة على السجود وبحول بينهمو بين الاستطاعة حي تزداد حسرتهم وندامتهم على مافرطوافيه حين دهوا الى السيجود وهم سالوا الاطراف والمفاصل قال ألجبائي لماخصص عدم الاستطاعة عنك (أم عندهم الغيب) الاخرة دل ذلك على انهم في الدنيا كانوايستطيمون فبطل بهذا فول من قال الكافر

الفرآن وتوكل على في الانتقام منه وقوله تعالى (منسندرجهم)استنافي مسوق لبيسان كيغية التعديب المستفاذ من الامر السابق اجمالا والضميران والجنيرباعيه ار معناها كماأن الافراد فى بكذب اعتبار لفظها أي سنسترالهم الي العذاب درجة فدرجة بالاحدان وادامة الصحه وازدمادالنعمة (من حيث لايعلون) أنه استدراج وهوالانعام عليهم بل يزعون أنه أينارلهم وتفضيل على المؤمنين مع أنه سبب الهلاكهم ( وأملى لهم) وأمهلهم ليرندادوااتماوهم يزعون أنذلك لارادة الخيرمهم ( ان کیدی متین)لابوقف عليمه ولا يدفع بشيء وتسمية ذلك كبدالكونه في صورة الكيد ( أم تسألهم)على الايلاغ والارشاد(أجرا)دنيوبا (فهم) لاجل ذلك ( منمغرم )أىغرامة مالية (مثقلون) مكلفون

أى اللوح أوالمغيبات ( فهم يكتبون ) منه مانحكمون ويستغنون به عن علك (ماصبر ﴿ لافدرة ﴾ المكريك) وهوامهالهموتأخير

مكفلوم) بملوه غيظا والجلة حال من منمسير الدي وعليهما بدور النهر لاعل الدامانه أمر مستعسن والدلك لم ذكر المنادي واذمنصوب بمضاف محذوف أي لايكن حالك كحاله وقت ندائه أي لا بوجد مثلث ما وجدمنه من الضعير والمعاصبة فتبتل سلانه (اولاأن أن ندار كد نعمة من ربه) وقرئ رجة وهوتو فيقه للتوبة وقبولهما مته وحسن تذكير الفعسل للفصل بالضميروقري تداركته وتداركاأي تتدارك على حكامة الحال الناضية عمسني لولاأن كأن بقال فيه تتداركه (الشيدبالعراء) بالارض الخالية من الاشجسار (وهومللموم) عليم مطرودمن الرحسة والكرامةوهوحالمن مرفوع دهلهايعمد جواب لولا لانها هي المنتفية لاالنبد بالعراء كامر في الحسال الاولى والجلة الشرطية استثناف واردابيان كون المنهى

لاجدرة له على الايمسان وان القدرة على الايمسان لاتحصل الاحال وجود الايمسان (والجواب) عنسه أن علم الله بأنه لايومن مناق أوجود الاعسان والجمر بين المتنافيين محال فالاستطاعة في الدنبا أيضاغير حاصلة على قول الجبائي أمافوله خاشعة ابصارهم فهومال من قوله لايستطيعون ترهقهم ذلة يعني الحقهم ذل بسبب أفهم ما كانوا مواظبين على خدمة مولاهم مثل العبدالذي اعرض عندمولاه فأنه يكون فليلافيابين الناس وقوله وقدكا توايدعون الى المجودوهم سالمون بعسني حين كانوا يدعون الى الصلوات بالإذان والاقامة وكانوا سالين قادرين على الصلاة وفي هذا وعيدلن قعد عن الجساعة ولم يجب المؤذن الى اقامة الصلاة في الجماعة ﴿ قوله تعالى ﴿ فَدَرَتَى وَمَنْ بِكُذِبِ بِهِذَا الحديث سنستدرجهم من حيث لا يعلون) اعلم انه قعسالي لما خوف الكفار بعظمة يوم القيامة زادفي التحويف فخوفهم عاعندموفي فدرته من القهرفقال ذريي والامر لدكله غانى أكفكه كانه يفول بالمجدحسبك انتقاما منسه أن تبكل أمره الى وتخلى بيني وبينسه فانى طلم عائج بأن تفعسل به قادر على ذلك محقلى سنستدرج بهم يقال استدرجه الى كذا اذا استنزله البهدرجة فدرجة حتى يورطه فيه وقوله من حيث لايعلمون قال أبوريق منسندر جهرأي كلا أقنبوا ذنباجد دنااهم أهمة وأنسبناهم الاستغفار فالاستدراج انمسا حصلني الاغتناء الذي لايشمرون أنه استدراج وهوالانعام علبهم لانهم يحسبونه تغضيلا لهم على المو منين وهوفي الحقيقة سبب لهلاكهم الله معالل ( وأملى الهم الكيدي عنين ) أي أمهلهم كقوله المائلي إيهم لير دادوا اثناوأطيل لهم المدة والملاوة المدة من الدهريقال أملى اللهله أي أطال اللهله الملاوة والملوان الايل والنهار والملامقصو را الارض الواسمة سميت بهلامتدادها وقبل وأملى لهم أي بالوت فلاأعاجلهم بهثم انه انساسمي احسانه كيداكياسما واستدراجالكونه فيصورة الكيدووصفه بالمتانة لقوة أثراحسانه فيالتسبب للهلاك واعرأن الاصحاب تمسكوا بهذه الآية في مسئلة ارادة الكائنات فقالواهذا الذي سماه بالاستدراج وبالكيد اماأنلابكونله أثرف ترجيح جانب الغمل على جانب الترك أو يكونله فيه أثروالاول ياطل والالكات هو وسائرالاشياء الاجتبية بمثابة واحدة فلا بكون استدرا حاالت ةولاكيدا وأماالثاني فأنه يفتضي كونه تعسالي مريدالذلك الغعل الذي ينساق اليه ذلك الاستدراج وذلك الكبد لانه اذاكان تعالى لايزال بوكدهذا الجانب ويغترفلك الجانب الآخروعلم أن تأكيد هذا الجانب لابد وأن ينساق بالآخرة الى قعله ودخوله في الوجود فلا بدوأن يكون مريدالدخول ذلك الفعل في الوجود وهذا هوالمطلوب أجاب الكعبي عنمه فقال المرادسنسندرجهم الى الموت من حيث لايعلون وهذاهوالذي تقتضيه الحكمة فأتهم لوعرفوا الوقت الذيءوتون فيم لصاروا آمنين الىذلك الوقت ولأقدموا على المعاصي وفي ذلك اغراء بالمعاصي وأجاب الجبائي عنسه فقال سنستدرجهم الى العداب من حبث لا يعلون في الا تخرة وأملى لهم في الدنب اتو كيد ا

عنه أمر المحذورامستتبعاللغائلة وقوله تعالى (فاجتباءر به)عطف على مقدر أي فندار كتدنع، مَ من ربه فاجتباء بان رد اليه الوحي وأرسله الى مائة ألفأو يزيدون وقيل عصد من أن نفه ل فعلا العجة عليهم ان كيدى متين فأمهله وازيح الاعذار عنه ليهلك من هلك عن بينة و عي من حىعن بينسة فهذا هوالمرادمن الكيدالمتين تجقال والذي يدل على ان المراد ماذكر ناأنه تمالي قال قبل هذه الآية فذرني ومن يكذب بهذا الحديث ولاشسك أن هذا التهديد انماوقع بعقباب الآخرة فوجب أن يكون المراد من الاستدراج والكيد المذكورين عقيبه هوعداب الآخرة أوالعداب الحاصل عندالموت واعلم ان أصحسابنا قالوا الحرف الذي ذكرناه هوأن هذا الامهسال اذاكان متأديا الىالطغيان كان الراضي بالامهال العالم بتأديه الى الطغيان لابدوأن يكون راضيا بذلك الطغيان واعلم أن قوله سنستدرجهم الى قوله ان كيدى منين مفسر في سورة الاعراف اله تمقال (أم تسألهم أجرا فهم من مغرم مَثْقَلُونَ ﴾ وهذه الآية معمايعدهامفسرة في سورة الطور وأقول انه اعادالكلام الي ماتقدم من قوله أم لهم شركا والغرم ألغرامة أى لم يطلب منهم على الهداية والتعليم أجرا فيتقل هلبهم حل الغرامات في أمو الهم فيتبطهم ذلك عن الايمان \* تم قال ( أم عندهم الغيب فهم يكتبون) وفيه وجهان (الاول) أن عندهم اللوح المحفوظ فهم يكتبون منه تواب ماهم عليه من الكفروالشرك فاذلك أصرواعليه وهذا استفهام على سبيل الانكار (الثاني)أن الاشياء الغائبة كانها حضرت في عنولهم حتى انهم بكتبون على الله أى يحكمون عليه بماشساۋاوأرادوا؟ تم انه تعالى لمابالغ في تربيف طريقة الكفاروني زجرهم عاهم عليه قال لحمد صلى الله عليه وسلم (قاصبر سككم ربك) وفيه وجمهان (الاول) فاصبر خمكم ريك في امهااهم و الخيرنصر تك عليهم (والثاني) فاصبر لحكم ريك في أن أوجب عليك التبليغ والوجي وأداءالرسالة وتحمل مابحصل بسبب ذلك من الاذي والمحنة 🦈 ثم قال ( ولاتكن كصاحب الحوت افتادي وهومكظوم ) وفيسه مسئلتان (المسئلة الاولى) العامل في ادمعني قوله كصاحب الحوت بريدلاتكن كصاحب الحوت حال ندائه وذلك لانه في ذلك الوقت كان مكظ وما فكانه قيل لاتكن مكظ وما ( المسئلة الثانية) صاحب الحوت يونس عليه السلام اذنادي في بطن الحوت بقوله لااله الأأنت سبحانكاني كنت من الظالمين وهومكظوم علوء غيظامن كظم السقاء اذاملا موالمعني لابوجدمنك ماوجد منه من الضجرو المغاصبة فتبلى بلائه \* ثم قال تعالى (لولاأن تداركه تعمة من ربه لشذبالعراموهومدموم) وقرى رحة من ربه وههنساسو الات ( السو ال الاول) لمهلم بقل اولاأن تداركته أهمة من ربه ( الجواب ) انماحسن تذكيرالفعل لفصل الضميرق تداركه وقرأ اب عباس وابن مسعود تداركته وقرأ الحسن تداركه أى تتداركه على حكاية الحال الماضية عمني لولاأن كان يقال فيدتنداركه كايفسال كأن زيد سيقوم ة:-a فلان أي كان يقال فيه سيقوم والمعنى كان متوقعامنه التيام ( السوال الشاني ) ماالمراد من قوله نعمة من ربه ( الجواب) المراد من تلك النعمة هوانه تعسالي أنع عليه بالتوفيق للتو بة وهذا يدل على انه لايتمشى من الصالحات والطاعات الابتوفية موهدايته

نزأت بأحدحمين هم رسول الله مسلى الله عليه وسلمان يدعوهلي المنهزمين من المو منين وقيل حين أرادأن يدعوهلي تقيف (وان یکادالذی کفروا لير القولك بابصارهم) وقرئ ليزلقونك بفتح الباءمن زلقه بمعنى ازاقه و بز هفونك وان هي المخففة واللام دليلها والمعني انهم منشدة عداوتهماك ينظرون اليكشزرامحيث كادون يزلون قدمك فيرمونك من قولهم نظرالي نظرا يكاد يصرعني أى اوأمكند ينظره الصبرع لفعله أو انهم يكادون بصيبونك بالعين اذقدروى أنهكان في بني أسدعيا نون فاراد بعضهم أن يعين رسول الله صلى الله عليه وسلم فنزلت وفي الحديث انالعين لتدخل الرجل القبروا لجل القدرواءله منخصائص يعمن النفوس وعن الحسن دواء الاصابة بالمينان تقر أحذمالا يذا (لماسمعوا الذكر) أي

وقت مماعهم بالفرآن على أن لماظر فب منصوبة بيزلفونك وذلك لاشتدا دبغضهم وحسدهم عند ﴿ السَّوَّالَ ﴾ سِماعه ( و يُقولون) لَمَايَةً

و بدائم العلوم الممعورية هن العقسول المنغمسة باحكام الطبائع وانتغير الناس عند (انه لمجنون) وحيثكان مدار حكمهم الباطل ماسمعوه منه عليه الصلاة والملام رد قلك بديان علوشأته وسطوح برهانه فقبل (وماهو الاذكر للمالين) على أنه حال من فاعل القولون مفسدةلغاية بطلان قولهم وتععيب السامعين من جرأتهم على تفوه تلك العظيمة أى يقولون ذلك والجال أنه ذكرالعسالين أي *تذكيرو بيسان <del>ال</del>ميسع* مايحتاجونالبد منأمور دينهم فاين من أنزل عليه فالك وهو مطلع على أسرار رطراومحيط بجميع حقائقه خيرا بماقالوا وقيل معناه شترف وفعشل لقوله تعالى والله الأكراك ولقومكوقيل الضمير لرسول الله صلى الله محليسه وسلموكونه مذكرا وشرفاللعالمين لاربب فيسد 🌣 عن رسول الله صلى الله علمه وسلم من قرأ سورة القلم

(السؤال الثالث) أينجواب لولاالجواب منوجهين (الاول) تقدير الآية اولاهذه النعمة انتبذ بالعراء مع وصف المذمومية فلماحصلت هذه النعمة لاجرم لم بوجد التبذ بالعراءمع هذا الوصف لانه لمافقد هذا الوصف فقد فقد ذلك المجموع (الثاني) اولاهذه النعمة ابتى في بطن الحوت الى يوم القيامة ثم يذبعراء القيامة مذموما ويدل على هذا قوله فلولاانه كانمن المسجين للبثني بطنه الى يوم يبعثون وهذا كايقال عرصة القيامة وعراء القيامة (السوَّ الدايم) هليدل قوله وهومد موم على كونه فاعلاللذنب (الجواب) من ثلاثة أوجه (الاول ) ان كلة لولادلت على أن هذه المذمومية لم تحصل ( الثاني) لعل المرادمن المذمومية تراكا الافعشل فان حسنات الايرار سيثات المقربين (الثالث) العلهذم الواقعة كانت قيل النبوة لقوله فاجتباء ريه والغاء للتعقيب (السوال الخامس) ماسبب ول هذه الآيات (الجواب) يروى انها نزات بأحد حين حل رسول الله ماحل فأرادأن يدعواعلى الذين انهزموا وقبل حين أراد أن يدعوعلى تقيف الله قوله تعالى ( فاجتباه ر يه فعِمله من الصالحين) فيدمسذلتان (المسئلة الاولى) في الآية وجهان (أحدهما) قال ان مجباس ردالله اليد الوحي وشفعه في قومه ( والثاني) قال قوم نعله ماكان رسولاصاحب وحى قبل هذه الواقعة تم بعدهذه الواقعه جعله الله رسولاو هو المراد من قوله غاجته اوريه والذين أنكروا الكرامات والارهاض لابد وأن يُغْنَارُوا القول الاول لان احتياسه في بطن الحوت وعدم موته هناك لللم يكن ارهاصا ولاكرائمة فلابدوأن يكون معجزة وذلك يقتضى انه كان رسولا في تلك الحالمة ( المسئلة الثانية ) احتم الاصحاب على أن فعل العبد خلق الله تمالى بقوله فجمله من الصالمين فالآية تدل على أن ذلك الصلاح الماحصل بجعل الله وخلفه قال الجبائي يحتمل أن بكون منى جعله انه أخبر بذلك و يحتمل أن يكون اطف به حتى صلح اذا لجعل يستعمل في اللغة هذه المساني ( والجواب ) أن هذين الوجهين اللذين ذكرتم محازوالاصل في الكلام الحقيقة تقوله تمسالي (وأن يكاد الذين كقروا ليزافونك بأبصارهم لماسمعوا الذكر) فيدمسئلان ( المسئلة الاولى )ان مخففة من الثقيلة واللام علها (المسئلة الثانية) قرئ ليز لقونك بضم الياء وفعدها وزاقه وازاقه يمعنى ويقال زلق الرأس وأزاقه حلقه وقرى البرهة ونكمن زهقت نفسه وأزهقها المهنيه وجوه (أحدها) انهم من شدة تعديقهم وأظرهم البك شير را بعيون العداوة والبغضاء يكادون يزلون قدمك من قولهم نظرالي نظرا يكاديصرعني ويكادياكلني أي لوأمكنه ينظره الصرع أوالاكل المعله قال شاعر

يتقارضون اذاالتقوا في موطن ﴿ نَظْرًا بِزَلَ مُواطَّى ۗ الاقدامُ وأنشد ابن عباس لمامر بأقوام حددوا النظر اليه

نظروا الى بأعدين محمرة \* نظر التيوس الى شفار الجازر

و بين الله تعالى ان هذا النظر كان يشتد منهم في حال قراء، النبي سلى الله عليه وسلم الفرآن

أعطاه الله ثواب الذين حسن الله اخلاقهم

\* ( سورة الحاقة مكية وآيها احدى وخسون ) \* \* ( بسم الله الرَّحْنَ الرحيم ) \* ( الحاقة ) أي الساعة أوالحالة الثابتة الوقوع الواجبة ﴿ ٢٧٨ ﴾ المجيُّ لايحالة أوالتي تمنى فيها الامور الحقة من الحساب

وهوقه إله المعموا الذكر (ا ثاني) منهم من حله على الاصابة بالعين وهمنا مقامان أحدهما الاصابة بالعين هل لها في الجلة - وتيقة أم لا (والثاني) أن يتقدير كوفها صحيحة فهل الآية ههنا الفسيرة بهاأملا (المذام الاول) من الناس من أنكر ذلك وقال تأثير الجسم في الجسم لابعقل الابواسطة الماسة وههنا لاعاسة فامتنع حصول الناثيرواعلم افالمقدمة الاولى صعيفة وذلك لانالانسمان اماأن بكون عبارة عن النفس أوعن البدن فانكان الاول لم متنع اختلاق النفوس في جواه إهاوماهياتها واذاكان كذلك لم يمتنع أيضا اختلافها في او ازمها وآثارها فلابستبعد أن يكون ابعض النفوس خاصيمة في التاثير وأنكان الثاني ايمتام أيضاأن يكون مزاج انسان واقعا على وجه مخصوص يكون له أثر خاص و بالجلة فالاحتمال العقلي قائم وليس في بطلانه شبهة فضلا عن حسة والدلائل السعمية ناطقة بذاك كايروى انه عليه الصلاة والسلام قال العين حق وقال العين تدخل الرجل القبره الجمل القدد ( والقام الثاني) من الناس من فسر الآية بهذا المعنى قالوا كانت المين في بني الاسدوكان الرجل منهم يتجوع ثلاثه أيام فلا يمر به شي فيقول فيه لم أركاليوم . ثله الاطانه غالتمس الكفار من بعض من كانت له هذه الصفة أن يقول في رسول الله صلى الله عليه وسإفنك فعصمه الله تعالى وطسن الجبائي في هذا النأو بل وقال الاصابة بالعين تنشأ عن استحسان الشي والقوم ماكانوا ينظرون الى الرسول عليه السلام على هذا الوجه بلكانوا عقتونه ويغضونه والنفذر على هذاالوجه لايقتضى الاصابة بالدين واعلمان هذا السوال ضعيف لانهم وان كانوا يبغضونه من حيث الدين لعلهم كانوا يستصنون فصاحته وايراده للدلائل وعن الحسن دواه الاصابة بالعين قراءة هذه الآية 🗱 تمقال (و يقولون انه لمجنون) وهو على ما افتح به السورة ( وماهو) أي وماهذا الترآن الذي يزعون انه دلالة جنونه (الاذكرالمالين) فانه تذكيرام رو يان لهم وأدلد لمم وتنسه لهم علىمافى عفواهم منأدلة التوحيد وفيسه منالآداب والحكم وسائر العلوم مالاحدله ولاحصر فكرف يدعى من يتلوه مجنونا ونظيره بمايذكرون معانه من أدل الامور على كال الفضل والعقل والله أعسلم بالصواب واليه المرجع والمآب

## \* (سورة الحافة خمسون وآيتسان مكية) \*

\* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(الحاقة ما الحافة وما ادراك ما الحافة) فيد مسائل (المسئلة الاولى) أجموا على ان الحافة هي القيامة واختلفوا في معنى الحافة على وجوه (أحدها) ان الحق هو الشابت الكائن فالحافة الساعة الواجيد الوقوع الثابتة المجيئ التي هي آتية لاريب فيها (وثانيها) انها التي تحق فيها الامور أي تعرف على الحقيقة من قولك لا أحق هذا أي لا أعرف حقيقته جعل الفعل لها وهو لاهلها (وثالثها) انها ذوات الحواق من الامور وهي الصادقة الواجية الصدق والثواب والعقاب وغيرهما من أحوال القيامة أمور واجبة الوقوع

تعرف على المقيقة من حقد محقسد اذاعرف حقيقته جمل القعل الم تجازا وهو لمافيها من الامور أولن فيمسامن أولى العسلم وأعاماكان فعذف الموسوف للابذان بكمال ظهورانصافه يهذوالصفةوجر بانها محرى الاسم وارتفاعها على الاشداء خبرها (ماالحاقة) على أن ماميندأ ثان والحاقة حبره والجلة حبرلاشدا الاول والاصل ماهي أى أى شي هي في حالم، وصفتم افاتما قديطلب نهاالصفدة والحال فوضع الظاهر موضع المضمرة كيدالهوامها هذاماذكروه في اعراب ال هذءالجلة وأظمأرها وقدسيق فيشورة الواقعة أن مقتضى التحقيقان تكون ماالاستفيهامية خبرالمابعدها فازمناط الافادة سيان أن الحاقة أمريديع وخطب ذظبه كايفيسده كون ماخبرا لايبان أنأمرا لديعا

والثواب والعقائ أوالنئ

تنحق فيهما الامور أي

الحاقة كايفيده كونها مبنداً وكون الحاقة خبرا وقوله تعالى ( وماأدراك) أى وأى شي أعمل ﴿ والوجود ﴾ ( ما الحاقة ) نأكمدا لهولها

وفظاعتها بليان خروجها عن دارة علوم الخلوقات على معنى أن عظم شأنها ومدى هولها وشدتها بحيث لا تكاد تبلغة درآية أحدولاوهم دوكيفم اقدرت حالها ﴿ ٢٧٩ ﴾ فهى أعظم من ذلك وأعظم فلا ينسني الاعلام وماني حيز

الرفع على الابتداء وأدراك خبره ولاماغ مهنا للعكس وماالحاقة جلة من مبتدا وخبرعلي الوجه الذي عرفته محلها النصب على اسفاط الخافض لان أدرى بتعدى الى المفعول الثاني بالباه كافي قوله تعالى ولا أدراكمه فلماوقعت جلة الاستفهام معلقة له كانت في موضع المقعول الثاني والجألة الكبيرة معطوفة على ماقبلها من الجملة الواقعة خبرالقوله تعالى الحافةمؤ كدة لهولها كامر (كذبت مودوعاد بالقارعة) أي بالحالة التي تقرع الناس بفنون الافزاع والاهموال والسماء بالانشاقاق والانفطار والارمش والجبال بالدك والنسف والمجسوم بالطمس والانكدار ووضيها موضع ضميير الحافة للدلالة على معتى القريخ فيها تشديدا لهولها والجلة استثناف مسوق لاعلام يعض أحوال الحاقةله عليدالصلاة والسلام الرتقر برأته

والوجرد فهي كلها حواق (ورابعها ) اللفاقة بمني الحقة والحقة أخص من الحق وأوجب تقول هذه حقتي أيحتى وعلى هذا الحاقة بمعنى الحق وهذاالوجه قريبمن الوجه الاول ( وخامسها ) قال الليث الحافة النازلة التي حقت بالجارية لها ولا كاذبة وهدأمسني قولدتمالي ليس لوقعتها كاذبة (وسادسها )الحاقةالساعةالتي يحتى فيهاالجراء على كل صلال وهدى وهي القيامة (وسابعها) الحاقة هوالوقت الذي يحق على القوم أن يقع به، (وثامنها) انها الحق بأن يكون فيها جبع آثار أعمال المكلفين غان في ذلك اليوم يعصل الثواب والعقاب و يخرج عن حد الانتظار وهو قول الزماج (وتاسعها) قال الازهرى والذى عندى في الحافظ انهاس تبدلك لانها تحق كل محاق في دين الله بالباطل أى نخاصم كل مخاصم وتغلبه من قولك حافقته فحلفته أى غالبته فغلبته وفلجت عليــــــــ ( وعاشرها ) قال أبومسلم الحاقة الفاعلة من حقت كلة ربك ( المسئلة الثانية )الحاقة مر فوعة بالابتداء وخبرها ماالحاقة والاصل الحافة ماهي أي أي شي هي تغييما لشأنها وتعظيماله ولهافوضع الظاهر موضع المضرلاته أهول لها ومثله قوله القارعة ماالقارعة وقوله وماأدراك أي وأي شي أعلك ما الحاقة يعنى انك لاعلاك بكنهها ومدى عظمها يعنى انهقى العظيم والشدة بحيث لايبلغه دراية أحدولاوهمذيركيف ماقدرت مالهافهي أعظم من ذلك وما في موضع الرفع على الابتداء و ادراك معلق عنه لتضايد معنى الاستفهام \* قوله تعالى (كذبت أود وعاد بالقارعة) القيارعة هي التي تقرع الناس بالافزاع والاهوال والسماء بالانشقاق والانفطار والارض والجبسال بالدك والنسف والنجوم بالطمس والانكدار وانما قال كذبت تمود وعاد بالفارعة ولم بقل جاليدل على الأمعنى القرع حاصل في الحاقة فيكون ذلك زيادة على وصف شدتما ولماذ كرها وفعمها أتبع ذلك يذكرمن كذب يها وماحل بهربسبب التكذيب تذكيرالاهل مكةوتخو بفسا لهممن عاقبة تكذيبهم على قوله تعالى ( فأما تمود فأهد كوابا اطاغية) اطران في الطاغية أقوالا ( الاول ) ان الطاهية هي الواقعة المجاورة الحد في الشدة والقوة قال تعالى اللها طغي الماء أيجا وزالحدوقال مازاغ البصير وماطغي فعلى هذا الثول الطاغيذنست يحذبف واختلفوا في ذلك المحذوف فقال بعضهم انها الصيعة المجاوزة في الفوة والشدة للصيحات قالتمالي الأأرسلنا عليهم صيحة واحدة فكالوا كهشيم المعتضر وقال بعضهم أنها الرجفة وقال آخرون انها الصاعقة والفول الثاني ان العلاغية ههنا الطغيان فهي مصدر كالكاذبة والباقية والعاقبة والعاقية أي أهلكوا بطغيانهم على الله اذ كذبوا رسله وكفروا به وهومنقول عن ابن عباس والمتأخرون طعنوا فيد من وجمين ( الاول ) وهو الذي قاله الزجاج اله لماذكر في الجله الثانية نوع الذي والمروقم به العداب وهو قوله تعالى بريح صرصر وجبأن يكون الحال في الجلة الاول كذلك حق تكون المناسسية حاصلة ( والثاني ) وهوالذي قاله الناضي وهو انه لوكان الزاد ماقالوه لكان من حتى

الدراه عليه الصلاة والسلام بها أحدكافي قوله تعالى وماأدراك ماهيه الارحامية ونطا أره خلا أن المبين هناك نفس المسؤل عنها وههنا حال من أحوالها

كَافَىقُولُهُ تَعَالَىٰ وَمَأْذُراكَ مَالِلَةَ القَدْرَ لِللهُ القَدْرِخَيْرَ مَنَ أَلْفَ شَهِرِفَهُمَا آنَالَبِينَ هِنَاكَ لِيسَ نَفَسَ لِيلَةَ القَدْرِ بِل فَصْلَهَا وشرفها كذلك البين هه ناهول الحاقة وعظم شأنها وكونها بحيث بحق ﴿٢٨٠﴾ اهلاك من يكذب بهاكا نه قبل وما أدراك

الكلامأن يقال أهلكوالها ولاجلها ( والقول الثالث ) بالطاغية أي بالغرقة التيطفت منجلة تمودفتنا كمروا بمقرالناقة فعقروها أىأهلكوا بشؤم فرقتهم الطاغيةو يجوز أن يكون المراد بالطاغية ذلك الرجل الواحد الذي أقدم على عقر الناقة وأهلك الجيع لانهم رضوا بفعله وقبل له طاغبة كإيقال فلانراو ية الشعر وداهية وعلامةونسابة \* قوله تعالى (وأماعاد فأهلكوا يرجع صرصرعاتية) الصرصرااشديدة الصوت لها صرصرة وقيل الباردة من الصركائها التيكرز فيها البرد وكثرفهي تحرق بشدة بردها وأماالعاتبة فغيها أقوال ( الاول ) قال البكاي عنت على خزانهـــا يومند فلم يحفظوا كمخرج منهاولم بخرج قبل ذلك ولابعده منهاشئ الابقدرمعلوم قال عليدالصلاة والسلام طغى الماء على خزاته يوم توح وعنت الريم على خزاتها يوم عاد فلم يكن لهم عليم اسبيل فعلى هذا القول هي عاتبة على الخران ( الثاني ) قال عطاء عن ابن عباس ير بدار يع عشت على عاد فاقدروا على ردها بحيلة من استنار بيناه أواستناد الى جبل فانها كانت تمزعهم من مكامنهم وتهلكم ( القول الثالث ) ان هذا ليس من العتو الذي هو عصيان انما هو بلوغ الشئ وانتهاؤه ومندقولهم هناالنبت أي بلغ منتهاه وجف قال تعالى وقد بلغت من الكبرعشافعاتية أي بالفة منتهاها في القوة والشدة ، قوله تعالى (سخرها علم سبع ليال وتمانية أيام حسومًا ) قال مقائل سلطها عليهم وقال الزجاج أقامها عليهم وقال آخرون أرسلها عليهم هذه هي الالقاظ المنقولة عن المفسر بن وهندي انفيه لطيفة وذلك لانمن الناس مزقال ان تلك الرياح انماا شندت لان اقصالا فلكما نحوميا اقتضى ذلك فقوله "هخرها فيه اشارة الى نني ذلك المذهب و بيانان ذلك انماحصل يتقديرالله وقدرته فأنه اولاهذه الدقيقة لماحصل منهالتخويف والتحذيرعن العقاب وقوله سبع ليال وتمانية أيام حسوما الفائدة فيه انه تعالى لولم يد كر ذلك لما كان مقدار زمان هذا العذاب معلوما فلماقال سبع ليال وثمانية أيام صارمقدار هذا الزمان معلوما تم لما كان يمكن أن يغلن ظان ان ذلك العداب كان منفرقا في هداء المدة أزال هذا الفلن بقوله حسوما أي متسابعة متوالية واختلفوا في الحسوم على وجوه ( أحدها) وهسو قول الاكثرين حسوما أي متنابعة أي هذه الايام تنابعت عليهم بالريح المهلكة فإيكن فيها فتور ولاانقطاع وعلى هذا القول حسوم جم ساسم كشسهود وفعود ومعني الحسم فى اللغة القطع بالاستثصال وسمى السبيف حساما لأنه يحسم العدو عاير يدمن بلوغ عداوته فلاكانت تلك الرياح متنابعة ماسكنت ساعة حتى أتت عليهم أشبه تنابعها عليهم تتابع فعل الحاسم في اعادة الكي على الداء كرة بعد أخرى حتى ينحسم ( وثانيها ) ان ثلاث الرياح حسمت كل خبروأ سما صلت كل بركه فيكانت حسوما اوحسمتهم فلهبق منهم أحد فالحسوم على هذين القولين جع عاسم ( وثالثها ) أن يكون الحسوم مصدرا كالشكور والكفور وعلى هذا التقدير فآما ان ينتصب بفعله مضمرا والتقدير بحسم حسوما يعني

ماالحاقة كذبت مانمود وعادفا هدكم الفاما تمود وأهلكوا بالطاغية ) أى بالواقعة الجياوزة المحد وهبى الصيعد أوالرجفة (وأماعادفأهلكوابريح معرصه )أي شديدة الصوتالها صرصرة أوشدمدة البرد تحرق ببردها (عاتية) شديدة العصف كانهاء تتعلى خزانها فلم يتكنوا من ضبطها أوعلى عادفل يقدرواعلى ردهاو أوله تعالى (سخر هاعلمم) الخاستشاف جي مهانا لكيفية اهلاكهم بالريء أىسلطهاالقعلهم بقدرته القاهرة (سبع ليالو ممانية أنام حسوما) أىمتابعاتجعماس كشهودجعشاهدمن حميت الدارة اذا تارمد بين كيهاأو نحسسات حسمت كل خيرواستأصل أوقاطعات قطعت دابره و مجوزان بكون مصدر منتصباعلى العلة بمعنى قطعا أوعلى المصدر لغمله المقدر حالا أي Demand warmen ويويد القراءة بالقنع

وهيكانت أيام العجوزمن صبيحة أربعاه الى فحروب الاربعاء الاخروانما سميت عجوزا لان عو استأصل

وهي آخير الشيتاء وأسماؤها الصدن والصنبروالو بروالآمن والمؤتمروالمعللومطفئ الجمروقيل ومكني الظاءن (فترى القوم) انكنت ماصراحتند (فيها) ق مهامها اوفي تلك الليالي والايام (صبرعي) موتي جع صريع (كائهم أعمازنعل) أي أصول (خاوية) منسأكلة الاجواف (فهل ترى اهم أمن بافية) أي بقية أونفس باقيدأو بقاءعلى أنها مصدر كالمكاذبة والطاغية (وجاءفرهون ومن قبسله ) أي ومن تقدمه وقرئ ومن قبله أى ومنعندهمن أتباعه و بو نده أنه قرى ومن معه ( والمؤ تفكات) أي قرى قوم اوط أى أهلها (بالحاطنية) بالحطا أوبالفعلة أوالافعال ذات الخطاالتي من جهلتها تكذيب البعث والقيامة (فعصروارسول ربهم) أى فعصى كل أمسة رسولها حين نهوهم غاكانوايتعاطونه من القبائع (فأخذهم)أي الله عز وجل ﴿ ٣٦ ﴾ من ﴿ أَخِذَهُ رَابِهُ ﴾ أَيْزَائدُهُ فِي الشَّدَةُ كَازَادَتُ قَبَائِحُهُمُ فِي الْقَبْحِ

استأصل استنصالا أو يكون صغة كفولك ذات حسوم أو يكون مفعولاله أى مخرها عليهم الاستئصال وقرأ السدى حسوما بالفتيح حالامن الربح أي سخرها عليهم مستأصلة وفيلهى أيام العجوزوانما سمبت بايام العجوز لآن عجوزا من عادتوارت في سرب فانتزعنها الريح في البوم الثامن فأهلكتها وقبل هيأيام العجز وهي آخر الشتاء على قوله تعالى ( فَتَرَى الْقُومِ فِيهِ اصرعي) أي ق مهابها وقال آخرون أي في تلك اللبالي والابام صرعي جعصر بع قال مقاتل يعني موتى ير بدأ نهم صرعوا بموتهم فهم مصرعون صرع المؤت \* تُم قال (كَا أَنهم أعجاز نخل خاوية) أي كا أنهم أصول نخل خالبة الاجواف لاشي فيها والنخليونث ويذكرقال الله تعالى في موضع آخركا نهم أعجاز نخل منفعرو قرئ أعجاز نحيل تم يحمل انهم شبهوا بالخنيل التي قاست من أصلها وهوا خبار عن عفذم خلقهم وأجسامهم ومجمل أنبكون المراذبه الاصول دون الجذوع أى أن الريح قد قطعتهم حتى صارواقطعاضخاما كأصول النخلوأماوصف الحل بالخواء فيحتمل أن يكون وصفالاقوم فانال يحكانت تدخل أجوافهم فنصرعهم كالتخل الخاو يقالجوف وبحمل أن تكون الخالية بمعنى البالية لانهااذا بليت خلت أجوافها فشبهوا بعدأن هلكوا بالنخيل البالية \* عُمَال (فَهِل رَى الهُرِمن باقية ) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في الباقية ثلاثة أوجه ﴿ رَجِدُهَا ﴾ أَنْهَا البِقَيةُ ﴿ وَثَانِيهَا ﴾ المراد من نفس باقية ﴿ وَثَالِتُهَا ﴾ ألمراد بالباقية البقاء والطاغية بعنى الطغيان ( المسئلة الثانية ) ذهب قوم الى أن المراد أنه لم بق من نسل أواثك القوم أحدواستدل يهذه الآية على قوله قال ابن جريج كانوا سبع ليال وثمانية أيام احيا في عقاب الله من الربيح فلا أمسوا اليوم الثامن ما نوا فاحتملتهم الربيح فألقتهم في والبحرفذال هوقوله فهل ترى لهم من ياقية وقوله فأصبحوا لايرى الامساكتهم (القصة الثانية) قصة فرعون وفي قوله تعالى (وجاء فرعون ومن قبله والمؤتف كات بالحاطئة) أي ومن كانقبسله منالايم التي كفرت كما كفر هو ومن لفظ عام ومعناه خاص في الكفار دون المؤمنين وقرأأ بوعرووعاصم والكسائي ومن قبله بكسر الفاف وفتح الباءقال سيبو يه قبل لما ولى الشي تفول ذهب قبل السوق ولى قبلك حق أي فيما يليك واتسم فيه حق صار بمنز لذلى عليك فعني من قبله أي من عنده من اتباعه وجنوده والذي يو كدهذه القراءة ماروي ان ابن مسعودواً ببا وأباموسي قرو اومن تلفاه روى عن أبي وحده انه قرأ ومن معه أمافوله والمواتفكات فقدتقدم تفسيرها وهم الذين أهلكوا من قوم اوط على معنى والجماعات المؤتفكات وقوله بالخاطئة فيدوجهان ( الاول ) ان الخاطئة مصدر كالخطا (والثاني) أن يكون المراد بالفعلة أوالافعال دات الخطا العظيم #قوله تعالى (فعصوار سول ربهم فأخذهم أخذة راية) الضميران كانعالدا الى فرعون ومن قبله فرسول بهم هوموسى عليه السلام وانكان عائدا الى أهل المو تفكات فرسول ربهم هولوط قال الواحدي والوجه أن يقال المراد بالرسول كلاهما للغبرعن الامتين بمدذكرهما يقوله فعصوافيكون

كفولدا نارسول رب العللين و قولدفأ خدهم أخذة رابية يقال باالشي أير بواذا زاد مج فيه وجهان (الاول) انهاكانت زائدة في الشدة على عقو بات سائر الكفار كاأن أفعالهم كانت زأندز في القبع على أفعال سائر الكفار (الثاني) أن عقو بدآل فرعون في الدنيا كانت متصلة بمذاب الآخرة لقوله أغرقوا فادخلوا نارا وعقوبة الاخرة أشدمن عقو بقالدنيا فَتَلَكَ الْمُدُو بِهُكَا نُهَا كَانَتْ غُووتُر بُوا (القصة الثالثة) قصة نوح عليه السلام #قوله تعالى (المالماطغي الماء حملناكم في الجارية) طغي الماء على خراته فلم يدرواكم خرج وايس ينزل من السماء قطرة قبل تلك الواقعة و بعدها الابكيل معلوم وسائر المفسر بن قالوا للغي الماءأى أيجا وزحد محتى علاكل شئ وارتفع فوقه حلناكمأى حلناآباء كموأنتم في احملابهم ولاشك ان الذين خوطبوا بهذاهم أولاد الذين كانوا في السفية وقوله في الجارية يعني في السفينة التي تجرى في الماء وهي سفينة توح عليد السلام والجارية من أسماء السفينة ومندقوله وله الجواري #قوله تعالى (الصعله الكم تذكرة) العنمير في قوله الصعلها الى ماذا يرجع فيه وجهان ( الاول ) قال الزجاج اله عائد الى الوافعة التي هي معلومة وان كانت ههنا غيرمذكورة والنقدير انجعل تجاةالمؤمنين واغراق الكفرة عظة وعسبرة (الثاني) قال الفراء أنجعل السفناة وهذا صعبف والاول هوالصواب ويدل على صعته فولموتعيها أذنواعية فالضمير فيقوله وتعيها عائدالي ماعاداليدالضميرالاول لكن الضمير في قوله وتعيها لا يكن عوده الى السفينة فكذا الضميرالاول \* قوله تعالى (وتعيم أذن واعية ) فيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) يقال الكل شي حفظته في نفسك وصيته ووعبت العلم ووعيت ماقلت ويقال لكل ماحفظته فيغير نفسك أوعيته يغال أوعيت المناع في الوعاء ومند قول الشماعر ﴿ والشر أخبتُ ماأوعيتُ منزاد ﴿ واعلم أَنْ وجه التذكير في هذا النابجاة قوم من الغرق بالسفينة وتفريق من سواهم يدل على قدرة مدبر العالم ونفاذ مشائنه ونهاية حكمته ورجنه وشدة قهره وسطوته وعن النبي صلي الله عليه وسلم عندنزول هذوالا يف سألت الله أن يجعلها أذنك ياعلى قال على فانسيت شيئا بعدذلك وماكانلي أنأنسي فانقيسل لمقال اذنواهية على التوحيد والتنكير قلنا للايذان بإن الوعاة فيهم قلة ولتو بريخ الناس بقلة مزيعي منهم وللدلالة على ان الاذن الواحداذا وعتوعقلت عزايله فمي السواد الاعظم عندالله وانماسواها لايلتفت اليهم وأن امتلا العالم منهم ( المسئلة انثانية ) قراءة العامة وتعيمها بكسمرالعين وروى عن ابن كثير وتعيهاسا كنة العين كانه جفل حرف المضارعة مع مابعده بمنز لذفخذ فأسكن كااسكن المرف المنوسط من فخذوكيد وكنف وانمافعل ذلك لان حرف المضارعة الاينغصل من الغعل فاشبد ماهومن نفس الكلمة وصار كقول من قال وهووهي ومثل ذلك قوله ويتقه في قراءة من سكن الفاف واعلم انه تعالى لما حكى هذه القصص الثلاثة ونيه بهاعلى تبوت القدرة والحكمة للصائع فحينئذ ثبت بنبوت القدرة امكان القيامة وثبت بنبوت الحكمة

ومبالغتهم فيتكذبهم عليمالصلاة والملام فيما أوسى البدمن الاحكام التي من جلتها أحوال القيامة (حلناكم) ای فی اصلاب آباد کم (في الجارية) في سفينة توحعليه السلام والمراد بحملهم فيمسارفعهم فوق الماء الى انقضا أمام الطوفان لايحرد رفعهم الى السغية كايعرب عند كلمنى فانهائيست بصلة الممسل بل متعلقمة بمعذوق هوحال من وندوله أي رفعنا كمفوق الماء وحفظناكم حال كونكم فيالمسفينة الجارية بأمر تاوحفظنا وفيدتنبيه على أن مدار تجانهم محض عصمته تعالى اغا السفينة سبب صوري (المعلما)أي أيجعل الفعلة التيهمي عبارةعن أنجاء المؤمنير واقراق الكافرين (لكم تذكرة)عبرة ودلالة على كالقدرة الصائع وحكمته وقوةقهرهوسمه رجمه (وتعيها) أي تتنفظها والدوي أن تعفظ الشي في نفسك

والايماءأن تعفظه في غير نفسك من وعاه وقرئ تعينها بسكون العين تشبيها له بكتف (أذن واعيذ)أى ﴿ الحَمَانُ ﴾

التنكيرللد لالدعل قلتها وأن من هذا شأته مع قلته ينسبب أنعاقالهم الغفير وادامة فسلهم وقري أذن المخفيف (فاذا نفيه في المسور الفعة واحدة)شروع في يان نفس الحاقة وكبفية وقوعهاائر بانعظم شأذها بإهلاك مكذبها وانماحسن استاد الفعل الى المصدر لتقيده وحسن تذكيره للفصل وقرئ نفغة واحدة بالنصب على استاد الفعلالي الجاروانجرور والمرادبها النفعة الاولى القعندهاخراب العالم (وحلت الارمن والجيال) أى قلعت ورفعت من أما كنهاعمروالقدرة الالهبسة أوبتو سط الزلزلفأوال يحالماصغة (فدكتادكة واحدة) أى فضريت الجملتان اثر رفعهما بعضها بعض إضر بةواحدة حتى تندق وترجع كشبامهيلاوهباه منشاوقيل فيسطنا بسطة واحدة فمسارتا فاعا صفصفا لاترى فيها عوما ولاأمنامن قولهم اتدلك السنام اذاتفرش و بعبرأدك وناقة دكا، ومنه الدكان ( فيومثذ ) فَيَنْتُذُ ( وقعت الواَّفعة )

امكان وقوع القيامة ولماثبت ذلك شبرع سيحانه في تغاصيل أحوال القيامة فذكرأولا مقدماتها الله فقال (فاذا أغنم في الصور نفخة وأحدة) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قري " نفعة بالرفع والنصب وجمالرفع انهأسند الفعل البها وانتاحسن تذكير الفعل للغصل ووجه النصب ان الفعل مسند الى الجار والمجرور ثم نصب نفخه «لمي المصدر ( المسئلة الثانية) المراد من هذما لنفخة الواحدة هي النفخة الاولى لان عندها يحدمل خراب العالم فانقيل لمقال بعدذلك يومثذ تعرضون والعرض انمايكون عندالنقطة الثانية فلناجمل اليوماسما للمين الواسع الذي تقع فيه النفختان والصعنة والنشور والوقوف والحساب فلذلك فال يومنذ تعرضون كاتفول جئنه عام كذا واعاكان بجيئك فيوفت واحدمن أوفاته ﴿ قُولِهُ تُعَالَى ﴿ وَحَلَّتَ الْأَرْضَ وَالَّجْبَالَ فَلَدُّكُنَّادَكُمْ وَاحْدَهُ } فيد مسئلتان (المسئلة الاولى) رفعت الارض والجبال المابازلزلة التي تكون في القيسامة وإما يريح بلغت من قوةعسفها انهاتحمل الارض والجبالأو علكمن الملائكة أو بقدرة الله من غبرسبب فدكناأى فدكت الجلنان جلة الارض وجلة الجبال فضرب يعضها بيعض حتى تندق وتصبركشيامهيلا وهباه منبئا والدلنأبلغ مناادق وقيل فبسطناب طة واحدة فصارنا أرفشالاترى فبهاعوجاولاأمنا من قولك اندلك السنام افاالفرش ويعيرأدك وناقة دكاء ومنه الدكان(المسئلة الثانية)قال الفراء لايجوز في ذكة ههنا الالنصب لارتفاع الضمير في دكتا ولم يقل فدككن لانه جعل الجبال كالواعدة والارض كالواحدة كاقال أن السموات والارض كانتارتفا ولم يفلكن الشيخم قال تعانى فيومند وقعت الواقعة وانشفت السماء فهي يومنَّذ وأهبةً ) أي فيومنَّذ فأمن القيسامة الكبري وانشقت السماء للزول الملائكة فهبي يومئذ واهبة أي مسترخية ساقطة القوة كالعهن المنقوش بعد ماكانت محكمة شديدة المرار والملك على أرسانها) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قوله والملك لمهرديه ملكا واحدا بلأراد الجنس والجمع ( المسلمة الثانية ) الارجاء في اللغة النواحي يقال رجا ورجوان والجنم الارجاء ويفال ذلك لحرف البثر وحرق القبر وماأشبه ذلك وانعني ان السماء اذا انشقت عدلت الملائكة عن مؤاضع الشي الى جوانب السماء فان قيسل الملائكة يتوتون فىالصعقة الإولى لقوله فصعتى من فىالسموات ومن فىالارض فكيف يقال انهم يقفون على أرجاء المعاء فلنا الجواب من وجهين (الاول) انهم بقفون المعلة على أرجاء السماء تم يوتون (انثاني) ان المراد الذي استثناهم الله في قوله الامن شاء الله الله قوله تعالى (و يحمل عرش ريك فوقهم يومند ثمانية) فيه مسائل (المسئلة الاولى) هذا العرش هوالذي أرادمالله يقوله الذين يحملون العرش وقوله وترى الملائكة حافين من حول العرش ( المسئلة الثانية) الضمير في قوله فوقهم الى ماذا بعود فيه وجهان (الاول) وهوالاقربان المرادفوق الملائكة الذينهم على الارجاء والمقصود التمييز بينهم وبين الملائكة الذين هم حلة العرش (الثاني ) قال مقاتل يعني ان الحملة بمحملون العرش فوق

رؤسهم والضمير فبل الذكر جأنو كقوله \* في بيته يؤتى الحكم \* ( المسئلة الثالثة ) نقل عن الحسن رحمالله أنه قال لاأدرى تمانية أشخاص أونمانية آلاف أونمانية صفوف أونمانية آلاف صف واعلم النجله على نمانية أشخاص أولى لوجوه (أحدها) ماروي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم هم اليوم أر بعة فاذا كان يوم القيامة أيدهم الله بأريعة آخرين فبكونون تمانية ويروى عانية أملاك أرجلهم في تخوم الارض السابعة والعرش فوق رو سهموهم مطرقون مسجون وقيل بعظهم على صورة الانسان و بعضهم على صورة الاسدو بعضهم على صورة الثورو بعضهم على صورة السمروروي تمانية أملاك في صورة الاوعال مابين أظلافها الى كبها مسيرة سيعينهاما وعنشهر بنحوشب أريعةمنهم يقولون معانك اللهم و بحمدك لك الحدولي عقوك بعد قدر تك وأر بعة بقولون سجعانك اللهم و بحمدلالك الجدعلي حاك بعد علك (الوجد الثاني) في بان ان الحل على مانية أشحناص أولى من الحل على تمانية آلاف وذلك لان الثَّانية أشحناص لا يدمنهم في صدق اللفظ ولاحاجة فيصدق اللفظ الى تمانيــة آلاف فعينئذ بكون اللفظ دالاعلى ممانية أشخاص ولادلالة فيه على تمانية آلاف فوجب حله على الاول ( الوجه الثالث )وهو انالموضع موضعالتعظيم والتهويل فلوكان المراديمانية آلاف أوتمانية صفوف لوجب ذكره ليزداد التعظيم والتهويل فعيثلم بذكرذاك علنا انهليس المراد الاثمانية أشخاص (المسئلة الرابعة) قالت المشبهة ألولم يكن الله في العرش لكان حل العرش عبثا عديم الفائدة ولاسيما وقدتأكد ذلك بقوله تعالى يومئذ تسرضون والعرض انمايكون لوكان الاله حاصلا في العرش اجاب أهل التوحيد عنه بأنه لا عكن أن يكون المراد منه ان الله جالس في العرش وذلك لانكل من كان حاملا للعرش كان حاملا أكل ما كان في العرش فلوكان الاله فىالعرش للزم فىالملائكة أن يكونوا حاملين لله تعسالى وذلك محال لانه يفتعنى احتياج الله اليهم وان بكونوا أعظم قدرة من الله تعالى وكل ذلك كغرصر يح فعلنا الهلابدفيه منالتأويل فنقول السبب فيهذا الكلام هواته تعسال خاطبهم بما يتعارفونه فخلق لنفسه بيتايزورونه وليسانه يسكنه تعالىالله عنهوجعل فيركن البيت حجراهو يمينه في الارض اذكان من شأنهم أن يعظموا رؤساءهم بتقبيل ايمانهم وجعل على العباد حفظة ليس لا تاالسيان بجوزعليه سجانه لكن لان هذا هوالمتعارف فكفلك الماكان من شأن الملك اذاأراد محاسبة غاله جلس البهم على سرير ووقف الاعوان حوله أحضرالله يومالقيامة عرشا وحضرت الملائكة وحفتبه لالانه يقعد عليه أوبحتاج البديل لمثل ماقلناه في البيت والطواف اله قوله تعالى (يومنذ تعرضون) العرض عبارة عن المحاسة والمساءلة شبه ذلك يعرض السلطان العسكر لتعرف أحواله نظيره قوله وعرضوا على ربك صفا وروى ان في القبامة ثلاث عرضات فأماعرضتان فاعتدار واحتجاج وتوبيخ وأماالاالة ففيهاتنز الكتب فيأخذالسعيد كتابه بيينه والهالك كتابه بشماله

مسترخبة بعدماكانت معكمة(والماك)أى الخلق المعروف بالملك (على أرجائها )أى جوانبها جعرجابالقصراي تنشق السماءالتي هي مساكنهم فيلجؤن الىأكنا فهأ وحافاتهما (وبحمل عرش ريك فوقهم) قوق الملائكة الدييهم على الارجاء أوفوق الثالية (بومئة تعالية) من الملائكة عن الني عليمالصلاة والسلام هماليومأر بعذفاذاكان بوء القيامة أبدهم الله تمالي بأربعة آخرين فيكونون تمانية وروى تمانية أملاك أرجلهم في تخوم الارض السابعة والعرش فوق رواسهم وهم مطرقون يسبحون وفيل بعضهم علىصورة الانسيان وبعضهم على صورة الاسد وبعضهم على صورة الثورو بعضهم علىصورة النسروروي ثمانية أملاك فيخلق الاوعال مايين أظلافها الى ركبها مسيرة سبعين طماوعنشهر بنحوشب أريعة منهم بقولون سجانك اللهم و عمدلناك الحد على عفوك

أثنانية أشخاصأم ثمانية آلاف وعن الضعماك تمانية صنفوق لايعسلم عددهم الاالله تعالى و يجــوز أن يكــون المثانية من الروح أومن خلق آخر وقيملهو تمثيل لعظمته تعسالي عايشاهد من أحوال السلاطين يومخروجهم على الناس للقضاء العام لحسكونها أقمي مايتصور منالعظمة والجلال والا فشونه سعمانه أحل من كل ما يحيط به فلك العبارة والاشارة (يومنسذ تعرضون) أى تسئلون وتحاسسبون عبرعنه بذلك تسبيهاله بغرض السلطان العسكر لتعرفأ حوالهم روي أن في يو مالقيامة ثلاث عرمنيات فأما عر**م**ستان فاعتسدار واحتجاجوتو ببحوأما الثاثة فقمها تنثرالكنس فأخذالفا زكنابه عنمه والهالك بشماله وهذا وانكان بعدالنفعة الثانية لكن لماكان البوم اسمارمان

\* تُمِقَالُ ( لَا يُحَنِّي مَنكُمُ خَافَيْــة ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في الآية وجهــان ( الاول ) تقدير الآية تعرضون لايخني أمركم فانه عالم بكل شي ولابخني عليه منكم خافية ونظيره قوله لايخني على الله منهم شئ فيكون الغرض منه المبالغة في النهديد يعني تعرضون على من لايخنى عليه شي أصلا ( الوجه الثاني ) المرادلا يخني يوم القامة ماكان محفيا منكم في الدنيا فأنه تظهر أحوال المومنين فيتكامل بذلك سرورهم وتظهر أحوال أهل العذاب فيظهر بذلك حرمهم وفضيعتهم والمراد من قوله يوم تبلى السرائر فاله من قوةولاناصروفي هذا أعظم الزجر والوعيد وهوخوف الفضيحة ( المسئلة الثانبة) قراءة العامة لإتخني بالناء المنقطة من فوقها واختار أبوعبيدة الياء وهي قراءة حزة والكسائي قاللان الياء تجوز للذكر والانثى والناءلاتجوز الاللانثى وههنا يجوز اسناد الفعل الى المذكور وهوأن يكون المرادبالخافية شي ذوخفا وأيضا فقد وقع الفصل ههنا بين الاسم والفعل بقولدمشكم \* واعلمانه تعالى لماذكرماينتهي هذا العرض البهقال ( فأمامن أوتى كتابه يمينه فيقول هاؤم افرؤا كتابيه) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) هاءصوت يصوت به فيفهم مندمعني خذكائف وحسوقال أبو الفاسم الزجاجي وفهد لغات وأجودها ماحكاه سيبو يهعن العرب فقال وبمايو مربه من المبنيات قولهم هاه يافتي ومعناه تناول و يفتحون الهمزة وبجعلون فتحمها علمالمذكر كإقالوا هالئيافتي فتمجعل فتحمة النكاف علامةالمذكر ويقالالاتنينهاو ماوالجمعهاومو وهاؤم والميم فيهذاالموصع كالميم فأغاوأنتم وهذه الضمة التي تولدت في همزة هاوم انماهي ضمة ميم الجمع لان الاصل فيه هاو موأوا تموا فأتبعوا الضمةالضمة وحكموا للائنين بعكم الجع لانا الأثنين عندهم في حكم الجم في كثير من الاحكام ( المسئلة الثانية ) إذا اجتمع عاملان على معمول واحد فاعمال الافرب جائز بالاتفاق واعمال الابعد هليجو ز أملا ذهب الكوفيون الىجوازه والبصر بون منعوه واحتبج البصريون على قولهم بهذه الآية لان قوله هاؤم ناصب وقوله اقرأوا تاصبأ يضافلوكان الناصب هوالابعد لكان النقديرهاؤم كتنابيه فمكان يجب أن يقول اقروه ونظيره أتوى أفرغ عليد قطرا (واهل) ان هذه الحبة صعيفة لان هذه الذ يه دات على أنالواقع ههنااعال الاقرب وذلك لانزاع فيدانما للزاع فيانه هل يجوز اعمال الابعد أملا وليس فالآية تعرض لذلك وأبضا قد يحذف الضمير لانظم ورميغني عن التصريح به كافي فوله والذاكر ين الله كثيرا والذاكرات فلملايجو ز أن يكون همهنا كذلك ثم آحتيم الكوفيون بأنالعامل الاول متقدم في الوجود على العامل الثاني والعامل الاول حين وجداقنضي معمولا لامتناغ حصول العلة دون المعلول فصيرورة المعمول معمولالاهامل الاول متقدم على وجود العامل الثاني والعامل الثاني انماوجد بعد أناصار المعمول معمولا للعامل الاول فيستحيل أن يصبرأ يضا معمولا للعامل الثانى لامتنياع تعليل الحكم الواحدبعاتين ولامتناع تعليل ماوجد قبل بمايوجد بعدوهذه المسئلة من لطائف النحو متسع يقعفيه النفغتان والصعقة والنشور والحساب وادخال أهل الجنة الجنة وأهل النار النارصم

(المسئلة الثالثة) الها السكت في كتابيه وكذلك في حسابيه وماليه وسلطانيه وحق هذه الهاآت أن تنبت في الوقف وتساعله في الوصل ولما كانت هذه الهاآت مثبتة في المصف والمثبتاني المصحف لابدوان تكون مابتة في اللفظ ولم يحسن اثباتها في اللفظ الاعتدالوقف الإجرم استحبوا الوقف الهادا السبب وتحاسر بعضهم فأسقط هذماله باآت عند الوصل وقرأ اب محيصن باسكان الياع بغيرها، وقرأج اعقبائيات الهاء في الوصل والوقف جيعالاتباع المصحف ( المسئلة الرابعة ) اعلم اله الأوتى كنابه بيينه ثم اله يقول هاوم افروا كنابيه دل ذلك في العابة في السرور لانه لما أعطى كتابه بينه علم العمن الناجين ومن الغائر ين بالنعيم فاحب أن يظهر ذلك لغيره حتى يفرحوا عا ناله وقيل بقول ذلك لاهل بيته وقرابته \* نمانه تعالى حكى عنسه انه يقول ( الى ظننت انى ملاق حسابيه ) وفيدوجوه ( الاول ) المرادمند اليقين الاستدلالي وكل ماثبت بالاستدلال فاله لاينغك من الخواطر المختلفة فكان ذلك شبيها بالظن (الثاني) النقدير الى مسكنت أطن أني ألاق حسابي فيو اخذني ألله يسيئاني فقد تفصل على بالمقو ولم يو اخذني بها فهاوم افرو كتابيد (وثالثها)روي أبوهم برقائه عليد السلام قال ان الرجل يو تي به يوم القيامة و يرتي التابه فنكتب حسناته في ظهر كفه وتكتب سيأته في بطن كفد فينظر إلى سايد به فيمزن فيقال إما قلب كفك فينشر فيم فيرى حسناته نيفرح نم يقول هاوم اقره أوا كناب اني ظننت عندالنظرة الاولى انى ملاق حسابيه على سبيل الشدة وأماالان فقد فربح الله عنى ذلك الغم وأما في حق الاستقياء فيكون ذلك على الصديماذكرنا (ورابعها) ظننت أي علتواتناجري الفنن يجرى العلمان انفنن الغالب يقام مقام العلم في العادات والاسكام يقال أطن ظنا كاليقين ان الامركيت وكيت (وخامسها) المراد الى ظننت في استياان بسبب الاعمال التي كنت أعملهان الدنياسأ سلق القيامة الى هذه الدرجات وقد حصلت الآن على اليقين فيكون النلن على ظاهره لان أهل الدنها لا يقطعون بذلك \* مم بين تمالى عافية أمره فقال فهوقي عيشة راضية) وفيه مسلنان (المسئلة الاولى) وصف العيشة بأنهاراضية فيدوجهان ( الاول ) المني انها منسوية الى الرضا كاندارع والنايل والنسبة نسبتان نسبة بالحروف ونسبة بالصيغة ( والثاني) انه جعل الرضا للميشة مجازا مع اله نصاحب العيشة ( المسللة الثانية ) ذكروا في حد الثواب اله لا بدوأن يكون منفعة ولابد وأناتكون خالصمة عن الشوائب ولابد وأناتكون دائمة ولابدوأنا تكون مقرونة بالتعظم فالثي انما بكرن مرضيابه منجهم الجهات لوكان مشتلاعلي هذ. الصفات فقوا عبشة راصبة كلف عاوية لجموع هذه الشرائط التي ذكرناها \* تعمقال ( في منه عالمة ) وهومن صلة عبشة راضية أي يعبش عبشامر صنبا في جنة عالية والعلوان أريديه العلوق للكان فهو حاصل لانالجنسة فوق السموات فانقيل اليس انمنازل البعض قوق منازل الآخرين فهوالاء السافلون لايكونون في الجنة العالية قلنا أن كون

من اسراركم قبل ذلك أيضا وانما العرض لاقشاء الحال والبالغة فالعدل أوغيرخاف يومثذعلي الناس كقوله تعالى يوم تبلي السمرائر وقرئ يخبى باليساء النحسانية ( فأمامن أوتى كتابه بيمينه) تفصيل لاحكام المرض ( فيفسول) تجمعها وابتهاجا (هاو ما قروا كتابد) هااسم لخذ وفيسه ثلاث لغمات أجودهن هاء بارجل وهاء يااس أقوهاوما يارجلان أو امرأتان وهاوان يارجال وهاوان بانسوة ومفعوله محذوف وكتابيه مفعولافروا لانه أقرب العامليين ولانه لوكان مفعول هاوم لقيسل اقروء اذا لاولى اضماره حيث أمكن والهاء فيدوني حسابيدوماليد وملطا نيسه للمكت تثبت في الوقف ونسقط في الوصدل واستص اثياتها لشاتها في الامام (انى ظائت أى ملاق حسابه)أيعاتواور العلوم التظرية فالبا (فهوفي عيشة راضية) ذات رضاعلى النسبة بالصيغة كايفال ذارع في النسبة بالحرف أوجل العدل الماعان وهو لصاحبها ﴿ ٢٨٧ ﴾ وذلك لكونها ساغية عن الشوائب دائمة مترونة بالتمظيم (فيجنة

طالبة) مرتفعة المكان لانها في السماء او الدرجات أوالابنية والاشجار (قطوفها) جع قطف وهوما بحتني إبسرعة والقطف بالفح مصدر (دانية) متناولها القاعد (كلوا واشر بوا) باضمار القولوالجم باعتبسار المعنى ( هنينًا) أكلا وشربا حنيثا أوحنتم هنينا ( بماأسلفتم) بمقابلة ما قدمتم من الاعال الصالمة (في الايام الخالية) أي الماصية فىالدنيا ومنجاهد أيام الصيام وروى مقول الله تعالى باأ ولياثي طالما نظرت اليكم في الدنهما وقد قلصت شفاهكم عن الاشربة وغارت أعينكم وخدت بطونكم فكوتوا البوم في نعيمكم وكلوا واشربوا الآية (وأمامنأوتي كتابه بشماله) ورأى ماقيد من قبائع الاعمال (فيقول بالينني لمأوت كتابسه ولمأدرما حسابه ) لما شاهد من سوء العاقبة (بالمتها)

يعضها دون بعض لايقدح في كولها عالية وفوق السموات والأأريد السوفي الدرجة والشرف فالامر كذلك وانأر بديه كون ثلك الابنية عالية مشترفة فالامر أيعنسا كذاك المُعَالُ (قطوفها دانية) أي تمارها قريبة التناول يأعنها الرجل كاير يدان أحبان بأخذها بيده انقادتاه فائسا أوجالسا أومضطيعا وانأحب أنتدنو الىفيه دنت والقطوف جم قطف وهو المقطوق الممقال تعالى اكلوا واشر بواهنيا بماأسلفتم في الايام الخالية) والمعنى يقال لهم ذلك وفيه مسائل (السئلة الاولى ) منهم ورقال قوله كلوا ليس بأمرا يجاب ولاندب لان الآخرة ليست دار تكليف ومنهم من قال لا يبعدان يكون ندبا اذاكان الفرض منه تعظيم ذلك الانسان وادخال السرور فيقلبه ( المسئلة الثانية ) انماجع الخطاب في قوله كاوا بعد قوله فهو في عيشة أقوله فأمامن أوي ومن مضمن مسنى الجُمع (المسئلة الثالثة) قوله ماأسلغتم أىقدمتم من أعمالكم الصمالحة ومعنىالا للاف فىاللغة تقديم ماترجوأن يعود عليك بمغير فهوكالاقراض ومنه يقسال أسلف في كذا اذافدم فيد ماله والمني بماعاتم من الاعال الصالحة والايام الخالية المراد منها أيام الدنبأ والخالية الماضية ومندقولهوقد خلت القرون من قبلي وتلكأمة قدخلت وقال الكلبي بماأسلفتم يعني الصوم وذلك انهم المأمروا بالاكل والشرب دل ذلك على انهلن امتنع في الدنياعته بالصوم طاعة لله تعانى (المسئلة الرابعة) قوله بما أسلفتم يدل على أنهم أتماا ستحقوا ذلك انثواب بسبب علهم وذلك يدل على ان العمل موجب للثواب وأيعشا لوكانت الطاعات فعلالله ثعالى لكان قدأعطي الانسان ثوايا لاعلى فعل فعله الانسان وذلك محال وجوابه معلوم \* قوله تعسالي (وأما من أوتى كتابه بشماله فيقول باليتني لمأوت كتابيه ولمأدرما حسابيه ) واعلم انه تعسالي بين أنه لمانظر في كتابه وتذكر قبائع أفعاله خعل منهساوصار العذاب الحاصل من تلك الحجالة أزيدمن عذاب التارفة لليتهم عذبوبي بالنار وماعرضوا هذاالكتاب الذي ذكرني قبائح أفعالي حتى لا أقع في هذه الخيمالة وهذا يذبهك على ان العذاب الروحاني أشد من العذاب الحسماني وقوله ولم أهرما حسابيه أى ولم أدرأى شي حسابيه لانه لاعادس ولاطائل له في ذلك الحساب واتعاكله عليه الله ثم قال (يانيتها كانت الفاضية) الضمير في اليتها الى ماذا يعود فيه وجهان (الاول) الى الموثة الاولى وهي وان لم تكن مذكورة الأنهسا الظهورها كانت كالمذكور والقاضية القاطعة عن الحياة وفيها اشارة الى الانتهاء والفراغ قال تعالى فأذاقضبت ويغال قضى على فلان أىمات فالمعنى باليت الموتة التي متهاكانت الفاطعة لامرى فلم أبعث بعدها ولمأنق ماوصلت اليه قال فتادة تمني الوت ولم يكن فالدنياعنده شئ أكره من الموت وشرمن الموت مايطلب له الموت قال اشاعر وشير من الموت الذي أن لقيته الله تعنيت منه الموت والموت أعظم

بالبت الموتة التي متها (كانت القاضية) أي القاطعة لامرى ولم أبعث بعدها ولم ألق ما التي فضميرايتها الموته و بجوز أن

(والثاني) انهمالد الى الحالة التي شاهدها عند مسلما العد الكتاب والمدي ياليت هذه الحالة

يكونلماشاهد، من الجالة أي البت هذه الحالة كانت المؤتة التي قضت على لما أنه وتجدها آمر من الموت فتمناه عندها وقد جوز أن يكون الحياة الدنيا أي البت الحياة الدنياكانت ﴿ ٢٨٨ ﴾ الموتة ولم أخلق حيا (ما أغني عني ماليد)

﴿ كَانَتَ المُوتَهُ التَّى قَصْيِتَ عَلَى لانِهُ رأي ثلكِ الحَالَةُ أَيْسُعُ وأَمْرِ مَا ذَا فَهُ مَنْ مُرارة المُوت وشدته فتناه عندها \* تمقال (ماأغنى عنى ماليه هلك عنى سلطانيه خدوه فغلوه تم الحميم صلوه ثم في سلسلة ذرعها سعون ذراها فاسلكوم) ما أعنى نني أواستفهام على وجه الانكار أى أى شي أغنى هني ماكان لى من اليسار ونظيره قوله و يأثينسا فردا وقوله هلك عني سلطانيه في المراد بسلطانيه وجهان (أحدهما) قال ابن عباس صلت عني حجتي التي كنت أحتم بهاعلى محدق الدنياوقال مقاتل صلت عني حبي يعنى حين شهدت عليه الجوارح بالشهرك (والثاني) ذهب ملكي وتساطى على الناس و بقيت فقيرا ذليلا وقيل معناه انني انماكنت أنازع المحقين بسبب الملك والسلطان فالآن ذهبذلك الملك وبقالو بال واعلم انه تعالى ذكرسرور السعداء أولائم ذكر أحوالهم فيالعيش الطيب وفي الاكل والشرب كذا ههنا ذكرغم الاشقياء وخزنهم ممذكر أحوالهم في الغل والقيد وطعام الغسلين فأولها أن تقول خرزة جهنم خذوه فيبتدراليه مائة ألف ملك وتجمع بدمالي عنقه فذالة فوله فغلوه وقوله ثم الجعيم صلومقال المبرد أصليته النار اذاأ وردته اياها وصليته أيضا كإيقال اكرمته وكرمته وقوله ثم الجعيم صلوه معناه لاتصلوه الاالجعيم وهي النار العظمي لانه كان سلطانا يتعظم على الناس ثم في سلسلة وهي حلق منتظمة كل حلقة منها في حلقة وكلشئ مستمر بعدشي على الولاء والنظام فهومسلسل وقوله ذرعها معني الذرع في اللغة النقدير بالذراع من اليد يقال ذرع الاوب يذرعه ذرعا اذاقدره يذراعه وقوله سبعون ذراعاً فيه قولان ( احدهما) انه ليس الغرض التقدير بهذا المقدار بل الوصف بالطول كافأل ان تستغفر لهم سبعين مرة يريد مرات كثيرة (والثاني) انه مقدر بهذا المقدار تم قالوا كل ذراع سبعون باعا وكل باع ابعد بمابين مكة والكوفة وقال الحسن الله اعلم بأى ذراع هو وقوله فاسلكوه قال المبرديقيال سلكته في الطربق وفي القيد وغيرذلك واسلكته معنساه ادخلته واخذ القرآن سلكته قال الله تعسالي ماسلككم في سقر وقال سلكناه في قلوب المجرمين قال ابن عباس تدخل السلسلة من دبره وتنخرج من حلقه نم يجمع بين ناصيته وقدميه وقال الكلي كإيسلك الخيط في اللوالو أو تم يجمل في عنقه سأترها وههنا سو الات (السو ال الاول) ما الفائدة في تطويل هذه السلسلة (الجواب) قال سويد ابنابي محيم بلغنيان جميع اهلالنار في تلك السلسلة واذا كان الجمع من الناس مقيدين بالسلسلة الواحدة كان العذاب على كل واحدمنهم بذلك السبب اشد (السو ال الثاني) سلك السلسلة فيهم معقول اماسلكهم في السللة فامعناه ( الجواب) سلكم في السلسلة ان تلوى على جسده حتى تلتف عليه اجزاو حاوه وفيا بينها مزهق مضيق عليه لايقدرعلي حركة وقال الغراء المعني نمماسلكوا فيه السلسلة كايفسال ادخلت رأسي في الفلنسوة وادخلتها فيرأسي ويقال الخاتم لايدخل في اصبعي والاصبع هو الذي يدخل في الخاتم (السوَّال الثالث) لمقال في سلسلة فاسلكوه ولم يقل فاسلكوه في سلسلة (الجواب) المعنى

مايى من المال والاتباع علم أن ما نافيه والمفعول محذوف أواستفهامية للانكارأي أي شي أغنى عنى ماكان لى من اليسسار ( هلك عنى سلطانيه) أي ملكي وتسلطي على الناس على القوى والآلات فعرت عن استعمالها قى العبادات (خدوه) حكابةلما بقوله الله تعالى يومشلذ لخزنة النبار (فغلسوه) أي شدوه بالاغلال ( ثم الحجيم صلوه) أىلانصلوه الاالجعيم وهي النار العظيمة ليكون الجزاء عملي وفق المعصبة حيث كان بنعاظم على الناس ( مم في سلسلة ذرعها) أي طولها (سبمون ذراعافاسلكوه) فادخلوه فيها بأن تلقوها على جسده فهوفيما بينها مرهق لايستطيم حراكاما و تقسديم السلسلة كنفديم الحمير للدلالة ه لي الاختصاص والاهتمام يذكر ألوان مايعذب بهوثم لتفاوت

العظمة فسيبفن نسجا الى نفسه استحق أعظم العَمْو بات (ولايحض على ظعام المسكين) ولا نخيث على بذل ملعامه أوعلى اظعامه فضلا أنيبذل منمالذوقيل ذكرالحض للتنبيه على آن تارك الحض بهذه المزالة فاظنك عارك الفعل ؤفيه دلالةعلى أن الكفار مخاطبون بالفروع فيحق المؤاخذة قالواتخصيص الامرين بالذكر لماان أفيم المقائد الكفر وأشنع الرذائل البخل وقسوة القلب ( فليس له اليوم ههنا حيم) أي قريب يحميد ويدفع عنه و بحرن عليه لانأو لياءه يحامونه و يقرون منة (ولاطعام الامن غسلين) أي من غسالة أهل السار وصديدهم فعلين من الفسل ( لاياً كله الا الخاطئون) أصحاب الخطالان خطى الرجل اذاتعهد الذنب لامن الخطاالمقابل للصواب دون المقابل للعمدون ابن عباس رضى الله

فى تقديم السلسلة على السلك هو الذى ذكرناه فى تقديم الجحيم على التصلية اى لاتسلكوه الاق هذه السلسلة لائمها افظع من سائر السلاسسل ( السؤ الاالرابع ) ذكر الاغلال والتصلية بالفاء وذكرا اسلك في هذه السلسلة بلفظ تم فاالفرق (الجواب) ليس المرادمن كلة مراحى المدة بل التفاوت في من السالعد اب واعل اله تعالى الشريج هذا العداب الشديد ذكرسيه فقال (انه كأن لايومن بالله العظيم ولايعض على طعام المسكين) فالاول اشارة الى فساه حال القوة العاقلة ﴿ وَالنَّانِي } اشْأَرَةُ الْيَفْسَادِ حَالَ النَّوْةُ الْعَمَلِيةَ وههنامسائل ( المسئلة الاولى ) قوله ولا يحض على طعام المسكين فيد قولان ( أحدهما) ولا يحض على بذل طعام المسكين ( والثاني ) ان الطعام ههنا اسم أقيم مقام الاطعام كا وضم العطاء عقام الاعطاء في قوله # و بعدعطا لما المائة الراما في ( المسئلة الثانية ) قال صاحب الكشاف قوله ولا يحض على ظعام المسسكين فيه دليلان قوبان على عظم الجرم في حرمان المساكين (أحدهما) عطفه على الكفروجملة قرينة له (والثاني)ذكر الحص دون الفعل لبعلمان تارك الحص بهذه المنزلة فكيف بمن يترك الفعل ( المسئلة الثالثة ) دلت الآية على ان الكفار بعاقبون على ترك الصلاة والزكاة وهوالمراد من قولنا انهم مخاطبون بفروع الشرائع وعن أبى الدرداء انه كان يحض امر أته على تكثير المرق لاجل المساكين ويقول خلعنانصف السلسلة بالايمان أفلا تخلم النصف الباقي وقيل المرادمنه منع الكفار وقولهم أنطع من أو يشاء الله اطعمه الشم فأل ( فلس له الوم ههنا حيم) أى ليس له في الأخرة حيم أي قر بب يدفع عنه و يحرن عليه لانهم يتعامون و يفرون مند كقوله ولايساً لجيم حيما وكاتوله ماللظ المين من جيم ولاشقيع يطاع \* قوله تعمالي ( ولاطعام الامن غلبن ) فيدمستُلنان ( المسئلة الاولى ) يروى أنا بن عباس سسئل عن الغسلين فقال لاأدرى ماالفسلين وقال الكلبي هوماء يسل منأهل السار من القيح والصديدوالدمافاعذبوافهوغسلين فعلين من الغسل (المسئلة الثانبة) الطمام ماهيي للاكل فلاهي الصديدايا كلداهلاالناركانطعاما لهمو يجوز أنيكون المعنى أن ذلك أقيم له مقام الطعام فسمى طعاما كاقال \* تعبة بينهم ضرب وجبع \* والتعبة لاتكون صر باالاأته لما أقيم مقامه جاز أن يسمى به على تم انه تعالى ذكر أن النسسلين أكل من هو فقال ( لاياً كله الالخاطئون) الآ تمون أصحاب الخطابا وخطى الرجل افاتعمد الذئب وهم المشركون وقرئ الخاطيون بابدال الهمزة ياء والخاطون بطرحها وعن ابن عباس انه طعن في هذه القراءة وقال ما الخاطون كانا أيخطو انما هو الخاطون ما الصابون انما هوالصابون و يجوز أن يجاب عنه بأن الراد الذين يتخطون الحق الى الباطل ويتعدون حدودالله ۞ واعلم انه تعالى لما أقام الدلالة على امكان القيامة نم على وقوعها ثم ذكر أحوال السعداء وأحوال الاشقياء ختم الكلام بتعظيم القرآن فقال ( فلاأقسم عما تبصرون ومالاتبصرون) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) منهم من قال المرادا قسم ولاصلة عنهماانهم المشركون وقرى الخاطيون ﴿ ٣٧ ﴾ من بابدال الهمرة ياء وقرى بطرحها وقدجو زأن يراد بهم

الذن يتخطون الحقالىالبساطل

أويكون ردالكلام سبق ومتهم من قال لاههنا الفيد القسم كانه قال لأأقسم على أن هذا القرآن فولرسول كريم إعنى انه أوصوحه يستغنى عن القسم والاستفصاء في هذه المسئلة سنذكر. في أول سورة لاأقسم بيوم القيامة ( المسئلة الثانية ) قوله عاتبصرون ومالا تبصرون يعرجهم الاشياء على الشمول لانها لاتغرب من قسمين مبصر وغير مبصرفشمل الخالق والخلق والدنبا والاخرة والاجسام والارواح والانس والجن والنعم الغذاهرة والباطنة \* شمقال ( انه القول رسول كريم) وأهلمانه تعالى ذكر في سوزة اذا الشمس كورت مثلهذا الكلاموالا كثرون هنالة على أناار ادمنه جبريل عليه السلام والا كثرون ههنا على أن المراد منه مجهد صلى الله عليه وسلم والتمجوا على الفرق بأن ههنا لماقال انه لقول رسول كريم ذكر بعد انه ايس يقول بثماعر ولا كاهن والقوم ما كانوا يصفون جبريل عليدالسلام بالشعر والكهانة بلكانوا يصقون محمداجدين الوصفين وأمافي سورة اذا الشمس كورت لماقال انه لقول رسول كريم تمقال يعده وما هو يقول شيطان رجيم كان المعنى انه قول ملك كريم لاقول شيطان رجيم فصيح أنالراد من الرسول الكريم ههناهومجد وفي تلك السورة هوجبريل عليه السلام وعندهذا بتوجه السوال أن الامد مجمعة على أن القرآن كلام الله تعسالي وحينتذ يلزم أن يكون الكلام الواحد كلاماللة تسانى ولجبريل ولمعمد وهذاغيرمه أول (والجواب) انه يكتى في صدق الاضافة أدنى سبب فهوكلام الله تعالى بعني انه تعالى هوالذي أطهره في الماوح المحفوظ وهؤ الذي رتبه ونظمه وهوكلام جبريل عليه السلام بمعنى انه هوالذي أتزله من السموات الي الارض وهوكلام محمد بمعنى آنه هو الذي أظهره الهابق ودعا الناس الى الايمان به وجعله حجة لنبوته \* تم قال ( وماهو بقول شاعر قليلا ما تو منون ولا بغول كاهن قليلا مَاتَذَكُرُونَ ﴾ وههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ الجهور توممنون وتذكرون بالناء المنقوطة من فوق على الخطاب الاان كثيرفانه قرأهما بالياء على المغايبة فن قرأ على الخطاب فهو وصلف على أوله بما تبصرون ومالا تبصرون ومن قرأ على الفايبة سداك فيه مساك الالتفات ( المسئلة الثانية )قالوالفظة مافي قوله قليلاما تو منون قليلاما تذكرون أفو وهي مو كدة وفي قوله قليلاوجهان ( الاول) قال مقاتل بعني بالقليل انهم لا يصد قون بأن القرآن من الله والمعنى لا يو منون أصلا والعرب يقولون قلما يأتينا بدون لا يأتينا ( الثاني ) انهم قد يو منون في قلو بهم الأأنهم يرجعون عندسريعا ولا يتمون الاستدلال ألاتري الى قوله انه فكر وقدر الاانه في آخر الامر قال ان هذا الاسمعر يو ثر ( المسئلة الثالثة ) ذكر في نق الشاهر يذقلبلاماتو منون وفينني الكاهنية قليلا ماتذ كرون والسبب فيدكانه تعالى قال الس هذا القرآن قولامن رجل شاعر لان هذا الوصف مباين لصنوف الشعر كلها الا أنكم لاتو منون أي لاتقصدون الايسان فلذلك تعرضون عن التدير ولوقصدتم الإعان العلنم كذب قولكم انه شاعر لمفارقة هذا التركيب صعروب الشعر ولاأبضا بقول

الامرواستغنائه عن التعقيق فبرده تعيبن المقسم يه بقوله تعالى (عاتبصرون ومالا تبصرون ) كامر في سورةالواقعه أى أقسم بالشاهدات والغيبات وقيل بالدنبا والآخرة وقيلبالاجسام والارواح والانس والجن والخلق والخالق والنع الظاهرة والباطنة والاولى منتظم للكل (انه) أي الفرآن (لفولرسول) يبلغه عن الله تعالى فان الرسول لايقول عن نفسه (كريم) على الله تعالى وهوالنبي أفجيريل عليمااللام (وماهو بقول شاعر) كاتزعون ارة (قليلاما تو منون) الماناقليلا تومتوين ( ولا بقول كاهن) كالدعون ذلك الرة أخرى (قليلاما تذكرون)أى تذكرا قليلا أوزماناقليلاتنذكرون على أن القلة ععنى النق أىلاتو منون ولاتتذكرون أصلاقيل ذكرالاعان معانني الشاعر يةوالنذكر معرنق الكاهنية لماأن عدم مشامة القرآن

الشعرام بين لاينكره الامعاند يخلاف مبايد الكهانة فانها تتوقف على تذكرا حواله عليه الصلاة والسلام وكاهن

كاهن لانه وارديسب الشياطين وشتهم فلايمكن أن يكون ذلك بالهام الشباطين الاأنكم لاتنذكرون كيغية نظم القرآن واشتماله على شتم الشياطين فلهذا السبب تقولون انه من باب الحكهانة \*قوله تعالى (تنزيل من رب العالين) اعلم أن اظهر هدف الاته قوله في الشعراء وانه لتعزيل وب العالمين نزل به الروح الامين على قلبك لتكون من المنذرين فهو كالام رسالمالين لانه تعزيله وهوقول جبريل لانه نول به وهوقول عجد لانه أنذرالخلق به فهه منا أيصالما قال فيما تقدم انه لقول رسول كريم انبعد بقوله تنزيل من رب العسالين حتى يزول الاشكال وقرأا بوالممال ثنز بلا أي نزل تنز بلا 🕊 ثم قال تعسالي ﴿ وَلُوتِمُولَ علينابعض الاقاويل) قرئ ولوتقول على البناء للمفعول التقول افتعال القول لان فيم تكلفا منالمفتعسل وسمى الاقوال المتقولة اقاويل تحقيرالها كقولك الاطاجيب والاضاحيات كأنهساجع افعولة من القول والمعنى و لونسب اليناقولالم نقله 🦚 مم قال (لا حَدْنَا مَنْهُ بِالْحِينُ مُمَا قَطَعْنَا مِنْهُ الْوِتِينِ ) وَقَيْسُهُ مَسْلَنَانُ (السَّلَّةُ الأولى ) في الآية وجوه (الاول)معناه لاخذنا بيده ثم لضمر بنا رقبندوهذاذ كرمعلى سبيل التمثيل علىفعله الملوك عن يتكذب عليهم فأنهم لاعهلونه بليضربون رقبته في الحال وانماخص اليين بالذكر لان النتال اذا أرادأن يوقع الصرب في فغاه أخذ بيساره واذا أراد أن يوقعه في جيدة وأن يلحقه بالسيف وهوأشد على المعمول به ذلك العمل لنظر وإلى السيف أخذ يجينه ومعتساء لاخذنا يجبنه كاأن قوله لقطعنا منه الموتين اقطعنا وتينة وهذا تفسيربين وهومنقول عن الحسن البصري (القول الثاني) ان اليمن بمعنى القوة والقدرة وهوقول القراء والمبردوالزجاج وأنشدوا قول الشماخ الدَّامَارَايِمْرَفْمَت لَجِل \* تَلْقَاهَا عَرَابِدُ بِالْعِينَ

والمعنى لاخذنامته الي أى سلبناهنه القوة والياء صلى هذا التقدير صلة زائدة قال ابن قتيبة والما قام الي مقام القوة لان قوة كل شئ في ميامنه ( والقول الثالث) قال مقاتل لاخذنامند بالي يعنى المقى انتقمنا منه بالحق والي بن على هذا القول يعنى الحق كقوله تعالى انكم كنتم تأ ونناهن الي ين أى منقبا الحق واحل أن حاصل هذه الوجوه انه لونسب الينا قولالم نقله لمنعناه عن ذلك اما بو اسطة اقامة المجه فانا كنانقيض له من يعارضه فيه وحيننا و يظهر للناس كذبه فبكون ذلك ابط الالدعواه وهدمالكلامه واما بان نسلب عنمه القدرة على التكلم بذلك القول وهذا هو الواجب في حكمة الله تعمالى لثلاث تبه الصادق بالكاذب ( المسئلة الثائبة) الونين هو العرق المتصل من القلب بازأس الذي افا قطع مان الحيوان قال أبوز بدوجه الوتن وثلاثة أو تنة والموتون الذي قطع وتبنه ونظيره قوله قليمة ولم يرد الانقطعه بعينه بل المرادانه لوكذب لامتناه فكان كن قطع وتبنه ونظيره قوله عليه السلام ما زالت أكلة خيبرته اودني فهذا أوان انقطاع ابهرى والابهر عرق يتصل عليه السلام ما زالت أكلة خيبرته اودني فهذا أوان انقطاع ابهرى والابهر عرق يتصل عليه النا انقطع مات صاحبه فكانه قال هذا أوان أن يقتلنى السم وحينة صرت كن عليه النا انقطع مات صاحبه فكانه قال هذا أوان أن يقتلنى السم وحينة صرت كن

تأمل قطعاو قري بالياء فيهمما (تنزيل من رب العللين) زامعلى اسانجيريل هليد السلام (ولو تقول علينا بعض الاقاويل) سمى الافتراء تقولا لانه قول متكلف والاقوال الفتراة أقاويل بحقيرالهاكا نهاجع فعولة من القول كالاشاحيك (لاخذنا منه باليمين) أى يبينه (ثم المطعنامند الوتين) أي تباطفلبه بضرب عنقه وهوقصويرأ لاهلاك بأفظع مايفعله الملوك عن يعضبون حلية وهوأن أخذالقنال عينه وبكفعه بالسيف ويضرب عنقه وقبل اليمين بمعنى القوة قال قائلهم اذامارامة رفعت لمجد تلقاهاع اية باليين

(فامنكم) أبهاالناس (من أحدهنه) عن اقتل أوالمقتول (حاجزين) دافعين وصف لاحد فانه عام (وانه) أى وان القرآن (لتذكرة المتقين) لانهم المنتفعون بعد (وانا لنعلم أن منكم مكديين) فتجازيهم على تنكذيهم

الكافرين )عندمشاهدتهم اثواب المؤمنين(وانه لحق أيفين)الذي لا يحوم حوله

(سورة المعارج مكية وآيماأر بع واربعون)
 بسم الله الرحن الرحم

سأسائل) أي دعاداع (بعسدابواقع) أي استدعاءوطلبسه وهو النضر بنالحرث حيث قال انكارا واستهزاء انكازهذاهوالحقمن عندك فأمطر علينسا ججارة من السامأ واثنتا ومذاب المروقيل أبوجهل حيث قال أسقط علينا كسفا منالسماء وفيل هوالجرث ابن التعملن الغهرى وذلك أنه لمايلنه قول رسول الله صلى الله عليه وسلق على رضى الله عندمن كنت مؤلاه فعلى مولاه قال اللهم انكان مايقول مجدحها فأمطر علينسا حجارة ا من السماء قالبت حتى رماه الله تعسالي يخجر فوقع على دماغه فحفرج من أسف له فهلك من

انقطع ابهره \* تمقال (فامنكم من أحد عنه حاجزين ) قال مقاتل والكلبي معناه أيس منكم أحديح عزناعند أو يحجرنا عن ذلك الفعل قال الفراء والزجاج انماقال حاجزين فى صفد أحد لان أحداهنا في معنى الجم لانه اسم يقع فى النبى العام مستويافيد الواحد والجع والمذكر والمؤنث ومنه قوله تعالى لانفرق بين أحد من رسله وقوله لستن كاحد من النساء واعلم أن الخطاب في قوله فامنكم للناس واعلم أنه تعالى لمايين أن القرآن تنزبل من الله الحنى بواسطة جبريل على محدالذي من صفته انه ليس بشاعر ولاكاهن بين بعد ذلك أن الفرآن ما هو الله فقال (وانه لمنذكرة للمتفين) وقد بينا في أول سورة البقرة فى قوله هدى للمتقين ما فيد من البحث \* ثم قال (وانالنعظم أن منكم مكذبين) لدبسبب حب الدنيا فكانه تعالى قال أمامن اتق حب الدنيافهو يتذكر بهذا القرآن وينتفع وأما من مال البهافانه يكذب بهذا القرآن ولايقر به وأقول الممتزلة أن يمسكوا بهذه الآية على أن الكفرايس من الله وذلك لانه وصف القرأن أنه تذكرة للمتقين ولم يقسل بأنه اضلال المكذبين بلذلك الضلال نسبه اليهم فقال وانالنط أن منكم مكذبين ونظيره قوله فى سورة النصل وعلى الله قصد السبيل ومنهاجار واعلم أن ألجواب عندما تقدم تم مال (وانه لمسرة على الكافرين) الضميرق قوله انه الى ماذايعود فيه وجهان (الاول) انه عالد الى القرآن فكانه قيل وان القرآن لحسرة على المكافرين اما يوم القبامة افارأ واثواب المصدقين به أوفي داراادنيا اذار أواداولة المؤمنين (والثاني) قال مقاتل وان تكذيبهم بالقرآن لمسرة عليهم ودل عليد قوله وانالته لم أن منكم مكذبين الم ثم قال (وانه لحق اليفين) معناهاته حق بقين أى حق لا بطلان فيه و يقين لا رأب فيد ثم أضبف أحدا او صفين آلي الاخرلاتاً كيد ، تم قال (فسيح باسم ربك العظيم ) اما شكراعلى ماجعلات أهلالا محاله البك واماتهز بهالدعن الرصاء أن ينسب اليه الكاذب من الوجي ماهو بري عنه وأما تفسيرقؤله فسبيح باشمر بك فذكور فيأول سورة سبح اسم ربك الاعلى وفي تفسير قوله بسم الله الرحن الرحيم والله أعلم وصلاته على سيدنا محمد النبي الامي وعلى آله وصحد أسرمين

## \*(سورة المعارج أر بعون وأر بع آبات )\*

\* (بسم الله ألرحن الرحيم)\*

(سألسائل بعداب واقع للكافرين ليس له دافع من الله ذى المعارج) اعمان قوله تعالى سأل فيه قراء تان منهم من قرأه بغيرهم و أما الاولون وهم الجهور فهدنه القراءة تحتمل وجوها من النفسير (الاول) أن النضرين الحرث لماقال اللهم ان كان هذا هوالحق من عندك فأمطر علينا ججارة من السماء أوا تتنابعذاب البم فأنزل الله تعالى هذه الآية ومعنى قوله سأل سائل أى دعادا عبداب واقع من قولك دعا بكذا اذا استدعاه وطلبه ومنه قوله تعالى يدعون فيها بكل فاكهة آمنين قال ابن الانبارى وعلى

اعته وقيل هوالرسول عليه الصلاة والسلام استعبل عذابهم وقرئ سال وهوامامن السؤال على المققر بن وهذا ﴾

هذا القول تقدير الباء الاستقاط وتأويل الآية سأل سائل عدايا واقعا فأكد بالباء كقوله تعالى وهرى البك مجتمع المحفلة وقال صاحب الكشاف لماكان سأل معناه ههنا دعالاجرم عدى تعديته كانه قال دعاداع بعداب من الله (الثاني ) قال الحسن وقتادة لما بعث الله مجدا وخوف المشركين بالعداب قال المشركون بعضهم لبعض سلوا مجدالمن هذا العذاب و بمن يقع فاخبره الله عنهم يقوله سأل سائل بعداب واقع قال ابن الانبارى والتأويل على هذا القول سأل سائل عن عداب والباء بمعنى هن كقوله فان تسألوني بالنساء فانتي \* بصبر بأدواء الغساء طبيب

وقال تعالى فاسئل به خبيرا وقال صاحب الكشاف سأل على هذا الوجه في تقدير عيني واهتم كانه قبل اهتم مهتم بعذاب واقع (الثالث) قال بعضهم هذا السائل هور سول الله استعبل بعذاب الكافرين فبين الله أن هذا العذاب واقع بهم فلادا فعله قالوا والذي يدل على صحة هذا التأويل قوله تعالى في آخر الا يذقا صبر صبرا جيلا وهذا يدل على أن ذلك السائل هو الذي أمر ميا لعسبرا بليل \* أما القراءة الثانية وهي سال بغير هم وفلها وجهان (أحدهما) انه أراد سال بالهمزة فحفف وقلب قال

سألت قريش رسول الله فاحشة ج صلت هذيل علسالت ولم تعسب (والوجه الثاني) أن يكون ذلك من السيلان و يوريده قرامة ابن عباس سال سيل والسيل مصدر في معنى السائل كالغور بمعنى الغائروالمعنى اندفع عليهم واد بعدّاب وهذا قول زيدين البت وعبدالرحن بن زيدةالاسال واد من أودية جهنم بعذاب واقع أماسائل فقداتفقوا على انه لايجوزفيه غيرالهمزلانه انكان من سأل المهموز فهو بالهمز وانام يكن منالمهموزكان بالهمز أيضائمو قائل وخائف الاانك اناشت خففت الهمرة فجعلتهابين بين وقوله تعالى بعذاب واقع للكافرين فيدوجهان وذلك لانا ان فسرناقوله سأل بماذكرنا منأن النضر طلب العداب كان المعنى انه طلب طالب عدايا هو واقع لامحالة سواء طلب أولم وطلب وذلك لان ذلك العذاب نازل بالكافر بن في الآخرة واقع بهم لايذفعه هتهم أحد وقدوقع بالنضيرق الدنيا لانه قبل يوم بدروه والمرادمن قوله ليس له دافع وامااذا فسرناه بالوجه الثآيي وهوانهم سألواالسول عليد السلام أنهذا العذاب عن يتزل فأجاب الله تعالى عنه بأنه واقع للكافرين والقول الاول هو السديد \*وقولهمن الله فيه وجمهان ( الاول) أن يكون تقدير الآية بعهذاب واقع من الله للكافرين (الثاني) أن يكون التقدير ايسله دافع من الله أى ليس لذلك العداب الصادر من الله دافع منجهته فانه اذاأوجبت الحكمة وقوعه امتع أنلايفعه الله وقوله ذي المعارج المعارج جم معرج وهوالمصعد ومنه قوله ثعالى ومعارج عليها يظهرون والمفسرون ذكرواً فيد وجوها (أحدهما) قال ابن عباس فيرواية الكلبي ذي المعارج أي فني السموات وسماها معارج لأن الملائكة بعرجون فبها (وثانبها) قال فقادة ذي الفواصل

المامى للدلالة على تعمق وقوعه اما في الدنبسا وهو عسداب بوم بدر هان النضر قتل بومند مبرا وقدمر حال الفهري وأماقي الاتخرة فهوز عداب النار والله أعلم (الكافرين) صغسة أخرى لمذاب أي كاتن للكافرين أوصلة لواقع أومنعلق بسأل أي دعا للكافر ين بعذاب واقع وقوله تعالى (ايسله إدافع) صغة أخرى لعذاب أوحال مند ايخصصه فالصغة أو بالعمل أومن الضيرق للكافري على تقدركونه صفة لعذاب أواستناف (منالله) متعلق بواقع أو بدافع أى لبسله دافع من جهشه تمالي (دي المعارج)ذي المصاعد التي بصحد فيها الملائكة بالاوامر والنواهي أوهى عبارة عن السموات المرتبة بمسيسا فوق بعض (تعرج الملائكة والروح) أي جبريل طليها لسلام أفردبالذكر

لتميز موفضله وقبل

والنعم وذلك لانالاياديه ووجوه العامد مراتب وهبي قصل الى الناس على مراتب مختلفة (ونالثها) أنااءارج هي الدرجات التي يعطيها أولياء في الجنة وعندي فيه وجهرابع وهوأن هذه السعوات كاانها متغاوتة فيالارتفاع والانخفاض والكبر والصغر فكذآ الارواح الملكمة يختلفة في القوة والضعف والكمال والنفص وكثرة المعارف الالهبة وقوتها وشدةالقوة على تدبيرهاما العالم وضعف المكالقوة وأمل تورانعام الله وأثرفيض وجندلايصل الى هذا العالم الانواسطة ثلاث الارواح اماعلى سبيل العادة أولا كذلك على ما قال فالمقسمات أمرا فالمديرات أمرا فالمراد بقوله منالله ذي المعارج الاشارة الي تلك الارواح الخنلفة التي هي كالمصاعد لارتفاع مراثب الجساسات منهذا اامالم اليها وكالنازل لنزول أثر الرحة منذلك العالم الى ماههنا \* قوله تعالى ( تعرج الملاتكة والروح اليدفي يوم كان مقداره خسين ألف سنة ) وههنا مسائل (المثلة الاولى ) اعدان عادة الله تعالى في القرآن اله مني ذكر الملائكة في معرض النهو يل والتخو مِف أفرد الروح بمدهم بالذكر كافي هذه الآية ببكافي فولد يوم يقوم الروح والملائكة صفا وهذا تقنضي أنالوح أعظم الملائكة قدرا تمههنا دقيقة وهي انهتمالي ذكرعندالعروج الملائكة أولا والروح ثانيا كافي هذه الآية وذكر عنسد النيام الروح أولا والملائكة ثانب كافي قوله يوم يقوم الروح والملائكة صفا وهذا يقتضي كون الروح أولا في درجة العزول وآخراني درجة الصعود وعندهذا قال بعض المكاشفين انالروح نور عظيم هو أقرب الانوار الى حلال الله ومنه تنشعب أرواح سأتر الملائكة والبشير فيآخر درجات منازل الارواح وبين الطرقين مصارج مراتب الارواح الملكيمة ومدارج منازل الانوار القدسية ولايعنم كميتها الاالله وأماظاهرقول المتكلمين وهوأن الروح هوجيريل عليه السلام فقدقر إنا هذه المسئلة في تفسير قوله يوم بقوم الروح والملائكة صغا ( المسئلة الثالثة) احتج لقائلون بأنالله في مكان امافي العرش أوفوقه بهذه الآية من وجهين (الاول) أن الا يقدلت على أن الله تعالى موصوف بأنه ذو المعارج وهواتما يكون كذلك الوكان فيجهة فوق ( و الثاني ) قوله تسرج الملائكة والروح البه فبين أن عروج الملائكة وصعودهم اليدوذلك يقتمني كونه تعالى فيجهة فوق (والجواب) لمادات الدلائل على امتناع كونه فيالمكان والجهة ثبت الهلابد من النأو بل فأما وصف الله بأنه ذوالمعارج فقدذكرنا الوجوه فيه وأما حرف الى في قوله تعرج الملائكة والروح اليه فليس المراد مندالمكاتبل المراد انتهاءالاموراك مراده كقوله واليه يرجع الامركله والمراد الانتهاء الى موضع العز والكرامة كقوله اني ذاهب الى ربى و يكون هسندا اشسارة الى أن دار الثواب أعلى الامكنة وأرفعها ( المسئلة الثالثة )الاكثرون على أن قوله في يوم من صلة عَوله تعرج أي يحصل المروج في مثل هذا البوم وقال مقاتل بل هذا من صلة قوله بمذاب واقع وعلى هذا الفول بكون في الآبة تقديم وتأخير والتقدير سأل سائل بعذاب

وهو بيان الهابة ارتفاع 🛔 تلك العسارج وبعسد مداها على منهاج الغنيل والتخبيل والدفي أنهسا من الارتفساع بحيث اوقدر قطعها فى زمان ا كان ذلك الزمان مقدارخسين ألف سنة منسني الدنيا وقيمل معنساه تعرج الملائكة والروح الى عرشه تعالى فى بوم كان مقدار مكتدار خسين ألف سنة أى يقطعون في يوم ما يقطعه الانسان في خسين ألف سنةلوفرض ذلك وقبل في يوم متعلق بواقسم وقيل بسال على تقدير كؤته من السايلان فالرادبه يوم القيامة واستطسالته اماكاته كذلك في الحقيقة أولشدته على الكفار أولكثرة مافيسه من الحالات والحاسبات وأىاماكان فذلك في حق الكافر وأما فيحق الومن فلا لمساروي أبوسعيد الخدرىرضي الله عندأنه قيل لرسول اللهصلي الله عليه وسلم ماأطول هذا اليوم فقأل

عليه الصلاه والسلام والذي نفسي ببده انه ليخف على المؤمن حتى انه يكون أخف من صلاة ﴿ وَاللَّمِ ﴾ مكنو بة بصليها في الدنها وقوله تعالى ( فاصبر صبرا جبلا ) متعلق بسأل لان

تضجر واستبطساء النصرأو يسأل سائل أوسال سيل فعناه حاء العذاب لفرب أوقوعه فقد شارفت الانتقام (انهم برونه) أي العذاب الواقعأو يوم القيامة على تقدير تعلق في يوم بواقع (بعيدا) أىيستبعدونه بطريق الاحالة فلذلك سألون به (وزاه قربها) هيئا فى قدر تناغير بعيد علينا ولامتعذرعلى أنالحد والقرب معتبران بالنسبة الى الا مكان والجلة تعليل للامر بالصبر وقوله تعالى (نوم تكون السماء كالهل )متعلق بقريبا أيعكن ولا يتعذر فيذلك اليوم أوعضردل عليدواقع أوعضمرمؤخرأى يوم تكون السماء كالمهل الخريكون من الاحوال والاهوال مالايوميف أو بدل من في يوم على تقدرتهاقد بواقعهذا ماقألوا ولغل الاقرب أن قوله تعالى سأل سائل حدكاية لدؤالهم المعهود على طريقة

واقع في يوم كأن مقداره خمسين ألف سينة وعلى التقدير الاول فذلك اليوم اماأن يكون فيالا آخرة اوقى الدنيا وعلى تقديرأن يكون في الا آخرة فذلك الطول اماأن يكون واقعاواما أن بكون مقدرافهذه هي الوجوء التي تجملها مذه الاتية ونحن لذكر تفصيلها (الثول الاول) هوأن معنى الآية أن ذلك العروج يقسع في يوم من ايام الآخرة طوله خسون ألف سنة وهو يوم القيامة وهذا قول الحسن غال ونيس يعني أن مقدار طوله هذا فقطا ذلوكان كذلك لحصلت له غاية ولفنيت الجنا والنار عند ثلث الغاية وهذا غيرجائز بلالراد أنموقفهم للعساب حتى يفصل بين الناس خسون ألف شنة من سني الدنيائم بعدذلك يستقرأهل النارفي دركات النيران نعوذ بالله منها واعزأر هذا الطول أنما يكون فيحق الكافر أماقي حق المؤمن فلاوالدليل علبه الآية وألخبر أما الآية فقوله تعالى أصحاب الجنة يومئذ خير مستقرا وأحسن مقيلا واتفتوا على أن ذلك هو الجنة وأماالخبر فاروى محزأ بي سعيد الخدري انه قال قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم ماطول هذاالبوم فقال والذي تفسي بيده انه ايخفف عن المؤمن حتى يكون عليه أخف منصلاة مكتوبة يصليها فيالدنيا ومنالناس منقال انذلك الموقف وانطال فهو يكون سببا لمزيد السروروالراحة لاهلالجنة ويكون سببالمزيدالحزن والغملاهل النار (والجواب) عنه أن الآخرة دارجزاه فلابد من أن يتجل للثابين ثوابهم ودارالثواب هي الجنة لاالموقف فأذن لابد من تخصيص طول الموقف بالكفار (القول الثاني) هو أن هذه المدة وافعة في الاتخرة لكن على سبيل التقدير لاعلى سبيل التحقيق والمعنى اله لواشتغل بذلك الفضاء الحكومة اعقل الخق واذكاهم لبتى فيه خمسين ألف سنةثم آنه تعالى يمم فالث القضاء والحكومة في مقدارانصف يوم من أيام الدنيا وأيضا الملائكة بعرجون الى مواصعلو أرا دواحد من أهل الدنباأن بصعداليها لبقى في ذلك الصعود خوسين ألف سنة مم انهم بصعدون البها في ساعة قليلة وهذا قول وهب وجماعة من المفسرين (القول الثالث) وهوقول أبي مسلم ان هذا اليوم هو يوم الدنيا كلهامن أول ماخلق الله الي آخر الفناء فبين تعالى انهلايد في بوم الدانيا من عروج اللائكة وتزولهم وهذا اليوم مقدر بخمسين أنفسنة تملايلزم على هذا أن يصبرو قت القيامة معلوما لانالاندري كم مضي وكم بقى (القول الرابع) تقدير الآية سأل سائل بعذاب واقع من الله في يوم كان مقداره خسين ألف سنة مم يحتمل أن يكون المراد منه استطالة ذلك اليوم لشدته على المكفار و يحتمل أن يكون المراد تقدير مدته وعلى هذا فليس المراد تقديرا لعذاب بهذا المقدار بل الراد النبيه على طول مدة العداب و يحمل أيضا أن العداب الذي سأله ذلك السائل يكون مقدارا بهذه المدة تم انه تعالى ينقله الهانوع آخر من العداب بعددلك فأن قيل روى ا بن أبي مذبكة ان ابن عباس سئل عن هذه الآية وعن فوله في يوم كان مقداره ألف ستة ا فقال أيام سماعا الله تعالى هو أعلم ما كيف تكون وأكره أن أفول فيها مالا أعل فان قبل قوله تعالى يسألونك عن الساعة وقوله تعالى و يقو لون من هذ الوعد ونحوهما اذهوالمهو ، بالوقوع على الكافرين

لإماد عابه النضر أوأ بوجهل أوالغهري فالسؤال بمعناه والباء بمني عنكا فيفؤله تعالى

فاقولكم في التوفيق بين هاتين الاتيتين فلنا قال وهب في الجواب عن هذا مابين أسفل العالم الى أعلى شرفات العرش مسرخسين ألف سنة ومن أعلى السماء الدنباالي الارض مسيرة ألف سنة لانعرض كلسماء مسيرة خسسمائة سنة ومابين أسفل السماء الىقرار الارض خمسمانة اخرى فقوله تعالى في يوم يريد في يوم من أيام الدنباوه ومقدار ألف سنة لوسعدوافيه الى مماءالدنيا ومقدار خمين ألف سنة لوصعدواالى اعالى العرش # قوله تعالى (فأصبر صبراجيلا) فيد مسئلتان (المسئلة الاولى ) اعلم أن هذا منعلق بسأل سائل لاناستعال النصر بالعداب انماكات على وجه الاستهزاء برسول الله والنكذيب بالوحى وكانذلك مايضجر رسول اللهصلي الله عليه وسلمفامر بالصبر عليه وكذلك من يسألعن العذاب لمن هو فاتنا يسأل على طريق النعنت من كفارمكة ومن قرأ سال سائل فعناه جاء العدال لقرب وقوعه فاصبر فقدها، وقت الانتقام ( المسئلة الثانية ) قال الكلى هذه الآية نزات قبل أن بؤمر الرسول بالقتال الله قوله تعالى (انهم يرونه بعيدا ونرآه قريبا) الضمير في يرونه الى ماذا يعود فيد وجهان (الاول) انه عائد الى العذاب الواقع (والثاني) انه عالدالى يوم كان مقداره خمسين ألف سنة أى يستبعد ونه على جهة الاحالة ونحن نراه قريبا هينا في قدرتنا غير بعيد علينا ولامتعذر فالمراد بالبعبد البعيد من الامكان و بالقريب القريب منه الله قوله تعالى ( يوم تكون السماء كالمهل وتكون الجبال كالعهن ولايسأل حمر حميًا) فيه مسئلتان (المسئلة الاولى) يوم تكون منصوب عادافيه وجوه (أحدها) بقرأيبا والتقدير ونراه قريبا بوم تكون السماء كالمهل أي يمكن ولايتعذر في ذلك اليوم (وثانيها) التقديرسال سائل بعداب واقع يوم تكون السماء كالمهل (والثالث) التقدير يوم تكون السماء كالمهل كان كذا وكذا (والرابع) أن يكون بدلامن بوم والتقديرسال سائل بعذاب واقع في يوم كان مقداره خسين ألف سنة يوم تكون السماء كالمهيل ( المسئلة الثانية) انه تعالى ذكر لذلك البوم صفات (الصفة الاولى) أن السماء تكون فيد كالمهل وذكرنا تفسير المهل عند قوله عاء كالمهل قال ان عباس كدردى الزيت وروى عنه عطاء كعكر القطران وقال الحسن مثل الفضة اذا اذبيت وهوقول اين مسعود (الصفقالثانية) أنتكون الجبال فيد كالعهن ومعنى العهن في اللغة الصوف المصبوغ ألوانا وانماوقع التشبيديه لاناجبال جددييض وخرمختلف ألوانها وغرابيب سودفاذابست وطيرت الجوأشبهت العهن المنفوش اذاطيرته الريح (الصفةالثالثة) قوله ولايسأل حيم حميما وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قال ابن عباس الحيم القريب الذي يعصب له وعدم السسؤال إنما كان لاشتغال كلأحد بنفسه وهوكموله تذهل كلمرضعة عاارضعت وقوله يوم يفر المره من أخيه الى قوله لكل امرى منهم يومئذ شأن بغنيه تم في الآية وجوه (أحدها) أن يكون التقدير لايسأل حيم عن حميم فعدف الجار وأوصل الغمل (والثاني) لايسال جيم حسيم كيف حالك ولايكامه لان لكل احدما يشغله عن هذا الكلام (الثالث)

تعسالي فاصبر صبرا جهلامترتب عليدوقوله تعالى انهم برونه بعيدا وترامقر ساتمليل للامر فالصبركا ذكروقوله تعالى يومنكون الخ متعلق بليس له دافع أو عايدك هوسليدأي يقع بوم نكون السماء كالمهلوهو ماأذبب علىمهلمن الفلزات وقبلدردي الزيت (وتكون الجبال كالعهن) كالصوف المصبوغ الوانا لاختلاف ألوان الجيال منهاجدد ببضوحر يختلف ألوانهاوغرابيب سؤدفاذابست وطيرت في الجوأشيهت العهن المنفوش اذا طبرته الربح (ولابسال حيم حميا) أىلايسال قريب قريباعن أحواله ولا بكلمه لالتلاء كل منهم عايشناه عن ذلك وقرئ على البناء للغمول أي لايطلب منخيم حيم أولايسئل منه حاله (سعمرونهم) اى يبصر الاحماء الاجاي فلا يُعفون الله

عليهم وما يمنعهم من التساؤل الاتشاغلهم بحال أنفسهم وقيل ما يغنى عند من مشاهدة الحال كبياض ﴿ لابسال ﴾ الوجد وسواده والاول أدخل في النهو يل وجم الضميرين لعموم الحميم وقرئ يبصيرونهم والجملة استثناف

(يَوْدَالْمُجْرَمْ) آَيْءِتِنَى الْمُكَافِرُوفَيْلِكُلُ مَدْنَبُ وَقُولُهُ تَعَالَى (لَوْ يَفْتَدَى مَنْ صَالبَ يُومِئْدُ ) آى العدابِ الذي ابتلوا به يُومِئْدُ ( بِبنَيْهُ وَصَاحِبَتُهُ وَأَخْيِهُ ) حَكَايَةُ لُودَادَتُهُمْ وَاوْقَ،مَعْنَى الْتَمْنَى وَقَبْلُ هى بَمْزُلَةً أَنْ النَّاسِبَةِ فَلَا يَكُونُ لَهَا جَوَابُ و يَنْسَبُكُ مَنْهَا وَكَابِعَدُهُ الصَّدِرِ يَقْعِمُ هُولًا ﴿ ٢٩٧ ﴾ لَيُودُوالتَّقَدِيرِ يُودُ افْتَدَاءُ مِبْلِيهُ أَنْ وَالْجُلُهُ اسْتَثَنَافَ البِيانُ

أن اشتفال كل محرم بنفسه بلغ الىحيث تمني أن يفتدي بأقرب الناس اليه وأعلقهم بعلبه فعنسلا أنبهتم بحاله ويسأل عنما وقرئ يومئذ بالغيم على البناء للاصافة الي غيرمتكن و للنو ناعداب ونصب يومئذوالتصابه إبعداب لانه في معنى تعذيب (وفصيلته) أيعشرته التي فعمل عنهم (التي توويه) أي تضمد في النسب أوعند الشدائد (ومن في الارض جهيما) مزالثقلين والحلائق ومن للتغليب (تم يُعيد) عطف على مندىأى يودلو يفتدى ثملو ينجيه الافتداء وثم لاستيعاد الأنحاءيدي عني لوكان هوالامجيعا تحت يده و مذاعم في فداء تفسد ممينجيد ذلك وهيهات (كلا)ردع للمبرمعن المودادة وتصريح بامتناع أنجاء الافتداء ومنمير( انها ) اماللنار المدلول عليها بذكر العداب أوهومهم ترجم عندانليرالذي هوقوله

لايسأل حيم حميا شفاعة ولايسأل حيم حميا احسانا البه ولارفقابه (المسئلة الثانية) قرأاين كشيرولايسأل بضم الياء والمعنى لايسأل حيم عن حميمه ليتعرف شأنهمن جهتدكا يتعرف خبرالصديق منجهة صديقه وهذا أيضا على حذف الجار قال الفراءاي لايقال لحيم اين حميمك ثم قال ولست أحب هذه القراءة لانها بخاافة لما اجع عليد القراء \* قوله تعالى ( بيمسرونهم) يقال بصرت به أبصرقال تعالى بصرت بالم بصروا مه و بقال بصرى زيدبكذافاذاحذفت الجارقلت بصرنى زيد كذافاذا أثبت الفعل للمفعول به وقدحذفت الجارقلت بصرت زيدافه فاهومعني يبصرونهم وانماجع فقيل يبصرونهم لانالجيم وان كأن مفردافي اللغظفالمرادبه الكثرة والجنع والدليل عليه قوله تعالى فالنامن شافعين ومعنى يبصرونهم يعرفونهم أي يعرف الحيم الخيم حنى يعرفه وهومع ذلك لايسأله عن شأنه لشغله ينفسدفان قيل ماموضع يبصرونهم قلنافيه وجهان (الاول) انه متعلق بماقبله كالهلما قال ولايسأل حيم حميماقيل اعله لايبصره فقبل يبصرونهم ولكنهم لاشتغالهم بأنفسهم لا يتكنون من تساو الهم (الثاني) الهمتلعق بما بعده والمعنى ان المجرمين ببصرون المؤمنين حالما يودأ حدهم أزيفدي نفسه بكل مايملكه فان الانسان اذاكان في البلاء الشديد تم رآه عدوه على تلك الحالة كان ذلك في قهاية الشدة عليه (الصفة الرابعة) قوله (يود المجرم لو بغندي من عذاب يومنذ ببنيه وصاحبته وأخيه) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المجرمهوالكافر وقيل يتناول كل مذنب (المسئلة الثانية ) قرئ يومنذبالجر والفتح على البناءاسيب الاضافة الىغيرمنكن وقرئ أيضا منعذاب يومئذ بننؤ ينحداب ونصب يومثنوانتصابه بعداب لانه في معنى تعذيب التوقوله (وقصيلته التي نواو به ومن في الارض جيعاً) قصيلة الرجل اقار به الاقر بون الذين قصل عنهم وينتهي اليهم لان المراد من الفصيلة المقصولة لاتالواد يكون منغصلامن الابوين قال عليه السلام فاطمة بضعة مني فلماكات هومقصولامتهما كالمأيضا مفصولين مندفسيافصيلة لهذاالسببوكان يقال للعباس فصبلة النبى صلى الله عليه وسلم لان العم قائم مقسام الاب وأماقوله توثويه فالمعنى تصمه أنماء اليها فيالنسب أوتمسكابها فيالنوائب الله وقوله ( تم يُجيد ) فيه وجهان (الاول) انه معطوف على يفتدى والمعنى يود المجرم لو يفتدى بهذه الأشياه ثم يُجيد (والثاني) أنه متعلق بقوله ومن في الارض والتقدير يود لو يفتدي عن في الارض بمم ينجيه وثم لاستبعاد الأبجاء بعني تمني اوكان هوالاء جميعاتحت يدهو بذلهم في فداءنفسه تم يتجبه ذلك وهيهات أن يحبه بدوله تعالى (كلاانها اظي تزاعة للشوي) كلارد عالمعرم عن كونه بحيث بودالافتداء ببنيم وعلى الهلاينفعه ذلك الافتداء ولاينجيه من العذاب ثم قال انهاوفيه وجهان ( الاول ) أن هذا الضمير للنار ولم يجرلها ذكر الاأن ذكر العذاب دل عليها (والثاني) يجوز أن يكون ضميرا المصة واظهى من اسماء النار قال الليث اللظبي اللهب الخالص يقال اظت النار تلظى اغلى وتلظت تلطبا ومنه قوله نارا تلظى والظي علمالنار

تعالى (اغلى) وهى علم للنار منفول ﴿ ٣٨ ﴾ من من اللغلى بعنى اللهب (نزاعة للشوى ، نصب على الاختصاص أوحال مؤكدة والشوى الاطراف أوجع شواة وهى جلدة الرأس وقرى نزاعة بالرفع على أنه خبر بإن لان أوهوا للجبر واظى بدل من الضمير أو الضمير للقصية ولقلى

مُبتدا وتراعة خبر، (تدفو) أي تجذب و محضر وفيل تدعو وتقول لهم الى اكافر الي امناقق وفيل تدعو المنافقين والكافر بن بلسان فصيح ثم تلتقطهم التفاط الحب وقبل تدعوتم لك وقبل تدعوز بالبتها ( من أدبر) أي عن الحق (وتولى) أعرض عن الساعة (وجع فأس) أي جم المال فعمله ﴿ ٢٩٨ ﴾ في وعاً وكنز، ولم يودود كاته و تتوقه

منقول من اللظى وهومسر فدًا لا ينصبرف فلذلك لم بنون وقوله نزاعة مرفوعة وفي سبب هذا الارتفاع وجوه (الاول) أن تجعل الهاد في انها عادا وتعمل لظي اسم ان ونزاعه خيران كائه قبل ان الفاي زاعة (والثاني ) أن تجول الهاه ضيرا لقصة واظري مبتّه أو نزاعة خببرا وتجعل الجسلة خبرا عن ممير القصة والتقدير أن القصة لظي نزاعة للشوى (والثاني) أن ترفع على الذم والتقدير الها اخلى وهي نزاه ةللشوى وهذا قول الاخفش والفراء والزجاج وأما قراءة التصب ففيها ثلاثة أوجه (أحدها) فال الزجاج انهاحال مؤكدة كإقال هوالحق مصدقاو كإيفول اعازيد معروفا اعترض أبوعلي الفارسي على هذا وقال حله على الحال بعيد لانه ليس في الكلام ما يعمل في الحال فان قلت في قوله اخلى معنى التلظى والتلهب فهذا لايستقيم لاناظى اسم علملاهية مخصوصة والماهية لأيمكن تقييدها بالاحوال اتماالتي يمكن تقييده بالاحوال هؤالافعال فلايمكن أنيقال رجلا حال كونه عالما و يمكن أن يقال رأبت رجلاحاك كونه عالما ( وثانيها ) أن تكون لفلى اسمالتار تتلظى تلظيا شديدا فيكون هذا الفعل ناصبالقوله نزاعة ( ومالثها) أن تكون منصوبة على الاختصاص والتقدير انها لظي اعتيها نزاعة للشوى ولم بشنع (المسئلة الثانية) الشوى الاطراف وهي البدان والرجلان ويفال للرامي اذالم بصب المقتل اشوى أيأصاب الشوى والشوى أيضا جلد الأس واحدتها شواة ومته فول الاعشى قالت قتيلة ماله # قدجات شيبا شواته

هذا قول أهل النسة قال مقاتل تمزع النار الهامة والاطراف فلا تترك لحا ولاجلدا الأأحرقة وقال سعيد بنجير المصب والمقبوطي الساقين والبدين وقال تابتالينايي لمكارم وجد بني آدم واعلم أن النار اذا أفت هذه الاعضاء فالله تعالى بعيدها من أخرى كاقال كلاف بحت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها لبدوقوا العذاب الدقولة تعالى (تدهوا من أدبر وتولى وجع قاوعى) فيه مشلتان (المسئلة الاولى) اختلفوا في أن اطلى كيف تدعو الكافر فذ كرم اوجوها (أحدها) الها تدعوهم بلسان الحالكا قيل سل الارض من شق انهارك وغرس أشجسارك فان لم تحيك جؤارا أجانت اعتبارا فههنا لماكان مي جع كل أحد من الكفار الهزاوية من زوايا جهنم كان كان تلك المواضع مدعوهم وتحضرهم (وثانيها) أن الله تعالى يخلق الكلام في جرم النارسي تقول صبر يحالي ياكافر وتحضرهم (وثانيها) أن الله تعالى يخلق الكلام في جرم النارسي تقول صبر يحالي ياكافر ذلك الدعاء اله النار بحذف المضاف (ورابعها) تدعو تم بالنار بحذف المضاف (ورابعها) تدعو تم بالنار وتولى يعنى ادبر عن الطاعة وتولى عن الايمان وجع المال قاوى أي جعله في وعاء وكرزه ولم يؤد الزكاة والحقوق الواجبة فيها فقوله دبروتولى اشارة الى الاعراض عن معرفة الله وطاعته وقوله وجع قاوعى اشارة الى حب الدنياف جمع اشارة الى الحرص وأوسى اشارة الى الاحل ولاشك أن مجامع آفات الدين ليست الاهذه به قوله تعالى الى الحرص وأوسى اشارة الى الاحل ولاشك أن مجامع آفات الدين ليست الاهذه به قوله تعاده المنالي المنالي المنالة الى المنالة الى المنالة الى العرب والمنالي المنالة الى الاحلة والمنالي المنالة الى المنالة الى المنالة الى الاحلة والمنالي المنالة الى العرب والمنالي المنالة الى الاحلة والمنالي المنالة الى الاحلة والمنالة والمنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة المنالة الى الاحلة والمنالة المنالة المنالة المنالة الى الاحلة والمنالة المنالة ال

وتشاغل به عن الدين وزهى باقتنائه حرصا وتأميلا (ان الانسان خلق هلوها) الهلمسره الجزع عندمش المكروء وسترعة المنع عندمس الجيروقد قسس حسن تقسيرقوله تعالى (اذامس الشر) أي الفقر والمرض إ وتعوهما (جروعا)أى مبالغاني الجزع مكثرامنه (وادامسها الحبر) أي السعة والصحة (منوعا) ميالغافي المنع والامساك والاوصاف السلائة أحوال مقدرة أومحققة لانها طبائع جبل الانسان هليهاواتاالاولى ظرف لجزوعا والثانية لمنوعا (الاالمصدين) استثناء المنصفين التموت الجليلة الأتبة من المطبؤهين اللها القبائح الماضية لانباء فعوتهم عن الاستغراق في طاعدًا لحق والاشفاق على الخلق والايمان بالجزاء والخسوف من العقومة وكسرالشهوة واشبار الاتبعل على العاجل على خلاف الفباع المذكورة الناشئة من الانهماك ق حب

الساجل وقصر النظر عليه ( الذينهم على صلاتهم دائمون ) لايشغلهم عنها شاغل ( والذين على ان مجل ال الله في النياس في أموالهم حتى معسلوم ) أى نصيب معين يستوجبونه على أنفسهم تفريا الى الله في الى واشفاقا على النياس من الكافالمغروضة والصدفات

ٱلْمَوْطَفَةُ (السَّائِلُ) لَلدَى بِسَالِهُ ﴿ وَٱلْحَرَوْمَ ﴾ الذِّي لابسأله فيظن أنه غنى فيحرم ﴿ والذين بصدقون بيوم الدُّينُ ﴾ أى بأعالهم حبث يتعبون أنفسهم في الطاعات البدنيسة والمالية طمعا في المثوبة الأخروبة بحيث يستندل بذلك على تصديقهم بيوم الجزاء ( والذين هم من عدّاب ﴿ ٢٩٩ ﴾ ربهم مشفقون ) خانفون على انفسهم معمالهم

من الاعمال الفسامسلة استقصارالها واستعظاما لجنانه عزوجل كقوله تمالى والذن يؤتون مأآنوا وفلوبهم وجلة أنهيمالي ريهم راجخون وقوله تعالى (ان حداب أربه يرغيره أمون) اعتراض مؤذن أنه لا سغى لاجد أن يأمن عدابه تعالى وانبالغ فيالطاعة (والذين هم افروجهم حافظون الاعلى ازواجهم أوماملكت أعانهم فانهم غيرملومين) سلف تفسيره في سورة المؤمنين ( فن التغ )أى ملك لنفسه (وراءداك)وراءماذكر من الازواج والملوكات ( فأواثك ) المبتغون (هم العادون) المتعدون لحدودالله تعسالي (والذن هم لاتماناتهم و عهدهم راعون ) إلانخلون بشي من حقوقها (والدن مرشهاداتهم قائمون) أي مفيرون الها بالعدل احياء لحقوق الناس وتخصيصها بالذكر مع اندارجها في الامانات لابانة فضلها وقرى" الامانتهم وبشهادتهم على ارا دُة الجنس ( والذين هم على صلاتهم يحافظون ) أي يراحون شرائطها و يكملون فراتصها وسننها ومستحباتها وأدامها

(١١) الانسان خلق هلوعاً) فيه مشائل (المسئلة الاولى) قال بعضهم المراد بالانسان ههنا الكافر وقال آخرون بلهو على عومه بدليل انه استثنى مند الاالمصلين (المسئلة الثانية) يقان هلم الرجل يملم هلما وهلاعا فهوهالع وهلوع وهؤشدة الحرس وقلة الصبريقال جاعفهام وقال الغرآء الهلوع الخجوروقال المبرد الهلم الضجر يقال نعوذبالله من الهلم عندمنازلة الافران وهزأ حدين يحي قاللي مجد بن عبدالله بن طاهر ما الهلع فقلت قد فسرهالله ولاتفسيرأ بين من تغسيره هوالذي اذا ناله شرأطهر شدة الجزع واذا ناله خير يخل ومنعدالناس(المسئلة الثالثة)قال\القاضي قولهتعالى ان\لانسان خلق هلوعاً نظير لقوله خلق الانسان من عجل وايس المرادانه مخلوق على هذا الوصف والدليل عليه أن الله تعالى ذمه عليه والله تعالى لايذم فعله ولانه تعالى استثنى المؤمنين الذين جاهدوا أنفسهم في ترك هذه الخصلة المذمومة ولوكانت هسده الخصلة صرورية حاصلة بخلقالله تعملي لماقدروا على ركها واعلم أن الهلع لفظ واقع على أمرين (أحدهما) الحالة النفسانية التي لاجلها يقدم الانسان على اطّهار الجزع والتعترع (والثاني) تلك الافعال الغلاهرة من الفول والفعل الدالة على تلك الحالة النفسانية أماتك الحالة النفسانية فلا شك انها أتحدث بخلق الله تعالى لان من خلقت نفسه على تلك الحالة لا يمكنه ازالة تلك الحالة من نفسه ومن خلق شجراعا بطلا لاعكنه ازالة ثلك الحالة عن نفسه بل الافعال الظاهرة من الفول والفعل بمكنه تركها والاقدام عليها فهي أمؤر اختيار يذأ ماالحالة النفسانية الني هني الهلم في الحقيقة فهني خاوطة على سبيل الاضطرار الله قوله تعمالي ﴿ ادَّامُهُ الشَّرِ جِرُوعًا واذَّامِهُ الْحُرِ مَنُوعًا ﴾ الراد من الشَّر والخبر الفقر والغني أو المرض والصحة فالمعني انه اذاصار فقيرا أومريضا أخذفي الجزع والنكاية وإذاصار غندا أوصحيحا اخذفيمنع المعروف وشحوماله ولمبلنفت الىالناس فانقيل حاصل هذا النكلام انهنقور عن المضارطالب للراحة وهذا هواللائق بالعقل فلمذمه الله عليه قلنا انماذمه عليه لانه فأمسر النظر على الاحوال الحسمانية الماجلة وكان من الواجب هليه أن يكون مشغولا بأحوال الاكخرة فأذا وقع في مرمض أوفقر وعلم انه فعل الله تعمالي كانراسهانه لعلم أثالقه نفعل مايشاء ويحكيمايريد واذاو حدالمال والصحة صبرقهما الىطلب السعادات الاخروية واعلم انهاستثني منهذه الحالة المذكورة المذمومة من كان موصوفا بثانية اشياء الراولها) قوله (الاالمصلين الدين هم على صلاتهم دا يُون) فان قبل قال على صلاتهم دا أون تم على صلاتهم يحافظون قلنا معنى دوامهم عليها أن الايتزكوها فيشي من الاوقات ومحافظتهم هليهاترجع الىالاهتمام محالها حتى يؤتي مها على أكل الوجوه وهذا الاهتمام اتما يحصل تارة بأمور سابقة على الصلاة وتارة بأمور لاحقةبها وتارة بامور متراخية عنهاأما الامور السابقة فهوأن يكون قبل دخول وقتها متعلق القلب بدخول اوقائها ومتعلق القلب الوضوء وسترالعورة وطلب القبلة ووجدات

وتكرير ذكر الصلاة ووسفهم بها أولا وآخرا باعتبارين للدلالة على فضلها وانافتها علىسائر الطاعات وتكرير

الموسولات لتبزيل اختلاف

الثوب والمكان الطاهرين والاتبان بالصلاة في الجاعة وفي السياجد المساركة وأن يجتهد قبل الدخول في الصلاة في تفريغ القلب عن الوساوس والالتفات الى ماسوى الله تمالي وأزيبااغ في الاحتراز عزال ياه والسمعة وأماالامور المفارنة فهو أن لايلتغت يمينا ولاشمالاوأن يكون سامسر القلب عندالقراءة فاهماللافكار مطلعاعلى حكم الصلاة وأماالامور المتراخيسة فهي أنالايشتغل بعد اقامة الصلاة باللغو واللهو واللعب وأن يعترزكل الاحتراز عن الاتيان بعدها بشي من المعاصي (وثانيها) قوله تعالى (والذين في أموالهم حق معلوم للسسائل والمحروم) اختلفوا في الحق المعلوم فقال ان عباس والحسن وابن سيرين انه الزكاة المفروضة قال ابن عباس من أدى زكاة ماله فلاجناح عَلَيه أَنْ لا يَتْصَدَّق قالواوا الدليل على أن المرادية الزكاة الغروضة وجهان (الاول) أن الحلق المعلوم المقدر هوالزكاة أماالصدقة فهي غيرمقدرة (الثاني)وهوانه تعالى فكر هذا على سبيل الاستثناء ممن ذمه فدل على أن الذي لايعطى هذا الحق يكون مذموما ولاحق على هذه الصفة الاالزكاة وقال آخرون هذا الحق سوى الزكاةوهو يكون على طريق الندب والاستحباب وهذاقول مجاهد وعطاء والتخعي وقوله للسائل يعني الذي يسأل والمحروم الذي يتعفف عن السوَّال فيمسب غنياڤيمرمﷺ (وثا النها) قوله (والذَّينَ يصدقون بيوم الدين) أي يوم منون البعث والخشر والنشرة (ورابعها) قوله (والدين هم من عداب ربهم مشفقون) والاشغاق يكون من أمرين اماالخوف من ترك الواجبات أوالخوف من الاقدام على المحفلورات وهذا كقوله والذين يؤتون ماآتواوقلو بهم وجلة وكفوله سمحانه الذين اذاذكرالله وجلت قلو بهم ومن يدوم به الخوف والاشفاق فيما كلف يكون حذرا من التقصير حريصا على القيام عاكلف به من علم على التعالى أكد ذلك الحوف فقال ( انعذاب رجهم غيرمأمون )والمراد الانسان لايمكنه القطع بأنهأدى الواجبات كاينبغي واحترزعن الحظورات بالكلية بليجوزأن بكون قدوقع منه تقصير فيشي من ذلك فلاجرم يكون خائفا أبدا (وخامسها) قوله (والذين هم لفروجهم حافظون الاعلى أزواجهم أوماملكت أيمانهم فالهم غيرملومين فنابتغي وراء فلك فاولنك هم العادون ) وقدم تفسيره في سورة المؤمنون (وسادسها) قوله (والذن هم لاماناتهم وعهدهم راعون) وقد تقدم تفسيره أيضا الله ( وسابعها )قوله (والذي هم بشهاداتهم قائمون) قرى بشهادتهم و بشاداتهم قال الواحدي والافراد أولى لانه مصدر فبفرد كاتفرد المصادر وانأضيف لجع كفوله اصوت الجير ومنجع ذهبالى اختلاف الشهادات وكثرة منسرو بها فهسن الجعمن جهة الاختلاف وأكثرالمفسرين فالوابعني الشهادات عندالحكام يقومون بها بالحق ولايكتمونها وهذءالشهاداتمن جلة الامانات الأأنه تعالى خصهامن بينها ابانة لفضائها لان في الهامشها احياء الحقوق وفي تركهاابطالها وتضبيعها وروى عطاه عنا ينعباس قالير يد الشهادة بأناهمواحد

منالصغات ومافيسد من معنى البعد معقرب العهدبالشاراليم للايذان يطوشأنهم وبعدمنزالتهم فيالفضل وهو مبتدأ خبره ( في جنسات ) أى مستقرون في جنات لايقادرقدرهاولاندرك كنهمها وقوله تعسالي ( مکرمون") خبرآخر أوهو الخبروفي جنات متعلق به قدم عليه لمراعاة الفوا صل أو عضمر هوحال من الضمير في الخبر أى مكر مون كالنبن في جنات(فاللذين كفروا قبلك) حواك (مهطعين) مسرعين أيحول مادي أعناقهم اليك مقبلين بأبعسارهم عليك (عن العين وعن الشمال عزين)أى فرقاشتى جم عزة وأصلها عزوة من العزوكان كل فرقة تعتزي اليضرمن تعتزي اليد الاخرى كان المشركون محلقون حول وسول اللهصلي الله عليه وسلمحلقا حلقاو فرقافرةا ويستهزون بكلامه عليدالصلاة والسلام و شولون ان دخل هو الاه

الجنة كما يقول شجد فاندخلنها قبلهم فنزات (أيطهم كل أمرى منهم أن يدخل جنة ﴿ لاشر بِكَ ﴾ نعم ) بلاايمان (كلا) ردعلهم عن ذلك الطمع الفارغ (اناخلفناهم عايعلون) قبل هو تعليل للردع والمسنى أناخلفناهم من أجل مايعلون كافى قول الاعشى أأزممت من آل ليلى التبكارا ﴿ وشطت على ذي هوى أن تزارا السناخلة العربية على المنافذة المنافذ المنافذة المنافذة

التحوالكيل النفس بالاعان والطاعة فن المستكملها بذلك فهو عول من أن برؤامبوا الكاملين فن أي لهم أن يعلموا في دخول الجنة وهم مكبون على الكفر والفسوق وانكار البعث وقيل معناه اناخلقناهم عايعلون من نطفة مذرة فن أين بِنَشِرِ فَونُ و يِدْعُونُ التَّقَدُمُ وَ يَقُولُونَ لَنَدْخُلُنَ ﴿ ٣٠١ ﴾ الجنة قبلهم وقبل انهم مخلوقون من فطغة قدرة لاتناسب

> لاشر بك له \* (و امنها ) قوله (والذي هم على صلاتهم يحافظون) وفد تقدم تفسيره \* ثم وعدهو لاء وقال( أولئك في جنات مكرمون ) نم ذكر بعده ما يتعلق بالكفار فقال 🦈 ( فَاللَّذِينَ كَفُرُوا قَبْلَكُ مَهُ طُعِينَ ﴾ المهطع المسرع وقيل الماد عنقه وأنشدوا فيه عكمة أهلها ولقدأ راهم \* عكمة مهطوين الى السماع

والوجهان متقار بإن روى أن المشمركين كانوا بحنقون حول النبي صسلي اقه عليه وسلم حلقا حلفاوفرقافرقايستمون ويستهزئون يكلامه ويقولوناندخلهو لاءالجنسة كا مقول محد فلندخلنها قبلهم فنزلت هذه الآبة فقوله مهطمين أى مسرعين تحوك مادين أعناقهم البك مقبلين بأبصارهم عليك وقال أبومسلم ظاهر الآية يدل على انهم هم المتافقون فهمالذين كانوا عنده واسراعهسم المذكور هوالاسراع فيالكفر كقوله لا عزنك الدين يسار عون في الكفر المعربة عمقال (عن العين وعن الشعال عزين ) وذلك لانهم كانواعن يمينه وعن شماله مجتمعين ومعني عزبن جاعات في تفرقة واحدها عزة وهي العصبةمن الناس قال الازهري وأصلها من قولهم عزا فلان نفسه الى بني فلان يمزوها عزوا اذا أنتمي البهم والاسم العزوة وكان العرة كل جناعة اعتزاو هاالي أمر واحدواعلم أنهذامن المنقوص الذيجاز جمه بالواو والنون عوضا مزانحدوق وأصلها عزوة والكلام في هذه كالكلام في عضين وقد تقدم وقيل كالالم في هده كالكلام في ( أيطمع كل امرى منهم أن يدخل جنفلهم ) والتعيم صدالبوه من والمعنى أيطمع كل رجل منهم أن يدخل جنتي كايد خلها المسلون \* ثم قال ( كلا ) وهوردع الهم عن ذلك الطمع الفاسد الله مم قال ( أناخلفنا هم مايعلون ) وفيد مسئلتان ( المسئلة الاونى ) الغرض من هذا الاستندلال على صحة البعث كانه قال لما قدرت على أن اخلفكم من النطفة وجب وجوها (أحدها) الهلااحتم على صحفالبعث دل على انهم كانوامنكرين المعث فكاثنه قبل لهم كلا أنكم منكرون للبعث فن أين تطمعون في دخُول الجنسة ( وثانبها) ان المستهرئين كانوايستحقرون المؤمنين فغال تعالى هؤالاء المسنهزوان يخلوقون مماخلقوا فكيف يلبق يهم هذا الاحتقار ( وثانثها ) انهم مخلوفون من هذه الاشياء المستقدرة فلولم يتصفوابالايمان والمعرفة فكيف يليق بالحكيم ادخالهم الحنه # ثم قال ( فلا أفسم برب المشارق والمغارب الالقادرون على أن نبدل خبرا منهم وما تحن بسبو فين فذرهم يخوصوا و يلعبوا حتى يلاقوا يومهم الذي بوعدون ﴾ يعسني مشرق كل يوم من السنة ومغر به أومشرقكل كوكبومغر به أوالمراد بالمشرق ظهور دعوة كل نبى و بالغرب موته أو المرادأنواع الهدامات والخذلامات الالقادرون على أن تبدل خيرامنهم ومأتحن بمسبوقين وهومفسرق قولهوما تحن بمسبوقين على أنانبدل أمثالكم وقوله فيدرهم يخوصوا مفسس في آخر سورة والطور واختلفوا في أن ماو صف الله نفسه بالقدرة عليه من ذلك هل خرج

الذي من جلته ما حكى عنهم ( ويلعبوا ) في دنياهم (حتى بلاقوا يومهم الذي

مشسيئتنا المُبْنية عَلَى آلحَكم البالغة اقتضت تأخير عقو يانهم ( فقارهم ) فغلهم وشأنهم ( يخوصبوا ) في باطلهم

طالم القدس فتي لم تستكمل الاعسان والطاعة ولم تتخلق بالاخلاق الملكية لم تستمد لدخولها ولا بخنى ماقى الكل من التميل والاقرب أنه كلامستأنف فدسيق عهيدالما بمدومن يبات قدرته تعالى على أن علكهم اكفرهم بالبعث والحراء والعتهرا فهم برسول الله صلى الله عليه وسسلم ويمانزل عليهمن الوحي وادعأتهم دخولالخنة بطريق السخسرية وينشئ لدلهم قوما آخرين مَانْ قَدرته تعالى على مالحلون من النشأة الاولى جد بيندهلى قدرته تعالى على ذلك كايقصع عنه الفاء الفصيحة في قوله تَمَالَ ( فَلا أَقْسَم بِرِب المشارق والمعارب) والمعني اذاكان الامر كاذكرمن أناخلفناهم عايعلون فأقسم برب المشارق والمفارب (انا القادرون على أن نبدل خسيرا منهم ) أي نهلكهم بالمرة حسيما تقتضيه جناياتهم ونأتى بدلهم بخلق آخرين ليسوا على صغنهم ( ومأصن بمسبوقين ) بمغلو بين ان أرد ناذلك لكن بوعدون) وهوبوم البعث عندالتعدة الثانية لايوم النفية الاولى كانوهم فان قوله تعالى (يوم يخرجون من الانجذات) . بدل من يومهم وقرى منفرجون على البناء للفعول من الاخراج (سراعاً) حال من مرفوع يخرجون أي مسرهين (كانهم الى نصب) وه كل مانصب فعبد من دون الشاء الى وقرئ ﴿ ٣٠٢ ﴾ بسكون العساد وبغنج الله ن وسكون

الى الفعل أم لافقال بعضهم بدل الله بهم الانصار والمهاجرين فانحاتهم في نصرة الرسول مشهورة وقال آخرون بل بدل الله كفر بعضهم بالاعان وقال بعضهم لم يقع هذا التديل فأنهمأ وأكثرهم بقواعلى جلة كفرهم الى أنماتوا واعاكان يصيح وقوع التبديل بهم اوأهلكوا لانمر اده تعالى بقوله اللقادرون على أنبدل خيرا منهمم بطريق الاهلاك قاذالم يحصل ذلك فكبف يحكم بأنذلك قدوقعوا تماهددتمالى القوم بذلك لكي يوممتوا \* ثم ذكرتعالى ذلك البوم الذي تقدم ذكره فقال (يوم يخرجون من الاجدات سراعاً) وهو كقوله فاذاهم من الاحداث الى رجهم بنسلون الله قوله ( كانتهم الى نصب يوفشون خاصه أبصارهم ترهفهم فالدفاك اليوم الذي كانوا بوعدون) اعلم أن في فصب ثلاث قرا آت ( أحدها ) وهي فراءة الجهور نصب بفتح النون والنصب كلشي نصب والمعنى كَأَنَّهُ مِالَى عَلِمَاهُم يَسْتَبِقُونَ ﴿ وَالْقُرَاءَةُ الثَّانِيةَ ﴾ فصب بضم النون وسسكون الصاد وفيه وجهان (أحدهما) الندسب والنصب لغنان مثل الضعف والضعف (وثانيم ما)أن يكون نصب جع نصب كسقف جع سنف ( والقراءة الثالثة ) نصب بضم النون والصاد وفيه وجهان (أحدهما) أن بكون النصب والتصب كلاهما يكونان جع نصب كأسدوأسد جعم أسد (وثمانيهما) أن يكون المرادمن النصب الانعساب وهي الاشياء التي تنصب فتعبد من دون الله كفوله وماذيح على لنعسب وقوله يوفضون بسيرعون ومعنى الآية على هذا الو جسه أنهم يوم يُحَرِّجون من الاجسدات يسرعون الى الداعي مستبقين كما كانوا يستبقون الىأنصابهم وقية السورة مطومة واللة أعلم والحدللة ربالعالمين والصلاة على نبيه محدوعلى آلدو صحده أجمعين

## 🏶 ( سورة نو ح دىليەالسلام عشىرون وتمال آيات،كية ) 🏶

\* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

(اناأرسلنانوحاك قومه ناند فوسك) في قوله أن وجهان (أحدهما) أصله بأن اندر فعدف الجار وأوصل الفعل والمعنى أرسلناه بأن قلناله إندر أى أرسلناه بالاسر بالاندار (انالى) خال الزجاج بجوز أن تكون مفسيرة والتقدير افاأرسلنانوحا الى قومه أى أندر قومك وقرأ ابن مسعود أنذر بغيراً نعلى أرادة القول فلا ثم قال (من قبل أن التهم عداب أير) قال مقاتل بعنى الغرق بالطوفان \* واعلم أن الله تعالى لماأمره بذلك امتثل ذلك الامر (وقال ياقوم الى لكم من ذنو بكم و يو خركم الى أجل مسمى ان أجل الله المادة اليو خراوك تم تعلون يغفر الكم من ذنو بكم و يو خركم الى أجل مسمى ان أجل الله اذاجاء لايو خراوك تم تعلون) وأن اعبدوا هو نظيران أندر في الوجهين ثمانه أمر القوم شلائه أشياه بعبادة الله وتقواه وأناع بدوالحر والامر يتقواه بتناول بحم الواجبات والمندو بات من أفعال القسلوب وأفعال الجوارح والامر يتقواه بتناول الزجر عن جميع المحفلورات والمكرو عات وقوله وأطيعون بثناول أمرهم بطاعته وجميع المأمورات والمنهيات وهذا وان كان اخلاق وأطيعون بثناول أمرهم بطاعته وجميع المأمورات والمنهيات وهذا وان كان اخلاق

الصادأيضا(يوفضون) إرا يسرعون ( خاشسعة أبصارهم) وصفت أبصارهم بالخشوع معأنه ومسفسالكل لغاية ظمو رآثاره فبهسا (تر هقهسم ذاسة) تغشاهم ذلة شدديدة (ذلك) الذي ذكر ماسيقع فيدمن الاحوال الهائلة ( اليوماندي كانوا يوعسدون) في الدنبا ج عن التي صسلى الله عليه وسل من قرأ سورة سأل سائل أعطاءالله تعالى ثواب الذين هم الاماناتيم وعهدهم راعدون السلام مكية وأيها قسم أوثمان وعشرون)\* \* ( بسم الله الرحن الرحيم )\* (انا أرسلنا توحا الىقومه أنأنذر قومك)أى بأن أنذرهم على أن أن مصدر به حدثف نها الجار وأوصل اليها الفعل فانحدفه معأن وأن مطرد وجعلت صلتها أمراكاني قوله تعالى وأن أقم وجهك لان

مدار وصلها بصبغ النفعال دلالتهاعلى المصدر وذلك لا يختلف بالخبرية والانشائبة ووجوب كون ﴿ الأمر ﴾ المصلة خبرية في الموصف الابالحل الخسبرية وليس الصلة خبرية في الموصف الابالحل الخسبرية وليس الموصول الجرق كذلك وجيث الستوى الخبر والانشاء في الدلالة على المصدر الستويا في صحة الوصل.

ويه المبيعة والمن الله كل منه العن العن العاص وصيعته فيه قي الحدث الجبرد عن معى الامر والنهني والمشي والمشي والمستنبال كانه فيل ارسلناه بالاندارو أيجوزان تكون أن من المناه بالاندارو أيجوزان تكون أن من المناه بالارسال من معنى ﴿ ٣٠٣ ﴾ القول فلا بكور الجسلة محل من الاعراب وسلى الاول محلما النصب

عند سيبو يه والفراء والجرعندالخليل والكسائي كاهو المروف وقرئ أنذر يغبر أنط ارادة القول (من قبل أن يأ نهم عذاب ألم ) عاجل أوآجل لئلا يبقي امهم عدر ماأصلا (قال) استثناف مبغ علمسوال نشأ من حكاية ارساله عليه الصلاة والسلام بالوجه المذكور كأثنه قيل فافعل عليد الصلاة والسلام فغيلقال لهم (باقوم انی لکم نذیر مبين ) منسدرموضيح لحقيقسة الامر وقوله ثمالي (أن اعبدواالله واتقوه وأطيعون) متعلق بنذيرعلي الوجهين المذكورين(بغفرلكم من ذنو بكم) أي بعض ذاو بكم وهو ماسلف في الجاهلية فأن الاسلام بجبه ( ويؤخركم إلى أجل مسمى هؤالاً مد الاقصى الذى قدرماقه تعسالي لهم يشرط الاعاز والطاعة وراء ماقدرمانهم على تقدير الشائهم على الكيش والعصيان فانوصف

الإمر بعبادةالله وتقواه الاأنه خصميالذكرتأ كيدافي ذلك المكليف ومبالغة في تقريره عماته تعالى لما كلفهم بهده الاشياء الثلاثة وعدهم عليها بشيئين (أحدهما) أن يزيل مضار الآخرةعنهم وهو قوله يغفر لكم من ذنو بكم (الثاني) يزيل عنهم مضار الدنيا بقدر الامكان وذلك بان يو من أجلهم الى أقصى الامكان وهمناء و الات (السوال الاول) ماقائدة من في قوله يغفر لكم من ذنو بكم (والجواب) من وجوم (أحدها) أنها صلة زائدة والتقدير يغفرلكم ذنو بكم (الثاني) ان عفران الذنب هوأن البواخذبه فلوقال يغفرلكم ذنو بكم لكان معناه أن لايو اخذكم بمجموع ذنو يكم وعدم الو الحدة بالمجموع لايوجب عدم المؤاخذة بكل واحد من آماد المجموع فله أن يقول الأطالبك بمجموع ذنو بك ولكني أطالبك يهذا الذنب الواحد فقطأ مالماقال يغفر لكم من ذنو بكم كال تقديره يغفر كلماكان من ذنو بكم وهذا يقنضي عدم المؤاخذة هلي مجوع الذنوب وعدم المؤاخذة أبضا على كل فرد من افراد المجموع ( الثالث) أن فوله يُغفر لكم من ذنو بكم هب أنه يقتضى التبعيض لكندحق لانءن آمن فأنه يصبر ماتقاءم من فانو به على ايمانه مغفورا أماما تأخر عنه فانه لايصير بذلك السبب مغفورا فثبت أنه لابدههنا من حرف التبعيض (السوال الشاني) كيف قال و يؤخركم مع اخباره باستناع تأحمر الاجل وهل هذا الاتناقص (الجواب) قضي الله مثلا أن قوم نوح انآما واعربهم الله أاف سنة وإن يقوا على كفرهم أهلكهم على رأس تسممائة سنة فقيل الهر آمنوا وخركم الى أجل مسمى أي الى وقت ممامالله وجمله عاية الطول في العمر وهوتمام الالف ثم أخبر انه اذا انقمني ذلك الاجل الاطول فانه لا بدمن الموت (السوال الثالث) ما الفائدة في قوله لوكنتم تعلون (الجواب) الغرض الزجرعن حب الدنياوعن النهالك عديها والاعراض عن الدين بسبب حبها يمني انخلوهم في حب الدنيا وطلب لذائها بلغ الى حبث يدل على انهم شاكون في الموت \* قوله تعالى (قال رب اني دعوت قومي ليلاونها را فلم يزدهم دعاني الافرارا) اعلم أنهذا مزالاً يات الدالة على انجيع الحوادث بقضاءالله وقدره وذلك لانا نرى انسانين يسمعان هعوة الرسول في مجلس وآحد بلفظوا حد فيصير ذلك الكلام فيحق أحدهما سببا لحصول الهدامة والميل والرغبة وفي حق الثاني سببا لمزيد العتو والتكبر ونهاية النغرة وليس لاحد أن تقول ان تلك النفرة والرغبة حصلنا باختيار المكلف فان هذامكا برة في المحسوس فانصاحب النفرة يجد قلبه كالمضمشر الى تلك النفرة وصاحب الرغبة يجد قلبه كالمضطرالي تلك الرغبة ومتى حصلت تلك النفرة وجب أن يحصل عقيمه التمرد والاعراض وان حصلت الرغبة وجب أن محصل عقيده الانقياء والطاعة فعلنا ان افضاء ماع تلا الدعوة في حق أحدهما الى الرغبة المستلزمة لمصول الطاعة والانقياد وفي حق الثاني الى النفرة المستازمة الجصول التمرد والعصيان لا يكون الا بقضاء الله وقدره فانقبل حب أن حصول النفرة والرغبة ابس باختياره لكن حصول العصان عندالنفرة

الاجل بالمسمى وتعليق تأخيرهم اليه بالايمان والطاعة صبر يح فى أن الهم أجلاآخر لايجاوزونه ان لم يؤسنوا وهو المراف بقوله تعالى (ان أجل الله) أى ماقدر لكم على تقدير بقسائهم على الكفر (اذاجاء) وانتم على ماأنتم عليه من الكفر ( ( لا يوخر ) فبسادروا الى الايمانوالطاعة قبل عبد مدى لا يعدق شرطه الذي هو بقاوم على الكفر فلا يجي ويتعقق شرط التأخير الى الاجل المسمى فتؤخروا اليه و شور أن يراد به وقت اتيان العذاب المذكور في قوله تعالى من قبل أن يأ يهم عذاب أليم قانه أجل موقت له حماو حله على الدر الامر بالعبادة المستبعة موقت له حماو حله على الدر المعالية الدر بالعبادة المستبعة المنافعة عند المستبعة المنافعة عند المستبعة المنافعة عند المستبعة المنافعة عند المنافعة المنافع

النفرة غيرمعارضة بوجه من وجوه ألرغبة بل خالصة عن جبع شوائب الرغبة امتنع أن يحصل معه الغمل وذلك لانه عندما تحصل النفرة والرغبة لم يحصل الفعل البثة فعند حصون النفرة انضم الى عدم المقتضى وجود المانع فبان يصبر الغمل ممتنعا أولى فثبت أن هذه الآية من أقوى الدلائل على القضاء والقدر عله ثم قال تعالى (والى كا دعوتهم لتغفراهم) اعلم أن توصاعليه السلام المادعاهم الى العبادة والنقوى والطباعة لاجل أن يغفرالله لهم فانالمقصود الاول هوحصول المغفرة وأما الطساعة فهي اندا طلبت ايتوسل بها الى تحصيل المغفرة والذلك لماأمرهم بالعبادة قال يغفراكم من ذنو بكم فلسا كان المطلوب الاول من الدعوة حصول المغفرة لاجرمقال وايى كلا دعوتهم لتغفرلهم واعلمأنه عليه السلام لمادعاهم عاملوه بأشياه الرأولها) قوله (جعلوا أصابعهم في آذانهم) والمعنى انهم بلغوا في التقليد الىحيث جعلوا أصابعهم في آذاتهم لئلا يسمعوا الحجة والبينة # (وثانيها) قوله (واستغشواتيابهم) أى تغطوابها أمالاجل أن لا يبصروا وجهه كانهم لم يجوزوا أن يسمعوا كلامه ولاأن يروا وجهد وامالاجل المسالغة فيأن لايسمعوا فانهم أذاجعلوا أمابعهم فيآذانهم ثم استغشوا ثيابهم مع ذلك صار المانع من السماع أقوى الله الله القوله (واسروا) والمعنى الهم أصروا على مدهبهم أوعلى اعراضهم عن سماع لدعوم الحق الله (ورابعها) قوله (واستكبروا استكبارا) أي عظيما بالغا الى النهاية القصوى المنال المانى دعوتهم جهارا ثمانى أعلنت الهم وأسررت لهم اسرارا) واعلم أناحنه ألاكات تدل علىأن مراثب دعوتُه كانت ثلاثة فبدأ بالمناصحةُ في السر فعاملوه بالامورالار بعة تم ثني بالمجاهرة فللله يؤثر جم يين الاعلان والاسرار وكلة تم دالة على تراخى بعض هذه المرأتب عن بعض اما بعسب الزمان أو بحسب الرتبة لان الجهار أغلظمن الاشراروا بلمع بين الاسراروا لجهار أغلظمن الجهار وحدمفان قبل بمانتصب جهارا قلنافيه وجوه (أحدها) انه منصوب بدعوتهم تصب المصدرلان الدهاء أحدثوعية الجهارفتصب به نصب القرفصا ويفعد لكونها أحد أنواع القعود (وثانيها) أنه أريد بدعوتهم جاهرتهم (وثالثها) أن مكون صفة لمصدر دعا يعنى دعاء جهارا أي مجاهرا به (ورابعها) أن يكون مصدرا في موضع الحال أي مجاهرا الله فولدتعالي (فقلت استغفروا ربكم انه كان غفاراً ) قال مقاتل ان قوم توح لما كذبوه زماناطو يلاحبس الله عنهم المطر وأعقم أرحام نسائهم أربعين سنة فرجعوا فيدالى نوح فقال نوح استغفروا ربكم من الشرك حتى يفتح عليكم أبواب نعمه واعلم أن الاشتغال بالطاعة سبب لانفتاح أبواب الخيرات ويدل عليه وجوه (أحدها) ان الكفرسبب لخراب العالم على ماقال في كفر النصاري تكادالسموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا أندعوا المرجن ولدافلا كأزالكفرسبها الحراب العالم وجب أنيكون الإيمان سببا لعمارة العسالم

الاجسل المسمى فلابد أن يكون المنفي عند مجئ الآجل هو التــأخبر الموغود فكيف يتصور أن يكون ما فرض يحبثه هسوالابعال المسمى (اوكنتم تعلون) أي لوكنتم أعلسون شبأ لسازعتم الىماأمرتكم يه (قال) أي نوح عليه الصلاة والسلام مناجيا ر بهوحاكياله تعسالي وهوأعل بحالهماجري بینه و بین قو مدمن القيل والقا ل في تلك المد الطسوال بعد مابدل فىالدعوة غاية المجهدود وجاوزتي الانذاركل حدمعهود ومناقت عليه الحبل وعبت به العمل ( رب انى د غوت قومى) الى الايمان والطاعة (ليلا ونهارا) أي داعًا من غير فنوولاتوان ( فلم يزدهم دعائي الافرا) عادهوتهم اليفواستاذ الزيادة الى السدعاء لسبيشه لمها كافي قوله تسالى زادتهم اعسانا ( واني كلادعوتهم)

أى الى الايمان (لَفَعْرَلُهُ ) بسببه (جعلوا أصابعهم في آذانهم) أي سدوا مسامعهم من الشماع ﴿ وَمَانِيها ﴾ الدعوة (واستغشوا ثب بهم ) أي بالفوا في النفطي بها كانهم طلبسوا أن تفشاهم ثيابهم أوتغشيم لثلا يبصيروه وكراهة النفلر اليه أولئلا بسرفهم أفيديعوهم

(واصروا) أى كرواعلى الكفر والمغاصى مستعار من أصرالحار على العانة اذا أصر أذنيه وأقبل عليها (واستكبروا) عن اتباعى وطاعتي (استكبارا) شديدا (نم اني ﴿ ٣٠٥ ﴾ دعوتهم جهارا ثم اني أعلنت له، وأسررت لهم اسرارا)

أى دعوتهم تارة بعسد تارة ومرة غب مرة على وجوه متخالفة وأساليب متفاوتة وثم لتفاوت الوجوه فان الحمارأ شد من الاسترار والجسع بينهماأغلظمن الافراد أو لنراحي بعضهاعن بعض وجهارا منصوب يدعوتهم على المصدر لانهأحد نوعي الدعاء أوأريد بدعوتهسم ئجاهرتهم أوهوصفة لمصدر أي دعو تهم دعاء جهاراأى مجاهرا به أومصدر في موقع الحال أي مجا هيرا (فقلت استغفروار بكم) بالتسو بدعن الكفسر والمعساصي ( انه كان عفارا) التأبين كانهم تعللوا وقالوا ان كنا عملي الحق فكيف بقبلنا بعدما حكفنا عليه دهراطو يلا فأمرهم بمايمين ماسلف منهم من المعامني و يجلب اليهم المنافع ولذلك وعسدهم بالهؤ أوقع فىقلوبهـم وأحب اليهسم من الفسوائد العاجلة وقبل لماكدبوه

(وثانيما) الآيات منها هذه الآية ومنها فوله ولوأن أهل القرى آءنوا واتقوا لفقعنا هليهم بركات واوأنهم أفاموا التوراة والانجيل وماأنزل اليهممن ربهم لاكلوا من فوقهم وأنالوا ستقاموا على طريقة لاسقيناهم ماه غدما ومن يتق الله يجعسل له مخرجا ويرزقه من حبث لا يعتسب وأمر أهلاك بالصلاة واصطبر عليها لانسألك رزقا عن ترزقك (وثااثها) انه تعالى قال وماخلةت الجن والانس الاليعبدون فاذا اشتغلوا بتحصيل القصودحصل ما يحتاج اليه في الدنياعلى سببل التبعية (ورابعها) ان عرخرج يستستى فازاد على الاستغفار فقبل لهماأريناك استسقيت فقال القداستسقيت بمعاديح الساء الجدح ثلاثة كواكب مخصوصة ونوءه يكون عزيزا شبيد عرا لاستفقار بالانواء الصادقة التي لاتخطئ وعن بكر بن عبدالله ان أكثر الناس ذنو با أقلهم استغفارا وأكترهم استغفارا أقلهم ذنوبا وعن الحسن ان رجلا شكى البه الجدب فقال استففر الله وشكي أليهآخر الفقر وآخر قلة النسل وآخرقلة ربعأرضه فأمرهمكالهم بالاستغفار فقالله بعص القوم أتالة رجال يشكون اليك أنواعا من الحاجة فأمرتهم كلهسم بالاستغفسار فنلاله الآيةوههما سو الات (الاول)أن توحاعليه السلام أمر الكمار قبل هذه الآية فالعبادة والنقوى والطاعة فأى فأئدة في أن أمرهم بعد ذلك بالاستفقار ( الجواب ) أنه لماأمرهم بالعبادة قالواله انكان الدين القديم الذي كناهليد حقا فلم تأمرنا بتركدوان كانباطلافكيف يقبلنا بعدان عصيناه فقال نوح عليه السلام انكم وانكنتم عصيموه ولكن استغفروه من تلك الذنوب فانه سحانه كان هفارا ( السوال الثاني ) المقال انه كان غفارا ولم يقلل انه غفار قلنا المراد انه كان فغارا في حتى كل من استغفره كائنه يقول لانظنوا أنغفاريته انماحدثث الآنبلهو أبدا هكذاكان فكائن همذا هوحرفته وصنعته الله فوله تعالى ( يرسل السماء عليكم مدرارا و عدد كم بأموال و بنين و يجعل لكم جنات و يجمل ألكم أفهارا ) اعران الحلق محبولون على محبة الخيرات العاجلة والذلا قال تمالى وأخرى تحبونها نصرمن اللهوفت عقر يب فلاجرم أعلهم الله تعالى ههناان ايمائهم بالله بجمع الهم معالحفظ الوافرق الآخرة الخصب والغني في الدُّنيا والاشياء والتي وعدهم من منافع الدنياق هذه الآية خمسة (أولها) قوله يرسل السماء عليكم مدرارا وفي السماء وجوه (أحدها) ان المطرمتها ينزل الى السيماب (وثانيها) أن يراد السماء السماب ( وثنانيها ) أن يراد بالسماء المطر من قوله الله النائل السمساء بأرض قوم الله والمدرار المكثير الدرور ومفعال ممايستوى فيه المذكر والمؤنث كقولهم رجسل أوأمرأة معطار ومثقال (وثانيها) قولهو عددكم يأموال وهذا لايختص ينوع واحد من المال بليعم الكل (وثالثها) قوله و بنين ولاشك أن ذلك عما عيل الطبع اليه ( ورابعها ) قوله و يجعل لكم جنات أى بسائين ( وخاممها ) قوله و يجدل اكم أنهارا # ثم قال ( مالكم لا ترجون لله وقاراً) وفيده قولان ( الاول ) ان الرجاء ههذا بمعنى الخوف ومند قول الهدلى

بعد نكرير الدعوة حيس الله ﴿ ٣٩ ﴾ من تعسانى عنهم القطر وأعقم ارسام نسائهم أربعين سنة وقبل تبيين سنة وقبل تبيين سنة وقبل تبيين سنة والمستنفذة فوعدهم أنهم انتجم المتراقهم الله تعالى الخصب ويدفع

عُنهم ما كانوافية ( يرسل الشماء عليكم مدّرارا) أي كثير الدرور والمراد بالسماء المغللة أوالسحاب (و عدد كم بآموال و بنين و محمل لكم جنات) بساتين (و مجمل لكم) فيها (أنهارا) ﴿ ٣٠٦ ﴾ جارية (مالكم لاترجون لله وقارا)

اذ السعنه المحل لم يرج لسعها \* والوقار العظمة والتوقير التعظيم ومند قوله تعسالي وتوقروه بمعنى مايالكم لاتخافون الله عظمة وهذا القول عندى غيرجائز لانالرجاء صد الخوف في اللغة المتواترة الظاهرة فلوقلنا ان لفطة الرجاء في اللغة موضوعة بمعنى الخوف لكان فلك ترجيحا الرواية الثابتة بالآساد على الرواية المنقولة بالتواتر وهذايفضي الى القدح في القرآن فانه لالفظ فيه الاو يمكن جعل نفيه اثباتا واثباته نفيا بهذا الطريق (الوجه الثاني) ماذكره صاحب الكشاف وهو انالمعني مالكم لاتأملون قد توقيرا أي تعظيماوالمعنى مانكم لانكونون على حال تاماون فيها تعظيم الله ايأكم ولله بيان الموقر ولو تأخر لكان صلة للوقار \* قوله تعالى (وقد خلقكم أطواراً) في موضع الحال كانه قال مَالَكُم لاتُو مُنُونَ بِاللَّهُ وَالْحَالُ هَذُهُ وَهِي عَالَ مُوجِبَةُ اللَّهِ عَانَ بِهُ وَقَدْ خَلَقَكُم أطوارا أي تارات خلقكم أولا ترابا ممخلقكم نطغا ممخلقكم علقا ثم خلقكم مصغا ثم خلقصكم عظاما ولحما تمأنشأكم خلقا آخر وعندى فيدوجه ثالث وهو أنالقوم كأنوا يبالغون في الاستخفاف بنوح عليه السلام فأمر هم الله تعسالي بتوقيره وترك الاستخفساف به فكائنه قاللهم انكم اذاوقرتم نوسا وتركتم الاستخفاف بهكان ذلك لاجلالله فسالكم لاترجون وقارأ تأتون به لاجل ألله ولاجل أمره وطاعته فان كل ما يأتي به الانسان لاجل الله فانه لابدوأن يرجومنه خيرا (ووجه رابع) وهو ان الوقار هو النبات من وقر اذا ثبت واستقرفكاته فالمالكم وعند هداتم الكلام نمقال على سبيل الاستغهام بمعني الانكار لاترجون لله وقارا أىلاترجون لله ثبساتا و بقاء فانكم لورجوتم ثباته و بقساءه لخفتموه يُّولِمَا أَقَدَمْتُم عَلَى الاَسْتَخَفَّافَ بُرَسَلُهُ وَأُوامِنَ وَالْمِرَادُ مِنْ قُولُهُ تُرْجُونُ أَيْ تَعْتَقَدُونَ لانَ الراجى للشيُّ معتقدله واعلم انه لما أمر في هذه الآية بتعظيم الله استدل على التوحيد بوجوه منالدلائل (الاول) فوله وقدخلقكم أطواراوفيه وجهان (الاول) قال اللبث الطور التارة يعنى حالابعد حالكاذكر ناانه كان نطقه شمعلقة الىآخر النارات ( الثاني) قال ابن الانبارى الطور الحال والمعنى خلقكم أصنافا تختلفين لايشبه بعضكم بعضاولما ذكرهذا الدليل من الانفس على التوحيد أتبعه بذكر دليل التوحيد من الآفاق على العادة المعهودة في كل القرآن \* (الدليل الثاني) على التوحيد قوله تعالى (ألم ترواكيف خلق الله سبم سموات طباقا وجعل القمر فيهن ذورا وجعل الشمس مسراجا) واعلم انه تعالى تارة ببدأ بدلائل الانفس و بعدهما بدلائل الآفاق كافي هذه الآية وذلك لاننفس الانسان أقرب الاشياء اليه فلاجرم بدأ بالاقرب وتارة يبدأ بدلائل الآفاق ثم بدلائل الانفس امالان دلائل الآفاق أبهر وأعظم فوقعت البداية بهالهذا السبب أولاجلان دلائل الانفس حاضرة لاحاجة بالعاقل الى التأمل فيها انما الذي يحتاج الى التأمل فيه دلائل الآفاق لان الشبدفيها أكثر فلاجرم تقع البداية بها وههنا سؤالات (السؤال الاول) قوله سبع سموات طباقاً يقتضي كون بعضها منطبقا على البعض وهذا يقتضي

انكار لائن بكون لهم سبب مافي عدم رجائهم للدتمالي وقارا على أن الرجاء بمعتى الاعتقاد ولاترجون المن منمير النحاطبين والعامل فيهسامعني الاستقرار ق لكر على أن الانكار متوجدالي السبب فقط معتمحقق مضمون الجلة الحالية لا اليهما معا كافى قوله تعالى ومال لاأعبد الذي فطرني وللهمتعلق بمضمر وقع سالامن وقاراولوتأخر لكان صفقله أى أى سببحصل لكمحال كونكم غير معتقدين لله تعالى عظمة مؤجبة المطود بالاعسانيه الطاعةله (وقدخلةكم أطوارا ) أي والحال أنكم على حال منافية لماأنتم عليه بالكلبة وهبي أنكم تعلون أنه تعالى خافكم تاوات عناصرتم أغذية ثم أخلاطا ثم نطفاغ علقائم مضغا عظساما ولحو ماثم أنشأكم خاماآخرفان التقصير في توقير من هذه شوانه في القدرة

تشظلهم اللة تعالى أباكم في دا رالثواب وقلة بيان الموقر واوتأخر لكان صله للوقار والاول هوالذي تسنده يمالجز الة التعزيلية فان اللائق بحال الكفرة استبعاد ﴿ ٢٠٧ ﴾ أن لا يعتقدوا وقاراقة تعالى وعظمته مع مشاهدتهم لا عارها

وأحكامهما الموجبة اللاعتفاد حتما وأماعدم رجام لتعظم الله الاهم في دار الثواب فليس أفي حير الاستبعاد والانكار مع أن في جعسل الوقار ععني التوقعرمن التعسف وفي قوله والمسان الموقر واوتأخرلكان سسلة للوقارمن التناقض مالا يخني فانكونه سيانا اللموقر مقتضي أن يكون ا التوقيرمسادراعندتعالي والوقاروصفاللسقاطيين وكونه صلة للوقار بوجب كون الوقار وصفياله تعالى وقيل مالكم الأنخافون للدعظمة وقدرة على أخذكم بالعقومة أىاى مدرلكم في رك الخوف مند تعمالي وعن سيدين جيرهن ا ين عباس رضي الله تعالى عنهما مالكم لأتخشوناته عقاباولاترجون مندتوابا وعن محاهد والضعالة مالكم لاتبالون فدعقلمة قال قطرب هي الحسة حجازية بقولون لمأرج أىلم أبال وقوله تعالى (ألم تروا كمف خلق الله سبع سموات طباقا) أي متطابقة يعضها فوق بعض (وجعل القمرفيهن نو را) أي منو را لوجه الارض في ظلة الليل ونسبته الى المكل معأنه

أن لا يكون بينها فرج فالملائكة كيف يسكنون فيها (الجواب) الملائكة أرواح وأيضا فلمل المراد من كوفهاطباقا كونها منوازية لاأنها مماسة (السؤال الشاني) كيف قال وجعل القمرفيهن تو راوالفمرليس فيها بأسرها بلفي السماء الدنيا ( والجواب) هذاكما يغال السلطان فيالعراق ليس المراد انذاته حاصلة فيجيع أحياز العراق بلانذاته فى حير من جهلة أحياز العراق فكذاه هذا (السو ال الثالث ) السراج صومه عرضي وصوء القمرعرمني متبدل فتشبيه الغمر بالسراج أولى من تشبيه الشمس به ( الجواب ) الليسل عباوة عن ظل الارض والشمس لما كانت سببالزوال ظل الارض كانت شبهة بالسراج وأيضافالسراج لعضوه والضوءأ قوى من النورفجه للاصعف للقمر والاقوى للشمس ومنه قوله تعالى هوالذي جعل الشمس منياء والقرنورا ١١ (الدليل الثالث) على التوحيد قوله تعالى (والله أنبتكم من الارض نباتا تم يعبدكم فيها و يخرجكم أخراجا) واعلم انه تعالى رجعه بنالى دلائل الانفس وهو كالتفسير لقوله خلقكم أطوارا فانه بين انه تعسالي خلقهم من الارمس تع يردهم اليها مم بخرجهم منها مرة أخرى أما قوله أنبتكم من الارص نباتافغيه مسئنتان (المسئلة ألاولى) في هذه الآية وجهان (أحدهما) معني قوله أنيسكم من الارمس أى أنبت اباكم من الارمس كافال ان مشل عيسى عندالله كمثل آدم خلقه من تراب (والثاني) اله تعالى أنبت الكل من الارض لانه تعالى المسايخ لفنا من النطف وهي متولدة من الاغذية المتوادة من النبات المتواد من الارض ( المسئلة الثانية ) كان ينبغي أن يقال أنبتكم اتباتا الاأنهلم يقل ذلك بل قال أنبتكم تباتا والتقدير أنبتكم فنبتم تباتا وفبه دقيقة لطبقة وهياته لوقال أنيتكم انباثا كانالمعني أنبتكم انباتا عجيباغريبأ ولما فال أنبتكم نباتاكان المعنى أنبتكم فنبتم نياثاعجيبا وهذا الثاني أولىلان الانبسات صفدتله نعالى وصففالله غيرمحسوسة لنافلا نعرف ان ذلك الانبات انبات عجبب كامل الابواسطة اخبارالله تعالى وهذا المقام مقام الاستدلال على كال قدرة الله تعسالي فلا يمكن اثباته بالسمع أمالما قال أنبتكم ثباثا على معنى أنبتكم فنبثم نباتا عبيباكاملا كان ذلك وصفالانات بكونه عجيبا كاملاوكون النبات كذلك أمر مشاهد محسوس فيمكن الاستدلال يه على كال قدرة اللة تعسالي فكأن هذا موافقالهذا المقام ففلهران العدول من ثلث الحقيقة الى هذا المجاز كان الهذا السرالاطيف أماقوله تجيعيدكم فيها فهواشارة الى الطريقة المعهودة في القرآن من انه تعسالي لما كانقادراعلي الابتداء كان فادراعلى الاعادة وقوله ويخرجكم اخراجاأ كده بالمصدركانه قال يخرجكم حفالامحالة \* (الدليل الرابع) قوله تعالى (والله جعل الكم الارمن بساط النسل كوامنها سبلا فعاجاً) أى طرقاواسمة واحدهافج وهومقسر فيما تقدم واعلم ان توحاهليه السلام لمادعاهم الى اللهونبههم على هذه الدلائل الظاهرة حكى عنهم أنواع قبائحهم وأقوالهم وأفعالهم غالاول قوله ( قال نوح رب انهم عصوبي ) وذلك لانه قال في أول السؤرة أن أحبدوا الله

السماء الدنيا لماأنها محاطة بسائر

من مورب عدويها بدون في الكل اولانكل واحدة منها شفافة لا يحتبب ماوراها قيرى الكل كانها شماء واحدة ومن ضرورة ذلك أن يكون ما في واحدة منها كانه في الكل ﴿ ٣٠٨ ﴾ (وجعل الشمس سراجا) يزيل ظلمة الليل

واتفوه وأطيمون فكاأنه قال لهم أطيعون فهم عصوبي \* ( انشاني ) قوله ( والبيلوآ من لم يزده ماله و ولده الاخسارا ) وفيه مسالتان ( المسئلة الاولى) ذكر في الآية الاولى انهم عصوه وفي هذه الارتقالهم ضبوا الى عصيانه معصية أخرى وهي طاعة رؤسائهم الذين يدعونهم الى الكفر وقوله من لم يزده مالهووانه، الاخسسارايه في هذا زوانكا نامن بجلة المنافع في الدنيا الاأعما لماصار اسبباللخسار في الأخرة فكا تهما صارامحض الخسار والأمركذلك في الحقيقة لان الدنب الى جتب الآخرة كالعدم فاذا صارت النافع الدنيوية أسياباللغسار في الآخرة صارفلك جاريامجرى اللقمة الواحدة من الحلوا اقا كأنت مسمومة سم الوقت واستدل بهذه الآية من قال انه لبس تله على الكافر فعمة لان هذه النع استدراجات ووسائل الى العذاب الابدى فكانت كالعدم ولهذا المعسني قال توح عليد السلام في هذه الآية لميزده ماله وولده الاخسارا (المسئلة الثانية) قرى وولده بضم الواو واعلم ان الولديالضم لغه في المولد و يجوز أن يكون جعاا ماجع والكالفلات وههذا يجوز أن يكون واحداوجها\* (النوع الثالث) من قبائح أفعالهم قوله تعالى ( ومكروامكرا كبارا وقالوالاتذرن آلهتكم ولانذرن وداولاسواعاولايغوث و يموق وتسراوقد أصلوا كثيراولاتر دالظالمين الاصلالا) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) ومكروا معطوق على من لم يزد. لان المتبوعين هم الذين مكروا وقالو اللاتباع لا تذرن وجع الضميروهو راجع الى من لانه في معنى الجمع (السنلة الثانية) قرى كبارا وكبارا بالتحفيف والتثقيل وهومبالغة في الكبيرة أول المرأتب الكبيرو الاوسط الكبار بالتخفيف والنهاية الكبار بالتثقيل ونظيره جيل وجال وجال وعظيم وعظام وعظام وطو يل وطوال وطوال (المسئلة الثالثة) المكرالكبار هؤاتهم قالوالاتبساعهم لاتذرن ودا فهرمنسوا الهوم عن التوحيد وأمروهم بالشرك ولماكان التوحيد أعظم المراتب لاجرم كان المنع منسه أعظم الكبائر فلهذا وصفه الله تعالى يأنه كمار واستدل بهذا من فضل علم الكلام على سأبراالعلوم ففسال الامر بالشرك كبارني القبح والخرى فالامر بالنوحيد والارشاد وجب أن يكون كبارا في الخيرواارين ( المسئلة الرابعة ) أنه تعالى انماسما. مكر الوجهين (الاول) لماني اصافة إالالهية اليهم من الحيلة الوجبة لاسترارهم على عبادته اكانتهم فالواهذه الاستام آلهة لكم وكانت ألهة لآبائكم فلوقبلتم فول نوح لاعترفتم على أنفسكم بانكم كنتهم جاهلين ضااين كأفرين وعلى آبائكم بأنهم كاتواكدلك ولمساكان اعتراف الانسان على نفسه وعلى جيع أسلافه بالقصور والنقص والجهل شالخاشديدا صارت الاشارة الى هذه الماني يلفظ آلهتكم صارفالهم عن الدين فلاجل اشتمال هذا الكلام على هذه الحبلة الخفية إسمى الله كلامهم مكرا (الثاني) انه تعالى حكى عن أوثك المتبوعين انهم كاناهم مال وواد فلعلهم قالوالاتباعهم ان آلهتكم خيرمن الهنوح لان آلهنكم يعطونكم المال والوادوالهنو حلايعطيه شيألانه فقيرفيهذا المكرصرفوهم عن

ويرصرأهل الدنباني ضوثهاوجه الأرض ويشاهدونالآقاق كابمرأهل البنت في صووالسراج مايحتاجون الى ابصار وليس القمر بهذمالثابة اعاهوتور في الجملة ( والله أنبتكم من الارمن بانا) أي أنشأ كمعنهسا فاستعسير الانبات للانشاء لكوته أمل عسلي الحسدوت والتكون من الارض ونباتا امامصدر ووكد لانيشكم بحذف الزوائد ويسمى اسم مصدرأولما يترتب عليه من فعله أي أنينكم من الارض فنبتم تباتاو بجوز أنبكون الاصل أنبتكم من الارض انباتافند ترساتا فعدنى من الجلة الاولى المصدر ومن الثانبة الفعل اكتفاء فىكل منهما بماذكرفي الاخرى كإمر فيقوله قعالى أمتر يدون أن تسألوا رسولكمكا سثل موسى وقوله تعالى وان يسك الله بضرفلا كاشف له الاهو وانبردك بخير فلاراد لفصله (تم يعيد كرفيها) بالدفن عند موتكم

(و يخرجكم) منهاعندانعثوالخشر (اخراجا) بحقفالار بب فيه (والله جعل لكم الارض بساطا) ﴿ طاعة ﴾ تتقابون عليها تقلبكم على بسطكم في يبوتيكم وتوسيط لكم بين الجمل ومفعوليه

ان حقد الناخير لمامر مرارا من الاهتمام بييان كون المجمول من منافعهم والتشويق الى المؤخر فأن النفس منذ خير ماحته التقديم لاسما عند كون المقدم ﴿ ٣٠٩ ﴾ ملوحاً بكونه من المنسافع تبنى مترقبة له فبقكن عند

وروده الها فضل تمكن (السلكوا منها سبلا فساجا )أي طرقا واسعة بجع فيع وهوالطريق الواسعوقيل هوالمسلك ببن الجبلين ومن متعلقة عاقبلها لمافيدمن معثى الاتخاذ أوعضر هوسال من سبلا أي كأنه من الارض واوتأخراكان صفدلها (قال توح) أصدلفظ الحكاية اطول العهد تعكامة مناساته ر به أى قال مناجياله. تعالى (ربانهم عصوتي) أي تواعلي عصياني فيما أمرتهم به مع مابالغت في ارشادهم بالمفاه والنذكير(واتبعوا من ليزده ماله وولده الاخسارا) أى واستمروا على البساع روسائهم الذين أبطرتهم أموالهم وغرتهم أولادهم وصار خلك سببال يادة خسارهم فيالآخرة فصماروا أسوة الهم في الخسار وقى وصفهم بذلك اشمار بأذهم انمسا البعوهم اوجاهتهم الحاصلة أمهم بسبب الاموال والاولاد لالماشياهدوا فيهم

طاعة توجوهدامثل مكرفرعون اذقال اليسلى ملك مصر وقال أمأنا خير من هذا الذي هومهين ولايكاديبين فلولاألق عليه أساورة من ذهب (المسئلة الخامسة) فذكرأ بوزيا. البلخي في كتابه في الرد على عبيدة الاصنام النالعلم بأن هذه الخشبة المنحوتة في هذه السماحة البست سالقة للسموات والارض والنبات والحيوان عمل ضروري والعلوم الضرور ية لا يجوز وقوع الاختلاف فبها بين العقلاء وعبادة الاوثان دين كان موجودًا قبل مجيٌّ نوح عليه السلام بدلالة هذه الآية وقداستر ذلك الدين الى هذا الزمان وأكثرسكان أطراف المعمورة على هسدا الدين فوجب حل هذا الدين على وجه لايعرف فساد، بضرورة العقسل والالمابق هذه المدة المتطاولة فيأكثر أطراف المالم فاذا لايد وأن بكون للداهبين الى ذلك المذهب تأو يلات (أحدها) قال أبومعشر جعفر بن شمد المتحجم هذه المقالة اعاتولدت من مذهب القائلين بأن الله جسم وفي مكان وقلك لأنهم قالوا انالله نور هوأعظم الانوار والملائكة الذين هم حافون حول العرش الذى هومكأته همأنواو صغيرة بالنسبة الى ذلك النور الاعظم فالذين اعتقدوا هذا المذهب اتتحذوا سنماهوا عظم الاصنام على صورة الههم الذي اعتقدوه واتتخذوا أصناها متغاوثة بالكبر والصغر والشمرق والخسسة علىصورة الملائكة المقر بين واشتغلوا بعبادة تلك الاصنام على اعتقاد أنهم يعبدون الاله والملائكة فدين عبادة الاوكان انمساطهر من اعتقاد المجسيم (الوجم الثاني) وهوأنجاعة الصاباة كانوا يستقدون ان الالد الاعظم خلق هذه الكواكب الثابتة والسيارة وفوض تدبير هذا العالم السسفلي اليها فالبشر عبيدهذه الكواكب والكواكب عبيد الاله الاعظم فالبشير يجبحليهم عبادة الكواكب ثمان هذه الكواكب كانت تطلع مرة وتغيب أخرى فاتخذوا أصناما على صورهاواشنغلوابعبادتها وغرضهم عبادة الكواكب (الوجهااثالث) الثالةوم الذين كانواق قديم الدهر كالوامنجسين على مذهب أصحاب الاحكام في اضافات سعادات هذا العالم وتعوساتها الىالكواكب فأذااتفق في الفلات شكل عجبب صالح اطلسم عجيب فكانوا يتخذون ذلك الطلسم وكان يفلهرمنه أحوال عجيبة وآنار عظيمة وكانوا يعظمون ذلك الطاسم ويكرمونه ويشتغلون بعبادته وكانوا ينخذون كلطاسم على شكل موافق المكوكب خاص وابرج خاص فقبل كان ودعلى صورة رجل وسواع على صورة امرأة و يغوث على صورة أسدو يعوق على صورة فرس ونسرعلى صورة نسر ( الوجه الرابع). انه كازيموت أقوام صالحون فكالوايتحذون تماثيل على صورهم ويشنغاون يتعظيمها وغرضهم تعظيم أواثك الاقوام الذين مانواحتي يكونو اشافعين اهم عندالله وهوالمرادمن قولهم مانمبدهم الاليقر بونا الى الله زاني ( الوجد الخامس ) انه ربنا مات ملك عظيم أوشخص عظيم فكانوا بتخذون تثالاعلى صورته وينظرون إليه فالذين جاؤا بعدذلك ظنواان آباءهم كانوا يعبدونها فاشتغلوا بعبادتها لتقليد الآياء أولعل هذه الاسماء الخمسة

من شبهة مصححة الاتباع في الجملة وقرى وولده بالضم والسكون على أنه لغة كالحرن أوربع كالاسد ( ومكروا ) التعطف على صلة من والجمع باعتبسار معناها كا إن الافراد في الضمائر الاول باعتبار لَّهُ ظَهُمَا ﴿ مَكُوا كَبَاراً ﴾ أَي كَبِيراً فِي الْعَالِيةِ وَقَرَى ۚ بِالْتَخْفِيفُ والاول آبلغ منه وهوآبلغ من الكبير وذلك اختيالهم في الدين وصدهم للناس عنه وتنفر يشهم لهم ﴿ ٣١٠ ﴾ على أذيه نوح عليه السلام ﴿ وقالوا لاتذرن آلهتكم

وهى ود وسواع و يغوث و يعوق ونسرأ ساء خسة من أودلاآ دم فلاما توا قال البليس لن بعدهم اوصورتم صورهم فكنتم تنظرون اليهم ففعلوا فلامات أوتلك قال لمن بعدهم انهم كانوايعبدونهم فعبدوهم ولهذا السبب فهى الرسول عليه السلام عن زيارة القبورأولا ثمأذن فيهاعلي مأبروي انه عليه السلام فالكنت فهيتكم محن زيارة القبور ألافزوروها فَانْ فَى زِيَارْتُهَا تَذَكُرُهُ (السادس) الذِّينَ يَقُولُونَ انهُ أَعَالَى جَسَمُ وَانَّهُ يَجُوزُ عَلَيْهُ الانتقال والحلول لابستبعدون أن يحل تعالى في شخص انسان أوفي شخص صنم فاذا أحسوامن ذلك الصنم المتخذ على وجه الطلسم حالة عجيبة خطر ببالهم أن الاله حل في ذلك الصنم والمالت فانجمعا من قدماء الروافض لمارأوا انعلياعليه السلام قلع بابخيبروكان فالت على خلاف المعتاد قالوا ان الاله حل في بدنه وانه إهوالاله (الوجه السابع) الحلمم اتفخذوا المثالاسنام كالمحراب ومقصودهم بالعبادة هوالله فهذا جلة مافي هذآ الباب و بعضها باطلة يدلبل العقل فانه لماثبت أنه تعالى ليس بجسم بطل اتتحاذ الصتم على صورة الالهو بطل القولأ يضابا لحلول والنزول ولماثبت انه ثعالى هوالقادر علىكل المقدورات بطل القول بالوسايطوا اطلسمات ولماجاء الشرع بالمتع من اتخاذالصنم بطل القول باتخاذها يحاريب وشفعاه (المسئلة السادسة) هذه الاصنام ألخمسة كانت أكبر أصنامهم ثم انها انتقلت عن قوم توح الى العرب فكان ودلكلب وسواح الهمدان ويغوث لمذحج ويعوق لمرادونسم لجمرؤلذلك سمت العرب بعمدود وعبديغوث هكذا قبل في الكتب وفيد الشكال لان الدنيا قدخربت فىزمان الطوفان فكيف بغيت ثلك الاصنام وكيف انتقلت الى العرب ولا يمكن أنبقال ان نوحاعليه السلام وصعهاني السغينة وأمسكها لانه عليه السلام انماجاه لنفيها وكسرها فكيف يمكن أن يقال انه وصنعها في السفينة سعيامنه في حفظه الاللسللة السابعة) قرى لاتذرن ودا بفتم الواو و بضم الواو قال الليث ود بفتم الواوصنم كان لقوم توح وودبالضم صنم اقريش وبه سمى غرو بن عبدود وأقول على قول الليث وجب أن الايجوز ههنا قراءة ود بالضم ُ لانهذه الآيات في قصة نوح لافي أحوال قريش وقرأً الاعش ولابغوثا ويعوقا بالصرف وهذه فراءة مشكلة لانهما انكاعربين اوعجمين فغيهماسببا منعالصرف اماالنعريف ووزن الفعل واماالتعريف والعسمة فلعله صرفهمالاجلاانه وجدآخواتهما منصرفة وداوسواعا ونسراواعم أن توسالاحكي عنهم انهم قالوالاتباعهم لاتذرن أصناءكم قال وقد أضلوا كثيرا وفيد وجهان (الاول) أولتك الرؤساء قدأصلوا كثيرا قبل هؤ لاءالموصين بعبادة الاصنام وليس هذا أول مرة اشتغلوا بالاصلال ( الثاني ) يجوز أن يكون الضمرعائدا الىالاستام كةوله انهن أصلان كشرا من الناس واجرى الاصنام على هذا القول مجرى الآد ميين كقوله ألهم أرجل وأما قوله تعالى ولاتزد الظالمين الاصلالا فغيه سو الان ( الاول ) كيف موقع قوله ولاتزد الظالمين(الجواب) كان توحا عليه السلام لمااطنب في تعديد أفعالهم المنكّرة وأقوالهم

أىلاتتركوا عسادتها على الاطلاق الى صادة رب نوح (ولاتذرن ودا ولاسمواط ولايغوث و بعوق ونسرا) أي ولاتذرن عبادة هوالاء خصوها بالذكر مع اندراجها فيماسبق لأنها كانت أكبرأ سنامهم وأعظمها عندهم وقدانة فلت عذه الاصنام عنهم الى العرب فكان وداكلبوسواع <sup>اله</sup>مدان وبغوث لذحيمو بعوق لمراد ونسس للمروقيل هي أسماء رجال صمالحين كأنوابينآدم ونوح وقبل من**أو**لاد آدم عليــهـ السملام مأتوا فقال الماس لمن بعدهم **لوصورتم سورهم فك**اتم تنظرون اليهم وتنبركون بهم فغملوا فلمامات أولئك قال لمن بمدهم المهم كانوا يعبدونهم فعبدوهموقيل كانود على صورة رجل وسواع على مسورة امرأة ويفوثعلى صورة أسد نويموق على صورة فرس ونسبر علىصورةنسس وفري ودابضم الواو

و بغوثاً ويعوقاً للتناسب ومنع صرفهما للتجمة والعلمية (وقدأضلوا) أىالرؤساء (كثيرا)خلقاً ﴿ القبيحة ﴾ كثيراً أوالاصنام كقوله تعالى ربانهن أصلان كشيراً منالناس (ولاتزد الظالمين الاصلالا) عطف

على قوله تعالى رب انهم فصونى على حديدة كلام نو ح بعد قال و بعد الواوالنائية عند أى قال قال رب انهم عصول وقال لا تزد الظالمين الاصلالا ووضع الضاهر موضع فر ٣١١ كه ضميرهم للتسجيل عليهم بالظلم المفاهر ط و تعليل الدعاء عليهم

به والمطاوب هوالضلال في تمشيه مكرهم ومصالح دنياهم أوالصباع والهلاك كافى قوله تعالى ان المجر مين في شلال وسعر و يو مله ماسانى من دعائه عليه الصلاة والسلام (عا خطيساتهم) أي من أجل خطبناتهم ومأ مزيدة بين الجاروالمجرور النوكيدوالتفغيم ومن الميرز بادتهاج الهانكرة وجدل خطيئاتهم لدلا منهاوفري ماخطاباهم وبماخطياتهم أي بسبب خطيئاتهم المدودة وغيرها من خطاياهم ( اخرقوا )بالطوقان لابسب آخر (فأدخلوا نارا )المراد اماعذاب الغير فهوع فيب الاغراق وان كأنوا في الماءهن العتصاك انهم كانوا يغرقسون من جانب ويحرفون من جانب أو عداب جهتم والتعقيب لتنزيله منزلة المنعقب لاغراقهم لاقترابه وتعقفه لامحالة وتنكدالنار اما لتعظيها وتهويلها أو لانه تعالى أعدلهم على حسبخطيناتهم نوط

القبيمة امتلاً فبظاوغ ضباعليهم فختم كلامه بأن دعا عليهم (السؤال الثاني) انما بعث ليصرفهم عن الضلال فكيف يلبق به أن يدعوالله في أن يزيد في ضلالهم (الجواب) منوجهين (الاول) لعله ليس المراد الصلال في أمر الدين بل الصلال في أمر دنياهم وق ترويج مكرهم وحيلهم (الثاني) الصلال العذاب القوله ان المجرمين في صلال وسعرتم الهتعالى لما حكى كلام توسع عليه السلام الفال اعده ( عاخطا ياهم أهر قوافأ دخلوا نارا) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) ماصلة كقوله فيانفضهم فيارحد والمعني من خطاباهم أى من أجلها وبسببها وقرأ ابن مسعود من خطيئاتهم ماأغر قوا فأخر كلم ماوعلى هذه القراءة لانكون ماصلة زأدة لان مامع مابعده فيتقديرالمصدر واعلمأن نقديم قوله بما خطاياهم لبيان انهلم بكن اغراقهم بالطوفان الامن أجل خطب اقهم فن قال من المحمين النذلك انما كأن بسبب اله القمني في ذلك الوقت نصف الدور الاعظم وما يجرى مجرى هذه التكلمات كان مكذبا لصريح هذه الآية فيجب تكفيره ( المسئلة الثابة ) قرئ خطيئاتهم بالهمز وخطياتهم بقلبها ياء وادفامها وخطاياهم وخطيئتهم بالنوحيد على ارادة الجنس ويجوزان يراذبه الكفر واعلمأن الخطاياوا لخطيئات كلاهما جع خطيبة الااتالاولجع تكشير والثاتيجع سلامة وقدتقدم الكلام فبها فيالبقرة عندقوله نغفر لكم خطايا كم وفي الاعراف عند قوله خطيثانكم ( المسئلة الثالثة ) تمسك أصحابنا في أثيات هذاب الفير يقوله أغرقوا فأدخلوا تاراوذلك من وجهين ( الاول ) ان الفاء فيقوله فأدخلوا نارا تدل على انه حصلت نلك الحالة عقيب الإغراق فلا يكن جلهاعلى عداب الآخرة والابطلت دلاله هذه الغاء (الثابي) انه قال فأدخلوا على سبل الاخبار عن الماضي وهذا انما يصدق اووقع ذلك قال مقاتل والكلبي معناه انهم سسيدخلون فى الا خرة نارا مم عبر عن المستقبل بلفظ الماضى اصحة كونه وصدق الوعد به كفوله ونادى أصحاب النار ونادى أصحاب الجنة واعلان الذي قالوه ترك لاخذاهر من غسيردليل فَأَنْ قَيْلُ الْمَاتُرِكُنَا هِذَا الْفَلَاهِ لِدَلَيْلُ وَهُو أَنْ مَنْ مَأْتُ فَيَالُمُا فَأَنَا نَشَاهِد، هَنَاكُ فَكُبِفَ يمكن أن يقال افهم في ثلك الساعة أدخلوا نارا ( والجواب) هذا الاشسكال انماساه لاعتقاد أن الانسان هوجمو عهذا الهيكل وهذا خملا لما بينا انهذا الانسان هوالذي كان موجودا من أول غره مع انه كان صسفير الجثة في أول عرم ثمان أجراء دائما فالتملل والنو بان ومعلوم ان الباقي غيرالمتيدل فهدا الانسان عيارة عن ذلك الشي الذي هو باق من أول عره الى الآن فإلا يجوز أن يقال انه وان يقيت هذه الجثة في المساه الاان الله تعالى نقل ثلث الاجراء الاصلية الباقية التي كأن الانسان المعين عبارة عنها الى النار والعداب \* تم قال تعالى ( فلم يجدوا الهم من دون الله أنصارا ) وهذا تعريض بأنهم اتماواظبواعلى عبادة تلك الاصنام لتكون دافعة للآفات عنهم جاابة للنافع اليهم فلماجآ هم عذاب الله لم بنتف وابتلك الاصنام وماقدرت تلك الاصنام على دفع عذاب

من النار ( فلم يجدوالهم من دون الله أنصارا ) اى لم يجد أحدمتهم واحدامن الانصار وفيد تمريض باتحاذهم آلهة من دون الله تعالى و يأنها غير قادرة على نصرهم

وتهكم بهم (وقال تو حرب لاتذرعلي الارض من الكافر ين ديارا) عطف على تطيره السابق وقوله تعالى مماخطيداتهم الخاعران العامن وسط بين دياله عليه المسلاة والسلام الايذان من ٣١٦ ، أول الامر بأن ماأصابهم من الاغراق

الله عنهم وهو أقوله أملهم آنهة تنعهم من دوننا واعلمان هذه الآية جماعلى كلمن عول على شي غيرالله تعالى \* قوله تعالى ( وقال نوح رب لا تذرعلي الارض من الكافرين دارا ) قال الميرد ديار لا تستعمل الا في النفي العام يقال مايالدار ديار ولا تستعمل في جانب الاثبات قال أهلااهر بيد هوفيعال من الدور وأصله ديوار فقلبت الواوياء وادغمت احداهما في الاخرى قاله الفراء والزجاج وقال ابن قتيبة ما بها ديار أي نازل دار \* ممقال تعالى ( أنك ان تذرهم يضلوا عبادك ولايلدوا الافاجرا كفارا ) قان قيل كيف عرف تو ح عليد السلام ذلك فلناللنص والاستقراء أما النص فقوله تعالى أنه ان يو من من قومك الامن قدآمن وأماالاستقراء فهوانه ابث فيهمأاف سنة الاخهسين عاما فغرف طباعهم وجربهم وكانالرجل منهم ينطلق بابنه اليه ويقول احذر هذا فأنه كذابوانأبي أوصابي بثل هذه الوصية فبموت الكبير وينشأ الصغيرطي ذلك وقوله ولايلدوا الافاجرا كفارا فيه وجهان (أحدهما) انهم يكونون في علك كذلك (والثاني) انهم سيصير ون كذلك واعلم انه عليه السلام لمادها على الكفار \* قال بعده ( رمياغفرلي ) أي فيا صدرعني منترك الافضل ويحتمل انهجين دهاعلى الكفارا عادعاعليهم بسبب تأذيه منهم فكان ذلك الدعاء عليهم كالانتقام فاستغفر عن ذلك لمافيد من طلب حفل النفس \* تم قال ( ولوالدي ) أبوه لك بن متوشلخ وأمد شحفاء بنت أنوش وكانامو منين وقال عطاء لم يكن بين توخ وآدم هليم السلام من آبائه كافر وكان بينه و بين آدم عشرة آباء وقرأ الحسن بن على واولدي ير يدساماو حاما \* محقال تعال ( ولمن دخل بيتي موامنا ) قبل مسجدي وقيل سفينتي وقيل لن دخل في ديني فأن قيل فعلي هذا التفسير بصير قوله مومنا مكررا قلنا ازمن دخل في دبند ظاهرا قديكون مو منايقلبه وقد لايكون والمعني ولمن دخل في ديني دخولا مع تصديق القلب \* ثم قال تعالى ( والمؤ منان والمؤ منات ) ايما خص نفسه أولابالدعاء تم المتصلين به لانهم أولى وأحق بدعاله مم عم الوثمتين والمؤمنات تُم ختم الكلام مرة أخرى بالدعاء على الكافرين \* فقال (ولاتزد الظالمين الاتبارا) أى هلا كاودمارا وكلشي أهلك فقدتبر ومنه قولهان هو لاء منبرما هم فيه وقوله وايتبروا ماعلوا تنبيرا فاستجاب اللهدعاءه فاهلكهم بالكلية فان فيل ماجرم الصبيان حين أغرقوا والجواب من وجوه (الاول) ان الله تعالى ايبس اصلاب آبائهم وأعقم أرحام نسائهم قبل الطوفان بأربعين سنة أوتسعين فلريكن معهم صبى حين أغرقواو يدل عليدقوله استفغروا ريكم الى قوله و بمددكم بأموال و بنين وهذا يدل بحسب المفهوم على انهم اذا لم يستغفر وافانه تعالى لا يمدد هم بالبنين (الثاني) قال الحسن علم الله يراءة الصبيان فأهلكم بغيرعذاب ( الثالث) غرقوامعهم لاعلى وجدالعقاب بلكايمو تون بالغرق والحرق وكان ذلك زيادة في عداب الآباء والامهات اذا أبصروا أطفالهم يغرفون والله أعلم والحدلله رب العالمين وصلاته وسلامه على سيدنا عمدالنبي والدو صحيد أجمين

والاحراق لم يصبهم الالاجلخطية اتهرائق تحددها توح عليد السلام وأشارالي استعقاقهم اللاهلاكالإجلهاالأنها جكاية انفس الاغراق والاحراق على طريقة حكاية ماجرى بينه عامه الصلاة والسلام وبينهم من الاحوال والاقوال والالاُّخر عن حكاية و ديارا من الله ديارا من الاسماءالمستعملة فيالنني المام بقال مايالدارديار أوديور كقيام وقبوم أي أحذرهوفيهال منالدور أومن الدارأ صله ديوار قدفعل به ما فعل بأحسل سيدلافعال والالكان دوارا(انكان تذرهم) عليها كلا أو بعضا (بمسلواعبادك)عن طريق الحق (ولايلدوا الافاج اكفارا) أي الامق سيفيعر وتكفر فوصفهم عايصيرون المه وكأنه اعتذار ما هسي برد عليدمن أن الدعاء بالاستنصال مع احتمال أن يكون من أخلافهم من يوممن متكروا نماقاله لاستحكام

همله بما یکون منهم ومن أعقابهم بعدماجر بهم واستفرأ أحوالهم قریبا من ألف سنة ( رب اغفرلی ﴿ سورة ﴾ والدى ) أبوه لك بن متوشلخ وأمه

شمعًا بنت أنوش كانا مو منين وفيل مما آدم وحواءوقري واولدي يريدساما وحاما ( وَلَن دَخَل البِّني ) أي مرزلي وقبل معجدي وقبل سفينتي (موَّ منا) ﴿ ٣١٣﴾ يهذا القيدخرجت امرأته وابنه كنمان ولكن لم يجرم عليه الصلاة

( سورة الجن عشرون وثمان آبات مكية )

( يسم الله الرحن الرحيم )

والسلام تغروجه الابعد مأقيل له انهايس من أهلات وقدمر تفصيله في سورة همود ( وأأو عنسان والمؤمنات)عهم بالدهاء اثرماخص به مزينصل يه نسبا ودينا ( ولاتزد الظالمين الاتبارا) أي هلاكاقيل غرق معهم صبياتهم أيضالكن لأ على وجدالمقاب لهم بل التشديد عداب آبائي وأمهاتهم باراءة هلاك أطفالهم الذبن كأنوا أعزهانهم منأنفسهم أقأل عليه العملاة والسلام علىكون مهلكاواخدا ويصدرون مصادرشتي وعن الحسن أنه سلاعن فلك فغال علمالله برامتهم فأهلكهم بغير عثاب وقيل اهقم الله تعالى ارحام نسائهم وأيدس أصلاب آبائهم قبل الطوقان بأر بعين أوسبعين سنة فلريكن معهم صيحين غرفوا \* عن التي صلى الله عليه وسلمن قرأسورة نوح كان منالمؤهنين الذين تدركهم دعوة الوح عليدا لسلام \* (سورة الجن مكية

( قُلْ أُوسِي الَي أنه استمع نفرمن آلجن ) وفيه مسائل (ألمسئلة الاولى ) اختلف الناس قديماوحديثا في ُبوت الجنونفيه فالنقل الظاهر عن أكثر الفلاسفة الكار، وذلك لان أبا على بن سينا قال في رسالته في حدود الاشياء الجن حيوان هوائي متشكل بأشكال مختلفة تم قال وهذا شرح للاسم فقوله وهذا شرح للاسم يدل على أنهذا الحدشرح للراد من حسف اللفظ وليس لهذه الحقيقة وجود في الخارج واماجهور أرباب الملل والمصدقين الانبياء فقداعترفوا بوجود الجن واعترف بهجم عظيم من قدماء الفلاحفة وأصحاب الروحانبات ويسمونها بالارواح السفلية وزغوا ان الارواح السفلية أسرع اجابة الاانها أضعف وأماالارواح الغلكية فهي أبطأ أجابة الاانهاأفوي واختلف المثبنون على قولين فنهم من زعم انهاليست أجساما ولاحالة في الاجسام بل هي جواهر قأتمة بأنفسها قالوا ولايلزم منهذا أزيقال انهاتكون مساوية لذاتاهةلان كونها ليشت اجساما ولاجسمانية سلوب والمشاركة في الساوب لاتقتضى المساواة في الماهية قالوائم انهذه الدوات بعداشتراكها فيهذا السلب أنواع مختلفة بالماهية كاختلاف ماهيات الاعراض بعد استواثهاني الحاجة الى المعل فبعضها خبرتو بعضهاشر برة و بعضها كر عد حرة محبة للغيرات و بعضها دنينة خسيسة محبة للشرور والأمات ولايعرف عدد أنواعهم وأصنافهم الاالمة قالوا وكونها موجودات مجردة لايمنع من كونهاعالة بالحبريات قادرة على الافعال قهذه الارواح يمكنها أنتسمع وتبصر وتمل الاحوال الحبرية وتفعل الافعال المخصوصة ولماذكرنا ان ماهباتها مختلفة لاجرم لم يبعدأن يكون فيأنواعها مايقدر على أفعال شاقة عظيمة تجوز عنها قدرالبشرولا يبعد ايضا أن يكون لكل نوع منها تعلق ينوغ مخصوص من أجسام هذا العالم وكما انه دلت الدلائل العلبية على انالمتعلق الاول للنفس الناطقة التي ليس الانسان الاهيهي الارواح وهي أجسام بخارية لطبغة تتواد من الطف اجراء الدموت كون في الجانب الابسىرمن الفلب ثم بواسطة ثملق النفس بهذه الارواح تصير متعلقة بالاعضاء التي تسرى فيها هذه الارواحلم يبغد أيضاأن يكون ايكل واحدمن هؤلاء الجن تعلق بجزء منأجزاء الهواء فبكون ذلك الجزء من الهواء هوالمتعلق الاول لذلك الروح ثم بواسطة سيران ذلك الهواء فيجسم آخر كشيف بحصل اتلك الارواح تعلق وتصرف في تلك الاجسمام الكثيفة ومن الناس من ذكر في الجن طريقمة أخرى فقال هذه الارواح البشعرية والتغوس الناطقة إذا فارقت أبدانها وازدادت فوة وكالا بسبب مافي ذلك العالم الروحاي من انكشاف الاسرار الروحانية فاذا اتفق ان حدث بدن آخر مشابه لما كأن لنلك النفس المفارقة من البدن فيسبب تلك المشاكلة يحصل لنلك النفس المفارقة وَآيِهَا مُمَانَ وَعَشْرُونَ ﴾ \* ﴿ ٤٠ ﴾ من \* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \* (قل أوسى الي) وقرئ أسي الي

تعلق مالهذا البدن وتصيرنلك النفس المغارفة كالمعاونة لنفس ذلك البدن فأفعالها وتدبيرها لذلك البدن فان الجنسية علة العنم فان اتفقت هذه الحالة في النفوس الخيرة سمى ذلك المعين مذكا وتلك الاعانة الهاما وان اتفقت في النفوس الشمر يرة سمى ذلك المعين شيطانا ونلك الاعانة وسوسة ( والقول الثاني ) في الجن انهم أجسام ثم القائلون بهذا المذهب اختلفوا على قولين منهم من زعم ان الاجسام مختلفة في ما هياتها انما المشترك بينهماصفة واحدةوهي كونهاياسرهاماصلة فيالحيز والمكان والجهة وكونها موصوفة بالطول والعرض والعمق وهذه كلها اشارة الى الصفات والاشتراك في الصفات لايقتضى الاشتراك فيتمام الماهية لماثبت انالاشياء المختلفة فيتمام الماهية لايمتنع اشتراكها في لازم واحد مالواوليس لاحد أن يحتج على تماثل الاجسام بأن يقال الجسم منحيث انهجسمله حدواحد وحفيقة واحدة فيلزم أنلايحصل التفاوت فيماهية الجسم منحيثهوجسم بلانحصل التفاوت حصل فيمغهوم زائدعلي ذلك وأيضا فلانه يمكننا تقسيم الجسم الىاللطيف والكثيف والعلوي والسفلي وموردالتقسيم مشترك بين الاقسام فألاقسام كلها مشــتركة في الحسمية والنغاوت انما يحمسل يهذه الصغات وهي اللطافة والكثافة وكونهاعلوية وسفلية قالوا وهاتان الحجنان ضعيفنان (أماالحجة الاولى) فلانانقول كالزالجسم من حيثانه جسم حدوا حدوحقيقة واحدة فكذا العرض منحيث انه عرض له حد واحد وحفيقة واحسدة فيلزم منه أن تكون الاعراض كلها منساو بة في تمام الماهية وهذا بما لاية وله عاقل بل الحق عندالفلاسفة أنه ليس الاعراض البتة قدرمشترك بينهامن الذاتيات اداو عصل بينها قدرمشترك لكان ذلك المشمرك جنسالها ولوكان كذلك لماكانت النسعة اجناسا عالية بلكانت أنواع جنس واحد اذاتبت هذا فنقول الاعراض من حيث انهااعراض لها حقيقة واحدة ولم بازم من ذلك أن يكون بينها ذاتي مشترك أصلافصلا عن أن تكون متساوية في تمام الماهية فلم لايجوز أن يكون الحال في الجسم كذلك فانه كاان الاعراض مختلفة في تمام الماهية ثمان تلك المختلفات متساوية فيوضف عارض وهوكونها عارضة لموضوعاتها فكذا من الجائز أن تكون ماهيات الاجسام مختلفة في تمام ماهياتها ثم انها تكون متساوية فىوصف عارض وهوكونها مشارا البها بالحس وحاصلة في الحيز والمكان وموصوفة بالابعاد الثلاثة فهذا الاحتمال لادافع له أصلا ( وألحجة الثانية ) وهي قولهم آنه يمكن تقسيم الجسم الىاللطيف والكِّشيفُ فهي أيضًا متقوضة بالعرض فانه يمكن تقسيم العرض الى الكيف والكم ولم يلزم أن يكون هناك قدر مشترك من الذاتي فعنلا عن التساوي في كل الذاتبات فلا يجوز أن يكون الامر ههناأيضا كذلك اذائبت أنه لاامتناع في كون الاجسام مختلفة ولم يدل دليل على بطلان هذا الاحتمال فحينثذ فالوا لايمتنع فيبمض الاجسام اللطيفة الهوائبة أن تكون مخالفة لسائر أنواع

أصله وحي وقدفري كذلك من وحي البد فقلبتالواو المضمومة همزة كاعدوا زنفي وعد ووزن (أنه) بالفنح لانه فاعل أوحى والضميرالشان (استمع) أى القرآن كا ذكر في الاحتماف وقد حذق لدلالة مابعده عليه (نفرمن الجن ) النفر مابين الشسلائة والعشرة والجنأجسام عاقلة خفية يغابعليهم النارية أوالهوائية وقبل نوح من الارواح المجردة وقبلهي النفوس البشر يقالفارقد عن أبدانهاوفيددلالة على أته عليدالمسلاة والسلام لم يشعر بهم وباستماعهم ولمبترأ عليمهم وانمها اتفق جمنورهم فيبمن أوقأت فراءته فسمموها فأخبره القه تعالى بذلك وقسدمن مافيسه من التغصيل في الاحقاف

(فقالوا) لقوسهم معند رجوههم اليهم (انا سَعِمْنَاقِرْآنا) كنابِامقرواً (عجبا) بديعا مبايشا لكلام الناس فيحسن النظم ودقة المعنى وهو مصدر وصلف به المالغة ( بهدى الى الرشدد ) الى الحق والصواب (فأكمنايه) أي بداك القرآن (ولن نشرك برينا أحدا) حسبما نطق به مافیه من دلائل التوحيسد (وأنه تعالى جدر سا) بالغتم قالوا هؤ وما بعده من الجل المصدرة بأن في أحد عشر مومنما هطف على محل الجار والمجرور في فأ منابه كما نه قبل

الهواء في الماهبة ثم تكون ثلك الماهبة تقنضي لذاتها علما يخصوصا وقدرة مخصوصة على أفعال عجبية وعلى هذا النقدير بكون القول بالجن طاهرالاحمال وتكون قدرنها على التشكل بالاشكال المختلفة ظاهرة الاحتمال (القول الناني) قول من قال الاجسام متساوية في تمام الماهية والفائلون يهذا المذهب أيضا فرقتان ( الفرقة الاولى ) الذين زعواأن البنية ليستشرطا للعياة وهذاقول الاشعرى وجهور أثباعه وأدلتهم في هذا الباب ظاهرة قو بة فالوالوكانت البنية شرطا للحياة لكان اما أن يقال ان الحياة الواحد قامت بمعموع الاجزاء أو يقال قام بكل واحد من الاجزاء حياة على حدة والاول محال لان حلول العرض الواحد في الحال الكثيرة دفعة واحدة غيرمعقول والثاني أيصا بإطل لان الاجراءالئ منها تألف الجسم متساوية والحياة القائمة يكل واحد منهامساوية للعياة القائمة بالجرء الآخروحكم الشيءحكم مثله فلوافتقرقيام الحياة بهذا الجزء الى قيام ثلك الحياة بذلك الجرء لحصل هذا الافتقار من الجانب الآخر فبلزم وقوح الدور وهو معال وانلم يحصل هذا الافتفار فعيننذ ثبت أن فيام الحياة بهذا الجرع لانتوقف على قيام الحياة الثانية بذلك الجزء الثاني واذابطل هذاالتوقف ثبت انه يصم كون الجزء الواحد موصوفا بالحباة والعلم والقدرة والارادة و بطل القول بأن البنية شرط قالوا وأمادليل المعتزلة وهوانه لايد من البنية فليس الاالاستقراء وهو أنارأينها انه مني فسدت الينبة بطلت الحياة ومني لم تفسيد بقبُّ الحياة فوجب توقف الحياة على حصول البنية الأأن هذاركيك فان الاستقراء لايعبدالقطع بالوجوب فاالدليل على انحال مالم يشاهد كمال ماشوهد وأيضا فلان هذاالكلام انمايستقيم على قول من منكرخرق العادات امامن بجو زها فهذا لايتشى على مذهبه والغرق بينهما فيجعل بعضها على سبيل العادة وجعل بعضها على سبيل الوجوب تحكم محص لاسبيل البعظبت انالبنية ليست شرطا في الحياة واذا أبت هذالم يبعد أن يخلق الله تعالى في الجوهر الفرد علا باموركشيرة وقدرة على أشباء شاقةشديدة وعندهداظهرالقول يامكان وجودالبن سواء كانت أجسامهم تظيفة اوكشيفة وسواء كانت أجزاؤهم كبيرة أوصفيرة (القول الثاني) ان البنية شرط الحياة وانه لايد من صلابة في البنية حتى يكون قادرا على الافعال الشاقة فههنا مسئلة أخرى وهي انه هل يكن أن يكون المرثى حاصرا والموانع مرتفعة والشرائط من القرب والبعد حاصلة ونكون الحاسة سليمنتم مع هذا لايحصل الادراك أويكون هذا تمتنما عقلا أماالاشعرى وأتباعه فقدجو زوه واماالمعتزلة فقدحكموا بامتناعه عقلا # والاشعرى احتبج على قوله يوجوه عقلية ونقلية أماالعقلية فأمران (الاول) أنا نرى الكبير من البعد صغيرا وما ذاله الأأنانري بعض اجراء ذلك ألبعيد دون البعض مع ان نسبة الحاسة وجميع الشهرائط الى ثلث الإجزاء المرثبة كهي بالنسبه إلى الاجزاءالتي هي غيرمر أيذف لناان مع حصول سلامة الحاسة وحضور المرئي وحصول

الشرائط وانتفاع الموانع لابكون الادراك واجبا (الثاني) أن الجسم الكبير لامعنيله الاجمموع تلك الاجزاء المتألفة فاذا رأينسا ذلك الجسم الكبير على مقدار من البعد ففه رأتنا تلك الاجراء فاماأن تكون رؤية هذالجرء مشروطة يرؤية ذلك الجزء الآخرأولا تكون فانكان الاول يلزم الدورلان الاجراء منساو يةفلوافتقرت رؤية هذاالجزءالى رواية ذلك الجزء لافتقرت أيضا رواية ذلك الجزء الى رواية هذا الجزء فيقع الدور واللم يحصلهذا الافتقارفحينتذ رؤية الجوهرالقرد علىذلك الفدرمن المسافة تكون ممكنة تممن المعلوم انذلك الجوهرالغردلوحصل وحده من غيرأن ينضم اليهسا ثرالجواهرفانه لأرى فعلنا أن حصول الرؤية عنداجهاع الشرائطلا يكون واجبابل جأزا وأما المعتزلة فقدعولوا على أنالوجوزنا ذلك لجوزنا أن لكون عضرتناط بلات و يولات ولاتراها ولا فسمعهها فاذا عارضناهم بسائر الامو رالعادية وقلتسالهم فعورزوا أن يقال انقلبت مياه البحار ذهبا وفضة والجبال يا قو تا و زيرجدا وحصلت في السماء حال ماغضت العين ألف شمس وقرئم كما فتحت العين أعدمهاالله بجزوا عن الغرق والسبب في هذا التشوش أن هؤلاء المعتزلة نظروا الى هذه الامور المطردة في مناهج العادات فوهموا ان بعضها وأجبة و بعضها غير واجبة ولم يجدوا قانونا مستقيما ومأخذا سليما في الفرق بين البابين فتشوش الامرعليهم بلااواجب أن يسموى بين الكل فيحكم على الكل بالوجوب كا هو قول الفلاسفة أوعلى الكل بعدم الوجوب كاهو قول الاشماري فاما التحكم فىالغرق فهو بعيد اذائبت هذا ظهرجواز القول بالجن فان أجسامهم وان كانت كشيفة قوية الاأنه لايمتنع أنلانراهاوان كأنواحاضه ينهذاعلي قول الاشرى فهذا هو تفصيل هذه الوجوء وأنا متعجب منهو لاء المعتزلة انهم كيف يصدقون ملجاء في القرآن من اثبات الملك والجن مع استمرارهم على مذاهبهم وذلك لات القرآن دل على الاللائكة قوة عظيم على الافعال الشاقة والجزأ يضا كذلك وهذه القدرة لاتثبت الافيالاعضاء الكشفة الصلبة فاذابجب فيالملك والجنأن يكون كذلك ثم اناهو لاء الملائكة حاسرون عندنا أيدا وهمالكرام الكانبون والحفظة ويحضرون أيضاعند قبض الارواح وقدكانوا يحضرون عندالرسول صلى الله عليه وسلم وانأحدامن القوم ماكات براهم وكذلك الناس الحالسون عندمن يكون فيالنزع لايرون أحدا فان وجبت رؤية الكثيف عند الحضور فلم لانراها وان لمتجب الرؤية فقدبطل مذهبهم وان كانوا موصوفين بالقوة والشدة مععدم الكثافة والصلابة فقدبطل قولهم الأالبنيه شرطالحياة وانقالوا انها أجسام لطيغة محبة ولكنها للطافتها لاتقدرعلي الاعال الشاقة فهذا انكار لصريح القرآن وبالجلة فعالهم فىالاقرار بالملك والحن مع هذه المذاهب عجب وليتهم ذكروا على صحة مداهمم شبهة مخيلة فضلاعن حجة مبنية فهذا هو التسمعلى مافي هذا البادمن الدقائق والمشكلات و بالله النوفيق (المسئلة الثانية)

فصدقناء وصدقناأنه تعالى جدرينا أي ارتفع عظمته منجد فلان فيعبى أيعظم تمكنه أوسسلطانه أو غناه على أنه مستعمار من الجد الذي هو البخت والمعني وصغد بالاستغناء عن الصاحبة والولد العظمته أو السلطانه أولغناه وقرئ بالكسر وكذا الجمل المذكورة غطفا على المحكي بعدالقول وهو الاظهراوصوحائدراج كلها تعتالقول واما الدراج الجمل الاتية تحت الاعان والتصديق كا تقتضيه العطف

اختلفت الروايات في أنه عليه السلام هل رأى الجن أملا ( فالقول الاول ) وهومذهب ابن عباس أنه عليه السلام مارآهم قال ان الجن كانوا يقصدون السماء في الفترة يبن عيسى ومجد فيسقنون أخبارالسماء ويلقونها الىالكهنة فلمابعثالله محداعليه السلام حرست السماء وحيل بين الشياطين وبين خسبر السماء وأرسلت اشهب عليهم فرجعوا الى ايليس وأخبروه بالقصة فقال لابدلهذا من سبب فأضر بوا مشارق الارض ومغاربها واطلبوا السبب فوصل جممن أوائك الطالبين الى تهامذ فرأ وارسول الله صلى الشعليه وسلمق سوق عكاظ وهو يصلي بأصحابه صلاة الفجر فلماسمعوا القرآن استمعواله وقالوا هذاوالله هوالذي حال بيشكم وبين خبرالحماه فهناك رجعوا الى قومهم وقالوا باقومنا اناسمعناقرآنا عجبا فأخبرالله تعالى محداعليه السلام عن ذلك الغيب وقال قل أوحى الى كذا وكذا فالروق هذادليل على انه عليه السلام لم يرالجن اذلورآهم لما أسندمع وفقعذه الواقعة الىالوخي فان ماعرف وجوده بالمشاهدة لايستد اثبساته الىالوجي فان قبل المذين رموا بالشهب هم الشياطين والذين سمعوا القرآن هم الجن فكيف وجه الجمع قلنا فيه وجهان ( الاول ) ان الحن كانوامع الشياطين فلارمي الشياطين أخذا لحن الذين كانوامعهم في تجسس الخبر ( الثاني ) ان الذين رموا بالشهب كانوا من الحن الاأنه قبل الهم شياطين كاقيل شياطين الحن والانس فان الشيطان كل مترد بعيد من طاعة الله واختلغوا في ان أوائك الحن الذين سمعوا القرآن من هم فروى عاصم عن ذر قال قدم رهط زو بعة وأصحابه مكة على الني صلى الله عليه وسلم فسمعوا قراءة النبي عليه السلام ثم انصبرفوا فذلك قوله واذصر قنااليك نفرامن الجن وقبل كأنوا من الشيصبسان وهمأكثر الحن عدداوعامد جنودابليس منهم (القول الثاني) وهومذهب ابن مسعودانه أمرانني صلى الله عليه وسلم بالمسراليهم ليقرأ القرآن عليهم ويدعوهم الى الاسلام قال ابن مسعود غال عليه السلام أمرت أن أبلواالقرآن على الحن فن يذهب معى فسكتوا تم فال الثانية فسكنوا تجقال الثالثة ففال عبدالله قلتأنا أذهب ممك بارسول الله قال فانطلق حتى اذابياء الممعون عندشعب ابن أبي دب خط على خطا فقال لاتجاوره تممضى الى الحون فانحدروا عليه أمثال الحيل كالنهم رجال الزط تقرعون فيدفوفهم كالقرع النسوة تى دفوقها حتى غشوه فغاب عن بصرى فقمت فأومأ الى يبده أن اجلس نم تلاالقرآن فلم بزل صوته يرتفع والصقوا بالارض حتى صرت أسمع صوتهم ولاأراهم وفي رواية أخرى فقالوالرسول الله صلى الله عليه وسلم ماأنت قال أناني الله قالوا فن يشهدلك على ذلك قال هذه الشجرة تعالى باشجرة فعامت تجرعروقها لها فعاقم حتى انتصبت بين بديه فقال على ما ذاتشهد ين لى قالت أشهد أنك رسول الله قال أذهى فرجعت كاجاءت حتى صارت كاكانت قالما ين مسعود فلماعاد الىقال أردت أن أتيني فلت نعم مارسول الله فالماكان فعلت لك هوالادالجن أنواليستمعون الفرآن ثم واوا الىقومهم منسذر بن فسألونى الزاد

على يحل الجاروالمجرور فغيداشكال كاستعيطانه خسيرا وقوله تسالي ( ماآنخدصاحبة ولا ولدا) بيان لحكم تعالى حدوق ی جدا ر تا على التمير وجدرينا بالكسر أي صدق ر بويته وحق الهيته هن اتخاد الساحية والواد وذلك أنهم لما ممعوا الترآن ووفقوا للتوحيدوالايمان تنبهوا المخطافيما اعتقده كغرة الجن من تشبيسه الله تعالى ُ بخلقه في آنخاذ المساحبسة والولد فاستعفاموه وتزهوه تمالي هنه ( وانه كان يقول سفيهنا) أي ابانيس أومردة

فزوه تهم العظم والبعر فلايستطيبن أحدبعظم ولابعر واعلمانه لاسسبيل المتكذيب الروايات وطريق التوقيق ببرمندهم انعباس ومندهب انمسمعود من وجوم (أحدها) العلماذكره ابن عباس وقع أولا فأوجى الله تعالى اليسديهذه السورة تم أمر بالخروج اليهم بعد ذلك كاروى ابن مسود (وثانيها) المابتقدير أن تكون والمعدّ الجنّ مرة واحدة الأأنه عليد السلام أمر بالذهاب اليهم وقراءة القرآن عليهسم الاانه عليه السلام ماعرف انهم ماذا فالوا وأي شي فعلوا فالله تعالى أوجى اليسه اله كان كذا وقالوا كذا ( واللها ) النالواقعة كالتحرة واحدة وهوعليه السلام رآهم وسمع كلامهم وهم آمنوابه تملارجوا الى قومهم فالوالقومهم على سبيل الحكاية اناسمعنا قرآنا عجب وكان كذا وكذا فأوحى الله الى مح دمسلى الله وسلم ماذا لوه لاقوامهم واذا كانت هدد، الوجوه محتملة فلاسبيل الى المسكلة بيب ( المسئلة الثالثة ) اعلم أن قوله تعالى قل أمر منه تعالى لرسوله أن يظهر لاصحابه ماأوحي الله في واقعة الجن وفيه فوالد ( احداها ) أن يعرفوا بذلك اله عليه السلام كابعث الى الانس فقد بعث الى الجن ( وثانيما ) أن يعلم قر بشان الجن مع تمردهم لما سمعوا الفرآن عرفوا اعجازه فا منوا بالرسول (وثالها) أن يعسلم القوم النالجن مكلفون كالانس ( ورابعها ) أن يعلم ألنالجن بستمون كلامنسا ويفهمون الفاتنا ( وحامسها ) أن يظهر أن المؤمن منهم يدعوغيره من قبيلته الى الايمان وفي كل هذه الوجوه مصالح كشيرة اذاعر فها الناس (المسئلة الرابعة) الإيساء القاء المعنى الى النفس فى خفاء كالالهام والزال الملك و بكون ذلك في سنرعد من قواهم الوجي الوجي والقراءة المشهورة أوحى بالالف وفي رواية يونس وهرون عنأبي عرو وحي بضم الواو بغيرأاف وهمالغتان يقال وحي اليدوأوجي اليدوقري احي بالهمز من غيرواو وأصله وجي فقلبت الواو همزة كإيقال أعد وأزن واذا ارسل أقتت وقوله تعالى انهاستم نفر من الجن فيد مسائل (المشلة الاولى) أجمعوا على أن قوله انه استمع بالفَّيح وذلك لانه نائب فاعل أوجى فهوكفوله وأوجى الىهذا القرآن وأجعوا علىكسر اناني قولد الاسممنا لانه مبتدأ يحكى بعدالقول أنم ه بهذا قراءتان ( احداهما) أن نحسمل البواقي على الموضعين اللذين بينا انهم أجعوا عليهما فاكان من الوحى فتح وماكان من قول الجن كسروكاها من قول الحن الاالا حرين وهما قوله وأن المساجد لله وأنه لماقال ( وثانهما ) فتم الكل والتقدير فأ منابه وآمناباته تعالى جدر بنا و بأنه كان يقول سفيهنا وكذا البواقي فان قيل ههنا اشكال من وجهبن (أحدهما) انه يقيم اصافة الايان الى بعض هذه السورة فَانَهُ يُقْبِحُ أَنْ يَقَالُ وَآمَنَا بَأَنَهُ كَانَ يِفُولُ سَنَفِيهِمَا عَلَى اللَّهُ شَعَلَطًا ﴿ وَالنَّانِي ﴾ وهو أنه لايعطف على الهاء المخنوسة الاباطهار الخافض لايقال أمنابه وزيد بل يقال آمنايه و بزيد ( والجواب ) يُعن الاشكالين انا اذاحه لنا قوله آمنا على معنى مسدقنا وشهدنا زال الاشكالان ( المسئلة الثانية )نفر من الحن جاعة منهم مابين الذلاثة الى العشرة روى

الحن (على الله شططا) أى قولا داشطط أي ومدعن المصدونجاوزة للمدأوهو شمطط في تفسه لفرط بعدوعن الحسق وهوتسبة الصاحبة والولد اليه تعالى وتعلق الاعسان والتصديق بهمذا القول ليس باعتبدار تفسه فأذهم كأنواطاين مقول معمها أسهمن قبل أيضا بلياصتباركونه ۵ططاكا<sup>م</sup>، قيل وسدقنا أن ما كان تقوله سقيهنا في مقد تمالي كان شططا وأما تعلقههما بغوله تعالى (وأناملننا أنالن تقول الانس والحسن على الله كسديا) فغسير ظاهروهواعتدارمنهم

عن تقليدهم اسفيمهم أيكنا نظن أنه ان يكذب على الله تعالى أحدأ بداولذلك اتبعنا قسوله وكذبا مصدر مؤكدلتقول لانه نوع من القسول أووصف لمصدره المحذوقأي قولا كذياأي مكذونا فيد وقرئ ان تقو ل بحذف احدى الناءن فكذبا مصدرمو كدله لان الكذب هو التقول ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رَجَالُ مِنْ الانس يعوذون برجال من الجن) كأن الرجل من العرب اذامسي في وادقفروخاف على نفسه يقول أعوذ بسيدهدا اأوادى من سقمها وقومد يريدالجنوكبيرهمفاذا معوا بذلك استكبروا وقالواسدنا الانس

انذلك النفركانوايهودا وذكرالحسن انفيهم يهودا ونصارى ومجوساومشركين ثماعلم أن الجن حكوا أشباء \* (النوع الاول) مما حكوه قوله تعالى (فقالوا الما مهمنا فرآنا عجماً بهدى الى الرشد فا منابه والنشرائير بنا أحدا) أى قالوا لقومهم حين رجعوا البهم كقوله فطاقضي ولوا الى قومهم منذرين قرآنا عجما أي خارجا عن حداشكاله وأظائرهُ وعجب مصدر يوضع موضع العجيب ولاشك انه أبلغ من العجبب بهدى الى الرشدأى الى الصواب وقبل التوحيد فأتمنسابه أي بالقرآن ويمكن أن يكون المراد فآمنسا بالرشد الذي في القرآن وهو التوحيد ولن نشرك بربنا أحدا أي ولن نعود الي ماكنا عليه من الاشراكيه وهذا يدل على ان أوائك الجن كانوا من المشركين (النوع الثاني) بما ذكره الجزانهم كانفواعن أنفسهم الشرك تزهوا ربهم عن الصاحبة والولدي فقالوا (وانه تعالى جدر بنا ما أتخذ صاحبة ولاولدا) وفيه مسئلنان (المسئلة الاولى) في الجد فولان (الاول) الجدفي اللغة العفلمة يقال جدفلان أي عظم ومنه الحديث كان الرجل اذا قرأ سورة البقرة جدفينا أيجل قدره وعفلم لان الصاحبة تتحذ للماجة اليها والولدللتكثريه والاستثناس وهذمن سمات الحدوث وهوسها نهميز معن كل نقص (القول الثاني) الجد الفني ومنه الحديث لاينفع ذا الجدمنك الجدقال أبوعبيدة أي لاينفع ذا الغني منك غناه وكذلك الحديث الآخر قت على باب الجنة فاذاعامة من يدخلها الفقراء واذا أصحاب الجدمحبوسون يعني أصحاب الغني في الدنبافيكون المعني وانه تعالى غني عن الاحتياج الى الصاحبةوالاستثناس بالوادوعندى فيهقول الأشان وهوانجد الانسان أصله الذي منه وجوده فجعل الجد مجازا عن الاصل فقوله تعالى جدر بنا معناه تعالى أصل بناوأصله حقيقته المخصوصة التيلنفس تلك الحقيقة منحيث انهاهي تكون واجبة الوجود فيصبر المعنى انحقيقته المخصوصة متعالية عنجبع جهات التعلق بالغير لانالواجب الداته يجب أن يكون واجب الوجود من جمع جهاته وما كان كذلك استحسال أن يكون له صاحبة وولد (المسئلة الثانية) قرئ جدار بنابالنصب علم التمييز وجدرينا بالكسر أي صدق ربو يبتموحق الهيتمعن انخاذ الصاحبة والولد وكأن هؤلاء الجن لماسمعوا الفرآن تنموا لغساد ماعليه كغرة الجن فرجعوا أولا عن الشرك وثانبا عن دين النصاري النوع الثالث) مماذكر، الجن قوله تعالى (وانه كان يقول سفيهما على الله شططا) السغه خفة العقل والشطط مجاوزة الحد في الظلم وغيره ومنه أشط في السوم اذا أبعد فيه أي تقول قولاهو في نفسه شطط لفرط مااشطفيه واعلم أنه لماكان الشططهو محاوزة الحدولس في اللفظ مايدل على ان المراد مجاوزة الحدق جانب الذي أوفي جانب الائبات فعيند للهران كلا الامرين مذموم ثمعاوزة الحدق النئي تفضي الى النعطيل ومحاوزة الحد في الاثبات تغضى الى التشبيه واثبات الشريك والصاحبة والولد وكلا الامرين شطط ومذموم \* ( النوع الرابع ) قوله تعالى ( واناطشا أن أن تقول الانس والجن على الله كذيا )

وفيه مسئلتمان (المسئلة الاولى) معنى الآية اناانمما أخذنا قول الغير لانا ظننا انه لانقال الكناب على الله فلاسمعنا القرآن علنا الهيم قديكذبون وهذا منهم اقرار بألهم انما وقعوا فيزلك الجهالات بسبب النفليد وإفهم انماتخلصواعن تلك الفللات بعركة الاستدلال والاحتجاج ( المسئلة الثانية) قوله كذبًا عانصب فيه وجوه (أحدها) انه وصف مصدر محذوف والتقدير أن لن تقول الانس والجن على الله قولا كذبا (وثانيها) انه نصب نصب المصدر لان الكذب نوع من القول (وثالثها) أن من قرأ أن لن تقول وضع كذبا موضع تقولا ولم يُجعله صفة لان التقول لايكون الاكذبا \* (النوع الخامس) قوله تعالى (وانه كان رجال من الانس بعوذون برجال من الجن) وقيه قولان (الاول) وهوقول جهورالمفسرين انالرجل في الجاهلية اذاسافر فأمسى في قفرمن الارض فأل أعوذ بسيد هذا الوادي أو بعزيز هذا المكانمن شرسفها قومه فيبيت فيجوارمنهم حتى يصبع وقال آخرون كان أهل الجاهلية اذا فعطوا بمثوارا لدهم فاذا وجدمكانا فيه كلا وماء رجع الى أهله فينساديهم فأذا انتهوا الى تلك الارض ادوا نعوف برب هذا الوادي من أن يصيبنا آفة يعنون الجن فان لم يغزعهم أحد نزلوا وريما تفزعهم الجن فيهر يون (القول الثاني) المراد اله كان رجال من الانس يعودون برجال من الانس أيضا لكن من شرالجن مثل أن يقول الرجل أعوذ يرسول الله من شرجن هذا الوادى وأصحاب هذا التأويل انماذهبوا البدلان الرجل اسم الانس لااسم الجن وهذا ضعيف فأنه لم يقم دليل على أن الذكر من الجن لا يسمى رجلا الله أما قوله (فرادوهم رهماً) قال المفسرون معناه زادوهم انما وجراءة وطغيسانا وخطيئة وغيا وشراكل هذا مزألف اظهم قال الواحدى الرهق غشيان الشئ ومنه قوله تعالى ولايرهق وجوههم فنزوقوله ترهفها فترة ورجل مرهق أي يغشاه السائلون و يقال رهفتنا الشمس اذاقر بت والمعني ان رجال الانس اتمااستعاذوا بالجن خوفا من أن يغشاهم الجن ثم انهم زادوا في ذلك الغشيان غانهم لماتعوذوا بهمولم يتعوقوا باللهاستذاوهم واجترؤ اهلبهم فزادوهم ظلماوهذامعني قول عطاء خبطوهم وخنقوهم وعلى هذا القولزادوا من فعل الجن وفي الآيد قول آخر وهو انزادوا من فعل الانس وذلك لان الانس لما استعادوا بالجن قالجن يزدادون يسبب ذلك التعوذ طغيانا فيقول سدنا الجن والانس (والقول الاول) هو لانْق بمساق الآية والموافق لنظمها 🗱 (النوع السادس) قوله تعالى(وانهم طنوا كاظنتهم أن ان يبعث الله أحداً) اعلم أن هذه الآية والتي قبلها يحمل أن يكونامن كلام الجن ويحمل أريكونامن جلة الوحى فانكانا من كلام الجن وهو الذي قاله بعضهيرمع بعض كان التقدير وان الانس ظنوا كإظناتهم أبهسا الجن وانكان من الوجي كان التقسدير وأن الجن ظنواكما طننتم باكفارقر يشوعني التقديرين فالآية دلت على أن الجن كا انهم كان فيهم مشرك ويهودي ونصراني فغيهم من ينكر البعث وبحتمل أن يكون المراد انه لايبعث أحدا

والجنودلك قوله تعالى (فرادوهم) أي زاد الرجال العالمون الجن (رهما)أى تكبراوعتوا أوفزاذ الجنالعائدين غيا بأنأصلوهم حتى استعادوا بهم (وانهم فلنوا) أىالانس (كا طننتم) أيها الجن على أله كلام تعضهم ابعض (أن لن يبعث الله أحدا) وقيل المعنى أن الحن ظنواكاظناتم أبها الكفرة الخافتكون هذه الآية وماقبلها من جلة الكلام الموجىية والاقرب أنهما كذلك على كل تندر عطفا على أنه استمع اذلامهني لادراجهما تحتماذكر من الايمان والتصديق

وكذاقوله تعالى (وأنا المسنا السالم) ومابعده من الجل المصدرة بأنا ينبغي أن تكون معطوفة على ذلك على أن الموجى عين عبارة الحن يطريق الحكاية كاثنه قيل قل أوحى الىكيت وكيت وهمله العبارات أي إطلبنابلوغ السماءأوخيرها واللمس مستعارمن المس للطلب كالجس بقال لمسه والمسه وتلسم كطلبه واطلبه وتعذليه (فوجد ناهامللت جرسا) أىحراسااسمجمكفدم مغرداللفظ وأذلك قيل (شديدا)قوياوهمالملائكه يتعونهم عنها (وشهبا) جع شهاب وهي الشعلة المفتبسة من نارالكواكب (وأناكناتقعد) قبل هذا (منها) من السماء (مقاعدللسمم) خالية عن الحرس والشهب أوصسالحسة للترصد والاستماع وللسمع متعلق ستعدأي لاجل السمع أوعضي هوصفة إقاعد أى مقاعد كأنة للسمم (فزيستم الآن) في مقعد من المقاعد ( يحدله

لارسالة على ماهومذهب البراهمة واعلمأن حله على كلام الجن أولى لان ماقبسله ومابعده كلام الجن فالقاء كلام أجنى عن كلام الجن في البين غيرلائق ( النوع السابع) م قوله تعسال (واللسناالسماء فوجد لاها ملئت حرساشد بداوشهما) اللمس الس فاستعبر الطلب لانالماس طالب متعرف يقال لسه والتمسه ومثله الجس يقال جسوه بأعينهم ونجسسوه والمعني طلبنايلوغ السماء واستماع كلام أهلها والحرس اسم مفرد في معنى الحراس كالخدم فيمعني الحدام والدائ وصف بشديد واوذهب الىمعناء الهبل شددا (النوع الثامن) \* قوله تعالى (واناكنانقعد منهامقاعدالسمم في يسمم الآن يجدله شهابار صداً ) أي كنافستم فالآن مق طولنا الاستماع رمينا بالشهب وفي قوله شهابا رصداوجوه (أحدها)قالمقاتل يعني رميامن الشهب و رصدا من الملائكة وعلى هذا يجب أن يكون انتقدير شها باورصد الان الرصد غير الشهاب وهوجع راصد (وثانيها) قال الغراء أى شهابا قدأ رصدله لبرجه به وعلى هذا الرصد ذمت للشهاب وهوفعل بمعنى مغعول (وثالثها) يجوزأن يكون رصداأي راصداوذلك لان الشهاب لماكان معدا له فكائن الشهاب راصدله ومترصدله واعلم انافداستقصينا في هذه المسئلة في تفسيرقوله تمالى ولقدز يناالسماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماللشياطين فأن فبل هذه الشهب كأنت موجودة قبل المبعث و يدلُّ عليه أمور (أحدها) أنجيع الفلاسفة المتقدمين تكلموا في أسباب انقضاض هذه الشهب ودلك يدل على أنها كانت وجودة قبل البعث ( ونائيها ) قوله تعالى ولقدزينا السماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوما للشيساطين ذكر في خلق الكواكب فائدتين التزيين ورجم الشياطين ( وثالثها ) أن وصف هذا الانقضاض جاء في شعر أهل الجاهلية قال أوس بن حجر

فانقص كالدرى يتبعده الله تقع يثور تخاله طنبا وقال عوف بن الخرع

يردعلينا الميرمن دون الغه # أوالثور كالدرى يتبعه الدم

روى الزهرى من على بن الحسين عن ابن عباس رضى الله عنهما بينارسول الله صلى الله عليه وسلم جالس في نفر من الانصارا ذر مى بنهم فاستنار فقال ما كنتم تقولون في مثل هذا في الجاهلية فقالوا كنا نقول يموت عظيم أو يواد عظيم الحديث الى آخره ذكر اله في تفسير قوله قمالي ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح قالوا فثبت بهسنده الوجوه أن هذه الشهب كانت موجودة قبل المبعث فامعنى تخصيصها بمعمد عليه السلاة والسلام (والجواب) مبنى على مقامين (المقام الاول) أن هذه الشهب ما كانت موجودة قبل المبعث وهذا قول ابن عباس رضى الله عنهما وأبى بن كب روى عن ابن عباس قال كان الجن بصعدون الى السماء فيستمون الوحى فاذا سموا الدكلمة زادوا فيها تسعالما الكلمة فانها تكون حقة وأما الزيادات فتكون باطلة فلابعث النبى صلى الله عليه وسلم منعوا مقاعدهم

ولم تكن الهوم يرمى بها قبل ذلك فقال الهم ابليس ما هذا الالاثمر حدث في الارض فبعث جنوده فوجدوارسول الله صلى الله عليه وسلم قائما يصلى الحديث الى أخره وقال أبي بن كعب لم يرم بنجم منذرفع عيسى حتى بعث رسول الله فرمى بها فرأت قريش امرامارأوه قبل ذلك فجعاوا يسببون أنعامهم ويعتقون رقابهم يظنون انه الفناع فبلغ ذلك بعض أكابرهم فقاللم فعلتم ماأرى قالوارمي بالنجوم فرأيناها تتهافت من السماء فقال اصبروا غان تكن تبجوما معروفة فهو وقت فناء النساس وانكانت نجوما لاتعرف فهوأمرقد حدث فنظروا فاذاهى لاتعرف فأخبره فقال في الامرمهلة وهذا عندظهو رنبي ف مكثوا الابسيراحى قدم أبوسفيان على أمواله وأخبرأولنك الاقوام بأنه ظهر محدين عبدالله ويدعىأنه نبى مرسل وهؤلاء زعوا انكتب الاوائل قدتوالت عليهاالتحريفات فلعل المتأخرين ألحقواهذه المسئلة بهاطعنامتهم فيهذه المعجزة وكذا الاشعارالنسوية الى أهل الجاهلية لعلها مختلفة عليهم ومحولة ( المقام الشاني) وهو الاقرب الى الصواب أنهذه الشهب كانت موجودة قبل المبعث الاأنها زيدت بعد المبعث وجعلت أكمل وأقوى وهذاهو الذي يدل عليه لفظ القرآن لانه قال فوجدناها ملئت وهذا يدل غلى أن الحادث هوالملءوالكثرة وكذلك قوله نفعدمنها مقاعد أي كنائحيد فبهابعش المقاعد خالية من الحرس والشهب والآن ماثت المفاعد كلها فعلى هذا الذي حل الجن على الضرب في البلاد وطلب السبب انماهو كثرة الرجم ومنع الاستراق بالكلية # ( النوع التاسع) قوله تعالى (والالاندري أشرأر بدعن في الارمن أم أراديهم ربهم رشدا )وفيه قولان (أحدهما) انالاندري أن القصود من المنع من الاستنزاق هوشر أريد بأهل الارض أمصلاح وخير (والثاني) لاندري أن المقصود من ارسال مجد الذي عنده منعمن الاستراق هوأن بكذبوه فيهلكوا كاهلك من كذب من الاعم أم أراد أن يو منوا فيهتدوا \* (النو عااماشر) قوله تعالى (وا نامنا الصالحون ومنادون ذلك كناطر النق قددا) أي مناالصالحون المتقون أى ومنافوم دون ذلك فعدف الموصوف كقوله ومامنسا الاله مقام معلوم ثم المراد بالذبن هم دون الصالحين من فيد قولان (الاول) انهم المقتصدون الذين يكونون في المسلاح غير كاملين (والثاني) أن المراد من لايكون كاملافي الصلاح فيدخل فيه المقتصدون والكافرون والقدة من قدكالقطعة من قطع ووسعت الطرائق بالقدد الدلالنهاعلى معنى التقطع والتفرق وفي تفسيرالاً به وجوه (أحدها) المرادكنا ذوى طراقي قددأي ذوي مذاهب مختلفة قال السمدي الجن أمسالكم فيهم مرجشة وقدرية و روافض وخوارج ( وثانيها )كنا في اختلاف أحوالنامثل الطرائق المختلفة (وثالثها) كانت طرائفناطرا أتى قددا على حدف المضاف الذي هوالطرائق واقامة الضيرالمضاف اليه مقامه # (النوع الحادي عشر) قوله تعالى ( واناطتنا أن ان نعجزالله فالارض ولن نعبزه هر ما) الظن بعني اليقين وفي الارض وهر با فيه وجهان (الاول)

العمالة و السلام والصحيح أنهكان قبل البعث أيضالكندكثر الرجم بعدالبعثة وزادرناده حتى تلبد لها الانس والجن ومنع الاستراق أصلافق الواماهذاالا لامر أراده الله تعسالي بأهل الارض وذلك قولهـم (وانالاندري أشرأر بدعن في الارض) بحراسة السمساء (أم أراديهم ربهم رشدا) أي خيراونسبة الخسير الىاللة تعالى دون الشر منالآدابالشرىفة القرآنية كمافي قوله تعالى واذامرضتفهويشفين ونظسائره (وانامنا العسالحون) أي الموصوفون بصلاح الحال في شأن أنفسهم وفي معاملتهم مع غيرهم المائلونالي الحيروالصلاح حسيما تفتضيدا لفطرة السليمة لا الى الشر والغساد كإهومنتضى التغوس الشريرة (ومنا دون ذلك) أي قوم دون فالك فعذف الموصوف وهم المنصدون في صلاح الحال على الوجد ا المذكر, لا في الاعان

والتقوى كانوهم مان هذا يان لحالهم قبل استاع القرآن كإيعرب عنسه قوله تعالى (كناطرائق قددا) وامامالهم بعد استماعه فسحكي بقوله أتعالى والالماسع عناالمدي الى قوله تعالى وانامنا المسلون أيكنا قبل هذاذوي طرائق أىمذاهب أومثل طرائن فراختسلاف الاحوال أوكانت طرائقنا طرائق قدداأى منفرقة مختلفة جمع قدةمن قد كالقطعمة من قطع (واناظننا)أى علىاالآن (أن لن نجرالله) أى أن الشأن لنعيزالله كأنين ( في الارض) أغاكنا من أفطا رها (وان نعره هريا) هاربين منهاالي السماءأولن نعجزه في الارض ان أراد بنا أمرا وان نعجزه هرنا انطلبنا (وأنالا سمعنا الهدى ) أي القرآن الذي هوالهدي بعيثه (آمنا به) من غير تلعثم وتردد (فن يؤمن بره) و عاأنو له ( فلا يُخاف) فهو لانحاف ( نحسا) أي نقصا في الجزء (ولارهمًا) ولاأن ترهمه ذلة أوجزاء بُدْس ولارهق اذ لم يبخس

انهما حالان أى لن أعجزه كالتين في الارض أيدًا كننا فيها ولن أعجزه هاربين منها الى السماء (والثاني) لن نعبزه في الارض ان أراد بنا أمر ا ولن نعبره هر با انطلب الله (النوع الثاني عشر)قوله تعالى (والللاسمعنا الهدى آمنايه فن يؤمن بريه فلا تخاف نخسا ولارهنا) لما سمعنا الهدى أي القرآن قال تعالى هدى للمتقين آمنسايه أي آمنا بالقرآن فلاعفاف فهولايخاف أىفهو غيرخائف وعلى هذا يكون الكلام فيتقدير جلة من المبتداو الخبر أدخل الفاءعليهالنصير جزاءللشرط الذي تقدمها واولاذاك لقبل لايخف فانقيل أي فأندة في رفع الفعل وتقدير مبندا قبله حتى يقع خبراله ووجوب ادخال الفاء وكان ذلك كلم مستغنى عنه بأن يقال لايخف قلنا الغائدة فيم انه اذافعل ذلك فكاأنه قيل فهو لايخاف فكان دالا على تحقيق أنالمؤمن ناج لامحالة وانه هوالمختص بذلك دون عيره لانقوله فهولايخاف معثاءأنغيره بكون خائفا وفرأالاعش فلايخف وقولدتعالى بخسا ولارهما البخس النقص والرهق الظلم ثم فيموجهان (الاول) لا يُخاف جرَّاء بُخسُ ولارهق لانهلم ببخس أحداحمًا ولارهق ظلم أحد فلا يخلف جزاءهما (الثاني) لا يخلف أن يبخس بل يقطع بانه يجزى الجزاء الاوفي ولا يخاف أن ترهقه ذلة من قوله ترهقهم فالم \* ( النوع الثالث مشر ) قوله تعالى ( والمامنا المسلون ومنا القاسطون فن أسل فأولئك تحروارشدا) القاسط الجائر والمقسط العادل وذحسكرنا مسنى قسط وأقسط فيأول سورة النساء فالقاسطون الكافرون الجائرون عنطريق الحق وعنسعيد ينجبير انالحجاج قالله حين أرادقتله ماتقول فيقالقاسط عادل فقال القوم ماأحسن مأفال حسبوا انه يصفه بالقسط والعدل فغال الججاج ياجهلة أنه سماني ظللا مشرككا ونلالهم قوله وأما الفاسطون وقوله تمالذي كفروا بربهم بعدلون تعروارشدا أىقصدوا طربق الحق قال أبوعبيدة تحروا توخوا قال المبرد أصل العرى من قولهم ذلك أحرى أى أحق وأقرب وبالحرى أن تفعل كذا أي يجب عليك \* ثم ان الجن ذموا الكافرين فغالوا (وأما القاسطون فكأنواجهم حطبا )وفيه سو الان (الاول) لمذكر عقاب القاسطين ولم يذكر ثواب المسلمين ( الجواب ) بلذكر ثواب المؤمنين وهوقوله تعالى تعروا رشدا أي توخوا رشداعظيا لايبلغ كنهه الاالله تعالى ومثل هذا لا يتحقق الافي الثواب (السوال الثاني) الجن مخلوقون من النار فكيف يكونون حطبا للنار (الجواب) انهم وان خلقوا من النار لكنهم تغيرواعن تلك الكيفية وصاروالجاودما هكذا وقيلهها آخر كلام الجن \* قوله تعالى (وانالواستقامواعلى الطريقة لأسقيناهم ماء غدقا لنفتنهم فيه ومن يعرض عن ذكرربه يملكه عدايا صعداً) هذا من جلة الموحى اليه والتقدر قل أوجى الى أنه استمع نفروان|واستقاموا فيكون هذا هوالنوع الثاني بماأوجي اليه وههنا مسائل ( المسئلة" الاولى ) أن مخففة من الثقيلة والمعنى وأوحى الى أن الشأن والحديث لواستقامو المكان كذاوكذاقال الواحدى وفصل لوبينها وبين الفعل كفصل لأوالسين في قوله أن لايرجع

اليهم فولا وعلم أن سبكون ( المسئله الثانية ) الضمير في قوله استقاموا الى من يرجع فيه قولان قال اعضاهم الى الجن الذين تقدمذكرهم ووسقهم أي هؤلاء القاسطون لوآمنوا لغملنابهم كذا وكذا وقال آخرون بل المراد الانس واحتجوا عليه بوجهين (الاول)أن الترغيب بالانتفاع بالماء الغدق المايليق بالانس لايالجن (والثاني) أن هذه الآية الما تزات بمدما حبس آلله الطرعن أهل مكه سنين أقصى مأفى الباب انه لم يتقدم ذكر الانس ولكنه لماكان ذلك معلوما جرى مجرى قوله التأنزلنساه في ليسلة القدر وقال العاضي الاقرب أنالكل يدخلون فيه وأقول بمكن أن يحتبج اصحة قول الفاضي بأنه تعالى لما أثبت حكما معللا بعلة وهو الاستقامة وبعب أن يعم الحكم بعموم العلة ( المسئلة الثالثة) الغدق بفتح الدال وكسرها الماءالكثير وقرئ بهما يقال غدقت العين بالكسرفهي هدقة وروضة مفدقه أى كثيرة الماءومطرمقدودق وغيداق وغيدق اذاكان كثيرالماء وفي المراد بالماء الغدي في هذه الآية ثلاثة أقوال (أحدها) انه الغيث والمطر (والثاني) وهوقول أبي مسلم انه اشارة الى الجنة كافال جنات تجرى من تحته االانهار ( وثالثها ) انه المنافع والخيرات جعل الماء كتابة عنها لان الماء أصل الخيرات كلهافي الدنيا (المسئلة الرابعة) أن قلنا الضمير في قوله استفاموا راجع الى الجن كان في الآية قولان (أحدهما) الواستقام الجن على العلريقة المثلى اى اوثبت أبوهم الجان على ماكان عليه من عبادة الله ولم يستكيرهن السجودلاكم ولم يكفرونيه مواده على الاسلام لافسمنا عليهم وفطيره قوله تعالى واوأن أهلالكناب آمنوا واتقوا وقوله ولوأنهم أقاموا ألتوراة والانجيل وما أنزل اليهم من ربهم لاكلوا وقوله ومن يتسقالله يجعل له يخرجا ويزرقه وقوله فقلت استغفروا ربكم الى قوله و يمددكم بأموال و بنين وانماذكر الماء كمناية عن طيب الميش وكثرة المنافع مَاناللائق بالجن هوهذا الماء المشهروب ( والثاني ) أن يكون المعنى وأنالو استقام الجن الذين استموا القرآن على طريقتهم التي كانواعليها قبل الاستماع ولم ينتقلوا عنها الى الاسسلام اوسهنا عليهم الرزق ونظيره قوله تعالى واولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنالن يكفر بالرحن ابيوتهم سقفا من فضد واختار الزجاج الوجه الاول قال لانه تعسالي ذكر الطريقة معرفة بإلالف واللام فتكون راجعة الىالطريقة المعروفة المشهورة وهي طريقة الهدى والذاهبون الى التأويل الثاني استدلوا عليه بقوله بعد هذه الآية انفتتهم فيه فهو كتواه اندائلي لهم لبرداد وااثناو عكن الجواب عندان من آمن فانع الله عليد كان ذلك الانعام أيضا ابتلاء واختبارا حتى يظهر انه هل يشتغل بالشكر أملاؤهل ينفقه فيطلب مراضياللة أوفي مراضي الشهوة والشيطان وأماالذين قالوا الضمرعالدالى الانس فالوجهان عالدان فيدبعينه وهمنا بكون اجزاء قوله لاسقيناهم ماء غدةاعلى ظاهره أولى لان انتفاع الانس بذلك أتم وأكل (السئلة الخامسة) احتم أصحابنا بقوله انفتنهم على أنه زمالي بضل عباده والمعتزلة أجابوا بأن الفئنة هي الاختبار كإيفال

أحداحقا ولارهق ظلم أحد فلا تخاف جزاءهما إ وفيد دلالة على أغان حق من آمن بالله تعمال أن يجنف المظالم يوقري فلانغف والاولأدل صلى تعقيق نجاة المؤمن واختصاصمايه (وأنا من المسلون ومنا القاسطون) الجائرون عن طرايق الحق الذي هوالايان والطاعة (فنأسلم ﴿ وَاللَّهُ ﴾ اشارة الى من أسلم والجمع باعتبا والمعني (تعروا) توخوا(رشدا) عظيما يبلغهم الىدار الثوار (وأما القاء طون) الجائرون عن سنن الاسلام (فكانوا لجمهم حطبا) توقدبهم كاتوقدبكمرة الانس(وأن لواستقاموا) أن يحقفه من الثقب له والجلة معطوفة قطعا على أنه أستم والمعنى وأوحى الى أنالثأن اواستقام الجنوالانس أو كلاهما (على الطريقة) التي هي ملة الاسلام (لاستيناهم مانغدقا) أىلوسعناهلهمالرزق وتخصبص الماءالفدق وهو الكشم بالذكر

الطريقة المثلى أياو أبتأ يوهم الجانعلي ماكان عليه من عبادة الله وطاعته ولمتكبرعي السجود لآدم عليه السلام ولم يكفروتبعه ولدوق الاسلام لانعمنا عليم ووسعنا رزقهم (لنفتنهم فيه) لنختبرهم كيف يشكرونه وقيل معناه أنهلواستقامالجن على طريقتهم القديمة ولم يسلوا باستماع الفرآن لوسعنا عليهم الرزق استدراجا لنوقعهمني الفتنة ونعذبهم في كفران التعرة (ومن يعرض عن خ کرر به)عن عبادته أوعن موعفلته أووحية (سلکه) یدخله (عدایا صعدا)أىشاقاصعبا يعلوالمعذب ويغلبدعل اته مصدر وصفايه مبالغة (وأنالساجد لله) عطف على قوله أحالي أنهاستم أىوأوحىالي أن المساجد مختصة بالله تمالى وقيل معناه ولان الساجدية (فلاندعوا) أى لاتعبدوافيها (معالله أحدا)غير،وقيلالراد فالمساجد السجدالحرام

فننت الذهب بالنارلاخلق الضلال واستدلت المعتزلة باللام في قوله لنفتنهم على انه تعالى انما بغول لغرض وأصحابنا أجابوا بأن الفتنة بالاتفاق ليست مقصودة فدلت هذه الآية على ان اللام ايست الغرض في حق الله وقوله تعالى ومن يعرض عن ذكر ربه أى عن عبادته أوعن موعظته أوعن وحيه يسلكه وقرئ بالنون مفتوحة ومضمومة أي تدخله عذا اوالاصل نسلكه فيعذاب كقوله ماسلككم فيسقرالا أن هذه العبارة ايضا مستقيد لوجهين ( الاول) أن يكون التقدير نسلكه في عذاب ثم حذف الجار وأوصل الفعل كقوله واختارموسي قومه ( والثاني ) أن يكون معني نسلكم أي ندخله يقال سلكم وأسلكه والصعدمصدرصعد يقال صعدصمدا وصعودا فوصف به العذاب لانه بصعد طاقةالمعذبأي يعلوه ويغلبه فلايطيقه ومته قول عرماتصعدني شي ماتصعدتني خطبة النكاح يريد ماشق على ولاغلبني وفيه قول آخر وهو مار وي عكرمة عن ابنعباس رضى الله عنهما أن صعدا جبل في جهنم وهو صفرة ملساء فبكلف الكافر صعودها ثم يجذب من أمامه بسلاسل و يضرب من خلفه بمقامع حتى يبلغ أعلاها في أر بمين سنة فاذا بلغ أعلاها جذب الى أسفلها تم يكلف الصعود مرة أخرى فهذا دأيه أبدا وفظيرهذه الآيةقوله تعالى سأرهمه مسعودا (النوع الثالث) منجلة الموحى \* قوله تعالى (وأن المساجدالله فلاتدعوامم الله أحدا) وفيه مسائل (الاولى) النقدير قل أوجى الى أن المساجد فله ومذهب الحليل ان التقدير ولان المساجد لله فلاتدعوا فعلى هذا اللام متعلقه فلا تدعوا أي فلاتدعوا معالله أحدا في المساجد لافها لله خاصة ونِفايره قوله وانهذه أمتكم على معنى ولان هذه أمتكم أمة واحدة وأناربكم فاعبدون أي لاجل هذا المعنى فاعبدون ( المسئلة الثانية ) اختلفوافي المساجد على وجوه (أحدها) وهوقول الاكثرين انهاالمواضع التي بنيت للصلوة وذكر اللهو يدخل فيها الكنائس والبيع ومساجد المسلين وذلك أنأهل الكتاب يشركون في سلاتهم في البيع والكنائس فأحرالله المسلين بالاخلاص والتوحيد ( وثانبها ) قال الحسن أراد بالساجد البقاع كلهما قال عليه الصلاة والسلام جعلت لى الارض مسجدا كائه تعالى قال الارض كلها مخلوقة لله تعالى غلاتسجدوا عليها لغيرخالقها (وثالثها) روى غنالحسن أيضا أنه قالالساجدهي الصلوات فالساجدعلى هذا القولجع مسجد بفتح الجيم والمسجدعلي هذاالقول مصدر بمنى السجود (ورابعها) قال سعيد بنجبر المساجد الاعضاء التي يسجد العبد عليهاوهي سبعة القدمان والركيتان واليدان والوجه وهذا القول اختيارا بن الانباري قال لان هذهالاعضاء هي التي يقع السجودها يهاوهي مخاوقة لله تعالى فلاينبغي أن يسجد العاقل عليها لغبرالله تعالى وعلى هذا القول معنى الساجد مواضع السعجود من الجسدوا حدها مسجد بفتح الجيم (وخامسها) قال عطاء عن ابن عباس رضى الله منهماير يدبالساجد مكة بجميع مافيها من المساجد وذلك لان مكافيلة الدنيا وكل أحد أسجد اليها قال الواحدي

وواحدالساجدعلي الاقوال كلهام يمديقتم الجيم الاهلي قول من يقول انها المواضع التى بنيت الصلاة فأن واحدها بكسرالجيم لان المواضع والمصادر كلهامن هذا الباب بغتم العين الافىأحرف معدودة وهي المسجد والمطلع وألمنسك والمسكن والمنبت والمغرق والمسقط والمجزر والمحشر والمشرق والغرب وقدتياء في بعضها القيح وهوالنسك والمسكن والمغرق والمطلع وهوبيائز في كلها وان لم يسمع ( المسئلة الثائثة ) قَالَ الحسن من السنة اذا دخل الرجل المسجد أن يقول لااله الاالله لأن قوله لاتدعوا مع الله أحدا في ضمنه أمر يذكرالله و بدعائه \* ( النو عالرابع ) من جلة الموحى قوله تعالى ( وأنه لماقام عبدالله يدعوه كأدوا يكونون عليدابدا) اعلمأن عبدالله هوالني صلى الله عليه وسلم ف قول الجيع ممقال الواحدي ان هذا من كلام الجن لامن جلة الموحى لان الرسول لايليق به أن يحكي حن نفسمه بلغظ المفايبة وهذا غير بعيدكافي قوله يوم يحشمر المتقين الى الرحجن وفدا والاكثرون على انه منجلة الموسى اذلوكان من كلام الجن لكان ماليس من كلام الجن فى خلل ماهو كلام الجن يختلا بعيدا عن سلامة النظم وفأندة هذا الاختلاف ان من جعله منجلة الموحى فتعج الهمزة فيأن ومنجعله من كلامالجن كسرها ونحن تفسرالا يدعلي القولين أما على قُول من قال انه من جلة الموسى فالضمير في قوله كادوا الى من يعود فيه ثلاثة أوجه (أحدها) الىالجن ومعنى قام يدعوه أىقام يعبدير يدقيامه لصلاةالغبر حينة ثاه الجن فاستمعوا القراءة كأدوا يكونون عليه لبدا أي يزدحون عليه متراكبين تعجبا ممارأوا من عبادته واقتداء أصحابه به قاتما وراكما وساجدا واعجسابا بماتلامن القرآنلانهم رأوامالم يروا مثله وسمعوا مالم يسمعوا مثله (والثاني) لماقام رسول الله يعبد اللهوحده بخالفا للشركين فعبادتهم الاوثان كادالمشركون لتظاهرهم عليه وتعاونهم على عداوته يزد جون عليه ( والثالث ) وهو قول قتادة لماقام عبدالله تلبدت الانس والجن وتظاهروا عليه ليبطلوا الحق الذىجاء بهويط فتوا نورالله فأبي الله الاأن ينصرو و يظهره على من عاداه وأما على قول من قال انه من كلام الجن فالوجهان أيضاعا لدان فبه وقوله لبدا فهوجع لبدة وهوماتليد بعضه على بعض وارتكم بعضدهلي بعض وكل شي ألصقته بشي الصافات يدافق لبدته ومنه اشتقاق هذه اللبود التي تغرش ويقال لبدة الاسدلما يتلبد من الشعر بين كنفيه ومنه قول زهير \* له لبداظفار مام تقلم \* وقرى لبدابضم اللام واللبدة في معنى اللبدة وقرى لبدا جع لابدكسجد في ساجدو قرى أيصالبدا بضم اللاموالياء جمم ابود كصبر جم صبورفان قبل لمسي معمدا يعبدالله وماذكره يرسول الله أونبي الله قلنالانه انكان هذا الكلام منجلة الموسى فاللاثق بتواسم الرسول أنيذكر نفسسه بالعبودية وانكان من كلام الجن كان المعنى ان عبدالله لما الشَّتغل يعبودية الله فهو لاء الكفار لم المجمَّموا ولمحاولوا منعه منه مع أن ذلك هوالموافق لفا تون العقل \* قوله تعالى (قال انما أدعوا ربي والأأشرك بهأحداً ) قرأ العامة قال على الغيبة وقرأ عامم كلهالانهاجعلت مسجدا للني عليم الصلاة والسلام وقيل مواضم · السجود على أن المرآد نهي السعيود انسرالله تعالى وفيلأعضاءالمجود السبعة وقيل السجدات على أنه جم المصدر الميمي (وأنه) من جلة الموحى أي وأوسى الي أن الشأن (المقام عبدالله) أىالنى عليدالصلاة والسلاموايراده بلفظ العبد للاشعار عاهو المقتضى لقيامه وعبادته وللتواشع لانه واقع موقع كلامه عن نفسه (يدعوم) لمال من فاعل قام أمي يعبده وذلك قباء داصلاة الفجر وهخلة كامرتفعاله فيسورة الاحقاق (كادوا) أى الجن ( بكونون عليدليدا) متراكين من ازد سامهم حليه تعجبا ماشاهدوامن عبادته وسمعوامن قراءته واقتداء أصحابه به قياماوركوعا وسجودا لانهمرأواما لمهروا مثله وسمعواعا لم يسمعوا بنظيره وقيل معناه لماقام عليد الصلاة والسلام بسداللهوحده

متراكين واللبدجهم ليدة وهى ماتلىد بعضدهلى بعض ومنهالندة الاسد وقرى لبدا جمم لبدة وهي بمعنى اللبدة ولبدا جمع لابد كسساجد وسعد ولدا بضمتين جعلبود كصبوروصبر وعن قنادة نلبدت الانس والحن على هذا الامر ليطة ثوه فأبي الله الأأن يظهره على من ناواه (قل انما أدعوا) أىأعبد ( ربي ولا اشرك به) بربي في العبادة (أحدا) قليس فلك ببدع ولامستنكر بوجب التعبيب أو الاطباق علىعداوي وقرئ قال على أنه حكاية لقسوله عليه العسلاة والسلام للتماكين علية والاول هو الاظهرا والاوفق لأوله تعالى (قلاني لاأملك لبكم ضراولا رشدا) کائه ارید الأملك لكم منرا ولا نغما ولاغيا ولارشدا فترك من كلا المتقابلين ماذكر فيالآخر (قل انى لن يجرنى من الله أحد) انأرادي بسوء ( وان أجد من دونه ملتحدا ) ملتجا ومعدلا هذا بيان لعجزة عليه الصلاة

وحزة قلحتي يكون نظيرالما بمده وهوقوله قل الى لاأملك قل الى ان يجيرني قال مقاتل ان كفار مكة قالوا لانبي صلى الله عليه وسلم انك جئت بامر عظيم وقدعاديت الناس كلهم فارجع عن هذا فأنزل الله قل انها أدعوار بي وهذا جه العاصم وحرة ومن قرأ قال حل فلك على أن القوم لما فالواذلك أجابهم النبي صلى الله عليدوسلم بقوله انما أدعوا ربي فيمكي الله ذلك عنه بقوله قال أويكون ذاك من بقية حكاية الجن أحوال الرســو ل لقومهم فوله تعالى (قل الى الأملك لكم صراولارشدا) اماأن بفسر الرشد بالنفع حتى يكون تقديرالكلام لاأملك لكمغيا ولارشداو يدل عليه قراءة أبي غيا ولارشدا ومعنى الكلام أنالنافغ والضار والمرشد والمغوى هوالله وانأحدا منالخلق لاقدرةاه عليه الله قوله تعالى (قلاني لن يجيرني من الله أحد) قال مقاتل انهم قالو الترك ماتدعو اليه و تعن تجيرك فقال الله له قل اني ان يجير ني من الله أحد الله ثم قال تعالى (ولن أجد من دونه مُلْهُدًا) أي ملجأ وحرزًا قال المبرد مُلْهُدامثُل قولَكُ منعرجًا والصَّد معناه في اللغَهُ مال فالملتحد المدخل من الارض مثل السرب الذاهب في الارض \* قوله تعالى (الابلاغامن الله ورسالاته كُذُكروا في هذا الاسائناء وجوها (أحدها) أنه استناء من قوله لاأملك أي لاأملك لكم ضر ولارشدا الابلاغا منالله وقوله قلاني لن بجيرى جملة معترضة وقعت فى البين إنا كيدنني الاستطاعة عنه وبيان عجزه على معنى أنه تعالى ان أراد به سوألم بقدر أحداً نيجيره منه وهذا قول الغراء (وثانبها) وهوقول الزجاج انه نصب على البدل من قو له ملتحدا والمعنى ولنأجد من دونه ملجـــا الابلاغا أي لاينجيني الاأن أبلغ عن الله ما أرسلت به وأقول هذا الاستثناء منقطع لانه تعالى لم يقل وإن أجد ملتحدا بلقال وانأجد مندونه ملتحدا والبلاغ منالله لابكون داخلا تحت قوله مندونه ملتحدا لان البلاغ من الله لا يكون من دون الله بل يكون من الله و باعانته و توفيقه (و اللها) قال بعضهم الامعتاه الالاومعناه الاأبلغ يلاغا كقولك الالاقياما فتسودا والمعنى اللاأبلغ لم أجد ملتحدا فان قيل المشهورانه يقال بلغ عندقال عليد السلام بلقواعني بلغوا عني فلم قال ههنا يلا فا من الله قلنا من ايست بصلة للتبليغ اعاهى بمزلة من في قوله براءة مناللة بمعنى بلاغا كائنامن اقمه أما قوله تعالى ورسالاته فهوعطف على بلاغا كانه قال لاأملك لكم الاالتبليغ والرسسالات والمعنىالاأن ابلغ عزالله فأقول فالدالله كذا ناسبا لغوله البه وانأبلغ زسالاته التيأرسلني بها من غير زيادة ولانقصان؛ قوله تعالى (ومن يعص الله ورسوله قانله نار جهنم ) قال الواحدى ان مكسورة الحمزة لان مابعد فاء الجزاء موضع ابتداء ولذلك حمل سيبوبه قوله ومنهاد فينقم الله مند ومن كفر فأمتعه ومن يؤمن بربه فلا بخاف على ان المبند أفيها مضمر وقال صاحب الكشاف وقرئ فان له نارجهم على تقدير فعزاؤه أن له نارجهم كقوله فأن لله خسه أى فعكمه أن لله خسه \* تُمِقَالُ تَعَالَى (خَالَدِينَ فَيَهَاأُ بِدَا) حَلَاعِلَى مَعْنَى الجُمْعِ فَيْ مِنْ وَفِى الآية مستلتان (المسئلة

الاولى) استدل جهور المعتزلة عِدْه الآية على انفساق أهل الصلاة مخالدون في النار وان هذا العموم يشملهم كشموله الكفار قالوا وهذا الوعيد مشروط بشرط أنلايكون هناك تو به ولاطاعة أعظم منها قالواوهذاالعموم أقوى في الدلالة على هذا المطلوب من سائر العمومات لان سمائر العمومات ماجاء فيها قوله أبدا فالمخالف يحمل الخلود على المكث الطويل أماه هناجاء افظ الابدفيكون ذلك صريحافي اسقاط الاحتمال الذي ذكره المخالف (والجواب) المابيناني سورة البقرة وجوه الاجو بةعن التمسك بهذه العمومات ونزيد ههذا وجوها (أحدها) أن تخصيص العموم بالواقعة التي لاجلها ورد ذلك العموم عرف مشهور فان الرأة افاأرادت أن يخرج من الدارساعة فقال الزوج النخرجت فأنت طالق يغيد ذلك اليمين بتلك السماعة المعينة حتى أنها لوخرجت في يوم آخر لم تطلق فه هذا أجرى الحديث في التبليغ عن الله تسالى تم قال و من يعص الله ورسوله يعني جبريل فانله نارجهتم أي من يعص الله في تبليغ رسالاته وأدا. وحيد قان له نارجه تم واذا كانماذكرنا محملا سقط وجدالاستدلال (الوجدالثاني )وهوان هذا الوعيد لابد وأن يتناولهذه الصورة لانمن القبيح أن يذكر عقيب هذه الواقعة حكمالاتعلق لهبها فيكون هذاالوعيد وعبدا على ترك التبليغ منالله ولاشك أن ترك التبليغ من الله أعظم الذنوب والعقوبة المرتبة على أعظم الذنوب لايجوزأن تكون مرتبة على جميع الذنوب لان الذنوب المتفاونة في الصغر والكبر لايجوز أن نكون منساوية في العقوبة واذا ثبت ان هذه العقوبة علمو بة على هذا الذنب وثبت ان ماكان عقوبة على هذه الذنب لايجوز أن يكون عقو بة على سائر الذنب علنا أن هذا الحكم مختص بهذالذنب وغير متعدالي سأرالذنوب (الوجه الثالث) وهو أنه تعالى ذكر عومات الوعيد في سأرآيات القرآن غير مقيدة بغيد الابدوذكرها ههنامقيدة بفيدالابدفلابد فهذاا أخصيص من سبب ولاسبب الأأنهذا الذنب أعظم ااذنوب واذاكان السبب في هذا التخصيص هذا المعنى علنا أن هذا الوعيد مختص بهذا الذنب وغير منعد الى جميع الذنوب واذاثبت أنهذا ألوعيد مختص يفاعل هذا الذنب صارت الآية دالة على انحال سأر المذنبين بخلاف ذلك لانقوله فانله نارجهنم خالدين فيها أبدا معناه أنهذه الحالة له لالغيره وهذا كقوله لكم دينكم أي لكم لالغيركم واذائبت أن لهم هذه الحالة لالغيرهم وجب في سائر المذنبين أن لا يكون لهم نارجهنم على سبيل التأبيد فظهر أن هذه الآية جمالنا عليهم وعلى تمسكهم بالاية سؤال آخر وهوان فوله ومن يعص الله ورسو له ايما يتناول من عصى الله ورسو له بجميع أنواع المعاصى وذلك هوالكافر وتحن نقول بإن الكافر يبقي في الذار مو بدا وانما فلنا أن قو إد ومن يحص الله ورسو له أنما يتناول من عصى ألله بجميع أنواع المعاصي لان قوله ومن يعص الله يصمح استثناء جميع أنواع المعاصي عنه مشل أن يقال ومن يعص الله الاني الكفر والآفي الزنا والاقي شرب الخمر ومن

والسلام عن شؤن تفسه ﴿ بعديان عمره عليه الصلاة والسلام عن شؤن غبره وقوله تعالى (الابلاغا من الله) استثناءمن قوله لاأملك فان التبليغ ارشاد ونفع ومايينهما اعتراض موكداتن الاستطاعة أومن ملتحدا أي ان أجد منذونه منجى الاأن أبلغ عنه ماأرسلني يه وقبل الامر كبة من ان الشرطية ولاالنافية ومعناه انلاأبلغ بلاغا مناللهوالجواب محذوف لدلالة ماقله علمه (ورسالاته) عطف على بلاغا ومن الله صغته لاصلته أىلا أملك لكم الاتبليغا كالنامنه تعالى ورسالاته التي أرسلني بها (ومن يعص الله ورسوله) في الامر فالتوحيد اذ الكلامفيه (فاناه نار بنهنم) وقرئ بفتح الهمرة على فقه أو فعزاو أناه نارجهنم (خالدينفيها)فيالنار أوقى جهتم والجم باعتبار المني (أيدا) بلانهاية

وكوله بعالى (حتى اذارا و ما يوهدون ) عايد مجدوف بدل عليدا خال من استضعاف المفارلا لضاره عليد الصلاة والسلام واستقلالهم لعدد مكانه قبل لا بزالون على ما هرعليه حتى اذاراً واما يوعدون من فنون العداب في الآخرة (فسيطون) حينذ (من أضاف ناصرا ملو ٢٢٩ له وأفل عددا) وحلما يوعدون على بارأوه يوم بدرياً باه قوله

يَ تَعَالَى (فَلِ ان أَدري) أي ماأدري (أقرب ماتوعدون أممحملله رى أمرا) قانه رداناقاله المشركون عندسماعهم فلك من يكون ذلك الموعود انكاراله واستهزاءيه فقيل قل انه كأتى لاعدالة وأما وقتدفأأ درىمتي بكون (عانم الغيب) بالرفع قبل هويدل من ربي أو ياناه ويأماه الفاءقي قولەتغالى (قلايظهر على غيد أحدا) اذ يكون النظم حينتذأم تجعل لدعالم الغيب أملا فلانظهرعله أحدا وفيه من الاختلال مالا بخني فهو خبر مبتدا محذوف أي هو عالم الغيب والجملة استثناو مقرر لماقبله منعدم الدراية والغاء لترتدب عدم الاطهار على تفرد تعسالي بعلاالغيب على الاطلاق أى فلايطلع على غيداطلاعا كاملا ستكشف به جلية الحال انكشافاتا ما موجما امين اليشين أحدامن خلقه (الامن أرتضى

مذهب القائلين بالوعيد أنحكم الاستثناء اخراج مالولاه لكان داخلاتعت اللفظ واذا كأن كذلك وجب أن بكون قوله ومن يعص الله متناولا ولالمزاتي بكل المعاصي والذي يكون كذلك هو الكافر فالآية مختصة بالكافر على هذاالتقديرفسقط وجه الاستدلال بها فأن قيل كون الانسان الواحد آتيا بجميع أنواع المعاصي محال لان من المحال أن يكون قائلا بالمجسيم وأن يكون موذلك قائلا بالتعطيل وإذاكان ذلك محالافحمل الآية عليه غير جأئز قلنا تمخصيص العام بدلبل العقل جائز فقولنا ومن يعص الله يفيدكونه آتبابجميع أنواع المعاصي ترلنه العمل به في القدر الذي امتنع عقلا حصوله فيبهي متناولا للآتى بجميع الانتياء التي يمكن الجع بينهما ومن المعلوم ان الجع بين الكفر وغيره بمكن فتكون الآية مختصة به ( المسئلة الثانية ) تمسك القائلين بأن الامر للوجوب بهذه الآية فقالوا تارك المأموريه عاص لقوله تعالى أفعصيت أمرى لايعصون اللهما أمرهم لاأعصىاك أمرا والعاصي مستحق للعقاب لقوله ومزيعص الله ورسوله فان لهنار جهنم خالدين فيها أبدا \* قوله تعالى (حتى اذارأوا ما يوعدون فسيعلون من أضعف ناصرا وأُعَلَ عَدَداً ) فَانْ قَبِلِ مَا الشِّيُّ الذي جَمَّلُ مَا بِعَدَ حَيَّظُ يِمْلِهُ قَلْنَا فَيِهُ وجهان (الاول) انه متملق بقو له يكونون عليه لبدا والتقدير افهم يتظاهرون عليد بالعداوة ويستضعفون أنصاره ويستقلون عدده حتى اذارأواما يوعدون من يوم بدر واظهارالله له عليهم أومن يوم القيامة فسيعلون أيهم أضعف ناصرًا وأفل عددًا ( الثاني ) أنه متعلقُ بمحذوف دلت عليه الحال من استضعاف الكفارلد واستقلالهم لعدده كأنه قيل هؤلاء لايزالون على ماهم عليه حق إذا كان كذا كان كذا واعلمأن نظير هذه الآية قوله في مريم حتى اذارأوا مايوعدون اماالعذاب واماالساعة واعلم أنالكافرلاناصرله ولاشفيع بوم القيامة على ماقال ماللظالمين من حيم ولاشفيع يطاع ولايشفعون الالمن ارتضى ويفركل أحد منهم من صاحبه على ماقال يوم يفر المرء من أخيه الى آخره و يوم ترونها تذهل كل مرضعة عماأرضعت وأماللؤمنون فلهمالعزة والبكرامة والكثرة قال تعالى والملائكه يدخلون عليهم منكل باب سلام عليكم وألملك القدوس بسلم عليهم شلام قولاهن رب رحيم فهناك بفلهر النالةوم والعدد في حانب الوَّ منين أوني جانب الكفار \* قوله تعالى (قل ان أدرى أقر يب ماتوعدون أم يجعلله ر بي أمدا) قال مفاتل لما معواقوله حتى إذا رأوا ما يوعدون فسيعلون من أضعف ناصرا وأقل عددا قال النضر بن الجرث من مكون هذا الذي توعدنا به فأنزل الله تعالى قل ان أدرى أقريب ماتوعدون الى آخره والمعني أن وقوهه منيقن اماوقت وقوعه فغيرمعلوم وقوله أمهجعلله ربى أمدا أىغاية وبعيدا وهذا كقو له وانأدري أقريب أم بعيد مأتوعدون فان قيسل أليس آنه قال بعثت أنا والساعة كهاتين فكان علما يقرب وقوع القيامة فكيف قال ههنالاأدرى أقربب أم بعيدقلنا المراد بقرب وقوعد هوأنءابتي من الدنيا أقل مماانقتني فهذا القدرون القرب

﴿ ٤٢ ﴾ را من منرسول) أى الارسولا ارتضاه لاظهاره على بعض غيو به المتعلقة برسالته كايعرب له بيان من ارتضاء كالعرب لله بيان من الترسول تعلق الله الما المالكونه من الله الله الله الله المرعية التي أمر بها الله الشرعية التي أمر بها

معلوم وأمامعرفة القرب القريب وعدم ذلك فغير معلوم \* ثم قال تعالى ( عالم الغيب فلايظهر على غيبه أحدا الامن أرتضي من رسول) لفظة من في قوله من رسول تبيين لمن ارتضى بعني أنه لايطلع على الغيب الاالمرتضى الذي يكون رسولا قال صاحب الكشاف وفيهذا ابطال الكرامات لانالذين تضاف الكرمات اليهم وانكانوا أولياءمر تضين فلبسوا برسل وقدخص الله الرسل من بين المرتضين بالاطلاع على الغيب وفيها أيضا ابطال الكهانة والسحر والتنجيم لانأصحابها أبعدشي من الارتضاءوأدخله في السخط قال الواحدي و في هذا دليل على ان من ادعى أن النجوم تدله على ما يكون من حياة اوموت أوغير ذلك فقد كفر بمافي القرآن واعلم ان الواحدي يجوز الكرامات وان يلمهم الله أوليا وقوع بعض الوقائع فيالمستقبل ونسسبة الآية اليالصورتين واحدة فانجعل الآية دالة على المنع من أحكام النجوم فينبغي أن يجعلها دالة على المنع من الكرامات على ما قاله صاحب الكشاف وان زعم انها لاتدل على المنع من الالهامات الحاصلة للاولياء فينبغى أنلا يجعلها دالة على المنعمن الدلائل النجومية فاما التحكم بدلالنهاعلى المنع من الاحكام النجومية وعدم دلالته أعلى الالهامات الحاصلة للاولياء فجرد التشهى وعندى أن الآية لادلالة فيهاعلى شي مماقالوه والذي تدل عليه ان قولد على غيبه ليس فيه صيغةعوم فيكفي فيالعمل بمقتضاه انلايظهر تعالى خلقه على غيب واحد من غيو به فنصمله علىوقت وقوعالقيامة فيكون المراد منالآية أنه تعالى لايظهرهذا الغيب لاحد فلايبني في الآية دلالة على انه لايغلم رشيأ من الغيوب لاحد والذي يوكدهذا التأويل أنه تعالى انماذكر هذه الآية عقيب قوله أن أدرى اقريب ما نوعدون أم يجمله ريي أمدا يعني لاأدرى وقتوقوع القيامة ثم قال بعده علم الغيب فلا يظهر على غيمه أحدا أىوقت وقوع القيامة من الغيب الذي لايظهره الله لاحد و بالجملة فقوله على غيبه لفظ مفرد مضاف فيكني في العمل به حله على غيب واحد فاما العموم فليس في اللفظ دلالة هليد فانقيل فأذاحلتم ذلك على القياءة فكيف قال الامن ارتضى من رسول مع أنه لايظهر هذا الغيب لاحد من رسله فلنابل بظهره عندالقرب من اقامة الفيامة وكيف لا وقدقال ويوم تشقق السماء بالخمام ونزل الملائكة تنزيلا ولاشك أنالملائكة يعلون فى ذلك الوقت قيام الفيامة وأيضا يحتمل أن يكون هذا الاستثناء منقطعاكا ته قال عالم الغيب فلايقلنهر على غيبه المخصوص وهوقيام انقيامة أحدا ثم قال بعده لكن من ارتضى من رسول فانه يسلك من بين يديه ومن خلفه حفظة يحفظونه من شرمر دة الانس والجن لانه تعالى الماذكر هذا الكلام جوابالسو المنسأله عنوقت وقوع القيامة على سببل الاستهزاءبه والاستحقار لدينه ومقالته واعلمانه لابدمن اقطعبانه ليسمر ادالله من هذه الآية أن لايطلع أحداعلى شي من الغيات الاالرسل والذي بدل عليه وجوه (أحدها) انه ثبت بالاخبار الفريبة من التواتران شفا وسطيحا كاناكاهاين يمغبران بظمور نبينا محمد

التشز يعيذالتي عليها بدورقلك الرسالة وليس فيدمايدل على نغى كرامات الاوليساء المتعلقة بالكشف فان اختصاص الغاية الفاصية منمرا تب الكشف بالرسل لابستلزم عدم حصول مرتبية ما من تلك المراتب لغيرهمأصلا ولايدعي أحد لاحد من الاولياء مافي رتبة الرسل عليهم السلام من الكشف الكامل الحاصل بالوجي الصريح وقوله تعسالي (فأنه يسسلك مزين بديه ومن خلفه رمسدا) تقريروتحقيق للاظهار المستغاد من الاستثناء وسان الكيفيته أي فانه يسلك من جيع جوانب الرسول عليه السلام عنداظهاره على غيمه حرسا منالملائكة محرشوته من تعرض الشيساطين لمأظهره عليدمن الغيوب المتعلقة برسالته وقوله تعسالي ( لىغسلمأن قد أبلغوا رسالاتربهم) متعلق

بيسلك غاية له منحيث آنه مترتب على الابلاغ المترتب عليه اذالمراد به العلم المتعلق بالابلاغ الموجود ﴿ صلى ؟ الله على الله

لهار المرتضى عليه والجمع فاعتبار تعدد أفراده وضميرا بلغوا امالارصد فللعني انه تعالى بسلكهم منجيع تجوانب المرتضى ليعلم أن الشان قدأ يلغوه رسالات ﴿ ٣٣١ ﴾ ربهم سالمة عن الاختطاف والتخليط علما مستبعا الجراء

وهو أن يعمله موجودا ماصلابالفعل **كافي قوله** تعالى حتى نعلم المجاهدين والغماية في الحقيقة هو الاللاغ والجهاد وابرادهم تعالى لابراز اعتنائه تمالى بأمرهما والاشعار بترتب الجزاء عليهماوالبالغةني الحث عليهمسا والمحذير عن النفريط فيهما وامالن ارتضي والجمع باعتبار معنى من كاان الافراد في الضمري السابقين باعتبار لفظها فالمحنى ليملم أنه قدأبلغ الرسل الموجى اليهم رسالات وبهمالي أعهم كاهي من غيراختطاف ولاتخليط بعدماأ بلغها الرصد اليهم كذلك وقوله تعالى( وأحاط عالديهم) أي عا عند الرصد أو الرسل علهم السلام حال من فاعل يسلك ياسمار قدأو بدونه على الخلاف الشهور جيء بهما الصفيق استغنائه تعالى فىالعلم بالابلاغ عادكر من سلك الرصد على الوجه المذكور

صلى الله عليه وسلم قيل زمان ظهوره وكانافي العرب مشهور ين بهذا النوع من العلمحتي رجع البهما كسرى في تعرف أخبار رسولنا محدصلي الله عليه وسلم فثبت ان الله تعالى قديطام غيرالرسل على شي من الغيب (وناتيها) انجيم أرباب الملل والادبان مطبقون على صحة علم التعبير وإن المعبر قد يخبر عن وقوع الوقائع الاتبسة في المستقبل و يكون صادقاً فيه ( وثالثها ) ان الكاهنة البغدادية التي تقلها السلطان سُنجِر بن ملكشاه من بغداذالى خراسان وسألها عن الاحوال الآتية في المستقبل فذكرت أشياءتم انها وقعت على وفق كلامها قال مصنف الكناب ختم الله له بالحسني وأناقد رأيت أناسا محققين في علوم الكلام والحكمة حكوا عنها انها أخبرت عن الاشياء الغابة اخبارا على سبيل التفصيل وجاءت تلك الوقائع على وفق خبرها وبالغ أبو البركات في كتاب المعتبرفي شرح الهاوقال لقد تفحصت عن حالها مدة ثلاثين سنذحتي تبقنت انها كانت تخبرهن الغيبات خبارا مطابقا (ورابعها) أنانشاه ف أصحاب الالهامات الصادقة وليسهدا مختصا أبالاولياء بلقديوجد فالسحرة أيضامن يكون كذاك ونرى الانسان الذي يكون أسهم الغيب على درجة طالعه يكون كذلك في كشيرمن أخباره وان كأن قديكذب أيضافي أكثر ثلك الاخبار ونرى الاحكاماالنجوميسة قدتكون مطابقة موافقة للامور وانكانوا قد بكذبون في كشرمنها واذا كانذلك مشاهدا محسوسا فالقول بان القرآن بدل على خلافه تمايجرالطعن المالقرآن وذلك باطل فعلنا أنالنأو يلااصحيح ماذكرناه والله أعلم الماما قولدتعالى (فانه يسلك من بين يديه ومن خلفه وصدا) فالمعنى أنه يسلك من ببن يدى من ارتضى للرسالة ومن خلفه رصدا أي حفظة من الملائكة يحفظونه من وساوس شباطين الجن وتخليطهم حتى يبلغ ماأوحىبه اليه ومنزحة شياطين الانس حتى لايؤذونه ولا يضرونه وعن الصحالة مآبعث نبي الاومعه ملائكة يحرسونه من الشياطين الذين يتشبهون بصورة الملك #قوله تعالى ( لبعلم أن قدأ بلغوا رسالات ر يهم) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) وحدالرسول في قوله الامن ارتضى من رسول فاله يسلك من بين يديه ومن خلفه تمجعق موله انقدأ بلغوارسالات ربهم ونظيره ماتقدم من قوله فانله ارجهنم خالدين (المسئلة الثانية) الحيم من قال بحدوث طالله تمالى بهذه الآية لان معنى الآية ليعلم الله أن قدا بلغوا الرسالة ونظيره قوله تعالى حتى نعلم الجاهدين ( والجواب ) من وجهين (الاول) قال قتادة ومقاتل ليعلم مجدان الرسل قد أيلغوا الرسالة كابانع هوالرسالة وعلى هذااللام فيقوله ليعلم متعلق تمحذوف يدل عليه الكلام كأنه قيل أخبرناه يحفظالوجي ليعلم أن الرسال قبله كأنوا على مثل حالته من الشليغ الحتى و فيجوز أن يكون المعنى ليعلم الرسول ان قدأ بلغوا أي جبريل والملائكة الذين يبعثون المالرسل رسالات ربهم فلا يشك فيها و يعلم انهاحتي من الله (الثاني) وهو اختيار أكثر المحقِّقين ان المعنى البعلم الله أن / قدأ والعالم الاندياء رسالات ربهم والعلم ههنا مثله في قوله أمحستم أن تدخلوا الجنة والميم

لَمُكُهُم بَيْنَ بِدَيَّهُ وَمِنْ خَلِفُهُ لَيْتُرْبُ عَلَيْهُ عَلَمْ تَعَالَى عِاذَكُرُ وَالْحَالَ أَنَهُ تَعَالَى عَالَاحُوالَ ا (وأحمى كلشي ) بما كان وماسيكون (عددًا) أى فردا فردا وهوتمبير منقول من المفعول به كفوله تعالى وفجرنا الارض عبونا والاصل أحصى عدد كلشي وقيل هو سال أى معدودا محصورا أومصدر بمعنى احصاء ﴿ ٣٣٠ ﴾ وأياماكان ففألدته ببان أن علمة تعالى بالاشياء لبس على وجد كلي اجالي م الله الذين جاهدوام كم والمعنى ليدلغوارسالات ومهرفيهم الله ذلك منهم (السئلة الثالثة) بل على وجدجزئ تفصيلي قرئ أيم على البناء للفعول \* قوله تعالى (وأحاط بمالديهم وأحصى كلشي عددا) قان الاحصاء قدراديه أماقوله وأحاط بمالديهم فهويدل على كونه تعالى عالمابالجزئبات وأماقوله وأحصىكل الاحاطة الاجالية شي عددا فهويدل على كونه طلا بجميع الموجودات فانقبل احصاء العدد انمايكون كإفى قوله تسالى وان تعدواا في المتناهى وقوله كلشي يدل على كونه غيرمتناه فلزم وقوع التناقض في الآية فلنالاشك أعمةالله لأتحصوها

ان احصاء العدد اعامكون في المتناهي فالمالفظة كاشر فانها لاتدل على كونه غير

وقرئ المزمل مززمله مبنياللفعول ومبنياللفاعل خوطب به النبي عليه الصلاة والسلام تهجينا لمأكان عليه من الحسالة

الى التشميم للعسادة والهعود الى التهمد وفيل دخل عليد الصلاة والسلام على خديعة وفدجئت قسرقا أول ماأتاه جبريل هليهسا الملامو بوادره ترعذ فقال زملوني زملوني فعسب أنه عرضاله فبينا هو على ذلك اذناداه جبر يل فقال بأعماالم مسل فيكون تخصيص وصف التزمل بالخطاب لللاطفية والتأنيس كافى قوله عليه الصلاة والسلام لعلى رضي الله عندحين غاصف فاطمة رضى الله عنها فأتاه وهونائم وقددلسق بجنبه التراب قرياأبا تراب ملاطفة لدواشعارا بانه غسير عانب عليه وقيل العني بائها الذي زمسل أمرا عظيمسا هوأمر ألنوة أيحله والزمل الحمل وازدمله أي احمله فالتعرض للوصيف حينثيذ للاشعسار تعلتسه القيام أوللامريه فان

حيث كان عليه الصلاة والسلام ملتفقا بقط بغذ ﴿ ٣٣٣ ﴾ مستعدا للنوم كايفعله من لا يهمه أمر ولا يعينه شان من المناف ال اتقص منعقليلا أوزدعليه فكان الرجل لايدري كم صلى وكم بق من الليل فكان يقوم الليل كلمخافذان لايحفظ القدر الواجبوشق عليهمذاك حتى ورمت أقدامهم وسوقهم فنسمخ الله تعالى ذلك بقوله في آخر هذه السورة فاقروا الما تيسيرمند وذلك في صدر الاسلام مُمَّقَالُ ابْ عِبَاسُ وَكَانَ بِينَ أُولُ هَذَا الْأَيْجَابُ وَ بِينَ نُسْخَهُ سَنِينَا وَقَالَ فِي رَوَايَة أُخْرِي أَنَّ أبجاب هذاكان بمكتونسخه كانبلدينة ثم نسيخ هذاالقدرأ يعشابالصلوات لحمس والفرق بين هذا القول و بين القول الاول ان ف هذا القول نسيخ وجوب التهجد بقوله فأقرو اما تيسر من القرآن ثم نسمخ هذا بايجاب الصلوات الخمس وفي القول الاول نسمخ ايجاب التهجد بإيجاب الصلوات الخمس ابتداء وقال بعض العلاء التهجده اكان واجباقط والدليل عليه وحوه (أولها) قوله ومن الليل فتهجد به ناهلة لك فبين ان التهجد نافلة له لا فرض واجاب ابن باسعنه بأن المعنى زيادة وجوب عليك (وثانيها) ان النهجد او كان واجباعلى الرسول لوجب أمتدلقوله واتبعوه وورود النسم على خلاف الاصل ( وثالثها ) استدل بعضهم وأعلى عدم الوجوب أنه تعالى قال فصفه أوانقص منه فليلا أوزدعليه ففوض ذلك الى رأى المكلف وماكان كذلك لايكون واجبسا وهذا ضعيف لانه لايبعد في العقل أن يقول أوجبت عليك قيام اللبل فاما تقديره بالقلة والكثرة فذالة مغوض الى رأيك مم ان القائلين بعدم الوجوب أجابواعن التممك بقوله فم الليل وقالواظاهر الامر يغيد الندب لانارأينما أوامراللة ثعالى تارة تغيدالمندوبوتارة تفيسد الائجاب فلابدمن جعلها مفيدة للقدر المشترك بين العسورتين دفعا للاشتراك والمجاز وماذاك الاترجيم جانب الفعل علىجانب الغزك والمأجواز النزكفانه ثابت بمقتضى الاصسل فللحصل الرجحان بقنضي الامر وحصل جواز النزك بمقتضى الاصل كان ذلك هوالمندوب والله أعلم ( المسئلة الثانية ) قرأ أبوالسمال قم الليل بفتح الميم وغسيره بضم الميم قال ابوالفتيم في جني الغرص من هسذه ألحركة المهرب من التقاء الساكنين فأى الحركات تعرك فقد حصل الغرمض وحكي فطرب حتهمتم الليل وفل الحق برفع الميم واللام وابع الثوب ثمقال من كسير فعلي أسل البياب ومن ضم أتبع ومن فنح فقدمال الى خفد الفنح \* قوله تعالى ( الاقايلانسه فمأ وانقص مته قليلا أوزدعليه) أعلمان الناس قدأ كثروا في تقسيرهذه الآيد وعندى فيه وجهان السورة الاربك يعلم أنك تقوم أدبى من تني اللبل ونصفه وثلثه فهذه الارية دلت على أن أكثر القادير الواجبة الثلثان فهذا بدل على إن أوم الثلث جائز واذاكان كذلك وجب أسيكون الراد بالقليل في قوله قم الليل الاقاملا هو الثلث فأذا فوله قم الليل الافليلامعناه هُمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى أَنْ مَعْمُ اللهِ عَلَى أَوْمَ الْعَسَامُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَل جائس ذا اوذا ابهما شئت فتحذف واوالعطف فنقدير الآية فرالالذين أوقم النصف

نحميله عليدالصلاة والسلام لاعباء النبوة عايوجب الاجتهادني العبادة ( قمالليل ) أي فم الى الصلاة وانتصاب

الليل على الظرفية وقبل القيام مستعار للصلاة ومعنى قرصل وقرى بصم الميم و بقفها (الاقلبلا) استثناء من الليل وقوله تعالى ( نصفه ) بدل من الميل الهاتي بعد الثنيا بدل الكل في 182 كم أفير نصفه والنعبير عن التصف المخرج علال الكنام له كال معلى معدد من المعدد ال

اوانهمس من النصف أورد عليه فعلى هـ نما بكون الثلثان افصى الزيادة و بكون الثلث القصبي التقصان غيكم زالها جساهوا لتنث والزائد عليه يكون مندو با فان قبل فعلى هسدا الدأو يل يلزمكم أن يكون التي صلى الله عليه وسلم قاء توك الواجب لانه تعالى قال ان ربك يعلمأنك تقومأدي من ثلثي اليل ونصفه وثناه في قرأ نصفه وتنثه بالخفض كان المعني أتك تقوم أفل من الثاثين وأهل من النصف واقل من الثاث فاذا كان الناث واجبا كان عليم السلام تاركا للواجب قلناالهم كابوا يقدرون الثاث بالاجتهاد فربا أخطؤا في ذلك الاجتهادونقصوا مندشيا قليلا فيكون ذلك أنتي من ثلث الليل المعلوم بتحديد الاجراء عندالله ولذلك قال تعالى لهم علم أنان تعصوه ( الوجدالثاني ) أن يكون قوله نصغه تفسيرا لقوله قليلا وهذا التقسير جائز لوجهين( الاول ) اننصف الشي قليل بالنسبة الى كلد ( والثاني ) أن الواجب اذا كان هو النصف لم يخرج صاحبه عن عهدة ذلك النكليف يبقين الابز بادةشئ قلبل عليه فيصير في الحقيقة نصفا وشدينا فبكون الباق بعددك أفل منه واذا ثبت هذا فنقول فراللل الافليلا معناه قرالليسل الانصفه فيكون الحاصلة نصف الليل ممقال اوانقص مندقلهلا يعثى أوانقص من هذا النصف نصفه حي بيق الربع ثم قال أوزد عليه يعني أوزد على هذا النصف نصفه حتى بصير المجموع ثلاثة أرباعه وحينتذ يرجم حاصلالآية الىأنه تمالى خيره بينأن يقوم تمام التصف وبين أن يقوم ربم الليل وبين أن بقوم الاثما أرباعه وعلى هذا النقدير يكون الواجب النأويل يزول الاشكال الذي في كرحم بالكاية لان قوله أثار بك يعسلم أنك تقوم أدى من ثاني الليل ونصفه وثنثه يدل على انه عليه الصلاة والسلام لم يقم ثاثي الأبل ولانصفه ولاثنثه لان الواجب لما كان هوال بع فقط الم يلزم من ترك قيسام الثلث ترك شي من الواجيسات فزال السؤال المذكور والله أعلم الله قوله تعالى ( و رتل القرآن تر تَيلًا ) قال الزجاج رتل القسرآن ترتيلا بينه تبيينا والتببين لايتم بأن يعجل فى القرآن انسايتم بأن يثبين جيع الحروف ويوفى حقها من الاشباع قال المبرد أصله من قولهم أفر وتل اذاكان بين الثنآيا افتراق لس بالكثير وقال الليث الترتبل تذسيق الشئ وثغر رتل حسن التنضيد ورتلت الكلام ترتيلا اذاتهلت فيه وأحسات تأليفه وقوله تعالى ترتيلا نأكيدفي ايجاب الامر مه وانه ممالالمدمنه لاقارئ واهلم أنه تماني لماأمره بصلاة الليل أمره بترتيل القرآن حتى عَكَرُ الخَاطِرِ مِنَ النَّآمِلِ فِي حَمَّا تُنِي مَهَاتُ الآمَاتِ وَدَمَّا نُفْهِمَا فَعَنْدَالُو صُولَ الى ق كُرالله وستشعر عظمته وجلالته وعند الوصول اليالوعد والوعيد يحصل الرجاه والخوف وحينتاء يشتنبرالقلب بنور معرفةا أته والاستراع فيالقراءة يدل على عدم الوقوف على المعاني لان النفس تبيهم إذكر الذمور الذلهبة الروحانية ومن ابتهم بشي أحب ذكر. أح بشيئا لمهر عابد بسرعة فطهر أن المقصود من الترثيل انماهو حضورالقلب

فالقلسل لاظهار كإك الاعتداد بشأن الجرء المقارن للقيام والاندان مفضله وكون القيام فإسه عنزلذ القيسام في أكثر في كثرة النواب واعتمار قلنه بالنسبة الي الكلمع عرأمه عسن الفائدة خلاف الظاهر (أوانقص منه) أي انقص القيام من النصف المقارنله في الصورة الاولى (قليلا) أي تقعساقليلا أومقدارا فليلا محثلانعط الى نصف النصف (اوزدعليه) أي زد القيام على النصف المقارناله فالمعنى تخييره عليدالملاةوالملام بين أن تقوم نصدهم أوأقل منسدأوأكثر وقبل قوله تعالى نصفه بدلءن قليلا والتخير بحاله وليس بسسديد أماأولا فلان الحقبق بالاعتاساء الذي بذيء عنه الابدال هوالجن الباقي بعدالثانيا القارن للقياء لاالجزء المخرج

الصفه بدلامن قليلالزم اعتبار نقص القيام وزيادته بالقياس الي ما هو عارعته بالكلية والاعتدار بالسارى النصفين مع كوته تحدلا ظاهرا اعتراف بأن الحق ﴿ ٢٣٥ ﴾ هم الديل وقيل نصف بدل من الذل والاقبلا استثناء من النصف

والضيرفي منه وعلمه النصف والمني المخير بينأمر نزبينأن يقوم أقل من نصف الليل علم البتات ويين أن بختا رأحد الامرين وهماالنفصان من الزيادة عليه وقيل الضايران للاقل من النصف كانه قيل قرأقل من نصفه أوقم أنقص من ذلك الافلأوأز يدمنه قليلا وقيل والذي يلبق عيرالة التنزيل هو الاول والله أعلم عافى كتابه الجليل ( ورثل القرآن)في اثناء ماذكر من القيام أي اقرأ، علم توادة وتدين حروف ( ترتبلا) بلغيا بحيث تلكن السامع من عدها منقسولهم ثغر رتل ورنل اذا كأن مفلسا ( اناستلقى عليك) أي سنوجى اليك وايشار الالقاء عليدلقوله تعالى (قسولا ثقيلا) وهو القرآن العظم المنطوي عدل تكاليف شاقة القيلة على الكافين لاسميا على الرسول عليدالعسلاة والسلام

وكال المعرفة ي قوله تعسالي (الاستلق عليك فولا تقيلا) فالروا في نفسير المقبسل وجوها (أحدها)وهو المختارعندي أن المراد من كوله القبلا عظم قدره وجلالة خطره وكلشئ نفس وعظم خطره فهو ثفل وثقيل وناقل وهذا مدى قول اين عباس في رواية عطاء قولا ثقيلا بعني كلاما عظيما ووجه النظم أنه تعالى لما أمره بصلاة الليل فلا أنه قال انما أمرتك بصلاة الليل لاناسناني عليك فولاعظيما فلامد وأزنسجي فيصيرورة نفسك مستعدة لذلك القول العظيم ولايعصل ذلك الاستعداد الابصلاة الليل فان الانسان في الليلة الظلماء اذا اشتغل بعبادة الله تعالى وأقبل على ذكره والشناء عليه والتضرع بين يديه ولم يكن هناك شئ من الثواغل الحسية والعوائق الحسمانية استعدت النفس هنالك لاشراق جلال الله فيهاوته بأت للجرد التام والانكشاف الاعظم بحسب الطاقة البشر ية فلاكان اصلاة الليل أثرفي صيرورة النفس مستعدة لهذا المعني لاحرم قال انهاعا أمرتك بصلاة اللبللا ناسئلتي عليك قولا تقيلا فصير تفسك مستعدة لقبول ذلك المعنى وتمام هذا العني ماقال عليه الصلاة والسلام أنال بكم في أيام دهركم نفعان ألافتعرضوالها (وثانيها) قالوا الراد بالقول الثقبل المقرآن ومافيه منالاوامن والنواهي التي هي تكاليف شاقة ثفيلة على الكلفين عامة وعلى رسول الله خاصة لانه يتعملها بنفسد ويبلغها الىأمته وساصله النافله راجع اله ثقل العمل به فانه لامعني للتكليف الاالزام ما في فعله كلفة ومشقة (وثالثها) روى عن الحسن أنه ثقيل في الميزان يوم القيامة وهواشارة الى كثرة منافسه وكثرة الثواب في العمليه (ورابعها) المراد أنه عليه الصلاة والسلام كان ينقل عند نزول الوحي البه روى أن الوحي نزل عليه وهو على ناقنه فثقلعليهاحتي وضعت جرافها فلمنستطع أن تتحرك وعن ابن عباس كان اذا نزل عليه الوجي تقل عليه وتر بدوجهه وعن عائشة رمني الله عنها رأيته ينزل عليد الوجي في اليوم الشديد البرد فيقصم عنه وان جبينه ليرفض عرفا (وخامسها) قال الفراء قولا تقيلا أى ايس بالخفيف ولابال فساف لانه كلام ربنا تبارك وتعالى (وسادسها) قال الزجاج معناه انه قول مبين في صحنه و يانه ونفعه كالفول هذا كلام رزين وهذا قول له وزن اذا كنت تستجيد. ورَّمَم أنه قدوقع ، وهم الحكمة والبيان (وسابعها) قال أبو على الفارسي انه ثقيل على المنسافقين من حيث انه بهدك أسرارهم ومن حيث انه يبطل أديانهم وأقوالهم (وُنامنها) أن الثقيل من شأنه أن بيني في مكانه ولايزول فعمل الثقبل كناية عن بقاء القرآن على وجه الدهر كإقال الأنتحن نزلنا الذكر والاله لحافظون (وتاسعها) أنه ثقيل بمعنى أنالمقل الواحد لابني بادراك فوائده وسمسائيه بالكلية فالنكلمون غاسوا في معارم و لا ته و الفقها، أقبلوا على البحث عن أحكامه و تذاأ هل المفة والحو وأرباب المعانى ثم لايزال كلمنأخر يفوز منه بفوائد ماوسل البيدا المنقده ون فعلمنا أن الانسسان الواحد لابقوى على الاستقلال بحمله فصارك الحلل الشيل الذي يعجز الخنق عن

فأنه عليه الصلاة والسلام وأمور بتعملها وتحميلها للامة والجلة اعتراض

بين الامر وتعليله التسهيل ما كلفه عليه الصلاة والسلام من القيام وفيل معنى كونه تُقيلا أنه رصين لرزانة لقظه ومنانة معناه أوثفيل على المنافذ ومنانة معناه أوثفيل على المنافذ وثقيل في الميزان اوعلى معناه أوثفيل على المنافذ وثقيل في الميزان اوعلى معناه أوثفيل عنده معنده معن

حله (وعاشرها) أنه ثقبل الكونه مشتملا على المحكم والنشابه وانتناه هم والنسوخ والفرق بين هذه الافسام عالايقدر عليه الاالعلاء الراسطون المحيطون بجميع العلوم العقلية والتقلية والحكمية فلما كان كذلك لاجرم كانت الاحاطة به تقبلة على أكثر الخلسق قوله تعالى (أن اشئة اللهل) بقيال نشات تنشأ نشأفهى ناشئة والانشاء الاحداث فكل ماحد ثفانه يقسال المذكر ناشئ والمؤنث نائلة اذاعرفت هذا فتقول في الناشئة قولان (أحدهما) أنهاعبارة عن ساعات الليل (والثاني) أنها عبارة عن الامورااي تحدث في ساعات اللهل أما القول الاول فقال أيوعبيدة نائنة اللبل ساعاته وأجزاؤه المتتالية التعاقبة قانها تحدث واحدة بعد أخرى فهي ناشئة بعد ناشئة ثم القائلون بهذا القول اختلفوا بغنه برمن قال الامل كله ناشئة روى ا ن أبي مليكة قال سألت ابن عباس وابن الزبير ص تاشقة الليل فقالا الليل كلم ناشلة وقال زين العابدين رضى الله عند ناشئة الليل مابين المغرب الى العشاء وهو قول سعيدين جبيروالضماك والكسائي قالوا لان ناشئة اللبل هي الساعة التي منها يبتدأ سواد الليل القول الثاني هو تفسير الناشة بأمور تحدث في الليل وذكرواعلي هذا القول وجوها (أحدها) قالوا المشقة الليل هي النفس الناشفة بالليل التي تنشأ من مضجعها الى العبادة أي تنهض وترتفع من نشأت السحابة اذا ارتفعت (وثمانيها) المعند الليل عبارة عن قيام اللبل بعد النوم قال إن الاعرابي اذاعت من أول الليل نومة ثم قت فتلك النشأة ومنه المائئة الليل وعندى فيه وجه ثالث وهوان الانسان اذا أقبل على العبادة والذكر في الايل المظلمٌ في البيت المطلم في موضع لاتصبر حواسة مشغولة بشئ من المحسوسات البئة فحينته يقبل القلب على الخواطر الروسانية والافكار الالهية وأما النهسار فان الحواس تكون مشخواة بالمحسوسات فتصير التفس مشغولة بالمعسوسات فلانتغرغ للاحوال الروحا نبسة فالمراد من ناشئة اللبسل تلك الواردات الروحانية والخواطرالنورانية التي تنكشف في طلة اللبل بسبب فراغ الحواس وسماها عاشئة الليل لانها لاتحدث الاق الليل بسبب أن الحواس الشاغلة للنفس معمللة في الليل ومشغولة في النهار ولم يذكر أن تلك الاشياء الناشة منهاتارة أفكاروتأ ملات وتارة أنوار ومكاشفات وتارة انفعالات نفسالية من الابتهاج بعالم القدس أوالخوف منه أوتخيلات أحوال عجيبة فلمماكانت تلك الامور الناشئة أجناسا كثيرة لايجمعها جام الاأنهما أمور الشنة حادثة لاجرم لم يصفها الابأذها ناشتة الليل فلل قوله تعسالي (هي أشدوطأ) أي مواطاة وملاءمة وموافقة وهومصدر يقال واطأت فلانا على كذا مواطأة ووطاء ومنه ليواطئوا عدنما حرم الله أي ليوافقوا فان فسرنا الناشة بالساعات كان المعني انها أشد موافقة لمايراد من الخشوع والاخلاص والافسرناها بالنفس الناشئة كان المعنى شدة المواطأة بين القلب واللسان وان فسمرناها بقيام اللبل كأن المعنى مايرادمن الخشوع والاخلاص واز فسمرناها بماذكرتكان المعتى ان افضاء تلك المجاهدات الى

الكفار والفعارأ ونقيل تلقيه عزابن عباس رصى الله عنهما كان اذا ترل عليه الوجي ثقل علمه وتر بدله جلده وعن عائشة رمني الله تمالىعتها رأيتديلال عليه الوجي فياليوم الشديد البرد فيقصم صندوانجسته ليرفض عرقا(انناشة الليل) اى ان النفس التي تنشأ من مضجعها إلى العبادة أى تنهض من نشأمن مكانه اذانهض أوان قيام الليل عطان الناشلة مصدرمن نشأكا العافية أوان العبادة التي تنشأ بالليل أي تحدث أوان ساعات الليل فانها تحدث واحدة بعسد وأحدة اوساعاتهما الاول من نشأ اذا ابتدأ ( هي أشدوطاً ) أي حى خاصة أشد ثبات قسدم أوكلفة فلابد مزالاعتاء بالقيام وقري وطاء أيأشد موطأة يواطبي قلبها اسانها انأر دبها النفسأو يواطئ فيها قلب القائم لسانه أن

( وأقوم قبلا) وأشد مقالاوأ يبت قراءة لحضور القلب وهدوالاصوات (انلائق النهارسيا طويـلا) أي تقلب وتصرفا في مهمانك واشتغالابشواغلات فلا تستطيم أن تتفرغ العبادة فعلبك بهسا فى الليل وهذا بيان للداعى الخارجي الى قيام الليل بعد يان مافي نفسه من الداعي وقري سمخاأي تفرق فلب بالشواغل مستعارمن جخ الصوف وهونفشه ونشرأجزا (واذ كراسم ريك) ودم على ذكره تعالى ليلا ونهسارا علىأي وجه كان من تسبيم وتهليل وتحميد وصلاة وقراءة قرآن

حصول المكاشفات في اللب أشدمنه في النهار وعن الحسن أشدموافقة بين السر والعلانية لانقطاع روية الخلائق (المسئلة الثانية) قرى أشدوطاً بالفتح والكسروفيه وجهان ( الاول) قال الفراء أي أشد ثبات قدم لان النهار يضطرب فيه الناس ويتقلبون فيه للعاش ( والثاني) أنقل وأغلظ على المصلى من صلاة النهار وهومن قولك اشتدت على القوم وطأة سلطانهم اذا تقل عليم معاملتهم معد وق الحديث اللهم اشدد وطأتك على مضرفاعلم الله نبيه أن الثواب في قيام الليل على قدرشدة الوطأة وثقلها ونظيره فوله عليه الصلاة والسلام أفضل العبادات أحزها أي أشقها واختيار أيوعبيدة القراءة الاولى قال لانه تعالى الأمره بقيام الليل ذكرهذه الآية فكانه قال انما أمرتك بصلاة الليل لانموا فقمة القلب واللسان فيمه أكل وأبضا الخواطر الليلية الى المكاشفات الروسانية أتم \* قوله تعالى ( وأقوم قيلاً ) فيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) أفوم قيلا قال ابن عباس أحسن لفظا قال ابن قتيمة لان الليل تهدأ فيم الاصوات وتنقطم فيد الحركات و يتخلص القول ولا يكون دون تسمعه وتفهمه حائل ( المسئلة الثانية ) قرآ أنس وأصوب فيلافقيل لهياأبا حزماناهي وأقوم قيلافقال أنس أقوم وأصوب وأهفأ واحدفال ابنجني وهسدايدل على أن القوم كانوا يعتسبر ون المعاني فاذاوجدوها لم يلتفنوا الى الألفساظ ونظيره ماروى أنأباسوار الغنوى كان يقرأ فعاسسوا خلال الدبار بالحاء غيرا لمعمة فقيل لهانماهوجاسوافقال حاسوا وجاسوا واحدوأ ناأقول محسأن تحمل ذلك علم إنه انماذكر ذلك تفسيراللفظ القرآن لاعلى أنهجمله نفس القرآن اذلوذهبنا الى ماقاله ابنجني لارتفع الاعتماد عن ألغاظ القرآن ولجوزنا انكل أحده برعن المعسني بلفظ رآه مطابق الذلك المعنى ثمر بما أصاب في ذلك الاعتقاد و ربما أخطأ وهذا يجر الى الطعن في القرآن فثبت أنه يجب حل ذلك على ماذكرناه \* قوله تعالى (انلك في النهار سيماطويلا) فيه مسئلتان (المسئلة الاولى) قال المبرد سيماأى تقلبا فيما يجب ولهذا عي الساع ساجالتقليه بيديه ورجليه تم في كيفية المعنى وجهان (الاول) اناك في النهارة صرفا وتقلبا في مهداتك فلا تتفرغ المدمة الله الابالايل فلهذا السبب أمر تك بالصلاة في الليل ( الناني ) قال الزجاج أى انفالك من الليل شي من النوم والراحة فلك في النهار فراغ فأصرفه اليه (المسئلة الثانية ) قرى سبخابالخاءالمنقطة من فوق وهواستعارة من سبخ الصوف وهونفشه ونشر أجزاته فان القلب في النهار يتفرق بسبب الشواغسل وتختلف همومه بسبب الموجبات ( المختلفة واعسل أنه تعالى أمر رسوله أولا بقيام الليسل ثم ذكر السبب في أنه لم خص الليل بذلك دون النهار ثم بين أن أشرف الاعمال المأمور بها عند فيام الليل ماهو \* قوله تعالى ﴿ (واذكراسم ريك وتبتل اليه تبنيلا) وهذه الآية تدل على انه تعالى أمر بشيئين (أحدهما) أ الذكر ( والثاني ) التبتل أما الذكر قاعم أنه انما قال واذكر اسم ربك ههنا وقال في آية أخرى واذكر ربك في نفسك تضرعا وخيفة لانه لابد في أول الامر من ذكر الاسم باللسان

مدة ثم يزول الاسم ويبقى المسمى فالدرجة الاولى هي المراد بقوله ههناواذ كراسم ربك والمرتبة الثانبةهي المرادبقوله في السدورة الاخرى واذكر ربك في تفسك والاساتكون مشتغلابذكر الرباذاكنت في مقام مطالعة ربو بيته وربو بينه هبارة عن أنواع تربيته لك واحسانه اليك فادمت في هـ ذاالمفسام تكون مشغول القلب عطاامة آلائه ونعمائه فلانكون مستغرق القلب به وحينتذ يزداد الترقى فتصدير مشتغلا بذكر الهيته واليه الاشارة بقوله اذكروا الله كذكركم آباءكم وفي هذا المقام يكون الانسان في مقام الهيبة والخشبة لانالالهبة اشارة الى القهارية والعزة والعلو والصمدية ولايزال العبديبق في هذا المقام مترددا في مقامات الجالال والتنزيه والتقديس الى أن ينتقل منها الى مقام الهو ية الاحدية التي كلت العبارات عن شرحها وتقاصرت الاشارات عن الانتهاء اليها وهناك الانتهاء الى الواحد إلحق ثم يقف لانه ليس هناك نظير في الصفات حتى يعصل الانتقال منصغة الىصغة ولاأن نكون الهو يذمركبة حتى ينتقل نظرالعف ل منجزه ال جرء ولاأنها مناسبة لشي من الاحوال المدركة من النفس حتى تعرف على سسبيل المقايسة فهي الظاهرة لانها مبدأ ظهور كلظاهر وهي الباطنة لانهافوق عقولكل المخلوقات فسجعان من احتجب عن العفول بشدة ظهوره واخنني عنها بكمال نو ره وأما قوله تعالى وتبتل البه تبتيلا ففيد مستلتان ( المسئلة الاولى ) اعلم أنجيع المفسرين فسروا التبتل بالاخلاص وأصل البتل في اللغة القطع وقيل لمريم البتول لانها انقطعت الى الله تعالى في العبادة وصدقة بتلة منقطعة من مال صاحبها وقال الليث التبتيل تمييز الشي عن الشي والبتول كل امرأة تنقبض من الرجال لارغبداها فيهم اذاعرفت ذلك فاعم أن للفسر ين عبارات قال الفراء يقال العابداذ اترك كلشي واقبل على العبسادة قد تبتل أى انقطع عَن كل شي الى أمر الله وطاعته وقال زيد بن اسل التبتل رفض الدنيا مع كلمافيها وآلتماس ماعنسدالله واعمأن معني الآية فوق ماقاله هؤلاء الظاهر يون لان قوله وتبنل أى انقطع عن كل ماسواه اليد فالمشفول بطلب الآخرة غسير متبنل الحاللة تعالى بل متبتل الى الا خرة والمشغول بعبادة الله متتبسل الى العبسادة لاالى الله والطالب لمعرفة الله متبتل الىمعرفة الله لاالى الله فن آثر العبادة لنقس العبادة أولطلب الثواب أوليصير متعبدا كاملا بتلك العبودية فهو منبتل الى غسيرالله ومن آثر العرفان للعرفان فهومتبتسل الىالمرقان ومنآثر العبودية لاللعبوذية بلالعبود وآثر العرفان لالاعرفان بللعروف فقدخاض لجة الوصول وهذا مقام لايشرحه المقال ولايعبر عندالخيسال ومن أراده فليكن من الواصلين الى المين دون السامعين للاثر ولا يجد الانسان الهذا مثالاً الاعندالعشق الشديداذامرض البدن بسببه وانحبست القوى وعبت العينان وزالت الاغراض بالكلية وانقطعت النفس عماسوي المشوق بالكلية فهناك يظهر الفرق بين التبتل الى المعشوق و بين التبتل الى رواية المعشوق ( المسئلة الثانية ) الواجب أن يقسان

رودراسة علا (ويدل البه) أى وانفطع اليديمجامع الهمة واستغراق العزعة فيمرافبنسه وحبث لم يكن ذلك الا يتجريد تفسد عليد المحسلاة " والملام عن العوائق الصادةعن مراقبة الله تمالي وقطم الملائق عاسواه قبل (تبنيلا) مكان تبنلا معرما فبـــه[ من رعاية الفواصل (رب المشرق والمغرب) مرفوع عسلي المدح وقيلاعل الاشتداد خبره ( لااله الاهو) وقري بالمرعلي أنه يدل من ريك وقيل على اضمارحرف القسم جموابه لااله الاهو والفاء فيقوله تعالى (فاتخسد، وكبسلا) لترتيب الامر

وموجبه عطاختصاص الا لوهية والربو بية به تعالى (واصبرعلم مايقواون) مالاخبرفيد من الخرافات (واهبرهم همراجيلا) يأن تعباريهم وتداريهم ولاتكافئهم واتكل أمسورهم الي ربهم كايعرب عند فوله تعسالي (وذرني والمكذبين) أي دعني واياهم وكل أمرهم الى فأنى أكفبكهم (أولى التعمة) أرياب التنع وهم صنداديد فريش (وسهلهم فليلا) زمانا فليلا ( ان لدينا أنكالا)جمنكلوهو القيسد الثقيل والجملة تعليسل الامر أى ان لدينا أمورا مضاد ة التعمهم ( وجيمسا وطعاما ذاغصة) بنشب

وتبتل البه تبتيلا أويقال بتل نفسك اليه تبنيلا لكنه تعالى لم بذكرهما واختسارهذه العبارة الدقيقةوهي أنالقصود بالذات اناهوا تبنل فأماالبتيل فهوتصرف والمشتغل بالتصرف لايكون متبتلا الى الله لان المشتغل بغيرالله لايكون منقطعا الى الله إلاأنه لابد أولامن التبتيل حتى يحصل التبتل كإقال تعالى والذبن جاهدوا فينالنهدينهم سلنافذكر التبتبل أولااشعارا بأنه المقصود بالذات وذكرا لتبتيل ثانيا اشعارا يأنه لابد مندولكنه مقصود بالمرض واعلم أنه تعالى لما أحر ، بالذكر أولا عم بالتبتل "مانيا ذكر السبب فيه \* فقال تمالى (رب المشرق والمغرب لااله الاهوفاتخذ. وكيلاً) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم أنالنبتيل اليه لايحصل الابعد حصول المحبة والمحبة لاتليق الابالله تعالى وذلك لانسبب الحبة الماالكمال والماالتكميل أماالكمال فلان الكمال يوب لذاته اذمن المعلوم أن يمنام أن يكون كل شي الما كان محبوبا لاجل شي آخر والالزم التسلسل فاذالابد من الانتهاء الى مايكون محبو بالذاته والكمال محبوب لذاته فان من اعتقدأن فلانا الذي كان فبل هذا بالف سنة كان موصوفا بعلم أزيد من علما أراناس مال طبعد اليدوأ حبد شاء أم أبى ومن اعتقد في رستم أنه كان موسوفا بشجاعة زائدة على شجاعة سائر الناس احبد شاء أمأبي فعلنا أنالكمال محبوب لذاته وكال الكماللة تعالى فالله نسال محبوب لذاته فهنهم يحصل في قلبه محبثه كان ذلك لعدم علمه بكماله وأماالكميل فهو أن الجواد محبوب والجواد المطلق هوالله تعالى فالمحبوب المطلق هواقه تعمالي والتبتل المطلق لاءكن أن يحصل الاالى اقة تعالى لان الكمال الطلق له والتكميل المطلق منه فوجب أن لا يكون التبتل المطلق الااليه واعلم أن التبتل الحاصل اليه بسبب كونه مبدأ للتكميل مقدم على النينل الحاصل اليه بسبب كونه كاملا فيذاته لان الانسان في مبدأ السير يكون طالب المحصة فيكون تبتله الىاللة تعالى بسببكونه مبدأ للشكميل والاحسان ثمفيآخر السير يترفى عنطلب الحصة كإبينا من أنه يصير طالباللمروف لاللعرفان فيكون تبنله في هذه الحالة بسبب كونه كاملافقوله ربالمشرق والمغرب اشارة الى الحالة الاولى التي هي أول درجات المتبتلين وقوله لااله الاهواشارة الى الحالة الثانبة التي هي منهى درجات المتبتلين ومنتهى افدام الصديفين فسبحان من له تحتكل كلة سرمخني ثم وراءها تين الحالتين مقام آخر وهومقام النفويض وهو أنيرفع الاختيار مزالبين ويفوض الامر بالكابذاليه فأنأراد الحقبه أن يجعله متبتلا رمني بالتبتل لامن حيث انههو بلمن حيث انهمراد الحق والأرادبه عدم التبتل رضي بعدم النبتل لامن حيث انه عدم التبتل بلمن حيث السام رادالحق وههنا آخر الدرجات وقوله فأتخذه وكيلا اشارة الى هذه الحالة فهذا ماجرى به القلم في تفسير هذه الآية وفي الزوايا خبايا ومن أسرار هذه الآية بقايا ولوأن مافى الارض من شجرة أفلام والبحر عده من بعده سبعة أبحر مانفدت كلمات الله (المسئلة انثانية) رب فيد قراء تان (احداهما) الرفع وفيدوجهان (أحدهما) على المدح والتقدير

هورب المشرق فيكون خبرم تدا محذوف كقوله بشرمن ذلكم النار وقوله مناع قليلأي تقليهم مناع قليل (والثاني) أن ترفعه بالابتداء وخبره الجلة التي هي لا الدالاهوو العائد اليدالضمير المنفصل (والقراءة الثانية) الخفض وفيها وجهان (الاول )على البدل من ر بك(والثاني)قال بن عباس على القسم باضمار حرف القسم كقولك الله لافعلن وجوابه لااله الاهو كانقول والله لاأحد في الدار الازيد وقرأ ابن عباس رب المشارق والمغارب أماقوله فاتخذه وكيلافالعن أته لماثبت أنه لااله الاهو لزمك أن تحذه وصكيلا وأن تفوضكل أمورك اليهوههنامقام عظيم فانهلساكانت معرفة أنه لااله الاهو توجب تفويض كل الامور اليه دل هذا على ان من لايفوض كل الامور اليه فأنه غسر عالم بمقيقة لااله الاهو وتقريره انكل ماسواه بمكن ومحدثوكل ممكن ومحدث فانه مالم ينتم الى الواجب الذاته لم يجب ولماكان الواجب لذاته واحدا كان جميع الممكنات مستندة اليممئتهية اليدوهذا هوالمرادمن قوله فأتخسذه وكيلا وقال يعضهم وكيلا أي كفيلابما وعدائمن النصروالاظهارا قوله تعالى (واصبرعلى مايقولون واهجرهم هجرا جيلا) المعنى انك لما أتخذنني وكيلا فاصبرعلي مايقولون وفوض أمرهم اليفانني لمساكنت وكبلالث أقوم باصلاح أمرك أحسن من قيامك باصلاح أمور نفسك واعلم أن مهمات المبادة محصورة فيأمر بركيفية معاملتهم معالله وكيفية معاملتهم معالخلق والاولأهم من الثاني فلما ذَكر تعالى في أول هذه السورة ما يتعلق بالقسم الاول أتبعد بمسايتعلق بالقسم الثاني وهوسجانه جع كل ماجمتاج البه من هذا الباب في هاتين الكلمتين وذلك لانالانسان اماأن يكون مخالطا للناس أومجانبا عنهم فان خالطهم فلابدله من المصابرة على الذائهم وايحاشهم فانه انكان يطمع منهم الخير والراحة لم يجد فيقع في الغموم والاحزان فثبت انامن أراد المفااطة مع الخلق فلابدله من الصبر الكثير فأما انترك المخالطة فذاك هو الهجر الجيل فثبت انه لابد لكل انسان من حد هذين الامرين والهجر الجيل أن يجانبهم بقلبه وهواه و يخسالفهم في الافعال مع المداراة والاغضاء وترك المكافأة ونظيره فأغرض عنهم وعظهم وأعرض عن الجاهلين فأعرض عن تولى عن ذكرنا قال المفسرون هذه الآية انمانزات قبل آية الفتال ثم نسيخت بالامر بالفتال وقال آخرون بلذلك هو الاخذ باذنالله فيما يكون أدعى الحالقبول فلايرد السمخ فيمثله وهذا أصبح الله قوله تعالى (وذرني والمكذبين أولى النعمة ومهلهم قليلاً) اعلم أنه اذا اهم انسان عهم وكان غيره قادرا على كفاية ذلك المهم على سبيل التمام والكمال قاله ذرى أناوذاك أى لاحاجة مع اهممامي بذاك الىشى آخر وهو كموله فذرى ومن يكذب وفوله أولى النعمة بالفنح التنعم وبالكسر الانعام وبالضم المسرة يقال أنعم بكونعمك عيناأى أسرعينك وهم صناديدقر بشوكانوا أهل تنع وترفد ومهلهم قليلا فيه وجهان (أحدهما) المراد من القليل الحياة الدنيا (والثاني) المراد من القليل تلك المدة القليلة

ني الحلموق ولايكاد يساغ كالضربع والزقوم (وعذايا أليما) ونوعا آخر منالعذاب مؤلما لايقادرقدره ولايدرك كنهدكل ذلك معدلهم ومرصد وقوله تعالى ( يوم ترجف الارض والجال) أي تضطرب وتتزلزل ظرف للاستقرار الذي تعلق به لدشا وقبل منعلق بمضمرهو صفة احذابا أىعدابا واقعما يوم ترجف (وكانت الجبال) مم صلابتها وارتفاعها (كشبا)رملا مجتمعامن كثب الشير اذاجعه كائه فعيل معنى مفعول (مهيلا) مناورا من هيل هيلاا ذانثر وأسيل ( انا أرسلنـــا البكم) باأهل مكة

(رسولاشاهداعليكم) يشهد يوم القسامة عا صدرعنكم منالكم والعصيان(كاأرسلناالي هٔ عون رسولا) هوموسی عليه السلام وعدم تسينه لعدم دخسله في التثبية (فعمى فر عون الرسول) الذىأرسلناه اليه ومحل الكافالتصبعلىأنها صفة لمصدر محذوق أى انا أرسلنا اليكم رسولا فمصبغواكا بعرب عند قوله تمالى شاهدا عليكم ارسالاكاننا كاأرسلنا الىفرعون رسولافعصاء وقوله تسالي (فأخذناه أخذاو ببلا)خارج من التشبيه جي به التنبيه على أنه سميق يؤلاء ماساق يأولئك لامحالة والو يل

الباقيسة الى يوم بدر فأن الله أهلكهسم فىذلك اليوم مُمذكر كيفية عدا بهسم عندالله \*فقال (ان لدساأنكالاوجعيما وطعاماذاغصة وعذاباأاعا) أي ان لدينا في الآخرة مايضادتنعمهم في الدنيا وذكراً مو را اربعة (أولها) قوله أنكالاواحدها نكل ونكل قال الواحدي النكل القيد وقال صاحب الكشاف الذكل القيدالثقيل (وثانيها) قوله وجعيما ولاحاجة به الى النفسير (وثانها) قوله وطعاما ذاغصة الغصة مايغص به الانسان وذلك الطعام هوالزقوم والضريم كا قال تعالى ليس لهم طعام الامن صدريع قالوا انه شوك كالعو مجيأ خذبالحلق بدّخل ولا يُخرج ( و رابعها) قوله وعذابا أليماوالراد منه سائرأنوا عالعذاب واعلمانه يمكن حل هذه المراتب الاربعسة على العقوبة الروحانية أما الانكال فهي عبارة عن بقاء النفس في قيد التعلقات الجسمانية واللذات البدنية فأنهاق الدنيالمااكنسيت ملكة تلك المحبة والرغبة فبعدالبدن يشند الحنين معان آلات الكسب قديطات فصسارت تلك كالانكال والقيود المانعة له من التخلص الىعلمالرو حوالصفاء تم يتولد من تلك القيود الروحانية نيران روحانية فان شدة ميلهاالىالاحوال البدنية وعدم تمكنها من الوصول اليها يوجب حرقة شدة روحانية كن تشتدرغبته في وجدان شيء تمانه لا يجده فانه يحترق قلبه حليه فذاك هوالجبم تم انه يتجرع غصة الحرمان وألم الفراق فذاك هوالمرادمن قوله وطعاما فاغصة تمانه بسبب هذه الاحوال بتي محروما عن تجلي توراهه والانخراط في سلك الفدسين وذلك هوالمراد من قوله وعذاباا أع اوالتنكير في قوله وعذابا مل على ان همنا العذاب أشد بما تقدم وأكمل واعسلم أنى لاأقول المراد بهذه الآنات هوما ذكرته فقط بلأقول الهساتفىد حصول المراتب الاربعة الجسمائية وحصول المراتب الاربعة الروحانية ولاعتنع حله عليهما وانكان اللف ظ بالنسبة الى المراتب الحسمانية حقيقة و بالنسبة الى المراتب الروحانية محازمتعارف مشهورتم انه تعسالى لماوصف العذاب أخبر أنه متي يكون ذلك #فقاا تعالى ( يوم تر حف الارض والجبال وكانت الجبال كشيامهيلا ) وفيه مسائل ( ١٨ ملة الاولى ) قال الزجاج يوم منصوب بقوله الذلدينا أنكالا وجمعيما أي نكل بالكافرين ونعذبهم يوم ترجف الارض (المسئلة الثانبة) الرجفة الزازلة والزعزعة الشديدة والكثيب القطعة العظيمة من الرمل نجتمع محدودية وجعمه الكشران وف كيفية الاشتقاق قولان (أحدهما ) انهمن كشالشي اذاجعه كأنه فعيل بمعنى ر مفعول (والثاني ) قال اللبث الكشيب نثر التراب أو الشيء يرمى به والفعل اللازم انكثب أينكثب انكثابا وسمى الكثيب كثيبالانترابه دقاق كأنه مكثوب منثور بعضه على أبعض لرخاوته وقوله مهيلا أىسائلاقدأسيل يقالتراب مهيل ومهيول أىمصبوب أومسيل والاكثر فياللغة مهيل وهومثل قولك مكيل ومكيول ومدين ومدبون وذلكأن أبألياء تحذف منه الضمة فتسكن والواوأ يضاسا كنة فتحذف الواولانتقاء الساكنين ذكره

الفراء والزجاج واذاعرفت هذا فنقول انه تعالى يغرق تركيب أجزاء الجبال وينسغها نسفاو يجعلها كالمهن المنقوش فعند ذلك تصيركا المشيب ثمانه تعالى يحركها على ماقال ويوم تسيرالجبال وقال وهي تمرم السحاب وقال وسيرت الجبال فعند ذلك نصيرمهيلا فانقبل لمايقل وكانت الجبال كشباناه هبلة فلنالانها بأسرها تعتمع فتصير كشياواحدا مهيلا واعلمانه تعالى لماخوف المكنسين أولى النعمة بأهوال الشبامة خوفهم بعد ذلك الهوال الدنيا \* فقسال تعالى ( الناأرسالنا اليكم رسولا شاهداعليكم كما أرسلنا الى فرعون رسولافعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذاو بيلا) واعلم أن الخطاب لاهل مكة والمقصودة هديدهم بالاخدااو بيل وههداسؤالات (السؤال الأول) لمنكر السول تم عرف (الجواب) التفديرأ رسانا الى فرعون رسولا فعصاه فأخذناه أخذاو ببلا فأرسلنا البكم أيضار سولافه صابتم ذلك الرسول فلا بدر أن نأخذ كم أخذا و بيلا ( السوال الثاني) هل يكن النمسك بهذه الآية في اثبات أن النباس حجة (والجواب) نعملات الكلام انما يلاظم لوقسنا احدى الصورتين على الاخرى فأن قبل هب أن القياس في هذه الصورة حجة فإقاتم انه في سأر الصور حجا وحبالذ يحتاج الى قياس سأر القياسات على هذا الفياس فيكون ذلك أبراتا لافهاس بالقياس وانه غبرجائز فلنالانثبت سسائر القياسات بالقياس على هذه الصورة والالزم المحلور الذي ذكرتميل وجدالتمك هوأن تقول لولاأنه تمهد عندهم أن النبئين اللذين بشدركان في مناط الحكم طنايجب اشرزاكهما في الحكم والاناأوردهذا الكلام في هذه الصورة وذلك لان احمّال الغرق المرجوح فأتمهمه نا فان لقائل أن يقول لعلهم اعدا استوجبوا الاخذ الوبيل يتفصوصيدة حال العصيان في تلك الصورة ونلك الخصوصية غيرموجودة ههنا فلا بلزم حصول الاخذ الوبيل ههنا تمانه تعالى مع فيام هذا الاحتمال جريم بالتسوية في الحكم فهذا الجرم لابدوأن بقال انه كان مسبوقًا بتقرير أنه متى وقع الاشستراك في المناط الطاهر وجب الجرم بالاشستراك في الحكم وان مجرد احتمال الفرة بالاشباء التي لابعهم كوفها مناسبة للعكم لا كيم قادحاني تلك النسوية فلامعني لقولنا القياس حمد الاهدا ( السوال الثالث) لمذكري هذا الموضعة فسد موسى وفرعون على التعيين دون سائر الرسال والايم ( الجواب) لان أهل مكفازدروا مجداعليه الصلاة والسلام واستخفوايه لانه ولدفيهم كالنفرعون ازدرى موسى لاته رباه وولد فيما بينهم وهوقوله ألم نربات فينا وابدا (السوال الرابع) ما معنى كون الرسول شاهداعليهم (الجواب) من وجهين (الاول) أنه شاهد عليهم يوم القيامة يكفرهم وتكذبيهم (الثاني) المرادكونه مبيناللعق في الدنيا ومبينالبطلان ماهم عليه من الكفر لانالشاهد بشهادته ببن الحق ولذلك وصفت بأذها بينة فلاعتنع أن يوصف عليه الصلاة والسلام بذلك من حبث انه بين الحقوهذا بعبدلان الله تعمالي قال وكذلك جملنا أمة وسطا أيعدولاخبارا لتكونواشهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيلا

الثنيل الخايظ من قولهم كلأويسل اىوخيم لابسترالاته والوبيل العصاالمنخمة (فكبف تنغون) أي كيف تغون أنفسكم (انكفرتم) أي بقيتم على الكفر (دوماً) أى مذاب يوم ( نجعل الولدان)من شدة هوله وفظاعة مافيد من الدواهي (شببا) شيوخا بجسم أشبب اماحتيقة أوتمثيلاوأسه أنالهموم والاحراناةاتفاقت على المره منعفت قواء وأسرع فيمائشيب وقد جوزأن بكون ذلك وسفا اليوم بالعذول وليس بذاك (السماء منفطر) أي منشسق وقري منغطر أيمتنقني

والتذكير لاجرائه على موصوف مذكراً ي شيءُ منفطر عبرعنها بذلك للتنسه على أنه تبدأت حقيقتها وزال محنها اسهاورسهاولميق متهاالاما بمبرعته بالشي وقبل لنأو بلالسمساء بالسقف وقيل هو من باب النسب أى ذات انفطار والباء فيقوله تعالى (به) مثلهسا في فطرت المود بالقدوم (كانوعده مفعولا) الصمرية من وجهل والمصدر مضاف الي فاعــله أوللبوم وهو معشاق الى مفعوله

فبينأنه يكون شاهداعلهم في المستقبل ولانحله على الشهادة في الآخرة حقيقة وحله على البيان مجاز والحقيقة أولى ( السوال الخامس) مامعنى الوبيل ( الجواب ) فيسم وجهان (الاول) الوبل الثقبل الغايظ ومنه قولهم صار هذا و بالاعليه أي أفضى هالي غاية المكروه ومن هذا فيل للعار العظيم وابل والوبيل العصا العنخمة (الثاني) قال أبوزيد الوبيل الذي لايستمرأوما وبيل وخيم اذا كان غيرمي وكلائمنوبل اذا أدت عافيته الى مكروه اذاعرفت هذا فنقول قوله أخذناه أخذا ويلا بعسني الغرق فاله الكلبي ومقاتل وقتادة تم انه تعالى عادالي تنغو يفهم بالقيامة مرة أخرى الفقال تعالى ( فكيف تتقون أن كفرتم يوما يجعل الولدان شببا السماء متفطر به كان وعده مُغُعُولًا) وفيه مسائل ( المسلة الاولى ) قال الواحدي في الآية تقديم وتأخيراي فيكيف تتقون يوما يجعل إلولدان شيبا ان كفرتم ( المسئلة الثانية ) ذكر صاحب الكشاف في قوله يوماوجوها (الاول) أنه مغدول به أي فكيف تقون أنفسكم يوم القيامة وهوله ان يقيتم على الكفر ( والثاني ) أن يكون ظرفا أي فكيف لكم بالقوى في يوم القيامة الكفرتم في الدنبا (والثالث) ان ينتسب بكفرتم على تأويل جمد تمأى فكيف تنقون الله وتخشونه ان مجمدتم يوم القيامة والجزاء لان تغوى الله لامعنى لها الاخوف عقابه ( المسئلة انثالثة ) انه تعالى ذكر من هول ذلك اليوم أمرين (الاول) قوله يجعل الولدان شباو فيه وجهان (الاول) أنه مشل في الشدة يقال في اليوم الشديد \* يوم يشيب نواصي الاطفال والاصل فيه أن الهموم والاحزان اذا تفاقت على الانسان أسرع فيه الشيب لان كثرة الهموم توجب انقصار الروح الى داخل القلب وذلك الانقصار يوجب افطفاء الحرارة الغريز يةوانطفاء الحرارة الغريزية وضعفها يوجب بقساء الاجراء الغسدائبة غيرتاءة النضيج وذلك يوجب استيلا البلغ على الاخلاط وذلك يوجب ابيضاض الشعر فلمارأوا أنحصول الشيب من لوازم كثرة الهموم جعلوا الشيب كنتاية عن الشمدة والمحنة وابس المرادأنهول ذلك اليوم تجعسل الولدان شيباحقيقة لان ايصان الاثم والخوف الي الصبيان غيرجائز يوم القيامة (الثاني) يجوز أن يكون المرادوم ف ذلك اليوم بالطول وان الاطفال يبلغون فيسه أوان الشيخوخة والشيب وافدسأاني بعض الادباء عن قول المعرى \* وظلم علا الفودين شيبا \* وقال كيف يغضل هذا انتشبيه الذي في القرآن على بيت المعرى فقلت من وجوه ( الاول ) أن المتلاء الفودين من الشيب ايس بعجب أ ماصير رو رة الولدان شيبا فهوعجيب كانشدة ذلك اليوم ينقلهم من سن الطفولية الىسن الشيخوخة من غير أن عروا فيما بين الحالنين بسن الشباب وهذا هو المبالغة العظيمة في وصف اليوم بالشدة ( وثانيها ) انامتلاء الفودين من الشيب معنساه ابيضاض الشعر وقدييض الشعراطة معانقوة الشباب مكون باقيسة فهذا ليس فيسد مبالغة وأماالآية فانهساندل على صيرورة الوادان شيوخافي الضعف والتحافذ وعدم طراوة الوجه وذلك نهاية في شدة

فالمثاليوم (والله) أنامتلاء الفودين من السبب ليس فيه مبسالغة لانجاني الرأس موضع الرطويات الصحك شيرة الباغمية ولهذا السبب فان الشيب انمائحدث أولا في الصدغين و بعده في سائرجوانب الرأس فعصول الشيب في الفودين ليس ببسالغة انما المبسالغة هواستبلاء الشيب عسلى جميع اجزاء الرأس بل على جميع أجزاء البدن كما هو مذكور في الآية والله أعلم (النوع الثاني) من أهوال يوم القيامة قوله السماء منفطر به وهذا وصف للبوم بالشدة أيضاوان السماء على عظمها وقوقها تنفطر فيه فاطنك بغيرها من الحلائق ونظيره قوله اذا السماء انفطرت وفيه سؤ الان (السؤال الاول) لملم يقل منفطرة (الجواب) من وجوه (أولها) روى أبوعبيدة عن أبي عمر و بن العلاء انما قال السماء منفطر ولم يقلمناه في المناه ا

فلورفع السماء اليه قوما ﷺ لحفنا بالنجوم ع السمحاب (وثالثها) أن تأنيث السمساء ليس بحقيق وماكان كذلك جاز تذكيره قال الشاعر والعين بالاثمد الحسيري مكعول ﷺ وقال الاعشى

فلامزنة ودقت ودقها # ولاأرض أبقل ابقالها

﴿ وَرَائِعُهَا ﴾ أَنْ يَكُونَ السَّمَاءُ ذَاتَ انفطسار فَيَكُونَ مِنْ بَابِ الجَرَادُ المُنقَشِّرُ وَالشَّجِر الاخضروأعجازنغل منفعروكنولهم امرأة مرضع اى ذات رضاع (السوال الثاني) مامعني منفطر به (الجواب) من وجوه (أحدها) قال الفراء المعني منفطرفيه (وثانيها) أتالباء في به مثلها في قولك فطرت الدود بالقدوم فانفطر به يعني افها تنفطر اشدة ذلك اليوم وهوله كاينفطر الشي بماينفطر به (و النها ) يجوز أن يراد السماء مثقلة به انفالا يؤدى الى انفطارها لعظم تلك الوافعة عليهار خشيتها منها كفوله ثقلت في السموات والارض أماقوله كانوعده مفعولا فاعلم أن الضمير في قوله وعده يحتمل أن يكون عائدا الى المفعول وأن يكون عائدا الى الفاعل أما الاول فان يكون المعنى وعد ذلك اليوم مفعول أى الوعد المضاف الى ذلك اليوم واجب الوقوع لان حكمة الله تعالى وعلم يقتضان ايقاعه وأماالثاني فأن يكون المعني وعدالله واقع لامحالة لانه نعالى منزه عن الكذب وههنا وانلم بجرذكرالله تعمالي ولكنه حسن عود الضمير اليه لكوته معلوماواعلم انه تعالى بدأ في أول السورة بشرح أحوال السعداء ومعلوم أن أحوالهم قسمان (أحدهما) ما يتعلى بالدين والطاعد للولى فقدم ذلك (والثاني) ما يتعلق بالماملة مع الخلق و بين ذلك بفوله واصبرعلي مايقواون واهجرهم هجراج بلاوأ ماالاشقياء فقد بدأ بتهديدهم علم الاجال وهوقوله تعالى وذرني والمكذبين ثمذكر بعده أنواع صداب الاسخرة أر بعده عذاب الدنيا وهو الاخذالوبيل في الدنيا محوصف بعده شدة يوم القيامة فأ تم البيان بالكلية فلاجرم ختم ذلك الكلام " بقوله (ان هذه تذكرة فن شاء اتحاجية (ان هذه) اشارة الى الآيات المنطوية على القوارع المسدكورة (تذكرة) موهناسة (فن شاء انحد الى ربه سبيلا) بالتقرب اليه بالايمان والطاعة فاته المنهاج الموصل الى مرساته

دنت قلما بينهمامن الاحياز (ونصفه وثلثم) بالتصب عطفا على أدنى وفرنًا بالجر عطفاعلى ثاثى الليسل ( وطأنفة منالذين معسك) أي و يقوم مغك طائفة من أصحابك (واقه يقدر الليسل والنهار) وحده لانقدرعلى تقديرهما أحد أصلافان تقديم الاسم الجليل مبتدأ ويناءيقدرعليه موجب للاختصاص قطعا كإدرب عنه قوله تعالى (عل انان تحصوه) أي علم أن الشأن، ان تقدرواعلي تقددير الاوقات ولن تستطيعوا ضبط الساعات أبدا (قتاب عليكم) بالترخيص في ترك القبام المقدر ورفع الشعة عنكسم في تركد( فأفرو اماتيسسر من القرآن ) فصلوا ماتيسر لكهمن صلاة الليل عبر عن الصلاة بالقراءة كاعسبرعنها اسأر أركانها قبلكان التمعد واجباعلي التخسير المذكسور

أسببلا) أي هذه الآيات تذكرات مشتلة على أنواع الهداية والارشاد فن شاءا تخذالي ربه سبيلا وأتخاذالسبيل عبارة عن الاشتغال بالطاعة والاحتراز عن المصية 🎥 قوله تعالى ( ان ر بك يعلم انك تقوم ادني من ثاني الليل وأصفه و تشه وطائفة من الذين عمك ) فيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) المراده ن قوله أدنى من تافي اللهل أفل منهما واتما استعير الادنى وهوالاقرب للاقللان المافة بين الشيئين اذادنت قلما بينهما من الاحياز واذا بعدت كثر ذلك ( المسئلة الثانية ) قرئ نصفه وثنثه بالنصب والمعني أنك تقوم أقل من الثلثين وتقوم النصف وقرئ ونصفه وبلشم بالجر أي تقوم أقل من الثلثين والنصف والثلث لكنا بينا في تفسيرقوله قمالليل الاقليلا أنه لايلزم من هذا أن يقال انه عليه الصلاة والسلام كانتاركا للواجب وقوله تعالى وطائفة من الذبن معك وهم أسحابك يقومون من اللبل هذا المقدار المذكور الله قوله تعالى ﴿ وَاللَّهُ يَقْدُرُ اللَّهِ لَ وَالنَّهَارِ ﴾ يعني أن العالم بمقادير أجزا الليل والنهار ايس الاالله تعالى \* قوله تعالى ( علم أن الن تحصوم) فيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) الضمير في أن ان تحصوه عائد الى مصدر مقذر أي علم أنه لاعكنكم احصاء مقداركل واحدمن أجراءالايل والنهار على الحقيقة ولاعكنكم ايضا تحصيل تلك المقادير على سبيل الظن والاحتياط الامع المشقة النامة قال مقاتل كأن الرجل يصلى اللبل كله مخافة أن لا بصيب ماأ مربه من قبام ما فرض عليه ( المسئلة الثانية ) احتبج بمصهم على تكايف مالايطاق بأنه تعالى قال ان تحصوه أى ان تطيقوه عماله كان قدكلفهم بهو عكن أن يجاب عند بأن المرادصمو بتدلاانهم لايقدرون عليه كقول القائل مأأطيق أن أنظر الى فلان اذا استثقل النظر اليه الله قوله تعالى ( فتاب عليكم) هو عبارة عن المترخيص في ترك القيام المقدر كقوله تعمالي فناب عليحكم وعفا عنكم فأكان باشروهن والمعني أنه رفع التبعة عنكم فيترك همقا العمل كارفع التبعة عن النائب # قوله تعالى ( هَاڤرُو ا مَاتَيْسَمُرُ مَنَ القُرْآنُ ) وَفَيْهُ قُولَانَ ( الأولُ ) أَنْ المُرادُ منهذه القراءة الصلاة لان القراءة أحداجزاء الصلاة غاطلق اسم الجزء على الكل أى فصلوا ما تيسرعليكم تم ههنا قولان (الاول) قال الحسن يعني في صلاة المغرب والعشما وقال آخرون بلنسخ وجوب ذلك التهجدوا كتني بماتيسنرمنه ممنسخ فلك أيصابالصلوات الخمس القول الثاني ) أن المراد من قوله فاقر و الما تيسر من القرآن قراءة القرآن بعينها والغرض منه دراسة القرآن ليحصل الامن من النسيان قيل بقرأ مائذ آية وقيل من قرأ مائة آية كتب من القانتين وقبل خسين آية ومنهم من قال بل السورة القصيرة كافية اسقاط التهجدا عاكان دفعا المحرج وفي القراءة الكشيرة حرج فلايكن اعتبارهما كوهتهنا بحشآخر وهوماروي عن ابن عباس أنه قال سقط عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلقيام الايل وصارت تطوعاو بتى ذلك فرضاعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم انه تعالى ذكر الحكمة في هدندا النسيخ \* فقال تعالى ( علم أن سيكون متكم مرضى وآخرون

يضر بون في الارض يتغون من فعشل الله وآخرون يقاتلون في سبل الله فافروا ماتيسر منه وأقيموا اصلاة وآنوا الزكاة) واعلم أن تقديرهذه الآية كاله قبل لم نسخ الله ذلك فقال لانه علم كذاوكذا والمعني لتعذر القيام على المرضى والضاربين في الارض للجمارة والمجاهدين فيسبيل الله أما المرضى فانهم لايتكنهم الاشتغال بالشهجد لمرضهم وأما الممافرون والمجساهدون فهم مشتغلون في انهار بالاعال الشاقة فلولم يناموا في الليل لتوالت أسباب المشقة عليهم وهذا السبب ماكان موجودا في حق الني صلى الله عليه وسلم كاقال تعالى أناك في النهارسجاطو يلا فلاجرم ماصار وجوب التهجد منسوخا في حقه ومن اطائف هذه الآية انه تعالى سوى بين المجاهدين والسافرين للكسب الحلال عن ابن مسعود أعارجل جلب شيأ الى مدينة من مدائن المسلين صابرا محتسبا فباعه بسعر يومه كان عندالله من الشهداء تم أعادمرة أخرى فوله فاقروا ماتيسر منه وذلك للتــأ كبدتم قال واقيموا الصلاة يعني المفروضة وآتوا الزكاة أي الواجبة وقيل زكاة الفطرلانهلم بكن عكمة زكاة وانما وجبت بعددلك ومن فسيرها بالزكاة الواجبةجمل آخرالسورة مدنيا \* فولدته الى (واقر صواالله قرضا حسنا) فيد ثلائة أوجد (أحدها) أنه ير مدسائر الصدقات (وثانيها) بريداداء الزكاة على أحسن وجد وهواخراجهامن أطيب الاموال وأكثرها نفعا للفقراءوم إعاة النيسة وابتغاء وجة الله والصرف الى المستميق (وثالثها) بريد كلشي يفعل من الخير بمايتعلق بالنفس والمال ثم ذكر تعمالي الحكمة في اعطاء المال الله فقال فعدال (وما تقدموا الأنفسكم من خبر تجدوه عندالله هوخيرا واعظم اجرا واستغفروا الله ان الله غفور رحيم) وفيه مسئلنسان ( المسئلة الاولى)قال ابن عباس تجدوه عند الله خيرا وأعظم أجرامن الذي تو خره الى وصينك عند الموت وقال الزجاج ومانقدموا لانفسكم من خبرتم دوه عندالله هوخيرا لكم من متاع الدنيا والقول ماقاله ابن عباس (المسئلة الثانية) معنى الآية وماتقد موا لانفسكم من خير فانكم تمجدوه عنهالله خيرا وأعظم أجرا الاأله قال هوخيرا للتأكيد والمبالغذوةرأ أبوالسمال هوخير وأعظم أجرابالرفع على الابتداء والخبر تمقال واستغفروا الله لذنو بكم والتقصيرات الصادرة منكم خاصة في قيام الليل ان الله غفور لذنوب المو منين رحيم بمم وفي الغفورةولان(أحدهما) أنه عَفور لجميع المذنوب وهوقول مقاتل ( والثاني) أنه غفوران لم بصرعلى الذنب احتم مقاتل على قوله بوجهين (الاول) ان قوله غفور رحيم يتناول التائب والمصر بدايل أنه يصبح استناء كل واحد منهما وحده عنه وحكم الاستشناء اخراج مالولاه لدخل (والثاني) أنغفران التائب واجب عند الخصم ولا يحصل المدح بإداء الواجب والغرض من الآية تقر يرالمدح فوجب حله على الدكل تحقيقا للدح والله أعلموالحدلله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين عمد

وقبل من قرأمائة آية كتب من القسائتين وقيل خسين آية (علم أنسيكون.منكم مرضى) استثناف مبين لحكمة أخرى داعيمة الى الترخيص والتخفيف ( وآخرون يعسر بون في الارض يسافرون فيها للتجارة( يبتغون من فضلالله) وهمو ال بحوقدعم ابتغماء الفضل لتعصيل العلم ﴿ وَآخُرُونَ بِقُمَاتِلُونَ في سبيل الله) واذا كان الامركاذكر وتعاضدت الدواعي الى الترخيص (فاقروا ماتيسرمند) من غبر تحمل المثاق (وأقيواالمسلوة) أي المفروضة(وآتواالزكوة) الواجبة وقيال هي زكاة الفطر اذابيكن عكةزكاة ومن فسيرها بالزكاة المفروضة جعل آخر السورة مدنيسا (وأقرضواالله قرضا حديثا) أريد به الانفاقات في سبل الخيرات أوأداء الزكاة عيلي أحسن الوجدوه وأتفعها الفقراء (وماتف د وا

## ( سورة المدثر خسون وست آيات مكية وعند بعضهم انهاأول مانزل)

\* (بسم الله الرحن الرحيم) \* (باليها المدتر) فيه مسائل (المسئلة الاولى) الدثر أصله المتدثر وهو الذي يتدثر بثيابه لينام اوليستدفي، يقال تدثر بنو به والدنار أسم البتسدئر به تم أدغت النا، في الدال لتقارب مخرجهما (المسئلة الثانية) أجعوا على أن المدر عورسول الله صلى الله عليه وسلم واختلفوافي أنه عليه الصلاة والسلام لمسمى سأرالاتهم من أجراه على ظاهره وهوانه كان متدثرا بنو به ومنهم من ترك هذا الظاهر أما على الوجه الأول فأختلفوا في أنه لاي ساب تدثر يتو به على وجوه (أحدها)أن هذا من أوائل مانول من القرآن روى جابر بن عبد الله انه عليه الصلاة والسلام قالكنت على جبل حراء فنوديت بالمحد الك رسول الله فنظرت عن يميني ويسارى فلمأرشيأ فنظرت فوقى فرأيت الملك تفاعدا على عرش بين السماء والارض فغفت ورجعت الىخديجة فقلت دثروني دثروني وصبوا على ما باردا فنزل جبريل عليه السلام بقوله يأيها المدر (وثانها) أن النفر الذي آذوا رسول الله وهم أبوجهل وأبولهب وأبوسفيمان والوايد بن الغيرة والنضربن الحرث وأميمة بن خلف والعاص بنوائل اجتمعوا وقالواان وفود العرب يحبتمه ونفأيام الحبه ويسألوننا عن أمر مجد فكل واحد منابجيب بجواب آخر فواحد يقول مجنون وآخر يقول كلعن وآخر يقول شاعر فالعرب يستدلون باختلاف الاجو بة على كون هذه الاجو بة باطلة فتعالوا بجتمع على تسمية محتد بإسم واحد فقال واحد انه شاعر فقال الوليد سمعت كلام عبيدين الابرص وكلام أمية بن أبي الصلت وكلامه مايشبه كلامهما وهال آخر كاهن فالاالوليد ومن الكاهن فالواالذي يصدق تارة ويكذب أخرى قال الوليد ماكذب مجد قط فقال آخر انه مجنون قال الوليد ومن يكون المجنون قالوا مخيف الناس فقال الوليد ماأخيف بمعمدأ مدقطاتم قام الوليد والصرف الى بيته فقال الناس صبأ الوليد بن المغبرة فدخل عليه أبوجهل وقالمانك باأباعبد شس هذه قريش تجمع لك شيأ زعوا الك الحجب وصبأت فقال الوليد مالى اليه حاجة ولكني فكرت في محمد فقلت انهساحر لان الساحر هوالذي يفرق بين الابوابندو بين الاخوين وبين المرأة وزوجها نم انهم أجعوا على تلقيب محدعليه الصلاة والسلام بهذااللقب تمانهم خرجوا فصرخوا بكذ والناس مجتمعون فقالوا انجحدا لساحر فوقعت الضجة فيالناس ان محمدا ساحر فلاسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم فالشا شندعليه ورجع الى بيته محزونا فندثر يئو به فأنزل الله تعالى بأيها المدثر قرفأ نذر ( إالثها) انه عليه الصلاة والسلاة كان تأمّا وتدثرا بثيامه فيعام الله الله الله المالة والعضاء وقال باليها المدار قرفاً نذر كانه قال له الرك الندار بانه ال والنوم واشتغل بهذا المنصب الذي نصبك اللهاد (القول إثاني) انه ليس المراد من المدثر المتدثر بالثيابوعلي هذا الاحتمال فيه وجوه (أحدها) أنالمراد كونه متدثراً بدار

من الذي نؤخر ونه الى الوصية عندالموت وخيرا الى معمولى تجدوا وهو تأكيد أوفصل وانلم بقع بين معرفتين فان أفعل من في حكم المعرفة ولذلك عتم من حرف النعريف أوقري هوخبرعلي الابتداء والخبر(واستغفرواالله) في كا فق أحوا لكم فان الانسان <sup>ق</sup>لا مخلو من تفريط ( انالله غفوررحيم) \*عن الني صلى الله عليه وسلم من قرأ سمورة المزمل دفعالله عنسه العسر في الدنيا والا خرة \* (سورة المدثر مكية وآماستوخسون)\* \*إسمالة الرحن الرحيم (ياليهاللدر)أى لتدثر وهو لابس الدثاروهو مارليس فوق الشعار الذي يلي الجسد قيل هي أول سورة نزلت روى عن جاررضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلمأنه قال كنت على جبل حراء فنوديت مامحد انك رسول الله

النبوة والرسالة من قولهم ألبسمالله لباس النقوى وزينه برادء العلم ويقال تلبس فلان بأمر كذا غالراد بالبها المدثر بدامار النبوة فرفأنذر (والنبها) أن المتدتر بالثوب يكون كالمختني فيه وانه عليه الصلاة والسلام فيجبل حراء كان كالمختني من الناس فكائه قيل يأيها المندثر بدثارا لحمول والاختفاءة بهذا الامر واخرج مززاو بة الحمول واشتغل بالذار الخلق والدعوة الى معرفة الحق (وثالثها) انه تعالى جعله رحة العالمين فكأنه قيلله يأبهاالمدثر بأثواب العلمالعظيم والخلقالكريم والرحةالكاملة فمفأنذر عداب ربك (المسئلة الثالثة)عن عكرمة أنه قرى على لفظ اسم الفعول من دثره كانه قيل له د ثرت هذا الامر وعصبت به وقد سبق نظيره في المزمل القوله تعالى (ق فأندر ) في قوله قم وجهان (أحدهما) قيمن مضجعك (والثاني) في قيام عزم وقصيم وفي قوله فانذر وجهان (أحدهما) حدر قومك من عداب الله انها يؤمنوا وقال ابن عباس فمنذيرا البشر الجنبج القائلون بالقول الاول بفوله تعالى وأنذر عشيرتك الاقربين والحنيم القائلون بالقول الثاتي يقول تعالى وماأرسلناك الاكافة للناس وههنا قول ثالث وهوآن المراد فاشتغل يفعل الانذار كانه تعالى يقول له تهيأ لهذه الحرفة فانه فرق بين أن يقال تعلم صنعة المناظرة و بين أن يقال ناظر زيدا # قوله تعالى ( ور بك فكبر) فيه مسئلنان ( المسئلة الاولى ) ذكروا في تفسير الشكبير وجوها (أحدها) قال الكلي عظم ربك مما يقوله عبدة الاوثان ( وثانبها ) قال مقاتل هوأن بقال الله أكبر روى أنه لما تزلت هذه الآبة قام التي صلى الله عليه وسلم وقال الله أكبركبيرا فكبرت خديجة وفرحت وعملت أنه اوجى البه (وثالثها) المرأد منه التكبير في الصلوات فان قيل هذه السورة نزلت في أول البعث وماكانت الصلاة واجبة فيذلك الوقت قلنا لا يعدانه كانتاه عليه السلام صلوات تطوعية فأمريأن بكبرريه فيها (ورابعها) يحتمل عندي أن يكون المراد أنه لماقيل لهم فأنذر قيسل بعد ذلك وربك فكبرعن اللغو والمبث واعلم أنهماأمرك بهذا الانذار الالحكمة بالفقومهمات عظيمة لايجوزاك الاخلاليها فقوله وربك كالنأكيد في تقرير قوله مَّ فَانَدُر ( وَخَامِسُهِمْ ) عندي فيه وجه آخر وهوانه لمأمر. بالاندَار فكان سائلا سأل وقال بماذا ينذر ففال أن يكبر ربه عن الشركاء والاصداد والانداد ومسابهة الممكنات والحدثات ونظيره قوله في سورة النحل أن أنذروا أنه لااله الاأنا فانقون وهذا تنبيه على ان الدعوة الى معرفة الله ومعرفة تنزيهه مقدمة على سائر أنواع الدعوات (المشملة الثانية) الفياء في قوله فكبرذ كروا فيه وجوها (أحدها) قال أبوالفتح الموصلي بقال زيدا فاضرب وغرا فاشكر وتقديره زيدا اضرب وغرا اشكر فعنده أن الفاء زائدة (وثانبها) قال الزجاج دخلت الفساء لافادة معنى الجزائبة والمعنى فم فكبراتم ربك وكذلك مابعده على هذا التأويل (وثالثها) قال صاحب الكشاف الفاء لافادة معنى الشهرط والتقدير وأي شي كان فلاتدع تكبيره # قوله تعالى ( وثيابك فطهر )

انذرت عن عبى ويسارى فإأرشيأ فنظرت فوق فاذابه قاعدعلى عرش بين السماء والارض بعني الملك الذي تاداه فرعبت ورجعت الىخدىجة فقلت دئروني د ثرونی فنزل جبریل وقال بأبهسا المدثر وعنازهري ان أول مانزل سورة اقرأالى قوله تعملي مالم يعلم فحزن رساولالله صلى الله عليد وسلم وجعسل يعلوشمواهق الجبال فأتاه جبريل عليدالسلام وقال الكاني الله فرجع الىخدىجة فقال دثروني وصبواعلي ماماردافنزل جبريل فغال باليها المدثر وقبل سمع من قريش مأكرهه فأغتم فتغطى بئويه منفكرا كايفعل المغموم فامرأن لايدع انذارهم وان أسمعوء وآذوه

اعلمأن تفسيرهذ الآية يقع على أربعة أوجه (أحدها) أن يترك لفظ الثياب والتطهير على ظاهره (والثاني) أن يترك لفظالتياب على حقيقته و يحمل لفظ التطبه يرهلي مجازه ( الثالث) ان يحمل لفظ النياب على مجاز، و يترك الفظ النطهير على حقيقته ( والرابع ) أن يحمل اللفظان على المجاز أما الاحمال الاول وهوأن يترك لفظ الثياب وافظ التطهير على حقيقته فهو أن تقول المرادمند انه عليه الصدلاة والسلام أمر بتطهير ثبابه من الأنجاس والاقدار وعلى هذا التقدير يظهر في الآية ثلاث احتسالات (أحدها ) قال الشافعي المقصودمنه الاعلام بأن الصلة لانيجوز الافي ثياب طاهرة من الانجاس ( وثانيها) قال عبد الرحن بن زيد بن أسل كان المسركون ماكانوا يصونون ثبابهم عن النجاسات فأمر ، الله أعالى بأن يصون ثبابه عن النجاسات ( وثالثها) روى الهسم ألقوا على رسول اقد صلى الله عليه وسلم سلى شاة فشق عليه ورجع الى بينه حزينا وتدثر بثبابه فقيل المائم المدثرة فأنذر ولاتمنعك تلك السفاهة عن الانذار وربك فكبرعن أن لاينتقم منهم وثيا بك فطهر عن تلك المجاسات والقاذورات (الاحمال الثاني) أن يبق لفظ التياب على حقيقته و يحمل افغذالتطه يرعلي مجاز، فهمنا قولان (الاول) أن المرادمن قوله فطهر أى فقصر وذلك لان العرب كانوابطولون ثبابهم ويجرون أذيالهم فكانت ثبابهم تتجس ولان تطويل الذيل المايف للخيلاء والكبر فنهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن ذلك ( القول الثاني ) وثبابك فطهر أي ينبغي أن تكون الثياب التي تلبسها مطهرة عن أن تكون مغصو بذأو محرمة بل تكون مكتسبة من وجد حلال ( الاحتمال الثالث ) أن بيق الفط التطهيرعلى حقيقتمو يحمل لفظ النياب على مجازه وذلك أن يحمل لغظ النياب على الجيهدوفالت لانالعرب ما كانوا يتنظفون وقت الاستنجاء فأمر عليد الصلاة والسلام بذلك التنظيف وقديجعل لغظ النياب كناية عن النفس قال عنترة

\* فشككت بالرسم أبا به \* أى نفسه والهسدا قال \* ليس الكريم على الفتا بمعرم (الاحتمال الرابع) وهوان يحمل الحفظ البياب والفظ التطهير على المجاز وذكر واعلى هذا الاحتمال وجوها (الاول) وهو قول أكثر المفسرين وقلبك فطهر عن الصغات المذمومة وعن الحسن وشيابات قطهر قال وخلفك فعسن قال القفال وهذا يحتمل وبوها (أحدها) أن الكفار الماقبوه بالساحر شق ذلك عليه جداحتى رجع الى بيته وتدثر بثيابه وكان ذلك اظهار جزع وقلة صبر يقتضيه سؤء الحلق فقبل له فم فأنذر ولا تحملنك سفاهتهم على ترك الفهار جزع وقلة صبر يقتضيه سؤء الحلق فقبل له فم فاندر ولا تحملنك سفاهتهم على ترك فلها مناداهم في الافتراء والثانى أنه زجرعن التحلق باخلاقهم فقبل له طهر أبيابك المقافرة وقبلك عن أن تعزم على الانتقام منهم والاساء قاليهم ثم أذا فسر ناالا يمة بهذا الوجه فني وقلبك عن أن تعزم على الانتقام منهم والاساء قاليهم ثم أذا فسر ناالا يمة بهذا الوجه فني كيفية المسالها عاقبلها وجهان (الاول) أن يقال انالة تعالى لما ناداه في أول السورة فقال يأ بها المدثر وكان الندثر لباسا والداره في الشياب قيل طهر ثبابك التي أنت متدثر فقال يأ بها المدثر وكان الندثر لباسا والداره في الشياب قيل طهر ثبابك التي أنت متدثر

وقبلكان نائما مندثرا وقبل المراد المتسدثر بلباس النوة والمارف الالهية وقرئ المدثر على صيفة اسم المعدول من داره أي الذي دار هــذا الامرا العظيم وعصب به وفي حرف أبى المنذر باليهاالمندثر على الاصل (قم) أى من صخيماك أوقم فيامع موتصيم (فأنذر) أي افعسل الانذار وأحدثه وقيل أنذر فومك كقوله تعمالي وأنذرعشيرتك الاقربين أوجيع الناسحسيم يني عنه فوله تعالى وما أرسلناك الاكافة للناس بشرا وندرا (ور مك فكبر) واختصر بك بالتكبير وهو وصدفه تعالى بالكبرياء اعتمادا

وقولاو بروى أنهلا إ تزل قال رسول الله الله أكبر فكبرت حديجة وفرحت وأنقنت أنها لوحي وقد ممل على تكبر الصلاة والغاء لمعنى الشر ط كائنه قبل ماكان أي أىشئ حدث فلاتدع تكبيره أوللدلالة على أنالقصود الاولىمن الامريالقيام أن يكبرو به وينزهه من الشرك فانأول مايجب معرفة الصائم جل جــ لاله ثم تنزيهه عا لايليق يجنا 4 (وثيابك فطهر) ماليس بطساه مانه واجب في الصلاة وأولى وأحب فيغيرها وذلك بصيانتها وحفظها عناأنجاسات وغسلها بعد تلطخها وبتقصيرها أيضافان طولها يؤدي الىجىر الذبول على القاذورات وهو أول ماأمريه عليدالمسلاة والسملام من

بهاعلى أن تلبسها على هذا النفكروالجزع والضجر من افتراء المشمركين (الوجه الثاني) أن يفسر المدثر بكونه مدثرا بالنه و كانه قبل بأيها المدثر بالنبوة طهر ماند ترت به عن الجزع وقلة الصبر والفضب والحقد فان ذلك لا يليق بهذا الدثار ثم أوضح ذلك بقوله ولر بك فاصبروا على المدثر على المنصف بعض الصفات جائز بقال فلان طاهر الجيب نق الذيل اذا وصفوه بالنقاء من المعايب و يقال فلان دنس اشياب اذا كان موصوفا بالاخلاق الذميمة قال الشاعر

فلاأب وابنا مثل مروان وابنه # اذاهو بالمجد ارتدى وتأزرا والسبب في حسن هذه الكناية وجهان ( الاول ) أن الثوب كالشي الملازم للانسان فلهذا السبب جعلوا الثوب كناية عن الانسان بقال المجسد في تو يه والعفة في ازاره (والثاني) أن الغالب المعن طهر باطند فانه يطهر ظاهره ( الوجه الثاني) في تأويل الآية انقوله وثيابك فطهرأمرله بالاحمارا عن الأثام والاوزار التيكان يقدم عليهاقبل النبوة وهذا على تأويل منحل قوله ووضعنا عنسك وزرك الذي أنقض ظهرك على أيام الجاهلية ( الوجهالثالث ) في أو يل الآية قال محمد بن عرفة الحجوى معناه نساءك طهرهن وقديكني عن الساء بالتياب قال تعالى هن لباس لكم وأنتم لباس اهن وهمدا التأويل بعيد لانعلى هذا الوجه لا يحسن اتصال الآية عاقبلها ﴿ قوله تعالى (والرجز فَاهْجِرَ ) فيه مسائل( المسئلة الاولى) ذكروا في الرجز وجوها ( الاول) قاله العتبي الرجز العذاب قال الله تعالى الن كشفت عناالرجز أى العذاب تمسى كيد الشيطان رجزا لانه سبب للعذاب وسميت الاصنام رجزا لهذا المعني أيضا فعلى همذا القول تكون الآية دالةعلى وجوب الاحتراز عن كل المعاصى ثم على هذا الفول احتمالان (أحدهما) ان قوله والرجز فاهجر يعني كلمايوردي المالرجز فاهجره والتقدير وذاالرجز فاهجرأي ذا العذاب فيكون المضاف محمدوها ( والثاني ) أنه سمى مايو دى الى العداب عدايا تسمية للشيُّ باسم مایجاور. و پتصل به ( الفول الثاني ) انالرجز اسم للقبيم المستقذر وهو معنى الرجس فقوله والرجز فاهجر كلام جامع في مكارم الاخلاق كأنه قبلله اهجرالجفا والسفه وكلشي قبيح ولاتخلق بأخلاق هؤلاء المشركين المستعملين للرجزوهذا يشاكل تأويل من فسمر قوله وأبيابك فطهر على تحسين الخلق وتعليه يرالنفس عن المعاصى والقبائح (المسئلة الثانية) احتج من جوزالماصي على الانبياء بهذ الآية قال اولاانه كان مشتغلا بها والالمازجرعنها بقوله والرجز فاهجر ( والجواب) المرادمندالامر بالمداومة على ذلك الهجران كالنالمسلم اذافال اهدنا ذايس معناه أنالست على الهداية فاهدنا بلالرد ثبيتنا علىهذه الهداية فكذاههمنا (المسئلة الثالثية) قرأ عاصم في رواية حنص والرجن بضم الراء في همنه السورة وفي سأر القرآن بكسر الراء وقرأ الباقون وعاصم في رواية أبى بكر بالكسر وقرأ يعقوب بالضم تمقال الغراء همالغتان والمعسني واحد وفي كتاب

الخليل الرجز بضم الراه عبادة الاوثان و بكسر الراء العداب ووسواس الشيطان أيضا رجر وقال أنوعيدة أفشي اللغتين وأكثرهما الكسير \* قوله تعال ( ولاتنت تَسْتَكُمُونَ فَيه مسائل (المسئلة الاولى) القراءة المشهورة تستكثر رفع الراء وفيه ثلاثة أوجه ( أحدها) أنْ يكون التقدير والاتدان لنستكثر فنيز عاللام فيرتفع ( وثانيها ) أن يكون التقديرلاتمنن أن تستكثر ثم تحذف أن الناصبة فنسلم الكلمة من الناصب والجازم فترتفع و يكون مجاز الكلام لاتعط لا أن تستكثر ( وثالثها) أنه حال متوقعة أي لاتمن مقدرا أزنستكثر قال أبوعلي الغارسي هو مثل قولك مررت برجل معه صقرصائدا به غدا أى مقدرًا الصيد فلكذا ههنا المعنى مقدارًا الاستكشار قال و مجوز أن يحكيه حالا آتية اذاعرفت هذافنقول ذكروا في تفسير الآية وجوها (أحدها) انه تعالى أمره قبل هذه الآية بأربعة أشباء انذار القوم وتكبيرالرب وتطهير الثياب وهجر الرجن تمقال ولاتمن تستكثر أى لاتمن على بك بهذه الاعال الشاقة كالمستكثر لما تفعله بل اصبر على ذلك كله لوجه ربك متقر بابذلك اليه غيرى تن به عليه فال الحسن لاتمنن على ربك بحسناتك فتستكثرها (وثانبها) لا تمن على الناس عاتعلهم من أمر الدين والوحي كالمستكثر لذلك الانعام فالكانمافعات ذلك أحرالله فلا منذلك عليهم والهذا قال ولربات فاصبر (وثااثها) لاتمنن عليهم بنبوتك لتستكثر أى للأخذ منهم على ذلك أجراتستكثر به مالك (ورابعها) لاتمنن أي لاتضعف من قوله يرحبل منين أي ضعيف ويقال منه السيرأي أضعفه والتقدير فلاتضعف أن تستكثر من هذه الطاعات الاربعة التي أحرت بها قبل هذه الآية ومن ذهب اليهذا قال هو مثل قولد أهفيرالله تأمروي أعبد أي أعمد فعدنت أن وذكر الفرُّ أَنْ فِي قِراءة عبد الله ولا تمن أن تستكثر وهذا بشهد لهذا التأويل وهذا القول اختيار محاهد (وخامسها) وهو قول أكثر النسرين ان معنى قوله ولاتمان أي لاتعط مقال مننت فلانا كنا أي اعطيت قال هذاعطاو نا هامن أوأ مسك أي فاعط أوامسك وأصله انمن أعطى فقدمن فسميت العطبة بالمن على سبيل الاستعسارة فالمني ولاتعط مالك لاجل أن زأخداً كثرمند وعلى هذا التأويل سؤالات (السوال الاول) ماالحكمة في أن الله تعالى منعد من هذا العمل (الجواب) الحكمة فيه من وجوه (الاول) لاجل أنتكون عطاماه لاجل الله لالاجل طلب الدنيا فأنه نهي عن طلب الدنيافي قوله ولاتمدن أصنيك وذلك لانطالب الدنيالا بدوأن يكون الدنيا عنده عزيزة ومنكان كذلك لم يصلح لاداء الرسالة (الثاني) انمن أعطى القليل من الدنسا ليأخذ الكثير لابد وأن تواضع فالنهى فلك الغير ويتضرعله وذلك لايليق بمنصب النبوة لانه يوجب دناءة الآخد ولهذآ السبب حرمت الصدقات عايد وتنفير المأخوذ مند ولهذا قال أم تسألهم أجرا فهرمن مغرم مثقلون (السوَّال)الثاني) هذا النهبي مخاص بالرسول عليه الصلاَّة والسلامُ ام يتناول الامة (الجواب) ظاهراللفظ لايقيد العموم وقرينة الحال لاتقتضى العموم لانه

رفض العادات المذمومة وفيلهو أمر بتطهير النفس مما يستقدر من الافعال ويستهجن من الاحوال مقسال فلان طاهرالذبل والاردان اذا وصفوه بالنقاء من المحايب ومدائس الاخلاق (والرجز فاهير) أي واهبر الحداب بالثبات عسلي همرما ودى اليه منالماتهم وقرئ يكسراله وهما الفتان كالذكر والذكر (ولاعن تستكثر) ولا تعط مستكثرا أي راسا لماتعطيه كشيرا أوطاليا للكثيرعلي أنه نهي عن الاستغزار وهو أن يهب شيأوهو يطمع أن يتعوض من ااره وَبُّ له أكثر بما أعطاء وهو جأئز ومنسد الحدث المستغزر شاب من هبته!

امالاتعريم وهوخاص برسول الله صلى الله عليدوسلملان الله تعالى اختارله أشرف الاخلاق وأحسن الآداب أولاتزيه للكل و قرى تسنكثر بالمكون اعتبارابحال الوقف اوابدالامن تنن كأنه قبسل ولاتمنن ولا تستكثر على أنه من المن الذي في قوله تعالىمنا ولاأذى لان من بمن بما يعطى بستكثره ويعند بەوقرى" بالنصب باشمار أن مع القاءع الهاكة ول من قال

ألاأبهذا الزاجرى أحضر الوغى \* وقد قرى بائباتها و يجوز فى قراءة الرفع أن يحذف أن و يبطل هلها كايروى أحضر الوغى بالرفع (ولربك) أى لوجهه تعالى أو الصبر وقبل على أذية المسركين وقيسل على أذية المسركين وقيسل على أذية أداء الغرائص

عليه الصلاة والسلام انمانهي عن ذلك تغزيها لمنصب النبوة وهذا المعنى غيرموجودق الامة ومنالناس منقال هذا المعنى فيحقالامة هوالرياء واللهتعالىءنع الكل من ذلك (السوَّالَ النَّالَثُ) بَنْقَدَيرِ أَنْ يَكُونَ هَذَا النَّهِي يُخْتَصَا بِالنِّي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَهُو نَهِي تحريم أونهي تعزيه (والجواب) ظاهر النهي للتحريم (الوجه السادس) في تأويل الآية فالالقفال يحتل أن يكون المقصد من الآية أن يحرم على النبي صلى الله عليه وسلم أن يعطى لاحد شيأ اطلب عوض سواء كان ذلك العوض زائدا أوناقصا أومساوياو يكون معني قوله تستكثر أي طالبا للكثرة كارها أن ينقس المال بسب العطاء فيكون الاستكثارههنا عبارة عنطلب العوض كيف كان وانما حسنت هذير الاستعارة لان الغالب أن الثواب بكون زائدا على العطاء فسمى طلب الثواب استكثارا حلاللثي على أغلب أحواله وهذا كاأن الاغلب أن المرأة اعامر وجولها ولد الحاجة الى من يربى ولدها فسمى الولدر بيباثم أتسع الامررفسمي ربيبا وازكان حينانتزوج أمدكبيرا ومنذهب اليهذا القول قال السبب فيد أزيصيرعطاء الني سلى الله عليه وسلم خاليا عن انتظار العوض والتفات النفس اليه فيكون ذلك خالصا مخنصا أوجه الله تعملي (الوجه السابع) أن يكون المعنى ولاتمنن على الناس بماتنهم عليهم وتعطيهم استبكشارا منك لنلك العطية بل يذبغي أن تستقلها وتستحقرها وتكون كالمعتذر من ذلك المنع عليه في ذلك الانعام فان الدنيا باسترها فليلة فكيف ذلك القدر الذي هو قلبل في غاية القلة بالنسبة الى الدنيا وهذه الوجوه الثلاثة الاخيرة كالمرتبة (فالوجه الاول) معناه كونه عليه الصلاة والسلام منوعا من طلب الزيادة في العوض (والوجه الثاني) معناه كونه عنوعا عن طلب معللتي العوض زائداكان أومساو ياأوناقصا (والوجد الثالث) معناه أن يعطى و ينسب نفسد الى التقصير و يجمل نفسه تحت منة المنعم عليه حيث قبل منه ذلك الانعام ( الوجه الثامن) معناه اذا أعطيت شيأفلا ينبغي أنتنى عليه بسبب انك تستكثرتك العطية فان المن محبظ اشواب العملقال تعالى لاتبطلوا صدقائكم بالمن والاذى كالذي ينفق ماله رئاءالناس (المسئلة الثانية ) قرأ الحسن تستكثر بالجزم وأكثر المحققين أبواهده القراءة ومنهم من قبلها وذكروا في صحتها ثلاثة أوجد (أحدها) كأنه قبل لاتمن لاتستكثر (وثانيها) أن يكون أراد تستكثر فاسكن الراءالة للاضمة مع كثرة الحركات كاحكاء ايو زيد في قوله تعالى بلي ورسلنا لديهم يكتبون باسكان اللام (والنهها)أن يعتبرحال الوقف وقرأ الاعش تستكثر بالنصب باضمار ان كفوله \* الأبهـــ الزاجري احضر الوغي \* و يويده قراءة أبن مسعود والاتمن أن تستكثر الله قوله تعالى (ولر بك فاصير) فه وجوه (أحدها) اذا أعطيت المال فاصبر على ترك المن والاستكشار أى اترك هذا الامر لاجل مرضاة ريك (وثانيها) اذا أعطيت المال فلاتطلب العوض وايكن هذا النزك لاجل ربك (وثالثها). انا أمرناك فيأول هذه السورة بأشياء ونهيناك عن أشياءها شنغل بتلك الافعال والترواأ

هوسبب الصوت والفاء للسبيمة كالدقيل اصبر على اذا هرفين أيديهم يوم هائل يلقون فيم عاضاأ ذاهم وزاني عاضة صبرك عليه والعادل في اذامادل عليه قوله تعالى ( فذلك يومئذ يوم عسيرعلى الكافرين) فأنممناه عسير الامر على الكافرين وذاك اشارة الىوقت النقر ومافيه منمعني البعد معقرب العهد بالشار اليدللا يدان سعد متراثه فيالهول والفظاعة ومحله الرقع على الابتداء و يومئد بدل مندمين على القيم لاضافند الي غبر متكن والخبريوم عسيروقيل يومندخارف الخبراة القدير وذلك الوفت وقوع بوم عسير وعلى متعافة بمسيروقيل ينعقوق هوصفة اسب أوحال والمستكرفه وقوله تعالى (غير سم) تأكيداسسره عليهم مشعر بيسره على المؤمشين واختاف في أنالمراديه أيوم النفئة الاولى أواشاب والحق أنهاالثانيةاذهبي الاولى فعكمهاالذي هوالاصعاق يعم البر

لاجلأمرر بك فكان ماقبل هذءالا ية نكاليف في الافعال والتروك وفي هذه الا ية بين مالاً جله يحبأن يوتى تلك الافعال والتروك وهوطلب رصا الرب ( ورابعها) الذكرنا أنالكفار لمااجتمعوا و بحثوا عن حال محد صلى الله عليد وسلم قام الوليد ودخل داره فقال القوم ان الوليد قدصاً فدخل عليه أبوجهل وقال ان قريشا جعوالك مالاحتى لاتترك دين أمانك فهو لاجل فلك المال بق على كفره فقيل فعدائه بق على دينه الباطل لاجل المال وأما أنت فاصبر على دينك الحق لاجل رصا الحق لالشي عبره (وخامسها) ان هذا تعريض بالمشركين كأنه قيلله وربك فكبرلا الاوثان وزابك فطهر ولانكن كالمشركين نجس البدن والشياب والرجرها هجر ولاتقر به كانقر به الكفار ولاتمن تستكنز كاأراد الكفار أن يعطوا الوليد قدرا من المال وكانوا يستكثرون ذنك القليل ول بك فاضير على هذه الطاعات لاللاغراض العاجلة من المال والجاه ، قول تعالى ( فاذا نفر فى الناقور) اعلم أنه تعالى لماتهم ما يتعلق بارشاد قدوة الانبياء وهو يجد صلى الله عليه وسلم عدل عند الى شرح وعيد الاشقياء وهوهذه الآية وههنامسائل (المسئلة الاولى) الفاء في قوله فاذا نقر للسبب كانه قال اصبر على أذاهم فبين أبديهم يوم عسير يلقون فبه عاقبة أذاهم وتلتى أنت عاقبة صبرك عليد (المسئلة الثانبة) اختلفوا في أن الوقت الذي يتقرق الناقور هوالنفغسة الاولى أم النفخة الثانية ( فالقول الاول ) انه هو النفيذة الاولى فالبالحليي في كتاب المنهساجانه تعالى عي الصور باسمين أحدهما الصور والآخر الناقوروقول المفسرين ان الناقور هوالصور عملاشك أن الصور وانكان هوالذي يتفخ فيد النفختان معا فان تفغة الاصعاق تغالف تفخد الاحياء وجاء في الاخبار ان في الصور القبابعد ذالارواح كالمهاوأنها أجمع في تلك الثقب في التفيذة الثانيدة فيخرج عند النفخ من كُلُّ تُقْبُهُ روح الى الجسد الذي نزع منه فيعود الجسد حيا باذن الله أمالي فيمندل أن يكون الصور محتوياعلى آلتين ينقرفي احداهما ويتفخ في الاخرى فاذا نفيم فيدالاصعاق جع بين النفر والنفخ الكون الصيحة أهدوأعظم وإذانقع فبدللاحياء لمهنفر فيه واقتصرعلى النفع لان المراداوسال الارواح من نقب الصور الى أجسادها لاتنفيرهامن أجسادها والنفعة الاولى التنقير وهونظير صوت الرعدفانه اذااشند فريمامان سامعه والصيحة الشديدة التي يسيعها رجل بسن فيفزع منه فيوت هذاآخر كالرم الحلمي رحه المهولى فيهاشكال وهوان هذا يقتضي أن يكون النقر انما يحصل عند صيحة الاصعاق وذلك اليوم غيرشديد على الكافرين لافهم يموتون في ثلاث الساعة انمااليوم الشديدعلي الكافرين عند صبحة الاحياء ولذلك يقولون بالتها كانت القاضية أي بالبتنا بقينا على الموتة الأولى (والقول الثاني) انه النفخة الثانية وذلك لان الناقور هواندي ينقرفيد أي ينكت فيجوزانه الهاأريد أنينشج فيالمرة الثانيسة نقر أولا فسمى اقورا لهدا المعني وأقول في هذا اللفظ بحث وهو أن الناقور فاعول من النقر كالنها عنوم مايه عنم به التي يختص عسرها بالكافرين وأماا لنفغـــة ﴿ ١٥ ﴾ من

والفاجر على انها مختصة بمنكان حيا عند وقوعها وقدجاء في الاخبار ان

والحاطوم ما يُعظم به فكان ينبغي أن يكون النافور ماينقر به لاماينقر فبسه ( المسئلة الثانية) العامل في قُوله فاذا نقر هوالمني الذي دل عليه قوله يوم عسير والنقدير اذا نقرف التا قور عسرا لامر وصعب فع قوله تعالى (فذلك يومنذيوم عسره لي الكافر ين غير يسر) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله فذلك اشارة الى اليوم الذي يتقرفيه في النافور والتقدير فغلك البوم يوم عسيروأما يومئذ فغيدوجوه (الاول) أن يكون تفسيرالقوله فذلك لافقوله فذلك يحتمل أذبكون اشارة الى القر وأن بكون اشارة الى اليوم المضاف الى النقر فكا نه قال فذلك أعنى البوم المضاف الى النقرُ يوم عسير فيكون بومنذ في محل النصب ( والثاني)أن بكون يومئذ مر فوع المحل بدلا عن ذلك و يوم غسيرخبر كانه قبل فيوم النقر بوم عسير فعلى هذا يومنذ في يحل الرفع لكونه بدلا من ذلك الاأنعلاأضيف اليوم الى اذوهو غير مُمَّكُن بني على الفتيح (الثالث) ان تقدير الآية فذلك النقر يومئذ تقر يوم عشيرهلي أن يكون المسامل في يومندهوا انفر (المسئلة الثانية )عسرة لك اليوم على الكافر بن لانهم يناقشون في الحساب و يعطون كتبهم بشمائلهم وتسودوجوهمم و يحشعرون أزرقا وتنكلم جوارحهم فيغنضهون على زوس الاشهاذ وأماالمؤمنون فانه عليهم يسير لانهم لاينافشون في الحساب و يحشرون يض الوجد ثقال الموازين ويحمل أن يكون اعاوصقه الله قدالي بالعسر لانه في نفسه كذاك للجميع من المؤمنين والكافرين على ماروى أن الانبياء يومئذ يفزعون وأن الولدان يشسبيون الاانه بكون هول الكفار فيه أشد فعلى القول الاول لا يحسن الوقف على قوله يوم عسيرفان المني انه على الكافرين عسيروغيريسيه وعلى القول الثاني يعسن الوقف لانالحني أنه في نفسه عسبرعلى الكل نم الكافر بخصوص فيدبز بادة خاصة وهوانه هليه غير يسيرفان قيل ف عَامَدَة قُولُهُ غُبرُ بِسَيْرُ وَعُسِمُ مَعْنَ عَنْهُ ﴿ وَالْجُوابِ ﴾ أماعلي القُولُ الأولُ هَالْتُكُرِيرُ للتأكيد كاتقول أناال محبغسير مبغص وولى غيرعدو وأماعلى القول الثاني ففوله عسيريفيد أصل العسرالشامل المؤمنين والكافرين وقوله غير يسيريفيد الزيادة التي يختص بها الكافرلان العسير فديكون عسرا فليلايسيرا وقديكون عسرا كثيرا فأثبت أصل العسس للكل وأثبت العسر بصفة الكثرة والقوة للكافر ( المسسئلة الثانية ) قال الن عباس لماقال انه غير يسيرعلى الكافرين كان يسيرا على المؤمنين فيعض من قال بدليل الخطاب قال اولا أندليل الخطاب حبم والالماقهم ابن عبساس من كونه غير يسير على الكافر كونه بسيرا على المرَّ من \* قولدت عالى (درني ومن خلفت وحددا) أجعوا على ان المراده هناه والوايد ا بن المغيرة وفي نصب قوله وحيداو جوه (الاول) انه نصب علم الحال ثم محتمل أن يكون حالامن الخالق وأن يكون عالا من المفارق وكونه حالا من الخالق على وجهين (الاول) ذرى وحدى معدفاني كاف في الانتقام منه (والثاني) خلقته وحدى لم يشركني في خلفه بين مكة والطبائف أحد وأماكونه حالا من المخلوق فعلى معنى أبي خلفته حالماكان وحيدافر يدالامالله

منكل ثقبمة روحالي الجسدالذي تزعت مند فيعود الجسد حياباذن الله تعالى (ذرنىومن خلقت وحيدا) حال امامج الساء أي درني وحدى معه فانى أكفيكه في الانتقام منه أومن الناءأى خلفته وخدي لم يشركني ف خلقه أحد أومن العائد المحذوف أىومن خلقته وحيدا فر بدالامالياله ولاولد وقبل نزلت في الوايدين المغيرة المخرومى وكأن بلغب في قومدبالوحيد فهوتهكربهو بلقبسه ومسرفله عن الغرض الذي يومونه من مدحد الىجهةذمهبكونهوحيدا منالمالوالولدأووحيدا منأيه لانه كان زنيما كأمرأووحيدافي الشرارة (وجعلت لهمالاعدودا) ميسوطا كثيراأ وبمدا بالنماءمن مدالتهرومده نهر آخر فيسلكاناه المنسرع والزرع والنجارة وعنابن عباسرمي الله عنهما حوماكانله

وقبل كانله بالطائف بسنان لاينقطع ثماره صيقا وشتاء وقال ابن عياس ومجاهد وسعيدبن جبير ﴿ وَلا ﴿ وَلا ﴿ كأناله ألف دينار وقال قتادة ستة

حضورا معه عكة تمتم عشاهدتهم لايفارفونة للتصرف فاغل أوتجارة الكونهم مكفيين لوفور نعمهم وكثرة خدمهم اوحضو را في الاندية والحافل لوجاهتهم واعتبارهم قبل كاناله عشرتشين وفيل ثلاثة عشر وقبل سنعة كلهم رجال الوليد بن الوليد وخالد وعمارة وهشام والعاص والقبسوعيذ شمس اسامتهم ثلاثة خالدوهشام وعارة (ومهدت المتمهدا) وبسطتاه الرياسة والجاة العريض حتى لقب رابحانة قريش (ثم يطمع ان وهواستىعادواستنكار اطعمه وحرصه امالاته لامزيد على ماأوتي سعةوكثرة أولاندمناف لماهو عليه من كفران النعم ومعاندة المنعموقيل انه كان شول انكان محد صادقا فاخلفت الجنةالي لي (كلا)ردع وزجرله عن طمعه الفارغ وقطع لرجائه الخائب وقوله تمالى (انه كان لا باتنا عندا) تعليل

ولاولد كقوله ولقذجتمونا فرادي كاخلفناكم أول مرة (القول الثاني) انه أصب على المذم وفالت لان الآية نزات في الوليدوكان يلقب بإلو حيدوكان يقول أنا الوحيد ابن الوحيد ليسالى فىالعرب تظير ولالابي نظير فالمرادذرني ومن خلقت أعنى وحيدا وطعن كثيرمن المتأخرين فيهذا الوجه وقالوا لايجوز أن يصدقه الله في دعواه أنه وحيد لانظير لهوهذا السؤالذكره الواحدي وصاحب الكشاف وهوضعيف من وجوه (الاول) انا لماجعلنا الوحيداسم علم فقدزال السؤال لاناسم العلم لايفيد في المسمى صفقيل هو قائم مقام الاشارة ( اللهاني ) لم يجوز أن يحمل على كونه وحمد افي ظنه واعتقاده وتغليره قوله تعملى ذق انكأنت العزيز الكريم (الثالث) أن لفظ الوحيد لبس فيه أنه وحيد في العلو والشرف بل هو كان يدعى لنفسدانه وحيدفي هذه الامور فيكن أن يقال أبت وحيد لكن في الكفر والخبث والدناءة ( القول الثالث ) أن وحيدا مفعيل ثان لخلق قال أبو سعيدالضس يرالوحيدالذي لاأبله وهواشارة الى الطعن في نسبه كافي قولة عتل بعد ذلك زنيم \* قوله تعالى (وجعلت له مالاى دودا) في تفسير المال المدود وجوه (الاول) المسال الذي يكون له مددياتي منه الجرء بمدالجر على الدوام فلذلك فسره عربن الخطاب بغلة شهرشهر ( وثانيها ) أنه المال الذي عدبال يادة كالمنسرع والزرع وأنواع المجارات (و نائما) أنه المال الذي امتدمكانه قال ابن عباس كأن ماله مدود امابين مكة الى الطائف الابل والخيل والغنم والسانين الكثيرة بالطائف والاشجار والانهار والغفد الكثير وقال مقاتل كانه بستان لاينقطم نفعه شناه ولاصيفافالمدودهنا كافي قوله وظل مدود أى لا ينقطع ( ورابعها ) أنه المال الكثيروذاك لان المسال الكثيرا ذاحد و فانه عند تعديده ومناله فسمرين من قدر المسال الممدود فقال بعضهم ألف دينا روفال آخرون أربعة آلاف وقال آخرون ألف ألف وهذه البحكمات عالاعيل اليها الطبع السليم \* قوله تعالى (و بنين شهودا) فيه وجهان (الاولى) بنين حضورا معه مكة لايفار قونه البتة لانهم كانوا أغنيا فاكالوا محتاجين الى مفارقته لطلب كسب ومعيشة وكان هومستأنسابهم طبب القلب بسبب حضورهم ( والثاني ) مجوزان بكون الراد من كونهم شهودا أنهم رجال يشهدون معه الجامع والمحافل وعن مجاهد كانوا عشرة وقيل سبعة كلهم رجال الوليدين الوليد وخالد وعمارة وهشام والعماص وقيس وعبدشمس أسمل منهم ثلاثه خالد وعمارة وهشام \* قوله تعالى ( ومهدتله تهيدًا ) أي و بسطت له الجاه العريض والرياسة في قومه فأتمت عليد نعمتي المال والجاه واجتماعهما هوالكمال عند أهل الدنبا والهذا المعثى يدعى بهذا فيقال أدام الله تمهيده أي بسطته وتصرفه فيالامور ومن المغسس بن منجعل هذا التمهيد البسطة في العيش وطول العمر وكان الوليد من أكابر قريش والدلك القب الوحيدور يحانة قريش # قوله تعالى (مُعبَطمع أن أزيد) الفظ م همنا معناه التعجب كاتقول لصاحبك أنزلتك دارى وأطعمتك وأستقيتك ثم أنت تُستنى

الكعلى وجه الاستثناف التحقيق فأن معاندة آيات المنعم مع وضوحها وكفران فعمته مع سبوغه أيما بوجب حرمانه بالبكلية

ونظيره قولدتعالى الحدالة الذي خاق المعوات والارض وجعل الطفات والنورثم الذين كفروا برجم يعدلون فعنيتم همتا الانكار والتعجب تمتلك الزيادة الن كأن يطمع فميهما هل هي زيادة في الدنيا أول الآخرة فيد قولان (الأول) قال الكلبي ومقاتل ثم برجوأن أَرْ يدفي مالد وواد وفد كفر بي ( والثاني ) أن تلك الزيادة في الآخرة قيل انه كان يقول ان كان مجمد صادقًا فاخلفت الجنَّة الآلي ونظيره قوله تعالى أرأيت الذي كفر بآناتنا وقال لأوتين مالاوولدا ينتمقال تعالى (كلا) وهوردعله عن ذلك الطمم الفاسد قال المقسرون ولم يزل إلوليد في نقصان بعد قوله كلاحتي افتقرومات فقيرا ﴿ قولدتعمالي (انه كان لا ياتناعنيدا) انه تعليل للردع على وجه الاستثناف كان فائلاقال لم لايزاد فقيل لانه كان لآياتا عنيدا والعنيد في معنى المعاند كالجليس والاكيل والعشيروفي الا يَمَاشَارَةُ الى أمور كثيرة من صفاته (أحدها) انه كان معاندافي جبع الدلائل أعنى جيعالدلائل الدالة علىالتوحيد والعدل والقدرة وصحة النبوة وصحةالبعث وكانهو منازعا في الكل منكر اللكل (وثانبها) انكفره كان كفرعنادكان يعرف هذه الاشباء بقلبه الاانه كان منكر ها بلسانه وكفر المعالد أفعش أنواع الكفر ( وثالثها) ان قوله انه كان لآياتنا عنيدا يدل على انه من قديم الزمان كان على هذه الحرفة والصنعة (ورابعها) ان قوله انه كان لآياتنا عنيدا يفيد ان الكالماندة كانت مند مختصد بآيات الله تعالى وبيناته فان تقديره اندكان لآياتنا عنيدالالآيات غيرنا فتخصيصه هذآ العناد بآيات الله مع كونه تاركالماناد في سائر الاشهاء بدل على غاية الحسران \* قوله تعمالي (سارهة مصموداً) أي سأكلف صعود اوفي الصعود قولان (الاول) انه مثل لمسايلتي من العذاب الشاق الصعب الذي لايطاق مثل قوله يسلكه عذا بإصعدا وصعود من قولهم عقبة صعود وكدود شاقة المصعد ( والثاني ) انصعودا اسم لعقبة في النار كلاوضع بده عليها ذابت فاذا رفعها عادت وادا وضع رجله ذابت واذارفعها عادت وعنه عليه الصلاة والسلام الصعود جبل من ناريصعد فيد سبعين خريفاتم يهوى كذلك فيد أبدا \* ثم انه تعالى حكى كنفية عناده فقال (انه فكر وقدر) يغال فكرفي الامر وتفكر افالظر فيه وتديرتم لماتفكروت في قلبه كلاما وهيأه وهوالراد من قوله فقدر الله تم قال تعلى (فقنل كيف قدر) وهذا المالذك عندالتعجب والاستعظام ومثله قولهم قتله الله ماأشجمه وأخرادالله ماألت رهومعناه أنه قديلغ المبلغ المبلغ الذي هوحقيق بأن يحسدو يدعوعليه حاسدة بذلك اذاعرفت ذلك فنقول انه يُعتمل ههنا وجهين (أحدهما) انه تعجيب من قوة خاطره يعني إنه لا يكن القدح في أمر محمد عليه السلام بشبهة أعظم ولا أقوى بما ذكره هذا الفائل ( والثاني ) الناء عليد على طريقة الاستهزاء يعني أن عنا الذي ذكره في علية الركاكة والسفوط \* تم قال ( ثم قال كيف قدر ) والمنصود من كلية مم ههذا الدلالة على أن الدعاء عليد في الكرة الثانية أبلغ من الاولى \* مم قال (تم نظر) والمعنى انه أولافكرو النياك

سأغلبه بالمالطيعة من الزادة أوالجند عقبة diagramma limb لمسايلق من العسدات الصعسالذي لانطاق وعزالاي صبى الأمعلية بسا نظف أنادهما عَشِيلًا فِي الثارِ كَلَاوِسْمِ مده علمها ذابت فأذا رفعها عادت واذاوشم رجله ذابت فأذار فعها طدت وعنه عليه الصلاة والملام السعودجيل من نار دوسه ندفيه سبعين إ خ نفسا بهوى فيسه الدال أبدا (اله فكر وقدر) تعليل الوعيد واستعقاقدله أوسان لعناده لآياته تعمالي أي ذكر ماذا بقول في شأنالقرآن وقدرني تفسد مايقوله (فقتل كيف فدر ) تعويب من تقديره واصابته فيا الغرض الذي كان يتحي قريش فاتلهم الله أوثن عليه بطريق الاستهزاه به أوحكايد لماكرروه من قولهم قال كيف 🖠 فدرع كمام وباعمام بتقديره واستعظا هم أتولدو منى قولهم قاله السمأ شجعه وأخراه الله مااشعره الاشعاريانه

قديلغ من المجاعة واشعر مبلغا حقيقا بأن يدعو عليه حاسده بدلك روى أن الوابد قال لبني مخزوم والله الله فر قدر

إلخروان أسفله لمغدق وانديعاوومايعلى فقالت قر دش صبأوالله الوايد والله لتصبأن قريش كالهبم فقال ابنأخيه أبوجهل أناأ كفيكموه فقعد عند وحراسا وكله بماأحاه فقام فأتاهم فقال تزعمون أن مجمدا مجنون فهل رأيتموه يخنق وتقولون اندكاهن فهل رأ يقوه يتكهن وتزغون أندشاعر فهلرأيتموه ععساطي شدءراقط وترغون أند كذاب فهلجر بتمعليه شأ من الكذب فعالوافي كل ذلك اللهملا تمقالوافا هوففكر فقسالماهؤ الاساحر أمارأ يموه مفرق بين الرجل وأهله وولده ومواليه وماالذي يقوله الاسمحر يأثره عن أهل بابل فاربح النادي فرحاوتفرقوا معيين بقوله متعيين منه (ثم قتل كيفقدر) تكرير المبالغة وعلادلالةعلى أنالاانية أبلغ من الاولى وفيايعد على أصلها من المرّاخي الزماني (تم نظر )أى في القرآن مرة

فندر والثانظرق ذلك المقدر فالنظر السابق للاستخراج والنظر اللاحق للتقديروهذا هو الاجتياطفهذه المراتب الثلاثة متعلقة بأحوال قلبه ثم انه تعالى وصف بعد ذلك أحوال وجهه هفقال (معبس وبسر) وفيه مسئلتان (المسئلة الأولى) اعلم أن قوله عبس وبسر يدل على أنه كان عارفا في قلبه صدق مجد صلى الله عليه وسلم الاأنه كأن يحضر به عناداو يدل عليه وجوه (الاول) انه بعد أن نفكر وتأمل وقدرق نفسد كلاما عزم على انه يظهره ظهرت العبوسة في وجهد ولوكان معتقد اصحد ذلك الكلام لفرح باستنباطه وادراكه ولكنه للله نفرح به علنااته كأن يعلم صعف تلك الشيمة الاانه لشدة عناده ماككان يجدشبهة أجود من تلك الشبهة فلهذا السبب ظهرت العبوسة في وجهه (الثاني) ماروى ان الوليد مر يرسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يقرأ حم السجدة فلا وصل الى قوله فان أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عادو تمود أنشده الوليديالله و بالرحمأن يسكت وهذا يدل على انه كان يعلم انه مقبول الدعاء صادق اللهجة ولمارجع الوليد فأل لهم والله لقد سمعت من مجد آنفا كلاماماهو من كلام الانس ولامن كلام الجن ان له فلاوة وان عليه اطلاوة وانه ليعلو وعايعلى فقالت قريش صبأ الوليد ولوصباً التصبأن قريش كالهافقال أبوجهل أنا أكفيكموه تمدخل عليه محزونا فقال مالكياابن الائح فقال المتقدصبوت لتصيب منطعام محدوأصحابه وهذهقر بش تجمعلك مالا الكونذلك عوصا ماتقدرأن تأخذ من أصحاب محدفقال والقمايشبمون فكيف أقدر أنآخذ منهم مالاولكني تفكرت في أمر. كشيرافلا أجد شأيليق بد الاانه ساحر وَأَقُولُ استعظلامُ القرآن واعترافه بأنه ايس من كلام الجن والانس يدل على انه كان في البيجاء السحر معاندًا لأن السحر يتعلق بالجن ﴿ وَالنَّالَثُ ﴾ انه كان يعلم ان أمر السحر مبنى على الكفر بالله والافعال المنكرة وكان من الظـاهر أن محمدًا لايدعو الا الى الله فكيف يليق بهالسحر فثبت بمجموع هذه الوجودانه اغاعبس وبسر لانه كان إملى قلبد اللذي يقوله كذب و جِتَانُ ( المسئلة ) الثانية ) قال الليث عبس يعبس فهوعابس اذا فطب مابين سينيه فانأبدي عن أسنانه في عبوسه قيل كلم فان اهتم لذلك وفكر فيه قبل يسرةان ومنب مع ذلك قبل يسل الله قوله تعالى ( المأدير واستكبر وال ان هذا الاسمر أريعني أدرين سيائر الناس الى أهله واستكبر أى تعظم عن الايسان فقسال ان هذا ألاسصر يؤثر بإنمساذكره بفاءالتعقيب ليعلمانه كاول واستكبرذ كرهذه الشبهة وفيقوله يؤثر وجهان (الاول) أنه من قولهم أثرت الحديث آثره اثرااذا حدثت به عن قوم فَي آثارهم أي بعدما ما تواهذا هوالاصلُ تمصار بمعني الرواية عن كان (والثاني) يوتر الى جمع السمعر وعلى هذايكون هو ون الايثار الشمقال ( ان هذا الاقول البشر ) وللعني أن هذا قول البشرينسب ذلك الى أنه ملتقط من كلام غيره واوكان الامر كال لتكنوا عن معارضته افطر يقتهم في معرفة النغة متقاربة واعلم ان هذا الكلام

بِمِدَمَرَةُ (مُمَّعَبِسَ)قَطَبُوجِهِهُ لَمَلَلُم يُتِعِدُفيهِ مَطْعَنَا وَلَمَ يُدَوِّلُو فَيْلُ فَظَرَ فَيُو الى رسول الله صلى الله عليه وسلمُ تُعَطِّبِ في وجهه (و بسر ) إتباع يدل على ان الوليد انعاكان يقول هذا الكلام عنادا منه لانه روى عنه انه لساسمومن رسول الله صلى الله عليه وسلم حم السجدة وخرج من عند الرسول قال سمعت من محد كلاماليس منكلام الانس ولامن كلامالجن وانله لحلاوة وانعليه لطلاوة وانه يعلوولايعلى فلاأقر بذلك فيأول الامرعلناان الذي قاله ههتا من انه قول اليشر انميا ذكره على سبيل العنادوالتمر دلاعلى سبيل الاعتقاد \* تمقال (سأصليه سقر) قال اين عباس سقر اسم للطبقة الساد سة من جهتم ولذلك لايتصرف للتعريف والتأنيث \* تمقال ( وماأدراك ماسمر) والغرض النهويل\* تمقال (لاتبق ولاتدر) واختلفوا فنهرمن قال هما لفظمان متزادفان معناهما واحدوالغرض من النكر يرالتأكيد والمبالغة كايقال صدعني وأعرضعني ومنهم من قاللابد من البقرق ثمذكروا وجوها (أحدها) للهالانبق من الدم والمهم والعظم شيأ فاذا أعبد واخلقا جديدا فلا تذرأن تعاودا حراقهم بأشديما كانت وهكذا أبداوهذا رواية عطاءعن ابن عباس (وثانيها) لاتبق من المستحقين للعداب الاعذبتهم ثم لانذر من أبدان أولئك المعذبين شيأ الاأحرقته ﴿ وَتَالِثُهَا ﴾ لاتبق من أبدان المعذبين شيأ ثُمَّان تلك النيران لاتذر من قوته ساوشدتها شمياً الاونستحمل ثلث الفوة والشدة في تعذيبهم \* نم قال (لواحة للبشر) وفيسة مسئلتسان (المسئلة الاولى) قى اللواحدة ولان (الاول) قال الليث لاحد العطش واوحد اذاغرة قاللواحة هي المغيرة قال الفراء تسود البشرة باحراقها (والقول الثاني )وهوقول الحسن والاصم انامسني اللواحة أنها تلوح للبشرمن مسيرة خسمائه عام وهو كقوله وبرزت الجليم لمن يرى واواحة على هسذا القول من لاح الشسيء بلوح اذا لمع نحو البرق وطعن القائلون بهذا الوجه ق الوجه الاول وقالوا انه لا يجوزأن يصفها بنسويد البشرة مع قوله انها الاتبق ولاتذر (المسئلة الثانية) قرى اواحة تصباعلي الاختصاص للتهويل # مُعَالُ ( عليها تسعد عشر) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) المعنى انه بلي أمر الك النسار ويتسلطعلي أهلهاتسعة هشرملكا وقبل تسعة عشرصنفاوقيل تسعة عشرصفاوحكي الواحدي عن المفسر بن ان خزنة النارتسعة عشرمالك ومعه تمانية عشراً عيتهم كالبرق وأنيابهم كالصياصي وأشمارهم عس أقدامهم يخرج لهب السارمن أفواههم مايين منكبى أحدهم مسبرة سنةيسع كفأحدهم مثل ربيعة ومضر نزعت منهم ألرأفة والرحمة بأخذ أحدهم سبعين ألغافي كفه ويرميهم حيث أرادمن جهنم (المسئلة الثانية) ذكرأرباب المعانى في تقديرهذا العددوجوها (أحدها) وهوالوجه الذي تقوله أرباب الحكمة انسبب فسادالنغس الانسانية فقوتهاالنظر يةوالعملية هوالقوى الحيوانية والطبيعية أما القوى الحيوانية فهي الخسسة الظساهرة والخسة البساطنة والشهوة والغضب وبمحوعها اثنناه شرة وأماالقوى الطبيعة فهي الإساذبة والماسكة والهاضمة والدافعة والفاذية والنامية والمولدة وهذه سبعة فالمجموع تسعة عشر فما كأن منشأ

الاسمر يوثر) أي يروى ويتعم والفاطلدلالة على أن هذه الكلمة لماخطرت بباله تفؤهبها من غير تلعثم وتلبث وقوله تعالى ( ازهذا الاقول البشر) تأكيد لماقيله والذلك أخلى عنى العاطف (سأصليه سقر)بدل من سأرهقه صعودا ( وما أدراك ماسفر ) أي أي شي<sup>\*</sup> أعلك ماسقرعلى أنما الاولى مبندأ وأدراك خبره وماالثانية خبرلانها المفيدة لماقصدافادته مناتهويل والتفظيع وسقرمبتدا أي أي شي هي في وصفها لامر مرارا منأن مأقد يطلب ماالوصف وانكان الغالب أن يطلب بها الاسم والحقيقةوقوله تعالى(لاتبقولانذر) ببان لوصفها وحالها وأمجاز للوهد الضمني الذى يلوح بهوماأ دراك ماسقروقيل حال من سقر أ وليس بذاك أىلاتبق شأيلتي فبهاالاأهلكتد واذا هلك لم تذره هالكاحق يعاد أولاتبق أأ

على شى ولاتدعد من الهلاك بل كل ما يطرح فيها هالك لا محالة (اواحة للبشر) مغيرة لا على الجلد مسودة الها قيل تلفح الجلد افعة فتدعه أشد سواد امن الليل وقيل تلوح النباس مجفولة يعالى ثم الترونها

أوصفاا ونقيسامن الملائكة أيلون أمرها ويتسلفلون على أهلهما وقرئ يسكون عين عشر حذرا من بوالي الحركات فيماهو فيحكم اسم واحد وقرى تسعة أعشرجع عشم مثل مين وأعن (وماجعلنا أصحاب السار) أى المذرين لامز حاالها تمين بتعذيب أهلها (الاملانكة) ليعنالفواجنس المعذبين فسلا رقوالهم ولا يستروحوااليهم ولانهم أقوى الخلق وأقومهم بحقالة عزوجال وبالغضباله تمالي وأشدهم بأساعن النبي لاحدهم مثل قوة الثقاين يسوق أحدهم الامة وعلى رقبته جبل فيرمي بهمق النارو يرمى بالجبل عليهم وروى أتعلازل عليد تسعة عشرقال أبوجهل لقريش أيتجن كلعشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم فقال أيو الاشدين أسيدين كلدة الجمعي وكانشسديد البطش اناأ كفيكم سيعة

الا قات هوهذه التسعة عشر لاجرم كان عدد الزبانية هكذا (وثانيها) الأبواب جهنم سبعة فسنة منها لكفار وواحدللفساق ثمرانالكفار يدخلون النار لامور ثلاثة ترك الاعتقاد وترك الاقرار وترك العمل فيكمون لكل باب من تلك الابواب السنة ثلاثة والمجموع تمانية عشروأ ماباب الفساق فليش هنالئز بانية بسبب ترك الاعتقاد ولابسبب ترك القول يلانيس الابسبب ترك العمل فلايكون على بابهم الازبانية واحدة فالمجموع تسعة عشر (وثالثها) ان الساعات أربعة وعشر ون خسة منها مشغولة بالصلوات الحمس فيبق منهاتسعة عشرمشغولة بغيرالسادة فلاجرم صار عددان بانية تسعة عشر (المسئلة الثالثة) قراءة أبى جعفر ويزيدوطلحة بن سليمان عليها تسعة عشر على تقطيع فاعلاتن قال ابن جنى فى المحتسب والسبب أن الاسمين كاسم واحد فكثرت الجركات فاسكن أول الثانى للهفقيف وجعل ذاك أمارة اتقوة اقصال أحدالاسمين بصاحبه وقرأ أنس بن مالك تسعة عشرفال أبوحاتم هذه القراءة لانعرف لها وجها الاان يعنى تسعة أعشر جععشير مثل يمين وأيمن وعلى هذا يكون الهجموع تسعين ﷺ قوله تعالى ﴿ وَمَاجِعَلْنَا اصْحَابِ النَّارِ الاملائكة ) روى الهلانزل قوله تعالى عليها تسعة عشرقال أبوجهل لقريش تكلتكم أمهانكم فالدابن أبي كبشة انخزنة النارتسعة عشر وأنتم الجمع العظيم أفعين كلعشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم فقسال أبوالاشدين أسيدين الحميى وكأن شديدالبطش أناأكفيكم سبعة عشروا كغوني أنتم اثنين فللقال أبوجهل وأبوالاشدذاك فالبالمسلون و يحكم لاتقساس الملائكة بالحدادين فجرى هذا مثلا فيكل شبتين لايسوى بينهمسا والمعنى لاتقاس الملائكة بالسجانين والحداد السعبان الذي يحبس النار فأنزل الله تعالى وماجعلنا أصحاب النار الاملائكة واعلم انه تعالى انماجعلهم ملائكة اوجوه (أحدها ) ليكونوا بغلاف جنس المعذبين لان الجنسبة مظنه الأفة والرحمة ولذلك بعث الرسول المبعوث الينا من جنسنا ليكون له رأفة ورحة بنا (وثانيها) انهم أبعد الخلق عن معصية الله تعالى وأقواهم على الطاعات الشاقة (وثالثها)ان قوتهم أعظم من قوة الجن والانس فانقيل ثبت فيالاخبار انالملائكة مخلوقون منالتور والمخلوق منالنوركيف بطيق المكث في النار قلنا مدار القول في اثبات الفيامة على كونه تعالى فادرا على كل الممكنات فكما انه لااستبعاد فيأن ببق المي في مثل ذلك العذاب الشديد أبدالا باد ولايموت فكذا لااستبعاد في بقاء الملائكة هناك من غير ألم ۞ ثم قال تعمالي (وماجعلنا عدتهم الافتنة للذين كفروا ليستيقن الذين أوتواالكتاب ويزداد الذين آمنوا عساناولا يرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون وليقول الذين في قلو يهم مرض والكافرون ماذا أرادالله بهذا مثلاً) وفيسه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) هذا العدد انماصار شبيسالفتنة الكفار منوجهين(الاول) ان الكفاريسنهزؤن ويقولون لم ايكونوا عشر بنوما المقتضى لتخصيص هذا العدد بالوجود (الثاني) انالكفسار يقولون هذا العددالقلبل

عشر فاكفونى أنتم اثنين فنزلت أى ماجعلناهم رجالا منجنسكم ( وماجعلنا عدتهم الافتنة للذين كفروا ) أيَّ ماجعلنا عددهم الاالعدد الذي تسبب لافتتانهم وهو النسعة عشر فعبر بالاثر عن المؤثر

كيف يكونون وافين يتعذيب أكثرخلق العالم من الجنوالانس من أول ماخلق الله الى فيام القيامة وأما أهل الايمان فلايلتفتون الى هذين السوَّ الين ( أما السسوَّ ال الاول ) فلانجلذالهالم متناهية فلابدوأن يكون الجواهر الفردة التي منها تألفت جلة هذا العالم عددممين وعندذلك يجئ ذلك السوال وهوأنه لم خصص ذلك العدد بالا يجاد ولم يزدعلي فلك العدد جوهرا آخر ولم ينقص وكذا القول في ايجاد العالم فأنه لما كان العالم محدثا والالاقديما فقد تأخر العالم عن الصانع بتقدير مدة غيرمتناهية فللم يحدث العلم قبل ان حدث يتقدير لحظمة أو بعدان وجد يتدير لحظة وكذا القول في تقدير كل واحدمن المحدثاث بزمانه المدين وكلواحد من الاجسام باجزائه المحدودة المعدودة ولاجواب عن شي من ذلك الابأنه قادر مختار والمختارله ان يرجيح الشي على مثله من غير علة واذا كان هذا الجواب هوالمعتمد فيخلق جلة العالم فكذآ في تخصيص زبانية النار بهذاالعدد (وأما السوال الثاني ) فضعيف أيضا لانه لا يبعد في قدرة الله تعالى ان يعطي هذا العدد من القدرة والقوة مايصيرون به قادر ين على تعذيب جلة الخلق ومتكنين من ذلك من غير خللو بالجلة فدارهذين السوالين على القدح في كال قدرة الله فأمامن اعترف بكونه تعالى قادرا على مالانهاية له من المقدورات وعلم أن أحوال القيامة على خلاف أحوال الدنيازال عن قلبه هذه الاستبعادات بالكلية (ألمسئلة الثانية) المتبع من قال أنه تعالى قدير يدالاضلال بهذه الآية قاللانقوله تعالى وماجعلناعدتهم ألافتنة للذين كفروا يدل على ان القصود الاصلى الاهوفتنة الكافرين أجابت المعتزلة عنه من وجوه (أحدها) قال الجبائي المراد من الفتندة تشديد التعبد ليستداوا ويعرفوا انه تعالى قادر على أن يقوى هؤ لاءالتسعة عشر على مالايقوى عليه مالفأ الف ملك اقوياء (وثانيها) قال الكعبي المرادمن الفتنة الامتحان حتى يفوض المؤمنون حكمة التخصيص بالعدد المعين الىعلم الخالق سبحانه وهذا من المتشابه الذي أمروا بالايمان به ( وثالثها )ان المراد من الفتنة ماوقعوا فيدمنالكفر بسسبب تكديبهم بعدد الخزنة والمعنى الافتنة علىالدين كفروا المكذبوا مهوليقواواماة الواوذاك عقو بقالهم على كفرهم وحاصله راجع الىترك الالطاف (والجواب) انه لانزاع في شي عماد كرتم الاالانانقول هل لانزال هذه المتشابهات أثر في تقوية داعية الكفر أملا فاذالم يكنله أثرفي تقوية داعية الكفر كأنانزالها كسائر الامورالاجنبية فلريكن للقول بأنانزال هذه المتشسابهات فتنةللذين كفروا وجدالبتة وانكانله أثر فيتقوية داعية الكفرفقدحصل المقصودلانه اذاترجعت داعية الفعل صارت داعية الترك ورجوحة والمرجوح عتنع أنبوأثر فالترك يسكون عتنع الوقوع فيصيرالفعل واجب الوقوع واللةأعلم واعلمانه تعالى بينان المقصود من انزال هذا المتشأبة أموراً ربعة (أولها) ليستيقن الذن أوتوا الكتاب (وثانيها) و زداد الذين آمنوا ايمانا (وثالثها) ولايرتاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون (ورابعها) وليقول الذين

في القرآن أيضا كذلك وهوالحكم بأنعليها تسعةعشراد بذلك يحقق افتتانهم باستقلالهم له واستبعاذهملتولىهذا العددالقليل لتعذب أكثرالثقلين واستهزائهم مه حسيماذكر وعليد مدور ماسبأتى من استيقان أهل الكتابوازدباد المؤمنين أعانا فالواانخصص لهذا العسددان اختسلاف التقوس البشس مةفي النظر وألعمل بسسبب القوى الحيوانية الاثنتي عشرة والطبيعيسة السبع أوأنجهنمسع دركات ست منها الاصناف الكفرة كلصنف يعذب بترك الاعتقادوالاقراروالعمل أنواعا منالعداب يناسبها وعدلى كل نوع ملك اوصنف أوصف يتولا وواحدة لعصاة الامة يفذبون فيهابترك العمل الوغا يناسبه ويتولاه واجد أوأن الساعة أربع وعشرون حسةمتهسا مصروفة للصلوات الحمس فيدور تسعة عشير قدتصرف الىمايؤخذبه بأنواع العذاب تولاها

از بانية (ليستيقن الذين أوتوا الكتاب) متعلق بالجعل على المعنى المذكور أى ليكتسبوا اليقين بنبوته ﴿ فَ ﴾ علية الصلاة والسلام وصدق القرآن لماشاهدوا مافية موافقا اللق كتابهم (و يزداد الدين امنوا المانا) اى يزداد المانهم كبفية بمار آوامن تسليم أهل الكتاب وتصديقهم أنه كذلك أوكمة بانضمام المانهم بذلك الى المانهم ﴿ ٣٦١ ﴾ بسائر ما أنزل (ولابرتاب الذن أونوا الكتاب والمؤمنون)

تأكيدلما قبله من الاستيقان وازديادالايمان ونفيلا قديعتري المستبقى من شبهة ماواعطالم ينظم المؤ منسون في سلك أهمل الكتاب فأنق الارتباب حيث لم يقل ولارتابوالتنسمعلي تبائ ألنفيين حالافان انتفساء الارتباب من أهل الكتاب مقارن لما ينافيه منالحودومن الموامنين مقارن لما يقتصيه من الاعسان وكم ينهما والتعبيرعتهم باسم الفاعل بعد ذكرهم بالموصول والصلة الفعلية المتبثة عن الحدوث للايذان سباتهم على الايمان بعدازداده ورسوخهم في ذلك (وليقول الدين في قلوبهم مرض) شك أونفاق فيكون اخبارا عاسبكون في المدينة بعد الصبرة (والكافرون)المصرون على الشكديب ( ماذا أرادالله يهذامثلا)أي أىشي أراد بمذاالعدد المستغرب استغراب المثل وقيل اسا استبعدوه حسبوا أنهمثل مضروب وافرادقولهسمهمذا

فى قلو بهم مرض والكافرون ماذا أرادالله بهذا مثلاواعلم ان المقصود من تفسيرهذه الآيات لايتلخص الابسو الاتوجوابات (السو الالول) لفظ القرآن يدل على انه تعالى جعسل افتتان الكفار بعدد الزبانسة سببالهذه الامور الاربعة فسا الوجد في ذلك (والجواب) انه ماجعل افتانهم بالعدد سبيالهذه الاشباء و بيانه من وجهين (الاول) التقدير وماجعلنا عدتهم الافتنة للذين كفروا والاليستيقن الذين أوتو االكتاب كإيقال فعلت كذالتعظيك ولتحقير عدوك فالواوالف اطفة قدتذكر فيهددا الموضع تارة وقد تحذف أخرى(الثاني) انالمرادمن قوله وماجعلنا عُدتهم الافتنة للذين كغروا هوانه وماجعلناعدتهم الانسعة عشرالاانه وضع فتنةللذين كفروا موضع تسعة عشركا نه عبر عن المؤتر باللفظ الدال على الاثر تذبيها على ان هذا الاثر من اوازم فلك المؤثر (السؤال الثاني) ماوجه تأثيرانزال هذا المتشابه في استيفان أهل الكتباب ( الجواب) من وجوه (أحدها) انهذا العددلماكان موجودا في كتابهم تماته عليه السلام أخبرعلى وفق ذلكمن غيرسا بعة دراسة وتعلم فظهرأن ذلك انماحضل بسبب الوجي من السماء فالذين آمنوا بحمد صلى الله عليه وسلم من أهل الكتاب يزدادون به ايمانا ( وثانيها) ان التوراة والاعبيل كأنامحرفين فأهل الكتاب كأنوا يقرون فيهما انعددالزبانية هوهذا القدر ولكنهم ماكانوايعواون على ذلك كل التعويل لعلهم يتطرق التحريف الى هذين الكتابين فلماسمعوا ذلك من رسول الله صلى الله هليه وسلم قوى إيمانهم بذلك واستيقنوا انذلك العدد هوالحق والصدق (وثالثها) انرسول الله صلى الله عليه وسلم كان بعلم منحال كفار قريش انه متى أخسبرهم بهذا العدد التجبب فانهسم يستهزؤن به ويضحكون منه لانهم كانوايستهرون به في البات التوحيد والقدرة والعلم مع انتلك المسائل أوضيح وأظهر فكيف فيذكرهذا العدد التجيب تماناستهراءهم برسولالله وشدة سخر يتهمه مامنعدمن اظهارهذا الحق فعندهذا يعلمكل أحدأنه اوكان غرض محدصلي الله عليه وسلم طلب الدنيا والرياسة لاحترزعن ذكر هذا العدد العجيب فلاذكره مععلم بالهم لايد وانيسته والهعم كلعاقل ان مقصوده منه إنماهوتبليغ الوجي وانه مأكان يبالي فيذلك لابتصديق المصدقين ولابتكذيب المكذبين (السوال النالث) ماتأثيرهذه الواقعة في ازد بادا يمان المؤمنين ( الجواب ) ان المكلف مالم يستحضر كونه تعالى عالما يجميع المعلومات غنيا عنجيع الجادئات منزها عن الحكف والحلف لايمكنه أن يتقادلهذه العدة و يعترف بحقيتم افاذا اشتغل باستحصار تلك الدلائل ثمجمل العلم الاجالى بانه صادق لا يكذب حكيم لا يجهل دافعا للنعمب الحاصل في الطبع من هذا العددالعجيب فعينتذ يمكنه أنيئ من يحقية هذا العددولاشك أن المؤمن يصيرعند اعتبسارهذه المقامات أشداستحضارا للدلائل وأكثرا نقياداللدين فالمراد بازديادالايمان هذا ( السوال الرابع ) حقيقة الاعسان عندكم لاتقبسل الزيادة والنقصان فساقولكم

(كذلك يضل الدمزيشاء) ذلك اشارة الى ما قبله من من الاضلال والهدا بة و على الكاف في الاصل التعسب على الها صفة الصدر محة وف وأصل التقدير يضل الله في ٣٦٣ ؟ من بشاء (ويهدى من يشاء) اضلالا وهدا بذكا من من الماذك و الاضلال المناسبة ال

في هذه الآية (الجواب) عمله على عرات الإعان وعلى آكاره واوازمه (السوال الحامس) المأثبت الاستيفان لاهل الكتاب وأثبت زيادة الاعسان للمؤمنين فاالفسألمة فيقوله بعد ذلك ولاير تاب الذين أوتوا الكتاب والمؤمنون (الجواب) أن المطلوب اذا كان عامضاً دقيق الحبة كثيرالشبهة فاذا اجتهد الانسان فيه وحصل له اليفين فربما غفل عن مقدمة من مقدمات ذلك الدليل الدقيق فيعود الشك والشبهة فأنبات اليقين في بعض الاحوال لايناف طريان الارتباب بعد ذلك فالمفصود من اعادة هذا الكلام هوأنه حصل لهم يقين جازم بحيث لا يحصل عقيبه البتة شكولازيب (السوال السادس) جهور الفسرين قالوافى تفسيرقوله الذين في قلو بهم أمرض انهم الكافرون وذكر الحسين بن الفضل البجلي انهذه السورة مكية ولم يكن بكة نفاق فالمرض في هذه الآية ليس عمى النفاق (الجواب) قول الفسرين حتى وذلك لانه كان ق معلوم الله تعالى ان النفاق سيحدث فأخبرعا سبكون وعلى هذا تصيرهذه الآيذ معجزة لانه اخبارعن غيب سيقع وقدوقع على وفق الخبرف بكون معجزاو يجو زأيضاأن يراد بالمرض الشك لان أهل مكف كان أكثرهم شاكين و بعضهم كانواقاطعين بالكذب (السوال السابع) هبان الاستيقان وانتفاه الارتباب يصيح أن يكونا مقصودين من انزال هذا المتشابه فكيف صبح أن يكون قول الكافرين والمنافقين مقصودا (الجواب) أماعلى أصلنافلا اشكال لانه تعالى بهدى من بشاءو يصل من بشاءوسيأتي من يدتقر برله ذافي الآية الآتية وأماعند المعتر لقفان هذه الحالة لماوقعت أشبهت الغرض في كونه وافعافادخل عليه حرف اللام وهو كقوله اقد ذرأنا لجهتم (السوال الذامن) لم سموه مثلا (الجواب) انه لما كان هذا العدد عدداعجيها ظن القوم انه ربمالم يكن مراد القدمته ما أشعر به ظاهره بلجعله مثلالشي آخر وتنبيها على مقصود آخر لاجرم سموه مثلا ( السؤال الناسع ) الشوم كانواينكرون كون القرآن من عندالله فكيف قالواماذا أراد الله بهذاه ثلا (الجوآب) أما الذين في قلوبه مرض وهم المنافقون فكانوا فيالظاهر معترفين بأن القرآن من عندالله فلاجرم فالواذلك باللسان وأماالكفار فقالوه على سيلانتهكم أوعلى سبل الاستدلال بأن القرآن لوكان من عند الله ذا قال مثل هذا الكلام من قوله تعالى ( كذلك يضل الله من يشاء و يهدى من بشاء ) وجمالاستدلال بالآية للاصحاب ظاهرلانه نعسالي ذكر فيأول الآية قوله وماجعلنا عدتهم الافتناءة للذي كفروانمذكرف آخرالا بة وليقول الذين في فلو الهسم من ض والكافرون ماذا أرادالله بهدام لائم قال كذلك يضمل الله من يشاء و بهدى من يشاء أماللعتر لدَّفقد فكروا الوجوء المشهورة التي لهم (أحدها)الاالمادمن الاصلال منم الالطاق (وتانيها) اندلما اهتدى قوم ياختيارهم عندنزول هدده الآيات وصل قوم باختيارهم عند تزولها أشبه ذلك أن المؤثر في ذلك الاهتداء وذلك الاضلال هوهذه الآيات وهو كفوله قرادتهم اعاناو كنوله فرادتهم رجسا (وثالثها) ان المراد من قوله بضلومن

مثل ماذكر من الاصلال والهداية فعذف المصدر وأقيم وصفدمفامد ثم قدم على القعل لافادة القصر فصسار النظم مثلذلك الاصلال وتلك الهداية يضل الله من يشاء اعتلاله لصرق اختياره الى چانب الضلالعندمشاهدته لآمات الله الناطقة بالحق و بهدى من بشاءهدايته الصرق اختياره عند مشاهدة تلك الآلات الىجانب الهدى لا اضلالا وهدايةأدني منهما (ومايعسل جنود ريك)أي جو عخلقه التي من جلتها الملائكة المذكورون (الاهو) اذلاسبيل لاحدالي حسر المكتات والؤقوف على حقائقهاوصفاتهاولو اجه الافضلاعن الاطلاع على تفاصيل أحوالها من كم وكيف ونسبة (وماهي) أي سقر أوعد اله خزئتهما أوالاً مات الناطقة بأحوالها (الا ذكرى للبشر) الاتذكرة الهسم (کلا) ردعلن أنكرها أوانكارونني

لان يكون لهم نذكر (والقمروالليل اذا دبر) وقرئ اذا دبر بمعنى أدبر كتبل بمعنى أقبل ومنه قولهم ﴿ قوله ﴾ صاروا كائمس الدابر وقيل هو من د برالليل والنها را ذاخلفه (والصبح اذا أسفر) أي اضاء وانكشف (انها لاحدى الكبر) جواب القسم أوتعليل لكلا والقسم معترض النوكيد والكبرجع ﴿ ٣٦٣ ﴾ الكبرى جعلت ألف التأنيث كتائها فكماجعت فعلة على فعل

قوله يهدى حكم الله بكونه ضالاو بكونه مهتديا (ورابعها) انه تعالى يضلهم بوم القيامة عن دار الثواب وهذه الكامات مع أجوبتها تقدمت في سورة النقرة في قوله يضل به كثيرا وعدى به كثيرا ﷺ قوله (ومايمل جنود ربك الاهو) فيدوجوه (أحدها) وهو الاولى ان القوم استقلوا ذلك العدد فقال تمالى ومايعلم جنود ربك الاهو فهب ان هو لاء تسعة عشر الاان لكل واحد منهم من الاعوان والجنود مالايعلم عددهم الاالله (وثانيها) ومايم جنود ربك لفرط كثرتها الاهوفلايع عليه تقيم الخزنة عشرين ولكن له في هذا العدد حكمة لا بعلها الخلق وهوجل جلاله يعلها (وثاائها) انه لاحاجة بالله سيحانه في تعذيب الكفاروالفساق الي هو الاء الخزنة فأنه هوالذي يعذبهم في الحقيقة وهو الذي يخلق الاكام فيهم ولوانه تعالى قلب شعرة في عين ابن آدم أوسلط الالم على عرق واحد من عروق بدنه لكفاء ذلك بلاء ومحنة فلا بلزم من تقليل عددا لخزنة قلة العذاب فجنود الله غير متناهية لان مقدوراته غير متناهية # قوله تعالى (وماهي الاذكري للبشر) الضمير في قوله وماهي الى ماذا يعود فيه قولان (الاول) انه عائدالي سقروالعني وماسقر وصفتها الاتذكرة للبشر (والثاني) انه عائد الى هذه الآيات المشتملة على هذه المتشابهات وهي ذكري لجيع العالمين وانكان المنتفع بهاليس الاأهل الاءان \* تجقال (كُلاّ) وفيه وجوه (أحدها) الهانكار بعد أن جعلها ذكري أن تكون لهم ذكري لأنهم الایتذكرون (وثانیها) انه ردع لن ينكر أن يكون احدى الكبرنذرا (وثالثها) انه ردع لقول أبيجهل وأصحابه الهم يقدرون على مقاومة خزنة النسار (ورابعها) انه ردع لهم عن الاستهراء بالعدة المخصوصة ١ مُعقال (والقمروالليل أذ أدر) وقيه قولان (الأول )قال الفراء والزجاج دروأدبر بمعنى واحد كقبل وأقبل و يدل على هذا قراءة منقرأ اذادبر وروى انجاهدا سأل ابن عباس عن قوله دبر فسكت حتى اذ ادبر الليل قال بالمجاهد هذاحين دبر الليل وروى أبوالضحى ان ابن عباس كان يعيب هذه القراءة ويقول أنما بدبر ظهرالبعير قال الواحدي والقراءتان عند أهل اللغة سواء على ماذكرنا وأنشد أبوعلي

وأبي الذي ترك الماوك وجمعهم \* بضهاب هامدة كائمس الدابر (القول الثاني) قال ابوعبيدة وابن قليبة ديراى جاء بعدالنهار يقال ديرني أي جاء خلق وذير الليل أي جاء بعدالنهار قال قطرب فعلى هذاه عنى اذ ادبراذا أقبل بعد مضى النهار فعلى هذاه عنى اذ ادبراذا أقبل بعد مضى النهار فعلى قو له تعال (والصبيح اذا أسفر) أي أضاء وفي الحديث أسفر وا بالفجر ومند قوله وجوه يومئذ مسفرة أي مضيئة \* تم قال (انها الاحدى الكبر) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) هذا المكلام هو جواب القسم أوتعليل لكلا والقسم معترض التوكيد (المسئلة الثانية) قال الواحدى ألف احدى مقطوع ولاتذهب في الوصل وروى عن ابن كثير انه قرأ انها لاحدى الدكير بحذف الهمزة كايقال و يله وليس هذا الحذف

بجعت فعلى عليهسا ونظيرها القواصع في جع القاصو العانيا جع قاصعة أي لاحدى البلاما أو لاحدى الدواهي الكبرعلي أنالبلا يا الكبر أو الدواهي الكبركثيرة وهذه واحدة في العظم لا نظيرة لهسا (تذبوا البشر ) تمير أي لاحدي الكبر انذارا أوحال مادلت علمه الجلةأي كبرت منذرة وقرئ نذير بالرفع على أنه خبر بعد خبرلان أولم دا محذوف(ارشاء منكير أن يتقدم او يتأخر ) مللمن للإشراي نذرا انشاء منكمأن يسبق الى الخبر فيهدنه الله تعمالي أولم بشأذلك فمضله وقيل لمن شاء خبر وأن تقدم أو يتأخر مبتدأفيكونف قوله تعمالى فمنشاء فلوءمن ومن شساء فايكفر (كل نفس عما كسنت رهيند) ورهونة عجندالله تعالى يكسبها والرهبنسة اسمععني الرهن كالشتيمة بمعنى

الشتم لاصفة والالقيل رهين لانفعيلا بمعنى فعول لايدخله الناء (الااصحاب اليمين) فانهم فاكون رقابهم بما أحسنوا من أعالهم كايفك الراهن رهنه بأداء الدين وقيلهم الملائكة وقيل الاطفال وقيل هم الذبن سبقت لهم من الله تعالى الحسنى وقيل الذبن كانواغن غين ادم عليه السلام يوم الميثاق وقيل الذبن بعطون كسبهم بأيمانهم (ف جنات) لا يكتنه كنهها ولا يدرك وصفها وهو ﴿ ٣٦٤ ﴾ خبر لمبتدا يحدوف والجلة استثناف

وقعجوا باعن سوال فشأ مماقبله من استثناء أصحاب الين كأند قبل مابالهم فقيدل هم قي جنات وقيل حال من أصحاب اليين وقال من خبيرهم فيقوله تعالى (ىلىسائلون) وقيل ظرف للتساؤل وليس الراد بنساؤلهم ان يسأل بعضهم بعضا على أن يكون كل واحد منهم سائلا ومسولا معابل مسدورالسوال عنهم مجرداعن وقوعه عليهم فأن صيغة التفاعل وان وصعت في الاصل للدلالة على صدورالفعل عزالتعدد ووقوعه عليه معابحيث يصبركل واحد من والثافأعلاو مفعولامعا كافى قولك تراءى القوم أى رأى كل واجدمنهم الآخراكنهاقد تبجرد عنالمعني الثاني وبقصد ماالدلالة على الاول فقط فيذكر الفعل حينئذ مفعول كافي قواك تراءوا الهلال فَمني يتسائلون (عن الحج مين) يسألونهم

بقراس والقياس التحنفيف وهوأن يجعل بين بين (المسئلة الثالثة) قال صاحب الكشاف الكبرجم الكبرى جعلت ألف التأنيث كتاء التأنيث فكماجعت فعلة على فعل جعت فعلى عليها ونظير ذلك السوافي في جع السافياء وهوالتراب الذي سفته الريح والقواصع فى جم القاصعاء كانوا جمع قاعلة (المسئلة الرابعة) انها لاحدى الكبر يعني ان سقر التي جرى ذكرها لاحدى الكبروانرادمنالكيردركات جهتم وهي سبعةجهتم ولظي والخطمة والسعيروسقر والجحيم والمهاوية أعاذناالله منها ﴿ قُولِهُ تَعَالَى (نَدْيُرَالْلِبَشْرِ ) نَدْيُرَا تَمْيِيرُ من احدى على معنى الها لاحدى الدواهي الذارا كما تقول هي احدى النساء عفامًا وقيل هو حال و في قراءة أبي نذير بالرفع خبر بعد خبرأو بحذف المبتدا \* ثم قال تعالى ( لَمْنَ شَاءَ مَنَكُمُ أَنْ يَتَقَدُّمُ أَوْ يَتَأْخُرُ ) فيهُ مَسْئُلْتَانُ ( المُسْئُلَةُ الأُولِي ) في تفسسبر الآية وجهان (الاول) انبته م في موضع الرفع بالابتداء ولمن شاء خبرمقدم عليه كقولك لمن توضأ أن بصلي ومعناه النقدم والتآخر مطلقان لنن شاءهما منكم والمراد بالتقدم والتأخر السبق الى الخير والتخلف عنه وهوق معنى قوله فن شاء فليؤمن ومن شاء غلبكفر (الثاني) لمن شاءبدل من قوله للبشمر والقدير انها نذير لمن شاءمنكم أن يتقدم أو يتأخر نظيره ولله على الناس حَجِ الهِيتُ من استطاع (المسئلة الثانية) المعترَّلة احتجوا بهذه الآية على كون العبد متمكمنا من الغمل غير مجبور عليه (وجوابه) الاهذه الآية دلت على أن فعل العبد معلق على مشيئنه لكن مشيئة العبد معلقة على مشيئة الله تعالى لقوله ومأتشاؤن الاأن فن يشاء الله وحينند تصيرهذ. الآية حجة لناعليهم وذكر الاصحاب عن وجه الاستدلال بهذه الآية جوابين آخرين (الاول) ان معنى اضأفة المشيئة الى المحاطبين التهديد كقوله شا وفليو من ومن شاء فليكفر (الثاني) المحدم المشيئة لله تعالى على معنى لمن شاء الله منكم أن يتقدم أو يتأخر \* قوله تعالى ( كل نفس عاكسبت رهينة الأأصحاب اليمين ) قال صاحب الكشاف رهينة ليست بتأنيث رهين في قوله كل امرى عما كسبت رهين لتأنيث النفس لانه اوقصدت الصفة القيل رهين لان فعيلا عمني مفعول يستوى فيه المذكر والمؤثث وانما هي اسم عمني الرهن كالشتيمة عمني الشتم كانه قيل كل نفس عاكست رهن ومنه ميت الحاسة

أبعد الذي بالنعف نعف كواكب \* رهينة رمس ذي تراب وجندل كانه قال رهن رمس والمدى كل نغس رهن بكسبها عندالله غير مفكولة الاأصحاب اليمين فاذيهم فكواعند رقاب أنفسهم بسبب أعمالهم الحسنة كالمخلص الراهن رهنه بادا والحق ثم ذكروا وجوها في أن أصحاب اليمين منهم (أحدها) قال ابن عباسهم المؤمنون (وثانيها) قال الكلبي هم الذين قال الله تعمال هو لاء في الجنة ولا أبالي وهم الذين كانواعلى عين آدم (وثانيها) قال مفاتل هم الذين اصلوا كشهم بأعانهم لا يرتهنون بذنو بهم في النار (ورابعها) قال على بن أبي طالب عليه السلام وابن عمر هم أطفال المسلمين قال القراء

عن احوالهم وقدحذف المسوال الكونه عين المسوال عنه وقوله تعالى ( ماسلىككم في سقر ) مقدر ﴿ وَهُو ﴿ عِجْهُ. العَوْلُ هُو مَا لَ مِنْ فَاعِلَ يَنْسَأُ ءَ لُونَ أَي يَسَأَلُونَهُم قَائلين اىشى ادخلكم فيها فتأمل وَدَع عنك ماتكاف فيه المشكلفون (قالوا) أى المجرمون مجيبين للسائلين (لم الله من المصلين ) على معنى استرار نني الاطعام (لم لك من المصلين ) على معنى استرار نني الاطعام

الاعلى نفى استرار الاطعام كامرمرارا وفيه دلالة على أن الكفار مخاطبون إبالفروع في حق المؤاخدة ( وكنا تنخوض مع الخانصين)اينشرع فىالباطل مع الشارعين فیسه ( وکنا نکذب بيوم الدين) اي پيوم الجزاء أضافوه الى الجراء مع أن فيه من الدواهي والاهوال مالاغامة له لاته أدهاها وأهولها وانهم ملا بسوه وقدمضت بقية الدواهي وتأخير جنايتهم هذه مع كونهاعظم من الكل لتفخيمها كأثهم قالوا وكنا بعد ذلك كلم مكذبين بيسوم الدين ولبيان كون تكذيبهم مقارنا اسائر جناياتهم المعدودة مستمرااليآخر عرهم حسما نطقه أفولهم (حتى أتانا اليقين) ' أى الموت ومقدماته (فاتنفعهم شفاعة الشافعين) اوشفعوالهم جيما والفاءفي فوله تعالى (فالهم عن النذكرة معرضين ) الترتيب انكار اعراضهم

وهوأشبه بالصواب لوجهين (الاول) لان الولدان لم يكتسبوا الماير نهنون به (والثاني) انه تعالى ذكرفي وصفهم فقال في جنات بنساء لون عن المجرمين ما ملككم في سقروهذا انمايليق بالولدان لانهم لم يعرفواالذنوب فسأنوا ماسلككم في ستر (وخامسها)عنا بن عباس هم الملائكة \*قوله تعالى ( في جنات ) أي هم في جنات لايكننه وصفها المنم قال تعالى ﴿ يَتَسَاءَلُونَ عَنِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ وفيه وجهان ﴿ أَلاول ﴾ أَنْ تَكُونَ كُلَةُ عَنْ صَلَّةَ وَأَنَّدَة والتقدير يتساءلون الحجرمين فيقولون الهم ماسلكمكم في سفرفانه بغال سألته كذاو بقال سألته عن كذا (الثاني) ان يكون المعنى ان اصحاب اليمين يسأل بعضهم بعضا عن أحوال المجرمين فان قيل فعلى هذا الوجه كان يجب أن يقولوا ماسلك كمر في سقر قلنا أجاب صاحب الكشاف عنه فقال المراد من هذاان المسؤلين يلقون الى السائلين ماجرى بينهم وبين المجرمين فيقولون قلنالهم ماسلككم فيسقر وفيه وجه آخر وهو انبكون المراد أن أصحاب اليبن كانوا متساءلون عن المجرمين أينهم فلارأوهم قالوالهم ماسلككم في سقر والاضمارات كشيرة في القرآن 📽 قوله تعالى ﴿ مَاسَلَكُكُمْ فِي سَقَرَ عَالُوا لَمِنْكُ مِن الْمُصَلِّينَ ولم نك نطعم المسكين وكما نخوض مع الحائضين وكنانكف بيوم الدين حتى أتانا اليقين) المقصود من السؤال زيادة التو بيمغ والتخميل والمعنى ماحبسكم في هذه الدركة من النار فأجابوابأن هذاالعداب لامورأر بعد (أولم) قالوالم نكمن المصلين (وثانيها) لم نك نطعم المسكين وهذان يجب أن يكونا مجواين على الصلاة الواجبة والزكاة الواجبة لانماليس بواجب لايجوز أن يعدبوا على تركه (وثالثها)وكنا تخوض مع الخائضين والراد منه الاباطيل (ورابعها) وكنا نكذب بيوم الدين أي بيوم القيامة حتى أتانا اليقين أي الموت قال تعالى حتى أتبك اليفين والمعنى انابقينا على انكار القيامة الىوقت الموت وظاهر اللفظ يدل على أنكل أحد من أوائك الاقوام كان موصوفا بهذه الخصال الار بعدوا حتيم أصحابنا بهذه الآية على أن الكفار يعذبون بترك فروع الشرائع والاستفصاء فيمقد ذكرناه في المحصول من أصول الفقه فان قبل لم أخر الملذيب وهوا فحش تلك الخصال الاربع قلنا أريد أنهم بعد انصافهم بثلك الامور الثلاثة كأنوامكذبين ببوم الدين والغرض تعظيم هذا الذنب كقوله تمكأن من الذين آمنوا \* تمقال تعمالي ( فاتنفعهم شفاعة الشافوين) واحتبح أصحابنا على بوت الشفاعة للفساق عفهوم هذه الآية وقالوا ار تخصيص هؤلاء بأنهم لاتنفعهم شفاعة الشافعين يدلعلي أنغيرهم تنفعهم شفاعة الشفافعين \* تمقال ( فالهم عن النذكرة معرضين ) أي عن النذكير وهوالعظة بر مد الفرآن أوغيره من المواعظ ومعرضين نصب على الحال كقولهم مانك قائما تمشههم ق نفورهم عن القرآن بحمرنا فرة \* فقال (كا نهم حرمستنفرة) قال ا بن عباس يريد الحر الوحشية مستنفرة أى نافرة يغال نفر واستنفر مثل سخر واستسخر وعجب واستعجب وقرئ بالفتح وهي النفرة المحمولة على النفار قال أبوعلى الفارسي الكسر في مستنفرة

أَنَّ الْقَرَآنَ بِغَيْرِسَبِ عَلَى مَا قَبِلُهَا مِن مُوْجِبَاتَ الْأَقْبَالَ عَلَيْهِ وَالْأَنْعَاظِيَّةِ من \* الضَّيْرِ في الجار الواقع حيرالماالاستفهامية وعنى متعلقة به أى فاذا كان جال الكذبين به على ماذكر فاى شي حصل بهم معرضين عن القران مع تعاصد موجبات الاقبال عليه وتأخذ الدواعي على ٢٦٦ كه الى الايمان به وقوله تعالى (كا نهم حرمستنفرة)

أولى ألاري انه قال فرت من قسورة وهذا يدل على انهاهي استنفرت ويدل على صحة ماقان أبوعلي أن محمد بن سلام قال سألت أبا سوار الغنوي وكمان اعرابيا قصيحاً فقلت كأنهم حرمادا فقال مستنفرة طردها قسورة فلت انماهوفرت من قسورة فال أفرت قلت نعم قال فستنفرة اذا \* تم قال تعالى ( فرت ) يعني الحمر \* ( من قسورة ) وذكروا في القسورة وجوها (أحدها) انها الاسد يقال ليوث قساور وهي فعولة من القسروهو القهر والغلبة سمى بذلك لانه يقهر السباع قال ابن عباس الحر الوحشية اذاعايت الاسد هريت كذلك هؤلاء المشركون اذارأوا مجدا صلى الله عليه وسلم هربوا منه كابهرب الحار من الاسد ممقال ابن عباس القسورة هي الاسد بلسان الحبشة وخالف عكرمة فقال الاسد بلسال الحبشة عنبسة (وثانيها) القسورة جاعة الرماة الذين يتصيدونها قال الازهري هواسم للرماة لاواحدله منجلسه ( وثالثها ) القسمورة ركزالناس وأصواتهم ("ورابعها )انهاظلة الليل قال صاحب الكشاف وفي تشبيههم بالحرشهادة عليهم بالبله ولاتري مثل نفارجير الوحش واطرادها في العدواذا شاقت من شي الله عمقال تعالى (بل يو يد كل امرى منهم أن يؤتي صحفا منشرة) انهم قالوا لرسول الله صلى الله عليه وسلم لانوا من بك حتى تأتى كل واحد منا بكتاب من السماء عنوانه من رب الملليث الى فلان بن فلان وتو مرفيه باتباعك ونظيره ان تو من لك حق تنزل علينا كتابانقروء وقال واوتزاناعليك كنابا في قرطاس فلسوء بأبديهم وقيل قالوا انكان مجمد صادقا فليصبح عندرأس كل رجل مناصحيفة فيهابراءة من التار وقيل كانوا يقولون بلغنا أنالرجل من بني اسرائيل كان يصبح مكتو باعلى رأسه ذنبه وكفارته فأتناعِثل ذلك وهذامن الصحف المنشرة بمعزل الاأنبرا دبالصحف المنشرة الكنابات الظاهرة المكشوفة وقرأسعيد جبير صحفا منشرق بتخفيفهما على انأنشر الصحف ونشرها واحد كأثزله ونزله الله عنه تم قال تعالى (كلُّل ) وهو ردع لهم عن تلك الارادة وزجر عن افتراح الآيات \* تُمِقَالُ تَعَالَى ﴿ بِلَا يَخَافُونَا لَا خُرِهُ ﴾ فَلَذَلْكُ أَعْرِضُوا عِنِ التَّأْمِلُ فَانَه لما حصلت المعجزات الكثيرة كفت فيالدلالة على صحةالنبوة فطلب الزيادة يكون من باب التعنت \* عمال ( كلا )وهورد علهم عن اعراضهم عن الند كرة \* عمال (انه تذكرة) بعني تذكرة بليغة كافية # (فن شاءذكره) أي جمله نصب عينه فان نفع ذلك راجع اليدو الضمير في انه وذكره للتذكرة فيقوله فالهم عنالنذكرة معرضين وانمآذكر لانها فيمعني الذكر أوالقرآن \* ثم قال تعالى ( وما يذكرون الأأن يشاء الله ) قالت المعتزلة يعني الأأن يقسرهم على الذكرو يُلجِنُّهم البه (والجواب) اله تعالى ففي الذكر مطلقًا واستثنى عنه حال المشيئة المطلقة فبازم انهمتي حصلت المشيئة أن محصل الذكر فحبث لم محصل الذكر علناانه لم تحصل المشيثة وتحضيص المشيئة بالشيئة القهر ية ترلئالظ اهر وقرع يذكرون بالياءوالتأه مخففا ومشددا الشم قال تعالى ( هو أهل التقوى وأهل المقرة ) أي هو حقيق بأن يتقيه عباده

جال من المستكن إ في معرضين بطريق التداخل أي مشبهين مجمرنا فرة ( فرت من قسورة) أي من أسّد ا فعولة منالقسروهو القهروالغلبة وقيلهي جهاعة الرماة الذين يتصدونها شهوا في اعراصهم عن القرآن واستاع مافيه من المواعظ وشرادهم عنه بحمر جدات في تفارها بماأفزعهاوقيدمن ذمهم وتهعين حالهم مالاعني وقوله تعالى ( بليريد كل امرئ منهم أن يوتي صحفا منشرة)عطف على مفدر يقتضيه المقام كأنه قبل لايكتفون يتلك الند كرة ولارضون بابلىر مد كلواحدمنهم انيوتي قراطيس تنشس وتقرأ وذاك أذمهم قالوالرسول الله صلى الله عليد وسلم ان نذبعسك حتى نأتي كل واحدمتها بكتب من السماء عنواتها من رب العالمين الى فلان ابن فلان نوامر فيها لاتباعك كإفالوالن توامن

لرقيك حتى تنزل علينا كتابًا نفروا، و قرى صحفا منشرة بسكون الحاء والنون (كلا) ﴿ وَ يَخَافُوا ﴾ ردُع لهم عن تلك الجراءة ( بالايخافون الآخرة ) فلذلك بعرضون عن النذكرة لالامتناغ التاء الصحف

(كلا) ردع عن اعراضهم (انه) أى القرآن (تذكرة) وأى تذكرة (فن شاء) أن يذكره (ذكره) وحاز بسبه سعادة الدار بن (وما يذكر ون) بمجرد مشيئتهم ﴿ ٣٦٧ ﴾ للذكر كاهو المفهوم من ظاهر قوله تعالى فن شاء ذكره

و يخافوا عقابه فيو منوا و يطيعوا وحقيق بأن يغفراهم ماسلف من كفرهم اداآمنوا وأطاعوا والله أعلم والحدلله رب العالمين وصلاته وسلامه على سيدنا مجد وآلدو صحبه أجمعين

## ﴿ سُو رَمُّ القيامَدُ أَرْ يَعُونَ آيَهُ مَكَيْدٌ ﴾

## الله الرحن الرحيم 🍫

(لا أقسم بيوم القيامة ولا أقسم بالنفس اللوامة ) في الآية مسسائل ( المسئلة الاولى ) المفسرون ذكروا في الفظمة لا في قوله لأ أقسم ثلاثة أوجد (الاول) انها صلة زائدة والمعنى أقسم بيوم القيامة ونظيره ائلايعلم أهل الكتاب وقوله ما منعك أن لا تسجد فجارحة من الله وهذا القول عندى ضعيف من وجوه (أولها) أن نجو يزهد ايفضى الى الطعن في القرآن لان على هذا التقدير يجو زجعل النفى اثباتا والاثبات نفيا و تجويزه يفضى الى أن لايمق الاعتماد لا على اثباته ولاعلى نفيه (وثانيها) ان هذا الحرف انما يزاد في وسطالكلام لا في أوله فأن قبل الكلام عليه من وجهين (الاول) لا نسلم انها تزاد في وسطالكلام ألاثرى الى أمرئ القيس كيف زادها في مستهل قصيدته وهي قوله

لاوأبيك ابنة العامري \* لايدعي القوم أني أَفْر

(الشاني) هب ان هذا الحرف لايزاد في أول الكلام الاأن الفرآن كله كالسدورة الواحدة لاتصال بعضه ببعض والدليل عليه أنه قد يذكر الشيُّ في سورة تم يجيُّ جوابه فيسورة أخرى كقوله تعالى وقالوا يأيها الذي نزل عليه الذكر الكلجنون ثم جاء جوابه في سؤرة أخرى وهوقوله ماأنت بنعمة ربك بمجنونواذاكان كذلك كانأول هذه السورة جاريا مجرى وسطالكلام (والجواب)عن الاول انقوله لاوأبيك قسم على النق وقوله لاأقسم نني للقسم فتشبيه أحدهما بالاخرغير جائزوا نماقلناان قوله لاأقسم نني القسم لانه على وزان قولنا لا أفتل لاأضرب لاأنصر ومعلوم أن ذلك يغيدالنبي والدليل عليه انه لوحلف لايقسم كان البربة ك القسم والحنث يفعل القسم فظهرأن البيت المذكورايس من هذا الباب (وعن الثاني) أن القرآن كالسورة الواحدة في عدم التناقض فامافي أن يقرن بكلآية ماقرنبالآية الاخرى فذلك غير بهارزلانه يلزم جوازأن يقرن بكل اثبات حرف النفي الوارد في سمائر الآيات وذلك يقتضي انقلاب كل البسات نفيا وانقلاب كل نفي اثباتا وانه لا يجوز ( وثائثها) أن المراد من قولنا لاصلة انه لغو باطل يجب طرحه واسقاطه حتى ينتظم الكلام ومعلوم انوصف كلام الله تعالى بذلك لايجوز (القول الثانى ) للفسرين في هذه الآية مانقل عن الحسن انه قرأ لا قسم على أن اللام للابتداء وأقسم خبر مبتدا محذوف معناه لأنا أقسم ويعضده انه ق مصحف عممان بغير ألف واتفقوا فىقورله ولاأقسم بالنفس اللوامة على لاأقسم قال الحسن معنى الآية الى أقسم بيومالقيامة لشرفها ولاأفسم بالنفس اللوامة لخساستما وطعن أبوعييد فيهذه القراءة

اذلاتأثير لمشيئته العبد واراردته في أفعساله وقو له تعالى ( الأأن بشاءالله) استثناء مقرح منأعمالعللأومنأعم الاحدوال أي وما مذكرون بماهمن العلل أوفى حال من الاحوال الابأن يشاءالله أوحال أن يشاء الله ذلك وهو تصريح بأن أفسال العباد عشيئة الله عن وجلوقرئ تذكرون على الخطاب النفاتا وقرئ بهما مشددا (هوأهلالقوى) أي حقيق بأن يتتى عقابه ويوئمن به ويطاع (وأهلالغفرة)حقيق بأن يغفر لمن آمن مه وأطاعه \* عن النبي صلى الله عليه وسلمن قرأسورة المدترأ عطاه الله عشر حسنات بعدد من صدق بمعمدسلي الله عليدوسلم وكدسه

وسورة القيامة مكية وآيهاتسر ملاتون ا ويسم الله لرحن الرحيم الله

275

(الأقسم بيوم القيامة)

ادخال لاالنافية على فعل القسم شائع وفائدتها توكيد القسم قالوا انها صلة مثلها في قوله تعالى لنلا يعلم أهل الكتاب وقيلهى للنفي لكن لالنني نفس الاقيسام بل لنني مَا يَهِي \* هُوَ صَنَّهُ مَنَ اعْطَامُ القَسْمُ بِهُ وَتَقَدِّيمُهُ كَا نَ مُعَنَّى لَا قَسْمُ بِكُذَا الااعظمة بالعسامي، في حقاعظامة هانه جعيق بأكثر من ذلك وأكثر وأما ما قبِل من أن المعنى نفي الاقسام اوضوح ﴿ ٣٦٨ ﴾ الامر فقد عرفت ما فيه في قوله

وقال لوكان المراد هذا القسال لاقسعن لانالعرب لاتقول لافعل كذا وانما يقولون لأقعلن كذا الاأنالواحدى حكىجواز ذلك عن سيبويه والفراء واعلم أن هذا الوجه أيضاضع فالانهذه القراءة شاذة فهبأن هذاالشاذ استمر فاالوجد في القراءة المشهورة المنواترة ولايمكن دفعها والالكان ذلك قدحا فيماثبت بالتواتر وأيضا فلابدمن اضمارفسم آخرانكون هذه اللام جوايا عندفيصير التقدير والله لأقسم بيوم القيامة فيكلون ذلك قسما على قسم وانه ركيك ولانه يفضي إلى النسلسل (القول الثالث) ان الفظة لاوردت للنفي ثم ههنا أحمَّالان (الاول) انها وردت نفيا لكلامذكرقبل القسم كانهم أنكروا البعث فقيل لاليس الامرعلي ماذكرتم تمقيل أقسم بيوم القيامة وهذا أيضافيه اشكال الاناعادة حرف النفيمرة أخرى فيقوله ولاأفسم بالنفساللوامة معأنالمرد اماذكروه تقدح في فصاحة الكلام (الاحتمال الثاني) أن لاههنا لنفي القسم كانه قال لاأقسم عليكم بذلك البوم وتلك النفس ولكني أسألك غيرمقسم أتحسب أنالانجمع عظامك اذاتفرقت بالموتفان كنت تحسب ذلك فاصلم اناقادرون على أن نفعل ذلك وهذا القول اختيار أبي مسلم وهو الاصمحو يمكن تقر يرهٰذا القول على وجوه أخر (أحدها) كانه تعالى يقول لاأ قسم بهذه الآشياء على اثبات هذا المطلوب فان هذا المطلوب أعظم وأجل منأن يقسم عليه بمهذه الاشياءو يكون الغرض من هذا الكلام تعظيم المتسم عليه وتفغيم شأنه (وثانيها )كا نه تعالى يقول لاأقسم جهذه الاشياءعلى اثبات هذا الطلوب فأن اثباته أظهر وأجلى وأقوى وأحرى من أن يحاول اثباته بمثل هذا القسم نم قال بعده أيحسب الانسان أنان بجمع عظامه أي كيف خطر باله هذا الخاطر الفاسد مع ظهورفساده (وثالثها) أن بكون الغرض منه الاستقهام على سبيل الانكار والتقدير ألااقسم بالقيسامة ألاأقسم بالنفس اللوامة على أن الحشر والشمرحق (المستلة الثانية) ذكروا في النفس اللوامة وجوها (أحدها) قال إن عباس انكل نفس فانها تلوم نفسها يوم القيامة سواء كانت برة أوفاجرة أماالبرة فلاجل الهالملم تردعلي طاعتها وأماالفاجرة فلاجل أنهالملم تشتغل بالتقوى وطعن بعضهم في هذا الوجه من وجوء (الاول) أن من يستحق الثواب الايجوزأن يلزم نفسد على ترك الزيادة لانه لوجاز منه لوم نفسه على ذلك لجازمن غيره أن يلومهاعليه (الثاني) ان الانسان اتمايلوم نفسه عندالضجارة وضيق القلب وذلك لايليق بأهل الجنة عال كونهم في الجنة ولإن المكلف يعلم انه لامقدار من الطاعة الاو عكن الاتبسان بمأهو أزَّيد منه فلوكان ذلك موجبا للوم لامتنع الانفكاك عنه وماكان كذلك لايكون مطلوب الحصول ولايلام على ترك تحصيله (والجواب) عن الكل أن يحمل اللوم على تمنى الزيادة وحينتذ تسقط هذه الاسئلة (وثانبها) أن النفس اللوامة هي النغوس المتقية التي تلوم النفس العاصية يوم القيامة بسبب انهاتركت التقوى (والنها) انها هي ألنفوس الثمر هذ التي لاتزال تلوم نفسها وإن اجتهدت في الطاعة وعن

تعالى فلاأقسم بمواقع البجوم وقبل انلائني ورذلكلام معهودقبل القسم كاأنهم أنكروا البعث فقيل لأأى ليس الامركذاك ثم قيسل أقسيم ببوم القيامة كقولك لاوالله ان البعث حق وأنا ما كان فني الاقسام على تصفق البعث يبوم القيامة من الجزالة مالامن بدعليه وقدمر تفصيله فيسمورةيس وسورة الزخرف (ولا أقسم بالنفس اللوامة ) أي بالنفس المتقيدالتي تلوم النفوس يومئذ على تقصيم هن في التقوىقفيه طرفمن البراعة التي في الفسم السابقأ وبالنفسالتي لاتزال تلوم تفسهاوان اجتهدت في الطاعات أو بالنفسس المطمئنة اللائمه للنفس الامارة وقبل بالجنس لماروى أنه عليه الصلاة والسلام قال ليسمن نفش برة ولافاجرة الاوتلوم تفسها يوم القيامة أن علت خيرا قالت كيف لم أز دد

وان عملت شرا قالت ليتى كنت قصرت ولا يخنى صده فد فأن هذا القدر من اللوم لا يكون ﴿ إلحسن ﴾ مدارا للاعظام بالاقسام وان صدر عن النفس المؤمنة المسيئة فكيف من الكافرة

المندرجة تمت الجنس وقبل تنفس آدمعليه السلام فانها لاتزال تتلوم على فعلها الذي خرجت به من الجنة وجواب القسير مادل عليه قوله تعالى (أيحسب الانسان أأنان نجمع عظامه) وهو ايبعثن والمراد بالانسان الجنس والهمزة لانكار الواقع واستقباحه وأنخففه من الثقيلة وصعير الشأن الذي هواسمها يحذوف أي أعسب أن الشأن ان تجمع عظامد قان ذلك حسبان باطل فأما أنجمعها العدتشتنها ورجوعها رمعاورفاتا مختلطا بالتراب وبعد ماسفتهاالرباح وطيرتها فيأفطارالارض والقتما

الحسن أنالمؤمن لاتراه الالائما نفسه وأماالجاهل فانه يكون راضيا عاهو فيسه من الاحوال الخسيسة ( ورابعها ) انها نفس آدم لم تزل تلوم على وعلها الذي خرجت به من الجنة (وخامسها) المرادنفوس الاشقماء حين شاهدت أحوال القيامة وأهوالهافاذها تلوم نفسهاعلى ماصدرعنها مزالماصي ونظيره قوله تعالى أن تقول نفس احسر تاعلى مافرطت ( وسادسها ) ان الانسان خلق ملولافأي شي طلبه اذا وجده مله فعينند يلوم تفسد على الى لم طلبته فلكبرة هذا العمل سمى بالنفس اللوامة ونظسيره فوله تعالى ان الانسان خلق هلوعا اذامسه الشرجزوعا واذامسه الخبر منوعا واعلمان قوله لوامة مذي عن التكرار والاعادة وكذا القول في لوام وكذاب وطيرار ( المسئلة الثالثة ) اعلم أن في الآية اشكالات ( احدها ) ماالمناسبة بين القيامة و بين النفس اللوامة حتى جمع الله بينهما في القسم ( وثانيها ) المقسم عليه هو وقوع القيامة فيصير حاصله انه تعالى اقسم بوقوع القيامذعلى وقوع القيامة ( وثااثها ) لم قال لاا قسم بيوم القيامة ولم يقل والقيامة كالهال في سائر السور والطور والذاريات والضحى ( والجواب) عن الاول من وجوه (احدها) اناحوال القيامة عجيبة جدائم المقصود من اقامة القيامة اظهار احوال النفوس اللوامة اعنى سعادتها وشقاوتها فقدحصل بين القيامة والنفوس اللوامة همذه المناسبة الشديدة (وثانيها) إن القسم بالنفس اللوامة تنبيه على عجائب أحوال النفس على ماقال عليه الصلاة والسلام من عرف نفسه فقد عرف ريه ومن أحوالها العجيبة قوله تعالى وماخلتا لحن والانس الاليعبسدون وقوله اناعرمنناالامانة الىقوله وحلها الانسان وقال قائلون القسم وقع بالنفس اللوامة على معنى التعظيم لها من حبث انها أبدا تستحقر فعلهاوجدهاواجتهادهافي طاعة اللهوقال آخرون انه تعالي أقسم بالقيامة ولم بقسم بالنفس اللوامة وهذاعلى القراءة الشاذة التي رويناها عن الحسن فكانه تعالى قال أقسم بيوم القيامة تعظيما لها ولاأقسم بالنفس اللوامة تحقيرالها لان النفس اللوامة اماأن تمكون كافرة بالقيامة مع عظم أمرها واماأن تكون فاسقة مقصرة في العمل وعلى التقديرين فانها تكون مستحقرة (وأماالسو الهالفي) فالحواب عنه ماذكر ناان المحققين قالواالقسم بهذه الاشياء قسم بربها وخالقها في المفيقة فكانه قبل أقسم برب القبامة على وقوع يوم القيامة (وأماالسو الدالثالث) فجوابه انه حيث أقسم قال والطور والداريات وأماههنا فأنهنني كونه تعالى مقسما بهذه الاشياء فزال السوال والله تعالى أعلم الله قوله تعالى ( أيحسب الانسان أن ان نجمع عظامه بلي قادر نعلي أن نسوى بنانه ) فيه مسائل (السئلة الاولى) ذكروا في جواب التسم وجوها (أحدها) وهوقول الجمه ورانه تعذوف على تقدير ليبعثن ويدل عليه أيحسب الأنسان أن ان تجمع عظامه (وثانيها) قال الحسن وقع القسم على قوله بلي قادرين (وثااشها) وهو أقرب ان هذا ليس بقسم بل هو نني للقسم فلا يحتاج الى الحواب فكانه تعالى يقول لاأقسم بكذا وكذاعلى شئ ولكني أسألك أيحسب

الانسان أنان تجمع عظامه ( المسئلة الثانية ) المشهور ان الراد من الانسان انسان معين روى ان عدى بن أبي ربيعة ختن الاخنس بن شر بق وهما اللذان كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فيهما اللهم اكفتى شرجارى السوء قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمحمد حدثني عن يوم الفيامة متى بكون وكيف أمر. فأخبره رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال اوعاينت ذلك اليوم لم أصدقك يامجد ولوأ ومن بك كيف يجمع الله العظام فتزات هذه الآية وقال ابن عباسير يسالانسان ههنا أباجهل وقال جع من الاصوليين بل المراد الانسان المكذب بالمعث على الاطلاق ( المسئلة الثالثة) قرأ فتادة أن لن تجمع عظامه على البناء للفعول والمعنى ات الكافر ظن ان العظام بعد تفرقها وصير ورتها ترابا واختلاط تلك الاجزاء بغبرها و بعدمانسفتها الرياح وطيرتها في أباعد الارض لاعكن جمهامرة أخرى وقال تعالى فيجوابه بلي فهذه الكلمة أوجبت مابعدالنني وهوالجم فكانه قبل بلي يجمعها وفي قوله قادرين وجهان (الاول) وهوالمشهورانه حال من الضمير في تجمع أي تجمع العظام قادر ين على تأليف جيعها واعادتها الى التركيب الاول وهذا الوجه عندى فيه اشكال وهوان الحال انما يحسن ذكره اذا أمكن وقوع ذلك الامر لاعلى تلك الحالة تقول رأيت زيدا راكبا لانه يكن أن ترى زيدا غير اكبوههناكونه تعالى جامعاللعظام يستحيل وقوعه الامع كونه قادرا فكانجعله حالاجاريا مجرى يان الواضحات وانه غبرجائز ( والثاني ) الاتقديرالاتية كناقاد رين على أن نسوى بنانه في الابتداء فوجب أن نبق قادر ينعلى تلك التسوية فى الانتهاء وقرى قادرون أى ونعن قادرونوق قوله على أزنسوى بنانه وجوه (أحدها) انه تبه بالبنان على بقية الاعضاء أى تقدر على أن نسوى بناته بعد صير ورته ترابا كاكان وتعقيقه أن من قدر على الشي في الابتداء قدر أيضا عليدفي الاعادة وانماخص البنان بالذكر لانه آخر مايتم خلفه فكانه قيل نقدر على ضم سلاماته على صغرها ولطافتها بعضها الى بعض كاكانت أولا من غير تقصان ولاتفاوت فكيف القول في كبار العظام (وثانبها) بلي قادرين على أن نسوى بنانه أي تجعلهامع كفدصفيحة مستو ية لاشقوق فيها كغف البعير فيعدم الارتفاق بالاعال اللطيفة كالكتابة والحساطة وسائرالاعال اللطيغة التي يستعان عليها بالاصابع والقول الاول أقرب الى الصواب الله قوله تعالى ( بل يريد الانسان ليفجر أمامه ) اعلم أن قوله بل يريد عطف على أيحسب فيجوز فيه أن يكون أيضا استفهاما كانه استفهم عن شي ثم استفهم عن شي أخر و يجوز أن يكون ايجابا كانه استفهم أولا مم أتى بهذا الاخبار ثانبا وقوله الفجر أمامه فيه قولان (الاول) أي ليدوم على فجور، فيمايستقبله من الزمان لاينزع عنه وعن سعيد بن جبير بقدم الذنب و يؤخر النو بة يقول سوف أتوب حتى يأتبه الموت على شر أحواله وأسوأ أعاله (القول الثاني) ليفعر أمامه أى ليكذب عاامامه من البعث والحساب لان من كذب حقاكان كاذبا وقاجرا والدليل عليه قوله يسأل أيان

فالعار وقبلان عدى ان أبي را سِمسة ختن الاخلس في شهريق وهما اللذان كانالنبي عليه الصلافوالسلام يقول فجماالاتهما كفني جارى السوء قال عليه وسإيامجدحدثني عن يوم القيامة متى مكدون وكيف أمره فأخبره رسدول الله ملى الله عليه وسلم فقال اوعاملت ذلك اليوم لمأصدفك أويجمع الله هذه العظام ( بلي ) أي بجمعها حال كوننا ( قادر ين على أن نسوى بذائه) أي تجمع سلامياته ونضم بعضها الى بعض كاكانت مع صغرها واطافتهما فكيف بكبار العظامأو

على أن نسوى أصابعه التيهي أطرافه وآخر مايتم بهخلقه وقرئ قادرون أي محنقاد رون (بل و بدالانسان المفير أمامه) عطف على أيحسب اماعيلي انه استفهام مثله أضرب عنالتوبيخ بذلك الى التوييخ بهذاأ وعلى انه ايجاب انتقل البهعن الاستفهام أي بل يريد اليدوم على فجوره فيما بين بديه من الاوقات ومايستقبله مزالزمان لارەوى عنه( يسأل أمان يوم القيامة ) أي متى يكون استبعادا أو استهراء ( فاذا برق البصر) أي تُعبر فرعاً من برق الرجل اذا ذخار الحالبرق فدهش بصبرة

يوم القبامة فللعني يريد الانسان ليفجر أمامه أى ليكذب بيوم القيامة وهو أمامد فهو يسأل أيان يوم القيامة أي من يكون ذلك تكذيبا له \* تم قال (يسأل أيان يوم القيامة) أى يسأل سوال متعنت مستبعد الليام الساعة في قوله أيان يوم القيامة واظهره ويقولون متى هذا الوعد واعلم أنانكار البعث تارة يتولد من الشبهة وأخرى من الشهوة أمامن الشبهة فهو الذي حكاه الله تعالى يقوله أيحسب الانسان أنان نجمع عظامه وتقرره ان الانسان هو هذا البدن فاذامات تفرقت أجراء البدن واختلطت تلك الاجراء بسأتر أجزاء التراسوتفرقت فيمشارق الارض ومغار بها فكان تمييزها بعد ذلك عن غبرها محالا فكان البعث محالا واعلم ان هذه الشبهة ساقط من وجهين (الاول) لانسلم ان الانسان هوهذا البدن فإلا يجوز أن يقال انهشى مدبر لهذا البدن فاذا فسدهذا البدن بق هوحيا كاكانوحيئند بكونالله تعسالى تلدرا علىأن يرده الى أى يدن شاء وأراد وعلى همذا القول يسقط السؤال وفي الاتية اشارة الى هذا لانه أفسم بالنفس اللوامة ممقال أيحسب الانسان أنان تجمع عظسامه وهو تمسر يح بالفرق بين النفس والبدن (الثاني) ان سلمنا ان الانسان هوهذا البدن فلم قلتم انه بعد تفريق أجزائه لا عكن جعد مرة أخرى وذلك لانه تعالى عالم بجميع الجزئيات فبكون عالما بالجزء الذي هو بدنز بد ويالجزه الملذي هو يدن عرووهوتعسالي قادر على كل المكنات وذلك التركيب من المكنات والالماوجدأولا فيلزم أن يكون قادراعلي تركيها ومتي ثبت كونه تعسالي عالما بجميع الجزئبات قادرا على جيع الممكنات لاييتي في المسئلة اشكال (وأما القسم الثاني) وهو انكار من أنكر المعاد بناء على الشهوة فهو الذي حكامالله تعسالي بفوله بليريد الانسان ليفجر أمامه ومعنساه انالانسان الذي يميل طبعه الميالاسترسال في الشهوات والاستكثار من اللذات لايكاد يقر بالحشر والنشر وبعث الاموات اثلا تتنغص عليه هذه اللذات الجسمانية فبكون أبدا منكر الذاك فأثلاعلى سبيلا الهزو والسخرية أيان يوم القيامة الله تعالى ذكرعلامات الفيامة فقال (فأذابق البصر وخسف القمر وجع الشمس والقمر يقول الانسان يومئذ أين المفر) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) اعلم أنه تعالى ذَكر من علامات القيامة في هذا الموضع أمورا ثلاثة (أولها) قوله فاذا برق البصرقرئ برق بكسرالهاء وفتحهاقال الاخفش المكسورة في كلامهمأ كثر والمفتوحة لغة أيضاقال الزجاج برق صره بكسر الراءيبرق برقا اذاتحير والاصل فيدان يكثر الانسان من النظر الى لمعان البرق فيو أر ذلك في ناظره ثم يستعمل ذلك في كل حيرة وان لم يكن هناك فظرالى البرق كاقالوا قربصره اذافسد من النظرالي القمر ثم استعير في الحيرة وكذلك يعل الرجل في أمر وأى تحيرود هش وأصله من قولهم بعلت المرأة اذا فاجأها زوجها فنفارت البه وتحيرت وأما برف بفتيح الراءفه ومن البريق أيلم من شدة شخوصه وقرأ ابوالسمال بلق، عنى انْفُرْجُ وانفرَجُ يَعْسَالُ بلق البابُ وأبلقته و بلقته فتحنه ( المسئلة الشَّانية )

اختلفوا فيأن هذه الحالة متي تحصل فقبل عند الموت وقبل عند البعث وقبل عند رؤية جهنم فن قال ان هذا بكون عندالموت قال ان البصر يبرق على معنى يشخص هندمعاينة أسباب الموت والملائكسة كانوجد ذلك فيكل واحد اذاقرب موته ومزمال اليهذا التأويل قال اذهم انماسأ اوه عن يوم القيامة لكند تعالى ذكر هذه الحالم الحادثة عند الموت والسبب فيه من وجهين (الاول) انالمنكر لماقال أيان يومالقيامة على سببل الاستهزاء فقيلله اذابق البصر وقرب الموت زالت عنه الشكوك وتيقن حينئذان الذي كأن عليه من انكار البعث والقيامة خطأ (الثاني) انه اذاقربموته و برق بصر متيقن ان انكار البعث لاجل طلب اللذات الدنبوية كان باطلا وأمامن قال بأنذلك انما يكون عند قيام القيامة قاللانالسوال انماكان عن يوم القيامة فوجّب أن يقع الجواب بمسايكون من خواصدوآنار وفالتعالى المايو خرهم ليوم تشخص فيه الابصار (وثانيها) قوله وخسف القمر وفيه مسئلتان (المسئلةالاولى ) يحتمل أن يكون المراد من خسوف القمر ذهاب ضوئه كالعقله منحاله اذاخسف فىالدنيا ويحمل أن يكون المراد ذهابه بنغسه كقوله فغسفنابه وبداره الارض ( المسئلة الثانية ) قرئ وخسف القمر على البناء للفعول (واللها) قوله وجع الشمس والقمروفيه مسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في كيفية الجسع وجوها (أحدها) آنه تعالى قال لاالشمس ينبغي لها أن تدرك القمر قاذاجاء وقت القيامة أدرككل واحد منهماصاحبه واجتمعا (وثانبها) جعا في ذهاب الضوء فهوكايفال الشافعي يجمع مابين كذاوكذا في حكم كذا (وثالثها) يجمعان أسودين مكورين كأنهما ثوران عقيران في النار وقبل يجمعان ثم بقذفان في البحر فهناك نارالله الكبرى واعلم أن هذه الوجوه التي ذكر ناها في قوله وحُسف القمر وجم الشمس والقمر انماتستقيم على مذهب من يجعل برق البصر من علامات القيامة فأمامن يجعل برق البصر من علامات الموتقال معنى وخسف القمر أى ذهب صنوء البصير عند الموت يقسال عين خاسفة اذا ففئت حتى غابت حدقتهما في الرأس وأصلها من خسفت الارض اذاساخت بمعليها وقوله وجعمالشمس والقمر كشاية عن فهاب الروح الى علم الا خرة كان الا خرة كالشمس فانه يظهر فيها المغيبات ويتضع فيها المهمات والروح كالقمر فأنه كاان القمر يقبل النور من الشمس فكذا الروح تقبل نور المعارف من عالم الآخرة ولاشك ان تفسير هـــذه الآيات بملامات القيامة أولى من تفسيرها بعلامات الموت وأشد مطابقة لها (المسئلة الثانية) قال الفراء انمساقال جم ولم يقل جعت لان المراد انه جمع بينهمافي زوال النور وذهاب الضوء وقال الكسائى المعنى جع النوران أوالضيا آنوقال أيو عبيدة القمر شارك الشمس في الجمع وهو مذكرة لاجرم غلب جانب النذكير في اللفظ قال الفراء قلت لمن نصر هذا القول كيف تقولون الشمسجم والقمر فقالوا جمعت فقلت ماالفرق بين الموضعين فرجع عن هذا التسول (المسئلة الثالثة) طعنت الملاحدة في الآية وقالوا

وفرئ بفتع الراءوهي لغذأ ومزالبريق بمعنى لمع من شدة شخوصه وقرى بلق اى انفتح إنفرج (وخسف الغير) أىذهب ضوء، وقرئ على البناء المفدول (وجع الشمس والقمر) يأن بطلمهماالله تعالى من المغرب وقيل جعا فرذهاب المسوء وقيل مجمعان أسودين مكور بن كالمبهائه دان عقيران في النار وتذكير الفعل لتقدمه وتغليب المعطسوق (يقسول الانسان بومنذ) أي يوم اذتقع هذه الامور (أين المقر) أي الفرار بأسامنه وقري مالكسير أى موضع الفراروقد جوزأن يكونهو أيضا

خسوف القمر الايحسل حال اجتماع الشمس والقمر (والجواب) الله تعالى قادر على أن يجعل القمر المخسفة السواء كانت الارض متوسطة بينه و بين الشمس أولم نكن والدليل عليه ان الاجسام ممائلة فيصبح على كل واحد منها ما يصبح على الآخر والله قادر على كل الممكنات فو جب أن قدر على ازالة المضوع عن القمر في جمع الاحوال قوله تعسلى الممكنات فو جب أن قدر على ازالة المضوع عن القمر في جمع الاحوال قوله تعسلى هذه الاحوال ابن المنم والثراءة المشهو رة بفتح المفاء وقرئ أيضا بكسر الغاء والمفرية منا الفاء هو الغرار قال الاخفش والزجاج المصدر من فعسل يفعل مفتوح العين وهو قول جهوراً هل اللغة والمعنى أن الفرار وقول القائل أين الفرار محتل معنيين (أحدهما) أنه لا يرى علامات مكنة الفرار فيقول حينة أين الفرار وأما المفر بكسر الفاء فه والموضع فرع اين زيد (والثاني) أن يكون المحالمة على أن الفرارواً ما المفر بكسر الفاء فه والموضع فرع المفر بكسر الفاء كايكون اسمالله وضع من المناسما الموضع فقد يكون مصدرا ونظيره المرجع \* قوله تعالى والمفر بكسر الفاء كايكون اسمالله المنبع عن طلب المفر (لاوزر) قال المبرد والزجاج أصل الوزر الجبل المنبع عن طلب المفر (لاوزر) قال المبرد والزجاج أصل الوزر الجبل المنبع عن قال لكل ما التجان اله و محديد و روأنشد المبردة ول كعب ن مالك

الناسآلت علينا فيك ليسلنها \* الاالسبوف وأطراف القنه او زر ومعنى الآية أنه لاشي يعتصم به من أمر الله الله معنال تعسالي ( الى ربك يومند المستقر ) وفيدوجهان (أحدهما) أنْ يكون المستقر بمعنى الاستقرار بمعنى أنهم لايقدرون أن يستقروا الىغيره وينصبوا الىغيره كإفال آنالى ريك الرجعي والى الله المصيرأ لاالى الله تصيرالامور وأن الى ربك المنتهى (الثاني) أن يَكُون المعنى الى ربك مستقرهم أي موضع قرارهم من جنة أوتارأى مفوض ذلك الى مشيئته من شاء أدخله الجنة ومن شاء أدخله النار \* قوله تعالى (ينبأ الانسان بومنذ عاقدم وأخر) عاقدم من عل عله و بماأخر من عللم يعمله أو بماقدم من ماله فنصدق به و بما خره فخلفه أو بماقدم من على الحبر والشر و يمسا أخرمن سسنة حسنة أوسيئة فعمل يها بعده وعن مجاهداته مفسر باول العمل وآخره ونظيره قولهفينائهم بماعملوا أحصاه اللهونسوه وقال ونكتب ماقدموا وآثارهم واعلم أن الاظهران هذا الانباء بكون يوم القيامة عندالعرض والمعاسبة ووزن الاعمال و يُجُوزُ أَنْ يَكُونَ عَنْدَالْمُوتَ وَذَلِكُ أَنَّهَ اذَامَاتَ بِينَ لِهُ مَقْعَدُمُ مِنَ الْجِنَّةُ وَالنَّارِ ﷺ قُولُهُ تَعَالَى (بل الانسان على نفسه بصيرة) اهم اله تعالى لماقال ينبأ الانسان يومنذ باعساله قال بل لاعتاج الىأن ينبئه غيره وذلك لان نفسه شاهدة بكونه فاعلائلك الافعال مقدما علما تم في قوله بصيرة وجهان (الاول) قال الاخفش جمله في نفسه بصيرة كايقسال فلان جود وكرم فههنا أرضاكذلك لانالانسان بضرورة عقاله يعلم ان يقربه الحالله ويشغله وطاعته وخدمته فهوالسعادة ومايبعده عن طاعة الله ويشغله بالدنيا ولذاتها فهوا اشقاوة

مصدراكالرجع (كلا) ردع من طلب المفروتمنية (لاوزر)لاملجأ مستعار منالجبلوقبلكل ماالهات اليدو تخلصت به فهو وزرك (الى ربك بومثذالمستقر )أي اليه وحده استقرار العباد أوألى حكمسه استقرار امرهم أوالي مشيئته موضع قرارهم يدخل من يشاءالجنة ومن يشاء النار (ينبأ الانسان يومنذ) أى مخبر كل امرى براكان أوفاجراعندوزن الاعال (عاقدم) أي عل من علخيراكان أوشرافيان بالاول و يعاقب بالثاني (وأخر) أيلم يعمسل خدا كان أوشرا

فهبانه بلسائه يروج ويزور ويرى الحق في صورة الباطل والباطل في صورة الحق الكنه بعقله السليم بعلم از الذي هوعليه في ظاهره جيداً و ردئ (والثاني) ان المرادجوارحه تشهدعليه عاعلفهوشاهدعلى نفسه بشهاد اجوارحه وهذا قول ابن عباس وسعيدين جبرومقاتل وهو كشوله بوم تشهدعلهم أاستتهم وأيديهم وأرجلهم وقوله وتكلمنا أيديم وتشهدأ رجلهم وقوله شهدعلهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم فأما تأنيث البصيرة فجوز أن يكون لان المراد بالانسان ههناجوارح الانسان كانه قيل بلجوارح الانسان على نفس الانسان بصمرة وقال أبو سيدة هذه الهاء لاجل المبالغة كقوله رجل راوية وطاغية وعلامة واعلمانه تعالى ذكرني الآية الاولى أن الانسسان يخبر يوم القيامة باعساله مم ذكر في هذه الآية أنه شاهد على نفسه عاعل ذقال الواحدي همذايكون من صفة الكفار فانهم يذكرون ماعلوا فيختم الله على أفواههم وينطق جوارحهم اله قوله تعمالي (واوالقي معاذيره) للمنسرين فيه أقوال (الاول) قال الواحدي العاذيرجم معذرة يقسال معذرة ومعاذرومهاذ يرقال ساحب الكشاف جع المعدرة معاذر والمعاذ يرليس جع معذرة وانعا هواسم جم لهاونحوه المناكير في المنكر والمعني ان الانسان واناعندر عن نفسه وجادل عنها وأني بكل عذروجية فانه لاينفعه ذلك لانه شاهد على نفسه (القول الثاني) قال الضحاك والسدى والفراء والمبردوالزجاج المعاذيرالستوروا حدها معدارقال المبردهي لفة بمسانية فالصاحب الكشاف انصحت هذه الروابة فذاك مجازمن حبث ان السمتريمنع روأية المحتجب كانمنع المعذرة عقوبة المذنب والمعنى على هذا القول آنه وإنأسبل السترليخني مايعمل فان نفسه شاهدة عليه \* قوله تعالى (الأتعرك به لسانك أتعمل به ) فيد مسائل (المسئلة الاولى ) زعم قوم من قدماء الروافض ان هذا القرآن قدغير و بدل و زيد فيم ونقص عند واحتجواعليه بأنه لامناسبة بين هذه الآية و بين ماقبلهسا ولوكان هذا الترتبب من الله تعالى لما كأن الامر كذلك واعلم ان في بان المناسبة و جوها (أولها) محتمسل أن يكون الاستعيال المنهي عنه انما اتفق للرسول عليه السلام عندانزال هذه الآيات عليه فلاجرم نهي عن ذلك الاستعبال في هذا الوقت وقبل له لاتحرك به لسانك لتعجليه وهذاكمان المدرس اذاكان يلتي على تليذه شبأفأ خدالتلم نسيلتفت يميشا وشمسالا فيقول المدرس فيأثناء ذلك الدرس لاتلنفت عينا وشمالاتم يعودالي الدرس فاذانقسل ذلك الدرس مع هذا الكلام في أثنائه فن لم يعرف السبب يقول ان وقوع ثلك الكلمة في أثناء ذلك الدرس غيرمناسب لكن من صرف الواقعة على أنه حسن الترتيب (وثانيها) انه تعالى نقل عن الكفار أنهم يحبون السعادة العاجلة وذلك هوقوله بل يريدالانسان ليفجرأمامه تمهينان التعجيل مذموم مطلقا حتى التعجيل فيأمورالدين فقال لاتحراشبه لسانك لتعجل به وقال في آخر الآية كلابل تحبون العاجلة ( وثالثها ) انه تعسالي قال بل الانسان على نفسه بصيرة واوألق معاذيره فههناكان الرسول صلى الله عليه وسلم يظهر

فيعاقب بالاولو يثاب فإلثاني أوبماقدم منحسنة أوسيتذو باأخرمن سنة حسنة أوسيلة فعمل بها يعده أو عاقدم من مال تصدق به في حياته وعا أخر فتغلفه أووقفه أو أوصىبه أوباول عمله وآخره (بل الانسان على نفسد بصبرة) أي حيد يبنةعلى نفسد شاهدة عاصد رعنه من الاعال السيئة كايعرب عندكلة على وماسيأتي من الجلة الحالية وصفت بالبصارة محازاكا وصفت الآيات بالابصار فيقوله تعالى فللجاءتهم آباتناه بصرة أوعين بصبرة أوالنساء للمبالغةومعني بلالترقي أى ينبأ الانسان بأعاله

بل هو يومشد عالم بتفاصيل أحواله شاهد على نفسد لان جوارحه تنطق لذلك وقوله تعالى (ولوألق ماذيره)أي ولوجاءيكل معذرة يمكن أن بعتذر ساعي نفسه حال من المستكن في بصيرة أومن مرفوع بنبأأي هو بصبرةعلى نفسه تشهدآ عليه جوارحه وتقبل شهادتهاواواعتذريكل معذرة أوينبأ باعساله ولواعتذراخ والمعاذير اسمجع للمدرة كالمناكير اسمجع للكروفيل هو جع معذاروهوالستراي ولوارخىستوره\* كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذالقن الوحى

التعميل في الفراءة معجبر بل وكأن يحمل العذر فيدخوف السيان فكائد قبل له الكافا أتيت بهذا العذر لكنك تعلم النالحفظ لابحصال الابتوفيق الله واعانته فاترك هذا التعجيل واحتمد على هداية الله تعالى وهذا هوالمراد من قوله لاتحركيه اسانك لتعجل بهان علينا بحدد وقرآنه ( ورابعها) كأنه تعدالي قال باعجدان غرصك من هذا التعميل ان تحفظه وتبلغه البهم لكن لاحاجة الى هذافان الانسان على نفسه بصيرة وهم يقلو بهم يعلون أن الذي هم عليه من الكفر وعبادة الاوانان وانكار البعث منكر باطل فأذاكات غرضك من هذا التعجيل أن تعرفهم قبيح ماهم عليه ثم ان هذه المعرفة حاسلة عندهم فعينذ لم يبق لهذا التعجيل فائدة فلاجرم قال لا تعرك به لسابك (وخامسها) اله تعالى حكى عن الكافر اله يقول أين المفر تمقال تعالى كلا لاوزر الى ربك يومنا المستقر فالكافر كانه كان يفر من الله تعمالي الي غير. فقيل لمحمد الك في طلب حفظ القرآن تستعين بالتكرار وهذا استعانة منك بغيرالله فاترك هذه الطريقة واستعن فيهندا الامر بالله فكانه قيل انالكافر نفر من الله الى غيره وأما أنت فكن كالمضادلة فيجب أن تغر من غيرالله الى الله وأنتستعين في كل الامور بالله حتى يحصل لك المقصود على ما قال ان علينا جعه وقرآنه وقال في سورة أخرى ولا تعجل بالقرآت من قبل أن يقضى البكوحيد وقل رب زدي علما أي لاتستمن في طلب الحفظ بالتكرار بل اطابه من الله تعالى ( وسادسسها) ماذكره القفال وهوان قوله لاتحرك به لسائل ليس خطابا مع الرسول عليه السلام بل هو خطاب مع الانسان المذكور في قوله ينبأ الانسان بومند بما قدم وأخر فكان ذلك الانسان حال ماينبا بفيائح أفعاله وذلك بأن يعرض عليه كنابه فيقال له اقرأ كتابك كفي ينغسك البوم علبك حسيبا فاذاأخذ في القراءة تلجلج لسانه من شدة الخوف وسرعة الفراءة فيقال لها لاتحركيه لسانك لتعجل بهفانه يجب علينا بحكم الوعدأو بحكم الحكمة النجمع أعالك عليك وان نقرأهاعليك فاذاقرأناه عليك فاتبع فرآنه بالاقرار بألك فعلت تلك الافعال تمان علينا بيان أمره وشرح مراتب عنو بنه وحاصل الامر من تفسير هذه الآية ان المرادمتها انهتمالي بقرأ على الكافر جيم أعاله على سبيل التفصيل وفيه أشد الوعيد في الدنيا وأشد النهويل في الآخرة تمقال القفال إلى بذا وجه حسن ليس في العقل مايدةمه وانكانت الآثار غيرواردةبه ( المسئلة الثانية ) احتيم منجوز الذنب على الانبياءعليهم السلام بهذه الأية فقال انذلك الاستعجال انكأن باذن الله تعالى فكيف نها عنه وان كان لاباذن الله تعالى فقد صدر الذنب عنه (الجواب) لعل ذلك الاستعجال كان أذو نافيد الى وقت النهبي عند ولا يبعد أن يكون الشيء مأذونافيد في وقت مم يصير منهيا عنه في وقت آخر والمدا السبب قلنا يجوز السخ (المسئلة الثالثة) روى سعيدين جبيرعن ابن عباس قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يشتد عليه حفظ التمزيل وكان اذانزل عليه الوحي يحرك لسانه وشفتيه قبل فراغ جبر يل مخافة أن لا يحفظ فأنزل تعالى

الزع جبريل عليه الملام القراءة ولم يصبر الى أن تها مسارعة الى الحفظ ويخوفا من أن ينفلت منه فأمر عليه الصلاة والسلام بان يستنصت له ملقيا اليه قليه وسعد حق بقضي اليد الوحى تميقفيسه بالدواحة الىأن برسيخ فيد فقيل (لاتحرائه) أى بالقرآن (لسائك) عند القاءالوجي(لتعمل به) أى لتأخذه على عجلة مخافة أن ينفلت منك (انعلیا جمد)فی صدرك بحيث لايذهب عليك شي من معانيد (وقرآنه)أى اثبات قراءته في لسانك (فاذا قرأناه) أى اتممنافر اوته عليك بلسان جبريل عليسه السلام واسناد القراءة الى نون العظلقة المالغة في بجاب التأني (فاتبغ ورآنه)فكن مقفيالهولا تراسله ( نم ان عليا بیانه) أی بیان مااشکل هليسك من معانيسه واحكامه

لاتحرائيه لسانك أى بالوحى والتنزيل والغرآن وانماجاز هذا الاضمار وانهم يجرله ذكر لدلالة الحال عليه كاأضمر في قوله المأنزلناه في ليله القدر ونظيره قوله ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى البكوحيد وقولد لتعبل به أي لتعجل بأخذه الماقوله تعالى (ان علبنا جعموقرآنه ) ففيد مسائل (المسئلة الاولى ) كلة على للوجوب فقوله ان علينا يدل على أن ذلك كالواجب على الله ثعالى أماعلى مذهبنا فذلك الوجوب بحكم الوعد واماعلي قول المعتزلة فلان القصود من البعثة لايتم الااذاكان الوجي محفوظا مبرأ عن النسيان فكان ذلك واجبانظرا الى الحكمة (المسئلة الثانية) قوله انعلينا جعد معناه علينا جعد في صدرك وحفظك وقوله وقرآنه فيه وجهان (أحدهما) النالمراد من القرآن القراءة وعلى هذا التقدير ففيد احتمالان (أحدهما) أن يكون المراد جبريل عليه السلام سيعيده عليك حتى تعفظه (والثاني) أن يكون المراد اناستقر لك يامجه الى أن تصير بحيث لاتنساه وهوالمرادمن قوله سنقرئك فلاتنسي فعلى هذا الوجه الاول القارئ جبريل وعلى الوجه الثاني القارئ محمد صلى الله عليدوسلم (والوجه الثاني) أن يكون المراد من القرآن الجم والتأليف من قولهم ماقرأت النافة سلاقط أىماجعت وبئت همروبن كالثوم لم تقرأ جنينا وقدذكرنا ذلك عند تفسير القرء فانقيل فعلى هذا الوجه يكون الجمع والقرآن واحدا فيلزم النكرار قلنا يحتمل أن يعصكون المراد منالجع جعه فينفسه ووجوده الخارجي ومن القرآن جعه في ذهنسه وحفظه وحينتذ بندفع التكرار الله قوله تعسال (فَاذَا فَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعِ قَرآنَهُ ) فيه مسئلتان (المسئلة الأولى) جعل قراءة جبريل عليه السلام قراءته وهذا يدل على الشرق العظيم لجبريل عليه السلام ونظيره فيحق محمدعليه السلام من يطم الرسول فقدأ طاع الله ( المسئلة الثانية ) قال ابن عباس معناه فأذا قرأه جبريل فاتبع قرآنه وفيه وجهان (الاول) قال قتادة فاتبع حلاله وحرامه ( والثاني) فاتبع قراءته أىلاينبغي أن تكون قراءنك مقارنة لقراءة جبر يللكن يجب أن تسكت حتى يتم جبريل عليه السلام القراءة فاذاسكت جبريل فغذأنت في القراءة وهذا الوجه أولىلانه عليهالسلام أمرأن يدع القراءة ويستمع منجير يلطيهالسلام حتىاذافرغ جبريل قرأه وليس هذا موضع الامر بانباع مافيه من الحلال والحرام قال ابن عباس فكانالني صلى الله عليه وسلم اذائزل عليه جبريل بمدهده الآية أطرق واستمع فاذاذهب قرأه وله تعالى ( تمان علينا بيانه ) فيه مسئلتان (المسئلة الاولى ) الآية تدل على انه عليدالسلام كان يقرأ مع قراءة جبريل عليه السلام وكان يسأل في أثناء قراءته عن مشكلاته ومعانيه لغاية حرصه على العلم فنهى النبي هلية السلام عن الامرين جيعاأ ماعن القراءة مع قراءة جبر يل فيقوله فأذاقرأناه فأتبع قرآنه وأما عن القاء الاسئلة في البين فبقوله ثم ان علينا بيانه ( المسئلة النانبة) المجمن جوزتاً خيرا لبيان عن وقت الخطاب بهذه الآية وأجاب أبو الحسين عنه من وجهين (الاول) انظاهر الآية يقتضي

(كلا)ردعله عليه الصلاة والسلام عن عادة العملة وترغيب في الانان واكد ذلك بقوله تعالى ( بل تحبون العاجلة وتذرون الآخرة) على تعميم الخطاب للكل أي بل أنتم بابني آدم لماخلقتم من عجل وجبلتم عليد تعملون في كلشي والدلك تعبون العاجلة وتذرون الآخرة وقبل كلاردع الانسانان الاغتزار بالعاجل فيكون جم الضمير في الفعلين باعتبار معنى الجنس و بو مده قراءة الفعلين على صيغة الفية (وجوه يومنسذ ناضرة) أي وجوه كشيرةوهي وجو المؤمنين المخلصين بوء اذ تقوم القيامة إلهية

وجوب تأخيرالبيان عن وفت الخطاب وأنتم لا تقواون به (الثاني) ان عند اااو اجب أن يقرن باللفظ اشعارا بأنه ليس المرادمن اللفظ مايقنضيه ظاهره فأما البيان النفصيلي فيجوز تأخيره فتعملالا يةعلى تأخيرالبيان التفصيلي وذكرالقفال وجهاثالاا وهوأن قولهثم ان علينا بيانه أي ثم انا نخبرك بأن علينا بيانه و نظير قوله تعالى فك رقبة الى قوله تم كان من الذين آمنوا ( والجواب ) عن الاول ان اللغظ لا يقتضي وجوب ، أخيرالبيان بل يقتضي تأخير وجوب البيان وعندنا الامر كذلك لان وجوب الببان لا يعفق الاعتسد الحاجة ( وعن الثاني ) ان كلة محدخلت على مطلق البيان فيتناول البيان المجمل والمفصل وأما سوال القفال فضعيف أيضا لانه ترك الظاهر من غيردليل (المسئلة الثالثة) قوله تعالى ممان علينا ببانه بدل على أن بيان المجمل واجب على الله تعالى أماعند نافبالوعد والتفضل وأماعند المعتر لة فبالحكمة \* قوله تعالى (كلا بل محبون العاجلة وتذرون الاخرة) وفيه مستلتان ( المسئلة الاولى) قال صاحب الكشاف كلاردع لرسول الله صلى الله عليه وسلمعن هادة العجسلة وحث على الاناة والنوادة وقدنالغ فيذلك باتباعد قولدبل تحبون العاجلة كالهقال بلانتم بابني آدم لانكم خلفتم من عجل وطبعتم عليد تعجلون في كلشي ومن ثم تحبون العاجسلة وتذرون الآخرة وقال سائر المفسرين كلامعناه حقا أي حقسا تحبون العاجلة وتذرون الآخرة والمعنى انهم يحبون الدنبا ويعملون الهما ويتركون الآخرة و بعرصون عنها ( المسلة الثانبة ) قرى تحيون وتذرون بالتاء والياء وفيه وجهان ( الاول) قال الفراء الفرآن اذا نزل تعريفا لحال قوم فتارة ينزل على سبل المخاطبة لهم وتارة ينزل على سبيل المغايبة كقوله تعالى حتى اذاكنتم في الفلك وجرين بهم (الثاني) عال أبوعلى الفارسي الياء على ماتقدم من ذكر الانسان في قوله أيحسب الانسان والمراد منه الكثرة كقوله أن الانسان خلق هلوها والمعنى انهم يحبون ويذرون والتاءعلي قل لهم بِل تَصْبُونُ وَتَذْرُونَ \* قُولُهُ تَعَالَى ( وَجُوهُ يُومِنُذُ نَاضَرَهُ ) قَالَ اللَّيْتُ نَصْبُر اللَّونُ والشَّجِر والورق ينضر نضرة والنضرة النعمة والناضرالناع والنضر الحسن من كلشي ومنه يقاللاون اذاكان مشرقا ناصر فيقال أخضر ناصر وكذلك فيجيع الالوان ومعناه الذى يكونله بريق وكذلك يقال ججر ناضر وروض ناضرومنه قوله عليه السلام نضر الله عبداسم مقالتي فوطها الحسديث أكثر الرواة رواه بالنخفيف وروى عكرمة عن الاصمعي فيه التشديد وألفاظ المفسر ينمختلفه في تفسيرالناضر ومعناها واحد قالوا مسرورة ناعمة مضيئة مسرة مشرقة الهجة وقال الزجاج نضرت بنعيم الجنسة كاقال. تعرف في وجوههم نضرة النعيم \* قوله تعالى ( الى ربها ناظرة ) اعلم ان جهوراً هل السنة يمسكون بهذه الآية في اثبات ان المؤمنين يرون الله تعالى يوم القيامة أما المعتزلة فلهم ههنا مقامان (أحدهما) بيان أنظاهره لايدل على رؤية الله تعالى ( والثاني ) بيان الأويل (أماللقام الاول) فقالوا النظر المقرون بحرف الى ليس اسماللرو يذبل لقدمة

الرو يه وهي تقليب الحدقة فعوالم في التماسا لرو ينه ونظر الدين بالنسبة الى المورقة وكالاصغاء بالنسبة الى السماع فكما ان نظر القلب مقدمة المعرفة والاصغاء مقدمة النسبة الى السماع فكما ان نظر القلب مقدمة المعرفة والاصغاء مقدمة للسماع فكذا نظر العين مقدمة للروية قالوا والذي يدلى على النظر ليس اسماللرو بة وجوه (الاول) قوله تعالى وتراهم خطرون اليك وهم لا يبصرون أبيت النظر حال عدم الروية فقدل على أن النظر فيرالروية (والثاني) ان النظر يوصف بمالا توصف به الريمة يقال ذفل الهد نظر المدنظر المدنظر المناسف وكل ذلك لاجل انجر كة الحدقة تدل على هذه الاحوال ولا توصف الروية بشئ من ذلك فلا يقال رآه المنز را ورآه روية غضبان أوروية راض (الثالث) يقال انظر اليه حتى تراه ونظرت اليه فرأيته وهذا يفيد كون الروية غاية للنظر وذلك يوجب الفرق بين النظر والروية غير الرابع) يقال دور فلان متناطرة أي متقاطة فسمى النظر حاصل ههذا ومسمى الروية غير حاصل (الحامش) قول الشاعر

وجوه ناظرات يوم بدر الهالرحن تنتظر الخلاصا

أثبت النظر المقرون بحرف الى مع أن الروئية ما كانت حاصلة (السادس) احتبج أبوعلى الفارسي على ان النظر ليس عبارة عن الروئية التي هي ادراك البصر بل هو عبارة عن تقليب الحدقة بحوالجهة التي فيها الشي الذي يراد روئيته بقول الشاعر

فيامى هل يجزى بحكائى بمثله \* مرارا وانغاسى اليك الزوافر وانى متى أشرف على الجانب الذى \* به أنت من بين الجوانب ناظر قال فلوكان النظر عبارة عن الروئية لماطلب الجزاء عليه لان المحب لم يطلب الثواب على روئية المحبوب فان ذلك من أعظم مطالبه قال و يدل على ذلك أيضا قول الآخر ونظرة ذى شجن وامق \* اذا ما الركائب جاوزن ميلا

والمرادمنسة تقليب الحدقة بحوالجانب الذى فيسة المحبوب فعلنا بهذه الوجوه ان النظر المقرون بحرف الحايس اسما للرواية (السابع) أن قوله الى بها ناظرة معناه انها تنظر الى بها ناظرة معناه الماتينظر الى عبره وهذا معنى تقديم المفعول الاترى الى قوله الى ربك يومئذ المساقر الى يومئذ المساق ألاالى الله تصبرالا مور والبسة ترجعون والى الله المسبم على معنى الاختصاص ومعلوم انهم علي معنى الاختصاص ومعلوم انهم ينظرون الى أشسياء لا يحيط بها الحصر ولا تدخيل تحت العدد في موقف القيامة فان ينظرون الى أشسياء لا يحيط بها الحصر ولا تدخيل تحت العدد في موقف القيامة فان الموامنين نظارة ذلك اليوم لانهم الا منون الذين لا خوف عليهم ولا هم محرذون فلادلت الا ية على أن النظر ليس الالى الله ودل العقل على انهم يرون غيرالله علما ان المراد من النظر الى الله ليس هوالروية (الثامن) قال تعالى ولا ينظر اليهم يوم القيامة ولوقال لا يراهم كفر فلان النظر المنافي النظر المنافي النظر ولم ينف الرواية (المقام الثاني) في بيان التأويل المفصل وهومن وجهين في هذه الآية ليس هوالروية (المقام الثاني) في بيان التأويل المفصل وهومن وجهين

متهالة بشاهد عليها نضرة النعيم على أن وجوه مبتدأ وناضرة خبرهو بومثذمنصوب ينامنهرة وناظرة في قوله تعالى ( الى ر بهسا الفارة ) خبر الناللندأ أونعت لنا صرة والي ربها متعلق تناظرة وصحة وقوع النكرة مبتدأ لانالقام مقام تفصيل لاعلى أن ناضرة صفة لوجوه والخبر ناظرة كاقيال لماهو المشهور منأن حق الصفة أن تكون معلومة الانتساب الى ااوصوف عندالسامع وحيث لم يكن ثبوت النضرة للوجوه كذلك فعقدأن يخبر بهومعني كونهاناظرةالى ربيها أنهاتراءتعالى مستغرقة ومطالعة

(الاول) أن يكون الناظر بعنى المنظر اى أولئسك الاقوام ينتظرون تواب الله وهو كقول القائل انما أفظر الى فلان في حاجتي والمراد أنتظر نجاحها من جهته وقال تعالى فناظرة بم يرجع المرسلون وقال وان كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة لايقسال النظر المة ون بحرف الى فيرمستعمل في معنى الانتظار ولان الانتظار غم وألم وهو لا يليق فإهل السعادة يوم القيامة لانا نقول (الجواب) عن الاول من وجهين (الاول) النظر المقرون بحرف الى قديستعمل بمعنى الانتظار والتوقع والدليل علية انه يقال أنا الى فلان ناظر مايضنع بى والمراد منه التوقع والرجاء وقال الشاعر

واذانظرت اليك من ملك \* والبحر دونك زدتني نعما

وتحقيق الكلام فيه أن قولهم في الانتظار نظرت بغير صلة فانما ذلك في الانتظار لحجيج الانسان بنفسه فاما اذا كان منتظرا لرفده ومعونته فقديقال فيه نظرت اليدكةول الرجل واعانظري الماقة ثم البك وقديقول ذلك من لا يبعس ويقول الاعمى في مثل هذا المعنى عيني شاخصة البك ثم ان سلنا ذلك لكن لانسلم ان المراد من الى ههنا حرف التعدى بل هو واحدالاً لاء والمعنى وجوه يومند ناضرة نعمة ربهامنتظرة (وأماالسوال الثاني) وهو انالانتظار غم وألم فعوابه انالمنتظر اذاكان فيما ينتظره على بقين من الوصول البه فأنه بكون في أهظم اللذات (التأويل الثاني) أن يضمر المضاف والمعني الي توابر بهاناظرة فالواوا عاصرناالي هذا التأويل لانعلادلت الدلائل السمعية والعقلية عر أن تعالى ممتنع رويته وجب المصير الى الناويل ولقائل أن يقول فهذه الآية تدل أيضاعل انالنظر ليس عبارة عن تقليب الحدقة لانه تعالى قال لا يظر اليهم والس المراد انه تعالى لايقلب الحدقة الىجه تهم فان قلتم المراد انه لا ينظر البهم نظر الرحد كان ذلك جواينا عماقالوه (التأويل الثالث) أن يكون معنى الى ربها ناظرة أنها لاتسأل ولاترغب الاالى الله وهوالمراد من قوله عليه الصلاة والسلام اعبد الله كا نك تراه فأهل القيامة لشدة نضرعهم اليهم وانقطاع أطماعهم عن غيره صاروا كانهم ينظرون اليه (الجواب) قوله ليس النظر حبارة عن الرؤية قلنا ههنا مقامان (الإول)أن نقيم الدلالة على ان النظر هوالرؤية من وجهين (الاول) ما حكى الله تعالى عن موسى عليه السلام وهوقوله أنظر اليك فلوكان النظر عبارة عن تقلب الحدقة الى جانب الرئي لاقتضت الايفأن موسى عليه السلام أثبت لله تمالى جهم ومكانا وذلك محال ( الثاني) أنه جعل النظر أمرا مرتبا على الاراءة فيكون النظر متأخرا عن الاراءة وتقليب الجدقة غرمتاخر عن الاراءة فوجب أن لايكون النظر عبارة عن تقليب الحدقة الىجانب المرئى ( المقام الثاني ) وهو الاقرب إلى الصواب سلنا إن النظر غبارة عن تقليب الحدقة نحو المرتى التماسا لرؤيته لكمنا نقول لماتعذرجله على حقيقته وجبحله على مسببه وهو الرؤية اطلاقالاسم السببعلي المسبب وحله على الرؤية أولى من حله على الانتظار لان تقليب

جاله تحيث تففل عما سواه وتشاهده تعالى بلاكيف ولاعل جهة وليس هذا في جيم الاحوال حتى سافيه نظرها الىغيره وقيل متنظرة العامدوردبان الانتظار لاستدالي الهجه وتفسيره بالجلة خلاف الظاهر وان المستعمل معناه لايعدى بالى ( ووجدو، يومشد ياسرة)شديدة العيوس وهى وجسوه الكفرة (تظني) يتوقع أريابها (أن يفعل يها فاقرة) داهيةعظيمة تقصم فقار الظهر (كلا) ردعمن شارالهاجلة عطالآ خرة أي ارتدعوا عن ذلك وتذبه والمابين أبديكهم الموت الذي ينقطع عنده ما يينكم

الحدقة كالسبب للروية ولاتعلق بينه و بين الانتظارة كانحه على الروية أولى من حله على الانتظار أما قوله النظر بها بمعنى الانتظارة لنالنافى الجواب مقامان (الاول) ان النظر الوارد بمعنى الانتظار كثير في القرآن ولكنده لم يقرن البئة بحرف الى كقوله تعسالى انظرونا نقتبس من نوركم وقوله هل ينظرون الا تأويله هل ينظرون الا أن يأتبهم الله والذى ندعيد ان النظر المقرون بحرف الى المعدى الى الوجوم ليس الا بمعنى الروية أو بالمعنى الذى يستعقب الروية خاهر فوجب أن لا يرد بمعنى الانتظار دفعا اللاشتراك وأما قول الشاعر

وجوه ناظرات يوم بدر ﷺ الى الرحن تنظر الخلاصا فلناهذا الشعرموضوع والرواية الصحيحة

وجوه الظرات يوم بكر \* الى الرحن تلتظر الخلاصا

والمرادمن هذا الرحن مسيلة الكذاب لانهم كانوا يسمونه رحن اليمامة فأصحابه كانوا ينظرون اليدو يتوقمون منه التخليص من الاعداء وأما قبول الشاعر

واذا نظرت اليك من ملك # (فالجواب) ان قوله واذا نظرت اليك لا يمكن أن يكسون المراد منه الانتظار لان مجرد الانتظار لابستعقب العطية بل المراء من قوله وإذا أظرت البكواذاسالتك لان النظر الى الانسان مقدمة المكالمة فيماز التسير عند به \* قوله كلة الى ههنا ليس المراد مند حرف التعدى بلواحد الآلاء فانا ان الي على هذا القول تكون اسما للاهية التي بصدق عليها أنها نعمة فعلى هذا يكني في تعتق مسمى هذه اللفظة أي جن فرض من أجزاء النعمة وانكان في فاية القسلة والحقارة وأجل الثواب يكونون فيجيع مواقف القيامة في النع المطيمة المنكاملة ومنكان حاله كذلك كيف يمكن ان يبشر بأنه يكون في توقع الذي ينطلق عليه اسم النعمة ومثال هذا أن يبشر سلطان الارض بأنه سيمسر طاك في العظمة والقوة بعدسنة بحيث تكون متوقعا لحصول اللقمة الواحدة من الحبر والقطرة الواحدة من الماء وكما ان فلك فأسد من القول فكفا جذا (المقام الثاني) هم أن النظر المعدى يحرف الى المقرون بالوجوه جاء في اللغة بمعنى الانتظار الكن لايمكن حل هذه الآية عليه لانالذة الانتظار مع يقين الوقوع كأنت ساسلة في الدنيا فلا بدوان يحصل في الآخرة شي أزيد منه حتى يحسن ذكره في معرض الترغيب في الآخرة ولايجوز أن يكون ذلك هوقرب المصول لان ذلك معلوم بالعقل فبطل ماذكروه من التأويل (وأماالتأويل الثاني) وهوأن المراد الى تواب ربها ناظرة فهذا ترلئالظاهروقولهم الماصرنا اليدلقيام الدلائل العقلية والنقلية علىأن الله لايرى قلنا بيناني الكتب العمَليْ مَضعف تلك الوجوه فلاحاجة ههنا الىذكرها والله أعلم # قوله تعالى (ووجوه يومئذ باسرة تظن أن يفعل بهافافرة) الباسرالشديد العبوس والباسل أشدمنه ولكنه غلب فيالشجاع إذا اشدكاوحه والمعني انها عابسة كالحة قدأظلت

ويين العاجلة من العلاقة (إذابلغت التراقي)أي بلغلت النفس أعالي الصدروهي العظام المكتنف فالثغرة المحر عن غين وشمال (وقيل مزراق) أىقال من حضرصاحها من رقبه وينجيد مما هو نبيد من الرقية وقيل هومن كلام ملائكة الموت أيكم يرقي بروحه ملائكة الرحمة أوملائكة العذاب من الرقى (وظن أنه الغراق) وأيقن المحتضر أن ما نزل به الفراق من الدنبا وسيمها (والتفت الساق بالساق) والنفت ساقه بساقهوالنوت عليهسا ه:دحلولالموتوقيل هماشدة فراق الدنيا وشدة اقبال الآخرة

ألوانها وهدمت كارالسرور والنعمة منها لماأدركها منالشفاء واليأس منرحقالله ولماسودهاالله حين مير الله أهل الجنة والنار وقد تقدم تفسير البسور عند قوله عبس وبسر واتماكانت بهذه الصفة لانها قدأيفنت انالعداب تازل بها وهوقوله تغان أن يفعل بهافاقرة والظن ههنا يمعني اليقين هكذا قالد للفسرون وعندي اراانطن اعاذكر ههنا على سبيل التهكم كاته قبل اذا شاهدوا تلك الاحوال حصل فيهم ظن أن القيامة حق وأما الغاقرة فقال أبوعبيدة الفاقرة الداهية وهواسم للوسم الذي يفقر به على الانف قال الاصمعي الفقرأن يحزأنف البعير حتى يخلص الى العظم أوقريب منه تم بجعل فيمخشبة بجرالعيربها ومنه قيلعلت به الفاقرة قال المبرد الفاقرة داهية تكسر الظهر وأصلها من الفقرة والفقارة كأن الغاقرة داهية تكسر فقار الظهر وقال ابن قنيبة يقال فقرت الرجل كايقال رأسته وبطنته فبهومفقورواعلم انءزالمفسرين من فسمر الفاقرة بأنواع العذاب في الناروفسرها الكلي فقال الفاقرة هي أن يحب عن روا به ربها ولاتنظر البه #قوله تعالى (كلا) قال الزجاج كلاردع عن ايثار الدنباعلي الآخرة كأنه قيل لماعرفتم صغة سعادة السعداء وشقاوة الاشقياء في الآخرة وعلتم انه لانسبة لها الى الدنيا فارتدعوا عن ايثار الدنيا على الاتخرة وتنبهوا على مابين أيديكم من الموت الذي عنده تنقطم العاجلة عنكم وتلقلون الى الأتجلة التي تبقون فيها مخلدين وهال آخرون كلا أي حمّا اذابلغت التراقي كان كذا وكذا والمقصود انه لمايين تعظيم أحوال الاخرة بينانالدنيا لابد فيها من الانتهاء والنفاد والوصول الى تجرع مرارة الوت وقال مقاتل كلاأى لايومن الكافر بماذكر من أمر القيامة ولكنه لايكنه أن يدفع اله لابدمن الموت ومن تجرع آلامها وتحمل أفاتها ثمانه تعالى وصف تلك المالة التي تفارق الروح فيها الجسمة فقال ( أذا بلغت التراقي ) وفيد مسئلتان ( المسئلة الأولى ) المراداذا بلغت النفس أوالروح اخبر عالم بجرله ذكر لعلم التفاطب بذلك كذوله اتناأ والناه والتراقي جعترقوة وهيءملم وصلبين تغرة المعروالعاتن من الجانبين واعمانه يكني بلوغ النفس التراقي عن القرب من الموت ومنه قول در يدين السعة

ورب عظيم دافعت عنها \* وقد بلغت تفوسهم الترافي

ونظيره قوله تعالى حتى أذا باغت الحلقوم ( المسئلة الثانية) قال بعض الطاعنين ان النفس انماسين النفس انماسين النفس انماسين النفس انماسين النفس الماسين النفس الماسين النفس الماسين النفس الماسين النفس الماسين النفس الماسين المراد من قوله حنى إذا بلغت المراق أى إذا حصل القرب من تلك الحالم قوله تعالى ( وقيل من راق ) وفيد مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في راق وجهان (الاولى) أن يكون من الرقية يقال رفاه يرقيه رقية اذاعوذه بما يشفيه كايقال بسم الله أرقيك وقائل هذا القول على هذا الوجه هم الذين يكونون

وقيل هما ساقاه حين تلفان في أكفانه (اليربك ومنذ المساق) أي ألى الله والى حكمه يساق لاالى غيرو (فلاصدق)ما بجب تصديقة منال سول عليدالصلاة والسلام والقرآن الذي نزل عليه أوفلاصدق مالمولازكاه (ولاصل) مافرض عليه والضمر فمهما للانسان المذكور في قوله تعالى أحسب الانسان وفيددلالة على أن الكفار يخاطبون الفروعنيحق المؤاخدة كامر (وأبكن كذب) ماذكر منالرسول والقرأن (وتيلي) عن الطاعة ( تمذهب الىأهله غطر)ينضر افتحارا لملك

حول الانسان المشرف على الموت تم هذا الاستقمام يحمل أن يكون بمعنى الطلب كأتنهم طلبواله طبيبا يشفيه وراقيا يرقيسه ويحفل أنيكون استفهاما بمعني الانكار كايفول القائل عند اليأس من الذي يقدر أن يرق هذا الانسان المشرف على الموت ( الوجد الثاني ) أن يكون قوله من راق من رقى يرقى رقيا ومنه قوله تعالى ولن نوعمن لراقيك وعلى هذا الوجد يكون قائل هذا القول هم الملائكة قال ابن عبساس الاللائكة يكرهون القرب من الكافر فيقول ملك الموت من يرقى بهذا الكافر وقال الكلي بحضر العبد عند الموتسبعة أملاك من ملائكة الرحة وسبعة من ملائكة العداب مع ملك المؤت فأذا الظهرفانه يلويه (أولى اللغت نفس العبد الترافي نظر بعضهم الى بعض أيهم يرقى بروحد الى السماء فهوقوله من راق (المسئلة الثانية) قال الواحدي الناطهار النون عند حروف الغير لحن فلا يجوز اظهار نون من في قوله من راق و روى حفص عنعامهم اظهار النون في قوله من راق و بلران قال أبوغلى الفارسي ولاأعرف وجه ذلك فال الواحدي والوجه أن مقال قصد الوقف على من وبل فأظهرها تمايتدا عابعدهما وهذا غير مربني من القراءة \*قوله تمالى ( وظن أنه الفراق ) قال المفسرون المراد انه أيقن يمفارقة الدنيا والعله انما سمى الهقين ههنا بالظن لان الانسان مادام يبني روحه متعلقا ببدنه فانه يطمع في الحياة لشدة حبه لهذه الحياة العاجلة على ماقال كلا بل تحبون العاجلة ولايتقطع رجاؤه هنها فلا بحصله يقين الموت بل الفلن القالب مع رجاء الحياة أواءله سماه بالظن على سبيل فأولى)أى يتكرر عليه | النهكم واعلم ان الآية دالة على ان الروح جوهر قائم بنفسه باق بعد موت البدن لانه تعالى سمى الموت فراقا والغراق انمايكون لوكانت الروح باقبة فان الغراق والوصال صفة والصفة تستدعي وجود الموصوف بثنم قال ( والنفت الساق بالساق) الالتفاف هوالاجماع كفوله تعالى جننابكم لقيفا وفي السَّماق قولان ( الفول الاول ) انه الامر الشديد قال أهل المعانى لانالانسان اذادهمتد شدة شوراها عنساقه فقيل اللمر الشديد ساق وتقول العرب قامت الحرب على ساق أى اشتدت فال الجعدى

أخوالحرب انعضت به الحرب عضها \* وانشرت عن ساقها الحرب شرا تمقال والمرادبقوله النفت الساق بالساق أي النفت شدة مفارقة الدنيا ولذاتها وشلة الدهاب أوالنفت شدة ترك الاهل وترك الولد وترك المال وترك الجاه وشدة شانة الاعداء وغم الاولياء ويالجلة فالشدائد هناك كثيرة كشدة الذهاب الى الآخرة والقدوم على الله أوالتفت شدة ترك الاحباب والاولياء وشدة الذهاب الى دار ألغرية ( والقول الثاني ) ان المراد من الساق هذا العضو المخصوص ثمذ كروا على هذا القول وجوها (أحدها) قال الشعبي وقنادة هماساقاه عند الموت أمارأيته في النزع كيف يضرب باحدى رجليه على الاخرى (والثاني) قال الحسن وسعيد بن المسيب هماسساقاه اذا النفتا في الكفن ( والثالث) انه اذامات يبست ساقاه والنصقت احداهما بالاخرى بنتم

من المطفان المتحر عد خطاء فبكون أصله يتمططأومن المطاوهو لك فأول) أي و يللك وأصله أولاك اللهما تكرهد إ واللامعز مهتكافي ردف لكمأوأولى للتالهلاك وقبل هوأ فعل من الو مل بعدالقلب كالدني من دون أوفعلي منآل يوال بمعنى عقبال النار (ثم أولى لك ذلك مرة بعد أخرى (أيحسب الانسان أن يتزك سدى)أى يخل مهدلا فلايكاف ولاعرى وقبل أنبترك في نسره ولابعث وقوله تعمالي (الم يلغانطاغة من مني يمني) الخ استثناف

وارد لانطال الحسبان المذكور فان مداره لما كاناستسادهم للاطادة استدلعلى تحققهابده الحلق ( مم كان علقة ) أي بقدرة الله تعالى لفوله تسالى تم خلقنا النطقة علقة ( فَسَلَق) أَى فَقَدر بَانَ بعلها مضخة مخلقة (فسوى) فعدل وكل نشأته ( فيسلمنسه) من الانسان (الزوجين) أى الصنفين ( الذكر وألانثي)بدل من الزوجين (ألس ذلك) العظيم الشأن الذي أنشأهذا الانشاء البديير( بقادر على أن محمى الموتى ) وهو أهون منالبدةٍ في قياس المقل، ووي أنالني صلى المعلم وسلمكان اذاقرأها

قال ( ألى ريك يومنذ المساقى ) المساق مصدر من ساق يسوق كالمقال من قال يقول ثم فيه وجهان (أحدهما) أن يكون المراد ان المسوق البدهوازب ( والثاني ) أن يكون المراد ان السائق في ذلك اليوم هو الرب أي سوق هو الاء مفوض اليه الله قوله تعالى ( فلاصدق ولا صلى ولكن كذب و تولى ثم ذهب الى أهله يقطى) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى شرح كيفية عمله فيما يتلعق بأصول الدين ويفروعه وفيما يتعلق بدنباه أما مايتعلق باصول الدين فهوانه ماصدق بالدين ولكنه كذب به وأما ما يتعلق بفروع الدين فهوانه ماصلي ولكنه تولى وأعرض وأما مايتعلق بدنباء فهوانه ذهب الىأهله يتمطي ويتبختر و يختال في مشيته واعلمان الآية دالة على ان الكافر يستمع الذم والعقاب بترك الصلاة كالستحقهما بتزلنالايمان (المسئلة الثانية )قوله فلاصدق حكاية عن فيه قولان (الاول) أنه كناية عن الانسان في قوله أيحسب الانسان أن ان تجمع عظامه ألاتري الى قوله أيحسب الانسان أن يتملئه سدى وهومعطوف على قوله بسأل أيان يوم القيامة ( والفول الثاني) ان الآية نزات في أبي جهل (المسئلة الثانية) في عظي قولان (أحدهما) انأصله يقطط أى يقدد لان المتجنر عدخطاه فقلبت الطاءفيه ياء كاقبل في تقضى أصله تقضض ( والثاني ) من المطاو هوالظهر لانه يلو يه وفي الحديث اذا مشت امتي المطيط أي مشية المتبختر (المسئلة الرابعة) قال أهل العربية لاههنا في موضعهم فقوله فلاصدق ولاصلي أىلم بصدق ولم بصل وهو كقوله فلاا قصم العقبة أى لم يقهم وكذلك ماروى في الحديث أرأيت من لاأكل ولاشرب ولااستهل قال الكسمائي لم أرالمرب فالت في مثل هذا كلة وحدها حتى تنبعها بأخرى امامصرما أومقدرا أماالمصرح فلايقواون لاعبدالله خارجحتي بقواوا ولافلان ولايقواون مررث برجل لايحسن حتى يقولوا ولايجمل وأما المقدر فهوكقوله فلااقتحم العقبة تماعترض الكلام ففال وماادراك ماالعقبة فكرقبة أوأطعم وكاأن التقدير لافك رقبسة ولاأطع مسكينا فاكتنى بهمرة واحدة ومنهم من فال التقدير في قوله فلا اقتهم أي فلا اقتهم وهلا اقتمع \* فوله تعالى (أولى لك فأولى ثم أولى لك فاولى ) قال فنادة والكلي ومفاتل أحدرسول الله صلى الله عليه وسلم بيدا بي جهل ثم قال أولى الدُفأ ولى ثم أولى الدُفاولي توعد، فغال أبوجه ل إلى شي تهددني لانستطيع انتولا ر بك أن تفعلا بي شيئا واني لا هزأ هل هذا الوادي ممانسل ذا هبا فانزل الله تعالى كا قال له الرسول عليه السلام ومعني قوله أولى لك بعني و يل لك وهودعا، عليه بأن يليه ما يكرهه قال القاضي المعنى بعدالك فبعدا فيأمر دنباك وبعدالك فبعدا فيأمر اخراك وقال آخرون المعنى الويل الكمرة بعدمرة قال القفال هدا يحتمل وجوها (احدها) انه وعيد مبتدأ من الله للكافر ( والثاني) انه شي قاله النبي صلى الله عليه وسلم لعدوه إ للنكره عدو الله امرته عند نفسه فأنزل الله تعالى مثل ذلك ( والثالث ) أن يكون ذلك أمر ا من الله لنبيه بان بقولها لعدوالله فبكون المعنى ثم ذهب المي أهله يتمطى فقلله بالمحمد أولى لك فأولى

مّال سعانك بلي وهنه أى احدر فقد قرب منك ما لاقبل المن به من المكروه \* قوله تعالى (أيحسب الانسان أن صلى المعليدوسلم من بتراز مدى أي ٤٠٠ لا لا يو مرولا ينهى ولا يكلف في الدنبا ولا محاسب بعمله في الآخرة قرأسورة القبامة شهدت والسدى في اللغدة المجمل يقال أسديت ابلي اسداء أهملتها واعلم انه تعالى لماذكر في أول لهأناوجبريل يؤم القيامة السورة قوله ألحسب الافسان أنان نجمع عظامه أعادفي آخر السورة ذلك وذكر في صحة انه کمان مؤمنا بیوم البعث والقيامة دليلين (الاول) قوله أتحسب الانسان أن يترك سدى ونظيره قوله ان القيامة # (سورة الساعة آتية أكاد أخفيها أبجزي كلنفس بماتسعي وقوله أم بجعل الذن آمنوا وغاوا الانسان مكية وآبها الصاحات كالفسدين في الارض أم نجعل المتقين كالفحار وتقريره ان اعطساء القدرة احدى وثلاثون) \* والآلة والعقل بدون التكليف والامر بالطاعة والنهى عن المعاسد يقتضي كوته تعالى \*بسم الله الرحن اليم راضيا بقبائم الافعال وذلك لابليق بحكمته فاذا لابد من التكليف والتكليف لانعسن (هلاتير) استفع ام ولايليق بالكريم الراحم الااذاكان هناك دار الثواب والبعث والقيامة (الدليل الثاني) تغر بروتغر بسفان لل صلى صحة القول بالحشر ألاستدلال بالخلقة الاولى على الاعادة وهو المرادمن قوله (ألم لك عمني قدوالاصل أهل نطفة من مني بمني) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) النطفة هي الماء القليل وجعها نطاف أتى (على الانسان) ونطف بقول المربات ماءقلبلافي صلب الرجل وترائب المرأة وفوله من مني يمني أي يصبق قبلزمان قربب (حين الرحموذكرنا الكلام فأبمئ عند قوله من نطفة أذاتمني وقوله أفرأيتم ماتمنون فان قيل من الدهر) أي طائفة ماالفائدة في يمنى في قوله من منى يمنى قلنا فيه اشارة الىحقارة حاله كانه قبل انه مخلوق من محدودة كائنة من الزمن المنى الذى جرى على محرج النجاسة فلايليق بثل هذا الشي أن يمرد عن طاعة الله تعالى المتــد (لميكن شأ الاانه عبرعن هذا المعنى على سبيل الرمز كافى قوله تعالى في عيسي ومريح كانا بأكلان مذكورا ) بلكان شأ الطعام والمراد منه قضاء الحاجة (المسئلة الثانية) في عنى في هذه السورة قراءتان الناء منسيا غسير مذكسور والياء فالناء للنطفة على تقدير ألمربك نطفة تمني من المني والياء للني من مني يمني أي يقدر بالانسانية أصلاكالعنصر خلق الانسان منه الله قوله تعالى (عمكان علقه) أي الانسان كان علقة بعد النطفة اما والنطفة وغمير ذلك قولد (فغلق فسوى) فقيد وجهان (الاول) فغلق فقدر فسوى فعدل (الثاني) فغلقاى والجملة المنفية حالس فنفي فيد الروح فسوى فكرل اعضاءه وهوقول ابن عباس ومقاتل ثم قال (فجعل منه) الانسان أي غيرمذكور أى من الانسان (الزوجين) يعني الصنفين تم فسرهما فقال ( الذكروالانبي ألس ذلك أوصفة أخرى لحمين بقادرهلي ان يعيى الموتى اوالمعنى أليس ذلك الذي أنشأ هذه الاشياء بقادر على الاعادة على حدف العائد الى روى انه صلى الله عليه وسلم كأن اذاقرأها قال سيحانك بلى والحدالله رب العالمين وصلاته المؤصوف أيلم يكن على سيدنا مجد سيدالمرسلين وآله وصحبه وسلم فمدشيأ مذكورا والمراد

## 🗯 (سورةالانسان احدىوئلاتون آية مكية ) 🗱

\* (بسمالة لرحن الرحيم) \*

(هلأتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شبأ مذكوراً) اتفقو اعلى أن هل همناوف قوله تعالى هل أناك حديث الغاشية بعنى قد كانفول هل رأيت صنيع فلان وقد علت اله قدراً، وتقسول هل وعضتك هل أعطيتك ومقصودك أن تقرره بانك قداً عطيته

بالانسان الجنس فالاظهار في قوله تعالى ( اناخلفنا الانسان من نطفة) لزياة النقريرأوآدم عليدالسلاموهوالمروي عنابن عباس وقنادة أوالثوري وعكرمة والشعبي قال اين عباس في زوايد أبىصالح عنهمرتيه أر بعون سنة قبل أن يتفيخ فيدالروح وهوملق بين مكسة والطائف وفي رواية الضحال عنه أنه خلق من طين فأهام أر بعين سنة تم من حمأ مستون فأقامأر بعين سائة مممن صلصال فأقام أربعين سنة فتم خلفه بعدمانة وعشرين سنة ثم نفخ فبداروح وحكي الما وردي عن این عباس رمنی الله عنهما أن الحين المذكور ههنــا هو الزمن الطويل المتد الذى لايعرف مقداره فيكون الاول اشارة الىخلقه علىه الصلاة والسملام وهذا ببانا لخلق بنيه (أمشاج) أخلاط جع

ووعظته وقدتمجي بمعنى الحجد تقول وهل يقدر أحدعلي مثل هذا واماأنها تجي بمعنى الاستفهام فظاهر والدليل على انهاهم ناليست بمعنى الاستفهام وجهان (الاول) ماروى أن الصديق رضي الله عنه لماسمع هسذه الآبة قال باليتها كانت تمت فلاتبتلي ولوكان ذلك استفهاما لماقال باليتها تمتكان الاستفهام اعابيجاب بلاأو بنعم فاذا كان المرادهو الخبرفعيننذ يحسن ذلك الجواب (الثاني) أن الاستفهام على الله تعالى محال فلا يدمن حله على الخبر ( المسئلة الثانية) اختلفوا في الانسان المذكوره هنافقال جاعد من المفسرين ير يدآدم عليه السلام ومن ذهب الى هذا قال ان الله تعالى ذكر خلق آدم في هذه الآية ثم عقب بذكر ولده في قوله انا خلقتا الانسان من نطفة امشاج نبتليه ( والقول الثاني) أن المراد بالانسان بنوآدم بدليل قوله انا خلفنا الانسان من نطفة فالانسان في الموضعين واحد وعلى هذا التقدير يكون نظم الآية احسسن ( المسئلة الثالثة ) حين فيه قولان ( الاول ) انه طائفة من الزمن الطويل الممتد وغير مقدر في نفسه ( والثاني) انه مقدر بالار بعين فن قال المراد بالانسان هوآدم قال المعنى انه مكث آدم عليد السلام ار بعسين سنة طينا الحان نفخ فيدالروح وروى عن ابن عباس انه بني طيناار بعين سسنة واربعين من صلصال وار بعين من حامسنون فتم خلقه بعدمائة وعشر ين سنة فهو في هذه المدة ماكان شيئا مذكورا وقال الحسن خلق الله تعالى كل الاشياء مايري ومالايري من دواب البروالبحر في الايام السنة التي خلق فيها السموات والارض وآخرما خلق آدم عليسه السلام فهوقوله لم يكن شيئا مذكورا فان قيل ان الطين والصلصال والخأ المسنون فيل نفخ الروح فيه ماكان انسانا والآية تقتضي انه قدمضي على الانسان سال كونه افسانا حين من الدهر مع انه في ذلك الحين ما كان شيئا مذكورا قلنا ان الطين والصلصال اذا كان مصورا بصورة الانسان ويكون محكوما عليه بانه سينفخ فيه الروح وسيصير انسانا صمح تسميته بإنهانسان والذين يقولون الانسان هوالنغس الناطقة وانها موجودة قبسل وجودالابدان فالاشكال عنهم زائل واعلم أناالغرض من هذا التنبيد على ان الانسان محدث ومتى كان كذلك فلابدله من محدث قادر ( المسئلة الرابعة ) لم يكن شيئا مذكورا محله النصب على الحال من الانسان كانه قبل هل أنى هليه حين من الدهر غير مذكور أو الرفع على الوصف لحين تقديره هل أتى على الانسان حيث لم يكن فيه شيئا \* قوله تعالى (انا خلقنا الانسان من نطغة أمشاج) فيه مسائل (المسئلة الاولى) المشج في اللغة الخلط يقال مشج بمشج مشجااذاخلط والامشاج الاخلاط قال ابن الاعرابي واحدهامشج ومشيج ويقال للشي اذا خلط مشيج كقولك خليط وبمشوج كقولك مخلوط قال الهذلى كانال يش والقوقين منه \* خلاف النصل شهط به مشيم

يصف المهم بانه قديد في الرمية فالتطيخ زيشه وفوقاه بذم يسير قال صاحب الكشاف

الامشاج لفظمفرد وليس بجمع بدليل آنه وقع صفة للفرد وهوقوله نطفة أمشاج ويقال

أيضانطفة مشيج ولايصم أن يكون امشاجاجه اللمشيج بلهمامثلان في الافراد ونظيره برمة اعشار أى قطع مكسرة وتوب أخلاق وأرض سباسب واختلفوا في معنى كون النطفة مختلطة فالاكثرون على انه اختلاط نطفة الرجل ينطفة المرأة كقوله يخرج من بين الصلب والتراثب قال ابن عباس هواختلاط ماءالرجل وهوأبيض غليظ وماء ألمرأة وهو اصفررقيق فيختلطان ويخلق الولدم نهافا كانمن عصب وعظم وقوة فن نطفة الرجل وماكان من لحمودم فن ماءالمرأ ققال مجاهدهي ألوان النطفة فنطفة الرجل بيضاء ونطفة المرأة صفراء وقال عبدالله امشاجها عروقها وقال الحسن يعني من نطفة مشجعت بدم وهودم الحيضة وذلك انالرأة اذاتلقت ماء الرجل وحبلت أمسك حيضها فاختلطت النطفة بالدم وقال قنادة الامشاج هوانه يختلط الماء والدم أولاتم يصيرعلقة ثم يصيرمضغة وبالخلة فهوعبارة عن انتقال ذلك الجسم من صفة الى صغة ومن حال الى حال وقال قوم ان الله تعالى جعل في النطقة اخلاطا من الطبائع التي تكون في الانسان من الحرارة والبرودة والرطو بةوالببوسة والتقدير من نطغةذات أمشاج فحسدف المضاف وتم الكلامقال بمض العلاء الاولى هوأن المراد اختلاط نطغة الرجل والمرأة لان الله تعالى وصف النطفة بانهاامشاجوهي اذاصارت علقة فلم يبق فيهاوصف انها نطفة ولكن هذا الدليل لايقدح في أن المراد كونها امشاجا من الارض والماء والهواء والنار \* أما قوله ( تبتليه ) ففيسه مسائل ( المسئلة الاولى ) نبتليد معناه لنبتليه وهو كقول الرجل جئنك أقضى حمَّك أي لاقضى حقك وأتبتك أستمنعك أى لاستمنعك كذا قوله نبتليه أى لنبتليه ونظيره قوله ولا تمسنن تستكثر أى لتستكثر ( المسئلة الثانية ) تبتليد في موضع الحال اى خلقناه مبتلين له يعنى مريدين ابتلاء ( المسئلة الثالثة ) في الآية قولان ( آحدهما ) ان فيم تقديما وتأخيرا والمعني فجعلناه سمعيا بصيرا لنبتليه (والقول الثاني) انه لاحاجة الاهذا التغيير والمعنى اناخلقناه من هذه الامشاج لاللعبث بل للابتلاء والامتحان نم ذكرانه اعطاه مالصيح معدالا بتلاء وهوالسمع والبصر \* فقال ( فجعلناء سميعا بصيراً ) والسمع والبصر كنايتان عن الفهم والتميز كأقال تعالى حاكيا عن ابراهيم عليه السلام لم تعبد مالايسمم ولايبصر وأيضاقديراد بالسميع المطيع كقوله سمعاوطاعةو بالبصير العالم يقال فلان بصيرق هذا الامر ومنهم منقال بلاالمراد بالسمع والبصر الحاستان المعروفتان والله تعالى خصهما بالذكر لانهما أعظم الحواس وأشرفها \* قوله تعالى ( اناهديناه السبيل) أخبرالله تعالى أنه بعدان ركبه واعطاه الحواس الظاهرة والباطنة بيئله سبيل الهدى والضلال وفية مسائل (المسئلة الاولى) الآية دالة على أن اعطاء الحواس كالمقدم على إعطاء العقل والامر كذلك لانالانسان خلق في مبدا الفطرة خاليا عن معرفة الاشياء الاأنه اعطاه آلات تعينه على تحصيل ثلث المعارف وهي الحواس الظاهرة والباطنية فاذا أحس بالمحسوسات تنبه لمشاركات بينها ومباينات ينتزع منهاعقائدصادقةأولية كعلنابأن

مشبح أو مشبح مسن مشتجبت الشي اذا خلطته وصف النطفة به لمأن الراديها مجوع الماءين ولكل منهما أوصاف تختلفة من اللون والرقة والغلظ وخواص متمامنة فانماء الرجل أسطن غليظ فيد قوة العقدوماءالمرأة أصفر رقيق فمهقوة الانعقاد يخلق منهما اأولد هٔ کان مسن عصب وعظم وقوة فن ماء الرجل وماكان من لمم ودموشغر فمن ماءالمرأة قال القرطبي وقدروي هذامر فوعاوقيل مفرد كأعشاروأ كيساش وقيسل امشاج ألوان وأطوار فان النطفة تصبر علقة أع مضغة الى تمام الخلقة وقوله تعالى (نبتليه) حال مر فاعل خلفنسا أي مريذن ابتلاء مالتكليف فيما سيأتى أوناقلينله من حال الىحال على طريقسة الاستعارة كاروى عن ان عباس زمنى الله عنهما أصرفه فيبطن أمه

وطفة معلقة الم آخرة (فعداناه مم عايصيرا) ليقكن من استماع الآيات التزيلية ومشاهدة الآيات النكوينية فهو كالمسبب عن الابتلاء فلد لك عملف على الخلق المقيديه بالفاء ورتبعليه فولهتعالى (اناهديناه السيل) بانزال الآياتونصب الدلائل ( اما شاكرا واماكفورا) حالان من مفعول هديناأي مكناه وأقدرناه على سلوك الطريق الموصلالي النغمة في التدجيعا واماللتغصيل أوالتقسيم أى ديناه الى مايوصل اليها في الدجيعا أومقسوها الجمايعهم شاكر بالاهتدءا والاخذ فيه وإمشهمكفور بالاعراض عنه وقيل من السبيل أي عرفناه السببلأماسبيلاشاكرا أوكفوراعلى وسف السبيل بوصف سالكه مجازاوفرئ أمابالغتم على حذف الجدواب ای أماشا كرا

النني والاثبات لايحجمعان ولاير تفعان وأن الكل أعظم من الجزء وهذه العلوم الاولية هي آلة العقل لان بتركيباتها عكن التوسل الى استعلام المجهسولات النظر يه فثبت أن الحسمقدم في الوجود على العقل ولذلك قيل من فقد حسا فقد علاومز قال المراد من كونه سميما بصيرا هو العقل قال انه لمابين في الاربية الاولى انه اعطاه العقل بين في هذه الآبة انه اتما اعطاه العقل ايبين له السبيل ويظهرله أن الذي يجب فعله ماهو والذي لايجوز ماهو (المسئلة الثسانية) السبيل هو الذي يسلك من الطريق فيجوز أن يكون المراد بالسبيل ههنا سبيل الخير والشمر والنجاة والهلاك ويكون معنى هديناه أي عرفناه و بينا كيفية كل واحد منهماله كقوله تعالى وهديناه التجدين و يكون السبيل اسمسا الجنس فلهمذا أفرد افظه كقوله تعالى انالانسان لنى خسرو بجوزأن يكون المراد بالسبيل هوسبيل الهدى لانهاهي الطريقة المعروفة المستحقة لهذاالاسم على الاطلاق فأماسبيل الضلالة فاعاهى سبيل بالاصافة ألاترى الى قوله تعالى اناأ طعنا سادتنا وكبراءنا فأصلونا السببل وانما أمتلوهم سبيل الهدىومن ذهبالي هذا جعل معني قوله هديناه أىأرشدناه واذا أرشداسبيل الحق فقدنبه على تجنب ماسواها فكان اللفظ دليلا على الطريقين من هذا الوجه (المسئلة الثالثة) المرادمن هداية السبيل خلق الدلائل وخلق العقل الهادى وبعثة الانبياء وانزال الكتبكانه تعالى قال خلفتك للابتلاء نم اعطيتك كلماتحتاج اليه ليهلك من فلك عن بينة وليس معناه أخلقنا الهداية ألاترى انه ذكر السبيل فقال هدينا ، السبيل أي أرينا ، ذلك ( المسئلة الرابعة ) قال القراء هديناه السبيل والى السنيل وللسبيل كل ذلك جائز في اللغة # قوله تعالى (اماشاكرا والمأكفورا) فيدمسائل (المسئلة الاولى) في الآية أقوال(الاول) ان شاكرا وكفورا حالان من الهاء في هديناه السبيل أي هديناه السبيل حالتي كونه شاكرا وكفورا والمعني أنكل ما تعلق بهداية الله وارشاده فقدتم حالتي الكفر والايمان ( والقول الثاني ) انه انتصب قوله شاكرا وكفورا بإضماركان والتقديرسواء كان شاكرا أوكان كفورا (والقول الشالث) معناه اناهديناه السبيل ليكون اماشاكرا واماكفورا أي أيتمز شكره من كفره وطساعته من معصيته كقوله ليبلوكم أبكم أجسن عملا وقوله والقدفتنا الذين من قبلهم فليعلن الله الذين صدقوا وقوله ولنبونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبلوأ خباركم قال الفغال ومجازهذ. الكلمة على هذا التأويل قول القائل قد نصحت لك ان شنت فاقبل وانشثت فاترك أىفان شنت فتحذف الغاء فكذا المعنى اناهديناه السبيل فاماشاكرا واماكفورا فتحذف الفاء وقديحتل أنيكون ذلك علىجهة الوعيد أناهدساه السبيل فانشاء فليكفر وانشاء فليشكر فانا قدأعندنا للكافرين كذا وللشاكرين كذا كـقوله وقل الحق من ربكم فن شاء فليوَّمن ومنشاء فليكفر ( الفول الرابع )أن يكوناً حالين من السبيل أى عرفناه السبيل الماسبيلا شاكرا والمأسبيلا كغورا ووصف السبيل

فَ وَفَيْقِنَا وَأَمَا كَفُورًا ۗ إِلَا السَّكُرُ وَالدَّكُفُر مِجَازُ وَاعْلَمُ أَنْ هَذَهُ الاقوال كُلُّهَا لأَنْفَةً بَمْذُهِ المُعْتَرَلَةُ ﴿ وَالْقُولُ الخامس) وهو المطابق لمذهب أهل السنة واختيار الفراء ان تكون امافي هذه الآية كامانى قوله امايعدبهم وامايتوب عليهم والتقدير انا هديناه السبيل ثم جعلناه تارة شَاكرا وتارة كفورا ويتأكد هذا الناويل عاروي انه قرأ أبوالسمال بفتح الهمزة في أما والمعنى أماشاكرا فبتوفيقنا وأماكفورا فيخذلاننا قالت المعترلة هذا اتتأويل باطل لانه تعالى ذكر بعدهده الاية تهديدالكفار فقال اناأعندنا للكافرين سلاسل وأغلالا وسميرا واوكان كفر الكافر منالله و تخلفه لناجاز منه أن يهدده عليه ولسابطل هذا الأويل ثبت أنالحق هو التأويل الاول وهوانه تعالى هذى جميع المكلفين سواء آمن أوكفر وبطل بهذا قول الجبرة انه تعالى لم يهدالكافرالي الاعان اجاب أصحابنا بأنه تعالى الماعلم من الكافر انه لا يؤمن تم كلفه بان يوعمن فقد كلفه بان يجمع بين العلم بعدم الاعسان ووجود الايمان وهذا تكليف بالجم بين المتنافيين فأن لم بصر هذا عذرا في سقوط التهديد والوعيدجازأ يضاأن يخلق الكفرفيه ولابصيرفلك عذرا فيسقوط الوعيدواذا ثبت هذا ظهرأن هذاالتأو يلهوالحقوأن التأويل اللائق بقول المعترلة ليس بحق وبطل به قول المعتزلة (المسئلة الثانية) انه تعالى ذكر نعمة على الانسان فأبتدأ بذكر النعم الدنيوية ثم ذكر بعده النعم الدينية تم ذكرهذه القسمة واعلم انه لايكن تفسير الشاكر والكفور بمن يكون مشنغلا بفعل الشكر وفعسل الكفران والالم يتحقق الحصربل المراد من الشاكر الذي يكون مقرا معترفا يوجوب شكر خالقسه عليه والمراد من الكفور الذي لايقر بوجوب الشكر عليه امالانه ينكر الخسالق أولانه وانكان يثبته لكنه ينكر وجوب الشكرعليه وحينئذ يتحقق الحصر وهو أنالمكلف اماأن يكون شاكرا واماأن بكون كفورا واعلم أنا لخوارج احتجوابهذه الآيةعلى انهلاواسطة بين المطيع والكافرقالوا لانالشاكر هو المطيع والكغور هو الكافر والله تعالى نني الواسطة وذلك يتقضى أن يكونكل ذنب كغرا وأن يكونكل مذنب كأفرا واعلم انالبيان الذي لخصناه يدفع هذا الاشكال فأنه ليس المرأد من الشاكر الذي يكون مشتغلا بفعل الشكر فأنذلك باطل طردا وعكسا أما الطرد فلان اليهودي قديكون شاكرا لربه مع انه لايكون مطيعال به والفاسق قديكون شاكرا لربه مع انه لايكون مطبعا لربه وأما العكس فلان المؤمن قد لايكون مشتغلا بالشكر ولابالكفران بل يكون ساكنا غافلا عنهما فثبت انه لايمكن تفسير الشاكر بذلك بل لابد وأن يفسر الشاكر عن يقر بوجوب الشكر والكفور عن لايقر بذلك وحينند يثبت الحصر ويسقط سؤالهم بالكلية والله أعم # قوله تعالى (الناأعند اللكافر بن سلاسل وأغلالا وسعرا) اعلم اله تعالى لماذكر الفريقين أتبعهما بالوعيد والوعدوفيه مسائل (المسئلة الاولى) الاعتداد هواعداد الشي حتى يكون عتدا حاضرا متى احتيم اليدكفوله تعالى هذا مالدى عشيد وأماالسلاسل فتشديها أرجلهم

فبسوءا ختياره لابحجرد اجبارنا من غيراختيار منقبله وأبراد الكفور لمراعاة القواصل والاشعار بأن الانسان قلا يخلو من كفران ما وانمــا المؤاخذ عامه الكفر المفرط ( انا أعندنا للكافرين) منأفراد الانسان الذي هدئاه Humb (wklub) 41 يقادون (وأغلال) بها نقیدون (وسیرا) بها يحرقون وتقديم وعيدهم مع تاخرهم الجسع بينهما فى الذكر كافى قوله تعالى يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فأماالذين اسودت وجوههم الآيةولان الانذار أهم وأنفسع وتصديرالكلام وختم بذكر الوثمنين أحسن عملى أن فيوصفهم تفصيلار عايخل تقدعه بمجاوب أطراف النظم الكريم وقرئ سلاسلا للتاسب (ان الابرار) شروع في بيان حسن حال الشاكرين اثر

بانسومالالكافرين وايرادهم بمنوان البز للاشعار عا استحقوا بهمانالوممن الكرامة السنيسة والابرازجم برأو بادكرب وأدناب وشاهدوأشهاد قبل هومن يبر خالقه أي بطيعه وقيل من يمنثل بأمره تعالى وقيلمن بؤدى حقالة تعسالي و يوفي الندرو عن الحس البرمن لابؤتني الذر ( بشر بونمن **کا** س) هى الزجاجة ادّاكانت فهاخر وتطلق هلي نفس الحمر أيضافن على الاول ابتدائبـــة وعلى الثاني تبعيضيه أوسانية (كان مزاجها) أيماتزجه (کافو را ) أی مَاء كافوروهواسم هين في الجنة مأو هافي بياض الكافور ورائحتسه وبرده والجلة صفة كأس وقوله تمالي (عينا) بله مسن كافو را وعن قتسادة ترج لهم بالكافور وتغنم لهم بالملك وقيل تخلق فيهارا أمحة الكافور وبباضهو يرده فكأثنها

وأماالاغلال فتشدبها أيدبهم الىرفابهم وأماالسمير فهوالنار التي تسعر عليهم فتوقد فكونون حطبالها وهذامن أغلظ أنواغ التزهيب والنحويف ( المسئلة الثانبة ) احتبج اصحابنابهذهالا يذعلى أنالجيم بسلاسها وأغلالها مخلوفة لان قوله تعالى أعند الخبار عن الماضي قال القاضي انه لما توعد مذلك على التحقيق صاركانه موجود قلنا هذا الذي ذَكرتم ترائلاظاهر فلايصاراليهالالضرورة (ألمسئله الثالثة) قرئ سلاسلا بالتنوين وكذلك قواريرا قواريرا ومنهم من يصل بغير ثنوين ويقف بالالف فلمن نون وصرف وجهان (أحدهما) أن الاخفش قال قد سج منامن العرب صرف جيع مالاينصرف قال وهذالغةالشعر الانهم اضطروا اليدفي الشعرفصرفوه فجرت السنتهم على ذلك (الثاني) أنهذا الجوع اشبهت الآماد لانهم قالوا صواحبات يوسف فلاجعوه جع الآماد المنصرفة جعلوها فيحكمها فصرفوها وأماءن ترلة الصرف فانهجعله كقوله لهدمت صوامع وبيع ومسلوات ومساجد وأماالحاق الالف فيالوقف فهو كالحاقها فيقوله الظنونا والرسولا والسبيلا فيشبه ذلك بالاطلاق فيالقوافي نمانه تعالى ذكر ماأعد للشاكر ين الموحدين الله فقال (ان الابراريشر بون من كأن مزاجها كافورا) الابرارجع يركالأرباب جعرب والقول فيحقيقة البرقد تقدم في تفسير قوله تعالى واكن البرمن آمن بالله ثمذكر من أنواع نعيهم صفة مشرو بهم فقال بشر بون من كأش يعني من اناء فيه الشراب ولهذا قال ابن عباس ومقاتل يريدا لخمر وفي الآية سؤالان ( السؤال الاول) أن مزج الكافور بالمشروب لا كون لذيذا فاالسبب في ذكره همهنا ( الجواب) من وجوه ( أحدها ) أن الكافور اسم عين في الجنة ماؤها في ياض الكافور ورائحته وبرده ولكن لايكون فيهطعه ولامضرته فالعسني انذلك الشراب يكون بمز وجا عاء هذه المين ( وثانيها ) أنرا أعسة الكافور عرض فلايكون الافي جسم فاذاخلق الله تلك الرائحة في جرم ذلك الشراب سمى ذلك الجسم كافورا وان كان طَعمه طيبًا ( ( وثااثها ) أى بأس في أن يُخلق الله تعالى آلكا فو ر في الجنة لكن من طعم طيب لذيذ ويسلب عنه مافيسه من المضرة ثم انه تعالى يمزجه بذلك المشهروب كماأنه تعالى سلب عنجيع المأكولات والمشروبات مامسها في الدنيا من المصار ( السؤال الثاني ) مافائدة كان في قوله كان مزاجها كافورا ( الجواب ) منهم من قال انها زائدة والتقدير منكأ سمزاجها كافوروقيل بلالمهني كانمزاجها فيعلما لله وحكمه كافورا \* قوله تعالى ( عينايشرب بها عبادالله ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) ان فلنا الكافور اسم انتهر كأن عينا يدلا منه وانشئت نصبت على المدح والتقدير أعني هيناأماان فلنا ان الكافور إسم الهذا الشي المسمى بالكافور كان عينا بدلا من محسل من كاس على تقدر حذف مضافكا نه قيل بشر بون خراخر عين ثم حذف المضاف وأقيم المضاف اليه مقامه (المسئلة الثانية) قال في الآيم الاولى يشر بؤن من كا سوقال ههنايشرب بها فذكر هنسالة من وههنا الباء والفرق أنالكائس مبتدأ شر بهم وأول غايسه

واماالعين فبها يمزجون شرابهم فكان المعنى يشرب عبادالله بهاالخر كماتقول شربت الماء بالعسل ( المسئلة الثالثة ) قوله يشرب بها عبادالله عام فيفيد أنكل عبادالله يشر بون منها والكفار بالاتفاق لايشربون منها فدل على أن لفظ عبادالله مخنص بأهل الايمان افاثبت هذا فقوله ولايرضي لعبساده الكفرلايتناول الكفار بل يكون مختصا بالمؤمنين فيصبر تقدير الآبة ولايرضي لعباده المؤمنين الكفر فلاندل الآية على أنه تعالى لاير يدكفر الكافر الله قوله تعالى (يفجرونها تفعيرا ) معناه بجرونها حيث شاوامن منازلهم تفجيراسه لالاعتم عليهم واعلم انه سبحانه لماوصف ثواب الابرار في الآخرة شرح أعالهم التي بهااستوجبوا ذلك الثواب فالاول \* قوله تعالى (يوفون بالندر) وفيه مسائل( المسئلة الاولى) الايغاء بالشي ُ هو الاتبان بهوافيا أماالنذر فقال أ بومسلم النذر كالوعدالاأنهاذاكانمن العبادفهو نذروانكان منالله تعالى فهووعد واختص هذا اللفظ في عرف الشرع بأن يقول الله على كذا وكذا من الصدقة أو يعلق ذلك بأمر يلتمسدمن الله تعالى مثل أن يقول ان شنى الله من يعنى أورد غائبي فعلى كذا وكذا واختلفوا فيما اذاعلق ذلك بماليس من وجوء البركا ذاقال اندخل فلان الدار فعلى كذا فغي الناس من جمله كاليمين ومنهم من جمله من ياب النذر وإذاعرفت هذا فنقول للفسر ين في تفسيراً لا يَمْ أقوال (أولها) أن المراد من الندر هوالندر فقط مم قال الاصم هذامبالغةني وصفهم بالتوفرعلي أداءالواجبات لانمن وفي يماأوجبه هوعلي نفسه كان عِالْوجِبِهِ اللهُ عليه أوفي وهذا النفسير في غاية الحسن (وثانيها ) المراد بالنذر ههنساكل ماوجب عليه سواء وجب بإيجاب الله تعالى ابتداء أو بأن أوجبه المكلف على نفسه فيدخل فيد الايمان وجميع الطاعات وذلك لانالندر معتاء الايجاب (والهما) قال الكلى المراد من الندر العهد والعقد ونظيره قوله تعالى أوفوا بعهدى أوف بعهدكم فسمى فرائضه عهداوقال أوفوابالعقود سماهاعةودالانهم عقدوها علمأ نغسهم باعتقادهم الاعان ( المسئلة الثانبة ) هذه الآية دالة على وجوب الوفاء بالنذر لانه تعسالي عقبه يتخافون بوما وهذا لقتعني انهم انماوفوا بالندر خوفا منشر ذلك البوم والخوف من شرذلك لايتصفق الااذاكان الوفاءبه واجبا وتاكد هذا بقوله تعالى ولاتنقضوا الايمان بعدتوكيدهاو بقوله تمليقضوا تغثهم وليوفوا نذورهم فيحتمل ليوفوا أعال نسكهم التي أزموها أنفسهم (المسئلة الثالثة) قال الفراء وجاعة من أرباب المعاني كان في قوله كان مزاجها كافؤرا زائدة وأماههنا فكان محذوفة والتقديركانوا يوفون بالنذر ولقائل أن تقول انابينا أنكان في فوله كان مزاجها ليست بزائدة وأمافي هذه الآية فلاحاجة الى اضمارها وذلك لانه تعالى ذكر في الدنب ان الابرار يشتر بون أي سيشتر بون فأن لفظ المضارع مشترك ببنالحال والاستقبال تمقال السبب في ذلك الثواب الذي سجدونه انهم الآن يوفون بالنذر (النوع الثاني) من أعمال الابرار التي حكاها الله تعالى عنهم ﴿ قُولُهُ

بشربون خراخرعين أونصب على الاختصاص وقوله تعالى (يشرب بها عباد الله ) صفة عيناأي يشربون بها الخمرلكونها بمزوجة بهاوقيل ضمن يشرب معنى يلنذ و قبل الباء بعني من وقبل زائدة ويعضد ، قراءة ابن أوعبلة شربها عباد الله وقيل الضمير للكائس والعثى يشعر بوين ا لمين مثلك الكأس (يفعرونها تعمرا)أي بجرونهاحيث اشاوا من منسازاهم اجراء سهلا لاعتنسع عليهم بل مجری جریا بفوة واندفاع والجلة صفة أخرى لعيناوقوله تعالى (يوفون بالنذر) استثناف مسوق لبيان مالاجله رزقواماذكر منالنعيم مشتل علنوع تفصيل لابذي عند اسمالارار اجالا كأنه قيل ماذا يفعلون حتى بنالواتاك الرتبة العسالية فقبل يوفون عدا أوجبوه على أنفسهم فكيف عا

أوجبه الله تعالى عليهم (و مخافون بوما کان شره)عذابه (مستطيرا) فاشيامنتشرافي الاقطار غاية الانتشار من استطارالحريقوالفجر وهوأبلغ منطار عنزلة السنتنفر من نفر (و يطعمون الطعام على حبد) أى كائنين على حب الطغمام والحاجة المدكافي قوله تعالى ان تنالوا البرحتي تنفقواماته ونأوعلي حب الاطعام بأن يكون ذلك بطيب النفسأو كأنين على حب الله قعالى أواطعاما كأثنا على حيد تعالى وهو الانسب لماسياتي من قو له تعالى اوجدا الله (مسكينا ويتعاوأسرا) أى أسبرفانه كان علمه الصلاة والسلاميوتي بالاسير فيدفعدالي بمص المسلين فيقول أحسن اليه أوأسرا مو مشا فيدخل فية المماوك والمحجون وقد شمئ رسول الله مسلى الله عامدوسا الغرع أسيرا

تعالى ( ويخافون يوما كأن شره مستطيراً) واعلم انتمام الطاعة لا يحصل الااذاكانت النبية مقرونة بالعمل فلماحكيءنهم العمل وجو قوله يوفون حكى عنهم النبية وهو قوله ويخسافون يوما وتحقيقه قوله عليه السسلام انما الاعال بالنيات وبمجموع هذين الامرين سماهمالله تعالى بالايرار وقيالاً ية سؤالان ( السؤال الاول ) أحوال الفيامة وأهوالها كلها فعلالله وكلماكان فعلا للهفهو يكون حكمة وصوابا وماكان كذلك لايكون شرا فكيف وصفهاالله تعالى بأنها شر (الجواب)انهاانا سميت شرالكونها مضرة بمن تنزل علية وصعبة عليه كاتسمى الامراض وسأر الامور المكروهة شرورا (السؤال الثاني) مامعني المستطير (الجواب)فيد وجهان (أحدهما)الذي يكون فاشيا منتشرا بالغا أقصى المبالغوهو منقولهماستطار الحريق واستطارا لفجر وهومنطار بمنزالة استنفر من نفر فان قيل كيف يمكن أن يقال شرذلك اليوم مستطير منتشر مع انه تعالى قال في صغة اوليائه لا يحرنهم الفرع الاكبر قلنا (الجواب) من وجهين (الاول) أن هول القيامة شديد ألاتري أنالتموات تنشق وتنفطر وتصير كالمهل وتتناثرالكواكب وتنكو رالشمس والقمر وتفزع الملائكة وتبدل الارض غير الارض وتنسف الجبال وتسجر البحار وهذاالهول عام يصل الىالمكلفين على ماقال تعالى يوم ترونها تذهل كل مرضعة عما أرضعت وقال يوما يجعل الولدان شيبا الاأنه تعالى بفضله يؤمن أوليك من ذلك الفرع ( والجواب ) الثاني أن يكون المراد ان شر ذلك اليوم يكون مستطيرا فىالعصاة والفجار وأما المؤمنون فهم آمنون كإقال لايحزنهم الفزع الاكبر لاخوف عليكم اليوم ولاأنتم تعزنون الجدللهالذي أذهب عناالجزن الاأن اهل العقاب في غايه المكثرة بالنسبة الىأهل الثواب فاجرى الغالب مجرى الكل على سبيل المجاز (القول الثاني) في تفسير المستطيراته الذي يكون سريع الوصول الى أهله وكا نهذا القائل ذهب الى أن الطيران اسراع (السوَّ ال الثالث) قال كان شره مستطيرا ولم يقل وسيكو ن شره مستطيرا (الجواب) اللفظ وانكان الماضي الا أنه بمعني المستقبل وهو كقوله وكمان عهدالله مسوالا ويحتل أن يكون المرادانه كان شره مستطيرا في علم اللهوفي حكمته كأثنه تعسالي يعتذر ويقول ايصال هذا الضبرر انما كأن لان الحكمة تقتضيه وذلك لان ذظام العالم لايحصل الابالوعدوالوعيد وهما يوجبان الوقاء به لاستحالة الكذب في كلامي فكائنه تعمل يقول كان ذلك في الحكمة لازما فلهذا السبب فعلته (النوع الثالث) من أعمال الابرار \* قوله تعالى (ويطعمون الطعام على حبه مسكينا وينتيسا وأسيراا عاذطعمكم لوجه الله لانريد منكم جزاء ولاشكورا انا نخاف من بنايوما عبوسا قطريرا) اعلم أن مجامم الطاعات محصورة في أمرين التعظيم لامر الله تعالى واليد الاشارة بقوله يوفون بالنذروا لشفقة على خلق الله واليدالاشارة بقوله و يطعمون الطعام وههنا مسائل (المسئلة الاولى) لم يذكر أحد من أكابر المعتزلة كأثبي بكر الاصم وأبي على الجبائي

وأبى القاسم الكعبي وأبى مسلم الاصفهاني والقاصي عبدالجبار بأحد في تفاسيرهم أن هذه الآبات نزلت في حق على بن أبي طالب عليه السلام والواحدي من أصحابنا ذكر في كتاب البسيط انهازات في حق على عليه السلام وصاحب الكشاف من المعتزلة ذكرهذه القصة فروى عن إبن عباس رضى الله عنهما أن الحسن والحسين عليهما السلام مرصنا فعادهما رسول الله صلى اللمعليه وسلم في اناس معه فقالوا باأبا الجسن لونذرت على ولدك فنذر على وفاطمة وفضقهار بةلهمان شفاهما الله تعالى أن يصوموا ثلاثه أيام فشقبا ومامعهم شي فاستقرض على من شعون الخييري اليهودي ثلاثه اصوع من شعير فطينت فاطمة صاط واختبرت خسة أقراص على عددهم ووصدوها بين أيديهم ليفطروا فوقف عليهم سائل فقال السلام عليكم أهل بيت مجمد مسكين من مساكين المساين أطعموني أطعمكم اللهمن موائدا لجنة فآثروه وياتوا ولم بذوقو االاالماء وأصبحوا صائمين فلا أمسوا ووضعوا الطعام بين ليديهم وقف عليهم يتيم فاكروه وجاءهم أسير في الثالثة ففعلوا مثل قال قلما أصحوا أخد على عليه السلام بيد الحسن والحسين ودخلوا على الرسول فلما أبصرهم وهم يرتعشون كالفراخ من شدة الجوع قال ما أشدما يسونني ماأرى بكم وقام فانطلق معهم فرأى فاطمقنى محرابها قدالنصق بطنها بظهرها وغارت عبناها فسامه ذلك فنزل جبريل عليه السلام وقال خدها باهجد هناك الله في أهل بينك فأقرأه السورة والاواين أن يقولوا انه تعالى ذكر في أول السورة انه انما خلق الخلق للابتلاء والامتحان ثمبين المهدى الكلوأزاح عالهم ثم بينانهم انقسموا الى شاكر والى كأفر ممذكر وعيد الكافرتم أتبعد بذكر وعدالشاكر فقال انالابرار يشمربون وهذه صيغة جم فتتناول جيع الشاكرين والايرار ومثل هذالا يمكن تخصيصه بالشخص الواحد لان نظم السورة من أولها الى هذا الموضع يقتضي أن يكون هذا بيانا لحال كلمن كأن منالابرار والمطيعين فلوجعلناه مختصا بشخص واجد لفسد نظم السورة والثاتي أن الموصوفين بهذه الصفات مذكورون بصيغة الجع كقوله ازالا براريشر بون و يوفون بالنذر ويخافون ويطعمون وهكذا الىآخرالآ يآن فتخصيصه بجمع معينين خلاف الظاهر ولاينكر دخول على بنأبي طاأب عليه السلام فيه ولكنه أيصنا داخل في جبع الآيان الدالة على شرح أحوال الطبعين فكما أنه داخل فبها فكذاغيره من أتفياء الصحابة والنابعين داخل فيها فعيننذلا يبق للخصيص معنى البتة اللهم الاان يقال السورة اعازات عندصدورطاعة مخصوصةعنه واسكنه قدثبت فيأصول الفقه أن العبرة بعموم اللفظلا الخصوص السبب (المسئلة الثانية ) الذين يقولون هذه الآية عنصة بعلى بنأبي طالب عليدا لسلام قالواا ارادمن قوله ويطعمون الطعام على حبد مسكينا ويتيا وأسبراهو مارو يناءاته عليه السلام أطعم المسكين واليتيم والاسبر وأما الذين يقواون الآية عامدتي حقجيع الابرار فالوا اطعام الطعام كناية عن الاحسان الى المحتاجين والمواساة معهم

فتال غر عك أسيرك فأحسن الى أسبرك ( انما نطعمكم لوجه الله) على ارادة فول هو في موقع الحال من خاصل يطعمون أي مًا تُلِين ذلك بلسسان الحالأو بلسان المقال ازاحة لنسوهم المن البطل الصدقة وتوفع الكافاة المتمسة للاجر وعن الصديقة رمني الله تعالى عنها أنها كأنت تبعث بالصدقة الى أهل بيت ثم تسأل الرسول ماقالوا فاذا فكردعاءهم دعت الهم بمثله ليبتى ثواب الصدقة لهاخا لصا عندالله تعالى (لاتريد منكم جزاء ولاشكورا) أي شكرا وهو تقرير وتأكيد لما قبله (الا تخاف من رينا يوما) ای مذاب بوم (حبوسا) يمبس فيد الوجوء أو نشيم الاسد العبوس في الشدة والضراوة (قطريرا) شديد العبوس فلذلك نفعل يكير مانفعل رجاء أن بقينارينا بذلك شره

وقيل أهو تعليل اعدم ارادة المهراء والشكور أى اناعاف عقاب الله تعالى أن أرديا هما

(فوفاهم الله شرَّ ذلك اليوم) بسببخوقهم وتحفظهم عند (ولقاهم نضرة وسرورا) أي أعط اهم بدل عبوس الفعار وحزنهم نضرة في الوجوء وسرورا في الفلوب (وجراهم عسا صبروا )بصبرهم على مشاق الطاعات ومهاجرة هوى النفس في اجتناب المحرمات والثار الاموال (جنة) بستانايأكاون منه ماشاؤا (وحريرا) یلبسونه و بنز بنون به وعن اب عباس رضي الله عنهماان الجسن والحسين رشيالله تعالى عنهما مرمنا فعادهما الني صلى الله عليه وسلف ناس معه فقالوالعلى رضي الدته عنداوندرت على ولدك فنذرعلي وفاطمة رضي الله تعالى عنهما وفصد جارية لهمسا انرناعاهماأن يصوموائلا تقأنام فشفيا ومامعهمشي فاستقرض على رضى الله

بأى وجه كان وانلم بكن ذلك بالطعام بعينه و وجه ذلك أن أشرف أنواع الاحسان هوالاحسان بالطعام وذلك لان قوام الابدان بالطعام ولاحياة الابه وقديتوهم امكان الحياة مع فقدما سواه فلما كان الاحسان الطعام أشرف اقسام الاحسسان لاجرم عبربه عنجيع وجوه المنافع والذي يقوى ذلك انه يعبر بالاكل عنجيع وجوه المنافع فيقال أكل فلان مألهاذا أتلفه في سمائر وجوه الائلاف وقال تعمالي انالذين يأكلون أموال البتسامي ظلم إنمساياكلون في بطونهم نارا وقال ولاتاكاوا أموالكم بينكم بالباطل اذا ثبت هذافنقول ان الله تعسالي وصف هؤلاء الابرار بأنهسم يواسون بأموالهم أهل الضعف والحاجة وأماقوله تعمالي على حبه ففيه وجهان (أحدهممما) أن يكون الضميرالطعام أي معاشتهائه والحاجة اليه ونظيره وآتي المال على حبه لن تنالوا البر حتى تنفقوا ماتحبون ققد وصفهم الله تعالى بأنهم يوشرون غيرهم على أنفسهم على ماقال ويو رونعلى أنفسهم واوكان بهم خصاصة (والثاني) قال الفضيل بن عياض على حب اللهأى لحبهمالله واللام قدتقام مقام على وكذلك اتقام على مقام اللام ثمانه تعالى ذكر أصناف من أيجب مواساتهم وهم ثلاثة (أحدهم) المسكين وهوالعاجز عن الاكتساب بنفسه (والثاني) اليتم وهوالذي مات كاسبه فيبق عاجر اعن الكسب لصغره مع انه مات كاسبه (والثالث) الأسير وهوالمأخوذمن قومه المملوك رقبته الذي لايملك لنفسه نصرا ولاحيلة وهؤلاء الذين ذكرهم الله تعالى ههناهم الذين ذكرهم في قوله فلا اقتحم العقبة وماأدراك ماالعقبة فك رقبة أواطعام في يوم ذي مسعبة يتياذا مقربة أومسكيناذا متربة وقدذكرنا اختلاف الناس في المسكين قبل هذا أما الاسمير فقد اختلفوا فيدعلي أقوال (أحدها) قال ابن عباس والحسن وقتادة انه الاسيرمن المشركين روي انه عليه الصلاة والسلامكان يبعث الاسارى من المشركين المحقظواوليقام محقهم وذلك لانه يجب اطعامهم الى أن يرى الامام رأيه فيهم من قتل أومن أوفداء أواسرَقاق ولا يمتنع أيضا أن يكون المراد هوالاسيركافراكان أومسلسالانه اذاكان مع الكفر بجب اطعسامه فع الاسلام أولى فان قيل لماوجب فتله فكيف يجب اطعامه فملنا القتل في حال لايمنع من الاطعام في حال أخرى ولا بجب اذاعوقب بوجه أن يعاقب بوجه أخر واذلك لايحسن فيمن يلزمه القصاص أن يفعل يه ماهودون القنل تمهدا الاطعام على من يجب فنفول الامام يطعمه فان لم يفعله الامام وجب على المسلين (وثانيها) قال السدى الاسميرهو المملوك (وثالها) الاسيرهوالغريم قال عليه الشلام غريك أسيرك فاحسن الىأسيرك ( ورابعها) الاسيرهوالمسجون من أهل القبلة وهوقول مجاهد وعطاء وسعيد بنجبير وروى ذلك مرفوعامن طريق الخدري انه عليد السلام قال مسكينا فقيراو يتعالاأب له واسيراقال المملوك المسجون (وخامسها) الاسيرهوال وجدة لانهن أسراء عندالازواج قال عليه الصلاة والسلام اتقوا الله في النساء فأنهن عندكم اغوان قال القفال واللفظائ

يحتمل كل ذلك لان أصل الاسر هو الشد بالقد وكان الاسير بفعل به ذلك حبساله ممسمى بالاسيرمن شد ومن لميشد فعادالمعني الى الحبس واعلم انه تعسالي لماذكر ان الابرار يحسنون الى هو الاءالحتاجين بين أن الهم فيه غرضين ( أحدهما ) تحصيل رضاالله وهو المرادَ من قوله انمانط ممكم لوجه الله ( والثاني ) الاحترازمن خوف يوم القيامة وهو المرادمن قوله انا نخاف من رينا يوماعبوسا قطر براوهنامسائل ( المسئلة الاولى ) قوله أنمانط عمكم لوجه الله الى قوله قطر يرايحتمل ثلاثة أوجه (أحدها) أن يكون هو لاء الابرارقد قألواهذه الاشسياء باللسسان اما لاجل أن يكون ذلك الفول منعسالا وللسك المحتاجين عن المجازاة بمثله أو بالشكرلان احسانهم مفعول لاجل الله تعسالي فلامعني المكافأة الخلق واماأن يكون لاجل أن يصبر ذلك القول تفقيها وتنبيها على ماينبغي أن يكون عليه من أخلص لله حتى يقتدى غيرهم بهم في تلك الطريقة (والنبها) أن يكونوا أرادوا أن يقولواذلك (وثالثها) أن بكون ذلك بياناو كشفا عن اعتقادهم وصحة نبتهم وانال بقواواشأ وعن مجاهدانهم ماتكلموابه ولكن علم اللهنسالي منهم فاثني عليهم (المسئلة الثانية) اعلمأن الاحسان الى الغيرتارة يكون لاجل الله تعالى وتارة يكون لغسير الله تعالى اماطلبالم كافأة أوطلبا لجدوثناء وتارة يكون لهما وهذا هوالشرك والاول حوالمقبول عندالة تعالى وأماالقسمان الباقيان فردودان فال تعسالي لاتبطلوا صدفاتكم بالمن والاذي كالذي ينفق ماله رئاء الناس وقال وماآتيتم من ربالير بوق أموال الناس فلاير بوعندالله وما آنيتم من زكاة تريدون وجدالله فأوائك هم المضعفون ولاشك أن التماس الشكرمن جنس المن والاذي اذاعرفت هذافنقول ائتوم لمناقالوا انمالطعمكم لوجه الله بقي فيه احتمال انه أطعمه لوجه الله ولسسائر الاغراض على سبيل التشمريك فلاجرم نفي هذا الاحتمال بقوله لانريد منكم جزاء ولا شكو را ( المسئلة الثالثية ) الشكور والكفورمصدران كالشكر والكفر وهؤعلي وزن الدخول والخروج هلذا قول جاعة أهلاللغِمة وقال الاخفش انشتت جعلت الشكور جاعة الشكروجعلت الكفور جهاعة الكفرلقوله فأبي الظالمون الاكفورامشل بردو برود وانشثت مصدرا واحدافي معنى جع مثل قعد قعود اوخر ج خروجا (المسئلة الرابعة) قوله انانخاف من ر بنايحتمل وجهين ( أحدهما ) ان احساننا اليكم للغوف من شدة ذلك اليوم لالاراذة مكافأتكم (والثماني) الالازيدمتكم المكافأة لخوف عقماب الله على طلب المكافأة بالصدقة فانقيلانه تعالى حكي عنهم الايفاء بالنذروعال ذلك بخوف القيامة فقط ولما حكى عنهم الاطعام علل ذلك بأمرين بطلب رضاالله وبالخوف من القيامة فاالسبب فيه قلناالايقاء بالنذر دخل فيحقيقة طلب رضاالله تعالى وذلك لان النذر هوالذي أوجبه الانسان على نفسه لاجل الله فلمساكان كذلك لاجرم منه اليسه خوف القيامة فقطاما الاطعام فأنه لا يدخل في حقيقة طلب رضاالله فلاجرم ضم البد طلب رضاالله وطلب

عندمن شمعون الخيبري اللاث أصوع من شعير فطعنت فاطرة رضي الله تعالىء: هاصاعاوا ختبرت خسمة أقراص على عددهم فوضعوهابين أبديهم أمقطر واذوقف فليهم سائل فقال السلام عليكم أهل بيت محسد هسكين حن مسساكين المسلسين أطعمسوني أطعمكم الله تعالى من موائدا لجنففاتر وهوناتوا لم بذوقوا الاالماءوأصبحوا صياما فماأمسواو وضعو الطعامبين أيدمهم وقف هليهم ينيم فأثروه ثموقف عليهم في الثالث مأسير فقعلوأمثل فلك فلسا أصعوا أخذعلى بد الحسن والحسين رضيالله عنهم فأقبلوااليالني صلى الله عليه وسلفا أبصرهم وهم يرتعشون كالفراخ من شدة الجوع قالعليه الصلاة والسلام ماأشدمايسوني ماأري بكم وقام فانطلق معهم فر أي

الحذرمن خوف القيامة ( المسئلة الخامسة ) وصف اليوم بالعبوس مجازا على طريقتين (احدهما) أن يوصف بصفة أهله من الاشقياء كقولهم نهارك صائم روى أن الكافر يعبسحتي بسيل من بين عبنيه عرق مثل القطران (والثاني) أن يشبه في شدته وضراوته بالاسدالعبوس أو بالشجاع الباسل ( المسئلة السادسة ) قال الزجاج جاء في التفسر أن قطر يرامعناه تعبس الوجه فيجتمع مابين العينين قالوهذا سائغ في اللغة يقال القطرت الناقةاذارفستذنبها وجعتقطر يهاورمت بانفها يعني أن معني أقطر في اللغة جعوقال الكلبي قطر يرايعني شديداوهوفول الفراءوأبي عبيدةوالمبردوابن فتيبة قالوا يوم قطر بر وقاطر اذاكان صعبا شديدا أشد مايكون منالايام وأطوله فيالبلاء قال الواحدي هذا معنى والتفسير هو الاول \* قوله تعالى ( قوقاهم الله شرذلك اليوم ولقاهم نضرة وسرورا) اعلمانه تعالى لماحكي عنهم انهمأ توابالهذاعات لغرضين طلب رضاالله والخوف من القيامة بين في هذه الآية انه أعطاهم هذين الغرضين أما الحفظ من هول القيامة فهو المراد يقوله فوقاهم الله شرذلك اليوم وسمى شدائدها شراتو سعاعلي ماعلت واعلم أن هده الآية أحدما مل على أن شدائد الآخرة لاتصل الاالى أهل العداب وأماطلب رضاالله تعالى فأعطاهم بسببه نضره في الوجه وسرورا في القلب وقدم تفسير ولقاهم في قوله و بلقون فيها تحية وتفسيرا انضرة في قوله وجوه بومئذ ناضرة والتنكير في سرورا للنعظيم والتفخيم «قوله تعالى (وجزاهم عاصبروا جنةوحريرا) والمعني وجزاهم بصبرهم على الاشار ومايؤدي اليه منالجوع والعرى بسستانا فيه مأكل هني وحريرا فيه ملبس بهى نظيره قوله تعالى ولباسهم فيها حرير أقول وهذا يدل على أنالمراد من قوله انما نطعمكم ليسهو الاطعام فقط بالجبع أنواع المواساة من الطعام والكسوة ولمساذكر تعالىطعامهم ولباسهم وصف مساكنهم ثم انالمعتبر في المساكن أمور \* (أحدها)\* الموضع الذي يجلس فيه فوصفه بقوله (متكنين فيها على الارائك) وهي السزر في الجال ولاتكون أريكة الااذا اجتمعت وفي نصب متكثين وجهان (الاول) قال الاخفش انه نصب على الحال والمعنى وجزاهم جنة في حال انكائم مكانفول جزاهم ذلك قباما (والثاني) قال الاحفش وقد يكون على المدح \* ( والثاني) هو المسكن فوصفه بقوله ( لا يرون فيها شمساولازمهر برا) وفيه وجهان (أحدهما) أنهواءهامعندل في الحروالبرد (والثاني) أنالزمهز برهوالقمر فيلغة طبئ هكذا رواه ثعلب وأنشد

وايلة ظلامها قداعتكر \* قطعتها والزمهر بر مازهر

والمعنى أن الجنة ضيا فلا يحتاج فيها الى شمس وقر الله (والثالث) كونه بستانا نزها فوصفه الله تعالى بقوله (ودانية عليهم طلالها) وفي الآيه سؤ الان (الاول) ما السبب في نصب ودانية (الجواب) ذكر الاخفش والكسائي والفراء والزجاج وفيه وجهين (أحدهما) الحال باله طف على قوله متكثب كا تقول في الدار عبد الله متكثبا ومرسلة عليه الحجال لانه

فاطمسة فيمحرامهسا قدالنصق ظهرهما ببطنها وغارت عيناها فساءه ذلك فنزل جبريل عليه السلام وقال خذها مامحدهناك الله تعساني في أهل يرتسك فأقرأه السورة (متكثين فيهسا على الارائك) حالمن همفيجزاهم والعامل فهاجري وقيل صفة لجنةمن غيرا براز الضمير والارائك هي السرر في الحخال وقوله تعمالي (الايرون فيها شمسا ولازمهريرا) اماحال ثانية منالضمير أومن المستكن في متكمة ين والمعنيُّ أنه يمرعليهم هواسعتدل الاحارمحم ولابارد مؤد وقيل الزمهرير القمر في المة طي والمعني أن هواءهما مضيُّ بذاته لاعتاج الىشمس ولاقر (ودانيةعلم طلالها) عطف على مأقبلها حال مثلهاأ وصفة لمحذوف معطوف على جنة أي وجنةأخرى دانبة عليهم طلالهاعلى أنهم وعدوا جنتين كافي قوله تعالى ولنخاف مقسامريه حسّان وَقرى داجة بالرفع

حيث قال عليهم رجع الى ذكرهم (والثاني ) الحال بالعطف على محل لا يرون فيهاشمشا والمعنى لايرون فيهاشم ولازمهر يرا والتقديرغير دائين فيهاشما ولازمهر يراودانية عليهم ظلالها ودخلت الواو للدلالةعلى أنالامرين يحتمعان لهم كأنه قبل وجراهم جنة جامعين فيهابين البعدعن الحروالبردودنوالظلال عليهم (والثالث) أن يكون دانية نتالجنة والمعنى وجزاهم جنة ذانية وعلى هذا الجواب تكون دانية صفة لموصوف محدوف كائنه قبل وجزاهم عا صبرواجنةوحر يراوجنه أخرى دانبة عليهم ظلالها وذلك لانهم وعدواجنتين وذلك لانهم خافوابدليل قوله الأنخاف من ربناوكل من خاف فله جنتان بدليل قوله ولمن خاف مقام ربه جنتان وقرى ودانبة بالرفع على أن ظلالها مبتدأ ودانية خبروا لجلة في موضع الحال والمغنى لايرون فيها شمساولازمهر يرا والحال أن ظلالها دانية عليهم (السؤال الثاني) الظل اتمايو جد حيث توجد الشمس فانكان لاشمس في الجنة فكيف يحصل الفلل هناك (والجواب)المراد أنأشجار الجنة نكون بحيث لوكان هنالنشمس لكانت تلك الاشجيار مظلة منها الله قوله تعالى ( وذلك قطوفها تذليلا ) ذكروا في ذلك وجهين ( الاول ) قال ابن قتيبة ذالت ادنيت منهم من قولهم ما تط ذليل اذا كان قصير السمك (والثاني) ذلات أى جعلت منقادة ولاتمتنع على قطافها كيف شاو اقال البراء بن عازب ذللت لهم فهم يتناولون منها كيف شاوًا فن أكل قائمًا لم يوثره ومن أكل جالسا لم يورَّدُه ومن أكل مضطعها لم يؤذه واعلمانه تعالى لماوصف طعامهم ولباسهم ومسكنهم وصف بعد ذلك شرابهم وقدم عليه وصف تلك الاواني التي فيهايشر بون الله فقال (و يطاف عليم با أنية من فضة وأكواب كانت قوار يراقوار يرمن فضد قدر وها تقديرا) في الآية سو الات (السؤال الاول) قال تعالى و بطاف عليهم بصحاف من ذهب وأكواب والعحاف هي القصاع والغالب فيها الاكل فاذاكان مايأكلون فية ذهبا فحايشر بون فيه أولى أن يكون ذهب لان العادة أن يتنوق في آناء الشرب مالاينتوق في اناء الاكل واذادلت هذه الآية على اناناء شريهم يكون من الذهب فكيف ذكر ههنا انه من الفضة (والجواب) اله لامنافاة بين الامرين فتارة يستون بهذا وتارة بذاك ( السوال الثاني ) ماالفرق بين الا تيمة والاكواب ( والجواب ) قال أهل اللغة الاكواب هي الكيران التي لاعرى لها فيحتمل أن يكون على معنى أن الاناء يقع فيد الشرب كالقدح والكوب ماصب منه في الاناء كالايريق ( السو ال الثالث) مامعني كانت (الجواب) هو من يكون في فوله كن فيكون أي تكونت فوار برينكو ين الله تفخيمها لتلك الخلقة العجيبة الشأن الجامعة بين صفى الجوهرين المتباينين (السوال الرابع) كيف تكون هذه الاكواب من فضة ومن قوارير (الجواب) عندمن وجوه (أحدها) أن أصل القوارير في الدنيا الرمل وأصل قوارير الجنسة هو فضة فكما أنالله تعسالي قادر على أن يقلب الرمل الكيثف زجاجة صافية فكذاك قادر على أن يقلب فضة الجنة قارورة لطبغة فالغرض

على أنه خبرا فاللالها والجلة في حسير الحال ولازمهر را والحالأن ظلالهادانية قالوامعناه أنظلال أشحارالجنة قريبة منالابرارمظلة عليم زيادة في نعيهم عالمي معسني أنه اوكان حساك شمس مؤذية لكانت أشحمارها مغللة عليهم مع أنه لاشمس تمسة ولاقر (وذلات قطوفها تذليلا) أي سفرتتمارها لمتناولها وسهل أخذهامن الذل وهو ضد الصعوبة والجلة حال من دانية أي تدنو ظلالهما علهم مذلاة الهير قطوفها آومعطوفة هلىدانية أىدانيةعليهمظلالها ومذالة قطوفها وعلى تقديروفع ذانية فهي جلة فعلية معطوفةعل جلة اسمية (و يطاف عليهما أنيه مرفضة وأكواب)الكوبالكور العظيم الذي لااذناه ولاعروة (كانت قوارير قوار رمن فضد )أي تكونت جامعة بين صفاه

وببامنهاوالجلةصفة الاكوابوقرى بتنوين قوارير اللساني أيضا وقر نابغيرتنو ينوقري الثانى بالرفع علىهي قوار بر(قدروها تقديرا) صفة لقوارير ومعتي تقديرهم لها أنهم قدروها في أنفسهم وأرادوا أنتكون على مقادير وأشكال معينة موافقة لشهواتهم فعاءت جسما قد روها أوقد روها باعالهم الصالحة فعاءت علىحسهاوقيلالضمير الطائفين بها المدلول عليهم يقوله تعسالي ويطافعليهم فألمني قدرواشرابهاعلىقذر اشتهائهم وقرئ قدروها بالبناء للفعول أي جعلوا قادر بن لها كا شاوا من قدر منقو لامن قدرت الشي ( و يسقون فسها كأساكان مزاجها زنجيدلا) أي مايشبه الزنجيل في الطغم وكان الشراب المرزوج به أطيب ماتسطيم العرب وألدمانستلذبه (عينا) بدل من زفيجب لاوقيل تمزج كأسهم

منذكر هذه الآية النبيه على أن نسبة قارورة الجنة الى قارورة الدنبا كنسسبة فضة الجنة الى رمل الدنيا فكماا ته لانسبة بين هذين الاصلين فكذابين الفارور تين في الصفاء واللطافة (وثانهها) قال ابن عباس ليس في الدنياشي مما في الجنة الاالاسماء واذا كان كذلك فكمال الفضةفي بقائها ونقائها وشرفها الاأنه كشيف الجوهر وكال القارورة في شفافيتها وصفائها الأأنه سريع الانكسارفا تبة الجنفآنية بحصل فيهامن الفضة بقاؤها ونفاوها وشرف جوهرها ومن القارورة صفاواها وشفافيتها (واللها) انهاتكون فضة ولكن الهاصفاء القارورة ولايستبعد من قدرة الله تعالى الجمع بين هذين الوصفين (ورابعها) أنالمراد بالقوارير في الآية ليس هو الزجاج فان العرب تسمى مااستدار من الاواني التي تجمعل فيهما الاشعر بة ورق وصفا قارورة لمعنى الآية وأكواب من فضة مستديرة صافية رقيقة (السؤال الحامس) كيف القراءة في قواير قواير (الجواب) قراً با غيرمنونين و بتنوين الاولوبتنؤينهما وهذاالتاوينبدل عن ألف الاطلاق لانه فأصلة وفي الثاني لاتباعه الاول لازالثاني بذل من الاول فيتبع البدل المبدل وقرئ قوار يرمن فضم بالرفع علىهي قوارير وقدروها صفة لفوارير من فضنة أماقوله تعالى قدروها تقديرا ففيد حسئلتان ( المسئلة الاولى ) قال المغسرون معناه قدروها تقديرا على قدرر يهم لايزيد ولاينقص من الرى ليكون ألذاشر بهم وقال الربيسع بن أنس ان ثلث الاواني تلكون عقدار مل الكف لم تعظم فيثقل حلها (المسئلة الثانية) ان منتهى مراد الرجل في الآنية التي يشرب منها الصفاء والنقاء والشكل أما الصفاء فقدذ كره الله تعالى بقوله كانت قوايرا وأماالنقاء فقدذكره بقوله من فضة وأماالشكل فقدذكره يقوله قدروها تقديرا ( المسئلة الثالثة ) المقدر لهذا التقديرُ منهو فيد قولان ( الاول ) الهم هم الطائفون الذين دل عليهم قوله تعالى ويطاف عليهم وذلك أنهم قدروا شرابهاعلى قدرري الشارب ( والثاني ) انهم همالشار بون وذلك لانهم اذا اشتهوا مقدارا من المشروب جاءهم على ذلك القدر من غيرزيادة ولانقصان واعلماته تعالى لماوصف أواني مشرو بهمذكر بعدذلك وصف مشرو بهم افقال (ويسقون قيها كأسا كان مز اجها زَيْجِيلًا) العرب كانوا يحبون جعل الزنجبيل في المشروب لانه يحدث فيه ضربا من اللذع فلماكان كذلك وصف الله شراب أهل الجنة بذلك ولابد وأن تكون في الطيب على أقصى الوجوء قال ابن عباس وكلماذ كروالله تعمالي في القرآن بمافي الجنة فليس منه في الدنيسا الاالاسم وتمام القول ههنا مثل ماذكرناه في قوله كأن مراجها كافورا #قوله تعالى ( عينا فيها تسمى سلسبيلا ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال ان الاعرابي لمأسمع السلسبيل الافي القرآن فعلى هذا لايعرف له اشتقاق وقال الاكثرون يقال شراب سلسل وسلسال وسلسبيل أى عذب سهل المساغ وقدز يدت الباء في التركيب حتى صارت الكلمة خاسية ودات على غاية السلاسة قال الزجاج السلسبيل في اللغة

صفة لماكان في غاية السلاسة والفائدة في ذكر السلسبيل هوان ذلك الشراب يكون فيطعم الزنجبيل وليس فيه لذعة لان نقيض اللذع هوالسلاسة وقدعزوا الىعلى بنأبي طالب عليه السلام ان معناه سل سبيلا اليها وهو بعيد الأأن يراد أنجلة قول القائل سلسبيلا جعلت علاللعين كاقيل تأبط شهرا وسميت بذلك لانه لايشرب منها الامن سأل اليها سببلا بالعمل الصالح ( المسئلة الثانية ) في نصب عينا وجهان (أحدهما) انه بدل من زنجبيلا (وثانيهما) انه نصب على الاختصاص (المسئلة الثالثة) سلسبيلا صرف لانه رأس آية فصار كقوله الطنونا والسبيلا وقد تقدم في هذه السورة بيان ذلك وأعلم انه تعالى ذكر بعد ذلك من بكون خادما في ثلك المجالس \* فقال ( و يطوف عليهم ولدان مخلدون وقد تقدم تفسير هذين الوصفين في سورة الواقعة والاقرب أن المراديه دوام كونهم على ال الصورة التي لايراد في الخدم أبلغ منها وذلك ينضمن دوام حياتهم وحسنهم ومواظبتهم علىالخدمة الحسنة الموافقة قالالغراء يقال مخلدون مسورون ويقال مقرطون وروى نفطويه عن ابن الاعرابي مخلدون محلون والصفة الثالثة "قوله (اذارأيتهم حسبتهم الولو امندُورا) وفي كيفية التشبيدوجوه (أحدها) شبهوا في حسنهم وصفاء ألوأنهم وانتشارهم فيمجالسهم ومنازلهم عنداشتغالهم بأنواع الخدمة باللوالو المنثور واوكانواصفا لشبهوا بالوالؤ المنظوم ألاترى انهتمالي قالرو يطوف عليهم فاذا كانوايطوفون كانوامتناثرين (وثانيها)انهم شبهوا باللؤلؤ الرطب اذاانتثر منصدفه لانه أحسن وأكثرماء ( وثالثها ) قال القاضي هذا من التشبيه العجيب لان اللؤلؤ اذا كان متفرقا يكون أحسن في المنظر اوقوع شمساع بعضه على البعض فيكون مخالفا للمهتمع منه واعلمانه تعالى لماذكر تفصيل أحوال أهل الجنة اتبعه بمايدل على أنهناك أمورا أعلى واعظم من هذا القدر المذكور \* فقال ( وأذا رأيت تمرأيت نعيما وملكا كبيراً )وفيه مسائل ( المسئلة الاولى )رأيت هلله مفعول فيه قولان (الاول) قال الغراء المعنى واذارأيت مائم وصلح اضمار ماكاقال اقد تقطع بينكم يريد مابينكم قال الزجاج لايجوزاضمار مالان تمصلة وماموصولها ولايجوز اسقاط الموصول وترك الصلة (الثاني) انه ليسله مفعول غاهر ولامقدر والغرض منه أن يشيع و يعم كا نه قبلواذا وجدت الرؤية تمومعناه أن بصر الرائى أيخاوقع لمهتعلق ادراكه الابنعيم كثير وملك كبيروتم في موضع النصب على الظرف يعني في الجنة ( المسئلة الثانية) اعلم أن اللذات الدنبو ية محصورة في أمور ثلاثة قضاءالشهوة وامضاءالغضب واللذة الخيالية التي يعبرعنها بحب المال والجاه وكل ذلك مستحقر فأن الحيوانات الخسيسة قدتشارك الانسان في واحد واحدمنها فالملك الكبيرالذى ذكره الله ههنا لابدوأن يكون مغاير التلك اللذات ألحقيرة وماهوالاأن تصير نفسه منقشة بقدس الملكوت متحلية بجلال حضرة اللاهوت وأماعلي أصول المتكلمين فالوجه فيم أيضا أنااثواب هوالمنفعة المقرونة بالتعظيم فبين تعالى

بالزنجبيسل بعبنسة أو يخلق الله تمالى طعمه فيها فعينا حيثذيدل من كانسا كانه قيل ويسقون فيها كأسا كأأس عين أونصب على الاختصاص (فيهاتسمي سلسبيلا) للاسةانحدارهافي الحلق وسهولةمساغها يقال شراب سلسل وسلسال وسلسبيل والذلك حكم بزيادةالباءوالمرادييان أنها فيطع الرجبيل وليس فيهالذعد بل نقبض اللذع هوالسلا سمة (و يطوق عليهم ولدان مخلدون) أي داُّمون على ماهم عليه من الطراوة والبهاء (اذارأ يتهم حسبتهم او او امناورا) لحستهم وصفاءالوانهم واشراق وجوههم وانشائهم فيمجا لسهم ومنازلهم واذمكاس اشعة بعضهم الى بعض (وادار أبت نم) لبساله مغدول ملفوظ ولامقدر ولامشوئ بل معتاه ان بصرك أغا وقع فيالجنة ( رأيت نعيما وملكاكبيرا)أي هنشا واسعاوق الحديث أدبي

أهل الجنه منزلة ينظر في ملكه مسيرة ألف عام يرى أقصاه كايرى أدناه وقيل لاز والله وقبل اذاأرادواشأكان وقيل يسلم عليهم الملائكة ويسنأ ذنون عليهم (عاليهم ثياب سندس خصر) قبل عاليم ظرف على أنه خبر مقدم وثباب متدأ مؤخر والجلة صفة أخرى اولدان كأن قبل يطوف عليهم ولدان فوقهم أبابالخ وقيل حال من ضميرعلهم أوحسبتهم أى يطوف عليهم ولدان عاليا الطوف عليهم أبياب الخ أوحسبته براواوا منثورا عاليالهم بابالح وقري عاليهم بالرفع على أنه مبتدأ خبره تياب أى مايعلوهم من لباسهم ثباب سندس وقرى خصربالجرحلا على سندس بالمسنى لكونه اسم جنس (واستبرق) بالرفع عطفاعلى باب وقرئ برفع الاول وجرالثاني وقرى بالعكس وفري يحرهماوفري واستبرق بوصل الهمزة والفتحعلى أنهاستفعل من البريق جعل علما

في الآيات المتقدمة تفصيل الك المنافع وبين في هذه الآية حصول التعظيم وهوأنكل واحدمتهم يكون كالملك العظيم وأماالمفسرون فنهم منحل هذاالملك الكبير علىأن هناك منافع أزيد مماتقدم ذكره قال ابن عباس لايقدر واصف يصف حسنه ولاطيبه و يقال انأدني أهل الجنة منزلة ينظر في ملكه مسيرة ألف عام و يرى أقصاه كايري أدناه وقيل لازوالله وقيل اذاأرادواشأ حصلومنهم منحله على التعظيم فقال الكلبي هو أنبأتي الرسول من عندالله بكرامة من الكسوة والعطام والشراب والتحف الى ولى الله وهوفي منزله فيستأذن عليه ولايدخل عليه رسسول رب العزة من الملائكة المقربين المطهرين الابعد الاستثنان (المسئلة الثالثة) قال بعضهم قوله واذارأ يتخطاب لمحمد خاصة والدليل عليه أنرجلا قال السول الله صلى الله عليه وسلم أرأيت ان دخلت الجنة أترى عيناى ماترى عيناك فقال نعم فبكل حنى مات وقال آخرون بل هوخطاب لكل أحد \*قوله تعالى (عاليهم تباب سندس خضروا سنبرق) فيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ نافع وحمزة عاليهم باسكان الياء والبا قون يفتح الياء ( أماالقراءة الاولى) فالوجد فيها أنَّ يكون عاليهم مبتدأ وثباب سندس خبرة والمعني مايعلوهم مزلباسهم ثباب سنسدس فأن قيسل عاليهم مفرد وأبياب سنسدس جاعة والمبتدأ اذاكان مفردا لابكون خبره جعا قلناالمبتدا وهوقوله عاليهم وانكان مفردا في اللفظ فهؤجم في المعني ونظيره قوله تعالى مستكبرين به سامرا تهجرون فقطع دابرالقوم كأنه أفرد من حيث جعل عنزالة المصدر ( أماالقراءة الثانبـة ) وهي فُحِ الباء فذكروا في هذا النصب ثلاثة أوجد (الاول) انه نصب على الظرف لانه لماكان عالى بمعنى فوق أجرى مجراه في هذا الاعراب كاكان قوله والركب أسفل منكم كذلك وهوقول أبي على الفارسي (والثالي) انه نصب على الحال ممهذا أيضا محمّل وجوها (أحدها) قال أبو على الفارسي القدير ولقاهم تضرة وسرورا حال مايكون عاليهم ثياب سندس ( وثانيها)التقدير وجزاهم عاصبروا جنة وحريرا حال مايكون طاليهم ثياب سندس ( وثالثها ) أن يكون التقدير و يطوف على الابرار وادان حال مايكون الابرار عاليهم ثياب سنسدس ( ورابعها ) حسبتهم أوالوامنثورا حال مايكون عاليهم أياب سندس فعلى الاحتمالات الثلاثة الاول تكون الشاب ثياب الابرار وعلى الاحتمال الرابع تكون الثياب ثياب الولدان ( الوجه الثالث) في سبب هذا النصب أن يكون التقدير رأيت أهل نعيم وملا عاليهم أياب سندس (المسئلة الثانية)قرأ نافع وعاصم خضر واستبرق كلاهما بالرفع وقرأ الكسائي وحرة كلاهما بالخفض وقرأ ابن كشير خضر بالخفض واستبرق بالرفع وقرأ أبوعمرووعبدالله ابنعامر خضر بالرفع واستبرق بالحفض وحاصل الكلام فيه انخضرا يجوز فيسه الخفض والرفع أماالرفع فأذاجعلتها صفة اثياب وذلك طاهر لانهاصغذ ججوعة لموصوف مجموع وأما الخفض فاذاجعلتها صفةسندس لانسندس أريدبه الجنس فكانفيءعني

لهذاالنوع من الثياب الجمع وأجاز الاخفش وصف اللفظ الذي يراد به الجنس بالجمع كايقيال أهلك الناس الدينارالصغر والدرهم البيض الأنه فالانه فبيع والدليل على قيعه اناامرب تيعي بالجم الذى هوفي لفظ الواحد فيجرونه مجرى الواحدودلك قولهم حصى ابيض وفي النمزيل من الشجر الاخضىر وأعجازنخل منقعرفاذاكانوا قدافردوا صغات هذاالضرب مناجلم فالواحد الذىفى معنى الجمم أولى أن تفرد صفنه وأمااستبرق فيجوزفيه الرفع والخفض أيضا معاأماال فعفاذاأر يديه العطف على الثياب كانه قيل ثباب سندس واستبرق وأما الخفض فأذاأر يداصافة النباب اليدكا نهقيل ثباب سندس واستبرق والمعني ثبابهما فاصناف الثماب الى الجنسين كإيقال بباب خروكتان ويدل على ذلك قوله تعالى ويلبسون ثبالإخضيرامن سندس واستبرق واعلمان حقائق هذه الآية قد تقدمت في سورة الكهف (المسئلة الثالثة) السندس مارق من الديباج والاستبرق ماغلظ منه وكل ذلك داخل في اسم الحرير قال تعالى ولباسهم فيهاحرير ثم قيل ان الذين هذا اباسهم هم الوادان المخلدون وقيل بلهذااباس الابراروكا نهم يلبسون عدة من الثياب فيكون الذي يعلوها أفضلها ولهذاقال عالبهم وقيل هذامن تمام قوله متكئين فيهاعلى الارائك ومعنى عاليهم أى فوق حجالهم المضروبة عليهم ثباب سنس والدي ان حجالهم من الحرير والدياج #قوله تعالى ( وحلوا أساور من فضة ) وفيه سؤالان ( السوال الاول )قال تعالى في سورة الكهف أواتك الهمجنات عدن تجرى من تحتهم الانهار يحلون فيامن أساور من ذهب فَكيف جعل ثلث الاساور ههنا من فضة والجواب من ثلاثة أوجه (أحدها) انه لامنافاة بين الامرين فلعلهم يسورون بالجنسين اماعلى المعاقبة أوعلى الجمع كاتفعل النساء في الدنيا (وثانيها) أن الطباع مختلفة فرب انسان يكون استحسانه لبياض القضة فوق استحسانه الصفرة الذهب فالله تعالى يعطى كل أحد ما تكون رغبته فيه أتموميله اليه أشد ( وثالثها ) ان هذه الاسورة من الفضة انماتكون الولدان الذين هم ألحدم وأسورة الذهب للناس ( السؤال الثاني ) السوار اتمايليق بالنساء وهو عيب لارجال فكيف ذكرالله تعالى ذَلك في معرض الترغيب (والجواب) أهل الجنة جردم دشباب فلا يبعد أن يحلوا ذهبا وفضة وانكانوا رجالا وقيل هذه الاسورة من الفضة والذهب اتما تكون لنساء أهل الجنة والصبيان فقط تمغلب في اللفظ جانب التذكيروفي الآية وجمه آخر وهوان آلة أكثر الاعال هي اليد وتلك الاعال والجاهدات هي التي توسل بها الى تحصيل المعارف الانهية والانوار الصمدية فتكون تلاالاعال جارية مجرى الذهب والفضة التي توسلهما الى تحصيل المطالب فلاكانت تلك الاغال صادرة من اليد كانت تلك الاعال جار مذ مجرى سوار الذهب والفضة فسميت الاعال والمجاهدات بسوارالذهب والفضف وعبرعن تلاث الانوارالفائضة عن الحضرة الصمدية بقوله وسقاهم ربهم شراباطهورا وبالجلة فقوله وحلواأساورمن فضة اشارة الى قوله والذين جاهدوا

(وخلواأساورمن فضة) تهطف على يطوق عليهم ولاينا فيد قوله تعالى أساورمن ذهب لامكان الجمعوالعافية والتبعيض فان حلى أهل الجنسة يختلف حسب اختلاف أغالهم فاءله تعالى يفيض عليهم جراء لأغلوه بأبديهم حليا وأنواراتتفاوت تفاوت الذهب والفضة أوحال من ضمير عاليهم ماضمار قدوعلي هذا بجوز أن يكون هذا المخدم وذاك للمعدومين (وسقاهم ريهم شراباطهورا) هونوع آخر يفوق النبوعين السالفين كايرشداليه اسنادسقيه الى رب العالمين ووصفه بالطهور يقفانه يطهر شار به عندنس الميل الماللاذ الحسقوال كون الىماسوى الحق فينجرد لمطالعة جاله ملتذا بلفأته بإقبابيقائه وهي الغايذ بن صية من منسازل وقع صية من منسازل نعبها وكن من منسازل تعبها وكن من منساز والله تواب الابراز والله تواب الابراز فيناوقوله وسقاهم ربهم شراباطهورا اشارة الى فولدلنه دينهم سبلنا فهذا احتمال خطر بالبال والله أعلم بمراده \* قوله تعالى ( وسقاهم ر بهم شراباطهوراً ) الطهور فيه قولان (الاول) المالغة في كونه طاهرا مم فيه على هذا التفسيرا حمَّالات (أحدها) انه لا بكون نجِسا كَغَمر الدنيا ( وثانيها ) المبالغة في البعد عن الامور المستقدرة بعني مامسته الايدى الوضرة وماداسته الاقدام الدنسة (وثاائها) انها لاتوال الى المجاسة لانها ترشيح عرقامن أبدانهم له ريح كريح المسك ( القول الثاني) في الطهور انه المطهر وعلى هذا التفسير أيضافي الآية اجتمالات (أ .دهما) قال مقاتل هوعين ماء على باب الجنة تنبع من ساق شجرهٔ من شرب منها نزع الله ما كان في قلبه من غل وغش وحسد وماكان فيجوفه من قذر وأذى (وثانيها )قال أبوقلا بة يؤتون بالطعام و الشراب فاذا كان في آخر ذلك أنوا بالشراب الطهور فيشر بون فتطهر بذلك بطونهم ويفيض عرق من جلودهم مثل ريح المسك وعلى هندين الوجهين يكون الطهؤر مطهرا لانه يطهر باطنهم عن الاخلاق الذميمة والاشياء المؤذية فانقيل قوله تعالى وسفاهم ربهم هوعين ماذكرتعالى قبل ذلك من أنهم يشمر بون من عين المكافوز والرنجيل والسلسبيل اوهذا أوع آخر قلنا بلهذانوع آخرو يدل عليه وجوه (أحدها) دفع التكرار (وثانيها) انه تعالى أضاف هذا الشراب الى نفسه فقال وسقاهم ربهم وذلك يدل على فضمل في هذا دون غيره ( وثالثها ) مارو بنااته تفدم البهم الاطعمة والاشرية فاذا فرغوامنها أنوابا لشراب الطهورفيشر بون فيطهر ذلك بطواهم ويقيض عرفا منجلودهم مثلريم المسكوهذا يدل على إن هذا الشراب معاير لنلك الاشر به ولان هذا اشراب يهضم سائر الاشر به تماهمغهذا المضم تأثيرهجيب وهوانه يجعل سائرالاطعمة والاشربة عرقا يفوح منه ربح كريج المسلك وكلفلك بدل على المغمارة ( ورابعها ) وهوان الروح من عالم الملائكة والانوار الفائضة منجواهرأ كابرالملائكة وعظمائهم على همذه الارواح مشبهة بالماء العذب الذي يزيل العطش ويقوى البسدن وكمان العبوت متفاوتة في الصفاء والكئرة والقوة فكذا ينابع الانوار العلو ية مختلفة فبعضها تكون كافورية على طبع البرد واليبس و يكون صاحبه في الدنبا في مقام الخوف والبكاء والانقباض و بعضها تكون ز نجبيليسة على طبسم الحر واليبس فيكون صاحب هذه إلحالة قليسل الالتفات الى ماسوى الله تعالى قليل المبالات بالاجسام والجسمانيات ثم لاتزال الروح البشرية منتقلة مزينبوع الى ينبوع ومن نور الى نور ولاشك أن الاسسباب والسببات متناهية في ارتفائها الى واجب الوجود الذي هوالنور المطلق جسل جلاله وعزكاله فأذاوصل الىذلك القام وشرب منذلك الشراب أعضمت تلك الاشرية المتقدمة بلفنيت لان نور ماسوى الله تعالى يضمعل في مقابلة نور جلال الله وكبريائه وعظمته وذلك هوآخرسير الصديقين ومنتهى درجاتهم في الارتفاء والكمال فلهذا

(انددا)على اصمار القول أي يقال لهسم ان هسدا الذي ذكر من فنون الكرامات (كان لكسم جزاء) عقابلة أعالكم الحسنة ( وكان سعيكم مشكورا) مرضيا مقبولا مقابلا بَالثُوابِ ( اتَأْنَحِن نَزَلْنَا عليك القرآن تنزيلا) أىمغرقا مجيما لحكم بالغدمقنصيدله لاعيرنا كابعرب عنسدتكرير الضمير معان ( فاصبر لحکم ریّان) بناخبر نصرك على الكفار فانله ما فية جيدة (ولا تطعمنهم أثناأ وكفورا) أى كل واحد من مرتكب الاثم الداعي لك

السبب ختم الله تعالى فركرأواب الايرار على قوله وسقاهم ربهم شرابا طهورا واعلمانه تعالى لما تمم شرح أحوال السعداء # قال تعالى ( ان هذا كان لكم جزاء وكان سسعيكم مشكوراً ) اعلمان في الآية وجهين (الاول) قال ابن عباس المعسني انه يقال لاهل الجنة بمددخولهم فيها ومشاهدتهم لتعيها انهذا كانلكم جزاء قداعده الدتعالى لكمالى هسدا الوقت فهوكلملكم باعالكم على قلة أعالكم كأقال حاكبا عن اللائكة انهسم يقواون لاهل الجنسة سلام عليكم بماصرتم فنع عقبي الدار وفال كلوا واشربوا هنابا أسلفتم في الايام الخالية والغرض من ذكر هذا الكلام أزيزداد سرورهم فانه يقسال الماقب هذا ملك الردئ فيرداد عه وألم قلبه و يقال المثاب هذا بطاعتك فيكون ذلك تهشفله وزيادة فيسروره والقائل بهذا التفسيرجعل القول مضمرا أي ويقال لهم هذا الكلام( الوجدالثاني ) أن يكون ذلك اخبارا من الله تعالى لعباد. في الدنبا فكأنه تعالى شرح ثواب أهل الجنة انهذا كانف على وحكمي جزاء لكم يامعاشر عبادى لكم خلقتها ولاجلكم أعددتها و بق في الآية سؤلان ( السؤال الاول ) اذاكان فعل العبد خلقالله فكيف يعقل أن يكون فعل الله جراء عن فعل الله ( الجواب ) الجزاء هو الكافى وذلك لاينافي كونه فعلالله نعالى ( السو الهااثناني ) كون سعى العبد مشكورالله يقنضي كون الله شاكراله ( والجواب ) كون الله تعالى شاكر اللعبد محالم الاعلى وجمه المجاز وهومن ؛ لاثقاً وجد ( الاول ) قال القاضي ان الثواب مقابل لعملهم كماأن الشكر مقابل للنعم ( الثاني ) قال القفال انه مشهور في كلام الناس أن يقولوا للراضي بالقليسل والمثنى بهانه شكور فيحتمل أن بكون شكر الله العباده هو رضاء عنهم بالقايل من الطاعات واعطاؤه اياهم عليه توايا كشيرا (الوجه الثالث) إن منتهى درجة العبد أن يكون راضيامن ويعفرضيا لربه على ماقال باليتهاالنقس المطمئنة ارجعي الى ربك راضسية الكمجزاء إشارةالى الامرالذي به تصيرالنفس راضية من ربه وقوله وكان سعبكم مشكورا أشارة الى كونها مرمنية لربه ولماكانت هسده الجسالة أعلىالمقامات وآخر الدرجات لاجرم وقع الختم عليها في ذكر مراتب أحوال الايرار والصدينين \* قوله تعالى (المانحن نزلناعلبك القرآن تنزيلا) اعلمانه سيمانه بين في أول السورة ان الانسان وجد بعدالعدم بقولدهلأتي على الانسان حين من الدهرلم بكن شيئامذ كورا تمبين انه سيمانه خلقه من أمشاج والمرادمنه الماكونه مخلوقا من العناصر الاربعة أومن الاخلاط الاربعة أومن ماء الرجل والمرأة أومن الاعضاء والارواح أومن البدن والنغس أومن أحوال مشاقبة على ذلك الجسم مثل كونه نطفة تم علقة تم مضفة تم عظاما وعلى أي هذه الوجوه تحمل هذه الآية فذلك يدل على أنه لايد من الصافع المختار جل جلاله وعظم كبرياوه تميين بمسدهلك أعيماخلفنسه ضائعاعاطلا باطلا بلخلقته لاجل الابتسلاء

اليدومن الغالى فى الكفر الداعى اليه وأولاد لالة عملى أنهما سميان في استعقاق العصيان والاستقلال بهوالتقسيم باعتبار مايدهونهاليه قان ترتب النهى عملي الوصفين مشعر بعليتعماله فلالد أن يكون انهي من الاطاعة في الأثم والكقر فيما ليس ناتم ولأكفر وفيل الآئم عديقفانه كان ركاباللاثم متعاطبالانواع الفسوق والكفور الوليد فانه كأن غالباني الكفرشديد الشكيمة في العتو (واذكر اسم ر بك بكرة وأصبلا) ودأوم

والامتحانواليه الاشارة بقوله نبتليه وهمناموضع الخصومة العظيمة القائمة بين أهل الجبر

والقدر ثمذكرتعالى انه أعطيته جبع ما يحتاج اليه عندالابتلاء والامتحان وهو السمع

والبصر والعقل واليد الاشارة بقوله فجعلناه سميعا يصبرا ولماكان العقل أشرف الامور المحتاج اليهاق هذا الباب أفرده عن السمع والبصر فقال اناهديناه السبيل تم بين ان الحلق بعدهة الاحوال صارواف ين منهم شاكر ومنهم كفوروهذا الانقسام إختيارهم كاهو تأو بل القدرية أومن الله على ما هو تأويل الجيرية تمانه تعالى ذكر عذاب الكفار على الاختصارتم ذكر بعد ذلك ثواب المطيمين علىالاستقصاء وهوالى قوله وكان سعيكم مشكورا واعلم ان الاختصار في ذكر العقاب مع الاطناب في شرح الثواب يدل على ان جانبالرجمة أغلبوأقوى فظهر ممايينا الاالسورة منأولها الى هذا الموضع في يان أحوال الآخرة تمانه تعالى شرع بعدذلك في أحوال الدنيا وقدم شرح أحوال المطيعين على شرح أحوال التمردين أما المطيعون فهم الرسول وأمنه والرسول هوالرأس والرئيس فلهذا خص الرسول بالخطاب واعلم ان الخطاب اماالتهي واماالامر ثمانه تعالى قبل الخوض فيما يتعلق بالرسول من التهى والامر قدم مقدمة في تقوية قلب الرسول صلى الله عليه وسلروازالة النعم والوحشة عنخاطره وانمافعل ذلك لانالاشتغال بالطاعةوالقيام بعهدة التكليف لايتم الامع فراغ القلب تم بعدهذه المقدمة ذكر فهيدعن بعض الاشياء ثم بعد الفراغ عن النهي ذكر أمره ببعض الاشياء وانماقدم النهبي على الامر لان دفع الضمرر أهم منجلب النفع وازالة مالاينبغي مقدم على تحصيل ماينبغي ثم انه تعالى ذكر بعد ذلك أحوال المتردين والكفار على ماسيأتي تفصيل بيانه ومن تأمل فيماذكر ناه علم ان هذه السورة وقعت عسلي أحسن وجوه الترتيب والنظم فالحمداللهالذي نورعفل هذا المسكين الصعيف بهذه الانوار وله الشكر عليه أبد الآباد ولنزجم الى التفسير فنقول اما تلك المقدمة فهى قولدتمالى الأيحز نزانا عليك القرآن تلزيلا واعم الاالمفصود من هذه الآية تثبيت الرسول وشرح صدره في انسبوه اليه من كهانة وسحر فذكر الله تعالى ان ذلك وحيءن الله فلاجرم بالغ وكررالضمير بعدا يقاعه اسما لان تأكيدا على تأكيداً بلغ كائنه تعالى يقول انكان هو لاء الكفسار يقولون انذلك كهانة فأناالله الملك الحتى أقول على سبل التأكيدوالمبالغة انذلك وحيحق وتنزبل صدق منعندي وهذافيه فَأَنْدَتَانَ ( احداهما) ازالة الوحشة المتقدمة الحاصلة بسبب طعن أولئك الكفار مَانَ يعض الجهال وان طعنوا فيه الاانجبار السموات عظمه وصدقه (والثانبة) تقويته على تحمل الشكليف المستقبل وفلك لانالكفار كانوا يبسالغون في إبذائه وهوكان يربد

مقانلتهم فلاأمر واللقتمالي بالصبرعلى ذلك الايذاء وترك المفائلة وكان ذلك شاقاعليه فقأل

له انا تحن زانا عليك الفرآن تمزيلا فكائنه قالله اني مانزات عليك هذا الفرآن مفرقا

منجما الالحكمة بالغة تقتضي تغصيص كلشي بوقت معين ولقداقتضت تلك الحكمة

عسلي ذكره فيجيغ الاوقات أودم عطصلاة الفعروالظهروالعصر فان الاصيل ينظمهما (ومن الليل فاستجدله) و إدمن الايل فصل له ولعسله صلاة المغرب والعشاء وتقديم الظرف لما في صلاة اللبل من مزيدكافة وخلوس (وسعد للاطويلا) وتصعدله قطعا مزالليل طو للا (انهوالاء) الكفرة (محبون العاجلة) و منهمكون في الذاتما الفيانية (ويذرون وراءهم) أي أمامهم لايستعدون أو شدون وراء ظهروهم ( يوما تقيدلا)

تأخير الاذن في القتال كاصبر لجكم ربك الصادر عن الحكمة المحضة المبرأ عن العيب والعبث والباطل ثمانه تعالى لماقدم هذه المفدمة ذكر النهي \* فقال تعالى (فاصبر لحكم رَ بِكُولانَطَم منهم آنا أو كفوراً ) فاما أن يكون المعنى فاصبر لحكم ربك في تأخيرالاذن في الفتال ونظيره فاصبروا حتى بحكم الله بيناوهو خيرالحاكين أو يكون المعنى عاما في جيع التكاليف أى فاصبر في كل ما حكم به ربك سواء كان ذلك تكليفا خاصا بك من العبادات والطاعات أومتعلقابالغيروهوالتبليغ وأداء الرسالة وتحمل المشاق النساشلة منذلك تمنى الآية سؤالات (السوَّال الاول) قوله فاصبر لحكم ربك دخل فيه أن لا تطع آثما أو كُفُورا فيكان ذكر وبعدهذا تكريرا (الجواب) الاول أمر بالمأمورات والثاني نهي عن المنهيات ودلالة أجدهمساعلى الآخر بالالتزام لابالنصريح فيكون التصريح به مفيدا (السوالاالان) انه عليه السلام ماكان يطبع أحدا منهم فاالفا لدة في هذا النهى (الجواب) المقصود بان انالناس محتاجون الى مواصلة النبيه والارشاد لاجل ماتركب فيهم من الشهوات الداعيمة الى الفساد وان أحدا لواستغنى عن توفيق الله وامداده وارشاده لكان أحق الناس به هوالرسول المعصوم ومتى ظهر ذلك عن كل مسلم انه لابد لهمن الرغبة الىالله والنضرع اليه في أن يصونه عن الشبهات والشهوات (السوال الثالث) ماالفرق بين الآثم والكفور (الجواب) الآثم هو المقدم على المعاصي أي معصية كانت والكفور هو الجاحدالنعمة فكل كفؤر آئم أماليسكل آئم كفورا وانما قلنا انالاتم عام في المعاصى كلها لانه تعالى قال ومن يشرك بالله فقد افترى المساعظيما فسمي الشرك اثما وقال ولاتكتموا الشهادة ومن يكتمها فانهآ تمقلبه وقال وذروا ظاهر الانم وباطنه وقال يستلونك عن الخمر والميسرقل فيهما الم كبيرفدات هذه الآيات على ان هذأ الأسم شامل لكل المعاصي واعلم انكل من عبدغيرالله فقداجتم في حقه هذان الوصفان لانه لماعبد غيره فقد عصاء وجد انعامه اذاعرفت هذا فنقول في الآية قولان (الاول) انالمراد شخص معين ثم منهم منقال الآثم والكفور هوشخص واحدوهو أبوجهل ومنهم من قال الاتم هو الوليدو الكفور هوعسة قال القفال ويدل عليه أنه تعالى سمى الوليد أثياً في قوله ولاتطع كل حلاف مهين الى قوله مناع الخبر معتد أثيم وروى صاحب الكشاف ان الاتم هو عتبة والكفور هو الوليد لانعتبة كأن ركابا للماتم متعاطيسًا لانواع الغسوق والوليدكان غانيًا في الكنفر والقول الاول أولى لانه متأيدً بالقرآن يروى ان عتبة بن ربعة قال النبي صلى الله عليه وسلم ارجع عن هذا الامرحتي أروجك ولدى فانى من أجل قريش ولدا وقال الوايد أناأ عطيك من المال حتى ترضى فانى من أكثرهم مالافقر أعليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم عشر آيات من أول حم السجدة الى قوله فان أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد ومود فانصر فاعنه وقال أحدهما طننت ان الكعبة ستقع على (القول الثاني) أن الآئم والكفور مطلقان غير

لايعبون به ووصافساه بالثغلانشيد شدته وهوله بثقل شي فادح باهظ الحامله بطريق الاستعارة وهوكالتعليل لماأمريه ونهى عنسه (نحن خلقناهم) لاغيرنا ( وشددنا أسرهم) أى أحكمنا ربط مقاصلهم بالاعصاب (واذاشنابداناأمثالهم) يعداهلاكيم (تديلا) يديعا لاريب فيد هو البعث كإينيء عنه كلة اذاأو بدانا غيرهممن يطيع كقدوله تعالى يستبدل قوما غسيركم واذاللدلالة على تحقق القدرة وقوة الداعية

مختصين بشخص معين وهذا هوالاقرب الىالظاهرتمقال الحسن الآتممهوالمنافق

غيره قال واذكر اشمر بك وهذا اشسارة الى أن العقول البشرية ليس عندها الامعرفة

الاسماء والصفات المامعرفة الحنيقة فلافتارة يقسال لهواذكراسم ربك وهواشسارة الى

معرفة الاسماءوتارة يقال له واذكر ربك في نفسك وهواشارة آلى مقام الصغات وأما

والكفور مشركوالعرب وهذا ضعيف بل الحق ماذكرناه منان الأثم عام والكفور خاص ( السوال الرابع) كانواكلهم كفرة فامعني القسمة في قوله آئما أوكفورا (الجواب) الكفو زأخبثأنوا عالاتم فغصه بالذكرتنبيها على غاية خبثه ونهاية بعده عنالله (السوال الخامس) كلفا وتفتضى النهى عن طاعة احدهما فللم يذكر الواوحتي يكون نهيا عن طاعتهما جيعا (الجواب) ذكروافيه وجهين (الاول) وهوالذي ذكره الزجاج واختاره أكثرا لمحقفين انه لوقيل ولانطعهما لجازأن يطبع أحدهم الان النهيءن طاعة مجموع شخصين لايقتضى النهى عن طاعة كلواحد منهماوحده أماالنهي عن طاعة أحدهما يكون نهبا عن طاعة مجوعهما لان الواحدد اخل في المجموع ولقائل أن يقول هذا صعيف لانقوله لاتطع هذاوهذامعنساه كن مخالفالاحدهما ولايلزم من ابجاب مخالفه أحدهما ابجاب مخالفتهمامعا فانه لايبعدأن شوك السيدلعبده اذا أمرك أحدهدين الرجلين فغالفه أمااذا توافقا فلا تخالفهما ( والشاني ) قال الفراء تقدير الآية لاتطع منهم أحداسواه كان آتماأوكفو واكفول الرجل لمن يسأله شيألاأعطيك سوامرأات أوسكت \* واعلم نه تعالى لماذكرهذا النهى عقبه بالامر فقال (وأذكراسم ر لك بكرة وأصيلًا ومن الليل فاستجدله وسنحم ليلاطو بلا) وفي هذه الآية قولان (الاول)انالمراد هوالمسلاة قالوالانالتقييديالبكرة والاسبسليدل على أنالمراد من قولهواذكراسم ربك الصلوات ممقالوا البكرة هي صلاة الصبيح والاصيل صلاة الظهر والعصير ومن الليل فاسجدله المغرب والعشاء فتبكون هذه الكلمات جامعة للعملوات الخنس وقوله وسيحسد ليلاطويلا المراد منسة التصجد تجاختلة وافبسه فقال بعضهم كان ذلك من الواجبات على الرسول عليه السلام تم نسيخ كاذكر تا في سورة المزمل واحتجواعليه بأن قوله فاسجدله وسيحه أمروهوللوجوب لاسيما اذاتكرر علىسبيل المبالغة وقالآخرون بلالمراد التطوع وحكمه ثابت ( القول الثاني ) ان المراد مز قوله واذكراسم ربك الى آخرالاً بة ليس هوالصلاة بلالمراد التسبيح الذي هسوالقول والاعتقساد والقصود أن يكون ذاكرالله في جَيعُ الاوقات ليلا ونهارا بقليه ولسسانه وهو المراد من قوله يأيهساالذين آمنوا اذكر وا اللهذكراكثيراوسيحوه بكرة وأصيسلا واعلمأن في الا يد اطيفة أخرى وهي أنه تعالى قال انافعن نزلنا عليك القرآن تنزيلا أي هديناك الى هذه الاستراروشير حناصدرك بهذه الانوار واذقد فعلنابك فلك فكن منقادا مطبعا لامر ناواباك وأن تكون منقادا مطيعالغيرنا عمااأمره بطاعته وفهاه عن طاعة

(ان هذه تذكرة) اشارة الى السورة أوالا مات القريبة (فن شاءاتخد الى ربه سبيلا) أى فن شاء ان يتخذ اليه تعالى سبلا أي وسيله توصله الى تواله اتخذه أي تفرب أاليه بالعمل عافي تصباعه فيها وقوله تعالى (وماتشاؤن الأأن يشاءالله ) تحقبق للعق يبيسان أنجرد مشيئتهم غبركا فيهفى أتخاف السيسل كاهوالمفهوم من ظاهر الشرطية أي وماتشاؤن اتخاذ السبيل ولاتقدرون على تحصيله في وقت من الا و قات الاوقت ششدتعمالي تحصيله لكم اذلادخل اشنئة العبد الافي الكسمية وانمااله أثبروالحلق لمشنئسةالله عزوجل وقريء يشاون

معرفة الحقيقة المخصوصة التيهي المستلزمة لسائراللوازم السلبية والاضافية فلاسبيل اشي من الممكنات والحداثات الى الوصول البهاو الاطلاع عليها فسيحان من اختفي عن العقول اشدة فلهوره واحتجب عنها بكمال توره واعلمانه تعالى لماخاطب رسوله بالتعظيم واانهى والامرعدل الى شرح أحوال الكفار والمتمردين \* فقال تعالى ( ال هو الاعصبون الهاجلة و مذرون وراءهم بوما تقيلا) والمرادأن الذي حل هو لاء الكفارعلي الكفر وترك الالتفات والاعراض غساينفعهم فيالآخرة ليسهوالشبهة حتى ينتفعوا بالدلائل المذكورة فىأول هذه السورة بل الشهوة والمحبة الهذه اللذات العاجلة والراحات الدنية البدنية وفي الآية سُوالان (السوال الاول) لم قال وراء هم ولم يقل قدامهم (الجواب) من وجوه (أحدها)لمالم يلتفنوا اليدوأعرضواعته فكانتهم جعلوه وراعظه ورهم (وثانيها) المرادو يدرون وراءهم مصالح يوم تقبل فأسقط المضاف (وثالثها) انوراء تستعمل بمعنى قدام كفوله من ورائه جهنم وكان وراءهم ملك (السوَّ الدائلي) ما السبب في وصف يوم القيامة بأنه يوم تقيل (الجواب) استعيراا ثقل اشدته وهوله من الشيُّ الثقيل الذي يتعب حامله ونحوه ثقلت في السموات والارض \* نم انه تعمالي لماذكران الداعي لهم الي هذا المكفرحب العماجل قال ( تحن خلقف اهم وشدد السرهم واذاشتنا بدانسا أمثالهم تبديلًا) والمراد ان حبهم للعاجلة يوجب هليهم طاعة الله من حيث الرغبية ومن حيث الرهبة أمامن حيث الرغبة فلانه هوالذي خلقهم وأعطاهم الاعضاء السليمة التيجسا يمكن الانتفاع باللذات العاجلة وخلق جبيع مأيمكن الانتفساع به فاذا أحبوا اللذات العاجلة وتلات اللذات لاتحصال الاعند حصول المنتفع وحصول المنتفع به وهذان لايحصلان الابتكوينالله وايجاده فهذاما يوجب عليهم الانفيادلله ولتكاليفه وترك التردوالاعراض وأمامن حيث الرهبة فلانه فادر على أن يميتهم وعلى أن يسلب النعمة عنهم وعلى أن يلتبهم في كل محنة و بليدة فلا جل الحوف من فوت هذه اللذات العماجلة يجب عليهمان ينقادوالله وان يتركواهذا التمردوحاصل الكلام كأنه فبالهم هبان حبكم الهذه اللذات العاجلة طريفة مستحسنة الاأنذلك يوجب عليكم الاعسان بالله والانقيادله فلوانكم توسلتم به الىالكفر بالله والاعراض عنحكمه لكنتم قدتمردتم وهذا ترتيب حسن في السؤال والجواب وطريقة لطيفة وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) قال أعل اللغة الاسرال بط والتوثيق ومنسه أسرالرجل اذاوثق بالقدوفرس مأسورا لحلق وفرس مأسور بالعقب والمعنى شدد نانوصيل أعضائهم بعضها يبعض وتوثبق مفاصلهم بالاعصاب (المناة الثانيه) واذا شننا بدانساأ مثالهم أي اذا شننا أهلكناهم وأتينا بأشباههم فجعلناهم بدلامنهم وهوكقوله على أننبدل أمثالكم والغرض منهيبان الاستغناءالنام عنهم كاأنه قبل لاحاجة بناالى أحدمن المخلوقات البتة ويتقدير أن تنبت الحاجة فلاحاجة الىهو لاالاقوام فأناقأد رونعلي افتائهم وعلى ايجاد أمثالهم ونظيره

بالياءوقري الامايشاءالله وقولەتسالى (اناللە كان عليا حكيما) بيان اكون مشيئته تعالى مبذية أ على أءاس العلموا لحكمة والمعنى أنه قعالى مبالغ فىالعلم والحكمة فبعلم مايستأهله كل أحدفلا يشاءلهم الامايستدعيد عله وتقنضيه حكمتم وقولەتعالى(بدخلەن يشاء في رحمته) سان لاحكام مشيئته المترتبه على علم وحكمته أي يدخل في رحته من بشاء **أن بدخله فيه اوهوالذي** يصمرف مشيأ له أنحو اتخاذالسبيل

قوله تعالى ان يشأ يذهبكم أولها الناس و يأت بآخر بن وكان الله على ذلك قد يراوقال ان

يشسأ يذهبكم ويأت بخلق جديد وماذلك على الله بعزيز نم قيسل بداناأ مثالهم أى

فى الخلفة وانكانوا أصدادهم في العمل وقيل أمثالهم في الكفر ( المسئلة الثالثة ) قال صاحب الكشاف فيقوله وأذاشتنا انحقه أنجي أبان لاياذا كقوله وان تتواوايستبدل قوما غيركم انيثأ يذهبكم واعلم انهذا الكلام كاثمه طعن فيلفظ القرآن وهوصعيف لان كل واحد من ان والخاحرف الشرط الاان حرف الالايستعمل في ما يكون معلوم الوقوع فلايقال انطلعت الشمس أكرمتك أماحرف اذا فانه يستعمل فيماكان معلوم الوقوع تقول آتبك اذا طلعت الشمس فهمهنا لماكانالله تعالى عللا بأنه سيجي وقت يبدل الله فيه أولئك الكفرة بأ مثالهم في الخلفة واصدادهم في الطاعة لاجرم حسن استعمال حرف إذا # واعلم أنه تعالى لماشرح أحوال السعداء وأحوال الاشقياء قال بعده (ان هذه تذكرة فن شاء اتحد الى ربه سبيلاوماتشاؤن الأأن يشاء الله ) والمعنى ان هذه السورة بمافيها منالترتيب العجبب والنسق البعيد والوهدوالوعيدوالترغيب والترهيب تذكرة للتأملين وتبصيرة للمستبصرين فمنشاء الخير لتفسه فيالدنيا والآخرة أنخذالى ربه سبيلا وأتخاذ السبيل الى الله همارة عن النقرب اليه واعلم ان هذه الآية من جلة الآيات التي تلاطمت فيهاأمواج الجبر والقدر فالقدرى يتسك بقوله تعالى فن شاء أنخذ الى به سبيلا ويقول انه مسر يحمدهني ونظيره فن شاء فليؤمن شاء فليكفر والجبري يقول منى ضمت هذه الآية الى الآية الى بعدها خرج منه صريح مذهب الجبر وذلك لان قوله قن شاء اتخذ الى ربه سبيلايقتضي أن تكون مشيئة العبد مني كانت حاصلة فانها تكون مستلز مة للفعل وقوله بعد ذلك ومانشاؤن الاأن بشاءالله يقتضي ان مشيئةالله تعالى مستلزمة لمشيئة العبد ومستلزم المستلزم مستلزم فاذا مشيئة الله مستلزمة لقعل العبد وذلك هوالجبروهكذاالاستدلال على الجبر بقوله فن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر الان هذه الآية أيضا تقنضي كون الشيئة مسالرتمة الغمل تمالتةر يريما تقدم واعلمأت هذا الاستدلال على هذا الوجه الذي لخصناه لايتوجه عليه كلام القامني الاأنانذكره وننبه على مافيه من الصغف قال القاضي المذكور في هذه الآية أنخاذ السبيل الى الله ويحن فسلمأن الله قدشاءه لانه تعالى قدأمر يه فلابد وأن يكون قدشاءه وهذا لايقنعني أن نقال لإلعبد لايشساء الاماقدشاء الله على الاطلاق اذالمراد بذلك الاخر المخصوص الذي فدئبت انه تعالى قدأراده وشاء واعلم انهذا المكلام الذي ذكره القساضي لاتعلقاله بالاستدلال على الوجد الذي ذكرناه وايضا فعاصل ماذكره القاضي تخصيص هذاالعام بالصورة الئيمر ذكرها فيما قبل هذه الآية وذلك ضعيف لانخصوص ماقبل الآية لايقتضى تخصيص هذا العاميه لاحتمال أنيكون الحكم فيهذه الآية واردابجيث

يعمظك الصورة وسأبرالصور بني في الآية سؤال يتعلق بالاعراب وهوأن يقال مامحل ان

اليدتمال حرث يوفقه ال يوادي الى دخول الجنسة من الاعسان والطاعة (والظالين) وهم الذين صرفوا مشيئتهم الىخلاق ماذكر (أعداهم عدايا أَلْيَا) أَي مِنْنَاهِيا فِي الايلام قال الزجاج نصب الفلا اين لان حاقباله منصوب أي المخل من نشسه في رجته و مذب الشالين ويكون أعداهم تفسيرا الهذا المضمر وقري بالرفع على الابتداء 🗱 عزالني مسلى الله عليه وسلم من قرآ سسورة هل أتى كان جزاوه على الله تعالى البعنة وحريرا

يشاءالله وجوابه النصب على انظرف وأصله الاوقت مشيئة اللهوكذلك قراءة ان مسعود الامايشاء الله لان مامع الفعل كأن معه وقرئ أيضايشاون بالياء الله عال (ان الله كان على احكموا) أي علما أحوالهم وما يكون منهم حيث خلقهم مع عله بهم \* ثم ختم السورة فقال (بدخل من يشاء في رحمه والطالمين أعدلهم عداياً أيما) اعلم ان خاتمة هذه السورة صحيبة وذلك لأن قوله وماتشاون الاأنبشاءالله يدل على أنجيع مايصدر عن العبد فبمشيئة الله وقوله يدخل مزيشا فررجته والغذالين أعدلهم عذابا اليمايدل علىان دخول الجنة والنار ليس الاعشيئة الله فغرج منآخر هذه السورة الاالله وماهومن الله وذلك هو التوحيد المطلق الذي هو آخر سير الصديقين ومنتهي معارجهم في افلاك المعارف الالهيةو في الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله يدخل من يشاء في رجنه ان فسنرنا الرجمة بالايمان فالآية صبر يحمة في إن الايمسان من الله وان فسير ناها بالجنة كأن دخول الجنة بسبب مشيئةالله وفضله واحسانه لابسبب الاستحقاق وذلكلانه اوثبت الاستحقاق لكان تركه نفضي الى الجهل والحاجة المحالين على الله والمفضى الى المحال محال فنزكدمحال فوجوده واجب عقلا وعدمه ممتنع عقلا ومأكمان كذلك لايكون معلقا على المشيئة البتة وأيضا فلان من كان مديونا من أنسان فادى ذلك الدين الى مستعقم لايقال بأنه أنمادفع ذلك القدر اليه على سببل الرَّجة والنفضل (المسئلة الثانية) قوله والظالمين أعداهم هذابا اليما يدل على أنه جف القلم بماهو كأئن لان معني أعدأنه علم ذلك وقضى به وأخبر عنه وكتبه في اللؤح الحنفوظ ومعلوم أن التغير على هذه ألاشياء محال فكان الامرعل مابيناه وقلناه (المسئلة الثالثة) قال الزجاج فصب الغذالمين لان قبله منصوبا والمعني يدخل من بشاء في رحمه ويعذب الظالمين وفوله أعدلهم عذابا اأيما كالتفسسير لذلك المضمر وقرأ عبدالله بن الزبير والظالمون وهذا ليس باختيار لانه مغطوق على يدخل من يشاءوعطف الجلة الاسمية على الجلة الفعلية غيرحسن وأماقوله في حم عسق يدخل من يشاء في رحمه والظالمون فأنما ارتفع لانه لم يذكر بعده فعل يقع عليد فينصبه في المعنى فلم يجزأن بعطف على المنصوب قبله فارتفع بالابتداء وههنا قوله أعدلهم عذاما أليما يدل على ذلك الناصب المضمر فغلهر الفرق والله أعلم بالصواب

﴿ سُـُورَةُ المُرْسُلَانُ خَسُـُونُ آيَةً مُكَيَّةً ﴾

﴿ بسمالله الرحمٰن الرحيم ﴾

(والمرسلات عرفا فالعاصفات عصفا والناشرات نشرا فالفارقات فرقا فالملقيات ذكرا ؟ عذرا أوندرا) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان هذه المكلمات الخمس اماأن يكون المراد منها جنساوا حدا أو أجناسا مختلفة (اما الاحتمال الاول) فذكروا فيه وجوها (الاول) ان المراد منها بأسرها الملائكة فالمرسلات هم الملائكة الذين أرسلهم الله الملائكة المالات عمال النعمة الى قوم أولايصال النقمة الى آخرين وقوله عرفا فيه وجوه (أحدها)

مر سورة والرسلات مكية وأبهالحسون ﴿ بسم الله الرجن الرحيم ﴾ ﴿ وَالْمُرْسَلِينَ عَرِمًا فالعاصفات عصفا والناشرات نشرا فالفارقات فرقا فالملقيات ذكرا) افسام من الله عز وجل بطوائف من الملائكة أرسلهن بأوامره فعصفن في مضيهن عصف الرياح مسارعة في الامتئسال فالامر وبطوائف أخرى نشرن أجمعتهن في الجو غند انحطاطهن بالوسى أونشرن الشرائع فيالاقطسار أونشرن النفسوس الموتى بالكفروالجهل بماأوحين ففرقن بين الحق والباطل فألقين ذكرا الى الانبياء (عذرا) للمعقين (أُونْدُرا) لْلْبَطْلَيْنِ ولعل تقديم نشر الشرائع ونشرالنه وس

منتابعة كشعرالعرف يقال جاؤاعر فاواحداوهم عليه كعرف الضبع اذا ألبوا عليسه (والثاني) أن يكون بمعنى العرف الذي هو نفيض الذكر فان هو لاء الملائكة ان كانوا بعثواللرجة فهذا المعنى فيهم ظاهر وان كانوالاجل المذاب فذلك العذاب وان لم يكن معرو فاللك فار فأنه مغروف اللانبياء والمؤمنين الذين انتقم الله لهم منهم (والثالث) أن يكون مصدراكاته قبل والمرسلات ارسالاأي ستابعسة وانتصاب عرفا على الوجه الاول على الحال وعلى الثاني لكونه مفعولاأي أرسلت للاحسسان والمعروف وقوله فالعاصفات عصفافيه وجهان (الاول) يسئى ان الله تعالى المأرسل أوائك الملائكة فهم فالعاصفات عصفوا في طبرانهم كانعصف الرياح (والثاني) ان هو الاالملائكة يه صفون بروح الكافر يقال عصف بالثي أذا أباده وأهلكه يقال ناقة عصوف أي تعصف براكبها فقضى كأنهار يح في السرعة وعصفت الحرب بالتوم أي ذهبت بهم قال الشاعز

فى فيلق شهباء ملومة \* تعصف بالقبل والدبر

وقوله تعالى والناشرات نشرامعناه انهم نشروا أجمعتهم عندا تعطاطهم الى الارمس أونشم وا الشرائع في الارض أونشروا الرحمة أوالمعنداب أوالراد الملائكة الذين ينشرون الكتب يوم الحساب وهي الكتب التي فيهاأعال بني آدم فال تعالى وتغرجله يوم القيامة كتابايلقاء منشو راو بالجلة فقدنشروا الشئ الذي أمروابابصاله الىأهل الارض ونشره فزهم وقوله تعالى فالفارقات فرقاءعناه أذهم يفرقون بين الحق والباطل وقوا فالملقيات ذكرامعناه أنهم يلقون الذكرالي الانبياء تمالمراد من الذكر يحتمل أن يكون مطلق العمل والحكمة كما قال بنزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من صاده و يحمل أن يكون المرادهوالقرآن خاصة وهوقوله أ ألق الذكر عليسه من بيننا وقوله وماكنت ترجوأن يلق اليك الكتاب وهذا الماني وانكان هوجبريل عليد اللام وحده الاأنه بجوز أنايسمي الواحدباسم الجاعة على سبيل النعظيم واعلم الك قدعرفت أنالقصودمن القسم التلبيه علىجلالة المفسم به وشرف الملائكة وعلو رتبتهم أمر ظاهر من وجوه (أحدها) شدة مواظبتهم على طاعة الله تعلى كأقال تعمالي يفعلون مايومرون لايسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون (وثانبها) أنهم أقسام فنهم من رسل لانزال الوجي على الانبياء ومنهم من يرسل للزوم بنيآدم لكتابة أعمالهم طألفة منهم بالنهار وطائفة منهم بالليل ومنهم من يرسل اقبض أرواح بني آدم منهم من يرسل بالوجي من سماء الى أخرى الى أن يمزّ ل بذلك الوجي ملك تلك السماء الى الارض ومنهم الملائكة الذين ينزاون كل يوم من البيت المعمور إلى الكعبة على ماروي ذلك في الاخبأرفهذا ما ينتظمه قوله والمرسلات عرفاتم مافيها من سرعة السير وقطع المسافات الكشيرة في المدة الميسيرة كقوله تعرج الملائكة والروحاليه في يوم كان مقدار محسين ألف سنة تجما فيها مننشرأ جنعتهم العظيمةعندالطيران ونشرالهم والحكمة والنبوة والهداية والارشاد

والغرق على الالقاء الإبذان بكونها غابة للالقاء حقيقة بالاعتناءيها أو للاشعاريان كلامن الاوصاف المذكورة مستقسل بالدلالةعلى استحماق الطوائف الموصوفة بهالاتفعيم والاجلال بالاقسام بهن ولوجئ بهاعلى ترتيب الوقوعل بمافهم أن مجموع الالقساء والنسس والفرق هوالموجسلا ذكرمن الاستعقاق أو اقسسام برياح عداب أرسلهن فعصفن وبرياح رجه نشرن السحاب في الجوففرقن مينه كقوله تعالى و عدمله كسفاأ وإسحائب نثمرن الموات ففرقن كل صنف منهاهن سائر الاصناف بالشكل والاونوسسائر الخواص أوفرقن بين من بشكر الله تعالى

والوحى والننزيل واظهارالفرق بينالجق والباطل بسبب انزال ذلك الوحى والننزيل والقاء الذكر في القلب واللسان بسبب ذلك الوحى و بالجلة فالملائكة هم الوسايط بين الله تعالى وبين عباده فىالفزز بجميع السعادات العاجسلة والآجلة والخيرات الحسمانية والروحانية فلذلك أقسم الله بهم (القول الثاني) ان المراد من هذه الكلمات الخمس بأسرها الرياح أفسم الله برياح عداب أرسلها عرفا أى متنابعة كشعر العرف كاقال يرسل الرياح وأرسلنا الرياح تمانها تشتدحتي تضيرعوا صف ورياح رحة نشرت السحاب في الجوكاقال وهوالذي يرسل الرياح بشرابين يدى رحمته وقال الله الذي يرسل الرياح فتثبر سحابا فيسطد في السماء ويجوزايضا أن يقال الرياح تعين النبات والزرع والشجر على النشؤر والانبات وذلك لانها تلقع فيبرزاك بناك على ماقال تعالى وأرسلنا الرياح اواقع فبهذا الطريق تكون الرياح ناشرة للنبات وفي كون الرياح فارقة وجوه (أحدها) أن الرباح تفرق بعض أجراء السعال عن بعض ( وثانيها ) ان الله تعسالى خرب بعض القرى بتسليم الرياح عليها كاقال وأما عادفأ هلكوابر يح صرصر وذلك سبب لظهو رالفرق بين أولياء الله وأعداء الله (و ما الها) ان عند حدوث الرياح المختلفة وترتب الا كارالعجيبة عليهامن تموج السحاب وتخريب الديارة صبرالخلق مضطرين الى الرجوع الىالله والنضرع على ياب رحته فيحصل الفرق بين المقر والمنكر والموحد والمحدوقوله فالملقيات ذكرامعناه ان العاقل اذاشاهدهبوب الرياح التي تقلع القلاع وتهدم الصحنوروالجبال وترفع الامواج تمسك بذكرالله والتجأالي اعانفا الله فصارت تلك الرياح كأنهاألقت الذكروالايمان والعبودية في القلب ولاشك أن هذه الاضافة تكون على سببل المجازمن حيث ان الذكر حصل عند حدوث هذه (القول الثالث) من الناس من حلبعض هذه الكلمات الخمسة على القرآن وعندى انه عكن حلجيعهاعلى القرآن فقوله والمرسلات المرادمنها الآيات المتتابعة المرسلة على لسان جبريل عليه السلام الى محمد صلى الله عليه وسلم وقوله عرفاأى زلت هذا الآيات بكل عرف وخير وحكيف لاوهى الهادية الى سبيل البجساة والموصلة الى مجامع الخيرات والعساصفات عصفا فالراد ان دواة الاسلام والقرآن كانتضع بفذفي الاول تم عظمت وقهرت سائر الملل وألاديان فكان دولة القرآن عصفت سأرالدول والملل والأديان وقهرتها وجعلته اباطلة دائرة وقوله والناشرات نشرا المرادان آيات القرآن نشرت آثارا لحكمة والهداية في قلوب العالمين شرقا وغربا وقوله فالفارقات فذلك ظاهرلان آيات القرآن هي التي تفرق بين الحق والباطل ولذلك سهي الله تعالى القرآن فرقانا وقوله فالملقيسات ذكرا فالامر فيه ظاهرلان القرآن ذكر كاقال تعالى ص والقرآن ذي الذكروانه لذكرلك ولقومك وهذاذكر مبارك وتذكرة كإقال وانه لنذكرة للمتقين وذكرى كإقال وذكري للعالمين فظهرانه يمكن تفسير هذه الكلمات الخمسة بالقرآن وهذا وانلم يذكره أحدقانه محتمل (القول الرابع) يمكن

وبين من مكفر به فالقين ذكرا اماعذراللمعنذرين الىالله تعالى بتويتهم واستغفسارهم عند مشاهدة بهبرلا أماررجته تعالىفىالغيثويشكرونها واماانذاراللذين يكفرونها وينسبونها الىالانواء واستادالقاءالذكرالعن لكونهن سناق حصوله اذاشكرت النعمة فهن أوكفرتأواقسام بآيات القرآن المرسلة الى رسول الةصلى الله عليه وسلم فعصفن سائرالكتب بالنسمخ ونشرن آثار الهدى من مشارق الأرض ومغساريهسا و فر فن

حلهاأ يضاعلي بعثة الانبياء عليهم السلام والمرسلات عرفاهم الاشتخاص الذين أرسلوا

بالوجى المشتل على كلخبر ومعروف فانه لاشك انهم أرسلوا بلااله الاالله وهومفتاحكل

خير ومعروف فالعاصفات عصفا معنساه الأمركل رسول يكون في أول الامر حقيرا ضعيفا عيشندو يعظمو يصيرفي القوة كعصف الرياح والناشرات نشر اللراد مند النشار ذينهم ومذهبهم ومقسالتهم فالفارقات فرقا المراد انهم يفرقون بين الجق والباطل والتوحيد والالحاد فاللقيات ذكراالمراد انهم يدعون الخلق الىذكرالله ويأمرونهم به و يحثونهم عليه إلى القول الخامس) أن يكون المراد ان الرجل قد يكون مشتغلا بمصالح الدنيام سنغرقا فيطلب الداتها وراحاتها ففي اثناه ذلك يردفي قلبه داعية الاعراض عن الدنباوالرغبة في خدمة المولى فالك الدواعي هي المرسلات عرفاتم هذه المرسلات الهاأثران (أحدهما) ازالة جبما سوى الله تعالى عن القلب وهو المراد من قوله فالعاصفات عصفا (والثاني)ظهورا أرتاك الداعية في جبع الجوارح والاعضاء حتى لايسم الاالله ولا يبصر الااللهولاينظر الاالله فذلك هوقوله والناشرات نشرا مح عندذلك ينكشف له تورجلال الله فيراه موجودا ويرى كل ماسواه معدوما فذلك قوله فالفارقات فرقا ثم يصبر العبد كالشنهرف محبته ولايبق في قلبه ولسانه الاذكره فذلك قوله فأللقيات ذكرا واعران هذه الوجوه الثلاثة الاخيرة والكانت غسير مذكورة الأأنها محتملة جدا (وأماالأحتمال الثاني) وهو أن لا يكون المراد من الكلمات الخمس شيأ واحدافقيه وجوه ( الاول) ماذكر. الزجاج واختاره القاضي وهو اناائلائة الاول هي الرباح فقوله والمرسلات عرفا هي الرياح التي تنصل على العرف المعتاد والعاصفات مايشتد منه والتاشرات ماننشر السعاب أماقوله فالفارقات فرقافهم الملائكة الذبن يفرقون بينالحق والباطل والحلال والحرام عايقهملونه من القرآن والوحى وكذلك قوله فاللقيات ذكرا انها الملائكة المتعملة للذكر الملفية ذلك الى الرسل فإن قبل وما المجانسة بين الرياح و بين الملائكة حتى بجمع بينهمافي القسم فلناالملائكة روحانيون فهم بسبب اطافتهم وسرعة حركاتهم كالرياح ( القول الثاني) ان الاثنين الاولين همما الرياح فقوله والمرسلات عرفا فالعاصفات عصفاهماال باحواللائة الباقية الملائكة لانها تنشر الوجي والدين ثم لذلك الوجي أثران (أحدهما) حصول القرق بين المحق والمبطل (والثاني) ظهور ذكر الله في القلوب والالسنة وهذاالقول مارأيته لاحدولكنه ظاهرالاحمال أيضا والذي يوكده انهمال والمرسلات

عرفافالعاصفات عصفا عطف الثاني على الاول صرف الفاءتم ذكر الواو فقال والناشرات

نشراوعطف الاثنين الباقيين عليه بحرف الفاءوهذا يفتضي أنبكون الاولان ممتازين

عن الثلاثة الاخسيرة ( القول الثالث ) يمكن أبضًا أن يقال المراد بالاولين الملائكة

فقوله والمرسلات عرفا ملائكة الرحة وقوله فالعاصفات عصفا ملائكة العذاب والثلاثة

الباقية آيات القرآن لانها تنشرالحق في القلوب والارواح وتفرق بين الحق والباطل وتلقى

بين الحق والماطل فالقين ذكر الحق في اكناف العمالين والعرف امأ تقبض النكروانتصابه على العلة أي ارسلنسا الاحسان والمعروف فأن ارسال ملائكم المذاب معروق للانبياء عليهم السلاموالمؤمنين أوبمعني المتابعة من عرف الفرس وانتصابه على الحالية أأوالعذر والنذر مصدران من عدر اذاعجا الاسساءة ومن أنذراذا خوف والتصابهما على البداية منذكرا أوعلى العليسة وقرأا ماشقال

الذكر في القلوب والالسنة وهذا القول أيضا مارأيته لاحد وهومحتمل ومنوقف على ماذكرناه أمكنته أن بذكر فيه وجوها والله أعلم بمراده ( المسئلة الثانية ) قال القفال الوجه في دخول الفاء في بعض ماوقع به القسم والواو في بعض مبنى على الاصلوهوان عند أهل اللغة الغاء تقتضي الوصل والتعلق فاذاقيل قام زيدفذهب فالمعني أنه قام ليذهب فكان قيامه سببا لذهبابه ومتصلابه وافاقيل قام وذهب فهما خبرانكل واحدمتهما قائم ينفسه لايتعلق بالآخر تمانا القفال لمامهد هذا الاصل فرع الكلام عليدني هذه الآية بوجوه لاعيل قلى اليهاوأ ناأفرع على هذا الاصل فأقول أما من جعل الاواين صفتين لشي والثلاثة الاخيرة صفات اشي واحدفالا شكال عنه زائل وأمامن جعل الكل صفات اشئ واحد فنقول ان حلناها على الملائكة فالملائكة اذا أرسلت طارت سر يعاوذنك الطير ان هوالعصف فالمصف مرتب على الارسال فلاجرم ذكر الغاءأما النشر فلايترت على الارسال فان الملائكة أول ماييلة ون الوحى الى الرسل لايصيرفي الحال ذلك الدين مشهورا منتشرا بل الحلق يوفون الانبياء في أول الامر وينسبونهم الى الكذبوالسحر والجنون فلاجرم لميذكر الفاءالتي تفيد التعقيب بلذكر الواويلي افا حصلا الشر ترتب عليه حصول الفرق بين الحق والباطل وظهؤرة كر الحق على الالسنة فلاجرم ذكرهذين الامرين بتعرف الفاءفكائه والله أعلم قيل بالمحداني أرسلت الملك اليك بالوجي الذي هوعنوان كل سعادة وفاتحه كل خبروالكن لانطمع في ان نشهر ذلك الامر في الحال ولكن لا يد من الصبر وتحمل المشقة تم اذاجاء وقت التصبرة أجعل دينك ظاهرا منتشرافي شرق المالم وغربه وعند ذلك الانتشار يظهر الفرق فتصبر الادبات الباطلة صعيفة ساقطة ودينك هوالدين الحق ظاهرا غالباوهنالك يظهرذكرالله على الالسنة وفي المحاريب وعلى المنابر ويصير العالم علوأ من ذكر الله فهذا اذا جلناهذه الكلمات الخمس على الملائكة ومن عرف هذا الوجه أمكنه ذكر ماشابهه في الرياح وسائر الوجوه والله أعلم أماقوله عذرا أونذرا فغيه مسئلتان (المسئلة الاولى) فيهما قراءتان التحفيف وهوقرا أقأبي عرووعاصم من رواية حفص والباقون قرؤا بالتثقيل أماا لتعفيف فلاتزاع فيكونه مصدرا والمعنى أعذارا وانذارا وأماالتثقيل فزعم أبوعبيدة انه جم وليس بمصدر وأماالاخفش والزجاج فرعاانه مصدر والتثقيل والتحفيف لغتان وقرر أبوعلى قول الاخفش والزجاج وقال العذروالعذيروالنذر والنديرمثل النكر والنكيرنم قالـأبوعلى و بجوزفى قراءة من تقل أن يكون عذرا جم عاذر كشرف وشارف وكذلك الندر يجوز أن يكون جم نذير قال تعالى هذا نذير من الندرالاولى ( المسئلة الثانية ) في النصب ثلاثة أوجه أماعلى تقدير كونه مصدرا فوجهان (أحدهما) أن يكون مفعولا على البدل من قوله ذكرا (والثاني) أن يكون مفعولاله والمعنى والملقيات ذكرا للاعذار والانذار وأماعلي تقديركونه جعافنصب على الحال من الالقاء والتقديرفاالمقيات ذكرا

(انماتوهدون لواقع) جواب للقسم أيان الذي توعدونه من يحر القسامة كأن لايحالة ( فاذا البجوم طمست) محيت ومحقت أوذهب نورها (واذا السماء فرجت ﴾ صدعت وفتعت فكانت أبوابا ﴿ وَاذَا الجبالنسفت) جعلت كالحب الذي ينسف بالماسف والحوهويست الجبسال بسا وقبل اخذت من مقارها بسرعة من انسفت الشي إذا اختطفته وقری مطمست وفرجت ونسفت مشددة (والذاالرسل أقت ) أي عين لهم الوقت الذي يحضرون فيدللشهادةعلى أنمهم وذلك عند مجيئه وحضوره اذلانتعين ابهم قبسله أوبالغوا الميقات الذي كأنوا بلنظرونه وقرئ وقات على الاصلو بالتحقيف

فيهسا

حال كونهم عاذرين ومنذرين \* قوله تعمالي ( اننا توعدون لواقع ) جواب القسم والمعنى الثالذي توعدون يهمن مجئ يوم القيامة لكائن نازل وقال الكلي المراد أنكل ماتوعدونبه من الخيروالشراواقع والمتجالقائل بالتفسير الاول بانه تعالى ذكرعقيب هذه الآيات علامات يوم القيامة فدل على أن المراد من هذه الآية هو القيامة فقط تمانه ذكرعلامات وقوع هذااليوم (أولها) قوله تعالى (فاذالجوم للمست) وذكر ناتفسير الطمس عند قوله ربنا اطمس على أموالهم وبالجلة فعتمل أزيكون المراد محقت ذواتها وهوموافق لقوله انتثرت وانكدرت وأنيكون المراد محقت أنوارها والاول أولى لانه لاحاجة فيه الى الاضمار و بحو ز أن يمحق نورها ثم تذيرٌ بمحوقة النور\*(وثانيها) قوله ( وإذا السما فرجت ) الفرج الشق يقال فرجه الله فانفرج وكل مشقوق فرج قههنا قوله فرجت أي شتت نظيره اذاالسعاء انشفت ويوم تشقق السماء بالغمسام وقال ا ين قتيبة معناه فتحت نظيره و فتحت الساء قال الشاعر \* الفارجي باب الامير المبهم \* (وثالثها) قوله (واذا الجبال نسفت) وفيه وجهان (أحدهما) نسفت كالحب المغلت اذا نسف بالمنسف ومنه قو له أيحرقنه ثم اننسفنه ونظيره وبست الجبال بسا وكانت الجيال كشيا مهيلافقل ينسفها ربي نسفا (والثاني) اقتلمت يسرعة من أما كنها من النَّسَعُت الذي اذا اختطفته وقرئ طمست وفرجت ونسفت مشددة ١٠ (ورابعها) قوله تعالى (واذا الرسل اقتت) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى ) أفنت أصلها وقتت ويدل عليدوجوه (أحدها) قراءة أبي عرو وقنت بالواو (وثانيها) أن أصل الكلمة من الوقت (وثالثها) انكل واوانضعت وكانت ضغها لازمة فانها تبدل على الاطرادهم زة اولاوحشوا ومن ذلك أن تقول صلى القوم أحداناو شده أجوه حسان وأدوار في جعدار والسبب فيم أنااضهة من جنس الواو فالحم بينهما يجرى مجرى جم المثلين فيكون تقيلا ولهذا السبب كان كسرالياء تقيلا أماقوله تعالى ولاتنسواالفضل بيتكم فلايجوز فيد البدل لان الضعة غَمْرُلَازِمَةُ ٱلاَتْرِيَ أَنَّهُ لاَيْسُوعَ فِي نُحْوَ قُولِكُ هَذَاعِدُوانَ تَبْدُلُ (الْمُسِئَلَةَ الثَّانِيمَ) فِي التَّاقَبِت قولان (الاول) وهوقول مجاهد والزجاج انه تبيين الوقت الذي فيد بحضرون للشهادة على أتمهم وهذا ضعيف وذلك لانهذه الاشياء جعلت علامات الهيام القيامة كأنه قبل اذاكانكذا وكذا كانتالقيامة ولايليق بهذا الموضع أن بقال واذابين لهم الوقت الذي محضرون فيه للشمهادة على أتمهم قامت القيامة لان ذلك البانكان حاصلا فى الدنيا ولان الثلاثة المنقدمة وهي الطمس والفرج والنسف مختصة بوقت قيام القيامة فكذا هذاالتوقيت مجب أن يكون مختصا بوقت قيام القيامة (القول الثاني) ان المراد بهذا التأفيت تحصيل الوقت ونكو لند وهذا أقرب أيضا الى مطالقة اللفظ لانالناء التفعيلات على تحصيل تلك الماهيات فالتساويد تحصيل السواد والتحريك تحصيل الحركة فكذا التأفيت تحصيل الوقت ثمانه ليس في اللفظ بيان اله تحصيل لوقت أيشي

(لای یوم أجلت) منذر نفؤل هوجواب لاذافي قوله تعالى واذا الرسل أقنت أوحال من مر فوع أفنت أي بقال لاي يوم أخرت الامور المتعلقة بالرسل والمراد تعظيم ذلك اليوم والتعجيب من هولهوقوله تعالى (ايوم الفصل ) يبان ليوم التأجيل وهو اليوم الذي يفصل فيدبين الخلائق ( وماأدراك ما يوم الفصل ) ماهبتدأ ادراك خبره أي أي شي جعاك داريا ماهو فوضع موضع العنمسير يوم الغمسل لزبادة تغظيع وتهو يلعلى أنماخبر ويوم الفصل مبتدأ لا بالعكس كما اختاره سسيبو نه لان محط الفائدة بيانكون يوم القصل أمرا لديعها هائلا لانقسادر قدره ولا بكشه كنهه كا بفيده خبرية مالايان كونأمر

والمللم يبين ذلك ولم يعين لاجل أن يذهب الوهم الى كل جانب فيكون التهويل فيه أشد فيحتمل أن بكون المراد تكوين الوقت الذي يحضرون فيه للشهادة على أمهروأن يكون هوالوقت الذي يجتمعون فيه للفوز باللواب وأن يكون هو وقت سوال الرسل عاأجيبوابه ومسوال الايم عاأجابوهم كاقال فلنسألن الذين أرسسل اليهم ولنستان المرسلين وأنيكون هوالوقت الذي يشاهدون الجنة والنار والعرض والحساب والوزن وسائرأ حوال القيامة واليدالاشارة بقوله ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة # قولداءالي (اللي يوم أجلت) أي أخرت كانه تعالى يعجب العباد من تعظيم ذلك اليوم فتنال لاى يوم أخرت الامور المتعلقة بهوالا وهي تعذيب من كذبهم وتعظيم منآمن بهم وظهور ماكانوا يدعون الخلق الى الاعان به من الاهوال والعرض والحساب ونشر الدواوين ووضع الموازين الله تمانه تعالى بين ذلك فقال (ليوم القصل) قال ابن عباس رضى الله عنهما يوم يفصل الرحن بين الخلائق وهذا كقوله ان يوم الغصل ميقاتهم اجعين \* ثم اتبع ذلك تعظيم المانيا فقال ( وما ادر الله ما يوم الفصل ) أى وما علك يوم الفصل وشدته ومهايند \* تماتيعه يتهويل ثالث فعال (ويل بو منذلككديين) أي والنبوة للكذبين إاتوحيد والمعادو يكل ماورد من الانبياء عليهم السلام واخبروا فندبق ههناسو الان (السوال الاول) كيف وقع النكرة مبتدأ في قوله ويل يومند للكذبين (الجواب) هو في أصله مصدر منصوب ساد مسد فعله ولكنه عدل به الى الرفع للدلالة على معنى ثبات الهلاك ودوامه للدعوعليه ونحوه سلام عليكم ويجوزو يلا بالنصب والكن لم يقرأ به (السوال الثاني) أن جواب قوله فاذا النجوم طمست (الجواب) من وجهين (احدهما) التقديرا عاتوعدون لواقع اذاالنجوم طمست وهذاضعيف لانه يقع في قوله فأذا البحوم طمست (الثاني ) أن الجواب محذوف والتقدير فأذا النجوم طمست وأذاوإذا فعينئذ تفع المجازاة بالاعال وتقوم القيامة \* قوله تعالى (ألم نهلك الاولين مُم تَنْبِعُهُمُ الآخرِ بِنَ كَذَلِكُ نُفُعِلَ بِالْجِرِمِينَ وَ بِلِيوَمِنْذَ الْمُكَادِبِينَ ) اعلمُأن المقصود من هذه السورة تخويف الكفار وتعذيرهم من الكفر ( فالنوع الاول ) من التخويف انه أقسم على ان اليوم الذي يوعدون به وهو يوم الفصل واقع ثم هول فقال وما أدر النما يوم الغصل ثم زاد في النهويل فقال ويل يومنُّه للمكذبين (والنوع الثاني من التحويف) ماذكر في هذه الآية وهوانه أهلك الكفرة المتقدمين بسبب كفرهم فاذا كان الكفر حاصلا في هوالاء عميه المتأخرين فلابدوان يهلكم أبضائم قال ويل يومئذ للكذبين كائه نقول أما الدنيا فعاصلهم الهلاك وأما الاخرة فالعذاب الشديدواليه الاشارة بقوله خسر الدنياوالاخرة ذلك هوا الحسران المبين \* وفي الآية سؤلان ( الاول ) ما المراد من الاولين والآخرين (الجواب) فيد قولان (الاول) أنه أهلك الاولين من قوم نوح وعاد وتعودتم أتبعهم الأخرين قوم شعيب ولوحدوموسي كدلك نفعل بالمجرمين وهم كفارقريش وهذاالقول صعيف لان قوله نتبعهم الآخرين افظ المصارغ فهو يتناول الحال والاستقبال ولايتناول الماضى البتة (القول الثاني ) ان المراد بالاولين جيع الكفار الذين كانوا قبل محد صلى الله عليه وسلم وقواه ثم نتبعهم الا خرين على الاستئناف على معنى سنفعل ذلك ونتبع الاول الا خرو يدل على الاستثناف قراءة عبدالله سنتبعهم فان قبل قرأ الاعرج ثم نتبعهم بالجزم وذلك يدل على الاستثناف قراء عبدالله سنتبعهم بالجزم وذلك يدل على الاستقبل قلنا القراءة الثابت في بالتواتر نتبعهم بحركة العين وذلك يقتعنى المستقبل فلواقنضت القراءة بالجزم أن بكون المراد هو الماضى اوقع التناني بين القراء تين وانه غير جائز فعلنا أن تسكين العين ايس للجزم بل المخنيف كاروى في بيت المرئ القيس

واليوم أشرب غيرمستحقب ﷺ تم انه تعسالي لمابين انه يفعل بهولاء المأخرين مشل مايفعل أولئك المنقدمين قال كذلك نفعل بالمجرمين أىهذا الاهلاك انمانفعسله بهم لكونهم مجرمين فلاجرمعم فىجيع المجرمين لانعوم العلة يقتضي عوم الحكم ثمقال تعالى ويل يومنذ المكذبين أي هؤلا وان أهلكوا وعذبوا في الدنيا فالصيبة العظمي والطامة الكبري معدة لهم يومالقيامة ( السؤال الثاني ) المراد من الاهلاك في قوله ألم نهلك الاولين هومطلق الامأتة أوالاما تة بالعذاب فأن كان ذلك هوالاول لم ، كن ذلك تخويفسا للكفار لانذلك أمرحاصل الومن والكافر فلايصلج تحذيراللكافر وانكان المراد هوالثاني وهو الاماتة بالعذاب فقوله تمنتبعهم الآخرين كذلك نفعل بالمجرمين يقتضى أن يكون الله قد فعل بكفارفر يش مثل ذلك ومن المعلوم أنه اليوجد ذلك وأيضا فلانه تعالى قال وماكانالله ليعذبهم وأنت ذيهم ( الجواب ) لم لايجوز أن يكون المراد منه الاماتة بالتعذيب وقدوقع ذلك فيحق كفار قريش وهو يوم بدرسلما ذلك فلملايجوز أن يكون المراد من الاهلاك معنى الانامغايرا اللاسرين اللذين ذكروهما وهو الأماتة المستعقبة للذم واللعن فكاأنه قبل أن أولئك التقسد مين لحرصهم على الدنيسا عاللواالانبياء وخاصه وهم تمماتوا فقد فاتنهم الدنبا وبق اللعن عليهم في الدنبا والعقوبة الاخروية دائماسرمدا فهكذابكون عال هؤالاءالكفار الموجوديئ ومعلوم ان مثل هذا الكلام منأعظم وجوه الزجر\* قوله تعالى ﴿ أَلَمْ نَخَلَقَكُمْ مَنْ مَاءَ مُهَايِنَ فَعَمَلْنَاهُ فَيَقَرَارُ محكين الى قدر معلوم فقدرنا فنع القادرون ويل يومثذ للكدبين )اعلمان هذا هوالنوع ألثالث من تفنويف الكفار ووجه التمنويف فيه من وجهم: (الاول)انه تعالى ذكرهم عظيم العامه عليهم وكا كانت نعمة الله عليهم أكثر كانت جنايتهم في حقد أقيم وأفحش وكاكان كذلك كان العقاب أعظم فلهذا قال عقيب ذكر هذاالانعام ويل يومنذ للمكذبين ( الوجه الثاني ) انه تعساني ذكرهم كونه قادرا على الابتداء وظاهر فى العقل ان القادر على الابتداء قادر على الاعادة فلاأنكروا هذه الدلالة الظاهرة لاجرم قال في حقهم و يل يومئذ للمكذبين وأما النفسير فهوأن قوله ألم تخلفكم من ماءمهين أي

بديع من الامور يوم القصل كابفيده عكسه (ويل يو منسذ للمكذبين) أى فى ذلك البوم الهائل وو يلقى الاصل مصدر منصوب سادمسدفعله لكنعدلبه الىازفع للد لالةعلى ثبات الهلاك ودوامه للمدعو عليه ويومئذظرفه أوصفنه (ألم نهلك الاولين) كقوم أوح وعادو عوداتكديبهم به وقرئ نهلك بفتح النون من هلكه بمني أهلكه (ثم نتبعهم الا تخرين) بالرفع على ثم نحن تذبه يهم الآخر ف منظراً م السالكين لمسلكهم في الكفروالتكذببوهو وعيدلكفارمكة وقرئ ممسنت مهم وقرى ندبهم بالجزم عطفاعلى تولك فيكون المراد بالاتخرين المنــأ خربن هلاكا منالمذ كورين كقوم اوط وشعيب

وموسى عليهم السلام (كذلك) مثل ذلك الغمل الفظيع('نفعل بالمجرمين) أى سنتاجار يذعلى ذلك (و يل يومئذ)أى يوم إذاهلكناهم (المكذيين) نا مات الله تمالى وأنبياته ولس فيدتكر برلماأن الويل الاول لعداب الآخرة وهذا لعذاب الدنيا ( ألم تخلقكم ) أي ألم نقدركم ( مزماء مهين ) أي من نطفة قذرة مهينة ( فعملناه في قرارمكين) هوالرحم الى قدرمعلوم) الى مقدار معلوم من الوقت قدر والله تعالىالولادة تسعة أشهر أوأقل منمسا أوأكثر ( فقدرنا )أىفقدرناه وقد قرئ مسددا أوفقدرنا على ذلك على أن الراد بالقدرة مايقارن وجودالقدور غالفعل (فنعم القادرون) أى نحن ( و بل يومنذ المكذبين)

من النطاغة وهو كقوله ثم جعل نسله من سلالة من ماءمه بن فجعلناه في قرار مكين وهوالرحم لان ما يخلق منه الولد لابد وان يثبت في الرحم و يتمكن بخلاف مالا يخلق منه الولد ثم غال الى فدرمعلوم والمراد كونه في الرحم الى وقت الولادة وذلك الوقت معلوم لله تعالى الانميره كقوله ان الله عنده علم الساعة الى قوله و يعلم مافى الارحام فقد رنا قرأ نافع وعبدالله بنعامر بالتشديد وقرأ الباقون بالخفيف أماالتشديد فللعني الاقدرالا ذلك تقديرا فنعم المقدرون له أعن ويتأكد هذا الوجد بقوله تعالى من نطفة خلقه فقدره ولان ايقاع الخلق على هذا التقدير والمجديد نعمة من المقدر على المخلوق فحسن ذكره فيموضع ذكر المنسة والنعمة ومنطمن فيهذه القراءة قال لوصحت هذه القراءة لوجب أن يقال فقدرنا فنعم المقدرون وأجيب عند بأن العرب قدتجمع بين اللغتين قال تعالى فهل الكافرين أمهلهم رويدا وأما القراءة بالتخفيف ففيها وجهان (الاول) انه من القدرة أي فقدرنا على خلقه وتصويره كيف شننا وأردنا فنغم القادرون حيث خلفناه في أحسن الصور والهيات (والثاني) انه يقال قدرت الشيُّ بالمُحْفيف على معنى قدرته قال الفراء العرب تقول قدرعليه الموت وقدروقدر عليه رزقه وقدر بالتخفيف والتشديد قال تعالى فقد رعليه رزقد الله قوله تعالى ( ألم نجعل الارض كفاتا أحياء وأمواتا وجعلنا فيها رواسي شايخات وأسقيناكم ماءفراناو بل يومئد للمكذبين) اعلم انهذا هو (النوع الرابع) من تخويف الكفار وذلك لانه في الآية التي قبل هذه الآية ذكرهم بالنعم التي له عليهم في الانفس فني هذه الآية ذكرهم بالنعم التي له عليهم في الآفاق ثم قال في آخر الآية ويل يومند للمكذبين والسبب فيه مافدمنا أن النع كلما كانت أ كثر كانت الجناية اقبح فكان استحقاق الذم عاجلا والعقاب آجلا أشد وانماقدم تلك الآية على هذه الآية لان النعم التي في الانفس كالاصل للنعم التي في الآفاق فانه لولا الحيسان والسمع والبصر والاعضاء السليمة لماكان الانتفاع بشئ من المخلوقات مكنا واعلم أنه تعالى ذكر ههنا ثلاثة أشياء (أولها) الارض وأعاقدمها لان أقرب الاشاء الينامن الامور الخارجية هوالارض ومعنى الكفت فياللغة الضم والجعم يفسال كفت الشئ أى ضممته و يفسال جراب كفيت وكفت اذاكان لايضيع شيأ تمايجه ل فيه أو يقسال للفدر كفت قال صاحب الكشاف هواسم مايكفت كقولهم الضمام والجماع لمايضم و يجمع ويقال هذا الباب جاع الابواب وتقول شددت الشي ثم تسمى الخيط الذي الم تشديه الشئ شدادا وبهالتصب أحياء وأمواتاكانه قيل كافتة أحياء وأمواتاأو بفعل مضمريدل عليه وهونكفت ويكون المعنى نكفتكم أحباء وأمواتا فينصبان على الحال من الصمير هذا هواللغة أنم في المعنى وجوه (أحدها) أنها تكفت أحياء على ظهرها وأموانا فيبطنها والمني انالاحياه بسكنون فيمنازلهم والاموات يدفنون فيقبورهم والهذا كأنوا يسمون الارض أمالانها فيضمها للناس كألام التي تضم ولدها وتكفله

بقدرتناعل ذلك أوعلي الاعادة (ألم نجعسل الارض كفاتا) الكفات اسم مایکفت ای بضم و يجمع من كفت الشي اذاضه وجعه كالضمام والجماع لليضم ويجمع أيألم تجعلها كفاتآ تكفت (أحياء)كثيرة على ظهرها (وأمواتا) غبرمصورة فيبطنها وقيمل هو مصمدز نعت به المبالغة وقيل جع كافت كصائم وصبام أو كفت وهو الوعاء أجرى عسلي الارمض باعتار لقاعها وقيل تنكرأ حياء وأمواتالان أحياءالانس وأمواتهم يعض الاحياء والاموات وقيل انتصابهماعلي الحالية من محدوف أي كفاتا تكفتكم أحياء وأمواتا (وجعلنافها رواسي) أي جبالا توابت (شایخات) طوالاشواهق ووصف جم المذكر بح مع المؤنث في غمير العقلاء مطرد كداجن ودواجن

ولماكانوا يضمون اليها جعلت كانها تضمهم (وثانيها) انهاكفات الاحياء بمعني انها تمكفت ماينفصل من ألاحياء من الامؤر المستقدرة فالراانها تكفت النماس حال كونهم على ظهرها فلا وثاشها) انها كفات الاحيساء عمني انهاج دمد لما يحتاج الانسسان اليه في حياته من مأكل ومشرب لان كل ذلك يخرج من الارض والابليسة الجامعة للصالح الدافعة للضار مبنية منها ( ورابعها ) ان فولد أحياء وأموانا معناه راجع الى الارض والحيماأنبت والمبت مالم ينبت بتي في الآية سـو ُ لان (الاول) لم قبل أحيـا. وأمواتا على التنكيروهي كفات الاحياء والاموات جميعا ( الجواب) هومن تنكسير التفخيم كأنه قيل تبكفت أحياء لايعدون وأموا تالايحصرون (السوال الثاني) هل تدل هذهالاً يَهُ على وجوب قطع النياش ( الجواب) نقل القفال آن ربعة قال دات الا َّية على ان الارض كف ات الميت فتكون حرزاله والسارق من الحرز يجب عليسه القطع ( والنوع الثاني ) من النعم المذكورة في هذه الآية قوله تعالى وجعلنا فيها رواسي شامخات فقوله رواسي أي ثوابت على ظهر الارمن لاتزول وشامخات أي عاليسات وكل عال فهو شامخو يقال للمنكبر شامح بأنغهومنافعخلقة الجبال قدتقدمت في هذا الكتاب( النوع النالث) من النعم قوله تعالى وأسقينا كم ماء فراتا الفرات هوالغاية في العذو به وقد تقدم تفسيره في فوله هذا عدب فرات " أقوله تعالى ( الطلقوا الي ما كنتم به تكذبه را الطلقوا الى ظل ذى ثلاث شعب لاظليل و لايغنى من اللهب انهاتر مى بشرر كالقصر كانهجالات صفر ویل یومند للکذبین) اعلمانهــداهو (انتوع الخامس) من وجوه تخویف الكفار وهو بيان كيفية عدابهم في الآخرة فاما قوله الطلقوا الى ماكنتم به تبكذبون فالمعنى انه يقال لهم انطاقوا الى مأكنتم به تكذبون من العذاب والطاهر أن الفائلين هم خزنةالنار وانطلقوا الثاني تكرير وقرأ يعقوب انطلقوا علىلفظ الماضي والمعتي انهم انقادوا الامرلاجل الهيرمضعارون اليه لايستطيعون امتناعامنه وكربا بعيد لانهكان ينبغي أن يقال فأنطلقوا بالفاء ليرتبط آخر الكلام بأوله فال المفسرون أن الشمس تقرب يوم القيامة من رؤس الخلائق وايس عليهم يومئذ لباس ولاكنان فتلفعهم الشعس وتسفعهم وتأخذبأنفاسهم ويمتدفنك اليوم ثميجي القبرحتدين بشأء اليظل من فهنالة بقواؤن فن الله عليه ووقانا عداب السعوم ويقال للكدبين انطانوا الى ماكنتم به تكذبون منعذاب الله وعقابه وقوله الىظل بعني دخان جهنم كقوله وظل من يحموم ممانه تعالى وصف هذا الظل بصفات (الصفة الاولى) قوله ذي ثلاث شعب وقيد وجوه (أحدها) قال الحسن ماأدري ماهذا الفلل ولا عمت فيه شيئا ( وثانيما )قال قوم الراد بقوله الى ظل ذي ثلاث شعب كون النار من فوقهم ومن تحت أرجلهم وحيطة بهم وتسمية النار بالظل مجاز من حيث انها محيطة بهم من كل جانب كقوله لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل وقال تعالى يوم يغشاهم العذاب من فوقهم ومن تبحت أرجلهم ( وثالثها )

قال قتادة بل المراد الدخان وهومن قوله أحاط بهم سرادقها وسرادق النارهوالدخان ثم ان شعبة من ذلك الدخان على يمينه و شعبة أخرى على بساره و شعبة أنالثة من فوقه وأقول فنولدت من هذه الينابيع الثلاثة ثلاثة أنواع من الظلمات و يمكن أيضاأن يقالههنا درجات الانة وهي الحسوالخيال والوهم وهي مانسهة الروح عن الاستنارة بانوار عالم القدس والطهارة ولكلواحدمن ثلاث المراتب الثلاثة نوع خاص من الظلة (ورابعها) قال قوم هذا كناية عن كون ذلك الدخان عظيما فان الدخان العظيم ينقسم الى شعب كثيرة (وخامسها) قال أبومسلمو يحتمل في ثلاث شعب ماذكره بعد ذلك وهوأ نه غيرظليل واله لايغني من اللهب و بأنها ترمي بشرر كالقصر ( الصفة الثانية ) لذلك الظل قوله الاظليل وهذاتهكم بهموتمر يعن بأن ظلهم غيرظل المؤمنين والمعنى ان ذلك الظل لا يمتع حر الشمس(الصفة الثالثة) قوله تعالى ولايفني من اللهب يقال أغن عني وجهك أي أبعده لان الغنى عن الشي يباهده كان المحتاج يقاربه قال صاحب الكشاف انه في محسل الجر أى وغير مغن عنهم من حراللهب شيئاقال الففال وهذا يُعتمل وجهين ( أحدهما) ان هذا الظل انمايكون في جهزم فلا يظلم من حرها ولايسترهم من الهيمها وقد ذكر الله في سورة الواقعة الظل فقال في سموم وحبيم وظل من يحموم لابارد ولاكر يم وهذا كا أنه في جهنم أذاد خلوها ممقال لابارد ولاكريم فيحتمل أن يكون قوله لاظليل في معنى لابارد وقوله ولايغني من اللهب في معسني ولاكريم أي لاروح له بلنجأ اليه من لهب النار ( والثاني ) أنتكون ذلك انما يكون قبل أن يدخلوا جمنم بل عند ما يحبسون للحساب والعرض فيقال الهمان هذا الظل لايظلكم من حرااتمس ولايدفع لمب النار وفي الآية وجدانات وهوالذي قاله قطرب وهوأن اللهب همنا هوالعطش يقال لهب لهبا ورجل لهبان وامرأة الهيي (الصفة الرابعة ) قوله تعالى انها ترمى بشر رقال الواحدي يقال شررة وشرو وشرارة وشراروهومانطاير من النار متبددا في كلجهة واصله من شررت الثوب اذا أظهرته وبسطته للشمس والشرار ينبسط متبددا واعلم ان الله نعالي وصف النار التي كانذلك الظل دخانالها بأنهاترى بالشررة العظيمة والمقصودمنه ببان انتلك النار عظيمة جدا ثم انه تعالى شبه ذلك الشرر بشيئين (الاول) بالقصر وفي تفسيره فولان (أحدهما) انالراد منه البناء المسي بالقصر قال ابن عبساس يريد القصور العظام ( الثاني ) أنه ليس المراد ذلك ثم على التقدير ففي التفسير وجوه ( أحدها ) انها جم قصرة ساكنة الصادكترة وتمر وجرة وجر قال المبرد يقال للواحد من الحطب الجرآل الغليظ قصرة والجم قصرقال عبدالرحن بنعابس سألت ابن عباس عن القصر فقال هو خشب كناندخره للشناء نقطعه وكنا نسميه القصر وهذاقول سعيد بنجبير ومقاتل

وأشهدر معلدومات وتنكيرها للتفنيم أوللاشعار بان فينهأ مالم بعرف (وأسفيناكم ماء فراتا) بان خلقنا فيها أنهمارا ومنابع (و يل يؤمنذ للكذبين) بأمثال هذه النعم العظيمة ( انطلقوا )أى ىقال لهم يومث للتو ييخ والتقسر يع انطلقوا (الى ماكنتم به تكذبون) فالدنيا من العذاب ( انطلقوا )خصوصا (الحظل) أي ظهل دخان جهنم كقوله تعالى وظل من يحموم وقرئ انطلقوا على لفظ الماضي اخبار ابعد الامرعن غلمير بموجبه لاصطرا رهم اليــه طوعاً أو كرها ( ذي ئلادشعب بتشعب احظمه ثلاث شعب كإهوشأن الدخان العظسيم تراه يتفرق **ذوائب** وقبل يخرج لسان من النار فنحيط بالكفار كالسرادق و ينشعب من

دُخانها ثلاث شعب فنظلهم حتى يفرغ منحساميروالمؤمنون في ظل العرش قيسل خصوصية الثلاث أما لان حياب النفس عن أنوار القدس الحس والخيالوالوهم أولان المودى الى هذا العذاب هو القــو ة الوهمية الشيطانية الحسالة في الدماغ والقوة الغضبية السبعية التي عن عين الفلب والقوة الشهوية البعيمة التي عن يسارة واذلك فيل تغف شعية فوق الكافر وشعبة عن عينه وشعبة عن يساره (لاظليل) توكم بهمأوردلمأوهمه لفظ الظل ( ولايغني من اللهب)أى غيرمغن له من حراالهب شيأ (انها ترمى بشرر كالقصر)أي كل شررة كالقصر من القصور في عظمها وقيال هاوا لغليظ من الشجر الواحدة فصرة نحوجر وجرة

والضعاك الاانهم فالواهي أصول النخل والشجر العظام فالصاحب الكشاف قرئ كالقصير بفتحتين وهي اعناق الابل أوأعناق الخلنجو شجرة وشجر وقرأ ابن مسعود كالقصير بمعنى القصركرهن ورهن وقرأسعيد بنجبير كالقصر فيجع قصرة كمعاجة وحوج ( التشبيه الثاني) قوله تعالى كأنه جالات صفر وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) جالات جع جال كقواهم رجالات ورجال و ببوتات و بيؤت وقرأ ابن عباس جالات بضم الجيم وهو قراءة يعقوب وذكروا فيه وجوها (أحدها) قيل الجالات بالضم الحيال الغلاظ وهي حبال السفن ويقال لها القلوس ومنهم من أنكر فنك وقال المعروف في الحبل انماهو الجمل بضم الجيم وتشديد الميم وقرى حتى يلج الجمل (وثانبها) قبل هي قطع النحاس وهومروي عن على بن أبي طالب عليد السلام وابن عبساس ومعظم أهل اللغَّة لابسرفونه (وثالثها)قال الفراء يجوز أن يكون الجمالات بالضم من الشيُّ المجمل يقال أجملت الحساب وجاء القوم جلة أى مجتمين والمعنى انهذه الشررة ترتفع كأنها شي مجموع غليظ أصغر وهذا ڤول الفراء (ورابعها) قال الفراء يجوز أن يقال جمالات بضم الجيم جع جال بضم الجيم وجال بضم الجيم يكون جع جل كايقال وخل ورخال ورخال (القرآءة الثالثة) جالة بكسر الجيم وهي جعجل مثل جر وجارة قال أبوعلى والناء انمالحَمَن جالا لنأنيث الجمع كالجمَّت في فعل وفعالة (القراءة الرابعة) جالة بضم الجيم وهي القلس وقيل صفر لارادة الجنس اما قوله صفر فالأكثرون على الثالمراد منه سود تضرب الى الصفرة قال الفراء لاترى اسود من الابل الاوهو مشوب صفرا والشرر اذا تطاير فسقط وفيه بقيد من لون الناركان أشبه بالجل الاسود الذي يشو به شي من الصفرة وزعم بعض العلاءان المراده والصفرة لاالسواد لان الشرر انما يسمى شررامادام يكون ناراومتي كازناراكان أصفر واعما يصيرأسودا ذاانطفا وهنالة لايسمي شرراوهذا القول عندى هوالصواب (المسئلة الثانية) اعلم انه تعالى شبه الشرر في العظم بالقصروفي الاون والكثرة والتنابعوسمرعة الحركة بالجالات الصفر وقيلأ بضاران ابتداء الشرر يعظم فيكونكا لقصرتم يفترق فتكون ثلك القطع المتفرقة المنتابعة كالجالات الصفرواعلأانه تقلعن ابن عباس انه قال في تفسير قوله انها ترمى بشرر كالقصر ان هذا التشبيم اغا وردفي بلاد العرب وقصورهم قصيرة السمك جارية مجرى الحيمة فبين تعالى انها ترمي بشرر كالقصر فلاسمع أبوالعلاء المعرى بهذا تصرف فيه وشبهه بالخيمة من الاديم وهوقوله حراء ساطعة الذوائب في الدجي \* ترمي بكل شرارة كطراف

مراع سلامه المشاف أنه ذكر ذلك معارضة الهذه الآية وأفول كان الاولى لصاحب الكشاف أنه ذكر ذلك معارضة الهذه الآية وأفول كان الاولى لصاحب الكشاف أن لابذكر ذلك واذقد ذكره فلابدلنا من تحقيق الكلام فيه فنقول تشبيه الشمرارة بالطراف بفيد النشبية في الشكل والعظم أما الشكل فن وجهين (الاول) ان الشرارة شكون قبل انشعابها كالنقطة من النار فاذا انشعبت اتسعت فهى كالنقطة

التي تدع فهي تشبه الحجة فان رأسها كالنقصة ممانهالا تزال تتسع شأفشيا (الثاني)ات الشرارة كالكرة أوالاسطوانة فهي شديدة الشبه بالحيمة المستديرة وأماالتشبيد بالحيمة في المظم فالامر ظاهر هذا منتهى هذا التشبيد وأماوجه القدح فبهفن وجوء (الاول) ان لون الشرارة أصفر يشو بهاشي من السواد وهذا المعنى حاصل في الجالات الصفر وغير حاصل في الحيمة من الاديم ( الثاني) ان الجالات متعركة والحيمة لاتكون متحركة فتشبيه الشهرارالمُحرك بالجمالات المُحركة أولى(الثالث) انالشهرارات متنابعة بجيُّ بمضها خلف البعض وهذا المعنى ماصل في الجالات الصفر وغير حاصل في الطراف (الرابع) ان القصر مأمن الرجل وموضع سلامته فتشبيه الشرر بالقصم تنبيه على انه الماتوادت آفته من الموضع الذي توقع منه الأمن والسلامة وحال الكافر كذلك فانه كأن يتوقع الخير والسلامة من دينه تم اله ماظهرت له آفة ولامحنة الامن ذلك الدين والخيمة الست عار وقع منها الأمن الكلي (الخامس) ان العرب كأنوا يعنقدون انكل الجمال في ملك الجال وتمام النعم اتما يحصل علك النعم ولهذا قال تعالى ولكم فيهاجال حين تر محون وحين تسرحون فتشبيه الشرر بالجال السود كالتهكم بهم كأنه قيل اهم كنتم تتوقعون من دينكم كرامة ونعمة وجالا الاان ذلك الجال هوهذه الشرارات التيهجي كالجال وهذا المعنى غيرحاصل في الطراف (السادس) إن الجال افانفرت واختلط بعضها بالبعض فكل من وقع فيمارين أيديها وأرجلها في ذلك الوقت نال بلاء شد بداو ألماعظيما فتشبيه الشمراوات بهاحال تنابعها يغيد حصول كال الضرر والطراف ايس كذلك (السابع) الفناهر انالقمسر يكون في المقدار أعظم من الطراف والجالات الصفر تكون أكثر في العدد من الطراف فتشبيه هذه الشرارات بالقصر والجمالات يقتضي الزيادة في المقدار وفي العدد وتشبيرها بالطراف لايفيد شيأ من ذلك ولماكان المقصود هوالتهو بلوالتخويف كان التشبيه الاول أولى (الثامن) أن التشبيه بالشيئين في اثبات وصفين أقوى في ثبوت ذينك الوصفين من التشديد بالشي الواحد في اثبات ذينك الوصفين ويبانه انمن سمع قوله انها ترمى بشرركا الصراسارع ذهنه الى أن المراد البات عظم تلك الشرارات أثم اذا سمع بعد ذلك قوله كائه جالات صفر تسارع ذهنه الى ان المراد كبرة تلك الشرارات وتتابعها واونهما أمامنهم انالشراركالطراف يبني ذهنمه متوقفا فيأن المقصود بالتشبه اثبات العظم أواثبات اللون فانتشبيه بالطراف كالجمل وانشبيد بالقصرو بالجالات الصفر كالبيأن المفصل المكرر المؤكد ولماكان المقصود منهذا البيان هوالتهويل والتحويف فكلماكان ببانوجوه العذاب أثم وأبينكان الخوف أشد فثبت ان هذا التشبيه أتم (الناسع) الهقال في اول الآية انطلقوا الى ظل والانسان انمايكون طبب العبش وقت الانطلاق والذهاب اذاكان راكبا وانما بجد الطل الطيب اذاكان في قصره فوقع تشبيه الشرارة بالقصروا لجالات كأنه قبل له مركوبك

وقري كالفصر بفنحتين أأ وهي اعناق الابلأو أعناق المخل نحوشجرة وشعير وفرئ كالتصر بمعسن القصور كرهن ورهن وقرئ كالقصر جمع قدرة (كانهم جالة) قبل هو جم جلوالناء لأنيث الجع بقالجل وجنال وجالة وقبل اسم جع كالجارة (صقر) فان الشرار للافيدمن النارية بكون أصنفر وقيل سودلان سواد الايل المربالي الصغرة والأول تشيه في العظم وهسدا في اللون والكثرة والتتابع والاختلاط والحركة وقريء جسالات جوم جمال أوجالة وقد فرئ جمالات جمع جال وقد قری بها وهي الحبل العظيم من حبال السفن وقاوس الجسور والتشبيد في الاستاده والقسافه (ويل يومند للكديين

هذه الجالات وظلائ فيمثل هذا الفصر وهذا بجرى مجرى انتهكم بهم وهذا المعني غير

حاصل في الطراف ( العاشر ) من المعلوم النصلير القصر الى ألهواء أدخل في الشجب

الآيه سوالان ( الاول) كيف عكن الجع بين قوله هذا يوم لا ينطقون وقوله ثم اللكم يوم

القيامة عندر بكم تخنصمون وقوله والله ربنا ماكنامشركين وقوله ولايكتمون الله حديثا

من تطاير الحيمة لان القصر بكون مركما من البن والحجر والخشب وهذه الاجسام ادخل في الثقـــلوالاكتيار من الحجيمة المُتَغَذَّة امامن المكر باس أومن الاديم والشيُّ كلَّــاكان. أثقل وأشدا كتباراكان تطايره في الهواء أبعد فكانت النار التي تطير القصر الى الهواء أقوى منالنار التي تطيرا اطراف في الهواء ومعلوم ان المقصود اعظيم أمر النارق الشدة والقوة فكانت النشبيه بالقصر أولى ( الحادي عشر )وهو ان سفرط القصر على الانسان أدخل في الابلام والايجاع من سقوط الطراف عليه فتشبيد تلك الشرارات بالقصر يفيد أن تلك الشرارات اذا ارتفعت في الهواء تمسقطت على الكا فرفانها توئله ايلاما شديدا فعمارذلك تنبيهاعلى انه لايزال يسقط عليدمن الهواء شرارات كالقصور بخلاف وقوع الطراف على الانسان فانه لايؤلم في الغاية ( الثاني عشم ) ان الجال في أكثر الامور تكون موقرة فتشبيه الشهرارات بالجال تنبيه على ان مع كلواحد من تلك الشهرارات أنواعامن البلاء والمحنة لابحصي عددها الاالله فكانه قيسل تلك الشرارات كالجالات الموقرة بأنواع المحنةوالبلاء وهذا المعنى غيرحاصل في الطراف فكان التشبيد بالجمالات أتمؤاعلان هذه الوجوه توالتعلى الخاطرقي اللعظة الواحدة ولوتضرعنا الىاللة تعالى قىطلبالاز يدلأعطانا أى قدرشنابه ضله ورجته ولكن هذه الوجوه كافية في يان المترجيم والزيادة عليها تعدمن الاطناب والله أعلم \* قوله تعالى ( هذا يوم لا ينطقون ولاّ يؤذن لهم فيتعذرون ويل يو منذ للكذبين) نسب الاعش يوم أي هذا الذي قص عليكم واقع يومثذ \* اعلمأن هذا هوالنوع السادس من أنواع تحو بف الكفار وتشديد الامر عليهم وذلك لانه تعالى بين انه ليس الهم عذر ولاحجد في اأنوابه من القبائع ولاقدرة الهم على دفع العداب عن أنفسهم فيجتمع في حقد في هذا المقام أنواع من العداب (أحدها) عذاب الخبالة فانه يغتضبع على روئس الاشهاد ويظهر لكل قصوره وتقصيره وكلون له عقل سليم علم ان عدّاب الحجالة أشه من القتل بالسيف والأختراق بالنار (والمنيما) وتوف العبد الأآبق على باب المولى ووقوعه في يده مع علمه بأنه الصادق الذي يستحبل الكذب عليه على ماقال مايندل القول لدى ( وثالثها ) انه يرى في ذلك الموقف خصماءه الذين كان يستمخف بهم و يستمقرهم فاترين بالثواب والتعظيم ويرى نفسه فائزا بالخزى والشكال وهذه ثلاثة أنواع من العذاب الروحاني (ورابعها) العذاب الجسماني وهو مشاهدة النار وأهوالها فعوذيالله منها فلماجتمت فيحقه هذه الوجوه من العسداب بل ما هوممالا يصف كنهد الاالله لاجرم قال تعالى في حقهم و يل يومئل المكذبين وفي

هذا يوم لا ينطقون ) اشارةالي وقت دخولهم النارأي هــذا يوم لاينطقون فيدبشي لما أن السوال والجواب والحساب قدانقضت قبل ذلك وبوم الفيامة طويسل له مواطن ومواقبت ينطقون ني وفت دون وقت فعبر عن كل وقت بيسوم أو لاينطقون بشئ ينفعهم فان ذاك كال نطق وقرئ بنصب البؤم أى هذا الذي فصل واقدع يوملايتطقون (ولا يواذن الهسم فيعتذرون ) عطف على يو ذن منتظم فى سلاك النبى أى لا يكون لهم اذن واعتمدار منعقب لهمن غيرأن يجعل الاعتذارمسبباعن

ويرى اننافع بن الازرق سأل ابن عباس عن هذا السؤال ( والجواب ) عنه من وجوه (أحدها) قال الحسن فيه اضمار والتقدير هذا يوم لا ينطقون فيه بحجة ولايؤذن لهم فيعتذرون لانهايسالهم فيماعلوه عذر صحيح وجواب مستقيم فاذالم ينطقوا بحجة سليمة وكلام مستقيم فكأنهم لمينطقوالان من نطق عالالفيد فكأنهل بنطق ونظيره مالقال لن ذكر كلاما غير مغيدما فلتشيئا (ونانيها) قال الغراء أراد بقوله يوم لايتطفون تلك الساعة وذاك القدر من الوقت الذي لا ينطقون فيه كايقول آنبك يوم يقدم فلان والمعنى ساعة يقدم وليس المراد باليوم كله لان القدوم انمايكون في ساعة يسميرة ولاعتد في كل اليوم (وثالثها) ان قوله لا شطقون لفظ مطاق والمطلق لا يفيد العموم لافي الانواع ولاقي الاوقات يدليل انك تقول فلان لا ينطق بالشر ولكمنه ينطق بالخير وثارة تقول فلان الاينطق بشئ البتة وهذا يدل على المفهوم الاينطق قدرمشترك بين أن لاينطق ببعض الاشياء وبين أن لاخطق بكل الاشباء وكذلك تقول فلان لاخطق في هذه الساعة وتقول فلان لاينطق البتة وهذا يدلعلى ان مفهوم لا ينطق مشترك بين الدائم والمؤقت واذاكان كذلك ففهوم لاينطق كمني في مسدقه عدم النطق يبعض الاشياء وفي بعض الاوقات وفاك لاينافي حصول النطق بشئ آخر في وقت آخر فيكرني فيصدق قوله لاينطقون انهم لاخطقون بعذر وعلة في وقت السوال وهذا الذي ذكرناه اشارة الى صحفا لجوابين الاولين بحسب النظر العقلي فان قيال اوحلف لاينطق في هذا اليوم فنطق في جزء من أجزاء البوم محنث فلنامب في الايمان على العرف والذي ذكرناه بحث عن مفهوم اللفظ من حبث انه هو ( ورابعها ) ان هذه الآيةوردت عقيب قول خزنة جهنم لهم انطلقوا الى ظل ذى الات شعب فينقادون و يذهبون فكا أنه قبل انهم كانوا يومرون في الدنبا بالطاعات فحاكاتهوا يلتغتون أمافي هذه الساعة صاروا متفادين مطيعين في مثل هـــذا التكليف الذي هوأ شسق من كل شيء تنبيها على انهم اوتركوا الخصومة في الدنساللا احتاجوا في هذا الوقت الى هسذا الانقياد الشياق والحاصل القوله هسذا يوم لانتطاقون متقيد بهسذا الوقت فيهذا العمل وتقييد المطلق بسبب مقدمة الكلام مشهور في العرف بدايسل الدارأة اذاقات اخرج هدنه الساعدة من الدار فقسال الزوج لوخرجت فأنتطالق فانه تقيد هذا المطلق يتلك الخرجة فكذا ههنا (السؤال الثاني ) قوله ولايو ذن الهم فيتعذرون يوهم ان الهم عذرا وقدمنعوا من ذكره وهدنا الابليق بالحكيم ( والجواب ) اله ليس لهم في الحقيقة عذر ولكن ر عاتمخيلو اخيالا فاسدا ان لهم فيه عدرا فهم لابو ذن لهم فيذكر ذلك العدر الفاسد ولعل ذلك العدر الفاسد هوأن يقول لماكان الكل بقضائك وعلك ومشيئتك وخلقك فل تعذيني عليه فان هذاعذر فأسداذليس لاحدأن عنع المالك عن التصرف في ملكد كيف شاه وأراد فان قيلأ أيسانه فالأرسلا مبشر ينومنذر يناثلا يكون للناس على الله حجة بعدال سلوقال

الاذن كالمونصب (ويل بومند للكذبين هدذا يوم الفصل) بين الحق والباطل والمحق والمطل (جمناكم) حطأب لامد محدعاء الصملاة والمسلام (والاولين) من الامم وهذا تقرير و بيسان للفصل (قان كان لكم کید هکیدون) فان جيع من كنتم تقلدونهم وتقندون بهم حامنرون وهذاتقر يعلهم على كيدهم للومنين في الدنبا واظمار العجرهم (ويل ومندللكذبين)حيث ظهر أنلاحيكالهم في الحلاص من العداب (انالمتقين) من الكفر والتكذب (في ظلال وعيون وفواكه عايثتهون) أ آی مستقرون فی فنون

التزفد وأنواع التنع (كلوا واشر بوا هنينا عاكنتم تعملون) مقدر بقول هوحال من ضمير المتقين في الخبر أى مقولا لهم كاروا واشربوا هنيثا عاكنتم تعملونه في الدنيا من الاعسال الصالحة (اناكذلك) الجزاء العظمر (نيعزي الحسنين) أى في عقالدهم وأعاله ولاجزاء أدني منسه (و بل يومنسد للكذبين -بث نال أعداؤهم هذاالثواب الجزيل وهم بقوافي العداب المخلد الويل (كاسواوتمنعوا قليلا انكم مجرمون) مقدر بفـول هو حال من المكذبين أى السوال ثايت الهم مقولا الهم ذلك تذكيرالهم بحالهم فيالدنيا وبمأ

ولوأنا أهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا رينا لولاأرسلت الينا رسولا والمقصود منكل ذلك أن لا يبق في قلبه ان له عدرا فهب ان عدره في موقف القيامة فاسد فإلا يؤذن له في ذكر وحتى بذكره ثم سين له فساده قلنا لمساتقدم الاعدار والاندار في الدنيا بدليل قوله فالملقيات ذكرا عدرا أونذرا كان اعادتها غيرمفيدة (السوال الثالث) لمليقل ولايو ذن لهم فيعتذروا كاقال لايقضى عليهم فيوتوا ( الجواب) الفاء ههنا لانسق فقط ولايفيدكونه جزاء البتة ومثله منذا الذي يقرض الله قرصا حسنا فيضاعفدله بالرفع والنصبوا تمارفع يعتذرون بالعطف لانه اونصب لكان ذلك يوهم انهم مايعتذرون لانهم لم يو خُنُوا في الاعتذار وذلك يوهمان الهم فيه عذرا منعواعن ذكره وهو غيرجا رأمالما رفع كلن المعنى انهم لم يو ذنوا في العدروهم أيضا لم يعتذروا لالاجل عدم الاذن بل لاجل عدم العذر في نفسه تم ان فيد فأئدة أخرى وهي حصول الموافقة في رونس الآيات لان الآيات بالواو والنون ولوقيل فيعتمدوا لمهترافق الآيات ألاتري انه قال في سورة اقتربت الساعة الىشئ نكر فثقل لان آبانها مثقلة وقال في موضع آخر وعدبناهما عذابا نكرا واجع القراء عن تثقبل الاولو تتحفيف الثاني ليوافق كل منهما ما قبله، فوله تعالى (هذا يوم الفصل جعناكم والاولين فأنكان الكم كيد فكيدون ويل يومنذ الكديين) اعلمان هذاهو النوع السابع من أنواع تهديد الكفار وهذا القسم مزباب التعذيب بالتقريع والتمخعيل فأماقوله هذا يوم الغصل فأعسلم ازذلك اليوم يقع فيه نوعان من الحكومة (أحدهما) مابين الرب والعبد وفي هذا القسم كل مايتعلق بالرب فلاحاجة فيدالى الفصل وهوما يتعلق بالنواب الذي يستحقه المرء على عله وكذا في العقاب انما يحتاج الى الفصل فيمايتعلق بجانب العبدوهو أنتقرر عليهم أعالهم التي علوهماحتي يعتزفوا (والتسم الناني ) مايكون بين العباد بعضهم مع يعص فان هذا يدعى على ذاك إنه علمي وذاك يدعى على هذا انه فتلتى فههمنا لابدفيه من الفصل وقوله جه ناكم والاواين كلام موضيح لقوله هذا يوم الفصل لانه لماكان هذا البوم يهم فصل حكومات جيع المكلفين فلابدمن احضار جميع المكلفين لاسماعند من لا يجوز القضاء على الغائب تم قال فان كان لكم كيد فكيدون يشير به الحانهم كانوا يدفعمون الحقوق عن أنفسهم بضروب الحبل والكيد فكائنه فال فههنسا ان أمكنكم أن تفعلو مثل ثلث الافعال المنكرة من الكيد والمكروالخداع والتلبيس فافعلوا وهذاكقوله تعالى فأنوابسورة من مثله ثم الهم يعلون أنالحيل منقط مقوالنلبيسات غيرتمكنية فخطاب الله تعالى ليهم في هذه الحالة بقوله فانكان لكم كيدفيكيدون نهاية في التخجيل والنقريع وهذا منجنس العذاب الروحاني فلهذا قال عقيبه و يل يومند للكذبين الله قوله تعالى (ان المتمين في طلال وعبون وفواكه بما يشتهون كلوا واشر بوا هنينا بماكنتم تعملسون اناكداك نجزي المحسنين ويل يومند للكذبين) اعلم انهذا هوالنوع الثامن من أنواع تهديد الكفار وتعذيبهم وذلك لان

الخصومة الشديدة والنفرة العظيمة كانتفى الدنبا فأعذبين الكفار والمؤمنين فصارت الله النفرة عديث الالموت كال أسهل علم الكافر ألاري للو من دولة وقوة فلابين الله تعالى في هذه السورة اجتاع أثواع العذاب وإلخرى والنكال على الكفار بين في هذه الآية اجتماع أنواع السعادة والكرامة في حق المؤمن حتى الاالكافر حال مايرى نفسه في غايدالذل والهوان والخزي والخسران ويرى خصمه في نهاية العزوالكرامة والرفعة والمنفية تتساعف حسرته وتتزايدغومدوهمومه وهذا أيضامن جنس العذاب الروحاني فلهذا قال في آخر هذه الآية ويل بومنذ للكذبين وفي الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال مقاتل والكلي المراد من قوله أن المنقين الذين يتقون الشمرك بالله وأقول هذا القول عندى هوالصحيم الذي لامعدل عنه و بدل عليه وجوه (أحدها) أنالتق عن الشرك يصدق عليدانه منق لانالمتق من الشرك ماهية مركبة من قيدين (أحدهما) الهمتق (والثاني) خصوص كونه عن السرك ومنى وجد المركب فقد وجد كل واحد من مفرداته لامحالف فببتأن كلمن صدق عليه انه متقءن الشرك فقدصدق عليمانه متق أقصى مانى الباب أن يقال هذه الآية على هذا التقدير تتناول كل من كان متقيالاي شي كان الااناتقول كونه كذلك لانقدح فيما قاناه لانه خص كل من أربكن متقبسا عن جيم أنواع الكفرف في فياعداه حجة لان المام الذي دخله التخصيص يق خجة في اعداد ( وثانيها ) انهذه السورة من أولها الى آخرها مرتبة في تقريم الكفار على كفرهم وتخويفهم عليد فلهذه الآية بحب أن تكسون مدكورة لهذا الغرض والالتفككت السورة في نظمها وترتيبها والنظم انماستي اوكان هذا الوعد حاصلا للومنين بسبب اعانهم لانه لماتقدم وعيد الكافر بسبب كفره وجب أن يقرن ذلك يوعد المؤهن بسبب إعانه حتى يصيرذلك سببا فالزجرعن الكفر فأماأن يقرن يه وعد الموامن بسبب طاعته فذلك غيرلائق بهذا النظم والترتيب فثبت عاذكرنا انالراد منقوله افالمتقين كلءن كان متفيا عن الشرك والكفر (والثها) ان حل اللفظ على المعمى الكامل أولى وأكمل انواع التقدوي هو النقوى عن الكفر والشرك فكان حل اللفظ عليمه أولى ( المسئلة الثانية) أنه تعالى لمابعث الكفار الى ظل ذي ثلاث شعب أعد في مقابلته للوَّ منين ثلاثة أنواع من النعمة (أولها) قوله ان المتقين في ظلال وعيون كأنه قيل ظلالهم ماكانت طلبلة وماكانت مغنية عن اللهب والعطش أماللتقون فظلالهم طليلة وفيها عيون عذبة مغنية لهم عن العطش وحاجرة ببنهم و ببن اللهب ومعهم القواك الني يشتمونها ويتمنونها ولما قال للكفار انطلقوا الى ظل دى ثلاث شعب قال للقين كلوا واشعر بوا هنيتًا فاماأن يكون ذاك الاذن من جهدالله تعالى لا بواسطة وما أعظمها أومن جهد الملائكة على وجمالا كرام ومعنى هنشا أي خالص اللذة لايشو به سقم ولاتنعيص (المسئلة الشالئة) اختلف العلماء في أن قوله كلوا واشر بوا أمر أواذن قال أبوهاشم هوأ مروأ رادالله منهم

جنواعلي أنفسهم من ايثارالمتاع الفاني عن قريب على النعيم الخائد وعلل فللتباجرامهم ولالة على أن كل مجرم ما لههذاوقيل هوكلام مستأ نف خوطب به الكذون فالدنبابعد بيانما كحالهم وقرر دلك بفوله تعالى (ويل يومئذللكديين) زيادة النوبيخ والتقريع (واذا قيل الهم اركعوا) أي أطيعوا لله واختشعوا وتواضعوا له نقسول وحيد واتبساع ديند وارفضواهداالاستكبارا والتحنوة ( لابركمون) لامخشعون ولانقبلون د لك و يصرون على ماهم عليدمن الاستكبار و قيسل اذا أمروا بالصلاة أوبالكوع

لانفعلونا ذروى انهنزل حين أمر رسول الله صلى الله عليه وسل ثفيفا بالصلاة فقالوالأنجبي فأنهامسبة علينا فقال عليدالصلاة والسلام لاخير فيدين ليس فيد ركوع ولاسمو دوقيل هو يوم القيامة حين يدعون الى السجود فلايستطيعون (و بل ومئذ المكذبين) وفيه دلالة علىأن الكفار مخاطبون بالفروع فيحق المؤاخذة (فبأى حديث بعده )أى بعد القرآن الناطق بإحاديث الدارين وأخبار النشأتين على تمط بديع معرمو سسعل جي قاطعةو براهين ساطعة (يومنون)اذالم يومنوابه وقرئ تو منسون على الخطاب عن رسول لله صلى الله عليه وسلمن قرأ سورة والمرسلات كتباله أنه ابس من المشركين

الاكل والشرب لانسرورهم يعظم بذلك واذاعلواأن الله أراده منهم جزاعلي علهم فكما يريداجلالهم واعظامهم بذلك فكذلك يريدنفس الاكلوالشرب معهم وقال أبوعلي ذاك ايس بأمر وانماير يد بقوله على وجه الاكرام لان الامر والنهى انما يحصلان في زمان التكليف وليس هذاصفة الآخرة (المسئلة الرابعة) تمسك من قال العمل يوجب الثواب بالباء فى قوله بماكنتم تعملون وهذا ضعيف لان الباء للاضافة ولما جعل الله تعالى ذلك العمل علامة لهذاالثواب كانالاتبان بذاك العمل كالآلة الموصلة الي تعصيل ذلك الثواب وفوله اناكذلك نجرى المحسنين المقصود منه أزيذكر الكفار مافائهم مزالنعم العظيمة ليعلوا انهم اوكانوا مزالمةين المحسنين لفسازوا بمثسل ثلث الخبرات واذالم يفعلوا ذلك لاجرم وقعوا فيماوقعوا فبمشقوله تعالى (كلوا وتمتعوا قليلا انكم مجرمون ويل يومنذ للكدبين ) اعلم أن هذا هو النوع الناسع من أنواع تحويف الكفار كا نه تعالى يقول للكافر حال كونه في الدنيا انك الماعرضت نفسك لهذه الأقات التي وصفناها ولهذه المجن التي شرحناها لاجلحبك للدنياورغيتك فيطيباتهاوشهواتهاالاأنهده الطيبات قليلة بالنسبة الى تلك الآفات العظيمة والمشتغل بتحصيلها يجري مجري لقمة واحدةمن الحلواء وفيهاااسم المهلاكفانه يقال لمن يريدأ كلها ولايتركها بسبب نصصة الناصحين وتذكير المذكرين كلهذا وويلاك منه بعدهذا فالك من الهالكين بسببد وهذا وانكان فياللفظ أمرا الاأتهفي المعني فهيىبليغ وزجزعظيم ومنعفى غاية المبالغة \* قوله تعالى ( واذاقبل الهماركموا لايركمون ويل يومنَّذ للمكذبين) اعلم أنهذا هو النوع العاشر من أنواع تخويف الكفاركائه قيل لهم هبالكم تحبون الدنيا واذاتها وشهواتها ولكن لاتعرضوا بالكليةعن خدمة خالفكم بلتواضعواله فانكم انآمنتم نم ضمتم اليعطلب اللذات وأنواع المعاصى حصل لكم رجاء الخلاص عن عذاب جهنم والفوز بالثواب كإقال انالله لايغفر أن بشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء ثم ان هؤلاء الكفار لايفعلون ذلك ولاينقادون اطاعته ويبقون مصرين على جهلهم وكفرهم وتعريضهم أنفسهم للعقاب العظيم فلهذاقال ويليو متذلام كذبين أي الويل لن يكذب هؤلاءالانبياء الذين يرشدونهم الي هذه المصالح الجامعة بينخيرات الدنياوالآخرة وههنا مسائل ( المسئلة الاول ) قال ابن عباس رضي الله عنهما قوله واذاقيل الهمار كعوا لايركعون المرادبه الصلاة وهذا ظاهر لانالركوع مناركانها فبين تعسالي انهؤلاء الكفار من صفتهم أنهم اذادعوا الى الصلاة لايصلون وهذا يدل على أن الكفار مخاطبون بفروع الشرائع وأنهم حال كفرهم كايستحقون الذم والعقاب بترك الايمان فكذلك بشحقون الذم والعقاب يتزك الصلاة لان الله تعالى ذمهم حال كفرهم على ترك الصلاة وقال قوم آخرون المراد بالركوع الخضوع والخشوع لله تعالى وأن لا يعبد سواه ( المسئلة الثانية ) الفائلون بأن الامر للوجوب استدلوا بهذه الآية لانه تعالى دمهم

# (سورة النبا ملية وابهها اربعون اواحدى وآربعون ) # (بسم الله الرحَمَن الرحَيم) (عم) اصله عَاقِمَا اللهُ عَاقَاتُ اللهُ عَاقِمَا اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

بجرد ترك المأمور به وهذا يدل على أن مجرد الامر للوجوب فان قيل انهم كفار فلكفرهم فرهم قانا انه تعالى فمهم على كفرهم من وجوه كثيرة الاانه تعالى انماذ مهم فيهذه الآبة لانهم ترصيحوا المأمور به فعلنا أن ترك المأمور به غير جائز مج قوله تعالى ( فبأى حديث بعده يو منون ) اعلم انه تعالى لما بالغ في زجر المكفار من أول هذه السورة الى آخرها بالوجوه العشرة الى شهر حناها وحث على التمسك بالنظر والاستدلال والانقياد للدين الحق ختم السورة بالتجب من الكفار و بين انهم اذا لم يو منوا بهذه الدلائل اللطبيقة مع تجليها ووضوحها فباى حديث بغده يو منون قال القاضى هذه الا ية تدل على ان القرآن محدث لانه تعالى وصفد بأنه حديث والجديث صد القديم والضدان لا يحمان فاذا كمان حديث والجديث صد القديم والضدان لا يحمان فاذا كان حديث وجب أن لا يكون قد عا وأجاب الا صحاب بان الراد منه هذه الا لغاظ ولا نزاع في انها محديث والحدالله رب العالمين والصلاة والسلام على سبد المرسلين محمد وآله أجهين

## \* (سورة النبأ أر بعون آية مكية)

\* (بسم الله الرحن الرحم) \*

(عم يتساءلون عن النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون) فيه مسائل (المسئلة الاولى) عم أصله حرف جردخل على ما الاستفهامية قال حسان رحدالله

على ماقام يشتني اليم ۞ كمنزير تمرغ في رماد

والاستعمال الكثير على الحذف والاصل قليل ذكر وافي سبب الحذف وجوها (أحدها) قال الزجاج لانالم تشرك الغنة في الانف فصارا كالحرفين المتاثلين ( و النها) قال الجرجاني الهم اذا وضعوا ما في استفهام حذفوا ألفها تفرقة بينها و بين أن اكون اسما كقولهم فيم و بم ولم وعلم وحتام (و الشها) قالوا حذفت الالف لانصال ما بحرف الجرحتي صارت كجزء مندلتني عن شدة الانصال (ورابعها) السبب في هذا الحذف التحقيف في الكلام فأنه لفظ كثير التداول على اللهان ( المسئلة الثانية ) قوله عم ينساء لون انه سوال وقوله عن النبأ العظيم جواب والسائل والمجيب هوالله تعالى وذلك بدل على علمه بالغيب بل بجميع المعلومات فان قيل ما الفائدة في أن يذكر سوالاتم انه يذكر الجواب ونظيره لمن الملائ اليوم لله الواحد الفهار ( المسئلة الثالثة ) قرأ عكرمة وعيسي بن عربحا وهوالاصل وعن ابن كثير انه قرأ عميهاء السكت ولا يخلو اما ان يجرى الوصل مجرى وهوالاصل وعن ابن كثير انه قرأ عميهاء السكت ولا يخلو اما ان يجرى الوصل مجرى الوقف و يندى بينساء اون عن اانبأ العظيم على أن يضم ينساء اون لان ما يده وعنات منهم مم يفسم ( المسئلة الرابعة ) ما لفظة وضعت اطلب ما هيات الاشياء وحقائقه حا تقول ما المائل و ما الجن والمراد طلب ماهياتها وشرح حقائقها وذلك يقتضى كون ذلك المطوب بحمولاتم ان الشي الدي يكون احظمه الذي يكون العظم ما الذي يكون احظمه الذي يكون احظمه ما وذلك يقتضى كون ذلك المطوب بحمولاتم ان الشي العظيم الذي يكون احظمه

علم الاصل وما فيهما من الابهام الايدان يفخامةشان المسؤل عنه وهولهوخر وجدهن حدود الاجناس الممهودةأيءن أىشى عظيم الثأن (يتساءلون) أي أهل مكة وكانوا يتساءاون عن البعث فيما بينهم ويخوضون فيهانكاراواستهزاءلكن لاعلى طريقة التساول عن حقيقته ومسماه بلعن وقوعه الذي هو حال من أحواله ووصف من أوصا فه فمان ما وان وضعت لطلب حفائق الاشاءو مسيات أسمامها كإفي قوال ماالماك وماالروح لكنها قديطلب م االصفة والحال تقول ماز مدفيقال عالمأوطيب وقيل كأنوايسأ اونءند الرسول عليه الصلاة والسلام والومنين استهزاه كقولهم بتداعونهم أييدعونهم و تحقيقه أن صيغة النفاعل في الافعسال المتعدية موضوعة لافادة صدور الفعلءن المتعددووقوعد عليه بحيث يصيركل واحد من ذلك فاعلاومفعولا

معالکند برفع باسناد المیه ترجیحا لجانب فاعلیته و یحال بمفعولیته علی دلالة العقل ﴿ وَتَفَاهُم ﴾ کافی قولك ترامی الفوم أی رأی کل واحد منهم الا خر وقد تجرد عن المعنی الثانی فیرادیما

عَجِردُ مُسَدُّورالغُمُلُ فَنَ المتعدد عاريا عن اعتبارو قوعهٔ عليه فيذكر للفَمَلُ حَيِنتُكُ مَفْعُولُ مَعَدُّدُ كَا في المثال المذكور أووا حَيْنَ كافي قولك تراموا الهلال وقد يحدف اظهوره ﴿ ٤٢٧ ﴾ كافي أيحن فيه فالمعنى عن أي شي يسأل هؤلام القوم الرسؤل

عليه الصلاة والسلام والمؤمنين وربما تبجرد عن صدورالفعل عن المتعددأيضا فبراديها تعدده باعتبار تعدد متعلقه مموحدة الفاعلكافي قوله تعالى فبأى آلاءرك تقارى وقوله تعالى (عن النبأ العظيم) بان لشأن السوال عندائر تفعيمه بابهام أمرة وتوجية أذهان السامعين نحوه وتنز يلهسم مسنزلة المستفهمين فانايراده على طر بقة الاستفهام منعلام الغيوب للتنسه على أنه لاتقطاع قرينه وانعدام نظيره خارجعن دائرةعلومالخلقخليق بأن يعتني معرفته ويسأل عنه كأنّه قبل عن أي شي تنساءلون هل أخبركم به ممقيل بطريق الجواب عن النبأ العظيم على متهاج قولدتعساليان الملك البوملله الواحد القهارفين متعلقة عامدل عليه المذكورمن مغتبمر حقده أن تقدر بعدها مسارعة الى السان ومراعاة الترتيب السوال هذاهوالحقيق بالجرالة

وتفاقم مرتبته يعجزاله قلعن أن يحيط بحكنهه يبقى مجهولا فعصل بين الشي المطلوب بالفظ ماو بين الشئ العظيم متسابهة من هذا الوجه والمشابعة احدى أسباب المجساز فبهذا الطريق جعل لغظماد ليلاعلي عظمة حال ذلك الطلوب وعلور تبتد ومند قوله تعالى وماأدراك ماسجين وماأدراك ما العقبة وتقول زيدومازيد ( المسئلة الخامسة ) التساؤل هوأن يسأل بعضهم بعضا كالنفابل وقديستغمل أيضافيان يتحدثوابه وانلم يكنمن بعضهم لبعض سؤال فالتعالى وأقبل بعضهم على بعض بنساءلون قال فائل منهم انى كانلىقر يزيقول أنتكلن المصدقين فهذا يدل عني مستي التحدث فيكون معني الكملام عم يتحدثون وهذا قول الفراء (المسئلة السادسة ) أونتك الذين كانوا يتساء أون من هم فيه احتمالات (أحدها) انهم هم الكفار والدايل عليه قوله تعمالي كلاسيملون ثم كلا سيعلون الضمير في بنسساءلون وهم فيسه مختلفون وسيعلون راجع الىشي واحد وقوله كلاسيخلون تهديدوالتهديد لايليق الابالكفارفثبت أنالضميرني قوله يتسمالون عائد الىالكفارةانقيل فاتصنع بقوله هم فيمه مختلفون مع أن الكفار كانوا متفقين في المكار الحشرقلنالانسلااتهم كانوا متفقين في انكار الحشروذاك لانمنهم من كان شبت المعاد الروحاني وهمجهورا النصاري وأماالهادا لحسماني فنهم منكان شاكافيد كتولدوماأخلن الساعة قائمة وللنزددت الدريان لى عنده للعسني ومنهم من أصر على الانكار ويقول انهي الاحياتنا الدنياعوت وتعيا وماتحن ببعوثين ومنهم منكان مقرابه لكندكان منكرا لنبوة محدصلي الله عايه وسلمقد حصل اختلافهم فبسه وأيضاهب انهم كانوا منكريناه لكن لعلهسماختلفوا فيكيفيسة انكازه فنهم منكانينكره لانهكان يذكر الصائع المختار ومنهم منكان ينكره لاعتقاده اناعادة المعدوم ممتعة لذاتها والقسادر الختاراتما يكون قادراعلي مايكون بمكنافي نفسه وهذاهوالمراد بقولههم فيسه مختلفون (والاحتمال الثاني) ان الذي كانوا ينساء اون هم الكفار والمؤمنون وكانوا جميعا يتساء اون عنهأماالمسلم فلير دادبصيرة ويقينافي دينه وأماالكافر فعلى سبيل السخرية أوعلي سبيل أيراد الشكوك والشبهات ( والاحتمال الثالث ) انهم كاتوابسألون الرسول و يقولون ماهذا الذي تعدنايه من أمر الا آخرة أماقوله تعالى عن النبأ العظيم فغيه مسائل (المسئلة الاولى) ذكرالمفسرون في تفسيرالتيا العظيم ثلاثه أوجه (أحدها) أنه هوا لقيسامة وهذا هوالاقرب و يدل عليه وجوه (أحدها) قوله سمعلون والظاهر أن المراد منه الهم سمعلون هذا الذي يتساطون عنه حين لاتنفعهم الك المعرفة ومعلوم ان ذلك هوالقيامة (والنيها) انه تعالى بين كونه قادراعلى جيع المكنات بقوله ألم نجعل الارض مهادا الى قوله يوم ينفخ في الصور وذلك يقتضي انه تعالى انماقدم هذه المقدمة ابيان كونه تعسالي قادرا على اقامة القيامة ولماكان الذي أمبته الله تعالى بالدليسل العقلي في هذه السورة هوهذه المسئلة ثبت أن النبأ العظيم الذي الذي كأنوا ينساءلون عنه هو يوم القيامة ( وثالثها) ان العظيم

النيزيلية وقدقبلهى متعلقة بالمذكور وعهمتعلق بمضمر مغسر به وأيدذلك بانه قرئ عمه والاظهر أنه مبنى على اجراء الوصل جرى الوقف وقبل عن الاولى للتعليل كأنه قيل لم يدسا اللون في النبأ العظيم وقبل قبل عن الثانية استفهام مضمر كا نه قبل عم يتساء لون أعن النبأ العظيم والنبأ ألحبرالذي له سأن وخطر وقد وصف بقوله تعالى (الذي هم فيه مختلفون) بعد وصفه عن ٤٢٨ كه بالعظيم تاكيد الخطره اثر تاكيد

اسم الهذا الهوم بدليل قوله الايظن أوشك انهم مبعوثون لبوم عظيم يوم يقوم الناس لرب المالمين وقوله قل هونبأ عظيم أنتم عنه معرضون ولان هذا البوم أعظم الاشياء لاز ذلك منتهى فن عالخلق وخوفهم مند في كمان تنفصيص اسم العظيم به لائقا ( والقول الثاني) انه القرآن واحتم القائلون بهذا الوجه بأمرين (الاول) انا تبأاله ظيم هوالذي كانوا يختلفون فيه وذلك هوالقرآن لان بعضهم جعله محراو بعضهم شعراو بعضهم قالانه أساطيرالاولين فأما البعث ونبوة محمد صلى الله عليه وسلم فقد كانوا متغقين على انكارهما وهذا ضعيف لانابيناان الاختلاف كان حاصلًا في البعث ( الثاني ) ان النبأ اسم الخبرلااسم المخبرعند فتفسيرا انبأ بالقرآن أولى من تفسيره بالبعث أوالنبوة لان ذلك في نفسه ایس بنبابل مساعت و یقوی دلا ان الفرآن سمی ذکر او تذکره و ذکری و هدایة وحديثافكان اسمالنبأ بهأليق مندبالبعث والنبوة (والجواب) عنمه انهانكان اسمالنبأ أليق بهذه الالفاظ فاسم العظيم أليق بالقيامة وبالنبوة لانهلاعظمة في الالفاظ انما العظمة في المماني واللاو اين أن يقولوا انها عظيمة أيضا في الفصاحة والاحتواء على العلوم الكشيرة ويمكن أنيجاب انالعظيم حقيقة في الاجسام مجاز في غيرها واذاثبت التعارض بق ماذكرنا من الدلائل سليما ( أنقول الشالث) ان النبأ العظيم هونبوة محمد صلى الله عليه وسلم قالواوذلك لانه لما بعث الرسول عليه الصلاة والسلام جعلوا ينساءلون بينهم ماذا الذى حدث فانزل الله تعمالي غم يتساءلون وذلك لانهم عجبوا من ارسال الله مجدا عليه الصلاة والسلام البهم كاقال تعسالي بل عجبوا أنجاءهم منذرمنهم فقسال الكافرون هذاشي بجيب وعجبوا أيضا انجاءهم بالنوحيد كإقال أجمل الآلهة الها واحدا انهذالني عجاب فعكى الة تعالى عنهم مساءلة بعضهم بعضاعلى سبيل التعجب بقوله عم بنساء أون (السنلة الثانية) في كيفية اتصال هذه الآية بما قبلها وجوه (أحدها) وهوقول البصريين اذقوله عمينساءلون كلامتامتم قال عن النبأ العظيم والتقدير يتساءلون عن النبأ العظيم الاانه حذف يتساءلون في الآية الثسانية لان حصوله في الآية الاولى بدل عليه (وثانيها) أن يكون قوله عن النبأ العظيم استفهاما منصلا بما قبله والتقدير ع ينساء اون أعن النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون الاانه اقتصر على ما قبسله من الاستفهام اذهومتصل به وكالترجة والبيان له كافرئ في قوله أنذامتنا وكناترا باوعظاما الالبعوثون بكسر الالف من غيراستفهام وهوموضع الاستفهام لان انكارهم انماكان البعث ولكند الظهر الاستفهام في أول الكلام اقتصر عليه فكذاههنا (وثالثها) وهو اختيار الكوفيين ان الآية الثانية متصلة بالاولى على تقدير لاي شيء يتسماء لون عن النبأ العظيم وعم كانم اني المعنى لاي شي وهذا قول الفرام فوله تعمالي (كلاسيعلون ثم كلا سيعلون ) قال القفال كلالفظة وضعت لردشي قد تقدم هذا هو الاظهر منها في الكلام والمعنى ليس الامريخا يفوله هؤ لاءنى السأالعظيم انه باطل أوانه لايكون وقال فاثلون كلا

واشعارا عدارالتساؤل عنه وفيه متعلق بمختلفون قدم عليدا هماما به ورعامة لافواصل وجعل الصلة جهاسية للدلالة عملي السات أي هم را مخون في الاختلاف فيدفن جازم باستحالته يقولانهي الاحياتنا عوت ومحياوما علكما الاالدهرومانحن يمبعوثين وشاك يقول ماندري ماالساعةان نظن الاظنا ومانحن بمستيقنين وقبل هنهم من بنكر المعادين معا كمؤلاءومنهم من شكر العاد الجسماني فقط كعمهورالنصاري وقدحلالاختلاف على الاختلاف في كيفية الانكارفتهم من بنكره لانكاره الصانع الختار ومنهم من يشكره بنساء على استحسالة اعادة العدوم بعينه وحسله على الاختلاف بالنق والاثبات على تعميم التساؤل لفريق المسلين والكافرين على أنسو ال الاولين الرداد واخشية واستعداداوسوال الآخرين لمزدادوا كفرأ

وعنادا برد، قوله تعالى (كلاسة علون) الخ فانه صريح في أن المراد اختلاف الجاهلين به المنكر بزيله ﴿ مَعَنَّاهُ ﴾ اذعلبه يدور الردع والوعيد لإعلى خلاف المؤمنين لهم وتخصيصهما

بالكفرة بناء على تخصيص ضمير سيعلون بهم مع عوم الضميرين السابقين لكل مماينبغي تنزيه النزيل عن أمثاله هذا ماأدى اليه جابل النظر والذي يفتضيه على 159 كه التحقيق و يستدعيه النظر الدقيق أن يحمل اختلافهم

على عالفته الذي علية الصلاة والسلام يأن يعتبرني الاختلاف محض صدورالفعل عن المتعدد حسماذكر في التساؤل فانالا فتعال والتفاعل صيغتان متاخيتان كالاستباق والتسابق والانتضال والتناضل الىغىردلك يحرى فى كل منهمسا مایجری فی الاخرى لاعلى مخالفة بعضهم لبعض من الجانين لان الكلوان استعق الردع والوعيد لكن استعماق كل مانب الهماليس لخالفته الجانب الآخراذلاحقية فيشي ه:هماحتي يستحق من فغيالفه الؤاخذة بل لخالفته له عليم الصلاة والسلامفكلاردعاهم عنالتساؤل والاختلاف بالمعتمين المذكورين وسيعلون وعيسدلهم بطريق الاستشاف وتعاللادع والسين للتقريب والتاكيدوليس مفعوله مابذي فحند المقام منوقوع مايتساءلون عنه ووقوع مانختلفون ا فيه كافي قوله تعمالي

معناه حقا نمانه تمالي قررذلك الردع والتهديد فقال كلا سيعلون وهو وعيدالهم بانهم سوفي يعلمون انمايتساءلون عنه ويضحكون منه حتى لادافع له واقع لار يب فيه واما تكرير الردع ففيه وجهـــان ( الاول ) ان الغرض من النَّكر بر الَّمَاكيد والنَّشــ لديد ومعنى تم الاشمار بإن الوعيد الثاني أبلغ من الوعيد الاول وأشسد ( والثاني ) انذلك ليس بتكرير ثم ذكرواوجوها (أحدها) قال الضمال الآية الاولى للكفار والثانية للوعنين أي سيعلم الحكفار عافية تكذيبهم وسسيعلم الوامنون عاقبة تصسديقهم (وثانيها) قال القاصي و يحمّل أن يريدبالاول سيعلون نفس الحشر والمحاسبة و يريد بالثاني سيعلون نفس العسداب اذا شاهدوه ( وثائلها ) كلا سيعلون ماالله فاعل بهم يوم القيامة ثم كلا سيعلون النالامر ليس كاكانوا يتوهمون منأن الله غسير باعث لهم (ورابعها) كلا سيعلون مايصل اليهم من العذاب في الدنيسا كاجرى على كفار قريش يوم بدر ثم كلا سيعلمون بماينالهم في الآخرة (المسئلة الثاللة) جهور القراء فرو ابالياء المنقطة من تحت في سيعلون وروى بالناء المنقطة من فوق عن ابن عامر قال الواحدي والاول أولى لانماتقدم من قوله هم فيسه مختلفون على لفظ الغبية والناء على قل لهم ستعلون وأفول عكن أن يكون ذلك على سبيل الالتفات وهو ههنا متكن حسسن كن يقول ان عبدي يقول كذا وكذا ثم يقول لعبده انك سستعرف و بال هذا الكلام الله قول تعالى (ألم نجمل الارض مهادا ) اعلم انه تعالى لماحكي عنهم انكار البعث والمشهروأراد اقامة الدلالة على صحة الحشير قدم لذلك مقدمة في بران كونه تعالى غادراعلى جبع الممكنات عللا يجميع المعلومات وذلك لانه مهما ثبت هذات الاصلان ثبت القول بصحة البعث واتناأثبت هذين الاصلين بأنعدد أنواعا من مخلوفاته الواقعة على وجدد الاحكام والاتقان فانتلك الاشسياء منجهة حدوثهدا تدل على القدرة ومنجهسة احكامها واثقانهما تدل على العسلم ومتى ثبت هذان الاصلان وثبت ان الاجسام متساوية فيقبول الصفات والاعراش ثبت لاعالة كونه تعالى قادرا على تخريب الدنيا بسمواتها وكواكبهاوأرضها وعلى ايجاد عالم الآخرة فهذا هوالاشارة الى كيفية النظم واعلم انه تعالى ذكر ههنا من عجائب يخلوقاته أمورا ( فأولها )قوله ألم تجعل الارض مهادا والمهاد مصدر تم ههنا احتالات (أحدها) المراد منه ههنا الممهود أى ألم نجعل الارض ممهودا وهذأ منياب نسمية المفعول بالمصدر كقواك هذا ضرب الامير (وثانيها) أن تكون الارض وصفت بهذا المصدر كاتقول زيدجودوكرم وفضل كائه أكماله في تلك الصفة صارعين تلك الصفة (وثا الهما) أن تكون بعني ذات مهادوقرئ مهدا ومعناه ان الارض الحالق كالمهدالصبي وهوالذي مهدله فينوم عليه واعلاناذكرنا في تفسيرسورة البقرة عندقوله جمل لكم الارض فراشا كل مايتعلق من الحَمَانُقُ بِهِذَ وَالآيِهُ ﴿ وَتَأْسُهَا قُولِهُ تَعَالَى ﴿ وَالْجِيالُ أُونَادًا ﴾ أي الارمش حتى لآءيه

وأنسموا بالله جهد اعانهم لايبعث الله من عوت الى قوله تعالى ليبين لهم الذى يختلفون فيم الآية فاز ذلك عار عن صريح الوهيد بلهو عبارة عما بلاقونه من فنون الدواهي والحقو بات والتعبير عن لقائمها

بالعلم الوقوعة في معرض البساول والاختلاف والمعنى ليرتدعوا عاهم عليه فانهم سيعلون عماقليل حقيقة الحسال اذا حليهم العسذاب والنكال وقوله تعالى ( ثم كلا ﴿ ٤٣٠ ﴾ سيعلون ) تكرير للردع والوعيد المبساغسة

بأهلها فيكمل كون الارض مهادا بسبب ذلك وتعقبق ذلك قد تقدم أيضاء (وثااثما) قوله ( وَحُلَقْناكُمُ أَزُواهَا) وفيه قولان (الأول) المراد الذكر والانثي كاقال وانه خلق الزوجين الذكروالانفي (والثاني) ان المراد منه كل زوجين ومتقابلين من القبيم والحسن والطويل والقصير وجبع المتفايلات والاصداد كماقال ومنكل شئ خلقنا زوجين وهذادليل ففاهر على كال أقدرة وفهاية الحكمةحتى يصح الابتلاء والامتحان فيتعبد الفاضل بالشكر والفضول بالصبرو يتمرف حقيقة كلشئ بضده فالانسان انمايعرف قدرالشباب عندأ الشبب وانمابعرف قدرالامن هندالخوف فبكون ذلك أباغ في تعريف النعم \* (ورابعها) قوله تعالى (وجعلنا نومكم سباتا) طعن بعض الملاحدة في هذما لا ية فقالواالسمات هوالنوم والمعنى وجعلنا نومكم نوما واعلم ان العلماء ذكروا في التأويل وجوها (أوانها) قال الزجاج سباتا موتا والمسبوت المبت من السبت وهوالقطم لاته مقطوع عن الحرصكة ودايله أمران (أحدهما) قوله تعالى وهوالذي يتوفاكم بالابل الى قوله ثم يبعثكم ( والثاني ) انه الماجعل النوم موتا جعل اليقظة معساشا أي حياة في قوله وجعلنا النهسار معاشا وهذا القول عندي ضعف الانالاشياء المذكورة في هذه الا ية جلائل النعم فلايليق الموت بهذا المكان وأيضا إيس المراد بكونه موتا ان الروح انقطع عن البدر بل المراد مند انقطاع أثر الحواس الظاهرة وهذا هوالنوم ويصبر حاصل الكَّلام الى اناجعينا تومكم نوما ( وثانيها) قال الابث السبات النوم شبه الغشي يقال سبت المريض فهو مسبوت وقال أبوعبيدة السبات الغشية التي تغشي الانسان شبد الموت وهذا القول أيضما صعيف لانالغشي ههنا انكان النوم فيعود الاشكال وانكان المراد بالسبات شدة ذلك الغشي فهو باطل لانه ليس ككل نوم كذلك ولانه مرض فلا عكن ذكره في اثناء تعديد النع ( و الثها ) الالسبت في أصل اللغة هوالقطع يقال سبت الرجل رأسه يسبته سبتا اذأحلق شعره وقال ابن الاعرابي في قوله سباتا أي قطعائم عندهذا يحتمل وجوها (الاول) أن يكون المعنى وجعلنا تومكم توما منقطعالادائما خان النوم بمقدار الحاجه من أنفع الاشياء امادوامه فن أضر الاشياء فلماكان انقطاعه نعمة عظيمة لاجرم ذكره الله تعالى في معرض الانعام (الثاني) ان الانسان اذا تعب تم نام فذلك النوم يزيل عنه ذلك التعب فسعيت تلك الازالة سبتا وقطعا وهذاه والمرادمن قول اين قتيبة وجعلنا نومكم سبانا أي راحة وأيس فرضه منه ان السبات اسم للراحة بل المقصود ازالتوم نقطم التعب ويزيله فعينتذ تحصل الراحة (الثالث) قال الميردوجعلنا تومكم سباتا أي جعلناه نوم اخفيفا عكنكم دفعه وقطعه تقول العرب رجل مسبوت اذا كان ألنوم بغالبه وهو يدافعه كأنه قيل وجعلنا نومكم نوما لطيفا يمكنكم دفعه وما جعلناه غشيا مستوليا عليكم فانذلك مراص اشديدة وهذه الوجوه كلماصحيحة (وخادسها) قولدتعالى (وجعلنا الليل لباسا) قال أغلل أصل اللباس هوالشي الذي

في التأكيد والتشدد ا وممالدلالة على أن الوعيد الثانى أبلغ وأشدوقيل الاولءند النزعوالثاني في القيامة أوقيل الاول للبعث والشساني للعراء وقرئ ستعلون بالناءعلى مهسبع الالتفات الى المعطاب الموافق لمايعسده من الخطابات تشديدالاردم والوعيد لاهلى تقدير قللهم كاتوهم فانفيه من الاخسلال بجرالة النظيم الكرعمالايخني وقولدتمالي (ألمنجمل الارمش مهاداوالجبال أوتادا) الح استثناف مسوق لتحقيق النسا المتساءل عنسه متعداد بعض الشواهدا الناطقة بعقيته الرمانيه عليها إيماذكرمن الردع والوهيد ومنههنا اتضجأن المتساءل عندهوالبعث لاالفرآن اونبوة النبي عليدالصلاة والسلام كاقيل والهمزة للتقرير والالتفات الى الخطاب على القراءة المشهورة للبالغةفي الالزام والتيكين والمهادا ليساط والفراش وقرئ مهدا على أ

تشبيمها يمهد العسبي وهو مايمهدله فينوم عليه تسمية الممهود بالمصدر وجعل الجبال ﴿ يابِسد ﴾ أوتادالها ارساؤهابها كايرسي بالاوتاد ( وخلفناكم ) عطف على المضيارع المنني بلم داخِل في

هُمَّةُ قَالَهُ فِي قُومُ المَاجِعَلِنَا الْحُ أُوعِلَى مَا يَقْتَضَيَّهُ الانكارالَّةُر يرى فَانْهُ فَقُومٌ أَنْ يَفَالَ قَدْجِعَلِنَا الْحَ (أَزُواجًا) أَصْنَافًا فكراوأنثى ليسكن كل من الصنفين الى الآخر ﴿ ١٣١ ﴾ و ينتظم أمر المعاشرة والمعاش و يتسنى التناسل (وجعلنا

> يلبسه الانسان ويتغطى به فبكون ذلك مغطياله فلما كان اللبل يغشى الناس بنظانه فبغطيهم جعل اباسالهم ولهذا السبب سمي الليل اباسا على وجه المجاز والمراد كون الليل ساترالهم وأماوجه النعمة فيذلك فهو انظلة الليل تستر الانسان عن العبون اذا أراد هر بامن عدو أو بيانا له أواخفاء مالايحب الانسان اطلاع غيره عليه فالاللنبي

وكماظلام الليلعندي من يد 🗱 تخيران المانو مة تكذب

نوعكرسباتا) أي موتا لانه أحد التوفيين لما بيتهما من المشاركة التامة في انقطاع أحكام الحياة وعليه فولدتعالي وهوالذي يتوفاكم بالليل وقوله تعالى الله لتوفي الانفس حين موتهاوالتي لمتمت في منامها وقيل قطعاعن الاحساس والحركةلاراحةالقوي الحيوانية وازاحة كلالها والاول هواللائق بالقام كاستعرفه (وجعلنا اللمل) الذى فيديقع النوم غالبا (لباسا) يستركم بظلامم كإيستركم اللباس ولعل المراد بهمادستتر بهعند النوم مناللحاف ونحوه قان شبد الليل مه أكل واعتساره في تحقيق القصدادخل فهوجعل الليل محلا للنوم الذي جعل موتا كاجعل النهار يحلالليقظة المعبرعنها بالحياة في قوله تعسالي (وجعلنا النهارمعاشا) أى وقت حياة تبعثون فيدمن نومكم الذي هو أخو الموت كما في قوله تعالى وهوالذي جعل لكمالليل لباسا والوم

وأيضا فكما أنالانسان بسبب اللباس يزداد جاله وتكامل قوته ويندفع عنه أذى الحر والبرد فكذا لباس الليل بسبب مايحصل فيدمن النوميز يدفى جال الانسان وفي طراوة أعضائه وفي تكامل قواه الحسية والحركية ويندفع عنداذي التعب الجسماني وأذى الافكارالموحسة التفسانية فانالمريض اذا نام بالليل وجدا لخفذا العظيمة \* (وسادسها) قوله تعالى ( وجعلنا النهار معاشا ) في المعاش وجهان ( أحدهما ) انه مصدر نقال عاش يعيش عيشا ومعاشا ومعيشة وعيشة وعلىهذا التقديرفلابد فيدمن اضمار والمعني وجعلنا إلنهار وقت معاش ( والثاني ) أن يكون معاشمًا مقعلًا و غلرها للتعيش وعلى هذا لاحاجة الى الاضمار ومعنى كون النهار معاشا ان الخلق اعاعكنهم التقلب في حوالْجِهم ومكاسبهم في النهار لافي الليل # (وسابعها) قولد تعسالي (و بنينا فوقكم سبعا شدّادا) أي سبع سموات شدادا جعع شديدة يعني محكمة قوية الخلق لايوشر فيها مرورالزمان لاقطورفيه اولافروج ونظيره وجعلنا المماء سيقفا تعقوتنا غان قبل لفظ الناء يستعمل في أسافل البيت والمقف في أعلاه فكيف قال و منيما فوقكم سميعا قلنا البناء يكون أبعد عن الآفة والأنحلال من السقف قد كرقوله و بنينا اشارة الى انه وان كان سيقفا لكنه في البعد عن الانعلال كالبناء فالغرض من اختيارهذا اللفظ هذه الدقيقة \* (وثامنها) قوله ( وجعلناسراجا وهاجا ) كلام أهل اللغة مضطرب في تفسير الوهاج فنهم وزقال الوهيم جمم النوروالحرارة فبين الله تعالى ان الشمس بالغذ الى أقصى الغليات في هذين الوصفين وهو المراد بكونها وهاجا وروى الكلبي عن ابن عباس ان الوهاج مبالغة في النورفقط يقال الجوهر اذا تلا لا توهم وهذا يدل على ان الوهاج يفيد الكمال في النور ومنه قول الشاعر يصف النور الله الوارُّها منها هيم يتوهيع الله وفي كتاب الخليل الوهيج حرائنار والشمس وهذا يقتعني ان الوهاج هوالسالغ في الحرواعلم ان أي هذه الوجوه اذائيت فالقصود حاصل \* (وتاسعها) قوله ( وأنزانا من المصرات ماه تُجَاَّجا) اماالمعصرات ففيها قولان (الاول) وهواحدى الروايين عن ابن عباس وقول مجاهدومقانل والكلبي وفتادة انهاالرياح التي تثيرالسماب ودليله قوله نعالي الله الذي يرسل الرياح فتثير سحايافان قيل على هذا التأوبل كان ينبغي أن يقال وأنزلنا يانعصرات قلنا لجواب من وجهين ( الاول ) الالطر العاينزل من المصاب والمصاب العايشيره الرياح فصيح أن يقال هذا المطر الماحصل من تلاف الرياح كايفال هذا من فلان أي من

سباتاوجمل النهارنشورا وجمل كون الليل لباساعبارة عن ستره عن العيوب لمن أرادهر با من عدو أو بباتاله أو يحو ذلك الامناسة له بالمقاء وكذاجعل التهار وقت التقلب في تحصيل المعايش

والحواجج (و بنينا فوقكم سبعاشدادا) الى شبع سموات قو ية الخلق محكمة البناء لايو ثر فيها من الذهور وكر العصور ا والتعبير عن خلقها بالبناء مبنى على تنزيلها منزلة القباب المضروبة ﴿ ٤٣٢ ﴾ على الخلق وتقديم الطرف على

جهته و بسببه ( الثاني ) ان من ههذا بعني الباء والتقدير وأنزانا بالمصرات أي بالرماح المثيرة للسحاب ويروى عن عبدالله بن عباس وعبدالله بن الزبير وعكرمة أنهم قرؤا وأنزلنا بالعصرات وطعن الازهري فيهذا القول وقال الاعاصير من الرياح ليست من رياح المطر وقدوصف الله تعالى المعصرات بالماء النجاج وجوابه أن الاعصار ليست من رياح المطر فلملايجوزات بكون المعصرات من رياح المطر (القول الثاني) وهوالرواية الثانية عن ابن عباس واختيار أبي العالية والربيع والضحاك أنها السحاب وذكروا في تسمية السحاب بالعصرات وجوها (أحدها) قال الوثرج المعصرات السحائب الغة قريش (وثانبها) قال المازي مجوزان تكون المصرات هي السحائد دوات الاعاصير فأن السخائب اذاع صرتها الاعاصير لابد وأن ينزل المطرعتها (وثالثها) أن المعصرات هى السحائب التي شارفت ان تعصر هاالرياح فقطر كقولك أجز الزرع اخاسان له أن يجز ومندأعصرت الجارية اذادنت أنتحيض وأماالنجاج فاعلم انااثبج شددة الانصباب يقال مطرثجاج ودم ثجاج أى شديدالانصباب واعلم ان الجعقد يكون لازماوهو عمني الانصباب كاذكرنا وقديكون متعديا ععنى الصب وفي الحديث أفضل الحيم العبم والشيمأى رفع الصوت بالتلبية وصب دماء الهدى وكان ابن عباس مُعِما أي أَجَ الكَلام عِما في خطبته وقد فسروا التجاج في هذه الابة على الوجهين قال الكلبي ومقاتل وقنادة النجاج ههنا المتدفق المنصب وقال الزيباج معناه الصباب كائله يجج تفسد أي يصب و بالجلة فالمراد تنابع القطرحتي يكة الماء فبعظم النفع به # قوله تعسال ( آيخر بح به حبا ونباتًا وجناتً ألفافًا ) في الآية مسائل ( المسئلة الأولى ) كل شيٌّ نبت من الارض فأما أنلايكون لهساق واما أن يكون فائلم يكن لهساق فاما أن يكون له كام وهو الحب واما أن لايكون له كاموهوا لحشيش وهوالمرادههنا بقوله ونباتا والي هذين القسمين الاشارة بقوله تعالى كلوا وارعوا أنعامكم وأماالذي لهساق فهوالشجرفاذا اجتمع منهاشئ كثير سميت جنة فثبت بالدليل العقلي انحصار ماينبت في الارض ف هذه الاقسام الثلاثة وانمسا قدم الله تعالى الحب لانه هوالاصل في الغذاء واعائني بالنبات لاحتساج سائر الحيوانات اليه وانما أخرالجنات في الله كر لان الحاجة الى الفواكه ليست ضرورية ( المسئلة الثانبة) اختلفوا في ألفاها فذكر صاحب الكشاف انه لاواحد له كالاوزاع والاخياف والاوزاع الجماعات المتفرقة والاخياف الجماعات المختلطة وكشير من اللغويين أثبتوا له واحسدا تماختلفوا فيه فقسال الاخفش والكسسائي و احدها لف بالكسر وزاد الكسائي لف بالضم وأنكرالبرد الضموقال بل واحدها لفاء وجعهالف وجعراف ألفاف وقبل يحتمل أن يكونجع لفيف كشمريف وأشراف نقله القفال رحما لله الذا عرفت هذا فنقول قوله وجنات ألفافا أي ملتفة والمعنى انكل جنة فان مافيها من الشجبر تبكون مجتمعة متقاربة الاتراهم يقولون امرأة لفاءاذا كانت غليظة الساف مجتمعة اللمي

المفعسول ليس لمراعاة الغواصل فقط بل للتشويق اليهفان ماحقه النفديم اذا أخر تبقى النفس مترقبة لهقاذأ ورد عليها تكنءند مافصل تمكن (وجعلناسراحا وهاجا) هذا الجمل يمعني الانشاء والابداغ كالخلق خلا أنه يختص بالانشاء النكويني وفيه معني التقديروالتسويةوهذا طام له كافي الآية الكريمة والتشهر يعي أبضاكاني قوله تعالى ماجعل الله من محمرة الح و فوله زمالي لكل جعلناه نكم شرعة ومنهاجا وأيا ماكان فعيه انباءعن ملابسة مفعوله بشي أخريان يكون فيمأولهأومندأو معودلك ملابسه مصحعه لائن تتوسط ينهماشي من الظروف الخواكان أومستقرا لكن لاعلي أن يكون عدة في الكلام بلقيدا فيدكا فيقوله قعالي وجعل بينهما برزخاوقوله تعالى وجعل فيهارواسي وقوله تعالى واجعل لنامن لدنك وليا الآية فأنكل واحدمن

هذه الظروف امامتعلق بنفس الجعل أو بمحذوف وقع حالا من مفعوله تقدمت عليه لكونه نكرة وأياما ﴿ يَبَاعُ ﴾ كان فهوقيد في الكلام حتى اذا اقتضى الجالوقوعه عبدة فيه يكون الجعل معنديا الى ائنين هو تأليه ما كاف قوله تعالى يجعلون اصابعهم في آذا مهم ورّ بمايشنبه الامر فيظن انه عده ديه وحوى سفيقه ديد بأحد الوجهين كاسلف في قوله تعالى ﴿ ١٣٣ ﴾ انى جاعل في الارض خليفة والوهاج الوقاد المثلاث من

وهجت النار اذا أضاءت أوالبالغڧالحرارة من الوهيج والمراديه الشمس والتعبير عنها بالسراج مزروادق التبيرعن خلق السموات باليذاء (وأنزاناهن العصرات) هي السحالي اذا اعصرت أي شارفت أن تعصرها الرياح فتمطركا فيأحصد الزرع اذا عانله أن يحصد ومنه أعصرت الجارية اذا دنت أن تحبض أوالرياح التي ساناتها أنتعصر السحساب وقرئ بالمصرات ووجد ذلك أن الانزال حيث كان من المعصرات سواء أر بديهساالسعائب أوالرياح فقد كانها كإيقال أعطاه منده ويسده وقدفسرت المعصرات بالرياح ذوات الاعاصير ووجهد أن الرياح هي التي تنشئ السحاب وتدرأخلافة وفصلحت أنتجعل مبتدأ اللارال(مائعاجا)أي منصبابكثرة بقالأبج الماءأي سال بكثرة وثنجه أي أساله ومندقوله عليه

يبلغ من تقسار به أن يتلاصق ( المسئلة النّائلة ) كان الكعبي من القائلسين بالطبائع فاحتج بقوله تعالى لنخرج به حباونباتا وقال الهيدل على بطلان قول من قال ان الله تعالى لايفعلشينًا بواسطة شي آخر الفراد أن يوم الفصل كان ميقاتًا) اعلم الاالسمة التي عددها الله تعالى نظرا الى حدوثها في دواتها وسفاتها ونظر الى امكانها في دواتها وصفاتها تدل على القادر المختارونظرا الى مافيها من الاحكام والاتقان تدل على ان فاعلهاعللهمان ذلك الفاعل القديم يجبأن يكون عله وقدرته واجبين اذاوكا ناجائزين لافتقر الىفاعل آخرو يلزم التسلسل وهومحال واذاكان العلم والقسدرة واجبين وجب تعلقهما بكلماصحأن يكون مقدورا ومعلوما والالافتقر الىالمخصص وهومحال واذا كان كذلك وجبأن يكون قادرا على جرع المكنات عالما بجميع المعلومات وقد ببتأن الاجسام تساوية في الجسمية فكل ماصيح على واحدمتها صبح على الآخر فكمايت يح على الاجسام السفلية الانشقاق والانفطار والظلة وجبأن يصح ذلك على كل الاجسام واذاتبت الامكان وثبت عوم الفدرة والعمل ثبت انه تعالى قادر على تخريب الدنيا وقادر على ايجاد طلم آخر وعندذلك ثبت أرالقول بقيام القيامة كن عقلا والى ههنا يمكن اثباته بالعقل فاماماوراء ذلك منوقت حدوثها وكيفية حدوتهافلاسبيل اليمالا بالسمع ثمانه تعالى تكلم في هذه الاشياء بقوله ان يوم الفصل كأن ميمّاتا ثم اله تعالى ذكر يعض أحوال القيامة فأولها قوله ان يوم الفصل كان مبقاتا والمعتى ان هذاالبوم كان في تقديرالله وحكمه حدا تؤقت به الدنباأ وحداللخلائق ينتهون اليه أوكان ميقا تالماوعد اللهمن الثواب والعقاب أوكان مبقاتا لاجفاع كل الحلائق في فصل الحكومات وقطع الخصومات \* (وثمانيها) قوله تعالى (بوم ينفيزني الصور فأتون أفواجا) اعلم ان يوم ينفغ بدلمن يومالفصل أوعطف بيانوهذا النفخهوا لنفخة الاخبرة التيعندهايكون الحشر والنفخ في الصورفيه قو لان (أحدهما) ان الصورجم الصورة فالنفخ في الصورعبارة عن نغيخ الارواح في الاجساد (والثاني) ان الصور عبارة من قرن ينفخ فيه وتمام الكلام في الصُّور وماقبل فيه قد نقدم في سورة الزمر وقوله فتأتون أفواتبا معناه انهم يأتون ذلك المقام فوجا فوجا حتى بتكامل اجتماعهم قال عطاءكل نبي بأتى مع أمنه ونظره فوله تعالى يوم ندعوكل أناس بامامهم وقيل جاعات مختلفة روي صاحب الكشاف عن معاذاته سال رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه فقال عليه السلام بامعاذ سأات عن أمر عظيم من الامورثم أرسل عينيه وقال يحشر عشرة اصناف من أمتى بعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة الخنازير وبعضهم منكسون أرجلهم فوق وجوهمم بسحبون عليهاو يعضهم غىو بعضهم صبربكم ويعضهم يعشفون السنتهم وهي مدلاة على صدورهم يسيل القيم من أفواههم يتقذرهم أهل الجمع و بعضهم مقطعة أيديهم وأرجلهم و بعضهم مصلبون على جدوع من تار و بعضهم أشد تذامن الجيف و بعضهم ملبسون جباباسا بغة

المسلاة والسلام أفضل الحج العج ﴿٥٥﴾ من والنج أى رفغ الصوت بالتلبية وصب دماء الهدى وقرئ تجاحا بالحا. ومدالج بم قالوا مثاجم الماء مصابه (انخرج به) بذلك الماء (حبا) يفتات كالجنطة والشعيرونحوهما (ونباتا) يعتلف كالنبن والحثنيش وتعديم احب مع تأخره عن النبات في الاخراج لأصالته وشرفه لان غالبه عَدَاء الانسان ( وجنات ) اجبه في الاصل هي المرة من مسدر جنه الناستره تطلق على ﴿ ٤٣٤ ﴾ النفاف

من قطران لازقة بجلودهم فاماالذين على صورة القردة فالقتات من الناس واماالذين اعلىصورة الخنازير فاهل السحتواماالمنكسون على وجوههم فأكلة الرباواماالعمي فانذين يجسورن وفيالحكم واماالصم والبكم فالمعجبون باعسالهم واماالذين يمضغون السنتهم فالعلاء والقصاص الذين يتخالف فولهم أعالهم واماألذين قطعت أيديهم وأرجلهم فهم الذين يوثذون الجبران واما المصلبون على جذوع من النار فالسعاة بالناس الحالسلطان واماالذن هم أشد ننا من الجيف قالذي يتبعون الشهوات واللذات ومنعوا حقالله تعسالي منأموالهم وأماللذي يلبسون الجباب فأهسل الكبر والفخر والخيلاء الهوا اللها قوله تعالى ( وفقحت السعاء فكانت أبوابا ) فرأعامم وحزة والكسائي فتحتخفيفة والباقون بالتثقيل والمعني كمثرت أبوابها المفتحة المزول الملائكة قال القاشي وهذا القيم هومعني قوله اذا السماء انشقت واذا السماء انفطرت اذا الغتم وألنشقق والتغطر تتقارب وأقمل هذا ليس بقوى لان المفهوم من فتح الباب خسير المفهوم من التشقق والتفطر فرعا كانت السماء أبوابا نم تغنيم ثلث الابواب مسم أنه الابحصل فىجرم السماءتشة في والاتفطر بل الدلائل السمعية دلت على أن عند حصول فتم هذاالابواب يحصل التشقني والتفطر والفناء بالكلية فانقيل قوله وفتحت السماء فكانت أبوابا يفيد أن السماء بكليتها تصمر أبوابا فكيف يعتل ذلك قلنا فيه وجوه (أحدها) ان ثلث الايواب لما كثرت جدا صارت كا نها لست الأبواما مفتحة كفوله وفجر ناالارض عبونا أي كانكلها صارت عبونا تتفير ( وثانيها ) قال الواحدي هذا مزياب تقدير حذف المضاف والتقدير فكانتذات أبواب (واللها) ان الضمرق قوله فكانت أبوابا عائد الىمضمر والتقسدير فكانت تلك المسواضع المفتوحة أبوابا لعزول الملائكة كاقال تعالى وجاء ربكوالمك صفا عد (ورابعها) قوله تعالى (وسرت الجبال فكانت سراباً) اعلم أنالله تعالى ذكر مواضع من كتابه أحوال هذه الجبال على وجوه مختلفة ويمكن الجمع بينها على الوجه الذي نقوله وهو أن أول أحوالها الاندكاك وهوقوله وجلت الارض والجبال فدكتا دكة واحدة ( والحالةالثانية)لها ان تصير كالعهن المنفوش وذكرالله تعالى ذلك في قوله يوم يكون الناس كالفراش المبثوث وتكون الجبسال كالعهن المنقوش وقسوله يوم تكون السمساء كالمهل وتكون الجبال كالعمن ( والحالة الثالثمة ) أن قصير كالهباء وذلك أن تنقطم وتتبدد بعمد ان كانت كالعهن وهوقوله اذارجت الارض رحا ويست الجبال بسسا فكانت هباءمنيثا (والحالة الرابعة) ان تنسف لانها مع الاحوال المتقدمة قارة في مواضعها والارض تحتها فير بارزة فتنسف عنها بارسال الرياح عليها وهوالمرادمن قوله فقل بنسفهار في نسفا (والحالة الخامسة) انال ياح ترفعها عن وجه الارض فتطيرها شماعا في الهواء كا نها غبار فن فظراليها منايعد حسبها لنكائفها أجساماجامدة وهي بالحقيقة مارة الاانمرورها

أغصانه قالزهيرين أبي سلى \* كان عيني وغربى مقسالة من النواضهم تسقيجنة سعة اله و**عل**الار**ض ذ**ات الشبجر قال الفراءا لجنف مافيه النخيل والفردوس مافيه الكرم والاول هوالمراد وقوله تعالى (أنفاهًا)أي ملتفة تداخل يعضها فيبعض فألوا لاواحدله كالاوزاع والاخباق وفيل الواحد انسككن واكنان أوافيف كشريف وأشراف وقيل هوجعاف جع افاء كغضر وخضراء وقبلجم ملتفة بحذف الزوائدواعلمأن فيماذكر من أفعاله عروجل دلاله على صحقاليت وحقيته من وجوه ثلاثة الاول باعتبارقدرته تعالى فان من قدرعلى انشاء هذه الافعال البديهة من غير مثال يحتذيه ولافانون ينتحيه كانعلى الامادة أفدر وأقوى الثاني باعتبارعله وحكمته فار من أمدع **هذ** مالمصنوعات على نمط رائع مستتبع اغارات جليلة إومنافع

جه له عائدالى الخلق يستحيل أن يفنيها بالكلية أولا يجعل لها عاقبة باقية والثالث ياعتبار نفس الفعل ﴿ و بب كجه ذَانَ الْفِطَةُ بعدالنُّومُ أَنُوذَجَ للبعث بعدا أوت يشاهدونها كل يوم وكذا إخراج الجب والنيات من الارض الميته بعاينونه كل حين 5 نه قبل الم تعمل هدوا لا قعال الا قافيه والد تفسيه المداله بعنول الدعات على حقية البعث الموجبة للا عان به على 100 كه فالكم تخوصنون فيه انكارا وتنساء لون عنه استهزاء وقوله تعالى

(أن يوم القصل كان ميقاتا ) شهروغ في ببسان سسر نأ خسير ما يتسماء لون عنه ويستعجلون به قائلين من هذا الوحدان كنتم صادقين ونوع تفسيل لكيفية وقوعسة وما سيلقو نه عند ذلك من فنوز العذاب حسما جرى به الوعيد اجمالا أى أن يوم فصل الله عز وجلبين الخلائق كأن في علم وتقدره ميقاتا وميعادا لبعث الاولين والأآخرين ومايترنب عليد من الجزاء ثوابا وهقالا لايكاد فكطاه بالتقدم والتأخر وقبل حدا توفقت بهالدنباوتأنهي عنده أوحدا للخلائق ينتهون اليهولاريب في أنهما عمرن من التقر بسااتى أشبر اليمعلى أن الدنيا تنتهى عند النفينة الاولى وقوله تعمالي (يوم ينفخ في العمور) أي نفتخة نانية يدل من يوم القصل اوعطف يان لهمفيد لزمادة تفخيمه

بسبب مرور الرياح بهامندكة منفنتة وهي قو له وهي تمر مرااسحاب ثم بين ان تلك الحركة حصلت بقهر وتستخيره فقال و يوم نسير الجبال وترى الارض بارزة (والحالة السادسة)ان تصير سراياعهني لاشي فن نظر الى مواضعها لم يجد فيهاسياً كاأن من يرى السراب من بعدا ذاجاه الموضع الذي كان يراه فيه لم بجده شأوالله أعلم وإعلمان الاحوال المذكورة الى ههنا هي أحوال عامة القيامة ومن ههنايصف أهوال جهنم وأحوالها فأولها \* قوله تعالى (انجهنم كانت مرصاداً) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابن يعمر أنجهنم بفتح الهمزة على تعليل قيام الساعة بانجهنم كانت مرصاد اللطاغين كأنه قيل كان كذلك لاقامة الجراء (المسللة الثانية) كانت مرصادًا أي في علم الله زمالي وقيل مسارت وهذان القولان نقلهما القفال رجه الله تعالى وفيدوجه الثذكره القائمي فانا ذافسرنا المرصداد بالمرتقب أفاد يذلك أن جهنم كانت كالمنتسظارة لقدمهم منقدع الزمان وكالمستدعية والطالبة الهم (المسئلة الثائلة) في المرصاد قولان (أحدهما) ان المرصاد اسم للمكان الذي يرصد فيه كالمضمار اسم للكان الذي بضمر فيه الخيل والمنهاج اسم للكان الذي يُهج فيد وعلى هذا الوجد فيد احتمالان (أحدهما) انخزنة جهنم يرصدون الكفار ( والثاني) ان مجاز المؤمنين وبمرهم كان على جهنم لقوله وان منكم الا واردها فغزنة الجنة يستقبلون المؤمنين عندجهنم ويرصدونهم عندها (القول الثاني) ان المرصاد مفعال من الرصد وهوالترقب بمعنى ان ذلك يكثر منه والمفعال من أ بليذ المبالغة كالمطار والمعمار والمطعان قيل انها ترصد أعداء الله وتشهق عليهم كإ قال تعالى تكادتميز من الغيظ وقيل ترصدكل كافر ومنافق والقائلون بالقول الاول استدلواعلي صحة قولهم يقوله تعالى ان ربك اباللرصادواو كأن المرصاد نعنا اوجب أن يقال ان ربك لمرصاد (المسئلة الرابعة) دات الآية على ان جهنم كانت مخلوفة الموله تعالى انجهنم كانت مرصادا أى معدة واذا كان كذلك كانت الجنة أيضا كذلك لانه لاقائل بالفرق (وثمانيها) \* قوله (الطاغين مأياً) وفيد وجهان انقلنا انه مرصاد الكفار فقطكان قوله للطاغين من عام ماقبله والتقديرانجهنم كانت مرصادا للطاغين نم قوله مآيا بدل منقو له مرصادا وانقلنا بإنهاكانت مرصادا مطلقا للكفار وللومنين كانقوله ان جهتم كانت مرمسادا كلاما تاما وقوله للطاغين مآبا كلام مبتداكاته قيلانجهتم مرصاد للكل ومآب للطاغين خاصة ومن ذهب الى القول الاول لم يقف على قوله مرصادا اما من ذهب الى القول الثاني وقف عليه تم يقول المراد بالطاغين من تكبر على و به وطغى في مخالفته ومعارضته وقوله ما آبازي مصيرا ومقرا ﷺ (وثالثها) قوله (لا بنين فيماأحقابا) اعلم انه تعالى لمايين إن جهنم ما ب الطاغين بين كيداستقرارهم هناك فقال لابنين فيهاأ حقاباوههنامسائل (المسئلة الاولى)قرأ الجمهورلابنين وقرأ حرة لبنين وفيد وجهان قأل الفراءهما يمعني واحديقال لايث وابث مثلطامع وطمع وفاره وفره وهو

وتهو يله ولاصبر في تأخر الفصل عن النفخ فانه زمان بمنديقع في مبدئه النفخة وفي بقيته الفصل ومباديه وآثاره والصور هوالقرن الذي ينفخ فيه إسرافيل عليه السلام عن أبي هر يرة رضى الله عنه إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لما فرغ الله تعالى من حلق السموات والارض خلق الصورهاعطاه اسراهيل فهؤواضعه على فيه شاخص بصره الى العرش متى يو مر بالنفخ فيه فيؤمر به فينفخ فيه نفخة لا يبتى عندها في الحياة ﴿ ٤٣٦ ﴾ غير من شاء الله وذلك قوله تعالى ونفخ

كثير وقال صاحب الكشاف واللبث أقوى لان اللابث منوجد منه اللبث ولاىقال البث الالمن شأنه اللبث وهوأن يستقر في المكان ولايكاد ينفك عنه (المسئلة الثانية) قال الفراء أصل الحقب من الترادف والتتابع يقال أحقب اذا أردف ومنه الحقيبة ومنه كل من حمل وزرا فقداحتف فيحوز على هذاالمعني لاشين فيها أحقانا أي ذهورا متتاسة يتبع بعضها بعضا ويدل عليه قوله تعالى لاابرح حتى ابلغ ججمعا أبحرين أوأمضي حقبا يحمل سنين متتابعة الىأن أبلغ أوآنس واعلم ان الاحقاب واحدها حقب وهو ثمانون سنة عند أهل اللغة والحقب السنون واحدتُها حقبة وهي زمان منالدهرلاوقت له م نقل عن المفسرين فيه وجوه (أحدها) قال عظاء والكلبي ومقاتل عن ابن عباس فى قوله احقايا الحقب الواحد يضع وتمانو ن سينة والسنة تُلْمُاثَة وستون يوما واليوم ألف سنة من أيام الدنيا ونحو هذا روى ابن غرم رفوعا (وثانيها) سال هلال الهجري علياعليه السلام فقال الحقب مائة سنة والسنة التاعشر شهراوالشهر ثلاثون يوماواليوم ألف سنة (وثائلها)قال الحسن الاحقاب لايدرى أحدماهي ولكن الحقب الواحد سبعون ألف سنة اليوم منهأكالف سسنة مماتعدون فانقيل قوله أحقابا وان طالت الاانها متناهية وهذابأهلالنارغير متناه بللو فال لابثين فيهاالاحقاب لمبكن هذاالسوال واردا ونظيرهذاالسوال قوله في أهل القبلة الاماشاء ربك قلنا الجواب من وجوه (الاول) ان لفظ الاحقاب لايدل على مضى حقب له نهاية وانماا لحقب الواحد متناه والمعنى انهم يلبئون فيها احقابا كلامنني حقب تبعد حقب آخر وهكذا الى الابد ( والثاني ) قال الزجاج المعنى اذهم يلبثون فيها أحقسابا لايذوقون فى الاحقاب بردا ولاشرابا فهذه الاحقاب توقيت لنوع من العذاب وهوان لايذوقوا بردا ولاشرابا الاجميما وغساقاتم يبداون بعد الاحقاب عن الحميم والغساق من جنس آخر من العذاب (وثالثها) هبانًا قوله أحقايا يفيدالتناهي لكون دلالة هذاعلي الخروج دلالة المفهوم والمنطوق دلعلي انهم لايخرجون قال تعالى يريدون أن يخرجوا من النار وماهم بخارجين منها ولهم عذاب مقيم ولاشك ان المنطوق راجيح وذكر صاحب الكشاف في الآية وجها آخر وهوأن يكون أحقابا منحقب عامنا آذا فل مطره وخيره وحقب فلان اذاأ خطأه الرزق فهوحقب وجعم أحقاب فيننصب حالا عنهم بمعنى لابثين فيها حقبين مجدبين وقوله لايذوقون فيها يردا ولاشرابا تفسيراه \* ( ورابعها) قوله تعالى (لايذوقون فيها يرداولا شرايا الاحميم وغساها جزاء وفاقاً) وفيه مسائل (المسئلة الاولى )ان اخترنا قول الزجاج كانفوله لايذوقون فيها بردا ولاشرايا متصلا بماقبله والمتمير فيقوله فيها عائداالي الاحقاب وانالم نقل به كان هذا كلامامستأنغا مبتدأ والضمر في قوله فيهاعا تدالي جهنم (المسئلة الثانبة) في قوله بردا وجهان (الاول) انه البرد المعروف والمرادانهم لايذقون مع شدة الحرما يكون فيه راحة من ربح باردة أوظل يمنع من نارولا يجدون شرابا يسكي

في الصورفصيتي من في السموات ومن في الارض الامن شاءالله م يومم بأخرى فينفخ نفعة لايبيني معهاميت الابعث وقأم وذلك قوله تعالىثم نفخ فيهأخرى فاذاهم قبام ينظر ون والفاء في قوله تعالى (فتأتون) فصيعة تقصم عن جلة قد حذفت ثقة بدلالة الحال عليها وايذانا بغاية سرعة الاتيان كإفي قوله تعالى اناضرب بعصال الميحر فانفلق أي فتبعثون منقبوركم فتأتونالي الموقف عقيب ذلك من غير لبث أصـــلا (أفواجا) أي أيماكل أمة معامامها كافى قوله تمالي يوم ندعواكل أناس بامامهم أوزمرا وجماعات مخنلفة الاحوال متساينة الاوضاع حسب اختلاف أعمالهم وتباشهسا عزامعاذ رضي الله عند أنه سأل رْسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال عليه

الصلاة وألسلام بامعاذ سالت عن أمر عظيم من الامور ثم أرسل عينه وقال تحشر عشرة أسناف م عطشهم كم من أمن بعضهم على صورة القردة و بعضهم على صورة الخناز ير و بعضهم منكسون أرجلهم فوق وجوههم بسحبون عليها و بعضهم على و بعضهم بكم و بعضهم عضفون ألسنتهم فهى مذلاة على

صدورهم يسيل القيح من أفواههم يتقدرهم أهل الجمع وبعضهم مقطعة أيديهم وأرجلهم وبعضهم مصلبون على جدوع من نار و بعضهم أشد نتنامن الجيف فو ٢٣٧ ، و بعضهم يلبسون جبابا سابغة من قطر الازقة بجلودهم

عطشهم و يز بل الحرقة عن بواطنهم والحاصل انهم لا بجدون هواء باردا ولاماء باردا ( والثاني ) البرد ههنا النوم وهوقول الاخفش والكسائي والفراء وقطرب والعتبي قال الفراء وانماسي النوم بردالانه يبردصاحبة فان العطشان ينام فيبرد بالنوم وأنشسد أبو عبيدة والمبرد في بيان ان المراد من البرد النوم قول الشاعر

بردت مراشفها على فصدني المعنها وعن رشفاتها البرد

يعنى النوم قال المبرد ومن أمثال العرب منع البرد البرد أي أصابني من البرد مامعدي من النوم واعلماناالةولالاول أولى لانه اذا أمكن حسلاللغظ على الحقيقة المشسهورة فلا معنى لحمله على المجاز النادر الغريب والقائلون بالفول الثاني تمسكوا في اثباته يوجهبن (الاول) انه لايقال ذقت البرد و يقال ذقت النوم الثاني انهم يذوقون برد الزمهر يرفلا يصمرأن يقال انهم ماذاقوا بردا وهبان ذلك البرد بردتأذوابه ولكن كيف كان فقد ذاقوالبرد (والجواب) عن الاولله ان ذوق البرد يجاز فكذاذوق النوم أيضامجاز ولان المرادمن قوله لايذوقون فيها بردا أي لايستنشغون فيها نفسا باردا ولاهواء باردا والهواء المستنشق بمرءالغم والانف فجاز اطلاق لفط الذوق عليه ( والجواب) عن الثماني انه لميفللايذوقون فيهاالبرديل قاللايذوقون فها بردا أىلايذوقون فيهابردا واحداوهو البردالذي ينتفعون به و يستر يحون اليسه ( المسئلة الثالثة ) ذكروا في الجيم انه الصفر المذابوهو باطل بل الحيم الماء الحار المغلى جدا (المسئلة الرابعة) ذكروا في الغساق وجوها (أحدها) قال أبومعاذ كنت أسمع مشايخنا يقولون الغساق فارسية معربة يقولون للشيُّ الذي يتقذرونه خاشاك ( وثانها ) ان الغساق هوالشيُّ البسارد الذي لابطاق وهوالذي يسمى بالزمهر ير ( وثالثها ) الغساق مايسيل من أعين أهـــل النار وجلودهم من الصديد والقيح والعرق وسائر الرطو بات المستقذرة وفي كتساب الخليل غسفت عينه تغسق غسقاو غسقانا ( ورابعها ) الغساق هوالمنتن ودايله ماروي انه عليه السلامقال لوان داوا من الغساق يهراق على الدنيا لانتن أهل الدنيا ( وخامسها ) ان الغماسق هو المظلم قال تعمالي ومن شرغاسق اذاوقب فبكون الغماق شرابا أسود مكروهايستوحش كايستوحش الشيئ المظلم اذاعرفت هذافنقول انفسرنا الفساق بالبارد كان التقدير لايذوقون فيهابردا الاغساقا ولاشرابا الاحميما الانهماجه الاجل انتظسام الآكى ومثله من الشعر قول امرى القيس

كان قلوب الطير رطبا و يا بسسا \* لدى وكرها العناب والحشف البالى والمعنى كان قلوب الطير رطبا العناب و يابسا الحشف البالى اما ان فسرنا الغساق بالصديد أو بالمنتن المحمّل أن يكون الاستثناء بالحيم والغساق راجعا الى البرد والشراب معا وان يكون مختصا بالشراب فقط اما الاحتمال الاول فهو أن يكون التفسدير لا يذوقون فيها بردا لماء ولاشرا با غيرا لماء الحيم والصديد المنتن واما الاحتمال الشابى فهو أن يكون

فأماالذين على صورة القردة فالقتات من الناس وأماالذين على مسورة الخناز برفأهل السهيت وأما المنكسون عــــلي وجوههم فأكلةالرنا وأما العميي فالذين يجورون فيالحكموأما الصم البكم فالعجبون فاعالهم وأماالذين يمضغون ألسنتهم فالعلماء الذبن خالفت أقوالهمم أعالهم وأماالذين قطعت أيديهم وأرجلهم فهمالذي يؤذون جيرانهم وأما المصلبون على جذوع من نار فالسعاة بالناس الى السلطان وأماالذين همأشدنتنامن الجيف فالذى سونالثهوات واللذات ومندواحقالله تعسالي في أموالهمم وأماالذين يلبسسون الجباب فأهمل الكبر والفخروالخيلاء(وفتحت السماء) عطف على ينفخ وصيخة المامني للدلالة على المعقق وقرئ فتحت بالنشديد وهو الانسب تقدوله تعالى ( فكانت ابوا )

ى كثرت أبوابها المفتحة لمز ولى الملائكة نرولا غيرم شادحتى صارت كأنها ليست الاأبوابا مفتحة كفوله تعالى و فجرنا الارمن عيونا كان كالها عيون متفجرة وهو المراد بقوله تعالى و يوم تشقق السمام الغمام وهو الغمام الذي ذكر في قوله تعسالي هل

ينظرون الاأن يأتبهم الداى أمر، و بأسدق ظلل من الغمام والملائكة وقيل الابواب الطرق والسالك أى تكشف فينقيح مكانها وتصمطر قائلا بسده اشى ( وسيرت الجيال) أى في الجو ﴿ ٤٣٨ ﴾ على هيا تها بعد قلعلها من مقارها كايعرب

النقدير لايذوقون فيها شرابا الاالجيم البالغ فيالسخونة أوالصديدالمنتن واللهأعلم بمراده فان قيل الصديد لايشرب فكيف استثنى من الشراب قلناانه مانع فأمكن أن يشرب في الجلة فان ثبت أنه غير مكن كان ذلك استثناء من غيرا لجنس ووجهم معلوم ( المسئلة الخامسة ) قرأ حرة والكسائي وعاصم من رواية حفص عنه غساقاً بالتشديد فكأ نه فعال بمعنى سبال وقرأ الباقون بالتحقيف مثل شراب والاول نعت والثاني اسم واعلم انه تعالى لاشرح أنواع عقوبة الكفاربين فيما بعسده انهجزاء وفاقا وفي المني وجهسان (الاول) انه تعالى أنزل بهم عقو به شديدة بسبب الهم أتوا بمعصية شديدة فيكون العقاب وفاقا للذنبونظيره قولدتعالى وجراء سيئة سيئة مثلها ( والثاني) انه وفاق من حيث لمهرد على قدر الاستحقاق والمنقص عنه وذكر النحو يون فيه وجوها (أحدها )أن يكون الوقاق والموافق واحدا في اللغة التقدير جراء موافقا ( وثانيها ) أن يكون نصما على المصدر والتقدير جزاءوافق أعالهم وقاقا( وثالثها) أن يكون وصفايا لصدركا يقال فلان فضل وكرم لكونه كاملا فيذلك المعني كذلك ههنا لماكان ذلك الجزاء كاملافي كونه على وفق الاستحقاق وصف الجزاء بكوته وقاقا ( ورابعها ) أن بكون بحذف المضاف والتقدير جزاء ذاوفاق وقرأ أبوحيوة وفاقا فعال من الوفق فان قيل كيف يكون هذا العمداب البالغ في الشدة الغيرالتناهي محسب المدة وقاقا للاتيان بالكفر لحظة واحدة وأبضا فعلى قولاً هل السنة اذا كان الكفر واقعا يخلق الله وايجادَه فكيف يكون هذا وغاقاله وأما على مذهب المعتزلة فكان علم الله بعدم ايمانهم عاصلا ووجود ايمانهم مناف بالذات الذات العلم فع قيام أحد المتنافيين كان التكليف بادخال المنافي الثاني في الوجود بمتعا المات وصينه ويكون تنكليفا بالجع بين المتنافيين فكيف يكون مثل هذا العذاب الشديد لدغ وفاقا لمثل هذا الجرم قلنا يفعسل الله مايشاء و يحكسم ماير يدواعلم انه تعالى لمابين على الاجال ان ذلك الجراء كان على وفق حرمهم شرح أنواع جراعهم وهي بعد ذلك نوء ان \* (أواعما) قوله تعالى ( الهم كأنوا لايرجون حساباً ) وفيه سؤالان ( الاول) وهوان الحساب شي شاق على الانسان والشي الشاق لايقال فيه انه يرجى بل يجب أن يقال انهم كانوالا يخشون حسابا ( والجواب) من وجوه ( أحدها )قال مقاتل وكشير من المفسرين قوله لايرجون معناء لايخسافون ونظيره قولهم في تفسسير قوله تعالى مالكم لاترجون لله وقارا ( وثانيها ) أن المؤمن لابدوان يرجو رحة الله لانه قاطع بأن ثواب أيمانه زائد على عقاب جيم العاصي سوى الكفر فقوله انهسم كأنوا لابرجون حسابا اشارة الى انهسم ماكانوا موَّ منين ( وثالثها ) ان الرجاء ههنا بمعنى النوقع لان الراجي للشيُّ منوقع له الأأن أشرف أقسام التوقع هوالرجاء فسمى الجنس باسم أشرف أنواعه ( ورابعها ) أن ف هذه الآية تنبيها على ان الحساب مع الله جانب الرجاء فيه أغلب من جانب الخوف وذلك لان للعبد حقاعلى الله تعالى بحكم الوعد في جانب الثواب ولله تعالى حق على العبد في جانب

هنه قوله تعالى وترى الجبال تحسبها سامدة وهي تمر مرالسحاب أي تراهما رأى العين تساكنة فيأماكنها والحيال أنهيا أتمر مرالسحاب الذي بسبرمال باح سبراحثيثا وذلك أن الاجسرام العظسام اذاتحركت تحوامن الأنحاء لاتكاد تنبين حركتهاوان كانت في خايد السرعة لاسيما من بعبدوعليه قول من قال\*بارعن مثل الطود تحسب أنهم \* وقوف الحاج والركاب مهملج» وقدأدجي هذاالتشبيه تشيهمال الجبال تحال السحاب في تخلخل الاجراء والتفاشيها كإينطق به قوله تعالى وتكون الجبال كالعهن المنفوش يبدل اقداعالى الارض ويغيرهيا تنها و يسيرا لجبال على تلك الهيئة الهائلة عند جشر الخلائق بعسد النفعة الثانبة ايشاهدوها ثم يفرقها فيالهواه وذلك قوله تعمالي ( فكانت سرام )أي

فصارت بعد تسييرها مثل السراب كقوله تعالى و بست الجبال بسافكانت هباء منبثا أي غبارا منتشرا ﴿ العقابِ ﴾ وهي وان اندكت وانصدعت عند النفخة الاولى لكن تسييرها وتسوية الارض انما يكونان بعد النفخة الثانية كما

وتقلق به قوله تعالى و يسأ لونك عن الجبال فقل بنسفها زبن نسفا فيذرها قاعات مصفالا ترى فيها عوجا ولا أمتابوه تذيقبه وت الداعى وقوله تعالى يوم تبدل الارض ﴿ ٤٣٩ ﴾ غيرالارض والسموات و برزوالله الواحد القهار فأن اتباع الدامي

الذي هواسرافيل علية العقاب والكريم قديسقط حق نفسه ولايسقط ماكان حقا انيره عليسه فلاجرم كان السلامو روزالخلقالله جانب الرجاء أقوى في الحساب فلهذا السبب ذكر الرجاء ولم يذكر الخوف ( السؤال تعالى لايكون الابعد الثاني) ازالكفار كانوا قدأنوا بإنواع من النبائع والكبائر فــاالسبب في أنخص الله النفخة الثانية (انجهنم تعالى هذا النوع من الكفر بالذكر في أول الامر الجدواب لازرغبة الانسان في فعل کانت مرصادا) شروع الخبرات وفي ترك المحظورات انماتكون بسبب أن ينتفع به في الآخرة فن أنكر الاتخرة في تغصيـــل أحكام لم يقدم على شي من المستحسنات ولم محجم عن شي من المنكرات فقوله انهم كانوا لا يرجون الفمسل الذي أضيف حسابا تنبيه على انهم فعلوا كل شر وتركوا كل خير ( والنوع الثاني ) من قبائح أفعسالهم البداليوم اثر بيان هوله مرله وكذبوا بآياتنا كذابا اعلمان للنفس الناطقة الانسانية قوزين نظرية وغلية وكال ووجد تقديم سانحال الانسان في أن يعرف الحق لذاته والخير لاجل العمل به ولذلك قال ابرا هيم رب هب لى حكما الكفار غنىءن السان ألمانغ بالصالحين فهبلى حكما اشارة الى كال القوة النظر يقوالحقني بالصالحين اشارة والمرصاد اسم للكان الله القوة العملية فهمنا بين الله تعالى رداءة حالهم في الامرين أمافي القوة العملية مندعل فسادها بقوله انهم كانوا لايرجون حسابا أى كانوا مقدمين على جميع القبائح الذي هو اسم للمكان والمنكرات وغير راغبين فيشئ من الطاعات والخيرات وأما في النوة النظرية فنيه على الذى يضمرفيه الخيل فسادها بقوله وكذبوا بآياتنا كذاباأى كانوا منكرين بقلو بهم الحق ومصرين على والمتهاج اسم للكان الباطل وأذاعرفت ماذكر ناممن النفسير ظهر انه تعالى بينانهم كانوا قدبلغوا في الرداءة الذى ينهم فيدأى انها والفساد الىحبث يستعبل عقلا وجود ماهو أزيد منه فلاكانت أفعالهم كذاك كان كانت في حكم الله تعالى اللائق بهاعوالمقو بذ العظيمة فثبت بهذا صحة ماقدمه في قوله جزاء وفاقا فاعظم وقضائه موضعرصد اطائف القرآن مع ان الادوار العظيمة قداسترت ولم ينتبه لها أحد فالحدلله حدايليق برصدفيد خرنة النار بعلوشأته ويرهأنه على ماخص هذا الصعيف بعرفة هذه الاسترار واعلم ان قوله تعالى الكفار ليعذبوهم فيها وكذبوا بآباتنا كذابا يدل على انهم كذبوا بجميع دلائل الله تعالى في التوحيد والنبوة (الطاغين) متعلق والمعادوالشعرائع والقرآن وذلك يدل على كالحال القسوة النظر يع في الرداءة والفساد والمعد عن سوآء السدل وقسوله كذابا أي تكذبها وهعال من مصادر التفعيل وأفشد أى كائناللطاغين وقوله لقدطال مارينتني عنصحابتي ۞ وعنحوج قضاوها منشفائيا تعالى (ما آبا) بدل منه من قصيت قضاءقال الفراء وهي لغة فضيحة عانية ونظيره خرقت القميص خراقاوقال لي اعرابي منهم على المروة يستفتبني الحلوأحب البك أم العصار وقال صاحب المكشاف اليد لاعجالة واما حال كنت أفسرآية فقال بعضهم لقدفسرتها فسارا ماسمع بهوقرئ بالتخفيف وفيدوجوه مزمآنا قدمت عليه (أحدهما) انه مصدركذب بدايل قوله الكونه نكرة واوتأخرت فصدقتها وكذبتها 🏶 والرو ينفعه كذابه

وهو مثل قوله تعمالي أنبتكم من الارض نباتا بسي وكذبوا بآياتنا فكذبوا كخابا (وثانيها) أن ينصبه بكذبوالانه يتضمن معنى كذبوا لان كل مكذب بالحق كأذب (وثالثها) أن بجمل الكذاب بمعنى المكاذبة فعناه وكذبوا بآباتنا فكاذبوا مكاذبة اوكذبوا بهسا

خاصة ولايخني بعده فان المتبادر من كونها مرصادا لطائفة كونهم معذبين بها وقدقيل انها مرصاد لاهل إلجنة رصدهم الملائكمة الذين يستقبلونهم عندهما لانجازهم غليهما وهي مآب

الذى يرصدفيه كالمضمار بمضمرهوامانعت لرصادا أىمرجعها يرجعون الكانت صفدته وقدجوز أن يتعلق بنفس ما آبا على أنها مرصاد

للفر مقين مآ كالكافرين

للطاغين وقبل الرصاد صيغة مبالغة من الرصد والمعنى أنها مجدة في رصد الكفار اللايشد منهم أحد وقرى أنّ بالفتح

مكاذبين لاذهم اذاكاذوا عندالمسلين كاذببن وكان المسلون عندهم كأذبين فبينهم مكاذبة وقرئ أيضاكذابا وهو جعكاذب أيكذبوا بآياتنساكاذبين وقديكون الكذاب ععني الواحد البليغ في الكذب يقال رجل كذاب كقولك حسان و بخال فيجول صفة لمصدر كذبوا أى كذبها كذابا مفرطا كذبه # واعلم انه نعالى لمابين أن فساد حالهم في القوة العملية وفي القوة النظرية بلغ الى أقصى الغايات وأعظم النهايات بين ان تقاصيل تلك الاحوال في كيتها وكيفيتها معلومة له وقدر مايستحق عليه من العقاب معلوم له فقال (وكل شي أحصيناه كتابا) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قال الزياج كل منصوب بفعل مضمر يقسره أحصيناه والمعني وأحصيناكل شئ وقرأ أبوالممال وكل بالرفع على ابتداء (المسئلة الثانية) قوله وكل شي أحصيناه أي علنا كل شي كاهو علما لايزول ولايتبدل ونظيره فوله تعالى أحصاه اللهونسوه واعلم أنهذه الآية تدل على كونه تعالى عالما بالجزئبات واعلم أن مثل هذه الآية لاتقبل التأويل وذلك لانه تعسالي ذكر هذا تقريرا لما ادعاء من قوله جراء وفاقا كاأنه تعالى يقول أناعالم بجميع مافعلوه وعالم بجهسات تلك الافعال وأحوالهاوا عثباراتها التي لاجلها يحصل استحقاق الثواب والعقاب فلاجرم لأأوصل اليهم من العذاب الاقدر مايكون وفاقا لاعالهم ومعلوم انهذا القدراعا يتمرلو ثبت كونه تعالى علما بالجزئبات واقا ثبت هذا ظهر انكل من أنكره كانكافرا قطعما (المسالة الثانية) قوله أحسيناه كتابافيه وجهان (أحدهما) تقديره أحصيناه احصاء واندا عدل عن تلك اللفظة الى هذه اللفظة لان الكتابة هي النهاية في قوة العلم ولهذا قال عليه السلامقيدوا العلم بالكنتابة فكانه تعالى قال وكل شي أحصيناه احصاء مساويا في القوة والثبات والتأكيد للكتوب فالمرادمن قوله كتاباتأ كيد ذلك الاحصاء والعلم واعلم انهدا التأكيد انما وردهلي حسب مايليق بأفهام أهل الظاهر فان المكتوب يقبل الوال وعلم الله بالاشياء لا يقبل الزوال لانه واجب لذائه ( القول الثاني )أن يكون قوله كتابا حالاني معنى مكنو با والمعنى وكلشي أحصيناه حال كونه مكنو با في اللوح المحفوظ كـقوله وكل شي أحصيناه في امام مبين أو في صحف الحفظة المخال (فذو قوا فلن نزيدكم الاعدابا) واعلم انه تعالى لماشرح أحوال العقاب أولا تتمادعي كونه جزاء وفاقا ثم بين تفاصيل أفعالهم القبيحة وظهر صحةماادعاه أولامن انذلك العقاب كانجراء وفأقا لاجرم أعاد ذكر العقابوقال فذوقواواالفاء للجزاء فنبيه على ازالامر بالذوق معلل يماتقدم شبرحه من قبائع أفعالهم فهذا الفاء أفادعين فائدة قوله جزاء وفاقا (المستسلة الرابعة) هذه الآية دالةعلى المبالغة في التعديب من وجوه (أحدها) قوله فلن نزيدكم وكلم أن للتأكيد في النبي (وْمَانِهَا) انه في قوله كانوالا يرجون حساباذكرهم بالغايبة وقي قوله فدوقوا ذكرهم على سبيل المشافهة وهذا يدل على كال الغضب (وثالثها) انه تمالى عدد وجوء العقاب محكم بأنه جزاء موافق لاعالهم ممعدد فضائحهم ممقال فدوقوا فكانه تعالى أفتى وأقام الدلائل

وقرى ليثين وقسوله تعالى (أحقالا) ظرف للبثهم أى دهورا متتابعة كلسا مضي خفس تبعد حقبآخرالى غيرنهاية كنان الحقب لايكاد يستعمل الاجيت براد تتسابع الازمنة وتواليها فليس فيه مأيدل على تناهى تلك الاحقاب واوأريد بالخفب أعسا تون سنة أوسبعون ألف سمنة وقوله تعالى (لالذوقون فيهسا بردا ولاشرابا الاحماوغساقاً) جلة مبتدأة أخبرعنهم بانهم لايدوقون فسا شأمآ من برد وروح ينفس عنهم حرالنار ولامن شراب يسكن من عطشهم والكن يذوقون فيمسا حيما وغساقا وقيل البرد النسوم وقرى غساقا فالتحفيف وكلاهما ما يسيل من سسديدهم (جراه) أى حوزوا بذلك جزاء (وفاقاً) ذاوفاق لاعالهم أونفس الوفاق مبالغة أووافقها وفاقا على أنه فعال من و فقه كذا أى لاقه (انهم كاذوا لارجون حساما) تعليل

لاستعقاقهم الجزاء المذكور أى كانوا لا يخافون أن يحاسبوا بأعالهم (وكذبوا با باتنا) الناطقة بذاك ﴿ ثُم ﴾ (كذابا) أى تكذيبا مفرطا ولذلك كانوا مصر بن علم الكفر وفنون المعاصى وفعال من باب فعل شائع فيما بين العصياء

وفرى بالمحقيف وهومصدر كذب قال فصدقتها وكذبتها والمرء ينغمه كذابه وانتصابه امابغهله المدلول عليه المحدود المدلول عليه المدلول المدلول عليه المدلول ال

الأبالحق فهوكاذب وقرئ كذاباوهو جمع كاذب فانتصابه على الحالية أى كذبوابا ماننا كاذبين وقديكون الكذاب بمعنى الوحدالبلغقالكذب فبجعل صفة لمصدر كذبواأى تكذيبا كذايا مفرطاكذبه (وكل شي) من الاشياء التي من جهلتها أعالهم وانتصابه عفتير يفسره (أحصناه) أىحقظناه وضبطناه وقرئ بالرفع على الابتداء (كتابا)مصدرموكد لاحصيناه لماأن الاحصاء والكتبةمن وادواحد أولفعله المقدر أوحال ععنى مكتوبا فى اللوح اوفى صحف الحفظة والجلة اعتراض وقوله تعالى (فدُوقُوافلن نز بدكم الاعدايا) مسيب عن كفر هم بالحساب وتكذيبهم بالآيات وفي الالتفيات المني عن التشديد بالتهديد وابرادان المفيدة لكون ترك الزيادة من قبيل مالامدخل تحت الصحة من الدلالة على تبالغ الغضب ما لا نخــفي

ممأعاد تلك القنوى بعينها وذلك بدل على المبالغة في التعذيب قال عليه الصلاة والسلام هذه الاً يَهُ أَشْدُ مَا فِي الْفَرَآنِ عَلَى أَهُلَ النَّارِ كُلَّا اسْتَغَاثُوا مِنْ نُوعٍ مِنْ العذابِ أَغْيِثُوا بأشد منه بق في الا يه سو الان (السوال الاول) أليس انه نعالي قال في صففا الكفار ولا يكلمهم ولاينظراليهم فههنا لماقال الهم فذوقوا فقد كلهم (الجواب) قال أكثر المفسرين تقدير ألآية فيقال أهم فذوقوا ولفائل أن يقول على هذا الوجد لايليق بذلك الفائل أن يقول فلن نزيدكم الأعدابا بلهذا الكلام لايليق الابالله والاقرب في الجواب أن يقال قوله ولايكلمهم أي ولايكلمهم بالكلام الطبب النافع فان تخصيص العموم غير بعيد لاسيما عند حصول القرينسة فانقوله ولايكلمهم انمآذكره لبيان انه تعالى لاينفعهم ولايقيم لهم وزناوذلك لا يحصل الامن الكلام الطيب (السؤال الثاني) دلت هذه الآية على انه تعالى يز يدفى عداب الكافر أبدا فالك الزيادة اما أن يقال انها كانت مستعقد لهم أوغير مستحقة فانكانت مستحقة الهم كان تركها فيأول الامر احسسانا والكريم اذا أسقط حق نفسه فأنه لايليق به أن يسترجعه بعد ذلك وأماان كانت تلك الزيادة غير مستحقة كانابصالها اليهم ظلما وانه لايجوز على الله (الجواب) كاان الشي يوثر بحسب خاصية ذاته فكذا اذادام ازداد تأثيره بحسب ذلك الدوام فلاجرم كماكان الدوام أكثر كانالايلام أكثروأيضا فتلكاز يادة ستحقة وتركها في بعض الاوقات لايوجب الابراه والاسقاط والله أعلم بمأراد إواعلم انه تعالى لماذكر وعيسد الكفار أتبعه بوعد الاخيار وهو أمور ( أولها) #قوله تمالى (الالمتقين مفازا ) الماللتني فقد تقدم تفسيره في مواصَّم كشيرة ومفازا يحتمل أن يكون مصدرًا بمعنى فوزًا وظفرًا بالبغية و يحتمل أن يكون موضع فوز والغوز يحتمل أن يكون المراد منسه فوزا بالمطلوب وأن يكون المراد منسه فوزا بالنجاة من العداب وأن يكون المراد ججوع الامرين وعنسدى ان تفسيره بالفوز بالطلوب أولى من تفسيره بالفوز بالنجاة من العداب ومن تفسسيره بالفوز بمجموع الامرين أعنى النجاة من الهلاك والوصول الى المطلوب وذلك لانه تعالى فسرالمفاز بما بعده وهو قوله حدائق وأعنابا فوجب أن يكون المراد من الفاز هذا القدر فان قيسل الخلاص منالهلاك أهم منحصول اللذة فلأهمل الاهم وذكرغير الاهم قلنا لان الخلاص من الهلاك لايسستلزم الفوز باللذة والخير أماالقوز باللذة والخير يسستلزم الخلاص من المهلاك فكان ذكر هذا أولى (وثانيها) \* قوله (حداثق وأعنايا) والحدائق جع حديقة وهي كل بستان محودا عليه من قولهم أحدقوابه أي أجاطوابه والتنكير في قوله وأعنابا يدل على تعظيم حال زلك الاعناب \* (وثالثها) قوله تعالى (وكواعب أترابا) كواعب جع كاعب وهن النواهد التي تكعبت تديهن وتفلكت أي يكون الثدى في النتو كالكعب والفلكة # ( ورابعها ) قوله تعالى ( وكانسا دهامًا ) وفي الدهاق أقوال (الاول) وهو قول أكثر أهل اللغة كائبي عبيدة والزجاج والكسائي

وقد زوى عن النبي ﴿ ٥٦ ﴾ من عليه الصلاة والسلام ان هذه الآية أشد ما في القرآن على أهل النار ( ان للتمين مفازا ) شروع في بيان مجاسِن أحوال المؤمنين اثر بيان سوه أجوال اليكفرة أي ان للذين يتقون الكفر وساتر قبائح أعمَالَ الكفرة فوزاوطُفرا عباغيهم أوموضع فوز وقبل عباة ممافيه أوائك أوموضع عباة وقوله تعالى (حدائق وأعنايا) أي بساتين فيها أنواع ﴿ ٤٤٢ ﴾ الاشجار المثرة وكر وما بدل من مغازا

والمبرد دهاقاأى ممتلئة دعا ابن عباس غلاماله فقال اسقنادهاقا فجاء الغلام بها ملاعي فقال ا ينعباس هذا هوالدهاق قالعكرمة ر عاسمت ابن عباس يقول اسقنا وأدهق لنا ( القول الثاني ) دهامًا أي متتابعة وهوقول أبي هر يرة وسعيد بن جبير ومجاهد قال الواحدي وأصل هذاالقول من قول العرب أدهقت الحجارة ادهاقا وهوشدة تلازمها ودخول بعضها في بعض ذكره الليث والنتابع كالمتداخل (القول الثالث) يروى عن عكرمة انهقال دهاقا أي صافيمة والدهاق على هذا القول يجوز أن يكون جم دهق وهوخشبتان بعصر بهماوالمرادبالكائس الخرقال الضحاك كلكائس في القرآن فيهوخر والتقدير وخرا ذات دهاق أي عصرت وصفيت بالدهاق (وخامسها) #قوله (الايسمعون فيهالغوا ولاكذاباً) في الآية سو الان (الاول) الضمير في قوله فيها الى ماذا يعود (الجواب) فيه قولان ( الاول ) انها ترجع الى الكأس أي لا يجرى بينهم لغوا في الكائس التي يشر بونها وذلك لان أهل الشراب في الدنيا يتكلمون بالباطل وأهل الجنة اذاشر بوالم يتغير عقالهم ولم يتكاموا بلغو ( والثاني ) ان الكناية ترجع الى الجنة أى لايسمعون في الجنة شيأ يكرهونه ( السو ال الثاني ) الكذاب بالتشديد يفيد المبالخة فوروده في قوله تعالى وكذبوا أبآ ياتنا كذابا مناسب لانهيفيد المبالغة فىوصفىهم بالكذب أماوروده همنا فغيرلائق لانقوله لايسمعون فيهاكذابا يفيد أنهم لايسمعون الكذب العظيم وهذالاينفي انهم يسمعون الكذب القليل وايس مقصود الآية ذلك يل المقصود المسالغة في انهم لايسْمُ ون الكذب البُّدُوا لِحَاصِلُ أَنْ هَذَا اللَّهُ فَلَا يَغْيِدُ نَفِي الْمِبَالَّةِ وَاللَّانِ فَالْمِبَالَةِ لَهُ الْمِبَالَةِ لَهُ في النفي (والجواب) ان الكسائي قرأ الاول بالتشديد والثاني بالتخفيف ولمل غرضه ماقررناه فيهذا السؤال لانقراءة التحفيف همنا تفيدانهم لايسمعون الكدب أصلالان الكذاب بالتخفيف والكذب واحد لانأبا على الف ارسى قال كذاب مصدر كذب ككتاب مصدر كتب فاذاكان كذلك كانت القراءة بالتحفيف تفيسد المبالغة فالنفي وقراءة التشديد في الاول تفيسد المبالغة في الثبوت فيحصل المقصود من هذه القراءة في الموصِّعين على أكم لي الوجوه فان أخذنا بقراءة الكسائي فقد زال السوَّال وان أخذنا بقراءة التشديد فيالموضعين وهي قراءة الباقين فالعذرعنه أن قوله لايسمعون فيهالغوا ولاكذابا اشمارة الى ماتقدم من قوله وكذبوا بآياتنا كذابا والمعني انهوالا السعداء لايسمعون كلامهم المشوش الباطل الفاسد والحاصل انالنع الواصلة البهم تكون خالبة عززجة أعدائهم وعنسماع الامهم الفاسد وأقوالهم الكاذبة الباطلة ثمانه تعالى لماعدد أقسام نعيم أهل الجنة \* قال ( جزاء من ربك عطاء حساباً ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)قال الرجاج المعنى جازاهم بذلك جزاء وكذلك عطاء لانمعني جازاهم وأعطاهم واحد (المسئلة الثانية) في الآية سوال وهوانه تعالى جعل الشي الواحدجزاء وعطاء وذلك محال لان كونه جزاء يستدعى ثبوت الاستحفاق وكونه عطاء يستدعى عدم

(وكواعب) أي نساء فلكت تدمن وهن النواهد(أترايا)أيلدات (وكانسا دهاقا) أىمسترعة يقال أدهق الحوض أى ملاً، (لايسمونفها)أىف الجنةوقيل في الكائس (الغو ولاكذاما)أىلامطقون بالغوولايكذب بعضهم بعضا وقرئ كذانا مالتخفيف أى لايكذبه أولايكاذبه ( جزاء من بك) مصدرمو كد منصوب يمهنيان للتقين مفازافانه في قوة أن بقال جازى المتقين عفازجراء كائنامن بكوالنعرض لعنوانال بوبية المنبئة عن التبليغ الى الكمال شيأ فشيأ معرالاضافة الي ضميره علمه الصلاة والسلام مزيدتشريف لهصلي الله عليه وشلم (عطاء) اى تفضلاً واحسانامنه تعالى اذلابجبعامهشي وهو بدل من حراء (حسايا) صفة لعطاء عدى كافيا على أنه مصدر أفيم مقام أ الوصف أو بولغ فيد من أحسبه الشي أذا كفاه حتى قال حسى وقبل

على حسب أعالم م وقرى حسابا بالنشديد على أنه يمه في المحسب كالدراك بمعنى المدرك ﴿ الاستحقاق ﴾ (رب السعوات والارض وما بيتهما ) بدل من ربك وقوله تعالى (الرحن) صفة له وقبل صفة للاول وأياما

كان فني ذكرر بو بينه تعالى للكل ورحمته الواسعة اشعار بمدارا لجزاء المذكور وقوله تعالى ( لايملكون منه خطابًا) ا استشاف مقرولما أفاده الربو بية العامة ﴿ ٤٤٣ ﴾ من غاية العظمة والكبرياء واستفلاله تعالى بماذكر من الجزاء

الاستعقاق والجمع بينهمامتناف (والجواب) عند لايسم الاعلى قواناوهوانذاك الاستعقاق انمسائيت بحكم الوعد لامن حبث ان الفعل يوجب الثواب على الله فذاك الثواب نظرا الى الوعد المرتب على ذلك الفعل يكون جزاء ونظرا الى اله لايجب على الله لاحدشى يكون عطاء (المسئلة الثالثة) قوله حسايافيه وجوء (الاول) أن يكون بمعنى كافيا مأخوذ من قولهم أعطاني ما حسبني أي ما كفاني ومند قوله حسبي من سؤالي علم بحالي أي كفاني من سوء الى ومنه قوله

فَلَاحَلَاتُ بِهِ ضَمَىٰ \* فَأُولَى جَيْلُاوَأُعْطِي حَسَابًا

أى أعطى ماكنى (والوجه الذانى) أن قوله حسابا مأخوذ من حسبت الشي اذا أعددته وقدرته فقوله عطاء حسابا أى بقدر ما وجب له فيا وعده من الاضعاف لانه تعالى قدر الجزاء على ثلاثة أوجه وجه منها على عشرة أضعاف ووجه على سبعمائة ضعف ووجه على الجزاء على ثلاثة أوجه وجه منها على عشرة أضعاف ووجه على سبعمائة ضعف ووجه على مالانها ية له كاقال انما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب (والوجه الثالث) وهوقول ابن قتيبة عطاء حسابا أى كشيراو أحسبت فلانا أى أكثرت له قال الشاعر

ونقنى وليدالحي ان كانجائما \* وتحسبه انكان ليس بجائم (الوجه الرابع) انه سبحانه يوصل الثواب الذي هوالجزاء البهم ويوصل التفضل الذي يكون زا تداعلي الجزاءاليهم ممقال حساباتم تمر الجراء عن العطاعمال الحساب (الوحد الخامس ) انه تعمالي لماذكر في وعبد أهل النار جزاء وفاقاذكر في وعد أهل الجنة جزاء عطاء حساباأي راعيت في واب أعالكم الحساب لللايقع في ثواب أعسالكم بخس وتقصان وتقصيروالله أعلم عراده (المسئلة الرابعة) قرأ ابن قطيب حسابا التشديد على ان الحساب بمعنى المحسب كالدراك بمعنى المدرك هكذا ذكره صاحب الكشاف واعلم أنه تعالى لما بالغ في وصف وعبدالكفار و وعدالمتقين ختم الكلام في ذلك # بقوله (رب السموات والارض ومابينهما الرحن لاعلكون منه خطاباً) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) رب السموات والرحن فيسه ثلاثة أوجه من القراءة الرفع فيهما وهوقراءة ابن كشيرونافع وأبي غرو والجرفيهما وهوقراءة عاصم وعبدالله بنعام والجرفي الاول مع الرفع في الثاني وهو قراءة حزة والكسائي وفي الرفع وجوه ( احدها ) أن يكون ربّ السموات مبتدأ والرحن خبره تم استونف لايملكون منه خطابا (وثانيها) رب السموات مبتدأوال حن صغة ولاعلكون خبره (ومالئها) أن يضم المبتدأ والتقدير هورب السموات هوالرحن ثم استونف لا يالكون ( ورابعها ) أن يكون الرحن ولا يلكون خبر بن وأما وجه الجرفعلي البدل من وبك وأماوجه جرالاول ورفع الثاني فجرالاول بالبدل من ربك والثاني مرفو عبكونه مبتدأوخبره لاعلكون (المسئلة الثانية )الضميرفي قوله لاعلكون الى من يرجع فيه ثلاثة أقوال (الاول) تقل عطساء عن إن عباس انه راجع الى المشركين بريدلا يخاطب المشركون اما المؤمنون فيشفعون ويقبل الله ذلك منهم ( والثاني ) قال

والعطاءم غيرأن يكون لاحدقدرةعليه وقري يرفعهمافقيل على أنهما خبران لستسامضي وقبل الثاني نعت الاول وقبل الاول مبتدأوالثماني خبره ولاعلكون خبرآخر أوهوالخبروال حن صفة للاول وقيل لاعلكون حاللازمة وقيل الاول مبتدأ والرحن مبتدأثان ولاءاكون خبرموا لجلة خبرالاول وحصل الربط بتكرير المبتدأ عناه على رأى من يقول مه والاوجسه أن مكون كلاهمام فوعاعلى المدس أو بكون الثاني نعتا للاول ولاعلكون استئنافاعلي حاله ففيسه ماذكرمن الاشعار عدارالحراء والعطاء كإفي البدليسة لماأنالمرفوع أوالمنصوب مدحاتابع لماقبله معني وانكان منقطعاعنه اعراباكافصل فيقوله تعالى الذين بوءمنون بالغيب منسورةالبقرة وقرئ بجرالاول على البدلية ورفع الثاني على الابتداء والخير مابعده أوعلى أنه حسيرلسدا مضعروما بعده استثناف

أوخبر ثان أوحال وضمير لا يملكون لاهل السموات والارض أى لا يلكون أن يخاطبوه تعالى من تلقاء أنفسهم كاينبي ا عنه لغظ الملك خطاما ما في ى سوسر سى سربهم على ان يحاطبوه تعالى بشى من نعص العداب اوزيادة الثواب من غيراذنه على آبلغ وجد و آكده وقبل ليس في أيد بهم بمايخاطب الله به و يأمر به في امر الثواب ( ٤٤٤ ) و العقاب خطاب واحد يتصرفون فيد تصرف

الملاك فيزيدون فيه أو ع ينقصون مند (بوم بقوم لرو حوالملئكة صفا)قيل الروح خلق أعظم من الملائكة وأشرف منهم وأقرب منرب العالمين وقبل هوملك ماخلق اللهءروجل بعدالعرش خلقاأعظم مندعن إبن عباس رضى الله عنهما أنهاذاكان يوم القيامة قام هووحده صفسا والملائكة كايهم صفا وعندعن الني صلى الله عليدوسلمأنه قال الروح جنودالله تعسالي ليسوا ملائكةلهم رؤس وأيد وأرجل بأكأون الطعام تمقرأ يوم يقوم الروح الا يقوه ذاقول أبي صالح وبجاهد قالوا ماينزل من السماء ملك الاومعه واحدمتهم نقله البغوى وقيلهم أشراف الملائكة وقيسلهم خفظةعلي الملائمكة وقيل جيريل عليدالسلام وصفاحال أى مصطفين قبل هما صفان الروحصف واحدأومتعددوالملائكه صف وقيل صفوف وهوالاوفق لقولدتعالى والملك صفاصفاوقيل

القاضي انه راجع الى المؤمنين والمعنى ان المؤمنين لايملكُون أن يُخاطبوا الله في أمر من الامورلاته لماتبت الهعدل لايجور ثبت ان العقاب الذي أوصله الى الكفارعدل وان الثواب الذي أوصله الى المؤمنين عدل وانه ما يخسر حقهم فبأى سبب يخاطبونه وهذا القول أقرب من الاول لان الذي جرى قبل هذه الآية ذكر المؤمنسين لاذكر الكفار (والثالث) أنه صيرلاهل السموات والارض وهذا هوالصواب فان أحدامن المخلوقين لايملك مخاطبة الله ومكالمته وأماالشفاعات الوافعة بإذنه فغير واردة على هذا الكلام لانه نني الملك والذي يحصل بفضله واحسانه فهوغير ملوك فثبت انهذا السؤال غيرلازم والذي يدل من جهة العقل على أن احدامن المخلوقين لاعلات خطاب الله وجوه (الاول) وهوانكلماسواه فهومملوكه والمملوك لايستحق على مالكه شبأ (وثانيمها) ان معنى الاستحقاق عليدهوأنه لولم يغمل لاستحق الذم واوفعله لاستحق المدح وكل من كان كذلك كان ناقصافى ذاته مستكملا بغيره وتعالى الله عند (وثالثها) انه علم بقبح القييم عالم بكونه غنياعنه وكل من كان كذلك لم يفعل القبيح وكل من امتنع كونه فاعلا للقييع فليس لاحد أن يطالبه بشئ وان يقول له لم فعلت والوجهان الاولان مفرعان على قول أهل السنة والوجه الثالث يتفرع على قول المعتزلة فثبت ان أحدامن المخاوقات لايملك أن يخاطب ربه ويطالب الههواعلمانه تعالى لمساذكران أحدامن الخلق لايمكنه أن يخاطب الله فيشئ أو يطالبه بشيُّ قررهذا المعني وأكده # فقال (يوم يقوم الروح والملائكة صفا لايتكلمون الامن أذن له الرحن وقال صوابا ) وذلك لان الملائكة أعظم المخلوقات قدرا ورتبة وأكثرهم قدرةومكانة فبين أنهم لايتكلمون فيموقف القيامة اجلالال بهم وخوفامنه وخضوعاله فكيف يكون حال غيرهم وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى) لمن يقول بتفضيل الملك على البشر أن يتسك بهذه الآية وذلك لان المقصود من الآية ان الملائكة لما بقواخاً نفين خاصعين وجلين متميرين في موقف جلال الله وظهو رعزته وكبريائه فكيف يكون حال غيرهم ومعلوم ان هذا الاستدلال لايتم الااذاكانوا أشرف المخلوقات (المسئلة الثانية) اختلفوا في الروح في هذه الآية فعن ابن مسعود انه ملك أعظم من السموات والجبال وعن ابن عباس هوملك من أعظم الملائكة خلقا وعن مجاهد خلق على صورة بني آدم بأكلون ويشر بون وليسوا بناس وعن الحسن وقتادة هم بوآدموعلي هذامعناه ذووالروح وعزابن عباس أرواح الناس وعن الضحاك والشعبي هوجبريل عليه السلام وهذا القول هوالمختارعند القساضي قاللان القرآن دل على ان هذا الاسم اسم جبريل عليه السلام وثبت أن القيام صحيح من جبريل والكلام صحيح مند ويصم أن يو ذنه فكيف يصرف هذا الاسم عنه الى خلق لانعرفه أوالى القرآن الذي لايصم وصفه بالقيام أماقوله صفافيحتمل أزيكون المعنى انالروح على الاختلاف الذي ذكرناه وجبع ألملائكة يقومون صفا واحداو يجوز أن يكون المعني يقومون صفين

یقوم الیک صفاواحداو یوم ظرف لفوله تعالی ( لایتکلمون) وقوله تعالی ( الامن أفناله الرحن ﴿ و بِجُو زَ ﴾ و قال صوایاً ) بدل من ضیر لایتکلمون العائدالی

أهل السعوات والارض الذين من جلتهم الروح والملائكة وذكر قيسامهم واصطفافهم التحقيق عظمة سلطسانة. وكبرياء ربو بيته وقهو بل يوم البعث الذي علم 140 كه عليه مدار الكلام من مطلع السورة الكريمة الى مقطعها

والجله اشتثناف مقرر لمضمون قوله تعمالي لاعلكون الخومؤكدله على معنى ان أهل السموات والارض أذالم يقدروا يومئذعلي أن يتكلموا بشي من جاس الكلام الامن أذناطه تعالىله منهم في التكلم وقال ذلك المأذوناه قولا صواما أىحقافكيف بملكون خطاب ربالمزةمع كونا أخص مزمطلق الكلاء وأعزمنه مرامالاعلي معنىأنالروح والملائكا مع كونهم أفضل الخلائق وأقريهم منالله تعالى اذالم يقدروا أن يتكلمو أعاهوصواب من الشفاعة لمن ارتضى الاباذنه فكيف علكه غيرهم كاقيل فانه مؤسس على قاعدة الاعتز الفنسلكه مع تجويزه أن يكون يوم أطرفاللاعلكون فقداشتبه علبه الشوان واختلطه الظنون وقبل الامن أذن الخمنصوب على أصل لاستثناء والمعنى لانتكلمون الاقىحق شحص أذناله الرحن وقال ذلك الشمخص صواباأ

و يجوزصفوفاوالصف في الاصل مصدر فينبئ عن الواحد والجعوظ اعرقول المفسرين أنهم يقومون صفين فيقوم الروح وحده صفاوتقوم الملائكة كلهم صفا واحدا فيكون عظم خلقه مثسل صفوفهم وقال بمضهميل بقومون سفوفا لقوله تعالى وجاء ربك والملائصفاصفا (المسئلة الثالثة) الاستثناء الى من يعود فيد قولان (أحدهما) الى الروح والملائكة وعلى هذا التقسدير الآية دلت على أنالروح والملائكة لايتكاسون الاعنسد حصول شرطين (أحدهما) حصول الاذن من الله تعالى ونظيره قوله تعالى من ذا الذي يشفع عنده الاباذنه والمعنى أنهم لايتكلمون الاباذن الله ( والشرط الثاني) أن يقول صوابا فانقبل لماأذناله الرحن فيذلك الفول علم انذلك القول صواب لامحسالة فسا الفائدة في قوله وقال صوابا والجواب من وجهين ( الاول) أن الرحن أذن له في مطلق القول ثمانهم عنسد حصول ذلك الاذن لايتكلمون الابالصواب فكأئه قبسل انهم لاينطقون الابعد ورود الاذن في الكلم تم بعد ورود ذلك الاذن يجتهدون ولا يتكلمون الابالكلام الذي يعلون أنه صدق وصواب وهذا مبالغة في وصفهم بالطاعة والعبودية ( الوجه الثاني ) انتقديره لايتكلمون الافيحق من أذناله الرحن وقال صوابا والمعنى لايشفعون الافيحق شخص أذناله الرجن فيشفاعته وذلك الشخص كان عنقال صوابا واحتم صاحب هذا التأويل بهدنه الآية على انهم يشفعون للذنبين لانهم قالوا صوابآوهوشهادة أن لااله الااللة لان قوله وقال صوايا يكفي في صدقه أن يكون قدقال صوابا واحسدا فكيف الشخص الذي قال القول الذي همو أصوب الاقوال وتكلم بالكلام الذي هوأشرف الكلمسات ( الوجسه الثاني ) ان الاستثناء غسير عائد الحالملائكة فقط بلالحجم أهسل السموات والارض والقول الاول أولى لانعود الضمير الى الاقرب أولى الله واعلم أنه تعالى لماقرر أحوال المكافين في درجات الثواب والعقاب وقرر عظمة يوم القيامة قال بعده ( ذلك اليوم الحق ) ذلك اشارة الى ماتقدم ذكره وفي وصف اليوم بأنه حق وجوه (أحدها) إنه يحصل فيدكل حق ويندمغ ك باطل فلاكان كاملا في هذا المعنى قبل أنه حق كايقيال فلان خير كلد اذا وصف بأنفيه خيرا كثيرا وقوله ذلك اليوم الحق يفيدانه هواليوم الحق وماعداه باطل لان أيام الدنبا باطلها أكثر من حقها (وثانيها) ان الحق هو الثابت الكائن و بهذا المعنى يقال ان الله حق أي هو ثابت لا يجوز عليه الفناء و يوم القيامة كذلك فيكون حقا ( و اللها ) ان ذلك اليوم هو اليوم الذي يستحق أن يقال له يوم لان فيه تبلي السرائر وتنكشف الضمائر وأماأيام الدنيا فأحوال الخلق فيها مكتومة والاحوال فيهاغير معلومة #قوله تعالى ( فن شاء اتحد الى ربه ما ما ) أي مرجعا والمعتر لذ احتجوابه على الاختيار والمشيئة وأصحابنا رووا عنابن عباس انهقال المراد فن شاءالله به خيرا هداه حتى يتحذ الى ربه مآيا الله ثم انه زمالى زاد في نخو يف الكفار فقال (آنا أنذرناكم عذابا قريباً)!عني

تُمَعًا هو التوحيد واظهار الرحن في موضع الاضمار للايذان بان مناط الاذن هو الرحمة البالعة لاأن أحدا يستصق ، سيحانه وتعالى ( ذلك ) اشارة الى يوم قيامهم على الوجه المذكور ومافية من معنى البعد مع قرب العهد بالمشار اليه للايدان بطو درجته و بعد منزلته في الهول والفخامة ومحله الرفع على الابتداء خبره مابعده أىذلك البوم العظيم ﴿ ٤٤٦ ﴾ الذي يقوم فيه الروح والملائكة مصطفين

العدابني الآخرة وكل ماهوآت قريبوهو كقوله تعالى كأنهم يوم برونها لم يلبثواالا عشية أوضحاها وانماسماه انذارا لانه تعالى بهذاالوصف قدخوف مندنها يما النحويف وهو عنى الاندار \* تمقال (يوم بنظر المرء مأقد مت بداء ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) مافى قوله ماقدمت يداه فيه وجهان (الاول) انهااستفهامية منصوبة بقدمت أي ينظر أي شي قدمت بداه (الثاني) أن تكون معنى الذي وتكون منصوبة بينظر والنقدير ينظر الى الذى قدمته يداه الاأن على هذا التقدير حصل فيه حدفان (أحدهما) الهلم يقل قدمته بلقال قدمت فعدف الضميرالراجم (والثاني) انهلم يفل ينظر الى ماقدمت بلقال ينظر ماقدمت بقال ذخر ته بمعنى ذخر ت اليه (المسئلة الثانية) في الآية ثلاثة أقوال (الاول)وهو الاظهر انالمراعام فيكل أحد لانالكلف انكانقدم عل المنقين فليسله الاالثواب العظيم وانكانقدم على الكافرين فليس له الاالعقاب الذي وصفه الله تعالى فلارجاء لن وردالقبامة من المكلفين فأمرسوى هذين فهذاهو الرادبقوله يوم ينظر الرءماقدمت يدا، فطو بيله ان قدم عمل الابرار وو يلله ان قدم عمل الفيار ( والقول الثاني) وهو قول عطاءان المرمههذا هوالكافر لان المؤمن كاينظر الى ماقدمت يداه فكذلك ينظرالى عفوالله ورجته وأماالكافرالذي لايري الاالعه أباب فهو لايري الاماقدمت يداه لان ماوصل اليه من العقاب ليس الامن شؤم معاملته ( والقول الثالث) وهوقول الحسن وقتادةانالمرءههناهو المؤمن واحتجوا عليه بوجهين(الاول) انه تعالى قال بعد هذه الآية ويقول الكافر بالبنني كنت ترابا فلماكان هذا بيانا لحال الكافروجب أنيكون الاول بيانا لحال المؤمن (والثاني) وهوأت المؤمن لماقدم الخير والشهر فهو من الله تعالى على خوف ورجاء فينتظر كيف يحدث الحال أماالكافر فانه فاطع بالعقاب فلايكون له انتظاراته كيف يحدث الامر قان مع القطع لا يحصل الانتظار (المسئلة الثالثة) القائلون أناظير بوجب الثواب والشر يوجب العقاب تمسكوا بهذه الآبة فقالوا لولاان الامر كذلك والالم يكن نظر الرجل في الثواب والعقاب على عله بل على شي أخر (والجواب) عند ان العمل يوجب الثواب والعقاب لكن بحكم الوعدوالجعل لابحكم الذات ﴿ أَمَا قوله تعالى ( و يقول الكافر باليتني كنت ترابا )فغيسه وجوه ( أجدها) أن يوم القيامة ينظر المرء أي شي قد مت يداه أما المومن فانه يجد الايمان والعفو عن سائر المعاصى على ماقال ويغفرمادون ذلك لمن يشساء وأماالكافرفلا يتوقع العفوعلى ماقال انالله لايغفر أن يشرك به فعند دذلك يفول الكافر بالبتني كنت ترابا أى لم يكن حيامكلفا (وثانيها) انه كان قبل البعث ترابا فالمعنى على هذا ياليتني لمأبعث للعساب و بقيت كاكنت ترابا كقوله تعالى اليتها كانت القاضية وفوله يومئذ يود الذين كفروا وعصوا الرسول لوتسوى بهم الارض (وثالثها) انالبهائم تعشر فيقتص للجماء من القرناء مم يقال لها بعد المحاسبة كونى ترايا فيتمنى الكافر عند ذلك أن يكون هومثل تلك البهائم فأن يصيرترابا ويتخلص

غبرقادر ينظموغيرهم على النكلم من الهيبة والجلال (المؤم الحق) أى الثابت المعنق لامحالة منغيرإصارف يلويه ولاعاطف شنيه والفاء في قوله تعالى ( فمن شاء أنخسد الى ربه مآبا) فصيمة تفصم عن شرط محذوفومفعول المشيئة محذوف لوقوعها شرطا وكون مفعواتها مضون الجزاء وانتفاه الغرابة في تعامد سها حسب القاعدة المسترة والي ر به متعلق بمآیا قدم عليداهمامانه ورعاية للفواصلكائنه قيلواذ كان الامر كاذكرمن تحقق اليؤم المذكور لامحاله فرشاءان يتحذ مرجعا الى توابربه الذى ذكرشأنه العظيم فعسل ذلك بالايمان والطاعة وقال قنادة مآبا أىسبيلا وتعلق الجار بقلافيه من معنى الافصال والايصال كامر في قوله تعالى من استطساع اليمسبيلا (المألذرناكم)أى عاذكر السورة من الآيات

الناطقة بالبعث و بمابعده من الدواهي أو بها و بسائر القوارع الواردة في القران (عدابا قريبا) ﴿ من ﴾ الناطقة بالناطقة بالناطقة والناطقة والن

كانهم يوم رونها لم بلبتوا الاعشيد أو صحاها وعن قتادة هو عقوبة الدنبالانه أقرب العدابين وعن مقاتل هو قتل قريش يوم بدر و بأباه قوله تعالى ( يوم بنظر المرء فو ٤٤٧ ﴾ ماقد مت بداه ) فانه اما بدل من عدابا أوطرف لمضره وصفة

من عداب الله وأنكر بعض المعتزلة ذلك وقال انه تعالى اذا أعادها فهى بين معوض و بين متفضل عليه واذا كان كذلك لم يجزأن يقطعها عن المنافع لان ذلك كالاضرار بهاولا يجوزذلك في الآخرة ثم انهو لاء قالوا انهذه الحيوانات اذا انتهت مدة اعواضها جعل الله كل ما كان منها حسن الصورة ثو ابالاهل الجنة وما كان قبيح الصورة عقابالاهل النار قال القاضى ولا: ننع أيضا اذا وفرالله اعواضها وهى غير كاملة المقل أن يزيل الله حياتها على وجد لا يحصل لها شعور بالالم فلا يكون ذلك ضررا (ورابعها) ماذكر وبعض الصوفية فقال قوله بالبنني كنت ترابا معناه باليتني كنت متواضعا في طاعة الله ولم أكن متكبر امترادا (وخامسها) الكافر ايليس يرى آدم وولده وتوابهم فيتني أن يكون الشي الذي احتقره حين قال خلقتني من نار و خلقته من طين والله أعلم عراده وأسرار كتابه الذي احتقره حين قال خلقتني من نار و خلقته من طين والله أعمراده وأسرار كتابه

## \*( سورة النازعات أربعون وست آيات مكيف) \*

## ﴿ بسمالةالرحنالرحيم ﴾

( والنازعات غرة اوالناشط التنشط والسابحات سبحا فالسابقات سبقا فالمديرات أمرا) فيه مسئلتان (المسئلة الاولى) اعلمان هذه الكلمات الخمسة يحتمل أن تكون صفات لشئ واحدو يحتمل أن لاتكون كذلك أماعلي الاحتمال الاول فقدذ كروا في الا يذوجوها (أحدها) انها بأسرها صفات الملائكة فقوله والنازعات غرقا هي الملائكة الذي يتزعونانفوس بنيآدم فاذانزعوا نفوسالكفار نزعوها بشددة وهو مأخوذ من قولهم نزغ في القوس فأغرق يقال أغرق النازع في القوس اذا بلغ غاية المدحتي ينتهي الى النصل فتقديرالا يه والنسازعات اغراقا والغرق والاغراق في اللغة بمعنى واحد و قوله والناشطات نشطا النشط هوالجذب يقال نشطت الداوانسطها وأنشطتهانشطا نزعتها برفق والمراد هي الملائكة التي تنشط روحالمؤمن فتقبضها وانماخصصنا هذا بالمؤمن والاول بالكافر لمامن النزع والنشط من الفرق فالنزع جدب بشدة والنشط جذب برفق ولين فالملائكة تنشط أرواح المؤمنين كاتنشط الداو من البتر فالحساصل انقوله والنسازعات غرقا والناشطات نشطا قسم بملكالموت وأعوانه الاأن الاول اشارة الى كيفية قبض أرواح الكفار والثاني الى كيفية قبض أرواح المؤمنين أما قوله والسابحات سعجافنهم منخصصه أيضاعلا ثكة قبض الارواح ومنهير منحله على سأرطوائف الملائكة أماالوجه الاول فتقل عن على عليه السلام والناعباس ومسروق ان الملائكة يسلونأ رواح المؤمنين سلارفيقافهذاهوالمرادمن قوله والناشطات نشطا ثميتز كونهسا حتى تسمتر يح رويدا مم يستخرجونها بعد ذلك برفق ولطافة كالذى يسجع في الماء فانه يتحرك برفق ولطافة ائلا يغرق فكذا ههنا يرفقون فيذلك الاستخراج لثلايصلاليه ألم وشدة فذاك هوالمراد من قوله والسابحات سبحا وأماالذين حلوه على سائرطوائف

لدأى عداما كاتنا يوم ينظر المرء أي يشاهدما قدمة من خبر أوشر على أن ما مو صولة منصو بة مينظروالعائد محذوف أوينظرأىشئ قدمت يدادعل أنها استعماميه منصو بديفدمت وفيل المرء عبارة عن الكافر ومافي فولد تمال (و يقول الكافر ماليتي كنت راما) فلساهر وصنع موضع الضميرل بادة الذمقيل معنى تمنيه ليتني كثت ترابافي الدنيا فلمأخلق ولمأكلف أوليتني كنت ترابافي هذااليوم فلمأبعث

وقبل يحشرالله تعالى الميوان فيفتص المجماء من الفرناء ثم يرده ترابا فيودالمكافر حاله وقبل الكافرا بلبس برى آدم وولده وثواجم فيتنى أن يكون الشي الذي احتقرة حين فال خلقتنى من الرو خلقته من طين \*عن وخلقته من طين \*عن وخلقته من طين \*عن و خلقته من طين و خلقته من طين و خلقته من طين \*عن و خلقته من طين و خلقته من طين و خلقته و خلقته من طين و خلقته و خلقت

رسول الله صلى الله علية

وسلمن قرأسورة عم

متساءلون سقاه الله تعالى

بردالشراب يوم القيامة

والحدللةوحده

\* ( سورة والنازعات

مِكَيةُ وَآيِهَا خَسَ أُوسِتُ وَأَرْ بِعُونَ) \* \* ( بسم الله الرحن الرحيم) \* (والنازعات غرفا والناشطات فشطا والسابحات أمرا ) اقسام من الله

عُرُوْجِلَ وَطُوالْفُ اللَّائِكُمُ الدَّيْنِ مِنْ عُونَ الأرواح من الأجساد على الأطلاق كاقاله ابْ عَباس رَضَى الله عَمَها ومُحاهد أوارواح الكفرة كافاله على رضى الله عندوان مسعود وسعيد بن حيم ﴿٤٤٨﴾ ومسروق و ينشطونها أى بخرجونها

الملائكة قالوا الالملائكة بيزلون من السماء مسرعين فجعل نزولهم من السماء كالسباحة والعرب تقول للفرس الجواد انه السامح وأما قوله فالسمايقات سبقا فنهممن فسمره عِلائكة قبض الارواح يسمبقون بأرواح الكفارالي النارو بأرواح المؤمنين الى الجنة ومنهم من فسيره بسائر طوائف الملائكة ثم ذكروا في هذا السبق وجوها (أحدها) قال مجاهد وأبوروق اناللا مكة سبقت ابن آدم بالايمان والطاعة ولاشك ان المسابقة في الخبرات درجة عظيمة قال تعالى والسابقون السابقون أواثك المقر بون (ونانيها) قال الفراء والزجاج اناللائكة تسبق الشياطين بالوجي الى الانبياء لان الشاطين كانت تسترق السمع (واللها) يحتمل أن يكون المراد أنه تعالى وصفهم فقال لايسبقونه بالقول يعنى قبل الاذن لايتمركون ولاينطقون تعظيما لجلالالله تعلل وخوفا من هيبته وههنا وصفهم بالسيبق يعني اذاجاءهم الامر فانهم يتسارعون الى امتئساله ويتبادرون الى اظهار طاعته فهذا هوالمراد من قوله فالسابقات سبقا وأماقوله فالمديرات أمرا فأجعوا على انهم هم الملائكة قال مقاتل بعني جسيريل وميكائيل واسرافيل وعزرائيل عليهم السلام يدبرون أمرالله تعالى فيأهل الارض وهم المقسمات أمرا أماجبريل فوكل بالرياح والجنسود واما ميكائبل فوكل بالقطر والنبات وأما ملك الموت فوكل بقبض الانفس وأما اسرافيل فهسو ينزل بالامر عليهم وقوم منهم موكلون بحفظ بتى آدم وقوم آخرون بكتبة أعالهم وقوم أخرون بالخسف والمستخوال باح والسعاب والامطار بقي على الآية سو لان ( السو ال الاول) لم قال فالمدبرات أمر اولم يقل أمورا فأنهم يدبرون أمورا كشيرة لاأمر اواحدا (والجواب) أن المراد به الجنس وإذا كأن كذلك قام مقام الجع ( السو ال الثاني ) قال تمالي ان الامركله لله فكيف أثبت لهم ههنا تدبير الامر (وَالْجُوابِ) لَمَا كَانْ ذَلْتُ الْاتِسِانَ بِهُ كَانَ الْامْرِكَالِهُ لَهُ فَهِذَا تَلْخَيْصُ مَاقَالُهُ المفسرون فيهذا الباب وعندي فيدوجه آخر وهوان الملائكة لهاصفات سلبية وصفات اضافية أماالصفات السلبية فمي انهامبرأة عن الشهوة والغضب والاخلاق الذميمة والموت والهرم والسفم والتركيب من الاعضاء والاخلاط والاركان بلهي جواهر روحالية مبرأة عن هذه الاحوال فقوله والنسازعات غرقاً اشبارة الىكونها منزوعة عن هذه الاحوال نزعاكليا من جميع الوجوه وعلى هذا النفسير النازعات هي ذوات النزع كاللابن والتامر وأماقوله والناشطات نشطااشارة الىأن خروجها عن هذه الاحوال ليسعلي سببل النكلف والمشقة كافيحتي البشر بلهم بمقتعني مأهياتهم خرجوا عن هذه الاحوال وتنزهوا عن هذه الصفات فهاتان المكلمتان اشارتان الى تعريف أحوالهم السلبية وأماصفاتهم الاصافية فهي قسمان (أحدهما) شرح قوتهم العاقلة أى كيف حالهم في معرفة ملك الله وملكوته والاطلاع على تورجلاله فوصفهم في هذا المقام يوصفين (أحدهما) قوله والسابحات سجما فهم يسجعون من أول فطرتهم في بحار

من الاجساد من نشط الدلومن البئراذ أأخرجها ويسبحون في اخراجها سيم الغواص الذي يغرجمن البحرما يخرج فيسبقون أرواح الكفرة الى النسار و بأر واح الموتمنسين الى الجنسة فيدرون أمرعقابها وتواجها بأن يهيواهسا لادراك مااعدلها من إلآلام واللذات والعطف معائحاد الكلبتنزيل التغاير العنواني متزلة التغايرالداي كاف قوله \* الحاللات القرم وابن الهمام \* وليث الكتائب في المزدحم \* الاشعار بأن كل واحمد من الاوصاف المعدودةمن معظمات الامورحقيق مان کون علی حیاله مناطسا لانستحقسا في موصوفه للاجسلال والاعظام باقسسام به أمن غيرانضمام الاوصاف الاخراليه والفاء في الاخير فالدلالة على ترتبهما على ماقبلهما بغير مهالة كافي قوله \* المفريابة للحرث اله \* صانح فالغانم فالآيب

المُعْرَقُامُ مَسْدَرُ مَوْكَدَ بِحِدْفَ الزَّوالَدُ أَى اعْرَاقًا فَي النَّزع حَيْثُ تَمْرُعُهَا مِن أَقَاصَى الاجساد قال ابن مسعود رضى الله عند تنزع روح الكافر من جسده ﴿ ٤٤٩ ﴾ من تحث كل شعرة ومن تحت الاطافر وأصول القدمين ثم تغرقها في

جسده تمتنزعهاحتي اذاكادت تغرج تردها فيجسده فهذا علها بالكفاروقيل بري الكافر نفسمه في وقت البرع كائنماتغرق وانتصاب نشطاو سحاوسبقاأ بضا على المصدر بة وأماأمرا ففعول للدبرات وتنكيره للتمو للوالتفغيم وعبوز أنراد بالسائحات ومأ بعسدها ملوائف من اللائكة يسمسون في مضمهم أي يسرعون فيه فيسبقون الى ماأمروايه من الامورااسدنيوية والاخروية والمقسم عليه محذوق تعويلا على اشارة ماقبله من المقسميه اليدودلالةعا يمدهمن أحوال القيامة علبه وهوات من فان الاقسام عن يتولى نزع الارواح ويقوم بتدبير أمورها يلوح بكون المسم عليدمن قبيل الكالامور لايحالة وفيدهن الجزالة مالانخني وقدحوزأن بكون اقسامايا لنجوم التي تسنزع من الشسرق الى المغرب غرقافي النزع أن تقطع القلاء حتى تتحط

جلالالله ثم لامنتهى اسباحتهم لانه لامنتهى اسطمدالله وعلو صديته ونورجلاله وكبريائه فهم أبدا في تلك السباحة (وثانيهما) قوله فالسابقات سبقا وهو اشارة الى حراتب الملائكة في تلك السباحة فانه كمان مراتب معسارف البهسائم بالسبة إلى مراتب معارف البشر نافصة ومراتب معارف البشر بالنسبة الىمرات معسارف الملائكة ناقصة فكذلك معارف بعض تلك الملائكة بالنسبة الىمر إتب معارف أباذين متفساوتة وكماان المخسالفة بين نوع الفرس ونوع الانسسان بالماهية لأيالعوارض فكذا المخالفة بين شخص كل واحد من الملائكة وبين شخص الآخر بالماهية فاذاكانت أشحناصها متفاوتة بالماهية لابالعوارض كانت لامحالة متفاوتة فيدرجات المرفةوفي حراتب التجلي فهذا هوالمراذ منقوله فالسابغات سبقافهاتان الكلمتان المرادمتهما شرح أحوال قوتهم العاقلة وأماقوله فالمدبرات أمرا فهواشارة الىشرح حال قوتهم العاملة وذلك لانكل حال من أحوال العالم السفلي مفوض الى تدبير واحد من الملائكة الذينهم عمار العالم العلوى وسكان بقاع السعوات ولماكان التدبير لايتم الا بعد العسلم لاجرم قدم شرح القوة العاقلة التي لهم على شرح القوة العاملة التي لهم فهذا الذي ذكرته احقال ظاهر والله أعلم عراده من كلامه واعلم ان المسلم بن بحر الاصفهاني طعن في حل هذهالكلمات على الملائكة وقال واحدالنازمات نازعة وهومن لفظ الاناث وقدنزهالله تعالى الملائكم عن التأنيث وعاب قول الكفار حيث قال وجعلوا اللائكة السذين هم عبادالرحن أنائا واعلم أنهذا الطسن لايتوجه على تفسيرنا لانالمراد الاشياء ذوات اليزعوهذا القدرلايقتضي ماذكر من النانيث ( الوجه الثاني ) في أو يل هذه الكلمات أنهاهي النجوم وهوقول ألحسن البصري ووصف النجوم بالنازعات يحتمل وجوها (أحدها) كانها تنزع من تحت الارض فتنجذب الى مافوق الارض فاذا كانت منزوعة كانت ذوات نزع فيصم أن يقال انها الزعة على قياس اللابن والتامر (والنها) أن النازعات من قوالهم نزع اليه أى ذهب نزوعاً هكذا قاله الواحدي فكأ نها تطلع وتغرب بالنزوع والسوق ( والثالث) أزيكون ذلك من قولهم نزعت الخيل اذاجرت فمني والنازعات أي والجاريات على السير المقدر والحد المعين وقوله غرفا يحمل وجهسين (أحدهما) أن يكون حالا من السازعات أي هذه الكواكب كالغرق في ذلك المزع والارادة وهواشارة الىكال حالهما في تلك الارادة فأنقيل اذالم تبكن الافسلاك والكواك ، أحياء ناطقة فامعني وصفها بذلك قلنا هذا بكون على سبيل التشبيه كتوله تعالى وكل في فلك يسجون فان الجمع بالواو والنون يكون للعقلاء ثم الهذكر في الكواك على سبيل التشبيه ( والثاني ) أن يكون معنى غرقها غيبو بتهاني أفق الغرب فالنازعات اشارة الى طاوعها وغرقا اشارة الى غرو بهاأى تنزع ثم تغرق اغراقا وهذا الوجه ذكره قوم من المفسر بن أماقوله والناشطات نشطا قال صاحب الكشاف معناه انها تخرج من

 وتبين مواقيت العبادات وحيث كأنت حركتها من الشرق الى المغرب قسر ية وحركتها من يرج الى برج علائمة عيم. عن الاولى بالمزاق المهام عن الاولى بالمزاق المهام عن الاولى بالمزاق المهام التي تمزع النسي باغراق السهام

برج الى برج من قولك ثور ناشط اذاخرج من بلد الى بلد وأقول يرجع حاصل هذا الكلام الىأن فوله والنازعات غرقااشارة الىحركتها اليومية والناشطات نشطااشارة الىانتقالهامن برجالي برج وهوحركتها المخصوصة بهافي افلاكها الخاصة والعجبان حركاتهااليومية قسمر يقوحركتهامن برج الىبر جابست قسمرية بلملائمة لذواتهافلا جرم عبرعن الاول بالغزع وعن الثاني بالنشط فتأمل أيها المسكين فيهذه الاسهراروأما قوله والسابحات سيحافقال الحسن وأبوعبيدة رجهما الله هي المجوم تسبح في الفلاكلات مرورها فيالجو كالسبح ولهذا قالكل فيفلك يسبحون وأماقوله فالسابقات سبقافقال الحسن وأبوعبيدة هي انجوم يسبق بعضها بعضافي السير بسبب كون بعضها أسرع حركة من البعض أو بسب رجموعها أواستقامتها وأماقوله تعالى فالمديرات أمراففيه وجهان (أحدهما)انبسببسيرهاوحركتها يتميز بعض الاوقات عن بعض فنظهرأ وقات العبادات على ماقال تعالى فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون ولدالجد وقال يسأ اولك عن الاهملة قلهي مواقيت للنماس والحيم وقال لتعلوا عدد السمنين والحساب ولاز بسبب حركة الشمس تختلف الفصول الاربعة ويختلف بسبب اختلافها أحوال الناس في المعاش فلاجرم أضيفت البها هذه الندبيرات ( والثاني ) انه لماثبت بالدليل انكل بسم عدث ثبت انالكواكب محدثة مفتقرة الىموجد بوجدها والى صانع بخاشها تم بعدهذا الوقدرنا ان صانعها أودع فيهاقوي مؤثرة في أحوال هذا العالم فهذالايطعن في الدين البتة وان لم نقل بثبوت هذه القوى أيضا لكنا نقول ان الله سيحانه وتعالى أجرى عادته بأنجمل كل واحد من أحوالها الخصوصة سببالحدوث حادث مخصوص فيهذا العالم كاجعل الاكل سببا للشبع والشرب سببا للرى ومماسة النار سببا للاحتراق فالقول بهذا المذهب لايضر الاسلام البتة بوجه من الؤجوه والله أعلم بحقيقة الحال ( الوجه الثالث ) في تفسير هذه الكلمات الحسسة اذبها هي الارواح وذلك لاننفس الميت تنزع يقال فلان في المزع وفلان ينزع اذاكان في سياق الموت والانفس نازعات عندالسياق ومعنى غرقا أي نزعا شديدا أبلغ مايكون وأشد من اغراق النازع في القوس وكذلك تنشط لان النشط معناه الخروج تمم ان الارواح البشر ية الخالمة عن العلائق الجسمانية المشتاقة إلى الاتصال بالعالم العلوى بعدخروجها من ظلمة الاجساد تذهب اليهالم الملائكة ومنسازل القدس على أسرع الوجوه في روح ور محسان فعمر عن ذهابها على هذه الحالة بالسباحة ثم لاشك المراتب الارواح ق النفرة عن الدنيا ومحبة الاتصال بالعلم العلوى مختلفة فكلما كانت أتم في هذه الاحوال كان سيرهاالي هناك أسبق وكلاكانت أضعف كانسيرها الى هناك أثقل ولاشك انالارواح السابقة الى هذه الاحوال أشرف فلاجرم وقع القسم بها تمان هذه الارواح الشريفة العسالية الاجعدأن يكون فيها مايكون لقوتها وشرفها يظهر منها آثارق أحوال هذا العالمفهي

وينشطون بالمهم للرمي ويسمحون في البروالبحر فنسبتونالي حرب العدو فيسدرون أمرهما أو يخبله مالتي نيزع في أعنتها نزعا تغرق فيد الاعنة اطول أعناقها لانهاءراب وتخرجهن وارالاسلامالىدارالحرب وتسبحق جريها انسبق الىالغاية فتدبرأمر الظفر والغلبة واسناد التدييراليها لانهامن أسبابه هذاوالذي يلبق بشأن التنزيل هوالاول وقوله تعالى (بوم ترجف الراجفة) منصوب بالجواب المضمروااراد بالراجفة الواقعة التي ترجف عندها الاجرام الماكنة أي تكوك حركة شديدة وتتزارل زلزاد عظيمة كالارمس والجبال وهي النفعنة الاولى وقبل الراجفة الارض والجبال لقوله تعالى يوم ترجف الارض والجبال وقوله تعالى (تتبعمهاالرادفة) أي الواقعـــة التي تردف الاولىوهى النفخة الثانية سال من الراجفة مصححة

اوقوع اليوم ظرفاللبعث الى التبعث يوم التفخة الاولى حال كون التفخة الثانية تابعة لها لاقبل ذلك فانه عبارة ﴿ المدبرات ﴾ عن الزمان المهند الذي يقع فيه النفخة الاعند النفخة عن الزمان المهند الذي يقع فيه النفخة النفخة النفخة

الثَّائية لَتُهَوِّيلُ اليُّومُ بِيَانَ كُونَهُ مُوهِمَا لِدَاهِيتَينَ عَصِيتِينَ لَا بِيقَاعَلَدَ وَقُوعِ الأولى حَيَالَامَاتِ وَلَاعَنْدُوقُوعَ النَّالَيَّةُ لَهُ وَمُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ الْجُلَّةُ اللَّهُ وَمُعْمُونِ اللَّهُ وَمُعْمُونَ الْجُلَّةُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ وَمُعْمُونَ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُعْمُونِ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُ اللَّالِقُونَ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنْهُ وَمُعْمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُؤْمِنُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ الل

استثنافا مقر والمضمون الجواب المضمر كاثنه قبل لرسول الله صلى الله عليد وسلم اذكر الهم يوم النفخين فانه وقت بعثهم وقيلهو متعسوب عادل عليه قولەتمالى(قلوپ،ومش واجفة) أي يوم ترجف وجفت القلوب قبل قلوب مبتدأو يومئذ متعلق بواجفة وهي صغة لقلوب مسوغة اوقوعه مسداوقو له تعالى (أبصارها)أي أبصا رأسحابهما (خاشعة) جملةمن مبتداوخبروقعتخبرا لقلوب وقد مرأن حق الصفة أن تكون معلومة الانتساب الي المؤصوق عندالسامع حتى قألوا ان العسفات قبل العلم بها أخبار والاخبار بعدالعلم ما صفات فعيث كأن أبوت الوجيف للقلوب وتبسوت الخشدوع لابصار أصحابهاسواد في المرفة والجهالة كانجعل الاول عنوانا الموصوع مسلماك وت

المديرات أمراأليس اناالانسان قديرى أستاذه في المنام ويسأله عن مشكله فيرشده اليها أليس ان الاين قديري أباه في المنام فيهدمه الى كنز مدفون ألمس أن حالينوس قال كنتمريضا فعجزت عنعلاج نفسي فرأيت فيالمنام واحداأ وشدني الي كيفية العلاج أليس ان الغزالي قال ان الارواح الشريفة اذافارقت أيدانها ثم اتفق انسان مشابه للانسان الاول في الروح والبدن فانه لا يبعد أن يحصل للنفس المفارقة تعلق مهذا البدن حتى قصير كالمعاونة للنفس المتعلقة بذلك البدن على أعمال الخير فتسعى تلك المعاونة الهاما ونظيره فيجانب النغوس الشمريرة وسؤسة وهذه المعانى وانام تكن متقولة عن المفسرين الاان اللفظ محمل لهاجدا (الوجه الرابع) في تفسير هذه الكلمات الخمس انها صفات خيل الغزاة فهي نازهات لانها تنزع في أعنتها نزعانغرق فيدالاعنة اطول أعناقها لانها عرأب وهي ناشطات لانها أنخرج من دارالاسلام الى دارالحرب من قولهم نور ناشط اذاخرج منبلد الى بلدوهي سابحات لانها تسبح فيجر يهاوهي سابقات لانهاتسبق الماأغاية وهي مدبرات لامرالغلبة والظفر واسناد الندبير اليها مجازلانها منأسبابه (الوجه الخامس) وهواختيارأ بي مسلم رحه الله ان هذه صفات الغزاة فالنازعات أيدي الغزاة يقسال للرامي نزع في قوسه و يقال أغرق في النزع اذا استوفي مدالقوس والناشسطات السهام وهي خروجها عن أبدى الرماة ونفوذها وكلشئ حللته فقد نشطته ومنه نشاط الرجل وهو انبساطه وخفته والسمايحات في هذا الموضع الخيل وسبحها العدو ويجو زأن بعني به الابل أيضا والمديرات مثل المعقبات والمرادأنه يأتي في ادبار هذا الفعل الذي هونزع السهام وسبح الخيل وسبقها الامرالذي هوالنصر ولغظ النأ نيث انماكان لان هؤلاء جماعات كاقبسل المدبرات ويحتمل أن يكون المراد الآلة من القوس والاوهاق على معنى المنزوع فيها والمنشوطها ( الوجه السادس ) أنه يمسكن تفسسير هذه الكلمات بالمراتب الواقعة في رجوع القلب من غير الله تعالى الى الله فالنازطات غرقا هي الارواح التي تنزع الى اعتلاق العروة الوثقي اوالمنزوعة عنمحبة غيرالله تعالى والناشطات نشطا هيألهابعد الرجوع عثرالجسمانيات تأخذ فى المجاهدة والمخلق باخلاق الله سجعانه وتعالى بنشاط تام وقوة قوية والسابحات سجعاتم انهابعد المجاهدة تسرح فيأمر الملكوت فتقع في تلك المجار فتسجع فيها فالسابقات سبقيا اشيارة الى تفاوت الارواح في درجات سيبرها الى الله تعالى فالمدبرات أمرا أشارة الىأن آخر مراتب البشرية منصلة بأول درجات الملكية فحلماتهت الارواح البشىر يةالىأ قصىغاياتها وهيءمرتبة السبق انصلت بعالم الملائكة وهوالمراد من قوله فالمدبرات أمرا فالار بمةالاول هي المراد من قوله يكاد زيتها يضي والخامسة هي النار فقوله واولم يمسسه نار واعمان الوجوه المنقولة عن المفسر ين غير منقولة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم نصاحي لايمكن الزيادة عليهابل انماذكروها لكون الافظ محتملالها

المفروغاءنه وجعل الثانى بخبرا به مقصود الافادة تمحكما بحناهلى أن الوجيف الذى هوهبارة عن شدة اصطراب القلب وقلقه من الخوف والوجل أشد من خشوع البصروأ هول فعيدل أهون الشرين عمدة وأشدهما فضلة مالاعهدله في الكلام وأيضا فتعنصيص الخشوع

يقلوب موصوفة بصفة معينة غيرمشرة بالعموم والشمول تهوين الخطب في موقع التهويل فالوجه أن يقسال تنكل قلوب يقوم مقام الوصف المختص سواء حل على التنويع كافيل ﴿ ١٥٢ ﴾ وان لم يذكر النوع المقابل فان المعنى

فاذا كان احمال اللفظ لماذكرناه ليس دون احماله للوجوه التي ذكره هالم يكن ماذكروه أُولى بماذَكُرْناه الاانه لايدهمنا من دقيقة وهوان اللفظ محتمل للكل فانوجدنا بين هذه المعانى مفهوما واحدا مشتركا حلنا اللفظ على ذلك ألمشترك وحيننذ يندرج تعتمجيع هذه الوَجوه أمااذالم بكن بين هذه المفهومات قدرمشتر له تعذر حل اللفظ على الكللان اللفظ المشترك لانجوز استعماله لافادة مفهوميه معافعينند لانقول مرادالله تعالى هذا بل تقول يحتمل أن يكوث هذا هو المراد اما الجرم فلاسبيل لنا اليه ههنا (الاحتمال الثاني) وهو انلانكون الالفاظ الخمسة صفات اشئ واحديل لاشياء مختلفة ففيه أيضاوجوه (الاول )النازعات غرقاهي القسي والناشطات نشطا الاوهاق والسابحات السفن والسابقات الخيل والمدبرات الملائكة رواه واصل بنالسائب عن عطاء( الثاني) نقل عن مجاهد في النازعات والناشطات والسابحات انها الموت وفي السابقات والمدبرات انها الملائكة واضافة النزع والنشط والسبحالي الموت مجاز بمعني انها حصلت عند حصوله ( الثالث ) قال قتادة الجيم هي النجوم الاالمدبرات فافها هي الملائكة (المسئلة الثالثة) ذَكرهٔ السابقات بالفاء والتي قبلها بالواو وفي علته وجهان (الاول) قال صاحب الكشاف انهذه مسببة عنالتي قبلها كأنه قبل واللاتي سبحن فسبقن كاتقول قام فذهب أوجب الفاء ان القيام كانسبها للذهاب ولوقلت قام وذهب لم تجعل القيام سببا للذهاب قال الواحدى قول صاحب النظم غيرمطردفي قوله فالمدبرات أمر االاانه بعدان يجعل السبق سببا للتدبير وأقول يمكن الجواب عن اعتراض الواحدي رحه اللهمن وجهين ( الاول) لايبعد أن يقال انها لمأمرت سجت فسيبقت فدبرت ماأمرت بتدبيرها واصلاحهافتكون هذه أفعالا يتصل بعضها ببعض كقواك قام زيد فذهب فضرب عرا (اللاني) لا يبعد أن يقال انهم لما كانواسا بقين في اداء الطاعات متسارعين اليها ظهرت أمانتهم فلهذا السبب فوض الله اليهم تدبير بعض العالم (الوجد الثاني) ان الملائكة قعمان الرؤساء والتلامذة والدليل عليه انه جانه وتعالى قال قل يتوفاكم علك الموت ثم قال حتى اذاجاء أحدكم الموت توفته رسلنا ففلنا في النوفيق بين الاكتين ان ال الموت هو الرأس والرئيس وسأر الملائكة هم التلامذة إذاعرفت هذا فنقول النازعات والناشطات والسابحات هجواة علىالتلامذةالذينهم بباشرون العمل أنفسهم مم قوله تعالى فالسابقات فالمدبرات اشارة الىالرؤساء الدين هم السابقون في الدرجة والشرف وهم المدرون لتلك الاحوال والاعال الله قوله سبحانه وتعالى ( يوم ترجف الراجفة تنبعها الرادفة قلوب يومندواجفة أبصارها ماشعة) فيه مسائل (المسئلة الاولى) جواب القسم المتقدم محمدوف أومد كور فيه وجهان (الاول) انه محدوف تم على هذا الوجه في الآية احمالات (الاول) قال الفراء التقديراتيمين والدليل عليه ماحكي الله تعالى عنهم أنهم فعفرها أى أثر فيما الما فالوا أندا كنا عظاما ناخرة أى أنبعث اذاصر ناعظاما ناخرة (الثاني). عثيه وتسميتها حافرة

هنسجب عليه أوعلي التكثيركا فيشرأهن داناب فانالتفعيمكا يكون بالكيفية يكون بالكمبة أيضاكانه قيل قلوب كشيرة يوم اذىقىرالتفحتان واجفة أى شديدة الاصطراب قال ابن عباس رضي الله عنهما خائفة وجلة وقال السدى زائلة عن أماكنهاكافي قوله تعالى اذالقلوب لدى الحناجر وقوله تعالى (يقولون أيّنا الردودون في الحافرة) حكاية لما يقوله النكرون للبعث المكذبوت بالأكات الناطقة به اثر يان وقوعد بعذر بقالتوكيد القسى وذكر مقدماته الهائلة وما بعرض عند وقوعها للقلوب والابصار أي يقولون اذاقيل لهمرانكم تبعثون منكرين له متعيين منه أأننا لمرذودون بعد موتنافي الحافرة أي في الحالة الاولى يعنون الحباةمن قولهم رجع فلان في حافرته أي في طريقته التي جاء فيها

معانها محفورة كقوله تعالى في عيشة راضية أي منسوبة الى الحفر والرضا أو كفولهم نهاره صائم ﴿ والزجاج ﴾ عَلَى تَشْبِيهِ الْقَابِلِ بِالْفَا عَلَ وَقَرَى مُالْحُقْرَةَ وَهَى بَمْ فِي الْحَفُورَةُ وَقُو لَه تَعَالَى (أَنْذَا

تَ دَيَاعِظَامَا عَرَهُ) مَا كَيْدُ لانكار الردونفية بنسبته الى حالة منافية له والعامل في اذا مضمر يدل عليه مر دودون أي أنذاك عظامًا بالبذردونية مع كونها أبعدشي من الحياة فرع ١٥٥٥ وقرى اذا كناعلى الحبر أواسقاط حرف الانكارو باخرة

من تنخر العظيم فهو ننخر وناخير وهو السالي الاجوف الذي يمريه الربح فيسمم له تخسير (قالوا)حكابة لكفر آخر الهم متفرع على كفرهم السابق والل توسيط قالوا بينهمها للايذان أنصدورهذا الكفرعنهم ليس بطريق الاطراد والاستمرار مثل كفرهم السابق المستمرصدوره عنهم قى كافة أوقاتهم حسما ىنى عند حكاسه بصنفة المضارع أي قالوا بطريق الاستهزاء مشيرين الىماأنكروه من الردة في الجافرة مشعر في بعاية بعدها من الوقوع ( تلك اذا كرةخاسرة )أى ذات خسسران أو خاسرة أصحابها أىان صوت قمحن اذن خاسرون لتكذبنا بهاوة ولدتمالي (فأناهي زجرة واحدة) تعايسل لقدر بقنضيه انكارهم لاحياء العظام المخرة التيعيروا عنها بالكرة فان مداره لماكان استصعابهم ایاها رد عليهم ذلك فقسل

والزجاج لتنفغن في الصور نفختين ودل على هذا المحدوف ذكر الراجفة والراد فةوهما النفختان (الثالث) قال الكسائي الجواب المضعرهوان القيامة واقعة وذلك لانه سحسانه وتعالى قال والذريات ذروا تمقال انماتوعدون اصادق وقال تعالى والمرسلات عرفا أنما توعدون لواقع فكذاههنا قانالقرآن كالسورة الواحدة ( القولالثاني ) ان الجواب مذكور وعلى هذا القول احتمالات ( الاول ) المقسم عليه هوقوله قلوب يومئذ واجفة أبصارها خاشعة وألتقدير والنازعات غرقا ان يوم ترجف الراجفة تحصل فلوب واجفة وأبصارها خاشعة (الثاني) جواب القسم هوقوله هل أناك حديث موسى فان هل ههنا بمعنى قد كافي قوله هل أتاك حديث الغاشية أي قد أتاك حديث الغاشة ( الثالث ) جوابالقسم هوقوله ان في ذلك لعبرة لمن يخشى ( المسئلة الثانية ) ذكروا في ناصب يوم وجهين (أحدهما) اله منصوب الجواب المضمر والتقدير لن مثن يوم ترجف الراجعة ظان قيل كيف يصبح هذامع انهم لايبعثون عندالنفخذ الاولى والراجفة هي النفغة الاولى قلنا المعنى المبعثن في الوقت الواسع الذي يحصل فيه النفختان ولاشك أنهم يبعثون في بعض ذلك الوقت الواسع وهو وقت النفخة الاخرى ويدل على ماقلناه ان قوله تتبعها الرادفة جعل مالا عن الراجَّعَة ( والثاني ) أن ينصب يوم ترجف عادل عليه قلوب يومثذ واجفة أي يوم ترجف وجفت القلوب (المسئلة الثالثة ) الرجفة في اللغة تحتمل وجهين (أحدهما) الحركة لقوله تعالى يوم ترجف الارض والجبال (الثاني) الهدة المنكرة والصوتالهائل من قولهم رجف لرعد يرجف رجفا ورجيفا وذلك ترددأ سواته المنكر وهدهدته فيالسحاب ومند قولدتعالى فأخذتهم الرجفة فعلى هذا الوجد الراجفة صيحة عظيمة فيهاهول وشدة كالرعد وأماال ادفة فكلشئ جاء بعدشي آخر يقال ردفه أىجاء بعدهوأما القلوب الواحفة فهي المضطربة الخائفة يفال وجف قلبه يجف وجافا اذا اضطربومنه انجاف الدابة وهوجلها على السرالشد دوللفسر بن عبارات كشرة فى تفسم برالواجعة ومعناهما واحد فالواخائفة وجلة زائلة عن أماكنها قلقة مستو فزة مرتكضة شديدة الاضطراب غيرساكنة أبصارها خاشعة أي أبصار أهلها خاشعة وهو كفوله شاشعين من الذل ينظرون من طرف خني اذاعر فتهذا فنفول اتفق جعهور المغسرين على أن هذه الامور أحوال يوم القيامة وزعم أبوم ... لم الاصفهان انهليس كذلك ونحن نذكر تفاسير المفسرين تمنشرح قول أبي مسلم (أما القول الاول) وهو المشهور بين الجمه وران هذه الامور أحوال يوم القيامة فهو لاء ذكروا وجوها (أحدها) انالر اجفةهي النفخة الاولى وسمبت به امالان الدنيا تتزلزل وتصطرب عندها وإمالان صوت تلك النفخة هي الراجفة كابينا القول فيسه والرادفة رجفة أخرى تتبع الاولى فتضط بالارض لاحياء الموتى كااضطربت في الاولى لموت الاحساء على ماذكره تعالى فيسور فالزمر ثم يروى عن الرسول صلى الله عليه وسلم ان بين النفعة بين أر بعين عاماو يروى لاتستصعبوها فاعاهى صيحة واحدة أى حاصلة إصبحة واحدة وهي النفعة الثانية عبرعنها بها تنبيها على كال

سالهابهاكا أنهاعيتها وقيلهي راجع الى الرادفة فقوله تعالى ( فاذاهم بالساهرة )

تَعْيَثُنْ بِان لِرَبِ الكُرةَ على الزجرة مفاجأة أى فاذاهم أحباء على وجد الارض بعد ماكانوا امواتا في جوفها وعلى الأولى بيان لحضورهم الموقف عقيب البكرة التي عبرعنه ابالزجرة والساهرة الرحمة 101 كه الارض البيضاء المستويد عن بذلك المدارس البيضاء المستويد عن بذلك المدارس البيضاء المستويد عن بذلك المدارس البيضاء المستويد عن المدارس البيضاء المدارس المدا

انفي هذه الاربعين عطر الله الارض ويصير ذلك الماء عليها كالنطف وانذلك كالسبب للاحياء وهذا عالا عاجة اليه في الاعادة ولله أن يفعل مايشا، و يحكم ما ير يد ( وثانيما ) الراجفة هي التفخة الاولى والرادفة هي قبسام الساعة من قوله عسى أن بكون ردف لكم بعض الذى تستعجلون أى القيامة التي يستعجلها الكفرة استبعادالها فهى رادفة لهم لاقترابها ( وثااثها) الراجفة الارض والجبال من قوله يوم ترجف الارض والجبال والرادفة السماء والكوا كبلانها تنشق وتنتركوا كبها على أثر ذلك ( ورابعها ) الراحفة من الارض تتحرك ونتزال والرادفة زارلة ثانية تنبع الاولى حتى تنقطع الارض وتغني( القول الثاني) وهوقول أبي مسلم ان هذه الاحوال ليست أحوال يوم القيسامة وذلك لانا نقلتاعته انه فسرالنازعات بنزع القوس والساشطات بخروج السهم والسابحات بعدوالفرس والسابقات بسبقها والمديرات بالامور التي تحصل أدر بارذلك الرمى والعدو تمبني على ذلك فقال الراجة يتحيى خيل المشركين وكذلك الرادفة ويراذ بذلك طائفتان من المشركين غزوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فسبقت احداهمسا الاخرى والقلوب الراجفةهي القلفة والابصار الخاشعة هي أبصار المنافقين كقوله الذين في قلوجم مرض ينظرون اليك نظر الغشيءايه من الموت كأنه قبل لماجاء خيل العدويرجف وردفتها أختهااضطر بتقاوب المنافقين خوفاوخشت أبصارهم جبنا وضعفاتم قالوا أثنالمردودون في الحافرة أي ترجع الى الدنباحي نتعمل هذا الخوف لاجلها وقالوا أيصا تلك اذا كرة خاسرة فأول هذا الكلام حكاية لحال من غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم من المشركين وأوسطه حكاية لحال المنافقين وآخره حكاية اكملام المنافقين في انكار المشهر ثمانه سجمانه وتعالى أجاب عن كلامهم بقوله فأنساهي زجرة واحدة فاذاهم بالساهرة وهذا كلامأبي مسلم واللقفل محتملله وانكان على خلاف قول الجهور ب قوله تعالى ( فلوب يومنذ واجفة أبصارها خاشعة ) اعلم انه تعالى لم يقل القلوب يومندواجفة فانه ببت بالدلبل ان أهل الايمان لا يخسافون بل المراد منه فلوب الكفسار وممايؤ كد ذلك انه تعالى حكى عنهم الهم يقولون أئنا لمردودون في الحافرة وهذا كلام الكفار لاكلام المؤمنين وقوله أبصارها خاشعة لان العلوم من حال المضطرب الخائف أن يكون فظره فظر خاشع فليل خاصع بترقب ما ينزل به من الاس العظيم وفي الآية سو الان (السوال الاول) كيف جازالابتداء بالنكرة ( الجواب ) قلوب مرفوعة بالابتداء وواجفة صفتها وأبصارها خاشعة عبرها فهو كقوله ولعبد مؤمن خير من مشرك (السوال االاي) كيف صحت اضافة الابصار الى القلوب ( الجواب ) معناه ابصار أصحابها بدايل قوله يقواونه اعلانه تعالى حكى ههذا عن منكري البعث أقو الاثلاثة (أولها) \*قوله تعالى (يقولون أَنْالْرُدُودُونَ فِي الْحَافِرَةُ ) يِفَالْ رَجِعُ فَلَانَ فِي حَافِرَتُهُ أَى فَيْ طُرِ يَقْتُهُ التي جَاءُ فَيِهَا فَعِيغُرُ هَا أى أثرفيها بمشيه فيهاجه لأثرقد ميه حغرافهي في الحقيقة محفورة الأأنها سميت حافر كا

لان السراب يجرى فبهامن قولهم عين ساهرة جارية الماه وفي مندها نائمة وقيللان سالكها لاينام خوف الهلكمة وقبل اسم لجهنم وفال الراغب هي وجه الارض وقيل هي ارض القيامة وروى الضحالت أن عباس رضى الله عمدان الساهرة أرض من فضة لم يعص الله تعالى عليها قطخلة هاحيتذوقيل مى أرض يجدد هاالله عزوجل بوم القيامة وقيلهي اسم الارمس السابعة يأتى بهسالله تعالىفيمعاسب الخلائق عليها وذالت حين تبدل الارض غسير الارض وقال الثورى الساهرة أرض الشام وقال وهب إن منه جبل بيت المقدس وقبل الساهرة بعني الصحراءعلى شفيرحهم وقوله تعالى ( هلأتاك حديث موسى) كلام مستأنف وارد للسلية رسول الله صلى الله هليه وسلمن تكذيب قومديأن بصببهم مثل

مااصاب من كان أقوى منهم وأعظم ومعنى هل آناك ان اعتبرهذا أول ما أناه عليه الصلاة والسلام ﴿ قبل ﴾ من حديثه عليه السلام ترغيب له عليه الصلاة والسلام في استماع حديثه كا ته قبل هل أباك حديثه أنا أخبرك به

وَانَ اعْتَهِرَاتُهَا لَهُ قَبِلُ هَذَا وَهُوَالْمُتِهَادُرُمِنَ الاَيْجَازُ فَالاقتصاص حَلَّهُ عَلَيْهُ الصلاة والسلام عَلَيْ أَنْ يَعْرُ بَا مَنْ يَعْرُفُهُ قَبِلُ ذَنْكَ كَا نُهُ قَبِلُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

الاختسلاف وقتهمسا (طوى) بضم الطاوغير إمنون وقرى منوناوقري بالكسر منونا وغيرمنون فحن نونه أوله بالمكان دون البقعة وقيل هو كشتى مصدر لنسادى أوالقمدس أي اداه نداءن أوالقدس مرة بعدأ خرى (اذهبال فرعون ) على أرادة القول وقيل هو تفسير لا: داء أي ناداه اذهب وقيل هو على حذف أنالفسرة ومدل عليد قراءة عبدالله أن اذهب لان في النداء معني القول (انهطغي) تعليل للامن أواوجوب الامتثاليه ( فقل ) بعد ماأتيته (هل لك) رغبة وتوجه (الىأن تزك) بحذف احدى التاءين من تتزك أي تتطهر من دنس الكفروالطغيان وقرئ تزى بالتشديد (وأحديك الى ريك) وأرشدك الي معرفتسه عروجل فعرفه (فتخشي) اذ الخشية لاتكون الابعد معرفته تعسالي قال عزوجل انمايخشي الله

من في عيشة راضية وماء دافق أي منسو به الى الحفر والرضا والدفق أو كقواهم فهارك سائم ثم قبل لمن كان في أمر فغرج أمنسه ثم عاد اليه رجع الى حافرته أي الى طريقته وفي الحديث ان هذا الامر لايترك على حاله حتى يرد على حافرته أي على أول تأسسه وحالنه الاولى وقرأ أبوحبوة فيالحفرة والحفرةابمعني المحفورة يشال حفرت استسانه فعفرت حفرا وهي حفرة وهذه القراءة دلبل على إن الحيافرة في أصل الكلمة عمني المحقورة اذاعرفت هذا ظهران معنى الآية أنرد الى أول حالنا وابتداء أمر تافنصم أحباء كَاكِنَا (وْثَانِيها) \* قُوله تَعَالَى (أَنْذَاكَنَاعَظَامَانَخُرةً) وَفَيْهُ مَسَائِلَ ( المُسْلَةَ الأولى) قرأ حزة وعاصم ناخرة بالف وقرأ الباقون تنخرة بغير ألف واختلفت الروابة عن البكسائي فقيل انه كان لايبالي كيف قرأها وقيل انه كان يقرؤها بغير ألف تمرجم الى الالف واعلمان أباعبيدة اختار تنخرة وقال نظرنا فيالاكار التي فبها ذكر العظام التي قد نخرت فوجدناهاكلهاا اعظام البخرة ولم نسمع فيشئ منها الناخرة وأمامن سواه فقدا تفقواعلي انالناخرة الغة صحيحة مماختلف هو الاعلى قولين (الاول) ان الناخرة والنخرة بمعنى واحد قال الاخفشهما جميعا لغتان أبهمما فرأت فحسن وقال الفراء النماخر والتخرسواء في المعنى بمنزلة الطامع والطمع والباخل والبخلوق كتاب الخليل فخرت الخشية اذابليت فاسترحت حتى تنفتت اذامست وكذلك العظم الناخر تمهولاء الذين فالواهما لغنيان والمعنى واحد اختلفوا فقال الزجاج والفراء الناخرة أشبه الوجهين بالآية لانها تشبه أواخرسائر الآي محو الحافرة والساهرة وقال آخرون الناخرة والتخركالطامع والطمع واللابث وفعل أبلغ من فاعل ( القول الثاني) ان النخرة غير والناخرة غير أما التخرة فهو من تغرالعظم يمخرفهو تخرمثل عفن يعفن فهوعفن وذلك اذابلي وصار بحيث لو لمسته لتفتت وأما الناخرة فهي العظام الفارغة التي يحصل من هبوب الريح فيهاصوت كالمخيروعلى هذا الناخرةمن التخير بعني الصوت كنحير النائم والمختوق لآمن المخرالذي هوالبلي (المسئلة الثانية ) اذامنصوب بمعذوف تقدير، اذاكماً عظاماً ردون، مث (المسئلة الثالثة) أعلاً رحاصل هذه الشبهة الدالذي يشير اليه كل أحدالي نفسه بقوله أنا هوهذا الجسم المبنى بهذه البنية الخصوصة فاذامات الاذ ان فقد بضل مزاجه وفعد تركيبه فَعَتَنُمُ أَعَادَتُهُ لُوجُوهُ (أحدها) الله لايكون الانسان العائد هو الانسان الاول الااذادخل التركيب الاول في الوجود مرة أخرى وذلك قول باعادة عين ماعدم أولاوهذ امحال لان الذى عدملم بق له عين ولاذات ولاخصوصية فاذا دخل شي أخر في الوجود استخال أن يقال بأن هذا العائد هوعين مافني أولا (وثانيها) ان تلك الاجراء تصرر اباو تنفرق و تختلط بأجزاء كل الارض وكل المياه وكل الهواء فتمهر تلك الاجزاء بأعياذها عزكا هذه الاشاء محال (وثااثها) ان الاجزاء الترابية باردة يابسنة قشغة فتولد الانسان الذي لابدوأن يكون حارارطبا فيمن اجه عنها محسال هذأ تمام تقرير كلام هوالاء الذي احتجوا على

من عباده العلماء وجعل الخشية غاية للهداية لانها ملالة الامر من خشى الله تعالى أتى منه كل خبر ومن أمن اجترأ على كل شهر أمر عليه الصلاة والسلام بأن يخاطبه بالاستفهام الذي معناه العرض الميستدعيد بالتلطف في القول و يستنزله بالداراة من عنوه وهذا ضرب تفصيل لقوله تعمالى فقولا له قولا ليناله له يتذكر أو يخشى والفاء في قوله تعالى (فأراه الآية الكبرى) فصيحة تفصيم ﴿ ٥٦ ﴾ عن جل قدطو يت تعو يلا على

انكارالبعث بقولهم ألذاكما عظاما نخرة (والجواب) عن هذه الشبهة من وجوه (أولها) وهوالاقوى لانسلم انالمشار البدلكل أحديقوله أناهوهذا الهيكل تمان الذي يدلعلي فساد، وجهان (الاول) ان أجزاء هذا الهيكل في الذو بان والتيدل والذي يشير اليدكل أحد الى نفسه بقوله أناليس في التبدل والمتبدل مغاير لمساهو غيرمتبدل (والثاني) ان الانسان قديعرف انه هو حال كونه غاذلاعن أعضائه الظاهرة والباطنة والمشعور به مغاير لماهوغير مشعور به والالاجتم النفي والانبسات على الشيء الواحد وهومحمال فثبت ان المشار اليه لكل أحد بقوله أناليس هوهذا الهيكل ثم ههنا ثلاث احتمالات (أحدها)أن يكون ذلك الشي موجودا فأأساب فسدليس بجسم ولابحسمه الي على ماهو مذهبطائفة عظيمة من الفلاسفة ومن المسلين (وثانيها) أن يكون جسما مخالفا بالماهية الهذه الاجسام القابلة للأبحلال والفساد سارية فيهاسر بإن النارفي الفعم وسريان الدهن في السمسم وسيريان ماء الورد في جرم الورد فاذا فسد هذا الهيكل تقلصت تلك الاجزاء و بقيت حية مدركة غافلة امافي الشقاوة أوفي السعادة (وثالثها) أن يقسال انه جسم مساولهذه الاجسام في الماهية الأأن الله تعالى خصها بالبقاء والاستمرار من أول حال تكون شخص في الوجود الى آخر عرم وأماسائر الاجزاء المتبدلة تارة بالزيادة وأخرى فالنقصان فهي غيرداخلة في الشار اليه بقوله انافعند الموت تنفصل تلك الاجراء وتبقى حية الماني السعادة أوفي الشفاوة واذاظهرت هذه الاحتمالات ثبت انه لايلزم من فساد البدن وتفرق أجزائه فسادماهو الانسان حقيقة وهذا مقسام حسن متين تنقطع بهجيع شبهات منكرى البعث وعلىهذا التقدير لايكون لصيرورة العظام نخرة بالية متفرقة تأثير في دفع الحشر والنشر البتة سلنا على سبيل المسامحة ان الانسيا هو جمع وع هذا الهيكل فأقلتم انالاعادة عتنعة قوله المعدوم لايعاد قلنا أليس انسال عدمه لم يمتنع عندكم صحة المكم عليدبأنه يمتنع عوده فإلا يجوز أنلابتنع على فوانا أبضاصحة الحكم عليه بالعود قوله أنانيا الاجراء القلبلة مختلطة بأجراء العناصر الاربعة قلنا اكت تبت انخالق العالم عالم بجميع الجزئبات وقادر على كل الممكنات فيصح مند جعها باعيانها واعادة الحياة اليهاقوله الثا الاجسام القشفة اليابسة لاتقبل ألحياة فلنسأنرى السعندل يعيش في النار والنعامة تبتام الحديدة المحماة والحيات الكبار العظام متؤلدة في الثلوج فيطل الاعتماد على الاستقراء والله الهادي الى الصدق والصواب (النوع الثالث)من الكلمات التي حكاها الله تعالى عن منكري البعث الله وله (قالوا ثلاث اذا كرة خاسرة)والمعني كرة منسوية الى الخسيران كقولك تجارة رابحة أوخاسرأ صحابها والمعني انهاان صحت فتحن اذا خاسرون لنكذيبنا بهاه هذا منهم استهزاء \* واعلم أنه تعالى لماحكي عنهم هذه الكلمات قال (فاتماهي زجرة واحدة فاذاهم بالساهرة) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الفاء في قوله فأذا هم متعلق بمغذوف معناه لاتستصعبوها فأنما هي زجرة واحدة

تنصيلهما في السور الاخرى فانه عليه الصلاة والسلام مأاراه اباها حقيب هذاالامريل بعد ماجری مینه و بین الله تعسالي ماجري من الاستسدعاء والاجابة وغيرهمامن المراجعات وبعدماجري يدندويين فرعمون ماجري من المحاورات الى أنقال ان كنت جنت مآ ية فأن مهاان كنت مرالصاد وين والاراءة اماءعني التبصير أوالتعريف فاناللعين حين أيصرها عرفها وادعاءسهم بتها انمسا كأناراءة منهواظهارا للتجلد ونسبتها اليه علمه الصلاة والسلام مالنظر إلى الظاهر كما أننسبتهاالى نون العظمة في قوله تعالى والقدأ ريناه آياتنا بالنظرالي الحقيقة والمراد بالآية الكبري قلب العصاحية وهو قول ابن عباس رضي الله عنهما فانها كانت المقدمية والاصيل والاخرى كا اشع لها أوهماجعيا وهو قول عاهدفانهما كالآرة

الواحدة وقدعبرعنهما بصيغة الجمع حيث قال اذهب أنت وأخوك بآياتي باعتبار ماني تضاعيفهما ﴿ يَعَنَى ﴾ من بدائع الامور التي كل منها آية بينة القوم يعقلون كامر تفصيله في سورة طه ولامساغ لجملهاعلي

بِجُوع مَعِراته فان ماعداها تين الآيتين من الآيات النسع انماظهرات على بده عليه الصلاة والسلام بعدما غلب السحرة على مهل في نحو من عشر بن سنة ﴿ ٤٥٧ ﴾ كامر في سورة الاعراف ولار يب في أن هذا مطلع

القصة وأمر السحرة مترقب بعد ( فكذب ) بموسى عليدالسلام وسمي معجزته معرا (وعصي) الله عزوجل بالتمرذ بعد ماعلم صحدالامر ووجوب الطاعة أشد عصبان وأفيحه حبث اجتزأ على انكار وجود رب العالمين رأساوكان اللعين وقومد مأمورين بعبادته عزوجل وترلئه العظيمة التي كان يدعيها . الطاغية ويقبلها منه فئته الباغية لابارسال بني اسريّل من الاسرّ والقسرفقط (عرأدير) أي تولى عن الطاعة أوانصرف عن المجلس (يسعى) أي يجتهد في معارضة الا بدَّأُوأُ رَبُّد ثمأقبل أىأنشأ يسعى فوضع موضعه أدبرتحاشيا عنوصفه بالاقبال وقيل أدير هاربا من الثعبان فانه روى أنه عليه الصلاة والسلام لمألق العصا انقلبت تعياناأشعر فاغرافاه بين لجيد ثانون ذراعا وضع لحيسه الاسفل على الارض والاعلى على سورالقصىر فتوجد

يعنى لاتحسبوا تلك الكرة صعبة على الله فانهاسه له "هينة في قدرته (المسئلة الثانية) يقال زجرالبعيراذاصاح عليه والمراد من هذه الصيعة النفخة الثانية وهي صعة اسرافيل قال المفسرون يحييهم الله في بطون الارض فيسمعونها فيقومون ونظيرهذه الآية قوله تعالى وما ينغار هؤلاء الاصحة واحدة مالهامن فواق (المسئلة الثالثة) الساهرة الارض البيضاء المستوية سميت بذلك اوجهين (الاول) انسالكها لاينام خوفامنها (الثاني) ان السراب يجرى فيهامن قولهم عينساهرة جارية الماءوعندي فيدوجه الث وهي إن الارض انما تسمى ساهرة لان من شدة الحوف فيهايطير النوم عن الانسان فنلك الارض التي يحجم الكغار فيها في موقف القيامة يكونون فيهافي أشد الخوف فسيت تك الارض ساهرة لهذاالسبب ثماختلفوا منوجه آخرفقال بعضهم هيأرض الدنبا وقال آخرون هي أرض الأخرة لانهم عندالزجرة والصيحة ينقلون أفواجا الىأرض الاخرة والمهدا الوجه أقرب #قوله تعالى ( هلأ تالهُ حديث موسى اذناداه ربه بالوادي المقدس طوي أذهب الى فرعون انه طغي ) فيه مسائل (المسئلة الاولى) أعلم أن وجه المناسبة بين هذه القصة و بين ماقبلها من وجهين (الاول)انه تعالى حكى عن الكفار اصرارهم على انكار البعشحتي انتهوا فيذلك الانكار الىحدالاستهزاء في قولهم تلك اذاكرة خاسرة وكان ذلك يشق على محمد صلى الله عليه وسلم فذكر قصة موسى عليه السلام وبين انه تحمل المشقة الكثيرة في دعوة فرعون لبكون ذلك كالتسليد للرسول صلى الله عليد وسلم ( الثاني ) ان فرعون كان أقوى من كفار قريش وأكثر جمعا وأشسد شوكة فلاترد على موسى أخذه الله نكال الآخرة والاولى فكذلك هؤلاء المشركون في تمردهم عليك ان أصروا أخذهم الله وجعلهم نكالا ( المسئلة الثانبة ) قوله هل أثاك يحمّل أن يكون معناه أليس قدأ تاك حديث موسى هذا ان كان قدأتاه ذلك قبل هذا الكلام أما ان لم يكن قدأتاه فقد يجوز أن يقال هلأ تاك كذا أم أناأ خبرك فان فيه عبرة لمن يخشى (المسئلة الثالثة) الوادى المقدس المبارك المطهر وفي قوله طوى وجوه (أحدها) انهاسم وادبالشام وهوعندالطور الذي أقسم الله بهفي قوله والطوروكتاب مسطور وقوله وناديناه من جانب الطور الايمن ( والثاني ) انه يمعني بارجل بالعبرانية فكانه قال بارجل اذهب الى فرعون وهوقول ابن عباس ( والثالث) أن يكون قوله طوى أى ناداه طوى من الليلة اذهب الى فرعون لانك تفول جثنك بعد طوى أى بعد ساعة من الليـــل ( والرابع ) أن يكون المعنى بالواد المقدس الذي طوى أي بورائفيه من تين (المسئلة الرابعة) قر أنافع وابن كشير وأبوعمروطوى بضم الطاء غيرمنون وقرأالباقون بضم الطاء منونا ؤروي عن أبعرو طوى بكسير الطاء قال وطوى مثل ثني وهما اسمان للشئ المثني والطي بمعني الثني أي تنبث فيدالبركة والنقديس قال الفراء طوى وادبين المدينة ومصر فنصرفه قال هوذكر سمينابه ذكراومن لم يصرفه جعله معدولا عنجهته كعمروز فرثم قال والصرف أحبالي

تعو فرعون فهرب وأحدث فو ٥٨ ﴾ من وانهرم الناس من دحين فان منهم خسة وعشرون ألفا من قومه وقيل الهاءن قومه

وجعلت تقول ياموسي مرنى بماشت و يقول فرغون أنســذك بالذي أرسلك الاأخذته فأخذه فعاد عصا ويابا. انذلك قبــل الاصرار على التكذيب والعصيان والنصدي ﴿ ٤٥٨ ﴾ للعارضة كابعرب عنـــه قوله تعالى

افلمأجدله في المعدول نظيرا أي لم أجد اسما من الواووالياء عدل عن فاعلة الى فعل غير طوى ( المسئلة الخامسة ) تقدير الآية اذناداه ربه وقال اذهب الى فرعون وفي قراءة عبدالله أناذهب لان في التداء معنى القول واما انذلك النداء كان باسماع الكلام القديم أو باسماع الحرف والصوت وانكان على هذاالوجه فكيف عرف موسى انه كلام الله فكل ذلك قد تقدم في سورة طه (المسئلة السادسة) ان سائر الآيات تدل على انه تعالى في أول ما نادي موسى عليه السلام ذكرله أشياء كشيرة كقوله في سورة طه نودي ياموسي انى أنار بك الى قوله لنزيات من آيات الكبرى اذهب الى فرعون انه طغى فدل ذلك على ان قوله ههنا اذهبالي فرعون انه طغي من جلة ماناداه به ر به لاانه كلماناداه به وأيضا ايس الغرض انه عليه السلام كان مبعوثا الى فرعون فقط بل الى كل من كان في ذلك الطرف الاانه خصه بالذكر لان دعوته جارية بجرى دعوة كل ذلك القوم (المسئلة السابعة) الطغيان مجاوزة الحد تمانه تعالى لم يبين انه تعدى في أي شي فلذا قال بعض المفسر بن معناه انه تكبر على الله وكفريه وقال آخرون الهطغي على بني اسرائيل والاولى عندى الجعبين الامرين فالمغنى انهطغى على الخالق بان كفر به وطغى على الحلق بان تسكير عليهم واستعبدهم وكاانكال العبودية ليس الاصدق المساملة مع الخالق ومع الخلق فكذا كال الطغيان ليس الاالجمع بينسوء المعاملة مع الخالق ومع الخلق واعلم انه تعالى لمابعثه الى فرعون لقنه كلامين المخاطبه عما فالاول " قوله ( فقل هل لك الى أن تزك ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) يقال هلاك في كذاوهل لك الى كذا كاتقول هل ترغب فيه وهل ترغب المه قال الواحدي المبتدأ محذوف في اللفظ مراد في المعني والتقدير هل لك الى أنتزك حاجة أواربة قال الشاعر

فهل الكم فيها إلى فانني \* يصير بمأعيا النطاسي حديما

و محمل أن يكون التقدير هلك سبيل الى أن تزى ( المسئلة الثانية ) الزى الطاهر من العبوب كلها قال أقتلت نفسازكية وقال قدا فلح من زكاها وهذه الكلمة جامعة لكل ما يدعوه اليد لان المراد هلك الى أن تفعل ما تصبر به زاكها عن كل مالا ينبغى وذلك يجمع كل ما يتصل بالتوحيد والشرائع ( المتسلة الثانثة ) فيه قراء تان التشديد على ادغام المانتفعل في الزاى لتقار مهما والخوفيف ( المسئلة الرابعة ) المعتزلة تمسكوا به في ابطال كون الله تعالى خالقالفعل العبد بهذه الآية فان هذا استفهام على سبيل التقرير أى لك سبيل الى أن تزى واوكان ذلك بفعل الله تعالى لانقلب الكلام على موسى (والجواب) عن أمثاله تقدم ( المسئلة الخامسة ) انه تعالى لماقال لهما فقولاله قولا لينا فكانه تعالى والرفق وترك الملام المين الرقيق وهذا يدل على انه لابد في الدعوة الى الله من المين والرفق وترك الفلطة ولهذا قال لمحمد صلى الله عليه وسلم ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على لانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على لانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على لانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على لانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على الانفضوا من حولك و بدل على ان الذين بخاشة ون اناس و برالخون في التعصب كانهم على الملاح الملاح المناس و برالخون في التعمد على الناس المناس و بالخون في التعمد على المناس و به الخون في التعمد على الناس و به الخون في التعمد على الناس المناس و بالخون في التعمد على المناس و بالخون في التعمد على المناس و بالمناس و بالمناس و بالموسية و المناس و بالمناس و بال

(فشر)أي فيمع السحرة النوله فأرسل فرعون في المدائن ساشرين وقوله تعالى فتولى فرعون فعمع كيده أى مايكادبه من السحرة وآلاتهم وقيل أ جنوده ويجوزأنيراد جهيع الناس ( فنادي) في المجمع بنفسه أو بواسطة ا المنادي(فقالأناربكم الاعلى) قبل قام فيهم خطيها فغال تلك العظيمة (فأخد الله نكال الآخرة والاولى) الشكال ععني التنكيل كالسلام بمعنى التسليم وهو التعذيب الذي يذكل من رآه أو سمعه ا ويمنعه مناتعا طي مايفضي اليدويح لدالنصب على أنه مصدر مؤكد كوعدالله وصبغةالله كائنه قيل نكل الله به نكال الآخرة والاولى وهو الاحراق فيالآخرة والاغراق في الدنبا وقيل مصدر لأخذ أي أخذ الله أخذ نكال الا خرة الخوقيل مفعول له أي أخذه لاجل نكال الخوقيل نصب على نزع آلحا فض أى أخذه كالالاخرة والاولى

واضافته الى الدار بن باعتبار وقوع نفس الاخذ فيهما لاباعتبار أن مافيه من معنى المنع ﴿ صَد ﴾ يكون فيهما فانذلك لا يتصور في الاخرة بل في الدنيا فان العقو بة الاخروية بنكل من سمعها وتمنعه

مَن تعاطى ما يورُّ دى اليها لا يخالة وقبل المراد بالا خرة والاولى قوله آنار بكم الاعلى وقوله ما علت لكم من اله غيرى قبلُ كان بين الكلمتين أر بعون سنة فالاضافة اضافة ﴿ ٤٥٩ ﴾ المسبب الى السبب (ان في ذلك) أي فيماذ كرمن قصة

فرعون ومافعسل وما فعل به (امبرة)عظية (لمن نخشي) أي لمن من شأنه أن يخشى وهو من من شهاله المرفة وقولدتعالى(أأنتمأشد خلقا)خطاللاهل وكمة المنكر ينالبعث بناءعلي صعو بتله في زعهلم بطربق النوبيح والتبكيت بعد مايين كال سهولته فالنسمة الى قدرة الله تعالى بقوله تعالى فانماهي زجرة واحدة أى أخلقكم بعسدموتكم أشدأي أشق وأصعب في تغدركم (أمالسماء)أى أمخلق السماءعلى عظمها وانطوائهاعلى تعاجب البدائع التي تحار العقول عن ملاحظة أدناها كقوله تعالى لحلق السموات والارض أكبرمن خلق الناس وقوله تعالى أوليس الذي خلق السعوات والارض مادرعلى أن نخلق مثلهم وقوله تعالى (بناها) الح بيان وتفصيل لكفية خلقها الستفاد من قوله أم السماء وفي عدم ذكر الفاعل فيه وفيا عطف عليه من

صدماأمرالله به أنبياء، ورسله # نم قال ( وأهديك الى ربك فخشي ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) القائلون بأن معرفة الله لاتستفاد الامن الهادي تمسكوا بهذه الآية وقالوا انهاصر يحة فانه يهديه الى معرفة الله تمقالوا وعايدل على ان هذا هو المصود الاعظم من بعثة الرسل أسران (الاول) ان قوله هل لك الى أن تزك بتناول جيع الامو ر التي لا بدللمبعوث اليه منها فيدخل فيدهذه الهداية فلماأعاده بعد ذلك علم انه هو المقصودالاعظم من البعثة (والثاني) ان موسى ختم كلامه عليه وذلك ينبه أيضاعلي انه أشرف المقاصد من البعثة ( والجواب ) انالانمنع أن يكون التنبيه والاشارة معونة في الكشف عن الحق المااليزاع في الكم تقولون يستحيل حصوله الامن المعلم ونحن لانحيل ذلك (المسئلة الثانية) دلت الآية على ان معرفة الله مقدمة على طاعتمالانه ذكر الهداية وجعلالخشية مؤخرةعنها ومفرعة عليها ونظيره قولدتعالى فيأول النحلأن أنذروا انه لااله الأأنافاتقون وفي طه انتي أنا الله لااله الاأنافاعبدني ( المسئلة الثالثة ) دلت الآية على أن الخشيسة لاتكون الابالمرفة قال تعالى انما يخشى الله من عباده العلماء أي العلاميه ودلت الآية على ان الخشية ملاك الخيرات لان من خشي الله أي منه كل خبر ومن أمن اجترأ على كل شرومنه قوله عليه السلام من خاف أدلج ومن أدلج بلغ المنزل \* قوله تعالى ( فأراه الا يمة الكبرى ) وفيه مسئلنان (المسئلة الاولى) الفاء في فأراه معطوف على محذوق معلوم يعني فذهب فأراه كقوله ففلنا اضرب بمصال الجرفانفجرت أى فضرب فانفجرت (المسئلة الثسانية ) اختلفوا في الآية الكبرى على ثلاثة أقوال (الاول) قال مقاتل والكلي هي اليداقوله في طه وأدخل يدك في جيبك تخرّ ج بيضاء من غيرسوءآية أخرى للزيك من آياتنا الكبرى (القول الثاني) قال عطاءهي العصالاته ليس فىاليدالاانقلاب لونه الى لون آخروهذا المعنى كان حاصلا فى العصالافها لما انقلبت حية فلابد وأن يكون قد تغير اللون الاول فاذا كل ما في البدفهو حال في العصائم حصل في العصاأمورأخرى أزيد من ذلك منهاحصول الحياة في الجرم الجمادي ومنها تزايد أجزاله وأجسامه ومنهاحصول القدرة الكبيرة والقوة الشديدة ومنهاانها كانت بتلعت أشباء كشرة وكأنها فنيت ومنهازوال الحياة والفدرة عنها وفناء تلك الاجزاء التي حصل عظمها وزوال ذلك اللون والشكل اللذين بهماصارت العصاحية وكلواحدمن هذه الوجوه كان معمر المستقلافي نفسه فعلمناان الآية الكبري هي العصا ( والقول السال ) في هذه المسئلة قول مجاهد وهوأنالمراد منالآية الكبرى مجوع اليدوالعصا وذلك لانسأتر الآيات دلت على انأول ماأظهرموسيعليه السلام لفرعون هوالعصائم أتبعه ياليد الموجب أن يكون المرادمن الآية الكبرى مجموعهما ممانه تعسالي حكى معساملة فرعون مع موسى عليه السلام وهوجم ع أمور ثلاثة \* (أحدها )قوله (فكذب وعصى )وفيد مسائل (المسئلة الاولى) معنى قوله فكذب انه كذب بدلالة ذلك المعبر على صدقه واعلم

خفعال من التنبيه على تعينه و تفخيم شانه عز وجل مالا يخني وقوله تعالى (رفع سمكها) بيان للبناء أي جعل مقدار رتفاعها من الارض وذهابها الى شمت العلومديدا رفيعا مسيرة خَسَمَّائَة عام (فسواها) فعد لهامشتوية ملسَّاءليش فيهاتفاوّت ولافطوّر أوفتمها عاعلم أنهاتهم به من الكواكب والنداوير وغيرها بمالا يعلما لاالخلاق العليم من قولهم سوى ﴿ ٤٦٠ ﴾ أمر فلأن اذا أصلحه (وأغطش ليلها)

أى جعله مظالف الله أنالقدح في دلالة المعيرة على الصدق امالاعتقاداته يمكن معارضته أولانه وان امتنعت معارضته لبكنه السرفعلالله بلاغبره امافعل جني أوفعل ملك أوانكان فعلالله تعسالي الكنه مافعله اغرض التصديق أوانكان فعله الهرض التصديق لكنه لايلزم صدق المدع فانه لايقبح من الله شئ البتة فهذه بجسامع الطعن في دلالة المعجز على العسدق وما بعسدالآية يدل على أن فرعون انسامنع من دلالته على الصدق لاعتقاده انه يمكن معسارضته بدليل قوله فعشرفنادي وهوكقوله فأرسل فرعون في المدائن ماشرين ( المسئلة الثانية ) في الا يَهْ سؤال وهو أنكل أحد يعلم انكل منكذب الله فقد عمى فساالفائدة في قوله فكذب وعصى (والجواب) كذب بالقلب واللسان وعصى بأنأطهرالتمرد والتجبر ( المسئلة الثالثة ) هذا الذي وصفه الله تعالى به من التكذيب والمعصية مغايرا اكان حاصلا قبل ذلك لان تكذيبه لموسى عليه السلام وقددعاه وأظهرهذه المعجزة يوفى على ماتقدم من التكذيب ومعصيته بنزك القبول منه والحسال هذه مخالفة العصيته من قبل ذلك الله (وثانيها) قوله (تم أدبر يسعى) وفيه وجوه (أحدها) انهاا رأى الثعبان أدبرمرعوبا يسعى يسرع في مسيه قال الحسن كان رجلا طياسا خفيفا( وثانيما) تولى عن موسى يسعى و يجتهد في مكايدته ( وثالثها) أن يكون المعني ثم أقبل يسعى كإيقال فلان أقبل يفعل كذا بمعنى أنشأ يفعل قوضع أدبر موضع أقبل اللا يوصف بالاقبال ( وثانثها) قوله ( فعشر فنادى فقال أنار بكم الأعلى ) فعشر فجمع السحرة كقوله فارسل فرعون في المدائن اشرين فنادى في المقسام الذي اجتمعوا فيدمعه أوأمر مناديافنادى في الناس بذلك وقيل قام فيهم خطيبا فقال ثلك المكلمة وعن ابن عباس كلنه الاولى ماعلت لكم من اله غيرى والأخيرة أنار بكم الأعلى واعلم أنابينا في سورة طه أنه لا يجوز أن يعتقد الانسسان في نفسه كونه خالقها للسموات والارض والجبال والنبات والجيوان والانسان فان العلم يفساد ذلك ضروري فن تشكك فيه كان حجنونا ولوكان بجنونا لمساساز من الله بعثسة الانبياء والرسل اليه يل الرجل كان دهريا مشكراللصانع والحشروالاشروكان يقول ايس لاحدعليكم أمرولانهي الالي فأناريكم بمعنى مربيكم والحسن اليكم وليس للعالم الهحتي يكونله عليكم أمر ونهي أويبعث اليكم رسولاقال القاضى وقدكان الاليق به بعدظه ورخزيه عندانقلاب العصاحبة أن لا يقول هددا القول لان عند ظهور الذلة والعجزكيف يلبق أن يقول أنار بكم الأعلى فدلت هذه الآية على أنه في ذلك الوقت صاركالمعنوه الذي لايدري ما يقول # واعلم انه تعالى لما حكى عنه افعاله أقواله اتبعم عاعامله به وهو قوله تعالى ( فاخده الله نكال الأخرة والأولى) وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) ذكروا في نصب نكال وجهين (الاول) قال الزجاجانه مصدرمو كدلان معنى أخذه الله نكل الله به نكال الآخرة والاولى لان أخذه ونكله متقدار بان وهوكايقال ادعه تركاشديدا لانادعه واتركه سواء ونظيره قوله ان

غطش الدل وأغطشه الدتعالى كإشال ظلموأظله وقدمر هذافي قوله تعالى واذا أظلماعليهم قامواو مقال أيضا أغطش الليل كإيقال أظلم (وأخرج صعاها)أي أرزيارها عبرعنه بالضمى لانه أشرفأوقاته وأطيها فكان أحق بالذكرفي مقام الامتان وهوالسر في تأخير ذكره عن ذكر الليسل وفي التعبير عن احداثه بالاخراج فان اصافة النور بعد الظلة أتمق ألانعام وأكدليق الاحسان واصنافة الليل والضمحي الى السماء الدوران حدوثهماعلى حركتهاوبجوزأن نكون اضافة الضمي البها بواسطية الشمسأي أبرزضوء شمسها والتعبير عندبالضحى لانهوقت قيام سلطانهما وكال اشراقها (والارض بعد ذلك دساها) أى بسطها ومهدها لسكني أهلها وتقلبهم فيأقطارها وانتصاب الارض بمضمر يقسره ذماها (أخرج

منهاماءها) بَانْفَجِرِمنهاه،وناوأجري أنهارا ( ومرعاها ) أيرعيها وهوفيالاصل موضع الرحي ﴿ ا-ْذَه ﴿ ﴿ وفيل هؤمصدرميني عمني المفعول وتجريدا بلحلة عن الماطف امالانها بيان وتفسيرلد حاهاو تكملة له فانالسكني لاتتأتى بمجرّد البسط والتمهيد بل\لابدّ مَن تسوية أمر المعاش مَن الماكلُ والمشكّرَبُّ حَمّا وَاما لانهاسَالُ ا من فاعله باضمارقد عنـــد الجهور أو بدونه عثر ٤٦١ كله عند الكوفيين والاخفش كافى قوله تعالى أوجاؤكم

حصرت مسلورهم (والجال) منصوب أبعضي نفسيره (أرساها) أىأثنتها وأثنت بهسا الارض أن عيد بأهلها وهذا تحقيقالحقوتنبيه على أن الرسوالمنسوب اأيها في موامنع كثيرة من التعزيل بالتعبير عنها با لرواسي انس من مقتضات ذوانهابلهو بارسانه عزوجل واولاه الماثبتت فيأنفسها فضلا عن اثباتها اللارمن وقرئ والارض والجبال بالرفع على الابتداء وأعل تقديم اخراج الماء والمرعى ذكرا مع تقدم الارساء عليه وجودا وشدة تعلقسد بالدحولا برازكال الاعتناء بأمرالاكل والمشرب معمافيه مندفعتوهم رجوع منمسيري المساء والمرعى الى الجبال وهذا كاترى بدل بغذا هره على تأخر دحوالارضعن خلق السماء ومافيها كايروى عن الحسن من أنه تعالى خلق الارض في موضع بيت المقدس كهيئةالفهرعليدخان ملتزقيها أتمأصعه

أ أخده أليم شديد (الثاني) قال الفراء ير يدأخذه الله أخذانكالا للآخرة والاولى والنكال بمعنى التنكيل كالسلام بمعنى التسليم ( المسسئلة الثانية ) ذكر المفسرون في هذه الآية وجوها (أحدها) ان الآخرة والاولى صفة اكلمتي فرعون احداهما قوله ماعلت لكم منالهغيرى والاخرى قوله أناربكم الاعلى قالواوكان بينهما أربعون سنةوهذا قول مجاهدوالشعبي وسعيدبن جببر ومقاتل وروايةعطاء والكلبي عنابن عباس والمقصود التنبيه على أنه ما أخذه بكلمته الاولى في الحال بل أمهله أر بدين سنة فلاذكر الثانية أخذه بهما وهذا تنبيد على انه تعالى عمل ولايهمل (الثاني) وهوقول الحسن وقتادة نكال الآخرة والاولى أي عديه في الآخرة وأغرقه في الدنبا (الثالث ) الآخرة هي قوله أنار بكم الأعلى والاولى هي تكذيبه موسى حين أراه الآية قال القفال وهذا كأنه هوالاظهر لانه تعالى قال فأراه الآية الكبرى فكذب وعصى ثمأدبر بسعى فعشر فسادى فقسال أنار يكم الأعلى فذكر المعصينــين نمقال فأخذه ألله نكال الآخرة والاولى فظهر ان المرادانه عاقبه على هذين الامرين ( المسئلة الثالثة) قال الايث النكال اسم لمنجعل نكالا لغيره وهوالذي اذارآه أو بلغه خاف أن يعمسل عله وأصل الكلمة من الامتنساع ومنه النكول عن اليمين وقبل للقيد نكل لانه يمنع فالنكال من العقو بـ هو أعظم حتى يمتنع من معموبه عن ارتكاب مثل ذلك الذنب الذي وقع التنكيل به وهو في العرف بغم على ما يفتضيح به صاحبه و يعتبر به غيره والله أعلم الله تمالى ختم هذه القصة بقوله تعالى (ان في ذلك لعبرة لمن تخشى) والمعنى ان فيما اقتصصناه من أمر موسى وفرعون وماأحله الله بغرعون من الخرى ورزق موسى من العلو والنصر عبرة لمن يخشى وذلك أن يدع الترد على الله تعالى والتكذيب لانبيائه خوفا من أن ينزل به مانزل بفرعون وعلما بان الله تعالى ينصر أنبياءه ورسله فاعتبروا معاشر المكذبين لمحمسد بماذكرناه أى اعلموا أنكم ان شاركتوهم في المعنى الجالب للعقاب شاركتموهم في حلول العقاب بكم الله أنما علم انه تعالى لما ختم هذه القصة رجع الى مخاطبة منكرى البعث فقال (أأنتم أشد خلفا أم السماء) وفيه مستُلتان ( المسئلة الاولى ) في المقصود من هذا الاستندلان وجهان ( الاول) انه استدلال على منكرى البعث فقال أنتم أشد خلقا أم السماء فنبههم على أمريع إبالمشاهدة وذلك لان خلقة الانسان على صغره وضعفه اذا أضيف الى خلق السماء على عظمها وعظم أحوالهايسيرفبين تعالى انخلق السماء أعظم واذاكان كذلك فغلقهم على وجه الاعادة أولى أن يكون مقدورالله تعسالى فكيف ينكرون ذلك ونظيره قوله أوليس الذي خلق السموات والارض بقادر على أن يخلق مثلهم وقوله لخلق السموات والارض أكبرمن خلق الناس والمعني أخلقكم بعد الموت أشد أم خلق السماء أي عندكم وفي تقديركم فان كلاالامرين بالنسبة الى قدرة الله واحد ( والثاني ) ان المقصود من هذا الاستدلال بيان كونهم مخلوقين وهذا القول صعيف اوجهين (أحدهما) ان من أنكر كون الانسان

الدخان وخلق منه السعوات وأمسك الفهر في موضعها و بسطمنها الارض وذلك قوله تعالى كانتار تفافقتة ناهما الآية وقدمر في سورة حم السجدة أن قوله تعسالي قل أنكم لتكفرون بالذي خلق لارض في يُومين الى قوله تعالى تم الشـــتوى الى السماء وهي دخان الآية ان حل مافية من الحلق وماعطف عُلَيْهُ من الافعال الثلاثة على معانبها الظاهرة لاعلى ﴿ ٤٦٢ ﴾ تقديرها فهو وماني سورة البقرة من قوله تعالى

مخلوقًا فبأن ينكر في السماء كان أولى (وثانيهما ) ان أول السورة كان في بيان مسئلة الحشير والنشير فعمل هذا الكلام عليه أولى ( المسئلة الثانية ) قال الكسائي والفراء والزجاج هذا الكلام مم عند قوله أم السماء الله مع قوله تعالى (بناها) ابتداء كلام آخر وعندأبي حاتم الوقف على فوله بناهاقال لانه من صلة السماء والتقدير أم السماء التي بناها فعدف التي ومثسل هذا الحذف حائز قال القفال يقال الرجل جاءك عافل أى الرجل الذي جا النعاقل اذا ثبت ان هذا جائز في اللغة فنقول الدايل على أن قوله بساها صلة لماقيله أنه لولم يكن صلة لكان صفة فقوله بناهاصفة عوقوله رفع سمكها صفة فقد توالت صفتسان لاتعلق لاحداهما بالاخرى فكان يجب ادخال العاطف فيما بينهما كاف قوله وأغماش ليلها فلللم يكن كذلك علنا ان قوله بناها صلة للسماء ممقال رفع سمكها ابتداء بذكر صفته وللفراء أن يخبم على قوله بانه لوكان قوله بناها صلة للسماء لكان التقدير أم الساء بناها وهذا يقنعني وجود سماء ما بناها الله وذلك باطل (المسئلة الثالثة) الذي يدل على أنه تمالى هوالذي بن السماء وجود (أحدها) ان السماء جسم وكل جسم عدث لانالجدم اوكانأزيها اكان في الازل اماأن يكون تحركا أوساكنا والقسمان باطلان فالقول بكون الجسم أزار الباطل اما المصر فلانه اماأن يكون مستقرا حيث هو فيكون سأكنا أولايكون مستقرا حيث هوفيكون متحركا وانماقلنا انه يستحيل أن يكون متحركا لانماهية الحركة تقتضي المسبوقية بالغير وماهية الازل تنافي المسبوقية بالغير والجع بينهما عال واعاقلنا انه يستحيل ان يكون ساكنالان السكون وصف أبوتي وهو ممكن الزوال وكل ممكن الزوال مفتقر الى الفاعل المختار وكل ماكان كذلك فهو محدث ذكل سكون محدث فيمتنع أن يكون أزليا واتماقلنا انالسكون وصف بموتى لانه يتبدل كون الجسم متحركا بكوته ساكنا مع بقاءذاته فاحدهما لابد وأن يكون أمرا ثبوتيا فانكان الشبه في هو السكون فقدحصل المقصود وانكان الثبوتي هوالحركة وجبأيضا أن يكون المسكون ثبوتيا لانالحركة عبارة عن الحصول فى الكان بعد أن كانفي غيره والسمكون عبارة عن الخصول في المكان بعد أنكان فيد بعينه فالتفاوت بينالحركة والسكون ايس في الماهية بل في المسبوقية بالغير وعدم المسبوقية بالغيروذلك وصفعارضي خارجي عن الماهية واذاكان كذلك فاثبت أن تلك الماهية أمر وجودي في احدى الصورتين وجب أن تكون كالك في الصورة الاخرى و انما فلنا ان سكون السماء جائز الزوال لانه أوكان واجب الذاته لامتنع زواله فكان بجب أن لاتحرك السماء لكنائراهاالآن معركة فعلنا انها لوكانت ساكنية في الازل لكان ذلك السكون حائز الزوال واعاقلنا انذلك السكون لماكان بمكنالذاته افتقر الى الفاعل الختارلانه لماكان مكنالذا ته فلا بدله من و شروذاك المؤثر لا يجوز أن يكون موجب الان ذلك الموجب ان كان واجبا وكان غنيا في الجابه الذلك المعلول عن شرط لزم من دوامه دوام ذلك الاثر

هــوالذي خلق لكم مافىالارض جيمسا مم استوى الى السماء فسواهن سبع سموات يدلان على تقدم خلق الارض ومافيهاعلى خلق السماء ومافيها وعليداطباق أكثرأهل التفسم بروقد روى أن العرش كانقبلخلق السموات والارض على الماء ثم اله تعالى أحدث في الماء اضطرابا فاز لد فارتفعمنه دخان فاما الزيدفيق على وجدالماء فخلقفيدالببوسة فععله أرضاواحدة ثمفتقها فجعلها أرضسين وأما الدخان فارتفع وعلا فتخلق مندالسموآت وروى انه تعمالي خلق جرم الارض يومالاحدو يوم الائنين ودحاها وخلق مافيها بومالثلاثاءو يوم الار بعاموخلق السموات ومافيهن يومانلحيس و يومالجعةوخلقآدم عليدالسلام فيآخرساعة منه وهمي الساعةائتي القوم فهاالقيامة فالاقرب كهاقيل تأويل هذه الاكية المان مجمل فالشااشارة الي

ذكر ماذكر من بناء السماء ورفع سمكها وتسويتها وغيرها لاالى أنفسها و يحمل بعدية الدحو ﴿ فكان ﴾ عنها على البعدية فى الذكر كاهو المعهود فى السينة العرب والعيم لافى الوجود لماعرفت من أن التصاب الارض

عُضَّمْ مَعْدَمُ قَدَّ حَدْفَ عَلَى شَرِ يَطَمُ التَّفْسِيرِ لا عَادْ كر بعد النَّصْرِ وتتعين البعدية في الوجود وقائدة الخيرة في الذكرة المالتنبيد على انه قاصر في الدلالة على القدرة ﴿ ٤٦٣ ﴾ القاهرة بالنسبة الى أحوال السما واما الاشعار بأنه ادخل

في الالزام لما أن المتافع المنوطة بمافىالارض أكثرو تعلق مصالح التساس مذلك أظهر و احاطتهم تتفاصيل أحواله أكدل ولاس ماروي عن الحسن نصا في تأخر دحسوا لارض عنخلق السماء فانبسط الارض معطوف على اصعادالدخانوخلق السمساء بالواوالتيهي بمعزل من الدلالة على الترتيب هذاعلى تقدر حلماذكرفي آمات سورة السجدة مراخلق وما عطف علمم الافعال الثلاثة على معانيها الظاهرة وأمااذاحلت على تقدرها فلادلالة فهاالاعلى تقدم تقديز الارض ومافها على التعاد السماء كالادلالة على الترتيب أصلااذا المات كلة ثم فهاوفيا أفي سورة البقرة على التراخي في الرتبة وقد سلف تفصيل الكلام في السورة المذكورة وقوله تعسالي (متاعالكم ولانعامكم) امامفعولله أى فعل ذلك تمتيعال كم ولانعامكم

The second secon فكان يجب أن لايزول السكون وانكان واجبسا ومفتقرا في ايجابه لذلك المعلول الى شرط واجب لذاته لزم من دوام الملة ودوام الشرط دوام المعلول أما ان كأن الموجب غير واجب لذاته أوكان شرط ايجابه غير واجب لذاته كان الكلام فيدكالكلام في الاول فيلزم التسلسل وهومحال أوالانتهاء الىموجب واجب لذاته والى شرط واجب لذاته وحينتذ يعود الالزام الاول فثبت انذلك المؤثر لابد وأن يكون فاعلا مختسارا فاذاكل سكون فهوفعل فاعل يخنار وكلما كان كذلك فهو يحدث لان المختار الدايفعل بواسطة القصدوالقصد الى تكوين الكائن وتجصيل الماصل محال فثبت انكل سكون فهو محدث فثبت انه يمتنع أن يكون الجسم في الازل لامتحركا ولاساكنا فهو اذا غسر موجود في الازل فهسو محدث واذ أكان محدثًا افتقر في ذاته وفي تركيب أجزاله الى موجد وذلك هوالله تعالى فثبت بالعقل ان باني السماء هو الله تعالى ( الجمة الشانية ) كل ماسوى الواجب فهومكن وكل بمكن محدث وكل محدث فله صافع انبا قلناكل ماسوي الواجب بمكن لانا لوفرضناه موجودين واجبين لذاتيهما لاشتركا في الوجود ولتباينا بالتعين فبكونكل منهما مركبا بما بهالمساركة ومابه الممازة وكل مركب مفتقر الي جزئه وجزؤه غيره فكل مركب فهومفتقر الىغيره وكل مفتقر الى غيره ممكن لذاته فكل واحد من الواجبين بالذات مكن بالذات هذاخلف ممينقل الكلام الى ذينك الجزأين فانكانا واجبين كان كل واحد من ثلك الاجزاء مركبا وبلرم التسلسل وان لم يكونا واجبين كانالمفتقر اليهما أولى بعدم الوجوب فثبت ان ماعدا الواجب مكن وكل مكن فله مو يروكل ماافتقر الى المؤثر محدث لان الافقار الى المؤثر لايمكن أن يتعقق حال البقاء لاستحالة ايجسادالموجد فلابد وأنيكون اماحال الحدوث أوحال المدم وعلى التقدير بن فالحدوث لازم فثبت انماسوي الواجب عدث وكل محدث فلايد لد من عدت فلايد للسماء من بان ( الجنة الثالثة ) صر ع المقل بشهد بأنجرم العماء لاعتم أن يكون أ كبر مماهوالآن بقدار خردلة ولايمتنع أن يكون أصغر بمقدار خردلة فاختصاص هذا المقدار بالوقوع دونالاز يدوالانقص لابدوأن يكون بمخصص فثبت انه لابدللسماء مزبان فان قيل لم لا يجوز أن يقال انه تعالى خلق شسيمًا وأعطاه قدرة عَكن ذلك المعنوق بتلك القدرة من خلق الاحسام فيكون خالق السماء و بانبها هوذلك الشيء ( الجواب ) من العلماء من قال المعلوم بالعقل أنه لا بدللسماء من محدث وأنه لا بدمن الانتهاء آخرالامر الى قديموا جب الوجودلذا ته واحدوه والله سحانه وتعالى فامانني الواسطة فاتمايهم بالسم فقوله في هذه الآية بناها يدل على أن باني السماء هوالله لاغيره ومنهم من قالبل العقل يدل على بطلانه لانه لماثبت ان كل ماعدداه محدث ثبت انه قادر لاموجب والذيكان مقدورا له انماصيح كونه مقدورا له يكونه ممكنا فانك لو رفعت الامكان بتي الوجوب أوالامتناع وهمسآ يحيلان المقدورية واذا كان مالاجله صبح في البعض أن

لأنفائدة ماذكر من البسط والتمهيدوا خراج الماء والمرعى واصلة اليهم والى أنعامهم فان المراد بالمرعى ما يعم ما يأكله إلانسان وغيره بناء على استعارة الرعى لتناول المأكول على الاطلاق كاستعارة المرسن يكون مقدورالله وهوالامكان والامكان عام في المكنات وجب أن يحصل في كل المكنات صحة أن تكون مقدورة لله تعالى واذا ثبت ذلك ونسسبة قدرته الى الكل على السوية وجبأن يكون قادرا على الكل واذا البتان الله قادر على كل المكنات فلوقدرنا قادرا آخرقدرعلى بعض المكنات لزموقو ع مقدور واحد بين قادرين منجهة واحدة وذلك محال لانهاما أنيقع بأحدهما دون الآخر وهومحال لانهما كما كأنامستقلين بالاقتصاء فليس وقوعه بهذا أولى من وقوعه بذاك أو عما معما وهوأ يضا محاللانه يستغني يكل واحد منهما عن كل واحدمنهما فبكون مختاجا اليهما معا وغشاعنهمامعا وهومحال فثبت بهذا أنهلاءكمن وقوع ممكن آخر بسبب آخر سوى قدرة الله تعالى وهذا الكلام جيدلكن على قول من لايتبت في الوجود مؤثر اسوى الواحد فهذا بجلة مافي هذا البساب واعلمانه تعالى لمابين فالسماء أندبناها بين بعد ذلك انه كيف بناها وشرح تلك الكيفية من وجوه (أولها) مايتعلق بالمكان # فقال تعالى (رفع سمكها) واعم أن امتدادالشي اذا أخد من أعلاه الى أسفله معى عفا واذا أخذ من أسفله الى أعلاه سعى سعكا فالراد برفع سمكها شدة علوها حتى ذكروا انعابين الارض وبينها مسيرة خسمائة طام وبين أصحاب الهيئة مقاديرا لاجرام الفلكية وأبعاد مابين كل واحدمتها وبين الارض وقالآخرون بل المرادرفع سمكها من غيرعدوذلك مالايصم الامن الله تعسالي (الصفد الثانية) \* قوله تعالى ( فُسُواهَا ) وفيه وجهان ( الأول ) المراد تسوية تأليفها وقيل بلالراد نق الشقوق عنها كقوله ماترى في خلق الرجن من تغاوت والعائلون بالقول الاول قالوافسواهاعام فلايجوز تخصيصه بالتسوية في بعض الاشياء تمقالوا هذايدل على كون السماءكرة لانهلولم بكنكرة لكان بعض جوانبه سطحا والبعض زاوية والبعض خطا ولكان بعض أجزائه أقرب الينا والبعض أبعد فلانتكون النسبوية الحقيقية حاصلة فوجب أن يكون كرة حتى تكون التسدو يقالحقيقية حاصلة تمقالوا لماثنت انهسا محدثة مفتقرة الى فاعل مختسار فاى ضرر في الدين بنشأ من كونها كرة ( الصفة الثالثة) \* قوله تعالى (وأغطش ليلها وأخر بح صحاها) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) اغطش قد يجي ً لازما بقال أغطش الليل اذاصار مظل ويجيئ متعديا بقال أغطشه الله اذاجعله مظلا والغطش الظلمة والاغطش شبدالاعش تمههنا سوال وهوأن الليل اسم لزمان اظلمة الحاصلة بسبب غروب الشمس فقوله وأغطش ليلها يرجع معناه الى انهجعل المظلم مظلا وهو بعيد (والجواب) معناه ان الطلة الحاصلة في ذلك الزمان انما حصلت بتدبيرالله وتقديره وحينندلا بيق الاشكال (المسئلة الثانية) قوله وأخرج ضعاهاأي أخرج منهارها وانماعبرعن النهار بالضعى لان الضعي أكل أجزاء النهار في النور والصوء ( المسئلة الثالثة) انماأضاف الليل والنهار الى السماء لان الليل والنهار انمسا يحدثان بسبب غروب الشمس وطلوعها تمغر بها وطلوعها انمايحصلان بسبب حرك ألفاك فلهذا

سائرالطاماتأي تعلوها وتغلبها وهبي القيامة أوالنقغةااثانية وقبلهي الساعةالتي يساق فيها الخلائق الى محشرهم وقبلالتيساق فيهسا أهل الجندة الى الجنة وأهل النار الى النسار شروعني بانأحوال معادهما ثريبان أحوال معاشهم بقوله تعالى مناعأ لكمالخ والفاء للدلالة على رتب مابعدهاعلى ماقبلهاعاقليل كإيني صدافظ المناع (يوم يتذكرالانسان ماسعي) قيلهو بدلمن اذاجات والاظهر أنهمنصوب بأعنى كافيل تفسيرا للطامة الكبري فأن الابدال منها بالفلرف المحض ممايوهن تعلقها بالجوابو بجوزان يكون يدلامن الطامة السكبرى مغنوحا لامنافته الى الغمل على رأى الكوفيين أى تذكر فيه كل أحد ماعمله من خير أوشر يأن بشاهده مدوناني صمفة أعالدوقدكان نسيد من فرط العفلة وطول الامدكفوله تعالى ال

آخِصاه الله ونسوَه و بجوزاًن تكون مامصدرية (و برزت الجحيم) عطف على جادت اى أظهرت اظهارا ﴿ السبب ﴾ أيشالا بخفي على أجد ( لمن برى) كائنامن كان يروى أنه يكشف عنها فتتلظى فيراها كل ذى يصير وقرى و

وبرزت المحقيف ولن راى ولن ترى على ان ديد حيراجيم كافي قوله تعالى اذار أنهم من مكان بعبد وعلى أنه خطاب رُسُول الله صلى الله عليه وسلم أي لن تراه من الكفار وقوله تعالى (فأما من طغي) الحجواب فاذا جاءت على طر بقة فوله تعالى فأماياً تينكم مني هدى الآية وقيل ﴿ 170 ﴾ هوتفصيل الجواب المحدوق تقدر وانفسم الراون قسمين فأما

> السبب أضاف الليلوالنهار الى السماء ثم انه تعالى لما وصف كيفية خلق السماءاتيمه بكيفية خلق الارض وذلك من وجوء ﷺ ( الصفة الاولى ) قولة تعالى ( والارض بعد قلك دماها) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) دماها بسطها قال زيد بنعر بن نفيل دحاها فلمارآها استوت \* على الماء أرسى عليها الجبالا

وقالأمية بن أبي الصلت

دحوت البلاد فسويتها \* وأنت عملي طيهما قادر

قالأهلاللغة فيهذهاللفظة الختان دحوت ادحو ودحيت دحىوءثله صفون وصغيت ولحوت العودولخيته وسأوت الرجل وسأيته وبأوت عليه وبأيث وفي حديث على عليه السلام اللهم داحي المدحيات أي إسط الارضين السبع وهي المدحوات أيضا وقيل أصل الدحو الازالة للشيُّ من مكان الى مكان ومنه يقال ان الصبي يدحو بالكرة أي يقذفها على وجه الارض وأدحى النعامة موضعه الذي يكون فيدأى بسطنه وأزالت مافيه منحصي حتى يتمهدله وهذا يدل على ان معنى الدحو يرجع الى الازالة والتمهيد (المسئلة الثانية) ظاهر هذه الآية يقتضي كون الارض بعد السماء وقوله في مم السعدة تماستوي الى السماء يقتضي كون السماء بعد الارض وقدذكرنا هذه المسئلة في سورة البقرة في تفسير قوله تم استوى الى السماء ولايأس بأن نعيد بعض نلك الوجوه (أحدهما) انالقةتعالى خاق الارض أولام خلق السماء انتبائم دحي الارض أي بسطها اللسا وذلك لانها كانت أولا كالكرة الجنمعة ثم الناللة تعالى مدهاو بسطها فان قيل الدلائل الاعتبارية دلت على ان الارض الآنكرة أيضا واشكال آخر وهوان الجسم العظيم يكون ظساهره كالسطيم المستوى فيستحبل أن يكون هذاالجسم العظيم مخلوقا ولايكون ظهاهره مدحوا مبسوطا (وثانيهها) أن لايكون معنى قوله دحاها مجرد البسط بل يكون المراذاته بسطمها بسطامهما لتبسات الاقوات وهذا هوالذي ببنه بقوله أخرج متماماه هما ومرعاها وذلك لانهذا الاستعد ادلا يحصل للارض الابعدوجود السماء فان الارض كالام والسماء كالاب ومالم يحصلالم تتواد أولاد المعادن والنبسات والخيوانات (والنهسا) أَنْ يَكُونَ هُولِهُ وَالْارْضُ بِعَدَّدُلْكُ أَى مَعَ ذَلْكُ كَفُولِهُ عَنْلُ بِعَدَّدُلْكُ زَنِيمٍ أَى مَسْعَ ذَلْكُ وكقولك للرجل أنت كذاوكذا ثم أنت بعدها كذالاتر يدبه الترتيب وقال تعمال فك ﴿ يَقِيهُ أُواطِّعُسَامٌ فِي يُومُ فَنَيْ مُسْغَبِّمُ الْيُقُولُهُ ثُمَّ كَانَ مِنَ الذِّينَ آمَنُوا والمعنى وكان معهذا من أهل الاعمان بالله فهذا تقر يرمانقل عن ابن عباس ومجاهدوالسدى وابنجريج انهم قالوا في قوله والارض بعد ذلك دحاها أي مع ذلك دحاها (المسئلة الثالثة) لما ثبت ان المة تعالى خلق الارض أولائم خلق السماء مانيا عمد حي الارض بعد ذلك مااشاذكروا فى تقدير تلك الازمنة وجوهاروي عن عبدالله بن عر خلق الله البيت قبل الارض بالني سنة ومنه دحيت الارض واعلم أنالرجوع فيأمثسال هذه الاشيساء الىكتب الحديث يتذكر الانسان ماسعي ( ونهي النفس﴿ ٥٩ ﴾ من عنالهوي )عن الميل اليه بمحكم الجبلة البشرية

منالخ والذي تستدعيه فخامة التنزيل ويقنضيه مقام انتهو يلأن الجواب المحذوف كانامن عظائم الشدون مالم تشاهده العبون كمامر فيقوله تعالى يوم بجمع الله الرسل أى فامامن عناوتمرد عن الطاعة وجاوزالحدقي العصيان(وآثر الحبوة الدنيا)الغانية التي هي على جناح الفسوات فانهمك فيمامتر بهفيها والمبستعدالحياةالاخروية الامدية بالاعان والطاعة (فان الحجيم) التيذكر شأنها (هي المأوي) اي هي مأواه واللام سادة مسد الاضافة للعلمات صاحب المأوي هــو الطاغى كافي قولك غض الطرف ودخول اللامق المسأوى والطسرف للنعر يفالانهمامعروفان وهبي اماضير فصل أومبتدأقيل نزات الآيد فىالنضروأبيه الحرث المشهور إنبالغلوفي الكفرخ والطغيان (وأمامن خاف مقام ر به) أي مقامد بين يدى مالك أمره يوم ألطامة الكبرى يوم

> ولم يعتد بمتاع الحياة الدنيا وزهرتها ولم يغتر بزخارفها وزينتها علما منه بوخامة عاقبتها ( فأن الجنة هي المأوي ) له لاغيرها وقيل نزلت الآيتان

ق أي عزيز بن عبرومصعب بن عبر وقد قتل مضعب اخاه اباعز بزيوم احد ووي رسون الله صلى الله عليه وسل حق استشهد رطى الله عند الما مذاه الما يدل عليه قوله تعالى يوم بتذكر الخ أى فاذا جاءت الطامة الكبرى بتذكر الانسان ما سعى على طريقة قوله تعالى عات نفس ما أحضرت ﴿ ٤٦٦ ﴾ وقوله تعالى علت نفس ما قدمت وأخرت

أولى \* (الصفة الثانية) قوله تعالى (أخرج منهاماء هاومرعاها) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) ماو هاعيونها المنفجرة بالماءومرعاها رعيها وهوفي الاصل موضع الرعى ونصب الارض والجسال باضماردها وأرسى على شريطة التفسير وقرأهما الحسن مرفوعين على الابتداء فان قيل هلا أدخل حرف العطف على أخرج قلنسالوجه بن (الاول) أن يكون معنى دحاها بسطها ومهدهالاسكني تم فسيرالته هيدعا لابد منه في تأتى سِكناها من تسوية أمر المشارب والمسآكل وامكان القرار عليهساباخراج المساءوالمرعى وارسساء الجبال واثباتها أوتاد الهاحتي تستقر ويستقرعليها (والثاني) أن يكون أخرج حالا والقدير والارض بعدذاك دحاها حال ماأخرج منها ماءهاومرعاها (المسئلة الشانية) أراد عرعاها مايأكل الناس والانعام ونظيره قوله في التحل أنزل من السماما الكممنه شراب ومند شجرفيه تسيمون وقال في سورة أخرى الناصبينا المساء صرائم شققنسا الارض شقساالي قوله متاعالكم ولانعسامكم فكذافي هذهالاتية واستعيرالرعي للانسسان كااستعير الرتع في قوله ترتع ونلعب وقرى ترتع من الرعى ثم قال ابن قتيد قال تعسالي وجعلنا من المساء كل شي حي فانظر كيف دل بقوله ما فعها ومرعاها على جيع ما أخرجه من الارض قوتا ومتاعاللانام من العشب والشجير والحبوالثمر والعصف والحطب واللباس والدواءحتي النساروالملح أماانسار فلاشك انها من العيدان قال يقسالي أفرأ يتم النسار التي تورون أأنتم أنشأتم شجرتهما أمنحن المنشؤن وأماالملح فلاشك انه متولد منالمهاء وأنت افاتأملت علتأنجيع مايتنزه به النساس في الدنبا ويتلذذون به فأصله المساء والنبات ولهذا السبب تردد في وصف الجنة ذكر همافقال جنات تجرى من تحتها لانهارتم الذي يدل على انه تعمالي أراد بالمرعى كل ما يأكله النماس والانعام قوله في آخر هذه الآية مناعالكم ولانعامكم \* (الصفةالثالثة) قوله تعالى ( والجبال أرساها ) والكلام في شرح منافع الجسال قد تقدم # ثم أنه تعسالي لمايين كيفية خلقة الارض وكمية منافعها قال (مناعالكم ولانعها مكم والمعنى انااتما خلقنا هذه الاشياء متعة ومنفعة لكم ولانعها مكم واحتج به من غال ازأفعال الله وأحكامه معللة بالاغراض والمصالح والكلام فيه قدمر غيرمرة واعلم انا بينااله تعسالي انماذكر كيفية خلقة السماء والارض ليستدل بها على كونه قادراعلى المشمر والنشر فلاقر رذلك و بين امكان الحشر والنشر عقلا أخبر بعد ذلك عن وقوعه \* فقال تعالى ( فأذا حاءت الطامة الكبري ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) الطامة عندالعرب الداهية التي لاتستطاع وفي اشتقاقها وجومقال المبرد أخذت فيما أحسب من قولهم طم الفرس طميما اذااستفرغ جهده في الجرى وطم الماء اذا ملا النهر كله وقال الليث الطم طم البئر بالتراب وهوالكبس ويقال طم السيل الركية اذادفنها حتى يسويها ويقال الشي الذي يكبرحني يسلو قدطم والطامة ألحادثة التي تطرعلي ماسواها ومن ثم قبل فوق كل طامة طامة قال القفال أصل الطام الدفن والعاو وكل ماغلب شيثا

فيكون قوله تعالى ويرزت الجيم عطفاعليه وصيغة الماضي للسدلالة على النعقيق أوحالا من الانسان باضمارقدأو بدونه على اختلاف الرأيين ولمن ري مغن عن العائد وقوله تعالى فامامن طغي الح تفصيلا لحال الانسان الذى يتذكر ماسعى وتقسياله تحسب أعاله الى القسى ين المذكورين (يسألونك عن الساعة أبان مرسساها) متي ارساوًها أي أقامتها يريدون متى يقيهاالله تعالى ويثبتها ويكونها وقيسل أبان منتهساها ومستقرها كاأن مرسى السفينة حيث تذتمي اليد وتستقرفيه وقوله تعالى (فیمأنت منذكرها) انكارورداسؤل المشركين عنهاأى فيأى شئ أنت منأن تذكرانهم وقتها وتعلهم بهحتي بسألوبك سانها كفوله تعمالي وسأاونك كائنك حفي عنهها أى ماأنت من ذكرها الهبه وتببين وقتهافي شي لان فلك فرع علك مهوأني لك فلكوهوممااستأثر بعلما

علام الغيوبومن قال بصدد التعليل فانذكرها لايزيدهم الاغيبا فقدنأى عن الحق وقيل فيم انكار ﴿ وقهره ﴾ السؤالهم وما بعده من الاستثناف تعليل للانكار و بيان البطلان السؤال أي فيم هذا السؤال مم ابتدئ فقيل

المت من وراها الى السالت واستجام الانبياء المبدوث في دسيم الساعه عدمه من عدمه مو وديل بدلهم على العلم يو قوعها عن قر بب فعسبهم هذه المرتبة من العلمة عنى قوله تعالى (الى ربك منتهاها) على هذا الوجه البه تعالى برجع منتهى علها أى علها بكنهها وتفاصيل أمرها هو ٤٦٧ كه ووقت وقوعها لاالى أحد غيره وانمام ظيفتهم أن العلوا با فترابها

ومشارفتها وقدحصل لهم ذلك عبعشك فا معني سواالهم عنهسا بعددلك وأماعلى الوجد الاول فعناه اليدتعمالي التهاءعلهاليس لاحد منه شي ماكاتبا من كان فلاىشى سألونك عنها وقوله تعالى (اتما أنت منذر من يخشاها)على الوجه الاول تقرير لما قبله من قولدتعالى فهم أنت منذكراهما وتعقيق لمساهوالمرادمته ويبان اوظيفته عليدالصلاة والسلام في ذلك الشأن فانانكار كوته عليه الصلاة والسلام في شيع منذكراها بمايوهم بظماهره أزلدس له عليه الصلاة والسلام أنيذكرها بوجهمن الوجوه فازيح ذلك يبيان أنالنني عنه عليه الصلاقالسلامذكها الم يتعيين وقتم احسوا كانوا يسالونه علم الصلاة والسلام عشها فالمعنى انمسا أنت منذر من بخشاها وظنفتك الامتشال عاأمريت به

وقهره وأخفاه فقدطمه ومنه الماء الطامي وهوالكشر الزائدوالطاغي والعاتي والعادي سواه وهو الخارج عن أمر الله تعالى المتكبر فالطامة اسم لكل داهية عظيمة ينسي ماقيلها في جنبها (المسئلة الثانية ) قد ظهر عاذكرنا ان معني الطامة الكبري الداهية الكبرى تم اختلفوا في انهاأي شي هي قال قوم انها بوم القبامة لانه يشاهد فيه من النار ومن الموقف الهائل ومن الآيات الباهرة الخارجة عن العادة مايلسي معد كل هائل وقال الحسن انهاهي النفخة الثانية التي عندها تحشر الخلائق الي موقف القيامة وقال آخرون انه تعالى فسنر الطامة الكبري بقوله تعالى يوم تذكر الانسسان ماسسعي وبرزت الجيم لمن يرى فالطامة تكون اسما اذلك الوقت فيعتمل أن يكون ذلك الوقت وقت قراءة الكتاب على ماقال تعالى ونخرج له يوم القيامة كتابا يلقاه منشورا ويحتمل أن تكون تلك الساعة هي الساعم التي يسلق فيها أهل الجنة الى الجنة وأهل النارالي النار ثم انه تعالى وصف ذلك اليوم بوصفين ١٤ (الاول) قوتعالى ( بوم تذكر الانسان ماسعي) يعني اذارأي أعماله مدونة في كتابه تذكرهاوكان قدنسيها كقوله أحصاءالله ونسوه \*(الصفة الثانية) قوله تعالى ( و برزتُ الحجيم لن يرى) وفيد مسئلتان (المسئله الاولى) قوله تعالى لمن برى أى انها تظهر اظهارا مكشوفا لكل ناظر ذي بصرتم فيد وجهان (أحدهما) انه استعارة في كونه منكشفاً ظاهرا كقولهم \* تبين الصبح لذي عينين \* وعلى هذا التأويل لايجب أن يراه كل أحد (والثاني) أن يكون المراد أنها برزت ليراها كل من له عين و بصروه في الفيد ان كل الناس بروفها من المؤمنين والكفار الاافهاء كان الكفار ومأواهم والمؤمنون عرون عليها وهذا النأويل متأكد بقوله تعالى وانءنكم الاواردها الى قوله تم نَجْمِي الذين اتقوا فان قبل انه تعالى قال في سورة انشعرا • وأزافت الجنة للمتقين وبرزت الحجيم للغاوين فخص الغاوين بتبريزه الهم قلنا انها برزت الغاوين والمؤمنون يروفها أيضا في الممر ولامنافاة بين الامرين ( المسئلة الثانية ) قرأ أبولهيك وبرزت وقرأأبن مسعود لمن رأى وقراعكرمة لمنترى والضير للجعيم كقوله اذارأتهم منمكان بعيد وقيل لمنترى يامجمد من الكفار الذين يؤذونك واعلمانه تعالى الوصف حال القيامة في الجملة قسم المكلفين قسمين الاشقياء والسمعداء فلدكر سال الاشقياء \* فقال تعالى (فأمامن طغي وآئر الحيوة الدنيا فان الحميم هي المأوي) وفيدمسائل ( المسئلة الاولى ) في جواب قوله فاذا جاءت الطامة الكبرى وجهان (الاول ) قال الواحدي انه محذوف على تقدير اذاجات الطامة دخلأهل النار النار وأهلالباذ الجنة ودل على هذا المحذوف ماذكر في بيان مأوى الفريقين ولهذا كأن يقول مالك ابن معول فىتفسسير الطامة الكبرى قال انها اذاسيق أهل الجنة الى الجنة وأهل النار الى النار (والثاني )انجوابه قوله فان الجعيم هي المأوى وكانه جزاء مركب على شرطين فظيره افاجاء الغدفن جاءتى سائلا أعطيته كذاههناأى افاجاءت العلاء مالكبرى

من بيان اقترابها وتفصيل ما فيهامن فنون الاهوال كالمعبط به خبرا لازمبين وقتها الذي لم يفوض اليك فالهم يسأ أونك عالبس من وظائفك بيانه وعلى الوجه الثاني هو تقر براقوله تعالى أنت من ذكر اها بيسان أن ارساله عليه الدملاة والسلام وهوخاتم الانبياء عليهم السلام

مندر بحبى الساعة كاينطق به موله عليه الصلاة والسلام أبعث آثاو الساعة كهائين أن كادث لنسبقي وقرئ مندر بالنه بن وهو الاصل والاضافة تتخفيف صالح العال والاستقبال فاذا أريد الماضي تعينت الاضافة وتخصيص الانذار بمن يخشى مع عوم الدعوة لانه المنتفع به وقو له تعالى (كا نهم ﴿ ٤٦٨ ﴾ يوم يرونها لم يليثوا الاعشية

فَيْ جِاءَطَاعُهَا قَانَ الجَحِيمِ مأواه ( المسئلة الثانية ) منهم من قال المراد بقو له طغي وآثر الحساء الدنسا النصر وأبوه الحرث فانكان المراد انهذه الآية نزات عند صدور بعض المنكرات منه فجيد وانكان المراد تخصيصها به فبعيد لان العبرة بعموم اللغظ لايخصوص السبب لاسما اذاعرف بضرورة العقلان الموجب لذلك الحكم هوالوصف المذكور (المسئلة الثالثة) قوله طغير إشارة الى فنسساد حال القوة النظرية لان كلمن عرفالله عرف حقارة نفسه وعرف استيلاء قدرة الله عليه فلايكونله طغيان وتكبر وقوله وآثرالحياة الدنيالشارة الى فسساد حال القوة العملية وانماذكر ذلك لماروى عنه عليه الصلاة والسلام انه قال حب الدنيا رأسكل خطيئة ومي كان الانسان والعباذ بالله موصوفا بهذين الامربن كانبالغا ق الفساد الى أقصى الغايات وهوالكافرالذي يكون عقابه مخلدا وتخصيصه بهذه الحالة يدلعلي الاالفساسق الذي لايكون كذلك لاتكون الجعم مأوى له (المسئلة الرابعة) تقدير الآية فان الجعيم هي المأوى له ثم حذفت الصلة اوضوح المعني كفولك الرجل غض الطرف أي غض طرفك وعندي فيهوجه آخر وهو الأيكون التقدير فال الجمعيم هي المأوى اللائق عن كان موصوفا بهذه الصفات والاخلاق ﷺ بُمِدَكُر خال السعداء فقال تعالى ﴿ وأَمَامِنْ خَافَ مَعْمَامُ رَبِّهُ وَنَهِي النَّفْسِ عن الهوى فان الجنة هي المأوي) واعلم ان هذين الوصفين مضاد ان الوصفين اللذين وصف الله أهل الناربهما فقوله وأمامن خاف مقام ربه ضدقوله فأمامن طفي وقوله ونهى النفس عن الهوى صدقوله وآثرالحياة الدنيا واعلمان الخوف من الله لابد وأن يكون مسبوقا بالعلم الله على ماقال انما يخشى الله من عباده العلماء ولمآكان الخوف من الله هو السبب المعين لدفع الهوى لاجرم قدم العلة على المعلول وكادخل فيذينك الوصفين جميع الفبائح دخل في هذين الوصفين جيم الطاعات والحسنات وقبل الآيتان نزلتا في أبي عزيز بن عبرومصم بنعبر وقدقتل مصعب أخاه أباعزيزيوم أحد ووق رسول الله بنفسه حتى تفذت المشاقص في جوفه ﷺ واعلم اله تعالى لمابين بالبرهان العقلي امكان القيامة مم أخبر عن وقوعها تمذكر أحوالها العامة تمذكرأحوال الاشقياء والسعداء فيهاقال تعالى (يسألونك عن الساعة أيان مرساهما) واعلان المشركين كانوا يسمعون اثبات القيامة ووصفها بالاوصاف الهائلة مثل انهاطامة وصاخة وقارعة فقالوا على سبيل الاستهراء أيان مرساها فيحتمل أن يكون ذلك على سبيل الايهام لاتباعهم انه لاأصل لذلك ويحتل أنهم كانوا يسئلون الرسول عنوقت القيامة استعجالا كقوله يستعجل بهاالذين لايو منون بهائم في قوله مرساها فولان (احدهما) متى ارساق هاأى اقامتها أرادوامني يَسَيِّهِ الله و يوجدها و يكونها (والثاني) أيان منتهاها ومستقره اكاأن مرسى السفينة مستقرها حيث تنتهي اليه \* ثم ان الله تعالى أجاب عنه بقوله تعالى (فيم أنت من ذكر اها) وفيد وجهان (الاول) معناه في أي شي أنت من أن تذكر وقتها لهم وتبين ذلك الزمان

أومنحاهــا)امانفر ير وتأكيد لما يذي عنه الانذار من سرعة مجيء المنذرية لاسيماعلي الوجدالان أيكانهم يوم برونهما لميليثوا بعد الانذار بها الا عشمية يوم واحد أو ضعماً. فلا ترك اليوم أضبف منحاه الى عشبته وامارداسا أدمجوه في أ سوثالهم فأنهم كأنوا يسألون عنهابطريق الاستبطاء مستعيد لبن مها وانكان على نهيم الاستهراء بماو بقولون مق هذا اوعد أن كنتم صادقين فالمدني كأنهم يوم برونها لم يلبثوا يعد الوعيد بهاالا عشية أوضعاها واعتاركون الابث في الدنيا أوفي القبيور لانقنضيه القام وانسأ الذى يقنضيه اعتبار كونه بعدالانذارأ وبعد الوعيد تحقيقا للانذار وردا لاستبطائهم والجملة على الاول حال من الموصول فأنه على تقدري الاصلافة وعذمهامفسؤل لمنذر

كاأن قوله تعالى كائن لم يلبثوا الاساعة من النهار حال من ضمير المفعول في يحشرهم أي بحشرهم ﴿ المعبن ﴾ مشبهين بمن لم يلبث في الاحوال الظاهرة من الزي والهيئة وفيما نحن فيه في الاحوال الظاهرة من الزي والهيئة وفيما نحن فيه في الاعتقاد كان نه قبل تنذرهم مشبهين يوم يرونها في الاعتقاد بمن لم يلبث يعد

الاندار بها الاتلك المدة السيرة وعلى الثاني مستانفه لا من الاعراب المناف الله صلى الله عليه وسلم من قرآ سورة والنازعات كان عن حبسه الله عزوجل في القبر والقيامة حتى يدخل الجنة قدرصلاة مكتو به والله أعلم \* (سورة عبس مكية وآميا احدى وأر بعون ) \* ﴿ ١٦٩ ﴾ ﴿ بسم الله الرحن الرحيم ) \* ( عبس وتولى أن جاء الاعمى )

المعين لهم ونظيره قول القائل اذاسأله رجل عن شئ لايليق به ماأنت وهذا وأي شئ لك في هذا وعن عائشة لم يزل رسول الله صلى الله عليه وسل بذكر السياعة و يسأل عنهاحتي نزلت هسده الآية فهوعلى هذا تعجب من كثرة ذكره الها كأنه قبل في أي شغل واهتمام أنتمن ذكرهاوالسوال عنهاوالعني انهم يسألونك عنها فلحرصك على جوابهم لاتزال تذكرهاوتسأل عنها \* تمقال تعالى ( الحر بك منتهاها ) أي منتهى علها الميؤت أحدا من خلقه (الوجه الثاني) على بعضهم فيرانكار اسو الهم أي فيم هذا السو ال محقيل أنت منذكراها أىأرسلك وأنتخانج الانبياء وآخرالرسل ذكرا منأنواع علاماتهما وواحدامن أقسام أشراطها فكفاهم بذلك داولاعلى دتوها ووجوب الاستعداد لها ولافائدة في سو الهم عنها \* تم قال تعالى (الماأنت منذر من يخشاها) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) معنى الآية الكانما بعثت للانذار وهذا المعنى لانتوقف على علك بوقت قيسام القيامة بللو أنصفنا لفلنا بانالاندار والتحنويف انسايتان اذالم بكن العلم بوقت قيام القيامة حاصلا ( المسئلة الثانية ) انه عليه الصلاة والسلام متذرللكل الاانه خص بمن يخشى لانه الذي ينتفع بذلك الاندار ( المسئلة الثالثة ) قرى منذر بالتنوين وهوالاصل قال الزجاج مفعل وفاعل اذاكان كل واحد منهما لمايستقبل أي الحسال ينون لانه يكون بدلا من الفعل والفعل لابكون الانكرة و يجوز حذف التاوين لاجل التحفيف وكلاهما يصلح الحمال والاستقبال فاذا أريدالماضي فلايجوز الاالاضافة كقوله هو منسدر زيداً مس المام عالى العسالي (كا نهسم يوم يرونه سالم يلبثوا الاعتسسية أوضحاها) وتفسيرهذه الآية فدمضى ذكره في قوله كائنهم يوم برون ما يوعدون لم يلبثوا الاساعة من نهار والمعنى أن ماأنكروه سسيرونه حتى كانهم أبدا فيه وكانهم لم يلبثوا قى الدنيا الاساعة من نهار ثم معنت فان قيل قوله أوضحاها معثاه ضحى العشية وهذا غير معقول لانهايس العشية ضعى قلنا ( الجواب ) عنه من وجوه ( أحدها ) قال عطاءعن ا بن عباس الهاء والالف صلة للكلام ير يدلم يابثوا الاعشية أوضحي (وثانيها) قال الفراء والزجاج المرادياضا فةالضحج إلى العشية اضافتها ألى يوم العشية كانه قبل الاعشية أوضعا يومهاوااحرب تقولآتيك العشية أوغداقها على ماذكرنا ( وناشها ) أن الحو يينقالوا يكنى فى حسن الاصافة أدنى سبب فالضحى المتقدم على عشية يصم أن يقال انه صحى تلك العشية وزمان المحنة قديعبرعنه بالعشبة وزمان الراحة قديعبر عند بالضحى فالذين يحضرون في موقف القيامة بمبرون عن زمان تحنتهم بالعشية وعن زمان راحتهم؛ تصيي تلك العشية فيقولون كأنعرنا في الدنيا ماكان الاهاتين انساعتين والله أعلم

( سو رة عبس أر يعون وآيتان مكية )

\* (بسم الله الرحن الرحيم ) \*

( عبس وتولى أنجاء الأعمى ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) أتى رسوالله صلى الله

روىأنابن أممكتوم واسمه عبدالله ان شريم بن مالك بن أبي ربيعة الفهري وأم مكتوم اسم أم أسه أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم وعنده صناديد قريش عشةوشيةاتنا ربعة وأبوجهل بن هشام والعباس فعبدالمطلب وأمية نخلف والوليد بن المغيرة يدعوهم الى الاسلام رجاء أن يسلم باسلامهم غيرهم فقالله بارسىول الله أقرثني وعلى ماعلك الدنعالي وكرر ذاك وهولايعلم تشاغله عليه الصلاة والسلام بالقوم فكره رسول الله مسلى الله عليدوسلم قطعه اكلامه وعبس وأعرض عند فتزلت فكان رسول الله صلى الله عليه وسسلم يكرمه ويقول اذارآه مرحباءن مانبى فيد ر بى و يشول لە ھلىك من عاجة واستخلفه على المدينة مرتين وقرئ عبس بالتشديد للبالغة وأنجاءه علة النولي أو عبس عسلي

أختلاف الرأيين أىلان جاءهالاعمى والتعرض لعنوان عساء اماأة يهيد عذره فيالاقدام الي قطع كلامه عليسة الصلاةوالسلام بالقوم والايذان باستحقساقه بالرفق والرأفه وامالزيادة الانكار كأنه قبل تولى لنكونه أعمى كاأن الالتفات في قوله تعالى (وما بدر بك) الذلك قان المشافقية ادخل في تشديدا اهتساب اى واى شي يجهات داريا بحاله حتى تعرص صده وقويد تعنى رفعه يز في ي الم استنساف وارذ لبيان ما يا وح به ما قبله فانه مع اشعاره بان له شانا منافيا الاحراض عنه خارجاعن ذراية الغبر وادراته مو ذن بانه تعالى يدر به ذلك أى امله يتطهر بما يقتبس منك الرحم ٤٧٠ كلا من أوضار الاوزار بالكلية وكلة لعل مع

عليه وسلم ان أم مكتوم وأم مكتوم أم أبيه والمحمد الله بن شريح بن مالك بن ربيسة الفهري من بني عامر بن او ي وعنده صناد يدقر بش عتبة وشيبة ابنا ربيعة وأبوجهل بنهشام والعباس بنعبد المطلب وأمية بنخلف والوليدبن المغيرة يدعوهم الى الاسلام رجاء أنايسلم باسلامهم غيرهم فقال النبي صلى الله عليه وسلم أقرثني وعلمني مماهمك الله وكرر ذلك فكره رسول الله صلى الله عليه وسلم قطعة الكلامه وغيس وأعرض عنه فنزلت هذه الآبة وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكرمه و يقول اذارآه مرحبا بمن عاتبني فيدر بى ويقول هلاك من اجدوا ستخلفه على المدينة مرتين وق هذا الموضع سؤالات (الاول) أن ابن أم مكتوم كان يستحق التأديب والزجر فكيف عاتب الله رسوله على ان أدبابن أم مكتوم وزجره واعاقلناانه كان يستحق التأديب لوجوه ( أحدها ) انهوان كان لفقد بصر الابرى القوم لكند لصحة سمعه كان يسمع مخاطبة الرسول صلى الله عليه وسلم أولئك الكفار وكان يسمع أصواتهم أيضا وكأن يعرف بواسطة استماع نلك الكلمات شدة اهممام النبي صلى الله عليه وسلم بشأذهم فكان اقدامه على قطع كلام النبي والقساء غرض نغسسه في البين قبل تمسام خرض النبي ابذاء للنبي عليسه الصلاة والسلام وذلك معصية عطيمة (وتانيها) ان الاهم مقدم على المهم وهو كان قدأ سلم وتعلم ماكان يحتساج اليدمن أمر الدين اما أوائك الكف أرفا كانوا قدأ سلوا وكان اسلامهم سببالاسلام جع عظيم فالفاء ابن أم مكتوم ذلك المكلام في البين كالسبب في قطع ذلك الخيرالعظيم لغرض قليل وذلك محرم ( وثالثها ) انه تعالى قال ان الذين ينادونك من وراء الجرات أكثرهم لابعقلون فنهاهم عن مجرد النداء الاق الوقت فهم ناهذا النداء الذي صار كالصارف للكفار عن قبول الايمان وكالقاطع على الرسول أعظم مهماته أولى ان يكون ذنبا ومعصية فثبت بهذا ان الذي فعله أبن أم مكتوم كان ذنبا ومعصية وان الذي فدله الرسول كأن هوالواجب وعندهانا يتوجه السوال انه كيف عانبه الله تعالى على ذلك الفعل ( السؤال الثاني ) انه تعالى لماعاتبه على مجرد انه عبس في وجهه كان ذلك تعظيما عظيما مزالله سحسانه لايزأم مكتوم واذاكان كذلك فكيف يليق بمثل حسدا التعظيم أن يذكره باسم الاعمى معانذكر الانسان بهذا الوصف بقنضي تحقيره أنهجدا (السو اله الثالث) الطاهر انه عليه الصلافوالسلام كان مأذونا في ان يعامل أصحابه على حسب مايراه مصلحة وانه عليه العملاة والسلام كشيراماكان يؤدب أصحابه ويزجرهم عن أشياء وكيف لايكون كذلك وهوعليه الصلاة والسلام المابعث ليودبهم وليعلهسم علس الآداب واذاكان كذلك كانذلك التعبيس داخلا في اذن الله تعلى اياه فى أديب أصحابه واذاكان ذلك مأذونا فيد فكيف وقعت المعاتبة عليمه فهذا جملة مايتعلق بهذا الموضع من الاشكالات ( والجواب ) عن السوال الاول من وجهدين (الاول) انالامروانكان على ماذكرتم الاانطاهر الواقعة يوهم تقديم الاغتياء على

تمحقق النزكى واردة على سنن الكبر باءأوعلى اعتباره عن الترجي بالنسبة اليه عليد الملاق والسلام للتسدعلي أن الاعراض عنسه عند ر كونه مرجوا التركى ممالايجوز فكيف اذا كان مقطوعاً بالنزك كافى قولك العلك ستندم على مافعات وفيسه اشارةالى أن من تصدى لتز كيشهم من الكفرة لايرجى منهم النزك والتذكر أصلا وقوله تعسالي (أو مذكر) عطف على يزك دأخل معد فيحكم النرجي وقولة تعالى ( فتنفعه الذكري) بالتصب على جواب لنسل وقرئ بالرفع عطفا هلى بذكر أو تنحكر فننفعه مؤعظتك انلم يبلغ درجة التزكى التاموقيل العثمير فيامله للكافر فالمعنى المكطمعت فيأن يىتزكىأو يذكرفنفر مه الذكرىالىقبولالحلق ولذلك توليت عن الاغمى وما يدريك أن ذلك مرجو الوقوع الر

( أمامناستغنى ) أى عن الايمان وهماعندك من العلوم والمعارف التى ينطوى عليها الفرآن ﴿ الفقراء ﴾ ( فانتله تصدى ) أى تتصدى و تتعرض بالاقبال عليه والاهتمام بارشاد، واستصلاحه وفيه مزيد تنفيرله عليه السلام عن مصاحبتهم فان الاقبال

على المديرانيس من شيم الكرام وفرئ تصدي بادغام التاء في الصناد وقرى اصدى بضم الناء أي تعرض ومعناه بذعوات الى التصدى الدواع من الحرص والتهالك على اسلامه (وما عليك ان لا يزكى) وايس عليك بأس في أن لا يتركى بالاسلام حق تهتم بأمره وتعرض عن أسلم على الله على العلم عن أسلم على أسلم المناسبة المالية الله على المناسبة المالية المالية الله المالية المالية

عليسك فيأن لايتزك ومالدالنفي أيضا (وأما من جاءك يسعى ) أي حال كونه مسرعاطاليا عندكمن أحكام الرشد وخصال الخبر (وهو يخشى) أى الله تعالى وقبل تخش أذيد الكفار في اتبانك وقيل بخشى الكبوة افليكن معه قائدوالجلة حالون فاعل ليسعى كاأنه حال من فاعل ساءك (وأنت عنه تلهي) تنشاغل بقال لمى عنه والتهي وتلهى وقرئ تتلهى وتلهى أى بلهبك شأن الصناديدوقي تقدم ضمره على الصلاة والسلام على الفعلين تنييه على أن متاط الانكار خصوصيته عليمالصلاةوالسلام أى مشدلك خصوصا لاينبغي أن يتصدي للسنغني ويتلهى عن الفقير الطالب المخير وتقديم إدوعنه للتعريض باهتمامه عليدالصلاة والملام بمضمونهما روى أنه عليد الصلاة والسلام ماعيس بعد ذلك فىوجەفقسىرقط

الفقراء وانكسار قلوب الفقراء فلهذا السبب حصلت العاتبة ونظيره قوله تعالى ولاتطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي (والوجدالثاني) لعل هذا العتابلم بقع على ماصدر من الرسول عليه الصلاة والسلام من الفعل الظاهر بل على ماكان منه في قلبه وهو ان قلبه عليه الصلاة والسلام قدكان مال اليهم بسبب قرابتهم وشرفهم وعلومنصبهم وكان ينغرطبعه عنالاغمي بسبب عماه وعدم قرابته وقلة شرفه فلما وقع التعبيس والتولى (والجواب)عن السؤال الثاني انذكره ملفظ الاعمى لنس لتحقير شأنه يلكائنه قيل انه بسبب عماه استحمق مزيدالرفق والرأفة فكيف يليق بك يامحمد الأتخصه بالغاظة (والجواب) عن السوال الثالث انه كان مأذونا في تأديب أصحبابه لكن همنا لماأوهم تقديم الاغنياء على الفقراء وكانذلك بمسايوهم ترجيح الدنيا علىالدين فلهذا السبب جاءت هده المعاتبة (المسئلة الثانبة) القسائلون بصدور الذنب عن الانبياء عليهم السلام تعسكوا بهذه الآية وقالوا لماعاتبه الله في ذلك الفعل دل على انذلك الفعل كان معصية وهذا يعبد فأنا قدينا انذلك كان هو الواجب المتمين الانحسب هذا الاعتبار الواحد وهوأنه يوهم تقديم الاغنياء عملى الغفراء وذلك غير لائق بصلابة الرسول عليه السلام واذا كان كذلك كان ذلك جاريا مجرى ترك الاحتساط وترك الافضل فلم بكن ذلك ذنبا البتة ( المسئلة الثالثة ) أجع المفسرون على أن الذي عبس وتولى هو الرسول عليه الصلاة والسلام وأجموا ان الاعمى هو ابن أم مكتوم وقرئ عبس بالتشديد للبااغة وتحوه كلع في كلع انجاء منصوب بنول أو بعبس على اختسلاف المذهبين في اعمال الاقرب أو الابعدومعناه عبس لانجاء الاعبى وأعرض لذلك وقرى " أأنجاء بهمزتين وبألف بينهماوقف على عبسوتولي ثمايتدأ على معني ألانجاءه الاغمى والمراد منه الانكار عليه واعلم ان في الاخبار عسافرط من رسول الله ثم الاقبال عليه فالخطاب دليل على زيادة الانكاركن بشكو الى الناس جانيا جني عليه بثم يقبل عِلَى الْجَانِي اذَاحِي فِي الشَّكَايَةِ مُواجِهِمَا بِالنَّوْبِيْحُ وَالزَّامِ الْجَبَّةُ \* قُولُهُ تَعَالَى(وَمَايُدُرُ يُكُ لعله مزكى أو مذكر فتنفعه الذكري) فيه قولان (الاول) أي شيء بجعلك داريا محال هذا الاعمى لعله يتطهر بمايتلفن منك من الجهل أوالانم أو يتعظ فتنفعه فحكراك أى موعظتك فتكوناله اطفا في بعض الطاعات وبالجلة فلملذلك العلم الذي يتلقفه عنك يطهره عن يعض مالاينبغي وهوالجهل والمعصية أو يشغله ببعض ماينغي وهوالطاعة (الثاني) انالضمير في الحله للكافر يمعني انك طمعت في أن يزكى الكافر بالاسلام أو يذكر فتقر به الذكرى الى قبول الحق ومايدر يك ان ماطمعت فيه كائن وقرى فتنفعه بالرفع عطفاعلي يذكرو بالنصب جوابا للمل كقوله فاطلع الى اله موسى وقد مر \* تم قال (أمامن استغنى) قال عطاء ير يد عن الايمان وقال الكلبي استغنى عن الله وقال بعضهم استغنى

ولاتصدى الغنى (كلا) ردعله عليه الصلاة والسلام عاءوتب عليه من التصدى لمن استغنى عادعاه اليد من الأعان والطاعة وما يوجبهما من القرآن الكريم مبالغا في الاهتمام المراهمة الكاعلى اللهمة معرضا بسبب ذلك عن ارشاد من

بَسَعْرَشُدَهُ وَقُولُهُ تَعَمَّالُ (انْهَا اللهُ كُرُهُ) اي موصفه يجب ان يعظ إله الله الله الله عاد له بدان علو رتبة القرآن العظيم الذي استفى عند من تصدى عليه الصلاة والسلامله وتحقيق أن شأته أن يكون موعظ فحقيقة بالاتعماظ بها فن رغم بها الدخل بها كالطق به قوله تعمالي ﴿ ١٧٢ ﴾ (فن شاء ذكره) أي حفظه والعظبة

أثرى وهوفاسدهمنا لاناقبال النبي عليه الصلاة والسلام لم يكن لثروتهم ومالهم حتى يقالله امامن أثرى فأنت تقبل عليه ولانه قال وأمامن جاءك يسعى وهو يخشى ولم يقل وهو فقيرعديم ومنقال أمامن استغنى بماله فمهوضحيم لانالمعني انه استغني عن الابمان والقرآن عماله من المال الوقوله تعالى (فأنت له تصدى) قال الزجاج أى أنت تقسبل عليه وتتعرض له وتميل اليه يقال تصدى فلان افلان يتصدى اذا تعرض له والاصل فيه تصدد يتصدد من الصدد وهو مااستقبلك وصار قيسالنك وقدة كرنا مثل هذا فى قوله الامكاء وتصدية وقرئ تصدى بالتشديد بادغام التماء في الصاد وقرأ أبوجعفر تصدى بضهم الناء أى تعرض ومعناه يدعول داع الى التصدى له من الحرص والتمالك على اسلامه الله علم تم قال (وما عليك ألا يزك) المعنى لاشئ عليك في أن لايسلم من تدعوه الى الاسلام فأنه ليس عليك الاالبلاغ أى لايبلغن بك الحرص على اسلامهم الى أن تعرض عَنْ أَسَلِ للاشتغال بدعوتهم الله عَمَال (وأمامن جاءك يسعى) أي يسرع في طلب الحير كة ولدفاسهوا الدذكر الله ﷺوقوله (وهو يخشى) فيه ثلاثة أوجد يخشي الله و يخافه في أن لايهتم باداء تكاليفه أو يخشى الكفار واذاهم في اتبانك أو يخشى الكبوة فاله كان أعى وماكان له قالد (فأنت عند تلهى) أي تنساغل من لهي عن الشي والنهى وتلهى وقرأ طلحة بن مصرف تتلهى وقرأ أيوجعفر تلهى أى يلهيك شأن الصناديدفان قيل قوله فأنتله تصدى فأنت عنه تلهى كانفيه واختصاصا قلنا نع ومعتساه انكار التصدى والتلمي عند أي مثلاث خصوصا لالنبغي أن يتصدى للغني ويتلمى عن الفقير \* مع قال (كلاً) وهو رد عون المعاتب عليه وعن معاودة مثله قال الحسن لما تلا جبريل على النبي صلى الله عليه وسلم هذه الآيات عادوجه ه كانما أسف الرماد فيه ينتظر ماذا يعكم اللمعليه فلاقال كلاسرى عنه أي لاتفعل مثل ذلك وقد بينا نحن ان ذلك محول على ترك الاولى المنها مع مقال (اللها تذكرة) وفيه سؤالان (الاول) قوله الها ضيرالمؤنث وقوله هن شاءة كروضير المذكروالعنمران عائدان الىشى واحد فكيف القول فيه (الجواب) فيه وجهان (الاول) ان قوله انهاضم المؤنث قال مقاتل يعني آيات القرآن وقال الكلي يعنى هذه السورة وهوقول الاخفش والضمير في قوله فن شاء ذكره عائد الى التذكرة أيضا لانالتذكرة في معنى الذكروالوعظ (الثاني) قال صاحب النظم انها تذكرة بعني به القرآن والقرآن مذكر الاانه لماجعل القرآن تذكرة أخرجه على لفظ النذكرة ولوذكره لجاركا قال في موضع آخر كلاانه تذكرة والدليل على أن قوله الهاتذكرة المرادبه القرآن قوله فن شاء ذكره (السوال الشاني) كف اتصال هذه الآية عاقبلها (الجواب) من وجهين (الاول)كائه قيل هذا التأديب الذي أوحيته البك وعرفته لك في اجلال الفقراء وعدم الالتفات الى أهل الدنيا أثبت في اللوح المحقوظ الذي قدوكل بحفظه أكابر الملائكة (الثَّاني) كأنَّه قيل هذا القرآن قديلغ في العظمة الي هذا الحدالعظيم فأى عاجة به الى

ومن رغب عنها كإفعل المستغنى فلاحاجة إلى الاهتمام بامره فالضميران الفرآن وتا "نيث الاول لتأنيث خبره وقبل الاول للسورة أوللآ يات السابقة والثاني للتذكرة والنذكير لانهسا في معنى الذكر والزعظ وليس بذاك قان السورة والآمات وان كانت متصفة بسا سياتي من الصفات الشر يفةلكتهااست مماألق على من استغنى ع**نه** وا<sup>ستيح</sup>ق بسبب والمتعاسيأتي من الدعاء عليه والتعب من كفره الفرط للزوليسا بعد الحادثة وأما منجوز رجوعهما الىالعتاب المذكور فقسد أخطأ وأساء الادب وخبط خبطايقضيمنه المجمب فتأمل وكنطى الحق المبسين وقوله تعسالي (فى صحف ) متعلىق يمضير هوصفه لنذكرة ومايينهما اعتراض جي مه الترغيب فيها والحثعلى حفظهاأي كالندق صحف منتسخة من اللوح أوخسيرنان

لان (مكرمة) عندالله عزوجل (مرفوعة) أى في السماء السابعة أومر فوعة المقدار والذكر (مطهرة) ﴿ انْ ﴾ ميزهة عن مساس أبدى الشياطين (بأبدي سفرة ) أى كنتبة من الملائكة بنتسيخون الكتب من اللؤح على أنه جمع السافر من السفر وهو الكتب وقبل بأبدي رسل

من اللائكة يشغرون بالوى بينة تعالى و بين الانبياء على انهجم سغير من السفارة وحلهم على الانبياء عليهم الشلام ميد فان وظيفتهم التلقى من الوحى الألكتب منه وارشاد الامة بالامر والنهى وتعليم الشمرائم والاحكام الابجرد السفارة اليهم وكذا حلهم على القراء لقراء تهم الاسفار أوعلى أصحابه عليه الصلاة والسلام وقد قالوا هذه اللفظة المنطرة الملائكة لا تكاد تطلق على غيرهم ﴿ ٤٧٣ ﴾ وانجاز الاطلاق بحسب اللغة والباء منعلقة بمطهرة

أن يقبله هؤلاء الكفارفسواء قبلوه أولم بقبلوه فلاتلتفت اليهم ولاتشغل قلبك بهم واباك وأن تعرض عن آمن به تطبيبا لقلب أرباب الدنيا #قوله تعالى ( في شاء ذكره في صحف مكرمة مر فوعة مطهرة) اعلمانه تعالى وصف المثالثات كرة بامرين (الاول) قوله فن شاء ذكره أيهذه تذكرة بينةظاهرة بحيث لوأرادوه فهمها والاتعاظابهاوالعمل بوجيها لقدروا عليه ( والثاني) قوله في صحف مكرمة أي نلك التذكرة مودعة في هذه الصحف المكرمة والمراد من فلك تعظم حال الفرآن والتنويه بذكره والمعنى الهذه التذكرة مثبتة في صحف وفي المرادمن الصحف قولان (الاول) انها صحف منتسخة من اللوح مكر مة عند الله تعالى مرفوعة في السماء السابعة أومرفوعة المقدار مطهرة عن أيدي الشياطين أوالمراد مطهرة بسبب انهالاءسها الاالمطهرون وهماللائكة #تمقال تعالى ( ألدى سفرة كرام بررة) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى )انالله تعالى وصف الملائكة شلائة أنواع منالصفات (أولها) انهم سفرة وفيه قولان( الاول) قال ابن عباس ونجاهد ومقاتل وقنادة همالكتبة منالملائكة فالبالزجاج السفرةالكتبة واحدهاسافر مثل كشة وكانب وانما قبل للكشة سفرة والكاتب سافر لان معناه أنه الذي يبين الشئ و يوضُّعه نفَّال سفرت المرأة اذاكشفت عن وجهها( القول الثَّاني)وهواختـار الغرا انالسفرة ههنا همالملائكة الذين يسفرون بالوسى بينالله و بين رسله واحدهاسافر والعرب تقول سفرت بينالقوم اذا أصلحت بينهم فجعلت الملائكة اذانزات بوسىالله وأديته كالسفير الذي يصلحبه بينالفوم وأنشدوا

وماأدع السفارة بين قومي \* وماأمدي بغش ان مشنيت

والم المسادة المسادة من الكشف والكاتب الماسمي سافرا لانه يكشف والدخير الماسين المسادة من الكشف والكاتب الماسمي سافرا لانه يكشف والدخير الماسمي المسالاته يشكف وهو لا الملائكة لماكانو اوسايط بين الله و بين البشرق البيان والهدام المالاتكة المالاتكة المالاتكة المالاتكة المام على بهم وقال عطاء بريد الهم يتكرمون أن يكونوا ما بن آدم اذا خلام عزوجته المراء لا يقولون فعلة المجمع الاوالواحد منه فاحل مثل كافر و كفرة وفاجر و فجرة (القول الفراء لا يقولون فعلة المجمع الاوالواحد منه فاحل مثل كافر و كفرة وفاجر و فجرة (القول الثاني) في تفسير السندة في صحف الانبياء المتقدمين والسفرة الكرام البرة هم أصحاب رسول هذه التذكرة مثبتة في صحف الانبياء المتقدمين والسفرة الكرام البرة هم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وقبل هم القراء (المسئلة الثانية) قوله تعالى مطهرة بأبدى سفرة يقتضي ان طهارة تلك التحصف الماحسلت بأبدى هو لاء السفرة فقال القفال في تقريره للكان لاعسها الاالملائكة المعلم ون أصنيف التطهير البها لطهارة من عسمها \* قوله تعالى ( قتل الانسان ما كفره ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعم انه تعالى لما بدأ يذكر تعالى المائية على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة الاولى ) اعم انه تعالى لما بدأ يذكر القصدة المشتلة على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة الإولى ) اعم انه تعالى لما بدأ يذكر القصدة المشتلة على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة الإولى ) اعم انه تعالى لما بدأ يذكر المسئلة المنابية على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة بالمورة عنه مناديد قريش على فقراء المسئلة على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة على ترفع صناديد قريش على فقراء المسئلة المالية الماكورة منابه و تعرف المسئلة الماكورة المنابعة الماكورة الماكورة الماكورة المورة الماكورة الماكورة المنابعة الماكورة الماكورة

قال القفال فالمعسها الالللائكة المطهرفان أضيف النطهير اليها الطهارةمن عسهاوقال القرطى ان المراد عافي قوله تعالى لاعسد الاالمطهرون هؤلاء السفرة الكرام البررة (كرام) عندالله عز وجل أومتعطفين على المؤمنين يكملونهم ويستغفرون لهم (بررة) اتقياءوقيل مطيعين لله تعالى من قواهم فلان يبرخالقد أي بطبعه وفيل صادقين من برقي عيام (قتل الانسان) دعاءعليه بأشنع الدعوات وقوله تعالى (ماأكفره) تبعب من افراطه فيالكفران وبيان لاستعقاقه للدعاء عليه والمرادبه امامن استغنى عن القرآن الكريم الذي ذكرت نعوته الجليلة الموجبة للاقبال علمه والايمان به واماالجنس باعتبارا تتظامه لهولامثاله من أفراده لاياعتبار إجيع أفراده وفيدمع قصر متدوتقارب قطرانه لأ من الانباء هن سنخط

عظم ومدمة بالغة على ٦٠ كه من مالاغاية وراءه وقوله تعالى (من أى شي خلفه ) شهروع في ببان افراطه في الكفران بتفصيل ماأفاض عليه من مبدا فطرته الى منتهى عمره من فنسون النه الوجبة لفضاء حقها بالشكر والطاعة مع اخلاله بذلك وفي الاستفهام عن مبدأ خلفه ثم بيانه بقوله تعالى (من نطفة خلفه) تحقيرله أى من أي شي حقير مهين خلفه من نطفة مدرة خلفه (فقدره) فهياه بما يصلح له و يليق به

مر الاعضاء والانتحال أو فقدره أطوارا الى الأم علمه وقوله لعنالي لام السنيل يسره لا منصوب ومعرف الظاهر أيثم سهل مخرجه من البطن بان فتيح فم الرحم وألهمه أن ينتكس أو يسرله سبيدل الحير والشرو مكته من السلوك فيهما وتعريف السبيل باللام دون الاصافة للاشعار بعمومه ( ثم أمانه فاقبره ) أي جعله ذا قبر يو أرى فيه تكرمة له ولم يدعه مطروحا على وجدالارض جرزا ﴿ ٤٧٤ ﴾ للسباع والطير كسائر الحيوان يقال فيرالميت

فكأنه قبل وأىسبب فيهذا العجب والترفع معانأوله نطفة قذرةوآخرهجيفة مذرة وفيمابين الوفتين حال عذرة فلاجرم ذكرتعاتي مايصلح أن يكون علاجا لعجبهم ومايصلح أُنْ يَكُونُ عَلَاجًا لَكَفَرَهُمْ فَانْخَلِقَةَ الْانْسَانُ تَصْلِحُ لَآنَ يُسْتَدَلُهُما عَلَى وَجُودُ الصّائمُ ولان يستدل برسا على القول بالبعث والحشير والنشير ( المسئلة الثانية ) قال المفسيرون نات الآمة في عند في أبي لهب وقال آخرون المراد بالانسان الذين أقبل الرسول عليهم وترك ابن أم مكتوم بسبهم وقال آخرون بل المراد ذم كل غني ترفع على بسبب الغني وَالْفَقْرُ وَالذَى يدل عَلَى ذَلْكُ وَجُوه (أحدها) أنه تعالى ذمهم لترفعهم قوجب أن يعم الحكم اسد عوم العلة (وثانها) انه تعالى زيف طريقتهم بسبب حقارة حال الانسان في ألا بتداء والانتهاء على ماقال من نطفة خلفه نمأماته فأقبره وعوم هذا الزجر يقتضي عوم الحكم (وثالثها) وهوأن حل اللفظ على هذا الوجه أكثرفائدة واللفظ محمل له فوجب حله عليه ( المسئلة الثالثة) قوله تعالى قتل الانسان دعاء عليه وهي من أشنع دعواتهم لان القتل غامة شدائد الدنما وماأ كفره تعمب من افراطه في كفران نعمة الله فقوله قتل الانسان تنيدعلى انهم استحقوا أعظم أنواع العقاب وقوله ماأ كفره تنبيه على انهم الصغوا بأعظم أنواع القبائح والمنكرات فانفيل الدعاء على الانسان انمايليق بالعاجز والقادر على الكل كيف ملتق به ذالئوالتععب أدضاا تمايليق بالجاهل بسبب الشي فالعالم بالبكل كيف يلبق به ذاك (الجواب) ان ذلك وردعلي أسلوب كلام العرب وتحقيقه ماذكرنا انه تعالى بين أنهم استحقوا أعظم أنواع العقاب لاجل انهم أتوا باعظم أنواع القبائح واعلم ان الكل محدث ثلاث مراتب أوله ووسطه وآخره وانه تعالى ذكر هذه المراتب الثلاثة للانسان \* (أماالرتبة الاولى) فهي قوله (من أي شي خلقه) وهواستفهام وغرصه زيادة التقرير في المعقير تم أجاب عن ذلك الاستفهام على يقوله (من نطفة خلقه) ولاشك أن النطفة شئ حقير مهين والغرض منه ازمنكان أصله مثلهذا الشئ الحقير فالنكبروالتجبر لابكون لانهاله المعال ( فقدره ) وفيه وجوه ( أحدها) قال الفراء قدره أطوار نطفة تم علقة الى آخر خلقه وذكرا أوأنثي وسعمها أوشقيا (وثانيها) قال الزجاج المعني قدره على الاستواء كاقال أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ممسواك رجلا (وثالثها) محمل أن يكون المراد وقدركل عضو في الكمية والكيفية بالقدر اللائق بمصلحته ونظيره قوله وخلق كل شيّ فقدره تقدرا (وأما المرتبة الثانية) وهي المرتبة المتوسطة فهي يتقوله تعالى ( أَمُ السَّبِلُ يسر ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) نصب السبيل باضمار يسره وفسره بيسره (المسئلة الثانية)ذكروا في تفسيره أقوالا أحدها )قال بعضهم المراد تسهيل خروجه من بطن أمه قالواانه كان رأس المولود في بطن أمه من فوق ورجلامن تحت فاذاجاء وقت الخروج انقلب فن ذالذى أعطاه ذلك الالهام الاالله وممايو كدهدا كفرانه المفرط المستوجب التأويل ان خروجه حيامن ذلك المنفذ الضبق من أعجب العبائب (وثانيها) قال أبومسلم

اذادفته وأقيرها ذاأحي لدفته أومكن منهوعد الاماتة منالنع لانها وصلة في الجلة الى الحياة الايدية والنعيم المقيم ( تهاذاشاء أنشره) أى اذا شاء انشاره أنشره على القاعدة المسترة فيحذف مفعول المشنة وفي تعليق الانشار عشيلته تعالى الدان بان وقته غبرمتعين الهوتابعلها و قری نشره ( کلا) رد ع الانسان عاهو عليه وقوله تعالى ( لمايقص ماأمره) بيان لسبب الردع أي لم يقص بعد من لدنآدم عليه السلام الى هذه الغاية مع طول المدى وامتسداده ماأمر والله تعالى بأسيره اذلا بخلوأحدعن تقصير مأكذاقالواوهكندانقل عن محاهدوقتادة ولارب في أن مساق الآيات الكر عداسان غابة عظم سنابة الانسان وتحقيق

أنذلك لايتحقق بهذالقدر مننوع تقصير لايخلو عنه أحد من أفراد كيف لاوقدقال 🄞 المراد 🍑 عليهالصلاة والسلام شيبتني سورة هود لمافيها منقوله فاستقم كاأمرت فالوجه أن يحمل عدمالقضاء علىعوم اانى لاعلى نفي العموم اماعلى أن المحكوم عليه هو المستغنى اوهوالجنس لكن لاعلى الاطلاق بل على أن مصدق الجكم بعدم القضاء بعض أفراده وقدأسند ألى الكل كافي قوله تعالى ان الانسان لظلوم كفار للاشباع في اللوم بحكم المجائشة على طريقة قولهم بنو فلان قتلونا والقائل واحدمهم واماهلى أن مصنداقة الكل من حيث هو كل يعلم يق رقع الايجاب الكالى دون السلب الكلى فالمعنى لما يقض جمع أفراده ما أمر مبل أخل به بعضها بالكفر والعصبان مع أن مقتضى ما فصل من فنون التعماء الشاملة للكل أن لا يتخذف عنه أحد أصلا هذا وقد قبل كلا بمعنى حقافية علق بابعده أي حقالم بعمل عالم مره به (فلينظر الافسان الي طعامه) ﴿ 20 ﴾ شروع في تعداد النع المتعلقة ببقائه بعد تفصيل النعم المتعلقة

بحدوثه أي فلينظر الى طعامه الذي عليه بدور أمر ومعاشه كيف ديرناه وقوله تعالى (أناصبنا الماءصبا) أى الغيث بدل اشتمال من طعامه لان المامسيب لحدوث الطعاء فهومشتل عليدوقرئ اناعلى الاستثناف وقرى أني بالامالة أي كيف صبيناالي آخره أي صبيد صباعيا (نم شقفنا الارض) أي بالنبات (شقا) ديمالاتقاعايشقها من النمات صغراو كبرا وشكلاوهيئةوحلشتها على مايالكراب بجول استاده الى تون العظمة من قسل استاد الفعل الي سببه بأباه كلمتم والفاءق قوله تعالى (فأندشافها حبا) قانااشقىالىن المذكور لاترتب بينه وبين الامطارأصلا ولامته و بين انبات الحب للا مهلة والماالترتيب يين الامطار وبين الشق بالنمات على التراخي المحهود و بين الشق المذكورو بينانبسات

المرادمن هذمالآية هوالمرادمن قولدوهد ينامالنجدين فهو يتناول التمسيز ببنكل خبر وشير بتعلق بالدنياو بينكل خبر وشير يتعلق بالدين أيجعلناه متمكنامن سلوك يبيل الخبر والشروالتيسير يدخل فيه الاقدار والتعريف والعقسل وبعثةالانبياء وانزال الكشب (وثالثها) ان هذا مخصوص بامر الدين لان لفظ السبيل مشعر بان المقصود من أحوال الدنياأمو رتحصل في الآخرة (وأما المرتبة الثساللة )وهي المرتبة الاخيرة فهي \*فوله تعالى (تعاماته فأقبره عاذا شاء أنشره) واعلم انهذه الرتبة الثالثة مشملة أيضا على ثلاث مراتب الاماتة والاقبار والانشار أماالاماتة فقد ذكرنامنافعها في هذا الكتاب ولاشك أنهاهي الواسطة بين حال التكليف والمجازاة وأما الاقبار فقال الفراء جعله الله مقبورا ولم يجعله تمن يلتي للطير والسباع لان القبريماأ كرم به المسلمقال ولم يقل فقيره لان القابرهو الدافن بيده والمفيرهوالله تعالى يقال قبرالميت اذادفنه وأفبرالميت اذا أمر غيره بان يجعله في القدير والعرب تقول بنزت ذنب البعدير والله أبتره وعضبت قرن الثو ر والله أعضبه وطردت فلانا عنى والله أطرده أى صيره طر يداوةوله تعسالى اذا شاءأ نشره المراد منسه الاحيساء والبعث وانما قال اذاشاء اشعسارابان وقته ضرمعلوم لنسا فتقدعه وتأخسيره موكول الى مشدَّة الله تعالى وأماسارُ الاحوال المذكورة قبل ذلك فانه يعلم أوقاتها من يعض الوجوء اذالموت وان لم يعلم الانسان وقته فنى الجلة يعلم انه لا يتجساو زفيه الاحدا معلوما \* قوله تعالى (كلالما يقض ما أمره) واعلم ان قوله كلاردع للانسان عن تكبره وترفعه أوعن كفره واصراره على انكار التوحيد وعلى انكاره البعث والحشر والنشر وفي قوله اسايقص ماأمره وجوه (أحدهما) قال مجاهد لابقضي أحد جيع ماكان مفرومناعليه أيدا وهواشارةالي ان الانسسان لاينغك عن تقصير البتة وهذا النفسسير عندى فيه نظر لان قوله لما نقص الضمير فيه عائدالى المذكور السابق وهوالانسان في قوله قتل الانسان ماأ كفره وليس المراد من الانسان ههناجيع النساس بل الانسان الكافر فقوله لما يقض كيف عكن حله على جيع الناس ( وثانيهما ) أن يكون المعنيات ذلك الانسان المترفع المتكبرلم يقص ماأمريه من ترك التكبراة المعني اذفلك الانسيان الكافرلم يقص ماأمر به من التامل في دلائل الله والندير في عجائب خلقه و بينات حكمته (وثالثها) قال الاستمادأ بو يكر بن فورك كلا لم يقض الله لهسقا الكافر مأمره به من الإيمان وترك التكبربل أمر وعسالم يقض له به وأعلم أن هادة الله تعسال جارية في القرآن بانه كلا فكرالدلائل الموجودة في الأنفس فانه يذكر عقيبها الدلائل الموجودة في الآفاق فعرى ههنا على تلك العادة وذكر دلائل الآفاق و مدأ عما محتاج الانسمان اليه \* فقال ( فلينظر الانسان الى طعامه) الذي بعيش به كيف درناأ مر ، ولاشك انه موضع الاعتمار فان الطعمام الذي بتناوله الانسانله حالتمان (إحداهما) متقدمة وهي الامو رالتي لأبد من وجود هاحتي يدخل ذلك الطعام في الوجود (والثنائية) متأخرة وهي الامو راأتي

الحب بلامهاة فان المرادبالسبات مانبت من الارض الى أن يتكامل النمق و ينعقد الحب فان انشقاق الارض بالنبات لايزال ينزايد وينسع الى تلك المرتبة على أن مساق النظم الكريم لبيان النع الفائضة من جنابه تعالى على وجه بديع خارج عن العادات المعهودة كما ينبئ عنه تأكيد الفعلين بالمصدر في فتوسيط فعل المنع عليه في حصول تلك النع محل بالمرام وقوله تعسال (وعنيا) عطف على حباوليس من لوازم العظف ان يقيد المحلوق مجمعية ماقيد به المعطوف عليه فلاصير في خلوا نبات العنب عن شق الارض (وقضبا) أي رطبة سميت محسد رقضبه اي قطعه مبالغة كا نهالتكر رقطه هاو تكثره نفس القطع (وزيتو ناونخلا) الكلام فيهما وفي أمثا الهما كما في العنب (وحدائق غلبا) أي عنل الماوصف به الحدائق لتكاثفها وكثرة على 122 كان أشجارها أولانها ذات أشعب أشعبارا

لابد منهافي بدن الانسان حتى محصل له الانتفاع بذلك الطعام الماكول ولماكان النوع الاول أظهر للعس وأبعدعن الشبهة لاجرما كتفي الله تعسالي بذكرها لاندلائل القرآن لابدوأن تكون بحيث ينتغع بهاكل الحلق فلابد وأن نكون أبعد عن اللبس والشبهة وهدنا هوالمراد من قوله فاينظر الانسسان الىطعامه واعلم أن التبت أنحا يحصل من القصر النازل من السماء الواقع في الارض فالسماء كالذكر والارض كالانثى فذكر في بيان نزول القطر قوله ( آنام بيناالما اصبا) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قوله صبيناالمراد مندالغيث عمانظر فيأنه كيف حدث الغيث المشتمل على هذه المياه العظيمة وكَيْفَ بِنَّي مُعَلِّمًا فَيجُواْلُسَمَاءَ مَعْعَايَة تُقَلَّهُ وَتَأْمِلُ فَيَأْسِبَابِهِ القريبَة والبعيدة حتى يلوح لكشي من آثار نو رالله وعدله وحكمته وفي تدبير خلقه هذا العالم (المسئلة الثماتية ) قرئ اتابالكسروهوعلى الاستثناف وأنابالقتح على البدل من الطعام والتقدير فلينظر الانسان الى أناكيف مبينا الماء كال أبوعلى الفسارسي من قرأ بكسرانا كان ذلك تفسسيرا للنظر الى طعامه كاانقوله لهم مغفرة تفسير الوعد ومن فتيح فعلى معنى المدل بدل الاشتمال لان هذه الاشيساء تشتمل على كون الطعام وحدوثه فهو كقوله يستلونك عن الشهر الحرام قنال فيه وقوله قتل أصحاب الاخدود الناريخ قوله تعالى (مُمشَقَفنا الارض شقا) والمرادشق الارض بالنبسات مُحذكر تعالى مُعانيسة انواع من النبات \* (أولها) الحب وهوالمشار اليه بقوله (فأنبتاً فيهاحبا) وهوكل ما حصد من يحو الخنطة والشعير وغيرهما واعاقدم ذلك لانه كالاصل في الاغذية \* (وثانها) قوله (وعنيا) وانماذكره بعدالحبِّلانه غذاء من وجه وفاكهة من وجه \* (وثالثهــــأ)قوله ( وقصبًا) وفيه قولان ( الاول) الهارطية وهي التي اذا يبست سميت بالقت وأهل مكة يسمونها بالقضب وأصله من القطع وذلك لانه يقضب مرة بعد أخرى وكذلك القصيب لانه يقضب أي يقطع وهذا فول ابن عباس والعنحاك ومقاتل واختيار الغراء وأبي عبيدة والاصمعي ( وَٱلثَانِي ) قَالَ المَبرِدُ القَصْبِ هُوَالْعَلْفُ بِعَيْنَهُ وَأَصَلُهُ مِنْ انْهُ يَقْضُبُ أَى يَقْطُمُ وهُوقُولُ الكتاب (وسادسها) قوله (وحداثق غلباً)الاصل في الوصف بالغلب الرقاب فالغلب الغلاظ الاعناق الواحد أغلب يقال أسد أغلب ثم مهناقولان ( ألاول) أن يكون المراد وصفكل حديقة بازأ شجارهامتكائفة متقار بذوهداقول مجاهد ومقاتل فالاالغلب الملتفة الشجر بعضدني بعض يقال اغلولب العشب واغلوابت الارض اذا التف عشبها (والثاني) أن يكون المرادوصف كل واحد من الاشجار بالفلظ والعظم قال عطاءعن ابن عباس بريدالشجرالعظام وقال الغراء الغلب ماغلظ من النخل # (أوسابعهـــا) قوله (وَفَاكَهُمُّ ) وَقَدْ استدلْ بِعَضْهُم بِإِنَاللَّهُ تُعَمَّلُ لَمَاذَكُمُ الْفَاكِهُمْ مُعَطُّوفَةً على العنب والزيتون والنحل وجب أن لاتدخل هذه الاشياء في الفاكهة وهذا قريب منجهــة

ب ار هاب کا (وفاکه ټوابا) أي مرحی کا من أيداذا أ من وصيف الرقاب مزأبه اذاأمدأي قصده لانه يوم ويأتجمع أومن أسلكذا اذاتهالدلانه متهيئ للرعى أوفأكهة يابسة توأب للشتاءوعن الصديق رمني الله عند أكمه سئل عن الاب فقال أي سماء تخللني وأي أرض تقلني إذاقلت في كتاب اللهمالاعلملى بهوعنعر رضي الله هند أنه قرأ هذ الآية فقال كل هذا قدعرفنافساالات ثم رفض عصاكانت يده وقال هذالعمراللدالتكاغب وماعليك ماان أم عر أن لاتدري ما الاب ثم قال اتبعواماتين لكم من هذاالكتاب ومالافدعوه (مناعالكم ولانعامكم) امامفتولله أى فعلدلك تنتما لكم ولمواشيكم فأن بعض النعم المعدودة طعام الهم ويعضها علف لدواعم والالتغمات لتكميل الامتنان واما مصدر موثكدلفعسله المضمر بحذف الزوائد

أى متعكم بذلك متاغ أوافعل مترتب عليه أى متعكم بذلك فتمنعتم مناعا أى تمتعاكا مرغير مرة أومصدر ﴿ الضاهيم ﴾ من غبر الفطه فأن مناع أن مناعات المساخة ) شروع في بيان أحوال معادهم أثر بيان مبدأ خلقهم ومعاشهم والفاء للدلالة على ترتب مابعدها على ما قبلها من فتون النعم عن قريب كايشعر لفظ المناع بسيرعة زوالها وقرب المناع المناع بسيرعة العام فقرب المناع المناع بسيرعة العام فقرب المناع المناع بسيرعة العام فقرب المناع المناع بسيرعة العام في الداهية العظيمة العظيمة المناع بسيرعة المناع بسيرعة المناع بسيرعة المناع بسيرعة العلم في المناع بسيرعة العلم في المناع بسيرعة المناع بالمناع بسيرعة المناع بسير المناع بسيرعة المناع المناع بسيرعة المناع بسيرعة المناع بسيرعة المناع المناع بسيرعة المناع المناع المناع بسيرعة المناع المناع بسيرع المناع المناع

التى يستع نها اخلان الى بصبيحون لها من صبح سلايته ادااصاحه واسمع وصفت بها النفخة الثانية لان الناس يصبحون لها وقيل هي الحسيحة التى تصبح الآذان أى تصمها لشدة وقعها وقيل هي الحوذة من صحفه بالحجر أى صكه وقوله تعالى ( يوم يفر المرء من أخيد وأمه وأبيه وصاحبته و بنيه ) اما منصوب باعثى تفسيرا للمساخة أى صكه وقوله تعالى ( يوم يفر المرء من أخيد وأمه وأبيه وصاحبته و بنيه ) اما منصوب باعثى تفسيرا للمساخة أو بدل منها مبنى على الفي بالاصافة الى الفعل ﴿ ٤٧٧ ﴾ على رأى الكوفيين وقيل بدل من اذا جادت كامر

الظاهر لان العطوف مغاير للمعطوف عليه \*(وثامنها) قوله (وأبا) والأبهوالرعى قال صاحب الكشاف لانه يؤب أي يوثم وينتجع والاب والام اخوان قال الشاعر جدمنا قيس وتجددارنا \* ولنا الاب به والمكرع

وقيل الأب الفاكهة اليابسة لانها تو"ب الشناء أي تعد ﷺ ولماذكر الله تعالى مايغُكفيي به النَّاس وألحبوان قال ( منساطالكم ولانعامكم ) قال الفراء خلقنَّاه منفعة ومتعدَّاكم ولانعامكم وقال الزجاج هومنصوب لانه مصدرهو كد لقوله فاندتنا لاز إنباته هذه الاشياء امتاع لجيع الحيوان وأعلم أنه تعالى لماذكر هذه الاشياء وكان المقصود منهاأ مورا ثلاثة (أولها) الدلائل الدالة على التوحيد (وثانيها ) الدلائل الدالة على القدرة على المعاد (وثالثها) ان هذا الاله الذي أحسن الى عبيده بهذه الانواع العظيمة من الاحسان لايليق بالعافل أن بمرد عن طاعته وأن يتكبر على صبيده انبع هذه الجلة بمايكون مؤكدا لهذه الاغراض وهوشرح أهوال القيامة فانالانسان آذاسمعها خاف فيدغو مذلك الخوف الى التأمل في الدلائل والايمان بها والاهراض عن الكفر و يدعوه ذلك أيضا الى ترك التكبرعلي الناس والى اظهارالتواضع الىكل أحد فلاجرم ذكرالقيامة ۞ فقال (فَأَذَا جاءت الصَّاخة) قال المغسرون يعني صَّبِحة القيامة وهي النَّفخة الاخيرة قال الزَّجاج أصل الصمخ في اللغة الطعر والصك يقال صمخ رأسه بحجر أي شدخه والغراب يصمخ بمنقاره في ديرالبعيرأي بطعن فعني الصاخة الصاكة بشدة صوتها للاذن وذكر صاحب الكشاف وجها آخرفقال يقال سمخ لحديثه مثل أصاخله فوصفت النفعة بالصاخة مجازا لان التاس يصحفون لها أي يستمعون ثم انه تعالى وصف هول ذلك اليوم ﷺ بقوله تعالى (يوم يفر المرمن أخيه وأمه وأبيه وصاحبته ويليه) وفيه مسئلتان (السئلة الاولى) محتمل أن يكون المراد من الغرار مايشعر به ظاهره وهو التباعد والاحتزاز والسبب فيذلك الفرار الاحتزازعنالمطالبة بالتبعات يقول الاخ ماواسسيتني بمالك والايوان يقولان فصرتفي برنا والصاحبة تقول اطعمتني الحرام وفعلت وصنعت والبنون يقولون ماعلتنا وماأرشدتنا وقيل أول من بفر من أخيه هابيل ومن أبو يه ابراهيم ومن صاحبته نوح والغطومن ابنه نوح و يحتمل أن بكون المراد من الغرار ايس هو التباعد بل المعنى انه يوم تفرالمرء من موالاة اخيد لاهممامه بشانه وهو كقوله تعالى اذتيرأااذين اتبعوامن الذين اتبعوا واما الفرار من نصرته وهو كقوله تعالى يوم لايغني مولى عن مولى شيأ واماترك السوال وهو كةوله تعالى ولايسال حيم حيما (المسئلة الثانية )المراد ان الذين كان المره في دار الدنيا يفر البهم ويستجير بهم فانه يفرهنهم في دار الا خرة ذكروا في فالدة الترتيب كانه قيل يوم يغرالمره من أخيه بل من أبو يه فانهما أقرب من الاخو بن بل من الصاحبة والولدلان تعلق القلب بهما أشدمن تعلقه بالابوين ثمانه تعالى لماذكرهذا الفراراتيعه بذكرسبيه الله فقال العالم ع منهم يومئذ شأن يغنيه ) وفي قوله يغنيه وجهان

 فى قولەتھالى بوم يىند كر الخ أي درض عنهم ولايصاحبهم ولايسال عنالهم كافي الدنيا لاشتغاله بحال نفسه وأما تعليل ذلك بعلدبأنهم لايغنون عند شأأو بالحذر من مطالبة هر بالترمات فبأناه قوله تعالى (اكل أمرئ منهم يومسد شأن يغنيه) فانه استثناف وارداءان سبب الغرار أى لكلُّ واحدمن المذكورين شغلشاغل وخطب هائل يكفيه فيالاهتماميه وأماالفراز حدراءن مطالبتهم أو بغضا الهم كايروي عن ان عباس رمني الله أنعالى عنهما أنه يفرقابيل منأخيه هابيل ويفر الني عليسه المسلاة والسلام منأمدو يفر اراهم عليه السلام منأبية ونوح عليسه السلام مزابته ولوطعليه السلام من أمر أته فليس من قبيل هذا الفرار وكذاما يروى أن الرجل يغرمن أصحابه وأفرنأته اللايروه علىماهو عليه

من سوء الحال وقرى يعنيه بالياء المفتوحة والعين المهملة أي بهمه من عناه الامر اذاأهماه أي أوقعه في الهم ومنه سنحسن اسلام المرء تركه ما لايعنيه لامن عنساه اذاقصده كاقبل وقوله تعالى ( وجوه يومئلا مسفرة ) بيان لمآل أمر المذكور بن وانقسامهم الى السسعداء والاشقياء بعد ذكر وقوعهم في داهية دهياء فوجوه مبتدا وانكانت بكرة لمكونها في حيز التنويع ومسعرة خبره و يومئذ متعلق به إي مضيئة متهللة من أسفر الصبح

اذااصاء وعن ابن غباس رضى الله عنهما ان ذلك من قيام اللبل وق الحديث من كثر صلاته بالليل تعسن وجه بالنهار وعن الضحاك من آثار الوصوء وقيل من طول ما غبرت في سبيل الله ( صاحكة مستبشرة) بماتشاهد من النهيم المقيم والبحيجة الدائمة ( ووجوه يومئذ عليها غبرة ) أي غبار وكدورة ( ترهقها) أي تعلوها وتغشاها ( قبرة ) أي سواد وظُلة ( أولئك ) اشارة الى أصحاب ثلث ﴿ ٤٧٨ ﴾ الوحوه وما فبسه من معنى البعد للابذان بعد

ذرجتهم في سوالحال أى أو تلك الموصوفون السواد الوجوه وغيره الجيرة) الجيرة) الجيرة) الجيرة) والفجور فلذلك جمعاللة الفبرة \* عن رسول الله قرأ سورة عبس جاء يوم مشاحل الفيامة ووجهه صناحل مشتبشر

\* (سورةالتكو برمكية وآيهاتسعوهشرون) \* (بسم الله الرحن الرحم) ( اذاالشمس كورت) أى لفت من كورت العمامة اذالففتها على أنالراد بذلك امارفه ماوازااتها من مقرها فان الثوب اذاأر لدرفعه يلفانفا ويطوى ونحوه قوله تعالى يوم نطوى السماء وامالف ضوئها المنبسط في الآفاق المنتشر في الاقطارعل انه عيارة عن إزالتها والذهاب مها بحكم استلزام زوال اللازم لزوال الملزوم أوألقت عن فلكهسا

(الاول) قال ابن قتيبة يغنيه أى يصرفه و يصده عن قرابته وأنشد سبغنيك حرب يني مالك \* عن الفعش والجهل في المحقل

ا أى سيشغلك و يقال اغن عني وجهك أي اصرفه ( الثاني )قال أهل المعاني يغنيه أي ذلك الهم الذى بسبب شاسة نفسد قدملا صدره فلم يبق فيد متسع الهم آخر فصار شبيما بالغنى في الله حصل عنده من ذلك الميلوك شي كثيرواعم اله تعالى لمأذ كرسال يوم القيامة فى الهول بين ان المكلفين فيه على قسمين منهم السعداء ومنهم الاشقياء فوصف السعداء \* بقوله تعالى ( وجوه بو متذمسفر ة ضاحكة مستشرة) مسفرة مضيئة متهللة من أسفر العسجع اذااصاءوعن ابن عباس مزقيام الليل لماروي من كثر صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار وعنالضحاك مزآثار الوضوء وقيل منطول مااغبرت فيسبيل الله وعندي آنه بسبب الخلاص من علائق الدنبا والاتصال بعللم القدس ومنازل الرضوان والرجمة صاحكة قال التكلبي يسنى بالفراغ من الحساب مستبشرة فرحة بمانالت من كرامة الله ورضاه واعلمان قوله مسفرة اشارة الى الخلاص عن هذا العالم وتبعاته وأما الضاحكة والمستبشرة فهمسا محولتان على القوة النظرية والعمليسة أوعلى وجدان المنفعسة ووجدان التعظم # (ووجوه يومنذ عليها غبرة ترهقها قبرة أولنك هم الكفرة الفيرة) قال المبرد الغبرة مايصليب الانسان من الغبار وقوله ترهقها أى تدركها عن قرب كقولك رهفت الجبل اذالحقته بسيرعة والرهق عملة الهلاك والفترة سواد كالدخان ولابري أوحش من اجتماع الغبرة والسواد في الوجه كاترى وجوه الزنوج اذا اغبرت وكان الله تعالى جم فى وجوههم بين السواد والغبرة كتاجهوا بين الكفر واتفجوروالله أعلم واعلمأن المرجثة والخوارج تمسكوا بهذه الآية أما المرجئة فقسالوا انهذه الآية دلت على إن أهل القيامة قسمين أهل الثواب وأهل العقاب ودلت علم إن أهل العقاب هم الكفرة وثبت بالدليل أنالفساق منأهل الصلاة ليسوأ بكفرة واذالم يكونوا من الكفرة كانوامن أهل الثواب وذلك يدل على اناصاحت الكبيرة من أهل الصلاة ليسله عمّاب وأما الخوارج فانهم قالوادات سائر آلدلائل على ان صاحب الكبيرة يعاقب ودلت هذه الآية على إن كل من يعاقب فانه كا فر فيلزم ان كل مذنب فانه كا فر ( والجواب) أكثر ما في الباب أن المذكور ههنا هوهذان الفريقان وذاك لايقتضى ثني الفريق الثالث والله أعهوا لخمد لله رَبُّ العالمين وصلاته على سيد المرسلين محد النبي وآله وصحبه أجمين

﴿ سورة النَّكُو يَرْعَشْمُرُونَ وَنُسْعُ آيَاتُ مَكَيَّةً ﴾

\* (بسمالة الرحن الرحيم) \*

(اذاالشمس كورت) اعلم انه تعالى ذكر اثنى عشر شيأ وقال اذاوقعت هذه الاشياء فهنالك علمت نفس ماأحضرت فالاول قوله تعالى اذاالشمس كورت وفي التكوير وجهان (أحدهما) النلفيف على جهة الاستدارة كتكوير العمامة وفي الحديث نعوذ

كاوصفت التجوم بالانكدار من طعند فكوره اذا ألقاه على الارض وحن أبى صالح كورت نكست ﴿ بالله ﴾ وعن ابن عباس رضى الله عنهما تكويرها ادخالها في العرش ومدار التركيب على الادارة والجمع وارتفاع الشمس على أنه فاعل لفعل مضمر يفسره المذكور وعند البعض على الابتداء ( واذا النجوم انكدرت) أى انقضت وقيل ثنا ثرت وتسا قطيت روى عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه لاستى يومئذ نجم

الاسقط في الارض وعند رضى القديمة القالعيوم فناديل معلقة بين السماء والارض بسلاسل من نور بايدى ملائدته من نور فا فأمات من في السموات ومن في الارض تساقطت من أيديهم وقبل انكدار ها انظماس نورها و يروى ان الشمس والنجوم تعلر حنى جهنم (واذا الجبسال سيرت) أي عن تعلر حنى جهنم ليراها من عبدها كاقال انكم وما تعبد ون من دون الله حصب جهنم (واذا الجبسال سيرت) أي عن أما كنها بالرجفة الحاصلة لافي الجوفان ذلك بعد عرود عنوي النافة التي أتى

على حلهاعشرة أشهر وهواسمهاالي أن تضع أتمام السنة وهي أنفس مايكون عندأهلها وأعرها عليهم (عطلت) تركت مهملة لاشتغال أهلها بانفسهم وقبل العشار المكتائب فان العرب تشبهها مالحامل ومند قوله تعالى فالحاملات وقراوتعطيلهساعدم امطارهاوقرئ عطات بالتخفيف (واذاالوحوش حشرت) أيجمت من كلهجانب وقيل بعثت للقصاص فالفتادة يحشركل شيئ حتى الذباب للقصاص فاذا قعنى بينها ردت ترابا فلايق منها الامافيد سرورابئ آدم واعجاس إبصورته كالطاوس وتعوه وقري حشيرت بالتشديد (واذاالعارسمرت) أى أحبت أوملئت بتفعير بعضهاالي بمضحتي تعود بحراواحدامن سحبر التنوراذاءلاء بالحطب المحميه وقيل ملثت نعرانا تعنظرم لتعذيب اهل

بالله من الحور بعد الكور أي من التشاتت بعد الالفة والطبي واللُّقب والكور والنَّكو بر واحد وسميت كارة القصار كارة لانه يجمع ثيبابه في توب واحد ثم ان الشي الذي يلف لاشك أنه يصير مختفياعن الاعين فعبرعن ازالة النورعن جرم الشمس وتصييرها غائبةعن الاعين بالنكوير فلهذآ قال بعضهم كورت أي طمست وقال آخرون انكسينت وقال الحسن محى منوءها وقال المفصل بنسلة كورت أى ذهب صوءها كانها استرت في كارة (الوجدالثاني) في التكوير بقال كورت الحائط ودهورته بذا طرحته حج بسيقط قال الاصمعي يقال طعنه فكوره اذاصرعه فقولهاذا الشمس كورت أي ألقيت ورميت عن الغلك وفيه قول ثالث بروي عن عرانه لفظة مأخوذة من الفارسية فأنه بقسال للاعي كور وههناسؤالان (ألسو الاول) ارتفاع الشمس على الابتداء أوالفاعلية ( الجواب ) بل على الفاعلية رافعها فعل مضمر يفسره كورت لان أذا يعللب الفعل لماقيه من معنى الشرط ( السو المالشاني ) روى أن الحسن جلس بالبصرة الى ابي سلة بن عبد الرحن فعدت عنأبي هريرة اته عليه السلام قال النالشمس والقمر ثوران مكوران في الناريوم القيامة فقال الحسن وماذنيهما قال اني أحدثك عن رسول الله فسكت الحسن والجواب انسؤال الحسن ساقط لانالشمس والقمر جادان فالقاؤهما فيالنار لايكون سببيا لمضر تهمساولعل ذلك يصبرسيبالاز دمادا لحرقي جهنم فلايكون هذا الخبرعلي خلاف العقل \* (الثاني) قوله تعالى (وأذا النجوم انكدرت) أي تناثرت وتساقطت كإقال تعالى واذا الكواكب انتثرت والاصل في الانكدار الانصباب قال الخليل يقال انكدر عليهم القوم اذاجاوا ارسالافانصبوا عليهم فال الكلي تمطر السماء يومئذ نجوما فلاسبق تجم في السماء الاوقع على وجه الارض قال عطاء وذلك انهسافي قناديل معلقة بين السمساء والارض بسلاسل من النور وتلك السلاسل في أمدى الملائكة فاذامات من في السحاء والارمس تساقطت تلك السلاسل من أيدى الملائكة # (الثالث) قوله تعالى (واذا الجيال سبرت) أى هن وجه الارض كقوله وسيرت الجبال فكانت سرايا أوفى الهواء كقوله تمرمر السحاب ₩ ( الرابع ) قوله ( وإذاالعشارعطلت) فيهقولان ( القول الاول) المشهوران العشار جع عشراء كالنفاس في جعرنفساء وهي التي أتى على حلها عشرة أشهر تم هواسمهاالي أن تضع لتمام السنة وهي أنفس ما يكون عند أهلها وأعرها عليهم عطلت فال أبن عباس أهملهاأهلهسالماجاءهم مزأهوال يوم القيامه وايس شئ أحب الىالعرب من النوق الحوامل وخوطب العرب بأمر العشسار لان أكثر مالها وعيشهسا من الابل والغرض من ذلك قهاب الاموال و بطلان الاملاك واشتغال النساس بانفسهم كاهال يوم لايتفع مال ولا بنون الامن أتى الله يقلب سلم وقال واقد جشمونا فرادي كأخلقنا كم أول مربة (والقول الثاني) ان العشار كناية عن السحاب تعطلت عافيها من الماء وهذا وانكان مجازا الاانه أشبه بسسائر ماقبله وأيضا فالعرب تشديه السحاب بالحامل قال تعسالي

النسار وعن الحسن يذهب ماؤها حتى لا يبقى فيها قطرة وقرى سجرت بالمخقيف (واذا النفوس زوجَتُ) أى قرنت بأجسادها أوقرنت كل نفس بشكلها أو بكتابها أو بعملها أو نفوس المؤمنين بالحور ونفوس الكافرين بالشياطين (واذا الموودة) أى المدفونة حية وكانت العرب تثد البنات مخافة الاملاق أولحوق العاربهم من أجلهن قيل كان الرجل منهم اذا ولدت له نئت البسهاجية من صوف

"اوتتمرخي اذا بلغت ستسنين دهب بهاالي العصراء وقد حفراها حفرة فيلفيها فيها ويبل عليها التراب وهيل 6 سي اجامل اَهَا أَقَرَ بِتَحْفَرِتُ حَفْرَةً فَتَصَفَّصَتْ عَلَى رَأْسَ الْجَعْرَةَ فَاذَا وَلَدَتَ بِأَنْ وَلَدَتَ ا بِتَاحِبُسَتُه ﴿ سَتُلْتَ بَأَى ذَنْبُ قتلت) توجيدالسو الباليهالتسلية هاواظهار كالبالغيظ والسخط لوالدهاوا سقاطه عن درجة الخطاب والمبالغة في تبكيت كافى قوله تعالى أأنت قلت للناس اتمخذوني وأمى الهين وقرى سألت ﴿ ٤٨٠ ﴾ أي خاصمت أوسألت الله تعـــالى او

فالحاملات وقرا \* ( الخامس) قوله تعالى ( واذا الوحوش حشرت) كلشي من دواب البر بمالايستأنس فهو وحش والجمع الوحوش حشرت جنت منكل ناحية قال قتادة يعشركل شي حتى الذباب للقصاص قالت المعتز لذ اناللة تعالى يحشر الحيوانات كلها فى ذلك اليوم ليعوضها على آلامهما التي وصلت اليها في الدنيا بألموت والقتل وغم ذلك فاذا عوضت على تلك الآلام فان شاء الله أن يبقى يعضها في الجنة اذا كان مستعسنا فعل وانشاء أن يفديه أفناء على ماجاء به الخبر وأما أصحابنا فعندهم أنه لايجب على الله شي بحكم الاستحقاق ولكنه تعسالي يحشر الوحوش كلها فيقتص الجماء من القرناء مم يقال أيها موتى فتموت والغرض من ذكر هذه القصة ههنا وجوه (أحدها) انه تعالى اذا كان يحشر كل الحيوانات اطهاراً للعدل فكيف يجوزم هذا أن لا يحشر المكلفين من الانس والجن ﴿ وَالنَّانِي ﴾ انها تَجتمع في موقف القيامةُ مع شدة نفرتها عن الناس في الدنيا وتبددها في الصحاري فدل هذا على ان اجتماعها الى الناس ايس الامن هول ذلك اليوم ( والثالث ) أن هذه الحيوانات بعضها غلااء للبعض ممانهافي ذلك اليوم تجتمع ولايتعرض بعضها لبعض وماذاك الالشدة هول ذلك اليوم وفي الآية قول آخر لا بن عباس وهوان حشر الوحوش عبارة عن موتها يقال اذا أجفت السنة بالناس وأموالهم حشرتهم السنة وقرئ حشرت بالتشديد (السادس) قوله تعالى (واذا البحارسجرت) قرئ بالخذيف والتشديد وفيد وجوه (أحدها)ان أصل الكلمة من سجرت التنوراذا أوقد تهاوالشي اذا أوقد فيه نشف مافيه من الرطوبة فبندلا بيق في البحارشي من المياه البنة مم ان الجيال قد سيرت على ماقال وسسيرت الجيال وحينتذتصيرالعار والارض شيئا واحداني غاية الحرارة والاحراق ويحتمل أنتكون الارض لمانشفت مياه البحار ربت فارتفعت فاستوت برؤس الجيسال ويحتمل أن الجبال لمالدكت وتفرقت أجراؤها وصارت كالنزاب وقع ذلك النزاب فيأسيفل الجبال فصار وجه الارض مستويا مع البحار و يصيرالكل بحرا مسجورا ( وثانيها )أن يكون سحرت عمن فعرت وقلك لأنبين العدار حاجزا على ماقال مرج البحرين يلتقيان بينهما برزخ لايبغيان فاذارفع الله ذلك الحاجر فاض البعض في البعض وصارت البحار بحرا واحدا وهوقول الكلبي (وثالثها) سجرت أوقدت قال القفال وهذا التأويل يحتمل وجوها (الاول) أن تكون جهنم في قعور البحار فهي الآن غير مسجورة لقوام الدنياقاذا انتهت مدة الدنيا أوصل الله تأثير تلك النيران الى البحار فصارت بالكلية مسجورة بسبب ذلك (والثاني) اناللة تعالى يلتي الشمس والقهر والكواكب في البحارة تصيرالبحار مسجورة بسبب ذلك ( والثالث ) أن يخلق الله تعالى تحت المحارنيرانا عظيمة حتى تتسيخن المالياه وأقولهذه الوجوه متكلفة ولاحاجةاليشئ منهأ لانألقادرعلى تخريب الدنياواقامة - برب من القيامة لابد وأن يكون قادرا على أن يفعل بالبصار ماشاء من تستخين ومن قلب مياهها عمت العرش فنقع صحيفة

فاتلها وانماقال قتلت لمأن الكلام اخبارعنها لاحكامة لماحوطيت به حين سئلت المال قتلت على الخطاب ولاحكاية الكلامها حين سألت لمقال فتلت على الحكاية عن نفيها وقد قري أ كذلك التشديد أيضا وعنابن عباس رضي الله عنهاأنه سألعن أطفال المشركين فقال لايعذبون واحتج بهذه الآية (وادا الصحف نشرت) أي صحف الإعمال فانها تطوى عندالوت وتنشر عند الحساب عن الذي عليه الصلاة والسلامأنه قال يحشير الناس عراة حفاة فقالت أمسلة فكيف بالنساء فقأل شغل الناس ماأم سلدقالت وماشغلهم قال نشر الصعف فيها مثاقيل الذر ومثاقيل الخردل وقبل نشرت أى فرقت بين أصحابها وعنمر بد بنوداعة اذا كان نوم القيامة

المؤمن فيده فيجنة عالبة وتفع صحبغة الكافر في يده في سعوم وحيم أى مكتوب فيها ذلك وهي صحف غير صحف فونبرانا أ الاعال (واذا السماء كشطت) قطعت وأزيات كايكشط الاهاب عن الذبيحة والغطاء عن الشي المستوريه وقرى قِسَطت واعتقاب الكاف والقاف غيرعن يزكا لكافور والقافور (واذا الجعيم سعرت) أي أوقدت ايفادا

شديدافيل شعرها فضنب الله عزوجل وخطايا بني ادم وهرئ سعرت بالمحقيف ( وادا البانة ازلفت ) أي قريت من المتقين كقوله تعالى وأزلفت الجنة للتقين غير بعيد قبل هذه اثناعشر خصلة ست منها في الدنبا أي فيما بين النفيفتين وهن من أول السورة الى قوله تعالى واذا البحار هو ٤٨١ ﴾ سجرت على ان المراد بحشر الوحوش جمها من كل ناحية لابعثها

نبرانا من غبر حاجة منه الىأن بلق فيها الشمس والقمر أو بكون تحنهانار جهتم واعلم انهذه العلامات الستة يمكن وقوعها فيأول زمان تخر ببالدنيا ويمكن وقوعها أيضا بعدقيام القيامة وليسفى اللفظ مايدل هلى أحدالا حمّالين أما الستة الباقية فانها مختصة بالقيامة # (السابع) قوله تعالى (واذا النفوس زوجت) وفيه وجوه ( أحدهما ) قرنت الارواح بالاجساد (وثانيها) قال الحسن يصيرون فيها ثلاثة أزواج كإقال وكنتم أزواجا ثلاثة فأصعاب الميمنة ماأصحاب المينة وأصحاب المشأمة ماأصحاب المشأمة والسابقون السابقون (وثالثها) أنه يضم الى كل صنف من كان في طبقته من الرجال والنساء فبضم المبرزق الطاغات الى مثله والمتوسط الى مثله وأهل المعصية الى مثله فالتزويج أن يقرن الشيِّ بمثله والمعتى أن يضم كل واحد الى طبقته في الحبر والشير (ورابعها) بضم كل رجل الحمن كات بلزمه من ملك وسلطان كاقال احشروا الذين ظلوا وأزواجهم قيل قرناءهم من الشاطين (وخامسها) قال ابن عباس زوجت نفوس المؤمنين بالحور العين وقرنت نفوس الكافرين بالشياطين (ومادسها) قرن كل امرى بشيعته اليهودي باليهودي والتصراني بالنصرانى وقدورد فيه خبرمر فوع (وسابعها )قال الزجاج قرنت النفوس بأعمالها واعلم انك اذاتأملت في الاقوال التي ذكرناها أمكنك أنتزيد عليهاما شنت \* ( الثامن) قوله تعسالي ( وإذا الموؤدة سئلت بأي ذن قتلت ) فيه مسائل (المسئلة الاولى) وأديئد مقلوب منآديؤد اذاأنقل قال تعملي ولايؤده حفطهمماأي يثقله لانه اثقمال بالتزاب كانالرجل اذاولدتله لنتفاراه لقامحياتها أالسها جمةمن صوف أوشعرالترعيله الابل والغنم فيالبادية وانأراد قتلها تركها حني اذا بلغت قامتهاسستة أشبار فيقول لامهاطيبيهاوز للبهاحتي أذهب بها الىأقاريها وقدحفراها بثرا فيالصحراء فيبلغ بها الى البيرُ فيقول لها انظري فيها تم يدفعها من خلفها ويهيل عليها التراب حتى يستوى البيرُ بالارض وقبل كأنت الحسامل اذاقربت حفرة حفرت فتحفضت على رأس الحفرة فأذا **[و**لدت بنسارمتهساقي الحفرة واذا ولدت ابناأ مسكته وههنسا سؤالان (السؤال الاول) ما الذي حلهم على وأدالبنات (الجواب) الخوف من لحوق العسار بهم من أجلهن أوالخوف من الاملاق كإقال تمالي ولاتقتلوا أولادكم خشية املاق وكانوا يقولون انالملائكة بناتالله فالحقوا البنات بالملائكة وكانصعصعة بن ناجية بمزمنسمالوأدفافتخر الفرزدق به في قوله

ومناالذى منع الوائدات # فاحيا الوئيد فلم توأد السؤال الشائى) فامعنى سؤال الموردة عن ذنبها الذى قتلت به وهلاستل الوائد عن مؤجب قتله لها ( الجواب ) سؤالها وجوابها تبكيت لقاتلها وهو كتبكيت النصارى فى قوله لعيسى أأنت قلت للناس اتخذونى وأمى الهين من دون الله قال سجحانك ما يكون لى أن أقول ماليس لى بحق ( المسئلة الثانية ) قرئ سألت أى خاصمت عن نفسها وسألت

القصاس وستتفي الأخرة أي بعدا لنفعنة الثانية وقوله تعالى (علت نفس ما أحضرت ) جواباذا على أنالرأذ بهازمان واحديمند يسع مافى سباقها وسباق مآ عطف علماءن الخصال مبدوم النشخة الاولى ومنهاه فصل القضاء بين الخلائق لكن لاععنى أنهاته إمانه إفي كلجره مزاجراء ذلك الوقت المديد أوعندوقوع داهية من ثلك الدواهي يل عند تشر الصحف الاأنه لما كان بعض تلك الدواهي من مساديه وبعضها من رواد فدنسب علها بذلك الىزمان وقوع كلها تهدويلا الخطس وتفظيعا للحال والمراد بماأحضرت أعالهامن الخموالشرو بحضورها اماحضورصحائفهاكما معرف عند نشرها وامأ حضورا نفسها علىما قالوا من أن الاغسال الظاهرة في هذه النشأة الصور عرمنية تعرزفي النشأة الاتخرة بصور جوهر يدمناسبة لهاني

الحسن والقبح على كيفيات مخصوصة ﴿ ٦١ ﴾ من وهيآت معينة حتى ان الذنوب والمعاصى تجسم هناك وتنصور بصورة النار وعلى ذلك حل قوله تعالى وانجهنم لمحيطة بالكافرين وقوله تعالى ان الذين يأكلون

آموال اليتامى سما الماياً كلون في بطونهم نازا وكذا قوله عليد الصلاة والسلام في حق من يشرب من آية الدهب والعضية الما بحرجر في بطنه نارجه نم ولا بعد في ذلك الابرى أن العلم بظهر في علم المثال على صورة اللبن كالابخ في على من له خبرة بأحوال الحضرات الخمس و قدر وي عن ابن عباس رسي الله ﴿ ١٨٢ ﴾ عنه ما أنه يو تي بالاعال الصالحة على صور

الله أوقانلها وقرئ فتلت بالتشديدفان قيل اللفظ للطابق أن يقسال سلت بأى ذنب قنلت ومن قرأ سألت فللطابق أن يقرأ بأى ذنب قنلت فاالوجه في القراءة المشهورة قلنا (الجواب) من وجهين (الاول) تقدير الآية واذا الموو دة سئلت الوائدون عن أحوالها بأى ذنب قتلت (والثاني) ان الانسسان قديسال عن حال نفسه عند العساينة بلفظ المغايبة كااذاأردت انتسأل زيداعن حال من أحواله فتقول ماذافعل زيدفي ذلك العنى و يكون زيدهوالمسؤل وهوالمسؤل عنه فكذا ههنا \* (التاسع) قوله تعالى (وإذاالصف نشرت) قرئ بالتخفيف والتشديدير يدصحف الاعال تطوى صحيفة الانسان عندموته ثمر تنشر اذاحوسب ويجوز أنبراد نشرت بين أصحابها أي فرقت يينهم \*(العاشر)قولة عالى (واذا السماء كشطت ) أي كشفت وأزيات عمافوقها وهوالجنة وعرشالله كإيكشط الاهاب عن الذبيحة والغطاء عن الشي وقرأ ابن مسود قشطت واعتقاب القاف والكاف كشير يقال لبكت الثريد ولبقته والكافور والقافور قال الفراء نزعت فطويت \* (الحادى عشر) قوله تعالى (واذا لجيم سعرت) اوقدت العادا شديدا وفرئ سعرت بالتشديد للبالغة قبل سعرهاغضب الله وخطايا بني آدموا حنيج بهذه الآية منقال النارغير مخلوقة الانن قالوا لانهما تدل على انتسعيرها معلق بيوم القيامة الشاني عشر) قوله تعالى (واذا الجنة أزافت) أى أدنيت من المتقين كقوله وأزلفت الجنة للتقين وناذكرالله تعالى هذه الامور الاثني عشر ذكرا لجزاء المرنب على الشرط الذي هو مجموع هذه الاشباء فقال (على نفس ماأحضرت) ومن المعلوم أن العمل لايمكن احضاره فالمراد اذن ماأحضرته في صحائفها وماأحضرته عندالمحاسبة وعند الميزان من آثار تلك الاعال والمراد ماأحضرت من استحقاق الجنة والنار فأن قيل كل نفس تعلم ماأحضرت لقوله يوم تجدكل نفس ماعملت من خير محضرا فامعني قوله علت نقس قلنا (الجواب) من وجهين (الاول) انهذا هومن عكس كلامهم الذي يقصدون به الافراط وانكان اللفظ موضوعاللقلبل ومنه قوله تعالى ريما يودالدين كفروا كن يسأل فاضلامستاه ظاهرة ويقول هلعندل فبهاشي فيقول وعاحفسرشي وغرصد الاشارةالي أن عنده في تلك المستلة مالايقوم به غيره فكذاهم نسا( الثاني) لعل الكفسار كانوا يتعبون أنفسهم فالاشياءالتي يعتقدونهما طاعات مم بدالهم يوم الفيامة خلاف ذلك فهوالمراد من هذه الأية فوله تعالى (فلا أقسم بالخنس الجواري الكنس) الكلام في قوله لا أقسم قد تقدم في قوله لاأ قسم بيوم الشامة والخنس الجواري الكنس فيه قولان (الاول) وهو المشهور الظاهر انها البحوم الخنس جع خانس والخنوس الانقباض والاستخفاد تغول خنس من يبن القوم وانتخنس وفي الحديث الشيطان يوسوس الى العبد فاذاذكرالله خنسأى انقبض والذلك سمى الخناس والكنس جع كانس وكانسة يفال كنس اذادخل الكناس وهومفر الوحش يفسال كنس الظباء في كنسها وتكنست المرأة اذادخلت

حسنة وبالاعال السئة علىصورقنعة فتوضع فيالمزان وأماماكان فاستاد إحضارها الى النفس مع الما حضر بأمر الله تعالى كالخطق مه فولد تعالى موم تحدكل نفس ماعملت من خبر محضراالآية لانعالما علتمافي الدنيافكا أنما أحضرتها فيالوقف ومعنى علمايها حيناذأتها تشاهدها علىما هي عليدق الحقيقة فانكانت سالحةتشاهدهاعلى صور أحسن مماكانت تشاهدهاعلمة الدنيا لان الطاعات لأتخلوفها عن نوع مشقة وان كانت سيئة تشاهدها على خلاق ماكانت تشاهدها عليه هونالانها كانت مزيئة لهاموافقة لهواها وتنكيرالنفسالفيد ثبوت العلمالمذكور الفرد من النفوسأ وليعض منها الايذان أنان وته لجيع أفرادها قاطبهمن الطهور والوصدوح شحيث لامكاد محوله شأرية اشتباه قطعا يعرفه كل أحدولوجي بعبارة

تدل على خلافه وللرمن الى أن ثلث النفوس العالمة بماذكر مع توفر أفرادها وتكثر أعدادها بما ﴿ هودجما ﴾ يستقل بالنسبة الى جناب المكبرياء الذي أشير الى بعض بدائع شؤانه المنبئة عن عظم سلطانه وأماما فيل

من سعد من حبین عمس الرمهم الدی بعضدون به الافراط مجاند کس هند و ممثیله بقوله تعالی و ما به دالدین گفروا او کانوامسلین و بقول من قال \* قد آثرك القرن مصفرا آنامله \* و بقول من قال حین سل عن عدد فرسانه رب فارس عندی و عنده المقانب قاصدا بذلك التمادی ﴿ ٤٨٣ ﴾ في تكثير فرسانه واظها ربراء ته من التريد و أنه عن بقلل

> هودجها تشبه بالظي اذا دخل الكناس ثم اختلفوا في خنوس البحوم و كنوسها على ثلاثة أوجه (فالقول) الاظم ان ذلك اشارة الى رجوع الكواكب الخسط السيارة واستقامتها فرجوعهاهو الخنوس وكنوسها اختفاؤها تحتضوبالشمس ولاذك الاهذه مالذيجيبة وفيها اسرار عظيمة باهرة (القول الثاني) ماروي عن على عليمالسلام وعطا ومقناتل وقنادةانههاهي جيع الكواكب وخنوسها عبيارة عن غيبو بتهيا عن البصرفي النهار وكتوسهاعبارة عنظهورهاللبصر فيالليل أيتظهرفيأماكتها كالوحشني كنسها (والقول الثالث) أن السبعة السيارة تختلف مطالعها ومغار بهاعلى ماقال تعالى رب المشارق والمغيارب ولاشك أنافيها مطلعا واحداومغر باواحداهمنا أقرب المطيالع والمغارب الى سمت رؤسنا تمانها تأخذ في التباعد من ذلك المطلع الى سائر المطالع طول السنذتم ترجع اليه فغنوسها عبارةعن تباعدهاعن ذلك المطلع وكنوسها عبارة عن عودها اليه فهذا محتمل فعلى القول الاول يكون القسم واقعا بالخسة المتعيرة وعلى القول الشانى يكون القسم واقعسا بجميع الكواكب وعلى هذا الاحتسال الذي ذكرته يكون القسم واقعا بالسبعة السيسارة والله أعلى عراده (والقول الشباني) أن الخنس الجواري الكنسوهوقول اينمسعود والنضعي انهابقر الوحش وقال سعيدين جبيرهي الظباء وعلى هذا الخنس من الخنس في الانف وهو تقعير في الانف فان البقر والظباء أنو فهاعلي هذه الصفة والكنس جع كانس وهي التي تدخل الكشياس والقول هو الاول والدليل عليه أمران (الاول) انه قال بعد ذلك والليل اذاعسمس وهذا بالنجوم أليق منه يبقر الوحش (الثناني) ان محل قسم الله كلا كان أعظم وأعلى رتبة كان أولى ولاشك أن الكواكب أعلى رتبة من بقر الوحش (والثالث) أن الخنس جع خانس من الخنوس واما جعم خنساء وأخنس من الخنس خنس بالسكون والتحفيف ولايقسال الخنس فبد بالتشديد الأأن محمل الخنس في الوحشمة أيضا من الخنوس وهو اختفاؤ هما في الكناس اذاغابت عن الاعين \* قوله تعالى ( والليل اذاعسوس ) ذكر أهل اللغة الاعسوس من الاضداديقسال عسعس الايل اذا أقبل وعسعس اذا أدبر وأنشدوا في ورودها ععني أدبر قول الععاج

> > حتى اذا الصبح لها تنفسها \* وانجاب عنها ليلها وغسمسا

وأنشداً بوعبيدة في معنى أقبال الله مدرعات الابل لماعسمسا الله ثم منهم من قال المراد ههنا أقبل اللبل لان على هذا التقدير يكون القسم واقعا باقبسال اللبل وهو قوله اذا عسعس و يادباره أيضاوهو قوله والصبح اذا تنفس ومنهم من قال بل المراد أدبر وقوله والصبح اذا تنفس أى امتدضوء و تكامل فقوله والابل اذا عسعس اشارة الى أول طلوع الصبح وهو مثل قوله واللبل اذا أدبروا اصبح اذا أسفر وقوله والصبح اذا تنفس اشارة الى تكامل طلوع الصبح فلا يكون فيد تكرار الله وأما قوله تعالى (والصبح اذا تنفس) أى

فكيف وكل نفس تعلمه على طريقة قواك لمن تنصفه املك ستندم على ما فعلت وربما تدم الانسان على ما فعل فانك لاتفصد بذلك أن ندمه مرجو الوجود لامتيقن به أونادر الوقوع بل تريدأن العاقل بجب عليه أن يجتنب أمر ايرجى فيه الندم أوقلا بقع فيه فيكيف به

كشرماعنده فضلاأن يتزيدفن لوأمح النظر الجليل الاأن الكلام المعكوس عتمافيما ذكر من الامثلة عما بقبل الافراط والتادي فيد فانه في الاول كشراما بود وفي الثاني كشراما أترك وفي الشااث كثير من الفرسان وكل واحا من ذلك قابل للافراط والبسا اغة فيد اعدم انعصارم اتسالكثرة و قدقصد بعكسه ما ذكرمن التادي فيالتكشه حسيمافصل أماقوانعن فيدفالكلام الذيعكس عندعات كل نفسما أحضرت كاصرح به القائل ولس فيدامكان التكثير حتى بقصد بعكسه المبالغة والتمادي فمه والماالذي عكن فبه من الما لغة ما ذكر ناه فتأملو بجوزأن بكون

ذلك الاشعار بأنه اذا

علت حينك نفس من

النفوس ماأحضرت

وجب على كل نفسي

اصلاح علما مخافة

أنتكون هي تلك التي

علت ما أحضرت

اذًا كَانَ قَطْعَى الْوَبْتُودَكُذَيْرِ الْوَقُوعُ (فَلا أَقْسَمُ بِالْخُنْسُ) أَى الكُوا كَبِ الرواجِعِ مَنْ خَنْسُ اذَا تَاخْرُوهِي مَاعِدَا النَّهُرِينَ من الدراري الخمسة وهي بهرام وزحل وغطار دوالزهرة والمشترى وصفت بقوله تعالى (الجوار الخنس) لافها تجرى مع الشيس والقير وترجع حتى تُنْغَني تحت ضوء الشيس فغنوسها ﴿ ٤٨٤ ﴾ رجوه هاو كنوسها اختفاق ها تحت ضوتُها من

اذاأسفر كقوله والصبحاذا اسفرتم في كيفية الحجاز قولان (أحدهما) انه اذا أقبل الصبح أقبل باقباله روح ونسيم فجعل ذلك نفساله على المجساز وقيل تنفس الصبيح (والثاني) أنه شبه اللبل المغلم بالكروب المحزون الذي جلس بحبث لا يتحرك واجتم الحزن في قلبه فاذا تنفس وجدراحة فههنا لماطلع الصبيح فكائنه تخلص من ذلك الحزن فعبر عنه بالتنفس وهواستمارة اطيفة #واعلمانه تعالى لماذكر المقسم به أتبعه بذكر المقسم عليه فقال (انه لقول رسول كريم) وفيه قولان (الاول) وهوالمشهور أن المراد أن القرآن نول به جبريل فأنقيله هنااشكال قوى وهوانه حلف انه قول جيريل فوجب علينا أن فصدقه في ذلك فانام نقطع بوجوب حل اللفظ على الظاهر فلا أقل من الاحتمال واذاكات الامر كذلك ثبت انهذا القرآن يحمل أن يكون كلام جبريل لاكلام الله و بتقدير أن يكون كلام جبريل يخرج عن كوته معجزا لاحتمال أنجبريل ألقاء الى محدصلي الله عليموسل على سببل الاصلال ولايكن أن يجاب عنه بأنجبر يل معصوم لايفعل الاصلال لان العلم بعصمة جبريل مستفداد من صدق النبي وصدق النبي مغرع على كون القرآن معجزا وكون القرآن معجزا يتفرع على عصمة بدبريل فيلزم الدور وهو محال (والجواب) الذين قالوا بأن القرآن انمسا كان معجزا للصرفة انما ذهبوا الىذلك المسذهب فرارا منهذا السوالالانالاعجازعلى ذلك القول ايسق الفصاحة بلق سلب تلك العلوم والدواعى عن القلوب وذلك عالا تقدر عليه أحد الاالله تعالى ( القول الثاني) أن هذا الذي أخبركم به محمد من أمر الساعة على ماذكر في هذه السورة ليس بكهانة ولاظن ولاافتعال انماهو قول جبريل اتاميه وحيامن عندالله تعالى واعلم انه تعالى وصف جبريل ههنا بصفات ستذ(أولها) انهرسولولاشك أنهرسولالله الىالانبياء فهو رسول وجميع الانبياء أمته وهو المراد منقوله بنزل الملائكة بالروح من أمره على من بشاء من عباده وقال نزل به الروح الامين على قلبك (وثانيها) انه كريم ومن كرمه أنه يعطى أفضل العطاياو هو المعرفة والهدابة والارشاد ب (والشها) قوله (ذي قوة) عمنهم من جله على الشدة روى أنه عليه الصلاة والسلام قال لجبريل ذكرالله قوتك فاذابلغت قال رفعت قريات قوم اوط الاربع على قوادم جناجي حتى اذاسم أهل السماءنباح الكلاب وأصوات الدجاج قلبتها وذكر مقاتل انشيطانا يغالله الابيض صاحب الانبياء قصدأن يفتن النبي صلى الله عليه وسلم فدفعه جبريل دفعة رفيقة وقع بها من مكة الىاقصى الهند ومنهم منحله على القوة في أداء طاعة الله وترك الاخلال بها من أول الخلق الى آخر زمان التكليف وعلى القوة في معرفة الله وفي مطالعة جلال الله \* (ورابعها) قوله تعالى (عندذي العرش مكين) وهذه العندية ليست عندية المكان مثسل قوله ومن عنسده لايستكبرون ولبست عندية الجهة بدايل قوله أناعندالمنكسرة قلو بهربل عندية الأكرام والتشر يفوالتعظيم وأما مكين فقال الكسائى يقال قدمكن فلان عند فلان بضم الكاف مكنا ومكانة فعلى هذا

كأس الوحشي اذادخل كناسه وهوالبنت الذي يتخذه من أغصان الشجر إ وقبلهيجيعالكواكب تخنس بالنهار فتغيب عن المعيدون وتكنس فالليسل أى تطلع في أماكنهاكالوحشفي كنسها (والليل أذا صعس)أى أدرطلامه أوأفبل فانه من الاصنداد وكذلك سعسع قال الفراء أجمالمفسرون على أنمعني عسس أدبروعليه قول التحاج\* حتى اذا الصبيم لهسا تنفسا \*وانجابعنهما للهسا وعسمسا \* وقبل هيانة قريش خاصة وقيل معيني اقبال ظلامه أوفق لقوله تعالى (والصبح ادَاتَنَفُس ) لانه أُول النهسار وقيل ادباره أقرب من تنفس الصبح ومعناه أن الصبح اذا أقبل يقبل باقباله روح ونشيم فجعل ذلك تفسأ له محسازا فقىل تنفس الصبح (انه) أي القرآن الكريم الناطق عا ذكر من الدواهي الهائلة ( لقول رسول

كريْم ) هو جبر بل عليه السلام قاله من جهة الله عزوجل (ذي قوة) شديدة كفوله تعمالي شديد ﴿ المَكَينَ ﴾ القوى وقيل المراد القوة في أداء طاعة الله تعمالي وترك الاخلال بهمامن اول الخلق الى آخر زمان

التكليف ( عنددَى الفرش مكين) ذى مكانة رفيعة عند الله تعالى عندية اكرام و تشتر يف لاعندية مكان ( مُطَّلَّا عُ ﴾ في ابين ملائكته المقر بين يصدرون عن أمر ، و يرجعون الى رأيه ( نم أمين ) على الوحى وتم ظرف لما قبله وقيل المعده وقرى " ثم تعظيم الوصاف ( وما صاحبكم ) هورسول الله صلى الله

عليدوسل ( بحينون ) كالبهتد الكفرة والتعرض لعنوان المساحبسة للتلويح باحا طنهسم بتغاصيل أحواله عليه الصلاةوالسلامخبرا وعلهم يتراهنه عليه السلام غانسبوه اليه بالكلية وقد استدليه على فضل جبر بل عليه عليماالسلام للتباين البين بين وصفيهمسا وهوصعيف اذالممصودا ردقول الكفرة فيحشد عليدالصلاة أوااسلام انمسابعلم بشىر أفترى على الله كذبا أم به جنة لاتعداد فضائلهما والموازنسة بينهمسا ( ولقدرآه ) أي و بالله لقدرأى رسول الله جير يل عليهما الصلاة والسلام (بالافق المين) عطلع الشمس الاعلى (وماهو)أيرسولالله مسلى الله عليه وسلم (على الغيب) على ما يخسبره من الوحى اليدوغسره من الغيوب (بضنين) أى بخبل لا بخل بالوحى ولايقصر فيالتبليسغ والتعليموقرى بظنين

المكين هوذوالجاه الذي يعطى مايستل # ( وخامسها ) قوله تعالى ( مطاع تم )اعم أنقوله ثم اشارة الى الفارف المذكور أعنى عنسددى العرش والمعني انه عندالله مطساع في ملائكته المقر بين يصدرون عن أمر، و يرجعون الى رأيه وقرى ثم تعظيما للامانة و بيانالانهاأ فضل صفاته المعدودة \* (وسادسها )قوله (أمين) أي هوأُمين على وحي الله ورسالاته قد عصمه الله من الخيانة والزال المم محمقال ( وماصاحبكم بمجنون) واحتج بهذه الآية من فضل جبريل على محد صلى الله عليه وسلم فقال الكاذا وازنت بين قوله انه لقول رسول کر برذی قوة عند ذی العرش مکین مطاع نم آمین و بین فوله وماصاحبکم بمجنون ظهر النَّفاوت العظيم ( ولقد رآه بالافق المبين ) يعنى حيث تطلع الشمس في قول الجميع وهذامفسرق سورة النجم ( ومأهو على الغيب بطنين ) أي وما مجمد على الغيب بظنين والغب ههنا القرآن وماقيه من الانساء والقصص والظنين المتهم بقال ظننت زيدا فيمعني اتهمته وليس من ألظل الذي يتعدى الى مفعولين والمعنى ما هجد على القرآن بمتهم أى هو تقد فيما بو دى عن الله ومن قرأ بالصادفه و من البحل بقال منشت به أصن أي بخلت والمعنى ليس ببخيل فيما أنزل الله قال الفراء يأتبه غيب السماء وهوشي تغيس فلا يبخل به عليكم وقال أبوعلي الفارسي المعني أنه يخبر بالغيب فيدينه ولايكتمه كإيكتم الكاهن ذلك ويمتنع من اعلامه حتى بأخذعليه حلوانا واختار أبوعبيدة القراءة الاولى أوجهين (أحدهماً) أنالكفار لم يبخلوه وانمااتهموه فنقى المهمة أولى من نق البخل (والنهما) قوله على الغيب ولوكان المراد البخل لقال بالغيب لانه يقال فلان صنين بكذا وقلما يقسال على كذا \* تمقال تعالى ( وماهو بقول شيطان رجيم ) كان أهل مكة يقولون ان هذا القرآن يحيئ به شيطان فيلقيه على اسانه فنفي الله ذلك فان قيسل القول بصحية النبوة موقوفعلىنفي هذا الاحتمال فبكيف يمكن نني هذا الاحتمسال بالدليل السمعي قلنابينا أنعلى القول بالصرفة لاتنوقف صحة النوة على نفي هذا الاحتمال فلاجرم يمكن نفي هذا الاحمال بالدايل السعى المعنى المالي المايل وأن تذهبون ) وهدنا استضلالهم كايقسال تارك الجادة اعتسافا اين تذهب مثلت عالهم بحاله في تركهم الحق وعدولهم عنه الى الباطل والمعسني أي طريق تسلكون أبين من هذه الطريقة التي قديينت لكم قال الغراء ببتقول الى أين تذهب واين تذهب وتقول ذهبت الشام وانطلقت السوق واحتبح الاعتزال بهذه الآية ووجه ظاهر تمبين أن القرآن ماهو \* فقال ( ان هوالاذ كر معالمين) أي هو بيان وهدا يذلخاني أجوين برثم قال ( لن شاء منكم أن يستقيم) وهو بدل من العالمين والتقدير ان هوالاذكر لمن شاءمتكم أن يستقيم وفائدة هذا الابدأل ان الذين شاؤا الاستقامة بالدخول في الاسلام هم المنتفعون بالذكر فكا تهلم يوعظ به غيرهم والمعنى أنالقرآن انماينتقع بهمن شاء أن يستقيم تمهين ان مشيئسة الاستقامة موقوفة على مشيئة الله \* فقال تعالى ( ومانشاورن الأنيشاء الله رسالمالين ) أي ان يشاء الله تمسالي أن

أى عتهم من الظنة وهي التهمة (وماهو بقول شيط ان رجام ) أى فول بعض المستقرة للسمع وهونُفي لقولهما نه كهانة وسحر (فأين تذهب ون) استضلالهم فيمايسلكونه في أمر القرآن والفاء لترتيب مابعدها على ماقبلها عن ظهور أنه وحي مبين وليس ممايقولون في شي كاتفول لمن ترك الجادة بعدظهورها هذا الطريق الواضح فآين تذهب (أنهو )ماهو ( الاذكرالعالمين) موعظة وتذكيرلهم وقوله تعالى ( لمن شاءمنكم) ﴿ ٤٨٦ ﴾ بدل من العالمين بإعادة الجار وقوله تعالى

يعطيه المثالشيئة لان فعل المثال المشيئة صفة محدثة فلابدق حدوتها من مشيئة أخرى فيظهر من مجموع هذه الآيات ان فعل الاستقامة موقوف على ارادة الاستقامة وهسذه الارادة موقوفة الحصول على أن يريدالله أن يعطيه الثالارادة والموقوف على الموقوف على الشيئة موقوفة على الشيئة موقوفة على في الشيئة الله وهذا هو قول أصحابنا وقول بعض المعتزلة ان هذه الآية مخصوصة بمشيئة القهر والالجاء ضعيف لانا بينا أن المشيئة الاختيارية شيئ حادث فلابدله من محدث فيتوقف حدوثها على أن يشاء محدث المجادها وحينة في عود الالزام والله أعلى الصواب

## (سورة الانفطار تسع عشرة آية مكية )

## \* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(اذاالسماءانفطرت وإذاالكواك انتثرت وإذاالحار فعرت وإذاالقبو ربعثرت علت نفس ماقدمت وأخرت) اعلم أن المراد أنه اذاوقعت هذه الاشياء التي هي أشراط الساعة فهناك تحصل المشر والنشر وفي تفسيرهذه الآبات مقامات (الاول) في تفسيركل واحد من هذه الاشياء التيهي أشراط الساعة وهي ههنا أربعة اثنان منها تتعلق بالعلويات واثنان آخران تتعلق بالسفليات ( الاول ) قوله اذا السما انفطرت أي انشقت وهو كقوله و بوم تشقق السماء بإلغمام اذاالسماء انشقت فاذاانشقت السماء فكانت وردة كالدهان وقصتالسماء فكانتأ بهابا والسماء منفطر بهقال الحلبل ولميأت هذا على الغعل بلهو كقولهم مرضع وحائض واوكانعلى الفعل لكان منفطرة كإقال اذاا لسماءانفطرت اما الثانى وهوقوله واذاالكوا كبانتثرت فالمني ظاهر لان عندانتقاض تركيب السماءلابد من انتثار الكواكب على الارض واعلماناذكرنا في بعض السؤر المقدمة أن الفلاسة ينكرون امكان الخسرق والالتقام على الافلاك ودابلنا على امكان ذلك أن الاجسمام متماثلة في كونها أجسامافوجب أزيعهم على كلواحدمنها مايصهم على الآخرانماقلنا انهامغا الذلانه يصبع تقسيها الى السماوية والارضية ومورد التقسيم مشترك بين القسمين فالعلويات والسفليات مشتركة فيأنبها أجسام وانما قلناانه متى كانكذلك وجبأن يصم على العلويات مايصم على السفليات لان المماثلات حكمها واحدفتي يصم حكم على واحدمنها وجب أن يصمح على الباقي وأما الاثنان السفليات ( فأحدهما ) قوله واذاً البحارفيرت وفيدوجوه (أحدها) أنه ينفذ بعض البحارفي البعض بارتفاع الحاجز الذي جعله الله برزخا وحينئذ يصبر الكل بحراواحدا وانمايرتفع ذلك الحاجر لتزارك الارض وتصدعها (وثانيها) النمياه البحارالان راكدة مجتمسة فاذا فجرت تفرقت وذهب ماوُّها( وثانتها) قال الحسن فجرت أي يبست واعلمان على الوجوه الثلاثة فالمرادانه تنغير البحارعن صورتها الاصلية وصفتها وهوكاذكر انه تغير الارض عن صفتهافي قوله يوم تبدل الارض غيرالارض وتنبرا لجبال عن صفتها في قوله فقل ينسفهار بي نسفا فيذرها قاعا

(أنيستقيم) مفعول شاء أى لمن شاءمنكسير الاستقامة بمحرى الحق وملاز مسةالصواب وايداله من العالمين لانهم المنتفعون بالندكير ( ومانشاو \* ن ) أي الاستقامة مششة مسستتبعة لها فيوقت من الاوقات ( الاأن يشاءالله ) أيالاوقت أن يشاءالله تعالى تلك المشيئة أى المستبعدة للاستقامة فأن مشيئنكم لاتستتبعها بدون مشيئة الله تعالى (رب العالمين) مالك الخلق ومريبهم أجهين \*عن رسول الله صلى الله عليد وسلم من فرأسورةالتكر برأعاذه الله أن يقضيه حين تنشر صحنفته \*(سورةانفطرت مكية

\*(سورة انفطرت مكية وآيها تسم عشرة)\* «بسم الله الرحمن الرحيم\* (اذا السما انفطرت) أى انشقت المنزول الملائمكة كقوله تعالى ويوم تشقق السماء بالغمام ونزل الملائكسة تنزيلا وقوله تعسالى وقحت السماء فكانت

أ بواباً والكلام في ارتفاع السماء كمامر في ارتفاع الشمس (وإذا الكواكب انتسترت) ﴿ صفصفا ﴾ أي تساقطت متفرقة (واذا البحار فجرت) فنم بعضها الى بعض فاختلط

العَدْبِ بَالْاجِلِجُ وزال ما بينهما من البرزخ الحاجر وصارت البحار بحراوا حدوروى أن الارض تنشف الماء بعد المتلاء المجار فتصير مستوية وهي معنى التسجير ﴿ ٤٨٧ ﴾ عندالحسن رضي الله عنه وقبل الرمياء البحارالات راكدة

مجتمسة فاذا فعرت تفرفت و دهبت وقري فعرت بالمخفف مبندا للفعول ومبنياللفاعل أيضاءعني بغتمن الفجور نطرا الىقوله تعالى لايبغيان (واذا القبورا مرت) أي قلب ترابهاوأخرج موتاها ونظيره محترافظا ومعني وهما مركبان من البعث والبحث معراء ضعت البهما وقوله تعالى (علت نفس ماقدمت وأخرت) جواب اذالكن لاعلى أنها تعلم عند العث بل عند نشرا لصعف لما عرفت من أن المراد بهازمان واحدمبدؤه النفعة الاولى ومنتهاه الفصل بين الخلائق لاأزمنة متعددة حسب تعددكلة اذاواتماكررت التهويلمافي حبزهما من الدواهي والكلام فيه كالذي مرتفصيله فينظيره ومعنى ماقدم أخرما أسلف منعل خبرأوشر وأخرمن سيئة حسنة أوسيئة يمل بها بعد، قاله ابن

صفصغا(ورابعها)قرأ بعضهم فجرت بالتخفيف وقرأ مجاهد فجرت على البناء للفاعل والتخفيف يمعني بغت لزوال البرزخ نظرا الى قوله لايبغبان لانالبغي والفجور أخوان (واماالثاني) فقوله واذا القبور بعثرت فاعلم النبعثر و بحثر بعني واحد وهمام كبان من البعث والبحث معراء مضمومة اليهما والمعني أثيرت وقلب أسفلها اعلاها وبإطنها ظاهرها ممها اوجهان (أحدهما) ان القبور تبعثر بأن يخرج ما فيها من الموتى احيساء كاقال تعالى وأخرجت الارض أثقالها (والثاني) انها تيعثرلا خراج مافي طنها من الذهب والفضةوذلكلان من اشراطالساعة أن تخرج الارض أفلاذ كبدها من ذهبهاو فضتها ثم يكون بعد ذلك خروج الموتى والاول أفرب لان دلالة القبورعلي الاول أثم (المقام الثاني) في فائدة هذا الترتيب اعلم أن المراد من هذه الآيات بيان تخريب العالم وفناء الدنيا وانقطاع التكاليف والسماء كالسقف والارض كالبناء ومن أراد تخربب دار فانه يبدأ أولابكخر يب السقف وذلك هو قوله إذاالسماء انفطارت ثم يلزم من تخريب السماء انتثار الكواكب وذلك هو قوله وإذاالكواكب انتثرت نمانه تعالى بعد تخريب السماء والكواكب يخرب كل ماعلى وجه الارض وهو قوله واذااليحار فجرت ثم انه تعالى يخرب آخر الامر الارض التي هي البناء وذلك هو قوله واذا القبور بعثرت فأنه اشارة الى قلب الارض ظهر البطن و بطنا لظهر (المفلم الثالث) في تفسير قوله علت تفس ماقدمت وأخرت وفيه احتمالان (الاول) إن المراد بهذه الاموردكر يو القيامة تم فيه وجوه (أحدها) وهوالاصبح ازالمقصود منه الزجرعن المعصية والترغيب في الطاعة أى يعلمكل أحد فهذا اليوم ماقدم فليقصرفيه وماأخر فقصر فيدلان قوله ماقدمت يقتضى فعلاوماأخرت يغتضى تركا فهذاالكلام يقنضى فعلاوتركا وتقصيرا وتوفيرا فان كان قدم الكبائر وأخر العمل الصالح فأواه النار وانكان قدمالعمل الصالح وأخر الكبائرةأواه الجنة ( وتانبها ) ماقدمت منعمل أدخله في الوجود وماأخرت منسنة يستن بهامن بعده من خيراً وشر (والااتها) قال الصحاك ما قدمت من الفرا أص وما أخرت أىماضيعت(ورابعها) قال أبومسلما قدمت من الاعمال في أول عرها وما أخرت في أخر غرهافان قبل وفي أى موقف من مواقف القيامة يحصل هذا العلم قلناأما العلم الاجالى فيحصل في أول زمان الحشر لان المطبع برى آنار السعادة والعاصى برى آنار الشفاوة في أول الامر وأما العلم التفصيلي فاتما يحصل عند قراءة الكتب والمحاسبة (الاحمال الثاني) أن يكون المرادقيل قيأم القيامة بلعندظهور اشراط الساعة وانقطاع التكاليف وحين لاينفع العمل بعد ذلك كإقال لاينفع نفساا عانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في اعانها خيرا فبكون ماعمله الانسان الى ثلك الغساية هوأول أعساله وآخرها لانه لاعمله بعدذلك وهذاالقول ذكره القفسال \* قوله تعسالي (باليهسالانسسان ماغرك بربك الكريم الذي خلقك فسواك فعدلك في أي صورة ماشاء ركبك) اعلم انه سبحانه لما خبر في الآية الاولى عن

أيباس والن مسعودوعن ابن عباس أيضا ماقدم من معصية وأخر من طاعة وهوقول قتادة وقيل ماقدم من أمواله تُصِيه وأخر لورتنه وقيل ماقدم من فرض وأخر من فرض وقيل أول عله وآخره ومعنى ما علها بهما علها التفصيلي حسماذكر فيما مرمر ارا (يا يها الانسسان ماغرك بريك المكريم) أى أى شي خدعك وجر المتعلى عصمانه وقد علت مابين يديك ﴿ ٤٨٨ ﴾ من الدواهي التامة والعراقيل الطامة

وقوع الحشر والنشر ذكرفي هذه الآية مايدل عقلا على امكانه أوعلى وقوعه وذلك من وجهين ( الاول ) أن الاله الكريم الذي لايجوز من كرمه أو يقطع موائد نعمه عن المذنبين كيف يجوز في كرمه أن لاينتقم الطلوم من الطالم (الثاني) ان القادر الذي خلق هذه البنية الانسانية تمسواها وعذاها اماأن يقال انه خلفها لالجكمة أولحكمة فانخلقها لالحكمه كانذلك عبثا وهوغير جائز على الحكيم وانخلقها لحكمة فتلك الحكمة اماأن تكون عائدة الىاللة تعالى أوالى العبد والاول باطللانه سبحانه متعال عن الاستكمال والانتفاع فتعين الثاني وهوانه خلق الخلق لحكمة عأئدة الىالعبد وتلك الحكمة اماأن تظهر في الدنيا أو في دار سوى الدنيا والاول باطل لان الدنيا دار بلاء والمتحان لادار الانتفاع والجراء ولما بطل كل ذلك ثبت انه لابدبعد هذه السار من دار أخرى فثبت ان الاعتراف بوجود الاله الكريم الذي يقدر على الخلق والتسسوية والتمديل يوجب على العاقل أن يقطع بأنه سبحانه يبعث الاموات و يحشرهم وذلك عنهم من الاعتراف بعدم الحشروالنشروهذا الاستدلال هوالذي ذكره بعينه في سورة التين حيث قال نقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم الى أن قال فايكذ بك بعد بالدين وهذه المحاجة تصلح معالعرب الذين كانوا مقرين بالصانع وينكرون الاعادة وتصلح أيضامع منينق الابتداءوالاعادة معالان الخلق المعدل يدلعلي الصانعو بواسطته يدل على صحة القول بالحشر والنشر خان فبل بناء هذا الاسمندلال على أنه تعالى حكيم ولذلك قال في سورة التين بعداً هذا الاستدلال أليس الله بأحكم الحاكمين فكان يجب أن يقول ف هذه السورة ماغرك ير بك الحكيم (الجواب) ان الكريم يجب أن بكون حكيمالان ابصال النعمة الى الغير لولم يكن مبنيا على داعية الحكمة لكان ذلك تبذيرا لاكرماأما اذاكان مبنيا على داعية الجكمة فحينثذ يسمى كرما اذائبت هذافنقول كونه كريما يدل على وقوع الحشرمن وجهين كاقررناه أماكونه حكيما فانه يدل على وقوع الحشرمن هذا الوجه الثاني فكان ذكرالكريم ههنا أولى منذكر الحكيم هذاهوتمام الكلامني كيفية النظم ولنرجم الى النفسير أما قوله يائيها الانسان فقيه قولان (أحسهما) انه الكافر لقوله من بعد ذلك كلا بل تكذبون بالدين وقال عطاء عن ان عباس نزلت في الوليد بن المغيرة وقال الكابي ومقاتل نزات في ابن الاسد بن كلدة بن أسيد وذلك انه ضرب النبي صلى الله عليه وسلم فلم يعاقبه الله تعالى وأنزل هذه الآية ( والقول الثاني ) انه يتناول جميع العصاة وهوالاقرب لانخصوص السبب لايقدح فيعوم اللفظ أمافوله ماغرائبر بك الكريم فالمراد ماالذي خدعك وسدول لك الباطل حنى تركت الواجبات وأتيت بالحرمات والمعنى اماالذي أمنك من عقابه بقال غرم بفلان اذاأ منه المحذوز من جهندمغ انه غير مأمون وهوكةوله لا يغرنكم بالله الغرور هذا اذاحلنا قوله يأيها الانسان على جبع العصاة وأما اذاجانا على الكافر فالمعنى ماالذي دعالئالي الكفر والجعد بالرسل

وماسيكون حينند من مشاهدة أعالك كلها والتغريض لعنسوان كرمد تعسابي للالذان بأندليس بمسايصلحأن يكون مدارالاغترارة حسمايغو بدالشيطان ويقول لدا فعلماشتت فان ربك كريم قد تفضل عليك في الدنيا وسيغمل مسله فيالآخرة فاته فيساس عقيم وتمنية باطلة يلهو عما بوجب المبالغة في الافيال على الايمسان والط ماعة والاجتناب عن الكفر والعصيان كأنه قيل ماحلك علىءصيان وبكالموصوف بالصفات الزاجرة عنه الداعية الىخلافة وقوله تعالى (الذي خلفك فسواك فعدلك ) صفة ثانية مقروة للربوبية مبنية للكرم مشهة علىأن من قدر على ذلك بدأ قدر عليه اعادة والتسوية جعل الاعضاء سليمة سوية معدة لنافعها وعدلها عدل بعضها بيعض معنث اعتبدلت ولم

شغاوت أوصر فهاعی خلفه غیر الاعداد قری فعدال بالتشدید أی صیرك معند لامتناسب الحلق ﴿ وانكار ﴾ من غیر تفاو ت فید (فی أی صورة ماشاء ركبك ) أی ركبك فی أی صورة

شاءهامن الصورالمختلفة ومامزيدة وشاء صفة الصورة أي ركبك في أي صورةشاءهاواختارها لكمن الصور العجيمة الحسنة كقوله تعالى لقدخلقنا الانسان في أحسن تقويم وانما أريعطف الجلةعلى ماقبلها لانهامان المداك (كلا) ردع عن الاغتزار بكرمالله أتعالى وجعله ذريعه الى الكفر والمعاسي معركونه موجما للشكر والطاعة وقوله تعالى (بلتكذبون بالدين) اضرابء جلة مقدرة منساق الها الكلام كانه قبل بعد الردع بطريق الاعتراض وأنتم لاترتدعون عن ذلك بل تجترون على أعظم من ذلك حيث تكذبون

وانكار الحشر والنشروههنا سؤالات (الاول) انكونه كريا يقتضي أن يغتر الانسان بكرمه بدايل المعقول والمنقول أماالمعقول فهوان الجود افادة مايذبغي لالعوض فلماكان الحق تعالى جوادا مطلقا لمهيكن مستعيضا ومتى كان كذنك استوى عنسده طاعة المطيعين وعصيان المذنبين وهذا يوجب الاغتزار لانه من البعيد أن يقدم الغني على ايلام الضعيف منغير فأندة أصلا وأماالمنقول فاروى عنعلى عليه السلام انهدعا غلامه مرات فإبجبه فنظر فاذاهو بالباب فقالله لمها تجبني فقال التنتي بحاك وامني من عقو بنك فاستحسن جوابه وأعتقه وقالوا أيضا من كرم الرجل سوء أدب عُلماته ولما ثبت ان كرمه يقتضي الاغترار به فكيف جعله ههنا مانما من الاغترار به ( والجواب) من وجوه (أحدها) ان معنى الآية انك لماكنت ترى حلم الله على خلقد ظنفت أن ذلك لائه حسباب ولادار الاهذه الدار فاالذي دعاك الى هذا الاغتزار وجرأك على انكارالحشر والنشر فانريك كريم فهولكرمه لايعاجل بالعقوبة بسطاف مدةالتوبة وتأخيرا للجزاء الى أن يجمع النساس في الدار التي جعلها الهم الجزاء فالحاصل أن ترك المعاجلة بالعقوبة لاجل الكرم وذلك لايقتعني الاغترار بأنه لادار بعد هذه الدار (وثانيها)ان كرمه لمابلغ الىحيث لايمنع من العاصى موائد لطفه فيأن ينتقم للمظلوم من الظالم كأن أولى فاذن كونه كريما يقنضي الخوف الشديد من هذا الاعتبار وترك الجراءة والاغترار(وثالثها)ان كثرة الكرم توجب الجدوالاجتهاد في الخدمة والاستحباء من الاغترار والنسواني ( ورابعها ) قال بعض النساس آنما قال بر كالبكر بم ليكون ذلك جوابا عن ذلك السوال حتى بقول غرني كرمك واولاكرمك لمافعلت لانكرأيت فسترت وقدرت فأمهلت وهذاالجواب انمايضيم اذاكان المراد من قوله يأيها الانسان ليس الكافر ( السموال الثاني) ماالذي ذكرة المفسرون في سبب هذا الاغترار قلنا وجوه (أحدها) قال قنادة سبب غرور ابن آدم تسويل الشيطانله (وثانيها )قال الحسن غرمحقه وجهله (وثالثها) قال مقائل غره عفوالله عند حين لم يعاقبه في أول أمره وقيل للفضيل بن عياض اذا أقامك الله بوالقيامة وقال لك ماغزلة ير بك الكريم ماذا تقول قال أقول غرتني ستورك المرخاة ( السوَّال الثالث ) مامعني قراءة سعيد بن جبير ماأغرك قلنا هواماعلى التعبب واماعلى الاستفهام من قولك غرال بل فهوغار اذاغفل ومنقولك بيتهم العدووهم غارون وأغره غيره جعله غارا أماقوله تعالى الذي خلقك فاعلمانه تعالى لماؤصف نفسه بالكرم ذكرهذه الامور الثلاثة كالدلالة على تحقق ذلك الكرم (أولها) الخلق وهوقوله الذي خلفك ولاشك انه كرم وجود لان الوجود خبر من العدم والحياة خير من الموت وهوالذي قال كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا فاحياكم (وثانيها) قوله فسوالتأى جعلت سويا سالم الاعتناء تسمع وتبصر نظيره قوله أكفرت بالذى خلفك من تراب تممن نطفة ثم سسواك رجلا قال ذوالنون سسواك أى سخرلك

المكونات أجع وماجه للت مسخر الشئ منها ثم أنطق لسانك بالذكر وقلبك بالعقل وروحك بالمعرفة وسنرك بالايمان وشنرفك بالامر والنهي وفضلك على كشير بمنخلق تفضيلا (وثالثها) قوله قعدلك وفيه بحثان (البحث الاول) قال مقاتل ير يدعدل خلفك في العينين والاذنين والبدين والرجلين فلم يجعل احدى البدين أطول ولااحدى العينين أوسعوهو كقوله بلى قادر بن على أن نسوى بنانه ونقر بره ماعرف في علم الله مرمح اله سبعانه ركب جانبي هذه الجثة على التساوى حتى انه لاتفاوت بين نصفيه لافي العظام ولافي أشكالها ولاف تقبها ولافي الاوردة والشرايين والاعصاب النافذة فيهاوا لخارجة منهاواستقصاء القول فيدلايليق بهذااله وقالعطاء عناين عباس جعلك قائما معتدلاحسن الصورة لاكالبهجة المحنية وقال أبوعلى الفسارسي عدل خلقك فأخرجك فيأحسن التقويم و بسبب ذلك الاعتدال جعلك مستعدا لقبول العقل والقدرة والفكر وصيرك بسبب ذلك مستوليا على جيع الحيوان والنبات وواصلا بالكمال المعالم يصل اليه شئ من أجسام هذا العالم ( البحث الثاني ) قرأ الكوفيون فعدلك بالتحفيف وفيه وجو إ (أحدها) قال أبوعلى الفارسي أن يكون المعنى عدل بعض أعضائك بيعض حتى اعتداك (والثاني) قال الفراء فعدلك أي فصرفك الى أي صورة شاء ممقال والتشديد أحسن الوجهين لانك تقول عدلتك الى كذا كاتقول صرفتك الى كذا ولا يحسن عدلك فيه ولاصرفنك فيه فني القراءة الاولى جعل في من قوله في أي صورة صلة للتركيب وهوحسن وفي القراءة الثانية جعله صلة لقوله فعدلك وهو ضعيف واعلم ان اعتراض الفراء أنما يتوجد على هذا الوجد الثاني فأما على الوجد الاول الذي ذكره أبوعلى الفارسي فغير منوجه (والتالث) نقل القفال عن بعضهم انهم الغنان بعنى واحداً ماقوله في أى صورة ماشاء ركبك فقيهمباحث (الاول) ماهل هي مزيدة أم لافيد قولان (الاول) انهاليست مزيدة بلهي في معنى الشرط والجزاء فيكون المعنى في أي صورة ما شاء أن يركبك فيها ركبك و بنا على هذا الوجه قال أبوصالح ومقاتل المعنى انشاء ركبك في غير صورة الانسان من صورة كلب أوصورة حار أوخنزير أوقرد ( والقول الثاني ) انهاصلة مؤكدة والمعنى فيأى صورة تقتضيها مشيئته وحكمته من الصور المختلفة فانهسجانه يركبك على مثلهما وعلى هذا القول تحتمل الآية وجوها (أحدها) أن الراد من الصور المختلفة شبه الاب والام أوأقارب الاب أوأقار المع يكون المعنى انه سجانه يركبك على مثل صور هؤلاء ويدل على صحة هذا مار المسلام قال في هذه الآية إذااستقرت النطفة في الرحم أحضرهالله كل نسب بها و بين آدم ( والثاني ) وهوالذي ذكره الغراء والزجاج انالمراد من الصور المختلفة الاختلاف بحسب الطول والقصر والحسن والقبح والذكورة والانوثة ودلالة هذه الحالة على الصانع القادر في غابة الظهور لان النطفة جسم متشابه الاجراء وتأثير طبع الابوين فبدعلى السوية

بالجزاء والبعث رأسسا أوبدين الاسلام الذيهما من جسلة أحكامه فلا تصد قون سوالا ولاجوابا ولانوابا ولاعقاما وقبل كاأنه قبل انكم لاتستقيون على ماتوجيه نعمى وارشادي المكم بل تكذبون الخ وقال القفسال ليس الاحرز كاتفولون من أنه لابعث ولانشبور ثمقيل أنتم لاتتبينون جدا البيان بل تكذبون بيوم الدين وقوله تعالى (وانعلبكم الخافظين) حال من فاعل تكذبون مفيدة لبطلان تكذ ببهم وتحقسق مايكذبون بهأى تكذبون فالجزا والحال أن عليكم من قبلنا لجافظين لاعالكم (كرأما) لدينا

فالفاعل المؤثر بالطبيعة فيالقابل المتشابه لايفعل الافعلا واحدافل اختافت الآثار

والصفات دل ذلك الاختلاف على الالله برهوالتادر المختلار قال القفال اختلاف الخلق والالوانكاختلاف الأحوال فيالغني والفقر والصحة والسقم فكما أنانقطمانه سبحانه انماميز البعض عن البعض في الغني والفقر وطول العمر وقصره بحكمة بالغمة لايحيط يكنههاالاهوفكذلك نطرانه انماجعل البعض مخالف اللبعض فيالخلق والااوان محكمة بالغــة وذلك لان بسبب هذا الاختلاف تميز المحسن عن المسيء والقريب عن الاجنى ممقال ونحن نشهدشهادة لائك فهاانه سجسانه لم نفرق بين المناظر والهيئات الالماعلم من صلاح عباده فيه وان كتاجاهاين بعين الصسلاح ( القول الثالث ) قال الواسطي المرادصورة المطبعين والعصاة فليس منركبه على صورة الولاية كن ركبه علىصورة العداوة قالآخرونانه اشارة الىصفاءالار واح وظلمتها وقال الحسن منهم من صوره ليستخلصه لنفسه ومنهم من صوره ايشغله بغيره مثال الاول انه خلق آدم ليخصه بالطاف بره واعلاء قدره وأظهر روحه من بين جاله وجلاله وتوجد بتساج الكرامة وزينه برداء الجلال والهيبة \*قوله تعالى (كلابل تكذبون بالدين) اعلم انه سيحانه لمابين بالدلائل العقلية صحة القول بالبعث والنشور على الجلة فرع عليها أشرح تفاصيل الاحوال المتعلقة بذلك وهي أنواع ( النوع الاول) انه سجانه زجرهم عن ذلك الاغترار بقوله كلاو بلحرف وضعف اللغة لنفشئ قد تقدم وتحقيق غيره فلاجرم ذكروا في تفسير كلاوجوهما (الاول) قال القداضي معناه انكم لاتستقيمون على توجيه نعمى عليكم وارشادي لكم بل تكذبون بيوم الدين (الثاني )كلاأي ارتدعوا عن الاخترار بكرمالله ممكانه قال وانكم لاترتدعون عن ذلك بل تكذبون بالدين أصلا ( الثالث ) قال القفال كلاأى ليس الامر كاتقولون من آنه لابعث ولانشو ركان ذلك يو جب ان الله تعالى خلق الخلق عبثا وسدى وحاشاه من ذلك تمكائنه قال وانكم لاتنفعون بهذا البيان بل تكذبون وفي قوله تكذبون بالدين وجهان (الاول) أن يكون المرادمن الدين الاسسلام والمعنى انكم تكذبون بالجزاء على الدين والاسلام ( والثساني ) أن يكون المراد من الدين الحساب والمعني انكم تبكذبون بيوم الحساب؛ ( النوع الثاني) قوله تعالى ( وانعليكم الحافظين كراما كاتبين إعلون ماتفعلون ) والمعني التعجب من طالهم كأنه سجسانه قال انكم تكذبون بيوم الدين وهويوم الحسساب والجزاء وملائكة اللهموكلون بكم يكتبون أعمالكم حتى تحاسبوابها يوم القيامة ونظسيره قوله تعالى عنى اليمين وعن الشمال قعيد مايلفظ من قول الالديه رقبب عنيد وقوله تعسالي وهو القاهر فوق عباد، و برسل عليكم حفظة ثم ههنسامباحث (الاول) من الناس من طعن في حضور الكرام الكاتبين من وجوه (أحدهما) ان هو لاء الملائكة اما أن يكونوامر كبين من

الاجسام اللطيفة كالهواء والنسيم والنسار أومن الاجسام الخليظة فانكان الاولازم

(كأتين) لها (يعلون ماتفعلون) من الافعال قللاوكشراو بضبطونه نقبرا وقطميرا لتجازوا بذلك وفي تعظم المكاتبين بالثناءعلي تفغيم لامر الجزاء وأنه عندالله عن وجلمن جلائل الامور حيث يستعمل فمهمؤلاء الكرام وقوله تعالى (ان الابراراق نعيم وان الفسار افي حم ) استنساف مسوق لبيسان تتجية الحفظ والكناب من الثواب والعقسابوفي تنكسيرالنعيم والجعيم منالتفعيم والتهويل مالابخني وقوله تعسالي (اصلوتها) اماصغة لجعهم أواستثناف مبني على سوال

أنتنقض بنبتهم بأدنى سبب من هبوب الرياح الشديدة وامر اراليد والكر والسوط فيالهواء وانكانا الثاني وجبأن نراهم اذاوجاز أن يكونواحاضرين ولاتراهم لجازأن يكون بعضرتنا شعوس وأقار وفيلات وبوقات ونحن لانراها ولانسمعها وذلك دخول في التجساهل وكذا القول في الكار صحسائفهم وفواتهم وقلهم (وثانيها) ان هذا الاستكناب الاكانخاليا عن الغوائدفه وعبث وذلك غيرجاز على الله تعالى والكان فيه فألدة فنلك القائدة اما أن تكون عائدة الى الله تعالى أوالي العبدوالاول محال لانه متعال عن النفع وأنسر و بهذا يظهر بطلان قول من يقول انه تعمالي انما استكتبها خوفامن النسيان والغلط والثاني أيضا محاللان أقصى مافى البساب أنيقال فائدة هذا الاستكتاب أن يكونوا شهودا على الناس وحجة عليهم يوم القيامة الاأن هذه الفائدة صعيفة لان الانسان الذي علم أن الله تعالى لايجور ولايظلم لايحتساج في حقه الى أثبات هذه الحية والذي لايملم ذلك لاينتفع بهذه الحجة لاحتمال انه تعالى أمرهم بأن يكمنا ا تلك الاشياء عليه طَلمُنا ( وتالثها ) إن أفعال القلوب غيرمر ثية ولامحسوسة فت. [ هي من باب المغيبات والغيب لايعله الاالله تعسالي على ما قال وعنده مفساتح الغلا لايعلها ألاهو واذالم تكن هذه الافعال معلومة للملائكة استحال أن يكتبوها واللل تقنعني أن بكونوا كاتبين عليناكل مانفعسله سواء كان ذلك من أفعسال القلوب أُمُّ مُورَ (والجواب) عن الاول ان هذه الشبهة لاتزول الاعلى مذهبنا بناء على أصلين (أحدهما) ان البنية ابست شرطا للعياة عندنا (وانثاني) انعندسلامة الحاسمة وحضور المرئي وحصول سأرالشر النط لايجب الادراك فعملي الاصل الاول بيحور أن تكون الملائكة أجرامااطيفة تتمزق وتتفرق والكن تبتي حياتهامع ذلك وعلى الاصل الشابي مجوز أن يكونوا أجساما كشيفة لكمالانراها (والجواب) عن الثاني ان الله تعسالي اعاأجري أموره مع عباده على ما يتعاملون به فيما بيتهم لاز ذلك أبلغ في تقر برالمعني عندهم ولماكان الابلغ عندهم في المحساسية اخراج كتاب بشهود خوطبوا عثل هذا فيما يحاسبون به يوم القيامة فيخرج لهم كتب منشورة ويحضرهنا النملائكة يشهدون عليهم كايشهد عدول السلطان على من يعصيه و يخالف أمره فيقواون له أعطاك الملك كذاوكذا وفعل بك كذاوكذائم قدخاافتسه وفعلت كذا وكذا فكذاههنا والله أعسلم بحقيقة ذلك (والجواب) عن الثالث النفاية ما في الباب تخصيص هذا العموم بأفعل الجوارح وذلك غير متنع (البحث الثاني) ان قوله تعالى وان عليكم لحافظين وان كان خطاب مشافهة الاأن الامة بجمه على انهذا الحكم عام في حق كل المكلفين ممهد الحمّالان (أحدهما) أن يكون هنالنجم من الحافظين وذلك الجمع يكونون حافظين لجميع بني آدم من غيرأن يُغتم واحد من الملائكة بواحد من بني آدم ( وثانيهما) أن يكون الموكل بكل واحدمنهم غيرالموكل بالأخرثم يحفل أن يكون الموكل بكل واحد من يني آدم واحدامن

نشأ منتهو بلها كأنه قيل ماسالهم فبهافقيل بقسا سدون حرهسا (يوم الدين) يوم الجزاء الذى كأنوايكذ بونبه (وماهم عشهابغاً بين) طرفةعسين فأن المراد دوامنني الغيبة لانني دوام الغيبة لمامر مرارامقأن الجلة الاسمية النفية قد يراديها استراد النق لانني الاسترار باعتبار ماتفيده من الدوام والشبات بعدالنق لاقبله وقبل معناه وماكانو اغاثين عنهاقبل ذلك الكلية بلكانوا عجدون سمومها في قبورهم حسيم قال الني عليه الصلاة والسلام القبر روضة من رياض الحنة أوحفرة منحفر النبران وقوله تعالى (وما أدراك ما يوم الدين تمماأ دراك مايوم الدين) تفخيم لشأن يوم الدن الذي

الملائكة لانه تعالى قابل الجمع بالجمع وذلك يقتضى مقابلة الفرد بالفرد و يحتمل أن يكون

الموكل بكل واحد منهم جعامن الملائكة كاقبل اثنان باللبل واثنان بالنهار أوكاقيل انهم خسة (العث الثالث )انه تعالى وصف هو الاءاللازكة بصفات (أواها ) كونهم مافظين (وثانيها) كونهم كراما (وثائها) كونهم كاتبين (ورابعها) كونهم يعلون ماتفعلون وفيدوجهان (أحدهما) انهم يعلون تلك الافعال حتى يمكنهم أن يكتبوهاوهذا تنبيه على النالانسان لا يجوزله الشهادة الابعدالم ( والثاني ) انهم يكتبونها حتى كونوا عللين بهاعندأ داءالشهادة واعران وصف الله اياهم بهذه الصفات الخمسة يدلعلى انه تعالى أثنى عليهم وعظم شأنهم وفي تعظيهم تعظيم لامر الجراء وانه عندالله تعالىمن جلائل الامور أولولاذلك لماوكل بضبط مايحاسب عليدهو لاء العظماء الاكابر قال أمو عثمان من لم يزيعره من المعاصى مراقبة الله اياه كيف رده عنها كتابة الكرام الكاتبين \*(النوع الثالث) من تفاريع مسئلة الحشمر قولدتعالى (ان الابراراني نعيم وان الفجار أفي جعيم يصلونها يوم الدين وماهم عنها بغائبين ) اعلم ان الله تعالى لماوصف الكرام الكاتبين لاعمال العباد ذكر أحوال العالمين ففسال الألابرار اليذميم وهو نعيم الجنة وان الفجاراني جعيم وهوالنار وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى) ان القاطعين سوعيد أصحاب الكبأر مسكوا بهذه الآية فقالوا صاحب الكبيرة فاجروالفعاركاهم في الحيم لان لفط الجعيم اذادخل غليه الالف واللام أفاد الاستغراق والكلام في هذه المسئلة قداستقصيناه في سورة البقرة وههنانكت زأئدة لابدمن ذكرها قالت الوعيدية حصلت في هذه الآية وجوه دالة على دوام الوعيد (أحدها) قوله تعالى بصلونها يوم الدين و يوم الدين يوم الجزاء ولاوقت الاو يدخل فيه كاتقول بوم الدنباو يوم الآخرة ( الثاني ) قال الجبائي الوخصصنا قوله وان الفجار افي جعيم لكان بعض الفعار يصبرون الى الجنة واوصاروا اليها لكانوا من الابرار وهسدا يقتضي أن لا يتبر الفجار من الابرار وذلك باطل لان الله تعالى ميزبين الامرين فاذابجب أن لايدخل الفعار الجنسة كالاندخل الارار النسار (والثالث) انه تعالى قال وماهم عنها بغابين وهو كفواه وماهم بغارجين منها وإذالم يكن هنالتعوت ولاغيبة فليس بعدهما الاالخلودق النار أبدالا بدبن ولساكان اسم القساجر يتناول الكافر والمسلم صاحب الكبيرة ثبت بقساء أصحاب الكوائر أبدا في النساروتيت ان الشفاعة للطبعين لالاهل الكبائر ( والجواب) عند انابينا ان دلالة ألفساظ العموم على الاستغراق دلالة طنية ضعيفة والمسئلة قطعية والتمسك بالدلبل الظني في المطلوب القطعي عبرجائز بلههناما يدل على قوانسا لان استعمال الجمع المعرف بالالف واللام في المعهود السابق شائع فاللغة فيحتمل أن يكون اللفظ ههنا عائدا الحالكافر نالذي تقدمذكرهم من المكذبين بوم الدين والكلام في ذلك قد تقدم على سبيل الاستقصاء

سلناان العموم يغيد القطع لكن لانسلم انصاحب الكبيرة فأجرو الدليل عليه قوله تعالى

يكذبون به أثر تغييم وتهويل لأمره يعسد تهو يل بيبان أنه خارج عن ذائرة دراية الخلق علىأى صورة نصوره فهوفوقها وكيفمنا تخيلوه فهوأطم منذلك وأعظم أي وأي شئ اجعلائدار ما مأبوم الدين على أنما الاستفهامية خبرايوم الدن لايالمكس كاهورأىسبو يه لمامر منأن مدار الافادة هو الخبرلاالمبتدأولاريب فيأن مناط افاذة الهول والفغامة هنساهومالا يومالدين أيأي شيء عجيب هو في الهول والفظاعة لمامر غيرمرة أنكلة ماقديطلب مما الوصف وان كانت ومنوعة لطلب الحفيقة وشرح الاسم

فيحق الكفار أولئك هم الكفرة الفجرة فلايخلواما أنبكون المراد أولئك هم الكفرة الذين بكونون من جنس الفعرة أوالمراد أولئك هم الكفرة وهم الفعرة والاول باطللان كل كافرفهو فاجر بالاجاع فتقييد الكافر بالكافر الذي يكون من جنس الغيرة عبث واذابطل هذا القسم بق الثاني وذلك يغيدالحصر وافادلت هذه الآبة على ان الكفار هم الفجرة لاغيرهم ثبت ان صاحب الكبيرة ليس بغاجر على الاطلاق سلنا ان الفجار يدخل تحته الكافر والمسلم لكن قوله وماهم عنهسا بغائبين معناه انججوع الفعيار لايكون غائبين ونحن نقول بموجبه فانأحد نوعي الفجار وهمالكفار لايغيبون واذا كانكذلك تبتان صدق قولناان الفجار باسرهم لايغيبون يكفي فيد أن لايغيب الكفسار فلاحاجة فيصدقه الى أن لايفي المسلون سلنسا ذلك لكن قوله وماهم عنها بغائبين يفتضى كونهم في الحال في الحميم وذلك كذب فلا بدمن صرفه عن الظاهر فهم يحملونه على انهم بعد الدخول في الحميم بصدق عليهم قوله وماهم عنه ابغاثين وتعن محمل ذلك على انهم في الحال السواعالين عن استعقاق الكون في الجعيم الاأن ثبوت الاستعقاق لاينافى العفوسلنا ذلك لكند معارض بالدلائل الدالة على العفو وعلى ثبوت الشفاعة لاهل الكبائر والترجيح لهدذا الجانب لان دليلهم لابد وأن يتنساول جميع الفجارفي جمبع الاوقان والالم يحصل مقصودهم ودابلنسا يكني فيصحته تناوله ليعض الفجار في بعض الاوقات فدليلهم لابد وأن يكون عاما ودليلنا لابدوأن يكون خاصا والخاص مقدم على العام والله أعلم (المسئلة الثانية) فيدتهديد عظيم للعصاة حكى انسليمان بن عبدالملك مربالمدينة وهُو ير يدمكة فقال لابي حازم كيفُ القدوم على الله غدا قال أما المحسن فكا لغائب يقدم من سمفر. على أهله وأما المسيُّ فكا لا بق بقسدم على مولاه فقال فبكي ثم قال لبت شعرى مالناعندالله فقال أبوسازم أعرض عملات على كتاب الله قال في أي مكان من كتاب الله قال ان الابرار اني نعيم وان الفجار اني لجعيم وكالجدفر الصادق عليه السلام النعيم المعرفة والمساهدة والجعيم ظلات الشهوات وقال بعضهم النعيم القناعة والجمعيم الطمع وقبل النعيم النوكك والجمعيم الحرص وقبل النعيم الاشتغال بالله والجعيم الاشتغال بغيرالله نعالى # (النوعالرابع) من تفاريع الحشر تعظيم بوم القيامة وهوقوله تعالى ( وما درائه ما يوم الدين تم ما دراك مايوم الدين يوم لاتملك نفس لنفس شبئا والامر يومئذ الله ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اختلفوا في الخطاب في قوله وما أدراك فقال بعضهم هو خطاب للكافر على وجه زجرله وقال الاكثرون انه خطاب للرسول وانماخاطبه يذلك لانه ماكان علما يذلك قبل الوحى ( المسئلة الثانية ) الجمهور على ان التكرير في قوله وما أدراك مايوم الدين ثمما أدراك مايوم الدين المظيم ذلك اليوم وقال الجبائي بلهو لفائدة مجددة اذالمراد بالأول أهل النَّارُ والمراد بالثاني أهدل الجندة كأنه قال ومأادراك مايعامل به الغجار في يوم الدين

يقال مازيد فيقال في الجواب كاتب أوطبيب وقياظهار بومالدين في موقع الاستعارة أكيد لبهوله وفمغامته وقوله تمالى(بوملاتملك نفس لنفس شأ والامر يومثذ له) بباناجالی لشأن يوم الدين اثر ابهسامه و بسان خروجهعن هلومالخلق بطر بق أمجاز الوعد فانانني أدرائهم مشعر بالوعد الكريم بالادراء قال ابن عباس رضى الله عنهما كلمانى القرآن من فوله تعالى ما أدراك فقد أدراه وكل ما فيدمن قولدوما یدر مک فقد طوی هند ويومم فوع على أنه خمير مبتدا بحذوف وحركنه الغتبح لامنافته الىغىر متمكن كانه

مما أدراك مايعامل به الابرار وكرز يوم الدين تعظيما لما يفعله تعالى من الامرين بهذين الفريقين ( المسئلة الثالثة ) في يوم لا تعلق قراء تان الرفع والنصب أما الرفع ففيه وجهان ( أحدهما ) على البدل من يوم الدين ( والثانى ) أن يكون باضمارهو فيكون المعنى هو يوم لا تعلق وأما النصب ففيه وجوه ( أحدها ) باضمار يدا نون لان الدين يدل عليه (وثانيها ) باضماراذ كروا (وثالثها ) ماذكره الزجاج يجوزان يكون في موضع رفع الأنه يبنى على الفيم وان كان في موضع رفع أوجر كاقال

لم عنع الشرب منهم غيرأن نطقت ۞ حامة في غصون ذات أو قال فبنى غيرعلى الفتح لمأضيف الى قوله ان نطفت قال الواحدي والذي ذكره الزجاج من البناء على الفتح انما يجوز عندالخليل وسسيبؤيه اذا كأنت الاضافة الى الفعل الماضي نحوقولك على حين عاتبت أمامع الفعل المستقبل فلايجوزالبناء عندهمو بجوز ذلك في قول الكوفيين وقدذكر ناهذه المسئلة عند قولدهذا يوم ينفع الصادقين صدقهم (ورابعها) ماذكره أبوعلى وهوان اليوم لماجري في أكثرالامر ظرفاترك على سالة الاكثرية والدليل عليه اجماع القراء والعرب في قولهم منهم الصالحون ومنهم دون ذلك ولاير فع ذلك أحد وبمايقوى النصب قوله وماادراك ماالقارعة يوم يكون الناس وقوله يسألون أيان يوم الدين بومهم على الناريفتنون فالنصب في يوم لاتملك مثل هذا ( المسئلة الرابعة ) تمسكوا فرنني الشفاعة للعصاة بقوله يوم لاتملك نفس لنفس شئا وهوكةوله تعالى واتقواربوما لاتجرى تفس عن تفس شيئا (والجواب) عنه قد تقدم في سورة البقرة (المسلة الحامسة) انأهل الدنبا كانوا يتغلبون على الملك و يعين بعضهم بعضافي أمور و يحمى بعضهم بعضا قاذا كان يوم القيامة بطل ملك بني الدنبا وزالت رئاساتهم فلا يحمى أحد أحداولا يغني أحدعن أحدولا يتغلب أحدعلى ملك ونظيره قواه والامر يومنذ ظهوقوله مالك يوم الدين وهو وعيدعظيم منحيث انهعرفهم انهيغني عنهم الاالبر والطاعة يومثذدون سأتر ما كانقديغني عنهم في الدنبا من مال وولد وأعوان وشفعاء قال الواحدي والمعني ان الله تعالى لم علا في ذلك اليوم أحدا شدينًا من الامور كاملكهم في دار الدنيا قال الواسطي في قوله يوم لا تملك تفس لنفس شيئا اشارة الى فناء غيرالله تعالى وهناك تذهب الرسالات والكلمات والغايات فحن كانت صفته في الدنها كذلك كانت دنياه أخراه وأماقوله والامر بومندلله فهواشارةالى اناليقاء والوجودللة والامركدلك في الازل وفي اليوم وفي الآخرة ولميتغير منحال الىحال فالتفساوت عائد الىأحوال الناظر لاالى أحوال المنظور البد فالكاملون لاتتفاوت أحوالهم يحسب تفاوت الاوقات كا قال اوكشيف الغطاء ما ازددت يقينا وكحارثة لماأخبر بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم يقول كائني أنظر وكائني وكأنى والله اعلم والحدلله رب العالمين

قبل هو يوم لاعلك فيد تفس من النغوس لنغس من النفوس شسينًا من الاشياءالخ أومنصوب باضماراد كركانه قبل بعد تفعنيم أمريوم الدين وتشو يغد عليه الصلاة والسلام الىمعرفته اذكر يوم لاتملك نفس الخ فانه يدريكماهو وقبل باضمار يدا نون ولبس بذال فانه عارعن اغادة مايفيده ماقبله كا أنابدالدمن يومالدين على قراءة الرفع كذلك بل الحق حينئذ الرقع على أنه خبرلبتدا محذوف \*عن رسول الله صلى الله عليه وسامن قرأسورة الانفطاركتب المدتمالي له بعددكل قطرة من الشماء و بمددكل قبر حسنة والله تعالى أعلم

( سورة المطففين مختلف فيها وآيها ستوثلاثون ) ( بسم الله الرحن الرحيم) ( ويل المطففين ) قبل الويل شدة الشروقيل العداب الاليم وقبل هو وادفى جهنم به وى فبد الكافر ﴿ ٤٩٦ ﴾ أربعين خريفا قبل أن يبلغ قعره وقبل

## ﴾ ( سورة المطلفةين ثلاثون وست آيات مكبة )\*

## \* ( بسم القالر حن الرحيم ) \*

(و يل المطفقين الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون واذا كالوهم أووزنوهم يخسرون) اعلم اناتصال أول هذه السورة بالخرالسورة المنقدمة ظاهر لانه تعملي بين فآخر تلك السورة ان يوم التميامة يوم من صفته انه لاتملك نفس لنفس شيئا والامركله لله وذلك يقتضى تهديدا عظيما للعصاة فلهذا أتبعد يقوله ويل للطفقين والمراد الزجرعن التعافيف وهو البحس في المكيال والميران بالشئ القليل على سببل الخفية وذلك لان الكثير يطهر فيمتع منه وذلك الفليل أن ظهر أيضًا منع منه فعلنا أن التطفيف هو البخس في المكيال والمير ان بالشي القليل على سبيل الخفية وههنامسائل (المسئلة الاولى) الويلكلة تذكر عند وقوع البلاء يقال ويل لك وويل عليك ( المسئلة الثانية) في اشتقاق لغظ الطفف قولان (الاول) انطف الشي هوجانيه وحرفه يقال طف الوادي والاناء اذابلغ الشئ الذي فيدحرفه ولم يتلئ فهوطفافه وطفافه وطففه ويقال هذاطف المكيال وطفأ فداذا فأرب ملاء لكنه بعدام عتلئ واهذا قيل للذي يسئ الكيل ولايوفيه مطفف يعني أنه أنما يبلغ الطفاف ( والثاني ) وهوقول الزجاج أنه أنماقبل للذي ينقص المكيال والميزان مطفف لانه لايكون الذي يسترق في المكيال والميزان الاالشي اليسير الطغيف وههذا سوالات ( الاول ) وهو أن الاكتيال الاحد بالكيل كالاتزان الاخذ بالوزن ثم اناللغة المعتمادة أن يقال اكتلت من فلان ولا يفسال اكتلت على فلان فأ الوجه فيه ههنا ( الجواب ) من وجهين ( الاول ) لما كان اكتيالهم من الناس اكتبالا فيهاضرار بهم وتحامل عليهم أفيم على مقام من الدالة على ذلك (الثاني) قال الغراء المرادا كتالوا من الناس وعلى ومن في هذا الموضع يعتقبان لانه حق عليه فاذاقال اكتاب عليك فكأنه قال أخذت ماعليك واذاقال اكتلت منك فهو كقوله استوفيت منك ( السوال الناني ) هوان اللغة المعتمادة أن يقال كالوالهم أووز الهم ولايقالكاته ووزنته فاوجه قوله تعالى وإذا كالوهم أووزنوهم ( والجواب ) من وجوه (الاول) الاالرادمن قوله كالوهم أووزنوهم كالوالهم أووزنوالهم فذف الجار وأوصل الفعل قال الكسائي والفراء وهذا من كلام أهل الجاز ومن جاورهم بقواون زني كذا كلني كذا ويقولون صدتك وصدت لك وكسبنك وكسبت لك فعلى هذا ألكناية في كالوهم ووزنوهم في موضع نصب ( الثاني ) أن يكون على حذف المضاف والمامة المضاف اليه مفامد والتقدير واذا كالوامكيلهم أووزنوا موزونهم ( الثالث ) يروى عن عيسى بن عمر وحزة أعمساكانا يجعلان الضميرين توكيدا لمافي كالوا ويقفان عند الواوين وقيفة يبينان بها ماأرادوا زعم الفراء والزجاج انه غسير جائز لانه اوكان عمني كالواهم لكان في المصف ألف مثبتة قبل هم واعترض صاحب الكشاف على هذه الجه فقال ان خط

وقيل وأماما كان فهو مندأ وانكان نكرة اوقوعدفي موقع الدعاء والطفيف البخس في الكيل والوزن لان ما بمغسشي طغيف حقير وروى أنرسـولالله صلى الله عليه وسلم قدم المدينة وكان اهلهامن أخبث الناس كيلافنزلت فأحسنوا الكيل وقيل قدمهما علمالملاة والسلام وعها رجل ومرين بأيي جهينة ومعد صاعان يكيل بأحدهما ويكمنال بالآخر وقبل كانأهل المدينة تجارا مطققون وكانت ساعاتهم المناندة والملامسة والمخاطرة فلزلت فغرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فقرأهاعليهم وقال خس عنمس ما تقمن قوم العهد الا سلط الله عليهم عدوهم وماحكموابغيرماأ نزل الله الافشافيهمالفقر ومأ الماحشة الماحشة الافشسافيهم الموت ولاطففوا الكيسل الا منعوا النبات وأخذوا فالسئين ولامتعوا الزكاة

الاحبس عنه به القطر وقوله تعالى ( الذين اذا إكبالوا على الناس يستوفون) الخ صيفة كاشفة ﴿ المُصَفَّ ﴾ للطففين شارحة لكيفية

يأخذونه وافسا وافرا وتبديل كلة على بمن النضمين الاكتيال معنى الاستيلاء أوللاشارة الى أنه أكتيال مينسربهم لكن لاعلى اعتبار الضررفي حبر الشرط الذي يتضمته كلة اذا لاخلاله بالمهني بلني نفس الامر عوجب الجواب فأن المرادبالاستيفاء ليس أخدالحق وافيامن غير تقص بل محرد الاخذ الوافي الوافر حسما أرادوابأى وجه تيسر من وجوه الحيل وكانوا تفعلونه بكبس المكبل وتحريك المكيسال والاحتيال في مانه وأما مافيل من أن ذلك للد لالة علىأناكتالهماالهم على الناسفع اقتضائه لعمدم شمرول الحكم لاكسيسالهم قبل أن يكون لهم على الناس شي بطريق الشراء ونحوه معأنه الشائع فيما بينهم يقتضى أن يكون معنى الاستيفاء أخذمااهم عليهم وافيامن غسير تقصاده والمتبادرمنه عندالاطلاق في معرض الحق فلايكون مدارا

المصف لم يراع في كثير منه حد المصطلح عليه في علم الخط (والجواب) ان اثبات هذه الااف اولم يكن معتادا في زمان الصحابة لمنع من اثباتها في سائر الاعصار لما النامل مبالغتهم في ذلك فثبت ان اثبات هذه الالف كان معتاد افي زمان الصحابة فكان يجب اثباته ههذا (السؤال الثالث) ما السبب في أنه قال و يل للطففين الذين إذا اكتالوا ولم يقل اذا اتزنوا مم قال واذا كالوهم أو وزنوهم فعمع بإنهما ( الجسواب ) انالكيل والوزن بهما الشراء والبيع فأحدهما يدل على الآخر ( السوال الرابع ) اللغة المعتادة أن يقال خسرته فاالوجه في أخسرته ( الجواب ) قال الزجاج أخسرت الميزان وخسرته سواء أي نفصته وقال المؤرج بخسرون ينقصون بلغة قريش (المسئلة الثالثة) عن عكرمة عن إن عباس قال لمافدم نبي الله المدينة كانوا من أبخس الناس كبلا فأنزل الله تعالى هذه الآية فاحسنوا الكيل بعدد ذلك وقبل كان أهل المدينسة تجارا يطففون وكانت بياعاتهم المسالذة والملامسة والمحاطرة فنزلت هذه الآية فغرج رسول الله صلى الله عليه وسلمفقر أهاعليهم وقال خس مخمس قيل بارسول الله وماخس بخمس قال مانقص قوم العهد الاسلط الله عليهم عدوهم وماحكموا يغيرما أنزل الله الافشافيهم الفقر وماظهر فيهم الفاحشة الافشا فيبهم الموت ولاطفقوا الكبل الامنعوا النبات وأخذوا بالسنين ولامنعوا الزكاة الاحبس عنهم المطر (المسئلة الرابعة) الذما عالحقهم بمجموع افهم بأخذون زائداو يدفعون ناقصا ثم اختلف العلاء فقال بعضهم هذالآية دالة على الوعيد فلاتذاول الااذابلع التطفيف حد الكثير وهونصاب السرقة وقال آخرون بلما يصغرو يكبر دخل تعت الزعيدلكن بشرطأن لايكون معه تو بقولاطاعة أعظم منها وهذا هوالاصع (المسئلة الخامسة) احتج أصحاب الوعيد بعموم هذه الآية قالوا وهذه الآية واردة فيأهل الصلاة لافي الكفار والذي يدل عليه وجهان (الاول) انه او كان كافرا لكان ذلك الكفر أولى باقتضاء هذا الويل من التطفيف فلم يكن حينتذ التطفيف أثرف هذا الويل لكن الآية دالة على إن الموجب لهذا الويل هوالتطفيف (الثاني) اله تعالى قال المعاطبين يهذه الاية ألايظن أولئك الهيم مبعوثون ليوم عظيم فكائنه تعالى هددالمطفقين بعذاب يوم القيامه والتهديد بهذا لايحصل الامع المؤمن فثبت بهذين الوجهين انهذا الوعيد تختص بأهل الصلاة ( والجواب ) عنه ما تقدم مرارا ومن اواحق هذه المسئلة ان هذا الوعيد يتناول من يفعل خلات ومن يعزم عليه اذالعزم عليه أيضا من الكبائر واعلم ان أمر المكبال والميز ان عظيم وذلك لانعامة الحلق يحتاجون الى المعاملات وهي بنية على أمر المكمال والميز ان فلهذا السببعظم الله أمره فقال والسماء رفعها ووضع المبزان أنلاتعطوا فيالميزان وأقيموا الوزن بالقسطولا نخسروا الميزان وقال واقدأرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكناب والميزان ليقوم الناس بالقسط وعن قتادة أوف بالنآدم الكيل كاتحب أنوفي لك واعدل كاتحب أن يعدل لك وعن الفضيل بخس الميران سؤاد الوجد يوم القيامة وقال

اعرابي احبداللك بنمروان قدسمت ماقال الله تعالى في المطففين أراد بذلك ان المطفف قدتوجه عليه الوعيدالعظيم فيأخذالقليل فاظنك بنفسك وأنت تأخذالكثير وتأخذ أموال المسلمين بلاكيل ولاوزن \* قوله تعالى ( ألايظن أولئك أنهم مبعوثون ليوم عظيم يوم بقوم الناس لرب العالمين ) اعلم اله تعالى و بخدو لاء المطفقين فقال ألايظن أولئك الذين يطففون انهم مبعوثون ليوم عظيم وهو يوم القيامة وفي الظن ههنا قولان (الاول) انالمراد منه العلم وعلى هذا النقدير يحمّل أن يكون المخاطبون بهذا الخطاب من جلة المصدقين بالبعث و بحمل أن لا يكونوا كذلك (أما الاحمال الاول) فهوما روى ان المسلين من أهل المدينة وهم الاوس والخررج كانوا كذلك وحين وردالنبي صلى الله عليه وسلمكان ذلك شائعا فيهم وكاتوامصد قين بالبعث والنشور فلاجرم ذكروابه واماان قلنا بأن المخاطبين بهذه الآية ما كانوا مو منين بالبعث الأأنهم كانوا متكتين من الاستدلال عليه لماني العقول من ايصال الجزاء الى المحسن والمسيء أوامكان ذلك انلم ينبتوجو به وهذا بمابجوز أن يخاطب به من ينكر البعث والمعنى الايتفكرون حتى يعلوا انهم مبعثون ولكنهم قدأعرضوا عنالتفكر وأراحوا أنفسهم عنمتاعبه ومشاقه وانمايجهل العلم الاستدلالي ظنا لانأكثر العلوم الاستدلالية راجع الىالاغلب في الرأى ولم يكن كالشك الذي يعتدل الوجهان فيد لاجرم عي ذلك ظنا (القول الثاني) انالم إدمن الطن همناه والظن نفسه لاالعلم ويكون المعنى انهو الاء المطفغين هبانهم لايجزمون بالبعث ولكن لاأقل من الظن فان الاليق بحكمة الله ورحندورعايته مصالح خلقه أنلايهمل أمرهم بعدالموت بالكلية وأن يكون لهم حشرونشروأن هذا الظن كاف في حصول الخوف كانه سبمانه وتعالى يقول هب أن هو ُلاء لا يقطعون به أفلا يظنونه أيضا فأماقوله تعالى يوم يقوم الناس لب العالمين ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قرئ بوم بالنصب والجر أماالنصب فقال الزجاج يوم منصوب بقوله مبعثون والمعني ألا يظنون انهم يعثون يوم القيامة وقال الفراء وقديكون في موضع خفض الاانه أضيف الىيفعل فنصب وهذا كإذكرنا فيقوله يوم لاتملك وأما الجرفلكونه بدلا من يوم عظيم (المسئلة الثانية) هذا القيام لدصغات (الصفة الاولى) سببه وفيه وجوه (أحدها)وهو الاصمح أنالناس يقومون لحاسبة ربالعالمين فيظهر هناك هذا التطفيف الذي يظن انه حقير فيعرف هناك كثرته واجتماعه ويقرب منه قوله تعالى ولن خاف مقام بهجنتان (وتانيها) انه سجانه يرد الارواح الى أجسادها فتقوم تلك الاجساد من مرا قدهافذاك هوالمرادمن قوله يوم يقوم الناس لرب العالمين ( وثالثها ) قال أ يومسلمعني يقوم الناس هو كقوله وقوموالله قانتين أى لعبادته فقوله يقوم الناس لرب العالمين أى لمحض أمر. وطاعته لالشي آخر على ماقرره في قوله والامر يومنذ الله ( الصفة الثانية ) كيفية ذلك القيام روى عن ابن عر عن التبي صلى الله عليه وسلم في قوله يوم يقوم الناس لرب العالمين

نفعا فان اعتبار كون المكرسل المهم حالاكان أوما لايسندعي كون الاستيفاءبالمحني المذكور حتماوهكذاحال مانقل هن الفراء من أن من وعلى أ تعتقبان في هذاالموضع لانهحق عليه فأذاقال اكتلتعلبك فكأنه قال أخذت ماعليك واذا قال اكتلت منك فكقوله استوفيت منك فتأمل وقدجوزأن تبكون على متعلقة ييستوفون ويكون تقدما على الفعل لافادة الخصوصيةأي يستوفون على الناس خاصة فأما أنفسهم فيستوفونالها وأنتأخبير بأن القصر بتقديم الجار والمجرور انمايكون فيمايمكن تسلق الفعل بغيرالجرورأ بضا حسب تعلقه به فيقصد بالتقديم قصره عليه بطريق القلب أوالافراد أوالنعبين حسما يفتضيه المقسام ولاريب فيأن الاستيفاءالذي هوعبارة عن الاخلة الواقى ما لابتصور أنيكون على انفسهم حتى يقصد

يتقديم الجار والمجروز قصره على الناس على أن الحديث واقع في الفعل لافيما وقع عليم فتدبر والضمير البارز في قوله تعالى ( وادًا كالؤهم أو وزنوهم) للناس أي اذاكا اوالهم أووزنوالهم للبيع ونحوه (يخسرون) أي ينقصون يقسال خسير الميزان وأخسره فعذف الجار وأوصلالفعلكافي قوله \*ولقد جنتك أكوا وعساقلا \* أي جنيت ال وجعل البارز تأكيدا المستكن بمالابلق بجزالة النتزيل ولعسل ذكر الكيلوالوزن في صورة الاخسار والا قنصار على الاكتبال في صورة الاسستيفاء لما انهم لم مكونها متمكنين من الاحتيال عند الاتزان تكنهممنه عندالكيل والوزن وعدم التعرض للمكيل والمو زون في الصورتين لانمساق الكلام لبيان سسوء معساملتهم في الاخذ والاعطاءلافى خصوصية الأخوذوالعطي وقوله تعالى (ألايظن اوالك أنهم مبعوثون) استثناف واردلتهو يلماارتكبوه من الطغيف والتعجيب من اجترا تهم عليه وأولئك اشارة الي المطففين

قال يقوم أحدكم فى رشحه الى أنصاف أذنبه وعن ابن عرائه قرأهذه السورة فلمابلغ قوله يوم يقوم الناس لرب العالمين بكي تحييا حتى عجز عن فراء مابعد، (الصفه الثالثة) كبة ذلك القيام روى عنه عليه السلام انه قال يقوم الناس مقدار تلثمانة سنة من الدنب الايوامر فبهم بأحرروعن ابن مسعود عكثون أربعين عامائم يتغاطبون قال ابن عباس وهو في حق المؤمنين كفدر انصرافهم من الصلاة واعلمانه سجانه جمع في هذه الآية أنواعا من التهديد فقال أولاو يل للطفغين وهذه الكلمة تذكر عندنزول البلاءتم قال ثانيا ألايظن أوائك وهواستفهام بعني الانكارتم فالثااثا لبؤم عظيم والشي الذي يستعظمه الله لاشك انه في غاية العظمة ثم قال رابعا يوم يقوم الناس لرب العالمين وفيه نوعان من التهديد (أحدهما) كونهم فأغين مع فأيقا لخشوع ونهاية الذلة والانكسار (والثاني) الهوصف نفسه بكونه ربا للعالمين م ههناسوال وهوكانه قال قائل كيف بليق ل مع غاية عظمتك انتهي هذا الحفل العظيم الذي هو محفل القيامة لاجل الشي الحقير الطفيف فكاله سجمانه يجيب فيقول عظممالالهية لاتتم الابالعظمة في القدرة والعظمة في الحكمة فعفلمة القدرة ظهرت بكوني رباللعالمين لكن عظمة الحكمة لانظهر الابان أنتصف للظلوم من الظلم بسبب ذلك القدر الحقير الطفيف خان الشي كلما كان أحقر وأصغر كانالعم الواصل اليه أعظم وأتم فلاجل اظهار العظمة في الحكمة أحضرت خلق الاولين والآخرين في محفل القيامة وحاسبت المطفف لاجل ذلك القدر الطفيف وقال الاستساد أبو القاسم القشيري لغظ المطفف يتنا ول التطفيف في الوزن والكيل وفي اظهار الديب واخفأته وفي طلب الانصاف والانتصاف ويقال من لم يرض لاخبه المسلم مايرضاه لنفسه فليس بمنصف والمعاشرة والصحبة من هذه الجملة والذي يري عبب الناس ولايري عيب نفسه من هذه الجملة ومن طلب حق نفسه من الناس ولايه طيهم حقوقهم كإيطلبه لنفسه فهو منهذه الجمله والغتي من يقضىحقوق الناس ولابطنب مزاحد انفسه حقا \* قوله تعالى (كلا ان كتاب الفجار لني سجين وماأد راك ما سجين كتاب مرقوم و يل يومئذ للكذبين الذبن بكذبون بيوم الدبن وما يكذب به الاكل معند أثيم اذا تظي عليه آياتنا قال أساطير الاواين كلابل ران على قلوبهم مأكانوا يكسبون كلاانهم عن ربهم يومند لمحجو بون ثم انهم اصالوا الجعيم ثم يفال هذا الذي كنتم به تكذبون) اعلم انه سبحانه لمابين عظم هذا الذنب اتبعد بذكرلواحقه وأحكامه ( فأولها ) قوله كلا والمفسرون ذكروا فيه وجوها ( الاول ) انه ردع وتنبيه أي ليس الامر على ماهم عليه منالتطغيف والغفلة عنذكرالبعث والحسساب فلير تدعوا وتمام الكلام ههنا (الثاني) قالأبو حاتم كلا ابتداء يتصل بمابعد، على معنى حقاان كتاب الفجار لني سجين وهوقول الحسن (النوع الثاني ) انه تعالى وصف كتاب الفجار بالحسن والحقارة على سببل الاستخفاف بهم وههنا سؤالات (السوالالول) السجين اسم علم لشي معين أواسم

مشتق عن معنى قلنا فيه قولان (الاول) وهوقول جهور المغسر ين انه اسم علم اشي ً معين ثم اختلفوا فيه فالاكثر ون على أنه الارض السابعة السفلي وهوقول ابن عباس في رواية عطاء وقتادة ومجاهد والضحالة وأبن زيد وروى البراء انه عليه السلام قال سجين أسفل سبم أرضين قال عطاء الخراساني وفيها ابليس وفريته وروى أبوهر يرة انه عليد السلام قال سجين جب في جهنم وقال الكلي ومجاهد سجين صحرة تحت الارض السابعة (القول الثاني) انه مشتق وسمى سجيتا فعيلا من المحبن وهوالحبس والتضبيق كإيقال فشبق من الفسق وهوقول أبي عبيدة والمبرد والزجاج قال الواحدي وهذا ضعيف والدليل على أن مجينا ابس بماكانت العرب تعرفه قوله وما أدراك ماسجين أى ليس ذلك مماكنت تعلمه أنت ولاقومك وأقول هذا ضعيف فلمله انماذكرذلك تعظيما الامر مجين كافي قوله وماأدراك ما يوم الدين قال صاحب الكشاف والصحيح أن السجين فعيل مأخوذ من السجن ثم انه ههنا اسم علم متقول من وصف كعاتم وهومتصرف لانه ليس فيه الاسبب واحدوهو النعريف اذا عرفت هذافنفول قدذكرنا أنالله تعالى أجرى أمورا مع عباده على ماتعارفوه من التعامل فيما بيتهم وبين عظمائهم فالجنة موصوفة بالعلو والصفاء والفسحة وحضور الملائكة المفريين والسجين موصوف بالتسفل والظلمة والضبق وحضور الشياطين الملعونين ولاشك أن العلو والصفاء والفسعة وحضورا للائكة المقربين كل ذلك من صفات الكمال والعرة واضدادها من صفات النقص والذلة فلا اريدوصف الكفرة وكتابهم بالذلة والحقارة قيل انه فى وصنم السفل والظلمة والضبق وحضو رالشياطين ولماوصف كتاب الإبرار بالعزة قبل انه في عليين ويشهد ما لملائكة المقربون (السوال الثاني) قد اخبر الله عن كتاب الفيار بأنهني سجين ثم فسر سجينا بكتاب مرقوم فكانه قبلان كتابهم في كتاب مرقوم فا معناه أجاب القفال فقال قوله كتاب مرقوم ليس تفسيرالسجين بل النقدير كلاان كتاب الفعاراني سجينوان كتاب الفعار كتاب مرقوم فيكون هذاوصفالكتاب القعاربوصفين (أحدهما) أنه في سجين (والثاني) انه مرقوم ووقع قوله وما أدراكما سجين فيمابين الوصفين معترضا والله أعلم والاولى أن يعال وأى استبعاد في كون أحد الكتابين في الآخر امابان يهضع كتاب الفعار في المكتاب الذي هو الاصل المرجوع البه في تفصيل أحوال الاشقياء أوبان ينقل مافي كناب الفعارالى ذلك الكتاب المسعى بالسجين وفيدوجه ثالث وهوأن يكون المرادمن الكتاب الكتابة فيكون المعنى كتابة الفعارق سجين أي كتابه أعالهم في سجين مم وصف السجين بأنه كتاب مرقوم فيه جيم أغال الفجار (السوال الثالث) مامعني قوله كتاب مرفوم فلنافيه وجوه (أحدها) مرقوم أي مكتوبة أعالهم فيه (وثانيها) قال قتادة رقم الهم بسوء أى كتب الهم بالجاب النار (وثالثها) قال القفال يحمَل أن يكون المراد انه جمل ذلك الكتاب مرقوما كإيرة الناجرتو به علامة لقيمته فكدلك كناب الفاجر

ووصعه موصم صميرهم الاشعار بمناط الحكم الذي هو وصفهم فان الاشارة إلى الشي متعرضت فالمنحث اتصافه بوصفه وأما الضمير فلا يتسرض الوصفه والايذان يانهم عنازون بذلك الوصف الفييم عن سأر الناس أكلاءتاز نازاون منزلة الامورالشاراليها اشارة حسية ومافيه من معنى البعد للاشعار بعددرج سهق الشعرارة والغسادأي ألايظن أولئك أاو صوفو ن بذلك الوصف الشنيع الهائلأنه رمبعوثون (ليومعظيم) لايقادر قدر عظيد وعظم مانيه ومحاسبون فيد على مقدار الذرة والخردالةفان منابظن ذلك وانكان ظنها صعيفا إمتاخا لاشك والوهملايكاد يتمجاسر على أمثال ها تبك القبائم فكيف عن تيقنه وقوله تعالى (بوم بقوم الناس رب العالمين) أي الكمد وقضائه منصوب بإضمال أعني وفيل

بمبعوث أومرة وعالمحل خبرا لمبتدا مضمرأ ومجرور بدلامن يوم عظيم مبنى على الفتح لاصنافته الى الفعل وازكان فوجعل كج

الظن و وصف اليومُ بالعظم وقيام الساس فيد كافة لله زمالي خاضعين ووصفه تعالى بر يوسية العالمين من اليان البليغ لعظم الذنب وتفاتم الاتم في النطفيف وأمثاله مالا بخني (كلا) ردع عماكانوا عليسه من التطفيف والغفلة عن العث والحساب وقوله تعالى (ان كتاب الفجارلني سجين) الخ أعليل للردع أووجوب الارتداع بطسريق التحقيق وسمجمين علم اكتاب جامع هوديوان الشر دون فيله أغال الشياطسين وأعمال الكفرة والفسفة من الثقلين منقول منوصف كعاتم وأصله فعيل من السجسن هو الحبس والتضييق لاته سبب الحبيس والتضييق فيجهتم أولاته مطروخ كاقيسل أتعت الارض السابعة فيمكان مظلم وحش وهو منسكن ابليسوذريته فالمني انكتاب الفجار الذن منجلتهم المطفقون أى مايكتب من أعالهم أوكتابة أغالم إني ذلك

جعل مرقوما برقم دال على شقاوته ( ورابعها ) المرقوم ههناالحتوم قال الواحدي وهو صحيم لان الختم علامة فيجوز أن يسمى المرقوم مختوما (وخامهما) أن المعنى كتاب مثبت عليهم كالرقبق الثوب لا ينحجي أماقوله ويل يومنذ الكذبين ففيه وجهان (أحدهما) انه متصل بقوله يوم يقوم الناس أي يوم يقوم الناس لرب العالمين ويل لمن كذب باخبار الله ( والثاني ) أن قوله مرقوم معناه رقم برقم يدل على الشقاوة يوم القيامة تمقال ويل يومنذ للكذبين في ذلك اليوم من ذلك الكتاب مم انه تعالى أخبر عن صفة من يكذب بيوم الدين فقال ومايكذب به الاكل معتد أثبم اذاتنلي عليسه آياتنا قال أساطير الاولين ومعناه انه لايكذب يومالدين الامن كانءوصوفا بهذهالصفسات الثلاثة فاولهاكونه معتسديا والاعتداء هو التجاوز عن المنهج الحق ( وثانيها ) الاثيم وهو مبالغة في ارتكاب الاثم والمعاصى وأقول الانسانله قوتان قوة نظير يةوكالها فيأن يعرف الحق الداته وقوة عملية وكالها فيأن يعرف الخيرلاجل العمل يه وصد الاول أن يصف الله تعالى عالا يجو زوصفه به خان كل من منع من امكان البعث والقيامة العامنع امالانه لم بعلم تعلق علم الله بجميسع المعلومات من الكليات والجزئيات أولائه لمريع تعلق قدرة الله بجميع الممكنات فهذاهو الاعتدا وصدالقوة العملية هوالاشتغال بالشهوة والغضب وصاحبه هوالاثيم وظلك لان المشتغل بالشهوة والغضب قلما يتفرغ للعبادة والطاعة وربماصار ذلك مانعاله عن الإيمان بالقيامة ( وأما الصغة الثالثة ) للكذبين بيوم الدين فهو قوله اذا تنلى عليه آماتنا قالأساطيرالاولين والمراد منه الذين ينكرون انشوة والمعسني اذاتنلي عليه القرآن الاولينوانه عنهم أخذأي بقدح في كون الفرآن من عنداقه بهذا الطريق وههنا بحث آخروهوان هذه الصفات الثلاثة هل المرادمنها شخص معين أملافيه قولان (الاول) وهو قول الكلبي انالمرادمتسه الوليدبنالمغسيرة وقال آخرون انهالنضربن الحرث واحتجم من قال انه الوايديائه تعالى قال في سورة ن ولا تطع كل حلاف مهين الى قوله معتد أثيم آلى قوله افاتتلى عليسه آياتناهال أساطيرالاولين فقيل انه الوليد بن المغسير وعلى هذا النقدير يكونالمعنى ومايكذب بيومالدين منقريش اومن فومك الاكل معند أثيم وهو هذا الشخص المعين( والقول الثاني) انه عام في حق جميع الموصوفين بهذه الصفات أما: قوله تعالى كلابل ران على قلو بهم ماكانوا يكسبون فالمعنى ليس الامر كايقوله من ان فلكأ ساطيرالاولين بلافعالهم الماضية صارت سببا لخصول الرين في قلوبهم ولاهل اللغةفى تفسيرلفظ فدال ين وجوه ولاهل النفسيروجوه اخرأ ماأهل اللغة فقال أبوعسدة ران على قلو بهرغلب عليها والخمرتر بن على عقل السكران والموت يرين على المبت فيذهب به قال الليث ران النعاس والحمر في الرأس اذار سمخ فيسه وهو يربن رينا وريونا ومن هذا حديث عرف أسيغع جهينة لماركبه الدبن أصبح قدرين به قال أبوزيد يقال رين بالرجل

الكتاب المدّون فيه قبائع أعمال المذكور بن وقوله تعالى ( وما أدراك ما نعبين ) تهو بل لامر، أي هو بحيث لا يبلغه دراية أحدوقوله تعالى (كتاب مرقوم) أي مسطور بين الكتابة ﴿ ٥٠٢ ﴾ أومع لم يعلمن رآه أنه لاخبرفيه وقيل

يرانبه رينا اذاوقع فيمالايستطيع الخروج منسه قال أبومعاذ التحوى الرين أنيسود القلب من الذنوب والطبع أن يطبع على القلب وهوأ شد من الرين والاقف ال أشد من الطبع وهوأن يقفل على القلب قال الزجاج ران على قاو بهم عدى غطى على قلو بهم بقالران على فليد الذنب يرين رينا أى غشيد والرين كالصدا يغشى القلب ومشله الغين أماأهل التفسير فلهم وجوه قال الحسس ومجاهد هوالذنب على الذنب حتى تحيط الذنوب بالقلب وتغشآه فيموت القلب وروى عنرسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال الماكم والمحقرات من الذنوب فأن الذنب على الذنب يوقد على صاحب حجيما ضخمة وعن مجاهد القلب كالكف قاذا أذنب المذنب انقبض واذا أذنب ذنب آخر انقبض مم يطبع عليه وهوالر ينوقال آخرون كلماأذنب الانسان حصلت في قلبه نكنة سوداء حتى يسودالقلب كله وروى هذا مرفوعا في حديث أبي هريرة قلت لاشك أن تكرار الافعال سبب لحصول ملكة نفسانية فانمن أراد تعلم الكتابة فكلماكان اتيانه بعمل الكتابة أكثركان اقتداره على على الكتابة أتم الى أن يصير بحبث يغدر على الاتبان بالكتابة من غمير روية ولافكرة فهذه الهبئة النفسانية التوادت من تلك الاعال الكثيرة كانالكل واحد من ثلك الاعال أثر في حصول تلك الهيشة النفساتية اذا عرفتهذا فنقول ان الانسان اذا واظب على الاتبان ببعض أنواع الذنوب حصلت في فلبه ملكة نفسانية على الاتبان بذلك الذنوب ولامعني للذنب الاكل مايشغلك بغيرالله وكل مايشغلك بغيرالله فهوظلة فاذن الذنب كلهاظلات وسواد ولكل واحدمن الاعال السالفة التيأورث جعوعها حصول تلك الملكة أثر في حصولها فذلك هوالمراد من قولهم كلاأذنب الانسان حصلت في قلبه نكتة سوداء حتى يسود القلب ولماكانت مراتب الملكات في الشدة والضعف مختلفة لاجرم كانت مراتب هذا السواد والظلة مختلفة فيعضها يكوزرينا وبعضهاطبعا وبعضها أقفالا قال القاضي ليسالرادمن الرينأن قلبهم قدتغير وحصل فيدمنع بلالمراد انهم صاروا لايقاع الذنب حالابعد حال متجرئين عليه وقو يت دواعيهم الى ترك التو به وترك الاقلاع فاستروا وصعب الامر عليهم ولذلك بين أن عله الرين كسبهم ومعلوم أن الحكثارهم من اكتساب الذنوب لايمنع من الاقلاع والتوبة واقول قدبينا أن صدور الفعل حال استواء الداعي الى الفعل والداعى الى الترك محال لامتناع ترجيح الممكن من غسير مرجيح فبأن يكون ممتنعا حال المرجوحية كأنأولى ولماسلم الفاضي انهم صاروا بسبب ايقاع الذنب حالا بعسدحال يحيث قو يتدواعيهم الى ترك التوبة فقدصا رهذا الجانب بسبب الافعال السالفة راجعا فوجوب أزيكون الاقلاع فيهذه الحالة بمتنعا وتمام الكلام قدتقدم مرارا في هسذا الكتاب الماقولة تعالى كلاانهم عن ربهم يومند لحجو بوز فاعلمانهم ذكروافي كلا وجوها (أحدها) قال صاحب الكشاف كلاردع عن الكسب الرائن على قلو بهم

هواسم المكان والنقدير ماكتابالسجينأوبحل كتاب مرقوم وقوله تعالى ( و يل يومشد للكذبين ) متصـــل بقوله تعالى يوم بقوم النباس لرب العالمدين ومأ بينهما اعتزاض وقوله تسالى ( الذين ' يكذبون ببومالدين) امامحرورعلي أندصفة فامة المكذبين أو بدل منسه أومر فسوع أومنصوب على الذم (ومایکذب به الاکل معتسد) أي منجاو ز عن حدود النظر والاعتبارغال في التقليد حتى استقصرقدرة الله تعالى وعلد من الاعادة معمشساهدته للبسدء (أثيم) أيمنهمك في الشهوات المخدجة الفانيمة بحيث شغلته عسا ورادهما من اللذات التامة الماقية وجلندعلى انكارها (اذاتتلى عليمآلياتنا) الناطقة بذلك (قال) مسن فرط جهسله واعراضه عن الحق الذي لامحيد عنه

(أساطيرالاولين) أي هي حكايات الاولين قال الكلبي المراد بالمعتدى الاثيم هوالوليدين المغيرة ﴿ وَثَانِيهِ ا ﴾

وَقَيْلُ الْنَصْمُرُ بِنَ الْحَرِثُ وَقَيْلَ عَامُ لَكُلُ مِنَ الْمُصَفِّ بِالأوصافُ المذكورة وقرى الداسلي بتذكيرا الفعل و فرى الذاسلي على الاستفهام الانكاري (كلا) ردع ﴿ ٥٠٣ ﴾ للعندي الاثيم عن ذلك القول الباطل وتكذيب له فيه وقوله تعالى

(بلرانعلي قلوبهم ما كاتو ايكسبون) سان لماأذى بهم الىالتغوه بتلك العظيمة أى ليس فى آياتناما يصح أن يقال في شأنها مثل هذ. المقسالات الباطلةيل ركبع قلوبهم وغلب علماما كانوا يكسبونها من الكفر والمعماصي حتىصارت كالصدا في المرآ . فعال ذاك بينهم و بين مسرفة الحقكما قالصلي الله عليه وسلم انالعبدكا أذنبذنبا حصل في قلبه نكتة سوداءحتى يسودقلبه واسذلك قالوا ماقألوا والرين الصدأ مقال رانعليدالذنب وغان عليمه رشا وغينا و بقال ران فيه النوم أى, "مَحْ فيد وقرى" بادغام اللام فيالراء (کلا) ردع وزجر عن الكسب الرائن (انهم عن ربهم يومند لحجو يون) فلايكادون برونه بخلاف المؤمنين وقيدل هو تشدل لاهسانتهم باهائة من يحيب عن الدخرول

(وثانيها) قال الققال ان الله تمالى حكى في سائر السور عن هذا المعتدى الاثيم انه كان يقول انكانت الآخرة حقافان الله تعالى يعطيه مالاوولدا ثم انه تعسالي كذبه في هذه المقالة فقال أطلع الغيب أم اتحدعندالرجن عمدا وفال وماأطن الساحة قائمة وائن رجعت الى ربى أن لى عنده الحسنى ولما كان هذا عاقد ترددة كره في القرآن تراث الله ذكره ههناوقال كلاانهم عن ربهم يومنذ لحجو بون أي ليس الامر كايقواون منأن لهم في الآخرة حسنى بلهم عن ربهم يومند محجو بون (وثالثها) أن يكون ذلك تكريرا وتكون كلاهذه هي المذكورة في قوله كلابل ران أما قوله انهم عن ربهم يومند نحجو بون فقد احتبج الاصحاب به على أن المؤمنين برونه سبحانه قالوا ولولاذلك لم يكن للتخصيص فائدة وفيه تقر يرآخروهو انه تعالى ذكرهذا الحجاب في معرض الوعيد والتهديد للكفاروما يكون وعيداوتهديدا للكفار لابجوز حصوله فيحق المؤمن فوجب أنلايحصل هذا الجاب في حق المؤمن اجابت المعترالة عن هذا من وجوه (أحدها) قال الجبائي المراد انهم عن رجمة ربهم محجو بون أى منوعون كايقال في الفرائض الايحجبون الام عن الثلث ومن ذلك يقال لن يمنع عن الدخول هو حاجب الانه يمنع من رؤيته (وثانبها) قال أبو مسلم لمحجو يون أىغير مقر بين والحجاب الرد وهوضدالقبول والمعني هوالاء المنكرون للبعث غيرمقبولين عندالله وهو المراد من قوله تعسالي ولايكلمهم افله ولاينظر اليهم ولايزكيهم (وثااثها)قال القاضي الحباب ايس عبارة عن عدم الروزية فانه قديقال حجب فلان عن الامير وان كان قدراً من البعيد واذالم بكن الجاب عبارة عن عدم الروسية سقط الاستدلال بل يجب أن يحمل على صيرورته ممنوعا عن وجدان رجنه تعالى (ورابعها) قال صاحب الكشاف كونهم محجو بين عنه ممثيل للاستخفاف بهم واهانتهم لانه لايؤذن على الملوك الاللكرمين لديهم ولايحجب عنهم الاانهانون عندهم ( والجواب) لاشك أن من منع من روا يه شي يقال أنه حجب عنه وأيضا من منع من الدخول على الاميريقال انه حجب عنه وأيعشايقال الام حجبت عن الثلث بسبب الاخوة واذاوجدناهذه الاستعمالات وجب جعل اللفظحقيقة في مفهوم مشترك بين هذه المواضع دفعا الاشتراك في اللفظ وذلك هو المنع فني الصورة الارب حصل المنع من الرواية وفي الثانية حصل المنع من الوصول الى قربه وقىالثالثة حصلالمنع من استحقاق أخذ الثلث فيصير تقدير الآبة كلا انهبرعن ربهم يومئدلممنوعون والمنع انمايتحقق بالنسبة الىمايتبت للعبد بالنسبة الىالله تعسالي وهواماالعلم واماالرؤية ولايمكنحه علىالعلم لانه ثابت بالاتفاقالكفار فوجب حله على الرؤية أماصرفدالي الرحة فهوعدول عن الظاهر من غيردليل وكذاما قاله صاحب الكشاف ترك لاظاهر من غيردايل ممالذي يو كدماذكرناه من العاليل أقوال المفسرين قال مقاتل معنى الآية انهم بعد العرض والحساب لايرون ربهم والمؤمنون يرون ربهم وقال الكلبي يقول انهم عن النظر الى رواية ربهم لمحجو بون والمؤمن لايحجب عن رواية ربه

على الملوك وعنابن عبساس وفتادة وابن أبي مليكة بمحبو بون عن رحته وعن

وسئل مالك بن أنس عن هذه الآية فقال لما حجب اعداء فلم يروه لابدوأن يتجلى لاولياله حتى يروه وعن الشافعي لما حجب قوما بالسخط دل على أن قوماً يرونه بالرضا أماقوله تعالى ثم انهم اصالوا الجعيم فالمعنى لماصاروا محبو بين في عرصة القيامة اماعن رو ية الله على قولناأ وعنرجة اللهوكرامته علىقول المعتزلة فعند ذلك يؤمر بهم الى النارثم اذا دخلوا النارو بخوا بتكذيبهم بالبعث والجزاء فقيل لهمهذا الذي كنتم تكذبون في الدنباوالآن قدعاينتموه فذوقوه ﷺ قوله تعالى (كلا انكتاب الإبرار الى عليين وماأدراك ماعليون كتاب مرقوم يشهده المقربون) اعلمانه تعالى لماذكر حال الفجار المطفقين اتبعه بذكر حال الابرار الذين لايطففون فقسال كلا أى ايس الامر كاتوهمه أولئك الفجار من انكار البعث ومنأن كتاب الله أساطير الاولين واعلم أن لاهل اللغة في لفظ عليين أقوالا ولاهل النفسير أيضا أقوالا أماأهل اللغة قال أبوالفنح الموصلي علبينجم على وهوفسل من العلو وقال الزجاج اعراب هذا الاسم كاعرآب الجع لانه على لفظ الجع كاتقول هذه فنسرونورأ يت فنسر بن وأما المفسرون فروى عن ابن عباس انها السماء الرابعة وفي رواية أخرى انهاالسماء السابعة وقال قنادة ومقاتل هي قائمة العرش اليني فوق السماء السابعة وقال العنكاك هي سدرة المنتهي وقال الفراء يعني ارتفاعا بعدارتفاع لاغاية له وقال الزجاج أعلى امكنة وقال آخرون هيمراتب عالية محفوظة بالجلالة قدعظمها الله وأعلى شأنها وقال آخرون عند كناب أعسال الملائكة وظاهر القرآن بشهد اهذا القول الآخير لانه تعالى قال لرسؤله وماأدراك ماعليون تنبيهاله على انه معلوم له وانه سيعرفه تمقال كتاب مرقوم بشهده المقربون فبين أن كتابهم في هذا الكتاب المرقوم الذي يشهده المقر يون من الملائكة فكانه تمالي كاوكاهم باللوح المحفوظ فكذلك يوكلهم بحفظ كتب الابرارف جلة ذلك الكتاب الذي هوأم الكتاب على وجه الاعظامله ولاعتنع أنالحفظسة اذا صعدت بكنب الابرار فانهم يسلونها الى هوالاء المقربين فيحفظونها كإيحفظون كتبأنفسهمأو ينقلون مافى تلك الصحائف الىذلك الكتاب الذى وكلوا معفظه ويصبرعلهم شهادة الهوالاء الابرار فلذلك يحاسبون حسابا يسيرالان هؤلاء المقربين يشهدون الهم عاحفظوه من أغالهم واذاكان هذا الكتاب في السماء صمح قول من تأول ذلك على انه في السماء العالية فتقارب الاقوال في ذلك وان كان الذي ذكرناه أولى واعلم أنالمعتمد في تفسير هذه الآية مابينا أنالعلو والفسحة والضيساء والطهارة منعلامات السعادة والسفل والضيق والظلة من علامات الشقاوة فلأكان المقصودمن وضم كتاب الفجار فيأسفل السافلين وفيأضيق المواضع اذلال الفجار وتحقير شأنهم كان القصود من وضع كناب الابرار في أعلى عليين وشهادة الملائكة لهم بذلك اجلالهم وتعفليم شأنهم وفي الآية وجه آخر وهو أن المراد من الكتاب الكتابة فيكون المعنى انكتابة أعال الابرار في عليين محوصف عليين بانه كتاب مرقوم فيه جميع اعال

أشدمن الاهانة والحرمان من الرجمة والكرامة (ثم يقال) لهم توبيخا وتقر يعامنجهةالزبانية ( هذا الذي كنتم به تكسدبون) فدوقوا عذابه (کلا) ردع عما كانوا عليه بمد ردغ وزجر اثر زحر وقوله تعالى (ان كتاب الابرار لفي عليسين) استثناف مسوق لبيان محل كتاب ألايرار بعد بيان سوء حال ا<sup>لف</sup>جـــار منصلا يبيان سومجالهم كتابهم وقيه تأكيــد للردع ووجسوب الارتداع وكتابهم ماكتب من أعالهم وعليون علم اديوان الخسير الذي دون فيه كل ماعلته الملائكةوصلحاء الثقلين منقول من جمع على فغيل منالطسوسمي بذلك امالانه سبب الارتفاع الى أعالى الدجارت في الجنةواما لانه مرفوع فيالحماء السابعة حبث يسكن الكرويبون تكريما لدوتعظيما والكلام في قوله تعالى (وماأدراك

ماعلیون کتاب مرقوم) کامر فی نظیره وقوله تعالی (یشهده المقربون) صفهٔ آخری لکتاب ﴿ الایرار ﴾ " نیرَونه و یحفظونه أو بشهیدون بمافید یوم القیسامه

في شدأن الفعمار (على الارائك) أى على الاسرقق الجال ولايكاد تطلق الاربكة على السرير عندهم الاعندكونه في الحجلة (منظرون)ایالیماشاۋا مدأعينهم اليدمن رغائب مناظر الجنة والى ماأولا همالله تعمالي من النعمة والكرامة والىأعدائهم يعذبون في الناروما محمد لحال أبسارهمعنالادراك (تعرف في جوههم نضرة النعيم)أي جمعة التنعم وماء ورونقه والخطاب لكل أحد عن له حظ من الخطاب الايذان بأنمالهم منآثارالنعمة وأحكام الهجمة لحيث لانختص بروا بدراءدون راء (بسقون من رحيق) شراب خالص لاغش فيه (مخنوم ختامه مسك) أى يختوم أوانبه وأكوابه بالسك مكان الطين ولعله تمثدل لكمال تضاسته وقيل خنامسك أي مقطعه رائحة مسلك وقرئ خانمة بفتح الناءو كسرها النا أى ما يغتم به و يعطع ( وفي ذلك ) اشارة الى الرحيق ﴿ ٦٤ ﴾ من وهوالانسب لما بعد م أوالى ماذكر من أحوالهم ومافيم

الابرار وهوقول أبي مسلم أماقوله تعالى كتاب مرقوم فقيه تأو يلان (أحدهما) أن المراد بالكتاب المرقوم كتاب أعالهم (والثاني) انه كتاب موضوع فعلمين كتب فيد ماأعداللهلهم مزالكرامة والثواب واختلفوا فيذلك الكتاب فقال مقاتل اناتلك الاشياءمكتو بة الهم في ساف العرش وعن ابن عباس انه مكتوب في اوح من زبرجد معلق تحت العرش وقال آخرون هوكتساب مرقوم بمايوجب سرورهم وذلك بالضد منربة كتاب الفجار عايسوهم ويدل على هذاالمعني قوله يشهده المقر بون يعني الملائكة الذين همق عليين يشهدون و يحضرون ذلك المكتوبومن قال انه كتاب الاعال قال يشهد ذلك الكتاب الخاصعدية الىعلبين المقر بون من الملائكة كرامة للؤمن # قولدتعالى (انالابرار اني نعيم على الارانك يتظرون تعرف في وجوههم نضرة النعيم بسقون من رحيق مختوم ختامه مسك وفيذلك فليتنافس المتنافسسون ومزاجه مزتسنيم عينآ يشرب بهاالمقر بون) اعلم انه سجانه وتعالى اعظم كتابهم في الآية المتقدمة عظم بهذه الآية منزاتهم فقال ان الابرار الفي نعيم تموصف كيفية ذلك النعيم بأمورثلاثة (أولها) قوله على الارائك ينظرون قال القفال الارائك الاسرة في الحيمال ولاتسمى أر بكذ فيما زعوا الااذاكان كذلك وعن الحسن كنالاندرى ماالار يكمة حتى لقينا رجلا من أهل اليمن أخبرنا أزالار يكمة عندهم ذلك أماقوله ينظرون ففيد ثلاثة أوجه (أحدها) ينظرون الىأنواع نعيمهم في الجنة من الحور العين والولدان وأنواع الاطعمة والاشرية والملابس والمراكب وغيرها قال عليه السملام يلحظ المؤمن فيحبط بكل ماآتاه الله وان أدناهم يتراءى لهمثل سعة الدنيا (والثاني)قال مقاتل ينظرون الى عدوهم حين يعذبون في النار(والثالث) إذا اشتهوا شأنظروا البه فيحضرهم ذلك الشيُّ في الحال واعلم أن هذه الاوجه الثلاثة من باب أنواع جنس واحدوهوالمتفلؤراليه فوجب حل اللفظعلي الكل و يحظر ببالي تفسير رابع وهو أشرف من الكل وهو انهم ينظرون الي ربهم و يتأكد هذا التأويل بماانه قال بعدد هذه الآية تعرف في وجوههم تضرة النعيم والنظر القرون بالنضرة هو رؤ بقالله تعالى على ماقال وجوه يومئذ ناضره الى ربها ناظرة وبمايؤ كدهذا التأويلانه يجب الابتداء بذكرأعظم اللذات وماهوالارؤية افله تعالى (وثانيها) قوله تعالى تعرف في وجوههم نضرة النعيم وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المعنى اذارأيتهم عرفت أنهم أهل النعمة بسبب ماتري في وجوههم من القرائن الدالة على ذلك تمقى تلك القرأن قولان (أحدهما) انه مايشاهد في وجوهم من الضعك والاستبشار على ماقان تعسالي وجوه بوء مئذ مسفرة ضاحكة مستبشرة ( والثاني ) قال عطاء ازالله تعالى يزيد في وجوههم من النور والحسن والبياض مالايصفه واصف وتفسيرالنضرة قدسبق عندقوله ناضرة (المسئلة الثانية) قرى تعرف على السناءالمفعول ونضرة النعيم بالرفع (وثالثهما ) قوله يسقون من رحيق وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى)

في بان أن الرحيق ماهوقال الليث الرحيق الحمر وأنشد لحسان بردي بصفق بالرحيق السلسل وقال أبوعبيدة والزجاج الرحبق من الحمر مالاغش فبه ولاشئ يفسده ولعله هوالحمر الذي وصفه الله تعالى بقوله لافيها غول (المسئلة الثانية) ذكر الله تعالى لهذا الرحيق صفات ( الصفة الاولى ) قوم مختوم وفيه وجو. ( الاول ) قال القفال يحتمل ان هؤلاء يسقون من شراب مختوم قدختم عليه تكرياله بالصيانة على ماجرت به العادة منختم مايكرم ويصان وهناك خرآخر تجري منها أنهار كاقال وأنهار منخرلذة للشار بين الأأن هذا المختوم أشرف من الجاري (الثاني)قال أبوعبيدة والمبرد والزجاج المختوم الذي له ختام أي عاقبة ( والثالث ) روى عن عبدالله في مخنوم انه بمزوج قال الواحدي وليس يتغسير لان الختم لايكون تفسيره المزج ولكن لماكانتله عاقبة هئ ريح المسك فسره بالمزوج لاته اولم عمرت بالمسك لماحصل فيه ريح المسك ( الرابع ) قال مجاهد مختوم مطين قال الواحدي كان مراده من الختم بالطين هوأن لا تعسفيد الى أن يفك خمَّه الابرار والاقرب من جميع هذه الوجوء الوجه الاول الذي ذكره القفال (الصفة الثانية) لهذا الرحيق قوله ختامه مسك وفيدوجوه (الاول) قال القفال معناه أن الذي يختم به رأس قارورة ذلك الرحيق هوالمسك كالعلين الذي يختم به رؤس القوارير فكان ذلك المسك رطب ينعلب عفيد الحاتم وهذا الوجه مطابق للوجه الأول الذي حكيناه عن الفقال في تفسير قوله مختوم ( الثاني )المراد من قوله ختامه مسك أي عاقبته المسك أى يختم له آخره بريح المسك وهذا الوجه مطابق للوجه الذي حكيناه عن أبي عبيدة في تفسير قوله مختوم كاله تعالى قال من رحبي له عافية تم فسير تلك العاقبة فقال تلك العاقبة مسكأى منشر به كانختم شربه على ريح المسك وهذا قول علقمة والصحاك وسعيد بنجيبرومقانل وقناد تقالوا اذارفع الشارب فاهمن آخر شرابه وجدرا يحة كريح المسك والمعنى لذاذة المقطع وذكاء الرائحة وأرجها معطيب الطعم والختام آخركلشي ومنه بقال خمت القرآن والاعال بخواتيها ويؤكده قراءة على عليمالسلام واختبار الكسائي فانه يقر أخاتمه مسك أي آخره كإيقال خانم النبيين قال الفراء وهما متقار بان في المعنى الأأن الخاتم اسم والختام مصدر كقولهم هوكريم الطباع والطابع (الثالث) معناه خلطه مسكوذكرواان فيه تطييبا اطعمه وقبل بلاريحه وأقول لعل المراد أن الخمر المروح بهذه الافاويه الحارة بمايعين على الهضم وتقوية الشهوة فلعل المراد منسه الاشارة الىقوة شهوتهم وصحفا بدانهم وهذاالقول رواه سعيد بنجبير عن الاسود عن عائشة تقول المرأة لقدأ خذت ختم طبني أى لقدأ خذت اخلاط طبني قال أبو الدرداء هو شراب أبيص مثل الغضة يختمون به آخرشر بهم اوأن رجلا من أهل الدنيا أدخل فيه يده ثم أخرجها لم ببق ذوروح الاوجدطيب ريحه (الصفة الثانية)قوله تعالى وفي ذلك فليتنافس المتنافسون فال الواحدي يقال نفست عليه الشي أنفسه نفاسة اذا صننت

(فلمتنافس المتنافسون) أ أي فليرغب الراغبون بالمبادرة الىطا عذالله نعالى وقبل فليعمل الماملون كقوله تعالى لمثلهذا فليعملالعاملون لأ وقيل فليستبق المستبقون وأصلالتنافسالتغالب فىالشي النفيس وأصله من النفس امر تهاقال الواحدي نفست الشئ أنفسه نفاسة والتنافس تفاعل منه كانكل واحد من الشيخصين بريد أن يستأثر به وقال البغوى وأصله من الشي ٔ النفيس الذي محرس عليد نفوس الناس ويريده كلأحدانفسهو ينفسبه على غيره أى يضن به (ومزاجه من تسنيم) عطفعلى ختامه صفة أخرى لرحيق مثسله ومايينهما اعتراض مقررلنفاسته أى مايمزج به فالشالر حبق من ماءتسنيم علىأن من بيسا نبيــة أوتبعيضية أومن نفسه على أنهاا بندائبه والتسليم علالمين بعينهاسميت به المالاتها أرفع شراب في الجنة وامالانها تأتيهم إليه

فأنهم يشر بونها صرفا وتمزج لسائر أهل الجنة فالباءمز بدقاو بمعني من وقوله تعالى (ان الذين أجرموا) الخ حكاية ابعض فبائح مشركى قريش جي جاعهدا لذكربعض أحوال الارارق الجنة (كانوا) في الدنيا (من الذين أمنوا إيضيحكون)أي يستهزؤن بفقرائهم كعماروصهيب وخبابو بلالوغيرهم من فقراء الموامنين وتفديم الجاروالمجروراماللقصر اشعبارابغاية غناعة مافعلوا أي كانوا من الذين أمنوا يضحكون معظهورعدماستعقا قهم لذلك على منهاج قولەتسالى أفي الله شك أولراعاة الغواصل (واذامروا)أى فقراء الموِّمنسين (جمع)أي بالمشركين وهمفي أنديتهم وهوالاظهروان جاز العكسأيضا(يتغامزون) أى يغمز يمضهم بعضا ويشبرون بأعينهم (واذا انقلبوا) من مجالسهم (الىأهلهم القلبوا [ فکهین)ملندن بذکرهم

بهولم تحب أن يصيراليه والتنافس تفاعل منه كأن كلواحد من الشخصين يريدأن يستأثر به والمعنى وفي ذلك فلبرغب الراغبون بالبادرة الى طاعة الله واعلم أن مبالغسة الله تعالى فى الترغيب فيه تدل على علوشانه وفيه اشارة الى أن النسافس بجب أن يكون في مثل ذلك النعيم العظيم الدائم لافي النعيم الذي هو مكدرسر بع الفناء ( الصفة الرابعة ) قوله تعالى ومن اجه من تسنيم وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) تسنيم علم لعين بعينها في الجنة سميت بالتسنيم الذى هومصدرسفه اذارفعه امالانهاأ رفع شراب في الجنسة وامالانها تأتبهم من فوق على ماروى انها تجرى في الهواء مسفة فتنصب في أوانهم وامالانها لاجل كثرة مائها وسرعته تعلوعلى كل شيء تر به وهو تسنيماً ولانه عندا لجرى برى فيدار تفاع وأنخفاض فهوالتسنيم أيضا وذلك لانأصلهذه الكلمة للعلو والارتفاع ومنهسنام البعسير وتسنمت الحائط اذاعلوته وأماقول المفسرين فروى ميمون بن مهرانأنابن عباس سئل عن تسنيم فقال هذا ممايقول الله فلانعهم نفس ما أخنى لهم من قرة أعين ويقرب مندماقال الحسن وهواته أمرأ خفاه الله تعالى لاهل الجنة قال الواحدى وعلى هذا يعرف له اشتقاق وهواسم معرفة وعن عكرمة من تسنيم من تشريف ( المسئلة الثانية) انه تعالى ذكر أن تسنيم عين يشرب بها المقربون قال أبي عباس أشرف شراب أهلا الجنةه وتسنيم لانه يشربه المقربون صرفاو يمزج لاصحاب اليمين واعلمأن الله تعالى لماقسم المكلفين في سورة الواقعة الى ثلاثة أقسام المقربون وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال ثم انه تعالى لماذكر كرامة المذكورين في هذه السورة بانه عزج شرابهم من عين يشرب بهاالمقر بون علناأن المذكورين فيهذا الموضع همأصحاب اليمين وأقول هذايدل على أن الانهار منفاوتة في الفضيلة فنسنيم أفعنل أنهار الجنة والمفريون أفضل أهل الجنةوالتسنيم فيالجنة الروحانية هومعرفة الله ولذة النظر الى وجدالله البكريم والرحيق هوالابتهاج بمطالعة علم الموجودات فالقربون لابشربون الامن التسنيم أي لايشتغلون الاعطالعة وجهه الكريم وأصحاب الهين يكون شرابهم عزوجافنارة يكون نظرهماليه وتارة الى يخلوقاته (المسئلة الثانية )عينانصب على المدح وقال الزجاج نصب على الحال وقوله يشرب بهاالقر بون كفوله يشرب بهاعباد الله وقد من الله وقالم تعالى (انالذين أجرموا كانوامن الذين امنوايضحكون واذامروا بهسم يتغسامزون واذا انقلبوا الى أهلهم انقلبوا فاكهين واذارأوهم فالوا انهوالاء لضالون وماأرسلوا عليهم حافظين فالبوم الذين آمتوا من الكفار يضحكون على الارانك ينظرون هل توب الكفار مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ اعلم انه سبحانه لماوصف كرامذالابرار في الآخرة ذكر بعد ذلك قبيح معاملة الكفارمعهم في الدنبافي استهرائهم وضحكهم تمبين أنذلك سيتقلب على الكفار في الآخرة والمقصود منه تسلية المؤمنين وتقوية قلو بهم وفيه مسائل (المسئلة الاولى) فسكروا فيسبب النزول وجهين ( الاول ) أن إلمراد من قوله ان الذين أجرموا

أَنْهُمْ كَانُوالْاَيْفُعْلُونَ ذَلِكَ بَمْرَأَى مَنَ المَسَارِينَ بِهُمُو بِكَنْفُونَ خَيْنَدْبِالْتَعَامِنَ وقيل هَا لَهُمِنَ قيل هما بعني وقيل فَنْدُهِمِينَ اشر ين وقيل فرحين وفاكهين متفكهين وقيل ناعين ﴿ ٥٠٨ ﴾ وفيل مازحين (واذارأوهم) أيناكانوا (قالوا

أكابرالمشركين كالىجهسل والوليدبي المغسيرة والعساص بن وائل السهمي كانوا يضحكون من عاروصهبب و بلال وغيرهم من فقراء المسلمين و يستهرون بهم (الثاني) جاءعلى عليه السلام في نفر من المسلمين فسمخر منهم المنافقون وضعكوا وتغامز وأثم رجموا الدأسحابهم فقالوارأ يناالبوم الاصلع فضحكوامنه فنزات هذه الآية قبل أزيصل على الى رسول الله (المسئلة الثانية) انه تعالى حكى عنهم أربعة أشيساء من المعاملات القبيحة (وأولها) قولهان الغين أجرموا كانوامن الذين آمنوا يضحكون أي بستم زون بمم و بدينهم (وثانيها) قوله واذامر وابهم يتغامزون أي يتفاعلون من الغمز وهوالاشارة بالجفن وألحاجب ويكون الغمز أبضا بمعنى السيب وغزه اذاعابه ومافى فلان غميزة أي مايعاب به والمعنى أنهم يشيرون البهم بالاعين استهزاء ويعيبونهمو يقولون انظروا الى هوالاء يتعبون أنفسهم ويحرمونهاالذاتها ويخاطرون بأنفسهم في طلب تواب لا يتيقنونه (وناللها) قوله تعمالي واذا انقلبوا الى أهلهم انقلبوافا كهين معجبين بماهم فبه من الشرك والعصية والتنع بالدنبا أويتفكهون بذكرالمسلين بالسوء قرأعاصم فى وواية حفص عنه فكهين بغيرألف في هذا الموضع وحده وفي سائر القرآن فاكهين بالالف وقرأ الباقون فأكهين بالالف فقيل همالغنان وقيل فاكهين أي منتعمين مشغواين عاهم فيه من الكفر والتنعم بالدنباوفكه ين معجبين (و رابعها ) قولدتمالي واذار أوهم قالوا ان هو لا اضالون أي هم على ضلال في تركهم التعم الحاضر بسبب طلب تواب لا يدري هل له وجود أملاوهذاآخرماحكاه عن الكفار ممقال تعسالي وماأرسلواعليهم حافظين يعني انالله تعالى لم يبعث هو لاء الكفار رقباء على المؤمنين يحفظون عليهم أحوالم-م ويتفقدون مايصنعونه منحقأو باطل فيميبون عليهم مايعتقدونه ضلالابل انمأأمروا بإصلاح أنفسهم أماقوله تعالى فاليوم الذين آمنوامن الكفار يضحكون ففيمه مسئلتان (المسئلة الاولى) ألمعني أن في هذا اليوم الذي هو يوم تصفح الاعال والمحاسبة يضحك المؤمن من الكافر وفي سبب هذا الضحك وجوه ( أحدها ) أن الكفار كانوايضحكون على الموامنين في الدنيا بسبب ماهم فيه من العنمر والبواس وفي الآخرة يضمك المؤمنون على الكافرين يسبب ماهم فيه من أنواع العذاب والبلاء ولانهم علوا انهم كانوافي الدنيا على غيرشي وانهم قدباعوابا فيابفسان ويرون أنفسهم قدفازوا بالنعيم المقيم ونالوا بالنعب اليسير راحة الابد ودخلوا الجنسة فاجلسوا على الارائك ينظرون اليهم كيف يعذبون في النار وكيف يصطرخون فيهاو يدعون بالويل واشبور ويلعن بعضهم بعضا (الثاني) قال أبوصالح بقال لاهل الناروهم فيها اخرجوا وتفتح لهم أبو ابها فاذارأ وهاقد فتعت أقبلوا اليهاير يدون الخروج والمؤمنون ينظرون البهم على الارائك فاذا انتهواالي أبوابهاغلةت دولهم فذاك هوسبب الضحك (المسئلة الثانية) قوله على الاراثك ينظرون المال من يضحكون أي يضحكون منهم ناظر بن اليهم والى ماهم فيه من الهوان والصغار

ان هو الا اصالون) أي نسبوا المسلين عن رأوهم ومن غيرهم الى الضلال رطريق التأكيد (وما أرسلوا عليهم) على المسلين ( حافظين ) حال من واوقالوا أى قالوا ذلك والحمال أنهمم ماأرسلوا منجهةالله تعسالي وكلين بمسم يعفظونعليهم أحوالهم و جينون على أعالهم و يشهد ون برشدهم وصلالهم وهداتهكم وعمواشار بأنمااجترؤا هليه من القول من وظائف من أرسل من جمنسه تعالى وقدجوزأن ، كون ذلك من جملة قول المجرمين كانهم قالوا ان هؤلاء لضالون وما أرسلوا علينا حافظين اذكارا لصدهم عن الشرك ودعاذهم الحالاسلام واعاقيل عليهم نقلاله بالمعنى كافي قوالك حلف اليفعان لابالعبارة كافي قولك حلف لافعملن (فَاليُومِ الدِّنْ آمنُوا) أي المهودون من الفقراء (من الكفار) أي من المعهودينوهوالاظهر وان أمكن التعميم

مَنَ الجَانَبِينَ (يَضْحَكُونَ )خَيْنَ يُرُونَهُمُ اذْلَاءُ مَعْلُولِينَ قَدْعُشْبُهُمْ فَنُونَ الْهُوانَ والصّغَازُ بِمَدَّ الْعَرَةُ وَالنَّكِمِ وَرَهْمُهُمْ أَلُوانَ الْعَدَابِ بِعَدَالْتُمْ وَالْمَرْفُونِ وَلَا الْمُعَالِينَ عَمْمُ مِنْ الْكَفَارِ الْقَصْرِ تَحْقَيْقًا لَلْهَابِلَهُ أَى فَالْيُومُ هُمْ مِنْ الْكَفَارِ الْقَصْرِ تَحْقَيْقًا لَلْهَابِلَهُ أَى فَالْيُومُ هُمْ مِنْ الْكَفَارِ

بعد العزة والكبر ثمقال تعالى هل ثوب الكف ار ماكانوا يفعلون ثوب بمعنى أثيب أي الله المثيب قال أوس

سأجر بك أو بجر بك عنى مثوب \* وحسبك ان يثنى عليك وتحمدى قال المبرد وهوفعل من الثواب وهو ما يثوب أى يرجع الى فاعله جزاء ما عله من خبر أوشر والثواب يستعمل فى المكافأة بالشر وأنشد أبوعبيدة

ألاابلغ أباحسن رسولا ﴿ فَاللَّهُ لَا تُعِيُّ الى الثواب

والاولى أن محمل ذلك على سبيل التهكم كقوله ذق انك أنت المن يزالكر يم والمعنى كانه تعالى يقول المؤمنين هل جازينا الكفار على علهم الذي كان من جلنه ضحكهم بكم واستهزاؤهم "بطريفتكم كاجازيناكم على أعالكم الصالحة فيكون هذا القول زائدا في سرورهم لانه يقتضى زيادة في تعظيهم والاستحقاق بأعدائهم والمقصود منها أحوال القيامة والله أعلم

#### \* ( سورة الانشقاق عشرون وخمس آيات مكية ) \*

#### \* (بسمالله الرحن الرحيم) \*

(إذاالسمساء انشقت وأذنت لر إنها وحقت وإذاالارض مدن والقت مافيها وتخلت وأذنت لر إنها وحقت وأذنت لر إنها وحقت وأذنت لر إنها ومعنى الفرآن وعن على عليه السلام انها تنشق من المجرة أما فوله وأذنت لر إنها ومعنى إذناله استم الدومنه قوله عليه السلام ما أذن الله الشي كاذنه التي يتغنى بالقرآن وأنشد أبو عبيدة والمبرد والزجاج قول قعنب

صم اذا سعموا خبرا ذكرت به به وان ذكرت بشر عندهم اذنوا والمعنى العنى العلم المعنى العنى العلم المعنى المعنى المعنى العنى المعنى المعنى

يضحكون لاالكفارمتهم كاكأنوا بفعلون في الدنيا وقوله تعملي (عملي الارائك ينظرون) حال من فاعل يضحكون أى يضيمكون منهم ناظرين اليهم والى ماهم فيه من سوءالحال وقيل يفتح للكفار باب الى الجنة فيسال لهم اخرجوااليهافاذاوصلوا اليها أغلق دونهم يعول بهم ذلك مرارا ويضحك المؤمنؤن منهم و يأباه قولد تعالى ( هل ثوب الكفار ماكانوا ىفعاون) قانەسىر يىرىنى أنضحك المؤمنين منهم جزاء لضيكهممتهم في الدنيسا فلأبد من الحجانسة والشاكلة حتما والتثويب والاثابة المجازاة وقرئ بادغام اللام في الثاء به وعنه صلى الله عليه وسلمن قرأسورة المطففين سقاه الله تعالى يوم القيامة من الرحيق المختوم

\* (سورة الانشقاق مكية

وآيهاخس واعشرون) \*

(بسم الله الرحن الرحيم)

(اذاالسُّهاء انشقت)

أى بالغمام كافي قوله تعالى و يوم تشقق السماء بالغمام وعن على رضي اللَّم تعالى عنه

تُنشقَ مَنَ الْحِرَةُ ﴿ وَاذْنَتَ لَرْ بَهْدًا ﴾ أَى واستُعت أَى انقادَتَ وأَذْعَتْ لِنَاثِيرٌ قَدَرَتُهُ تَعدال عَيْنُ تُعلقُتُ ارادَتُهُ باشقاقها انقياد المأمور المطواع اذاورد عليه ﴿ ٥١٠ ﴾ أمر الاَ من المقاع والسرض لعنوان الربو بية

ينسفها ربىنسغايسوى ظهرها كإقال قاعا صفصفالاترى فيهاهوجا ولاأمتا وعنابن عباس مدت مدالاديم العكاظي لان الاديم اذامدزال كل انتناء فيه واستوى (والثاني) انه مأخوذ من مده بمعنى أمده أي يزاد في سعتها يوم النيامة الوقوف الخلائق عليه اللعساب واعلمانه لابد من الزيادة في وجه الارض سواء كان ذلك بقديدها أو بامدادها لان خلق الاولين والآخرين لماكانها واقفين يوم القيامة على ظهرها فلا يدمن الزيادة في طولها وعرضهاأماقوله وألقت مافيها فالمعنى انهالمامدت رمت بماني جوفهامن الموتبي والبكنوز وهوكقوله وأخرجت الارض أثقالهما واذاالقبور بعثرت وبعثر مافي القبور وكقوله ألم تجعل الارض كفاتا أحياء وأمواتا وأما قوله وتخلت فالعثى وخلت غاية الخلوحتي لمهيق فياطنها شيكانها تكاغت أقصى جهدهافى الخلو كإيقال تكرم الكريم وترحم الرحيم اذابلغا جهدهمافي الكرم والرحة وتكلفافوق مافي طبعهما واعمأن التعقيق أنالله تعالى هوالذي أخرج تلك الاشياء من بطن الارض الي ظهرها لكن الارض وصفت بذلك على سبيل النوسع وأما فوله وأذنت لر بهاوحةت فقد تقدم تفسيره الاأن الاولى في السماء وهذا في الارض وإذا اختلف وجه الكلام لم يكن تكرارا \* قوله تعالى ( ياايها الانسان الل كادح الى ربك كدما فلاقسم ) اعلم انقوله تعالى اذاالسمساء انشقت الى قوله ناأيها الانسان شرطولايدله من جزاء واختلفوا فيدعلي وجوه (أحدها) قال صماحب الكشماف حذف جواب اذالبذهب الوهم الى كل شي فمكون ادخل في النهو يل ( وثانيهـــا ) قال القراء انماترك الجواب لان هذا المعــني معروف قدتردد في القرآن معناه فعرف نظيره قوله الماأنزلناه في ليلة القدر ترك ذكرالقرآن لان التصريح به قد تقدم في سائر المواضع (و تالثهما) قال بعض المحقَّفين الجواب هوقوله فحلاقيه وقوله باأيها الانسان الك كادح إلى ربك كدحا معترض وهو كفول الفسائل اذاكان كذا وكذا باأيها الانسان نرى عند ذلك ماعلت من خبرأوشر فكداههنا والتقدير اذاكان يوم القيامة لئي الانسان عمله ( ورابعها ) ان المعني مجمول على التقديم والتأخير فكانه قبل بأأيها الانسان انك كادح الى بك كدحا فلاقيه اذاالسماء انشقت وقاءت القيسامة (وشامسها) قال الكسائي انالجواب في قوله فأمامن أوتي كتابه واعترض في الكلام قوله ياأيها الانسان الككادح والمعنى اذاالسماء انشقت وكان كذا وكذا فن أوتى كتابه بيمينه فهوكذا ومنأوي كتابه وراءظهره فهوكذا ونظيره قوله تعالى فامايأ تينكم مني هدى فن اتبع هداى فلاخوف عليهم (وسادسها) قال القاضى ان الجواب مادل عليه قوله انك كادح كائنه تعالى قال ياأيها الانسان ترون ماعلتم فاكدح لذلك اليوم أيها الانسان لتفوز بالتعيم أما قوله ياأيها الانسان ففيه قولان ( الاول ) انالمراد جنس الناس كإيقال يأأبهاالرجل وكلكم ذلك الرجل فكذا ههنا وكأنه خطاب خصبه كل واحد منالناس قال القفال وهو أبلغ من العموم لانه قائم مقام التنصيص على مخاطبة

مع الاضافة اليها للاشعار بعسلة الحكم وهذه الجلة ونظيرتها الآتية يمز لةقوله تعالى انينا طائعين فيالانباء عن كون مانسب الي السعماء والارض من الانشقاق والدوغيرهما أحار باعلى مقتضي الحكمة كاأشير اليه فيماسلف (وحقت) أي جعلت حقيقة بالاستماع والانقياد لكن لابعد أنالم تكن كذلك بلق نفسهاوحد ذاتمها منقولهم هو محقوق بكذا وحقيق به والمعنى انفادتاريها وهى حقيقة بذلك لكر لا عسلي أن المراد خصوصية ذاتها من بين سائر المقدورات يلخصوصية القدرة القاهرة الربانية التي سأتى لهاكل مقدور ولانتخلف عنهاأمر من الامور فعق الجلة أن تكون اعتراضا مقررا لماقبلها لامعطوفة عليه (واذاالارض مدت) أىبسطتبازالةجبالها وآكامها من مقسارها وتسو يتها بحيث صارت

قاعاً صفصفاً لاتری فیها عوجاولاامنا أوز بدت سعة و بسطة من مده بمعنی آمده ای زاد. ( و الفت ﴿ كُلُّ ﴾ فافهها) أی رمت مانی جوفها من المؤتی

وَالْكُنُورُ كَفُولُهُ تَعَالَى وَأَخْرِجِتَ الأَرْضُ أَنْقَالِهِ أَلْ وَتَخَلَّتُ ﴾ وخلت عافيها غاية الحلو تحتى لم بين فبها شي مندكانها تكلفت في ذلك أقدى جهدها (وأذنت لر بها) ﴿ ٥١١ ﴾ في الالقاء والتخلي (وحفت) أي وهي حقيقة بذلك أي

شأنها ذاك النسيدال القدرة الريانية وتكريز كلمذاذامع أتعاد الافعال المنسبوبة الىالسماء والارض وقوعاني الوقت المتدالذي هومداولها قدمر سره فيمامر (اأمها الانسان انك كادح الى ر لك كدما)أى جاهد ومحدالي الموت ومابعده من الاحوال التي مثلت باللقاءمبالغ فيذلك فأن الكدح بجهد النفس في العمل و الكد فيه بحيث يوشر فيهامن كدرجاده اذاخدشه ( فلاقيم) أي فلاق له عقيب ذلك لا محالة من غبرصارف بلو ملاعنه وقولەتعالى ( فأمامن أوتى كتابه عينه فسوف محاسب حسامايسرا) الخ قيل جواب اذا كا فى قولد تعالى فامارا أينكم منى هدى فن تبعهداي فلاخوف عليهم ولاهم يحزنون وقوله تعسالي باأيهاالانسان الخ اعتراص وقيل محذوف للتهويل والاعاءالي قمسورالسارة عن سانه أوللنعو بلعلي

كل واحدمنهم على التعبين بخلاف اللقفة العام فانه لايكون كذلك ( والثاني ) ان المراد منه رجل بعينه وهيمنافيه قولان ( الاول ) ان المراديه مجمد صلى الله عليه وسلم والعني الله تكدح في ابلاغ رسالات الله وارشاد عياده وتحمل الضرر من الكفار فأبشر فانك تلتي الله بهذا العمل وهوغيرضائع عنده ( الثاني ) قال ابن عباس هوأ بي بن خلف وكدحة جدة واجتهاده في طلب الدنيا وايذاه الرسول والاصرار على الكفر والاقرب انه مجول على الجنس لانهأ كثر فائدة ولان قوله فأما منأوتي كنتابه بيمينه وأما منأوتي كنتابه وراء ظهره كالنوعين له وذلك لايتم الااذا كانجنسا أما فوله انك كادح فاعلم ان الكدح جهد الناس ق العمل والكدح فيه حتى بو "رقيها من كدح جلده اذ اخدشه أما قوله الى ريك فقيه ثلاثة أوجه (أحدها) انككادح الىاقاء ربكوهوالموتأى هذا البكدح يستمر ويبتى الى هذا الزمان وأقول في هذا التفسيع نكته لطيغة وذلك لانها تغتضي ان الانسان لاينفك في هذه الحياة الدنيو يذ من أولها الى آخرها عن الكدح والمشقة والتعب ولما كانت كلقالي لانتهاء الغاية فهي تدل على وجوب انتهاء الكدح والشقة بإنها، هذه الحياة وأن يكون الحاصل بعدهذه الدنيام ض السعادة والرحمة وذلك معقول فان فسبة الآخرة الى الدنيا كنسبة الدنيا الى رحم الأم فسكما صبح ان يقال بالبها الجنين انككادح الى أن تنفصل من الرحم فكان ما بعد الانفصال عن الرحم بالنسبة الى ما قبله خالصاعن الكدح والظلمة فيزجومن فضل الله أن بكون الحال فيما بعد الموت كذلك (وثانبهما) قال الفقال التقدير انك كادح في دنياك كدحا تصبر به الى ربك فيهذا التأويل حسن استعمال حرف الى ههنا ( وثالثها ) يحتمل أن يكون دخول الى على معنى ان الكدح هو السعى فمكا تُنهقال ساع يعملك الى ريك أماقوله تعالى فلاقيه فغيه قولان ( الاول)قال الزجاج فلاق ربك أي ملاق حكمه لامفراك مندوقال آخرون الضميرعا لد الى الكدح الاأنالكدح غلوهوعرض لايبتي فلاقاته متنعة فوجب أن يكون المراد ملاقاة الكناب الذي فيه بيان تلك الاعمال ويتأكدهذا التأويل بقسوله بعدهذه الآية فأما من أوتى كتابه عينه \* أما قولدتمالي ( وأما من أوتي كتابه عينه فسوف يحاسب حسابايسيرا وينقلب الى أهله مسرورا ) فالمعنى فأما من أعطى كتاب أعاله بيينه فسوف يحاسب حسابا يسميرا وسوف من الله واجب وهو كفول الفائل اتبعني فسموف تجد خبرا فأنه لابريد بهالشك وانمايريد ترقيق الكلام والحساب اليسمير هو أن تمرض عليه اعاله وبعرف انالطاعة متهاهده والعصية هذه تميثاب على الطاعة ويتجاوزعن العصية فهذا هوالحساب البسير لانه لاشدة على صاحبه ولامتاقشة ولايقال له لم فعلت هذا ولايطالب بالعذر فبه ولابالحجة عليه فانه متي طولب بذلك لم يجدعد راولا حجة فيفتضم مم انه عند هذا الحسباب اليسبريرجع الى أهله مسرورا فائزا بالثواب آمنا من العذاب والمراد منأهله أهل الجنـة من الحور العين أومن زوجاته وذرياته اذاكانوا مؤمنين

دلالة ما من في سورة التكوير والانفطار عليه وقيل هو مادل عليه قوله تعسالي

باليهالانسان الخ تقديره لاقي الانسان كدَّمة وقبل هوقوله تعالى فلاقيه وماقبلة اعتراض وقبل هو باليها الانسان الخ الخ باضمارالقول ومعنى يسيرا سهلا لامناقشة فيه ولااعتراض ﴿ ٥١٢ ﴾ وعن الصديقة رضي الله عنها هو

فدات هذه الآية على الدسجانه أعدله ولاهله في الجنة مايليق بهمن الثواب عن عائشة رضى الله عنها قالت محمت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اللهم حاسبني حسابا يسيرا قلت وماالحساب البسيرقال نظر في كتابه و يتجاوز عن سيآته فأمامن نوقش في الحساب فقدهاك وعن عائشة فالتقال رسول الله صلى الله عليه وسلمن نوقش الحساب فقدهاك فقلت بارسول الله ان الله يقول فأمامن أوتى كتابه بمينه فسوف يحاسب حسايا بسيرا قال ذلك العرص ولكن من توقش الحساب عذب وفي قوله شعاسب الشكال لان المحاسبة تكون بين اثنين وليس في القيامة لاحد قبل ربه مطالبة فيحاسبه ( وجوابه ) أن العبد يغول الهى فعلت الطاعة الغلانية والرب بقول فعلت المعصية الفلانية فكان ذلك بين الرب والعبد محاسبة والدليل عليه انه تعالى خص الكفار بأنه لا يكلمهم غدل ذلك على انه يكلم المطمعين والعبد يكلمه فكانت المكالمة محاسبة \* أماقوله ( وأمامن أوتي كتابه وراء ظَهْرَهُ ) فَلَلْفُسِرُ بِنَ فَيْهُ وَجُوهُ ( أحدها ) قال الكلي السبب فيه لان يمينه مغلولة الى عنقه ويده اليسرى خلف ظهره (وثانيها) قال مجاهد تخلم يده اليسرى فتجعل من وراء ظهره (وثالثها)قال قوم يتحول وجهدني قفاه فيشرأ كتابه كذلك (ورابعها) انه يوتي كتابه بشماله منوراء ظهره لانهاذاحاول أخذه بيينه كالمؤمنين عنعمن ذلك وأوتي منوراء منهره بشماله فانقيل أليس انه قال في سورة الحاقة فاما من أوتى كتابه بشماله ولم مذكر الطهر (والمواب) من وجهين (أحدهما) تعتمل أن يوتي بشماله وراء ظهره على ماحكيناه عن الكلي (والنبها) أن يكون بعضهم يعطى بشماله و بعضهم من وراء ظهره أماقوله (فسوف بدعوا ثبوراً) فاعلمان الثبور هو الهلاك والمعنى انه لما أوتى كتابه من غير يمينه علم انه من أهل النارفيقول والبوراه قال الفراء العرب تقول فلان يدعولهفد اذا قالوالهفاه وفيهوجه آخرذكره القفال فقال الثبور مشستق من المثابرة على الشئ وهو المواظبة عليه فسمى هلالة الآخرة ميورالانه لازم لايزول كإقال ان عدابها كان غراما وأصل الغرام اللزوم والولوع الله أماقوله تعالى ( و يصلى سعيرا ) ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى ) بقال صلى الكافر النارقال الله تعالى وسيصلون سعيرا وقال ونصله جهنم وقال الامن هوصال الحجيم وقال لايصلاها الاالاشق الذي كذب وتولى والمعني انه اذا أعطى كتابه بشماله منوراء ظهره فانه يدعو النبور تميدخل النار وهو فيالنار أيضها يدعوا تبورا كاقال دعوا هنالك ثبورا واحدهما لاينني الآخر وانما هوعلى اجتماعهما قبل دخول النار و بعدد خولها أحوفبالله منها وبماقرب اليها من قول أوعل ( المسئلة الثانية ) قرأعاصم وحزة وأبوعرو ويصلي بضم الياء والتحفيف كقوله نصله جهنم وهذه القراءة مطابقة للقراءة المشسهورة لانه يصلي فيصلي أي يدخل النار وقرأ ابن عامر ونافع والكسائي بضم الياء مثقلة كقوله وتصلية جيم وقولهنم الجعيم صلوه \* أما قوله تعالى (اله كان في أهله مسرورا) فقد ذكر الففال فيه وجهين (أحدهما) انه كان في أهله مسرورا

أنبسرفذنو بهثم يتجاوز عنه (و ينقلب الى أهله مسرورا)أى عشرته المؤمنينأ وفريق المؤمنين مبتهجا خاله قائلاهاؤم افرؤا كتايه وقيل الىأهله في الجنة من الحور والغلان (وأمامن أوتي كتابه وراءظهره)أي يو تاء بشماله من وراء ظهر وقيل تغل بمناه الي عنقه وبجول شماله وراء ظهره فيوتني كـنا به بشماله وقبل تخلع يده البسيري من وراءظهره (فسوف بدعواثبورا) أي يمني اشور وهسو الهلالةو يدعوه يائيوراه تعالىفانهأوانك وأنيله ذلك (و يصلي سعيرا) أى بدخلها وقرى يصلي كقوله تعالى و تصليم بحيم وقرئ ويصلي كأ فىقولە تعالى ونصليد جهنم (انه كان في أهله فعابين أهله وعشيرته في الدنيا (مسرورا) مترفا بطرا مستبشرا كديدن الغجار الذين لاجمهم ولاشخطر بالهم أمسور الاتخرةولا يتفكر ون في العواقب

أي منعما مستريحا من النعب بأداء العبادات واحتمال مشقة الغرائض من الصلاة والصوم والجهاد مقدما على المعامى امنا من الحساب والثواب والعقاب لايخاف الله ولايرجوه فأبدله الله بذلك السرور الفان غاباقيا لاينقطع وكان المؤمن الذي أوتي كنابه بمينه منقبا من المعاصى غيرآمن من العذاب ولم يكن في دنياه مسرورا في أهله فجعله الله في الا خرة مسرورا فأبدله الله تعالى بالغم الفاني سرورا دائبًا لا ينفد ( الثاني ) ان قوله انه كان في أهله مسرورا كقوله وإذا القلبوا الى أهلهم القلبوا فاكهين أي متعمين في الدنيامعيين عاهم عليه من الكفر فكذلك ههنا يحتمل أن يكون المدني انه كان في أهله مسرورا بماهو عليه من الكفر بالله والتكسذيب بالبعث يضعك من آمن به وصدق بالحساب وقدروي عنالني صلى الله عليه وسلم انه قال الدنيا سجن المؤمن وجندالكافر \* أماقوله ( انه ظن أن أن يحور ) فاعلم أن الحور هوالرجوع والمحار المرجع والمصبر وعن ابن عباس ماكنتأدري مامعني حوزحتي سمعت اعرابية تقول لابنتها حوري أي ارجعي ونقل القفال عن بعضهم ان الحور هوالرجوع الى خلاف ماكان عليه المرء كا غالوا نعوذبالله منالحور بعدالكور فعلى الوجه الاول معنى الاتية انهظن أنان يرجع الى الأخرة أى ان يبعث وقال مقاتل وابن عباس حسب أن لا يرجع الى الله تعالى وعلى الوجه الثاني انهظن أنان يزجع الىخسلاف ماهوعليه فيالدنيا منالسرور والتنع عمم قال تعالى (بلي) أى اليبعثن وعلى الوجه الثاني يكون ألمعنى ان الله تعالى يبدل سروره بغم لاينقطع وتنعمه ببلاء لاينتهي ولايزول \*أماقوله ( انريه كان به بصيرا ) ففال الكلي كأن بصيرابه من يوم خلقه الى أن بعثه وقال عطاء بصيرا عاسبق عليه في أم الكتاب من الشقاء وقال مفاتل بصيرا متى يبعثه وقال الزجاج كان علنا بأن مرجعه اليه ولافائدة في هذه الاقوال انما الفائدة في وجهين ذكر هما القفال ( الاول ) أن ربه كان عالما بأنه سيجزيه (والثاني) أن به كانعالما بمايشله من الكفروالمامي فلم بكن بجوز إقى حكمته أن يهمله فلابعاقبه على سوء أعماله وهذا زجرلكل المكلفين عن جيع المعاصي \* قوله تعالى (فلاً قسم بالشفق والليل وماوسق والقمر اذااتسق لتركبن طبقاعن طبق فالهم لابو منون ) اعلم ان قوله تعالى فلا أقسم بالشفق فيه مسائل (المسئلة الاولى) ان هذا قسم وأماحرف لافقد تكلمنا فيدفى قوله تعالى لاأقسم بيوم الغبامة ومنجلة الوجوه المذكورة هناك أنالانني ورد لكلام قبل القسم وتوجيه هذا الوجه ههنا غلاهر لانه تعالى حكى ههنا عن المشرك انه طن أن لن محور فقوله لارداد الك القول وإبطال لذلك الظن ثم قال بعد أقسم بالشفق ( المسئلة الثانية ) قدعرفت اختلاف العلاء في ان القسم واقع بهذه الاشياء أو بخالفها وعرفت ان المتكلمين زعوا ان القسم واقع برب الشغق وان كأن محذوفا لان ذلك معلوم من حيث ورد الحظر بأن يقسم الانسان بغيرالله تعالى (المسئلة الثالثة) تركيب لفظ الشغق في أصل اللغة لرقة الشيُّ ومنديقال ثوب شفق كانه

قوله تعالى (الهظن أن ان يحور) تعليل لسروره في الدنيا أى ظن أن لن يرجع الى الله تعالى تكذيباللعادوأن مخففة منأن سمادة معماني حبرها مسد مفعولي الظن أوأحدهما على الخلاف المعروف (بل) اليحاب لما يعد لن وقوله تعالى ( ان به كان به بصرا) تحقيق وتعليلله أى بل ليحورن اليتمان ر مه الذي خلقه كان به و التعاله الموجمة الجراء بصيرا بحسث لايخني منها خافية فلايد من رجعه وحسابه وجرانه عليها حتماوقيل نزات الآيتان فأبى سلة بن عبد الاشد وأخيه الاسود (فلاأفسم بالشفق)هي الجرة التي تشاهدني أفق المغرب بعدالغروب أوالبياض الذي يليماسمي به لرقته ومنه الشفقة التيهي عبارة عن رقة القلب ( والليلوماوسق )وما جع ومنم

لاتماسك لدرقنه ويقال للردئ من الاشياء شفق وأشفق عليه اذا رق قلبه عليه والشفقة رقةالقلب ثمانفق الطاءعلى انهاسم للاثر الباقي من الشمس في الافق بعد خرو بها الاما يحكى عن مجاهد أنه قال الشفق هو النهار ولعله انماذهب الى هذا لانه تعالى عطف عليه الليل فيعب أن يكون المذكور أولاهوا لتهار فالقسم على هذا الوجه واقع بالليل والتهار اللذين أحدهما معاش والثاني سكن وبهما قوام أمور العالم ثم اختلفوا بعد ذلك فذهب عامة العلاء الى أنه هوالحمرة وهوقول ابن صاس والكابي ومقاتل ومن أهل اللغة قول الليث والفراء والزجاج قال صاحب الكشاف وهوقول عامة العلاء الامايروي عن أبي حنيفة في احدى الروايتين عنداته البياض وروى أسد بن عرو انه رجع عنه واحتجوا عليه يوجوه (احدها )قال الفراء سمعت بعض العرب يقول عليه توب مصبوغ كاته الشفق وكان أحرقال فدل ذلك على ان الشفق هوالحرة (وثانيها) انه جعل الشفق وقناللعشاء الاخيرة فوجب أن يكون المعتبرهوالحرة لاالبياض لان البياض يمتد وقنه ويطول لبثه والحرة لما كانت بقية ضوء الشمس ثم بعدت الشمس عن الافق ذهبت الحرة (وثالثها) ان استقلق الشفق لماكان من الرقة ولائك النالضوء بأخذني الرقة والضعف من عندغيبة الشمس فتكون الجرة شفقا أماقوله والليل وماوسق فقال أهلااللفةوسق أيجع ومنه الوسقوهوالطعام المجتمم الذي يكال ويوزن ممصاراسما للحمل واستوسقت الأبل اذا اجتمعت وانضمت والراعي يسقهااي بجمعها فالصاحب الكشاف بقال وسقدفاتسق واستوسق ونظيره فيوقوع افتعل واستفعل مطاوعين اتسع واستوسع وأماالعني فقال القفال مجوع أقاويل المفسرين يدل على انهم فسروا قوله تعسالي وماوسق على جع مايجمعه الليسل من النجوم ورجوع الحيسوان عن الانتشار وتحرك ما يتعرك فبه من الهؤام ثم هذا يحمل أن يكون اشارة الى الاشياء كلها لاشمال الليل عليها فكأ ته تعالى أقسم بجميع المخلوقات كإفال فلاأقسم بماتبصرون ومالاتبصرون وقالسعيدين جبير ماعل فيه قال القفال محمل أن يكون ذلك هوتهد العباد فقد مدح الله تعالى بهسا المستغفرين بالاسحار فبجوز أن يحلف بهم وانماقلنا انالليل جعهده الاشياء كالهالان ظلنة كانها تجلل الجبال والبحار والشجر والحيوانات فلاجرمصح أزيفال وسقجع هذه الاشياء أماقوله والقمر اذااتسق فاعلم انأصل الكلمة من الأجماع يفسال وسقته فاتسق كإيفال وصلته فاتصل أىجعته فاجتمع ويفال أمور فلان متسقة أي مجتمعة على الصلاح كايقيال منتظمة وأما أهل المعانى فقال ابن عباس اذا اتسق أي استوى واجتمع وتكامل وتمواستدار وذلك ليلة ثلاثة عشرالى ستة عشر ثمانه سبحانه وتعالى بعد أنذكرما به أقسم أتبعد بذكر ماعليه أقسم ففال انتركبن طبقا عن طبق وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قرى لتركبن على خطاب الانسان في أبها الانسان ولتركبن بالضم على خطاب الجنس لان النداء في قوله يا أيها الانسان الله كادح الجنس ولتركبن بالكسرعلي

يقال وسفد فانسق واستوسق أيجعد فأجتم وماعبارة عاصم مالليل و يأوي الى مكانه من الدواب وغيرها (والقمر اداانسق)أى اجتموم بدراليلة أربع عشرة (التركين طبقاعن طبق) أى لتلافن حالابعدحال كل واحدة منهامطابقة لاختهافي الشدة والفظاعه وقيل الطبقجعطبقة وهي المرتبة وهوالاوفق للركوب النبي عن الاعتلاء والمعنىالتركبن أحوالا يعدأحوال مرطبعات في الشدة بعضها أرفع من بعض وهي الموت ومابعمه منمواطن القيامةودواهيهاوقرئ التركسين بالافراد على خطاب الانسان إعتبار اللفظلاباعتبار شموله إفراده كالقراءة الاولى وقرئ يكسرالياءعلى خطاب النفس ولبركين بالياء أى ليركين الانسان ومحلعنطبقالنصب

على أنه صفة اطبقاأي طبقا مجاوزا اطبق أو حال من الضمير في التركين أىلتركبن طبقا مجاوزين أومجاوزاأومجاوزةعلى حسسالة راءة والفاء ي قو له تعالى (فالهم لابوتعنون) لترتيب مابعدهما منالانكار والتعجيب على ماقبلها منأحوال يومالقيامة وأهوا لهما الموجية الايمان والسنجودأي اذا كان حالهم يوم القيامة كإذكر فأىشئ الهم حال كونهم غير مو منين أي أي شي أ عنعهم منالاعان مع تعاضدموجماته وقوله تعالى(واذاقرئ عليهم القرآن لايستجدون) جلة شرطية محلها النصب على الحالية نسقا على ماقبلها أي فاى ماذم لهم حال عدم سجودهم وخضوعهم واستكانتهم عندقراءة ألقرآن وقبل قرأالنبي عليه الصلاة والسلام ذات يوم واستجد

خطاب النفس وليركبن بالياء على المغايبة أي ليركبن الانسان (المسئلة الثانية) الطبق ماطابق غيره يقال ماهذا يطبق كذاأي لايطابقه ومند قيل للغطاء الطبق وطباق الثرى ماتطابق مندمم قيل للعال المطايقة لغيرهاطبق ومند قوله تعالى طبقاعن طبق أى حالابعد حال كل واحدة مطابقة لاختها في الشدة والهول و يجوزأن يكون جع طبقة وهي المرتبة من قولهم هو على طبقات والمعنى التركبن أحوالا بعد أحوال هي طبقات فىالشدة بعضها أرفع من بعض وهي الموت وما بعده من أهوال القيامة ولنذكر الآن وجوه المفسرين فنقول أما القراءة برفع الباء وهو خطاب الجمع فتعتمل وجوها (أحدها) أن يكون المعنى لتركبن أيها الانسان أمورا وأحوالا أمر ابعد أمر وحالابعد حال ومتر لابعد منزل الى أن يستقر الامر على ما يقضى به على الانسان أوله من جنة أو بارفعين للحصل الدوام والخلود امافيدارالثواب أو فيدار العقاب و يدخل في هذه الجلة احوال الانسان من حين يكون نطفة الى أن يصبر شخصائم يموت فيكون في البرزخ ثم محشر ثم ينقل اماالي جنة واماالي نار (وثانيهما )ان معنى الآية ان الناس يلقون يوم القيامة أحوالاوشد الدحالا بعد حال وشدة بعدشدة كانهم لماأنكروا البعث أفسم الله ان البعث كائن وان الناس يلقون فيهاالشدائد والاهوال الىأن يفرغ منحسابهم فيصيركل أحدالى ماأعدامن جنه أونار وهونحو قوله بلي وربى لتبعثن تم لتنبؤن بماعلتم وقوله يوم يكشف عن ساق وقوله يوما يجعل الولدان شيبا (وثالثها) أن يكون المعنى أن الناس تنقل أحوالهم يوم القيامة عما كانوا عليه في الدنيا فن وضبع في الدنيا يصبر رفيعا في الآخرة ومن رفيع يتضع ومنمشعم بشتي ومنشتي يثنعم وهوكقوله شافضة رافعة وهذا التأويل مناسب لماقبل هذه الآية لانه تعالى لماذكر حال من يؤتى كتابه وراء ظهره انه كان فيأهله مسرورا وكان يظن أزان يحو رأخبرالله انه يحو رثم أقسم على الناس انهم يركبون في الارَّخرة طبقا عن طبق أي حالا بعد حالهم في الدنبا (ورابعها) أن يكون المعنى لتركبن سنة الاولين بمنكان قبلكم فيالتكذيب بالنبوة والقيامة وأماالقراءة بنصب الباء ففيها قولان (الاول) قول من قال أنه خطاب مع محمد صلى الله عليه وسلم وعلى هذا التقدير ذكروا وجهين (أحدهما)أن يكون ذلك بشارة للنبي صلى الله عليه وسلم بالظفر والغلبة على المشركين المكذبين بالبعث كأنه يقول اقسم يامجد التركبن سالا بعد مال حتى بختم لك بجميل العاقبة فلا بحرثك تكذيبهم وتماديهم في كفرهم وفي هذا الوجه احتمال آخر يقرم بماذكرنا وهو أن يكون المعني انه يركب حال ظفر وغلبة بعد حال خوف وشدة واحتما ل الماث وهو أن يكون المعنى انالله تعالى يبدله بالمشركين أنصارا من المسلمين ويكون مجاز ذلك منقولهم طبقات الناس وقديصلح هذا التأويل على فراءة من فرأ بضم الباء كأنه خطاب للمسلمين بتعريف تنقل الاحوال بهم وقصييرهم الى الظفر بعد وهم بعدالشدة التي يلقونها منهم كاقال لتبلون في أموالكم وأنفسكم الآية (وثانيهما) أن

وافترت فسهيد هو ومن معه من المؤمنين وقريش تصفق فوق رواستهم وتصفر فنزلت وبهاختيم أبو حنيفة رحدالله تعالى غلى وجوب السجدة وعنابن عباس رمني الله عنهما ليس في المفصل سجدة وعن أبي هريرة رمني الله عندأنه سجد وماوقال واللهماسجدت الابعد أن رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يسمعدفها وعن أنس رمنى الله عندصلتخلفأبي يكر وعروعثان رمني الله عنهم فسيجدوا وعن الحسن هي غير واجبة (بل الذين كفروا يكذبون ) بالقرآن النساطق بمساذكرمن أحسوال القبسامة وأهوالهما ممتحقق موجبات تصديفه ولذلك لايخضمون عندتلاوته (والله أعلم عايوعون) عايضمر في قلو بهم ويجمعون في صدورهم من الكفر والحسد

يكون ذلك بشارة لمحمد صلى الله عليه وسلم بصعوده الى السماء لمشاهدة ملكوتها واجلال الملائكة اياه فيها والمعنى لتركبن يا مجد السموات طبقا عن طبق وقد قال تعالى سع سموات طباقاً وقد فعل الله ذلك ليلة الاسراء وهذا الوجه مروى عن ابن عباس وابن مسعود (وثالثها) لتركبن بالمجمد درجة بعد درجة ورتبة بعد رتبة فى القرب من الله تعالى (القول الثانى) فى هذه القراءة ان هذه الآية فى السماء وتغيرها من حال الى حال والمعنى لتركبن السماء يوم القيامة حالة بعد حالة وذلك لانها أولا تنسب فى قال اذا السماء انشقت مم تنفطر كا قال اذا السماء انقطرت مم تصير وردة كالدهان وتارة كالمهل على ماذكر الله تعالى هذه الاشياء فى آبات من القرآن فكانه تعالى لماذكر فى أول السورة انها تنقل من أحوال الى أحوال وهذا الوجه مروى عن ابن مسعود (المسئلة الثالثة) قوله تعالى عن طبق أى بعد طبق كفول الشاعر

مازات أقطع منهـــــلا عن منهل # حتى أنخت بياب عبد الواحد ووجه هذا انالانسسان اذا صار من شي الى شي آخر فقد صار الى الثاني بعد الاول فصلحت بعد وعزمعاقبة وأيضا فلفظة عزنفيد البعد والمجاوزة فكانت مشابهة للفظة بعد أماقوله تسالى فالهم لايو منون فغيه مستنتان ( المسئلةالاولى) الاقرب ان المراد غالهم لايومنون بصحة البعث والقيامةلانه تعالى حكيعنالكافر انه ظن أنان يحور ثم أفتي سبحانه بأنه حور فلا قال بعد ذلك فالهم لايؤمنون دل على انالمراد فالهم لايومنون بالبعث والقيامة تم اعلمان قوله فالهم لأيؤمنون استفهام بمعنى الانكاروهذأ انمأ يحسن عندظهور الحجة وزوال الشبهات والامر ههنا كذلك وذلك لانه شجانه أقسم بتغيرات واقعة فيالافلاك والعناصرفانالشفق اللامخالفة لماقبلهاوهوضوءالنهار ولمابعدها وهو ظلمة الليل وكذا قوله والليلوماوسق فانه يدل على حدوث ظلمة بعدنور وعلى تغير أحوال الحيوانات من المفظة الى النوم وكذا قو له والقمر اذا اتسق فانه يدل على حصول كما ل القمر بعد انكان ناقصا تمانه تعالى أقسم بهذه الاحوال المتغيرة على تغيرأ حوال الخلق وهذا يدل قطعا على صحة القول بالبعث لأن القادرعلى تغييرا لاجرام العلوية والسفلية من حال الى حال وصفة الى صفة بحسب المصالح لابد وأن يكون في نفسه قا درا على جهيم المكنسات عالما بجميع المعلومات ومن كان كذلك كان لامحالة قادرا على البعث والقيسامة فحاكان ماقبل هذه الآية كا ادلالة العقلبة القا طعة على صحة البعث والقيامة لاجرم قال على سبيل الاستبعاد فالهم لايو منون (المسئلة الثانية) قال القامني لا يجوز أن يقول الحكيم فين كان عاجزا عن الايمان فا لهم لايومنون فلا قال ذلك دل على كونهم قادر بن وهذا يقتضي أن تكون الاستطاعة قبل الفعل وأن يكونوا موجدين لافعالهم وأنلايكون تعالى خالقا للكفر فيهم فهذه الآية من المحكمات التي

لااحتمال فيهاالبتة وجوابه قدمر غيرمرة \* أماقوله تعالى ( وآذافرى عليهم القرآن لايسجدون) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) انهم أرباب الفصاحة والبلاغة فعند سماعهم القرآن لابدوان يعلوا كونه معجزا واذاعلوا ذلك علوا سحة نبوة محمد صلى الله عليهوسلم ووجوب طاعته فيالاوامر والنواهي فلاجرم استبعداقةمنهم عندسماع القرآن رك السجود والطاعة ( المسئلة الثانبة ) قال اب عباس والحسن وعطاء والكلبي ومقاتل المراد من السمجود الصملاة وقال أبو مسلم المراد الخضوع والاستكانة وقال آخرون بلالراد نفس السجود عندآيات مخصوصة وهذه الآية منها (المسئلة الثالثة) روى أنه عليه السلام قرأذات يوم واسجدوا قترب فسجد هو ومن معه من المومنين وقريش تصفق فوق رؤسهم وتصفر فنزلت هذه الآية والجنبج أبوحنيفة على وجوب السجدة بهذا من وجهين ( الاول ) ان فعل النبي صلى الله عليه وسلم يقتضي الوجوب لقوله تعالى واتبعوه ( والثاني ) ان الله تعالى ذم من يسمعه فلايسمجهد وحصول الذم عند الترك يدل على الوجوب ( المسئلة الرابعه ) مذهب ان عباس انه ليس في المفصل سجدةوعن أبي هريرة انه سجدههنا وقال واللهما سجدت فيها الابعد أن رأيت رسول الله صلى الله عليه وسريسجد فيهاوعن أنس صلبت خلف أي بكر وعر وعمان فسجدواوعن الحسن هي غيرواجبة \* أماقوله ( بلالذين كفروا يكذبون ) فالمعنى ان الدلائل الموجبة للايمان وانكانت جلبسة ظاهرة لكن الكفار يكدبون بها امالتقليد الاسلاف واما الحسدواماللخوف مناذهم لوأظهروا الايمان لغاتتهم مناصب الدنيا ومنافعها # أما قوله تعالى ( والله أعلى ايوعون ) فأصل الكامة من الوعاء فيقال أوعيت الشي أى جعلنه فى وعاء كاقال وجع فاوعى والمعسني والله أعسلم بما يجمعون في صمدورهم من الشهرك والتكذيب فهومجاز بهم عليه في الدنيا والآخرة ١ ثم قال ( فبشرهم بعداب اليم ) استحقوه على تكذيبهم وكقرهم \* أمافوله ( الاالذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غسير عنون) ففيسه قولان قال صاحب الكشاف الاستثناء منقطع وقال الأكثرون معناه الامن تاب منهم فأفهم وانكانوا فيالحال كفارا الأأفهم متى تأبوا وآمنوا ومحلوا الصالحات فلم م أجر وهوالثواب العظم وفي معنى غير ممنون وجوه (أحدها) ان ذلك الثواب يصل اليهم بلامن ولاأذي (وثانيها) من غيرانقطاع (وثالثها) من غيرتنغيص ( ورابعها ) من غسير نقصان والاولى أن يحمل اللفظ على الكل لان من شرط الثواب حصول الكل فكانه تعالى وعدهم بأجر خالص من الشوائب دائم لاانقطاع فيه ولانقص ولا بخسوهذا نهاية الوعد فصارذاك ترغيباني العبادات كاان الذي تقدم هوزجرعن المعامى واللهأعلم والحدالله ربالعالمين

والبغى والبغضاءأو بمآ بجمه ون في صحفهم من أعال السوءو يدخرون لانفسمه امنأنواع العسدال علا فعليسا (فبشرهم بعداب أليم) لان علم تعالى بذلك على الوجه المذكور مؤجبالتعذيبهم حتما ( الاالذين آمنواوعلوا الصالحات) استثناء منقطعانجعلاالوصول عبارةعن المؤمنين كافة ومتصدل الأريدية من آمن منهم بعد ذلك وقولەتعالى ( فلھسم أجر غير، ون)أيغير مقطوع أوتمنسون به عليهم استثناف مقرر لماأفاده الاستفاء من النفاء العذاب عنهم ومبيناكيفينه ومقارنته للثواب العظيم عن رسول الله مسملي الله عليه وسلم من قرأسورة انشقت أعاد الله تعالى أن يعطيه حكتانه وراء ظهره

البروج مكية وإنها ثنتان وعشرون \* \* ( بسم الله الرحن الحيم ؟ \* ( والسماء دات البروج ) هي البروج الاثناع شمر شبهت بالقصور لانها تنز الها السيارات ﴿ ٥١٨ ﴾ و بكون فيها الثوابت أو منازل القمر أو عظام

الكواكب سميت بروجا اعلم الالقصود من هذه السورة تسلية النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه عن ايذاء الظهو رها أو أبواب الكفار وكبقية ثلث التسلية هي انه تعالى بين ان سائر الام السالفة كانوا كذلك مثل السمياء فان النوازل المجاب الاخدود ومثل فرعون ومثل محود وختم ذلك يأن بين ان كل الحكفار كانوا تخرج منها واصدل في التكذيب محقب هذا الوجه بوجه آخر وهوقوله والله من ورائهم محبط ثم ذكروجها التركيب للظهور أن النا وهوان هذاشي مثبت في التحدود والمورة البوحود الموعود السورة ترتب السورة المواقولة على الموعود السورة المواقولة السورة المواقولة السورة المواقولة السورة المواقولة السورة المواقولة السورة المواقولة المواقولة السورة المواقولة السورة المواقولة المواقولة السورة المواقولة المواقولة السورة المواقولة ال

\* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(والسماء ذات البروج والوم الموعود وشاهدوه شمود) اعلم انفي البروج ثلاثة أقوال (أحدها) انهاهي البروج الاثناعشر وهي مشهورة واعالحسن القسم بهالمافيهامن عجيب المكمة وذلك لانديرالشمس فبها ولاشك انمصالح العالم السفلى مرتبطة بسبر الشمس فيدل ذلك على اللهاصانعا حكيما فالرالجبائي وهذه اليبن واقعم فعلى السماء الدتيا لان البروج فبهاواعلم انحذاخطأ وتحقيقه ذكرناه في قوله تعالى انازينا السماء الدنيا برينمة الكواكب (وثانيها) ان البروج هي منازل القمر وأعاحسن القسم بها لما في سيرالقمر وحركنه من الاسمار العبيبة ( وثالثها ) ان البروج هي عظام الكواكب سميت بروجا لفلهورهاوأمااليوم الموعودفهو بومالقيامةرواه أبوهر يرةعن النبي سلي القعليه وسسلم فأل القفال فعنمل أن يكون المراد واليوم الموعود لانشقاق السماءوفنائها و بطلان بروجها وأما الشاهد والمشهود فقد اصطريت أقاو بل المفسس فيه والفقال أحسن التاس كلامافيه كالاان الشاهد يقع على شيئين (أحدهما) الشاهد الذي تُبت به الدعاوي والمتوق ( والثاني ) الشآهد الذي هو بمعني الحاضر كنوله عالم الغيب والشهادة ويقالفلان شاهدوفلان غائب وحمل الآية على هذا الاحتمال الثاني أولى اذاوكاناالراد هوالاول لماخسلي افظ المشهود عن حرف الصلة فيقال مشهود عليمه أومشهودله هذا هوالظاهر وقديجو زأن يكون المشهود معناه المشهود عليه فعذفت الصلة كافي قوله الأأمهد كان مسئولا أي مسئولا عنده اذاعرفت هذه المقدمة فنقول ان حلنا الشهود على الحضور احتملت الآية وجوها من التأويل (أحدها) ان المشهود هو يوم القيامسة والشاهد هوالجع الذين يحضرون فبسه وهومروى عن أب عبساس والضماك يدل على صحة هذا الآحمال وجوه (الاول) انه لاحضور أعظم من ذلك الحضور فان الله تعالى يجمع فيه خلق الاولين والآخرين من الملائكة والانبياءوالجن والانس وصرف اللفظ الى المسمى الاكل أولى ( والثاني ) انه تعالى ذكر اليوم الموعود وهو يوم القيامة عمذ كرحقيه وشاهدومشهود وهذا يناسب أن يكون المراد بالشاهدمن يصضر ف ذلك اليوم من الخلائق و بالمشهود ما ف ذلك اليوم من العجائب ( الثالث) ان الله تمال وصف يوم القيامة يكونه مشهودا في قوله فو يل الذين كفروا من مشهد يوم عظيم

اظهورها أو أبواب السماء فان النوازل تخرج منها واصل التركيب للظهور (واليوم الموعسود) أي يوم القيامة (وشاهد ومشهو د ) أي ومن تشهد فيذلك اليسوم من الخلائق وما يُعضر فيسه من العمائب وتنكميرهما الابهام في الوصف أي وشاهد ومشهو دلايكنته وصفهما أوللبالغسة فى الكثرة وقيل الشاهد محد مسل الله عليسه وسلموا لشهود يوم القيامة وقيل عيسي عليدالسلام وأمتداةوله تعالى وكنت عليهم شيهدا الخوقيل أملة محمد وسائرالايم وقيل يوم المترو يغو يوم عرفة وقيل يوم عرفة ويومالجعةوقيل الحجر الاسود والحج وقبل الايام والليسالي وبنو آدم وعن الحسن مامن بوم الاو بنادي اني يوم جسديد واني على مايعمل في شهيد فأغنفني فلسر غابت

شسى لم تدركني الى يوم القيامة وقيل الحفظة وينو آدم وقيل الانبياء و مجدعليهم الصلاة والسلام ﴿ وَقَالَ ﴾ ( قَالَ أَحِمَانَ الاخده د ﴾ قيل هوجواب

قا أن من حسديث ولاصالا وقيل تقديره انسدقتل وأباما كان فالجلة خبرية والاظهر أنها دعابة دالة على الجوابكانه قيل أقسم بهذه الاشيعاء انهم أي كفارمكة ملعونون كالعن أصحاب الاخدود لما أن السورة وردت لنثبيت المؤمنين على ماهم عليه من الأيمان وتصبيرهم على أذية الكفرة وتذكيرهم بما جرىعلى من تقدمهم من التعذيب على الايمان وصبرهم عسلي ذلك حتى بأتسواجهمو يصبروا على ماكانوا يلقسون منقومهم ويعلوا أن هو الاءعندالله عزوجل عِمزَالَةُ أُوائِكَ المُعَدِّبِينَ ملعونون مثلهم أحقاء بأن يقال فيهم ماقد قيل فيهم وقرئ قتسل با لتشديد والاخدود الخد في الارض وهو الشق وتحوهما شاء ومعنى الخقوالاختوق روى عن النبي صلى الله عليه وسلمأنه كان ليعض الملوك ساحرفل كبر

وقال ذلك يوم ججوعله الناس وذلك يوم مشهود وقال يوم يدعوكم فتستجيبون بحمده وقال انكانت الاصيحة واحدة فاذاهم جبع لدينا محضرون وطريق تنكيرهما المأماذكرناه في تفسيرقوله تعالى علت نفس ماأحضرت كائنه قيل وماأفرطت كثرته من شاهدومشهودواما الابهام في الوصف كانه قيل وشاهدومشهود لايكتنه وصفهما وانما حسن القسم بيوم القيامة للتنبيه على القدرة اذكان هو يوم الفصل والجزاء ويوم تفرد الله تعالى فيه بالملث والحكم وهذا الوجد اختيار ابن عباس ومجاهد وعكرمة والحسن ا بن على وابن المسيب والضحالة والتخعي واللورى (وثانيها) أن يفسر المشهود بوم الجمعة وهوقول إن عروا بن الزبير وذلك لانه يوم يشهده المسلون للصلاة واذكر الله وما بدل عل كون هذا اليوم مسمى بالمشهود خبران ( الاول) ماروي أبوالدردا. قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلماكثر واالصلاة على يوم الجعة فانه يوم مشهود تشهده الملائكة (والثاني)ماروي أبوهريرة انه صلى الله عليه وسلم قال تحضر الملائكة أبواب المسجد فيكتبون الناس فاذاخرج الامام طوت الصحف وهذه الخاصية غبر موجودة الافي هذا اليوم فيجوز أنيسمي مشهودا لهذا المعني قال الله تعالى وقرآن الفجر ان قرآن الفجركان مشهوداروي انملائكة الليل والنهار يحضرون وقتصلاة الفجر فسميت هذه الصلاة مشهودة لشهادة الملائكة فكذا يوم الجمعة (وثالثها) أن يفسر المشهود بيوم عرفة والشاهد من يحضره من الحاج وحسن القسم يه تعظيما لامر الحبح روى أن الله تعالى يقول لللائكة يوم عرفة انظروا الى عبادى شعثا غبرا أتونى من كل فبرعيق أشهدكم ابي قدغفرت لهموان ايليس يصرخو يضع التزاب على رأسه لما برى من ذلك والدليل على ان يوم غرفة مسى بأنه مشهود قوله تعالى وعلى كل ضامر بأنين من كل فيع عيق لبشهدوا منافع لهم (ورابعها) أن يكون المشهوديوم التحر وذلك لانه أعظم المشاهد في الدنيا فانه يحقم أهل الشرق والغرب في ذلك اليوم عنى والمزدافة وهو عيد المسلين و يكون الغرس من القسم به تعظيم أمر الحج (وخامسها) حل الآية على يوم الجعة ويوم عرفة و يوم المحر جيعا لانها أيام عظام فأقسم اللهبها كاأقسم بالليالى العشر والشفع والوتر ولعل الآية عامة لكل يومعظيم منأيام الدنباواكل مقام جليل من مقاماتها وليوم القيامة أيضا لانه يوم عظيم كاقال ليوم عظيم يوم يقوم الناس لرب العللين وقال فو يل للذين كفروا من مشهد يومعظيم ويدل على صحة هذا التأويل خروج اللفظ في الشاهد والمشهود على النكرة فيحتمل أن يكون ذلك على معنى أن القصد لم يقع فيد الى يوم بعينه فيكون معرفا (أما الوجه الاول) وهو أن يُعتمل الشاهدعلي من تشت الدعوى بقوله فقد ذكروا على هذا التقدير وجوها كشيرة (أحدها) ازالشاهد هوالله تعالى لقوله شهدالله أنه لااله الاهووقوله قل أيشئ أكبرشهادة قلالله وقوله أولم يكف يريك أنه على كل شئ شهيد والمشهودهو التوحيد لفوله شهدالله أنه لااله الاهو أوالنبوة فلكني باللهشهيدا بيني

صُم الله غلاماليعله السحر وكان في طريق الغلام راهب فسم منه فرأى في طريقه ذات بُوم داية قد حبست الناس قبل كانت الدابة أسدا فأخذ حجرا فقال اللهم انكان الراهب أجب

و بينكم (وثانيما) انالشاهد مجدصلي الله عليه وسلم والمشهود عليه سار الانبياء لقوله تعالى فكيف اذاجئنا منكل أمذ بشهيد وجئناك على هؤلاء شهيدا ولقوله تعالى انا أرسلناك شاهدا (وثالثها) أن يكون الشاهد هوالانبياء والمشهود عليه هو الايم لقوله تعسالي فكيف اذاجئنا من كل أمة بشهيد ( ورابعها ) أن يكون الشاهد هو جيع المكناتوالمحدثاتوالمشهود عليه واجب الوجود وهذا احتمالذكرته أناوأ خذته من قول الاصوليين هدتا استدلال بالشاهد على الغائب وعلى هذا التقدير بكون القسم واقعا بالحلق والخالق والصنع والصانع (وخامسها) أن يكون الشاهد هوا المك الفوله تعالى وجائكل نفس معها سائق وشهيد والمشهود عليه هم المكلفون (وسادسها) أن يجر الشاهدهواللك والمشهود عليههوالانسان الذي تشهد عليه جوارحه يوم القيأمطان يوم تشهدعليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم وقال وقالوا لجودهملم شهدتم عليناوهذا قول عطاء الخراساني (وأماأ وجه الثالث)وهو أقوال مبنية على الروايات لاعلى الاشتقاق (فأحدها) ازالشاهديوم الجعمة والمشهود يوم عرفة روى أبوموسي الاشعرى انه عليه السلام قال الموعود يوم القيسامة والشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم عرفة و يوم الجمعة ذخيرة الله لنا وعن أبي هريرة مرفوعافال المشهود يوم عرفة والشاهديوم الجمعة ماطلعت الشمس ولاغربت على أفضل مند فيدساعة لابوا فقها حبد مؤمن يدعوالله بخيرالاا سنجاب له ولايستعبد من شي الأأعاد منه وعن سعيدين المسيب مرسلا عن النبي صلى الله عليه وسلم قالسيدالايام يوم الجحة وهوالشاهد والمشهود يومعرفة وهذاقول كشيرمن أهل العلم كعلى بن أبي طالب عليه السلام وأبي هر يرة وابن المسيب والحسن البصرى والربيع بن أنس قال قنادة شاهدومشهود بومان عظمهما الله من أيام الدنيا كالمحدث ان الشاهديوم الجمعة والمشهود يوم عرفة (وثانيها) ان الشاهد يوم عرفة والمشهوديوم التحر وذلك لانهما يومان عظمهما الله وجعلهما من أركان أيام الحج فهذات اليومان يشهدان لمن يحضر فيهما بالايمان واستحقاق الرحة وروى انه عليه السلام ذيح كبشين وقال في أحدهما هذا عن يشهدلي بالبلاغ فيعتمل لهدذا المعني أن يكون يوم النحر شاهدا لمن حضره عِثل ذلك لهذا الخير ( وثالثها ) انالشاهد هوعيسي لقوله تعالى حكاية عنه وكنت عليهم شهيدا (ورابعها) الشاهد هوالله والمشهود هو يوم القيامة قال تعالى باو بلنامن بعثنا من مرقدنا هذا ماوعد الرحن وصدق المرسلون وقوله ثم ينبئهم يما علوا (وخامسها) انالشاهد هو الانسان والمشهود هو التوحيد لقوله تعمالي وأشهدهم على أنفسهم الست بر بكم قالوا بلى (وسادسها) ان الشاهد الانسان والمشهود هوميوم القيامة أماكون الانسان شاهدا فلقوله تعالى قالوا يلى شهدنا وأماكون يوم القيامة مشهودا فلقوله أن تقولوا بوم القيامة الاكناعن هذا غافلين فهذا هي الوجوم المخصة والله أعلم بحقائق القرآن الله قوله تعالى ( فنل أصحاب الاخدود التسارذات

جلس للملك فأبرأه فأبصره الملك فسأله من ردعلياك بصرك فقال ربى فغضب فعذبه فدلعلى الغلام فعذيه فدل على الراهب فلم يرجع الراجب عن دينه فقديالمنشاروأ بىالغلام فذهب به الى حيل ليطرح منذروته فدعا فرجف بالقوم فطساحواونجا فذهب به الى فرقور فلج سواله ليغرقوه فدعا فأنكفأت بهم السفينة فغرقوا ونجافقال للك لست تفاتل حتى يحجمع الناس في صعيد و تصابني علىجذع وتأخذهما من كندانتي وتغول باسم الله إرب الغلام ثم ترميني به فرما ، فوقع في صدعه قومتع يداعليه ومات فقال الناس آمنا برب الغلام فقيل لللك بُرِّل بِكَ مَاكنت تَحَذُر فأمر بأخاديدي أفواه السكك وأوقدت فيها النيران فنلم رجع منهم طرحه فبهاحتيجات أمرأة معهما صبي فتقاعست فغال الصبي باأماء اصسري فانك

على الحق مَّاقَتَصَمَتُ وقَبِلَ قَالَ لَهَاقَعَى وَلاَتُنَافَقَ مَاهَى الاغْيَضَةُ فَصَبَرَتَ قَبِلَ أَخْرَجَ الغَلَامِ ﴿ الوقود ﴾ من قبر، فى خلافة غربن الخطاب رضى الله عنه وأصبعه على صدغه كما وصعها حين

الوقود اذهم عليها قعود وهم على ما يفعلون بالمؤ منين شهود ) اعرا الهلا بدالقسم من جواب واختلفوا فيه على وجوه ( أحدها ) ماذكره الاخفش وهوان جواب القسم قوله قتل أصحاب الاخدود واللام مضمرة فيه كإقال والشمس وضعاها قدأفلح منزكاها يريد لقدأ فلح قال وانشثت على التقديم كانه قبل قتل أصهاب الاخدود والسماء ذات البروج ( وثانيها ) ماذكره الزجاج وهوأنجواب القسم ان بطش ربك لشديد وهو قول اين مسعود وفتادة ( وتالثها)انجواب القسم قوله انالذين فتنوا الآية كاتقول والله ان زيدا لقائم الاأنه اعترض بين القسم وجوايه قوله قتل أصحاب الاخدود الى قوله ان الذين فتتوا (ورابعها)ماذكره جاعة من المتقدمين انجواب القسم محذوف وهذا اختيار صاحب الكشاف الأأن المتقدمين قالوا ذلك المحدوف هوان الامرحق في الجزاء على الاعمال وقال صاحب الكشاف جواب القسم هوالذي يدل عليه قوله قتل أصحاب الاخدود كانه قبسل أقسم بهذه الاشبساء انكفار قريش ملعونون كمالعن أصحاب الاخدود وذلك لان السورة وردت في تثبيت المؤمنين وتصبيرهم على أذى أهل مكة وتذكيرهم بماجري على من تقدمهم من التعذيب على الايمان حتى يقتدوا بهم و يصبروا على أذى قومهم و يعلواان كفارمكة عندالله بمنزلة أولئك الذين كانوا في الايم السالفة يحرقون أهل الايمان بالنسار وأحقاء بأن يقسال فيهم قتلت قريش كماقيل قنل أصحاب الاخدود أماقوله تعالى قتل أصحاب الاخدود ففيه مسائل (السئلة الاولى) ذكروا قصة أصحاب الاخدود على طرق منباينة ونحن نذكر منها ثلاثة (أحدها) انه كان ليعض الملوك ساحر فلأكبرضم البه غلاما أيعلم السعر وكانقطربق الغلام راهب فالقلب الغلام الى ذلك الراهب تمرأى الغلام في طريقه ذات يوم حية قد حيست الناس فأخذ حجرا وقال اللهم انكان الراهب أحب اليك من الساحر فقوني على قتلها بواسطة رمي الحجراليهاممرى المخبر فقتلها فصار ذلك سيبالا عراض الغلام عن السحر واشتغاله بطرايقة الراهب ثم صار الى حيث يبرئ الاكمه والابرص ويشني من الادواء فأتفق أن عي جليس للملك غايراً ، فلارآه الملك قال من رد عليك بصرك فقال ر بى فغضب فعديه فدل على الغلام فعذبه فدلعلي الراهب فأحضرالراهب وزجره عندينه فلميقبل الراهب قوله فقدبالنشار تمأتو ابالغلام الىجبل ليطرح من ذروته فدعاالله فرجف بالقوم فهلكوا ونجا فدهبوايه الىسفينة ولجحجوابها ابغرقوه فدعالله فانكفأت بهم السفينة فغرقوا ونجا فقال للملك لست بقاتلي حتى تجمع الناس في صعيد وتصلبني على جدع وتأخد سهمامن كنانتي وتغول بسم القهرب الغلام تمتر مبني به فرماه فوقع في صدغه فوضع يده عليه ومات فقال الناس آمنا برب الغلام فقبل للملك نزل بك ماكنت تحذر فأمر بأخاديد فيأفواه السكك وأوقدت فيهاالنيران فنلم برجع منهم طرحه فيهاحتي جاءت امرأة معها صبى فتقاعست أن تقع فبها فغال الصبى باأماه اصبرى فأنك على الحق فصبرت على ذلك

فنل وعن على رضى الله عنده ان بعض ملوك المجوس وقع على أخته وهوسكران فلماصحاندم وطلب المخرج فقائتله المخرج أن تخطب الناس فتقول انالله قدأحل نكاحالاخوات ثم تخطيهم بعدذلك ان الله قد حرمه فخطب فلم يقبلوا مند فقالت له ابسط فيهم السوط ففعل فإيقبلوا فقالت ابسط فيهم السيف ففعسل فإيقبلوا فأمر بالاخاديد وايقاد النار وطرح من أبي فيهسا فهمالذين أرادهمالله تعالى بقواه فتل أصحاب الاخدود وقبل وقع الى نجران رجل عن كان عدينعيسى عليه السلام فدعاهم فأجابو فسار البهمذونواسالهودي بجنود منحير فغيرهم بين النسار والمهودية فأبوافأحرق منهماثني عشر ألفا في الاخاديد وقيل سبعين ألفاوذكرأن طول الاخدود أربعون ذراعاوعرضه اثناعشير دراعا (السار) بدل اشتمال من

(الرواية الثانية) روى عن على عليه السلام انهم حين اختلفوا في أحكام الجوس قالهم أهل كتاب وكانوا متسكين بكابهم وكانت الخمر قد أحلت ايهم فتناولها بعض ملوكهم فسكر فوقع على أخنه فلماصحاندم وطلب المخرج فقالتله المخرج أن تخطب الناس فتقول ان الله تعالى قدأ حل نبكاح الاخوات تم تخطبهم بعد ذلك فتقول ان الله حرمه فخطب فلم يقبلوا منهذلك فقالت لهابسط فيهم السوط فلم يقبلوا فقالت ابسط فبهم السيف فلم يقبلوا فامرته بالاخاديد وايقاد النيران وطرح منأبي فيها فهمالذين أرادهمالله بقوله قتل أصحاب الاخدود ( الرواية الثالثة ) انه وقع الى نجر ان رجل ممن كان على دين عيسى فدعاهم فأجابوه فصاراايهم ذونواس اليهودي بجنود من حيرفغيرهم بين النارواليهودية فابوا فاحرق منهم اثني عشرألفا في الاخاديد وقبل سبعين ألفا وذكر أن طول الاخدود أربعون ذراعا وعرضه اثنا عشر ذراعا وعن النبي صلى الله عليه وسلم انه كان اذاذكر أصحاب الاخدودتعوذبالله منجهدالبلاءفان قيل تعارض هذهالر وايات يدل على كذبها قلنالاتعارض فقيل انهذاكان في ثلاث طوائف ثلاث مرات مرة بالين ومرة بالعراق ومرة بالشام ولفظ الاخدود وانكان واحدا الاأنالمراد هوالجمع وهوكثيرفي الفرآن وقال القفال ذكروا فيقصة أصحاب الاخدودروايات مختلفة وليسفىشي منها مايصح الاأنها متفقة فياذهم قوم من المؤمنين خالفوا قومهم أوملكا كأفراكان حاكماعليهم فألقاهم في أخدود وحفراهم مج قال وأظن ان تلك الواقعة كانت مشهورة عند قريش فذكر الله تعالى ذلك لاصحاب رسوله تنبيها الهم على مايلزمهم من الصبر على دينهم واحتمال المكاره فيه فقدكان مشركو قريش يوخون المؤمنين على حسب مااشتهرت به الاخبار من مبالغتهم في ايذاء عمار و بلال ( المسئلة الثانية ) الاخسدود الشق في الارض يحفر مستطيلا وجعه الاخاديد ومصدره الخدوهوالشق يقال خدفي الارض خداو تتحدد لحمه اذاصار فيه طرائق كالشقوق (المسئلة الثالثة) يمكن أن يكون المراد بأصحاب الاخدود القاتلين ويمكن أن يكون المرادبهم المقتولين والرواية المشهورة أن المقتولين هم المؤخنون وروى أيضا أنالمفتولين همالجبابرة لانهم لماألقوا المؤمنين فيالنار عادت النسار على الكفرة فأحرقتهم ونحبى اللهالمؤمنين منهاسالمين والماهذا القولذهب الربيع بنأنس والواقدي وتأولوا قوله فلهم عذاب جهنم واهم عذاب الحريق أي لهم عذاب جمنم في الآخرة ولهمعذاب الحريق في الدنيا اذاعرفت هذه المقدمة فنقول ذكروا في تفسير قوله تمالى قتل أصحاب الاخدود وجوها ئلاثة وذلك لانا اماأن نفسر أصحاب الاخدود بالقاتلين أو بالمقتولين أماعلى الوجه الاول فغيه تفسيران (أحدهما)أن يكون هذا دعاء عليهم أى اعن أصحاب الاخدود ونظيره قوله تعالى قتل الانسان ماأ كفره قتل الخراصون ( والثاني ) أن يكون المراد ان أولئك الفائلين قتلوا بالنار على ماذكرنا ان الجبابرة لما أرادوا قنل المؤمنين بالنار عادت النار عليهم فقتلتهم وأما اذافسرنا أصحاب الاخدود

وأبدان الناس وقرئ الوقودبالضم وقولدتعالى ( اذهم عليها قعود ) ظرف لقتلأى لعنواجين أحدقوا بالنارقاعدين حولهافي مكان مشرف عليها من حافات الاخدود كافي قوله و بات على النارالندي والمحلق ۞ ( وهم على ما معطون بالوامنين شهود)أييشهاد بعضهم لبعض عندالملك بأنأ حدا لم يقصرفيماأ مربه أوأنه شهوديشهدون بمافعلوا بالومنين يوم القامة يوم تشهدعلهم ألسنتهم وايديهم وقيل على عمني مع والمعني وهم مع مايغملون بالموممنسين من العذاب حضور لايرقون الهم الهاية سوة قلو بهم هذا هوالذي يستذعيه النظم الكريم وتنطق به الروايات الشهو رة وقد روى أن الجبايرة لما ألقوا المؤمنين في الناروهم قعود حولهاعلقت بهمالنار فأحرقتهم وبمجىالله عزوجل المؤمنين منها سالمين واليهذا

بالله العن يزالجيد) استثناء مفصع عن راءتهم عا يعابو يحربال كلمةعلى منهاج قوله \* ولاعيب فيهم غيرأنضيوقهم \* تلام بنسيان الاحبة والوطن \* ووصفه تعالى بكونه عزيزا غاابا انخشى عقابه وحيدامنعما برجي ثوابه وتأكيد ذلك بقوله تعالى (الذي له علك السموات والارض) الاشعار عناط اعانهم وقولەتعالى(واللەعلى كلشي شهيد) وعدام ووعيدشد بداءذ بيهم فازعله تعسالي بجمع الاشاء التي من جاتها أعمال الفر يقين يستدعى توفيرجراءكل منهماحتما (انالدين فسنوا المؤمنين والمؤمنات)أي محنوهم فيدينهم ابرجمواعنه والمرادبهم امأأصحاب الاخددود خاسة و يالمفتونين المطروحون في الاخدود واماالذين بلوهم فيذلك بالاذية والتعدب على الاطلاق وهم داخلون في جلتهم دخولاأوليا (بمليتوبوا) أىعن كفرهموفتاتهم فانماذكر من الفتنة في الدين لايتصور من غير الكافر قطعا وقوله تعالى (فلهم عداب جهنم) جهلة

بالمفتولين كان المعنى انأولئك المؤمنين فتلوايا لاحراق بالنارفيكمون ذلك خسبرالادعاء (المسئلة الرابعة) قرى قتل بالتشديد أماقوله تعمالي الناردات الوقود فقيه عسمائل (المسئلة الاولى) النارانياتكون عظيمة اذاكان هناك شيُّ يُعترق بهااما حطب أوغيره فالوقوداسم لذلك المشي القوله تعمالي وقودها النساس والحيارة وفي ذات الوقود تعظيم أمر ماكان في ذلك الاخدود من الحطب الكثير (المسئلة الشائية) قال أبوعلي هذامن يدل الاشتمال كقولك سلب زيدنو به فان الاخدود مشتمل على النار (المسئلة الثالثة) قرئ الوقود بالضم أماقوله تعالى اذهم عليها قعود ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) العامل في ادقتل والمعني لعنوا في ذلك الوقت الذي هم فيسه قعود عند الاخدود يعذبون المؤمنين (المسئلة الثمانية) في الآية اشكال وهوأن قوله هم ضمريجائد الى أصحباب الاخدودلان ذلك أقرب المذكورات والضمير في قوله عليها عائدالي النارفهذا بقتضي ان أصحاب الاخدود كانوا قاء دين على النارومعاوم انهلم بكن الامر كذلك (والجواب) من وجوه (أحدها) أن الضمير ق ممالدالي أصحاب الاخدود لكن المراد ههنا من أصحاب الاخدود المقتولون لاالقساتلون فبكون المعنى اذالمو منون قعود على النسار يحتر فون مطروحون على النار (وثانيها) أن مجمل الضمير في عليها عائدا الى طرف الناروشفيرها والمواضع التي عكن الجلوس فيهاولفظ على مشعر بذلك تقول مررت عليه تريد مستعلبا بمكان يقرب منه فالقاتلون كانواجالسين فيهاوكانو ابعرضون المؤمنين على النارفن كان يترك دينه تركوه ومن كان يصبر على دينه ألقوه في النار (وثااثها) هب الاسلمان الضمير في هم عائد الى أصحاب الاخدود بمعنى الفاتلين والصمير في عليها عائد الى التار فالاليجوزان بقاله ادأولنك القاتلين كانواقاعدين على النار فانابينا انهم لماألفوا المؤمنين في النمار ارتفع الناراليهم فهلكوا ينفس مافعلوه بأيديهم لاجل اهلاك غيرهم فكانت الآية دالة على أنهم في تلاث الحالة كالوامل ونين أيضاو يكون المعنى افهم خسروا الدنيا والا خرة (ورابعها) أن تكون على بمعنى عند كافيل في قوله ولهم على ذنب أي هندي أما قوله تعالى وهم على مايفعلون بالمؤمنين شهودفاعلم أن فوله شهود يحتمل أن يكون المرادمند حصور ويحتل أن يكون المرادمنه الشهود الذين تثبت الدعوى بشهادتهم أماعلى الوجه الاول فالمعنى ان أولئك الجبابرة الفائلين كانواحاضر بن عند ذلك العمل بشاهدون ذلك فبكون الغرض منذكر ذلك أحدأمو رثلاثة اماوصفهم بقسوة القلب اذكانواعند التعديب بالنار حاضرين مشاهدين إمواما وصفهم بالجدق تقرير كفرهم وباطلهم حيث حضروا في ذلك المواطن المنفرة والافعال الموحشة واماوصف أوائك المؤمنين المفتولين بالجدق دينهم والاصرارعلى حقهم فان الكفارا تاحضروا في ذلك الموضع طمعا في أن هؤ لاءالمؤمنين اذانطروا البهم همابوا حضورهم واحتشموا من مخالفتهم ثمانأوشك المو منين لم يلنفنوا البهم و بقوا مصر بن على دينهم الحق فان قيل المراد من الشهود ان كان هذا العسنى فكان بجب أن بقال وهم لما يفعلون شهود ولايقال وهم على مايفه لون شهود قائنا المائن الفظة على عنى الهم على قبع فعلهم بهو لاه المؤمنين وهو احراقهم بالنسار كانوا حاضرين مشاهد بن اتلات الافه حال القبيعة أما الاحتمال الثانى وهوأن يكون المراد من الشهود الشهادة التي تثبت الدعوى بها فقيه وجوه (أحدها) انهم جعلواشه ودايشه سد بعضهم لبعض عند الملاك أن أحدامنهم لم بفرط فيما أم بهوفوض اليه من التعذيب (والنبها) انهم شهود على ما يفعلون بالمؤمنسين يؤدون شهاد تهم يوم القيامة يوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بماكانوا بعملون (والثبها) أن هو لا الكفار مشاهدون لمايفعلون بالمؤمنين من الاحراق بالنسار حتى الوكان ذلك من غيرهم لكانوا شهود اعليه ثم مع هذا لم تأخذهم بهم رأفة ولا حصل في قلو بهم ميل ولا شفقة \*\* فوله تعمل (ومانفه وامنهم الاأن يو منوا بالله العزيز الحيد الذي له ماك السموات والارض والله على كل شي شهيد) المعنى وماعاً بوامنهم وماأنكروا الالا بمان كقوله

ولاعبب فيهم غبرأن سيوفهم \* بهن فلول من قراع الكتائب ونظيره قوله زمالي هل تنقمون مناالاأن أمنسابالله وانما قال الاأن يومنوالان التعسذيب انمساكان واقعاعلي الايمسان في المستقبل واوكفروا في المستقبل لم يعذبوا على مامضي فكأنه قبل الاأن يدومواعلي ايمانهم وقرأ أبوحبوة تقموابالكسر والعصيح هوالقيم تمانه ذكر الاوصاف التي بها يستحق الاله أن يو من به و يعبد (فأولها) العزيز وهوالقادر الذي لايغلب والقاهرالذي لايدفع و بالجلة فهوا شارة الى القدرة المتامة ( وثانيها) الحبد وهوالذي يستحق الجدوالثناء على ألسنة عباده المؤمنين وانكان بعض الاشباء لايحمده بلسائه فنفسد شساهدة على أن المحمود في الجقيفة هوهوكاقال وانمنشي الايسبح بحمده وذلك اشارة الىالعلملان من لايكون عالمابعواقب الاشياء لايمكنه أنيفعل الافعال الحيدة فالحيديدل على العلم النام من هذا الوجه (وثالثها) الذي له ماك السعوات والارض وهومالكهماوالقبم بهماواوشا الافتاهما وهواشارة الىالملك انتام واعاأخر هذه الصفة عن الاوليين لان الملك النام لايحصل الاعتدحصول الكمال في القدرة والعلم فثبتان من كان موصوفا بهذه الصفات كان هوالمستحق للإيمان به وغيره لايستحق ذلك البتة فكيف حكم أولئك الكفارالجهال بكون مثل هذا الايسان ذنبا واعلم انه تعسالي أشار بقوله العزيزاليانه لوشاء لمنع أولئك الجبابرة من تعذيب أولئك المؤمنين ولاطفأ نبرانهم ولاماتهم واشسار بقوله الحيدالي أن المعتبر عنده سيحسانه من الافعال عواقبها فهو وانكان قدأمهل لكنه ماأهمل فأنه تعالى يوصل ثواب أواثك المؤمنين اليهم وعقاب أواتك الكفرة اليهم ولكندن ليلم يعاجلهم بذلك لانعلم يغمل الاعلى حسب المشيئة أو المصلحة على سبيل التفضل فلهذا السببقال والله على كلشي شهيد فهو وعد عظيم

ولاصرق أحممان وان ينالف الاخفش والمهني لهرفي الاتخرة عذاب جهنم بسبب كفرهم (ولهم عذاب الحريق) وهي نارأخري عظية بسبب فتلتهم للموامنين (انالدآمنواوعسلوا الصالحات)على الاطلاق من المغنونين وغيرهم (الهم) بسبب ماذكر من الايمان والعمل الصمالح (جنات تجري من تحتمها الانهار)ان أريدبا لجنات الاشتجارفير بان الاتهاد من تعتهاطاهروان أريد بهاالارض المشتالة علما فأأهدتية باعتدار جرائها الظاهرقانأشيجارها ساترة لساحتم اكايعرب هنه اسم الجنة وقدمر بيانه مرارا(دلك)اشارةاما الى الجنات الموصوفة والنذكيراتأو يلمهاماذكر للاشعمار بأن ممدار الحكم عنوانم االذي يتنافس فيه المتنافسون فأن اسم الاشارة متعرض لذات المساراليدمن حيث اتصافه بأوصافه المذكورة لالذاته فقط كاهوشان الضمر فاذا

اشير الى الجنات من حيث ذكرها فقداعتبر معها عنواذها المذكور حَمّا واما الى ما يفيده قوله تعالى لهم جنات الخ من حيازتهم لها فطعا وأياما كان فافيه من معنى البعد الايدان

بعلسو درجته وبعده منزلته في الفضيل والشرق ومحله الرفع عج الاشداء خبره ما بعده أى ذلك المذكورالعظيم الشأن (الغوز الكبير) الذي يصغر عنده الدنيا ومافيهسا منفتسون الرغائب بحدافيرها والغوز النجاةمن الشر والطفر بالخبرفط الاول هو مصدر أطلق على المغمول مبسالغة وعلى الثانى مصدر عطماله (انبطش بكاشديد) استثنا في خوطب به الني ملي الله عليه وسلايدانايان لكفار قومه نصلبا موفو را من مضمونه كايني عند النعرض لعنوان الربوبية مع الاصافة الى ضميره عليه الصلاة والسلام والبطش الاخذبعنف وحيثوصف بالشدة فقد تضاعف وتفاقم وهو بطشه بالجسابرة والقللة وأخذه اباهم بالعداب والانتقسام كفوله تعالى وكذلك أخذ ربك اذا أخذ القرى وهي ظالمة ان

للطيمين ووعيدشديدللمجرمين \* قوله تعالى (انالذين فتنوا المومنين والمؤمنات تملم يتو بوا فلمم عذاب جهم ولمم عذاب الحريق) اعلم انه سجعانه لماذكر قصة أصحاب الاخدود اتبعها بمايتفرع عليها من أحكام الثواب والعقاب فقال ان الذين فتنو المؤمنين وهمهنا مسائل (المسئلة الاولى) يحتمل أن يكون المرادمنه أصحاب الاخدود فقط ويحتمل أن يكون المرادكل من فعل ذلك وهذا أولى لان اللفظ عام والحكم فالتخصيص ترك للظاهر من غير دليل (المسئلة الثانية) أصل الفنة لم الابتلاء والامتحان وذلك لان أولئك الكفارا متحنوا أوائك المؤمنين وعرضوهم على النار وأحرفوهم وقال بعض المفسرين الفتنة هي الاحراق بالنار قال ابن عباس ومقاتل فتنوا المؤمنين حرقوهم بالنسار قال الزجاج يقال فننت الشئ أحرقته والفنن أحجارسود كانها محترقة ومنه قوله تعالى يومهم على النار يفتنون (المسئلة الثالثة) قوله تعالى ثم لم ينو بوا يدل على انهم لوتابوا الحرجوا عن هذا الوعيد وذلك يدل على القطع بإن الله تعالى يقبل التو بة و يدَّل على أن تو بة القاتل عدا مقبولة خلاف مايروى عن ابن عباس (المسئلة الرابعة) في قوله فلهم عداب جهتم ولمهم عذاب الحريق قولان (الاول) ان كلا العدابين يحصلان في الأحرة الاأن عذاب جهتم هو العذاب الحاصل بسبب كغرهم وعذاب الحريق هو العذاب الزائد على عُذَابِ أَلكُفر بسببِ انهم أحرقوا المؤمنين فيحمَّل أَن يكون العذاب الاول عذاب برد والثاني عذاب احراق وأن يكون الاول عذاب احراق والزائد على الاحراق أيضا احراق الأأن العذاب الاول كانه خرج عن أن يسمى احراقا بالنسبة الى الثاني لان الثاني قداجتم فيه نوعا الاحراق فتكامل جدا فكان الاول صنعيفا بالنسبة اليه فلاجرم لم يسم آحرامًا ﴿ وَالْقُولُ الثَّانِي أَنْ قُولُهُ فَلَهُمْ عَذَابِ جِهِنْمُ اشَارَةَ الْيُعَذَابِ الْآخرة ولهم عذاب الحريق اشارة الى ماذكرنا أنأولتك الكفارار تفعت عيهم نار الاخدود فاحترقوابها ﷺ قوله تعالى (ان الذين آمنواو علوالصالحات لمهرجنات تجري من تحتها الانهار ذلك الفوز الكبير) اعلم انه تعالى لماذكر وعبد الحجرمين ذكر وعدالمؤمنين وهو طاهروفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) انماقال ذلك ألغوز ولم يقل تلك لدقيقة لطيفةوهي انقولهذلك اشارة الى اخبار الله تعالى بحصول هذه الجنات وقوله تلك اشارة الى الجنات واخبارالله تعالى عزذلك يدل على كونه راضيا والفوز الكبيرهو رضا الله لاحصول الجنة ( المسئلة الثانية) قصة أصحاب الاخدود ولاسيما هذه الآية تدل على إن المكره على الكفر بالاهلاك العظيم الاولى به أن يصبر على ماخوف منه وان اظهار كلمة الكفر كالخصة في ذلك روى الحسن ان مسيلة أخذ رجلين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فقال لاحدهماتشهد ابى رسول الله فقال نعم فتركه وقال الاتخر مثله فقال لايل أنت كذاب فقتله فقال عليه السلام أماالذي ترلئ فأخذ بالرخصة فلاتبعة عليه وأما الذي قتل وأخذ بالفضل فهنياله \* قوله تعالى (ان بعاش ربك اشديدانه هو يبدئ و يعيدوهو

أخذه أليم شديد ( انه هو يبدئ و يعيد ) أي هو يبدئ الخلق وهو يعيده من غير دخل لاحد في شئ

تنهما ففية من يدتقر يراشدة بطشه أوهو يبدئ البطش بالكفرة في الدنياو يعبدة في الآخرة (وهو الغفور) لمن ا يامن(الودودُ) \* الْحَبُّ لمن أطاع (دُوالْعُرِشُ) خالقه وُقيل ﴿ ٥٢٦ ﴾ المراد بالعرش الملك أي ذوالسلمتة

الغفور الودود ذوالعرش المجيد فعال لمايريد) اعلم انه تعالى لماذكر وعيدالذين فتنوا المؤمنين والمؤمنات أولاوذكر وعدالذين آمنوا وعلوا الصالحات نانياأ ردف ذلك الوعد والوعيد بالنأكيد فقال لتأكيد الوعيد ان بطش ربك لشديد والبطش هــو الاخذ بالعنف فاذاوصف بالشدة فقدتضاعف وتفاتم ونظيره انأخذه أليم شديدنم انهذا القادر لايكون امهاله لاجل الاهمال لكن لاجل الهحكيم اما يحكم المشيئة أو يحكم المصلحة وتأخيرهذا الامرالي يوم القيامة فلهذا قال انه هو يبدئ ويعيد أي انه يخلق خلقدتم يفتهمنم بعيدهم أحياء لجازيهم في القيامة فذلك الامهال الهذا السبب لالاجل الاهمال قال ابن عباس ان أهلجهنم تأكلهم النارحتي يصيروا فعما ثم يعيدهم خلقا جديدا فذاك هوالمرادمن قوله أنه هو يبدئ ويعيدهم قال لتأكيد الوعد وهو الغفور الودود فذكر من صفات جلاله وكبريائه خسة (أولها) العفورة التالمعتزلة هوالغفور لمن تاب وقال أصحابنا إنه غفور مطلقًا لمن تابولمن لم يثب لقوله تعالى ان الله لا يغفر أن بشرك به وبغفر مادون ذلك لمن يشاء ولان غفران التائب واجب وأداء الواجب لانوجب التمدح والآية مذكورة في معرض التمدح (وثانيها) الودود وفيه أقوال (أحدها) المحب هذا قول أكثر المفسرين وهومطابق للدلائل العقلية فإن الخير مقتضى بالذات والشهر بالمرض ولابد وأن يكون الشرأقل من الخير فالغالب لابد وأن يكون خيرًا فيكون محبوبًا بالذات (وثانبها) قال الكلبي الودود هو المتودد الى أوليائه بالمغفرة والجزاء والقول هو الاول (وثالثها) قال الازهري قال بعض أهل اللغة يجوز أن يكون ودود فعولا يمعني مفعول كركوب وحلوب ومعناه أنعباده الصالحين يودونه ويحبونه لماعر فوامن كالهفى ذاته وصفاته وافعاله قال وكانا الصفنين مدح لانهجل ذكره اذاأحب عباده المطيعين فهو فضل منه وان أحبه عباده العارفون فلا تقرر عندهم من كريم احسانه (ورابعها) قال القفال قبل الودود قديكون بمعنى الحليم من قوامهم دابة ودود وهي المطيعة القياد التي كيفعطفتها انعطفت وأنشد قطرب

واعددت الحرب خيفانة 🗯 ذلول القياد وقاحاودودا

(وثالثها) ذوالمرش قال القفال ذوالعرش أى ذوالمك والسلطان كإيقال فلان على سر يرملكه وانلم يكن على السريروكا يقال ثن عرش فلان اذا ذهب سلطانه وهذامعني منفق على صحته وقد يجوزأن يكون المراد بالعرش السرير ويكون جل جلاله خلق سريرا في سمائه في غاية العظمة والجلالة بحيث لايعلم عظمته الاهوومن يطلعه عليه (ورابعها) المجيد وفيه قراءتان (احداهما) الرفع فبكون ذلك صفةلله سبحانه وهو اختيار اكثر القراء والمغسرين لان الحجد من صفات التعالى والجلال وذلك لايليق الا بالله سيحانه والفصل والاعتراض بين الصفة والموسوف في هذا التحو غير متنع (والقراءة الثانية) بالحفض وهي قراءة حزة والكسائي فيكون ذلك صفة للعرش وهولاء قالوا القرآن دل

الساهرة وقرئ ذي لعرش علىأنه صفة ربك (الجيد) العظيم فيذاته وصفا ته غانه وأجب الوجدود تام القدرة كأ مل الحكمة وقرئ بالجرعلي أنه صغة ز بك أولاءرش ومجده علوه وعظمته (فعال لمام مد) محيث لا يتخلف عن ارادته مرادمن أفعاله تعالى وأفعال غيره وهوخير مبتدا محذوق وقوله تمالي (هل أتاك حديث الجنود) استثناف مقرر لشدة بطشه تعالى بالسللة العصاة والكفر العناة وكونه فعالالسابرند منضى السليته عليه لصلاة والسلام بالاشعار بأنه سيصنب قومدما أصاب الجنود (فرعون وتمود) بدل من الجنود لان المراد يفرعون هو وقومه والمرادبحديثهم ماصدرعنهم من التمادي في الكفر والصلال وما حل بهم من العذاب والنكال والمعنىقدأ تاك حديثهم وعرفت ما فعلوا ومافعال بهم فذكر قومك بشوئنالله تعالى وأنذرهم أنيصيبهم مثل ماأصاب أمثالهم

والطغيان كاثنه قيل السوا مثلهم في ذلك بلهم أشد منهميق استحقسا في العذاب واستيجاب العقاب فانهم مستقرون في تكذبت شديد للقرآن الكريم أوفيل ليست جنايتهم مجرد عدم النذكر والاتعامل بماسمعوا من حديثهم بل معذلك في تكذيب شد مناقر آن الناطق بذلك لكن لاأنهم يكذبون بوقو عالحادثة بل بكون مانطق به قرآنا من عندالله قعالى مع وضوح أمره وظهور حاله بالبينات الباهرة (والله من ورائم محيط) تمثيل لعدم تجاتهم من بأس الله تعالى بعدم فوتالحاطالحيط وقوله تعالى (بل هوقرآن مجيد) رد لكفر هم وابطال لتكذيبهم وتحقيق المحق أى ليس الامر كافالوا بلهوكتان شر نف على الطبقة فيسابين الكتب الالهية في النظم والمعنى وقرئ قران يجيدبالاسنافةأى قرآن رب محيد (في لوح محفوظ)

على انه يجوز وصف غيرالله بالمجيد حيث قال بل هو قرآن مجيد ورأينا ان الله تعالى وصف العرش بأنه كريم فلا يبعدأ يضا أن يصفه بأنه مجيد ثم قالوا ان مجدالله عظمته بحسب الوجوب الذاتي وكال القدرة والحكمة والعلم وعظية العرشعلوه في الجهد وعظمة مقداره وحسن صورته وتركيبه فأنه قيل العرش أحسن الاجسمام تركيبا وصورة (وخامسها) انه فعال لماير يدوفيه مسائل (المسئلة الاولى) فعال خبرمبتدا محذوق ( المستلة الثانية ) من النحويين من قال وهوا الغفور الودود خبران لمبتدا واحدوهذا صعيف لان المقصود بالاسناد الى المبتدا اماأن بكون جيوعهما أوكل واحد واحدمهما فانكانالاولكان الخبر واحد الاخبرين وانكان النساني كانت الفضية لاواحدة بل قضيتين (المسألة الثالثة) احتج أصحابنا بهذه الآية في مسئلة خلق الافعال فقالو الاشك انه تعالى يريدالاعان فوجب أنبكون فأعلاللاعان عفتضي هذه الايقواذا كانفاعلا للايمان وجبأن يكون فاعلالكفر منبرورة انه لاقائل بالفرق قال القساضي ولايمكن أن يستدل بذلك على أن ما ير يده الله تعالى من طاعة الخلق لابد من أن يقع لان قوله تعالى فعاللا يريد لايتناول الاما اذا وقعكان فعله دون مااذا وقع اربكن فعلا له هذه الفاظ القاضى ولا يخفى صعفها ( المسئلة الرابعة ) احبع أصحابنا بمده الآية على انه تعالى لا يجب لاحدمن المكلفين عليدشي البتة وهوضعيف لاتالآ ية دالقاعلي انه يفعل ماير يدفل قلتم انه ير يدأن لا يعطى الثواب ( المسئلة الحامسة ) قال القفال فعال لما يريد على ما يراه لا يعترض عليه معترض ولابغلبه غالب فهو يدخل أولياءه الجنة لاعنعه منه مانع ويدخل اعداءه النارلا يتصرهم منه ناصر وعهل العصاة على مايشاء الى أن يجاز يهم و يعاجل بعضهم بالحقوية اذاشاء ويعذب منشاء منهم في الدنبا وفي الأخرة يفعل من هذه الاشياء ومن غيرها مايريد \* قوله تعالى ( هلأ تاك حديث الجنود قرعون وغود بل الذين كغروا فى تكذيب والله من ورائهم محيط بل هو قرآن يحيد في او صحفوظ ) اعلم انه تعالى لمايين حال أصحاب الاحدود في أذى المؤمنين بالكفار بين ان الذبن كانوا قبلهم كانوا أيضا كذلك واعلمأن فرعون وتمود بدل من الجنود واراد بفرعون اياه وقومه كافي قسوله من فرعون وملئهم وتمود كأنوا في بلاد العرب وقصنهم عندهم مشهورة فذكرتعاليمن المتأخرين فرعون ومنالمتقدمين نمود والمقصود بيان أنحال المؤمنسين مع الكفار فى جيع الازمنة مسترة على هذا النهيم وهذاه والمرادمن قوله بلالذين كفروا في تكذيب ولماطيب قلب الرسول بحكاية أحوال الاولين في هذا الباب سلاه بعدذلك من وجه آخر وهوقوله واللهمن وراثهم محيط وفيه وجوه (أحدها) أن المراد وصف اقتداره عليهم وانهم فى قبضته وحوزته كالمحاط اذا أحيط به من ورائه فسده ليه مسلكه فلا يجد مهر بأ يقول تعالى فهم كذافي قبضتي وأناقادر على أهلاكهم ومعاجلتهم بالعذاب على تكذيبهم الله فلاتجزع من تكفيه هم الله فليسوا يفوتونني اذا أردت الانتقام منهم (وثانبها) أن

بكون المرادمن هذه الاحاطة قرب هلاكهم كقوله تعالى وأخرى لم تقدرواعليها قدأ حاط الله بهاوقوله واذقلنانك انربك أحاط بالناس وقوله وظنوا انهم أحيط بهم فهذا كالدعبارة عن مشارفة الهلاك يقول فهو لاء في تكذيبك فدشارفوا الهلاك ( وثاللها ) أن يكون المرادوالله عيط بأعالهمأى علم بهافه ومرصد بعقابهم عليها مماته تعالى سلى رسوله بعد قاك بوجه المشاه وقوله بل هوقرآن مجيدوفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) تعلق هذا بما قبله هوأنهذا قران مجيد مصون عن التغير والتبدل فلاحكم فيد بسعادة قوم وشقاوة قومو بتأذى قوم من قوم امتنع تغيره وتبدله فوجب الرضابه ولاشك أن هذا من أعظم موجبات النسلية ( المسئلة الثانية ) قرئ قرآن مجيد بالاضافة اى قرآن رب مجيدوقرأ يحيى بنيمم في لوح واللوح الهواء بعني اللوح فوق السماء السابعة الذي فيه اللوح المحقوظ وقرئ محقوظ بالرفع صفة للقرآنكاقال انائحن نزلنا الذكر وآناله لحافظون ( المسئلة الثالثة ) انه تمالى قال ههذا في او حمعفوظ وقال في آبة أخرى انه لقرآن كريم فى كتاب مكنون فيحتمل أن يكون الكتاب المكنون واللوح المحفوظ واحداثم كونه محفوظا يحتمل أن يكون المرادكونه محفوظا عن أن يمسه الا المطهرون كإقال تعسالي لايسدالاالطهرون ويحتمل أن بكون المرادكونه محفوظا عن اطلاع الخلق عليه سموى الملائكة المفر بين و يحتمل أن يكون المراد أن لا يجرى عليه تغيير و تبديل ( المسئلة الرابعة ) قال بعض المنكلمين ان اللوح شئ يلوح لللائكة فيقرؤنه ولما كانت الاخبار والآثار واردة بذلك وجب التصديق به والله أعلم

\* ( سورة الطارق سبع عشرة آية مكية وهي مشتلة على الترغيب في معرفة المبدا والمعاد )

# \* ( بسم الله الرحن الرحيم )\*

(والسماء والطارق وماأدراك ماالطارق البحم الناقبان كل نفس للعليها حافظ) اعلم انه تعالى أكثر في كنابه ذكر السماء والشمس والقير لان أحوالها في اشكالها وسيها ومطالعها ومغاربها عجيبة وأما الطارق فه وكل ما أنك ليلا سواء كان كوكبا أوغير فلا يكون الطارق نها راوالدليل عليه قول المسلين في دعائهم ذموذ بالله من شرطوارق الليل وروى انه عليه السلام نهى عن أن بأنى الرجل أهله طروقا والعرب تستعمل الطروق في صفقا الحيالان تلك الحالة انما تعصل في الاكثر في الليل ثم انه تعالى المقال والطارق كان هذا عالا بستغنى سسامعه عن معرفة المراد منه فقال وما أدراك ما الطارق قال سفيان بن عينة كل شئ في القرآن ماأدراك فقدا خبر الرسول به وكل شئ فيه مايدر يك المخبر به كفوله وما يدر يك الحل الساعة قريب ثم قال النجم الثاقب أى هوطارق عظيم الشأن رفيع القدر وهو النجم الذي يهندي به في ظلمات البروا أبحر و يوقف به على أوقات الامطار وههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) انما وصف النجم بكونه نا قبالوجوه (أحدها) انه

\*عنالتي صلى الله عليه وسامن قرأسورة البروج أعطاءالله تسالى يعدد كلرجعة وعرفدتكون فالدنباعشرحسنات \* (سؤرة الطارق مكية وآماسع عشرة)\* (يسم الله الرحن الرحيم) ( والسماء والطارق) الطارق في الاصل اسم فاعل من طرق طرقاً وطروقااذاحا للاقال الماورديوأصلالطرق الدق ومندسميت المطرقة وانما سمى قاصد الليل طارقا لاحتياجه الى طرق الباب غالبائم اتسع فى كل ماظهر بالليل كاتنا ماكان نم أشبع في التوسع حتىأطلقعلىالصور الحمالية اليادية بالليل قال \* طرق الحيال ولا كايسلة مدلج \* سد کامار حلنا ولم يتبرج \* والمراد ههناالكوكبالبادي باللبسل اما على أنه اسم جنس أوكوكب معهود وقيل الطارق الجم الذي يقسال له كوكب الصبح

محيث لامنائها ادراك الخلق فلامد من تلقيها من الخلاق العلميم فاالاولى سندأ وأدراك خمير والثانيمة خبر والطارق مبتدأ حسما بين في نظائره أي وأي شي أعلك ما الطارق الثاقب) خدير مبتدأ محذوق والجملة استناف وقعجواباعن استفهام نشأ مماقبله كأنه قبل ماهو فقيسل التجسم المضيء في الغامة كا نه يثقب الغالاء أوالافلاك بضوئه والفيدفيها والمرادية أما الجنس فان لکل کے ک ضؤأ ثاقيا لامحالةواما معهود قبل هو زحل وقيل هوالثريا وقيل هوالجدي وقيلالنجم الثاقب نجم في السماء السابعة لايسكنهسا غميره فاذا أخسدت التجوم أمكنتها من الساء هرسط فكان معها تم يرجغ الى مكانه من السمساء السابعة وهوزحل فهوطارق حين ينزل

ينقب الظلام بضوئه فينفذ فيمكاقبل درى لانه يدرؤه أى يدفعه (وثانيها) انه يطلع من المشرق افذا في الهواء كالشي الذي يثقب الذي ( والاثها ) انه الذي يرمي به الشيطان فيثقبه أي ينفذ فيهو يحرقه ( ورابعها ) قال الفراء العجم الثاقب هوالنجم المرتفع على النجوم والعرب تقول للطنائر اذالحق يبطن السماء ارتفاعا قد تشب ( المسئلة الثانية ) انما وصف النجم بكونه طارقا لانه يبدو بالليل وقدعرفت أن ذلك يسمى طارقا أولانه يعلرق الجني أي يصكه ( المسئلة الثالثة ) اختلفوا " اله الجم الثاقب قال يعضهم أشير به الى جاعة النجوم فقيل الطارق كافيل ان الإلا الفي خسر وقال آخرون انه تعمر بعينه تمقال ابن زيد انه النزيا وقال الفراء انه زحل ينمب بنوره سمك سبع سموات وقال آخرون إنه الشهب التي يرجم بها الشياطين لل عالى فأتبعد شهاب القب ( المسئلة الرابعة م روى ان أبا طالب أى النبي صلى المر عليه وسلم فأتحفه يخبر وابن فسينما هوجااس بأكل اذانحط تعيم فامتلا ماء تم نارا ففرع أبوطالب وقال أي شي هذا فقال هذا تجم رمي به وهوآية منآيات الله فعجب أبوطالب ونزلت السورة واعلمأنه تعالى لماذكر المقسم به اتبعه بذكر المقسم عليه فقال كل نفس لماعليها سافظ وفيه مسائل المسئلة الاولى ) في قوله لماقراء تان (احداهما) قراءةا بن كثير وأبي عرو ونافع والكسائي وهي بتحفيف المهم ( والثانية ) فراءة عاصم وحرزه والنخعي بتشديد الميم قال أبوعلي الفارسي من حفف كانت انعنده المخففة منالئقيلة واللام فيلاهي التي تدخل مع هذه المخففة المخلصها منان النافية وماصلة كالتيفي قوله فبمارحه منالله وعاقابل وتكون ان متلقية للقسم كما تتلقاه مثقلة وأمامن تغسل فتكون انعنسده النافية كالتي في قولهما ان مكنساكم وللفي معسى الاقال وتستعمل لما يمعني الافي مؤضعين (أحدهما) هدذا والأخر في إب القسم تقول سألتك باللهاافعلت بعني الافعلت وروى عن الاخفش والكسائي وأبي عبيدة المهم غالوا لم توجد لما بعني الاف كلام العرب قال ابن عون فرأت عندا بن سيرين لما بالتشديد هَانَكُرُهُ وَقَالُ سَجِمَانَ اللهُ سَجِمَانَ اللهُ وَزَعَمُ الْعَنِي اللَّالِمِعَــ فِي الْأَمْعُ اللَّهِ النّ مُكُونَ بِمِعَىٰ مَامُوجُودُ مَنِي لَغَةُ هَدِيلِ ( المسلَّةُ الثَّائية ) ليس في الآية بِبان ان هذا الحافظ منهو وليس فيهاأيضا بيانان هذا الجافظ يحفظ النفس عاذا أماالاول فقيمه قولان (الاول) قول بعض المفسرين انذلك الحافظ هوالله تعالى الماالتحقيقي فلان كل موجود سوى الله بمكن وكل بمكن فانه لايترجع وجوده على عدمه الالمرجع وينتهى ذلك الى الواجب لذاته فهو سيحانه القيوم الذي بحفظه وابقائه تبتى الموجودات ثمانه تعالى بين هذا المعنى رالسموات والارض على العموم في قوله ان الله يسك السموات والارض أنتزولا وبينه فيهذمالا ية فيحق الانسان على الخصوص وحقيقة المكلام ترجع الى انه تعالى ا قسم أن كل ماسوا ، فأنه بمكن الوجود محدث محتاج مخلوق مر بوب هذااذا حلنا النفس على مطلق الذات اما اذاحلناها على النفس المتنفسة وهي النفس الحيوانية

المكنأن يكون المرادمن كوته تعالى حافظالها كونه تعالى عالمابا حوالها وموصلا اليها جهيع منافعها ودافعاعنها جيع مضارها (والقول الثاني) ان ذلك الحافظ هم الملائكة كإفال ويرسل عليكم حفظة وقالءن اليمين وعن الشمال قعيد مايلفظ من قول الالديه رقيب عتيد وقال وان عليكم لحافظين كراما كأتبين وقالله معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله (أما البحث الثاني) وهوائه ما الذي يحفظه هذا الحافظ ففيه وجوه (أحدها) انهو كاء الحفظة يكتبون عليه أعاله د فيقها وجليلها حق تخرجله يوم القيامة كتابايلقاه منشورا ( وثانيها )انكل نفس لماعليها حافظ يحفظ عملها ورزقها وأجلهافاذا استوفى الانسان أجله ورزقه قبضه الىربه وحاصله يرجع الى وعيد الكفار وتسلية الني صلى الله عليه وسلم كقوله فلا تعجل عليهم اعانعداهم عدائم ينصر فونعن قريب الى الاسخرة فيجازون عايستحقونه (واللها) ان كل نفس لماعليها حافظ يحفظها من المعاطب والمهالك فلا بصيبها الاماقدر الله عليها ( ورابعها ) قال الفراء كل نفس لماعليها حافظ يحفظ هاحتى يسلهاالي المقابر وهذا قول الكلبي واعلماته تعالى لمأقسم على انلكلنفس مافظايراة بها ويعدعلها أعالها فعيند يحق لكل أحدأن يجتهدو بسعى في تعصيل اهم المهمات وقد تطابقت الشرائع والعقول على ان أهم المهمان مرفة المبدأ ومعرفة المعاد وانفقوا على انمعرفة المبدا مقدمة على معرفة المعادفله قداالسبب بدأالله تعالى بعدذتك عايدل على الميدا \* فقال ( فلينظر الانسان عم خلق حلق من ماء دافق يخرج من بين الصلب والترائب ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الدفق صب الماء يقال دفقت الماء أى صبيته وهومدفوق أى مصبوب ومندفق أى منصب ولمأكان هذا الماء مدفوقًا اختلفوا في انه لم وصف بأنه دافق على وجوه ( الاول ) قال الزجاج معناه ذواندفاق كإيقال دارع وفارس ونابل ولابن وتامرأي ذو درع وفرس ونبال وابن وتمروذ كر الزجاج ان هذا مدهب سيبويه ( الثاني ) انهم يسمون المفعول باسم الفاعل قال الفراء وأهل الحجاز أفعسل لهذا من غيرهم يجعلون المفعول فاعلا اذاكان في مذهب النعت كفولهم سركاتم وهمناصب وايسل نائم وكفوله تعالى فيعيشة راضية أىمرضية (الثالث) ذكر الخليل في الكتاب المسوب اليددفق الماء دفقاو دفوقا اذا انصب بمرة واندفق الكوز اذا انصب بمرة ويقال في الطيرة عندانصباب الكوز ونعوه دافق خيروفي كتاب قطرب دفق الماء يدفق اذا انصب (الرابع) صاحب الماءلما كان دافقا أطلق ذالري على الماءعلى سبيل المجاز (المسئلة الثانية) قرئ الصلب بفتحدين والصلب بضمتين وفية أربع لغايت صلب وصلب وصلب وصلب وصاب (المسئلة الثالثة) ترائب المرأة عظام صدرها حيث تبكون الفلادة وكلءظم من ذلك تربية وهذا ذول جميع أهل اللغسة قال امرو القيس \* ترانبها مصفولة كالسجمل \* (المسئلة الرابعة) في هذه الآية قولان (أحدهما) أن الولد مخلوق من الماء الذي يخرج من صلب ألرجل وتراثب المرأة وقال

من تفخيم شانه واجلال تعله مالا تخني وقوله تعالى (ان كل نفس لماعليها حافظ) حواب للقسم وما بالهمسا اعتراض جي به لماذكر من تأكيد فخامسة المقسم به المستنسع لتأ كيد مضمون الجلة المسم عليها واننافية ولما معنى الأأى ماكل نفس الاعليها حافظ مهيين رقيب وهوالله عز وجـل كاني قوله تعالى وكان الله على كل شيُّ رقبها وقيل هو من محفظ علها وبحصى علماماتكسبونخير وشركافي قوله تعالى وان عليكم لمافظين كراماالآ يةوقوله تعالى و برسلعليكم حفظة وقوله تعالىله معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه وقرئ لمنا مَفْقَعُهُ مَا أَنْ الْ مُعْلِمُ مُعْلَمُهُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُع من الثقيلة واسمها الذي هو ضميرالشان محذوف واللام هي الفارقـــة ومامزيدة أى ان الشأن كل نفس العليها حافظ والفاء في فوله تعالى

﴿ فلينظر الانسان يم خلق التنبيه على ان مابين من أن كل نفس عليها حافظ يحصى عليها كل ما يصدر ﴿ آخرون ﴾

أن ون قدر على انشائه من مواد لم تشم رائحة الحياة قطفه وقادرعلي اعادته بل أقدر على قياس العقل فيحمل ليوم الاعادة والجراءما شفعه يومنذو تجديه ولاعلى على طفظه عارده وقوله تعالى (خلق من ماءدافق)استثناف وقع جواباعن استفهام مقدر كأنه قيل م خلق فقيل خلق من ماء ذي دفق وهوصب فيه دفع وسيلان بسرعة والراديه المتزج من اللاس في الرحم كا سن عنسه قولدتعالى ( بخرج من بين الصنب والترائب) أي صلب الرجال وترائب المرأة وهيعظيام صدرها قالوا انالنطفة تتولد من فضل الهضم الرابع وتنفسل عن جرام الاعضاء حق تسعندلان يتولد منهسا مثل تلك الاعضاءومقرهاعروق ملتف ومشها بالبعص عندالير فشين فالدماغ أعظم الاعضاءمعونة فى تولىد هاولداك تشيره وبورث الافراط في الجاع

أ آخرون انه مخلوق من الماءالذي يخرج من صلب الرجل وترائبه واحتم صاحب القول الثانى على مذهبه بوجهين (الاول)أن ماء الرجل خارج من الصلب فقط وماء المرأة خارج من التراثب فقط وعلى هذا النقدير لايحصل هناك ماءخارج من بين العملب والتراثب وذلك على خلاف الآية (الثاني) اله تعالى ببن ان الانسان مخلوق من ما وافق والذي يوصف بذلك هوماء الرجل تم عطف عليديان وصفديانه يخرج بعني هذا الدافق من بين الصلب والترائب وذلك يدل على ان الولد مخلوق من ماء الرجل فقط أجاب القدارلون بالقول الاول عن الحجة الاولى انه يجو زأن يقال الشيئين المتباينين انه يغرج من بين هذين خيركثيرولان الرجل والمرأة عنداجماعهما يصيران كالشي الواحد فعسن هذا اللفظ هناك وأجابواعن الحجبة الثانية بان هذا من باب اطلاق اسم البعض على الكل فلماكان أحدقمني المني دافقاأطلق هذا الاسم على المجموع تمقالوا والذي يدل على انااولد مخلوق من ججوع الماء ين ان مني الرجل وحده صغير فلا يكني ولانه روى انه عليد السلام قال اذاغلب ما الرجل يكون الوادذكرا ويعود شبهـــــــ اليه والى أقاربه واذاغلبما المرأة فاليها والىأقاربها يعودالشبه وذلك يقنمني صممةالقول الاول واعلم انالمحدين طعنواني هذه الآية فقالوا انكان المراد من قوله بخرج من بين الصلب والترائب ان المني انما ينفصل من تلك المواصع فليس الامر كذلك لاته انما يتولد من فضلة الهضم الرابع وينفصل عن جميع أجزاء البدن حتى يأخذ من كلء ضوطبيعند وخاصيته فوصلير مستعد الان يتولد منه مثل الاعضاء واذلك فالأغرط في الجاع يستولى الضعف على جيع اعضائه وانكان المراد ان معظم اجزاء المني تولدهناك فهوضعيف بل معظم اجزائه انمايتربي في الدماغ والدليل عليه انه في صورته يشبد الدماغ ولان المكثر منديظهر الضعف أولافي عينيسه والكان المراد أنامستقر المني هنساك فهوضعيف لانامستقر المني هوأوعية المني وهي عروق ملتف بعضها بالبعض عندالبيضنين وانكان المرادان مغر ج المني هذاك فهوضعيف لان الحسيدل على انه ايس كذلك (والجواب) لاشك ان أعظم الاعضاء معونة في توليدالي هوالدماغ وللدماغ خليفة وهي الخاع وهو في الضلبوله شعب كثيرة نازلة الى وقدم البدن وهوالتريية فلهذا السبب خص الله تعالى هذين العضوين بالذكر على ان الامكم في كيفية تولد المني وكيفية تولد الاعضاء من المني محض الوهم والظن الضعيف وكلام الله تعالى أولى بالقبول (المسئلة الخامسة) قد بينافي مواصنع من هذا الكتاب ان دلالة تواد الانسان عن النطقة على وجود المسانع المختار من أظهر الدلائل اوجوه (أحدها) ان التركيبات العجيبة في بدن الانسان أكثر فيكون تولده عن المادة البسيطة أدل على القادر المختار ( وثانيم سا) ان اطلاع الانسان على أحوال نفسه أكثر من اطلاعه على أحوال غيره فلاجرم كانت هذه الدلالة أثم ( واللهما) ان مشاهدة الانسان لهذه الاحوال فأولاده وأولاد سائر الحيوانات دائمة فكان

الاستدلال به على الصانع المختار أقوى (و رابعها) وهوان الاستدلال بهذا الباب كاانه يدل قطعاعلي وجؤد الصالع المختار الحكيم فكذلك يدل قطعا على صحة البعث والحشير والنشر وذلك لانحدوث الانسان انماكان بسبب اجتماع اجزاء كانت متفرقة في بدن الوالدين الفيجم العالم فلماقدر العمانع على جم تلك الاجراء المتفرقة حتى خلق منها انساناسو باوجب أن يقال انه بعد موته وتفرق أجزائه لابد وأن يقدر الصانع على جع تلك الاجراء وجعلها خلقاسو باكاكان أولاولهذا السرلابين تعالى دلاته على المبدأ فرع عليه أيضاد لالته على صحة المعاد #فقال (انه على رجعه لقادر) وفيه مسألتان (المسئلة الاولى) الضميرق انه للخالق مع إنه الميتقدمذكر ، والسبب فيه وجهان (الاول) د لالمتخلق عليه والمعنى إن ذلك الذي خلق قادر على رجعه (الشاني) انه وان لم يتقدم ذكره لفظا ولكن تقدم ذكرما يدل عليه سيصانه وقد تقرر في بداية العقول ان القادر على هذه التصرفات هوالله سيحانه وتعالى فلماكان ذلك في غاية الظهوركان كالمذكور (المسئلة الثانية) الرجع مصدر رجعت الشي اذارددته والكناية في قوله على رجعه الى أي شي ترجع فيه وجهان (أولهما) وهوالاقرب انه راجع الى الانسان والمعني ان الذي قدرعلى خلق الانسان ابتداء وجب أن يقدر بعدموته على رده حياوهو كقوله تعسالي قل تعبيها الذي أنشأها أول مرة وقوله وهوأهون عليه (وثانيهما) إن الضمسيرغير عائدالي الانسان ثمقال مجاهدقاد رعلى أن يردالماء في الاحليل وقال عكرمة والضحالة على أن يردالماء فالصلب وروى أيضاعن الضحاكانه قادر على ردالانسان ماه كاكان قبل وقال مقاتل بنحيان انشثت رددته من الكبر الى الشباب ومن الشباب الى الصبا ومن الصباالى النطفة واعلم ان القول الاول أصبح ويشهدله قوله يوم تبلي السرائرأي انه قادر على بعثه يوم القيامة ثم أنه سجمانه لماأقام الدليل على صحة القول بالبعث والقيامة وصف حاله في ذلك اليوم الفقال (يوم تبلي السر الرف اله من قوة ولا تاصر) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) يوم منصوب برجعه ومن جعل الضميرق رجعه للماء وقسره يرجعه الى مخرجة من الصلب والترائب أوالي الحالة الاولى نصب الظرف بقوله فالدمن قوة أي ماله من قوة ذلك اليوم (المسئلة الثانية) تبلى أي تغتيروالسرائروالسرائرماأسرفي القلوب من العقائد والنيات وما أخنى من الاعسال وفي كيفية الابتلاء والاختيسار ههنا أقوال (الاول) ماذكر القغال معنى الاختيارههناان أغال الانسسان يوم القيامة تعرض عليه وينظر أيضا فيالصحيفة التيكتبت الملائكة فيهاتفاصيل أعمالهم ليعمل أنالمذكو رهلهو مطابق للمكتوب ولماكانت المحاسبة يوم القيامة واقعة على هذا الوجه جازان يسمى هذا المعنى ابتلاءوهذه التسمية غيربعيدة لعباده لانهسا ابتلاءوا متحاناوان كان عالما بتغاصيل ماعاوه ومالم بعملوه ( والوجه الثاني ) ان الافعال انسايستحق عليها الثواب والعماب لوجوهها فرب فعل يكون ظاهره حسناو باطنه فبيعساو رعساكان بالعكس فاختبارها

بفتحتين والصلب بضمتين إ وفيداغة رابعة هي صالب (انه)الضميرللخالق تعالى فان قوله خلق بدل عليه أى ان ذلك الذي خلقه التداء بمساذكر (على رجمه) أي على اعادته سدموته (البادر)لين القدرة (بوم تبلي السرائر) أي يتعرف وينصفح ما أسر في القلوب من المقائدوالنيات وغبرها وماأخني من الاعمال و عيزبين ماطاب منها وماخت وهوظمرف رجعه (خاله) أي للانسان (من قوة) في نفسه يمثنع بها (ولاناصر) پذهر مه (والسماءذات الرجم) أىالمطرسمي رجعالما أنالعرب كأنوايزعمون أنالسغاب تعمل الماء من بحارالارض مح يرجعه الىالارض أو ارادوا بذلك التفساول ليرجع واذلك سموه أو باأولان الله تعالى رجعه حينا فعينا (والارض ذات الصدع) هوماتتصدع عنه الارض من النبات أومصدر من المبسق المفعول وهو تشققها

بالنبات لابالعيون كافيل فان

ووصف السماء والارض عند الاقسام ماعلى حقية القرآن الناطق بالمعث عاذكرمن الوصفين للاعاءالي أنهماني أنفسهما منشواهدموهوالسر فى النعير بالصدع عند وعن المطر بالرجم وذلك في تشقى الارمس بالنات الحاك النشور حسماذكر ومواقع من التغزيل لا في تشققه المالعيون ( انه ) أىالقرآن الذي من جلتة ماتلي من الآبات الناطقة عبداحال الانسان ومعادة (القول فصل) أي فاصل بين الحق والباطل مبالغ في ذلك كا أنه نفس الفصل (وماهو بالهرل) ليس في شي منه شائية هزل بلكامجد يحمن لاهوادة فمعفق حقد أنسيدي به الفواة وتخضع له رقاب العتاة (انهم)أى أهل مكة (بكيدون) في ابطال أمر واطفا ونوره (كيدا) حسيما نقيبه قدرتهم ( وأ كيد كيدا ) أي القابلهم بكدمتين لاعكن رده حيث أستدرجهم من حيث لايعلون (فهل الكافر ن) أى لاتشتغل

مايعتبر بين تلك الوجوه المتعارضة من المعارضة والترجيم حتى يظهر أن الوجه الراجيح ماهو والمرجوح ماهو ( الثالث ) قال أبومسلم بلوت يقع على اظهار الشي و يقع على المتحانه كقوله ونبلو أخباركم وقوله ولنبلونكم ثم قال المفسرون السرائر التي تكون بين الله وبين العبد تختبر يوم القبامة حتى يظهر خيرهامن شرها ومؤديها من مضيعها وهذا معني قول ابن عررضي الله عنهما يبدى الله يوم القيامة كل سرمنها فيكون زينا فيالوجؤه وشسينا فيالوجوه يعني منأدها كانوجهه مشرقا وماضيعها كانوجهه أغبر (المسئلة الثالثة) دلت الآية على انه لاقوة للعبد ذلك اليوم لان قوة الانسان اما أن تكون له لذاته أومستفادة من غيره فالاول منني بقوله تعالى فحاله من قوة والثاني منني بقوله ولاناصر والمعني ماله من قوة يدفع بهاعن نفسه ماحل من العداب ولاناصر يتصره في دفعه ولاشــكانه زجر وتحذير ومعنى دخول من في قوله من قوة على وجدالنني لقليل ذلك وكشيره كانه قيل ماله شيّ من القوة ولا أحد من الانصار ( المسئلة الرابعة ) يمكن أن غمك بهذه الآية في الشفاعة كقوله تعالى والقوايو مالاتجزى نفس عن نفس شيئا الىقولەولاھىم ينصرون (والجواب) ماتقدم ، قولەتعالى (والسماء دات الرجع والارض أثمات الصندع انهلقول فصسل وماهو بالهزل انهم يكيدون كيدا وأكيدكيدا فهل الكافر بن أملهم رويدا) اعلم انه سجانه وتعالى لمافرغ من دليل التوحيد والمساد أقسم قسما آخر أماقوله والسماء ذات الرجع فنقول قال الزجاج الرجع المطرلانه يجئ ويتكرر واعلم ان كلام الزجاج وسائر أغمة اللغة صريح في أز الرجع أيس اسما موضوعا للطربل سمى رجعاعلى سبيل المجاز ولحسن هذا الحجاز وجوه (أحدها) قال القفال كانه منترجيع الصوت وهواعادته ووصل الحروف بهفكذا المطرلكونه عائدامر ةبعدأخرى سمى رجعًا ( وثانبها ) از العرب كانوا يزعون أن السحاب يحمل الماء من بحار الارض تميرجعه الى الارض (وثالثها) انهم أرادوا التفاول فسعوه رجعاليرجع (ورابعها) ان المطريرجم في كل عام اذاعرفت هذا فتقول للفسرين أقوال (أحدها) قال اب عباس والسماء ذات الرجع أى ذات المطريرجع لمطر بعد مطر (وثانبها) رجع السماء اعطاء الخيرالذي يكون منجهتها عالايعد حال على مرور الازمان ترجعه رجعا أي تعطيه مرة بعدمرة (وثالثها) قال ابنزيدهوانها تردوترجم شمسها وقرها بعدمغيبهما والقولهو الاول أماقوله تعالى والارض ذات الصدع فاعلم ان الصدع هوالشق ومنه قوله تعالى بومنَّذ يصدعون أي يتفرقون والفسرين أقوال قال ابن عباس تنشيق عن النبسات والاشجار وقالمجاهدهوالجبلان بينهماشقوطريق نافذكاقال تعالى وجعلناه بهافجاجا سيلاوقال الايث الصدع نبات الارض لانه يصدع الارض فتنصدع به وعلى هذا سمى النات صدعالانه صادع للارض واعلم انه سبحانه كاجعل كيفية خلقة الحيوان دايلاعلى معرفة المبداوالمعاد ذكر في هذا ا القسم كيفية خلقة النبات فالسماء ذات الرجع كالاب

بالانتقام منهم ولاتدع عليهم الهلاك اولاتستعل بهوالفا الترتيب مابعدها على ماقبلها

فازالاخيار بنوليه تعالى الكيدهم بالذات عما يوجب امهالهم وترك التصدى لكادتهم قطعا وقوله تعالى (أمهلنهم) بدل من مهل وقوله تعالى (رويدا) اما مصدر مؤكد لعني العامل أونعت لصدره المحذوف أي أمهلهم امهالارو بداأى قريبا كاقالدابن عباس رضى الله عنهمااوقله لاكاقاله فتادة قال ابوعبد زهوفي الاصل تصغير رودبالضم وأنشد \*كانه نمل بمشىعلى رود \* أي على مهل وقيل تصغيرا رواد مصدر أرود بالترخيم وله في الاستعمال وجمان آخران كونهاسم قعل بحورو بد زيدا وكونه حالانحو سارالقوم رُو يَدَا أَي متمهلين وفي ايراد البدل بصرغة لاتحتمل التكثير وتقيده برويدا على أحدالوجمين المذكورين من تسلية رسوالله صلى الله عليه وسلم وتسكين قلبه مالايخق\*وعنهصلي الله عليهوسلم نقرأ سورة

الطارق أعطاه الله

والارض ذات الصدع كالام وكلاهما من التعمالعظام لان نعم الدنيا موقوفة على ما يبزل من السماء من المطر متكروا وعلى ماينبت من الارض كذلك ثم انه تعمال أردف هذا القسم بالقسم عليه فقال انه لقول فصل وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في هذا الضمير قولان ( الأول ) ماقال القفال وهوان المعنى انما أخبرتكم به من قدرتي على احيائكم في اليوم الذي تبلي فيه سرائر كم قول فصل وحق (والثاني) انه عائد الى القرآن أي القرآن فاصل بين الحق والباطل كافيل له فرقان والاول أولى لان عود الضمر الى المذكور السالف أولى ( المسئلة الثانية ) قوله فصل أى حكم ينفصل به الحق عن الباطل ومنه فصل الخصومات وهو قطعها بالحكم ويقال هذا فول فصل أى قاطع للراء والنزاع وقال بعض المفسر ين معناه انه جدحق اقوله و ماهو بالهزل أى باللعب والمعنى ان القرآن نزل بالجد ولم منزل باللعب تمقال وماهو بالهزل والممتى أن البيان الغصل قد يذكر على سبيل الجذ والاهتمام بشأنه وقديكون على غيرسبيل الجدوهذا الموضع من ذلك نحقال انهم يكيدون كيدا وذلك الكيد على وجوه منها بالقاء الشبهات كقولهم ان هي الاحياتنا الدنيامن يحيى العظام وهي رميم أجعل الآلهة الها واحدا اولا نزل هذا القرآن على رجل من القرية بن عظيم فهي تملي عليه بكرة وأسيلاومنها بالطعن فيه بكونه ساحراوشاعر اومجنونا ومنهابغصد قتله على ماقال واذيكر بك الدين كفرواليثبتوك أو يقتلوك تمقال وأكيد كيدا واعل ان الكيد في حق الله تعالى مجول على وجوه (أحدها) دفعه تعالى كيد الكفرة عن مجد عليه السملام ويقابل ذلك الكيد بنصرته وإعلاء دينه تسمية لاحد المتقابلين باسم الأخر كقوله تعالى وجزاء سيثة سيئة مثلها وقال الشاعر

ألا لايجهان أحد علينا \* فتجعل فوق جهل الجاهلينا

وكتوله تعالى نسوا الله فأنساهم أننسهم يخادعون الله وهوخادعهم (وثانيها) انكيده تعالى بهم هوامهاله اياهم على كفرهم حتى يأخسنهم على غرة تمقال فهل الكافرين أى لاتدع بهلاكم ولاتستجل ثم انه تعالى لما أمره بامهالهم بين ان ذلك الامهال المأمور به قليل فقال أمهلهم رويدافكر وخالف بين اللفظين لزيادة التسكين من الرسول عليه السلم وانتصبر وههنا مسائل (المسئلة الاولى) قال أبوعبيدة ان تكبير رويد رودوأنشد

عشى ولاتكلم البطعاء مشيته 🗱 كأنه ثمل عشي على رود

أى على مهلة ورفق و توردة وذكر أبوعلى في بابا سماء الافعال رويدازيدا يريداً رودزيدا ومعناه أمهله وارفق به قال النحويون رويدفى كلام العرب على ثلاثة أوجه (أحدها) أن يكون اسماللا مركة ولك رويدني بدأ رودزيدا وخله ودعه وارفق به ولا تنصرف رويدفى هذا الوجه لا تماني اغير شمكنة (والثاني) أن يكون بمنزلة سائر المصادر فيضاف الى ما بعده كانضاف المصادر تقول رويدزيد كا تقول ضرب زيد قال تعالى فعنم ب الرقاب

### (سورة الاعلى مكبة وآبها تسم عشرة) \* ﴿ ٥٣٥ ﴾ \* (بسم الله الرحمن الرحيم) \* ( شبيحة

(وانثالث) أن يكون نعنامنصو با كفولك ساروا سيرارو بداو يقولون أيضا ساروا رو بدا يحذفون المنعوت و يقيمون رو بدا مقامه كالفعلون بسائر النعوت المنكنة ومن ذلك قول العرب صعدرو بدا أى وضعارو بدا وتقول الرجل بعاليا الشي رو بدا أى علاجارو بدا و يجوز في هذا الوجه أمر ان (أحدهما) أن يكون رو بدا حالا (والثاني) أن يكون نعنا فأن أظهرت المنعوت لم يجزأن يكون الحال والذي في الآية هو ماذكر نا في الوجه الثالث لانه بجوزان يكون اعتال أمها لهم و بدا و بجوزان يكون الحال أى أمهلهم بجوزان يكون اعتال أى أمهلهم غير مستعبل (المسئلة الثانية) منهم من قال أمهلهم رو بدا الى يوم القيامة واعاصفر خلك من حيث علم ان كل ماهو آت قر يب ومنهم من قال أمهلهم رو بدا الى يوم بدر وغيم والاول أولى لان الذي جرى يوم بدر وفي سائر الفراوت لايم الكل وإذا حل على أمر ولا خرة عما الكل وإذا حل على أمر الآخرة عما الكل ولا يتنم مع ذلك أن يدخل في جلته أمر الدنبا بمانالهم يوم بدر وغيم وكل ذلك زجرو محذير المؤمن طريقهم في الطاعان والله أعلم

## \* ( سورة الاعلى نسم إعشرة آية مكية ) \*

### \* ( بسم الله الرحن الحيم ) \*

(سبح اسم ربك الاعلى الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى والذي أخرج المرعى فجعله غذاه أحوى) اعلم ان قوله تعلى سبح اسم ربك الاعلى فيه مسائل (المسئلة الاولى) في قوله اسم ربك قولان (أحدهما) ان المراد الامر بشزيه اسم الله و تقديسه (والثاني) أن الاسم صلة والمراد الامر بشزيه الله أما على الوجد الاول فنى الافظ استمالات (أحدها) أن المراد نزه اسم ربك عن أن تسمى به غيره فيكون ذلك فهيا عن أن يدعى غيره باسمه كاكان المشركون يسمون الصنم باللات ومسئلة برجان المحامة (والنبها) أن لا يقسم اسماه عالا يصمح ثبوته في حقه سجحانه نحو أن بقسم الاعلى بالعلوفي المحسكان والاستواء بالاستقرار بل يعدم العلوني القهر والاقتدار والاستواء بالاستيلام (واللها) أن بعدان الاسماء عن الابتقال والذكر لاعلى وجه الخشوع والتعظيم و يدخل فيه أن يذكر تلك الاسماء عند الغذلة وعدم الوقوق على معانسها وحقائد في المناه أن يكون المراد سبح اسم عند العده باسماء عليها عليان الاسماء المراد موالله أو عده ما المراد ال

اسم ربك الاعلى) أىنز. اسمه عروجل عن الالحاد فيدبالتأويلات الزائغة وعن اطلاقه على غيره بوجه يشعر بتشاركهما فيدوعن أذكره لاعلى وجدالاعظام والاجلال والاعلى اما صغذلارب وهوالاظهر أوللاسم وفرى سيمان ر بى الاعلى وفي الحديث لمانزات فسبع باسم ربك العظيم فالعليد الصلاة والسلام اجعلوهاني ركوعكم فلانزل سيم اسمر بكالاعلى قال اجعلوها فيسجبودكم وكانوايقواون فيالركوع اللهمانك ركعت وفي المجوداللهماك مجدت (الذيخلق فسوى) صفدأخرى لارب الي الوجدالاول ومنصوب على الدح على الثاني التلايلزم القصل بين

الموصوف والصفية

بصفة غيره أي خلق

م \*فسوى خلقه

ا تأتي

الصفة وكذا في قوله تعالى ولله الاسماء الحسني فادعوه بها أما على الوجه الثاني وهوأن يكون الاسم صلة و يكون المعنى سبحر بك وهو اختيار جمع من المحققين قالوالان الاسم في الحقيقه الفظة مؤلفة من حروف ولا يجب تنزيهها كايجب في الله تعالى واكن المذكور اذاكان في غاية العظمة لايذكرهو بليذكر اسمه فيقال سبح اسمدومجدذكره كايفال سلام على المجلس العالى وقال لبيد \* الى الحول ثم اسم السلام عليكما \* أى السلام وهذاطر يغة مشهورة في اللغة ونقول على هذا الوجه تسبيح الله يحتمل وجهين (الاول) أن لايعامل الكفار معاملة يقدمون بسببها على ذكر الله بمالاينبغي على ماقال ولانسبواالذين يدعون من دون الله فيسبواالله عدوا بفيرعلم ( الثاني ) انه عبارة عن تغزيه الله تعالى عن كل مالايليق به في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله وفي أسماله وفي أحكامه أمافى ذاته فأن يعتقد انهالبست من الجواهر والاعراض وأمافى صفاته فان يعتقد انها ابست محدثة ولامتناهية ولالاقصة وأمافي أفعاله فان يعتقدانه مالك مطلق فلااعتراض الاحدعليه فيأمر من الاموروقالت المعتزلة هوان بعتقد ان كل مافعله فهوصواب حسن وانه لايفعل القبيم ولايرضي به وأما في أسمائه فان لا يذكر سبحانه الابالاسماء التي ورد التوقيف بها هذآ عندنا وأماعند المعتزلة فهو أن لايذكر الابالاسماء التي لاتوهم نفسا بوجه منااوجوه سواء وردالاذن يها أولم يردوأما فيأحكامه فهوأن يعلم انه ماكلفنا المنفع بعؤد اليه بلاماليحض المالكمية على ماهو قولنا أوارطابة مصالح العبأد على ماهو قول المعتزلة (المسئلة الثانية )من الناس من تمسك بهذه الآية في أن الاسم نفس المسمى فاقول ان الحوض في الاستدلال لا يمكن الابعد تلخيص محل النزاع فلابد ههذا من بيان أنالاسهماهووالسميماهو حتى يمكننا أن تخوض فيأن الاسم هلهو نفس المسمى أملا فنقول أن كأن المراد من الاسم هوهذا اللفظ و بالمسمى تلك ألذات فالعاقل لا يمكنه أن يقول الاسم هوالمسمى وانكان المرادمن الاسم هوتلك الذات وبالمسمى أيضا تلك الذات كأن قولنا الاسم نفس المسمى هوان تلك الذات تفس تلك الذات وهذا لايمكن أن ينازع فيه عاقل فعلناً انهذه المسئلة فوصفها ركبكة وانكان كذلك كان الخوه فيذكر الاستدلال عليه أرك وأبعد المناد فيقة وهي ان قولنا اسم لفظة جعلناها اسمالكل كذلك فيلزء أماح الاسم اسمر النفساء مادل على عني غه

فوجدكل واحدمتها الى مايصدرعند وينبغي لهطبعا أواخشاراو يسبره لماخلقله تخلق المول والالها مات ونصب الدلائل وانزال الآيات ولوتنبعث أحسوال النباتات والحيوانات زأيت فىكل منهسا مأتحارفيه العقول يروى أن الافعى ادا يلغت ألف سنذغيت وقدألهمها الله تعسالي أن تمسيخ عينها يورق الرازيانج الغض يرداليها بصرها فريماكانتءندهروض العمى لهافي برية بينها و بين الريف مسافة طويلة فتطويهاحتي تهجم تىبعض البساتين على شجرة الرازيانج لاتخطئها فتعك عينها بورقها وترجع باصرة بانن الله عروجل و يروى أزالتمساح لايكوناه دبروانمائخرج فصلات مایأکله مزهد حیث قيمن الله له طاءا فداؤ

سجحانه وتعالى اللانسان من حيث الحسميدة ومنحيث الحبوانسة لاسيامن حيث الانسائية فمالا يحيطه فلك العبارة والتحريرولايعلمالاالعلم الخير والذي أخرج المرعى)أي أنبت ما يرعاه الدواب غضاطر بأبرف (فعدله)بددتك (غشاء أحوى)أى دريناأسود وقيل أحوى حال من المرعى أي أخرجه أجوى من شدة الخصيرة والري فعمله غثاء بعد ذلك وقوله تعالى(ستقرؤك فلاتنسي) بيان الهداية الله تعالى الخاصة يرسول الله صلى الله عليه وسلما أثر سان هدامته تعالى العامة لكافة مخلوقاته وهي هداشه عليه الصلاة والسلام لتلقى الوجي وحفظالقرآنااذيهو

المرادتسيج المسمى وذكرالاسم صلة فيه ويمكن أن يكون المراد سجياسم ربك كاقال فسبح باسم ربك العظيم ويكون المعنى سبح ربك بذكر أسمائه ( السئلة الثالثة) روى عن عقبة بن عامر أنه لمانزل فوله تعالى فسبح باسم ربك العظيم قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم اجعلوها في ركوعكم ولما تزل قوله سبم اسم ربك الاعلى قال اجعلوها في سبحودكم ثمروى في الاخبار اله عليه السلام كان يقول في ركوعه سبحان ربي العظيم وفي سجوده سبحان ربي الاعلى ممن العلماء من قال ان هذه الاحاديث تدل على إن الراد من قوله سيح باسم ربك أي صل باسم ربك ويتأكد هذا الاحتمال باطباق المفسرين على ان قوله تعالى فسجان الله حين تمسون وحين تصحون ورد في بان أوقات الصلاة (المسئلة الرابعة) قرأعلى عليه السلام وابن غرسهان ربي الاعلى الذي خلق فسوى ولعل الوجدفيد انقولدسبح أمريالنسبيح فلابدوأن يذكر ذلك النسبيح وماهو الاقوله سيحان ربي الاعلى ( المسئلة الخامسة ) تسكت المجسمة في اثبات العلو بالمكان بقوله ربك الاعلى والحق أن العلو بالجهد عنى الله تعالى محال لانه تعالى اماأن يكون متناهيا أوغير متناه فانكان متناهيا كان طرفه الفوقاني متناهيا فكان فوقه جهة فلا بكون هوسجانه أعلى منجيع الاشياء وأما انكان غير متناه فالفول بوجود أبعماد غبرمتناهية محال وأيضا فلانه انكان غيرمتاه منجبع الجهات بلزم أنتكون ذاته تعالى مختلطة بالقاذورات تعالى الله عنه وإنكان غيرمتناه من بعض الجهات ومتناهيا من بعض الجهات كأن الجانب المتناهي مغايرا الجانب غيرالمتناهي فيكون مركبا من جزأين وكلمركب بمكن فواجب الوجود اذاته بمكن الوجود هذامحال فثبت ازالعلو ههنا ليس بمعنى العلوق الجهة ومايؤكد ذلك انماقبل هذه الأية ومابعدها ينافي أن يكون المراد هوالعلو بالجهة أماماقبل الآية فلان العلو عبارة عن كونه في غاية البعد عن العلم وهذا لايناسب أستعقاق التسبيع والثناء والتعظيم اما العلو بمعنى كال القدرة والتفرد بالتخليق والابداع فيناسب ذلك والسورة ههنا مذكورة ابيان وصفه تعالى عالاجله يستحق الحمدوالثناء والتعظيم وأماما بعدهذه الآية فلانه أردف قوله الأعلى له الذي خلق فسوى والخالقية تناسب العلو يحسب القدرة لاالعلو بحسب الجهة نسئلة السادسة) من الملحدين من قال بأن القرآن مشعر بان للعالم ربين أحدهما لم طيم والآخرأعلى منه أماالعظيم فقوله فسبحباسم ربك العظيم وأماالاعلى منه ففوله سبحاسم ربك الاعلى فهذا بقنضي وجود رسآخر يكون هذا أعلى بالنسبة اليه واعلم انه لادلت الدلائل على ان الصائع تعالى واحد سقط هذا السوال ثم نقول ليس في هذه الآية انه مجمانه وتعالى أعلى من رب آخر بل ايس فيد الاانه أعلى ثم لنا فيه تأويلات (الاول)انه تعالى أعلى وأجل وأعظم من كل ما يصفه به الواصفون ومن كل ذكر يذكره يه الذاكرون فجلال كبريانه أعلى من معار فناوا درا كاتناوأ صناف آلأته ونسمائه أعلى

من حدنا وشكرنا وأنواع حقوقه أعلى من طاعاتنا وأعالنا ( الثاني ) ان قوله الاعلى تذيد على استحقاق الله المنزومن كل نقص فكائه قال سحانه فانه الاعلى أي فأنه العالى على كل شيء بلكه وسلطانه وقدرته وهو كاتقول اجتنب الخمرة المزيلة للعقل اى اجتنبتها يسبب كونها مريلة للعقل (والثالث)أن يكون المراد بالاعلى العالى كالنالمراد فالاكبر الكبم ( المسئلة السابعة ) روى انه عليه السلام كان يحب هذه السورة و يقول لوعلم الناس علم سبح اسمر بك الاعلى زددها أحدهم سنة عشرمرة وروى أن عائشة مرت باعرابي بصلى باصحابه فقرأ سبع اسم ربك الاعلى الذي يسر على الحيل العالم منها نسمة تسعى من بين صفاق وحشاف اليس ذلك بقاد رعلى أن يحيى الموتى اللابلى ألابلى فقالت عائشة لآب غائبكم ولازالت نساؤكم في لزبة والله أعلم أما قوله تعالى الذي خلق فسروى والذي قدر فهدى فاعلم انه سجعانه وتعالى لماأمر بالتسبيح فكان سائلا قال الاشتغال بالتسبيح انمايكون بعد المعرفة فاالدليل على وجود الرب فقال الذي خلق فسوى والذى قدرفهدي واعلمان الاستدلال بالخلق والهداية هي الطريقة المعتمدة عند أكابر الانبياء عليه السلام والدليل عليه ماحكي الله تعالى عن ابراهيم عليه السلام انه فالاالذي خلفني فهويهدين وحكي عن فرعون انه لماقال لموسى وهرون عليه ماالسلام فن ربكهاياموسي قال موسى عليه السلام ربنا الذي أعطى كل شئ خلفه تم هدى وأما مخد عليه السلام فانه تعالى أول ماأنزل عليد هوقوله اقرأ باسم ربك الذي خلق خلق الانسان منعلق وهذااشارة الى الخلق تحقال اقرأور بك الاكرم الذي علم بالقلم وهذا اشارة الى الهداية تمانه تعالى أعاد ذكر نلك الجية في هذه السورة فقال الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى وانماوقع استدلال بهذه الطريقمة كثيرا لماذكرنا انالعجائب والغرائب فيهذه الطريقة أكثرومشاهدة الانسانالها واطلاعه عليهاأتم فلاجرم كانت أقوى في الدلالة مم ههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) قوله خلق فسوى محمّل أن ير يديه الناس خاصة ويحتملأن بيدالحيوان ويحتمل أن يريدكل شئ خلقه فن حله على الانسان ذكر للنسوية وجوها (أحدها) انهجعل قامنه مستوية معتدلة وخلقته حسنة على ماقال لقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم وأثنى على نفسه بسبب خلقه اياه فقال فتبارك الله أحسن الخالقين (وثانبها) انكل حيزان فأنه مستعد لنسوع واحد من الاعال فقط وغير مستعد اسمائر الاعمال اماالانسمان فانه خلق بحيث يمكنه أنياتي بجميع أفعال الحبوانات بواسطة آلات مختلفة غالتسوية اشارة الىهذا ( وثالثها )انه هيأه للتكليف والقيسام باداء العبسادات وأما من حله على جبع الحيوانات قال المراد اله أعطى كل حيوان مايحتاج اليه مناعضاء وآلات وحواس وقداستقصينا القول فيهذا الباب فى مواضع كثيرة من هذا الكتاب وأمامن حله على جيع المخلوقات قال المرادمن التسوية هو انه تعالى قادر على كل المكنات عالم بجميم المعلومات خلق ما أراد على وفق ما أراد

هدى العالمين وتوفيقه عليدالصلاة والسلام الهدالة الماس أجعن والسين الماللة كيد وامالان المراد اقراء ماأوجي الله البدحينك وماسيوجي اليديعدذلك فهووعدكر بجباسترار الوحي فيضمن الوعد بالاقراء أي سنقرؤك مانوجي البك الآن وفيما بعدعلى لسان جبريل عليه السلام أوسنجعلك غارثا بالهمام القراءة فلاتنسي أصلاءن قوة الحفظ والانقان مع أمكأمي لاتدرى ماالكتاب وماالقراءةايكونذلك آبة أخرى لك مع مافى تضاعيف ماتفروه من الآمات البينسات من حيث الاعجاز ومن حيث الاخبار بالغيبات وقيل فلاتنسى نهي والالف

لمراعاة الفاصلة كافي قوله تعالى فأضلونا السسنيلا وقوله تعالى (الاماشاءالله) استناء مقرعم أعرالفاعل أىلاتنسى مماتقروه شيأ من الانشاء الاما شاالله أن تنساه أبدا يأن نسيخ تسلاوته والالتفات الى الاسم الجليل لتربية المهاية والاندان مدوران المشيئسة على عنوان الالوهية المتتبعة لسأب الصفات وقبل الرادية النسيان في الجلة على القلة والندرة كاروى أنه عليه الصلاة والسلام أسقط أمة في قراءته في الصلاة فعسب أبي أنها نسحن فسأله فقال عليمالصلاة والسلام نسيتها وقيسل نني النسيان وأسافان القلة قد تستعمل في النبي فالمراد بالنسيان

موصوفًا بوصف الاحكام والاتفان مبرأعن الفسيح والاضطراب (المسئلة الثانية) قرأ الجهور قدر مشدده وقرأ الكسائي على التحفيف أماقراءة التشديد فالمعني إنه قدركل شئ بمقدارمعلوم وأماالتخفيف فقال القفال معناه ملك فهدى ونأويله انه خلق فسوى وملك ماخلق أى تصرف فيه كيف شاء وأراد وهذا عواللك فهداه لمنافعه ومصالحه ومنهم منقالهما لغتان يمعني واحد وعليه قول تعالى فقدرنا فنع القادرون بالنشديد والتخفيف (المسئلة الثالثة) انقوله قدر يتناول المفاوقات في ذواتها وصفاتها كل واحد علىحسبه فقدرالسموات والكواكب والعناصر والعبادن والنبات والحيوان والانسان يقدور مخصوص منالجنة والعظم رقدر لكل واحدمنهامن البقاءمدة معلومة ومن الصفات والالوان والطعوم والروائح والايون والاوضاع والمسن والفيح والسعادة والشقاوة والهداية والضلالة مقدارا معلوماعلى ملقال وانمنشئ الاعندنا خرائنه ومانغزله الابقدرمعلوم وتفصيل هذه الجلة عالابني بشرحه المجلدات بلالعالم كلدمن أعلى عليين الى أسفل السافلين تفسير همذه الآية وتفصيل هذه الجلة أماقوله فهدى قالمرادان كل مزاج فأنه مستعداة وة خاصة وكل قوة فانها لاقصلح الالفعل معين فالنسوية والتقدير عبارة عن التصرف في الاجزاء الجسمانية وتركيبهاعلى وجفناص لاجله تستعد لقبول الله القوى وقوله فهدى عبارة عن خلق الله القوى في الله الاعضاء بحبث تكون كل قوة مصدرا لفعل معين و يحصل من مجموعها تمام المصلحة وللفسرين فيمه وجودقال مقاتل هدى الذكر الانني كيف بأتبها وقالآخر ونهداه للميشة ومربطه وقال آخرون هدى الانسان لسميل الخبر والشنز والسعادة والشيقاوة وذلك لانهجعله حساسا دراكامتكنا من الاقدام على مايسره والاحمام عابسوء كإمال اللهديناه السبيل اماشاكرا واماكفورا وقال ونفس وماسواها فألهمها فجورها وتقواها وقال السدى قدر مدة الجنين في الرحم تم هداه للخروج وقال الفراء قدر فهدي وأضل فاكتفى بذكر احدهما كقوله سرابيل تقيكم الحروقال آخرون الهداية معنى الدعاءالي الاعان كفوله وانك لتهدي أي تدعو وقد دعاالكل الىالايمان وهالآخرون هدي أي دلهم بافعاله على توحيده وجلال كيريائه ونعوت عمدته وفردانيته وذلك لان العاقل برى في العالم أفعالا محكمة متفنة متلسقة متنظمة فهى لامحالة تدل على الصائع القديم وقال فتادة في قوله فهدى ان الله تعالى ماأ كره عبداعلى معصبة ولاعلى صلالة ولارضهاله ولاأمره بهاولكن رضي لكم الطاعة وأمركم بهاونها كمعن المعصية واعلان هذه الاقوال على كثرتها الأنخرج عن قسمين فنهم من حل قوله فمهدى على مايتعلق بالدين كذوله وهديناه التجدين ومنهم من جله على مايرجع الى مصالح الدنيا والاول أقوى لان قوله خلق فسوى وقدر يرجع الى أحوال الدنبا ويدخل فيه اكال العقل والقوى نم أتبعه بقوله فهدى أي كلف ودل على الدين أما قوله تعالى والذي أخرج المرعى قاعلم أنه سبحانه لمابين مايختص به

الناس اتبعه بذكر ما يختص به غيرالناس من النع فقال والذي أخرج المرعى اي هوالقادر على أبات العشب لاالاصنام التي عبدتها الكفرة والمرعى مأتخر جه الارض من النبات ومن الثار والزروع والمشيش قال ابن عباس المرعى المكلا الاخضر محقال فعله غثاء أحوى وفيد مسئلتان (المسئلة الاولى ) الغثاء ماييس من النبت فحملته الاودية والميساء وألوت به الرياح وقال قطرب واحد الغثاء غثاءة ( المسئلة الثانية ) الحوة السواد وقال بعضهم الاحوى هوالذي يضرب الى السواد اذا أصابته رطوبة وفي أحوى قولان (أحدهما) انه نعت الغثاء أي صار بعد الخضرة بابسافتغير الى السواد وسبب ذلك السواد أمور (أحدها) ان العشب انما يجف عند استيلاء البرد على الهواء ومن شأن البرودة انها تبيض الرطب وتسود اليابس (وثانيها) أن يتعملها السيل فيلصق بها أجزاء كدرة فتسود ( وثالثها)أن يحملها الريح فتلصق بهاالغبار الكثيرة فتسود (القول الثاني) وهواختيار الفراء وأبي عبيدة وهو أن يكون الاحوى هوالاسود لشدة خضرته كافيل مدهامتان أي سوداوان أشدة خضرتهما والتقدير الذي أخرج المرعى أحوى فجعله غثاء كقوله ولم يجعل له عوجا فيما أي أنزله قيما ولم يجعل له عوجا # قوله تعالى ( سنقرو ك فلا تنسى الا ماشاءالله انه يعلم الجهرومانخني) اعلم نه تعالى المرجمد ا بالتسبيح فقال سبح اسم ربات الاعلى وعاخمدا عليه الصلام ان ذلك النسبيع لايتم ولايكمل الابغراء ما أتزله الله تعالى عليه من القرآن لما بيناان النسبيم الذي يليق به هوالذي يرقضه لنفسه فلاجرم كأن يتذكر الفرآن في نفسه مخافة أن ينسى فأزال المقتعالي ذلك الخوف عن قلبه بقوله سنتروك فلاتنسي وفيه مسّائل (المسئلة الاولى) قال الواحدي سنقروك أي سنجولك قارئا بان نلهمك القراءة فلانسي ماتقرؤه والمعتى تجعلك قارئا للفرآن تغروه فلاتنساه قال مجاهد ومقاتل والكلبي كان عليه السلام اذا نزل عليه القرآن أكثر تحريك اسانه مخافة أنينسي وكانجبر يللايفرغ منآخر الوحى حتى يتكلم هو بأوله مخافة النسيان فقال تعالى سنقروك فلاتنسي أي سنعلك هذا القرآن حتى تَخْفَظه ونظيره قوله ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضي اليه وحيه وقوله لاتحرك به لسانك لتعجل به ثم ذكروا في كيفية ذلك الاستقراء والتعليم وجوها (أحدها) انجبر يل عليه السلام سيقرأ عليك القرآن مرات حتى تعفظه حفظا لاتنساه ( وثانيها ) الانشرح صدرك ونفوى خاطرك حتى تحفظ بالمرة الواحدة حفظ الاننساه (وثالثها) انه تعالى لماأمره في أول السورة بالتسبيح فكائنه تعالى قال واظب على ذلك ودم عليه فاناسنفروك القرآن الجسامع لعلوم الاولين والآخرين ويكون فيهذكرك وذكر قومك ونجمعه فيقلبك ونيسرك لليسرى وهو العمل به ( المسئلة الثانية ) هذه الآية تدل على المعجزة من وجهين ( الاول) انه كان رجلا أميا فعفظه أهذا الكتاب المطول منغير دراسة ولاتكرار ولأكشه خارق العادة فيكون معجزا (الثاني) أن هذه السورة من أوائل ما زل بمكة فهذا اخبار عن أمر عجيب غريب

حينك النسان بالكاءة اذهو المنني رأسا لاما قدینسی نم بذکر ( انه يعلم الجهر ومايخني ) تعليل لماقبله أى يعسلم ماظهر ومابطن من الامور التيمنجاتها مأأوجي اليك فينسي مایشاء انساءه و سقی محقوظا مانشاء انقاءه لمانيط بكل منهما من مصالح دينكم (وتيسرك لليسرى) عطف على نقروال كالذي عنسه الالتفات الى الحكاية وما يينهما اعتراض واردلماذكرمن التعليل وتعليق التيسير بهعليد الصلاة والسلام معرأن الشائع تعليقه بالاءور المستخرة للفاءل كافي قوله تعالى ويسترلى أمرى الايذان بقوة تمكينه عليه الصلاة والسلام من اليسرى

والتصرف فيها بحيث صارذلك ملكة راسخة له كانه عليه الصلاة والسلام جبل عليها كافى قوله عليه الصلاة والسلام اعلوا فكل مسرلا خلق له أي نوففك توفيقا مسترا للطريقة السرى في كل باب من أبواب الدين علما وتعليها واهتداء وهدالة فيندرج فمه تسترطريق تلق الوجي والاحاطة بمافيدمن أحكام الشمر يعة السمعة والنواميس الالهيسة عماستعلق تتكميل نفسد عليدالصلاة والسلام وتكميل غيره كانفصيم عندالفاء فيقوله تعالى (فدكران نفعت الذكري ) أي فذكر الناسحسيما يسرناك له يما يوسي البك واهده الى مانى تضاعيفه من

مخالف للعادة سيقع في المستقبل وقدوقع فكان هذا اخبارا عن الغيب فيكون مجرا اماقوله فلاتنسى فقال بعضهم فلاتنسى معناء النهبي والالف مزيدة للفاصلة كقوله السبيلا يعني فلاتغفل قراءته وتكربره فتنساه الاماشاءالله أن نسيكه والقول المشهور ان هذا خبر والمعني سنقرواك الى أن تصسير بحيث لاتنسي وتأمن النسيان كقوله سأكسوك فلاتعرى أي فتأمن العرى واحتبع أصحباب هذا الفول على ضعف القول الاول بانذلك القوللايتم الاعند التزام مجازات في هذه الآية منها ان النسيان لايقدر عليه الاالله تعالى فلايصبح ورود الامر والنهي به فلايد وأن يحمل ذلك على المواطبة على الاشياء التي تنافى النسيان مثل الدراسة وكثرة التذكر وكل ذلك عدول عن ظاهر اللفظ ومنها أن تجعل الالفءمن مدة للفاصلة وهوأ يضاخلاف الاصل ومتها انااذا جعلناه خبرا كأن معنى الآية بشارةالله اياه بانى أجعلك بحيث لاتنساه وإذاجعلناه نهيا كان معناه انالله أمره بان يواظب على الاسباب المانعة من النسيان وهي الدراسة والقراءة وهذا ايس في البشارة وتعظيم حاله مثل الاول ولانه على خلاف قوله لأتحرك به لسانك أتعجل به اماقوله الاماشاءالله ففيد احتمالان (أحدهما) أن يقال هذا الاستثناء غير حاصل في الحقيقة وانه عليه السلام لم ماس بعد ذلك شبا قال الكلي انه علمه السلام لم ماس بعد نزول هذه الآية شيأ وعلى هذا التقدير يكون الفرض من قوله الاماشاءالله أحد امور (أحدها) النبرك بذكرهذه الكلمة على ماقال تعالى ولاتقولن اشيَّ ابي فاعل ذلك غدا الاأن يشاءالله وكأنه تعالى يقول أنامع انى عالم بجميع المعلومات وعالم بعواقب الامور على التفصيل لاأخبر عن وقوع شئ في المستقبل الامع هذه الكلمة فأنت وأمتك بامحمد أولى بها (وثانيها) قال الفراء انه تعالى ماشاء أن ينسى محمد عليه السلام شيأ الاان المقصودمن ذكر هذا الاستثناء بيان انه تعالى لوارادان يصمرنا سيالذلك لقدر عليه كإقال وائن شننا لذذهبين بالذي أوحينا اليك ثمانا نقطع بانه تعالى ماشا، ذلك وقال لمحمدعليد السلام الأن أشركت ليحبطن عائم مانه عليه السلام ماأشرك البنةو بالجلة ففائدة هذا الاستثناء انالله تعالى يعرفه قدرة ربه حتى يعلم انعدم النسيان من فعشل الله واحسانه لامن قوته (وثالثها) انه تعالى لما ذكرهذا ألاستثناء جوز رسول الله صلى الله عليه وسلم فى كل ماينزل عليه من الوجى قلبلاكان أوكثيرا أن يكون ذلك هوالمستثني فلا جرمكان يبالغ في النثبت والتحفظ والتيقظ في جميع المواضع فكان المقصود من ذكر هذا الاستثناء بقاءه عليه السلام على التيقظ في جيع الاحوال ( ورابعها ) أن يكون الغرض منقوله الاماشاءالله نني النسيان رأسا كإيقول الرجل لصاحبه أنتسهيم فيما أملك الافيماشا الله ولا يقصد استثناء شي (القول الثاني) أن قوله الاماشاء الله استئناء في الحقيقة وعلى هذا التقدير يحتمل الآية وجوها (أحدها) قال الزجاج الاماشاء الله أن ينسى فانه ينسى ثم يتذكر بعد ذلك فاذا قدينسي ولكنه يتذكر فلاينسي نسيانا كلما دامًا

روى انه أسقط آية في قراءته في الصلاة فعسب أبي انها نسخت فسأله فقال نسبتها (وثانيا) قال مقاتل الاماشاءالله أن ينسيه و يكون المراد من الانساء هم تانسخه كاقال ماننسخ منآية أوننسها نأت مخبرمنها فيكون المعني الاماشاءالله أنتنساه على الاوقات كلهبا فيأمرك أن لا تفرأه ولا قصلي به قيصير ذلك سببالنسيانه وزواله عن الصدور (وثالثها) أن يكون معنى قوله الاماشاءالله القلة والندرة ويشترط ان لايكون ذلك القليل من واجبات الشرع بل من الآداب والسنن فانه لونسي شيأ من الواجبات ولم يتذكره أدى ذلك الى الخلل في الشرع وانه غير جائز اماقوله تعالى انه يعلم الجهر ومانخني ففيه وجهسان (أحدها) انالمعنى انه سمحانه عالم بجمرك في القراءة مع قراءة جبريل عليه السلام وعالم بالسر الذي في قليك وهو الك تخاف النسيان فلا تخف فأنا أكفيك ماتخافه (والثاني) أنبكون المعنى فلاتنسى الاماشاءالله أن ينسيخ فأنه أعلم عصالح العبيد فينسيخ حيت يعلم ان المصلحة في النسيخ # أماقوله تعالى (ونيسرك لليسري) فنيه مسائل (المسئلة الاولى) البسرى هي أعال آلجرالتي توردي الى السمر اذاعر فت هذا فنقول المفسر بن فيه وجوه (أحدها)انقوله ونيسرك معطوف على سنقرو لتوقولدانه يعلم الجمهر ومايفني اعتراض والتقديرسنقرواك فلاتنسي ونوفقك للطريقة التيهي أسهل وأيسر يعنى في حفظ القرآن (وثانيها) قال ابن مسعود اليسري الجنة والمعنى نيسرك للعمل المؤدي اليها (وثالثها) نهون عليك الوجي حتى تحفظه وتعلم وتعمل به (ورابعها) نوفك للشريعة وهي الحنيفية السهلة السمعة والوجه الاول أقرب (المسئلة الثانية) لمائل أن يسأل فيقول العبارة المعتادة أن يقال جمل الفعل الفلاني ميسرالفلان ولابقال جعل فلان ميسرا للفعل الفلاتي فاالفأ لدة فيه ههنا (الجواب)ان هذه العبارة كاأنها اختيار القرآن في هذا الموضع وفي سورة اللبل أيضافكذاهي اختيار الرسول في قوله عليد السلام اعجلوا فكل ميسرلسا خلق له وفيه لطبغة علية وذلك لانذلك الفعل في نفسه ماهية عمكنة قايلة للوجود والعدم على السوية فادام الفادر ببق بالنسبة ال فعلها وتركها على السوية امتنع صدور الفعل عنه فاذاترج جانب الفاعلية على جانب التاركية فعينند يحصل الفعل فابت ان الفعل مالم يجب لم بوجدوذلك الرجعان هوالمسمى بالتيسرفثبت ان الامريق التحقيق هو ان الفاعل بصير ميسرالافعل لان الفعل يصبر ميسر اللفاعل فسيحانه من له تحت كل كلة حكمة خفية وسر عجيب يبهر العقول (المسئلة الثالثة) انما قال ونيسرك لليسرى ينون النعظيم لنكون عظمة المعطى والذعلى عظمة العطاء نظيره قوله تعالى اناأنزاناه انائعن نزلنا الذكرانا أعطيناك الكوثر دات هذه الآيد على انه سيحانه فتع عليه من أبواب التيسير والتسهيل مالم يفتعه على أحد غيره و كيف لأوقد كان صبيالاأب آمولا أم له نشأ في قوم جهال ثم انه تعالى جعله في أفعاله وأقواله قدوة للعالمين وهاديا للخلق أجعين الماقوله تعالى (فدكر ان نفعت الذكري) فأعلم انه تعالى لماتكمل بتيسير جيع مصالح الدنيا والآخرة أمر بدعوة

الاحكام الشرعبة كما كنت تفعمله لابعمد مااستنساك الامركاقيل وتقيسيدالنذكير بنغع الذكرى لماأن رسول الله صلى الله عليمه وسلم طالمهاكان يذكرهم ويستفرغ فيسمفاية الجهودو بمحاوزفي الجد كلحدمههودحرصا على إيمانهم وماكان بزيد ذلك بعضهم الاكفرا وعنادا فأمر عليدا اصلاة والسلام بأن يخص الندكير عواد النفع فيالجملة بأن بكون من بذكره كلاأو بعضائن يرجى مند النذكر ولايتعب نغسه في تذكير من لا يو رثه التذكير الاعتواونقورا من المطبوع علم قلوبهم كإفىقوله نعالى فذكر بالقرآن من شخاف وعيد وقوله تعالى فاعرض غنتولىءن ذكرنا وفيل

الخلق الى الحق لان كالحال الانسان في أن يتخلق باخلاق الله سجمانه عاما وفوق التمام فللصار محد عليه السلام تاماعقنضي قوله ونيسرك للسرى أمربأن يجعل نفسه فوق التمام بمقتضي قوله فذكر لان التذكير يقتضي تكميل الناقصين وهداية الجاهلين ومن كان كذلك كان فياضا للكمال فكان تاماوفوق التمام وههنا سؤالات (السؤال الاول) انه عليه السلام كانمبعونا الى الكل فبجب عليه أن يذكرهم سواء نفعتهم الذكري أولم تنفعهم فاالمراد من تعليقه على الشهرط في قوله ان نفعت الذكري ( الجواب ) ان المعلق بأن على الشي لايلزم أن يكون عدما عندعدم ذلك الشيء وبدل عليه آيات منها هذه الآية ومنها قوله ولاتكرهوا فتياتكم علىالبغاء انأردن تحصنا ومنهاقوله واشكروالله ان كنتم الاه تعبدون ومنها قوله فليس عليكم جناح أن تفصروا من الصلاة ان خفتم فان القصر جائز وانلهبوجد الخوفوه نها قوله فانارتجدوا كاتبا فرهان والرهن جائز مع الكتابة ومنهاقوله فلاجناح عليهما أن يتزاجعاان طناأن يقيما حدود الله والراجعة جائزة بدون هذا الظن اذاعرفت هذافتتول ذكروا لذكر هذاالشرط فوائد (احدها) ان من باشرفعلالغرض فلاشك ان الصورة الذي تحصل فها افضاء تلك الوسيلة الى ذلك الغرض كانالى ذلك الفعل أوجب من الصورة التي علم فيهاعدم ذلك الافضاء فلذلك قالان تفعت الذكري (وثانيها) انه تعالى ذكر أشرف الحالتين ونيدعلي الاخرى كفوله سيرابيل تَفْيَكُمُ الحَرُ وَالتَّقَدِرِ فَذَكُرُ انْ نَفَعَتُ الذُّكُرِي أُولَمْ تَنفَعَ ﴿ وَثَالِتُهَا ﴾ انالمراد منه البعث على الانتفاع بالذكري كإيقول المرافيره اذابينله الحق قدأو ضحتلك انكنت تعقل فيكون مراده البعث على القبول والانتفائع به (ورابعها) ان هذا يجرى يجرى تنبيه الرسول صلى الله عليه وسلم انه لاتنفهم الذكرى كايقال للرجل ادع فلانا ان أجابك والمعنى وماأراه يجيبك (وخامسها) اله عليد السلام دعاهم الى الله كثيرا وكلاكانت دعوته أكثركان عنوهم أكثر وكانعليه السلام يعترق حسرة على ذلك فقيل له وماأنت علبهم بجبار فذكر بالقرآن من بخاف وعيد اذالتذكير العام واجب فيأول الامر فاما التكرير فلعله انمايجب عندرجاء حصول المقصود فلهذا المعنى قيده بهذا الشرط ( السسوَّال الثاني ) التعليق بالشعرط انمانِحسن في حتى من يكون جاهلا بالعواقب اما علام الغيوب فكيف يليق بهذلك (الجواب) روى في الكتب انه تعالى كان سول لموسى فقولاله قولالينا لعله يتذكرو او يخشى واناأشهد انه لابتذكر ولانخشى فامرا لدعوة والبعثةشي وعله تعالى بالمفيسات وعواقب الامور غيرولاءكن بناء أحدهما على الآخر (السؤال الثالث) التذكير المأموريه هل هو مضبوط مثل أن بذكرهم عشرمرات أو غيرمضبوطوحيننذ كيف يكون الحروج منعهدة التكليف (والجواب) ان الصابطفيد هوالعرف والله أعلم \*اما قوله تعالى ( سيدكر من تُخشَّى ) فقيه مسائل (المسئلة الاولى ) اعلاان الناس فيأمر المعاد على ثلاثة أقسام منهم من قطع بصحته ومنهم من جوزوجوده

هودم للذكرين واخبار عن حالمم واستبعاد لتأثير التذكريوفيهم وأسمعيل عليهم بالطبع على قاو يهم كقولك للواعظعظ المكاسين ان معوامنك قصداالي أنه بمالايكون والاول أنسب لقموله تعمالي (سید کرمن بخشی) أي سيتذكر يتذكيرك من من شأنه أن بخشي الله تعالىحقخشيته أومن يحشى الله تعالى في الجملة فيزداد ذلك بالندكير فيتفكر فيأمر ماتذكر يه فيقف عيلى حقيته فيؤمن بهوقبل انبمعني اذكافي قوله تعالى وأنتم الاعلونان كنتم مؤمنين أىاذكنتم وقبل هي بمعنى ماأى فذكر مانفعت الذكري فأنها لايخلو عن نفع بكل حال وقيل هناك محذوف

ولكنه غيرقاطع فيه لابالنني ولابالاثبات ومنهم منأصر على انكاره وقطع بانه لايكون فالقسمان الاولان تكون الخشية حاصلة الهما واماالقسم الثالث فلاخشية لهولاخوف اذاعر فت ذلك ظهران الآية تحتمل تفسيرين (أحدهما) أن يقال الذي يخشي هوالذي بكون عارفا بالله وعارفا بكمال قدرته وعله وحكمته وذلك لقنضى كونه قاطعا اصحفالعاد واذلك قال تعمالي انما يمخشي الله من عبماده العلماء فكائنه تعالى لماقال فذكر ال نفعت الذكري بين في هذه الآية ان الذي تنفعه الذكري من هو ولما كان الانتفاع بالذكري مبنياعلى حصول الخشية في القلب وصفات القلوب بمالا اطلاع لاحد عليها الالله اسبحانه وجب على الرسول تعميم الدعوة تحصيلا المقصود فان المقصود تذكير من ينتفع بالتذكيرولاسبيل اليه الابتعميم النذكير ( والثاني ) أن يقال ان الخشية حاصلة للعالمين وللنوقفين غيرالمعاندين وأكثر الخلق منوقفون غيرمعاندين والمعاند فيهم قليل فافاضم الى المتوقفين الذين الهم الغلبة العارفون كانت الغلبة العظيمة لغيرالمعاندين ثم ان كثيرا من المعاندين انمايعاندون باللسان فاما المعاند في قلبه بينه و بين نفسه فذلك مما لايكون أوانكان فهو في غاية الندرة والفلة ثم ان الانسان اذا سمم التخويف بانه يصلي النار الكبرى وأنه لايموت فيهاولا يحيى انكسر قلبه فلابد وأن يستمع وينتفع أغلب الخلقق أغلب الاحوال واماذلك المعرض فنادروترك الخير الكشير لاجل الشر القليل شركشير فن هذا الوجه كان قوله فذكر ان نفعت الذكري يوجب تعميم النذكير (المسئلة الثالثة) السين في قوله سيذكر بحمَّل أن تكون عمني سوف يذكر وسوف من الله واجب كفوله سنقرؤك فلاتنسى ويحتمل أن يكون المعني أن من خشى فانه يتسد كروانكان بعد حين عايستعمله من الندبر والنظر قهو بعدطول المدة يذكروالله أعلم (المسئلة الثالثة )العلم انما يسمى تذكرا اذاكان قدحصل العلم أولائم نسيه وهذه الحالة غيرحاصلة للكفار فكيف سمى الله تعالى ذلك بالنذكر وجوابه ان القوة الدلائل وظهورها كان ذلك العلم كانحاصلا ثم إنه زال بسيب التقليد والعناد فلهذا سماءالله تعالى بالتذكر (المسئلة الرابعة ) قبل نولت هذه الآية في عمَّان بن عفان وقبل نولت في ابن أم مكتوم الها الما قوله (و يتجنبها الاشتى الذي يصلى النارالكبري) فاعلم انا بينا ان أقسام الحلق ثلاثة المارفون والمتوقفون والمعاندون وبينا ان القسمين الاولين لايد وأن يكون لهما خوف وخشسية وصاحب الخشية لابدوان يستمع الى الدعوة وبننفع بها فيكون الاشتي هو المعاند الذي لايستم الى الدعوة ولاينتفع بها فلهذا قال تعالى و يتجنبها الاشتى الذي يصلى النار الكبرى وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) ذكروا في تفسير النار الكبرى وجوها (أحدها) قال الحسن المكبري نارجهنم والصغرى نارالدنيا (وثانيها )ان ق الآخرة نبرانا ودركات متناضلة كإان في الدنيا ذنو باومعاصي متفاضلة وكاأن الكافر أشتى العصاة كذلك يصلي اعظم النيران (وثالثها) ان النارالكبري هي النارالسفلي وهي نصيب

والنقديران نغعت الغرى وانلم تنفع كفوله تعالى سهرا بيل تقيكم الحرقاله الفسراء والتحساس والجرجاني والزهراوي (ویتحنیها) أی الذکری (الاشتى) منالكفرة لتوغله فيءداوة النبي صلى الله عليه وسلوقيل ترلت في الوليد بن المغيرة وعشة فأبى ربيعة (الذي يصلى النار الكبري) أي أ الطبقة السـفلي من طبقات الناروفيل الكبري فإرجهتم والصغرى ارالدنبالقوله عليه الصلاةوالسلامناركم هذه جرءمن سبعين جزأ من نارجهم (ثم لا يموت فيها)حتىيستريح(ولا يحيى) حياة تنفعه وثم للتراخى فى مراتب الشدة لازالتردد بين الموت والحياة افظع من الصلي

الكفار على ما قال تعالى ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار (المسئلة الثانية) قالوا نولت هذه الآية في الوليد وعنية وأبي وأنت تعلم ان العبرة العموم الافظ لا بخصوص السبب لاسيما وقد بينا صحة هذا الترتيب بالبرهان العقلي (المسئلة الثالثة) لقائل أن يقول ان الله تعالى ذكرهها فسمين (أحدهما) الذي يذكر و يخشى (والثاني) الاشق الذي يصلى النار الكبرى لكن وجود الاشقي بستدعى وجود الشيق فكيف حال هذا القسم وجوابه ان افظة الاشيق لا تقتعنى وجود الشيق اذقد يجرى مثل هذا اللفظ من غيرمشاركة كقوله تعالى أصحاب الجنة يومند خيرمستقرا وأحسن مقيلا وقبل المعنى و يتجتبها الشقى الذي يصلى كافى قوله وهو أهون عليه أي هين عليه ومثله قول القائل ان الذي شمك السماء بني لنا هم أعر وأطول

هذا ماقيل لكن التحقيق ماذكرنا انالقرق ثلاثة العارف والمتوقف والعاند فالسعيد هوالعارف والمتوقفاله بعض الشقاء والاشق هوالمعائد الذي بينا انه هوالذي لايلتفت الى الدعوة ولايصغي اليها و يتجنبها \* اماقوله تعالى ( ثم لايوت فهاولا يحيي ) ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى)للمفسيرين فيد وجهان (أحدهما) لايموت فيستريح ولايحبي إرحياة تنفعه كإقاللايقضي عليهم فيموتوا ولايخفف عنهم من عذاجها وهذاعلي مذهب ١ رب تقول للمبتلي بالبلاء الشديد لاهوجي ولاهوميث ( وثانيهما ) معناه ان نفس أحدهم فيالنار تصيرني حلقه فلاتنغرج فيموت ولاترجع الى موضعها منالجسم فبحيا (المسئلة الثانية) انتاقيل تملان هذه الحالة أفظع وأعظم من الصلي فهو متراخ عنه في مراتب الشدة \* الماقوله تعالى ( قد أفلح من تزكى ) ففيد وجهان ( أحدهما ) المتعالى لماذكر وعيد من أعرض عن النظر والتأمل ف دلائل الله تعالى أتبعد بالوعد لمن تزك وقطهر من دنس الشهرك (وثانيهما) وهوقول الزجاج تكثرمن التقوى لان معني الزاك النامي الكشير وهذا الوجه معتضد يقوله تعالى قدأ فئم المؤمنون الذينهم في صلاتهم خاشعون أثبت الفلاح للمستجمعين انلك الخصال وكذلك قوله تعالى فيأول البقرة وأولئك همالمفلحون وأماالوجه الاول فانه معتضد بوجهين(الاول)انه تعالى لمالم يذكر فالآية مايجب التزك عنه علنا الاراد هوالتزي عامر ذكره قبل الآية وذلك هو المكفر فعلنا أن المراد ههنا قدأ فلح من تزى عن الكفر الذي مر ذكره قبل هذه الآية (والثاني ) ان الاسم المطلق ينضرف الى المسمى الكامل وأكل أنواع التزكية هو تزكية القلب عن طلمة الكفر فوجب صرف هذاالمطلق اليه ويتأ كدهذا النأويل بما روى عن إن عباس انه قال معنى تزكى قول لااله الاالله \* اما فوله تعالى ( وذكَّر أسم ريه فصلى )فقيه مسائل ( المسئلة الاولى )ذكر المفسرون فيه وجوها ( أحدها )قال ابن عباس ذكر معاده وموقفه بين يدي ربه فصلي لد وأقول هذا التفسير متعين وذلك لان مراتب أعال المكلف ثلاثة ( فأولها ) ازالة العقائد الفاسدة عن القلب ( وثانيها )

( قد أفلم ) أي نجا من المكروه وظفر عارجوه ( من تزک) أي تعذ هر من الكفر والعاصي بتذكره واتعاظه بالذكري أوتكثرمن التقوى والخشية من الزكاء وهو الماء وقدل تطهر للصلاة وقبل تۈكى تىفەل من الزيمانونلىقە قد لما أن عند الاخمار بسو عال المنجنب عن الذكري في الآخرة يتوقع السامع الاخباز بحسن حال المنذكر فها و بلنظره (وذكراسم ربه) شليه ولسانه (فدلي) أغام الصلوات الخمس كشوله أقرالصلاة لذكري أوكبرتكبيرة الافتتاح فصل وقبل تزكى أي تصدق صدقة الفطروذكر اسمريه أي كبره يوم الميد فصيل أى صلاته (بل تؤثرون الحياة الدنيا) امتراب عن مقدر للساق الم الكلام كأنه قيل اثريان مابودى الى الفلاح لاتفعلون ذائل تو أبرون المان الماجلة الغانية فتسعون لتحصيلهما والخطاب اما للكفرة

استحضار معرفداللة تعالى بذاته وصفاته وأسمائه ( وثالثها ) الاشتغال بخدمته فالمرتبة الاول هي المراد بالتزكية في قوله قد أفلح من تزك (وثانيها) هي المراد بقوله وذكر اسم ربه فان الذكر بالقلب ليس الاالممر فة (وثالثها) الخدمة وهي المراد بقوله فصلي فإن الصلاة عبارة عزالتواضع والخشوع فناستنار فلبه بمعرفة جلالالله تعالى وكبريائه لابدوان يظهر في جوارحه وأعضائه أثرانط ضوع والخشوع (وثانيها) قال قوم من المفسر ين قوله قد أفلح من تزكى يعني من تصدق قبل من وره الى العيد وذكر اسم ربه فصلى بعني تمصلي صلاة العيد بعد ذلك مم الامام وهذا فول عكر مقوأبي العالية وأين سيرين وابن عروروى ذلك مرفوعا الى الذي صلى الله عليه وسلم وهذا التفسير فيه اشكال من وجهين (الاول) انعادة الله تعالى في القرآن تقديم ذكر الصلاة على ذكر الزكاة لاتقديم الزكاة على الصلاة (والثاني)قال الثعلبي هذه السورة مكبة بالاجاع ولم بكن بمكة عيد ولازكاة فطرأجاب الواحدي عنه بانه لايمتنع أن يقال لماكان في معلوم الله تعالى ان ذلك سيكون أثني على من فعل ذلك ( وثالثها ) قال مقاتل قدأ فلح من تزكى أى تصدق من ماله وذكرر به بالتوحيد في الصلاة فصلي له والفرق بين هذا الوجه وماقبله ان هذا ينساول الزكاة والصلاة المفروضتين والوجد الاولليس كذلك (ورابعها) قدأ فلح من تزكى ليس المراد منه زكاة المال بلزكاة الاعمال اي من تطهر في أغماله من الرياء والتقصير لان اللفظ المعناد أن يقال في المال زك ولايف ال تزك قال تعالى ومن تزك فأنما يتزك لنفسه (وخامسها)قال ابن عباس وذكر اسم ربه أي كبرني خروجه الى العيدوصلى صلاة العيد (وسادسها)المعنى وذكر اسمر به في صلاته ولاتكون مسلاته كصلاة المنافقين حيث يراو ون الناس ولايذكرون الله الا فليلا (المسئلة الثانية) الفقهاء احتجوا بهذه الآية على وجوب تكبيرة الافتتاح واحتبج أبوحنيفة رحهاللهبها علىأن تكبيرة الافتتاح ليست من الصلاة قال لان الصلاة معطوفة عليها والعطف يستدعي المغايرة واحتبح أيضابهذه الآية على ان الافتتاح جائز بكل اسم من أسمائه وأجاب أسحابنا بان تقدير آلآ يقوصلي فذكر اسم ربه ولافرق بين أن تقول أكرمتني فزرتني وبين أن تقول زرتني فاكرمتني ولابي حنيفة أنيقول ترك العمل بفاء التعقيب لايجوز منغير ذلبل والاولى في الجواب أن يقال الآية تدل على مدح كل من ذكر اسم الله فصلى عقيبه وليس في الآية بانان ذلك الذكر هو تكبيرة الافتتاح فلعل المراديه أن من ذكر الله بقلبه وذكر ثوابه وعقابه دعا وذلك الى فعل الصلاة فعينئذ يأتي بالصلاة التي أحد أجزائها الشكبير وحينتذ يندفع الاستدلال \* نم قال (بل تو "رون الحياة الدنيا) وفيد قراء تان قراءة العامة بالناء و يو كده حرف ابى أى بلأنتم تو "رون على الدنيا على على الآخرة قال ابن مسعود ان الدنيا أحضرت وعجل لناطعامها وشرابها ونساؤها ولذانهاو معتها وان الآخرة لغيب لنا وزويت عنا فأخذنا بالعاجل وتركنا الآجل وقرأ أبوعمرو يؤثرون بالياء يعني الاشفي

بالكلمة كإفى قوله تعالى . ان الذين لا يرجون لقاءنا ورضوا بالحيوة الدنيا واطمأ نواع االآية أولاكل فالمرادباشارهاماهوأعم عاذكر ومالايخلوعنه الانسان غالبا من ترجيح جانب الدنياعلي الأخرة في السعى وترتيب المبادى والالتفات على الاول تشديدالتوبيحوعلي الثاني كثلك فيحقالكفرة وتشديدالعتاب فيحق لمسلين وقرى يؤثرون بالياء وقوله تعالى (والآخرة خيروأبق) حال من فاعل توأثرون موكدة للتوبيخ والعتاب أي تو ثرونها على الاتخرة والحال أنالآخرةخبرفي نفسها لماأن نعيمها مع كونه في غاية ما يكون من اللذة خالص عن شائبة الغائلة ايدى لاانصرام لهوعدم التعرض لبيان تكدرنعيم الدنيا بالنفصات وانقطاعه عاقليل اغاية ظهوره (ان هذا) اشارة الىماذ كرمن قوله تعالى قدأفلح منتزي وقبل الىمألق السورة جيعا (لني الصحف الاولى) أي ابت فيها معناه

\* تُمقَال ( والآخرة خير وأبقى ) وتمامه انكل ماكان خسيرا وأبقي فهوآثرفيلزم أن تكون الآخرةآثرمن الدنباوهم كانوا يوثرون الدنبا وانما فلناان الآخرة خميراوجوه (أحدها) ازالا خرة مشتملة على السعادة الجسمانية والروحانية والدنباليست كذلك فالآخرة خيرمن الدنيسا (وثانيها) أن الدنيسالذاتها مخاوطة بالآلام والآخرة ليست كنلك (وثالثها) انالدنيافانية والاخرة باقيةوالبافي خيرمن القياني الله تمقال (ان هذا الني الصحف الاولى) واختلفوا في المشار البديلفظ هذا منهم من قال جيع السورة وذلك لان السورة مشتملة على التوحيد والنبوة والوعبد على المكفر بالله والوعد على طاعةالله تعالى ومنهم منقال بلالمشار البه بهذه الاشارة هومن قوله قدأفلج منتزي الىقوله والاتخرة خيروأ بني وذلك لان قوله قدأ فلج من تزك اشارة الى تطهيرالنفس عن كل مالاينبغي أما في القوة النظرية فعن جمع العقب آئد الفاسدة وأما في القوة العملية فعن جيع الاخلاق الذعيمة وأما قوله وذكراسم ربه فهواشارة الى كميل الروح ععرفة الله تعالى وأماقوله فصلي فهواشارة الى تكميل الجوار حوتز يينها بطاعةالله تعالى وأما قوله بل تواثرون الحياة الدنيا فهواشارة اله الزجر عن الالتفات الى الدنيسا وأماقوله والآخرة خيروأبق فهواشارةالى الترغيب فيالآخرة وفي توابالله تعالى وهذه أمور لايجو زأن تختلف باختلاق الشرائع فلهذا السبب فال انهذالني الصحف الاولى وهذا الوجد كاتأكد بالعقل فالخبريدل عليه روى عن أبي ذرأنه قال قلت هل في الدنيا عما في صحف ابراهيم وموسى فقسال افرأياأباذرقد أفلح من تزى وقال آخرون ان قوله هذا انسارة الىقوله والآخرة خير وأبق وذلك لانالاشارة راجعة الى أقرب المذكو رات وذلك هوهذه الآية وأماقوله لني الصحف الاولى فهو فطيرلقوله وانه اني زيرا لاو اين وقوله شرع لكم من الدين ماوسي به توسا \* وقوله (صحف ايراهيم وموسى) فيد قولان (أحدهما) انهيان لقوله في الصحف الاولى (والثاني) ان المراد انه مذكور في صحف جبع الاندباء التي منهاصحف ابراهيم وموسى روى عن أبي ذرائه سأل رسول الله صلى الله صلبة وسلم كمأنزل الله من كتاب فقال مائة وأربعة كتب على آدم عشر صحف وعلى شيث خمسين ضحيفة وعلى ادريس ثلاثين صحيفة وعلى ابراهيم عشر صحائف والنو راة والانجيل والزرر والفرقان وقبل انقصحف ابراهيم ينبغي للعاقل أن يكون حافظا للسانه عارفا ٨ مقبلاعلى شانه والله أعلم \* (سورة الغاشية عشرونوست آيات مكية) \*

\*(بسم الله الرحن الرحيم)\*

( هل أناك حديث الفاشية وجوه يومئد خاشعة عاملة ناصبة) اعسلمان في قوله هل أناك حديث الفاشية مسئلتين (المسئلة الاولى) ذكروا في الفاشية وجوها ( أحدها ) انها القيامة من قوله يوم يغشاهم العذاب وانماسم القيامة من قوله يوم يغشاهم العذاب وانماسم القيامة بهذا الاسم لان مأساط بالشئ

من تغذيم شأنها مالايخفي روى أن جهم ما أنزل الله عزوجلمن كتاب ماثة وأربعة كتبأنزل على آدمعليه السلام عشر صحف وعلى شيث خسين صحيفة وعلى ادريس ثلاثين صحيفة وعلى ابراهم عشرحائف عليهم السلام والتوراة والانجيل والزبوروالغرقان \*عن الني صلى الله عليه وسلمن قرأسورة الاعلى أعطاه الله تعالى عشر حسنات بعدد كل حرف " أنزاء الله تعسالي على أبرأهيم وموسى ومحمد عليهمالسلام \* (سورة الغاشية مكية وآماستوهشرون)\* \* ( بسم الله الرحن الرحيم) \* (هلأتاك حديث الغاشية) قيل هل بمعني قد كما في قوله العالى هل أتى على الانسان الآية قال فطرب أي قدجاءك مامحدسديث الغاشية وابس بذاكيل هواستفهسام أريديه التعيب بمسافى حسيزه

والتشويق الى استماعه

والاشعسار بأنه من

الساديث البديعة التيحقها أن يتناقلها الرواة و يتنافسق تلقيها الوعاة من كل ماضرو ياد والغاشية الداهية الشديدة التي تغشى الناس منجبع جهاته فهوغاش لدوالقيامة كذلك من وجوه (الاول) انهاترد على الخلق بغتة وهوكتوله تعالى أفامنوا أن تأتيهم غاشية من عذاب الله ( والثاني) انها تغشي الساس جيعامن الاولين والا خرين (والثالث) انها تغشى الناس بالاهوال والشدالد ( القول الثاني ) الغاشية هي النسار اي تغشي وجوهالكفرة وأهلالنسار قال تعسالي وتغشي وجوههم النار ومن فوقهم غواش وهوقول سعيد بن جبير ومقاتل (القول الشالث) الغاشية أهلالنار يغشونها ويقعون فبهاوا لاول أقرب لان على هذا التقدير يصيرالمعني أن يوم القيامة يكون بعض الناس في الشقاوة و بعضهم في السعادة ( المسئلة الثانية) انما غالهلأتاك وذلك لانه تعالى عرف رسول اللهمن حالها وحال الناس فيها مالم يكن هوولا قومه عارفابه على التفصيل لان العقل ازدلفانه لابدل الاعلى أن حال العصاة مخالفة المال المطيعين فأماكيفية تاك التفاصيل فلاسبيل للعقل اليها فلاعرفه الله تفصيل تلك الاحوال لاجرم قال هل أتاك حديث الغاشية أماقوله تعالى وجوه يومندخاشعة عاملة ناصبة فاعلمأنه وصف لاهل الشقاوة وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) المراد بالوجوم أصحاب الوجوه وهم الكفار بدايل انه تعالى وصف الوجوه بإنها خاشعة عاملة ماصبة وذلك منصفات المكلف لكن الخشوع يظهرني الوجه فعلقه بالوجه الذلك وهوكقوله وجوه يومندناصرة وقوله خاشعذأى ذايلة قدعراهم الخرى والهوانكما قال ولوترى اذ المجرمون تاكسور وأسهم وقال وتراهم يعرضون عليمساخا ععين من الذل ينظرون من طرف خنى وانسايظه رالذل في الوجه لانه صد الكبرالذي محله الرأس والدماغ وأما العاملة فهي الني تعمل الاعمال ومعنى النصب الدوُّوب في العمل مع التعب ( المسئلة الثانية) الوجوه المكنة في هذه الصفات الثلاثة لاتزيد على ثلاثة لانه اماأن بقال هذه الصفات بأسرها ماصلة في الآخرة أوهى باسرها حاصلة في الدنياأ وبعضها في الآخرة و بعضها في الدنيا أما الوجه الاول وهوانها بإسرها ساصلة في الآخرة فهو إن هؤلاء الكفار يكونون يوم القيامة خاشعين أى ذليلين وذلك لانها في الدنيا تكبرت عن عبادة الله وعاملين لانها تعمل في النارع لاتنعب فيه وهوجرها السلاسل والاغلال الثقيلة على ماقال في سلسلة ذرعها سبعون ذراعا وخوصها في النار كانخوض الابل في الوحل بحيث ترتق عنه تارة وتغوص فيه أخرى والتقهم في حرجهتم والوقوف هراة حفاة جياعا عطاشا فى العرصات قبل دخول النار في يوم كان مقداره ألف سنة وناصبين لانهم دائمسايكونون فى ذلك العمل قال الحسن هذه الصفات كان يجب أن تكون حاصلة في الدنيا لاجل الله فلللم تكن كذلك سلطهاالله عليهم يوم القيامة على سبيل العقاب وأما الوجه الثاني وهو انهابأسرها حاصلة في الدنيا فقيل هم أصحاب الصوامع من اليهود والنصاري وعبدة الاوثان والجوس والمعنى انهاخشعت الله وعات ونصبت فيأعسالها من الصوم الدائب والتعجد الواصب وذلك لانهم لمسا اعتقدوافي الله مالايليق به فكانبهم أطاعواذاتا

قوله تعمالي وتفشيي توجوههم الناروقوله تعالى ومن فوفهسم غواش والاول هوالحسق فان ماسيروي من حديثها ليسمخنصابالناروأهلها بلاناطق أحوال أهل الجنة أبضاوةوله تعالى (وجوه يومند خاشعة) الىقوله تعالى مبثوثة استثناف وقعجواباعق سؤال نشأمن الاستفهام التشويق كما ُنه قبل من جهته عليه الملاة والسلام ماأتاني حديثها فاهو فقيل وجوه يومئذأى يوم ادغشيت دايله قال ابن عباس رضى الله عنهما لم يكن أتاه عليه الصلاة والسلام حديثها فأخبره عليد الصلاة والسلام عنها فقال وجوه الخ فوجوه مبتدأولابأس بتنكيرها لانهاق موقع التنو بعوخاشعة خبره وقوله تعالى (عاملة ناصية) خبران آخران لوجوه اذاله اد بها أصدادها أى تعمل أعما لاشاقة تتعب فيهساوهي جر السلاسملوالاغلال والخوض في النارخوض

مؤصوفة بالصفات التي تخيلوها فهم في الحقيقة ماعبدواالله وانماعبدوا ذلك المتحبل الذي لاوجودله فلاجرم لاتنفعهم تلك العبادات أصلا ( وأماالوجه الثالث)وهو أن بعض الما الصفات عاصل في الا خرة و بعضها في الدنيا ففيه وجوه (أحدها) انها خامة فىالا تخرة معانها كانت فى الدنياعا مله ناصبة والمني أنها لم تنغم بمملها ونصبها في الدنيا ولاعتنع وصفهم ببعض أوصاف الآخرة ثميذكر بعض أوصاف الدنبا ثم يعادالى ذكر الآخرة اذاكان المعني فيذلك مفهوما فكانه تعالى قالوجوه نوم القيامة خاشعة لانها كأنت في الدنيا عاملة ناصبة في غير طاعة الله فهي اذن تصلي نارا حامية في الآخرة (وثانيها)أنهاخاشعةعاملة في الدنيا ولكنها ناصبة في الآخرة فخشوعها في الدنيا خوفها الداعي لهاالي الاعراض عن لذا لذالدنيا وطيباتها وعلها هوصلاتها وصومها ونصبها في الا آخرة هو مقاساة العداب على ما قال تعالى و بدالهم من الله مالم يكونوا بحتسبون وقرئ عاملة ناصبة على الشتم الله واعلم اله تعالى بعد أن وصفهم بهذه الصفات الثلاثة شرح بعد ذلك كيفية مكانهم ومشر بهم ومطعمهم نعوذ بالله منها أمامكانهم فقوله تعالى (تصلي ناراحاً مية) يقال صلى بالنار يصلي أي لزمها واحترق بها وقرى ينصب التاءوجند قولهالامن هوصال الجيم وقرأأ بوغرو وعاصم برفع الناء من أصلبته النار لقوله نمالجميم صلوه وقوله ونصله جهنم وصلوه مثل أصلوه وقرأ قوم تصلي بالتشديد وقيل المصلي عند العرب أناصفروا حفيرا فيجمه وافيد جراكثيرا تم يعمدوا الى شاة فيد سوها وسطه قاما مايشوي فوق الجرأوعل المقلاة أوق التنور فلالسمى مصلى وقوله حامية أي قدأوقدت وأحيت المدة الطويلة فلاحر يعدل حرها قال ابن عباس قدحيت قهي تتلظي على أعداءالله الله المشروبهم فقوله تعالى (تسقى من هين آنية) الآني الذي قدانتهي حره منالايناء بمعنى النأخير وفى الحديث ان رجلا أخر حصور الجمعة تم تخطى رقاب الناس فقال له النبي مسلى الله عليه وسلم آنيت وآذيت ونظيرهذ مالا يَمْ قوله يطوفون بينها و بين حيم أن قال المفسرون ان حرها بلغ الى حيث او وقعت منها قطرة على جبال الدنيا لذابت #وأمامطهومهم فقوله تعالى (ليس لهم طعام الأمن سنريع) واختلفوا في أن الصريع ما هوعلى وجوه (أحدها) قال الحسن لأأدري ما الضر يم ولم أسمع فيه من الصحابة شيأ (وثانيها) روى عن الحسن أيضيا انه قال الضريع بمعنى المضرع كالاليم والسميع والبديع بمعنى للوُلم والمسمع والمبدع ومعناه الامن طعام بتعملهم على أن يضرعوا و يذلوا عند تناوله لمافيه من الخشــونة والمرارة والحرارة ( وثالثها ) ان الصر يع ما ييس من الشبرق وهوجنس من الشوك ترعاه الايل مادام رطبا فاذا يبس تتحامته وهوسم قاتل

رعى الشبرق الريان حتى اذاذوى \* وعاد ضريعا عاد عنه النصائص جع تتوص وهي الحائل من الابل وهذا قول أكثر المفسرين وأكثر أهل اللغة

فيأعال لاتعدى علما فيالا خرة وقوله تعالى (نمسلي) أي تدخل (ناراحامية)اي متناهية في الحرجير آخر لوجوه وقيل هوالخبروماقيله صفات اوجوه وقدمن غيرم فأنالصفة حفها أن تكون معلومة الاناسال الىالموصوف عنمد السامع قبل جعلهسا صفقله ولارببي أن صلى الناروماقيله من الخشوع والعمل والنصب أمور متسماو لله في الانتساب الى الوجوه معرفة وجهالة فمعل بعضهاعنوانا للوصوع قيدامفروفا عنسدغير مقصودالافادة ويعضها مناطا الافادة تحكم بحت ويجوز أن يكون هذا ومابعده منالجلتين استثنافا مبينا لتفاصيل أحوالها (تستىمنءين آنية)أىمتناهية في الحر كأفى قوله تعالى و بين حيمآن (ايس لهمطعام الامن ضنريع) بيسان الطعامهماتر يبان شرابهم والضريع يبسالشبرق 🥻 وهو شوك ترعاء الايل

مادام رطبا واذا بيس تحامنه وهو سم قاتل وقبل هي شجرة نارية تشبه العدر بع وقال ابن كيسان هو طعام يضرعون عنده و بذاون و يتضرعون الى الله تِمالى طلبا

(ورابعها) قال الحليل في كتابه و يقال الجلدة التي على العظم تحت اللحم هي الضريع فكانه تعالى وصفدبالذله فلاجرم لا يسمن ولايغني منجوع (وخامسها) قال أبوالجوزاء العنسريع السلا ويغرب منه ماروى عن سعيدين جبير أنه شجرة ذات شوك مم قال أبو الجوزاء وكيف يسمن من كان يأكل الشوك وفي الخبر الضريع شي يكون في التار شبيد الشوائأمر من الصبر وأنتن من الجيفة وأشدحرا من النار قال القفال والقصد من ذكر هذاالشراب وهذاالطعام يانفهاية ذلهم وذلك لانالفوم لمأقاموا فيتلك السلاسل والاغلال ثلث المدة الطؤيلة عطاشا جياعاتم القوا في النار فرأوا فيها ماء وشيأ من المنبات فأحب أولئك القوم تسكين مابهم من العطش والجوع فوجدوا الماء حبما لايروى بليشسوي ووجدوا النبات ممالايشبع ولايغني منجوع فأيسوا وانقطعت أطماعهمني ازالة مابهم من الجوع والعطش كالقال وان يستغيثوا يغاثوا عاء كالمهل و بين ان هذه الحالة لاتزول ولاتنقطع نعوذبالله منهاوههنا سؤالات (السؤال الاول) قال تعالى فى سورة الحاقة فليس له اليوم ههنا حيم ولاطعام الامن غسلين وقال ههنا ايس الهم طعام الامن ضربع والعنسريع غيرالغسلين (والجواب) من وجهين (الاول) ان التارد ركات في أهل النار من طعامه الزقوم ومنهم من طعامه الغساين ومنهم من طعامه الضريع ومنهم منشرابه الجيم ومنهم منشرابه الصديدلكل باب منهمجزء مقسوم ( الثاني) محتمل أن يكون الغسلين من العشهر يم و يكون ذلك كفوله مالي طعام الامن الشاء تم يقول مالى طعمام الامن الابن ولاتناقض لان اللبن من الشاء ( السوَّال الثاني) كيف يوجد النبت في النار الجواب من وجهين (الاول ) ليس المراد أن الضريع أبت في النار يأكلونه ولكنه ضرب مثل أي انهم يقتانون بمالايشبعهم أويعذبون بَالْجُوعَ كَايَعَدْبِ مَنْقُوتُهُ الْعَسْرِيعِ ( الثَّاني ) لمَلايجُوزُ أَنْ يَقَالُ انْالْنَبْتُ يُوجِدُ في النَّار فانه لمالم يستبعد بفاء يدن الانسان مع كونه لحما ودما في النار أبد الآباد فكذا همهنسا وكذا القول في سلاسل النار وأغلالها وعقاريها وحياتها # أما قوله تعالى (الايسمن ولايفي منجوع) فهوم فوع المحل أومجروره على وصف طعام أوسريع وأما المعنى فقيه ثلاثة أوجه (أحدها) ان طعامهم ايس من جنس مطاعم الانس وذلك لان هذا توع منأنواع الشوك والشوك بمايرعاه الابل وهذا النوع بماينفر عند الابلفاذن منفعتسا الغداء متقيتان عنه وهما اماطة الجوع وافادة القوة والسمن في البدن ( وثانيها ) أن يكون المعنى لاطعام الهم أصلا لان الضريع ليس بطعام لابهائم فضلا عن الانس لان الطعام ماأشبع وأسمن وهومنهما عمرل كاتقول ايس لفلانظل الاالشمستر يدنني الظل على النوكيد (وثالثها) روى أن كفارقر يشقالت ان العنبر يع السمن عليه ابلنافنزلت لايسمن ولايفني منجوع فلا يخلواما أن يتعنتوا بذلك الكلام كذبا فيردقولهم بنني السمن والشبع واماأن يصدقوا فيكون المعنى انطعامهم منضريع ليس منجنس ضريعكم

ولاينني منجوع) أي ليسمن شانه الاسمان والاشباع كاهوشأن طعام الدنبا وانماهو شي يصطرون المأكله منغبرأن يكون لهدفع الضرورتهم لكن لاقلى أنالهم استعدادالاشبع والسمن الاأنه لايفيدهم شيأ منهما بلعلى أنه لااستعدادمنجهتهم ولاافادة منجهسة طعامهم وتحقيق ذلك أزجوعهم وعطشهم السسا من قسلماهو المعهودمتهما فيهذه النشأة من حالة عارضة للانسان عنداستدعاء الطسعة المدل ما يعال من البدن مشوقة له الى الطعوم والشروب عيث بلتذبهما عند الاكلوالشربو يستغني يهما عن غيرهماعند استقرارهما فيالمدة ويستفيد منهما قوة وسمناعندانه فسامهما بلجوعهم عبارةعن اصطرارهم عنسد اضطرام النارفي أحشائهم الى ادخال شي كثيف علوها ومخرجمافيها

من اللهب وأما أن يكون لهم شوق الى مطاءوم ما أوالتذاذبه عند الاكل واستغناءبه عن الغير أو استفادة ﴿ انما ﴾ قوة فهيهات وكذا عطشهم عبارة عن اضطرارهم عند أكل الضر يع والتهابه في

بطوئهم الى شي مانع بارد يطفئه من غير أن يكون لهم النداد بشر به أواستفادة قوة به في الجملة وهوالمعنى بما روى أنه تعالى بسلط عليهم العطش أنه تعالى بسلط عليهم العطش العطش

انماهومن منسريع غيرمسمن ولامغن منجوع قال القاضي يجبني كل طعامهم أن لايغني منجوع لان ذلك نفع ورأفة وذلك غسير جائز في العقاب ﷺ قوله تعالى ( وجوه يومند تَناعَة ) اعلانه سيحانه لماذكر وعيد الكفار البعدبشر ح أحوال المؤمنين فذكر وصف أهل الثواب أولا تموصف دار الثواب البا أماوصف أهل الثواب فبأمرين (أحدهما) في ظاهرهم وهو قسوله ناعمة أي ذات إلهجة وحسسن كفوله تعرف في وجوهم نضرة النعيم أومننعمة \* ( والثاني ) في باطنهم وهوقوله ( السعبه اراضية ) وفيد تأويلان (أحدهما) انهم حدواسعيهم واجتهادهم في العمل لله لما فازوا بسبيه من العاقبة الحيدة كالرجل العمل العمل فيجزى غليه بالجميل ويظهر له منه عاقبة محودة فيقول ما أحسن ماعملت ولقدوفقت للصواب فيماصنعت فيثني على على نفسه و يرصناه (والثاني) المراد لثواب سعيها في الدنيا راضية اذا شاهدوا ذلك الثواب وهذا أولى اذ المراد ان الذي يشاهدونه من الثواب العظيم يبلغ حدالرضا حتى لاير يدوا أكثر منه وأماوصف ذار الثواب فأعلمان الله تعالى وصفها بأمورسمة \* (أحدها) قوله (في جنه عالية) و يحتمل أن يكون المرادهوالعلو في المكان و يحتمل ان يكون المراد هو العلو في الدرجة والشرف والمنقبة أمااليلو في المكان فذاك لان الجنة درجات بعضها اعلى من بعض قال عطساء الدرجة مثل مابين السماء والارض \* (وثانيها) قوله (لاتسم في الاغية) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في قوله لانسمع ثلاث قرا آت (أحدها) قرأ عامم وحرة والكسائي بالناء على الخطاب لاغية بالنصب والحفاطب بهذا الخطاب يحتمل أن يكون هو النبي صلى الله عليدوسا وأن يكون لاتسمع بالمخاطب فيمالاغية وهذا يفيدا لسماع في الخطاب كفوله واذا رأيت ثمراً يت وقريله اذا رآيتهم حسبتهم و يحتمل أن تكون هذه الناء عائدة المعنى المعنى الوجوه فيها لاغية (ونانيها) فرأ نافع بالتاء المنفوطة من فوق مرفوعة على التأنيث لاغية بالزَّم ( وثالثها ) قرأ ابن كثير وأبوعر ولايسمع بالباء المنقوطة من تحت مضمونة على النذ كبرلاغية بالرفع وذلك جائز لوجهين الاول ان هذا الضرب من المؤنث اذا تقدم فعله وكان بين الغمل والاسم حائل حسن التذكير **عال ا**لشاعر

ان امراً غره منكن واحدة ﷺ بعدى و بعدك فى الدنيالمغرور ( والثانى ) ان المراد باللاغية اللغو فالتأنيث على اللفظ والند كبر على المعنى ( المسئلة الثانية ) لاهل اللغة فى قوله لاغية ثلاثة أوجه ( أحدها ) انه بقال لغايلغوا لغوا ولاغية فاللاغية واللغوشى واحد و يتاكد هذا الوجه بقوله سبحانه لا يسمعون فيها لغوا (وثانيها ) أن يكون صفة والمعنى لا يسمع كلة لاغية (وثالثها ) فال الاخفش لاغية أى كلة ذات لغوكا تقول فارس ودار علصاحب الفرس والدر عواما أهل التفسير فلهم وجود ( أحدها ) ان الجنة منزهة عن اللغولانها منزل جيران الله تعالى واعا بالوها بالجد والحق

فيضرهم الى شرب الخيم فيشوى وجوههم ويقطع أمعادهم وتنكير الجوع المحقيراي لايغني منجوع ماوتأخبرنني الاغتساء منه لمراعاة الفواصل والتوسلبه الىالتصريح ينفى كلا الامرين اذاوقدملها احتج الى ذكرنني الاسمان منسرروة استلزام نفي الاغناء عن الجوع اله بخــ لاف العكس واذلك كرر لالتأكيد التني وقوله تعالى (وجوة يومئذناعة)شروعني رواية حديث أهل الجنة وتقديم حكاية حال أهل النار لانه أدخل في تهويل الغاشية وتغنيم حديثها ولان حكاية حسن سال أهل الحنه بعد حكامة سوء حال أهل الناز بمايز بدالمح بجي حسسنا و بهجة و الكلام في اعراب الجلة كالذي مرفى أظهرتهما وانما لمتعطف عليها الذانا بكمال تباين مضمونيهما ومعسني ناعمة ذات

بهجة وحسن كفوله تعمالي تُعرف في وجوههم نضيرة النعيم أومتنعمة (السعيهاراضية) أي لعملها إلذي

عَلَمَهُ فَى الدُنيا حَبِثُ شَـَاهِدُتُ ثَمَرُتُهُ (فَيَجِنَهُ عَالِيهُ ) مَرْتَفَعَةُ الحَلُّ أُوعَلَيْهُ المقدار ( لانسمَع ) أَى أَنتَ أُوالُوجُونَّ ( فَيَهَالاَغَيَةُ ) اغُوا أُوكَلَمُ ذَاتَاغُو أُونَفُسا تَلْغُو فَانَ كَلامُ أَهِلَ ﴿ ٥٥٢ ﴾ الجنه كله أَذَكارُ وحكم وقرى

لاباللغو والباطل وهكذاكل مجلس في الدنيا شريف مكرم فأنه بكون مبرأ عن اللغو وكل ما كان أبلغ في هذا كان أكثر جلالة هذا ماقرره القفال ( والثاني ) قال الزجاج لايتكلم أهل الجنة الابالحكمة والثناء على القتعالى على مارزقهم من النعيم الدائم (والثالث)عن ابن عباس يريد لاتسمع فيها كذباولا بهتاناولا كفرا بالله ولاشمًا (والرابع) قال مقسائل لابسم بعضهم من بعض الحلف عندالشراب كايحلف أهل الدنيسااذاشر بواالخمر وأحسن الوجوه ما قرره القفال ( الحامس ) قال الفاضي اللغو ما لافائدة فيه فالله تعالى ننى عنهم ذلك و بندر ج فيه ما يو 'ذى سامعه على طريق الاولى \* ( الصفة الثالثة ) الجنة قوله تعالى (فبها عين جارية) قال صاحب الكشاف يريد عيونا في غاية الكثرة كقوله علت نفس قال القفال فيهاعين شراب جارية على وجد الارض في غيرا خدود وتجرى لهم كما أرادوا قال الكلي لاأدري بماء أوغيره \* (الصفة الرابعة) قوله تعالى (فيها سرر مر فوعة) أي عالمة في الهواء وذلك لاجل أن يرى المؤمن اذاجلس عليها جرم ما أعطاه ريه في الجنة من النعيم و الملك و قال خارجة بن مصحب بلغنا أنها بعضها فوق بعض فيرتفع ماشا الله فاذا جا ولى الله ليجلس عليها تطامنت له فاذا استوى عليها ارتفعت الى حيث شاءالله والاول أولى وانكان الثاني أيضا غيرىمتنع لان ذلك ربما كان أعظم في سرور المكلف قال ابن عباس هي سرر ألواحها من ذهب مكللة بالزبرجد والدر والياقوت مرتفعة في السماء \* (الصفة الخامسة) قوله تعالى (وأكواب موضوعة) الاكواب الكبران التي لاعرالها قال قنادة فهي دون الاباريق وفي قوله موضوعة وجوه (أحدها) انها معدة لاهلها كالرجل يلتس منالرجل شيئا فبقول هوههنا موضو عبعتي مغد (وثانيها) موضوعة على مافات العيون الجارية كلا أرادوا الشرب وجدوها مملوأة من الشمراب ( وثالثها ) موضوعة بين أيديهم لاستحسانهم الاهابسبب كونهامن ذهب أوفضة أومن بحوهر وتلذذهم بالشراب منها ( ورابعها ) أن يكون الرادموضوعة عن حدالكبرأى هي أوساط بين الصغر والكبر كقوله قدروها تقديرا \* (الصغة السادسة) قوله تعالى ( وتمارق مصفوفة ) التمارق هي الوسائد في قول الجميع واحدها تمرقة بضم النون وزاد الفراء سماعا عن العرب تمرقة بكسر النون قال الكلبي وسائد مصفوفة بعضها الى جانب بعض أيمًا أراد أن يجاس جلس على واحدة واستند المأخرى #(الصفة السابعة) قوله تعالى (و زرابي مبنونه) يعني البسط والطنافس واحدها زربية! وزر بى بكسرالزاى فى قول جيع أهل اللغة وتفسير مبئوئة مبسوطة منشسورة اومفرفة في الجالس \* قوله تعالى ( أفلا ينظرون إلى الابل كيف خلقت ) اعلم انه تعالى لماحكم بمجئ يوم القيامة وقسم أهل القيامة الى قسمين الاشقياء والسعداء ووصف أحوال الغريفين وعلأنه لاسبيل الماثبات ذلك الابواسطة اثبات الصانع الحكيم لاجرم اتبع فلك بذكرهذه الدلالة فقال أفلا ينظرون الى الايل وجمالا ستدلال بذلك على صحة العاد

لانسم على البناء للفعول بالياموالتاء ورفع لاغية (فهاعین جاریه) أی غبسون كثيرة أيجرى مياهما كقولدتعالى علت تفس ( فيها سزور هرفوعة)رفيعة السمك اوالقدار(وأكواب) جمع كوب وهو اناء لاعروة له (موضوعة) أى بين أيديم (ونارق) وسالدجع عرقة بالغجع والضم (مصفوفة) بغضتها الى يعض (وزرابي) أي بسط فاخرة جع زريبسة (ميثونة)أى مبسوطة (أقلا ينظرون الىالايل كيف خلقت) استشاف مسوق لتقر يرمافصل منحديث الغاشية وما هومبني عليه من البعث الذىهم فيدعقنافون بالاستشهاد عليه عسا لايستطعون انكاره توالهمسزة للانكار والتوبيح والفاءللعطف على مقسد ريقتصيه المقسام وكلمة كيف متصوبة عابعدها كافى قوله تعسالي كيف تكفرون الله معلقة لغعل

غذروا لجلة في حيز الجرعلي أنها بدل إشمال من الابل أي أينكرون ماذكر من البعث وأحكامه و يستبعد ون ﴿ انها ؟

وقوعد من قدرة الله عزوجل فلالنظرون الحالانل الق هم رنصب أعيمهم يستعملونهاكل حين الى أنهاكيف خلقت خلفا ديمامعدولا بهغن سنن خلقة سائرانواع الحبوانات فيعظم جثتها وشدة قوتها وعجيب هيثنها اللائقة يتأتى مابصدر عنهامن الافاعيل الشاقة كالتوء بالاوقار الثقيلة وجر الاثقال الفادحة الىالافطار النازحةوفي صبرهاعلي الجوع والعطش حتى ان أظماء هالسايغ العشس فصاعدا واكتفائها باليسير ورعيها لكلما ينيسمر من شولة وشجر وغيرذلك بمالا يكاديرعاه سأرالهائم وفي انقيادها مع ذلك للانسان قي الحركة والسكون والبروك والنهوص حيث يستعملها فى ذلك كيفها يشاء و شنادها بقطارها كل صغيروكبر (والى السماء) التي يشساهدونها كل لحظة بالليل والنهمار (كيف رفعا) رفعا سمحيق المدى الاعماد

أنهاتدل على وجودالصانع الحكيم ومتى ثبت ذلك فقدثبت القول بصحة المعاد (أما الاول) فلان الاجسام متساوية في الحسمية فاختصاص كل واحد منها بالوصف الدي لاجله امتاز عن الا خر لابد وأن يكون لهنصيص مخصص والمجاد قادرولمارأ ينا هذه الاجسام مخلوقة على وجد الاتقان والاحكام علناان ذلك الصانع علم ولماعلنا ان ذلك الصانع لابد وأزيكون مخالف الخلقه في نعت الحاجة والحدوث والامكان علنا انه غني فهذايدل على انالعالم صانعاقادرا عالماغنيا فوجب أنبكون في غاية الحكمة ثم انازي الناس بعضهم محتاجا الى البعض فأن الانسان الواحد لا يكنه القيام بهمات نفسه بل الابدمن بلدة يكونكل واحدمن أهلهامشغولا بمهم آخر حتى يننظم مزجموعهم مصلحة كل واحد منهم وذلك الانتظام لايحسن الامع التكليف المشتل على الوعد والوعيد وذلك لايحصل الابالبعث والقيسامة وخلق الجنة والنسار فثبت اناقامة الدلالة على الصانع الحكيم توجب القول بصحة البعث والقيامة فلهذا السبب ذكرالله ذلالة التوحيد فيآخر هذهالسورة فانقيل فأي مجانسة بينالابل والسمله والجبال والارض تُملَمِيداً بذكر الايل قلنا فيه وجهان (الاول) انجيع المخلوقات منساو يقنى هذه الدلالة وذكر جميعهاغير ممكن لكثرتها وأي واحدمنها ذكردون غيره كانهذا السؤال عائدا فوجب الحكم بسقوط هذا السؤال على بجرم التقادير وأيضا فلعل الحكمة فيذكر هذه الاشياء التي هي فيرمتنا سبد التنبيه على ان هذا الوجد من الاستدلال غير مختص بنوع دون نوع بله وعام في الكل على ما قال وان من شي الايسم محمد واوذكر غيرها لمريكن الامر كذلك لاجرم ذكرالله تعالى أموراغير متناسبة متباعدة جدا تنبيها على انجيع الاجسام العلو يقوالسفلية صغيرها وكبيرها حسنها وقبيعها متساوية في الدلالة على الصائع الحكيم فهذا وجه حسن معقول وعليه الاعتماد (الوجد الثاني) وهوأن نيين ماني كل واحد من هذه الاشياء من المنافع والخواص الدالة على الحاجة الى الصائع المدبر ثمنبين انه كيف يجانس بعضها بعضا ( الماللقام الاول ) فتقول الايل له خواص منهما انهتعالى جغل الحيوان الذي يقتني أصناقاشتي فنسارة نفتني ليوكل لحمه وتارة البشرب لبنه وتارة ليحمل الانسان في الاسفار وتارة لينقل أمتعة الانسسان من بلدالي بلد وتارة ليكونله بهزينة وجال وهذه المنافع بأسرها حاصلة في الابل وقد أبان الله عزوجل عنذلك بقولهأ ولمبروا أناخلفنالهم بماعجلت أيدينا أنعساما فهملها مالكون وذللناها لهم فنهاركو بهم ومنها يأكلون وقال والانعام خلقهالكم فيهادف ومنافع ومنها تأكلين ولكم فيهاجال حينتر يحون وحين تسرحون وتحمل أثقالكم الىبلد لم تكونوا بالغيه الابشقالانفس وانشيئا من سائر الحيوانات لايحتم فيه هذه الخصال فكان اجتماع هذه الخصال فيدمن العجائب (وثانيها) انه في كل واحد من هذه الخصال أفضل من الحيوان الذي لايوجد فيه الانلك الخصلة لانها انجعلت حاوية سقت فأروت

الكثير وانجعلت أكولة أطعمت وأشبعت الكشير وانجعلت ركوبة أمكن أن يقطع بهامن المسافات المديدة مالاعكل قطعه بحيوان آخر وذلك لماركب فيهامن قوةاحمال المداومة على السير والصبر على العطش والاجتزاء من العلوقات بمالا يجتزى به حيوان آخر وانجعلت حولة استقلت بحمل الاحال الثقيلة التي لايستقل بهسوأهاومنهاان هذا الحيوان كان أعظم الحيوانات وقعا في قلب العرب ولذلك فانهم جعلوادية قتل الانسان ابلا وكان ملوكهم اذاأرادوا المبالغة في اعطاء الشاعر الذي جاءه من المكان البعيد أعطاه مائة بعير لانامتلاء العين منه أشد من امتلاء العين من غيره ولهذا قال تعالى ولكم فيهاجال حينتر يحون وحين تسرحون ومنها ابي كنت معجاعة في مفازة فضلانا الطريق فقدمواجلا وتبعؤه فكانذلك الجلل ينعطف منتل إلى ال ومنجانب الىجانبوالجميع كأنوا يتبعونه حتىوصل الىالطريق بعدزمان طويل فتجينا منقوة تخيل ذلك الحيوان انه بالمرة الواحدة كيف أمحفظت في خياله صورة تلك المعاطف حق انالذي عجزجم من العقلاء الى الاهتداء اليد فأنذلك الحيوان اهتدى اليه ومنها انها مع كونها في غاية القوة على العمل مباينة لغيرها في الانقياد والطاعة الاضعف الحيوانات كألصبى الصغيرومباينة لغيرها أيضافي أنها يحمل عليها وهي باركة ثم تقوم فهذه الصفات الكشرة الموجودة فيهاتوجب على العاقل أن ينظر في خلقتها وتركيبهاو يستدل بذلك على وجود الصانع الحكيم سبحانه ثم انالعرب من أعرف الناس باحوال الابل في صحتها وسقمها ومنافعهاومضارها فلهذه الاسباب حسن منالحكيم تعالى أن يأمر بالنأمل في خلقتها # ثم قال تعالى ( والى السماء كيف رفعت ) أي رفعا بعيد المدى بلاا مساك و بغيرعد (والى الجبال كيف نصبت) نصبا ثابتا فهي راسخة لاتمبل ولاتزول (والى الارض كيف سطعت ) سطعاعه بدوته صنة فهي مهاد للتقلب عليها ومن الناس من استدل بهذا على ان الارض ليست بكرة وهوضميف لان الكرة اذا كانت في غلم العظمة يكون كل قطعة منها كالسطيح وقرأ على علبه السلام كيف خلقت وني ونصبت وسطعت على البناء للفاعل وتاء الضمير والتقدير فعلتها فعذف المفعول (يمام الثاني) في بيان ما بين هذه الاشواء من المنساسبة اعلم ان من النساس من فسر الربي السحاب المربي السحاب كالعمل الم والمزنوالر بابوالغيم والغين وغيرذلك وانمسارأي السحاب مشبها بالابل في كثير من أ أشمارهم فجوز أنيراد بها السحاب علىطر بقالتشبيه والمجازوعلى هذا التقدير فالمناسبة ظاهرة امااذا حملنا الابل على مقهومه المشهور فوجه المناسبة بينها وبين السماءوالجبال والارض من وجهين ( الاول ) ان القرآن نزل على لغة العرب وكانوا يسافرون كثيرا لانبلدتهم بلدة خالية عن الزرع وكانت أسفارهم في أكثر الامر على الابل فكانوا كثيرا مايسيرون عليها في المهامه القفار مستوحشين منفردين عن الناس

التي ينزلون في أقطارها أ ويننفع ونعيساهها وأشجارها (كيف لصبت) فصبارصينافهى واستخة لاتميل ولاتميد ( والي الارض)الق بضر بون فماو يتقلبون عليهسا (كبف سطعت) سطعا لتوطئة وتمهيدوتسوية وتوطيدحسها يقتضيد صلاحأمورماعليهامن الخلائق وقرى سطعت مشدداوقر ثت الافعال الاربعة على بناءالفاعل للنكلموحذف الراجع المنصوب والمعني أفلا ينظرون نظر التسدير والاعتارالي كيفيةخلق هذه المخلوفات الشاهدة يحقية البعث والنشور لبرجعواغاهمعليهمن الانكاروالنفورويسمعوا الدارك ويستعدواللقاله بالاعان والطاعة والغاء في قوله تعالى (فذكر) لترتيب الامر بالتذكيرعلي مايني عنه الانكار السابق منعدم النظر أى فاقتصر وعلى التذكيرولا تلح عليه ولايهمنكأ نهم لاينظرون ولالتذكرون وقوله تعالى (انماأنت مذكر) تعليل

ونحقيق لمعنى الاندار أىاست عنسلط عليهم تجبرهم على مأثريد كفوله تعمالي وماأنت عليهم بعساروقري بالسدين على الاصل وبالاشمام وقرى بغتم الطاء وقيل هي اذابني تميم فان سيطرعندهم متعدومنه قواع يرتسيطر وقوله تعمالي (الامن تولى وكفر) استنساء منقطع أي لكن من تولى منهم فان الله تعالى الولاية والقهر (فيعذبه الله العذاب الأكس الذي هوعداب جهنم وقبل استئاساه منصل من قوله تعمالي فذكر أى فذكر الامن انقطم طعمك من ايمانه وتولى فاستحق العذاب الاكبر وماييتهما اعتراض وبعضدالاولانه قريء الاعلى التنبيه وقوله تمالى (ان المناامانهم) تعليل لتعذيبه تعالى بالعداب الاكبرأيان الينا رجوعهم بالموت والبعث لا الى أحد سروانا لااستقلالا ولااشتراكاوجع الضمير فيهوفيما بعده ناعتبار معني من كاأن افراده فيماسبني باعتبار لفظها وقرئ ايابهم على أنه فيعال مصدرفيعل من الاباب

ومن شأن الانسان اذا انفرد أن يقبل على النفكر في الاشياء لانه ليس معه من يحادثه وليس هنا لئاشي يشمغل به سمعه و بصره وإذا كان كذلك لم يكن له بد من أن يشغل ياله بالفكرة فأذا فكر في ذاك الحال وقع بصره أول الامر على الجل الذي ركبه فيري منظرا عجيبا واذا نظر الى فوق لميرغير السماء واذا نظر عينا وشمالا لميرغير الجبال واذانظر الى مأتحت لميرغير الارض فكانه تعمالي أمره بالنظروقت الخلوة والانفراد عن الغمر حتى الاتحمله داعية الكبروالحسم على ترك النظر ثم أنه في وقت إلخاوة في المفازة البعيدة لايرى شبأ سموى هذه الاشياء فلاجرم جع الله بينهما في هذه الآية (الوجه الثاني انجبع المخلوقات دالة على الصانع الاانها على قسمين منها ما يكون للعكمة وللشهوة فيهانصيب معاومتهامابكون للحكمة فيها نصيب وايس للشهوة فيها نصيب (والقسم الاول) كالانسان الجسن الوجه والبساتين النزهة والذهب والقضمة وغيرها فهذه الاشياء يمكن الاستدلال يهاعلى الصانع الحكيم الاانهامتعلق الشهوة ومطلوبة للنفس فلم يأمر تعالى النظر فيها لانها بوعمن عند النظراليها وقيهاان تصير داعية الشهوة غالبة على داعبة الحكمة فيصبر ذلك مانعاعن اتمام النظروالفكروسببالاستغراق النفس في محبته (اماالقسم الثاني)فهو كالحبوانات الى لايكون في صورتها حسن ولكن يكون في تركيبها حكم بالغةوهي مثل الابل وغيره الاأن ذكر الابل ههنا أولى لان الف العرب بهاأ كثر وكذا السماء والجال والارضفان دلائل الحدوث والحاجة فيها ظاهرة وليسفيها مايكون نصيبا للشهوة فلاكان هذا القدم بحيث يكمل نصيب الحكمة فيم من الامن من زحة الشهوة لاجرم أمراقه بالتدير فبها فهذا مايحضرنافي هذا الموضع وبالله التوفيق # قوله (فذكر اعاً أنت مذكر ) اعلم انه تعالى لمابين الدلائل على صحة التوحيد والمعادقال رسوله فذكراعاأنت مذكر وتذكيرالرسول اعايكون بذكر هذه الادلة وأعالها والبعث إعلى النظرفيها والتحذيرمن ترك تلك وذلك بعث مند تعالى الرسول على النذكير والصبر على كل عارض معة و بيان انه اندابعث لذلك دون غيره فلهذا قال انما أنت مذكر وقوله (است عليهم عسيطر) قال صاحب الكشاف عسيطر عسلط كقوله وماأنت عليهم بجباروقوله أفانت تكره الناس حتى بكونوا مؤمنين وفيل هوفي افلاتميم مفتوح الطاء على أن سيطرمتند عندهم والمعني انك ماأمرت الابالتذكير فاماأن تكون مسلطا عليهم حتى تقنلهم أوتكرههم على الايمان فلافالوا ممنسختها آية القنال هذا قول جيع المفسرين والكلام في تفسير هذا الحرف قد تقدم عند قوله أمهم المسيطرون \* أماقوله تعسالي (ٱلامن تولى وكفر فيعذبه الله العذاب الاكبر) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) في الآية قولان (أحدهما) انه استثناء حقبق وعلى هذا التقدير هذا الاستثناء استثناء عاذافيه احتمالان (الاول) أن يقال التقسير فذكر الامن تولى وكفر (والثاني) انه إستثناء عن العمير في عليهم والتقدير است عليهم عسيطر الاعلى من تولى واعترض عليه بأنه عليد

في النانبة (ثم انعلينا

حسامم) في الحشر

لاعلى غيرناونم للتراخى

في الرتبــ له لافي الزمان

<u> فان الترتب الزماني بين</u>

اياجهم وحسابهم لابين

كونأباجهاليه تعسالي

وحسابهم عليه تعالى

فاذهما أمران مستمران

وقيةمدرالجملتينبان

وتقديم خبرها وعطف

الثانية على الاولى بكلمة

ثم المفيدة ابعد منزلة

الحساب فىالشدةمن

الانباءعن غاية السخط

الموجب لتشديد

العذاب مالايخني \*عن

وسمامنقرأ سمورة

الغاشية يحاسبه الله

تعمالي حسمايا يسيرا

﴿ سورة اللهجر مكية

وأبهاتهم وعشرون،

(بسم الله الرحن الرحيم)

(والفجر)أقسمسبحانه

بالفجر كاأقسم بالصبع

حيث قال والصبح اذآ

تنفس وقيسل المراديه

صلاته (وايالعشر)

هن عشر ذي الحيد

والملك فسراافعر بفعر

السلام ماكان حينتُذ مأمورا بالقتال ( وجوابه ) لعل المراد الله لاتصير مسلطا الاعلى من تولى (القول الثاني) انه استثناء منقطع غاقبله كماتقول في الكلام قعدنا ننذكر العلم الاان كثيرا من الناس لايرغب فكذا ههذ النقدير است يمستول عليهم لكن من تولى منهم فانالله بمذبه المذأب الاكبر الذي هو عذأب جهنم قالوا وعلامة كون الاستثناء منقطعا حسن دخولان في المستثني واذاكان الاستثناء متصلا لم يتحسن ذلك ألاترى إنك تقول عندي مائتان الادرهما فلا تدخل عليه ان وههنا محسن أن فانك تقول الأأن من تولى وكفر فيعديه الله (المسئلة الثانية )قرئ الامن تولى على التنبيه وفي قراءة ابن مسعود فانه يعدنه (المسئلة الشاائة) انما سماه العداب الاكبر لوجوه (أحدها) انه قد بلغ حدعذاب الكغر وهوالاكبرلان ماعداه منعذاب الفسق دونه والهذا قال تعالى وَلَنَدَيْقَنَهُمْ مِن العَدَابِ الادني دون العَذَابِ الأكبر (وثانِيهَا) هوالعَدَابِ في الدرك الاسفل من النار (وثااثها) أنه قديكون العذاب الاكبر عاصلا في الدنبا وذلك بالقتل وسبى الذرية وغنيمة الاموال (والقول الاول) أولى وأقرب الله تم قال تعالى (ان الينا الابهم ثم انعلينا حسابهم) وهذا كانه منصلة قوله فيعذبه الله العذاب الاكبروانما ذكر تعالى ذلك اير بل به عن قلب النبي صلى الله عليه وسلم حزاته على كفرهم فقال طب نفساعليهم وانعاندوا وكذبوا وجعدوا فانعرجعهم الىالموعدالذي وعدنا فانعلينا حسابهم وفيه سؤال وهو أن محاسبة الكفار انمانكو ن لايصال العقاب اليهم وذلك حق الله أمالي ولابجب على المالك أن يستوفى حق نفسه (والجواب) ان ذلك واجب عليه امايحكم الوعد الذي يمتنعوقوع الخلف فيهواماق الحكمة فانهلولم ينتقم للظلوم من الظالم لكان ذلك شبيها بكونه تعالى راضيابذلك الظلم وتعالى الله عندفلهذا السبب كانت المحاسبة واجبة وههنا مسئلتان (المسئلة الاولى) قرأ أبوجعفر المديي ايابهم بالتشمديد قال صاحب الكشماف وجهد أن يكون فيعالا مصدرا يبفيعل من الاياب أو يكون أصله اوابافعالامن أوب ثم قبل ابوابا كديوان في دوان ثم فعل به مافعل بأصل سيد (المسئلة الثانية) فأئدة تقديم الظرف التشديد بالوعيد فأن ابا بهم ليس الاالى الجبار المقندر على الانتقام وان حسابهم ليس بواجب الاعليه وهو الذي يحاسب على النقير والقطمير والله أعلم

## ﴿ سورة الفجر ثلاثون آية مكية ﴾

## \* ( بسم الله الرحن الرحيم)\*

(والفجر وليال عشر والشفع والوتر والليل اذا يسمر هل فى ذلك فسم لذى حجر) اعلمان هذه الاشباء التي أقسم الله تعالى بمالابد وأن يكون فيها اما فائدة دينية مثل كونها دلائل باهرة على التوحيد أوفائدة دنبو ية توجب بعثا على الشكر أوج وعهما ولاجل ماذكرناه أختلفوا فى تفسير هذه الاشياء اختلافا شديدا فكل أحد فسره بمارآه أعظم درجة فى

عرفة أوا المحر أوالعشر المستقوري تعسير عده المسيد الحدر المستقد المن المداد بالعشر الأيام (والشفع ﴿ الدن ﴾

كلها شنعهاووترها أوشفع هذه الليالي ووترها وقدروي أن النبي عليه الصلاة والسلام فسرهما بيوم المحرو يوم عرفة ولقد كثرت فيهما الاقوال والله تعالى أعلم ﴿ ٥٥٧ ﴾ بحقيقة الحال وقرئ بكسر الواو وهمالغتسان

كالحبر والحبر وقيسل الوتر بالفتح في العدد و بالكسرقي الذحسل وقرئ والوتر بفتح الواو وكسر التاء ( والليل الدايسر )أي يمضي كقوله تعسالى والليل اذأدبر والليل اذاعسس والتقييسد لمافيهمن وضوح الدلالة على كال القدرة ووفور النعمةأو يسمري فيسه منقولهم صلىالمقام أيصلي فيه وحذف الياء اكتفاء بالكسر وقرئ الأباتها على الاطلاق ومحذفهسا وقرئ يستر بالشوين كاقرئ والفعر والوتر وهوالتنو يذالذييفع بدلامن حرف الاطلاق ( هلقذلك قسم ) الخ تحقيق وتقسر ير لفعامذ شأن المقسم بها وكونها أمورا جليلة حقيقدة بالاعظمام والاجلال عندأر باب العقول وتذبيسه على أنالاقسام بهاأمر معتديه خليق بأن يو كديه الاخبار

الدين وأكثرمنفعة في الدنيا أماقوله والفعرفذكروا فيه وجوها (أحدها) ماروي عن ابن عباس ان الفجر هو الصبح المعروف فهوا نفجار الصبح الصادق والكاذب أفسم الله تعالىيه لما يحصل به من انقضاء الليل وظهو ر الضوء وانتشار الناس وسائر الحيوانات من الطبور والوحوش في طلب الارزاق وذلك مشاكل للشور الموتى من قبورهم وفيسه عسبرة لمنتأمل وهذا كقولهوالصبيم اذا أسغر وقال في موضع آخر والصبيح اذاتنفس وتمدح فيآية أخرى يكونه خالفاله فقال فألق الاصباح ومنهم من قال المرادبه جيع النهار الاانه دل بالابتداء على الجميع نظيره والضحى وقوله والنهار أذا تجلى (وثانيها) آن المراد نفس صلاة الفجر وانمأأقسم بصلاة الفجر لانها ملاة في مفتتح النهار وتجتمع لهاملائكة النهار وملائكة الليسل كإقال تعالى الأقرآن الفجر كان مشهودا أي تشهد ملائكة الليلوملائكة النهارالقراءة في صلاة الصبيح (وثانتها) انه فعر يوم معين وعلى هذا القول ذكروًا وجوها (الاول) انه فعربوم النحروذ لك لان أمر المناسك من خصائص ملة ابراهيم وكانت العرب لاتدع الحبم وهو يوم عظيم بأتى الانسان فيد بالقربان كالن الحساج يريدأن يتقرب بذبح نفسه فلماعجز عن ذلك فدى نفسه بذلك الفربان كإقال تعالى وفديناه بذبح عظيم (الثاني) أراد فعردى الحجم لانه قرن به قوله وليال عشر ولانه أول شهر هذه العبادة المعظمة ( الثالث ) المرادفجر المحرم أقسم به لانه أول يوم من كل سنة وعندذلك يحدث أموركثيرة ممايتكرر بالسسنين كالحبم والصوم والزكاة واستثناف الحساب بشهور الاهلة وقي الخبر الأأعظم الشهور عندالله المحرم وعن ابن عباس أنهقال فعر السنةهو المحرم فعمل جلة المحرم فعرا ( ورابعها ) أنه عنى بالفعر العبون التي تتفعر منها المياه وفيها حياة الخلق أماقوله وليال عشر ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) انماجات منكرة من بين ماأقسم الله به لانهاليال مخصوصة بفضائل لأعصل في غيرها والتنكير دال على الفضيلة المُظيمة (المسلَّة الثانية) ذكروا فيه وجوها (أحدها) انها عشر ذي الحِمة لانهاأيام الاشتغال بهذا النسك في الجله وفي الخبر مامن أيام العمل الصالح فيد أفعمل من أيام العشر ( وثانيما ) الهاعشر المحرم من أوله الى آخره وهوتنيه على شرف تلك الامام وفيها يوم عاشورا واصومه من الفضل ماورديه الاخبار (وثالثها) أنها العشر الاواخر منشهر رمضان أقسم الله تعالى بها اشهر فهاوفيها اليلة القدرا ذفي الخبراطلبوها في العشر الاخير من رمضان وكأن عليه الصلاة والسلام اذا دخل العشر الاخير من رمضان شسد المئزروأ يفظ أهله أى كفعن الجاع وأمرأهله بالتهجد وأماقوله والشفع والوتر ففيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) الشفع والوثر هوالذي تسميد العرب الخسا والزكا والعامية الزوج والفرد قال يونس أهل العالية يقولون الوتر بالفتح في العدد والوتر بالكسر في الذحلوتميم تقولوتر بالكسر فيهمامعاوتقول أوترته أوتره أيتارا أيجعلتم وترا أرومنه قوله عليه الصلاة والسلام من استجمر فليوتر والكسر قراءة الحسن والاعش وابن

على طريقة قوله تعالى وانه لقسم اوتعاون عظيم وذلك اشارة اماالى الامورالمقسم بها والتذكير بتأويل ماذكر كامن

تَحِقَيْقَهُ أُوالَى الاقسام بَهِمَا وآياما كان فافية من مَنْيَ البعد اللايذان بعلو رتبة المشارالية و بعد منزلتة في الشرف والنصل أي هلا خير ) براه حقيقا بان يقسم به اجلالا

عباس والفتيح قراءة أهل المدينة وهي امة حجازية ( المسئلة الثانية ) اضطرب المفسرون في تفسير الشُّقع والوتر وأكثر وأكثر ونحن نروى ما هوالاقرب (أحدها) أن الشفع يوم النحر والوتر يومعرفة وانماأ قسم الله بهمالشرفهماأ مايومعرفة فهوالذى عليه يدور أمرالحيم كافي الحديث الحبم عرفة وأمايوم النحر فيقع فيسه الفربان وأكثر أمور الحبم من الطواف المفروض والحلق والرمى و يروى أن يوم النحر هو يوم الحج الاكبر فلما اختص هذان اليومان بهذه الفضائل لاجرم أقسم الله بهما (وثانيها) أن أيام التشريق أيام بقية أعال الحج فهي أيام شريفة قال الله وأذكروا الله في أيام معدودات فن تعجل تى يومين فلااثم عليه والشفع هو يومان بعديوم النحر والوترهواليوم الثالث ومن ذهب الى هذا القول قال حل الشقع والوتر على هـندا أول من حلهما على العيد وعرفة من وجهين (الاول) ان العيدوعرفة خلافي العشر فوجب أن يكون المراد بالشفع والوتر غيرهما (الثاني) ان بعض أعال الحيم انما يحصل في هذه الايام فمل اللفظ على هذا يفيد القسم يجميع أيام أعمال المناسك (وثمالئها) الوتر آدم شفع بزوجته وفي رواية أخرى الشفع آدم وحواء وااوتر هوالله تعالى (ورابعها) الوتر ما كان وثرا من الصلسوات كالمغرب والشفع ماكان شفعامنها وروى عربن الحصين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنهقالهي الصاوات منها شفعومتها وترواعا أقسم الله بها لانالصلاة تالية الاعسان ولايخني قدرها ومحلها من العبادات (وخامسها) الشفع هوالخلق كله لقوله تعالى ومن كلشئ خلفنازوجين وقوله وخلفناكم أزواجا والوتر هوالله تعالى وقال بعض المشكلمين لايصح أن يقال الوتر هوالله لوجوه ( الاول ) انابينا ان قوله والشفع والوتر تقديره ورب الشفع والوتر فيجب أن يراد بالوترالمر بوب فبطل ماقالوه (الثاني) أن الله تعالى لا يذكر مع غيره على هذا الوجه بل يعظم ذكره حتى بتير من غيره وروى أنه عليه الصلاة والسلام سمع من يقول الله ورسوله فنهاه وقال قل الله تم رسوله قالوا وماروى انه عليه الصلاة والسلام قال ان الله وتر يحب الوتر ليس بمقطوع به ( وسادسها ) ان شيأ من المخاوقات لا ينقل عن كونه شفعا ووترا فكانه يقالأقسم بربالفردوالزوج منخلقه فدخل كلالخلق تحته ونظيره قوله فلاأ قسم عاتبصرون ومالاتبصرون (وسابعها) الشفعدرجات الجنة وهي ثمانيةوالوتر دركات النار وهي سبعة ( ومامنها ) الشفع صفات الحلق كالعلم والجهل والقدرة والعجزوالارادة والكراهية والحياة والموت أماالوتر فهو صفة الحق وجود بلاعدم حياة بلاموت علم بلاجهل قدرة بلاعين عن بلاذل (وتاسعها) المراد بالشفع والوتر نفس العدد فكا نه أقسم بالحساب الذي لابد المخلق منه وهو بمز اة الكتاب والبيان الذي من الله به على العباد اذهال علم بالقلم علم الانسان ملم يعلم وهال علمه البيان وكذلك بالحساب يعرف مواقيت العبادات والايام والشهور قالتعالى الشمس والقمر بحسبان وقال لتعلوا عددالسنين والحساب ماخلق الله ذلك الابالحق ( وعاشرها ) قال مقاتل

وتعظيما والمراد يحقبق أنالكل كذلك وانميا أوثرت فدهالطر نقة هضا للخلق والذاتا بظهور الامر أوهل في اقسامي بثلك الاشياء اقسام لذي جر مقبول عنده يعتدبه ويفعل مثله ويؤكدبه المقسم عليمه والحجر العقل لانه يحجر صاحب أى يمنعه من النهافت فيمالا ينبغي كاسمي عقلا ونهيدلانه يعقل وينهي وحصاة أيضا من الاحصاء وهوالضبط قال الفراء يقسال انه لدوحجر اذاكان قاهرا لنفسه منابطا لها والمقسم عليه محذوف وهوليعلذبن كايذي عنه قوله تعالى ( ألم تر كيف فعل بك بعاد) الخفأنه استشهاد بعله عليه الصلاة والسلام عمايدل عليه من تعذيب عاد وأضرابهم المشاركين اقومه عليه الصلاة والسلام فىالطغيان والفساد على طريقة قوله تعمالي ألم ترالي

الذي حاج ابراهيم في ربه الآية وقوله تعالى ألم ترأنهم في كل واديه يمون كانه قيل ألم تعلم علما يقينيا ﴿ الشفع ﴾

كَيْفُ عَدْبٌ وَ بِكَ عَادَا وَنَظَائُرُهُمْ فَيَعْدَبُهُ وَلاَء أَيْضًا لاشتراكهم فيما يُوتِجَبه من الكفر والمعاصي والراد بغاد أولا ذعادً بن عوص بن ارم بن سام بن توج ﴿ ٥٥٩ ﴾ علية السلام قوم هو دعليه السلام سموا باسم أبيهم كاسمى بنوهاشم

هاشماوقد قبل لاوائلهم عأدالاولي ولاواخرهم عاد الاخرة قال عاد الدين بن كشركل مأورد في القرآن خبرعاد الاولى الامافي سورة الاحقاف وقوله تعالى ( ارم ) عطف بيان احاد للايذان بأنهم عادالا ولى يتقدير مضاف أي سبط ارم أوأهل ارمعلى ماقيل منأنارماسم بلدتهم أوأرضهم التي كانوا فيها و يوسد القراءة بالاصافة وأياماكان فامتساع صرفها للنعر مف والتسأنيث وقرى ارم باسكان الراء تخفيفاكا فرى بورقكم (ذات المماد) صفة لارم أيذات القدود الطوال عملي تشبيه فاماتهم بالاعدةومند قولهم رجلعد وعدان اذاكان طويلا أوذات الخيام والاعدة حبث كانوابدويين أهلعد أوذات البناء الرفيع أوذات الاساطيين علىأنارماسم يلدتهم وقرئ ارمذات العماد مِاصَافَة ارم الى ذاتُ العماد والارم العلم أي بعاد أهل إعلام

الشفع هو الايام والليالي والوتر هواليوم الذي لاليل بعده وهو يوم القيامة ( ألحادي عشر) الشفع كل نبي له اسمان مثل مجد وأحد والمسيم وعيسي و يونس وذا النون والوتركل نيله اسم واحد مثل آدم ونوح وابراهيم (الثاني عشر) الشفع آدم وحوام والوترمريم (الثالث عشر) الشفع العيون الاثنا عشر التي فجرها الله تعالى لموسى عليه السلام والوثر الآيات التسع التي أوتي موسى في قوله ولقدآنينا موسى تسع آيات بينات (الرابع عشمر) الشفع أيام عاد والوتر لياليهم لقوله نعالى سبع ليالونمانية أيام حسوما ( الخامسعشمر ) الشقع البروج الاثنا عشر لقوله تعمالي جعل في السماء بروجا والوتر الكواكب السبعة ( السادس عشر ) الشفع الشهر الذي يتم ثلاثين يوما والوتر الشهر الذي يتم تسعة وعشرين يوما (السابع عشر) الشقع الاعضاء والوتر القلب قال تعالى ماجعلالله لرجل من قلبين في جوفه ( الثامن عشس ) الشفع الشفنان والوتر اللسان قال تعالى ولسانا وشفتين (التاسع عشم ) الشفع السجدتان والوتر الركوع ( العشرون) الشفع أيواب الجنة لانها تمانية والوتر أيواب النار لانهاسبعة واعلم ان الذي يدل عليه الظاهر أنالشفع والوتر أمرانشر يفان أقسم الله تعالى بهما وكل هذه الوجوء التي ذكرناهامحتمل والظاهر لااشعارله بشئ منهذه ألاشياء علىالتعبين فانتبت فيشئ منها خبرعن رسول الله صلى الله عليه وسلم أواجاع من أهل التأويل حكم بأنه هوالمرادوان لم ينبت فيجب أنبكون الكلام على طريقة الجواز لاعلى وجه القطع ولقسائل أن يقول أيضااني أحل الكلام علىالكل/لانالالف واللام فيالشفع والوتر تفيد العموم أما قوله تعالى والديل اذا يسرفقيه مسئلتان (المسئلة الاولى) اذا يسر اذا عضي كاقال والايل اذاأذبر وقوله والايل اذاعسعس وسراها مضيها وانقضاؤها أويقال سراهاهو السيرفيها وقال قتادة اذايسر أي اذاجاء وأقبل (المسئلة النائبة) أكثر المفسرين على انه ليس المراد منه ليلة مخصوصة بلالعسوم بدليل قولهوالليل اذا أسفر والايلااذاعسمس ولان نعمة الله بتعاقب الليل والنهار واختلاف مقاديرهما على الحلق عظيم فصيح أن يقسم به لان فيه تنبيها على أن تعاقبهما بتدبيرمد برحكيم عالم بجميع المعلومات وقال مقاتل هي ليلة المزداغة فقوله اذايسر أىاذايسار فيه كمايقال ليل نائم لوقوع النوم فيه وليل ساهر لوقوع السهر فيدوهي ليلة يقع السرى في أولها عند الدفع من عرفات الى المزد لفة وفي آخر كاروى انه عليه الصلاة والسلام كان يقدم صعفة أهله في هذه الليلة وانما يجوز ذلك عند الشافعي رحه الله بعد نصف الليل (المسئلة الثالثة) قال الزجاج قرئ اذايسرى بإثبات الباءتم قالوحذفها أحبالي لانها فاصلة والفواصل تحذف منها الباآت ويدل عليها الكسرات فال الفراء والعرب قدتفذف الباء وتكتني بكسرة ماقبلها وأنشد كفال كف ما يبق درهما \* جودا وأخرى تعط بالسيف الدما فاذاجاز هذا فيغير الفاصلة فهو في الفاصلة أولى فأن قبل لم كأن الاختيار أن تحذف

الباء اذاكان في فاصلة أوقافية والحرف من نفس الكلمة فوجب أن يثبت كاأثبت سائر الحروف ولم يخذف أجاب أبوعلى فقال القول في ذلك أن الفواصل والقوافي في موضع وقف والوقف موضع تغيير فلاكان الوقف ثغير فيد الحروف الصحيحة بالتضعيف والاسكان وروم الحركة فيها غيرت هذه الحروف المشابهة للزيادة بالحذف وأمامن أثبت الياء في سمرى في الوصل والوقف فأنه يقول الفعل لا يحذف منه في الوقف كا يحذف في الاسماء نحو قاض غاز تقول هو يقتضىوأنا أقضى فثبت الياء ولاتحدف وفوله تعسالى هل في ذلك قسم لذي حجر فيه مسئلتان (المسئلة الاولى) الحجرالعقل سمى به لانه يمنع عن الوقوع فيمالاينبغي كاسمى عقلا ونهية لانه يعقل ويمنع وحصاة من الاحصاءوهوالضبط قال الفراء والعرب تقول انه لذي حجر إذاكان قاهر النفسه صابطًا لها كأنه أخذ من قولهم خبرت على الرجل وعلى هذاسمي العقل حبر الانه عنع من القبيم من الحروهو المنع من الشيُّ بالنصيبيق فيه ( المسئلة الثانية ) قوله هل في ذلك قسم استفهام والمراد منه النَّا كيدكن ذكر حجمة باهرة ثم قال هل فيماذكرته حجمة والمعنى ان من كان ذااب علم ان مأأقسم الله تعالىبه منهذه الاشياء فيه عجائب ودلائل علىالتوحيد والربو بية فهو حقيق بأن يقسم به لدلالته على خالفه قال القاضي وهذه الآية تدل على ماقلنا ان القسم واقع برب هذه الامور لان هذه الآية دالة على انهذا مبالغة في القسم ومعلوم أنالمبالغة في القسم لاتحصل الافي القسم بالله ولان النهى قدورد بأن مخلف العاقل بهذه الامور \* قوله تمال (ألم تركيف فعل ربك بعادارم ذات العماد التي لم يُخلق مثلها في البلاد وتمود الذين جابوا الصخر بالواد وفرعون ذي الاوتاد الذين طغوا في البلاد قا كثروا فيها الفساد فصب عليهم ربك سوط عداب ان ربك لبالرصاد) واعلم ان في جواب القسم وجهين(الاول) انجواب القسم هو قوله ان ريك لبالمرصاد ومايين الموضعين معترض بينهما (الثاني)قال صاحب الكشاف المقسم عليه محذوف وهو لنعذبن الكافرين يدل عليد قوله تعالى ألمترالى قوله فصب عليهم ربك سوط عذاب وهذا أولى من الوجه الاول لانه لما لم يتعين المقسم عليه ذهب الوهم الى كل مذهب فكان أدخل في التخويف فلاجاء بعده بيان عداب الكافرين دل على المقسم عليه أولا هو ذلك أماقوله تعالى ألمرتر ففيه مسئلتان(المسئلةالاولى) ألمرترألم تعلم لانذلك مما الايصيح أن يراه الرسول والمما أطلق لفظ الرؤية ههنا على العلم وذلك لان أخبارهاد وتموذ وفرعون كانت منقولة بالتواتر أما عاد وتمود فقدكانا في بلاد العرب وأما فرعون فقد كانوا يسمونه منأهل الكتاب وبلادفرعون أيضامتصلة بأرض العربوخيرالتواتر يفيد العلم الضروري والعلم الضروري جار مجرى الرؤية في القوة والجلاء والبعد عن الشبهة فلذلك قال ألم تر بمعنى ألم تعلم (المسئلة الثانية ) قوله ألم تر وان كأن في الظاهر خطابا للنبى صلى الله عليه وسلم لكنه عام لكل من علمذلك والمقصود من ذكرالله تعالى

وقيلهيجلة دعأئبة اعترضت بين الموصوف والصفية وروى أنه كان لعاداينان شديد وشداد فلكا وقهرا ثممات شديد وخلص الامراشدادفاك الدنيا ودانتاهملوكهافسمع بذكر الجنه فقالأبني مثلهافبتي ارمني بعض صحارى عدن في ثلثمائة سنة وهي مدينة عظيمة قصورها من الذهب والفضة واساطينهما منال برجدوالياقوت وفيهاأصناف الاشجار والانهارالطردة ولاتم باوهاسارالهابأهل ملكته فلاكان منها على مسيرة يوم وليلة بعث الله تعالى عليهم صيعة من السماء فيهلكوا وعن عبدالله بن قلابة أنهخرج فيطلبابل له فوقع عليها لحمل ماقدرعليه بماتمة وبانع خبره معاوية فاستحضره فقص عليه فبعث الى كعب فسأله فقال هي ارم ذات العماد وسيذخلها رجل من المساين في زمانك أحر

أشقرقصير على حاجبه خال وعلى حقبه خال يخرج في طلب ابل له ثم النفت الى ابن قلابة فقال هذا ﴿ حَكَايَتِهُم ﴾ والقوة والله فلك الرجل ( التي المريخلق مثلها في البلاد ) صفة أخرى لارم أى لم يخلق مثلهم في عفلم الاجرام والقوة

فيولكهم اولم بخلق مثل مدينة شداد فيجيع بلادالدنيا وقري لمبخلق على استادم الى الله تعالى (وتمود)عطفعلى عاد وهبي قبيلة مشهورة سميت باسم جدهم عود کنی جندیس وهماایناع**ا**مر بن ارم بن سام بن نو ح عليد السلام وكانوا عرنامن العارية سكنون الحربين المعازوتبوك وكانوايعبدون الاصنام كعاد ( الذن حا به ا الصحخر بالواد) أي قط**موا** صخر الجبال فأتخذوا فها يسوتا نحتوها من الصحر كقوله تعالى وتعتون من الجبال بيوتا قبلهم أول من نعت الجبال والصخور والرخام وقدينوا ألفا وسبعمائة مدنة كلها من الجارة (وفرعون ذي الاوتاد) وصف يذلك لكثرة جنود. وخيامهم التي يضر بونها فيمنازلهم أولتعذيبه اللاوتاد (الذين طغوا في البلاد) اما محرور على أنه صفة للمذكورين وأأومنصوب أومرفوع على الذم أي طغي كل طائفة منهم في لادهم

حكايتهم أن يكون زجرا للمكفار عن الاقامة على مثـــل ماأدى الى هلاله عاد وتمود وفرعون وقومه وليكون بمثا للموءمنين على الثرات على الايمان أماقوله تعالى بعادارم ذات العماد ففيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى ذكر ههنا قصم ثلاث فرق من الكفارالمتقدمين وهيعاد وتمودوقوم فرعون على سبيل الاجهال حيثقال فصب عليهم ر بكسوطعداب ولم بيين كيفية ذلك العداب وذكر في سورة الحاقة بيان ما أبهم في هذه السورة فقال فأمائمود فأهلكوا بالطاغية وأماعاد فأهلكوا بريح مسرصه الى قولهوجاء فرعون ومن قبله والمؤتفكات بالخاطئة الآية (المسئلة الثانية)عادهوعاد بن عوص بن ارم بنسام بن نوح تماذهم جعلوالفظة عاداسماللقبيلة كإيقال ابني هاشم هاشم ولبني تيم تميم ممقالوا للمتقدمين من هذه القبايلة عادا الاولى قال تعسال وانه أهلك عادا الاولى وللمتأخرين هاداالاخيرة وأماارم فهواسم لجدعاد وفيالمراذ مندفى مذهالآية أقوال (أحدها) أنالمتقدمين من قبيلة عادكانوا يسمون بعادالاولى فلذلك يسمعون بارم تسمية الهمباسم جدهم (والثاني) أنارم اسم لبلدتهم التي كانوافيها ثمقيل تلا المدينة هي الاسكندر يتوقيل دمشق (والثالث) أن ارم اعلام قوم عاد كاتو ايبنو نها على هيئة المنارة وعلى هيئة القبورقال أبوالرقيش الاروم قبورعاد وأنشد هبها أروم كهوادى البخت # ومن الناس منطعن في قول من قال النارم هي الاسكندرية أودمشق قال لان منازل عاد كانت بين عمان الى حضرمون وهي بلاد الرمال والاحقاف كإقال واذكرأ خاعاد اذ أنذرقومه بالاحقاف وأماالاسكندرية ودمشق فليستامن بلاد الرمال (المسئلة الثالثة) ارم لاتنصرف قبيلة كانت أوأرصا للتعريف والتأنيث( المسئلة الرابعة ) في قوله ارم وجهان وذلك لانا انجعلناه اسم القبيلة كانقوله ارمعطف بياناهاد وايذانابانم عاد الاولى القديمة وانجعلناه اسم البلدة أوالاعلام كانالنقدير بعاد أهل ارم تمحذف المضاف وأقيم المضاف اليدمقامه كافى قوله واسئل القرية ويدل عليه قراءة ابن الزبير بعادارم على الاصافة (المسئلة الخامسة) قرأ الجسن بعادارم مفنوحتين وقرئ بعادارم بسكون الراءعلى النحفيف كاقدى بورقكم وقرى بعادارم ذات العماد باصافة ارمالى خات العماد وقرى بعادارم ذات العماد يدلامن فعل ربكوالتفدير ألم تركبف فعل ربك بعا - جعل ذات العماد رسميا أماقوله ذات العمساد ففيد مسئلتان ( المسئسلة الاولى ) في عرابه وجهان وذلك لاناان جعلنا ارماسم القبيلة فالمعنى انهم كانوا بذوبين يسكنون الاخبية والخيام والخباء لابدفيها مزالعمادوالعماد بمعنى العمود وقديكون جمع العمد أو يكون المراد بذات العمادانهم طوال الاجسام على تشبيه قدودهم بالاعدة وقبل ذات البناءالرفيع وانجعلناه اسم البلد فالمعنى انهاذات أساطين أى ذات أبنية مرفوعة على العمد وكأنوابعالجون الاعدة فينصبونها ويبنون فوقها القصور قال تعالى في وصفهم آتبنون بكل ريع آية تعبئون أي علامة و بناء رفيه ( المسئلة الثانية ) روى انه كان لعاد

ابنان شداد وشديد فلكاوقهراتم مات شديدوخلص الامراشداد فلك الدنبا ودانتله ملوكها فسمع بذكرالجنة فقال أبني مثلها فبنيارم في بعض صحارى عدن في ألثماثة سنة وكانعره تسعمائة سنة وهيمدينة عظيمة قصورها من الذهب والفضة وأساطينهامن الزبرجدوالباقوت وفيها أصناف الاشجار والانهار فلتم بناوها ساراليها بأهل مملكته فلاكان منها على مسيرة يوم والهة بعث الله عليهم سيحةمن السماء فهلكوا وعن عبدالله ابن قلابة أنه خرج في طلب ابل له فوصل الى جنة شداد فحمل ماقدر عليه مماكان هناك و بالغخبره معاوية فاستحضره وقص عليه فيعث الى كعب فسأله فقال هي ارم ذات العمآد وسيدخلهارجل من المسلين في زمانك أحر أشفر قصير على حاجبه حال وعلى عنقه خال يخرج في طلب ابل له ثم النفت فأبصرا بن قلابة فقال هذا والله هوذلك الرجل أما قوله التي لم يُخلق مثلها في البلاد فالضمير في مثلها الى ماذا يعود فيد وجوه (الاول) لم يخلق مثلها أى مثل عاد في البلاد في عظم الجثة وشدة القوة كان طول الرجل منهم أربعمائة ذراع وكان يحمل الصحرة العظيمة فيلقيها على الحم فيهلكهم (الثاني) لم يخلق مثل مدينة شدادق جبم بلاد الدنبا وقرأ ابن الزبير لم يُخلق مثلها أي لم يُخلق الله مثلها (الثالث)أن الكنابة عأدة الى العماد أى لم يخلق مثل تلك الاساطين في البلاد وعلى هذا فالعماد جع عد والمقصود منهذه الحكابة زجر الكفار فانه تعالى بين أنه أهلكهم بماكفروا وكذبوا الرسل معالدي اختصموا به من هذه الوجوه فلائن تكونوا خا تُفين من مثل ذلك أيها ا الكفار اذاأةتم على كفركم معضعفكم كانأولي أماقوله تعالى وتمود الذين جابوا الصخر بالواد فقال الليث الجوب قطعك الشي كايجاب الجبب يقسال جاب بجوبجو با وزاد أ الفراء يجيب جيبا ويقال جبت البلادجوبا أىجلت فيهاوقطعتها قاله ينعباس كانوا يجو بون البلاد فيجعلون منها بيوتا وأحواضا وماأرادوا من الابنية كاقال وتهجنون من الجبال بيوتا قبل أول من ثعت الجبال والضخور والرخام نمود و بنوا ألفا وسبعما ئة ب مدينة كلها من الحجارة وقوله بالواد قال مقائل بوادى القرى وأماقوله تعالى وفرعون ا ذي الاوتاد فالاستقصاء فيه مذكور في سورة ص ونقول الآن فيه وجوه ( أحدها ﴾ أنه سمى ذاالاوتاد لكثرة جنوده ومضاربهم التي كانوايضر بونها اذا نزاوا (وثانبها) انه كان يعذب الناس ويشدهم بها الى أن يموتواروى عن أبي هر يرة أن فرعون وتدلامر أته أربعة أوتادوجعل على صدرها رحاواستفبل بهاعين الشمس فرفعت رأسهاالي السماء وقالت رب ابن لى عندك بيتا في الجنة ففرج الله عن بيتها في الجنة فرأته (وثالثها) ذي الاو نادي أي ذي الملك والرجال كاهال الشاعر \* في ظل ملك راسيخ الاوتاد \* (ورابعها)روى قتادة عن سعيد بنجبير عن إن عباس انتلك الاوتاد كانت ملاعب بلعبون تحتها لاجله واعلم ان الكلام محتمل لكل ذلك فبين تعالى لرسوله انكل ذلك مما تعظم به الشدة والقوة والكثرة لم عنع من ورود هلاك عظيم بهم واذلك قال تعالى الذين

أىأنزل انزالا شديدا على كل طائفة من أولئك الطوائف عتيب مافعلته منالطغان والفساد (سوطعداب)أىعداب شديد لايدرك غايته وهوعبارةعاحلبكل منهممن فنون العذاب التي شرحت فيسائر السورالكر عةوتسميته سوطاللاشارة الى ان ذلك بالنسبة الىماأعدلهم فىالآخرة بمنزلة السوط عند السيف والتعبير حنانزاله بالصباللايذان بكارته واستمراره وتتابعه فانه عبارة عن اراقة شيءً ملئع أوجارمجراه في السيدلان كالرمل والحبوب وافراغه بشدة وكثرة واسترار ونسبته الىالسوط مع أنه ليس من ذلك القيس باعتبار تشبيهه في تروله المتتا بع المتدارك على المضروب يقطرات الشي المصبوب وقيل السوط خلط الشئ بعضد ببعض فالمعني ماخلطاهم منأنواع العنداب وقد فسر عالنصيب وبالشيدة

يقبل الاسترارق نفسه وقوله تعالى (ان رىك لبالمرصاد) تعلمل لماقيله والدان بأن كفار قومه عليدالصلاة والسلام سيصيعهم مثل ماأصاب المذكور ينامن العداب كالني عندالتعرض الاصافة إلى صيره عليد الصلاة والسلام وقيل هوجواب القسم وما بينهما اعتراض والمرصاد المكازالذي يترقب فية الرصدمفعال من رصده كالميقات من وقتدوهذا تمشل لارصاده تعمالي بالمصاة وأنهم لايفوتونه وقو له تعمالي ( فأما الانسان) الخ متصل عاقبله كانه قيل اله تعالى بصددمراقبة أحوال عباده ومجازاتهم باعالهم خيراوشرافأماالانسان فلانهمه ذلك وانسا مطحع أنظاره ومرصد أفكاره الدنياو لذائذها (اداماا تلامر مه) أي عامله معاملة من بتليه بالغني والمسار والفساء في قولد تعالى (فأكرمه ونحمه ) تفسير ية فان الاكرام والتنعيم من الابتلاء

طغواني البلادوفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) يحتمل انه يرجع العتمير الى فرعون خاصة لانه يليد و يحتمل أن يرجع الى جيع من تقدم ذكرهم وهذا هوالاقرب(المسئلة الثانية) أحسن الوجوه في اعرابه أن يكون في على النصب على الذم و يجوز أن يكون مرفوعًا على هم الذين طغوا أومجرو را على وصف المذكور ين عادو عود وفرعون ( المسئلة الثالثة) طغوا في البلاد أي علوا العساسي وتجبروا على أنبياءالله والمؤمنين ثم فسر طغيانهم بقوله تعالى فأكثروافيهاالفساد ضدالصلاح فكما ان الصلاح يتناول جيع أقسام البرقالفساد يتناول جيع أقسام الاثمفن عمل بغيرأمرالله وحكم في عباده بالظلم فهومفسد ممقال تمالي فصبعليهم بالتسوط عداب واعلانه يقال صبعليه السوط وغشاه وقنعه وذكر السوط اشارة الى أنماأ حله عهم في الدنيا من العداب العظيم بالقياس الى ماأعداهم في الأخرة كالسوط اذا فيس الى سائرمايعذب به قال القاشي وشبهد بصبالسوطالذي يتواثرعلي المضروب فيهلكه وكان الحسن اذاقرأهذه الآية قال ان عندالله أسواطاكثيرة فأخذهم بسوطمنها فانثيل أليس انقوله تعالىواو يواخذالله الناس بظلهم ماترك على ظهرها من دابة يقتمني تأخير العذاب الى الآخرة فكيف الجمع بين هاتين الآيتين فلناهذه الآية تقتضي تاخير تمام الجزاء الىالآخرة والواقع في الدنياشي من ذلك ومقدمة من مقدماته تم قال تعمالي أن ربك لبالمرصاد ذكر النفسير المرصاد عندقوله كأنت مرصادا ونقول المرصاد المكان الذي يترقب فيه الرصد مفعان من رصده كالميقات من وقته وهذامثل لارصاده العصاة بالعقاب وانهم لايفوتونه وعن بعض العرب أنه قبل له أين ربك فقال بالمرساد وللمفسر بن فيه وجوه ( أحدها ) قال الحسن يرصد أعسال بني آدم ( وثانيها ) قال الفراء اليه المصير وهذان الوجهان عامان للمؤمنين والكافرين ومن المفسرين من يخمي هذه الآية اما يوعيدالكفارأ و يوعيد العصاة أماالاول فقال الزجاج رصدمن كفريه وعددل عن طاعته بالعذاب وأمأ الثاني فقال الضحاك يرصد لاهل الظلم والمعصية وهذه الوجوه متقاربة # قوله تعالى (فأماًالانساناداماالتلاه ربه فأكرمهونعمه فيقول ربي أكرمن وأما اذاماايتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربي أهان اعلم أنقوله فأما الانسان متعلق يقوله أن ربك لبالرصاد كانه قبل متعالى لبالمرصاد في الآخرة فلاير بد الاالسعى للآخرة فأما الانسان فأنه لاء تم الاالدنيا ولذاتها وشهواتهافان وجدال احة في الدنيا يقول ربي أكرمني وان بهيجدهد الراحة يقول ربي أهانني وأغلعه قوله تعالى في صفة الكفار يعلون ظاهرامن الحياة الدنيا وهم عن الأخرة هم غافلون وقال ومن الناس من بعبدالله على حرف قان أصا به خبراطمأن به وان أصابته فتنذا نقلب على وجهه وهذا خطأ من وجوه (أحدها) ان سعادة الدنبا وشقاوتهما في مقابلة مافي الاخرة من السعمادة والشقاوة كالقطرة في اليمر فالمتنعم في الدنيا لوكان شتيا في الآخرة فداله التنعم ليس بسعادة والمتألم المحتساج

فى الدنبا لوكان سعيدا فى الآخرة فذاك ليس باهانة ولاشقاوة فابت أن المتنعم فى الدنبسا لايجو زله أن يحكم علىنفسه بالسعادة والكرامة والمتألم فيالدنيالايجو زلهأن يحكم على نفسه بالشقاوة والهوان ( وثانبها ) أنحصول النعمة في الدنبا وحصول الآلام في الدنيالايدل على الاستحقاق فانه تعالى كشيراما يوسع على العصاة والكفرة امالانه يقعل مايشاه ويحكم ماير يدواما بحكم المصلحة واماعلى سبيل الاستدراج والمكر وقديضيق على الصديقين لاصندادماذكرنا فلأيذبغي للعبد أن يظن أن ذلك مجازاة (وثالثها) أن المتنع لاينبغي أن يغفل عن العاقبة فان الامور بخواتيها والفقير والمحتساج لاينبغي أن يغفل عمالله عليه من النعم التي لاحدلها من سلامة البدن والعقسل والدين ودفع الآخات والآلام التي لاحد أهدا ولاحصر فلا بنبغي ان يقضي على نفسه بالاهانة مطلقا (ورابعها) أن النفس قد ألغت هذه المحسوسات فتي حصلت هذه المشتهيات واللذات صعبهاالانقطاع عنها وعدم الاستغراق فيهاأما اذالم يحصل للانسان شي من هذه المحسوسات رجعت شاءت أم أبت الى الله واشتغلت بعبود ية الله فكان وجدان الدنيا سبباللحرمان عن الله فبكيف بجو زالة ضاء بالشقاوة والاهانة عندعدم الدنبامع انذلك أعظم الوسائل الى أعظم السعادات (وخامسها) أن كثرة الممارسة سبب لتأكد المعبسة ونأكد الحية سبب لتأكد الألم عندالفراق فكل منكان وجدانه للدنيا أكثر وأدوم كانت محبئه لهاأشدفكان تألمه بمغار قتها عندالمون أشدوانذي بالصد فبالضد فاذأ حصول لذات الدنياسبب الالم الشديد بعدالموت وعدم حصولها سبب للسعادة الشديدة بعدالموت فكيف يقال ان وجدان الدنياسعادة وفقدانها شقاوة واعلم ان هذه الوجوه انماته مح معالقول باثبات البعث روحانياكان أوجسمانيا فأمامن ينصكر البعث من جيع الوجوه فلايستقيم على قولهشي من هذه الوجوء بل يلزمه القطع بأن وجدان الدنيل هوالسعادة وفقدانها هوالشقاوة ولكن فبسه دقيقة أحرى وهي أنهر يساكان وجدان الدنيا الكثيرة سببا للقتل والنهب والوقوع فأتواع العداب فريماكان الحرمان سببان ابقاءالسلامة فعلى هذا التقدير لايجو زأيضالمنكر البعث منجم الوجوء انبقد أ على صاحب الدنيابالسعادة وعلى فاقدها بالهوان فريما يتكشف له أن الحال بعد دُلْهَمَ بالضدوق الآية سؤ الات ( اسو لاالول) قوله فأما الانسان المرادمند شخص معلى أوالجنس (الجواب) فيه قولان (الاول) أن المرادمنه شخص معين فروى عن إن عباس أنه عتبة بن ربيعة وأبوحديفة بن المغيرة وقال الكلي هوأبي بن خلف وقال مقاتل نزلت. في أمية ن خلف ( والقول الثاني ) أن المراد كل من كان موصوفا بهدنا الوصف وهو الكافرالجاحدلبوم الجراء ( السوال الثاني ) كيف سمى بسط الرزق وتقديره ابتلاء (الجواب) لانكل واحدمتهما اختبارالعبد فاذابسط لهفقدا ختبرحاله أيشكرأم يكفر واذاقدرعليه فقداختبرحاله أبصبرأم يجزع فالحكمة فيهما واحدة وتحوه قوله تعالى

فضل به عليه ايالوه أيشكرأم يكفر وهوخبر للمبتذا الذى هوالانسان والغاء لمافي أمامن معني الشرط والظرف للنوسط على تسدّ النَّاخير كانه قبل فاما الانسان فيقول ربي أكرمن وقت التملائه بالانعام وانمساتقديمه الايذان من أول الامر بأن الأكرام والتعيم يطريق الابتلاء ليتضم اختملال قولهالمحكي (وأمااذامااتلاه) أي وأماهواذاماالتلامر به (فتدرعليه رزقد) حسانة مسه شاته المبنية على الحكم البالغة (فيقول ريي أهاني) ولايخطر ببالهأزذلك ليباوه أيصبرأم يجزع معأنه ليسمن الاهانة في شيء بل التقتــــــرقد يوءدى الى كرامة الدارين والنوسعةقد تفضيالي خسرانهماوقرئ فقدر بالتشديد وقرئ أكرمني وأهاني بائبات الياء وأكرمن وأهانن بسكوناانون فيالوقف (كلا) ردع الانسان عن مقالته المحكية

والقدروحال الردع والتكذب الى قولدا لاحير بعيد وقوله تعالى (بل لاتكرمون اليتبم) التقال من بيسان سوء أقواله الى بيسان سوءاً فعساله والالتفات الى الخطاب الا بذان باقتصاء ملاحظة جنايته السابقة لشافهته بالتوييخ تشديداللتقريع وتأكيداللتشنيع والجمع باعتبار معنى الانسان اذالمرادهوالجنس أي يللكم أحوال أشد شراماذكروأدل على تهالككم على المال حبث ريكر مكم الله تعالى بكثرةالمال فلاتوادون مايلزمكم فيدمن أكرام اليتيم بالمبرة به وقرى لايكرمون(ولاتعاضون) بعذف اجدى الناوين من تنجحا صنون أى لا يحض بعضكم بعضا (على طعام المسكين)أى على اطمامه وقري تحاضون من المعاشة وقرى \* يحضون بالياء والتماء (وتأكلون التراث)أي المراث وأصله وراث (أكلالما) أي ذالمأي جهعبينالحلالوالحرام

ونبلوكم بالشره الخيرفتنة (السوال الثالث) لماقال فأكرمه فقد صحيم أنه أكرمه وأثبت ذلك ثم انه لما حكى عنه انه قال ربأ كرمني ذمه عليه فكبف الجمع بينهما ( والجواب ) ان كلة الانكار هي قوله كلافلملا يجوز أن يقال الها مختصة بقوله رب أهانن سلنا ان الانكار عائداليهمامعا ولكن فيدوجوه ثلاثة (أحدها) انهاعتقد حصول الاستحقاق في ذلك الأكرام ( الثاني ) ان نعم الله تعالى كانت حاصلة قبل وجدان المال وهي نعمة سلامة البدن والعقسل والدين فللم يعترف بالنعمة الاعند وجدان المال علمنا آنه ليس غرضه من ذلك شكر نحمة الله بل النصلف بالدنبا والتكثر بالاموال والاولاد ( الثالث) تاتصلفه بنعمة الدنبا واعراضه عزذكر نعمة الآخرة يدل على كونه منكرا للبعث فلاجرم استحق الذمعلي ماحكي الله تعالى ذلك فقال ودخلجنته وهو ظالم لنفسه فقال ماأطن أنتببد هذهأبدا وماأظن الساعة فأغة الىقوله أكفرت بالذي خلقك منتراب (السو الدارابع) لمقال في القسم الاول اذاما ابتلاه ربه فأكرمه وفي القسم الثاني وأما اذاما ابتلاه فقدر عليه رزفه فذكر الاول بالفاء والثاني بالواو (والجواب) لان رحمة الله سابقة على غضبه وابتلاؤه بالنع سابق على ابتلائه بانزال الآلام فالفاء تدل على كثرة ذلك القسم وقلة الثاني على ماقال وان تعدوا تعمة الله لا تحصوها ( السؤال الخامس ) لماقال في القسم الاول فأكرمه فيقسول ربي أكرمن بجب أن يقول في القسم الشابي فأهانه فيفول ربي أهائ لكند لم يقل ذلك (والجواب) لانه في قوله أكر من صادق وفي قوله أهان غيرصادق فهوظن فله الدنيا وتقتيرها اهانة وهذاجهل واعتقاد فاسد فكيف يحكى الله سجانه ذلك منه (السوال السادس) مامعني قوله فقدر عليه رزقه (الجواب) منيق عليه بانجمله على مقدار البلغة وقرئ فقدر على المخفيف و بالتشديد اى فتر وأكرمن وأهانى بسكون النون في الوقف فين ترائالياء في الدرج مكتفيا منها بالكسرة # قوله تعالى (كلا بل لا تكرمون البتيم ولا يحضون على طعام المسكين و تأكاون النزاث أكلالًا وتحبون المال حباجاً) واعلم انه تعالى لماحكي عنهم تلك الشبهة قال كلا وهو ردع للانسان عن تلك المقالة قال ابن عباس المعنى لم أبتله بالغني لكرامته على ولم ألتله بالفقرالهوانه على بلذلك اماعلى مذهب أهل السنة فنمحض الفضاء أوالقدروالمشيئة والحكم الذي تنزه عن التعليل بالعلل واما على مذهب المعتزلة فيسبب مصالح خفية لايطلع عليها الاهوفقد يوسع على الكافر لالكرامته ويقتر على المؤمن لالهوانه ثم انه تعالى لماحكي من أقوالهم تلك الشبهة فكانه قال بللهم فعل هو شر من هذا القول وهوان الله تعالى يكرمهم بكثرة المال فلايو دون ما يلزمهم فيه من اكرام البتيم فقال بل لايكرمون وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قرأ أبوعر و يكرمون ومابعده بالباء المنقوطة مه تحت وذلك انه لماتقدم ذكر الانسان وكان يرادبه الجنس والكثرة وهو على لفظ الغيبة حل يكرمون و يحبون عليه ومن قرأ بالناء فالتقدير قل الهم ياضحه ذلك (المسئلة

(الثانية) قال مقاتل كان قدامة بن مظعون يتيماني حير أمية بن خلف فكان يدفعه عن حقسه واعلم انترك أكرام اليتيم على وجوه (أحدها) ترك بره واليسد الاشارة بقوله ولاتعاضون على طعام المسكين (والثاني) دفعه عن حقم الثابت له في المراث وأكل ماله واليه الاشارة بقوله تعسالي وتأكلون التراث أكلا لما ( والثالث ) أخذ ماله منه واليه الاشسارة بقوله وتحبون المال حبا جما أي تأخذون أموال اليتسامي وتعتمونها الى أموالكم أماقوله ولاتحضون على طعام المسكين قال مقاتل ولاقط سمون مسكينا والمعنى لاتأمرون باطعامه كقوله تعدالي انه كان لايومن بالله العظيم ولايحض على طعسام المسكين ومنقرأ ولاتحاضون أراد تتحاصون فعذف تاء تنفساعلون والمعتي لاعيض بعضكم بعضاوفي قراءةابن مسعود ولاتحاضون بضم الناء من المحاضة أماقوله وتأكلون العَاثُ أَكُلا لمَا فَقَيْهُ مُسَائِلُ ( المُسْئَلَةُ الأُولِي ) قَالُوا أَصَلَ العَرَاثُ وراثُ والناء تبدل من الواو المضمومة نحوتجاه ووجاه من واجهت ( المسئلة الثانية) قال الليث اللم الجم الشديد ومنه كتيبة ملومة وحجر ملوم والاكل يلمالئريد فيجعله لقما تميأطه ويقال لمت ماعلى الخوان ألمه أى أكلته أجم فعني اللم في اللغة الجمع وأما النفسير قفيد وجوه (أحدها)قال الواحدي والمفسرون يقولون في قوله أكلا الأ أي شديدًا وهو حل معنى وليس بتفسير وتفسيره أناللم مصدر جعل نعتاللاكل والمراديه الفاعل أي آكلالما أىجامعا كأنهم بسنوعبونه بالاكل قال الزجاج كانوا بأكلون أموال اليتامي اسرافا و بدارا فقسال الله وتأكلون النزات أكلالما أي تراث اليتسامي لما أي تلون جبعه وقال الحسن أي يأكلون تصيبهم ونصيب مساحيهم فيجمعون نصيب غيرهم الى نصيبهم (وثانيها) انالمال الذي يبق من الميت بعضه حلال و بعضه شبهة و بعضه حرام فالوارث يم الكل أي يضم البعض الحالبعض وياخمه الكل ويأكله (وثااثها) قال صاحب الكشماف ويجوزأن يكون الذم منوجها الى الوارث الذي ظفر بالمال سهلا مهلا من غيرأن يعرق قيه جبينه فيسرف في انفاقه و يأكله أكلالما واسعاجامعا بين ألوان المشتهيات من الاطعمة والاشهربة والغواكه كإيفعله الوارث الباطلون أماقوله تعالى و يحبون المال حبا جا فاعلم أن الجم هوالكثير بقال جم الشي يجم جوما بقال ذلك في الماء وغيره فهو شي جم وجام وقال أبوعر وجم يجم أي يكثر والمعنى و يحبون المال حيا كثيرا شديدا فبين أن حرصهم على الدنيا فقط وانهم عادلون عن أمر الا خرة \* قوله تعالى (كلااذا دكت الارض دكادكا وجاء ربك واللك صفاصفا ويجي يومنذ بجهنم يومئذ يتذكر الانسان وأني له الذكري) اعلم أن قوله كلا ردع لهم عن ذلك وانكار لفعلهم أي الإينبغي أن يكون الامر هكذا في الرص على الدنياوقصر الهمة والجهد على تحصيلها والانكال عليها وترلئا الواساة منهاوجهها منحيث تنهيأ منحل أوحرام وتوهم ان الاحساب ولاجزاء فأن من كان هذا حاله يندم حين لاتنفعه الندامة ويتمني أن او كان أفني

حباجا) كشيرا مع حرمن وشره وقري ا و بحبون بالياء (كلا) ردغاهم عنذلكوقوله تعالى (اذادكت الارض دكادكا )الخ استناف جي به بطريق الوعيد تعليلاللردع أى اذادكت الارض دكامتنابعها حتىانكسرودهمكل ماعلى وجهمامن جبال وأبنيمة وقصورحين زلزات وصارت هياء منبثا وقيل الدلءحط المرتفع بالبسطوا لتسوية فالمعنىاذاسو يتتسوية بعدتسو يذوله ببقعلي وجهها شئ عني صارت كالصمخرة الملساءوأياما كانافهوعبارة عاهرض لباعندالنفخة الثانية (وجاءر بك)أي ظهرت آباتقدرته وآنارقهره مثل ذلك عانظهر ددر حضور السلطانين أحكام همنته وسياسته وقيل جاءأ مرره تسالي وقضاؤه علىحذف المضاف التمويل ( والملك صفا صفا) أى مصطفين أوذوي صفوف فانه ينزل بومئذا

ومقاتل تقاد جهنم بسبعين ألف زمامكل زمام معدسيدون ألف ملك بجروءا حتى تنصب عن بسار العرش لها تغيظ وزفير وقسدروي مسلم في صحيحه عن إن مسعود مرفوعا (بومئذ) بدل مناذادكت والعامل فهماقوله تعالى ( تذكر الانسان) أى تذكر مافرط فيه بتفاصيله عشاهدةآثاره وأحكامه أو عماينة عيندعل أن الاعال تحسرفي النشأة الا آخرة فيبرزكل من الحسنات والسيئات عا بناسسها من الصور الحسنةوالقبيحة أويتعظ وقوله تعالى ( وأني له الذكري) اعتراض جى بەلىجىقىق ئەلىس متذكر حقيقة لعرائه عن الجدوى بعدم وقوهد في أوانه وأبي خبرمقدم والذكري مبتدأ ولهمتعلق عاتعلق يه الخبر أي ومن أين يكون له الذكرى وقدفات أوانهسا وقبل هنساك مضاف محذو ف أي وأنىله منعمدالذكري

عمره فيالتقرب بالاغمال الصالحة والمواساة مزالمال الىالله تعالى تمهين انه اذاجاء يوم موصوف بصفات ثلاثة فأنه محصل ذلك التي وتلك الندامة (الصفة الاولي) من صفات ذلك اليوم قوله اذادكت الارض دكا دكا قال الخليسل الدك كسر الحسائط والجبل والدكداك رمل متلبد ورجل مدك شديد الوط ، على الارض و قال المبرد الدك حط المرتفع بالبسسط واندلة سسنام البعبراذا انفرش فيظهره وناقة دكاء اذاكانت كذلك ومنه الدكان لاستوائه ني الانفراش فعني الدلة على قول الخليل كسركل شئ على وجد الارض من جبل أوشجر حين زلزات فلم ببق على ظهرهاشي وعلى قول المبرد معناه انها استؤت فيالانفراش فذهب ورهاوة صورهاوسائرا بنيتها حتى تصيركا لصخرة الملساء وهذا أمعني قول أين عباس تمد الارض يوم القيسامة وأعلم أن النكرار في قوله دكا دكا معناه دكابعددك كقولك حسيته بابا بابا وعلته حرفا حرفاأي كررعليها الدك حتى صارت هباء منثورا واعلم أنهذا الندكدك لابدوأن بكون متأخراعن الزلز لففاذا زلزلت الارمس زارلة بعد زارئة وحركت تحريكا بعد تحريك انكسرت الجبال التي عليها وانهدمت التلال وامتلائت الاغوار وصارت ملساء وذلك عند انفضاض الدنيا وقدقال تعالى يوم ترجف الراجغة تتنغها الرادفة وقال وجلت الارض والجبال فدكتا دكةواحدة وقال اذارجت الارض رجا و بست الجبال بسا ( الصفة الثانية ) من صفات ذلك اليوم قوله وجاء ربك والملات صفاصفا واعرأنه ثبت بالدليل العقلي أن الحركة على الله تعالى محال لانكل ما كان كذلك كان جسما والجسم يستحيل أن يكون أزايا فلابد فيه من الثأويل وهوأن هذا من باب حذف المضاف واقامة المضاف اليه مقامه ممذلك المضاف ماهوفيه وجوه (أحدها) وجاء أمرر بكبالحاسبة والمجازاة (وثانيها) وجاء قهر ربك كايقال جاء تنابوأمية أىقهرهم (وثالثها) وجاء جلائل آيات ربك لان هذا يكون يوم القيامة وفي ذلك اليوم تظهر العظائم وجلائل الاتيات فجمل مجيئها مجيئاله تفغيما لشأن تلك الآبات (ورابعها) وجاء ظهور ربات وذلك لان معرفه الله تصبر في ذلك اليوم ضرورية فصارفنات كظهوره وتمجليه المخلقفنيل وجاء ربكأى زالت الشبهة وارتفعت الشكوك (وخامسها) اى هذاتشيل اظهورآيات الله وتبيين آثارقهره وسلطانه مثلت حاله في ذلك بحال الملك اذاحضر ينفسه فأنه يظهر بمجرد حضوره منآنا رالهيبة والسياسة مالايظهر بحضورها كرمكاها (وسادسها) أنالب هوالمربي ولعل ملكاهوأعظم الملالكة هو مرب النبي صلى الله عليه وسلم جا فكان هوالمراد من قوله وجاء ربك أما قوله والملك صفاصفا فالمعنى أنه تعزل ملأئكة كل سماء فيصطفون صفا بعدصف محدقين بالجن والانس ( الصفة الثالثة ) من صفات ذلك اليوم قوله تعالى وجيٌّ يومنَّذ بجهنم ونظيره قوله تعالى ويرزت الجيم للغاوين قال جماعة من المفسرين جيء بهايوم القيامة مزمومة بسبعين ألف زمام معكل زمام سبعون الف ملك يجرونها حتى تنصب عن يسار العرش

فتشرد شردة اوتركت لا حرفت أهل الجمع قال الاصوليون ومعلوم انها لاتنفك عن مكانها فالمرادو برزت أي أظهرت حتى رآها الخلق وعلم الكافر أن مصيره اليها تمقال يومنذ يتذكر الانسان واعلم أن تقدير الكلام اذا دكت الارض وحصل كذا وكذا فبومتذيتذ كرالانسان وفي تذكره وجوه (الاول) أنه يتذكر مافرط فيه لانه حين كان في الدنبا كانت همته تحصيل الدنبا ثم انه في الآخرة منذ كر أن ذلك كان صلالا وكان الواجب عليه أن تكون همته تحصيل الآخرة ( الثاني ) يتذكر أي يتعظ والمعني انه ماكان يتعظ في الدنبا فيصير في الا خرة متعظا فيقول بالبتنا نرد ولانكذب بآيات ربنا ( ااثالث ) یتذ کر یتوب و هوم وی عن الحسن شمقال تعالی و آنی له الد کری و هو که وله أنى لهم الذكرى وقد جاهم رسول مبين واعلم ان بين قوله يتذكر و بين قوله وأنى له الذكرى تناقضافلابدمن اضمارالمضاف والمعني ومنأين له منفعة الذكري ويتغرع على هذه الآية مسئلة أصولية وهي انقبول النوبة عندنا غيرواجب على الله عفلا وقالت المعتزلة هو واجب فنقول الدليل على قولنا أن الآية دات ههنا على أن الانسان يعلم فالأخرة انالذي يعمله فالدنبالم يمن أصلحله وانالذي تركه كان أصلح لهومهماعرف فالكلابدوان يندم عليه واذاحصل الندم ففد حصلت التوبة تم انه تعالى نفي كون تلك التوبة نافعة بقوله وأنى له الذكرى فعلنا أن التوبة لايجب عقلا قبولها فأن قبل القوم انماندموا على أفعالهم لااوجه قبحها بللتزنب العقاب عليها فلأجرم ماكانت التوبة صحيحة فلناالقوم لماعلموا أنالندم على الغبيج لابدوأن يكون لوجه قبعه حتى يكون نافعا وجبأن يكون ندمهم وافعا على هذا الوجــه فحيانذ بكونون آتين بالتو بذالصحيحة مع عدم القبول فصبح قولنا تمشرح تعالى مايقوله هذا الانسان \* فقال تعسالي ( يقول باليتني قدمت لحياتي) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى) للآية تأويلات (أحدها) باليتني قدمت في الدنباالتي كانت حياتي فيها منقط مفلحياتي هذه التي هي دائمة غير منقطعة وانما قال لحياتي ولم يقل لهذه الحياة على معنى ان الحيساة كانتها ايست الا الحياة في الدار الآخرة قال تعالى وان الدار الآخرة لهي الحبوان أي لهي الحبساة (والنبها) اله تع لى قال في حتى الكافر و يأتبه الموت من كل مكان وماهو بمبت وقال قان له جهنم إ لايموت فيهاولا يحيى وقال ويتجنبها الاشق الذي يصلي النار الكبري تم لايموت فيها ولا يحيى فهذه الا يقدلت على ان أهل النارفي الآخرة كانه لاحياة لهم والمعنى فباليتني قدمت علا يوجب نياتي من النارحي أكون من الاحياء (والشهدا) أن يكون المعنى فيالبتني قدمت وقت حياتي والدنبا كقولك جئته لعشرابال خلون من رجب ( المسئلة الثانية) استدات المعتزلة بهذه الآية على ان الاختيار كان في أيديهم ومعلقا بقصدهم وارادتهم وانهمما كانوامحجو بينعن الطاعات مجتزئين على المعاصي وجوابه ان فعلهم كأن معلقا بقصدهم فقصدهم اثكان معلقا بقصد آخر ازم التسلسل وان كان معلقا

عنمقوله تعالى ( نقول باليتني قدمت لحياتي) و هو يدل اشتمال من بتذكرأواستثناف وقع جواباعن سوال نشأمنه كأنه قيل ماذا بقول عند تذكر. فقيل بقول باليتني هلت لاجل حياتي هذه أووقت حياتي في الدنيا أعالاصالحة أنتفعها البؤم وليس في هذا التمني شائبة دلالة على استقلال العبد بغعله وانماالذي يدل عليه ذلك اعتقاد كونه متمكنا من تقديم الاعالالصالحة وأمأ أن ذلك عص قدرته أو بخلق الله تعالى عند صرق قدرته الكاسية اليه فكلا وأما ماقيل من أن المجمور قديمني ان كان مكنامنه فر عا يوهم أن من صرف قدرته الى أحد طرقى الفعل يعتقد أنه محجور من الطرف الآخر وليس كذلك بل كل أحدجازم بالهلوصرف قدرته الى أي طرف كانءن أفعاله الاختيارية لحصل وعلى هذابدور فلك ألتكليف والزام

بقصدالله فقد بطل الاعتزال المنهم قال تعالى (فيومنذ لايعذب عذا به أحدولا يوثق والقه أحد) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) قراءة العامة بعذب ويوثق بكسر العين فيهما عال مقاتل معناه فبومئذ لايعذب عذابالله أحد منالخلق ولايوثق وثاق الله أحدمن الخلق والمعنى لايبلغ أحد من الخلق كبلاغ الله في العذاب والوثاق قال أبوعبيدة هذا التفسير صعيف لانه ايس يوم القيامة معذب سوى الله فكيف يقال لايعذب أحد مثل عدابه وأجيب عن هذا الاعمراض من وجوه (الاول) ان التقدير لايعذب أحد فى الدنباعذاب الله الكافر يومنذ ولايوثق أحدفي الدنبا وثاق الله الكافر يومنذوالمعني مثل عذابه ووثافه في الشدة والمبالغة ( الثاني ) ان المعنى لايتولى يوم القيامة عذاب الله أحدأى الامر يومئذ أمر، ولاأمر لغيره (الثالث) وهوقول أبي على الفارسي أن يكون التقسدير لايعذب أحد منالزبانية مثل مايعذبونه فالضمير في عذابه عائد الى الانسان وقرأالكسائي لايعذب ولايوثني بفنح العين فيهما واختاره أبوعبيدة وعنأبي عروانه رجع البها فيآخر عمره لماروي أنرسول الله صلى الله عليه وسلم قرأهما بالفيم والضمير للانسان الموصوف وقيل هوأبي بن خلف ولهذه القراءة تفسيران (أحدهما) لايعذب أحدمثل عذابه ولايوثق بالسلاسل والاغلال مثل وثاقه لتناهيد في كفره وفساده (والثاني) أنه لا يعذب أحد من الناس عذاب الكافر كقوله ولاتزر وازرة وزر أخرى قال الواحدي وهذا أولى الاقوال ( المسئلة الثانية ) العذاب في القراءتين يمعني التعذيب والوثاق بمعنى الايثاق كالعطاء بمعنى الاعطاء في قوله علا و بعدْ عطائك المائة الرتاعا # قوله تعالى ( باأيتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية ) اعلم أنه تعالى لماوصف حال من اطمأن الى الدنيا وصف حال من اطمأن الى معرفته وعبوديته فقال باأيتها النفس وفيه مسائل ( المسسئلة الاولى ) تقدير هذا الكلام يقدول الله للمؤمن ياأيتها النفس فاماأن يكلمه اكراماله كإكام موسى عليه السلام أوعلى لسان ملك وقال القفالهذا وانكان أمرا فيالظاهر لكندخير فيالمعني والتتسدير أنالنفس اذا كانت مطئنة رجعت الى الله وقال الله لها فادخلي في عبادي وادخلي جنتي قال وجحيُّ ﴿ الْأَمْرِ بِعَنَى الْخَبْرِكَثْيْرِ فِي كَلَامِهِمْ كَقُولُهُمْ ادْا لَمْ تَسْتَحْ فَاصْنَعْ مَا شُئْتُ ( المسئلة الثانية ) الاطمئنان هوالاستقرار والثبات وفي كيفية هذا الآستقرار وجو. (أحدها) أن تكون أسيقنة بالحق فلا يخالجها شك وهوالمراد من قوله ولكن ليطمئن قلبي (و ثانيها) النفس إلامنة التي لايستفزها خوف ولاحزن ويشسهد لهذا التغسسير قراءة أبي بن كعب والأبتهاالنفس الآمنة المطمطئنة وهذه الخاصة قدتعصل عندالموت عندسماع قولدألا أتخافوا ولاتحزنوا وأبشروا بالجنة وتحصل عنسد البعث وعنددخول الجنة لامجالة (وتالثها)رهوتأو بل مطابق الحقائق العقلية فنقول القرآن واليرهان تطابقا على ان هذا الاطمئنان لا يحصل الابذكر الله أما القرآن فقوله ألابذكر الله قطمئن القلوب وأما

الحمد ( فيومند) أي يوم اذيكون ماذكرمن الاحسوال والاقوال (لايعدب عدايه أحد ولايوثق والقدأحد) الهاء لله تسالى أي لا يتولى عذاب الله تعالى ووثاقه أحدسواه اذ الامركله له أوللانسان أي لايعذب أحد من الز ماتية مثل ما يعذبونه وقرئ الفعلان على الناء للفعول والضمر للانسان أيضا وقيل المرادمة أبي بن خلف أي لاء ذب أحدمثل عذابه ولايوثق بالملاسل والاغلال مثل وثاقه لتناهيه في الكفر والعناد وقيل لاعمل عذاب الانسان أحد كقوله تعالى ولاتزر وازرةوزر أخرى وقوله تعسالى (ما أيتها النفس المطحنفة) حكامة لاحسوال من اطمأن يذكرالله عزوجل وطاعتها أرحكاية أحوال من اطمأن بالدنياوصفت بالاطمئنان لانها تترقى في معسارج الاسباب والمسببات الى المبدا المؤثر باللذات

البرهسان فن وجهين ( الاول ) ان القوة العاقلة اذا اخدت تترقى في سلسلة الاسباب والمسببات فكلما وصل الىسبب يكون هويمكنا لذاته طلب العقلله سبباآخر فلم يقف العقل عنده بل لا يزال ينتقل من كل شي الى ماهو أعلى منه حتى ينتهى في ذلك الترقى الى واجب الوجود الداته مقطع الحاجات ومنتهى الضرورات فلاوقفت الحاجة دونه وقف العمل عنده واطمأن اليه ولم ينقل عندالى غيره فاذا كاكانت القوة العافلة ناظرة الى شئ من المكنسات ملتفتة اليم استحال أن تستقر عنده واذا نظرت الىجلال واجب الوجودوعرفت أنالكل منه استحال أنتنتقل عنه فثبت أنالاطمئنان لايحصلالا بذكرواجب الوجود ( الثاني ) انساحات العبد غيرمتناهية وكلماسوي الله تعالى فهو متاهى البقاء والقوة الابامدادالله وغير المتناهي لابصير مجبورا بالمتناهي فلابدق مقابلة حاجة العبد التي لانهاية لهامن كال الله الذي لانهاية له حتى يحصل الاستقرار فطبتان كل من آثر معرفة الله الشيء غيرالله فهوغير مطمئن وليست تفسه نفسا مطمئنة أما من آثر معرفة الله لالشي سواه فنفسه هي النفس المطمئنة وكل من كان كذلك كان أنسه بالله وشوقه الىالله و بقاؤه بالله وكلامه مع الله فلاجرم يخاطب عند مفارقة الدنبا بقوله ارجعي الى ربك راضية مرضية وهذا كلام لاينتفع الانسان به الااذاكان كاملا في القوة الفكرية الالهية أوفى التجريد والتفريد (المسئلة الثالثة) اعلم ان الله تعالى ذكر مطلق النغس في القرآن فقال ونفس وماسواها وقال تعلم مافي نفسي ولاأعلم مافي نفسك وقال فلاتعل نفس ماأخني لهم من قرة أحين وتارة وصفها بكونها أمارة بالسو وفقال ان النفس لامارة بالسوءوتارة بكونها لوامة فقال بالنفس اللوامة وتارة بكونها مطمئنة كما في هذه الآبة واعلم ان نفسك ذاتك وحقيقتك وهي التي تشير البها بقولك أناحين تخبرعن نفسك بفواك فعلت ورأبت وسمعت وغضبت واشتهيت وتخيلت وتذكرت الاأن المشار اليديهذ الاشارة ليس هوهذه البنية لوجهين (الاول) أن المشار اليد بقواك أناقد يكون معلوما حال زاتكون هذه البنية المخصوصة غيرمعلومة والمعلوم غيرماهو غير معلوم (والثاني) الرواء البنية متبدلة الاجزاء والمشاراليم بقولك أنا غير متبدل قاني أعلم بالضرورةاني آل لذي كنت موجودا قبل هذا اليوم بعشرين سنةوالمتبدل غيرما هوغير متبدل فاذاليست النفس عبارة عنهذه البنية ونفول قال قوم ان النفس ليست بجسم لانا فدنعقل المشاراليه بقولى أناحال ماأكون غافلا عنالجسم الذي حقيقنه المختص بالمير الداهب في العلول والعرض والعمق والمعلوم مغاير لماليس بمعلوم وجواب المعارضة بالنفس مذكور في كتابنا المسمى بلباب الاشارات وقال آخرون بل هوجوهر جسماني اطيف صاف بعيد عن مشابه مالاجرام العنصرية نوراني سماوي مخالف بالماهية لهذه الاجسام السغلية فأذاصارت مشابكة لهذاالبدن الكشيف صار البدن حياوان فارقته صار البدن ميتا وعلى النقدير الاول يكون وصفها بالمجئ والرجوع بمعنى الندبير وتركه

فتستقردون مغرفتمه وتستغنى به في وجودها وسائر شؤنها عنغيره بالكلية وقيلهي النفس المؤمنة المطمئنة الي الحق الواصلة الى ثلج البقين بحبث لانخالجها شكماوقيل هي الآمنة التىلابستفرها خوف ولاحرن و نوايده انه قرى بأرتهسا النفس الآمنة المطمئنة أي يفول الله تعالى ذلك بالذات كا كلم موسى عليه السلام أوعل لسان الملاء عند تمام حساب الناس وهو الاظهروقيل عندالبعث وقبل عندالموت(ارجعي الىر بك)أىالى وعده أوالىأمر. (راضية) عااوتيت من النعيم المقيم (مرضية)عنداللهعن وَّجل ( فادخــلي في عبادي) في زمرة عبادي الصالحين المختصين بي (وادخلی جنتی) معهم أوانتظمي فيسلك المقربين واستضيأ بأنوارهم فانالجواهر القدسة كالمرابا

وعلى التقدير الثاني يكون ذلك الوصف حقيقيا (المسئلة الرابعة) من القدماء من زعمأن النقوس أزلية واحتجوا بهذه الآية وهيقو له ارجعيالى بك قانهذا انمايقال لمسا كان موجودا قبل هذا البدن واعلم انهذا الكلام يتفرع على ان هذا الخطاب متى يوجد وفيه وجهان (الاول) انه أنما يوجد عندالموت وههنا تقوى حمة القائلين بتقدم الارواح على الاجساد الأأنه لايلزم من تقدمها عليها قدمها (الثاني) انهانما يوجد عندالبعث والقيامة والمعنى ارجعي الى تواب ربك فادخلي في عبادي أي ادخلي في الجسد الذي خرجت منه (المسئلة الخامسة)المجسمة تمسكوا يقوله الى ربك وكلة الىلانتهاء الغاية وجوابه الىحكم ربك أوالى ثواب ربك أوالى احسان ربك (والجواب) الحقبق المفرع على القاعدة العقلية التي قررناهاأن القوة العقلية بسيرها العقلي تترقى من موجود الى موجود آخر ومن سبب الى سبب حتى تذهبي الى حضرة واجب الوجود فهنساك انتهاء الغايات وانقطاع الحركات أماقوله تعالى راضية مرضية فالمعني راضية بالثواب مرضية عنك في الاعال التي علتها في الدنيا وبدل على صحة هذا النفسير ماروي ان رجلا قرأ عند النبي صلى الله عليه وسلم هذه الآلات فقال أبو بكرماأحسن هذا فقال عليه الصلاة والسلام أماان الملك سيقول الهالك الشيم على تعالى (فادخلي في عبادي واخلى جنتى ) وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى ) قبل نزلت في حرة بن عبد المطلب وقبل في خبيب بن عدى الذي صلبه أهل مكة وجعلوا وجهه الى المدينة فقال اللهم ان كأن لي عندك خير فعول وجهى نحو بلدنك فعولالله وجهه تعوها فإبستطمأحد أنعوله وأنت قدعرفت أنالعبرة بعموم اللفظلابخصوس السبب (المسئلة الثانية) قولهادخلي فعبادي أى انضمي الى عيادي المقربين وهذه حالة شريفة وذلك لان الارواح الشريفة القدسية تكون كالمرايا المصقولة فاذاانضم بعضها الىبعض حصلت فيما بينها حالة شبيهة بالحالة الحاصلة عندتقابل المريا المسقولة من انعكاس الاشعد من بعضهاعن بعض فيظهرقكل واحدمنها كلماظهر فكلها وبالجملة فيكؤنذلك الانضمام سببالتكامل تلك السعادات وتعاظم تلك الدرجات الروحانية وهذا هوالمراد من قوله فأما ان كان من أصحاب اليمين فسلاماك من أصحاب اليمين وذلك هوالسعادة الروطانية ثم قال وادخلي جتتي وهذا اشارة الىالسعادة الجسمانية ولماكانت الجنة الروحانية غير متراخية عن الموت في حق السعدا الإجرم قال فادخلي في عبدادي فذكره بقداء التعقيب ولماكانت الجنة الجسمانية لايحصل الفوز بها الابعد قبام القيامة الكبرى لاجرم قال وادخلي جنتي فذكره بالواو لابالفاء والله أعلم

## ﴿ سورة البلد عشرون آبة مكية ﴾

﴿ بسم الله الرحن الرحم ﴾

(لأأقسم بهذا البلدوأنت حل بهذا البلد ووالد وماولد أفدخلقنا الانسان في كبد) أجع

المتقابلة وقيسل المراد بالنفس الروح والمعني فادخل أجسادعبادي التيفارقتءنهاوادخلي دار توابي وهذايؤيد كون الخطاب عند البعث وقرئ فادخلي في عبدي وقري في جسم عبدى وقيل نزلت في-جرزة بن عبد المطلبوقيل فيخبيب ین عدی رضی الله عنهماوالظاهرالعموم \* عز التي صلى الله عليموسا منقرأسورة الفجرنىالليالى العشسر غفرله ومن قرأهماني سائرالايام كانتله تورا بوم القيامة

و سورة البلد مكية و آيهاعشرون البسم الله الرحيم (لا أقسم بهذا البلد الحرام و بماعطف الحرام و بماعطف عليه على أن الانسان خلق منسوا بمقاساة خلق منسوا بمقاساة الشدائد ومعاناة الشاق واعترض بين القسم وجوابه بقوله تعالى

المفسرون على أنذلك البلد هي مكة واعلم ان فضل مكة معروف فأن الله تعالى جعلها حرما آمنا فقال في المسجد الذي فيهاومن دخله كان آمنا وجعل ذلك المسجد قبلة لاهل المشرق وللغرب فقال وحيث مأكنتم فولوا وجوهكم شطره وشرف مقام ابراهيم بقوله واتخذوا من مقام ابراهيم مصلي وأمرالناس بحبج ذلك البيت فقال ولله على الناس حبح البيت وقال فى البيت واذجعلنا البيت مثابة للناس وأمنا وقال واذبوأنا لابراهيم مكان البيت أن لاتشرك بي شأ وقال وعلى كل صامر بأتين من كل فيم عيق وحرم فيه الصيد وجعل البيت المعمو ر بازائه ود حبت الدنيا من تحته فهذه آلفضائل وأكثر منهما لما اجتمعت في مكة لاجرم اقسم الله تعالى بها فاماقوله وأنت حل بهذا البلد فالراد مندأ مور (أحدها) وأنت مقيم بهذا البلد نازل فيه حال به كانه تعالى عظم مكة من جهة أنه عليه الصلاة والسلام مقيم بها (وثانيها) الحل بعني الحلال أي ان الكفار يحترمون هذا البلد ولاينته كمون فيه المحرمات ممانهم مع ذلك ومع أكرام الله تعالى اياك بالنبوة يستحلون ابذائك واوتمكنوا منك لقنلوك فأنت حللهم في اعتقادهم لايرون لك من الحرمة مايرونه لغبرك إعن شرحبيل بحرمون أن يقتلوا بها صيدا أو يعضدوابها شجرة ويستحلون اخراجك وقتلك وفيه تذبيت رسسولالله وبعث على اختال ماكان يكابد من أهل مكة وتعييله من حالهم في عداوتهم له (وثالثها) قال قنادة وانت حل أي است بأتم وحلال لك أن تقتل بمكة من شأت وذاك ان الله تعالى فتم عليه مكة وأجلها له ومافتحت على أحدقيله فاحل ماشاءوحرم ماشاءوفعل ماشاء فقتل عيدالله ين خطل وهومتعلق باستار الكعبة ومقسن ف صباية وغيرهماوحرم دارأي سفيان تمقل ان الله حرم مكة يوم خلق السموات والارض فهي حرام الىأن تقوم الساعة لمتحل لاحد قبلي ولن تعل لاحد بمدى ولمتحل لي الاساعة من نهار فلايعضد شجرها ولايختلي خلاها ولاينفر صيدها ولاتحل لقطتها الالمنشدفقال العباس الاالاذحر يارسول اللهفانه لبيوتنا وقبو رنا فقسال الاالاذخرفان قيلهذه السورة مكية وقوله وأنت حل اخبارعن الحال والواقعة التي ذكرتم انماحدثت في آخر مدة هجرته الى المدينة فكيف الجمع بين الامرين قلناقد يكون اللفظ للحال والمدني مستقيلا كفوله تعالى انك مبت وكااذا قلت لمن تعدمالا كرام والحباء أنت مكرم محبووهذا منالله أحسن لانالمستقبل عنده كالحاضر بسبب آنه لايمنعه عنوعده مانع للبا ( ورابعها ) وأنت حل بهذاالبلد أي وأنت غير مرتكب في هذا البلد ما يحرم عليت الله ارتكابه تعظيما منه لهذا البيت لأكالشركين الذين يرتكبسؤن فيسه الكغر بالله الي وتكذيب الرسل (وخامسها) انه تعالى لماأقسم بهذا البلد دل ذلك على غاية فضل مذالهذه البلد ثم قال وأنت حل بهذا البلدأي وأنت من حل هذه البلدة المعظمة المكرمة وأهفارقه هذاالبلد يعرفون اصلك ونسبك وطهارتك وبراءتك طول عرلة عن الافعال الفييمر وتركه وهذاهوالمراد بقوله تعالى هوالذي بعث في الاميين رسولا منهم وقال لقدجاءكم رسا

(وأنت حل مذا البلد) [ امالتشريفه عليم الصلاة والسلام بجعل جاوله به مناطالا عظامه فالاقسمامية أوللتنبية منأول الامر على تعقق مضمون الجواب بذكر بعض مواد الكابدة على ألهج براعة الاستهلال و بآنانه عليه الصلاة والسلام معجلالة فدرهوعظم حرمته قد استحلوه في هذا البلد الحرام وتعرضوا له بما لاخير فيه وهموا عالم خالوا عن شرحبيل محرمون أن تقتلوا عياصيدا ويعضدوا بهاشجرة ويستحلون اخراجك وقالك أواتسسليته عليه الصلاة والسلام بأوعد بفتحه على معنى وأنتحل به في المستقبل كما في قوله تعمالي الك ميت وانهم ميتون تصنع فيه مانر يدمن القتسل والاسروقد كأن كذلك حيث أحل لهعليه الصلاة والملام مكة وقتحهما عليه وماقتعت على أحد

قبله ولاأحلتله فأحل عليهالصلاة والسلام فيهاهاشاءوحرمماشاء قنل ابنخطسل وهو متعلق باستارالكمسة ومقيس ناصمهابه وغيرهماوحرمدار أبي سفيان ممقال انالله حرم مكسة يوم خلق السعوات والارض فهي حرام الى أن تقوم الساعة لم تحل لاحدقبلي وان تحل لاحد بعدي ولم تحللى الاساعة من نهار فلابعضد شجرها ولانختلي خلاها ولاينفرصيدها ولاتحل لقطتها الالنشد فقال العياس بارسول الله الاالاذخر فأنه لقيوننا وقبورنا وبيوتنا فقال عليه الصلاة والسلام الاالاذخر (ووالد) عطفعلى هذا البلد والمراديه ابراهسيم و بقوله تعالى ( وماولد ) اسمعيل والنبي صلوات اللعلم أجسر ينبي عندالم طوف عليه فانه حرم ابراهميم ومنشأ اسمعيل

من أنفسكم وقوله فقدابلت فيكم عمرا من قبله فيكون الغرض شرح منصب رسول الله صلى الله عليه وسلم بكونه من هذا البلدأ ماقوله ووالدوماولد فاعلم ان هذا معطوف على قوله لأأقسسم بهذا البلدوقوله وأنتحل بهذا البلد معترض بين المعطوف والمعطوف عليه وللفسر في فيه وجوه (أحدها) الوالد آدم وماولد ذريته أقسم بهم اذهم أعجب منخلق اللهعلى وجه الارص لمافيهم من البيان والنطق والتدبير واستخراج العلوم وفيهم الانبياء والدعاة الى الله تعالى والانصاراد يندوكل مافي الارض مخلوق الهم وأمر الملائكة بالسجود لآدم وعلم الاسماء كلها وقد قال الله تمالي ولقد كرمنا بنيآدم فيكون القسم بجميع الآدميين صالحهم وطالحهم لماذكرنا من ظهور العجائب في هذه البنية والتركيب وقيل هوقسم بآدم والصالمين من أولاده بثاءعلى ان الطالحين كانتهم ليسوا من أولاده وكأثهم بهائم كاقال انهم الاكالانعام بلهم أصل سبيلاصم بكم عي فهم لايرجعون ( وثانيها ) أن الوالد ابراهيم واسمعيل وماولد محدصلي الله عليه وسلم وذلك لانه أقسم بمكة وابراهيم بانبها واسمعيل ومحمدع ليحماا لسلام سكانها وفائدة التنكيرالابهام المستقل بالمدح والتعجب واعاقال وماوالدولم يقل ومن ولدلاها تدة الموجودة في قوله والله أعلم بما وضعت أي بأي شي وصفعت يعني موضوعا عجب الشأن ( و النها ) الوالدا براهيم وماولد وجيع ولدابراهم بحبث بحقل العرب والعجم فانجلة ولدابراهيم هم سكان ألبقاع الفاضلة منأرض الشام ومصر وبيت القدس وأرض العرب ومنهم الروم لانهم ولد عيص بن استحق ومنهم من خص ذلك بولدا براهيم من العرب ومنهم من خص ذلك بالعرب المسلين وانماقاتناان هذاالقسم واقع بولدا براهيم المؤمنين لانه قدشرع فيالتشهدأن يقال كاصليت على ابراهيم وآل ابراهيم وهم المؤمنون ( ورابعها ) روى عن ابن عباس أنهقال الوالدالذي يلدوماولدالذيلايلد فاههنا يكون لانتي وعلىهذا لايد مناضمار الموصول أي ووالد والذي ماولد وذلك لايجوز عندالبصر بين (وخامسها) يعني كل والدومولود وهذا مناسب لانحرمة الخلق كلهمداخل فيهذا الكلام وأماقوله تعالى لقدخلقنا الانسان في كبدقفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في الكبد وجهان ( أحدهما ) قال صاحب الكشاف ان الكبدأ صله من قولك كبدالرجل كبدافه و كبداذا وجعت كيده وانتفخت فاتسع فبه حتى استعمل في كل تعب ومشقة ومنه اشتقت المكايدة وأصله كبده ياذا أصاب كبده وقالآخرون الكبدشدة الامرومنه تكبداللبن اذاغلظ واشتد ومنه إكبد لانه دم يغلظ و يشتد والفرق بين القولين أنالاول جعل اسم الكبد موضوعا ا - يه مُمَا شَنْفَت منه الشدة وفي الثاني جعل اللفظ موضوعًا للشدة وإلغاظ تماشستني منه ــ العضو (والوجه الثاني) أنالكبد هوالاستواء والاستقامة (الوجه الثالث) أن الشدة الخلق والقوة افاعرفت هذا فنقول أماعلي الوجه الاول فيحتمل أن يكون (الابدائد الدنيافة ط وأن يكون المراد شدائد الشكاليف فقط وأن يكون المراد شدا بد

الآخرة فقط وأن يكون المراد كل ذلك أما الاول فقوله لقسد خلفتا الانسان في كبدأي خلقناه أطواراكلها شدة ومشقة تارة فيبطن الام تمزمان الارصناع ثم اذابلغ فني الكد في تحصيل المعاش ثم بعد ذلك الموت وأما الثاني وهوالكدفي الدين فقال الحسن يكابد الشكرعلى السراء والصبر على الضراء ويكابد المحن فيأداء العبادات وأماالثالث وهو الآخرة فالموت ومساءلة الملك وظلة القبرنم البعث والعرض على الله الىأن يستقر بهالقرار امافي الجنة وامافي النسار وأماال ابع وهو أن يكون اللفظ محولاعلي الكل فهو الحقوعندى فيهوجدآخر وهوانه ليس في هذه الدنيالذة البتسة بلذاله الذي يظن أنه الذة فهوخلاص عن الالمفان ما يتحيل من اللذة عندالاكل فهو خلاص عن ألم الجوع وما يتخيل من اللذة عندالليس فهو خلاص عن ألم الحر والبرد فليس للانسان الأألم أوخلاص عن ألم وانتقال الى آخر فهذا معنى قوله لقد خلقنا الانسان في كبد ويظهر منه أنه لابدالانسان من ابعث والقيامة لان الحكيم الذي دير خلفتة الانسان انكان، طلو به مند أن يتألم فهذا لايليق بالرحة وانكان، طلو به أن لايتألم ولايلتذ فني تركه على العدم كفاية في هدذا المطلوب وانكان مطلوبه أن يلتذ فقد بينسا انه ايس فيهذه الحياة لذة وأنهخلق الانسان في هذه الدنيا في كبدو مشقة ومحنة فاذالابد يعسد هذه الدار من دار أخرى لتكون ثلث الدار دار السعادات واللذات والكرامات وأماعلي الوجدالثاني وهوان يفسر الكبد بالاستواء فقال ابن عباس في كبد أي قائب منتصبا والحبوانات الانخر تمشى منكسة فهذا امتان عليديهذ والخلقة وأماعلى ألوجه الثالث وهوان يفسر الكبد بشسدة الخلقة فقدقال الكلي نزلت هذه الآية في رجل من بني حبر يكني أباالا شدوكان بجعل تحت قدميه الاديم العكاظي فيجتذبونه من تحت قدميه فَيَمْرَق الاديم وامتزل قدماه واعلمان اللائق بالآية هوالوجه الاول ( المسئلة الثانبية ) حرف في واللام متقاربان تقول اعا أنت للعناء والنصب واعا أنت في العنساء والنصب وفيسدوجه آخر وهوان قوله في كبد بدل على ان الكبد قد أحاط به احاطة الظرف بالظروف وفيه اشارة الى ماذكرنا أنه ليس في الدنبا الاالكد والمحنة (المسئلة الثالثة ) منهم من قال المراديالانسان انسان معين وهوالذي وصفناه بالقوة والاكثرون على أنه عام يدخل فيمكل أحدوان كننا لاتمنع من أن يكون وردعند فعل فعله ذلك الرجل \* قوله تعالى (أيحسب أن ان بقدر عليه أحد) اعلم أناان فسر باالكبد بالشدة في القوة عالمعني أيحسب ذلك الانسان الشديد انه الشدته لايقدر عليه أحد وان فسرناه بالمحسنة والبلاء كان المعنى تسهيل ذلك على القلب كانه يقول وهب ان الانسان كان في التعسمة والقدرة أفبظن أنهفي تلك الحالة لايقدرعليه أحد تماختلفوا فقال بعضهم لن يقدرعلي بعثه ومجازاته فكانه خطاب معمن أنكرالبعث وقال آخرون المراد لن يقدر على تغيسير أحواله ظنامنسه أنه قوى على الامورلايدافع عن مراده وقوله أيحسب استفهام على

ومسقطراس رسول الله عليهم الصلاة والسلام والتعبير عنجماء ادون من للتغينم والتعظم كتكروالد وارادهم بعنوان الولاد ترشيح لمضمون الجواب واعاء الىأنه متحقق في حالتي الوالدية والولدية وقيل آدم عليه السلام ونسله وهو أنسب لمضمون الجواب منحيث شموله للكل الاأن التفعنسيم المستفاد منكلة مالابد فيه من اعتبار النغليب وقبل كل والد و ولده ( لقدخلقناالانسان في كبد)أى تعب ومشقة فأنه لابزال بقاسي فنون الشدائد منوقت نفيخ الروح الىحين نزعها ومأ وراءه نقال كسد الرجل كبدا اذاوجعت كبده وأصله كبده اذا أصأب كبد، ثم اتسم فيه حتى استعمل في كلّ تصب ومشفة ومسد اشتقت المكالدة

كاقيل كسته عدى أهلكه وهو تسلية لرسول الله صلى الله عليه وسلم عما كان يكابده من كفار قريش والضمير في قوله تعالى (أيحسب) ليعضهم الذيكان عليد الصلاة والسلام يكابد منهم مايكا يدكالوليدين المغيرة وامترابه وقيسل هو أبوالاشدين كلــد. الجعي وكأن شديد القوة مغترا بعوته وكان يسط له الاديم العكاظي فيقوم عليمه ويقول منأزاليءنه فله كذا فجدبه عشرة فيتقطع قطعاولا تزل قدماهاي أيظن هذا القوى المارد المتضعف للؤمنسين (أنان بقدرعليدأحد) أنمخففة منأن واسمها الذي هو صمر الشأن محذوف أي أ بحسب أنه لن يقدر على الانتقام مندأحد( بقول أهلكت مالاابدا) يريدكترة ما أنفقه فيماكان أهل الجاهلية

سبيل الانكار #قوله تعالى (يقول أهلكت ما لالبدا ) قال أبوعبيدة لبدفعل من التبليد وهوالمال الكثير بعضه على بعض قال الزجاج فعل للكثرة يقال رجل حطم اذاكان كثير الحطمقال الفراء واحدته لبدة ولبدجم وجعله بمضهم واحداونظيره قثم وحطم وهو في الوجهين جيعا الكثير قال اللبت مال لبدلا يُغاف فناؤه من كثرته وقدد كرنا تفسير هذا الحرفءند قوله يكونون عليه لبدا والمعنى انهذا الكافر يقول أهلكت في عداوة محمد مالاكثيرا والمرادكثرة ماأنفقه فيماكان أهل الجساهلية يسمونه مكارم ويدعونه معالى ومفاخر # تمقال تعالى (أيحسب أن لم بره أحد) فيه وجهان (الاول) قال قتادة أيظن أنالله لم يره ولم بسأله عن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه (الثاني) قال الكلبي كان كاذبا لم ينفق شبأ فقال الله تعالى أيظن ارالله تعالى مأرأى ذلك مند فعل أولم يفعل أنفق أولم ينفق بلي رآه وعلمنه خلاف مافال واعلمانه تعالى الحكي عن ذلك الكافرقوله أيحسب أن لن يقدر عليه أحد أقام الدلالة على كال قدرته ﴿ فقال تعسالي (الم يجعل له عبنين ولساناوشفتينوهديناه آنجدي) وعجائب هذه الاعضاء مذ عكورة في كتب التشر يحقال أهل العربية التجد الطريق في ارتفاع فكائه لماوضحت الدلائل جعلت كألطر يقالمرتفعة العالية بسببانهاواضحة للعفول كوضوح الطر يقالعالي للابصار والىهذا التأويلذهب عامةالمفسر بنفي النجدين وهوأنهما سبيلاالخيروالشروعنأبي هريرة أنه عليه السلام قال انماهما النجدان نجد الخير ونجد الشر ولايكن بجد الشر أحب الى أحدكم من نجد الخير وهذه الآية كالآية في هل أي على الانسان الى قوله فجعلناه سميعابصيرا اناهديناه السييل اماشاكراواماكفورا وقال الحسنقال أهلكت مالالبدافن الذي يعاسبني عليه فقبل الذي قدرعلى أن يخلق لك هذه الاهضاء فأدرعلي محاسبتك وروى عن إن عباس وسعيدين المسيب أنهما اللديان ومن قال ذلك ذهب الى انهما كالطريقين لحياة الولدورزقه والله تعالى هدى الطفل الصغيرحتي ارتضعهماقال القفال والتأويل هو الاول تمقرروجه الاستدلاليه فقال المن قدر على أن يخلق من المه المهين قلبا عقولاواسا ناقؤ ولافه وعلى اهلاك ماخلق قادر و بما يخفيه الخلوق عالم فاالعذر في الذهاب عن هذا مع وضوحه واماا لجمة في الكفر بالله مع تظماهر نعمة وما العلة فىالتعزز علىالله وعلى انصار دينه بالمسال وهو المعطى له وهوالممكن من الانتفاع به عمانه سيحانه وتعالى دل عباد. على الوجوء الفاضلة التي تنفق فيها الاموال وعرف هذا الكافران انفاقه كان فاسدا وغير مفيد \* فقال تعالى (فلا افتحم العقبة) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الاقتصام الدخول في الاحر الشديد يقال قعم يقعم قعوما واقتصم اقتحاما وتقعم تقعما اذا ركب القعم وهي المهالك والامور العظام والعقبة طريق في الجبل وعروالجمع المقبوالعقاب تم ذكر المفسرون في العقبة ههنا وجمين (الاول) أنهما في الآخرة فالعطاء بريدعقبة جهنم وقال الكلبي هيعقبة بين الجنة والنار وقال ابنعر

هى جبل زلال في جهنم وقال مجاهد والضحالة هي الصراط بضرب على جهنم وهومعني قولاالكلبي انهاعقبة ين الجنة والنار قال الواحدي وهذا تفسير فيه نظر لات من المعلوم انهذا الانسان وغيره لم يقتحموا عقبة جهنم ولاجاوزوها فعمل الآية سليه يكون ايضاحا للواضحات ويدل عليه انه لماقال وماأدراك ماالعقبة فسره بغك الرقبة وبالاطعمام (الوجدالثاني) في تفسير العقبة هو أنذكر العقبة ههنا مثل ضربه الله لمجاهدة النفس والشيطان فيأعمال البروهذا قول الحسن ومقاتل قال الحسن عقبةالله شديدة وهي مجاهدة الانسان نفسه وهواه وعدوه من شياطين الانس والجن وأقول هذا التفسير هو الحق لان الانسان يريد أن يترقى من عالم الحس والخيال الى يفاع عالم الانوار الالهية ولاشك انبينه وبينها عقبات سامية دونها صؤاعق طمية ومجاوزتها صعبة والترقى اليها شديد (المسئلة الثانية) ان في الآية اشكالا وهو انه قلما توجد الالداخلة على المساضى الامكررة تقول لاجنبني ولابعدني قال تعالى فلاصدق ولاصلي وفي هذه الآية ماجاء التكرير فاالسبب فيه أجيب عند من وجوه (الاول) قال الزجاج انها متكررة في المعنى الان معنى فلااقتحم العقبة فلافك رقبة ولاأطعم مسكينا ألاترى انه فسيراقتحام العقبة بذلك وقوله ثمكان من الذين آمنوا يدل أيضا على معنى فلااقتحم العقبة ولاآمن (الثاني)قال أبوعلى الفارسي معني فلااقتحم العقبة لم يقتحمها واذاكانت لاععني لمكان النكر يرغير واجبكالايجب النكر يرمع لمفان تكررت فيموضع نحو فلاصدق ولاصلي فهوكتكرر لم نحو لم يسرفوا ولم يقتروا (المسئلة الثالثة ) قال القفال قوله فلا اقتحم العقبة أي هلاأ نفق ماله فيما فبدافتحام العقبة وأماالباقون فانهم أجروا اللفظ علىظاهره وهو الاخبار بانه مااقتحم العقبة \* ثم قال (وماأدراك ماالعقبة ) لابدمن تقدير محدوف لان العقبة لانكون فكرقبة فالمراد وماأدراك مااقعام العقبة وهذا تعظيم لامر النزام الدين \* ثم قال تعالى (فَكَ رَقَبَهُ) والمعنى ان اقتحام العقبة هوالفك أوالأطعام وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الفك فرق يز يل المنع كفك القيدوالغل وفك الرقية فرق بينهاو بين صفة الرق بإيجاب الحرية وابطال العبودية ومنه فك الرهن وهوازالة غلق الرهن وكلشي أطلقته فقدفككته ومنه فكالكتاب قأل الفراء في المصادر فكها يفكها فكاكابفتح الفائ المصدرولاتقل بكسرهاو يقال كانتعادة العرب في الاسارى شدرقابهم وأيديهم فجرى ذلك فيهم وانلم يشدوا تمسمي اطلاق الاسير فكأكأ قال الاخطل

أبنى كليب ان عمى اللذا ﷺ قتلا الملوك وفككا الاغلالا (المسئلة الثانية) فك الرقبة قديكون بأن يعطى مكاتبا ما يصرفه الى جهة فكاك نفسه روى البراء بن عازب قال جاء اعرابي الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يارسول الله دلنى على على مدخلنى الجنة قال عتق النسمة وفك الرقبة قال يارسول الله أوليسا واحدا قال لاعتق النسمة أن تنفر د بعثقها وفك الرقبة أن

يسمونها مكارمو يدعونها معالى ومفاخر (أبحسب أنال روأحد) حين كان ينفق وأنه تعالى لابسأله عنه ولانجازيه عليه (ألم نجعل له عينين) يبصر بهما (ولسانا) يترجم يه عن ضمائره (وشفتين) بستر بهما فاهو يستمين بهماعلي النطق والاكل والثعرب وغيرهما (وهديشاه النجدين) أي طربق الخبر والشرأواللديين وأصل الهد المكان المرتفع ( فسلا اقتحم العقبة ) أي فلم يشكر تلك النعم الحليلة بالاعال الصالحة وعبرعتها بالعقبة التيهم الطريق في الجبال الصعوبة سلوكها وقوله تعالى ( وماأدراك ماالعقمة) أي أي شي أعلمك مااقتحام العقبة لزيادة تقريرهاوكونهاعندالله تمسالي عكانه رفيعة ( فكرقبة ) أي هو اعتاق رقبة (أوطعام في يوم ذي مستنبة) أي

تعين في تمنها وفيه وجه آخروهوأن يكون المراد أن يفك المرارقبة نفسه بمايتكافه من

العبادة التي يصيربها الى الجنة فهي الجرية الكبري و يتخلص بها من النار (المسئلة الثالثة) قرئ فك رقبةأ واطعام والتقديرهي فك رقبة أواطعام وقرئ فك رقبة أوأطعم على الابدال من افتحم العقبة وقوله وما أدراك ما العقبة اعتراض قال الغراء وهو اشبه الوجهين بصحيح العربية لقوله ثمكان لان فك وأطعم فعل وقوله كان فعل و ينبغي أن يكون الذي يعطف عليم الفعل فعلا أمالوقيل ثم أن كأن كأن ذلك مناسبا القوله فك رقبة بالرفع لانه يكون عطفا للاسم على الاسم (المسئلة الرابعة)عندا بي حنيفة العتني أفضل أنواع الصدقان وعندصا حبيه الصدقة أفضل والآية أدل على قول أبى حنيفة لتقدم العنق على الصدقة فيها واله تعالى (أواطعام في يوم ذي مسغية) فيه مسائل (السئلة الاولى ) يقال سغب سغبا اذاجاع فهو ساغب وسغبان قال صاحب الكشاف السغبة والمقربة والمترية مفعلات منسغب اذاجاع وقرب في النسب يقسال فلان ذوقرابتي وذومقر بتي وترب اذا افتقر ومعناه النصق بالبراب وأماأترب فاستغني أي صار ذامال كالتراب قىالكثرة قال الواحدي المتربة مصدر من قولهم ترب يترب تربا ومتربة مثل مسغبة اذاافتقر حتى لصق بالتراب ( المسئلة الثانية ) حاصل القول في تفسير يومذي مسغبة ماقاله الحسن وهوأنه يوم محروص فيه على الطعام قال أبوغلي ومعناه مايقول النحو يون في قولهم ليل نائم ونهارصائم أي ذونو موصوم واعلمان اخراج المال في وقت القعط والضرورة أنقل على النفس وأوجب للاجر وهوكقوله وآني المال على حبه وقال ويطعمون الطعام علىحبه مسكينا وفرأ الحسن ذا مسغيسة نصبد باطعام ومعنساه أواطعام في يوم من الايام ذا مسعبة ﴿ أَمَاقُولُهُ ﴿ يُعْيَا ذَا مَقْرَ بُكُّ } قَالُ الزَّجَاجِ ذَاقَرَابُهُ تقول زيد ذوقرابتي وذومقر بتي وزيدقرابتي قبيم لان القرابة مصدر قال مقاتل يعني يتيما بينهو بينه قرابة فقداجتمع فيدحقان يتهروقرآبة فأطعامه أفضل وقبل يدخلفيه القرب بالجوار كايدخل فيه القرب بالنسب ١١ ماقوله (أومسكينا ذامتر بة)أي مسكينا قد لصىقى بالتراب من فقره وضره فلاس فوقد مايستر ، ولا تعتدما بوطئه روى ان ابن عباس من بمسكين لاصق بالتراب فقال هذاااذي قال الله تعالى أومسكينا ذامتر بة واحتج الشافعي بهذه الآية على ان المسكين قديكون يحيث علك شأ لانه اوكان لفظ المسكين دليلا على انه لايملك شمياً البتة لكان تقييسده بقوله ذا متربة تكريرا وهو غير جائز ﴿ أَمَا قُولُهُ (ثم كان من الذين آمنوا)أى كان مقتحم العقبة من الذين آمنوا فانه الله بكن منهم لم ينتفع بشئ من هذه الطاعات ولامقتحما للعقبة فانقيل لماكان الايمان شرطا للانتفاع بهذه الطاعات وجب كونه مقدماعليها فاالسب فأناهدتمالي أخره عنها بقوله ثمكان من الذين آمنوا (والجواب) من وجوه (أحدها) ان هذا التراخي في الذكر لافي الوجود كقوله

معاعة (يتوا دامقر بد) أى قراية (أومسكينا) ذامر به ) أي افتقار وخبث كانالرادباقتعام القعبة هذه الأمو رحسي دخول لاعلى الماضي فانهالاتكاد تقع الامكررة اذالعنى فلافك رقبة ولاأطع يتماأومسكينا والمسغبة والمقر بة والمترية مفعلات من سف اذا مام وقرب من النسب وترب اذاافته وفرى فكرقبة أوأطع على الابدال من اقتمعم ( ثم كان من الذين أمنوا) عطف على المنني بلاوتم للدلالة على راحى رتبة الاعان ورفعة محله لاشتراطجيع الاعال الصالحة

ان من ساد تم ساد أبو ، ﴿ تُم قَدْ سَادَ قَبِلَ ذَلَكَ جَدْهُ

لمهرد بقوله تمساد أبوهالتآخر في الوجود وانما المعنى ثمأذكر أنه ساد أبوه كذلك في الآية (وثانيها)أن يكون المرادثم كان في عاقبة أمره من الذين آمنوا وهوأن عوت على الاعان فأن الموافأة شرط الانتفاع بالطاعات ( وثالثها )ان من أي بهذه القرب تقريا الى الله تعالى قبل ايمانه بحمد صلى الله عليه وسلم تمآمن بعد ذلك بمحمد عليه الصلاة والسلام فعندبعضهم انه يثاب على الله الطاعات قالواو يدل عليه ماروى أنحكيم بن حزام بعد ماأسلمقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الأكنانأتي باعمال الخير في الجاهلية فهل انا منها شئ فقال عليه السلام أسلت على ما قُدمت من الخير (ورابعها) ان المراد من قوله نم كان من الذين آمنوا تراخي الايمان وتباعده في الرتبسة والفضيلة عن العنق والصدقة لان درجة ثواب الاعان أعظم بكشر من درجة ثواب سائر الاعال \* اماقوله ( وتواصوا بالصبر وتواصوا بالرحمة) فالمعنى انه كان يوصى بعضهم بغضابالصبرعلي الاعان والثيات عليه أوبالصبرعن المعاصي وعلى الطاعات والمحن التي يبتلي بها المؤمن تمضم البد التواصى بالمرحة وهوأن يحث بعضهم بعضاعلى أن يرحم الظلوم أوالفقيرأ ويرحم القدم على منكر فيمنعه منه لانكل ذلك داخل في الرحمة وهذا يدل على أنه يجب على المرء أن يدل غيره على طريق الحق و ينعه من سلوك طريق الشرو الباطل ماأمكنه واعلمان قوله تمكان من الذين آمنوا وتواصوا بالصبر وتواصو بالرحة يعني يكون مقتحم العقبية منهذه الزمرة والطائفة وهذه الطائفة همأكابر الصحابة كالخلفا الاربعة وغيرهم فانهم كانوا مبالغين فالصبرعلى شدائدالدين والرحة على الخلق وبالجلة فقوله وتواصوا بألصبراشارة الى التعظيم لامرالله وقوله وتواصوا بالمرحة اشارة الى الشفقة على خلق الله ومدارأمر الطاعات ليس الاعلى هذين الاصلين وهوالذى قاله بعض المحققين ان الاصل في التصوف أمر انصدق مع الحق وخلق مع الخلق ثم انه سيحانه لماوصف هو لاء المو منين بين انهم من هم في القيامة \*فقال (أولئك أصحاب المينة) وانماذكر ذلك لانه تسالي بين حالهم في سورة الواقعة والهم فيسدر مخضود وطلح منضود قال صاحب الكشاف المينة والمشأمة اليين والشمال أوالين والشوئم أي الميامين على أنفسهم والشما أيم عليها \* ممقال (والذين كفروابا ياتنا هم أصحاب المشأمة) فقيل المراد من يوسى كتابه بشماله أووراء ظهره وقد تقدم وصف الله لهم بانهم في معوم وحيم وظل من يحموم الى غير ذلك \* مع قال تعالى (عليهم الرمو صدة) وفيدمسائل (المسئلة الاولى) قال الفراء والزجاج والمبرذيفال آصدت الياب وأوصدته اذاأ غلقته فن قرأمو صدة بالهمز أخذهامن آصدت فهمزاسم المفعول و بجوز أن يكون من أوصدت ولكنه همز على الحة من يحمز الواو اذاكان قبلها ضمة نحو موسى ومن لم جهن احتمل أيضا أمرين (أحدهما) أن يكون من لغمة من قال أوصدت فلمعمز اسم المفعول كايقسال من أوعدت موعد والآخر أن يكون من آصد مثلآمن ولكنه خفف كافى تخفيف جونة و بوءس جونة و بوس فيقلبها في التخفيف واوا

يه (وتواصوا بالصير) عطف علىآمنوا أى أوصى بعضهم بعضا بالصبرعل طاعةالله (وتواصوا بالرحة) بالرحة على عباده أو عوجبسات رحمته من الخيرات (أوائك) اشارة الى الموصول باعتبار اتصافه بمافى حير صلته ومافيد من معنى البعد مع قرب العهد بالشاراليه للايذان بيعد درجتهم فيالشرف والفضل أي أو لئك الموصو فون بالتعوت الجليلة المذكورة(أصحاب المينة) أي اليبن أوالين (والذين كفروايا باننا) عانصبناه دليلاعلى الحق وحدة وحدة أو بالقرآن

قال الفراء ويقال من هذا الاصيد والوصيدوهوالباب المطبق اذاعرفت هذافنقول قال مقاتل عليهم نارمؤ صدة يعني أبوابها مطبقة فلايقتم لهم باب ولايخرج منهاغم ولايدخل فيهاروح أبدالآ بادوقيل المرادا حاطة النيران بهم كفوله أحاط بهم سرادقها (المسئلة الثانية) الموصدة هي الايواب وقدجرت صغة للنارعلي تقدر عليهم نارمو صدة الايواب فكلماتركت الاضافة عاد الننوين لأعمايتعاقبان والله أعلم بالصواب

## (سورة الشمس خسعشرة آية مكية)

\* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

(والشمسوضياها والقمراذاتلاها) قبلاالخوض في النفسيرلابدمن مسسائل ( المسئلة الاولى) المقصود من هذه السورة الترغيب في الطاعات والتحذير من المعاسى واعسلم أنه تعالى ينبه عباده دأمابان يذكر في القسم أنواع مخلوقاته المنضمنة للمنافع العظيمة حتى يتأمل المكلف فيهاو بشكرعليها لاناالذي يقسم الله تعمالي به يحصل له وقع في القلب فتكون الدواعي الى أمله أقوى (المسئلة الثانية) فَدعرفت أنجاعة من أهل الاصول قالوا التقديرو ربالشمس ورب سائرماذكره الىتمام القسم واحتبع قوم على بطلان هذا المذهب فقالوا ان في جملة هذا القسم قوله والسماء ومايناها وذلك هوالله تعالى فيلزم أن بكون المرادورب السماء ورسها وذلك كالمتناقص أجاب القامني عنه بأن قوله ومايناها لايجوز أن يكون الرادمند هوالله تعالى لان مالاتستعمل في خالق السماء الاعلى ضرب من المجاز ولانه لايحو زمنه تعالى أن بقدم قسمه بفيره على فسمه بنفسه ولانه تعالى لايكاد يذكرمع غيره على هذا الوجه فاذالامدمن النأويل وهوان مامع مابعده في حكم المصدر فيكون التقدر والسماء وينسائها اعترض صاحب الكشاف عليه ففال لوكان الامر على هذا الوجه لزم من عطف قوله فألهمها عليه فساد النظم ( المسئلة الثالثة ) القراء مختلفون في فواصل هذه السورة وماأشبهها نحو والليسل اذا يغشي والضحي والليل اذا سجي فقرؤها تارة بالامالة وتارة بالتفعيم وتارة بمضها بالامالة وبعضها بالتفغيم فال الفراء بكسرضعاها والآماتالج بعدهاوان كأن أصل بعضهاالواويحوتلاها وطعاهاودحاها فكذلك أيضمافانه لماابتدئت السورة بحرف الياء اتبعها بمماهو من الواولان الالف المنقلبة عن الواوقد توافق المنقلبة عن الياء ألاترى ان ناوت وطعوت ونحوهما قديجوز وأفعالهاأن تنقلب الىالياء نحوتلي ودحى فلماحصلت هذه الموافقة استحازوا امالته كأ استجمازوا امالة ماكان منالياءوأماوجه منترك الامالة مطلقافهوان كشرامن العرب لاعبلون هذه الالفات ولاينحون فيها نحو الباء ويقوى ترك الامالة للالف ان الواو في موسر منقلبة عن الياء والبساء في ميقات ومير ان منقلبة عن الواو ولم يلزم من ذلك أن تحصل فيه مايدل على ذلك الانقلاب فكذاه هناينبغي أن تترك الالف غسير عالة ولا ينحى بهانحوالياء وأماامالة البعض وترك امالة البعض كافعله حرة فحسن أبضا وذلك

(هم أصحاب المشأمة)أي الشعال أوالشوم (علمهم نارمو صدة) مطبقة من آصدت الباب اذاأ طبقته وأغلقنه وقرئ موصدة يغبرهمزة من أوصدته \*عنالني صلى الله عليه وسإمن قرألاقسم بوندا البلدأعطاهالله تعالى الامان منغضبه يوم القيامة \*(سورة الشمس مكية

وآماخسعشره)، \* (سم الله الرحن الرحيم)\* (والشيس وضعاها) أي ضوئها اذااشر قت وقام سلطانها وقيلالضحوة ارتفاع النهار والضحى فوق ذلك والضعاء بالفتم والمداذاامتدالنهاروكاذ نتصف ( والقمرادًا تلاهما (بانطلع بعد غرو بهاوقيل

لانالالف انماتم ال تحوالباء لتدل على الياء اذاكات انقلابه اعن الباء ولم يكن في ثلاها وطعاها ودحاهاألف منقلبة عن الياء انساهي منقلبة عن الواو بدلالة تلوت ودحوبت (المسئلة الرابعة ) ان الله تعسالي قدأ قسم بسبعة أشيساء الي قوله قدأ فلح وهو جواب القسم قال الزجاج المعنى لقدأ فلح لكن اللام حذفت لان الكلام طال قصمار طوله عوضامنها قوله تعالى والشمس وضحاها ذكرالمفسم ون في ضماها ثلاثة أفوال قال مجاهد والكلبي ضوحها وقال قتادة هوالنهاركله وهواختيسارالغراء وابن فنبية وقال مفاتل هو حرالشمس وتُقر ير ذلك بعسب اللغة ان نفول قال الليث الضعوار تفاع النهاز والعنصي فوين ذلك والصحامدودا اذا امتدالنهاروقرب أن ينتصف وقال أبواله، تم الضم نقبض الظل وهونورالشمس على وجدالارض وأصله الضحى فاستثفلوا الياءمع سكون الحاء فقابوها وقالواضيح فالضعي هوصنوه الشمس وتورها تمسمي به الوقت الذي تشرق فيد الشمس على ما في قوله تعالى الاعشيد أو صنعاها فن قال من الفسرين في صعاها منودها فهوعلى الاصلوكذامن قال هوالنهاركاء لانجيع النهارهومن نور الشمس ومن قال في الضمي اله حرالشمس فلان حرها ونورها متلازمان أي اشتد حرها فقد اشتدمنوها وبالحكس وهذا أضعف الاقوال واعلمانه تعالى انت مرباشيس وضعاها اكثرة ماتعلق بها من المسالح فانأهل العالم كانوا كالاموات في الليل فلساطهم أثر الصبيح في المشرق صارفاك كالصور الذي ينفخ قوة الحياة فصارت الاموات أحياء ولاتزال تلك المياة فالازدياد والقوة والتكامل ويكون غاية كالهاوقت الضعوة فهذه الحالة تشبه أحوال القيامة ووقت الضميي بشبد استقرارأهل الجنة فيها وقوله والقمراذا تلاهاقال الليث تلايتلوا ذاتبع شياً وفي كون القمر عاليا وجوه (أحدها) بقاء القمرطالعا عند غروب الشمس وذلك أنمايكون في النصف الاول من الشهر اذاغر بت الشمس فأن العمر ينبعها في الاصاءة وهوقول عطاءعن ابن عباس (وثانيها) أن الشمس اذاغريت فالقمر ينبعهاليلة الهلال في الغروب وهوقول فنادة والكلبي ( وثالثهما) قال الغراء المراد من هذا النَّاوهوأن القير بأخذ الصُّوء من الشَّمس يقدال فلان ينبع فلانا في كذا أي يأخذ منه (و رابعها) قال الزجاج تلاها حين استدار وكل فكانه تلو الشعس في الضياء والنور يعنى اذاكم مل ضوء، فصاركالقائم مقام الشمس في الانارة وذلك في الليسالي البيص (وخامسها) انه يتلوهافي كبرالجرم بحسب الحسوفي ارتباط مصالح هذا العالم بحركته ولقد ظهر في علم النجوم أن بينهما من المناسبة ماليس بين الشمس و بين غيرها على قوله تعالى (والنهاراذاجلاها) معنى التجلية الاظهار والكشف والضمير فيجلاها الى مأذا يعود فيه وجهان (أحدهما) وهوقول الزياج انه عالدالي الشمس وذلك لان النهارعبارة عن تو رالشمس فكلماكان النهارأجلي ظهو راكانت الشمس أجلي ظهورا لانقوة الاثر وكاله تدل على قوة الموشرفكان النهار يبرز الشمس ويظهرها كقوله تعسالي لا يجليها اوقتها

اذانلاطاوعهطلوعها وقيسل اذانلاهما في الاستدارة وكال التؤر (والنهاراذاجلاها)أي جل الشمس فانها تجلي عندانيساطالنهارفكانه جلاها معأنها التي تبسطه أوجلي الظلة أوالدنياأوالارمن وانالم يجرالهساذكرالعلم بها (والليل اذابغشاها) أي الشمس فيفسطى صودهما أوالآعاقأو الارض وحيث كانت الواوات العاطفة نواثب لاواوالأولى القسميسة القاعةمقام الفعل والباء سادة مسدهمساماق قولك أفسم بالله حقفن أن يعملن عمل الفعل والجار جيعا كانقول منسرب زيد

عراو بكرخالدا (والسماء ومايناها)أيومن يناها واشارماعل من لارادة الوصفية تغفيماكأته قيل والقساد رالعظيم الشأن الذي بناهسا وجعلها مصدر للأمخل بالنظم الكريم وكذا الكلام فيقوله تعالى (والارمن وماطعاها) أي بسيطها من كل جانب كدحاها (ونفس وماسواها)أىأنشأها وألدعهامستعدة الكمالاتها والتنكير للنغيم على أن المراد نفس آدم عليه السلام أوللتكثير وهو الانسب للعواب (فألهمهما فعورها وتقواها )ايأقهمها

الاهو أىلايخرجها (الثاني) وهوقول الجهور انه عائد الى الظلمة أوالى الدنيا أوالى الارمن وان لم بحرلها ذكر يقولون أصبحت باردة يريدون الغداة وأرسلت يريدون السماء # قوله تعالى ( والليل اذا يغشاها ) يعني يغشى الليل الشمس فيريل صوءها وهذه الآية تقوى القول الاول في الآية التي قبلها من وجهين ( الاول ) انه لماجعل الليل يغشى الشمس ويزبل ضوءها حنن أن يفال النهار يجليها على ضدماذكر في الليل (والثاني) أن الضمير في بغشاها للشمس بلاخلاف فكذا في جلاها يجب أن يكون للشمس حتى يكون الضمدق الغواصل منأول السورة الى ههناللشمس قال الففال وهذه الاقسمام الاريعة ليست الابالشمس في الحقيقة لكن بحسب أوصاف أر بعة (أولها) الضوء الحاصل منها عندارتفاع النهار وذلك هوالوقت الذي يكمل فيه انتشارا لحيوان واضطراب الناس للماش ومنهانا والقبرلها وأخذه الضوه عنهاومنها تكامل طلوعها وبروزها بمعي النهار ومنها وجود خلاف ذلك بمعجى واللبل ومن تأمل قليلافي عظمة الشمس ثم شاهد بعين عقله فيهاأ ترالمصنوعية والمخلور فجمن المقدار المتناهى والتركيب من الاجزاء النقل منه الى عظمة خالقها فسيعانه ماأعظم شأنه المقوله تعالى ( والسماء ومابناها ) فيدسو الات (السوالالاول) انالذي ذكره صاحب الكشاف من أن ماههنا لوكانت مصدرية لكان عطف فألهمها عليه يوجب فسادالنظم حق والذى ذكره القاضي من انه اوكان هذا قسما تخالق السماء لماكان يجوز تأخيره عن ذكرالشمس فهو اشكال جيد والذي يخطر سالى في الجواب عنده ان أعظم المحسوسات هوالشمس فذكرها سبحسانه مع أوصافهاالار بعة الدالةعلى عظمها ثمذكرذاته المقدسة بمدذلك ووصفها بصفات ثلاثة وهى تدبيره سبحانه للسماء والارض وللركبات ونبه على المركبات بذكر أشرفها وهي النفس والغرض منهذا الترتيب هوأن يتوافق العقل والحس على عظمة جرم الشمس ثم يختج العقل الساذج بالشمس يل بجميع السماويات والارصيات والمركبات على اثبات مبدئ الها فعينتذ بحظي العقل ههنا بادراك حلال الله وعظمته على مايليق به والحس لاينازعدفيد فكان ذلك كالطريق الىجذب العقل من حضيض طلم المحسوسات الى الغاع علمال بولية والبداء كبرياء الصمدية فسبحان من عظمت حكمته وكملت كلنه (السوَّالَ الثَّانِي) مَا الفائدة في قوله والسَّمَاء ومايناها ( والجواب) الله سبحاله لماوصف الشمس بالصفات الاربعة الدالة على عظمتها أتبعه بيبان مايدل على حدوثها وحدوث جيم الاجرام السماوية فنبه بهذه الآية على تلك الدلالة وذلك لان الشمس والسماء متناهية وكل متناهفانه مختص بمقدار معين معانه كان يجؤز في العقل وجودماهو أعظم منه وماهو أصغرمنه فاختصاص الشمس وسائر السماوية بالقدار المعين لامد وأن يكون انقدير مقدر وتدبير مدير وكاأنيان البيت يبنيه بحسب مشيئته فكذا مدير الشمس وسائرالسماو يات قدرها بحسب مشيئته فقوله ومايناها كالتنبيه على هذه الدقيقة الدالة

على حدوث الشمس وسائر السماويات ( السوَّال الثالث ) لم قال وما بناها ولم يقل ومن يناها (الجواب) من وجهين (الاول) أنالمراد هو الاشارة الى الوصفية كانه قيل والسماء وذلك الشئ العظيم القادرالذي يناها ونفس والحكيم الباهر الحكمة الذي سواها ( والثاني ) أنمانستعمل في موضع من كفوله ولاتنكحوا مانكيم آباو كم من النساء والاعتماد على الاول ( السو ال الرابع ) لم ذكر في تسريف ذات الله تعالى هذه الاشياء الثلاثة وهي السماء والارض والنفس ( والجواب) لانالاستدلال على الغائب لايمكن الابالشاهدوالشاهدليس الاالعالم الجسماني وهوقسمان بسيط ومركب والبسيطقسمان العلوية واليد الاشارة بقوله والسماء والسفلية واليه الاشارة بقوله والارض والمركب هوأقسام وأشرفها ذوات الانفس واليد الاشارة بقوله ونفس وماسواها \* أماقوله (والارض وماطعاها) فقيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) انماأخر هذا عن قوله والسماء ومايناها لقوله والارض بعد ذلك دحاها (المسئلة الثانية )قال الليث الطعوكالدحو وهو البسط وابدال الطاء من الدال جائز والمعنى وسعها قال عطاء والكلى بسطهاعلى الماء الماقوله (ونفس وماسواها)ان حلنا النفس على الجسد فتسويتها تعديل أعضائها على مايشهد به على التشريح وانجلناها على القوة المديرة فنسويتها اعطاوها القوى الكثيرة كالنوة السامعة والباصرة والخيلة والمفكرة والمذكرة على مايشهديه علم النفس فان قبل لم نكرت النفس قلنا فيدوجهان (أحدهما) أن يريدبه نفسا خاصة من بينالنفوس وهي النفس القدسية النبوية وذلك لانكل كثرة فلابد فيها من واحد يكوزهوالرئيس فالمركبات جنس تحتد أنواع ورئيسها الحيوان والحيوان جنس تحنه أنواع ورئيسها الانسان والانسسان أنواع أواصناف ورئيسها النبي والانبياء كأنوا كشيرين فلابدوأن يكون هناله واحديكون هو الرئيس المطلق فقوله ونفس اشارة الى تلك النفس التي هي رئيسة لعالم المركبات رياسة بالذات ( الثاني ) أن يريد كل نفس ويكون المراد من التنكير التكثير على الوجه المذكور في قوله علت نفس مأأحضرت وذلك لان الحبوان أنواع لايعصى عددها الاالله على ماقال بعدذكر بعض الحيوانات وبخلق مالاتعلون ولكل نوع نفس مخصوصة متميزة عن سائرها بالفصل المقوم لماهيته والخواص اللازمة لذلك الفصل فن الذي يحيط عقله بالقليل من خواص نفس البق والبعوض فضلا عن التوغل في بحار أسرار الله الما أماقوله تعالى ( فألهمها فعورها وتقواها ) غالمعني المحصل فيه وجهان (الاول) أنالهام الفجور والتقوى افهامهما واعقالهماوأن أحدهماحسن والآخر قبيح وتمكينه مناختيار ماشاء منهما وهوكقوله وهديناه التجدين وهذاالتأو يلمطابق لمذهب المعتزلة قالوا ويدل عليه قوله بعد ذلك قد أفلح من زكاها وقدخاب من دساها وهذا الوجه مروى عن ابن عباس وعنجع من أكآبر المفسرين والوجم الثاني انه تعالى ألهمالمؤمن المتق تقواه وأامهم الكافر فمجور

الاهماوعرفهاحالهما من الحسن والقبح ومابو دى اليه كل منهما ومكنها مناختيار أعماشاات وتقديم الفعوراراعاة الفواصل (قدأفلم من زكاها) أي الله فازبكل مطلوب ونجا منكل مكروه من أنماها وأعلاها بالتقوىوهو جواب القسم وحذف اللاملط ول الكلام وتكر يرقدفي قوله تعالى (وقدخاب من دساها) 🛚 لابرازكال الاعتنساء بتعقيق مغمونه والابذان بتعلق القسم به أيضا اصالة أيحسرمن تقصها وأخفاها بالغيور وأصل دسي دسس كتقضى

قال سعيد بنجبير ألزمها فجورها وتقواها وقال ابن زيد جعل فيها ذلك بتوفيقه اياها للتقوى وخذلانه اياها بالفجور واختار الزجاج والواحدي ذلك قال الواحدي التعلم والنعريف والتببين غيروالالهام غيرفان الالهام هو ان يوقع الله في قلب العبد شيئاواذا أوقع في قلبه شيئا فقد ألزمه اياه وأصل معنى الالهام من قوامهم لهم الشي والتهمة اذا ابتلعه وألهمته ذلك الشيُّ أي أبلعته هذا هوالاصل ثماستعمل ذلك فيما يقذفه الله تعالى في قلب العبدلانه كالابلاع فالتفسيرالموافق الهذا الاصل قول ابن زيدوه وصريح في أن الله تعالى خلق في المؤمن تقوا، وفي الكافر فجوره وأما التمسلك بقوله قد أفلح من زكاها فضعيف لانالمروى عن سعيد بن جبير وعطاء وعكرمة ومقساتل والكلي أنالعني قد أفلحتوسعدت نفس زكاهاالله تعالى وأصلحها وطهرها والمعنى وففها للطاعة هذا آخر كلام الواحدي وهوتام وأقول قد ذكرنا أن الايات الثلاثة ذكرت للدلالة على كونه سبحانه مدبراللاجسام العلوية والسفلية البسيطة والمركبة فههنا لمبقشئ ممافي عالم المحسوسات الاوقد ثبت بمقتضى ذلك التنبيه انه واقع بتحليقه وتدبيره بني شئ واحد يختلج في القلب انه هل هو يقضا أنه وقدره وهو الافعال آلجيوانية الاختيار ، فم فنيه سيحانه بقوله فألهمها فجورها وتقواهاعلي أنذلك أيضامنهو بهو يقضائه وقدره وحيننذ ثبت أنكل ماسوى الله فهوواقع بفضائه وقدره وداخل تحتايجاده وتصرفه تمالذي يدلعفلا على أنالمراد من قوله فالهمها فجورها وتقواها هو الخذلان والتوفيق ماذ كرنا مرارا أن الافعال الاختيارية موقوفة على حصول الاختيارات فعصولها انكان لاعن فاعل فقد استغنى المجدث عن الفاعل وفيدنني الصانع وانكان عن فأعل هوالعبد لزم التسلسل وان كأنعن الله فهوا لمقصود وأيضا فليجرب العاقل نفسه فانه ربما كان الانسان غافلاعن شئ فتقع صورته في قلبه دفعة و يترتب على وقوع تلك الصورة في القلب ميل اليه و يترثب على ذلك الميل حركة الاعضاء وصدورالفعل وذلك يفيد القطع بأن المراد من قوله فالهمها ماذكرناه لاماذكره المعتزلة \* أماقوله (قدأ فلح من زكاها) قاعم ان التركية عبارة عن النطهيرأوعن الانماء وفي الآية قولان (أحدهما) انه قدأ درك مطلو به من زكى نفسه ﴿ بَانَطُهُرُهُ امْنُ الْذَبُوبِ بِفُعُلِ الطَّاعَةُ وَمِجَانَبُهُ المَّعَصِيةُ ﴿ وَالنَّسَانِي ﴾ قدأ فلح مززكا هاالله وقبل القاضي هذاالتأويل وقال المراد منه انالله حكم بتزكيتها وسماها بذلك كإيقال وفي العرف ان فلانا يزكى فلانا تمقال والاول أقرب لانذكر النفس قد تقدم ظاهرا فرد الضمير عليه اولى من رده على ماهو في حكم المذكور لاأنه مذكور واعلم انا قد دللسا نالبرهان القاطع أزالمراد بألهمها ماذكرتاه فوجب حلاللفظ عليه وأما قوله بازهدا محمول على الحكم والتسمية فهوضعيف لان بنساء التفعيلات على التكوين ممان سلنسا ذلك لكن ماحكم الله به يمتنع تغيره لان تغير المحكوم به يستلزم تغير الحكم من الصدق الى الكذب وتغيرالهم الىالجهل وذلك محال والمفضى الىالمحال محال أماقوله ذكر النفس

و تقضض وقبل هو كلام تابع لقوله تعالى فألهمهسا فعورهما وتقواهما بطريق الاستطراد وانماأ لحواب ماحذق تعو يلاعلي دلالةقولة تعالى (كذبت تمود بطغواها )عليه كانه قيل ليدمد من الله تعالى على كفارمكة لتكذيبهم رسول الله صلى الله عليه وسلمكا دمدم على تموداتكذبهم صالحاعليه السلاموهو على الاول استثناف وارد لنقرير مضمون قوله تعالى وقد خاب من دساها والطغوي بالفتح الطغيان والباء السببية أى فعات التكذيب بسبب طغياتها كاتقول ظلني

قد تقدم قلنا هذا بالمكس أولى فلنأهل اللغة اتفتوا على أن عود العمير الى الاقرب أولى من عوده الى الابعد وقوله فألهمها أقرب الى قوله مامنه الى قوله ونفس فكان الترجيح لماذ كرناه ويما يؤكد هذا التأويل مارواه الواحدي في البسيط عن سعيد بن أب هلال انه طيه السلام كان اذا قرأ قدأ فلح من زكاها وقف وقال اللهم أن نفسي تقواها أنت وايها وأنت مولاها وزكها أنت خيرمن زكاها \* أماقوله تعالى ( وقدخاب من دساها ) فقالوا دسها أصله دسسها من التدسيس وهواخفاء الشي في الشي فأبدات احدى السينات ياء فأصل دسى دسس كاان أصل تفتضي البازي تقضض البازي وكاقالوا لبيت والاصل لببت وملبي والاصل ملبب ثم نقول الهالمعتز لةفذكروا وجوهاتوافق قولهم (أحدها)انأهل الصلاح يظهرون أنفسهم وأهل الفسق يخفون أنفسهم ويدسونها في المواضع الحقية كاأن أجواد العرب ينزلون الرياحتي تشتهر أما كنهم ويقصدهم المحتاجون ويوقدون النيران بالليل للطارقين واما اللئام فأنهم يخففون أماكنهم عن الطالبين (وثانيها) خاسمن دساها أي دس نفسد في جلة الصالحين وليس منهم (وثالثها) من دساها في المعاصي حتى النعمس فيها ( ورابعها ) من دساها من دس في نفسه الفجور وذلك بسبب مواظبته عليها ومجالسته مع أهلها (وخامسها) ان من أعرض عن الطاعات واشتغل بالمعاصي صارحاملا متزوكا منسبا فصاركالشئ المدسوس في الاختفاء والخمول وأماأصحابنا فقالوا المعنى خابت وخسرت نفس أصلها الله تعالى وأغواها وأفجرها وابطلها وأهلكهاهذه ألفاظهم في تفسيردساها قال الواحدي رجدالله فكالمه سيحانه أقسم بأشرف مخلوفاته على فلاح من طهره وخسار من خذله حتى لابطن أحدأنه هو الذي يتولى تطهير نفسه أو اهلاكها بالمعصية من غيرقد رمنقدم وقضاء سابق \* أماقوله تعالى (كذبت تمود بطغواها) قال الفراء الطغيان والطغوى مصدران الاأن الطغوى أشبه برؤس الآيات فاختبراذلك وهو كالدعوى من الدعاء وفي النفسير وجهسان (أحدهما) انهافعلت التكذيب بطغيانها كاتفول ظلني بجراءته على الله تعالى والمعني انطفيانهم حلهم على التكذيب به هذا هول القول المشهور ( والثاني ) ان الطفوي اسم العذابهم الذي أهلكوا بهوالمعني كذبت بعذابها أي لم بصدقوار سولهم فيما الذرهم بهمن العدابوهذا لابيعد لانمعني الطغيسان فياللغة مجاوزة القدر المعتساد فيحوز أنيسمي العذاب الذي جاءهم طغوى لانه كان صيعة مجاوزة للقدر المعتاد أو يكون التقدير كذبت بما أوعدت به من العذاب ذي الطغوى و يدل على هذا التأويل قوله تعالى كذبت تمود وعاد بالقارعة أي بالعذاب الذي حل بهما محمال فأما محود فأهلكوا بالطاعية فسمى ماأهلكوا به من العداب طاغية ۞ قوله تعالى ( اذا يبعث أشقاها ) انبعث مطاوع بعث يقال بمثت فلاناعلى الامر فأنبعث له والمعنى انه كذبت تمود بسبب طغيانهم حيث انبعث أشقاها وهوعا قرالناقة وفيه قولان (أحدهما) انه شخص معين وإسمد قدار بن سالف

بجراءته هلى الله نعالى أوصلة للنكذب أي كذيت بماأو عدت يه من العذاب ذي العافوي كقوله تعالى فأهلكوا بالطاغية وقرى بطغواها بضم الطاء وهوأيضا مصدركالرجعي (اذ اليعثأ لثقاها)منصوب بكذبت أوبالطغوى أى حين قام أشفى تمود وهوقدار بنسالف أو هو ومن تصدي معه لعقرالناقع من الاشقياء خان أفعل التفضيل اذا أمنيف يصلحالواحد والمعددوالذكر والمؤنث وفضل شفاوتهم على من عداهم لباشرتهم العقرمع اشتراك الكل فحالرضايه

و يضرب به المثل يقال أشأم من قدار وهوأ شتى الاولين بفتوى رسول الله صلى الله عليه وسلم (والثاني) يجوزأن يكونوا جاهة وانماجاء على لفظ الوّحدان لتسويتك فيأفعل التفضيل اذا اضفته بين الواحد يوالجع والمذكر والمؤنث تقول هذان أفضل الناس وهوالاء أفضلهم وهذا يتأكد بقوله فكذبوه فعقروها وكان يجدوز أنيفال أشقوها كايقال أفاضلهم \* أما قوله تعالى ( فقال لهمرسول الله ناقة الله وسقياها) ففيد مسائل (المستلة الاولى) المراد من الرسول صالح عليه السلام ناقدًالله أي انه أشار اليها لماهموا بعقرها وبلغهماعزمواعليه وقال الهمهي ناقة الله وآبته الدالة على توحيده وعلى نبوتى فاحذروا أن تقدموا عليها بسوء واحسذروا أيضا أن تنعوها من سقباها وقد بينا في مواضع منهذا الكتاب انه كانالها شرب يوم ولهم ولمواشيهم شرب يوم وكانوا يستضرون بذلك فيأمر مواشيهم فهموا بعقرها وكان صالح عليدالسلام يعذرهم حالا بعدمال من عداب ينزل بهم أن أقدموا على ذلك وكانت هذه الحالة متصورة في نفوسهم فاقتصر على أن قال الهم ناقة الله وسقياها لانهذه الاشارة كافية مع الامور المتقدمة التي ذكر ناها (المسئلة الثانية) نافه الله نصب على التحذير كقولك الاسدالاسدوالصبي الصبي باضارذرواعقرها واحذروا سقياها فلاتمنعوها عنها ولانستأثروا بها عليها ثم بين تعالى اثالقوم لم يمتنعوا عن تكذيب صالح وعن عقر الناقة بسبب العذاب الذى أنذرهمالله تعالى به وهوالمراد بقوله (فكذبوه فعقروها) ثم بجوزأن يكون المباشر للعقر واحداوهوقدارفيضاف الفعل اليعبالماشرة كاقال فتعاطى فعقر ويضاف الغعلال الجاعة لرضاهم بمافعل ذلك الواحد قال قنادة ذكر لنا انه أبي أن يعقرها حتى بايعه صغيرهم وكبيرهم ذكرهم وأنثاهم وهؤقول أكثر المفسرين وقال الفراءقيل انهماكانا النين الماقولة تعالى (فدمدم عليهم رجم بذنبهم فسواها ) فاعران في الدمدمة وجوها (أحدها) قال الزجاج معنى دمدم أطبق عليهم العذاب يقال دمدمت على الشيَّ اذا أطبقت عليه ويقال ناقة مدمومة أي قدأ لبسها الشحم فاذاكررت الاطباق قلت دمدمت عليه قال الواحدي الدم في اللغة اللطيخ و يقال للشي السمين كاندادم بالشحم دما فعمل الزجاج دمدم منهذا الحرف على النضعيف نحو كبكبوا وبابه فعلى هذا معنى دمدم عليهم أطبق عليهم العداب وعهم كالشئ الذي يلطيخ به من جيع الجوانب (الوجه الثاني) تقول الشي يدفن دمدمت عليه أي سو بت عليه فيجوز أن يكون معنى فدمدم عليهم فسوى عليهم الارض بان أهلكهم فجعلهم تحت التراب (الوجد الثالث) قال ابن الانبارى دمدم غضب والدمدمة الكلام الذي يزعج الرجل (ورابعها) دمدم عليهم أرجف الارض بهم رواه تعلب عنابن الاعرابي وهوقول الفراء أماقوله فسواها يحتمل وجهين وذلك لانا أن فسر الدمدمة بالاطباق والعموم كأن المعنى فسوى الدمدمة عليهم وعهم بهاوذلك ان هلاكهم كان بصعة جبريل عليه السلام وتلك الصعة أهلكتهم جيعا

(فقال الهم) أي لمحود (رسول الله) أي صالح عليه السلام عبرعته بعنوان الرسالة الذانا بوجوب طاعتدو بيانا افايدعتوهم وتعاديهم في الطغيان وهوالسر في اضافة الناقة الى الله تعمالي فيقوله تعالى نافةالله (وسقياها) ولاتذو دوها عنها في نو بتها (فكذبوه) أي فى وعيده مفوله تعالى ولامسوها بسوء فبؤخذكم عذاب أليم وقدجوز أن يكون ضميع لهم الاشقان ولاللأندذكر سقياها (فعقروها) أي الاشقى والجمع على تقدير وحدته لرضاالكل بفعله وقال قتادة بلغنا أنعلم يعقرهاحق بالعدصغيرهم وكبيرهم وذكرهم وأنشاهم وقال الفراء عقرها اثنان والعرب تقول هذان أفضل الناس (فدمدم عليهم ريهم) فأطبق علهمالعذاب وهتومن تكرير قولهم ناقة مدمومة اذا

فاستوتعلى صغيرهم وكبيرهم وان فسرناها بالتسوية كانالمراد فسوى عليهم الارض الله أماقوله تعالى (ولا تخاف عقباها) ففيدوجوه (أولها) انه كنابة عن الب تعالى اذهو أقرب المذكورات ثم اختلفوا فقال بمضهم لايخاف تبمة في العاقبة أذالعقبي والعاقبة سواءكانه بينانه تعالى يفعل ذلك بحتى وكلمن فعل مايكون حكمه وحقما فانه لايخاف عاقبة فعله وقال بعضهم ذكرذلك لاعلى وجه المحقيق لكن على وجه المحقم الهذا الفعل أى هوأ هون من أن تخشى فيدعا قبة والله تعالى يجل أن يوصف بذلك ومنهم من قال المراد منه التنبيه على انه بالغ في التعذيب فان كل ملك يخشى طقبة فانه يتتي بعض الاتقاء والله تعالى لمالم يخف شيئا من العواقب لاجرم ما اتني شيئا (وثانيها) انه كساية عن صالح الذي هو الرسول أي ولا يخاف صالح عقبي هذاالعداب الذي ينزل بهم وذلك كالوعد لنصرته ودفع المكارم عند اوحاول محاول أن يوتديه لاجل ذلك (وتالثها) المراد ان ذلك الاشقى الذي هو أحير تنود فيما أقدم من عقر الناقة لا يخاف عقباها وهذه الآية وانكانت متأخرة لكنها علىهذا النفسيرف حكم المتقدم كانهقال اذانبعث أشقاها ولايخاف عقباها والمراد بذلك انه أقدم على عقرها وهوكالآمن من نزول الهلاك به و بقومه فقعل معهذا الخوف الشديد فعلمن لايخاف البتة فنسبق ذلك الحالجهل والحقوق قراءة التي عليه السلام ولم بخف وفي مصاحف أهل المدينة والشام فلا يخاف والله أعلروى ان صالحا لماوعدهم العذاب بعدثلاث قال النسعة الذين عقروا الناقة هملوا فلنقتل صالحا فانكان صادقا مجلناه قبلنا وانكان كاذبا ألحقناه بناقته فأتوه لببيتوه فدمغتهم الملائكة بالحمارة فلأأبطؤا على أصحابهم أتوا منزل صالح فوجدوهم قدرضخوا بالجارة فقالوالصالح أنت قتلتهم تمهموابه فقامت عشيرته دونه ولبسوا السلاح وقالوالهم والله لاتقتلونه قدوعدكم انالعذاب نازل بكمق ثلاث فانكان صادفا زدتمر بكم عليكم غضبا وانكان كأذبا فأنتم منوراءماتريدون فانصرفوا عنه تلكاللبلة فأصبحوا وجوههم مصفرة فأيقنوا بالعذاب فطلبوا صالحالية تلوه فهرب صالح والنجأ الىسيد بعض بطون تمودوكان مشركا فغيبه عنهم فلميقد رواعليه تم شغلهم عنه مانزل بهممن العذاب فهذاهو قوله ولايخاف عقباها والله أعلم وأحكم

\* (ســورة والليل احدى وعشرون آية مكية) \*

قال القفال رحد الله نزات هذه السورة في أبي بكر وانفاقه على المسلمين وفي أمية بن خلف و بخله و كفره بالله الاأنها وان كانت كذلك لكن معانيها عامة للناس ألاترى ان الله تعالى قال ان سعيكم لشتى وقال فأنذر تكم نارا تلظى و يروى عن على عليه السلام انه قال خرجنامع رسول الله صلى الله عليه وسلم وقعد نا حوله فقال مامنكم نفس منقوسة الاوقد علم الله مكانها من الجنة والنار فقائم بارسول الله أفلانتكل فقال اعلوا فكل ميسر لما خلق له فأمامن أعطى واتق وصدق

ألبسهاالشعم (بذنبهم) بسبب ذنبهم المحدكي والتصن بح بذلك مع دلالة الغامطية للاندار بعاقبة الذنب ليعتبريه كلمذنب (فسواها) أي الدمدمة بينهم لم نفلت منهر أحدمن صغير وكبير أوفسوي محود فإلارض أوسواها في الاملاك (ولا يخاف عقباها ) أي عاقبتها وتبعتها كإيحاق سأر المعاقبين من الملوك فيبتى بعض الابقاء وذلك أنه تعالى لايفعل فعلاالا يحقوكل من فعل يحق فانه لايخاف عاقبة فعله وانكانمن شأنه الخوف والواوالحمالأوللاستثناف وقرئ فلا مخاف وقرئ ولم يخف \*عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من فرأسورة الشمس فكالخما تصدق بكلشئ طلعت عليه الشمس والقمر \*( سورة والليل مكية ،آیهااحدی وعشرون)\*

بالحسني فستيسره لليسري فبان بهذا الحديث عؤم هذه السورة

## 🎉 بسمالله الرحن الرحيم 🦫

(والليل اذابغشي و، راذا بجلي) اعلم انه تعالى أقسم بالليل الذي يأوى فيه كل حيوان الى مأواه ويسكن الخلق عن الاضطراب ويغشاهم النوم الذي جعله الله راحة لابدائهم وغذاء لارواحهم ثم أقسم بالنهار اذاتجلي لانالنهار اذاجاء انكشف بضوئه ماكان في الدنبا من الظلمة وجاء الوقت الذي يتحرك فيدالناس لمعاشهم وتتحرك الطيرمن أوكارها والهوام من مكامنها فلوكان الدهر كله ليلا لتعذر المعاش ولوكان كله نهارالبطلت الراحة لكن المصلحة كانت في تعاقبه ماعلى ماقال وهوالذي جعل اللبل والنهار خلفة وستخرلكم اللبل والنهار أماقوله والليل اذايغشي فاعلم انه تعالى لميذكر مفعول يغشي فهو اماالشمس منقوله والايل اذايغشاها واماالنهار منقوله يغشى الليلالنهار واما كلشئ يواريه بظلامه منقوله اذاوقب وقوله والنهار اذاتيهلي أي ظهر بزوال ظلة الليلأوظهروانكشف بطلوع الشءس\* وقوله (وماخلق الذكروالانثي) فيه مسائل (المسئلة الاولى) في تفسيره وجوه (أحدها) أي والقادر العظيم القدرة الذي قدر على خلق الذكر والانثي من ما واحد وقبل هماآدم وحواء (وثانيها) أي وخلقه الذكروالانثي (وثالثها) ما يمعني من أي ومن خلق الذكر والانثي أي والذي خلق الذكر والانثي (المسئلة الثانية) قرأ النبي صلى الله عليه وسلم والذكر والانثى وقرأان مسعود والذى خلق الذكر والانثى وعن الكسمائي وماخلق الذكر والانثي بالجر ووجهمه أن يكون معمني وماخلق أي وماخلقه الله تعالى أى ومخلوق الله ثم يجعل الذكر والانثى بدلامنه أى ومخلوق الله الذكر والانثى وجازا ضمار اسم الله لانه معلوم أنه لاخالق الاهو (المسئلة الثالثة) القسم بالذكر والانثي يتناول القسم بجميع ذوى الارواح الذينهم أشرف المخلوقات لانكل حيوان فهواماذكرأوأنثي والخنثيفهو فينفسه لابدوأن يكون اماذكراأوانثي بدليل انه لوحلف بالطلاق الهلم يلق في هذا اليوم لاذكر اولاأنثي وكانقداني خني فانه يحنث في بينه \* قوله تعالى (انسعيكم لشتى ) هذا جواب القسم فأقسم تعالى بهذه الاشياء ان أعمال عباده اشتى أى مختلفة في الجزاء وشي جع شنيت مثل مرضى ومريض وانافيل المختلف شي لتاعدمابين بعضه وبعضه والثنآت هوالتباعد والافتراق فكأنه قيل انعلكم لشاعد بعضه من بعض لان بعضه ضلال وبعضه هدى و بعضه يوجب الجنان و بعضه يوجب النيران فشنان مابينهما و بقرب من هذه الآية قوله لايستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة وقوله أفن كان مؤمنا كن كان فاسقا لايستوون وقوله أمحسب الذين اجترحوا السيئات أن نجعلهم كالذين آمنوا وعلوا الصالحات سواء محياهم وماتهم ساءما يحكمون وقال ولاالظل ولاالحرور قال المفسرون نزات هذه الآية في أبي بكر وأبي سفيان ممانه سجمانه بين معنى اختلاف الاعال فيما قلناه من العاقبة المحمودة والمذمومة والثواب

﴿ إِسم الله الرجن الرحيم) (والليلادايغشي) أي حسين يغشى الشعس كقوله تعالى والليلاذا يغشاها أوالنهار أوكل مايوا ريه بظسلامه (والنهساراذاتجلي) ظهر بزوالظلة الايل أوتبسين وتكشيف بطلوع الشمس(وما خلق الذكر والانثي) أي والقمادر العظيم القدرة الذي خلق صنني الذكر والانثي من كلماله توالدوقيل هماآدم وحوا وقرئ والذكروالانثىوقرئ والذي خلق الذكر والانثى وقيسل مامصدرية (ان سعيكم اشتي ) جواب القسم وشتىجع شيتأىان مساعيكم لأشتان مختلفة وقوله تعالى (فأما منأعطي واتتى وصدق بالحسني) الح تفصيل الماللساع المشتة وتلبن لاحكامها أى فأما

والعقاب \* فقال (فأمامن أعطى وانتي وصدف بالحسني فسنيسره للبسري وأمامن بخل واستغنى وكذب بالحسني فسنيسر. العسري) و في قوله أعطى وجهان (أحدهما) أن يكون المراد انفاق المال فيجيع وجوه الخير منعتني الرقاب وفك الاساري وتقوية المسلين على عدوهم كاكان يفعله أبو بكر سواء كان ذلك واجبا أونفلا واطلاق هذا كالاطلاق في قو له وبمارزة الهم ينفقون فان المراد مند كل ماكان انفاقا في سيل الله سواءكان واجبا أونفلا وقدمدح الله قوما فقال و يطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيما وأسيرا وقال في آخرهذه السؤرة وسيجنبها الاتتي الذي يؤتى مالدينزك ومالاحد عنده من نعمة تجرى الاابتغاء وجدر به الاعلى (وثانيهما)ان قوله أعطى بتناول اعطاء حقوق المال واعطاء حقوق النفس في طاعة الله تعالى قال فلان أعطى الطاعة وأعطى السعة وقولهواتتي فهو اشارةالي الاحتراز عن كلمالاينبغي وقدذكرنا انههل من شرط كونه متقيا أن يكون محترزا عن الصغائر أم لافي تفسير قوله تعمالي هدى للتقين وقوله وصدق بالحسني فالحسني فيها وجوه (أحدها) انها قول لااله الاالله والمعني ذأما من أعطى واتتى وصدق بالتوحيد والنبوة حصلت لدالحسني وذلك لانه لاينفع مع الكفر اعطاء مالولااتقادمحارم وهوكفوله أواطعام فييوم ذيمسيغة الىقوله نمكان منالذين آمنوا (وثانيها) ان الحسني عبارة عما قرضه الله تعالى من العبادات على الابدان وفي الاموال كانهقيل أعطى في سبيل الله واتق المحارم وصدق بالشرائع فعلم انه تعالى لم بشرعها الالمافيها من وجوه الصلاح والحسن (وثالثها) ان الحسني هو الخلف الذي وعده الله في قوله وما أنفقتم من شي فه ويخلفه والمدني أعطى من ماله في طاعدًا لله مصدقاً عاوعده الله من الخلف الحسن وذلك انه قال مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله فكائن الخلف لماكان زائدا صحاطلاق لفظ الحسني عليه وعلى هذاالمعني وكذب بالحسني أى لم يصدق بالخلف فحنل بمآله لسوء ظنه بالمعبود كافال بعضهم منع الموجود سوء فلن بالمعبود وروى عن أبي الدرداء انه قال مامن بوم غر بت فيد شمس الأوملكان بناديان يسمعهما خلق الله كلهم الاالثقلين اللهم اعطكل منفق خلفا وكل بمسك تلفا (ورابعها) انالحسني هو النوابوقيل انه الجنة والمعنى واحدقال قنادة صدق بوعود الله فعمل اذلك الموعود قال القفال وبالجملة ان الحسني لفظة تسم كل خصلة حسنة قال الله تمالي قل هل تر بصون بنا الااحدى الحسنيين يعنى النصر أوالشهادة وقال تعالى ومن يقترف حسنة نزدله فيها جسنا فسمى مضاعفذ الاجرحسني وقال انلى عنده للعسني وأماقوله فسنيسره لليسرى فغيه مسائل (المسئلة الاولى) في تفسيره في اللفظة وجوه (أحدها) انها الجنة (وثانيها) انهاالخير وقالوا في العسرى انهاالشر (وثائلها) المرادمند ان يسهل عليه كل ماكلف به من الافعال والتروك والمراد من العسرى تعسير كل ذلك عليه (ورايعها) اليسرى هي المودالي الطاعة التي أتي بها أولافكانه قال فسنيسر ولان يعود الي الاعطاء في سبيل الله

من أعطى حقوق ماله واتق محارم الله تعالى التينهىءنها وصدق بالخصلة الحسني وهي الاعمان أو بالكلمة الحسيني وهي كلة التوحيدأ وبالله الحسني وهيءلة الاستلامأو بالثوية الحسني وهي الجنسة ( فسنيسره السرى) فسنهينه للغصسلة التي تودي الى سس وراحة كدخول الجنة ومباديه من يسترا الفرس الركوب اذاأسرجهاوألجمها ( وأمامن مخل ) أي عاله فلم سِدَّله في سبيل الخير ( واستغنى ) أي زهدفيما عند، تعالى كأأنه مستغن عند فلم لتقدأ واستغنى بشهوات الدنياعن نعيم الآخرة (وكذب بالحسني)أي مأذكر من المساني المتلازمة (فسنيسره المسرى) أى للخصلة المؤدية لي

وقالوا في العسرى ضد ذلك أي نيسره لان يعود الى البخل والامتناع من أداء الحقوق المالية قال القفال ولكل هذه الوجوه مجاز من اللغة وذلك لان الاعمال بالعواقب فكل ماادت عافيته الى يسمر وراحة وامور محودة فانذلك من البسرى وذلك وصف كل الطاعات وكلماأدت عافبته الى عسروتعب فهومن العسرى وذلك وصف كل المعاصى (المسئلة الثانية) التأنيث في لفظ اليسرى وأفظ العسرى فيه وجوه (أحدها)أن المراد من اليسري والعسري ان كان جاعسة الاعال فوجسه النانيث ظاهر وان كان المرادعلا واحدا رجعالتأنيث الىالخلة أوالفعلة وعلىهذامنجعل يسرى هوتبسير العود الى مافعله الانسآن من الطاعة رجع التأنيث الى العود وكانه قال فسنيسره للمودة التي هي كذا (وثانيها) أن يكون مرجع التأنيث الى الطريقة فكانه قال للطريقة اليسري والعسري والثها) انالعبادات أمور شاقة على البدن فأذاعلم المكلف انهاتفضي المالجنة سهلت نلك الافعال الشاقة عليه بسبب توقعه الجنة فسمى الله تعالى الجند يسرى تم علل حصول اليسرى في أداء الطاعات بهذه اليسرى وقوله فستسره للمسرى بالضد من ذلك (السئلة الثالثة) في معنى التيسير لليسرى وللعسرى وجوه وذلك لانمن فسر اليسرى بالجند فسر النيسير لليسرى بادخال الله تعسال اياهم في الجنة بسهولة واكرام على ما أخبرا لله تعالى عنه بقوله والملائكة يدخلون عليهم منكل باب سلام عليكم وقوله طبتم فادخاوها خالدين وقوله سلام عليكم عاصبرتم فنعم عقبي الدار وأمامن فسر اليسري باعمال الحير فالتيسيرلهما هوتسهيلهاعلى من اراد حتى لايعتريه من التثاقل مايعتري المراثين والمنافقين من الكسل قال الله تعالى وانها الحبيرة الاعلى الخاشعين وقال واذاقاموا الى الصلاة قاموا كسالى وقال مالكم اذاقيل اكمانفروا في سبيل الله اثاقاتم الى الارض فكان النيسير هو النشيط ( المسئلة الرابعة ) استدل الاصحاب بهذه الآية على صحة قولهم في التوفيق والخذلان فقالوا انقوله تعسالي فسنيسره لليسرى يدل على انه تعسالي خص المؤمن بهذا التوفيق وهو انه جعسل الطاعة بالنسبة اليه أرجع من المعصية وقوله فسنيسره للعسرى يدل على أنه خص الكافر بهذا الخذلان وهوانه جعل المعصية بالنسبة البه أرجيم من الطاعة واذا دات الآية على حصول الرجعان زم القول بالوجوب لانه لاواسطة بين الفعل والترك ومعلوم انحال الاستواء يمتنع الرجعان فعال المرجوحية أولى بالامتساع واذا امتع أحد الطرفين وجب حصول الطرف الآخر ضرورة انه لاخروج عن طرق النقيض أحاب القفال رجدالله عن وجه التحسك بالآية من وجوه (أحدها) ان تسمية أحسد الضدين باسم الآخر مجاز مشهور قال تعالى وجزاء سيئة سسيئة مثلها وقال فبشرهم بعداب أليم فلاسمي الله فعل الالطاف الداعية الى الطاعات تبسيرا للسرى سمى تركة هذه الالطاف تيسيرالله سرى (وثانها)أن يكون ذلك على جهذا صافة الفعل الى المسبب

العسروالشدة كدخول النارومقدماته لاختباره لهاولعل تصديرالقسمين بالاعطاء والمخلمعأن كلامهما أدني رتبة عا بعدهما في استباع التسير السرى والتسير للعسرى الابذان بأن كلامهاأصل فيما ذ كرلاة ـ قلابدهما من التصديق والنقوى والتكذيب والاستغناء وتفسير الاول باعطاء الطاعة والثاني بالعخل عاأمر بهمع كوته خلاف الظاهر بأباه قوله تعالى (ومايغـــنىءنه)أي ولابغنىأوأىشئ يغنى عنه (ماله) الذي يحل به (اداتردی) أی هلات تفعل من الردى الذي هوالهالاك أوتردي في الحفرة اذا

لددون الفاعل كافيل في الاصتام رب انهن أصلان كشيرا من الناس (و الثها) أن يكون ذلك على سبيل الحكم به والاخبارهند (والجواب) عن الكل انه عدول عن الظاهر وذلك غيرجائز لاسيما انابينا أنالظاهر منجانبنا متأكد بآلدايل العقلى القاطع ممانأصحابنا أكدوا ظاهرهذه الآية بماروي عن على عليه السلام عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال مامن نفس منفوسة الاوقد علمالله مكانها من الجنة والنار قلنا أفلا تشكل قال لا اعلوا فكل ميسر لماخلق له أجاب القفال عنه بان الناس كلهم خلقوا ليعبدوا الله كا قال وماخلقت الجن والانس الاليمبدون واعلم ان هذاصعيف لانه عليه السلام انمسا ذكرهذا جواباعن سؤالهم يعني اعملوا فكل ميسمر لماوافق معلوم الله وهذا يدل على قولنا انماقدره الله على العبد وعلمه منه فأنه تمت م التغير والله أعلم ( المسئلة الحامسة ) في دخول السين في قوله فسنيسره وجوه (أحدها) انه على سبيل الترفيق والتلطيف وهومن الله ثعالى قطع و يقين كافى قوله اعبدوا ربكم الى قوله لعلكم تنقون (وثانيها) أن يحمل ذلك على ان المطبع قد يصبر عاصيا والعامى قد يصبر بالتو بة مطبعا فلهذا السبب كان التغير فيه محالا (وثالثها) ان الثواب لما كان أكثره واقعافي الآخرة وكان ذلك عالم يأت وقته ولايقف أحدعلي وقنه الاالله لاجرم دخله تراخ فأدخلت السين لانها حرف التراخي ليدل بذلك على ان الوعد آجل غير حاضر والله أعلم # أما قوله تعالى ( وما يغني عنه ماله اذاردي ) فاعلان ماههنا محمل أن يكون استفهام ما بعدى الانكار و يحمل أن بكون تفيا وأماتردي ففيد وجهان (الاول) أن يكون ذلك مأخوذا من قولك تردى من الجبل غال الله تعالى والمتردية والنطيحة فيكون المعسني تردى في الحفرة اذا قبر أوتردى في قعر جهنم وتقدير الآية انااذايسرناه للعسرى وهي النار تردى فيجهنم فاذايغني عندماله الذي بخل به وتركه لوارثه ولم بعجبه منه الى آخرته التي هي موضع فقره وحاجنه شي كما قال ولقد جنتمونا فرادي كاخلقناكم أول من وتركتم ماخولنا كم وراء ظهوركم وقال ونرثه مالقول ويأتينا فردا أخبران الذي ينتغم الانسان به هوما يقدمه الانسسان من اعال|برواعطاء الاموال في حقوقها دون المآل الذي يخلفه على ورثته ( الثاني ) ان تردى تفعل من الردى وهوالهلاك ير بدالموت المأماقوله تعالى (ان عليناللهدى) فاعلم انه تعالى لماعر فهم ان سعيهم شق في المواقب و بين ماللمعسن من اليسرى وللسيء من العسرى أخبرهم انه قدقضاماعليه من البيان والدلالة والترغيب والترهيب والارشاد والهداية فقال انعلينا للهدى أى الالذى يجب علينا في الحكمة اذاخلقنا الحلق للعبسادة أننبين الهم وجوه التعبد وشرح مايكون المتعبد به مطيعا ممايكون به عاصيا إذاكناا تماخلفناهم لننفعهم وترجهم وتعرضهم للنعيم المقيم فقد فعلناماكان فعله واجبا علينافى الحكمة والمعتزلة احتجوابهذه الآية على صحت مذهبهم في مسائل (احداها) انه تعالى أباح الاعذار وماكاف المكلف الامافى وسعه وطافته فثبت انه تعالى لايكلف

قبرأو ترذى في فعرجهنم (انعلیالهدی) استثناف مقرر لماقبله أي أنعلينا عوجب قضائناالمبيعلي الحكم البالغةحيث خلقناا لخلق للعبادة أن نبين اسهم طريقالهدى ومايؤدي اليممن طريق الضلال ومايو دى السه وقد فعلنا ذلك بمالامزبد عليه حيث بيناحال من سلك كلا الطريفين ترغيبا ورهياومن ههنا تبين أن الهداية هي الدلالة على ما توصيل الى البغيلة لاالدلالة الموصلة الما قطعا (وان لنا الأخرة والاولى)أى التصرف الكلي فيهما كيفما نشاء فنفعل فسمماما نشاء من الافعال التي من جاتهاما وعدنامن التسير

للسبرى والنسبر للعسري وقبل ازلناكل ماقي الدنيا والا خرة فلا يضرنا ترككم الاهتداء بودانا (فأنذرنكم الراتلظي) بحذف احدى الناءين من تناظى أى تناهب وقرئ على الاصل (لايصلاها)صليالازما (الاالاشق) الاالكافر فأن القاسق لايصلاها صلبالازما وقدصرح له قوله تعالى (الذي كذب وتولى) أي كذب بالحق وأعرض عن الطاعة (وسميها) أي سيعدعنها (الأنو) البالغ في اتقاء الكفر والعساصي فلايحوم حولها فضلاعن دخولها أوصليها الابدى وامامن دونه عن متقي الكيفر دون المعماصي فلاسعد

عالايطاق (وثانيها) انكلة على الوجوب فندل على انه قديجب العبد على الله شئ (وثالثها) انه لولم يكن العبد مستقلا بالايجاد لماكان فيوضع الدلائل فائدة وأجو بة أصحابناعن مثل هذه الوجوه مشهورة وذكر الواحدي وجهاآخر نقله عن الفراء فقال المعنى انعلينا للهدى والاصلال فترك الاصلال كاقال سرايل تقيكم الحروهي تتى الحر والبرد وهذا معنى قول ابن عباس في رواية عطاء قال يريد أرشد أوليسائي إلى العمل بطاعتي وأحول بين أعدائي أن يعملوا بطاعتي فذكرمهني الاصلال قالت المعتز المهذا التأويل ساقط لقوله تعالى وعلى الله قصد السيل ومنهاجا ترفيين ان قصد السبيل على الله وأماجور السبيل فبين أنه ليس على الله ولامنه واعلم ان الاستقصاء قدسبني في ثلث الآية \* أمافوله (وانلناللا خرة والاولى) ففيه وجهان (الاول) اناتنا كل مافي الدنيا والاتخرة فليس يضرنا ترككم الاهتداء بهدانا ولايز يدفى ملكنا اهتداؤكم بل نفع ذلك وضره عأئدانعليكم ولوشننا لمنعناكم من المعساسي قهرا اذلنا الدنبا والآخرة ولكنا لانمنحكم من هذا الوجد لان هذا الوجد أبخل بالتكليف بلنمنعكم بالبيسان والنعريف والوعد والوعيد (الثاني) ان لنا ملك الدارين تعطى مأنشاء من نشاء فليطلب سعادة الدار ينمناوالاول أوفق لقول المعتز لةوالثاني أوفق لقوانا \* أماقوله تعالى (فَأَنَذُرتُكُمُ الراتاظي لايصلاهاالاالاشق الذي كذب وتولى ) الظي أي تتوقد وتلهب وتتوهيج بقال تلظت النارتلظيا ومندسميت جهنم اظي تم بين انها لمن هي بقوله لايصلاها الاالاشتي قال ابن عباس نزلت في أمية بن خلف وأمثاله الذين كذبوا محمدا والانبياء قبله وقيل ان الاشقى بمعنى الشقى كايقال است فيها بأوحد أي بواحد فالمعنى لايدخلها الاالكافر الذي هو شقى لانه كذب بآيات الله وتولى أي أعرض عن طاعة الله واعلم ان المرجلة يمسكون بهذه الآية في أنه لاوعيد الاعلى الكفار قال القاضي ولاعكن اجراء هذه الآية على ظاهرها ويلل على ذلك تلائة أوجه (أحدها) اله يقتضي أن لايدخل النار الاالاشق الذي كذب وتولى فوجب في الكافر الذي لم يكذب ولم يتول أن لا يدخل النار (وثانيها) ان هذا اغراء بالمعاصي لانه بمنزله أن يقول الله تعالى لمن صدق بالله ورسوله ولم يكذب ولميتول أي معصبة أقدمت عليها فلن تضرك وهذا يتجاوز حد الاغراء الى أن يصير كالاباحة وتعالى الله عن ذلك (وثالثها) ان قوله تعالى من بعد وسيجنبها الاتني بدل على ترلئهذا الظاهرلاته معلوم من حال الفاسق انه لىس بأتتي لان ذلك مبالغة في التقوى ومن يرتكب عظأتم الكبائر لايوصف بأنه أنني فانكانالاول يدلعلي ان الفاسق لايدخل النارفهذا الثاني بدل على ان الفاسق لا مجنب النار وكل مكلف لا يجنب النار فلا بد وأن يكون من أهلها ولما ثبت انه لابد من التأويل فنقول فيدوجهان (الاول) أن يكون المراد بقوله الرا تلظى الرا مخصوصة من النيران لانهاد ركات لقوله تعالى ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار فالاية تدل على ان تلك النار المحصوصة لايصلاها سوى هذا

الاشقى ولاتدل على ان الفاسق وغير من هذا صفته من الكفار لا يدخل سائر النيران (الثاني)ان المراد بقوله نارا تاظي النيران أجع و يكون المراد بقوله لايصلاها الاالاشق أى هذا الاشق به أحق وثبوت هذه الزيادة في الاستحقاق غير حاصل الالهذا الاشتى واعلم ان وجوء القاصي ضعيفة أما قوله أولايلزم في غير هذا الكافر أن لايدخل النار فجوابه انكلكافرلابدوأن يكون مكذبا للنبي في دعواه ويكون متوليا عن النظر في دلالة صدق ذلك النبي فيصدق عليه انه أشتى من سائر العصاة وأنه كذب وتولى واذاكان كلكافر داخلا فيالآية سقط ماقاله القاضي وأماقوله ثانيا انهسذا اغراء بالمعصية فضعيف أيضالانه بكني في ازجرعن المعصية حصول الذم في العاجل وحصول غضب الله بعني انه لايكرمه ولايعظمه ولانعطيه الثواب ولعله يعذبه بطريق آخر فلمدل دليل على أنحضلر طرق التعذيب في ادخال النار وأما قوله الثا وسيجنبها الاتتي فهذا لإبلل على حال غيركم الاتتي الاعلى سبيل المفهوم والتملك بدليل الخطساب وهو بنز دلك فكيف تمسك به والذي بوكدهذا انهذا بقنضي فين ليس بأتتي دخول النارة مزم في الصبيان والمجانين أن يدخلوا الناروذلك باطل وأماقوله رابعا المراد منه نارمخصوصة وهي النارالتي تناظي فضعيف أيضالان قوله نارا تلظى يحمل أن بكون ذلك صفة لل النيران وأن يكون صفة لنارمخصوصة لكنه تعالى وصف كل الرجه نم بهذا الوصف قي آية أخرى فقال انها اظي نزاعة للشوى وأماقوله المرادان هذاالاشتى أحق به فضيب لانه ترك للظاهر من غبردايل فثبت ضعف الوجوه التيذكرها القاضي فانقبل فما الجاب عنه على قوالكم فانكم لاتقطعون بعسدم وعيد الفساق ( الجسواب ) منوجهير( الاول) ماذكره الواحدي وهو ازمعني لايصلاها لايلزمها فيحقيقة اللغة يقال صه الكافر الناراذا الزمها مقاسيا شدتها وحرها وعندنا ان هذه الملازمة لاتئبت الاللكافر أمااسة فاملأنهم لايدخلهاأوان دخلها تخلص منها (الثاني) أن يخص عوم هذا الظاهر بالآيات الدالة عكم وعيد الفساق والله أعلم \* قوله تعالى (وسيجنها الاتق الذي بوتى ماله يتزك ومالاحد عنده من نعمة نجرى ) معنى سيجنها أى سبعدها و يجعل منها على جانب بقال جنينه الشيُّ أي بعدته وجنبته عنه وفيه مسئلتان (المسئلة الاولى) أجم المفسرون منا على ان المراد منه أبو بكر واعلم ان الشبعة باسترها ينكرون هذه الرواية و يقولون انها نزلت فيحق على بن أبي طالب عليه السلام والدليل عليه قوله تعالى و يؤتون الزكاة وهم راكعون فقوله الاتني الذي يو تي ماله يتركى اشارة الى مافى تلك الآية من قوله يو تون الزكاة وهم راكعون ولماذكر ذلك بعضهم ف محضري قلت أقيم الدلالة العقلية على ان المراد من هذه الآية أبو يكروتفر يرهاان المراد من هذا الانتي هوأفضل الخلق فاذا كان كذلك وجب أن يكون المراد هو أبو بكر فهاتان المفدمتان مق صحتاصم المقصود انما قلنا انالمراد من هذا الاتتى أفضل الخلق لقوله تعالىان اكرمكم عنداً لله أتماكم

عنهاهذاالتعدوذلك لايستلزم صليها بالمعني المذكور فلا نقدح في الحصر السابق (الذي بو تى ماله ) يعطيسه ويصرفه في وجوه البر والحسنات وقوله تعالى (يتزك) امابدل من يو تى داخــل فى حكم الصلة لامحل له أوفي حير النصب على أنه سال من ضميريو تي أى يطلب أن يكون عندالله نعالى زاكياناميا لابريديه زياه ولاسمعة (ومالاحدعنده من نىمە ئىجرى)استىناق مقررلكون يتائه للتزكى خالصالوجدالله تعالى أي ليس لاحد عنده نعمة من شأنها أن تجرى وتكافأ فيقصد بإبناء مايؤتي مجازاتها وقوله تعالى

والاكرم هو الافضل فدل على انكل منكان أتني وجب أن يكون أفضل فانقيسل الآية دلت على انكل من كان أكرم كان أتني وذلك لايقتضى انكل من كان اتني كانأكرم قلناوصف كونالانسان اتتى معلوم مشاهد ووصف كونه أفضل غيرمعلوم ولامشاهد والاخبار غنالعلوم بغير المعلوم هو الطريق الجسن أماعكسه فغبر مفيد فتقدير الآبة كأنه وقعت الشبهة في إن الاكرم عندالله من هو فقيل هوالاتثي واذا كان كذلك كان المتقدر أتقساكم اكرمكم غنسدالله فثبت ان الاتق المذكور ههما لابد وأن يكون أفضل الخلق عندالله فنقول لايدا وأن يكون المراديه أبابكر لان الامة مجمة على أن أفضل الخلق بعدرسول الله اما أبو بكر أوعلى ولا يمكن حل هذه الآية على على ن أبيطالب فتعين حلها على أبي بكر والماقلناانه لاعكن حلها على على بن أبيطالب لانه قال في صفة هذا الاتني ومالا حد عنده من احمة تجزي وهذا الوصف لا يصدق على على بن أبى طالب لانه كان في تربية النبي صلى الله عليه وسلم لانه أخذه من أبيه وكان يطعمه و يسقيه ويكسوه و ير بيد وكان الرسول منعما عليه نعمة يجب جزاؤها أماأ بو بكر فلم يكن للنبي عليه السلام عليه نعمة دنبوية بلأبو بكركان ينفق على الرسول عليه السلام بلى كأنالرسول عليه السلام عليه نعمة الهداية والارشاذالي الدن الاأنهذا لايجزى لقوله تعالى ماأستلكم عليه منأجر والمذكور ههنا ليس مطلق النعمة بلنعمة تجري فعلنا ان هذه الآية لاتصلح اللي بن أبي طالب واذائبت ان المراد بهذه الآية من كان أفضل الخلق وثبت انذلك الافصل من الامة اماأبو بكر أوعلى وثبت ان الآية غير صالحة لعلى تعين جلها على أبي بكر رضى الله عنة وثبت دلالة الآية أيضا على ان أبايكر أفضل الامةوأما الرواية فهى انه كانبلال المبدالله بنجدعان فسلح على الاصنام فشكا اليدالمشركون فعله فوهبه لهمومائة من الابل ينحرونهالا كهتهم فأخذوه وجعلوا يعذبونه فى الرمضا، وهو يقول أحد أحد فر يه رسول الله وقال بنجيك أحد أحد ثم أخير رسول الله أيابكر أن بلالابعدب في الله فعمل أبو بكر رطلا من ذهب فاشاعه به فقال المشركون مافعل ذلكأ يو بكرالاليد كانت لبلال عنده فنزل ومالا حدعنده من نعمة تجزي الاابتغاء وجه ريه الاعلى وقال أبن الزبير وهوعلى المنبركان أبو بكر يشترى الضعفة من العبيد فيعتقهم فقال له أيوه بابني لوكنت تبناع من عنع ظهرك فقال منع ظهرى أريد فنزات هذه الآية ( المستسلة الثانية ) قال صاحب الكشاف في على يتزكى وجهان انجعلته بدلامن بواتي فلامحل لهلانه ذاخل في حكم الصلة والصلات لامحل لها وانجعلته حالامن الضمر في يوني فحله النصب \* قوله تعالى (الاابتغا وجه ربه الاعلى ولسوف يرضي) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) ابتغاء وجه ربه مستثنى من غير جنسله وهو النعمة أي مالا حد عند منعمة الابتغام وجدر به كقولك ماق الدار أحد الاحارا وذكر الفراء فيه وجهسا آخر وهوأن يعتمر الانفاق على تقديرما ينفق الابتغاء وجدر به الاعلى كقوله وما

(الانتغاء وجدُ زنه الاعلى) استثناء منقطع من نعمة وقرى بالرفع على البدل من مجل تعمد فأنه الرقع اماعلي الفاعلية أوعلى الابتداء ومن مزيدة و بجوزان يكون مفعولاله لانالمهني لايوسى ماله الابتغساء وجه ر نه لالكافأة نعمة والأيات نزات فی حق أبی بكر الصديق رضي الله عنه حين اشتري بلالافي جاعة كان يواذ مرالمشركون فأعتفهم ولذلك قالوا المرادبالاشق أبوجهل أوأمية نخلف وقدروي عطاءوالعنمالةعنان عباس رضى الله عنهما أنه عذب المشركون بلالاو بلال بقول أحد أحسد قربه النبي عليدالصلاة والسلام فقال أحديمني الله تعالى ينجبك مقاللابي مكر رضى الله عند ان بلالا يعذب في الله

فعرف مرادة غليسه إلصلاةوالسلامفانصرف الىمىز لد فأخسدرطلا من ذهب ومضى به الى أمية نخلف فقال له أتبيغدني بلالاقال نعم فاشتراء فأعنقه فقال الشركون ماأعنقسه أبويكر الاليدكانتله عنده فنزات وقوله تعالى (ولسوف پرسي) جواب قسم مضمر أىوبالله السوف يرضى وهؤوعد كر يمسل جماما يتغيه على أكتل الوجوء وأجلها اذبه يحنق الرضاوقرئ يرضى مبنيا للمفعول من الارضاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلمن فرأسورة والليل أعطاه الله تعالى حتی بر سی و عا فاه من العسر ويسرله اليسر \* (سورة والضي<sub>حي</sub> مكية وآبها احدى عشرة)\*

( والضحى ) هووقت

ارتفاع الشمس

وماتنققون الاابتغاء وجدالله (المسئلة الثانية )اعلمانه تعالى بين انهذا الاتق الذي يوتى مالديتزي لايو تبهمكافأه على هدية أونعمة سألفة لانذلك يجرى مجري أداءالدين فلا يكوناله دخل في استحقاق مزيد الثواب بل انمايستحق الثواب اذا فعله لاجل أن الله أمره به وحدد عليه (المسئلة الثالثة) الجسمة تمسكوابلفظة الوجه والمحدة تمسكوابلفظة ر به الاعلى وانذلك يقتضى وجود رب آخر وقد تقدم الكلام على كل ذلك ( المسئلة الرابعة )ذكر القاضي أبو بكر الباقلاني في كتاب الامامة فقال الآية الواردة في حق على عليه السلام انمانط ممكم لؤجه الله لاتر يدمنكم جزاه ولاشكورا الأنخاف من ربنا يوما عبوسا قطر يرا والآية الواردة في حق أنى بكر الابتغاء وجدر به الاعلى واسوف يرضى فدلت الآيتان على انكل واحد منهما اتمافعل مافعل لوجه الله الأأن آية على تدلعلى انه فعل مافعل لوجه الله والمخوف من يوم القيامة على ماقال انانخاف من ربنا يوماعبوسا قطريرا وأماآية أبى بكرفانهادات على انه فعل مافعل لحصن وجه الله من غيرأن يشو به طهم فيمايرجم الى رغبة في ثواب أورهبة من عقاب فكان مقام أبى بكر أعلى وأجل (المسئلة الخامسة) من الناس من قال ابتغاءالله بمعنى ابتغاء ذاته وهو محال فلابد وأن يكون المراد ابتغاء ثوايه وكرامته ومن الناس منقال لاحاجة الى هذا الاضمار وحقيقة هذه المسئلة راجعة الى أنه هل يمكن أن يحب العبد ذات الله أوالمراد من هذه المحبة محبة ثوابه وكرامته وقدتقدم الكلام فيهذه المسئلة فيتفسير قوله والذين أمنوا أشد حباً لله ( المسئلة السادسة ) قرأ يحيى بنوثاب الابتغاء وجدر به بالرفع على لغةمن مفول مافي الدار أحد الاحمار وأنشد في اللغتين فوله

و بلدة ليسبها أنيس \* الااليعافير والاالعيس

أمافوله ولسوف يرضى فالمعنى انه وعد أبابكر أن يرضيه فى الآخرة بثوابه وهو كفوله لرسوله ولسوف يعطيك ربك فترضى وفية عندى وجه آخر وهو أن المراد انه ما أنفق الالطلب رضوان الله ولسوف يرضى الله منه وهذا عندى أعظم من الاول لان رضاء الله عن عبده أكمل للعبد من رضائه عن ربه و بالجلة فلا بدمن حصول الامرين على ماقال راضية مرضية والله أعلم

وآبها احدى عشرة)\* (سورة الضعى احدى عشرة آية مكبة وأناعلى عزم أن أضم الى تفسير هذه السورة مافيها (بسم الله الرحن الرحيم)

# (بسم الله الرحن الرحيم) #

(والضعى والليل اذاسجي) لاهل النفسير فى قوله والضعى وجهان (أحدهما) أن المراد بالضعى وقت الضعى والليل اذاسجي) لاهل النفسي في قوله والشمس وتلقى شعاعها (وثانبها) الضعى هوالنهاركله بدليل انه جعل فى مقابلة الليل كله وأما قوله والليل اذا سجى فذكر أهل اللغة فى سجى ثلاثة أوجه متقاربة سكن وأظاو غطى (أما الاول) فقال أبو عبيدة أو المبرد والزجاج

وصدر النهار فالوا تخصيصه بالاقساميه لانباالساعة التيكل فيهاموسي عليه السلام وألق فيهاالسحرة سعدا القوله تعالى وأن محشر الناس ضمي وقيل أربد به الناركافي قوله تعالى أن بأتبهم بأسناطهي فيمقابلة يهانا (والليل) أي جنس الليل (اداسمين) أي سكن أهله أوركد ظلامد من سجاالهرسجوا اذا سكنت أمواجه ونقل عن قناذة ومقاتل وجعفر الصدا دق أن المرادُ بالضحى هو المنحي الذى كلم الله تعالى فيم موسى عليدالسلام وبالليل ليلة المعراج وقوله تمالى (ماودهك ريك) جواب القسماى ماقطعك قطمع المودعوقري بالتخفيف أىماتركك (وماقلي)أىوماأبغضك وحدنى المفعول اما للاستغناءعنه بذكرهمن قبل أوللقصد الى نني

سجيأى سكن يقال ليلة ساجية أى ساكنة الرهج وعين ساجية أى فاترة الطرف وسجى البحراذاسكنت أمواجدوقال في الدعاء \* مامالك البحراذ البحرسجي \* (وأما الثاني) وهو تفسير سمجي بأظلم فقال الفراء سحجي أي أظلم وركد في طوله ( وأما الثالث) وهو تفسير سمجي بغطبي فقال الاصمعي وابن الاعرابي سحبي ألليل تغطيته النهار مثل مأيسجبي الرجل بالثوب واعرأن أقوال المغسرين غسيرخارجه عن هذه الوجوه الثلاثه فقال اينعباس غطي الدنبابالظلة وقال الجسن أليس الناسظلامه وقال ابن عباس في رواية سعيد بن جبير اذا اقبل الليل غطي كلشئ وقال مجاهدوقتادة والسدى واينزيد سكن بالناس ولسكونه معنيان (أحدهما )سكون الناس فنسب اليه كا يقسال ليل نائمونهار صائم والثماني هوأن سكونه عبارة عن استقرار ظلامه واستوأله فلايزدا دبعد ذلك وههنما سؤالات (السو الالاول )ما الحكمة في انه تعالى في السورة الماضية قدم ذكر الليل وفي هذه السورة أخره قلنافيه وجوه ( أحدها) أنبالابل والنهار ينتظم مصالح المكلفين واللبلله فعشيلة السبق لقوله وجعل الظلمات والنور وللنهار فضيلة النور بلالليل كالدنبا والنهاركالآخرة فلاكان الكل واحدفضيلة ليست للآخر لاجرم قدم هذا على ذاك تارة وذاك على هذا أخرى وتظيره انه تعالى قدم السجود على الركوع في قوله واسجدى واركعي ثم قدم الركوع على السجود في قوله اركعوا واستجدوا ( وثانبها ) انه تعالى قدم الليل على النهار في سورة أبي بكريان أبابكر سبقه كفر وههنا قدم الضحي لان الرسول عليه الصلاة والسلام ماسبقه ذنب (واللها) سورة والليسل سورة أبي بكر وسورة والضحى سؤرة مجدعليه الصلاة والسلام تمماجعل بينهما واسعلة ليعسل انه لاواسطة بين محمد وابى بكرفان ذكرت اللبل أولاوهوأ يو بكرتم صعدت وجدت بعده النهسار وهو محمدوانذكرت والضحى أولاوهومحمد تمززات وجدت بعده والليل وهوأبو بكرليعلمانه لاواسطة بينهما (السوَّال الثاني) ماآلحكمة ههنا فيالحلف بالضحى واللبل فقط (والجواب) اوجوه (أحدها) كأنه تعالى يقول الزمان ساعة فساعة ساعة لبلوساعة نهار تميزدادفرة تزدادساعات اللبل وتنقص ساعات النهار ومررة بالعكس فلاتكن الزيادة لهوى ولاالنقصان لقلي بل للعكمة كذا الرسالة وانزال الوحى بحسب المصالح فرة انزال ومرة حبس فلاكان الانزال عن هوى ولاكان الجبس عن قلي (وثانبها) أن العالم لا يوثر كلامه حتى يعمل به فلسأأمر الله تعالى بإن البينة على المدعى واليمين على من أنكر لم يكن لدمن أن يعمل به فالكفار لما ادعوا أن ربه ودعه وقلاه قال هاتوا الحجة فبجزوا فلزمه اليمين بانه ماودعه ربه وماقلاه (وثالثها) كانه تعالى يقول أنظرالي جوارالليل معالتهار لايسلم أحدهما عن الآخريل الليل تارة يغلب وتارة يغلب فكيف تطمع أن تسلم عن الخلق (السؤال الثالث) لم خص وقت الضحر بالذكر (الجواب) فيه وجوه (أحدها) أنه وقت اجتماع الناس وكال الانس بعد الاستيحساش في زمان الليسل فبشره أن بعد

استيهاشك بسبب احتباس الوجي بظهر ضعى نزول الوجي ( وثانبها) أنها الساعة التي كلم فياموسي ربه وألني فيها السعرة شجدافاكنسي الزمان صغة الفضيلة لكونه ظرفا فكيف فاعل الطاعة وأفاد أيضاأن الذي أكزم موسى لايدع أكرامك والذي قلب قلوب السعرة حتى سجدوا يقلب قلوب أعداك (السؤال الرابع) ما السبب في انه ذكر الضعى وهوساعة من النهار وذكر الليل بكلبته (الجواب) فيه وجوه (أحدها) انه اشارة الى أن ساعة من النهارتوازي جميع الليل كاأن محمدا اذاوزن يوازي جميع الانبياء ( والثاني )ان النهاروقت السرور والراحة والليل وقتا اوحشة والع فهواشارة الى انهموم الدنيسا أدوم من سرورها فأن العنجي ساعة والليل كذاساعات يروى أن الله تعالى لماخلق العرش أطلت غامة سوداء عن يساره ونادتماذا أمطر فاجيبت أن أمطرى الهموم والاحزان مائة سنة تم انكشفت فأمرت من أخرى بذلك وهكذا إلى تمام تُلتُ الله سنة تم بعد ذلك أطلت عن عين العرش عامة بيضاء ونادت ماذا أمطر فاجيبت أن أمطري السرورساعة فلهذا السبب ترى الغموم والاحران دائمة والسرور قليلا ونادرا ( وثالثها ) أن وقت الضحى وقت حركة الناس وتعارفهم فصارت نظيروقت الحشر والليل اذاسكن نظير سكون الناس في ظلمة القبورفكلاهم احكمة ونعمة اكن الفضيلة لليحياة على الموت ولمسابعد الموت على ما قبله فلهذا السبب قدم ذكر الضحى على ذكر الليل (ورابعها) ذكروالضحى حتى لا يحصل البأس من روحه تم عقبه بالليل حتى لا يحصل الا من من مكره ( السؤال الخامس) هل أحد من المذكر ين فسر الصحى بوجه جمه د والليل بشعره ( والجواب) نعم ولااستبعاد فيه ومنهم من زادعليه فقال والضحى ذكورأهل بيته والليل انائهم ويحتمل الضيعي وسالته والليل زمان احتباس الوحى لان في حال النزول حصل الاستثناس وفي زمن الاحتباس حصل الاستيحاش و يحمل والضحينو رعمله الذيبه يعرف المستورمن العيوب والليل عفوه الذي به يسترجيع العيوب ويحتمل أن الصحى اقبال الاسلام بعد ان كان غريبا والايل اشارة الى انه سيعود غريبا و يحتمل والضحى كال العقل والايل حال الموت ويحمل فسم بعلانيتك التى لايرى عليها الحلق عيبا وبسرلة الذي لايعلم عليه عالم الغيب عيبا \* قوله تعالى ( ماودعك ربك وماقلي ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال أبوعبيدة والمبردودعك من التوديع كايودع المفارق وقرئ بالتخفيف أى ماتركك والتوديع مبالغة في الوداع لان من ودعك مفارقا فقد بالغ في تركك والقلى البغض يقال قلاه يقليه قلاومقلية اذا أبغضه قال الغراءيريد وماقلاك وفي حذف الكاف وجوه (أحدها) خذفت المكافى آكتفاء بالكاف الاولى في ودعك ولان روس الآبات بالياء فأوجب اتفاق الفواصل حذف الكاف (وثانيها) فأندة الاطلاق انه ماقلاك ولاأحدا من أصحابك ولاأحدا بن أحبك الى قيام القيامة تقريرا لقوله المرا مع من أحب ( المسئلة الثانية) قال المفسرون أبط أجبر بلعن النبي صلى الله عليه وسلم فقال المشركون قد قلاه

صدورالفول عندتعالى بالكلية معأن فبه مراعاة للفواصــل\* روىأن الوجي تأخرهن رسول القصلي الله عليه وسلم أمامالتركدالاستثناء كإمر في سورة الكهف أولزجر. سائلاملحافقال المشركون ان محدا ودعه ربه وقلاه فنزات رداعلهم وتبشيرالهعليه الصلاة والسلام بالكرامة الحاصلة والمترقبة كا يشعر بهايراداسم الرب المنسى عن الترسية والتأليغ الى الكمال مع الامناغة الى ضميره عليه الصلاة والسلام وحيث تغثين ماسبق مزاني التوديع والقلي أنه تعالى بواصله بالوحى والكرامة فى الدنبا بشره عليه الصلاة والسلام بأنه ماسبونتيه في الآخرة أجل وأعظم من ذاك فقيل

الله وودعة فأنزل الله تعالى عليه هذه الآية وقال السدى أبطأ عليه أربعين ليلة فشكا ذلك الى خديجة فقالت لعل ربك نسيك أوقلاك وقيل ان أمجيل امرأة أبي لهب قالت له يا مجدما أرى شبطانك الاقدركات وروى عن الحسن انه قال أبطأ على الرسول صلى الله عليه وسلم الوحي فقال لحديجة أنربي ودعني وقلاني يشكوا اليها فقالت كلاوالذي بعثك بالحق ما ابتدأك الله بهذه الكرامة الاوهو بريد أن يمهالك فنزل ماودهك ريات وماقلى وطعن الاصوليون في هذه الرواية وقالواانه لايليق بالرسول صلى الله عليه وسلم أنيظن أن الله تعالى ودعه وقلاه بل يعلم أن عزل النبي عن النبوة غير جائز في حكمة الله تعالى و يعلم أن تزول الوجي يكون عسب المصلحة ور عاكان الصلاح تأخيره ورعاكان خلاف ذلك فثبت انهذا الكلام غيرلائق بالرسول عليد الصلاة والسلام ثم ان مح ذلك بحمل على أنه كان مقصوده عليه الصلاة والسلام أن بخِر بهاليعرف قدرعلها أوليعرف الناس قدرعلها واختلفوا في قدرمدة انقطاع الوحى فقال ابن جريج اثناعشر يوماوقال الكلي خسة عشر يوما وقال ابن عباس خسة وعشرون يوماوقال السدي ومقاتل أربعون يوما واختلفوافي سبب احتباس جبريل عليه السلام فذكرأ كثرالفسرين أن اليهودسألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الروح وذي القرنين وأصحاب الكهف فقال سأخبركم غدا ولم يقل ان شاء الله فأحتبس عنه الوجي وقال ابن زيد السبب فيه كون جروفي بيته الحسن والحسين فلمانزل جبريل عليه السلام عاتبه رسول الله فقسال أماعلت الالاندخل بيتا فيه كاب ولاصورة وقال جندب بن سفيان رمى الني عليه الصلاة والسلام بحجر في اصبعد فقال الله هل أنت الأأصبع دميت الله وفي سبيل الله مالفيت ۞ فأبطأ عنه الوجي وروى انه كان فبهم من لايفلم الاظفار وههنا سو الان (السوال الاول) الروايات التي ذكرتم تدل على اناحتباس الوحي كان عن قلي قلنا أقصى مافي البياب انذلك كان تركا للافضيل والاولى وصياحبيه لايكون ممقوتا ولامبغضا وروى انه عليه الصلاة والسلام قال لجبر بلماجئتني حتى اشتقت البك فقال جبريل كنت اليك أشوق ولكني عبد مأمور وتلاومانتيزل الابامر ربك ( السوال الناني) كيف يحسن من السلطان أن يقول لاعظم الخلق قربة عنده اني لاأ بغضك تشريفاله (الجواب) أزذلك لا يحسن ابتداء لكن الاعداء اذا ألقوا في الالسنة أن السلطان يبغضه ثم تأسف ذلك المقرب فلالفظ أقرب الى تشريفه من أن يقول له انى لاأبغضك ولاأدعك وسوف ترى منزلتك عندى (المسئلة الثالثة) هذه الواقعة تدل على أن القرآن من عندالله اذلوكان من عنده لما امتنع \* قوله تعالى ( والله خرة خيرلك من الاولى ) واعلم أن في اتصاله بما تقدم وجوها (آحدها) أن يكون المعنى ان انقطاع الوحى لا يجوز أن بكون لانه عزل عن النبوة بلأ قصى مافي الباب أن يكون ذلك لانه حصل الاستغناء عن الرسالة وذلك أمارة الموت فكانه يقال انقطاع الوجي متي حصل

(وللا خرة خيراك من الاولى) لماأنها باقية صافية عن الشؤائب على الاطلاق وهذه فانيةمشو بةبالضاز وماأوتي عليهالصلاة والسلام منشرف النبوة وانكان بمالا بعادله شرف ولايدانيه فعشل لكنه لايخلو في الدنيا من بعض العوارض القادحة في تمشية الاحكام معأنه عندماأعدله علية المسلاة والسلامني الآخرة من السبق والتقدم على كافة الانبياء والرسل يوم الجعع يوم يقوم الناس لرب العالمين وكون أمندشهداءعلى سائرالايم ورفع درجات المؤمنين واعلاءم انهم بشفاعته وغيرداكمن الكرامات السنيةالتي لاتحيط بهاالعبارة عبرلة بعض المبادي بالنسبة الى المطالب وقبل المراد بالآخرة عاقبةأمره

دل على الموت لكن الموت خيرلك فان مالك عندالله في الآخرة خير وأفضل ممالك في الدنبا (وثانبها) لمانزل ماودعك ربك حصل له بهذاتشر يف عظيم فكانه استعظم هذا التشهر يف فقيل له وللآخرة خبراك من الاولى أى هذا التشريف وأنكان عظيما الاأن مالك عندالله في الآخرة خبر وأعظم (وثائلها) ما يخطر ببالي وهو ان يكون المعني والاحوال الآتية خبراك من الماضية كانه تعالى وعده بانه سيزيده كل يوم عزا الى عن ومنصباالى منصب فيفول لاتظن انى قليتك بل تكون كل يوم يأتى فانى أزيدك منصبا وجلالاوههذا سؤالان (السؤالالاول) بأي طريق يعرف أن الآخرة كانت له خيرامن الاولى (الجواب) لوجوه (آحدها) كانه تعالى يقول له انك في الدنبا على خير لانك تفعل فيهامانو بدولكن الاتخرة خبراك لابانفعل فيهاماتر يد(وثانيها) الآخرة خيراك تجتمع عندك أمنيك اذالامقله كالاولاد قال تعالى وأزواجمه أمهاتهم وهو أبالهم وأمته في الجنة فيكون كان أولاده في الجنة تم سمى الولد قرة أعين حيث حكى عنهم هب لنا من أزواجناوذر بالناقرة أعين (وثالثها) الآخرة خيرلك لانك اشتريتها أماهذه ليستلك فعلى تقدير ان الوكانت الأخرة أقل من الدنيا لكانت الآخرة خبرالك لان مملوكك خير لك مالاءكون مملوكالك فكيف ولانسبة للآخرة الى الدنبا في الغضل (ورابعها) الآخرة خيراك من الاولى لان في الدنيا الكفار يطعنون فيك أما في الآخرة فأجعل أمتك شهداه على الام وأجعلك شهيدا على الانبياء تمأجعل ذاتي شهيدالك كإقال وكني بالله شهيدا مجمد رسول الله ( وخامسها ) أن خيرات الدنبا فليلة مشو بة منقطعة ولذات الآخرة كشرة خالصة دائمة (السوال الثاني) لم قال وللآخرة خيرلك ولم قل خير الكمر الجواب) لانه كان في جماعته من كانت الآخرة شراله فلوأنه سبحانه عَم لكان كذباولوخصص المطيعين بالذكر لافتضيح المذنبون والمنافقون ولهذا السبب قالموسى عليه السلام كلاان معيربي سوهدين وأما محدصلي الله عليدوسل فالذي كان معه لماكان منأهل السعادة قطعالا جرم قال ان الله معنا اذلم يكن ثم الانبي وصديق وروى أن موسى عليه السلام خرب للاستسقاء ومعه الالوف ثلاثة أبام فلايجدوا الاجابة فسأل موسى عليه السلام عن السبب الموجب لعدم الاجابة فقال لاأجيبكم مادام معكم ساع بالنميمة فقال موسى من هو فقال أبغضه فكيف أعل عله فامضت مدة قليلة حتى نزل الوحى بأن ذلك النمام قدمات وهذه جنازته في مصلى كذا فذهب موسى عليه السلام الى تلك المصلى فاذافيها سبعون من الجنائز فهذا ستره على أحداثه فكيف على أوليائه عم تأمل فانفيه دقيقة اطيفة وهي أنه عليه السلام قال اولا شيوخ ركع وفيه اشارة الى زيادة فضيلة هذه الامة فانه تعالى كان يرد الالوف لمذنب واحدوههنا يرحم المذنبين لمطيع واحد العقوله تعالى (والسوف يعطيك ريك فترضى) واعم أن اتصاله بما تقدم من وجه بن (الاول) هو انه تعالى لمابين ان الآخرة خيراد من الاولى ولكنه لم يبين أن ذلك التفاوت الى أى حد

علية الصلاة والسلام أى لنهاية أمرك خير من مدايته لاتزال تتزايد قوة وتنصاعدرفعة وقولەتعالى ( ولسوف يعطيك ربك فترضى) عدة كريمة شاملة لا أعطاء الله تعالى فى الدنيا من كال النفس وعلسوم الا ولسين والآخرين وظهور الامر واعسلاء الدين بالفتوح الواقعة فيعصره عليه الصلاة والسلام وفىأىامخلفائه الراشدين وغميرهم من الملوك الاسلامية وفشوالدعوة والاسلام فيمشسارق الارض ومفساريها ولماادخرلهمن الكرامات التى لايعلها الاالله تعالى وقدأنبأ ابن عبــاس رمني الله عنهماعن شمة منهاحيث قاللهعليه الصلاة والسلام في الجند ألف قصر من لوالوا أبيض ترابه المسك واللام

الانتداء ذخلت الحبر لتأ كيد مضمون الجلة والمبتدأ محذوق تقديره ولأنتسوف يعطيك الخلاللقسم لانهالاتدخل على المضارع الامع النونالمؤكدةوجعها معسوف الدلالة على أنالاعطاء كأئن لاعجالة وانتراخي لحكمة وقبل هى للقسم وقاعدة التلازم بينهاو بيننون التأكيد قداستثني العجاة منها مسورتين احداهما أن يفصل بينهما وبين الفعل بحرف التنفيس كهذه ألآية وكقوله والله اسأعطيك والثانية أن مفصل بينهما عمول الفعل كفوله تعمالي لالى الله تحشيرون وقال أبوعلى الفارسي ليست هذه اللام هي التي في قولك انزيدا لقائم بل هي التي في قواك لاقومن ونابت سوق عن احدى نونى النا كيد فكأنهقيل وليعطينك

يكون فبين بهذه الآية مقدار ذلك التفاوت وهو انه ينتهي الحافاية مايتناه الرسول و يرتضيه ( الوجمه الثاني ) كانه تعالى لماقال والله خرة خيرلك من الاولى فقيل ولم قلت ان الامركذلك فقال لانه يهطيه كل مايريده وذلك بمالاتنسع الدنباله فثبت ان الأخرة خيرله من الاولى واعلم اناان جلنا هذا الوعد على الآخرة فقد عكن حله على النافع وقد يمكن حله على التعظيم أما المنافع فقال ابن عباس ألف قصر في الجنة من او او أبيض ترابه المسك وفيهامايليق بهاوأماالتعظيم فاالمروى عنعلى بنأبي طالب عليه السلاموابن عباس ان هذا هوالشفاعة في الامة (يروى) انه عليد السلام لمانزات هذه الآية قال اذالاأرضى وواحد منأمتي في النار واعلم أن الحمل على الشفاعة متعين ويدل عليه وجوه ﴿ أَحَدُهَا ﴾ انه تعالى أمر، في الدنيا بالاستغفار فقال واستغفر لذنبك وللؤمنين والمؤمنات فأمره بالاستغفار والاستغفارعبارة عنطلب المغفرة ومنطلب شيئا فلاشك انه لايريد الرد ولايرمني به وانمايرضي بالاجابة واذائبت ان الذي يرضاه الرسول هوالاجابة لاالرد ودلت هذه الآية على انه تعالى يعطيه كل ما يرتضيد علناان هذه الآية دالة على الشفاعة فيحق المذنبين ( والثاني ) وهو أن مقدمة الآية مناسبة الماك كانه تعالى يقول لاأودعك ولاأبغضك بل لاأغضب على أحد من أصحابك وأتباعك وأشياعك طلبا لمرضاتك وتطييبا لقلبك فهذا التفسسير أوفق لقدمة الآية ( والثالث ) الاحاديث الكثيرة الواردة في الشفاعة دالة على ان رصا الرسول عليه الصلاة والسسلام في العفو عن المذنبين وهذه الآية دات على انه العالى يفعل كل مايرضاه الرسول فتحصل من ججوعالآية والخبرحصول الشفاعة وعنجعفر الصادق عليه السلام انهقال رضا جدى أن لايدخل النار موحد وعن الباقر أهل القرآن يقولون أرجى آية قوله ياعبادي الذين أسىرفوا على أنفسهم وأناأهل البيت نقول أرجىآية قوله واسوف يعطيك ربك فترضى والله ابهاالشفاعة ليمطاها فيأهل لاالهالاالله حتى يقول رضيت هذا كلم إذا خلناالاتية على أحوال الآخرة امااوحلنا هذا الوعد على أحوال الدنبا فهواشارة الى ماأعطاهالله تعالى من الظفر بأعدائه يوم بدر ويوم فأيح مكة ودخول الناس في الدين أفواجا والغلبة على قريظة والنضيرواجلائهمو بث عساكره وسراياه فىبلادالعرب وماقتم على خلفائه الراشدين في أقطار الارض من المدائن وهدم بايديهم من اللك الجبابرة وأنهبهم منكنوز الاكاسرة وماقذف فيأهدل الشرق والغرب منالرعب وتهييب الاسلام وفشوالدعوة واعلمأن الاولى حلالاية على خيرات الدنيا والآخرة وههناسؤالات (السؤال الاول) لملم يقل يعطيكم مع أن هذه السعادات حصلت للؤمنين أيضا ( الجواب) لوجوه ( أحدها ) انه المقصود وهم اتباع (وثانيها) اني اذاأ كرمت أصحابك فذالة في الحقيقة اكرام لك لاني أعلم انك بلغت في الشسفقة عليهم الى حيث تفرحنا كرامهم فوق ماتفرحبا كرام نفسك ومن ذلك حيث تفول الانبياء إنفسي نفسي

وكذلك الملام فىقوله تعالى واللآخرة الخوقوله تعالى (ألم يجدك يسيما قا توى) تعديد لما أ فا**س** علية عليسه الصلاة والسلام منأول أمره الىذلك الوقت من فنون التعماءالعظام ليستشهد بالحاضرالموجود على المترقب الموعود فيطمئن قلبدو ينشرح صدره والهمزة لانكار النبي وتقريرالمنفي علىأبلغ وجه كائه قيل قدوجدك الح والوجود عمى العلم ويتيمامغموله الثانى وقبل عمني المصادفة ويتما حال من مغموله روى أ<sup>ن</sup> أباه مات وهوجتين قد أتتعليه سنذأشهر وماتت أمدوهوا بنثمان سنين فكفله عمد أبوطالب وعطفهالله عليه فأحسن تربيته وذلك ايواؤه وقري فأوى هوامامن أواه بمعنى آواه أومن أوىلدادارجه

أى أبد أبجرائي وثوابي فبل أمتى لانطاعتي كانت قبل طاعة أمتى وأنت تقول أمتى أمتى أى ابدأ بهم فان سروري ان أراهم فائزين بثوابهم ( وثالثها ) انك عاملتني معاملة حسنة فانهم حين شجوا وجهك قلت اللهم اهد قومي فانهم لايعلون وحين شغلوك يوم الخندق عن الصلاة قلت اللهم املاء بطونهم نارا فتحملت الشجة الحاصلة في وجه جسدك وما تحملت الشعجة الحاصلة في وجد دينك فان وجدالدين هوالصلاة فرجت حتى على حقك لاجرم فضلنك فقلت من ترك الصلاة سنين أوحبس غيره عن الصلاة سنين لاأ كفره ومن آذي شعرة من شعراتك أوجزأ من نعلك أكفره ( السمو الدائناني ) ما الفائدة في قوله ولسوف ولم لم يقل وسيعطيك ريك ( الجواب ) فيه فوائد ( احداها ) انه يدل على انه ماقرب أجله يل يعيش بعد ذلك زمانا (وثانيها) أن المشركين لماقالوا و دعه ربه وقلا مقالله تعالى ردعليهم بعين تلك اللفظة فغال ماودعك ربك وماقلي ثم فال المشركون سوف بموت مجد فرد الله عليهم ذلك بهذه اللفظة فقال ولسوف يعطيات ربك فترضى (السو الثالث) كيف يقول الله ولسوف يعطيك ر بك فترضى ( الجواب ) هذه السسورة من أولها الى آخرها كلام جبريل عليه السلام معدلانه كانشديد الاشتياق اليه والى كلامه كاذ كرناه فأرادالله تعالى أن يكون هو المخاطب له بهذه البشارات ( السوال الرابع ) ماهذه اللام الداخلة على سوف ( الجواب ) قال صاحب الكشاف هي لام الابتداء المؤكدة لمضمون الجملة والمبتدأ محذوف تقديره ولا تنتسوف يعطيك ربك والدليل على ماقلناه انهااماأن تكون لام الفسم أولام الابتداء ولام القسم لاتدخل على المضارع الامع نون التوكيد فبق أن تكون لام ابتداء ولام الابتداء لاتدخل الاعلى الجملة من المبتدأ والخبر فلابدمن تقديرمبندا وخبر وأن يكون أصله ولائنت سوف يعطيك فانقيل مامعني الجمع بينحر في التوكيد والتأخير قلنا معناه ان العطاء كائن لامحالة وان تأخر لمافي التأخير من الصلحة \* قوله تعالى (ألم يجدك ينيما فأوى) فيدمسائل (المسئلة الاولى) ان اتصاله عاتقدم هوانه تعالى يقول ألم يجدك يتيما المالرسول بلي يارب فيقول انظر كانت طاعاتك فىذلك الوقت أكرم أم الساعة فلا بدمن أن ين الساعة فيقول الله حين كنت صبيا صعيفاماتركناك بلربيناك ورقيناك الىحيث صرت مشرفا على شرفات العرش وقلنا الت لولاك ماخلقنا الافلاك أنظن أنابعدهذه الجالة فهجرك ونتركك (المسئلة الثالثة) ألم يجدك من الوجود الذي بمعنى العلم والمنصو بان مفعولا وجد والوجود من الله والمعنى ألم يُعلَكُ الله شيما فا وى وذكروا في تفسير البتيم أمرين ( الاول ) أن عبسدالله بن عبدالطلب فيماذكره أهل الاخبار تونى وأمرسول الله حامل به ثم ولدرسول الله فكان مع جده عبدالمطلب ومع أمد آمنة فهلكت أمه آمنة وهوا ينست سنين فكان معجده ثم هلك جده بعد أمد بسنتين ورسول الله ابن تمان سنين وكان عبد المطلب يوسى أباطالب به لانعبدالله وأباطالب كأنا من أم واحدة فكان أبوطالب هوالذي يكفل رسول الله بعد

جده الىأن بعثمالله للنبوة فقام بنصرته مدة مديدة ممتوفى أبوطااب بعدةلك فإيظهر على رسول الله بتم البتة فأذكره الله تعالى هذه النعمة روى انه قال أبوطالب يومالاخيه العباس الأأخبرك عن مجد بمارأيت منه فقال بلي فقال اني ضممته الى فكنت الأفارقة ساعة مزليل والانهسار والأأتن عليه أحداحتي انى كنت أنومه في فراشي فأمرته لبلة أن يخلع ثبابه وينام معي فرأيت الكراهة في وجهه لكنه كره أن يخالفني وقال باعساه اصرف بوجهك عنى حتى أخلع ثبابى اذلا ينبغى لاحدأن ينظرانى جسدى فتعجبت من قدوله وصرفت بصرى حتى دخل الفراش فلما دخلت معمه الفراش اذا بيني و بينسه توب واقله ماأدخلتسه فراشي فاذاهو في غاية اللين وطيب الرائحة كائنه غمس فيالمسك فجهدت لانظر الىجسد، فسأكنت أرى شيأ وكشيرا ماكنت أفتقده من فراشي فاذا قت لاطلبه ناداني هاأناباعم فأرجع ولقدكنت كثيرا ماأسهم منه كلاما يعجبني وذلك عند مضي بعض الليل وكنالانسي على الطعام والشراب ولأنحمد بعده وكان يقول فيأول الطعام بسم الله الاحدفاذا فرغ من طعامه غال الجدلله فتعجبت مندتم لمأرمنه كذبة ولاضحكا ولاجاهلية ولاوقف معصبيان يلعبون واعلم أن الفجائب المروية في حقه من حديث بحيرة الراهب وغيره مشهورة ( التفسير الشاني ) لليتيم انه من قولهم درة ينيمة والمعنى ألم يجدك واحدافي قريش عديم النظير فا والناأى جعل لك من تأوى البه وهو أبوطالب وقرى فأوى وهوعلى معنين امامن أواه يمعنى آواه وامامن أوى له اذارحه وههنا سؤالان (السؤال الاول) كيف يحسن من الجواد أن يمن بنعمه فيقول ألم بجدك يتعافا وي والذي يو كدهدا السوال أنالله تعالى حكى عن فرعون انه قال ألم نربك فينا وليدا في معرض الذم لفرغون في كان مدموما من فرعون كيف يحسن من الله (الجواب) أن ذلك يحسن أذا قصد بذلك أن يقوى قلبه و يعده بدوام النعمة و بهذا يظهرالفرق بينهذا الامتنان و بين استناع فرعون لان امتنان فرعون محبط لان الغرض فابالك لأنحد مني وأمتنان الله بزيادة نعمه كانه يقول عالك تقطع عنى رجاءك ألست شرعت في تربياك أنظنني تاركا لماسنعت بل لابدوأن أتمم عليك وعلى أمنك النعمة كاقال ولاتم نعمتي عليكم أماعلت انالحامل التي تسقط الولد قبل التمام معيمة تردولوأسفطت أوالرجل اسقط عنهما بعلاج تعجب الغرة وتستحق الذم فكيف يحسن ذلك من الحي القيوم فاأعظم الفرق بين مان هوالله وبين مان هوفر عون ونظيره ماقاله بعضهم ثلاثة رابعهم كلبهم في تلك الامة وفي أمة محدما يكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم فشتان بينأمة رابعهم كابهم وبين أمة رابعهم ربهم (السؤال الثاني) انه تعالى منعليه بثلاثة أشياء ثم أمره بأن يذكر نعمة ربه فاوجه المناسبة بين هذه الاشباء (الجواب) وجد المناسبة أن نقول قضاء الدين واجب ثم الدين نوعان مالى وانعامي (والثاني) أفوى وجو بالان المالى فديسقط بالابرا ، (والثاني) يتأكد

وقوله تعالى (ووجدك صالا) عطف على ما يفتضيذا لانكارالسابق كما أشير البد أوعلي المضارع المنني بإداخل في حكمه كانه قبل أما وجدك يتيا فأوى ووجسدك غافلا عن الشرائع التي لاتهتدي البها العقولكافي قوله تعالى ماكنت تدرى ما الكتاب وقيل صلفي صبادق بعصل شعاب مكنة فرده أبوجهل اليعبد المطلبوقيل ضلءرة أخرى وطلبوه فلإبجدوه فطاف عبد المطلب بالكعبة سبعاوتضرع الى الله تعــالى فستموا منادباينادي

بالابراء والمالي يقنضي مرة فينجو الانسان منه (والثاني) يجب عليك قضاؤه طول عرلة تماذا تعذر فصاء النعمة القليلة مزمنع هو مملوك فكيف حال النعمة العظيمة من المنعم العظيم فكان العبديقول الهبي أخرجتني من العدام الى الوجود بشرا سويا طاهر الظاهر نجس الباطن بشارة منك نك تسترعلى ذنو بى بسترهفوك كاسترت نجاستى الجلد الفلاهر فكيف عكنني قضاء نعمك التي لاحداها ولاحصر فيقول تعالى الطريق الىذلك أن تفعل في حق عسدي مافعلته في حقك كنت يقيما فا ويتك فافعل في حق الايتام ذلك وكنت ضالا فهديتك فأفعل فيحق عبيدى ذلك وكنت طائلا فاغنيتك فافعل فيحق عبيدى ذلك ثم اذا فعلت كل ذلك فاعلم انك انعافه لتها يتوفيق لك واطفى وارشادى فكن أبداذا كرالمده النع والالطاف #أما قوله تعالى (ووجدك صالا فمدى) فاعلم أن بعض الناس ذهب الى أنه كان كافرا في أول الامر تم هداه الله وجعله نبيا قال الكلي وجدك ضالايعني كافرا في قوم أضلال فهداك للتوحيد وقال السدى كان على دين قومه أربعين سنة وقال مجاهد وجدك صالاعن الهدى فهداك لدينه والمنجوذا على ذلك بآيات أخر منها قوله مأكنت تدرى ماالكتاب ولاالايمان وقوله وانكنت من قبله لمن الغافلين وقولدائن أشركت ليحبطن غلك فهذا يقنضي صحة ذلك منه واذا دلت هذه الآية على الصحة وجب حل قوله ووجدك صالاعليه وأما الجهور من العلاء فقدا تفقوا على انه عليه السلام مأكفر بالله لخطة واحدة ثم قالت المعتز القهذا غيرجائز عقلالما فيه من التنفير وعند أصحابنا هذا غيرمتنع عقلالانه جائز في العقول أن يكون الشخص كافرا فيرزقه الله الايمان ويكرمه بالنبوة الاأن الدايل السمعي قام على أن هذا الجائز لم يقع وهوقوله تعالى ماضل صاحبكم وماغوى تمذكروا في تفسير هذه الآية وجوها كثيرة (أحدها) ماروى عنابن عباس والحسن والضحاك وشهر بن حوشب وجدك صالا عن معالم النبوة وأحكام الشبريعة غافلاعنها فهداك اليها وهو المراد من قوله ماكنت تدري ماالكتاب ولاالاعان وقوله وانكنت من قبله لمن الغافلين (وثانيها) صل عن مرضعته حليمة حين أرادت أنترده الى جده حتى دخلت الى هبل وشكت ذلك اليه فتساقطت الاصنام وسمعت صوتا بقول انماهلا كنابيد هذا المسى وفيد حكاية طويلة (وثالثها) ماروى مرفوها انه عليدالصلاة والسلام قال ضالتعن جدى عبد المطلب وأناصبي صائع كأدالجوغ نقتلني فهداني الله ذكره الضحاك وذكر تعلقه بأستار الكعبة وقوله بارب ردولدی محدا الله اردده ربی واصطنع عندی بدا

فازال برددهذا عندالبیت حق أناه أبوجهل على ناقة و محمد بین بدیه و هو يقول لا تدری ماذانری من اینك فقال عبدالمطلب ولم قال ان أنخت الناقة وأركبته من خلف فأبت الناقة أن تقوم فلا أركبته أمامی قامت الناقة كان الناقة تقول با أحق هو الامام فكيف يقوم خلف المقتدى وقال ابن عباس رده الله الى جده بيد غدوه كافعل بموسى حين حفظه

من السماء يأمه شهر الناس لاتضحوا فان لحمد ر بالانخذاء ولايضيعه وازمجدا بوادي تهامة عندشجر السمر فسار عبد المطلب وورقة بن نوفسل فأذا النبي عليدا اصلاة والسلام القائم تحت شميرة ملعب بالاغصان والاوراق وقيل أضانه مرضعته حلية عندياب مكة حين فطحته وحاءت به الرده على عبدالطلب وِّقْبَل صَل في طر إِني الشام حسين خرج له أبوطاب يروىأن ابليس أخنل بزمام العقد في الماء ظلماء فعدل به عن الطريق فعاء

جبريل عليه السلام فنفيخ ابليس نفخة وقع منها الىأرض الهند و رده الى القافلة (فهدى) فهداك إلى مناهج الشرائسع المنطوية فيتضاعيف ماأوحي اليك من الكتساب المبين وعلك مالم نكن تعلمأو أزال ضلالك عن جدك أوعمك ( ووجدانعائلا ) أي فقبرا وقرئ عيلاوقرئ عدما ( وأغنى) فأغناك عال خديجة أو بمال حصلك من ريح التجارة أو بما أفاءعليك من الغذائم ممقال عليه الصلاة والسلام جعل رزق تعت مال رمحي وقبل

على يدعدوه (ورابعها) انه عليه السلام للخرج مع غلام خديجة ميسرة أخذ كافر بزمام بعيره حتى صل فأنزل الله تعالى جبريل عليه السلام في صورة آدمي فهداه الى القافلة وقبل ان أباطالب خرج به الى الشآم فضل عن الطريق فهداه الله تعالى ( وخامسها ) يقال ضل الماء في اللين أذا صار مغمو را فعمني الآية كنت مغمورًا بين الكفار بمكة فقواك الله تعالى حتى أُطهرت دينه ( وسادسها ) العرب تسمى الشجرة الفريدة في الفلاة ضالة كانه تعالى يقول كانت تلك الملاد كالمفازة لس فيها شجرة تحمل تمرالا مان الله ومعرفت الاأنت فانت شجرة فريدة في مفازة الجهل فوجدتك صالافهديت بك الخلق ونظيره قوله عليه السلام الحكمة صالة المؤمن (وسابعها) ووجدك صالا عن معرفة الله تعالى حين كنت طفسلا صبيا كإقال والله أخرجكم من بطون أمها تكم لاتعلون شيأ فخلق فيسك العقل والهداية والمعرفة والمرادمن الضال الحالى عن العلم لاالموصوف بالاعتقاد الخطا ( وثامنها ) كنت ضالا عن النبوة ماكنت تطمع في ذلك ولاخطر شي من ذلك في قلبك هانالبهود والنصارى كانوا يزعون أنالنبوة فىبنى اسرائبل فهديتك الىالنبوة التي ماكنت تطمع فيهاالبتة (وتاسعها) الهقد يخاطب السيد ويكون المراد قومه فقوله ووجدلتصالاأي وجدقومك صلالافهداهم يك وبشرعك ( وعاشرها ) وجدلنصالا عن الصالين منفر داعنهم عجانبا الدينهم فكلما كان بعد لنعنهم أشد كان صلالهم أشد فهدالنالى أن اختلطت بهم ودعوتهم الى الدين المبين (الحادي عشر) وجدل ضالاعن الهجرة متحيرا فيبدقر بشمتنيا فراقهم وكان لاءكمنك الخروج بدون اذنه تعالى فلا أذن لهووافقه الصديق عليه وهداه الىخيمة أم معبد وكان ماكان من حديث سراقة وظهور القوة في الدين كان ذلك المراد بقوله فه هي (الثاني عشر) ضالاعن القبلة فأنه كان يقي أن تجمسل الكعبة قبلة له وماكان يعرف أن ذلك هل محصلله أملا فهداه الله نقوله فلنولينك قبلة ترضاها فلكانه سمى ذلك التحير بالصلال (الثالث عشر) انه حين ظهرله جبريل عليه السسلام فيأول أمرره ماكانيهرف أهوجسبريل أملا وكان بخافه خوفا شديدا وربما أراد أنبلق نفسه من الجبل فهداه حتى عرف انه جدبر بل عليه السلام (الرابع عشر) الصلال بعني المحبة كافى قوله انك الي ضلالك القديم أي محبتك ومعناه الله معبفهديتك الى الشرائع التي بهاتتقرب الى خدمه محبوبك ( الخامس عشر ) ضالاعن أمورالدنبا لاتعرف التجارة ونحوها تمهديتك حستي رمحت تجارتك وعظم ر بحك حتى رغبت خديجة فيك والمعنى انه مآكان لك وقوف على الدنبا وماكنت تعرف موى الدين فهديتك الى مصالح الدنبا بعد ذلك ( السادس عشر ) ووجد لتضالاأي صائعا في قومك كانوا يو دونك ولا يرضون يكرعية فقوى أمرك وهداك الى أن صرت آمراوالياعليهم (السابع عشر) كنت ضالاما كنت تهندى على طريق السموات فهدنك اذعرجت بك الى السموات ليلة المعراج ( الثامن عشر ) و و جدلة صالا أي ناسبا لقوله

تعالى أن تضل احداهما فهديتك أى ذكرتك وذلك انه ليلة المعراج نسي مايجب أن يقال بسبب الهيمة فهداه الله تعالى الى كيفية الثناء حتى قال الأحصى تناء عليك (التاسع عشر) انه وانكان عارفا بالله بقلبه الاأنه كان في الظاهر لا يظهر الهم خلافا فعبر عن ذلك بالضلال (العشرون) روى على عليه السلام عن الني صلى الله عليه وسلم انه قال ماهممت بشئ بماكان أهل الجاهلية يعملون به غيرمر تين كل ذلك بحول الله بيني و بين مأأر يدمن ذلك ثم ما هممت بعد هما بسوء حتى أكر منى الله برسالته فأني قلت ليلة لغلام من قريشكان يرعى معي بأعلى مكة اوحفظت لي غنمي حتى أدخل مكة فأسمر بها كمايسمر الشبان فغرجت أريد ذلك حتى أثبت أول دار من دور مكة قسمت عرفا بالدفوف والمزاميرفقالوا فلان بن فلان يزوج بفلانة فجلست أنظر البهم وضرب الله على اذني فنمت فا أيقظني الامس الشمس قال فعثت صاحبي فقال مافعلت فقلت ماصنعت شبأ ثم أخبرته الخبر قال ثم قلتله ليلة أخرى مثل ذلك فضرب الله على أذني فاأيقظني الامس الشمس ثم ماهمت بعدهما بسوء حتى أكرمني الله تعالى برسالته \* أما قوله تعمالي (ووجدك عائلًا فأغنى) ففيدمسائل (المسئلة الاولى) العائل هو ذوالعيلة وذكرنا ذلك عند قوله أنلاتمولوا ويدل عليه قوله تعالى وانخفتم عملة ثم أطلق العائل على الفقير وانام بكن له عيال وههنا في تفسير العائل قولان (الأول) وهو المشهور أن المراد هؤ الفقير و بدل عليه ماروي انفي مصحف عبدالله ووجدك عديما وقرئ عبلا كاقرئ سيخات ثم في كيفية الاغناء وجوه (الاول) ان الله تعالى أغنا. يتربية أبي طالب ولما اختلت أحوال أبي طالب أغناه بمال خديجة ولما اختل ذلك أغناه بمال أبي بكر ولما اختل ذلك أمر. بالصبرة وأغناه بإعانة الانصارتم أمر. بالجهاد وأغناه بالغنائم وانكان انما حصل بعد نزول هذه السورة لكن لماكان ذلك معلوم الوقوع كانكالواقع روى انه عليد السلام دخل على خديجة وهومفموم فقالت له مالك فقال الزمان رمان قعط فان أنابذات المال ينفد مالك فأستحى منكوان أنالم أبذل أخاف الله فدعت قريشا وفيهم الصديق قال الصديق فأخرجت دنانع وصبتهاحتى بلغت مبلغالم يقع بصرى علمن كان جالساقدامي لكثرة المالئم قالت اشهدوا أنهذا المال ماله انشاء فرقه وانشاء أمسكه (الثاني) أغناه بأصحابه كانوا يعبدون الله سراحتي قال غرحين أسلم ابرز أتعبد اللات جهرا ونعبدالله سرا فقال عليه السلام حق تكبر الاصحاب فقال حسبك المله وأنافقال تعالى حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين فاغناه الله بمال أبي بكر و جهيبة غر (الثالث) أغناك بالقناعة فصرت بحال يستوى عندلة الحجر والذهب لاتجد في قلبك سوى ربك فربك غني عن الاشياء لابها وأنت بقناعنك استغنيت عن الاشياء وان الغني الاعلى الغني عن الشي لابه ومن ذلك انه عليه السلام خيربين الغني والفقر فاختار الفقر (الرابع) كنت عائلاءن البراهين والحجج فانزل عليك الفرآن وعلك مالم تكن تعلم فالخناك (الفول

أقنعك وأخنى قلبك (فاما اليتيم فلاتقهر) فلاتغلبه ألمي مالهوقال محاهدلاتحتقر وقريء فلل تكهرأي فلا تەبسىق وجىھە (وأما السائل فلاتنهر) فلا تزجر ولاتغاظ لدالقول بلرده ردا جيلا قال ابراهيم بن أدهم نعم القول السؤال يحملون زادنا الى الآخرة وقال ابراهيم المحفعي السائل بويد الآخرة نجحي الىباب أحدكم فيفول أتبعثسون الى أهليكم يشئ وفيسل المراد بالسائل ههنا الذي

الثاني) في تفسير العائل الله كنت كشيرالعيال وهم الامة فكفاك وقيل فاغناهم يك لانهم فقراء بسبب جهلهم وأنت صاحب العلم فهداهم على يدلئوه هناسؤالات (السؤال الاول) ماالحكمة في انه تُعالى اختارله اليتم قلنافيسه وجوه (أحدها) أن يعرف قدر اليتامى فيقوم بحقهم واصلاح أمرهم ومنذلك كان يوسف عليم السلام لايشيع فقبلله فيذلك فقال أخاف أن اشبع فانسى الجياع ( وثابها ) ليكون اليتم مشاركاله في الاسم فيكرم لاجل ذلك ومن ذلك قال عليه السسلام اذا سميتم الولد هجمدا فاكرموم ووسعواله في المجلس (وثااثها) ان من كان له أب أوأم كان اعتماده عليهما فساب عنه الوالدان حتى لابعتد من أول صباه الى آخر عره على أحد سوى الله فيصير في طفوليته متشبها بابراهيم عليه السلام في قوله حسى من سو ال عله بحالي و كعواب مريم أبي لك هذا قالت هومن عندالله ( ورابعها ) أن العاد قبار ية بأن اليتيم لا تنخفي عيو به بل تظهرور بمازادواعلى الموجود فاختارتعالىله اليتم ليتأمل كلأحسد فيأحواله ثملا يجدواعليه عيبا فبتفقون على نزاهند فاذا اختاره الله الرسالة لم يجدواعليد مطعنا ( وخامسها ) جعله شيما ليعلمكل أحد ان فضيلته فضل من الله اينداء لان الذي له أب فأن أباه يسعى في تعليم وتأديب (وسادسها) اناليتم والفقر نقص في حق الخلق فالصار محدعابه الصلاة والسلام مع هذين الوصفين أكرم الحلق كان ذلك قلبا للعادة فكان من جنس المعجزات ( السوال الثاني ) ما الحكمة في أن اللهذ كرهدنه الاشياء ( الجواب) الحكمة ان لايلسي نفسمه فقعنى العجب ( السوال الثالث ) روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال سألت رتى مسئلة وددت انى لم أسألها قلت اتخذت ايراهيم خليلا وكلت موسى تكليما ومعفرت مرداود الجبال وأعطيت سليمان كذاو كذاوأعطيت فلانا كذاو كذا فقال ألم أجسدك يتجافآ وبتك ألمأجد لئصالافهديتك ألمأجدك عائلا فأغنيتك قلت بلي فقال ألم أشرح التصدرك قلت بلي قال ألم أرفع الله ذكرك قلت بلي قال ألم أصرف عنك وزرك قلت بلي قال ألمأوتك مالمأوت نبيا فبلك وهي خواتيم سورة البقرة ألم أتخذك خليلا كالتخذت ابراهيم خليلافهل يصع هذاالحديث قلناطعن القاصى فى هذاالخبر فقال ان الانبياء عليهم السلام لايساً اون مثل ولا الاعن ادن فكيف يصبح أن يقع مع الرسول مثل هذا السوال و يكون مند تعالى ما يجرى مجرى المعاتبة ﴿ قُولُهُ تَعَالَىٰ ﴿ فَأَمَا الْمِنْمِ فَلَا تَقْهُمْ ﴾ وقرئ فلاتكهرأى لاتعبس وجهك اليه والمعنى عامله عثل ماعاملتك به واظيره من وجه وأحسن كالحسن الله البك ومنه قوله عليه السلام الله الله الله فين البسله الاالله (وروى) أنها نزلت حين صاح النبي صلى الله عليه وسلم على ولد خديجة ومنه حديث موسى عليه السلام حين قال الهي بم نلت مانلت قال أنذ كرحين هر بت منك السخلة فلاقدرت عليها قلت اتعبت نغسك تمجلتها فلهذا السبب جعلتك وليا على الخلق فلمانال موسى عليد السلام النبوة بالاحسان الى الشاة فكيف بالاحسان الى البتيم واذاكان هذا العتاب بمجرد الصياح

يسأل عن الدين (وأما المعمة رالك فعدث) بشكرهما واشاعتهما واظهارآ ارهاوأحكامها أريدبهاماأفاضدالله تعالى عليه عليه الصلاة والسلام منفئون النعم ألتي من جالتهما النع المعدودة الموجودة منهأ والموعودة والمعنى انك كنت ينيماوضالاوعاثلا فأوالنالله تعالى وهداك وأغناله فيهمايكن من شئ فلاتنس حقوق تعمقالله تعالى عليك فيمذ الثلاث واقتد بالله نعالى وأحسسن كاأحسس الله الياك فتعطف على

أوالعبوسة في الوجه فكيف اذا أذله أوأكل ماله عن أنس عن النبي عليه السلام اذا بكي اليتيم وقعتد موعدفي كف الرحن ويقول تعالى من ابكي هذا اليتيم الذي واريت والدم في التراب من أسكته فله الجنة \* تم قال (وأما السائل فلاتنهر) يقال نهر موانتهر ماذا استقبله بكلام يزجره وفي المراد من السائل قولان (أحدهما) وهواختيار الحسن ان المراد منه من بسأل العلم ونظيره من وجم عبس وتولى أنجاه الاعمى وحينتُذ يحصل النرتيب لانه تعالى قالله أولاألم يجدك يتيما فآوى ووجدك ضالا فهدى ووجدك عائلا فأغنى تماعتبر هذا الترتيب فأوصاه برعاية حق اليتم ثم برعاية حق من يسأله عن العلم والهداية مم أوصاه بشكر نعمالله عليه والقول الثانى ان المراد مطلق السائل ولقدعاتب الله رسسوله في القرآن فأن الفقراء في ثلاثة مواضع (أحدها) انه كانجالسا وجوله صناديد قريش اذجاءا بن أم مكنوم الضرير فتخطى رقاب الناسحي جلس بين يديه وقال علني ماعلك الله فشق ذلك عليه فعبس وجهد فنزل عبس وتولى (وانثاني) حين قالت له قريش اوجعلت لنامجاسا والفقراء مجلساآ خرفهم أن يفعل ذلك فنزل قوله واصبرنفسك مع الذين يدعون ( والثالث ) كانجالسافجاء عثمان بعذق من تمر فوضعه بين يديه فأراد أن يأكل فوقف سائل بالباب فقال رحم الله عبدا يرحنا فأمر بدفعه الى السائل فكره عثمان ذلك وأراد ان أكله النبي عليه السلام فخرج واشتراه من السائل مرجع السائل ففعل ذلك ثلاث مرات وكان يعطيه النبي عليه السملام الى أن قال له النبي صملي الله علية وسلم أسائل أنت أمرانع فنزل وأما السائل فلا تهر الشنم قال ( وأما ينعمة ريك فعدت) وفيم وجوه (أحدها)قال مجاهدان تلك التعمدهي القرآن فان القرآن أعظر ما أنع الله به على محدعليه السلام والتحديث به أن يقرأه و يقرئ غيره و بين حقائقه لهم ( وثانيها ) روى أيضاعن مجاهد ان تلك النعمة هي النبوة أي بلغ ماأنزل اليك من ربك ( وثالثها) اذاوفقك الله فراهيت حق اليتهم والسائل وذلك التوفيق نعسمة من الله عَليك فعدت بهاليقتدي بك غبرك ومنهماروي عن الحسين بن على عليه السلام انه قال اذا هلت خبرا فعدت اخوانك ليقتدوالك الاأنهذا المايحسس اذالم يتضمن رياء وظن ان غسيره يقتدي يه ومن ذلك لماسئل أميرالمؤمنين على عليه السلام عن الصحاية فأثني علمهم وذكر خصالهم فقالواله فعدتنا عن نفسك فقال مهلا فقدنهم الله عن التزكية فقيل له أليس الله تعالى يقول وأما ينعمقر لك فحدث فقال فاني أحدث كنت اذاسئلت أعطيت واذاسكت التديت وبين الجوائح علم جم فاسأاوي فانقيل فاالحكمة فيأن أخرالله تعالى حق نفسمه عن حق اليتيم والعائل قلنافيد وجوه (أحدها) كائنه يقول أنافخي وهما محتاجان وتقديم حق الحتاج أولى (وثانيها) انه وضع في حظهما الفعسل ورضي لنفسه بالقول ( وثالثها ) ان المقصود من جميع الطاعات استغراق القلب في ذكر الله تعالى فجعل خاتمة هذه الطاعات تحدث القلب واللسان بنع الله تعالى حتى يكون ختم الطاعات على ذكر الله

اليتسيم فأوه وترحم على السائل وتفقده بمعروفك ولاتزجره عن بايك وحدث بنعمة الله كلهما وحيثكان معظمها نعمة النوة فقداندرج تعت الامر هدايته عليدالصلاة والسلام الضلال وتعليمه للشرائسع والاحكام حسياهداهالله عزوجل وعلم من الكتاب والحكحمة \* عن التي صلى الله عليه وسلم من قرأسورة والضحى جعسله الله تعالىفين برطىلحمد أنيشف عله وعشمر حسنات يكتبها اللهله بعدد كل يأيم وسائل

\* (سورة ألم نشرح مكية وآيها نمان) \* \* (بسم الله الرحن الرحيم) \* (ألم نشرح لك صدرك) لما كان الصدر محلا لا حوال النفس ﴿ ٢٠٧ ﴾ ومخز نا اسرائرها من العلوم والادراكات واللكات والارادات

واختارقوله فعدت على قوله فعنبرايكون ذلك حديثا عنده لاينساه ويعيده مرة بعدأ خرى والله أعلم

## \* ( سوره ألم نشرح تمان آيات مكية ) \*

يروى عن طاوس وعربن عبدااوزيز انهما كانايقولان هذه السورة وسورة والضمى سورة واحدة وكانايقر أنهما في المحدة وكانايقر أنهما في الكهة الواحدة وما كانايف للان بينهما بيسم الله الرحم والذي دعاهما الدفلات هو أن قوله تعالى ألم نشر حلك كالعطف على قوله ألم يجدك يتيما وليس كذلك لان الاول كان نزوله حال انتمام الرسول صلى الله عليه وسلم من ايذاء الكفار فكانت حال محنة وضيق صدر والنابي يقتضى أن يكون حال المنزول منشرح الصدر طيب القلب فأني يحبمعان

## \* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

(ألم نشرح لك صدرك) استفهم عن انتفاء الشرح على وجد الانكار وأفاد اثبات الشرح وايجابه فكانه قبل شرحنالك صدرك وفي شرح الصدر قولان (الاول) ماروى أن جبريل عليهااسلام أتاه وشق صدره وأخرج قلبه وغسله وأنقاه من المعاصي تم ملاً، علا وايمانا ووضعه في صدره واعلم ان القاضي طعن في هذه الرواية من وجوه (أحدها) ان الروامة أنهذه الواقعة انما وقعت في حال صغره عليه السلام وذلك من المعمرات فلايجوز أن تنقدم نبوته (وثانيها) ان تأثير الغمل في ازالة الاجسام والمعاصي ليست بأجسام فلابكون للغسل فيها أثر (وثالثها) انهلاب عم ان علا القلب علابل الله تعالى يخلق فيه العلوم (والجواب) هن الاول ان تقديم المعجز على زمان البعثة جائز عند ناوذلك هو المسمى بالارهاص ومثله في حق الرسول عليه السلام كشير وأماالثاني والثالث فلا يبعدأن يكون حصول ذلك الدم الاسود الذى غسلوه من قلب الرسول عليه السلام علامة للقلب الذي يميل الى المعاصى ويحجم عن الطاعات فاذا أزالوه عنه كان ذلك علامة لكون صاحبة مواظب على الطاعات محترزا عن السيأت فكان ذلك كالعلامة الملائكة على كون صاحبه معصومًا وأيضًا فلا نالله تعالى يفعل مايشاء و يحكم ما يريد (والقول الثاني) انالمراد من شمرح الصدر مايرجع الى المعرفة والطاعة ثم ذكروا فيه وجوها (أحدها) انه عليه السلام لما بعث الى الجن والانس فكان يضيق صدره عن منازعة الجن والانس والبراءة منكل عابد ومعبود سومى الله قا تاه الله من آياته ما تسع دكل ماحله وصغرعنده كلشئ احتمله من المشاق وذلك بأن أخرج عن قلبه جميع الهموم وماترك فيه الاهذا الهم الواحد فاكان يخطر باله هم النفقة والعبال ولايبالي بمايتوجه البه من ايذائهم حي صاروا في عينه دون الذبابلم يجبن خوفا من وعيدهم وارعل الى مالهم وبالجلة فشرح الصدرعبارةعن علم بحقارةالدنيا وكالهالآخرة ونظبره قوله فن يردالله أن يهديه يشرح صدره الاسلام ومن يردأن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا (وروى) انهم

وغرها عبريشرحه عن توسيسع دائرة تصرفاتها تأبيدها بالقوة القدسية وتحليتها بالكمالات الأنسية أي ألم نفسخه حتى حوى عالمي الغيب والشهادة وجهم بين ملكتي الاستفادة والافادة فيا صدك الملابسة بالعسلائق الجسمانية عن اقتماس أنوا رالملكات الروحانية وماعاقك التعلسق عصالح الخلق عن الاستغراق في شؤن الحق وقيل أريد يه ماروي أنجير بل أتي رسول الله صلى الله عليه وسلم فيصباه أو يوم الميثاق فاستخرج أ

قابسه فغسله ثم ملائه اعاما وعلاولعله تشيل لماذكر أوأنموذج جسماني مما سيظهرله عليمه الصلاة والسلام من الكمال الوجاني والتعبسير عن شورت الشرح بالاستفهام

الانكاري عن انتفائه

الابذان بأن أبدوته

من الظهدور بحيث

لابقدر أحد على أن

يجيب عنه بغير بلي وزيادة إلجار والمجرور مع توسيطه بين الفعل ومفعوله للايذان من أول الامر بإن الشرح

مِّنَ مَنَافَعَةَ عَلَيْهِ الصلاة والسلام ومصالحة مسارعة الى ادّخال المسرة في قلبه غليه الصلاة والسلام وتشو بقاله الى مايعة به الى مايعة به ليتكن عنده وقتوروده فضل تمكن وقوله تعالى ﴿ ٦٠٨ ﴾ (ووضعنا عنك وزرك) عطف على ما أشيراليه

قالوا بارسولالله أينشرح الصدر قال نع فالوا وماعلامة ذلك قال العجافي عن دارالغرور والانابة الىدارالخلود والاعداد الموت قبل نزوله وتحقيق القول فيه أن صدق الاعمان بالله و وعده و وعيده يو جب للانسان الزهد في الدنيا والرغبة في الا خرة والاستعداد للوت (وثانيها) انه انفتح صدره حق انه كان ينسع بلميع المهمات لايقلق ولايضمر ولايتحير بلهوفى حالتي البوس والفرح منشرح الصدر مشتغل بأداء ماكلف بهوالشرح التوسعة ومعناه الاراحة منالهموم والغرب تسمىالغم والهم ضيق صدر كقوله ولقذ نعلم أنك بضيق صدرك وههنا سو لات (الاول) لم ذكر الصدر ولم يذكر القلب ( الجواب) لان محل الوسوسة هوالصدر على ماقال يوسوس في صدو رالناس فازالة تلك الوسوسة وابدالها بدواعي الخيرهي الشرح فلاجرم خص ذلك الشرح بالصدر دون القلب وقال محدبن على الترمذي القلب محل العقل والمعرفة وهو الذي يقصده الشيطان فالشيطان يجي الى الصدرالذي هو حصن القلب فأذا وجد مسلكا أغار فيه ونزل جنده فيه و بث فيه الهموم والغموم والحرص فيضيق القلب حيثئذ ولايجد للطاعة لذة ولاللاسلام حلاوة واذاطرد العدوق الابتداء منع وحصل الامن ويزول الضيق وينشعرح الصدر ويتيسرله القيام بأداء العبودية ( السوَّ ال الثاني ) لمقال ألم نشر حلك صدرك ولم يقل ألم نشرح صدرك والجواب) من وجهين (أحدهما) كائه تعالى تقول لام بلام فأنت انما تفعل جيع الطاعات لاجلي كإقال الاليعبدون أقرالصلاة لذكري فأنا أيضاجيع ماأفعله لاجلك ( وثانيها ) ان فيها تنبيها على ان منافع الرسالة عائدة اليه عليه السلام كأنه تعالى قال انماشر حنا صدرك لاجلك لالاجلى ( السوال الثالث ) لمقال ألم نشرح ولم يقل ألم أشرح ( والجواب) انحلناه على نون التعظيم فالمعنى ان عظمة المنعم تدل على عظمة النعمة فدل ذلك على أنذلك الشرح نعمة لاتصل العقول الى كنه جلالتهاوان جلناه على نون الجمع فالعني كانه تعالى بقول لم أشرحه وحدى بل أعلت فيه ملائكتي فلكنت ترى الملائكة حواليك و بين يديك حتى يقوى قلبك فأديت الرسالة وأنت قوى القلب ولحقتهم هيبة فلم يجيبوالك جوابا فلوكنت ضيق القلب لضحكوامنك فسبحان من جعل قوة قلبك جبنافيهم وانشراح صدرك ضيقافيهم الله ممقال ( ووضعناعنك وزرك الذي أنقص طهرك ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال المبردهذا مجمول على معنى ألم نشرح لاعلى لفظه لانكلا تفول ألم وضعنا ولكن معني ألم نشرح قد شرحنا فحمل الثاني على معني الاوللاعلى فلاهر اللفظ لانه لوكان معطوها على ظاهره لوجب أن يقال ونضع عنك وزرلة (المسئلة الثانية) معنى الوزر تقل الذنب وقد من تفسيره عند قوله وهم يحملون أوزارهم وهو كقوله تعالى ليغفراك الله ماتقدم من ذنبك وماتأخر وأماقوله أنقض خلهرك فقال علاءاللغة الاصل فيدان الظهر اذا أثقله الحلسم لدنقيض أي صوت خني وهوصوت المحامل والرحال والاصلاع أوالبعيراذا أثقله الحلفه ومثل لماكات يثقل على رسول الله

من مداول الجلة السابقة كائه قيل قدشرحنا صدرك و وضعنا الخ وعنيك متعلق بوضعنا وتقديمه على المفعول الصريح ممم أنحقه التآخر عنسه لمامر آنفا من القصد الى أمحيسل المسمرة والتشويق الى المؤخر ولما أن فيوصفه نوع طول فتأخسر الجسار والمجرور عنسه مخل بتجاوب أطراف النظيم الكريم أي حططنا عناك عبأك الثقيل (الذي أنقص ظهرك) أى حله على النقبض وهوصوت الانتقاض والانفكاك كايسمع من الرحل المتداعي الى الانتقاض مسئ ثقل الجل مثل به حاله عليه الصلاة والسلام ما كان ينقل عليه و يغسمه من فرطاته قبلالنبوة أومن عدم الماطنده بتفاصديل الاحكام والشرائع أومن تهما لك على اسلام المساندين من قومسه وتلهقه ووضعه عنسه مغفرته

وتعليم الشرائع وتمهيد عدره بعسد أنبلغ وبالغ وقرئ وحططنساو حللنا مكان وضعنسا ﴿ صلى ﴾ وقرئ وجلنا عنسك وقرك

(ورفعنالك ذكرك) بعنوانالنبوة وأحكامها أى رفع حيث قرن اسمه باسم الله تعسالي فى كلة الشهادة والاذان والاقامة وجعل طاعته طاعته تعمالي وصلي عليسه هو وملائكته وأمرالمو منين بالصلاة عليهو عي رسول الله ونيالله والكلام في العطف وزيادة لك كالذي سلف وقوله تعسالي ( فان مع العسر يسرا) تقرير لماقبله ووعد كريم بتيسمير كلعسيراه عليه الصلاة والسسلام وللومنين كانه قيسل خولنساك ماخولناك من جلائل النعم فكن على تقسة بغضل الله تعالى واحذفه قان مع العسير يسيرا كثيرا وفي كلة مع اشعار بغابة سرعمة مجئ اليسر كائه مقسارن للعسس (انمع العسسر يسرا نكر برللة كيد أوعدة مستأنفة بأن العسر مشغوع بيسر آخر كثواب الأخرة كفولك ان للصائم

صلى الله عليه وسلم من أوزاره ( المسئلة الثالثة ) احتج بهذه الآية من أثبت المعصية الانبياء عليهم السلام ( والجواب) عندمن وجهين ( الاول) ان الذين يجوزون الصغائر على الانبياء عليهم السلام حلواهد مالآية عليها لايقال انقوله الذي أنقص ظهرك بدل على كونه عظيما فكيف يليق ذلك بالصغائر لانا تقول انما وصف ذلك بانقاض الظهر مع كونها مفقورة اشدة اغتمام النبي صلى الله عليه وسلم بوقوعه منه وتحسره معندمه عليه أوانماوصغه بذلك لان تأثيره فيمايزول به من الثواب عفليم فيجوز لذلك ماذكر والله تعالى هذاتقر رالكلام على قول المعتزلة وفيد اشكال وهوأن العفو عن الصغيرة واجب على الله تعالى عندالقامني والله تعالى ذكر هذه الآية في معرض الامتنان ومن العسلوم ان الامتنان بععل الواجب غير جائز ( الوجه الثاني ) أن يحمل ذلك على غررالذنب وفيه وجوه ( أحدها ) قال قتادة كأنت للنبي صلى الله عليه وسلم ذنوب سلفت منه في الجاهلية قبل النبوة وقد أثقلته فغفرهاله (وثانيها) انالمرادمنه تخفيف أعباء النبوة التي تثقل الظهرمن القيامة بأمرها وحففا موجباتها والمحافظة على حقوقها فسمل الله تعالى ذلك عليه وحطاعته تقلها بأن يسترها عليه حتى تيسس تله ( وثالثها ) الوزرما كان يكرهه من تغييرهم اسنة الخليل وكان لايقدر على منعهم الىأن قواءالله وقال له أن اتبع ملة ابراهيم ( ورابعها ) انهاذ توب أمته صارت كالوزرعليه ماذا يصنع في حقهم الى أن قال وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم فأمنه من العذاب في العاجد لووعدله الشفاعدة في الاجل ( وخامسها ) معناه عصمناك عن الوزر الذي ينقص ظهرك او كان ذلك الدنب حاصلا فسمى العصمة وصعامحازا فن ذلك ماروي المجمس واعة فيها دف ومزامير قبل البعثة ليسمع فمضرب الله على أذنه فلم يوقظه الاحرالشمس من الغد ((وسادسها) الوزر ماأصابه منالهيبة والغزع فيأول ملافاةجبر بلعليه السلام حين أخذته الرعدة وكاد يرمى نفسه من الجبل ثم تقوى حنى الفد وصار بحالة كاديرمى بنفسه من الجبل لشدة اشتياقه (وسابعها) الوزرماكان يلحقدمن الاذي والشتم حتى كاد ينقض ظهر. وتأخذه الرعدة تمقواه الله تعالى حي صار بحيث كانوا يدمون وجهد و يقول اللهم اهدقوى (وثامنها) لتنكان نزول السورة بعدموت أبي طالب وخديجة فلقد كان فراقهماعليه وزرا عظيما فوصع عنه الوزر برفعه الى السماء حتى لقيه كل ملك وحياه فارتفعله الذكر فلذلك قال ورفعنالك ذكرك (وتاسعها)انالمراد منالوزر والثقل الجيرة التي كأنتله قبل البعثة وذلك اله بكمال عقله لمانظر الى عظيم نعم الله تعلى عليه حيث أخرجه من العدم الى الوجود وأعطاه الحياة والعقل وأنواع النعم تقل عليه نعم اللهوكادينقص ظهره من الحياء لانه عليه السلام كان يرى أن نعم الله عليه لاتنقطع وما كان يعرف انه كيف يطبع زبه فالجاءته النبوة والتكاليف وعرف أنه كبف ينبغيله أن يطبع ربه فحينه قلحياؤه وسهلت عليه تلك الاحوال فان اللثيم لايستحى من زيادة النعم بدون مقابلتها بالخسدمة

والانسان الكريم النفس اذا كثر الانعام عليه وهولايقابلها بنوع من أنواع الخدمة فانه ينقل ذلك عليه جدا بحيث عيته الحياء فاذاكلفه المنعم بنوع خدمة سهل ذلك عليه وطابقلبه # تم قال تعالى ( ورفعنالك ذكرك ) واعلمانه عام في كل ماذكروه من النوة وشهرته في الارض والسموات اسمدمكتوب على العرش وأنهيذ كر معسه في الشهادة والتشهدوانه تعالى ذكره في الكتب المتقدمة وانتشار ذكره في الآفاق وأنه خنت به النبوة وأنه يذكر في الخطب والاذان ومفاتيح الرسائل وعندا لختم وجعل ذكر مني القرآن مقرونا بذكره واللةورسوله أحقأن برصوه ومن يطعاللة ورسوله وأطيعوالله وأطيعوا الرسول وينادبه إسم الرسول والنبى حيث ينادى غيره بالاسم ياموسي باعيسي وأيصاجمله في القلوب بحيث يستطيبون ذكره وهومه في قوله تعالى سيجعل لهم الرخمن وداكا نه تعالى يقول أملاً العالم من أتباعك كلهم يثنون عليك و يصلون عليك و يحفظون سنتك بل مامن فريضة من فرائض الصلاة الاومعه سنة فهريمتثلون في الفريضة أمري وفي السنة أمرك وجعلت طاعنك طاعتى وبيعنك ببعتي من يطم الرسول فقد أطاع الله ان الذين يبايعونك انمايبايعون الله لانأنف السلاطين من اتباعث بللاجراءة لأجهل الملوكأن ينصب خليفة من غبر قبدلتك فالقراء يحفظون ألفاظ منشورك والمفسرون يفسرون معاني فرقانك والوعاظ يبلغون وعظك بلالعلاء والسلاطين يصلون الى خدمتمك ويسلون من وراء الباب عليك و يمسحون وجوههم يتراب روضتك و يرجون شفاعتك فشرفك باق الى يوم القيامة \* ثم قال تعالى ( فان مع العسم بسر أ ان مع العسر يسر أ ) يعيرون رسول الله صلى الله عليه وسلم بالققر ويقولون انكان غرضك من هذا الذي تدعيد طلب الغنى جمعنا لك مالاحتى تكون كأ بسر أهل مكــة فشق ذلك على رسول اقله صلى الله عليه وسلم حتى سبق الى وهمه انهم انمار غبواعن الاسلام لكرنه فقيرا حقيراعندهم فعددالله تعالى عليه منه في هذه السورة وقال ألم نشر حلك صدرك ووضعنا عنك وزرك أى ماكنت فيه من أمر الجاهلية مجوعده بالغني في الدنياليزيل عن قلبه ما حصل فيه من التأذى بسبب انهم عيروه بالغقر والدليل عليه دخلول القاء في قوله فان مع العسر يسرا كأنه تعالى قال لايحزنك ما يقولون وما أنت فيد من القلة فانه يحصل في الدنبا يسر كامل ( المسئلة الثانية ) قال ا ين عباس يقول الله تعالى خلقت عسرا واحدا بين يسرين فلن يغلب عسر يسرين وروى مقائل عن النبي عليه الصلاة والسلام انه قال ان بغلب عسر يسر ينوقر أهذه الآية وفي تقرير هذا المعنى وجهان (الاول ) قال الفراء والزجاج العسس مذكور بالاف واللاموليس هناك معهود سابق فينصرف الى الحقيقسة فيكون المراد بالعسر فى اللفظين شيأ واحدا وأما اليسمر فانه مذكور على سبيل التنكير فكانه أحدهما تحسير الاتخر وزيف الجرجاني هذا وقال اذاقال الرجل انءم الفاوس سهفيا انءم

الافطار وقرحة عند لقاء الرب وعليه فوله عليدالصلاة والسلام لن يغلب عسر يسرين فأن المعرف إذا أعيد مكون الثاني عين الاول سسواء كان معهودا أوجنسا وأما المذكر فنحتمل أن راديالثاني فردمغاير لماأر يربالاول ( فاذافرغـت ) أي منالتبلغ وقيسلمن الغزو (فانصب) فاجتهد فيالعبادة واتعب شكرالماأ وليناك من النعم السالفة و وعد ناك من الاكاء الاتفية وقيل فاذا فرغت من مسلاتك فاجتهدفي الدعاءوقيل اذافرغتمن دنياك هانصب في صلاتك (والى رىك) وحده ( فأرغب ) بالسوال ولاتشال غيبره فانه القادر على استعافك لاغيره وقرئ فرغب أى فرغت النساس الى طلب ماعنسده # عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قسراً ألم نشرح ﴿ فمكائما جانى وأنا مغتم ففرج غني

الغارس سيغا بلزم أن يكون هناله فارس واحد ومعد سيفان ومعلوم انذلك غير لازم من وضع العربية ( الوجه الثاني) أن تكون الجلة الثانية تكريرا للاولى كاكرر قوله و يل يومئذ المكذبين و يكون الغرض تقرير معناها قي النفوس وتمكينهما في القلوب كما يكرر المغرد في قولك جانى زيد زيد والمراد من اليسرين بسر الدنيا وهوما تيسرمن استغتاج البلاد ويسر الآخرة وهو تواب الجنة لقوله تعالى قل هل تربصون بنا الا احدى الحسنيين وهما حسني الظفر وحسني الثواب فالمراد من قول ان يغلب عسر يسرينهذا وذلك لانعسرا الدنيابالنسية الى يسر الدنياو يسر الآخرة كألمغمورالقليل وههنا سؤالان (الاول) مامعني النَّنكير في اليسمرجوابه النَّفخيم كانه قيل ان مع العسر يسراعظيما وأي يسر (السوال الثاني) اليسر لايكون مع العسرلانهما صدان فلا يحجمُعان (الجواب) لماكان وقوع اليسر بعد العسر بزمان قليل كانمقطوعا به فجعل كالمقارنله \* مم قال تعالى (فاذا فرغت فانصب) وجمه تعلق هذا بما قبله انه تعالى لما عددعليه نعمه السالفة ووعده بالنعم الآتية لاجرم بعثه على الشكر والاجتماد في العبادة فقال فاذا فرغت فانصب أى فاتعب يقال نصب خصب قال فتادة والضحاك ومقاتل اذا فرغتمن الصلاة المكتوبة فانصب الى ربك في الدعاء وارغب البد من المسألة يعطك وقال الشعبي اذافرغت من التشهد فادع لديناله وآخرتك وقال محاهد اذا فرغت من أمردنياك فانصب وصل وقال عبدالله اذا فرغت من الفرائض فانصب في قبام الليل وقال الحسن اذافرغت من الغزو فاجتهد في العبادة وقال على بن أبي طلحة اذاكنت صحيحافانصب يعنى اجعل فراغك نصباني العبادة يدل عليه ماروى ان شريحامر برجلين يتصارعان فغال الغارغ ماأمر بهذا انماقال الله فاذا فرغت فانصب والجلة فالمعنى أن يواصل بين بعص العبادات و بعض وأنالايخلى وقتامن أوقاته منها فاذافرغ من عبادة أتبعها بأخرى \* وأماقوله ( والى ربك فارغب ) ففيه وجهان (أحدهما) اجعل رغبتك البه خصوصا ولانسأل الافضله منوكلاعليه (وثانيها) ارغب في سأرما تلتسه دنيا ودينا ونصرة على الاعداء الى ربك وقرئ فرغب أى رغب الناس الى طلب ماعنده # ( سورة التين تمان آمات مكية ) \* \* ( يسم الله الرحن الرحيم ) \*

(والتين والزيتون وطور سينين وهدنا البلدالامين) اعلم ان الاشكال هو ان التين والزيتون ليسا من الامورالشريفة فكيف يليق أن يقسم اللاتعالى بهما فلاجل هذا السوال حصل فيه قولان (الاول) ان المراد من التين والزيتون هذان الشميأن المشهوران قال ابن عبساس هو تينكم و زيتونكم هذا ثم ذكروا من خواص التين والزيتون أشياء أما التين فقالوا انه غذاء وقاكهة ودواء أماكونه غداء قالاطباء زعوا

جليلة فان التبن فاكهمة طية لافضل له وغذاء لطيف سريع الهضم ودواء كشرالنغع ملين الطبع ويحلسل البلغم وبطهرالكليتين ويزيل ما في الثانة من الرمل ويسمن البدن ويفتح سدد الكبدوالطعسال وروى أبوذر رضي الله عند أنه أهـدى للني عليدالصلاة والسلام سل من تين فاكل منه وقال لاصداً به كاوا فلوقلت ا ن فاكهة نزلت من الجنة لقلت هذا لانفاكهة الجنة بلاعم فكلوها فانها تقطع البواسيرو تنغع من النقرس وعن على بن موسى الرضا النين يزيل نكمه الفمو يطول الشعر فهو أمان من الفالج وأما الزيتون فهوفاكهة وادام ودواء ولو لم يكسن له سوي اختصاصه بدهن كشيرالمنافع معحصوله في مقاع لادهنة فيها الكني به فضلاو شحرته هي الشهيرة المباركة المشهوداما فيالنزبل

يطيب الغم و يذهب بالحفرة وسمعته يقول هوسواك وسواك الانبياء قبلي وفيل هماجبلان من الارض المقدسة يقسال لهما بالسمر بانبة طور تبنا وطورز ينا لانهما منبنا النين والزينون ﴿ ٦١٣ ﴾ وقبل النين جبال مابين حلوان وهمدان

انه طعام لطيف سريم الهشم لايمكث في المعدة يلين الطبع و يخرج بطريق الترشح ويقلل البلغ ويطهر الكليتين ويزيل ماقى المثانة من الرمل ويسمن البدن ويفتيم مسام الكبد والطعال وهوخير الفواكه وأحدهاوروى انه أهدى رسول الله صلي الله عليه وسلمطبق من تين فأكل منه ثم قال لاصحابه كلوا فلوقلت ان فاكهة نزات من الجنة لقلت هذه لان فأكمة الجنة بلاعجم فكلوها فأنها تقطم البواسير وتنقع من التقرس وعن على اينموسي الرضا عليهما السلام التين يزيل نكهة الغم ويطول الشعر وهوأمان من الفالج وأماكونه دواء فلانه يتداوى بهفى اخراج فضول البدن واعلم ان الهابعد ماذكرنا خواص (أحدهما) انظاهرها كباطنها ايستكالجوز ظاهره فشرولاكالثمر باطنه قشر بل نقول ان من الثمار ما يخبث ظاهره و يطيب باطنه كالجوز والبطيح ومنه ما يطيب ظاهره دون باطنه كالتمر والاجاص اماالتين فانه طبب الظاهر والباطن (وثانيها) ان الاشجار ثلاثة شجرة تعدوتخلف وهي شجرة الخلاف والانبة تعدوتني وهي التي تأتي بالنور أولاو بعده بالتمرة كالتفاح وغيره وشجرة تبذل قبل الوعدوهي التين لانها تخرج الثمرة قبل أن تعديالوردبل اوغيرت العبارة لقلت هي شجرة تظهر المعنى قبل الدعوى بللكأن تقول انهاشجرة نخرج الثمرة قبلأن تلبس نفسها بوردأو بورق والتفاح والمشمش وغيرهما تبدأ ينفسها ثم بغيرها أما شجرة النين فافها تهتم بغيرها قبل اهتمامها بنفسها فسائر الاشجاركا رباب المعاملة في قوله عليه السلام ابدأ ينفسك نم بمن تعول وشجرة النين كالمصطنى عليد الملام كان يبدأ بغيره فان فضل صرفه الى نفسه بل من الذين أثنى الله عليهم في قوله و يو ترون على أنفسهم واو كان بهم خصاصة (وثااثها) ان من خواص هذه الشجرة انسأرالا شجاراذا سقطت الثرة من موصعها لم تعد في تلك السنة الاالتين فانه يعبدالبدو ور بما سقط تم يعود مرة أخرى (ورابعها) انالتين في التوم رجل خير غني فن نالها في المنام نال مالاوسعة ومن أكلها رزقه الله أولادا (وخامسها)روي ان آدم عليه السلام لماعمى وفارقته ثيابه تستر بورق النين وروى انه لمانزل وكان متزرا بورق التين استوحش فطاف الظماء حوله فاسنأنس بها فأطعمها بعضورق التين فرزقهساالله الجالصورة والملاحة معنىوغيردمهامسكا فلاتفرقت الظباء الىمساكنها رايغيرها عليهامن الجال ماأعج بهافلا كانت من الغدجات الظباء على أثر الاول الى آدم فأطعمها من الورق فغيرالله حالها الى الجمال دون المسك وذلك لان الاولى جاءت لآدم لالاجل. الطمع والطائفة الاخرى جاءت للطمع سيراوالي آدم ظاهرا فلاجرم غيرالطاهردون الباطن وأما الزيتون فشجرته هي الشجرة المباركة فأكهة من وجه وادام من وجه وذوام من وجه وهي في أغلب البلاد لاتحتاج الى تربية الناس تم لاتقتصر منفعتها على غذاه يدنك بلهى غذاءالسراج أيضاو تولدها في الجبال التي لا يوجد فيهاشي من الدهنية البتة وقبل من أخذ ورق الزيتون في المنام استممك بالعروة الوثتي وقال مريض لابن سيرين

والزيتون جبال الشام لانهما منابتهماكاته قيل ومنسابت التين والزينون وقال فتادة التين الجبل الذي عليه دمشقوالز تون الجبل الذىعليه بيتالقدس وقال عكرمه وابنزيد التين دمشق والزنون بيتالمقدسوهواختيار الطبري وقال محدبن كعب التين مسجسد أصحاب أهل الكمف والزيتون مسمجد ايليا وعن انعباس رمني الله عنهما التين مسجد تو ح عليه السلام الذي بناه علجالجودي والزيتون مسجد بيت المقدس وقال الضماك التين المسحدا لحرام والزيتون المسجدالاقصى والصحيم هوالاولقال ابن عباس رضي الله عنهما هو تينكم الذى تأكلسون وزيتونكم السدى تعصرون منه الزيت و به قال مجاهدوعكرمه وابراهيم البخسعي وعطاء وجابر وزيد ومقاتلوالكلي(وطور سنين) هوالجبل الذي

بابجى عليه موسى ربه وسينين وسينا علمان الموضع الذي هو فيه ولذلك أضيف اليهما وسينون كبيرون ﴿ رأيت ، ﴾ في جواز الاعراب بالواو واليام والاقرار على اليام وتحريك النون

بِالْحُرْكَاتُ الْاَحْرَابِيةُ (وَهَذَا البِلذَالاَمَينُ) أَى الْآمَنَ مَنْ آمن الرجل اما تدفهوا مين وهومده شرفها الله الله الوائمة أَنها تحفظ من دخلها كالمحفظ الامين ما يو تمن عليه و يُجوز أن يكون فعيلا بمعنى مفعول من أمنه لانه ما مون الغوائل كا وصف بالا من في قوله تعالى حرما آمنا ﴿ ٦١٣ ﴾ بعنى ذي أمن ووجه الاقسام بها تبك البقاع المباركة المشحونة

ايبركات الدنيا والدين غنىعن الشرح والتبيين (لقدخلقنا الانسان)أي جنس الانسان (في أحسن تقويم) أي كاثنا في أحسسن مايكون من النقويم والتعديل صؤرة ومعنى حيث رأ الله زمالي مستوى القامة متناسب الاعمشاء متصدفا بالحياة والعلموالقدرة والارادة والتكلم والسمع والبصس وغيرذلك من الصفات التي هي أنموذجات من الصفات السمحانية وآثارلهاوقدعبر بعض العلماءعن ذلك بقوله خلقأدمعلى صورته وفي رواية على صورة الرحن وبني عليد تحقيق معسني قوله من عرف تفسد فقد عرق رابه وقالانالنفس الانسانية مجردة ليست حالة في البدن ولاسارجة عنه متعلقة به تعلق التدبير والتصرف نستعمله كيغماشاءت فاذاأرادت فعلا من الافاعيسل الحسمانية تلقيدالى مافي القلب من الروح الحيواني الذى هوأعدل الارواخ وأصغاها وأقربها

وأيت في المنام كانه قيل لى كل اللامين تشف فقال كل الزينون فانه لاشرقية ولاغريه تم قال الفسرون التين والزيتون اسم لهذين المأكولين وفيهما هذه المنافع الجليلة فوجب اجراءاللفظاعلى الظاهر والجزم بأنالله تعالى أقسم بهما لمافيهما من المصالح والمنافع ( القول الثاني) انه ليس المرادهاتين المُرتين تمذكروا وجوها (أحدها) قال ابن عباس هما جبلان منالارض المقدسة يقال لهما بالسر بانبة طور تينا وطورز يتالانهمامنيتا التين والزيتون فكاثنه تعالى أقسم بمنابت الانبياء فالجبل المختص بالتين لعيسي عليه السلام والزيتون الشأم مبعث اكثر أنبياه بني اسرائيل والطور مبعث موسي عليه السلام والبلد الامين مبعث محمد صلى الله عليدوسلم فيكون المرادمن القسم في الحقيقة تعظيم الانبياء واعلاء درجاتهم (وثانيها) ان المراد من التين والزيتون مسجدان ثم قال ابن زيدالتين مسجد دمشق والزيتون مسجد بيت المقدس وقال آخرون النين مسجد أصحاب أهل الكهف والزيتون مسجد ايليا وعن ابن عباس النبن مسجدتوح المبنى على الجودي والزبشون سمجد بيت المقدس والقائلون بهذا القول اتما ذهبؤا اليه لان القسم بالسمجد أحسن لانه موضع العبادة والطاعة فخلكانت هذه المساجد فيهذه المواضع التي يكثرفيها التين والزيتون لاجرم اكتنى بذكر التين والزيتون (وثالثها) المراد من التين والزيتون بلدان ففال كعب التين دمشق والزيتون بيت المقدس وقال شهر بن حوشب التين الكوفة والزيتون الشام وعن الربيع هما جبلان بين همدان وحلوان والقائلون بهذاالقول اعاذهبوا اليد لأناليهود والتصاري والمسلين ومشرى قريش كلواحدمنهم يعظم بلدة منهذه البلاد فالله تعالى أقسم بهذه البلادباسرهاأو نقال اندمشقو بيتالمقدس فيهما نعمالدنباوالطورومكة فبهانع الدين أماقوله تعالى وطور سينين فالمرادمن الطور الجبل الذي كلم الله تعالى. موسى عليه السلام عليه واختلفوا فى سينين والاولى عندالنحويين أن يكون سينين وسيناا سمين للمكان الذي حصل فيه الجبل أضيفا الىذلك المكان وأماالمفسرون فقال ابن عباس فيرواية عكرمة الطور الجبل وسينين الحسن يلغة الحبشة وقال مجاهد سينين المبسارك وقال الكلبي هوالجيل المشجر ذوالشمجروقال مقاتل كل جبل فيه شجر مئمر فهوسينين وسينا بلغة النبطقال الواحدى والاولى أن بكون سبنين اسما للمكان الذي به الجبل ثم ذلك المكان سمى سبنين أوسينسا لحسنه أوالكونه مباركا ولايجوز أن يكون سينين نعنا للطور لامشافته اليه أما قوله تعالى وهذا البلد الامين فالمراد مكة والامين الاتمن قال صاحب الكشاف من أمن الرجل امانة فهوأمين وأمانته أن يحفظ من دخله كايحفظ الامين مايو تمن عليه و يجوزأن بكون فعيسلا يمعنى مفعول منأمنه لانه مائمون الغوائل كاوصف بالامن فيقوله حرماآمنا يسى ذا أمن وذكروا في كونه أميناوجوها (أحدها) ان الله تعالى حفظه عن الفيل على ماياً تبك شرحه ان شاءالله تعالى (وثانيها) انها تحفظاك جيع الاشياء فباح الدم عند

منهاوأقواها مناسبةالى علم المجردات القاء روحانيا وهو يلقيه بواسطة مافى الشرايين من الارواح الى الدماغ الذي هومنيت الاعصاب التي فيها القوى المحركة للانسان فعندذلك يحرلتمن الاعضاء مايليق بذلك الفعل من مباذيه البعيدة والفر يبد فيصندر عند ذلك بهذه الطريفة في فرق نفسة على هذه الكيفية من صفاته او أنه سبحانه منزه عن الكيفية من صفاته او أنه سبحانه منزه عن كونه داخلاق العالم أوخارجاعند يفعل فيد مايشاءو يتحكر مايريد ﴿ ٦١٤ ﴾ بواسطة مارتبد فيد من الملائكة

الالتجاءاليهاآمن بلالسباع والصيود تستفيد منها الحغط عندالالتجاءاليها (وثالثها) ماروى ان غركان يقبل الحر و تقول الكحير لاتضر ولانتفع واولااني رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبلك ما قبلتك فقال له على عليه السلام اما انه يضرو ينفع ان الله تعالى لما أخذ على ذراية آدم الميثاق كتبه في رق أبيض وكان لهذا الركن يومئذ لسسان وشفتان وعينان فقال افتح فاك فالقمد ذلك الرق وفال تشهد لمن وافاك بالموافاة الى يوم القيامة فقال عمر لابقيت في قوم است فيهم باأبا الحسن ۞ ممقال تعالى ( لقدخلفنا الأنسان في أحسن تقويم) المراد من الانسان هذه الماهية والتقويم تصيير الشيُّ على مابنبغي أنيكون فيالتأليف والتعديل يقال قومته تقويما فاستقام وتقوم وفكروا في شرحذلك الحسن وجوها (أحدها) انه تعالى خلق كل ذي روح مكبا على وجهه الاالإنسبان فانه تعسالي خلقه مديد القامة يتناول مأكوله ببده وقال الاصم فيأكمل عقل وفهم وأدب وعمر وسان والحاصل انالقول الاول راجع الىالصورة الظاهرة والثانى الى السيرة الباطنة وعن يحيى بن أكثم القاضي انهفسر التقويم بجسن الصورة فانهحكي انءلك زمانه خلابزوجته فياليلة مقمرة فقال انلم نكوني أحسن من القمر فأنت كذافأ فني الكل بالحنث الايحيى بن أكثم فانه قال لايحنث فقيل له خالفت شيوخك فقال الفتوى بالعلم ولقدأفتي منهو أعلم مناوهوالله تعالى فأنه يقول لقدخلقنا الانسان في أحسن تقويم وكان بعض الصالحين يقول الهنا أعطيتنافي الاولى أحسن الاشكال فاعطنا فيالآخرة أحسن الفعال وهوالعفو عنالذنوب والتجاوز عنالعيوب # أما قوله تعالى (ئمردد ناه أسفل سافلين ) فغيد وجهان (الاول) قال ابن عباس يريد أرذل العمروهومثل قوله برد الى أرذل العمر قال ابن قتيبة السافلونهم الضعفاء والزمني ومن لايستطيع حيلة ولا يجدسبيلا. بقال سفل يسفل فهوسافل وهم سافلون كإيقال علايعلوفهوعال وهمعالون أراد أنالهرم يخرف ويضعف سمعه وبصره وعقله وتقل حيلته و يعجز عن عل الصالحات فيكون أسسفل الجميع وقال الغراء ولوكانت أسسفل سافل لكان صوابا لان الفظ الانسان وأحد وأنت تقول هذا أقضل قائم ولا تقول أفضل قأءين الاانه قيل سافلين على الجم لان الانسان في معنى جم فهو كقوله والذي جاء بالصدق وصدق به أولنك هم المتقون وقال وانااذا أذفنا الانسان منا رحمة فرح بها وانتصبهم (والقولالثاني) ماذكره محاهدوا لحسن تمرددناه الىالنار قال على عليه السلام وصم أبوابجهنم بمضهاأسفل من بمض فيبدأ بالاسفل فيملاوه وأسفل سافلين وعلى هذاالتقدير فللعني ثم رددناه الى أسفل سافلين الى النار الله أماقوله تعالى ( الاالذين آمنوا وعلوا الصالحات) فأعلم ان هذا الاستثناء على القول الاول منقطع والمعنى ولكن الذين كأنوا صالحين من الهرمي فلهم تواب دائم على طاعتهم وصبرهم على ابتلا القداياهم بالشيخوخة والهرموهلي مقاساة المشاق والقيام بالعبادة وعلى تخاذل نهوضهم وأماعلي القول الثاني

الذين يستدل على بشؤنهم بماذكرمن الارواح والقوى المرتبة في العالم الانساني الذي هو نسخة للعالم الأكسير وأنموذج منه وقوله تعالى (ثمردد ناءأسفل سافلين) أى جعلناه من أهل النار الذينهم أقبع منكل قبيح وأسفل منكل سافل لعدمجر ماته عملي مؤجب ماخلةناه عليه من الصفات التي لوعمل عقنضاهالكان فيأعلى علين وقيل رددناه الي أرذل العمر وهوالهرم بقدالشباب والضعف بعذالقوة كقوله تعالى ومن نعمره ننكسه في الخلق وأياماكان فاسفل سافلين اماحال منالفعولأي رددناممال كونه أسفل سافلين أوصفة لكان يحذوف أى ردد ناومكانا أسفل سافلين والاول أظهر وقرئ أسفل السافلين وقوله تعالى ( الاالذينآمنوا وعلوا الصالحات) على الأول استشناه متصل من ضمير ردد نامفانه في معتى الجمع وعلى الثاني منقطع أي

لكن الذين كانوا صالحين من المرمى ( فلهم أجرغير منون ) غير منقطع على طاعتهم وصبرهم ﴿ فاستثناء ﴾ الله على عنائل الشيخوخة والمهرم وعلى مقاساة المشاق والقيام بالعبادة على تخافل الموضهم أوغير بميون به في حداد الاعدادة على تخافل الموضهم أوغير بميون به

الاول مقررة بما يفيده الاستثناء من خروج المؤمنين عن حكم الدومبينة لكيفيه عالهم والخطاب في قوله تعالى فايكذبك بعد بالدين )الرسول عليه الصلاة والسلام أي فأي شي بكذبك دلالة اونطفا بالجراء بعد ظهرورهذه الدلالة الناطفة به وقيل ما بعني من وقيل الخطاب للانسان ﴿ ٦١٥ ﴾ على طريق الالتفات لتشديد التوبيح والتبكيت أي فا يجعلك

هَالاستثناء متصل طَاهرالاتصال \* أماقوله تعالى (فلهم أجر غير بمنون) ففيدقولان (أحدهما) غيرمنقوص ولامقطوع (وثانبهما) أجرغير عنون أي لاعن معليهم واعلان كل ذلك من صفات الثواب لانه يجب أن يكون غير منقطع وأن لا يكون منغصا بالمنة ﴿ ثُمَّ قال تعالى (فالكذبات وعد بالدين) وفيه سو الان (الاول) من المخاطب بقوله فالكذبك (الجواب) فيد قولان (أحدهما) انه خطاب للانسان على طر بقة الالتفات والمرادمن قُولُهُ قَالِكُ لِلهِ الْكُلِّ مِن أُخبر عن الواقع بانه لايقع فهو كآذب والمعنى فاالذي يلجئك الى هذا الكنب (والثاني) وهو اختيار الغراء انَّه خطاب مع محمَّد صلى الله عليه وسلم والمعنى فن الكذبك باليها الرسول بعد طهور هذه الدلائل بالدين (السوال الثاني) ماوجه التعب ( الجواب ) ان خلق الانسان من النطقة وتقو عمه بشرا سمو ما وتدر يجه في مراتب الزيادة الىأن يكمل ويستوى ثم تنكيسه الىأن يبلغ أرذل العمردليل واضيح على قدرة الخيالق على الحشر والنشر فن شياهد هذه الحالة ثم بتي مصراعلي انكار الحشر فلاشي أعجب منه المائمة ال تعالى (أليس الله بأحكم الحاكين) وفيه مسئلنان (المسئلة الاولى ) ذكروا في تفسيره وجهين (أحدهما) ان هذا تحقيق لماذكر من خلق الانسان تم رده الىأرذل العمر يقول الله تعالى أليس الذي قعل ذلك باحكم الحاكمين صنعا وتدبيرا وأذاثبت القدرة والحكمة بهذمالدلالة مح القول بامكان الحشر ووقوعد أماالامكان فبالنظرالي القدرة وأما الوقوع فبالنظار الى آلحكمة لانعدم ذلك يقدح في الحكمة كا قال تعالى ومأخلفنا السماء والارض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذي كفروا (والثاني) ان هذا تنسه من الله تعالى لنبيه عليه السلام بأنه يحكم بينه و بين خصومه بوم القيامة بالعدل (المسئلة الثانية) قال القامني هذه الآية من أقوى الدلائل على إنه تعالى لانفعل القييم ولايخلق أفعال العباد مع مافيها من السفة والظلم فانه لوكان الفاعل لافعمال العباد هوالله تعالى لكان كلسفه وكلأمر بسفه وكلترغيب في سفه فهو من الله تعالى ومن كان كذلك فهو أسفه السفهاء كا أنه لاحكمة ولا أمر بالحكمة ولاترخيب في الحكمة الامن الله تعالى ومنكان كذلك فهو أحكم الحكماء ولماثيت فيحقه تعسالي الامرانلم يكن وصفه بأنه أحكم الحكماء أولى من وصفه بإنه أسفه السفهاء ولماامتع هذا الوصف في حقه علنسا انه ليس خالقاً لافعال العباد (والجواب) المعارضة بالعلم والدواعي مُم نقول السقيه من قامت السيفاهة به لامن خلق السيفاهة كا أن المحرك والساكن من قامت الحركة والسكون به لامن خلقهما والله أعلم بالصواب ﴿ سِورة القلم تسم عشرة آية مكية ﴾

زعم المفسرون انهذه السورة أول مانزل من القرآن وقال آخرون الفاتحة أول مانزل ثم سورة القلم

بسم الله الرحن الرحيم

عليد الصلاة والسلام من قرأ سورة والتين أعطاه الله تعالى الخصلتين العافية واليقين مادام في دار الدنيا و ادامات أعطاه الله تعالى من الاجر بعدد من قرأ هذه السورة في سورة العلق مكية وآبه اتسع عشرة عن رفح بسم الله الرحن الرجيم عن

كاذيا بسسب الدن وانكاره بمسد هذه الدلائل والمني أنخلق الانسان من تطفة وتقوعه بشرا سسويا وتحويله من حال الى حال كالاونقصانا من أوضع الد لائل على قدرة الله عزوجل على البعث والجزاءفاي شيء يصطرك يعسد هذا الدليل القاطع الى أن تكون كأذبأ يسبب تكذبه أيها الانسان ( ألبس الله بأحكم الحساكين) أي أليس الذي فمسل ما ذكر بأحكم الحاكين صنعا وتدبيراحتي توهمعدم الاعادة والجزاءوحيث استحال عدم كونه أحكم الحاكين تعين الاعادة والجراء فألجملة تقرير لماقبلهاوقيل الحكم يمنى القصساء فهي وعيدلا كمفاروأته يحكم عليهم عايسمهونه من العدداب عن الني صلى الله عليد وسلم

أنه كان اذا قرأها

يقول بلي وأناعلي ذلك

(اقرأبسم ربك) اعلم أن في الباء من قوله باسم ربك قولين (أحدهما) قال أبوعبيدة الباء زائدة والمعنى اقرأ اسم ربك كما قال الاخطل

هن الحرائر لاربات أخرة 🦈 سود المحاجر لايقرأن بالسسو ر ومعنى اقرأ اسم ربك أي اذكر اسمه وهذا الفول منعيف اوجوه (أحدها) انه لوكان معناهاذكر اسمربك ماحسن مندأن يقول ماأنا بقارئ أى لاأذكر اسم ربي (وثانيها) ان هذا الاحر لايليق بالرسول لانه ما كانله شغل سوى ذكراهة فكيف يأحره بال يشتغل بماكان مشغولابه أبدا (وثالثها) انفيه تصييع الباء من غير فالدة (القول الثاني) ان المراد من قوله أقرأ أي اقرأ القرآن اذ القراءة لاتستعمل الافيه قال تمسالي فاذا قرأناه فاتبع قرآنه وقال وقرآنا فرقناء لتقرأه على النساس علىمكث وقو له ياسم ربك يحتمل وجوها (أحدها) أن بكون معل باسم ربك النصب على الحال فيكون التقديرا قرأ القرآن مَعْنَهُمَا بِاسْمِرْبِكُ أَيْقُلْ بِاسْمِ اللهُ ثُمُ أَقْرَأُ وَفَهْدَادُلَالَةَ عَلَى أَنَّهُ يُجِب قراءة التسمية في ابتداء كل سورة كاأنزل الله تعالى وأمربه وفي هذه الآية رد على من لايرى ذلك واجبا ولايبتدئ بها (وثانيها) أن يكون المعنى اقرأ القرآن مستعينا ياسم ربك كانه يجعل الاسم آلة فيما يحاوله من أمر الدين والدنبا ونظيره كتبت بالقلمو تعقيقد أنه لما قالله اقرأفقال له لست بقارئ فقال اقرأ باسم ربك أى استعن باسم رأبك واتخذه آلة في تحصيل هذا الذي عسر هليك (واللها) ان قوله اقرأباسم ربك أي اجمل هذا الفمل لله وافعله لاجله كاتقول بنيت هذه الدار باسم الامير وصنعت هذا الكتاب باسم الو زير ولاجله فأن العبادة اذاصارت لله تعالى فكيف بجترى الشبطان أن يتصرف فيما هو لله تعالى فان قيل كيف يستمر هذا التأويل في قولك قبل الاكل بسم الله وكذا قبل كل فعل مباح قلنسا فيه وجهان (أحدهما) ان ذلك اصافة مجازية كانضيف ضيعتك الى بعض الكبارلند فم بذلك ظلمالفللمة كذا تصنيف فعلك الىالله ليقطع الشيطان طمعة عن مشاركتك فقد روى انمن لم يذكر اسم الله شاركما اشيطان في ذلك الطعام (والثاني) انه ريما استعان بذلك المباح على التقوى على طاعة الله فيصير المباح طاعة فيصح ذلك التأويل فيه أما قوله ريك ففيد سو الان (أحدهما) وهوان الرب من صقات الفعل والله من أسماء الذات وأسماء الذات أشرف منأسماء الفعل ولانا قددالنا بالوجوء الكثيرة على ان اسم الله أشرف من اسم الرب ثم انه تعالى قال ههذا باسم ربك ولم بقل اقرأ باسم الله كما قال في التسمية المعروفة بسم الله الرحن الرحيم وجوابه أنه أمر بالعبادة و بصفات الذات وهو لايستوجب شبأ وانما يستوجب العبادة بصغات الغمل فكان فللثأبلغ فيالحث على الطاعة ولان هذه السورة كانت من اواتل مانزل على ماكان الرسول عليه السلام قد فزع فاستماله ليزول الفزع فقال هوالذي رباله فكيف يفزعك فأفاد هذا الحرف معتمين (أحدهما) ربيتك فلزمك القضاء فلاتتكاسل (والثاني) ان الشروع ملزم للاتمام وقد

(اقرأ) اىمايوجى الميك فان الامر بالقراءة يقتضي المقروء قطعا وحيث لم يعين وجب أن يكون ذلك ما يتصل بالامرجما سواء كأنت السورة أول مانزل أولا والاقرب ان هذا الى قوله تعالى مالم يعلم أول مأنزل عليه عليه الصلاة والسلام كا ينطق به حسديث الزهري المشهور وقوله تعالى (باسمريك) متعلق بمضير هوسال من ضمير الفاعل أى اقرأ ملتبسا باسمعه تعالى أى مبتدئا به انحقق مقسار نتم فجميع أجزاء المقرود والتعرض لعندوا ن الربويية المنبئة عن التربيحة والتبليغ الى الكمال اللائق شيأ فشيأ مع الاضافة الى ضميره عليه السلام للاشعار بأبليغه عليه السلام الى الغساية القاصية من الكمالات البشرية بانزال الوحي المنواتر ورصف الرب بقوله تعالى ( الذي خلق)لنذ كرأول النعماء

الفا أنضة عليه علىمالصلاة والسلام مند تعمالي والتنبيد على أن من قدرعلى خلق الانساناعل ماهوعلية مزالجباة ومايتبعها مزالكمالات العلية والعملية من مادة لمرتشم رائحة الحاة فضلا عن سائر الكمالات فأدر على تعليم القراءة المحي العالم المتكلم أى الذي أنشأ الخلق واستأثريه أوخلق كلشئ وقوله تعالى (خلق الانسان) على ألاول تخصيص كخلق الانسان بالذكر من بين سأتر المخلوقات لاستقلاله بدائع الصنع والتدبير وعلىالثانى افراد الانسان من بين سائر المخلوقات بالبيان وتفييم لشأنه اذهوأشرفهم واليدائنز بلوهوالأمور بالقراءة ومجوزأن يراد بالفعدل الاول أيضا خلق الانسان و مقصد يتمجريده عن المفعول الابهام تمالتفسيرروما لنفخيم فطرته وقوله تعالى (من علق) أي دم جامد له ان كالقدرته تعالى بأظهار

ربيتك منذكذا فكيف أضيمك أيحين كنت علقالم أدع تربيتك فبعد أن صرت خلفا تغيسا موحداعارها بي كيف أضبعك (السوال الثاني) ما الحكمة في أنه أضاف ذاته اليه فقال باسم ربك (الجواب) تارة يضيف ذاته اليدبال بوسة كاههنا وتارة بضيفه الى نفسه بالعبودية أسرى بعبده فظيره قوله عليه السلام على مني وأناءند كأنه تعالى يقول هولى وأناله يقرره قوله تعالى من يطع الرسول فقدأطا عالله أونقول اضافة ذاته الى عبده أحسن من اضافة العبد اليه اذقد علم فى الشاهدات من له ابنان ينفعه أكبرهما دون الاصغر يقول هوابتي فعسب لماأنه يتأل منه المنفعة فيقول الرب تعسالي المنفعة تصلمتي اليك ولم تصلمنك الي خدمة ولاطاعة الى الأن فأقول أنالك ولاأقول أنتلي مماذا أتيت عاطابته منك منطاعة أوتو بة أضفتك الى نفسي فقلت أنزل على عبدة ياعبادي الذين أسرفوا (السوال الثالث) لم ذكر عقيب قوله ريك قوله الذي خلق ( الجواب ) كان العبد يقول ما الدليل على الدر بي فيقول لانك كنت بذائك وصفاتك معدوما تمصرت موجودا فلابدلك فيذاتك وصفاتك منسالق وهذاالخلق والايجاد تربية فدل ذلك على اني ربك وأنت مربو بي الله أماقوله تعالى (الذي خلق خلق الانسان من علق ) فقيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في تفسير هذه الآية ثلائه أوجد ( أحدها )أن يكون قوله الذي خلق لايقدراد مفعول ويكون المعنى الذي حصل منه الخلق واستأثر به لاخالق سواه (والثاني) أن يقدراه مفعول و يكون المعنى أنه الذي خلق كل شي فيتناول كل مخلوق لانه مطلق فليس حله على البعض أولى من حله على البافي كقولنا الله أكبر أى من كل شيء ممقوله بعد ذلك خلق الانسان من علق تخصيص اللانسان بالذكر من بين جلة المخلوقات امالان التنزيل اليه أولانه أشرف ماعلى وجه الارض ( والثالث )أن يكون قوله اقرأ باسم ربك الذي خلق بهما ثم فسره بقوله خلق الانسان من علق تغيما لخلق الانسان ودلالة على عجيب قطرته (المسئلة الثانية) احتج الاصحاب بهذه الآبة على أنه لاخالق غيرالله أعالى فالوالانه سحائه جعل الخالفية صفة بميرة لذات الله تعالى عن سائر الذوات وكل صفةهذا شأنهافانه يستحيل وقوع الشركة فيها فالواو بهذا الطريق عرفنا انخاصية الالهية هي القدرة على الاختراع وممايوكد ذلك ان فرعون لماطلب حقيقة الاله فقال ومارب العالمين قال موسى ر بكم ورب آبائكم الاولين والربو بية اشارة الى الخالقية التي ذكرهاه هناوكل ذلك يدل على قوانا (المسئلة الثالثة) اتفق المتكلمون على انأول الواجبات معرفة الله تعالى أوالنظر في معرفة الله أوالقصد اليذلك النظر على الاختلاف المشهور فيما بينهم ثم ان الحكيم سبحانه لماأراد أنجثه رسولا الي المشركين لوقال له اقرأ باسم ر بك الذي لاشر يك له لا بواأن يقبلوا ذلك مند لكند تعالى قدم في ذلك مقدمة تلجئهم الى الاعتراف به كاليحكي ان زفر لما بعثسه أبوحنيفة الى البصرة لتقرير مذهبه فلاذكرأ باحنيفة زيفوه ولم يلتفتوا اليه فرجع الىأبى حنيفة وأخبره بذلك فقال

مابين حالتـــة الاولى والآخرة من التباين البين وايراده يلفظ الجم شاء على أن الانسسان نی...نی الجم لمرا عاد**.** الفواصل وامله هوالسر في تخصيصه بالذكر من بينسائراطوارالفطرة الانسانيةمع كون النطقة والتراب أدل منه على كال القدرة لكونهما أيعدمنه بالنسبة الى الانسائية ولماكان خلق الانسان أول النعم الفائدنة عليه عليدالصلاة والسلام منه تعالى وأقدم الدلائل الدالة على وجوده عزوجل وكال قدرته وعله وحكمتهوصف ذاته تعملي بذلك أولاليستشهدعليه السلام به على تكينه تعالىله من القراءة ثم كروالامر بقوله تعالى ( افرأ ) أى افعل ما أمرت به تاكيدا الانجاب وعهيدالمايعقبد من قوله تعالى (ور بك الأكرم) الخفانه كلام مستأنف واردلازاحة مايينه عليد السلام

انك لم تعرف طريق التبليغ لكن ارجع اليهم واذكر في المسئلة أقاويل الممتهم تم بين ضعفها تم قل بعد ذلك ههنآ قول آخرواذكر قولى وجحتى فاذا تمكن ذلك في قلبهم فقل هذا قول أبي حنيفة لانهم حينتُذ يستحبون فلايردون فكذاههمًا ان الحق سبحانه يقول ان هؤالاء عبادالاوانان فلواالنبت على وأعرضت عن الاوانان لا يواذلك لكن أذكراهم انهم همالذين خلقوا من العلقة فلا يمكنهم انكاره نمقل ولابدالفعل من فاعل فلا يكنهم أن يضيفوا ذلك الى الوثن لعلهم بانهم نعتوه فبهذا الندريج يغرون باني أناالمستحق للنناء دون الاوثان كاقال تعالى والمن سألنهم منخلقهم ليقولن الله تملاصارت الالهية موقوفة على الخالفية حصل القطعيان من الم بخلق لم يكن الها فلهذا قال تعالى أفن يخلق كنلايخلق ودلت الآية علىأن القول بالطبع باطل لان المؤثر فيه انكان حادثا افتقر الى مؤثر آخر وان كان قديما فاما أن يكون موجبا أوقادرا فان كان موجبا لزم أن يفارته الاثرفلم بن الاأنه يختار وهوعالم لان التغير حصل على الترتيب الموافق للمصلحة (المسئلة الرابعة ) الماقال من على على الجمع لان الانسان في معنى الجمع كقوله ان الانسسان افي خسر ﷺ أماقوله تعالى ( اقرأ وربك الاكرم الذي علمِ الفلم) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) قال بعضهم اقرأ أولالنفسات والثاني للتبليغ أوالاول التعلم منجبريل والثاني للتعليم أوالرافي صلاتك والثاني خارج صلاتك ( المسئلة الثانية) الكرم افادة ماينبغي لالعوض فن يهب السكين بمن يقتل به نفسه فهو ليس بكريم ومن أعطى ثم طلب عوضا فهو ايس بكريم وايس يحب أن يكون الموض عينا بل المدخ والثواب والتخلص عزالمذمة كله عوض والهذا قال أصحابنا انه تعالى يستحيل أزيفعل فعلا لغرض لانه لوفعل فعلا لغرض لكان حصول ذلك الغرض أولىله من لاحصوله فعينتذ يستفيد يفعل ذلك الشئ حصول تلك الاولوية ولولم بفعل ذلك الفعل لماكان يحصلله تلك الاولوية فيكون ناقصا بذاته مستكملا بغسيره وذلك محال نمذكروا فيان اكرميته تعالى وجوها (أحدها)انه كم من كريم يحلم وقت الجناية لكن لايبتي احسانه على الوجه الذي كان قبل الجناية وهوتعالى أكرم لانه يزيد باحسسانه بعد الجنامة ومنه قول القائل

متى زدت تفصيرا تزدلى تفضلا \* كائى بالتقصير أستوجب الفضلا (وثانيها) أنك كريم لكن ريك أكرم وكيف لاوكل كريمينال بكرمه نفعا الهامد حاأوثوايا اويدفع صررا أماأنافالا كرم اذلاأ فعله الالمحض الكرم (وثالثها) انه الأكرم لانله الابتداء في كل كرم واحسان وكرمه غيرمشوب بالتقصير (ورابعها) محمل أن يكون هذا حثاعلى الفراءة أي هوالاكرم لانه بجازيك بكل حرف عشراأوحثا على الاخلاص أي لاتقرأ اطمع ولكن لاجلودع علىأمرك فأناأ كرم من أن لاأعطيك مالايخطر ببالك عليه السلام ماأنا بقاري الوصحة لل أنالم في تجرد لدعوه الخلق ولا تخف أحدا فأناأكرم من أن آمرك بهذا

ميتد الاسمدهوالاكرم (الذيعليالة) أي علم ماعل بواسطة القلاعيرة فكماعلمالهارئ بواسطة الكتابة والقمل يعلك بدوعماوقوله تعالى (علم الانسان مالم يعلم) بدل ح القال من علمالة الم عله يهو بدونه من الاموز الكلية والجزئبة والجلية والخفية مالم يخطر بباله وفيحذف المفعول أولا وايراده بعنوان عدم المعلومية بالهامن الدلالة على كال قدرته نعالى وكال كرمه والاشعار بانه تعالى يعلمهن العلوم مالاتحيط بهالعقول مالا یخنی(کلا)ردعلن کفر منعمذالله تعالى بطغيانه وانلم يسبق ذكره للمبالغة في الزجر وقوله تعالى (انالانسان ليطغي) أىليجاوزالحدو يستكبر على ربه يان للمردوع والمردوع عندقيل هذا الى آخر السورة نزل في أبي جهل بعد زمان وهؤ الظاهر وقوله تعالى (أنرآهاستغنی) مفعول له أي بطغي لان رأى نفسه مستغنياعلى أناستغنى مفعول ان لرأى لانه يمني علم ولذلك ساغ كون

التكليف الشاق ثم لاأ نصرك ( المسئلة الثالثة) انه سجحانه وصف نفسه بإنه خلق الانسان من علق وثانيا بأنه الذي علم بالقلم ولامناسبة في الظاهر بين الامر بن لكن الحقيق ان أول أحوال الانسان كونه علقة وهي أخس الاشياء وآخرأمره هوصبرورته عالما بحقائق الاشياء وهوأشرف مراتب المخلوقات فكانه تعالى يقول انتقلت من أخس الراتب الى أعلى المراتب فلابدلك من مدير مقدر ينقلك من تلك الحالة الحسيسة الى هذه الحسانة الشريفة ثم فيه تنبيه على ان العلم أشرق الصفات الانسانية كانه تعالى يقول الايجاد والاحياءوالاقدار والرزق كرم وزبوبية أماالاكرم هوالذي أعطاك العلم لانالعلم هو النهاية في الشرف (المسئلة الرابعة) قوله باسم ربك الفي خلق خلق الانسان من علق اشارة الى الدلالة العقلية الدالة على كال القدرة والحكمة والعلم والرحمه وقوله الذي علم بالقلم اشارة الى الاحكام المكتو بة التىلاسبيل الى معرفتها الابالسمع فالاولكانه اشارة الى معرفة الربو بية والثاني الى النبوة وقدم الاول على الثاني تنبيها على ان معرفة الربوبة غَنية عن النبوة وأما النبوة فانها محتاجة الى معرفة الربوبية ( المسئلة الخامسة ) في قوله علمِالقلم وجهان (أحدهما) انالمراد منالقلم الكتابة التي تعرف بهاالامو رالغائبة وجعل القلم كنايةعنها (والثاني) انالمرادعم الانسان الكتابة بالقلم كلاالقولين متقارب اذالمراد التنبيه على فضيلة الكتابة يروى أن سليمان عليه السلام سأل عفريتا عن الكلام فقال ريح لابيق قال فاقبده قال الكتابة فالقم صباديصيدالعلوم يبكي ويضحك بركوعه تسجدالانام وبحركته تبق العلوم على مرااليالي والايام نظيره قول زكر يااذنادي ربه نداء خفيا أخنى وأسمع فكذا القلملاينطق نم يسمع الشرق والغرب فسبجانه من قادر بسوادها جعل الدين منو راكاانه جعلك بالسواد مبصر اغالقلم قوام الانسان والانسان قوام العين ولاتقل القلم نائب اللسان فان القلم ينوب عن اللسان واللسان لاينوب عن القلم التراب طهور واوالى عشرجج والقلم بدل واوالي الشرق والمغرب الم أما قوله (علم الانسان مالم بعلم) فيحتمل أن يكون المراد عله بالقلم وعله أيضاغير ذلك ولم بذكروا والنسق وقديجري مثل هذا في الكلام تقول أكرمتك أحسنت اليك ملكتك الاموال وليتك الولايات ويحتمل أن يكون المراد من اللفظين واحداو يكون المعنى علم الانسان بالقلم مللم يعلم فيكون قوله علم الانسان مالم يعلم بيانا لقوله علم بالقلم \* ثم قال تعالى (كلاان الأنسان ليطغي) وفيدمسائل(المسئلة الاولى) أكثرالمفسرين على أن المراد من الانسسان ههنا انسان واحد وهوأ يوجهل تممنهم منقال نزلت السورة من ههنا الى آخرها في أبيجهل وقبل نزلت من قوله أرأيت الذي ينهى عبدا الى آخر السورة في أبي جهل قال ابن عباس كان النبي صلى الله عليه وسل يصلى فعاءاً بوجهل فقال ألم أنهك عن هذا فن روالني صلى الله عليه وسلم فقالأ بوجهل والله انك انعلم باني اكثراهل الوادي ناديا فأنزل الله تعدالي فليدع ناديه سندع الزبانية فالرابن عباس والله لودعانا ديه لأخذته زبانية الله فكانه تعالى آبا

عرفه انه مخلوق من علق فلايليق به النصك برفه وعند ذلك ازد ادطفيانا وتعز زاعاله ورياسته في مكة ويروى انه قال ايس عكمة أكرم مني واسله العنه الله قال ذلك ردا لقوله وربك الأكرم ثم القاءلون بهذا القول منهم من زعم انه ليست هذه السورة من أوائل مانزل و منهم من قال يحتل أن يكون خس آيات من أول السورة نزلت أولائم نزلت البقية بعدذلك في شأن أبي جهل ثم أمر النبي صلى الله عليه وسلم بضم ذلك الى أول السورة لان تأليف الآيان انما كان بأمر الله تعالى ألاترى ان قوله تعالى والقوا يوما ترجعون فيد الى الله آخر مانزل عند المفسرين ثم هومضموم الى مانزل قبله يزمان طويل ( القول الثاني) أن المراد من الانسان المذكور في هذه الآية جلة الانسان ( والقول الاول ) وانكان أظهر بحسبال وابات الاأنهذا القول أقرب بحسب الظاهر لانه تعسالي بين أنالله سيحانه مع انه خلفه من علقة وأنع عليه بالنعم التي قدمناذ كرها اذا أغناه و زادفي النعمة عليه فانه يطغى وبتجاوزا لحدق المعاصي واتباع هوى النفس وذلك وعبدو زجر عن هذه الطريقة ثم انه تعسالي أكدهذا الزجر بقوله انالي بك الرجعي أي اليحيث لامالك سواء فتقع المحاسبة على ماكان منه من العمل والمؤاخذة بحسب ذلك (المسئلة الثانية ) قوله كلَّافيه وجوء (أحدها ) انه ردعو زجر لن كفر بنعمة الله بطغيانه وأنام يذكر لدلالة الكلام عليه (وثانيها) قال مقاتل كلالايعلم الانسان أن الله هوالذي خلقه من العلقة وعلمه بعد الجهل وذلك لانه عند صبر ورته غنيا يطغي و يتكبرو يصبر مستغرق القلب في حيالدنيا فلايتفكر في هذه الاحوال ولايتأمل فيها (وثالثها) ذكر الجرجاني صاحب النظمأن كلاههنا بمعنى حقالانه ليس قبله ولابعده شئ تبكون كلارداله وهذا كإقالوه في كلا والقمر فانهم زعوا انه بمعسني اي والقمر (المسئلة الثالثة) الطغيان هو التكبر والتمرد وتحقيق الكلام في هذه الآية ان الله تعسالي لما ذكر في مقدمة السورة دلائل ظاهرة على التوحيد والقدرة والحكمة بجيث يبعد من العاقل أن لايطلع عليها ولا يقف على حقائقها أبهها بماهوالسبب الاصلى في العقلة عنها وهو حب الدنيا والاشتغال بالمال والجاء والثروة والقدرة فانه لاسبب لعمى القلب في الحقيقة الاذلك فان قبل ان فرعون ادعى الربو بية فقال الله وسالى في حقد اذهب الى فرعون انه طغى وههنا ذكر في أبي جهل ليطغي فأكده بهذه اللام فاالسبب في هذه الزيادة قلنافيد وجوه (أحدها) انه قال اوسى اذهب الى فرعون انه طغي وذاك قبل أن يلقاه موسى وقبل أن يعرض عليه الادلة وقبل أن يدعى الربوية وأماههنا فانه تعسالي ذكرهذه الآية تسلية لرسوله خين ردعليه أقبح الرد (وثانيها) ان فرعون مع كالسلطنة مماكان يزيد كفره على القول وما كان المتعرض لفتل موسى عليد السلام ولالايذائه وأماأ بوجهل فهوم فلة جاهدكان يفصد قتل النبي صلى الله عليه وسلم وايذاء (وثالثها) أن فرعون أحسن الى موسى أولا وقال آخرا آمنت وأما أبوجهل فكان يحسدالنبي فيصباء وقال في آخر رمقه بلغواعني

فاعله ومفعوله ضيري واحدكافي علنني وانجوزه بمعنهم في الروثية البصرية أدضاوجهل من ذلك قولءالشةرمني اللهءنها لقدرأ يتنا مغرسول الله صلى الله عليمه وسلم ومالنا طعام الاالاسودات وتعليل طغيانه برؤيته لانتفس الاستغناء كإنجئ عند قوله تعالى وأو بسطالله الرزق لعباده ابغوافي الارض الايذان فان مدارطفيانه زعمه الفاسدروي أنأياجهل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أتزعم أنمن استغنى طغى فاجعل لنا جبال مكة فصنة وذهبا العلنانأ خذمنها فنطغى فندع دبنناونتبع دينك فنزل عليه جبريل عليه السلام فقال انشئت فعلنسا ذلك مم أن لم يوعمزوا فعلناجهم مافعلنا باصحاب المائدة فكف رسول الله صلى المهاعلة وسلعن الدعاء القاءعلم

وقولەتغالى(انالىر لك الرجعي) تهديدالطاعي وتحذيرله منعاقبمة الطغمان والالنفيات للتشديد في التهديد والرجعي مصدر ععني الرجوع كا لبشرى وتقديم الجاروالجرور عليه لفصره عليهأي انالى مالك أمر لترجوخ الكل بالموت والبعث لاالي غبره استقلالا ولااشتراكا فسيترى حينندعاقبة طغيسانك وقوله تعالى (أرأيت الذي ينهيي عبدااذاصلی ) تقییم وتشنيع لحاله وتعجيب منها وايذان أنها من التناعة والغرابة بحيث يجب أن يراها كل من يتأتى منذ الروية ويقضى منها العيب روى أن أباجهل قال في ملا من طعاة فريش المن رأست محدد بصلى لاطأن عنقد فرآه عليد السلامق الصلاة فجاء أثم نكص على عقبيه فقالوا مألك قال ان بدي و بدند لخندها من ناروهولا وأجمعة فنزلت ولفظ العبدوتنكبره لتفغيمه عليه السلام واستعظام النهى وتأكيد التعجب منه والرور ية ههنا بصرية وأماما في قوله تعالى (أرأيت انكان على

مجدا اني أموت ولاأحد ابغض الي منه ( ورابعها ) انهما وانكانا رسولين لكن الحبيبق مفابلة الكليم كاليد في مقابلة العين والعاقل بصون عينه فوق مايصون يدء بل يصون غينه باليد فلهذا السبب كأنت المبااغة ههنا أكثره أما قوله تعمالي (أنرآه استفنى) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الاخفش لانرآه فعذف اللام كما يقال انكم لتطفون ان رأيتم غناكم (المسئلة الثانية) قال الفراء انساقال أن رآه ولم يقل رأى نفسه كإيقال قتل نفسه لان رأى من الافعال التي تستدعي اسما وخبرا نحوالظن والحسيسان والعرب تطرح النفس منهسدا الجنس فتقول رأيثني وظننتني وحسسبتني فقوله أنرآه اسستغني من هذا الباب ( المسئلة الثساللسة ) في قوله اسنغني وجهان(أحدهما) استفنى بماله عن ربه والمراد من الآية ليس هوالاول لان الانسان قدينال الثروة فلايزيد الاتواضعا كسليمان عليد السلام فانه كان يجالس المساكين ويقول مسكين جالس مسكينا وعبدالرحن بنعوف ماطغي مع كثرة أمواله بل العاقل بعلم انه عند الغني يكون أكثر حاجة الى الله تعسالي منه حال فقره لأنه في حال فقره لايمني الاسلامة نفسه وأمافي حال الغني فانه يتني سلامة نفسه وماله وبماليكه وفي الآية وجه تالث وهوانسين استغني سين الطلب والمعني الالانسان رأى أن نفسه انمانات الغني لانهاطلبتهو بذلت الجهدق الطلب فنالت الثروة والغنى بسبب ذلك الجهد لاأنه نالها باعطاء اللهوتوفيقه وهذاجهل وحق فكم من بإذل وسعه في الحرص والطلب وهو عوت جوعاتم ترى أكثرالاغنياء في الا خرة يصيرون مدبرين خائفين يريهم الله أنذلك الغني ماكان بفعلهم وقوتهم (المسئلة الرابعة) أول السورة يدل على مدح العلم وآخر هاعلى مدَّمة المال وكني بذلك مرغبا في الدين والعلم منفرا عن الدنبا والمال ﴿ تُمْقَالُ تَعْسَالُي (آنالي بك الرجعي) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) هذاالكلام واقع على طريقة الالتفات الى الانسان تهديداله وتحذيرا من عاقبة الطغيان ( المسئلة الثانية ) الرجعي المرجعوالرجوع وهي بأجعها مصادر يقال رجع اليه رجوعاوم رجعا ورجعي على وزن فعلى وفي معنى الاَية وجهان ( أحدهما ) انه يرى ثواب طاعته وعفاب تمرده ونكبره وطغيانه ونظيره قوله ولاتحسبنالله غافلاالى قوله اعابو خرهم لبوم تشخص فيدالابصار وهذه الموعفنة لاتوثر الافي قلب من له قدم صدق أما الجاهل فبغضب ولايعتقد الاالفرح العاجل(والقولالثاني) انه تعالى يرده و يرجعه الى النقصان والفقر والموت كارده من التقصان الى الكمال حيث تقله من الجادية الى الحياة ومن الفقر الى الغني ومن الله الى العزفاهذا التعزز والقوة ( المسئلة الثالثة ) روى انأباجهل قاللرسول عليهالصلاة والسلامأتزعم انمن اسنفني طغي فأجعل لناجبال مكة ذهبا وفضة لعلنا نأخذمنها فنطغي فندع ديننا ونتبع دينك فنزلجبريل وقال انشئت فعلما ذلك تم انهرو منوا فعلنابهم مثل مافعلنا بأصحاب المائدة فكفرسول الله صلى الله عليه وسلم عن الدعاء ابقاء عليهم

\* قوله تعالى (أرأيت الذي ينهى عبد ااذاصلى ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى) روى عن أبيجهل لعندالله انه قال هل يعفر مجدوجهد بين أظهر كمقالوا نعم قال فوالذي يحلف به التَّنرأيته لا طأن عنقه تمانه رأى رسولالله صلى الله عليه وسلم في الصلاة فنكص على عقبيه فقالواله مالك باأباأ لحكم فقال ان بيني و بينه لخندقا من نار وهولا شديدا وعن الحسن الأمية بن خلف كان ينهى سلان عن الصلاة واعلم أن ظاهر الآية الاالد في هذه الآية هو الانسان المتقدم ذكره فلذلك قالوا الهورد في أبيجهل وذكروا ماكان منممن التوعد لحمدعليه السلام حين رآه يصلي ولاعتنع أن يكون نزولها في أبيجهل تم يعم في الكل اكن ما بعده يقتضي انه في رجل بعينه (المسئلة الثانية) قوله ارأيت خطاب مع الرسول على سبيل التعجب ووجه التعجب فيه أمور (أحدها) انه عليه السلام قال اللهم أعزالاسلام امابابي جمل بن هشام او بعمر فكانه تعالى قال له كنت تظن انه يعز به الاسلام أمثله يمزيه الإسلام وهويتهي عبدا اذاصلي (وثانيها) انه كأن يلقب بأبي الحكم فكانه تعالى بقول كيف يليق به هذا اللقب وهو ينهى العبد عن خدمة ر به أيوصف بالحكمة من عنع عن طاعة الرحن ويسجد اللوئات (وثالثها) أن ذلك الاحق بأمرو ينهى ويعتقدأنه يجب على الغيرطاعته معانه ليس بخالق ولارب محانه ينهى عن طاعة الرسوات الله ألا يكون هذا غاية الحافة (المسئلة الثالثة) قال ينهى عبدا ولم يقل ينهاك وفيه فوالد (أحدها) أن التنكيرفي عبدا يدل على كونه كأملافي العبودية كأنه تقول انه عبد لابغ العالم بشرح بيانه وصفة اخلاصه في عبوديته (يروى) في هذا المعنى ان يهود يامن فصحاء اليهود جاء الي عرفي أيام خلافته فقال أخبري عن اخلاق رسولكم فقال عراطلبه من بلال فهوأعلم به مني أم ان بلالا دله على فاطمة مم فأطمة دلته على على عليد السلام فالسأل عليا عند فأل صفى متاع الدنيا حتى أصفاك اخلاقه فقال الرجل هذا لايتيسرل فقال على عجزت وصف متاع الدنيا وقد شهدالله على قلته حيث قال قلمناع الدنباقليل فكيف أصف اخلاق النبي وقدشهد الله تعالى بأنه عظيم حبث قال وانك املى خلق عظيم فكانه تعالى قال ينهى أشدا الخلق عبودية عن العبودية وذلك عين الجهل والحق (وثانبها) ان هذا أبلغ في الذم لان المعنى ان هذا دأبه وعادته فينهى كل من يري ( وثالثها ) ان هذا تخويف لكل من نهى عن الصلاة ( روى)عن على عليه السلام انه رأى في المصلى أفواما يصلون قبل صلاة العبد فقال ماراً يترسول اللهصلي اللهعليه وسلم نفعل ذلك فقيلله ألاتنهاهم فقال أخشى أنادخل تبعت قوله أرأيت الذي ينهي عبدااذاصلي فإبصرح بالنهى عن الصلاة وأخذأ بوحنيفة منه هذا الادب الجيل حين قالله أبو يوسف أيقول المصلى حين يرفع رأسه من الركوع اللهم اغفرلي قال يقول رينالك الحدويسجد ولم يصرح بالنهي (ورابعها) أيظن أيوجهل انه لولم يسجد مجدل لأأجد ساجدا غيره ان محدا عبد واحد ولى من الملائكة المقربين

الهدى أوأمر بالتقوى) ومافي قولەتعالى(أرأيت ان كذر وتولى) فقلبية معناءأخبرني فانالرونية لماكانت سيبا للاخبار عن المرثى أجرى الاستفهام عنهامجري الاستخبارعن متعلقها والخطاب اكل من صلح للغطاب ونظم الامر والتكذيب والنولىفي سلك الشرط المتردد بينالوقوعوعدمهايس باعتبار نفس الافعال المذكورة من حيث صدورها عن الفاعل فانذلك ليس فيحير الترددأصلا بلباعتبار أوصافهاالتيهي كونها أمرا بالتقوى وتكذببا وتواماكافي قوله تعسالي قل أرأيتم ان كان من عندالله أع كفرتم كأمر والمفعولاالاول لارأيت يخذوف وهوضير يعود الىالموصمول أواسم اشارة يشار به اليسم ومفعوله الثاني سدمسده الجلة الشرطية بجواجا المحذوق فان المفعول الثاني لارأنت لايكون الاجلة استفها مية

الله تعالى أوآمرا بالتقوى فيمايأمر به من عبادة الاوثمان كإدمتقد وأومكذما للحق معرضاعن الصواب كانقول شعن (ألم يعلم بان الله يرى )أى يطلم على أحواله فيجاز بهما حني أجترأ على مافعل وأتمسأ أفرد التكذيب والتولى بشرطية مستقلة مقرونة بالجواب مصدرة باستخبار مستأنف ولم ينظما فيسلات الشرط الاول بعطفهما على كان الايدان باستقلالها بالوقوع فينفس الامر وباستتباع الوعيدالذي ينطق مهالجواب وأما الفسم الاول فأحر مستعيل قدد كر في حير الشرط لتوسيع الدائرة وهموالسر في ثجر بد الشرطية الاولى عن الجواب والاسالة يهعلي جواب الثانية هذاوقد قيلأرأيت الاولءمني أخبرني مفعوله الاول الموصول ومفعوله الثاني الشرطية الاولى مجواسا المحذوق لدلالة جواب الشرطية الثانية عليه وأرأيت في الوضعين مكر يرالنا كيدومعناه أخبرني عن ينهى بعض عبادالله عن صلاته انكان

مالايحصيهم الاأناوهم داعافي الصلاة والتسبيح (وخامسها) انه تفغيم اشأن النبي يقول انه مع التنكير معرف نظيره الكناية في سورة القدر حملت على القرآن ولم يسبق لهذكر أسرى بعبده أنزل على عبده وانه لما قام عبد الله الله على عبده أرأيت ان كان على المدى أوامريالتقوى) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قوله أرأيت خطاب لمن فيه وجهان ( الاول ) انه خطاب للنبي عليه الصلاة والسلام والدابل عليه أن الاول وهو قوله أرأيت الذي ينهى عبداللنبي صلى الله عليه وسلم والثالث وهو قوله أرأيت انكذب وتولى للنبي عليهالصلاة والسلام فلوجعلنا الوسط الغيرالنبي لخرج الكلام عن انتظم الحسن يقول الله تعالى ياجحد أرأيت ان كانهذا الكافر ولم يقل لوكان اشارة الى المستقبل كانه يقول أرأيت ان صارعلي الهدى واشتغل بأمر نفسه اما كان يلبق به ذلك اذهو رجل عاقل ذوثروة فلواختار الدين والهدى والامر بالتقوىأما كأن ذلك خسيرا لدمن البكفر بالله والنهى عن خدمته وطاعته كانه تعالى يقول تلهف عليه كيف فوت على نفسه المراتب العالية وقنع بالمراتب الدنيئة ( القول الثاني ) انه خطاب للكافر لان الله تعالى كالمشاهد للظالم والمظلوم وكالولى الذي قام بينيديه عبدان وكالحاكم الذي حضرعنده المدعى والمدعى عليه فغاطب هذامرة وهذامرة فللقال للني أرأيت الذي نهي عبدا اذا صلي النغت بعد ذلك الى الكافر ففال أرأيت اكافران كانت صلاته هدى ودعاؤ والى الله أمرا بالتقوى أنتهاه معذلك ( المسئلة الثانية ) ههناسؤال وهوان المذكور في أول الآية هو الصلاة وهوقوله أرأيت الذي ينهي عبدا اذا صلى والمذكور ههناأمران وهوقوله أرأيت انكان على الهدى في فعل الصلاة فلمضم اليد شيئا ثانيا وهو قوله أوأمر بالتقوى جوابه من وجوه (أحدها) أن الذي شق على أبي جهل من أفعال الرسول عليه الصلاة والسلام هوهذان الامران الصلاة والدعاء الى الله فلاجرم ذكرهما ههذا (وثانيها) أن الني عليه الصلاة والسلام كان لا يوجد الافى أحد أمرين اما في اصلاح نفسه وذلك بفعل الصلاة أوفى اصلاح غيره وذلك بالامر بالتقوى (وثالثها) الهعليه السلام كان في صلاته على الهدى وآمرا بالتقوى لانكل من رآه وهوفي الصلاة كان يرق قلبه فييل الى الاعسان فكان فعل الصلاة دعوة بلسان الفعل وهوأ قوى من الدعوة بلسان القول الممتمقال تعالى (أرأيتان كذب وتولى) وفيه قولان (القول الاول) انه خطاب مع الرسول عليه الصلاة والسلام وذلك لانالدلائل التي ذكرها فيأول هذه السورة جلية ظاهرة وكل أحديم ببديهة عقله أن منع العبد من خدمة مولاه فعل باطل وسمه فلاهر فاذنكل من كذب بتلك الدلائل وتولى عن خدمة مولاه بل منع غيره عن خدمة مولاه بعلم بعقله السليم انه على الباطل وانه لا يفعل ذلك الاعتادا فلهذا قال تعالى لرسوله أرأيت يامجد ان كذب هذا الكافر بتلك الدلائل الواضحة وتولى عن خدمة خالقه ألم يعلم بعقله ان الله يرى منه هذه الاعمال القبيحة و يعلها أفلا يزجره ذلك عن هذه الاعمال القبيحة ( والثاني) انه خطاب

للكافر والمدنى إنكان يا كافر محمد كاذبا أو منوايا ألايعهم بإنالله يرى حتى ينتهى بل احتاج الى نهيك \* أماقوله ( ألم يعلمان الله يرى) ففيه مستلَّنان (المسئلة الاولى) المقصود من الآية التهديد بالحشر والنشر والمعنى انه تعسال علم بجميع المعلومات حكيم لايهمل عالم لايعزب عن عله مثقال ذرة في الارض ولافي السماء فلابد وأن يوصل جزاء كل أحد اليه يمامه فيكون هذا تخويفا شديدا للعصاة وترغيبا عظيما لاهل الطاعة (المسئلة الثانبة هذه الآيةوان زنت في حق أبي جهل فكل من نهى عن طاعة الله فهوشريك أبيجهل فيهذا الوعيد ولايرد عليه المنع من الصلاة في الدار المغصوبة والاوقات المكروهة لانالنهي عندغير الصلاة وهوالعصية ولايردالمولى عنع عبده عن قيام الليل وصوم التطوع وزوجته عن الاعتكاف لان ذلك لاستيفاء مصلحته باذن ريه لابغضا لعبادة ربه المنه على قال تعالى (كلا) وفيدوجوه (أحدها) انه ردع لابىجهل ومنع له عن نهيه عن عبادة الله تعالى وأمر ، بعبادة اللات (وثانبها) كلالن يصل أبوجهل الى ما يقول انه يقتل مجدا أو يطأعنقه بل لليذمجد هوالذي يقتله و يطأ صدره ( والثها ) قال مقاتل كلا لايعلم الناللة يرى والكان يعلم لكن اذاكان لايذنفع بما يعلم فكانه لايعلم الله تم قال ( المَن ابنته ) أي عاهوفيه ( لنسفعا بالناصية ناصية كاذبة مناطئة) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) في قوله لنسفعا وجوه (أحدها) لنأخذ ن بناصيته ولنسجنه بها الى النار والسفع القيض على الشي وجذبه بشدة وهو كقوله فيؤخذ بالنواسي والاقدام (وثانبها) السفع الضرب أى للطمن وجهد ( وثالثها ) للسودن وجهد قال الخليل تقول للشي اذالفعته النار لفعا يسيرا يغير لون البشرة قدسفت النار قال والسفع ثلاثة أحجار يوضع عليها القدرسميت بذلك اسوادها قال والسفعة سوادفي الحدين وبالجلة فتسويد الوجه علامة الاذلالوالاهانة ( ورابعها ) السينه كاقال ابن عباس في قوله سنسمه على الخرطوم انه أبوجهل (وخامسها) لنذلنه (المسئلة الثانية) قرئ المسفعن بالنون المشددة أى الغاعل لهذا الفعل هواللهوالملائكة كإقال فانالله هومولا. وجبريل وصالح المؤمنسين وقرأ اين مسعود لاسفعن أي يقول المدتعالى بالمحمد أناالذي أتولى اهانته فظيره هوالذي أيدك هوالذي أنزل السبكينة ( السئلة الثالثة ) هذا السسفع يحتمل أن يكون المراد منه الى النار في الأخرة وأن يكون المراد منه في الدنيا وهذا أيضا على وجوه (أحدها) مأروى أن أياجهل لماقال انرأيته يصلي لاطأن عنقه فانزلالله تعالى هذه السورة وأمره جبريل عليه السلام بأن يقرأهاعلى أبيجهل و يخرالله ساجدافي آخرها ففعل فعدااليه أبوجهل لبطأ عنقه فلادنامنه نكص على عقبيه راجعا فنميلله مالك قال انبيني وبينسه فعلا فاغرا فاه اومشيت البدلالتقمني وقيلكان جبريل وميكا بلعابهما السلام على كتفيدفي صورة الاسد (والثاني) أن يكون المراد يوم بدر فيكون ذلك بشارة بانه تعالى يمكن المسلين من ناصيته حتى بجروته الى القنل اذاعاد الى النهى فلماعاد لاجرم مكنهم الله

قلك الناهىءلى طريقة سديدة فيما ينهى عن عبادة الله تعالى أوكان آمريالعروف والنقوى قيما بأحر به من عبادة الاوثان كمايعتقده وكذلك انكان على التكذيب للحقوالتولى عنالدين الصحيح كانمول تحنألم يعلم بأن الله يرى و يطلع على أحواله من هداه ومتلاله فعازيه على حسب ذلك فتأمل وقيل المعنىأرايت الذي ينهى عبدايصلي والمنهىعن الهدى أمر بالتقوى والناهي مكذب منول فا أعجب منذا وقبل الخطاب الثاني للكافر فانه تعالى كالحا كمالذي حفسره الحصمان لخاطب هذامرة والآخرأخري وكائنهقال باكافرأخيرني ان كان صلاته هدى ودعاؤه الىالله نعالى أمر ايالفوي أتنهاه وقبل هوأميةا باخلفكان ينهى سلان عن العملاة (كلا)ردع للناهي اللعين وخسواله واللام في قوله تمالى(لأن لم يننه) موطئة للقسم أى والله لتن لم ينتد ا

تعالى من ناصيته يوم بدر روى أنه لمانزات سورة الرحن علم القرآن قال عليه السلام لاصحابه من يقرو هامنكم على روس في فتثاقلوا مخافذاً ذبتهم فقام ابن مسعود وقال أنايارسول الله فاجلسه عليه السلام ممقال من يقروها عليهم فلريقم الاابن مسعود تمثالثا كذلك الى أن أذن له وكان عليه السلام بق عليه لما كان يعلم من صعفه وصغر جثته ثم انه وصلاليهم فرآهم بجمعين حول الكعبة فافتم فراءة السورة فقاء أبوجهل فلطمه فشق أذنه وأدماه فانصرف وعينه تدمع فلارآه النبي عليه السلام رق قلبه وأطرق رأسه مغمومافاذا جبريل عليه السلام يجبئ صاحكا مستبشرا فقال ياجبريل تضعك وابن مسعود يبكي فقال ستعلم فللظغر المسلون يوم بدر التمس ابن مسسعود أن يكوناله حظ في الجهاد فقال عليه السلام خذر محك والتمس في الجرحي منكان به رمق فاقتله فاللتنال ثواب المجاهدين فأخذ يطالع القتلي فأذا أبوجهل مصروع يخور فخاف أنتكون يه قوة فيواذيه فوصنع الرمح على منحره من بعيد فطعند ولعل هذا معني قوله سنسمه على الخرطوم مم لاعرف عين ولم يقدر أن يصعد على صدره اضعفه فارتق اليه بحيلة فلارآه أبوجهل قال يارو بعي الغنم لقدارتقيت مرتتي صعبا فقال ابن مسعود الاسلام يعلوا ولايعلى عليه فقالله أيوجهل بلغ صاحبك انهلم يكن أحد أبغض الىمنه في حيساتي ولاأحدأ بغض الى منه في حال بماتى فروى أنه عليه السلام لماسمع ذلك قال فرعوني أشد من فرعون موسى فانه قال آمنت وهوقدزاد عنوائم قال لابن مسمود اقطع رأسي بسبني هذالانه أحدوا قطع فلاقطع رأسه لم يقدرعلي حله وامل الحكيم سبحانه انماخلقه صنعيفا لاجل أن لا يقوى على الحمل لوجوه (أحدها) انه كلب والكلب يجر (والثاني) اشق الاذن فيقنص الاذن بالاذن (والثالث) المحقق الوعيد المذكور مقوله لنسفعا بالناصية فتجرتلك الرأس على مقدمها تمان ابن مسعود لمالم بطلقه شق اذنه وجعل الحيط فيه وجعل يجره الى رسول الله على الله عليه وسلم وجبريل بين يديه يضحك ويقول بالمجد أذن باذن لكن الرأس ههنا معالاذن فهذاماري في مقتل أبي جهل نقلته معنى لالفظا وهو معنى قوله لنسفه ابالناصية ( المسئلة الرابعة ) الناصية شعر الجبهمة وقديسمي مكان الشمعر ناصية تم انه تعالى كني ههنا عن الوجه والرأس بالناصية ولعل السبب فيه ان أباجهل كانشديد الاهتمام بترجيل تلك الناصية وتطييبها وريما كانيهتم أيضا بتسويدها فأخبره الله تعالى انه يسودها مع الوجه (المسئلة الخامسة) انه تعالى عرف الناصية بحرف التعريف كانه تعالى يقول الناصية المعروفة عندكم ذاتها الكنها بجهولة عندكم صفاتهاناصية وأى ناصية كاذبة قولا خاطئة فعلا وانماوصف بالكذب لانه كان كاذيا على الله تعالى في أنه لم يرسل محدا وكاذبا على رسوله في أنه ساحرا وكذاب أوابس بني وقبل كذيه انه قال اناأكثر أهل هذا الوادي ناديا ووصف الناصية بانها خاطئة لانصاحبها متمرد على الله تعالى قال الله تعالى لاياً كله الاالخاطؤن والفرق بين الخاطئ والمخطئ

بناصيته ولنسحينه بها الى الناروالسفع القبض على الشي وجذبه بعنف وشدةوقرئ السفعن بالتون الشددة وقرئ لاسمفعن وكتبتد في المتحدف بالالف على حكم الوقف والاكتفاء بلام العهد عن الاصافد لظهور أنالرادناصية المذكور (ناصية كاذبة خاطئة) بدل من الناصية وانماجاز ابدالها من المعرفسة وهيينسكرة اوصفها وقرنت الرفع على هي ناصية و بالنصب وكلاهما على المذم والثتم ووصفهاما اكذب والخطأعلى الاسناد الجازي وهمالصاحبها وفيهمن الجزالة مالس فىقولكناصية كاذب خاطئ (فليدع ناديه) أى أهل ناديه لمعشوه وهوالمجلس الذي منندي فيدالقومأي يحتمعون روى أن أباجه لمرز يرسول الله صلى الله عليه وسلموهو يصلي فقال ألمأنهك

فاعلظ له رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال أتيددني وأنا أكثراهل الواذى نادبافستزات (سندعال بانية) ليجروه الى الناروال بانية الشرط الواحدةز ينية كعفرية منالزبن وهو الدفع وقيلزينيوكا ته نسب الى الزين تم غير كامسى وأصلها زباني فقبل زبانبة بتعويص الناء عن الياء والمراد ملائكة العذاب وعن الني عليه السلام لودعا ناديه لاخذتدال بانية عيانا (کلا) ردع بعدردع وزجرا أرزجر (لاتطعه) أى دم على ما أنت عليد من معاصاته (واسمجد) وواظب على سجودك وصلاتك غيرمكترثبه (واقترب)وتقرب بذلك الى رىك

٩ قوله هذه السين الخ
 لا تخنى مافيه اهـ

ان الخاطئ معاقب مؤاخذ والمخطئ غير مؤاخذ ووصف الناصية بالخاطئة الكاذبة كما وصف الوجوم بإنها الظرة في قوله تعالى الى ربها عاظرة (المسئلة السادسة) ناصية بدل من الناصية وجاز ابدالها من المعرفة وهي نكرة لانهما وصفت فاستقلت بفائدة ( المسئلة السابعة) قرئ ناصية بالرفع والتقدير هي ناصية وناصية بالنصب وكلاهما على الشتم واعلم أن الرسول عليه السلام لماأ غلظ في القول لابي جهل وتلاهليه هذه الآيات قال يامحد بمنتهددني واني لاكثرهذا الوادي ناديا فافتخر بجماعته الذين كانوا يأكلون حطامه فنزل قوله تعالى ( فليدع الديه سندع الزيانية ) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قدم تفسير النادى عندقوله وتأنون في ناديكم المنكر فال أبوعبيدة ناديه أى أهل مجلسه و بالجلة فالمراد من النادي أهل النادي ولايسمي المكان نادياحتي بكون فيه أهله وسمى ناديالان القوم يتدون اليمندواوندوة ومنددا رالتدوة عكة وكانوا يحجمون فيهاللشاوروقيل سمى ناديالاته مجلس الندي والجودذكرذلك على سبيل التهكم أي اجم أهل الكرم والدفاع في زعك فينصروك ( المسئلة الثانية) قال أبوعبيدة والمبرد واحد الزبانية زبنية وأصله منز ينتهاذادفعته وهوكل متمرد منانس أوجن ومثله فيالمعني والتقدير عفرية يقال فلانز بنية عفرية وقال الاخفش قال بعضهم واحدها الزباني وقال آخرون الزابن وقالواأخرون هذامن الجمع الذي لاواحدله من لفظه في انعة العرب مثل أبايل وعباديد و بالجلة فالراد ملائكة العذاب ولاشك انهم مخصوصون بقوة شديدة وقال مقاتلهم خزنة جهنم أرجلهم في الارض وروء سهم في السماء وقال فتادة الزيانية هم الشرط في كلام العرب وهم الملائكة الغلاظ الشداد وملائكة النارسموا زبانية لانهم يزبنون الكفارأى يدفعونهم فيجهنم (المسئلة الثالثة) في الآية قولان (الاول) أي فليفعل ماذكره من أنه يدعوأ أصاره ويستعين بهم في مباطلة مجد فأنه لوفعل ذلك فكحن ندعو الزبانية الذين لاطاقة لناديه وقومه بهم قال ابن عباس لودعا ناديه لاخذته الزبانية من ساعته معاينة وقيل هذاه اخبارمن الله تعالى بأنه يجرف الدنيا كالكلب وقدفعل به ذلك يوم بدر وقيل بل هذا اخبار بأن الزبانية بجرونه في الآخرة الى النار ( القول الثاني ) أن في الآية تقديما وتأخيرا أىلنسفعا بالناصبة وسندع الزبانية فيالآخرة فليدع هوناديه حينتذ فليمنعوه (المسئلة الرابعة) الفاء في قوله فليدع ناديه تدل على المعجز لان هذا يكون محر يضاللكافر على دعوة ناديه وقومه ومتى فعل البكا فر ذلك ترتب عليه دعوَّة الزَّبانية فللم يجتري الكافر على ذلك دل على ظهور معيزة الرسول (المسئلة الخامسة) قرى مستدعى على الجيمول وهذه السين ٩ ليست للشك فانعسى من ألله واجب الوقوع وخصوصا عند بشارة الرسؤل صلى الله عليه وسلم بأنه ينتقم له من عدوه ولعل فائدة السين هوالمراد من قوله عليه السلام لانصرنكولو بعد حين ممقال (كلا) وهوردع لابي جهل وقبل معناه ان يصل الى ما متصلف به من أنه يدعو ناديه ولنن دعاهم ان ينفعوه وان ينصروه وهوأ ذل وأحفر من أن

يقاومك ويحمّل ان بنال ما يمنى من طاعتك له حين نهاك عند اكثرا هلا أو يل أراد هم منال (لا تطعم) وهو كموله فلا تعلى فعلا وابلاغا وليقل فكرك في هذا العدو فان الله مقويك وناصرك وقال بعضهم بل المراد الخضوع وقال آخرون بل المراد نفس السجود في الصلاة الله ثم قال (واقترب) والمراد وابتع بسجودك قرب المتراد من ربك وفي الحديث أقرب ما يكون العبد من ربه اذا سجد وقال بعضهم المراد اسجد بالمحمد واقترب باأباجهل منه حتى تبصر ما ينالك من أخذ الزبائية اباك فكانه تعالى أمره بالسجود ليرداد غيظ المكافر كاوله ايغيظهم المكف والسبب الموجب لازدياد الغيظ هو أن الكافر كان ينعه من القيام فيكون غيظه وغضبه عند مشاهدة السجود أتم ثم قال عند ذلك واقترب عنعه من القيام فيكون غيظه وغضبه عند مشاهدة السجود أتم ثم قال عند ذلك واقترب منه ما أباجهل وصنع قدمك عليه فان الرجل ساجد مشغول بنفسه وهذا ته كم به واستحمار المائه والله أعلم

## ﴿ سورة القدر خس آيات مكية ﴾

﴿ بسم الله الرحن الرحيم ﴾

( انا أنزلناه في ليلة القدر) فيه مسائل ( المسالة الاولى ) أجع المفسرون على ان المراد المألزلنا القرآن في ليلة القدر ولكنه تعالى ترك التصبريح بالذكرلان هذا التركيب مدل هلى عظم القرآن من ثلاثة أوجه (أحدها) الذي أسند انزاله اليه وجعله مختصا به دون غيره (والثاني) انه جاء بضميره دون اسمه الظاهر شمهادة له بالنماهة والاستغنساء عن التصريح ألاترى انه في السورة المتقدمة لم يذكر اسم أبي جهل ولم يتخف على أحد لاشتهاره وقوله فلولااذا بلغت الحلقوم لميذكر الموت اشهرته فكذاههنا (والثالث) تدخليم الوقت الذي أنزل فيه (المسئلة الثانبة) انه تعالى قال في بعض المواضع الى كقوله الى جاعل في الارض خليفة وفي يعض المواضع اناكفوله انا أنزلناه فياليلة القدرانا يحن نزلنا الله كراناأرسلنسا نوحاانا أعطيناك الكوثرواعلمأن قوله اناتارة يرادبه الجمعوتارة يرادبه التعظيم وحله على الجمع محال لان الدلائل دلت على وحدة الصائع ولانه او كأن في الااهد كثرة لا تعطت رتية كلواحد منهم عن الالهية لانهلوكانكل واحد منهم قادرا على الكمال لاستغنى بكل واحدمتهم عنكل واحد منهم وكونه مسنغني عنه نقص فيحقد فيكون الكل ناقصا وانلم يكنكل واحدمنهم قادرا على الكمال كان ناقصافه لناان قوله انامجول على التعظيم لاعلى الجمم (المسئلة الثالثة) ان قيل مامعني انه أنزل في ليلة القدرمع العلم بانه أنزل نجوما قلنافيه وجوه (أحدها)قال الشعبي ابتدئ بانزاله ليلة القدر ولان البعث كان في رمضان (والثاني) قال ابن عباس أنزل الى سماه الدنبا جهلة ليلة القدرنم الى الارض تجو ما كاقال فلا أقسم بمواقع النجوم وقدة كرنا هذه المسئلة في قوله شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن لايقسال فعلى هذا القول لمهم يقل أنزلناه الى السعاء لان اطلاقه يوهم الانزال الى

وفى الحد يث أقر ب مايكون العبد الى ربه اذاسجد عن رسول الله صلى الله عليه وسلمن قرأسورة العلق أعطى من الاجر كائما قرأ المفصل كلد

﴿ سسورة الفسدر مختلف فيهما وآيهما خمس ﴾

(بسم الله الرحن الرحيم)

(انا أنزلناه في ليلة القدر)

تنويه بشان القرآن

الكريم واجلال لمحله

باضما ره المؤذن بغاية

نباهته المغنية عن

التصريح به كا نه

حاضرق جمع الاذهان

و باسناد انزاله الى تون

العظمة المني عن كال

العناية به وتفعيم وقت

انزاله بقوله تعالى

الارض لانا نقول ان انزاله الى السماء كانزاله الى الارض لانه لم يكن ليشرع في أمر ثم لا يقه وهو كفائب جاء الى تواسى البلد يقال جاء فلان أو يقسال الغرض من تقريبه وانزاله الى سماء الدنبا أن يشوقهم الى نزوله كن يسمع الخبر بمجى منشورلو الداأو أمدفانه يزداد شوقه الى مطسالعته كما قال

وأبرح ما يكون الشوق يوما \* أذا دنت الديار من الديار

وهذا لان السماء كالمشترك بيننا وبين الملائكة فهي لهم مسكن واناسقف وزينة كإقال وجعلنا السماء سقفا فانزاله القرآن هناك كانزاله ههنا ( والوجد الشالث ) في الجواب ان النقدير أنزلنا هذا الذكر في ليلة القدر أى في فضيلة ليلة الفدر و بيسان شرفهسا (المسئلة الرابعة) القدر مصدر قدرت أقدرقدر اوالمرادية ماعضيه الله من الامورةال الناكل شئ خلفناه يقدر والقدر والقدر واحد الأأنه بالتسكين مصدر وبالفتح اسمقال الواحدي القدر في اللغة بعني التقدير وهو جعل الشي على مساواة غيره من غير زيادة ولانفصان واختلفوا فيانه لم سميت هذه الليلة ليلة القدر على وجو، (أحدها) انهاليلة تقديرالامور والاحكام قال عطاء عن ابن عباس ان الله قدر ما يكون فى كل تلك السنة من مطرورزق واحباء واماتة المي مثل هذه اللبلة من السنة الآتية ونظيره قوله تسالي فها يفرق كلأمر حكيم واعلم أن تقديرالله لايحدث في تلك الليلة فانه تعالى قدرالمقادر قبل أن يخلق السموات والارض في الازل بل المراد اظهار تلك المقادير لللائكمة في تلك الليلة بأن يكتبها في اللوح المحفوظ وهذا القول اختيار عامة العلماء ( الثاني ) نقل عن الزهري أنه قال ليلة القدر ايلة العظمة والشرف منقولهم لفلان قدر عندفلان أي منزلة وشرف ويدل عليه قوله ليلة القدرخيرمن ألف شهر تم هذا يحتمل وجهين (أحدهما) أن يرجع ذلك الى الفاعل أي من أتى فيها بالطاعات صارفاقدر وشرف (وثانيهما) الى الفعل أى الطاعات لها في ذلك الليلة قدر زأيد وشرف زائدوعن أبي بكر الوراق سميت ليلة القدر لانه نزل فيها كتاب ذوقدر على إسان ملك ذي قدر على أممالها قدر ولعل الله تعالى اتماذكر لفظه القدر في هذه السورة ثلاث مرات لهذا السبب (والقول الثالث) لبلة القدر أى الضيق فان الارض تصنيق عن الملائكة ( المسئلة الخامسة ) أنه تعالى أخني هذه الليلة اوجوه ( أحدها) انه تعالى أخفاها كاأخني سائر الاشباء فانه أخني رضاه في الطاعات حتى برغبوا في الكل وأخني غضبه في المعاصي ليحترزواعن الكل وأخني وليد فيما بين الناس حتى يعظموا الكل وأخنى الاجابة في الدعاء ليب الغوافي كل الدعوات وأخنى الاسم الاعظم ايعظموا كل الاسماء وأخنى الصلاة الوسطى ايحافظوا على الكل وأخنى قبول النوية ليواظب المكلف على جيع أقسام النوية وأخنى وقت الموت ليخاف المكلف فكذا أخنى هذه الليلة ليعظموا جيَّع لبالي رمضان ( وثانيها ) كانه تعسالي يقول لوعينت ليلة القدر وأناعالم بتجاسركم علىالمعصية فربسا دعتك الشسهوة

(وما أدراك ماليسلة القدر) لما فيده من ألد لالة على أن علو قدرهاخارج عن دائرة درايةا لخلق لامدر دها ولايدريها الاعلام الغيوب كإيشمر يهقوله تعالى (ابلة القدرخير من ألف شهر ) فانه بيان اجالى اشأنها اثرتشوىقه عليه السلام الى درايتها فان ذلك معرب عن الوعدنادرائها وقدمي يان كيفية اعراب الجملتين وفي اظهمار ليلة القدرق الوصعير من تأكيد التفعيم مالا يخفى والمراد بازاله فهها اماانزال كلمالي السماء الدناكا

اروى أنه انزل جملة واحدة في ليلة القدر من اللوح المعفوظ الى السماء الدنيا وأملامج بريل عليد السلام على السغرة ثم كانبزله عملي الني علبه السلام نجوما فىثلاثوعشر ينسنة وامااينداء انزالدفيها كانقل عن الشعبي وقبل المعنى أنزلناه في شأن ايلة القدر وفضلها كافي قول هم رضي الله عنه خشيت أي يهزل في فرآن وقول طأئشة رضيالله عنها لانا أحقرنفسي من أن ينزل في قرآن فالانسب أن يجمل الضمير حينئذ للسورة التي

في تلك الليلة الى المعصية فوقعت في الذنب فكانت معصيتك مع علك أشد من معصيتك لامع علت فلهذا السبب أخفيته عليك روى الهعليه السلام دخل المسجد فرأى ناتما فقال باعلى نبهه ليتوسأ فايقظه على ممقال على بارسول الله الكسباق الى الحيرات فلم لم تنبهه قال لانرده على كفر ورده عليك ليس بكفر ففعات ذلك أيحف جناشه لوأبي فاذا كان هسذارجة الرسول فقس عليه رحمة الرب تعالى فكانه تعالى يقول اذاعلت ليلة القدر فانأطعت فبها اكتسبت ثوابألف شهر وانعصدت فبهاا كتسبت عقاب ألف شهر ودفع العقاب أولى من جلب الثواب ( وثالثها ) ان أخفيت هذه الابلة حتى يجتهد المكلف في طلبها فيكتسب تواب الاجتهاد ( ورابعها ) ان العبداذ الم ينيقن ليلة القدرفانه يجتهد فى الطاعة في جيع ليالى رمضان على رجاء انه ربيا كانت هذه الليلة هي ليلة القدر فيباهى الله تعالىبهم ملائكمتهو يقول كنتم تقولون فيهم يفسدون ويسفكون الدماءفهذا جدهواجتهاده في الايلة المظنونة فكيف لوجعلتها معلومة له فينتذ يظهر سرقوله اني أعلم مالاتعلمون ( المسئلة السادسة ) اختلفوا فيأن هذه الليلة هل تستتبع اليوم قال الشعبي نعم يومها كايلتهاولعلالوجه فيه ازذكر الليالي يستتبع الايامومنه اذانذر اعتكاف ليلنين ألزمناه ببوميهما قال تعالى وهوالذي جعل الليل والنهار خلفة أي اليوم يخلف ليلته و بالعشد ( المسئلة السابعة ) هذه الليلة هل هي يافية قال الخليل من قال ان فصلها للزول القرآن فيها يقول القطعت وكانت مرة والجهور على الهاباقية وعلى هذاهلهي مختصة برمضان أملاروي عن ابن مسعود انه قال من بقيم الحول يصبها وفسرها عكرمة بليلة البراءة فى قوله اناأ نزلناه في ليلة مباركة والجنهو رعلي انها مختصة برمضان واحتجوا عليه بقوله تعالى شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن وقال اناأنزاناه في ليلة القدر فوجب أزتكون ليلةالقدر قورمضان لئلايلزم التتاقص وعلىهذا القول اختلفوا فيتعيينهما على تمانية أقوال فقال ابن رزين ليلة القدر هي الليلة الاولى من رمضان وقال الحسسن البصرى السابعةعشرة وعنانس مرفوعا الناسعة عشرة وقال محدبن اسحق الحادية والعشرون وعنابن عباس الثالثة والعشرون وقال ابن مسعؤد الرابعة والعشرون وقال أبو ذرالغفاري الخامسة والعشرون وقال أبي بنكعب وجاعمة من الصحابة السابغة والعشرون وقال بعضهم التاسعة والعشرون أماالذين قالوا انها الليلة الاولى قالؤا روى وهبان صحف ابراهيم أنزات في الليلة الاولى من رمضان والنو راة لست ليال مضين من رمضان بعد صحف ابراهيم بسبعمائة سنةوأنزل الزبور على داود لثنتي عشرة ليلة خلت من رمضان بعد النوراة بخمسمائة عام وأنزل الانجيل على عيسي لثمان عشرة لبلة خلت من رمضان بعد الزبور بسمائة عام وعشر ين عاما وكان القرآن ينزل على الني صلى الله عليه وسلم في كل ايلة قدر من السنة الى السنة كان جبريل عليه السلام ينزل به من بيت العزة من السحاء السابعة الى سماء الدنيا فأنزل الله تعالى الفرآن في عشهر ين شهرا

فيعشر بنسنة فلاكانهذا الشهر هوالشهر الذي حصلت فيه هذه الخيرات العظيمة لاجرم كانفي غاية الشرف والقدر والرتبعة فكانت الليلة الاولى منعدليلة القدروأما الحسن البصري فانه قال هي ليلة سبعة عشر لانها ليلة كانت صبيحتها وقعة بدر وأما الناسعة عشر ةفقدروي أنس فيها خبرا وأماالليلة الحادية والعشرون فقدمال الشافعي البدلحديث الماء والطين والذي عليه المعظم انهاليلة السابع والعشرين وذكروا فيسه امارات صعيفة (أحدها) حديث ابن عباس انالسورة الانون كلسة وقوله هيهي السابعة والعشرون منها (وثانيها) روى أن عرسال الصحابة ثم قال لا ين عباس غص باغواص فقال ريدبن تابت أحضرت أولادالهاجرين وماأحضرت أولادنا فقال عمر لملك تقول انحذا غلام والكن عنده ماليس عندكم فقال ابن عباس أحب الاعداد الى المتعلى الوتر وأحبالوتر الهد السبعة فذكرالسموات السبع والارضين السبع والاسبوح ودركات النبار وعدد الطواف والاعضاء السبعة فدل على إفهاالسابعسة والعشرون ( وتالثها ) تقل أيضا عن إنعباس اله قال ليلة القدر تسعدًا حرف وهو مذكور ثلاث مرات فتكون السابعة والعشرين ( ورابعها ) انه كان لعمَّسان بنأبي العاص غلام فقال يامولاي ان البحر يعذب ماوره ليلة من الشهر قال اذا كانت الله الليلة فأعلى فاذاهى السابعة والعشرون من رمضان وأمامن قال انهااللبلة الاخيرة قال لانها هم الليلة التي تتم فيهاطاعات هذا الشهر بل أول رمضان كالدم وآخره كعمد واذلك روى في الحديث يعتني في آخر رمضان بعدد ماأعنى من أول الشهر بل الليلة الاولى كن ولدله ذكر فهى ليلة شكر والاخيرة ليلة الفراق كن مأتله ولد فهى ليلة صبرو قد علت فرق مايين الصبر والشكر الم تمقل تعالى ( وماأدراك ماليلة القدر ) يعنى ولم تبلغ درايتك غاية فضلها ومنتهى علو قدرها ثم انه تعالى بين فضيلتها من ثلاثة أوجه \* ( الاول ) قوله ( ليلة القدر خير من ألف شهر ) وفيد مسائل ( المسئلة الاولى ) في تفسير الاتبة وجوه (أحدها) أن العيادة فيهاخير من ألف شهر ليس فيها هذه الليلة لانه كالمستحيل أن يقال انهاخير من ألف شهر فيها هذه الليلة وانما كان كناك لمايز بدالله فيها من المنسافم والارزاق وأنواع الخير ( وثانبها ) قال مجاهد كان في بني اسرائيل رجل يقوم الليل حتى يصبح ثم يجاهد حتى يسي فعل ذلك ألف شهر فتعجب رسول الله صلى الله عليه وسلم والمسلون من ذلك فأنزل الله هذه الآية أي ليلة القدر لامتك خبر من ألف شهر لذلك الاسرائيلي الذي حل السلاح الف شهر ( وثالثها ) قال مالك بن انس أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم اعمار الناس فاستقصر أعمار أمنه وخاف أن لاببلغوا من الاعمال مثل مابلغه سائرالام فاعطاه الله ليلة القدر وهي خسير من ألف شهر لسائر الامم (ودايعها) روى القاسم بن فضل عن عيسي بن مازن قال قلت المسن بن على عليد السلام يامسود وجوه المؤمنين عدت الى هذا الرجل فبايعت له يهني معاوية فقال ان رسوالله صلى الله

هي جزء من القسرآن لاللكل واختلفوا في وقنهافا كثرهم علىأنها في شهر رمضان في العشس الاواخر فيأوتارهما وأكثرالاقوال أنها السابعسة منها وأءل المرفى اخفأعاته ريض من يريدهسا للشواب الكثير بإحساء الليالي الكشرة رساطوافقتها وتسميتها بذلك اما لنقدير الامور وقضائها فيها لقوله تعالى فمهسأ يفرق كل أمر حكيم أولخطرها وشرفهسأ عل مار الليابي وتخصيص الالف بالذكر اما للتكشر أولما روى أنه عليدالسلامذكررجلا

من بني اسرابل ابس السلاح فيسبيل الله ألف شهر فصب المؤمنون مند وتقاصرت اليهم أعالهم فأعطوا ليلة هي خبر من مدة ذلك الغازى وقيل انالرجل فيمامضي ماكان يقال له عابدحتي يعبدالله تعالى ألف شهر فأعطواليلة انأحبوهاكانوا أحق يان يسموا عابدين من أولئك السادوقيل أرى النيعليه السلام أعجار الايم كافة فاستقصير أعسار أمته فمغاف أنلايبلغوا مزالعمل مسلمابانع غيرهم في طول العمر فأعطاء الله

هليهوسلمرأى في منامه بني أمية يطوئن منبره واحدابعدوا حدوقي رواية ينزون على منبره نزوالقردة فشق ذلك عليه فأتزل الله تعالى انا أنزلناه في ايله القدر ال قوله خبر من ألف شهر يعنى ملك بني أمية قال القاسم فعسبنا ملك بني أمية قاذاهو ألف شهر طعن القاضي في هذه الوجوه فقال ماذكر من الف شهر في أنام بني أمية بعبد لانه تعالى لانذكر فضلها بذكرألف شهرمدمومة وأبام بني أمية كانت مذمومة واعلم ان هذا العلمن ضعيف وذلك لانأيام بني أمية كانت أياما عظيمة بحسب السعادات الدنبو بة فلاعتام أن يقول الله اني أعطيتك لبلة هي في السعادات الدبنية أفضل من ثلك السعادات الدنيو مة (المسئلة الثانية) هذه الآية فيهابشارة عظيم وفيهاته ديدعظ بمأما البشارة فهي أنه تعالى ذكرأن هذه الليلة خير ولم يبين قدر الخيرية وهذا كقوله عليه السلام لمبارزة على عليه السلام مع عمر و بن عبدود أفضل من عمل أمتى الى يوم القيامة فلم يقل مثل عمله بل قال أفضل كانه يقول حسبك هذا من الوزن والباقي جراف واعلم أن من أحياها فكانما عبدالله تعالى تيفاوتمانين سنة ومنأحياها كل سنة فكانه رزق أعارا كشرة ومن أحيا الشهر لينالها بيقين فكانه أحيا ثلاثين قدرا يروى انه بجاء يومالقبامة بالاسرائيلي الذي عبدالله أر بعمائة سنة و يجاء برجل من هذه الامة وقدعبدالله أر بعين سنة فيكون ثوابه أكثر فيقول الاسمرا ببلي أنت العدل وأرى ثوابه أكثر فيقول لانكم كنتم تخافون العقو بة المعجلة فتعبدون وأمقعد كانوا آمنين لقوله وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم تمانهم كانوا يعبدون فلهذا السبب كانت عباداتهم أكثر ثوابا وأماالنهديدفهوا نه تعالى توعد صاحب الكبيرة بالدخول في النار وان احبساء مائة ليلة من القدر لاتخلصه عن ذلك العذاب المستعق بتطفيف حبةواحدة فهذا فيه اشارة الى تعظيم حال الذنب والمعصية (المسئلة الثالثة) لقائل أن يقول صم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال أجرك على قدرنصبك ومن المعلوم ان الطاعة في الف شهر أشق من الطاعة في ليله واحدة فكيف يعقل استواوَهما (والجواب) من وجوء ( أحدها) ان الفعل الواحد قد تختلف حاله في الحسن والقبيح بسبب اختلاف الوجوه المنضمة البه ألاترى ان صلاة الجاعة تغضل على صلاة الفذ بكدادرجةمع انالصورة قدتنتقص فانالسبوق سقطت عندركمة واحدة وأيضا فأنت تقول لمن يرجم انه انما يرجم لانه زان فهو قول حسن ولوقلته للنصراني فقذف يوجب التعزيز ولوقلته للحمصن فهو يوجب الحد فقد اختلفت الاحكام فيهذه المواضع مع انالصورة واحدة في الكل بل اوقلته في حق عائشة كان كفرا ولذلك قال وتحسبونه هيناوهوعندالله عظيم وذلك لانهذا طعن فيحق عائشة التيكانت رحلة في العلم لقوله عليه السلام خذوائلتي دينكم من هذه الحيراء وطعن في صغوان مع انه كان رجلا بدريا وطعن في كافة المؤمنين لانها أم المؤمنين وللولد حق المطالبة بقذف الام وانكانكافرا بلطعن فيالنبي الذي كان أشد خلسقالله غيرة بلطعن فيحكمة الله

اذلايجوز أن يتركه حتى يتزوج بامرأة زانية ثم القائل بقوله هذا زان فقدظن انهذه اللفظة سهلة معانها أنفل من الجبال فقد ثبت بهذا ان الافعال تختلف آثارها في الثواب والعقاب لاختلاق وجوهها فلايعد انتكون الطساعة القليلة فيالصورة مساوية قى الثواب للطاعات الكشرة (والوجه الثاني) قي الجواب أن مقصود الحكيم سجسانه أن مجرا الخلق الى الطاعات فتارة مجمل من الطاعة متحقين فقال ان مع العسر يسراان مع العسر يسرا ومرة عشرا ومرة سيعمائة وتارة بحسب الازمنة وتارة بحسب الامكنة والمقصود الاصلى منالكل جرانكاف الى الطاعة وصرفه عن الاشتغال بالدنيا فنارة يرجح البيت وزمزم على سائر اليلاد وتارة يغضل رمضان على سائر الشهوروتارة يفضل الجَعدُعلي سأترالايام وتارة يفضل لبلة القدر على سائر الليالي والمقصود مأذكرناه (الوجه الثاني) من فضائل هذه الليلة \* قوله تعالى (تمزّل الملائكة والروح فيها) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) اعلم ان نظر الملائكة على الارواح ونظر البشر على الاشباح ثم ان الملائكة لما رأواروحك محلا للصفات الذميمة من الشهوة والغضب ماقبلوك ففسألوا أتجعل فيهامن يفسد فيهاو بسفك الدماء وأبوالنا لمارأ واقبح صورتك فيأول الامرحين كنت منماوعفلة ما فبلوك أيضا بل أظهر والنفرة واستقدروا ذلك المني والعلقة وغسلوا ثبابهم عند ثم كم احتالوا للاسقاط والابطال ثم انه تعالى لما أعطاك الصورة الحسنة فالابوأن لمارأوا تلك الصورة الحسنة قبلوك ومالوا البك فكذا الملائكة لما رأوا في روحك الصورة الجستةوهي معرفة الله وطاعته أحبوك فغزلوا اليك معتذرين عماقالوه أولافهذا هوالمرادمن قوله تنزل الملائكة فاذانزلوا اللك رأواروحك في ظلمة ليل البدن وظلة القوى الجسمانية فعينئذ يعتذرون غما تقدم و يستغفرون للذين آمنوا ( المسئلة الثانية) ان قوله تعالى تنزل الملائكة يقتضي ظاهره نزول كل الملائكة ثم ان الملائكة الهم كثرة عظيمة لاتعشل كلمم الارض فلمنا السبب اختلفوا فقال بعضهم انها تنزل بأسرها الى السماء الدنيافان قبل الاشكال بعدياق لان السماء مملوأة بحيث لا يوجد فيها موضع اهاب الاوفيد ملك فكيف تسع الجيع سماء واحدة قلنا يقضى بعموم الكتاب على خبر ألواحد كيف والمروى انهم يتزلون فوجا فوجافن اللومساهدكاهل الحبم فانهم على كترتهم يدخلون الكعبة بالكلية لكن الناس بين داخل وخارج ولهذا السبب مدت الى غامة طلوع الفير قلداك ذكر بلغظ تمذل الذي يفيد المرة بعد المرة (والقول الثاني) وهو اختيار الأكثر ينانهم يتزلون الىالارض وهؤالاوجدلان الغرض هوالترغيب في احياء هذه الليلة ولانه دلت الاحاديث على ان الملائكة ينزلون في سائر الايام الى مجالس الذكر والدين فلان يحصل ذلك في هذه الليلة مع علو شأنها أوني ولان المزول المطلق لايفيد الا المزول من السماء الى الارض مم اختلف من قال ينزلون الى الارض على وجوه (أحدها) قال بعضهم ينزلون لبرون عبادة البشر وجدهم واجتهادهم في الطاعة (وثانيها) أن

ليلة القدروجعلهاخيرا من ألف شهر لسائر الام وقيلكان طات سليمان خسمالة شهر وملك ذي المسرنين خسمائه شهر فجعل الله تعالى العمل في هذه الليلة لمن أدركها خيرا من ملكهما وقوله تعالى (تىزناللائىكةوالوح فيها) استثناف مبين لمناط فصلها على تلك المدة المتطساولة وقدسبق في سورة النبأ ماقيل فيشأن الروح على النفصيل وقيل هم خلق مزاللانكة لابراهم וואנישל וציווטוווגרי أي تنزل المسلائكة والروح فى تلك اللبلة من كل سماه الي

الارض أوالى السماالدنيا رباذن ربهم) متعلق بتلال أو بمعدوق هو حال من فاعله أى بأمره باذن ربهم أى يأمره كل أمر قضاه الله عزوجل لتلك السنة الى قابل كقوله تعالى فيها يغرق كل أمر حكيم وقرئ كل أمر حكيم وقرئ من كل امرئ أى من أجل كل انسان قيل البلقون فيها مؤمنا

الملائكة فالواومانتيزل الابامرربك فهذا يدلءلي انهم كانوا مأمورين بذلك البزول فلا يدل على غاية المحبة أماهذه الآية وهوقوله بإذن ربهم فأنها تدل على انهم استأذنوا أولا فاذنوا وذلك يدل على غاية المحبة لانهم كأنوا يرغبون الينا وغنون لقاءنا لكن كانوا للتظرون الاذن فأنقيل قوله وانالنحن الصافون ينافى قوله تنزل الملائكة قلنا نصرف الحالتين الى زمانين مختلفين ( وثالثها )انه تعالى وعد في الآخرة الاللائكة مدخلون عليهم منكل باب سلام عليكم فههنا فيالدنبا اناشتغلت بعبادتي نزلت الملائكة هليك حتى يدخلوا عليك للتسليم والزيارة روى عن على عليه السلام انهم ينزاون ليساوا علينا وليشفعوالنا فن أصابته التسليمة غفرله ذنيه (ورابعها) ان الله تعالى حمل فضيلة هذه الليلة في الاشتغال بطاعته في الارض فهم يغر اون الى الارض لتصير طاعاتهم أكثر توايا كاان الرجل يذهب الى مكة لتصبرطاعاته هناك أكثرتوابا وكل ذلك ترغيب للانسان في الطاعة (وخامسها) ان الانسان مأتي بالطاعات والخبرات عندحضور الاكابر من العلماء والزهاد أحسن بما يكون في الخلوة فالله تعسالي أنزل الملائكة المقربين حتى ان المكلف يعلمأنهانما يأتي بالطاعات فيحضور أواثك الحله العباد الزهاد فيكونأتم وهن النقصان أبعد(وسادسها)ان من الناس من خص لفظ الملائكة يبعض فرق الملائكة عن كعب انسدرة المنتهي على حد السماء السابعة ممايلي الجنة فهي على حد هواء الدنيا وهواء الاخرة وساقها فيالجنة وأغصانها تحت الكرسي فيها ملائكة لايعلم عددهم الاالله بغبدون الله ومقامجبريل فيوسطها ليس فيها ملك الاوقدأ عطى الرأفة والرحة للمؤمنين ينزاون معجبر يلالبلة القدر فلانبتي بقعة منالارض الاوعليهاملك ساجد أوقائم بدعو للمؤمنين والمؤمنات وجبريل لايدع أحدا منالناس الاصافعهم وعلامة ذلك من اقشعر جلده ورق قلبه ودمعت عيناه فانذلك مصافحة جيربل عليه السلام منقال فبها ثلاث مرات لاالهالاالله غفرله بواحدة ونجاه من النار بواحدة وأدخله الجنة بواحدة وأولمن يصعد جبريل حتى يصير أمام الشمس فيبسط جناحين أخضرين لاينشرهما الاتلك الساعة من يوم تلك اللبلة تميدعو ملكا ملكا فيصعد المكل ويجنمع تورالملائكة وتورجناح جبريل عليه السلام فيقيم جبريل ومنءمه من الملائكة بين الشمس وسماء الدنبا يومهم ذلك مشغواين بالدعاء والرحمة والاستغفار للمؤمنين ولمنصام رمضان احتسا بإفاذا أمسواد خلوا سماءالدنيا فبجلسون حلقا حلقا فتجتمع اليهم ملائكة السماء فيسألونهم عنرجل رجل وعنامرأةامرأة حتى يقولوا مافعل فلان وكيف وجدتموه فيقولون وجدناه عام أول متعبدا وفي هذا العام مبتدعا وفلان كان عام أول مبتدعا وهذا العدام متعبدا فبكفون عن الدعاء للاول ويشتغلون بالدعا الثاني ووجدنا فلانا تاليا وفلانارا كعاوفلانا ساجدافهم كذلك يومهم وليلتهم حتى يصمدوا السماء الثانية وهكذا يفعلون فيسكل سماء حتىينتهوا الىالسدرة فتقول

الهم السدرة باسكاني حدثوني عن الناس فان لي عليكم حقا واني أحب من أحب الله فذكركعب انهم يعدوناها الرجل والمرأة باسمانهم وأسماء آبائهم مميصل ذلك الخبرالي الجنةفقول الجنةاللهم عجلهم الى والملائكة وأهل السدرة بقواون آمين آمين اذاعرفت هذافنقول كلاكان الجمع أعظم كانتزول الرحة هناك أكثر ولذلك فان اعظم الجموع في موقف الحج لاجرم كآن نزول الرحة هناك أكثر فكذا فى ليلة القدر يحصل مجم الملائكة المقر بين فلَّاجرم كان نزول الرحة أكثر ( المسئلة الثالثة ) ذكروا في الروح أقوالا (أحدها) الهملك عظم اوالتقم السموات والارضين كأنت ذلك له لقمة واحدة (وثانيها) طائفة من الملائكة لاتراهم الملائكة الاليلة القدر كالزهاد الذين لاتراهم الايوم العيد (وثالثها) خلق من خلق الله بأكلون و يلبسون ابسوا من الملائكة ولامن الانس واهلهم خدم أهل الجنة (ورابعها) مح على أنه عيسى عليه السلام لانه اسمه ثم انه بعزل في موافقة الملائكة ليطلع على أمة مجمد (وخامسها) أنه القرآن وكذلك أوحينا اليك روحا من أمرنا (وسادسها)الرحة قرئ لاتبأسوا منروحالله بالرفع كانه تعالى يقول الملاشكة يهزلون ورحتى تنزل في أثرهم فيجدون سعادة الدنيا وسعادة الآخرة (وسابعها) الروح أشرف الملائكة (وثامنها)عن ابن محبح الروح هم الحفظة والكرام الكاتبون فصاحب اليمين يكتب اتبانه بالواجب وصاحب الشمال يكتب تركه للقبيع والاصبح أنالروح ههنا جبريل وتخصيصه بالذكرل يادة شرفه كانه تعالى يقول الملائكة في كفةوالروح في كفة #اماقوله تعالى (بادن ربهم) فقدد كرنا ان هذا يدل على الهم كانوا مشتاقين الينافان قيل كيف يرغبون الينامع علهم بكثرة معاصينا قلناانهم لايقفون على تفصيل المعاصى روى أنهم يطالعون اللوح فبرون فيه طاعة المكلف مفصلة فأذاوصلوا الى معاصيه أرخى السترفلايرونها فعينتذ يقواون سبحان من أظهر الجيل وستزعلي القبيع ثم قدد كرنافوا لدفي نرولهم ونذكر الات فوائدأ خرى وحاصلهاانهم يرون فى الارض من أنواع الطاعات أشياء مارأوها في عالم السموات (أحدها) ان الاغنياء يجيئون بالطعام من بيوتهم فيجعلونه ضيافة للغفراء والفقراء ياكلون طعمام الاغنياء و بعبمدون الله وهذا نوع من الطاعة لايوجد في السموات (وثانيها) أنهم يسمعون أنين العصاة وهذا لايوجد في السموات (وثالثها) انه تعالى قال لانين المذنبين أحب الى من زجل المسجعين فقالوا تعالوا نذهب الى الارض فنسمع صوتا هو أحب الى ربت المن صوت تسبيمنا وكيف لايكون أحب وزحل المسعين أظهار لكمال حال المطيعين وانبئ العصاة اظهار اففارية رب الارض والسموات (المسئلة الثانية) هذه الآية دالة على عصمة الملائكة ونظيرها قوله ومانتمزل الابأمر ربك وقوله لايسبقونه بالقول وفيها دقيقة وهي انه تعالى لم يقل مأذونين بل قالباذنر بهم وهواشارة الىانهم لايتصرفون تصرفاما الاباذنه ومنذلك قول الرجل لامرأته انخرجت الابادني فانه بعتبر الاذن فيكل خرجة ( المسئلة الثالثة ) قوله ر بهم

ولامؤمنة الاسلواعليه
(سلامهي) أي ماهي
الاسلامة أي لا يقدرانه
تعالى فيها الاالسلامة
والخير وأما في غيرها
فيقضى سلامة وبلاء
فيقضى سلامة وبلاء
أوماهي الاسلام لكثرة
مايسلون فيها على المؤمنين
مايسلون فيها على المؤمنين
مايسون فيها على المؤمنين
مايسون فيها على المؤمنين
مايسون فيها على المؤمنين
مايسون فيها على المؤمنين
مايم مطلع الفجر)
مايم وقرئ
على غيرقياس كالمشرق

مفد تعظيما للملائكة وتحقيراللعصاة كانه تعالى قال كانوالى فكنتاهم ونظيره فيحفنا

أن ربكم الله الذي خلق السموات والارض وقال لحمد عليه السلام واذقال ربك ونظيره

ماروی انداود لمامرض مرض الموت قال الهی کن اسلیمان کا کنت لی فنزل الوجی

البراءة فيكتب فيهاأسماء من عوت ويسلم الى ملك الموت ﷺ ( الوجه الثالث) من فصائل

هذه الليلة قوله تعمالي (سلام هي حتى مطلع الفير) وفيه مسائل (المسئلة الاولى)

فى قوله سلام وجوه (أحدها) الله القدر الى طلوع الفجر سلام أى تسلم الملائكة

على المطيعين وذلك لان الملائكة يتزاون فوجافوجامن ابتداء الليل الىطلوع الفجر

فترادف النزول لكثرة السلام (وثانيها) وصفت الليلة بإنهاسلام ثم يجب أن لايستحقر

هذا السلام لانسبعة من الملائكة سلواعلى الخليل في قصة العجل الحنيذ فازداد فرحه

بذلك على فرحه علك الدنيا بل الحليل لماسلم الملائكة عليه صارنار عرود يرد اوسلاما

أفلا تصبرناره تعالى ببركة تسليم الملائكة علينا برداوسلاما لكن ضيافة الخليل لهم

وقال قل اسلیمان فلیکن لی کا کنت لی و روی عن ابراهیم الخلیل علیه السلام انه ققد الضيف أيامافخرج بالسغرة ليلتمس ضيغافاذا بخيمة فنادى أتريدون الضيف فقبل نغم فقال للمضيف أبوجد عندلة ادام لبن أوعسل فرفع الرجل مخرتين فضرب احداهما بالاخرى فانشقا فخرج مناحداهمااللبن ومنالاخرى العسل فتجب ابراهيم وقال الهي أناخليات ولم أجد مثل ذلك الاكرام فاله فنزل الوحى ياخليلي كان لناف كمناله #أما قوله تعالى (من كل أمر) فعناه تبزل الملائكة والروح فيهامن أجل كل أمر والمعنى ان كلواحدمنهم اتمانزل لمهمآخر تمذكروا فيهوجوها (أحدها) الهمكانوا في اشغال كشيرة فبعضهم بالركوع وبعضهم بالسجود وبعضهم بالدعاء وكذا القول فيالتفكر والتعليم وابلاغ الوحى و بعضهم لأدراك فضيلة الليلة أوليسلواعلى المؤمنين (وثانيها) أنز ولهم انما كان عبادة فكاتنهم فالوامانزانا الىالارض الهوى أنفسنالكن لاجل كل أمر فيه مصلحة المكلفين وعم لفظ الامرابع خيرالدنبا والآخرة بسانا منه انهم بنز لون بماهو صلاح المكلف في دينه ودنيا. كأن السائل يقول من أين جئت فيقول مالك وهذا الفضول ولكن قللاي أمرج ثثلانه حفلك (وثالثها) قرأ بعصهم منكل امری أی من أجل كل انسان و روی أنهم لايلقون مؤمنــا ولامو منذ الاسلوا عليه انقبل أايس انه قدر وي انه تقسم الآجال والارزاق ليلة النصف من شعبان والأن تقولون انذلك يكون ليلة القدرقلناهن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال ان الله يقدر المقسادر في ليلة العراءة فأذا كأن ليلة القدر يسلها الى أربابها وقبل يقدر ليلة البراءة الآسال والارزاق وليلة الفدريقد رالامو رالتي فيها الخير والبركة والسلامة وقيل تقدر في ليلة القدر ما يتعلق به اعزاز الدين وما فيسه النفع العظيم للمسلين وأما ليلة

وحتى متعلقة بتلال على أنها عابة المسكم التلالم المرابع المراب

كانت عجلاءشو باوهم يريدون مناقلهامشو بإبل فيه دقيقة وهي اظهار فعنسل هذه الامة فان هناك الملائكة نزاوا على الحليل وههنا نزاوا على أمة محمد صلى الله عليه وسلم (وثالثها) انهسلام من الشرو ر والافأت أي ســــلامة وهذا كإيقــــال انمافلان حيمُ وغزو أي هوأبدامشغول مهما ومثله ۞ فانماهي اقبال وادبار۞ وقالواتنزل الملائكة والروح في ايسلة القدر بالخيرات والسعسادات ولاينزل فيها من تقدير المضسارشي فاينزل في هذه الليلة فهوسلام أي سلامة ونفع وخير( ورابعها) قال أبومسلم سلام أى الليلة سالمة عن الرياح والاذي والصواعق الى ماشايه ذلك (وخامسها) سلام لايستطيم الشيطان فيهاسوو (وسادسها) ان الوقف عند قوله من كل أمر سلام فيتصل السلام بماقبله ومعناه أن تقدير الخيروالبركة والسسلامة يدوم الىطلوع الفجر وهذا الوجد صنعيف (وسابعها) انهامن أولها الى مطلع الفعر سالمة في أن العبادة في كل واحد من أجزاتُما خير من ألف شهر ليست كسائر الليسائي في أنه يستعب للفرض الثلث الاول والعبادة النصف وللدعاء السحربل هي متساوية الاوقات والاجزاء (وثامنها) سلام هي أيجنة هم لان منأسماء الجنة دارالسلام أي الجنة المصوغة من السسلامة (المسئلة الثانية) المطلع الطلوع يقال طلع الفيرطلوعا ومطلعاوالمعنى انه يدوم ذلك السلام الى طلوع الفجرومن قرأبكسراالامفهواسم لوقتالطلوع وكذامكان الطلوع مطلعقاله الزجاج أماأ بوعسدة والفراء وغبرهما فانهم اختاروا فتيم اللام لانه يمعني المصدروقالوا الكسراسم تعوالمشرق ولامعني لاسم موضع الطلوع ههنابلان حمل على ماذكره الزجاج مناسم وقت الطلوع صحوقال أبوعلي ويمكن حله على المصدر أيضالان من المصادر التي ينبغي أن تكون على المفعل ماقد كسر كفواتهم علاه المكبر والمعجز وقوله ويسألونك عن المحيض فكذلك كسر المطلع جاء شاذاع اعليه بايه والله أعلم

₩( سورة البينة ثمانآبات مدنية )₩

₩ (بسم الله الرحن الرحيم) ١

(لم يكن الذين كفر وامن أهل الكتاب والمشركين منفكين حتى تأتيهم البينة رسول من الله يتلوضح فامطهرة فيها كتب قيمة وما تفرق الذين أو توا الكتاب الامن بعد ماجا تهم البينة) اعلم ان في الآية مسائل (المسئلة الاولى) قال الواحدى في كتاب البسيط هذه الآية من أصعب ما في القرآن فلما و تفسيرا و قد تخبط فيها العسك بار من العلماء ثم انه رحمه الله تعالى لم يلخن كن كفرة الاشكال فيها وأنا أقول وجه الاشكال أن تقدير الآية لم يكن الذين كفر وامنفكين حتى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم انه تعالى لم يذكر انهم منفكون عن ماذ الكنه معلوم اذا لمراد هو الكفر الذي كانواعليه فصار التقدير لم يكن الذين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الذين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الذين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الذين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الذين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الدين كفر وامنفكين عن كفرهم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الدين كفر وامنفكين عن كفره منه كلية التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى المناه كلين الذين كفر وامنفكين عن كفره هم حسى تأتيهم البينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى الدين كفر وامنفكين عن كفره المناه كلينه المناه كلينة التي هي الرسول ثم ان كلمة حتى المناه كلينه كلي المناه كلينه المناه كلينه كلية التي هي الرسول ثم ان كلينه كلي المناه كلينه كليس كلينه كلينه

\* (سورة الم بكن محد الف فيها وآبالدان) \* \* ( بسسم الله الرحن الرحيم) \* (الم يكن الذين كفروا من اهل الكتاب) أى البهود والنصارى أى البهود والنصارى وايراد هم بذلك العنوان المنهار بعلة مانسب المحق فان منساط ذلك وجد انهم له في كتابهم وايراد الصلة فعلا لما أن وايراد الصلة فعلا لما أن كفرهم حادث بعد أنيائهم

(والشركين)أى عبدة الاصنسام وقرئ والمشركون عطفا على المومسول (منعكمين)أي عاكانواعليه من الوغد باتباع الحق والايمان بالرسول المبوث فيآحر الزمان والعزم على أنجازة وهذا الوعد منأهل الكتاب عالار سافيه حتى انهم كانوابسنف هون ويقواون اللهم افتح علينا وانصرنا بالني المعوث في آخر الزمان ويقولون لاعدائهم من المشركين قدأظل زمان نى يخرج يتصديق ماقلنا فنفتلكم معه قتل عاد وارم وأما من المشركين فلعله قدوقع من متأخر بهم بعمله ماشاع ذلك من أهل الكناب واعتقدوا صحند عاشاهدوا من نصرتهم على أسلافهم كإيشهد بهأنهم كأنوا بسااوتهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم هلهوالمذكورفي كتابهم وكانوالغرونهم يتغيير نعوته عليه السملام

لإنتهاءالغاية فهذه الآية تقنضي انهم صاروا منغكين عن كفرهم عند اتيان الرسول مم فال بعد ذلك وماتفرق الذين أوتوا الكتاب الامن بعد ماجاءتهم البينة وهذا يقنضي ان كفرهم قدازداد عندمجئ الرسول عليه السلام فعينئذ يحصل بين الآية الاولى والاية الثانية مناقضة في الظاهر هذا منتهى الاشكال فيمأ أظن ( والجواب )عند من وجوه (أولها)وأحستهاالوجه الذي لخصه صاحبالكشاف وهو أنالكفار منالغريقين أهل البكتاب وعبدة الاوثان كانوا يقواون قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلملاننفك عمائحن عليه من ديننا ولانتركد حتى يبعث النبي الموعودالذي هو مكنوب في التوراة والانجيل وهومجد عليه السلام فحكى الله تعالى ماكانوا يقولونه ممقال وماتفرق الذين أوتواالكناب يعنىانهم كانوايدرون اجتماع الكلمة والانفساق على الحق اذاجاءهم الرسول تممافرقهم عن الحق ولاأقرهم على الكفر الايجي الرسول ونظيره في الكلامأن يقول الفقير الفاسق لمن يعظه استأمناع مماأنا فبه منالافعال القبيحةحتي يرزقني الله الغني فلمارزقمالله الغني ازداد فسقا فيقول واعظم لمرتكن متغكا عن الفسقحتي توسير وماغست رأسك في الفسق الابعد اليسار يذكره ماكان يفوله توبيخا والزاما وحاصل هذاالجواب يرجعالى حرق واحدوهوأن قوله لم بكن الذبن كفروا منفكين عن كفرهم حتى تأتيهم البينة مذكور حكاية عنهم وقوله وماتفرق الذين أوتوا الكتاب هواخبارعن الواقع والمعنى ان الذي وقع كان على خلاف ماادعوا ( وثانيها )ان تقديرالا يقلم يكن الذين كفروا منفكين عن كفرهم وانجاءتهم البينة وعلىهذا التقدير يزول الاشكال هَكَذَا ذَّكُرُهُ القَاضِي الأَلْنَ تَفْسِيرُ لَقَعْلَةً حَتَّى بِهِذَا ابْسِ مِنَ اللَّغَةُ فِيشِي ( وَاللَّهَا ) انا الانحمل قوله منفكين على الكفر بلعلى كونهم منفكين عن ذكر محمد بالمناقب والقضائل والمعنى لمريكن الذين كفروا منفكين عنذكر هجد بالمناقب والفضائل حتى تأتيهم البينة قال ابن عرفة أيحتي أتنهم فاللفظ لفظ المضارع ومعناه الماضي وهوكفوله تسمالي ماتتلوا الشياطين أيرماتلت والمعني آنهم ماكأنوا منفكين عنذكر مناقبه ثم لماجاءهم محمد تفرقوا فيه وقال كل واحد فيه قولا آخرردبا ونظيره قوله تعالى وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلماجاءهم ماعرفوا كفروابه والقول المختار فيهذه الآية هو الاول وفي الآية وجه رابع وهو أنه تعالى حكم على الكفار انهم ماكانوا متفكين عن كفرهم الى وقت مجيَّ الرسول وكلَّة حتى تقتضي أن يكون الحال بعدذلك بخلاف ماكان قبل ذلك والامر هكذا كانلان ذلك الحجموع مابقوا على الكفريل تفرقوا فمنهم من صارمو منه ومنهم من صاركافرا ولمالم يبق حال أوائك الجمع بعد مجي الرسول كإكان قبل بجيئه كفرذلك في العمل بمداول لفظحتي وفيها وجه خامس وهو ان الكفار كانوا قبل مبعث الرسول منفكين عن التردد في كفرهم بلكانوا جازمين به معتقدين حقيته تمزال ذلك الجزم بعد مبعث الرسول بل يقوا شاكين متحيرين فيذلك الدين وفيسائر

الاديان ونظيره قوله كان الناس أمة واحسدة فبعثالله النبيين مبشس بن ومنذر بن والمعنى أزالدين الذي كانواعليه صاركانه اختلط بلحمهم ودمهم فالبهودي كانجازما في يهودينه وكذا النصرائي وعايدالون فلابعث مجدعليه السلام اضطر بت الخواطر والافكار وتشكك كل أحد فيدينه ومذهبه ومقالته وقوله تعالى متفكين مشعر بهذا لان انفكاك الشي عن الشي موانف اله عند فعناه أن قلو بهم ماخلت عن تلك العقائد وماانفصلت عن الجزم الصحتها ممان بعد المبعث لم يبق الامر على تلك الحالة ( المسئلة الثانية) الكفاركانوا جنسين (أحدهما) أهل الكناب كفرق الهود والنصاري وكأنوا كفارابا حدائهم في دينهم ماكفروا به كقولهم عزير ابن الله والمسبيح ابن الله وتحريفهم كمَّابِاللَّهُ وَدِّينُهُ ﴿ وَالنَّانِي ﴾ المشركونَ الذِّينَ كَانُوا لاينسبُونَ إلى كتابُ فَذَكْرَاللَّهُ تعالى الجنسين بقوله الذين كغروا على الاجهال ثمأ ردف ذلك الاجهال بالتفصيل وهو قوله من أهل الكتاب والمشركين وههناسو الات (السوال الاول) تقدير الاتية لميكن الذين كفروامن أهل الكتاب ومن المشركين فهذا يقتضي ان أهل الكتاب منهم كافرومتهم ليس بكافر وهذا حقوأن المشركين منهمكافر ومنهمليس بكافر ومعلومأن هذا ليس بحق (والجواب) مزوجوه (أحدها) كلة من ههنا ليست للتبعيض باللتبيين كفوله فاجتنبوا الرجس من الاومان (ومانبها) ان الذين كفروا بمعمد بعضهم من أهل الكتاب و بعضهم من المشركين فادخال كلمة من لهذا السبب (وثااتها) أن يكون قوله والمشركين أيضاوصفالاهلالكناب وذلك لازالنصاري مثلثة والبهود عامتهم مشبهة وهذا كله شرك وقديقول القائل جاءني العقلاء والظرفاء يريد بذلك فوما باعيانهم يصغهم بالامرين وقال تعمالي الراكعون السماجدون الآحرون بالمعروف والساهون عن المنحكر والحافظون لحدوداللهوهذاوصف لطائفةواحدة وفيالقرآن منهذا الباب كثيروهو ان ينعت قوم بنعوت شتى يعطف بعضها على بعض بوا والعطف و يكون الكل وصف لموصوف واحد ( السوال الثاني) المجوس هل يدخلون في أهل الكتاب قلناذكر بعض العلاء انهم داخلهن ق اهل الكتاب لقوله عليه السلام سنواعهم سنة أهل الكتاب وأنكره الا خرون قال لانه تعسالي انمساذكر من الكفار من كأن في بلاد العرب وهم اليهود والنصاري قال تعالى حكاية عنهم أن تقولوا انما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا والطائفتان هم اليهود والنصاري ( السوال الشالث ) ما القائدة في تقديم أهل الكتاب في الكفر على المشركين حيث قال لم يكن الذي كفروا من أهل الكتاب والمشركين ( الجواب) ان الواولاتفيد الترتيب ومع هذا فقيسه فوالد (أحدها) ان السورة مدنية فكان أهل الكتاب هم المقصودون بالذكر ( وثانيها ) أنهم كانوا علاء بالكتب فكانت قدرتهم على معرفة صدق محدأتم فكان اصرارهم على الكفر أقبح (واللها) انهم لكونهم علاء يغتدي غيرهم بهم فكان كفرهم أصلا لكفر غيرهم فلهذا

وانفكاك الشي عن الشي أنيزيله بعد النحامه كالعظم اذا انفكمن مغصله وفيد اشارة الىكالوكادة وعدهم أىلم يكونوا مفارقين للوعدالذكور بلكانوا مجوين عليه عازمين على أنجاز، (حتى تأثيم البنتة) التي كأنوا قسدجعلوا الهانهاميقا تالاجماع الكلمة والاتفاقعلي الحق فععلوم ميقساتا للانفكاك والافمتراق واخلاف الوعدوالعبع عن اتبانها بصيفة المشارع باعتيار حال المحكى لاباعتبار حال الحكامة كإفي قوله تعالى واتيعواماتناواالشياطين أى تلت وقوله تعمالى (رسول) مدل من البنة عبرعنه عليد السلام بالبنعة للإبدان بغاية ظهورأمره وكونه ذلك الموعود في الكيتابين وقوله تعالى (من الله) متعلق بمضمر هوصفة لرسول موكد لمساأفاده التذوين من الفخامة الذاتية بالفخامة الاضافية أي

قدموا في الذكر ( ورابعها ) انهم لكونهم علاه أشرف من غيرهم فقدموا في الذكر (السؤال الرابع) لمقال من أهل الكتاب ولم يقل من اليهود والنصاري (الجواب) لان فوله من أهل الكتاب بدل على كونهم علاء وذلك يفتضي امامن يدته ظهم فلاجرم فكروا بهذا اللقب دون البهودوالنصاري أولان كونه عالما يقتضي مزيد قبح في كفره فذكروا بهذا الوصف تنبيها على ثلث الزيادة من العقاب ( المستلة الثالثة ) هذه الا بفغيها أحكام تتعلق بالشرع (أحدها) انه تعالى فسر قوله الذين كفروا بأهل الكتاب و بالشركين فهذا يقتضي كون الكل واحدا في الكفر فن ذلك قال العلاء الكفر كله ملة واحدة فالمشرك برثاليهود وبالعكس والثاني انالعطف أوجب المغابرة فلذلك نقول الذمي ليس بمشرك وقال عليه السلام غيرنا كجي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم فاثبت التغرقة بين الكتابى والمشرك ( الثالث ) تبديد كرأهل الكتاب انه لا يجوز الاخترار بأهل العلم اذقد حدث في أهـل القرآن مثل ماحدث في الام الماضبة ( المسـئلة الرابعة ) قال القفال الانفكاك هوانفراج الشيُّ عن الشيُّ وأصله من الفك وهوالقُّيم والزوال ومنه فككت الكناباذا أزات خمم ففقعنه ومنع فكاك الرهن وهو زوال الأنعلاق ألذي كان عليه الاترى انضد قوله انفك الرهن غلق الرهن ومنه فكاك الاسيروفكه فثبت أن انفكاك الشيُّ عن الشيُّ هو أن يز لله بعدالكمامه به كالعظم اذا انفك من مفصله والمعني أنهم متشبثون بدينهم تشبثاقو بالايز يلونه الاعندمجي البينة وأماالبينة فهي الجنة الظاهرة التي بما يتمر الحق من الباطل فهي من البيان أوالبينونة لانها تبين الحق من الساطل وقى المراد من البينة في هذه الآية أقوال ( الاول ) أنها هي الرسول تمذ كروا في انه لم سي الرسول بالبينة وجوها ( الاول ) ان ذاته كانت بينة على نبوته وذلك لانه عليه السلام كان في نهاية الجدق تفرير النبوة والرسالة ومن كان كذابا منصنعافاته لايتأتى مندذلك الجد المتناهى فلم يبق فيدالاأن يكون صادقا أومعتوها والثاني معلوم البصلان لانه كان في غاية كال العقل فلم يبق الاانه كان صادقا ( الثاني ) ان مجوع الاخلاق الحاصلة فيمكان بالغا الى حدكال ألاعجاز والجاحظ قررهذا المعنى والغزالي رخد اللقنصر في كتاب المنقذ فاذا لهذين الوجهين سمى هو في نفسه بانه بينة (الثالث) أن مجراته عليه السلام كانت في غاية الظهور وكانت أيضافي غاية الكثرة فلاجتماع هذين الامرين جعل كانه عليه السلام في نفسه بينة و تحية ولذلك مماه الله تعالى سيزاجا منيرا واحتج القائلون بإن المراد من البينة هوالرسول بقوله تعالى بعدهذه الآية رسول من الله فهو رفع على البدل من البينة وقرأ عبدالله رسولا حالا من البينة قالوا والالف واللام في قوله البينة للتعريف أي هوالذي سبقذ كره في التوراة والانجيل على لسان موسى وعيسى أو يقال انها للتفغيم أي هو البينة التي لامزيد عليها أوالبيئة كل البينة لانانتعريف قد يكون للنفخيم وكذا التنكيروقد جعهماالله ههنا فيحق الرسول عليه السسلام فبدأ بالنعريف وهولفظ

رسول وأى رسول كائن منه تعالى وقوله تعالى (يتلو) صفة أخرى له أو حال من الضمير في متعلق الجسار (صحفا مطهرة) أي منزهة عن الباطل لايأتيه الباطل من بين مديه ولامن خلفه أومن أن يمسمه غسير المطهرين ونسبة تلاوتها اليه عليه السلام من حيثان تلاوة مافيها عمراة تلاوتها وقوله تعالى (فيها كتب فيد )صفة الصحفا أوحال من ضمرها في مطهرة و مجوز أن بكون الصغة أوالحال الجسار والمجرور فقط وكتبررتفع بهعلى الفساعلية ومعني فمه مستقيمة ناطقة بالحق والصواب وقوله تمالي (وماتفرق الذين أوتوا الكتاب) الح كلام مسوق الحاية تشنيع أهل الكتاب خاصة وتغليظ جناياتهم بيان أن ما نسب اليهم من الانفكاك لم بكن لاشتباه ما **ق** الامر بلكان بعدوضوح الحق وتبينالحال وانقطاع الاعذار

البينة تمثني بالتنكبر فقال رسول من الله أي هو رسول وأي رســول ونظيره مأذ كره الله تعالى فى الثناء على نفشه فقال ذوالعرش المجبد ثم قال فعال فنكر بعد النعريف (القول الثاني) ان المرادمن البينة مطلق الرسل وهوقول أبي مسلم قال المراد من قوله حتى تأتيهم البينة أى حتى تأتيهم رسمل من ملائكة الله تتلوعليهم ضحفا مطهرة وهو كقوله تعمالي يستلك أهل الكتاب أن ننزل صليهم كتابا من السماء وكاهوله بليريدكل أمرئ منهم أن يوئتي صحفامنشرة ( القول الثالث ) وهوقول فتادة وابن زبدالبينة هي القرآن ونظيره قوله أولم تأنهم بينة ماقى التحف الاولى ثمقوله بعد ذلك رسول من الله لابدقيه من مضاف محذوف والتقدير وذلك البينة وحى رسول من الله يتلوصحفا مطهرة اما قوله تعالى يتلوصحفا مطهرة فبها كتب قيمة فأعلم ان الصحف جم صحيفة وهي ظرف للكنوب وفي المطهرة وجوه (أچدها) مطهرةعن الباطل وهي كقوله لايأ تيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه وقوله مر فوعة مطهرة (وثانيها) مطهرة عن الذكر القبيع فان القرآن يذكر بأحسن الذكر ويثني عليه أجسن الناء (وثالثها) أن يقال مطهرة أي ينبغي أن لا يسها الاالمطهرون كفوله تعالى في كناب مكنون لايمسه الاالمطهرون واعلم أن المطهرة وان جرت نعتاللصحف في الظاهر فهي نعت لمافي الصحف وهوالقرآن وقوله كتب فيه قولان (أحدهما) المرادمن الكتب الآيات المكتوبة في الصحف (وانثاني) قال صاحب النظم الكتب قديكون ععنى الحكم كقوله كتبالله لاغلبن ومندحديث العسيف لاقضين بينكما بكتاب الله أى بحكم الله فيحتمل أن يكون المراد من قوله كتب قيمة أى أحكام فيمة أماالقيمة ففيها قولان (الاول) قال الزجاج مستقيمة لاعوج فيهاتبين الحق من الباطل من قام يقوم كالسميد والميت وهو كقواهم قام الدليل على كذا اذا ظهر واستقام ( الثاني )أن تكون القيمة عمني القائمة أي هي قائمة مستقلة بالحية والدلالة من قولهم قام فلانبالامر يقوم بهاذا أجراه على وجهه ومنه يقسال للقائم بأمر القوم القيم فانقيل كيف نسب تلاوة الصحف المطهرة الى الرسول مع أنه كان أميا فلنا آذا تلا مثل المسطور فى الما المحمف كان تاليا ما فيها وقد جاء في كتاب منسوب الى جعفر الصادق أنه عليه السلام كان يقرأ من الكتاب وانكان لايكتب ولعل هذا كان من مجزاته أما قوله تعالى وماتفرق الذين أوتوا الكتاب الامن بعدماجاتهم البينة فغيدمسائل ( المسئلة الاولى ) في هذه الآية سوال وهو انه تعالى ذكر في أول السورة أهل الكتاب والمشركين وههنا ذكرأهل الكتاب فقط فاالسب فيه وجوابه من وجؤه ( أحدها )ان المشركين لم يقروا على دينهم فن آمن فه والمرادومن لم يومن قتل بخلاف أهل الكتاب الذين يقرون على كغرهم ببذل الجزية (وثانبها) ان أهل الكتاب كانواعالين بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم بسمبب انهم وجدوها في كتبهم فاذا وصفوا بالنفرق معالم كان من لاكتابله ادخل ق هذا الوسف ( المسمثلة الثانية ) قاالجبائي هذه الآية تبطل قول القدرية الذين

عا في تضاعيفه من الاحكام والاخبارالتي منجلتها نعوت النبي عليه الصلاة والسلام بعدد كرهم فيماسبق بما هوجارمجري اسم الجلس للطائفتين ولماكان هوالاء والمشركون باعتيار اتفاقهم على الرأى المذ كورقي حكم فريق واحدعبرغاسدرعهم صفيب الاتفاق عند الاخبار بوقوهه بالانفكاك وعنديبان كيفيةوقوعه بالتفرق اعتبار الاستقلال كلمن فريقي الالكناب والذانابأنانفكاكهم عن الرأى المذكورايس بطريق الاتفاق على رأى آخر بل بطر بق الاختلاف القديم وقوله تمالي ( الا من يعدما سانته البينة) استثناء مفرغ منأعم الاوقات أىوماتفرقوا فىوقت من الاوقات الامن بعد إماجا تنهم الجدالواضعة الدالة على الدرسول الله صلى الله عليدوسلهو الموعودفي كتابهم ولالة جلية لاربب فيهاكفوله تعالىومأاختلف الذبن

غالوا انالناس تفرقوا في الشقاوة والسعادة في أصلاب الآباء قبل ان تأتبهم البينة (والجواب)ان هذاركيك لان المرادمة علمالله بذلك وارادته له ماصل في الازل أما فلهوره من المكلف فاعاوقع بعد الحالة المخصوصة (المسئلة الثالثة) قالواهده الآية دالة على انالكفر والنفرق فعلهم لاانه مقدر عليهم لانهقال الامن بعدماجاءتهم البينة تمقال أوتوا الكناب أىانالله وملائكته آناهم ذلكفالخير والنوفيق مضاف المالله والشر والتفرق والكفر مضاف اليهم (المسئلة الرابعة) المقصود من هذه الآية تسلية الرسول صلى الله عليه وسلم أي لايغمنك تفرقهم فليس ذلك لقصور في الجِمْ بل لعنادهم فسلفهم هكذاكانوا لميتفرقوافي السبت وعبادة البجل الامن بعد ماجاءتهم البينة فهي عادة قديمة الهم المنه من المنعالي ( وماأمروا الالبعيدواالله مخلصين له الدين حنفاء و يقيموا الصلاة و يؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في قوله وماأمروا وجهان (أحدهما) أن يكون المراد وماأمروا فيالتوراة والأبجيل الابالدين الحنيني فيكون المراد انهم كانوا مأمورين بذلك الاانه تعالى لما تبعد بقوله وذلك دين القيمة علنا انذلك الحكم كاأنه كان مشروعا في حقهم فهومشروع في حقنا (وثانيها) أن يكون المراد وماأمر أهل الكتاب على اسان مجد صلى الله عليه وسلم الابهذه الاشياء وهذا أولى اللائمة أوجه أز أحدها) ان الآية على هذا النقدير تفيد شرعا جديداو جل كلام الله على مايكون أكثر فائدة أولى (وثانيها) وهوان ذكر مجدعليد السلام فدمر ههناوهو قوله حنى تأتيهم البينة وذكر سائر الانبياء عليهم السلام لم يتقدم (و اللها) انه تعالى ختم الآية بقوله وذلك دين القيمة فعكم بكون ماهومتعلق هذه الآية دينا قيما فوجب أن يكون شرعاق حقنا سواءقلنا بانه شرع من قبلنا أوشرع جديد يكون هذا بانا لشرع محد عليه السلام وهذا قول مقائل ( المسئلة الثانية ) في قوله الاليعبدواالله دقيقة وهي أن هذه اللام لام الغرض فلا يمكن حله على ظاهره لانكل من فعل فعلالفرض فهوناقص لذاته مستكمل بذلك الفرض فلوفعل الله فعلالغرض لكان تاقصالداته مستكملا بالغير وهومحسال ولان ذلك الغرض انكان قديما زممن قدمه قدم الفعل وانكان محدثا افتقرالى غرض آخر فازم النسلسل وهومجال ولانه انعجز عن تحصيل ذلك الغرض الا بتلك الواسطة فهوعاجر وانكان قادرا عليه كان توسيط تلك الواسطة عيثا فثبت انه لايمكن حله على ملاهره فلابدفية من التأويل ثم قال الغراء العرب تجعل اللام في موضع أن فى الامر والارادة كشرا منذلك قوله تعالى يريدالله ليبين لكم ويريدون ليطفئوا وقال فى الامر وأمرنا لنسلم وهي في قراءة عبدالله وماأمروا الاان يعبدوا الله فثبت أن المراد وماأمروا الأأن يعبدواالله مخلصين لهالدين والاخلاص عبارة عن النية الخالصة والنية الخالصة لماكانت معتبرة كانت النية معتبرة فقددات الآية على انكل مأمور به فلابد وأن يكون منويا ثم قالت الشافعية الوضوء ما موربه في قوله تعالى ا ذا قتم الى الصلاة

و قولدتمالي (وماأمروا الالمعيدوا الله) جلة حالية مغيدة الغاية قيم مافعلواأي والحال أنهم ماأمروا عاأمرواني كتابهم الالاجسلأن يعيدواالله وقبلاللام عمدي أن أي الامأن يعمدوا الله ويعضده قراءة الأأن سبدواالله (مخلصين لدالدين) أي جاعلين دينهم خالصاله تعالى أوساعلين أنفسهم خالصة له تعالى فى الدين (حنفاء) مائلين عن جيم العقسائد الزائغسةالي الاسلاء

فاغسلوا وجوهكم وذلت هذه الآيذعلي أنكل مأمور به يجب أن يكون منو بافيلزم من ججوع الآيتين وجوب كون الوضوء منوياوأما المعتزلة فأنهم يوجبون تعليل أفعال الله وأحكامه بالاغراض لاجرم أجرواالآبة على ظاهرها فقالوا معنى الآية وماأمر وابشي الالاجل ان يعبدوا الله والاستدلال على هذا القول أيضا قوى لان النقدير وماأمروا بشئ الالبعبدوا الله مخلصين له الدين في ذلك الشئ وهذا أيضا يقتضي اغتبار النه في جبع المأمورات فان قيل النظر في معرفة الله مأمور به ويستحيل اعتبار النبة فيه لاناانية لايمكن اعتبارها الابعد المعرفة فاكان قبل المعرفة لايمكن اعتبارالنية فيه قلناهب اندخص عومالآية فهذه الصورة بحكم الدليل العقلي الذي ذكرتم فيبتى في الباقي حجة ( المسئلة الثالثة ) قوله أمروا مذكور يلفظ مالم يسم فأعله وهوكفوله كتب عليكم الصيام كتب عليكم القصاص قالوافيد وجوه (أحدها) كانه تعالى يقول العبادة شاقة ولاأر يدمشقنك ارادة أصلية بلارادتي لعبادتك كأرادة الوالدة لحامتك ولهذا لماآل الامر إلى الرحمة قال كتب ربكم على نفسه الرحمة كتب في قلو بهم الايمان وذكر في الواقعات اذا أراد الاب من ابنسه عملا يقول له أولا بنبغي أن تفعل هـــذا ولا بأمره صر يحالانه ريما يردعليه فتعظم جنابته فههنا أيصالم بصرح بالامر اتخف جناية الراد (وثانيها) اناعلى القول بالحسن والقريم العقليين تقول كأنه تعالى يقول است اناالاً مر للعبادة فقط بل عقلك أيضاياً مركالان النهاية في التعظيم لمن أوصل البك نهاية الانعام واجبة في العقول ( المسئلة الرابعية ) اللام في قوله وماأمروا الاليعبدوا الله تدل على مذهب أهلالسنة حيث قالوا العبادة ماوجيت لكونها مفضية الى تواب الجنة أوالى البعدعن عقاب الثار بللاجل انك عيدوهورب فلولم يحصل فى الدين تواب ولاعقاب البتة ثم أمر لم بالعبادة وجبت لمحض العبودية وفيها أيضا اشارة الى انه من عبدالله للثواب والعقاب فالمعبسود في الحقيقة هو الثواب والعقاب والحق واسطة ونع ماقيل منآثر العرفان للعرفان فقدقال بالثاني ومنآثر العرفان لاللعرفان يل للعروف فقديناض لجة الوصول (المسئلة الخامسة) العبادة هي التذلل ومنه طريق معبد أي مقال ومن رعم انها الطاعة فقد أخطأ لانجاعة عبدوا الملائكة والمسيح والاصنام وماأطاعوهم ولكنق الشرعصارت اسما لكلطاعفله أديتله على وجه التذلل والنهاية في التعظيم واعلم ان العبادة بهذا المعنى لايستحقها الامن يكون واحدا فيذاته وصفاته الذاتية والفعلية فانكان لهمثل لم يجران يصرف اليد النهاية في النعظيم تم نقول لا بدني كون الفعل عبادة من شيئين (أحدهما) عاية التعظيم ولذلك قلنا انصلاة الصبي ليست بعبادة لانه لايمرف عظمة الله فلا يكون فعله في غاية التعظيم (والثاني) أن يكون وأمورابه ففعل اليهودي ابس بعبادة وان تضمن نهاية التعظيم لانه غيرمأمور به والتكنة الوعظية فيهان فعل الصبى ليس بعادة لفقد التعظيم وفعل اليهودي ليس بعبادة لفقدالامر فكيف يكون

ويقمواالصلاة ويؤتوا الزكاة) ان أريديهما مافي شريعتمسم من الصلاة والزكاة فالامر ظاهر وانأريد مافي شس بعشافعن أمرهم عما فى الكتابين أن أمرهم باتباعشر يستناأمرلهم بجميع أحكامها التي همامن جلتها (وذلك) اشارةالى ماذكر من عبادة الله تعالى بالاخلاص واقامة الصلاء وانتاء الزكاة ومأفيه من معني البعد للاشتعار بعلق رتدئه و بعد مراثه

(دين القيمة) أي دين الملة القيمة وقرى الدن القيمة على تأويل الدين بالملة هذا وقد قبل قوله تعالى لم يكن الذين كفروا الى قوله كتب قيمة حكامة لما كا نوا بقولونه قبسل مبعثه عليه السلام من أنهملا ينفسكون عن دينسهم الى مبعثسه ويعدون أنالنفكوا عندحيانذو يتفقواعلي الحقوقوله تعالى ومأ تفرق الذين أوتوا الكتباب الخبيبان لاخلافهم الوعد

ركوعك الناقص عبادة ولاأمر ولاتعظم (المسئلة السادسة) الاخلاص هوأن يأتي بالغمل خالصالداعية واحدة ولايكون لغيرها من الدواعي تأثير في الدعاء الى ذلك الفعل والنكت الوعظية فيه من وجوه (أحدها) كانه تعالى يقول عبدى لاتسع في اكشــار الطاعة بل في اخلاصها لاني مايذات كل مقدوري لك حتى أطلب منك كل مقدورك بل مذلتلك البعض فأطلب منك البعض فصفامن العشرين وشاةمن الاربعين لكن القدر الذى فعلته لمأرد بفعله سواك فلاتر دبط اعتك سواي فلاتستان من طاعتك لنفسك فصلا منأن تستثنيه الخيرك فن ذلك المباح الذي يوجد منك في الصلاة كالحكمة والتنحيح فهو حظ استثنيته لنفسك فانتني الاخلاص وأما الالنفات المكروه فداحظ الشيطسان (وثانبها) كانه تعالى فال ياعقل أنت حكيم لاتميل الى الجهل والسفه وأناحكيم لاأفعل ذلك البئة فاذالاتر يد الاماأريد ولاأريد الاماتريد ثم انه سبحانه ملك العالمين والعقل ملك الهذا البدن فكانه تعالى بفضله قال الملك لا يخدم الملك لكن نصطلح أجعل جيم ماأفعله لاجلك هوالذى خلق لكم مافىالارض جميعا فاجعلأنت أيضا جميع ماتفعله لاجلى وماأمر واالاليعبدواالله مخلصيناله الدين واهلم أنقوله مخلصين نصب على الحال فهو تنبيدعلي مايجب من تحصيل الاخلاص من أبتداء الفعل الى انتهائه والمخلص هو الذي يأتي بالحسن لحسنه والواجب لوجو به فيأتي بالفعل لوجهه مخلصا لربه لايريد رباء ولاسمعة ولاغرضا آخر بلقالوا لايجعل طلب الجنة مقصودا ولاالتجاة عن النسار مطلوباوانكانلايد مزذلك وفيالتوراة ماأريدبه وجهي فقليله كشيروماأريدبه غير وجهي فكشيره قليل وقالوامن الاخلاص أنلايز يدفى العبادات عبادة أخرى لاجل الغير مثلااأواجب من الاضعية شاة فأذاذ بحت اثنين واحدقله وواحدة للامير لم يجزلانه شرك وانزدت في الخشوع لان الناس يرونه لم يجز فهذا اذا خلطت بالعبادة عبادة أخرى فكيف واوخلطت بها محظو را مثل أنتتقدم على امامك يللايجو زدفع الزكاة الى الوالدين والمولودين ولاالى العبيد ولاالاماء لانه لم يخلص فاذاطلبت بذلك سرور والدك أوولدك يزول الاخلاس فكيف اذاطلبت مسرة شهوتك كيف يبني الاخلاص وقد اختلف ألفاظ السلف في معنى قوله مخلصين قال بعضهم مقرين له بالعبادة وقال آخرون قاصدين بقلوبهم رضاالله في العبادة وقال الزجاج أي يعبدونه موحدين له لايعبدون معم غيره ويدل على هذا قوله وماأمروا الاليعبدوله الهاواحدا أمافوله تعالى حنفاء ويقيموا الصلاة و يؤتواال كاة فغيه أقوال (الاول) قال مجاهد متبعين دين ايراهيم عليد السلام ولذلك قال ثم أوحينا اليك أن اتبع ملة ابراهيم حنيف وماكان من المشركين وهذا التفسير فيه لطيغة كانه سحانه لماعرأن التقليد مستول على الطباع لم يستجر منعد عن التقليد بالكلية ولم يستجز النعويل على النقليد أيضابالكلية فلاجرم ذكرقوما أجع الخلق بالكلية على تزكيتهم وهو ابراهيم ومنءمه فقال فدكانت لكم اسوة حسنة في ابراهيم

والذين معه فكانه تعالى قال انكنت تقلد أحدا فيدينسك فكن مقلدا ابراهيم حيث تبرأ من الاصنام وهذا غبرعجيب فانه قدتبرأ من نفسه حين سلها الى النيران ومن ماله حين بذلك للضيفان ومن ولد، حين بذله للقر بان بل روى أنه سمع سبوح قدوس فاستطابه ولمهر شخصا فاستعاده فقال أمابغيرأ جرفلافيدل كل ماملكه فغلهم لهجبريل عليه السلام وقال حق لك حيث سماك خليلافغذ مالك فان الفائل كنت أنابل انقطم الى الله حتى عن جبريل حين قال له أمااليك فلا فالحق سيمانه كانه يقول ان كنت طيدا فاعبد كعبادته فاذالم تتزك الحلال وأبواب السلاطين أما تترك الحرام وموافقة الشياطين فأنلم تقدر على متابعة ابراهيم فاجتهد في منابعة ولده الصبي كيف انقاد الحكم ربه معصغره فد عنقه لحكم الروايا وان كنت دون الرجل فاتبع الموسوم بنقصان العقلوهو أمَّ الذبيح كيف تجرعت ثلث الغصة تم انالمرأة الحرة نصف الرجل فان الثننين يقومان مقام الرجل الواحد في الشهادة والارث والرقيقة نصف الحرة بدليل ان للعرة لبانين من القسم فهاجر كانت ربع الرجل ثم انظر انهاكيف أطاعت ربها فتحملت المحنة في ولدها ثم صبرت حين تركها الخليل وحيدة فريدة في جبال مكة بلاماء ولازاد وانصرف ولايكلمها ولايعطف عليها قالتآلله أمرك بهذافأومأ رأسه نع فرصبت بذلك وصبرت على تلك المشاق (والقول الثاني) المراد من قوله حنفاء أي مستقيمين والحنف هوالاستقامة وانما سمي مائل القدم أحنف على سبيل النفاؤل كقو لنا للاغمي بصبر وللهلكة مفسازة ونظيره قوله تعالى انالذين قالوا ربناالله ثم استفاموا أهدناالصراط المستقيم (القول الثالث) قال ابن عباس رضي الله عنهما حجاجا وذلك لانه ذكر العباد أولائم قال حنفاء وانما قدم الحبم على الصلاة لان في الحبح صلاة وانفاق مال (الرابع) قال أبوقلابة الحنيف الذي آمن بجميع الرسل ولم يستثن أحدامنهم فن لم يؤمن بأفضل الاتبياء كيف يكون حنيفا (الخامس) حنفاء أي جامعين لكل الدين اذالحنيفية كل الدين قال عليه السلام بعثت بالحنيفية السهلة السمعة ( السادس ) غالفنادة هي الخنان وتحريم نكاح المحارم أي مخنونين محرمين لنكاح الام والمحارم فقوله حنفاء اشارة الى النبي ثم أردفه بالاثبات وهو قوله ويقيموا الصلاة (السابع) قال أبومسلم أصله منالحنف فيالرجل وهوادبار ابهامهاعن أخواتها حتى يقبل على ابهام الاخرى فيكيون الجنيف هوالذي يعدل عن الاديان كلها الى الاسلام (الثامن) قال الربيع بن أنيس الحنيف الذي يستقبل القبلة بصلاته واعاقال ذلك لانه عند التكبيريقول وجهت وجهى للذي فطرالسموات والارض حنيفا وأماالكلام في اقامة الصلاة وابناء الزكاة فقدم مراراكثيرة ممقال وذلك دين العيمة وفيه مسائل (المسئلة الاولى) قال المبرد والزجاج ذلك دين الملة الفيمة فالقيمة نعت لموصوف محذوف والمراد من القيمة اما المستقيمة أوالما تمه وقد ذكرنا هذين القولين في قوله كتبقيمة وقال الفراء هذا من

وتعكنسهم الامر بجعلهم ماهو سبب لانفكا كهمعن دينهم الباطلحسبما وعدوه سيبا أشياتهم عليه وعدم انفكاكه معند ومثلذلك بأن نفول الفقيرالفاسق لن يعظه لاأنفك عماأنافيدحتي أستفئ فنستغنى فعزداد فسقافيقولله وأعظه لم تكن منفكا عن الفسق حتى توسىر ومأعكفت عل القسسق الابعد البسار وأنت خيعر بأن هذا انمسا يتسني بعد اللشا والتي على

اصافية النعت الى المنعوت كقوله ان هيذالهو حق البقين والهاء المبالغية كافي قوله كتبقية (السئلة الثانية) في هذه الآية اطائف (احدها) ان الكمال في كل شي اعا بحصل اذاحصل الاصل والفرع معا فتوم أطنبوا في الاعال من غبر احكام الاصول وهم البود والنصاري والمجوس فانهم باأنعبوا أنفسهم في الطاعات ولكنهم ماحصلوا الدن الحق وقوم حصلوا الاصول وأهملوا الفروع وهم المرجئة الدين قالوالايضر الذنب معالايمان والله تعالى خطأ الغريقين في هذه الآية وبين انه لابد من العلم والاخلاص في قوله مخلصين ومن العمل في قوله و يقيموا الصلاة و يو تو الزكاة تم قال وذلك المجموع كله هودن القيمة أى البينة المستقيمة المعتدلة فكما انجموع الاعضاء بدن واحد كذا هذا المجموع دينواحد فقلب دينك الاعتقاد و وجمالصلاة ولسانه الواصف لحقيته الزكاة لانباللسان يظهر قدر فضلك وبالصدقة يظهر قدردينك ثم انالقيم من يقوم عصالح من يعجز عن اقامة مصالح نفسد فكانه سجمانه يقول القائم بمحصيل مصالحك عاجلا وآجلاهوهذه االمجموع واظيره قوله تعال دنياقيما وقوله فيالقرآن قيما لينذر بأساشديدا لان القرآن هوالقيم بالارشاد الى الحق و يؤيده قوله عليه السسلام من كأن في عمل الله كانالله في عمله وأوجى الله تعالى الى داود بادنيا من خدمك فاستخدميد ومن خدمني فاخدميه وثانيها انالحمنين فأفعالهم هممثل الحق سجانه وذلك بالاحسان اليعبيده الملائكمة وذلك بأناشتغلوا بالتسبح لخالقهم فالاحسان من الله لامن الملائكة والتعظيم والعبودية من الملائكة لامن آلله ثمان الانسان اذا حضرعرصسة القبامة فيغول الله مباهيا بهم ملائكتي هو لاء أمثالكم سبحوا وهلاوا بل في بعض الافعـــال أمثالي أحسنوا وتصدقوا نمانىأ كرمكم ياملائكتي بمجردماأتيتم بهمنالعبوديةوأنتم تعظموني بمجرد مافعلت من الاحسان فهولاء جعوا بين الامر ين أقاموا الصلاة أتوأ بالعبودية وآتواالزكاة أتوا بالاحسان فأنتم صبرتم على أحدالامرين وهم صبروا على الامرين فتتعجب الملائكة منهم وينصبون اليهم النظارة فلهذاقال والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام علبكم عاصبرتم أفلا يكون هذا الدين قيما ( وثالثها ) ان الدين كالنفس فحياة الدين بالمعرفة تم النفس العالمة يلاقدرة كالزمن العاجز والقادرة بلاعسلم مجنونة فاذا اجتمعالم والقدرة كانتالنفس كأملة فكذا الصلاة للدين كالعملم والزكاة كالقدرة فاذا اجتمعنا سمى الدين قيمة (ورابعها) وهوفائدة الترتيب ان الحكيم تعالى أمر رسوله ان يدعوهم الى أسهل شئ وهوالقول والاعتقاد فقال مخلصين ثملا أجابوه زاد فسألهم الصلاة التي بعدادا أمهاتبتي النفس سالمة كاكانت عملاأ جابوه وأراد منهم الصدقة وعلمانهاتشق عليهم قال لازكاة في مال حتى يحول عليه الحول ثم ذكر الكل قال وذلك

دين القيمة ( المسئلة الثالثة ) الحبيم من قال الايمان عبارة عن مجموع القول والاعتقاد

والعمسل بهذه الآية فقال ججوع القول والفعل والعمل هوالدين والدين هو الاسلام

تقدير أنيراد بالتغرق تفرقهم عنالحق بأن مقال النفرق عن الحق مستازم لاشات على الباطل فكائنه قيل وماأجهوا علىدينهم الامن بعد ماجاءتهمالينة وأماعلي تقديرأن يرادبه تغرقهم فرقافنهم منآمن ومنهم من أنكر ومنهسم من عرف وعالد كاجموزه القسائل فلا فتأمسل (انالذين كغروا من أهلالكتابوالمشركين في ارجهم )يان لحال الغريفين فيالآخرة بعسد يسان

والاسلام هوالايمان فاذاجحوع القول والفعل والعمل هوالايسان لانه تعالى ذكر في هذه الآية مجموع هذه الثلاثة ممقال وذلك دين القيمة أي وذلك المذكور هودين القيمة واعما قلنا انالدين هوالاسلام لقوله تعالى إن الدين عنسدالله الاسلام واعساقلنا أن الاسلام هوالاعان لوجهين ( الاول ) ان الاعان او كان غسير الاسلام لما كان مقبولا عنداللة تعالى لقوله تعالى ومن يبتغ غيرالاسلام دينا فلن يقبل منه لكن الايمان بالاجماع مفبول عندالله فهواذاهين الاسلام ( والثاني ) فوله تعالى فاخرجنا من كان فيها من المؤمنين فاوجدنا فبها غسير بيتمن المسلين فاستئناه المسلم من المؤمن يدل على ان الاسلام بصدق عليه وافائبت هذه المقدمات ظهر انججوع هذه الثلاثة اعني القول والفعل والعمل هوالايمسان وحينتذ يبطل قول من قال الايمسان اسم لمجرد المعرفة أولمجرد الافرار أولهمامها (والجواب) لملايجوز أن تكون الاشارة بقوله وذلك الى الاخلاص فقطوالدليل هليه اناعلي هذا التقدير لانحتاج الىالاضمار وأنتم تحناجون الى الاسمار فتقولون المراد وذلك المذكور ولاشك أن عدم الامتعار أولى سلنا أن قوله وذلك اشارة الىجموع ماتقدم لكنه يدل على انذلك المجموع هوالدين القيم فلم فلتم ان ذلك المجموع هوالدين وذلك لان الدين غبروالدبن القيم غبر فالدين القيم هوالدين الكامل المستقل بنفسه وذلك انما يكون اذاكان الدين حاصلا وكانت آثاره وتنافيه معدحاصلة ايضا وهي الصلاة والزكاة واذالم يوجد هذا الجموع لم يكن الدين القيم حاصلا لكن لم قلتم ان أصل الدين لايكون ساصلا والمزاع ماوقع الافيه والله أعلم الله قوله تعالى ( ان الذين كفروامن أهل الكتاب والمشركين في نارجه بم خالدي فيهاأ و نثل هم شر البرية ) اعلانه تعالى لماذ كرحال الكفار أولافي قوله لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين ثم كلاالفريفين فبدا أيضا بحال الكفار فقال ان الذين كفروا واعلم انه تعالى ذكرمن أحوالهم أمرين (أحدهما) الخلود في نارجه نم ( والثاني ) الهم شراخلق وههنا سؤلات (السؤال الاول) لم قدم أهل الكتاب على المشركين في الذكر ( الجواب) من وجوه (أحدها) انه عليه الصلاة والسلام كان يقدم حق الله سبحانه على حق نفسد الاترى انالقوملا كسروا رباعيته فالاللهماهدقومي فانهم لايعلون ولمافاتند صلاةالعصر يوم الخدق قال اللهم املاء بطولهم وقبورهم نارا فكانه عليه السلام قال كانت المنسر بذ تمعلى وجدالصورة وفي يوم الخند على وجدالسيرة التيهي الصلاة ثمانه سبحانه قضاه ذلك فقال كاقدمت حقى على حقك فانا أيضاأ قدم حقك على حق نفسى فن ترائا الصلاة طول عره لايكفرومن طعن في شعرة من شعراتك يكفرا ذاعرفت ذلك فنفول أهل الكتاب ماكانوا يطعنون في الله بل في الرسول وأما المشركون فانهم كانوا يطعنون في الله فل أراداللة تعالى في هذ الآية أن يذكر سوء حالهم بدأ أولاقي النكاية بذكر من طعن في

سالهم في الدنياوذكر المشركين لثلا يتوهم اختصاص الحكم بأهل الحكتاب حسب اخصتاص مشاهدة شواهدالتبوة في الكتاب بهيرومعني كوتهم فها أنهم يصيرون اليها يوم القيامة وإبراد الجحلة الاسمية للإيذان بصقق مضمونها لاعمالة أوأنهم فيهاالآن اماعلى تنزيل ملابستهم لمابو جبها منزلة ملابستهم لها واماعلى أن ماهم قبد منالكفروالمعاصيعين النسار الأأفهاظهرت

فيهذه النشأة بصور عرضية وستخلعها في النشأة الآخرة وقظهر بصورتها الحقيقية كامر في قوله تعالى وان جهنم لحيطة بالكافرين في سورة الاعراف (خالدين فها)حال من المستكن أفى الخبر واشتراك الفريقين فيدخول دارالعداب بطريق الخلود لايناق تفاوت عذابهم في الكيفيسة فأنجهم ذركات وعذام األوان (أولئك) اشارة اليهم باعتباراته سافهم يماهم فيه من القبائح المذكورة ومأفيد منءمعني البعد للاشعبار بغياية بعد منزلتهم في الشر أي أولئك البعداء المذكورون (همشر اليرية) شر الخلقية أى أعسالا

محمدعليه الصلاة والسلام وهم أهل الكتاب ثم ثانيا بذكر من طعن فيه تعسالي وهم المشركون (وأنابها)ان جناية أهل الكناب في حق الرسول عليه السلام كانت اعظم لان المشركين رأوه صغيرا ونشافيا بينهم تمسفه احلامهم وأبطل أديانهم وهذا أمرشاق أما أهل الكتاب فقد كأنوا يستفصون برسالته ويقرون بمبعثه فلما يهاءهم انكروه مع العلم به فكانت جنايتهم أشد (السوال الثاني) لم ذكر كفروا بلفظ الفعل والمشركين باسم الفاعل (والجواب) تنبيها على انأهل الكتاب ماكانوا كافرين من أول الامر لانهم كانوا مصدقين بالنوراة والانجيل ومقرين بمبعث محمدصلي اللهعليه وسلم تمانهم كفروا يذلك بعدمبعثه عليه السلام بخلاف المشركين فانهم والدوا على عبادة الاوثان وانكار الحشروالفيامة (السؤال الثالث) ان المشركين كانوا ينكرون الصائع وينكرون النبوة وينكرون القيامة أماأهل الكتاب فكانوا مقرين بكل هذه الاشياء آلاانهم كانوا منكر ين لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم فكان كفرأهل الكتاب أخف من كفر المشركين واذاكان كذلك فكيف يجوز النسوية بين الغريفين في العذاب ( والجواب ) بقسال بترجهنام اذاكان بعيدالفعرفكائه تعالى يقول تكبروا طلبا للرفعة فصاروا الىأسفل السافلين لم انالفريقين واناشتركاني ذلك لكنه لاينافي اشتراكهم فيهذا القدر تفاوتهم فرمرا تب العداب واعلمان الوجه في حسن هذا العداب ان الاساءة على قسمين اساءة الى من أساء البك واساءة الى من أحسن البك وهذا القسم الثاني هو أقبيم القسمين والاحسان أيضا على قسمين إحسان الى من أحسن اليك واحسان الى من أساء اليك وهذا أحسن القسمين فيكان احسان الله الى هو لا، الكفيار أعظم أنواع الاحسان واساءتهم وكفرهم أقبح أنواع الاساءة ومعلوم انالعقو بقانما تكون يحسب الجناية فبالشتم تعزيرو بالقذف حد وبالسرقة قطع وبالزنارجم وبالقنل قصاص بلشتم الممائل يوجب التعزير والنظر الشهزر الىالرسول يوجب القتل فلماكانت جنابة هوالاء الكفار أعظم الجنايات لاجرم استحقوا أعظم العقوبات وهونارجه نم فانهانار في وصنع عيق مظلم هائل لامفر عند البتة ثم كأنه قال قائل هب انه ليس هناك رجاء الفرار فمل هناك رجاء الاخراج فقال لابل يبقون خالدن فيها ثم كائنه فيل فهل هناك أحدرق فليه عليه فقال لابل يذمونهم و يلعنونهم لانهم شرالبرية (السوال الرابع) ماالسبب في أنهل مقل ههناخالدين فيهاأ بداوقال ق صفة أهل الثواب خالدين فيها أبدا (الجواب) من وجوه ( أحدهه) التنبية على انرحته أزيد من غضبه ( وثانبها ) أن العقو بات والحدود والكفارات تتداخل أماالثواب فاقسامه لاتتداخل (وثالثها ) روى حكاية عن الله انه قال ياداود حبيني الى خلق قال وكيف أفعل ذلك قال اذكر لمهرسعة رحتي فكان هذا من هذا الباب (السوال الخامس) كيف القراءة في لفظ البرية (الجواب) قرأ نافع البريثة بالهمزة وقرأ الباقون بغيرهمزوهومن برأ اللهالخلق والقياس فيهاالهمز الاانه تركيهمزه

كالنبي والذرية والخماجة والهمز فيدكارد الى الاصل المتوك في الاستعمال كما ان من همن التي كان كذلك وترك الهمزة فيه أجودوان كان المهمز هو الاصل لان ذلك صار كالشئ المرفوض المتروك وهمز من همز البرية يدل على فساد قول من قال انه من البرا الذي هوالتراب (المؤال السادس) ما الفائدة في قوله هم شرالبرية (الجواب) انه يفيد النفى والاثبات أى همدون غيرهم واعلم انشرالبرية جلة يطول تفصيلها شعرمن السراق لانهم سرقوامن كتاب الله صفة مجد صلى الله عليه وسلم وشرمن قطاع الطريق لانهم قطعوا طريق الحق على الخلق وشرمن الجهال الاجلاف لان الكبر مع العلم يكون كفر عنادفيكون أقبع واعلم انهذا تنبيه على ان وعيدعلا، السوء أعظم من وعيدكل أحد (السوال السابع) هذه الآية هل هي مجراة على عومها (الجواب) لابل هي مخصوصة بصورتين (احداهما) انمن تاب منهم وأسلم خرج عن الوعيد (والثانية) قال بعضهم لايجوز أنيدخل فيالآبة منءضي منالكفار لانفرعونكان شيرا منهم فاما الآية اللانبة وهي الآية الدالة على توال الموسنين فعامة فين تقدم وتأخر لانهم افضل الايم \* قوله تعسالي (أنالذين آمنوا وعلوالصاللات أوائك هم خير البرية) فيد مسائل (المسئلة الاولى) الوجد في حسن تفديم الوعيد على الوعد وجوه (أحدها) أن الوعيد كالدوا والوعد كالغدا ويجب تقديم الدواء حتى اذاصار البدن نقيا انتفع بالغذاءفان البدن غير الني كماغذوته زدته شرا هكذاقاله بقراط في كتاب الفصول (وتانبها) أن الجلد بعد الدبغ يصبرصالحا للداس والخف أماقبله فلاولنلك فان الانسان مي وقع في محنة أوشدة رجع الى الله فاذانال الدنيا أعرض على ماقال فلا تجاهم الى البراذاهم يشركون (وثالثها) انفيه بشارة كأنه تعالى يقول لما لمبكن بد من الامرين خمّت بالوعد الذي هو بشارة مني في أني أختم أمرك بالخير ألست كنت نجسا في مكان نجس ثم آخرجتك الى الدنياطاهرا أفلا أخرجك الى الجنة طاهرا (السئلة الثانية) احتج من قال ان الطساعات ليست داخلة في مسمى الايمان بان الاعمال الصسالحة معطوفة في هذه الآية على الايمان والعطوف غير المعطوف عليمه (المسئلة الثالثة) قال انالذين آمنوا ولم يقل أن الموَّمنين أشارة الى أنهم أقاموا سوق الاسلام حال كساده و بذلوا الاموال والمهج لاجله والهذا السبب استحقوا الفضيلة العظميكا قال لايستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل ولفظة أمنوا أي فعلوا الايسان مرة واعلم الاالدين يعتبرون الموافاة يحتجون بهذه الآية وذلك لانها تدل على ان من أتى بالايمان من واحدة فله هذا الثواب والذي يموتعلى المكفر لايكون له هذا الثواب فعلنا انه ماصدر الايمان عنه في الحقيقة قبل تحنك (المسئلة الرابعة) قوله وعلوا الصالحات من متسابلة الجم بالجم فلا يكلف الواحد بجميع الصالحات بل لكل مكلف حظ فعظ الغني الاعطاء وحظ الفقير الاخذ (المسئلة الحامسة) احتج بعضهم بهذه الآية في تفضيل البشر على

وهو الموافق لماسيأتي في حق المو منين فيكون فيحيز التعليل لخلودهم في النارأي شرهم مقاما ومصيرافيكون تأكيدا لفظاعة سالهروقري يالهمزعلى الاصل (ان الذين آمنوا وعملموا الصالحات) يسان لمحاسن أحوال المؤمنين اثر يبان سوء سال الكفرة جرياع السنة الغرآنية من شفــع الـــتزهيب يالنزغيب (أولئك) المنعوتون بماهو فيالغايد القاصية من الشرف والفضيلة من الايمان والطاعة (همخيرالبرية) وقرئ خيارالبريةوهو ال جمعخيرتحوجيد وجياد

الملك فالواروي أبوهر يرة انه عليمالسلام قال أتعجبون من منزلة الملائكة من الله تعالى

والذى نفسى بدملنزلة العبدالمو من عندالله يوم القيامة أعظم من ذلك واقروا ان شئتم انالذين آمنوا وعلوا الصالحات أولئك هم خيرالبرية واعلم ان هذا الاستدلال صعيف

الوجوه (أحدها) ماروى عن يزيد المحوى أن البرية بنوآدم من البراوهو التراب فلايدخل الملك فيه البته (وثانيها) انقوله انالذين آمنوا وعلواالصالحات غير مختص بالبشريل يدخل فيه الملك (وثالثها) أن الملك خرج عن النص بسائر الدلائل قالوا وذلك لان الفضيلة اهامكنتسبة أوموهو بةفان فظرت الىالموهو بة فاصلهم من نوروأ صلك من حأمسنون ومسكنهم دارلم يترك فيها أبوك معالزلة ومسكنكم أرض هي مسكن الشباطين وأيضا فصالحنا منتظمة بهم ورزقنها فيد البعض وروحنا فييد البعض تمهم العلاء ونحن المتعلون ثمانظر الىعظيم همتهم لاعيلون الي محقرات الذنوب ومن ذلك فأن الله تعالى لم يحكءنهمسوى دعوىالالهية حينقالومن يقلمنهماني الدمن دونه أي لوأقدموا على فَيْ بِ فَهُمتُهُم بِلَغْتَغَايِهُ لابِلِيقَ بِهَا الادعوى الربو بِيهُ وأنت أبداعبد البطن والفرج أَلْمَاالْعِيادَةَ فَهُمُ أَكْثُرُ عَبَادَةً مِنَالَتِنِي لانهُ تَعَالَى مَدْحَ الَّذِي بَاحِياءٌ تُلثي اللِّبل وقال فيهم يسبجون الليل والنهار لايفترون ومرة لايسأمون وتمام القول فيهذه المسئلة قدتقدم في سورة البقرة بخقوله تعالى (جزاو هم عندر بهم جنات عدن نجري من تحتها الانهار خالدين فيهاأبدا رضي الله عنهم ورضواعنه) اعلمأن النفسير ظاهر و عن نذكر مافيها من اللطائف في مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم أن المكلف لماتأ مل وجد نفسه مخلومًا من المحن والآفات فصاغه من أنجس شئ فيأنسيق مكان الى انخرج باكيالاللفراق ولكن مشتكيا منوحشة الحبس ليرحم كالذي يطلق منالحبس يغلبه البكاء ليرحم ثملميرحم بلشدته القابلة ولم يكن مشدودا في الرحم تملم عض قليل مدة حتى ألقوه في المهدوشدوه بالغماط ثملميمض قليل حتى سلوه الى اسناذ يحبسسه فالمكتب ويضربه على التعليم وهكذاالىأن بلغ الحلمثم بعدذلك شدبمساميرالعفل والتكليف ثمان المكلف يصيركا أنحير يقول من الذي يفعل في هذه الافعال مع انه ماصدرت عنى جناية فلم يزل يتفكر حتى ظفر بالفاعل فوجده عالمالايشبه العالمين وقادرا لايشبه القادرين وعرف انكلذلك وان

(جزاؤهم) بقسابلة ما الهم من الايمان والطاعة (عندر بهم جنات عدن تجرى من تحتمها الانهار) أن اريد بها الاغصان كاهوالظاهر الاغصان كاهوالظاهر فهر وان أريد بها فهو باعتبار الجزو فهو باعتبار الجزو فهو ناعتبار الجزو فهو ناعتبار الجزو فلما مروانا ما كان اخدود (خالدين فها أيدا) متعمين

كأنصورته صورة المحنة لكنحقيقته محض الكرم والرحمة فبترك الشكاية وأقبل على

الشكر تموقع فيقلب العبد ان يقابل احسسانه بالخدمةله والطاعة فجعل قلبه مسكسا

لسلطان عرفائه فكانالحق قال عبدي أنزل معرفتي في قلبك حتى لا تخرجها منهشي أو

يسبقها هناك فيقول العبد مارب أنزلت حباللدي فيقلبي ثمأخرجته وكداحب الاب

والاموحب الدنباوشهواتها وأخرجت الكلأماحبك عرفانك فلاأخرجهمامن قلي

ممانه لمابقيت المعرفة والمحبة فيأرض القلب انفجر من هذا الينبوع أنهار وجداول

فالجدول الذيوصل الى العين حصل منه الاعتبار والذم وصل الى الاذن حصل منه

استماع مناجاة الموجودات وتسبيحاتهم وهكذا فيجيع الاعضاءوالجوارح فيقول الله صدى جعلت قلبك كالجندل وأجريت فيه تلك الانهار دائمة مخلدة فانت مع عجزك وقصورك فعلت هذافاناأولى بالجود والكرم والرحمة فعنة بجنة فلهذا قال جزاوهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الانهار بل كان الكريم الرحم يقول عبدي أعطاني كل مأملكه وأناأعطيته بعض مافي ملكي وأناأولي منه بالكرم والجود فلاجرم جعلت هذا البعض منه موهو بادائما مخادا حتى بكون دوامه وخلوده جابرا لمافيه من النقصان الحاصل بسبب البعضية ( المسئلة الثانية ) الجزاء اسم لما يقع به الكفاية ومنه اجتزت الماشية بالحشيش الرطب عن الماء فهذا يفيد معنين (أحدهماً) انه يعطيه الجزاء الوافر من هم ينقص ( والثاني) انه تعمالي يعطيه ما يقعيه الكفاية فلايبتي في نفسه شيُّ ا الاوالمطلوب يكون حاصلا على ماقال ولكرفيها ماتشتهى أنفسكم (المسئلة الثالثة) قال جزاؤهم فاضاف الجزاءاليهم والاضافة المعلقة تدل على الملكية فكيف الجم يينه وبين قوله الذي أحلنا دارالمقامة من فضله (والجواب) أماأهل السنة فانهم يقولون انه اوقال الملك الكريم منحرك اصبعه أعطيته ألف دينار فهذا شرط وجزاء بحسب اللغة و بحسب الوصنع لايحسب الاستحقاق الذاتي فقوله جزاو هم يكفي في صدقه هذا المعني وأما المعتزلة فانهم فالوافي قوله تعالى الذي أحلنا دارالقامة من فضله ان كله من لابتداء الغاية غالمعني ان استحقاق هذه الجنان الماحصل بسبب فعضلك السابق فانك لولاانك خلقتنا وأعطيتنا القدرة والعقل وأزلت الاعذار وأعطيت الالطاف والالماوصلنا الىهذه الدرجة فانقبل فاذا كأن لاحق لاحد عليه في مذهبكم فاالسبب في التزام مثل هذا الانعام قلنا أنسأل عن انعامه الامسى حال عدمنا أوعن انعامه اليومي حال التكليف أوعن انعامه في غد القيسامة فان سألت عن الامسى فكانه يقول أنا منزه عن الانتفاع والمائدة مملوءة من المنسافع فلولم أخلق الخلق لضاعت هذه المنافع فكما ان من له مال ولاعيالله فأنه يشترى العبيد والجواري لينتفعوا باله فهوسجحانه اشترى من دارالعدم هذاالخلق لينتفعوا بملكه كماروي الخلق عيال الله وأمااليومي فالنعمان يوجب الاتمام بعد الشروع فالرحن أولى وأماالغد فإنامديونهم يحكم الوعد والاخبار فكيف لاأفي بذلك ( المسئلة الرابعة ) في قوله عندر بهم اطائف (أحداها) قال بعض الفقهاء لوقال لاشئ لى على فلان فهذا يُختص بالديونوله أن يدعى الوديعة واوقال لاشي لى عندفلان انصرف الى الوديعة دون الدين ولوقال لاشي على قبل فلان انصرف الى الدين والوديعة معا اذاعرفت هذا فقوله عندر بهم نفيدانه وديعة والوديعة عين واوقال افلان على كذا فهواقرار بالدين والعين أشرف من الدين فقوله عندر بهر يفيدانه كالمال المعين الجاضر العتيد فأن قبل الوديعة أمانة وغيرمضمونة والدن مضمون والمضمون خبرما كان غيرمضمون قلنا المضمون خبر اذاتصور الهلاك فيه وهذا فيحقالله تعالى محال

بفنون النعم الجسمانية والرواحانية وقى تقديم مدحهم بخير به البرية وذكر الجزاء المو دن بكون ما منعده تعالى والتعرض من عنده تعالى والتعرض المنافرة الى المنافرة الى المنافرة والمنافرة والمنافرة الى المنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة والم

بالابودمن الدلالة على غاية حسن حالهم مالا يفقى غاية حسن حالهم مالا يفقى مبين لما يتفصل عليهم زيادة على ماذكر من أجزية أعمالهم (ورضوا عنه) حيث بافوامن من المسارب ناصبتها من المسارب ناصبتها ولا اذن سمه ت ولا خطر وأتيح لهم مالا عين رأت ولا اذن سمه ت ولا خطر والرضوان (لمن خشى والرضوان (لمن خشى والرضوان (لمن خشى

فلاجرم قلناالوديعة هناك خيرمن المضمون (وثانيها) اذاوقعت الغننة في البلدة فوضعت مالك عندامام المحلة على سبيل الوديعة صرت فارغ القلب فههنا سقم الفتنسة في بلدة مدنك وحينئذ تخاف الشياطين من أن يغيروا عليها فضع وديعة أمانتك عندى فانى أكتب لك به كنابايتلي في المحاريب الى يوم القيامة وهوقوله جزاو هم عندر جهم حتى أسلم البك احوج ماتكون اليه وهوني عرصة القيامة ( وثالثها) انه قان عندر بهم وفيه بشمارة عظيمة كائه تعالى يقول أناالذي ربيتك أولاحين كنت معدوما صفراليد من الوجود والحياة والعقل والقدرة فغلقتك وأعطيتك كلهذه الاشياء فعين كنت معللقاأعطيتك هذه الاشياء وماضيعتك اترى انك اذا أكتسبت شيسأ وجعلنه وديعة عندى فاناأضيعها كلاان هذا بمالايكون (المسئلة الخامسة) قوله جزاؤهم عندر بهم جنات فيه قولان (أحدهما) انه قابل الجمع بالجمع وهو يقتضي مقابلة الفردبالفرد كالوقال لامرأتيه أوعبديه اندخلتماهاتين الدارين فأتماكفا فيعملهذا علىان يدخل كلواحدمتهما داراعلي حدة وعنأ بي بوسف لم يُعنث حتى يدخلا الدارين وعلى هذا ان ملكمة الهذين العبدين ودايل القول الاول جعلوا أصابعهم فيآذانهم واستغشوا ثبابهم فعلى القول الاول ببن أن الجزاء لكل مكلف جنمة واحدة لكن أدني تلك الجنات مثل الدنيا بمافيها عشر مرات كذاروي مرفوعا و بدل عليه قوله تعالى ومليكا كبيرا و يحتمسل أن يرادلكل مكلف جنات كاروى عن أبي يوسف وعليه يدل القرآن لانه قال ولمن خاف مقدام رمه جنتان تمقال ومن دو عمد اجنتان فذكر أر بعاللواحد والسبب فيذ انه بكي من خوف الله وذلك البكاء انمانزل منأر بعذ أجفان النادون الاثنين فاستحق جنتين دون الجنتين فعصلت له أربع جنات اسكبه البكاء من أربعة أجفان ثم انه تعسال قدم الخوف في قوله والنخاف مقام ريه جنتان وأخرا لخوف في هذه الآية لانه ختم السورة بقوله ذلك لن خشى ربه وفيد اشارة الىأنه لابد من دوام الخوف أماقبل العمل فالحاصل خوف الاختلال وأمابعدالعمل فالحاصل خوف الحلال اذهذه العبادة لاتليق بتلك الحضرة ( المسئلة السادسة) قوله عدن بفيدالاقامة لايخرجون منهسا وماهم منها بمخرجين لابغون عنها حولايقال عدن بالمكان أقام و روى أنجنات عدن وسط الجنة وقيل عدن من المعدن أي هي معدن النعبم والامن والسلامة قال بعضهم انها سميت جنة امامن الجن أوالجنون أوالجنسة أوالجنين فانكانت من الجن فهم المخصوصون بسرعة الحركة يطوفون العالم فيساعة واحدة فكانه تعالى قال انهما في ايصال المكلف الى مشتهباته فيغاية الاسراع مثل حركة الجنمع انهاداراقامة وهدن وأمامن الجنون فهوان الجنة يحيث لو رآها العاقل يصبر كالمجنون لولاان الله بفضله يثبته وأمامن الجنة فلانهاجنة وافية تقبك منالنارأ ومنالجنبن فلان المكلف يكو فيالجنة في غاية التنع ويكونكالجنينلايمسه بردولاحر لايرون فيهاشمسا ولازمهر يرا (المسئلة السسابعة) قوله

تجرى انثارة الىأن الماء الجارى ألطف من الراكد ومن ذلك النظر الى الماء الجارى يزيدنو رافي البصر بل كأنه تعالى قالطاعتك كانتجار بةمادمت حياعلى مأقال واعبد ريك حتى يأتبك اليفين فوجب أن تكون أنهار اكرامي جارية الى الابد عمقال من تعتما اشارة الى عدم التنفيص وذلك لان التنفيص في البستان امابسب عدم الماء الجاري فذكرالجري الدائموامابسبب الغرق والكثرة فذكرمن يحتهاثم الالف واللام فيالانهار للتعريف فتكون منصرفة الى الانهاار المذكورة في القرآن وهي نهرالماء واللين والعسل والخمر واعلم أنالنهار والانهارمن السعة والضياء فلاتسمى الساقية نهرابل العظيم هوالذي يسمى نهرا بدلبل قوله وسخرلكم الفلك لتجرى في البحر يأمره وسخراكم الانهارفعطف ذلك على البحر (المسئلة الثامنة) اعلم أنه تعلى لماوصف الجنة أتبعد بما حوأفضل منالجنة وهوالخلودأولاوالرضا النارويانه عليدالسلام قال ان الخلودفي الجنة خيرمن الجنسة ورمناالله خيرمن الجنة أماالصفة الاولى وهي الخلود فاعلم انالله سجانه وصف الجندمرة بجنات عدن ومرة بجنات النعيم ومرة بدارالسلام وهذه الاوصاف الثلاثة انماحصات لانكركبت اعانك منأمور ثلاثة اعتقاد وقول وعمل وأماالصغة الثانية وهي الرصافاعلم أنالعبد مخلوق منجسد وروح فجنة الجسدهي الجنة الوصوفة وجنة الروح هي رصاالب والانسان مبتدأ أمره من علم الجسد ومنتهى أمره من عالم العقل والروح فلاجرم ابتدأبالجنة وجعل المنتهي هو رضاالله ثمانه قدم رسناالله عنهم على قولهو رضواعنه لان الازلى هوالمؤثر في المحدث والمحدث الأنو رُفي الازلى (المسئلة الناسعة) اعساقال رضى الله عنهم ولم يقسل رضى الرب عنهم ولاسار الاسماء لان أشد الاسماء هيية وجلالة لفظ اللهلائه هوالاسم الدال على الذات والصفات باسرهاأعني صفات الجلال وصفات الاكرام فلوقال رضي الرب عنهم لمبشءر ذلك بكمال طاعة العبدلان المربي قديكتني بالقليل أمالفظ الله فيفيدغا ية الجلالة والهيبة وفي مثل هذه الحضرة لا يحصل الرضا الايالفعل الكامل والخدمة التسامة فقوله رضي الله عنهم يفيد تطرية فعل العبد من هذه الجهة (المسئلة العاشرة) اختلفوا في قوله رضي الله عنهم فقال بعضهم معناه رضي أعالهم وقال بعضهم الرادرمني بان يمدحهم ويعظمهم قاللانالرمناعن الفاعل غيرالرضا بفعله وهذاهوالاقرب وأماقوله ورضوا عنه فالمراد انهمرضوا بماجازاهممن النعيم والثواب # أماقوله تعالى ( ذلك لمن خشي ر به) ففيه مسائل ( المسئلة الاولى) الخوف في الطاعة حال حسنة قال تعمالي والذين يو تون ماآتواوقلو بهم وجلة وامل الخشية أشدمن الخوف لانه تعالى ذكره فيصفات الملائكة مقرونا بالاشفاق الذي هوأشدالخوف فقالهم من خشية ربهم مشفقون والكلام ف الخوف والخشية مشهور ( المسئلة الشائية ) هذه الآية أذاعتم اليهاآية أخرى صار المجموع دليلاعلى فضل العلم والعلماء وذلك لانه تعماقال انمايخشي الله من عباده العلاء

ربه) فان الحشية التي هي من خصائص العالم بشؤن الله عزوجل مناط بله على العلمة الات العلمة والعملية الدينية والدينوية المعربة عن المالكية والتربية للاشعار بعلة الخشية والتعذير من الخشية والتعذير من قرأسورة لم يكن كان من قرأسورة لم يكن كان مساء ومقيلا

فدات هذه الآية على ان العسالم بكون صاحب الخشية وهذه الآية وهي قوله ذلك لمن خشى ربه تدل على ان صاحب الخشية تكون له الجنة فيتولد من مجهوع الآيتين أن الجنة حق العله (المسئلة الثالثة) قال بعضهم هذه الآية تدل على ان المرء لا ينتهى الى حديصير معه آمنا بان يعلم أنه من أهل الجنة وجعل هذه الآية دالة عليه وهذا المذهب غير قوى لان الانبياء عليهم السلام قد علوا أنهم من أهل الجنة وهم مع ذلك من أشد السباد خشية لله تعالى كامال عليه السلام أعرفكم بالله أخوفكم من الله وأنا أخوفكم منه والله أعلم

# \* ( سورة الزلزالة تمان آبات مكية ) \*

#### # ( بسم الله الرحن الرحيم ) #

( اذازلزات الارمن زلزالها )ههنامسائل (المسئلة الاولى ) ذكروا في المناسبة بينأول هذه السورة وآخر السورة المتقدمة وجوها (أحدها)انه تعالىالقال جزاؤهم عند ربهم فكان المكلف قال ومتى يكون ذلك يارب فقسال اذازلزات الارض زلزالها فالعالمون كلهم يكونون في الخوف وأنت في ذلك الوقت تنال جراءك وتكون آمنا فيه كماقال وهم من فرع يومئذ آمنون ( وثانبها ) انه تعالى لماذكر في السسورة المنقدمة وعبد الكافر ووعد المؤمن أراد أنيزيد في وعبسد الكافر فقال أجازيه حين يفول الكافر السابق ذكره ماللارض تزلزل نظيره قوله بوم تبيض وجوه وتسود وجوه نمذكر الطائفتين ففال فأماالذين اسودت وجوههم وأماالذن ابيضت وجوههم تمجم بينهما فيآخر السورة فذكرالذرة من الحيروالشر ( المسئلة الثانية) فيقوله اذابحث أن ( احدهما ) الله الله أن تقول اذاللوقت فكيف وجسه البداية بها في أول السورة وجوا به من وجوه (الاول) كَانوابساً اونه متى الساعة فقال اذا زلزات الارض كانه تعالى قال لاسببل الى تعيينه بحسب وقته والكني أعينه بحسب علاماته ( الثاني ) انه تعالى أرادأن يخبرالكلف أن الارض تحدث وتشهد يوم القيامة مع انها في هذه الساعة جهاد فكانه قيل متى يكون ذلك فقال اذاز زات الارض ( البحث الثاني ) قالواكلة ان في المجوز واذافي المقطوع به تقول ان دخلت الدار فأنت طالق لان الدخول يجوز امااذا أردت التعليق عايوجد قطعالاتقول انبل تقول اذاجاه غدفأ نتطالق لانه يوجد لاتحالة هذا هو الاصل فان استعمسل على خلافه فمجاز فلماكان الزلزال مقطوعاً به قال اذازلزات (المسئلة الثالثة) قال الغراء الزلزال بالكسر المصدر والزلزال بالفتح الاسم وقد قرئ بهما وكذلك الوسواس هوالاسم أي اسم الشيطان الذي يوسوس البك والوسواس بالكسر المصدروالمعنى حركت حركة شديدة كاقال اذارجت الارض رجاوقال قوم ايس المرادمن زارات حركت بلالراد تحركت واضطربت والدليل عليه أنه تعالى يخبر عنهاني جيع السورة كايخبرهن المختار القادر ولان هذا أدخل في التهويل كأنه تعالى يقول ان الجاد

\* (سورة الزارة مختلف فيها وآيها تسم) \* (اسم الله الرحن الرحيم) ا(دازلالة الارمن)أي حركت تحريكا عنيفا متكر وامتداركا (زل البها) أىالزالالمفصوص ماعلى منضى الشدة الالهيد المنيد على الحكم البالغسة وهوالزلزال الشد مذالذي لاغامة وراءه أوزازالها المحبث الذي لانقادر قدره أورز الهاالداخل في حبر الامكان وقرى بغتم الزاء وهواسم وليس في الابنية فعلال بالفيم الافي المشاعف وقولهم ناقة خرعال الدروقد قبل الزلزال بالفتح أيضا مصدر كالوسواس والجرحار والقلقسال وذلك عند النفعة الثانبة لقوله عزوجل (وأخرجت الارض أثقالها ) أي مافي جوفها من الاموات والدفائن جم ثقل وهومتاع البيت والمهار الارض في موقع الاستماران بادة التقرير أوللاعاء إلى 🎉 تبدل الارض غدير الارض أولان اخيراج الاثقال

ايضطرب لاوائل القيامة أماآنلك أن تضطرب وتقيقظ من غفلتك و يقرب منه لرأيته خاشعامتصدعامن خشيةالله واعلمان زل الحركة المعتادة وزازل الحركة الشديدة العظيمه لما فيدمن معنى النكر يروهو كالصرصرفي الريح ولاجل شدة هذه الحركة وصفها الله تعالى بالعظم فقال انزلزلة الساعة شي عظيم (المسئلة الرابعة) قال مجاهد المراد من الزلظة المذكورة في هذه الآية النفخة الاولى كقوله يوم ترجف الراجفة تتبعها الرادفة أي تزلزل فى النفخة الاولى تم تزلزل ثانيا فنخرج موتاها وهي الاثقال وقال آخرون هذه الزلزلة هي الثانية بدليل انه تعالى جعل من لوازمها انها تخرج الارض أثقالها وذلك انمايكون قى الزالة الثانية (المسئلة الحامسة) في قولها زارالها بالاصافة وجور (أحدها) القدر اللائق بها في الحكمة كقولك أكرم التتي اكرامه وأهن الغاسق اهمانته تريد مايستوجبانه من الاكرام والاهانة (والثاني) أن يكون المعنى زلزالها كله وجهيم ماهو عكن منه والمعنى انه وجد من الزالة كل ما يحتمله المحل ( والثالث ) زلزالها الموعود أو المكتوب عليها اذا قدرت تقدر الحي تقريره ماروى انها تزازل من شدة صوت اسرافيل المانهاقدرت تقديرا لحي الماقوله تعالى (وأخرجت الارض أثقالها) ففيه مسئلتان (المسئلة الاولى) في الاثقال قولان (أحدهما) أنه جمع ثقل وهو متاع البيت وتحمل أثقالكم جمسل مافى جوفها من الدفائن أثقالا الها عال أبوهبيدة والاخفش اذاكان الميت فيبطن الارض فهو تقللها واذاكان فوقها فهو تقل عليها وقبل سمى الجن والانسبالثقلين لان الارض تثقل بهم اذاكانوا في بطنها و يثقلون عليها اذاكانوا فوقها تجقال المراد من هذه الزلزلة الزلزلة الاولى يقول أخرجت الارض أثقالها يسني الكنوز فيزلئ ظهرالارض ذهبا ولاأحد يلنغت اليهكان الذهب يصيح ويقول أماكنت تخرب دينك ودنباك لاجلي أوتكون الغائدة فياخراجها كإقال تعآلي يوم يحمى عليهافي نار جهنم ومزقال المراد منها الزلزلة الثانية وهي بعدالقيامة قال تخرج الانقال بعني الموتى أحياء كالام تلده حيا وقيل تلفظه الارض ميتا كادفن تم يحييه الله تعالى ( والقول الثاني) أَثْمُالهاأُسرارها فيومنُدتكشف الاسرارولذلك قال يومنْد تحدث أخبارها فتشودلك أوعليك ( المسئلة الثانية ) انه تعالى قال في صفة الارض ألم نجمل الارض كفاتائم صارت بحال ترميك وهوتقر يراقوله تذهل كل مرضعة عماأرضعت وقوله يوم يفرالمرء \* أماقوله تعالى (وقال الانسان مالها) ففيه مسائل ( المسئلة الاولى) مالها تزلزل هذه الزاراة الشديدة ولغظت مافى بطنها وذلك اماعند النفعة الاولى حين تلفظ مافيهامن الكنوز والدفائن أوعندا أنفخة الثانية حين تلفظ مافيها من الاموات (المسئلة الثانية ) قيسل هسذا قول الكافر وهو كايقولون من بعننا من مرقدنا فاماالمومن فيفول هذا ماوعد الرحن وصدق المرسلون وقبل بلهو عام فيحق المؤمن والكافر أى الانسان الذي هو كنود جزوع ظلوم الذي من شأنه الغفلة والجهالة يقول مالها وهو

حال بعض أجزائها (وقالالانسان) أيكل فردمن أفراده لمالدهمهم من الطامة التامة ويبورهم من الداهيمة العمامة (مالها) زلزات هدده المرتبةالشد بدة من الزلزال وأخرجت مافيها من الاثقال استعظاما لما شاهدوم منالامر الهائلوقدسيرتالجبال في الجووصيرت هبساء وقبل هو قول الكافر اذلم يكن مؤمنا بالبعث والاظهرهوالاولعلي أن الموَّمن يقوله بطر يق الاستعظام والكافر بطريق التعيب ( يومنذ) يدل من اذا وقوله تعالى (تحدث أخبارها)عامل فيهماو محوزأن بكون اذا منتصب عضمر أى يوم اذزازاتالارض تحدث الخلق أخبارها امابلسان الحالحيث تدل د لالفظاهرة على مالاجله زلزالهاواخراج أثقالها وامابلسان المقال حيث منطقها الله تعالى فتخبر عاعل علمهامن من خبروشروروي عن النبى صلى الله علمه وسلم

أخبارهاوقرئ تثبي من الانباء( بأنر بكأوحي لها)أي تحدث أخبارها بسبسا محاء رمك لهسا وأمره الاهابالهجديث على أحد الوجمين و يجوزأن كون بدلامن أخبارها كأنه قيل تحدث بأخبارهابان بكأوحى لانالتحديث يستمل بالباءو بدونهاوأ وحيالها بعني أوجى اليها (يومثذ) أی يوم اذيقعماذ کر ( يصدر الناس )من قبسورهم الى موقف الحساب (أشتانا) منفرقين محسب طبقاتهم يبض الوجوه آمنين وسسود الوجوه فرعين كإمرفي قوله تعالى فتاتون أفواجا وقيل يصدر ون عن الموقف أشتا تاذات اليمين الى الجنة و ذات الشمال الى النار (ابروا أعالهم) أى أجزيذ أعالهم خيرا كانأ وشراوقرى ليروا المالفتيم وقوتعالى (فن يعمل مثقال ذرة خيرا بره ومن يعمل مثقال ذرة شرابره) تفصيل لبروا وقري برموا لذرة النملة الصغيرة وقيل مايري في فى شعاع الشيمس من الهجاء وأياما كان فعني

ليس بسوال بل هوللنجب لمايري من العجائب التي لم تسمع بهاالآذان ولانطق لسان ولهذا قال الحسن انه للكافر والفاجر معا ( المسئلة الثالثة ) انماقال مالها على غسر المواجهة لانه يعاتب بهذا الكلام نفسم كانه بقول بانفس ماللارض تفعل ذلك يعنى يانفس أنت السبب فيه فانه لولا معاصيك لماصارت الارض كذلك فالكفار يقولون هذا الكلام والمؤمنون يقواون الحمدالله الذي أذهب عنا الحزن الله أماقوله تعالى ( يومنذ تحدث أخبارها ) فاعلم ان ابن مسعود قرأ تذي " أخبارها وسعيد بن جبير تذي مع فيدسو الات ( الاول) أين مفعولا تحدث ( الجواب ) قد حذف أولهما والثاني أخبارها وأصله تحدث الخلق اخبارها الاأن المقصود ذكر تحديثها الاخبارلاذكر الخلق تعظيما (السوَّال الثاني) مامعني تحديث الارض قلنافيه وجوه (أحدها)وهوقول أبي مسلم يومئذ ينبين لكل أحدجزاء عمله فكاتنها حدثت مذلك كقولك الدارتحدثنا بأنها كأنت مسكونة فكذا انتقاض الارمض بسبببالزلزلة تحدث أنالدنيا قدانقضت وان الآخرة قدأقبات ( والثاني ) وهوقول الجمهور ان الله تعالى يجعل الارض حيوا ناعاقلا ناطقاو يسرفها جيع ماعل أهلها فعينتذ تشهد لن أطاع وعلى من عصى قال عليه السلام ان الارض لتخبر يوم القيامة بكل عل عل عل عليها ثم تلا هذه الآية وهذا على مذهبنا غير بعيد لان البنية عندنا ليست شرطا لفبول الحياة فالارض مع بقائها على شكلها ويبسها وقشفها يخلق الله فيهاالحياة والنطق والمقصود كأن الارض تشكوا من العصاة وتشكر من أطاع فتقول ان فلاناصلي وزكى وصام وحمم في وان فلانا كفر وزنا وسرق وجارحي بودالكافرأن يساق الى النار وكان على عليه آلسلام اذافرغ بيت المال صلى فيد ركعتين ويقول الشهدى الىملائك بحق وفرغتك بحق ( والقول الثالث) وهوقول العتزلة انالكلام يجوز خلقه في الجاد فلا يبعد أن يخلق الله تعسال في الارض حال كونها جمادا أصوانا مقطعة مخصوصة فيكون المتكلم والشماهد على هذا التقديرهوالله تعالى ( السؤال الثالث ) اذاو يومئذ ما ناصبهما ( الجواب ) يومئذ يدل من اذاونا صبهما تحدث (السوال الرابع) لفظ التحديث يفيد الاستثناء من وهناك لااستئناس فاوجه هذا اللفظ ( الجواب ) انالارض كأنَّها تبث شكواها الى أولياءالله وملائكته # أماقوله تعالى ( بانر مان أوجي لها ) ففيه سو الان ( السؤال الاول) بم تعلقت الباء في قوله بازر بك ( الجواب ) بتحدث ومعناه تحدث أخبارها بسبب إيحاء ر بك لها ( السوَّ الدالثاني ) لمهلم يقل أوجى اليها (الجواب) فيدوجهان (الاول)قال أيوعبيدة أوجىلها أىأوجى اليهاوأنشد للعباح \* أوحى لها القرار فاستقرت \* ( الثاني) لعله انماقال الها أي فعلنا ذلك لاجلها حتى تنوسل الارض بذلك اليالتشني من العصاة 🗱 قوله تعالى ( يومنذ يصدر الناس أشتا تاليروا أعالهم) الصدر ضدا لورود فالوارد الجائي والصادر المنصرف وأشتاتا متفرقين فيعتمل أنيردوا الارض تم يصدرون عن الارض

رو يدمايعادلهامن خبر الىعرصة القيامة ويحتمل أن يردوا عرصة القيامة المعاسبة ثم يصدرون عنها الى موضع الثواب والعقاب فانقوله أشتاتا أقرب الىالوجه الاول ولفظة الصدر أقرب الىالوجه الثاني وقوله ليروا أعمالهم أقرب الى الوجد الاول لان رؤية أعمالهم مكنوبة في الصحائف أقرب المالحقيقة من رواية جزاء الاعال وانصح أيضا أن يحمل على رواية جزاء الاعال وقوله أشتا تافيه وجوه ( أحدها ) ان بعضهم يذهب الى الموقف را كبامع الثياب الحسنة و بياض الوجه والمنادي ينادي بين يديه هذا ولى الله وآخرون يذهب يهم سود الوجوه حفاة عراة مع السلاسل والاغلال والمنادى ينادى بين يديه هذا عدوالله (وثانيها) أشتانا اى كل فريق معشكله اليهودي مع اليهودي والنصراني مع النصراني ( وثالثها ) أشتاتا من اقطار الارض من كل ناحية مجانه سبحانه ذكر المقصود وقال ايروا اعالهم قال بعضهم ليرواصحائف أعالهم لازالكتاب يوضع بين يدى الرجل فيقول هذاطلاقك وبيعث هل تراه والمرثى هوالكتاب وفالآخرون ليروا جزاه أعمالهم وهوالجنةأوالنار وانما أوقع اسم العمل على الجزاء لانه جزاء وفاق فكائنه نفس العمل بل المجاز في ذلك أدخل من الحقيقة وفي قراءة النبي مسلى الله عليه وسلم ليروا بالفَّيم \* نم قال تعالى (فن يعمَل مُثَمَّال ذرة خيرابره ومن يعمل مثقال ذرة شرايره) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) مثقال ذرة أي زنة ذرة قال الكاي الذرة اصغرالنل وقال اين عباس اذا وضعت راحنك على الارض تمرفعتها فكل واحد مالزق بهمن التراب ثقال ذرة فليس من عبد تحل خيرا أوشر إقليلا كان أوكشيرا الاأراه الله تعالى إياه ( المسئلة الثانية ) في رواية عن عاصم يره برفع الياء وقرأ الباقونيره بفتحها وقرأ بعضهم يره بالجزم (المسئلة الثالثة) في الآية اشكال وهو ان حسنات الكافر مجبطة بكفره وسيئات المؤمن مغفورة اما ابتداء وإما بسبب اجتناب الكبائر فامعنى الجراء عثاقيل الذر من الخير والشمر واعلم ان المفسرين أجابوا عنه من وجوه (أحدها) قال أحد بن كعب القرظي فن يعمل مثقال فرة من خير وهوكافر فانه يرى ثواب ذلك في الدنيا حتى بلق الا خرة وايس له فيهاشي وهذا مروى عن ابن عباس أيضا ويدل على صحة هذا التأويل ماروى أنه عليه السلام قال لابي بكر ياأبا بكرمارأيت في الدنيا مماتكره فبمثاقيل ذرالشر و لدخرالله لك مثاقيل الخير حتى توقاها يومالقيامة (وتناخيها) قال ابن عباس ايس من مؤمن ولا كافر عمل خيرا أوشرا الاأراه الله اياه فاما المؤمن فيغفرالله سيئاته ويثييه يحسناته وأماالكافر فترذ حسسناته ويعذب بسسيئاته ( وثالثها ) انحسنات الكافر والكانت محبطة بكفره ولكن الموازنة معتبرة فتقدرتاك الحسنات أنحبطت من عقاب كغره وكذا القول في الجانب الآخر فلا يكون ذلك قادحا في عوم الآية ( ورابعها ) أن تخصص عوم قوله فن يعمل مثقال ذرة خيرا يره وتقول المراد فن يعمل من السسعداء مثقال ذرة خيرايره ومن يعمل من الاشقياه مثقسال ذرة شرايره ( المسئلة الرابعة ) لقائل أن يقول اذا كان الامر الى هذا الحد فأين الكرم

وشرامامشا هدة جزائه فن الاولى مختصة بالسدداء والثانية بالاشقياء كيف لا أوحسنات الكافر محبطة بالكفروسيثاتالمؤمن المجتنب عن الكسائر معفوة وما قيل منأن حسنةالكافرتو ثرفي تقص العقاب رده قوله تمالى وقدمناالي ماعلوا منعل قبعلناه هباءمنثورا وامامشاهدة نقسدمن غبرأن يعتبرمه الجزاء ولاعدمه بل بفوض كل منها الىسار الدلائل النساطقة يعفوصغائر الومن المجتبء عن الكبائر واثابته بجميع حسناته و بحبوطحسنات الكافر ومعاقبته بجميع معاصيه فالمعني ماروى عنابن عباس رمنى الله عنهما ليس من مو من ولا كافر علخيراأوشراالاأراه الله تعابى اياه أما المؤمن فيفقرله سشاته وتثيبه محسناته وأما الكافر فبردحسناته تحسرا ويعاقبه بسيئاته هعن الني صلى الله عليه وسل من قرأسورة اذا زلزلت

( والجواب ) هذا هوالكرم لان المصية وان قلت ففيها استخفاف والكريم لايحتمله وفي الطاعة تعظيم وانقل فالكريم لايضيعه وكانه سبحانه يقول لاتحسب مثقال الذرة من الخبر صغيرا فاللتمع لوَّمك وضعفك لم تضيع مني الذرة بل اعتبرتها ونظرت فيها واستدللت بهاعلى ذآتي وصفاتي واتخذتها مركبابه وصلت الىفاذا المنضيع ذرتي أفأضيع ذرتك نم التحقيستي أنالمقصود هوالنية والقصد فاذاكان العمل قليلا لكن النبة غالصة فقد حصل المطلوب وانكان العمل كثيرا والنية داثرة فالقصود فائتومن ذلكماروي منكعب لاتحقروا شيئا منالمعروف فانرجلا دخل الجنة باعارة ابرة في سبلالله واناحرأة أعانت بحبة فيبناء بيتالمقدس فدخلت الجنة وعن هائشة كأنبين يدبهاعنب فقدمته ألى نسوة بحضرتها فجاء سائل فامرت له بعبة من ذلك العنب فضحك بُعض من كان عندها فقالتُ ان فيماترون مثاقيل الذرة ونلت هذمالاً بة ولعلها كان غرضها النعليم والافهى كانت في غاية السخاوة روى أن ابن الزبير بعث البها عائد الف وتمانين ألف درهم فيغرارتين فدغت بطبق وجعلت تقسمه بينالناس فلا أمست قالت باجارية هلى فطوري فجاءت بخبزو زيت فقيل لها أماأمسكت لنادرهما نشتي يه لحما نفطر عليه فقالت لوذكر تبني لفعلت ذلك وقال مقاتل نزات هذه الآية في رجلين كان أحــدهما يأتيه الســائل فيستقل أن يعطيه التمرة والكسرة والجوزة ويقــول ماهذابشئ وانمانو جرعلى مانعطي وكان الآخريتهاون بالذنب اليسير ويقول لاشئ على من هذا انما الوعيسد بالذار على الكبائر فنزلت هذه الآية ترغيب في القليل من الخيرغانه يوشك أن يكثر وتحذيرا من اليسير من الذنب قانه يوشك أن يكبر ولهذا قال عليه السلام اتفواالنار واو بشق تمرة فن لم يجه فبكلمة طيبة والله اعلم

\* (سورة العاديات احدى عشرة آية مكبة ) \*

\* (بسم الله الرحن الرحيم)

(والعاديات ضبعاً) اعلمان الضبع أصوات أنفاس الخيل اذاعدت وهوصوت ايس بصهيل ولاحميمة ولكنه صوت نفس تماختلفوا في المراد بالعاديات على قولين (الاول) ماروى عن على عليه السلام وابن مسعود انها الابل وهوقول ابراهيم والقرطى روى سعيد بن جبيرهن ابن عباس قال بينا أناجالس في الحجر اذا تاني رجل فسألني عن العاديات ضبعا فقسرتها بالخيل فذهب الى على عليه السلام وهو تعتسفا يذرم م فسأله وذكر له ماقلت فقال ادعد لى فلا وقفت على رأسه قال تفتى الناس بمالا عملك به والله ان كانت لاول غزوة في الاسلام بدروما كان معنا الافرسان فرس الزبيز وفرس المقداد والعاديات ضبحا الابل من عرفة الى من دلفة ومن المزدافة الى منى يعنى ابل الحاج قال ابن عباس فرجعت عن قول الى قول على عليه السلام و سأكدهذا القول بماروى أبى في فضل السورة مر فوعا من قراها على عليه السلام و سأكدهذا القول بماروى أبى في فضل السورة مر فوعا من قراها أعطى من الاجر بعدد من بات بالم دلغة وشهد جعا وعلى هذا القول فالموريات

\* ( سورة والعاديات مختسلف فعسا وآعا احدى عشرة) (بسم الله الرحن الرحيم) ( والعاديات ) أقسم سيحانه بخيل الغزاةالتي تمدونحو المدووقوله تعالى (مسيحا) مصدر منصوب اما نفعيله المحذوف الواقع أحالا منهاأي تضيع ضيعا وهوصوت أنفاسهاعند عدوها أو بالعاديات فان العدومستلزم للضيم كانهقيل والضابحات أوحال على أنه مصدر إعدى الفاعل أي صابحات (فالوريات قدما) الايراء اخراج النسار والقدح الصك بقال قدح فأورى أى فالتي تورى النارمن حوافرها وانتصاب قمدحا كانتصاب ضيماعلي الوجدوه الأسلالة (فالغرات)أسندالافارة التيهي مباغنةالعدو لانهبأ وللقنل أوللاسر اليهاوهيمالأهلها الذانا بأنها العمدة اغارتهم (صحا) أىفونت

قديماان الحوافر ترمى بالحجر من شدة العدو فتضرب به جراآخر فتورى النارأو يكون المعنى الذبن يركبون الابلوهم الحجيج اذا أوقدوا نيرانهم بالمردلفة فالمفسيرات الاغارة سرعة السبروهم يندفعون صبيعة يومالنحر مسرعين الىمني فأثرن به نفعايعني غبارا بالعدووهن هجدبن كعب النقعمابين المزدلفة الىمنى فوسطن به جعا يعنى مزدلفة لانها تسي الجم لاجمّاع الحاج بها وعلى هذا النقدير فوجه القسم به من وجوه (أحدها) ماذكرنا من المنافع الكشيرة فيه في قوله أفلا ينظرون الابل (وثانيها) كانه تعريض بالأدمى الكنود فكانه نعالى يقول اني سخرت مثل هذالك وأنت مترد عن طاعتي (وثالثها) الغرض بذكر ابل الحج الترغيب في الحج كانه تعالى يقول جعلت ذلك الابل مقسما به فكيف أضبع عملك وفيدتم يض ان يرغب عن الحج فأن الكنود هو الكفور والذي لم بحج بعد الوجوب موصوف بذلك كافي قوله ولله على الناس حج البيت الى قوله ومن كفر ( القول النابي) قول ابن عبساس ومجاهد وقتسادة والضحالة وعطاء وأكثر المحققين انه الخيل وروى ذلك مرفوعا قال الكلبي بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم سريةالى أناس من كنانة فكثما شاءالله أن يمكث لايأتيد منهم خبر فتخوف عليها فنزل جبريل عليه السلام يخبر مسيرها فانجعلنا الالف واللام في والعاديات للعهود السابق كان على القسم خيل المسرية وانجعلناهما الجنس كان ذلك قسما بكل خيل عدت في سسبيل الله واعلم ان ألفاظ هذه الآيات تنادى ان المراد هوالخيل وذلك لان الضبيح لايكون الاللفرس واستعمال همذا اللفظ فيالابل يكون على سبيل الاستعارة كمااستعير المشافر والحافر للانسان والشفنان للهر والعدول منالحقيقة الى المجاز بغير ضرورة لايجوزوأ يضافالقدح يظهر بالحافر مالايظهر بخف الابلوكذا قوله فالمغيرات صبحالاته بالحبل أسهل منه بغيره وقدروينا انهوردفي بعض السرايا واذاكان كذلك فالاقربان السورة مدنية لان الاذن بالقتال كان بالمدينة وهوالذي قاله الكلبي اذاعرفت ذلك فههنامسائل (المسئلة الاولى) انه تعالى اناأقسم بالخيل لان لها في العدو من الخصال الجيدة ماليس لسائر الدواب لانها تصلح للطلب والهرب والكر والفرفاذ اطتنتان النفع في الطلب عدوت الى الخصم لتفوز بالغنيمة واذاظننت ان المصلحة في الهرب قدرت على أشد العدو ولاشك ان السلامة احدى الغنيتين فاقسم تعالى بفرس الغازى لماقيه من منافع الدنيا والدين وفيه تنبيه على ان الانسان يجب أن يمسكه لاللزينة والتفاخر بل لهذه المنفعة وقدنبه تعالى على هذا المعنى في قوله والخيل والبغال والحمير التركبوها وزينة فادخل لامالتعليل علىالركوب وماأدخله على الزينةوانماقال ضبيحا لانه امارة يظهر به التعب وانه يبذل كل الوسع ولايقف عند التعب فكانه تعالى يقول انه معضعفه لايترك طاعتك فليكن العبد في طاعة مولاه أيضا كذلك ( المسئلة الثانية ) ذَكروا في انتصاب ضبحاوجوه (أحدها) قال الزجاج والعاديات تضبع ضبحا (وثانيها)

الصبح وهو المتادق الفارات يعدون ليلالئلا يشاءر بهسم العددو وجعمون عليهم صباحا ايروامايأتون ومايذرون وقولدتعالى (فاثرن به) وطف على الفعل الذي دن عليداسم الفاعل اذالعنى واللاتى عدون فاور ن فأغرن فأثرن به أي فهجين بذلك الوقت (نقعا) أي غيارا وتخصيص اثارته بالصبح لانه لاينورأو لايظهر ثورانه بالليل ويهذاظهرأنالاراء الذي لانظمر في النهار واقعرفي الليل ولله درشأن التنزيل وقيلالنقام الصياح والجلبة وقرئ فأثرن بالتشديد بمعنى فأظهرنبه غبارا لان الأثيرفيد معنى الاظهار (ئىرسىلىن بە أى توسطى بذلك الوقت أوتوسطن منتسات بالنقع (جما) منجوع الاعداء والفاآت للدلالة على ترتب مابعد كل منها على مأقبلها كافي قوله

أن بكون والعاديات في معنى والصابحات لان الصبح يكون مع العدو وهو قول الفراء (وثالثها) قال البصر يون التقدير والعاديات صنابحة فقوله ضبحا نصب على الحال + اما قوله تعالى (فالموريات قدماً) فاعلم ان الايراء اخراج النار والقدح الصك تقول قدم فأورى وقدح فأصلدتم في تفسيرالا ية وجوه (أحدها) قال ابن عباس ير يد ضرب الخيل محوافرها الجبل فأورت منه النار مثل الزند اذا قدح وقال مقاتل يعني الخبل تقدحن بحوافرهن في الحجارة نا را كنار الحباحب والحباحب اسم رجل كان بخيلا لابوقد النار الااذانام الناس فأذاانتبه أحد أطفأ ناره لبلا ينفع بها أحد فشبهت هذه النار التي تنقدح من حوافر الحيل بتلك النار التي لم يكن فيما نفع ومن الناس من يقول انها نعل الحذيد بصك الحجرقتخرج النار والاول أبلغ لان على ذلك التقدير تكون السنابك نفسها كالحديد (وثانيها) قال قوم هذه الآيات في الحيل ولكن إيراؤهاأن تهييج الحرب بينأصحابها وبين عدوهم كاقال تعالى كلا أوقدوا نارا للحرب أطفأهاالله ومنه يقال للعرب اذاالتحمت حي الوطيس (وثالثها) هم الذين يغزون فيورون بالليل نيرانهم لحاجتهم وطعامهم فالمؤريات هم الجاعة من الغزاة ( ورابعها) انهاهي الالسنة تو رَى نار العداوة لعظم ماتتكلم به ( وخامسها ) هي افكار الرجال توري نار المكر والخديعة روى ذلك عن ابن عباس ويقال لاقدحن لك تم لاور بن لك أى لا هجن عليك شرا وحريا ومكراوقيل هوالمكر الاانه مكربايقاد النار ليراهم العدو كثيرا ومنعادة العرب عند الغزواذا قربوا من العدو أن يوقدوا ثيرانا كثيرة لكي اذانظر العدو اليهم طنهم كشيرا(وسادسها)قال عكرمة الموريات قدحاالاسنة (وسابعها)قالموريات قدحاً أى فالمحجات أمرا يعني الذي وجدوا مقصو دهم وفازوا بمطلو بهم منالغز والحبح يقال للمنحج في حاجته ورى زنده ثم يرجع هذا الى الجماعة المجعة و يجوز أن يرجع الى الخيل يُنحج ركبانها فال جزبر

وجدنا الازد أكرمهم جوادا الله وأو راهم اذا قدحوا زنا دا ويشال فلان اذا قدح أورى واذا منح أروى واعلم أن الوجة الاول أقرب لان لفظ الايراء حقيقة في ايراء النار وفي غيره مجاز ولا يجوز ترك الحقيقة بغير دليل الله أماقوله تعالى (فالمغيرات صبحاً) يعنى الحبل تغير على عدو وقت الصبح وكانوا يغيرون صباحا لانهم في الليل يكونون في الظلمة فلا يبصرون شيئا وأما النهار فالنه اس يكونون فية كالمستعدين للدافعة والمحاربة أماهذا الوقت فالنه اس يكونون فيه في الغفلة وعدم الاستعداد وأما الذين حلوا هذه الآيات على الابل قالوا المراد هو الابل تدفع بركبانها يوم النحر من جمع الى مني والسنة أن لا تغير حتى تصبح ومعنى الاغارة في اللغة الاسراع يقال أغار اذا أسرع وكانت العرب في الجهاه لية نقدول أشرق ثبيركما نفيه أما قوله (فاثرن به نقعاً) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) في النقع نسرع في الافاضة \* أما قوله (فاثرن به نقعاً) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) في النقع

\*بالعف زبابة للعرث الص \* صابح فالغانم فالآيب فان توسطا لجمع مترتب على الانارة المرتبية على الاغارة المرتبة على الاراء المرتب على العدووقوله تعالى (ان الانسان لر بهلكتود) أي لكفور من كند النعمة كنودا جواب القسم والمراد بالانسان بعض أفراده روى أن رسولالله صلى الله عليد وسلم بعث الى أناس من بي كنانة سريةواستعمل عليها المنذر بنعروالانصاري وكان أحدالنقباء فأبطأ عليه عليد الصلاة والسلام خبرها شهرا فقال المنافقون الهم قالوافلزات السورة اخبارا للني عليه الصلاة والسلام سلامتها وبشارةله باغارتها على القوم ونعبسا عئى المرجفين فيحقهم ماهم فيه من السكنود وفي تخصيص خبل الغزاة والاقسام بهامن البراعة مالامزيدعليه كأنه

قولان (أحدهما ) انه هو الفيار وقيل انه مأخوذ من نقع الصوت أذا ارتفع فالغيار يسمى نقعا لارتفاعه وقيل هو من النقع في الماء فكان صاحب الغبار غاص فيدكما يغوض الرجل في الماء ( والثاني ) النقع الصياح من قوله عليه الصلاة والسلام مالم يكن نقع ولالفلقة أي فه يجن في المغار عليهم صباح النوائح وارتفعت أصواتهي ويقال الغبار والدخان أي ارتفع والر القطاعن مفعصه وأثرن العبار أي هجنه والمعني اناخيل أثرن الغبار لشدة العدو في الموضع الذي أغرن فيه ( المسئلة الثانية ) الضمر في قوله به الى ماذايعود فيه وجوه (أحدها) وهو قول الفراء انه عائدالى المكان الذي انتهى اليه والموضع الذى تقع فيه الاغارة لان في قوله فألغيرات صبحا دليلا على ان الاغارة لايدلها من موضع واذاعلم المعنى جاز أن يكني عالم يجر ذكره بالنصر يح كقوله انا أنزلناه في ليلة القدر (وثانيها) انه عائد الى ذلك الزمان الذي وقعت فيه الاغارة أي فأثرن في ذلك الوقت نفعا (وثالثها)وهو قول الكسائي انه عائد الى العدو أي فأثرت بالعدو نفعا وقد تقدم ذكرالعدو في قوله والعاديات (المسئلة الثالثة) فان قيل على أي شي عطف قوله غاثرن قلنا على الفعل الذي وضع اسم الفاعل موضعه والنقدير واللائي عدون فأورين وأغرن فأثرن (المسئلة الرابعة) قرأ أبوحيوة فأثرن بالتشديد بمعنى فاطهرن به غبارالان التأثير فيه معنى الاظهار أوقلب ثو رن الى وثرن وقلب الواو همزة \* أما قو له تعالى (فوسطن به جمعا) ففيد مسئلتار (المسئلة الاولى ) قال الليث وسطت النهر والمفازة أسطها وسطا وسطة أي صرت في وسطها وكذلك وسطنها وتوسطنها ونحو هذا قال القراءوا لصمير في قوله به الى ما ذايرجم فيدوجوه (أحدها) قال مقاتل أي بالعدووذلك انالهاديات تدل على العدوفجازت الكنآية عندوقوله جعا يعنى جع العدو والمعنى صرن بعدوهن وسط جع العدو ومن حل الآيات على الابل قال يعنى جع مني (وثانيها) أن الضمير عائد الى النقع أى وسطن بالنقع الجع (وثالثها) المراد ان العاديات وسطن ملبسات بالنقع جمعا من جموع الاعداء ( المسئَّلة الثَّانيه ) قرئ فوسطن بالنشديد للنعدية والباء مزيدة للنوكيد كقوله وأتوابه وهي مبالغة في وسطن واعلم أن الناس أكثروا في صفة القرس وهذا القدر الذي ذكرهانته أحسن وقال عليه الصلاة والسلام الخيل معقود بنواصيها الخير وقال أبضا ظهرها حرزوبطنها كنز واعلمانه تعالى لماذكر المقسم بهذكر المقسم عليه وهو أمور ثلاثة \* (أحدها) قوله (ان الانسان لر به لكنود) قال الواحدي أصل الكنود منع الحق والخير والكنود الذي ينع ماعليه والارض الكنودهي التي لاتنبت شيئا ثم للفسرين عبارات فقال ابن عباس ومجاهد وعكرمة والضحاك وقنادة الكنود هو الكفور قالوا ومنه سمي الرجل المشسهو ركندة لانه أياه ففسارقه وعن الكلى الكنود باسان كندة العاصى وبلسان بنى مالك المخيل وبلسان مضر وربيعة الكفور وروى أبو امامة عن النبي صلى الله عليه وسلم ان الكنود هو الكفور الذي

وكت وقد أرجف هؤلاء في حق ار مادها ماأرجفواانهم مبالغون في الكفران (وانه على ذلك)أى وان الانسان على كنوده (اشهيد) بشهدعل نفسه بالكنود لظهور أثره عليه (وانه لحسالحر) أى المسال كما في قوله تعمالي أن ترك خبرا (اشدید) ای قوی مطبق مجد في طلبه وتخصيله متهالك عليه يقال هو شديد لهذا الامر وقوى له اذاكان مطيقاله صنابط وقيل الشديد البخيل أى انه لاجل حب المال وثقمل انفا قه عليه المخيل مسك واعمل وصغديهذا الوصف القبيع بعد وصفه بالكنمودللاعاء الىأن من جملة الامو ر الداعية للنافقين الي النغاق حبالمال لانهم عايظهرون من الاعان يعصمون أموالهم و يحوزون منالغنائم

يمنع رفده و يأكل وحده ويضرب عبده وقال الحسن الكنود اللوام لر به يغد المحن والمصائب ينسى النع والراحات وهوكقوله وأمااذاماا يتلاه فقدرعليمه رزقه فيقول ربى أهانن وأعسام أن معسني الكنود لايخرج عن أن يكون كفرا أوفسقا وكيفمساكان فلايكن حله على كل الناس فلابد من صرفه الى كافر معين أى ان حلناه على الكل كان المعنى اناطبع الانسان يحمله على ذلك الااذاع صعدالله بلطفه وتوفيقه من ذلك والاول قول الاكثر بن قالوا لانا بن عباس قال إنها نزلت في قرط بن عبد الله بن عروبن كالدلالة على انه منكر لذلك الامر ﴿ ( النَّاني ) من الامورالتي أُقسم الله عليها قوله (وانَّهُ على ذلك لشهيد) وفيه قولان (أحدهما) ان الانسان على ذلك أي على كنود، لشهيد يشهدعلى نفسه بذلك امالانه أمرظاهر لاعكنه أي يحبعده أولانه بشهدعلى نفسه بذلك في الأخرة و يعترف بذنو به ( القول الثاني ) المراد وأن الله على ذلك الشهيد قالوا وهذا أولى لان الضعير عائد الى اقرب المذ كورات والاقرب ههنا هولفط الرب تعالى ويكون ذلك الوعيد والزجرله عن المعاصى من حيث انه يحصى عليسه أعماله وأما النساصرون للقول الاول فقالوا ان قوله بعد ذلك وانه لحب الخير اشديد الضميرفيد مائد الى الانسان فيجب أن يكون الضمير في الآية التي قبله عائدا الى الانسان ليكون النظم أحسن \* ( الامر الثالث) مما أقسم الله عليه قوله ( وانه لحب الخير اشديد ) الخيرالمال من قوله تعالى ان ترك خبرا وقوله وإذامسما الخبر منوعا وهسذا لانااناس يعدون الممال فيمالينهم خيرا كانه تعالى سمى ماينال المجاهد من الجراح وأذى الحرب سوأ في قوله لم عسسهم سوء والشديد البخيل الممسك يقال فلانشديد ومتشدد قالطرفة

أرى الموت يعتام الكرام ويصطفى المحيل عقيلة مال الفاحش المتشدد ثم في التفسيروجوه (أحدها) انه لاجل حب المسال المحيل مسك (ومانها) أن يكون المراد من الشديد القوى و يكون المعنى وانه لحب المال وايثار الدنيا وطلبها قوى مطبق وهو لحب عبادة الله وشكر نعمد ضعيف تقول هوشديد لهذا الامر وقوى له اذاكان مطبق الهضايطا (والله) أراد انه لحب الخيرات غيره من منبسط ولكنه شديد منقبض (ورابعها) قال الفراء مجوز أن يكون المعنى وانه لحب الخير لشديد الحب يعنى انه يحب المال و يحب كونه محباله الاانه اكتنى بالحب الاول عن الثاني كاقال اشتدت به الربح في يوم عاصف الربح فا كتنى بالحب الاول عن الثانية (وخامسها) قال قطرب في يوم عاصف الربح فا كتنى بالاولى عن الثانية (وخامسها) قال قطرب أى انه شديد حب الخير كقولك انه زيد ضروب أى انه ضروب زيد واعم انه تعالى لما عدعليه قبائح أفعاله خوفه فقال (أفلايعلم اذابعثر مافى القبور) وفيه مسئلتان (المسئلة الثانية) القائل أن يسأل لمقال بعستر مافى القبور وأثر ج وقرى بحثر (المسئلة الثانية) لقائل أن يسأل لمقال بعستر مافى القبور وأخر ج وقرى بحثر (المسئلة الثانية) لقائل أن يسأل لمقال بعستر مافى القبور وأخر ج وقرى بحثر (المسئلة الثانية) لقائل أن يسأل لمقال بعستر مافى القبور وأخر ج وقرى بحثر (المسئلة الثانية) لقائل أن يسأل لمقال بعستر مافى القبور

أنصلبا وقوله تعالى (أفلا يعسل اذا بعش مافى القبور) الخ تهديد و وعيد والهمزة الانكار والفاءلاءطف على مقدر يقتضيه المقامأي أسعل ماسعل منالفبائح أوألايلاحظ فلايعلم حاله اذابعث من في القبور من الموتى وايراد مالكونهم اذذاك عمرل من رتبة العقلاء وقسري محتر وبحثوبمثر وبحث على الهما الفاعل (وحصل) أي جع محصلا أوميز خسيرة من شر او قری وحصل مبنيا للغاعل وحصل مخففا (مافي الصدور) منالاسترار الخفيسة التي من جداتها مأيحميد المنا فقو ن من الكفر والعاسى فضلاعن الاعال الجلية (انرجم) أى المبعوثين كنيءنهم بعدالاحباء الثاني بضمر العقلاء بعدماعبرعنهم قبل ذلك بما بناء على تفا وتهم فيالحالين كافعسل نظيره بعسد الاحساء الاول حيث النفتالي الحطاب في قوله

تعالى وجدل اكم السمع والابصار الآية بعد قولدتم سواه ونفخ فبسه من روحــه آيدًا نا بصلاحيتهم الخطاب بمدنفخ الروح وبعدمها قبله كاأشير اليه هناك (بهسم) بذواتهم وصفاتهم وأحوالهم تفاصيلها ( نومنذ) ہوم ا**ذیکون ماذ** کر من بعث مافي القبو ر وتحصيل مافي الصدور ( لخبير)أىعالم بغلواهر ماعلوا ويواطئه محلسا موجباللجزاء متصلابه كإيني عندة تغيده بذلك اليوم والافطلق علمسمانه عيط عا كأن وماسيكون وقوله تعالى بهم ويومثمن متعلقان بخبسير قدما عليه لمراعاة العواصل واللام غسيرمانعمة منذلك وقرأأ بوالسمال أنربهم بهم يومئذ خبير \* عن رسول الله مسلى الله عليه وشمل من قرأ سورة والعاديات أعطى منالاجرعشس حسنات بعدد من ات بردلفة وشهدجما

ولم يقل بعثر من في القبور ثم انه لما قال القبور فلم قال ان ربهم بهم ولم يقل ان ربها بها ومئذ لخبر ( الجواب عن السوال الاول ) هوان ما في الارض من غير المكافين أكثر فأخرج الكلام على الاغلب أو يقال انهم حال ما يبعثرون لا يكونون أحباء عقلاء بل بعد البعث يصيرون كذلك فلاجرم كان الضمير الاول ضمير غير العقلاء والضمير الثاني ضمير العقلاء \* ثم قال ( وحصل ما في الصدور ) قال أبوعبيداى ميز ما في الصدور وقال الليث الحاصل من كل شي ما بق وثبت وذهب ما سواه والتحصيل تميسير ما يحصل والاسم الحصيلة قال لهد

وكل امرى يوما سيعلم سعيه # اذاحصلت عندالاله الحصائل وق النفسيروجوه (أحدها) معنى حصل جع في العجم في ا انه لابد من التمييز بين الواجب والمندوب والمباح والمكروه والمحظور فان لكل واحسد حكماعلى حدة فتميز البعض عن البعض وتخصيص كل واحدمنها بحكمه اللاثق بههو المصيل ومند قيل المحفل المحصل (وثالثها) ان كثيرا مايكون باطن الانسان بخلاف ظاهره أمافي يوم القيامة فأنه تنكشف الاسترار وتنهتك الاستار ويظهر مافي البواطن كاقال يوم تبلى السرائر واعسلم أنحظ الوعظ منه أن يقال انك تستعد فيمالافائدةلك فيه فتبني المقبرة وتشستري التابوت وتفصل الكفن وتغزل العجو زالكفن فيقال هذاكله للديدان فاين حظ الرحن بل المرأة اذاكانت ماملة فانها تعدد للطفل تيابا فاذاقلت لهسا لاطفللك فاهذا الاستعداد فتقول ألىس يبعثر مافى بطني فيقول الربلك ألايبعثر مافي بِعانِ الارضُ فأينِ الاستعداد وقرئ وحصل بالقَنْ عوا الْحَفْيْفُ عِنْي ظَهِر \* ثُمُ قالُ ( ان ربهم بهم يومند اعلمان فيدسو الات (الاول) انه يوهم ان علم بهم في ذلك اليوم انماحصل بسبب الحبرة وذلك يقتضي سبق الجهل وهوعلى الله محال (والجواب) من وجهين ( آحدهما ) كانه تعالى يقول ان من لم يكن طلا فانه يصسير بسبب الاختبار عالما فن كان لم يزل عالما ألا يكون خبيرا بأحوالك ( وثانيهما ) ان فائدة تخصيص ذلك الوقت في قوله يومنَّذ مع كونه عالما لم يزل انه وقت الجزاء وتقريره لمن الملك كانه يقول لاحاكم يروج حكمه ولاعالم تروج فنواه يومئذ الاهو وكم عالم لايعرف الجواب وقت الواقعة ثم يتذكره بعدةلك فكانه تعالى بقول است كذلك ( السوَّال الثاني ) لم خص أعمال القلوب بالذكر فى قوله وحصل ما فى الصدور وأهمل ذكر أعمال الجوارح ( الجواب ) لان أعسال الجوارح تابعمة لاعال القلب فأنه لولا البؤاعث والارادات في القملوب لماحصلت أفعال الجوارح ولذلك انه تعالى جعلها الاصل في الدم فقال أثم قلبه والاصل في المدح فقال وجلت قلوبهم ( السو الاالثالث ) لم قال وحصل ما في الصدور ولم يقل وحصل ماني القلوب ( الجواب ) لان القلب مطية الروح وهو بالطبع يحب لمعرفة الله وخدمته انما النازع فيهذا الباب هوالنفس ومحلها مايقرب من الصدر ولذلك قال يوسوس

\* ﴿ سُورة الفارعة ملية وايها عشم ) \* \* ﴿ بَسَمُ الله الرَّحْيَمُ ﴾ ﴿ الفارعة ) الذرخ هو الضرَّبُّ الشَّدة واعتماد بحيث بحصل منه صوت شديد وهي القيامة التي مبدؤها النَّفخة الاولى ومنهاها فصل القضاء بين الخلائق كامر في سورة النكو ير ﴿ ٦٦٣ ﴾ سميت بها لانها تقرع القلوب والاسماع بفنون الافراع والاهوال

في صدور الناس وقال أفن شرح الله صدره الاسلام فجعل الصدر موضعا الاسلام (السوال الرابع) الضمير في قوله ان ربهم بهم عائد الى الانسان وهوواحد (والجواب) الانسان في معنى الجمع كقوله تعالى ان الانسان افي خسر ثم قال الاالذي آمنوا واولاأنه الجمع والالماسيح ذلك واعم آنه بتى من مباحث هذه الآية مسئلتان (المسئلة الاولى) هذه الآية تدل على كونه تعالى عالما بالجزئيات الزمانيات لانه تعالى نص على كونه عالما يكيفية أحوالهم في ذلك اليوم فيكون متكره كافرا (المسئلة الثانية) تقل ان الحجاج سبق على لسانه أن بالنصب فأسقط اللام من قوله لخبير حتى لا يكون الكلام لحناوهذا بذكر في تقرير فصاحته فرعم بعض المشايخ أن هذا كفرلانه قصد لتغيير المنزل ونقل عن أبى السمال أنه قرأ على هذا الوجه والله أعلم

#### \* ( سورة القارعة احدى عشرة آية مكية ) \*

اعلم أنه سجانه وتعالى لماختم السورة المنقدمة بقوله ان ربهم بهم يومنذ لخبير فكانه قبل وماذلك اليوم فقيل هي القسارعة

#### \* ( بسم الرحن الرحيم ) \*

القارعة ماالقارعة وماأدراك ماالقارعة) اعلم ان فيه مسائل ( المسئلة الاولى) القرع الضرب بشدةواعماد تمسميت الحادثة العظيمة من حوادث الدهر قارعة قال الله تعالى ولايزال الذن كفروا تصنيهم بماصنعوا قارعة ومنه قولهم العبد نقرع بالعصا ومند المقرعة وقوارغ القرآن وقرع البساب وتقارعوا تضاربوا بالسيوف واتفقوا على ان القارعة اسم من أسماء القيامة واختلفوا في لية هذه النُّسمية على وجوه ( أحدها ) ان سببذلك هوالصيحة التيءوت منهاالخلائق لانفى الصيحة الاولى تذهب العقول قال تعالى فصعق من في السموات ومن في الارض وفي الثانية تموت الخلائق سوى اسرافيل م عيته الله ثم يحييه فينفخ الثالثة فيقومون وروى أن الصور له ثقب على عدد الاموات لكلواحدثقبة معلومة فيحيالله كل جسديتلك النفعة الواصلة اليه من ثلك الثقبة المعينة والذي يؤكد هذا الوجه قوله تعالى ماينظرون الاصيحة واحدة فأنماهي زجرة واحدة (وثانيها) أن الاجرام العلوية والسفلية يصطكان اصطكاكا شديدا عند تخريب العالم فبسبب تلك القرعة سمى يوم القيامه بالقارعة (وثالثها) أن القارعة هي التي تقرع الناس بالاهوال والافزاع وذلك فيالسموات بالانشفاق والانفطـــار وفي الشمس والقمر بالتكور وفي الكواكب بالانتشار وفي الجبال بالدلة والنسف وفي الارض بالطي والتبديل وهوقول الكلي (ورابعها) أنها تقرع اعداءالله بالعذاب والخزي والنكال وهوقول مقاتل قال بمض المحتمفين وهذا أولى من قول الكلبي لقوله تعالى وهم من فزع يومنُدُ آمنون (المسنَّلة الثانية) في اعراب قوله القارعة ماالقارعة وجوه ( أحدُها) انَّه تحذير وقدجاءالتحذير بالرفع والنصب تقول الاسدالاسد فيجوزالرفع والنصب (وثانيها)

وتخرج جيع الاجرام العلوية والسفليةمن حال الىحال السمياء بالانشقاق والانفطار والشمس والمجوم بالتكوير والانكدار والانشار والارض بالزلزال والتبديل والجبال بالدك والنسف وهي ميتدأ خـبره قوله تعـالي (ماالقارعة)على أنما الاستفهامية خبروالقارعة ميتدأ لايالعكس لمامر غرمر أن محطالفالدة هوالخبرلاالمبتداولارس في أن مدار افادة البول والغفامة همناهوكلة مالاالقارعة أي أي شي " عجس هي في الفيغامة والغظاعة وقدوضع الظاهرموضع الضمير تأكيداللتهو يلوقوله تعمالي ( وما أدراك ماالقارعة) تأكيد لهولها وفظاعتها بيان خروجهما عن دائرة علوم الحلق على مغنى

أنعظم شانها ومدى

شدتها محيث لاتكاد

تناله دراية أحدحتي

بدر لك بهاوما في خبر

الرفع عسلي الابتداء

وأدراك هو الخبرولاسبيل الى العكس همهناو ما القارعة جلة كامر محلها النصب على نزع الحافض لان أدرى يتعدى الى المغول الثاني الله الماني بالباء كافى قوله تعالى ولا أدراكم به فلاوقعت الجلة الاستقها ميذ معلقة له كانت فى موقع المغمول الثاني له والجلة الكبيرة المبتدا الاول

السَّيْنَةُ عَلَى صَوْرَ فَبِيعَةً فَنُوصَعَ فَى المِرَانَ أَى فَنْ تُرجِتُ مَسَّادً بِرَحْسَاتُهُ ( فَهُوْ فَيُفَيْسُنَةُ وَاصَٰيَةً ) أَى ذَاتَ رَصَا أُومِرَضَيَةً ( وَأَمَا مَنْ خَفْتُ مُوازِينَهُ ) بِأَنْلَمْ بِكُنْ لَهُ خَسْنَةً ﴿ ٦٦٦ ﴾ يعتدبها أوترججت سيآته على حسناته

لابصع وزنهما خصوصا وقدتقضيا بلالراد انالصحف المكتوب فيها الحسنات والسيآت توزن أو يجعل النور علامة الحسنات والظلة علامة السيسآت أونصور صحيفة الحسنات بالصورة الحسنسة وصحيفة السيات بالصورة القبيحة فيظهر بذلك الثقل والخفة وتكون الفائدة فيذلك ظهور حال صاحب الحسنات في الجم العظيم فيرداد سرورا وظهور حال صاحب السيآت فيكون ذلك كالفضيعةله عند الخلائق \* أماقوله تعالى ( فهو في عيشة راضية ) فالعيشة مصدر بمعنى العيش كالحيفة بمعنى الخوف وأما الراضية ففال الزجاج معناه أيعيشة ذات رضايرضاهاصاحبها وهي كقولهم لابن وتامر بمعنى ذولبن وذوتمر ولهسدا قال المفسرون تفسيرها مرضيه على معنى يرضاها صاحبها \* ثم قال تعالى ( وأمامن خفت موازينه )أى قلت حسناته فرجحت السيأت على الحسنات فالأبو بكر رضى الله عنه اتما تقلت موازين من تقلت موازيته باتباعهم الجق في الدنبا ونقله عليهم وحق ليران لايوضع فيه الاالحقأن يكون تفيلاوا ناخفت موازين من خفت موازينه باتباعهم الباطل في الدنيا وخفته عليهم وحق لميزان يوضع فيه الباطل أن يكون خفيفا وقال مقساتل انماكان كذلك لانالحق تَفْيَلُ وَالْبَاطُلُ خَفْيَفٌ ﷺ أَمَا قُولُهُ تَعَالَى (فَأَمُهُ هَا وَيَدُّ) فَفَيْهُ وَجُوهُ (أحدها) ان الهاوية من أسماء النار وكانها النار العميقة يهوى أهل النار فيها مهوى بعيسدا والمعني فحاواه النار وقيل للمأوى أم على سبيل النشبيد بالام التي لايقع الفرع من الولد الااليها (وثانيها) فأم رأسدها و ية في النار ذكره الاخفش والكلبي وقتادة قال لانهم يهوون في النار على رؤسهم ( وثالثا ) أنهم اذا دعوا على الرجل بالهلاك قالوا هوت أمد لانه اذا هوى اىسقط وهلك فقدهوت أمد حزنا وتسكلا فكانه قيل وأمامن خفت موازينه فقد هلك ممقال (وماأدراك ماهيه) قالصاحب الكشاف هيه ضمير الداهية التي دل عليها قوله فأمدهاوية في التقسير الثالث أوضيرهاوية والهاء للسكت فاذاوصل جازحذفها والاختيار الوقف بالهاء لاتباع المصحف والهاء ثابتة فيهوذ كرناالكلام فدنه الماء عندقوله لم يتسنه فيهداهم اقتده ما أغنى عنى ماليه \* تم قال تعالى ( عارحامية ) والمعنى انسأر النيران بالنسبة اليها أكانها ليست حامية وهذا القدركاف فيالتنبيه على قوة ستخونتها نُموذُبَالله منها ومُنْجبع أنواع العذاب ونسأله النوفيق وحسن المآب رينا وآتنا ماوعدتنا على رسلك ولاتخزنا يومالفيامة انك لاتخلف الميعاد

### \* ( سورة التكاثر نمان آيات مكية ) \*

\* (بسم الله الرحن الرحيم) \*

( ألها كمالسكاثر حتى زرتم المقابر ) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) الالهاء الصرف الى الله ووالله والانصراف الى الدعواليه الهوى ومعلوم أن الانصراف الى الشئ يقتضى الاعراض عن غيره فلهذا قال أهل اللغة الهانى فلان عن كذا أى انسانى وشغلنى ومنه

. روىأنأهلالنارتهوي فهاسعين خريفاوقيل انهااسم للياب الاسفل منها وعبرعن المأوي بالام لان أهلها بأوون اليها كايأوى الولد الىأمه وعن قتادة وعكرمةوالكلي أنالموني فأم رأسنه هاوية في قورجه نم لانه يطرح فيهاأمنكوسا والاول هوالموافق لقوله تعالى الرحامية)فانه تقر برايها بعدامهامها والاشعار مخروجها عن الحدود المعمودة للتفييم والتمويل وهي ضمر الهاوية والهاءللسكت واذاوصل القارئ حذفها وقيل حقه أنالا درج لئلا يسقطها الادراج لانها ثابتةفي المصنف وقدأجير الباتها مع الوصل \* عن النبي مسلى الله عايدوسلمن قرأالقارعة مُقْلِ الله تعدالي بِهِا مبرانه بومالقيامة

( فأمد) أي فأوا ه

(هاو ية) هي من أسماء

النار سميت بها لغاية

عقها وبعد مهواها

<sup>\* (</sup>سؤرة النكاثر مختلف فيها وآيها ثمان) \* ( بسم الله الرحن الرحيم) (ألها كم النكائر) ﴿ الحديث ﴾ الى شغل كم التعالب في الكثرة والتفاخر بها

روى أن بنى عبد مناف و بنى سهسم تفاخروا و تخاثر وا بالسادة والاشراف فى الاسلام فقال كل من الفريقين عن يزاوأ عظم سيداوأ عرع زيزاوأ عظم مناف فقال بنوسهمان البغى افنانا فى الجاهلية

الحديث انالزبير كاناذاء عصوت الرعداهي عن حديثه أي تركه وأهرض عنه وكل شئ تركته فقدلهيت عنه والنكاثرالتياهي بكثرة المناك والجاه والمناقب نفيال تبكاثر القوم تكاثرا اذا اتعمادوا مالهم من كثرة المناقب وقال أبومسم التكاثر تفاعل من الكثرة والتفاعل يقع على أحدوجوه ثلاثة تحقل أن يكون بين الاثنين فيكون مقاعلة ويحتمسل تتكلف ألغمل تقول تبكارهت على كدا اذافعلته وأنتكاره وتقول تعاميت عن الامر اذا تكلفت العمى عنه وتقول تغافلت و يحتمسل أيضا الفعل بنفسه كاتفول تباعدت عن الامر أي بعدت عنه ولفظ التكاثر في هذه الآبة صفّ لا اوجهين الاولين فيمحتمل النكائر يمعني المفاعلة لانه كم من اثنين يقول كل واحد منهمسالصاحبه أناأكثر إ منكمالا وأعزنفرا ويحتمل تكلف الكثرة فانالحريص يتكلف جيع عرمنكشيرماله واعلم أنالنفاخر والتكاثرشي واحد ونظيرهذه الآية فولدتعمالي وتفآخر بيدكم (المسئلة الثانية) اعلم أن النفاخرانما يكون باثبات الانسان توعامن أنواع السعادة لنفسهوأجناسالسعادة ثلاثة ( فأحدها) فيالنفس( والثانية ) فيالبدن ( والثالثة ) فيمايطيف بالبدن منخارج أماالتي فيالمفس فهي العلوم والاخلاق الفاصلة وهما المراد ان بقوله حكاية عن ابراهيم رب هب لى حكما وألحقي بالصالحين و عمايتال البقاء الابدى والسعادة السرمديةوأماالتي فيالبدن فهي انصحة والجال وهي المرتبة الثانية وأماالتي تطيف بالبدن منخارج فقسمان أحدهما ضبروري وهوالمسال والجاء والآخر غيرضروري وهو الاقرباء والاصدقاء وهذا الذي عددناء فالمرتبة الثالثة انسابراد كلمالبدن بدلبل انه اذا تالم عضومن أعضائه فأنه يجعل المال والجاء فداوله وأما السعادة البدنية فالغضلاء من الناس انماير يدونها للسعادة النفسانية فأنه مالم يكن صحيح البدن لميتغرغ لأكتساب السعادات التفسانية الباقية اذاعرفت هذافنقول العاقل بنبغ أن يكؤك سعية فيتقديمالاهم علىالمهم فالتفاخر بالمال والجاه والاعوان والاقرناء تفاخر بأخمر المراتب منأسباب السعادات والاشتغال بهيمنع الانسسان متتحصيل السعادة النفسانية بالعم والعمل فبكون ذلكتر جيحالاخس المراتب في السعادات على أشرف المراتب فيها وذلك يكون عكس الواجب وتقيض الحق فلهذا السبب ذمهم الله تعالى فقال الهاكم التكاثر ويدخل فيه النكاثر بالعدد وبالمال والجاه والاقرباء والانصمار والجيش و بالجلة إفيدخل فيه الشكائر بكل مايكون من الدنيا ولذا تهاوشهوا تها (المسئلة الثالثة) قوله الهاكم بحمل أن بكون اخباراء تهم و يحمّل أن بكون استفهاما بمعنى النوييخ والتقريع أيأ ألهاكم كاقرئ أنذرتهم وأأنذرتهم واذاكناعظاماوأنذاكناعظسآما (المسئلة الرابعة) الآية دلت على ان التكاثر والتفاخر مقموم والعقسل دل على ان التكاثر والتفاخر في السعادات الحقيقية غيزمذموم ومن ذلك ماروي من تفاخر العباس بإن السقاية بيده وتفاخرشيهة بإن المفتاح بيده الى أن قال على عليه السلام وأناقطعت

خرطوم الكفر بسيني فصارالكفرمثله فأسلتم فشق ذلك عليهم فنزل قوله تعالى أجعلتم سقاية الحاج الآية 'وذكر'نا في تغسيرقوله تعالى وأما بنعمة ربك فعدت انه يجو ز للانسان أنيعتم بطاعاته ومحاسن اخلاقه اذاكان يظن أن غسيره يقتدى به فثبت أن مطلق النكائرايس عذموم بلالتكائر فيالم والطاعة والاخلاق الخيدة هوالحمودوهوأ صل الخيرات فالالف واللامق التكاثر ليساللاستغراق بللمعهود السمابق وهوالتكاثر في الدنيا ولذاتها وعلأ تقهافانه هوالذي يمنع عن طاعة الله تعالى وعبوديته ولساكان ذلك مقررا فالعقول ومتفقاعليه فالادبان لأجرم حسن ادخال حرف التعريف عليه (المسئلة الخسامسة) في تفسيرالاً يمة وجوه (أحدها) ألهساكم التكاثر بالعدد روى انهازات فيبنيسهم وبني عبدمناف تفاخروا أيهم أكثرفكان ينوعبدمناف أكثرفقال بنوسهم عدوا هجوع أحيائنا وأمواتنسامع مجمو عأحبائكم وأمواتكم ففعلوافزادينو سهم فنزات الآية وهذه الرواية مطابقة لظاهرالفرآن لان قوله حتى زرتم المقابريدل على انه أمر مضى فكانه تعالى يعجبهم من أنفسهم ويقول هب انكم أكثر منهم عددا غاذا ينفع والزيارة اتبان الموضع ذلك يكون لاغراض كثيرة وأهمها وأولاها بالرعاية ترقيق القلب وأزالة حب الدنيافان مشاهدة القبور تورث ذلك على ماقال عليه السلام كنت نهيتكم عن زيارة القبورأ لاقزو روها فانفي زرياتها تذكرة تمانكه زرتمالقبو ر بسبب قساوة القلب والاستغراق في حي الدنيا فلما انعكست هذه القضية الاجرم ذكر الله تمالى ذلك في معرض التعجيب (والقول الثاني) أن المراد هوالتكاثر بالمال واستدلوا عليه عاروى مطرف بنعبدالله بنالشخديعن أبيه انه عليد السلام كان يقرأ ألهاكم وقال ابن آدم يقول مالى مالى وهـ للك من مالك الاما أكات فأفنيت أولبست فأيليت أوتصدقت فأمضيت والمراد من قوله حتى زرتم المقابر أي حتى متم و زيارة القبرعبارة عن الموت يقال لمن مات زار قبره و زار رمسه قال جر يرالاخطل

زارالتبورأ بومالك ﷺ فاصبح ألأم زوارها

أى مات فيكون معنى الآية ألهسا كم حرصكم على تكثيراً موالكم عن طاعة ربكم حتى أتاكم المؤت وأنتم على ذلك لايقال حله على هذا الوجه مشكل من وجهين (الاول) أن الزائر هوالذي يزو رساعة ثم ينصرف والميت بيق فى قبره فكيف يقسال انه زارالقسبر (والثساني) أن قوله حتى زرتم المقسابر اخبار عن المساضى فكيف يحمل على المستقبل (والجواب) عن السوال الاول انه فد يمكث الزائرلكن لابدله من الرحيل وكذا أهل القبور يرحلون عنها الى مكان الحسساب (والجواب) عن السوال الشانى من وجوه (أحدها) يحتمل أن يكون المراد من كان مشرفا على الموت بسبب الكبر ولذلك يقال فيه انه على شفيرالقبر (وثانيها) ان الخبرعن تقدمهم وعظالهم فهو كالخبرعنهم لانهم كانوا على طريقتهم ومنه قوله تعالى و يقتلون النبيين (وثاللها) قال أبومهم ان الله تعسالى على طريقتهم ومنه قوله تعالى و يقتلون النبيين (وثاللها) قال أبومهم ان الله تعسالى

فعادونا بالاحباء والاموات فكثرهم بنوسهم والمعنى انكم شكائرتم بالاحباء (حتى زرتم المقابر) أى حتى افاا سنوعبتم عددهم صعرتم الى التفاخر والتكاثر بالامواث فمبر عن بارة الفبورتم كما بمم وقبل كانوابزورون القسابر فيقولون هذا قبرفلان وهذا قبر فلان بفتخرون بذلك وقبل المعنى ألها كم النكائر بالاموال والاولاد الى أن متم وقبرتم مضيعين أعاركم في طلب الدنيا معرضين عسابه مكم من السعى الاخراكم فنكون زيارة القبور

تكلم بهذه السورة يوم القيامة تعيبرا للكفار وهمنى ذلك الوقت قدتقدمت منهم زيارة النبور (القول الثالث) الهاكم الحرص على المال وطلب تكشيره حتى منعتم الحقوق المالمة الىحين الموت ثم تقول في تلك الحالة أوصنيت لاجل الزكاة بكذا ولاجل الحيح يكذا ( القول الرابع ) ألهاكم التكاثر فلاتلتقتون الى الدين بل قلو بكم كأنها أحجار لاتنكسسر البتسة الآاذازرتم المقابر هكانا يذبغي أناتكون حالكم وهو أنايكون حظكم من دينكم ذلك القدر القليمال من الانكسار ونظيره قوله تعمالي قليلا ماتشكرون أي لاأقنع منكم بهذا القدر القليل من الشكر ( المسئلة السادسة) انه تعالى لم يقل الهاكم النكاثرعن كذا واعالم يذكره لانالمطلق أباغ فالذم لانه بذهب الوهم فيدكل مذهب فيدخل فيه جيع مايحتمله الموضع أىالهماكم التكاثر عنذكرالله وعنالواجبات والمتدويات في المعرفة والطساعة والتفكر والندبر أونقول ان نظرنا الى ماقبسل هذه الآية فالمسنى الهاكم التكاثر عن التدبر فيأمر القارعة والاستعداد لها قبل الوت والنانظريًا الحالاسفل فالمدى الهاكم النكائر فنسبتم القبر حتى زرتمو. \* أما قوله تعالى ( كلا سوف تعلون ثم كلاسوف تعلون ) فهو يتصل عاقبله و عايمه، أما الاول فعلى وجه الرد والتكذيب أي ليس الامر كايتوهمه هؤلاء من أن السعادة الحقيقية بكسرة العدد والاموال والاولاد وأمااتصاله بمابعده فعلى معنى القسم أيحقا سوف تعلون لكن حين يصبرالقاسق تائيا والكافر مسلا والحريص زاهداومندقول الحسن لايغرنك كثرة من ترى حولك فانك تموت وحدلة وتبعث وحدك وتحاسب وحدلة وتقريره يوم يفرالمرءو يأتينا فرذا ولتسدجتنمونا فرادي الىأنقال وتركتم ماخولناكم وهذا عنعث عن التكاثر وذَّكروا في التكرير وجوهـا (أحدها) انه للتأكيدوانه وعيد بعد وعيد كما تقول للنصوح أقول لك تم أقول لك لاتفعل (وثانيها) ان الاول عند الموت حين يقال له لابشرى والثاني فيسوال الهبر من ربك والثالث عندالنشور حين ينادى المنادي فلان شتى شقاوة لاسعادة بعدها أبداو حين بقال وامتازوا اليوم ( وثالثها ) عن الضحاك سوف تعلون أيها الكفارثم كلا سوف تعلون أيها المؤمنون وكان يقرؤها كذلك فالاول وعيد والثاني وعد ( ورابعها ) انكل أحد بعلم قبع الظلم والكذب وحسن العدل والصدق لكن لايعرف قدرآ نارها ونتائجها ثم أنه تعالى بقول سوف تعلم العلم المفصل لكن النفصيل يحتمل الزائد فهما حصلت زيادة لذة ازداد علاوكذا في مانب العقوية فقسم ذلك على الاحوال فعنسد المعاينة يزداد ممعنسد السؤال تمعند البعث تمعند الحساب مم مند دخول الجنة والنارفلدلك وقع النكرير ( وخامسها) أن احدى الحالتين عذاب القبر والاخرى عذاب الفيامة كاروى عن ذرأته قال كنت أشك فيعذاب القبر حتى سمعت على بن أبي طالب عليه السلام يقول ان هذه الآية تدل على عذاب القبر وانعاقال تم لان بين العمالمين والحياتين موتا الله تعمقال تعالى ( كلا لو تعلون علم البقين

لترونُ أَلِحَيْمُ مُمَالِمُونُهاعِينَ البقين ) وفيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اتفقوا على أنجواب اومحذوف وانه ليس قوله لترون الجميم جواب لو ويدل عليه وجهان (أحدهما) أن ماكان جواب اوفنغيدا ثبات واثباته نفي فلوكان قوله المرون الجعيم جوابا للولوجب أن لاتحصل هذه الرؤية وذلك بإطل فان هذه الرؤية واقعة قطعا فان قيل المراد من هذه الرؤ مة رؤستها بالقلب في الدنيا ثم ان هذه الروئية غيروا قعة قلنا ترك الظاهر خلاف الاصل (والثاني) أن قوله ثم اتسئلن يومندعن النعيم اخبارعن أمر سيقع قطعا فعطفه على مالا يوجدولا يقع قبيح في النظيم واعسلم أن ترك الجواب في مثل هذا المكان أحسن يقول الرجل للرجل لوفعلت هذأ أي لكأن كذا قال الله تعسالي لو يعسلم الذين كفروا حين لا يكفون عن وجوههم النارولاعن ظهورهم ولم يجي لهجواب وقال واوترى اذوقفوا على ربهم اذا عرفت هذا فنقول ذكروا في جواب لووجوها (أحدها) قال الاخفش اوتعلون علم اليفين ماألها كمالنكائر (وثانبها) فالأبومسلم لوعلتم ماذا يجب عليكم لتسكتم به أولوعلتم لاي أمرخلقتم لاشتغلتم به (وثالثها) أنه حذف الجواب ليذهب الوهمكل مذهب فيكون النهو يلأعظم وكأنه قال اوعلتم علماليقين لفعلتم مالايوصف ولايكتنه ولكنكم ضلال وجهلة وأماقوله الترون الجحيم فاللام يدل على أنه جواب قسم محذوف والفسم لتوكيد الوعيدوان ماأوعدوابه بمالامدخل فيعللريب وكرره معطوفا بثم تغليظ اللتهديدوز بادة في التهو يل (المسئلة الثانية) انه تعالى أعاد لفظ كلاوهوالزجر وإنما حسنت الاعادة لانه عقبه فى كل موضع بغير ماعقب به الموضع الآخر كأنه تعالى قال لاتفعلوا هذا فانكم تستحقون به من العسداب كذا لاتفعلوا هذا فانكم تسستوجبون به ضررا آخر وهذا التكريرليس بالمكروه بلهو مرضى عندهم وكان الحسن رحمالله يجعل معنى كلافى هذا الموضع بمعنى حقاكانه قبل حقا اوتعلمون علم البقين (المسئلة الثالثة) في قوله علم البقين وجهان ( أحدهما) أن معناه علما يفينا فأضيف الموصوف الى الصفة كقوله تعالى ولدارالاً خرة وكمايقال مسجدالجامع وعام الاول ( والثاني ) أن اليقين ههنا هو الموت والبعث والقيسامة وقدسمي الموت يقينا في قوله واعبد ربك حتى يأتبك اليقين ولانهما اذاوقعا جاء اليقين وزال الشك فالمعني لوتعلون علمالموت ومايلتي الانسان معه وبعده في القسير وفي الآخرة لم يله كم النكاثر والنفاخر عن ذكرالله وقد يقول الانسان أناأعلم علم كذاأى أتحققه وفلان يعلم علم الطب وعلم الحساب لان العلوم أنواع فيصلح الملكأن يقال علمت علم كذا ( المسئلة الرابعة) العلم من أشد البواعث على العمل فاذا كان وقت العمل امامه كان وعدا وعظة وانكان بعدفوات وقت العمل فعينند بكون حسرة وندامة كاذكر ان ذاالقرنين لمادخل الظلمات فالذين كانوا معه أخدوا من تلك الخرز فلاخرجوا من الظلمات وجدوهما جواهر ثمالآخذون كانوا في الغم أي لمسالم بأخذوا أكثرمماأخذوا والذين لم يأخذوا كانوا أبضا فىالغم فهكدايكون أحوال أهل

عبارة أعن الموت وقرى ألها كم على الاستفهام التقريرى (كلا) ردع وتنبيه على أن العاقل ينبغى أن العاقل ينبغى أن لا يكون معظم همه مقصورا على الدنبا فأن عاقب قذلك و خيمة ما انتم عليه اذا عابنتم وتم للدلالة على أن الثانى عند المؤت أوقى النبر عند المؤت أوقى النبر

القيامة ( المسئلة الخامسة ) في الآية تهديد عظيم للعلاء فانها دات على أنه لوحصل

اليفين بمسا فيالتكاثر من الآفة لتركوا التكائر والتفساخر وهذا يفتضي أن من لم يترك التكاثر والتفاخرلايكون اليقين حاصلا له فالويل للعالم الذي لايكون عاملاتمالويل له ( المسئلة السادسة ) في تكرار الرؤية وجوه ( أحدها ) أنه لنا كيد الوعيد أيضا لعل القوم كانوا يكرهون سماع الوعيد فكرر لذلك ونون التأكيد تفتضي كون تلك الروئية اضطرارية يعني لوخليتم ورأيكم مارأ غوها لكنكم تحملون على رويتهاشاتم أمأبيتم ( وثايها ) أنأولهما الروية من البعيد اذارأتهم من مكان بعيد سمعوالها تغيظ اوقوله و برزت الجعيم لمن يرى والرؤية الثانبة اذا صارواً الى شفير النار (وممالتها) أن الرؤية الاولى عندااورود والثانية عندالدخول فيها وقيل هذا النفسير ليس بحسن لانهقال ثم لتسئلن والسؤال بكون قبل الدخول ( ورابعها ) الرؤية الاولى الموعد والثانبة المشاهدة ( وخامسها ) أن يكون المراد الترون الجهيم غيرمرة فيكون ذكر الرؤية مر نين عبارة عن تتابع الرؤية وانصالها لانهم مخلدون في الجميم فكانه قيل لهم على جهة الوعبد لأن كنتم اليوم شاكين فيهاغيرمصدقين بهافستر وفها رؤية اتمة متصلة فنزول عنكم الشكوك وهوكقوله ماترى فيخلق الرحن من تفاوت الى قوله فارجع البصر كرتين بعني او أعدت التظرفيهاماشأت لمتجدفطورا ولم يردمر تين فقط فكدا ههنا ان قيل مافائدة تخصيص الرؤية الثانية باليقين قلنالانهم في المرة الاولى رأوا لهبا لاغير وفي المرة الثانية رأوا نفس الحفرة وكبفية السفوط فيهاومافيهامن الحبونات المؤذية ولاشك أنهذه الرؤية أجلي والحكمة في النقل من العسلم الاخني الى الاجلى النقريع على ترك النظر لانهم كانوا يقتصرون على الفان ولايطلبون الزيادة ( المسئلة السابعة ) قراءة العامة الترون بفتيم التاء وقرئ بضمهامنأر يته الشئ والمعني انهم يحشرون اليهافير ونهاوهذه القراءة تروى عنابن عامر والكسائي كأعما أرادا لترونها فترونها ولذلك قرأ الثانية تم لترونها بالقنع وفي هذه الثانية دايل على انهم اذا أروها رأوها وفي قراءة العامة الثانية تكر بر للنأكيد أولسائر القوا مدالي عددناها واعلم أن قراءة العامة أولى اوجهين (الاول) قال القراء قراءة العامة أشبه بكلام العرب لانه تغليظ فلايلبغي أن يختلف اغظه (الثاني) قال أبوعلي المعنى في لترون الحعيم لترون عذاب الحعيم ألاترى ان الجيم يراهاالمو منون أبضابدلالة قوله وان منكم الاواردها واذاكان كذلك كأن الوعيد في رؤية عذابها لافي رؤية نفسها يدل على هذا قوله اذيرون العذاب وقوله واذا رأى الذين ظلؤا العذاب وهذا يدل على أنالترون أرجيح من لترون \* قوله تعسالي ( ثم السئلن يومئذ عن النعيم ) فيه مسائل ( المسئلة الأولى ) في أن الذي يسئل عن النعيم من هوقيه قولان ( أحدهما) وهو الاظهر انهم الكفارقال الحسن لايستل عن التعيم الأأهل النار ويدل عليه وجهان (الاول)

مَارُوى أَنْ أَيَابِكُم لِمَا تَرَاتُ هَذِهُ الآية قاليارسول الله أرأيت أكلة أكانها معك في بيت

والثاني عند النشور (كلالوتعلون علماليقين) أى اوتعلون مابين أبديكم علالمرالية ينأى كعلكم ماتسنية تونه لفعلتم مالا بوصف ولاكتنه فعذف الجوابالتهو يلوقوله تعالى (لترون الحيم) جواب قسم مضمرأكد به الوعيد وشسددته النهديد وأوضحهما أنذروه بعد الهسامه تَقَعْيِما (نمالترونهسا) تكريرالتأ كيدأوالاولى اذارأتهم من مكان بعيد والثانبة اذا وردوهما أوالزاد

أبى الهيثم بن التيهان من خبز شعير ولم و بسر وماء عدب أن تسكون من النعم الذي نسئل عنه فقسال عليه الصلاة والسسلام انما ذلك للكفار تمقرأ وهل يجسازي الاالكفور (والثاني) وهوأن ظاهر الآية يدل على ماذ كرناه وذلك لان الكفار ألهاهم التكاثر بالدنبا والتفاخر يلذاتها عنطاعةالله تعالى والاشتغال بشكره فالله تعالى يسألهم عنها يوم القيامة حتى يظهراهم أنالذي ظنوه سببا لسعادتهم هوكان من أعظم أسسباب الشسقاء لهم في الآخرة (والقول الشاني) أنه عام في حتى المؤمن والكافر واحتجوا باحاديث روى أبوهر يرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال أول مايستُل عنه العبديوم القيامة من النعيم فيقال له ألم نصحيحاك جسمك ونرويك من الماء البسارد وقال محمود بن لبيد لمانزلت هذه السورة قالوا يأرسول الله عن أي نعيم نسئل انماهما الما والتمر وسيوفنا على عواتفنا والعدو حاضر فعن أى نعيم نسئل قال انذلك سيكون وروى عن عر أنه قال أي نعيم نسئل عنديار سول الله وقد أخرجنا من ديار نا وأموالنا فقال صلى الله عليه وسلم ظلال المساكن والاشجار والاخبية التي تقبكم من الحر والبرد والماء البارد فى اليوم الحار وقر يب منه من أصبح آمنافي سر به معافى فى بدنه وعنده قوت يومه فكانما جيزت له الدنيا بحدافيرها وروى أن شابا أسلم فعهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فعله سورة ألها كم نم زوجه رسول الله امرأة فلمادخل عليها ورأى الجهاز العظيم وألنميم الكشرخر بح وقال لاأريد ذلك فسأله الني عليه الصلاة والسلام عنه فقال أاستعلمني ثم لتسئلن يومثذ عن النعيم وأنالا أطيق الجواب عن ذلك وعن أنس لما نزلت الآية قام محتاج فقال هل على من النعمة شئ قال الفال والنعلان والماء البارد وأشهر الاخبار في هذا ماروى أنه عليه الصلاة والسلام خرج ذات ليلة الى المسجد فليلبث انجاء أبو بكر فغال ماأخرجك باأبابكر فال الجوع فال والله ماأخرجني الاالذي أخرجك ثم دخل عمر فقال مثل ذلك فقال قوموا بنا الى منزل أبي الهيثم فدق رسول الله صلى الله عليه وسلم الباب وسلم ثلاث مرات فلريجب أحد فانصرف رسول اللهصلي الله عليه وسلفخرجت امرأته تصبيح كنانسمع صوتك لكنأردنا أنتز يدمن سلامك فقال لهاخيرا بم قالت بأبي أنتوامى ان أباالهيثم خرج يستعذب لذالله ثم عدت الى صاع من شعير فطعنته وخبرته ورجع أبوالهيثم فذبخ عناقا وأتاهم بالرطب فأكلوا وشربوا فقال عليه الصلاة والسلام هذامن النعيم الذي تسئلون عند وروى أيضالا تزول قدما عبد حتى يسئل عن أربع عن غره وماله وشبابه وعمله وعن معاذ عن النبي صلى الله عليه وسلم أن العبد ليستل يوم القيامة حتى عنكل عينيه وعن فتات الطينة باصبعه وعن لمس توب أخيه واعلم أن الاولى أنبقال السؤال بعم المؤمن والكافر لكن سؤال الكافر سؤال توبيخ لانه تراة الشكر وسو الالمومن سو ال تشريف لانه شكر واطاع ( المسئلة الثانية ) ذكروا في النعيم المسؤل عنه وجوها (أحدها) ماروى أنه خمس شبع البطون و بارد الشعراب ولذة

بالاولى المعرفة و بالثانية المشاهدة والمعاينة (عين البقين) أى الوثيه التي هي نفس البقين فأن حمل المساهدة أقصى حمل المساهدة أقصى عن النعيم الذي ألها كم وتكاليفه فأن الحطاب عنصوص عن عكف ولم يعش الالبسأ كل ولم يعش الالبس اللين ولم يعشاء أوقاته

النوم واطلال المساكن واعتدال الخلق (وثانيها) قال ابن مسعود انه الامن والصعة والفراغ (وثالثها) قال ابن عباس انه الصحة وسائر ملاذ المأكول والمشروب ( ورابعها ) قال بعضهم الانتفاع بادراك السمع والبصر ( وخامسها ) قال الحسين ابن الغضل تمخفيف الشرائع وتيسم القرآن (وسادسها) قال ابن عرانه الماء البارد (وسابعها) قال البافر انه العافية ويروى أيضا عنجابر الجعني قال دخلت على الباقر فقال ماتقول أرباب التأويل في قوله تم لتسئلن يومئذ عن النعيم فقلت يقولون الفلل والما البارد فقال اوأنك أدخلت بينك أحدا وأقمدته في ظل وأسقيته ما باردا أتمن عليه فقلت لاقال فالله أكرم منأن يطعم عبده ويسقيه نميسأله عنه فقلت مانأو يله قال النميم هورسول الله صلى الله عليه وسلم أنعم الله به على هذا العالم فاستنقذهم به من الصلالة أما سمعت قوله تعالى القدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولا الآية (القول الثامن) انمايساً لؤن عن الزائد بمالابد منه من مطعم ومابس ومسكن (والناسم) وهوالاولى أنه يجب حله على جيع النعم و يدل عليه وجوه (أحدها) أن الالف واللام يغيدان الاستغراق ( وثانبها ) أنه اليس صرف اللفظ الى البعض أولى من صرفه الى الباقي لاسيما وقسددل الدلبل على أن المطلوب من منافع هسذه الدنبا اشتغال العبد بعبودية الله تعالى ( وثالثها ) أنه تعسالي قال يابني اسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت بمليكم والمراد منه جميع النعم من فلق البحر والأنجاء من فرعون وانزال المن والسلوي فكذاههنا (ورابعها) أنالنعيم النام كالشئ الواحد الذيله ابعاض واعضاء فاذاأشير الى النعيم فقدد خل فيه الكل كان الترياق اسم المعجون المركب من الادو يقالكثيرة فاذاذكر الدرياق فقددخل الكل فيه واعلم أنالنعم أفسام فنهاظاهرة وباطنةومنها متصلة ومنفصلة ومنها دينية ودنيو ية وقدة كرنا أقسام السعادات بحسب الجنس في تقسير أول هذه السورة وأماتعديدها يحسب النوع والشخص فغير بمكن على ماقال تعالى وان تعدوا نعمت الله لاتحصوها واستعن في معرفة نعم الله عليك في صحية بدنك بالاطباءتم هم أشد الخلق فحفلة وفي معرفة نعم الله عليك بنخلق السموات والكواكب فالمجمين وهمأ شدالناس جهلا بالصدائع وقءعر فة سلطان الله فاللوك تمهم أجهل الخلق وأماالذي يروى عنابن عرانه الماء البآرد فعناه هذامن جلته ولعله انعاخصه بالذكر لانه أهون موجود وأعز مفقود ومنه قول ابن السماك للرشيد أرأيت اواجتجت الى شرية ماء فى فلاة أكنت تبذل فيه نصف الملك واذا شرقت بها أكنت تبذل نصف الملك وان احتبس بولك أكنت تبذل كل الملك فلاتغتر علك كأنت الشربة الواحدة من الماء قيمة مرتين أولان أهلالنار يطلبون الماء أشد منطلبهم لغيره قال تعالى أن أفيضوا علينا من الماء أولان السؤرة نزات في المترفين وهم المختصون بالماء البارد والظل والحق ان السؤال يعم المؤمن والكافر عنجيع النعيم سواءكان عالابدمنه أوليس كذلك لانكل

باللهو والطرب لابعبا العلموالعمل ولايحمل نفسه مشاقه مافاها من تنسع بنعمة الله تعالى وتقوى بها على طاعته وكان اهضا بالشكر فهو من ذلك بعزل بعيد وقيل الآية مخصوصة بالكفار بحن الني صلى الله عليه وسلمن قرأسورة التكاثر لمجاسبه الله تعالى بالنعيم الذي أنع به عليه في دار الدنبا وأعطى من الاجر الدنبا وأعطى من الاجر كاثما قرأ ألف آية

ذلك يجب أن يكون مصروفا الى طاعة الله لا الى معصيته فيكون السؤال واقعاعن الكل و يؤكده ماروى عنه عليه العسلاة والسلام انه قال لا تزول قدما العبديوم القيامة حتى يسأل عن أربع عن عره فيم أفناه وعن شبابه فيم أبلاه وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه وعن عله ماذا غلبه فكل النعيم من الله تعالى داخل فيما ذكره عليه العسلاة والسلام (المسئلة الثالثة) اختلفوا في ان هذا السؤال أين يكون (فالقول الاول) ان هذا السؤال انمايكون في موقف الحساب فان قيل هذا الايستقيم المنه تعالى أخبران هذا السؤال متأخر عن مشاهدة جهنم بقوله ثم اتسئلن وموقف السؤال متقدم على مشاهدة جهنم قلناالمراد من قوله ثم كان مترالذي تسألون يوم القيامة وهو كقوله فك رقبه أواطعام في يوم ذي مسغبة الى قوله ثم كان من الذي آمنوا (القول الثاني) انهم أذ دخلوا النار سئلوا عن النعيم تو بعخالهم كاقال كلا أبق فيها فوج سألهم خزنتها وقال ما سئدكم في سقر و لاشكان يجيء ألرسول نعمة من الله فقد سئلواعنه بعدد خولهم النار في يقال انهم النار ولوصرفتم عركم الى في دار الدنيا اشتغلتم بالنعيم عن العمل الذي ينجبكم من هذه النار ولوصرفتم عركم الى طاعة ربكم لكنتم اليوم من أهل النجاة الفائرين بالدرجات فيكون ذلك من الملائكة سيحيانه وتعالى أعلم سيوالا عن نعيهم في الدنيا والله سيحيانه وتعالى أعلم سيالا عن نعيهم في الدنيا والله سيحيانه وتعالى أعلم سيمانه وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلم سيمانه وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلى المنابية وتعالى أعلم المنابية وتعالى أعلى المنابية وتعالى

## # ( ســورة العصر ثلاث آبات مكية ) #

#### # (بسمالة الرحن الرحيم) #

(والعصر) اعلانهم ذكروافي تفسيرالعصر أقوالا (الأول) انه الدهروا حيمه شاالها أل بوجود (أحدها) ماروى عن النبي صلى الله عليه وسلم انه اقسم بالدهر وكان عليه السلام يقرأ والعصر وتوائب الدهر الاانانقول هذا مفسد للصلاة فلانقول انه قرأه قرآ نابل تفسيرا ولعله تعالى لم ذكر الدهر لعلم بان الملحد مواع بذكره و تعظيمه ومن ذلك ذكره في هل أي ردا على فساد قولهم بالطبع والدهر (وثانها) أن الدهر مشمل على الاعاجيب لانه يحصل فيه السراء والضراء والصحة والسقم والغنى والفقر بل قيه ماهوا عجب من كل عجب وهو ان العقل لا يقوى على أن يحكم عليه بالعدم فانه عجراً مقسم بالسنة والشهر واليوم والساعة و محكوم عليه بالزيادة والنقصان والمطابقة وكونه ماضيا ومستقبلا فكيف يكون معدوما ولا يمكمه أن يحكم عليه بالوجود لان الحاضر غيرقابل بلقسمة والماضى والمستقبل معدومان فكيف يمكن عليه الحكم بالوجود (وثااثها) ان بقية عرائر الرء لاقيمة أبدالا باد فعلت حينذ ان أشعرف الاشياء حياتك في تلك اللمعة فكان الدهر والزمان من جلة أصول النعم فلذلك أقسم به ونبدعلى ان اللبل والنها وفراد أن يذكر أوأراد المكلف واليه الاشارة بقوله وهوالذي جعل اللبل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أوأراد

« (سورة والعصرمكية وآيما ثلاث) \*

(بسم الله الرحن الرحيم) (والعصر) أقسم سحانه المسلمة العصر الفضلها الباهر أو بالعشى الذي كافسم بالضحى أو بعصر النبوة المظهور فضله على سائر الاعصار أو بالدهر لانطوائه على أو بالدهر لانطوائه على والمارة (ان الانسان والمارة (ان الانسان والمارة (ان الانسان والمارة (ان الانسان)

شكورا (ورابعها) وهو انقوله تعالى في سورة الانعام قللن مافي السعوات والارض قل لله اشارة الى المكان و المكانهات ثم قال وله ماسكن في الليل والنهار وهواشارة الى الزمان والزمانيات وقدينا هنا له أن الزمان أعلى وأشرف من المكان فلاكان كذلك كان القسم بالعصر قسما بأشرف النصفين من ملك الله وملكوته (وخامسها) انهم كانوايضيفون الخسران الى نوائب الدهر فكانه تعالى أقسم على ان الدهر والعصر نعمة عاصلة لاعيب فيها انها الخاسر المعيب هوالانسان (وسادسها) انه تعالى ذكر العصر الذي عضيه ينتقص غرك قاذالم يكن ق مقابلته كسب صار ذلك النقصان عين الخسران ولذلك النقائل

انا لنفرح با لايام تقطعها 🗱 وكل يوم مضى نقص من الاجل فكان المعنى والعصر العجيب أمره حيث يفرح الانسان بمضيه لظنهانه وجدالريح مع انه هدم لعمره وانه لني خسر ( القول الثاني ) وهوقو ل أبي مسلم المراد بالعصر أحد طرفي النهار والسبب فيه وجوه (أحدها) انه أقسم تعالى بالعصركا أقسم بالضحي لما فيهما جيعا من دلائل القدرة فانكل بكرة كانها القيامة يخرجون منالقبور وتصير الاموات أحياء ويقام الموازين وكلءشية تشبه تخريب الدنبا بالصعق والموتوكل واحد منهاتين الحالتين شاهد عدل تماذالم يحكم الحاكم عقيب الشاهدين عدخاسرا فكذاالانسان الغافل عنهما في خسر ( وثانيها) قال الحسن رحد الله اتما أقسم بهذ الوقت تنبيها على ان الاسواق قدد ناوقت انقطاعها وانتهاء التجارة والكسب فيها فاذالم تكتسب ودخلت الدار وطاف العبال عليك يسألك كل أحد ماهوحقد فعيننذ تتخبل فتكون من الخاسرين فكذا تقول والعصراي وعصر الدنيا فقددنت القيامة وبعد لم تستعد وتعلم انك تسأل غدا عن النعيم الذي كنت فيم في دنباك وتسأل في معاملتك مع الخلق وكل أحد من المظلومين مدعى ماعليك فاذاأنت خاسم وتظيره اقترب للناس حسابهم وهم في غفله معرضون (وثالثها) أن هذا الوقت معظم والدليل عليه قوله عليه السلام من حلف بعد العصر كاذبا لايكلمه الله ولاينظر أليه يوم القيامة فكما أقسم فيحق الراج بالضحى فكذا أقسم فيحق الخاسر بالعصروذاك لانه أقسم بالضحي فيحق الراجع وبشرالرسول أنأمر الى الاقبال وههنافي حق الخاسر توعده أنأمره الى الادبار ثم كانه يقول بعض النهار باق فيحثه على التدارك في البقية بالتو ية وعن بعض السلف تعلت معنى السورة من بائع الثلج كان يسيح و يقول ارحوامن يذوب رأس ماله ارجوامن يذوب رأس ماله فقلت هذامعني انالانسان افي خسير عربه العصر فيضي عره ولايكتسب فاذا هو خاسر ( القول الثالث ) وهو قول مقاتل أراد صلاة العصر وذكروا فيد وجوها ( أحدها ) انه تعالى أقسم بصلاة العصر لفضلها بدليل قوله والصلاة الوسطى صلاة العصرفي مصحف حغصة وقيل في قوله تحبسو عمامن بعد الصلاة

الفيخسس أيخسران في متاجر هم ومساعيهم وصرف أعمارهم في مبساغهم والتعريف للجنس والتنكيرالة عظيم (الاالذينآمنواوعلوا الصالحات) فأنهم في تحارة ان تبور حيث باعوا الفاتي الحسيس واشتروا الباقى النقيس واستداوا الباقيات الصالحات بالغساديات الرائحات فيالهامن صفقة ماأر محهاوهذا باناتكميلهم لانفسهم وقوله

فيقسمان باللهانها صلاة العصر (وثانيها) قوله عليه السلام من فاتته صلاة العصر فكانما وترأهله وماله( وثانثها) أنالتكليف فأدانها أشــق لنهافت الناسف تجـــاراتهم ومكاسبهم آخرالنهار واشتغالهم عمايشهم ( ورابعها ) روى أنامرأة كانت تصيح فى سكك المدينة وتقول داونى على النبي صلى الله عليه وسلم فرآهارسول الله صلى الله عليه وسلم فسألها ماذا حدث قالت يارسول الله ان زوجي غاب عني فرنيت فعادى والدمن الزنا فَأَلْقَيْتُ الولد في دَن من الحل حتى مات تم بعنا ذلك الحل فهل لى من تو به فقال عليه السلام أماال فعليك أرجم وأمافنل الولد فجزاؤه جهنم وأماييم الخل فقد ارتكبت كبرا لكن ظننت انك تركت صلاة العصر فني هذا الجديث اشارة الى تفغيم أمرهذه الصلاة (وخاميها) أن سلاة العصر بها يحصل ختم طاعات النهارفهي كالتوبة بهسا بختم الاعمال فكماتجب الوصية بالتوبة كدابصلاة العصرلان الامور بخواتيها فأقسم بِهِذُهُ الصَّلاةُ تَفْخَيْمًا لشَّأَنْهَا وزيادة توصية المُكلف على أدانُها واشارة منه اللَّ انْ أديهاعلى وجههاعاد خسرانك رمحاكاقال الاالذين آمنوا (وسادسها)قال الثي صلى الله عليه وسلمثلاثة لاينظرالله البهميوم القيامة ولايكلمهم ولايزكيهم منهم وجل جلف بعد العصر كاذبافان قيل صلاة العصر فعلنا فكيف يجوز أن يقال اقسم الله تعالى به (والجواب) انه الس قسما من حيث انها فعلنا بل من حيث انها أمر شريف تعيد ناالله تعالى بها (القول الرابع) انه قسم بزمان الرسول عليه السلام واحتج واعليه بقوله عليه السلام انما مثلكم ومثل منكان قبلكم مثل رجل استأجر أجيرا فقال من يعمل من الفجرالي الظسهر بقيراط فعملت اليهود مم قال من يعمل من الظهر الى العصر بقيراط فعملت النصاري ثمقال من يعمل من العصر الى المغرب بقيراطين فعملتم أنتم فغضبت اليهود والنصاري وقااوا بحن أكثر علاوأقل أجرا فقال الله وهل نقصت من أجركم شيئا قالوا لاقال فهذا فضلي أوتيه من أشاء فكنتم أقل علاوأ كثرأ جرا فهذاا لخبردل على ان العصس هوالزمان المختص به وبأمته فلاجرم أقسم اللهبه فقوله والعصر أى والعصر الذي أنت فيه فهو تعمالي أقسم بزمانه في هذه الأية وبمكانه في قوله وأنت حل بهذا البلد وبعمره في قوله لعمرك فكاله قال وعصرك و بلدك وعرك وذلك كله كالظرف له فاذاوجب تعظيم حالى الظرف فقس حال المظروف ثم وجه القسم كأنه تعالى يقول أنت يامجمد حضرتهم وذعوتهم وهم أعرضواعنك وماالتفنوا اليك فاأعظم خسرانهم وماأجل خدلانهم \* قوله تعالى (ان الانسان انى خسر) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) الالف واللام في الانسان يحمّل أن تكون للجنس وان تكون للعمود السابق فلهذا ذكر المفسرون فيه قولين (الاول) أنالمراد منه الجنس وهو قولهم كثر الدرهم في أيدى الناس و بدل على هذا القول استثناء الذين آمنوا من الانسان ( والقول الثاني ) المراد مند شخص معين قال ابن عباس يريدجاعة من المشركين كالوليد بن المغيرة والعاص بن ا

تعمالي (وتواصوا بالحق) الح يسان انكميلهم الميرهم أي وصي بعضهم بعضا بالامرالشابت الذي لاسبيل الى انكاره ولا زوال في الدارين لمحاسنآثاره وهو الخبر كلم من الإيمان بالله عن وجل واتبساع كتبه و رسله في كل عقد وعمل (وتواصوا بالصبر) أي عن العامي التي تشاق اليهسا النفس يحكم الجيلة البشرية وعلى الطاعات التي يشق

وائل والاسود بن عبد المطلب وقال مقاتل نزات في أبي لهب و في خبر مر فوع انه أبوجهل روى أن هو لاء كانوا يقولون ان محمدا الى خسر فأقسم تعمالي أن الأمر بالصديما يتوهمون ( المسئلة الثانيمة ) الحسر الحسران كافيمل الكفر في الكفران ومعناه النقصان وذهاب رأس المال ثم فيسة تفسير انوذلك لانااذا حلنا الانسان على الجنس كانمعيني الخسر هلاك نفسيه وعره الاالمومن العامل فأنه ماهلك عره ومالهلانه اكتسب بهماسادة أدية وانجلنالفظ الانسان على الكافركان المرادكونه في الضلالة والكفر الامن آمن من هو لاء فعينتذ يتخلص من ذلك الحسسار الحالر بح ( المسسئلة الثالثة) انماقال افي خسر ولم يقل لني الخسر لان المتنكير يفيد النهويل تارة والتعقير أخرى فان جاناه على الاول كأن المعنى ان الانسان افي خسر عظيم لايعلم كنهم الاالله وتقريره أناالذنب يعظم بعظم منفى حقه الذنب أولانه وقعني مقابلة النعم العظيمة وكلا الوجهين ماصلان في ذنب العبد في حقر به فلاجرم كان ذلك الذنب في غاية العظم وان حلناه على الثاني كأن العني ان خسر ان الانسان دون خسران الشيطان وفيسه بشارة انفى خلق من هوأعصى منك والتأويل الصحيم هوالاول ( المسئلة الرابعة ) لقائل أن يقول فوله الى خسر يفيد التوحيد معانه في أنواع من الخسر ( والجواب ) أن الخسر الحقبقي هوحرمانه عن خدمة ربه وأماالبوافي وهوالحرمان عن الجنة والوقوع في النار فبالنسبة الىالاول كالعدم وهسذا كاان الانسسان في وجوده فوالد تجقال وماخلقت الجن والانس الاليعبدون أى لماكان هذا المقصود أجل المقاصد كأن سائر المقاصد بالنسبة اليه كالعدم واعلم ان الله تعالى قرن بهذه الآية قرائن تدل على مااختد تعالى في إن كون الانسان في خسر ( آحدها ) قوله افي خسر تفيدانه كالمعمور في الحسران وانه أحاط بدمن كل جانب (وثانيها) كلة ان فانها للنأ كيد (وثالثها) حرف اللامق لفي خسروههنااحمالان (الاول) في قوله تعالى افي خسراً ي في طريق الحسر وهذا كقوله في أكل أموال اليتامي اعاراً كلون في بطونهم نارا لماكانت عاقبتمالنسار ( الاحتسال الثاني) ان الانسان لاينفك عن خسر لان الخسر هوتضيع رأس المال ورأس ماله هو عره وهو قلماينفك عن تضييع غره وذلك لان كل ساعة تمر بالانسان فانكانك مصروفة الىالمعصية فلاشك في الحسران وانكانت مشغولة بالمباحات فالحسران أيضاحاصل لانه كإذهب لمهيق منه أثر انه كان ممتكنا مز أن ومل فيه عملا بيق أثره داعا وانكانت مشغولة بالطاعات فلاطاعة الاو عكن الاتبسان بها أوبغرها على وجه أحسن من ذلك لان مراتب الحضوع والخشوع لله غيرمتناهية فان مراتب جلال الله وقهره غيرمتناهية وكماكانعلم الانسان بها أكثركانخوفه مندتعال أكثر فكان تعظيمه عندالاتبان بالطاعة أنم وأكدل وترك الاعلى والاقتصار بالادني نوع خسران

فثبت أنالانسان لاينفك البته عن نوع خسران واعلم أن هسده الآية كالتنبيد على ان

علیها آداوها أوعلی ما ببلوالله عزوجل به عباده و تخصیص هذا النواصی بالذکر مع الدراجه تحت النواصی بالحیق لابراز کال بالحیناء به أولان الاول عبارة عن رتبة العبادة التی هی فعل ما برضی مهالله

الاصل في الانسان أن يكون في الحسران والحيبة وتقريره أنسمادة الانسان في حب الآخرة والاعراض عن الدنبا تم ان الاسماب الداعيمة الى الآخرة خفية واسباب الداعية الىحب الدنياظ اهرة وهي الحواس الخمس والشهوة والغضب فلهذا السبب صارأ كثرالخلق مشتغلين بحب الدنيا مستغرفين فيطلبها فكانوا في الحسران والبوار فانقبل اندتمالي قال في سورة التين الله خلفنا الانسان في أحسن تفويم ثمرد دناه أسمفل سافلين فهناك يدلعلى ان الابتداءمن الكمال والانتهاءالي النقصان وههنا دلعلى ان الابتداء من النقصان والانتهاء الى الكمال فكيف وجه الجع قلنا المذكور في سورة النين أحوال البدن وههنا أحوال النفس فلاتناقض بين القولين، قوله تعالى ( الاالذين أمنواوعلوا الصالحات) اعلم أن الايمان والاعال الصالحة قدتقدم تفسيرهما مرارا مُم ههنا مسائل ( المسئلة الاولى ) احتج من قال العمل غير داخل في مسمى الإيمان بان الله تعالى عطف على الصالحات على الايسان واوكان عسل الصالحات داخلا في مسمي الايمان لكان ذلك تكريرا ولايمكن أن يقال هذا التكرير واقع في القرآن كقوله تعالى واذأ خذنا من النبيين ميثاقهم ومنسك ومن نوح وقوله وملائكته وجسبريل وميكال لانا نقول هناك اعاحسين لاناعادته تدل على كونهأ شرف أنواع ذلك الكلبي وعل الصالحات ليس أشرف أنواع الامور السماة بالاعسان فيطل هذا التأويل قال الحليي هذا التكرير واقع لامحالة لانالايمان وانديشتل على على الصالحات لكن قوله وعلوا الصالحات بشمل على الايمان فيكون قوله وغلوا الصالحات مغنيا عن ذكر قوله الذنآمنوا وأيضافة والعراجلوالصالحات يشتل على قوله وتواصوابا لحق وتواصواباصبر فوجب أن يكون ذلك تنكر يرا أجاب الاولون وقالوا الالاعتع ورؤد التكرير لاجسل القاطعون بوعيد الغساق بهذه الآية قالوا الآية دلت على ان الانسان في الحسارة مطلقا ثم استننى الذين آمنوا وغاواالصالحات والمعلق على الشرطين مفقود عندفقد أحدهما فعلنا أنءن لم يحصدله الاعان والاعال الصالحة لابدوأن يكون في الخسار في الدنبا وفي الآخرة ولماكان المستجمع لهأتين الخصلتين في غاية القلة وكان الخسار لازما لمن لم يكن مستجمعا لهما كان التأبي أقل من الهالك عملوكان الناجي أكثركان الخوف عظيما حتى لاتكون أنت من القليل كيف والناجي أقل أفلا للبغي أن بكوث الخوف أشد ( المسئلة الثالثة ) أن هذا الاستثناء فيه أمور ثلاثة ( أحدها ) انه تسليد المؤمن من فوت عره وشبابه لان العمل قدأوصاله الى ما هوخير من عره وشبابه ( وثانيها ) انه تنبيه على انكل مادعاك الى طاعة الله فهوالصلاح وكل ماشغلك عن الله بغيره فهو الفساد (وثانها) قالت المعتزلة تسمية الاعال بالصالحات تنسد على ان وجد حسنهالس هوالامرعلى مايقوله الاشسعرية لكن الامراناورد لكونهافي انفسها مشتسلة على

تعالى والثانى عن رتبة العبودية التي هى الرساء افعل الله تعالى فان المراد بالصبر ليس عبره حبس النفس عا تشوق اليه من فعل وترك بل هو تلقي ما ورد منسه تعالى بالجيسل والرضا به ظاهرا و باطنا

وجوه الصلاح واجابت الاشعر يقبان الله تعالى وصفتها بكونها صالحة ولم بين انها صالحة

بسبب وجوه عائدة اليها أو بسبب الامر (المسئلة الرابعة) لسائل أن يسأل فيقول انه فيجانب الخسر ذكرا لحكم ولم يذكر السبب وفيجانب الريحذكر السبب وهو الاعسان والعمل الصالح ولم يذكر الحكم فاالفرق قلنا إنهليذكر سبب الخسيرلان الخسير كاعصل فالفعل وهوالاقدام على العصية يحصل بالترك وهوعدم الاقدام على الطاعة أماال بح فلايحصل الابالقعل فلهذا ذكرسبب الربح وهو العمل وفيه وجد آخر وهوانه تعالى في جانب الحسر أجم ولم يفصل وفي جانب الربح فصل و بين وهذا هو اللائق بالكرم \* أما قوله تعالى (وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر) فاعلم انه تعالى لمابين في أهل الاستثناء أنهم بإيمانهم وعلمهما الصالح خرجوا عن أن يكونوا في خسر وصاروا أرباب السعادة منحيث انهم تمسكوا بمايو ديهم الى الفوز بالثواب والجاة من العقاب وصفهم بعد ذلك بانهم قدصاروا اشدة محبتهم للطاعة لايقتصرون على ما يخصهم بل يوصون غيرهم بمثل طريقتهم ليكونوا أيضا سببالطاعات الغيركا ينبغي أن يكون عليه أهل الدين وعلى هذا الوجه قال تعالى باليهاالذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارا فالتواصي بالحق يدخل فبهسائرالدين منعلم وعمل والتواصي بالصبر يدخل فيه حمل النفس على مشقة التكليف فى القيام بما يجب وفي اجتبابهم ما يحرم اذا لاقدام على المكروه والاحجام عن المراد كلاهماشاق شديدوههنا مسائل (المسئلة الاولى) هذه الآية فيها وعيد شديدوذلك لانه تعمالي حكم بالخسار على جيع النساس الامنكان آتيا بهذه الاشيساء الاربعة وهي الايمان والعمل الصالح والنواصي بالحق والتواصي بالصبر فدل ذلك على ان المجاة معلقة بمجموع هذه الامور وانه كإيلزم المكلف تحصيل مايخص نغسه فكذلك يلزمه فيغيره أمورمنها الدعاء الىالدين والنصيحة والامر بالعروف والنهي عن المنكر وأن يجبله مايحب لنفسه تمكرر التواصي ليتضمن الاول الدعاء الى الله والثابي الشات علمه والاول الامر بالمعروف والثساني النهي عن المنكر ومنسه قوله وانه عن المنكر واصبر وقال عررهم الله من اهدى الى عبوبي ( المسئلة اللسانية ) دلت الآية على أن الحق ثقيل وانالحن تلازمه فلذلك قرن به التواصى (المسئلة الثالثة ) انما قال وتواصوا ولم يقل ويتواصون لثلايقع أمرا بلاالغرض مدحهم عاصدرعنهم فيالماضي وذلك نفيد رغبتهم في الشبات عليه في المستقبل ( المسئلة الرابعة ) قرأ أبوعرو بالصبر بشم الباء شأ من الحرف لايشبع قال أبوعلي وهذا بما يجوز في الوقف ولايكون في الوصل الاعلى اجراء الوصل مجرى الوقف وهذالا يكاديكون في القراء، وعلى هذا مايروي عن سلام بن المنذرانه قرأوالعصم يكسرالصاد ولعله وقف لانقطاع نفس أولعارض متعدمن ادراج القراءة وعلى هذا يحمل لاعلى اجراء الوصل مجرى الوقف والله أعلم

\* ( سورة الهمزة نسع آبات مكبة ) \*

\*عنرسولالله صلى الله عليه عليه وسهم من قرأسورة والعصر غفر الله تعالى له وكان ممن تواصى المهورة الهمرة مكية وآبها تسع ) \*

### \* ( يسم الله الرحن الرحيم ) \*

(و يُلْدَكُلُ هُمْرَةُ لَمْرَةً) فيه مسائل (المسئلة الأولى) الو يل لفظة الذم والسخط وهي كلة كل مكروب بتواسول فيدعوا بالويل وأصله وي لفلان ثم كثرت في كلامهم فوصلت باللاموروي أنه جبل فيجهنم انقيل لمقال ههنا ويلوق موضع آخر ولكم الويل قلنا لان تمة قالوا ياو يلنا الاكنا فلالين فقال ولكم الويلوههنانكر لانه لايعلم كنهه الاالله وقيلني يلانها كلة تفييم وويس استصغار وويح ترحم فنبه بهذاعلي قبيم هذا الفعل واختلفوا في الوعيد الذي في هذه السؤرة هل بتناول كل من عَسك بهذه الطريقة في الافعال الردية أوهومخصوص بأقوام معينين أماالمحققون فقالوا انه عام لكل من يفعل هذا الفعل كأنسا من كأن وذلك لانخصوص السبب لانقسدح في عوم اللفظ وقال آخرون انه مخنص بإناس معينين ممقال عطاء والكلي نزلت في الاخنس بن شريق كان يلز الناس ويغتابهم وخاسة رسول اللهصلي الله عليه وسلم وقال مقائل نزلت في الوليدين المغيرة كان يغناب النبي صلى الله عليه وسلم من ورائه و يطعن عليه في وجهه وقال محمد بن اسحقمازانا نسمع أزهده السورة نزلت فيأمية بنخلف فال الفراء وكون اللفظ عاما لاينافي أن يكون المراد منه شخصا معينسا كما ان انسانا اوقال لك لاأزورك أبدا فتقول أنت كل منلم بزرتي لاأزوره وأنت انمسا تريده بهذه العسامة وبالجلة هذاهو المسمى فأصول الفقه بتخصيص العام بقرينة العرف ( المسئلة الثانية ) الهمز الكسر قال تعملي همسازمشاء واللز الطعن والمراد الكسر من أعراض النساس والغض منهم والطعن فيهم قال تعالى ولاتلزوا أنفسكم وبناء فعلة يدل على ان ذلك عادة منه قدمنسري بهاوتعوهمااللغة والضحكةوقرئ ويللكلهمزة لمزةبسكون الميم وهي المحزة التي تأتى بالاوابدوالاضاحيك فيضحك منه ويشتم وللفسرين ألفاظ (أحدها) قال ابن عباس الهمزة المغتاب واللزة العياب (والمانيها) قال أبو زيد الهمزة بالبدواللزة باللسان (و النها) قال أبوالعالية الهمرة بالمواجهة واللرة بظهر الغيب (ورابعها) الهمزة جمرا والمزة سرا بالحاجب والعين (وخامسها) الهمزة اللزة الذي يلقب الناس بمايكرهون وكان الوليدين المغيرة يفعل ذلك لكنه لايليق عنصب الرياسة انما ذلك من عادة السقاط ويدخلفيه من يحاى الناس بأقوالهم وأفعالهم وأصواتهم ليضعكوا وقدحكي الحكم ا بن العاص مشسية النبي صلى الله عليه وسلم فنفاه عن المدينة ولعنه ( وسادسها ) قال الحسن الهمزة الذي يهمزجليسه يكسرعليه عينه واللزة الذي يذكرأخاه بالسوو ويعييه (وسابعها) عن ابي الجوزاء قال قلت لاين عباس و يل لكل همرة لمزة من هو لاء الذين يدمهم الله بالويل فقسال هم المشاؤن بالنمية المفرقون بين الاحبة الناعتون للنساس بالعيب واعلم أنجيم هذه الوجوه متقار بقراجعة الىأصل واحدوهو الطءن واظهار العبب مم هذا على قسمين فانه اماأن يكون بالجد كايكون عند الحسد والحقد واما أن

(بسمالله الرحن الرحيم) (ویل) مبتدأخبره (ليكل همزة لمزة) وساغ الابتداءيهمع كونه نكرة لانه دعاء عليهم فالهلكة أو بشدة الشروالهمن الكسركالهزم واللن الطعن كالهر شاعاني الكسرمن أعرامس الناس والطعن فيهم وبنساء فعلة للدلالة علم أن ذلك منه عادة مستمرة قد منسري مهما وكذلك اللعنة والضحكة وقرى أكل همزة لمزة بسكونالميم وهوالمسخرة الذي يأتي بالاصاحيك فيضعك منة ويستهزأته وقيل نزلت في الاخنس بن شريق فأنه كان صاريا بالخيبة والوقيعة وقيل فيأمية بنخلف وقيل في الوليدين المفسيرة واغتيسابه لرسول الله صلى الله عليه وسلم وغضهمن جنابه الرفيع واختصاص السبب لايستدعى خصوص ا اوعبديهم مل كل من أنصف بوصفهم القبيم فله ذنوب منه مثل ذنو بهم

مالا للنفغيم والتكثير الموافق لقوله تعسالي (وعدده)وقبلمهنيعدد. جعله غدة لنوائب الدهر وقرئ وعددهأي جع المالوصبطعددهأوجم ماله وعدده الذين ينصرونه من قولك فلان ذوعدد وعدد اذا كان له عدد وافر من الانصارو الاعوان وقبل هوفعل ماض ملك الادغام ( يحسب أن ماله أخلده )أي المراعل من بظن أن ماله بقيد حيا والاظهار في موقع الاضمار لزعادة التقر بروقيل طول المال أمله ومناه الاماني البعيدة حتى أصبح لفرط غفلته وطول أمله يحسب أن المال تركد خا لدا في الدنيا لاءوت وقيل هوتعريض بالعمل الصالح والزهدق الدنيا وأنه هوالذي أخلد صاحبه في الحياة الابدية والنعيم المقيم فأماالمال فليس بخالد ولابخلسد وروى أنالاخنس كاناه أريعة آلاف دينسار وقيسل عشرة آلاف والجسلة مستأنفة أوحال من فاعل (كلا) ردع له عن ذلك إلجسبان الباطل وقولم

يكون بالهزل كايكون عند السخرية والاضحاك وكل واحد من القسمين اماأن يكون فيأمر يتعلق بالدبن وهوما يتعلق بالدين والطاعات واماأن يتعلق بالدنيا وهوما يتعلق بالصورة أوالمشي أوالجلوس وأنواعه كثبرة وهيغيرمضبوطة نماظهارالعبب فيهذه الاقسام الاربعة قديكون لحاضر وقديكون لغائب وعلىالتقديربن ففد يكون باللفظ وقديكون باشارة الرأس والعين وغيرهما وكلذلك داخل تحت النهي والزجرانما البحث فىأن اللفظ بحسب اللغمة موضوع لماذا فماكان اللفظ موضوعاله كان منهيما بحسب اللفظ ومالم يكن اللفظ موصنوعاله كان داخلا تحت النهمي بحسب القيساس الجلي ولما كأن الرسول أعظم الناس منصبا في الدين كان الطعن فيدعظيما عندالله فلاجرم قال ويل لكل همزة لمزة \* ثم قال تعالى ( الذي جم مالاوعدده ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى )الذي بدل من كل أونصب على الذم وانماوصفدالله تعالى بهذا الوصف لانه يجرى مجرى السبب والعملة في الهمز واللمز وهو اعجابه بماجع من المال وظنمه أن الفضل فيدلاجل ذلك فيستنقص غيره (المسئلة الثانية) قرأ حزة والكسائي وابن عامر جع بالتشديد والباقون بالتخفيف والمعنى فيجع وجع واحد متقارب والفرق انجم بالتشديديفيد انهجمه منههنا وههناوانه لم يجمعه في يومواحدولافي يومين ولافي شهر ولاق شهرين يقال فلان بجمع الاموال أي يجمعها منههناوههنا وأماجع بالتحفيف فلايفيد ذلك وأما قوله مالافالتنكير فيد يحتمل وجهين (أحدهما) إن يقال المال اسم لكل مافى الدنيا كانقال المال والبنون زيئمة الحياة الدنيما فمال الانسمان الواحد بَالنَّسِبَةُ الْيُمَالُ كُلَّ الدُّنِيا حَقِيرِ فَكِيفَ يَلِّيقَ بِهِ أَنْ يُفْتَخُرُ بِذَلَكَ القَلْيلُ ( والثاني ) أن يكون المراد منه التعظيم أي مال يلغ في الخبث والفساد أقصى النهايات فكيف يليق بالعاقل أن يقتمخر به أمافوله وعدده فقيه وجوه (أحدها) انه مأخوذ من العدة وهي الذخيرة يفالأعددتالشئ لكذاوعددتهاذامسكتمله وجفلتمعدة وذخيرة لحوادث الدهر(وثانيها)عدده أي أحصاه وجاء التشديد لكثرة المعدود كإيمال فلان يعدد فضائل قلان ولهذا قال السدي وعدده أي احصاء يقول هذالي وهذالي يلهيه ماله بالنهار فاذاجاء الليل كان يعفيه ( وثالثها ) عدده أي كثره يقال في بني فلان عدده أي كثرة وهذان القولان الاخيران راجعان الى معنى العدد والقول الشالث الى معنى العدة وقرأ بعضهم وعدده بالتخفيف وفيد وجهان (أحدهما) أن يكون المعنى جم المال وصبط عدده واحصاه (ونانهما) جمماله وعدد قومه الذين ينصرونه من قولك فلان ذوعدد وعدد اذا كانله عدد وافر من الانصار والرجل متى كان كذلك كان أدخل في التفساخر تم وصفه تعالى بضرب آخر من الجهل \* فقال ( يحسب أن ماله أخلده) واعلم ان اخلده وخلده بمعنى واحد ثم في النفسير وجوه (أحدها) يحتمل أن يكون المعنى طول المال أمله حتى أصبح لفرط غفلته وطول أمله يحسب أنعاله تركه خالدافي

الدنبا لايموت واتماقال أخلده ولم يفل يخلده لان المراد يحسب هذا الانسان أنالال ضنزله الخلودواعطاه الامان مزالموت وكانه حكم قدفرغ منه والذلك فكره على الماضي وقال الحسن مارأيت تقينا لاشك فيد أشبه بشك لانفين فيه كالموت (وثانيها) يعمل الاعمال المحكمة كتشيد البنيان بالآجر والجص عل مزيظن انه يبق حيا أولاجل أن بذكر بسببه بعد الموت ( وثالثها ) أحب المال حبا شديدا حتى اعتقد انه انانتقص مالي أموت فلذلك يحفظه من التقصان اليبتي حيسا وهذا غير بعيسد من اعتقاد البخيل (ورابعها) ان هذاتمريض بالعمل الصالح وانه هوالذي يخلد صاحبه في الدنبا بالذكر الجيل وفي الآخرة في النعيم المقيم ۞ اما قوله (كلا) فقيسه وجهان (أحدهما) أنه ردعه عن حسبانه اى ليس الامر كايظن أن المال يخلده بل العلم والصلاح ومنه قول على عليه السسلام مات خزان المال وهم أحبساء والعلماء باقون ما بني الدهر والقول الثاني معتساء حقا لينبذن واللام في لينبسذن جواب القسم المقدر فدل ذلك على حصول معنى القسم في كلا # أماقوله تعالى ( لينبذن في الحطحة وما أدراك ما الحطمة) فاتدافك و يلفظ النبذ الدال على الاهانة لان الكافر كان يعتقد أنه من أهل الكرامة وقرئ لينبذان أي هووماله ولينبذن بضم الذال أي هو وانصاره وأما الحطمة فقال المبرد انها النار التي تحطم كل منوقع فيها ورجل حطمة أي شمديد الاكل يأتي على زادالقوم وأصل الحطم فى اللغة الكسر ويقال الرعاء الحطمة يقال راع حطمة وحطم بغيرهاء كأنه يحطم الماشية أي يكسرها عند سوقوها العنفه قال المفسرون الحطمة اسم من أسماءالنار وهي الدركة الثانيسة من دركات النساروقال مفاتل هي تحطم العظام وتأكل اللعوم حتى تهجم على الفلوب وروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ان الملك ليأخذ الكافر فيكسره على صلبه كاتوضع الخشبة على الركبة فتكسر تُمري به الى النار واعلم أن الفسائدة في ذكر جهنم بهذا الاسم ههنسا وجوه (أحدها) الاتحاد في الصورة كانه تعالى يقول ان كنت همزة ارة فورادك الحطمة ( والثاني ) أن الهامن بكسر غيره ايضع قدره فبلقيه في الحضيض فيقول تعالى وراءك الحطمة وفالحطم كسرفالحطمة تكسرك وتلقيك فيحضيض جهنم لكن المهمز لبس الاالكسريالخاجب أماالحطمة فانها تكسر كسرا لاتبق ولاتذر( الثالث ) أن الهماز اللمازيأكل لخمالناس والحطمة أيضا اسم للنار منحيث انهاتأكل الجلدوالكمم ويمكن أنيقال ذكر وصفين الهمز واللهز تمقابلهما باسم واحد وقال خذ واحدا مني بالاثنين منك فانه يني و يكنى فكان السائل يقول كيف بني الواحد بالاتنين فقال انما تقول هذا الانك لاتعرَف هذا الواحد فلذلك قال وماأدراك ماالحطمة \* أماقوله تعالى ( نارالله) قالاضافة للتفخيم أيهي نار لاكسائر النيران ( الموقدة ) التي لاتخمد أبدا أوالموقدة إ بامر ، أو بقدرته ومندقول على عليه السلام عجبا بمن يسم الله على وجد الارض والنار

تعاطيه الافعال المذكورة (في الحطمة) أى في النار التي تأنها أن تعطيم وتكسر كلمايلني فيهأ كاأن شأنه كسه أعراض الناس وجمالال وقوله تعــالى ( وما أدراك ماالحطمة) انهويل أمر هابيان أنهاايست من الامور التي تنالها عقول الخلق وقوله تعالى ( نارالله ) خبر مبتدا محذوف والجلة بسان لشأن المسؤل عنماأى هي عارالله (الموقدة) بأمرالله عزسلطانه وفي اصافتها اليد سبحانه ووصفها فالابقساد منتهويل أمرها مالامز يدعليه (التي تطلع على الافتدة) أى تعلوأ وساط القلوب وتغشاها وتخصيصها مالذكر لماأن الفواد ألطف ما في الجسد وأشده بالمارادي أذي عسه أولانه محل المقأمد الزائغة والنيات الخبيثة ومنشأ الاهال السيئة (انهاعلیهمموصدة) أي مطبقة من أوصدت الباب وآصدته أى أطبقته (في غدمددة) اماحال

تسعرمن تحته وفي الحديث أوقدعليها ألف سنة حتى احرت ممألف سنة حتى ابيضت مم ألف سنة حتى اسودت فهي الآن سوداء مظلفة أما فوله تعالى (التي تطلع على الافئدة) فاعلم انه يقال طلع الجبل واطلع عليه اذاعلاه مم في تفسيرالا بق وجهان ( الاول ) أن النارتدخل فيأجوافهم حتى تصسل الىصدورهم وتطلع على أفئدتهم ولاشئ في بدن الانسان الطف من الغوَّاد ولاأشدتألمامنه بادني اذي يماسه فكيف اذا اطلعت الر جهتم واستوات عليسه تمان الفؤادمم استيلاء النار عليه لايحترق اذلواحترق لمات وهذا هوالمراد منقوله لايموت فيهاولايحبي ومعسني الاطلاع هوان النارتيزل من اللعم الى الغوَّاد (والشاني) أنسبب تخصيص الافئدة بذلك هوآنها مواطن الكفروالعقائدُ الخبيئة وانتيات الفاسدة واعمانه روى عن النبي صلى الله عليه وسلمان النارز أكل أهلهما حتى اذاطلعت على أفقدتهم التميت ثم أن الله تعالى يعيد لجهم وعظمهم مرة أخرى #أما قوله (انهاعليهم موصدة) فقال الحسن موصدة أي مطبقة من أصدت الباب وأوصدته لغنان ولم يقل مطبقة لان المؤصدة هي الابواب المغلفة والاطباق لايفيد معني الباب واعلماأنالاً به تفيدالمبالغة في العذاب من وجوه (أحدهما) ان قوله لينبذن يقتضي انهموضعه قعرعيق جداكالبتر (وثانيها) إنه اوشياء يجعل ذلك الموضيع بحيث لايكوناله باب لكنه بالبابيذ كرهم الحروج فيريدفي حسرتهم (وثالثها) انه قال عليهم مؤصدة ولم يقل مؤصدة عليهم لان قوله عليهم مؤصدة يفيدان المقصود أولا كونهم بهذه الحالة وقوله مو صدة عليهم لايفيد هذا المعنى بالقصدالاول \* أماقوله تعالى (في عدمدوة) ففيه مسائل (المسئلة الاولى) قرى في عديضمتين وعدبسكون الميم وعد بفتحتبن قال الفراء عدوعدوعد مشل الاديم والادم والاهماب والاهب والأهب والعقيم والعقم والعقم وقال المبرد وأبوعلي العمدجمع عودعلي غير واحدأماالجمع على واحدقهوالعمد مثل زبوروز برورسول ورسل المسئلة الثانية) العمودكل مستطيل من خشب أوحديد وهو أصل للبناء يقال عود البيت للذي يقوم به البيت ( المسئلة الثالثة) في تفسيرالا ية وجهان (الاول) انهاعد أغلقت عائلات الابواب كحوما تغلق به الدروب وفي بمعنى الباء أي انهاعليهم مؤصدة بعمد مدت عليها ولم يقل بعمد لانها لكترتهاصارت كأن الباب فيها (والقول الثاني) أن يكون المعتى انها عليهم موصدة حال كونهم مؤتقين فعدمددة مثل المفاطرالتي تقطر فيها الاصوص اللهم أجرنامنها ياأكرم الأكرمين

## \*(سورة الفيلخس آيات مكية)

## \* ( بسم الله الرحن الرحيم )\*

(أَلْمَ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبِكَ بِاصْحَــَابِ الْفَيْلِ) روى أَنَا بِرِهُمْ بِنَ الصَّبَاحِ الاشْرَمِ مَلَاتُ الْبَيْنِ مَن قبل أصحمة النجاشي بني كنيسة بصنعاء وسماها القليس وأراد أن يصرف اليها الحــاج

في عديمددة بأن توصد عليهم الابواب العمد على الابواب العمد استثاقا في استثاق اللهم أجر نامنها باخير مستجاى وقرئ عدد بضمتين المحدوسلم من قرأسورة عليه وسلم من قرأسورة عشر حسنسات بعدد وأصحابه

\* سو رة الفيل مكية ... وآيهاخس آيات\* \* (بسمالله الرحن الرحبم) (ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الغيل) الخطاب رسول الله صلىالله عليه وسلم والهمزة لتقرير رؤيته عليدالصلاة والسلام بالكارعدمها وكيف معلقة الفعسل الرؤية منصوبة بمسا بعدها والرؤ يدهليةأى ألمزمل علار صينا مناخدا للمشاهدة والعبانباسماع الاخبارالتواترة ومعاسة الاتنارالظاهرة وتعليق الروابة بكيفية فعله عن وجل لابنفسه بان يفال

تنهو يل الحادثة والابذان فخرج من بى كذانة رجل وتغوط فيما البلا فاغضبه ذلك وقبل أجعت رفقة من العرب نارا فعما على كفية فخرج من بى كذانة رجل وتغوط فيما البلا فاغضبه ذلك وقبل المحمدة فيل اسمه هجود وكان على عظم قدرة الله تعلى على عظم قدرة الله المحمدة الحرم براة ولم ببرح واذا وجهوه الى المحق أوالى سسأر الجهات هرول بيته وشرف رسوله عليه أن ابرهة أخذ لعبد المطلب ما ثنى بعير فخرج الهم فيها فعظم في عسين ابرهة وكان رجلا الصلاة والسلام فأن ابرها أن ابرها في المحمدة المبت الذي هودينك ودين المائل فلهاك عنده فود أخذاك فقال أنا عن من الاروى أن القصة وقعت في المبارك والبيت رب سي على عنه غمرج وأتى البيت وأخذ بحلقته وهو يقول في المبارك المبا

لاهم ان المسرء عنشف حله فامنع حلالك وانصرعلى آل العملية في وعلديه اليوم آلك لايغلبين صليم عدوا محالهم عدوا محالك ان كنت تاركهم و كعشبة نا فأمر مابد اللك (و يقول)

يارب لأأرجوالهم سواكا \* يارب فامنع عنهم حاكا

فالتغت وهو يدعو فاذاهو بطير من محواليمن فقال والقهإنها لطيرغريبة ماهيي بمجدية ولاتهامية وكان معكل طائر حجرني منقاره وحجران فيرجليه أكبر من العدسة وأصغر منالخصة وعنابن عباس انهرأى منهاعندأم هانئ نحوقفيز مخططة بحمرة كالجزع الظفاري فكان الحجر يقع على رأس الرجل فبخرج من دبره وعلى كل حجراسم من يقع عليه فهلكوافي كل طريق ومنهل ودوى ابرهة فتساقطت أنامله ومامات حتى أنصدع صدره عن قلبه وانفلت وزيره أبو يكسوم وطائر بحلق فوقه حتى بلغ العجاشي فقص عليه القصة فلاأتها وقع عليه الحجر وخرميت ابين يديه وعن عائشة قالت رأيت فالدالفيل وسائسه أعيين مقدين بستطعمان تم في الآية سو الات (الاول) لم قال ألم ترمع ان هذه الواقعة وقعت قبل المبعث يزمان طو يل (الجواب) المراد من الرورية العلم والتذكير وهو اشارة الىأن الخبريه متواترفكان العلم الحساصليه صنرو ريامساويا فيالقوة والجلاء للرؤية ولهذا السببقال لغيره على سبيل الذمأ وابرواكمأ هلكنا قبلهم من القرون لايقال فلمقال ألمرتملم أنالله على كل شي قدير لانانقول الغرق أن مالايتصور ادراكه لايستعمل فيـــه الاالعلم لكونه قادراوأماالذي يتصور اداكه كغرار الغبل فانه يجوز أن يستعمل فيه الروية (أاسو ال الثاني) لم قال ألم تركيف فعل بكولم يقل ألم ترمافعل ربك (الجواب لانالاشياء لهاذوات ولهاكيفيات باعتبارهايدل على مداومتها وهذه الكيفيةهي التي تسميما المتكلمون وجه الدلبل واستحقساق المدح انمسايحصل برؤ ية هذه الكيفيات

بوقوعهما على كيفية هائلة وهيئة عجسة دالة على عظم قدرة الله تعالى وكالعلم وحكمته وعرة بيته وشرق رسوله عليه الصلاة والسلام فان ذلك من الارهاصات لماروي أن القصة وقعت في السنة التي ولد فيها النبى عليدالعسلاة والسلام وتفصيلها ان أبرهة بن الصباح الاشرم ملك الين من قبل أصحمسة النجياش بني بصنعاء كنيسة وسماها القليس وأرادان يصرف البها الحاج فحرج رجلمن كنانة فقعد فيها ليلا فأغضبه ذلك وقيل أجعت رفقة من العرب نارا فحماتهاالريح فأحرقتها علف ايود من الكعبة فغرج مع جيشه ومعهفيل لماسمه تجودوكان قويا حقليما واثناعشر فيلاخره وقبل ثمانية وقبل ألف وقيل كان معه وحده فلا يلغ المغمس خرج اليه عبدالطلب

وعرض علسه ثلث أموال تهامة ليرجع فأبي وعبأجنشه وقدم الفيل فكان كلماوجهوه الى الحرم برك ولم يبرح وا**ذ**اوجهوه الى ا<sup>ل</sup>يمن أوالى غيره من الجهات هرول فأرسل الله تعالى طبراسودا وقبل خضرا وقيل بيضامع كلطائر حرقي مقاره وحمران في رجليه أكبر من العدسة وأصغرمن الجصة فكان الحجر يفسع على وأس الرجل فيخرج مندبره وعلى كل هجراسم من يقععليدفة والإفهلكوا في كل طريق ومنهل وروىأنأ برهة تساقطت أنامله وآرابه ومامات حتى انصدع صدره عن قلبه وانفلت وزيرة أبو بكسوم وطائر يحلق فوقدحتي بلغالهجاشي فقص عليه القصدفلا أتمهماوقع عليمالحجر فخرميتابين بديه وقيل انأرهة أخذ لعسد المطلب مائتي بعيرفعرج اليمنى شأنها فلارآه أبرهة عظم في عينه وكانرجلاوسياجسيا وقبل هذا سيد قريش

لإبروية الذوات ولهذا قال أفلم خظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناها ولائثك انهذه الواقعة كانت دالة على قدرة الصانع وعلمه وحكمته وكانت دالة على شرف محمد صلى الله عليه وسلموذاك لانمذهبنا انه يجوز تقديم المعجزات على زمان البعثة تاسيسا لنبوتهم وارهاصالها ولذلك قالواكانت الغمامة تفاله وعندالمعتزلة ان ذلك لايجوز فلاجرم زغوأ انه لابدوات يقالكان في ذلك الزمان نبي كغالد بن سنان أوقس بن ساعدة ثم قالوا ولايجب أن يشتهر وجودهما ويبلغ الى حد التواتر لاحمال انه كان مبعوثا الى جمع قليلين فلاجرم لم يشتهر خبره واعلمأن قصدالفيل واقعة على المصدين جدالانهم ذكروا في الزلازل والرياح والصواعق وسائر الاشياءالتي عذب الله تعالى بهاالايم أعذارا ضعيفة أماهذه الواقعة فلاتجرى فيهاتلك الاعذار لانها ليس فيشئ من الطبائع والحيل أن يقبل طيرمعها حجارة فتقصدقومادون قوم فتقتلهم ولايمكن أن يقال انه كسائر الاحاديث الضعيفة لانه لمبكن بين عام الفيل ومبعث الرسول الانيف وأر بعون سنة ويوم تلاالرسول هذه السورة كان قدبق بمكة جعشاهدوا تلك الواقعة واوكان النقلضعيفا لشافهوه بالتكذيب فللميكن كذلك علمنا انه لاسبيل للطعن فبه (السوال الثالث) لم قال فعل ولم يقل جعل ولاخلق ولا عل (الجواب) لانخلق يستعمل لابتداء الفعل وجعل للكيفيات قال تعالى خلق السموات والارض وجعل الظلات والتوروعل بعده الطلب وفعل عام فكان أولى لانه تعالى خلق الطيور وجعل طبع الفيل على خلاف ماكانت عليه وسألوه أن يحفظ البيت وامله كان فيهم من يستمحق الاجابة فلوذكر الالفاظ الثلاثة اطال الكلام فذكر الفظ الشمل الكل (السوال الرابع) لمقال ربك ولم يقل الرب (الجواب) من وجوه (أحدها) كانه تعالى قال انهم شاهدوا هذا الانتقام تملم يتركوا عبادةالاوثان وأنت ياهجد ماشاهدته تماعترفت بالشكروالطاعة فكالك أنتالذي رأيت فلكالانتقام فلاجرم تبرأن عنهم واخترتك من الكل فاقول ربك أي أنالك واست لهم بل عليهم (وثانيها) كانه تعالى قال انمافعات باصحاب الفيل ذلك تعظيمالك وتشمر يفا لمقدمك فأناكنت مربيالك قبل قدومك فكيف أترك تربينك بعد ظهورك ففيه بشارةله عليه السسلام بانه سيظفر (السَّوَّالَ الخامس) قوله ألم تركيف فعل ربك مذكور في معرض التعجب وهذه الاشياء بالنسبة الى قدرة الله تعالى ايست عجيبة فاالسبب لهذا التعجب ( الجواب ) من وجوه (أحدها) أناالكعبة تبع لمحمد صلى الله عليه وسلم وذلك لان العلم يودى بدون المسجد امالامسجدبدون العالم فألعالم هوالدر والمسجد هوالصدف ثم الرسول الذي هوالدرهمن الوليدولمزوحتي صناق قلبه فكانه تعالى يقول ان الملك العظيم لماطعن في المسجد هزمته وأفنيته فمنطعن فيسك وأنت المقصود منالكل ألاأفنمه وأعسدمه انهذا لتجبب ﴿ وَثَانِيهِا ﴾ انالكعبة قبلة صلاتك وقلبك قبلة معرفتك ثم أناحفظت قبلة عملك عن الاعداء أفلاتسعى في حفظ قبلة دينك عن الا الموالمامي (السوال السادس) لمقال

أصحاب الفبل ولم يقل أرباب الفيل أوملاك الغيل (الجواب) لان الصاحب يكون من الجنس فنوله أصحاب الفيل يدل على أن أولتك الاقوام كانوا من جنس الفيل في البحية وعدم الفهم والعقل بلفيه دفيقة وهي انه اذاحصلت المصاحبة بين شخصين فيقال للادون انه صاحب الاعلى ولايقال للاعلى انه صاحب الادون ولذلك يقال لمن صحب الرسول عليه السلام انهم العجابة فقوله أصحاب الفيل يدل على ان أولئك الاقوام كانوا أقل حالاوأدون منزلة من الفيل وهوالمراد من قوله تعالى بلهم أمشل وممايو كد ذلك أنهم كما وجهوا الفيل اليجانب الكعبة كان يتحول عنه ويفر عنه كانه كان يقول لاطاعة لمخلوق في معصية الحالق عرمي حيد فلااتركه وهم ماكانوا يتركون تلك العزيمة الردية فدل ذلك على ان الفيل كان أحسن حالامتهم ( السو ال السابع) أليس ان كفار قريش كانوا ملوا الكمية من الاوثان من قديم الدهر ولاشك ان ذلك كان أقبح من تغريب جدران الكعبة فإسلطالله العذاب على من قصد التخريب ولم يسلط العذاب على من ملائها من الاوثان (والجواب) لانوضع الاوثان فيها تعد على حق الله تعالى وتخريبها تعدعلي حق الخلق ونظيره قاطع الطريق والباغي والقاتل يقتلون معافهم مسلون ولايفتل الشيمخ البكبير والاعمى وصاحب الصومعة والمرءة وان كانوا كفارالانه لا يتعدى ضررهم الى الخلق ( السوال الثامن ) كيف القول في اعراب هذه الآية ( الجواب ) قال الزجاج كبف ف موضع نصب بعدل لا بقوله ألم تر لان كيف من حروف الاستفهام الله واعلمانه تعالى فكرما فعل بهم فقال (ألم يجعل كيدهم في تضليل) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) اعلمان الكيد هوا رادة مضرة بالغير على الخفية انقبل فلمسماه كبداوأمرهكان ظاهرافانه كان يصرحانه يهدم البيت قلنا فعم لكن الذي كان في قلبه شرىماأظهر لانه كان يضمرا لحسد للعرب وكان يريدصرف الشرق الحاصل لهم بسبب الكعبة منهم ومن بلدهم الى نفسه والى بلدته (المسئلة الثانبة) قالت المعتزلة اصافة الكيد البهم دليل على انه تعالى لا يرمني بالقبيم اذا ورضى لاصافه الى ذاته كقوله العموم لى والجواب انه ثبت في علم التحوانه يكني في حسن الامشافة أدنى سبب فلملايكتي في حسن هذه الاصافة وقوعة مطابقا لارادتهم واختيارهم ( المسئلة الثالثة) في تضليل أي في تضييع وابطال بقيال منلل كيده اذاجعله ضالا ضائعا ونظيره قوله تعالى ومادعاء الكافر ف الافر ضلال وقبل لامرى القبس الملك الضليل لانه صلل الك أيد أى مسيعد عمى انهم كادواالبيت أولا بيناء القليس وأرادوا أن يفتحوا أمر وبمرف وجوه الحاج اليدفضلل كيدهم بالقاع الحريق فيدتم كادوه تانيابارادة هدمه فضلل بارسال الطيرعليهم ومعنى حرف الغارف كأيفال سعى فلان في صلال أى سعيهم كان في أمر ظهر لكل عاقبة انه كان منالالا وخطأ \* ثم قال تعالى ( وأرسل عليهم طيرا أبايل) وفيه سو الات (السؤال الاول) لم قال طيرا على التنكير (الجواب) امالله عقير فانه مهما كان أحقر كان

وصاحب عيرمكة الذي يطعمالناس في السهل والوحوش في روس الجبال فنزل أبرهاتهن سر پرهوجلس عملي بساطه وقيل أجلسه معدعلي سيريوه نيمقال لترجانه فلله ماحاجتك فماذكرحاجتدقال سقطت من عب نی حدیث جنت لاهدمالبيث الذيهو د نسك ودين آيانك وعصمتكم وشرفكمفي قديم الدهر لاتكلمني فيه ألماك عنه ذود أخذت لك فقال عبد المطلب أنا رب الابل وان البيت ربا يحميه تمرجع وأتىباب الكمية فأخذ بحلقنسه ومعسد تفرمن قريش يدعون الله عزوجهل فالنفت وهو يدعوفاذاهو بطيرمن تحوالين فقال والله انها لطيرغريبة ماهى نجدية ولاترامية فارسل حلقة البياب مماذطلق مع أصحابه ينتظرون ماذا يفعمل أبرهة فأرسل الله تعالى عليهم الطبرة كانماكان وقيلكان أبرهم جد المجداشي الذيكان

النبي عليه الصلاة والسلام وعن عائشة رضى الله عنواقالت رأيت فالدالفيل وسائسد أعيين مقعدين يستطعمان. وقرئ ألمهتر بسكونالراء المجدق اظهارأ ثرالجازم وقوله تعالى ( ألم يجعل كيدهم في تضليل) الخ يان اجالي الفعلم الله تعالى مهموا الهمزة للتقرير كإسبق واذلك عطف على الجلة الاستفهامية مابعدها كأنه قيلقد جعل كيدهم في تعطيل الكعبة وتخريبهاتي تضييع وابطسال أن دمرهم أشنسع تدمير (وأرسل عليهم طيرا ابایل) أي طوائف وجاعات جعابالةوهي الحزمة المكبيرة شبهت بها الجساعة منالطيرق تضامهاوقيل أبابيل مثل عياديد وشماطيط لاواحد لها (ترميهم محعارة) صفة لطمرا وقرى يرميهم بالتذكير لان الطيراسم جع تأثيثه باعتسار المعنى ( من سعيل) من طين متعسر معرب سنككل

صنعالله أعجبوأ كبر أوللتفغيم كانه يقول طيرا وأى طيرترى بحجارة صغيرة فلاتخطئ المقتل ( السوَّ الاالثاني) ما الاباسِل ( الجواب) اماأهل اللغة فقال أبوعبدة أبايل جاعة فى تفرقة يقال جاءت الحيل أبابيل من ههناوهه ناوهل الهذم اللفظة واحدأم لا فيه قولان ( الاول ) وهو قول الاخفش والقراء انه لاواحد لمها وهومثل الشماطيط والعبساديد لاواحدلها ( والثاني ) انه له واحد تم على هذا القول ذكروا ثلاثة أوجه (أحدها) زعم أبوجه فرالرواسي وكأن ثغة مأمونا انه سمع واحدها ابالة وفي أمشالهم ضغث على ابالة وهي الحزمة الكبيرة سميت الجماعة من الطير في فظامها بالابالة (وثانبها) قال الكسسائي كنت اسمع النحو بين يقولون أبول وأبابيل كعجول وعجاجيل (وثالثها) قال الفراء وأو قال قائل واحد الابابيل ايبالة كانصوايا كاقال دينار ودنانبر ( السو ال الثالث ) ماصفة تلك الطير ( الجواب) ووى ابن سيرين عن ابن عباس قال كانت طبر الهاخر اطبيم كغراطيم الفيل وأكفكا كف الكلاب وروى عطاء عنه قال طيرسود جاءت من قبل البحر فوجاً فوجا واهل السبب أنها أرسلت الى قوم كانفي صورتهم سواد اللون وفي سرهم سواد الكفر والمعصية وعن سمعيدين جبيرانها بيض صغار ولمل السميب انظلمالكفر انهزمت بها والبياض صدالسواد وقيلكانت خصر اولها رؤس مثل رؤس السباع واقول انها لما كانت أفواجا فلعلكل فوج منها كان على شكل آخر فكل أحدوصف مارأى وقبل كانت بلقاء كالخطاطيف \* نمقال (ترميهم بحجارة من سجيل) وفيد مسائل (المسئلة الاولى) قرأ ابو حيوة يرميهم أى الله أو الطيرلانه أسم جعمد كر وانمايو نت على المعنى ( المسئلة الثانية ) ذكرواني كيفية الرمي وجوها ( أحدها) قال مقاتل كانكل طائر يحمل ثلاثة أحجار واحد في منقاره واثنان في رجليد يفتل كل واحد رجلا مكتوب على كل حجر اسم صاحبه ماوقع منها حجرعلي موضع الاخرج من الجانب الا خروان وقع على وأسدخر جمن دبره (وثانيها) روى عكرمة عن ابن عباس قالا لماأرسل الله الجارة على أصحاب الفيللم يقع حجرعلى أحدمتهم الانفط جلده والريه الجدري وهوقول سعيدبن جبير وكانت تلك الاحجارأ صغرها مثل العدسة وأكبرها مثل الخصد واعلم أن من الناس من أنكر ذلك وقال لوجوزنا أن يكون في الجحارة الصغيرة التي تكون مثل العدسية من التعلمايقوى به على أن ينفذ من رأس الافسان و يخرج من اسفله لجوزنا أن يكون الجبل العظيم خاليا عن الثقل وأن بكون في وزن التبنة وذلك يرفع الامان عن المشاهدات فانهمتى جاز ذلك فليجرأن يكون بحضرتنا شموس وافار ولانراها وأن يحصل الادراك ف عين الضرير حتى يكون هو بالمشرق ويرى بقعة في الاندلس وكل ذلك محال واعلم أنكل ذلك جائزعلى مذهبنا الأن العادة جارية بانها لاتقع (المسئلة الثالثة) ذكروا في السجيل وجوها (أحدها)أنالسجيل كانه علالديوان الذي كتب فيه عذاب الكفار كاأن سجبنا علاديوان أعمالهم كأنه قيل بحجارة منجلة العذاب المكتوب المدون واشتقاقه من

وقيلكانه عاللدبوان الذى كتب فيه عذاب الكفاركاأن محيناعلم للديوان الذي يكتب فيه أعالهم كاله فيل يحجارة منجلة العذاب المكتوب المدون واشتقاقه من الاسمجال وهوالارسال ( فجعلهم كعصف مأ كول) كورفزرع وقع فيه الاكال وهوأن بأكله الدود أوأكل حبدفبتيصفرا مندأو كنين أكانه الدواب وراثته اشيراليه يأول احواله\* عنالني صلى المته عليه وسلمن قرأسورة الفيل أعفاهالله تعالى أيام حياته من الحسف والمسخ والتأعلم \* ( سورة قر يشمكية وآیماأربع )\* (بسم الله الرحن الرحيم) (لايلاق قريش)متعلق بقوله تعالى فليعبدوا والفاء لمافى الكلاممن بمعنى الشرط اذالعني أن نع الله تعالى عليهم غير محصورة فان الم يعبدوه إسائر نعمه فليعبدوه

الاسجال وهوالارسال ومندالسجل الداو المملوء ماء واتماسي ذلك الكتاب بهذا الاسم لانه كتب فيمالعذاب والعذاب موصوف بالارسال لقوله تعالى وأرسل عليهم طيرا أبابيل وقوله فأرسماننا عليهم الطوفان فقسوله من سجيل أي مما كتبدالله في ذلك الكتاب (وثانبها)قال ابن عباس مجيل معناه سنك وكل يعني بعضه حجر و بعضه طين (وثااثها) قال ابوعبيدة السجيل الشديد (ورابعها) السجيل اسم اسماء الدنيا (وخامسها) السجيل حجارة منجهتم فانسحيل اسم من أسماء جهنم فابدأت النون باللام # أماقوله تعالى (فعملهم كعصف مأكول) ففيد مسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في تفسير العصف وجوهاذ كرناها في قوله والحب ذوالعصف وذ كرواههنا وجوها (أحدها)انه ورق الزرع الذي يبقى في الارض بعد الحصاد وتعصفه الرياح فتأ كله المواشي ( وثانيها ) قال أبومسلم العصف النين لقوله ذوالعصف والريحان لانه تعصف به الريح عند الذر فتغرفه عن الحبوهواذا كأن أ كولافقد بعذل ولارجعة له ولامنعة فيه (وثالثها) قال الفراء هو اطراف الزرع قبل أن يدرك السنبل ( ورابعها ) هوالحب الذي أكل ابه و بق قشره (المسئلة الثانية) ذكرواني تفسيرالمأكول وجوها (أحدها) انه الذي اكل وعلى هذا الوجه فغيه احتمالان ( أحدهما ) أن يكون المعنى كزر ع وتبن قدأ كاته الدواب ثم القته روثاتم يجف وتتغرق أجزاؤه شبه تقطع أوصالهم بتفرق اجزاء الروث الاأن العبارة عنه جاءت على ماعليه آداب القرآن كقوله كانايأ كلان الطعام وهوقول مقاتل وقنادة وعطاء عن إن عياس (والاحمال الثاني) على هذا الوجه أن يكون التشبيد واقعابور في الزرع اذا وقَعْ فيه الاكال وهو أنيأ كله الدود ( الوجمالتاني ) في تفسير قوله مأكول هو أنه جعلهم كزرع قدأ كل حبه و بق تبنه وعلى هذا التقدير يكون المعنى كعصف مأكول الحب كانقال فلان حسن أي حسن الوجه فأجرى مأكول على العصف من أجل انه أكل حبه لان هذا المعنى معلوم وهذا قول الحسن ( الوجه الثالث ) في النفسير أن يكون معنى مأكول انه بما يوءً كل بعني تأكله الدواب يقال لكل شيٌّ يصلح للا كل هوماً كه لوم والمعنى جعلهم كتبن تأكله الدواب وهو قول عكرمة والضحاك ( المسئلة الثالثة ) قالًا بعضهم انالجاج خرب الكعبة ولم يحدث شيُّ من ذلك فدل على أن قصة الفيل ما كانت على هذا الوجه وان كانت هكذا الاأن السبب لنلك الواقعة أمر آخرسوى تعظيم الكعبة (والجواب) المابينا أنذلك وقع ارهاصا لامر محمد صلى الله عليه وسلم والارهاص انمايحتاج البد قبل قدومه أمابعد قدومه وتأكد نبوته بالدلائل القاطعة فلاحاجة الىشي منذلك والله أعلم وأحكم

#( سو رة قريش أربع آيات مكية )#

\* ( بسم الله الرحن الرحيم )\*

( لايلاف قريش ايلافهم ) اعلمان ههنامسائل ( المسئلة الاولى ) اللام في قوله لايلاف

لهذه الذهمة الجليلة وقيل بمضر تقديره فعلنا ما فعلنا من اهلاك أصحاب الفيل لايلاف الحوقيل تقديره المجبوالا يلاف الحوقيل بماقبله من قوله تعالى فعملهم كعصف مأكول و يوئيده أنهما في مصحف أبي سو رة واحدة بلا فصل والمعنى أهلك من قصدهم

تعتمل وجوها ثلاثة فانها اماأن تكون متعلقة بالسؤرة التي قبلهاأو بالآية التي بعدها أولاتكون متعلقة لايماقبلها ولايما بعدها ( أماالوجه الاول ) وهو أن تكون متعلقة عاقبلهافقيه احتمالات (الاول) وهوقول الزجاج وأبي عبيدة ان التقدير فعملهم كعصف مأكول لالفقر بش أي أهلك الله أصحاب الفيل لتبني قر يش وماقدالفوا من رحلة الشتاء والصيف فأن قيل هذا صعيف لانهم انماجعلوا كعصف مأكول لكفرهم ولم يجعلوا كذلك لتأليف قريش قلناهذا السوال صعيف لوجوه (أحدها) الانسلمأن الله تعالى انما فعل بهم ذلك لكفرهم فأن الجراء على الكفر مؤخر للقيامة قال تعالى اليوم تجزى كل نغس بماكسبت وقال ولو يؤاخذالله الناس بماكسسبوا ماترك على ظهرها من دابة ولانه تعالى او فعل بهم ذلك الكفرهم الكان قدفعل ذلك بجميع الكفار بل انما فعل ذالت بهم لا يلاف قريش واتعظيم منصبهم واظهار قدرهم (وثانيها) هب أن زجرهم عن الكفر مقصود لكن لايناني كون شئ آخر مقصودا حتى كون الحكم واقعا بمجموع الامرين معا (وثالثها) هبانهم أهلكوا لكفرهم فقطالاأن ذلك الاهلالئلا ادى الى ايلاف قريش جاز أن يقال اهلكوا لايلاف قريش كقوله تعالى ليكون لهم عدواوحزنا وهم لم يلتقطوه لذلك لكن لمآل الامر اليمحسن أن عهد عليه الالتقاط ( الاحتمال الثاني ) أن يكون التقدير ألم تركيف فعل ربك باصحاب الفيل لايلاف كانه تعالى قال كل ما فعلنابهم فقد فعلناه لايلاف قريش فانه تعالى جعل كيدهم في تضليل وأرسل عليهم طيرا أباييل حق صاروا كعصف مأكول فكل ذلك اعاكان لاجل ايلاف قر يش ( الاحتمال الثالث) أن تكون اللام في قوله لا يلاف بمعنى الى كانه قال فعلنا كل مافعلنافي السورة المنقدمة الى نعمة أحرى عليهموهي ايلافهم رحلة الشناءوالصيف تقول نعمة الى نعمة ونعمة لنعمة سواء في المعني هذا قول الفراء فهذه احتمالات ثلاثة توجهت على تقدير تعليق اللام بالسورة التي قبل هذه و بني من مباحث هذا القول أمران (الاول) أن للناس في تعليق هذه اللام بالسورة المتقدمة قولين (أحدهما) انجعلوا السورتين سورة واحدة واحتجوا عليه يوجوه (أحدها) ان السورتين لابد وأنتكون كلواحدة منهما منستقلة تنفسها ومطلع هذه السسورة لماكان متعلقا بَالسورة المتقدمة وجب أنالاتكون سورة مستقلة ( وثانيها) أنأبي بن كعب جعلهما في مصحفه سورة واحدة ( وثالثها ) ماروي ان عرقراً في صلاة المغرب في ركعة الاولى والتينوف الثانية ألمتر ولايلاف قريش معامن غيرفصل بينهما بيسم المدار حن الرحيم ( والقول الثاني ) وهو المشهور المستفيض أنهذه السورة منفصلة عن سورة الفيل وأماتملق أول هذه السورة بماقبلها فليس تحمة علم ماقالوه لان القرآن كله كالسورة الواحدة وكالآية الواحدة يصدق بعضها بعضا ويبين بعضها معنى بعض ألاترىأن الآيات الدالة على الوعيد مطلقة ثم انها متعلقة بآيات التو بة و بآيات العفو عند من

يقول به وقوله انا أنزاناه متعلق بماقبله منذكر القرآن وأماقوله ان ابيا لم يفصل بينهما فهومهارض باطباق الكل على الفصل بنهما وأماقراءة عرفانها لاتدل على انهماسؤرة واحدة لان الامام قد يقرأ سورتين (البحث الثاني) فيما يتعلق بهذا القول بيان انه لم صار مافعله الله بأصحاب الفيل سببا لايلاف قريش فنقول لاشك أنمكة كانت خالية عن الزرع والضرع على ماقال تعسالي بوادغيرذي زرع الى قوله فاجعل أفئدة من الناس تهوى البهم وارزقهم من الثمرات فكان اشراف أهل مكة يرتحلون لأتجارة هاتين الرحلتين ويأتون لانفسهم ولاهل بلدهم مايحتاجون اليه منالاطعمة والثيابوهم انماكانوا ير بعون في أسفارهم لان ملوك النواجي كانوا يعظمون أهل مكة و يقولون هؤلاء جيران بيتالله وسكان حرمه وولاة الكعبة حتى انهم كانوا يسمون أهل مكه أهل الله فلوتم الحيشة ماعزموا عليه من هدم الكعبة لزال عنهم هذا العروابطلت ثلث المزاياتي النعظيم والاحترام ولصار سكان مكة كسكان سسائر النواحي يتخطفون منكل جانب ويتعرضاهم فينفوسهم وأموالهم فلمأهلك الله أصحاب الفيل ورد كيدهمني نحرهم ازدادوقع أهلمكة فيالقلوب وازدادتعظيم ملوك الاطراف لهمفازدادت تلك المنافع والمناجر فلهذا قال الله تعسالي ألم تركيف فعل ربات بالسحساب الغيل لايلاف قريش رحلتي الشتاء والصيف ( والوجه الثاني ) فيمايدل على صحة هذا الفول أن قوله تعالى في آخر هذه السورة فليعبدوا ربهذا البيت الذي اشارة الى أول سورة الغيل كانه قال فليعبدوارب هذا البيت الذى قصده أصحاب الفيل ثم ان رب البيت دفعهم عن مقصودهم لاجل ايلافكم ونفعكم لان الامر بالعبادة انما يحسن مرتباعلي ايصال المنفعة فهذايدل على تعلق أول هذه السورة بالسورة المتقدمة ( القول الثاني ) وهوأن اللام في لا يلاف متعلقة بقوله فليعبدوا وهوقول الخليل وسببويه والتقسدير فليعبدوا رب هذا البيت لايلاف قريش أي ليجعلواعبادتهم شكرا لهذه النعمة واعترافاهما فانقيل فلمدخلت الفاء في قوله فليعبدوا قلنا لمافي الكلام من معنى الشرط وذلك لان أمم الله عليهم لاتحصى فكانه قيل اللم بعيدوه لسائر نعمة فليعبدوه لهذه الواحدة التي هي نعمة ظاهرة (القول الثالث ) أن تكون هذه اللام غير متعلقة الاعاقبلها والاعابعدها قال الزجاج قال قوم هذه اللام لام التعجب كان المعنى اعجبوا لايلاف قريش وذلك لانهم كل يوم يزدادون غياوجهلاوانغماسا فيعبادة الاوثان والله تعالى يؤلف شعلهم ويدفع الآفات عنهم و منظم أسباب معايشهم وذلك لاشك اله في غاية التعجب من عظيم حما الله و كرمه ونظيره فى اللغة قولك لزيد وماصنعنا به ولزيد وكرامتنا الاموهذا اختيار الكسائي والاخفش والفراء ( المسئلة الثانية ) ذكروا في الاملاف ثلاثة أوجه ( أحدها ) أن الايلاف هو الالف قال علماء اللغة ألفت الشيُّ وآلفنه الفا والافا وايلافا عمني واحد أي لزمته فيكون المعتى لالفقر بشهاتين الرحلتين فتتصلا ولاتنقطعا وقرأأ بوجعفر لالفقريش

من الحبشة المسامع الناس بذلك فيتهيبوا المهاس بذلك فيتهيبوا و يحسر موهم فضل احترام حتى ينتظم لهم الامن في رحلتهم فلا يسترئ عليهم أحد يسترئ عليهم أحد يرحلون في الشناء الى الين و يتجرون و يتجرون و يتجرون وكانوا في

وَقَرَأُ الاَّحْرُونَ لَاللَّفَ قَرْ بَشْ وَقَرَأُ عَكُرُهُمْ لَيْلَافَ قَرْ بَشْ ( وَثَانِهَا) أَنْ بِكُونَ هَذَا من قولك لز من موضع كذا والزمنيه الله كذا تقول ألفت كذا والفنيه الله و يكون المعنى أثبات الالفة بالتدبير الذي فيه لطف ألف ينفسه الفاوآلفه غيره ابلافا والمعنى ان هذه الالفة انماحصلت في قريش بتدبيرالله وهو كفوله ولكن الله ألف بينهم وقال وألف بين قلو بكم فاصبحتم بتعمته اخوانا وقدتكون السيرة سبباللؤانسة والانفاق كما وقعت عند انهزام أصحاب الفيل لقريش فيكون المصدره هناه صافاالي المفعول ويكون المعنى لاجل أن يجعل الله قريشا ملازمين لرحلتيهم (وثالثها) أن يكون الايلاق هو النهيئة والتجهيز وهوقول الفراء واين الاعرابي فبكون المصدر على هذاالقول صاغا الىالفاعل والمعني لتجهيز قريش رحلتيها حتى تتصلا ولاتنقطعا وقرأأ بوجعقر ايلاف بغيرهمز فعذف همزة الافعسال حذفا كليا وهوكذهبه فييستئهزون وقدم تقريره (المسئلة الثالثة) النكر برقى قوله لايلاف قريش ايلاقهم هو أنه أطلق الايلاف أولائم جعل المقيد بدلااذلك المطلق تقغيما لاعرالايلاف وتذكيرا اعظيم المنة فيه والافربأن يكون قوله لايلاف قريش عاما يجمع كل مؤانسة وموافقة كان بينهم فيدخل فبدمقامهم وسيرهم وجمبع أحوالهم ثم خص ايلاف الرحلتين بالذكر لسبب أنه قوام معاشهم كما فى قوله وجبريل وميكال وغائدة ترك واوالعطف النبيه على الهكل النعمة وتقول العرب ألغث كذا أي لزمته والالزام ضربان الزام بالتكليف والامر والزام بالمودة والمؤانسة فًا نه اذا أحب المرء شيأ لزمه ومنه الزمهم كلة التقوى كاأن الالجا، ضر بان أحدهما لدفع الضرو كالهرب من السبع والثاني لطلب النفع العظيم كن يجد مالاعظيما ولامانع من أخذه لاعقلا ولاشرعا ولاحسا فانه يكون كاللجأ الي الاخذ وكذا الدواعي التي تكون دون الالجاء مرة أنكون لدفع الضرر وأخرى لجلب النسفع وهو الراد في قوله ا يلافهم (المسئلة الرابعة) اتفتوا على أن قريشا ولدائنضرين كنانة قال هليدالسلام أنا بني النضر بن كنا نة لانفقوا أمنا ولاننتني من ابينا وذكروا في سبب هذه التسمية وجوها (أحدها) انه تصغير القرش وهوداية عظيمة في المحرت بشاالسفن ولاتنطلق الابالنار وعن معماوية انه سال ابن عباس بم سميت قريش قال بدابة في البحرة أكل ولاتو كل تعلوا ولاتعل وأنشه

رحلتهم آمنین لانهم أهل حرم الله تعملی وولاة بیته العزیز فلا بیته العزیز فلا بین مخطف و منه وب بین مخطف و منه وب والایلاف من قولك آلفته وقری لالاف قریش أی او الفتهم والافا و قری لالف و قری لالف وقیل بغال ألفته الفا و قری لالف وقری لالف وقیل بغال ألفته الفا و قری لالف وقری لالف وقریش ولد

أبوكم قصى كان يدعى مجمعا ﷺ يه جمعالله الفيسائل من فهر (ورابعها) انهم كانوا يسدون خلة محاويج الحاج فسموا بذلك قريشا لان القرش التفنش قال ابن حرة

ايها الشامت المقرش عند غرو وهل اذاك بقساء وله قوله تعالى (رحلة الشناء والصيف) فيه مسائل (المسئلة الاولى) قال الليت الرحلة اسم الارتحال من القوم للسير وفي المراد من هذه الرحلة قولان (الاول) وهو المشهو وقال المغسر ون كانت لقريش رحلتان رحلة بالشناء الى النين لان البين ادفأ و بالصيف الى الشأم وذكر عطاء عن ابن عباس أن السبب في ذلك هوأن قر بشا اذا اصاب واحدا منهم مخصة خرجه و وعباله الى موضع وضربوا على أنفسهم خباء حتى يموتوا الى أن جاء هاشم ابن عبد مناف وكان سيدقومه وكان له ابن يقال له أسدوكان له ترب من ين يخزوم يحبه و يلعب معه فشكا اليه الضر و المجاعة فدخل أسد على أمه يبكى فارسلت الى أولئك بدقيق و شخم فعاشوا فيه آياما نم أتى ترب أسد اليه مرة أخرى وشكا اليه من الجوع فقام بدقيق و شخم فعاشوا فيه آياما نم أتى ترب أسد اليه مرة أخرى وشكا اليه من الجوع فقام هاشم خطيبا في قريش فقال انكم أجديتم جديا تقلون فيه و تذلون وأنتم أهل حرم الله وأشرف ولد آدم والناس لكم تبع قالوا نحن تبع لك فليس عليك منا خلاف فعمم كل بن أب على الرحلتين في الشناء الى الين وفي الصبف الى الشام للتجارات فار بح الغنى قسمه بينه و بين الفقير حتى كان فقيرهم كغنهم فعاء الاسلام وهم على ذلك فلم يكن في العرب بنو أب اكثر مالا ولا أعر من قريش قال الشاعرفيم

الدالطين فقيرهم بغنيهم \* حتى يكون فقيرهم كالكافي

واعم أن وجه النعمة والمنة فيه أنه أوتم لاصحاب الفيل ماأرادوا لترك أهل الاقطار تعظيمهم وأيضا لتفرقوا وصار حالهم كحال البهود المذكور في قوله وقطعناهم في الارض المماوا بحماع القبيلة الواحدة في مكان واحداد خل في النعمة من أن يكون الاجماع من قبائل شتى وتبة تعالى أن من شرط السفر المؤانسة والالفة ومنه قوله تعالى ولاجدال في الحج والسفر أحوج الى مكارم الاخلاق من الاقامة (القول الثاني) أن المراد رحلة الناس الى أهل مكة فرحلة الثناء والصيف عرة رجب و حج ذي المجملانه كان أحدهما لتعطلت هذه المنفعة (المسئلة الثانية) نصب الرجلة بايلافهم مفعولا به وأراد رحلتي الشناء والصيف فأفرد من الالبساس كفوله كلوا في بعض بطنكم وقيل معناه رحلة الشناء ورحلة الصيف وقرئ رحلة بعنم الراء وهي الجهة مخقوله تعالى (قليعبدوارب الشناء ورحلة الصيف وقرئ رحلة بعنم الراء وهي الجهة مخقوله تعالى (قليعبدوارب الشناء ورحلة السبب بين تعالى نعمة دفع العنمرر في سورة الفيل وقعمة جلب النفع في هذه فلهذا السبب بين تعالى نعمة دفع الضرر في سورة الفيل وقعمة جلب النفع في هذه

النضر بن كنانة سموا بتصغير القرش وهو دا بة عظيمة فى البحر قعبث بالسسةن ولا تعلما قى الابالنسار والنصغيرالتعظيم وقبل من القرش وهوالكسب لانهم كانوا كسا بين بتجاراتهم وصربهم فى البلاد وقوله تعالى فى البلاد وقوله تعالى والصيف ) بدل من الاول ورحلة السورة ولماتقرر انالانعام لابد وأن يقابل بالشكر والعبودية لاجرم أتبع ذكرالنعمة بطلب العبودية فقال فليعبدوا وههنامسائل (المسئلة الاولى) ذكرنا أن العبادة هي

التذال والخضوغ للعبود علم غابة مايكون تمقال بعضهم أراد فليوحدوا ربهذا البيت

تعالى لماذكر انعامه عليهم بحبس الفيال وارسال الطير واهلاك الحبشة وبين أنه

تعالى فعلذلك لايلافهم نمأمرهم بالعبادة فكانالسائل يقول لكن نحن محتاجون

الىكسب الطعام والذب عن النفس فلواشة فلنا بالعبادة فن ذاالذي يطعمنا فقسال

الذي أطعمهم من جوع قبل أن يعبدوه ألا يطعمهم اذاعبدوه ( وثانيها ) أنه تعلى

بعد أن أعطى العبد أصول النع أساء العبداليه ثمانه يطعمهم معذلك فكانه تعالى يقول اذالم تستيح من أصول النعم ألا تستحى من احساني اليك بعد أساءنك (وثااثها)

لانه هوالذي حفظ البيت دون الاوثان ولان التوحيد مفتاح العبادات ومنهم مزيقال المراد العبادات المتعلقة بأعمال الجوارح تمذكر كل قسم من أفسام العبادات والاولى حله على الكل لان اللفظ ستناول للكل الأماأخرجه الدلبل وفي الآية وجه آخر وهو أن مكون معيني فليعيدوا أي فليتركوا رحلة الشناء والصيف وليشتغلوا بعسادة رب هذا البيتفانه يطعمهم منجوع ويومنهم منخوف وامل تخصيص لغظارب تقرير لماقالوه لابرهة انالبيت رياسيحفظه ولم يعولوا فى ذلك على الاصنام فلزمهم لاقرارهم أنلايعبدوا سمواه كانه يقول لماعولتم في الحفظ على فاصرفوا العبادة والخمدمة الى (المسئلة الثانية) الاشارة الى البيت ف هذا النظم تفيد التعظيم فانه سجانه تارة أصاف العبد الى نفسه فيقول بإعبادي وتارة يضيف نفسه الى العبد فيقول والهكم كذا في البيت يضيف نفسه الى البيت وهوقوله فليعبدوا ربهذا البيت وعارة يضيف البيت الى نفسه فيقول طهر بيني الله أتمقال تعالى ( الذي أطعمهم من جوع ) وفي هذا الاطعام وجوه (أحدها) أنه تعالى لماآمنهم بالحرم حتى لا يتعرض لهم في رحلتهم كان ذلك سبب اطعامهم بمدما كانوا فيدمن الجوع ( ونانبها ) قال مقاتل شق عليهم الذهاب الىالين والشام في الشمناء والصيف اطلب الرزق فقلف الله تعالى في قاوب الحبشة أن يحملوا الطعامني السفن اليمكة فحملوه وجعل أهلمكة يخرجون اليهم بالابل والحمر ويشترون طعامهم منجدة على مسيرة ليلتين وتتابع ذلك فكفاهم الله موانة الرحلتين ( وثالثها ) قال الكلى هذه الآية معناها أنهم لما كذبوا محدا صلى الله عليدوسلم دعا عليهم فقال اللهم اجعلها عليهم سنين كسني يوسف فاشتد عليهم القعطو أصابهم الجمد فقالوا بالمحمد ادع الله فانامو منون فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم فاخصبت البلاد وأخصب أهسل مكة بعدالقعط فذاك قوله أطعمهم منجوع ثم فىالآية سؤلات (السوالالاول) العبادة اناوجبت لانه تعالى أعطى أصول النعم والاطعام ليسمن أصول النعم فلاذاعلل وجوب العبادة بالاطعام ( والجواب ) من وجوه ( أحدها ) أنه

مفعسول لايلافهستم وافرادها معأنالراد رحلتي الشتاء والصيف لامن الالياس وفي اطلاق الايلاق عن المفعول أولاواندال هذامنسه تفغيم لامره وتذكير العظيم النعمة فيه وقرى" ليالف قريش الفهم رحلة ااشتاء والصيف وقرى رحله بالضم وهي الجهدالتي رحل اليها ( فليعبدوا رب هذاالبت الذي أطعمهم) يسبب تينك الرحلتين اللتين تمكنوا فيهمسا بواسطة كونهم

اناذ كر الانعمام لان البه يمة تطبع من يعلفها فكانه تعالى يقول لست دون البهيمة (السوال الثاني) أليس انه جعل الدنيا ملكالنا يقوله خلق لكم مافي الارض جيعا فكيف تحسن المنة علينايان أعطانا ملكنا (الجواب) انظر في الاشياء التي لابد منها قبل الاكل حتى يتم الطعام ويتميأ وفي الاشياء التي لايدمنها بعسد الاكل حتى يتم الانتفاع بالطعمام المأكول فانك تعمل أنه لابد من الافلالة والكواكب ولابد من العناصر الاربعة حتى يتم ذلك الطعام ولابدمن جلة الاعضاء على اختلاف أشكالها وصورها حتىيتم الانتفاع بالطعام وحينئذ تعسلم أن الاطعام يناسب الامر بالطاعسة والعبادة ( السؤال الثالث ) المنة بالاطعام لاتليق عنه شيَّ من البكرم فكيف إكرم الاكرمين ( الجواب ) لىسالغرض منه المنة باللارشاد الى الاصلح لانه ليس المقصود من الاكل تقوية الشهوة المانعة عن الطاعة بل تقوية البنية على اداء الطاعات فكان المقصود من الامر بالمبادة ذلك ( السوَّال الرابع ) ما الفائدة في قوله من جوع ( الجواب ) فيه فوائد (أحدها) النبيه على أن أمر آلجو ع شديد ومنه قوله تعسالي وهوالذي ينزل الغيث من بعسدما قنطوا وقوله صلى الله عليه وسلم من أصبح آمنا في سربه الحديث ( وثانيها ) تذكيرهم الحالةالاولى الرديئة المؤلمةُوهي الجوع حتى يعرفوا قدرالنعمة الحاضرة (وثالثها) النبيه على أن خبرالطعام ماسدالجوعة لانهلم يقل وأشبعهم لان الطعاميزيل الجوع أما الاشباع فانه يورث البطنة \* أما قوله تعالى ( وآمنهم من حوف ) فني تفسيره وجوه (احدها) انهم كأنوا يسافرون آمنين لايتعرض لهم أحدولا بغيرعليهم احدلافي سفرهم ولافي حضرهم وكانغم هسم لايأمنون من الغسارة في السفر والحضيل وهذامعني قوله أولم يروا اناجعلنا حرماآمنا ( وثانبها ) أنه آمنهم من زحمة أصحاب الفيل ( وثالثها ) قال الصحالة والربيع وآمنهم من خوف الجدام فلايصيبهم بلدتهم الجدام (ورابعها) آمنهم من خوف أن تكون الخلافة في غيرهم (وخامسها) آمنهم بالاسلام فقد كانوا في الكفر يتفكرون فيعلون أن الدين الذي هم عليه ليس بشي الاانهم ما كانوا يعرفون الدين الذي يجب على العاقل أن يُملك به (وسادسها) أطعمهم من جوع الجهل بطعام الوحى وآمنهم من خوف الضلال بيبان الهدى كأنه تعالى يقول باأهل مكة كنتم قبل مبعث محدرتسمون جهال العرب واجلافهم ومنكان بنازعكم كانوا يسمون أهل الكتاب ثم أنزات الوحى على نبيكم وعلمتكم الكتاب والحكمة حتى صرتم الاتن تسمون أهل العلم والقرآن وأولئك يسمون جهال اليهود والنصاري تماطعام الطعام الذي يكون غسداء الجسسد يوجب الشكر فاطعام الطعام الذي هوغذاء الروح ألايكون موجسا للشكر وفي الآية سوا الات ( السوال الاول ) لمهميقل عن جوع وعن خوف قلنا لان معنى عن أنه جعل الجوع بعيدا عنهم وهذا يقتضي أن بكون ذلك التبعيد مسبوقا بمقاساة الجوع زمانا تميصرفه عنه ومن لاتقتضى ذلك بل معناه أنهم عند مايجوعون

منجيرانه (منجوع) شديدكانوا فيدقيلهما وقيل أريد به القعط الذىأكلوا فبه الجيف والعظام( وأمنهم من خوق ) عقلم لانقادر قدر. وهوخوف أصحاب الفيلأوخوف التمخطف في بلدهم ومسايرهم وقيلخوف الجذام فلا يصيبهم في بلسدهم # عن الني صلى الله عليهوسلمن قرأسورة قريش أعطاه الله تعالى عشر حسنات بعددمن طاف بالكعبة واعتكفيهما

يطعمون وحين مايخافون يومنون (السؤال الثاني) لمقال منجوع منخوف على سبيل التنكير (الجواب) المراد من التنكير التعظيم أما الجوع فلمارو بنا أنه أصابتهم شدة حتى أكلوا الجيفوالعظام الحرقة وأماالخوف فهو الخوف الشديد الحاصل من أصحاب الفيل ويحتمل أن يكون المراد من التنكير التحقير و يكون المعني أنه تعسالي لما لم بجوز لغاية كرمه ابقاءهم في ذلك الجوع القليل والخوف القليل فكيف يجوز في كرمه اوعبدوه انبهمل أمرهم و يحتمل أن يكون المراد انه أطعمهم من جوع دون جوع وآمنهم منخوف دونخوف ليكون الجوع الثاني والخوف الثانيمذكرا ماكانوا فيم أولامن أنواع الجوع والخوف حتى يكونوا شاكرين من وجدوصابرين من وجه آخر فيستحقوا ثواب الخصلتين (السوال الثالث) أنه تمالى انماأ طعمهم وآمنهم اجابة لدعوة ابراهيم عليه السلام أمافى الاطعام قهو قوله وارزق أهله واماالامان فنهو قوله اجعل هذا البلد آمنا واذاكان كذلك كأن ذلك منة على ابراهيم عليه السلام فكيف جعله منة على أوائك الحاضر بن (والجواب) انالله تعالى لماقال اني حاعلك للناس اماما قال ابراهيم ومنذر بق فقال الله تعالى لاينال عهدى الظالمين فنادى ابراهيم بهذا الادب فعينقال رب اجعل هذا بلد آمنا وارزق أهله من الثرات قيده بقوله من آمن بالله فقال الله لاحاجة الى هذا التقييد بلومن كفر فأمتعه قليلافكاته تعالىقال أمانعمة الامانة فهى دينية فلأتحصل الالمن كمأن تقيسا وأمانعمة الدنيا فهي تصل الحالبروالفساجر والصالح والطسالح واذاكان كذلك كان اطعام الكافر من الجوع وأمانه من الخوف انعامامن الله ابتداء عليه لابدعوة ابراهيم فزال الدوال والله أعلم

# ( سورة أرأيت سبع آيات مكية ) #

\* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

(ارأیت الذی یکذب بالدین) فیه مسائل (المسئلة الاولی) قرأ بعضهم أریت بحدف الهمزة قال الزجاج وهذا لیس بالاختیار لان الهمزة انماطرحت من المستقبل تحویری و أری و تری فامارأیت فلیس یصیح عن العرب فیها ریت و اکن حرف الاستفهام لماکان فی أول المکلام سهل الغاء الهمزة و نظیره

صاح هار بن اوسمعت براع \* رد فى الضرع ما قرى فى العلاب وقرأ ابن مسعود أرأيتك بزيادة حرف الخطاب كقوله أرأيتك هذا الذى كرمت على (المسئلة الثانية) قوله أرأيت معناه هل عرفت الذى يكذب بالجزاء من هو فان لم تعرفه فهو الذى يدع اليتيم واعلم ان هذا اللفظ وان كان فى صورة الاستفهام لكن الغرض عثله المبالغة فى التعجب كقولك أرأيت فلانا ماذا ارتكب ولما ذا عرض نفسه ثم قبل انه خطاب للرسول صلى الله عليه وسلم وقبل بل خطاب لكل عاقل أى أرأيت ياعاقل هذا الذى يكذب بالدين بعد ظهور دلائله ووضوح تبيانه أيفعل ذلك لالغرض فكيف بليق الذى يكذب بالدين بعد ظهور دلائله ووضوح تبيانه أيفعل ذلك لالغرض فكيف بليق

\* ( سورة الماعون مختلف فيهاوآيهاسبع) \* (بسم الله الرحن الرحم) (أرأيت الذي يكذب بالدين) استفهام أريد به تشو بق السامع الي معرفة من سيق له الكلام والتعيب مند والخطاب لرسول الله صلى الله عليه وسلم وقبل لكل عأقل والرؤمة معني المعرفةوقرئ أرأمتك بزيادة حرف الخطاب والفاء في قوله تمسالي (فدلك السذى يدع اليتم) جواب شرط محذوف على أن ذلك مبتدأ والوصولخيره والمعنى همل عرفت الذي يكذب بالجراء أو بالاسلامان المتعرفه

بالعاقل جر العقوبة الابدية الىنفسدمن غيرغرض أولاجل الدنيا فكيف يليق بالعاقل أن يبيع المكشر الباقي بالقلبل الغماني ( المسئلة الثالثة ) في الآية قولان ( أحدهمما ) أنها مختصة بشخص معين وعلى هذا القول ذكروا اشخاصاففال اينجريج نزلت فأبي سفيانكان بمحرجرورين فيكل أسبوع فأتاه يذيم فسأله لحما فقرعه بعصاه وقال مقاتل نزلت في العاص بن وائل السهمي وكان من صفته الجمع بين التكذيب بيوم القيامة والاتبان بالافعال القبيحة وقال السدى نزلت في الوليد بن المغيرة وحكى الماوردي أنها نزلت في أبي جهل وروى أنه كان وصبا ليتيم فجاءه وهو عريان يسأله شيأ من مال نفسه فدفعه ولم يعبأ به فأيس الصبي فقالله أكابرقر يشقل لحمد يشفع لك وكان غرضهم الاستهزاء ولم يعرف اليتيم ذلك فعاء الى النبي صلى الله عليه وسلم والتس منه ذلك وهوعليه السلام ماكان يرد محتاجاً فذهب معد الى أبي جهل فرحب به و بذل المال البنيم فعيره قريش فقالواصبوت فقال لاوا فلماصبوت لكن رأيت عن يمينه وعن يساره حرية خفت انلمأجبه يطعنهافي وروى عن ابن عباس أنها نزلت في منافق جع بين البخل والمراآة (والقول الثاني) انه عام لكل من كان مكذبا بيوم الدين وذلك لان اقدام الانسان على الطاعات واحجامه عن المحظورات اتما بكون للرغبة في الثواب والرهبة عن العقاب فاذا كانمنكرا للقبامة لميترك شيأ من المشتهيات واللذات فثبت أن انكار القيامة كالاصل لجميع أنواع الكفر والمعاصي ( المسئلة الرابعة ) في تفسير الدين وجوه ( أحدها ) أن بكون المرادمن يكذب ينفس الدين والاسلام امالانه كان منكرا الصائم أولانه كان منكرا للنبوة أولانه كان منكرا للعاد أولشي من الشهرائع فانقيل كيف يمكن حله على هذا الوجدولابدوأن يكون لكل أحددين (والجواب) من وجوه (أحدها) أن الدين المطلق في اصطلاح أهل الاسلام والقرآن هو الاسلام قال الله تعالى ان ألدين عند الله الاسلام أماسائرالمذاهب فلاتسمى ديناالابضرب من التقييد كدين النصاري والبهود (وثانبها) أن يقال هذه المقالات الباطلة ايست بدين لان الدين هو الخضوع للموهذه المذاهب انماهي خضوع للشهوة أوللشبهة (وثالثها) وهوقول أكثر المفسرين ان المرادأ رأيت الذي يكذب بالمساب والجزاء قالواوحله على هذا الوجد أولى لان من ينكر الاسلام قد يأتي بالافعال الحيدة و يحترز عن مقايحها اذا كان مقرابالقيامة والبعث أما القدم على كل قييم من غير مبالاة فليس هوالاالمنكر للبعث والقيامة ﷺ ثم قال تعالى (فدلك الذي يدع اليتيم ولا يحض على طعام المسكين) واعلم انه تعالى ذكر في تعريف من يكذب بالدين وصفين (أحدهما) من باب الافعال وهوقوله فقالت الذي يدع اليقيم ( والثاني ) من باب التروك وهو قوله ولايحص على طعام المسكين والفاء في قوله فذلك للسببية أي لما كان كافرامكذباكان كفره سببالدع البتيم وانماا فتصر عليهماعلى معنى أن الصادرعن يكذب بالدين ليس الاذلك لانانه إن المكذب بالدين لا يقتصر على هذين بل على سبيل التمثيل كانه

أوانأردت ان تعرفه فهوالذي يدفع اليتيم دفعاعنيفا ويرجروزجرا قبيمها ووضع الاسم الاشبارة المتعسرمن لوصف المشار البعه موضع الضمير للاشعار بعلة آلحكم والتنبيه عافيه من معنى البعد على بعد منزلته في التسر والفساد قيل هو أبوجهل كان ومساليتهم فأتاه عريانا يسسأله من مال تفسد فدوعه د فعاشلها وقيل أبوسفيان بحرجزورا فسأله بذيم لحما فقرعه بمصاءوقيل هوالماص بی وائل السهمی و قبل هو رجل بخيل من المناقين لوقيسل الموصولعلي عومه وقرئ يدع اليتيم ای بنزکه و یجفوه

تعالى ذكر فى كلواحد من القسمين مثالاواحدا تنبيها بذكره على سائر القبائح أولاجل انهاتين الخصلتين كاانهما قبيحان منكران بحسب الشرع فهما أيضا مستنكران بحسب المرؤة والانسانية أماقوله يدع اليتيم فالمعني انه يدفعه بعنف وجفوة كقوله يوم يدعون الى ارجهنم دعاوماصل الامرق دع اليتم أمور (أحدها) دفعه عن حقد وماله بالظلم (والثاني) ترك المواساة معد والله تكن المواساة واجية وقد يذم المرء يترك النوافل لاسمًا اذااسند الى النفاق وعدم الدين (والثالث) يزجره ويضربه ويستخف به وقرى يدع أى يتركه ولايدعو بدعوة أى يدعو جيع الاجانب و يترك اليتيم مع أنه عليه السلام قال مامن مائدة أعظهمن مائدة عليها يذيم وقرى يدعواليذيم أى يدعوه ريام ثم لايطعمه وانما يدعوه استخداما أوقهرا أواستطالة وأعلمأن فقوله يدع بالتشديد فائدة وهي أنيدع بالتشديد معناه انه يعتاد ذلك فلايتناول الوعيد من وجدمنه ذلك وندم عليه ومثله قوله تعالى الذين يجتنبون كبائرالاتم والفواحش الااللهم سمي ذنب المؤمن لممالانه كالطيف والخيال يطرأولايبق لانالمؤمن كايفرغ منالذنب يندم انماللكذب هوالذي يصر على الذنب أماقوله ولا يحض على طعام المسكين ففيه وجهان (أحدهما) أنه لا يحض نفسمه على طعام المسكين واضافة الطعام الى المسكين تدل على أن ذلك الطعام حق المسكين فكانه منع المسكين بماهوحقه وذلك بدل على نهاية بخله وقساوة قلبه وخساسة طبعة (والثاني) لا يمحض غيره على اطمام ذلك المسكين بسبب انه لابعتقد في ذلك الفعل ثوابا والحاصل أنه تعالى جعل علمالنكذيب بالقيامة الاقدام على ايذاء الضعيف ومنع المعروف يعني انه لوآمن بالجزاء وأيقن بالوعيد لماصدرعنه ذلك فوضع الذنب هو التكذيب بالقيامة وههنا سو الان ( السو ال الاول ) ألبس قدلا يحض المرء في كثير من الاحوال ولايكون أنما ( الجواب ) لان غيره ينوب منابه أولانه لايقبل قوله أولمفسدة أخرى يتوقعها أماههنا فذكر أنه لايفعل ذلك لماأنه مكذب بالدين (السؤال الثاني)لم لم يقل ولا يطعم المسكين ( الجواب ) اذا منع البتيم عن حقه فكيف يطعم المسكين من مال نفسه بلهو بخيل من مال غيره وهذا هوالنهاية في الحسة فلان يكون بخيلا عال نفسه أولى وصنده في مدح المؤمنين وتواصوابالمرجة وتواصوابالحق وتواصوابالصبر \* تمقال تعالى ( فو بل المصلين الذينهم عن صلاتهم ساهون ) وفيدمسائل ( المسئلة الاولى) في كيفية اتصال هذه الآية بماقبلها وجوه (أحدها)أنه لماكان الداء اليتيم والمنع من الاطعام دليلا على النفاق فالصلاة لامع الخشوع والخضوع أولى أنتدل على النفاق لان الايذاء والمنع من النفع معاملة مع المخلوق أما الصلاة فانها خدمة المخالق (وثانيها) كانه لماذكر ايذا اليتيم وتركه للحض كان سائلا قال أليس ان الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر فقال له الصلاة كيف تنهاه عن هذا الفعل المنكر وهي مصنوعة من عين الرياء

(ولا يحض ) اى اهله و فيرهم من الوسرين (على طعام المسكين) واذا كان حال من ترك حث غيره على ماذكر فاظنك بحال من ترك ذلك مع القدرة عليه والفاء في قوله تعالى (فويل) الخ امال بط ما بعدها بشرط محذوف كا نه قيل اذا كان ماذكر من عدم المبالاة

والسهو(وثالثها)كانه يقول إقدامه على ايذاء البتيم وتركد للحص تقصير فيمايرجم الى

الشفقة على خلق الله وسهوه في الصلاة تقصير فيمايرجع الى التعظيم لامر الله فلا وقع التقصير في الامرين فقد كلت شفاوته فلذا قال فويل وأعلم أن هذا اللفظ اتمايستعمل عند الجريمة الشديدة كقوله ويل للمطفقين فويل لهم عاكتبت أيديهم ويل لكل همزة لزة و يروى أن كل أحد ينوح في النار بحسب جريمته فقائل يقول ويلي من حب الشرف وآخر يقول و يلي من الحيسة الجاهلية وآخر يقول و يلي من صلاتي فلهذا يستحب عند سماع مثل هذه الآية أن يقول المرأ و يلي ان لم يغفرل ( المسئلة الثانية ) الآية دالة على حصول التهديد العظيم بفعل ثلاثة أمور (أحدها) السهو عن الصلاة (وتانيها) فعل المراآة (وثالثها) منع الماعون وكل ذلك من باب الذنوب ولايصير المرءيه منافقا فلم حكم الله عنل هذا الوعيد على فاعل هذه الافعال ولاجل هذا الاشكال ذكر المفسرون فيه وجوها (أحدها) أن قوله فو يل المصلين أي فو يل المصلين من المنافقين الذين يأتون بهذه الافعال وعلى هذا التقدير تدل الآية على أن الكافرله من يدعقو بة بسبب اقدامه على محظورات الشرع وتركه اواجبات الشرع وهو يدل على صحة قول الشافعي انالكفار مخاطبون بفروع الشرائع وهذا الجواب هوالمعتمد (وثانيهما) مارواه عطاءعنابن عباس أنه لوقال الله في صلانهم ساهون لكان هذا الوعيد في المؤمنين اكته قال عن صلاتهم ساهون والساهي عن الصلاة هوالذي لا يتذكرها و يكون فارغا عنها وهذاالقول منعيف لانالسهو عن الصلاة لايجوز أن يكون مفسرا بترك الصلاة كانه تعالى أثبت لهم الصلاة بقوله فويل للمصلين وأبضا فالسهو عن الصلاة بمعنى الترك لا يكون نغاقا ولأكفرا فيعود الانسكال وعكن أن يجاب عن الاعتراض الاول بانه تعالى حكم عليهم بكونهم مصلين فظراالي الصورة وبانهم نسواالصلاة بالكلة فظراالي المعني كاقال واذا قاموا الى الصلاة قاموا كسالي يراوئن آلناس ولايذكرون الله الاقليسلا و يجاب عن الاعتراض الثاني بان النسيان عن الصلاة هوأن يبقى اسبا لذكر الله في جيع اجزاءالصلاة وهذالا يصدر الاعن المنافق الذي يعتقد انه لافائدة في الصلاة أما المسلم الذي يعتقد فيهافائدة دينية عتنع أنالا يتذكر أمر الدين والثواب والعقاب في شئ من اجراءالصلاة بلى قد يحصل له السهوق الصلاة بمعنى انه بصيرساهيا في بعض اجراء الصلاة فثبت أنالسهو في الصلاة من أفعال المؤمن والسهو عن الصلاة من أفعال الكافر (وثالثها)أن يكون معنى ساهون أي لا يتعهدون أوقات صلواتهم ولاشر إنطها ومعناه انه لايبالى سواءصليأ ولم يصل وهوقول سعد بنابي وقاض ومسروق والحسن ومقاتل (المسئلة الثالثة) اختلفوا في سهوارسول عليه السلام في صلاته فقال كثير من العلماء انه عليدالسلام ماسهى لكن الله تعالى أذن له في ذلك الفعل حتى يفعل ما يفعله الساهي فيصير ذلك بيانا اذلك الشرع بالفعل واليبان بالفعل أفوى ثم يتقدير وقوع السهومند فالسهو على اقسام (أحدها) سهو الرسول والصحابة وذلك محبرتارة بسجود السهوو الرقيالسنن

باليتيم والمسكين من دلائل التكديب بالدين وموجبات الدم والتو بيخ فويل (المصلين الدين هم عن صلائهم ساهون) غافلون غيرمبالين بها غافلون غيرمبالين بها أي يرون الناس أعالهم ليروهم الثناء عليها ليروهم الثناء عليها أي الزكاة أوما يتعاور عادة قان عدم المبالاة بالينيم والمسكين حيث كان كا ذكر فعدم المبالاة بالصلاة التي هي عداد الدي والرياء الذي هوشعبة من الكفرومنسم الزكاة التي هي قنطرة الاسلام وسوء المعاملة مع الخلق أحق بذلك وأما لترتيب الدهاء عليهم بالويل على ماذكر من قبا معهم ووضع المصلين موضع

والنوافل (والثاني) مايكون في الصلاة من الغفلة وعدم استحضار المعارف والنيات (والثالث) النزك لاالى قضاء والاخراج عن الوقت ومن ذلك صلاقالمنافق وهي شرمن ترك الصلاة لانه ستهرئ بالدين خلك الصلاة #أما قوله تعسالي (الذين هم راو ون) فاعلم أنالفرق بينالمناقق والمرائي أنالمناقق هوالمظهر للايمان المبطن للكغروالمرأبي المظهر ماليس فى قلبه من زيادة خشوع ليعتقد فيه من يراءأنه متدين أو نقول المنافق لايصل سرا والرائي تكون صلاته عند الناس أحسن واعلم أنه بجب اطهارالفرائض من الصلاة والزكاة لانه شعائرالاسلام وتاركهامستحق للعن فيجب نفي التهمة بالاظهاراءا الاخفياء فيالنوافل الااذا اظهرالنوافل ليقتدىبه وعن بعضهم آنه رأى في المسجد رجلا يستجدللشكر واطالهافقال ماأحسن هذالوكان فيبيتك لكنءم هذاقالوالايترك التوافل حياء ولايأتي بهاريا وقلايتيسراجتناب الرياء واهذاقال عليه الصلاة والسلام الرياء أخنى من ديب النملة السوداء في الليلة الظلماء على المسيح الاسود فأن قبل مامعني المراآة قلناهي مفاعلة من الاراءة لان المراثي يرى الناس علموهم يرونه الثناء عليسه والاعجاببه واعلمأن قوله عن صلاتهم ساهون يفيدأمرين اخراجها عن الوقت وكون الانسان غافلافيهاقوله الذينهم يراؤون يفيدالمراآة فظهرأن الصلاة بجبأن تكون خالبة عن هذه الاحوال الثلاثة مماشر ح أمر الصلاة أعقبه بذكر الصدلات الهفقال (و عنعون الماعون) وفيه أقوال (الاول) وهوقول أبي بكر وعلى وابن عباس وان الحنفية وابنعر والحسن وسعيد بنجبير وعكرمة وقتادة والضحاك هوالزكاة وفي حديث أبي من قرأسورة ارأيت غفر الله له ان كان لاز كاة مؤديا وذلك يوهم أن المساعون هوالزكاة ولان الله تعالى ذكره عقيب الصلاة فالغذاهرأن يكون ذلك هوالزكاة ( والقول الشابي) وهوقول أكثر المفسرين أن المناعون اسم اللايمنع في العنادة ويسأله الفقسير والغني وينسب مانعهالى سوء الخلق ولوئم الطبيعة كالفاس والقدر والدلو والمفدحة والغريال والقدوم ويدخل فيه الملح والماء والنار فانه روى ثلاثة لايحل منعهاالماء والنسار والملح ومن ذلك أن يلتمس جارك أن يخبر في تنورك أو يضع مناعه عندك يوما أو نصف يوم وأصحاب هذا القول فالوا الماعون فاعول من المعن وهوالشئ القليل ومنه ماله سعنة ولامعنة أى كشيروقليلوسميت الزكاة ماعونالانه يؤخذ منالمسال ربع العشيرفهو قليل منكثير ويسمى مايستعار في العرف كالفساس والشفرة ماعونا وعلى هذا التقدير يكون معسني الآية الزجر عن البخل بهذه الاشياء القلبلة فان البخدل بها يكون في نهاية الدناءة والركاكة والمنافقون كأنواكذلك لقوله تعالى المذين يمخلون ويأمرون الناس بالمخسل وقال مناع للخيرمتعد أثير قال العلساء ومن الفضائل أن يستكثر الرجل في منزله بمسايحتاج اليم الجيران فيعيرهم ذلك ولايق تصرعلي الواجب (والقول الشمالة) قال الفراء سمعت يمض الغرب يقول الماعون هوالماءوأنشدتي فيه \* يجع بعيره الماعون مجا \* ولعله

خصه بذلك لانه أعرم فقود وارخص موجود وأول شي يسأله أهل النارالمساء كاقال أن أفيضوا علينا من الماء وأول لذه يجدها أهل الجنة هوالمساء كاقال وسقاهم ربهم (القول الرابع) الماعون حسن الانقياد بقسال رمن به سيرك حتى يعطيك المساعون أى حتى بعطيك المساعون أى حتى بعطيك الطاعة واعم أن الاولى أن يحمل على كل طاعة يحقف فعلها لانه أحسيم فائدة مقال المحقون في الملاعة بين قوله براوون و بين قوله و بمتعون المساعون كانه تعسالي يقول الصلاة لي والماعون المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلف في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق في المحلف في المحلق في المحلي في المحلق في المحلق في المحلق في المحلق المحلق المحلق في المحلة في المحلق المحلية في المحلق المحلق في المحلق المحلق المحلق المحلية في المحلق المحلق المحلق المحلق المحلة في المحلة في المحلة في المحلق المحلية في المحلية في المحلق المحلق المحلق المحلق المحلة في المحلة في المحلة في المحلة في المحلق المحلة في المحلق المح

## ( سورة الكوثرثلاث آيات مكية)

\* (بسم الله الرجن الرحيم)

(اناأعطبناك الكوثر) اعلمان هذه السورة على اختصارها في الطائف ( احداها) أن هذه السورة كالمقابلة السورة المتقدمة وذلك لان في السورة المتقدمة وصف الله قسالى المنافق بأمورا ربعة ( أولها) البحل وهوالمراد من قوله يدع البتيم ولا يحمن على طعام المسكين (والشابى) ترك الصلاة وهوالمراد من قوله الذين هم عن صلاقهم ساهون (والثالث) المرا آة في الصلاة وهوالمراد من قوله الذين هم براو ون ( والرابع ) المنسع من الزكاة وهوالمراد من قوله وي مقابلة تلك الصفات الزكاة وهوالمراد من قوله وي مقابلة الماورة في مقابلة تلك الصفات الكثير فأعط أنت الكثير ولا تخلوذ كرفي مقابلة الذين هم عن صلاتهم ساهون قوله فصل الكثير فأعط أنت الكثير ولا تخلوذ كرفي مقابلة الذين هم عن صلاتهم ساهون قوله فصل أي دم على الصلاة وذكر في مقابلة و يعنون الماعون قوله واعرواراد به التصدق بلحم أي دمن لا للمرا آقائناس وذكر في مقابلة و يعنون الماعون قوله واعرواراد به التصدق بلحم الانساسي غاعت برهذه المناسبة العجبية ثم ختم السورة بقوله اناشانك هوالا يترأى المنافق الذي الني الذي التي بتلك الله الفيالة المناسبة العجبية ثم ختم السورة بقوله اناشانك هوالا يترأى المنافق ولا خبرواماأنت في قي الكثير المالة الهم ثلاث درجات ( اعلاها ) أن ولوا وحد المائي ) في لطائف هذه السورة أن السالكين الى الله لهم ثلاث درجات ( اعلاها ) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأروا حهم في نورجلال الله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأروا حهم في نورجلالالله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأروا حهم في نورجلالالله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأروا حهم في نورجلالالله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأروا حهم في نورجلالالله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأرواحهم في نورجلال الله الله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأرواحهم في نور وجلال الله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين بقلو بهم وأرواحهم في نورجلال الله (وثانيها) أن يكونو المستغرقين به التصديق المناسبة المناسب

معبرهم لي وسل بذلك الى بيان أن الهم قبائع أخر غير ماذكر \* عن رسول الله عليه وسلم من قرأسورة الدين غفرله ان كان للزكاة موديا \* (سورة الكوثر مكية وآيم اثلاث) \* بسم الله الرحن الرحم \* بسم الله الرحن الرحم \* أنط ناك

(الكوثر) اى الخدير المغرط الكشير من شرف النبوة الجامعة لخيرى الدارين والرياسية العامة المستبعة لسعادة الدنبا والدين فوعل من الكثرة وقيسل هونهر في الجنة وعن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قرأها فقال الدرون ما الكوثر

بالطاعات والعبادات البدنية ( وثالثها ) أن يكونوا في مقام منم التغس عن الانصباب ألى اللذات المحسبوسة والشبهوات العاجلة فقوله الأأعطينساك الكوثر اشارة الى المقام الاول وهو كون روحه القدسية مغيرة عن سائر الارواح البشمرية بالكم والكيف أمابالكم فلانها أكثر مقدمات وأما بالكيف فلانها أسرع انتقالا من تلك المقدمات الى النتائج من سمائر الارواح وأما قوله فصل لربك فهو اشارة الى المرتبة الثانية وقوله وأنحر اشسارة الىالمرتبة الثالثة فانمنع النفس عن اللذات العاجسلة جار مجرى النحر والذبح ممقال انشانتك هو الابترومعناه أنالنفس التي تدعوك الى طلب هذه المحسوسات والشسهوات العاجلة أنها دائرة فأنية وانماالباقيات الصالحات خبرعندر بك وهي السعادات الروسانية والمعارف الربانية التيهي بافيدا بدية ولنشرع الآن في التفسير قوله تعالى اناأ عطيناك الكوثر اعلم أن فيه فوائد ( الفائدة الاولى ) انهذه السسورة كالتمة لماقبلهما منالسور وكالاصسل لمابعدها من السور أما انها كالتمة لماقبلهما من السور فلان الله تعالى جعل سورة والضعي في مدح مجد عليه السلام وتفصيل أحواله فذكر في أول السورة ثلاثة أشباء تتعلق بنبوته ( أولها) قوله ماودعكر بكوماقلي (وثانيها) قوله وللآخرة خبراك من الاولى ( وثالثها ) ولسوف بعطيك ربك فترضى تمختم هذه السورة بذكر ثلاثة أحوال من أحواله عليه السلام فيما يتعلق بالدنبا وهمى قوله ألم يجدك يتيمال فأآوى ووجدك صالا فهدى ووجدك عائلأ فأغنى ثمذكر في سورة ألم نشرح انه شرفه بثلاثة أشياء (أولها) ألم نشر حالت صدرك (وثانيها) ووصعناعنك وزرك الذي انقض ظهرك (وثالثها) ورفعنالك ذكرك ثم انه تعالى شرفه في سورة والتين بثلاثه أنواع من النشريف (أولها) انه أ قسم ببلده وهو قوله وهذا البلد الامين ( وثانيها ) إنه أخبر عن خلاص أمنه عن النار وهوقوله الاالذين آمنوا (وثالثها )وصولهمالى الثوابوهو قوله فلهم أجرغير منون ممشرفه في سورة اقرأ بثلاثة أنواع من التشر بفات: (أولها) افرأباسم ربكاي أفرأ القرآن على الخلق مستعينا باسم ر بك (و ثانيها) أنه فهر خصمه بقوله فليدع ناديه سندع الزيانية (و ثالثها) أنه خصه بالقربة التامة وهوواسجد واقترب وشرفه فيسورةالقدر بليلة القدرالتي لهائلاثة أنواع من الفضيلة (أولها)كونها خيرا من ألف شهر (وثانيها) نزول الملائكة والروح فيهسا (وثالثها) كونهاسلاما حتى مطلع الفيروشرفه في سورقلم يكن بان شرف أمنه بثلاث تشر يفات (أولها) انهم خيرالبرية (وثانيها) أنجزاءهم عندر بهم جنات (وثالثها) رضاالله عنهم وشرفه في سورة اذا زلزات بثلاث تشريفات (أولها) قوله يومئذ تحدث أخبارها وذلك يقنضي أن الارض تشهد يوم القبامة لامنه بالطاعة والعبودية (والثاني) قوله يومند يصدرالناس أشتاتا ليروا أعالهم وذلك يدلعلى انه تعرض عليهم طاعاتهم فيحصل لهم الفرح والسرور ( وثالثها) قوله فن يعمل مثقال ذرة خيرايره ومعرفة اللهُ

لاشك انهاأعظم من كلعظيم فلابد وأن يصلواالي توابها مم شرفه في سورة والعاديات بان أقسم بخيل الغزاة من أمنه فوصف تلك الخيل بصغات ثلاثه والعادمات ضحا فالموريات قد حافالغيرات صبحا تم شرف أمته في سورة القارعة بامور ثلاثة (أولها) فن تقلت موازينه (وثانيها)أنهم في عيشة راضية (وثالثها)انهم يروث اعداءهم في ارحامية تمشرفه فيسورة ألهاكم بالابين ألاالمعرصين عندينه وشرعه يصيرون معذبين زالاثة أوجه (أولها) انهم يرون الحقيم (وثانيها) انهم يرونها عين اليقين (وثالثها) انهم يستلون عن النعيم تم شرف أمته في سورة والعصر بامور ثلاثة (أولها) الاعان الاالذين آمنوا (وثانيها) وعلواالصالحات (وثالثها) ارشادالخلق الى الاعال الصالحات وهوالتواصي بالحق والتواصي بالصبر ثم شرفه في سورة الهمزة بأنذكر ان من همزه ولمزه فله ثلاثة أنواع من العداب (أولها) انه لاينتفع بدنياه البتة وهوقوله يحسب أن ماله أخلده كلا (وثانيها) انهينبذ في الحطمة (وثالثها) انه يغلق عليه تلك الابواب حتى لايبق له رجاء الخروج وهوقوله انهاعليهم مؤصدة تمشرفه فيسورة الفيل بازرد كيداعدائه في نحرهم من ثلاثة أوجه (أولم) جمل كيدهم في تضليل (وثانيما) أرسل عليهم طيرا أبابيل (والشها) جعلهم كعصف مأكول مم شرفد في سورة قريش بانه راعي مصلحة أسلافه من ثلاثة أوجه (أولها) جعلهم مؤتلفين منوافقين لايلاف قريش (وثانيها) أطعمهم من جوع (وثالثها) انه آمنهم من خوق وشرفه في سورة الماعون بان وصف المكذبين بدينة بثلاثة أنواع من الصفات المذمومة (أولها) الدناءة واللوم وهوقوله يدع اليتيم ولايعض على طعام المسكين (وثانبها) ترك تعظيم الخالق وهوقوله عن صلاتهم ساهون الذين هم براؤن ( وثالثها ) ترك انتفاع الخلق وهو قوله و يمنعون الماعون ثماله سبحاله وتمالى لماشرف في هذه السور من هذه الوجوه العظيمة قال بعدها اناأعطيناك الكوثر أي انا أعطيناك هذه المناقب المتكاثرة المذكورة في السور المتقدمة التي كل واحدة منها أعظم من ملك الدنيا يحذا فيرها فاشتغل أنت بعبادة هذا الرب و بارشاد عباده الى ماهو الاصلح لهم أما عبادة الرب فاما بالنفس وهوقوله فصل لر بك وامابللال وهوقوله وأيحر واما ارشاد عباده الى ماهو الاصلح لهم في دينهم ودنياهم فهوقوله يأ يها الكافرون لاأعبد ماتعبدون فثبت أنهذه السورة كالتقة لماقبلهامن السور وأماانها كالاصل لمابعدها فهواته تعالى يأمره بعدهذه السورة بالايكفر جبع أهل الدنيا يقوله يأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ومعلوم أن عسف الناس على مذاهبهم وأديانهم أشد من عسفهم على أرواحهم وأموالهم وذلك انهم يبذلون أموالهم وأرواحهم فينضره أديانهم فلأجرم كانالطعن فمداهب الناس يثير من العداوة والغضب مالايثير سائر المطاعن فلاأمره مان يكفر جبيع أهل الدنيا ويبطل أديانهم لزم أن يصير جبع أهل الدنيا في غاية العداوقله وذلك ايحترف عندكل احدمن الخلق فلايكا ديقدم عليد وانظرالي موسى عليه السلام

انه نهرفی الجنه وعدنبه
ربی فید خبر کشروروی
فی صفته انه أحلی من
العسل وأشد بساصنا
من اللبن وأبرد من النلج
وألين من الزيد حافتا،
الزير جدو أوانيه من
فضة عدد نجوم السماء
وروی لا يظمأ من شعرب
منه أبدا أول وارديه
فقراء

الهاجرين الدنسو الثياب الشعث الروش الذين لا يزوجون المنعمات ولا تفتيح لهم أبواب السدد عوت أحد هم وحاجة عوت أحدهم وحاجة عوت أحدهم وحاجة على الله لا بره وعن ابن عباس رصى الله عنهما انه فسم

كيفكان يخلف من فرهون وعسكره واماههنا فان مجدا لماكان مبعونا الىجيع أهل الدنيا كأنكل واحد من الخلق كفرعون بالنسبة اليه فدير تعالى في ازالة هذا الخوف الشديد تدبير الطيفا وهوانه قدم على تلك السورة هذه السورة فان قوله انا أعطيناك الكوثريزيل عنه ذلك الخوف من وجوه (أحدها) ان قوله الاأعطيناك الكوثرأي ألخير الكثير في الدنيا والدين فيكون ذلك وعدامن الله الماه بالنصرة والحفظ وهو كفوله بأأيهاالني حسبك الله وقوله والله يعصمك مزااناس وقوله الاتنصروه فقد نصره الله ومن كان الله تعالى ضامنا لحفظه فأنه لا يخشي أحدا ( وثانيها ) أنه تعمالي لماقال انا أعطيناك الكوثر وهذا اللفظ يتناول خيرات الدنيا وخيرات الآخرة وان خبرات الدنيا ما كانت واصلة اليه جين كان يمكة والخلف في كلام الله تعالى محال قوج في حكمة الله تعالى ابقاوم في دارالدنيا الى حيث يصل اليه تلك الخيرات فيكان ذلك كالبشارة له والوعد بإنهم لايغتلونه ولايقهرونه ولايصل اليه مكرهم بليصير أمره كل يوم في الازدياد والقوة ( و اللها ) انه عليه السلام لما كفروا وزيف أديانهم ودعاهم الى الايمان اجتمعوا عنده وقالوا ان كنت تفعل هذا طلبا للمال فنعطيك من المال ماتصير به اغني الناس وانكان مطلو بكالزوجة نزوجك أكرم نسائناوان كان مطاو بكالرياسة فنحن نجعلك رئيساعلي أنفسنا فقال الله تعالى الااعطيناك الكوثرأي لمااعطاك خالق السعوات والارض خيرات الدنيا والآخرة فلاتغتر بمالهم ومراعاتهم (ورابعها) انقوله تعالى انا اعطيناك الكوثر يفيد أن الله تعالى تكلم معه لابواسطة فهذا يقوم مقام قوله وكلم الله موسى تكليما بلهذا أشرف لانالمولى اذاشافه عبده بالتزام التربية والاحسان كانذاك أعلى بمااذاشسافهه في غيرهذا المعنى بل يفيد قوة في القلب ويزيل الجبن عن النفس فثبت ان مخاطبة الله الله بقوله اناأعطيناك الكوثر بمايزيل الخوف عن القلب والجـبن عن النفس فقدم هذه السورة على سورة فلياأ بهاالكا فرون حتى يمكنه الاشتغال بذلك التكليف الشاق والاقدام على تكفير جميع العسالم واظهار البراءة عن معبودهم فلما امتثلت أحرى فانظركيف أنجزتاك الوعد واعطيتك كثرة الاتباع والاشياع انأهل الدنبايدخلون في دين الله أفواجا ممانه لماتم أمر الدعوة واظهار الشر يعة شرع في بان مايتعلق باحوال القلب والباطن وذلك لان الطالب اما أن يكون طلبه مقصورا على الدنيا أو يكون طالباللا خرة أماطالب الديافليس له الاالخسار والذل والهو ان ثم يكون مصيره الىالنار وهوالمرادمن سورة تبت وأماطالب الآخرة فأعظم أحواله أن تصيرنفسه كالمرآة التي ينتقش فيها صورالموجودات وقد ثبت في العلوم العقلية أنطر بق الخلق في معرفة الصانع على وجهين منهم من عرف الصانع ثم توسل عمر فند الى معرفة مخلوماته وهذاهوالطريق الاشرف الاعلى ومنهم منعكس وهوطريق الجهورثم انه سيحانه ختم كتابه الكريم يتلك الطريقة التي هي أشرف الطريقين فبدأ بذكر صفات الله وشرح جلاله

وهوسورة فل هوالله أحد تماتبعه بذكرم انب مخلوقاته في سورة قل أعود برب الفلق تمختم الامريذ كرحراتب النفس الانسانية وعندذلك ختم الكتاب وهذه الجلة انما يتضيح تغصيلها عندتغسيرهذه السورة على التفصيل فسيحان من أرشدا لعقول الى معرفة هذه الاسرارااشر يفة المودعة في كتابه الكريم (الفائدة الثانية) في قوله أناأ عطينالاالكوثر هي ان كلة اناتارة يراد بها الجمع وتارة يراد بها التعظيم اما الاول فقد دل الدليل على أن الاله واحدفلا عكن حله على الجم الااذا أريدأن هذه العطية عاسعي في تحصيلها الملائكة وجبريل وميكائبل والانبياء المتقدمون حين سأل ابراهيم ارسالك فقال ربناوابعث فيهم رسولا منهم وقال موسى رب اجعلني من أمة أحمد وهوالمراد من قوله ومأكنت بجانب الغربي اذقضننا الى موسى الامرو بشر بك المسيمين قوله ومبشرا برسول يأتي من بعدى اسمداخدوأماالثاني وهوأن يكون ذلك مجمولا على التعظيم ففيه تنبيه على عظمة العطية لان الواهب هوجبار السموات والارض والموهوب منه هوالمشار اليه بكاف الخطساب في قوله تعالى اناأ عطيناك والهبة هي الشيء المسمى بالكوثر وهوما يفيد المبالغة في الكبرة ولماأشعراللفظ بعظمالواهب والموهوب منه والموهوب فبالها من نعمة ما أعظمها وما أجلها وياله من تشريف ما علاه (الفائدة الثالثة) الاالهدية والكانت قليلة لكنها بسبب كونهاوا صلةمن المهدى العفليم تصبرعظيمة ولذلك فأب الملك العظيم اذارمي تفاحة لبيض غيده على سبيل الاكرام بعد ذلك اكراماعظيم الالان اذة الهدية في تفسهاعظيمة بللانصدورهامن المهدى العظيم بوجب كونهاعظيمة فههنا الكوثر وانكانفي نفسه في غاية الكثرة لكنه بسبب صدوره من ملك الخلائق يزد ادعظمة وكالا ( الغائدة الرابعة ) الهااقال أعطيناك قرنه قرينة دالة على أنه لايسترجعها وذلك لان من مذهب أبي حنيفة انه يجوز للاجني أن يسترجم موهو به فان أحذعوصا وان فل لم يجز له فالن الرجوع لان من وهب شيئايساوي ألف دينارانسانا تم طلب مندمشطايساوي فلسافأ عطاء سقط حق الرجوع فههنا لماقال اناأعطيناك الكوثر طلب منه الصلاة والنحر وفائدته اسفاط حق الرجوع ( الفائدة الحامسة ) انه بني الفعل على المبتدأ وذلك تفيد التأكيد والدليل عليدانك لماذكرت الاسم المحدث عند عرف العقل انه يخبر عند بامر فيصير مشتاقا إلى معرفة أنه بماذا يخبرعنه فأذاذكر ذلك الخبرقبله قبول العاشق لمعسوقه فيكون ذلك أبلغ في التحقيق ونني الشبهة ومن ههنا تعرف الفخامة في قوله غانها لاتعمى الابصار فانه أكثر فغامة بمالوقال فان الابصار لاتعمى وبما يحقق قولنا قول الملك العظيم لمن يعده ويضمن له أناأعطيك أناأ كفيك انااقوم بأمرك وذلك اذا كان الموعود بهأمر اعظيما قلما تقع المسامحة به فعظمه يورث الشك في الوفاء به فأذا أسسند الى المتكفل العظيم فحينة لديزول ذلك الشكوهذه الآية من هذا الباب لان الكوثرشي عظيم قلاتقع المساعة به فلا قدم المبتدأوه وقوله اناصار ذلك الاسناد مزيلا لذلك الشك ودافعا لتلك الشبهة (الفائدة

الكوثر بالحير الكشير فقال له سعيدين جبير فالزانه فقال هومن الجير في المجنة فقال هومن الجير الكثير وقيل هو أولاد، فيها وقيل هو أولاد، وأتباعد أو علماء أمنه أوالفر آن الحاوى لحير قوله زياوالدين والفاء في قوله زيال

السادسة) انه تعالى صدر الجلة بحرف التأ كيدالجاري مجرى القسم وكلام الصادق مصون عن الحلف فكيف اذاباغ في التأكيد (الفائدة السابعة) قال أعطينا ل ولم يقل ستعطيك لانقوله أعطيناك ملى أنهذا الاعطاء كان حاصلا في الماضي وهذا فيه أنواع من الفوائد (احداها) ان من كان في الزمان الماضي أبدا عزيزا مرعى الجانب مقضى الجاجة أشرف من سيصبر كذلك ولهذا قال عليه السلام كنت نياو آدميين الماء والطين (وثانيها) انهااشارة الى أن حكم الله بالاسعاد والاشقاء والاغتاء والافقار ليس أمر المخدث الأن بلكان حاصلا في الأزل (و اللها) كانه تقول إنا قد هيأنا أسباب سعادتك قبل دخولك الوجود فكيف نهمل أمرك بعد وجودك واشتغالك بالعبودية (ورابعها) كانه تعالى يقول تحن ما اخترناك ومافضلناك لاجل طاعنك والاكان محدان الانعطيك الابعداقدامك على الطاعة بلانما اختزناك بمعرد الفضل والاحسان مثااليك مزغير موجب وهواشارة الى قوله عليه الصلاة والسلام قبل من قبل لالعلة ورد من رد لااملة (الفائدة الثامنة) قال أعطيناك ولم يقل أعطينا الرسول أوالنبي أوالعالم أوالمطبع لانه لوقال ذلك لاشعر أن تلك العطية وقعت معللة بذلك الوصف فلماقال أعطيناك علمأن تلك العطبية غير معللة بعلة أصلا بل هي محص الاختيار والمشيئة كاقال نحن قسمناالله يصطني من الملائكة رسلا ومن الناس (الفائدة الناسعة) قال أولا انا أعطيناك ثم قال ثانيا فصلل بك وانحر وهذا يدل على أن اعطاءه للتوفيق والارشاد سابق على طاعاتنا وكيف لايكون كذلك واعطاؤه ابانا صفته وطاعتناله صغتنا وصفة الخلق لانكون مؤثرة في صفة الخالق المالموثر هو صفة الخالق في صفة الخلق ولهذا نقل عن الواسطي أنهقال لااعبد ربا رضية طاعتي ويسخطه معصيتي ومعناهأن رضاه وسخطه قديمان وطاعتى ومعصيتي محدثتان والحدث لاأثرله في القديم بالرضاه عن العبد هوالذي حله على طاعته فيما لازال وكذا القول في السخط والمعصية (الفائدة العاشرة) قال أعطيناك المكوثر ولم يقسل آتيناك المكوثر والسبب فيسه أمران ( الاول ) أن الامناء محمل أن يكؤن واجبا وأنكون تفضلا وأماالاعطاء فانه مالتفضل أشيه فقوله اناأعطيناك الكوثر يعتي هذه الخبرات الكشرةوهم الاسلام والقرآن والناوة والذكر الجنيل في الدنيا والآخرة محمن التفضل منااليك ولنس منه شئ على سبيل الاستحقاق والوجوب وفية بشارة من وجهين (أحدهما) انالكريم اذاشنزع في التربية على سبيل التفضل فالظاهر أنه لايه طلهابل كانكل يوم ريدفيها (الثاني)ان مايكون سبب الاستعقاق فأنه يتقدر بقدر الاستحقاق وفعل العمد متناه فيكون الاستحقاق الحاصل بسبه متناهيا أماالتفضلفانه نتبجة كرمالله وكرماللهغير متناه فيكون تفضله أيضا غبرمتناه فاادل قوله أعطيناك على انه تفضل لااستحقاق اشعرذلك بالدوام والنزايد أبدا فان قيل أليس قال آتيناك سبعامن المثاني قلنا الجواب من وجهين ( الاول) ان الاعطاء يوجب التمليك

والملائسب الاختصاص والدليل عليه انهلاقال سليمان هبلى ملكافقال هذاعطاؤنا فامنن أوأمسك ولهذا السبب من حل الكوثر على الحوض قال الامة تكون أصيافا له أما الايتاء فانه لايفيد الملك فلهذا قال في القرآن آتيناك فانه لايجوز للنبي أن يكتم شيئا مند (الثاني) أن الشركة في الفرآن شركة في العلوم ولاعيب فيها الماالشركة في النهرفهي شركة في الاعبان وهي عيب ( الوجه الثاني ) في إن أن الاعطاء أليق عدا المقام من الاتاءهوان الاعطاء يستعمل في القليل والكثير قال الله تعالى وأعطى قليلا وأكدى أماالايتاء فلايستعمل الافي الشئ العظيم قال الله تعالى وآناه الله الملك ولقدآتينا داود منافضلا والآتي السبل المنصب اذاثبت هذا فقوله اناأعطيناك الكوثر يفيد تعظيم حال مخد صلى الله علية وسلم من وجوه (أحدها) يمنى هذا الحوض كالشي القليل الحقير بالنسبة الى ماهو مدخراك من الدرجات العالية والمراتب الشريعة قهو يتضمن البشارة يأشياء هي أعظم من هذا المذكور (وثانيها) انالكوثر اشارة الىالماء كأنه تمالى يقول الماء في الدنبا دون الطعام فاذا كان نعيم الماء كوثرا فكيف سائر النعيم (وثالثها) ان نعيم "الماء اعطاء ونعيم الجنة ايتاء (ورابعها) كانه تعالى بقول هذا الذي اعطيتك وانكان كوثرا لكند في حقك الاعطاء لاايناء لانه دون حقك وفي العادة أث المهدى له اذاكان عظيما فالهدية وانكانت عظيمة الاانه بقال انها حقيرة أيهي حقيرة بالنسبة الى عظمة المهدى له فكذاههنا (وخامسها) ان نقول انماقال فيما أعطاه من الكوثر أعطيناك لانه دنباوالقرآن ايتاء لانه دين ( وسادسها) كانه يقول اجمع ماتلت مني عطية وانكانت كوثرا الاان الاعظم منذلك الكوثر أنتبتي مظفرا وخصمك ابترفانا اعطيناك بالقسدمة هذا الكوثر أماالذكر الباق والظفر على العدو فلايحسن اعطاؤه الابعد التقدمة بطاعة تحصل منك فصل وانحر أي فاعبدلي وسل الظفر بعد العبادة فاني أوجبت على كرمى أن بعد كل فريضة دعوة مستجابة كذا روى في الحديث المسند فعينند أستجيب فيصيرخصمك ابتروهوالايتاء فهذا مايخطر بالبالق تفسيرقوله تعالى انااعطيناك أما الكوئر فهو في اللغة فوعل من الكثرة وهوالمغرط في الكثرة قبل لاعرابية رجع اينهامن السفر بمآب ابنك قالت آب بكو ثر أي بالعدد الكثيرو يقال للرجل الكثير العطاء كوثر قال الكمت

وأنت كثيريا ابن مروان طيب # وكان أبوك ابن الفضائل كوثرا ويفال الغبار اذا سطلع وكثر كوثر هذا معنى الكوثر في اللغة واختلف المفسرون فيه على وجوه (الاول) وهوالمشهور والمستفيض عندالسلف والحلف أنه نهر في الجنة روى أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال رأيت نهرا في الجنة حافتاه قباب اللواللو المجوف فضر بت بيدى الم مجرى الماء فاذا أنا عسك اذفر فقلت ماهذا قيل الكوثر الذي أعطاك اللهوف رواية أنس أشد بياضا من اللبن وأحلى من العسل فيه طيور خضر لها أعناق

وتعناق المخت من أكل من ذلك الطبر وشرب من ذلك الماء فاز بالرصوان ولعله انماسمي قُلُكُ النهر كوثرا امالانه أكثرانهار الجنة ماء وخيرا أولانه انفجره نهانهارالجنة كاروى انه مافي الجنة بسنان الاوفيه من الكوثر نهر جارأ ولكثرة الذين يشربون منها اولكثرة مافيها من المنافع على ماقال عليه السلام انه نهر وعدنيه ربي فيه خير كثير (القول الثاني) أنه حوض والاخبارفيه مشهورة ووجه التوفيق بين هذاالقول والقولاالاول أن يقال لعل النهر منصب في الحوض أولعل الانهار الماتسيل من ذلك الجوض فيكون ذلك الحوص كالمشع ( والقول الثالث ) الكوثر أولاده قالوالان هذه السورة انما نزلت ردا على من عابه عليه السلام بعدم الاولاد فالمعنى انه يعطيه نسلا يبقون على من الزمان فانظركم قتل من أهل البيت ثم العالم ممتلئ منهم ولم يبق من بني أمية في الدنيا أحديعباً به ثم انظركم كأن فيهم من الاكابر من العلاء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليهم السلام والنفس ألزكية وامثالهم ( القول الرابع) الكوثر علما أمنه وهولعمري الخير الكثير لانهم كانبياء بني اسرائيل وهم يحيون ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم وينشرون آثار دينه واعلام شرعه ووجه التشبيه أن الانبياء كانوا متفقين علم اصول معرفةالله مختلفين فيالشريعة رحة على الخلق ليصل كل أحد الى ماهو صلاحه كذا علاه أمته منفقون بأسبرهم علىأصول شرعه لبكنهم مختلفون فيفروع الشريعة رجة على الخلق ثم الفضيلة من وجهين (أحدهما) انه يروى أنه يجاء يوم القيامة بكل ني ويتبعه أمنه فرعا يجي الرسول ومعه الرجل والرجلان وبجاء بكل عالم من علما، أمنه ومعه الالوق الكثيرة فيجتمعون عندالرسول فريما يزيد عددمتني بعض العلاعلي عدد متبعى ألف من الانبياء (الوجد الثاني) انهم كانوا مصيبين لاتباعهم النصوص المأخوذة من الوحى وعلاء هذه الامة يكونون مصيبين مع كد الاستنباط والاجتهاد أوعلى قول البعض انكان بعضهم مخطئا لكن الخطئ يكون أيضا مأجورا (القول الخامس) الكوثر هوالنبوة ولاشك انهاالخير الكثير لانهاالمنزلة التيهي البقال يوبية ولهذاقال من يطع الرسول فقدأطاع الله وهوشطر الايمان بلهي كالغصن في معرفة الله تعالى لان معرفة النبوة لايد وأن يتقدمها معرفة ذات الله وعلم وقدرته وحكمته ثم اذا حصلت معرفة النبوة فحينئذ يستقاد منها معرفة بقية الصفات كالسمع والبصر والصفات الخبرية والوجدانية على قول بعضهم ثم رسولنا الحظ الاوفر من هذه المنقبة لانه المذكور قبل سائر الاندياء والمبعوث بعدهم تمهوم بعوث الى الثقلين وهوالذي يحشرقبل كل الاندباء ولا يجوز ورود الشرع على نسيخة وفعنائله أكثر من ان تعدو تحصى \*٩ ولنذكر ههنا قليلامنهافنقول انكتاب آدم عليه السلام كانكلات على مامال تعالى فتلقى آدم من ربه كلات وكتاب ابراهيم أيضاكان كلات على ماقال وإذابتلي ابراهيم ربه بكلمات وكتاب موسى كان صحفاكاقال صحف ابراهيم وموسى أماكتاب محمد عليه السلامفانه

 هو الكتاب الهين على الكل قال ومهيناعليه وأيضا فان آدم عايد السلام انما تحدى بالاسماء المنثورة فقال أنبؤني باسماء هؤلاء وهجد عليه الصلاة والسسلام انما تحدي بالمنظوم فلالئناجةمت الانسوالجن وأمانوح عليه السلامفان الله أكرمك بأنأمسك سفينته على الماء وفعل في مجمد صلى الله عليه وسلم ماهو أعظم منه روى أن الني عليه الصلاة والسلام كان على شط ماء ومعد عكرمة بن أبي جهل فقال ائن كنت صادقًا فادع ذلك الحجرالذي هو في الجانب الآخر فليسبح ولايغرق فأشارال سول اليه فانقلع الحجر الذىأشاراايه منمكانه وسبيع حتىصار بينيدى الرسول عليه السلام وسلمعليه وشهدله بالرسالة فقالله النبي صلى الله عليه وسلم بكفيك هذافال حتى يرجع الى مكأنه فأمر والنبي فرجع الىمكانه وأكرم ابراهيم فجعل النارعليه بردا وسلاما وفعل فيحق محمد أعظم مززناك عن محدين ماطب قال كنت طفلا فانصب القدرعلي من النارفاحترق جلدى كله فعملنني أمى الى الرسول صلى الله عليه وسلم وقالت هذا ابن حاطب احترق كاترى فنقل رسول الله صلى الله عليه وسلم على جلدى ومسمح بيده على المحترق منه وقال أذهب الباس ربالناس فصرت صحيحا لابأسبي وأكرم موسي ففلق لدالبحر في الارض وأكرم محمدا فغلقله القبر فوق السماء ثم انظر الحافرق مابين السماء والارض وقجرله الماء من الحجر وفجر لحمد اصابعه عيونا وأكرم موسى بإن طلل عليه الغمام وكذا أكرم محدا بذلك فكان الغمام يظله واكرم موسى بالبد البيضاءوأكرم مجدا باعظم من ذلك وهوالقرآن العظيم الذي وصل نوره الحالشرق والغرب وقلبالله عصاموسي ثعبانا ولما ارادأيو جهلأن يرميه بالجررأى على كنفيه تعبانين فانصرف مرعوباوسبحت الجبال معداود وسيحت الاجمار في يده و يد اصحابه وكان د اود اذامسيم الحديد لان وكان هولمامسيم الشاة الجرياء درت واكرم داود بالطير المحشورة ومجدا بالبراق وأكرم عيسي عليه السلام باحياء الموتى وأكرمه بجنس ذلكحين اضافه اليهود بالشاة المسمومة فلما وضع اللقمة في فه أخبرته وابرأ الاكه والابرص روى انأمرأه معاذبن عفراء اتنه وكانت برصاء وشكت ذلك الى الرسول صلى الله عليه وسلم فسمع عليها رسول الله بغصن فأذهب الله البرص وحين سقطت حدقة الرجل يوماحد فرفعها وجاءبها الى الرسول صلى الله عليه وسلم فردها الى مكانها وكان عيسي يعرف مايخفيه الناس في بيوتهم والرسول عرف ماأخفاه غمد مع أم الفضل فاخبره فاسلم العباس لذلك وأما سليمان فأن الله تعالى ردله الشمس مرة وقعل ذلك أبعث الارسول حين المورأ سدفى حجرعلى فالتبدوقد غربت الشمس فردها حتى صلى وردها مرة آخرى لعلى فصلى العصر في وقته وعلم سليمان منطق الطير وفعل ذلك في حق محمد روى أن طيرا فجع بولده فجعل يرفرف على رأسه و يكلمه فقال أيكم فعم هذه بولدها فقال رجل أنافقال اردد البها ولدهاو كلام الذئب معدمشهور وأكرم سَلِّيمَانَ بمسيره غدوة شهراواكرمه بالمسيرالي بيت المقدس في ساعة وكان حار. يعقو ر

إسرسله المامن يريد فيجيئ به وقدشكوا اليدمن ناقة انها أغيلت وافهم لايقدرون عليها فذهب البها فلارأته خضعتله وأرسل معاذا الى بعض النواحي فلاوصل الىالمفازة فاذا أسدجاتم فهاله ذلك ولم يستجران يرجع فتقدم وقال انى رسول رسول الله فتصبص وكاانقادالجن لسليمان فكذا انقادوالمحمد عليه الصلاة والسلام وحين جاء الاعرابي بالضبوقال لاأومن بكحتي بؤمن بكهذا الضب فتكلم الضب معترفا برسالنه وحين كفل الظبية حين أرسلها الاعرابي رجعت تعدوا حتىأخرجنـــــــــ من الكفالة وحنت الحنانة لغراقه وحين اسعت الحية عقب الصديق في الغار قالت كنت مشتاقة اليدمنذ كذاسنين فلمحبتني عندوأطعم الخلق الكثير منالطعام القليل ومعجراته أكثر من ان تعصى وتعد فلهذا قدمه الله على الذين اصطفاهم فقال واذ اخذنا من النبيين میثاقهسم ومنك ومن نوح فلاكانت رسالتمه كذلك جاز أن یسمیهاالله تعالی كوثرا فقسال آنا اعطينا كالكوثر ( القولالسانس ) الكوثر هوالقرآن وفضائله لأمحصي ولوأن مافي الارض من شجرة اقلام قل او كان البحر مدادا لكلمات ربي ( القول السابع) الكوثر الاسلام وهولعمري الخير الكثير فان به يحصل خيرالدنيا والاتخرة ويفواته يفوت خسيرالدنيا وخسيرالآخرة وكيف لاوالاسلام عبسارة عن المعرفة أومالابدفيه من المعرفة قال ومن يوت الحكمة فقدأ وتى خبراكثيرا واذاكان الاسلام خيرا كثيرا فهوالكوثر فانقبل لمخصة بالاسلام معأن نعسمه غت الكل قلنا لان الاسلام وصل منه الى غيره فكان عليه السلام كالاصل فيه ( القول الثامن ) الكوثر كثرة الاتباع والاشياع ولاشك انله من الاتباع مالا يحصيهم الاالله وروى انهعليه الصلاةوالسلام قالأنادعوة خليل اللهابراهيم وأنابشري عيسي وأنامقبول الشفاعة يوم القيامة فبينا أكون مع الانبياء اذتظهر لنا أمة من النساس فنبتدرهم بابصارنا مامنامن نبي الاوهو برجو أن تكون أمته فاذاهم غرمحجلون من آثارالوضوء فأقول أمتي وربالكمبة فيدخلون الجنسة بغير حساب تميظهرانا مثلاماظهر أولا فتبتدرهم بابصارنا مامن نبي الاو يرجو أن تكون أمته فاذأهم غر محجلون من آثارالوضوء فأفول أمتي وربالكعبة فيسدخسلون الجنسة بغيرحساب تميرفعانسا ثلاثة أمثال ماقد رفع فنبتدرهم وذكر كإذكرفيالمرة الاولى والثانية تمقال ليدخلن ثلاث فرق من أمتي الجنة قبل ان يدخلها أحدمن الناس ولقدقال عليه الصلاة والسلام تناكعوا تناسلوا تكثروا فأنى اباهي بكم الايم يوم القيامسة واو بالسقط فأذا كأن يباهي بمن لم يبلغ حد التكليف فكيف بمثل هذا الجم الغفير فلاجرم حسن منه تعالى ان يذكره هذه النعمة الجسيمة فقال اناأعطيناك الكوثر ( القول الناسم ) الكوثر الفضائل الكشيرة التي فيسه فأنه بإتفاق الامة أفضل منجيع الانبيساء قال المفضل بنسلة يقال رجسل كوثر اذاكان سخيا كثير الخسير وفي صحاح اللغة الكوثر السسيد الكشير الخير فلمارزق الله تعالى محسدا هذه

الفضائل العظيمه حسس مندتعالى أن يذكره تلك التعمة الحسيمة فيقول انا أعطيناك الكوثر ( القول العاشر ) الكوثر رفعة الذكر وقدمن تفسيره في قوله ورفعنالك ذكرك (القول الحادى عشر) انه العلم قالوا وجل الكوثر على هذا اولى لوجود (أحدها) ان العلم هوالخيرالكثير فالوعاك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما وأمره بطلب العلم فقال وقل ربزدني علماوسمي الحكمة خيرا كشيرا فقال ومن يوت الحكمة فقدأوي خيراكثيرا ( وثانيها ) الااماان تعمل الكوثر على نع الآخرة أوعلى نع الدنيا والاول غير جأئز لانهقال أعطينا ونعم الجنة سيعطيها لاانه أعطاها فوجب حل الكوثر على ماوصل اليهق الدنباوأشرف الأمور الواصلة اليهني الدنباهوالعلم والنبوة داخلة في العلم فوجب حل اللفظ على العلم ( وثالثها ) انه لماقال أعطينا لدالكوثر قال عقيبه فصل ل بكواتحر والشئ الذي يكون متقدماعلي السادة هوالمعرفة ولذلك قال في سورة النحل أن أنذروا انه لااله الاأنا فاتقون وقال في طه انتي أنا الله لا أنافاعبدني فقدم في السورتين المعرفة على العبادة ولانفاء النعقيب في قوله فصل تدل على ان اعطاء الكوثر كالموجب لهذه العيادة ومعلوم الالموجب للعبادة ليس الاالعلم ( القول الثاني عشر )ان الكوثر هوالخلق الحسن قالوا الانتفاع بالخلق الحسن عام ينتفع به العسالم والجاهد والبهجية والعاقل فاماالانتفاع بالعلم فهومخنص بالعقلاء فكان نفع الخلق الحسن أعم فوجب خل الكوثر عليه ولفدكان عليه السلام كذلك كان للاجانب كالوالد يحل عندهم ويكني مهمهم وبلغ حسن خلفه الى أنهملا كسروا سنه قال اللهم اهدقومي فانهم لايعلون ( القول الثالث عشر) الكوثر هوالمنام المحمود الذي هوالشفاعة فقال في الدنيا وماكانالله ليعذبهم وأنت فبهم وقال في الاخرة شفاعتي لاهل الكبائر من أمتي وعن أبى هر يرة قال عليه السلام ان لكل نبي دعوة مستجابة واني خبأت دعوتي شفاعة لامتي يوم القيامة (القول الرابع عشر) انالمراد من الكوثر هو هسده السورة قال وذلك لانهامع قصيرها وافية بجميع منافع الدنبا والآخرة وذلك لافهامشتملة على المبجرسين وجوه (أولها) الااذاحلنا الكوثرعلي كثرة الاتباع أوعلى كثرة الاولاد وعدم انقطاع النسل كان هذا اخبارا عن الغيب وقدوقع مطابقاله فكان معجزا (وثانيها) انهقال هصليلر بلتاوانحر وهواشارة الى زوال الفقر حتى يقدر على النحر وقدوقع فيكون هذا أيضا خبارا عن الغيب (وثالثها) قوله ان شانئك هوالايتروكان الامر على ما اخبر فكان معجزا (ورايعها) انهم عجزوا عن معارضتها مع صغرها فثبت أن وجد الاعجاز في كال القرآن اغاتقرر بها لانهم لاعجزوا عن معارضتها معصغرها فبأن يعجزوا عن معارضة كل القرآن أولى ولماظهر وجه الاعجاز فيها من هذه الوجوه فقد تقررت النبوة واذاتقررت النبوة فقدتقررالنوحيدومعرفة الصانع وتقروالدين والاسلام وتقرر أنالقرآن كلام الله واذاتقررت هذه الاشياء تقرر جيع خبرات الدنبا والآخرة فهذه السورة جارية

التي لم يعطهما وان يعطيهاأحدامن العالميز مستوجب للأمور بهأى استيجاب أى فدم على الصلاة لربك الذي أفاض عليك هذه النعمدة الجلبلة التي لابضاهم انعمة خالصا لوجهه خلاف الساهين عنهاالرائين فيها اداء لحقوق شكرهما فان الصلاة بيا معذ لجيم أقسام الشكر (وانحر) البدن التي هي خيا ر أموال العرب نإسمسه تعالى وتصدق على الحماو يج خلافا لن يدعهم ويمنع عنهم الماعون وعن عطية هىصلاة الغجر بحبع والنحر بمنىوقيل صلاة العبدوالتضحية وقيل هي جنس الصلاة والنحروضع اليمسين على الشمال وقبل هو ازيرفع بديه فيالتكبير الي بحره هـوالروي عنالنيعليدالصلاة والسلام وعن ابن عباس رضى الله عنهما استقبل القبسلة تمحرك وهوقول الفرا والكلبي وأبي الاحسوس

مجرى النكنة المختصرة القوية الوافية باثبات جميع المقاصد فكانت صغيرة في الصورة كبيرة فىالمعنى ثملها خاصية ليست لغيرها وهي انها ئلاث آيان وقدبينا انكل واحدة منهاميخ فهي بكلواحدة منآياتهامعين وبمجموعها معجزوهذه الخاصية لاتوجدني سائر السورفيحتمل أن يكون المراد من الكوثر هو هذه السورة ( القول الخامس عشر) ان المراد من الكوثر جميع أمم الله على مجد وهوالمنقول عن ابن عباس لان لفظ الكوثر يتناول الكثرة الكثيرة فليس حلالاية على بعض هذه النعم أولى من حلها على الباقي فوجب حلها على الكل روى ان سعيد بن جبير لماروى هذا القول عن ابن عباس قالله بعضهم ان السايز عون انه نهر في الجنة فقال سعيد النهر الذي في الجنة من الخير الكثير الذي أعطاه الله اياه وقال بعض العلاء ظاهر قوله اناأ عطيناك الكوثر مقتضى انه تعالى قد أعطاه ذلك الكوثر فيجب أن يكون الاقرب حله على ماآتاه الله تعالى من النبوة والقرآن والذكر الحكيم والنصرة على الاعداء وأما الحوض وسائر ما أعدله من الثواب فهو وانجاز أن يقال انه داخل فيه لانماثبت بحكم وعدالله فهوكالواقع الأأن الحقيقة ماقدمنا ملان ذلك وان أعدله فلايصيم أن يقال على الحقيقة انه أعطاه في حال نزول هذه السورة بمكة و يكن أن يجاب عنه بأن من أقر لولده الصغير بضيعة له يصحرأن يقال انه أعطاه تلك الضيعة مع أن الصبي في تلك الحال لا يكون أهملا للتصرف والله أعلم الله قوله تعالى (فصل لربك وأعر) في الآية مسائل (المسئلة الاولى) في قوله فصل وجوء (الاول) ان المراد هو الامر بالصلاة فان قيل اللائق عند النعمة الشكر فلم قال فعسل ولم يقل فاشكر (الجواب) من وجوه (الاول) ان الشكر عبارة عن التعظيم وله ثلاثة أركان (أحدها) يتعلق بالقلب وهو ان يعلم انتلك النعمة منه لامن غيره (والثاني) باللسان وهوان عدحه (والثالث) بالعمل وهوأن يخدمه و يتواضع له والصلاة مشتملة على هذه المعاني وعلى ماهوأز يدمنها فالامر بالصلاة أمر بالشكروز يادة فكان الامر بالصلاة أحسن (وثانبها) انه لوقال فاشكر لكان ذلك يوهم انه ماكان شاكرا اكنه كان من أول أمر فأعارفا بريه مطيعاله شاكرا لتعمد أما الصلاة فانه انماعرفها بالوجي قال ماكنت تدرى ما الكتاب ولا الاعان ( الثالث ) أنه في أول ماأمر ، بالصلاة قال عجد عليه الصلاة والسلام كيف أصلى واست على الوصوء فقال الله الا أعطيناك الكوثر محضرب جبريل بجناحه على الارض فنبع ماء الكوثر فتوصأ فقيلله عندفلك فصل فأمااذا جلنا الكوثر على الرسالة فكانه فالأعطيتك الرسالة لتأمر نفسك وسائر الحلق بالطاعات وأشرفها الصلاة فصل بك (القول الثاني) فصل بك أي فاشكر لربك وهو قول مجاهد وعكرمة وعلى هذا القول ذكروا في فأبدة الفاء في قوله فصل وجوها (أحدها) التنبيه على أن شكر التعمة عيب على الفور لاعلى التراخي (وثانها) أن المراد من فاء التعقيب ههنسا الاشارة الى ماقرره بقوله وماخلقت الجن والانس الاليعبدون

ثمانه خص محمداصلي الله عليه وسلم في هذا الباب بمزيد مبالغة وهوقوله واعبد ربك حتى بأتبك اليقين ولانه قال له فاذا فرغت فانصب أي فعليك باخرى عقيب الاولى فكيف بعدوصول نعمتي اليك الايجب عليك انتشرع في الشكر عقيب ذلك (القول الثالث) فعسل أى فادع الله لان الصلاة هي الدعاء وفائدة الفاء على هذا التقدير كأنه تعالى مقول قبل سوالك ودعائك ما الخلاسا عليك بالكوثر فكيف بعدد سوالك لكن سل تعطه واشفع تشفع وذلك لانه كان أبدا في هم أمته واعلم أنالقول الاول أولى لانه أقرب الى عرف الشرّع ( المسئله الشانية ) في قوله والمحرّ قولان ( الاول ) وهو قدول عامة المفسر بن الالراد هونحر البدن (والقول الثاني ) الالراد بقوله وانحر فعل يتعلق بالصلاة اماقيلها أوفيهاأو بعدها تمذكروا فيه وجوها (أحدها) قال الفراء معناها استقبل القبلة (وثانيها) روى الاصبغ بن بانة عن على عليه السلام قال لمانزلت هذه السورة قال النبي عليه الصلاة والسلام لبريل ماهذه النحيره التي أمرني بها ربيقال لبست بنحيرة ولكنه بأمرك اذاتحرمت الصلاة أنترفع يدبك اذا كبرت واذا ركعت واذارقعت رأسك من الركوع واذا "جدت فانه صلاتنا وصلاة الملائكة الذين في السموات السبع وان لكل شئ زينة وزينة الصلاة رفع البدين عند كل تكبيرة (وثااثها) روى عن على بن أبي طالب انه فسر هذا التحر بوضع البدين على النحر فى الصلاة وقال رفع اليدين قبل الصلاة عادة المستجير العائد ووصَّعها على التحرعادة الخاضع الخياشع ( ورابعها ) قال عطساء معناه اقعد بين السهدتين حتى يبدونحرك (وخامسها)روى غن الضحاك وسلمان التيمي انهما قالا انحرمعناه ارفع يديك عقيب الدعاء الى تحرك قال الواحدي وأصل هذه الاقوال كلها من النحر الذي هو الصدر يقال لمذبح البعير النحر لان منحره في صدره حيث يبدوا لحلقوم من أعلى الصدر فعني النحر فيهذا الموضع هواصابة البحركايقال رأسهو بطنه اذاأصاب ذلك منهوأماقول الفراء انه عبارة عن استقبال القبلة فقال ابن الاعرابي التمرانتصاب الرجل في الصلاة بازاء المحراب وهوأن ينصب نحره بازاء القبلة ولايلتفت يمينا ولاشمالا وقال الفراء منازلهم تنتاحر أى تقابل وأنشد

اباحكم هلأنت عم مجالد # وسيدأهل الابطح المتناحر

والنكنة المعنوية فيه كانه تعالى يقول الكعبة بيتى وهى قبلة صلاتك وقلبك قبلة رحتى ونظر عنايتى فلتكن القبلتان متناحرتين قال الاكترون حله على بحر البدن أولى لوجوه (أحدها) هو أن الله تعالى كلاذكر الصلاة في كنابه ذكر الزكاة بعدها (وثانيها) أن القوم كانوا بصلون و يتحرون للاوثان فقيل له فصل و انحرل بك (وثالثها) أن هذه الاشباء آداب الصلاة وأبعاضها فكانت داخلة تحت قوله فصل لر بك فوجب أن يكون المراد من التحر غيرها لانه يبعد ان يعطف بعض الشئ على جيعه (ورابعها) أن قوله فصل اشارة

الى التعظيم لامرالله وقوله وأبحر اشسارة الى الشفقة على خلق الله وجملة العبسودية التخرج عن هذين الاصلين (وخامسها) أن استعمال لفظة التحرعلي تحر البدن أشهرمن استعماله في سائر الوجوه المذكورة فبجب حل كلام الله عليه واذا ثبت هذا فنقول استدات الحنفية على وجوب الاضحية بأن الله تعالى أمر وبالتحر ولا يدوأن يكون قدفعله لانترك الواجب عليه غيرجاز واذافعله الني عليه الصلاة والسلام وجب علينا مثله لقوله واتبعوه ولفوله فاتبعوني يحببكم الله وأصحابنا فالواالامر بالمنابعة مخصوص بقوله ثلاث كتبت على ولم تكتب عليكم الضعني والاضحى والوتر (المسئلة الثالثة) اختلف من فسرقوله فصل بالصلاة على وجؤه (الاول) انه اراد بالصلاة جنس الصلاة لانهم كانوا يصلون لغيرالله وبنحرون لغيرالله فأمره أن لابصلي ولابنحر الاللة تعالى واحتبج منجوز تأخير بيان المجمل بهذه الآية وذلك لانه تعالى أمر بالصلاة مع انهمابين كيفية هذه الصلاة أجابأ بومسلم وقال أراديه الصلاة المفروضة أعنى الحمس وانعالم يذكر الكيفية لان المكيفية كانت معلومة من قبل (القول الثاني) أراد صلاة العيد والاضمية لانهم كانوايقدمون الاضحية على الصلاة فنزات هذه الآية قال المحققون هذا قول صعيف لان عطف الشي على غيره بالواولا يوجب الترتيب (القول الثالث) عن سعيدين جبيرصل الفجر بالمزدافة وأنحر بمني والاقرب القول الاولىلانه لايجب إذاقرنذكر النحر بالمسلاة أن تحمل الصلاة على مايقع يوم النحر ( المسئلة الرابعة )اللام في قوله لربك فيها فوالد ( الفائدة الاولى ) هذه اللهم للصلاة كالروح للبدن فكما ان البدن من الفرق الى القدم انمايكون حسنا ممدوسا اذاكان فيه روح أما اذاكان ميتا فيكون مرمياكذا الصلاة والركوع والسجود وانحسنت في الصورة وطالت اولم يكن فيها لام لربك كانت مبتة مرمية وهوالمراد منقوله تعالى لمؤسى وأفرالصلاة لذكرى وقيل انه كانت صلاتهم وتحرهم للصنم فقيلله الكن صلاتك وتحرك لله ( الفائدة الثانية ) كانه تعالى يقول ذكر في السورة المتقدمة انهم كانوا يصلون للمراآة فصل أنت لاللرياء لكن على سبيل الاخلاص (المسئلة الخامسة ) الفاء في قوله فصل تفيد سبية أمري (أحدهما) سبية العبادة كانه قيل تكشير الانعام عليك يوجب عليك الاشتغال بالعبودية (والثاني)سبية ترك المبالاة كأنهم لماقالواله انك أبتر فقيلله كاأنعمنا عليك بهذه النعم الكثيرة فأشنغل أنت بطاعتك ولاتبال بقولهم وهذيانهم واعلم أنه لماكانت النعم الكثيرة محبوبة ولازم المحبوب محبوب والفاء في قوله فصل اقتضت كون الصلاة من اوازم ثلث النعم لاجرم صارت الصلاة أحب الاشياء لاني عليه الصلاة والسلام فقال وجعلت قرة عيني في الصلاة ولقد صلى حتى تورمت قدماه فقيلله أوليس قدغفراللهلك ماتقدم من ذنبك وماتأخر فقال أفلا أكون عبدا شكورا فقوله أفلا أكون عبدا شكورا أشارة اليانه يجب على الاشتغال بالطاعة بمقتضى الفاء في قوله فصل (المسئلة السادسة) كان الاليق في الفلاهر

أن يقول أناعطينالنالكوثر فصل لنا وانحرلكنه ثرك ذلك الى قوله فصل لي لفوائد (احداها) أنوروده على طريق الالتفات من أمهات أبواب الفصاحة (وثانيها)أن صرف الكلام من المضمر الى المظهر بوجب نوع عظمة ومهابة ومنه قول الخلفاء لمن يخاطبونهم بأمرك أمرالو منين وينهاك أميرالو منين ( وثالثها ) ان قوله انا عطيناك ليس في صريح لفظه أن هذا القائل هوالله أوغيره وأبضاكلة اناتحتمل الجم كاتحتمل الواحد المعظم نفسه فلوقال صل لنا لنني ذلك الاحتمال وهوانه ماكان يعرف أنهذه الصلاة للهوحده أمله ولغير معلى سبيل التشريك فلهذا ترك اللفظ وقال فصل لريك ليكون ذلك ازالة لذلك الاحتمال وتصريحا بالتوحيد في الطاعة والعمل لله تعالى (المسئلة السابعة ) قوله فصل لربك أبلغ من قوله فصل لله لان لفظ الرب يفيد التربية المقدمة المشاراليها يقوله اناأعطيناك الكوثر ويقيدالوعدا لجيل في المستقبل أنه يربيه ولايتركه (المسئلة الثامنة) في الآية سو الان (أحدهما) أن المذكور عقب الصلاة هوالزكاة فلمكان الذكور ههنا هوالنحر (والثاني) لم لم يقل ضم حتى يشمل جيع أتواع الضحايا (والجواب) عن الاول أماعلي قول من قال المراد من الصلاة صلاة العبد فالامن ظاهر فيه وأماعلى قول من حله على مطلق الصلاة فلوجوه (أحدها) ان المشركين كانت صلواتهم وقرا ينهم للاو ان فقيل له اجعلهما لله (و ثانيها) ان من الناس من قال انه عليه السلام ماكان دخل في ملكه شئ من الدنيا بل كان علا بقدر الحاجة فلاجرم لم تجب الزكاة عليه أماالنحر فقدكان واجيا عليه لغوله ثلاث كتبت على ولم تكتب على أمتى الضحى والاضحى والوتر (وثالثها) ان اعزالا موال عند العرب هوالابل فأمر ، بنحرها وصرفهاالى طاعة الله تعالى تنبيهاعلى قطع العلائق النفسانية عن لذات الدنيا وطيبانها روى انه عليد الملام أهدى مائة بدنة فيهاجل لابيجهل في أنفد برة من ذهب فنحرهو عليه السلام حتى اعيا تمأمر عليا عليد السلام بذلك وكانت النوق يزدحن على رسول الله فلاأخذ على السكين تياعدت منه (والجواب)عن الثاني ان الصلاة أعظم العبادات البدنبة فقرن بهاأعظمأ تواع الضحاباوأ بضافيه اشارة الىألك بعدفقرك تصير بعيث تحر المائة من الابل(المسئلة الناسعة)دات الآية على وجوب تقديم الصلاة على التحرلالان الواوتوجب الترتيب بل اقوله عليه السلام ايدوا عليداً الله به (المسئلة العاشرة) السورة مكية في أصبح الاقوال وكان الامر بالنجر جاريا مجرى البشارة بحصول الدولة وزوال الفقر والخوف \* قوله تعالى ( انشائل هوالابتر ) وفي الآية مسائل ( المسئلة الاولى ) ذكروافي سبب العزول وجوها (أحدها) انه عليه السلام كان يخرج من المسجد والعاص ابنوائل السهمي يدخل فالتقيا فتعدانا وصناديد قريش في السجد فلادخل فالوامن الذي كنت تحدث معه فقال ذلك الابتر وأقول ان ذلك من اسرار بعضهم مع بعض مع أن الله تعالى أظهره فينتذ يكون ذلك معزا وروى أيضا أن العاص بن واثل كان يقول ان

(انشائله) ای منفضل كائنامنكان (هوالابتر) الذي لاعقب له حيث لاسق منه نسل ولاحسن ذكر وأماأنت فتبني دريتك وحسن صبتك وآثار فضلك الى يوم القيسامة ولك في الآخرة مالايندرج تحت البيان وقيل نزات في العساص بن واثل وأماما كان فلا ريب فيعوم الحكم \*عن النبي صلى الله عليه وسلم منقرأ سورة الكوثر أسقاه الله تعالى من كل نور في الجنسة و لكنب له عشرحسنسات بعدد كل قريان قريه العياد فى يوم النحر

مجدا أيتزلا بناله يقوم مقسامه بعده فافامات انقطع ذكره واسترحتم منه وكان قدمات النذعبدالله منخديجة وهذاقول ابنعباس ومقساتل والكلبي وعامةأهل النفسسير (القول الشاني) روى عن ابن عباس لماقدم كعب بن الاشرف مكة أتامجاعة قريش فقسالوانحن أحل السقاية والسدانة وأنت سيدأهل المدينة فبمحن خسيرأم هذا الابتر منقومه يزجم انه خيرمنا فقال بلأنتم خيرمنه فنزل انشانثك هوالابتزونزل أيضساألم تر الى الذين أوتو انصيبا من الكتاب يومنون بالجبت والطاغوت ( القول السالث ) قال عكرمة وشهر بن حوشب لماأوحي الله الى رسوله ودعافر يشاالي الاسملام فالوابتر محمدأي خالفناوانقطع عنافاً خبرتعالى انهم المبتورون ( الفول الرابع ) نزات في أبيجهل فانه لمامات ابن رسول الله قال أبوجهل ابى أبغضه لانه ابتزوه في امنه حياقة حيث أبغضه بأمرز لم يكن باختياره فأن مؤت الابن لم يكن من من اده (القول الخامس) نزات في عد أبي لهب فانه لما شافهه يقوله تبالك كان يقول في غيبته انه ابتر ( والقول السيادس) انهائزات في عقبة بن أبي معيط وانه هوالذي كان يقول ذلك واعسلم انه لايبعد في كل أولئك الكفرة أن مقولوا مثل ذلك فانهم كانوا يقولون فيه ماهوأسوأمن ذلك ولعل العاص بنوائلكان أكثرهم مواظبة على هذا القول فلذلك اشتهرت الروايات بان الآية نزلت فيه ( المسئلة الثانيسة) الشنآن هو البغض والشانئ هوالمبغض وأما البترفهو في اللغسة استئصال القطع يقال بترته ابنزه بتراو بترأى صارأبتر وهومقطوع الذنب ويقال للذي لاعقبله ابتر ومنه الحسار الابتر الذي لاذنبله وكذلك لمن انقطع عنه الخير ثمان الكفار لما وصفوه بذلك بين تعالى أن الموصوف بهذه الصغة هوذلك المبغض على سبيل الحصرفيه فاتك اذاقلت زيد هوالعالم يفيدانه لاعالم غيره اذاعرفت هدنا فقول الكفار فيه علمه الصلاة والسلام انه ابتزلاشك انهرامنهم الله ارادوا به انه انقطع الخيرعنه مح ذلك اماأن يحمل على خيرمدين أوعلى جيم الخيرات أماالاول فيعتمل وجوها (أحدها) قال السدى كانت قريش يقولون لمن مات الذكور من أولاده بترفل امات ابند القساسم وعبد الله عِكمة وابراهيم بالمدينة قالوابترقليساله من يقوم مقامه ثمانه تعسالي بين انعدوه هو الموصوف يهذه العسفة فأناتري أن نسسل أولئك الكفرة قدانقطع ونسله عليه الصلاة والسلامكل يوميزداد وينمو وهكذا يكون الى قيام القيامة (وثانيها) قال الحسن عنوا بكونه ابترانه ينقطع عن المقصود قبل بلوغه والله تعمالي بين أن خصمه هوالذي يكون كذلك فأنهم صاروا مدبر بن مغلو بين مقهورين وصمارت رابات الاسلام عالية وأهل الشرق والغرب لها متواضعة (وثالثها) زعوا انه ابترلانه ليس له ناصر ومعين وقد كذبوا لان الله تعالى هؤمولا وجبريل وصالح المؤمثين وأما الكفرة فلم يبق لهم ناصر ولاحبيب (ورابعها) الابترهوا لحقيرالذليل روى أن أباجهل اتخد ضيافة القوم ثم انه وصف رسول الله بهذا الوصف ممقأل قومواحتي نذهب الى محمدوأصارعه واجعله ذليلاحقيرا فلما

وصلوا الددارخد يجة وتوافقوا على ذلك أخرجت خديجة بساطا فلساتصارعا جعل أبو جهل يجتهد في أن يصرعه و بقي النبي عليه الصلاة والسلام واقفا كالجبل تمريعد ذلك رماه النبي صلى الله عليه وسلم على أفيع وجه فلسارجع أخذه بالبد اليسرى لان اليسرى للاستنجاء فكانتجسافصرعه على الأرض مرةأخرى ووصع قدمه على صدره فذكر يعض القصاص أن المراد من قوله ان شانئك هوالا بترهذه الواقعة ( وخامسها ) أن الكفرة لماوصفوه يهذا الوصفقيل انشانئك هوالايتزأى الذي فالوهفيك كلام فاسد يضعمل ويفني وأما المدح الذي ذكرناه فيك فأنه باق على وجد الدهر (وسادسها) أن رجلا غام الى الحسن بن على عليهما السلام وقال سودت وجوه المؤمنسين بان تركت الامامة لمعاوية فغال لاتونزيني يرحك الله فان رسول الله رأى بني أمية في المنام يصعدون منسبره رجلا فرجلا فساءه ذلك فأنزل الله تعسالي اناأعطيناك الكوثراناأنزلناه فيليسلة القدر فكان ملك بني أمية كذلك ثم انقطعوا وصاروا مبتورين (المسئلة الثالثة) الكفار لماشتمو. فهوتعماليأجاب عنه من غير واسطة ففال ان شائك هوالابتروهكذاسنة الاحباب فانالحبيب اذاسم من يشتم حبيبه تولى بنفسد جوابه فههناتولى الحق سبحانه جوابهم وذكر مثل ذلك في مواضع حين قالواهل ندا كم على رجل ينبئكم اذامن قتم كل بمزق انكم افي خلق جديداً فترى على الله كذباأم به جنة فقال سيحانه بل الذين لا يومنون بالآخرة فىالعذاب والضملال البعيد وحين قالواهو مجنون أقسم ثلاثا تمقال ماأنت ينعمة ربك بمجنون ولماقالوالست مرسلاأجاب فقسال يس والقرآن الحكيم انك لمن ألمرسلين وحين قالوا اثنالناركواآله تنالشاهر مجنون ردعليهم وقال بلجاءبالحق وصدق المرسلين فصدقد نمذكر وعيد خصمائه وقال انكم لذائقو العذاب الاليم وحين فالساكيا أم يقواون شاعرقال وماعلناه الشعر ولساحكي عنهم قوابهم انهذا الاافك افتزاه وأعانه عليم قوم آخرون مساهم كاذبين بقوله فقدجاة اظلماور وراولماقالوامالهذا الرسول يأكل الطءام ويشى في الاسواق أجابهم فقال وماأرسلنساقبلك من المرسلين الاانهم ليأكلون الطعام و يمشون في الاسواق في أجل هذه الكرامة ( المسئلة الرابعة ) اعلمانه تعالى لمابشره بالنعم العظيمة وعلرتعالى أن النعمة الاتهنأ الااذاصار العدومقهورا الأجرم وعده بقهر العدو فقال انشائك هوالابتروفيه اطائف (احداها) كانه تعالى بقول لاأ فعله لكي ري بعض أسباب دولتك و بعض أسباب محنة نفسه فيقتله الغيظ ( وثانبها) وصفه بكونه شانئاكأنه تعمالي يقول هذا الذي ينفضك لايقدرعلي شئ آخرسوي انه سعضك والمبغض اذا مجرعن الالذاء هينئذ محترق قلبه غيظاو حسدافنصير تلك العداوة من أعظير أسباب حصول المحنة الذلك العدو (وثالثها) أن هذا الترتيب بدل على انه الماصار ابترلانه كأن شماناله ومبغضا والامربالحقيقة كذلك فان من عادى محسودا فقدعادي الله تعالى لاسما من تكفل الله باعلاء شأنه و تعظيم مرتبته (و رابعها) أن العدووصف

مجدا عليه الصلاة والسلام بالقلة والذالة ونفسه بالكثرة والدولة فقلب الله الامررعليه وقال العزيز من أعزه الله والذليل من أذله الله فالكثرة والكوثر لمحمد علمه السلام والابترية والدناءة والدالة للعدوفعصل بين أول السورة وآخرها نوع من المطابقة اعليف ( المسئلة الخامسة ) اعلمأتمن تأمل في مطالع هذه السورة ومقاطعها عرف ان الفوائد الني ذكر ناها بالنسبة الى ما استأثرانله بعلم من فوائدهذه السورة كالنظرة في البحر روى عن مسيلة انه عارضها فقال المأعطيناك الجاهر فصل لريك وهاجران مبغضك رجل كافر ولم بعرف المخذول انه بحروم عن المطلوب اوجوه (أحدها) أن الالفاظ والترتيب مأخوذان من هذه السورة وهذا لايكون معارضة ﴿ وَثَانِيهِا ﴾ انا ذكرنا هذه السورة كالتتمة لماقيلها وكالاصسل لمابعدها فذكر هذه الكلمان وحدها يكون اهمالا لأكبر اطائف هذه السورة (واللها) التفاوت العظيم الذي يقر به من له دوق سليم بين قولهان شانئك هوالامترو بين قوله ان-بغضك رجل كافرومن لطائف هذه السورة أنكل أحذ من الكفاروصف رسول الله صلى الله عليه وسلم بو صف آخر فوصفه بانه لاولدله وآخر بانه لامعين له و لا نامسرله وآخر بانه لا بيق منه ذكر قائلة سجدانه مدحه مدسا أدخل فيه كل الفصائل وهوقوله الأأعطيناك الكوثر لانه لمالم يقيد فللت الكوثر بشئ دون شئ لاجرم تناول جيع خيرات الدنيا والآخرة تمأمره حال حياته بمسموع الطاعات لان الطاعات اما أن تكون طاعة البدن أوطاعة القلب أما طاعة البدن فأفضله شيآن لانطاعة البدن هي المسلاة وطاعة المال هي الزكاة والماطاعة القلب فهو أن لا أتي بشي الالاجل الله واللامق قولدل بكيدل على هذه الخالة تمكانه تبدعلى ان طاعة الفلب لا تحصل الابعد حصول طاعة الدن فقدم طاعة البدن في الذكروهو قوله فصل وأخر اللام الدالة على طاعة القلب تنبيها على فسادمنه ها أهل الاباحة في اث العيد قديستغنى بطاعة فلبدعن طاعة جوارحه فهذه اللام تدل على بطلان مذهب الاباحة وعلى إنه لابدمن الاخلامور تمنيه بلغظ الرب على علوماله في المعاد كانه يقول كنت ربيتك قبل وجودلة أفأترك تربيتك بعدمواظبتك على هذه الطاعات نم كانكفل أولايافاسنة النع عليد تكفل في آخر السورة بالنساعته وابطال قول اعدائه وفيداشارة الىانه سيحانه هوالاول بإقاصة التعروالآخر بتكميل النعم فيالدنيا والآخرة والله سبحانه وتعالى أعلم

## \* (سورة الكافرون ست آيات مكبة)

اعلم أن هذه السورة قسمى سورة المنابذة وسورة الاخلاص والمفسفشة وروى أن من فرأها فكانما قرار بع الفرآن والوجد فيه ان الفرآن مشتل على الامر بالأمورات والنهمى عن المحرمات وكل واحد منهما بنقسم الى ما يتعلق بالفلوب والى ما يتعلق بالجوارح وهذه السورة مشتملة على النهى عن المحرمات المتعلقة بأفعال الفلوب فتكون ربعا للقرآن والله أعلم

### \* ( بسمالله الرحن الرحيم ) \*

(قلياايهاالكافرون) اعلان قوله تعالى قل قيه فوالد (احداها) انه عليه السلام كأن مأمورا بالرفق واللين فيجبسم الامور كإقال ولوكنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك فبمارحة من الله لنت الهم بالمؤمنين روف رحيم وماأر سلناك الارحة للعالمين ثم كأن مأمورا بأن يدعوا الى الله بالوجه الاحسان وجادلهم بالتي هي أحسن ولماكان الامر كذلك نمانه خاطبهم يباايها الكافرون فكانوا يقولون كيف يليق هذا النغليظ بذلك الرفق فأجاب بأنى مامور بهذاالكلام لاانى ذكرته من عند نفسى فكان المراد من قوله قل تقريرهذاالمعنى (وثانها) انه لماقيل له وأنذر عشيرتك الاقربين وهوكان يجب أقرياء لقوله فلاأسسلكم عليه أجرا الاالمودة في القربي فكانت القرابة ووحدة النسسب كالماذم من اظهمار الخشونة فأمر بالنصريح بتلك الخشونة والتغليظ فقيسلله قل ( وثالثها ) انه الفيل له يأ يها الرسول بلغ ماأنزل اليك من ربك وانام تفعل فابلغت رسالته فأمر بتبليغ كل مأنزل عليسه فلماقال الله تعالى ف قل يا يها الكافرون نقل هو عليه السلام هذا الكلام بجملته كائه قال انه تعالى أمرتى يتبليغ كل ماأنزل على والذي أنزل على هوجم ع قوله قل يا ايها الكافرون فأنا أيضا ابلغه الى الحلق هكذا (ورابعها) انالكفاركانوا مقرين بوجؤد الصائع وانه هوالذي خلقهم ورزقهم على ماقال تعالى ولئن ألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله والعبد يتحمل من مولاه مالا يتعمله من غيره فلوانه عليه السلام فالاابتداء يأيها الكافرون لجوزواأن يكون هذا كلام محمد فلعلهم ماكانوا يتحملونه منه وكانوا يؤذونه اما لماسمعوا قوله قلءلوا أنه ينقل هذا التغليظ عن خالق السموات والارض فكانوا يتحملونه ولابعظم تأذيهم به (وخامسها)ان قوله قل يوجب كونه رسولا من عندالله فكلما قيل له قل كان ذلك كألمنشور الجديد في ثبوت رسالته وذلك يقتضي المبالغة في تعظيم الرسول فأن الملك اذافوض بملكته الى بعض عبيده فاذاكان يكتب له كلشهر وسنة منشورا جديدا دل ذلك على غاية اعتنائه بشأنه وانه على عزم أن يزيده كل يوم تعظيما وتشريفا (وسادسها) ان الكفار لماقالوا نعبد الهك سنة وتعبد آلهتناسنة فكانه عليه السلام قال استامرت الهي فيه فقال قل باايها الكافرون لاأعبدماتعبدون ( وسابعها ) الكفارقالوا فيدالسوه فهوتعالى زجرهم عن ذلك وأجابهم وقال انشائتك هوالابتروكانه تعالى قال حين ذكروك بسوء فأناكنت المجيب بنفسي فحين ذكروني بالسموء وأثبتوالى الشركاء فكن أنت المجبب قلما بهما الكافرون لاأعبد ماتعبدون ( وثامنها ) انهم سموك ابترفان شنت أن تسستوفي منهم القصاص فاذكرهم بوصف ذم بحبث تكون صادقا فبه قل ياليها الكافرون لكن الفرق انهم عابوك بماليس من فعلك وأنت تعييبهم بماهو فعلهم ( وتاسعها) ان بتقدير أن تقول ياايها الكافرون لاأعبد ماتعبدون والكفار يقولون هذا كلام ربك أم كلامك فأن

\*(سورة الكافرون مكية إ وآیها ست) \* (بسم الله الرحن الرحيم) (قللايهاالكافرون) هم كفرة مخصوصون قدعم الله تعسالي أنه لايتأتى منهم الاعسان أبداروي أن رهطامن عساة قريش قالوا لرسول الله صلى الدعليه وسلاهم فاتبعد بذناونذبع دينك تعبدآلهشنا سنة ونعبدالهك سنة فقال معاذالله أن أشرك بالله غمره فقالوا فاستلم بعض آلهتنانصد قكونعيد الهكفترات ففدا الي المستجدالحرام وفيسه الملاً من قريش فقام على روسهم فقرأها عليهم فأيسوا

كان الأمر يك فر يك يقول أنالا أعبدهذه الاستام و يحن لانطلب هذه العبادة من ريك المأنطلبهامنك وانكان هذا كلامك فأنت قلت من عندنفسك اني لاأعبد هذه الاصنام فلمقلت ازريك هوالذي أمرك بذلك امالماقال قلسقط هذا الاعتراض لان قوله قليدل على انهمامور من عندالله تعالى بأن لا يعبدها ويتبرأ منها (وعاشرها) انه لوأنزل قوله باأيهالكافرون لكان يقرؤها عليهم لاجحالة لانه لايجوزأن يخون في الوجي الاأنه لماقال قلكان ذلك كالتأكيد في ايجاب تبليغ هذا الوحى اليهم والتأكيد يدل على ان ذلك الامر أمرعظيم فبهذا الطريق تدله هذه الكلمة على ان الذي قالوه وطلبوه من الرسول أمرمنكر في غاية القيم ونهاية الفحش (الحادى عشر) كانه تعدالي يقول كانت التقية جائزة عند الخوف أما الآن لماقوينا قلبك يقولنا انا أعطيناك الكوثرو بقولتها إن شانئك هوالابتر فلاتبال بهم ولاتلنفت اليهم وقل يأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ( الثاني عشر ) انخطاب الله تعالى مع العبد من غير واسطة يوجب التعظيم الاترى انه تعالى ذكرمن أقسام اهانة الكفار انه تعالى لايكلمهم فلوقال ياأيها الكافرون لكان ذلك من حيث انه خطاب مشافهة يوجب التعظيم ومن حيث انه وصف لهم بالكفر يوجب الايذاء فينجبرالايذاء بالاكرام أما لماقال قلياأبها الكافرون فحبننذ يرجع تشريف المخاطبة الى همد صلى الله عليه وسلم وترجع الاهانة الحاصلة لهم بسبب وصفهم بالكفر الى الكفار فيحصل فيه تعظيم الاولياء واهانة الاعداء وذلك هو النهساية في الحشن ( الثالث عشر ) ان محمدا عليه السلام كان منهم وكان في غاية الشفقة عليهم وال أفقيهم وكانوا يعلون منه انه شديد الاحتراز عن الكذب والاب الذي يكون في غاية الشسفقة بولده ويكون في نهاية الصدق والبعد عن الكذب ممانه يصف ولده بعيب عظيم فالولد انكان عاقلا يعلمانه ماوصفه بذلك مع غاية شفقته عليه الالصدقه في ذلك ولانه ملغ ميلغا لايقدرعلى اخفائه فقال تعالى قل يا محمد لهم ياأيها الكافرون ليعلوا انك لماوصفتهم بذلك مع غاية شفقتك عليهم وغابة احترازك عن الكذب فهم موصوفون بهذه الصفة القبيعة فر بمايصير فلك داعيالهم الى البراءة من هذه الصفة والاحتراز عنها (الرابع عشر) ان الايذاء والايحاش من ذوى القربي أشد وأضعب من الغير فأنت من قبيلتهم ونشأت فيمابين أظهرهم فقل الهمياأيها الكافرون فلعله يصعب ذلك الكلام عليهم فيصير ذلك داعيالهم الى الحث والنظر والبراءة عن الكفر ( الخامس عشر ) كانه تعالى يقول ألسنا بينا في سيؤرة والعصر ان الانسان اني خسير الاالذين آمنوا وعجلوا الصالحيات وتواصوابالحق وتواصوابالصبروفي شورة الكوثرانا أعطبناك الكوثر وأتيت بالاعسان والاعال الصالحات بمقتضى قولنا فصلار يكوانحر بق عليك التواصي بالحق والتواصي بالصبروذلك هوأن تنعهم بلسانك وبرهانك عنعبادة غيبرالله فقل باأيها الكافرون لِأُصِدِمَاتُعَبِدُونَ ( السادسُ عشر ) كانه تعالى يقول يا مجمد أنسيت انني لما أخرت الوجي

عليك مدة قليلة قال الكافرون انه ودعه ربه وقلاء فشق عليك ذلك غاية المشقة حتى أنزلت طلبك السورة وأقسمت بالضحى والليل اذا سمجي أنه ماودعك ربك وما قلي فلما لمتستجز أنأتركك شهراولم يطب قلبك حتى ناديت في العالم بأنه ماودعا ربكوماقلي أفتستجير أننتزكني شهرا وتشنغل بعبادة آلهتهم فلماناديت ينفي تلك التهمة فنادأنت ايصاق العالم يتني هذه التهمية وقبل باأيها لكافرون الأعبد مانعبدون ( السابع عشر ) لماسألوا متعأن يعبدآلهتهم سنة ويعيدوا الهدستة فهوعليه السلام سكتولم يقل شسيئا لالانهجوز في قلبه أن يكون الذي قالوه حقا فانه كمان قاطعا بفسساد ماقالوه لكنه عليه السلام توقف في أنه بماذا يجيبهم أبأن يقيم الدلائل العقلية على امتناع ذلك أو بان يزجرهم بالسيف أو بأن يعزل الله عليهم عذابا فاغتنم الكفار ذلك السسكون وقالوا ان محدا مال الى ديننا فكا تدويل المعالى قال بالمحمد ان توقفك عن الجواب في نفس الامرحق ولكندأ وهمباطلافتدارك ازالة ذلك الباطل وصرح بماهوالحق وقل يأأيها الكافرون لاأعبدمانسيدون ( الثامن عشر ) انه عليه السلام لماقال له ربه ليلة المعراج أنن على استولى عليه هيمة الحضرة الالهية فقال لاأحصى ثناء عليك قوقع ذلك الكؤتء في المالج من فكانه قبل له النسكت عن الثناء رعاية لهيبة الحضرة فأطلق لسانك في مذمة الاعداء وقل باأيها لكافرون حتى يكون سكوتك لله وكلامك لله وفيه تقريرآخر وهوان هيمة الحضرة سلبت عنك قدرة القول فقل ههنا حتى ان هيبة قواك تسلب قدرة القول عن هو الا الكفار ( التاسع عشر ) لوقال له لاتعبد ما يعبدون لم يلزم منه أن يقول يلسانه لاأعبد ماتعبذون أمالما أمره بأن يقول بلسانه لاأعيد ماتعبدون يلزمه أن لايعبد ما يعبدون اذاوفعل ذلك لصاركلامه كذيا ذايت انه لما قال له قل لاأعبد ما تعبدون فازمه أن يكون منكرا لذلك يقلبه واسانه وجوارحه واوقال له لاتعبد مايعبدون لزمه تركه أمالايلزمه اظهار انكاره باللسان ومن العلوم انظية الانكار انماتحصل اذاتركه في نفسمه وأنكره بلسمانه فقوله قل يقتضي المبالغة في الانتخار فلهذا قال قل لاأعبد ماتعبدون ( العشرون ) ذ كرالتوحيدونني الاندادجنة للعارفين ونار للشركين فأجعل لغظك جنة للوحدين ونارا على المشركين وقل بأأيهسا الكافرون لأأعبد ماتعبدون ( الحادى والعشرون ) ان الكفار لماقالوا نعبد الهك سنة ونعيد آلهتنا سنةسكت محمد فقال انشافهتهم بازد تأذوا وحصلت النغرة عن الاسلام في قلو بهم فكانه تعالى قالله ياعجدالمسكت عن الردأ ما العلمع فيما يعدونك من قبول دينك فلاحاجة بك في هذا المعنى اليهم فانأعطيناك الكوثر وأماالخوف منهم فقدأ زانا عنك الخوف بقولنا انشانتك هوالابتر فلا تلتفت اليهم ولاتبال بكلامهم وقل بأيها الكافرون لاأعبد مأتعبدون ( الثاني والعشر ون ) أنسبت بالمجداني قدمت حقك على حق نفسي فقلت لم يكن الذين كفروا منأهل الكناب والمشركين فقدمت أهل الكناب في الكفر على المشركين

الانطون أهل الكتاب فيكوطون المشركين في فقد مت حقك على حق نفسي وقدمت أهل الكتاب في الذم على المشركين وأنت أبضا هكذا كنت تفعل فانهم لماكسرواسنك قلتاللهم اهد قومي ولماشغلوك يوم الخندق عن الصلاة فلت اللهم املا بطونهم نارا فههناأ يضاقدم حتى على حق نفسك وسواء كنت خالفامنهم أولست خالفامنهم فأظهر انكار قولهم وقل اأيها الكافرون لاأعبد ماتعدون (السالث والعشرون) كانه تعالى بقول قصة امر أةز يدواقعة حقيرة بالنسبة الى هذه الواقعة ثمانني هناك مارضيت منك أن تضمر في قلبك شيئًا ولاتظهره بلسانك بلقلت لك على سبيل العتاب وتخني في نفسك ماالله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه فاذاكنت لم أرض منك في ثلث الواقعـــة الحقيرة الايالاظهار وترلئاليالاة بأقوال الناس فكيف ارضي منـــك في هذه المسئلة وهي اعظم المسائل خطرا بالسكوت قل بصريح لسانك بأأيها الكافرون لااعبد مأتعبدون ( الرابع والعشرون ) بامحمد ألست قلتالك ولوشننا لبعثنا فيكل قرية نذبرا ثم انى مع هذه القدرة راعيت جانبك وطيبت قلبك وناديت في العالمين بانى لا اجعل الرسالة مشتركة بينه و بين غيره بل الرسالةله لالغيره حيث قات والكن رسول الله وخاتم النبيين فأنتمع عملك بانه يستحيل عقلا أنيشاركني فيرى في المعبودية أولى انتنادى في العالمين ينق هذه الشركة فقل ياأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ( الخامس والعشرون ) كانه تعالى يقول القوم جاؤلة وأطمعولة في منابعتهم لك ومنابعتك لدينهم فسكت عن الانكار والردألست أناجعلت البيعة معك يبعة معى حيث قلت انالذين يبايعونك اعايبايعون الله وجعلت متابعتك متابعةلى حيث قلمت فلمان كنتم تحبونالله فاتبعوني بحببكم الله ثم الى ناديت في العالمين وقلت ان الله برى من المشركين ورسوله "فصرح أنت أيضا بذلك وقل باأيها الكافرون لاأعبد ماتعبــدون ( الســادس والعشرون ) كانه تعالى يقول الست أرأف بك من الولد بولده ثم العرى والجدوع مع الوالد أحسن من الشبع مع الاجانب كيف والجوع لهم لان أصنامهم جائعة عن الجياة عارية عن الصفات وهم جائمون عن العلم عارون عن التقوى فقد جرينني ألم أجدك يتيماو صالا وعائلا ألم نشرح لك صدرك ألم أعطك بالصديق خرينة و بالفاروق هيمة وبعمان مدونة و بعلى علما ألم أكف أصحاب الفيل خدين حاولوا تخريب بلدتك ألم آكف اسلافك رحلة الشمناء والصيف ألم اعطك الكوثر ألم أضن أن خصمك أبتر ألم بقل جدك في هذه الاصنام بعد تخريبها لمرتعبد مالايسمع ولايبصر ولايغني عنك شيئافصرح بالبراءةعنها وفلياأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ( السابع والعشرون) كانه تعالى يقول بالمجدا لست قد أنزلت عليك فاذكروا الله كدذكركم آباءكم أوأشد ذكرا نمان واحدا لونسبك الى والدين لغضبت ولاظهرت الانكار وأبالغت فيدحتي قلت ولدت من نكاح ولم أولدمن سفاح فاذالم تسكت عندالتشريك في الولادة فكيف سكت عندالتشريك في المبادة بل

أظهر الانكار و بالغ في التصريح به وقل باأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ( الثامن والعشرون ) كانه تعالى بقول المجمد الست قد أنزات عليك أفن يخلق كن لا يخلق أفلا تذكرون فحكمت بانمن سوى بين الاله الخالق و بين الوثن الجاد في المعبودية لايكون عافلا بل يكون مجنونا ثم انى أقسمت وقلت ن والقلموما بسطرون ماأنت بنعمة ربك بمعنسون والكفار يقولون انك مجنون فصرح برد مقالتهم فافها تفيد براءتي عن عيب الشرك و براءتك عن عيب الجنون وقل اليها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ( الساسع والعشرون) ان هو لاء الكفار سموا هذه الاوثان آلهة والمشاركة في الاسم لاتوجب المشاركة في المعنى ألاترى ان الرجل والمرأة يشتركان في الانسانية حقيقة ثم القيمية كلها حظالزوج لانهاعلمواقدرتم منكان اعلم واقدركانلهكل الحق فى القيمة فن لاقدرة له ولاعلماليتة كيف يكونله حق في القيومية بلههنا شي آخر وهوان امرأة اوادعاها ، رجلان فاصطلحا عليها لابجوز واواقام كل واحد منهما بدنة على أنهاز وجندلم يفض اواحد منهماوالجارية بينائنين لاتحل لواحد منهما فاذا لم يجزحصول زوجفلزوجين ولاأمة بين موايين فريجل الوطء فكيف يعقل عابدواحد بين معبودين بل منجوز أن يصطلح الزوجان على ان تحل الزوجة لاحدهما شهرا تم الثاني شهراآخر كان كأفرافن جوز الصلح بين الاله والصنم ألايكون كأفرا فكانه تمالى بقول رسولهان هذه المقالة في غاية القبح فصرح بالانكار وقل اأيها الكافرون لاأعبد ما تعبدون ( الثلاثون ) كانه تعالى يقول أنسيت أنى لماخيرت نسوتك حين أنزات عليك فللازواجك ان كنتن تردن الحياةالدنيا وزينتها الىقوله أجراعظيما تمخشيت منهائشه الأتختارالدنيا فقلتالها لاتقولى شيئًا حتى تستأمري أبو يك فقالت أفي هذا استأمر أبوى يل اختار الله ورسوله والدارالآخرة فناقصة العقل ماتو قفت فيما بخالف رضاى أتتوقف فيما بخالف رضاي وأمرى مسع اني جبار السموات والارمن قل ماأيها الكافرون لاأعبد ماتعبسدون (الحادى والثلاثون) كانه تعالى يقول يامجد الست أنت الذي قلت من كان يوامن بالله واليوم الآخر فلايقفن مواقف النهم وحتى انبعض المشايخ قال لمريده الذي يريد ان يفارقه لاتخالط السلطان قال ولمقال لانه يوقع الناس في احد الخطأين اماان يعتقدوا ان السلطان مندين لانه نخالطه العالم الزاهدأو يعتقدوا انكفاسق مثله وكلاهما خطأ فاذا ثبتأنه يجب البراءة عن مواقف التهيم فسكوتك بالمحمد عن هذا الكلام يجر اليك تهمة الرضا يذلك لاسيما وقدسيق ان الشيطان ألق فيمابين قراءتك تلك الغرائيق العلى منهاالشفاعة ترتجي فازل عن نغسك هذه النهمة وقلىاأ يهاالمكافرون لاأعبدما تعبدون (الثاني والثلاثون) الحقوق في الشاهد نوعان حق من أنت تحت بده وهومولاك وحق من هوتحت يدك وهوالولد ثم اجمنا على ان خدمة المولى مقدمة على تربية الولدفاذا كانحق المولى المجازي مقدما فبأن بكون حق المولى الحقبقي مقدماكانأولىثم روي

ان عليا عليه السلام استأذن الرسول صلى الله عليه وسلم في الترزوج بابنة أبي جهل فضجر و قال لآذن لآذن لاآذن ان فاطمة بضعة مني يؤذيني مايؤذيها و يسرني مايسرها والله لابجمع بين بنت عدوالله و بنت حبيب الله فكأنه تعالى يقول صرحت هناك بالرد وكررته على سبيل المبالغة رعاية لحق الواد فههنا أولى انتصرح بالرد وتكرره رعاية لحق المولى فقل ما يها الكافرون لاأعبد ماتعبدون ولاأجم في القلب ببن طاعة الحبيب وطاعة العدو (الثالث والثلاثون) يامجد الست قلت لعمر رأيت قصرا في الجنة ففلت لمن فقيل لفتي من قريش فقلت من هو فقالوا عرفغشيت غيرتك فلم أدخلها حتى قال عرأواغار عليك يارسول الله فكانه تعالى قال خشيت غيرة عرفادخلت قصره أفايخشي غيرتي فيأن تدخل قلبك طاعة غيري ثم هناك أظهرت الامتناع فههنا أيضاأظهر الامتناع وقلياايها الكافرون لاأعبد مانعبدون (الرابع والثلاثون) أترى اننعمتي عليك دون نعمة الوالدة الم أربك ألم أخلفك ألم أرزقك ألمأعطك الحياة والقدرة والعقل والهداية والنوفيق ثمحين كنت طفلاعديم العقل وعرفت تربية الام فلوأخذتك امر أن أجل وأحسن وأكرم من أمك لأظهرت النفرة ولبكيت ولوأعطنسك الثدي السددت فك تقول لاأريد غير الآم لانهاأ ولالمنع على فههناأ ولى ان تظهر النفرة فتقول لااعبد سوى ريى لانه أول منعم على فقل باايها الكافرون لاأعبد ماتعبدون (الخامس والثلاثون) نعمة الاطعام دون نعمة العقل والنبوة ثم قدعرفت ان الشاة والكلب لاينسيان نعمة الاطعام ولايميلان الىغير من اطعمهما فكيف يليق بالعاقل انينسي نعمة الايجاد والاحسان فكيف فيحق أفضل الخلق قلياليها الكافرون لاأعيد ماتعبدون (السادس والثلاثون)مذهب الشافعي أنه يثبت حق الغرقة يواسطة الاعسار بالنفقة فاذالم تبجد من الانصارتر بية حصلت لك حق الفرقة لوكنت متصلابها لم تعبد مالايسمم ولايبصر ولايغني عنك شبأ فبتقدير انكنت متصلابهاكان يجبان يغصل عنهاوتتركها فكيف وماكنت منصلا بها أيليق بك ان تقرب الاتصال مها قل ياايها الكافرون لاأعبد ماتميدون (السابع والثلاثون) هؤلاء الكفار لفرط حاقتهم ظنوا ان الكثرة في الالهية كالكبرة في المسال يزيديه الغني وايس الامر كذلك بلهو كالكبرة في العيسال تزيديه الحاجة فقل يامجمدلي اله واحد أقومله في الليل وأصوم له في النهارثم بعد لم اتفرغ من قضاء حقذرة من ذرات نعمه فكيف ألتزم عبادة آلهة كشيرة قليا بماالكافرون لاأعبد ماتعيدون (الثامن والثلاثون) انس يم عليها السلام لماتمثل لها جبريل عليه السسلام قالت انى أعوذ بالرحن منسك انكنت تقيا فاسستعاذت انتميل الىجبريل دونالله أفتستجير معكال رجوايتك انتيل الىالاصنام قلياتها الكافرون لاأعبد ماتعبدون (التاسع والثلاثون) مذهب أبي حنيفة انه لايثبت حق الفرقة بالعيرعن النفقة ولابالعنة الطارئة بقوللانه كانقيما فلايحسن الاعراض عنه مع انه تعيب فالحق سبحانه يقول

كنت قيما ولما تعيب فكيف يحوز الاعراض عنى فل باليها الكافرون لاأعبد ماتسدون (الاربعون) هوالا الكفار كانوا معترفين بإن الله خالقهم والنسأ لتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله وقال في موضع آخر أر وني ماذا خلقوا من الارض فكا أنه تعالى يغول هذه الشركة اماان تكون مزارعة وذلك باطل لانالبذرمني والترببة والسق مني والحفظ مني فاىشي للصنم أوشركة الوجوه وذلك أيضا باطل آترى ان الصنم اكثر شهرة وظهورامني أوشركة الابدان وذلكأ يضا بإطللان ذلك يستدعى الجنسية أوشركة العنان وذلك أيضا باطل لانه لابد قيد من نصاب فانصاب الاصنام أوبقول ليس هذا من باب الشركة لكن الصنم بأخذ بالتغلب تصيبا من الملك فكان الرب يقول ماأشد جهلكمان هذاالصنم اكثر عجزامن الذبابة ان الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا فاناأ خلق البدر ممالقيد في الارض فالتربية والسفى والحفظ مني ثم ان من هوأ عجز من الدَّابة يأخذ بالقهر والنغلب نصبيسا مني ماهذا بقول يليق بالتقسلاء قلياايها الكافرون لاأعيد ماتعبدون (الحسادي والا بعون ) انه لاذرة في عالم المحدثات الاوهي تدعوالعقول الى معرفة الذات والصفات وأماالدعاة الى معرفة أحكام الله فهم الانبياء عليهم السلام ولماكانكل بقو بعوضة داعياالي معرفة الذات والصفات قال انالله لايستحيى أن يضرب مثلاما بموضنة فافوقها وذلك لانهذه البعوضة يحسب حدوث ذاتها وصغاتها تدعوا الى قدرة الله ومحسب تركيبها العجيب تدعوالى علم الله و بحسب تخصيص ذاتها وصفاتها تقدر معين تدعوالي اردةالله فكانه تعالى يقول مثل هذا الشي كيف يستحيى مند روى أنعررضي الله عنه كان في أمام خلافته دخل السوق فاشترى كرشا وجله بتغسه فرآه على من يعيد فتنكب على عن الطريق فاستقبله عروقال لم تنكب عن الطريق فتسال على حتى لاتستمعيى فقال وكيف استمعى من حل ماهو غدائي فكانه تعالى يقول اذاكان عرلايستمى من الكرش الذي هو غذاوه في الدنيسا فكيف أستحى عن ذكر البعوض الذي بعطيك غذاءدينك نمكانه تعالى يقول بالمجد الأعرود لماادعي الربوبية صاحعليه البعوض بالانكار فهو لاءالكفاولادعولناني الشيرلنأ فلاتصيع عليهم أفلاقصرح بالرد عليهم قل يأيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون وانفرعون لما ادعى الالهية فعيريل ملائفاً، من الطين قان كنت ضعيفًا فلست أضعف من بعوضة تمرود وان كنت قو يا غلست أقوى منجبريل فأظهر الاتكار عليهم وقلياايها الكافرون لاأعبد ماتعبدون (الثاني والاربعون) كانه تعالى يقول يا محدقل بلسانك لاأعبد ماتعبدون واتركه قريضا على فانى أقضيك هذا القرض على أحسن الوجوء ألاترى ان النصرائي اذا قال أشهدأن جهدا رسول الله فاقول الالاكتني بهذا مالم تصرح بالبراءة عن النصرائية فلما أوجبت على كل مكلف ان يتيرا بصريح لسانه عن كل دين بخالف دينك فاتد أيضا اوجب على تفسك ازتصرح بردكل معبود غيرى فقل باايها الكافرون لاأعبسد ماتعبدون

( لاأهيد ماتمبدون) اى فيمايستقبل لان لا لاتدخل غالبا الاعلى مضارع فيمعني الاستقبال كاانمالاتدخلالاعلى ا مضارع في معنى الحال والمعنى لاافعل في المستقبل ماتطلبونه مني من عبادة آلهتكسم (ولاأنتم عابدون ماأعبد) أي ولاأنتم فاعلون فبسه ماأطلب منكم من عيادة الهسي (ولاأنا عابد ماعبدتم) أي وماكنت قط عالدًا فياسلف ماعيد عفهأى لم يعمد منى عبادة صنم في الجاهلية فكيف ترجى مسني في الاسلام ( ولا أنتم عايدون ماأعبد) أي وما عبسدتم فيوفت من الاوقات مأأنا عسلي عبادته وقبل هاتان الجملتان لتني العمادة حالا كاان الاوليين لنفيها استقبالا وانمالم بقل ماعبدت ليوافق ماعبدتم لانهم كانوا

( الثالث والار بعون ) الموسى عليه السلام كان في طبعه الخشونة فلما أرسسل الى فرعون قبلله فتولاله قولالينا وامامحد عليه السلام فلا ارسل الى الخلق أمر بإظهار قوله تعالى قلياً يهاالكافرون فقيد مسائل ( المسئلة الاولى ) ياايها قد تقدم القول فيها في مواضع والذي نزيده ههناانه روى عن على عليه السلام اله قال يانداء النفس واي نداء القلب وها نداءالروح وقبل بانداء الغائب وأى المحامسروها للتنبيه كانه يقول أدعوك ثلاثا ولاتجيبني مرة ماهذا الالجهلات الحني ومنهم من قال انه تعالى جم بين ياالذي هو للبعيدواي الذي هوالقريب كانه تعالى يقول معا ملتك معي وفرارك عني يوجب البعسد البعيد لكن احساني البسك ووصول نعمتي اليك يوجب القرب القريب وتحنأ قرب اليسه من حبل الوريد واعاقدم االذي يوجب البعسد على أى الذي يوجب القرب كانه يقول التقصير منك والتوفيق مني ثم ذكرها يعد ذلك لازيابوجب البعد الذي هوكالموت واى يوجب القرب الذى هوكالحياة فلاحصلا حصلت حالة متوسطة بين الحياة والموت وتلك الحالة هي النوم والنائم لابدوان ينبد وهاكلة تنبيه فلهذا السبب ختمت حروف النداء بهذا الحرف ( المسئلة الثانبة ) روى في سبب تزول هذه السورة ان الوايد بن المغيرة والعاص بن وائل والاسود ين عبد المطلب وأمية بن خلف قالوالرسول الله تعالى حتى نعبد الهك مدة وتعبد آلهتنا مدة فيحصل العلج بينناو بينك وتزول العداوة من بيننا فانكان أمرك وشيدا أخذنامنه حظاوان كانأم الرئيدا أخدت منه حظافة التهد، السورة ونزل أيضا قولد تعالى قل أفغيرا لله تأمروني أعبد أيها الجاهلون فتارة وصفهم بالجهل وتارة بالكغر واعلم ازالجهل كالشجرة والكفركالئرة فلانزلت السورة وقرأها على رواسهم شَمُّوه وأيسوامنه وههناسو لات ( السؤال الاول ) لمذ كرهم في هذه السورة بالكافرين وق الاخرى بالجاهلين ( الجواب ) لان هذه السورة بقامها نازلة فيهم فلا بد وأنتكون المبالغةههما أشدوليس في الدنيالفظ أشنع ولاأبشع من افظ المكافروذلك لانه سفهذم عندجيع الخلق سسواه كان مطلقا اومقيدا أمالفظ الجهل فأته عند التقييد قدلايذم كفوله عليه السلام في علم الانساب علم لا ينفع وجهل لا يضر (السؤال الثاني) لم قال تعالى في سورة لم تحرميا يها الذين كفروا ولم يذكر قل وههنا ذكر قلوذكره باسم الغاعسل ( والجواب ) الآية المذكورة في سورة لم تحرم انما تقال لهم يوم القيامة ونمة لايكون الرسول رسولا اليهم فازال الواسطة وفي ذلك الوقت يكونون مطبعين لاكافر ين فلذلك ذكره بلغظ الماخي وأماههمنا ذيهم كانوا موصوفين بالمكفر وكان الرسول رسولااليهم فلا جرمقال قليا الما الكافرون ( السؤال الثالث ) قوله ههناقل بالماالكافرون خطاب مع الكلأومع البعض ( الجواب ) لا يجوز ان يكون قوله لاأعبد ما تعبدون خطايا مع الكل لانقالكفار مزيعبدالله كاليهود والنصاري فلايجوزان يقول اهم لاأعيد ماتعيدون

ولايجوز أبضاان يكون قوله ولاأنتم عابدون ماأعبد خطابا معالكل لانق الكفار من آمن وصار عيث بعبد القفاذن وجب انبقال انقوله بأيها الكافرون خطاب مشافهة مع أقرام مخصوصين وهم الذين قالواله نعبدالهك سنة وتعبد آلهتناسسنة والحاصل انا اوجاناا لخطاب على العموم دخل المخصيص واوجلناه على انه خطاب مشافهة لم يلزمنا ذلك فكان حل الآيذ على هذا المحمل أولى # أما قوله تعالى ( الأعبد ما تعبدون والأنتم عابدون ماأعبد ولاأنا عابدماعبدتم ولاأنتم عابدون ماأعبد ) فغيد مسائل ( المسئلة الأولى) في هذه الآية قولان ( احدهما ) أنه لا تكرار فيها ( والثاني ) ان فيها تكرارا أماالاول فتقر برء من وجوه ( احدها ) ان الاول المستقبل والثاني الحال والدليل على ان الاول للسنقبل ان لالا تدخل الاعلى مضارع في معسني الاستقبال الاترى أن ان تأكيد فيماينفيه لا وقال الحليل في لن أصله لاأن اذا ثبت هذا فقوله لاأعبد ماتعبدون اى لاأفعل في المستقبل ما تطلبونه مني من عبادة آلهتكم ولاأنتم فاعلون في المستقبل ماأطلبه منكم من عبادة الهي تمقال ولاأنا عابد ماعبسدتم أي واست في الحال بعابد معبودكم ولاأنتم في الحال بمناب بن لمعبودي (الوجه الثاني) أن نقلب الامر فنجعل الاول للحال والثاني للاستقبال والدايل على أن قوله والأنا عابد ماعبدتم للاستقبال انه رفع لمفهوم قواناأ ناعابدماعيدتم ولاشك ان هذا اللاستقبال بدليل أنه لوغال أنافاتل زيدا فهم منه الاستقبال ( الوجه الثالث ) قال بعضهم كل واحدمهم ا يصلح الحال وللاستقبال ولكنا تغص احدهما بالحال والثاني بالاستقبال دفعاللتكرار فانقاناأنه أخبرعن الحال تمءن الاستقبال فهوالترتيب وان قلذاا خبرأ ولاعن الاستقبال فلانه هوالذي دعوه اليه فهو الاهرفيدأيه فانقيل مافائدة الاخبار عن الحال وكان معلوما أنه ماكان يعبد الصنم وأماالكفار فكانوا يعبدونالله في بعض الاخوال قلناأما الحكاية عن نفسه فلئلا يتوهم الجاهل أتهيعبدها سراخوفامنهاأوطمعااليهاوامانفيدعبادتهم فلانفعل الكافركيس بمبادة أصلا (الوجه الرابع) وهواختيار أبي مسلم ان المقصود من الاواين المعبود وما يمعنى الذي فكانه قال لاأعبد الاصنام ولاتعبدون الله وأمافي الاخيرين فامع القعسل فى تأو يل المصدر اى لاأعبد عبادتكم البنية على الشمرك وترك النظر ولاأنتم تعبدون عبادتي المبنية على البقين فأنزعتم أنكم تعبدون الهي كانذلك باطلا لان العبادة فعل مأمور به وماتفعلونه أنتم فهو منهى عند وغيرمأمور به (الوجه الخامس) أن تحمل الاولى على نفي الاعتبار الذي ذكروه والثانية على النفي العام المتناول لجميع الجهات فكانه أولاقال لاأعبد ماتعبدون رجاء انتعبدوا الله ولاأنتم تعبددون الله رجآء ان أعبد أصنامكم تمقال ولاأنا عامد صفكم لغرض من الاغراض ومقصود من المقاصد البتة بوجد من الوجوه ولاأنتم عايدون ماأعبد بوجسه من الوجوه واعتبار من الاعتبارات ومثاله من يدعو غيره الى الغلم لغرض التنع فيقول لاأطلم لغرض التنع بل لاأظلم أصلا

موسو مين قبل البعثة بعيادة الاصنام وهوعليه السلام لمربكن حيثند موسوما بعبادة الله تعالى وابثارما في أعبد على منلانالمرادهوالوصف كانه قبل ماأعبد من المعبود العظيم الشأن الذي لايقادر قدر هظمته وقيل انما مصدرية اي لاأعبد عبادتكم ولاتعبدون عبادتي وقبل الاوليان عمى الذي والاخريان مصدر يتان وقيل قوله تعالى ولاأناعا بدماعبدتم تاكيد لقوله تعالى لاأعبد ماقعبدون وقوله تعالى ولاأتتم عابدون ماأعبد ثانياتاكيد لمثله المذكور أولاوقولەتعالى( لىكم دينكم )تقر يرلقولەتعالى

لاأعبدمات بدون وقوله تعالى ولاأ ناعامدماعبدتم كاانقوله تعالى (ولى دين) تقريراقوله تعالى ولاأنتم عابدون ماأعبد والمعنى أندبتكم الذي هو الاشتراك مقصور عملي الحصول للكم لايتحاوزه الى الحصول لى أيضاكا أطعمون فيد فلاتعلقسوانه امانيكم الفسارغة فانذلكمن المحالات وان ديني الذي هو التوحيد مقصور على الجصول لى لا يتجاوز. الىالحصوللكمأيضا لانكم علقتموه بالحمال الذي هوعبادتي لا آمنكم اواستلامي المهاولان ما وعدتموه عين الاشراك وحيثكان مبنى قولهم تعبد آلهتناسنة ونعيد

الالهذا الغرض ولالسائر الاغراض (القول الثاني)وهو ان نسلم حصول التكرار وعلى هذا القول العذر عنه من ثلاثة أوجه (الاول) ان النكريريفيد التوكيد وكلما كانت الحاجة الى التاكيد أشد كان التكرير أحسن ولاموضع أحوج الى التاكيد من هذا الموضع لانأولئك الكفار رجعوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا المعنى مرارا وسكت رسول الله عن الجواب فوقع في قلو بهم اله عليه السلام قدمال الى دبنهم بعض الميل فلاجرم دعت الحاجة الى التأكيد والنكرير في هذا النبي والابطال ( الوجه الثانى ) انه كان القرآن ينزل شيأ بعد شئ وآية بعد آية جواباعايسألون فالشركون قالوا استم بعض آلهتنا حتى نوءمن بالهك فانزل الله ولاأناعا يدماعبدتم ولاأنتم عايدون ماأعبد ثم قالوا بعد مدة تعبد آلهتنا شهرا ونعبد الهك شهرا فانزل الله ولاأنا عابد ماعبدتم ولاأنتم عابدون ماأعبد ولماكان هذا الذي ذكرناه محملالم يكن التكرار على هذا الوجه مضرا البتة (الوجه الثالث) أن الكفار ذكروا تلك انكلمة مرتين تعمد آلهتنا شهرا ونعبد الهكشهرا وتعبد آلهتنا سنةونعبد الهك سنة فاتى الجواب على التكرير على وفق قولهم وهو منرب من التهكم فان من كرر الكلمة الواحدة الغرض فاسديجازي يدفع تلك الكلمة على سبيل التكرار استحفافاته واستحفارا لقوله (المسئلة الثانبة) في الآية سؤال وهو انكلة مالاتنساول من يعلم فهب أن معبودهم كان كذلك فصيح التعبرعنه بلفظما لكن معبود مجمدعليدالسلام هوأعم العالمين فكيفقال ولاأنتم عابدون ماأعبد أجابوا عنه من وجوه (أحدها) انالمراد الصفة كانه قال لاأعبد الباطل وأنتم لانعبدون الحق (وثانبها) أنمامصدرية في الجلتين كانه قال لأأعبد عبادتكم ولاتعبدون عبسادتي في المستقبل ثم قال ثانيا لاأعبد عبسادتكم ولاتعبدون عبادتي في الحال (وثالثها ) ان يكون ما بمعنى الذي وحبنتذ يصبح الكلام (ورابعها) انه لما قال أولا لاأعيد ماتعبدون حمل الثاني عليه ليتسق الكلام كفوله وجزاء سيئة سيئة مثلها (السئلة الثالثة) احتج اهل الجبريانه تعالى أخبرعنهم مرتين بقوله ولاأنتم عابدون ماأعبد والحبر الصدق عن عدم الشي بضاده وجود ذلك الشي فالتكليف بتعصيل العبادة مع وجودا لخبر الصدق بعدم العبادة تكليف بالجمع بين ُ الصَّدِينُ وَاعْلَمَ اللهِ بَقِيقُ الاَ مِهْ سَوَّالات (السَّوَّالُ الاولُ) أَلْيُسِ أَنْ ذَكُرُ الوجه الذي لَاجِلهِ تَفَجَ عبادة غيرالله كان أولى من هـذا التكرير ( الجواب ) بل قديكون التـاكيد والتكرير أولى من ذكر الحجة امالان المخاطب بليد ينتفع بالمبالغة والنكرير ولاينتفع بذكر الحجة أولاجل انمحل النزاع يكون فيغاية الظهور فالمنساظرة في مسئلة الجبر والقدر حسنة أماالقائل بالصنم فهو امامجنون يجب شده أوعاقل معاند فيجب قنله وانلم يقدر على قتله فيحب شمّسه والمبالغة في الانكار عليه كافي هذه الآية ( السؤال الثاني) ان اول السورة اشمل على التشديد وهو النداء بالحكم والنكرير وآخرها

على اللطف والتساهل وهوقوله لكم دينكم ولدين فكيف وجه الجع بين الامرين. (الجواب) كانه يقدول اني قديالغت في تحديركم عن هذا الامر القبيم وماقصرت قبه غان الم تقبلوا قولي فاتركوني سواء بسواء ( السوال الشالث ) لما كان النكرير لاجل التاكيد والمبالغة فكان منبغي ان يقول لن أعبد ماتعبدون لان هذا أبلغ ألا ترى ان أصحب الكهف لما بالغسوا قالوا ان ندعو من دونه الها ( والجواب ) المبالغة انسا بحتاج البها في موضع التهمة وقدعم كل أحد من محمد عليه السلام أنه ماكان يعبد الصنم قبل الشرع فكيف بعبده بعدظهور الشرع بخلاف أصحاب الكهف فأنه وجد منهم ذلك فيما قبل \* اما قوله تعالى ( لكم دينكم ولى دين ) فقيه مسائل ( المسئلة الاولى) قال ابن عباس لكم كفركم بالله ولى النوحيد والاخلاص له فانقبل فمل بقال انه اذن لهم في الكفر قلنا كلا فانه عليه السلام مابعث الاللسع من الكفر فكيف يأذن فيه ولكن المقصود منه احد أمور (احدها) الالمقصود منه التهديد كقوله اعلوا ماشتم (وثانيها)كانه يقول انيني مبعوث البكم لادعوكم الى الحق والمجاة فاذالم تقبلوا مني ولم تتبعوني فاتركوني ولاتدعوني الى الشرك (وثالثها) لكم دينكم فكونوا عليه انكان الملاك خيرا لكم ولى ديني لاني لأرفضه (القول الثاني) في تفسير الآية انالدين هو الحساب أي لكم حسابكم ولي حسابي ولايرجع الى كل واحد منامن عل صاحبه أثر البتة ( القول الشالث) ان يكون على تقدير حذَّف المضاف اى لكم جزاء دبنكم ولىجزاء ديني وحسبهم جزاء دينهم وبالاوعقابا كإحسبك جزاء دينك أعظيما وثوابا (القول الرابع) الدين العقوبة ولاتأخذكم بهما رأفة في دين الله يعني الحدفلكم العقوية من ربى ولى العقوبة من أصنامكم لكن أصنامكم جمادات فأنالاأخشى عقوية الاصنام وأماأنتم فيحق لكم عقلا أن تخافؤا عقو بة جبار السموات والارض ( القول الحامس) الدين العطاء فادعوالله مخلصين له الدين أى لكم دعاؤكم ومادعاء الكافرين الافي منلال وان تدعوهم لايسمعوا دعاءكم ولوسمهوا مااستجابوا أكم تمليتها تبتي على هذه الحالة فلايضرونكم بل يوم القيداءة يجدون اسانا فيكفرون بشرككم وأماً ربي فيقول ويستجبب الذين أمنواادعوني أستجبلكم أجيب دعوة الداع اذادعان (القول السادس) الدن العادة قال الشاعر

يقولالهماوقددارتوضيتي ۞ اهذا دينها أبدا وديني

معنساه لكم عادتكم الماخوذة من أسلافكم ومن الشيساطين ولى عادتى المساخوذة من الملائكة والوجى ثم يبقى كل واحد منا على عادته حتى تلقوا الشياطين والنسار وألقى الملائكة والجنة ( المسئلة الثانية ) قوله لكم دينكم يفيد الحصر ومعنساه لكم دينكم لالغيركم ولى ديني لالغيركم ولى ديني لالغيرى وهواشارة الى قوله وأن ايس للانسان الاماسعى ولاتزروا زرة وزراخرى أي أنا مأمور بالوجى والتبابع وأنتم مأمورون بالامتئسال والقبول فأنا لمسا

الهك سنة على شركة الفريقين في كالناالمبادتين كان القصر المستفادمن تقديم المستدقع سرافراد حممًا و بجوز أن يكون هذائقر رالقوله تعالى ولاا ماعا بدما عبدتم أي ولىدىني لادينكم كأهو فى قولەتعالى واكىم ماكسېتىم وقبل المعنى الى ني مبعوث اليكم لادعوكم الحالحق والنجاة فاذالم تقبلوامني ولمتنبع ويى فدعوني كفافا ولا تدعوني الى الشرك فتأمل #عن الني صلى الله عليه وسل من قرأ سورة الكافرون فكانما قرأربع القرآن وتباعدت عنه مردة الشياطين وبرئ منالشمرك وتعماني من الفرع الأكبر

فعلت ماكافت به خرجت عن عهدة التكليف وأمااصرار كم على كفركم فذلك بما لا يرجع الى منه ضرر البتة (المسئلة الثالثة) جرت عادة الناس بان عَمْلُوا بهذه الآية عند المناركة وذلك غيرجائز لانه تعمل ماأنزل القرآن ليمثل به بل ليتدبر فيه تم يعمل بموجبه والله أعلى وأحكم

# \* ( سورة النصر ثلاث آيات مدنية ) \*

# (بسمالله الرحن الرحيم) #

( أذاباء نصراقه ) في الآية اطائف (احداها) انه تعالى لماوعد محدا بالتربة العظيمة بغوله ولسوف يعطيك ربك فترضى وقوله اناأعطيناك المكوثر لاجرم كان نزداد كل بوم أمر وكانه تعالى قال بالمجسلم يضيق قلبك أاستحين لم تكن مبعوثالم أضبعك بلنصرتك بالطير الاباييل وفيأول الرسالة زدت فيعلت الطبر ملأئكة ألن يكفيكم أن عدكم ربكم بخمسة آلاف ثم الآن أزيد فأقول انى أكون ناصرا لك بذاتي اذاجاء نصرالله فهال الهي انمانتم النعمة أذافتحت لي دار مولدي ومسكني فقال والفتح فقال الهي لكن القوم اذاخرجوا فأى لذة فيذلك فقال ورأيت الناس بدخلون في دين الله أفواجا ممكانه قال هل تعلم يا محدياي سبب وجدت هذه التشر يفات الثلاثة انماو جدتها لانك قلت في السورة المتقدمة بأيها الكافرون لاأعبد مانعبدون وهذا يشتمل على أمور ثلاثة (أولها) نصرتني بلسانك فكان جزاؤه اذاجاء نصرانلة (وثانيها) قحت مكة قلبك بعسكر التوحيد فأعطيناك فتعمكة وهوالمراد من قوله والفتع (والثالث) أدخلت رعية جوارحك وأعضائك في ظاعتي وعبوديتي فاناأيضا أدخلت عبادي في طاعتك وهو المراد من قوله يدخلون في دين الله أفواجا تم الك بعد ان وجدت هذه الخلع الثلاثة فابعث الى حضرتى بثلاث أنواع من العبودية تهادوا تحابواان نصرتك فسيعوان فتحت مكه فاحد وانأسلوا فاستغفر وانماوضع فيمقايلة نصرالله تسبيحه لان التسبيح هوتنزيه الله عن مشابهم المحدثات يعنى تشاهد أنه نصرك فاباك أن تعلن أنه المانصرك لانك تستحق منه ذلك النهمر بلاعتقد كونه منزها عن أن يسمعق عليه أحد من الخلق شيأ ثم جعل في مقابلة فتحرمكه الحدلان ألنعمه لايمكن أن تقابل الابالجد ممجعل في مقابلة دخول الناس في الدين الاستغفار وهوالمراد من قوله واستغفر لذنيك وللمؤمنين والمؤمنات أي كثرة الاتبساع بمايشغل القلب يلذه الجاه والقبول فاستغفر لهذا القدر من ذنبسك واستغفر لذنبهم فانهم كلاكانوا أكثركانت ذنو بهم اكثر فكان احتياجهم الى استغفارك أكثر ( الوجه الثاني ) انه عليه السلام لما تبرأ عن الكفر وواجههم بالسوء في قوله يا يها الكافرون كانه خاف بعض القول فقلل من تلك الخشونة فقال لكم دينكم ولى دين فقيل يامحد لاتفف فانى لاأذهب بك الى النصر بل أجىء بالنصر اليك اذاجاء نصرالله نظيره زويت لى الارض يعني لاتذهب الى الارض يل تجيئ الارض اليك فانستمت المقام

\*(سورةالنصر مدنية وآيها ثلاث)\* (بسمالله الرحن الرحيم) ( اذاجاء نصراقه) أي اعانته تعالى وأردت الرحلة فثلاث لا يرتحل الاالى قاب قوسين سيمان الذى أسرى بعبده بل أزيده لى هذا فأ فضل فقراء أمنك على أغذ الهم ثم امر الاغنياء بالضحابال خذوها مطابا فأذابق الفقير من غيرمطية آسوق الجنة اليه وأزلفت الجنة للمتقين (الوجه الثالث) كانه سيحانه قاليا مجد ان الدنبا لا يصفوكدوها ولا يدوم محنها ولانسيها فرحت بالكوثر فتحمل مشقة سفاهة السفهاء حيث قالوا عبد آلهمنا حق نعبد الهك فلاتبرأ عنهم وضافي قلبه من جهتهم قال أبشر فقد جاء نصر الله فلا استبشر قال الرحبل الرحبل أماعلت أنه لا بديد الكمال من الزوال فاستغفره أيها الانسان لا تغرن من جوع الربيع فعقيبه غنى الخريف ولا تفريف أنجل بف فعقيبه غنى الخريف ولا تفريف أنها الانسان لا تغرن من جوع الربيع فعقيبه غنى الخريف ولا تفريف أنها الانسان لا تعرب من جوع الربيع فعقيبه غنى الخريف ولا تفريف فعقيبه في الخريف المناء فكذا من تم اقباله لا يبق له الاالقبر ومنه

اذاتم أمردنا نقصد \* توقع زوالا أذاقيل تم

الهى لم فعلت كذلك قال حتى لا تضع قلبك على الدنيا بل تكون أبدا على جناح الارتحال والسفر (الوجه الرابع) لماقال فآخر السورة المتقدمة لكم دينكم ولى دين فكائنه قال الهي وماجزائي فقال نصرالله فيقول وماجزاء عي حين دعاني ألى عبادة الاصنام فقال تبت يداأ بي لهب فان قبل فلربدأ بالوعد قبل الوعيد قلنا الوجوه (أحدها) لانرحته سبقت غضبه (والثاني )ليكون الجنس متصلا بالجنس فانه قال ولى دين وهوالنصر كقوله يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فأماالذين اسودت وجوههم ( وثالثها ) الوفاء بالوعد أهم في الكرم من الوفاء بالانتقام فتأمل في هذه الجانسات الحاصلة بين هذه السور مع انهذه السورة من أواخر مانزل بالمدينة وتلك السورة من أوائل مانزل بمكة ليعلم انترتيب هذه السور من الله و بأمره ( الوجه الخامس ) انفي السورة المتقدمة لم يذكر شياً من اسماء الله بلقال ما أعبد بلفظ ما كانه قال الاذكر اسم الله حق لايستخفوافتزداد عقو بتهموفي هذه السورة ذكرأعظم أساميه لانهامنزلة على الاحباب ايكون توابهم بقراءته أعظم فكانه سجانه فالاتذكر اسمى معالكافرين حتى لابهينوه واذكره مع الاولياء حتى يكرموه ( الوجه السادس ) قال النَّجُو يُون اذا منصوب بسبح والتقدير فسجع بعمدر بكافاجا انصرالله كانهسجانه يقول جعلت الوقت ظرفالماتريده وهوالنصر والفتح والظفروملات ذلك الظرف منهذه الاشياء وبعثه اليك فلاترده على فارغا بل املام من العبودية ليتحقق معنى تهادوا تحابوا فكان محدا عليد السلام قال بأي شيُّ الهلاُّ ظرف هدينك وأنافقير فيقول الله في المعنى انام تجدشياً آخر فلا أقل من تحريك اللسان بالتسبيم والجد والاستغفار فلافعل محد عليه السلام ذلك حصل معنى تهادوالاجرم حصلت الحبة فلهذاكان محمد حبيب الله (الوجد السابع) كانه تعالى يفول اذاجاءك النصمر والفتح ودخول النساس فيدينك فاشتغل أنت أبضا بالتسبيح والجد والاستغفار فاني قلت لئن شكرتم لازيدنكم فيصير اشتغا لك بهذه الطاعات سببا لمزيد درجاتك فىالدنبا والآخرة ولاتزال تكون فىالترقى حتى يصير الوعد بقولى

أناأ عطيناك الكوثر ( الوجد الشامن ) أن الاعمان انمايتم بأمرين بالني والاثبات وبالبراءة والولاية فالنني والبراءة قوله لاأعبد ماتعبدون والأثبات والولاية قوله اذاجاء نُصرالله فهذه هي الوجوء الكلية المتعلقة بهذه السورة واعلم ان في الآية أسراراوانما يمكن بيانها في معرض السوال والجواب ( السوال الاول ) ما الفرق بين النصر والفتح حتى عطف الفتح على النصر (الجواب) من وجوه (أحدها) النصر هوالاعانة على تبحصيل المطلوب والفتح هوتحصيل المطلوب الذي كان متعلقا وظاهرأن النصر كالسب المفتم فلهذابدأ بذكر النصروعطف الفتم عليه (وثانيها) يحمل أن يقال النصر كال الدين والفتح الاقبال الدنبوي الذي هؤتمام النعمة ونطيرهذه الآية قوله اليوم أكملتاكم دينكم واتمت عليكم أحمق ( واللها ) النصر هوالغلغر في الدنياعلي المني والفتم بالجنة كاقال وفتحت أبوابها وأظهر الاقوال فى النصر أنه الغلبة على قريش أوعلى جيم العرب ( السو ال الثاني ) ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أبدا منصورا بالدلائل والمعجزات فاللعني من تخصيص لفظ النصر يقتم مكة (والجواب) من وجهين (أحدهما) المرادمن هذا النصره والنصر الموافق للطبع وانماجعل لفظ النصر المطق دالاعلى هذا النصر المخصوص لانهذا النصراء غلم موقعه من قلوب أهل الدنباجيل ماقبله كالمعدوم كاأن المثاب عند دخول الجنة يتصوركانه لم يذق أهمة قط والى هذا المعنى الاشارة بقوله تعالى وزازاواحتى يقول الرسول والذين آمنوا معدمتي نصرالله (وثانسهما) لعل المراد فصيرالله في أمو والدنيا الذي حكم به لانبيائه كقوله ان أجل الله اذا ساء لابه خر (السوال الشالة) النصر لا يكون الامن الله قال تعالى وما النصر الامن عندالله في الفائدة في هذا التقييد وهوقوله نصرالله (والجواب) معناه نصر لايليق الايالله ولايليق أن يفعسله الاالله أولايليق الابحكمته ويقال هذا صنعة زيد اذاكان زيدمشهورا بأحكام الصنعة والمرادمنه تعظيم طالتلك الصنعة فكذاههنساأ ونصرائقه لانهاجابة لدعائهم مني نصرالله فيقول هذا الذي سألتموه (السوال الرابع) وصف النصر بالجيء مجاز وحقيقته اذاوقع نصرالله فاالفائدة في ترك الحقيقة وذكر المجاز (الجواب) فيله اشارات ( احداها ) أن الامو رمر بوطة باوقاتها وأنه سجاته قدر لحدوث كل حادث أسبابا معينة وأوقاتامقدرة يستحيل فيهسا التقدم والتاخر والتغير والتيدل فاذاحضر ذلك الوقت وجاء ذلك الزمان حضرمه ذلك الاثرواليه الاشارة بقوله وان منشئ الا عَنِد نَاخِرَا لَنَهُ وَمَانِيزُ لِهِ الْاِنقِدرِمُعُلُومُ (وَنَانِهِا) أَنَّ اللفظ دل على أَنَّ النصر كان كالمشتاق الى محدَصلى الله عليد وسلم وذلك لان ذلك النصركان مستعقاله يحكم الوعد فالمقتضى كان موجودا الاأن تخلف الاثركان لفقدان الشرط فكان كالثقيل المعلق فان تقله أيوجب الهؤى الأأن العسلاقة مانعة فالثقيل يكون كالمشتاق الى الهوى فكداههنا النصركان كالمشتاق الي محدصلي الله عليه وسلم (وثالثها) أن علم العدم علم لانها يقله وهو

عالم الفلمات الاان في قدرها ينبوع الجود والرحة وهو ينبوع جودالله وايجاده مم انشعبت بحارا لجود والانوار وأخذت في السيلان وسيلانها يقتضى في كل حين وصولها الى موضع ومكان معين فبحسار رحمالله ونصرته كانت آخذة في السيلان من الازل فكانه قبل يامج دقرب وصولهاالبك ومجيئهااليك فاذاجاءتك أمواج هذا البحر فأشتغل بالنسبيع والتحميد والاستففار فهذما لثلاثةهي السفينة التي لايمكن الخلاص من بحار الربوبية الابها ولهذا السبب لماركب أبولة نوح بحر الفهر والكبرياء استعان بقوله بسم الله مجراها ومرساها (السو اللاخامس) لاشك ان الذين اعانوارسول الله صلى الله عليه وسلمعلى فتعمكة هم الصحابة من المهاجرين والانصار ثم انه سمى نصرتهم لرسول اللة نصرالله فاالسبب في أن صارالفه ل الصادر عنهم مضافا الى الله (الجواب) هذا بحريتفير منه بحرسرالقضاء والقدر وذلك لان فعلهم فعلالله وتقريره أن أفعالهم مسندة الى مافى قلو بهم من الدواعي والصوارف وتلك الدواعي والصوارف أمو رحادثة فلايدلها من محدث وايس هوالعبدوالالزم التسلسل فلابد وأن يكون هوالله تعالى فيكون المبدأ الاول والمؤثر الابعد هوالله تعمالي و يكون المبدأ الاقرب هوالعبد فن هذا الاعتبسار صارت النصرة المضافة الى الصحابة بعينها مضافة الى الله تعالى فان قبل فعلى هذا التقدير الذي ذكرتم يكون فعل العبدمفرعا على فعل الله تعالى وهذا يخسالف النص لانه قال ان تنصر وا الله ينصركم فعول نصرناله مقدما على نصره لنا (والجواب) انه لاامتناع في أن يصدرعن الحق فعل فيصيرذلك سببالصدورفعل عنائم الفعل عناينساق الى فعدل آخر يصدر عنالرب فأناسباب الحوادث ومسبباتها متسلسلة على ترتيب عجبب يعجزعن ادراك كيفيته أكثرالعقول البشرية (السوال السادس) كلة اذاللمستقبل فههناك ذكر وعدامستقبلا بالنصرقال اذاجاء نصرالله فذكرذاته باسم الله ولماذكر النصر الماضي حين قال وائن جاء نصرمن ربك ليقولن فذكره بلفظ الرب فساالسبب في ذلك ( الجواب) لانه تعالى بعد وجودالفعل صار رياوقبله ماكان ربالكن كان الهما (السوال السابع) انه تعالى قال ان تنصروا الله ينصركم وان مجد اعليه السلام نصرالله حين قال يأتيها اللكافرون لاأعبد ماتعدون فكان واجبائحكم هذا الوعدأن ينصر الله فلاجرم قال اذاجاءنصرالله فهل تقول بأنهذا النصركان واجباعليه (الجواب) انماليس بواجب قديصيرواجبابالوعدواهذاقال وعدالكر عألزم من دين الغريم كيف وبجب على الوالد نصرة ولده وعلى المولى نصرة عبده بل يجب النصر على الاجنبي اذاتعين بأن كان واحدا انفاقاوانكان مشغولا بصلة نفسه تماجتمت هذه الاسباب في حقد تعمل فوعدمع الكرم وهوأرأف بعبده من الوالد بولده والمولى بعبده وهو ولى بحسب الملك و ول يحسب السلطنة وقبوم للتدبير وواحدفرد لاثانيله فوجب عليه وجوب الكرم نصرة عبدة الهذا قال إذا جاء نصر الله الما قولد تعالى (والفيح) فقيد مسائل ( المسئلة الاولى)

مغتاح الفنوح ومناطها كاأن نفسها أم القرى وامامهاجعل مجيئه عمز لة محم وسائر الفتوح وعلق به أمره عليمه السلام بالتسبيم والحد والتعبسيرعن حصول النصروالعم بالمجيء للإذان بأنهمآ متوجهان تحودعلبه السلام وأنجما على بجناح الوصول اليه عليه السلام عن قريب زوى أنهانزات قبل الفتيح وعليدالاكثروقبل فيأيام النشر بقبمني فيحجة الوداع فكلمة اذاحينئذ باعتبار أنبعض ماني حيزهاعني روأيلادخول الناس الخ غيرمنقض بعدوكان فتمح مكة اعشس مضين من شهر رمضان سنة ممان ومعالنبي عليه الصلاة والسلام عشرة آلاق من المهاجرين والانصاروطوائف العرب وأقام بهاخس عشرةلله وحين دخلها وقف على بالكامية تم قال لا اله الا الله وحدة لاشريك لهصدق وعده وتصرعبناه وهرم الاحزاب وحده تمقال

تغلعن ابن عباس ان الفتح هوفتم مكة وهوالفتح الذي يفالله فتع الفتوح روى انهالا كأنصلح الجديبية وانصرف رسول الله إصلى الله علبه وسلم اغار بعض من كان في عهد قريش على خراعة وكانوافي عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم فجاء سفيرذلك القوم وأخبر رسول اللهصلي الله عليه وسلم فعظر ذلك عليه ثم قال اماان هذا العارض ليخبرني از الضعر يجئ من الله تم قال لاصحابه انظروا فان أباسفيان يجي ويلتمس أن يجدد المهد فلتمض ساعة أنجاءالرجل ملتمسا الملك فإيجبه الرسول ولاأكابرا لصحابة فالتجأ الى فاطمة فلم ينغمه ذلك ورجع الىمكة آيسا وتجهز رسولالله صلىالله عليه وسلم المالمسير لمكة ثم بروى انسارة مولاة بعض بني هاشم أنت المدينة فقال عليه السلام لهاجئت منسلة قالت لالكن كنتم الموالى و بى حاجة فعث عليها رسول الله بنى عبدالمطلب فكشوها وحلوها وزودوها فأتاها حاطب بعشرة دنانبروا ستحملها كتابالي مكة نسخته انحلواان رسول الله يريد كم فخدوا حدركم فخرجت سارة ونزل جبريل بالخبر فبعث رسول الله صلى اللهعليه وسإعلياغليه السلام وعمارا فيجاعة وأمرهمأن يأخذوا الكتاب والافاضر بوا عنقها فلاأ دركوها جحدت وحلفت فسل على علبه السلام سيفه وقال والله ماكذبنا فاخرجته من عقيضة شمعرها واستحضر الني ساطبا وقال ماجلك عليه فقال والله ما كفرت منذا المت ولاا حببتهم منذفارقتهم لكن كنت غريبافي قريش وكل من معكمن المهاجرين لهمقرابات بمكة يحمون أهاليهم فغشيت على أهلى فاردت أن انخدعندهم بدا فقال غردعتي أسنرب عنق هذا المنافق فقال ومايدريك باعراءلالله قدأ طلع على أهل بذرفقال اعلواماشنتم فقدغفرت لكم فقاصت عينا عرثم خرج رسول الله الى أننزل بمر الظهران وقدم العباس وأبوسفيان اليدفاستأذنا فأذن لعمد خاصة ففال أبوسفيان اما أن تأذنالى والاأذهب بولدى الى المغازة فيموت جوعاوعطشا فرق قلبه فاذناله وقالله ألمهانأن تسلم وتوحد فقال أظنانه واحدواوكان ههمًا غيرالله لنصرنا فقال ألم يأن أن تعرف انى رسوله فقال انلى شكا فى ذلك فقال العباس أسلم قبل أن يقتلك عرفقال وماذا أصنع بالعربي فقال عراملاانك بين يدى رسول الله لضربت عنقك فقال ياهجداليس المولى انترك هؤلاء الاوياش وتصالح قومك وعشيرتك فسكان مكة عشيرتك واغاريك يعرضهم للشن والغارة فقال عليه السلام هو لا فصروني واعانوني وذبوا عن حريمي وأهلمكة أخرجوني وظلوني فانهم أسروا فبسوء صنيعهم وأمر العباس بان يذهب يه ويوقفه على المرصاد ليطالع العسكر فكانت الكتيبة تمرعليه فيقول منهذا فيقول العباس هو فلان من أمر إء الجند الى انجاءت الكتيبة الخضراء التي لايرى منها الا الحدق فسألءتهم فقال العباس هذا رسول الله فقال لقدأوتي ابن أخيك ملكا عظيما فقال الساس هوالنبوة فقال هيهات النبوة ثم تقدم ودخل مكة وقال ان مخدا جاء بعسكر لايطيقه أحدفصاحت هند وقالت اقتلوا هذا المبشر وأخذت يلحيته فصاح الرجل

ودفعها عن نفسه ولماسمع أبوسفيان اذان القوم للفعر وكانوا عشرة آلاف فزع لذلك فزعا شديدا وسأل العباس فاخبره بامر الصلة ودخل رسول الله مكة على واحلته ولحبته على قربوس سرجه كالساجد تواضعا وشكراثم التمس أبوسفيان الامان فقال من دخل دارأبي سفيان فهو آمن فقال ومن تسعدارى فقال ومن دخل المسجد فهوآمن فقال ومن يسع المسجد فقال من ألتي سلاحه فهوآمن ومن أغلق بابه فهو آمن مجوقف رسولالله صلى الله عليه وسلم على ماب المسجد وقال لااله الاالله وحده صدق وعده ونصر عبده وهزم الاحزاب وحده ثم قال يأهل! مكة ما ترون اني فاعل بكم فقالوا خيرا أخ كريم وابن أخكر بم فقال اذهبوا فأنتم الطلقا فاعتفهم فلذلك سمى أهل مكة الطلفا ومن ذلك كانعلى عليدااسلام يقول لمعاوية أني يستوى المولى والمعنق يعني اعتقناكم حين مكننا اللهمن رقابكم ولم يقل اذهبوا فأنتم معتقون بلقال الطلقاء لانالمعتق لايجوز أن يرد الى الرق والمطلقة يجوزأن تساد الىرق النكاح وكانوابعد على الكفرفكان يجؤز أن يخونوا فيستباح رقهم مرة أخرى ولان الطلاق يخص النسوان وقد القوا السلاح وأخذوا المساكن كالنسوان ولانالمعتق يخلى سبيله يذهب حيثشاء والمطلقة تجلس في البيت للعدة وهم أمروا بالجلوس يمكة كالنسدوان تمان القوم بابعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على الاسلام فصاروا يدخلون في دين الله أفواجا روى انه عليه السلام صلى تمان ركمات أربعة صلاة الضحى وأربعة أخرى شكرالله نافلة فهذا هو قصة فتمحمكة والمشهور عندالمفسرين ان المراد من الفتح في هذه السورة هوفت عمكة وممايدل على ان المرادبالغنع فتع مكذ انه تعالى ذكره مقرونا بالنصر وقدكان يجد النصر دون الفتع كبدر والفتح دون النصر كاجلاء بني النصير فانه فتح البلدلكن لمياخذ القوم امايوم فتحمكة اجمع له الامران النصر والفيمع وصار الحلق له كالارقاء حتى اعتقهم (القول الثاني) أن المراد فتح خيبروكان ذلك على يد على عليه السلام والقصة مشهورة روى أنه استصحب خالد ن الوليدوكان يساميه في الشجاعة فلانصب السلم قال لخالد أتتقدم قال لافلاتقدم على عليه السلام سأله كم صعدت فقال لاأدرى اشدة الخوف وروى انه قال لعلى عليه السلام الاتصارعني فقال ألست صرعتك فقال نع لكن ذالكقبل اسلامي ولعل عليا عليه السلام اناامتنع عن مصارعته ليقع صيته في الاسلام انه رجل عتم عنه على أوكان على بقول صبرعتك حين كنت كأفراأ ماالا نوأنت مسلم فلا يحسن أن أصرعك (القول الثالث)انه فتبع الطائف وقصنه طويلة (والقول الرابع) المراد النصر على الكفاروفيم بلادالشرك على الاطلاق وهوقول أبي مسلم ( والقول الخامس) أراد بالفتح مافتح الله عليه من العلوم ومنه قوله وقل رب زدى علالكن حصول العلم لابد وأن يكون مسبوقا بانشهراح الصدر وصفاء القلب وذلك هو المراد منقوله اذاجاء نصيرالله ويمكن أت يكونالمراد ينصرالله اعانته على الطاعات والخيرات والفتح هو انفتاح عالم المعقولات

وكانواله فياوالدلك سمي أهل مكة الطلقاء ثم بايعوه على الاسلام مم خرج الى هوازن (ورأيت الناس)أى أبصرتهمأو علنهم (يدخلون في دينالله)أى مله الاسلام الىلادىن بضا**ف**اليە تعالى غيرها والجلةعلى الاول حال من الناس وعلى الثاني مفعول ثان رأبت و قوله تعسالي (أفواجا) حال من فأعل يدخلون أي يدخلون فيه جاعات كشفة كاهل مكةوالطائف والين وهوازن وسائر قبائل العرب وكانوا قبل ذلك يدخلون فيسدواحدا واحداوانينائنينروي انه عليه السلام لماقتم مكة أقبلت العرب بعضهاعلى بعض فقالوا اذاظفر بأهلالحرمفلن بقاومدأ حدوقد كانالله تعالى أسارهم من أضحاب الغيلومن كلمن أرادهم فكانوا يدخلون فيدين الاسلام أفواجامن غير قتال و قری<sup>ء قت</sup>م الله والنصروقرئ يدخلون على البناء للفعول

وَالروحانيات ( المسئلة الثانية ) اذا جلنا الفتح على فتح مكة فلاناس في وقت نزول هذه السورة قولان ( أحدهما ) ان فتم مكة كان سنة تمان ونزلت هذه السورة سنة عشروروي انه عاش أبعد نزول هذه السورة سبعين يوما ولذلك سميت سورة التوديع ( والقول الثاني ) ان هذه السورة نزلت قبل فتح مكة وهو وعد لرسول الله أن ينصره على أهل مكة وأن يفتحهاعليه ونظيره قوله تعالى ان الذي فرض عليك الفرآن لرادك الي معاد وقوله اذاجاء نصرالله والغتم يقتضي الاستقبال أذلايقال فيما وقع اذاجاء واذا وقع واذا صمخ هذا القول صارت هذه الآية من جلة المعجزات من حيث انه خبر وجد مخبره بعد حين مطابقا له والاخسار عن الغيب معجز فان قبل لم ذكر النصر مضافا الى الله تعالى وذكر الفتح بالالف واللام ( الجواب ) الالف واللام للمهود السابق فينصرف الى فتح مكة \* قوله تعالى ( ورأيت الناس يد حلون في دين الله أفواجا ) فيه مسائل ( المسئلة الأولى ) ورأيت يحتمل أن يكون معناه الصرت وأن يكون معناه علت فان كان معناه أبصرت بدخلون في على النصب على الحال والتقدير ورأيت الناس حال دخولهم في دين الله أفواجاوان كانمعناه علتكان يدخلون فيدين الله مفعولا نائبا لعلت والتقدر علت الناس داخلين في دين الله ( المسئلة الثانية ) ظاهر افظ الناس للعموم فيقتضي أن يكون كل الناس كانوا قدد خلوافي الوجود مع ان الامر ما كان كذلك ( الجواب )من وجهين (الاول) انالقصودمن الانسانية والعقل اغاه والدين والطاعة على ماقال وماخلفت الجنوالانس الالبعبدون فن أعرض عن الدين الحق و بقي على الكفر فكانه ليس بانسان وهذا المعنى هوالمراد من قوله أوائك كألانعام بلهم أضل وقال آمنسوا كا آمن الساس وسئل الحسن بنعلى عليه السلام منالناس فقال بحن الناس وأشباعنا أشباه الناس وأعداؤنا النستاس فقبله على عليه السلام بين عينيه وقال الله أعلم حبث يجعل رسالته فان قيل انهم انماد خلوا في الاسلام بعدمدة طو يلة وتقصير كثير فكيف استحقوا هذا المدح العظيم قلناهذا فيماشارة الى سعة رحمة الله فان العبد بعدان أتى بالكفر والمعصية طول عره فاذا الى بالايمان في آخر عره يقبل ايمانه و يمدحه هذا المدح العظيم ويروى ان الملائكة يقولون الله هذا الانسان اتبت وان كنت قدأ ببت و يروى انه عليه السلام قال لالله أفرح بنو به أحدكم من الضال الواجد والظمأت الوارد والمعنى كان الرب تعالى يقول ربيته سبعين سنة فانمات على كفره فلابدوان ابعثه الى النار فعينثذ يضبع أحساني اليه فيسبعين سنة فكلما كانت مدة الكفر والعصيان أكثركانت التو يةعنهسا أشدقبولا ( الوجه الثاني) في الجواب روى ان المراد بالناس أهل اليمن قال أ يوهر برة لمانزلت هذه السؤرة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الله أكبر جاء نصر الله والفتح وجاء أهل البين قوم رفيقة قلو بهم الايمان يمان والفقه يمسان والحكمة يمانية وقال أجد يَفْسَ زِبِكُم من قبل البين ( المسئلة الثالثة ) قال جهور الفقهاء وكثيرمن المنكلمين ان

اعان القلد صحيح واحتجوا بهذه الآية قالوا انه تعالى حكم بصحة اعان أوالك الافواج وجعله منأعظم المنن على محمد ولولم يكن أيمانهم صحيحا لمآذكره في هذاالمعرض مماانا نعل قطعا أنهم ماكانوا يعرفون حدوث الاجساد بالدليل والاثبات كونه تعالى منزها عن الجسمية والمكان والحبر ولاائبات كونه تعالى فالما يجميع المعلومات التي لانهاية لها ولااثبات قبام المعجز النام على يدمجد صلى الله عليه وسلم ولااثبات أن قيام المعجز كيف يدل على الصدق والعلم بأن أولئك الاعراب ما كانوا عللين بهذه الدقائق ضروري فعلنا اناعان المقلد صحيح ولايقال انهم كانوا علين بأصول دلائل هذه المسائل لان أصول هذه الدلائل ظاهرة بلانما كانواجاهلين بالتفاصيل الاانهايس من شرط كون الانسان مستدلا كونه عللا بهذه التفاصيل لانا تقول أن الدليل لايقيل الزيادة والنقصان فأن الدليل اذاكان مثلامر كبامن عشرمقدمات فنعلقسعة منهاوكان في المقدمة العاشرة مقلدا كأن في النتيجة مقلدا لا محالة لان فرع التقليد أولى أن يكون تقليدا وان كان عالما بجيموع نلك المقدمات العشرة استحال كون هيره أعرف منه بدلات الدلبل لان ملك الزيادة انكانت جرأ معتبرا في دلالة هذا الدايل لم تكن المقدمات العشرة الاولى تعلم الدليل فأنه لامد معهسا من هذه المقدمة الزائدة وقدكنا فرصننا تلك العشس كأفية وأن لم تبكن الزيادة معتبرة في دلالة ذلك الدليل كان ذلك أمر ا منفصلاعن ذلك الدليل غيرمعتبر ف كونه دليلاعلى ذلك المدلول فثبت ان العلم يكون الدليل دليلا لايقبل الزيادة والنقصات هَاما أَن يِقَالَ أَنْ أُولِنُكَ الْأَعْرَابِكَانُوا عَلَيْنَ بِجَمِيعِ مَقْدَمَاتَ دَلاَئُلُ هِذَهِ المسائل بحيث ماشد عنهم من الما المقدمات واحدة وذلك مكابرة أوما كانوا كذلك فعيند ثبت انهم كأنوا مقلدين وبمايؤ كدماذ كرنا ماروى عن الحسن انه قال لما فتح رسول اللهمكة أقبلت العرب بعضهاعلى بعض فقالوا اذاظفر بأهل الحرم وجبأن يكون على الحق وقدكان الله أجارهم من أصحاب الفيل وكل من أرادهم بسوء ثم أخذوا يدخلون في الاسسلام أفواجا من غيرقنال هذا مارواه الحسن ومعلوم أن الاسسندلال بإنه لماظفر بأهل مكة وجب أن يكون على الحق ليس يجيد فعلمنا انهم ماكانوا مستدلين بل مقادين ( المسئلة الرابعة) دين الله هو الاسلام لقوله تعالى النالدين عندالله الاسلام ولقوله ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وللدين اسماء أخرى منها الايمان قال الله تعالى فأخرجنامن كان فيهامن المؤمنين فاوجدنا فيهاغير بيت من المسلين ومنهاالصراط قال ثعالى صراط اللهالذي له مافي السموات ومافي الارض ومنها كلة الله ومنها النورليط فوانورالله ومنها الهدى لقؤله يهدى بعمن يشاء ومنها العروة فقداستمسك بالعروة الوثق ومنها الخبل واعتصموا يحبل الله ومنهأ سبغة الله وفطرة الله وانماقال في دين الله ولم يقل في دين الرب ولاسًا أبر الاسماء لوجهين ( الاول ) ان هذا الاسم أعظمالاسمساء لدلالته على الذات والصفات فكانه يقول هذا الدين انابهكن له خصله سوى انه دَين الله فأنه يكون واجب

( فسيم عمدر بك ) فقل سحان الله حامداله أوفتعب لتسيرا لله تعالى مالم يخطر بالأحدمن ان يغلب احد على اهل حرمه المحترم واجده على جبل صنعدهدا على الرواية الاولى ظاهر وأماعلى الثالبية فلعله عليه السلام أمريان يداوم على ذلك استعظاما لتعمد لاباحداث التعجب لماذكر فأنه انداناس حالة القيم اوفاذكر مسجاحامدآ ز بادة في عبادته والثناء عليدلز بادة انعامه عليك أوفصلله حامداعلي نعمه روى الهلافتحماب الكعبسة صلى صلاة العنصي ثمان ركعات أو فتزهد عما

القبول (والثاني) لوقال دين الرب لكان يشعر ذلك بان هذا الدين اعا يجب عليك قبوله لانه رياك وأحسن البك وحينت تكون طاعتك له معلاة بطلب النفسع فلايكون الاخلاص حاصلا فكانه يقول اخلص الحدمة بمجرد انى الهلالنفع يعود اليك ( المسئلة الخامسة ) الفوج الجماعة الكثيرة كانت تدخل فيه القبيلة باسرها بعد ما كانوا يدخلون فيه واحدا واحدا واثنين اثنين وعنجابر بن عبدالله انه بكي ذات يوم فقيل له مايبكيك فقال سمعت رســولالله صلى الله عليه وســلم يقول دخل الناس في دين الله أذواجا وسيمخرجون منسه أفواجا نعوذ بالله من السلب بعدد العطداء ﷺ قوله ثمالي ( فسبم بحمدر بك واستغفره انه كان توايا) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) انه تعالى أمر، بالتسبيح ثم بالحد ثم بالاستغفار ولهذا الترتيب فوائد ( الفائدة الاولى ) اعلم أن تأخير النصر سنين معان محدا كأن على الحق عاينقل على القلب و يقع في القلب انهاذا كنت على الحق فلإلاتنصرني ولمسلطت هؤلاء الكفرة على فلاجل الاعتذارعن هذاالخاطر أمر بالتسبيح أماعلي قولنا فالمرادمن هذا التنزيه انك منزه عن أن يستحق أحد عليك شيئا بلكل ماتفعله فاعاتفه لا محكم المشئة الالهية فلك أن تفعل ماتشاء كاتشاء ففائدة التسبيح تنزيه الله عن أن يستحق عليه أحد ششاو أماعل قول المعنز الذففا تدة النز مهو أنبعلم العبدأن ذلك التأخير كان يسبب الحكمة والمصلحة لايسبب المخل وترجيم الباطل على ألحق تماذا فرغ العبد عن تنزيه الله عالاينبغي فعينتذيشتفل بحمده على ماأعطى من الاحسان والبرتم حينتُذ يشتغل بالاستغفار لذنوب نفسه (الوجه الثاني) أن السائر ن طريقين فنهم منقال مارأيت شيئا الاو رأيت الله بعده ومنهم منقال مارأيت شيئا الاورأيتالله قبله ولاشك انهذا الطريق أكل أماعسب المعالم الحكمية فلان التزول من المؤثر الى الاثر أجل مرتبة من الصعود من الاثر الى ألو ثر وأما يحسب افكار أربابال ياصات فلان ينبوع النوروهوواجب الوجود وينبوع الظلمة بمكن الوجود فالاستغراق فيالاول يكون أشرف لامحالة ولان الاستدلال بالاصل على التبع يكون أقسوى من الاستدلال بالتبغ على الاصل واذا ثبت هذا فنقول الآية دالة على هذه الطريقة التيهي أشرف الطريقين وذلك لانه قدم الاشتغال بالخالق على الاشتغال بالنفس فذكر أولا من الخالق أمرين (أحدهما) التسبيح ( والثابي ) التحميد ثم ذكر في المرتبة الثالثة الاستغفار وهومالة عزوجة من الالتفات الى الحالق والى الحلق واعل أنصفات الحق محصورة في السلب والايجاب والنني والاثبات والسلوب مقدمة على الايجابات فالتسبيم اشارة الى التعرض للصفات السلبية التي لواجب الوجوذ وهي صفات الجلال والمجميد أشارة الى الصفات الشوتية له وهي صفات الاكرام والذلك فان القرآن مدل على تقذم الجلال على الأكرام ولماأشار الى هذين التوعين من الاسستغفار بمغرفة واجب الوجود نزل مندالي الاستغفار لان الاستغفار فيهروية قصورالتفسوفيه

روية جودالحق وفيمطلب لماهوالاصلح والاكمل للنفس ومن المعلوم أن بقدر اشتفال العبد بمطالعة غبرالله ببق محروما عن مطالعة حضرة جلال الله فلهذه الدقيقة أخرنذكر الاستفقار عن التسييم والتحميد ( الوجه الثالث) انهارشاد البشرالي التشبه باللكية وذلك لانأعلى كل نوع أسفل متصل باسفل النوع الاعلى ولهذا قيل آخر مراتب الانسانية أول مراتب الملكية ثم الملائكة ذكروا في أنفسهم ونين نسبح بحمدك ونقدس لك فقوله ههنافسج بحمدر بكاشارة الى التشبه بالملائكة في قولهم وعن نسبح محمدك وقوله ههنا واستغفره اشارة الىقوله تعالى وتقدسالك لانهم فسروا قوله ونقدس لك أي تجعل أنفستا مقدسة لاجل رصاك والاستغفار يرجع معناه أيضا الى تقديس النفس ويحمل أن يكون الراد انهم دعوا لانفسهم انهم سعوا بحمدي ورأوا ذلكمن أنفسهم وأماانت فسبح بحمدي واستغفر من أنترى تلك الطاعة من نفسك بل يجب أن تراها من توفيق واحساني و يحمل أن يقال الملائكة كاقالوا في حق أنفسهم وتعن نسبح بحمدك ونقدس لك قالالله فيحقهم ويستغفرون للذين أمنوا فأنت ياهمد استغفر للذين جاؤا أفواجا كالملائكة يستغفرون للذين آمنوا ويقولون زينا فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك (الوجدال ابع) التسبيح هوالتطهير فيحتمل أن يكون المراد طهرالكعبة من الاصنام وكسرها تمقال بحمد رك أي بنبغي أن يكون اقدامك على ذلك التطهير بواسطة الاستغفار يحمد ربك وأعانته وتفويته ثم اذافعلت ذلك فلاينبغي أنترى نفسك آتيا بالطاعة اللائقة به بل يجب أن ترى نفسك في هذه الحالة مقصرة فاطلب الاستغفار عن تقصيرك في طاعته ( والوجه الخامس ) كانه تعالى يقول بالحمد اماأن تكون معصوما أولم تكن معصوما فانكنت معصوما فاشتغل بالتسبيح والتحميد وانالم تكن معصوما فاشستغل بالاستغفار فتكون الآية كالتنبيه على انه لآفراغ عن التكليف في العبودية كاقال واعبد ربات حتى أتيك اليقين ( المسئلة الثانية ) في المراد من التسبيح وجهان (الاول) الهذكر الله بالتنزيه سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه فقال تنزيه الله عن كل سوء وأصله من سمع قان السابح يسبح في الماء كالطبر في الهواء ويضبط تفسه منأن يرسب فيه فيهاك أويتلوث من مقر المآء ومجراه والتشديد للتبعيد لانك تسجه أى تبعده عالا بجوز عليه وانماحسن استعماله في تبزيه الله عالا بجوزعليه منصفات الذان والفعل نغيا واثباتا لانالسمكة كالنها لاتقبل النجاسة فكذا الحق سجانه لا يغبل مالا ينبغي البتة فاللفظ يفيد التنزيه في الذات والصفات والافعال ( والقول الثانى) النالمراد بالنسبيح الصلاة لانهذا اللفظ واردني الفرآن بعني الصلاة قال تعالى فسيحان الله حين تمسون وحين تصبحون وقال فسبع بحمدر بك فبل طلوع الشمس والذى يو كده ان هذه الشورة من آخر مانزل وكان عليه السلام في آخر مرسه يقول الصلاة وماملكت أيمانكم جمل يلجلجها فيصدره ومايفيض بها لسانه ثم قال بعضهم عنى به

يقوله الطلة حامداله على ان صدق وعده أوفان على الله تعالى بصفات الجلال عامداله على صفات الاكرام (واستغفره) هضما انفسك واستقصارا لعملك واستعظاما لحقوق الله تعالى واستدراكا لمافرط منكم**ن** ترك الاولىءن عائشة رضي الله عنها انه كان علمه الصلاة والسلام دكمتر قبل موته ان مول سيحانك اللهم ومحمدك استغفرك وأتوب البك وعنه عليد السلام اني لاستغفرفي اليوم واليلة مائة مرة وروى انها اقرأها النبي عليه الصلاة والسلام علىأصحابه

صلإةالشكرصلاها يوم الفتح تمان ركعات وقال آخرون هي صلاة الضحي وقال آخرون

صلى ممان ركعات أربعة الشكروأربعة الضمى وتسمية الصلاة بالتسبيح لماانها لاتنفك عنه وفيه تنبيه على انه يجب تنزيه صلاتك عن أنواع النقائص في الاقوال والافعال واحتبج أصحاب القول الاول بالاخبار الكثيرة الواردة في ذلك روت عانشة كان رسول اللهصلي الله عليه وسلم بعد نزول هذه السورة يكثرأن يقول سيحانك اللهم و بحمدك أستغفرك وأتوب اليك وهالت أيضا كان الرسول يفول كثيرا في ركوعه سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفرلى وعنهاأ يضاكان نبي الله في آخر أمر ، لايقوم ولايقعد ولايذهب ولايجي الاقال سبحانالله و بحمده فقلت بارسسول الله انك تكثر من قول سبحان الله و بحمد وقال انى أمرت بها وقرأ اذاجاء نصر الله وعن ابن مسعود لمانزات هذه السورة كان عليه السلام بكترأن يقول سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفرلى انك أنت التواب الغفور وروى أنه قال اني لاستغفرالله كل يوم مائة مرة (المسئلة الثالثة) الآية تدل على فضل النسييح والتحميد حبث جعل كافيافي أداء ماوجب عليه من شكر نعمة النصر والفتح ولملايكون كذلك وقوله الصومل منأعظم الفضائل للصوم فأنه اضافه الى ذاته تمانه جعل صدف الصلاة مساويا للصوم في هذا التشريف وأن المساجداله فهذا يدل على ان الصلاة أفضل من الصوم بكثير ثم ان الصلاة صدف للاذكار واذلك قال واذكرالله أكبر وكيف لايكون كذلك والثناء عليه ممامدحه معلوم عقلا وشرعا أماكيفية الصلاة فلاسبيل اليها الابالشرع ولذلك جعلت الصلاة كالمرصعة من التسبيح والتكبير غان قبل عدم وجوب التسبيحات يقنضي انهاأ قل درجة من سائر أعال الصلاة قلنا الجواب عنه من وجوه (أحدها) أن سائر أفعال الصلاة ممالاعبل القلب اليد فاحتج فيها إلى الايجاب أما التسبيح والتهليل فالعقل داع اليه والروح عا شــق عليه فاكتنى بالحب الطبيعي ولذلك قال والذين آمنوا اشد حبالله (وثانيها) ان قوله فسبح أمر والامر المطلق للوجوب عند الفقهاء ومنقال الامر المطلق للندب قال آنه ههنآ للوجوب نقرينة آنه تحطف عليه الاستغفار والاستغفار واجب ومنحق العطف التشريك بينالمعطوف والمعطوف عليه (وثالثها) انها لووجبت لكان العقاب الحاصل بتركهاأعظم اظهارا لمزيد تعظيمهافترك الايجاب خوفامن هذا المحذور (المسئلة الرابعة ) أماالحمد فقدتقدم تفسيره وأماتفسير قوله فسبح بحمد ربك فذكروا فيدوجوها ( احدها) قال صاحب الكشاف أي قل سيحان الله والجدلله متعيبا مااراك من عجيب انعامه أي اجم مينمها تقول شر بت الماء باللين اذاجعت بينهم اخلطا وشر با (وثانيها) انك اذا حدت الله فقد سجته لان التسبيح داخل في الجد لان الثناء عليه والشكر له لابد وأن يتضمى تنزيهد

عن النقسائص لانه لابكون مستحقسا الثناء الااذا كان منزها عن النقص ولذلك جعل

مفتاح القرآن بالجديلة وعندفتم مكة قال الجديلة الذي نصر عبده ولم يفتنع كلامة

استبشهرواو بكي العباس فقال عليه السلام مابكيك ماعم فقسال نويت اليك نفسك قال عليم السلامانهما لكما تقول فل يرعليه السلام بعد ذلك ضاحكا مستبشرا وقيل انابنعباسهوالذي مًا ل ذلك فقال عليه السلام لقدأوتي هذا الغلام علماكشيرا ولعل ذلك للدلالة على تمام امر الدعوة وتكامل امر الدين كقوله تعالى البوم أكملت لكم دینکم ور وی انها لما تزات خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال اتعبداخيرهالله تعالى بين الدنيا و بين لفائه فأختار لفاء الله تما لی فعلم ابو بکر

بالتسبيح فقوله فسبح بحمد ربك معناه سجه بواسطة أن تحمده أى سجد وذا الطريق ( وثالثها ) ان يكون حالا ومعناه سبح حامدا كقولك اخرج بسلاحك أي منسكما (ورابعها) يجوز ان يكون معناه سبح مقدرا ان تعمد بعدالتسبيح كانه يقول لايتأتى ال الجمرلفظا فاجعهمانية كاأنك ومالكم تنوى الصلاة مقدرا التنجر بعدها فيحتمملك الثوايان في تلك السماعة كذاههمنا (وخامسها) أن تكون هذه الباء هي التي في قولك فعلت هذا بفضل الله أي سجه بحمد الله وارشاده وانعامه لا بحمد غيره و فطيره في حديث الافك قول عائشة محمدالله لا محمدك والمعنى فسمحه محمده فاته الذي هداك دون غيره ولذلك روى انه عليه السلام كان يقول الجدالله على الجدالله (وسادسها) روى السذى يحمد ربك أى بامر ربك (وسابعها) ال تكون الباء صلة زائدة و يكون التقدير سبح حمد ر مك تم فيه احتمالات (أحدها) اختراه أطهر المحامد وازكاها (والثاني) طهر محامد ر بك عن الرياء والسمعة والنوسل بذكرها الى الاغراض الدنيوية الفاسدة (والثالث) طهرمحامذ ربك عن ان تقول جثت بها كايليق به واليه الاشارة بقوله وماقدرواالله حققدره (وثامنها) أي ائت بالتسبيح بدلا عن الحد الواجب عليك وذلك لان الحد انما يجب فى مقابلة النع ونعم الله علينا غير متناهبة فعمدها لايكون في وسع البشر ولذلك قال وانتعدوا نعمة اللهلانحصوها فكانه تعالى يقول أنتعاجر عن الحدقات بالتسبيع والنبزيه بدلاعن الحد (وتاسعها) فيداشارة الى ان التسبيح والحد أمر إن لايجوز تأخر أحدهما عن الثاني ولايتصور أيضا ان بوتي بهما معا فنظيره من ثبت له حق الشفعة وحق الرد بالعيب وجب أن يقول اخترت الشمعمة بردى ذلك المبيع كذا قال فسجع بحد ربك ليقعا معا فيصمر حامدا مسجما فيوقت واحدمعا (وعاشرها) ان يكون الرادسبيح قلبك أى طهر قلبك بواسطة مطالعة حد ربك فانك اذارأ يت ان الكل من الله فقد طهرت قلبك عن الالتفات الى نفسك وسعيك وجهدك فقوله فسجع اشاره الى نفي ماسوى الله تعالى وقو له بحمد ربك اشارة الى روية كل الاشباء من الله تعالى (المسئلة الخامسة) في قوله واستغفره وجوء (أحدها) لعله عليه السلام كان يمني ان ينتقم بمن آذاه و يسأل الله ان ينصره فلاسم اذاجاء نصرالله استبشرلكن اوقرن بهذه البشارة شرطان لاينتهم لتنفصت عليه تلك البشارة فذكر لفظ الناس وانهم يدخلون فيدين الله وأحره بان يستغفر للداخلين لكن من المعلوم ان الاستغفار لمن لاذنبله لايحسن فعلم النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الطريق انه تعالى ندبه الى العقو وترلثا لانتقام لانه لماأمر وبان يطلب الهمالمغفرة فكيف يحسن منه ان يشنغل بالانتقام منهم ثمختم بلفظ التواب كأنه يقول انقبول التوية حرفته فكل منطلب منه التوبة أعطساه كمأان البيساع حرفته نيغ الامتعة التي عنده فكل من طلب مند شبأ من ثلك الامتعة باعد منه سواء كان المشترى عدوا أووليا فكذا الربسجانه يقبل النوبة سواء كان التائب مكياأومدنيا مانه عليه

رمني الله عند فقسال فديناك بانفسنا وآبائنا واولادنا وعنه عليه السلام انه دعا فاطمة رضى الله عنها فقال بالذناء انه نعمت إلى تفسمي فبكت فقسال لاتبكي فالمكأولاهلي لحوقایی وعن این مسعود رمني الله عند انهذه السورة تسمى سو رة التو ديع وقبل هو أمر بالاسستغفار لامتد (انه كان توال) منذخلق الكلفين أي مبالغا في قبول تو ستهيم فلمكن كل نائب مستغفر متوقعا القبول \* عن الني صلى الله عليه وسلمن قرأ سدورة النصر أعطى من الاجركن شهدمغ هجد يوم فسم مكة

السلام امتثل امر الرب تعسالي فين قالواله أخ كريم وابن أخ كريم قال لهم لاتثريب عَلْكُمُ البُومِ يَعْفُراللَّهُ لِكُمْ أَي أَمْرِينِ انْ أَسْتَغَفِّر لِكُمْ فَلَا مِعُورُ أَنْ يُردني ( وثانيها ) ان قوله وآستغفره اما انيكون المراد واسستغفرالله لنفسك أولامتك فان كان المراد هوالاول فهو يتفرع على انه هل صدرت عنه معصية أم لافن قال صدرت المعصية عنه ذكر في فألدة الاستغفار وجوها ( احدها ) انهلايمتنع أن تبكون كثرة الاستغفار منسه تؤثر فيجمل ذنبه صغيرة ( وثانبها ) لزمة الاستغفار لينجوعن ذنب الاسترار ( وثالثها ) لزمه الاستغفار ليصيرا لاستغفار جابراللذنب الصغير فلاينتقص من ثوابه شي أصلاو أمامن قال ماصدرت المعصية عنه فذكر هذا الاستغفاروجوها (أحدها) اناستغفار النبيجار مجرى التسبيم وذلك لانه وصف الله بانه غفار ( وثانيها ) تسده الله بذلك ليقتدى به غيره اذلايأمن كل مكلف عن تقصير يقع منه في عبادته وفيه تنبيه على انه مع شدة اجتهاد. وعصمته ماكان يستغنى عن الاستغفار فكيف من دونه (وثالثها) ان الاستغفار كان عن وله الافضل ( ورابعها ) ان الاستغفار كان بسبب ان كل طاعة أتى بها السبد فاذا فأبلها باحسان الربوجدها قاسرة عن الوفاء بإداء شكرتلك النعمة فلستغفر الله لاجل ذلك (وشامسها) الاستغفار بسبب التقصير الواقع في السلوك لان السائر الي الله اذا وصلالى مقامق العبودية مم تجاوزهنه فبعد تجاوزه عنه يرى ذلك المقام قاصرافيستغفر الاستغفار غيرمتناهية اماالاحتمال الثاني وهوان بكون المراد واستغفر لذنب أمتك فهؤأيضاظاهرلانه تعالىأمره بالاستغفارلذنبأمته فيقوله واستغفر لذنبك وللوممنين والمؤمنات فههنالما كثرت الامة صارذنك الاستغفار أوجب وأهم وهكذا اذاقلنا المراد ههنا ان يستغفر انفسه ولامته (المسئلة السادسة) في الآية اشكال وهوان التوية مقدمة على جيم الطاعات ممالحد مقدم على التسبيح لان الحد يكون بسبب الانعام والانعام كايصدر عن المنزه فقديصدر عن غيره فكان ينبغي ان يعم الابتداء بالاستغفار تم بعده بذكرالحمد ثم بعده بذكر النسبيع فاالسبب في انصار مذكوراعلي المكس من هذا الترتيب وجوابه من وجوه (أولها) لعله ابتدأ بالاشرف فالاشرف نازلا آلى الاخس فالاخس تنبيها على ان النزول من الخالق الى الخالق أشرف من الصعود من أنخلق الى الخالق (وثمانيها) فيد تنبيد على ان التسليم والجد الصادر عن العبد اذاصار مقابلا بجلال الله وعزته صارعين الذنب فوجب الاستغفارمنه (وثالثها) التسبيح والحد الأشارة الى التعظيم لامراقه والاستغفار اشارة الى الشفقة على خلق الله والاول كالصلاة والثاني كالزكاة وكالنالصلاة مقدمة على الزكاة فكذاههنا (المسئلة السابعة) الآية تدل على انه عليد الصلاة والسلام كان بجب عليه الاعلان بالتسبيح والاستغفار وذلك من وجوه (أحدها) انه عليه الصلاة والسلام كان مأمؤرا بابلاغ السورة الى كل الامة

حتى بيق نقل القرآن متواترا وحتى نعلم انه أحسن القيام بتبليسغ الوحى فوجب عليه الاتيان بالتسبيع والاستغفار على وجد الأظهار أيحصل هذا الغرض (وثانيها) انه من جلة المقاصد أنيصير الرسول قدوة الامة حتى يفعلوا عندالنعمة والمحنة مافعله الرسولمن تجديد الشكر والحد عندتجديد النعمة (وثالثها) انالاغلب في الشاهدأن يأتي بالحد في النداء الامر فامر الله رسوله بالحدوالاستغفار دائماوفي كلحين وآوان ليقع الفرق ييند وبين غسيره تمقال واستغفره حين نعيت نفسداليد ليفعل الامة عنداقتراب اجالهم مثل ذلك ( المسئلة الثامنة ) في الآية سؤالات (أحدها ) وهوأنه قال انه كان تواباعلى الماضي وحاجتنا الى قبوله في المستقبل ( وثانبهما ) هلا قال غفارا كاقاله في سورة نوح (وثالثها) انه قال نصرالله وقال في دين الله فيلم لم يقل بحمد الله بل قال بحمد ريك ( والجواب ) غن الاول من وجوه ( أحدها ) ان هذا أباغ كانه يقول ألست أثنيت عليكم بانكم خير أمة أخرجت للناس تممنكان دونكم كنت أقبل تو بتهم كاليهود فانهم بعدظهور المعرزات العظيمة وفلق المحرونتق الجبل ونزول المن والسلوى عصوا ربهم وأتوا بالقبائح فلاتابوا قبلت تو بتهم فاذا كنت قابلا للندو بة بمن دونكم أفلا أفبلها منكم (وثانيها )منذ كثيركنت شرعت في فبول تو بة العصاة والشروع مازم على قول النعمان فكيف في كرم الرحن ( وثالثها ) كنت توايا قبل ان آمر كم بالاستغفار أفلا أقبسل وقد أمرتكم بالاستغفار (ورابعها) كانه اشارة الى تخفيف جناتهم أي استم باول من جني وتاب بلهو حرفتي والجناية مصيبة الجاني والمصيبة اذاعت خفت (وخامسها) كأنه نظير مانقال

لقدأ حسن الله فيمامضي \* كذلك بحسن فيما بقي

(والجواب) عن السؤال الثانى من وجوه (أحدها) لعله خص هذه الامة بزيادة شرف لانه لايقال في صفات العبد غفار و يقال تواب اذا كان آنيا بالنسو بة فيقول تعمالى كنت لى سميا من أول الامر أنت مو من وأنا مو من وأن كان المعنى مختلفا فتبحق تصبر سميالى في آخر الامر فانت تواب وأنا تواب ثم أن النواب في حق الله هو أنه تعالى يقبسل النوبة كثيرا فنيه على أنه يجب على العبد ان بكون انبانه بالنو بة كثيرا (وثانيها) الماقيل توابا لان القائل قد يقول استغفر الله وليس بتائب ومنه قوله المستغفر بلسانه المصر بقلبه كالمستهرئ بر به أن قبل فقد يقول أتوب وليس بتائب قلنا فأذا يكون كاذبا لان التو بة اسم الرجوع والندم بخلاف الاستغفار فانه لا يكون كاذبا فيه فصار تقدير الحكلم واستغفره بالتو بة وفيه تنبيه على أن خواتيم الاعالى يجب أن تكون بالتو بة والاستغفار وروى انه لم يجلس مجلسا الاختمه بالاستغفار (والجواب) عن السؤال الثالث انه تعالى راعى العدل فذكر اسم الذات مرتبين وذكر اسم الفعل مرتبين أحدهما الرب والثانى التوب ولما كانت التربية تحصل أولا والتوابيسة آخرا لاجرم أحدهما الرب والثانى التوب ولما كانت التربية تحصل أولا والتوابيسة آخرا لاجرم

ذكراسم الرب أولا واسم النواب آخرا ( المسئلة الناسعة ) الصحابة اتفقوا على ان هذه

الشورة دلت على أنه نعى أرسول الله صلى الله عليه وسلم روى ان العباس عرف ذلك و يكي

فقالله النبي صلى الله عليه وسلم مايبكيك فقال نعبت اليك نفسك فقال الامر كاتقول

وقيل ان اين حباس هوالذى قال ذلك فقال عليه الصلاة والسلام لقداً وى هذا الغلام على كثيرا روى ان عركان يعظم ابن عباس ويقر به وياذن له مع أهل بدر فقال عبدالرجن أناذن لهذا الفي معنا وفي أبنائنا من هومثله فقال لانه بمن قدعلتم قال ابن عباس فاذن لهم ذات يوم وأذن لى معهم فسالهم عن قول الله اذاجاه نصر الله وكانه ماسالهم الا من أجلى فقال بعضهم أمر الله نبيه اذا فتح عليه ان يستغفره ويتوب اليه فقلت ليس كذلك ولكن نعيت اليه نقال عرمااعلم منها الامثل ما تعلم ثم فقال كيف تلوموني عليه بعد ما ترون وروى انه لما نزلت هذه السورة خطب وقال ان عبد اخبره الله بين الدنيا وبين لقائه والا خرة فاختار اقاء الله فقال السائل وكيف دلت

شورة تبت مكية
 وآبها خس ) \*
 بسم الله الرحن الرحيم)

اذاتمشي دنانقصه \* توقع زوالااذا قبل تم

وذلك يعقبه الزوال كاقيسل

هذه السورة على هذا المعنى ( الجواب) من وجوّه ( احدها ) قال بعضهم انما عرفوا

ذلك لماروينا انالرسول خطب عقيب السورة وذكر التخيير (وثانيها) انه لما ذكر

حصول النصروا لفتح ودخول الناس في الدين أفوا جادل ذلك على حصول الكمال والتمام

(وثالثها) انه أمره بالتسبيح والجد والاستغفار مطلقا واشتغاله به عنعه عن الاستغال بامر الاحة فكان هسدا كالتبيه على ان أمر التبلغ قديم وكل وذلك يوجب الموت لانه لو بق يعد ذلك الكان كالمعزول عن الرسالة وأنه غير جائز (ورابعها) قوله واستغفره تنبيه على قرب الاجل كانه يقول قرب الوقت ودنا الرحيل فتاهب للامر ونبه به على ان سبيل العاقل اذا قرب أجله ان يستكثر من التو بة (وخامسها) كانه قبل له كانه متهى مطلوبك فى الدنيا هذا الذى وجدته وهو النصر والقيم والاستبلاء والانتعالى وعدك يقوله وللا خرة خيلك من الاولى فنا وجدت أقصى مرادك فى الدنيا فائتقل الى الآخرة لتفوز بتلك السعادات العالية (المسئلة العاشرة) ذكرنا ان الاصيم هوان السورة نزلت لعدفت مكة فذكر الماوردى انه عليه السلام قبل قبل بعد نزول هذه السورة الاستين يوما مستديما النسبيم والاستغفار وقال مقاتل لم بعدها حولا ونزل اليوم أكملت لكم دينكم فعاش بعده نمانين يوما نول آية الكلالة فعاش بعدها تحد عشر يوما وفى وأيداً ين يوما غرن وانقوا يوما ترجعون فيه الى الله فعاش بعدها أحد عشر يوما وفى وأية أعرى عاش بعدها سبعة أيام والله أعمل كف كان ذلك

<sup>🗯 (</sup> سورة أبي لهبخس آبات مكية بالاتفاق ) 🗱

## \* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

اعلم انه تعسال إقال وماخلقت الجن والانس الاليعبدون ثم بين في سورة قل يا يهسا الكافرون أن محدا عليه الصلاة والسلام أطاع ربه وصرح بنق عبادة الشركاء والاصداد وإن الكافر عصى ريه واشتغل بعبادة الاصداد والانداد فكانه قيل الهنسآ ماثواب المطبع وماعقاب العاصى فقال ثواب المطيع حصول النصر والفتح والاستعلاء فى الدنبا والثواب الجزيل في العقى كادل عليه سورة اذاجاء نصرالله وأماعقاب العاصى فهو الخسار فى الدنيا والعقاب العظيم فى العقبى كادلت عليد سورة تبت ونظيره قوله تعالى فيآخر سورة الانعام وهو الذي جعلكم خلائف الارض ورفع بعضكم فوق بعض درجات فكانه قيل الهمنا أنت الجواد المنز، عن البخل والقادر المنز، عن العجز فاالسبب في هذا التفاوت فقال ليبلؤكم فيما آتاكم فكانه قبل الهنا فاذاكان مذنب عاصيا فكيف حاله فقال في الجواب أزر بك سر يع العقاب وأن كان عطيعًا منقادًا كأن جزاؤه أن الرب تعالى يكون غفورا اسيآته في الدنبار حياكر يما في الاخرة وذكروا في سبب نزول هذه السورة وجوها (أحدها) قال ابن عباس كان رسول الله يكتم أمر ه في أول المبعث ويصلي في شعاب مكة ثلاث سنين إلى ان نزل قوله تعالى وأنذر عشيرتك الاقر بين فصعد الصفاونادي ياآل غالبه فغرجت اليه غالب من المسجد فقال ا يولهب هذه غالب قدأتنك فاعتدك ثم نادى باللوعي فرجع من لم يكن من اوتى فقال أبولهب هذه لوعي قدأتتك ف اعندك تم قال ياآل مرة فرجع من لم يكن من مرة فقال أبولهب هذه مرة قدأتنك فاعندك ثم قال ياآل كلاب ثم قال بعسده ياآل قصى فقال أبولهب هذه قصى قدأتنك هاعندك فقال ان الله أمرني ان أنذرعشيرتي الاقربين وأنتم الاقربون اعلوا اني لاأ ملك لكم من الدنيا حظاولا من الآخرة نصيبا الاان تقولوا لااله الاالله فأشهديها إلكم عند ر بكم فقال أبولهب عند ذلك تبالك ألهذا دعوتنا فنزلت السورة (وثانيها) روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صعد الصفاذات يوم وقال ياصباحاه فاجتمعت اليه قريش فقالوا مالك قال أرأيتم الأخبرتكم الاالعدومصبحكم أوعسيكم أماكنتم تصدقونني قالوا بلى قال فانى نذيراكم بين يدى عداب شديد فقال عند ذلك أبوام ب ماقال فنزلت السورة (وثالثها) انهجع أعمامه وقدم البهم طعاماني صحفة فاستحقروه وقالوا ان أحدثا يأكلكل الشاة فقال كلوا فأكلوا حتى شبعوا ولم ينتقص من الطعسام الاالبسيرنم فالوا فاهندك فدعاهم الى الاسلام فقال أبولهب ماقال وروى انه قال أبولهب فالى ان أسلت فقال ماللمسلين فقال أفلا أفضل عليهم فقال النبي عليه الصلاة والسلام بماذا تفضل فقال تبالهذا الدين يستوى فيه أنا وغيرى ( ورابعها ) كان اذاوفد على النبي وقد سألوا عمم عنه وقالوا أنت أعلم به فيقول لهم انه ساحر فيرجعون عنه ولايلقونه فاتاه وفد فقال لهم مثل ذلك فقالوا لاتنصرف حتى نراء فقال انالم نول نعالجه من الجنون فتباله وتعسا

( تبت ) أي هلكت (بداأبي لهث) هوعبد العرى نعبدالمطلب واخارالتابعلى الهلاك واسنادهالي يديه لماروي انەلمانزلوأندرعشىرتك الاقربان رق رسول الله صلى الله عليه وسلم الصفا وجع أقار بهفانذرهم فقال أبو لهب تبالك ألهذادعوتناوأخذجرا البرمية عليه السلام به (وت) أي وهلك كله وقيل المراد بالاول هلاك جلته كفؤله تعالى ولاتلقوا فالديكم الى التهلكة ومعنى وتبوكان ذلك وحصل كقول منقال جزانی جزاه الله شهر جزامه \*جزاءالكلابالعاويات وقدفعل ﴿ و بو يد مقراءة منقرأ وقدتب وقبل الاول اخبار عن هلاك عله لان الاعال زاول غالبابالايدى والثاني اخبار عن هلاك تفنيه وقيل كلاهما دعاءعلمذ فالهلاك وقبل الاول دعاء والثاني اخسار وذكر كنيتة للتعريض بكونه جهنميا ولاشتهارة

فَأَخْبِرَالْتِي صَلِّي الله عليه وسلم بذلك فحرن ونزلت السورة \* قوله تعالى ( تبت بدأ أبي آهيَّ ) أعلم ان قوله تبت فيه أقاو بل (أحدها) التباب الهلاك ومنه قولهم شابة أم تابة أي هالكة من الهرم ونظيره قوله تعالى وماكيد فرعون الافي تباب أي في هلاك والذي بقرر ذلك أن الاعرابي لماواقم أهله في نهار رمضان قال هلكت وأهلكت ممان النبي عليه الصلاة والسلام ماأنكر ذلك فدلعلي انهكان صادفافي ذلك ولاشك أن العمل أما أن يكون داخلا في الايمان أوانكان داخلا لكنه أضعف أجرائه فاذاكان بترك العمل حصل الهلاك ففيخق أبيلهب حصل ترك الاعتفاذ والفول والعمل وحصل وجود الاعتقاد الباطل والقول الباطل والعمل الباطل فكيف يعتل أنلا يحصل معني الهلاك فلهذا قال تبت (وثانيها) تبت خسرت والتباب هوالخسر ان المفضى الى الهلاك ومنه قوله تعالى ومازادوهم غيرتنبيب أي تخسير بدايل انه قال في موضع آخر غير تخسير (وثالثها) بتخابت قال ان عباس لانه كان يدفع القوم عنه بقوله انه ساحر فينصرفون غنه قبل لقاله لانه كان شيخ القبيلة وكانله كالاب فكان لايتهم فلانزات السورة وسمع بهاغضب وأظهرالعداوة الشديدة فصارمتهما فليقبل قوله فيالرسول بعدذلك فكأأنه خاب سعيه و بطل غرضه واعله انماذ كراليدلانه كان يضرب بيده على كنف الوافد عليه فيقول انصرف راشدا فانه مجنون فان المعتاد أن من يصرف انسانا عن موسع وصعيده على كتفه ودفعه عن ذلك الموضع (ورابعها) عن عطاء تبت أى فلبت لانه كأن بعتقدأن يده هي العليا وأنه نخرجه من مكة ويذله ويغلب عليه (وخامسها)عن ابن وثاب صغرت يداه عن كل خبر ان قبل ما فائدة ذكر البدين قلنا فيد وجوه (أحدها) مابروي أنه أخذ حجراليرمي به رسول الله روى عن طارق المحاربي أنه قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلاق السوق يقول أيهاالناس قولوالاالهالاالله تفلحوا ورجل خلفديره يالحجارة وقد أدمى عقبيه وقال لاتطبعوه فانه كذاب فقلت من هذا فقالوا مجدوعه أبولهب (وثانبها) المراد من اليدن الجنه كقوله تعالى ذلك عاقدمت مدالة ومنه قولهم يدالناوكمناوقوله تَعَالَى مَاعَلَتَ أَيْدِينًا وَهُذَا التَّأُويِلُ مَنَاكِدً بِقَوْلِهُ وَتِبِ ( وَثَالِنُهِا ) تَبِتَ يَدَاهُ أَيْ ذَيْنُهُ ودنياه أولاه وعقباه أولان ياخدي اليدين تجر المنفعة وبالآخري تدفع المضرة أولان اليمني سلاح والاخرى جنة (ورابعها) روى انه عليه السلام لمادعاء نهسارا قابي فلماجن الليسل ذهب الى داره مستنا بسنة نوخ ليدغوه ليلا كمادعاه فهارا فلا دخسل عليه قالله جئتني معتسدرا فعلس الني عليه الصلاة والسلام أمامه كالمحتاج وجعل يدعوه الى الاسسلام وقال انكان عنعك العسار فاجبني في هذا إلوقت واسكت فقال لاأومن بك حتى يوم من بك هذا الجدى فقال عليه الصلاة والسلام للجدي من أنا فقال رسول الله وأطلق اسسانه يثني عليه فاستولى الحسد على أبي لهب فاخذ يدى الجدى ومرقه وقال تبالك أثرفيك السحر فقال الجدى بل تبالك

فنزلت السورة على وفق ذلك تبت بداأ بي لهب لتمز بقد يدى الجدى (وخامسها) قال جمد ابنا محق يروى أن أبالهب كان بقول بعدني محد أشباء لاارى انهاكا أنة يزغم انها بعد الموت فلم يضع فى يدى من ذلك شيأتم ينفخ فى يديه و يقول تبالكما ماأرى فبكما شيأ فنزات السورة \* أمافوله تعالى (وت ) ففيه وجوه (أحدها )أنه أخرج الاول مخرج الدعاء عليه كقوله قتل الانسان مااكفره والثاني مخرج الخير أي كان ذلك وحصل و يوثيده قراءة ابن مسعود وقد تب ( وثانبها)كل واحد منهما اخبار ولكن أراد بالاول هلاك علهو بالثاني هلالنفسه ووجهه أنالر انمايسعي لمصلحة نفسهوعله فاخبرالله تعالى أنه محروم من الامرين (وثالثها) تبتيدا أبي لهب يعني ماله ومنه يقال ذات اليد وتب هو بنفسه كايقال خسروا أنفسهم وأهليهم وهوقول أبي مسلم (ورابعها) تبت يداأبي لهب يعنى نفسه وتبيعنى ولدمعتبة على ماروى انعتبة بنأبي لهب خرج الى الشأم مع أناس من قريش فلماهموا أن يرجعوا قال الهم عتبة بلغوا مجمدا عني الى قد كفرت بالنجم اذا. هوى وروى انه قال ذلك في وجد رسول الله وتفل في وجهد وكان مبالغا في عداوته فقال اللهم سلطعليه كلبامن كلابك فوقع الرعب في فلبعتية وكان يحترز فسارليلة من الليالي فلاكانفريها من الصبح فقال له أصحابه هلكت الركاب فازالوابه حتى نزل وهوم عوب وأناخ الابل حوله كالسرادق فسلطانله عليه الاسسدوالتي السكينة على الابل فجعل الاسد يتخلل حتى افترسه ومزقه فان قبل نزول هذه السؤرة كان قبل هذه الواقعة وقوله وتباخبار عن الماضي فكيف محمل عليه قلنالانه كان في معلومه تعالى أنه يحصل ذلك (وخامسها) تبت بدا أبي لهب حيث لم يعرف حق ربه وتب حيث لم يعرف حق رسوله وفى الآية سوًّا الات (السوَّ ال الاول) لماذا كناه معانه كالكذب اذالم يكن له ولدا سعه لهب وأيضا فالتكنية من باب التعظيم ( والجواب ) عن الاول أن الكنية قد تكون اسما ويؤيده قراءة من قرأتبت يدا أبولهب كايقال على بن ابوطالب ومعاوية بن أبوسفيان فانهو لاء أسماؤهم كناهم وأمامعني التعقليم فاجيب عنة من وجوه (أحدها) انه لماكان اسماخرج عن افادة التعظيم (والثاني )انه كان اسمه عبد العزى فعدل عنه الى كنيته ( والثالث ) انهااكان من أهل ألنار وماكه الى نار ذات لهب وافقت حاله كنيته فكإنّ جديرا بان يذكر بهاو يقال أبولهب كايقال أبوالشرالشرير وأبوالخير الحابع) كن يذلك لتلهب وجنتيه واشراقهما فيجوزأن يذكر بذلك تهكمابه واحتقارابه (السؤالية الثاني) ان محمدا عليه الصلاة والسلام كان نبي الرحمة والخلق العظيم فكيف يليق به أن يشافه عمه بهذا التغليظ الشديد وكان نوح مع انه في نهاية التغليظ على الكفار قال في ابنه الكافر انابني من أهلي وان وعدك الحق وكان ابراهيم عليه السلام يخاطب أباء بالشفقة في قوله ياأبت ماأيت وأبوء كان يخاطبه بالتغليظ الشديد ولماقال له لارجنك واهجرتي مليا قال سلام عليك ساستغفراك ربي وأماموسي عليه السلام فلمابعثه الي

بهاولكراه ذكراسمه القبيح وقرئ أبولهب كاقبل على بن أبوطالب وقري أبي لهب بسكون الها وماأغني عندماله وماكسب ) أى لم يغن عنة حين حل به التاب على أن ما ناف ذأ وأي شيُّ أغنى عنسه على أنها استفهامية فيمسني الانكار منصوبة عابصدها أصل ماله وماكسي من الارباح والنتائج والمنسافع والوجاهة والاتباع أوماله المؤروث منأبه والذي كسبه بنفسه أوعمله الحبيث الذي هوكيده في عداوة النىعليدالصلاوالسلام أوغله الذي ظن انه منه علىشى كفوله نعالى وقدمنا الىماعلوامنعل فيعلناه هباء منثورا وعزان عباس رضيالله عنهما ماكسب واده وروى انه كان يقول ان كان مايقول اين أخى حقافأ ناأفتدى منه نفسي عالى وولدى فأستمغلص منه وقدخاب مرجاه وماحصل مأتمناه

فأفترس ولده عشةأسد في طريق الشاميين العيرالمكتنفةبه وقدكان عليه السلام دعاعليه وقال اللهم سلط عليه كليامن كلايك وهلك نفسه بالعدسة بعدوقعة بدراسبع ايال فاجتنبه أهله مخسافة العدوى وكانت قريش تتقيما كالطاعون فبتيءئلانا حتىأنتن ثماستأجروا بعض السودان فاحتملوه ودفنوه فكان الامر كا أخسيريه القسران (سيصلي) بفتم الياء وقري بضمهماوقتم اللامبالتخفيف والنشديد والسين لتأكيد الوحيد وتشديده أي سيدخل لامحالة بمدهداالمذاب العاجل في الآخرة (نارا ذاتلهب)أي الراعظية ذات اشتمال وتوقد وهىنارجهنم وليس هذائصاني أنهلا يومن أمداحتي الرممن تكليفه الاعان بالقرآن أن يكون مكلفها مان يومن بأنه لانومن أبدا فيكون مأمورابالجع بين النقيضين كإهوالشهور

فرعونقال لهواهرون فقولاله قولالينامع انجرم فرعون كان أغلظ منجرم أبي لهب كبق ومن شرع محدهليد الصلاة والسلام أن الاب لا يقتل بابند قصاصا ولا يقيم الرجم عليه وانخاصمه أبوء وهوكافر فيالحرب فلايقتله بلىدفعه عن نفسه حتى نفتله غبره (والجواب)من وجوه (أحدها) انه كان يصرف الناس عن محد عليه الصلاة والسلام يقوله انه مجنون والناس ماكانوا يتهمونه لانه كانكالابله فصارذلك كالمسانع منأداء الرسالة الى الخلق فشافهه الرسول بذلك حتى عظم غضبه وأظهر العداوة الشديدة فصار يسبب تلك العداوة متهما في القدح في محد عليه الصلاة والسلام فلم يقبل قوله فيه بعد ذلك (وثانيها )أن الحكمة في ذلك أن محد الوكان يداهن أحدا في الدين ويسامحه فيه لبكانت ثلك المداهنة والمسامحة مع عمد الذي هوقائم مقاماً بيه فلسالم تحصل هذه المداهنة معدانقطست الاطماع وعلم كل أحدانه لايسامع احدافي شي يتعلق بالدين أصلا (وثالثا) أن الوجه الذي ذكرتم كالمتعارض فانكونه عسايو جب أن يكون له الشفقة العظيمة عليه فلاانقلب الامروحصلت العداوة العظيمة لاجرم استحق التغليظ العظيم (السوال الثالث) ماالسبب في أنه لم يقل قل تبت يدا أبي لهب وقال في سورة الكافر ونْ قل يأبها الكافرون ( الجواب) من وجوه ( الاول ) لان فراية العمومسة تقتضي رعاية الحرمة فلهذا السبب لم يقلله قل ذلك لئلا يكون مشافها العمد بالشتم بخلاف السورة الاخرى فانأولئك الكفارماكانوا أعـــاماله ( الثاني ) أنالـكفار في تلك السورة طعنوا في الله فقال الله تعالى بامجدأ جب عنهم قل يا بهاالكافر ون وفي هذه السو رة ملعنوا في مجمد فقال الله تعالى اسكت أنت فاني أشمهم تبتيدا ابي لهب ( الثالث ) لما شموك فاسكت حتى تندرج تحتهده الآية واذاخاطهم الجاهلون فالواسلاما واذاسكت أنت اكون أناالجبب عنك يروى أن أبابكركان يؤذيه واحدفيتي سماكنا فجعل الرسول يدفع ذلك الشاتم ويزجره فلاشر عأبو بكر في الجواب سكت الرسول فقال أبو بكر ما السبب في ذلك قاللانك حين كنت ساكناكان الملك يجبب عنك فلماشرعت في الجواب انصرف الملك وجاه الشيطان واحلم ان هذا تنبيه من الله تعالى على ان من لايشافه السفيه كان اللهذابا عَنه وناصراله ومعينا (السوال الرابع) ماالوجه في قراءة عبدالله بن كثيرالمي حيث كان يقرأ أبي الهب ساكنة الهاء (الجواب) قال أبوعلى بشبه أن يكون الهب والهب الختين كالشمع والشمع والنهر والنهر وأجعوا في قوله سيصلى نارادات لهب على فتح الهاء وكذا قوله ولايفني من اللهب وذلك يدل على ان الفتح أوجد من الاسكان وقال غبره انما اتفقوا على الفتيم في الثانية مراحاة لوغاق الفواصل القوله تعالى (ما أغنى عنه ماله وماكس) في الآية مسسائل ( المسئلة الاولى ) مافي قوله ماأغني يحتمل أن يكون استفهاما يمني الانكار ومحمل أن يكون نفياوعلى التقديرالاول يكون المعني أي تاثيركان لمساله وكسبة ف دفع البلاء عنه فانه لاأحدا كثر مالامن قارون فهل دفع الموت عشم ولاأعظم ملكامن

سليمان فهل دفع الموت عند وعلى التفدير النابي بكون ذلك اخبار ابان الممال والكسب لاينفع فيذلك ( المسئلة الثانية ) ما كسب مرفوع وما موصولة أومصدرية يعسنى مكسو به أوكسيد روى انه كان يقول انكان مايقول اين أخي حقسافاتاأفندي منسه نفسى بمالى وأولادي فازل الله نعالى هذه الاتية تمذكر وافي المعنى وجوها (أحدهما) لمينغمه ماله وماكسب بمساله يعني رأس المال والار باح ( وثانيها) انالمال هوالمساشية وماكس من نسلهاونتاجها فأنه كان مساحب النعروالنتاج (وثالثها) ملله الذي ورثه من أبيه والذي كسبه بنفسه ( و رايهها ) قال ابن عباس ما كسب ولده والدليل عليه قوله عليد السسلام ان أطبب ماياً كل الرجسل من كسبد وان واده من كسبد وقال عليسه السلام أنت ومالك لايك و روى ان بني أبي لهب احتكموا اليه فاقتثلوا فقام يحجز بينهم فدفعه بعضهم فوقع فغضب فقال أخر جواعني الكسب الخبيث ( وخامسها ) قالُ الضحاك ماينفه مماله وعله الحبيث بعني كيده في عداوة رسول الله ( وسادسها) قال فتادة وماكسب أي عمله الذي ظن أنه منه على شي كقوله وقدمنا الى ماعلوا من عمل وفي الآية , سو الات (السو اله الاول) قال ههذاما أغنى عندماله وماكسب وقال في سورة والليل اذا يغشى ومايغني عنمه ماله اذا تردى فاالغرق (الجواب) النعبير بلفظ الماضي يكون آكد كقوله ماأغني عنى ماليه وقوله أي أمر الله ( السو اللاالشاني) ماأغني عنه ماله وكسبه فياذا (الجواب) قال بعضهم في عداوة الرسول فلم يغلب عليه وقال بعضهم بالمبغنيا عند في دفع النار ولذلك قال سيصلي الاقوله تعالى (سيصلي اراذات لهب) وفيه مسائل (المسئلة الاولى) لماأخبرتمالي عن حال أبي لهب في الماضي بالتباب و بانه ماأغني عنه عاله وكسبه أخبر عن حاله في المستقبل بإنه سيصلي نارا (المسئلة الثانية) سيصلي قرى بفتيح الياء و بضمها محففا ومشددا (المسئلة الثالثة ) هذه الآيات تضمنت الاخبار عن الغبب من ثلاثة اوجه (أحدها) الاخبارعنه بالتباب والحسار وقد كان كذلك (وثانبها) الاخبارعند بعدم الانتفاع بماله وواده وقدكان كذلك روى أبو رافع مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال كنت غلاماللعباس بن عبد المطلب وكان الاسلام دخل ببتنا فأسلم العباس وأسلت أم الفضل وأسلت أنا وكأن العباس يهاب القوم ويكتم اسلامه وكان أبولهب تخلف عن بدرفيوث مكانه العاص بن هشام ولم يتخلف رجل منهم الابعث مكانه رجلاآخر فللباء الخبرعن واقعسة أهل بدر وجدنا فيأنفسناقوة وكنت رجلاصعيفا وكنتأعل القداح الجيماني حجرة زمزم فكنت جالساهناك وعندىأم الغضل جالسة وقدسر ناماجانا من الخبراذأ قبل أبواهب يجر رجليه فجلس على طنب الحرة وكان ظهري الىظهره فيتناهو جالس اذقال الناس هذا أيوسفيان بن الحارث بن عبد المطلب فقسالله أيولهب كيف الخبريااين أخى فقال لقيناالقوم ومنحناهم أكتافتا يقتلوننسا كيف أرادواوا يماللهمع ذلك تأملت الناس لقينارجال بيمن على خيل بلق بين السمياء

فانصل النارغىرمخص بالكفار فصورأن يعهم أزدخوله النارلفسقه ومعاصيه لالكفره فلا اضطرار إلى الجواب المشهو رمن أنماكانه هوالايمان بجميع مأجاء به النبي عليه الصلاة والسلام اجالالاالاعان بتغاصيسل مانطق به القرآن حتى ملزم أن مكلف الاعان بعدم اعانه المستمر (وامرأته)عطفعلي المستكن في سيصلي لمكان الفصل بالمفعول وهي أمجيل منتحرب أختأبي سفيان وكانت تحمل حزمة من الشوك والحسمك والسعدان فتنثرها بالليل في طريق النيعلية السلاة والسلام وكانغليه السلام يطوء كإيطأ الحربر وقيل كانت تمشى بالنيمة ويقال لن عشى بالنمائم و يفسديين الناس محمل الحطب بينهم أي يوقد ينتهم التسار (حسالة المطب) بالنصب على الشتم والذم

وقيل على الحالية بناء على ان الامشافة غدير حقيقة اذالراد أنها تحمل يوم القيامة حزمة منحطبجهنم كالزقوم والضريعوهن قتادة انهامع كثرة مالهاكانت تحمل الحطب عدلي ظهرها لشدة بخلها فعرت بالمخل فالنصب حينند صلى الشتم حتما وقرئ بالرفع على أنه خسبروامرأته مبتدأ وقرى حالة للحطب بالتنوي نصيا ورفعا وقرئ مريند بالتصغير للصنير (فيج دهاحبل من مسد) جهلة من خبر مقدم ومتدأ مؤخر والجلة حاليمة وقسل الظرف خسبرلامرأته وحبل مرتفعيه على الفاعلية وقيل هوحال منأمرأته على تقدير عطفهسا علىضمسر سممل وحبل فأعل كاذكروالسدما يفتل من الحبال فتلا شديدا من ليف المقل وقيل من أى لبف كأن وقبل

والارض قال أبورافع فرفعت طنب الحجرة نمقلت أولئسك والله الملائكة فاخذني وضربني على الارض تم برك على فضربني وكنت رجلا ضعيفا فقامت أم الفضل الى عودفضر بتدعلى رأسه وشجته وفالت تستضعفه ان غاب سيده والله نحن مؤمنون منذ أمام كثيرة وقدصدق فيماقال فانصرف ذايلا فوالله ماعاش الاسبع ليال حتى رماه الله بالعدسة فقتلته ولقدتركه ابناء ليلتين أوثلاثا مايدفنانه حتى انتن في بيته وكانت قريش تتتي العدسسة وعدواها كايتني الناس الطاعون وقالوا نحشى هذه القرحة تمدفنوه وتركوه فهذامعني قوله ماأغني عند ماله وماكسب ( وثالثها ) الاخبار بانه من أهمل الناز وقد كان كذلك لانه مات على الكفر ( المسئلة الرابعة ) احتبج أهل السنة على وقوع تكليف مالايطاق إن الله تعالى كلف أبالهب بالايمان ومنجلة الايمان تصديق الله في كل ماأخبر عنه وبماأخبرعنه أنه لايومن وأنه منأهل النار فقد صار مكلفا بانه يومن باته لايومن وهذا تكليف بالجمع ببن التقيضين وهومحال وأجابالكعبي وأبو الحسين البصرى بانه لوآمن أبولهب لكان هذا الخبرخبرابانه آمن لابانه ماآمن وأجاب القاضي عنه فقال متى قبل لوفسل الله ماأخبر أنه لايفعله فكيف كان يكون فجوابنا أنه لايصح الجواب عن ذلك بلاأونعم واعلمان هذين الجوابين في فاية السقوط أما الاول فلان هذه الآية دالة على ان خبرالله عن عدم ايمانه واقع والخبر الصدق عن عدم ايمانه ينافيد وجود الايمان منافاة داتية ممتنعسة الزوال فاذاكلفه أن يأتن بالايمان مع وجود هذا الخبرفقدكلفه بالجمهين المتنافيين وأما الجواب الثاني فارك منالاول لانا أسنا فيطلب أن يذكروا بلسانهم لاأونعم بل مر يحالعقل شاهد بان بين كون الحسبر عن عدم الايمان صدقا وبين وجود الايمان منافأة ذاتبة فكان النكليف بتحصيل احد المتضادين حال حصول الآخر تكليفا بالجمع بين الصدين وهذا الاشكال قائم سواء ذكر الخصم بلسانه شيأ أو بق ساكنا الله أماقوله تعالى (وامر أنه حالة الحطب)فغيد مسائل (المسئلة الاولى) قرى ومريئته بالنصغير وقرى حالة الحطب بالنصب على الشتم قال صاحب الكشماف وأنا أستحب هذه القراءة وقد توسل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم مجميل من أحب شتم أم جبل وقرئ بالنصب والتنوين والرفع ( المسئلة الثانية) أمجيل بنتحرب أخت أبي سفيان بن حربعة معاوية وكانت في غاية العداوة رسول الله وذكروا في تفسير كونها جالة الحطب وجوها ( أحدها ) انها كانت تحمل حرمة من الشوك والحسك فتنثرها باللبل في طربق رسول الله فان قبل انها كانت هن بيت العز فكيف يقال انها حالة الحطب قلنالعلها كانت مع كثرة مالهاخسيسة أو كانت اشدة عداوتها تحمل بنفسها الشوك والحطب لاجل أن تلقيه في طريق رسول الله (وثانيها) انهاكانت تمشى بالنيمة يقال للشاء بالمائم المفسد بين الناس يحمل الحطب بينهم أي يوقد بينهم النائرة ويقال للكثار هوحاطب ليل (وثالثها) قول فتادة انها كانت

تعيررسول الله بالفقر فعيرت بانها كانت تحتطب ( والرابع ) قول أبي مسلم وسعيد بن جبير أنالرادما جلت من الاتام في عداوة الرسول لانه كالحطب في تصييرها الى النار ونظير انه تعالى شبه فأغل الاتم بن يمشى وعلى ظهر. حل قال تعالى فقد احتملوا بهنانا وإثما مبيناوقال تعالى بحملون أوزارهم على ظهورهم وقال تعالى وحلها الانسان (المسئلة الثالثة) امراته ان رفعته ففيه رجهان (أحدهما) العطف على الضمير في سيصلي أي سيصلي هووامر أته وقي جيدها في موضع الحال (والثاني) الرفع على الابتداء وفي جيدها الخبر ( المسئلة الرابعة ) عن أسما لما تزلت تبت جاءت أم جبل والها ولولة و بيدها ججر فدخلت المسمجد ورسول الله جالش ومعه أبو بكر وهي تقول مذىماقلينا ودينه أبينا. وحكمدعصننافقال أبو بكريارسول الله فدأقبلت اليك فأنا أخاف أنتراك فقال عليه السلام انها لاترانى وقرأواذا قرأت القرآن جعلنا بينكو بينالذين لايومنون بالآخرة حمايا مستورا وقالت لابي بكر قددكرلي أن صاحبك هجاني فقال أبو بكر لاورب هذا البيت ماهجالة فولت وهي تقول قد علت قريش أني بنت سيدها وفي هذه الحكاية أيحاث (الاول) كبف جازف أم جيل أن لاترى الرسول وترى أبابكر والمكان واحد (الجواب) أما على قول أصحابنا فالسوال زائل لانعند حصول الشرائط يكون الادراك جأزا لاواجبافان خلق الله الادراك رأى والافلا وأماالمتزلة فذكروا فيه وجوها (أحدها ) لعلدعليه السلام أعرض وجهدعنها وولاهاظهره ثمانها كانت لفاية غضبهالم تفتش اولان الله ألق في قلبها خومًا فصار ذلك صارفًا لها عن النظر (و نانبها) لعل الله تعالى ألق شبه انسان آخر على الرسول كافعل ذلك بعبسي (وثالثها) العل الله تعالى حول شعاع بصرها عن ذلك السمت حتى انها مارأته واعلمان الاشكال على الوجوء الثلاثة لازم لان بهذه الوجوه عرفتا أنه يمكن أن يكون الشي حاضرا ولانراه واذاجوز ناذلك فالايجوزأن يكون عندنا فيلات و بوقات ولانراها ولانسمعها ( البحث الثاني ) ان أبابكر حلف انه ماهجاك وهذا مزباب المعاريض لانالقرآن لايسمى هجوا ولانه كلام الله لأكلام الرسول فدات هذه الحكاية على جواز المعاريض بتي من مباحث هذه الآية سؤالان (السو الالاول) لملم يكنف بقوله وامر أته بل وصفه ابانها حالة الحطب (الجواب) قيل كانله امرأ تان سواها فاراد الله تعالى أن لايظن ظان انه أراد كل من كانت امرأته بل ليس المراد الاهذه الواحدة ( السوال الثاني ) انذكر النساء لايليق باهل الكرم والمروثة فكيف يليق ذكرها بكلام الله ولاسميا امرأة العم (الجواب) لمالم بستبعد ذلك في امرأة توح وامرأة اوط بسبب كفرتينك المرأتين فلائن لايستبعد في امرأة كافرة زوجها رجل كافرأول \* قولدتعالى ( في جيدها حيل من مسد ) قال الواحدي المسدق كلام العرب الفتل يفال مسد الحبل يمسده مسدااذاأجاد فنله وجل تمسود اذاكان مجدول الخلق والمسد مامسد أى فتل من أى شي كان فيقال لما فتل من جلود الابل ومن الليف

من لحساه شعر باليمن وقديكون من جلود الإبلوأو بارهاوالعني فيعنقها حلامامسد من الحبال وأنها تحمل تلك الحزمة من الشوك وتربطها فيجيدها كإيفه ل الحطابون تخسيسا بحالها ونصويرا لهسا بسمورة بعض الحطايات من المواهن التمتعض من ذلك ويتمعض يعلهاوهمافي بيتالعن لوالشرف قال مرة الهمدأني كانت أم جيال نأتي كل يوم با بالة من حسك فتطرحها على طريق المسلمين فبيناهي ذات الماحاملة حزمة أعيت فقعسدت عسلى حجر انستريح فسدبهاالاك منخلفها فاختنفت بحيلها \*عنالنيصل الله عليه وسلمن قرأ سورة أبترجوت أن لايجمعالله بينه وبين آبي لهب في دارواحدة

والخوص مسد ولمافتل من الحديد أيضا مسد اذا عرفت هذا فنقول ذكر المفسرون وبتوها (أحدها) في جيدها حبل بمامسد من الحبال لانها كانت تحمل تلك الحزمة من الشوك وتربطها في جيدها كايفه ل الحطابون والمقسود بيان خساستها تشبيها الها بالحطابات ايذاه لها ولزوجها (وثانيها) أن يكون المعنى ان حالها يكون في تارجه نم على الصورة التي كانت عليها حين كانت تحمل الحزمة من الشوك فلا تزال على ظهرها حزمة من حطب الناد من شجرة الزقوم وفي جيدها حبل من سلاسل النار فان قبل الحبل المتحد من المسدكيف بيق أبدا في النارقانا كابيق الجلد واللحم والعظم أبدا في الناروم نهر من قال ذلك المسد يكون من الجديد وظن من ظن أن المسدلا يكون من الحديد خط ألان المسد هوللفتول سواء كان من الجديد أو من غيره والله أعلم والحديد رب العالمين

# \*( سورةالاخلاصأر بعآبات مكبة )

### \* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

(قل هوالله أحدً) قبل الخوض في التفسير لابد من تقديم فصول (الفصل الاول) روى ابي قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قرأ سلورة قل هوالله أحد فكا أنما قرأ ثلث القرآن وأعطى من الاجر عشر حسنات بعدد من أشرك بالله وآمز بالله وقال عليه الصلاة والسلام منقرأ فلهوالله أحدمرة واحدة أعطى من الاجركن آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وأعطى منالاجر مثلمائة شهيدوروى أنهكان جبربل صليه السلام مع الرسول عليد الصلاة والسلام اذ أقبل أبوذر الغفاري فقال جبريل هذا أيوذرقد أقبل فقال عليه الصلاة والسلام أوتعرفونه فالهوأ شهرعند ناهنه عندكم فقال عليه الصلاة والسلام بماذانال هذه الفضيلة قال اصغره في نفسه وكثرة قراءته قل هوالله أجد وروى أنس قال كنافي تبوك فطلعت الشمس مالهاشعاع وضباء ومارأ يناهاعلج قلك الحالة قط قبل ذلك فعيب كانافنزل جبريل وقال ان الله أمر أن ينزل من الملائكة سبعون الفيماك فيصلواعلى معاوية بن معاوية فهل الثأن تصلي عليه تم ضرب يجناحه الارض فازال الجبال وصارالرسول غليه الصلاة والسلام كانه مشرف عليه فصلي هو وأصحابه عليه ممقال بمبلغ مابلغ فقال جبربل كان يحب سيورة الاخلاص وروى أنه دخل السجيد فسمع رجلا يدعو ويقول أسألك باألله باأحديا صمد بامن لم يلد ولم يولدولم يكن له كفوا أحد فقال غفراك غفراك ثلاث مرات وعنسهل بنسعد جاء رجل الحالني صلى اللهعليد وسلموشكا اليه الغفر فقال اذا دخلت بيتك فسسلم انكان فيدأحد وانلهيكن فيدأحد فسلم على نفسك واقرأ قل هوالله أحدم ، واحدة ففعل الرجل فأ درالله عليه رزقا حتى أفأض على جيرانه وعن أنس أن رجلا كان يقرأ في جمع صلاته قل هوالله أحد فسأله أليسسول صن ذلك فقال يارسول الله اني أحبها فقال حبك اياها يدخلك الجنة وقيل من فرأهافي المتام أعطى التوحيد وقلة العيال وكثرة الذكرلله وكان مستجاب الدعوة (الفصل

\* (سورة الاخلاص مختلف فيهاوا بهاأر بع) \* (بسم الله الرحن الرحيم) ( قلهوالله أحد) الضر للشان ومدار وضعد ير موصعه معصدمسيق ذكره الامذان بانه من الشهرة والنباهة محيث يستحضره كل أحد واليه بشركل مشعر واليه يمودكل ضمير كايني عنداسعه الذي أصله النصد أطلق عملي المفعول مبالغة ومحله الرفع على الابتداء خبره الجلة بعده ولاحاجة الى الربط لانهاعينالشانالذيعبر عند بالظمير والسرقي تصديرا لجلة بهالتنبيه منأول الامرعلي فمحامة مضمونها وحلالة حبزها معمافيدمن زيادة تحقيق وتقريرفان الضيرلايفهم مندمن أول الامر الاشان مبهم له خطر جليل فيديق الذهن مترقبالما أمامد عايفسره ويزيل ابهامه فيتمكن عند وروده له فضلتمكن وهمزةأحد

مبدلةمن الواووأصله

الثاني) في سبب زولها وفيد وجوه (الاول) انها زات بسبب سوال المشركين قال الضحاك انالشمركين أرسلواعامر بن الطفيل الى النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا شققت عمعانا وسمببت آلهتنا وخالفت دين آبائك فان كنت فقيرا أغنيناك وان كنت مجنونا داوينساك وانهو يتامرأة زوجناكها فقال عليه الصلاة والسلام لست بفقير ولامجنون ولا هو يت امر أة أنارسول الله أدعوكم من عبادة الاصنام الى عبادته فارسلوه ثانبة وقالوا قلله بينانا جنس معبودك أمن ذهب أوفضة فانزلالله هذه السسورة فقالوا له تلمَّانة وسيتون صنما لاتقوم بحوائجنا فكيف يقوم الواجد بحوائج الحلق فنزات والصافات الى قوله ان الهكم لواحد فأرسلوه أخرى وقالوا بين لنا أفعاله فنزل ان ربكم الله الذي خلق المعوات والارض ( الثاني) انهازات بسبب سؤال البهود روى عكرمة عن اين عباس اناليه ودجاؤا الى رسول الله ومعهم كعب بن الاشرف فقالوا بالمجدهذا الله خلق الخلق فن خلق الله ففضب نبي الله فنزل جبريل فسسكنه وقال اخفض جناحك باعجد فنزل قل حوالله أحد فلاتلاه عليهم قالواصف لناربك كيف عضده وكيف ذراعه فغضب أشدمن عضبه الاول فأتاه جبريل بقوله وماقدروا الله حق قدره ( الثالث ) أنها نزات بسبب سوال النصاري روى عطاء عن ابن عباس قال قدم وفد تجران فقالوا صف لنار بك أمن ز برجداً و ياقوت أوذهب أوفضة فقال ان ربي ايس منشئ لانه خالق الاشياء فنزات قل هوالله أحدقالواهو واحدوأنت واحدققال ابسكثله شئ قالوازد بامن الصفة فقال الله الصمد فقالوا وماالصمد فقال الذي يعمداليه الخلق في الحوائج فقالوا زدنا فنزل لم يلدكا ولدت مريم ولم يولد كاولد عيسي ولم يكن له كفوا أحدير بدنظيرا من خلقه (الفصل الثالث ) في أساميها اعلم ان كثرة الالقاب تدل على من بدالفضيلة والعرف يشهد لماذ كرناه ( فلحدها ) سورة النغريد (و ثانيها ) سسورة النجريد ( و ثالثها ) سسورة النوحيد (ورابعها) سورة الاخلاص لانه لم ذكر في هذه السورة سوى صفاته السلبية التيهي صفات الجلال ولاننمن اعتقده كان مخلصافي دين الله ولان من مات عليه كان خلاصه من النار ولان ماقبله خلص في ذم أبي لهب فكان جزاء من قرأه أن لا يجمع بينه و بين أبي ألهب (وينامسها) سورة النجاة لانها تنجيك عن النشبيد والكفر في الدنيا وعن النار في الا خرة (وسادسها) سيورة الولاية لان من قرأها صار من أولياء الله ولان من عرف الله على هذا الوجه فقدوالاه فيعد محنه رجمة كايعد منحه تعمة ( وسابعها ) سورة النسبة لماروينا أنه وردجوابا لسؤال منقال انسبانا ربك ولانه هليه السلام قال لرجل من بني سليم بإأخابني سليم استوص بنسبة الله خيراوهومن لطيف المبان لانهم لماقالوا انسب لنا ريك فقال نسبةالله هذا والمحافظة على الانساب من شأن العرب وكانوا يتشددون على من يزيدني بعض الانساب أو ينفص فنسبة الله في هذه السورة أولى بالمحافظة عليها (وثامتها) سورة المعرفة لان معرفة الله لاتهم الابمعرفة هذه السورة (روى جابر) أن رجلا صلى فَقُرْأً

وخدلا كهمرة مايلازم التغيو براد به العموم كإفى قوله تعالى فامنكم من أحده الماجزين ومأفى قوله عليه السلام مأأحلت الغنائم لاحد سودالرؤس غبركم فانها أصلية وقال مكي أصل أحدواحدما يدات الواو همرة فاجتم ألغانلان الهمرة تشسيد الالف فحذفت احداهما تخفيفا وقال أعلب ان أحدا لابين عليدالمدد ابتداء فلايقال أخدوا ثنانكا مقال واحد واتنان ولا مقال زجل أحدكا بقال رجل واحمدولذلك اختص يهتمالي أوهو السيئل عندأى الذي سألتم عنه هوالله اذ روىأن قريشا قالوا صف لندار بك الذي وذعونااليدوانسبدفنزلت فالضميرميندأ واللهخبره أوأحد بدل منه أوخير مانأوخبرمبتدا محذوف وقري هوالله أحديفير قل وقرئ الله أحد بغيرقل هو وقري قل هوالواحد

وقوله تعالى (اقدالصمد مبتداً وخسبر والصمد فعل به بنى مفعول من صمداليه اذاقصد، أى هوالسيد المصموداليه قالحوائيم المستغنى بذاته وكل ماعداه محتاج اليه في جميع جهاته وقبل الصمدالدا م الباق الذى لم بزل

قُلْ هُواللهُ أَحدُ فقال التي عليه الصلاة والسلام ان هذا عبد عرف ربه فسميت سورة المُعْرُونَهُ لَذَلَكُ ( وَتَأْسِعُهَا ) سورة الحال قال عليه السلام ان الله جبل يحبب الحال فسألوه عن ذلك فقال احد صمدلم يلدولم يولد لانه اذالم يكن واحدا عديم النظيم جاز أن ينوب ذلك المثل منابه ( وعاشرها )سورة المقشقشة بقال تقشقش المريض عابه فن عرف هذا حصل له البرومن الشرك والنفاق لان النفاق مرض كاقال في قلو بهم مرض ( الحادى عشر) المعوذة روى انه عليه السلام دخل على عثمان ين مظمون فعوذه بها وباللتين بعدها ثم قال تعوذ بهن فاتعوذت بخيرمنها ( والثاني عشر ) سورة الصمد لانها مختصه بذكره ( والثالث عشر) شورة الاساس قال عليه السلام أسست السموات السبع والارضون السبع على قل هوالله أحسد وعايدل عليسه ان القول بالثلاثة سبب لخراب السموات والارض مدليل قوله تكادالسموات يتفطرن منسه وتنشق الارض وتخرالجبال فوجب ان يكون التوحيد سسيبا أممارة هذه الاشياء وقيل السبب فيسه معتى قوله تعالى لوكان فَيْهِمَا ٱلهِمَّ الااللهُ لفسدتنا ( الرابع عشمر) سورة المانعة روى ابن عباس أنه تعالى قال لنبيه حين عرج به أعطيتك سورة الاخلاص وهي من فضائر كنوز عرشي وهي المانعة تمنع هذاب القبر ولفحات النيران ( الحامس عشمر) سورة المحضر لان الملائكة تحضر لاسماعهااذاقرثت (السادسعشر) المنفرة لان الشيطان يتفرعند قرامتها (السابع عشر) البراءة لانه روى انه عليه السلام رأى رجلا يقرأ هذه السورة فقال اماهدا فقدبرى من الشرك وقال عليه السلام من قرأ سورة قل هوالله أحد مائة مرة في صلاة أوفى غيرها كتبتله براءة من النار ( الثامن عشر ) سورة المذكرة لانها بذكر العبد خالص التوحيد فقراءة السورة كالوسمة تذكرك ماتتغافل عنسه عمأنت محتاج اليسه ( الناسم عشر) سمورة النور فال الله تعمالي الله نور السموات والارض فهو المنور للسموات والارض والسدورة تنو رقلبك وقال عليه السلام ان لكل شي نورا ونور القرآن فلموالله أحد ونظيره ان تورالانسان في أصغر اعضاله وهوالحدفة فصارت السورة للقرآن كالحدقة للانسان ( العشرون ) سورة الامان قال عليه السلام اذاقال العبد لاالهالاالله دخل حصسني ومن دخل حصني أمن من عدابي ( الفصل انقراءة هذءالسورة تعدل قراءة ثلث القرآن واحل الغرض منه ان المقصود الاشرف أمن جَهيم الشرائع والعبادات معرفة ذاتاله ومعرفة صدغاته ومعرفة أفعاله وهسده السورة مشتملة على معرفة الذات فكانت هذه السورة معادلة لثلث القرآن وأماسورة قُلْيَا بِهِاالْكَافِرُونَ فَهِي مُعَادِلَةً لَهِ بِمَ القُرآنَ لَانَالْقَصُودَ مِنَ القَرآنَ امَا القَعَسَلُ وَامَا الترك وكلواحدمنهما فهواما فيأفعال الفسلوب واما فيأفعال الجوارح فالاقسسام أر بعسة وسورة قليا بماالكافرون ابيان ماينبغي تركه من أفعال القسلوب فكانت في

الحقيقة مشتملة على ربع القرآن ومنهذا السبب اشتركت السورتان أعثى فليالبها الكافرون وقل هوالله أحد في بعص الاسامي فهماالمقشقشتان والمبرأ تان من حيث ان كلواحدة منهما تغيد براءة القلب عاسوى اللةالاان قليا يهاالكافرون يفيد بلفظم البراءة غماسوي التعوملازمذ الاشستغال باللهوقل هوالله أحسد يغيد بلفظه الاشتغسال بالله وملازمة الاعراض عن غيرالله اومن حيث أنقل باليها الكافرون تفيد براءة القلب عن سأر المعبودين سوى الله وقل هوالله أحد تفيسد براءة المعبود عن كل مالايليتي به ﴿ الوجد الثاني ﴾ وهو ان ايلة القدر لكونها صدقًا للقرآن كانت خميرًا من ألف شهر فالقرآن كاله صدف والدر هوقوله قلهوالله أحد قلاجرم حصلت لها هذه القضيلة (الوجه الثالث) وهوان الدليل العقلي دل على الأعظم درجات العبد الإكون قلبه مستنعرا منورجلال الله وكبريائه وذلك لابحصل الامن هذه السورة فكانت هذه السورة اعظم السور فانقبل فصفات الله أيضا مذكورة في سائر السور قلنا لكن هذه السؤرة الهاخاصية وهيأنها لصغرهافي السورة تبني محفوظة في القاوب معلومة للعفول فيكون ذكرجلال القماضرا ابدابهذا السبب فلاجرم امنازت عن سائر السور بهذه الفضائل ولنرجع الآن الى التفسير قوله تعالى قل هواهة أحد فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) اعلم ان معرفة الله تعالى جنة ماضرة اذالجنة ان تنال ما يوافق عقلك وشهوتك ولذلك لم تكن الجنة جنسة لآدم لمانازع عقله هواء ولاكان القير سجناعلي المؤمن لانه حصل له إهناك مايلايم عقله وهواه تمان معرفة الله تعالى بماير يدهاالهوى والعقل فصارت حنة مطلقة و بهان ما قلناه ان العقل يريداً مينا تودع هنده الحسنات والشهوة تريد غنيا بطلب منه المستلذات باللعفسل كالانسان الذيله همة عالية فلاستقاد الالمولاء والهبوي كالمنتجع الذى اذاسم حصور عنى فأنه ينشط الانتجاعاليه بل العقل يطلب معرفة المولى ليشكر لهالنع الماصية والهوى بطلبها ليطمع منه في النعم المربصة فلاعرفاه كاأراداه عالسا وغنيا تعلقا بذيله فقال العقل لاأشكر أحداسواك وقالت الشهوة لااسال أحدا الااباك ثم جاءت الشبهة فقالت ياهقل كيف أفردته بالشكر ولدله مثلا و باشهوة كيف اقتصرت عليه واحل مهنا بإبا آخر فبني المثل مصيرا وتنغصت عليه تلك الراحة فأراد انبسافر في علم الاستدلال ليفوز يجوهرة اليقين فكالناطق سيمانه قال كيف أنغص على عبدى المة الاشتغال بخدمتي وشكرى فبعثالله رسوله وقال لانقله من عندنفسك بل قل هذا الذي عرفته صادقاً يقول لى قل هو الله أحد قمرفك الواحدا بقبالسمم وكفالية مؤنة النظر والاستدلال بالعقل وتحقيقه انالمطالب على ثلاثة أقسام فسيرمنها لايمكن الوصول اليديالسمع وهوكل ماتنوقف صحة السمع على صحته كالعلم بذات الله تعالى وعلمه وقدرته وصحة المجزات وقسم منهالا يمكن النوصول اليسه الابالسمع وهووقو عكل ماعسلم بالعقل جواز وقوعه وقسم تالث يمكن الوصول البه بالعقل والسمع معسا وهوكالعسلم بانه

ولایزال وقبل الذی یفتل مایشاء و بحکم مایر ید وتعریف اسلمی م بصدیت و تکریرالاسم الجلیسل للاشعار بان منام بنصف بذلك فهو بمرل من استمضاف بمرل من استمضاف عمر الماطف لانها کالنتیم للاولی بین اولا الوهیته

وأحد وباته مرئى الىغيرهما وقداستقصينا فىتقرير دلائل الوحدانية فىتفسير قوله الوكَّانَ فيهماآلهم الاالله لفسدنا (المسئلة الثانية ) اعلم أنهم أجعوا على انه لا بدفي سورة عَلَىٰ أَبِهَا الكَافِرُونَ مَنْ قُلُ وأَجِمُوا عَلَى إنه لا يَجُوزُ الْفَظُ قُلُ فِي سُورَةُ ثَبِتُ وأما في هذه السورة فقداختلفوا فالقراءة المشهورة قل هوالله أحد وقرأأ بي وابن مسعود بغير قل هكذا هوالله أحد وقرأ النبي صلى الله عليه وسلم بدون قل هوهكذا الله أحدالله العمد فن البت قل قال السبب فيه بيان ان النظم ايس في مقدوره بل يحكي كل ما يقال له ومن حدقه قال ذلك للسلا يتوهم أن ذلك مأكان معلوما للنبي عليه الصلاة السسلام (المسئلة الثالثة) اعلم انقاعراب هذه الآية وجوها(احدها) ان هؤكناية عن اسم الله فيكون قوله الله مرتفعالماته خبر مبتدا ويجوز في قولك احدما يجوز في قولك زيد اخوك قائم ( والثاني ) أنَّ هوكناية عن الشأن وعلى هذا النقدير يكون الله مرتفعا بالابتداء وأحد خبره والجملة تكون خبرا عن هو والتقدير الشان والحديث هوان الله أحد ونظيره قوله فأذاهى شاخصة أبصار الذبن كغروا الاانهى جاءت على التأنيث لان في التفسر اسما مؤنثا وعلى هذا جاءفانها لاتعمى الابصار أماإذالم يكن في التفسيرمونث لم يؤنث ضمير القصد كفوله أنه من يأت ربه مجرما (والثالث) قال الزجاج تقد يرهذه الاتيم أن هذاالذي سأأتم عنه هوالله أحد (المسئلة الرابعة )في أحد وجهان (أحدهما) انه بمعنى واحد قال الخليل يجوز ان يقال احد اثنان وأصل أحد وحدالاانه قلبت الواو همزة التخفيف واكثر مايفعسلون هذا بالواو المضمومة والمكسسو رة كقولهم وجوه وأجوه ووسادة واسادة (والقول الثاني) ان الواحد والاحد لسااسمين مترادفين قال الازهري لايوصف شئ بالاحدية غيرالله تعالى لانقال رجل أحد ولادرهم احد كإنقال رجل واحد أى فرد بل أحد صفة من صغات الله تعالى استأثر بها فلايشركه فيها شي مم ذكروا فيالغرق بين الواحد والاحدوجوها ( احدها) انالواحد يدخل فيالاحد والاحد لايدخل فيه (وثانيها) الله اذاقلت فلانلايقاومه واحدجاز ان مقال لكنه يغاومه اثنان بخلاف الاحدفانك الوقلت فلان لايقاومه أحدلا يجوز ان بقال لكنه بقاومه اثنان (وثالثها) ان الواحد يستعمل في الاثبات والاحد في النفي تقول في الاثبات رأيت رجلا واحدا وتقول في النفي مارأيت أحدا فيفيد العموم ( المسئلة الخامسة ) اختلف القراء في قوله أحد الله الصمد فقراءة العامة بالنَّوين وتحريكه بالكسير هكذا احدن الله وهو القياس الذي لااشكال فيه وذلك لانالتنو ن من أحد ساكن ولامالمرفة منالله ساكنة ولماالتق ساكنان حرك الاول منهما بالكسر وعن أي غر وأحدالله بغير تنوين وذلك إنالتون شابهت حروف الاين في انها تزاد كايزدن فلا شابهتها أجريت مجراها في ان حذفت سما كنة لالتقاء الساكنين كاحذفت الالف والواو والباء لذلك تحو غزا القوم ويغزو القوم ويرمى القوم ولهذا حذفت النون الساكنة في الفعل نحو

عز وجل المستنبعة لكافة العوت الكمال أم أحد بنه الموجبة المتدوالة كبب بوجة من المسابة من الوجوه وتوهم المساركة في الحقيقة المتضية لاستغنا أنه المتضية لاستغنا أنه في وجودها و بقائها وسائر

لمهيك ولاتك فيمرية فكذا ههنا حذفت فيأحدالله لالتقاء الساكنين كإحذفت هذه الحروف وقد ذكرنا هذا مستقصي عند قوله عزيزا بنالله و روى ابضاعن أبي عجرً وأحد الله وقال أدركت القراء يقرونها كذلك وصلاعلى السكون قال أبوعلى قدتيرى الغواصل في الادراج مجراها في الوقف وعلى هذا قال من قال فاصلونا السبيلا ربنا وماأدراك ماهيد نار فكدلك أحداقه لماكان اكثرالقراء فيماحكاه أيوعرو على الوقف أجراه فيالوصل بحراه فيالوقف لاسترارالوقف عليه وكثرته فيألسنتهم وقرأألاعش قل هوالله الواحد \* قان قبل لماذا قبل أحد على النكرة قال الماو ردى فيه وجهان (أحدهما) حذف لام النعريف على نية اضمارها والتقدير قلهوالله الاحد (والثاني) انالراد هوالتنكير على سبيل العظيم ( المسئلة السادسة ) اعلمان قوله هوالله احد القاظ ثلاثة وكل واحد منها اشارة الى مقام من مقامات الطالبين (فالمقام الاول) مقام المقربين وهو أعلى مقامات السمائرين الى الله وهو لا عمم الذين نظروا الى ماهيات الاشباء وحقائفها من حيث هيهي فلاجرم مارأوا موجودا سوى الله لان الحق متر الذي لذاته يجب وجوده واماماعداه فمكن لذاته والممكن لذاته اذانظر اليه منحيث هرهوكان ممدوما فهو لاء لمهروا موجودا سوى الحق سبحانه وقوله هواشارد الثة والاشارة وانكانت مطلقة الاانالمشار البدلماكان معيتا انصرف ذلك المطلق الىذلك المعين فلاجرم كانقولنا هواشارة منهوالاه المقربين الى الحق سبعانه فلم يفتقروا في تلك الاشارة الى بميز لان الافتقار الى المدير انما يحصل حيث حصل هناك موجودان وقد بينا ان هو لاء ماشساهدوا بميون عقولهم الاالواحد فقط فلهذا السبب كأنت لفظة هو كافية في حصول العرفان النام لهو لا، (المقام الثاني) وهومقام أصحاب اليمين وهودون المقام الاول وذلك لانهوالاه شاهدوا الحق موجودا وشاهدو الخلق أيعشا موجودا فعصلت كثرة في الموجودات فلاجرم لم يكن هو كافيافي الاشارة الى الحق بل لا يدهناك من بمير به يتمير الحق عن الحلق فهو لاء احتاجوا الى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هوفقيل لاجلهم هوالله لانالله هوالموجود الذي يفتقراليه ماعداه ويستغنى هوعنكل ماعداه (والمام الثالث) وهومقام أصحاب الشعال وهو أخس المقامات وادونها وهم الذين يجوزون ان يكون واجب الوجود أكثر من واحد وان يكون الاله اكثر من واحد فقرن لفظ الاحد عاتفدم رداعلي هو لاه وابطالالفالانهم فقيل قل هوالله أحد (وههنا يحث آخر ) اشرف وأعلى بماذكرناه وهو ان صفات الله تعسالي اماان تكون أضافية واما ان تكون سليية أماالاصافية فكفولنا عالم فادرمريد خلاق وأماالسلبية فكفولناليس بجسم ولايجوهر ولابعرمن والمخلوقات تدل أولا على النوع الاول من الصفات وثانيا على النوع الثاني منها وقولنا الله يدل على عجامع الصفات الاصافية وقولنا أحديدل على عجامع الصفات السليمة فكان قولتاالله أحد تاما في افادة العرفان الذي يليق بالعقول البشرية وأنما

أحوالها تحقيقا للحق وارشادا لهم الىسنه الواضح ثم صرح ببعض أحكام جزئية مندرجة تحت الاحكام السابقة فقيل (الميلا) تنصيصا على ابطال زعم المفترين في حق المسلا نكاذ والمسيح ولذلك ورد النفي على يصدر عند ولد لا نه يعصدر عند ولد لا نه شى ليمن أن يكون له من جنه مساحبة فيتوالدا كانطق به قوله تعالى أبي يكون له ولدولم تكن لدصاحبة ولا يفتقرال ما يستحالة الحاجة والفناه عليه سمحانه (والم يولد) لا ستحالة نسبة العدم اليه سابقا ولاحقا والته مريح به مع

قلناان لفظ الله يدل على يجامع الصفات الاصافية وذلك لان الله هو الذي يستمق العبادة والمتحقاق العبسادة ليس لمن بكون مستبدا بالايجساد والابداع والاستبداد بالاعساد لإيحصل الالمنكان موصوفا بالقدرة التسامة والارادة النسافذة والعلم المتعلق بجميع المهلومات من الكليات والجزئبات وهذه بجامع الصفات الاضافية وأمايجامع الصفات السلبية فهي الاحدية وذلك لانالمراد من الاحدية كون تلك الحقيقة في نفسها مفردة منزهة عن أنحساء التراكيب وذلك لانكل ماهية مركبة فهي مفتقرة اليكل واحد مِن أجراله وكل واحد من أجراله غيره فكل مركب فهو مفتقر الي غبره وكل مفتقر الى غيره فهومكن لذاته فكل مركب فهومكن لذائه فالاله الذي هومبدأ لجيع الكأنسات تمتنع أنيكون بمكنا فهوق نفسه فردأ حدواذا ابت الاحدية وجب أن لايكون تحمزا لانكل متعيز فأن يمينه مفايرليساره وكل ماكان كذلك فهو منفسم فالاحد يستعيل أن يكون متحيرا واذالم يكن متحيرا لمربكن فيشئ من الاحياز والجهات ويجب أن لا يكون حالافي شي لانه مع محله لا يكون أحدا ولا يكون محلا اشي لانه مم حاله لا يكون أحدا واذا لم يكن حالا ولامحلا لم يكن متغيرا البتة لان التغيرلايد وأن يكون من صفة الى صفةوأيضا اذا كان أحدا وجب أن يكون واحدا اذلوفرض موجودان واجبا الوجود لاشتركا فى الوجوب وأتمايزا فى النعين وما به المشاركة غيرما به الممايزة فكل واحدا منهمام ك فثبت أن كونه أحدا يستلزم كونه واحدًا قان قيسل كيف يعمل كون الشي أحدا قان كل حقيقه توصف بالاحدية فهناك تلك الحقيقة وتلك الاحدية ومجوعهما فذاك ثالث ثلاثة لاأحد (الجواب) انالاحدية لازمة لتلك الحقيقة فالمحكوم عليه بالاحدية هو تلك الحقيقة لاالمجموع الجاصل منها ومن تلك الاحدية فقدلاج عاذكرنا أن قوله الله أحد كلام متضمن لجيع صفسات الله تمالى من الاستافيات والسلوب وتمام الكلام في هذا الباب مذكور في تفسير قوله والهكم اله واحد # قوله تعالى (الله الصمد) فيه مسائل (المسئلة الاولى) ذكروا في تفسير الصمد وجهين (الاول) انه فعل معني مفسول من معداليدا ذا قصده وهو السيد المصعود اليدفي الحوائج قال الشاعر

الابكر الناعي بخير بني أسد # بعمرو بي مسعود و بالسيدالصمد وقال أبضيا

علوته بحسامي ثم قلت له \* خدها حديف فانت السيد المحد والدليل على صحة هذا النفسير ماروي ابن عباس انه لمانزات هذه الآية قالوا ماالمحد قال عليه السيد الذي يصده البد في الحواثيج وقال الليث صدت صعدها الامر أي قصدت قصده (والقول الثاني) أن الصعده والذي لا جوف له ومنه يقال لسداد المقارورة المحاد وشي مصعد أي صلب ليس فيدرخاوة وقال ابن قتادة وعلى هذا التفسير الدال فيد مبدلة من الناء وهو المصمت وقال بعض المناخر بن من أهل اللغة المسمد هو

الاملس من الجر الذي لا يقبل الغبار ولا يدخله شي ولا يخرج مندشي واعلم أنه قد استدل قوم منجهال الشبهة بهذه الآية في انه تعالى جسم وهذا بإطل لانابينا أن كونه أُحَدا ينافى كونه جسما فقدمة هذمالآية دالة على أنه لأعكن أن يكون المراد من الصميد هذا المعنى ولان الصمديهذا النفسير صفة الاجسام المتضاغطة وتعالى الله عن ذلك فاذن يجبأن يحمل ذلك على مجازه وذلك لان الجسم الذي يكون كذلك يكون عديم الانفعال والتاثر عن الغير وذلك اشارة الى كونه سبعانه واحبا لذاته بمتبع التغير في وجوده و بقائه وجهيع صفاته فهذا مايتلعق بالبحث اللغوى في هذه الآية أما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه بعضها يلبق بالوجه الاول وهوكونه تعالى سييدا مرجوعا البه فيدفع الحلجات وهواشارة الىالصغات الاصافية وبعضها بالوجسه الثاني وهوكونه تعسالي واجب الوجود فىذاته وفي صغاته بمتنع التغير فيهما وهواشارة الىالصغات السلبيسة وتمارة يفسرون الصمديما يكون جامه اللوجهين أماالنوع الاول فذكروافيه وجوها (الاول) الصمدهوالعالم بجميع المعلومات لانكونه سيدامرجوعا اليه فيقضاه الحاجات لايتم الايذلك (الثاني) الصمد هوالحليم لان كونه سيدا يفتضي الحلم والكرم (الثالث)وهو قول ابن مسعود والضحالة الصمدهو السيدالذي قدانتهي سودده ( الرابع )قال الاصم الصمدهوالخالق الاشياء وذلك لان كونهسيدا يقتضي ذلك (الخامس) قال السدى العمدهوالقصود في الرغائب المستغاث به عند المصائب ( السادس ) قال الحسين بن الفصل البجلي الصدهوالذي يفعل مايشاء ويحكم ماير يدلامعقب لحكمه ولارا دلقضائه (السابع) أنه السيد المعظم (الثامن) انه الفرد الماجد لايقضى في أمردونه وأما النوع الثاني وهوا شارة الى الصفات السلبية فذكروا فيد وجوها ( الاول ) الصد هوالة في على ما فال وهوالفني الحميد ( الثاني ) الصمد الذي ليس فوقه أحد لقوله وهوالقاهر فوق عباده ولايمغساف من فوقه ولايرجو من دونه ترفع الحواثبج اليه ( الثالث ) قال قتسادة لايأكل ولايشرب وهو يطعم ولايطعم ( الرابع ) قال قتادة الباقي بمدفناء خلقه كلمن عليهافان ( الخامس ) قال الحسن البصرى الذي لميزل ولايزال ولايجوز علية الزوال كان ولامكان ولاأين ولاأوان ولاعرش ولاكسرسي ولاجني ولاانسي وهؤالآن كما كان (السادس) قال أبي بن كعب الذي لا عوت ولا يورث وله ميراث السموات والارض ( السَّابِع ) قال يمان وأبومالك الذي لاينام ولايسهو ( الثَّامن) قال ابن كيسان هوالذي لا يوصف بصغة أحد ( التاسم )قال مقاتل بن حبان هوالذي لاعيب فيه ( العاشر )قال الربيع بنأنس هوالذي لاتعتريه الآفات ( الحادي عشر) قال سمعيد بن جبيرانة الكامل في جميع صفاته وفي جميع أفعاله (الثاني عشر) قال جعفر الصادق انه الذي يغلب ولايغلب ( الثالث عشر ) قال أبوهر يرة انه المستغنى عن كل أحد ( الرابع عشر ) للائق من الاطلاع على كيفيته (الخامس عشر)

كونهم مسترفين بمضمونه انقرير مافبله وتحقيقه فالاشارة الى أنهما منلاز مان اذالمهود أن مايلد يولدومالافلا ومن قضية الاعتراف يانه لم يولد الاعتراف بانه لايلد فهو قريب على لايستقدمون على لايستأخرون كامر تحقيقه (ولم يكن له كفوا أحسد) أى لم

يكافئه أحدولم عائله
ولم يشاكله من صاحبة
وغيرها وله صلة لكفوا
قدمت عليه مع أن حقيها
التأخر عنه اللاهمام بها
لان المقضود ننى الكافأة
عن ذا ته تعالى وقد جوز
أن يكون خبرا لاصلة
و يكون كفوا سالا
من أحد وليس بذاك

موالذي لأتدر كدالابصار (السادس عشر) قال أبوالعالية وعجد القرظي هوالذي لم يلد ولم يولد لاته لنس شي بلدالاسيورث ولاشي يولد الاوسيوت (السابع عشر) قال اين عباس انه الكبير الذي ايس فوقه أحد (الثامن عشر) انه المنز، عن قبول النقصانات والزيادات وعن أن يكسون موردا للنغيرات والتبدلات وعن احاطة الازمنة والامكنة والآنات وألجهات وأما الوجد الثالث وهوأن يحمل لفظ الصمدعلي الكل وهوأبضا محمل لانه بحسب دلالته على الوجوب الذاتي يدل على جبع السلوب و يحسب دلالته على كونه مبتدأ للبكل بدل على جميع نعوت الالهية ( المسئلة الثانية ) قوله الله الصمد يقتضي أن لايكون في الوجدود صمد سوى الله و إذا كان الصمد مفسرا بالمصمود البه في الحوائيج أو بمالايقبل التغير في ذاته لزم أن لايكون في الوجسود موجود هكذا سوى الله تعالى فهذه الآية تدل على انه لااله سوى الواحد فقوله الله أحد اشارة الى كونه واحد يمعني انه ليس في ذاته تركيب ولا تأليف بوجه من الوجوء وقوله الله الصمد اشارة الى كُونه واحدا بمعنى نقى الشركاء والانداد والاصداد \* و بنى في الآية سؤالان (السؤال الاول) لمجاء أحدمنكرا وجاء الضمدمعرفا (والجواب) الغالب على اكثر أوهام الخلقان كل موجود محسوس وثبت انكل محسوس فهو منقسم فاذا مالايكون منقسما لايكون خاطرا ببال اكثر الخلق وأماالصمد فهؤالذي يكون مصمودااليه في المؤاج وهذا كان معلوما للعرب بللاكثر الخلق على ماقال والتن سالتهم من خلقهم ليقوان الله واذاكانت الاحدية يجهولة مستشكرة عندأكثرا الحلني وكانت الصمدية معلومة التبوت عندجهور الخلق لاجرم جاءا فظ أحد على سبيل التنكير ولفظ الصمد على سبيل التعريف (السوال الثاني) ما الفائدة في تكرير لفظ ما الله في قوله الله أحدالله الصمد ( الجواب ) لولم تكرر هذهاللفظة لوجب في لفظأ حدوصم أن يردا امانكرتين أومعرفتين وقد بينا ان ذلك غير جأئز فلاجرم كررت هذه اللفظة حتى يذكر لفظ أحدمتكرا ولفظ الصمد معرفا 🗱 قوله تعالى (لم يلدولم يولد) فيدسؤالات (السوال الاولى) لم قدم قوله لم يلدعلى قراه ولم يولدمع ان في الشاهد يكون أولامولودا ثم يكون والدا (الجواب) انماوقعت البداءة إيانه لم يلد لانهم ادعوا أنله ولداوذلك لانمشرك المربقالوا الملائكة بناتالله وقالت اليهود عزير ابنالله وقالت النصارى المسيم ابنالله ولميدع أحدانله والعا فلهذا السبب بدأبالاهم فقال لم بلدتم أشارالي الحية فقال ولم يولد كانه قيل الدليل على امتناع الوالدية إتفاقيًا على أنه ماكان ولدا لغيره (السؤال الثاني) لماذا اقتصر على ذكر الماضي فقال لم يله ولم يقل لن يلد (الجواب) انما اقتصر على ذلك لانه ورد جوابا عن قولهم ولدالله والدليل عليه قوله تعالى الاانهم من افكهم ليقولون ولدالله فلاكان المقصود من هذه الآية تكذبب قولهم وهمانماقالوا ذلك في الماضي لاجرم وردت الآية على وفق قولهم (السوال الثالث) لمقال همنا لم بلدوقال في سورة "بني اسرائل ولم يتخذ ولدا ( الجواب)

ان الولديكون على وجهين (أحدهما) ان تولد مندمثله وهذاهو الولد الحقيق (والثاني) أن لا يكون متولدًا منه ولكنه يتخذه ولدا ويسمييه هذا الاسم وأنهم يكن ولداله في الحقيقة والنصارى فريقان منهم من فالعسى واداقه حقيقة ومنهم من قال ان الله اتخذ ولدانشر يفاله كااتخذا يراهم خليلاتشر يفاله فقوله لم يلد فيه اشارة الى نق الولد في الحقيقة وقوله لم يتخذ ولدا اشارة الى نبي القسم الثاني والهذا قال الم يتخذولذا ولم يكن لهشر لمتافي الملكلان الانسان قديتخذولدا لبكوت ناصيرا ومعينساله على الأمر المطلوب ولذلك قال في سورة أخرى وقالوا انخدال حن ولداسها ته هوالغني وهوا شارة الى مأذكر ثأ ان اتحاد الولد المايكون عند الحاجة (السوال الرابع) في كونه تعالى والدا ومولودا هل يمكن أن يسلم بالسمع أملاوان كان لا يمكن ذلك فيا الفائدة في ذكره ههنا (الجوابّ) لغي كونه تعالى والدامستفاد مزالعلم بالهاتعالى ليس بجسم ولامتعص ولامتقسم ونفي كونه تعالى مولودا مستفاد من العلم بأنه تعالى قديم والعلم بكل واحد من هذين الاصلين منقدم على العلم بالنبوة والقرآن فلأ يمكن أن يكونا مستفأدين من الدلائل السمعية (بق) أن يقال فلمالم يمكن استفادتهما من السمع فما الفائدة في ذكرهما في هذه السورة قلنا فذ بينا ان المراد من كونه أحدا كونه سيحانه في ذاته وماهيته منزها عن جيم أيحساء الغراكيب وكونه تعالى صمدا معناه كونه واجبا لذاته متنع التغير فيذاته وجميع صفاته واذاكان كذلك فالاحدية والصمدية يوجبان نفى الولدية والمواودية فلساذكر السبب الموجب لانتقاه الوالدية والمولودية لاجرم ذكرهدين الحكمين فالمقصود من ذكرهما تنبيه الله تعالى على الدلالة العقلية القاطعة على انتفائهما (السوال الخامس) هل في قوله تمالي لم يلدولم يولد فائدة أزيد من لني الوالدية ولني المولودية قلنا فيد فوائد كثيرة وخلك. لان قوله الله أحد اشارة الى كونه تعالى في ذاته وماهيته منزها عن التركيب وقوله الله الصعد اشارة الى تني الاصداد والانداد والشركاء والامثال وهذان القامان الشمر يفان ماحصل الاتفاق فيهما بين أرياب الملل والادبان وبين الفلاسفة الاأن من بعد هذا الموضع حصل الاختلاف بين أرباب الملل وبين الفلاسفة فأن الفلاسفة فالوا انه يتولد عنواجب الوجود عقل وعن العقل عقل آخر ونفس وفلك وهكذا على هذا الترتيب حتى ينتهى الى العقل الذي هو مدير ما تحت كرة القمر فعلى هذا القول يكون وأجب الوجود وقدولد العقل الاول الذي هؤتيته ويكون العقل الذي هومدير لعالمنه أهذا كالمولود من العقول التي فوقد فالحق مصانه وتعالى نفي الوالدية أولاكانه قبل انه أميلد العقول والتقسوس تمقال والشئ والذي هومدير أجسادكم وأرواحكم وعالمكم هذا ليس مولودامن شي آخر فلاوالد ولامولود ولامواثر الاالواحدالذي هوالحق سمعانه \* قوله سهانه (ولم بكن له كفوا أحد) فيد سو الان (السو ال الاول) الكلام العربي الفصيح أن يوخر الظرف الذي هولفوغير مستقر ولايقدم وقدنص سنبويه على ذلك في كتابه

فلراطة الفواصل ووجه الوصل بين هذه الخل في عن البيان وقرئ بينم الكاف والفاء مع الكاف وكسرها مع الكاف وكسرها مع الكاف وكسرها مع الكون الفاء هذا ولا الطواء الكريسة مع السورة الكريسة مع الشارب فطريها على أشات المعارف الالهية والرد هلى من ألحد

فَمَا بِاللَّهُ وَرَدُ مِقْدُمًا فِي أَفْضُمُ الكلام (والجواب) هذا الكلام أنما سيق لنني المكافأة

عن ذات الله واللفظ الدال على هذا إا عنى هو هذا الفلرف وتقديم الاهم أولى فلهذا

السبب كان هذا الطرف مستحق التقديم (السوال الثاني) كيف القراءة في هذه الآية ( الجواب ) قرئ كفوا بضم الكاف والفاء وبضم الكاف وكسرهامم سكون الفاء والاصل هوالدسريم يخفف مثل طنب وطنب وعنق وعنق وقال أبوصيدة يقال كَفُو وَكُفُّ وَكُفَّاء كُلُّهُ عِمْنَي وَاحِد وهُو المثل وَللفسرين فيه أَفَاوِيل (أحدها) قال كعب وعطاء لم يكن له مثل ولاعديل ومنه المكافأة في الجزاء لانه يعطيه مايساوي ماأعطاه (وثانيها) قال مجاهد لمبكن له صاحبة كانه سجانه وتعالى قال لم يكن له أحد كغؤاله فيصاهره رداعلي منجكي الله عنه قوله وجعلوا بينه وبين الجنة نسبا فنفسرهذه ألآية كالنأكيد لقوله تعسالي لمهلد (وثالثها) وهو التحقيق انه تعالى لمابين انه هو المصموداليه في قضاء الحوائج ونغي الوسايط من البين بقوله لم يلدولم يولد على ما بيناه فعينة له ختم السورة بان شيأ من الموجودات عننع أن يكون مساوياله في شيٌّ من صفات الجلال والعظمة أما الوجود فلا مشاواة فيه لان وجوده من مقتضيات حقيقته فان حقيقته غير قابلة العدم من حيث هي هي وأماسائر الجمّائق فانها قالمتاهدم وأما العلفلامساواة فيه لانعلم ليس بضروري ولاباستدلالي ولامستفاد منالحس ولامن الروءية ولايكون في معرض الغلط والزال وعلوم المحدثات كذلك وأماالقذرة فلامساواه فيها وكذا الرحة والجود والعدل والفضل والاحسان واعلم انهذه السورة أربع آيات وفي ترتيبها أنواع من الفوائد (الفائدة الاولى) ان أول السورة يدل على انه سيحانه واحد والصمد على أنه كريم رحيم لانه لايصمد اليدحتي يكون محسنا وابيلد ولم يواد على أنه غنى على الاطلاق ومنزه عن النفيرات فلا يخل بشي أصلاولا يكون جوده لاجل جرنفع أودفع منىر بلبمحص الاحسان وقوله ولم يكنله كفوا أشارة الممانق مالايجو زعليه من الصفات (الفائدة الثانية) نفي الله تعدالي عن قاته أنواع الكثرة يقوله أحد ونفي النقص والمغلو يبسة بلفظ الصعد ونني المعلولية والعلية بليلد ولميو لدونني الاصداد والانداد بقوله ولم يكن له كفواأحد (الفائدة الثالثة )قوله أحد ببطل مذهب الثنوية القائلين بالنور والظلمة والنصاري فيالتثليث والصابئين فيالإفلاك والمجزم والآية الثانية تبطل مذهب من أثنت خالفًا سبوى الله لانه أو وجد خالق آخر لما كان الحق مصعودااليه فيطلب فيجيع الحاجات والثالثة تبطل مذهب اليهودف عز بروالنصاري

فيها ورد في الحديث السوى أسالعدل ثاث القرآن فان مقاصده محصرة في بان العقائد والاحكام والقصص ومن عدلها بكله اعتبر المقصود بالذات منه \* روى عن الني مل الله عليه وسلمأنه قال أسستالسموأت السبع والارمنون السبع على قل هوالله أحد أي ماخلقت الالنكون دلائل على توحيدالله تعالى ومعرفة صفاته التي نطفت بها هذه السورة 💥 وعندعليد السلام أته مع رجلا يقرأ قل هو آلله أحد فقال وجبت فقبل وما وجبت بارسول الله قال وجبت له الجنسة

فالمسيم والمشركين فيأن الملائكة بناتاهة والآية الرابعة تبطل مذهب المشركين

حَيْثُ جَعَلُوا الاصتام أكفاء له وشركاء (الفائدة الرابعة) ان هذه المورة فيحقالله

مثل سورة الكوثر في حق الرسول لكن الطعن في حق الرسول كان بسبب إنهم قالوا

أنه أبتر لاوادله وههنا العامن بسبب انهم أنبتوا للهولدا وذلك لانعدم الولد في حق

الانسان عبب ووجود الولد عبب في حق الله تعالى فلهذا السبب قال هه ناقل حتى يُكُونُ دَابَاعَتَى وفي سورة اناأعطيناك اناأقول ذلك الكلام حتى أكون اناذابا عنك والله اعلم

## 🦠 سو رة الڤلق خمس آيات مدنية 🔖

﴿ بسم الله الرحن الرحيم ﴾

قبل الخوض في التفسير لا بدمن تقديم فصلين (الفصل الاول ) معت بعض العارفين فسرهاتين السورتين على وجه عجيب فقال انه سنحانه لماشرح أمر الالهية في سورة الاخلاص ذكرهذه السورة عقيبها فيشرح مرانب مخلوقات الله فقال أولاقل أعوذ بربالفلق وذلك لانظلات العدم غيرمتناهية والحق سيحانه هوالذي فلق تلك الظلمات ينور التكوين والايجاد والابداغ فلهذا فال قلأعوذ برب القلق ممقال من شرماخلق والوجه فيه انعالم المكنات على قسمين عالم الامر وعالم الخلق على ماقال ألاله الخلق والامروعالم الامركله خبرات محضة بريثة عن الشرور والآفات أماعالم الخلق وهوعالم الاجسام والجسمانيات فالشرلا يحصل الافيه واناسمي غلم الاجسام والجسمانيات بعالم الخلق لان الخلق هوالتقديروالمقدار من لواحق الجسم فلاكان الامر كذلك لاجرم قال أعوذ بالرب الذي فلق ظلات بحر العدم بنور الايجاد والابداع من الشهرور الواقعة في عالم الخلق وهو عالم الاجسام والجسمانيات ثم من الظاهر أن الاجسام اما أثيرية أوعنصرية والاجسام الاثعرية خبرات لانهابريئة عن الاختلال والقطور على ماقال ماتري فيخلق الرحن من تفاوت فأرجع البصرهل ترى من فطوروا ماالعنصر يات فهبي الماجهاد أوتبسات أوحيوان أماالخادات فهي خالية عنجيع القوى النفسانية فالظلمة فيها خالصة والانوارعنها بالكلية زائلة وهي المراد من قوله ومن شرغاسق اذاوقب وأما النبات فالقوة الغاذية النباتبة هي التي تزيدق الطول والعرض والعمق معا فهذه القوة النباتية كانهسا تنفث فيالعقد الثلاثة وأماالحيوان فالقوى الحيواتيسة هي الحواس الظاهرة والحواس البساطنة والشسهوة والغضب وكلها تمنع الروح الانسانية عن الانصباب الى عالم الغيب والاشتغال بقدس جلال الله وهوالمراد من قوله ومن شر حاسد افاحسد ثم أنه لم يبق من السفليات بعد هذه المرتبة سوى النفس الانسائية وهي المستعينة فلا تكون مستعادا منها فلاجرم قطع هذه السورة وذكر بعدها فيسورة الناس مراتب درجات النفس الانسانية فيالترق وذلك لانهاباصل فطرتها مستفذة لان تنتقش بمعرفة الله تعالى ومحيته الاانها تكون أول الامر خالية عن هذه المعارف بالكلية ثم انه في المرتبة الثانية يحصل فيها علوم أولية بديهية يمكن التوصل بها إلى استعلامالمجهولات الفكرية نم في آخر الامريستخرج تلك المجهولات الفكرية من القوة الى الفعل فقوله تعالى قلأعوذ برب الناس اشارة الى المرتبة الاولى من عراتب النفس الانسسانية وهي حال كونهساخا لبة عنجيع العلوم البديهية والكسبية وذلك لان

وسورة الفلق يختلف فيها وآبها المجس كلا (بسم الله الرحن الرحيم) (قل أعوذ برب الفلق) الفلق الصبح كالفرق لانه يفلق عند الليل و يفرق فعل يعنى مفعول فان كل واحد من المغلسوق والمفلوق عند مغدول أوقيل هوما انفلق من عود دوقيل هوكل ما يغلقه الله تعالى كالارض عن النبات والجب ل عن العبون والحب و النوى عما والحب و النوى عما يفرج منهما وغيرذلك

النغس في تلك المرتبة تحتاج الى مرب ير بها و يزينها بثلك المعارف البديمية تم في المرتبة الثانية وهي عند حصول هذه العلوم البديهية يحصل لهاملكة الانتقال منها الى استعلام العلوم الفكرية وهو المراد من قوله ملك الناس ثم في المرتبة الثالثة وهي عند خروج تلك الغلوم الفكر يَقْمَن القوة الى الغمل يحصل الكمال النام للنفس وهوالمراد من قوله الدالنساس فكان الحقسيحا نه يسمى نفسه بعسب كل مرتبة من مراتب النفس الأنسانية عسايليق بتلك المرتبة ثم قال منشر الوسواس الخنساس والمراد منه القوة أتؤهمية والسبب في اطلاق اسم الخناس على الوهم أن العقل والوهم قدينساعدات على تسليم بعض المقدمات ثم اذاآل الامر الى النتيجة فالعقل يساعد على النتيجة والوهم يخنس ويرجع ويمتنع عن تسليم النتيجة فلهذا السبب يسمى الوهم بالخناس تم بين سبحانه أنضر رهذا الخناس عظيم على العقل وأنه قلا ينفك أحدعنه فكانه سمحانه بين في هذه السورة مراتب الارواح البشر يةونبه على عدوهاونبه على مأبه يقع الامتياز بين العقل وبين الوهم وهناك آخر درجات مراتب النفسالانسانية فلاجرم وقع ختم الكناب الكريم والفرقان العظيم عليه (الفصل الثاني) ذكروا في سبب تزول هذه السورة وجوها (أحدها) روى أنجبريل عليه السلام أتاه وقال انعفريتا من الجن بكيدك فقال اذا أو يت الى فراشك قل أعوذ برب السورتين (وثانيها) ان الله تعالى أنزلهما عليه ليكونا رقية منالعين وعن سعيدين المسيب أنقريشا غالوا تعالوا تنجوع فنعين محمدا فغعلوا ثم أتوه وقالوا ماأشد عضدك وأقوى طهرك وأنضر وجهك فانزل الله تعسالي المعودةين (وثالثها) وهو قول جهور المفسرين أنابيد بن أعصم البهودي محرالني ملى الله عليه وسلم في احدى عشرة عقدة وفي وتردسه في بثريقال لها ذروان فرض رسول اللهصلي الله عليه وسلم واشتدعليه ذلك ثلاث ليال فنزلت المعوذ تان لذلك وأخبره جبريل بموضع السحر فأرسل عليا عليد السلام وطلحة وجاآبه وقال جبريل للنيحل حقدة وافرأ آية ففعل وكان كلا قرأ آية انحلت عقدة فكان يجد بعض الخفذ والراحة واعلمأن المعتزلة أنكروا ذلك بأسرهم قال القاضي هذه الرواية باطله وكيف يمكن القول بجحتها والله تعالى يقول والله يعصمك مزالناس وقال ولايفلح الساحر حبث أتى ولان تبجو يزه يغضى الىالقدح في النبوة ولانه لوصيح ذلك لكان من الواجب أن يصلوا الى الضررالي جيع الانبياء والصالحين ولقدروا على تحصيل الملك العظيم لانفسهم وكل خلك بإطل ولإن الكفاركانوا بعيرونه بأنهم صحور فلووقعت هذه الواقعة لكان الكفار صادقين في تلك الدعوة ولحصل فيه عليدال الامذلك العبب ومعلوم ان ذلك غيرجائز قال الاصحساب هذه الفصة قدميحت عند جهور أهل النقل والوجوه المذكورة قدسيق الكلام عليها فيسورة البقرة أماقوله الكفار كانوا يعيبون الرسول عليه السلاميانه مسحور فلووقع ذلك الكان الكفار صادقين فيذلك القول فجوابه أنالكمفاركا نوا

يريدون بكوته مسحورا انه مجنون أزيل عقله بواسطة السحر فلذلك ترك دينهم فاترأ أن يكون مسجورا بألم يجده في بدنه فذلك بمالا ينكره أحد وبالجلة فالله تمالى ماكان يسلط عليه لاشيطانا ولاانسيا ولاجنبا يؤذيه في دينه وشرعه ونبوته فامافي الاضرار بدنه فلا يبعد وتمام الكلام في المسئلة قد تقدم في سورة البقرة ولنزجع الى التفسير ، قوله تعالى (قَلَ أعوذ برب الفلق) فيه مسائل (المسئلة الاولى) في قوله قُل فوائد (أحدها) انه سيحانه لماأمر بقراءة سؤرة الاخلاص تغريهاله عالايليق به في ذاته وصفاته وكان ذلك من أعظم الطاعات فكان العبد قال الهناهذه الطاعة عظيمة جد الأأثق سفسي فى الوفاء بها فأحابه بأن قال قل أعود برب الفلق أى استعد بالله والتجبئ اليدحتي يوفقك لهذه الطاعة على أكل الوجوه (وثانيهسا) أن الكفار لماسألوا الرسول عن نسب الله وصفته فكان الرسول عليه السلام قالكيف أنجو من هؤلاء الجهال الذين تجاسروا وقالوا فيك مالايليق بك فقال الله قل أعوذ برب الفلق أي استعدى حتى أصونك عن شرهم (وثالثها) كانه تعالى يقول من النجأ الى بيتي شرفته وجعلته آمنا فقلت ومن دخله كان آمنا فالجيئ أنت أيضاالى حتى أجعلك آمنافقل أعود برب الفلق (المسئلة الثانية) اختلفوا في أنه هل مُجُورُ الاستعانة بالرقي والعودُ أملامنهم من قال انه يجوزُ واحتجوا يوجوه (أحدُها) ماروي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتكي فرقا. جبريل عليه السلام فقال بسمالله أرقيك من كل شي يو ذيك والله يشفيك (و انبها) قال ابن عباس كأن رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلنا من الاوجاع كلها والجي هذا الدعاء بسم الله الكريم أعوذ بالله العظيم من شركل عرق نعار ومن شرحر النسار (وثالثها) قال عليه السلام من دخل على من يمض الم عضره أجله فقال أسأل الله العظيم وبالعرش العظيم أن يشغيك سبع مرات شني ( ورابعهـــا ) عن على هليه السلام قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا دخل على مربض قال أذهب البأس رب الناس الثف أنت الشافي لاشافي الأأنت (وخامسها) عن ابن عباس قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعود الحسن والحسين يقول أعيذكا بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين عُمَّانَ بِنَ أَبِي العِمَاصِ اللَّقِنِي قَدَمَتْ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ وَ بِي وَجِعَ قَدْ كَادَ بِيطلني فَهَمَالِ رسول الله صلى الله عليدوسلم اجعل بدلة اليمني عليه وقل بسم الله أعوذ بعزة الله وقدرته منشر مأأجد سبع مرات ففعلت ذلك فشفاني الله (وسابعها) روى أنه عليه السلام كان اذاسا فرفنزل منزلا يقول بأرض ربي وربك الله أعوذ بالله من شرك وشرمافيك وشرما يخرج منك وشرما بدب عليك وأعوذ بالله من أسدوأسود وحية وعقرب ومن شهر ساكني البلدوو الدوماولد (وثامنها) قالت عائشة كان رسول الله صلى الله وعليد وسلم اذا اشتكى شيأ منجسده قرأقل هوالله أحد والمعسوذتين في كفد اليمني ومسمح بهسا

وفى تعليق العياذ باسم الرب المصافى الى الفلق المتبيق عن النور عقيب الفليق والفتق وعسد الرتق عسد أكريمة باعادة العائد ما يعود منه وتقوية ليبا ته بنذ كبر بعض فظائر ومن يد

ترغبباه في الجدوالاعتذاء بقر عباب الالتجاء اليه قدر أن يزيل ظلمة الليل من هذا العالم قدر أن يزيل عن العالم قدر أن كافيدل فلا اذلاريب للمائذ في قدرته تعالى على ذلك حتى

المكان الذي يشتكي ومن الساس من منع من الرقي لمار وي عن جابرقال فهي رسول الله حلى الله عليه وسلم عن الرق وقال علبه السلام ان لله عباد الايكتوون ولابسترقون وعلى ربهم يتوكلون وقال عليدالسلام لميتوكل على الله من اكتوى واسترق وأجيب عندباته يعتمل أن يكون النهي عن الرقى المجهولة التي لاتعرف حقائقها فاماما كان له أصل موثوق فلانهبي عنسه واختلفوا فيالتعليق فروى انه عليهالسلام قال مزعلني شياوكل اليه وعن ابن مسعودانه رأى على أمولده تميمة مربوطة بمصدها فجذبها جذبا تخنيفا فقطعها ومنهم منجوزه سثل الباقرعليه السلام عن النعو يذبعلق على الصبيان فرخص فيه واختلفوا في النغث أيضا فروى عن طائشة أنها قالت كان رسول الله صلى الله علية وسملم ينفث على نفسه إذا اشتكى بالمعوذات ويمسح بيده فلما اشتكى رسول الله صلى الله عليه وسلم وجعه الذي توفي فيه طفقت أنفث عليسه بالمعوذات التي كان ينغث بها على نفسه وعنه عليدالسلام انه كاناذا أخذمضجه نفث فيديه وقرأ فيهما بالموذات تممسح بهماجسده ومنهم من أنكرالنفث قال عكرمة لاينبغي للراقي أنينفث ولايمسح ولايعقد وعزا براهيم قال كانوابكرهون النفث في الرقى وقال بعضهم دخلت على الضحاك وهو وجيسم ففلت الاأعوذك باأباهجمه قالبلي ولكن لاتنفث نعوذته بالمعوذتين قال الحليمي الذى روى عن عكرمة أنه ينبغي للراق أن لاينفث ولايسم ولايستدفكانه ذهب فيه الىأن الله تعالى جمل النفث في العقد مما يستعاذ منه فوجب أن يكون منه ياعته بالارواح والابدان فامااذاكان هذا النفث لاسلاح الارواح وألابدان وجب أنلايكون حراما ( المسئلة الثالثة ) انه تعالى قال في مفتاح القراءة فاستعذبالله وقال ههنسا أعوذ برب الفلق وفي موضع آخر وقل رب أعوذبك من همزات الشياطين وجاء في الاحاديث أعوذ بكلمات الله النامات ولاشك أن أفضل أسمساء الله هوالله وأماالوب فأنه قديطلق على غسيره قال تعالىأأر باب متفرقون فاالسبب انه تعسالي عندالامر بالتموذلم يقلأ عوذبالله بلقال بربالفلق وأجابواعنه منوجو. (أحدها) انه فيقوله واذاقرأت المرآن فاستعذبالله انماأمره بالاستعسادة هنالة لاجل قراءة القرآن وانمسا أمره بالاستعاذةههنافي هذه السورة لاجل حفظ النفس والبدن عن السحر والمهم الاول أعظم فلاجرم ذكرهناك الاسم الاعظم (وثانيها) ان الشيطان يبالغ حال منعك من العبادة أشدمبالغة في أيصال العشر الى بدلك وروحك فلاجرم ذكر الاسم الاعظم هناك دُونَ هِهَنَا (وَثَالَتُهَا) اناسم الرب إشيرال التربية فكانه جمل تربية الله له فيما تقدم وسيلة الماتر ليتدله فيالزمانالآتي أوكان العبديقول التربية والاحسان حرفتك فلا تهملني ولاتخيب رجائي (ورابعها) انبالترية صارشارعاني الاحسان والشروعملزم (وخامسها) انهذه السورة آخرسو رالقرآن فذكرافظ الرب تنبيها على انه سجعانه

لاينقطع عنك تربيته واحسانه فان قبل انهختم القرآن على اسم الإله حيث قال علل الناس الهالناس قلنافيه لطيفة وهي كونه تعسالي قال قلأعوذيمن هو ربي والكينه اله قاهرلوسوسة الخناس فهوكالاب المشفق الذي يقول ارجع عندمهماتك الوأبيسك المشفق عليك الذى هوكالسيف القاطع والنسار المحرقة لاعدائك فيكون هذامن أعظم أنواع الوعد بالاحسان والتربية (وسادسها) كان الحق قال لحمد عليه السلام قلبك بي فلاتدخل فيدحب غبرى واسانك لى فلاتذكر به أحداغيرى وبدنك لى فلاتشغله بخدمة غيرى وان أردت شيأ فلا تطلبه الامني فان أردت العسلم فقل رب زدني <sup>ع</sup>لساوان أردت" الدنبافاسأاوا اللهمن فضله وانخفت ضررافقل أعوذبرب الفلق فانى أناالذي وصفت نفسى بابى فالق الاصبساح وبابي فالق الحب والنوى ومافعلت هذه الاشياه الالاجلات فَاذَاكُنْتَ أَفْعَلَ كُلِّهِذَهُ الأمو رلاجِلَكَ أَفَلا أُصُونَكَ عَنَ الآفَاتُ وَالْتَحْسَافَاتُ ( المسئلة الرابعة ) ذكروافي الفلق وجوها (أحدها) أندالصبح وهوقول الاكثرين قال الزجاج لان الليل يغلق عندالصبح ويغرق فعل بمعنى مفعول يقال هوأبين من فلق الصبح ومن فرق الصبح وتغصيصه في التعوذلوجوه (الاول) ان القادر على ازالة هذه الغلمات الشديدة عن كل هذا العالم يقدر أيضا أن يدفع عن العائد كل ما يخافه و بخشاه ( الشاني ) أن طلوعالصبح كالثال لجيء الغرب فكسأن الانسان فالليل يكون منتظرا لطلوع الصباح كذلك الخسائف يكون مترقبالطلوع صباح المحاء (الشالث) ان العسم كالبشر فأن الانسان في الفلام يكون كلعم على وضم فأذا مُلهر الصبح فكانه صاح بالامأن و بشر بالفرج فلهذا السبب يجدكل مريص ومهموم خفة في وقت السحر فالحق سيحانه يقول قل أعود برب يعطى انعام فلق الصبح قبل السوال فكيف بعد السوال (الرابع) قال بعضهم ان يوسف عليه السلام لما ألتي في الجب وجعت ركبته وجعاشديدا فبأت ليلته ساهرافلاقرب طلوع الصبح نزل جبريل عليه السلام باذن الله بسليه ويامره بأن يدعو ر به فقال باجبر بل ادع أنت وأ أمن أنافدهاجبريل وأمن يوسف فكشف الله ماكان يه من الصرفالطاب وقت يوسف قال ياجبريل وأنا أدعوا يضا وتومن أنت فسأل يوسف ربه أن يكشف الضرعن جيع أهل البلاء في ذلك الوقت فلاجرم مامن مريض الاو يجد نوع خفة في آخر الليسلوروي أن دعا ، في الجب باعدتي في شدتي و يامو نسى في وحشتي وباراج غربتي وباكاشف كربتي وبالجبب دعوتي وباالهي والهآبائي ابراهيم واستحق وبعقوب ارحمصغرسني وضعف ركني وفلة حيلتي ياحى يافيوم باذا الجلال والأكرام (الخامس) لعل تخصيص ألصبح بالذكرق هذا الموضيع لانه وقبت دعاء المضطرين واجابة الملهوفين فكانه يقول قل أعوذيرب الوقت الذي يفرج فيه عنكل مهموم (السادس) محمّسل أنه خص الصبيح بالذكرلانه أعود جمن يوم القيامة لان الخلق كالاموات والدو ركالقبو رممنهم من يخرج عن داره مغلسا عريا بالايلتفت اليه ومنهم

بحتاج الى النبيد عليها (من شرماخلق) أى من شر ماخلق من الثقلين وغيرهم كائنا ماكان من فوات الطبائع والاختياروهذا كاترى شامل لجيم الشهرورفن توهم أن الاستعادة ههساس المساوالبدنية وأنهائم الانسان وغيره مماليس بصسدد الاستعادة مهجما مدارا لامشافة الربال الغلق فقد نأى عن الحق عبراحل واصافة الشر الملق المؤسسة بعالم الحلق المؤسسة بعالم الحلق المؤسسة

من كان مديونا فيجرالي الحبس ومنهم من كأن ملكا مطاعاً فتقدم اليم المراكب ويقوم الناس بين بديه كذا في يوم القيامة بعضهم مقلس عن النواب عار عن لباس القوى مجر ألى الملك الجبار ومن عبد كان مطيعا لربه في الديافصار ملكا مطاعا في العقسي يقدم اليه البراق (السابع) يحمّل انه تعالى خص الصبح بالذكر لانه وقت الصلاة الجامعة لاجوال القيامة فالقيام في الصلاة يذكر القيام يوم القيامة كامّال يوم يقوم الناس ارب العالمين والقراءة في الصلاة تذكر قراءة الكتب والركوع في الصلاة يذكر من القيامة تقوله تأكسوا رؤسهم والسجود في الصلاة يذكر قوله و مدعون الى السجود فلا يستطيعون والقعود يذكر قوله وترى كلأمة جائبة فكان العبديقول الهبي كإخلصتني من ظلمة الليل فيغلصني من هذه الاهوال والماخص وقت صلاة العسجع لان لهامن يدشرف عَلَىمَاقَالَ انْقُرَآنَ الْفَهِرَكَانَ مَشْهُودًا أَيْ تَحْضَرُهَا مَلَائَكُمَةَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ ( الثَّامَنِ ) انه وقت الاستغفار والتعتبرع على ماقال والمستغفرين بالاسمعار ( القول الثاني ) في الفلق ا انه عبارة عن كل مايفلقه الله كالارض عن النبات ان الله فالق الحب والنوى والجبال عن العيون وان منها الم يتفجر مند الانهار والسحاب عن الامطار والارحام عن الاولاد والبيض عن الفرخ والقلوب عن المعارف واذا تأملت الخلق تبيناك ان أحكيره عن انقلاب بل العدم كانه ظلة والنور كانه الوجود وثبت انه كان الله في الازل ولم يكن معسه شيُّ البِّمة فكانه سبحانه هو الذي فلق بحار ظلمات العدم بأنوار الايجاد والتكوين والابداع فهذاهوالمراد من الفلق وهذا التأو بل أفرب من وجوه ( أحسدها ) هوأن الموجوداها الخالق واماالخلق فاذا فسرنا الغلق بهذا التفسير صاركانه قال قل أعوذيب جيع المكنات ومكون كل المحدثات والمبدعات فيكون التعظيم فيه أعظم ويكون الصبيح أحدالامورالداخلة في هذا المعنى (وثانيها ) انكل موجودا ماوا جب لذاته أوىمكن لذاته والممكن لفاتة يكون موجودا بغيره معسدوما فيحدذا تمفاذن كلىمكن فلابدله من موءثر يوً ثر فيه حال حدوثه و يبقيه حال بقا ته خان الممكن حال بقائه يفتقر الى المؤثروا لتربية اشارة لاالىحال الجدوث بلال حال البقاء فكانه يقول انكاست محتسابها المحال الحدوث فقط بلفي حال الحسدوث وحال البقاء معافى الذات وفي جيع الصفات فقوله برب الفلق يدل على احتياج كل ماعداه اليه حالتي الحدوث والبقاه في الماهية والوجود بغشب القوات والصفات وسرالتوحيد لايصفوا عن شوائب الشرك الاعند مشاهدة هذه المعاني (والأتها) أن النصو بروالنكو بن في القلمة أصعب منه في النورفكانه بقول أناالذي أفعل ماأفعله قبل طلوع الانوار وظهور الاضواء ومثل ذلك مالايأتي الابالعسلم التام والحكمة البالغسة واليدالاشارة بقوله هوالذي يصوركم في الارحام كيف يشساه لااله الاهوالغز يزالجكم ( القولالثالث ) انه واد فيجهنم أوجب فيها من قولهم لما اطمأن من الارض الفلق والجمع فلقان وعن بعض الصحابة أنه قدم الشام فرأى دور أهل

الذمة وماهم فيه منخصب العيش فقال لاأبالي أليس من ورائهم الفلق فقيل وما الغلق قال بيت في جهنم اذا فتع صاح جيع أهل النار من شدة حره وانما خصه بالذكر هم نالانه هو القادرعلى مثل هذا التعذيب العظيم الخارج عن حد أوهام الحلق مم قد ثبت أن رجند اعظم واكل واتممن عذابه فكانه يقول باصاحب العذاب الشديد أعوذ برحنك التي هي أعظم وأكلوأتم وأسبق وأقدم من عذابك \* قوله تعالى ( من شرما خلق ) وفيه مسئلتان ( المسئلة الاولى ) في تفسير هذه الآية وجوه ( أحدها ) قال عطاء عن ابن عباس يربدا بليس خاصة لانالله تعالى لم تخلق خلقا هؤشر مند ولان السورة انما ترات ق الاستعادة من السحر وذلك اعايتم بابليس و باعوانه وجنوده (وثانيها) يريد جهنم كانه يقول قل أعوذ بربجه نم ومن شدائد ماخلق فيها ( وثاشها )من شرماخلق يريدمن شرأصناف الحيوانات المؤذيات كالسباع والهوام وغيرهماو يجو زأن مدخل فيه من يؤذى من الجن والانس أيضا ووصف أفعالها بإنهاشر وانما بازادخال الجن والانسان تحت لفظة ما لان الغلبة لما حصلت في جانب غيرا لعقلاء حسن استعمال لغظة ما فيه لأن العبرة بالاغلب أبضا ويدخل فيهشر ورالاطعمة الممرضةوشر ورالماءوالنارفان قيل الآلام الحاصلة عقيب الماء والنار ولدغ الحية والعقرب ساصلة مخلق الله تعسالي التداء على ماهو قول اكثر المسكلمين أومتولدة من قوى خلقها الله تعالى في هسده الاجرام على ماهوقول جههؤر الحكماء وبعض المتكلمين وعلى التقديرين فيصبر حاصل الآيةانه تعالى أمر الرسول غليه السلام بأن يستعيذبالله منالله فما معناه قلنا وأي بأس بذلك ولقد صرح عليه السلام بذلك فقال وأعوذيك منك ( ورابعها") أراديه ماخلق من الامراض والاسقام والقعط وأنواع المحن والآفات وزعم الجبائي والقاضي انهذا التفسسير باطل لان فعسل الله تعالى لايجو زأن يوصف بانه شرقالوا ويدل علبه وجوه ( الاول) أنه يلزم على هذا التقدير ان الذي أمر بالتعوذ منه هوالذي أمر نا تتعوذ به وذلك متناقض ( والثاني ) أنَّ أفعال الله كلها حكمة وصوابوذلكٌ لايجوز أن نقال آنها شر ( والثالث ) ان فعل الله لوكان شرا لوصف فاعله بانه شر ير و يتعالى الله عن ذلك ( والجواب ) عن الاول الما بينا اله لاامتناع في قوله أعوذ بك منك وعن الثاني أن الانسان لماتألم بهفانه يعدشرا فورد اللفظ على وفق قوله كمافي قوله وجزاءسيئة سيئة مثلها وقوله فناعتدي عليكم فاعتدوا عليه عثل مااعتدى عليكم وعن الثالث أن أسماءالله توقيفية لااصطلاحية تمالنى بدل على جواز تسمية الامراض والاسقام بانها شرور قوله تعالى اذامسه الشرجزوعا وقولهواذامسه الشر فذودعاءعريض وكانعليه السسلام يقول وأعوذتك من شهر طوارق الليل والنهار ( المسئلة الثانية ) طعن بعض المحدة في قوله قل أعود برالفلق من شرماخلق من وجوه (أحَدها) أن المستعاذ منه أهو واقع بقَّضِاء اللهوقدره أولايقضاءاللهولايقدره فانكان الاول فكيفأمن بأن يسستعبذ بالله منسه

فسلى امتراج المواد المتبايسة وتفاعسل كيفياتهما المتضادة المستنبعة للكسون أوالفساد واماعالم الامر فهوخير عيض ميز م عنشوائب الشير بالمرة (وَمَنْ شَعْفَاسَقُ) تَخْصَبُصَ لِعَمْ الشَّمْورُ بِالذَّكُرَ مَعْ الدَراجَةُ فَيَاقِبَلُهُ لِابَادَةً مَسَاسَ الحَاجَةُ الى الاستعادة منه لكثرة وقوعه ولان تعيين المستعادة وأدعى الى الاعادة أي ومن شرايل معتكر ظلامه من قوله تعالى الي غسق الليل وأصل الغسق الامتلاء بقال غسقت العين اذا أما لا تدمعا وقبل هو السيلان وغسق الليل انصباب ظلاء وغسق الغين سيلان دمعها واصافة الشر على ٧٦٩ م الى الليل للابسته له بحدوثه فيه و تنكيره لعدم شعول الشراطيع

وهولابد واقع فاستعذبي منه حتى لاأوقعه وانابيكن بقضائه وقدره فذلك بقدح في ملك الله وملكوته (وثانبها) أن الستعاذ منه انكان معلوم الوقوع فلادافع له فلا في ملك الله وملكوته (وثانبها) أن الستعاذ منه انكان معلوم الوقوع فلادافع له فلا فألدة في الاستعاذة وانكان معلوم اللاوقوع فلاساجة الى الاستعاذة (وثالثها) أن المستعاذ منه انكان مصلحة فكيف رغب المكلف في طلب دفعه ومنعه وانكان مفسدة في كف خلقه وقدره واعم أن الجواب عن أمثال هذه الشبهات أن يقال انه لابسأل عالى قد تكرره في الفاسق وجوها (أحدها) الفاسق هو اللهل اذا عظم ظلامه من قوله المفسق اللهل ومن شرغاسق اذا وقب اللهل ومنه غسفت الفين اذا امتلائت دما وهذا قول الفراء والى عبيدة وأنشد لا ين قيس

انهذا الليل قد عسقا # واشتكيت الهم والارقا

وقال الزجاج الغاسق في اللغة هوالبارد وسمى الابل غاسقًا لانه أبرد من النهار ومنَّه قوله انه الزمهر أبر ( وثالثها ) قال قوم الغاسق والغساق هوالسائل من قولهم غسقت العين لوتغسق غيبة ااذاسالت بالماء وسمى اللبل غاسقا لانصباب ظلامه على الارض أما الوقوب فهواله إلى في شي آخر معبث يغيب عن العين بقال وقب يقب وقو با اذا دخل والوقبة النقر المرتبطة الماء والابقاب ادخال الشي في الوقبة هذا ما يتعلق باللغة ولل إرْ بَن في الآية أقوال (أحدها) أن الغاسق اذا وقب هوالليل اذا دخل واتما أمر بمعودهمن شرالليل لانق الليل تخرج السباع من آجامها والهؤام من مكامنها ويهجم النارق والمكابر ويقع الحريق ويقل فيدالغوث ولذلك لوشهر سلاحا على انسان ايلا فخقله المشهور علىه لابازمه قصاص ولوكان نهارا بازمه لانه بوجد فيه الغوث وقال قوم ان في الليل تنتشر الارواح المؤذية المسماة يالجن والشياطين وذلك لان قوة شعاع الشمس كانهاتقهرهم أماقىالليل فيحصل الهم نوع استبلاء (وثانيها) أن الغاسق اذَّا وقب هو القمر قال ابن قتيبة الغاسق القمر سمى به لانه يكسف فبغسق أي يذهب مسوءه ويسود ووقو بهدخوله فيذلك الاسوداد روى أبوسلة عنعائشة أنه أخذ رسـول الله صلى الله عليه وسلم بيدهاوأشار الىالقمر وقال استعيذى بالله من شرهذا فانه الغاسق اذاوقب قال ان قنية ومعنى قوله تعوذي الله من شره اذاوقب أي اذا ذخل في الكسوف وعندي فيه وجهآخر وهوانه صحوأن القهر فيجرمه غيرمستثير بلهومظلم فهذا هوالمرادمن كوته غاسقا وأما وقو به فلموا تمعاء توره فيآخر الشهر والمنجمون يقولون انه فيآخرالشهر يكون متحوسا قليل القوة لانه لانزال يتنقص نوره فبسبب ذلك تزداد نحوسته ولذلك فان السهرة انما يشتغلون بالسحر المورث للتمريض فيهذا الوقت وهذا مناسب اسبب نزول السورة فانها انمآ نزلت لاجل انهم سحروا الني مسلى الله عليه وسلم لاجل

افراده ولالمكل أجزائه وتقيده بقوله تعسالي (اذاوقب)أى دخل ظلامه في كل شي لان حدوثه فيه أكثر واأهجر مندأصعب وأعسر ولذلك قيل الليل أخني للويل وقيل الغاسق هوالقمراذاامنلا ووقومه دخوله في الخسروف واسوداده لمارويعن عائشة رمني الله عنواانها قالت أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم يدى فأشارالي القدر فقسال نعوذبالله تعالى من شر هذافأنه الغاسق اذاوقب وقيل التعبير عنالقهر بالفاسق لانجرمه مظلم وانمايستنبر بضوءالشعس ووقو بهالمحاق فيآخر الشهروالجحمون يعدونه تحساواذلك لايشتغل السحرة بالسحر المورث للتمريض الافي ذلك الوقت قيل وهؤالناسب السبب النزول وقيل الغاسق الثرياووقوجها سقوطمالانهااذاسقطت ڪثرت الامراض

والطواعين وقيل هوكل شريه ترى الانسان ﴿ ٩٧ ﴾ من ووقو به هجومه (ومن شرالنغا الماحقة )أى ومن شرالنغا الماحقة )أى ومن من ريق وقيل بدون ريق من ريق وقيل بدون وقرى النافثات كاقرى النفثات بغير ألف وتمريفها إماله عهد أوللا بذان بشمول الشريطيم أفرادهن وتحصلهن فيد

و تخصيصة بالذكر الروى ابن هباس وعائشة رضى الله عنه رانه كان خلام من اليهو دُيخدم النبي عليه السلاة والسلام وكان عنده أسنان من مشطع عليه السلام فأعطاها اليهود فسعرو، عليه السلام فيها وتولاء لبيدين الاعضم اليهودي و بناته وهن النافذات في العقد فد فنها في بتراريس فرض النبي عليه الصلاة والسلام فترال جبريل عليه السلام بالمعوذتين وأخيره بموضع السحرو بن سعره و بم سحره فارسل عليه الصلاة ﴿ ٧٧ ﴾ والسلام عليا كرم الله وجهه والزبير

التمريض ( وثمالتها ) قال ابن زيدالفاحق اذا وُقب يعنى الثريا اذاسقطت قال وكائت الاسقام تكثرعند وقوعمها وترتفع عندطلوعما وعلى هذاتسمي الثرياغاسقا لانصبايه عند وقوعه في المغرب ووقو يه دخوله تحت الارض وغيبو بنه عن الاعين (ورابعها ) قال صاحب الكشاف بجوز أن يراد بالعاسق الاستود من الحيات ووقو يه ضربه و نقيه والوقب والنقب واحد واعلم ان هذا النأويل أضعف الوجوه المذكورة (وخامسها) الغاسق اذاوقب هوالشمس اذا غابت وانماسميت غاسقا لانها في الفلك تسبيح فسمى حركتها وجريانها بالغسق وؤقو بهاغيبتها ودخولها تحت الارض \* قوله تعالى (ومن شرالنفا التف العقد) فيه مسائل ( المسئلة الاولى ) في الآية قولان ( الاولى) أن النفث النفخ معريق هكذا قاله صاحب الكشاف ومنهم منقال انه النفخ فقط ومنه قوله عليه السَّلامانجبريل نفث في روعي والعقد جع عقدة والسبب فيد أن الساحر اذا أخذ في قراءة الرقية أخذ خيط اولارال وقدعليه عقدا بعدعقد و منفث في تلك العقد وانا أنث النفائات اوجوه ( أحدها ) ازهذه الصناعة انماتعرف بالنساء لانهن يعقدن و منفثن وذلك لان الاصل الاعظم فيدر بط القلب بذلك الامن واحكام الهمة والوهم فيدوذلك انمايتأتي من النساء لقلة علهن وشدة شهوتهن فلاجرم كان هذا العمل منهن أقوى قال ابوعبيدة النفاثات هن بنات لبيد بن أعصم اليهودي سعرن النبي صلى الله عليه وسلم (وثانبها) أن المرادمن النفاتات النفوس (وثالثها) المرادمنها الجاعات وذلك لانه كلا كان اجتماع السحرة على العمل الواحد أكثركان التأثير أشمد (القول الثماني) وهو اختيار أبي مسلم من شرآانفاثات أي النساء في العقد أي في عزائم الرجال وآرائهم وهو مستعارمن عقدأ لحبال والنفث وهوتليين العقدة من الحبل بريق يقذفه عليه ليصير حبله سهلافعني الآية ان النساء لاجل كثرة حبهن في قلوب الرجال يتصرفهن في الرجال يحوانهم مِن رأى الحارأي ومن عن يممَّ الحاعز عمَّ فاحر الله رسيوله بالتعود من شرهن كقوله ان من. أزواجكم وأولادكم عدوا لكم فاحذروهم فلذلك عظم الله كيدهن فقال ان كيدكن عظيم واعلم انهذا القول قول حسن اولاانه على خلاف قول أكثرالمفسرين (المسئلة الثالثه ) أنكرت المعتزلة تأثيرالمحر وقدتقدمت هذه المسئلة محقالوا سبب الاستعادة من شرهن اللائمة أوجد (أحدها) أن يستعادمن المعلمن في السحر (والثاني) يستعاد من فتنتهن الناس بسحرهن ( والثالث ) أن يستعاد من اطعامهن الاطعمة الرديثة المورثة الجنون والموت \* قوله تعالى ( ومن شر حاسد أذا حسد ) من المعلوم أن الجاسد هوالذي تشتد يحبنه لازالة نعمة الغسير اليه ولايكاد يكون كذلك الأولو تمكن من ذلك بالحيل الفعل فلذلك أمرالله بالتعوذ مندوقددخل فيهذه السورة كلشر بتوقى ويتحرز مندد يناودنبا فلذلك لمانزات فرح رسول الله بنزولها لكونها معمايليها جامعة في النعود اكل أمر و يجوز أن يراد بشرالحاسدائمه وسماجة حاله في وقت جسده واظمهار أثره بتي

وعارا رمني آله عنصا فنزحواما البترفكاته نقاعة الحناء تمرفعوا راعسوئة البئر و هي الصخرة التي توضعف اسفل البثرفاخرجوامن تحتها الاستان ومعها ورقدعقد فيداحدي عشرة عقدة مغرزة بالابر قعاوا بهاالني صلى الله عليه وسإ فعمل نقرآ المعودتين عليهافكان كلافرأ آية أيحلت عقدة ووجدعليدالسلام خفة حتى أنحلت المقدة الاخبرة عندتمام السورتين فقام عليه السلام كانما انشط منعقال فقالوايارسول الله أفلانقتل الخينث فقال عليه السلام أماأ نافقد عامًانی الله عز و جل واكرهأنأ تبرعلي الناس شزاقالت عائشة رضي الله عنهاماغضب النيعليه الصلاة والسلام غضبا ينتقم لنفسه قط الاأن يكون شئاه والله تعالى فيغضب الدو ينتمهوفيل المراد بالنغث في العقد ابطال عرائم الرجال بالحيل

مستعارمن تليين العقدة ينفث الريق ليسهل حلها (ومن شرحاسداذا حسد) أى اذا أظهر ما في نفسد من ﴿ ههنا ﴾ سدوعل بمقتضاه بترتيب مقدمات الشهر ومبادى الاضرار بالمحسود قولا أوفعلا والنقيد بذلك لما أن ضرر الحسدة بله قيا لجاسد لاغير \* عن النبي صلى الله عليه وسلمن قرأ المعوذ تين فكانما قرا الكنب التي أنزلها الله تمالي

\* (طورة الناس مختلف فيها وآيهاست) \* \* (بسم الله الرحن الرحيم) \* (قل أعود) وقرئ في السورتين مختف الهمزة ونقل حركتها الى اللام (برب النساس) أى مالك أمورهم ومربيهم بافاصنة ما يصلحهم ودفع مايضرهم وقوله تعالى (ملك الناس) عطف بيان بيء به لبيان أن تربيته تعالى اياهم البست بطريق تربية سائز الملالة لما يحت أيديهم من بماليكهم بل بطريق ﴿ ٧٧١ ﴾ الملك الكامل والتصرف الكلى والسلطان القاهر

هُهُمّا سو الان (السو ال الاول) قولة من شر ماخلق عام في كل ما يستعاد منه فامعنى الاستعادة بعده من الناستعادة بعده من الناستعادة بعده من الغائب والحاسد (الجواب) تنبيها على ان هذه الشرور أعظم أنواع الشر (السو ال الناني) لم عرف بعض المستعاد منه ونكر بعضه (الجواب) عرف النفائات لان كل نفائة شريرة ونكر غاسفا لانه ليس كل غاسق شريرا وأيضا ليس كل عاسد شريرا بل رب حسد يكون مجودا وهوالحسد في الخيرات والله سجانه وتعالى أعلم

## \* ( سورةانناس ست آبات مدنية ) \*

\* ( بسم الله الرحن الرحيم ) \*

الأعود برب الناس ملك الناس العالناس) فيدمسائل (المسئلة الاولى) قرئ قل أعود ف الهمرة ونقل حركتها الى اللام ونظيره فغذاً ربعة من الطيروا بضاأ جع القراءعلى لامالة في الناس وروى عن الكسائي الامالة في الناس اذاكان في موضع الخفض اللهُ الثانية) انه تعالى رب جيع الحدثات ولكنه ههنا ذكر انهربالنَّاس على ص وذلك لوجوه ( أحدها ) إن الاستعادة وقعت من شر الموسوس في صدور كآنه قيل أعوذ من شر الموسوس الى الناس بر بهم الذي يملك عليهم أمورهم هم ومعبودهم كايستغيث بعض الموالى اذااعتراهم خطب بسيدهم وفيخدومهم رهم (وثانيها)ان أشرف المُخلُّوقات في هذا العالم هم الناس (وثاللها) أن المأمور اذة هوالانسان فاذا قرأالانسان هذه السسورة صاركانه يقول يارب باملكي ( المسئلة الثالثة) قوله تعالى ملك الناس اله الناس هماعطف بيان كفوله سبرة لحقص عرالفاروق فوصف أولابانه ربالناس ثمالرب قديكون ملكا وقدلايكون عأيقال ربالدارو ربالمتاع قال تعالى أتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا مندونالله فلاجرم مدنه بقوله ملك الناس تم الملك قديكون الها وقدلا يكون فلاجرم بينه بقوله اله التاس لأن الاله خاص به وهو سجانه لايشركه فيه غيره وأيضابداً بذكر الرب وهواسم لمن هام بتدبيره واصلاحه وهو مزأوائل نعمه الىأن رياه وأعطاه العقل فحينئذ عرف بالدليل أنهعبد بملوك وهوملكه فثني بذكرالماك مملاعلم أن العبادة لازمةله واجبة عليه وعرف أنمعبوده مستحق لتلك العبادة عرف أنه اله فلهذا ختم به وأيضاأول مايعرف العبد من ربه كُونه معطياً لماعنده من النعم الظاهرة والباطنة وهذاً هوالرب تم لابرال ينتقل من معرفة هذه الصفات الى معرفة جلالته واستغنائه عن الحلق فعيننذ يحصل أامل بكونه ملكلان الملك هوالذي تفتقراليه غيرهو يكون هوغننا عن غبره تماذاعرفه العبد كذلك عرف انهني الجلالة والكبرياء فوق وصف الواصفين وأنه هوالذي وابهت العقول في عرته وعظمته فحينتُذ يعرفه الها ( المسسئلة الرابعة ) السبب في تكرير لفظ الناس انه اعاتكررت هذه الصغات لانعطف البيان يحتاج الىمزيد الاظهار ولان

وكذا قوله تعسالي (الدالناس) فاندلسان أن ملكه تعالى ليس مجبرة الاستلاءعلهم والقيام بتدبيرأمورهم وسياستهم والتولى لترتيب مبادي حفظهم وسحابتهم كاهوقصاري أمر الملوك يلهو بطريق المعبودية المؤسسة على الالوهية المقتضية للقدرة التامة على التصرف الكلي فههراحياء واماتة وانحادا واعداماوتخصيص الاضافة بالناس معانة ضام جيع العالمين في سلك ربو يته تعالى وملكو تبته وألوهيته للار شاد آلى منهاج الاستعادة المرضية عنسده تعالي الحقيقة بالاعادة فأنتوسل العائد بربه وانتسابه اليه تعالى بالمر بوية والمملوكية والعبودية في ضمن جنس **هو**فرد من أفراده من دواعي مزيد الرحمة والرأفة وأمره تعسالى بذلك مندلاتل الوعد الكريم بالاعادة لاتحالة ولان

المستعاد منه شرالشيطان المعروف بعداوتهم فني التنصيص على انتظامهم في سلك عبوديته تعالى وملكوته رمن المانجاتهم من مناكمة الشيطان وتسلطه عليهم حسباً ينطق به قوله تعالى ان عبسادى ليس لك عليهم سلطان فن جعل مدار تخصيص الاصافة بجرد كون الاستعادة من المصار المختصة بالتقوس البشر به فقد قصر في توفية المقام حقد وأماجهل المستعاد منه في السبق المضار البدنية فقد عرفت حاله وتكرير المضافي البهلزيد الكشف

وَالَّهُو يُرُّ وَالنَّسُرُ مِفَ بِالاصافه ( مَنْ شَرَ الوسوات ) هَوَاشُمْ عَنَى الوَسُوسُـهُ وَهَى الْهُ الرَّ الزاراة وأماالمصدر فبالكسروالمراذبه الشبطان سمى بفعله مبالغة كانه نفس الوسوسـهُ أَنْ يَخْنَسُ أَى يَأْخَرُ اذَاذَكُمُ الانسان ربه (الذي يوسوس في سدورالناس) اذا غطوا عن ذكر اما ألجر على الوسف واما الرفع أوالنصب على الذم ﴿ ٧٧٢ ﴾ (من الجند والناس) يعسِ

هذا النكرير يقتضي مزيد شرف الناس لانه سبعانه كانه عرف ذاته بكوته بسانيف ملكا للناس الهاللناس ولولاات الناس أشرف مخلوقاته والالماختم كثابه بتعر بأف له يكونه رياوملكا والهالهم ( المسئلة الخامسة ) لانجوزههنا مالك التاس ويجوز ماللُّكُم يوم الدين في سورة الفاتحة والغرق ان قوله رب النّاس أغاد كونه مالكالهم فلابدوأن يكون المذكور عقيمه هذا الملك ليغيد أنهمالك ومع كوته ماليكا فهؤملك فأثاقيل أليس قَالَ في سورة الفاتحة رب العالمين تم قال مالك يوم الدين فبلزم وقوع التكرار هنالة فلنها ي اللفظدل على انه رب العالمين وهي الاشياء الموجودة في الحال وعلى أنه مالك ليوم الدين أى قادر عليه فهناك الرب مضاف الى شي والمالك الى شي آخر فلم يلزم النكرير وأما ههنا أوذكرالمالك لكان الرب والمالك مضافين الىشي واحد فيلزم منه التكرير فظف الفرق وأيضنا فعواز القراآت شبع العزول لاالقيسلس وقد قرئ أيعشا عالك لكز في الشؤاذ الله قوله تعلى ( من شراأوسواس الخناس ) الوسواس اسم يمعني الوسوانث كالزلزال بمعنى الزازلة وأما المصدر فوسواس بالكسر كزلزال والمرادية الشيطار يتفثن بالصدركا نهوسوسةفي نفسه لانهاصنعته وشغله الذي هوعا كف عليه نظيره قوله وذلك غيرصالح أوالمراد ذوالوسواس وتحقيق الكلام فيالوسوسة قدتقدم في قوله فتى قال الهماالشيطان وأماالخناس فهوالذي عادته الايخنس منسوب الى الخنوس وميه وسلم كالمواج والنقاث عن سعد بنجيراذاذكرالانسان به خنس الشيطان وولى فالانه كلا وسوس اليه #قوله تعالى ( الذي يوسوس في سدورالناس) اعلم أن قوله الذي يو وهو يجوز في محله الحركات الثلاث فألجر على الصغة والرفع والنصب على الشتم و يحمدهو يقف القارئ على الحناس ويددي الذي يوسوس على أحدهذين الوجهين \* أدَّبله إ (من الجند والتاس) فقيه وحوه (أحدها) كانه يقول الوسواس الخناس قديكون من ا الجنسة وفديكون من الناس كالهال شبساطين الأنس والجن وكما ان شبطان الجن قد يوسوس عارة و يخنس أخرى فشيطان الأنس يكون كذلك وذلك لانه يرى نفسه كالناصح المشفق فانزجره السامع بخنس ويترك الوسوسة وانقيل السمامع كلامه بِالغ فيه(وثمانيها)قالقوم قوله من الجنة والمناس فسمان مندرجان تُحَت قوله فيُصدُّورُ أ الناس كان القدر المشترك بين الجن والانس يسمى انسانا والانسان أيضا يسمى انسانا فيكون لفظ الانسان واقعا على الجنس والنوع بالاشتراك والدليل على ان لفظ الانسان يندرج فيدالجن والاقس ماروى الدجاءنفر من الجن فقيل لهم من أنتم فقالوا الاس من ألجن وأيضا قدسماهم الله رجالا في قوله وانه كأن رجال من الانس يعودون برجال من الجن فجاز ايضا أن يسميهم ههنا ناسا فعني الآية على هذا النفدير ان هذا الوسواس الخناس شديدالخيث لانقنصرعلى إضلال الانس بليضل جنسه وهمالجن فجديرأت يحذرالماقل شره وهذاالقول صعيف لانجعل الانسان اسماللجنس الذي يندرج فيه

على أنه شهر بان جني وانسى كإقال عزوجل شياطين الانس والجن أومتعلق بروسسوس أى يسوس فى صدرهم منجهذالجنومنجهذ الانس وقدجوزأن يكون بباتاللناسعلى أنهيطلق على الجن أيضاحب اطلاق النفر والرحال علمم ولاتعو بلعليد وأقرب منه أن يراديالناس الناسى و مجمل سقوطاله كستوسلها في قوله تعالى يو يدع الداع ثم بين للجنة والناس فانكل فرد من أفراد الفريقين ميتلي ينسيان حقالله تعالى الامن تداركه شوافع عصمته وتناوله واسع رجته عصمناالله أمالي من الففسلة عن ذكره ووفقنالأ داءحقوق شكر. ( قال ) المبد الذايل أمتضرعاالي والجليل اللهم ياول العصمسة والارشاد وهادى الغواة الىسىن الرشاد بارى البرية مالك الرقاب لميك توكلي والبك مناب

أنت المغيث لكل مأمر ملهوف والمجير من كل هائل محوف أاوذ بحرمك المأمون من غوائل ريب ﴿ الجن ﴾ المنتون وألحي المحدون وألحي المحدون وألحي المحدون وألم المرين وأسالك من خزان برك المحزون ومكامن سمرك المكنون خير ماجري به قلم التكوين من أمور الدنيا والدين وأعوذ بك من فنون الفتن والشرود الاسما الاطمئنات بدار خير ماجري به قلم التكوين من أمور الدنيا والدين وأعوذ بك من فنون الفتن والشرود الاسما الاطمئنات بدار

عيدمن اللغة لانالجن سواجنا لاجتنائهم والانسان انسانا لظهوره من وهوالابصار وقال صاحب الكشاف من أراد تقرير هذا الوجه فالاولى أن بالمرادمن قوله يوسوس في صدور الناس أي في صدور الناسي كقوله يوم يدع الداع وإذا كأنالمراد منالناس هوالناسي فحيئذ يمكن تقسيمه الىالجن والانس لانهماهمما النوعان الموسوفان بنسيان حق الله تعالى ( واللهما ) أن يكون المراد أعود برب النساس من الوسواس الخناس ومن الجنة والناس كانه استعاد يربه من ذلك الشسيطان الواحد عماستعاد بربه من جميع الجنة والناس واعلم انقهذه السورة لطيفة أخرى وهي ان المستعاذيه في السورة الاولى مذكور بصفة واحدة وهي انه رسالفلق والمستعاذ منه ثلاثة انواع مزالآفات وهي الغاسق والنفائاتوالحاسد وإمافي هذمالسورة فالمستعاة به مذكور بصفات ثلاثة وهي الرب والملك والاله والمستعاذ منه آفة واحدة وهي الوسوسة والفرق بين الموضعين أن الثناء يجب ان يتقدر بقدر المطلوب فالمطلوب في السسورة الاولى سلامة النفس والبدن والمطلوب في السورة الثانية سلامة الدين وهذا تنسمعلي انمضرة الدينوان فلت أعظممن مضارالدنيا وان عظمت واللهأعل

فأعذني عماتك وأعني بعنايتك وأفعق على من أ شوارق الانوارال بانبة وبوارق الآثار السعانية مايخاصني من العوائق الظلانية ويجردني من العلائق الجسمانية وهذب نفسى الآبيدمن دنس الطبائع والاخلاق وتورقلبي القاسي بلوامغ الاشراق ليستعد للعبور على سرار الانس وبتهيأ الحمضور فيحظمائر القدس وثبتني على مناهج الحق والهدى وأرشدني الى مسالك البر والتق واجعسل أعزمرامي التغاءرمنالة وأشرف أيامى يوملقاك يوم يقوم الناس لرب العالمين فريقا فريقا واحشريي مع الذي أنعمت عليهم من والنبين والمسديقين والشهداء والصالحين وحسنأواتك رفيقا

حداً لذى اللطف والانعام \* على نيسيره الحنام \* وصلوة وسلاما على اشرف الانام \* وبسد سيدنا وبينا محد وعلى اله واصحابه الكرام \* ماتعاقب الليالي و الايام \* و بسد فقد تم بعون الله وتوفيقه \* وكل بمعض عنايته وتفديه \* طبع النفسير الكبير \* الذى هواجدر بللدح من بين سائر النفاسير \* فانه كتاب فدسطعت من مشكاة مبائيه مشارق الاتوار \* ونغيم من نشمر ازهار معانيه ربيع الابرار \* وجلى من ابكار نكاته ماهامت به انقلوب الى عروس الافراح \* واوضع بغامض رمو زه ماهاهدت به الافكار الاعجاز ق ضمن الايضاح \* فكم احتوى على غرر معانى \* بخالهاالناظر به وعلى تواقب افهام ساطعة \* هى رجوم لشياطين الاوهام قامعة \* تردامانى مثانى \* وعلى تواقب افهام ساطعة \* هى رجوم لشياطين الاوهام قامعة \* تردامانى نهى المناظر بن حسرى \* وتخسال في حلل التيه على ابناء الزمان فيمرا \* افرغت نهى المناظر بن حسرى \* وتخسال في حلل التيه على ابناء الزمان فيمرا \* افرغت الديها من نتائج افيستها برهائية \* لا كايفائها الجاهل دلائل خطابية \* جربياتها فيالها من نتائج افيستها برهائية الا كايفائها الجاهل دلائل خطابية \* جربياتها بالفسية السواها كليات \* ولياتهان حققها الذهن انيات \* لابته عيدونها شرحها \* بالفسية العالاب الانفعها \* كيف لاوهو السيح وحده \* وفريد حزبه وجنده \* وحده \* وفريد حزبه وجنده \* الإمام الاوحد \* الفاصل الامحد \* ابي عبدالله محد بن عربن الحسين بن الحسن بن ال

ن على التي البكرى العلبرسناني الرازى المواد الملقب فخرالدين العروف بابن الحطيب الفقيه الشافعي فاق اهل زمانه في المعتولات والكلام وعلوم الاوائل وله التحسانيف المفيدة في فنون عسديدة وكان طبعه بالاستانة العلية حسانها الله عن كل شروب المعلمة على بك المكائن في وزيرخان في ايام سلطانة مولانا الاعظم والخافان المعظمان بن السلطان بن السلطان السلطان ( عبد الخيد خان ) اللهم ابد بالنصر العزيز ايامه \* وثبت على فهيج الهدى والتقوى اقدامه \* واجعله مغلغرا منصور المتواعداته مدمرا مقهورا \* وانصر عساكره الحاكانوا \* واجعله مغلغرا منصور المتوجهوا \* بعرمة سيد المرسلين بارب العالمين \* وذلك في اوائل ربيع الاول الذي هو من شهرة من شهرة النبوية على صاحبها افعنل العسلاة وازى السلام ماناح الحام وانجلي