

تصنيف الإمِكَام المُحدِّث عَبَـُد الرزَّاق بن همَّكَا مرالصِّنعَا بي المترفىِّ سِنة ٢١١ه

> دراسة وَتحقيق دكورمجود حجد عبده كيةالدعوة - حامعةالأزهر أبجدن الأولت

منشورات محرکی بیانی دارالکنب العلمیة

# إهداء

إلى روح والدى ـ رحمه الله ـ الذى كان له بتوفيق من الله فضل توجيهى نحو الأزهر الشريف حبًا فى العلم وأهله فاللهم اجعلنى حسنة من حسناته واغفر لى وله ولجميع المسلمين

تَفْسِيرُ عَبْنُ الْجِرْزُونِيَّ عَبْنُ الْجِرْزُونِيَّ

#### جميع الحقوق محفوظة

جميع حقوق الملكية الادبية والفنية معفوظة لحاد الكقسم العلمية بهروت - لبفان ويعظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تفضيد الكتاب كاملا أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا يوافقة الفاشر خطيسا.

# Copyright © All rights reserved

Exclusive rights by DAR al-KOTOB al-ILMIYAH Beirut - Lebanon. No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

> الطّبعَتُ ٱلأَوَّالِثُ 1819هـ ـ 1999م

## دار الكتب العلمية

بيروت \_ لبنان

العنوان : رمل الظريف، شارع البحتري، بناية ملكارت تلفون وفاكس : ۲٦٤٢٩٨ - ٢٦١١٣٥ - ٢٠٢١٢٢ ( ١ ٩٦١ )٠٠ صندوق بريد: ٩٤٢٤ - ١١ بيروت - لبنان

## DAR al-KOTOB al-ILMIYAH

Beirut - Lebanon

Address : Ramel al-Zarif, Bohtory st., Melkart bldg., 1st Floore.

Tel. & Fax: 00 (961 1) 60.21.33 - 36.61.35 - 36.43.98

P.O.Box : 11 - 9424 Beirut - Lebanon



http://www.al-ilmiyah.com.lb/

e-mail : baydoun@dm.net.lb

# بِشِهِ لِنَمُا لِحَوْزِ الْحَمْيَا

# تقديم

الحمد لله الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم، وأشهد أن لا إله إلا الله، هدانا إلى الإسلام وأكرمنا بالقرآن، وأصلى وأسلم على خير الأنام نبينا محمد ويلي وعلى آله وأصحابه الذين جعلهم الله من فضله حملة للقرآن في حياته ومن بعده، وواعية لسنته فكانوا بحق خير القرون. ولقد استطرقت خيريتهم إلى الذين يلونهم من التابعين ثم من تلاهم من أتباعهم، الذين عاش علمهم جيلاً بعد جيل، يحمله خلف عن خلف، وإلى أن يقوم الناس لرب العالمين، فرضى الله عنهم أجمعين، وأجزل لهم المثوبة يوم الدين.

وبعد: فإن التفسير الذي بين أيدينا للإمام المحدث، المفسر، الفقيه، المؤرخ، عبد الرزاق بن همام الصنعاني (١٢٦ ـ ٢١١ هـ)، هو من التفاسير المسندة التي تلوح عليها أنوار النبوة، والتي عطرتها أنفاس التابعين وأتباعهم، فهو من آثار هذه القرون الخيرة، التي شهد لها خير من نطق بالحق، وجرى على لسانه الصدق، نبينا نبي القرآن، ورحمة الله لبني الإنسان.

ولقد عشت عشر سنوات في معية الإمام عبد الرزاق وتفسيره، أراجع مروياته، وأقلب أسانيده، وأقابل بين نسختين مخطوطتين يأتيك تفصيل بيانها، وغايتي القصوى وهدفي الأسمى أن يخرج هذا التفسير إلى النور، وكنت في كل خطواتي أستلهم روح الإخلاص الذي غلف كل آثار وجهود سلفنا الصالح في خدمة العلم وأمانة الكلمة، كما كنت أرتكز على يقين راسخ أنه لولا إخلاص هؤلاء العلماء لربهم، وتجردهم في عملهم، وتفانينهم في خدمة دينهم ما جعلهم الله أوعية للكتاب والسنة، ولا هيًا لآثارهم العلمية من يعكف عليها في صبر ودأب حتى يراها الناس نورًا هاديًا وعلمًا مباركًا.

وإمامنا «عبد الرزاق» واحد من هؤلاء الذين بارك الله في جهدهم، فطوفت شهرة كتابه «المصنف» في الحديث الآفاق. أما تفسيره فقد بقى محجوبًا عن الناس لأسباب يأتيك تفصيلها فيما بعد.

وأشهد الله أننى بذلت غاية الجهد فى مراجعة المخطوطات فى مكتبات مصر العامة والخاصة، وفى المدينة المنورة على منورها أفضل الصلاة وأزكى السلام، ومدينة الطائف. وقد كان لى حظ كبير من توجيهات فضيلة الشيخ حماد الأنصارى فى المدينة المنورة. وكنت أقضى أيامًا أتتبع الأثر الواحد، أو أحد الرواة حتى أذن الله لى بإتمام هذا التفسير.

غير أنه كان من الواجب على أن لا أحجب الكتاب عن القارئ الكريم هذه السنوات، باعتباره أقدم وأسبق معالجة لهذا السفر العظيم، ولكن الخير فيما اختاره الله سبحانه وتعالى، ولقد جاءت بشائر هذا الخير حين أبدى الناشر الشهير، وخادم العلم والثقافة لا سيما الكنز المصون من التراث المكنون: الحاج «محمد على بيضون» بارك الله في جهده وجهاده ونفع به الإسلام والمسلمين.

وإننى إذ أقدم هذا التفسير بعنوان «تفسير الإمام عبد الرزاق الصنعانى دراسة وتحقيق» أقدم خالص شكرى وعرفانى للجنة الحكم على هذه الرسالة ومنحها «مرتبة الشرف الأولى» كما أرجو للقارئ الكريم وطلاب العلم النفع بهذا الأثر العلمى الجليل، سائلاً المولى جل وعلا أن يجعله خالصًا لوجهه الكريم، وأن يجعله ذخراً لى يوم الدين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وكتبه د/ محمود محمد عبده كلية الدعوة الإسلامية ـ جامعة الأزهر

# ldēsaõ

## وتشمل:

- (١) نبذة عن التفسير منذ نشأته حتى عهد عبد الرزاق.
  - (٢) سبب اختيار الموضـــوع.
    - (٣) خطة البحث.



# بِنِهُ لِنَا لِحَوْلِ الْحَمْيَا

## المقدمة

الحمد لله الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم.

وأشهد أن لا إله إلا الله يهدى المخلصين من عباده إلى السبيل الأقوم.

وأصلى وأسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد:

فإن القرآن الكريم أنزله الله مصدقًا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنًا عليه ليكون للبشرية وثيقة رشد ومنارة هدى فى دنياها، وحجة شاهدة لها أو عليها فى أخراها، فهو المعين الذى لا يغيض وكيف؟ وهو الذى لا يخلق على كثرة الرد ولا تنتهى عجائبه.

قيل لجعفر بن محمد الصادق: لم صار الشعر والخطب يمل ما أعيد منها والقرآن لا يمل؟

قال: لأن القرآن حجة على الدهر الثانى كما هو حجة على الدهر الأول<sup>(۱)</sup>، فكل طائفة تتلقاه غضًا جديدًا، ولأن كل امرئ في نفسه متى أعاده وفكر فيه تلقى منه في كل مرة علومًا غضة وليس هذا كله في الشعر والخطب<sup>(۲)</sup>.

ولقد اصطفى الله لهذا الكتاب خير الأنبياء وخاتم المرسلين لقوله تعالى: ﴿نزل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين \* بلسان عربى مبين ﴾ (٢)، ﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته ﴾ (٤)، فهو سبحانه يصطفى من الملائكة رسلاً ومن الناس.

وجعل الله الأمة الحاملة له خير الأمم: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون

<sup>(</sup>١) يريد حجة لكل الأجيال والعصور.

<sup>(</sup>۲) مقدمتان في علوم القرآن (ص ۲۵٦)، وهما مقدمة كتاب المباني وكتاب ابن عطية، تحقيق أرثر جيفري.

<sup>(</sup>٣) الشعراء: [١٩٣ \_ ١٩٥].

<sup>(</sup>٤) الأنعام: [١٢٤].

#### بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله<sup>(۱)</sup>.

أجل لقد آمنت هذه الأمة العربية، بالله ربًا وبمحمد على نبيًا ورسولاً، وبالقرآن دستورًا فكان الانقلاب العجيب الذي جعل من رعاة الإبل والأغنام الذين كانوا يهيمون في الصحراء، كالإبل التي يرعونها \_ سادة علموا الدنيا، ونشروا العلم، وقضوا على أسطورة كسرى وقيصر فداست أقدامهم هذه العروش، وحطموا كل ما عرفت البشرية من طواغيت.

لقد أخرجهم القرآن من دنس الربا، والزنا، والقتل، والبغى، إلى طهارة الحياة، وعفة النفس، ونقاء اليد، وعدالة الحكم، وأرسوا من القواعد والنظم ما جعل من الحياة واحة سعيدة تظلها راية العدل، وتعطرها نسائم الرحمة والمودة.

نعم، لقد أحلوا محل القبائح أسمى ما عرفت البشرية من فضائل، وأقاموا الدليل، وضربوا المثل على أن النجاة والسعادة لا تكون إلا فى منهج الله الذى أرساه فى الذكر الحكيم، والدستور القويم، كتاب الله عزَّ وجلَّ.

ولما لحق الرسول على الرفيق الأعلى، قامت سنته فيهم مقامه فإذا أعياهم فهم شيء لم يجدوه في السنة المطهرة اجتهدوا رأيهم بما لديهم من أسلحة الفهم والاجتهاد، كالعلم باللغة وفقهها، ومعرفة لأسباب النزول، وإحاطة بعادات العرب، ثم خلف من بعد الصحابة خلف من تلاميذهم التابعين، فسلكوا نفس المنهج ولم يفرقوا بين رواية الخديث ورواية التفسير فرووا التفسير بإسناده مختلطًا بروايات الحديث وظل الأمر كذلك

<sup>(</sup>۱) آل عمران [۱۱۰].

<sup>(</sup>٢) النحل: [٤٤].

حتى رأس المائة الثانية فجاء من حاول أن يفصل بين الرواية فى التفسير ورواية الحديث، فوجدت بعض المدونات فى التفسير منها ما نسب إلى سعيد بن جبير (٩٥ هـ)، وابن جريج، وسفيان الثورى، وسفيان بن عيينة، وغيرهم، ولا نستطيع الحكم على هذه المرويات نظراً لاختفائها فى طيات الزمن، ولم يصل إلينا منها إلا قدر يسير كتفسير سفيان الثورى (١٦١)، ثم تلا ذلك مرحلة أخرى تميزت بمزيد من العناية بالفصل بين روايات الحديث، وإن كان المفسرون من خيار المحدثين فى ذات الوقت ولكنهم آثروا أن يصنفوا فى التفسير بشكل مستقل.

وأوسع التفاسير التي رويت بأسانيدها، معبرة عن هذه المرحلة هو تفسير الإمام المحدث المفسر الفقيه المؤرخ عبد الرزاق بن همام الصنعاني.

وقد اخترت هذا التفسير موضوعًا لهذه الرسالة التي أتقدم بها إلى قسم التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين وجعلت عنوان هذا البحث:

«تفسير الإمام عبد الرزاق الصنعاني دراسة وتحقيق».

وقد دفعني لاختيار هذا الموضوع جملة من الدوافع أوجزها فيما يلي:

أولاً: أننى حرصت منذ صغرى على معايشة القرآن الكريم بشىء من التأمل والتدبر، وكانت كتب التفسير صاحبة النصيب الأوفر من اهتمامى، وقد نمى ذلك تخصصى فى قسم التفسير، مما جعلنى عظيم الحرص على استمرار هذا الارتباط بالقرآن الكريم.

ثانيًا: اخذتنى دهشة عجيبة حين رأيت مصنف عبد الرزاق بن همام فى طبعته الهندية الجيدة وما تناوله من تنظيم الأبواب وكثرة الرواية فى تفسير القرآن الكريم، وما إن علمت أن له تفسيرًا حتى أيقنت أنه لابد أن يكون على نفس المستوى من الجودة.

ثالثًا: وجدت أن تفسير الإمام عبد الرزاق الصنعانى من أوفى التفاسير التى أدت رسالتها ووفت بغرضها حسب منهج التفسير فى عصره، فهو شاهد من شواهد هذه المرحلة لكل من يريد التأريخ لحركة التأليف فى القرن الثانى الهجرى.

رابعًا: لما كان للكتاب المخطوط تأثير لا يقاوم على نفسى حاولت أن أختار كتابًا من أجود وأشرف هذه الكتب موضوعًا وأوفاها بالغرض، وإذا كان الاختيار دائمًا صعبا فإنى لا أشك في أننى بحمد الله وفقت في هذا الاختيار.

خامسًا: وجدت في هذا الموضوع ما يحقق رغبتين في نفسى، الأولى: الكشف عن جانب التفسير بصورة أشمل عند الإمام عبد الرزاق، أما الثانية: فهي إخراج هذا الكتاب إلى عالم النور، وهذا عمل لم أسبق إليه بالنسبة لهذا التفسير الذي بلغت مكانته التاريخية والتفسيرية حدًا ليس بالهين القليل.

سادسًا: قرأت شكوى الكثير من ذوى العلم والخبره والغيرة على التراث الإسلامى، والخوف عليه من الضياع إذا استمر حبيس المكتبات العامة والخاصة، وشاركتهم هذه المخاوف، فلما واتتنى فرصة الإسهام في إحياء نادرة من نوادر التراث \_ اهتبلتها في سعادة وحبور، رغم ما أعلمه من جهد التحقيق، وما يحتاجه من دقة وأمانة ويقظة ضمير، ووقت طويل.

سابعًا: لا شك أن فى الكتابة عن جهود هؤلاء المشتغلين بالكتاب والسنة من أبناء الأمة الإسلامية ما يؤكد الاعتزاز بهم واقتفاء أثرهم وإنعاش نبض الأمة بمشاعر الوحدة والأخوة الإسلامية مهما اختلفت الأوطان وتباعدت الأزمان.

هذا وأسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يلهمنى الصواب والسداد حتى أخرج هذا السفر العظيم على خير ما يكون، إنه أكرم مسئول وأقرب مأمول.

وقد عنونت الرسالة بعنوان:

«تفسير الإمام عبد الرزاق الصنعاني دراسة وتحقيق».

وقسمت الموضوع إلى: مقدمة، وثلاثة أقسام، وخاتمة.

أما المقدمة:

فأوجزت فيها حياة التفسير منذ نشأته حتى عصر إمامنا عبد الرزاق بن همام الصنعاني وذكرت في المقدمة أيضًا سبب اختياري لهذا الموضوع.

### فأما القسم الأول:

فهو عن صاحب التقسير عبد الرزاق الصنعاني وجعلته في عشرة مباحث:

المبحث الأول: وفيه التعريف بالإمام، نسبه، ومولده، ونشأته، وطلبه للعلم.

المبحث الثاني: الحديث عن حياته الاجتماعية. فبينت كرمه وسخاءه، وزهده وورعه.

المبحث الثالث: وفيه الحديث عن عقيدة الإمام عبد الرزاق من حيث موقفه من قضية الإيمان والإسلام، وزيادة الإيمان ونقصه، وإثبات القدر وحكم المكذب به، وموقفه من قضية القول بخلق القرآن، وموقفه من المرجئة والمعتزلة.

المبحث الرابع: وفيه الحديث عن نسبة التشيع إليه ومعناه بالنسبه له وبيان خلو التفسير من أى دلالة على تشيعه، وشهادة بعض تلاميذه فى هذه المسألة، ثم انتهيت فى ختام المبحث إلى أنه يدين بما عليه أهل السنة والجماعة.

المبحث الخامس: وفيه تعرضت لشيوخه في التفسير معتمدًا في ذلك على مروياته وحدها، ثم ترجمت ترجمة موجزة لثلاثة من أشهرهم الذين أكثر من الرواية في التفسير عنهم، وهم: «معمر بن راشد، وسفيان الثوري، وسفيان بن عيينة».

المبحث السادس: وتعرضت فيه لبيان أشهر تلاميذه، ثم نظرت نظرة تحليلية فيهم وترجمت بعد ذلك لرجال الإسناد الذين روى التفسير بواسطتهم، ثم ذكرت الأقوال حول وفاته.

المبحث السابع: وفيه الحديث عن آثاره العلمية التي خلفها بعد وفاته ذكرت منها «المصنف» في الحديث، وكتاب «الأمالي والصلاة»، وكتاب «المغازي والتاريخ والسنن في الفقه»، وكتاب «اختلاف الناس في الفقه».

المبحث الثامن: وفيه الحديث عن أقوال أثمة الجرح والتعديل فيه، وما ذكروه من التشيع والاختلاط والتدليس، ومناقشة هذه الأقوال ووضعها في إطارها الصحيح بعيداً عن الإفراط والتفريط.

المبحث التاسع: وبينت فيه طبقته، ودوره في علم الحديث رواية ودراية باعتبار اعتماده في تفسيره على التفسير بالمأثور، وإسهامه في علم الجرح والتعديل، ثم بينت مكانته بين أثمة التفسير.

المبحث العاشر: وفيه الحديث عن أقران عبد الرزاق وترجمت لثلاثة منهم: هشام بن يوسف، وأبو سفيان المعمري، والفريابي، ثم بينت حسن ضبط صدره وضبط كتابه.

### أما القسم الثاني:

فهو عن منهج الإمام عبد الرزاق في التفسير وجعلته في ثمانية مباحث.

المبحث الأول: وفيه الحديث عن تفسير القرآن الكريم بالقرآن الكريم، وتفسير القرآن بأقوال بالسنة الصحيحة، وقدمت لذلك بنبذة عن الإسناد وفضله، وتفسير القرآن بأقوال الصحابة والتابعين، وموقف عبد الرزاق من التفسير بالرأى.

المبحث الثانى: بينت فيه موقف عبد الرداق من اللغة، والنحو، والاستثناس فى التفسير بالشعر، وأنه كان مقلاً فى ذلك إلى حد كبير، ثم بينت ما جاء فى التفسير من غير لغة أهل الحجاد والعرب، كما بينت موقفه من المرويات فى السيرة والتاريخ.

المبحث الثالث: وفيه الحديث عن منهج عبد الرزاق فى فواتح السور وترتيب الآيات والسور، وبينت مسلكه فى تقديم بعض الآيات عن موضعها وسبب ذلك، ثم مسلكه فى ذكر أسماء السور كما بينت عنايته بأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، وموقفه من قضية النسخ، وعنايته بالقراءات.

المبحث الرابع: وفيه فصلت القول في موقفه من الإسرائيليات وأخذت عليه روايته لبعض الإسرائيليات المردودة، كما بينت موقفه من أحاديث فضائل السور وعنايته بالأحكام الفقهية وطريقته في الاختيار والترجيح، وذكرت بيانه مجيء الكلام على وجه التمثيل.

المبحث الخامس<sup>(۱)</sup>: وفيه منهجه في سوق الروايات، وبيان ورود الخبر من غير طريق مع خلاف يسير في اللفظ، ذكر الشاهد والمتابع للحديث الذي استدل به في التفسير، منهجه في سياق الإسناد، ذكره تردده في أسماء الرواة في حلقة من حلقات الإسناد دون القطع بأحدهم.

دقة التعبير عن بيان وجه تلقيه للحديث أو للخبر.

بيان هل كان شيخه يقصد تحديثه أم لا، تعدد الأسانيد بذكرها في أول الأثر أو في آخره، ذكر ما يميز بعض رجال السند، التدرج في الإسناد إلى طبقات أعلى، تعدد رجال الإسناد في طبقة واحدة، ذكر طرق الخبر لبيان ما يتعلق بالزيادة في المتون، اختصار الحديث وتمامه، توضيح المبهم في الإسناد، سوق الروايات المتصلة المرفوعة

<sup>(</sup>۱) أكثر عناوين المبحثين الخامس والسادس صغتها في ضوء فهمي لرسالة الدكتور إسماعيل الدفتار. وقد اقتبست لهذه العناوين أخبارًا من تفسير عبد الرزاق الصنعاني.

والموقوفة، وكذلك المقطوعة والمرسلة، تكريره إيراد الأثر الواحد في المناسبات المتشابهة.

المبحث السادس: ملاحظات عامة على روايات عبد الرزاق وفيه الحديث عن رواية عبد الرزاق عن شيخ مبهم، ومن روى عنهم فى التفسير ممن يحتمل لقاؤه بهم، وما جاء فى الروايات على وجه التعليق، وروايته بلفظ قال فلان، وعن فلان، وحكم ذلك، وضربت لذلك بعض الأمثلة.

كما ذكرت إقلاله عن شيوخ وإكثاره عن شيوخ، كما ذكرت أن فى شيوخه بعض المبهمين الذين لم أتمكن من تعيينهم، كما روى عن بعض شيوخه بالكنية، وكذا من كان منهم من الأبناء، كابن جريج، وابن طاوس، أو من المبهمين، ولكن ذكر نسبته كابن التيمى عن أبيه.

ثم ختمت هذا المبحث ببيان: «اعتماده في الأداء على صيغة أخبرنا في التحديث عما تحمله بالسماع».

المبحث السابع: وفى هذا المبحث عقدت مقارنة بين تفسير عبد الرزاق، وتفسير أحد شيوخه، وهو سفيان الثورى، وبينت مدى ما بين المنهجين من اتفاق مع توضيح كل ذلك بالأمثلة.

المبحث الثامن: وذكرت فيه ترجمة لقتادة باعتبار أن أغلب التفسير يدور عليه، ثم بينت منزلة تفسير عبد الرزاق في المدرسة التفسيرية، ومن أخذ عنه من العلماء، ثم ذكرت كلمة عن ضرورة العناية بالتراث، ثم عرفت بنسخ التحقيق، وبينت مكان النسخة الأصلية، ثم ذكرت منهجي في تحقيق الكتاب.

### وأما القسم الثالث:

فهو نص تفسير الإمام عبد الرزاق بن همام بن نافع الصنعاني.

وفيه: تحقيق النص بمقابلة النسخ، والاعتماد على الكتب الأخرى «كالمصنف» لعبد الرزاق، أو «تفسير ابن جرير الطبرى» إذا اقتضى الأمر ذلك، وجعلت إحدى النسخ أصلاً، وهي النسخة المصرية، وأثبت في الهامش فروق النسخ فاصلاً بين الأصل والهامش بجدول، وفي منهجي في التحقيق بيان للخطوات التي اتبعتها في سيرى أثناء عملي في هذا التفسير.

الخاتمة:

أما الخاتمة فذكرت فيها نتائج البحث وبعض اقتراحات عنت لى أثناء الممارسة الفعلية في إعداده، ثم ذكرت ثبت المراجع، وفهارس للأعلام والرسالة.

هذا وبالله التوفيق. .

\* \* \*

# القسم الأول

حياة الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني

|  |  | <b>✓</b> |
|--|--|----------|
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |
|  |  |          |

## القسم الأول

# حياة الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني

## المبحث الأول

# التعريف بالإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني اليماني

#### \* نسبه:

هو الإمام عبد الرزاق بن همام بن نافع الصنعاني اليماني الحميري مولاهم وكنيته «أبو بكر» (١)، ولم يختلف في هذه الكنية، كما لم يختلف في اسمه، واسم أبيه وجده.

ونسبته: «الصنعانى»، بفتح الصاد المهملة، وسكون النون، وفتح العين المهملة، وبعد الألف نون، هذه النسبة إلى مدينة صنعاء، وهي من أشهر مدن اليمن، وزادوا النون في النسبة إليها، وهي نسبة شاذة كما قالوا في بهراء بهراني<sup>(۲)</sup>، وقد جمع صاحب تهذيب الكمال، وصاحب طبقات الزيدية في ترجمة عبد الرزاق الصنعاني اليماني<sup>(۳)</sup>، وهذا الجمع مهم؛ لأنه يفيد أن عبد الرزاق من أهل اليمن مولداً ووفاة كما في الطبقات الكبرى حيث اقتصر على اسمه وكنيته وأنه مولى \_ لحمير \_ ومات باليمن (٤)، ومنهم من اقتصر في ترجمته على الصنعاني كما في خلاصة تذهيب تهذيب الكمال (٥).

والحميرى: نسبة إلى حمير، وهى قبيلة عريقة سادت اليمن فى تاريخه القديم، وكان لها شأن عظيم وذلك بعد أن تمكن الحميريون من انتزاع الملك من السبئيين بعد حروب انتهت بغلبة أمير همدان «علهان بن نهفان» سنة ١١٥ ق. م(١).

وأغلب التراجم تذكر أن عبد الرزاق ينتسب إلى حمير بالولاء، ولذلك نجد في

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر عن يحيى بن معين (۸۰).

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (جـ ٣/ ٢١٦ ـ دار الثقافة ببيروت).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال (٣/ ٨٣٩).

<sup>(</sup>٤) الطبقات الكبرى لابن سعد (٥٤٨/٥).

<sup>(</sup>٥) الخلاصة (جـ ٢/ ١٦١).

<sup>(</sup>٦) تاريخ الأمة العربية قبل الإسلام (١١٦/٢).

ترجمته الحميرى مولاهم (۱) أو مولى حمير (۲)، أو مولى لحمير والفقهاء يقسمون الولاء إلى: ولاء عتاقة، وولاء موالاة، وولاء إسلام، وهو أن يسلم المشرك على يدى مسلم، فيكون المسلم أحق الناس وأولاهم به (3).

وقد يطلق لفظ \_ مولى \_ ويواد به شدة الملازمة كما قيل مقسم مولى ابن عباس(٥).

أما ولاء عبد الرزاق لحمير، فسببه التناصر والإسلام، لأن عبد الرزاق يرجع نسبه إلى أصل فارسى، وإن ولد وعاش على أرض اليمن، ولذلك نسبه إلى حمير فقالوا: الحميرى.

وأما كونه من الأبناء، فلذلك قصة موجزها: أن سيف بن ذى يزن استعان بكسرى أنوشروان ملك الدولة الساسانية، في تحرير اليمن من الأحباش المستعمرين فاستفتى كسرى رجاله فأشاروا عليه أن يمده بنزلاء السجون وقالوا له: «إن ظفروا فأبناؤك، وإن قتلوا فأعداؤك»، فراقت له الفكرة فأخذهم سيف بن ذى يزن، وقاتل بهم حتى تم له تحرير اليمن أن ولكن كسرى استثمر هذا النصر لصالحه، فأدخل اليمن فى ظل نفوذه ونشر عليه سلطانه \_ فعين «باذان» عاملاً له، وفى عهده بلغت دعوة الإسلام أهل اليمن، فأسلم باذان ومن معه من الأبناء ، وكثير من أهل اليمن ، وكان ذلك فى سنة اليمن، فأسلم باذان ومن معه من الأبناء ، وكثير من أهل اليمن ، وكان ذلك فى سنة الميمن وجه التقريب ٢٢٧م (٧).

وصاحبنا عبد الرزاق بن همام من نسل هؤلاء الأبناء.

فعن أحمد بن حنبل قال: عبد الرزاق يماني من الأبناء (٨).

وكان أبوه همام وجده نافع من المسلمين، ومن المعدودين في رواة الحديث قال الحاكم: «وعبد الرزاق وأبوه وجده ثقات»(٩).

<sup>(</sup>١) كما في التهذيب (٦/ ٣١٠)، والميزان (٢/ ٦٠٩).

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٣/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٣) الفهرست لابن النديم (ص٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) بداية المجتهد لابن رشد (٢/ ٣٩٥ ـ ٣٩٦).

<sup>(</sup>٥) ابن الصلاح (ص٦٦١).

<sup>(</sup>٦) غاية الأماني (١/ ٧٣) نقلاً عن كتاب منتخبات من أخبار اليمن (١١٥ ـ ١١٦).

<sup>(</sup>٧) انظر اليمن في ظل الإسلام (ص٢٥).

<sup>(</sup>٨) ابن عساكر/ ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٩) المستدرك (٣/ ١٦٠).

#### \* نشأته:

حفظت لنا كتب التاريخ والسير، أن مولد عبد الرزاق بن همام كان في سنة مائة وست وعشرين للهجرة، وهذا التحديد لا خلاف فيه، لاسيما وقد ذكره عبد الرزاق بنفسه على ما أخرجه ابن عساكر بسنده عن أحمد بن حنبل قال: أخبرنا عبد الرزاق قال: ولدت سنة ست وعشرين ومائة (۱)، وعادة يحفظ الإنسان تاريخ مولده، أما يوم وفاته فيحفظه غيره فهو مصدر البداية، وغيره مصدر النهاية.

أما عن موضع مولده، فإن إجماع رجال التاريخ والسير على نسبته إلى صنعاء تؤكد أنه ولد باليمن وفي صنعاء، وإذا كانت صنعاء تطلق على المدينة، وما يجاورها من قرى، فليس في كتب التاريخ تحديدًا لقرية غير صنعاء، ولكن ابن عساكر فيما رواه عن رحلة الإمام أحمد إلى عبد الرزاق قال: لما قدمت صنعاء اليمن أنا ويحيى بن معين في وقت صلاة العصر، فسألنا عن منزل عبد الرزاق فقيل لنا إنه بقرية يقال لها ـ الرمادة ـ فمضيت لشهوتي للقائه، وتخلف يحيى بن معين، وبينها وبين صنعاء قريب(٢) فلعله سكن الرمادة بعد أن ولد بصنعاء، أو لعله ولد بها ونسب إلى صنعاء، لأن (الرمادة) حدى ضواحيها والنسبة إلى صنعاء أشهر من النسبة إلى غيرها.

### \* طلبه للعلم:

جد الإمام عبد الرزاق فى طلب الحديث والتفسير وغيرهما، قال يحيى بن معين وأحمد بن حنبل: قال عبد الرزاق: لزمت معمراً ثمانى سنين. وقال يحيى بن معين: سمعت القاضى هشام بن يوسف يقول: كان لعبد الرزاق حين قدم ابن جريج ثمانى عشرة سنة (۳)، واحتمال أن يكون عبد الرزاق طلب العلم فى هذه السن لروايته عن ابن جريج، ولا شك فى أن سن الثامنة عشرة مرحلة من العمر تؤهل الإنسان لطلب شتى العلوم.

كما سمع فيها من معمر أيضًا: قال سلمة بن شبيب عن أحمد بن حنبل قال: قال عبد الرزاق جالست معمرًا ما بين الثماني إلى التسع<sup>(1)</sup>، وفي رواية عنه بصيغة القطع

<sup>(</sup>١) ابن عساكر/ ترجمة عبد الرزاق (٨٠).

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر في ترجمة عبد الرزاق ل (٨٩).

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر ل(٨٣).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

قال: (جالس عبد الرزاق معمرًا تسع سنين)(١)، فإذا علمنا أن معمرًا مات سنة (١٥٣) هـ، تكون مجالسة عبد الرزاق له في الثامنة عشرة، وهي السن التي طلب فيها العلم.

ويقينى أن الكلام عن طلب العلم فى هذه السن وارد بالنسبة لمن كان من غير أهل بيته من أهل اليمن، ومن دخلها من العلماء، أما أهل بيته كأبيه همام، أو عمه وهب ابن نافع، فالحق أنه جلس إليهما وأخذ عنهما قبل ذلك بكثير، إذ ليس هناك ما يمنع من مجالسة أبيه وعمه منذ استطاع التمييز، والتلقى عنهما فى سن مبكرة، بل ذلك هو الأقرب للحقيقة التاريخية والأوفق للعقل، وما تجرى به العادة، من أن الناشئ فى بيت علم يتجه أول ما يتجه إلى تحصيله من أهل بيته، ثم يبدأ فى طلبه من غيرهم، ومما يدلنا على ما كان يتمتع به همام والد عبد الرزاق من غزارة فى العلم قول عبد الرزاق: «حج أبى أكثر من ستين حجة» (٢)، ومن المعلوم أن الحج كان موسمًا للسماع من الأشياخ، ولقيا الأقران، وأهل الطبقة الواحدة ومن دونهم، وفى رحاب البيت الحرام تعقد حلقات الرواية وتوجه الأسئلة وتبحث القضايا، وهذه اللقاءات التي حرص عليها همام بن نافع المحدث الفقيه ـ فى أكثر من ستين حجة ـ لابد أنها كانت روافد تجمعت لدى همام، ثم انسالت منه إلى ابنه عبد الرزاق فأخذها وأضاف إليها عن تلقى عنهم من شيوخه الكثيرين.

## \* رحلاته في طلب العلم:

لا كان للمعلم منزلته الأصيلة في الإسلام، افترض الله طلبه فقال: ﴿فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين...﴾ الآية (٣).

وعن النبى ﷺ أن طلب العلم فريضة على كل مسلم، فعلى طالب العلم أن يشمر عن ساعد الجد، وأن يجتهد في بذل الجهد، وأن يتحلى بالصبر الجميل والعزم الشديد.

قال بشر بن حرب سمعت ابن عمر يقول: «قلت لطالب العلم يتخذ نعلين من حديد» (٤)، ومن ثم شهدت الحواضر العربية والإسلامية قوافل طلاب العلم الذين قطعوا الفيافي وجابوا الصحراء.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٨٨).

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب (١١/٦٧).

<sup>(</sup>٣) التوبة [١٢٢].

<sup>(</sup>٤) معرفة علوم الحديث (ص٩).

وكان للإمام عبد الرزاق بن همام دوره في هذه الحركة العلمية الموارة حيث لا تخلو حياة عالم منها، لاسيما إذا كان إمامًا مثل عبد الرزاق، فالذي لا شك فيه أنه ما تبوأ هذه المكانة العلمية إلا بعد جهد جهيد، وصبر ومصابرة، وقد كان الإمام عبد الرزاق عن خلع الله عليهم رداء الهيبة وتوجهم بتاج الوقار.

ويدلنا على ذلك ما ذكره ابن السمرقندى: «أنه سأل عن منزل عبد الرزاق فقيل له: هذا منزله فلما ذهب يدق الباب قال بقال تجاه داره: لا تدق فإن الشيخ مهيب»(١).

ولا شك أن علمه كان قوام هذه المهابة التى شهد بها الجيران، وعادة ما يكون أزهد الناس فى العالم أهله وجيرانه، ولكن يبدو أن شخصية عبد الرزاق كانت شخصية قوية آسرة، توفر لها العلم الغزير والبنيان القوى المهيب، الذى منحه إكبارًا فى عين الجميع، وبالتالى قدرة على الأسفار وتحمل لأوائها، ولم تتعدَّ أسفار عبد الرزاق مكة والمدينة والشام.

#### أما عن مكة:

فقد أسلفنا روايته عن أبيه همام بن نافع أنه حج أكثر من ستين حجة، وإذا كان هذا هو حال الأب فإن الابن كان أيضًا شديد التعلق بالبيت، وما يحيط به من فرص اللقيا والسماع، كما لا ينبغى أن تكون أقل من الذين تجشموا أعباء الرحلة إليه، ولما عزم أحمد بن حنبل على الحج، ثم الخروج إلى عبد الرزاق إمام صنعاء، وكانت تشد إليه الرحال من كل أقطار الإسلام قيل فيه: «ما رحل إلى أحد بعد رسول الله والله من من من عبد الرزاق»(٢) وصادفه بمكة قال: فدخلنا وقمنا نطوف طواف الورود، فإذا عبد الرزاق في الطواف يطوف، وكان يحيى بن معين قد رآه وعرفه، فجاءه وسلم عليه، وقال: هذا أحمد بن حنبل أخوك فقال: حياه الله وثبته، وواعده على الغد ليسمعا منه، وغضب أحمد على يحيى؛ لأنه أخذ على الشيخ موعدًا، ثم مضيا إلى صنعاء سنة ١٩٩٩ هـ(٣).

وهذا يبين لنا أن رحلة عبد الرزاق إلى مكة كانت لا تخلو من طلب العلم من أهله وبذله لغيره.

<sup>(</sup>١) انظر ابن عساكر ل (٨٩).

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٣٠/٢١٦).

<sup>(</sup>٣) أحمد بن حنبل إمام أهل السنة (ص٥٦).

#### رحلته إلى المدينة:

ولقد استهوته المدينة المنورة، حماها الله وأعزها مرجعًا وموثلاً فقد قال عبد الله بن مسعود: علماء الأرض ثلاثة: فرجل بالشام، وآخر بالكوفة، وآخر بالمدينة، فأما هذان فيسألان الذي بالمدينة، والذي بالمدينة لا يسألهما عن شيء (١١).

لذلك نجده ولى وجهه نحوها، طالبًا خيرها، وبرها، ونورها، وهداها، من أهل الفضل والعلم فيها.

روى إبراهيم بن عبد الله بن همام قال: سمعت عبد الرزاق بن همام يقول: حججت فصرت إلى المدينة لزيارة قبر رسول الله ﷺ، فرمت الدخول إلى مالك بن أنس فحجبنى ثلاثة أيام، ثم دخلت إليه وهو جالس فى فرش خز فلما أن نظرت إليه قلت: حدثنى معمر، عن الزهرى، عن سالم، عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن فى جهنم رحى تطحن جباه العلماء طحنًا». فقال لى: من أنت أيها الشيخ الذى تروى عن معمر؟ قلت: عبد الرزاق بن همام. فقال لى: يا أبا بكر، والله ما علمت بقدومك، ولو علمت لتلقيتك فأخرج كتبه، فكتبت منها ورحلت (٢).

وقال ابن عساكر: إنه لا أصل لهذا الحديث، وأن راويه إبراهيم ابن أخ عبد الرزاق كذاب، ولفظ الحديث قريب مما ورد في الصحيح بشأن من قصر من العلماء، وعلى أى حال فالذي لا شك فيه أن عبد الرزاق دخل المدينة والتقى بالإمام مالك<sup>(٣)</sup>.

#### رحلته إلى الشام:

أما رحلته إلى الشام فذكر ابن عساكر أنه قدم الشام تاجراً وسمع بها عن الأوزاعى، وسعيد بن بشير، ومحمد بن راشد المكحولى، وإسماعيل بن عياش، وثور بن يزيد الكلاعى وحدث عنهم<sup>(3)</sup>.

ولا يغض من قيمة هذه الرواية قول ابن عساكر: قدم الشام تاجرًا إذ لا مانع أن يجمع عبد الرزاق بين التجارة وطلب العلم، ولا يمنع أن يكون ذهب للتجارة مرة

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين (١/ ١٥).

<sup>(</sup>۲) ابن عساکر (۹۳).

<sup>(</sup>٣) رسالة الدكتور الدفتار (٨٥٦).

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر (٧٧).

وأخرى لطلب العلم والسماع، ولم يثبت فى كتب التاريخ التى رجعت إليها أن عبدالرزاق رحل إلى العراق، ولعله اكتفى بمجالسته لمعمر بن راشد هذه المدة الطويلة وسماعه من سفيان بن عيينة حين رحل إلى اليمن، وكذلك سفيان الثورى.

قال ابن عيينة: ذهبت إلى اليمن سنة خمسين ومائة، وسنة ثنتين وخمسين ومائة، ومعمر حي، وذهب الثوري قبلي بعام(١).

أما روايته عن أبى حنيفة، فالراجح أنه التقى به فى الحج، ولعله اكتفى بروايته عن معمر والسفيانين، فهؤلاء جمعوا علم أهل العراق فإذا أضيف إلى ذلك رحلة أحمد ويحيى، وإسحاق بن راهويه وغيرهم، إلى عبد الرزاق ـ عرفنا أنه لو كانت به حاجة إلى شيء بقى عند أهل العراق حينذاك لتلقاه عن هؤلاء، وهم عنده ببلده، وقد روى في مصنفه عن أبى حنيفة (٢)، فلا أدرى أين التقى به، ولا كيف أخذ عنه والاحتمال الأقرب أن يكونا التقيا في موسم الحج (٣)، وهذا هو الراجح عندى، وكذلك روايته عن المصريين إذ الراجح أنه لم يرحل إلى مصر، ولعل ذلك كان في إحدى رحلاته، أو كان في موسم الحج، وهذه الرحلات تفسر لنا شغفه الشديد بتحصيل ما ليس عنده، وتأصيل ما وجده في حاجة إلى توثيق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر المصنف (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٣) رسالة الدفتار (٨٥٩).

## المبحث الثاني

### حياته الاجتماعية

نشأ عبد الرزاق في رحاب بيت مشغول بطلب العلم وروايته، فأبوه وجده من الرواة الثقات، وظل في رعاية والده حتى تميزت شخصيته وبرزت معالمها وسلك الطريق الذى رضيته الأسرة \_ وهو التفانى في طلب العلم \_ ثم اختار الله همام بن نافع إلى جواره، وقد جاوز عبد الرزاق العشرين من عمره، ولم تذكر المراجع تاريخًا محددًا لوفاة همام حتى يعلم كم كان عمر عبد الرزاق بالتحديدة غير أن الذهبي يذكر، أن عبد الرزاق حدث عن أبيه ولقيه في حدود الخمسين ومائة قبلها أو بعدها(۱)، ومعنى ذلك أن وفاته كانت بعد أن جاوز عبد الرزاق العشرين، ولم يعرف متى كان زواجه، ولا اسم زوجته، ولكن الذي لا شك فيه أنه كان ينعم في بيته بالهدوء والاستقرار، وأن زوجته كانت أثيرة لديه، يدلنا على ذلك ما رواه ابن عساكر. قال الحسن بن سفيان سمعت فياض، يعنى ابن زهير النسائى يقول: تشفعنا بامرأة عبد الرزاق على عبد الرزاق فدخلنا على عبد الرزاق فقال: هاتوا تشفعتم إليًّ بمن تتقلب على فراشى ثم أنشد يقول:

ليس الشفيع الذى يأتيك متزراً مثل الشفيع الذى يأتيك عريانًا<sup>(٢)</sup>

ولم يذكر أحد نتيجة هذه العلاقة وثمرتها من الأبناء، اللهم إلا ما ذكره ابن حبان في الثقات عند ترجمته لهمام بن نافع والد عبد الرزاق فقال: روى عنه إسماعيل بن عبد الرزاق<sup>(۳)</sup>.

ولم يذكر هذا من المترجمين لعبد الرزاق غير ابن حبان، وهو غير كاف فى القطع بأن عبد الرزاق كان له ولد بهذا الاسم، وكذلك كنيته بأبى بكر قد تدفع فى النفس احتمالاً بأن له ولدًا بهذا الاسم وكنى به، ولكن لا دليل أيضًا على ذلك، والذى تسكن إليه النفس تفويض علم ذلك إلى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام (٦/ ٣١٣).

<sup>(</sup>۲) ابن عساكر ل (۹۲).

<sup>(</sup>٣) الثقات (٢/ ٢٩٨).

#### \* كرمه وسخاؤه:

من الأخلاق التى دعا إليها القرآن الكريم وحث عليها الرسول الكريم خلق الكرم والسخاء فهما شيمة النفس المؤمنة وشيمة أهل الفلاح الذين وقاهم الله شح أنفسهم: ﴿وَمِن يُوقَ شَحَ نَفْسَهُ فَأُولَئُكُ هُمُ المُفْلَحُونَ﴾(١).

والنفوس التى طهرها الله من الشح، أكثر ما تكون إقبالاً على البذل والعطاء، إذا كانت فى يسر من العيش وسعة ذات اليد، ولقد كان عبد الرزاق غاية فى السخاء وإنفاقاً من طيبات كسبه الذى أفاءه الله من اشتغاله بالتجارة إلى جانب طلب العلم فكلاهما جهد من أجل تحقيق الخلافة عن الله فى الأرض؛ وكانت رحلاته التجارية فى أسواق اليمن والشام، وفى الحديث: «نعم المال الصالح للرجل الصالح»، ومن ثم كان عبد الرزاق جواداً كريمًا سخيًا معطاءً، عن محمد بن رافع قال: كنت مع أحمد بن حنبل وإسحاق عند عبد الرزاق، فجاءنا يوم الفطر، فخرجنا مع عبد الرزاق إلى المصلى، ومعنا ناس كثير، فلما رجعنا من المصلى، دعانا عبد الرزاق إلى الغذاء، جعلنا نتغذى معه. . . (٢)

ومن ذلك يظهر لنا أن عبد الرزاق كان غاية في السخاء يفتح صدره وبيته لطلاب العلم والراغبين في العلم، مهما كثر عددهم، وتوالت وفودهم على ساحته العامرة.

روى عن أحمد بن منصور الرمادى، قال: سمعت عبد الرزاق وذكر أحمد بن حنبل، فدمعت عيناه، فقال: بلغنى أن نفقته نفدت فأخذت بيده فأقمته خلف هذا الباب وأشار إلى بابه وما معى ومعه أحد، فقلت إنه لا يجتمع عندنا الدنانير، وإذا بعنا الغلة شغلناها فى شىء، وقد وجدت عند النساء عشرة دنانير فخذها فأرجو أن لا تنفقها حتى يتهيأ عندنا شىء قال: فقال لى: يا أبا بكر لو قبلت شيئًا من الناس قبلت منك (٣).

وفى هذا الموقف ما يدل على كرمه البالغ وبره بتلاميذه وتفقده لأحوالهم، ومد يد العون لهم بما لا يجرح شعورهم أو يخدش حياءهم، وهذا من كرم نفسه ونبل أخلاقه، وهل ينتظر من عبد الرزاق غير ذلك، وهو الذى روى فى مصنفه: عن معمر، عن أبى هارون قال: كنا ندخل على أبى سعيد الخدرى، فيقول: مرحبًا بوصية رسول الله ﷺ،

<sup>(</sup>١) الحشر: [٩].

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر ل (٩٠) ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٣) طبقات الحنابلة (١/ ٢٠٩).

إن رسول الله على حدثنا قال: «إنه سيأتيكم قوم من الآفاق يتفقهون فاستوصوا بهم خيرًا»(١)، فكان لليمانية دور كبير وفضل عظيم في نشر العلم ومؤازرة أهله ومد يد العون لهم.

#### \* زهده وورعه:

يقول الله تعالى: ﴿ من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذمومًا مدحورًا \* ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكورًا \* كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظورًا ﴾ (١).

ويقول سبحانه: ﴿من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب﴾ (٣).

ويقول أيضًا: ﴿وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولا تبغ الفساد في الأرض إن الله لا يحب المفسدين﴾(٤).

والنفس البشرية ميالة بطبعها إلى زينة الحياة الدنيا، والاستمتاع بما أخرج الله لعباده من الطببات والرزق، وقد وقف عبد الرزاق من زينة الحياة الدنيا وطبباتها موقف المؤمن الواعى المدرك لحقيقة الزهد، الذى يجب أن يكون حالاً من أحوال الصالحين، فلم يكن الزهد عنده يعنى الانصراف عن الأخذ بأسباب الرزق بل أقبل على الأسباب التى ألزم الله بها المسلم، فكانت له غلة وزراعة، وكانت له تجارة يديرها فى الأسواق اليمنية والحجازية والشامية، فليس الزاهد عنده هو من ترك المال وتخلى عن الأسباب، ولكنه يعلم أن الزهد فى مباشرتها مع الأخذ بالكسب الطيب منها، فكم من راهب قد لازم الدير، وقلل المطعم وقواه على ذلك حب المحمد (٥)، فليس ذلك من الزهد فى شىء، لأن مفهوم الزهد، لا يعنى ترك المال وإظهار التخشن بل هو كما قال ابن المبارك، أفضل الزهد إخفاء الزهد، وينبغى أن يعول فى هذا على ثلاث علامات:

<sup>(</sup>١) المصنف (١١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) الإسراء: [٢٠].

<sup>(</sup>٣) الشورى: [٢٠].

<sup>(</sup>٤) القصص: [٧٧].

<sup>(</sup>٥) مختصر منهاج القاصدين (ص٣٣٠).

الأولى: أن لا يفرح بموجود، ولا يحزن على مفقود، كما قال الله تعالى: ﴿لَكِيلا تَأْسُوا عَلَى ما فَاتَكُم ولا تفرحوا بما آتاكم﴾، وهذه علامات الزهد في المال.

الثاني: أن يستوى عنده ذامه ومادحه، وهذه علامة الزهد في الحياة.

الثالث: أن يكون أنسه بالله والغالب على قلبه حلاوة الطاعة(١١).

ولم يخرج زهده عن هذه المفاهيم الشائعة في عصره، ولذلك وجدناه يغل الأرض ويرحل ويتاجر، ويملك المال في إطار التوجيه النبوى الكريم: «نعم المال الصالح للعبد الصالح» فكم من واجد للمال زاهد فيه، وكم من محروم منه طالب له راغب فيه.

ولقد امتلك عبد الرزاق المال امتلاك الزاهدين، وباشر العمل فيه بما يقربه من رب العالمين، وحسبه سعة داره لتستقبل الراحلين، وإغداق المال على إطعام الطاعمين، كما عف نفسه عن الوقوف بأبواب السلاطين، إذ زهد فيهم خشية أن يعطوه من دنياهم أضعاف ما يأخذوه من دينه، وقد تكون متكا فيما بعد إلى تجريحه.

وعندى أن أهم الثمار التى جناها من سعة ذات يده، بعده عن السلطان مع أن فضائله وعلمه وشهرته وكفاءاته النادرة، كانت تؤهله لتولى القضاء، ولكنه لم يفعل، وآثر أن يستثمر ماله فى حله وينفقه فى حقه.

ولا يقدح فى زهده ما حدث به الفضل بن الربيع قال: حج أمير المؤمنين ـ هارون الرشيد ـ فأتانى فخرجت مسرعًا فقلت: يا أمير المؤمنين لو أرسلت إلى أتيتك؟ فقال: ويحك، قد حاك فى نفسى شىء فانظر رجلاً أساله:

فقلت: هنا سفيان بن عيينة فحدثه ساعة، فلما خرجنا قال: ما أغنى عنى صاحبك شيئًا انظر لى رجلاً أسأله.

قلت: هنا عبد الرزاق بن همام قال: امض بنا إليه.

فأتيناه، فقرعنا الباب فخرج مسرعًا فقال من هذا؟

قلت: أجب أمير المؤمنين، فقال: يا أمير المؤمنين لو أرسلت إلى أتيتك.

فقال: خذ لما جثناك له، فحادثه ساعة، ثم قال له عليك دين؟ فقال: نعم. قال: يا أبا عباس اقض دينه، ثم دخل على الفضيل بن عياض. . . (٢).

<sup>(</sup>١) مختصر منهاج القاصدين (ص٣٣٠).

<sup>(</sup>٢) «الفضيل بن عياض) للدكتور عبد الحليم محمود (ص٢٢، ٢٤).

وهذه القصة تنطق بإباحة عبد الرزاق أخذ عطاء السلاطين بلا مسألة، شأنه شأن إمام دار الهجرة، وإن كانت عظة الفضيل أبلغ وأقوى أثرًا في نفس هارون الرشيد، فإن هذه الرواية تعطينا بعض الدلالات لما قصدنا إليه:

- (١) لم يكن إعفاؤه من القضاء لجهالته عندهم، أو لغضب عليه، وقد وجدنا الفضل ابن الربيع يعلم من حال عبد الرزاق منزلته بين العلماء.
- (٢) كان عبد الرزاق وسطًا بين ثلاثة طرق الرشيد بابهم أولهم وآخرهم من شيوخه وهما سفيان بن عيينة والفضيل بن عياض.
- (٣) أن عبد الرزاق ـ عند الفضل بن الربيع ـ ممن يعتد بعلمهم والمؤهلين لإرشاد وفتوى أمير المؤمنين، فضلاً عن عامة المسلمين.
- (٤) ما أمر به أمير المؤمنين من سداد دينه لعل ذلك كان فى موسم الحج وأنها كانت حاجة عارضة وقد رأينا موقفه من أحمد بن حنبل، ولم يعرض عليه أكثر من عشرة دنانير هى كل الفائض عن حاجته.

ويتلخص لنا من هذا أن عبد الرزاق ترك السلطان رغبة عنه وأعرض عن القضاء زهدًا وورعًا، ولم يكن لغضب السلطان عليه، أو عقوبة على حبه لعلى وآله.

ولو أن أهل العلم زهدوا في الدنيا، لخضعت لهم رقاب الجبابرة.

ولقد أثمرت حياة الزهد والورع التي ارتضاها عبد الرزاق لنفسه مقربة من الله تعالى، وعمق الإيمان وقوة اليقين، وأطلقت في أقطار نفسه قوى النفس اللوامة.

وقال بشر بن السرى: قال عبد الرزاق: قدمت مرة مكة فأتانى أصحاب الحديث، ثم انقطعوا عنى يومين، أو ثلاثة فقلت: يا رب ما شأنى كذاب أنا؟ أى شىء أنا؟ قال فجاءونى بعد ذلك(١).

وفى رواية أخرى: طفت وتعلقت بأستار الكعبة وقلت: يا رب أكذاب أنا؟ أمدلس أنا؟ قال: فرجعت إلى البيت فجاءوني<sup>(٢)</sup>.

حاشا لله أن يخذل مثل هذا القلب التقى النقى، والنفس التى عمرها الزهد، والورع أن يتركها نهبًا لعواصف الأحزان، فما هى إلا لحظات حتى أجاب الله دعاءها، وأفاض عليها بردًا وسلامًا، فطرقوا عليه الأبواب وجلسوا إليه يفيض عليهم من عطاء الله له.

<sup>(</sup>۲,۱) ابن عساكر ل (۹٤).

## المبحث الثالث

## عقيدة الإمام عبد الرزاق

إذا كانت عقيدة الرجل تعرف من خلال التأمل فيما خلفه من آثار علمية، وأقوال ومواقف، فإنه بوسعنا أن نقف على حقيقة معتقد شيخنا، من خلال التأمل فى مروياته، وطريقته فى سوقها وترجمته لها على وجه يكشف عما استبطنه عقيدة، واتخذه مذهبًا ومضى فى دروب الحياة عاكفًا عليه.

ومن ثم عَنَّ لَى أَن أَتعرض لأهم القضايا التي روى فيها عبد الرزاق آثاراً كشفت عن عقيدته:

### ١ \_ قضية الإيمان والإسلام:

الإيمان في اللغة: هو التصديق القلبي بشيء ما، تصديقًا لا يقبل الشك، بدليل قوله تعالى: ﴿وما أنت بمؤمن لنا﴾.

وفي الشرع: تصديق النبي فيما جاء به عن ربه.

والإسلام في اللغة: الاستسلام والانقياد.

وفى الشرع: استسلام اللسان والجوارح، لما جاء عن الله ورسوله.

فالفرق بين الإيمان والإسلام، أن الأول هو التصديق القلبي، والثاني هو الامتثال الظاهري، وهذا هو الذي مال إليه عبد الرزاق، بدليل ما أخرجه في التفسير:

قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنًا﴾، قال: بلغنى أن رجلاً من المسلمين أغار على رجل من المشركين، فحمل عليه فقال له المشرك: إنى مسلم لا إله إلا الله فقتله المسلم بعد أن قالها، فبلغ ذلك النبى على فقال للذى قتله: أقتلته وقد قال لا إله إلا الله؟ فقال: إنما قالها متعوذًا وليس كذلك، فقال النبى: «فهلا شققت عن قلبه؟»(١).

فهذا نص في إفادة كون الإيمان، ما وقر في القلب، وأن مجرد النطق بالشهادتين

<sup>(</sup>١) التفسير (٢١٥) وقد أخرجه في المصنف موصولاً (١٧٣/١).

كاف في إفادة الإسلام، وفي عصمة الدم والمال.

وفى هذا المعنى روى عبد الرزاق عن الزهرى، قال: كنا نرى أن الإيمان الكلمة والإسلام العمل (١٠).

ومذهب أهل السنة والجماعة: أن الإسلام هو إقرار باللسان، وعمل بالجوارح، والإيمان هو إقرار باللسان، وعمل بالجوارح، وتصديق بالقلب، بدليل ما أخرجه ابن ماجه في السنن<sup>(۲)</sup>، والبيهقي في الاعتقاد<sup>(۳)</sup>، والخطيب في التاريخ<sup>(٤)</sup>، عن على مرفوعًا «الإيمان إقرار باللسان ومعرفة بالقلب، وعمل بالأركان» قال العيني قال الشافعي: الإيمان «أي الكامل» التصديق، والإقرار، والعمل، فالمخل بالأول وحده: منافق، والثاني وحده: كافر، وبالثالث وحده: فاسق.

وقال البيهقى ذهب أكثر أصحاب الحديث إلى أن اسم الإيمان يجمع سائر الطاعات فرضها ونفلها، وأنها على ثلاثة أقسام:

أ \_ قسم يكفر بتركه، وهو اعتقاد ما يجب اعتقاده.

ب ـ قسم يفسق بتركه إذا لم يجحده، وهي الفرائض.

جــ قسم يكون بتركه مجانبًا للأفضل، وهو نوافل العبادات<sup>(٥)</sup>.

#### ٢ \_ قضية زيادة الإيمان ونقصانه:

القول بأن الإيمان قول وعمل واغتقاد، يزيد وينقص، هو مذهب عامة أهل العلم من الفقهاء، والمحدثين، وفي هذا المعنى حكى النووى عن عبد الرزاق، قال: سمعت من أدركت من شيوخنا وأصحابنا، سفيان الثورى، ومالك بن أنس، وعبيد الله بن عمر، والأوزاعي، ومعمر، وابن جريج، وابن عيينة، يقولون: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، ثم قال النووى، وهو قول ابن مسعود، وحذيفة والنخعى، والحسن، وعطاء، وطاوس، ومجاهد، وابن المبارك(١).

<sup>(</sup>١) تفسير عبد الرزاق سورة الحجرات.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه في المقدمة باب في الإيمان رقم (٦٥).

<sup>(</sup>٣) الاعتقاد (ص٩٨).

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد (٥/ ٤١٩).

<sup>(</sup>٥) الاعتقاد للبيهقي (ص٩٨).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم بشرح النووى (١٤٦/١).

وقد احتجوا على زيادة الإيمان ونقصه بقول الله تعالى: ﴿وإذا ما أنزلت سورة فمنهم من يقول أيكم زادته هذه إيمانًا فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانًا وهم يستبشرون \* وأما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجسًا إلى رجسهم وماتوا وهم كافرون (النوبة: ١٢٤، ١٢٥).

وبقوله تعالى: ﴿وما زادهم إلا إيمانًا وتسليمًا ﴾ [الاحزاب: ٢٢].

#### ٣ \_ إثبات القدر:

ماهية القدر: القدر هو علم الله الأزلى بما كان، وما سيكون.

فالله تعالى قدر كل شيء، وعلمه أزلاً، ولا زال يعلمه إلى ما شاء الله وقضى كل شيء، وحكم به وأوجده إيجادًا كاملاً على الوجه الذي يليق به (۱)، فأفعال العباد مقدورة ومعلومة لله قبل أن يخلقهم، وتصدر عن العباد، وفق علمه فيهم والسعادة والشقاء أمر مقدور على الإنسان، وهو في بطن أمه، وأن الخير والشر بقدر، وأن الله خلق الخلق، وعلم ما هم عاملون بكامل اختيارهم، فسجل علمه فيهم، ويؤكد ذلك ما أخرجه في تفسير سورة الرعد، عن ابن عباس رضى الله عنهما: أنه سئل عن أم الكتاب فقال: «قال كعب: خلق الله الخلق وعلم ما هم عاملون، ثم قال لعلمه كن كتابًا فكان كتابًا»، وأخرج في تفسير قوله تعالى: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة...﴾(۲)، كتابًا فكان كتابًا»، وأخرج في تفسير قوله تعالى: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة...﴾(۲)، بسنده عن ابن عوف: أنه غشى عليه فرأى أنه أخذه ملكان ليحاكمانه فلقيهما ملك فقال لهما أرجعاه، فإن هذا ممن كتبت لهم السعادة، وهم في بطون أمهاتهم، فالله تعالى هو الذي خلق الخير والشر، وقدرهما، وفق حكمته المطلقة البالغة.

وفى هذا أخرج عبد الرزاق عن وهب قال: إنى وجدت فى كتاب الله أن الله يقول: «إنى منى الحير وأنا خلقته وقدرته لحيار خلقى فطوبى لمن قدرته له وإنى منى الشر وأنا خلقته وقدرته لله».

وإثبات القدر هو أساس أركان الإيمان، وهو منهج أهل السنة والجماعة، وقد كان إمامنا عبد الرزاق، من أثمتهم، وما يقطع بذلك حرصه على روايته في تفسيره، رجوع الحسن عن نفى القدر إلى القول بإثباته وتكفير منكره كما سيأتي.

<sup>(</sup>١) محاضرات في العقيدة الإسلامية للدكتور عوض الله حجازي (ص٥٩).

<sup>(</sup>٢) البقرة: (٥٥).

## ٤ \_ مواطن الاحتجاج بالقدر:

يحلو الاحتجاج بالقدر عند الاطلاع على النتائج لا عند مباشرة الأسباب، فعلى الإنسان أن يبذل أقصى ما فى وسعه لتحصيل المنافع الدنيوية والأخروية، ودرء المفاسد الدنيوية والأخروية، وليس له قبل سعيه أن يحتج بما قدر له، وبعد تمام سعيه ورؤيته بعض ما يسوءه، يجب عليه أن يرضى إيمانًا بقدر الله تعالى، والقدر مغيب فلا يحتج به قبل ظهوره فى عالم الشهادة، ومن ثم حذر الله تعالى من الاحتجاج الخاطئ بالقدر، ومن اتخاذه ذريعة للتجرؤ على محارم الله تعالى، فذم المشركين لما لجئوا إلى تبرير شركهم بالركون إلى القدر قال تعالى: ﴿... لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شىء نحن ولا آباؤنا﴾(١).

وفى هذا المعنى أخرج عبد الرزاق عن طاوس قال: لقى عيسى ـ عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام ـ إبليس، فقال إبليس: أما علمت أنه لا يصيبك إلا ما قدر لك؟ قال: نعم. قال إبليس: فارق بذروة هذا الجبل فتردى منه فانظر أتعيش أم لا؟ قال طاوس: فقال عيسى: أما علمت أن الله قال: لا يجربنى عبدى، وإنى أفعل ما شئت. وقال الزهرى: قال عيسى: إن العبد لا يبتلى ربه، ولكن الله يبتلى عبده، قال: فخصمه.

وهذا الأثر يقطع بأن مقتضى الإيمان بالقدر، هو لزوم الاجتهاد فى تحصيل كل خير دنيوى وأخروى ولزوم الحذر من سائر مواطن الهلكة، ومجافاة مواطن الخطر والفرار من قدر الله إلى قدر الله، كما روى عن عمر \_ رضى الله عنه \_ عند فراره من أرض الطاعون.

#### ٥ \_ حكم المكذب بالقدر:

روى عبد الرزاق عند تفسير قوله تعالى: ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ (٢) عن الحسن: من كذب بالقدر فقد كفر.

وعند تفسير سورة القمر: أخرج عن محمد بن كعب القرظى: أن المكذبين بالقدر هم الذين عناهم الله تعالى بقوله: ﴿إِن المجرمين في ضلال وسعر﴾(٣).

<sup>(</sup>١) النحل: [٣٥].

<sup>(</sup>۲) الروم: [۳۰].

<sup>(</sup>٣) القمر: [٢٤].

#### ٦ - قضية القول بخلق القرآن:

ظهرت فى أيام عمر بن الخطاب ففى الأثر عن أبى هريرة، أن رجلاً جاء عمر يسأله عن القرآن أمخلوق هو أم غير مخلوق؟ فقام عمر وأخذ بمجامع ثوبه حتى جاء عليًا، فقال: ألا تسمع ما يقول هذا؟ قال: ما يقول؟ قال: يسألنى القرآن مخلوق أم غير مخلوق؟ فقال على: هذه والله كلمة سيكون لها عرة \_ أى ضرر \_ ولو وليت من الأمر ما وليت لضربت عنقه، وقد ظهرت هذه الفكرة أيضًا فى عهد بنى أمية على يد الجعد ابن درهم، ثم نقلها عنه جهم بن صفوان، وبشر المريسى، ولما جاء المأمون حمل العلماء بقوة السلطان على القول بخلق القرآن، وقد امتن الله على عبد الرزاق فقبضه قبل اشتعال هذه الفتنة.

وقد روى عن عبد الرزاق في تفسيره ما يقطع بأنه كان يقول بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، وأنه منزل من عند الله تعالى: فقد أخرج الديلمي بسنده عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهرى عن أنس: «القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال مخلوق فاقتلوه فإنه كافر»، ولا ريب أن مجرد رواية الإمام أحمد بن حنبل، عن عبد الرزاق في مسنده يقطع بأنه لم يقل بخلق القرآن بل ولم يوار في ذلك، لأن الإمام أحمد اشترط في مسنده، ألا يخرج عمن قال، أو وارى في مشكلة القول في القرآن، ولذلك لم يرو عن إمام الجرح والتعديل يحيى بن معين لتوريته.

### ٧ ـ موقفه من المرجئة:

كان الإمام عبد الرزاق من كبار وثقات المحدثين ومن أثمة أهل السنة والجماعة، ومن ثم كان أبعد الناس عن القول بالإرجاء.

ومما يقطع ببعده عن الإرجاء ما روى فى شأن مقاطعته للمرجئة وامتناعه عن تحديثهم بدليل ما أخرجه ابن عساكر عن يحيى بن جعفر البيكندى قال: كنت مرجئًا فخرجت إلى الحج فدخلت الكوفة فسألت وكيع بن الجراح عن الإيمان فقال: الإيمان قول وعمل، فلم أستحل أن أكتب عنه، ثم قال: دخلت مكة فسألت ابن عيينة فقال: الإيمان قول وعمل فلم أستحل أن أكتب عنه، ثم دخلت اليمن وجلست فى مجلس عبد الرزاق، فلم أساله عنه فأخبر بمذهبى فلما جلس أصحابى قال لى: يا خراسانى والله لو علمت أنك على هذا المذهب ما حدثتك اخرج عنى، قال: فقلت فى نفسى: صدق عبد الرزاق لقيت وكيع فقال لى: الإيمان قول وعمل، ولقيت سفيان بن عيينة صدق عبد الرزاق لقيت وكيع فقال لى: الإيمان قول وعمل، ولقيت سفيان بن عيينة

فقال لى: الإيمان قول وعمل، فرجعت عن مذهبى وكتبت عنهما بعد رجوعى من اليمن (١).

#### ٨ \_ موقفه من المعتزلة:

لا ريب في أن إمامنا كان من أبعد الناس عن أفكار المعتزلة ومما يقطع بصحة ذلك ما روى من امتناعه عن مناظرتهم فقد أخرج ابن عساكر عن أحمد بن منصور الرمادى قال: نا عبد الرزاق قال: قال لي إبراهيم بن أبي يحيى: إن المعتزلة عندكم كثير؟ قال قلت: نعم \_ قال: وإنهم يزعمون أنه منهم \_ قال: أفلا تدخل معى هذا الحانوت حتى أكلمك قلت: لا، قال: لم؟ قلت: لأن القلب ضعيف، وإن الدين ليس لمن غلب(٢).

كما لم يستحل لنفسه أن يروى عمن تأكد لديه أنه اتخذ الاعتزال مذهبًا، ففى ترجمة إبراهيم بن محمد بن أبى يحيى الأسلمى، ذكر ابن حجر أن عبد الرزاق قال: ناظرته فإذا هو معتزلى فلم أكتب عنه (٣).

وهكذا صان عبد الرزاق سمعه وقلمه فلم يسمع من أهل الاعتزال ولم يكتب عنهم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٣) تهذيب التهذيب (١/ ١٦٠).

# المبحث الرابع

# بعده عن التشيع القادح

الذى نحرص على إظهاره فى هذا المبحث هو موقف عبد الرزاق من التشيع الذى نسبه البعض إليه، وهذه النسبة قد تعتبر قدحًا فى شيخنا نظرًا لما يتبادر إلى الذهن عند ذكر كلمة «كان يتشيع» من معتقدات خارجة عن المفاهيم الإسلامية الصحيحة، والتى عرفت عن بعض فرق الشيعة، إذن لابد من بيان موقفه من هذه الفرقة، وما معنى نسبته للتشيع؟ ولماذا نسب إليه؟ وهل هو تشيع قادح، أو ليس من القدح فى شىء؟ وسأحاول أن أجيب عن هذه التساؤلات من خلال رواياته فى التفسير، ثم ما ذكره ابن عساكر وغيره فى ترجمته.

قال الشهرستانى فى الملل والنحل: الشيعة هم الذين شايعوا عليًا \_ رضى الله عنه \_ على الخصوص وقالوا بإمامته وخلافته نصًا ووصية، إما جليًا وإما خفيًا، واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده، وإن خرجت فبظلم يكون من غيرهم، أو بتقية من عندهم، وقالوا: ليست الإمامة قضية مصلحية تناط باختيار العامة وينتصب الإمام بنصبهم بل هى قضية أصولية، وهى ركن الدين، ولا يجوز للرسل عليهم السلام إغفاله وإهماله، ولا تفويضه إلى العامة وإرساله(١).

فقضية التشيع لم يقم لها قائمة إلا بعد وفاة النبى ﷺ، حيث واجه المسلمون مسألة الخلافة، فكان جمع من الصحابة يرى أن عليًا أفضل من أبى يكر وعمر وغيرهما، وذكروا أن ممن كان يرى هذا الرأى عمارًا وأبا ذر، وسلمان الفارسى، وجابر بن عبدالله، والعباس وبنيه، وأبى بن كعب، وحذيفة إلى كثير غيرهم (٢).

ومع هذا فإن خلافة أبى بكر، وعمر، وعثمان، كانت بإجماع الكثرة الساحقة من المسلمين، ثم حدث الشقاق فى خلافة على، حيث جذبت قضية التشيع أطرافًا انحازوا إلى على ـ رضى الله عنه ـ، فمنهم من غلا فيه أشد الغلو<sup>(٣)</sup>، ومنهم من كان معتدلاً

<sup>(</sup>١) الملل والنحل (١/ ١٣١).

<sup>(</sup>٢) فجر الإسلام (٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) كعبد الله بن سبأ وما أشاعه من مسألة الرجعة والألوهية وكالمختار الكذاب وما أشاعه من فكرة ألوهية على جريًا وراء مقولة ابن سبأ.

غاية الاعتدال، واستمر هذا المفهوم طوال عصر التابعين وأتباعهم، ثم عصر تبع الأتباع حيث كان شيخنا عبد الرزاق، فوجد مراجل الخلاف تغلى فى هذه المسألة فكان له موقفه الواضح الذى لا لبس فيه، فأصحاب الرسول كلهم سواء، لا يفضل منهم أحداً فضلاً عن أن يكفر واحداً منهم، فلقد عصمه الله من أن ينزلق إلى وحل هذه الأفكار التى انتشرت فى المجامع من حوله، ولسنا فى حاجة إلى جهد كبير ندفع به عن الإمام عبد الرزاق هذه التهمة، فقد روى ابن عساكر، قال: قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سمعت سلمة بن شبيب أبا عبد الرحمن يقول: سمعت عبد الرزاق يقول: والله ما انشرح صدرى قط أن أفضل علياً على أبى بكر وعمر رحم الله أبا بكر ورحم الله عمر، ورحم الله عثمان، ورحم الله عليا، ومن لم يحبهم فما هو بمؤمن، فإن أوثق عملى حبى إياهم، رضوان الله عليهم ورحمته أجمعين (۱۱)، وبما يدل على رفضه الغلو فى حبى إياهم، رضوان الله عليهم ورحمته أجمعين (۱۱)، وبما يدل على رفضه الغلو فى التشيع، ما حكاه أبو بكر بن زنجويه قال: سمعت عبد الرزاق يقول: الرافضى كافر (۲۰).

فليس هناك قسوة في الحكم فوق هذا، ولو كان عبد الرزاق على شيء من التشيع لوجدناه يلين في حكمه على الرافضة.

ولقد وجدت أن عبد الرزاق رماه البعض بالتشيع نظرًا لما روى عنه من أقوال تدل على وقوعه في بعض الصحابة كعمر ومعاوية ـ رضى الله عنهما ـ ولم أذكر هذه الروايات؛ لأنها وردت من طرق لا تصح، وقد كفانى الكلام عنها الدكتور إسماعيل الدفتار في رسالته، ومن أراد التوسع في هذه المسألة فليرجع إلى الجزء الثالث منها(٢)، وقد روى عبد الرزاق أحاديث كثيرة في فضائل الصحابة.

وهذه الأحاديث تدل على عدم التفضيل بينهم فضلاً عن الوقوع فيهم.

## \* هل في التفسير ما يدل على التشيع:

إننى بمعايشتى لتفسير عبد الرزاق، كنت شديد الحرص على معرفة ذلك فى التفسير، ولكنى بعد سبر لمروياته ومراجعة عديدة لها، لم أجد فى التفسير ما يدل على تشيعه، أو تفضيله عليًا على غيره من الصحابة، كما أنه لم يكثر من الرواية عن على إذا قورنت مروياته عنه بما رواه عن ابن عباس، وأبى هريرة، وابن مسعود، وأبى سعيد الخدرى،

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) الرافضة فرقة من الشيعة.

<sup>(</sup>٣) رسالة الدكتور إسماعيل الدفتار (جـ٣) (ص٩٨٨) وما بعدها.

وأنس بن مالك، وغيرهم.

#### \* شهادة أشهر تلاميذه:

من المعروف أن تلاميذ الشيخ هم أعرف الناس بميوله الاعتقادية، وهاك شهادة الإمام أحمد بن حنبل، وهو من رجال الجرح والتعديل، الذين لا يخافون في الله لومة لائم، فكان يفخر برحلته لعبد الرزاق، ولما سئل عن تشيع عبد الرزاق نفي هذا عنه.

روى ابن عساكرقال: قال عبد الله بن أحمد بن حنبل: سألت أبى قلت: عبد الرزاق كان يتشيع ويفرط فى التشيع؟ فقال: أما أنا فلم أسمع منه فى هذا شيئًا، ولكنه كان رجلاً يعجبه أخبار الناس(١).

إذا فإن عبد الرزاق \_ رضى الله عنه \_ كان من أهل السنة والجماعة، وأنه لم يفضل عليًا على عثمان، ولعل السر فى اتهامه بالتشيع يكمن فى مجرد حبه لعلى، ولا ريب فى أن مجرد حب على لا يعد تشيعًا قادحًا فى رواية إمامنا لاسيما وأن الله تعالى فى كتابه قد حثنا على لزوم محبتهم، وكذلك النبى كالله .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

# المبحث الخامس

# شيوخ عبد الرزاق في التفسير

بعد تتبع روايات التفسير وجدت أن للإمام عبد الرزاق شيوخًا كثيرين وقد ذكرتهم مرتبين على حروف المعجم:

۱ ـ أبان بن أبى عياش: فيروز البصرى أبو إسماعيل العبدى متروك، من الخامسة مات في حدود الأربعين التقريب (١/ ٣١).

٢ \_ إبراهيم الأحول.

٣ ـ أبو بكر بن عياش طبقات خليفة (١', ٣٨٩).

٤ - إسرائيل بن يونس بن أبى إسحاق السبيعى، أبو يوسف الكوفى، ثقة من السابعة، مات سنة ستين. وقيل: بعدها التقريب (١/ ٦٤).

٥ ـ إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم الأسدى مولاهم، أبو بشر البصرى، المعروف بابن علية، ثقة حافظ، من الثامنة، مات سنة ثلاث وتسعين، وهو ابن ثلاث وثمانين.
 التقريب (١/ ٦٥).

7 = 1 إسماعيل بن عياش بن سليم العنسى (۱) = بالنون = أبو عتبه الحمصى، صدوق فى روايته عن أهل بلده، مخلط فى غيرهم، من الثامنة مات سنة إحدى أو اثنتين وثمانين وله بضع وستون سنة التقريب (۷۳/۱).

٧ ـ بشر بن رافع الحارثي أبو الأسباط النجراني ـ بالنون والجيم ـ فقيه ضعيف الحديث من السابعة. التقريب (١/ ٩٩).

 $\Lambda$  - بكار بن عبد الله، التاريخ الكبير (١/١/١)، الجرح والتعديل (١/١/١).

٩ - أبو جعفر الرازى التميمي<sup>(۲)</sup> مولاهم مشهور بكنيته واسمه عيسى بن أبى عيسى

(١) بفتح العين وسكون النون ينسب إلى عنس بن مالك حي من مذحج.

(٢) قال الدكتور إسماعيل الدفتار في رسالته: الأظهر أن رواية عبد الرزاق عنه بالواسطة لأنه كان من طبقة شعبة ولعل عبد الرزاق لم يذكر الواسطة وأغفلها الناسخ. انظر: (ص١٤٧٥).

ابن ماهان أصله من «مرو» وكان يتجر إلى الرى، صدوق سيئ الحفظ خصوصًا عن مغيرة، من كبار السابعة، مات في حدود الستين، التقريب (٢/٢).

١٠ جعفر بن سليمان الضبعى ـ بضم الضاد المعجمة، وفتح الموحدة ـ أبو سليمان البصرى صدوق زاهد، لكنه كان يتشيع، من الثامنة مات سنة ثمان وسبعين، التقريب
 ١١/١ ١٣١).

١١ ـ داود بن قيس الصنعاني، مقبول من السابعة، التقريب (١/ ٢٣٤).

۱۲ ـ سعید بن منصور بن شعبة، أبو عثمان الخراسانی، ثقة مصنف، مات سنة سبع وعشرین، وقیل بعدها، من العاشرة. التقریب (۲/۱).

۱۳ ـ سفیان بن سعید بن مسروق الثوری، أبو عبد الله الكوفی ثقة، حافظ فقیه، عابد، إمام، حجة، من رءوس الطبقة السابعة، مات سنة إحدى وستین (۱۲۱)، وله أربع وستون، التقریب (۱/۱۱).

1٤ ـ سفيان بن عيينة بن أبى عمران، ميمون الهلالى أبو محمد الكوفى، ثم المكى، ثقة، حافظ، إمام، حجة من رءوس الطبقة الثامنة مات سنة ثمان وتسعين، وله إحدى وستون سنة، التقريب: ٣١٢/١.

۱۵ ـ سليمان بن طرخان التيمى، أبو المعتمر البصرى، ثقة، عابد، من الرابعة مات سنة ثلاث وأربعين، وهو ابن سبع وتسعين.

17 ـ سليمان بن مهران الأسدى، الكاهلى أبو محمد الكوفى الأعمش ثقة حافظ، من الخامسة مات سنة سبع وأربعين أو ثمان، وكان مولده سنة إحدى وستين، التقريب (١/ ٣٣١).

۱۷ ـ عبد الله بن أبى نجيح، يسار المكى أبو يسار الثقفى مولاهم، ثقة، رمى بالقدر وربما دلس، من السادسة، مات سنة إحدى وثلاثين، أو بعدها، التقريب (٢/١٥٤).

۱۸ ـ عبد الله بن طاوس بن كيسان اليمانى أبو محمد، ثقة فاضل عابد، من السادسة، مات سنة اثنتين وثلاثين، التقريب (۱/٤٢٤).

قلت: وفي التفسير كثيرًا ما يقول عبد الرزاق: ابن طاوس عن أبيه.

١٩ \_ عبد الله بن عيسى، الجندى شيخ لعبد الرزاق، ميزان الاعتدال (٢/ ٤٧١).

٢٠ ـ عبد الله بن كثير الدمشقى، مقرئ من التاسعة مات سنة ست وتسعين التقريب
 (١/ ٤٤٢).

۲۱ ـ عبد الله بن المبارك المروزى، ثقة ثبت فقيه عالم جواد مجاهد، من الثامنة مات سنة إحدى وثمانين وله ثلاث وستون، التقريب (١/ ٤٤٥).

٢٢ \_ عبد الرحمن بن عمرو بن أبى عمرو الأوزاعى، الفقيه ثقة جليل، من السابعة مات سنة سبع وخمسين التقريب (١/ ٤٩٣).

۲۳ ـ عبد الصمد بن معقل بن منبه اليماني، ابن أخي وهب، صدوق، معمر من السابعة مات سنة ثلاث وثمانين (۱۸۳) التقريب (۰۷/۱).

۲۶ ـ عبد العزيز بن أبى رُوّاد ـ بفتح الراء وتشديد الواو ـ صدوق عابد، وربما وهم، رمى بالإرجاء، من السابعة مات سنة (۱۵۹) التقريب (۱/۹۰۹).

۲۵ ـ عبد الكريم بن مالك الجزرى أبو سعيد مولى بنى أمية ثقة، من السادسة مات سنة سبع وعشرين (۱۲۷) التقريب (٥١٦/١).

ورواية عبدالرزاق عنه مباشرة غير محتملة.

٢٦ ـ عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموى مولاهم المكى ثقة فقيه فاضل من السادسة مات سنة خمسين، أو بعدها، وقد جاوز السبعين التقريب (١/ ٥٢٠).

۲۷ \_ عبد الوهاب بن مجاهد بن جبر المكى متروك، وكذبه الثورى، من السابعة التقريب: (١/ ٥٢٨).

۲۸ ـ عثمان بن المغيرة الثقفى مولاهم أبو المغيرة الكوفى، ثقة، من السادسة التقريب: (۱٤/۲).

۲۹ ـ عمر بن أبى بكر القرشى ، والأقرب أن يكون هو : عمر بن أبى بكر بن عبدالرحمن بن الحارث بن هشام المخزومي المدنى، مقبول من السادسة، التقريب (۲/۲۵).

۳۰ ـ عمر بن حبيب المكى، نزيل اليمن، ثقة حافظ، من السابعة، التقريب (٧/٢).

٣١ ـ عمر بن حوشب الصنعاني، مجهول من السابعة التقريب: (٢/ ٥٤).

٣٢ ـ عمر بن ذر بن عبد الله بن زرارة الهمداني، ثقة، رمى بالإرجاء، من السادسة مات سنة ثلاث وخمسين. وقيل غير ذلك، التقريب (٢/٥٥).

۳۳ ـ عمر بن راشد بن شجر اليمامى، ضعيف، من السابعة، ووهم من قال: اسمه عمرو، وكذا من زعم أنه ابن أبى خثعم، التقريب (٢/ ٥٥).

٣٤ ـ عمر بن زيد الصنعاني ضعيف من السابعة، التقريب (٢/ ٥٥).

 $^{80}$  – عمر بن عبد الرحمن بن مهرب بن الدرية وثقه أبو نعيم، الجرح والتعديل ( $^{80}$ ).

٣٦ ـ عمر بن عبد الرحمن بن محيصن مصغرًا، ويقال اسمه محمد، قارئ أهل مكة مقبول من الخامسة مات سنة مائة وثلاث وعشرين، التقريب (٢/٥٩).

قلت: وقد جاء فى النسخة (ت): عمر، وفى النسخة (م): محمد، ويبعد أن يكون عبد الرزاق روى عنه بلا واسطة؛ لأنه مات قبل مولد عبد الرزاق.

۳۷ ـ عمران بن الهذيل، وفي بعض الروايات: أبي الهذيل عمران، الجرح والتعديل (٣٠١).

۳۸ - فضيل بن عياض بن مسعود التيمى أبو على الزاهد المشهور، أصله من خراسان، وسكن مكة ثقة إمام، من الثامنة مات سنة سبع وثمانين ومائة. وقيل: قبلها، التقريب (۱۱۳/۲).

٣٩ ـ قيس بن الربيع الأسدى أبو محمد الكوفى، صدوق، من السابعة مات سنة بضع وستين، التقريب: (١٢٨/٢).

٤٠ ـ مالك بن أنس بن مالك بن أبى عامر بن عمرو الأصبحى أبو عبد الله المدنى الفقيه إمام دار الهجرة رأس المتقين، وكبير المثبتين من السابعة مات سنة تسع وسبعين، وكان مولده سنة ثلاث وتسعين قال الواقدى: بلغ تسعين سنة. التقريب: (٢٢٣/٢).

٤١ ـ المثنى بن الصباح ـ بالمهملة والموحدة الثقيلة ـ اليمانى الإبناوى نزيل مكة ضعيف اختلط بأخرة، وكان عابدًا من كبار السابعة مات سنة (٤٩)، التقريب:
 (٢٢٨/٢).

٤٢ ـ محمد بن راشد المكحول الخزاعي الدمشقي صدوق يهم ورمي بالقدر من

السابعة مات بعد الستين، التقريب: (٢/ ١٦٠).

٤٣ ـ محمد بن عبيد الله بن أبى سليمان العرزمى ـ بفتح المهملة والزاى بينهما راء ساكنة ـ الفزارى أبو عبد الرحمن الكوفى متروك من السادسة مات سنة بضع وخمسين، التقريب (٢/ ١٨٧).

٤٤ ـ محمد بن مسلم الطائفي صدوق يخطئ من الثامنة مات قبل التسعين التقريب
 ٢ · ٧ · ٧).

20 ـ محمد بن أبى يحيى الأسلمى المدنى صدوق من الخامسة مات سنة (١٤٧) ـ التقريب (٢١٨/٢)، وكنيته ابن أبى يحيى كما فى التفسير، وفى تهذيب الكمال (١٣٨): أن الذى روى عنه عبد الرزاق إبراهيم بن محمد بن أبى يحيى، لكن فى تهذيب التهذيب (١/ ١٦٠)، قال عبد الرزاق: ناظرته فإذا هو معتزلى فلم أكتب عنه، أي إبراهيم بن محمد.

٤٦ ـ محمد بن يحيى بن قيس السبعى أبو عمر اليمانى لين الحديث من كبار التاسعة مات قديمًا قبل المائتين ،التقريب (٢١٨/٢).

٤٧ ـ معتمر بن سليمان التيمى أبو محمد البصرى يلقب بالطفيل، ثقة من كبار التاسعة مات سنة ١٨٧، وقد جاوز الثمانين، التقريب (٢/٣٢٣).

٤٨ ـ معمر بن راشد الأزدى مولاهم أبو عروة البصرى نزيل اليمن ثقة ثبت فاضل
 من كبار السابعة مات سنة أربع وخمسين، وهو ابن ثمان وخمسين التقريب (٢٦٦٦).

٤٩ ـ المنذر بن النعمان، الجرح والتعديل (٤/ ١/ ٢٤٢).

٥٠ ـ منصور بن المعتمر بن عبد الله السلمى أبو عثّاب ـ بمثلثة ثقيلة ـ الكوفى ثقة ثبت من طبقة الأعمش مات سنة اثنتين وثلاثين ومائة، التقريب (٢/ ٢٧٧)، والأعمش من الخامسة.

۱٥ - نجيح بن عبد الرحمن السندى - بكسر المهملة وسكون النون، مولى بنى هاشم مشهور بكنيته «أبو معشر المدنى» ضعيف من السادسة مات سنة (۱۷۰) التقريب (۲/ ۲۹۸).

۵۲ ـ هشام بن حسان الأزدى القردوسي أبو عبد الله البصرى، ثقة من السادسة مات
 سنة سبع أو ثمان وأربعين، التقريب (۳۱۸/۲)، التهذيب (۱۱/۳٤).

٥٣ ـ هشيم بن بشير: بوزن عظيم، ابن القاسم بن دينار السلمى أبو معاوية بن أبى خازم الواسطى، ثقة ثبت من السابعة، مات سنة ثلاث وثمانين، وقد قارب الثمانين، التقريب (٢/ ٣٢٠)، التهذيب (١١/ ٥٩).

۵۶ ـ همام بن نافع الحميرى الصنعانى والد عبد الرزاق مقبول من السادسة ـ التقريب (۲/ ۳۲۱)، التهذيب (۱۱/ ۲۷).

٥٥ - وكيع بن الجراح بن مليح الرؤاسى أبو سفيان الكوفى، ثقة حافظ عابد من كبار التاسعة مات فى آخر سنه ست، أو أول سنة سبع وتسعين، وله سبعون سنة. التقريب (٢/ ٣٣١)، التهذيب (١١/ ١٢٣).

٥٦ ـ وهب بن نافع ـ عم عبد الرزاق.

٥٧ ـ يحيى بن ربيعة الصنعاني. الميزان (٤/ ٣٧٤).

٥٨ ـ يحيى بن العلاء البجلى أبو عمرو، أو أبو سلمة الرازى رمى بالوضع من الثامنة مات قرب الستين، التقريب (٢/ ٣٥٥).

\* \* \*

# نظرة تحليلية في شيوخ عبد الرزاق

عند التأمل في شيوخ عبد الرزاق تظهر لنا الحقائق التالية:

#### الحقيقة الأولى:

أن شيوخه أغلبهم من رجال التهذيب فمن جرح منهم وجد من يعدله أى: أنهم لم يتركوه كلهم.

#### الحقيقة الثانية:

أن شيوخه ذوو فضل وعلم وعلو وأنه شارك بعض شيوخه في الأخذ عن شيوخهم مثل هشيم بن بشير ومعمر وغيرهما.

#### الحقيقة الثالثة:

أنه أخذ عمن أخذ عن الصحابة مثل: أيمن بن نابل ، وعبد الملك بن سليمان ، وعبيد الله بن عمر العمرى.

#### الحقيقة الرابعة:

أن روايته عن المجهولين، أو المتروكين قليلة لا تذكر، وإنما روى عنهم للدلالة على التلقى عمن روى عنه دون إفادة الصحة، أو العدالة.

#### الحقيقة الخامسة:

أن الغالبية العظمى منهم أمكن تحديد سنة وفاتهم، ماتوا فى النصف الأول من عمر عبد الرزاق تقريبًا أى أنهم متقدمو الوفاة، وهذا هو السبب فى علو إسناد عبد الرزاق.

#### الحقيقة السادسة:

أن التفسير لم يذكر فيه كل شيوخ عبد الرزاق، وإنما ذكر فيه أشهرهم ممن ألف وصنف ودار عليه الإسناد كمعمر وابن جريج.

\* \* \*

## ترجمة تفصيلية لبعض مشاهير شيوخ عبد الرزاق في التفسير

كان عصر الإمام عبد الرزاق عصر الرحلة والتدوين والازدهار العلمى وكثرة الشيوخ، ولذلك تلقى عبد الرزاق وروى عن أكثر من مائة وخمسين شيخًا، وسأترجم لبعض شيوخه الذين أكثر عنهم من الرواية في تفسيره ودار إسناده عليهم وهم:

# أولاً: معمر بن رأشد

#### \* نسبه:

هو معمر بن راشد الأزدى الحدانى مولاهم (١) أبو عروة المهلبى (٢) وأبوه راشد يكنى أبو عمرو مولى للأزد وكان من أهل البصرة.

أقام معمر بالبصرة كأبيه، ثم انتقل فنزل اليمن، ولما خرج من البصرة شيعه أيوب، وجعل له سفرة (٣).

## \* طلبه للعلم:

يحدثنا معمر عن الوقت الذى بدأ يطلب فيه العلم فقال شهدت جنازة الحسن وطلبت العلم سنة مات وسمعت من قتادة ولى أربع عشرة سنة، فما سمعت منه حديثًا إلا كان ينقش فى صدرى، وكان من أطلب أهل زمانه للعلم  $^{(3)}$ ، وهو أول من رحل إلى اليمن فى طلب الحديث فلقى بها همام بن منبه صاحب أبى هريرة  $^{(0)}$ ، وقد عده ابن سعد فى الطبقة الثالثة من أهل اليمن وذكر أنه كان رجلاً له حلم ومروءة ونبل فى نفسه  $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>۱، ۲) مولى عبد السلام بن عبد القدوس ، وعبد السلام مولى عبد الرحمن بن قيس الأزدى، وعبد الرحمن هذا أخو المهلب بن أبى صفرة. التهذيب (۲۵۳/۱۰). تاريخ بغداد (۲۵۷/۹). تذكرة الحفاظ (۱/۱۹۳).

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد (٥/٦٥). وتذكرة الحفاظ (١٩٣/١).

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب (١٠/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) العبر (١/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٦) طبقات ابن سعد (٥/٦٤٥).

#### \* سعة علمه:

ذكر الميمونى عن أحمد قال: ما انضم أحد إلى معمر إلا وجدت معمرًا يتقدمه، وقال ابن جريج عليكم بمعمر فإنه لم يبق في زمانه أعلم منه (١).

وقال عبد الرزاق سمعت من معمر عشرة آلاف حدیث  $^{(Y)}$ ، وذکره ابن المدینی فیمن دار علیهم الإسناد فقال: نظرت فإذا الإسناد یدور علی ستة فلأهل البصرة شعبة وسعید ابن أبی عروبة وحماد بن سلمة، ومعمر بن راشد. وقال علی بن المدینی: انتهی العلم بالبصرة إلی یحیی بن أبی کثیر، وقتادة، وعلم الکوفة إلی إسحاق، والأعمش، وانتهی علم الحجاز إلی ابن شهاب، وعمرو بن دینار، وصار علم هؤلاء الستة بالبصرة إلی سعید بن أبی عروبة، وشعبة، ومعمر، وحماد بن أبی سلمة، وأبی عوانة. وقیل: للثوری ما لك لم ترتحل إلی الزهری؟ قال: لم تكن عندی دراهم، ولكن قد كفانا معمر الزهری  $^{(Y)}$ .

وقال ابن أبي حاتم: سمعت أبي يقول انتهى الإسناد إلى ستة نفر أدركهم معمر.

وكتب عنهم، لا أعلم اجتمع لأحد غير معمر من أهل الحجاز: الزهرى، وعمرو بن دينار، ومن أهل الكوفة: أبو إسحاق، والأعمش، ومن البصرة: قتادة، ومن اليمامة: يحيى بن أبى كثير<sup>(٤)</sup>.

#### \* شيوخه وتلاميذه:

روى معمر عن الأكابر، فروى عن ثابت البنانى وقتادة والزهرى، وعاصم الأحول، وأيوب، والجعد بن عثمان، وزيد بن أسلم، وصالح بن كيسان، وعبد الله بن طاوس، وجعفر بن برقان، والحكم بن أبان، وأشعث بن عبد الله الحدانى، وإسماعيل بن أمية، وثمامة بن عبد الله بن أنس، وبهز بن حكيم، وسماك بن الفضل وآخرون.

وروى عنه شيخه يحيى بن أبى كثير، وأبو إسحاق السبيعى، وأيوب، وعمرو بن دينار، وهم شيوخه، وسعيد بن أبى عروبة، وابن جريج، وعمران القطان، وهشام

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) الجرح والتعديل (٨/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) مقدمة الجرح والتعديل (ص٧٦).

الدستوائی، وسلام بن أبی مطیع، وشعبة، والثوری، وهم من أقرانه، وابن عیینة، وابن المبارك، وعبد الله بن معاذ، وابن المبارك، وعبد الله بن معاذ، ومحمد بن كثیر، والصنعانیون، وآخرون(۱).

#### \* توثيقه:

قال عثمان الدارمی قلت لیحیی بن معین: معمر أحب إلیك فی الزهری، أو ابن عینة، أو صالح بن كیسان، أو یونس؟ فقال: فی كل ذلك معمر. وقال الغلابی: سمعت یحیی بن معین یقدم مالك بن أنس علی أصحاب الزهری، ثم معمر (۲).

وذكر الدورى عن يحيى بن معين قال: معمر أثبت الناس فى الزهرى عن ابن عيينة (٣). وقال العجلى: ثقة رجل صالح، ولما دخل صنعاء كرهوا أن يخرج من بين أظهرهم فقال لهم رجل: قيدوه فزوجوه (٤).

وقال معاویة بن صالح عن ابن معین: معمر ثقة (٥). وقال عمرو بن علی: كان من أصدق الناس (٢). وقال النسائی: ثقة مأمون (٧). وقال یعقوب بن شیبة: معمر ثقة، وصالح ثبت عن الزهری (٨)، وذكره ابن حبان فی الثقات. وقال: كان فقیها حافظًا متقنًا ورعًا (٩).

### \* آثاره العلمية:

أشهر مؤلفاته: الجامع المشهور في السير والمغازي (١٠)، وقد زعم صاحب تاريخ التراث العربي أن تفسير عبد الززاق هو تفسير معمر، وسنبين أن هذا القول فيه من الغرابة ما فيه.

#### \* وفاته:

قال الحافظ: مات فى رمضان سنة اثنين، أو ثلاث وخسمين ومائة وقال الواقدى وجماعة: مات سنة ثلاثة. وقال أحمد ويحيى: مات سنة أربع، زاد أحمد: وهو ابن ثمان وخمسين، واختار الذهبى أنه مات سنة (١٥٣ هـ) ثلاث وخمسين ومائة (١١١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱، ۲) تهذیب التهذیب (۱۰/ ۲٤٤ ـ ۲٤٥).

<sup>(</sup>٣ ـ ١٠) تهذيب التهذيب (١٠/٢٤٤).

<sup>(</sup>۱۱) تهذیب التهذیب (۱۰/۲۲۵)، وشذرات الذهب (۱/۲۳۵).

## ثانيًا: سفيان الثوري

#### \* نسبه ومولده:

هو سفيان بن سعيد بن مسروق أبو عبد الله الثورى شيخ الإسلام سيد الحفاظ<sup>(1)</sup> الإمام المرضى والورع الدرى كانت له النكت الرائقة والنتف الفائقة مسلم له فى الإمامة، ومثبت به الرعاية، العلم حليفه، والزهد أليفه<sup>(۲)</sup>.

ذكر ابن سعد فى الطبقات<sup>(٣)</sup>، والذهبى فى الكاشف<sup>(٤)</sup> والتذكرة<sup>(٥)</sup>، والحافظ فى تهذيبه<sup>(٦)</sup>: أن الثورى ولد سنة سبع وتسعين، وأخرج نحوه الخطيب<sup>(٧)</sup> عن يحيى بن معين.

### \* رحلته في طلب العلم:

جد الثورى واجتهد فى طلب الحديث وحرص على الرحلة فى سبيله فجاب البلاد، وكان لا يستقر فى مكان إلا رحل إلى آخر فحفظ وضبط حتى فاق الأقران وشهد له الفحول بأنه أمير المؤمنين فى الحديث. قال عاصم بن سعيد: رأيت عاصم بن أبى النجود يجىء إلى سفيان الثورى يستعتبه ويقول: أتيتنا يا سفيان صغيرًا وأتيناك كبيرًا(١٨). ولم يتوان ـ رضى الله عنه ـ عن طلب العلم وتقييده حتى فى أحرج لحظات حياته. قال فرقد إمام مسجد البصرة: دخلوا على سفيان الثورى فى مرضه الذى مات فيه فحدثه رجل بحديث فأعجبه وضرب يده إلى تحت فراشه فأخرج ألواحًا له فكتب ذلك الحديث فقالوا له: على هذه الحال منك؟ فقال: إنه حسن إن بقيت فقد سمعت حسنًا، وإن مت فقد كتبت حسنًا،

#### \* شيوخه وتلاميذه:

حدث عن أبيه وزيد بن الحارث وحبيب بن أبى ثابت والأسود بن قيس، وزياد بن

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء (٦/ ٣٥٦).

<sup>(</sup>٣، ٦) تهذيب التهذيب (٤/ ١١٤).

<sup>(</sup>٧) تذكرة الحفاظ (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>۸) تاریخ بغداد (۹/ ۱۷۲).

<sup>(</sup>٩) الحلية (٧/ ٢١).

علاقة، ومحارب بن دينار وطبقتهم (۱)، وعنه عبد الرزاق، وابن المبارك، ويحيى القطان، وابن وهب، ووكيع والفريابي، وقبيصة، وأبو نعيم، ومحمد بن كثير، وخلائق (۲).

### \* سعة علمه والشهادة له بذلك:

قال شعبة: سفيان أمير المؤمنين في الحديث ( $^{(7)}$ ), وكذا قال ابن عيبنة  $^{(3)}$ , وقال ابن عيبنة: لن ترى بعينك مثل سفيان حتى تموت. قال أحمد: هو كما قال  $^{(0)}$ . وقال ابن المبارك: كتبت عن ألف ومائة شيخ ما كتبت عن أفضل من سفيان الثورى. وقال: لا أعلم على الأرض أفضل من سفيان الثورى. وقال: اطلب لسفيان قرنًا ولن تجده  $^{(7)}$ . وقال أحمد بن يونس: ما رأيت أعلم من سفيان، ولا أورع من سفيان، ولا أؤهد من سفيان، ولا أؤهد من سفيان.

### \* علمه في التفسير ومنهجه فيه:

أخرج ابن أبى حاتم عن وكيع قال: كان سفيان لا يعجبه هؤلاء الذين يفسرون السورة من أولها إلى آخرها مثل الكلبى. وقال: كان سفيان يصحح تفسير ابن أبى نجيح ويعجبه من التفسير ما كان حرفًا حرفًا، ثم ذكر باقى الحديث نحو ذلك (٨).

وقال عبد الرزاق كان الثورى يقول: سلونى عن المناسك والقرآن فإنى بهما عالم (٩)، وقال عبد الرحمن بن مهدى: كان سفيان يأخذ المصحف فيقول أى شىء عندك فى هذه؟ فأقول: ما عندى فيها شىء فيقول: تضيع مثل هذه لا يكون عندك فيها شىء (١٠٠).

<sup>(</sup>١، ٢) تذكرة الحفاظ (١/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد (٩/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد (٩/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٥) مقدمة الجرح والتعديل (ص٥٨).

<sup>(</sup>٦) تاريخ بغداد (٩/ ١٥٦ ـ ١٥٧).

<sup>(</sup>٧) الحلية (٦/ ٣٥٩).

<sup>(</sup>٨) مقدمة الجرح والتعديل (ص٧٩).

<sup>(</sup>٩) مقدمة الجرح والتعديل (ص١١٩).

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق (ص١١٦).

#### \* آثاره العلمية:

له الجامع الكبير، والصغير في الحديث، وكتاب الفرائض(١).

وروى ابن أبي حاتم أن سفيان صنف مسنده في الكوفة.

وروى أبو نعيم فى الحلية: أنْ بشر بن الحارث قال: الذى أنا عليه بل كل الذى أنا عليه جامع سفيان (٢)، وكتاب آداب سفيان الثورى (٣)، وكتاب التفسير (٤).

#### \* وفاته:

توفى ـ رحمه الله ـ سنة إحدى وستين ومائة بالبصرة، وهو ابن ست وستين (٥٠).

\* \* \*

# ثالثًا: سفيان بن عيينة

#### \* نسبه ومولده:

سفیان بن عیینة بن أبی عمران أبو محمد، مولی بنی عبد الله بن رویبة من بنی هلال بن عامر، کوفی سکن مکة (٦).

عرفه أبو نعيم فقال: الإمام الأمين ذو العقل الرصين، والرأى الراجح الركين، المستنبط للمعانى والمرتبط للمبانى، كان عالمًا ناقدًا، وزاهدًا عابدًا، علمه مشهور وزهده معمور (٧)، كان مولده سنة سبع ومائة.

### \* طلبه العلم منذ الصغر:

أخذ سفيان في طلب العلم صغيرًا قال شعبة وقد ذكر عنده سفيان بن عيينة: رأيت ابن عيينة غلامًا معه ألواح طويلة عند عمرو بن دينار وفي أذنه قرط. وقال حماد بن

<sup>(</sup>١) الأعلام للزركلي (٣/١٥٨).

<sup>(</sup>٢) الحلية (٧/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) الفهرست (٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون (٢/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (١/ ٢١٠).

<sup>(</sup>٦) مقدمة الجرح والتعديل (ص٣٢).

<sup>(</sup>٧) الحلية (٧/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٨) تقدمة الجرح والتعديل (ص٣٤).

زید: رأیت سفیان بن عیینة عند عمرو بن دینار غلامًا له ذؤابة معه ألواح<sup>(۱)</sup>. وقال الزهری: ما رأیت طالبًا لهذا الأمر أصغر منه <sup>(۲)</sup>. وقال سفیان عن نفسه: جالست عبد الكریم الجزری سنتین، وكان یقول لأهل بلده: انظروا إلى هذا الغلام، یسألنی وأنتم  $\mathbb{E}[\mathbf{r}]$  وقال: جالست ابن شهاب، وأنا ابن ست عشرة سنة وثلاثة أشهر<sup>(1)</sup>.

#### \* سعة علمه وثناء الأثمة عليه:

قال الشافعى: ما رأيت أحدًا من الناس فيه من آلة العلم ما في سفيان بن عيينة، وما رأيت أحدًا أكف عن الفُتيا منه، وما رأيت أحدًا أحسن لتفسير الحديث منه (٥٠). وقال ابن المدينى: ما في أصحاب الزهرى أتقن من ابن عيينة (١٠). وسئل يحيى بن سعيد: معمر أحب إليك، أو ابن عيينة في الزهرى؟ قال: ابن عيينة (٧٠). وقال أحمد: ما رأيت أعلم بالسنن من ابن عيينة. وقال يحيى بن معين: ابن عيينة أكثرهم في عمرو بن دينار، وأرواهم عنه (٨)، وقد أدى طلبه العلم صغيرًا إلى إدراك عدد كبير من أعلام التابعين، فقد قيل أدرك ستًا وثمانين نفسًا من أعلام التابعين وأركانهم (٩) ولذا قال: ما بيني وبين أصحاب النبي على الاستر \_ يعنى رجلا (١٠) \_ . وقال عبد الرزاق: ما رأيت بعد ابن جريج مثل ابن عيينة في حسن الخلق (١١).

#### \* توثیقه:

قال العجلى: سفيان بن عيينة هلالى كوفى ثقة ثبت فى الحديث، وكان بعض أصحاب الحديث يقول: هو أثبت الناس فى حديث الزهرى، وكان حسن الحديث، وكان يعد من حكماء أصحاب الحديث (١٢). وقال الشافعى: مالك وسفيان قرينان (١٣).

<sup>(</sup>١) تقدمة الجرح والتعديل (ص٣٤).

<sup>(</sup>۲) تاریخ بغداد (۹/ ۱۷٦).

<sup>(</sup>٣، ٤) تقدمة الجرح والتعديل (ص٣٤).

<sup>(</sup>٥) تقدمة الجرح والتعديل (ص٣٢).

<sup>(</sup>۲، ۷) تاریخ بغداد (۹/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>٨) تقدمة الجُرح والتعديل (ص٣٣).

<sup>(</sup>٩، ١٠) الحلية (٧/ ٣٠٧)، وتاريخ بغداد (٩/ ١٧٧).

<sup>(</sup>١١) تقدمة (ص٥٣).

<sup>(</sup>۱۲) تاریخ بغداد (۹/ ۱۷۹).

<sup>(</sup>۱۳) تقدمة (ص۳۳).

وقال: لولا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز. وقال يحيى بن سعيد: سفيان إمام الناس منذ أربعين سنة (١). وقال: ابن حبان في الثقات: كان من الحفاظ المتقنين، وأهل الورع والدين. وقال اللالكائي: هو مستغن عن التزكية لتثبته وإتقانه (٢).

### \* شيوخه وتلاميذه:

روى عنه شيوخه وأقرانه كما روى هو عن خلق كثير منهم ابن شهاب الزهرى، وعمرو بن دينار، وأبى إسحاق السبيعى، وعبيد الله بن أبى يزيد، وعبد الله بن دينار ابن أسلم، ومنصور بن المعتمر، وأبى الزناد، وإسماعيل بن أبى خالد، وسعد بن إبراهيم، وسهيل بن أبى صالح، وأيوب السختيانى، وعبد الكريم الجزرى، والأعمش، وخلق كثير.

وروى عنه الأعمش، وابن جريج، والثورى، ومسعر، وهم من شيوخه، وأبو إسحاق الفزارى، وحماد بن زيد، والحسن بن حى، وهمام، وأبو الأحوص، وابن المبارك، وقيس بن الربيع، وأبو معاوية، ووكيع، ومعتمر بن سليمان، ويحيى بن أبى زائدة، وهم من أقرانه، وماتوا قبله، ومحمد بن إدريس الشافعى، وعبد الرزاق بن همام، وأحمد بن حنبل، وابن معين، وابن المدينى، وإسحاق بن راهويه. وطوائف كثيرون (٣).

#### \* وفاته:

انتقل من الكوفة إلى مكة سنة (٦٣) واستمر بها إلى أن مات في آخر يوم من جمادي الأولى سنة ثمان وتسعين ومائة، ودفن بالحجون بمكة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد (۹/ ۱۸۰).

<sup>(</sup>۲، ۳) تهذیب التهذیب (۱۱۸/۶ ـ ۱۱۹، ۱۲۲).

# المبحث السادس

### أشهر تلاميذه

تلاميذ الشيخ هم حملة علمه، والأمناء عليه من بعده، وهم بمثابة أجهزة الاستقبال، التي تتلقى عن الشيخ فتسجل عليه ما تجود به نفسه، وما يفتح به الله عليه، ومن ثم، فهم صورة معبرة عما عليه الشيخ من قوة الحفظ، وطول الباع في مجالات العلم، وشهرة بين علماء عصره، وأهل زمانه.

ولقد كان عبد الرزاق من العلماء الذين طبقت شهرتهم الآفاق، فرحلوا إليه راغبين ورجعوا من عنده مغتبطين، جاء عن إبراهيم الدورقي قال: لما قدم أحمد بن حنبل من عند عبد الرزاق، رأيت به شحوبًا، وقد تبين عليه أثر النصب والتعب، فقلت: يا أبا عبد الله لقد شققت على نفسك في خروجك إلى عبد الرزاق، فقال ما أهون المشقة فيما استفدنا من عبد الرزاق، كتبنا عنه حديث الزهري عن سالم بن عبد الله عن أبيه، وحديث الزهري عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة (١)، وليس الإمام أحمد وحده، وإنما كثير غيره من المشاهير نذكر منهم ما يتسع المقام لذكره:

سفيان بن عيينة: وهو من شيوخه، وقد تقدم.

معتمر بن سليمان: وهو من شيوخه، وقد تقدم.

حماد بن أسامة: أبو أسامة الكوفي: التهذيب (٣/٢).

أحمد بن حنبل: إمام أهل السنة: ترجمته في التهذيب (١/ ٧٢).

يحيى بن معين: إمام الجرح والتعديل: التهذيب (١١/ ٢٨٠).

إسحاق بن إبراهيم بن راهويه: التهذيب (١/٢١٧).

محمد بن سهل بن عسكر التميمى: التهذيب (٩/ ٢٠٧).

سلمة بن شبيب: التهذيب (١٤٦/٤).

سليمان بن داود الشاذكوني: الميزان (٢/ ٢٠٥)، العقيلي (ص ١٥٧)، وفي مقدمة الكامل لابن عدى (١/ ٤١).

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء (٦/ ١٨٤).

عباس بن عبد العظيم العنبرى: التهذيب (٥/ ١٢١).

عبد الرحمن بن بشر بن الحكم النيسابورى: التهذيب (٦/ ١٤٤).

محمد بن رافع النيسابورى: التهذيب (۹/ ١٦٠).

أحمد بن يوسف السلمى: التهذيب (١/ ٩٢).

وعبد بن حميد الكشى: التهذيب (٦/ ٤٥٥).

الحسن بن أبي الربيع الجرجاني: التهذيب (٢/ ٢٧٨).

الحسن بن على الخلال نزيل مكة: التهذيب (٢/٣٠٢).

محمد بن يحيى الذهلي النيسابوري: التهذيب (٩/ ٥١١).

وأبو الأزهر أحمد بن الأزهر النيسابورى: التهذيب (١/ ١١)، وميزان الاعتدال (١/ ٨٢).

وإسحاق بن أبي إسرائيل المروزي: نزيل بغداد: التهذيب (١/٢٣٣).

على بن عبد الله المديني البصرى: التهذيب ٧/ ٣٤٩).

محمود بن غيلان المروزي، نزيل بغداد: التهذيب (١٠/٦٤).

إسحاق بن منصور الكوسج: التهذيب (١/ ٢٤٩).

إسحاق بن إبراهيم بن نصر السعدى: التهذيب (١/ ٢١٩).

يحيى بن موسى خت البلخي السختياني كوفي الأصل: التهذيب (١١/ ٢٨٩).

يحيى بن جعفر البيكندى: التهذيب (١١/٩٣/١).

هارون بن إسحاق الهمداني الكوفي: التهذيب (١١/٢).

أحمد بن منصور الرمادي: التهذيب (٨٣/١).

أحمد بن شبويه المروزى: التهذيب (١/ ٧١).

وكيع بن الجراح وهو من أقرانه: التهذيب (١١/ ١٢٣).

إبراهيم بن موسى الرازى وغيرهم: التهذيب (١/ ١٧٠).

وقد اعتمدت في معرفة تلاميذه على ترجمة عبد الرزاق في تاريخ دمشق لابن عساكر، وتهذيب الكمال للمزى (٢/ ٨٢٩).

## نظرة تحليلية في تلاميذه

تلاميذ الشيخ هم الواجهة المعبرة عنه، والعلامة الدالة على إمامته وحفظه وإتقانه، وعدالته وتوثيقه، فالتلميذ الذكي يتخير شيوخه.

ولقد رحل الأفاضل والأئمة إلى عبد الرزاق فأخذوا عنه.

وعند التأمل في الرواة عنه يتبين لنا ما يلي:

أولاً: أن عبد الرزاق أخذ عنه الرواة من أغلب الأقطار الإسلامية.

ثانيًا: أن عبد الرزاق كان مضرب المثل فرحل إليه طلاب العلم وشيوخه.

ومنهم من لازمه وأقام عنده، كأحمد، ويحيى بن معين، وسلمة بن شبيب.

ثالثًا: أنهم من طبقات مختلفة فمنهم من كان من شيوخه، كابن عيينة، ومعتمر بن سليمان، ومنهم من كان من أقرانه كوكيع بن الجراح، وأبو أسامة، وبقيتهم من تلاميذه.

رابعًا: أن جل تلاميذه كانوا شيوخًا لأصحاب الصحيح والسنن وغيرهم بمن لهم قدم ثابتة في مجال التأليف والتصنيف بما جعل عبد الرزاق يفخر ببعضهم بقوله: «كتب عنى ثلاثة لا أبالى أن لا يكتب عنى غيرهم، كتب عنى ابن الشاذكوني، وهو من أحفظ الناس، وكتب عنى يحيى بن معين، وهو من أعرف الناس بالرجال، وكتب عنى أحمد ابن حنبل، وهو من أزهد الناس»(۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

## ترجمة لثلاثة من أشهر رواة التفسير عنه

### (١) سلمة بن شبيب

هو الإمام الحافظ الفقيه سلمة بن شبيب أبو عبد الرحمن (۱) الحجرى المسمعى، النيسابورى نزيل مكة من كبار رجال الحديث رحل إلى عبد الرزاق وطالت صحبته حتى تأكد الود بينهما، فكان عبد الرزاق يداعبه، ففى يوم قال له سلمة: كيف حال الشيخ؟ قال: بخير منذ لم أر وجهك. وحمل عن عبد الرزاق علمًا كثيرًا، منه: التفسير الذى رواه عنه، كما سمع من شيوخ عدة. منهم: أبو داود الطيالسى، وأبو عبد الرحمن المقرئ وكان مستمليه ويزيد بن هارون، والجارود بن يزيد، ويعلى بن عبيد، وأبو المغيرة الحولاني، وعبد الله بن جعفر، وزيد بن الحباب، وحفص بن عبد الرحمن النيسابورى، ومحمد بن يوسف الفريابي، وغيرهم.

وحدث عنه مسلم وأصحاب السنن الأربعة، وأحمد بن حنبل، وهو من شيوخه، وأبو مسعود الرازى، وهو من أقرانه، وبقى بن مخلد، وأحمد بن محمد بن نافع، وأحمد بن يوسف السلمى، وأبو زرعة، وأبو حاتم، وعبد الله بن أحمد، ومحمد بن عبد السلام الخشنى.

ذكر صاحب بغية الملتمس في ترجمته: أنه سمع من سلمة بن شبيب وزاد ابن الفرضي في تاريخ علماء الأندلس: أن هذا السماع كان بمصر (٢).

قال أبو حاتم وصالح بن محمد: صدوق، وقال النسائى: ليس به بأس. وقال الخافظ في التقريب: ثقه من كبار الحادية عشرة.

وقال أبو نعيم الأصبهانى: أحد الثقات حدث عنه الأئمة والقدماء، وذكره ابن حبان فى الثقات. وقال الحاكم: هو محدث أهل مكة والمتفق على إتقانه وصدقه، وكان شغوقًا بطلب العلم فرحل فى سبيله متنقلاً بين الحواضر الإسلامية، وصفه الذهبى فى التذكرة بأنه الحافظ الجوال، وقال ابن عساكر: هو أحد الأثمة الرحالين سمع الحديث

<sup>(</sup>١) كنيته في العقد الثمين: أبو عبد الله. (٤/ ٥٩٧).

<sup>(</sup>٢) تاريخ علماء الأندلس (٢/ ١٤).

بدمشق، وحمص، والشام، واليمن، والمدينة، والحجاز، والعراق، وخراسان، والجزيرة، ومصر، وحدث بها قبل وفاته بعام، وإذا كانت هذه الرحلات قد أفادت في كثرة الشيوخ والتلاميذ، فإن الذين أرَّخوا له لم يذكروا أسماء كتب له، وإنما قالوا: كان صاحب سنة وجماعة، وجالس الناس وكتب الكثير، دون ذكر الفنون التي كانت فيها هذه الكتابة الكثيرة.

ثم رأى أن يبيع داره فى نيسابور، ويتحول إلى مكة ليجاور بها بقية عمره. وقيل: إنه صلى فى داره ركعتين قبل الرحيل، ثم قال: السلام عليكم يا أهل المكان إنا مرتحلون فسمع من يقول: ونحن كذلك؛ لأنك بعتها لرجل يقول بخلق القرآن، ومعنى ذلك أن سلمة كان يرى رأى شيخه عبد الرزاق، ويدين بما يدين به أهل السنة والجماعة فى هذه المسألة، ويؤكد ذلك ما رواه ابن أبى حاتم، قال: حدثنا أحمد بن إبراهيم الأهوازى، قال: سألت سلمة بن شبيب بمكة عن القرآن؟ فقال: من رعم أن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العلى العظيم \_ قالها ثلاثًا \_.

ثم رحل إلى مكه وحدث بها، وهو فى الخمسين، ثم ترك التحديث عشرين عامًا، ثم جمع أهل الحديث، وأخذ يحدثهم فسألوه عن ترك التحديث هذه الفترة، فأجاب بأنه أمسك عن التحديث، ثم عاد إليه بأمر الرسول على لأنه رأى رؤيا ينهاه فيها النبى عن التحديث، ثم رآه بعد ذلك يأمره بالعودة إليه، وفى أخريات حياته حدث بأصبهان، سنة اثنتين وأربعين ومائتين، وفى مصر سنة ست وأربعين ومائتين، وفيها أخذ الخشنى عنه تفسير عبد الرزاق.

قال أبو داود: مات بمكة سنة ست وأربعين ومائتين.

وقال ابن يونس مات في رمضان سنة سبع وأربعين ومائتين، وبذلك جزم الذهبي في العبر، وسير أعلام النبلاء.

اعتمدت في هذه الترجمة على المصادر الآتية:

الجرح والتعديل: (٤/ ١٦٤). العقد الثمين: (٤/ ٥٩٧). التقريب: (١/ ٣١٦). سير أعلام النبلاء: (٢/ ٢٥٦). مختصر تاريخ دمشق الكبير: (٦/ ٧٣٠). تهذيب التهذيب: (٤/ ١٤٢). التذكرة: (١/ ٣٨٤). الكاشف: (١/ ٣٨٤). العبر: (١/ ٤٤٩). طبقات الحنابلة: (١/ ١٧٠). الأعلام: (٣/ ١٧٢).

# (٢) الحسن بن يحيى

هو الحسن بن يحيى بن الجعد بن نشيط العبدى أبو على بن الربيع الجرجاني.

سكن بغداد وروى عن عبد الرزاق، ووهب بن جرير، وأبى عاصم، وعبد الصمد ابن عبد الوارث، وشبابة بن سوار، وأبى عامر العقدى وغيرهم.

وروى عنه ابن ماجه، وابن أبى حاتم، وأبو يعلى، وأبو القاسم البغوى، ومحمد بن عقيل البلخى، وابن صاعد، وغيرهم. قال ابن أبى حاتم: سمعت منه مع أبى، صدوق، وذكره ابن حبان فى الثقات.

وعنه أخذ ابن جرير الطبرى أكثر تفسير عبد الرزاق، وكذلك ابن أبى حاتم فى تفسيره عن عبد الرزاق غير أن ابن أبى حاتم يقول: حدثنا الحسن بن أبى الربيع، وابن جرير يقول: حدثنا الحسن بن يحيى، ولما وجدت أنه كان حلقة فى سلسلة نقل تفسير عبد الرزاق رأيت أن أعرف به.

توفى فى جمادى الأولى سنة ٢٦٣، وكان قد بلغ فيما قيل ٨٣ سنة. وقيل: ٨٥<sup>(١)</sup>.

## (٣) إسحاق بن الحجاج

أبو يعقوب إسحاق بن الحجاج الطاحوني المقرئ روى عن عبد الرزاق، وعبد الله بن أبى جعفر الرازى، وعبد الله محمد بن أبى حماد، وروى عنه أبو عبد الله محمد بن عيسى المقرئ، ومحمد بن مسلم، والفضل بن شاذان.

وكتب عنه عبد الرحمن الدشتكي<sup>(٢)</sup> تفسير عبد الرزاق.

<sup>(</sup>۱) انظر تهذیب الکمال (۱/ ۲۸۰) ، وتهذیب التهذیب (۲/ ۳۲۶) ، والأنساب للسمعانی (۲/ ۲۳۷).

<sup>(</sup>۲) هو: عبد الرحمن بن عبد الله بن سعد بن عثمان الدشتكى أبو محمد الرازى المقرئ روى عن أبيه وأبي خيثمة، وأبي سفيان قاضى نيسابور، وعمرو بن أبي قيس، وأبي جعفر الراديين وإبراهيم بن طهمان، وجرير بن عبد الحميد وغيرهم. وعنه ابناه أحمد وعبد الله وأحمد بن سعيد الرباطى وأحمد بن سريج الرازى وعثمان بن محمد الأنماطي وعبد بن حميد، وهارون بن حبان القزويني وغيرهم رآه أبو حاتم وسمع كلامه وسئل عنه فقال: صدوق وذكره ابن حبان في الثقات، التهذيب (۲۰۷/).

# وفاة عبد الرزاق

كان عبد الرزاق من المعمرين، الذين بارك الله في أعمارهم فبلغ الخامسة والثمانين، وهذا العمر المديد أفناه عبد الرزاق فيما ينفع ويبقى حتى صدق فيه قول المصطفى ﷺ: «خيركم من طال عمره وحسن عمله».

فكان بهذا من خير الناس، وهل هناك أفضل من أن يقضى الإنسان حياته مجاهدًا في طلب العلم، متصدقًا به لأهله، ومذاكرًا له مع تلاميذه، الذين يرحلون إليه، مصنقًا فيه بما يكشف عن قدراته المتعددة في مجال الرواية والتفسير والفقه والتاريخ، ثم يخلد ذلك كله للأخلاف من بعده، هكذا عبد الرزاق ني حياته المديدة وعمره المبارك، ثم أذن مؤذن الفراق، وشاء الله أن يرحل عبد الرزاق ليلقى جزاءه عند من لا يضيع أجر من أحسن عملاً، وليلقى ربًا كان يحتسب عمله في مرضاته وطمعًا في ثوابه، وكان ذلك في النصف من شوال، سنة إحدى عشرة ومائتين(١١)، ولم يخالف في هذا إلا صاحب كتاب طبقات فقهاء اليمن، فذكر أن وفاته كانت سنة اثنتي عشرة ومائتين(١١)، كما خالف في ذلك أيضًا الأمير شكيب أرسلان في تعليقه على كتاب «محاسن الساعي في مناقب الأوزاعي»، فذكر أن وفاة عبد الرزاق كانت سنة ٢١٩ باليمن(٢١)، وهذا وما قبله خلاف ما أطبقت عليه كتب التراجم التي تيسر لي الاطلاع عليها(١٤).

أما قبره فمعروف بضاحية صنعاء، ببلد تسمى «حمرا علب» فى جنوب جبل نقم (٥)، على مسافة ساعة من صنعاء، وفى كتاب «اليمن عبر التاريخ»: أن عَلَبْ، أكمة فى ضواحى صنعاء الجنوبية (٦)، وذكر صاحب كتاب «غاية الأمانى» أن عَلَبْ خارج صنعاء،

<sup>(</sup>١) ابن سعد في الطبقات (٣٩٩/٥).

<sup>(</sup>٢) طبقات فقهاء اليمن (ص٦٨).

<sup>(</sup>٣) محاسن الساعي (ص٨٩).

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد وطبقات خليفة وطبقات الزيدية وتاريخ الموصل وتوضيح المقال وكتاب الحاجرى البمنى وشذرات الذهب والتاريخ الكبير للبخارى والجرح والتعديل لابن أبى حاتم وتهذيب التهذيب وميزان الاعتدال والبداية والنهاية وتذكرة الحفاظ والفهرست لابن النديم والنجوم الزاهرة. والأعلام للزركلى وهدية العارفين للبغدادى وابن عساكر والكامل لابن الأثير وطبقات الحنابلة وطبقات المفسرين وسير أعلام النبلاء وغير ذلك.

<sup>(</sup>٥) نُقَم \_ بضم ففتح.

<sup>(</sup>٦) اليمن عبر التاريخ (ص١٨٧).

وقد سار إليها الإمام أبو الفتح الحسين بن ناصر، وبنى حصن علب بالآجر واستقر فيه سنة ٣٤٨(١).

هذا ما ذكره المؤرخون عن قبر عبد الرزاق رضى الله عنه وأرضاه، وأجزل له المثوبة بقدر ما بذل من علمه وماله، وبقدر ما انتفعت الأجيال من بعده من مروياته وكتبه، سلام عليك أيها الإمام فى الخالدين، وسلام عليك إلى يوم الدين يوم يقوم الناس لرب العالمين، وسلام عليك يوم ولدت، وسلام عليك يوم مت، وسلام عليك يوم تبعث حيًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) غاية الأماني في أخبار القطر اليماني (١/ ٢٤٦).

# المبحث السابع

## الآثار العلمية لعبد الرزاق

ترك عبد الرزاق وراءه ثروة علمية في مجالات متعددة، وفنون مختلفة، انتفع بها كل من تيسر له الوقوف عليها من تلاميذه ومعاصيريه، ثم الحفاظ والعلماء الذين أسهموا في الحفاظ على الكتاب والسنة.

ومن أشهر ما خلفه عبد الرزاق في مجال الحديث: «المصنف»، و «الجامع».

### أولاً: نبذة عن المصنف:

يعتبر مصنف عبد الرزاق من أهم الكتب في مجال الحديث رواية ودراية، حيث اشتمل على الأحاديث المرفوعة والموقوفة، وفتاوى الصحابة والتابعين، وبعض ترجيحات عبد الرزاق وفتاويه واختياراته، كما تضمن غريب ألفاظ الحديث، وأحوال الرواة، وإشارات إلى بعض فنون مصطلح الحديث.

#### فنون مصطلح الحديث:

وقد ذكر الأستاذ الدكتور إسماعيل الدفتار في دراسته حول مصنف عبد الرزاق أنه أعظم كتبه وأشهرها، وهو أظهر تلك الكتب في الدلالة على فكر صاحبه وجهده ومنهجيته، ثم إن المصنف في ذاته علم بارز على طريق تطور التدوين والتصنيف في الحديث النبوى الشريف(١).

وتوجد للمصنف نسخة كاملة في مكتبة مراد ملا بالأستانة.

## ثانيًا: جامع عبد الرزاق:

ذكر الدكتور فؤاد سزكين أن آلجامع ليس إلا امتدادًا لأحاديث أخذها عبد الرزاق من معمر وأضاف إليها بعض الروايات(٢).

<sup>(</sup>۱) رسالة الدكتور الدفتار (۱۲۲۵)، وقد طبع هذا المصنف في بيروت بتحقيق حبيب الرحمن الأعظمي.

<sup>(</sup>۲) تاريخ التراث العربي سزكين (۱۰/ ۲۷۷).

فبعد التدوين العام، جمعت أقوال الصحابة في البلدان المختلفة، وجمعت كذلك أقوال التابعين مع ما جمع من روايات الأحاديث، وقد كان في بعض ذلك اختلاف في الاجتهادات وتنوع في المرويات، بالإضافة إلى اتساع رقعة الدولة الإسلامية ودخول أجناس من البشر والأقطار في الإسلام، وقلة بضاعة هؤلاء في اللغة العربية، ومن ثم كان من واجب العلماء بيان الأحكام الفقهيه المستنبطة من تلك المرويات المدونة، وقد قاموا بهذا الواجب في تصنيفهم كتب السنن والآثار والمصنفات والجوامع والموطآت ونحوها(۱).

وقد سبق عبد الرزاق فى هذا اللون من التصنيف شيخه معمر، وقد قيل: إن جامع معمر هذا أقدم من موطأ الإمام مالك، وجامع ابن جريج وجامع سفيان بن عيينة وجامع سفيان الثورى، وقيل: إنه كان صاحب أبواب وقد رأى عبد الرزاق كتاب الثورى<sup>(۲)</sup>، ثم كان جامع عبد الرزاق واحدًا من هذه المؤلفات التى أخذت دورها فى حركة التأليف فى ذلك العصر وأخذ بها عبد الرزاق مكانه بين مقاعد أوائل المصنفين.

ثالثًا: كتاب الأمالي:

وصف نسخ الأمالي:

عرف العلماء كتاب الأمالي لعبد الرزاق، فروى ابن حجر منها الجزء الثاني والرابع كما ذكر ذلك في فهرسة مروياته (٢/ ٢٧٩)، وهذا يدل على أن كتاب الأمالي كان متعدد الأجزاء، ولم يبق منها إلا الثاني والرابع، حتى عصر ابن حجر فاطلع عليهما ومع مرور الزمن فقد الرابع أيضًا، ولم يوجد من أجزائها إلا الثاني فقط.

والموجود منه نسختان:

الأولى: بدار الكتب المصرية برقم (١٥٥٨)، حديث ضمن مجاميع وتشغل منها ما بين (ص ٤٩٥ ـ ٥٣٨): أى أنها تقع فى (٤٣) ثلاث وأربعين ورقة، وقد كتب على الصفحة الأولى منها:

الجزء الثانى من أمالى أبى بكر عبد الرزاق بن همام بن نافع الصنعانى، الذمارى مولى حمير أخى عبد الوهاب.

<sup>(</sup>١) الدفتار رسالته (١٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) الرسالة المستطرفة (ص٧، ٢٦، ٣٠، ٣١).

ثم ذكر إسناد رواة الكتاب حتى ابن حجر، الذى رواه بسنده إلى أبى طاهر السلفى، ورواه السلفى بسنده إلى أبى على إسماعيل بن محمد بن إسماعيل الصفار الذى روى الكتاب عن أحمد بن منصور الرمادى الراوى عن عبد الرزاق.

وكتب بأعلى تلك النسخة ثلاث سماعات كما كتب في آخرها تمليك يوسف سبط ابن حجر.

### رابعًا: كتاب الصلاة:

ذكر الدكتور فؤاد سزكين في تاريخ التراث العربي أن لعبد الرزاق كتاب الصلاة (١)، وقد وجده في الظاهرية بدمشق (مجمع ـ ٩٤)، ويقع في إحدى عشرة ورقة، ويرجع تاريخ نسخها إلى القرن السابع الهجري.

وذكر الدكتور إسماعيل الدفتار في دراسته عن المصنف أنه أحضر مصورة له من الظاهرية، فوجدها جزءًا من كتاب الصلاة في مصنف عبد الرزاق.

وذكر الزركشي في مسألة المرور بين يدي المصلى في المسجد الحرام.

قال: إن ما نقل عن مالك وعبد الرزاق أن الصلاة لا يقطعها بمكة شيء، ولو كان المار امرأة بخلاف غيرها.

قال: واحتج عليه عبد الرزاق في كتاب الصلاة تأليف. . . . وذكر الحديث في ذلك وفي هذا دلالة على أن عبد الرزاق كان له كتاب الصلاة ورآه الزركشي.

لكن ربما كان هو جزء من المصنف كورقات الظاهرية لاسيما والحديث الذى ذكره الزركشي في كتاب المصنف، ونسخة المصنف الكاملة كانت موجودة في عصر الزركشي (٢).

### خامسًا: كتاب المغازي(٣):

تطلق المغازى ويراد بها التأريخ للسيرة النبوية، وفي هذا النوع من المعرفة أدلى الإمام عبد الرزاق بدلوه فجمع فيها ما تيسر له من الأخبار، واعتبره العلماء من أوائل من

<sup>(</sup>١) تاريخ التراث العربي لسزكين (١/ ٢٧٨).

<sup>(</sup>٢) رسالة الدكتور إسماعيل الدفتار (١٢٦٠ ـ ١٢٦١).

<sup>(</sup>٣) معجم المؤلفين (٥/ ٢١٩).

جمع في ذلك.

قال الإمام السخاوى في الإعلان:

فأما السيرة النبوية والمغازى فقد انتدب لجمعها مع سائر أيامه ما يرشد لطريقته من فاق كثرة، وراق خبرة: كموسى بن عقبة الأسدى المدنى أحد التابعين، ومحمد بن إسحاق المطلبى، مولاهم المدنى أحد التابعين أيضًا... وأبى بكر عبد الرزاق بن همام الحميرى مولاهم الصنعانى، ويقول: وجمع المغازى موسى بن عقبة، وابن عائذ، وعبدالرزاق، والواقدى، وسعيد بن يحيى الأموى وآخرون(١).

وقد يكون كتاب المغازى هذا مستقلاً بالتأليف، وقد يكون هو ما جاء فى المصنف ولا دلالة فى أى من المصادر المتاحة على شيء من ذلك (٢)، ولكن قول السخاوى بأن المغازى انتدب لها جماعة وعد فيهم عبد الرزاق يشعر بأن لعبد الرزاق مؤلفًا مستقلاً فى السيرة والمغازى.

## سادسًا: كتاب التاريخ:

لم يرد لهذا الكتاب ذكر إلا في مصدر واحد، وهو كتاب طبقات فقهاء اليمن للجعدى، ولم يذكر له تعريفًا ولا وصفًا، ولكنه أشار إليه في معرض التعريف بعبدالرزاق فقال: وروى عنه أحمد بن حنبل تاريخه ومتفرقات غيره، وله تصنيف مليح ترويه الحنابلة في بغداد، مسندًا إلى أحمد رحمهم الله تعالى (٣)، وقد يكون هذا التصنيف هو كتاب التاريخ، أو كتاب الفقه، ولا مبرر للاسترسال في الاحتمالات والظنون وحسبنا هذه الإشارات التي تدل على المجالات العديدة التي طرقها عبد الرزاق بقلمه ورواها بعلمه.

وإذا كان الجعدى قد انفرد بنسبة كتاب التاريخ لعبد الرزاق فلا يعنى ذلك ضعفًا فى النسبة، إذ نجد فى أمهات كتب التاريخ من الروايات المنقولة عن عبد الرزاق ما يؤكد أنه جال فى هذا الميدان، وروى عنه المؤرخون فروى الطبرى... عن أحمد بن منصور قال: ذكر عبد الرزاق أن حماد بن سعيد الصنعانى أخبره قال: أخبرنى زياد بن عبيد الله

<sup>(</sup>١) الإعلان بالتوبيخ (ص٧٧، ٧٨).

<sup>(</sup>٢) الدفتار رسالته (١٢٦١).

<sup>(</sup>٣) طبقات فقهاء اليمن (ص٦٨).

قال: أتيت الشام فاقترضت... ثم ذكر خبرًا بينه وبين خالد بن عبد الله القسرى، وما كان من توليته خالدًا العراق<sup>(۱)</sup>.

### سابعًا: السنن في الفقه:

ومما ذكره المؤرخون من كتب عبد الرزاق كتاب السنن فى الفقه (٢)، ولم يذكر له وصف فى هذه المصادر، ولا يزال فى عداد الكتب المفقودة ككتاب المغازى، وكتاب التاريخ.

#### ثامنًا: المسند:

مما يذكر له كتاب المسند<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكره ابن كثير في البداية والنهاية فقال: عبد الرزاق بن همام الصنعاني صاحب المصنف والمسند.

تاسعًا: تزكية الأرواح عن مواقع الإفلاح(١):

ذكره صاحب معجم المؤلفين ضمن كتب عبد الرزاق.

عاشراً: كتاب اختلاف الناس في الفقه:

ذكره محمد بن الحارث بن أسد الخشنى فى طبقات علماء إفريقيا<sup>(٥)</sup>، وقال: سمع هذا الكتاب أبو عبد الله محمد بن أبى المنظور الأندلسى من الدبرى بصنعاء والدبرى: هو إسحاق بن إبراهيم الدبرى، وهو آخر من سمع من عبد الرزاق كذا بتهذيب التهذيب.

أحد عشر: «التفسير».

الذي هو موضوع هذه الرسالة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تاریخ الطبری (۲/ ۱٤٦۸).

<sup>(</sup>۲) انظر كتاب هدية العارفين للبغدادى (۱/٥٦٦)، وكتاب نكت الهميان فى ترجمة عبد الرزاق وكشف الظنون (ص٨٠٠، ١٧١٢). وكتاب معجم المؤلفين (٢١٩/٥).

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية لابن كثير (١٠/٢٦٥).

<sup>(</sup>٤) معجم المؤلفين (٥/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٥) طبقات علماء أفريقيا (ص١٧٣).

## المبحث الثامن

# عبد الرزاق بين أئمة الجرح والتعديل

لا غرو أن نجد في بطون كتب الرجال من يُعدل شيخنا عبد الرزاق، ومن يجرحه، فإن شأنه في ذلك شأن الكثير من أثمة الحديث، وقد كان إمامنا ـ رحمه الله ـ يعلم خطورة الاشتغال بعلم الحديث، ولهذا روى عنه سلمة بن شبيب: أخزى الله سلعة لا تنفق إلا بعد الكبر والضعف، حتى إذا بلغ أحدهم مائة سنة كتب عنه فإما أن يقال كذاب: فيبطلون علمه، وإما أن يقال مبتدع: فيبطلون عمله، فما أقل من ينجو من ذلك(۱).

فهذا القول ينطق بخطورة الاشتغال بعلم الحديث، وأن المحدث عرضة للأقوال فيه، لاسيما إذا تقدمت به السن، مما يجعل الرواة على حذر من روايته كما يعنى أنه من الخطورة بمكان أن يكون سلعة مقصودة لذاتها، مما يجعل المحدث يكثر من رواية الغرائب، أو يروى من طريق فيها متهم، وهذا كله محمول على تقرير الواقع وترجمة بعض المشاعر في هذه السن لا تبرمًا برواية الحديث، أو ندمًا على الاشتغال به، وكيف يتصور منه ذلك، وهو المحدث الذي يعلم ما ساقه الرسول على المشرى بنضارة الوجه لمن سمع حديثًا فوعاه فأداه كما سمعه.

وها أنا أذكر أقوال المجرحين لإمامنا عبد الرزاق، وما أخذوه عليه، ثم أناقش هذه المآخذ، ثم أذكر بعد ذلك أقوال المعدلين مبينًا في نهاية المبحث منزلته بين الفريقين من المجرّحين والمعدلين، ولكن قبل الخوض في سرد الأقوال ومناقشتها أحب أن أقرر هنا أمرين من الأهمية بمكان في الوصول إلى القول الفصل في هذه المسألة:

أولهما: أن الإمام عبد الرزاق أخرج له البخارى في صحيحه.

وقد بين ابن حجر أهمية رواية البخارى بالنسبة لمن روى عنه فقال: «ينبغى لكل منصف أن يعلم أن تخريج صاحب الصحيح لأى راو كان مقتض لعدالته عنده، وصحة ضبطه، وعدم غفلته ولاسيما ما انضاف إلى ذلك من إطباق جمهور الأثمة، على تسمية الكتاب بالصحيح».

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال (٢/ ٦١٤). وابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

وهذا معنى لم يحصل لغير من خرج عنه فى الصحيح فهو بمثابة إطباق الجمهور على تعديل من ذكر فيهما. . . وأخرج عن الشيخ أبى الحسن المقدسى أنه كان يقول فى الرجل الذى يخرج عنه فى الصحيح: هذا جاز القنطرة، يعنى بذلك: أنه لا يلتفت إلى ما قيل فيه . قال الشيخ أبو الحسن القشيرى فى مختصره: وهكذا نعتقد وبه نقول(١).

وثانيهما: أن الإمام عبد الرزاق من أهل القرون الثلاثة الفاضلة ، التى شهد لها رسول الله على الخيرية فى قوله: «خيركم قرنى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم... إلخ».

وفي رواية: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم. . . » إلخ(٢).

# المجرِّحون وأقوالهم

استعرضت أقوال المجرِّحين فوجدتهم ينسبون إلى عبد الرزاق أموراً أهمها:

أ ـ التشيع

ب ـ الاختلاط

جـ ـ التدليس

### أما التشيع:

فقد عرضت له قبل ذلك بشىء من التفصيل ، ومحصل القول فيه أن تشيع عبدالرزاق كان لا يعدُو حبه لعلى وبنيه، وهذا الاتهام لم يُعد سببًا من أسباب الجرح، ولم يكن من نوع ما ذموا به غيره، أو مما يدفعه إلى مسايرة ركب أهل البدع، بل كان رضى الله عنه ـ صحيح العقيدة صافى المشرب نقى المورد، لم يأذن في يوم لوساوس البدع أن تقتحم حماه الذي صانه بعقيدة أهل السنة والجماعة.

#### ب-الاختلاط:

أما عن اختلاطه فمبناه على بعض الأخبار التى تفيد أنه قد تغير فى أخريات أيامه بعد أن ذهب بصره.

<sup>(</sup>١) هدى السارى (٢/ ١٢٨) طبعة مكتبة الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الشهادات باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد (١١/ ٧٨).

فعن أحمد بن حنبل قال: أتينا عبد الرزاق قبل المائتين، وهو صحيح البصر، ومن سمع منه بعد ما ذهب بصره فهو ضعيف السماع<sup>(۱)</sup>.

وعن عبد الله بن أحمد قال: قلت: ليحيى بن معين: عبد الرزاق بن همام كبير السن؟ قال: أما حيث رأيناه فما كان بلغ الثمانين نحواً من سبعين (٢).

وعن أحمد قال: إذا حدثك من سمع منه، وكان بصيراً فاقبل منه، وكأنه ضعف حديث من سمع منه حين ذهب بصره. قال: وكان يلقن عبد الرزاق بعد ذهاب بصره فلقن، ومن سمع من الكتب فهى أصح<sup>(٣)</sup>.

وعن النسائى قال: عبد الرزاق بن همام فيه نظر لمن كتبوا عنه بأخرة<sup>(٤)</sup>.

وقال أبو زرعة الدمشقى عن أحمد: وعَمَى عبد الرزاق بأخرة، وكان يلقن<sup>(٥)</sup>. وهذه الأخبار تجعل اختلاط عبد الرزاق حقيقة لا تقبل الشك، ولكن قد يهون الأمر إذا علمنا أن الاختلاط لم يزد على خمس سنوات من عمره المبارك المديد، وذلك أن رحلة الإمام أحمد كانت قبل المائتين في سنة ١٩٩ هـ، وفي «الحلية» لأبي نعيم: أن عبد بن حميد قال: سمعت عبد الرزاق يقول: «قدم علينا أحمد بن حنبل هاهنا فقام سنتين إلا شيئًا» (١).

فمعنى هذا: أن أحمد أقام عند عبد الرزاق حتى سنة ٢٠١ هـ: أى قبل وفاة عبدالرزاق بعشر سنين، وكان رحيل عبد بن حميد إلى عبد الرزاق بعد رحلة أحمد بن حنبل، ثم يذكر أبو نعيم فى «الحلية»، عن عبد الله بن أحمد: أن كل من سمع من عبد الرزاق بعد الثمانين فسماعه ضعيف وسمع منه أبى قديمًا(٧).

فإذا علمنا أن عبد الرزاق مات وله خمس وثمانون سنة (۸)، فإن مدة اختلاطه لا تتجاوز خمس سنين أى في سنة ٢٠١ لأن وفاته كانت في سنة ٢١١ هـ.

ومظهر الحديث عن اختلاط عبد الرزاق وعدمه عند علماء الحديث، هو الاعتداد

<sup>(</sup>١ \_ ٤) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق والتقييد والإيضاح (ص٤٥٩).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن حنبل إمام أهل السنة (ص٧).

<sup>(</sup>٦) الحلية (٩/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٧) الحلية (٩/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٨) الخلاصة للخزرجي (٢/ ١٦١).

بالروايات التى يؤديها من حفظه، وأما ما تؤخذ من كتابه بالنظر فيها بعد اختلاطه كالنظر إليها بعد وفاته، ولذا قال العراقى معلقًا على من احتجوا بعبد الرزاق: وكأن من احتج به لم يبال بتغيره؛ لأنه إنما حدث من كتبه لا من حفظه (۱۱)، وعجيب أن يتحدث العلماء كالرامهرمزى، وابن الصلاح (۲۱) عن أنه ينبغى على من اختلط أن يمسك عن التحديث، وهو فى الغالب لا يدرك أنه مختلط فالأولى أن يوجه الأمر إلى طلاب الحديث ليختاروا من يتلقون عنه ممن هو صحيح النفس كما يختارونه من أهل العدالة (۲).

ولعل الذين نسبوا عبد الرزاق إلى الكذب أو الخطأ في الرواية أخذوا عنه بأخرة بعد أن اختلط لذهاب بصره. قال ابن الصلاح موجها مقولة عباس بن عبد العظيم بعد رجوعه من عند عبد الرزاق: وعلى هذا يحمل قول عباس بن عبد العظيم لما رجع من صنعاء: والله لقد تجشمت إلى عبد الرزاق، وإنه لكذاب والواقدى أصدق منه. وقال ابن حجر: قرأت بخط الذهبي عقب هذه الحكاية: هذا قول ما وافق العباس عليه مسلم، ثم قال: وهذا إقدام على الإنكار بغير تثبت (1).

وقد وجدت فيما روى عن الطبرانى عن إسحاق بن إبراهيم الدبرى، عن عبد الرزاق أحاديث استنكرتها جدًا فأحلت أمرها على ذلك، فإن سماع الدبرى منه متأخر جدًا، فكان سماعه سنة عشر ومائتين \_ أى قبل وفاة عبد الرزاق بعام \_ وقد مات عبد الرزاق والدبرى له ست سنين، أو سبع سنين، وقد استصغره عبد الرزاق. قال الذهبى: إنما اعتنى به أبوه فأسمعه منه تصانيفه وله سبع سنين، أو نحوها، وقد احتج به أبو عوانة في صحيحه وغيره؛ لأنه حدثهم من كتبه كما قال العراقي (٥).

وإذًا فإن عبد الرزاق قد تغير قليلاً لذهاب بصره، لكنه ظل يحدث من كتبه، ومن ثم فلم يكن للاختلاط أثر كبير في أداء رسالته التي رضيها الله له وهي نشر حديث رسول الله ﷺ إلى أن رجع إلى ربه راضيًا مرضيًا.

<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی (۲/ ۳۷۸).

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن الصلاح (ص٤٦١).

<sup>(</sup>٣) رسالة الدفتار (ص١٠٧٠).

<sup>(</sup>٤) التهذيب (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٥) التقييد والإيضاح (ص٤٦٠)، وتدريب الراوى (٣٧٨/٢)، وقد روى الدبرى عن عبد الرزاق مناكير لكن لا يبلغ حديثه أن يذكر في الموضوعات. تنزيه الشريعة (١/٢٧٦، ٢٨١).

#### جـ التدليس:

التدليس لغة من الدلس، وهو الظلام ومنه: التدليس في البيع، وهو كتم العيب فيه فكأن التدليس في الحديث إظلام في الإسناد وإخفاء لحقيقة أمره، وكتم العيب فيه، اللسان (١٤٠٨/٢) دلَّس.

واصطلاحًا: قسمه العلماء إلى أنواع.

الأول: تدليس الإسناد: وهو أن يروى عمن لقيه شيئًا لم يسمعه منه بصيغة محتملة ويلتحق به من رآه ولم يجالسه، ويلتحق بتدليس الإسناد تدليس القطع: وهو أن يحذف الصيغة ويقتصر على قوله مثلاً: الزهرى عن أنس.

الثانى: تدليس الشيوخ: وهو أن يصف شيخه بما لم يشتهر به من اسم، أو لقب، أو كنية، كى يعرف بهذه الصفة، وقد يفعل ذلك لضعف شيخه، وهو خيانة ممن تعمده كما إذا وقع ذلك في تدليس الإسناد(١).

الثالث: تدليس التسوية: وهو أن يروى الراوى عن شيخ ثقة غير مدلس، وذلك الثقة يرويه عن ضعيف عن ثقة فيأتى الراوى المدلس فيسقط الراوى الضعيف الذى هو شيخ شيخه فيجعل راويًا عن الثقة الأعلى فوق الضعيف، ويسوق ذلك بلفظ محتمل فيسوى الإسناد برجال ثقات (٢).

ولذلك قيل: التدليس في الحديث أشد من الزنا، ولأن أسقط من السماء أحب إلى من أن أدلِّس (٣). وقال حماد بن زيد: التدليس كذب... ولا أعلم المدلس إلا متشبعًا عمل الم يعط (٤).

وقد بينت أن بعض علماء الجرح نقموا عليه التشيع، والوقوع في الصحابة، والاختلاط لا لخرفه، أو فقد كتبه، وإنما لذهاب بصره، وقد برئت ساحته من كل هذه المثالب، ولم يبق إلا التدليس، وهو أيضًا من أهم ما ذكروه في تجريح الإمام عبدالرزاق، ومن أعظم ما ذموه به.

قال ابن حجر: عبد الرزاق بن همام الصنعاني الحافظ المشهور متفق على تخريج

<sup>(</sup>١) طبقات المدلسين (ص١١، ١٢).

<sup>(</sup>٢) الدفتار رسالته (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٣، ٤) الكفاية (ص٣٥٦).

حديثه، وقد نسبه بعضهم إلى التدليس<sup>(۱)</sup>، وذكره فى رجال الطبقة الثانية من المدلسين، وهم من احتمل الأئمة تدليسه وأخرجوا له فى الصحيح كسفيان الثورى، فقد وصفه النسائى وغيره بالتدليس. وقال البخارى: ما أقل تدليسه.

وسفيان بن عيينة كان يدلس لكن لا يدلس إلا عن ثقة (٢)، فذكر عبد الرزاق في طبقتهم يعنى أن تدليسه محتمل كما احتمل تدليس شيخيه الثورى، وابن عينية.

وقد جاء عن عبد الرزاق التبرى من التدليس فقال: حججت فمكثت ثلاثة أيام لا يجيئنى أصحاب الحديث، وتعلقت بالكعبة فقلت: يا رب مالى أكذاب أنا؟ أبقية بن الوليد أنا؟ فرجعت إلى البيت فجاءونى وقد كان هذا التبرى كافيًا فى تبرئة عبد الرزاق، ولكن وجد من نسبه إلى التدليس.

# المعدلون وأقوالهم

بعد ذكر أقوال المجرِّحين ومناقشتها وتبين ضيق مخرجها ووقوع ما يعارضها وتعدد وجوه الاحتمال في المراد بها، وتبرئة ساحة الإمام عبد الرزاق مما رمى به، يجدر بنا الآن أن نذكر أقوال المزكين له، حتى يتأكد لنا منزلته عند العلماء فتتصل الحلقة وتكتمل النظرة إلى الصورة من جميع جوانبها. قال أحمد بن صالح المصرى: قلت لاحمد بن حنبل: رأيت أحسن حديثًا من عبد الرزاق؟ قال: لا (٣).

وقال أبو زرعة الدمشقى: هو أحد من ثبت حديثه (١٠). وقيل لأحمد بن حنبل: أكان عبد الرزاق يحفظ حديث معمر؟ قال: نعم (٥).

وقال يعقوب بن شيبة عن على بن المديني قال لى هشام بن يوسف: كان عبد الرزاق أعلمنا وأحفظنا. قال يعقوب: وكلاهما ثقة (٢).

<sup>(</sup>١) طبقات المدلسين (ص٢٣)، طبقات المدلسين (ص٢١ ـ ٢٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٢٣)، وابن عساكر ترجمة عبد الرزاق وتهذيب التهذيب (٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) التهذيب (٦/ ٣١١).

<sup>(</sup>٤) الكاشف (٢/ ١٧٨)، التقريب (٤/ ٤٩٣)، التهذيب (٦/ ٣١١).

<sup>(</sup>٥) نكت الهميان (١٩١)، وابن عساكر.

 <sup>(</sup>٦) الكواكب النيرات لابن الكيال خ مصورة غير واضحة الترقيم بمركز البحث العلمى بمكة والتهذيب
 (٦/ ٣١٤).

وقال الإمام أحمد: إذا اختلف أصحاب معمر فالحديث لعبد الرزاق(١١).

وعن أبى زرعة قال: قيل لأحمد بن حنبل: من أثبت فى ابن جريج عبد الرزاق، أو محمد بن بكر البرسانى؟ قال: عبد الرزاق<sup>(٢)</sup>.

وعن عثمان بن سعيد الدارمي قال: قلت ليحيى بن معين: فعبد الرزاق في سفيان؟ قال: مثلهم يعنى ثقة، كالمؤمل بن إسماعيل، وعبيد الله بن موسى، وابن يمان، وقبيصة، والفريابي (٣).

وعن إبراهيم بن عبد الله بن الحنبد قال: قلت ليحيى بن معين: أيما أحب إليك عبد الرزاق أو هو \_ يعنى: محمد بن حميد أبا سفيان المعمرى \_؟ قال: عبد الرزاق أحب (٤).

وعن أبى زرعة قال: ابن ثور، وهشام بن يوسف، وعبد الرزاق \_ عبد الرزاق: أحفظهم (٥٠).

وذكر أبو القاسم بن منده بسنده، عن على بن محمد قال: أنا أبو محمد بن أبى حاتم قال: مثالث أبى عن عبد الرزاق أحب إليك ، أو أبو سفيان المعمرى؟ فقال: عبد الرزاق أحب إلى معبد الرزاق أحب المرزاق أحب إلى معبد الرزاق أحب المرزاق أح

وعن الإمام أحمد قال: عبد الرزاق أوسع علمًا من هشام بن يوسف، وهشام الضعف منه (v)، وعن أبى داود قال: عبد الرزاق ثقة (v). وقال ابن عبد البر: عبد الرزاق أيقظهم أثبت من عبد الحميد يعنى: ابن أبى العشرين (v). وقال الذهلى: كان عبد الرزاق أيقظهم

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) ابن عساكر الموضع السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٥) الجرح والتعديل (٣/ ١/ ٣٩).

<sup>(</sup>٦) الجرح والتعديل (٣/ ١/ ٣٩).

<sup>(</sup>٧) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٨) تهذيب التهذيب (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٩) ابن عبد البر جامع بيان العلم وفضله (١٠٦/١).

فى الحديث، وكان يحفظ<sup>(۱)</sup>. وقال المزى عن ابن عدى: ولعبد الرزاق أصناف وحديث كثير، وقد رحل إليه ثقات المسلمين، وكتبوا عنه، ولم يروا بحديثه بأساً<sup>(۱)</sup>. وقال ابن ناصر الدين: وثقه غير واحد لكن نقموا عليه التشيع<sup>(۱)</sup>. وقال محمد بن عقيل بن عبدالله بن يحيى العلوى: وعن عبد الرازق من كبار الحفاظ ثقة ثبت<sup>(3)</sup>، وعن عبد الله ابن أحمد قال: سمعت أبى يقول: كتب عبد الرزاق ثلثى العلم<sup>(0)</sup>. وقال أبو صالح محمد بن إسماعيل الصرارى: بلغنا ونحن بصنعاء وعند عبد الرزاق أن أصحابنا يحيى ابن معين، وأحمد بن حنبل وغيرهما تركوا حديث عبد الرزاق وكرهوه فدخلنا من ذلك غم شديد. وقلنا: قد أنفقنا ورحلنا وتعبنا وآخر ذلك سقط حديثه، فلم أزل في غم من ذلك إلى وقت الحج فخرجت من صنعاء إلى مكة فوافقت بها يحيى بن معين وقلت: له يا أبا زكريا ما الذى بلغنا عنكم في عبد الرزاق؟ فقال: ما هو؟ فقلنا: بلغنا أنكم حديثه ورغبتم عنه. فقال: يا أبا صالح لو ارتد عبد الرزاق عن الإسلام ما تركنا حديثه.

وقال الزركلى: أبو بكر الصنعانى من حفاظ الحديث الثقات من أهل صنعاء كان يحفظ سبعة عشر ألف حديث (٧).

وقال الذهبى: وهو خزانة علم  $(^{(A)})$ ، رحل الأثمة إليه إلى اليمن، وله أوهام مغمورة في سعة علمه  $(^{(A)})$ .

هذا وقد بدت على عبد الرزاق مخايل الفطنة، وموهبة الذكاء، وسمات النبوغ بما جعل شيخه معمرًا يتنبأ له بمستقبل عظيم يكون فيه ملء السمع والبصر، وتسير بذكره

<sup>(</sup>۱) التهذيب (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الكمال (ص١٦)، وتهذيب التهذيب (٦/٣١٣).

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب (٢/ ٢٧).

<sup>(</sup>٤) العتب الجميل (ص٤٦).

<sup>(</sup>٥) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٦) ابن عساكر، ومعرفة علوم الحديث (ص١٤٠)، ميزان الاعتدال (٢/٦١٢)، والتهذيب (٢/٣١٤).

<sup>(</sup>٧) الأعلام (جـ٤) ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٩) العبر (١/ ٣٦٠)، وشذرات الذهب (٢/ ٢٧).

الركبان، فيبلغ حواضر الأمة الإسلامية وبواديها ويجذب إليه طلاب الحديث ورواته من شتى الحواضر التى كانت قلعة العلم، وحصن العلماء حين ذاك، رغم بعد المسافة بينها وبين اليمن.

فعن محمد بن المتوكل بن أبى السرى، عن عبد الوهاب بن همام أخى عبد الرزاق قال: كنت عند معمر، وكان خاليًا. فقال: يختلف إلينا فى طلب العلم من أهل اليمن أربعة: رباح بن زيد، ومحمد بن ثور، وهشام بن يوسف، وعبد الرزاق بن همام، فأما رباح فخليق أن تغلب عليه العبادة، فينتفع بنفسه ولا ينتفع به الناس، وأما هشام: فخليق أن يغلب عليه السلطان، وأما ابن ثور: فكثير النسيان قليل الحفظ، وأما ابن همام: إن عاش فخليق أن تضرب إليه أكباد الإبل. قال محمد بن أبى السرى: فوالله لقد أتعبها(١).

وقال صاحب صبح الأعشى في مقام البيان لمن كان فردًا في زمانه في فنون العلم المخلتفة: فوهب بن منبه في القصص، وابن سيرين في تعبير الرؤيا، ونافع في القراءة، وأبو حنيفة في القياس في الفقه، وابن إسحاق في المغازى، ومقاتل في التأويل، وأبو الحسن المدائني في الأتجبار، ومالك بن أنس في العلم، والشافعي في فقه الحديث، وابن معين في رجال الحديث، وعبد الرزاق في ارتحال الناس إليه (٢).

وإذا كانت منزلة الشيخ تعرف بشيوخه الذين أخذ عنهم فإن مقامه بين أقرانه ومعاصريه تعرف بمن يأخذون ويطلبون علمه، وعبد الرزاق قد رحل إليه مشاهير المحدثين في بلادهم كأحمد بن حنبل، ويحيى بن معين، وزهير بن حرب، وهؤلاء فضلهم في بغداد معروف، وعلى بن المديني البصرى، وسلم بن شبيب النيسابورى نزيل مكة، ومحمد بن عبد الملك بن زنجويه البغدادى، وأحمد بن يوسف السلمى النيسابورى أن وغيرهم، كما أراد البخارى أن يرحل إليه فقيل له: إنه مات، ولم يكن مات فانصرف فكتب كتبه وصار يروى عنه بواسطته (١٠).

ولست أرى أروع من قول ابن خلِّكان في تزكية عبد الرزاق: ما رحل إلى أحد بعد

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق، وتهذيب التهذيب (٦/٣١٢).

<sup>(</sup>٢) صبح الأعشى (١/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٣) الدفتار رسالته (١١٧٥).

<sup>(</sup>٤) مقدمة فتح البارى (٤٧٩).

رسول الله ﷺ ما رُحل إلى عبد الرزاق(١).

وقال الشوكاني: عبد الرزاق لا يحتاج إلى متابع(٢).

وإلى هنا يقف القلم فلسنا فى حاجة بعد إلى مزيد، لا لأنى استظهرت كل ما قيل فى تزكية الإمام عبد الرزاق، ولكن حسبى أننى أخذت قطرة من بحر، وقطفت زهرة من بستان، وإنى لأحسبه كذلك، ولا نزكى على الله أحدًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان (٣/٢١٦).

<sup>(</sup>٢) الفوائد المجموعة (٣٤٧)، والأنساب (٨/ ٣٣١).

# المبحث التاسع

طبقته:

جاء في اللسان: أن الطبقة: الجماعة من الناس يعدلون مثلهم (١٠).

وفى اصطلاح المحدثين: اشتراك المتعاصرين فى السن - ولو تقريبًا - أو الاشتراك فى التلاقى، وهو ملازم غالبًا فى الاشتراك فى السن<sup>(۲)</sup>، ومعرفة الطبقة للرواة والفقهاء والمفسرين واللغويين، وأصحاب الفرق وغيرهم أمر غاية فى الأهمية؛ لأنه يمنع من التداخل لاشتباه الأسماء والكنى ويكشف عن التدليس فى الرواية بأشكاله المختلفة، كما يظهر غالبًا سنة مولده ووفاته ومعرفة الشيوخ والتلاميذ إجمالاً<sup>(۳)</sup>.

وبناء على ذلك فإن معرفة طبقة الإمام عبد الرزاق التي عدهُ العلماء فيها يومئ إلى منزلته العلمية بين أبناء عصره.

ولم يتفق المرتبون للطبقات على قول واحد بالنسبة لعبد الرزاق فبينما نجد ابن حجر يعده في الطبقة التاسعة: وهي الطبقة الصغرى من أتباع التابعين، وذكر من أهلها يزيد ابن هارون، والشافعي، وأبا داود الطيالسي<sup>(3)</sup> \_ نجد ابن سعد يعده في الطبقة الرابعة من محدثي اليمن.

وقال أبن عساكر: إن ابن سعد عده في الطبقة السادسة، أما خليفة فقد عده في الطبقة الخامسة (٥).

والاختلاف في عد الطبقات شكلي، لأن المؤلفين في الطبقات لم يجتمعوا على أسس واحدة، فمنهم من جعل أساس تقسيمه الصفة فجعل الصحابة جميعًا طبقة واحدة، ومنهم من جعل أساس تقسيمه المزية والخصوصية، وعلى ذلك جعل الصحابة بضع عشرة طبقة حسب سوابقهم الإسلامية ومنهم من جعل أساس التقسيم الزمن

<sup>(</sup>١) لسان العرب (جـ٤) مادة طبق.

<sup>(</sup>٢) مسند على بن الجعد (ص٤٦).

<sup>(</sup>٣) مقدمة التقريب لابن حجر (ص ح).

<sup>(</sup>٤) التقريب (١/٥،٦).

<sup>(</sup>٥) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

فجعل كل طبقة أربعين سنة(١).

والذى ذكره ابن حجر فى شأن عبد الرزاق هو الأقرب للصواب ، حيث ولد عبد الرزاق سنه ١٢٦هـ، وانتهى عصر التابعين حوالى سنة (١٨١)، على ما ذكر عن البلقينى ـ وكان عبد الرزاق لا يزال حيًا يواصل الطلب والاستماع حتى إن رحلة الإمام أحمد إليه كانت سنة ١٩٩ هـ ـ وظل عصر أتباع التابعين حتى سنة ٢٢٠ هـ (٢)، وكانت وفاة عبد الرزاق سنة ٢١٠ هـ، فهو إذن ضمن طبقة أتباع الأتباع.

## دور عبد الرزاق في علم الحديث رواية:

عاش عبد الرازق فى عصر يتميز بجمع السنة وتدوينها كما تميز بالرحلة إلى المشايخ لجمع ما تفرق عند رواتها، ومن ثم كثرت التصانيف وتعدد المشايخ، وتنوعت المدارس، ولذلك تنازعت عبد الرازق اهتمامات شتى أهمها التصنيف فى الحديث، والتفسير، والمغازى، والفقه، ومجالس الإملاء، وفى ذلك يقول الدهلوى:

وكان أهل هذه الطبقة يروون أربعين ألف حديث فما يقرب منها، فكان رءوس هؤلاء عبد الرحمن بن مهدى ، ويحيى بن سعيد القطان ، ويزيد بن هارون، وعبد الرزاق<sup>(٣)</sup>.

وإذا كان عبد الرزاق من رءوس الرواية بين أهل طبقته فقد كان في اليمن أعلى شأنًا. قال السخاوى: واليمن حلها معاذ، وأبو موسى، وخرج منها أئمة التابعين وتفرقوا في الأرض، وكان بها جماعة من التابعين كابنى منبه، وطاوس، وابنه، ثم معمر وأصحابه، ثم عبد الرزاق وأصحابه، وعدم منها بعدهم الإسناد(٤).

وإذا كانت هذه منزلة عبد الرزاق بين طبقته من ناحية وبين أبناء عصره من ناحية أخرى، فما ذلك إلا لأنه دون كل ما يحفظ، ثم حدّث به وأعطى مفاتيح دار كتبه لطلاب الحديث، ومن أراد المقابلة والضبط، ولا ريب أن تصنيف الإمام عبد الرزاق للمصنف والتفسير وسائر الكتب السابقة العامرة بمروياته يقطع بطول باعه في علم الحديث رواية.

<sup>(</sup>١) راجع فتح المغيث للسخاوي (٣/ ٣٥١).

<sup>(</sup>٢) مصطلح الحديث لصبحى الصالح (ص٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) حجة الله البالغة (ص٣١٣).

<sup>(</sup>٤) الإعلان بالتوبيخ (١٣٩، ١٤٠).

## دوره في علم الحديث دراية:

يسمى هذا العلم علم أصول الحديث، وعلوم الحديث، ومصطلح الحديث، وعلم دراية الحديث، وتسمية هذا العلم بعلم دراية الحديث، أو علم الحديث دراية إنما هو اصطلاح المتأخرين ممن جاء بعد الخطيب البغدادى (٤٦٣ هـ)...

وأما المتقدمون فعلم الحديث عندهم يبحث في كيفية اتصال الأحاديث بالرسول عليه من حيث معرفة أحوال رواتها ضبطًا وعدالة، ومن حيث كيفية السند اتصالاً وانقطاعًا وغير ذلك(١).

وإذا كان مفهوم الدراية عند المتقدمين هكذا فإن عبد الرزاق أدلى بدلوه فى هذا العلم؛ لأنه يعلم أن الإسناد من خصائص هذه الأمة، ولذلك حرص عليه فى كل تصانيفه بل إننا نراه فى الغالب يحجب شخصيته وراء رواياته كما أن النظرة التحليلية إلى مصنفاته تومئ إلى إسهامه فى هذا العلم والمشاركة فى تقعيد قواعده، وبيان أنواعه.

ومن ذلك الإخبار عن السماع بأخبرنا.

قال الخطيب فى الكفايه: والإخبار عن السماع بأخبرنا مذهب جماعة من أهل العلم منهم حماد بن سلمة، وعبد الله بن المبارك، وهشيم بن بشير، وعبيد الله بن موسى، وعبد الرزاق بن همام، ويزيد بن هارون، وعمرو بن عون، ويحيى بن يحيى التميمى، وإسحاق بن راهويه، وأبو مسعود، وأحمد بن الفرات، ومحمد بن أيوب الرازيان (۱).

وفى الإلماع: فمن كان لا يقول إلا أخبرنا عروة بن الزبير، وابنه هشام، وابن جريج في آخرين، ومن بعدهم ابن المبارك، وعبد الرزاق، وأبو عاصم في آخرين (٣).

# دوره في علم الجرح والتعديل:

لم يكن عبد الرزاق من المشهورين في الكلام في الرجال تجريحًا وتعديلاً، وأكثر ما له في هذا الباب، إنما هو من باب الرواية عن غيره بإسناده، ولعل ذلك يرجع إلى أن الكلام في الرجال فرض كفاية، وقد كان في عصره من اضطلع بذلك على خير الوجوه

<sup>(</sup>١) مقدمة تدريب الراوى (ص٥، ٦).

<sup>(</sup>٢) الكفاية (ص٤١٣ ـ ٤١٥).

<sup>(</sup>٣) الإلماع (ص١٣٠)، بتحقيق السيد صقر.

منهم شعبة بن الحجاج<sup>(۱)</sup> وسفيان الثورى<sup>(۲)</sup> (۱۲۱)، وعبد الله بن المبارك<sup>(۳)</sup> (۱۸۱)، والأوزاعی<sup>(٤)</sup> (۱۹۶)، ووكيع بن الجراح<sup>(۵)</sup> (۱۹۶)، ويحيى بن سعيد القطان<sup>(۱)</sup> (۱۹۸)، وسفيان بن عيينة<sup>(۷)</sup> (۱۹۸)، وعلى بن المدينی<sup>(۸)</sup>، وأحمد بن حنبل (۲٤۱)، وغيرهم.

فإذا كان وجود هؤلاء جعل عبد الرزاق يصرف همته إلى جمع السنة، ونشرها فإن ذلك لا يعنى أنه انصرف كلية عن الكلام فى الرجال، وإنما سمع منه ما جعل البعض يعده فى رجال الجرح والتعديل. قال السخاوى فى معرض الكلام عن طبقات المتكلمن فى الرجال: ثم كان بعدهم من إذا قال سمع منه، إمامنا الشافعى ويزيد بن هارون وأبو داود الطيالسى وعبد الرزاق والفريابى، وأبو عاصم النبيل وغيرهم، ثم صنفت الكتب فى الجرح والتعديل والعلل<sup>(۹)</sup>، فأنت ترى أن السخاوى عد عبد الرزاق من أثمة الجرح والتعديل؛ لأنه جرى على طريقة عصره ومن سبقهم حيث كانوا ينبهون على حال الرواة أثناء التحديث، أو يجيبون على السؤال عن حال راو معين، ولم نجد لعبد الرزاق مصنفاً فى هذا؛ لأنه كان قبل التصنيف فى هذا العلم، وإنما وجدت أقواله مبعثرة فى بطون الكتب، ومن ثم عدًّ فيهم.

# نماذج من أقواله في الجرح والتعديل:

قال الحاكم أبو عبد الله: فإبراهيم بن ميمون الصنعانى هذا قد عدَّله عبد الرزاق وأثنى عليه، وعبد الرزاق إمام أهل اليمن وتعديله حجة (١٠٠)، وقال البخارى فى ترجمة بشر بن رافع اليمانى: قال عبد الرزاق: حدثنا أنه إمام أهل نجران ومفتيهم (١١١).

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب (٤/ ٣٣٨)، توفي سنة (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب (٤/ ١١١)، توفي سنة (١٦١).

<sup>(</sup>٣) التهذيب (٥/ ٣٨٢) في (١٨١).

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب (٦/ ٣٢٨): توفي سنة (١٩٤).

<sup>(</sup>٥) التهذيب (١١/١١) في (١٩٦).

<sup>(</sup>٦) التهذيب (٢١٦/١١)، توفي (١٩٨).

<sup>(</sup>٧) تهذيب التهذيب (١١٧/٤)، توفي سنة (١٩٨).

<sup>(</sup>۸) تهذیب التهذیب (۱۱/ ۲۸۰).

<sup>(</sup>٩) الإعلان بالتوبيخ (ص١٦٤).

<sup>(</sup>١٠) المستدرك (١/٦١١)، وتهذيب التهذيب (١/٣/١).

<sup>(</sup>١١) التاريخ الكبير (١/ ٢/ ٧٥).

وقال في محمد بن راشد الخزاعي الشامي: قال عبد الرزاق: ما رأيت رجلاً في الحديث أورع منه (۱).

وقال فى ترجمة محمد بن ثور: سمع معمرًا قال لى إبراهيم بن موسى. قال لنا عبد الرزاق: محمد بن ثور صوام قوام (٢).

وعن ابن عدى قال عبد الرزاق: ما رأيت أحدًا من أهل المشرق أفضل من ابن المبارك<sup>(۲)</sup>. وقال البخارى فى ترجمة عبد الله بن معاذ: قال ابن معين: كان ثقة، وعبد الرزاق كان يكذبه. وقال هشام بن يوسف: هو صدوق<sup>(3)</sup>. وقال البخارى عن أحمد سألت: عبد الرزاق عنه «يونس بن سليم»، فقال: كان خيرًا من عين بقة، فظننت أنه لا شىء<sup>(٥)</sup>.

## نماذج من رواياته لتجريح وتعديل الأثمة لبعض الراوة:

وعن أبى عبد الله الطهراني، نا عبد الرزاق، أنا إسماعيل بن عبد الله، عن ابن عون قال: قال ابن سيرين: قد علمنا أن أبا قلابة ثقة (١٦).

وقال الإمام أحمد: حدثنا عبد الرزاق قال: حدثنا معمر عن الزهرى، قال: مست ركبة ابن المسيب ثمان سنين (٧).

وعن عبد الرزاق قال: سمعت سفیان بن عیینة یقول: الرجال ثلاث: ابن عباس فی زمانه، والشعبی فی زمانه، والثوری فی زمانه،

وعن على بن هاشم قال عبد الرزاق: كتب عنى ثلاثة لا أبالى أن لا يكتب عنى غيرهم: كتب عنى ابن الشاذكونى، وهو من أحفظ الناس، وكتب عنى يحيى بن معين، وهو من أعرف الناس بالرجال، وكتب عنى أحمد بن حنبل، وهو من أزهد الناس.

- (١) التاريخ الكبير (١/ ١/ ٨١)، والجرح والتعديل (٣/ ٢/ ٢٥٣).
  - (٢) التاريخ الكبير (١/ ١/ ٥٢).
  - (٣) الكامل لابن عدى ورقة (١٢٥).
- (٤) التاريخ الكبير (٣/ ١/ ٢١٢)، والجرح والتعديل (٢/ ٢/ ١٧٣).
- (٥) التاريخ الكبير (٤/٢/٣/٤)، والجرح والتعديل (٤/٢/ ٢٤٠)، إلا أنه قال عن عبد الرزاق: أظنه لا شيء.
  - (٦) الجرح والتعديل (٢/ ٢/ ٥٨).
  - (٧) تفسير عبد الرزاق. وعلل أحمد (١/ ٢٨).
    - (٨) المجروحين لابن حبان (١/٣٦).

ومن هذه الأمثلة يتضح لنا أن عبد الرزاق شارك في بناء هذا العلم سواء بقوله صراحة، أو بطريق الرواية لتكون العهدة في ذلك على غيره.

وهو وإن لم يتكلم فى كل الرواة، فقد تكلم فى بعضهم وحسبنا فى ذلك ما تقدم للدلالة على أنه تكلم فى الجرح والتعديل، وأنه ساهم فى علم الحديث رواية ودراية، وجرحًا، وتعديلاً.

وإذا كنت قد بينت منزلة عبد الرزاق في علم الحديث رواية ودراية أجد من اللازم هنا بيان منزلته في علم التفسير فكلاهما ـ أي التفسير والحديث ـ قرينان لا ينفصلان.

## مكانة الإمام عبد الرزاق بن همام في التفسير:

المحت في المقدمة إلى حياة التفسير بالمأثور منذ مولده في ساحة البيان النبوى للقرآن، ثم متابعة الصحب الكرام السير على هديه، وتلقى التابعين عنهم، والسير على منوالهم مع إضافة ما تدعو الحاجة إلى إضافته حتى كان عصر إمامنا عبد الرزاق حيث استقل التفسير عن الحديث مع احتفاظه بالروايات المسندة إلى أصحابها، والاكتفاء أو الاقتصاد على ما دعت الضرورة إليه من إضافات وزيادات أكثرها يرجع إلى اختلاف المواهب وتفاوت المعلومات تفاوتًا لا يبلغ حد التضاد، وإنما هو كما قال ابن تيمية: اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد، فهو أقرب إلى اللفظ منه إلى المضمون.

وإذا كان عصر ما بعد التابعين قد برزت فيه بعض الاتجاهات المذهبية التى حاولت الاعتماد على القرآن الكريم وترجيح بعض الآراء على بعض ثم الانتصار أخيرًا للمذهب الذى أخذوا به، فإن هذا الاتجاه لم يكن واضحًا في التفسير بالمأثور في ذلك الوقت بالدرجة التي نراها في كتب التفسير بالرأى مثلاً.

على أن التفسير بالمأثور لم يخل كلية من الطابع الشخصى، وقد لمست ذلك فى تفسير عبد الرزاق، فمع أن الرواية لحمته وسداه إلا أنه لا يخلو من وضوح شخصيته، المتمثل فيما جمعه حول الآية من مرويات رجح عنده أنها متجهة إليها متعلقة بها، فيقصد إلى ما يتبادر لذهنه من معناها، ثم تدفعه الفكرة العامة فيها إلى أن يصل بين الآية وما يروى حولها فى اطمئنان، وبهذا الاطمئنان يتأثر نفسيًا وعقليًا حينما نقبل مرويًا ويعنى به أويرفض مرويًا، حين لا يرتاح إليه (١).

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون (١/ ١٥٥).

ومن ثم فإن التفسير بالمأثور يعد أخطر التفاسير حيث إن المفسر بالرأى ينص على رأيه صريحًا بينما نرى المفسر بالمأثور لا يفعل ذلك، وإنما يلبس آراءه ثوب المأثور.

وقد بينت ذلك بالأمثلة فيما ذكرته عن طريقة عبد الرزاق في الاختيار والترجيح من خلال العناية بمرويات دون غيرها، وحسبنا بعد ذلك وجود التفسير الذي صحت نسبته إليه دليلاً على مكانته بين مفسري عصره، وعلو شأنه في هذا الفن وتضلعه فيه إلى جانب ما نبغ فيه من علوم الحديث والفقه وغيرهما.

#### القيمه العلمية لتفسير عبد الرزاق:

يعتبر تفسير عبد الرزاق عنوانًا على حلقة من حلقات تطور التفسير، ودلالة على المنهج الذي كان متبعًا.

وهو بذلك يحمل إشارة على نضج التفسير في هذه المرحلة، ومن المعلوم أن ذلك النضج مسبوق بخطوات على نفس الطريق في الاتجاه إليه، وفي دارسة شاملة لهذا التفسير يمكن التأكد من ذلك علاوة على ما سبق من عرض تاريخي لمراحل التفسير وذكر ما أمكن من آثار تلك المراحل.

ولا شك أن عبد الرراق قد استخدم فى تفسيره بعض تلك الآثار المدونة بالإضافة إلى ما تلقاه من المرويات الشافهية ونحوها، وبهذا الاعتبار يكون تفسير عبد الرزاق قد حفظ لنا ما فى بطون تلك الآثار، وما كان معلومًا لديه من المرويات، ويزيد قيمته تلك أنه وصلنا بحال كاملة.

ومما يشهد لتلك القيمة أن الإمام أبا جعفر الطبرى وهو بصدد كتابة تفسيره كان على وعى بقيمة تفسير عبد الرزاق، فضمن أكثره فى تفسيره برواية الحسن بن يحيى بن الجعد أبى على الجرجاني.

وها هو ذا ابن تيمية مع تضلعه في المنقول والمعقول، وشدة وطئته على الوضاعين ورواة الموضوع يشهد لعبد الرزاق وتفسيره فيردد القول في ذلك أكثر من مرة.

يقول فى رد بعض مرويات الشيعة: وأما أهل العلم الكبار أهل التفسير مثل تفسير محمد بن جرير الطبرى، وبقى بن مخلد، وابن أبى حاتم، وابن المنذر، وعبد الرحمن ابن إبراهيم، ودحيم، وأمثالهم، فلم يذكر بها مثل هذه الموضوعات، دع من هو أعلم منهم: مثل تفسير أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، ولا نذكر هذه عند ابن حميد،

ولا عبد الرزاق مع أن عبد الرزاق كان يميل إلى التشيع، ويروى كثيرًا من فضائل على، وإن كانت ضعيفة لكنه أجل قدرًا من أن يروى مثل هذا الكذب الظاهر(١).

ويقول بعد ذكر بعض المعانى والمرويات:

«باتفاق أهل النقل أثمة التفسير الذين ينقلونها بالأسانيد المعروفة كتفسير ابن جريج، وسعيد بن أبى عروبة، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وأحمد، وإسحاق، وغيرهم من العلماء الأكابر الذين لهم فى الإسلام لسان صدق وتفاسيرهم متضمنة للمنقولات التى يعتمد عليها فى التفسير»(٢).

وقد نفى ابن تيمية عن تفسير عبد الرزاق فى مجموعة من التفاسير احتواءه على الاختلاف الناشئ من الخطأ فى الاستدلال ، وفى هذا كله ما يوضح لنا أن الإمام عبدالرزاق، كان إمامًا فاضلاً، وحافظًا واعيًا، وأنه كان فى القيمة بين جهابذة الأثر ونقاده فى الحديث والتفسير، ولعل إغفال العناية بكتبه فى القديم يرجع فيما يرجع إلى اعتماد كثير من المصنفين عليها ونقلهم عنها كأنهم رأوا فى ذلك كفاية إلى جانب العصبيات المذهبية التى أرى أن إغفال نشر آثار عبد الرزاق قديمًا أحد نتائجها ولقد آن الأوان أن نعنى العناية الكافية بهذه الآثار وأمثالها، فيتوفر الدارسون عليها بحثًا وفحصًا، لتأخذ طريقها إلى عالم النشر، فإنها المرجع والأصل للروايات التى فقدت كثيرًا من أسانيدها، وجهلت مصادرها، وقد شاعت فى عالمنا.

والله الموفق والمعين. .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قواعد التحديث (ص٣٥٣)، منهاج السنة (٤/٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٤٨/٤).

# المبحث العاشر

# عبد الرزاق وأقرانه

تعرف منزلة الإمام بمعرفة أقرانه فإذا كانوا ذوى درجة عالية، ومنزلة رفيعة فإن قرينهم لا يتصور أن يكون أقل شأنًا منهم، ولا أدنى من درجتهم، بل لابد أن يتوافر له ما توفر لأقرانه والدارس لسيرة عبد الرزاق يجد أن المحدثين تساءلوا عن منزلته فى ضوء مقارنته بأئمة آخرين، وقد أجاب أهل العلم بعبد الرزاق وبأقرانه بما بين منزلته بالنسبة لهم.

ومن ذلك قول سلمة بن شبيب لأحمد بن حنبل: يا أبا عبد الله عبد الرزاق أعجب اليك أم هشام بن يوسف؟ فقال: لا بل عبد الرزاق. قلت: إنك سمعت عبد الرزاق يقول: كان هشام بن يوسف يكتب لنا عند الثورى، ونحن ننظر في الكتاب، فإذا فرغ ختم الكتاب فقال أحمد بن حنبل: إن الرجل ربما نظر إلى الرجل في الكتاب، وهو أعلم بالحديث منه (۱).

وعن يحيى بن معين قال: كان عبد الرزاق فى حديث معمر أثبت من هشام بن يوسف... إلخ $^{(7)}$ . وقال أحمد: عبد الرزاق أوسع علمًا من هشام $^{(7)}$ ، وعن أبى زرعة قال: قيل لأحمد: من أثبت فى ابن جريج عبد الرزاق، أو محمد بن بكر البرسانى؟ قال: عبد الرزاق.

وعن أبى محمد بن أبى حاتم نا أبو بكر بن أبى خيثمة فيما كتب إلى قال: سمعت يحيى بن معين وسئل عن أصحاب الثورى فقال:

فأما عبد الرزاق والفريابي، وعبيد الله بن موسى، وأبو أحمد الزبيرى، وأبو عاصم، وقبيصة، وطبقتهم فهم كلهم في سفيان قريبًا بعضهم من بعض، وهم دون يحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدى، ووكيع، وابن المبارك، وأبى نعيم (٥).

<sup>(</sup>١، ٢) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٣) التهذيب (١١/ ٥٨).

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق ، التهذيب (٣١٢/٦)، الميزان (٢/ ٢٠٩) نكت الهميان (١٩١).

<sup>(</sup>٥) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق ، الجرح والتعديل (٣/ ١/ ٣٩) التهذيب (٦/ ١/ ٣١).

وعن عثمان بن سعيد الدارمي قال: قلت: ليحيى بن معين: فعبد الرزاق في سفيان؟

فقال: مثلهم يعنى ثقة كالمؤمل بن إسماعيل وعبد الله بن موسى، وابن يمان، وقبيصة والفريابي<sup>(۱)</sup>.

وعن إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد قال: قلت ليحيى بن معين : أيما أحب إليك عبد الرزاق، أو هو \_ يعنى محمد بن حميد أبا سفيان المعمرى؟ قال: عبد الرزاق أحب (٢).

وذكر أبو القاسم بن منده بسنده عن على بن محمد قال: أنا أبو محمد بن أبى حاتم قال: سألت أبى عن عبد الرزاق أحب إليك، أو أبو سفيان المعمرى؟ قال: عبد الرزاق أحب أحب إلى قلت: فمطرف بن مازن أحب إليك، أو عبد الرزاق؟ قال: عبد الرزاق أحب إلى قلت: ما تقول في عبد الرزاق؟ قال: يكتب حديثه ويحتج به (٣).

وسئل عثمان بن سعيد عن عبد الرزاق وأبى حذيفة فقال: عبد الرزاق أحب إلى ومن الفريابي أيضاً (٤).

وقال ابن عبد البر: عبد الرزاق أثبت من عبد الحميد(٥).

فيتضح لنا مما سبق أن أئمة الحديث قارنوا بين عبد الرزاق وبين كل من:

أبى حذيفة موسى بن مسعود.

عبد الحميد بن حبيب بن أبي العشرين.

عبد الرحمن بن مهدى.

عبد الله بن المبارك.

عبد الله بن موسى.

<sup>(</sup>١) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر الموضع السابق.

<sup>(</sup>٣) الجرح والتعديل (١٠/ ١/ ٣٩)، وابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الحميد بن حبيب بن أبي العشرين كاتب الأوزاعي وثقه غير واحد. التهذيب(٦/١١٣).

محمد بن بكر البرساني.

محمد بن حميد أبي سفيان المعمري.

مطرف بن مازن.

محمد بن يوسف الفريابي.

هشام بن يوسف. في آخرين من غيرهم.

وسأترجم ترجمة موجزة لأربعة منهم يتضح منها منزلتهم التى تظهر منزلة قرينهم عبد الرزاق مع ملاحظة أن المسئول يحيى بن معين، وأحمد بن حنبل، وأبا حاتم، وهم من هم معرفة بالرجال لاسيما عبد الرزاق الذى حل وأقام عنده ابن حنبل، وابن معين.

### \* هشام بن يوسف<sup>(۱)</sup>:

هو أبو عبد الرحمن هشام بن يوسف الصنعاني قاضي صنعاء.

روى عن معمر، وابن جريج، والثورى، وروى عنه ابن عمه زكريا بن يحيى بن تميم ابن عبد الرحمن الصنعانى، ومحمد بن إدريس الشافعى، وعلى بن المدينى، ويحيى بن معين، وإسحاق بن راهويه وغيرهم، قال أحمد: عبد الرزاق أوسع علمًا من هشام، وهشام أنصف منه. وقال الحاكم: ثقة مأمون. وقال الخليلى: ثقة متفق عليه روى عنه الأثمة كلهم. وقال إبراهيم بن موسى: سمعت عبد الرزاق يقول: إن حدثكم القاضى \_ يعنى هشام بن يوسف \_ فلا عليكم أن لا تكتبوا عن غيره. وقال إبراهيم: سمعت هشامًا يقول: قدم الثورى اليمن فقال: اطلبوا إلى كاتبًا سريع الخط فارتادونى فكنت أكتب. وقال أبو زرعة: كان هشام أصح اليمانيين كتابًا، وكان أكبرهم وأحفظهم وأتقنهم، وكان أتقن عن ابن جريج من عبد الرزاق.

## \* أبو سفيان المعمرى:

هو محمد بن حميد اليشكرى أبو سفيان المعمرى، كان من البصرة، ونزل بغداد، وقيل له: المعمرى؛ لأنه رحل إلى معمر باليمن، روى عن معمر، وهشام بن حسان، وسفيان الثورى، وعنه يحيى بن يحيى النيسابورى، والنفيلى، وعبد الله بن عون، وغيرهم. قال ابن معين: ثقة صدوق صالح، وهو أحب إلى من عبد الرزاق، ووثقه

<sup>(</sup>۱) توفی سنة ۱۹۷ هـ. تهذیب التهذیب (۱۱/۵۷).

أبو داود، وابن حبان. وقال النسائي: ليس به بأس مات سنه ۱۸۲ هـ<sup>(۱)</sup>.

#### \* أبو حذيفة:

هو موسى بن مسعود النهدى كان من البصرة، كان حسن الرواية عن عكرمة بن عمار والثورى، وأيمن بن نابل، وإبراهيم بن طهمان، وروى عنه البخارى، وروى له أبو داود، والترمذى، وابن ماجه بواسطة الحسن بن على الخلال قيل ليحيى بن معين: إن بندارًا يقع فيه قال: هو خير من بندار. قال أبو حاتم: صدوق معروف بالثورى.

روى عنه بضعة عشر ألف حديث، وتزوج أمه لما قدم البصرة. وقال العجلى: ثقة صدوق. وقال البخارى: مات سنة ٢٢٠ هـ<sup>(٢)</sup>.

## \* الفريابي:

هو أبو عبد الله محمد بن يوسف الضبى مولاهم الفريابى، نزل قيسارية من ساحل الشام، كان من أفضل أهل زمانه، روى عن قطر بن خليفة، وإبراهيم بن أبى عبلة الأوزاعى، ونافع مولى ابن عمر، وأدرك الأعمش. روى عنه البخارى، وروى هو والباقون بواسطة أحمد بن حنبل، وإسحاق الكوسج، سمع من سفيان بالكوفة، وصحبه وكتب عنه أحمد بمكة، وقال ابن معين: كتاب الفريابى أحب إلى من كتاب قبيصة، وسئل عن أصحاب الثورى أيهم أثبت؟ فقال: هم خمسة: القطان، ووكيع، وابن المبارك، وابن مهدى، وأبو نعيم، وأما الفريابى، وأبو حذيفة، وقبيصة، وعبيد الله ابن أبى موسى، وأبو أحمد الزبيرى وعبد الرزاق، وأبو عاصم، والطبقة فهم كلهم فى سفيان بعضهم قريب من بعض، وهم ثقات كلهم. وقال العجلى: الفريابى ثقة. وقال النسائى: ثقة، وهو أحب إلى أبى زرعة من يحيى بن يمان. وقال ابن عدى: له حديث كثير عن الثورى، وقد يقدم فى الثورى على جماعة. وقال ابن زنجويه: ما رأيت أورع من الفريابى. وقال محمد بن سهل: خرجنا مع الفريابى للاستسقاء فرفع يديه فما أرسلها حتى مطرنا. قال الفريابى: ولدت سنة عشرين ومائة. وقال أبو زرعة: نعى أرسلها حتى مطرنا. قال الفريابى: ولدت سنة عشرين ومائة. وقال أبو زرعة: نعى إلينا(٣).

<sup>(</sup>١) التهذيب (٩/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) تهذيب التهذيب (١٠/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) التهذيب (٩/ ٥٣٧).

هؤلاء هم بعض أقران الإمام عبد الرزاق الذين حكم العالمون بالرجال بتقدمه على بعضهم مع أنهم أصحاب مناقب حديثية، ومن أصحاب الباع الطويل فيه بما يوضح منزلة عبد الرزاق العلمية، فهشام كان أضح اليمانيين كتابًا وأكبرهم وأتقنهم وأحفظهم، وأبو سفيان المعمرى ثقة فاضل صدوق \_ وأبو حذيفة الذى روى له البخارى، وروى عن الثورى بضعة عشر ألف حديث هو ثقة صدوق، والفريابي وناهيك به، ورعًا، وصدقًا، وصلاحًا، وإتقانًا، وحفظًا، فهؤلاء على ما هم عليه من نباهة الشأن ورفعة الذكر فاقهم عبد الرزاق حين قورن بهم.

\* \* \*

## ضبط صدره

من أهم ما يلزم المحدث قوة الضبط والحفظ بشقيه حفظ الصدر، والكتاب، وكان عبد الرزاق من كبار الحفاظ بل مضرب المثل في حفظه، وقد شاع عنه ذلك بواسطة أقرانه وغيرهم من أهل العلم به.

قال هشام بن يوسف: كان عبد الرزاق أعلمنا وأحفظنا(١).

وقال يحيى بن معين: ما كان أعلم عبد الرزاق بمعمر وأحفظه عنه (٢).

وقال الإمام أحمد بن حنبل: حديث عبد الرزاق في معمر أحب إلى من حديث هؤلاء البصريين<sup>(٣)</sup>.

وقال أبو زرعة: ابن ثور ، وهشام بن يوسف ، وعبد الرزاق ، عبد الرزاق أحفظهم (٤٠).

وقال أبو حاتم: كان ممن جمع وصنف وحفظ وذاكر.

وقال أبو زرعة الدمشقى: قلت لأحمد: عبد الرزاق يحفظ حديث معمر؟ قال: نعم. وقال: إذا اختلف أصحاب معمر فالحديث لعبد الرزاق(٥).

<sup>(</sup>۱) تهذیب الکمال للمزی (۲/ ۸۳۰).

<sup>(</sup>٢) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق وتهذيب التهذيب (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر.

<sup>(</sup>٥) ميزان الاعتدال (٢/ ٢٠٩).

وقال الذهلي: عبد الرزاق أيقظهم في الحديث وكان يحفظ (١١).

وقال إبراهيم بن عباد الدبرى: كان عبد الرزاق يحفظ نحواً من سبعة عشر ألف حديث (٢).

وقال الذهبى: كان عبد الرزاق خزانة علم (٣).

\* \* \*

#### ضبط كتابه

عن عبد الله بن أحمد قال: سمعت أبى يقول: كتب عبد الرزاق ثلثى العلم<sup>(3)</sup>، ولما كانت كتبه موضع ثقة فقد احتجوا بعبد الرزاق قبل الاختلاط وبعده، أما قبل الاختلاط فمبناه على الثقة فى ضبط صدره وكتابه، وأما بعد الاختلاط فمبناه على ضبط كتابه ولذلك قال العراقى: وكأن من احتج به لم يبال بتغيره؛ لأنه إنما حدث من كتبه لا من حفظه<sup>(6)</sup>.

ومما يدل على مبالغة عبد الرزاق في الضبط أنه لم يسمح ليد أن تمتد إلى كتبه: أخرج ابن عساكر عن عبد الرزاق أنه أخذ مفتاح خزانة كتبه فسلمه لأحمد بن حنبل، ويحيى بن معين. وقال: هذا البيت ما دخلته يد غيرى منذ ثمانين سنة أسلمه لكم بأمانة الله على أنكم لا تقولوا في ما لم أقل، ولا تدخلوا على حديثًا من حديث غيرى، ثم أوما إلى أحمد فقال: أنت أمين الله على نفسك وعليهم (١).

وقال البخارى: ما حدث من كتبه فهو أصح(٧).

وهذا لا يعنى طعنًا فى الحفظ، وإنما يعنى أن الرواية يرتفع شأنها كلما عضد المكتوب المحفوظ، وكذلك فعل يحيى بن معين، وأحمد بن حنبل حيث فتح لهم بين كتبه بعد

<sup>(</sup>١) تهذيب التهذيب (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق وميزان الاعتدال (٢/ ٦٠٩).

<sup>(</sup>٣) الميزان من المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر ترجمة عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٥) تدريب الراوى (٢/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٦) ابن عساكر.

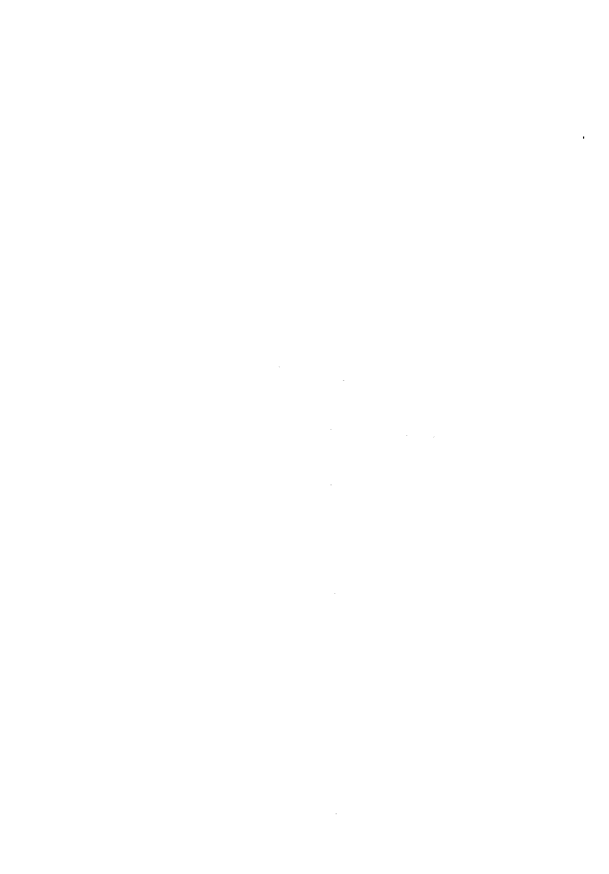
<sup>(</sup>٧) التاريخ الكبير (٣/ ٢/ ١٣٠)، وميزان الاعتدال (٢/ ٢٠٩)، وابن عساكر.

سماعهم منه لأنهم أرادوا التأكد على أن سماعهم منه لم يتأثر بحال اختلاطه، ويبقى عبد الرزاق بعد هذا جبلاً مضبوط الصدر والكتاب محافظًا على كتبه يختار للاطلاع عليها من عرفوا بالدين والورع كالإمام أحمد، وأنه كان يرى أن الرواية بالمناولة صحيحة، ولذلك سلمهم بيت كتبه؛ لأنهم أهل ثقة وأمانة.

\* \* \*

# القسم الثاني

منهج الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني في التفسير



# القسم الثاني

# منهج الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني في تفسيره المبحث الأول

# مقدمة عن فضل الإسناد

مما يلفت النظر فى تفسير عبد الرزاق أنه يعتمد على المأثور، وهو ما روى عن النبى وهو ما ورد عن الصحابة والتابعين، وأتباع التابعين فى تفسير القرآن الكريم، وهو فى كل ذلك يتقيد بذكر الأسانيد كما سمعها من شيوخه، أو كما وجدها فيما وقع له من كتب السابقين عليه.

وقد ساعده على ذلك: معرفته بأسماء الرجال ودقائق علم الأسانيد، والتاريخ، وملازمة أهل هذه الصنعة، ومباحثه معهم مع حسن الفكر، ونباهة الذهن، وعلمه أن الإسناد خصيصة فاضلة لهذه الأمة ليست لغيرها من الأمم.

قال ابن حزم: نقل الثقة عن الثقة يبلغ به النبى على المتصال خص الله به المسلمين دون سائر الملل. . . وقال أبو على الجيانى: خص الله هذه الأمة بثلاثة أشياء لم يعطها من قبلها: الإسناد، والأنساب، والإعراب، ومن أدلة ذلك ما رواه الحاكم وغيره عن مطر الوراق فى قوله تعالى: ﴿أُو أَثَارَة من علم﴾(۱) . قال: إسناد الحديث وقال ابن المبارك: «الإسناد من الدين لولا الإسناد لقال من شاء ما يشاء» أخرجه مسلم فى المقدمة . وقال سفيان بن عيينة: حدث الزهرى يومًا بحديث فقلت: هاته بلا إسناد فقال لى الزهرى: أترقى إلى السطح بلا سلم؟ وقال الثورى: الإسناد سلاح المؤمن وقال أحمد بن حنبل: طلب الإسناد العالى سنة عن السلف، لأن أصحاب عبد الله كانوا يرحلون من الكوفة إلى المدينة فيتعلمون من عمر، ويسمعون منه . وقال محمد بن أسلم الطوسى: قرب الإسناد قرب، أو قربة إلى الله تعالى (۱) .

وأخرج الحاكم في علوم الحديث: إذا كتبتم الحديث فاكتبوه بإسناده، فإن يك حقًا

<sup>(</sup>١) الأحقاف آية: [٤].

<sup>(</sup>٢) راجع في ذلك قواعد التحديث للقاسمي (ص٢٠١، ٢٠٢، ٢٣٤).

كنتم شركاء في الأجر، وإن يك باطلاً كان وزره عليه<sup>(١)</sup>.

وقد أثنى رسول الله ﷺ على أولئك الذين عنوا بنقل الرواية كما سمعوها. فقال: «نضر الله امراً سمع منا حديثًا فبلغه كما سمعه فرب مبلغ أوعى من سامع»، كما شهد بعدالة من كان هذا شأنه، وتلك صناعته، فيقول ﷺ: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين»(٢).

فلا غرو أن نجد عبد الرزاق بعد علمه بأهمية الإسناد لدى المحدثين، وهو علم من أعلامهم لا يذكر في التفسير لفظة، أو جملة، أو حديثًا، أو أثرًا إلا ويفرده بإسناده إلى قائله إبراء لذمته، ونقلاً للعهدة إلى غيره، والتزامًا بمنهج شيوخه، وطريقة التأليف في عصره، ولذلك قال ابن المبارك لما نظر في تفسير مقاتل بن سليمان: يا له من علم لو كان له إسناد، ولذا نراه يستهل التفسير بما يشعر بتمسكه برواية ما أثر عن سلفه فيما يتعلق بالآيات التي عرض لها.

اقتصاره على تفسير الآيات التي دعت الحاجة إلى تفسيرها، مجاراة لمنهج المفسرين في زمانه:

لقد جرى عبد الرزاق على الطريقة المألوفة في عصره من تفسير بعض الآيات التى تيسر له أمر تفسيرها، مرتبة غالبًا حسب ترتيب المصحف، وقد يقدم بعض الآيات على بعض لمناسبة تدعو إلى ذلك، فالطريقة المعروفة الآن في التفسير هي تتبع القرآن من أوله سورة سورة، وآية آية حتى ينتهي إلى آخره، ولم تكن هذه الطريقة مألوفة في الغالب عند علماء عصره، ويوضح ذلك أن مقاتل بن سليمان لما عرض تفسيره على الضحاك ابن مزاحم ت (٢٠١هـ) هنا فلم يعجبه. وقال: لقد فسر كل حرف (٣).

وهذا يدل على أن التفاسير السابقة لم تكن شاملة لجميع آيات القرآن، ومن ثم كان نكير الضحاك على هذه الطريقة، ويدل أيضًا على أن المنحى الذى نحاه عبد الرزاق فى تفسيره يمثل الاتجاه الغالب على مناهج المفسرين منذ بدأ تدوين التفسير، وقد كتب سعيد بن جبير فى تفسير القرآن بأمر عبد الملك بن مروان ت (٨٦ هـ)، وقد ذكر ابن حجر فى تهذيب التهذيب، عند ترجمته لعطاء بن دينار. قال على بن الحسن

<sup>(</sup>١) الفتح الكبير (١/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر المنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن القيم (ص٨).

<sup>(</sup>٣) تهذيب الكمال ترجمة مقاتل بن سليمان.

الهسنجانی، عن أحمد بن صالح: عطاء بن دینار من ثقات المصریین، وتفسیره فیما روی عن سعید بن جبیر صحیفة، ولیس له دلالة علی أنه سمع من سعید بن جبیر وکتب عمرو و إنما وجده عطاء بن دینار فی الدیوان فأخذه فأرسله عن سعید بن جبیر، وکتب عمرو ابن عبید شیخ المعتزلة ت (۱۱۳) تفسیراً للقرآن عن الحسن البصری ت (۱۱۲)(۲).

وذكر السيوطى فى الإتقان أن لابن جريج ثلاثة أجزاء كبار فى التفسير، وما نقل عن عكرمة مولى ابن عباس من قوله: لقد فسرت ما بين اللوحين (۱۳)، وروى أن مجاهدًا (ت ١٠١) كان يسأل ابن عباس عن التفسير، ومعه ألواحه، وكان يكتب ما يقول، وروى أنه قال: عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث مرات أوقفه عند كل آية. وقيل: ثلاثين مرة ويمكن الجمع بينهما بأن العرضات الثلاث كانت للتفسير، والثلاثين كانت للحفظ، وبين أيدينا الآن تفسير لسفيان الثورى، وجمع لتفسير مجاهد بن جبر ت (١٠٠هه)، وتفسير الفراء (ت ٢٠٠١)، المسمى معانى القرآن، وتفسير أبى عبيدة (ت ٢٠٠١)، المسمى مجاز القرآن، وهذه الأربعة مطبوعة وبمراجعتها وجدت أنها غير شاملة لجميع القرآن أما المفقود منها كتفسير سعيد بن جبير، والحسن، وعكرمة، وغيرهم فطريق العلم بمنهجها ما ذكرته كتب التراجم وعلوم القرآن.

قال حماد بن سلمة عن حميد: قرأت القرآن على الحسن البصرى ففسره على الإثبات يعنى \_ إثبات القدر \_ وكان يقول: من كذب بالقدر فقد كفر (3), فهمة الحسن البصرى في تفسيره كانت متجهة إلى الرد على أصحاب البدع، وأهل الأهواء من الفرق والنحل المختلفة (3), أما تفسير عكرمة (3) عن ابن عباس فاقتصر فيه على المشكل من الآيات، أما تفسير ابن جريج (3), فالظاهر أنه لم يكن تفسيرًا كاملاً بل (3) الألاثة أجزاء كبار في التفسير، عن ابن عباس، منها الصحيح، ومنها ما ليس بصحيح، وذلك لأنه لم يقصد الصحة فيما جمع بل روى ما ذكر في كل آية من الصحيح والسقيم» (3).

<sup>(</sup>۱) تهذیب التهذیب (۱/۹/۱۰ ـ ۱۱۱).

<sup>(</sup>٢) وفيات الأعيان (٢/٣).

<sup>(</sup>٣) الإتقان (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) تهذيب التهذيب (٢/ ٢٦٣).

<sup>(</sup>٥) وفيات الأعيان (٢/١٠٣).

<sup>(</sup>٦) الإتقان (٢/ ١٨٨).

وقد ذكر الدكتور أحمد أمين في كتابه «ضحى الإسلام»(١) قصة كتابة سعيد بن جبير لتفسيره، ثم خلص إلى أنه يميل إلى أن الفراء فسر القرآن آية آية، ولا أجده صحيحًا، وسوف يجد ما وجدت كل من يقرأ تفسير الفراء «معانى القرآن».

ونخلص من هذا كله إلى أن طريقة عبد الرزاق فى تفسيره كانت متسقة تمامًا مع مناهج التأليف فى عصره، ومناسبة له كل المناسبة، ولم يكن مقصرًا حين تناول بعض الآيات من السورة، وترك بعضها، ولو أنه نهج غير هذا المنهج لنظر إليه أهل عصره نظرتهم لغيره من المفسرين كمقاتل بن سليمان، وإذن فطريقة عبد الرزاق لا غبار عليها، إذا حكمنا فيها مقاييس العصر، وعُرف المفسرين فى ذلك الزمان.

# تفسير القرآن بالقرآن

ذكر الزركشى فى البرهان، فى باب مسألة فى أن أحسن طرق التفسير أن يفسر القرآن بالقرآن بالقرآن<sup>(۲)</sup>، والمفسرون يرددون عبارة: «أن القرآن يفسر بعضه بعضًا» كلما وجدوا أنفسهم أمام آية قرآنية تزداد دلالتها وضوحًا بمقارنتها بآية أخرى، وأن لهم أن ينهجوا فى تأويل القرآن هذا المنهج، لأن دلالة القرآن تمتاز بالدقة والإحاطة والشمول، فقلما نجد عامًا، أو مطلقًا، أو مجملاً ينبغى أن يخصص، أو يقيد، أو يفصل إلا تم له فى موضع آخر ما يتبقى له من تخصيص، أو تقييد، أو تفصيل<sup>(۳)</sup>.

ولما كان القرآن كلام الله عز وجل، نزل به الروح الأمين على قلب النبى على فرنل به الروح الأمين \* على قلبك لتكون من المنذرين (٤) فتعهده النبى على بالتوضيح والبيان، وكان أول البيان تفسير القرآن بالقرآن، وقد روى عبد الرزاق في تفسيره بعض الأمثلة المرشدة والموضحة لذلك.

مثال:

ففى تفسير قوله تعالى: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم﴾(٥).

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام (٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) البرهان (٣/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القرآن لصبحى الصالح (ص٢٩٩).

<sup>(</sup>٤) الشعراء: [١٩٤، ١٩٣].

<sup>(</sup>٥) الأنعام آية: [٨٢].

روى عبد الرزاق عن معمر، عن الأعمش أن ابن مسعود قال: لما نزلت: ﴿ولم يلبسوا إيمانهم بظلم﴾ قال: كبر ذلك على المسلمين، وقالوا: يا رسول الله، ما هاهنا أحد إلا وهو يظلم نفسه، فقال النبى ﷺ: «ليس ذلكم، أما سمعتم قول لقمان لابنه: يا بنى ﴿إن الشرك لظلم عظيم﴾(١)».

وقال عبد الرزاق: عن معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿ولم يلبسوا إيمانهم بظلم﴾ (٢) قال: بشرك. فأنت ترى من هذا أن أول من أرشد إلى الطريقة المثلى فى تفسير القرآن هو النبى ﷺ، وكأن عبد الرزاق أراد أن يبرز هذا المعنى من ناحية أخرى، يورد شاهدًا لصحة ما قاله قتادة.

### ومن ذلك أيضًا:

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿فتلقى آدم من ربه كلمات﴾، قال: هو قوله: ﴿ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين﴾(٣)، ومن ذلك يتبين لنا أن عبد الرزاق لم يغفل في روايته هذا الأصل الذي قام عليه التفسير؛ لأنه المصدر الأول الذي يتحتم التزامه، لمن يتعرض لتفسير القرآن الكريم أن ينظر في القرآن أولاً فيجمع ما تكرر منه في موضوع واحد ويقابل الآيات بعضها ببعض ليستعين بما جاء مسهبًا على معرفة ما جاء موجزًا، وبما جاء مبينًا على فهم ما جاء مجملاً وليحمل المطلق على المقيد والعام على الخاص، وبهذا يكون قد فسر القرآن بالقرآن، وفهم مراد الله بما جاء عن الله، وهذه مرحلة لا يجوز لأحد مهما كان أن يعرض عنها، أو أن يتخطاها إلى مرحلة أخرى، ومعرفة القراءات مرجع مهم من مراجع تفسير القرآن بالقرآن، وهو ما كان يرجع إليه الصحابة في تعرف بعض معاني مراجع تفسير القرآن بالقرآن، وهو ما كان يرجع إليه الصحابة في تعرف بعض معاني كثير من التدبر والتعقل، لأن حمل المجمل على المبين، أو المطلق على المقيد، أو العام على الخاص، أو إحدى القراءتين على الأخرى ليس بالأمر الهين الذي يدخل تحت على الخاص، أو إحدى القراءتين على الأخرى ليس بالأمر الهين الذي يدخل تحت مقدور كل إنسان، وإنما هو أمر يعرفه أهل العلم والنظر خاصة (٤).

<sup>(</sup>١) لقمان الآية: [١٣].

<sup>(</sup>٢) الأنعام آية: [٨٢].

<sup>(</sup>٣) الأعراف الآية: [٢٣].

<sup>(</sup>٤) التفسير والمفسرون للذهبي (١/ ٣٩) بتصرف.

# تفسير القرآن بالسنة الصحيحة

كما نجده يفسر القرآن بالسنة الصحيحة، حيث كان الصحابة ـ رضوان الله عليهم أجمعين ـ إذا لم يجدوا التفسير في كتاب الله تعالى رجعوا إلى رسول الله ﷺ، يسألونه عن تفسيرها، وبيان المراد منها، ما كان موجودًا بينهم

وبعد أن لحق رسول الله بالرفيق الأعلى رجع الصحابة إلى سنته المحفوظة عنه، لأنها قامت فيهم مقام شخصه ﷺ في بيان المراد بآيات الله تعالى.

لمنزلة السنة من القرآن، ولما بينهما من ترابط وثيق يدل على ذلك ما رواه عبد الرزاق عن معمر قال: أخبرنى أيوب عن سعيد بن جبير قال: قال رسول الله على: "ما من أحد يسمع بى من هذه الأمة، ولا يهودى، ولا نصرانى فلا يؤمن بى إلا دخل النار" فجعلت أقول: فأين تصديقها من كتاب الله؟ وقلما سمعت حديثًا عن النبى على إلا وجدت له تصديقًا فى القرآن حتى وجدت هذه الآية: ﴿ومن يكفر به من الأحزاب﴾ الملل كلها \_ ﴿فالنار موعده﴾(١)، قال: الكفار أحزاب كلهم على الكفر. ومن لم يتيسر له الأخذ عن النبى على ألى غيره من الصحابة، لأنهم \_ رضوان الله عليهم \_ كانوا منفاوتين فى سعة الحفظ وقوة الذاكرة، ومنهم من شغله الصفق فى الأسواق، ومنهم من شده الحرص على ملازمة النبى على ألى فجمع من أقواله ووعى من أفعاله على من شعاه ألم

قال مسروق: جالست أصحاب محمد ﷺ فوجدتهم كالإخاذ، فالإخاذ يروى الوجل، والإخاذ يروى الرجلين، والإخاذ يروى العشرة، والإخاذ لو ينزل بأهل الأرض الأصدرهم فوجدت عبد الله بن مسعود من ذلك الإخاذ (٢).

ومن ثم جلس هؤلاء من إخوانهم مجلس المعلم، فكان يسأل بعضهم بعضًا، ولما كان العلم بالقرآن أهم ما شغلوا أنفسهم به وجدناهم يرجعون إلى سنة النبى عليه أن في بيان الآية إذا لم يكن لها بيان في كتاب الله.

<sup>(</sup>١) سورة هود: [١٧].

<sup>(</sup>۲) طبقات ابن سعد (۲/ ۱۰۵)، والإخاذ جمع إخاذة وهو كالغدير يجتمع فيه الماء. صحاح الجوهري (۲/ ٥٦٠).

وقد روى عبد الرزاق كثيراً من الأحاديث في مقام البيان لمعنى القرآن بالسنة. بعض الأمثلة المروية عن النبي ﷺ:

(۱) ففى مقام التفسير لقوله تعالى : ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع﴾ قال : عبدالرزاق عن معمر، عن عاصم بن أبى النجود، عن أبى وائل، عن معاذ بن جبل فى قوله تعالى: ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع﴾ قال: كنت مع النبى فى سفر فأصبحت يومًا قريبًا منه فقلت: يا رسول الله، أخبرنى بعمل يدخلنى الجنة ويبعدنى عن النار؟ قال: «لقد سألت عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه تعبد الله، ولا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، ثم قال ألا أدلك على أبواب الخير: الصوم جنة، والصدقة تطفئ الخطيئة، وصلاة الرجل فى جوف الليل، ثم قرأ: ﴿تتجافى جنوبهم عن المضاجع...﴾ حتى: ﴿يعملون﴾(۱).

ثم قال: ألا أخبرك برأس الأمر وعموده، وذروة سنامه؟ » فقلت: بلى يا رسول الله، قال: «رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد» ثم قال: «ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟ » قلت: بلى يا رسول الله، فأخذ بلسانه، وقال: «كف عليك هذا» فقلت: يا رسول الله، وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: «ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكب الناس في النار على وجوههم، أو على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم».

هذا بعض ما ذكره عبد الرزاق فى تفسيره من تفسير القرآن بالسنة، وإذا كنت اعتمدت فيما ذكرت من أمثلة على الأحاديث الصحيحة، فليس معنى ذلك أنه لا يوجد غيرها.

بل روى عبد الرزاق أيضًا كثيرًا من الأحاديث المرسلة، في تفسير كثير من الآيات. ولنضرب لذلك بعض الأمثلة:

(۱) ففى مقام البيان لقوله تعالى: ﴿ يُومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية ﴾ (۲) قال عبد الرزاق: عن معمر، عن قتادة قال: سئل النبى ﷺ أحسبه قال: سأله بعض أزواجه، هل يذكر الناس أهليهم يوم القيامة؟ قال: «أما في ثلاث مواطن فلا: عند الميزان، وعند الصراط، وعند الصحف، إذا تطايرت في الأيدى » ومن ذلك أيضًا.

<sup>(</sup>١) السجدة آية: [١٦، ١٧].

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة آية: [١٨].

(۲) عبد الرزاق، عن معمر، عن زيد بن أسلم أن النبى على دفع رجلاً إلى رجل يعلمه حتى إذا بلغ. . ﴿ فمن يعمل مثال ذرة خيراً يره ﴾ (۱) ، قال الرجل: حسبى، فقال الرجل: يا رسول الله، الرجل الذى أمرتنى أن أعلمه لما بلغ من يعمل مثقال ذرة خيراً يره، قال حسبى، فقال النبى: «دعه فقد فقه».

## روايته بعض غرائب الأحاديث:

ولم يقتصر أمر عبد الرزاق على رواية المراسيل، وإنما وجدناه روى من الغريب أيضًا، ومثال ذلك.

عبد الرزاق عن معمر، عن قتادة، عن أنس، قال: أتى النبى ﷺ بالبراق ليلة أسرى به مسرجًا ملجمًا ليركبه فاستصعب عليه، فقال له جبريل: ما يحملك على هذا؟ فوالله ما ركبك أحد أكرم على الله منه فارفض عرقًا.

أخرجه الترمذي، وقال: حسن غريب لا نعرفه إلا من طريق عبد الرزاق(٢).

#### رواية بعض الأحاديث الضعيفة:

هذا وقد وقع عبد الرزاق فيما وقع فيه غيره من المفسرين من رواية بعض الأحاديث الضعيفة في تفسيره، وهي إذا قيست بحجم مروياته في التفسير يظهر أنها من الندرة بمكان، وقلما تخلو روايات مسندة من ذكر بعض الضعيف، ومن ذلك قال عبد الرزاق: عن الثوري، عن عبد الأعلى، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال:قال رسول الله عن الثوري، قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار» أخرجه: الترمذي في كتاب التفسير وحسنه (٢/ ١٥٦)، والطبري في التفسير (١/ ٧٧ ـ ٧٧).

فطرق هذا الحديث تدور على عبد الأعلى بن عامر الثعلبى، وهو ضعيف الحديث عند أكثر علماء الجرح والتعديل، فقد ضعف أحمد، وأبو زرعة، وابن سعد أحاديثه كلها، وكان يحيى بن معين، وعبد الرحمن بن مهدى لا يحدثان عنه، وقال أبو على الكرابيسى: كان من أوهى الناس، مراجع ترجمته فى الكبير ((7/7/7))، والضعفاء للبخارى ((7/7))، والضعفاء للنسائى ((7/7))، والجرح والتعديل ((7/7))، وطبقات ابن سعد ((7/7))، وميزان الاعتدال ((7/7))، وتهذيب التهذيب ((7/7)).

<sup>(</sup>١) سورة الزلزلة آية: [٧].

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٥٦٤) تحفة الأحوذي.

#### ننبيه:

بعد أن ذكرت بعض الأمثلة مما رواه عبد الرزاق من الأحاديث الضعيفة أقول من باب إحقاق الحق: إن عبد الرزاق لم يورد من هذه الضعاف في آية من آيات الأحكام، أو ذات الصلة بالحلال والحرام، أو العقيدة، بل كلها فيما يختص بالقصص، والترغيب، والحث على فضائل الأعمال، وأجد من المناسب هنا أن أذكر مقولة العلماء في الضعيف.

# حكم الأخذ بالضعيف:

تعریف الحدیث الضعیف: هو كل حدیث لم تجتمع فیه صفات الصحیح، أو الحسن، سواء وجد البعض وعدم البعض، أو لم یوجد منها واحد أصلاً<sup>(۱)</sup>.

## حكم العمل به:

قال النووى: قال العلماء من المحدثين والفقهاء وغيرهم: يجوز ويستحب العمل فى الفضائل والترغيب والترهيب بالحديث الضعيف ما لم يكن موضوعًا، وأما الأحكام كالحلال، والحرام، والبيع، والنكاح، والطلاق، وغير ذلك، فلا يعمل فيها إلا بالحديث الصحيح، أو الحسن إلا أن يكون فى احتياط فى شىء من ذلك كما إذا ورد حديث ضعيف فى كراهة بعض البيوع، أو الأنكحة، فإن المستحب أن يتنزه عنه، ولكن لا يجب انتهى، ونحوه لأبى عمر بن عبد البر فى كتاب فضل العلم (٢).

وقال النووى أيضًا في مقدمة الأربعين النووية التي ألفها: وقد اتفق العلماء على جواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال.

وعلق الشيخ رشيد رضا على عبارة النووى فقال: أى بالشروط التى اشترطوها وهى كما نقله السخاوى عن شيخه ابن حجر قولاً وكتابة ثلاثة:

**الأول**: وهو متفق عليه: أن يكون الضعف غير شديد، فيخرج من انفرد من الكذابين، والمتهمين بالكذب، ومن فحش غلطه.

الثاني: أن يكون مندرجًا تحت أصل عام ، فيخرج ما يخترع بحيث لا يكون له

<sup>(</sup>۱) في أصول الحديث: للدكتور محمد أبو شهبة (ص٦٣) مطبعة الجهاد القاهرة. (١٣٨٢) سنة (١٩٦٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعالبي (جـ٢ ص١٢).

أصل أصلاً.

الثالث: أن لا يعتقد عند العمل ثبوته لئلا ينسب إلى النبى ﷺ ما لم يقله، قال: والأخيران عن العز بن عبد السلام، وعن صاحبه ابن دقيق العيد، والأول نقل العلائى الاتفاق عليه، وهذا لا ينافى ما نقل عن الإمام أحمد، من القول بالعمل الضعيف إذا لم يوجد فى المسألة غيره، ولم يوجد ما يعارضه، فالضعيف عند الإمام أحمد لا يشمل ما قالوا بشدة ضعفه كالمتروك والمنكر(۱).

وهناك فريق آخر من العلماء لا يجيز العمل بالحديث الضعيف لا في الفضائل، ولا في غيرها، يقول ابن قيم الجوزية: ونحن نرى أنه لا يجوز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال، وأنه لا يجوز العمل بالحديث إلا بعد ثبوته كما هو مذهب المحققين من العلماء كابن حزم، وأبي بكر بن العربي المالكي وغيرهم (٢)، والقائلون بالجواز قيدوه بشروط منها:

١ \_ أن يعتقد العامل به كون الحديث ضعيفًا.

Y \_ ومنها: أن Y يشتهر ذلك لئلا يعمل المرء بحديث ضعيف، فيشرع ما ليس بشرع، أو يراه بعض الجهال فيظن أنه سنة صحيحة، كما نص على ذلك الحافظ ابن حجر في تبيين العجب فيما ورد في فضل رجب(Y).

وقال المحقق الشوكانى: ردًا على من يقول بتساهل أهل العلم بجماعتهم فى الفضائل فيرونها عن كل، وإنما يشددون فى أحاديث الأحكام: إن الأحكام الشرعية متساوية الأقدار لا فرق بينها فلا يحل إذاعة شىء منها إلا بما تقوم به الحجة، وإلا كان من التقول على الله بما لم يقل به، وفيه من العقوبة ما هو معروف<sup>(1)</sup>.

ومما تقدم يتبين لنا رأيان:

أحدهما: يجيز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال، دون غيرها من الأحكام

<sup>(</sup>١) مقدمة شرح الأربعين النووية تعليق الشيخ محمد رشيد رضا (ص٤) طبع الرياض المطابع الحكومية السعودية (١٣٨٩هـ ١٩٦٩) ضمن مجموعة الحديث.

<sup>(</sup>٢) المنار المنيف في الصحيح والضعيف لابن قيم الجوزية (ص١٥).

<sup>(</sup>٣) تبيين العجب بما ورد في فضل رجب (ص٢١، ٢٢).

<sup>(</sup>٤) المنار المنيف (ص١٦).

والعقائد وما شبه ذلك.

والآخر: لا يجيز العمل به لأن الشريعة كلها متساوية فى الفضائل والأحكام، والذى أميل إليه هو القول الأول بجواز العمل بالحديث الضعيف بشروطه التى قيدوه بها، وهو قول أكثر الفقهاء والمحدثين، ولأن ذلك يتفق وروح الشريعة السمحة.

أما رواية الحديث القدسى في معرض التفسير فقد كان عبد الرزاق مقلاً فيه، ويبدو أن القدر الذي رواه لبيان أن رواية الحديث القدسي جائزة في مجال التفسير القرآني ففي مقام التفسير لقوله تعالى: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفى لهم من قرة أعين﴾(١)، روى عبدالرزاق عن معمر عن همام بن منبه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: هاعددت لعبادي ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».

\* \* \*

# تفسير القرآن بأقوال الصحابة

ولقد أخذ عبد الرزاق في منهجه بهذا الأسلوب السلفي حيث إن المفسر إذا لم يجد للآية تفسيرًا في القرآن، ولا في الأقوال الصحيحة المسندة للنبي ﷺ باعتبارها شارحة لكتاب الله كما بينا فعليه أن يتوجه إلى أقوال الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ لأنهم أعرف الناس بعد رسول الله ﷺ بما نزل عليه، ولا غرو فهم الذين شاهدوا الأحوال، وعاصروا نزول القرآن، وسمعوا من رسول الله ما أجاب به على أستلتهم، وإلى جانب ذلك فهم أعرف الناس باللغة وأحفظهم لها وأتقنهم لأساليب العرب.

يقول ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: إذا لم نجد التفسير في القرآن، ولا في السنة، رجعنا في ذلك إلى أقوال الصحابة، فإنهم أدرى بذلك لما شاهدوا من القرائن والأحوال التي اختصوا بها، ولما لهم من الفهم التام والعلم الصحيح (٢).

ولم يكن الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ على درجة واحدة من العلم بالتفسير، وإنما اشتهر بعضهم بالاشتغال به، وتكونت حولهم المدارس التفسيرية في الأمصار الإسلامية، يقول السيوطي في الإتقان: اشتهر بالتفسير من الصحابة عشرة: الخلفاء

<sup>(</sup>١) سورة السجدة آية: [١٧].

<sup>(</sup>٢) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية (ص٤٣).

الأربعة، وابن مسعود، وابن عباس، وأبى بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو موسى الأشعرى، وعبد الله بن الزبير.

أما الخلفاء الأربعة: فأكثر من روى عنه منهم على بن أبى طالب، والرواية عن الثلاثة نزرة جدًا، وكان السبب فى ذلك تقدم وفاتهم، وعدم احتياج الصحابة لكثرة الرواية فى هذا العصر(١).

ولما كان تفسير عبد الرزاق تفسيرًا بالمأثور فقد نقل عن الصحابة أقوالاً كثيرة في بيان بعض المعانى القرآنية، احترامًا منه لهذا المنهج السلفى الأصيل، فمن ذلك ما رواه عن.

(۱) عبد الله بن عباس ـ رضى الله عنهما ـ: هو ابن عم النبى على اشتهر بالتفسير ببركة دعاء النبى له: «اللهم فقهه فى الدين، وعلمه التأويل»، فكان حبر الأمة، وترجمان القرآن، عن عكرمة، عن ابن عباس قال: ضمنى رسول الله على الى صدره، وقال: «اللهم علمه الحكمة»(۲)، وعن عبيد الله بن أبى يزيد يحدث عن ابن عباس أن النبى على أتى الخلاء، فوضعت له وضوءًا فلما خرج قال: «من وضع هذا» فى رواية زهير «قالوا» وفى رواية أبى بكر قلت: ابن عباس. قال على «اللهم فقهه»(۳).

وقد استجاب الله دعوة نبيه، فكان ابن عباس من أكثر الصحابة فقها، وحكمة، وعلمًا بالقرآن، ومما رواه عبد الرزاق في تفسيره عن ابن عباس، ما جاء في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ليس علينا في الأميين سبيل﴾(٤).

عبد الرزاق قال: أنا معمر عن أبى إسحاق الهمدانى، عن صعصعة بن معاوية أنه سأل ابن عباس فقال: إنا نصيب فى الغزو أموال أهل الذمة الدجاجة والشاة، قال ابن عباس: فتقولون ماذا؟ قالوا: ليس علينا بأس فى ذلك. قال: هذا كما قال أهل الكتاب: ليس علينا فى الأميين سبيل، إنهم إذا أدوا الجزية لم تحل لكم أموالهم إلا بطيب أنفسهم، ومما رواه عنه أيضًا.

عبد الرزاق قال: حدثنا إسرائيل، عن سماك بن حرب، عن سعيد بن جبير، عن

<sup>(</sup>١) الإتقان (٢/ ١٨٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٥/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (١٥٨/٧).

<sup>(</sup>٤) آل عمران: [٧٥].

ابن عباس فى قوله: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾(١). قال: هم الذين هاجروا مع محمد ﷺ إلى المدينة.

وعن ابن مسعود رضى الله عنه روى:

(٢) عبد الرزاق، عن الثورى، عن الأعمش، عن أبى الضحى، عن مسروق، عن عبد الله قال: إن من السموات لسماء ما منها موضع شبر إلا عليه جبهة ملك، أو قدماه قائمًا، أو ساجدًا، ثم قرأ عبد الله ﴿وإنا لنحن الصافون \* وإنا لنحن المسبحون﴾(٢).

وهذا قد يأخذ حكم المرفوع، وإن كان موقوفًا على ابن مسعود؛ لأنه في أمر لا مجال فيه للرأى والاجتهاد.

(٣) عبد الرزاق قال: أرنا معمر، عن أبى إسحاق، عن عمرو بن ميمون الأودى، عن عبد الله بن مسعود قال: إن المرأة من الحور العين ليرى مخ ساقها من وراء اللحم والعظم، ومن تحت سبعين حلة كما ترى الشراب الأحمر في الزجاجة البيضاء.

وقد ذكر ذلك في معنى قوله تعالى: ﴿ونودوا أن تلكم الجنة أورئتموها بما كنتم تعملون﴾ (٣)، ومن كل ما سبق يتبين لنا: أن عبد الرزاق كان يروى في تفسيره المأثور من أقوال الصحابة بأسانيدها، ورغم تعدد الأسانيد، فإنه يغلب عليها الصحة، وقيمة التفسير المروى عن الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ قال الحاكم في المستدرك: «إن تفسير الصحابي الذي شهد الوحى والتنزيل له حكم المرفوع»، كذلك أطلق الحاكم وقيده بعضهم بما كان في بيان النزول ونحوه مما لا مجال للرأى فيه، وإلا فهو من الموقوف، ووجهة نظر الحاكم، ومن وافقه أن الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ قد شاهدوا الوحى والتنزيل، وعرفوا أو عاينوا من أسباب النزول ما يكشف لهم النقاب عن معانى الكتاب، ولهم من سلامة نظرتهم وصفاء نفوسهم وعلو كعبهم في الفصاحة والبيان ما يمكنهم من الفهم الصحيح لكلام الله، وما يجعلهم يوقنون بمراده من تنزيله وهداه (١٤).

وقال الشيخ عبد العظيم الغباشي في كتابه علوم القرآن:

واعلم أن ما أثر عن الصحابة من التفسير له حكم المرفوع كما قال الحاكم في

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : [١١٠].

<sup>(</sup>٢) الصافات (١٦٥ \_ ١٦٦).

<sup>(</sup>٣) الأعراف: [٤٣].

<sup>(</sup>٤) مناهل العرفان (جـ ١/ ٤٨١).

مستدركه، وأطلق القول فى ذلك وعزا هذا الرأى إلى الشيخين، ولكن ابن الصلاح والنووى وغيرهما قيدوا هذا الإطلاق فقالوا: تفسير الصحابة له حكم الحديث المرفوع إذا كان متعلقًا بسبب نزول آية، أو مما لا مجال للرأى فيه، وإلا فهو موقوف عليه ما دام لم يسنده إلى رسول الله ﷺ.

وقد اختلف العلماء فيما حكم بوقفه على الصحابة، فقال فريق: إنه لا يجب الأخذ به لا نهم يجتهدون، واجتهادهم مثل اجتهاد غيرهم، وقال آخرون: إنه يجب الأخذ به لظن سماعهم له من رسول الله على ولأنهم أدرى الناس بكتاب الله فرأيهم أصوب، ولاسيما إذا نقل عن علمائهم وكبرائهم مثل الخلفاء الأربعة، وابن عباس، وابن مسعود، وأبى بن كعب \_ رضى الله عنهم \_ أجمعين(١١)، والذى أميل إليه هو الأخذ بقول الصحابى مطلقا كما قال الحاكم، ولو لم يكن مرفوعًا إلى رسول الله على وتؤمنون بتعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالمهروث).

ولما رواه البخارى فى صحيحه من حديث عمران بن حصين ـ رضى الله عنهما ـ يقول: قال رسول الله ﷺ: «خير أمتى قرنى، ثم الذين يلونهم»، قال رسول الله ﷺ: «خير أمتى قرنين، أو ثلاثًا ـ: «ثم يأتى بعدكم قوم يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن» (٣).

فليس بعد شهادة العليم الخبير بنفوس عباده شهادة لأصحاب النبى على وليس بعد شهادة النبى \_ وهو الصادق المصدوق المعصوم من الكذب أيضًا \_ شهادة، فالآية مدح للأمة الإسلامية، ودخولهم في المدح دخولا أوليًا؛ لأنهم أول من خوطبوا بالقرآن، وكذلك نص النبي بأن قرنه يعني أهل زمانه من الصحابة خير القرون، وذلك لإيمانهم الصادق، ويقينهم القوى، ومجاهدتهم من أجل إعلاء كلمة الحق، وفدائهم لرسول الله على العين والرأس إذا ثبت بطريق صحيح، سواء كان في أسباب النزول، أو مما لا مجال للرأى فيه، أو غير ذلك.

<sup>(</sup>١) علوم القرآن للشيخ الغباشي (ص١٨).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران[١١٠].

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى (جـ ٥ ص٢)، باب فضائل أصحاب النبى المطبعة الخيرية ط أولى سنة (٣٠).

## تفسير القرآن بأقوال التابعين

إذا كان الصحابة \_ رضى الله عنهم \_ قد شاهدوا الوحى وعاصروا الأحوال، ونزول القرآن، وسمعوا من رسول الله ﷺ وتعلموا منه، ونقلوا عنه. قال تعالى: ﴿هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين﴾(١)، وقوله تعالى: ﴿ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم يتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم﴾(١).

يقول ابن تيمية: "إذا لم تجد التفسير في القرآن ولا في السنة، ولا وجدته عن الصحابة فقد رجع كثير من الأئمة في ذلك إلى أقوال التابعين ـ رضى الله عنهم - كمجاهد بن جبر، وسعيد بن جبير، وعكرمة مولى ابن عباس، وعطاء بن أبي رباح، والحسن البصري، وسعيد بن المسيب، وأبي العالية، وقتادة، والضحاك بن مزاحم، وغيرهم من التابعين وتابعيهم (٣)، وقد نقل عبد الرزاق في تفسيره كثيرًا من أقوال التابعين لاسيما قتادة بن دعامة السدوسي، من طريق معمر بن راشد.

وسأذكر بعض الأمثلة لجماعة منهم: مرتبًا إياهم حسب كثرة الرواية عنهم في التفسير.

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة ﴾ (٤)، قال: يقول: لا تمسكوا بأيديكم عن النفقة في سبيل الله.

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ولا تمسكوهن ضراراً ﴾(٥)،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: [٦٤].

<sup>(</sup>٢) البقرة: [١٢٩].

<sup>(</sup>٣) مقدمة التفسير (٣٦).

<sup>(</sup>٤) البقرة: [١٩٥].

<sup>(</sup>٥) البقرة: [٢٣١].

قال: هو الرجل يطلق امرأته، فإذا بقى من عدتها يسير راجعها يضارها بذلك، ويطول عليها فنهاهم الله عن ذلك، فأمرهم الله أن يمسكوهن بمعروف، أو يسرحوهن بمعروف.

مجاهد بن جبر (ت ۱۰۶هـ):

وقد روى عنه عبد الرزاق فى تفسيره من طرق عدة، ويعد أكثر التابعين رواية عنه بعد قتادة، ومن ذلك.

عبد الرزاق قال: حدثنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله: ﴿لا يَوْاخَذَكُم الله بِاللَّغُو فَى أَيْمَانُكُم﴾، قال: هو الرجل يحلف على الشيء أنه كذلك، وليس كذلك، ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان﴾، قال: أن تحلف على الشيء وأنت تعلمه.

سعید بن جبیر (ت ۹۵ هـ):

عبد الرزاق، عن فضيل، عن منصور، عن سعيد بن جبير في قوله تعالى: ﴿ يَأْخُذُونَ عَرْضَ هَذَا الْأَدْنَى ﴾، قال: يعملون بالمعاصى ﴿ ويقولون سيغفر لنا ﴾ ومما روى عنه أيضًا.

عبد الرزاق، عن الثورى، عن أبى سفيان، عن سعيد بن جبير، فى قوله تعالى: ﴿وَمِنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ ﴾ قال: التوكل جماع الإيمان.

وإذا كان عبد الرزاق جعل من منهجه الرواية عن التابعين، والأخذ عنهم فيما لم يؤثر فيه شيء عنده عن أصحاب النبي على أنه ذهب مذهب الأكثيرين من المفسرين، لأن المسألة اختلف فيها العلماء، فنقل عن الإمام أحمد \_ رضى الله عنه \_ روايتان في ذلك: رواية بالقبول، ورواية بعدم القبول.

وذهب بعض العلماء إلى أنه لا يؤخذ بتفسير التابعي، واختاره ابن عقيل، وحكى عن شعبة، واستدل أصحاب هذا الرأى على ما ذهبوا إليه بأن التابعين ليس لهم سماع من الرسول ﷺ، حتى يمكن الحمل عليه كما قيل في تفسير الصحابى: إنه محمول على سماعه من النبي ﷺ، وبأنهم لم يشاهدوا القرائن والأحوال التى نزل عليها القرآن، فيجوز عليهم الخطأ في فهم المراد، وظن ما ليس بدليل دليلاً ومع ذلك فعدالة التابعين غير منصوص عليها كما نص على عدالة الصحابة.

وقد ذهب أكثر المفسرين إلى أنه يؤخذ بقول التابعي في التفسير، لأن التابعين تلقوا غالب تفسيراتهم عن الصحابة، فمجاهد مثلاً يقول: عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته إلى خاتمته، أوقفه عند كل آية، وأسأله عنها، وقتادة يقول: ما في القرآن آية إلا وقد سمعت فيها شيئًا، ولذا حكى أكثر المفسرين أقوال التابعين في كتبهم ونقلوها عنهم مع اعتمادهم لها(١).

وإذا أجمع التابعون على شيء فلا يرتاب في كونه حجة، فإن اختلفوا فلا يكون قول بعضهم حجة على بعض، ولا على من بعدهم، ويرجع في ذلك إلى لغة القرآن، أو السنة، أو عموم لغة العرب، أو أقوال الصحابة في ذلك (٢).

ومن ذلك يتبين لنا أن تفسير التابعى إذا أسنده إلى الصحابة، ثم إلى الرسول ﷺ، أو إلى الصحابة فهو مقبول، وكذلك إذا أجمع عليه التابعون كان حجة كما قال ابن تيمية.

وإذا عرف عن التابعى أنه لم يأخذ عن أهل الكتاب، فإن تفسيره مقبول، أما إذا عرف عنه أنه يأخذ عن أهل الكتاب الذين دخلوا فى الإسلام فلنا أن نرده وننفيه، وذهب الدكتور محمد حسين الذهبى ـ رحمه الله ـ إلى أن قول التابعى فى التفسير لا يجب الأخذ به إلا إذا كان مما لا مجال للرأى فيه، فإنه يؤخذ به حينئذ عند عدم الريبة، فإن ارتبنا فيه فإن كان يأخذ عن أهل الكتاب فلنا أن نترك قوله، ولا نعتمد عليه، أما إذا أجمع التابعون على رأى فإنه يجب علينا أن نأخذ به، ولا نتعداه إلى غيره (٣)، هذا وقد يجمع فى تفسير الآية الواحدة، من أقوال الصحابة والتابعين وأتباعهم.

ومثال ذلك، ما رواه في تفسير قوله تعالى: ﴿وَٱلزُّمُهُم كَلُّمُهُ التَّقُوى﴾ (١٠).

عبد الرزاق قال: أرنا عبد الله بن أبى كثير، عن شعبة، عن سلمة بن كهيل قال: سمعت عباية يقول: سمعت عليًا يقول فى هذه الآية ﴿وَٱلزَمهم كَلَمَةُ التَّقُوى﴾: لا إله إلا الله وحده.

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون للشيخ الذهبي (ط/١٢٨).

<sup>(</sup>٢) مقدمة التفسير لابن تيمية (ص٢٨).

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون للشيخ الذهبي (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) الفتح: [٢٦].

عبد الرزاق عن معمر، عن الحسن، وقتادة في قوله: ﴿وَٱلزَمهُم كَلَّمَةُ التَّقُوى وَكَانُوا أَحْقُ بِهَا وَأَهْلُها﴾ قال: شهادة أن لا إله إلا الله.

عبد الرزاق، عن معمر، عن الزهرى قال: بسم الله الرحمن الرحيم.

عبد الرزاق قال: أرنا هشيم، عن العوام بن حوشب، عن إبراهيم التيمى فى قوله: ﴿وَأَلْزِمُهُمْ كُلُّمُهُ التَّقُوى﴾ قال: لا إله إلا الله قال: أحسبه قال: والله أكبر.

عبد الرزاق عن ابن عيينة، عن شيخ مؤذن كان لأهل مكة، عن على الأسدى. قال: سمعهم ابن عمر يقولون: لا إله إلا الله والله أكبر. فقال ابن عمر: هى هى، قال: قلت: ما هى هى يا أبا عبد الرحمن؟ قال: ﴿وَٱلزَمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها﴾.

#### \* \* \*

# موقف الإمام عبد الرزاق من التفسير بالرأى

أشرت إلى أن السمة الغالبة على التفسير قبل عبد الرزاق من حيث المنهج والتأليف كانت تعتمد على نقل المأثور في بيان المعاني، وإسناد كل قول إلى قائله دون نقد للروايات، أو ترجيح بينها على أن هناك منهجًا آخر، وهو نقد الروايات والترجيح بينها، وقبول البعض ورد بعضها الآخر، وإبداء الرأى في بعض المعاني والربط بين الآيات والسور، وبيان المناسبة، وغير ذلك فإلى أى المنهجين كان يميل الإمام عبد الرزاق؟

إننا نجد الجواب ميسورًا حين نرى عبد الرزاق يحدد لنا منهجه فيما صدر به تفسيره في ترجمة قال فيها: «ما جاء فيمن قال في القرآن برأيه».

حدثنا: محمد بن عبد السلام قال: نا سلمة بن شبیب قال: نا عبد الرزاق بن همام قال: نا الثوری، عن عبد الأعلى، عن سعید بن جبیر، عن ابن عباس. قال: وسول الله ﷺ: «من قال في القرآن برأیه فلیتبوأ مقعده من النار».

ثم يقول ذلك عبد الرزاق: قال: نا الثورى، عن شيخ لهم، عن الشعبى قال: لأن أكذب مائة كذبة على محمد أحب إلى من أن أكذب في القرآن كذبة، إنما يفضى الكاذب في القرآن إلى الله تعالى.

عبد الرزاق قال: نا الثورى قال: قال ابن عباس: تفسير القرآن على أربعة وجوه: تفسير تعلمه العلماء، وتفسير تعرفه العرب، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته، يقول: من الحلال والحرام، وتفسير لا يعلم تأويله إلا الله من ادعى علمه فهو كاذب.

وروى عن قتادة قال: ما في القرآن آية إلا وقد سمعت فيها شيئًا.

فإذا تأملنا في هذه المرويات تبين لنا المنهج الذي ألزم عبد الرزاق به نفسه من أول التفسير إلى آخره، وهو كما يلي:

أولاً: تجنب التفسير بالرأى لورود النهى فى ذلك، وخوفًا من الوقوع فى المحذور الذى يورد صاحبه مورد الهلاك.

ثانيًا: عدم التعرض لما هو ظاهر مما لا يعذر أحد بجهالته لا مما يتبادر إلى الأذهان من الألفاظ الواضحة الجلية التى لا تحتمل غير معنى واحد، مثل إدراك التوحيد من قوله: ﴿فَاعِلْمُ أَنْهُ لا إِلَهُ إِلاَ اللهُ ﴾(١)

ثالثًا: عدم الخوض فيما لا يعلمه إلا الله من أمور الغيب كالساعة وغيرها.

رابعًا: بيان ما يعرفه العلماء من الملابسات، أو مدلولات اللغة التي تساعد على وضوح التفسير (٢).

خامسًا: توضيح الفرائض، وما يتصل بها من الأحكام ببيان الحلال، والحرام، والأمر، والنهى، وذكر وجوه المعنى، وتعدد الأقوال.

سادسًا: سوق القصص والأخبار التي يستعان بها على الفهم والتدبر.

سابعًا: ذكر أسباب النزول لما هو مرتبط بسبب من الآيات التي يعرض لتفسيرها.

ثامنًا: إكثاره من المرويات عن قتادة بواسطة شيخه معمر لما ذكر من قول قتادة: إنه ما من آية إلا وقد سمع فيها شيئًا، وكان قتادة يروى عن الحسن البصرى، وهما من خيرة التابعين وأئمة التفسير والعلم باللغة.

هذه خلاصة الملاحظات على المرويات التي صدر بها عبد الرزاق كتاب التفسير، ولكن لنا ملاحظة على روايته حديث: «من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من

<sup>(</sup>١) محاضرات في التفسير للمرحوم الشيخ عبد العظيم غباشي.

<sup>(</sup>٢) الدفتار رسالته (ص١٥٢٣).

النار»، وما في معناه من قوله ﷺ: «من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ»(۱)، فالمراد من قال فيه برأيه من غير معرفة منه بأصول العلم، وفروعه فهو مخطئ لعدم تقنه من صحة تفسيره.

وقال الإمام أبو الحسن الماوردى: قد حمل بعض المتورعة هذا الحديث على ظاهره، وامتنع من أن يستنبط معانى القرآن باجتهاده ولو صحبتها الشواهد، ولم يعارض شواهدها نص صريح، وهذا عدول عما تعبدنا الله به من معرفته من النظر فى القرآن واستنباط الأحكام كما قال تعالى: ﴿لعلمه الذين يستنبطونه منهم﴾(٢)، ولو صح ما ذهب إليه لم يعلم شىء بالاستنباط، ولما فهم الأكثر من كتاب الله شيئًا، وإن صح الحديث فتأويله أن من تكلم فى القرآن بمجرد رأيه، ولم يعرج على سوى لفظه (٣)، وأن يتسور على القرآن دون شاهد يشهد له، وفى الحديث: «القرآن ذلول ذو وجوه فأحملوه على أحسن وجوهه».

لذلك فإن الإمام عبد الرزاق وإن كان قد نهج هذا المنهج فلا يعنى ذلك أن التفسير بالرأى مذموم في كل حال، وإنما التفسير بالرأى مقبول إذا توافرت في المفسر الشروط التي وضعها السادة العلماء<sup>(3)</sup>، ولا يذم النظر في الرأى إلا عند فقدان المفسر لهذه الشروط وجرأته على القول في التفسير بالاستحسان والظنون.

### وعلى هذا فالرأى نوعان:

أحدهما: رأى مجرد لا دليل عليه بل هو خرص وتخمين وهو المذموم.

**والثاني:** رأى مستند إلى استدلال واستنباط من النص، أو من آخر معه، وهو الرأى المحمود<sup>(٥)</sup>.

على أننا لا نستطيع أن نجرد التفسير بالمأثور من اللون الشخصى لصاحبه، فالأمام عبد الرزاق، وإن ترجم عن موقفه من التفسير بالرأى في أول التفسير، فإن الطابع

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذى عن جندب بن عبد الله في أبواب تفسير القرآن باب ما جاء في الذي يفسر القرآن برأيه (۱/۷۷).

<sup>(</sup>٢) النساء: [٨٣].

<sup>(</sup>٣) البرهان (٢/ ١٦٢، ١٦٣).

<sup>(</sup>٤) انظر الإتقان (٢/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٥) أعلام الموقعين (١/ ٨٣).

الشخصى فى تفسيره يبدو لنا من خلال التأمل فى المرويات التى آثرها دون غيرها وفضلها على ما سواها، وقد بسط هذا المعنى المرحوم الدكتور الذهبى فى كتابه القيم «التفسير والمفسرون» قال:

"إن الطابع الشخصى الذى يطبع به التفسير إن ظهر لنا جليًا واضحًا فى كتب التفسير بالمرأى، فإنا لا نكاد نجده لأول وهلة على هذا النحو من الوضوح والجلاء بالنسبة لكتب التفسير بالمأثور، ولكن نستطيع أن نتبينه إذا ما قدرنا أن التصدى لهذا التفسير النقلى، إنما يجمع حول الآية من المرويات ما يشعر أنها متجهة إليه متعلقة به فيقصد إلى ما يتبادر إلى ذهنه من معناها، ثم تدفعه الفكرة العامة إلى أن يصل بين الآية، وما يروى حولها فى اطمئنان وبهذا الاطمئنان يتأثر نفسيًا وعقليًا حينما يقبل مرويًا ويعنى به، أو يرفض مرويًا حين لا يرتاح إليه، ثم إننا بعد هذا نلحظ لونًا شخصيًا آخر فى التفسير النقلى، ذلك أن الشخص الذى يعرف قيمة الرجال، ويستطيع أن ينقد السند، ويعرف أسباب الضعف فى الرواية، نرى تفسيره يطبع بهذا الطابع الشخصى الخاص فيتحرى الصحة فيما يرويه، فلا يدخل فى كتابه مرويًا اعتراه الضعف، أو تطرق إليه الخلل، أما الشخص الذى لا دراية له بأسباب الضعف فى الرواية، وليس عنده القدرة على نقد الرجال، ونقد المروى فحاطب ليل يجمع كل ما ينقل له فى ذلك بدون أن يفرق بين الصحيح وغيره (۱).

ولقد كان عبد الرزاق ذا دراية بعلوم كثيرة أشهرها الحديث كما كان خبيرًا بالرجال ومعرفة أحوالهم، حتى استشهد العلماء بقوله فى تعديل بعض شيوخه، وهم من أئمة الهدى، ومنهم سفيان الثورى أمير المؤمنين فى الحديث، وروى ابن أبى حاتم فى مقدمة الجرح والتعديل، حدثنا عبد الرحمن قال: ذكره أبى قال: نا أبو الدرداء عبد العزيز بن منيب قال: قال عبد الرزاق: كان الثورى جعل على نفسه كل ليلة جزءًا من القرآن، منيب قال: فيقرأ جزأه من القرآن، ثم يجلس على الفراش فيقرأ جزأه من الحديث، ثم ينام (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون (١/ ١١٥، ١١٦).

<sup>(</sup>٢) الجرح والتعديل (١/ ١١٦).

## المبحث الثاني

## موقف الإمام عبد الرزاق من التفسير اللفظى والبلاغي

جعل عبد الرزاق اللغة والنحو إحدى دعائم المنهج الذى أقام عليه تفسيره فجاء شاملاً لأهم الأركان التي يعتمد عليها المفسر لكتاب الله تعالى.

ولما كان القرآن أفصح ما عرفه اللسان العربي، من حسن التأليف والنظم العجيب والأسلوب البديع الذي علا فوجد ما عرفته أساليب العرب ـ كان لا بد في تفسيره من الرجوع إلى اللغة العربية والاستعانة بها في شرح ألفاظه، ومعرفة مشتقاته، وإعراب كلماته؛ لأن التهجم على مقام القرآن الكريم، واقتحام ميدان التفسير من غير التسلح بسلاح اللغة يترتب عليه آثار سيئة بعيدة المدى، مثل: الخطأ في التأويل والإلحاد في آيات التنزيل، وتحريف الكلم عن مواضعه، ومن هنا يرى الإمام مالك بن أنس أن من يقتحم هذا الميدان من غير أن يأخذ للأمر أهبته، ويعد له عدته يجب أن يعاقب؛ فقد روى عنه أنه قال: «لا أوتى برجل يفسر كتاب الله غير عالم بلغة العرب إلا جعلته نكالاً»(١).

كما يرى أحد أئمة التفسير من التابعين \_ وهو مجاهد بن جبر \_ أن الجرأة على التفسير من غير أن يتأهل الإنسان له عمل لا يحل شرعًا، وأنه يتافى مع قضية الإيمان بالله واليوم الآخر حيث يقول: «لا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم فى كتاب الله إذا لم يكن عالمًا بلغات العرب<sup>(٢)</sup>.

وفى الحديث: «أعربوا القرآن والتمسوا غرائبه» (٣) والمراد بإعراب القرآن كما يقول السيوطى: هو معرفه معانى ألفاظه، وليس المراد الإعراب المصطلح عليه عند النحاة، وهو ما يقبل اللحن، لأن القراءة مع فقده ليست قراءة ولا ثواب فيها (٤).

<sup>(</sup>١) البرهان (جـ١ ص٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) البرهان (١/ ٢٩٢).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبى شيبة فى المصنف والبيهقى فى الشعب من حديث أبى هريرة وسنده ضعيف.
 انظر المغنى عن حمل الأسفار فى الإسناد فى تخريج ما فى الإحياء من الأخبار (١/٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) الإتقان (١/١١٣).

فالإعراب عند العلماء هو معرفة معانى الفاظ القرآن الكريم، وهو بهذا المعنى من الأمور التى قام عليها تفسير عبد الرزاق إذ التفسير اللغوى أحد مصادر التفسير النقلى، وهو يهدف إلى شرح معانى التركيب الناشئ عن اتحاد الكلمات، مما يساعد على تعلم اللغة العربية، ولقد أعطى عبد الرزاق للتفسير اللغوى أهمية كبيرة، فنجد فى تفسير، بعض معانى المفردات الموجودة فى الآية، ثم توضيح المعنى الإجمالى للآية بعد ذلك.

وطبقًا للمنهج الذى التزمه عبد الرزاق ووفى به غاية الوفاء، نجده يسوق الرواية بإسنادها فى بيان معنى المفردات، وسأضرب لذلك عدة أمثلة توضح ما نقول:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا ربيب فيه﴾(١) يقول: لا شك فيه، فقد فسر الربيب بالشك.

وفى بيان المعنى المراد من اللفظ فى الآية نجده يسوق هذه الرواية فى بيان معنى الحجارة.

عبد الرزاق قال: أنبأنا ابن عيينة، عن مسعر، عن عبد الملك الزراد، عن عمرو بن ميمون الأودى، عن ابن مسعود في قوله: ﴿وقودها الناس والحجارة﴾(٢)، قال: حجارة من الكبريت جعلها الله كما شاء.

وفى بيان معنى الذلة التى ضربت على بنى إسرائيل، يقول عبد الرزاق: قال حدثنا معمر، عن الحسن، وقتادة فى قوله: ﴿ضربت عليهم الذلة﴾(٣)، قالا: يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون.

وإذا كان للفظ أكثر من معنى نجده يذكر هذه المعانى بإسنادها كما فى قوله: عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وَأَرِنَا مِناسِكُنا﴾(٤)، قال أرنا منسكنا وحجنا.

عبد الرزاق: قال: حدثنى الثورى، عن ابن جريج، عن عطاء، ﴿وأرنا مناسكنا﴾ قال: مذابحنا.

<sup>(</sup>١) البقرة آية: [٢١].

<sup>(</sup>٢) البقرة آية: [٢٢].

<sup>(</sup>٣) البقرة آية: [٦١].

<sup>(</sup>٤) البقرة آية: (١٢٨).

فالأول: محمول على المعنى المجازى، والثاني: محمول على الحقيقة.

وهذا يدل على الفقه اللغوى عند عبد الرزاق، وبيان ذلك من خلال ربط الروايات وتنسيقها.

قال الزمخشرى في أساس البلاغة:

نسك لله ينسك: ذبح لوجهه نسكًا ومنسكًا، ومن صنع كذا فعليه نسك، وهذه نسيكه فلان: لذبيحته ونسائكه، ومنى منسك الحاج.

ومن المجاز: رجل ناسك، وذو نسك: عابد، وهو من النساك: العباد وقضى مناسك الحج: عباداته (۱).

تم جمع بين المعنيين في أثر واحد، في سورة الحج، عبد الرزاق قال: أنا معمر عن قتادة في قوله: ﴿ولكل أمة جعلنا منسكا﴾ (٢) قال: ذبحًا وحجًا.

وفى مجال البيان لأصل الكلمة واشتقاقها، يقول عبد الرزاق قال: أنا معمر عن قتاده فى قوله: ﴿إِن أُول بيت وضع للناس للذى ببكة مباركًا﴾ (٣)، قال: أول بيت وضعه الله فى الأرض فطاف به آدم ومن بعده.

قال قتادة: وبك يبك الناس بعضهم بعضًا الرجال والنساء يصلى بعضهم بين يدى بعض، ويمر بعضهم بين يدى بعض، لا يصلح ذلك إلا بمكة.

وقال فى اللسان: فأما اشتقاته فى اللغة فيصلح أن يكون الاسم اشتق من بك الناس بعضاء بعضاً فى الطواف أى: دفع بعضهم بعضاً (٤).

عبد الرزاق قال أنا معمر عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ ذَلَكَ أَدَنِي ٱلْا تَعُولُوا ﴾ قال: الله تعلق الله تعل

وقوله: عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر عن قتادة في قوله: ﴿ولا يظلمون فتيلاً﴾ قال: الفتيل الذي في شق النواة.

<sup>(</sup>١) أساس البلاغة (ص٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) الحج: [٦٧].

<sup>(</sup>٣) آل عمران آية: [٩٦].

<sup>(</sup>٤) اللسان: (١/ ٣٣٦).

ومنه قوله في تفسير قوله تعالى: ﴿شديد المحال﴾(١١).

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ شدید المحال ﴾ قال: إذا محل یعنی: الهلاك، یقول: فهو شدید.

قال معمر: وقال قتادة: شديد الحيلة.

وسياق الأثر على هذا النحو يدل على أن عبد الرزاق يريد أن الميم فى المحال أصلية عند البعض، وزائدة عند آخرين. قال فى اللسان: والمحل فى اللغة: الشدة، وقوله تعالى: ﴿شديد المحال﴾. قيل: معناه: شديد القدرة والعذاب. وقيل: شديد القوة والعذاب. وقال ثعلب: أصله أن يسعى بالرجل ثم ينتقل إلى الهلكة.

غير أن قول قتادة: «شديد الحيلة» قال به ابن قتيبة في تفسير غريب القرآن (ص ٦٢٢)، ونقله صاحب اللسان (٦٤٩٤)، ثم نقل بعده قال أبو منصور الأزهرى: قول القتيبي في قوله عز وجل: ﴿وهو شديد المحال﴾: أي الحيلة غلط فاحش، وكأنه توهم أن ميم المحال ميم يفعل وأنها زائدة، وليس كما توهمه، لأن مفعلاً إذا كان من بنات الثلاثة، فإنه يجيء بإظهار الواو والياء، مثل: المزود، والمحول، والمحور، والمعير، والمزيل، والمجول، وما شاكلها، وإذا رأيت الحرف على مثال: «فعال» أوله ميم مكسورة فهي أصيلة مثل ميم: مهاد، وملاك، ومراس، ومحال، وما أشبهها، وقد ذكر هذا النقد أيضًا القرطبي في تفسيره (٩/ ٢٩٩).

ومن ذلك أيضًا:

عبد الرزاق عن معمر عن قتادة في قوله: ﴿مهطعين﴾ قال: مسرعين ﴿مقنعي رءوسهم﴾(٢). قال القنع: الذي يرفع بصره شاخصًا لا يطرف.

ومنه قوله:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ملتحداً﴾ (٣) قال: ملجاً.

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿مُوثُلاً﴾(٤) قال: ملجأ.

<sup>(</sup>١) الرعد الآية: [١٣].

<sup>(</sup>٢) إبراهيم آية: [٤٣].

<sup>(</sup>٣) الكهف: [٢٧].

<sup>(</sup>٤) الكهف: [٨٥].

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿مُوثُلاُّ ﴾(١) قال: ملجأ.

فالألفاظ ذات المعنى الواحد يفسرها بلفظ واحد، وإن اختلفت مواضعها، كما هو مبين في الآثار الثلاثة التي ذكرت.

### وقد يروى ما ينص على أن المعنى مستمد من كلام العرب:

مثاله: عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿الزبانية﴾(٢)، قال: الزبانية في كلام العرب: الشرط.

ومثل: عبد الرزاق، عن ابن عيينة، قال: أخبرنى زكريا، عن أبى إسحاق، عن عمرو بن شرحبيل قال لى ابن مسعود: ما الخنس؟ فإنكم قوم عرب قال: قلت: أظنه بقر الوحش قال ابن مسعود: وأنا أظن ذلك.

قال عبد الرزاق: قال معمر، وقال بعضهم: الخنس الجوار الكنس: هي الظباء.

عبد الرزاق، قال معمر: ﴿الزنيم﴾ هو ولد الزنا في بعض اللغة.

عبد الرزاق، عن معمر، عن الحسن في قوله: ﴿عتل بعد ذلك زنيم﴾ قال الفاحش: اللئيم الضريئة \_ وإذا نظرنا إلى بقية الآية (٨١) من سورة البقرة نجد الله يقول: ﴿فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾، فالله تعالى يخبر أن من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته مخلد في النار، فتأويل السيئة بالشرك أقام معنى الآية: فأصبحت ناطقة بخلود المشرك في النار، وهذا أمر مجمع عليه عند سائر فرق المسلمين.

ومن دراستى المتأنية لهذا التفسير لم أجد صاحبه تعرض للمسائل النحوية بشكل مباشر، ولكن روى ما يفهم منه بيان المعنى، وتحليل الألفاظ بالكشف عن مرجع الضمائر في بعض الآيات.

وكذلك أسماء الإشارة وأسماء الموصول، وما شابه ذلك من الأدوات التي يرتبط معناها بمعانى سابقة عليها، لأن معرفة مرجع هذه الأدوات يعصم من الوقوع في اللبس والخطأ.

فنجده يروى عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فأتوا بسورة من مثله﴾(٣)،

<sup>(</sup>١) الجن: [٢٢].

<sup>(</sup>٢) العلق: [١٨].

<sup>(</sup>٣) البقرة: [٢٢].

قال: يقول: بسورة مثل هذا القرآن.

فالضمير في مثله مرجعه إلى القرآن.

وفى بيان حمل الكلام على المجاز روى عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿وأشربوا فى قلوبهم العجل بكفرهم﴾(١) قال: أشربوا حبه حتى خلص ذلك إلى قلوبهم، فالقلوب أشربت حب العجل، وهو أمر قلبى محض، وفى موضع آخر نجده يسوق هذه الرواية:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم﴾ (٢)، قال: ليعلم النبي ﷺ أن الرسل قد أبلغت عن الله، وأن الله حفظها، ودفع عنها.

فاختيار هذا دون غيره مقصود في تقدير الفاعل المناسب للآية، ولا نظن أنه يجهل الوجوه الأخرى التي يصح أن يحمل عليها المعنى:

قال الفراء في معانى القرآن: ﴿ليعلم أن قد أبلغوا﴾ يريد لتعلم الجن والإنس أن الرسل قد أبلغت لاهُم بما رجوا من استراق السمع(٢).

وقال الزمخشري في الكشاف: ليعلم الله(٤).

وقيل: ليعلم الرسل أن الملائكة قد أبلغوا رسالات ربهم.

وقيل: ليعلم إبليس، وقيل: ليعلم الجن، وقيل: ليعلم من كذب الرسل.

فترك هذا كله واختيار المرفوع بالفعل، وأنه محمد ﷺ، ليعلم أن الرسل قبله قد أبلغوا الرسالة كما بلغ هو الرسالة، وأن الرسل قبله كانوا على حالته من التبليغ ـ وهو المعنى الذى ساق عبد الرزاق الرواية في بيانه.

كما نجده يسوق من الروايات ما يشعر باختلاف وجوه الإعراب فنراه يستهل سورة النساء بروايته التالية.

<sup>(</sup>١) البقرة آية: [٩٣].

<sup>(</sup>٢) الجن: [٢٨].

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء (٣/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٤) انظر الشوكاني \_ فتح القدير (٥/٣١٣).

عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام﴾ قال: هو قول الرجل: أنشدك الله والرحم.

عبد الرزاق: قال: أنا معمر، عن قتادة قال: بلغنى أن النبى ﷺ قال: «اتقوا الله وصلوا الأرحام».

فالجر والنصب يردان على كلمة «الأرحام».

أما الرفع فلم يعرض له عبد الرزاق، وإن كان جائزًا على تقدير أن الأرحام مبتدأ مرفوع، والخبر محذوف قدره ابن عطية والأرحام أهل أن توصل، وقدره الزمخشرى والأرحام مما يتقى أو مما يستاءل به.

أما الوجهين اللذين ساق عبد الرزاق الرواية لبيانهما.

فهما الجر في الأثر الأول، والنصب في الأثر الثاني.

أما الجر، فظاهره أنه معطوف على المضمر المجرور من غير إعادة الجار، وعلى هذا فسر الحسن، والنخعى، ومجاهد ويؤيده قراءة عبد الله، «وبالأرحام» وكانوا ينشادون بذكر الله والرحم.

وقد ذهب أهل البصرة وتبعهم الزمخشرى، وابن عطية، من امتناع العطف على الضمير المجرور إلا بإعادة الجار، فكان القياس على مذهبهم أن يقال: تساءلون به وبالأرحام.

أما مذهب الكوفيين ويونس، وأبى الحسن، والأستاذ أبى على الشلوبين أن ذلك يجوز في الكلام مطلقاً، واختاره صاحب البحر المحيط، لأن السماع يعضده، والقياس يقويه، أما السماع، فلما روى من قول العرب: «ما فيها غيره وفرسه» بجر الفرس عطفًا على الضمير دون إعادة الجار. وأما القياس: فكما أنه يجوز أن يبدل منه، ويؤكد من غير إعادة الجار كذلك يجوز أن يعطف عليه من غير إعادة الجار.

أما الأثر الثانى: فهو فى بيان أن النصب وجه جائز فى لفظ الأرحام، لأن ظاهره أن يكون معطوفًا على لفظ الجلالة، ويكون ذلك على حذف مضاف، والتقدير: اتقوا الله وقطع الأرحام، وعلى هذا المعنى فسرها ابن عباس وقتادة، والسدى وغيرهم، والجامع بين تقوى الله وتقوى الأرحام، هذا القدر المشترك، وإن اختلف معنى التقويين، لأن تقوى الله بالتزام طاعته واجتناب معاصيه، واتقاء الأرحام بأن توصل، ولا تقطع،

وبذلك يندفع قول من قال: كيف يراد باللفظ الواحد المعانى المختلفة؟ والجواب: أنه من باب عطف الخاص على العام للدلالة على عظم ذنب قطع الرحم(١).

لأن صلة الرحم من تقوى الله، وفي ذكرها معطوفة زيادة في العناية بها والحث على صلتها فكأنه كرر الأمر مرتين.

ومن اللمحات النحوية في التفسير أيضًا ما رواه عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة... في قوله: ﴿لاتخذناه من لدنا إن كنا فاعلين﴾ (٢)، يقول: ما كنا فاعلين، فأنت ترى أنه حمل إن في الآية على معنى ما النافية، وقد نسب صاحب البحر هذا إلى قتادة والحسن (٢).

وفى تفسير قوله تعالى: ﴿وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن من به قبل موته﴾ (٤) نجده يسوق من الروايات ما يبين به وجوه عود الضمير فى به و «موته» فيروى، عن معمر، عن قتادة يقول: قبل موت عيسى إذا أنزل آمنت به الأديان كلها، فالضميران يرجعان إلى عيسى، ويجوز أن يختلف مرجعهما، ولذلك نجده يسوق ما بين ذلك فيروى عن الحسن قوله: (لا يموت أحد منهم حتى يؤمن بعيسى قبل أن يموت)، فالضمير فى به يرجع إلى عيسى - عليه السلام - والضمير فى موته يرجع إلى من يؤمن به، وقوله تعالى: ﴿وجاءك فى هذه الحق﴾ قال: فى هذه السورة.

وقوله: فى تفسير قوله تعالى: ﴿من يصرف عنه يومئذ فقد رحمه﴾ (٥) يقول: من يصرف عنه العذاب كما اختار من الروايات ما يشير إلى المقدم والمؤخر، وذلك فى تفسير قوله تعالى: ﴿الذي أحسن كل شيء خلقه﴾ (١).

روى عن معمر، عن قتادة قال: أحسن خلق كل شيء، وقوله: ﴿وجعلنا من الماء كل شيء حي﴾ (٧) قال: كل شيء حي خلق من الماء رواه عن مجاهد.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٢/ ١٤٧، ٣/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: [١٧].

<sup>(</sup>٣) البحر (٦/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٤) النساء: [١٥٩].

<sup>(</sup>٥) الأنعام: [١٦].

<sup>(</sup>٦) السجدة الآية: [٧].

<sup>(</sup>٧) الأنبياء: [٣٠].

كما أورد بعض المعانى بصورة اللف والنشر المرتب، وذلك فى تفسير قوله تعالى: 
﴿وَاذَكُرنَ مَا يَتَلَى فَى بِيوتَكُنَ مِن آيات الله والحكمة ﴾، روى عن معمر، عن قتادة قال: 
القرآن والسنة (۱)، كما نجده يروى ما يشير إلى إدراك المعنى الثانى للكلمة دون أن يتقيد 
بمعناها الوضعى، ولكن يراعى المعنى العام والسياق المعنوى للآيات فمن ذلك قوله: 
﴿وَالشَّعْرَاء يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُون ﴾ (۲) قال: يتبعهم الشياطين ﴿فَى كُلُ وَاد يَهِيمُون ﴾ (۱) 
يمدحون قومًا بباطل ويشتمون قومًا بباطل. ﴿أو ليأتينى بسلطان مبين ﴾ (١) قال: بعذر 
بين، ومثل هذه الشذرات النحوية والبلاغية قليلة فى التفسير، ولذلك فإنها تحتاج فى استخراجها إلى جهد كبير، نظرًا لاعتماده على الحقيقة أكثر من المجاز.

\* \* \*

### الاستئناس في التفسير بالشعر

ذكرت في ترجمة عبد الرزاق أنه كان يتمتع بملكة شعرية، تسعفه بنظم بعض الأبيات كلما دعت الحاجة إلى ذلك، وملكة القريض عند عبد الرزاق لا تعيبه كمحدث له في مجال الرواية شأن عظيم، وبين المفسرين قدم ثابت، إذا الشعر بمنزلة الكلام حسنه كحسن الكلام وقبيحه كقبيح الكلام<sup>(٥)</sup>.

ولما كان تفسير عبد الرزاق يعتمد على الرواية والنقل وجدت أن عبد الرزاق لم يذكر من الشواهد الشعرية شيئًا إلا في موضع واحد من التفسير، مما يدل على أنه لم يكن به رغبة في التوسع في الاستشهاد بالشعر العربي، وما كان عليه من بأس لو أنه فعل حيث نهج ذلك من هو خير منه، وهو ابن عباس في إجاباته على ما أثاره نافع بن الأزرق من مسائل عرضها على ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ وقد أحصاها السيوطى في كتابه الإتقان (٦). وجرى على ذلك شيخ المفسرين ابن جرير الطبرى، ومن بعده كثير من المفسرين منهم: الزمخشرى، وابن عطية، وأبو حيان، والقرطبي، وغيرهم، مع تفاوت

<sup>(</sup>١) الآية [٣٥] الأحزاب.

<sup>(</sup>٢) الشعراء: [٢٢٤].

<sup>(</sup>٣) الشعراء [٢٢٥].

<sup>(</sup>٤) النمل الآية: [٢١].

<sup>(</sup>٥) الأدب المفرد باب الشعر حسنه كحسن الكلام (ص٢٥٤)، عن عبد الله بن عمرو مرفوعًا.

<sup>(</sup>٦) الإتقان (١/ ٢٠ \_ ١٣٣).

فى القلة والكثرة فى الرجوع إلى الشعر القديم، ولعل إعراض عبد الرزاق عن الرجوع إلى الشعر القديم أن رواية الشعر لم يتوفر لها من الأسانيد الجيدة التى يطمئن إليها، ولعله أيضًا اكتفى فى بيان معنى المفردات بالمعانى اللغوية التى توفرت لها الأسانيد، وجعلها مرجعًا موثوقًا به عند تفسيره لبعض الكلمات الغريبة فى القرآن، وقد يكون ذكره لهذه الأبيات من باب الإشارة إلى جواز الرجوع إلى الشعر القديم فى بيان معانى بعض الألفاظ، أو الجمل القرآنية، وإن صح ذلك فهى لمحة فقهية من عبد الرزاق أكثر منها استشهادًا بالشعر العربى.

أما الأثر الذى ذكر فيه بعض الأبيات الشعرية في مقام الاستشهاد لما فسر به معنى كلمة حمثة، من سورة الكهف فقد روى عبد الرزاق قال: أنا ابن التيمى قال: أخبرنى الخليل بن أحمد قال: أخبرنى عثمان بن أبى حاضر قال: قال لى ابن عباس: لو رأيت إلى معاوية، وقرأت في عين حمثة فقال: حامية فدخل كعب فسأله فقال: أنتم أعلم بالعربية منى ولكنها تغرب في عين سوداء، أو قال: في «حمأة» لا أدرى أى ذلك، قال: خليل الذي شك، فقال: ألا أنشدك قصيدة تبع الأكبر.

قد كان ذو القرنين (۱) قبلى مسلمًا ملك تدين له الملوك وتسجد (۲) فأتى المسارق والمغارب يبتغى أسباب ملك من حكيم مرشد فرأى مغيب الشمس عند مغابها في عين ذي خلب وثأط حرمد

عبد الرزاق قال: أرنا ابن المبارك، عن عمرو بن ميمون بن مهران، عن عثمان بن أبى حاضر نحوًا من هذا قال: فقال له ابن عباس: ما الخلب؟ قال: الطين بلسانهم. قال: فما الشأط؟ قال الحمأة. قال: فما الحرمد؟ قال: الشديد السواد. قال: يا غلام التني بالدواة فكتبه.

عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن التيمى، عن أبيه، أن معاوية قرأ (فى عين حامية)، وقرأ ابن عباس «حمئة»، وسئل عنها ابن عمر فقال: «حامية»، فسأل عنها كعبًا فقال: «إنها تغرب فى ماء وطين»، فقال: ابن عباس إنا نحن أعلم.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) في الأصل عمى والتصحيح من الطبري.

<sup>(</sup>٢) في الأصل وتحسد والتصحيح من القرطبي.

## هل في التفسير ما هو من غير لغة أهل الحجاز والعرب؟

أثار فى خاطرى هذا السؤال بعض كلمات وجدتها منثورة فى تفسير عبد الرزاق ورغم قلتها، فقد حاولت من خلالها التعرف على رأيه فى هذه المسألة التى اختلف فيها العلماء، ولكن ليس قبل عرض الخلاف فيها، وبعد ذلك أذكر الروايات التى ساقها، وأرجو أن أوفق فى التعرف على رأيه من خلالها.

أما بالنسبة للاختلاف في هذه المسالة فهو قديم قال بعضهم:

اشتمل القرآن الكريم على بعض ألفاظ من غير اللغة العربية، وقال: البعض ليس في القرآن شيء من غير اللغة العربية، إلا الأعلام كنوح، وإبراهيم، وموسى، عيسى ووقف آخرون موقف التوسط في المسألة فقالوا: «إن هذه الألفاظ كانت في الأصل بغير لسان العرب، فلما وقعت للعرب ولاكوها بالسنتهم صارت من عربيتهم فهي حينئذ عربية، وإن كانت في الأصل أعجمية»(١).

ولكل فريق من هؤلاء أدلته التي كون رأيه في المسألة على أساسها.

فالذين ذهبوا إلى أن فى القرآن ما هو من غير العربية استدلوا بما قال بعض الصحابة والتابعين عن تفسير ألفاظ معينة فى القرآن مثل: ما روى عن ابن عباس فى تفسير قوله تعالى: ﴿فرت من قسورة﴾(٢)، فقال: هو بالعربية: الأسد، وبالفارسية: شار، وبالقبطية: أربا، وبالحبشية: قسورة، وما روى عنه فى قوله تعالى: ﴿إنه كان حوبًا كبيرًا﴾ قال: ﴿إثما كبيرًا بلغة الحبشية»، وروى عن أبى موسى الأشعرى فى قوله تعالى: ﴿يؤتكم كفلين من رحمته﴾ فقال: الكفلان ضعفان من الأجر بلغة الحبشة، وما روى عن ابن مسعود فى الناشئة فى قوله تعالى: ﴿إن ناشئة الليل هى أشد وطاء وأقوم قيلاً﴾ قال: هى بالحبشية قيام الليل، وما روى عن مجاهد أن القسط هو العدل بالرومية، وروى عن الضحاك أنه قال الإستبرق: الديباج الغليظ بالفارسية.

وإلى جانب ما ذكر وغيره من الأعلام التي وردت في القرآن الكريم والتي منعها النحاة من الصرف للعلمية والعجمة، كما استدلوا بأن القرآن حوى علوم الأولين

<sup>(</sup>١) التعرف بالقرآن والحديث محمد الزفزاف (ص٨).

<sup>(</sup>٢) المدثر (٥١).

والآخرين، فلابد أن تقع فيه الإشارة إلى أنواع اللغات ضرورة أنه دعوة عامة لجميع أمم أهل الأرض، ولا يعترض على هذا بأنه نزل بلغة قريش إذ معناه أن أغلبه نزل بلغتها، لأن غير لغة قريش موجودة في جميع القراءات من تحقيق الهمزة ونحوها وقريش لا تهمز، ولا خلاف في أن بعض الصحابة والتابعين قالوا: بأن في القرآن من كل لسان، وقد حكى السيوطى أن ذلك قول التابعي الجليل أبي ميسرة، وروى مثله عن سعيد بن جبير، ووهب بن منيه، كما نقل عن الإمام ابن النقيب أنه صرح بذلك فقال: «من خصائص القرآن على سائر كتب الله المنزله أنها نزلت بلغة القوم الذين أنزلت عليهم فيها شيء بلغة غيرهم، والقرآن احتوى على جميع لغات العرب، وأنزل فيه بلغة غيرهم من الروم، والفرس، والحبشة، شيء كثير»(١).

وهذا الذى ذكره ابن النقيب تشوبه شائبة الغلو، لأن بعض لغات العرب فيها ما هو مرذول، وقد ترفع عنه أسلوب القرآن؛ لأنه في أعلى مراتب الفصاحة.

وممن ذهب إلى هذا القول أيضًا السيوطى حيث يذكر فى الإتقان، فى النوع الثامن والثلاثين ما نصه: أفردت فى هذا النوع كتابًا سميته: «المهذب فيما وقع فى القرآن من المعرب»... إلخ (٢٠).

وأما الذين قالوا: بأنه لا يوجد في القرآن الفاظ من غير العربية سوى الأعلام فهم الأكثرون منهم الإمام الشافعي، وابن جرير، وأبو عبيدة، والقاضى أبو بكر الباقلاني، وابن فارس، وفخر الدين الرازى وغيرهم، وقد احتجوا بقوله تعالى: ﴿ولو جعلناه أعجميًا لقالوا لولا فصلت آياته أعجمي وعربي﴾، وقد شدد الشافعي النكير على القائل بذلك(٣).

وقال أبو عبيدة: إنما أنزل القرآن بلسان عربى مبين، فمن زعم أن فيه غير العربية فقد أعظم القول.

كما استدل بعضهم أيضًا بأن احتواء القرآن على ألفاظ غير عربية: «قد يكون متكأ للطاعنين في إعجازه، وربما قالوا: بأن العجز كان بسبب أن فيه ما ليس عربيًا»، وقد أبطل الإمام الغزالي هذه الحجة فقال: اشتمال جميع القرآن على كلمتين أو ثلاث أصلها

<sup>(</sup>١) الإتقان (١/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (١/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) أي أصحاب الرأي الأول.

أعجمى استعملها العرب، ووقعت فى ألسنتهم لا يخرج القرآن عن كونه عربيًا، وعن إطلاق هذا الاسم عليه، ولا يتمهد للعرب حجة فإن الشعر الفارسى يسمى فارسيًا، وإن كانت فيه آحاد كلمات عربية، إذا كانت هذه الكلمات متداولة فى لسان الفرس فلا حاجة إلى هذا التكلف(١).

والذى أميل إليه فى هذه المسألة هو ما قاله أبو عبيد القاسم بن سلام ، بعد أن حكى القول بالوقوع عن الفقهاء، والمنع عن أهل العربية: والصواب عندى مذهب فيه تصديق القولين جميعًا، وذلك أن هذه الأحرف أصولها أعجمية كما قال الفقهاء، ولكن وقعت للعرب فعربتها بالسنتها وحولتها عن الفاظ العجم إلى الفاظها، فصارت عربية، ثم نزل القرآن، وقد اختلطت هذه الحروف بكلام العرب، فمن قال: إنها عربية فهو صادق، ومن قال: أعجمية فهو صادق، ومال إلى هذا القول الجواليقى، وابن الجوزى وآخرون.

وعلى هذا فالقول بخلو القرآن من الألفاظ الأعجمية باعتبار أن الألفاظ التى قيل: إنها أعجمية عربية، ونطق بها العرب فيه من الوجاهة ما فيه، لأنه ترتب عليه أمور منها:

أولاً: التسليم بصحة الروايات عن الصحابة التابعين.

ثانيًا: التسليم بأن طبيعة الأمور تقضى بضرورة الاحتكاك بين اللغات، وأن بعضها يأخذ من بعض، والواقع يشهد بذلك ويؤكده.

ثالثًا: أن وجود هذه الألفاظ في القرآن لا ينفي عنه أنه عربي، ولا يصفه بأنه أعجمي وعربي، بل كله عربي بعد أن لاكت الألسن هذه الكلمات فصارت عربية، ثم نزل القرآن بعد ذلك.

رابعًا: أن الخلاف بين الفريقين خلاف لفظى حيث نظر الفريق الأول إلى أصل هذه الكلمات أما الفريق الثاني فنظر إليها بعد أن لاك اللسان العربي هذه الألفاظ<sup>(٢)</sup>.

ولا أنفي أن الخلاف يجوز أن يكون حقيقيًا لأن الشافعي، وابن جرير، وغيرهما لا

<sup>(</sup>۱) المستصفى للغزالى (۱/٦/۱) \_ ولكن يؤخذ عليه أن غير العربى فى القرآن ليس كلمتين أو ثلاث بل هو أكثر من ذلك قطعًا ولعله أراد التهوين من شأن هذه الكلمة وأنها قليلة جدًا بالنسبة لكلمات القرآن التى لا خلاف فى أنها بلسان عربى مبين.

<sup>(</sup>٢) انظر الإتقان (١/ ١٣٤ \_ ١٣٦).

يجهلون أن احتكاك الأمم يترتب عليه احتكاك اللغات، وأنها يأخذ بعضها من بعض فيحتمل أن يكون الخلاف حقيقيًا، لا سيما وأن الباقلاني يرى أن الأمم الأخرى هي التي أخذت اللفظ العربي، فحرفته، ثم أدخلته في لغتها، كما قالوا في الإله: اللاهوت، والناس الناسوت، وعلى فرض ذلك فإن التوسط في الأمر هو الذي تسكن له النفس، فهذه خلاصة الأقوال في هذه المسألة.

أما بالنسبة لما قيل في أن في القرآن شيئًا من غير لغة الحجاز، فقد ذكرها السيوطي في الإتقان، ولم يحك خلافًا فيها مما يدل على أن وقوع ما هو من غير لغة الحجاز أمر مسلم به، لأن ما نسب إلى القبائل اليمنية لم يخرج عن كونه عربيًا، ومن ثم فلا وجه للاختلاف فيه، أما ما وقع فيه الاختلاف فهو ما وقع في القرآن من غير لغة العرب، وقد بينا وجوه القول في ذلك وأدلة كل فريق على وجه يليق بالمقام، ومع أن لغة أهل اليمن قد أبرزها عبد الرزاق في التفسير ونص عليها، في عدة آثار إلا أنه لم يستوعبها وكثيرًا ما فسرها، على وفق ما نسبه العلماء إلى أهل اليمن دون أن يشير هو إلى ذلك، وكأنه اكتفى بذكر بعض الروايات لتكون دليلاً على أن القرآن فيه ما ليس من لغة أهل الحجاز، وأن لغة اليمن واقعة في القرآن، وهي فيما يبدو لي إشادة بلغة قومه، ولكنها لا تبلغ حد التعصب إذ لو نازعته هذه الفكرة لحاول أن يستقصي كل الكلمات، أو أكثرها كما نطق بها أهل اليمن، ولكنه لم يفعل.

والآن نصل إلى موقف عبد الرزاق من هذه المسألة من خلال الروايات التي ساقها في التفسير.

عبد الرزاق، عن معمر، عن إسماعيل بن شروس، عن عكرمة مولى ابن عباس فى قوله: ﴿سَامِدُونَ ﴾ قال: هو الغناء، كانوا إذا سمعوا القرآن تغنوا ولعبوا وهى بلغة أهل اليمن يقول اليمانى إذا تغنى أسمد.

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿أتدعون بعلا﴾ قال: ربًا، ﴿وتذرون أحسن الخالقين﴾ قال: ربًا، وزاد السيوطي في الدر المنثور بلغة أزد شنوءة، والإتقان أيضًا عبد الرزاق قال: أرنا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿لو أردنا أن نتخذ لهوا﴾. قال: اللهو في بعض لغة أهل اليمن: المرأة. ﴿لاتخذناه من لدنا إن كنا فاعلين﴾، فيقول: ما كنا فاعلين، ذكرت هذا الإتمام الآية، هذه هي الآثار التي ذكرها عبد الرزاق في التفسير، وقد حاولت جهد الطاقة حصر الآثار من هذا النوع، وقد يكون هناك رواية أو

أكثر سقطت من الحصر من باب السهو الذى لا يخلو منه بشر، والكمال لله وحده، ولكن رغم هذا فلن تبلغ عدة ما ذكرت من الآثار، وسأذكر بعض الأمثلة التى رواها عبد الرزاق على وفق لسان أهل اليمن، ولم ينص على أن أهل اليمن ينطقونها هكذا، أو هي عندهم بهذا المعنى اكتفاء بما ذكره من باب الإشارة فقط، وتقرير ما يراه في هذه المسأله، وأنه أمر واقع في القرآن الكريم، ذكر السيوطي في الإتقان، النوع السابع والثلاثون فيما وقع فيه بغير لغة الحجاز.

قال: أخرج ابن أبى حاتم، عن الضحاك في قوله تعالى: ﴿لا وزر﴾ قال: لا حيل، وهي بلغة أهل اليمن.

وقال عبد الرزاق: عن معمر، عن قتادة ﴿كلا لا وزر﴾ قال: كلا لا حيل، ولم يذكر عبد الرزاق، أنها بلغة أهل اليمن.

وقال عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة ﴿كلا لا وزر﴾ قال: كلا لا حيل، ولم يذكر عبد الرزاق أنها بلغه أهل اليمن.

وقال فى الإتقان: مسنون، منتن بلغة حمير، وفى التفسير قال عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿من صلصال من حماً مسنون﴾(١)، قال: الصلصال: الطين اليابس تسمع له صلصلة، ثم يكون حماً مسنونًا قال: منتنة.

وقال في الإتقان: المرجان صفاء اللؤلؤ بلغة اليمن.

وروى عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة: ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾(٢) قال: اللؤلؤ: الكبار من اللؤلؤ والمرجان: الصغار منه (٣).

ونخلص من ذلك إلى أن عبد الرزاق ساق من الروايات ما يدل على أنه كان يرى أن لغة قومه من أهل اليمن واقعة في القرآن الكريم (٤).

أما عن موقفه مما هو من غير لغة العرب فقد ورد نادرًا في التفسير، ويغلب على ظنى أنه ذكر من باب الإشارة إلى جواز وقوع ما كان من غير لغة العرب.

ومن ذلك قوله: قال الثورى: اسم النجاشي أصحمة، وقال ابن عيينة: هو باللغة

<sup>(</sup>١) الحجر: [٢٦].

<sup>(</sup>٢) الرحمن: [٢٢].

<sup>(</sup>٣) الإتقان (١/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٤) انظر الأثر رقم (٤٩١)، في تفسير الآية: (١٩٩) من آل عمران.

العربية عطية وتأمل هذا الأثر.

عبد الرزاق، عن الثورى، عن الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن أبى عبيدة فى قوله تعالى: ﴿دعوا الله مخلصين له الدين﴾(١) قال: «هيا شراهيا» قال سفيان: تفسيره: يا حى يا قيوم، ونلاحظ على الأثر ما يلى:

أولاً: أن العبارة ليست عربية لمخالفتها للأوزان العربية.

ثانيًا: أن ظاهرها يومئ إلى جواز النطق بالجملة القرآنية بغير لغة العرب.

ثالثًا: أن عبد الرزاق تدخل فى الرواية ببيان المعنى كما سمعه من شيخه الثورى، قال سفيان: تفسيره: يا حى يا قيوم، والذى يروى عن سفيان هو عبد الرزاق، ولذلك فإن الذى يترجح عندى أن القائل هو الإمام عبد الرزاق.

هذا وفيما تقدم دلالة على بيان ما قصد إليه الإمام من اشتمال القرآن على لغة الحجاز واليمن وغيرهما.

\* \* \*

### موقفه من المرويات في السيرة والتاريخ

وفى مجال التاريخ والسير روى عبد الرزاق عن ابن إسحاق، وابن عباس، وعكرمة، ورهب بن منبه وغيرهم.

فمن ذلك، قال عبد الرزاق: قال ابن عيينة، وأخبرنى محمد بن إسحاق فى قوله: 
إن الذين توفاهم الملائكة (٢٠)، قال: هم خمسة فتية من قريش: يعلى بن أمية، وأبو قبس بن الفاكة، وربيعة بن الأسود، وأبو العاصى بن منبه بن الحجاج قال: ونسيت الخامس (٣).

وقال عبد الرزاق: عن ابن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن عكرمة قال : ﴿إِنَا كَفَيْنَاكُ الْمُسْتَهُونَيْنَ﴾، قال: هم خمسة كلهم هلك قبل يوم بدر: العاصى بن وائل، والوليد بن المغيرة، وأبو زمعة بن عبد الأسد، والحارث بن قيس بن الطلاطلة، والأسود

<sup>(</sup>١) سورة يونس آية رقم: [٢٢].

<sup>(</sup>٢) النساء: [٩٧].

<sup>(</sup>٣) روى ابن جرير هذا الأثر عن عكرمة وذكر الخامس. الحارث بن زمعة.

ابن عبد يغوث.

ونجد عبد الرزاق فيما يتعلق بالتاريخ يروى عمن لهم شهرة فى روايته مثل عكرمة، وقد ذكر السيوطى ذلك فى التدريب. قال: قال قتادة: أعلم التابعين أربعة: عطاء بن أبى رباح أعلمهم بالمناسك، وسعيد بن جبير أعلمهم بالتفسير، وعكرمة مولى ابن عباس أعلمهم بسيرة النبى علي والحسن أعلمهم بالحلال والحرام (١).

#### ومن ذلك أيضًا:

عبد الرزاق قال: أرنا معمر، عن الزهرى أنهم ذهبوا إلى أبى بكر فقالوا: إن صاحبك يقول: إنه قد ذهب إلى بيت المقدس في ليلة ورجع فقال: أو قال ذلك؟ قالوا: نعم. قال: فأشهد إن كان قال ذلك لقد صدق، قالوا: تصدقه في أن ذهب إلى بيت المقدس ورجع؟ قال: نعم أصدقه بما هو أبعد من ذلك في خبر السماء غدوة وعشية. قال: فسمى الصديق لذلك.

فهذه بعض أمثلة للدلالة على أن عبد الرزاق لم يغفل ما يتعلق بالسيرة والتاريخ.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی (۲/ ۲۰۰ <sub>= ۱</sub>۰۱).

### المبحث الثالث

# منهج الإمام عبد الرزاق في فواتح السور

افتتح الله بحروف التهجى سورًا من كتابه الكريم، وأكثر هذه السور مكية ما عدا البقرة، وآل عمران، فإنهما من المدنى.

وهذه الافتتاحیات منها: ما بنی علی حرف واحد مثل: «ق»، ومنها: ما بنی علی حرفین مثل: «الم، وطسم»، ومنها: ما الف علی ثلاثة أحرف مثل: «المم»، ومنها: ما ألف علی خمسة مثل: «كهیعص».

والمقصود من افتتاح السور بهذه الحروف المقطعة، هو الرمز إلى التحدى بأن يأتوا بمثل هذا الكتاب المؤلف من كلمات ذات حروف من نوع ما ينظمون منه كلامهم إن كانوا صادقين في زعمهم أن الرسول تقوله، فإن عجزوا فمحمد مثلهم لا يستطيع أن يأتى بمثله، وإذا كان كذلك وجب الإيمان بأنه من عند الله لتأييد رسوله.

وقيل: هي لتنبيه السامعين إلى ما يأتي بعدها، بأنها في إبداع البدء بها أقوى في التنبيه لمن استمعوا لكونها مألوفة وبما أن معظم السور المبدوءة بها مكية فيكون التنبيه للمشركين بهذه الفواتح أكثر فإنهم كانوا يصرون على عدم سماع القرآن، فنبهوا بهذه الفواتح الغريبة، ليلتفتوا إلى ما يأتي بعدها من آياته الجليلة(١).

وقيل: إنها من أسرار القرآن، أخرج السيوطى فى الإتقان عن الشعبى أنه سئل عن فواتح السور فقال: إن لكل كتاب سر، وإن سنر هذا القرآن فواتح السور (٢)، فكأنها عنده من المتشابه الذى لا يعلمه إلا الله، لأن الإيمان بأزلية هذه الحروف جعل بعض السلف الصالح يتخوف من إبداء رأى صريح فيها، فآثروا الورع وفوضوا العلم بها إلى الله تعالى، وفى هذا المعنى يقول على بن أبى طالب: «إن لكل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف التهجى»، وقول أبى بكر الصديق: «فى كل كتاب سر وسر القرآن فى أوائل السور»، ونقل عن ابن مسعود والخلفاء الراشدين: «إن هذه الحروف علم مستور

<sup>(</sup>١) تفسير سورة: (ص) لفضيلة الشيخ: محمد الحديدى الطير (ص٥).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٢/ ٨٢).

وسر محجوب استأثر الله به<sup>۱۱)</sup>.

وقيل: إن هذه الحروف المقطعة كل حرف منها مأخوذ من اسم من أسمائه تعالى نحو «الم» معناها: أنا الله أعلم، وقد روى ذلك عن ابن عباس (٢).

وقد روى عبد الرزاق ما يشير إلى هذا القول.

ففي أول سورة مريم ﴿كهيعص﴾.

قال عبد الرزاق: قال معمر، وقال الكلبى كاف، هاد، عالم، صادق، ولم يذكر ذلك إلا في هذه السورة من باب الإشارة إلى أن هذا قول في معنى الحروف المقطعة، ثم أتبعه بهذا الأثر.

عبد الرزاق قال أرنا ابن عيينة، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال في: «كهيعص» قال كاف من كاف، وياء من حكيم، وعين من عليم، وصاد من صادق، وهاء من هاد.

وقيل: اسم من أسماء القرآن، وقد رواه عبد الرزاق في كل السور التي افتتحت بالحروف المقطعة ما عدا سورة طه، وسورة القلم، وسورة ص، فقد روى أن الأولى بمعنى يا رجل، وأن الثانية بمعنى الدواة والقلم، وأما الثالثة فروى أن صاد فعل، بمعنى تلقى كذا.

واعتبار صاد \_ فعلاً \_ من الوجوه الجائزة في تفسيرها، فهي أمر من المصاداة، وهي المعارضة والمقابلة، ومنه الصدى، وهو ما يعارض الصوت ويقابله في الأماكن الخالية انعكاسًا للصوت الأول الناشئ عن نحو النداء، ومعناه: عارض القرآن وقابله بعقلك مؤتمرًا بأمره منتهيًا بنواهيه، متخلقًا بأخلاقه، وعلى هذا يكون "صاد" فعل أمر مبنى على حذف الياء والكسرة قبلها دليل عليها(٣).

فهذا هو مسلك عبد الرزاق فى فواتح السور وموقفه من الحروف المقطعة، وأنت ترى أنه سلك مسلك الاختصار والوضوح ببيان أنها اسم من أسماء القرآن.

واستقامة الرواية عند عبد الرزاق على هذا المعنى تدل على أنه كان ذا رأى واضح

<sup>(</sup>١) تفسير المنار (٨/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) ابن كثير (١/ ٣٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة (ص) ـ للشيخ محمد الطير (ص٤).

صريح في هذه المسألة، وإن كان لم يغفل بعض الأقوال الأخرى، بل ذكرها من باب الإشارة إليها فقط، ولكن يبقى الرأى الذي مال إليه ظاهرًا لكل من تصفح التفسير.

#### \* \* \*

### ترتيب الآيات والسور

#### تعريف السورة والآية:

السورة: مأخوذة من سور البلد لارتفاع رتبتها كارتفاعه وإحاطتها بآياتها، واجتماعها كاجتماع البيوت بالسور، ومنه السوار لإحاطته بالساعد، ويحتمل أن تكون من السورة بعنى المرتبة؛ لأن الآيات مرتبة في كل سورة ترتيبًا مناسبًا.

وقال ابن جنى: إنما سميت سورة لارتفاع قدرها، لأنها كلام الله تعالى، والسؤر بالهمزة لغة فيها، وهو ما بقى من الشراب فى الإناء، كأنها قطعة من القرآن.

وأما في الاصطلاح: فهى الجملة من آيات القرآن ذوات فاتحة وخاتمة، وأقلها ثلاث آيات ومنها القصار والطوال.

وأما الآية في اللغة: فهي العلامة، تقول العرب: خربت دار فلان وما بقى منها آية أي علامة، فكأن كل آية في القرآن علامة ودلالة على نبوة محمد ﷺ، ومنه قوله تعالى: ﴿إِن آية ملكه﴾؛ لأنها علامة للفضل والصدق.

وأما في الاصطلاح: فهي الجملة من كلام الله المندرجة في سورة من القرآن ذات مبدأ، ومقطع. وقيل: الآية طائفة من القرآن منقطعة عما قبلها وما بعدها ليس بينها شبه بما سواها(۱). ولقد عمدت إلى معالجة هذه المسالة خشية أن يظن أن ترتيب الآيات عند عبد الرزاق اجتهادي، وقد يوحي بذلك مسلكه في عدم التزامه الترتيب في التفسير. والجواب: أن عبد الرزاق يرتب للتفسير لا للتلاوة كمن يفسر القرآن حسب تاريخ النزول وأوليات التلقى عن الوحي المعصوم.

#### حكم ترتيب الآيات والسور:

 القرآن الذى أنزله الله وأمر بإثبات رسمه، ولم ينسخه، ولا رفع تلاوته بعد نزوله هو هذا الذى بين الدفتين الذى حواه مصحف عثمان، وأنه لم ينقص منه شىء، ولا زيد فيه، وأن ترتيبه ونظمه ثابت على ما نظمه الله تعالى ورتبه عليه رسوله.

وقال البغوى فى شرح السنة: الصحابة \_ رضى الله عنهم \_ جمعوا بين الدفتين القرآن الذى أنزله الله على رسوله من غير أن يزيدوا أو ينقصوا منه شيئًا، خوف ذهاب بعضه بذهاب حفظته فكتبوه كما سمعوه من رسول الله على من غير أن يقدموا شيئًا، أو يؤخروه، أو يضعوا له ترتيبًا لم يأخذوه عن رسول الله على وكان رسول الله على يلقن أصحابه ويعلمهم ما نزل من القرآن على الترتيب الذى هو عليه الآن فى مصاحفنا بتوقيف جبريل إياه على ذلك.

وقال ابن الحصار: ترتيب السور ووضئ الآيات مواضعها إنما كان بالوحى، كان رسول الله على يقول: ضعوا آية كذا في موضع كذا. وقد حصل اليقين من النقل المتواتر بهذا الترتيب من تلاوة رسول الله ومما أجمع الصحابة على وضعه هكذا في المصحف (۱).

### موقف عبد الرزاق من ترتيب الآيات والسور:

إن الناظر فى تفسير عبد الرزاق يتبين له أنه التزم ترتيب السور كما وردت فى المصحف، ولم أجده خالف هذا الترتيب مطلقًا، وكأنه كان يرى رأى الجمهور، وهو أن ترتيب السور توقيفى.

أما ترتيب الآيات فقد التزمه عبد الرزاق في عامة التفسير، ولم يخالف ذلك إلا في بعض المواضع، منها: ما عرفت علته، ومنها: ما لم أقف على سبب ظاهر له وسأبين ذلك بالأمثله:

#### مثال ما قدمه لعلة ظاهرة:

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله: ﴿هو الذى خلق لكم ما فى الأرض جميعًا ثم استوى إلى السماء﴾(٢) قال: خلق الله الأرض قبل السماء، فلما خلق الله الأرض ثار منها دخان ، فذلك حين يقول: ﴿ثم استوى إلى

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان (١/ ٦١، ٦٢).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: [٢٩].

السماء وهي دخان (١١).

قال: ﴿فسواهن سبع سموات﴾(٢)، يقول: خلق سبع سموات بعضهن فوق بعض، وسبع أرضين بعضهن تحت بعض.

ومن ذلك أيضًا: عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿كانتا رتقا ففتقناهما﴾ (٣) فتق سبع سموات بعضهن فوق بعض وسبع أرضين بعضهن تحت بعض.

ففى معرض البيان للآية التاسعة والعشرين من سورة البقرة قدم الآية الحادية عشرة من سورة فصلت لمناسبة الكلام على السموات السبع، والمراد بهن، ثم استطرد فذكر الآية الثلاثين من سورة الأنبياء، في نفس السياق، والمناسبة هنا ظاهرة والعلة جلية واضحة، وهي الحديث عن السموات ومعنى الاستواء إليها، ثم وجد من المناسب أن يذكر معنى الرتق والفتق في قوله تعالى: ﴿كانتا رتقا ففتقناهما في مقام الكلام عن قوله تعالى: ﴿فسواهن سبع سموات في سورة البقرة.

#### مثال ما قدمه لعلة لم أقف عليها:

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِن تبدو ما فى أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾ (٤) ، قال نسخها قوله تعالى: ﴿لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها لها ما كسبت... ﴾ الآية (٥) .

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾(١)، إذا دعى الرجل فقال: بي حاجة.

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، والثورى، وابن عيينة، عن ابن شبرمة، عن الشعبى في قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أَمْن بِعضكم بِعضًا﴾ قال لا بأس اذا أمنته ألا تكتب ولا تشهد فإن أمن بعضكم بعضًا قال ابن عيينة: عن ابن شبرمة قال الشعبى: إلى هذا انتهى فإن

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: [١١].

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: [٢٩].

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء [٣٠].

<sup>(</sup>٤) البقرة: [٢٨٤].

<sup>(</sup>٥) البقرة: [٢٨٦].

<sup>(</sup>٦) البقرة: [٢٨٢].

أمن بعضكم بعضًا قال: لا بأس إذا أمنته ألا تكتب ولا تشهد.

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين في قوله تعالى: ﴿فنظرة إلى ميسرة﴾(١)، قال: خاصم رجل إلى شريح في دين يطلبه فقال: آخر يعذر صاحبه أنه معسر، وقد قال الله عز وجل: ﴿وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة﴾، فقال شريح: هذه كانت في الربا، وإنما كان الربا في الأنصار، وإن الله تعالى يقول: ﴿إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل﴾(٢)، ولا والله: والله لا يأمر الله بأمر ثم نخالفه، احبسوه إلى جنب هذه السارية حتى يوفيه، فإذا تأملنا في هذه الآثار، تبين لنا أن الآية (٢٨٤) في بيان الناسخ والمنسوخ، وأن النسخ هنا إلى بدل أخف منه والآية التي بعدها (٢٨٢) في بيان الإشهاد على الدين، وأنه لا بأس إذا أمنته أن لا تكتب ولا تشهد والآية (٢٨٠) في أن الإنظار حق للمدين إن كان في ربا، وإن كان في غيره فللقاضي إلزامه بأداء الدين.

ولست أرى ما يدعو إلى تقدم هذه الآيات الثلاث، وعدم التزام الترتيب فيها كما هي لدينا في المصحف.

ولعل السر فى تقديم بعض الآيات، أو تأخيرها هو ما كان يطرح من أسئلة فى مجلس التحديث بعيدة عن سياق ما يتحدث فيه، ودون الحاضرون الإجابة وبقيت فى موضعها دون تغيير من باب الأمانة فى الرواية والدقة فى النقل.

#### مسلك عبد الرزاق في أسماء السور:

سلك عبد الرزاق فى أسماء السور مسلكًا يلفت النظر، حيث سمى بعض السور بغير أسمائها المشهورة والمعروفة فى المصحف الذى بين أيدينا، ولعل مرجع ذلك أن بعض السور عرفت بأكثر من اسم كسورة الفاتحة ذكر بعضهم أن لها بضعة وعشرين اسمًا(٣)، فقيل فيها: الكافية، والشافية، وغير ذلك، ومثل سورة المائدة قيل فيها: المائدة، والمعقود، والمنقذة، وهكذا ولما كانت بعض السور على هذا النحو من تعدد الأسماء وجدنا عبد الرزاق يذكر فى أسماء بعض السور خلاف المعروف فى المصحف.

<sup>(</sup>١) البقرة: [٢٨٠].

<sup>(</sup>٢) النساء: [٥٨].

<sup>(</sup>٣) البرمان (١/ ٢٦٩).

ومن ذلك قوله:

سورة بني إسرائيل

سورة قد أفلح

سورة الملائكة

سورة الغرف وهي تنزيل

سورة المؤمن

وفى المصحف سورة الزمر

وهي في المصحف سورة غافر.

وهي في المصحف سورة الإسراء.

وهي في المصحف سورة المؤمنون.

وهي في المصحف سورة فاطر.

وبعضها يسميها باسمها المعروف في المصحف، كسورة البقره، وآل عمران، والنساء، والأنعام، والأعراف، والتوبة، وغير ذلك.

ثم لاحظت أنه في الجزأين الأخيرين من المصحف، وهما الجزء التاسع والعشرون، والجزء الثلاثون يسمى السورة بآية منها، وغالبًا ما تكون الآية الأولى.

مثال ذلك: قوله:

سورة إنا أرسلنا نوحًا

سورة لا أقسم بيوم القيامة

سورة عم يتساءلون

سورة إذا الشمس كورت

سورة قل يا أيها الكافرون

وهي في المصحف سورة التكوير.

وهي في المصحف سورة النبأ.

وهي في المصحف سورة القيامة

وهي في المصحف سورة نوح

وهي في المصحف سورة الكافرون

هذه نماذج لبيان مسلكه في تسمية السور بعد أن رتبها ترتيبًا موافقًا للمصحف العثماني، وفي مقام البيان لكون السورة مكية، أو مدنية، نجده سكت عن بعض السور فلم يعين هل هي مكية، أو مدنية، كسورة الفاتحة، والبقرة، والنساء، والرعد، وبعضها ذكر أنها مدنية كسورة النور، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والحجرات، والحديد، والمجادلة، وغير ذلك، وقد لاحظت أنه وافق الجمهور في السور المدنية، ولم يذكر في أى سورة أنها مكية إلا ما كان في سورة يونس، ولعله اكتفى ببيان السور المدنية، وسكت عما عدا ذلك.

قال أبو الحسن بن الحصار في كتابه: الناسخ والمنسوخ: المدنى باتفاق عشرون سورة

والمختلف فيه اثنتا عشرة سورة، وما عدا ذلك مكى، فالمختلف فيه: الفاتحة، والرعد، والرحمن، والصف، والتغابن، والتطفيف، والقدر، والبينة، والزلزلة، والإخلاص، والفلق، والناس، وقد عقد السيوطى فى الإتقان، فصلاً فى تحرير السور المختلف فيها، جاء فيه أن سورة الرعد فى قول ابن عباس، وعلى بن أبى طلحة وقتادة أنها مدنية، وفى بقية الأقوال أنها مكية، ثم قال: والذى يجمع بين الأقوال أنها مكية إلا آيات منها، وإذن فإن عبد الرزاق عدها من المكى لعدم تنبيهه بكونها مدنية.

أما السور المدنية عند الجمهور فهى: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنفال، والتوبة، والنور، والأحزاب، ومحمد، والفتح، والحجرات، والحديد، والمجادلة، والحشر، والممتحنة، والجمعة، والمنافقون، والطلاق، والتحريم، والنصر.

وقد ادعى ابن الحصار أن هذه السور مدنية باتفاق، وقد خالف فى ذلك قتادة (١) فعد منها سورة الرعد، والنحل، والحج، والرحمن، والصف، والتغابن، وإذا زلزلت، فعدة المدنى عند قتادة سبع وعشرون سورة، خلاقًا للجمهور، وقد زاد عبد الرزاق على ما عده الجمهور من المدنى سورة النحل، والحج والحواريين «الصف»، والتغابن، والفجر، والقدر، والبينة، والزلزلة، ولم يذكر سورة النصر من المدنى خلاقًا للجمهور، وأغفل الأنفال، وذكر التوبة، ولعله اعتبرهما سورة واحدة.

ومن الجدير بالذكر: أن وصف السورة بأنها مكية أو مدنية يكون تبعًا لما يغلب فيها، أو تبعًا لفاتحتها، فقد ورد أنه إذا نزلت فاتحة سورة بمكة مثلاً كتبت مكية، ثم يزيد الله فيها ما يشاء، ولعل الأنسب بالاصطلاح المشهور في معنى المكي والمدنى أن يقال: إذا أنزلت فاتحة سورة قبل الهجرة كتبت مكية، وإذا نزلت فاتحة سورة بعد الهجرة كتبت مدنية، ثم يذكر المستثنى من تلك السور إن كان هناك استثناء فيقال: سورة كذا مكية إلا آية كذا، فإنها مكية، أو نحو ذلك كما نزاه في كثير من المصاحف عنوانًا للسورة ".

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الإتقان (١/ ١١).

<sup>(</sup>٢) مناهل الفرقان للزرقاني (١/ ١٩٢).

### طريقة معرفة المكى والمدنى

أشرت إلى أن الاختلاف وقع في عدد السور المكية والمدنية، ويرجع ذلك لاعتبارات مختلفة، فمن العلماء، من اعتبر المكان ومنهم من اعتبر الزمان، ومنهم من اعتبر أوائل السور، ومنهم من اعتبر غلبة الآيات المدنية، ولابد أن يوقع هذا في الاختلاف، أما ما اتفق عليه فمصدره ما ورد من الروايات عن الصحابة والتابعين؛ لأنه لم يرد عن النبي أيسية، بيان للمكي والمدنى، وذلك لأن المسلمين في زمانه لم يكونوا في حاجة إلى هذا البيان، كيف وهم يشاهدون الوحي والتنزيل، ويشهدون مكانه وزمانه، وأسباب نزوله عيانًا، وليس بعد العيان بيان (۱).

#### \* \* \*

### عنايته بأسباب النزول

نزل القرآن الكريم ليكون هداية ورحمة للعالمين، وشفاء لما في الصدور فهو جماع كل خير، ومصدر كل نفع، وأساس السعادة والفلاح، والصلاح، والإصلاح لحياة الفرد والمجتمع، والشعوب، والأمم بما رسمه من مناهج العقيدة التي صححت مسار الإيمان بالله، وما قصه من الوقائع الماضية، والأمم البائدة، وبما كشف من جوانب الغيب عن نشأة الحياة وقصة الخلق وتصوير المصير بالله ببيان مشاهد القيامة وأحوال النعيم والجحيم، وغير ذلك من الشعائر والشرائع والمقاصد والأهداف التي جاء القرآن من أجلها.

## وإزاء ذلك نجد أنفسنا أمام قسمة ثنائية لآيات القرآن الكريم:

أولهما: أن أكثر الآيات القرآنية نزل ابتداء غير مرتبط بسبب، وإنما ارتبط بالسياق القرآني سابقه ولاحقه، وهداية الناس إلى الطريق المستقيم.

وثانيهما: ما نزل مرتبطًا بسبب كأن تحدث حادثة، أو يسأل سؤال عن قضية من القضايا، أو حكم من الأحكام فينزل بشأن ذلك قرآن جوابًا عن السؤال، أو فصلاً فيما عرض من قضايا أشكل الأمر فيها.

<sup>(</sup>١) مناهل الفرقان (١/ ١٨٩).

ومن ثم غلب على هذا الجانب ما ارتبط بحكم من الأحكام.

ومعرفة سبب النزول خير سبيل لفهم معانى القرآن، وكشف الغموض الذى يكتنف بعض الآيات في تفسيرها ما لم يعرف سبب نزولها. قال الواحدى:

لا يمكن معرفة تفسير الآية دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها.

قال ابن دقيق العيد: بيان سبب النزول طريق قوى في فهم معانى القرآن.

قال ابن تيمية: معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية فإن العلم بالسبب يورث العلم بالمسبب (١١)، وغير ذلك من فوائد معرفة سبب النزول.

ولا يمكن أن يعتمد في الكشف عن معانى القرآن على أقوال المفسرين وحدهم، لأن أقوال المفسرين لا تحل كل عقدة، ولا تفند كل شبهة، ولا تفصل كل إجمال<sup>(٢)</sup>، ولهذا وجدنا عبد الرزاق وهو يتصدى للتفسير يهتم بذكر أسباب النزول، معتمدًا في ذلك على الرواية، وقد جاء أكثرها موقوقًا على بعض أصحاب رسول الله ﷺ، وأقلها موقوقًا على بعض التابعين.

والرواية الصحيحة هى الطريق القويم لمعرفة أسباب النزول، ولذلك كان علماء السلف الصالح يتشددون كثيرًا فى الروايات المتعلقة بأسباب النزول، وكان تشددهم يتناول أشخاص رواتها وأسانيدها ومتونها(٣).

فأما الأشخاص فإن كانوا من الصحابة فروايتهم محمولة على سماعهم من النبي ﷺ لأنه يبعد أن يقولوا من عند أنفسهم، وأما التابعي فقوله مقبول إذا اعتضد بقول تابعي آخر ثبت نقله عن الصحابة كمجاهد، وسعيد بن المسيب.

ولنقف الآن على عدة أمثلة نستقيها من تفسيره في هذا الخصوص لنتبين أن أسباب النزول رويت عن التابعين كما رويت عن الصحابة:

المثال الأول:

عبد الرزاق قال: نا إسرائيل بن يونس، عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب،

<sup>(</sup>١) الإتقان: (١/ ٢٨)، ومقدمة التفسير لابن تيمية (ص١١).

<sup>(</sup>٢) مباحث في علوم القرآن صبحي الصالح (١٢٩).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (ص١٣٤).

قال: لما قدم رسول الله على صلى نحو بيت المقدس ستة عشر شهرًا، أو قال سبعة عشر شهرًا، وكان يحب أن تحول القبلة نحو الكعبة فنزلت: ﴿قد نرى تقلب وجهك فى السماء﴾(١)، فصرف إلى الكعبة فمر رجل صلى مع رسول الله على نفر من الأنصار وهم يصلون نحو بيت المقدس فقال: رسول الله قد صلى إلى الكعبة فانحرفوا نحو الكعبة قبل أن يركعوا، وهم في صلاتهم.

#### المثال الثاني:

عبد الرزاق قال: أنا ابن عيينة، عن عمرو بن دينار، قال: سمعت رجلاً من ولد أم سلمة زوج النبى ﷺ يقول: قالت أم سلمة يا رسول الله لا أسمع الله ذكر النساء في الهجرة بشيء فأنزل الله تعالى: ﴿فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى ﴾(٢).

هذا ومن أراد أن يقف على مدى عناية عبد الرزاق بأسباب النزول فليتأمل التفسير فسيدرك ذلك كما فى الآية رقم (١٨٧) سورة النساء، والآية رقم (١٨٧) سورة البقرة، وغير ذلك مما هو مرتبط بأسباب النزول.

#### \* \* \*

### عنايته بالناسخ والمنسوخ

مسألة النسخ من الأسس التى يجب الإحاطة بها لمن يتصدى لتفسير القرآن الكريم، وبيان أحكامه وإزالة ما يظهر من تعارض بين آياته، وكلمة النسخ من الكلمات التى اختلف العلماء فى تعريفها، لما توحى به من اشتراك لغوى فى معناها، وسنقتصر على أهم هذه المعانى.

معنى النسخ لغة: تطلق بمعنى الإزالة، يقال: نسخت الشمس الظل إذا أزالته، ونسخت الريح أثر المشى أى أزالته.

وقد تطلق ويقصد بها النقل والتحويل: أى نقل الشيء وتحويله من حالة إلى حالة أخرى، ومنه: تناسخ المواريث وانتقالها من شخص إلى غيره وتناسخ الأنفس بانتقالها

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: [١٤٤].

<sup>(</sup>٢) آل عمران: [١٩٥].

من شخص إلى آخر عند من يعتقد ذلك، ومنه نسخ الكتاب لما فيه من مشابهة النقل، قال تعالى: ﴿إِنَا كِنَا نَسْتَنْسُخُ مَا كُنْتُم تَعْمُلُونَ﴾.

أما معناه اصطلاحًا: فهو رفع الحكم الشرعى بدليل شرعى، فهذا أدق تعريف يتسق مع المعنى اللغوى، وقيد الحكم بأنه شرعى، يخرج به ما كان من قبيل البراءة الأصلية، وما أبطله القرآن من حياة العرب قبل الإسلام، بدليل شرعى خرج ما رفع من أحكام بسبب الجنون، أو الموت، أو بزاول علتها، أو بلوغ غايتها، أو كونها مستثناة مما قبلها، أو مخصصة لعموم سابق عليها، أو غير ذلك.

والهدف الأساسى لعلم النسخ هو إظهار ما نسخ من آيات الأحكام، وما لم ينسخ منها، ولذا فهو مسألة جال فيها الاجتهاد وصال ولسنا هنا بصدد الدخول فى المناقشات التى دارت حول هذا الموضوع، فهو موضوع طويل الذيول متعدد الفروع كثير الشعب والتقاسيم، ولما كان من واجب من يتعرض لتفسير القرآن أن يعرض لهذه المسألة ويبدى رأيه فيها، ويبين موقفه منها، فإنه يعفينا هنا أن نبين رأى عبد الرزاق فى هذه المسألة باعتباره مفسرًا، والذى نستطيع أن نقرره هنا أن عبد الرزاق كان من القائلين بالنسخ والمؤيدين له، وسنجد أنه ذهب إلى ما ذهب إليه الجمهور من إثبات النسخ، وقد قال بالنسخ فى آيات يمكن تأويلها، ولا شك أن إعمال الحكمين، ولو بنوع تأويل بلا تكلف أمر محمود ولا غبار عليه، وقد كان يقول بالنسخ فى بعض الأحكام الراجح فيها إقرار النسخ، وأن التأويل تعسف لا يقتضيه المقام، ولا تحتمله النصوص، ومن فيها إقرار النسخ، وأن التأويل تعسف لا يقتضيه المقام، ولا تحتمله النصوص، ومن الأمثلة التى وافقه الجمهور فيها، قوله:

عبد الرزاق: قال معمر: عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الوصية للوالدين والأقربين ﴾(١)، قال: نسخ الوالدين منها، وترك الأقربين ممن لا يرث.

قلت: ولم ينص هنا على الناسخ وهو قوله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثين﴾، وقيل: إنها محكمة لم تنسخ، ثم اختلف هؤلاء القائلون بالإحكام فبعضهم يحملها على من حرم الإرث من الأقربين، وبعضهم يحملها على من له ظروف تقضى بزيادة العطف عليه كالعجزة، وكثيرى العيال من الورثة(٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: [١٨٠].

<sup>(</sup>٢) مناهل العرفان (٢/ ١٥٣).

ولئن كان في الناسخ والمنسوخ هنا شيء من الخفاء أدى إلى عدم القطع في إخراج الوالدين من الوصية \_ فإن الحديث قد أزال هذا الخفاء، وقد نقل عن الشافعي ما خلاصته: إن الله أنزل آية الوصية، وأنزل آية المواريث، ناسخة للوصية فاحتمل أن تكون المواريث ناسخة للوصية، وقد طلب تكون الوصية باقية مع المواريث، واحتمل أن تكون المواريث ناسخة للوصية، وقد طلب العلماء ما يرجح أحد الاحتمالين فوجدوه في سنة رسول الله عليه الا وصية لوارث، وهذا الخبر، وإن كان أحاديًا لا يقوى على نسخ الآية فإنه لا يضعف عن بيانها، وترجيح احتمال النسخ على احتمال عدمه فيها(١)، ومن ثم فإن الصواب ما قال به عبدالرزاق متطابقًا مع ما ذهب إليه الجمهور لوهن حجة القائلين بالإحكام.

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾، قال: كانت فى الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة يطيقان الصوم، وهو شديد عليهما فرخص لهما أن يفطرا، أو يطعما، ثم نسخ ذلك بعد فقال: ﴿فمن شهد منكم الشهر فليصمه﴾.

قال معمر: وأخبرنى من سمع سعيد بن جبير، ومجاهد، وعكرمة، كانوا يقرءونها (وعلى الذين يطوقونه)، يقول: الذين يكلفونه الذين يكلفون الصوم ولا يطيقونه فيطعمون ويفطرون.

عبد الرزاق قال: نا معمر: وأخبرنى ابن طاوس، عن أبيه مثل ذلك، وكان عبدالرزاق يذكر هذه القراءة «يطوقونه» يشير إلى قول من قال إن الآية محكمة لم تنسخ؛ لأنها على حذف حرف النفى والتقدير: «وعلى الذين لا يطيقونه»، ويدل على هذا الحذف قراءة «يطوّقونه» بتشديد الواو وفتحها، ولكن الراجح أنها منسوخة لأمرين:

أولهما: أن الإحكام مبنى على أن في الآية حذقًا، وهو خلاف الأصل.

وثانيهما: أن أبا جعفر النحاس روى فى كتابه الناسخ والمنسوخ عن سلمة بن الأكوع أنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾ كان من شاء منا صام، ومن شاء أن يفتدى فعل، حتى نسختها الآية بعدها(٢)، فقراءة (يطوَّقونه) لا تدل على مشقة تبيح الفطر بعد أن أوجبه الله من غير تخيير، ولا شك أن

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان (٢/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٢) الناسخ والمنسوخ لأبي جعفر النحاس (ص٢٢)، ومناهل العرفان (٢/ ١٥٥).

فى كل صيام مشقة، فترجح النسخ على الإحكام كما نجد لعبد الرزاق رواية فى بعض الآيات التى اشتهر أنها منسوخة مثل قوله: عبد الرزاق قال(۱): نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم﴾، قال: كان الناس قبل هذه الآية إذا رقد أحدهم من الليل رقدة لم يحل له طعام، ولا شراب، ولا أن يأتى امرأته إلى الليلة المقبلة، فوقع ذلك لبعض المسلمين فمنهم من أكل بعد هجعه وشرب، ومنهم من وقع على أهله فرخص لهم.

والسياق ينطق بإثبات كون هذه الآية ناسخة، وقد ذكر بعض الأئمة أن الآية المنسوخة هي قوله تعالى: ﴿يا أَيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم﴾، وأنها نسخت بقوله تعالى: ﴿أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم﴾.

ونفى ابن سلامة النسخ، والحق أن التشبيه لا يقتضى الموافقة من جميع الوجوه، فإن موافقة أهل الكتاب فيما كانوا عليه فى صومهم، لا يستدل عليه من التشبيه، وعلى هذا فلا تعارض بين الآيتين، وحيث انتفى التعارض انتفى النسخ وما ذهب إليه إمامنا أولى بدليل دلالة قوله تعالى: ﴿أحل لكم﴾ الصريحة فى إفادة التحليل بعد تحريم وهو عين مضمون النسخ.

\* بيانه أن في الآية الواحدة منسوخين بناسخين:

ومثال ذلك قوله:

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿وصية لأزواجهم﴾(٢)، قال: نسخها الميراث: للمرأة الربع، أو الثمن.

وقوله: ﴿متاعًا إلى الحول﴾(٣)، قال: نسختها العدة أربعة أشهر وعشرًا فالمنسوخ الأول من الآية الناسخ له قوله تعالى: ﴿ولكم نصف ما ترك أزواجكم إن لم يكن لهن ولد فإن كان لهن ولد فلكم الربع مما تركن من بعد وصية يوصين بها أو دين ولهن الربع مما تركتم إن لم يكن لكم ولد فلهن الثمن مما تركتم من بعد وصية توصون بها أو دين...﴾ الآية (٤)، وأما المنسوخ الثانى فى الآية فالناسخ له قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) الإتقان (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>۲، ۳) سورة البقرة (۲٤٠).

<sup>(</sup>٤) النساء: [١٢].

﴿والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجًا يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرًا...﴾(١) الآية وجرى على هذا السيوطى في الإتقان فقال: متاعًا إلى الحول، منسوخة بأربعة أشهر وعشرًا، والوصية منسوخة بالميراث(١)، وقيل: إن الآية الأولى محكمة؛ لأنه لا منافاة بينها وبين الثانية، لأن الأولى خاصة فيما إذا كان هناك وصية للزوجة بذلك، ولم تخرج، ولم تتزوج، أما الثانية: ففي بيان العدة والمدة التي يجب أن تمكثها وهما مقامان مختلفان، ويرد هذا بأن الآية الأولى تجعل للمتوفى عنها حق الخروج في أي زمن، وحق الزواج، ولم تحرم عليها شيئًا منهما قبل أربعة أشهر وعشرًا، أما الثانية فقد حرمتهما وأوجبت عليها الانتظار دون خروج وزواج طول هذه المدة، فالحق هو القول بالنسخ، وعليه جمهور العلماء(١).

وقال أبو القاسم في كتابه الناسخ والمنسوخ، «وليس في كتاب الله آية ناسخة والمنسوخ قبلها إلا هذه الآية، وآية أخرى في سورة الأحزاب، وهي قوله: ﴿لا يحل لك النساء من بعد﴾، نسخها قوله: ﴿يا أيها النبي إنا أحللنا لك أزواجك﴾(٤)، فالقول الذي اختاره عبد الرزاق هو الذي جرى عليه جمهور العلماء، ويظهر لي أن بعض الآيات التي اشتهرت بأنها منسوخة لم تكن خافية على عبد الرزاق، بدليل قوله: أخبرنا معمر، عن الزهري، والحسن في قوله: ﴿وإذا حضر القسمة أولوا القربي واليتامي والمساكين فارزقوهم منه﴾، قال: هي محكمة وذلك عند قسمة ميراث الميت، ومنهم من جعلها منسوخة بآية الميراث، ولكن عبد الرزاق يقطع بإحكامها؛ لأن حكمها باق على وجه الندب، وهو إعطاء ذوى القربي عمن لا يرث واليتامي والمساكين شيئًا من التركة عند قسمتها، ويغلب على ظني أن عبارة: «قال هي محكمة» قول عبد الرزاق، ولو كان من روايته عن معمر، لجاء بضمير المثني في الفعل؛ لأن معمرًا يروى عن الحسن والزهري، ويحتمل أن تكون الجملة من قول معمر، وهو ضعيف، ثم نجده يؤكد رأيه في الآية فيروى عن معمر، عن هشام بن عروة أن أباه أعطاه من ميراث المصعب حين قسم ماله.

<sup>(</sup>١) البقرة: [٢٢٤].

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٣/ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان (٢/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: [٥٠].

### \* موقف عبد الرزاق من قضية النسخ:

أقر جمهور العلماء النسخ في القرآن وذهب غيرهم إلى منع النسخ في الشرائع كاليهود والنصارى الذين جعلوا النسخ والبداء، وهو الظهور بعد الخفاء، شيئًا واحدًا، ومنهم من أجازه عقلاً ومنعه شرعًا وواقعًا كأبي مسلم الأصفهاني ومن سلك مسلكه، وأداهم ذلك إلى ضرب من التعسف في التأويل الذي يأباه السياق حينًا وحينًا يأباه ما هو معروف في اللغة من معانيها اللفظية وحقائقها العرفية، ولئن سلم لهم بعض ما قالوا فلم يسلم من النقد أيضًا كثير مما ذهبوا إليه من نفس النسخ.

ومن خلال الروايات التى عرضناها من تفسير عبد الرزاق يتبين لنا أنه من المؤيدين للقول بالنسخ فى القرآن ولكنه لم يقع فيما وقع فيه هؤلاء من أخطاء، جعلتهم يدخلون فى النسخ ما ليس منه، كالبراءة الأصلية، والتخصيص والاستثناء، وما كان موقوتًا بزمن وغير ذلك، ومن هؤلاء ابن الجوزى، وأبى القاسم هبة الله بن سلامة وغيرهم من الذين أسرفوا فى مسألة النسخ إلى حد يجعل غير المتخصص يكاد يفهم أن القرآن مجموعة من الآيات نسخ بعضها بعضًا.

والحق أن عبد الرزاق لم يكن من هذا القبيل فهو وإن قال بالنسخ إلا أنه قول المفسر المتبصر الذى يسوس المعانى حتى يضعها فى مواضعها دون غلو أو إسراف، ويشهد لذلك ما ذكره فى آية السيف فقد جعلها غيره أصلاً فى نسخ الكثير من الآيات حتى قال ابن العربى: كل ما فى القرآن من الصفح عن الكفار والتولى والإعراض والكف عنهم منسوخ بآية السيف، ﴿فإذا انسلخ الأشهر الحرم فاقتلوا المشركين﴾ الآية، نسخت مائة وأربعًا وعشرين آية (۱)، نجد عبد الرزاق لا يسترسل فى القول بالنسخ بهذه الآية كغيره بل يحصر النسخ بها فى أضيق الحدود إذ لم أجده اعتبرها ناسخة إلا فى مواضع قليلة، بالنسبة لما يقوله ابن العربى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الإتقان (٢/ ٢٤).

### عنايته بالقراءات

## أنواع القراءة ستة:

ذكر السيوطى في الإتقان تبعًا لابن الجزرى أن أنواع القراءة ستة أنواع:

الأول: ما نقله جمع عن جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب يرفعونه إلى الصحابى إلى رسول الله ﷺ، وغالب القراءات كذلك وهذا هو المتواتر.

الثانى: ما صح سنده لكنه لم يبلغ مبلغ التواتر، ووافق العربية، ورسم المصحف، واشتهر عند القراء فلم يعدوه من الشاذ، ولا من المنكر، ولا من المعل، ولا من المدرج، ويقرأ به من غير حرج وهو المشهور.

الثالث: ما صح سنده، ولكنه خالف الرسم، أو العربية، أو لم يشتهر عند القراء، ولا يقرأ به، بل هو بمنزلة التفسير، وهو الآحاد.

الرابع: ما لم يصح سنده لوجود علة قادحة فيه، ومنه: قراءة «ملك يوم الدين» بنصب يوم، ومنه: قراءة ابن مسعود «والذكر والأنثى» في سورة الليل، ومنه: قراءة ابن عباس: «وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة غصبًا» وهو الشاذ.

الخامس: ما كان مختلقًا ممنوعًا مدسوسًا على الرسول ﷺ ويسمى الموضوع وليس له مثال.

السادس: ما زيد في القرآن على جهة الشرح والتفسير ومصدره الصحابي يحكيه الواحد منهم وقت التلاوة بيانًا لغامض، أو قيدًا لمطلق، أو إيضاحًا لمبهم فينقل عنه ومثاله: وإن كان رجل يورث كلالة، أو امرأة وله أخ أو أخت (لأم) فلكل واحد منهما الثلث، وقوله: ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم (في مواسم الحج). ويسمى المدرج، فالمتواتر والمشهور بشرطه قرآن قطعًا، وما عداها من الآحاد، والشاذ، والموضوع، والمدرج، ليس بقرآن قطعًا.

### \* الضابط في قبول القراءات:

قلنا: إن القراء لا يحصون عددًا، حتى قيل: إن نافعًا أخذ عن سبعين من التابعين،

<sup>(</sup>١) الإتقال (١/ ٧٧).

ولما كانوا من الكثرة بمكان والنقل لا يحيل نسبة حرف لغير قائله كان لابد من وضع ضوابط إلى جانب ما سبق من شروط، وهي أن كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه ووافقت أحد المصاحف العثمانية، ولو احتمالاً، وصح سندها فهي القراءة الصحيحة التي لا يجوز ولا يحل إنكارها، بل هي من القراءات التي نزل بها القرآن ووجب على الناس قبولها سواء نقلت عن الاثمة السبعة، أم عن العشرة، أم غيرهم، ولا تقبل قراءة تعزى إلى أي إمام سواء كانت من السبعة أم من غيرهم، ولا يطلق عليها لفظ الصحة، وأنها أنزلت هكذا إلا إذا أدخلت الضابط وانطبقت جميع الأوصاف عليها، فإن الاعتماد إنما هو على استجماع تلك الأوصاف لا على من تنسب إليه (۱).

فالمعول عليه إذن هو توافر الشروط وانطباق الضوابط على كل قراءة، ويدفع ذلك قول من قال: إن القراءة أخذت من رسم المصحف لحلوه من النقط والشكل، فلو صح ذلك لكانت كل قراءة يحتملها المصحف صحيحة، وليس كذلك بدليل أن كلمة همدخلاً في قوله تعالى في سورة النساء: ﴿إِن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلاً كريماً ﴾(٢)، وفي قوله تعالى: ﴿ليدخلنهم مدخلاً يرضونه ﴾(٣)، فقرأ بعضهم بضم الميم في الموضعين وقرأ بعضهم بفتح الميم فيهما، واتفقوا على ضم الميم في قوله تعالى: ﴿وقل رب أدخلني مدخل صدق ﴾(١٤)، واللغة تجيز في هذا الموضع فتح الميم كما تجيزه في الموضعين السابقين، ولكن لم يقرأ قارئ في هذا الموضع بفتح الميم فلو كان مرجع القراءات رسم المصحف لقرئت هذه الكلمة في هذا الموضع بقرائتين ضم الميم وفتحها كما قرئت في الموضعين السابقين، ولكن لم يرد عن النبي ﷺ فتح الميم في هذا الموضع فاتفق القراء على قراءتها بالضم، إذ يكون مرجع القراءات التوقيف والرواية لا الرسم والكتابة (٥٠).

وكما قام العلماء بوضع هذه الشروط، أو المقاييس التي بها يميز صحيح القراءات من الشاذ قاموا كذلك منذ القرن الثالث الهجرى بجهود مشكورة في جمع القراءات الصحيحة والشاذة، وفي توجيه هذه القراءات من الناحية العربية، وكان أول إمام معتبر

<sup>(</sup>١) مذكرة في علوم القرآن للمرحوم الدكتور الذهبي (ص٧٤).

<sup>(</sup>٢) النساء: [٣١].

<sup>(</sup>٣) الحج: [٥٩].

<sup>(</sup>٤) الإسراء: [٨٠].

<sup>(</sup>٥) القراءات في نظر المستشرقين (ص٥٩ ـ ٦٠).

جمع القراءات في كتاب \_ كما يقول ابن الجزرى \_ أبو عبيد القاسم بن سلام (١)، ثم تتابع من بعده الأثمة يؤلفون الكتب في جمع القراءات بحسب ما وصل إليهم وصح لديهم، أما توجيه القراءات فكان بمثابة الخطوة التالية التي أعقبت جمع القراءات، وفي هذا الميدان قام أبو على الفارسي بالاحتجاج للقراءات السبع فألف كتابه \_ «الحجة في علل القراءات السبع»، وجاء من بعده تلميذه: أبو الفتح ابن جنى فقام بالاحتجاج للقراءات الشاذة في كتابه «المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها» (١).

### \* حكم القراءة والصلاة بالقراءة الشاذة:

بعد أن ذكرت من الأمثلة ما تأكد لنا به أن عبد الرزاق ساق فى رواياته لبعض وجوه القراءة روايات من قبيل الشاذ حسب الضوابط التى وضعها أهل الإقراء فى قبولهم للرواية الصحيحة، لذلك فإنه من المناسب أن نبين حكم القراءة الشاذة قراءة وتدوينًا.

قال الشيخ أبو القاسم العقيلى المعروف بالنويرى المالكى فى شرح طيبة النشر، «اعلم أن الذى استقرت عليه المذاهب وآراء العلماء أنه إن قرأ بالشواذ غير معتقد أنه قرآن ولا موهم أحدًا ذلك بل لما فيها من الأحكام الشرعية عند من يحتج بها، أو الأدبية فلا كلام فى جواز قراءتها، وعلى هذا يحمل حال كل من قرأ بها من المتقدمين، وكذلك أيضًا يجوز تدوينها فى الكتب والتكلم على ما فيها، وإن قرأها باعتقاد قرآنيتها، أو بإيهام قرآنيتها حرم ذلك.

ونقل ابن عبد البر في تمهيده، إجماع المسلمين على ذلك.

وأما حكم الصلاة بالشاذ فقال في المدونة: ومن صلى خلف من يقرأ بما يذكر من قراءة ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ فليخرج وليتركه فإن صلى خلفه أعاد أبدًا.

وقال ابن شاس، ومن قرأ بالقراءات الشاذة لم تجزه، ومن ائتم به أعاد أبدًا، وقال ابن الحاجب: ولا تجزئ بالشاذ ويعيد<sup>(٣)</sup>.

هذه نبذة عن تعريف القراءات وأقسامها وضوابطها، وحكم القراءة الشاذة سقته بين يدى القراءات في تفسير عبد الرزاق وعنايته بها، ولقد وجدت أنه ذكر من أنواع

<sup>(</sup>١) النشرط ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>۲) منهج ابن عطية (ص١٦٠).

<sup>(</sup>٣) سراج القارئ المبتدى لابن القاصح (ص١٨ \_ ١٩).

القراءات: الصحيح، والمشهور، والشاذ، ملتزمًا في ذلك منهجه النقلي: من رواية القراءة دون توجيه لها أو حكم عليها بالصحة أو الشذوذ تأثرًا بمنهج التأليف في عصره وأخذًا بما جرى عليه المصنفون من قبله.

### \* أمثلة من الروايات في بيان وجوه القراءات:

نجد عبد الرزاق يذكر في الحرف الواحد عدة روايات، تبين وجه القول واختلاف القراءة فيه، وفي بعض المواضع يذكر رواية واحدة، إما لتأكيد معنى سبقت روايته، أو لبيان وجه، أو قول آخر يذكر من خلال بيان قراءة مخالفة، ويقدم لذلك بقوله: وفي بعض الحروف، ثم يذكر الرواية ويظهر توضيح ذلك من خلال الأمثلة الآتية.

۱ \_ قال: عن ابن عيينة، عن عبد الله بن أبى يزيد قال: سمعت ابن الزبير يقرأ: 

ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم (١) في مواسم الحج.

٢ \_ وقال: نا ابن عيينة، عن عمرو بن دينار قال: قال ابن عباس: كان ذو المجاز، وعكاظ متجرًا للناس في الجاهلية فلما كان الإسلام كرهوا ذلك حتى نزلت ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾ في مواسم الحج.

٣ \_ وقال: عن معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى، قال: فى حرف ابن مسعود: ﴿ فَصِيام ثَلاثَةُ أَيام ﴾ (٢) متتابعات، قال أبو إسحاق فكذلك نقرؤها.

٤ ـ وقال: عن الثورى، عن رجل، عن الحكم، عن مجاهد، قال مجاهد: كنا لا ندرى ما الزخرف حتى رأينا فى قراءة ابن مسعود: أو يكون لك بيت من ذهب.

 $^{0}$  \_ وقال: عن معمر، عن قتادة في حرف ابن مسعود: «ووصى ربك ألا تعبدوا إلا  $^{(7)}$ .

٦ ـ وقال: أرنا قيس، عن الأعمش أنه كان يقرأ: «تسَّاقَطُ عليك» (١) بِشَدَّة تساقط، ويقرؤها بالثاء.

٧ \_ وقال: عن معمر، عن الحسن في قوله في: «عين حامية»، قال: حارة، وكذلك

<sup>(</sup>١) البقرة: [١٩٨].

<sup>(</sup>٢) المائدة: [٩٨].

<sup>(</sup>٣) الإسراء: [٢٣].

<sup>(</sup>٤) مريم: [٢٥].

قرأها الحسن.

Λ ـ وقال معمر: وفي حرف أبي بن كعب: «النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وهو أب لهم وأزواجه أمهاتهم».

هذا بعض ما ذكره عبد الرزاق مما حمله المفسرون على التفسير لمخالفته لخط المصحف وافتقاده شروط القراءة الصحيحة المقبولة، كما نجده يجمع بين أكثر من قراءة تفسيرية في أثر واحد.

٩ ـ ومن ذلك قوله: قال معمر: وقال قتادة: «أمامهم»، ألا ترى أنه يقول: «من ورائهم جهنم» ومر بين يديه.

وفى حرف ابن مسعود، «وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصبًا، وأما الغلام فكان كافرًا».

وفى حرف أبى بن كعب: ﴿وكان أبواه مؤمنين فأردنا أن يبدلهما ربهما خيرًا منه زكاة وأقرب رحمًا ﴾ \_ أبر بوالديه \_ ﴿وأما الجدار فكان لغلامين يتيمين فى المدينة وكان تحته كنز لهما ﴾ قال: مال لهما.

1 - كما يذكر القراءة دون أن يعزوها لقائلها مكتفيًا بقوله: وفي بعض الحروف، وذلك في مواضع قليلة من التفسير، ومن ذلك قوله: عن معمر، عن قتادة قال: كانت الجن تخبر الإنس أنهم يعلمون الغيب، فذلك قول الله عز وجل: ﴿تبينت الجن أن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين﴾ قال: وفي بعض الحروف: «تبينت الإنس أن لو كان الجن يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين»(١).

۱۱ \_ وقال معمر: عن قتادة في قوله: ﴿واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا﴾(۲)، قال: في بعض الحروف «واسأل الذين أرسلنا إليهم قبلك من رسلنا»، وكانت الرسل، تأتيهم بالإخلاص.

۱۲ ـ وقال: عن معمر في بعض الحروف: «وأما السائل فلا تَكُهُرُ» يقول: لا تنهر.

١٣ ـ وقال: عن معمر، عن قتادة: أن في بعض الحروف: ﴿ يَا حَسَرَةَ عَلَى الْعَبَادِ ﴾

<sup>(</sup>١) سبأ ١٤ ـ وقال البغوى: هي قراءة ابن مسعود وابن عباس (٥/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) الزخرف: [٤٥].

يقول على العباد حسرة.

وهذه التى ذكرها دون عزو لقائليها لا تخرج أيضًا، فيما يبدو لى عن دائرة الشاذ، ولا يمكن حملها إلا على التفسير لمخالفتها لشروط الصحة، والذى يلفت النظر فى هذه المسألة أن أكثر الروايات سواء كانت معزوة، أو غير معزوة هى مما وجد فى مصحف ابن مسعود \_ رضى الله عنه \_ والذى لا خلاف عليه أن ما رواه العلماء من هذه الحروف حملوه على التفسير والحواشى لا على أنه أصل التنزيل.

\* \* \*

# المبحث الرابع

# موقفه من الإسرائيليات

الإسرائيليات: جمع إسرائيلية، نسبة إلى إسرائيل - وهو يعقوب عليه السلام - وأبو الأسباط الاثنى عشر، ويقصد بها فى اصطلاح علماء الإسلام القصص المتعلقة بأخبار الأنبياء، وقصص السابقين، سواء منها ما كان أصله يهودى، أو نصرانى، وإطلاق الإسرائيليات عليها جميعًا، دون النصرانيات، أو المسيحيات، لأن الغالب على ما يروى من هذه الأخبار مرجعه اليهود، وما كان من قبيل النصرانيات فهو قليل جدًا، ولذلك غلبت التسمية الإسرائيلية فشملتهما معًا.

ولقد تسربت هذه الإسرائيليات إلى التفسير والحديث في وقت واحد، والذي يعنينا هو الإشارة إلى دخولها في التفسير، ورواية المفسرين لها في كتبهم يرجع إلى زمن بعيد فقد نزل القرآن الكريم في بيئة عربية يشوبها أخلاط من اليهود والنصارى في بعض مناطق من الجزيرة العربية كاليمن والمدينة.

وبإسلام بعض أهل الكتاب اتسعت فرص اللقاء بهم.

فمن ثم أخذوا في سؤالهم دون حرج لاسيما بعد أن استقرت العقيدة في القلوب وتمكن الإيمان من النفوس، وحكم المنهج الإسلامي كل صغيرة وكبيرة في حياتهم، أخذوا بعد ذلك يناقشون ويسألون والميزان الشرعي واضح لديهم يزنون به كل ما يسمعون من أهل الكتاب، ومن هذه الأسئلة التي دفعتهم إليها الرغبة في معرفة بعض التفاصيل المتعلقة بقصص الأنبياء، أو أسرار الخلق ونشأته لكنها على كل حال لم تكن ذات صلة بموضوعات العقيدة، أو الأحكام الشرعية، فهاتان المسألتان قد وفاهما القرآن حقهما بما لا يدع في النفوس حاجة إلى مزيد، وكان بيان النبي عليه شارحًا وموضحًا لما وجده المسلمون في حاجة إلى بيان وتفسير.

إذن فرغبة بعض الصحابة وشغفهم بمعرفة تفصيل ما أجمله القرآن أدى إلى دخول بعض الإسرائيليات في التفسير، ولكن ذلك كان في أضيق الحدود، وفي دائرة الإذن النبوى لهم: «حدثوا عن بني إسرائيل، ولا حرج، ومن كذب على متعمدًا فليتبوأ

مقعده من النار»<sup>(۱)</sup>.

ومن أشهر الذين رويت عنهم الإسرائيليات: عبد الله بن سلام، وكعب الأحبار، ووهب بن منبه، وعبد العزيز بن عبد الملك بن جريج، وتميم الدارى فكان هؤلاء من أهم المصادر التي نقل عنها الصحابة.

غير أن ذلك كان في غاية الحذر وأخذوا بروح الناقد البصير الذي يملك القدرة على نقد ما يسمع، ثم يحكم عليه بعد ذلك بالقبول، أو الرد.

أما التابعون فقد نقلوا عن أهل الكتاب كما نقلوا عن الصحابة ما سمعوه من أهل الكتاب أيضًا فكانت موازينهم أقل ضبطًا ودقة من موازين الصحابة، ولذلك ربما تساهلوا في الرواية عن أهل الكتاب وتوسعوا في النقل عنهم، وجاء من بعدهم أتباع التابعين، وكانت حركة التدوين قد بدأت فدونوا ما روى عن الصحابة والتابعين وأضافوا إليه جهودهم واجتهادهم وسماعهم من أهل الكتاب، لاسيما الذين اعتنقوا الإسلام بقصد التخريب للعقيدة وللإسلام والمسلمين، ومن ثم شاب هذا الكم الكثير من المأثور شائبة الإسرائيليات والأساطير المتناقضة والمكذوبة بل اختلط فيها الحق بالباطل، حيث تساهل المفسرون في مثل ذلك وملثوا كتب التفسير بهذه المنقولات وأصلها كما قلنا عن أهل التوراة الذين يسكنون البادية، ولا تحقيق عندهم بمعرفة ما ينقلونه من ذلك إلا أنهم بعد صيتهم وعظمت أقدارهم لما كانوا عليه من المقامات في اللدين والملة فتلقيت بالقبول من يومئذ (٢).

# \* أقسام الإسرائيليات وحكم روايتها:

تنقسم الإسرائيليات باعتبار موافقتها لما في شرعنا ومخالفتها له إلى أقسام ثلاثة:

الأول: وهو ما جاء موافقًا لما في شريعتنا.

الثاني: وهو ما جاء مخالفًا لما في شريعتنا.

الثالث: ما سكت عنه شرعنا وليس فيه ما يؤيده، أو يبطله.

ولا تشمل هذه الأقسام ما يتعلق بالعقائد، أو الأحكام الشرعية، أو المواعظ التي لا

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه في التفسير.

<sup>(</sup>۲) مقدمة ابن خلدون (ص٤٠٤).

تمت إلى العقائد والأحكام بصلة.

أما حكم رواية هذه الإسرائيليات، فما جاء موافقًا لما في شرعنا صدقناه وجازت روايته، وما جاء مخالفًا لما في شرعنا كذبناه وحرمت روايته إلا لبيان بطلانه، وما سكت عنه شرعنا توقفنا فيه فلا نحكم عليه بصدق، ولا بكذب وتجوز روايته، لأن غالب ما يروى في ذلك راجع إلى القصص والأخبار لا إلى العقائد والأحكام وروايته ليست إلا مجرد حكاية له كما هو في كتبهم، أو كما يحدثون به بصرف النظر عن كونه حقًا، أو غير حق (1).

ولابن تيمية كلام جيد في هذه المسألة، فقد ذكر بعد أن بين أن عبد الله بن عمرو أصاب زاملتين من كتب أهل الكتاب يوم اليره وك، وكان يحدث منها بما فهمه من حديث «بلغوا عنى ولو آية، وحدثوا عن بنى إسرائيل ولا حرج» يقول بعد ذلك ما نصه:

ولكن هذه الأحاديث الإسرائيلية تذكر للاستشهاد لا للاعتقاد فإنها على ثلاثة أقسام: أحدها: ما علمنا صحته بما بأيدينا بما يشهد له بالصدق فذاك صحيح.

والثاني: ما علمنا كذبه بما عندنا مما يخالفه.

والثالث: ما هو مسكوت عنه لا من هذا القبيل، ولا من هذا القبيل فلا نؤمن به، ولا نكذبه وتجوز حكايته لما تقدم وغالب ذلك مما لا فائدة فيه تعود إلى أمر دينى، ولهذا يختلف علماء أهل الكتاب في مثل هذا كثيرًا ويأتى عن المفسرين خلاف بسبب ذلك كما يذكرون في مثل هذا أسماء أصحاب الكهف ولون كلبهم، وعدتهم، وعصا موسى من أى الشجر كانت، وأسماء الطيور التي أحياها الله لإبراهيم، وتعيين البعض الذي ضرب به المقتول من البقرة ونوع الشجرة التي كلم الله منها موسى إلى غير ذلك مما أبهمه الله في القرآن مما لا فائدة في تعيينه تعود على المكلفين في دنياهم ولا دينهم (٢).

وللإمام البقاعى فى هذه المسألة أيضًا ما يصلح أن يكون شاهدًا فى رواية الإسرائيليات فيقول ما نصه: «حكم النقل عن بنى إسرائيل ولو كان فيما لا يصدقه كتابنا، ولا يكذبه الجواز، وإن لم يثبت ذلك المنقول، وكذا ما نقل عن غيرهم من أهل

<sup>(</sup>١) الإسرائيليات في التفسير والحديث للشيخ المرحوم الذهبي (ص٨٦ ـ ٨٧).

<sup>(</sup>٢) مقدمة في التفسير لابن تيمية (ص٣٤، ٣٥).

الأديان الباطلة، لأن المقصود الاستئناس لا الاحتجاج بخلاف ما يستدل به فى شرعنا، فإن العمدة فى الاحتجاج للدين فلابد من ثبوته فالذى عندنا من الأدلة ثلاثة أقسام: موضوعات، وضعاف، وغير ذلك، فالذى ليس بموضوع، ولا ضعيف مطلق ضعف يورد للحجة، والضعيف المتماسك للترغيب، والموضوع يذكر لبيان التحذير منه بأنه كذب، فإذا وازنت ما ينقله أثمتنا من أهل ديننا للاستدلال لشرعنا بما ينقله الأئمة عن أهل الكتاب سقط من هذه الأقسام الثلاثة فى النقل عنهم ما هو للحجة، فإنه لا ينقل عنهم ما يثبت به حكم من أحكامنا ويبقى ما يصدقه كتابنا فيجوز نقله، وإن لم يكن فى حيز ما يثبت فى حكم الموعظة لنا، وأما ما كذبه كتابنا فهو كالموضوع لا يجوز نقله إلا مقرونًا ببيان بطلانه.

ويرى الشيخ أحمد شاكر \_ رحمه الله \_ أن مثل هذه الإسرائيليات، وإن جاز نقلها والتحدث بها \_ فإنه لا يجوز أن تذكر في مقام التفسير للقرآن الكريم فيقول: "إن إباحة التحدث عنهم \_ أى عن أهل الكتاب \_ فيما ليس عندنا دليل على صدقه ولا كذبه شيء، وذكر ذلك في تفسير القرآن وجعله قولاً أو رواية في معنى الآيات أو في تعيين ما لم يعين فيها أو تفصيل ما أجمل فيها شيء آخر، لأن في إثبات مثل ذلك بجوار كلام الله ما يوهم أن هذا الذي لا نعرف صدقه ولا كذبه مبين لقول الله سبحانه ومفصل لما أجمل فيه وحاشا لله ولكتابه من ذلك، وإن رسول الله ﷺ أذن بالتحدث عنهم وأمرنا أن لا نصدقهم ولا نكذبهم فأى تصديق لرواياتهم وأقاويلهم أقوى من أن نقرنها بكتاب الله ونضعها منه موضع التفسير، أو البيان اللهم غفراً (٢٠). وهذا الذي ذهب إليه الشيخ أحمد شاكر له قيمته ووجاهته وأحرى بالمفسرين لكتاب الله أن يأخذوا به ويحرصوا عليه \_ وخصوصاً من ينظر في كتب التفسير بالمأثور فإن فيها كثيراً من هذه الروايات المسكوت عنها.

ولئن كان بعض المفسرين قد فتحوا الباب على مصراعيه لدخول هذه الإسرائيليات في كتبهم فأحرى بالخلف أن يحتاطوا في هذا الأمر، ولا يأخذوا منه إلا ما دعت الحاجة إليه مما صح متنه وإسناده، أما عن دور عبد الرزاق في مواجهة الإسرائيليات

<sup>(</sup>١) الأقوال القويمة في حكم النقل من الكتب القديمة للبقاعي. ورقة ٣٤ من نسخة مخطوطة بدار الكتب المصرية. وانظر الإسرائيليات للذهبي (ص٩٠).

<sup>(</sup>٢) عمدة التفسير عن الحافظ ابن كثير (ج ١٥/١).

وموقفه منها، فالحق أنه تأثر إلى حد كبير بما جرى عليه المفسرون في عصره، لا سيما ونحن نعلم أنه مع بداية عهد التابعين بدأت حركة قوية من قبل المفسرين فلم يغادروا شيئًا مبهمًا في القرآن إلا فصلوه فكانت هذه الحركة توسعًا فيما سبقها وسببًا في دخول كثير من هذه الروايات، ومن ثم وجدنا عبد الرزاق لم يتخلص من رواية الإسرائيليات ففي تفسير قوله تعالى: ﴿ولقد همت به وهم بها ﴾ روى عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قال: جلس منها مجلس الرجل من امرأته حتى رأى صورة يعقوب في الجدار، فقال: يا يعقوب في الجدار، فقال نيا يوسف أتعمل عمل الفجار، وأنت مكتوب في الأنبياء فاستحيى منه.

وروی عن الثوری، عن أبی حصین، عن سعید بن جبیر فی قوله: ﴿لُولَا أَنْ رأَی بِرِهَانَ رَبِهِ﴾ قال: یعقوب ضرب بیده علی صدره فخرجت شهوة یوسف من أنامله، وعن الثوری، عن ابن أبی نجیح، عن مجاهد قال: یعقوب مُثِّلَ له.

وروى عن جعفر بن سليمان، عن يونس، عن الحسن قال: رأى يعقوب عاضًا على يده.

وروى عن ابن عيينة، عن عثمان بن أبي سليمان، عن ابن أبي مليكة قال: شهدت ابن عباس، وهو يسأل عن هم يوسف ما بلغ؟ قال: حل الهميان، وجلس منها مجلس الخائن فنودى يا ابن يعقوب أتزنى فتكون كالطائر وقع ريشة فذهب يطير فلا ريش له، وانظر الآثار قم (١٢٢١، ١٢٢٢)، وما بعده من سورة يوسف.

وكل هذه الآثار كما ترى ساقها عبد الرزاق فى تفسير «الهَمِّ»، و (برهان ربه) وآية الكذب عليها واضحة، وعلامات الوضع والافتراء فيها شاهدة، وعجيب من عبد الرزاق أن يذكر هذه الآثار دون غيرها فى معنى الآية، وكأنه رأى أن معنى الآية ينفك بمثل هذه الروايات، ولقد انزلق أيضًا إلى غير ذلك فروى فتنة داود بزوجة قائده أوريا، وتآمره عليه، وانظر القصة كاملة فى الأثر رقم (٢٤٠٨) من سورة ص.

### ومن الإسرائيليات المردودة التي ذكرها:

قصة استيلاء الشيطان على ملك سليمان ومعاشرته نساءه معاشرة الأزواج، وهذا مخالف للنقل والعقل، وانظر في ذلك الأثر رقم (٢٥٩٣) سورة ص.

وفيها أيضًا: ما رواه من افتتان داود بزوجة قائده أوريا، ونبأ الخصم إذ تسوروا

المحراب، وفيها ما لا يليق بمقام الأنبياء، وانظر تفصيل ذلك في الأثر رقم (٢٤٠٧) سورة ص.

وما رواه عن على، وابن مسعود، وكعب الأحبار، وابن المسيب وعبيد بن عمير، عن أبيه من أن الذبيح إسحاق، وانظر الآثار (٢٣٥٧، ٢٣٥٨، ٢٣٦٠)، وما بعدها من سورة الصافات.

وعلق ابن كثير على هذه الأخبار فقال: وهذه الأقوال والله أعلم كلها مأخوذة عن كعب الأحبار، فإنه لما أسلم في الدولة العمرية جعل يحدث عمر \_ رضى الله عنه \_ عن كتبه قديمًا فربما استمع له عمر \_ رضى الله عنه \_ فترخص الناس في استماع ما عنده، ونقلوا ما عنده عنه عنها، وليس لهذه الأمة \_ والله أعلم \_ حاجة إلى حرف واحد مما عنده (١).

#### \* سبب ذكر الثقات للإسرائيليات:

قال ابن الأثير في الكامل بعد أن ساق الغرائب عن بلقيس وجيشها، إنما ذكرنا هذا على قبحه ليقف بعض من كان يصدق به عليه فينتهي بالحق<sup>(٢)</sup>.

١ ـ ذكر الرواية الشاذة والرواية عن المجهول لاحتمال أن يكون هناك من الروايات ما يشهد لها، وهذا من الأمانة العلمية واعتراف المحدث بأن الناس متفاوتون في علمهم وفوق كل ذي علم عليم، وهذا يشهد بفضله وعلمه (٣).

٢ ـ ذكر الرواية لتكون بين يدى النقاد فإما أن تلقى تأييدًا، أو نفيًا، ومن ذلك ما عرضه عبد الرزاق على شيخه معمر، فقد روى عن هشام بن حسان، عن الحسن: «لا تتوسدوا القرآن فوالذى نفسى بيده لهو أشد تفصيًا من الإبل المعقلة، أو قال المعقولة إلى عطفها والذى نفسى بيده ما من آية إلا ولها ظهر وبطن وما فيه حرف إلا وله حدًّ، ولكل حدّ مطلع» قال عبد الرزاق: فحدثت به معمرًا قال: امحه لاتحدث به أحدًا(٤٠).

ومن ثم فإن إقدام الرواة على ذكر الروايات الضعيفة، وإن كان أمرًا مقصودًا منهم

<sup>(</sup>١) ابن كثير (٤/ ١٧).

<sup>(</sup>۲) الكامل لابن الأثير (١/١٣٣).

<sup>(</sup>٣) رسالة الدفتار بتصرف (ص١١٦٣).

<sup>(</sup>٤) موضوعات ابن الجوزي (٢/ ٤٧).

إلا أنه كان الأجدر بهم أن ينزهوا تفسير كتاب الله عن غرس هذه الأشواك التي تعوق مسيرة القارئين في تفسير كتاب الله، والحق أحق أن يتبع مهما اختلفت الأسباب، وقد أبعد من اعتبرها بمثابة النقل من لغة إلى لغة (١)، أو أنها دونت للظن أن فيها نفعًا (١)، وكل ذلك جائز إذا كان بعيدًا عن كتاب الله.

٣- إن ذكر الروايات الضعيفة كالإسرائيليات وغيرها، يشهد بأمانتهم وفقههم؛ لأن الإحالة على السند مع ظهور حاله عند من يحدثهم المحدث فإذا جاء من يجهل حال السند أمكنه أن يسأل ويبحث وكانت تلك طريقة متبعة (٣)، قال ابن حجر: والاكتفاء عن الحوالة على الاكتفاء بالنظر في السند طريقة معروفة لكثير من المحدثين وعليها يحمل ما صدر عن كثير منهم من إيراد الأحاديث الساقطة معرضين عن بيانها صريحًا، وقد وقع هذا لجماعة من كبار الأثمة، وكان ذكر الإسناد عندهم من جملة البيان (١٤).

٤ - ذكر تلك المرويات وحفظها وإشاعتها كشف لأمرها حتى لا يقع أحد فى حبائلها، ومن ذلك ما حكاه الخليلى فى الإرشاد: قال يحيى بن معين لأحمد، وهو يكتب عن عبد الرزاق، عن معمر، عن أبان نسخة: تكتب هذا وأنت تعلم أن أبان كذاب؟ فقال: يرحمك الله يا أبا عبد الله أكتبها وأحفظها حتى إذا جاء كذاب يرويها عن معمر، عن ثابت، عن أنس أقول له كذبت إنما هو أبان (٥).

وإذا كان عبد الرزاق قد روى إسرائيليات لا تحل روايتها، لمخالفتها لشرعنا فإنه قد روى أيضًا إسرائيليات من نوع ما لا يحل لنا أن نصدقه ولا نكذبه وليس لنا أن نحكم عليه بالصحة أو البطلان.

ومن ذلك ما رواه من قصة المائدة وأنها كانت حيتانًا وأقرصة من شعير، وقد ذكر المفسرون كل ما يدور حول قصة المائدة واختلفوا في ذلك قلة وكثرة، وكان عبد الرزاق من المقلين حيث لم يذكر فيها إلا أثرًا واحدًا عن وهب بن منبه مختصرًا، ولكن روايته تقطع بأن المائدة نزلت وهو قول جمهور المفسرين.

<sup>(</sup>١) الحديث والمحدثون للشيخ أبو رهرة (ص١٧٨).

<sup>(</sup>۲) مقالات الكوثرى (ص٣٤ ط الأنوار).

<sup>(</sup>٣) رسالة الدكتور إسماعيل الدفتار (ص١١٦٢) بتصرف.

<sup>(</sup>٤) توضيخ الأفكار (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) تهذيب التهذيب (١٠١/١).

وانظر الأثر (٧٦٤) في سورة المائدة.

وفى سورة البقرة الأثر رقم(٦٧) ذكر روايتين فى شأن قتيل بنى إسرائيل، روى فى إحداهما أنهم ضربوه ببعض لحم البقرة، وفى الأخرى: أنهم ضربوه بفخذها، هذا، ولا أريد أن أسترسل فى ذكر الأمثلة فهى منثورة فى تفسير عبد الرزاق وسأنبه عليها فى مواضعها إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

# موقف عبد الرزاق من أحاديث فضائل السور والآيات

قال الخليلى فى الإرشاد: روى نوح بن أبى مريم الجامع فى فضائل القرآن سورة سورة عن رجل، عن عكرمة، عن ابن عباس، فقيل: من أين لك هذا؟ قال: لأن الناس اشتغلوا بمغازى ابن إسحاق وغيره فحرضتهم على قراءة القرآن<sup>(٣)</sup>.

وروى عن ابن المبارك أنه وسم من وضع هذه الأحاديث بسمة الزندقة، وقال: أظنه من وضع الزنادقة، وأشهر المرويات في فضائل السور والآيات ما نسب لابن عباس، وما روى عن أبى بن كعب، والحق أن أصحاب النبي علي الله برآء من هذا الافتراء وإثم ذلك يبوء به من تزعم هذه الحركة مثل نوح بن أبى مريم وغيره من الزنادقة والملحدين.

<sup>(</sup>١) اللآلئ المصنوعة (١/٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) كالثعلبي والواحدي والزمخشري والبيضاوي، وانظر تدريب الراوي (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) قال بعضهم: إنما نكذب له لا عليه متأولين بذلك حديث «من كذب على متعمدًا... الحديث ـ تدريب الراوى (١/ ٢٨٣).

هذا وليس كل ما روى فى فضائل السور والآيات مختلق موضوع، وإنما صحت بعض الأحاديث فى فضائل بعض السور والآيات نبه عليها العلماء فى سياق الحديث عن الوضع فى فضائل السور والآيات.

قال الأستاذ الشيخ أبو شهبة - رحمه الله -: "ولا يتوهمن متوهم أن جميع ما ذكره الزمخشرى والبيضاوى وأمثالهما في الفضائل موضوع فإن هذا لم يقله أحد من أهل العلم بالحديث، ولا أهل التحقيق، فقد ذكرا وغيرهما أحاديث في غاية الصحة، وذلك مثل ما ذكره الزمخشرى في قوله ﷺ: "من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة من ليلة كفتاه" فقد رواه البخارى، ومسلم...، وكذلك ينبغي أن لا يعلم أن كل ما ذكره الزمخشرى وأمثاله عن أبي بن كعب يكون موضوعًا ،كلا فقد ذكر عن أبي بن كعب ما هو صحيح، أو حسن، وذلك مثل ما ذكره في آخر سورة الفاتحة، وتفسير الحافظ ابن كثير من أجل ما يُعتمَدُ عليه في أحاديث الفضائل ما صح منها، وما لم يصح، والسور كثير من أجل ما يُعتمَدُ عليه في أحاديث الفاتحة والزهراوان، والأنعام، والسبع الطوال التي صحت في فضائلها الأحاديث: الفاتحة والزهراوان، والأنعام، والسبع الطوال مجملة، والكهف، ويس، والدخان، والملك، والزلزلة، والنصر، والكافرون، والإخلاص، والمعوذتان، وكذلك في فضائل السور أحاديث حسان، وأحاديث ضعاف لم تصل إلى حد الوضع فكن من ذلك على بينة (۱).

# أمثلة ثما ذكره عبد الرزاق في فضائل السور والآيات:

أدرك عبد الرزاق إدراكًا جيدًا قيمة الأحاديث المروية في فضائل السور والآيات، ولذلك لم ينزلق إلى شيء منها، فجميع ما ذكره في التفسير من هذه الأحاديث مما صحت روايته سندًا ومتنًا، وبعد أن عرضتها على كتب السنة المعتمدة وجدتها صحيحة غاية الصحة، فحمدت الله على ذلك، وسأذكر بعض هذه الروايات، وإن كان من الميسور حصرها لقلتها، واقتصار عبد الرزاق على ذكر القليل جدًا منها:

(١) قال عبد الرزاق: نا معمر، عن عاصم بن بهدلة، عن علقمة بن قيس قال: من قرأ خواتم سورة البقرة في ليلة أجزأت عنه قيام تلك الليلة».

(٢) وقال: حدثنى الثورى، عن منصور، عن إبراهيم، عن عبد الرحمن بن يزيد، عن أبى مسعود الأنصارى قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ بالآيتين من آخر سورة

<sup>(</sup>١) الموضوعات في التفسير (ص٤٣٥ ـ ٤٣٦). وانظر تدريب الراوى (١/ ٢٩٠).

البقرة كفتاه».

ولم يذكر فى فضائل الآيات غير ما ذكره فى فضائل خواتم سورة البقرة، أما ما ذكره فى فضائل السور فروى فى أول سورة الأنعام. قال: عن معمر قال: يقال: إن سورة الأنعام أنزلت جملة واحدة معها الملائكة ما بين السماء والأرض لهم زجل بالتسبيح.

وقد ذكر ابن كثير طائفة من الأحاديث بهذا المعنى<sup>(۱)</sup>، وهو من أجل ما يعتمد عليه في أحاديث الفضائل ما صح منها، وما لم يصح.

ومما ذكره في فضائل السور أيضًا، ما ذكره في سورة الزلزلة، والمعوذتين، ومن ذلك يتبين لنا أن عبد الرزاق كان مقلاً جداً في ذكر فضائل الآيات والسور، ولعل ذلك يرجع إلى إعراضه عن غير الصحيح منها، أما ما صح فهو مشهور معروف، ولذلك اهتم بغير آثار الفضائل واجتذبته جوانب أخرى، كما في تفسير سورة الصمد، حيث ساق كل الآثار في معنى كلمة «الصمد» ولعله رأى أن معنى هذه الكلمة هو أخفى المعانى في السورة، ولذلك اهتم بها دون غيرها، ولا ريب أن روايته لأحاديث قليلة وصحيحة في الفضائل أولى من الإكثار الذي ربما كان يجره إلى رواية غير الصحيح.

فجزى الله عبد الرزاق خيرًا لما أخذ به نفسه من الحذر، والتحوط في هذه المسألة.

\* \* \*

ابن کثیر (ج۲/۱۲۲).

# عنايته بالأحكام الفقهية

لا نستطيع أن نحدد المذهب الفقهى الذى كان يميل إليه عبد الرزاق، لأن الفترة التى عاش فيها كانت المذاهب الفقهية فى بداية ظهورها، ولقد كان من الأشياء التى أولاها أهمية فى تفسيره استنباط الأحكام من الآيات برواية الأخبار التى توضح آيات الأحكام وتقديمه الحكم الفقهى فى كثير من آيات الأحكام على معانيها الإجمالية.

#### مثال ذلك:

۱ ـ قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ وَلا تُنكحوا المُشْرِكَاتِ ﴾ (۱)، قال: المشركات ممن أهل الكتاب، وقد تزوج حذيفة يهودية، أو نصرانية.

٢ ـ قال: نا معمر، عن الزهرى، وقتادة فى قوله تعالى: ﴿ولا تُنحكوا المشركين﴾(٢)، قال: لا يحل لك أن تُنكح يهوديًا ولا نصرانيًا ولا مشركًا من غير دينك.

٣ ـ قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ اعتدَى بعد ذلك ﴾ (٣)، قال هو القتل بعد أخذ الدية يقول: من قتل بعد أن يأخذ الدية فعليه القتل لا تقبل منه الدية.

٤ ـ قال: نا معمر، عن عبد الكريم الجزرى، عن سعيد بن جبير، قال: أتى رجل إلى ابن عباس فقال: إنى أجرت نفسى من قوم فتركت لهم أجرى، أو قال: بعض أجرى ويخلو بينى وبين المناسك قال: ابن عباس هذا من الذين قال الله: ﴿أُولئك لهم نصيب مما كسبوا﴾(١) ففى هذا دليل على إباحة العمل للكسب مع أداء مناسك الحج.

٥ ـ قال: نا معمر، عن قتادة: في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللهُ فِي أَيَامُ معدودات﴾ (٥) قال هي أيام التشريق.

﴿فَمَن تَعْجُلُ فَي يُومِينَ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهُ وَمَنْ تَأْخُرُ فَلَا إِنَّمَ عَلَيْهُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١، ٢) البقرة: [٢٢١].

<sup>(</sup>٣) البقرة: [١٧٨].

<sup>(</sup>٤) البقرة: [٢٠٢].

<sup>(</sup>٥، ٦) البقرة: [٢٠٣].

يقول: رخص الله أن ينفروا في يومين منها إن شاءوا ومن تأخر إلى يوم الثالث فلا إثم عليه.

# استقصاء الروايات لبيان بعض الأحكام المتعلقة بالآية الواحدة:

لم يكن عبد الرزاق يقتصر على الأحكام الجزئية للآية الواحدة، وإنما نجده في بعض المواضع يذكر الأحكام المتعلقة بالآية على وجه يوحى بالعناية البالغة والحرص على إظهار كل ما يتعلق بالآية من أحكام من خلال الروايات التي يسهب في ذكرها.

مثال ذلك: ما رواه في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلا تَجِعَلُوا اللهُ عَرَضَةَ لأَيْمَانَكُم﴾ (١).

ا \_ قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾، قال: هو الرجل يحلف فى ذلك قال: إنى قد حلفت فجعل يمينه عرضة لذلك(٢) فأنزل الله: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾.

٢ ـ قال: نا معمر، عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة فى قوله: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾، قال: هم القوم يتدارءون فى الأمر، يقولون: هذا والله، وبلى والله، وكلا والله، يتدارءون فى الأمر لا تعقد عليه قلوبهم.

٣ ـ وقال: نا معمر، وقال الحسن، وقتادة: هو الخطأ غير العمد كقول الرجل: والله إن هذا لكذا وكذا، وهو يرى أنه صادق، ولا يكون كذلك.

٤ ... وقال: نا معمر، عن يحيى بن أبى كثير عن عكرمة فى قوله: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾، قال: قال النبى ﷺ: «لا يستلجج أحدكم باليمين فى أهله فهو آثم له(٣) عند الله من الكفارة التى أمر بها».

٥ \_ وقال: ثنا الثورى: عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾ قال: هو الرجل يحلف على الشىء يرى أنه كذلك، وليس كذلك، ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان﴾، قال: أن تحلف على الشىء وأنت تعلمه.

٦ \_ وقال: نا هشيم بن بشير: عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير في قوله: ﴿لا

<sup>(</sup>١) البقرة: [٢٢٤].

<sup>(</sup>٢) أى جعل اليمين مانعًا له من الرجوع إلى الصواب وهو مخالف للأولى فمن حلف على يمين ورأى غيرها خيرًا منها فليرجع عن يمينه وليكفر.

<sup>(</sup>٣) آثم له: أي أشد إثمًا.

يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾، قال: هو الرجل يحلف على الحرام فلا يؤاخذه الله بتركه.

٧ ـ وقال: نا هشيم، عن مغيرة، عن إبراهيم قال: هو الرجل يحلف على الشيء
 ثم ينساه.

٨ ـ وقال: ثنا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾ قال: هو الرجل يحلف على الأمر الذي لا يصلح، ثم يعقل بيمينه يقول الله أن تبروا وتتقوا خير من أن تمضى على ما لا يصلح.

هذا في اليمين اللغو أما اليمين المنعقدة فيعرض لها في سورة المائدة مبينًا حكمها فيقول:

ا ـ عن معمر، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة أن أبا بكر كان إذا حلف على شيء لم يأثم حتى نزلت كفارة اليمين.

٢ ـ عن معمر، عن قتادة في رجل حلف كاذبًا لم يكن (١) قال: هو أعظم من الكفارة.

٣ - عبد الرزاق، عن معمر: وأنا أرى فيه الكفارة ويتوب.

٤ ـ عن معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى، قال: فى حرف ابن مسعود فصيام ثلاثة أيام متتابعات، قال أبو إسحاق: فكذلك نقرؤها.

وأنت خبير بأن العلماء حملوا هذه القراءة وأمثالها مما يخالف خط المصحف على التفسير، لا على أنها قرآن، ولكن الذى يعنينا هنا بيان استيعاب الأحكام التى لها نوع تعلق بالآية لا يدركها على هذا النحو إلا فقيه عايش القرآن وغاص وراء الأحكام.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هكذا ولعله يعنى: لم يكن عليه كفارة لأن اليمين الغموس لا يكفرها شيء.

# طريقته في الاختيار والترجيح

لا يخفى أن تفسير عبد الرزاق تفسير بالرواية: اعتمد فى جمعه على النقل وحده دون أن يبدى رأيا عنده فى معنى آية أو حكم من الأحكام بشكل ظاهر صريح، ولكن هذا المنهج النقلى الذى سار عليه عبد الرزاق لا ينفى أننا نستطيع مع طول النظر والتأمل فى الروايات وتتبع بعض المواقف أن نستشف بعض ميوله بالنسبة لبعض المعانى والأحكام؛ لأننا لا نستطيع أن نجرد التفسير النقلى من الطابع الشخصى، ولذلك وجدته يعرض للقول المرجوح عنده بروايات أقل عددًا من روايات القول الراجح عنده، أو يذكر الروايات فى الوجه الراجح مع الإعراض عن الوجوه الآخرى.

وسأضرب لذلك بعض الأمثلة وأسأل الله تعالى الهداية والتوفيق.

المثال الأول:

۱ \_ عبد الرزاق، قال: نا معمر، عن الحسن في قوله: ﴿إِنِّي متوفيك﴾ قال: "إني متوفيك في قال: "إني متوفيك من الأرض».

٢ \_ قال: نا معمر، عن ثابت البناني قال: رفع عيسى ابن مريم وعليه مدرعة.

ولم يذكر عبد الرزاق في هذا المقام غير هذين الأثرين دون أن يروى ما يعارضهما، مما يرجح أن عبد الرزاق كان يرى أن رفع عيسى كان بالروح والجسد معًا، وهو الأمر الذي أجمعت عليه الأمة.

قال ابن عطية: أجمعت الأمة على ما تضمنه الحديث المتواتر من أن عيسى فى السماء حى، وأنه ينزل فى آخر الزمان فيقتل الحنزير، ويكسر الصليب ويقتل الدجال ويفيض العدل وتظهر به الملة ملة محمد ﷺ، ويحج البيت ويعتمر ويبقى فى الأرض أربعًا وعشرين سنة. وقيل: أربعين<sup>(1)</sup>، ولا يقدح فى هذا قول من قال: إن عبد الرزاق لم يحفظ من الآثار غير ما تيسر له روايته، إذ أن قضية رفع المسيح بالروح والجسد، أو رفعه بالروح فقط مسألة عميقة الجذور، والخلاف فيها قديم لا يخفى على محدث مفسر مؤرخ مثل عبد الرزاق، وإذن فاقتصاره على ما يثبت رفعه دون غيره من الأقوال يدل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٢/ ٤٧٣).

على أن هذا هو القول الراجح عنده، وما عداه مرجوح، ولذلك لم يشغل نفسه به فآثر السكوت عنه، حتى لا يعكر على الرأى المختار عنده فى مسألة غاية فى الدقة لما اكتنفها من جدل ومحاورات بين فرق العلماء.

لذلك آثر أن يريح نفسه من هذا الخلاف فاكتفى بذكر ما يفصح به عن رأيه الذى آثره لا سيما وهو الرأى الذى أجمع عليه أهل الستة سلفًا وخلفًا وما عداه اجتهادات لا تنهض دليلاً في مقابلة الحديث الصحيح<sup>(۱)</sup>.

والتفسير عامر بالأمثلة الأخرى المؤكدة لكون منهج إمامنا، وهو اعتماده في التفسير على النقلير على النقلير على النقل لا يخلو من المؤشرات التي تفصح عن صاحب التفسير (٢).

\* \* \*

# بيان مجيء الكلام على وجه التمثيل

جاء القرآن الكريم على ما عرفه العرب من أساليب الكلام، ولما كان ضرب المثل من الوجوه التى جرى عليها البيان العربى، حفل القرآن الكريم بضرب الأمثال للناس، وإبراز المعقول فى صورة المحسوس، وعرض الغائب فى معرض الحاضر المشاهد، وقياس النظير على النظير، وكل ذلك من أساليب الإقناع بالحكمة، والدعوة بالموعظة الحسنة.

وقد بين الله في كتابه أنه يضرب الأمثال، فقال سبحانه: ﴿ ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ﴿ (٥).

<sup>(</sup>١) من حديث إذاعي لفضيلة المرحوم الشيخ أبو شهبة.

 <sup>(</sup>٢) راجع تفسيره لقوله تعالى: ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به﴾ ﴿لا تسألو عن أشياء إن تبد
 لكم تسؤكم﴾ ﴿في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة﴾.

<sup>(</sup>٣) الزمر: [٢٧].

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: [٤٣].

<sup>(</sup>٥) الحشر: [٢١].

وفى تفسير عبد الرزاق ما يدل على منزلة العلم بالأمثال بين علوم القرآن، فأخرج عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن أبى قلابة، عن أبى إدريس الخولانى قال: القرآن ست آيات: آية تأمرك، وآية تنهاك، وآية تبشرك، وآية تنذرك، وآية فريضة، وآية قصص، وأخبار، أو قال: «أمثال».

وأخرج البيهقي عن أبي هريرة نحو ذلك.

قال الماوردى: من أعظم علم القرآن علم أمثاله، والناس فى غفلة عنه لانشغالهم بالأمثال، وإغفالهم الممثلات.

وقد عده الشافعي مما يجب على المجتهد معرفته من علوم القرآن.

فقال: «ثم معرفة ما ضرب فيه من الأمثال الدالة على طاعته المثبتة لاجتناب معصيته، وترك الغفلة عن الحفظ، والازدياد من نوافل الفضل»(١).

### تعريف المثل:

قال الزمخشرى: الْمَثَل فى الأصل بمعنى الْمِثْل، أى: النظير، يقال: مثل، ومثل، ومثل، ومثل؛ كشبه، وشبه، وشبيه (٢٠).

والمثل فى الأدب: قول محكى سائر يقصد به تشبيه حال الذى حكى فيه بحال الذى قيل لأجله: أى يشبه مضربه بمورده، مثل: رب رمية من غير رام.

ولكن أمثال القرآن الكريم: لا يستقيم حملها على أصل المعنى اللغوى الذى هو الشبيه، والنظير، ولا يستقيم حملها على ما يذكر فى كتب اللغة لدى من ألفوا فى الأمثال إذ ليست أمثال القرآن أقوالا استعملت على وجه تشبيه مضربها بموردها، ولا يستقيم حملها على معنى الأمثال عند علماء البيان، فمن أمثال القرآن ما ليس باستعارة، وما لم يفش استعماله (٣)، وأنسب الضوابط لتعريف المثل فى القرآن هو إبراز المعنى فى صورة رائعة موجزة لها وقعها فى النفس سواء كان تشبيها أو قولاً مرسلاً.

وقد روى عبد الرزاق في التفسير كثيرًا من الأخبار في تفسير آيات الأمثال، نذكر

<sup>(</sup>١) البرهان (١/ ٤٨٦).

<sup>(</sup>٢) البرهان (١/ ٤٩٠).

<sup>(</sup>٣) من مقال للدكتور عبد الله غاية بعنوان. أمثال القرآن \_ مجلة الوعى الإسلامى. العدد (١٢٦) غرة جمادى الآخرة (١٣٩٥). يونيو (١٩٧٥م).

بعضها على سبيل البيان.

(۱) عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر﴾ حتى بلغ: ﴿فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين﴾ (۱) قال: هذه في المنافقين، وضرب لهم مثلاً آخر في قوله: ﴿مثلهم كمثل الذي استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله ﴾ قال: هي لا إله إلا الله، أضاءت لهم فأكلوا وشربوا وأمنوا في الدنيا، ونكحوا النساء، وحقنوا بها دماءهم حتى إذا ماتوا ذهب الله بنورهم، وتركهم في ظلمات لا يبصرون.

ثم ضرب لهم مثلاً آخر فقال: ﴿أُو كصيب﴾ قال: الصيب: المطر.

﴿ فيه ظلمات ورعد وبرق﴾ يقول: أجبن قوم لا يسمعون بشيء إلا ظنوا أنهم هالكون فيه حذرًا من الموت ﴿ والله محيط بالكافرين ﴾ .

ثم ضرب لهم مثلاً آخر فقال: ﴿ يَكَادُ البَرِقُ يَخْطُفُ أَبْصَارُهُم كَلَمَا أَضَاءَ لَهُم مشوا فَيه ﴾ يقول: هذا المنافق إذا كثر ماله، وكثرت ماشيته، وأصابته عافية قال: لم يصبنى منذ دخلت في ديني هذا إلا خير..

فمثل المنافق الذى تكلم بكلمة الإيمان مرائيًا الناس كان له نور بمنزلة المستوقد نارًا يمشى فى ضوئها ما دامت تتقد ناره، فإذا ترك صار فى ظلمة كمن أطفئت ناره، فقال: لا يستهدى ولا يبصر(٢).

(۲) عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿كمثل الذي ينعق بما (7) عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿كمثل النبيعة التي تسمع (7) قال هذا مثل ضربه الله للكافرين، كمثل هذه البهيمة التي تسمع الصوت، ولا تدرى ما يقال لها، وكذلك الكافريقال له ولا ينتفع بما يقال له.

(٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها الأنهار له فيها كل من الثمرات﴾(٤). قال: هذا مثل ضربه الله فقال: ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها

<sup>(</sup>١) البقرة: من [٨] إلى [١٦].

<sup>(</sup>٢) الأمثال في الكتاب والسنة للحكيم الترمذي (ص٥).

<sup>(</sup>٣) البقرة: [١٧١].

<sup>(</sup>٤) البقرة: [٢٦٦].

الأنهار له فيها من كل الثمرات، وأصابه الكبر، وله ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت وفعف عن عن عن كبرت سنه، وضعف عن الكسب، وله ذرية ضعفاء لا ينفعونه فأصابت جنته ريح فيها سموم.

وكان الحسن يقول: صر: برد، فاحترقت فذهبت أحوج ما كان إليها فلذلك يقول أيود أحدكم أن يذهب عمله أحوج ما كان إليه.

- (٤) عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله: ﴿إلا كباسط كفيه إلى الماء﴾(١)، قال: كباسط يديه إلى الماء ، وليس الماء يبلغ فاه ، ما دام باسطًا كفيه لا يقبضها ، وما هو ببالغه ﴿وما دعاء الكافرين إلا في ضلال﴾(١)، قال: هذا مثل ضربه الله لمن اتخذ من دون الله إلهًا غيره، ولا يدفع عنه شيئًا حتى يموت على ذلك.
- (٥) عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة، في قوله: ﴿فاحتمل السيل زبداً رابياً﴾ (٢) قال: ربا فوق الماء الزبد، ﴿ومما يوقدون عليه في النار﴾ قال: هو الذهب إذا دخل النار بقى صفوه، وذهب ما كان من كدره، فهذا مثل ضربه الله للحق والباطل، ﴿فأما الزبد فيذهب جفاء﴾ قال: يتعلق بالشجر فلا يكون شيئًا، فهذا مثل الباطل، ﴿وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض﴾ هذا يخرج النبات، وهو مثل الحق.

ومن ذلك يتبين لنا أن عبد الرزاق كان يختار من هذه الآيات ما يبرز الصورة التمثيلية في ثوب جلى يحدوه في ذلك رغبة قوية في تحريك الحس والحيال معًا لمعايشة المعانى التي ساقها القرآن في أسلوب تصويري عجيب وبيان فريد.

ثم يورد الآثار التي تكشف هذه المعاني وتزيدها وضوحًا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الرعد: [١٤].

<sup>(</sup>٢) الرعد: [١٧].

# المبحث الخامس

# منهجه في سُوْق الروايات

#### تمهيد:

يجمع التفسير بين معنى بعض الجمل القرآنية، وبيان معنى بعض الألفاظ الغريبة والتأويل لبعض الآيات، وقصص الأنبياء وغيرهم، كأصحاب الكهف، وأصحاب الجنة، وأخبار أهل الكتاب، وأسباب النزول، وذكر الناسخ والمنسوخ، والقراءات، وبيان الكثير من الأحكام الفقهية التي يمكن استنباطها من آيات الأحكام، وفواتح السور، والأمثال، وغير ذلك مستعينًا في بيان ذلك بالأحاديث المرفوعة متصلة أو مرسلة وأقوال الكثير من الصحابة والتابعين وأتباعهم والأئمة الأعلام، مما يبين وجوه الاختلاف بينهم في الاستنباط من الآية، والعمل بها، كما يبين أيهم كان أكثر حظًا في العلم بالكتاب والسنة، أو امتلاكًا لناصية اللغة، أو الإحاطة بالسير والأخبار، وغير ذلك من فروع العلم المختلفة التي اشتمل عليها التفسير.

وكان لعبد الرزاق منهجه في عرض المرويات حسب حالها عنده من الإرسال والانقطاع أو الرفع والوقف وغير ذلك، ويأتى بالرواية أو الروايات التي تفيد المعنى، وإن كان هناك ما يعارضه أتى به ضرورة أن الآية الواحدة قد تحمل عدة وجوه في معناها، بطريقة تشهد له بخبرته الواسعه في فن الرواية مدركًا لتفاصيله أمينًا على علمه بما يرشد القارئ، أو السامع إلى ما قد يخفي عليه بشأن رواية من الروايات فينبه على ما قد يكون هناك من أمور تسترعى الانتباه وتستدعى النظر ليكون الأخذ على بصيرة، وليتيح فرصة الاختيار والانتقاء للأجيال التالية(١).

وفى الأمثله التالية تتضح لنا بعض نقاط منهجه وطريقته فى سوق الرواية، وحرصه على تأكيد ورود لفظة بعينها فى الرواية وشدة تحريه وورعه، ثم يأتى بألفاظ الحديث أو الخبر على قدر استطاعته، وهو كثير فى التفسير، فقد ساق عن معمر، عن الحسن قال: «الصمد»: الدائم.

<sup>(</sup>١) رسالة الدكتور إسماعيل الدفتار (١٣٦٨). وقد استفدت منها في تراجم هذا المبحث.

وقال عبد الرزاق: قال معمر: وقال عكرمة: «الصمد» الذي لا جوف له.

وقال عبد الرزاق: أرنا قيس بن الربيع، عن منصور، عن مجاهد، قال: الصمد الذي لا جوف له.

وقال عبد الرزاق: أنا قيس بن الربيع، عن عاصم، عن شقيق، قال: الصمد: السيد الذي انتهى في سؤده.

# \* بيان ورود الخبر من غير طريق مع وجود خلاف يسير في اللفظ:

قال عبد الرزاق، عن ابن عيينة، عن عبد الكريم بن أبى المخارق، عن عكرمة فى قوله: ﴿أَو مسكينًا ذَا متربة﴾، قال: ليس بينه وبين التراب شيء قد لزق به.

وقال عبد الرزاق، عن معمر، عن رجل، عن عكرمة، إلى قوله: ﴿أَو مسكينًا ذَا متربة﴾ قال: المترب اللازق بالأرض من الجهد.

فكلمة: «من الجهد» لم تذكر في الرواية الأولى، أما عبارة «المترب اللازق بالأرض» فهي بمعنى: ليس بينه وبين التراب شيء.

### \* ذكر الشاهد أو المتابع للحديث الذي استدل به في التفسير:

قال عبد الرزاق: عن سعيد بن منصور، عن إسماعيل، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ويلعنهم اللاعنون﴾، قال: البهائم إذا اشتدت الأرض قالت البهائم: هذا من أجل عصاة بنى آدم لعن الله عصاتهم.

وقال: نا معمر، وأخبرنى الحكم بن أبان، عن القاسم بن أبى بزة، عن ابن عباس مثله، وقال: حدثنا الثورى، عن محمد بن المسيب، عن أبى صالح، عن ابن عباس مثله.

وقال: أخبرنى ابن عيينة قال: أخبرنى عمرو بن دينار، عن الحسن العرنى، قال: قال رجل للنبى ﷺ: إن فى حجرى يتيمًا أفأضربه؟ قال: «ما كنت ضاربًا ولدك» قال: أفأصيب من ماله بالمعروف؟ قال: «غير متأثل مالاً، ولا واق مالك بماله».

وقال: أخبرنى معمر، عن أيوب، عن عمرو بن دينار، عن الحسن العرنى مثله. وقال: أخبرنى الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن الزبير بن موسى، عن الحسن العرنى، عن النبى على مثله.

# \* حفظ الزيادة في متن الحديث أو الخبر الأهميتها في توضيح الحكم أو بيان المعنى:

قال: حدثنا معمر، عن الزهرى، عن ابن المسيب، وسليمان بن يسار، أن رافع بن خديج قال: في قوله تعالى: ﴿وَإِنَ امرأة خافت من بعلها نشوزاً﴾، قال: كانت تحته امرأة قد خلا من سنها فتزوج عليها شابة فآثر الشابة عليها فأبت امرأته الأولى أن تقر على ذلك فطلقها تطليقة حتى إذا بقى من أجلها يسير قال: إن شئت راجعتك وصبرت على الأثرة، وإن شئت تركتك حتى يجلو أجلك قالت: بلى راجعنى وأصبر على الأثرة، فراجعها وآثر عليها الشابة، فلم تصبر على الأثرة فطلقها، وآثر عليها الشابة حتى إذا بقى من أجلها يسير قال لها مثل قوله الأول، فقالت: راجعنى وأصبر قال: فذلك قوله الصلح الذي بلغنا أن الله أنزل فيه: ﴿وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً فلا جناح عليه أن يصلحا بينهما صلحاً﴾.

وقال: عن معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة، مثل حديث الزهرى، وزاد فإن أضر بها الثالثة، فإن عليه أن يوفيها حقها، أو يطلقها.

قال: عن معمر، عن أبى إسحاق، عن عاصم بن أبى ضمرة قال: تلا على ﴿ وسيق الذي اتقوا ربهم إلى الجنة زمراً ﴾ حتى إذا جاءوا وجدوا عند الباب شجرة يخرج من ساقها عينان فعمدوا إلى إحداها كأنما أمروا بها فاغتسلوا فيها. . . إلخ.

وقال: أرنا الثورى عن أبى إسحاق، عن عاصم بن ضمرة، عن على مثله، إلا أنه يزيد وينقص في اللفظ، والمعنى واحد.

وقال: عن ابن عيينة وفضيل، عن منصور، عن إبراهيم، عن رجل، عن ابن مسعود قال: جاء حبر من اليهود إلى النبي ﷺ فقال: يا محمد إذا كان يوم القيامة وضع الله السموات على هذه يريد إبهامه. . . وفي آخره قال: إلا أن فضيلاً قال: أصبع، وقال ابن عيينة: على هذه، وذكر فضيل الأصابع كلها.

# منهجه في الإسناد

وجدنا كيف تحرى عبد الرزاق الدقة البالغة، والأمانة الفائقة في بيان ألفاظ الروايات وإثبات الفروق بينها، لما يتعلق بذلك من إضافة وجه للمعنى، أو حكم من الأحكام فإننا نجده هنا أيضًا قد تحرى الدقة في الأسانيد، وبالغ في ذلك، قيامًا بواجب الأمانة، وإبراء للذمة، وتشددًا في بيان الأساس الذي به تثبت صحة الحديث والخبر، وليس ذلك مستغربًا من عبد الرزاق فهو الحافظ المحدث قبل أن يكون العالم المفسر، ولذلك جاءت الروايات والأسانيد على نحو يوضح أمرها، ويمكن الناقد من التمييز بينها.

وسنذكر بعض الصور التي تكشف عن هذا الجانب من المنهج:

أ ـ ذكره تردده في أسماء الرواة في حلقة من حلقات الإسناد دون القطع بأحدهم:

يحمل القرينة الدالة على مبالغته في التحرى والتفتيش عن تحديد أعيان الرواة.

عبد الرزاق، عن ابن التيمى، عن أبيه، عن أبى نضرة، عن جابر بن عبد الله، أو أبى سعيد الخدرى، أو رجل من أصحاب محمد ﷺ فى قوله: ﴿إلا ما شاء ربك إن ربك فعال لما يريد﴾. قال: هذه الآية تأتى على القرآن كله يقول: حيث كان فى القرآن خالدين فيها تأتى عليه قال: وسمعت أبا مجلز يقول: هو جزاؤه، فإن شاء الله تجاوز عن عذابه.

وقال: عن معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى، عن الأغر أبى مسلم، عن أبى هريرة، أو أبى سعيد الخدرى: أن رسول الله ﷺ قال: إن الله يمهل حتى إذا كان ثلث الليل الآخر نزل إلى هذه السماء فنادى هل من مذنب يتوب؟ هل من مستغفر؟ هل من داع؟ هل من سائل؟ إلى الفجر.

وقال: عن ابن التيمى، عن أبيه، عن أبى السليل، عن قيس بن عباد، أو غيره قال: قالت بنو إسرائيل: لم يمت \_ يعنون فرعون \_ قال: فأخرجه الله إليهم ينظر إليه مثل الثور الأحمر.

# ب - الإبانة عن عدم تأكده من الراوى الذي جاء الحديث عنه:

قال: عن معمر، عن الزهرى أحسبه، عن ابن المسيب في قوله: ﴿فَفَرَع من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ﴾. قال: بلغني أن مسلمًا ويهوديًا تدارءا في

أمرٍ، فقال المسلم: والذي اصطفى محمدًا على البشر لقد كان كذا وكذا. فقال اليهودي: والذي اصطفى موسى على البشر لقد كان كذا وكذا. . . الحديث.

وقال: قال معمر: قال قتادة: الذي عنده علم من الكتاب رجل من بني آدم أحسبه قال: من بني إسرائيل، كان يعلم اسم الله الذي إذا دعى به أجاب.

جـدقة التعبير عن بيان وجه تلقيه للحديث أو الخبر:

وذلك بتحديده صيغة الأداء المعبرة عن طريقة تحمله، وهذا يدل على شدة تحريه عند الرواية.

۱ عبد الرزاق: قال سمعت: أبى يحدث عن عكرمة فى قوله تعالى: ﴿وإذ يمكر بك الذين كفروا﴾، قال: لما خرج النبى ﷺ وأبو بكر إلى الغار أمر على بن أبى طالب فقام فى مضجعه وبات المشركون يحرسونه... إلخ.

٢ ـ وقال عبد الرزاق: سمعت معمراً يقول: قال الصبيان ليحيى اذهب بنا لنلعب فقال: ما للعب خلقت! قال: فأنزل الله عز وجل: ﴿وآتيناه الحكم صبيا﴾.

٣ ـ وقال: عن معمر، عن قتادة، عن سالم، عن محمد بن أبى طلحة، عن ثوبان، قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا عند عقر حوضى أذود الناس عنه. . . » الحديث.

٤ ـ وقال: أخبرنى من سمع مجاهداً يقول فى قوله: ﴿إِنما جعل السبت﴾ قال: أرادوا الجمعة فأخذوا السبت مكانه.

٥ ـ وقال: سمعت هشامًا يحدث عن الحسن أن النبي ﷺ قال: «لا تخن من خانك وأد الأمانة إلى من ائتمنك».

٦ ـ قال: عن معمر، نا رجل من أصحابنا، عن بعض العلماء قال: كانوا عطلوا حدًا فوسع الله عليهم فى الرزق، ثم عطلوا حدًا فوسع الله عليهم فى الرزق. . . إلخ، فى تفسير قوله تعالى: ﴿عذاب يوم الظلة﴾ .

٧ ـ عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿من استطاع إليه سبيلاً﴾، قال: بلغني أن النبي ﷺ سئل عن الحج فقال: «الزاد والراحلة».

عبد الرزاق قال: أنا هشام، عن الحسن، عن النبي عَلَيْقَ مثله.

٨ ـ عبد الرزاق قال: وسألت الثورى عن قوله تعالى: ﴿ وبقية ثما ترك آل موسى وآل

هارون ﴾. قال: منهم من يقول: البقية قفيز مِنْ مَنِّ، ورضراض الألواح، ومنهم من يقول: العصا والنعلان.

فهذه الآثار تدل على التحرى الشديد عند الأداء ببيان طريقة تحمله سواء كان سماعًا كما في الأثر الأول، أو سؤالًا منه أو بلاغًا، وسواء كان التلقى عن شيخ معروف، أو عن رجل من أصحابه.

مما يدل على الأمانة الشديدة، والذاكرة الواعية، والحافظة القوية.

د ـ دقته في التعبير عن بيان وجه تلقيه للحديث بما بَيَّنَ: هل كان شيخه يقصد تحديثه، أم أنه سمع من حديث الشيخ لغيره:

عبد الرزاق قال: سمعت أبا عثمان الثقفى يحدث معمرًا، قال: كنت مع مجاهد فى غزاة فأبق أسير من رجل فتبعه فقتله فعاب ذلك عليه مجاهد.

عبد الرزاق: قال معمر: وكان عمر بن عبد العزيز يناديهم أيضًا الرجل بالرجلين، قال معمر: وكان الحسن يكره أن ينادوا بالمال.

قال معمر، ولم أسمع أحدًا يرخص في ذلك.

عبد الرزاق: وقيل لمعمر: ما الآيات قال: أخبرنى قتادة أن النبى على قال: «بادروا بالأعمال قبل ست: قبل طلوع الشمس من مغربها، والدجال، والدخان، ودابة الأرض، وخويصة أحدكم، وأمر العامة» قيل: فهل بلغك أى الأيات أولها؟ قال: طلوع الشمس قال معمر: وبلغنى أن رجالاً يقولون: الدجال، فأنت ترى أن معمراً لم يكن مقصوداً بالحديث من شيخه، وكذلك عبد الرزاق في سماعه من معمر، لأن «قال» لا تفيد الاتصال عند الأغلب، وذلك يدلنا أيضًا على أن عبد الرزاق كان أبعد ما يكون عن تهمة التدليس.

## هـ تعدد الأسانيد، يذكرها في أول الأثر، أو في آخره:

قال معمر: عن ابن طاوس، عن أبيه، والثورى، عن على بن بذيمة، عن مجاهد في قوله: ﴿إِنِّي أَعِلْمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ قالا: علم من إبليس المعصية وخلقه لها.

فهذا الإسناد، وما جاء على صورته يبين أن عبد الرزاق كان يرى أن الراوى فى سعة من الأمر، ولا حرج عليه فى أن يذكر أكثر من إسناد ويسوق كل إسناد إلى منتهاه.

وهذا ما نجده هنا ثم قال: قالا، وذكر المتن منسوبًا إليهما، وقد يذكر الإسناد الثانى، ثم يقول مثله، أو مثل ذلك، أو نحو ذلك كما في قوله:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة، عن الحسن. قال: قال النبي ﷺ: «إن طول يوم القيامة على المؤمن إلا مثل صلاة صلاها في الدنيا فأجملها وأحسنها».

عبد الرزاق، عن ابن عيينة، عن على بن زيد بن جدعان، عن الحسن، عن النبى على مثله.

قال معمر: وأخبرنى من سمع سعيد بن جبير، ومجاهدًا، وعكرمة كانوا يقرءونها: (يطوقونه) يقول: الذين يكلفونه الذين يكلفون الصوم ولا يطيقونه فيطعمون ويفطرون.

قال معمر: وأخبرني ابن طاوس، عن أبيه مثل ذلك.

قال: أنا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، عن ابن مسعود فى قوله: ﴿فَإِن الْحَصَرِتُم فَمَا اسْتَيْسُر مِن الْهَدَى﴾، قال: إذا أحصر الرجل من مرض، أو كسر، أو شبه ذلك بعث بهديه، ومكث على إحرامه حتى يبلغ الهدى محله، وينحر، ثم يحل، ويرجع إلى أهله وعليه الحج والعمرة جميعًا وهدى أيضًا. قال: فإن وصل إلى البيت من جهة ذلك فليس عليه إلا الحج من قابل.

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة نحو ذلك.

فهذا ومثله يدل على خبرة بالأسانيد، وأمانة في الرواية، وإجادة لفنها.

#### و ـ ذكره ما يميز بعض رجال السند:

عبد الرزاق قال: أنا ابن عيينة، عن عمرو بن دينار. قال: سمعت رجلاً من ولد أم سلمة زوج النبى على يقول: قالت أم سلمة: يا رسول الله لا أسمع الله ذكر النساء فى الهجرة بشىء، فأنزل الله تعالى: ﴿فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى ﴾. قال: أنا ابن عيينة، عن فضيل الرقاشى. قال: سمعت أبا الحجاج مجاهداً فى الحجر يقول: نزل مع سورة الأنعام خمسمائة ألف ملك يزفونها ويحفونها.

ومن ذلك: قال عبد الرزاق، قال: أرنا معمر. قال: حدثنى من سمع حفصة بنت سيرين تقول: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِ مِنْ فَولُهُ: ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِم ﴾ فقال: أوحى إلى نوح: ﴿أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن ﴾.

فأنت ترى في هذه الأسانيد تفسيرًا للكنية والأسماء ورفعًا للإلباس في بعض الحلقات مما يدل على تفننه في سوق الروايات.

### ز ـ التدرج في الإسناد إلى طبقات أعلى:

(۱) مثال: في تفسير قوله تغالى: ﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعًا ثم استوى إلى السماء ﴾(۱).

قال عبد الرزاق: قال: نا معمر، عن محمد بن الكلبى، فتق الله السماء عن الماء، والأرض عن النبات. وقال عبد الرزاق: قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد: فتق سبع سموات بعضهن فوق بعض، وسبع أرضين بعضهن فوق بعض.

ووجه التدرج فى هذين الخبرين أن من روى عنه عبد الرزاق هو شيخه معمر، وقد وقف الخبر الأول على محمد بن الكلبى، وفى الثانى ارتفع به إلى مجاهد، ولا شك أن طبقة مجاهد أعلى من طبقه محمد بن الكلبى.

(٢) مثال: عبد الرزاق قال: نا معمر، قال الزهرى: صلوا بمكة ستة عشر شهرًا.

عبد الرزاق قال: نا معمر وقال قتادة، عن ابن المسيب: صلوا بمكة بعد ما قدموا المدينة ستة عشر شهرًا نحو بيت المقدس.

عبد الرزاق قال: حدثنا اسرائيل بن يونس، عن أبى إسحاق، عن البراء بن عازب قال: لما قدم رسول الله على صلى نحو بيت المقدس ستة عشر شهراً أو قال: سبعة عشر شهرا، وكان يحب أن تحول نحو الكعبة فنزلت ﴿قد نرى تقلب وجهك في السماء﴾ فصرف إلى الكعبة . . . إلى آخر الحديث، وبالتأمل في هذه الروايات يظهر أيضاً وجه التدرج فيها.

### ح ـ تعدد رجال الإسناد في طبقة واحدة:

#### مثال ذلك:

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهرى قال: كنت عند الوليد بن عبد الملك فقال: الذى تولى كبره منهم على بن أبى طالب قلت: لا، حدثنى سعيد بن المسيب، وعروة بن الزبير وعلقمة بن وقاص، وعبيد الله بن عبد الله بن عبة بن مسعود، وكلهم

<sup>(</sup>١) البقرة: [٢٩].

سمعوا عائشة تقول: الذي تولى كبره منهم: عبد الله بن أبى قال: فقال لى: وما كان من حديثه؟(١).

وفى النسخة التركية: «وما كان من جرمه؟» قال: قلت: أخبرنى شيخ من قومك أبو بكر بن عبد الرحمن بن عوف، عن عائشة قالت: كان مسيئًا فى أمرى.

فأنت ترى أن الذين روى عنهم الزهرى جماعة كلهم سمعوا من عائشة، فهم رجال طبقة واحدة والراوى عنهم هو الزهرى.

كما أن فيه ما يميز بعض رجال الإسناد أيضًا، وهو قوله: أخبرني شيخ من قومك، ثم عرف بهذا الشيخ، وهو أبو بكر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام.

## ط ـ ذكر طرق الخبر لبيان ما يتعلق بالزيادة في المتون:

عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن الأعمش، عن عبد الله بن مرة، عن مسروق قال: سألنا عبد الله بن عمر، عن هذه الآية: ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتًا بل أحياء عند ربهم يرزقون﴾. قال: أرواح الشهداء عند الله كطير خضر لها قناديل معلقة بالعرش تسرح في أي الجنة شاءت. قال: واطلع إليهم ربك اطلاعة. فقال: هل تشتهون من شيء فأزيدكموه قالوا: ربنا ألسنا نسرح في الجنة في أيها شئنا، ثم اطلع إليهم الثانية فقال: هل تشتهون من شيء فأزيدكموه؟ فقالوا: ربنا ألسنا نسرح في الجنة في أيها شئنا، ثم اطلع إليهم الثالثة فقال: هل تشتهون من شيء فأزيدكموه؟ فقالوا: ربنا قالدكموه؟ فقالوا: وبنا تعيد أرواحنا في أجسادنا فنقال في سبيلك فنقتل مرة أخرى. قال: فسكت عنهم.

عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن عيينة، عن عطاء بن السائب، عِن أبى عبيدة، عن عبد الله أنهم قالوا فى الثالثة حين قال: هل تشتهون شيئًا فأزيدكموه؟ قالوا: تقرئ نبينا عنا السلام وتخبره أن قد رضينا ورضى عنا.

فأنت ترى أن عبد الرزاق ساق هذه الآثار، ومثيلاتها لبيان اختلاف الإسناد، وإثبات فروق الروايات بالزيادة، أو النقص، والوقوف على الطرق التي جاء بها الحديث.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) السائل عبد الملك بن مروان.

## ى ـ اختصار الحديث وتمامه:

اختصار الحديث في رواية وإتمامه في رواية أخرى من الفنون التي يلجأ إليها بعض الرواة، وهي مسألة مختلف فيها بين العلماء، وأساس الاختلاف يرجع إلى الاختلاف في الرواية بالمعنى حيث أجازها جمهور الناس سلفًا وخلفًا لمن كان عالمًا بالألفاظ ومدلولاتها، ومقاصدها خبيرًا بما يحيل معانيها، بصيرًا بمقادير التفاوت فيها، وهو الذي عليه العمل كما هو مشاهد في الأحاديث الصحاح وغيرها، فإن الموافقة تكون واحدة وتجيء بألفاظ متعددة من وجوه مختلفة متباينة (١).

وترتب على ذلك جواز اختصار الحديث في رواية، وإتمامه في رواية أخرى، ولا غبار عليه إذ هو قول جمهور الناس قديمًا وحديثًا، وعليه عمل الأثمة، والمفهوم أن هذا \_ أى جواز اختصار الحديث \_ إذا كان الخبر واردًا بروايات أخرى تامًا، وأما إذا لم يرد تامًا من طريق أخرى، فلا يجوز؛ لأنه كتمان لما يجب إبلاغه، وإذا كان الراوى موضعًا للتهمة في روايته فينبغي له أن يحذر اختصار الحديث بعد أن يرويه تامًا لئلا يتهم بأنه زاد في الأولى ما لم يسمع، أو أخطأ بنسيان ما سمع، وكذلك إذا رواه مختصرًا وخشى التهمة فينبغي له أن لا يرويه تامًا بعد ذلك(٢).

وقد كان عبد الرزاق على وعى كامل بتلك الاعتبارات ونحوها مما جعله يحرص على سوق طرق الحديث المختلفة ليدلنا على ما جاء تامًا، وما جاء على وجه الاختصار<sup>(٣)</sup>، وإلى جانب ذلك فإن صنيعه هذا ينهض شاهدًا على بيان تفننه فى الرواية.

#### مثال ذلك:

فى تفسير قوله تعالى: ﴿الذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها فى سبيل الله﴾، عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن سهيل بن أبى صالح، عن أبيه، عن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من رجل لا يؤدى زكاة ماله إلا جعل له يوم القيامة صفائح من نار يكوى بها جنبه وجبهته وظهره فى يوم كان مقداره خمسين ألف سنة

<sup>(</sup>۱) وفى المسألة تفصيل آخر راجعه فى الباعث الحثيث (ص١٩١)، وتدريب الراوى (٢/ ٩٨)، ومقدمة ابن الصلاح (ص١٨٩)، والإحكام فى أصول الأحكام لابن حزم (٢/ ٨٦ ـ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) هامش الباعث الحثيث للشيخ أحمد شاكر (ص١٢١).

<sup>(</sup>٣) الدفتار في رسالته (ص١٤٣٨).

حتى يقضى بين الناس، ثم يرى سبيله، فإن كانت إبلاً أبطح بها بقاع قرقر فى يوم كان مقداره خمسين ألف سنة تطؤه بأخفافها عسبته قال: وتعضه بأفواهها يرد أولها على آخرها حتى يقضى بين الناس، ثم يرى سبيله، وإن كانت غنمًا فمثل ذلك، إلا أنه قال: تنطحه بقرونها وتطؤه بظلافها.

عبد الرزاق، عن معمر، عن عاصم بن أبى النجود، عن أبى صالح، عن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «قال: من كان له مال فلم يؤد حقه جعل له يوم القيامة شجاع أقرع له زبيبتان يتبعه حتى يضع يده فى فيه فلا يزال يعضها حتى يقضى بين الخلائق».

عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه، قال: بلغنى أن الكنز يتحول يوم القيامه شجاعًا أقرعًا يتبع صاحبه، وهو يفر منه يقول: أنا كنزك لا يدرك منه شيئًا إلا أخذه.

#### المثال الثاني:

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهرى في قوله تعالى: ﴿فمن كان منكم مريضًا أو به أذى من رأسه ﴾ قال: أمر النبي كعب بن عجرة أن يصوم ثلاثة أيام.

عبد الرزاق قال: نا معمر، أخبرنى أيوب عن مجاهد، عن عبد الرحمن بن أبى ليلى قال: مر النبى ﷺ على كعب بن عجرة، وهو يوقد تحت قدر وهوام رأسه تساقط عليه قال: «أتؤذيك هذه الهوام يا كعب؟» قال: نعم يا نبى الله فأمره أن يحلق رأسه وينسك نسكًا، أو يصوم ثلاثة أيام، أو يطعم فرقًا بين ستة مساكين.

ك ـ التحرى في سياق ألفاظ الرواية، احترازًا من الإدراج، وتأكيدًا على ورود لفظة بعينها في الرواية:

#### مثال ذلك:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وظل ممدود﴾، عن أنس، أن النبي ﷺ قال: «إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها».

عبد الرزاق، عن معمر قال: أخبرنى محمد بن زياد قال: سمعت أبا هريرة يقول عن النبى ﷺ: «واقرءوا إن شئتم: وظل ممدود».

فعبارة «واقرءوا إن شئتم» في رواية أبى هريرة، أفادت تفصيلاً في متن الحديث، وأكدت أن لفظة: «واقرءوا إن شئتم» في الرواية من قول النبي ﷺ، وليس من باب الإدراج.

وهذا من شدة تحريه وإتيانه بألفاظ الحديث أو الخبر على قدر استطاعته.

إذ لو سكت عن الرواية الثانية وألحق متنها بالرواية الأولى، فقال... مائة عام لا يقطعها واقرءوا إن شئتم... إلخ.

لوقع في النفس احتمال أن تكون مدرجة، ولكن ذكرها بإسنادها أزال هذه الشبهة، وأكد أنها من قول النبي ﷺ.

## ل ـ توضيح المبهم في الإسناد:

يشكل الإبهام فى الإسناد كثيرًا من الخفاء، ويستهلك من الباحث عن صحة الحديث الكثير من الجهد والعناء، ولذلك فإن توضيح المبهم فى الإسناد من شأنه أن يعين الباحث على صدق الحكم ودقة التحرى بما لا يدع مجالاً للشك، ولقد راعى عبد الرزاق هذه الأمور لتمكنه الشديد، وقدمه الثابتة فى فنون الرواية.

#### مثال ذلك:

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن حميد بن عبد الرحمن بن عوف، عن أمه: «أم كلثوم بنت عقبة بن أبى معيط، وكانت من المهاجرات الأول» فى قوله تعالى: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة﴾. قالت: غشى على عبد الرحمن بن عوف غشية ظنوا أن نفسه فيها، فخرجت امرأته أم كلثوم إلى المسجد لتستعين بما أمرت أن تستعين من الصبر والصلاة. . . إلخ.

فقد سمى عبد الرزاق أم عبد الرحمن وذكر نسبها.

عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرنى إسماعيل بن شروس، عن عكرمة مولى ابن عباس: أن رجلاً قد سماه لى فنسيته من أصحاب رسول الله من الأنصار جاء ليلة، وهو صائم فقالت له امرأته: لا تنم حتى نصنع لك طعامًا فنام فجاءت فقالت: نمت والله قال: لا والله ما نمت قالت: بلى والله فلم يأكل تلك الليلة شيئًا، وأصبح صائمًا يغشى عليه فأنزلت الرخصة فيه.

## م ـ سوق الروايات المتصلة المرفوعة والموقوفة وكذلك المرسلة والمقطوعة:

#### مثال:

عبد الرزاق، عن معمر، عن الزهرى، عن أبى هريرة، أن النبى ﷺ، قال: «رأيت عمرو بن عامر الخزاعى يجر قصبه فى النار وهو أول من سيب السوائب، منقطع حيث إن الزهرى ولد ولم يلق أبا هريرة توفى سنة ٥٨.

عبد الرزاق، عن معمر، عن زيد بن أسلم، قال: قال رسول الله ﷺ: "إنى لأعرف أول من سيب السوائب، وأول من غير دين إبراهيم. قالوا: من هو يا رسول الله؟ قال: عمرو بن لحى، أحد بنى كعب لقد رأيته يجر قصبه فى النار... إلخ "مرسل لأن زيد ابن أسلم تابعى».

#### مثال:

عبد الرزاق، عن معمر، عن أبى إسحاق، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، أنه كان إذا قرأ: ﴿ أَلِيسِ ذَلِكُ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يَحْيِي المُوتِي ﴾ قال: بلى، «متصل موقوف».

عبد الرزاق، عن معمر، عن إسماعيل بن أمية أن النبى ﷺ كان إذا قرأ ﴿... أليس ذلك بقادر على أن يحيى الموتى﴾ قال: بلى «مرسل».

فإذا تأملنا في هذه الروايات نجد أن عبد الرزاق قد ذكر فيها ما اتصل إسناده إلى ابن عباس، وما أرسل عن النبي ﷺ، وفي سوق الروايات على هذا النحو ما يدل على التمكن في الرواية، والتفنن فيها إلى غير ذلك من نكت يلحظها أهل العلم بفنون من الرواية.

## ن - تكريره إيراد الآثر الواحد في المناسبات المتشابهة:

لجأ عبد الرزاق فى التفسير إلى تكرار بعض الآثار، فى مواضع شتى، ولقد وجدت أن غالب ما دعاه إلى ذلك تشابه المناسبة وتقارب السياق بين الموضعين، وقد يعيد ذكر الأثر لجودة إسناده، أو زيادة فى أحدهما، ونادرًا ما يسوقها برمتها كما جاءت فى أول موضع، وغالبًا ما يتفنن فى عرضها وفق أغراض الرواية وأنواعها والأمثلة الآتية توضح ذلك.

### المثال الأول:

عبد الرزاق، وقيل لمعمر ما الآيات؟ قال: أخبرني قتادة أن النبي ﷺ، قال: «بادروا

بالأعمال قبل ست: قبل طلوع الشمس من مغربها، والدجال، والدخان، ودابة الأرض، وخويصة أحدكم، وأمر العامة». قيل: فهل بلغك في الآيات أولها؟ قال: طلوع الشمس.

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة أن النبى ﷺ قال: «بادروا بالأعمال ستًا قبل طلوع الشمس من مغربها، والدجال، والدخان، ودابة الأرض، وخويصة أحدكم، وأمر العامة يوم القيامة».

فالأثر الأول ذكره في سياق تفسير قوله تعالى: ﴿والشمس تجرى لمستقر لها﴾ في سورة يس، والأثر الثاني ذكره في سورة الدخان في تفسير قوله تعالى: ﴿فارتقب يوم تأتي السماء بدخان مبين﴾.

وواضح من السياقين أن التكرار مرجعه تشابه الحديث عن أشراط الساعة.

ففى الأولى بيان أن الشمس تظل تجرى لمستقر لها فتشرق من مشرقها وتغرب فى مغربها إلى أن يأتى يوم تخرج فيه عن ديدنها المألوف فتشرق فيه من مغربها.

وفى الأثر الثانى كذلك بيان لأشراط الساعة، ومنها: الدخان، وخروج الشمس من مغربها، فالجامع بين الأثرين بيان انفراط عقد الكون بأمره تعالى.

### المثال الثاني:

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة ، عن أبى العالية ، عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ: «لا ينبغى لأحد أن يقول: إننى خير من يونس ابن متى ـ نسبه الله إلى أمه \_ أصاب ذنبًا، ثم اجتباه ربه».

عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة، عن أبى العالية، عن ابن عباس، أن النبى عليه قال: «لا ينبغى لأحد أن يقول إنى خير من يونس ابن متى ـ نسبه إلى أمه ـ أصاب ذنبًا، ثم اجتباه ربه».

فالأثر الأول ذكره في ختام سورة يونس.

والثانى ذكره فى تفسير قوله تعالى: ﴿فلولا أنه كان من المسبحين﴾ [آية: ١٤٣ من سورة الصافات]، والجامع بين الأثرين أن فى كلتا السورتين: يونس، والصافات: حديث عن نبى الله يونس عليه السلام.

س - اعتماده في الأداء على صيغة أخبرنا في التحديث عما تحمله بالسماع:

هذا وقد لاحظت أن عبد الرزاق في طريقته في الأداء يكثر من استعمال كلمة: أخبرنا، ويختصرها فيقول: «أنا» معمر، أو الثور، أو ابن عيينة. . . إلخ، ولعل هذا اللفظ هو الأغلب في الأداء.

ذكر الخطيب أن أخبرنا كثير فى الاستعمال حتى أن جماعة من أهل العلم لا يكادون يخبرون عما سمعوه إلا بهذه العبارة منهم: حماد بن سلمة، وعبد الله بن المبارك، وهشيم بن بشير، وعبد الله بن موسى، وعبد الرزاق بن همام، ويزيد بن هارون، وعمرو بن عون، ويحيى بن يحيى التميمى... وآخرون ذكرهم(١).

ونادرًا ما وجدت عبد الرزاق يقول: حدثنا.

وذكر الخطيب في الكفاية: أن عبد الرزاق ما كان يقول: حدثنا إلا حين يطلب منه ذلك، ثم يعود بعد ذلك إلى عادته فيقول: أخبرنا.

قال عبد الله بن أحمد قال أبى: كنا عند عبد الرزاق، وأنا عن يمينه، وإسحاق بن راهويه عن يساره، وكان كثيرًا ما يقرأ حدثنا حدثنا علم أنا نحب ذلك، ثم يرجع إلى عادته (٢).

وعن سلمة بن شبيب قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ثنا عبد الرزاق، قال: ثنا فلان، فقلت: يا أبا عبد الله إن عبد الرزاق ما كان يقول: حدثنا كان يقول: أخبرنا. فقال أحمد: ثنا وأنا واحد (٣).

وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل: قلت لأبى: الناس يقولون: عبد الرزاق أنا معمر، وأنت تقول: حدثنا؟ قال: كان يعلم \_ أى عبد الرزاق \_ أن قوله: حدثنا أحب إلينا، وكان يقول لنا ذلك، ثم يرجع فيقول: أنا(٤).

وقال محمد بن رافع: كان عبد الرزاق يقول: أخبرنا حتى قدم أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه فقالا له قل: حدثنا، وما كان قبل ذلك قال: أخبرنا<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكفاية (٢٨٥)، والإلماع (ص١٣٠).

<sup>(</sup>٢، ٣) الكفاية (٢٨٦).

<sup>(</sup>٤، ٥) الكفاية (٢٨٦).

## المبحث السادس

## ملاحظات عامة على روايات عبد الرزاق

بعد بيان أهم خصائص المنهج الذى سلكه عبد الرزاق فى تفسيره يجدر بى أن أسجل هذه الملاحظات إتمامًا للفائدة، وإحاطة بما جاءت عليه الروايات من أحوال ذات معنى عند علماء الحديث فأقول وبالله التوفيق.

## رواية عبد الرزاق عن شيخ مبهم:

مثال (١):

ذكر عبد الرزاق بعض الأسماء المبهمة في شيوخه، ومن ذلك:

عبد الرزاق، عن رجل، عن عمار الدهنى، عن أبى جعفر فى قوله تعالى: ﴿إِن تَبْدُوا الصِدَقَاتُ فَنعما هَى﴾ يعنى: الزكاة المفروضة، ﴿وَإِنْ تَخْفُوها وتؤتوها الفقراء﴾ يعنى: التطوع.

مثال (٢):

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، ورجل، عن مجاهد في قوله ﴿حيران﴾ قال: هذا مثل ضربه الله للكافرين يقول: الكافر حيران يدعوه المسلم إلى الهدى فلم يجب.

## \* حكم الإسناد عن مبهم:

من الواجب عند المحدثين تعيين شخص الراوى، وتبيين حاله، وقد يروى المحدث عن مبهم، وله حالتان: إما أن يكون غير معدل، وإما أن يكون مقترنًا بالتعديل، وللعلماء ثلاثة أقوال في حالة عدم التعديل، وهو الذي يهمنا لوروده في التفسير.

### القول الأول:

أن ذلك الإسناد يكون منقطعًا، وهو مذهب جمهور المحدثين كما ذكره الحاكم (١١).

<sup>(</sup>١) معرفة علوم الحديث للحاكم (ص٢٧).

#### القول الثاني:

أن ذلك الإسناد يكون مرسلاً، وهو شبيه بما قبله، ولا خلاف إلا من ناحية الاصطلاح في المرسل والمنقطع(١).

#### القول الثالث:

أن هذا الإسناد من قبيل المتصل الذى فيه مجهول، ويفهم من القول الأول والثانى: أن ذكر المبهم كعدم ذكره، وعلى القول الثالث فإن ذكره يفيد التلقى المتصل وجهل حال الراوى وعينه بالنسبة لنا(٢).

من روى عنهم فى التفسير كمن يحتمل لقاؤه بهم وهو صغير، وجل رواياته عنهم فى التفسير بواسطة، وذلك مثل:

عبد الرزاق، عن منصور، عن إبراهيم قال: كان يقول إذا هاجت ريح أو ظلمة، قال: «اللهم اجعلها ريحًا لواقح لا ريحًا عقيمًا».

ومثل: عبد الرزاق، عن منصور، عن إبراهيم في قوله: ﴿المحروم﴾ قال: الذي ليس له شيء من الغنيمة.

فمنصور هو ابن المعتمر، توفي سنة (١٣٢)، وجل روايته عنه بواسطة معمر.

#### ما جاء في الروايات على وجه التعليق:

جاءت لعبد الرزاق بعض الروايات القليلة جدًا على وجه التعليق.

#### مثال ذلك:

عبد الرزاق، عن الزهرى، عن سالم، عن أبيه أن النبى ﷺ قال: ﴿لا حسد إلا على اثنين، رجل أتاه الله مالاً فهو ينفق منه آناء الليل، وآناء النهار، ورجل أتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل، وآناء النهار».

عبد الرزاق، عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة قالت: كان النبى ﷺ إذا بايع النساء يمتحنهن بالآية التي قال الله: ﴿إذا جاءك المؤمنات يبايعنك على ألا يشركن بالله شيئًا﴾.

<sup>(</sup>١) رسالة الدكتور إسماعيل الدفتار (١٤٨١).

<sup>(</sup>٢) من العلماء من جعل المرسل من قبيل المنقطع ومنهم من فرق بينهما فجعل المنقطع قبل الوصول إلى التابعي والمرسل ما أسنده التابعي عن النبي عليه الله عليه عليه المرسل ما أسنده التابعي عن النبي الله المرسل معرفة علوم الحديث (ص٢٨).

فالزهرى : هو محمد بن مسلم بن شهاب ، توفى سنة (١٢٤) ، قبل أن يولد عبد الرزاق بعامين، ومثل هذا نادر فى التفسير، وأكثر روايته عن الزهرى بواسطة معمر.

عبد الرزاق قال: تلا قتادة ﴿فما تنفعهم شفاعة الشافعين﴾ قال: يعلمون أن الله يشفع المؤمنين بعضهم في بعض، وقتادة هو ابن دعامة السدوسي، توفي سنة (١١٨)، ورواية عبد الرزاق عنه بواسطة معمر.

### روايته بلفظ: قال فلان، وعن فلان، وحكم ذلك:

حكى ابن عبد البر، عن جمهور أهل العلم أن «عن» و«أن» سواء، وأنه لا اعتناء بالحروف والألفاظ، وإنما هو اللقاء والمجالسة، والسماع، والمشاهدة، يعنى: مع السلامة من التدليس، فإذا كان سماع بعضهم من بعض صحيحًا كان حديث بعضهم عن بعض بأى لفظ ورد محمولاً على الاتصال حتى يتبين فيه الانقطاع (۱).

كما أن «قال فلان: كذا وكذا» محمول ظاهراً على الاتصال، وأنه تلقى ذلك منه من غير واسطة بينهما مهما ثبت لقاؤه على الجملة<sup>(٢)</sup>.

وقد وجدت ذلك في التفسير كثيرًا، ولكن العنعنة: «هي الغالبه على حديث رجال الإسناد بعضهم عن بعض».

## ومن أمثلة مروياته بالعنعنة ما يلي:

عبد الرزاق، عن معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن أبى هريرة أن النبى ﷺ قال: «احتجت الجنة والنار...» الحديث.

عبد الرزاق، عن إسرائيل عن الأشعث بن أبى الشعثاء، عن أبيه، عن ابن مسعود، في قوله: ﴿لا ينفع نفسًا إيمانها...﴾ الآية. قال: لا تزال التوبة مبسوطة ما لم تطلع الشمس من مغربها.

### ومن أمثلة مروياته بقال ما يلي:

عبد الرزاق قال معمر: قال الزهرى: أبو رغال: أبو ثقيف.

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن الصلاح (ص٨٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٨٨).

عبد الرزاق قال معمر: وقال قتادة: لم يبق مع النبى ﷺ يومئذ إلا اثنى عشر رجلاً وامرأة (١٠).

عبد الرزاق قال معمر: قال مجاهد: في قوله تعالى: ﴿عطاء حسابًا﴾، قال: عطاء مسابًا﴾، قال: عطاء من الله حسابًا بأعمالهم.

وإنا إذ نرى لفظة «قال»، و«عن» بين رجال الإسناد في أغلب الآثار، فإن ذلك لا يؤثر في صحة واتصال السند ما دام المعول عليه هو اللقاء، والمجالسة، والسماع، والمشاهدة، فإذا تحقق ذلك فلا اعتبار بالحروف والألفاظ، فلفظ: «قال» و «عن» سواء، كما سبق فيما حكاه ابن عبد البر.

## \* إكثار عبد الرزاق الرواية عن بعض شيوخه في التفسير وإقلاله عن شيوخ:

أكثر عبد الرزاق من الرواية عن شيخه معمر بن راشد، وسفيان الثورى، وسفيان بن عيينة، وإسرائيل بن يونس، وابن جريج، وجعفر بن سليمان، ومعتمر بن سليمان «ابن التيمي».

كما نجده مقلاً في الرواية عن شيوخ آخرين منهم:

هشام بن حسان، ومحمد بن مسلم، ويحيى بن العلاء، وابن المبارك.

كما نجد فى مشايخه من لا تكاد تبلغ روايته عن كل واحد منهم إلا أثرًا واحدًا، أو اثنين منهم.

داود بن قيس، محمد بن يحيى، وعمر بن حوشب، والأوزاعى، وغيرهم، إلا أن أكثر من روى عنه من هؤلاء جميعًا هو شيخه معمر، ولا غرابة فى ذلك، فإنه لازم معمرًا زمنًا طويلًا، ومن ثم جاءت جل الرواية عنه، وسيأتى مزيد إيضاح لذلك من روى عنهم بالكنية.

لاحظت أن عبد الرزاق يروى عن بعض شيوخه فيذكرهم بكنيتهم، مثل:

أبو بكر بن أبى عياش.

وأبو جعفر الرازي.

وأبو معشر المدني.

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك في تفسير سورة الجمعة (١١). ﴿انفضوا إليها وتركوك قائمًا﴾ آية: [١١].

وقد ترجم لهم في شيوخه.

كما روى عن بعضهم وهم من الأبناء، مثل:

ابن جريج.

ابن طاوس.

ابن علية.

وابن التيمي.

وقد ترجمت لهم في شيوخه.

كما أبهم بعض شيوخه وذكر نسبته.

كالتيمى: وهو سليمان بن طرخان، وروايته عنه محتملة؛ لأنه مات سنة ١٤٣، وكان عبد الرزاق إذ ذاك في السابعة عشرة.

وغالبًا ما يروى عنه، ولم يسمه فأحيانًا يقول: ابن التيمى عن أبيه، وأحيانًا يقول: أخبرنا التيمى.

وقد ترجم له في شيوخه.

\* \* \*

# المبحث السابع

## مقارنة بين تفسير عبد الرزاق وتفسير سفيان بن سعيد الثورى

تكلمت فيما سبق عن منهج عبد الرزاق في تفسيره وبينت الأسس التي يقوم عليها هذا المنهج، ولما كانت المقارنة بين المناهج التفسيرية من شأنها زيادة الوضوح وتجلية الجوانب التي يسلط عليها الضوء عند المقارنة، وإظهار التقارب والتباعد، وإبراز البناء الفكرى والمسلك التفسيري لكل من التفاسير التي تعقد بينها المقارنة، فمن ثم رأيت أن أعقد هذا المبحث للمقارنة بين تفسير الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني، وتفسير شيخه الإمام سفيان بن سعيد الثورى الكوفي، ولقد اعتمدت في هذه المقارنة على نسخة مطبوعة من تفسير الثورى بتحقيق الأستاذ/ إمتياز على عرشي أمين مكتبة رضا رامبور(١) بالهند.

وقد قام بطبعه دار الكتب العلمية ببيروت معتمدة على النسخة المطبوعة في الهند، وهي من رواية أبي جعفر محمد، عن أبي حذيفة الهندي عن الثوري.

وقد وقع لتفسير الثورى ذكر فى كشف الظنون، وذكره ابن حجر فى التهذيب (٤/ ١٩٥) فى ذكر سلمة بن نبيط فقال: وقع له: «أى للتفسير ذكر فى سند أثر علقه البخارى فى أواخر «باب اللعان» عن الضحاك بن مزاحم فى قوله تعالى: ﴿ثلاثة أيام إلا رمزاً﴾، إشارة وهذا وصله الثورى فى تفسيره رواية أبى حذيفة عنه \_ أى الثورى \_ عن سلمه بن نبيط، عن الضحاك بهذا» ورواه \_ العلامة السندى \_ أيضًا بإسناده عن أبى حذيفة موسى بن مسعود النهدى عن سفيان الثورى وقد ذكر السندى إسناده إلى أبى حذيفة فى حصر الشارد(٢).

#### لماذا تفسير الثورى؟

من خطتی فی البحث عقد مقارنة بین تفسیر عبد الرزاق وتفسیر أحد معاصریه، ولم يقع لی شیء من تفاسير أحد منهم من الذين التزموا منهج التفسير فی عصر عبد الرزاق

<sup>(</sup>١) ذكر محققه أنه اعتمد على نسخة واحدة بها نقص من أولها وآخرها.

<sup>(</sup>٢) انظر مقدمة تفسير سفيان الثورى (ص٣٦ ـ ٣٣).

إلا تفسير سفيان الثورى، وإن كان سفيان شيخ عبد الرزاق إلا أن بينهما لاشك نوع معاصرة حيث أكثر عبد الرزاق من الرواية عنه في المصنف والتفسير، لذلك لم أجد حرجًا في عقد هذه المقارنة، فأقول وبالله التوفيق:

## أولاً: اتفاق المنهجين في الاعتماد على المأثور:

لقد بينت أن عبد الرزاق نهج منهج سلفه، وسلك مسلك أهل التفسير في عصره فاعتمد على المأثور ولم يتدخل في الرواية بشيء من عنده، ولما كان سفيان الثوري من الشيوخ الذين أخذ عنهم عبد الرزاق التفسير وغيره فلا نكاد نجد اختلافًا في المنهج، فكلاهما سار على طريقة أسلافه السابقين الذين اعتمدوا على الآثار الثابتة في ذلك دون محاولة لتفسير الباقي بآرائهم(۱).

فعند تفسير الآية (٣٠) من سورة البقرة نجد الرواية الغالبة عند الثورى: سفيان، عن سالم بن أبى حفصة، عن رجل، عن ابن عباس قال: إن الله جل وعز أخرج آدم من الجنة من قبل أن يخلقه، ثم قرأ ﴿إنى جاعل في الأرض خليفة﴾.

وقد وقعت هذه الرواية عند عبد الرزاق، عن الثورى إلى آخر السند إلا أنه قدم النص القرآني.

فالتفسيران يقومان على الرواية، غير أنهما يختلفان من ناحية أن تفسير الثورى كثيرًا ما يقوم الإسناد فيه على الثورى وحده دون ذكر حلقة قبله، أو بعده، مما يوهم أن ما يذكر في المتن من قول الثورى، وليس رواية عن غيره.

كما نجد فى الأثر رقم (١٠٠) الآية (٢٠٧) سورة البقرة: قال سفيان فى قول الله جل وعز: ﴿وَمِن النَّاسِ مِن يَشْرِى نَفْسِهُ ابْتَغَاءُ مَرْضَاةُ الله ﴾ قال: نزلت فى صهيب اشترى نفسه من المشركين، وأهله، وولده، وماله على أن يدعوه ودينه (٢).

### ثانيًا: اتفاقهما في تفسير بعض الآيات دون بعض:

التقى عبد الرزاق وشيخه سفيان في بناء التفسير على الآيات التي تحتاج إلى تفسير

<sup>(</sup>١) سفيان الثورى للدكتور محمد أبو الفتح (ص٧٧).

<sup>(</sup>۲) تفسير الثورى (ص٦٦).

وعدم التعرض للكلام فيه إلا حيث يعرض الإشكال فيوضحونه بما ثبت لديهم من روايات.

وإذا كنا فهمنا ذلك من مسلك عبد الرزاق فى تفسيره وترجمته فى أول الكتاب التى ذم فيها القول فى القرآن بالرأى، فإن الثورى قد عرف عنه ذلك صراحة، وإلى هذا يشير ما رواه ابن أبى حاتم عن وكيع قال: «كان سفيان لا يعجبه هؤلاء الذين يفسرون السورة من أولها إلى آخرها»(١).

وقال في موضع آخر: «ويعجبه من التفسير ما كان حرفًا حرفًا» (٢).

وقد زكى فضيلة المرحوم الدكتور عبد الحليم محمود هذا المنهج الذى أخذ به الثورى، وعبد الرزاق فى كتابه «سفيان الثورى أمير المؤمنين فى الحديث» فقال: وإذا فسر الإنسان القرآن كلمة كلمة وآية آية، وسورة سورة على هذا النسق الحالى فقد قيد القرآن فى وهمه، وفى وهم من تبعه \_ بفكرته بثقافته بعقليته بهواه إن كان صاحب هوى (٣).

## ثالثًا: اختلاف التفسيرين في تناول الآيات:

بينما نجد عبد الرزاق يسوق في تفسير سورة آل عمران ١٢٧ ماثة وسبعًا وعشرين رواية.

وكما في «سورة ق» لا نجد الثورى يذكر فيها إلا أثرين فقط هما في الآية (١٠)، والآية (٣٨)، وكذلك سورة الحجرات ذكر فيها أثرين كما أنه لم يرو في سورة النمل

<sup>(</sup>١، ٢) مقدمة الجرح والتعديل (ص٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر (ص ١٢٥).

إلا أثرًا واحدًا وكذلك سورة الزمر، في الآية (١٣)، والآية (١٤) بينما نجد عبد الرزاق يروى في سورة النمل أربعين رواية، وفي سورة الزمر ثلاثًا وثلاثين رواية، وفي سورة الحجرات عشرين رواية، وفي سورة «ق» خمسًا وعشرين فنسبة التناول للآيات بالتفسير واضح أنها أكثر عند عبد الرزاق.

وإلى جانب ذلك نجد أن جملة الآثار عند الثورى (٩١١) أثرًا كما هو واضح من ترقيمها، وكان يمكن أن تكون أكثر من ذلك قليلاً لو وجد ما سقط من أول سورة البقرة، وما بعد سورة الطور.

# رابعًا: تقارب المنهجين في عدم ترتيب الآيات حسب ورودها في المصحف:

ذكرت أن عبد الرزاق لم يلتزم ترتيب الآيات حسب ورودها في المصحف، وقد ضربت لذلك عدة أمثلة أثناء الكلام عن منهج عبد الرزاق، وقد وجدت أن تفسير الثورى يختلف في ذلك عن تفسير عبد الرزاق، فالثورى يلتزم ترتيب الآيات حسب ورودها في المصحف كما وجدته في النسخة المطبوعة، وحسبت في بادئ الأمر أن الأصل الذي وقع لمحققه مرتب الآيات، ولكن بالتأمل في تحشيته على النسخة وجدت أنها أيضًا كانت غير مرتبة الآيات، وأن الترتيب من عمل محققه دون أن يشير إلى ذلك في منهجه في التحقيق، أو توصيفه للمخطوط.

ويدلنا على ذلك ما نجده في سورة الكهف، الأثر رقم (٥٤٨) الآية (١٠٥)، سفيان عن الأعمش، عن شمر بن عطية، عن أبي يحيى، عن كعب بن عجرة قال: يؤتى بالرجل يوم القيامة فلا يزن جناح بعوضة، ثم قرأ: ﴿فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنّا﴾، وإذن فقوله وفي الحاشية رقم (٩) يقول: جاء هذا الأثر في سورة طه نمرة (٣١)، وإذن فقوله تعالى: ﴿فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنّا﴾ ذكرت بتفسيرها في سورة طه مؤخرة عن موضعها، وفي سورة حم السجدة الأثر رقم (٨٦١) الآية (٣٤)، ص (٢٦٧) قال سفيان: عن طلحة بن عمرو، عن عطاء، في قوله تعالى: ﴿ادفع بالتي هي أحسن﴾ قال: الإسلام.

نجد في الحاشية رقم (٢) جاء هذا الأثر بالأصل في سورة المؤمن نمرة (٦)، وفي الأثر رقم (٨٦٢) الآية (٤٣) في نفس الموضع نجد سفيان، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن أبي صالح في قوله تعالى: ﴿مَا يَقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قَيْلُ لَلْرُسُلُ مِنْ قَبْلُكُ مِنْ اللَّذِينَ.

نجد في الحاشية رقم (٣) جاء هذا الأثر بالأصل في سورة عسق نمرة (٧).

والأثرين أخرجهما عبد الرزاق في تفسيره في موضعيهما من سورة فصلت غير أنه ذكر الثاني آية (٤٣) قبل الأول آية (٣٤)، وهذا يدلنا على أن تفسير الثورى مثل تفسير عبد الرزاق في عدم ترتيب الآيات، وأنهما متفقان في ذكر بعض الآيات في غير سورها، ولا أدرى إن كان تدخل المحقق في ترتيب الآيات حسب ورودها في القرآن عدوان على صاحب التفسير أم لا، وعلى أي حال فحسن منه أن ينبه في الحاشية على ورود الآية في الأصل.

## خامسًا: تقارب المنهجين في بيان المعاني اللغوية:

يلتقى عبد الرزاق وشيخه سفيان الثورى فى أن تفسير كل منهما يعتمد أساسًا على أصول من اللغة وأن الصبغة اللغوية تطغى عليهما إلى حد كبير، ولعل السر فى ذلك اعتقادهما أن حل المفردات وبيان معانيها يؤدى إلى ظهور المعنى العام ووضوحه، ولقد شرحت فيما سبق أثناء الحديث عن منهج عبد الرزاق كيف اتجه إلى اللغة فى التفسير، والآن أذكر بعض الأمثلة من تفسير الثورى لأبين كيف اتجه بل سبق هو الآخر باتباع هذا المنهج.

ففى مجال اللغة نجد الثورى يعنى عناية بالغة فى تفسيره بذكر المعانى اللغوية لألفاظ القرآن الكريم، فمثلاً عند تفسير معنى «الصابئين» الآية (٦٢) من سورة البقرة، قال سفيان: الصابئين بين اليهود والمجوس لا دين لهم.

وفى تفسير عبد الرزاق قال: حدثنا الثورى، عن ليث، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿الصابئون﴾ قال: الصابئون قوم بين اليهود والمجوس لا دين لهم، وفى تفسير قوله تعالى: ﴿أَرِنَا مِنَاسِكُنَا...﴾ الآية (١٢٨) سورة البقرة. قال سفيان: عن ابن جريج، عن عطاء فى قوله عز وجل: ﴿أَرِنَا مِنَاسِكُنا﴾ قال: ذبائحنا.

وفى تفسيرها قال عبد الرزاق: قال: حدثنى الثورى، عن ابن جريج، عن عطاء، ﴿وَأَرِنَا مِنَاسِكُنا﴾ قال: مذابحنا.

وقد يتوسع عبد الرزاق، عن الثورى في بيان المعنى كما في قوله تعالى: ﴿الذين النَّاهِمِ الْكَتَابِ يَتَلُونُهُ حَق تَلَاوِتُهُ...﴾ الآية (١٢١) سورة البقرة.

سفيان عن منصور، عن أبي رزين في قول الله تبارك اسمه: ﴿ الذين آتيناهم الكتاب

يتلونه حق تلاوته ﴾ قال: يتبعونه حق اتباعه.

وقال عبد الرزاق فى تفسيرها: حدثنا معمر، عن قتادة، ومنصور بن المعتمر، عن ابن مسعود فى قوله تعالى: ﴿يتلونه حق تلاوته ﴾، قال: حق تلاوته أن تحل حلاله، وتحرم حرامه، ولا تحرفه عن مواضعه.

وبوجه عام فإن تفسير الثورى يعتمد فى أغلب رواياته على بيان معنى الألفاظ يدلنا على ذلك، أننا إذا نظرنا إلى سورة البقرة وهى أطول سور القرآن نرى أن الثورى ساق فيها من الآثار أضعاف ما ساقه فى غيرها من السور كما نجد أن العناية ببيان معانى الألفاظ يسيطر على الروايات سيطرة ظاهرة إذ نراه يروى أكثر من خمسة وخمسين أثراً فى معنى المفردات من مجموع الآثار، وعددها مائة وستة وثلاثون، وعكس ذلك عند عبد الرزاق، فإن الثلاثمائة والستين رواية التى ساقها فى تفسير سورة البقرة أقلها فى المفردات، وأكثرها فى بيان المعنى العام وأسباب النزول، وبيان الناسخ، والمنسوخ، وذكر الأحاديث المرفوعة والمرسلة والموقوفة، وذكر القصص وبعض الإسرائيليات، واستنباط الأحاديث المفقهية والقراءات.

## سادسًا: اختلافهما في عرض الأحكام الفقهية:

لكل من المفسرين مكانته وأصالته في مجال الفقه فعبد الرزاق معدود في طبقات فقهاء اليمن وله في الفقه مصنفات ذكرها أصحاب الطبقات والمعاجم، وقد بينت منزلة عبد الرزاق الفقهية عند الكلام على منهجه، وكذلك كان للثورى مكانته بين الفقهاء.

بل كان صاحب مذهب فقهى معمول به عدة قرون (١)، لذلك كنت أتصور أننى سأجد في تفسير الثورى عناية بآيات الأحكام وتوسعًا في الروايات الفقهية، ولكنى

<sup>(</sup>۱) ترجم صاحب النجوم الزاهرة لأبى بكر الدينورى قال : وفيها ـ أى سنة (٥٠٥ هـ) ـ توفى عبد الغفار بن عبد الرحمن أبو بكر الدينورى، لم يكن ببغداد مفت على مذهب سفيان الثورى غيره وهو آخر من أفتى بجامع المنصور على مذهب الثورى ـ قلت ـ أى ابن تغرى بردى ـ لعل ذلك كان بالشرق وأما بالغرب فدام مذهب الثورى بعد هذا عدة سنين. النجوم الزاهرة (٣٣٨/٤)، وشذرات الذهب (١/ ٢٥٠)، وكان زائدة يقول: سفيان أفقه الناس، الحلية (٦/ ٣٥٧)، وقال محمد بن المعتمر: قلت لأبى سليمان: من فقيه العرب؟ قال: سفيان الثورى، التقدمة (ص٥٧)، وقال ابن المبارك: ما عندى من الفقهاء أفضل من سفيان بن سعيد تاريخ بغداد (٩/ ١٥٧).

وجدت أن تصورى هذا كان مجرد تهويمات فى الخيال بعد أن قرأت تفسيره، ولعل سفيان المحدث الفقيه، كان يرى أن للفقه مجالاً غير التفسير، وأنه كان يرى أن المفسر ينبغى أن يعنى بحل الألفاظ، وفك المفردات وبيان معنى بعض الجمل ليتسنى بعد ذلك للقارئ أن يعيش فى ظلال المعنى العام.

ولعل الإمام عبد الرزاق كان يرى أنه لا ضير فى أن يبين المفسر من خلال الرواية ما يمكن أن تتحمله الآية من أحكام، ومن ثم فإننا عند المقارنة بين التفسيرين نجد أن تفسير الإمام عبد الرزاق أوسع من تفسير الثورى فى عرض الأحكام الفقهية.

كأن يذكر عبد الرزاق في الآية بعض الأحكام، ولا يذكر سفيان فيها شيئًا، أو يتوسع عبد الرزاق في سرد الأحكام وتفريعها بما يزيد عما ذكره الثوري.

ولنضرب لذلك مثالين يتبين فيهما ما قصدت إليه:

## (١) فمثال ما لم يذكر فيه الثورى شيئًا ما يلى:

فى تفسير الآية (٢٣٦) من سورة البقرة، لم يذكر الثورى فى تفسيرها شيئًا، وإنما ذكر فيما قبلها وما بعدها فبين فيما قبلها معنى قوله تعالى: ﴿حتى يبلغ الكتاب أجله﴾ (٢٣٥) قال العدة ـ وبين فيما بعدها معنى قوله تعالى: ﴿وأن تعفوا أقرب للتقوى﴾ قال أيما عفا كان أقرب إلى الله عز وجل، الآية رقم (٢٣٧)، ولم يذكر شيئًا عن الآية (٢٣٦).

وإذا رجعنا إلى تفسير عبد الرزاق نجده يذكر في هاتين الآيتين ما ذكره الثورى، ويزيد على ذلك ما رواه فيما تحتمله الآية (٢٣٦) من أحكام، فيقول: عبد الرزاق حدثنا معمر، عن الزهرى في قوله تعالى: ﴿ومتعوهن على الموسع قدره وعلى المقتر قدره﴾ قال: متعتان إحداهما يقضى بها السلطان والأخرى على المتقين فمن طلق قبل أن يدخل ويفرض فإنه لم يؤخذ بالمتعة، ومن طلق بعد ما يدخل ويفرض فالمتعة حق عليه.

قال معمر: وأخبرني أيوب، عن نافع، أن ابن عمر قال: لا متعة لها إذا فرض لها.

عبد الرزاق قال: حدثنى معمر، عن قتادة، عن ابن المسيب، في قوله تعالى: ﴿فنصف ما فرضتم﴾ قال: نصف الصداق ولا متعة لها.

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، وقال الزهرى: لكل مطلقة متعة.

#### (٢) مثال ما لهما فيه رواية وتفوق فيه عبد الرزاق:

ففى تفسير قوله تعالى: ﴿ فَإِن آنستم منهم رشداً ﴾ (١) قال سفيان، عن منصور، عن مجاهد قال: فإن آنستم منهم رشداً قال: ألا يخدع عن ماله، ولا يسرف فيه.

سفيان: عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، ﴿ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف﴾ (٢) قال: القرض.

سفيان: عن حماد، عن سعيد بن جبير مثله.

سفيان: عن المغيرة، عن إبراهيم: ﴿ ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف ﴾ قال: ما سد الجوع ووارى العورة.

سفيان: عن السدى، عن من سمع ابن عباس قال: يأكل بأصابعه، ولا يكتسى منه، هذا ما ذكره الثورى في معنى الآية.

أما ما ذكره عبد الرزاق في تفسيرها: ما يلي:

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة، والحسن في قوله تعالى: ﴿وابتلوا اليتامي﴾ قال: يقول: «اختبروا اليتامي».

﴿ فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ولا تأكلوها إسرافًا وبداراً ﴾، يقول: لا تسرف فيها، ولا تبادر أن يكبروا.

﴿ومن كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف ﴾ .

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهرى، عن القاسم بن محمد قال: جاء رجل إلى ابن عباس فقال: إن فى حجرى أموال يتامى، وهو يستأذنه أن يصيب منها قال ابن عباس: ألست تبغى ضالتها؟ قال: بلى. قال: ألست تهنأ جرباها؟ قال: بلى. قال: ألست تلوط حياضها؟ قال: بلى. قال: فأصب من رسلها يعنى: لبنها.

عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن يحيى بن سعيد، عن القاسم بن محمد قال: جاء أعرابى إلى ابن عباس فقال: إن فى حجرى يتامى، وإن لهم إبلاً، وأنا أمنح فى إبلى وأفقر يعنى: ظهرها، فماذا يحل لى من ألبانها؟ قال: إن كنت تبغى ضالتها وتهنأ جرباها وتلوط حياضها، وتسقى عليها فاشرب غير مضر بنسل، ولا ناهك فى الحلب.

<sup>(</sup>١, ٢) الآية: [٦] سورة النساء.

عبد الرزاق قال: أخبرنا الثوري عن مغيرة، عن إبراهيم في هذه الآية.

﴿ من كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف ﴾، قال: ما سد الجوع، ووارى العورة ليس يلبس الكتان، ولا الحلل.

عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، وعن حماد، عن سعيد بن جبير نحو قوله تعالى: ﴿فَلِيأَكُلُ بِالْمُعْرُوفُ﴾، قال: هو القرض، قال الثورى: وقاله الحكم أيضًا: ألا ترى أنه يقول: ﴿فَإِذَا دَفَعَتُم إِلَيْهُم أُمُوالُهُم فَأَشْهُدُوا عَلَيْهُم ﴾ يعنى: الوصى.

عبد الرزاق قال: سمعت هشامًا يحدث عن محمد بن سيرين، عن عبيدة في قوله تعالى: ﴿ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف﴾ قال: هو عليه قرض.

عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة مثله، قال: سمعت هشامًا يقول سألت الحسن عن قوله تعالى: ﴿ومن كان غنيًا فليستعفف﴾ قال: ليس بقرض.

عبد الرزاق قال: أخبرنا ابن عيينة قال: أخبرنى عمرو بن دينار، عن عطاء، وعكرمة قالا: يضع يده(١).

عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن أبى إسحاق، عن صلة بن زفر العبسى قال: جاء رجل إلى عبد الله من همدان على فرس أبلق قال: إن عمى أوصى إلى بتركته، وإن هذا من تركته أفأشتريه؟ قال: لا، ولا تستقرض من أموالهم شيئًا.

عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن عيينة قال: أخبرنى عمرو بن دينار، عن الحسن العرنى قال: قال رجل للنبى ﷺ: إن فى حجرى يتيمًا أفأضربه؟ قال: ما كنت ضاربًا ولدك قال: أفأصيب من ماله بالمعروف؟ قال: «غير متأثل مالاً ولا واق مالك بماله».

عبد الرزاق قال: أخبرني معمر، عن أيوب، عن عمرو بن دينار، عن الحسن العرني مثله.

عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن الزبير بن موسى، عن الحسن العرنى، عن النبى عليه مثله.

<sup>(</sup>١) أي يضع يده مع يده كما في ابن جرير.

وبمقارنة ما رواه عبد الرزاق بما رواه الثورى في تفسير الآية، يتبين لنا مدى التفوق الذي كان عليه عبد الرزاق في تفسيره عندما يأخذ في تفسير بعض آيات الأحكام.

## سابعًا: تقارب التفسيرين في مجال القراءات:

لقد اهتم كل من الثورى وعبد الرزاق بإبراز القراءات دون توجيهها غير أننا إذا أمعنا النظر فى الروايات نجد أن الثورى إذا ذكر القراءة أسندها إلى صاحبها، وغالبًا ما يكون ابن مسعود، فيقول وفى قراءة عبد الله، أو قرأ أصحاب عبد الله، أما غير قراءة عبد الله وأصحابه فلم يذكر إلا أثرًا واحدًا فى قراءة عن ابن عباس.

أما عبد الرزاق فإنه يتفق مع الثورى في إسناد القراءة إلى صاحبها مع التفوق في ذكر القراءات، عن ابن عباس، وعائشة، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وابن مسعود، ولكنه أحيانًا لا يسند القراءة إلى قائلها، ويكتفى بقوله: وفي بعض الحروف كذا، وعند تخريج القراءة أجدها لابن مسعود، ولنذكر الآن بعض الروايات للمقارنة.

ففى تفسير قوله تعالى: ﴿وعلى الذين يطيقونه﴾ الآية (١٤٨) سورة البقرة، نجد الثورى يروى عن منصور، عن مجاهد قال: كان ابن عباس يقرؤها، ﴿وعلى الذين يطيقونه﴾. قال: الشيخ الكبير الذي لا يطيق الصوم ص (٥٦).

وفى هذه القراءة يروى عبد الرزاق، عن عائشة، وأصحاب ابن عباس، عبد الرزاق قال: معمر، وأخبرنى من سمع سعيد بن جبير، ومجاهد، وعكرمة كانوا يقرءونها: «وعلى الذين يطوقونه»، يقول: الذين يكلفونه الصوم ولا يطيقونه فيطعمون ويفطرون.

عبد الرزاق قال: معمر، وأخبرني ابن طاوس، عن أبيه مثل ذلك.

عبد الرزاق قال: نا ابن جریج قال: أخبرنی أحمد بن عباد بن جعفر، عن أبی عمرو مولی عائشة أنها كانت تقرؤها: «وعلی الذین یطوقونه».

عبد الرزاق قال: نا ابن جريج: عن عطاء: أنه كان يقرؤها: «وعلى الذين يطوقونه» قال: ابن جريج، وكان مجاهد يقرؤها كذلك أيضًا.

وقد يختلفان في سوق القراءة فيروى كل واحد منهما أثرًا في قراءة مختلفة عن الأخرى في الآية الواحدة.

مثال ما رواه الثورى في الآية (٢٥٩) من سورة البقرة:

سفیان: عن أبی إسحاق، عن أبی هلال التغلبی أن ابن عباس كان يقرؤها: «انظر إلى العظام كيف ننشرها» بالراء، وهی عند عبد الرزاق كما يلی:

عبد الرزاق قال: سمعت هشام بن حسان يحدث، عن محمد بن سيرين أن زيد بن ثابت كان يقرؤها كيف ننشزها، بالزاى.

وقد يختلفان في مجال آخر، فيروى أحدهما أثرًا في قراءة لم يذكرها الآخر.

فمثال ما ذكره الثورى من قراءات لم يذكرها عبد الرزاق:

قال سفيان: كان أصحاب عبد الله يقرءونها: «فأزلهما الشياطين» الآية (٣٦) سورة البقرة (١٠).

سفيان: عن الأعمش، عن أبى وائل، عن مسروق أن عبد الله كان يقرؤها: «مجراها ومرساها»(۲)، وغير ذلك كما فى الأثر (۲، ۱۲، ۲۲، ۲۶)، فى سورة البقرة، والأثر رقم (۲) فى سورة آل عمران، ورقم (۷) فى سورة المائدة، وغير ذلك.

ومثال ما لم يذكره الثورى:

عبد الرزاق قال: حدثنا هشيم قال: أخبرنى يعلى بن عطاء، قال: حدثنى القاسم بن ربيعة بن قايف الثقفى قال: سمعت سعد بن أبى وقاص يقول: «ما ننسخ من آية أو تنساها» قال: فقلت: إن سعيد بن المسيب يقرؤها «أو نُنسها» قال: فقال سعد: إن القرآن لم ينزل على ابن المسيب، ولا آل المسيب، إنما قال الله: ﴿سنقرئك فلا تنسى﴾، وقال: ﴿واذكر ربك إذا نسيت﴾.

ومثال: عبد الرزاق، قال ابن عيينة: أخبرني عمرو بن دينار، عن عطاء بن أبي رباح. قال: قلت لابن عباس: كيف تقرأ هذه الآية: ﴿وابتغوا﴾ (٣)، أو «اتبعوا»؟ قال: أيها شئت، عليك بالقراءة الأولى.

ومثال ما ذكره فى الآية (٢٨٢) البقرة، والآية (٧) سورة آل عمران، والآية (٨٩) المائدة، والآية (٨١) الانعام، والآية (١١٠) يوسف، والآية (٨٢) الكهف، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) هي في المصحف فأزلهما الشيطان.

<sup>(</sup>٢) بفتح الميمين كما في الطبري والقرطبي والدر عن عبد الله.

<sup>(</sup>٣) الآية: [١٨٧] سورة البقرة.

كما اتفق في رواية ما حمل على التفسير لا القراءة.

فمثال ما رواه الثورى في سورة يس:

قال سفيان: كان عبد الله يقرؤها: «من أهبنا من مرقدنا»، فقد حمل هذا على التفسير لقوله تعالى: ﴿من بعثنا من مرقدنا هذا﴾(١).

وكما في سورة يوسف الآية (١٠٥).

ومثال ما رواه عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عبيد الله بن أبى يزيد قال: سمعت أبا الزبير يقرأ: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾(١)، في مواسم الحج، وقد حمل هذا على التفسير(٣).

## ثامنًا: تفوق عبد الرزاق على الثورى في مجال الإسرائيليات:

بينت فيما سبق أن عبد الرزاق توسع في رواية الإسرائيليات، أما الثورى فقد كان مقلاً في روايتها، ومع ذلك فقد وقع فيما وقع فيه عبد الرزاق من رواية ما لا يليق بمقام الأنبياء، كما في سورة يوسف، وما روى في شأن داود وسليمان، ومن كون الذبيح إسحاق، وغير ذلك.

## ففي تفسير قوله تعالى: ﴿ولقد همت به وهم بها﴾(١).

قال سفيان عن ابن جريج، وسالم، أو أحدهما عن ابن أبى مليكة، عن ابن عباس، قال: أسلمت له، وحلَّ التبان، وقعد بين فخذيها فنادى مناديًا: يوسف لا تكن كالطائر إذا زنا<sup>(٥)</sup> ذهب ريشه، فلم يعظ عند النداء شيئًا، فنودى الثانية، فلم يعظ عن النداء شيئًا، فتمثل له يعقوب فضرب صدره فقام فخرجت الشهوة من أنامله.

سفيان: عن ابن جريج، أو ابن أبي نجيج شك أبو جعفر، عن ابن أبي مليكة، عن

<sup>(</sup>۱) قال أبو بكر بن الإنبارى: لا يحمل هذا على أن أهبنا من لفظ القرآن كما قاله من طعن فى القرآن ولكنه تفسير بعثنا أو معبر عن بعض معانيه وانظر الشوكاني. (٤/ ٣٦٣).

<sup>(</sup>٢) الآية: [١٩٨] سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) وهي قراءة ابن مسعود وابن عباس أيضًا والأولى جعل هذه الآية تفسيرًا لأنه مخالف لواو المصحف الذي أجمعت عليه الأمة البحر (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٤) الآية: [٢٤] يوسف.

<sup>(</sup>٥) كذا بالأصل في رواية (زني).

ابن عباس قال: كان يولد لإخوته اثنا عشر ذكرًا ويولد له أحد عشر ولدًا من أجل الشهوة التي خرجت.

ومنه أيضًا: سفيان في قوله: ﴿إِن هذا أخى له تسع وتسعون نعجة ولى نعجة واحدة﴾(١)، فلما قضى له قال أحد الملكين: يا داود ما أحوجك إلى أن تكسر أنفك قال الآخر: أنت أحوج إلى ذلك.

سفيان قال: كان أيوب عليه السلام فى كناسة لبنى اسرائيل سبع سنين الدود يترددن فى جسده، فبعث الله له عينين واحدة عند رأسه، والأخرى عند رجليه، فأوحى الله إليه ﴿هذا مغتسل بارد وشراب﴾(٢).

سفيان: عن زيد بن أسلم، عن عبد الله بن عبيد بن عمير، عن أبيه قال: قال موسى عليه السلام: يا رب بما أثنيت على إبراهيم وإسحاق ويعقوب بأى شيء أعطيتهم ذلك؟ قال: إن إبراهيم لم يعدل في شيئًا إلا اختارني عليه، وأما إسحاق جاد لى بنفسه فهو بغيرها أجود، وأما يعقوب فلم أبتله بلاء إلا زاد حسن ظن.

وإذا قارنا ما رواه عبد الرزاق في مجال الإسرائيليات نجد أن عبد الرزاق توسع كثيرًا في هذا المجال وليراجع هذا المبحث في الكلام عن منهج عبد الرزاق تحاشيًا للتكرار.

كما كان الثورى مقلاً في ذكر أسباب النزول إذا لم يذكر في التفسير كله إلا نحو عشرة آثار منها:

سفیان: عن ابن جریج قال: لما نزلت: ﴿إِن الذین یستکبرون عن عبادتی سیدخلون جهنم داخرین﴾ (۳) ، قالوا: لو علمنا أی ساعة هی؟ قال فنزلت: ﴿وإذا سألك عبادی عنی فإنی قریب أجیب دعوة الداع إذا دعان ﴾ (٤) إلى آخر الآیة.

ومنها: سفيان، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد قال: قالت أم سلمة: يا رسول الله يذكر الرجال، ولا يذكر النساء، فنزلت: ﴿إن المسلمين والمسلمات والمؤمنين والمؤمنات﴾ إلى آخر الآية (٥٠).

<sup>(</sup>١) الآية: [٢٣] سورة ص.

<sup>(</sup>٢) ص الآية: [٢٤].

<sup>(</sup>٣) الأية: [٦٠] سورة المؤمن.

<sup>(</sup>٤) الآية: [١٨٦] سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) الآية: [٣٥] سورة الأحزاب.

وإذا قارنا هذا بما رواه عبد الرزاق نجد عبد الرزاق قد تفوق في هذا المجال كثيرًا، وانظر ما سبق في مبحث عنايته بأسباب النزول.

كما كان الثورى مقلاً فى رواية الآثار فى الناسخ والمنسوخ، إذ كل ما فى التفسير نحو خمسة آثار منها:

سفيان: عن المغيرة، عن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿وَآتُوا حَقَّهُ يُومُ حَصَادُهُ ﴿ (١) ، قَالَ: نَسِخُهَا الْعَشْر، ونصف العشر.

ومنها ما ذكره في تفسير قوله تعالى: ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية﴾.

سفيان: عن يحيى بن سعيد، عن سعيد بن المسيب قال: نسختها هذه الآية: ﴿وأَنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم﴾(٢).

تاسعًا: تقارب التفسيرين في بيان عقيدتهما:

لقد بينت أن عقيدة عبد الرزاق كانت عقيدة أهل السنة والجماعة، وبينت أن التفسير يخلو من الإشارة إلى نزعة التشيع، وكذلك تفسير الثورى فيه ما يدل على أنه كان ينزل عثمان ـ رضى الله عنه ـ منزلته.

سفيان: عن منصور، عن هلال بن يساف، عن ابن ظالم قال: جاء رجل إلى سعيد ابن زيد [قال: إنى أحببت رجلاً من أهل الجنة] قال: أبغضت عثمان بغضاً لم أبغضه أحداً قط، قال: بئس ما صنعت أبغضت رجلاً من أهل الجنة، ثم أنشأ حديثاً فقال: إنا كنا مع رسول الله علي على حراء فذكر هؤلاء العشرة فقال: اثبت حراء فإنما عليك نبى، وصديق وشهيد (٣).

فإذا أضفنا رواية الثورى هذه إلى ما ذكره المترجمون له من قوله: لا يجتمع حب عثمان وعلى إلا في قلوب نبلاء الرجال(٤٠).

<sup>(</sup>١) الآية: [١٤١] الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية: [٣٢] سورة النور.

<sup>(</sup>۳) رواه البخاری فی الکبیر (۳/۱/۱۱)، وابن حنبل فی المسند (۱/۱۸۷، ۱۸۸، ۱۸۹)، والترمذی (۲۲۲)، وأبو داود (۱/۲۹۱)، وابن ماجه (۱۳)، وابن عساکر (۱/ ۱۰۰). باختلاف یسیر. انظر: تفسیر سفیان الثوری (ص ۱۲۰) ط دار الکتب العلمیة.

<sup>(</sup>٤) الحلية (٧/ ٣٢).

وقوله: من أصغى سمعه إلى صاحب بدعة فقد خرج من عصمة الله تعالى(١).

وكان يقول: من رعم أن قل هو الله أحد ـ مخلوق فقد كفر بالله عز وجل<sup>(۲)</sup>، فإذا قارنا ذلك بما روى عن عبد الرزاق من أنه رفض أن يخلو بصاحب بدعة من المعتزلة، وقوله: إن القلب ضعيف وليس الدين لمن غلب وإجراء نزوله عز وجل كما جاء بلا كيفية ولا تعريض لتأويل كما هو مذهب جمهور السلف<sup>(۳)</sup>، تبين لنا أن مشرب الإمامين كان واحداً.

وبعد: فإن الشواهد كثيرة على أن الإمامين الجليلين سفيان الثورى، وعبد الرزاق بن همام، كانا يلتقيان على مذهب أهل السنة والجماعة، وقد ظهرت هذه الحقيقة بعد مطالعة تفسيرهما ومراجعة ما ذكره المترجمون لهما.

فرحمهما الله رحمة واسعة وجزاهما عن الإسلام وأهله خيرًا.

وأرجوه تعالى أن أكون قد وفقت فى عرض ما بين التفسيرين من تقارب واختلاف قصدت من ورائه إعطاء القارئ تصوراً لكلا التفسرين، وبيان أن تفسير عبد الرزاق كان مرحلة متطورة من مراحل التفسير، وأنه أوسع التفاسير المأثورة فى عصره.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الحلية (٧/ ٢٦).

<sup>(</sup>٢) الحلية (٧/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار للشوكاني (٣/ ٦٣)، وانظر الأثر رقم (٨٧٥)، سورة الأنعام من تفسير عبد الرزاق.

## قتادة بن دعامة السدوسي

تأتى هذه الترجمة لقتادة باعتبار أن أكثر التفسير دار عليه من طريق عبد الرزاق بواسطة معمر عنه، ولما كان الحال كذلك آثرت أن أفرده بترجمة موجزة تكشف عن منزلته في علم التفسير وتبين السر في توسع عبد الرزاق في الرواية عنه أكثر من غيره.

### \* اسمه وكنيته ومولده:

هو قتادة بن دعامة بن عزیز بن عمرو بن ربیعة بن عمرو بن الحارث بن سدوسی ویقال: له قتادة بن دعامة بن عکایة بن عزیز بن کریم بن عمرو بن الحارث بن سدوسی ابن شیبان بن ذهل بن ثعلبة بن عکایة بن صعب بن علی بن بکر بن وائل السدوسی الأکمه(۱).

وقال بعضهم قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز بن عمرو بن ربيعة بن عمرو بن الحارث بن سدوسى السدوسى البصرى الأكمه (٢).

وقال بعضهم قتادة بن دعامة بن عزيز بن عمرو بن ربيعة بن عمرو بن الحارث بن سدوسى السدوسى البصرى الأكمه<sup>(۱۲)</sup>، ومن هذا الأقوال يتضح أن المترجمين له اتفقوا على أن اسم أبيه «دعامة» واختلفوا فيما بعده واتفقوا على أن كنيته أبو الخطاب<sup>(١)</sup>، وهو ابنه الوحيد<sup>(٥)</sup>.

ولد بالبادية (١٦) سنة (٦٠) من الهجرة، وقيل (٧٠): سنة أحدى وستين (٦١) هـ من الهجرة، وهي السنة التي ولد فيها الأعمش، ويحيى بن أبي كثير، وهما من أقرانه.

- (١) تهذيب الكمال للمزى (٦/ ١٢٣ ـ ١٢٤)، الجرح والتعديل (٢/ ٣/ ١٣٢).
  - (٢) تهذيب التهذيب (٨/ ٣٥٢ ـ ٣٥٦).
- (٣) وفيات الأعيان (٣/ ٢٤٨ \_ ٢٤٩)، وهداية العارفين وآثار المصنفين للبغدادي (١/ ٨٣٤).
- (٤) الجرح والتعديل (٢/٣/٣/٢)، الطبقات الكبرى لابن سعد (٧/ ٢٢٩)، تذكرة الحفاظ
   (٧/ ١٢٢)، طبقات المفسرين للداودي (٣/٢١).
- (٥) والسدوسى بتشديد السين المهملة وفتحها وضم الدال المهملة وسكون الواو بعدها سين هى النسبة إلى سدوسى بن شيبان وهى قبيلة تعرف بكثرة علمائها ورجالها شاركت فى الفتح الإسلامى وسكنت البصرة تاريخ الطبرى (٩/٤).
  - (٦) معجم الأدباء (١٧/ ٩ \_ ١٠) \_ المعارف لابن قتيبة (٦٠٥).
  - (٧) وفيات الأعيان (٣/ ٢٤٨)، 'طبقات الحفاظ للسيوطي (ص٤٨ هداية العارفين (١/ ٨٣٤).

#### \* رحلاته في طلب العلم:

طلب قتادة العلم بعد ما شب وترعرع، فسعى إلى العلماء، وقد أسعده القدر فأدرك بعض أصحاب النبي على والتابعين الأجلاء الذين كانوا بالبصرة فأخذ عن أنس بن مالك رضى الله عنه \_ وسعيد بن المسيب، والحسن البصرى، وابن سيرين، وعطاء بن أبى رباح، وغيرهم، ثم يمم وجهه نحو الكوفة، وهى من معاقل العلم فى العراق فأخذ عن أبى إسحاق السبيعى، وسالم بن أبى الجعد، وسعيد بن أبى عروبة، وغيرهم.

ثم رحل إلى المدينة المنورة فنزل على التابعى الكبير سعيد بن المسيب فأخذ عنه قال معمر: أقام قتادة عند سعيد بن المسيب ثمانية أيام فقال: في اليوم الثالث ارتحل عنى يا أعمى فقد انزفتني (١)، وقال مطر: كان قتادة عبد العلم ومازال قتادة متعلمًا حتى مات (٢).

## \* مكانته في علم التفسير:

اجتمعت لقتادة الإمامة في علوم كثيرة أشهرها علم التفسير، وقد عرف ذلك تحدث به عن نفسه مبينًا مكانته في هذا العلم بقوله: «ما في القرآن من آية إلا وقد سمعت فيها شيئًا»(٣).

وقال معمر: سألت أبا عمرو بن العلاء عن قوله تعالى: ﴿وما كنا له مقرنين﴾ فلم يجبنى قلت: إنى سمعت قتادة يقول: «مطيقين»، قال: حسبك قتادة، فلولا كلامه فى القدر وقد قال رسول الله ﷺ: ﴿إذا ذكر القدر فأمسكوا الله عدلت به أحدًا من أهل دهره(٤).

وقال ابن حبان في الثقات: كان أعلم الناس بالقرآن والفقه، ومن حفاظ أهل زمانه (٥٠).

كما جمع قتادة العلم بالقراءات فقد ذكره السيوطى في الإتقان ضمن مشاهير القراء في الأمصار(١٦)، وقد أخذ القراءة عن أنس بن مالك، وأبى العالية الرياحي، والحسن

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ (١/ ١٢٢ ـ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء (٢/ ٣٣٥).

 <sup>(</sup>٣) تفسير عبد الرزاق. الجرح والتعديل (٣/٢/ ١٣٢)، طبقات المفسرين (٤٣/٢)، تذكرة الحفاظ
 (١٢٢/١).

<sup>(</sup>٤) نكت الهميان في مناقب العميان (ص٢٣٠)، وفيات الأعيان (٣/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٥) تهذیب التهذیب (۸/ ۳٥٦).

<sup>(</sup>٦) الإتقان (١/ ٧٣).

البصرى، وابن سيرين، وروى عنه الحروف أبان بن يزيد العطار (١)، وكان يعلم قراءة الكثير من الصحابة، فمن ذلك ما رواه عبد الرزاق عن معمر، عن قتادة قال: في حرف ابن مسعود «فاذكروا اسم الله عليها صوافن»(٢).

#### \* شيوخه وتلاميذه:

من نعمة الله على قتادة أنه أدرك بعض الصفوة المباركة من أصحاب النبى على مثل: أنس بن مالك، وعبد الله بن سرجس، وأبى عامر الطفيل، وكذلك أخذ العلم عن الحسن البصرى، وابن سيرين، وسعيد بن المسيب، وسعيد بن يزيد البصرى، وشهر ابن حوشب، وغيرهم.

وروى عنه معمر بن راشد الأزدى، وأبان من يزيد، وإسماعيل بن مسلم المكى، وأيوب السختيانى، والحجاج بن أرطاة، وخالد بن قيس الحداثى، وحماد بن سلمة، وخلق كثير بلغت عدتهم فى تهذيب الكمال سبعة وستين.

#### \* توثيقه وثناء العلماء عليه:

قال أبو نعيم في الحلية: هو الحافظ الرغاب الواعظ الرهاب قتادة بن دعامة أبو الخطاب، وقال بكر بن عبد الله المزنى: من أراد أن ينظر إلى أحفظ أهل زمانه فلينظر إلى قتادة، فما أدركنا الذى هو أحفظ منه (٣). وقال يحيى بن معين: قتادة ثقة ثقة (٤)، وقال سعيد بن المسيب: ما أتانى عراقى أحفظ من قتادة (٥). وقال العجلى: قتادة تابعى ثقة (١). وقال ابن سيرين: قتادة أحفظ الناس. وقال الأمام أحمد: قتادة أحفظ أهل البصرة لا يسمع شيئًا إلا حفظه. وقرئ عليه صحيفة جابر مرة واحدة فحفظها(٧).

وقال ابن سعد: كان ثقة مأمونًا حجة في الحديث، وقال أبو حاتم: أثبت أصحاب أنس: الزهرى ثم قتادة قال معمر: قلت للزهرى: قتادة أعلم عندك أم مكحول؟ قال:

- (١) غاية النهاية في طبقات القراء (٢/ ٢٥).
  - (٢) تفسير عبد الرزاق سورة الحج.
    - (٣) الحلية (٢/ ١٣٣).
- (٤) الجرح والتعديل (٢/٣/ ١٣٢)، والتهذيب (٨/ ٣٥١).
  - (٥) تذكرة الحفاظ (١/ ١٢٢).
- (٦) التهذيب (٨/ ٣٥١)، الجرح والتعديل (٢/٣/ ١٣٢). تذكرة الحفاظ (١٢٢١)، التهذيب
   (٨) ٣٥١).
  - (٧) التهذيب (٨/ ٥٥٥).

بل قتادة وأثنى قتادة على نفسه فقال: ما قلت لمحدث قط أعد على وما سمعت أذناى شيئًا قط إلا وعاه قلبي (١).

## \* آثاره العلمية:

يعد قتادة من أوائل المصنفين، وقد ساعده على ذلك تبحره في علوم شتى غير التفسير، والحديث فقد نبغ في الفقه، وعلوم اللغة، والنسب، والتاريخ، والأدب، وله أقوال مأثورة لا يخلو منها كتاب من الكتب المتخصصة في هذه العلوم، وكان ثمرة هذه الثقافة المتعددة الجوانب أنه دون هذه المصنفات:

۱ - كتاب الناسخ والمنسوخ (۲): في كتاب الله الذي حصل على جواز روايته الخطيب البغدادي في دمشق.

۲ ـ كتاب المناسك: برواية سعيد بن أبى عروبة ت (١٥٦)، ( ٧٧٣) الظاهرية مجمع ٢٤١ ط جزء أول<sup>(٣)</sup>.

۳ ـ التفسير: الذى استخدمه الخطيب البغدادى كما فى مشيخة الظاهرية، مجمع (١٨)، (ص ١٦ ب)، وقد استخدمه الطبرى بصورة واسعة مما يدل على ضخامته، وقد كان موجودًا إلى القرن التاسع فى مكتبة ابن حجر الذى رواه عن شيوخه (١٤).

3 – عواشر القرآن: اقتبس منه ابن سعد في الطبقات 1/2 ، فذكر أن همامًا جاءه سعيد بن أبى عروبة فطلب منه عواشر القرآن، عن قتادة فلم يعره إياه (٥).

#### \* وفاته:

قال أبو حاتم توفى بواسط، وهو ابن ست أو سبع وخمسين سنة، سنة ١١٧ على الأرجح<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تهذیب (۸/ ۳۵۵ ـ ۳۵۵).

<sup>(</sup>۲) اطلعت على ميكروفيلم لهذه النسخة بمركز البحث العلمى بمكة المكرمة وهو مصور عن الظاهرية رقم (۷۸۹۹)، الأوراق من (۲۰/ ۲۷). وقد رواه ابن حجر بإسناده كما في المعجم المفهرس (۲۱۷/۱)، مخطوط مكتبة الأزهر.

<sup>(</sup>۳) تاریخ التراث العربی (۱/ ۱۹۰).

<sup>(</sup>٤) المعجم المفهرس (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٥) انظر الطبقات الكبرى (٧/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٦) تهذيب التهذيب (٨/ ٣٥٥).

## مكانة تفسير عبد الرزاق في مدرسة التفسير

بعد أن بينت مكانة الإمام عد الرزاق كواحد من أشهر مفسرى عصره يأتى دور البيان لمنزلة هذا السفر العظيم التى خلفه عبد الرزاق بين ما تركه الأقدمون من آثارهم في خدمة القرآن الكريم.

وسأقف في بيان ذلك وقفة متأنية عند نظرة العلماء إلى تفسير عبد الرزاق ورأيهم فيه، قولاً وعملاً.

وقبل أن نخوض في سرد الأدلة على علو شأن تفسير عبد الرزاق عند العلماء يجب أن أقرر هنا حقيقة لا مناص من تقريرها في هذا المقام، وهي:

أن تفسير عبد الرزاق يعتبر خير شاهد على المنهج الذى كان متبعًا فى تفسير القرآن فى عصره، وأنه يمثل حلقة من حلقات التطور التى مر بها التفسير، غير أن المرحلة التى يمثلها تفسير عبد الرزاق هى مرحلة النضج، وهذا جانب مهم لدى من يؤرخون للعلوم الإسلامية، وعلى رأسها تفسير القرآن الكريم، وإذا قلت: إن تفسير عبد الرزاق دليل واضح على بيان مرحلة النضج فذلك يعنى: أن هناك من سبقه من المؤلفين فى هذا المضمار، ولا شك أنه قد استعان بها إلى جانب ما يحفظه من مرويات فجاء تفسيره فى صورة أكثر تكاملاً وأشد تناسفاً.

إلى جانب أنه حفظ لنا ما فى بطون الكتب التى أتيحت له، ثم عفا عليها الزمن، فما أشبهه بسجل ضم بين دفتيه ما تركه السابقون عليه.

ومما يرفع من شأنه أنه لم يحتفظ بها مجرد أقوال، وإنما وعاها بأسانيدها وهذه ميزة لم تتوفر إلا في كتب قليلة، ومن ثم فإن الكتب التي تروى الأقوال مجردة من أسانيدها في حاجة إلى توثيقها في مثل تفسير عبد الرزاق، ومن نهج نهجه ممن جاء بعده، مع الاحتفاظ لعبد الرزاق بفضيلة السبق وشرف الزيادة في هذا الميدان، هذا وقد وقف العلماء من تفسير عبد الرزاق موقفًا كريمًا فأنزلوه منزلته وعرفوا له قدره، فالإمام ابن أبي حاتم في تفسيره يذكر أنه لم يضمن كتابه من الموضوع شيئًا، ولذلك وجدناه ينقل عن تفسير عبد الرزاق وسنرى ذلك واضحًا في الآثار التي خرجتها من تفسير ابن أبي حاتم.

وكذلك الإمام ابن تيمية وهو حجة في المعقول والمنقول وذو قدم راسخ فيهما مما جعله يشدد النكير على الوضاعين ورواة الموضوع غير أنه يقف أمام عبد الرزاق وتفسيره فلا يملك إلا كلمة الثناء فيقول في إبطال بعض روايات الشيعة وردها: «وأما أهل العلم الكبار أهل التفسير مثل: تفسير محمد بن جرير الطبرى، وبقى بن مخلد، وابن أبي حاتم، وابن المنذر، وعبد الرحمن بن إبراهيم، ودحيم، وأمثالهم فلم يذكر بها مثل هذه الموضوعات، ودع من هو أعلم منهم مثل: تفسير أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، ولا نذكر هذه عند ابن حميد، ولا عبد الرزاق مع أن عبد الرزاق كان يميل إلى التشيع، وروى كثيراً من فضائل على، وإن كانت ضعيفة، لكنه أجل قدراً من أن يروى مثل هذا الكذب الظاهر (۱).

#### ويقول بعد ذكر بعض المعانى:

باتفاق أهل النقل أئمة التفسير الذين ينقلونها بالأسانيد المعروفة كتفسير ابن جريج، وسعيد بن أبى عروبة، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وأحمد، وإسحاق من راهويه، وغيرهم من العلماء الأكابر الذين لهم فى الإسلام لسان صدق، وتفاسيرهم متضمنة للمنقولات التى يعتمد عليها فى التفسير(٢).

وفى مقام الثناء على بعض كتب التفسير نجده يذكر تفسير عبد الرزاق على رأس كتب التفسير بالمأثور<sup>(۱)</sup>.

ولم يقف العلماء والمفسرون من تفسير عبد الرزاق عند حدود الثناء اللفظى، وإنما تجاوزوا ذلك إلى الثناء الفعلى، فأخذوا منه ونقلوا عنه، كابن أبى حاتم فى تفسيره، وابن جرير الطبرى، وهو المجمع على إمامته فى هذا الفن فيضمن كتابه أكثر تفسير عبد الرزاق، وسيتضح ذلك فى التخريج، وسأضرب عدة أمثلة لبيان أهمية تفسير عبد الرزاق عند العلماء، وبالتالى بيان منزلته فى مدرسة التفسير.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (٤/٤) وقواعد التحديث (ص٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة (٤/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) مقدمة في التفسير (ص٤٤).

## من روى التفسير عن الإمام عبد الرزاق

لا شك أن وجود هاتين النسختين من التفسير برهان ساطع، ودليل قاطع على أن الإمام عبد الرزاق ترك فيما ترك من آثاره العلمية كتاب التفسير، وبين أيدينا أولا الكتب التى ذكرته: كـ «معجم المؤلفين»، و «هداية العارفين»، و «كشف الظنون»، و «تاريخ التراث العربي»، وغير ذلك، وقد ظهر صدق هذه المصنفات بوجود هذه النسخ من التفسير، وعزوها إلى عبد الرزاق.

ومما يزيد الأمر جلاء ويقطع الطريق على كل شك وارتياب أن تفسير عبد الرزاق وقع في يد السادة العلماء الذين يحتج بهم، ويعتد بقولهم، فنقلوا عنه وعزوا إليه بعض الأقوال التي وجدتها في التفسير بلفظها، أو نحوه وسأذكر بعض ما سجلته على سبيل المثال لا الحصر.

١ ـ قال الإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ت ٧٩٤ في كتبه «البرهان في علوم القرآن» الجزء الأول ص ١٦٤، في معرض البيان لأقسام التفسير، ما نصه.

وقد روى عبد الرزاق فى تفسيره: حدثنا الثورى، عن ابن عباس أنه قسم التفسير إلى أربعة أقسام: قسم تعرفه العرب فى كلامها، وقسم لا يعذر أحد بجهالته. يقول: من الحلال والحرام، وقسم يعلمه العلماء خاصة، وقسم لا يعلمه إلا الله من ادعى علمه فهو كاذب، ثم قال: وهذا تقسيم صحيح.

وأخرج الحافظ عماد الدين أبوالفداء إسماعيل بن كثير ت ٧٧٤ هـ، في كتابه «تفسير القرآن العظيم» في معرض التفسير لقوله تعالى: ﴿يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت﴾، قال: وأقرب ما يكون في هذا أنه من رواية عبد الله ابن عمر، عن كعب الأحبار لا عن النبي عليه كما قال عبد الرزاق في تفسيره: عن الثورى، عن موسى بن عقبة، عن سالم، عن ابن عمر، عن كعب الأحبار قال: ذكرت الملائكة أعمال بنى آدم، وما يأتون من الذنوب... إلخ، وهو في تفسير عبد الرزاق رقم ٩١ بإسناده ولفظه.

وفى تفسير ابن كثير نقول كثيرة غير هذا من تفسير عبد الرزاق، وكذلك فى كتابه «البداية والنهاية»، وانظر الجزء الرابع ص ٢٩.

ومن الجهابذة الذين كان لهم تفسير عبد الرزاق زادًا ومرجعًا.

الإمام الحافظ أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن على بن حجر العسقلانى (ت ٨٥٧)، فقد وجدته أخذ الكثير من تفسير عبد الرزاق، ونبه هو على ذلك فى شرحه على البخارى المسمى بفتح البارى، ومن ذلك، ما ذكره من شروح وقعت فى كتاب التفسير باب ﴿واذكرن ما يتلى فى بيوتكن من آيات الله والحكمة ﴾، قال: القرآن والسنة قال قتادة. ووصله ابن أبى حاتم من طريق معمر، عن قتادة بلفظ من آيات الله والحكمة القرآن والسنة، أورده بصورة اللف والنشر المرتب. وكذا هو فى تفسير عبد الرزاق(١١).

وفى بيان من تزوج من زوجات النبى ﷺ قبل أن يحرم الله الزواج بهن: «العالية بنت ظبيان، وكان النبي طلقها»، فنكحت ابن عم لها.

بعد ذلك يقول ابن حجر في الإصابة: وهذا أخرجه عبد الرزاق في تفسيره، عن معمر، عن الزهري، فذكره.

كما كان تفسير عبد الرزاق واحدًا من مصادر التخريج التى رجع إليها ابن حجر ففى كتابه الكاف الشاف فى تخريج أحاديث الكشاف نجده يذكر فى تخريج ما ذكره الكشاف فى تفسير قوله تعالى: ﴿ لَن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحبون ﴾ أن زيد بن ثابت جاء بفرس له كان يحبها، فحمل عليها النبى أسامة بن زيد فكأن زيدًا قد وجد فى نفسه، فقال له النبى ﷺ: أما الله فقد قبلها. الكشاف ١/ ٢٩٤، قال ابن حجر فى تخريج هذا الحديث: أخرجه عبد الرزاق فى تفسيره.. اهـ.

ويظل تفسير عبد الرزاق يتقلب بين أيدى الحفاظ فبعد ابن حجر أتى الحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطى ت ٩١١ فنجد فى تفسيره الدر المنثور وكتابه الإتقان فى علوم القرآن، ولباب النقول فى أسباب النزول، وغير ذلك مما يدل على أن السيوطى نقل عن نسخة من تفسير عبد الرزاق مثال ذلك: ما ذكره فى النوع الرابع والسبعين فى مفردات القرآن ما معناه أن عمر بن الخطاب لقى ركبًا فى سفرهم إلى البيت العتيق فأخذ يسألهم ويجيبونه فقال عمر: أفيكم ابن مسعود؟ قالوا: نعم. ثم يقول السيوطى. أخرجه عبد الرزاق فى تفسيره بنحوه. . اهد الإتقان ٢/ ١٦٠.

ولا أريد أن أسترسل في بيان من نقل التفسير عن عبد الرزاق حيث أصبح ذلك

<sup>(</sup>۱) (۱۲۲/۱۸) فتح الباري ط الكليات الأزهرية، (۸/ ٥٢٠) طبعة السلفية.

حقيقة لا يسمو إلى جوها غبار من الشك أن عبد الرزاق صنف تفسيرًا فى القرآن الكريم ومن أراد مزيدًا فى هذه المسألة فليراجع أحكام القرآن للجصاص ١٠١٧، ١١٨، ٢١٢، ٢٢/١٢، ٢٠/١١، والواحدى فى أسباب النزول ص ٨١، ص ٩١.

وغير ذلك من الأمهات التي أخذ أصحابها عن تفسير عبد الرزاق أخذًا مباشرًا (١) فكان لكتبه الإمامة بعد موته كما كانت له الإمامة في حياته.

\* \* \*

#### شبهة وردها

ذهب فؤاد سزكين في مواضع عديدة (٢) من كتابه «تاريخ التراث العربي» إلى أن تفسير عبد الرزاق هو تفسير معمر، وأن عبد الرزاق أضاف إليه بعض الروايات.

ولابد هنا أن ننبه على خطورة هذه الفكرة لأنها اعتداء صارخ على جهد عبد الرزاق واستقلاله بتصنيف كتاب التفسير، ولعل مرجع ذلك هو خطأ التأويل لبعض المعلومات الواردة في كتب الحديث، من كثرة رواية عبد الرزاق عن معمر، ولست أنكر هذه الحقيقة فإن عبد الرزاق طالت صحبته لمعمر وملازمته، حتى قال عنه كان معمر: «إهليلجة في فمي» أي ترياق وشفاء، فمن الطبيعي أن تكون كثرة الرواية ثمرة الملازمة، ومن غير المعقول أن ينسب جهد عبد الرزاق لشيخه معمر في مجال التفسير إذ لا يعدو القول بهذا أن يكون ضربًا في اتجاه خاطئ، وكيف لا وقد أحصيت شيوخ عبد الرزاق في التفسير وهم بضع وخمسون شيخًا في مقدمتهم معمر بن راشد كما أن الطبرى شيخ المفسرين، ومن أقدمهم نقلاً عن تفسير عبد الرزاق لم يذكر أن هذا التفسير لعمر.

والعلماء الجهابذة الذين وقع لهم التفسير كالزركشى، وابن كثير، وابن حجر، والسيوطى، وغيرهم وجدناهم قد أتوا البيوت من أبوابها، وقالوا: تفسير عبد الرزاق، ولم يستحل أحد منهم أن يلغى جهد عبد الرزاق، لذلك فمن العجب أن يجىء صاحب تاريخ التراث العربى بعد عدة قرون لينفى عن عبد الرزاق استقلاله بالتصنيف فى تفسير القرآن الكريم على أنه ليست هذه أول مجازفة فى الحكم على تفسير عبد الرزاق من

<sup>(</sup>١) أعنى أن نسخًا من تفسير عبد الرزاق كانت تحت أيديهم.

<sup>(</sup>٢) انظر (١/٤٧١، ١/١٨٦، ١/٢٧٧).

جانب «سزكين»، فقد ذكر أيضًا أن الطبرى قد استوعب جميع ما فى تفسير عبد الرزاق من طريق الحسن بن يحيى، وهذا التعميم غير صحيح؛ لأن الطبرى روى عن عبد الرزاق من غير طريق الحسن بن يحيى كإسحاق بن إبراهيم، والحسن بن داود بن محمد بن المنكدر.

كما أن تفسير الطبرى لم يستوعب كل تفسير عبد الرزاق كما ذكر، ولو أنه قال: إن تفسير الطبرى استوعب أكثر تفسير عبد الرزاق من طريق الحسن بن يحيى لكان أقرب إلى الحقيقة العلمية، والدقة في الحكم، ولست أقصد بهذا التهوين من شأن كتاب «سزكين»، ولكني أردت أن أبين وجه الصواب فيما ذكره بعد فحص، ودرس وتأمل، ولأدفع ما قد يفهم من غفلة الذين أضافوا التفسير إلى عبد الرزاق وحاشاهم أن يكونوا كذلك، ولعل المؤلف يراجع هذه المسألة فيما يستجد من طبعات الكتاب، ما دامت الحقيقة العلمية هي رائدة الجميع والحق أحق أن يتبع، فرحم الله عبد الرزاق صاحب المصنف، وصاحب التفسير، وأبقاهما ذخرًا على مر السنين.

#### وبعد:

ففى هذا القدر ما يكفى للتدليل على أهمية تفسير عبد الرزاق ومنزلته عند العلماء الذين أخذوا عنه دون تردد، أو شك فى مروياته مما يجعل الكتاب جديرًا بأن يعتنى بنشره وإخراجه إلى دائرة الضوء لما يمثله من هذه المعانى الجليلة التى أشرت إليها، وما يقدمه من خير ونفع للمشتغلين بعلوم القرآن والسنة المطهرة، على امتداد أمتنا الإسلامية العريقة. والله ولى التوفيق والسداد.

#### كلمة عن التراث وضروة العناية به

#### أصل الكلمة:

أكتسبت كلمة التراث أصالتها فى المفردات اللغوية وشرفها بين الألفاظ العربية باستعمال القرآن الكريم لها، وهو الذى تجاوزت فصاحته كل فصيح وأعيت بلاغته كل بليغ، فكان بحق كتاب العربية الأول.

ويرجع أصل الكلمة: إلى مادة ورث، فتراث أصله: وراث فقلبت الواو ألفًا وتاء، قال تعالى: ﴿وَتَأْكُلُونَ الْتُرَاثُ أَكُلًا لَمُا﴾ (١)، ومنها الوراثة والإرث بمعنى: انتقال ما يقتنيه الغير إليك من غير عقد، ولا يجرى مجرى العقد وسمى بذلك المتنقل عن الآباء والأجداد (٢).

فكلمة التراث والميراث يتناوبان في الاستعمال، ولكن لم تقف الكلمة عند هذا المعنى الضيق، وإنما شاعت بشيوع البحث عن الماضى: ماض العلوم، سواء كانت دينية، أو لغوية، أو تاريخية، أو أدبية، أو فنية، وكل ما يمت بنسب إلى ما خلفه الأقدمون (٣).

وحتى لا تنفصم عرى الماضي عن الحاضر والقديم عن الحديث.

يتحتم علينًا أن نكشف غبار الزمن عن هذا التراث التليد الذي خلفه الأقدمون لاسيما ما يتصل بالكتاب والسنة.

#### دور المسلمين في العناية بالتراث:

لم يعرف التاريخ الإنساني أمة من أمم الأرض خلفت من التراث العلمي والحضاري ما خلفته الأمة الإسلامية.

وهذه الحقيقة شهد بها المنصفون من الغرب والشرق معًا، فبينما نجد من أعماهم التعصب الصليبى الحاقد يحاولون تجريد الأمة الإسلامية من كل الفضائل، ترتفع أصوات وتعلو صيحات تشق طباق هذا الجو المشحون بركام ثقيل مكفهر داكن من

<sup>(</sup>١) سورة الفجر: [١٩].

<sup>(</sup>٢) راجع مفردات الراغب الأصفهاني (ص١٨٥).

<sup>(</sup>٣) راجع التراث العربي للأستاذ عبد السلام هارون (ص٥).

الافتراءات وتزييف الحقائق، وتشويه كل ما هو نبيل، وجميل في حياة الأمة الإسلامية.

ومن ذلك نجده فى كتاب «شمس العرب تسطع على الغرب» للمستشرقة الألمانية «زغريد هونكة» من الحقائق الساطعة والقضايا الهامة، والمواقف الشجاعة الجرئية، التى جعلتها تنحاز إلى الحق وحده، فأكدت أن الخليفة العباسى هارون الرشيد، بعد فتحه لعمورية وأنقرة، طلب تسليم المخطوطات الإغريقية القديمة، وكما يستولى المنتصرون اليوم على المناجم والصناعات الحربية الهامة والأسلحة المدمرة من مخترعيها.

نرى المأمون بعد انتصاره على ميخائيل الثالث، قيصر بيزنطة يطالب بتسليم أعمال الفلاسفة القدماء التى لم تتم ترجمتها بعد إلى العربية ويعتبر ذلك بديلاً عن تعويضات الحرب، وأنها أيضًا أسلحة تساهم في بناء المجد.

ولما كانت هذه النزعة العلمية الإحياثية غالبة على كثير من الأمراء العرب وجدنا قاطنى البوسفور، يرسلون لعبد الرحمن الثالث أمير الأندلس حقيبة كبيرة، بغية توطيد الصداقة معه مليئة بالمخطوطات القديمة انتهى بتصرف من مقال «التراث العربى بين الأمس واليوم» للدكتور جابر قميحة، والمنشور بجريدة الأهرام بتاريخ ٢٥/١٠/١٨٥١.

#### أثر المسلمين في الحضارة الإنسانية:

ولم يقف المسلمون عند حد الترجمة والنقل للتراث العلمى والفلسفى إذ لو اقتصر دورهم على ذلك لكان التراث الإسلامى لا أهمية له، كما يقول كثير من الحاقدين، ولكن امتد دورهم إلى ما وراء ذلك من التصحيح لما وصلت إليه أيديهم من التراث اليونانى، ثم تجاوزوا النقل والتصحيح إلى الاستدراك، وإكمال النقص، والقبول، والرفض، ثم تجاوزوا ذلك إلى إضافة بعض الأشياء لم تكن موجودة أصلاً، ولم يعرفها من قبلهم كالاكتشافات والاختراعات والتى خلد التاريخ أسماء روادها كابن سينا، والفارابى، وجابر بن حيان، وغيرهم.

فما أشبه المسلمين بالمعدة التي هضمت ألوان الطعام، ثم استحال إلى غذاء نافع أيقظ الوجدان وأنعش الأبدان.

#### كيف نحافظ على هذا التراث؟

لا شك أن هذا التراث يتمثل أكثره الآن في مخطوطات مبعثرة في أنحاء العالم في المكتبات العامة والخاصة، والمساجد والأديرة، والمتاحف، ولا سبيل إلى إحيائه إلا

بتضافر الجهود في عمل علمي منظم من شأنه أن يحافظ على هذه الذخائر الإنسانية النادرة ومن هذه الوسائل:

#### التحقيق:

لقد قيل: إن العلم هو التحقيق وليس مجرد التأليف، وليس كل عالم يصلح أن يكون محققًا، لأن التحقيق يحتاج من المحقق إلى كثير من الصبر والمعاناة دون أن يحسب الزمن، ولكن الزمان لا ينبغى أن يضيع سدى.

وإنما لابد أن ينفق في النافع المثمر؛ لأنه حياتنا ومن ثم تأتى أهمية اختيار الكتاب الذي نريد إخراجه من ظلمات المكتبات والمتاحف إلى الحياة المضيئة ليؤدى دوره في الحياة العلمية، وهذا يحتاج إلى قدر كبير من الأمانة والتجرد بحيث لا نختار إلا ما يشرف الفكر الإسلامي، وما يحقق للمسلمين خيرًا في حياتهم المعاصرة، وما ينير طريق المعرفة الصحيحة للأجيال القادمة (١).

وقد ألمحت إلى بعض هذه المعانى فى بيان سبب اختيارى للموضوع فلا حاجة بنا للإعادة هنا، ولكن حسبى أن أسجل هنا أن الكتاب الذى نحن بصدده من أشرف الكتب موضوعًا، وحسبه أنه جمع بين الفضيلتين والشرفين العظيمين، وهو القرآن المجيد الذى نزل به أمين السماء على أمين الأرض، وسنة النبى على ألمين الأرض، وسنة النبى الله

\* \* \*

 <sup>(</sup>١) من مقال للأستاذ محمد عبد الله السمان بمجلة الأمة عدد ربيع الأول (١٤٠٢).

#### نسخ التحقيق

اعتمدت في تحقيق تفسير عبد الرزاق على نسختين:

الأولى: في دار الكتب المصرية.

والثانية: في كلية الإلهيات بأنقرة \_ تركيا.

وهذا توصيف لكل نسخة:

نسخة دار الكتب المصرية:

تقع في مجلد واحد برقم ٢٤٢ تفسير، رقد كتب على الطرف الأعلى للورقة الأولى، وقف المرحوم صرغتمش الناصري على فقراء مدرسته.

وعبارة: محضر من جامع صرغتمش وأضيف في ٢٧ أغسطس ١٩١٨، ويبدو أن العبارة الثانية كتبت بمعرفة المفهرسين بدار الكتب.

وفى أول المجلد، ورقة من تفسير سورة البقرة وبها رطوبة، وقد قدمت عن موضعها خطأ ولعله من فعل المجلد.

وعلى الورقة الثانية المقابلة عبارة:

تفسير القرآن العزيز، المنزل على سيدنا ونبينا وحبيبنا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب على وعلى آله وأصحابه وتابعيه، بإحسان إلى يوم الدين، جمع الإمام العالم، عبد الرزاق بن همام ـ رحمة الله عليه ـ ثم أكمل الصفحة بحديث جمع القرآن عن زيد ابن ثابت، وفي خاتمة تلك النسخة ما نصه:

هنا كمل الكتاب بحمد الله وعونه، وصلواته التامة الزاكية على سيدنا محمد، خاتم النبيين ورسول رب العالمين، وعلى آله وأزواجه الطيبين رضى الله عن أصحابه الكرام الخيرة المنتخبين.

وذلك عقب جمادى الآخرة سنة أربع وعشرين وسبعمائة ٧٢٤ هـ على يد الفقير المقصر محمد بن بكتمر بن عمر المعروف بناصر الدين غفر الله له ولمن قرأه ولجميع المسلمين آمين، وتقع في ١٧٥ ورقة ومسطرتها ١٧ × ٢٢ كتبت من الوجهين في كل وجه ٢٥ سطر في كل سطر ١٥ كلمة تقريبًا، واستعمل فيها «نا» اختصار حدثنا، وأنا

اختصار أخبرنا، وتوجد في دار الكتب نسخة أخرى برقم ٢٠٦ تفسير، نقلت عن النسخة السابقة بخط نسخى جيد، والدليل على أنها منقولة عنها، وجود النص السابق في أولها وآخرها وترك ما أثرت عليه الرطوبة «بياض» نجده في أول سورة البقرة، وفي آخره في بعض سورتي الفلق والناس، وذكر نقله عن نسخة ابن بكتمر، وكان الفراغ من نسخها في يوم الثلاثاء ٨ شوال سنة ١٣٣٦ هـ الموافق ١٦ يوليه ١٩١٨، ولا توجد سماعات على أي من النسختين ولا تملكات، إلا ما كان من أمر صرغتمش الناصري، وأنه أوقفها على فقراء مدرسته، وقد سقط من هذه النسخة أواخر سورة البقرة من قوله تعالى: ﴿ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه...﴾ الآية تعالى: ﴿ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف...﴾ الآية ٢ النساء، وهذا القدر موجود في النسخة التركية فاكتمل التفسير بحمد الله.

وهذه النسخة من رواية محمد بن عبد السلام الخشنى، عن سلمة بن شبيب النيسابورى، عن عبد الرزاق، أما عبد الرزاق فإنه يروى التفسير عن شيوخ كثيرين، فصلت القول في ذكرهم في ترجمة الإمام عبد الرزاق.

#### ومما يقطع بأن هذا التفسير رواية محمد بن عبد السلام الخشني، أمران:

الأول: أننا نجد في أول التفسير الإسناد كاملاً، وهو هكذا، حدثنا محمد بن عبد السلام، قال: نا سلمة بن شبيب قال: نا عبد الرزاق بن همام، قال: نا الثورى عن عبد الأعلى، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: قال رسول الله عليه الله عليه القرآن برأيه، فليبتوأ مقعده من النار».

وفى أول سورة المائدة قال : ثنا الخشنى قال : نا سلمة بن شبيب قال : نا عبد الرزاق. . . إلخ.

وفى أول سورة الأنعام: قال: أرنا الخشنى قال: نا سلمة بن شبيب قال: نا عبد الرزاق... إلخ.

وفى أول سورة يونس: قال: أخبرنا محمد بن عبد السلام قال: نا سلمة بن شبيب، عن عبد الرزاق. . . إلخ.

وفي أول سورة مريم قال: أخبرنا محمد بن عبد السلام قال: نا سلمة بن شبيب

النيسابورى قال: نا عبد الرزاق. . . إلخ.

ومثل ذلك في أول سورة محمد عليه الصلاة والسلام.

الثاني: ذكره في آخر تفسير سورة النساء هذه العبارة:

كمل الجزء الأول من تفسير عبد الرزاق بن همام رواية محمد بن عبد السلام الخشنى، عن سلمة بن شبيب، والحمد لله منتهى رضاه، وأقصى ما يجب من حمده وصلواته التامة على محمد رسوله ونبيه.

فأصبح من المقطوع به أن الراوى لهذه النسخة عن سلمة بن شبيب هو محمد بن عبد السلام الخشني، وليس أى تلميذ آخر من تلاميذ سلمة.

أما من رواه عن محمد بن عبد السلام، فقد تأملت النسخة فلم أظفر بطائل في هذه المسألة، إذ لا أجد عليها سماعات لا في أولها ولا آخرها، ولم يكن بدًا من البحث عن مصدر آخر فرجعت إلى فهرسة ابن خير الأشبيلي، فيما رواه عن شيوخه، فوجدته يصل بسلسلة الإسناد في رواية تفسير عبد الرزاق، إلى محمد بن عبد السلام الخشني من طرق ثلاث هي:

طريق: أحمد بن خالد بن يزيد.

وطريق: قاسم بن أصبغ بن محمد بن يوسف.

وطريق: إسماعيل بن بدر.

ومن هؤلاء الثلاثة انتشر واستفاض ومن المؤكد أنه انتشر من طرق أخرى بعضها معروف وبعضها غير معروف لنا، وسأبين ما عرف منها بمخطط تفصيلي على ما استخرجته من فهرسة ابن خير، وما عدا ذلك فإن الإسناد يبدأ دائمًا بعبد الرزاق، عن معمر غالبًا.

وهذه النسخة قد قوبلت بدليل كتابة السقط فى الهوامش منها، ثم وضع دارة فى وسطها نقطة فى نهاية كل حديث، أو خبر، وهذه تعنى عند المحدثين أن الكتاب قد قوبل بأصله، وأما إذا وضعت الدارة خالية من النقط فى وسطها، فمعناها أن هذا الجزء لم يتم مقابلته، وبذا كانوا يفرقون بين ما تمت مقابلته من غيره، وفى حالة سقط كلمة قد يكتب فى الهامش قبلها كلمة «صوابه» كما فى (رب اجعل هذا البلد آمنًا) فى

الهامش «صوابه» بلدًا ل ٧ وقد يضع علامة الإلحاق التي توضع لإثبات بعض الإسقاط، فوق الخطأ، وهي خط رأسي يرسم بين الكلمتين يعطف بخط أفقى يتجه نحو الجهة التي دون فيها السقط هكذا ٦، ثم يكتب الصواب خارج السطور وبعده علامة التصحيح هكذا صح كما في ل ١٥، فتعرفون فضل الدنيا. والصواب فتعرفون فضل الأخرة على الدنيا، وهكذا.

#### النسخة الثانية:

فقد اهتدیت إلیها من کتاب تاریخ التراث العربی حیث عرف بها: فقال إنها فی «أنقرة» مکتبة صائب رقم (٤٢١٦) وتقع فی ۱۱۰ ورقة فی القرن السادس الهجری (۱۱). ولم یذکر أکثر من هذا.

وقد بذلت جهدى للحصول على مصورة لهذه النسخة فيسر الله أمرى وحقق مرادى فوجدت ما ذكره صاحب تاريخ التراث صحيحًا غير أننى أحضرتها من مكتبة كلية الإلهيات بأنقرة، ولا يعرف حتى الآن نسخة ثالثة لهذا التفسير.

ومسطرتها ۲۸ × ۲۱ وفي كل لوحة ۲۸ سطر في كل سطر من ۱۸ إلى ۲۰ كلمة.

والورقة الأولى ليست من التفسير، وإنما كتب عليها بخط مغاير بعض حكم ـ للإمام على رضى الله عنه وحديثين غريبين.

أما الحكمة فقال: من حكم على كرم الله وجهه.

عن المرء لا تسل وسل عن قرينه فكل قرين بالمقارن يقتدى

وأما الحديثين: عن عبد الله بن عمر، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ. «ما من رجل رأى مبتلى فقال: الحمد الله الذي عافاني مما ابتلاك به، وفضلني على كثير ممن خلق تفضيلاً، إلا لم يصبه ذلك البلاء كائنًا ما كان».

والحديث الثاني: عن ابن عمر، عن أبيه فيما يسن قوله عند دخول السوق.

أما أول ورقة من التفسير فإني أثبت ما أمكن قراءته منها وهو كالآتي:

تفسير عبد الرزاق ـ رضى الله عنه ـ بروايته عن معمر ـ رضى الله عنه ـ وغيره وقد ذهب وسقط من أوله نحو كراسة، فنسأله تعالى أن يردها علينا، وباقية تمام إلى آخر

<sup>(</sup>١) تاريخ التراث العربي لفؤاد سزكين (١/ ٢٧٨).

القرآن العظيم، نفعنا الله سبحانه به ومن قرأه، وجعله إمامًا لنا وذخرًا ورحمة ونورًا، وحكمة وهدى وحجة وحفظًا وموعظة وحلمًا وفتحًا....(١١).

وهذه العبارة بخط مغاير لخط النسخة ولعلها بقلم من كانت في حوزته.

أما الكراسة التي فقدت، فإنها تشمل تفسيره فاتحة الكتاب، وأول سورة البقرة حتى قوله تعالى: ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطًا...﴾ الآية رقم ١٤٣، ويوضع على الورقة الأولى من التفسير خاتم دائري وفي آخرها نفس الخاتم، ووجدت أنه ليس بها تفسير سُورتي الفلق والناس، ووضع الخاتم يعني أن هذا هو كل ما يوجد بالمكتبة من هذا التفسير، وخط النسخة خط مغربي يرجع إلى القرن السادس بعد مقارنته بخطوط أخرى معلوم تاريخ نسخها، وسؤال أهل الخبرة في التحقيق وعلى هذه النسخة حواشي كثيرة بخطوط مختلفة، مما يدل على أن العلماء تداولوها، والحواشي عبارة عن تخريج بعض الأحاديث، وبيان بعض المعانى الغريبة كما في «ل» وتعليقات فقهية على بعض آيات الأحكام، وأكثر النقول، وجدتها من تفسير الطبرى، والكشاف وأحكام القرآن لإسماعيل القاضي، ومشكل القرآن لابن فورك، والإرشاد لأبي المعالي، وكتاب ابن أبي عتاب، وإسماعيل الخطابي، وتفسير عبد بن حميد، وأقوال معزوة للفراء، والكسائي، وأبو محمد الباجي، ومحمد بن عبد السلام الخشني، وأبو نصر بن الصباغ، والنسائي، وابن حبيب، وابن قتيبة، وابن الأنباري، وأبو جعفر النحاس، وابن الهندي من كتاب الوثائق، والفقيه الإمام أبو على الصدفي، وابن مهدى، وغيرهم منهم من ذكر القول معزوًا إليه كقوله من تفسير الطبرى، وتفسير الكشاف، وتفسير عبد بن حميد، والنسائي في اليوم والليلة، وابن حبيب في الواضحة، وابن مهدى في الناسخ والمنسوخ، وابن الصباغ في الشامل، وأبو عمرو المقرئ في الوقف والابتداء، وغير ذلك.

وهذا يدل على أن الذين تداولوا هذه النسخة مفسرون، وفقهاء، ومحدثون، ولغويون، ومتكلمون، وغير ذلك من العلوم المختلفة.

وسأذكر بعض النماذج من هذه الحواشي.

فى ل ٣٥، فى تفسير قوله تعالى: ﴿وربائبكم اللاتى فى حجوركم من نسائكم﴾، قال الخشنى: يقول: لا بأس أن تتزوج امرأة الرجل وربيبته من أخرى.

<sup>(</sup>١) طمس بعد ذلك لا يمكن قراءته.

وفى ل ٣٣: عن سعيد بن جبير، ﴿ ومن كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف ﴾ قال: إذا احتاج الموصى أكل بالمعروف، وكتب ما أكل، فإن وجد يسارًا قضى، وإن لم يستغن حتى تحضره الوفاة، دعا اليتيم واستحل منه ما أكل، وعن عطاء ابن أبى رباح فليأكل بالمعروف قال: يضع يده مع أيديهم قبل الأكل، من كتاب «أحكام القرآن» لإسماعيل الخطابي.

وهذا كاف في بيان مقصودي من أن هذه النسخة تداولها العلماء في أزمنة مختلفة، وسأثبت ما يمكن قراءته منها في مواضعها في حاشية الأصل، من باب الإحاطة بما في هذه النسخة

وقد ذهبت بيانات مهمة بسقوط هذه الكراسة من هذه النسخة فلعله كان فيها تاريخ النسخ، وبعض السماعات والتملكات، وإن كانت الحواشى العديدة بخطوط مختلفة تدل على التملكات والإنتقال من سلف إلى خلف.

وعلى كل حال فإن هذه النسخة من رواية سلمة بن شبيب عن عبد الرزاق، والتصريح باسم عبد الرزاق فيها قليل، وباسم سلمة أقل، أما في باقى الآثار فإنه يذكر الحرف الأول من اسمه ويرسمه هكذا (ع) اختصار عبد الرزاق، ثم يذكر باقى الإسناد.

أما المواضع التى ذكر فيها اسم عبد الرزاق فى أول الإسناد فنجده فى سورة البقرة فى الأثر رقم ٢٣٠ فى تفسير قوله تعالى: ﴿فَاذْكُرُوا الله عند المشعر الحرام﴾، قال عبد الرزاق: قال: حدثنا معمر، عن الزهرى قال: كان الناس يقفون بعرفة إلا قريشًا.

وفى أول سورة النساء، والتوبة، والإسراء، والنور، والفرقان، وص، والحشر، وفى المدثر، ذكره مرتين.

أما المواضع التي بدأ الإسناد فيها بذكر سلمة بن شبيب، عن عبد الرزاق، ففي أول سورة الدخان: حدثنا سلمة بن شبيب قال: نا عبد الرزاق، عن معمر....إلخ».

وأول الجاثية، والأحقاف، والواقعة.

فى هامش ل ٦٩ سورة القصص حدثنا سلمة عن الفريابى عن محرر، عن الحسن فى قوله تعالى: ﴿لا تنس نصيبك من الدنيا﴾ قال: أمره أن يأخذ قدر قوته ويدع ما سوى ذلك.

أما ذكر الخشني فلم يرد في إسنادها ، وإنما ذكره في الحواشي فقط فلعل راويها عن

سلمة هو محمد بن حماد الطهرانى، أو محمد بن عبد السلام الخشنى، وهذا هو الراجح عندى لوجود حواش كثيرة منقولة من كتابه، وأخرى معزوة إليه بصيغة تحتمل السماع كأن يقول: قال الخشنى، أو قال: أحمد الخشنى، وأحمد هذا هو أحمد بن خالد، من رواة التفسير عن الخشنى كما قال ابن خير فى فهرسة شيوخه.

وقد تمت مقابلة هذه النسخة إذ نجد بعد كل حديث أو أثر دارة في وسطها نقطة هكذا . • وقد سبق أن بينت ماذا تعنى هذه عند المحدثين.

ويبدو أن هذه كتبت بيد أحد العلماء لقلة الأخطاء النحوية، وندرة التصحيحات عند المقابلة.

\* \* \*

#### مقارنة النسخ

وإتمامًا للتعريف بالنسخ أذكر هذه المقارنة.

وقد وجدت أغلب المخالفات بينهما فيما يأتي:

الجمل الدعائية مثل: عليه السلام \_ رضى الله عنه \_ كرم الله وجهه.

ذكر الإسناد.

صيغ الأداء: نا \_ أنا \_ أخبرني \_ حدثني.

النسخة المصرية تبدأ في كل حديث بذكرِ نا عبد الرزاق ما عدا المواضع التي أسلفت ذكرها، وفي بعض المواضع يبدأ الإسناد بذكر معمر، دون ذكر عبد الرزاق.

النسخة التركية ترمز لعبد الرزاق بالحرف (ع) ولا تذكر اسمه كاملاً إلا في المواضع التي بينتها.

النسخة التركية مضبوطة الفواصل ـ غالبًا ـ أما النسخة المصرية فليست كذلك.

النسخة المصرية معروفة التاريخ: أما النسخة التركية فإن تاريخها معروف على وجه التقريب، وفيما يتعلق بذكر اسم السورة، والبسملة، وكونها مدنية أو مكية نجد الآتى:

اسم سورة البقرة، والبسملة غير موجود بالنسختين، نظرًا لوجود طمس بالنسخة المصرية، وخرم في النسخة التركية، ذهب بالكراسة الأولى منها.

سورة آل عمران، والنساء سقط أوائلهما بالنسخة المصرية لوجود خرم في هذا الموضع.

لم تذكر «البسملة» في النسخة التركية إلا في سورة الكهف، ومريم، وطه، والأنبياء، والفرقان.

فى النسخة المصرية «البسملة» ثابتة فى جميع السور، فيما عدا سورة النساء، ويونس، وهود، ويوسف، والرعد، وإبراهيم، والحجر، والنحل، والإسراء، والكهف، والقمر، وعبس، والهمزة، وقد التزم فيها تقديم اسم السورة على «البسملة» ما عدا سورة المائدة، ومريم، فقدمت البسملة فيهما على اسم السورة.

اتفقت النسختان في بيان بعض السور المدنية، وهي سورة المائدة، والتوبة، والنحل، والحج، والنور، والأحزاب، والصف، والجمعة، والطلاق، والتحريم.

انفردت النسخة المصرية بزيادة في بيان بعض السور المدنية، وهي:

سورة «محمد» ﷺ، وسورة الفتح، والحجرات، والحديد، والمجادلة، والممتحنة، والمنافقون، والتغابن، والفجر، والقدر، والنصر.

انفردت النسخة التركية ببيان أن سورة آل عمران مدنية، وسورة هود مكية، بينما خلت النسخة المصرية \_ تمامًا \_ من ذكر كلمة \_ مكية \_ بعد اسم أى سورة من السور المكية.

هذا وقد اعتمدت على النسخة المصرية، وجعلتها أصلاً نظرًا لعدم وجود سقط فى أولها، ولضبط قراءتها، ووضوح بعض بياناتها، ورمزت لها بالحرف (م).

أما النسخة التركية فقد رمزت لها بالحرف (ت).

وأرجو المولى سبحانه، العون والهداية والسداد.

#### ترجمة رواة التفسير

قلت: إن هذا التفسير من رواية الخشنى، عن سلمة بن شبيب، عن عبد الرزاق رجال، فأما سلمة فقد ترجم له ضمن أشهر تلاميذ عبد الرزاق، وهناك ترجمة باقى الإسناد، وهم الخشنى وتلاميذه.

#### محمد بن عبد السلام الخشني

هو الحافظ الإمام أبو الحسن<sup>(۱)</sup> محمد بن عبد السلام بن ثعلبة بن الحسن بن كليب، أو كلب الخشنى<sup>(۲)</sup> الأندلسى القرطبى اللغوى كان علامة متقنًا روى عن يحيى بن يحيى الليثى، وسمع بمكة، من محمد بن يحيى بن أبى عمر العدنى صاحب سفيان بن عيينة، وأخذ عنه مصنف ابن عيينة وإسماعيل بن يحيى المزنى صاحب الشافعى، وسلمة بن شبيب النيسابورى، ومحمد بن المثنى، وبندار، محمد بن بشار، وطبقتهم.

وعنه: أسلم بن عبد العزيز، ومحمد بن القاسم بن محمد، وأبو محمد قاسم بن المحمد البياني، وأحمد بن خالد بن يزيد، وإسماعيل بن بدر وابنه محمد بن محمد الخشني، كان ثقة كبير الشأن يذكر مع بقى بن مَخْلد وذويه نشر بالأندلس حديثًا كثيرًا، وروى عن عبد الرزاق التفسير من طريق سلمة بن شبيب النيسابوري، وكان الغالب عليه حفظ اللغة ورواية الحديث.

رحل من الأندلس إلى المشرق رحلة طويلة استغرقت خمسًا وعشرين عامًا تجول فيها في بلاد كثيرة فلقى الإمام أحمد بن حنبل ونظراءه قال ابن الفرضى: سمع بمصر من سلمة بن شبيب صاحب عبد الرزاق، وقال الذهبى: حج ولقى الكبار وتصدر لنشر الحديث، وكان أحد الثقاة الأعلام، ودخل بغداد وسمع من غير واحد.

<sup>(</sup>۱) كذا فى تذكرة الحفاظ وبغية الوعاة، وتاريخ علماء الأندلس، وخالفهم الحميدى فى جذوة المقتبس وصاحب طبقات الحفاظ فقال: الحافظ الإمام أبو عبد الله محمد بن عبد السلام بن ثعلبة القرطبى اللغوى (ص٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) وهم بعضهم فنسبه إلى خشين قرية بأفريقية والصحيح أنه من خشين بن النمر نسبة إلى قبيلة اللباب (٢/ ٤٤٦) وجده ثعلبة بن زيد بن حسن بن كلب بن صاحب النبي ﷺ أبى ثعلبة الحشني.

وأدخل الأندلس كثيرًا من حديث الأثمة، وكثيرًا من اللغة والشعر الجاهلي رواية، وكان فصيح اللسان جزل المنطق ضربًا من الأعراب، وكان صارمًا أنوفًا منقبضًا عن السلطانة، وأراده الأمير محمد بن على السلطان فأبي، وقال: أبيت كما أبت السموات والأرض إباية إشفاق لا إباية عصيان، لى ولد وأنا أحبه، لى ولد وأنا أحبه، لى ولد وأنا أحبه، فأعفاه الأمير.

وصف بأنه كان صاحب التصانيف فكتب بمكة مصنف سفيان بن عيينة، ودخل بغداد فسمع بها من غير واحد، وكتب بها كتب أبى عبيد القاسم بن سلام، عن محمد بن وهب المسعرى، وأبى عمران موسى بن خاقان، وقال الزبيدى: له تأليف فى شرح الحديث فيه من الغريب علم كثير، وكان خيرًا دينًا.

قال ابن الفرضى: لم يكن عند الخشنى كبير علم بالفقه إنما كان الغالب عليه حفظ اللغة ورواية الحديث، وكان ثقة فى ذلك مأمونًا، وبسبب تضلعه فى اللغة كان يقرض الشعر، روى أنه لما رجع من رحلته إلى الأندلس تذكر محاله فى القرية فأنشأ قصيدة منها:

إذا كان بعد الفراق تلاق ولم تمركف الشوق ماء مآق

كأن لم يكن بَيْنٌ ولم تك فرقة كأن لم تؤرق بالعرافين مقلتى إلى أن يقول:

ودار غرور آذنت بفراق ويلتف ساق للنشور بساق

أخى إنما الدنيا تحلة فرقة تزود أخى قبل أن تسكن الثرى

قال عبد الله بن يونس: مات الخشنى يوم السبت لأربع بقين من رمضان سنة ست وثمانين ومائتين، وهو ابن ثمان وستين سنة.

اعتمدت في هذه الترجمة على المصادر الآتية:

تذكرة الحفاظ ٢/ ٦٤٩ \_ تبصير المنتبه بتحرير المشتبه ٢/ ٢ · ٥ \_ بغية الوعاة ١/ ١٦٠ سير أعلام النبلاء ٤٥٩/١٣ جذوة المقتبس ٢٨ ٠ ٧ ، بغية الملتمس ص ١٠٣ اللباب ١٠٢ طبقات الحفاظ ص ٢٨٤ \_ تاريخ علماء الأندلس ٢/ ١٤٤ .

#### رواة التفسير عن الخشني

ذكرت أن فى النسخة المصرية من تفسير عبد الرزاق ما يؤكد أنها من رواية محمد بن عبد السلام الخشنى، عن سلمة بن شبيب، عن عبد الرزاق أما النسخة التركية فحواشيها وتعليقاتها تدل على أن بعض الذين تداولوها من أهل الأندلس بدليل ما نراه فى بعض العبارات كقوله كذا فى كتاب الخشنى، قال الخشنى: قال أبو محمد الباجى.. إلخ.

فهذه وأمثالها تجعلني أطمئن إلى أنها من رواية الخشني أيضًا.

وحاولت أن أصل إلى من رواها عن الخشنى فلم أجد ما أطمئن إليه فافترضت أن يكون الذى سمعها من الخشنى أحد المصريين؛ لأنه الخشنى لقى سلمة بن شبيب بمصر وأخذ عنه التفسير، وليكن ذلك على الأقل لهذه النسخة المصرية، ولكن ضعف عندى الاحتمال إذ لم أجد فى ترجمة الخشنى أحد المصريين من بين تلاميذه، وإنما كلهم من أهل الأندلس، ومن ثم غلب على ظنى أن يكون واحدًا من الثلاثة الذين ذكرهم ابن خير الأشبيلي فى فهرسة شيوخه: وهم أحمد بن خالد بن يزيد، وإسماعيل بن بدر، وقاسم بن إصبع فهؤلاء الثلاثة أخذوا تفسير عبد الرزاق، عن الخشنى فى الأندلس، ومن بعدهم شاع التفسير وانتشر وكان كل واحد منهم على رأس سلسلة تناقلت التفسير حتى انتهت الطرق إلى ابن خير فى القرن الخامس الهجرى، ولما لم أجد ما يقطع بأن النسخة التى بين أيدينا من رواية واحد منهم رأيت أن أعرف بهم الثلاثة تعريفًا موجزًا

#### \* أحمد بن خالد:

هو: الحافظ العلامة شيخ الأندلس أبو عمر.

وأحمد بن خالد بن يزيد يعرف بابن الجباب<sup>(۱)</sup> كنيته أبو عمر جيانى الأصل، سكن قرطبة كان حافظًا متقنًا راوية للحديث مكثرًا رحل وسمع جماعة منهم، إسحاق بن إبراهيم الدبرى صاحب عبد الرزاق، وعلى بن عبد العزيز صاحب أبى عبيد القاسم بن سلام، ومن أهل الأندلس محمد بن عبد السلام الخشنى، وقاسم بن محمد، ومحمد ابن وضاح، وإبراهيم بن محمد القزاز، ويحيى بن عمر بن يوسف، وبقى بن مخلد، وحدث بالأندلس دهرًا، فكان إمام وقته غير مدافع فى الفقه والحديث والعبادة.

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى بيع الجباب: انظر: جذوة المقتبس (ص١٢١، ١٢٢)، تاريخ علماء الأندلس (ص٣١). تذكرة الحفاظ (٣/٨١٦)، بغية الملتمس (ص١٧٥).

والف فى مسند حديث مالك بن أنس وغيره، قال القاضى عياض: كان قريد عصره، وكان إمامًا فى الفقه لمالك، وكان فى الحديث لا ينازع وصنف مسند مالك وكتاب الصلاة، وكتاب الإيمان، وكتاب قصص الأنبياء روى عنه جماعة منهم ابنه محمد، وأبو محمد عبد الله بن محمد بن على الباجى، ومحمد بن أبى وليم، وخالد ابن سعد، وغيرهم.

ولد سنة ست وأربعين ومائتين، وتوفى بقرطبة سنة اثنتين وعشرين وثلاثمائة.

#### \* قاسم بن إصبع:

هو: الإمام الحافظ محدث الأندلس، أبو محمد قاسم بن إصبع بن محمد بن يوسف بن ناصح، أو واضح بن عطاء البياني مولى أمير المؤمنين الوليد بن عبد الملك ابن مروان من أهل قرطبة، ويعرف بالبياني سمع بقرطبة من بقى بن مخلد ـ ومحمد بن عبد السلام الخشني<sup>(۱)</sup>، ومحمد بن وضاح، ومطرف بن قيس، وإبراهيم بن قاسم بن هلال، وعبد الله بن قاسم بن هلال، وإصبع بن خليل وغيرهم.

وفى سنة (٢٧٤ هـ) كانت له جولات فى ربوع العالم الإسلامى فرحل إلى مكة، وسمع فيها محمد بن إسماعيل الصائغ، وببغداد سمع محمد بن الجهم، وجعفر بن شاكر، وأبا محمد بن قتيبة، وعبد الله بن أحمد بن حنبل، وإسماعيل بن إسحاق قاضى القضاة وأكثر عنه، وبالكوفة إبراهيم بن عبد الله العبسى صاحب وكيع، وفاته أبو داود وسمع بمصر محمد بن عبد الله العمرى، ومطلب بن شعيب روى عنه حفيده قاسم ابن محمد، وعبد الله بن محمد الباجى الحافظ، وعبد الوارث بن سفيان، وعبد الله بن نصر، ومحمد بن عبد الله بن هانئ العطار، ومحمد بن على بن الحسن بن أبى الحسين.

وكان إمامًا من أئمة الحديث حافظًا مكثرًا مصنفًا صنف فى السنن كتابًا حسنًا، وفى أحكام القرآن على أبواب كتاب إسماعيل بن إسحاق القاضى كتابًا جليلاً، وكتاب الصحيح على هيئة صحيح مسلم، وكتاب بر الوالدين، وصنف سننًا على منوال سنن أبى داود وله كتاب المجتبى، على أبواب كتاب الجارود المنتقى، قال أبو محمد بن حزم: وهو خير منه انتقاء، وأنقى حديثًا وأعلى سنة فائدة، وله كتاب فى فضائل قريش،

<sup>(</sup>۱) فى الأصل: أبو عبد الله الخشنى. جريا على الاختلاف فى كنيته منهم من كناه بأبى الحسن ومنهم من كناه بأبى الحسن ومنهم من كناه بأبى عبد الله كما فى تاريخ علماء الأندلس (ص٣٦٤)، والصواب أن كنيته أبو الحسن أما أبو عبد الله فهى كنية سميه محدث نيسابور أبو عبد الله محمد بن عبد السلام ابن شاكر الفيسابورى التذكرة (٢/ ٦٤٩).

وكتاب فى الناسخ والمنسوخ، وكتاب فى غرائب حديث مالك بن أنس فيما ليس فى الموطأ، وكتاب فى الأنساب فى غاية الحسن والإيعاب حكى ذلك كله أبو محمد بن حزم، وقال: كان رحمه الله من الفقه والجلالة بحيث اشتهر أمره وانتشر ذكره.

ولا شك أن هذا العطاء العلمى كان ثمرة لرحلاته الشاقة، ثم عاد إلى الأندلس، ولم ينقطع للتأليف وحده، وإنما مال الناس إليه وسمعوا منه تاريخ أحمد بن وهير، وكتب ابن قتيبة حتى قالوا: كانت الموردة عليه فى هذه الكتب دون صاحبيه محمد بن أيمن، وابن أبى عبد الأعلى، وسمع منه كثيرًا من هذه الكتب أمير المؤمنين عبد الرحمن ابن محمد، قبل ولايته الخلافة، وبارك الله له فى عمره فسمع منه الشيوخ والكهول والأحداث، وألحق الصغار الكبار فى الأخذ عنه، وكان الرحلة فى الأندلس إليه وذكروا بأنه كان بصيرًا بالحديث والرجال نبيلاً فى النحو والغريب والشعر، وكان يشاور فى الأحكام، ولم يختلف فى مولده ووفاته إذ وجد بخط أبيه أنه ولد يوم الإثنين وقت العصر فى يوم عشرين من ذى الحجة سنة أربع وأربعين ومائتين.

وتوفى ليلة السبت لأربع عشرة خلت من جمادي الأولى سنة أربعين وثلاثمائة.

أخذت هذه الترجمة من: تاريخ علماء الأندلس ص ٣٣٥ ـ ٣٦٦. جذوة المقتبس ص ٣٣٠. بغية الملتمس ٤٤٨. تذكرة الحفاظ ٣/ ٨٥٤.

#### \* إسماعيل بن بدر:

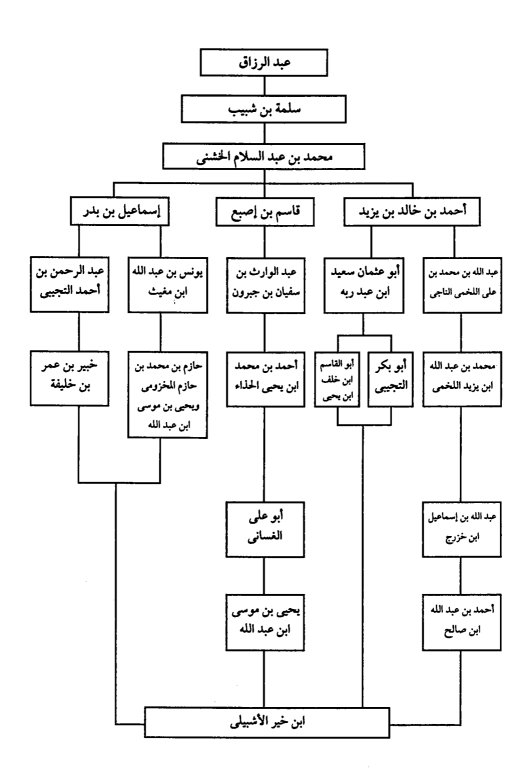
هو: الشاعر الأديب أبو بكر إسماعيل بن بدر بن إسماعيل بن زياد مولى نعمة لبنى أمية من أهل قرطبة، اشتهر بالأدب وغلبت عليه صناعة الشعر، وكانت به ألصق.

سمع من بقى بن مخلد، ومحمد بن عبد السلام الخشنى، ومحمد بن وضاح، ومطرف بن قيس ، وعبد الله بن معيث ، وعبد الرحمن بن أحمد التجيبى. وطال عمره إلى أن سمع بعض الناس منه وتسهلوا فيه، وكان أمينًا ورعًا ولى أحكام السوق فحمد أمره فيها.

توفى فى أول ولاية المستنصر بالله سنة إحدى وخمسين وثلاثمائة.

ومن هؤلاء الثلاثة ذاع تفسير عبد الرزاق وانتشر في بلاد الأندلس لاسيما قرطبة.

انظر: تاريخ علماء الأندلس ص٦٦. جذوة المقتبس ص١٦٣. بغية الملتمس ص٢٣٠.



# نبذة عن «مدرسة صرغتمش الناصرى» بشارع الخضيرى سنة ٧٥٧ هـ مكان النسخة الأصلية «المصرية»

لما كانت النسخة المصرية موقوفة على فقراء مدرسة «صرغتمش» قبل إحضارها إلى دار الكتب المصرية رأيت من تمام الفائدة التعريف بأقدم مكان كانت به، إذ لا يعرف لها مكان أقدم منه، فأقول وبالله التوفيق.

تقع مدرسة "صرغتمش" خارج القاهرة، بجوار جامع الأمير: أبي العباس أحمد بن طولون، فيما بينه وبين قلعة الجبل، وكان موضعها قديمًا، جملة قطائع ابن طولون، ثم صار عدة مساكن فأخذها الأمير: سيف الدين صرغتمش الناصرى، رأس نوبة النوب وهدمها، وابتدأ في بناء المدرسة، يوم الخميس من شهر رمضان سنة (٧٥٦ هـ)، وقد جاءت من أبدع المباني وأجلها، وانتهت في جمادى الأولى سنة (٧٥٧ هـ)، وقد جاءت من أبدع المباني وأجلها، وأحسنها قالبًا، وأبهجها منظرًا، وكان الفراغ من بناء هذه المدرسة في شهر ربيع الآخر سنة (٧٥٧) هـ (١٣٥٦)م وقام لي أمر تدريس الفقه بها، قوام الدين أمير كاتب بن أمير عمر العميد بن العميد أمير غازى الإتقاني، وجعل الأمير "صرغتمش" هذه المدرسة وقفًا على الفقهًاء الحنفية، ورتب بها درسًا للحديث النبوى، وأجرى لهم جميعًا المعاليم من وقف رتب لهم واحتفل "صرغتمش" بافتتاح المدرسة، احتفالاً مهيبًا دعا له القضاة، والأمراء والأعيان، وتعتبر من المدارس الجليلة، التي أعدت لتدريس فقه السادة الحنفية على خلاف المدارس الأيوبية والمملوكية، التي كانت دائمًا تخصص لتدريس المذهب الشافعي، أو المالكي.

وقد خصصت لعلماء المذهب الحنفى وخاصة الفرس منهم فى القرنين الثامن والتاسع الهجرى فقد تولى التدريس منهم، محمد بن قطوشاة أرشد الدين المتوفى سنة ٥٧٥ هـ، ومولانا زاده بن أبى يزيد، المتوفى سنة ٥٩١ هـ، وجلال الدين التبزتى المتوفى سنة ٧٩٣ هـ، وعبد الرحمن التفهنى المتوفى سنة ٥٣٠ هـ.

ولما توفى الشيخ العلامة قوام الدين الإتقانى فقيه المذهب الشافعي دفن بالإيوان

الغربي للمدرسة.

أما «صرغتمش الناصرى» الذى كان له الفضل فى المحافظة على هذه النسخة فهو الأمير «صرغتمش» سيف الدين صرغتمش الناصرى، اشتراه الملك الناصر محمد بن قلاوون سنة ٧٣٧ هـ بماثتى ألف درهم فضة، وكان فى أول الأمر خامل الذكر، إذ كانت وظيفته حامل المرآة أمام الملك، إلى أن كانت أيام المظفر، حاجى بن محمد بن قلاوون، بدأ نجمه يتلألأ وترقى فى الخدمة ونيطت به عدة وظائف هامة، لاسيما فى مدة حكم الملك الصالح بن محمد بن قلاوون، فكان لا يقطع أمرًا دون مشورته، ولذلك قصد إليه الناس فى قضاء أشغالهم، وكثرت مهابته وعارض الأمراء فى جميع أفعالهم، ولم يصف له الجو طويلاً فقد تم خلع الملك الصالح وتولية أخيه السلطان حسن بن قلاوون فرأى تدخل صرغتمش فى كل الأمور، وعظم نفوذه وتصرفه فى شئون الدولة، فقبض فى عشرين من رمضان سنة ٧٥٩ هـ وحبسه بالإسكندرية حيث مات فى محبسه بعد شهرين واثنى عشر يومًا.

ثم نقلت جثته إلى قبة مدرسته، كما دفن تحت هذه القبة ابنه إبراهيم سنة ٧٧٠هـ(١). وهكذا انتهت حياة هذا الرجل الذي اهتم بالعلم، وأكرم العلماء، فرحمه الله رحمة واسعة.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رجعت في هذه الترجمة إلى كتاب الدكتورة/ سعاد ماهر «مساجد مصر وأولياؤها الصالحون» (۱/ ۲۲۹ ما بعدها).

## القسم الثالث

منهج التحقيق تفسير الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني



## منهج التحقيق

- (۱) بعد قراءتى للمخطوطتين عدة مرات عنى لى أن أصحهما النسخة المصرية فأعطيتها رقم (م) واعتبرتها أصلاً كى أثبت فى الهامش ما تفارقها فيه النسخة التركية التى أعطيتها الرقم (ت).
- (٢) تحريت إثبات فروق النسخة التركية عن المصرية فى صدر التعليق على كل حديث، أو أثر.
- (٣) اجتهدت في ضبط عبارات من التفسير وبيان معنى الغريب من ألفاظه والعبارات المشكلة معتمدًا في ذلك على كتب اللغة والتفسير والحديث.
- (٤) تحريت وضع الصواب في الأصل والخطأ في الهامش حتى إن كان من النسخة المرجوحة.
- (٥) الهوامش التى أمكن قراءتها من النسخة التركية «ت» أشرت إليها فى الحاشية، إذا كانت تخريجًا لحديث، أو إضافة لحكم، أو بيانًا لوجه من وجوه المعنى، أو تفسيرًا للفظ غريب.
- (٦) أثبت آيات القرآن الكريم حسب الرسم الموجود فى المصحف العثمانى، ولم التفت إلى ما قد يخالفه فى الرواية المثبتة بالمخطوطة، إلا إذا كانت الرواية تشير إلى قراءة خاصة، فإنى أثبت الآية على مذهب القارئ، كما وردت عنه.
- (٧) لم أعبأ بأوهام الفروق بين النسخ كأن أجد في النسخة المصرية «نا معمر»، وفي النسخة التركية «أنا معمر» فإني أثبت ما أجده بالأصل دون ذكر اللفظ الذي أجده بالنسخة التركية، لأن كلاً من «نا، وأنا» اختصار لأخبرنا، وكأن يذكر في نسخة اللفظ معرفًا بأل، وفي أخرى بدونها فإني أتفادى هذا الفرق ما لم أجده يؤدى لمغايرة المعنى، كأن أجد في نسخة: فليس عليه إلا حج من قابل، وفي أخرى: فليس عليه إلا الحج من قابل، وفي أخرى: فليس عليه إلا حج من قابل، وفي أخرى: فليس عليه إلا الحج من قابل، فإني أثبتها معرفة دون اعتبار ذلك من الفروق بين النسخ.
- (٨) إذا استحالت قراءة بعض الجمل، أو الكلمات أخذتها من المصدر الذي أخرج الأثر بإسناده ولفظه وأشرت إلى ذلك في الهامش.

(٩) إذا كان هناك سقط في المتن، ولم أجد له تخريجًا يمكن التصحيح منه تركته كما هو، وقلت: بياض بالأصل.

(١٠) إذا وجدت في العبارة اضطرابًا لذكر ضمير ليس له مرجع أبقيته كما هو ونبهت على ذلك في الهامش.

(۱۱) جعلت الضمائر موافقة لمرجعها كأن تكون العبارة مروية من قول الحسن وقتادة، ثم يغفل ضمير المثنى، أو يذكر بعدهما ضمير الجمع، عندئذ أجعل الضمائر موافقة لمرجعها، وأثبته على مواضع الاختلاف في الهامش.

(۱۲) فى كلتا النسختين استدراكات كتبت على أطراف اللوحات ورمز لها بعلامة «صح» وضعتها فى مكانها المناسب من المتن، ولم أشر إليها فى الهامش إلا إذ اقتضى المقام ذلك.

(١٣) تركت الأسانيد دون حكم عليها لأن جلها، عن عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة، وهذا إسناد متصل ورجاله ثقات.

أما ما كان مرسلاً كأن يرفعه الحسن، أو قتادة، أو ابن المسيب إلى النبي ﷺ نبهت في الهامش على إرساله.

كذلك إذا كان منقطعًا كأن يرويه قتادة عن ابن مسعود، أو ابن عباس مثلاً نبهت على ذلك فقلت: قتادة لم يدرك ابن مسعود، وكذلك ما كان في إسناده مجهولاً.

أما ما وجدت له تخريجًا في أحد الكتب الستة، سكت عنه لأن درجته من الصحة معلومة بحسب الكتب التي أخرجته من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن الحكم على ثلاثة آلاف وخمسمائة حديث وأثر تقريبًا يحتاج إلى جهد محدث، والذي يعنيني هو جانب التفسير ولذلك أرجأته إلى مرحلة أخرى.

(١٤) التزمت في التخريج أن أخرج النص الذي روى عن آخر حلقة في سند عبد الرزاق، ثم أرتب من خرجه حسب ترتيب أثمة أصول الحديث، كما حكاه السيوطى في التدريب البخارى، ومسلم، والترمذى، وأبو داود، والنسائى، وابن ماجه، والحاكم، وأحمد في المسند، ثم أذكر المتابعات والشواهد، مراعيًا فيها الترتيب السابق.

(١٥) ترجمت لبعض رجال الإسناد قبل التخريج معتمدًا في الغالب على عبارة

تقريب التهذيب.

(١٦) لم أقف عند حد تخريج الآيات القرآنية والأحاديث والآثار المروية، وتراجم رجال السند، وبيان معنى الغريب، وشرح بعض الجمل، ولكنى تجاوزت ذلك إلى تحقيق بعض الآراء الواردة فى النص كلما اقتضى المقام ذلك، لاسيما بعض آيات الأحكام أخذًا فى الاعتبار أن التفسير ليس موضوعًا لاستقراء جزئيات الفروع الفقهية.

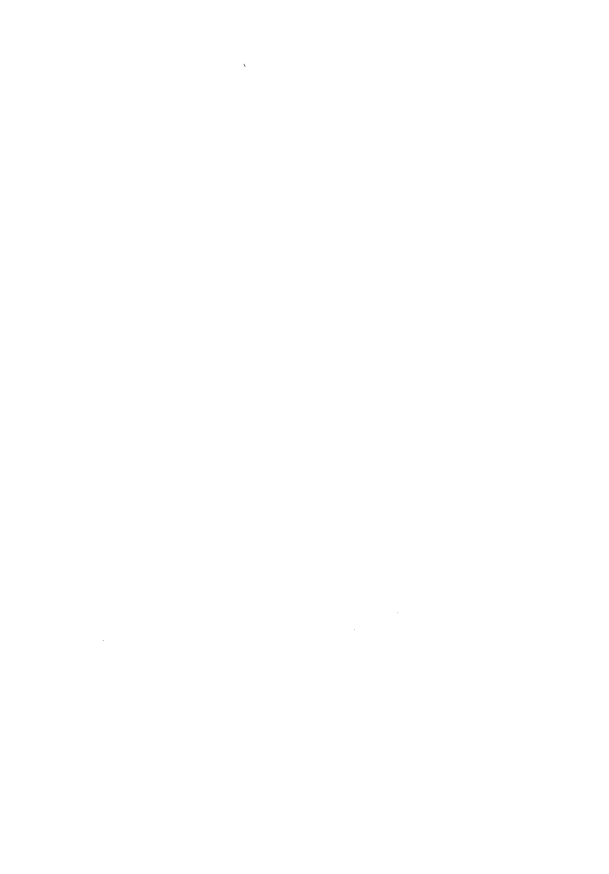
(١٧) الآيات المقدمة عن موضعها في الأصل، أو المؤخرة تركتها كما هي في المتن دون مساس، أو عدوان على صنيع المؤلف.

(١٨) ما أغفله الناسخ من ذكر السلام على النبى ﷺ، كأن يقول النبى عليه السلام خالفته فى ذلك وأثبت الصلاة على النبى ﷺ التزامًا للأدب والتماسًا للبركة، ولم أشر إلى ذلك فى الهامش.

(١٩) إذا قلت: أخرجه البخارى عنيت فتح البارى، وإذا قلت: أخرجه مسلم عنيت شرح النورى، وإذا قلت: الترمذى عنيت الجامع الصحيح فإذا كان فى تحفة الأحوذى بينت، وإذا قلت: أبو داود عنيت السنن، وإذا قلت: أخرجه الثورى عنيت تفسيره المطبوع، وإذا قلت: أخرجه ابن جرير، أو ابن جرير عنيت تفسير الطبرى، فإذا كان فى التاريخ، أو غيره قيدت، وإذا قلت: ابن أبى حاتم عنيت تفسيره المخطوط.

المجلد الأول، والثالث، والرابع، والسابع، وذلك ما تيسير الحصول عليه حتى الآن، وإذا قلت: البغوى عنيت التفسير، وكذلك الزمخشرى، والقرطبي، والرازى، وابن كثير، والألوسي، وإذا قلت: الدر عنيت المنثور فإن كان في غيره كأسباب النزول، أو المقحمات، أو الاتقان عينت، وإذا قلت: النحاس عنيت الناسخ والمنسوخ له، وإذا قلت: أخرجه عبد الرزاق عنيت المصنف، وقد أبين إذا رأيت ما يدعو إلى ذلك وإذا قلت: ابن أبي شيبة عنيت المطبوع من المصنف من الجزء الأول إلى الجزء التاسع، وغير ذلك ما هو مبين في جريدة المراجع...

والله ولى التوفيق. .



المدينيسورا الغرطعما السرايدة عافاته مختض ندوين المهار فوة فيحربط والملعانون والميسم عانوح بساح طعتم فاليعول موفد بالمعمم فعدال ويووالمدوا ما فاعور متسلون سه لوزيم عنوستهم فالصوله فالوح وجع يتساول عليناه وتدرك والفالهد ووعد بالماس فاسرنان وملفخة والزاعليدان فدبلعط بمكرفنان ويعزى وخ ويجرون فالشوء اسداع إناس تبورا وبدل عليطوش بسيران ووفال فو وفال وراشام الائت يوونون فوالقينة والعالفة كاجت مزدالاتدان ووالمتنا المرور الماعظام وعاقا فالمعرعونادة عولم بعل المرة الاعلا الدرندق الدما كرو مدر بدل العلالة المجرالوال معانت كسرة الأعل الدر بهد واللد و عالا معون عرفلدة يدفاه فالمها وروزهات وتبد يواسماء فاركان العص القدعلية وسل يعاب الانتمالية العصورة العنعلى التعليد حي صرفة الشنعلى البدا وع عاداته المسلم عوملى غادوع محدوي فتلمة والياست غثتاله وعمر وحالها والمجو الحرام بالما الرالا طلاعرة الابة ملىولىنىل مبلة عرصا علا مقال مزه العليدة والعبلة ف ع ما المعاديم عما وأيا ملدنط مواق بتدلينهم المتجوالخوام فالقوالبيرالخواج ويتدملتهم فولواد عومهم بسيقو المنظاة وجوال بعزع فادة عودانعل واخاويد لمونوليكونا بمرطائع الأناه المنوا ومالم الراحص صع بالأمعزع تنادة والها مباع عاش وولدها ليها يعو كساع عليك فعد الدالد والمؤاسم مال مسرحوا الدوب فالواعد وموت الله الاحدة ورجع الفلادونوسط العجع الدنية والاستعار على المسوالها الموالها المالية المالية المالية المالية المالية عال معرعوالية وعرض عواد حري عالية معيط وحات والمباحرات الاول وفاير واستو بنوا بالصرو الطلاء فالتقميم على والرحين وعرف بتشبية كمنواز نفسه مهاعرت إموامة المكاوم ال المعور تستعبر ما المرمقية سمعس والصووالصلاة فالعلما ماق فال عنه على فانوا تعوفا لصوتم أساملية مُلكَّلُكُ عَمَدُ عَنِي وَ مَعَ الدَّالِ الْمُؤْمِدُ الْمُلِودُ الْمُؤْمِدُ الْمُلْفَاءُ مِلْعِبِهُمُ الْمُلَا الْمُؤْمِدُ فالاغرجدال عوالاسر فالعارمعاة مازم واستخدت لمراسعا دة وعود يط والمارة ويسمنه الدمرتنيد ماشا الدمال والسرائومات وع مان المعراع ومالام المولد تعلى المهر المزيع العسير اله الموات المعافر فالزار والم الشهوا عصور المبويديين ع قال فرير فالأكتب مصور فلير تمتو فاخل في المستوفا ويد القيمة حداث العربي

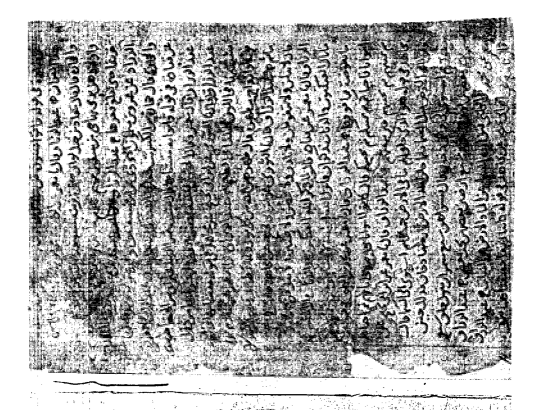
صورة الصفحة الأولى من النسخة التركية (ت)

كن الذارداو الله عليم العراسة مع الرئية إلى العراسة والمسلمة والمراس سارة والعما ورقدله فلهالعه العدا الوسيدواس عله الشراء ورسوع علامك وعر عرع فالكوال وعلى فالده ولدنها بداهان الهوالع الدرما والعارين بذ المهود السنه مل المجدة والمناه والمنسجة المال المناسخ المال المناح المال المناح المال المناح المال المناح المال على العالم العالم العالم العالم المالية والمداد والمرافل والمرافل والمالية المالية المالية المرافل والمرافل والم والمرافل والمرافل والمرافل وا لازعمران عرائي وراليا هام والمارية الازجراليد والمساود المرادة وعور والمواري عن والمراس المار المراس الله والتحالمة وسام خانو والله وخوالك وحراه المهر عالواي سول الشرطاله والمرافق ومراه فلونهم لينتركاء نهم الإيمان بهال القفة بعان العصمة بعانية وعال الله تسم تسمر ويلد وسير والماس مرعل والمار المورد عافعة المراصل الما والله عليه والمراد ادالناصرالله والفلخ فانعو فراشعا فالارعمام بعل الدا مانصرالله والفع بتعدد إذار ولا خلور ع في العه الراحات عند المرك الم المالمع واكت عزاز عاسرونا فالانوالولي فاكتمر والاست افتظلو اعزه يوالبية فعام عزيتهم وجوعما يهوم ووقعها المراش ويعصوا وتناس ساالحرجواي الكنت الدن الماع عن مالاوماط يعلى والدع عور بمرء ويددات ولم مليب والولي والعرب أوالو له وعفر الأعلى عقد الدورا عدوة عن عن والمدود والمنه والمالة عدالة الد حاسا الكالت فحال الدام والمالة والمالة عدالة الدراء العمارة وغادور فالمصمطات بسرالهم المعلود ما المردات ودور والمستح وعرام وفاكنا والمرتمل حال والمالية والمراجد والمالية والمراجد والمرابعة لأع عن مصر عن الحسر فالالتعد العام و آرعيز ارزا ف العرود فالعطود فوالا يلابوب له يع قال البير بزال سع عن صور ع عامد قال المد الفي الا وقاله وع قال أنسن والإنجع عاص شفيل فالافرالسرانزد بدائق بلود عاد ن وزه ذالعة لمرت القلق

صورة الصفحة الأخيرة من النسخة التركية (ت)

الداه ع فالنامة "عرفنادة في ولد تعل ابود احرار الحول مدن من غيل واعظية لة مهام كرا المرات فالهز الشراص وبدالقر بعل بغال بو ما مرح از يكول مستمر عيلوالها لمويها مرحل الغرات واطابد الخبرولد غرمضعها فاطابعا اعصار عيدنان فاحتزف سول تحدث عنرانور ماكار جركرت سندو صغب ع الشب ولد ذرية ضعها لاينهمونه واصاب بخنته رايح وبها سموم وكاز العسر يعو لحزبره فاحترفت وجمت اهوج فاكازالها الذالد يقول ابودا حرحم أزبرمب عمادادوج ماكان البدوع فالواعد الرماب معامد عراس عرار عباري ولدنعم الدبر معفول والمراقبل والمارسواوعلا نبة عفا قاررات وعلكانت عمار تعد دراهم فانعو بالسادرهما وبالهارد رمما وسرا درهوسا وعلامة دريمان والمراعة والمادة والمراهم والمنتب المجينة مستنبعون فالا والمنتق الزيد الفوالط ومنحرو والواسة والواسم المريد الدان محموا وبيد بمول الارتشام المهنة وع قالنوريد مال العالم العلم المعرون فالضعون ع عرور عرصاء الرفسي المجمع فخوالمنفل أثبنه واللصدفاء منعامه بيعني ارحاة المغروضة والتعويما ونوسما الففران النطوع فالعبد الزراو والنامج عالزمر عرع والقبر عبراله برجراله برسعود وبولم بعلا الشيطان بعدهم الففر فإا از الملك لمة والشيطان لمد ملمنة اللكه العام بالمنو ونفحه وبالحو فروتين المحمراله ولما استشفان إيعام الشروت والمو مرمها ملبسنع زيالة وع ما إنام في فاحقه فراء تعليم في المحمد مربسا فا العجمة الفران والعبيمة فالفران عقال المعرع فأحدة في فرام نعل العقر الذي الممروا في سبيل الله قالجه وأنفتهم للعروبلا يستضيعون تدارة تسمم الجامل اعتمام التعمد وعر عز تجزع تعامر فالتغر فيم لم مام فالانتشاد وع فالمعزع فنادة بعوله تعلم لايفرس الاحسابيقيم التبيا بعطمة الشيهان والبس فالمعوالليبل الدين تقتله الشامان المجون ع فالنام و فالسمعة عما الراساء بعنول انتجر الله برينلام فال يؤكر بوم العامد للبروالها عرز الفيام الا أكلد الربالا بعوس الا حما بعوم الغي يعتبهم الشيطان مو المسمر ي عَ مَانِ أَمَهُ وَعِنْ مُنْاهِ فِي فِلْمِ نَعِلَمُ إِلَيْهِ الشَّمَا الدَّامَادِ عُوا مَالُ لا نَا يَ لَ نَسْمَدَ إِلَا أَلَامُهُمُ الدَّامِ وَمُؤْلِمُ لَا مُنْ السَّمَدُ إِلَّا أَلَامًا عَلَيْكُ السَّمِيدُ إِلَّهُ السَّامِ وَمُؤْلِمُ اللَّهِ مِنْ السَّمِيدُ إِلَّهُ اللَّهِ مِنْ السَّمِيدُ إِلَّهُ اللَّهِ مِنْ السَّمِيدُ إِلَّهُ مِنْ السَّمِيدُ إِلَّهُ اللَّهِ مِنْ السَّمِيدُ إِلَّهُ مِنْ السَّمِيدُ السَّ وعيدال الشهادة ف ع فالمعمر وهاز المسرية والملا لله ويعول بمعد الامرة كإنابا والخانك عنوا شامة وازنيته والمارات المارية المشامة والمتناوع فالأ المنورية عرابراي تخبيع عرعبا مجنية فوله تعلي واياب المنو الذاماد عموا فالاد احتافا أو فالوفال جابر المعصوع عالم الشامد والخيار مام يشمد وع فالحرب

نموذج لوحة من النسخة التركية وعليها تعليقات بخطوط مختلفة مما يدل على تداولها بين أيدي العلماء



صورة اللوحة الأولى من النسخة المصرية (م)



تصنيف الإمَام المحدّث عَبَد الرزّاق بن همّا مرالصّنعًا ني المتوفى منه ٢١١ه



# بشِيْرُالْمُالِحَةِ الْجَيْرَالِحَيْرَا

تفسير القرآن العزيز المنزل على سيدنا ونبينا وحبيبنا محمد بن عبدالله بن عبد المطلب على الله المعلم عبد الرزاق وعلى آله وأصحابه وتابعيه بإحسان إلى يوم الدين، جمع الإمام العالم عبد الرزاق ابن همام رحمة الله عليه.

(۱) حدثنا محمد بن عبيد الله(۱) أبو ثابت قال: حدثنا إبراهيم بن سعد(۲)، عن ابن شهاب( $^{(7)}$ )، عن عبيد بن السباق( $^{(1)}$ )، عن زيد بن ثابت قال: بعث( $^{(0)}$ ) إلى أبو بكر مقتل( $^{(1)}$ ) أهل اليمامة( $^{(V)}$ ). فإذا عنده عمر فقال: إن عمر أتانى فقال: إن القتل قد استحر( $^{(A)}$ ) يوم اليمامة بقراء القرآن، وإنى لأخشى أن يستحر القتل بقراء القرآن فى المواطن( $^{(P)}$ ) كلها

<sup>(</sup>۱) (۱) هو محمد بن عبيد الله بن محمد بن زيد المدنى أبو ثابت مولى آل عثمان ثقة من العاشرة تقريب (۱/۸۸/).

<sup>(</sup>۲) إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى أبو إسحاق المدنى نزيل بغداد ثقة حجة تكلم فيه بلا قادح من الثامنة مات سنة خمس وثمانين تقريب التهذيب (۲/ ۳۵). قال ابن معين: لم يرو أحد حديث جمع القرآن أحسن من سياق إبراهيم بن سعد كذا قال الحافظ في الفتح (۲/ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله بن شهاب الزهرى أبو بكر الفقيه الحافظ متفق على جلالته وإتقانه من رؤوس الطبقة الرابعة مات سنة خمس وعشرين ١٢٥هـ، وقيل: قبل ذلك بسنة أو سنتين تقريب التهذيب (٢٠٧/٢).

<sup>(</sup>٤) هو عبيد بن السباق المدنى الثقفى أبو سعيد من الثالثة تقريب التهذيب (١/٥٤٣)، وقال الحافظ فى الفتح: ذكره مسلم فى الطبقة الأولى من التابعين وليس له فى البخارى سوى هذا الحديث (١/٩١).

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ في الفتح: لم أقف على اسم الرسول إليه بذلك (٩/ ١٢).

<sup>(</sup>٦) أي عقب قتل أهل اليمامة.

<sup>(</sup>٧) كان ذلك سنة اثنتى عشرة للهجرة حيث دارت معركة حامية الوطيس بين المسلمين والمرتدين من اتباع مسيلمة الكذاب وقتل فيها من الصحابة جماعة كثيرة قيل: سبعمائة وقيل: أكثر فيهم كثير من قراء الصحابة، وحفظتهم للقرآن بلغ عددهم سبعون من أجلهم سالم مولى أبي حذيفة وباستشهاده خشى عمر على القرآن الضياع.

<sup>(</sup>۸) استحر: اشتد وكثر.

<sup>(</sup>٩) أى في المواطن التي يقع فيها القتال مع الكفار.

فيذهب قرآن كثير، وإنى أرى أن تأمر بجمع القرآن قلت: كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله على فقال عمر: هو والله خير، فلم يزل عمر يراجعنى حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر عمر، ورأيت فى ذلك الذى رأى عمر. قال زيد: قال أبو بكر: وإنك رجل شاب عاقل لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله على فتتبع القرآن فاجمعه قال زيد: فوالله لو كلفنى نقل جبل من الجبال ما كان بأثقل على عا كلفنى من جمع القرآن، قلت: كيف تفعلان شيئًا لم يفعله رسول الله على بكر: هو والله خير [فلم يزل أبو بكر يراجعنى](١١) حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر أبى بكر، وعمر، ورأيت فى ذلك الذى رأيا فتتبعت القرآن أجمعه من العسب (١١)، والرقاع، واللخاف (١١)، وصدور الرجال، فوجدت آخر سورة التوبة: العسب (١١)، والرقاع، واللخاف (١١)، إلى آخرها مع خزيمة (١٠)، أو أبى خزيمة فألحقتها فى سورتها، وكانت الصحف (١١) عند أبى بكر حياته حتى توفاه الله، ثم عند حفصة و١١) بنت عمر.

<sup>= (</sup>١٠) ذكر أبو بكر أربع صفات لزيد مقتضية خصوصيته بذلك.

<sup>(</sup>۱۱) ما بين المعكوفين ظهر بالأصل بعض حروفه ـ وأقمت المعنى من تفسير ابن جرير الطبرى.

<sup>(</sup>١٢) العسب: بضم العين والسين، جمع عسيب وهو جريد النخل كانوا يكشطون الخوص ويكتبون في الطرف العريض.

<sup>(</sup>١٣) مفسرة في المتن.

<sup>(</sup>١٤) سورة التوبة آية: [١٢٨].

<sup>(</sup>١٥) اختلف الرواة فيه على الزهرى، فمن قائل مع خزيمة ومن قائل مع أبى خزيمة ومن شاك فيه يقول: خزيمة أو أبى خزيمة، والأرجح أن الذى وجد معه آخر سورة التوبة أبو خزيمة بالكنية، والذى وجد معه الآية من الأحزاب خزيمة وأبو خزيمة: قيل: هو ابن أوسى بن زيد بن أصرم مشهور بكنيته دون اسمه وقيل: هو الحارث بن خزيمة. وأما خزيمة فهو ابن ثابت ذو الشهادتين انظر الفتح (٩/ ١٥).

<sup>(</sup>۱٦) أي التي جمعها زيد بن ثابت.

<sup>(</sup>۱۷) أى بعد عمر فى خلافة عثمان إلى أن شرع عثمان فى كتابة المصحف وإنما كان ذلك عند حفصة لأنها كانت وصية عمر فاستمر ما كان عنده عندها حتى طلبه منها من له طلب ذلك الفتح (١٦/٩).

أخرج البخارى نحوه فى كتاب التفسير باب تفسير سورة التوبة كذا بفتح البارى الخرج البخارى، كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن (٩/ ١٠)، وكتاب الأحكام باب ما =

قال محمد بن عبيد الله: اللخاف يعني الخزف، وهذه القصة.

\* \* \*

<sup>=</sup> يستحب للكاتب أن يكون أمينًا عاقلاً (١٨٣/١٣). وأخرجه الترمذي وقال: حسن صحيح (٢٨٣/٥)، وأخرجه النسائي في السنن الكبرى في فضائل القرآن كذا في تحفة الأشراف للمزى (٢٢١/٣)، وأخرجه الطيالسي في كتاب فضائل القرآن باب الحث على استذكار القرآن كذا بمنحة المعبود وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير (١٦٤/٥)، وأخرجه الإمام أحمد في مسنده مختصراً (٥/١٨٨، ١٨٩)، وأخرجه المروزي في مسند أبي بكر الصديق (ص٨٢٠ ـ ٨٣٥)، وأخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢١٤ رقم (٥٣٨) وذكره السيوطي في الدر المنثور وعزاه إلى ابن سعد وأحمد والبخاري والترمذي والنسائي وابن جرير وأبي داود في المصاحف وابن حيان وابن المنذر والطبراني والبيهقي مسند عن زيد بن ثابت (٩٦/٣).

# بِثِهُ لِنَالِكُ الْحَيْنَا لِحَوْلِ الْحَمْنَا

# وصلى الله على محمد وآله وسلم تسليمًا ما جاء فيمن قال في القرآن برأيه

( $\Upsilon$ ) حدثنا محمد بن عبد السلام<sup>(۱)</sup> قال: نا سلمة بن شبیب<sup>(۲)</sup> قال: نا عبد الرزاق ابن همام<sup>(۳)</sup> قال: نا الثوری<sup>(3)</sup>، عن عبد الأعلی<sup>(6)</sup>، عن سعید بن جبیر<sup>(1)</sup>، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: «من قال فی القرآن برأیه فلیتبوأ<sup>(۷)</sup> مقعده من النار»<sup>(۱)</sup>

واخرجه أحمد مع خلاف في اللفظ عن ابن عباس (١/٢٦٩).

وأخرجه ابن ماجه في المقدمة رقم (٣٣، ٣٣).

وأخرجه الدارمي في المقدمة (١/ ٧٦).

وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٨/ ٧٦٣).

وأخرجه الطبرى في تفسيره (١/ ٣٤).

وأخرجه البغوى في تفسيره (١/١١).

وذكره القرطبي في تفسيره (١/ ٣٢) وعزاه لابن عباس.

واخرجه البخارى عن أبى هريرة وأنس وغيرهما فى كتاب العلم باب إثم من كذب على النبى على النبى على الله الحديث روى عن ابن عباس وأبى هريرة وأنس.

<sup>(</sup>٢) (١ \_ ٤) مضى لهم ترجمة تفصيلية.

<sup>(</sup>٥) هو عبد الأعلى بن عامر الثعلبى الكوفى صدوق يهم من السادسة روى له الأربعة تقريب (١/ ٤٦٤).

<sup>(</sup>٦) هو سعيد بن جبير الأسدى مولاهم الكوفى ثقة ثبت فقيه من الثالثة قتل بين يدى الحجاج سنة ٩٥هـ.

<sup>(</sup>٧) فليتبوأ مقعده: قال ابن رجب في جامع العلوم والحكم: هذه الجملة إنشائية لفظًا خبرية معنى، والمراد أن من كذب متعمدًا على النبي تبوأ مقعده من النار، أي نزل منزلة من النار.

<sup>(</sup>٨) أخرجه الترمذي في كتاب التفسير باب ما جاء في الذي يفسر القرآن برأيه وقال: حديث حسن كذا بتحفة الأحوذي (٨/ ٢٧٨).

- (٣) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن شيخ لهم عن الشعبى (١) قال: لثن أكذب مائة كذبة على محمد، أحب إلى من أن أكذب في القرآن كذبة، إنما يفضى الكاذب في القرآن إلى الله (٢).
- (٤) عبد الرزاق قال: نا الثورى قال: قال ابن عباس: تفسير القرآن على أربعة وجوه، تفسير تعلمه العلماء، وتفسير تعرفه العرب، وتفسير لا يعذر أحد بجهالته يقول من الحلال والحرام، وتفسير لا يعلم تأويله إلا الله من ادعى علمه فهو كاذب.
- (٥) عبد الرزاق قال: نا معمر (١) ، عن أيوب (٢) ، عن أبى قلابة (٣) ، عن أبى إدريس الحولانى (٤) قال: القرآن ست آيات، آية تأمرك، وآية تنهاك، وآية تبشرك، وآية تنذرك، وآية فريضة، وآية قصص وأخبار، أو قال أمثال.

<sup>(</sup>٣) (١) هو: عامر بن شراحيل الشعبى، أبو عمرو، ثقة مشهور فقيه فاضل، من الثالثة، قال مكحول: ما رأيت أفقه منه، مات بعد المائة وله نحو من ثمانين. تقريب التهذيب (٣٧٨/١).

<sup>(</sup>٢) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في تفسيره عن ابن عباس (١/ ٣٤)، وذكره السيوطي في كنز العمال وعزاه إلى أبي نصر السجزى وابن المنذر وابن الأنبارى في الوقف والابتداء كذا بمنتخب كنز العمال الذي بهامش المسند لأحمد (٢/ ٤١) وذكره السيوطي أيضًا في الإتقان وعزاه إلى ابن جرير موقوقًا على ابن عباس (٢/ ١٨٢).

فهذا الأثر روى عن ابن عباس مرفوعًا وموقوقًا، وقال الزركشي في البرهان: وهذا تقسيم صحيح.

<sup>(</sup>٥) (١) مضت له ترجمة تفصيلية في شيوخ عبد الرزاق.

<sup>(</sup>٢) أيوب بن أبى تميمة كيسان السختياني أبو بكر البصرى، ثقة ثبت حجة من كبار الفقهاء العباد، من الخامسة مات سنة إحدى وثلاثين ومائة وله خمس وستون. تقريب (١٩٨١).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الله بن زيد بن عمرو أو عامر الجرمى أبو قلابة البصرى ثقة فاضل كثير الإرسال من الثالثة مات بالشام هاربًا من القضاء سنة أربع وماثة، وقيل: بعدها تقريب (١٧/١).

<sup>(</sup>٤) هو: عائذ الله بن عبد الله بن عمرو الخولاني ويقال: عبد الله بن إدريس ولد في حياة النبي على يوم حنين وسمع من كبار الصحابة، ومات سنة ثمانين قال سعيد بن عبد العزيز: كان عالم الشام بعد أبي الدرداء. تقريب التهذيب (١/ ٣٩٠).

أخرج نحوه الطبرى عن أبي قلابة عن النبي ﷺ مرسلاً (١٩/١).

فهذا الأثر روى عن أبي قلابة عن النبي ﷺ مرسلاً وعن أبي إدريس الخولاني موقوفًا.

(٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أبان (١) بن أبى عياش، عن أبى العالية (٦) قال: نزلت الصحف في أول ليلة من شهر رمضان، ونزلت التوراة لست، ونزل الزبور لاثنتى عشرة ليلة، ونزل الإنجيل لثمانى عشرة، ونزل الفرقان لأربع وعشرين من شهر رمضان.

(V) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن سلمة بن كهيل ( $^{(1)}$ )، عن سعيد بن جبير قال: وذكره السدى ( $^{(7)}$ ) والأعمش ( $^{(7)}$ )، قال: نزل جبريل بالقرآن جملة واحدة، ليلة القدر على موضع النجوم من السماء، في بيت العزة فجعل جبريل ينزل به على النبي رتبًا رتبًا ( $^{(1)}$ ).

<sup>(</sup>٦) (١) أبان بن أبى عياش فيروز البصرى، أبو إسماعيل العبدى، متروك من الخامسة مات فى حدود الأربعين أخرج له أبو داود تقريب (١/ ٣١).

ولكن للحديث شواهد ومتابعات تجوز به القنطرة كذا في تنزيه الشريعة (١٩/١).

<sup>(</sup>۲) هو رفيع بن مهران الرياحي مولاهم البصرى أبو العالية، ثقة، كثير الإرسال من الثانية مات سنة تسعين، وقيل: ثلاث وتسعين، وقيل: بعد ذلك تقريب التهذيب (۲/۲۵۲). أخرجه أبو يعلى الموصلى في المسند كذا بالمطالب العالية ((7/7)). وأخرجه أحمد في مسنده والطبراني في المعجم الكبير وابن أبي حاتم والطبرى في تفسيرهما كلهم عن واثلة ابن الأسقع عن النبي مرفوعًا كذا بمسند أحمد ((1/7))، وتفسير ابن أبي حاتم ((1/7)). والفتح الكبير ((1/7))، وكنز العمال ((1/7))، وتفسير الطبرى ((1/7)). وذكره ابن كثير عن واثلة مرفوعًا وعزاه لأحمد ((1/7))، وذكره السيوطى في الدر وعزاه لأحمد وابن جرير والمروزى محمد بن نصر وابن أبي حاتم والطبراني والبيهةي في الشعب عن واثلة ((1/7)).

<sup>(</sup>٧) (١) سلمة بن كهيل الحضرمي أبو يحيى الكوفي ثقة من الرابعة تقريب التهذيب (١/٣١٨).

<sup>(</sup>۲) هو: إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبى كريمة السدى أبو محمد الكوفى صدوق يهم ورمى بالتشيع من الرابعة مات سنة سبع وعشرين تقريب التهذيب (۱/ ۷۲).

<sup>(</sup>٣) سليمان بن مهران الأسدى الكاهلى، أبو محمد الكوفى الأعمش ثقة حافظ، عارف بالقراءة، ورع، لكنه يدلس، من الخامسة مات سنة سبع وأربعين، أو ثمان، وكان مولده أول إحدى وستين تقريب (١/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٤) الرتب: الشيء المقيم. والمعنى المراد: توالى نزول القرآن بين الحين والحين حتى اكتمل اللسان (٣/ ١٥٧٤).

أخرجه الحاكم وابن أبى شيبة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس موقوقًا كذا فى الإتقان (١/ ٤٠) وصححه كما ذكره السيوطى فى الدر وعزاه إلى ابن أبى حاتم والحاكم وصرح بتصحيح الحاكم به عن ابن عباس موقوقًا (٤/ ٢٠٥).

- (A) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: سمعت قتادة (۱) يقول: ما في القرآن آية إلا وقد سمعت فيها شيئًا.
- (٩) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر قال: أخبرنى قتادة قال: صحبت الحسن (١) ثنتى عشرة سنة، صليت الصبح فيها معه ثلاث سنين.
- (۱۰) عبد الرزاق قال: سفيان في بعض الحديث من قال في القرآن (....)(۱)، عليه وزراً.
  - (11) عبد الرزاق. . . . (۱) سعيد بن المسيب<sup>(۲)</sup>، ثمان سنين.

\* \* \*

<sup>(</sup>٨) (١) مضت له ترجمة موسعة.

أخرجه الترمذى فى كتاب التفسير باب ما جاء فى الذى يفسر القرآن برأيه ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ )، وذكره ابن أبى حاتم فى الجرح والتعديل ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ ) والداودى فى طبقات المفسرين ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ )، والذهبى فى تذكرة الحفاظ ( $\Lambda$ /  $\Lambda$ ).

<sup>(</sup>٩) (١) هو الحسن بن أبى الحسن البصرى واسم أبيه يسار الأنصارى مولاهم ثقة فقيه فاضل مشهور كان يرسل كثيرًا ويدلس قال البزار: كان يروى عن جماعة لم يسمع منهم فيتجوز، ويقول: حدثنا وخطبنا يعنى قومه الذين حدثوا وخطبوا بالبصرة وهو رأس أهل الطبقة الثالثة مات سنة عشر وماثة وقد قارب التسعين تقريب (١/ ١٦٥). ولم أجده.

<sup>(</sup>١٠) (١) بياض بالأصل ولم أجده.

<sup>(</sup>۱۱) (۱) بياض بالأصل ولعله ما ذكره الإمام أحمد في العلل بلفظ [حدثنا عبد الرزاق قال: حدثنا معمر عن الزهرى قال: مست ركبتى ركبة ابن المسيب ثمانى سنين. علل أحمد (۲۸/۱).

<sup>(</sup>۲) سعید بن المسیب بن حزن بن أبی وهب بن عمرو بن عابد بن عمران بن مخزوم القرشی المخزومی، أحد العلماء الاثبات الفقهاء الكبار من كبار الثامنة اتفقوا علی أن مرسلاته أصح المراسیل قال ابن المدینی: لا أعلم أحداً فی التابعین أوسع علماً منه مات بعد التسعین تقریب (۱/ ۳۰۵).

# ۱ سورة الفاتحة

## مِنْمُ الْمُعَالِكُونَ الْجَعْنَا الْحُمْنَا الْحُمْنَا ('')

(۱۲) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿يُومِ الدِّينِ﴾ (۲)، قال: يوم يدين الله العباد بأعمالهم.

(۱۳) عبد الرزاق قال: أرنا معمر، عن بديل العقيلي<sup>(۱)</sup> قال: أخبرنا عبد الله بن شقيق<sup>(۲)</sup> أنه أخبره من سمع رسول الله ﷺ، وهو على فرسه وسأله رجل من بنى القين<sup>(۳)</sup> فقال: يا رسول الله فمن هؤلاء؟ قال: «المغضوب عليهم» وأشار إلى اليهود، فقال: يا رسول الله، فمن هؤلاء الطائفة الأخرى قال: «النصارى».

(1٤) وجاءه رجل فقال: استشهد مولاك أو غلامك(١) فلان قال: «بل يجر إلى

(۱۲) (۱) الآية: [۱].

(٢) الآية: [٤].

أخرجه ابن جرير عن قتادة (١/ ٦٨). وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس (١/ ١٤)، وذكره القرطبى فى تفسيره (١/ ١٤) وذكره السيوطى (١/ ١٤)، وعزاه لعبد الرزاق فى تفسيره وعبد بن حميد.

- (۱۳) (۱) بديل العقيلي هو بديل بن ميسرة البصرى ثقة من الخامسة مات (۱۲۵هـ)، تقريب التهذيب (۱۲هـ).
- (۲) عبد الله بن شقیق العقیلی بصری ثقة فیه نصب من الثالثة مات سنة ثمان ومائة تقریب التهذیب (۲/۱)).
- (٣) بلقين هو واد معروف بينه وبين المدينة ثلاثة أميال من جهة الشام غريب الحديث لابن حجر (ص٢٩٥١). أخرج نحوه البخارى (١٩٥٨)، والترمذى رقم (٢٩٥٧) وحسنه، وأحمد في المسند (٣٧٨، ٣٧٩) عن عدى بن حاتم وأخرج نحوه الطبرى (١/ ٨٠، ٨٣)، وذكره الحافظ في المطالب العالية وعزاه لأحمد بن منيع في مسنده وأبي يعلى في مسنده عن عبد الله بن شقيق عن رجل من بلقين بنحوه المطالب العالية (٢/ ١٨٥).
- (١٤) (١) اسمه مدعم: أهداه رفاعة بن زيد لرسول الله ﷺ وبينما كان بوادى القرى يحط رحل رسول الله ﷺ: "كلا: رسول الله ﷺ: "كلا: الله الجنة فقال رسول الله ﷺ: "كلا: إن الشملة التي أخذها يوم خيبر من المغانم لم تصبها المقاسم لتشتعل عليه نارًا».

النار في عباءة غلها»(٢).

\* \* \*

<sup>= (</sup>٢) الغلول: الخيانة والسرقة من الغنيمة قبل القسمة.

أخرجه البخارى بنحوه فى الأيمان والنذور باب هل يدخل فى الأيمان والنذور الأرض إلى آخره (٨/ ١٧٩)، وفى المغازى باب غزوة خيبر، ومسلم فى الأيمان باب غلظ تحريم الخلول رقم (١٠٥)، وأبو داود فى الجهاد باب تعظيم الغلول (٣/ ١٥٥)، والنسائى فى الأيمان والنذور باب هل تدخل الأرضون فى المال إذا نذر (٧/ ٢٢)، وفى الموطأ باب ما جاء فى الغلول من الشدة (٢/ ١٤٩)، والدارمى باب ما جاء فى الغلول من الشدة (٢/ ١٤٩)، والهيثمى فى كشف الأستار (٢/ ٢٩١)، ٢٩٢).

# ٢ سورة البقرة

### (1) द्विंहीं हिंगी हुं कि कि कि

(10) عبد الرزاق قال: ثنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿المَهُ (٢) قال: اسم من أسماء القرآن.

(١٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا ربِ فيه﴾(١) يقول: لا شك فيه.

(١٥) (١) البسملة ساقطة من الأصل وقد وضعتها تأسيًا بالقرآن الكريم.

(٢) سورة البقرة الآية: [١].

أخرجه الطبرى عن قتادة (١/ ٨٧).

وأخرجه نحوه ابن أبى حاتم عن مجاهد ثم قال وكذا فسره قتادة وزيد بن أسلم (١/ ١٥)، وذكر البغوى أن قتادة قال هذه الحروف أسماء القرآن (١/ ٢٢).

وذكره القرطبى (١/ ١٥٦)، وابن كثير (٣٦/١)، وأبو حيان (١/ ٣٤)، وذكره السيوطى في الدر المنثور (٢/ ٢٢)، وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد.

ومن المفسرين من فسر هذه الحروف على أنها فواتح يفتتح الله بها سور القرآن.

ومنهم من فسرها على القسم لما أخرجه ابن أبى حاتم عن عكرمة قال: ﴿المَ عَسَمُ اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا ال

ومن المفسرين من جعل هذه الأحرف من المتشابه الذى استأثر الله بعلمه، ومنهم من جعلها للتنبيه، ومنهم من جعلها للتحدى.

(١٦) (١) الآية: [٢].

أخرجه الطبرى في التفسير (١/ ٩٧).

وذكره السيوطى فى الدر المنثور (١/ ٢٤)، وعزاه لعبد بن حميد، وذكره ابن كثير (١/ ٦١)، والبغوى (١/ ٢١)، عن قتادة أيضًا. وقال: هو خبر بمعنى النهى أى لا نرتاب فيه.

وذكره السيوطى فى الدر أيضًا وقال: أخرجه الطيالسى عن أبن عباس، وابن أبى حاتم، وأحمد فى الزهد عن ابن عباس.

(۱۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر﴾(۱)، حتى بلغ ﴿فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين﴾(۱) قال هذه في المنافقين.

وضرب لهم مثلاً آخر فى قوله تعالى: ﴿مثلهم كمثل الذى استوقد ناراً فلما أضاءت ما حوله﴾ (٣) ، قال: هى لا إله إلا الله، أضاءت لهم فأكلوا بها وشربوا وأمنوا فى الدنيا، فنكحوا النساء وحقنوا بها دماءهم حتى إذا ماتوا ذهب الله بنورهم وتركهم فى ظلمات لا يبصرون (١).

ثم ضرب لهم مثلاً آخر فقال: ﴿أَو كصيب﴾(٤) قال: الصيب المطر فيه ظلمات، ورعد وبرق، يقول: أجبن قوم لا يسمعون بشيء إلا ظنوا أنهم هالكون فيه، حذرًا من الموت: ﴿والله محيط بالكافرين﴾(ب).

ثم ضرب لهم مثلاً آخر فقال: ﴿يكاد البرق يخطف أبصارهم كلما أضاء لهم مشوا فيه﴾ (٥)، يقول: هذا المنافق إذا كثر ماله، وكثرت ماشيته وأصابته عافية قال: لم يصبنى منذ دخلت في ديني هذا إلا خير، وإذا أظلم عليهم قاموا يقول: إذا ذهبت أموالهم وهلكت مواشيهم وأصابهم البلاء قاموا متحيرين (ح).

<sup>(</sup>١٧) (١، ٢) من الآية: [٨] إلى الآية: [١٦].

<sup>(</sup>٣) الآية: [١٧].

<sup>(</sup>٤) الآية: [١٩].

<sup>(</sup>٥) الآية: [٢٠].

<sup>(</sup>أ) أخرجه ابن أبى حاتم عن قتادة من طريق عبد الرزاق (ل١/١). وأخرجه ابن جرير أيضًا (١١٦/١)، وقال الطبرى: أجمع جميع أهل التأويل على أن هذه الآية نزلت فى قوم من أهل النفاق وأن هذه الصفة صفتهم.

<sup>(</sup>ب) أخرجه ابن جرير عن قتادة (١/٢٤١، ١٤٣)، ابن أبي حاتم (ل١/١)، وذكره في الدر (٣٣/١) عن قتادة.

<sup>(</sup>ج) أخرجه ابن جرير عن ابن عباس وقتادة من غير طريق (١٠١/) وتأويل قتادة يعنى أن وضعهم لأصابعهم في آذانهم كان حذرًا من الموت فأضعفه ابن جرير فقال: إنما جعلوها من حذار الموت في آذانهم كان فيهم من لا تنكر شجاعته الطبرى (١/٥٧/). ولا يخفى احتمال الآية لما ذهب إليه قتادة والطبرى. وأخرج السيوطى هذا الأثر بأمثلته في الدر (٢/٣٠). وعزاه إلى ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والصابوني عن ابن عباس.

(١٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿اشتروا الضلالة على الهدى.

(19) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَأَتُوا بسورة من مثله﴾(١)، قال: يقول بسورة مثل هذا القرآن حقًا لا باطل فيه، ولا كذب.

(۲۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿وقودها الناس والحجارة﴾(۱). قال: قال معاذ بن جبل: لو أن صخرة [بزنة سبع خلفات بشحومهن ولحومهن](۲) وأولادهن يرمى بها من شفير جهنم، لهوت ما بين شفيرها وقعرها سبعين خريفًا حتى تبلغ قعرها.

(۲۱) عبد الرزاق قال: أنبأنا ابن عيينة (۱)، عن مسعر (۲)، عن عبد الملك الزراد (۳)، عن عمرو بن ميمون الأودى (۱)، عن ابن مسعود، في قوله تعالى: ﴿وقودها الناس (۱۸) (۱) الآبة: [۱].

أخرجه ابن جرير (١/٥٥/) وأخرجه ابن أبى حاتم فى تفسيره (ل١/١) عن قتادة وأخرجه الطبرى أيضًا عن قتادة (١/٢١)، وذكره فى الدر وعزاه لعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم (١/٣٢).

(١٩) (١) الآية: [٢٣].

أخرجه ابن أبى حاتم (ل٧/ب) وابن جرير (١/ ٣٧٤) وذكره فى الدر (١/ ٣٥)، وعزاه لعبد الرزاق وعبد بن حميد.

(۲۰) (۱) الآية: [۲۶].

(٢) ما بين المعكوفين سقط بعض حروفه والمعنى أقمته من تفسير الطبرى.

خلفات جمع خلفة، وهي الناقة الحامل، الفائق للزمخشري(١/ ٣٩٠).

وذكره الهيشمى فى مجمع الزوائد (٣٩٠، ٣٩٠)، وقال: أخرجه الطبرانى بهذا اللفظ من حديث معاذ مرفوعًا، وأخرجه عبد الرزاق فى المصنف بإسناده ولفظه (٢٢٢/١١)، والترمذى بنحوه عن عتبة بن غزوان فى صفة جهنم باب ما جاء فى صفة قعر جهنم رقم (٢٥٧٨)، وأحمد فى المسند عن أبى هريرة على ما فى الفتح الكبير (٣/ ٢٨٢)، وفى المطالب العالية (٣٩٨/٤) عن أنس.

(۲۱) (۱) مضت ترجمته في شيوخ عبد الرزاق.

- (٢) هو مسعر بن كدام بن ظهير الهلالي، أبو سلمة الكوفى ثقة ثبت فاضل من السابعة مات سنة ثلاث أو خمس وخمسين تقريب (٢/٣٤٣).
- (٣) عبد الملك بن ميسرة الهلالي أبو زيد العامري الكوفي الزراد ثقة من الرابعة تقريب (٢٤/١).
- (٤) عمرو بن ميمون الأودى، أبو عبد الله، ويقال: أبو يحيى مخضرم مشهور ثقة عابد نزل =

والحجارة﴾ قال: حجارة من الكبريت جعلها الله كما شاء.

(۲۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَأَتُوا بِهِ مَتَسَابِهَا ﴾ (١) قال: يشبه ثمر الدنيا، غير أن ثمر الجنة أطيب.

(٣٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الحسن: يشبه بعضها بعضًا ليس فيها من رذل.

(۲٤) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى نجيح (١)، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿متشابها ﴾ (٢) قال: مشتبها فى اللون مختلفًا فى الطعم.

= الكوفة مات سنة أربع وسبعين وقيل: بعدها تقريب (٢/ ٨٥).

أخرجه الحاكم فى المستدرك (٤٣٦/٢)، وابن المبارك فى الزهد (ص٨٨)، أخرجه ابن أبى حاتم (ل١٧١/ب) عن ابن مسعود، وذكره فى الدر وعزاه لعبد الرزاق وسعيد بن منصور والفريابى وهناد بن السرى فى الزهد، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبى حاتم، والطبرانى فى الكبير، والحاكم وصححه، والبيهقى فى الشعب كذا فى الدر (٣٦/١)، وذكره البغوى (٢١/٣)، قال ابن عباس وأكثر المفسرين: حجارة من الكبريت لأنها أكثر التهابًا وقيل: جميع الحجارة.

(۲۲) (۱) الآية: [۲۵].

أخرج نحوه ابن أبى حاتم عن قتادة (ل/م)، والطبرى (١/ ٣٩٠) (بتحقيق أحمد شاكر)، وذكره القرطبى (١/ ٢٤٠)، وذكره فى الدر (١/ ٣٨) وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن الأنبارى فى الأضداد عن قتادة وذكره ابن كثير (١/ (77/)) وعزاه إلى عكرمة.

(٢٣) (١) قال في اللسان (٣/ ١٦٣٣) الأرذل من كل شيء الدون منه.

أخرجه ابن جرير عن الحسن (١/ ٣٨٩)، وذكره في الدر (١/ ٣٨) وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن الحسن وذكره ابن كثير (١/ ٩٠) بنحوه، وذكره البغوى عن الحسن وقتادة (١/ ٣٤)، وأخرجه ابن أبي حاتم عن قتادة (ل/ / 1 ))، وذكره القرطبي بنحوه (١/ ٢٤٠).

(٢٤) (١) ابن أبى نجيح: هو عبد الله بن يسار المكى الأعرج مقبول من الخامسة تقريب (١/٢٦٢). (٢) الآية: [٢٥].

أخرجه ابن أبى حاتم فى تفسيره (١٨)، وابن جرير (١/ ٣٩٠)، وذكره البغوى، وعزاه لابن عباس ومجاهد (١/ ٣٤)، وذكره ابن كثير (١/ ٢٣)، وذكره السيوطى فى الدر (١/ ٣٨) وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، ووكيع، وابن جرير، وروى فى تفسير مجاهد (١/ ٧١)، وذكر الثورى فى تفسيره نحوه من قوله. وأخرج البخارى نحوه عن أبى العالية كتاب بده الخلق باب صفة الجنة عن أبى العالية (١/ ٣١٧).

- (۲۵) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أَزُواجِ مَطْهُرَةُ﴾<sup>(۱)</sup> قال: طهرهن الله من كل بول، وغائط، وقذر، ومن كل مأثم.
- (۲۹) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد: ﴿أَزُواجِ مَطْهُرَةُ﴾ قال: لا يبلن، ولا يتغوطن، ولا يلدن، ولا يحضن، ولا يمنين، ولا يبزقن.
- (۲۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: لما ذكر الله العنكبوت، والذباب قال المشركون: ما بال العنكبوت، والذباب يذكران فأنزل الله: ﴿إِنَّ اللهُ لا يستحى أَن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقها﴾(۱).
- (۲۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن محمد بن الكلبى<sup>(۱)</sup> فى قوله تعالى: ﴿كنتم أمواتًا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم﴾<sup>(۲)</sup> قال: كانوا أمواتًا فى أصلاب آبائهم، ثم

(٢٥) (١) الآية: [٢٥].

أخرجه ابن أبى حاتم (ل1/19)، وابن جرير (٣٩٦/١)، وذكره فى الدر (٣٩٦)، وغزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وأخرجه البخارى عن أبى العالية كتاب بدء الخلق باب ما جاء فى صفة الجنة (٣١٧/٦)، ورواه البغوى عن جابر مرفوعًا (٢/٣١٧).

(۲۲) أخرجه ابن المبارك في زيادة الزهد (ص۷۱) رقم (۲٤٣)، وابن أبي حاتم (ل۸ ب)، وابن جرير (۲۹۱)، وذكره في الدر، وعزاه إلى وكيع وعبد الرزاق، وهناد في الزهد، وعبد بن حميد عن مجاهد (۲۹۱)، والقرطبي (۲۱/۱۱)، وابن كثير عن مجاهد (۲۳۱)، وقال: أخرجه الحاكم وصححه وابن مردويه عن أبي سعيد مرفوعًا وذكره الثوري في تفسيره (ص۳)، وهذا القول روى عن عطاء، والحسن، والضحاك، وأبي صالح، وعطية، والسدى كذا في تفسير ابن أبي حاتم (ل ۸ ب).

(۲۷) (۱) الآية [۲٦].

أخرجه ابن أبى حاتم (1/9)، والطبرى (1/10)، والواحدى فى أسباب النزول (0.11)، وذكره القرطبى (1/11)، وابن كثير (1/11)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبى حاتم عن قتادة (1/11)، وذكره أبو حيان فى البحر المحيط وعزاه إلى ابن عباس والحسن وقتادة (1/11).

- (۲۸) (۱) هو: محمد بن السائب الكلبى أبو النضر الكوفى، النسابة المفسر، متهم بالكذب، ورمى بالرفض من السادسة مات سنة ست وأربعين. تقريب التهذيب (۱۲۳/۲).
  - (٢) الآية: [٨٢].

أخرج نحوه ابن جرير عن قتادة (١/ ٤٢٠). وذكره أبو حيان أيضًا عن قتادة في البحر =

أحياهم، ثم يميتهم، ثم يحييهم حين يبعثهم.

(٢٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: 
﴿هُ الذَى خُلَقُ لَكُم مَا فَى الأَرْضُ جَمِيعًا ثُم استوى إلى السماء ﴾(١)، قال: خلق الله الأرض قبل السماء فلما خلق الله الأرض ثار منها دخان، فذلك قال: ﴿فسواهن سبع سموات﴾(١) يقول: خلق الله سبع سموات بعضهن فوق بعض وسبع أرضين بعضهن تحت بعض.

(٣٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن محمد بن الكلبى: فتق الله السماء عن الماء، والأرض عن النبات.

(۳۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: 
﴿كانتا رَتَّقا فَفْتَقْنَاهُما﴾ (١)، فتق سبع سموات بعضهن فوق بعض، وسبع أرضين 
بعضهن تحت بعض.

أخرجه ابن أبى حاتم عن مجاهد (١٠ أ)، وذكره فى الدر، وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد ابن حميد، وابن جرير، وابن أبى حاتم ، وأبى الشيخ فى العظمة (٢/١). وذكره ابن كثير أيضًا عن مجاهد (٦٨/١) وقال ابن كثير: لا أعلم نزاعًا فى أن الأرض خلقت قبل السماء.

(٣٠) هذا الأثر والذى يليه ذكرا استطرادًا إذ الآية من سورة الأنبياء وذكرها هنا لمناسبة الحديث عن خلق السموات والأرض.

وقد ذكر نحوه في الدر، وعزاه إلى ابن أبي حاتم، والفريابي، وعبد بن حميد، والحاكم وصححه، والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن عباس بنحوه (٣١٧/٤).

(٣١) (١) سورة الأنبياء الآية: [٣٠] وقدمت هنا للمناسبة.

أخرجه الثورى بسنده عن مجاهد (ص۱۵۸)، وأخرجه الطبرى (۱۸/۱٦)، وذكره فى الدر ((71/8))، وعزاه لابن أبى شيبة ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر ، وابن أبى حاتم، وأبى الشيخ فى العظمة. وذكره ابن كثير فى التفسير ((71/8)). والبغوى ((71/8)).

وقال الفخر الرازي (٦/ ١٤٥): هو قول ابن عباس، والحسن، وأكثر المفسرين.

<sup>=</sup> المحيط (١/ ١٣٠)، وذكره في الدر، وعزاه إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم عن ابن عباس ((27/1)).

<sup>(</sup>۲۹) (۱) الآية: [۲۹].

- (٣٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فسواهن سبع سموات﴾(١)، قال: بعضهن فوق بعض بين كل سماءين مسيرة خمسمائة سنة.
- (٣٣) عبد الرزاق قال: نا معمر عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ أَتَجِعَلَ فِيهَا مِن يفسد فِيهَا ﴾ (١) ، قال: كان الله أعلمهم أنه إذا كان فى الأرض خلق أفسدوا فيها، وسفكوا الدماء فذلك قالوا: أتجعل فيها من يفسد فيها.
- (٣٤) عبد الرزاق، عن ابن أبى نجيح (...)(١)، وقال الكلبى: كان فى الأرض خلق قبل آدم (...)(٢)، فلذلك قالوا: أتجعل فيها من يفسد فيها لما رأوا فيها من الفساد.
- (٣٥) عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن سالم (بن أبى حفصة، عن رجل)(١)، عن ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿إِنَّى جاعل فى الأرض خليفة﴾، قال: إن الله أخرج آدم من الجنة قبل أن يخلقه، ثم قال: إنى جاعل فى الأرض خليفة.

أخرجه ابن أبى حاتم (١٠ب)، وابن جرير (١/ ١٩٤)، وذكره فى الدر (١/ ٤٤)، وعزاه إلى عبد الرزاق، وابن جرير.

(٣٣) (١) الآية: [٣٠].

أخرج نحوه ابن أبى حاتم (٢٣/١)، وابن جرير (١/ ٢٠٥، ٦١٠)، بتحقيق شاكر، وذكره القرطبى من طريق عبد الرزاق (٢/ ٢٧٤)، وقال: هذا قول حسن، وذكره ابن كثير (١/ ٧١).

- (٣٤) (١) بياض بالأصل ـ ولعله عن (معمر) ويرجح ذلك ذكر الكلبى فى السياق لأنه لم يذكر فى التفسير إلا من طريق معمر.
- (٢) بياض بالأصل ـ ولعله فأفسدوا وسفكوا الدماء بدلالة منطوق قوله تعالى: ﴿اتَّجعل فيها من يفسد فيها ﴾ ولم أجده.
- (٣٥) (١) بياض بالأصل وتكملته من تفسير الثورى (ص٣)، وسالم هو سالم بن أبى حفصة أبو يونس العجلى، الكوفى صدوق فى الحديث إلا أنه شيعى غال من الرابعة تقريب (٢٠٤/١).

أخرجه الحاكم فى المستدرك وصححه (٢/ ٢٦١)، وابن عساكر فى تاريخه (٢/ ٣٦٠). وذكره فى الدر، وعزاه إلى وكيع، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن عساكر عن ابن عباس (٤٤/١).

<sup>(</sup>٣٢) (١) الآية: [٢٩].

(٣٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس<sup>(۱)</sup>، عن أبيه<sup>(۲)</sup>، والثورى، عن على بن بذيمة<sup>(۳)</sup>، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿إِنَّى أَعلم ما لا تعلمون﴾ قال: علم من إبليس المعصية وخلقه لها.

(٣٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ﴾(١)، قال: التسبيح: التسبيح، والتقديس: الصلاة.

(٣٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وعلم آدم الأسماء كلها﴾(١)، قال: علمه اسم كل شىء هذا بحر، وهذا جبل، وهذا كذا، وهذا كذا لكل شىء ثم عرض تلك الأسماء على الملائكة فقال: ﴿أَنبِئُونِي بِأَسماء هؤلاء إن كنتم صادقين﴾(١).

أخرجه ابن أبى حاتم (٢٣٣ب)، وابن جرير (٢١٣/١، ٤٧٩)، بتحقيق أحمد شاكر وروى فى تفسير مجاهد (٢١٤١)، وذكره أبو حيان فى البحر المحيط (١٤٤١ ـ ١٤٥)، وذكره فى الدر (٢١/١٤)، وعزاه لوكيع، وابن عيينة، وعبد الرزاق، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن جرير.

(٣٧) (١) الآية: [٣٠].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٢٣)، وابن جرير (١/ ٢١١) بنحوه وذكره فى الدر، وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٢١/١)، وذكر نحوه ابن كثير (١/ ٧١)، والقرطبي (٢٧٦/١).

وقوله: «التسبيح التسبيح» لعل المراد به التسبيح المعهود لما ورد فى صحيح مسلم عن النبى وقوله: «إن الله اصطفى لملائكته سبحان الله وبحمده» (٨٦/٨)، وقد يراد بالتسبيح التنزيه أى: تنزيه الله تعالى عما لا يليق بذاته. وصح عند القرطبى تأويل التقديس بالصلاة لاشتمال الصلاة على التعظيم والتقديس والتسبيح. القرطبى (١/ ٢٧٧).

(۲۸) (۱) الآية: [۳۱].

أخرجه ابن جرير عن قتادة (٢١٧/١)، وأخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس (١/ ٢٤)=

<sup>(</sup>٣٦) (١) هو عبد الله بن طاوس بن كيسان اليماني أبو محمد ثقة فاضل عابد من السادسة مات سنة (٣٦هـ)، تقريب (٤٢٤/١).

<sup>(</sup>۲) هو طاوس بن كيسان اليمانى أبو عبد الرحمن الحميرى مولاهم الفارسى يقال: اسمه ذكوان، وطاوس لقب ثقة فقيه فاضل من الثالثة مات سنة ست وماثة وقيل: قبل ذلك تقريب (۱/ ۳۷۷).

<sup>(</sup>٣) على بن بذيمة الجزرى ثقة رمى بالتشيع من السادسة مات سنة ست أو سبع وأربعين وله ست وثمانون تقريب (٢/ ٨٦).

(٣٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وأعلم ما تبدون وما كنتم تكتمون﴾(١)، قال: أسروا بينهم فقالوا: يخلق الله ما شاء فلن يخلق خلقًا إلا نحن أكرم عليه منه.

(٤٠) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنى شيخ: أن ابن عباس قال فى قوله تعالى: ﴿يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة﴾(١)، قال: خلق الله آدم من أديم الأرض يوم الجمعة بعد العصر فسماه آدم ثم عهد إليه فنسى فسماه الإنسان، قال ابن عباس: فالله يقول: فتالله ما غابت الشمس حتى أهبط من الجنة.

### (13) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنا عوف الأعرابي(١)، عن قسامة(٢) بن

= وذكره ابن كثير مختصرًا (١/ ٧٣) ورجع ابن كثير أن المراد بالأسماء اسم كل شيء محتجًا بما رواه عبد الرزاق في تفسيره عن قتادة، ويقول الله تعالى: ﴿فمنهم من يمشى على بطنه﴾ واختار ابن جرير أن المراد بالأسماء أسماء الملائكة وضعفه ابن كثير، واختار أن المراد بالأسماء ما هو أعم وهو أسماء جميع المخلوقات وهو قول ابن عباس وابن جبير ومجاهد وقتادة كذا بالبحر المحيط (١٤٥/١).

#### (٣٩) (١) الآية: [٣٣].

أخرجه ابن جرير (٢٢٣/١)، وأخرجه ابن أبى حاتم بخلاف فى اللفظ (٢٥/١). وذكره فى اللدر، وعزاه إلى قتادة والحسن (١/ ٥٠)، وذكره البغوى (١/ ٤٠)، وعزاه إلى قتادة والحسن، وذكره ابن كثير، وعزاه إلى أبى العالية، والربيع بن أنس، والحسن، وقتادة، بخلاف فى اللفظ (١/ ٧٤)، والقرطبي وعزاه للحسن (١/ ٢٩٠).

#### (٤٠) (١) الآية: [٣٥].

أخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (ل٢٦)، وذكره فى الدر (١/ ٥٢) وعزاه إلى عبد الرزاق، وابن المنذر، وابن مردويه وابن عساكر عن ابن عباس، وذكره ابن كثير (١/ ٨٠). وقال: أخرجه الحاكم عن ابن عباس، وأخرج نحوه مسلم والنسائى عن ابن جريج، وقال البخارى فى التاريخ: رواه بعضهم عن أبى هريرة عن كعب وهو الأصح، وأخرجه البيهقى فى الأسماء والصفات (ص٣٨٥)، وحكى السهيلى قول ابن عباس أن آدم مشتق من أديم الأرض (الروض الأنف 1/ 18)). وصحح القرطبى قول ابن عباس (1/ 200))، والدارمى كتاب الصلاة باب فضل يوم الجمعة (1/ 200)).

- (۱) (۱) هو عوف بن أبى جميلة الأعرابي العبدى البصرى ثقة رمى بالقدر والتشيع من السادسة مات سنة (۷۱)، أو (۷۶هــ)، روى له الجماعة. تقريب (۲/۸۹).
- (۲) قسامة بن رهير المازنى التميمى البصرى ثقة من الثالثة مات بعد الثمانين. تقريب (۲/ ۱۲۳).

أخرجه أبو داود كتاب السنة باب في القدر رقم (٤٦٩٣ ، ٥/٧٧) ، والترمذي كتاب =

زهير، عن أبى موسى الأشعرى أن النبى ﷺ قال: «خلق الله آدم من أديم الأرض كلها فجاء بنو آدم على قدر الأرض ذلك منهم الأبيض والأسود والأحمر، وبين ذلك، والسهل، والحزن، والحبيث، والطيب».

- (٤٢) عبد الرزاق قال: نـا معمر، وأخبرنا عـوف أيضًا، عن قسامة، عن أبى موسى أن الله حين أهبط آدم من الجنة علمه صنعة كل شيء، وزوده من ثمار الجنة فثماركم هذه من ثمار الجنة، غير أن هذه تتغير وتلك لا تتغير.
- (٤٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه قال: لما خلق الله آدم أراد أن (....)(١).
- (\$\$) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن عبد العزيز بن رفيع (١) ، عن عبيد بن عمير (٢) قال: قال آدم لربه وذكر خطيئته قال: يا رب إن معصيتى التى عصيتك أهى شىء كتبته على قبل أن تخلقنى، أم شىء ابتدعته من قبل نفسى؟ قال: بل شىء كتبته عليك قبل أن أخلقك، قال: فيما كتبته على فاغفره لى؟ قال: فذلك قوله: ﴿فتلقى آدم من ربه كلمات﴾(١) ، وهو قوله تعالى: ﴿ربنا ظلمنا أنفسنا...﴾(١) الآية.

<sup>=</sup> التفسير باب ومن سورة البقرة رقم (٢٩٥٨)، وقال: حسن صحيح، والحاكم (٢/ ٢٦١، ٢٦١)، وقال: صحيح لم يخرجاه، وأحمد في المسند (٤/ ٢٦٠)، وقال: صحيح لم يخرجاه، وأحمد في المسند (٣٨٥)، وابن سعد في وابن جرير في التاريخ (٢/١)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٣٨٥)، وابن سعد في الطبقات (١/ ١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٤٢) أخرجه الحاكم وصححه، والبيهقى فى البعث، وابن جرير، وابن أبى حاتم عن أبى موسى موقوقًا كذا بالدر (٥٦/١)، وأخرجه ابن أبى حاتم (ل ٢٩ ب) من طريق \_ عبد الرزاق عن أبى موسى موقوقًا وذكره ابن كثير (١/ ٨٠)، وذكره فى الدر، وعزاه إلى البزار، وابن أبى حاتم والطبرانى عن أبى موسى مرفوعًا (٥٦/١).

<sup>(</sup>٤٣) (١) بياض بالأصل ولم أجده.

<sup>(</sup>٤٤) (١) عبد العزيز بن رفيع \_ مصغرًا \_ أبو عبد الملك المكي نزيل الكوفة، ثقة، من الرابعة. تقريب (١/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>۲) عبید بن عمیر بن قتادة اللیثی، أبو عاصم المكی مجمع علی ثقته، مات قبل ابن عمر. تقریب (٥٤٤/١).

<sup>(</sup>٣) الآية: [٣٧].

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية: [٢٣].

أخرجه ابن أبي حاتم (ل ٢٨ ب) عن عبيد بن عمير، وابن جرير (١/٥٤٤)، طبعة =

- (20) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فتلقى آدم من ربه كلمات﴾ قال: هو قوله: ﴿ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين﴾.
- (٢٦) عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسِ بِالْبِرِ وَتُنْسُونَ أَنْفُسُكُم﴾(١)، قال: كان بنو إسرائيل يأمرون الناس بطاعة الله وبتقواه بالبر، وهم مخالفون ذلك فعيرهم الله به.
- (٤٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وإني فضلتكم على العالمين﴾(١) قال: فضلوا على عالم ذلك الزمان.
- ( $\Delta \Lambda$ ) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن بهز $^{(1)}$  بن حکیم $^{(1)}$  بن معاویة $^{(2)}$  القشیری،

(٢٤) (١) الآية: [٤٤].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/٣٣)، وابن جرير (١/٢٥٨) عن قتادة بنحوه، وذكره ابن كثير (١/٨٥٨)، وأبو حيان فى البحر (١/١٨٣) بلفظه، وذكر نحوه فى الدر (١/٦٤)، وعزاه إلى عبد بن حميد عن قتادة.

(٤٧) (١) الآية: (٤٧).

أخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٣٤)، وابن جرير (١/ ٢٦٤)، وقال ابن أبى حاتم عن مجاهد، والربيع بن أنس، وإسماعيل بن أبى خالد، وأبى العالية، وقتادة، وذكره فى البحر المحيظ، وقال: روى عن الحسن، وابن جريج، وابن زيد (١/ ١٨٩)، وذكره ابن كثير بنحوه (١/ ٨٨، ٨٩)، عن قتادة وذكره القرطبى (١/ ٣٧٦)، وذكره فى الدر بنحوه، وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد (( 1 ) ).

- (٤٨) (١) بهز بن حكيم بن معاوية القشيرى أبو عبد الملك صدوق من السادسة مات قبل الستين. تقريب (١٠٩/١).
  - (٢) حكيم بن معاوية بن حيدة القشيرى والد بهز من الثالثة. تقريب التهذيب (١/ ١٩٤).
- (٣) معاوية بن حيدة بن معاوية بن كعب القشيرى صحابى نزل البصرة ومات بخراسان وهو جد بهز. تقريب التهذيب (٢/ ٢٥٩).
- أخرجه الترمذي (٤/ ٨٢)، وابن ماجهِ برقم (٤٢٨٨)، من كتاب الزهد باب (٣٤) ، =

<sup>=</sup> أحمد شاكر، وذكره ابن كثير (٨١/١)، والبغوى (٣/١)، وذكره فى الدر، وعزاه إلى وكيع، وعبد بن حميد، وأبى الشيخ فى العظمة (٩/١).

<sup>(</sup>٤٥) أخرجه أبن جرير عن قتادة (١/ ٢٤٥)، وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن قتادة (٣/ ٢٧٦)، وذكره البغوى وعزاه لقتادة وغيره (٣/ ٤٣)، وأخرجه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير ثم قال: وروى عن الحسن وقتادة (ل ٢٨) وذكره في الدر، وعزاه إلى الثعلبي عن ابن عباس (١/ ٩٥).

عن أبيه، عن جده، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أنتم تتممون سبعين أمة أنتم خيرها وأكرمها على الله».

- (٤٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الكلبي: أنتم خير الناس للناس.
- (٥٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل﴾(١) لو جاء بكل شيء لم يقبل منها.
- (٥١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ رَجِزًا ﴾ (١) قال: عذابًا.
- (۵۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى (۵۲)، عن عمرو بن ميمون الأودى فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَ فَرقنا بَكُم البحر فأنجيناكم وأغرقنا آل فرعون وأنتم تنظرون ﴿(۲)، قال: لما خرج موسى مع بنى إسرائيل، بلغ ذلك فرعون فقال: لا تبعوهم حتى يصيح الديك قال: فوالله ما صاح ليلتنذ ديك حتى أصبحوا فدعا بشاة فلبحت ثم قال: لا أفرغ من كبدها حتى يجتمع إلى ستمائة ألف من القبط فلم يفرغ من كبدها حتى اجتمع إلى ستمائة ألف من القبط أتى من كبدها حتى اجتمع إلى من معه، فلما أتى موسى البحر، قال له رجل من أصحابه يقال له: يوشع بن نون: أين أمرك ربك يا موسى البحر، قال له رجل من أصحابه يقال له: يوشع بن نون: أين أمرك ربك يا

<sup>=</sup> وابن المبارك فى زيادات الزهد (١١٤)، وأخرجه الدارمى (٢/ ٢٢١)، وأخرجه أحسمد (٣٥٥)، دوم، ٣٥٥)، والطبرى (٢/ ٢٦٥)، وعبد الرزاق فى المصنف (١١/ ٣٤٧)، وذكره ابن كثير (١/ ٨٩).

<sup>(</sup>٤٩) لم أجده.

<sup>(</sup>٥٠) (١) الآية: [٨٨].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٣٤)، وابن جرير (٢/ ٣٤) ط أحمد شاكر، وذكره ابن كثير (١/ ٨٩).

<sup>(</sup>٥١) (١) الآية: [٥٩].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٤٠) بزيادة (كل شيء في كتاب الله من الرجز بمعنى العذاب) ومما قال روى عن السدى ومجاهد والحسن وأخرجه ابن جرير (١/ ٣٠٥). وذكره ابن كثير (١/ ٩٩) وعزاه لقتادة. وذكره في الله، وعزاه إلى ابن جرير، وابن أبى حاتم عن ابن عباس (١/ ٧٢).

<sup>(</sup>٥٢) (١) هو عمرو بن عبد الله الهمدانى، أبو إسحاق السبيعى، مكثر ثقة عابد، من الثالثة، اختلط بأخرة مات سنة تسع وعشرين ومائة وقيل قبل ذلك. تقريب (٢/ ٣٧٣).

(۲) الآبة: [٥٠].

موسى؟ قال: أمامك يشير إلى البحر فأقحم يوشع فرسه فى البحر حتى بلغ الغمر، فذهب به، ثم رجع فقال: أين أمرك ربك يا موسى؟ فوالله ما كذبت، ولا كذبت، فقال ذلك ثلاث مرات، ثم أوحى الله جل ثناؤه إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فضربه فانفلق ﴿فكان كل فرق كالطود العظيم﴾ (٣) مثل: جبل نخلة، ثم سار موسى، ومن معه واتبعهم فرعون فى طريقهم حتى إذا انتهوا إليه أطبقه الله عليهم فذلك قوله: ﴿وأَعْرِقنا آل فرعون وأنتم تنظرون﴾، قال معمر: وقال قتادة: كان مع موسى ستمائة (١٤) الف واتبعهم فرعون على ألفى ألف ومائتى ألف حصان.

(۵۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فَأَخَذَتُكُم الصَاعَقَةُ وَأَنْتُم تنظرون ثم بعثناكم من بعد موتكم﴾(١) قال: أخذتهم الصاعقة حين ماتوا، ثم بعثهم الله تعالى ليكملوا بقية آجالهم.

(25) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿قد علم كل أناس مشربهم ﴾(١)، قال: كانوا اثنى عشر سبطًا لكل سبط عين.

أخرجه ابن أبى حاتم (ل ٣٥)، وأخرجه ابن جرير (٢٧٦/١)، وذكره القرطبى عن ابن مسعود موقوقًا من طريق عمرو بن ميمون (١/ ٣٨٩)، وابن كثير (١/ ٩١).

(٥٣) (١) من الآية: [٥٥]، [٥٦].

قال الراغب: الصاعقة في قوله: ﴿فَأَخَذَتَكُم الصاعقة﴾ الصوت الشديد من الجو ثم يكون منه نار أو عذاب أو موت كذا بالمفردات (٢٨١).

أخرج نحوه ابن أبى حاتم (٣٨/٣٧) وابن جرير (٨٢,٨٩/٢) وذكره البغوى (٣/١٥) والقرطبى (١/٤٠٤) بلفظ مقارب وابن كثير بنحوه (٩٣/١) عن الربيع بن أنس، وقتادة، وذكره فى الدر (١/٧٠)، وعزّاه إلى عبد بن حميد، وابن جرير عن قتادة.

(١٥) (١) الآية: [٢٠].

أخرجه ابن جرير بنحوه (٢/ ١٢٠)، وذكره ابن كثير (١/ ١٠٠)، وذكره في اللـر، وعزاه إلى عبد بن حميد (١/ ٧٢).

<sup>= (7)</sup> الشعراء. آية: [77] \_ والمراد بالبحر بحر القلزم كذا قال السيوطى فى مقحمات الأقران (-7) وهو الصحيح كما قال الألوسى (1/ ٨٥) وحكى أبو حيان فى البحر (1/ ١٩٨) أنه من بحار مصر.

<sup>(</sup>٤) يرى أبن خلدون أن هذا من أخطاء المؤرخين لأن كثافة السكان في هذا الزمن المتقدم لا تسمح بتكوين جيش على هذا النحو. وقال الألوسى: وفي مقدمة الطائفتين حكايات مطولة جدًا لم يدل القرآن ولا الحديث الصحيح عليها والله تعالى أعلم بشأنها. مقدار ابن خلدون ص١٢.

(00) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمُنْ وَالسَّلُوى عَبِدُ اللَّهِ عَلَيْهُمُ وَالسَّلُوى طَيْرُ كَانَت تَحْشُرُهَا عَلَيْهُمُ وَالسَّلُوى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ لَلْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى عَلَاكُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عِلَاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْك

(٥٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ادخلوا هذه القرية﴾(١) قال: بيت المقدس.

(٥٥) (١) الآية: [٧٥].

مؤخرة عن موضعها، وكان حقها أن تقدم على ما قبلها. قال القرطبى (٢/٤٥٦) قيل: المن: هو الترنجبين وعليه أكثر المفسرين وقيل: صمغة حلوة وقيل: عسل وقيل شراب حلو، وقيل: المن مصدر يعم كل ما من الله به على عباده بلا تعب ولا زرع، والسلوى طير بإجماع المفسرين.

أخرج نحوه ابن جرير (٢٩٥/١)، وابن كثير (١/ ٩٥، ٩٧)، وذكره في الدر، وعزاه إلى عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم (١/ ٧١).

(٢٥) (١) الآية: [٨٥].

أخرجه ابن أبى حاتم (٣٩/١)، وابن جرير (٣٠٠/١)، وذكره ابن كثير عن قتادة (٩٨/١)، وذكره في الدر (٧١/١)، وعزاه إلى ابن أبي حاتم، وابن جرير.

وأخرجه مسلم في كتاب التفسير عن أبي هريرة من طريق عبد الرزاق (٣١٢/٤)، وأخرجه البغوي أيضًا (٥٤/١).

وذكره ابن كثير، وعزاه إلى قتادة، والحسن (١/ ٩٨).

وذكره السيوطي في الدر (١/ ٧١) وعزاه لابن عباس، وفي مقحمات الأقران (ص٦).

(۵۷) (۱) سلمة هو ابن شبيب راوى التفسير عن عبد الرزاق وله ترجمة مفصلة في تلاميذ عبد الرزاق.

(۲) إبراهيم بن الحكم بن أبان العدنى ضعيف وجعل مراسيل من التاسعة روى له ابن ماجه
 فى التفسير تقريب (۱/ ٣٤).

(٣) الحكم بن أبان العدنى، أبو عيسى، صدوق عابد، له أوهام من السادسة مات سنة أربع وخمسين تقريب (١/ ١٩٠).

أخرجه ابن أبى حاتم (ل ٤٠)، وذكره ابن كثير (٩٨/١)، والجصاص فى أحكام القرآن (٣٣/١)، والبيهقى (٢/ ٣٣)، والبيهقى فى الأسماء والصفات عن ابن عباس، كذا قال الشوكاني (٢/ ٧٤).

- (٥٨) قال معمر: وقال الحسن، وقتادة: أى احطط عنا خطايانا، فدخلوا على غير الجهة التى أمروا بها فدخلوا متزحفين على أوراكهم، وبدلوا قولاً غير الذى قيل لهم فقالوا: حبة في شعيرة.
- (٩٩) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ليث (١١)، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ وَالْصَابِئِينَ ﴾ (٢) قال: الصابئون قوم بين اليهود والمجوس ليس لهم دين.
- (٣٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿لَن نصبر على طعام واحد﴾(١) قال: ملوا طعامهم ، وذكروا عيشهم الذى كانوا فيه قبل ذلك فقالوا: ﴿[ف] ادع لنا ربك يخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها وقثائها وفومها﴾.
- (٥٨) أخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٤٠)، وابن جرير (٢/ ٤٠٤)، وذكر ابن أبى حاتم حنطة بدل حبة وذكر نحوه ابن كثير (٩٩/١)، وأخرج نحوه البخارى عن أبى هريرة مرفوعًا (٣٠٤/٨)، والترمذى (٢١/ ٧٧، ٧٨) وقال: حسن صحيح، وأحمد فى المسند (٢١٨/٢).

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وأحمد والبخارى ومسلم وعبد بن حميد والترمذى والنسائى وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (١/ ٧١)، وذكره الثورى فى تفسيره عن مجاهد (ص٥).

قال في البحر (١/ ٢٢٥): ومعنى الآية أنهم وضعوا مكان ما أمروا به من التوبة والاستغفار قولاً مغايرًا له مشعرًا باستهزائهم بما أمروا به والإعراض عما يكون عنه غفران خطيئاتهم كل ذلك عدم مبالاة بأوامر الله فاستحقوا بذلك النكال. البحر المحيط (١/ ٢٢٥).

- (٥٩) (١) هو الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمى أبو الحارث المصرى ثقة ثبت فقيه إمام مشهور من السابعة مات سنة (١٧٥هـ).
  - (٢) الآية: [٢٢].

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (٦/ ١٢٥)، وابن أبى حاتم (١/ل ٤٤)، وذكره فى تفسير مجاهد (١/ ٧٧)، وذكره الثورى عن مجاهد (ص٦)، والبغوى (١/ ٥٦)، وابن كثير (١/ ٤٠)، وذكره فى الدر (١/ ٧٥)، وعزاه إلى وكيع وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم.

(۲۰) (۱) الآية: [۲۱].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/٤٢)، وابن جرير (١/٣٠٩). وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير (١/٧٢). وذكره ابن كثير بنحوه عن الحسن (١/١١).

- (٢١) قال: نا معمر، وقال قتادة: الفوم: الخبزة.
- (۲۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن، وقتادة في قوله تعالى: ﴿وضربت عليهم﴾(۱) قالا: يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون.
- (٦٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَ أَخَذَنَا مَيْثَاقَكُم وَرَفَعَنَا فُوقَكُم الطور﴾(١) ، قال: الطور الجبل، اقتلعه الله فرفعه فوقهم، ﴿خَذُوا مَا آتَينَاكُم بِقُوة﴾، والقوة: الجد، وإلا قذفته عليكم قال: فأقروا بذلك أنهم يأخذون ما أوتوا بقوة.
- (٦٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، والكلبى فى قوله تعالى: ﴿ولقد علمتم الذين اعتدوا منكم فى السبت﴾ (١)، قالا: نهوا عن صيد الحيتان فى يوم السبت، فكانت تشرع إليهم يوم السبت، بُلوا بذلك فاصطادوها فجعلهم الله قردة خاسئين.
- (٦٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿خَاستَينَ﴾ قال: صاغرين.

<sup>(</sup>٦١) ابن جرير (٣١١/١) ، وابن أبى حاتم (٢/١٤) ، والقرطبى (١/٤٢٤)، وابن كثير (١/١٠)، والثورى فى تفسيره عن عطاء (ص٦) وفى البحر عن ابن عباس والحسن وتتادة والسدى أنه الحنطة (٢/٣٣).

<sup>(</sup>٦٢) (١) الآية: [٦١]. وهي مؤخرة عن موضعها.

أخرجه ابن أبى حاتم (٢/١٤)، وابن جرير (٢/٥١١)، وذكره فى البحر المحيط (٢/٦٥)، وابن كثير (٢/١١)، والقرطبى بلفظ مقارب (٢/٦١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (٢/٣١).

<sup>(</sup>٣٢) (١) الآية: [٣٣].

أخرجه ابن أبى حاتم (١/٥٥)، وابن جرير (١/٣٢٥)، وذكره ابن كثير (١٠٥/١) وفى الدر (١/٥/١)، وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير.

وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن الحسن (١/ ٤٥)، والبغوى (١/ ٥٧)، عن ابن عباس. (٦٤) (١) الآبة: [٦٥].

وأخرجه عن قتادة ابن أبى حاتم (٥/ ٤٥)، وابن جرير (١/ ٣٣١)، وذكر نحوه عن قتادة البغوى (١/ ٥٨١)، والسيوطى فى الدر (١/ ٧٥)، وأبو حيان فى البحر (١/ ٢٤٦). وقد ذهب الجمهور إلى حمل المسخ على المعنى الحقيقى، وحمله بعض المفسرين على

وقد ذهب الجمهور إلى حمل المسخ على المعنى الحقيقى، وحمله بعض المفسرين على المعنى المجازى. كذا بالكشاف (١/ ١١٠)، والبحر المحيط (٢٤٦/١).

<sup>(</sup>٦٥) أخرجه ابن أبي حاتم (١/٤٦)، وابن جرير (١/٣٣٣)، وذكره ابن كثير (١٠٦/١)، =

(٦٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فجعلناها نكالاً لما بين يديها وما خلفها وموعظة﴾(١) قال: لما بين يديها من ذنوبهم، وما خلفها من الحيتان وموعظة للمتقين بعدهم.

(٦٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين (١)، عن عبيدة السلماني: أن رجلاً من بني إسرائيل كان له ذو قرابة هو وارثه فقتله ليرثه، ثم ذهب به فألقاه إلى باب قوم آخرين، ثم أصبح يطلب بدمه فهموا أن يقتتلوا حتى لبس الطائفتان السلاح فقال رجل: أتقتتلون وفيكم نبى الله موسى فكف بعضهم عن بعض، ثم انطلقوا إلى موسى فذكروا له شأنهم فأوحى الله إليه أن يذبحوا بقرة، فلو اعترضوا بقرة فذبحوها أجزأت عنهم فسألوا وشددوا فشدد الله عليهم فقالوا: ﴿ ادع لنا ربك يبين لنا ما هي قال إنه يقول إنها بقرة لا فارض ولا بكر عوان بين ذلك (١).

(٦٨) قال معمر: وقال قتادة: «الفارض» الهرمة يقول: ليست بالهرمة بالبكر عوان بين ذلك ﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما لونها قال إنه يقول إنها بقرة صفراء فاقع لونها﴾.

أخرجه ابن أبى حاتم (٢/١٤)، وابن جرير (٢/ ٣٣٤)، والبغوى (١/ ٥٩)، وابن كثير (٢/ ٢٠١)، والقرطبى (١/ ٤٤٤)، وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس (٧٦/١). وذكره الثورى فى تفسيره (ص٦) أن المراد بالمتقين فى الآية أى من أمة محمد.

<sup>=</sup> وذكر نحوه في الدر عن ابن عباس (١/٧٦).

<sup>(</sup>۲۲) (۱) الآية: [۲۲].

<sup>(</sup>٦٧) (١) هو محمد بن سيرين الأنصارى أبو بكر بن أبى عمرة البصرى ثقة ثبت عابد كبير القدر كان لا يرى الرواية بالمعنى، من الثالثة، مات سنة عشر ومائة، تقريب (١٦٩/٢).

<sup>(</sup>٢) الآية: [٨٦].

ذكره فى الدر وقال: أخرجه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والبيهقى فى السنن عن عبيدة السلماني (١/٧٦).

أخرج نحوه ابن جرير عن المعتمر بن سليمان (١/٣٧٧).

وذكر نحوه الجصاص في أحكام القرآن عن أيوب (٣٦/١)، والقرطبي (٥٦/١)، وأبو حيان في البحر عن عطاء (٢٤٩/١)، وابن كثير عن محمد بن سيرين (١٠٨/١). وذكره في الدر عن ابن عباس وعزاه إلى ابن جرير (٧٦/١). وعن أبي هريرة وعزاه إلى البزار (٧٧/١).

<sup>(</sup>٦٨) أخرجه ابن جرير (١/ ٣٤٧) ، وذكر نحوه ابن كثير (١١١١) ، وذكر نحوه في الدر =

(٦٩) قال معمر: قال قتادة: ﴿فاقع لونها﴾(١) قال: هي الصافي لونها، ﴿قالوا ادع لنا ربك يبين لنا ما هي إن البقر تشابه علينا﴾(٢)، ﴿قال إنه يقول إنها بقرة لا ذلول تثير الأرض ولا تسقى الحرث مسلمة لا شية فيها﴾(٣)، يقول: لا عيب فيها وأما لا شية فيها فيقول: لا بياض فيها، ﴿فذبحوها وما كادوا يفعلون﴾.

(۷۰) عبد الرزاق، قال معمر، قال الزهرى: وقتادة قال: فإن ذبحت وإن شئت نحرت.

(٧١) قال معمر: قال أيوب في حديثه عن ابن سيرين، عن عبيدة (١) قال: لم يجدوا هذه البقرة إلا عند رجل واحد فباعها بوزنها ذهبًا، أو بملء مسكها ذهبًا قال: فذبحوها، ثم ضربوا القتيل ببعض لحمها.

(۷۲) قال معمر: قال قتادة: فضربوه بلحم الفخذ فعاش، وقال: قتلنى فلان، قال عبيدة: فلم يرث، ولم يعلم قاتلاً ورث بعده.

قال في اللسان: الشية بياض في سواد أو سواد في بياض وقيل: ليس فيها لون يخالف لونها (٤٨٤٦/٦).

أخرجه ابن جرير (٣٤٦/١)، وابن أبى حاتم (٨/١١). وذكر نحوه أبو حيان (١/ ٢٥٧)، وابن كثير (١/ ١١٠)، وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد. عبد الرزاق وابن جرير عن مجاهد وقتادة (١/ ٧٨). أخرج ابن أبى حاتم عن ابن عباس قال: كادوا ألا يفعلوا ولم يكن ذلك الذي أرادوا لأنهم أرادوا ألا يذبحوها وكل شيء في القرآن أكاد وكادوا وكاد فإنه لا يكون أبدًا، وهو مثل قوله: ﴿أكاد أخفيها﴾.

- (٧٠) نحوه في الدر وعزاه إلى وكيع وابن أبي حاتم عن عطاء قال الذبح والنحر في البقر سواء لأن الله تعالى يقول: ﴿فَلْبِحُوهَا﴾ (٧٨/١).
- (۷۱) (۱) عمرو بن عمرو السلماني، أبو عمرو الكوفي تابعي كبير مخضرم ثقة ثبت مات سنة اثنتين وسبعين قيل: والصحيح أنه مات سنة سبعين. تقريب التهذيب (۱/٥٤٧). أخرجه ابن جرير (۱/٣٥٥).
- وذكر ابن كثير عن قتادة بنحوه من طريق عبد الرزاق (١١٢/١)، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه عن ابن عباس (١/ ٥٠).
- (٧٢) حكى الجصاص والقرطبي الإجماع على أن قاتل العمد لا يرث، وأما قاتل الخطأ فقال =

<sup>=</sup> وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم من طرق عن ابن عباس (٧٨/١)، وقال الفراء: الفارض: الهرمة كذا بمعانى القرآن (٤٣/١)، واللسان (١/ ٣٣٨٧٢).

<sup>(</sup>۲۹) (۱ \_ ۳) الآيات: [۲۹، ۷۰، ۷۱].

(۷۳) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: حدثت أن يهوديًا كان يحدث ناسًا من الأنصار في مجلس عظيم أن سيأتيهم نبى فلما جاءهم آمنوا به إلا ذلك اليهودي.

(٧٤) عبد الرزاق قال: نا أبو معشر<sup>(۱)</sup> المدنى، عن محمد بن كعب القرظى<sup>(۲)</sup> فى قوله تعالى: ﴿فَذَبِحُوهَا وَمَا كَادِرا يَفْعُلُونَ﴾<sup>(۳)</sup> قال: لغلاء ثمنها.

(٧٥) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو بن دينار (١)، عن عكرمة قال: لو أخذ بنو إسرائيل أدنى بقرة لاجزأت عنهم، ولولا أنهم قالوا: ﴿وَإِنَا إِنْ شَاءَ اللهُ لَهُ لَا وَجَدُوهَا.

أبو حنيفة والشافعى فى قوله: لا يرث من المال أو الدية، وقال مالك والشافعى فى القول الآخر: يرث من المال دون الدية.

كذا بأحكام القرآن للجصاص (١/ ٢٦)، والقرطبي (١/ ٤٥٦)، والبحر (١/ ٢٦١).

أخرج نحوه عبد الرزاق في المصنف (٩/ ٥٠٥) بنحوه وأخرجه ابن جرير (١/ ٢٦٠)، وابن أبي حاتم (١/ ٥٠).

وذكر نحوه ابن كثير عن عبيدة (١١٢/١)، والسيوطي في الدر عن قتادة (١/٧٩).

<sup>(</sup>۷۳) لم أجده.

<sup>(</sup>٧٤) (١) هو نجيح بن عبد الرحمن السندى المدنى أبو معشر وهو مولى بنى هاشم مشهور بكنيته ضعيف من السادسة. تقريب (٢/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن كعب بن سليم بن أسد أبو حمزة القرظى ثقة عالم من الثالثة مات سنة (۲۰۳)، وقيل: قبل ذلك. تقريب (۲۰۳).

<sup>(</sup>٣) الآية (٧١).

أخرجه ابن جرير (۱/ ٣٥٤)، وابن أبي حاتم (۱/ ٥٠) وذكر نحوه الزمخشرى (۱/ ١١٤)، والقرطبي (۱/ ٤٥٤)، وأبو حيان (٢٥٨/١)، وابن كثير (١/ ١١١) وذكره في الدر (٧٨/١) وعزاه إلى ابن جرير.

<sup>(</sup>٧٥) (١) هو عمرو بن دينار المكى أبو محمد الأشرم الحجى مولاهم ثقة ثبت من الرابعة مات سنة ست وعشرين. تقريب التهذيب (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>٢) الآية (٧٠).

ابن جرير (٣٤٧/١) وذكر نحوه أبو حيان (٣٦٨/١)، وابن كثير (١١١/١) وذكره ابن كثير أيضًا عن السدى وابن عباس وأبى هريرة، وقال: أحسن أقواله أن يكون من كلام أبى هريرة.

(٧٦) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، وأخبرني محمد بن سوقة (١)، عن عكرمة قال: ما كان ثمنها إلا ثلاثة دنانير.

(۷۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ثم قست قلوبكم من بعد ذلك﴾ (۱) قال: قست قلوبهم من بعد ما أراهم الله الآية: ﴿فهى كالحجارة أو أشد قسوة﴾، ثم عدد الحجارة فقال: ﴿إن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار وإن منها لما يشقق فيخرج منه الماء وإن منها لما يهبط من خشية الله .

(٧٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أَتَحَدَثُونَهُم بَمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُم لِيحَاجُوكُم بِه﴾(١) قال: كانوا يقولون: إنه سيكون نبى فجاء بعضهم فقالوا: أتحدثونهم بما فتح الله عليكم ليحتجوا به عليكم.

(٧٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله: ﴿ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أمانى ﴾(١) قال: أمثال البهائم ، لا يعلمون شيئًا قال: إلا أمانى يتمنون على الله الباطل وما ليس لهم.

(۷٦) (۱) محمد بن سوقة الغنوى أبو بكر الكوفى العابد ثقة مرضى عابد من الخامسة. تقريب (77) (۱).

أخرجه ابن جرير (١/ ٣٥٥) وذكر نحوه ابن كثير (١١١/١) وقال: هذا إسناد جيد والظاهر أنه نقله عن أهل الكتاب.

وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى عيينة (١/ ٧٧) وأخرجه ابن أبي حاتم عن الحسن (١/ ٥٠).

(٧٧) (١) الآية (٧٤).

أخرجه ابن جرير عن طريق عبد الرزاق وغيره (١/ ٢٦٤) وأخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٥٢) وذكر نحوه القرطبى (١/ ٤٦٤) وذكر نحوه فى الدر (١/ ٨١) وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير.

(۸۷) (۱) الآية (۲۷).

أخرج نحوه ابن جرير (١/ ٣٧٠) وذكر نحوه في البحر المحيط (٢٧٣/١) وابن كثير (1/71)، وذكر نحوه في الدر عن ابن عباس وعزاه إلى ابن إسحاق وابن جرير (1/71)، وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن الحسن (07/1).

(٧٩) (١) الآية (٧٨).

أخرجه ابن جرير عن قتادة (١/ ٣٧٤، ٣٧٥) وأخرج نحوه ابن أبى حاتم (٥٣/١) عن أبى العالية ثم قال : وروى عن الربيع بن أنس وقتادة وذكر نحوه ابن كثير عن قتادة =

(۸۰) عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فويل للذين يكتبونَ الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ﴿(١) قال: كان ناس من بنى إسرائيل كتبوا كتبًا ليتآكلوا بها الناس، ثم قالوا: هذه من عند الله وما هى من عند الله.

(٨١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لَن تَمَسَنَا النَّارِ إِلاَّ أَيَامًا معدودة﴾ (١) بما أصبنا في العجل قال الله: قل أتخذتم عند الله عهدًا فلن يخلف الله.

(۸۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿بلَّي من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته﴾(١) قال: السيئة الشرك، والخطيئة الكبائر.

(۸۳) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن أبى بكير<sup>(۱)</sup>، عن عكرمة فى قوله تعالى:

= وأبى العالية والربيع بن أنس (١١٧/١) وذكر نحوه فى البحر المحيط عن ابن عباس ومجاهد (٢٧٥/١) وذكر نحوه فى الدر عن مجاهد وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير (١/ ٨٢) وقد ذكر الفراء (١/ ٥٠) معنى التمنى الوارد بهذا الأثر وهو تفسير الأمانى بتمنيهم الباطل وما ليس لهم على الله تعالى ثم قال: وهذا بين الوجهين أما الوجه الآخر فى تفسير الأمانى فهو تفسيرها بالتلاوة.

(۸۰) (۱) آیة (۷۹).

أخرجه ابن جرير (٣٧/١) وابن أبى حاتم (١/ ٥٤) وذكره فى الدر وعزاه إلى عبدالرزاق وابن أبى حاتم (١١٧/١).

(۱۸) (۱) الآية (۸۰).

أخرجه ابن جرير (١/ ٣٨١) وابن أبى حاتم (١/ ٥٥) وذكر نحوه القرطبى (٢/ ١٠) وذكر فى البحر المحيط (٣٧٨) وفى تفسير ابن كثير (١٨٨/١) وذكر نحوه فى الدر (١٤٨١) عن ابن عباس وعزاه إلى ابن جرير.

(۲۸) (۱) الآنة (۱۸).

أخرجه ابن جرير (١/ ٣٨٥، ٣٨٦) وابن أبى حاتم (٥٦/١) عن قتادة ثم قال: وهو قول أبى وائل وأبى العالية ومجاهد وعطاء والحسن والربيع وعكرمة وذكر نحوه أبو حيان عن مجاهد (١٩٧١) وذكر نحوه القرطبى عن قتادة والحسن (١٢/١) وابن كثير عن قتادة وابن عباس وغيرهما (١١٩/١) وذكره البغوى وعزاه لابن عباس (١٦٦١)، وقال: على مذهب أهل السنة يتعين تفسير السيئة والخطيئة بالكفر والشرك وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد عن مجاهد وعكرمة (١/ ٨٥٠).

(۸۳) (۱) هو مرزوق بن بكير \_ بالتصغير \_ التيمى، الكوفى المؤذن، سكن الرى ثقة من السادسة. تقريب (۲/ ۲۳۷). ﴿ فَبَاءُوا بِغَضِبِ عَلَى غَضِبِ ﴾ (٢) ، قال: كفرهم بعيسى، وكفرهم بمحمد ﷺ.

(٨٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وأيدناه بروح القدس﴾(١) قال: هو جبريل ﷺ.

(٨٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿قلوبنا عُلَفَ﴾ (١) قال: هو كقوله: ﴿قلوبنا في أكنة﴾ (١).

(٨٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فقليلاً ما يؤمنون﴾ قال: لا يؤمن منهم إلا قليل.

أخرجه ابن جرير (1/11)، وابن أبى حاتم (1/17) من طريق سعيد بن جبير أو عكرمة عن ابن عباس وذكر نحوه القرطبى (1/1/1) عن عكرمة وابن كثير (1/0/1) وقال: روى عن قتادة وعكرمة وأبى العالية وذكره فى الدر (1/0/1) وعزاه لابن جرير عن عكرمة.

(٨٤) (١) الآية (٨٧) ولم تذكر في ترتيبها في المصحف .

أخرجه ابن جرير(١/ ٤٠٤) وابن أبي حاتم (١/ ٦٠).

وذكره نحوه الزمخشرى (١/ ١٢١) والقرطبى (٢/ ٢٤) وأبوحيان (١/ ٣٠٠) وذكره ابن كثير عن قول البخارى عن ابن مسعود وقال: وتابعه ابن عباس ومحمد بن كعب وإسماعيل بن خالد وقتادة (١/ ١٢٢)، وذكره في الدر عن ابن أبى حاتم عن ابن مسعود (٨٦/١).

وقد ثبت تفسير جبريل بالروح فى أحاديث صحيحة ذكر منها ابن كثير (١٢٧/١) حديث ابن مسعود خرجه ابن حبان فى صحيحه مرفوعًا (أن روح القدس نفث فى روعى أن نفسًا لا تموت حتى تستكمل رزقها).

(٨٥) (١) الآية (٨٨).

(٢) سورة فصلت الآية (٥).

أخرجه ابن جرير (٢/٧١) من طريق عبد الرزاق وذكر نحوه البغوى عن قتادة ومجاهد (١/ ٢٣) وابن كثير (١/ ١٢٣).

(۸٦) أخرجه ابن جرير (١/ ٤٠٨)، وابن أبى حاتم (١/ ٦١)، وذكر نحوه البغوى (١٩/١)، وأبو حيان (١/ ٣٠)، وابن كثير (١/ ١٢٣)، وذكر نحوه في الدر (١/ ٨٧) وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن قتادة.

<sup>= (</sup>۲) الآية (۹۰).

(AV) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الكلبى قالا: لا يؤمنون إلا بقليل مما فى أيديهم ويكفرون بما وراءه.

(۸۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا﴾(١) قال: كانوا يقولون: إنه سيأتى نبى فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ﴿فلعنة الله على الكافرين﴾.

( ٨٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وأشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم ﴾(١) قال: أشربوا حبه حتى خلص ذلك إلى قلوبهم.

(٩٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن عبد الكريم (١١) الجزرى، عن عكرمة فى قوله تعالى: ﴿فتمنوا الموت إن كنتم صادقين﴾ (٢) قال: قال ابن عباس: قال أبو جهل: إن رأيت محمدًا يصلى عند الكعبة الأطأن على عنقه فبلغ ذلك رسول الله على عناً.

ذكر نحوه ابن جرير (١/ ٤١١) عن قتادة.

وذكر نحوه فى البحر المحيط (٣٠٣/١) وابن كثير ( ١٢٥/١) وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وأبى نعيم (٨٨/١) وذكر نحوه ابن قتيبة فى غريب القرآن (ص٥٨) وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن الحسن بن أبى الربيع (١١/١).

(٨٩) (١) الآية (٩٣).

أخرجه ابن جرير (۱/۲۲)، وابن أبى حاتم (۱/۲۳) وذكر نحوه القرطبى (۲/۳۱)، وابن كثير (۱/۲۲).

(٩٠) (١) عبد الكريم بن مالك الجزرى أبو سعيد نسبة إلى قرية من اليمامة ثقة من السادسة. تقريب التهذيب (١٦/١٥).

(٢) الآية (٩٤).

أخرجه البخارى كتاب التفسير باب ﴿كلا لئن لم ينته لنسفعن بالناصية ناصية كاذبة خاطئة﴾ ( $4 \times 10^{1}$ )، أخرج نحوه ابن جرير ( $4 \times 10^{1}$ ) وابن أبى حاتم ( $4 \times 10^{1}$ ) وذكر نحوه ابن كثير ( $4 \times 10^{1}$ ) وفي المجمع ذكر ( $4 \times 10^{1}$ ) في سياق واحد عن ابن عباس، وقال: في الصحيح طرف من أوله رواه أحمد وأبو يعلى ورجال أبى يعلى رجال الصحيح ( $4 \times 10^{1}$ ) وسكت عن رجال أحمد وأخرجه أحمد في المسند عن ابن عباس في حديث طويل ( $4 \times 10^{1}$ )، وقال الشيخ شاكر: رجال أحمد رجال الصحيح. انظر: الطبرى طبعة شاكر، وأخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة مطولاً عن جابر ( $4 \times 10^{1}$ ).

<sup>(</sup>۸۷) أخرج نحوه ابن جرير عن قتادة (۱/ ٤٠٩)، وذكر نحوه البغوى عن معمر (۱/ ٦٩). (۸۸) (۱) الآنة (۹۸).

(٩١) قال: وقال ابن عباس: لو تمنى اليهود الموت لماتوا، ولو خرج الذين يباهلون النبى لرجعوا لا يجدون أهلاً ولا مالاً.

(٩٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿من كان عدواً لجبريل﴾(١) قال: قالت اليهود: إن جبريل يأتى محمداً وهو عدونا، لأنه يأتى بالشدة والخرب والسنة، وإن ميكائيل ينزل بالرخاء والعافية، والخصب، فجبريل عدونا فقال: من كان عدواً لجبريل.

(٩٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: كتبت الشياطين كتبًا فيها كفر وشرك، ثم دفنت تلك الكتب تحت كرسى سليمان فلما مات سليمان استخرج الناس تلك الكتب فقالوا: هذا علم كتمناه سليمان فقال الله: ﴿واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين بابل هاروت وماروت﴾(١).

(45) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة، والزهرى: عن عبيد الله(١) قال: كان

(٩١) ذكره فى الدر وذكر أنه روى عن ابن عباس من طريق (٩/ ٨٩) قال ابن حجر فى الفتح (٨/ ٤٢٤): وزاد الإسماعيلى فى آخره عن طريق معمر عن عبد الكريم الجزرى قال ابن عباس: لو تمنى اليهود الموت لماتوا... إلخ.

ثم قال: وأخرج النسائي من طريق أبي حازم عن أبي هريرة نحو حديث ابن عباس.

(۹۲) الآية (۹۷).

أخرجه ابن جرير (1/378) وذكره الزمخشرى بنحوه (1/771) والقرطبى بنحوه (1/77) وانرجه ابن جرير (1/771) وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن الشعبى (1/9) وعن ابن عباس (1/9) والسيوطى فى لباب النقول (1/9)، وقال فى البحر: أجمع أهل التفسير على أن اليهود قالوا: جبريل عدونا (1/9) وحكى ابن جرير الإجماع على أن ذلك سبب نزول الآية.

(۹۳) (۱) الآية (۱۰۲).

أخرجه ابن جرير (١/ ٤٥٠) وقال الجصاص: وهو قول ابن عباس وسعيد بن جبير وقتادة وذكره القرطبي بنحوه عن الكلبي (٢/ ٤٢).

وذكره فى الدر بنحوه وعزاه إلى ابن عيينة وسعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والحاكم وصححه عن ابن عباس (١/ ٩٥).

(٩٤) (١) هو: عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهلالي أبو عبد الله المدنى ثقة فقيه ثبت من الثالثة مات سنة أربع وتسعين وقيل غير ذلك. تقريب (١٠/ ٥٣٥).

ملكين من الملائكة فأهبطا ليحكمان بين الناس، وذلك أن الملائكة سخروا من أحكام بنى آدم فتحاكمت إليهما امرأة فحابيا لها، ثم ذهبا يصعدان فحيل بينهما وبين ذلك وخيرًا بين عذاب الدنيا، وعذاب الآخرة، فاختارا عذاب الدنيا.

(٩٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: كانا يعلمان الناس السحر فأخذ عليهما أن لا يعلما أحدًا حتى يقولا: إنما نحن فتنة فلا تكفر.

(٩٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الكلبى: لا يعلمان إلا الفرقة قال: وأخذ عليهما أن لا يعلما أحدًا حتى يتقدما إليه فيقولا: إنما نحن فتنة فلا تكفر.

(۹۷) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن موسى (۱) بن عقبة، عن سالم، عن ابن عمر، عن كعب قال: ذكرت الملائكة أعمال بنى آدم، وما يأتون من الذنوب فقيل لهم:

- = أخرجه ابن جرير (١/ ٤٥٦) وذكره ابن كثير (١/ ١٤٠) وقال: روى عن قتادة والحسن وأبى العالية والزهرى والربيع ومقاتل بن حيان وغيرهم وفى مجمع الزوائلا (٣١٤/٣)، وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح، وذكره فى الدر (٩٩/١) وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر من طريق الزهرى عن عبيد الله بن حميد وقد قال ابن كثير (١/ ٣١، ٣٢) فى التاريخ: وأظن قصة هاروت وماروت من وضع بنى إسرائيل. وقال الحافظ فى الفتح (١٠/ ٢٢٥): قصة هاروت وماروت جاءت بسند حسن بسند أحمد عن ابن عمر وأطنب الطبرى فى إيراد طرقها بحيث يقضى بمجموعها على أن للقصة أصلاً خلافًا لمن رعم بطلانها كعياض ومن تبعه.
- (٩٥) أخرجه ابن جرير (١/ ٤٦١) وابن أبي حاتم (١/ ٧٠)، وذكره ابن كثير (١/ ١٤١، ١٤٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن قتادة والحسن (١٠٣/١)، وأخرج نحوه أحمد عن ابن عمر (٢/ ١٣٤).
  - (٩٦) هو بمعنى ما قبله.
- (۹۷) (۱) موسى بن عقبة بن أبى عياش الأسدى، مولى آل الزبير، ثقة فقيه، إمام فى المغازى، من الحامسة. لم يصح أن ابن معين ليَّنهُ، مات سنة إحدى وأربعين، وقيل: قبل ذلك. تقريب التهذيب (۲۸۲/۲).

أخرجه ابن جرير (١/ ٤٢٩).

ذكر نحوه القرطبى (1/10) وقال: روى عن على وابن مسعود وابن عباس وابن عمر وكعب والسدى والكلبى، وذكره فى الدر (1/10) بنحوه وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن أبى الدنيا وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والبيهقى فى الشعب عن كعب (1/10) وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن الثورى (1/10) وذكره ابن كثير عن الثورى عن قتادة والزهرى وعبيد الله بن عبد الله (1/10).

اختاروا ملكين فاختاروا هاروت وماروت، قال: فقال لهما: إنى أرسل رسلى إلى الناس وليس بينى وبينكما رسول انزلا ولا تشركا بى شيئًا، ولا تزنيا ولا تسرقا. قال عبد الله ابن عمر: قال كعب: فما استكملا يومهما الذى أنزلا فيه حتى عملا ما حرم الله عليهما.

- (۹۸) عبد الرزاق قال: نا ابن التيمى (۱۱)، عن أبيه ((1))، عن أبى عثمان عن ابن عباس أن المرأة التى فتن بها الملكان مسخت فهى هذه الكوكب الحمراء يعنى الزهرة.
- (٩٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿مَا لَهُ فَي الْآخَرَةُ مَنْ خُلَقُ﴾(١): أي ليس له في الآخرة جنة عند الله.
  - (١٠٠) قال معمر: وقال الحسن: ليس له دين.
- (١٠١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ لمثوبة من عند الله ﴾ (١)
- (٩٨) (١) هو معتمر بن سليمان التيمي أبو محمد البصرى يلقب بالطفيل ثقة من كبار التاسعة مات سنة سبع وثمانين. تقريب (٢٦٣/٢).
- (۲) وهو سليمان بن طوخان التيمى أبو المعتمر البصرى نزل فى التيم فنسب إليهم ثقة عابد من الرابعة. تقريب (۲۱۲/۱).
- (٣) هو عمرو بن سالم أبو أسلم أو سليم أبو عثمان الأنصارى المدنى قاضى مرو مقبول من الرابعة. تقريب (٤٤٩/٢).

ذکر نحوه ابن کثیر عن ابن عباس (۱/۹۳۱) وذکر نحوه فی الدر عن عبد الرزاق وعبد بن حمید عن ابن عباس (۹۸/۱)، وذکره البخاری فی التاریخ عن موسی بن عقبة ((1/1/7)) وأخرج نحوه ابن جریر عن علی والثوری ((1/1/7)) وذکر نحوه القرطبی عن کعب ((1/1/7)).

(٩٩) (١) الآية (١٠٢).

الخلاق: الحظ من الخير. كذا بغريب القرآن لابن قتيبة(٩٥٠).

أخرجه بنحوه ابن جرير (١/ ٤٦٥) وابن أبى حاتم (١/ ٧١)، وذكر نحوه أبو حيان (١/ ٣٣٤) وابن كثير (١/ ١٤٣)، وأخرج نحوه أحمد عن أنس (٥/ ٤٥)، وأبو نعيم فى الحلية عن أنس (٦/ ٦٢)، وذكره الهيثمى فى مجمع الزوائد عن أنس (٦/ ٢٢)، قال: رواه أحمد والطبراني ورجالهما ثقات.

- (۱۰۰) أخرجه ابن جرير (۲/ ٤٥٢) عن الحسن، وذكره ابن كثير (۱/ ۱۶۳)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (۱/ ۱۰۳).
  - (۱۰۱) (۱) الآية (۱۰۳).

قال: ثواب من عند الله.

(۱۰۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن جعفر (۱) الجزرى، عن يزيد (۲) بن الأصم قال: سئل المختار (۳) الكذاب هل يرى هاروت وماروت اليوم أحد؟ قال: أما منذ ائتفكت (۱) بابل ائتفاكتها الآخرة فإن أحدًا لم يرهما.

(۱۰۳) عبد الرزاق قال: نا معمر والكلبى فى قوله تعالى: ﴿لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا﴾(۱).

وأخرجه ابن أبي حاتم عن أبي العالية بنحوه (١/ ٧٢).

- (٣) هو المختار بن أبى عبيد الثقفى كان أبوه من جلة الصحابة ولد عام الهجرة وليس له صحبة ولا رواية وأخباره غير مرضية وكان معدودًا فى أهل الفضل والخير حتى جد فى طلب الإمارة وتزين بطلب دم الحسين بن على فقتله مصعب بن الزبير بالكوفة سنة سبع وسبعين ولا ينبغى أن يروى عنه شيء لأنه ضال مضل كان يزعم أن جبريل كان ينزل عليه وهو شر من الحجاج. انظر الاستيعاب (٤/ ١٤٦٤) ولسان الميزان (٦/ ٧) وميزان الاعتدال  $(3/ \cdot 7)$ .
  - (٤) أى خربت ودمرت. وانظر لسان العرب (١/ ٩٨).ولم أجده.

(۱۰۳) (۱) الآية (١٠٤).

ذكر القرطبي نحوه عن ابن عباس (٢/٥٧).

وأخرجه ابن أبى حاتم عن عطاء من قوله وعن مفضل بن فضالة مرسلاً (٧٣/١)، وذكر نحوه الثورى فى تفسيره عن عطاء (ص $\Lambda$ )، وابن كثير عن مجاهد (١٤٩/١)، وأخرجه ابن جرير بنحوه عن قتادة (١/٤٧٠) من طريق عبد الرزاق وذكر نحوه فى الدر عن قتادة (١/٤٠١).

<sup>=</sup> أخرجه ابن جرير (١/ ٤٦٨) وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (١٠٣/١).

<sup>(</sup>۱۰۲) (۱) هو جعفر بن برقان الكلابى أبو عبد الله الرقى، صدوق يَهِم فى حديث الزهرى من السابعة مات سنة خمسين، وقيل: بعدها، روى له البخارى فى الأدب المفرد ومسلم والأربعة. تقريب (١٢٩/١).

<sup>(</sup>٢) هو: عمرو بن عبيد بن معاوية البكّائي أبو عوف كوفي نزل الرقة وهو ابن أخت ميمونة أم المؤمنين، يقال: له رؤية ولا يثبت، ثقة من الثالثة. مات سنة ثلاث ومائة. تقريب (٢/ ٣٦٢).

(۱۰٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة والكلبى فى قوله تعالى: ﴿مَا نَسْخُ مِنْ آيَةُ أُو نَسْهَا﴾(١) قال: كان الله ينسخ نبيه ما شاء وينسى ما شاء.

(١٠٥) عبد الرزاق قال: معمر، وقال قتادة: وأما قوله: ﴿نَأْتُ بِخَيْرِ مِنْهَا أُو مِثْلُما﴾ (١) فيقول: آية فيها تخفيف، فيها رخصة، فيها أمر، فيها نهى.

(۱۰۲) عبد الرزاق قال: نا هشيم (۱) قال: أخبرنى يعلى (۲) بن عطاء قال: حدثنى القاسم (۳) بن ربيعة بن قايف الثقفى قال: سمعت سعد بن أبى وقاص يقول: (ما ننسخ من آية أو ننساها) قال: فقلت: إن سعيد بن المسيب يقرؤها: (أو تنسها) قال: فقال سعد: إن القرآن لم ينزل على ابن المسيب، ولا على آل المسيب قال الله تعالى: ﴿وَاذْكُو رَبِكُ إِذَا نَسْيَكُ ﴿ وَاذْكُو رَبِكُ إِذَا نَسْيَتَ ﴾ (۵).

أخرجه ابن جرير بنحوه (٢٦/١)، وذكره القرطبي (٦٨/٢) بنحوه وذكره ابن كثير بإسناده ولفظه عن قتادة (١٠/١٥).

(۱۰۵) (۱) الآية (۲۰۱).

أخرجه ابن جرير (١/ ٤٧٩) وابن أبى حاتم (١/ ٧٤)، وذكر نحوه ابن كثير (١/ ١٥٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وأبى داود فى ناسخه وابن جرير (١/ ١٥٠)بنحوه.

- (۱۰٦) (۱) هو: هشيم بن بشير ـ بوزن عظيم ـ ابن القاسم بن دينار السلمى أبو معاوية بن أبى حازم الواسطى ثقة ثبت كثير التدليس والإرسال الخفى من السابعة. تقريب (٢/ ٣٢٠).
- (۲) هو: يعلى بن عطاء العامرى، ويقال: الليث الطائفى ثقة من الرابعة. مات سنة (۱۲۰)
   أو بعدها. تقريب (۲/ ۳۷۸).
- (٣) هو: القاسم بن عبد الله بن ربيعة الثقفى وربما نسب إلى جده مقبول من الثالثة.
   تقريب(٢/١١).
  - (٤) سورة الأعلى الآية (٦).
  - (٥) سورة الكهف الآية (٢٤).

أخرجه الحاكم عن سعد وقال: صحيح على شرط الشيخين ((1/1))، وأخرجه ابن جرير ((1/1)) وابن أبى حاتم ((1/1)) وخرجه البغوى فى تفسيره ((1/1)) وذكر نحوه القرطبى ((1/1)) وابن كثير من طريق عبد الرزاق ((1/0)) وفى الدر ((1/1)) وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور وأبى داود فى ناسخه والنسائى وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والحاكم وصححه عن سعد بن أبى وقاص.

<sup>(</sup>١٠٤) (١) الآية (٢٠١).

(١٠٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿ود كثير من أهل الكتاب﴾(١) قال: هو كعب بن الأشرف.

(١٠٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَاعَفُوا وَاصَفَحُوا حَتَى يَأْتَى اللهُ بِأَمْرِهِ﴾(١) قال: نسختها قوله: ﴿اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم﴾(١).

(۱۰۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وَمِن أَظلَم مُمْن منع مساجد الله أَن يَذَكُر فَيها اسمه وسعى فى خرابها﴾(١) قال: هو بختنصر وأصحابه حرقوا بيت المقدس، وأعانه على ذلك اليهود والنصارى قال الله: ﴿أُولئك ما كان لهم أن يدخلوها إلا خاتفين﴾ وهم النصارى لا يدخلون المسجد إلا مسارقة إن قدر عليهم عرقبوا، ﴿لهم فى الدنيا خزى﴾ قال: يعطون الجزية عن يد وهم صاغرون.

(۱۰۷) (۱) الآية (۱۰۷).

أخرجه ابن جرير بسنده عن الزهرى (١/ ٤٨٧) وابن أبى حاتم (٧٦/١) وذكره فى تفسير ابن عباس (٤٧/١) وفى البحر المحيط (٣٤٧/١) وتفسير ابن كثير (١٥٣/١) وفى البحر المحيط وذكره السيوطى فى المدر (١٠٧/١) وعزاه إلى ابن جرير عن الزهرى وقتادة وذكره أيضًا فى المقحمات (ص٨) وعزاه إلى الزهرى وقتادة.

وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس ثم قال: وروى نحوه عن قتادة والسدى والربيع بن أنس (١/ ٧٦).

(۱۰۸) (۱) الآية (۱۰۷).

(٢) سورة التوبة (٥).

أخرجه ابن جرير (١/ ١٩٠) وذكر نحوه أبو حيان (١/ ٣٤٩) وابن كثير وعزاه إلى قتادة وغيره بلفظ: (إنها منسوخة بآية السيف) وذكر نحوه السيوطى فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم وابن مردويه والبيهقى فى الدلائل عن ابن عباس (١٠٧/١).

(۱۰۹) (۱) الآية (۱۱٤).

أخرجه ابن جرير (١/ ٤٩٨) وابن أبى حاتم (١/ ٢١) والواحدى فى أسباب النزول (ص ٢٤) وذكر نحوه الزمخشرى (١/ ١٢٣) وابن كثير (١/ ١٥٦) وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن السدى بنحوه  $(1 \cdot 1 \cdot 1)$  والشوكانى عن السدى وقتادة بنحوه (١/ ١٠٣). وقد ذكر القرطبى (٢/ ٧٧) عن ابن عباس نحو ما رواه عبد الرزاق وحكاه ابن كثير (١/ ٢) عن قتادة فذكر أنه قال: نزلت فى النصارى إذ حملهم بغضهم لليهود على إعانة بختنصر.

قلتُ: ولا ريب في أن بختنصر كان قبل المسيح لقول الرازى: لا خلاف بين أهل العلم بالسير أن بختنصر كان قبل مولد المسيح كذا بالبحر (٢٥٧/١) زاد الواحدى بستماثة =

(١١٠) عبد الرزاق قال: معمر، وقال قتادة، عن ابن المسيب: صلوا بمكة بعد ما قدموا المدينة ستة عشر شهرًا نحو بيت المقدس.

(۱۱۱) قال معمر: وقال الزهرى: ثمانية عشر شهرًا.

(۱۱۲) عبد الرزاق قال: نا إسرائيل<sup>(۱)</sup> بن يونس، عن أبى إسحاق، عن البراء بن عازب قال: لما قدم رسول الله ﷺ صلى نحو بيت المقدس ستة عشر شهرًا، أو قال:

= وثلاثة وثلاثين سنة.

ولعل مراد ابن عباس وقتادة من إعانة النصارى: هو إعانة الروم باعتبار أنهم الذين حملوا لواء النصرانية وذلك لما ذكره فى البحر عن ابن عباس وقتادة والسدى عن تخريب بيت المقدس حين قتلت بنو إسرائيل يحيى بن زكريا عليهما السلام وروى الواحدى عن ابن عباس نزلت فى طيطوس الرومى وأصحابه من النصارى، وذلك أنهم غزوا بنى إسرائيل وقتلوا مقاتليهم وسبوا ذراريهم، وحرقوا التوراة وخربوا البيت المقدس، وقذفوا فيه الجيف، وكان ذلك بعد ميلاد المسيح بسبعين سنة، وقال القرطبى: الصحيح أن المراد من منع كل مسجد إلى يوم القيامة، لأن اللفظ عام وورد بصيغة الجمع والتخصيص ببعض الأشخاص وبعض المساجد ضعيف.

وحكى الواحدى (ص٢٤) عن ابن عباس أن الآية نزلت في مشركى مكة إشارة إلى قصة عمرة الحديبية ورجع ابن كثير قول قتادة بنزول الآية في تخريب الروم لبيت المقدس محتجًا بأن قريشًا لم تسع في خراب البيت الحرام ، وجمع الشيخ محمد عبده بين سائر هذه الآراء فقال: يصح أن تكون الآية في الأمرين على التوزيع فأما الذين منعوا مساجد الله فهم مشركو مكة، وأما الذين سعوا في خرابها فهم مشركو الرومانيين.

أخرج نحوه ابن جرير  $(1/\cdot 0)$  وابن أبى حاتم (1/9) وأخرج نحوه ابن كثير (1/9) وأخرجه عبد الرزاق فى المصنف (7/7) وذكر نحوه ابن جرير  $(1/\cdot 0)$  وأبن أبى حاتم بلفظ عبد الرزاق (1/0) وذكر نحوه القرطبى (1/9) وذكر نحوه فى المدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (1/0) وذكر نحوه ابن كثير (1/9) ورجح أن الحزى أعم.

- (۱۱۰) ذكره فى الدر بنحوه وعزاه إلى الطبرانى عن ابن عباس (۱۲/۱) وأخرج البخارى (۱۲/۸) والدارقطنى عن البراء بن عارب أن الرسول را (۱۲۸) والدارقطنى عن البراء بن عارب أن الرسول را (۱۲۸) بيت المقدس.
- (۱۱۱) ذكره أبو حاتم البستى على ما ذكره الحافظ في الفتح (٨/ ١٧١) والنحاس في الناسخ والمنسوخ (ص18).
- (۱۱۲) (۱) إسرائيل بن يونس بن أبى إسحاق السبيعى الهمدانى أبو يوسف الكوفى تكلم فيه بلا حجة، من السابعة. مات سنة ستين وقيل: بعدها، تقريب (۱/ ۲۶).

سبعة عشر شهرًا، وكان يحب أن يحول نحو الكعبة فنزلت: ﴿قد نرى تقلب وجهك في السماء﴾(٢)، فصرف(٢) إلى الكعبة فمر رجل صلى مع رسول الله ﷺ على نفر من الأنصار، وهم يصلون نحو بيت المقدس فقال: رسول الله ﷺ قد صلى إلى الكعبة. فانحرفوا نحو الكعبة قبل أن يركعوا وهم في صلاتهم.

(۱۱۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، ومنصور (۱) بن المعتمر، عن ابن مسعود في قوله تعالى: ﴿يتلونه حق تلاوته (۲) قال: حق تلاوته أن تحل حلاله، وتحرم حرامه، ولا تحرفه عن مواضعه.

(١١٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عمن سمع الحسن في قوله تعالى: ﴿وإذا ابتلى إبراهيم ربه بكلمات﴾(١) قال: ابتلاه بذبح ولده، وبالنار والكواكب، والشمس والقمر.

أخرج نحوه البخارى في كتاب التفسير (٨/ ١٧١) والإيمان (١/ ٩٥) وأخرجه الواحدى في أسباب النزول (ص٢٦) وذكر نحوه ابن كثير (١٨٩/١) وعزاه إلى البخارى والسيوطى في الدر (١٤١/١) وعزاه إلى ابن سعد وابن أبي شيبة وعبد بن حميد والبخارى ومسلم وأبي داود في ناسخه والترمذي والنسائي وابن جرير وابن حبان والبيهقى في سننه. وذكر النحاس في الناسخ والمنسوخ أن الراجح أن رسول الله عليه سلى ستة عشر شهرا تجاه بيت المقدس.

(١١٣) (١) منصور بن المعتمر بن عبد الله السلمى أبو عتاب ثقة ثبت كان لا يدلس من طبقة الأعمش مات سنة اثنتين وثلاثين ومائة. تقريب (٢/ ٢٧٦، ٢٧٧).

(٢) الآية (١٢١) وهي مؤخرة عن موضعها.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١١٦/١) وأخرج نحوه ابن جرير (١٩/١، ٥٢٠) وأخرج نحوه ابن جرير (١٩/١، ٥٢٠) وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن ابن عباس ثم قال: وروى نحوه عن ابن مسعود (١١٢/١) وذكر نحوه القرطبي ثم قال: وقد روى عن ابن عباس وابن مسعود (١٩٥/١) وابن كثير (١١٢/١) وعزاه إلى ابن مسعود وابن عباس وذكر نحوه في اللار وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن ابن عباس (١١١١).

(١١٤) (١) الآية (١٢٤).

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٢٧) وابن أبى حاتم (٨ / ٨٢) وذكره فى البحر (١/ ٢٧٥) وابن كثير (٦ / ٦٦) وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن الحسن، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وابن جرير وعن الحسن، وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن ابن عباس (١٠/ ٨٢)، وذكر أبوحيان فى معنى الكلمات ثلاثة عشر قولاً ورجح ما رواه عبد الرزاق عن الحسن.

<sup>(</sup>٢) الآنة (١٤٤).

<sup>(</sup>٣) في (م) (فيه فصرف) ولا أرى لكلمة (فيه) ضرورة في السياق.

(١١٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: قال ابن عباس: ابتلاه الله بالنار.

(١١٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَ ابْتَلَى إِبْرَاهِيم رَبّه بِكُلُمَاتُ ﴾ قال: ابتلاه الله بالطهارة خمس فى الرأس، وخمس فى الجسد، فى الرأس السواك، والاستنشاق، والمضمضة، وقص الشارب، وفرق الرأس، وفى الجسد خمسة: تقليم الأظفار، وحلق العانة، والختان، والاستنجاء من الغائط والبول، ونتف الإبط.

(١١٧) سعيد (١) بن منصور، عن إسماعيل (٢)، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿ويلعنهم اللاعنون﴾ قال: البهائم إذا اشتدت الأرض قالت البهائم: هذا من أجل عصاة بني آدم، لعن الله عصاتهم.

(۱۱۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرني الحكم بن أبان، عن القاسم(١) بن أبي

انظر ما قبله.

<sup>(</sup>١١٥) ذكر نحوه الشوكاني عن ابن عباس (١١٩/١).

أخرج نحوه ابن جرير (١/ ٢٤) وابن أبي حاتم (١/ ٨٢) وذكره الجصاص في أحكام القرآن (١/ ١٨) والقرطبي في تفسيره (٢/ ٧١) وذكر آراءه في تفسير الآيات ثم قال: وأصح من هذا ما ذكره عبد الرزاق وابن كثير (١/ ١٦٥) عن ابن عباس ثم ذكر أنه روى نحوه عن عائشة في صحيح مسلم وذكر نحوه في الدر (١/ ١١١) وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وصححه والبيهقي في سننه عن ابن عباس، وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف عن عائشة وعمار بن ياسر ومجاهد (١/ ١٩٥).

<sup>(</sup>۱۱۷) (۱) سعید بن منصور بن شعبة أبو عثمان الخراسانی نزیل مکة ثقة مصنف وکان لا یرجع عما فی کتابه لشدة وثوقه به من العاشرة مات سنة سبع وعشرین وقیل: بعدها. تقریب (۲/۱).

<sup>(</sup>٢) إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم الأسدى مولاهم أبو بشر البصرى والمعروف بابن علية ثقة حافظ من الثانية مات سنة ثلاث وتسعين. تقريب (١/ ٦٦).

أخرجه ابن جرير (۳۳/۲) عن مجاهد عن غير طريق (۱۲/۱) وذكر نحوه البغوى (۱۳/۱) والقرطبى (۱۸۲) وابن كثير (۱/ ۲۰۰) وذكر أقوال العلماء فى جواز لعن الكافر وذكره فى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وابن جرير وعبد بن حميد(١٦٢/١).

<sup>(</sup>۱۱۸) (۱) القاسم بن أبى بزة المكى مولى بنى مخزوم، القارئ ثقة من الخامسة، مات سنة خمس عشرة، وقيل: قبلها. تقريب (۲/۱۱۵).

بزة، عن ابن عباس مثله.

(۱۱۹) عبد الرزاق قال: نا الثوري، عن محمد بن المسيب<sup>(۱)</sup>، عن أبى صالح<sup>(۲)</sup>، عن ابن عباس مثله.

(١٢٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا ينال عهدى الظالمين﴾ (١) قال: لا ينال عهد الله في الآخرة الظالمون، فأما في الدنيا فقد ناله الظالم فأمن به وأكل وأبصر وعاش.

(۱۲۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله: ﴿واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى﴾(١) قال: مقامه عرفة، وجمع، ومنى، ولا أعلمه
إلا وقد ذكر مكة.

(۱۲۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبِيتُ مِثَابِةً لَلْنَاسِ وَأُمْنًا﴾ (١) قال: لا يقضون منه وطرًا.

(۱۱۹) (۱) محمد بن سعید بن المسیب بن حزن القرشی المدنی روی عن أبیه وعنه یحیی بن سعید الانصاری وابنه عمران وغیرهم. الجرح والتعدیل (۳/ ۲/۲۲).

(۲) هو ميزان البصرى أبو صالح مقبول من الثالثة وهو مشهور بكنيته. تقريب (۲/ ۲۹۱). أخرجه ابن جرير (۱/ ۵۳۱).

(۱۲۰) (۱) الآية (۱۲٤).

أخرجه ابن جرير (7/ 7) وابن أبى حاتم (1/ 8)، وذكر نحوه القرطبى وعزاه إلى الزجاج وقال: هذا قول حسن (1/ 1) كما ذكره أبو حيان بلفظ العهد الأمان وقال: روى عن السدى نحوه واختاره الزجاج (1/ 1) وذكر نحوه ابن كثير (1/ 1)، وقال: روى نحوه عن النخعى وعطاء والحسن وعكرمة وذكره في الدر (1/ 1)، وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير.

(١٢١) (١) الآية (١٢٥).

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٣٦)، وذكره في البحر (١/ ٣٨١)، ورواه الثوري في تفسيره بنحوه عن سعيد بن جبير (ص٦).

(١٢٢) (١) الآية (١٢٥).

روی فی تفسیر مجاهد (۱۸۸/۱).

وأخرجه ابن جرير (۱/ ۵۳۳) وذكره في الدر وعزاه إلى ابن عيينة وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير والبيهقي (۱/ ۱۱۸).

وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن ابن عباس ثم قال : روى عن أبي العالية وسعيد بن =

(۱۲۳) عبد الرزاق، نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿طهر بيتي للطائفين﴾ (١) قال: من الشرك وعبادة الاوثان.

(۱۲٤) عبد الرزاق قال: نا معمر عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿رب اجعل هذا بلداً آمناً﴾ (۱) قال النبى: إن الناس لم يحرموا مكة، ولكن الله حرمها فهى حرام إلى يوم القيامة، وإن أعتى الناس على الله ثلاثة: رجل قتل فى الحرم، ورجل قتل غير قاتله، ورجل أخذ بذحول (۱) أهل الجاهلية.

(1۲۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرَاهِيمُ القواعد من البيت﴾(١) قال: القواعد التي كانت قواعد البيت قبل ذلك.

(١٢٦) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن موسى بن عبيدة(١١)، عن محمد بن كعب

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٣٩).

وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير (١/١١).

وذكر نحوه القرطبي عن مجاهد والزهري (٢/ ١١٤).

وذكره أبو حيان في البحر بنحوه عن سعيد بن جبير ومجاهد وعطاء ومقاتل (١/ ٣٨٢).

(۱۲٤) (۱) الآية (۱۲٦).

(٢) الذحل والذحول: الثار، يقال: طلب بذحله أى بثاره اللسان: (٢/ ١٤٩٠).

ذكره فى الدر وعزاه إلى الأزرقى فى تاريخ مكة (١/ ١٢٢) وأخرجه الأزرقى فى تاريخ مكة (١/ ١٢٨) وأخرجه الأزرقى فى تاريخ مكة (١٩٨/١)عن محمد بن السائب الكلبى وذكره القرطبى (١١٨/٢) عن ابن عباس مرفوعًا بنحوه.

(١٢٥) (١) الآية (١٢٧).

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٤٦) وذكر نحوه القرطبى (٢/ ١٢٠) وأبو حيان فى البحر (٣٨ / ١٢٠) وذكره الحافظ فى فتح البارى (٨/ ١٧٠) وقال: روى بسند صحيح عن ابن عباس وذكره الشوكانى (١/ ١٢٣) وعزاه إلى عبد الرزاق وابن المنذر وابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس وأخرج نحوه الأزرقى عن قتادة (١/ ٣٩).

(۱۲۲) (۱) هو موسى بن عبيدة بن نشيط بن عمر بن الحارث الزبدى أبو عبد العزيز المدنى، ضعيف ولا سيما في عبد الله بن دينار كان عابدًا، من صغار السادسة. تقريب (۲۸۲/۲).

<sup>=</sup> جبير وعطاء ومجاهد والحسن وعطية والربيع بن أنس والسدى والضحاك بنحوه (١/٨٤) وذكر نحوه ابن كثير عن ابن عباس (١٦٨/١).

<sup>(</sup>۱۲۳) (۱) الآية (۱۲۵).

القرظى قال: قال رسول الله ﷺ: «ليت شعرى ما فعل أبواى؟ ليت شعرى ما فعل أبواى؟ ثلاث مرات، فنزلت: ﴿إِنَا أُرسِلنَاكُ بِالْحِقّ بِشِيرًا وِنَذَيرًا وَلا تَسَأَلُ عِن أَصِحَابِ الْجَحِيمِ﴾ (٢) قال: فما ذكرها حتى توفاه الله.

(۱۲۷) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن أبى الهذيل (۱۱)، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿مثابة للناس﴾(۲) قال: يحجون، ثم يحجون لا يقضون منه وطرًا.

(۱۲۸) عبد الرزاق قال: نا ابن جریج (۱)، عن عطاء (۲)، عن ابن عباس فی قوله تعالى: ﴿مقام إبراهيم﴾ (۲) قال: الحج كله مقام إبراهيم.

أخرجه ابن جرير (١/ ٥١٦) وذكره ابن عطية في تفسيره (١/ ٤٠٦) وذكر في البحر (٣٦٨/١) والقرطبي (٩٢/٢) عن محمد بن كعب القرظي وابن عباس وذكره السيوطي (١١/١) عنهما أيضًا وقال: هذا مرسل ضعيف الإسناد ثم ذكره من طريق ابن جرير عن داود بن أبي عاصم مرفوعًا وقال: هو معضل الإسناد ضعيف لا تقوم به حجة ولا بالذي قبله. وذكره ابن كثير عن محمد بن كعب (١/ ١٦٢) وذكره عن ابن عباس البغوى (١/ ١٢١) والواحدي بسنده في أسباب النزول (ص٤٢).

(۱۲۷) (۱) هو :غالب بن الهذيل الأودى والكوفى صدوق رمى بالرفض من الخامسة. تقريب (۱۲۷) (۱۰٤/۲).

(٢) الآية (١٢٥).

أخرجه ابن أبى شيبة (117) وابن جرير (100) وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه عن ابن عباس ثم قال: وروى عن أبى العالية وسعيد بن جبير فى إحدى روايتيه وعطاء ومجاهد والحسن وعطية والربيع بن أنس والسدى والضحاك (118) وذكره ابن كثير وعزاه إلى سعيد بن جبير وغيره كما عزاه إلى العوفى عن ابن عباس (118) وذكر بنحوه فى الدر (118)، وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس.

(١٢٨) (١) هو: عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموى مولاهم المكى ثقة فقيه فاضل وكان يدلس ويرسل من السادسة مات سنة خمسين أو بعدها. تقريب (١/ ٥٢٠).

(٢) عطاء بن أبى رباح واسم أبى رباح أسلم القرشى مولاهم المكى ثقة فقيه فاضل لكنه كثير الإرسال من الثالثة مات سنة أربع عشرة على المشهور، وقيل: إنه تغير بأخرة ولم يكن ذلك منه. تقريب (٢/ ٢٢).

(٣) الآية (٢٥).

أخرجه ابن جرير (٥٣٣/١) وذكره فى الدر (١١٨/١) وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس بنحوه وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (١٨٤/١) عن ابن جريج وذكره أيضًا ابن كثير(١٦٨/١) وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن ابن جريج .

<sup>= (</sup>٢) الآية (١١٩) وهي مؤخرة عن موضعها.

(۱۲۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَأَرِنَا مِنَاسِكِنَا﴾ (١) قال: أرنا منسكنا وحجنا.

(۱۳۰) عبد الرزاق قال: حدثنی الثوری، عن ابن جریج، عن عطاء (۱): ﴿وَأَرِنَا مِنَا صَاءَ (۱): ﴿وَأَرِنَا مِنَا صَاءَ (۱): ﴿ وَأَرِنَا مِنَا صَاءَ (۱): ﴿ وَأَرْنَا مِنَا مِنْ عَلَى عَلَى الْعَرْمِي مِنْ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِنْ عَلَاءُ اللَّهُ وَلَا أَنْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا أَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَاكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا عَلَاكُولُوا عَلَاكُمُ

(۱۳۱) عبد الرزاق قال: نا ابن التيمى، عن كثير<sup>(۱)</sup> بن زياد قال: سألت الحسن عن الحنيفية فقال: هو حج هذا البيت قال ابن التيمى: وأخبرنى جويبر<sup>(۱)</sup>، عن الضحاك<sup>(۱)</sup> ابن مزاحم مثله.

(۱۳۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن محمد (۱) بن عبد الرحمن بن أبى ليلى، عن ابن أبى مليكة (۱۳۲)، عن عبد الله بن عمرو قال: صلى جبريل بإبراهيم الظهر والعصر

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٣٣) بنحوه وذكره فى البحر (١/ ٣٨٩)، والقرطبى (٢/ ١٢٨)، وابن كثير (١/ ١٦٨) وفى تنوير المقياس (١/ ٥٧).

(۱۳۰) (۱) هو ابن أبي رياح.

(٢) الآية (١٢٨).

أخرجه الثورى في تفسيره (ص٩) وابن جرير (١/ ٥٥٢) والأزرقي (٣٦/١) وذكر نحوه البغوى (٩٤/١) والقرطبي (١/ ١٨٣) وفي البحر (٣٨٩/١) وابن كثير (١٨٣/١) وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن مجاهد ثم قال: روى نحوه عن عطاء وقتادة (٨٨/١٥) وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى الأزرقي عن مجاهد (٣٨/١).

(١٣١) (١) كثير بن زياد أبو سهل البُرساني نزل بلخ ثقة من السادسة. تقريب (٢/ ١٣١).

- (۲) جويبر مصغرًا بن سعيد الأزدى أبو القاسم البلخى نزيل الكوفة راوى التفسير ضعيف جدًا من الخامسة مات بعد الأربعين. تقريب(١٢/ ١٣٦).
- (٣) الضحاك بن مزاحم الهلالى أبو القاسم صدوق كثير الإرسال. من الخامسة. تقريب (٣) (٣٧٣).

أخرجه ابن جرير (١/ ٥٦٥) وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس وقال: روى عن الحسن والضحاك وعطية والسدى نحوه وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس (١/ ١٤٠).

- (۱۳۲) (۱) محمد بن عبد الرحمن بن أبى ليلى الأنصارى الكوفى القاضى أبو عبد الرحمن صدوق سيئ الحفظ جدًا من السابعة. مات سنة ثمان وأربعين. تقريب التهذيب (٢/ ١٨٤).
- (٢) هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة بالتصغير ابن عبد الله بن جدعان ويقال اسم أبي=

<sup>(</sup>۱۲۹) (۱) الآية (۱۲۸).

بعرفات، ثم وقف به حتى إذا غربت الشمس دفع به فصلى به المغرب والعشاء بجمع، ثم صلى الفجر كأسرع ما صلى أحد من المسلمين.

(۱۳۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال أيوب: قال ابن أبى مليكة: صلى به صلاة معجلة، ثم وقف به حتى إذا كان كأفضل ما يصلى أحد من المسلمين قال معمر: وقال أيوب: ثم وقف به حتى إذا كان كالصلاة المؤخرة دفع به، ثم رمى الجمرة، ثم ذبح، ثم حلق، ثم أفاض به إلى البيت، وقال الله لنبيه: ﴿ثم أوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين﴾.

(١٣٤) عبد الرزاق قال: معمر، وقال قتادة: وقد تكون حنيفية في شرك، ومن الحتان، وتحريم نكاح الأم والبنت والأخت، ولكن الله قال: ﴿حنيفًا مسلمًا وما كان من المشركين﴾.

(١٣٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿صبغة اللهِ﴾ قال: دين الله.

(۱۳۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَظُلُّم مُنْ كَتُمُ مُنْ كُتُمُ مُنْ كُتُمُ مُنْ كُتُمُ مُنْ الله قال: الشهادة الشيء مكتوبًا عندهم، هو الذي كتموه.

<sup>=</sup> مليكة: زهير التيمى، المدنى ادرك ثلاثين من اصحاب النبى ﷺ، ثقة نقيه من الثالثة. تقريب (١/ ٤٣١).

أخرج نحوه ابن أبى شيبة فى المصنف (٧/٤) وأخرج نحوه ابن جرير عن ابن عمرو مرفوعًا فى تاريخه (١/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>۱۳۳) أخرج نحوه الطبرى عن ابن عمرو مرفوعًا فى تاريخه (۱/ ۳۸۹)، وذكره فى المطالب العالية عن ابن عمرو مرفوعًا وعزاه لابن أبى شيبة (۱/ ۳٤۳).

<sup>(</sup>۱۳٤) أخرج نحوه ابن أبي حاتم بنحوه عن قتادة (۱/ ۹۱) وذكره ابن كثير (۱/ ۱۸۷) بنحوه.

<sup>(</sup>۱۳۵) أخرج نحوه ابن جرير (۱/۱۱) وذكر نحوه عن قتادة القرطبى (۲/ ١٤٤) وابن كثير (۱۳۵) وأخرج نحوه ابن أبى حاتم (۱/ ۹۳) عن ابن عباس وذكر أنه روى نحوه عن أبى العالية ومجاهد والحسن والنخعى وعبد الله بن كثير والضحاك وقتادة وعكرمة وعطية والربيع بن أنس والسدى (۱/ ۹۲)، وذكره عن ابن عباس أبو حيان في البحر (۱/ ۱۱) والسيوطى في الدر (۱/ ۱۶۱).

<sup>(</sup>۱۳۲) أخرج نحوه ابن جرير (۱/٥٧٥)، وذكره القرطبى (۱٤٧/٢)، وأخرج نحوه ابن أبى حاتم عن أبى العالية (۱/٩٣) ثم قال: روى عن قتادة والربيع بن أنس نحو ذلك. وذكر نحوه ابن كثير عن الحسن.

(۱۳۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿أَمَةُ وَسَطَّا﴾(١) قال: عدولاً لتكون هذه الأمة شهداء على الناس أن الرسل قد بلغتهم، ويكون الرسول على هذه الأمة شهيدًا أن قد بلغ ما أرسل به.

(۱۳۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن زید<sup>(۱)</sup> بن أسلم أن قوم نوح یقولون یوم القیامة لم یبلغنا نوح قال: فیدعی نوح فیسال هل بلغتهم؟ قال: فیقول: نعم بلغتهم. فیقول: من شهودك؟ فیقول: أحمد وأمته، فیدعون فیسالون فیقولون: نعم قد بلغتهم. فیقول قوم نوح: تشهدون علینا، ولم تدركونا؟ قال: فیقولون: قد جاءنا نبی فأخبرنا أن قد بلغكم، وأنزل علیه أن قد بلغكم فصدقناه قال: فیصدق نوح، ویكذبون قال: «لتكونوا شهداء علی الناس ویكون الرسول علیكم شهیداً».

(١٣٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال زيد بن أسلم: إن الأمم يقولون يوم القيامة: والله لقد كادت هذه الأمة أن يكونوا أنبياء كلهم لما يرون الله أعطاهم.

أخرج بعضه ابن جرير (٦/٢) وذكر نحوه القرطبى (٢/ ١٥٣) وأخرجه البخارى عن أبى سعيد فى كتاب التفسير وفى سياق روايته للحديث الذى بعده. (٨/ ١٧١).

<sup>(</sup>۱۳۷) (۱) الآية (۱٤۳).

وأخرجه عن أبى سعيد الترمذى برقم (٤٨٢) وأحمد فى المسند (٩/٣)، والثورى (ص٠١) وذكره عن أبى سعيد فى المجمع وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح (٣/٦٦)، وابن كثير ( ١٩١١) والحافظ فى الفتح (١٧٢/٨) ثم قال: أخرجه الترمذى والنسائى من هذا الوجه وذكره فى الدر مختصرًا عن أبى هريرة مرفوعًا وابن عباس موقوقًا (١٤٤/١).

<sup>(</sup>۱۳۸) (۱) ريد بن أسلم العدوى مولى عمر أبو عبد الله وأبو أسامة المدنى ثقة عالم وكان يرسل من الثالثة مات سنة ستة وثلاثين. تقريب (۲۷۲۱)، أخرج نحوه ابن سعيد مرفوعًا. البخارى في كتاب التفسير باب: ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطا﴾ (۱۷۱۸) وفي كتاب الأنبياء باب: ﴿ولقد أرسلنا نوحًا﴾ (۲/ ۳۷)، والترمذى كذا بتحفة الأحوذى كتاب الأنبياء باب: ﴿ولقد أرسلنا نوحًا﴾ (۲/ ۳۷)، والترمذى كذا بتحفة الأحوذى (۸/ ۲۹۷) وابن ماجه في الزهد باب صفة أمة محمد الله (۲/ ۱۶۳۷)، وأحمد في المسند (۳۲/۳)، وابن أبي حاتم (۱/ ۱۹۶۱) وذكر نحوه عن أبي سعيد البغوى (۱/ ۱۹۰)، وابن كثير (۱/ ۱۹۰)، والسيوطى في الدر (۱/ ۱۶۶) وعزاه إلى أبي أحمد وعبد بن حميد والبخارى والترمذى والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقى عن أبي سعيد.

<sup>(</sup>۱۳۹) أخرج نحوه ابن جرير (۲/۷)وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير (۱۰/۱٤٥).

(١٤٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿لكبيرة إلا على الذين هدى الله﴾(١) قال: كبيرة حين حولت القبلة إلى المسجد الحرام فكانت كبيرة إلا على الذين هدى الله.

(۱٤١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿قد نرى تقلب وجهك فى السماء ﴾(١) قال: كان النبى ﷺ يقلب وجهه إلى السماء ، يحب أن يصرفه الله إلى الكعبة حتى صرفه الله إليها.

(۱٤٢) عبد الرزاق قال: نا هشيم، عن يعلى بن عطاء، عن يحيى بن قمطة (۱) قال: رأيت عبد الله بن عمرو جالسًا في المسجد الحرام بإزاء الميزاب فتلا هذه الآية: ﴿ فَلْنُولِينَكُ قَبِلَةً تَرْضَاها ﴾ فقال: هذه القبلة.

(124) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فُولُ وَجَهِكُ شَطَّرُهُ السَّجِدُ الحَرَامُ ﴾: المسجد الحرام، ﴿وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره﴾:

(١٤٠) (١) الآية (١٤٣).

أخرج نحوه الطبرى (١١/٢)، وذكر نحوه القرطبى (١٥٧/٢) وعزاه إلى قتادة ومجاهد وابن عباس وأخرج نحوه البخارى عن البراء بن عازب فى كتاب الصلاة باب التوجه إلى القبلة (٢/١) وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن مجاهد.

(١٤١) (١) الآية (١٤٤).

أخرج نحوه ابن جرير (٣/٢) وذكر نحوه في الدر (١٤٦/١) وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وأخرج نحوه عن البراء مرفوعًا ابن أبي حاتم (٩٣/١) وذكره ابن كثير عن البراء أيضًا (١٩٣/١).

(۱) (۱۶) یحیی بن قمطة حجازی روی عن عبد الله بن عمرو وروی عنه یعلی بن عطاء. الجرح والتعدیل (۱/ ۱۸۱).

أخرج نحوه ابن أبى حاتم (٩٦/١) وذكر نحوه ابن كثير وعزاه إلى ابن أبى حاتم والحاكم (١٩٢/١)، وذكره فى مجمع الزوائد وعزاه للطبرانى من طريقين وقال الهيثمى: رجال أحمد ثقات (٣١٦/٦)، وذكر نحوه فى المطالب العالية وعزاه لأحمد بن منيع عن ابن عمرو (٨٩/١)، وذكره الحافظ فى الفتح وقال: رواه الحاكم عن ابن عمرو فى قوله تعالى: ﴿فلنولينك قبلة ترضاها﴾ قال: نحو ميزاب الكعبة وأتم قال: ذلك لأن تلك الجهة قبلة أهل المدينة (٨٩/١)، وذكر نحوه الحافظ فى المطالب العالية وعزاه لأحمد بن منيع عن ابن عمر (٨٩/١).

(١٤٣) (١) الآية (١٢٤).

أى تلقاءه<sup>(٢)</sup>.

(\$\$1) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولكل وجهة هو موليها﴾(١) قال: في صلاتهم إلى بيت المقدس، وصلاتهم إلى الكعبة.

(120) عبد الرزاق قال: معمر، عن قتادة، وابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿لثلا يكون للناس عليكم حجة إلا الذين ظلموا منهم﴾(١) قالا: هم مشركو العرب قالوا حين صرفت القبلة إلى الكعبة: قد رجع إلى قبلتكم فيوشك أن يرجع إلى دينكم قال الله تعالى: ﴿فلا تخشوا الناس واخشوني﴾.

(۱٤٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن حميد (۱) بن عبد الرحمن بن عوف، عن أمه أم كلثوم (۲) بنت عقبة بن أبى معيط، وكانت من المهاجرات الأول فى

(١٤٤) (١) الآية (١٤٨).

أخرج نحوه ابن جرير فى تفسيره (١٩٣/٣) وابن أبى حاتم (٩٧/١) وذكره فى البحر (١٤٣/١) وذكر نحوه فى الدر وعزاه إلى أبى داود فى ناسخه (١٤٨/١).

(١٤٥) (١) الآية (١٥٠).

أخرجه ابن جرير (۲/ ۲۰) وذكره عن مجاهد القرطبى (۱۲۸/۲) وابن كثير وعزاه لابن أبى حاتم عن مجاهد وغيره (۱۹۰/۱) وذكره الشوكانى (۱۳۲/۱) ونسبه إلى أبى داود فى ناسخه عن قتادة ومجاهد (۱۳۲/۱) وأخرجه ابن أبى حاتم (۱۸/۱) عن أبى العالية بنحوه وذكر أنه روى عن مجاهد وعطاء ، وقتادة والربيع بن أنس بنحوه.

- (١٤٦) (١) حميد بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى المدنى، ثقة من الثانية، مات سنة خمس وماثة على الصحيح. تقريب (٢٠٣/١).
- (٢) أم كلثوم بنت عقبة بن أبى معيط الأموية أسلمت قديمًا وهي أخت عثمان لأمه صحابية ولها أحاديث ماتت في خلافة على. تقريب التهذيب (٢/ ٢٢٤).

<sup>=</sup> ذكره فى الناسخ والمنسوخ لقتادة (ل ۱ أ)، وأخرجه ابن جرير (۱٤/۲)، وذكر نحوه ابن كثير (١/ ٢٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى أبى داود فى ناسخه وابن جرير والبيهقى عن ابن عباس وذكر أن البيهقى أخرجه عن طريق آخر عن مجاهد (١٤٧/١).

<sup>(</sup>۲) أخرج نحوه البخارى (۸/ ۱۷٤) وأخرجه فى تفسير الثورى (ص۱۳)، وذكره عن القرطبى (۱۳/۲) عن أبى العالية وأخرج نحوه الطبرى (۱۳/۲) وابن أبى حاتم(۱۹۲/۱)، ثم قال: وروى نحوه عن قتادة والربيع بن أنس وذكره فى الدر وقال: أخرجه وكبع وابن عيينة وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن جرير والدينورى عن أبى العالية (۱۲۲/۱).

قوله تعالى: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة﴾ قالت: غشى على عبد الرحمن بن عوف غشية ظنوا أن نفسه فيها فخرجت امرأته أم كلثوم إلى المسجد لتستعين بما أمرت أن تستعين من الصبر والصلاة قال: فلما أفاق قال: غشى (٣) على ؟ قالوا: نعم. قال: صدقتم إنه أتانى ملكان في غشيتي هذه فقالوا: انطلق نحاكمك إلى العزيز الأمين قال: فانطلقا بي قال: فلقيهما ملك آخر فقال: أين تريدان ؟ قالا: نحاكمه إلى العزيز الأمين قال: فأرجعاه فإن هذا عمن كتب لهم السعادة، وهم في بطون أمهاتهم، وسيمتع الله بنيه ما شاء الله فعاش شهراً ثم مات.

(١٤٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أموات بل أحياء ﴾(١) قال: إن أرواح الشهداء في صور طير بيض.

(١٤٨) عبد الرزاق قال: معمر، وقال الكلبى فى صور طير خضر تأكل من ثمار الجنة، وتأوى إلى قناديل تحت العرش.

(۱٤٩) عبد الرزاق قال: نا معمر ، عن الزهرى ، عن ابن كعب (۱) بن مالك: أن النبى ﷺ قال: «إن نسمة المؤمن (۲) طير تعلق في شجر الجنة ، حتى يرجعها الله = (۳) في (ت) أغشى.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف بنحوه (١١٢/١١) وذكره في المطالب العالية (٢٦/٤) وذكره في تهذيب التهذيب في ترجمة ابن عوف (٢/٥/٦) وذكره في الدر مختصراً وعزاه إلى الحاكم والبيهتي في الدلائل.

(١٤٧) (١) الآية (١٥٤).

(۱٤۸) أخرجه عبد الرزاق في المصنف عن الكلبي موفوعًا (۲٦٣/٥)، وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى الكلبي مرفوعًا من طريق عبد الرزاق (۱/ ١٥٥)، وذكره ابن كثير وعزاه إلى مسلم (۱/ ۱۹۷/۱).

(۱٤٩) (۱) هو عبد الله بن كعب بن مالك الأنصارى المدنى ثقة يقال له رؤية مات سنة سبع أو ثمان وتسعين. تقريب التهذيب (۲/۲۶۶).

(٢) في (ت) المسلم.

إلى جسده».

(۱۵۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن الأعرج(۱) فى قوله تعالى: 

إن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس فى الكتاب (۲)

قال أبو هريرة: إنكم لتقولون أكثر أبو هريرة عن النبى والله الموعد، وإنكم لتقولون ما

بال المهاجرين لا يحدثون عن رسول الله بهذه الأحاديث، وإن أصحابى من المهاجرين

كانت تشغلهم صفقاتهم فى الأسواق، وإن أصحابى من الأنصار كانت تشغلهم

أرضوهم والقيام عليها، وإنى كنت امرءًا مسكينًا، وكنت أكثر مجالسة للنبى المنه أحضر

إذا غابوا، وأحفظ إذا نسوا، وأن النبى على حدثنا يومًا فقال: من يبسط ثوبه حتى أفرغ

من حديثى، ثم يقبضه إليه فإنه لن ينسى شيئًا سمعه منى أبدًا. قال: فبسطت ثوبى، أو

قال: نمرتى(۱) فحدثنا فقبضت إلى فوالله ما نسيت شيئًا سمعته، وايم الله لولا آية فى

كتاب الله ما حدثتكم بشىء أبدًا، ثم تلا: ﴿إن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى...﴾ الآية كلها.

(۱۵۱) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: بلغنى عن عطاء بن أبى رباح، عن أبى هريرة قال: من سئل عن علم عنده فكتمه أتى يوم القيامة ملجمًا بلجام من النار.

<sup>=</sup> أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٥/ ٢٦٤) وابن ماجه في كتاب الزهد باب ذكر القبر (٩٩/١) والطيالسي (١/ ٩٩/١) وابن سعد (٨/ ٢٢٩)، وابن أبي حاتم (١٩٩/١)، وذكر نحوه ابن كثير (١/ ١٩٧) وعزاه لأحمد وذكره في الدر وعزاه إلى مالك وأحمد والترمذي صححه والنسائي وابن ماجه وعبد الرزاق في المصنف (١/ ١٥٥)، وذكره الشوكاني (١/ ١٣٥) وعزاه لعبد الرزاق في المصنف.

<sup>(</sup>۱۵۰) (۱) حميد بن قيس الأعرج المكى أبو صفوان القارئ ليس به بأس من السادسة. مات سنة ثلاثين، وقيل: بعدها. تقريب التهذيب (۲۰۳/۱).

<sup>(</sup>٢) الآية (١٥٩).

<sup>(</sup>٣) النمرة: الشملة المخططة من صوف. تفسير غريب الحديث لابن حجر (ص٢٤٦). أخرجه البخارى في كتاب البيوع (٢٨٧/٤)، وكتاب الحرف والمزارعة ومعلم في كتاب فضائل الصحابة باب فضائل أبي هريرة (١٩٣٩/٤) والحميدي في مسنده (٢/٤٨٣)، وابن ماجه برقم (١٢٦٢)، وابن سعد (٤/٢/٢٥)، وابن أبي حاتم (١/٢٠١) واحمد في المسند (٢/٤٧٢).

<sup>(</sup>۱۵۱) أخرجه أبو داود كتاب العلم باب كراهية منع العلم (١٧/٤) ، وأخرجه الترمذي باب =

(١٥٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ويلعنهم اللاعنون﴾ قال: الملائكة.

(١٥٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وتقطعت بهم الأسباب﴾(١) قال: هو الوصل الذي كان بينهم في الدنيا.

(10٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿كمثل الذى ينعق عالى عبد الرزاق قال: هذا مثل ضربه الله للكافر يقول: مثل هذا الكافر كمثل هذه البهيمة التى تسمع الصوت، ولا تدرى ما يقال لها، وكذلك الكافر يقال له، ولا ينتفع عا يقال له.

(۱۵۲) أخرجه ابن جرير (۲/00)، وذكره البغوى (۱۱۳/۱)، والقرطبي عن قتادة (۲/١٨٦)، وابن كثير عن قتادة وأبي العالية والربيع بن أنس (۱/ ۲۰۰)، وذكره في اللار وعزاه إلى ابن سعد وعبد بن حميد وابن جرير (۱/۱۹۲)، وذكره الشوكاني وعزاه للزجاج وغيره بلفظ: الملائكة والمؤمنون وذكر أن ابن عطية رجحه (۱/ ۱۶۰)، وأخرجه بنحوه ابن أبي حاتم عن أبي العالية (۱/۲۰۱) ثم قال: وروى نحوه عن قتادة والربيع بن أنس.

(١٥٣) (١) الآية (٢٢١).

أخرجه عن قتادة: ابن جرير ((1/1))، وذكر نحوه فى البحر ((1/10)) عن قتادة وابن عباس وعطاء وأبى العالية والربيع بن أنس ومقاتل والزجاج ورواه عن مجاهد: الثورى فى تفسيره ((110)) وابن أبى حاتم ((1/1))، وأبو نعيم فى الحلية ((1/10))، وذكره القرطبى ((1/10))، والشوكانى ((1/10))، وفى الدر المنثور وعزاه إلى وكيع وعبد بن حميد وابن جرير وأبى نعيم عن مجاهد ((1/10)) وذكره عن ابن عباس فى تفسيره ((1/10))، وابن كثير ((1/10)) عن ابن عباس ومجاهد.

(١٥٤) (١) الآية (١٧١).

أخرجه ابن جرير  $(Y \cdot Y)$ ، وذكره فى البحر  $(Y \cdot Y)$ ، والزمخشرى  $(Y \cdot Y \cdot Y)$ ، وذكره ابن كثير عن قتادة وابن عباس وعطاء الخراسانى بنحوه  $(Y \cdot Y \cdot Y)$ ، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس وقال: وروى عن أبى العالية ومجاهد وعكرمة وعطاء بن أبى =

<sup>=</sup> العلم باب ما جاء في كتمان العلم (٥/ ٢٩) وقال: حسن صحيح.

أخرجه ابن ماجه فى المقدمة باب من سئل عن علم فكتمه رقم (٢٦١) وأخرجه الطيالسي أبو داود فى مسنده (٣/ ٣٧)، وذكره فى المطالب العالية (٣/ ١١٥) وأخرجه السيوطى فى الجامع الصغير عن ابن مسعود (٢/ ٢١٢) رقم (٨٩٨٨) فيض القدير وأخرجه ابن المبارك فى الزهد عن عبد الله بن عمرو (ص١١٥) قال فى البحر: والآية تشمل كل من كتم علمًا من دين الله يحتاج إلى بثه ونشره (١/ ٤٥٩).

(100) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿وَمَا أَهَلَ بِهُ لَغَيْرِ اللهِ﴾ (١) قال: ما ذبح لغير الله مما(٢) لم يسم عليه (٣).

(١٥٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى قال: الإهلال أن يقولوا: باسم المسيح.

(۱۵۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عمن سمع الحسن في قوله تعالى: ﴿فَمَنَ اضْطَرَ غَيْرِ بَاغُ وَلاَ عَادِ﴾(١) قال: باغ فيها، ولا يعتدى فيها بأكلها وهو غنى عنها.

(١٥٨) قال معمر: وقال الكلبى: ﴿غير باغ﴾ في الأرض، يقول: اللص يقطع الطريق، ﴿ولا عاد﴾ على الناس.

أخرجه ابن جرير (٢/ ٨٥) وابن أبى حاتم (١/ ١٠٨) وذكر نحوه فى البحر وعزاه إلى قتادة وابن عباس ومجاهد والضحاك (١/ ٤٨٨) وذكره فى الدر بنحوه وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن مجاهد وأبى العالية (١/ ١٦٨).

(١٥٦) ذكره في البحر (١/ ٤٨٨) بنحوه.

وأخرجه في المصنف عن عطاء (١١٨/٦) بنحوه، وعن إبراهيم (١١٩/٦).

(١٥٧) (١) الآية (١٧٣).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٨٧).

وذكر نحوه البغوى عن الحسن وقتادة (١/ ١٢٠).

وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه عن قتادة (١/٩/١)، وذكره عن قتادة أيضًا السيوطى فى الدر (١٠٨/١)، وعزاه إلى عبد بن حميد وذكره ابن كثير عن مجاهد وسعيد بن جبير (١/٥/١). وهو قول الجمهور.

(۱۵۸) أخرج نحوه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير (۱۰۸/۱).

وذكره بنحوه البغوى عن سعيد بن جبير ومجاهد وابن عباس (١/ ١٢٠) ولا يخفى احتمال الآية للمعنين جميعًا.

<sup>=</sup> رباح والحسن وقتادة وعطاء الخراسانى والربيع بن أنس (١٠٨/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس (١٦٧/١)، ورواه الثورى عن عكرمة (ص١٥).

<sup>(</sup>١٥٥) (١) الآية (١٧٣).

<sup>(</sup>٢) في (م) بما.

<sup>(</sup>٣) في (م) (به).

(109) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَمَا أَصِبُوهُمْ عَلَى النَّارِ﴾(١) قال: ما أجرأهم عليها.

(۱۹۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: كانت اليهود تصلى قبل المغرب، والنصارى قبل المشرق والمغرب (۱۹۰).

(۱۲۱) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن زبيد (۱)، عن مُرة (۲)، عن عبد الله بن مسعود في قوله: ﴿وآتي المال على حبه﴾ قال: أن تؤتيه وأنت صحيح شحيح تأمل العيش وتخشى الفقر.

أخرجه بنحوه القرطبى (٢/ ٩١) عن قتادة، وأخرجه عن أبى العالية ابن أبى حاتم وقال: روى عن قتادة والحسن وسعيد بن جبير وعكرمة وعطاء وإبراهيم والربيع بن أنس ويزيد ابن أبى حبيب بنحوه (١٠٩/١)، وذكره القرطبى (٢/ ٢٣٦) عن قتادة والحسن وابن جبير والربيع وذكره أيضًا عن قتادة: السيوطى فى المدر (١٦٩/١) وعزاه لابن جرير والشوكانى (١/ ١٤٨) وأخرجه عن مجاهد: الثورى فى تفسيره (ص ١٥)، وأبو نعيم فى الحلية (٣/ ٢٩٠).

(۱۲۰) (۱) الآية (۱۷۷).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٥٩) وذكر نحوه في البحر عن قتادة والربيع بن أنس ومقاتل وعوف الأعرابي (٢/ ٢٠)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (١٦٩/١)، وأخرجه عن أبي العالية ابن أبي حاتم (١/ ٩/١)، وذكره أيضًا عن أبي العالية ابن كثير (١٠ ٩/١).

- (۱۲۱) (۱) هو : ربید \_ مصغرًا \_ ابن الحارث بن عبد الکریم بن عمرو بن کعب، أبو عبد الرحمن الکوفی، ثقة ثبت عابد من السادسة. مات سنة اثنتین وعشرین أو بعدها تقریبًا (۲۷۷/۱).
- (۲) مرة بن شراحيل الهمدانى أبو إسماعيل الكوفى ثقة عابد من الثانية. تقريب (۲/ ۲۳۸). أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (۹/ ٥٥) وابن المبارك فى الزهد (ص/) ، وابن أبى حاتم (۱/ ۱۱۰)، وذكره الزمخشرى (۱/ ۱٦٤)، وذكره فى المجمع وعزاه للطبرانى عن ابن مسعود ورجاله رجال الصحيح (۲/ ۳۱۲)، وذكره ابن كثير وعزاه للحاكم عن ابن مسعود مرفوعًا (۱/ ۲۰۸)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن المبارك فى الزهد ووكيع وابن عينة وعبد الرزاق والفريابى وسعيد بن منصور وابن أبى شيبة وعبد بن حميد والطبرانى والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقى (۱/ ۱۷۱)، وأخرجه مسلم بنحوه عن أبى هريرة (۲/ ۲۱۷) فى كتاب الزكاة باب أفضل الصدقة.

<sup>(</sup>١٥٩) (١) الآية (١٧٥).

(١٦٢) عبد الرزاق قال: نا معمر في قوله: ﴿والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس﴾ (١) قال البأساء: البؤس، والضراء: الزمانة في الجسد: ﴿وحين البأس﴾ قال: حين القتال.

(174) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿كتب عليكم القصاص فى القتلى﴾(١) قال: لم يكن لمن قتل(٢) دية، إنما كان القتل والعفو فنزلت هذه الآية فى قوم كانوا أكثر من غيرهم، فكانوا إذا قتل من الحى الكثير عبد قالوا: لا يقتل به إلا حر، وإذا قتل منهم امرأة قالوا: لا يقتل بها إلا رجلاً، فأنزل الله: ﴿الحر بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى ﴾.

(174) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، وابن عيينة، عن عمرو بن دينار (۱)، عن مجاهد، عن ابن عباس قال: كان القصاص فى بنى إسرائيل، ولم تكن الدية فقال الله لهذه الأمة: ﴿كتب عليكم القصاص فى القتلى الحر

أخرجه عن معمر: ابن أبى حاتم (١/ ١١١)، وذكر نحوه البغوى (١/ ٣٢١)، وأخرجه عن قتادة ابن جرير (٢/ ٨٥)، وابن أبى حاتم (١/ ١١١) بنحوه وذكره ابن كثير (١/ ٩٠) عن قتادة وأبى العالية وابن مسعود وابن عباس وذكره فى الله بنحوه وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير (١/ ١٧٢).

(۱۲۲) (۱) الآية (۱۷۸).

(٢) في (ت): قبلنا.

أخرجه ابن جرير (1/7) وذكره الزمخشرى (1/77)، وذكره في البحر (1/77)، والقرطبى (1/77)، وأخرج نحوه ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير (1/77)، والحرج نحوه ابن أبي حاتم عن القرآن (1/77) تأويل والواحدى (1/77) عن الشعبى وذكره الشافعي في أحكام القرآن (1/77) تأويل قوله: ﴿فمن عفي له من أخيه شيء﴾ (1/77)، وذكره في المجمع وعزاه للطبراني عن الحسن بن على المعمرى وابن كثير (1/77)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير (1/77).

(١٦٤) (١) عمرو بن دينار المكى أبو محمد الأثرم، الجمحى مولاهم ثقة ثبت من الرابعة. تقريب (٢٩/٢).

أخرج نحوه البخارى فى كتاب التفسير باب: ﴿يا أَيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص فى القتلى ﴾ (٨/ ١٧٦)، أخرجه النسائى فى تفسير قوله تعالى: ﴿فَمَن عَفَى لَهُ مَن أَخِيهُ شَيء فاتباع بالمعروف وأداء إليه بإحسان ﴾ (٨٠ /٣٣)، وأخرجه عبد الرزاق فى المصنف =

<sup>(</sup>۲۲۲) (۱) الآية (۱۷۷).

بالحر والعبد بالعبد والأنثى بالأنثى فمن عفى له من أخيه شىء ﴾ قال: فالعفو أن يقبل الدية فى العمد: ﴿فَاتِبَاعُ بِالْمُعْرُوفُ﴾ قال(٢): يتبع المطالب بمعروف، ويؤدى إليه المطلوب(٢) بإحسان: ﴿ذَلِكُ تَحْفَيْفُ مِن ربكم ورحمة ﴾ فما كتب على من كان قبلكم.

(170) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿اتباع بالمعروف﴾(١) قال: يتبع الطالب بالمعروف ويؤدى إليه المطلوب بإحسان.

(١٦٦) عبد الرزاق، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ عَفَى لَهُ مَنْ أَخَيْهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن جبير وسعيد بن منصور وابن أبى شيبة والبخارى والنسائى وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والنحاس فى ناسخه وابن حبان والسهقى (١/٧٣).

(٣) في مصنف عبد الرزاق: القاتل.

(١٦٥) (١) الآية (١٧٨).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٦٤)، وذكره القرطبى (٢/ ٢٥٣)، وفي البحر (٢/ ١٤٤)، وابن كثير (١/ ٢١٠)، وأخرج نحوه البخارى عن ابن عباس (٨/ ١٧٦)، وابن أبى حاتم (١٣/١)، وقال: روى عن جابر بن زيد والحسن وقتادة والربيع بن أنس والسدى وعطاء والخراساني بنحوه وذكره الشافعي في أحكام القرآن (٢٧٩/١).

(۲۲۱) (۱) الآية (۱۷۸).

أخرجه ابن جريز (۲۲/۲)، وذكره ابن كثير عن قتادة وأبى العالية ومجاهد وسعيد بن جبير ومجاهد (۲۱/۲۱)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر (۱/۳۷۱)، والشوكانى عن قتادة (۱/۱۰۷۱).

قلت: وهذا الأثر روى نحوه عن ابن عباس في الأثر (١٥٢ ب) وقال أكثر المفسرين: أن يقبل الدية في قتل العمد. البغوى (١/ ١٢٥).

<sup>= (</sup>١/ ٨٥، ٨٦) والشافعى فى المسند (٩٩) ، وابن أبى حاتم (١١٢/١) والنحاس فى الناسخ (١٩)، وذكره الشافعى فى أحكام القرآن (٢٧٧/١)، وفى البحر (٨/٢، ٩)، وذكره فى المجمع وعزاه إلى الطبرانى عن ابن عباس (٣١٦/٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائى عن ابن عباس تأويل قوله عز وجل: ﴿فمن عفى له من أخيه شىء فاتباع بالمعروف﴾ فى سياق ما قبله (۸/ ۳۳) أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (١٠/ ٨٥)، وابن أبى حاتم (١/ ١١٣)، وقال: روى عن جابر بن زيد وأبى العالية ومجاهد وعطاء وقتادة وسعيد بن جبير ومقاتل والحسن بنحوه.

(١٦٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ فَمَنَ اعتدَى بِعَدَ ذَلَكَ ﴾ قال: هو القتل بعد أخذ الدية، يقول: من قتل بعد أن يأخذ الدية فعليه: (أن)(١) القتل لا تقبل منه الدية.

(١٦٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: قال رسول الله: «لا أعافى أحدًا قتل بعد أخذ الدية».

(179) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ولكم فى القصاص حياة يأولى الألباب﴾ (١) قال: جعل الله فى القصاص حياة إذا ذكره الظالم المعتدى كف عن القتل.

(١٦٧) (١) ليس في: (ت).

أخرجه ابن جرير (۲٦/۲)، في البحر (۱۰/۲)، وذكر نحوه الشوكاني (١/١٥٥)، وأخرجه عن ابن عباس ابن أبي حاتم (١/١١٤)، وذكره ابن كثير (١/ ٢١٠) ثم قال: وروى عن مجاهد، وعطاء، وعكرمة، والحسن، وقتادة، والربيع بن أنس، ومقاتل بن حيان.

وأخرجه عبد الرزاق في المصنف عن الثوري بنحوه (١٥/١٠) وأخرجه البيهقي بنحوه عن عطاء ومجاهد (٨/ ٥٣).

فى هامش (ت): فعلمنا أن هذه الآية أوجبت على أهل التوراة وكانت دماؤهم تتكافأ وملتهم واحدة فكذلك وجب حكم هذه الآية عليهم.

قال رسول الله ﷺ: «المؤمنون تتكافأ دماؤهم ويسعى بذمتهم أدناهم وهم يد على من سواهم».

(۱٦٨)أخرجه في المصنف (١٥/١٠)، وابن جرير (٢/ ٦٦)، وابن أبي حاتم(١١٣/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر عن قتادة (١٧٣١)، ورواه البيهقي مرسلاً عن الحسن وموصولاً من طريق الحسن أيضًا عن جابر (٨/ ٥٤)، وفي الموصول (لا أعفى) وفي المرسل: «لا أعافي» كما هنا.

(١٦٩) (١) الآية (١٧٩).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٦٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن قتادة (١/ ١٧٣) وأخرجه عن أبى العالية (١/ ٤١١)، وابن كثير (١/ ٢١١). وقالا: روى عن مجاهد وسعيد بن جبير وقتادة \_ وزاد ابن أبى حاتم الحسن والربيع بن أنس ومقاتل وأبا مالك \_ بنحوه.

(۱۷۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن هشام (۱) بن عروة، عن أبيه (۲) في قوله: حين الوصية قال: دخل على بن أبي طالب على مولى (۳) لهم، وهو في الموت فقال

له: ألا أوصى فقال له: قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِن ترك خيرًا الوصية﴾ (٤) وليس له

كبير شيء.

(1**٧١**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى قال: جعل الله الوصية حقًا مما قل منه، أو كثر.

(۱۷۲) قال(۱): نسخ الوالدين منها وترك الأقربين ممن(۲) لا يرث.

أخرجه الثورى فى التفسير (ص١٥) وعبد الرزاق (٦٢/٩)، وابن جرير (٢/ ٧١)، وابن أبى حاتم (١/ ١١٤)، وابن كثير (٢/ ٢١٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر والحاكم والبيهقى فى سننه (١/ ١٧٥).

(۱۷۱) أخرج نحوه ابن جرير (۲/ ۷۱) والقرطبى عن الزهرى وأبى مجلز (۲۰۸/۲)، والبحر (۱۷۲)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد (۱/ ۱۷٤)، والشوكانى عن الزهرى (۱۰۲/۱)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن أبى العالية وقال: روى عن سعيد ابن جبير والحسن والربيع بن أنس وقتادة (۱/ ۱۷٤).

(١٧٢) (١) سقط من (م).

(٢) في (م): (مما).

أخرجه ابن جرير (۷۹/۲)، وأخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ عن ابن عباس (ص۲۰)، وابن كثير (۲۱۱/۱) عن ابن عباس والحسن ومسروق وطاوس وسعيد بن جبير والربيع بن أنس وقتادة ومقاتل بن حيان وذكره في الدر (۱/۱۷۲) وعزاه إلى ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس.

قلت: ذكر النسخ هنا ولم يبين الناسخ وقد ذكر النحاس فى ناسخه عن مجاهد أن الناسخ قوله تعالى: ﴿يوصيكم الله فى أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ (ص٤٠).

<sup>(</sup>۱۷۰) (۱) هشام بن عروة بن الزبير بن العوام الأسدى ثقة فقيه ربما دلَّس من الخامسة. تقريب (۱۷۰) (۳۱۹).

<sup>(</sup>٢) عروة بن الزبير بن العوام أبو عبد الله المدنى ثقة فقيه مشهور من الثانية. تقريب (٢) ١٩).

 <sup>(</sup>٣) لم أقف على اسمه، وفي المصنف: «وإنما تركت مالاً يسيراً فدعه لولدك فمنعه أن الوصي».

<sup>(</sup>٤) الآية (١٨٠).

(۱۷۳) عبد الرزاق قال: قال الثورى: عن الحسن (۱) بن عبيد الله، عن إبراهيم قال: ذكر عنده طلحة، والزبير فقيل: كانا يشددان في الوصية فقال: وما عليهما أن لا يفعلوا (۲) توفى النبى فما وربما أوصى (۲)، وأوصى أبو بكر، فإن أوصى فحسن، وأن لم يوص فلا بأس.

(174) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ بِدَلُهُ بِعِدُ مَا سَمِعُهُ ﴿ اللَّهُ عِدْ مَا سَمِعُهُ فَإِنْ إِنْمُ مَا بِدُلُ عَلَيْهُ.

(1۷۵) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فمن خاف من موص جنفًا أو إثمًا﴾(١) قال: هو الرجل يوصى فيحيف في وصيته فيردها الولى إلى الحق والعدل.

(١٧٦) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله: ﴿فَمَنْ

(۱۷۳) (۱) فى المصنف الحسن بن عبد الله، فإن كان هو الصواب فإبراهيم هو ابن سويد النخعى الكوفى وإن كان ما هنا هو الصواب فهو الحسن بن عبيد الله بن عروة النخعى أبو عروة الكوفى، ثقة، فاضل. من السادسة، مات سنة تسع وثلاثين وقيل: بعدها. تقريب التهذيب (۱۲۸/۱)، وإبراهيم شيخه يحتمل أن يكون إبراهيم بن سويد النخعى أو إبراهيم بن يزيد النخعى فقد روى عنهما وكلاهما ثقة. انظر: التقريب (۲۱/۳۱، ۲۱).

(۲) في (ت): يفعلا.

(٣) في (ت): فما أوصى.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٩/ ٥٧ \_ ٥٨)، وابن جرير( ٢/ ٧٠).

(١٧٤) (١) الآية (١٨١).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٧٢)، وابن أبي حاتم (١١٥/١)، وذكر نحوه في البحر (٢/ ٢٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير (١/ ١٧٥).

(١٧٥) (١) الآية (١٨٢)، والجنف: الجور والعدول عن الحق.

(٢) سقط من (م).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٧٣)، وذكره في البحر (١٨/٢، ٢٣)، وذكره في الدر (١/ ١٧٥) وعزاه إلى عبد بن حميد عن قتادة.

وأخرج نحوه ابن أبى حاتم (١/١٦) عن ابن عباس ثم قال: وروى عن أبى العالية وطاوس والحسن وإبراهيم وسعيد بن جبير وقتادة والربيع بن أنس والسدى ومقاتل بن حيان نحو ذلك.

(۱۷۲) أخرجه ابن جرير (۲/۳۷۳)، وذكره ابن كثير(۱/۲۱۲) عن ابن عباس مختصرًا وفسر الجنف بمعنى ما هنا.

خاف من موص جنفًا أو إثمَّا﴾ قال: هو الرجل يوصى ابنته.

(۱۷۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أبان(۱)، عن النخعى(۲) في قوله تعالى: ﴿إِن ترك خيراً الوصية﴾ قال: ألف درهم إلى خمسمائة درهم.

(۱۷۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فی قوله تعالی: ﴿ کتب علیکم الصیام کما کتب علی الذین من قبلکم ﴾ (۱) قال: کتب الله تعالی شهر رمضان علی الناس کما کتبه علی الذین من قبلهم، وقد کان کتب علی الناس قبل أن ینزل شهر رمضان صوم ثلاثة آیام من کل شهر.

(1۷۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين﴾(١) قال: كانت فى الشيخ الكبير، والمرأة الكبيرة يطيقان الصوم، وهو شديد عليهما فرخص لهما أن يفطرا ويطعما، ثم نسخ ذلك بعد فقال: ﴿من شهد منكم الشهر فليصمه﴾(٢).

(۱۷۸) (۱) الآنة (۱۸۲).

أخرجه ابن جرير (٧٦/٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد (١٧٧/١)، وأخرجه ابن أبى حاتم (١١٧/١) عن الضحاك بن مزاحم ثم قال: وروى عن عطاء وقتادة فذكره ثم قال: كما قاله ابن عباس وابن مسعود رضى الله عنهم.

(١٧٩) (١) الآية (١٨٤).

(٢) الآية (١٨٥).

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٤٢٣/٤)، وابن جرير (٣/٤٢٤)، وذكره قتادة في الناسخ والمنسوخ (ل ٢ أ)، والبغوى (١٢٩/١)، وأخرجه البخارى (٨/ ١٨٠)، وعبد الرزاق في المصنف كلاهما عن ابن عباس. والدارمي (٣٤٨/١) عن سلمة بن الأكوع، وأخرجه النحاس في الناسخ عن سلمة ((0.7))، والترمذي ((7/73))، وذكره في الدر ((1/٧))، وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وأبي داود وابن جرير=

<sup>(</sup>۱۷۷) (۱) هو أبان بن أبى عياش، فيروز البصرى، أبو إسماعيل العبدى، متروك من الخامسة. مات في حدود الأربعين. تقريب (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) هو: إبراهيم بن يزيد النخعى بن قيس بن الأسود النخعى، أبو عمران الكوفى الفقيه، ثقة إلا أنه يرسل كثيرًا، من الخامسة. مات سنة ست وتسعين. تقريب (٢١/٤). أخرجه ابن جرير (٢/١٧)، وذكره فى البحر (٢/١٧) عن النخعى وذكره فى الدر (١٧٥/١) ، وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور والبيهقى عن ابن عباس وعبد بن حميد عن قتادة.

(۱۸۰) قال معمر: وأخبرنى من سمع<sup>(۱)</sup> سعيد بن جبير، ومجاهد، وعكرمة كانوا يقرءونها: ﴿يطوقونه﴾ يقول: الذين يكلفونه: الذين يكلفون الصوم ولا يطيقونه فيطعمون ويفطرون.

(١٨١) عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرني ابن طاوس، عن أبيه مثل ذلك.

(۱۸۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، قال: أخبرني ثابت (۱) البناني أن أنس بن مالك كبر حتى كان لا يطيق الصوم فكان يفطر ويطعم.

= وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي عن ابن عباس.

وقال أبو جعفر النحاس: قد أجمع العلماء على أن المشايخ والعجائز الذين لا يطيقون الصيام أو يطيقونه على مشقة شديدة فلهم الإفطار وعليهم الفدية من غير قضاء لأنه ليس فى الآية قضاء ثم قال: وكان بعضهم يقول: ليست بمنسوخة والصحيح أنها منسوخة والآية الثانية ناسخة لها بإجماع (ص٢٤) وقال أبوحيان فى البحر المحيط: القول بالنسخ هو أظهر الأقوال وعليه أكثر المفسرين (٣٦/٣)، وهو قول الجمهور كما فى الشوكاني (١/٥٧).

(۱۸۰) (۱) **فی** إسناده مجهول. ٔ

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢٢٣/٤) في سياق ما قبله.

وأخرجه أبو عبيد فى فضائل القرآن (ص٢٣٦) عن عكرمة وذكره البغوى عن سعيد بن جبير (٢٩/١)، وذكره فى الدر (١/١٧٨)، وعزاه إلى وكيع وعبد بن حميد وابن الأنبارى عن عكرمة وذكره أبو حيان فى البحر (٢/ ٣٥)، وابن كثير (١/ ٢١٥) بنحوه وقال: رواه غير واحد عن سعيد بن جبير عن ابن عباس.

وقال ابن جنى في المحتسب (١/ ١١٨): فيها مخالفة للرسم العثماني.

(۱۸۱) أخرجه في المصنف في سياق ما قبله (٤/ ٢٢٠) وابن جرير من طريق آخر بنحوه (٢/ ٨٠).

(۱۸۲) (۱) ثابت بن أسلم البناني أبو محمد البصرى ثقة عابد، من الرابعة، مات سنة بضع وعشرين وله ست وثمانون. تقريب (۱/۱۵).

ذكره البخارى تعليقًا (٨/ ١٧٩)، وأخرجه في المصنف (٤/ ٢٢٠).

وأخرجه النحاس فى ناسخه (ص٢٣) عن أنس وابن عباس وقيس بن السائب وذكره ابن كثير (٢١٥/١)، وقال علقه البخارى وعزاه أيضًا إلى أبى يعلى الموصلى وعبد بن حميد كلاهما عن أنس .

وذكره في المجمع وقال: أخرجه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح (٣/ ١٦٤)، وذكره الشوكاني (١/ ١٥٨).

قراءة الجمهور: ﴿يطيقونه﴾ بكسر الطاء وسكون الياء ومشهور قراءة ابن عباس: ﴿يطوقونه﴾ بفتح الطاء مخففة وتشديد الواو بمعنى: يكلفونه ، وعن ابن عباس أيضًا = (۱۸۳) عبد الرزاق قال: نا ابن جریج قال: أخبرنی محمد (۱) بن عباد بن جعفر، عن أبی عمرو(1) مولی عائشة، عن عائشة أنها كانت تقرؤها ﴿وعلی الذین یطوقونه﴾ .

(۱۸٤) عبد الرزاق قال: نا ابن جریج، عن عطاء (۱) أنه كان يقرؤها: ﴿وعلى الذين يطوقونه﴾ قال: ابن جريج وكان مجاهد يقرؤها كذلك أيضًا.

(١٨٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أَحَلُ لَكُم لِيلَةُ الصِيامِ الرَفْ إِلَى نَسَائَكُم﴾ (١) قال: كان الناس قبل هذه الآية إذا رقد أحدهم من الليل رقدة لم يحل له طعام، ولا شراب، ولا أن يأتي امرأته (٢) إلى الليلة المقبلة، فوقع بذلك لبعض (٦) المسلمين فمنهم من أكل بعد هجعة وشرب، ومنهم من وقع على أهله، فرخص الله لهم.

(١٨٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: الرفث غشيان النساء.

<sup>=</sup> وعائشة وطاوس وعمرو بن دينار: ﴿يطوقونه﴾ بفتح الياء وتشديد الطاء مفتوحة وهى صواب لغة وليست في القرآن خلافًا لمن أثبتها قرآنًا وإنما هي قراءة على التفسير وانظر القرطبي (٢٨٦/٢) والمحتسب (١/١٨٦)، وإعراب القرآن للنحاس (٢٣٦/١).

<sup>(</sup>١٨٣) (١) محمد بن عباد بن جعفر بن رفاعة بن أمية بن عائد بن عبد الله بن عمر بن مخزوم، المخزومي المكي ثقة من الثالثة. تقريب (٢/ ١٧٤).

<sup>(</sup>۲) هو ذكوان، أبو عمرو مولى عائشة مدنى ثقة من الثالثة. تقريب (۲/ ۲۳۸). أخرجه عبد الرزاق في المصنف (۲/ ۲۲۲)، وابن جرير (۲/ ۸۰)، والبحر المحيط (۲/ ۳۵)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير والبيهقى (۱/ ۱۷۸).

<sup>(</sup>١٨٤) (١) عطاء هو ابن أبي رباح، تقدّم.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٤/ ٢٢١)، وابن جرير (٢/ ٨٠)، وأخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن عن ابن عباس (ص٣٦).

<sup>(</sup>١٨٥) (١) الآية (١٨٧).

<sup>(</sup>٢) في (م): امرأة.

<sup>(</sup>٣) في (ت): بعض.

أخرجه ابن جرير (٢/ ٩٧)، وأخرجه البخارى بنحوه عن البراء بن عازب (٨/ ١٨١) كتاب التفسير وذكره في البحر بنحوه وعزاه إلى البخارى (٤٨/٢). وعزاه في الدر إلى أبي داود والبيهقي عن ابن عباس (١/ ١٩٧).

<sup>(</sup>۱۸٦) الرفث هاهنا: الجماع، وقيل: هو كلمة جامعة لكل ما يريده الرجل من المرأة. أخرجه ابن جرير (٣/ ٤٨٨) ابن شاكر، والبيهقي وابن الأثير (٢/ ٢٧)،وابن أبي حاتم =

(۱۸۷) عبد الرزاق قال: معمر، وأخبرنى إسماعيل<sup>(۱)</sup> بن شروس، عن عكرمة مولى ابن عباس: أن رجلاً قد سماه لى فنسيته من أصحاب رسول الله من الأنصار<sup>(۱)</sup> جاء ليلة، وهو صائم فقالت له امرأته: لا تنم حتى نصنع لك طعامًا فنام فجاءت فقالت: نمت والله، قال: لا والله ما نمت: قالت: بلى والله، فلم يأكل تلك الليلة شيئًا وأصبح صائمًا يغشى عليه فأنزلت الرخصة فيه.

(١٨٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عمن سمع الحسن في قوله تعالى: ﴿وابتغوا ما كتب الله لكم﴾ قال: هو الولد.

(١٨٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: ﴿وَالْبَتَغُوا مَا كُتُبُ اللَّهُ لَكُمْ﴾ قال: الرخصة التي كتبت لكم.

= بنحوه (۱/ ۱۲۱)، وابن کثیر (۱/ ۲۲۰)، وأخرج البخاری نحوه عن البراء بن عازب (۱/ ۱۸۲) کتاب التفسیر والبغوی نحوه عن ابن عباس (۱/ ۱۳۲).

(۱۸۷) (۱) إسماعيل بن شروس بن أبي سعيد الصنعاني أبو المقدام روى عن عكرمة وروى عنه معمر وبشير بن رافع ووهب بن منبه الجرح والتعديل (۱/۱/۱۷۷)، و الميزان (۲۳٤/۱).

(٢) ذكر الحافظ في الفتح الاختلاف في اسم هذا الأنصاري ورجح أنه أبو قيس صرمة بن أبي أنس قيس بن مالك بن عدى .

وأنه على هذا جاء الاختلاف فيه فبعضهم أخطأ اسمه وسماه بكنيته وبعضهم نسبه لجده وبعضهم قلب نسبه وبعضهم صحفه ضمرة بن أنس وأن صوابه صرمة بن أبى أنس وكذا ذكره السيوطى فى المقحمات (ص٩) وعزاه إلى الإمام أحمد بإسناد حسن.

وفي هامش النسخة (ت): قيس بن صرمة الأنصاري.

أخرج أبو داود نحوه عن ابن عباس فى الصيام باب مبدأ فرض الصيام (٢/ ٢٣٧)، وأخرجه النورى وأخرجه ابن جرير (٩٦/٢)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٣٠)، وأخرجه الثورى فى تفسيره بنحوه (ص٥٧)، والنحاس فى الناسخ والمنسوخ (ص٢٤)، والبغوى (١٩٢/١)، وابن كثير (٢٢١/١)، والدر (١٩٧/١).

(۱۸۸) أخرجه الثورى (ص۱۸)، وابن جرير (۹۸/۲)، وأخرجه ابن أبى حاتم (۱/۲۲) وذكره فى البحر (۲/ ۰۰)، وابن كثير (۱/۲۲)، ونسبه إلى أبى هريرة وابن عباس وأنس وشريح وعكرمة وسعيد بن جبير والحسن ومجاهد والضحاك والسدى والربيع بن أنس.

(۱۸۹) أخرجه ابن جرير (۲/ ۱۹۹) ، وذكره البغوى (۱/ ۱۳۷) ، والقرطبى (۳۱۸/۲)، وابن كثير بنحوه (۱/ ۲۲۱)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (۱/ ۱۹۹) قال ابن عطية: وهو قول حسن. انظر: القرطبى. ( ۱۹۰) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة قال: أخبرنى عمرو بن دينار، عن عطاء بن أبى رباح قال: قلت لابن عباس: كيف تقرأ هذه الآية: وابتغوا أو اتبعوا؟ قال: أيهما شئت عليك بالقراءة الأولى.

(191) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ولا تباشروهن وأنتم عاكفون فى المساجد﴾(١) قال: كان الناس إذا اعتكفوا خرج الرجل فيباشر أهله، ثم يرجع إلى المسجد فنهاهم الله عن ذلك.

(19۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وتدلوا بها إلى الحكام﴾(١) قال: لا تدل بمال أخيك إلى الحاكم، وأنت تعلم أنك ظالم فإن قضاءه لا يحل لك شيئًا كان حرامًا عليك.

(١٩١) (١) الآية (١٨٧).

أخرجه ابن جرير (۲/ ۱۰۵)، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (۱۲۳/۱)، والسيوطى فى أسباب النزول (ص٣٥).

وذكره فى تفسير سفيان الثورى بنحوه (ص٥٨)وابن أبى شيبة فى المصنف عن الضحاك (١٤٦/١)، وابن كثير ونسبه إلى ابن عباس ومجاهد وقتادة وعطاء والحسن والسدى والربيع بن أنس ومقاتل (٢١٤١).

وهو المتفق عليه عند العلماء.

(١٩٢) (١) الآية (٨٨١).

أخرجه ابن جرير (٢/٧١)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس بنحوه (١/١٢٤)، وروى عن سعيد بن جبير ومجاهد وعكرمة والحسن وقتادة والسدى ومقاتل بن حيان وعبد الرحمن بن زيد أنهم قالوا: (لا تخاصم وأنت تعلم أنك ظالم) (١/٢٢٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن المنذر (٢/٣/١).

<sup>(</sup>۱۹۰) أخرجه ابن جرير (۲/ ۱۹۹)، وذكره فى البحر (۲/ ۵۰)، وأخرجه ابن كثير (۱/ ۲۲۱)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم (۱/ ۱۹۹).

وهى قراءة الحسن ومعاوية بن قرة. واتبعوا من الاتباع ورويت أيضًا عن ابن عباس. وقد اعتمد على هذه القراءة من ذهب إلى أن المراد بقوله تعالى: ﴿ابتغوا ما كتب الله لكم﴾ هو اتباع القرآن. والظاهر أنها تأكيد لما قبلها والمعنى: «ابتغوا وافعلوا ما أذن الله لكم فى فعله من غشيان النساء فى جميع ليلة الصيام. وانظر البحر المحيط (٢/ ٥٠).

(۱۹۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿مُواقِيتُ لَلْنَاسُ﴾ (١) قال: هي مواقيت لهم في حجهم، وصومهم، وفطرهم، ونسكهم.

(١٩٣) (١) الآية (١٨٩).

أخرجه ابن جرير (١٠٨/١)، وذكره ابن كثير (١/ ٢٢٥)، وذكر السخاوى فى الإعلان بالتوبيخ عن قتادة (ص١٦٣) أخرج ابن أبى حاتم نحوه عن أبى العالية وقال: روى عن عطاء والضحاك وقتادة والسدى والربيع بن أنس (١/ ١٢٤) وأخرجه الثورى فى تفسيره بنحوه (ص٥٨)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد عن مجاهد (١٠٣/١).

(١٩٤) (١) الإهلال بالحج والعمرة: هو رفع الصوت بالتلبية. اللسان (٦/ ٤٦٨٩)، وقيل: للإحرام إهلال؛ لرفع المحرم صوته بالتلبية.

(٢) في (ت): (بحجرته).

(٣) قيل: إن هذا الرجل هو قطبة بن عامر الأنصارى. وانظر: القرطبي.

(٤) الأحمس: المتشدد في دينه الصلب.

والحمس جمع أحمس وهم قريش، وكنانة، وثقيف، وخثعم، وبنو عامر بن صعصعة، وبنو نصر بن معاوية.

وكانت الحمس قد شددوا في دينهم على أنفسهم فكانوا إذا نسكوا لم يسلئوا سمينا ولم يدخروا لبنًا ولم يحولوا بين مرضعة ورضاعها حتى يعافه ولم يحركوا شعرًا ولا ظفرًا ولا يبتنون في حجهم شعرًا ولا وبرًا ولا صوفًا ولا قطنًا ولا يأكلون لحمًا ولا يلبسون إلا جديدًا ولا يطوفون بالبيت إلا في حذائهم وثيابهم ولا يدخلون البيوت من أبوابها ولا يخرجون إلى عرفات يقولون: نحن أهل الله ويلزمون مزدلفة حتى يقضوا نسكهم ويطوفون بالصفا والمروة إذا انصرفوا من مزدلفة. سيرة ابن هشام (١/ ٢١١)، القرطبي (٣٤٥/٣)، البحر (٢/ ٣٤).

ومعنى قول النبى ﷺ إنى أحمس: أى لا أبالى بذلك أو من قوم لا يدينون بذلك. ولذلك دخل حجرته وأتى البيت من بابه وأظله السقف كل ذلك وهو محرم.

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٠٩) ، وذكره البغوى (١/ ١٤١) ، والقرطبي (٣٤٥/٢) ، =

(190) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الزهرى: وكانت قريش وحلفاؤها الحمس لا يبالون ذلك قال(١) الأنصارى: وأنا أحمس يقول: وأنا على دينك قال: فأنزل الله: ﴿وليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها...﴾(١) الآية.

(۱۹۹) عبد الرزاق قال: نا جعفر (۱) بن سليمان، عن عوف (۲)، عن الحسن قال: سأل أصحاب النبى على النبى فقالوا: أين ربنا؟ فأنزل الله: ﴿وَإِذَا سألك عبادى عنى فإنى قريب أجيب دعوة الداعى إذا دعان... (۲) الآية.

(19۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿والفتنة أشد من القتل﴾(١) قال: يقول: الشرك أشد من القتل.

أخرجه الطبري في سياق ما قبله كما ذكره القرطبي وابن كثير في سياقه أيضًا.

أخرجه ابن جرير (٢/ ٩٢)، وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق (١/ ٢١٨)، وأخرجه السيوطى في أسباب النزول من طريق عبد الرزاق وقال: مرسل وله طرق أخرى (ص٣٣).

وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (١/ ١٩٤).

(١٩٧) (١) الآية (١٩١).

أخرجه ابن جرير (١١١/)، وهو قول أبى العالية ومجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة والحسن وقتادة وأبى مالك والضحاك والربيع بن أنس على ما ذكره ابن أبى حاتم (١/ ١٢٦)، وابن كثير (١/ ٢٢٧)، والبحر المحيط (١/ ٢٦٢)، والدر (١/ ٢٠٥).

<sup>=</sup> والبحر عن الزهرى وغيره (٢/ ٦٢)، وابن كثير (٢/ ٢٢٦)، والسيوطى فى أسباب النزول (ص٣٦).

وأخرجه البخارى نحوه عن البراء بن عازب (١٨٣/٨)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن جابر (١٢٥/١).

<sup>(</sup>١٩٥) (١) في (ت): فقال.

<sup>(</sup>٢) في (ت): ﴿ ليس؛ وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) الآية (١٨٩).

<sup>(</sup>۱۹۲) (۱) جعفر بن سليمان الضبعى، أبو سليمان البصرى، صدوق زاهد لكنه كان يتشيع، من الثامنة. تقريب (۱/ ۱۳۱).

<sup>(</sup>٢) هو: عوف الأعرابي بن أبي جميلة تقدم، والحسن هو البصري.

<sup>(</sup>٣) الآية (٢٨١).

(۱۹۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تقاتلوهم عند المسجد الحرام﴾(۱) قال: نسخها قوله تعالى: ﴿اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم﴾(۲).

(199) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿قاتلوهم حتى لا تكون فتنة﴾(١) قال: حتى لا يكون شرك.

(۲۰۰) عبد الرزاق، عن معمر، عن رجل<sup>(۱)</sup>، عن قتادة، عن عكرمة فى قوله تعالى: ﴿الشهر الحرام بالشهر الحرام والحرمات قصاص﴾<sup>(۲)</sup> قال: كان هذا فى سفر الحديبية صد المشركون النبى وأصحابه عن البيت فى الشهر الحرام فقاضوا المشركين يومئذ قضية أن لهم أن يعتمروا فى العام المقبل فى هذا الشهر الذى صدوهم فيه فجعل الله تعالى لهم شهراً حرامًا يعتمرون فيه مكان شهرهم الذى صدوا فيه فلذلك قال: ﴿والحرمات قصاص﴾.

أخرجه ابن جرير (٣/ ٩٦/٥) (شاكر)، وأخرجه النحاس في الناسخ والمنسوخ وقال: نزلت التوبة بعد البقرة بسنتين (ص ٢٨)، وذكره القرطبي (٢/ ٣٥١)، وأخرجه ابن أبي حاتم بنحوه عن أبي مالك (١٢٦/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وأبي داود والنحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٢٠٥).

حكى عن مجاهد وطاوس وأبى حنيفة أن الآية محكمة فلا يجوز قتال أحد فى المسجد الحرام إلا بعد أن يقاتل فيه، ولكن الجمهور على أنها منسوخة وليراجع البحر (٢٦/٢)، والقرطبي (٢/ ٣٥٢).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١١١) وهو قول ابن عباس وأبى العائية ومجاهد والحسن وقتادة ومقاتل بن حيان والسدى وزيد بن أسلم وليراجع ابن أبى حاتم (١٢٦/١)، والقرطبى (٢/ ٣٥٤)، والبحر (٢/ ٢٧)، وابن كثير (٢/ ٢٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم والبيهقى فى الدلائل من طرق عن ابن عباس (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>۱۹۸) (۱) الآية (۱۹۱).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة (٥).

<sup>(</sup>١٩٩) (١) الآية (١٩٣).

<sup>(</sup>۱۰) (۱) لم يذكر ابن جرير (رجل) بين معمر وقتادة ولم أقف على رواية لمعمر عن قتادة بواسطة في هذا التفسير ولا يرد على ذلك وجودها في النسختين فلعل إحداهما نقلت عن الأخرى.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٩٤).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١١٥) ، وروى نحوه عن ابن عباس والضحاك والسدى وقتادة =

(۲۰۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تلقوا بأيديكم الله عن النفقة في سبيل الله .

( $\Upsilon \cdot \Upsilon$ ) عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرنى أيوب ( $^{(1)}$ ، عن ابن سيرين، عن عبيدة السلمانى قال: هى فى الرجل يصيب الذنب العظيم فيلقى بيده  $^{(\Upsilon)}$  ويرى أنه قد هلك.

(۲۰۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، وعمن سمع عطاء بن أبى رباح فى قوله: ﴿وَأَتُّمُوا الْحِبِحِ وَالْعُمْرَةُ ﴾(١) قال: هما واجبتان الحبج والعمرة الله.

= ومقسم ومجاهد والربيع بن أنس وعكرمة وعطاء . وليراجع تفسير مجاهد (90,1) والواحدى في أسباب النزول (90,1) وأبو جعفر في الناسخ والمنسوخ (90,1) والبغوى (1181) والبحر (19,1) وابن كثير (1,10,1) وأخرجه ابن أبى حاتم عن أبى العالية (1,11).

(١٠١) (١) الآية (١٩٥).

أخرجه ابن جرير (۱۱۷/۲)، وهو قول حذيفة وابن عباس وعكرمة وعطاء ومجاهد والحسن وقتادة والضحاك وسعيد بن جبير وأبى صالح والسدى ومقاتل بن حيان، وليراجع تفسير ابن عباس (۱۳/۱)، بهامش الدر المنثور، وتفسير مجاهد (۱۹۹۱) وتفسير الثورى (ص۸۰)، وابن أبى حاتم (۱۲۸/۱)والبغوى (۱٤٤/۱)، والبحر  $(7/ \cdot 7)$ ، وابن كثير (۲/ ۲۲۸)، وأخرجه البخارى عن حذيفة بلفظ: ( نزلت فى النفقة) (۸/ ۱۸۵) كتاب التفسير والطبرانى فى الكبير والأوسط عن جبيرة بن الضحاك كذا فى المجمع (۱۸۷۱)، وذكره السيوطى فى الدر وعزاه إلى الفريابى وابن جرير وابن المنذر عن ابن عباس (۲/ ۲۰۷) كما ذكره فى أسباب النزول من رواية البخارى عن حذيفة (ص $(7/ \cdot 7)$ ).

(۲۰۲) (۱) سقط من (م).

(٢) في (ت): بيديه.

أخرجه ابن جرير (١١٨/٢)، وابن أبي حاتم (١٢٨/١)، والبغوى (١١٤١)، والبغوى (١١٤١)، والقرطبي (٢٢٩/١)، وابن كثير رواية عن ابن أبي حاتم (٢٢٩/١)، وأخرجه الطبراني في الكبير والأوسط ورجاله رجال الصحيح عن النعمان بن بشير (٢/٣٦٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى وكيع وعبد بن حميد وابن جرير (١٨/١) هذا وما قبله وجهان لمعنى النهى عن الإلقاء باليد إلى التهلكة وقد ذكرهما القرطبي ثم قال: واللفظ يتناول جميع سله.

(۲۰۳) (۱) الآية (۱۹٦).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٢١) أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عمر بفلظ: العمرة واجبة =

(۲۰٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، عن ابن مسعود فى قوله تعالى: ﴿فَإِنْ أَحَصِرتُم فَمَا استيسر مِن الهدى﴾ قال: إذا أحصر الرجل من مرض، أو كسر، أو شبه ذلك بعث بهديه، ومكث على إحرامه حتى يبلغ الهدى محله وينحر، ثم قد حل، ويرجع إلى أهله وعليه الحج والعمرة جميعًا، وهدى أيضًا قال: فإن وصل إلى البيت من جهة ذلك فليس عليه إلا الحج من قابل.

(٢٠٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة نحو ذلك.

(٢٠٤) ذكره البخاري تعليقًا عن عطاء بنحوه (٣/٤) كتاب المحصر.

وأخرجه عن مجاهد فى تفسيره (١/ ٩٩)، والثورى فى تفسيره عن عطاء (ص٦٦)، وأخرجه ابن جرير عن مجاهد ((1.7)) ابن شاكر وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس مرفوعًا ((1.7))، وذكره البغوى عن عروة الأنصارى مرفوعًا ((1.7))، وقال: روى عن ابن مسعود وابن الزبير وعلقمة وسعيد بن المسيب عروة ومجاهد والنخعى وعطاء ومقاتل بن حيان، وذكره فى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن مسعود ((7.7)).

روى عن ابن عباس وابن عمر أنه لا حصر إلا من عدو ، ورجح الطبرى ما رواه عبدالرزاق عن ابن مسعود. فقال: إذا كانت الآية بظاهرها المتلو تعنى: أن الحصر حصر العدو بدليل قوله: فإن أمنتم فإن من حبسه الحوف يلحق بحكمه من وجه القياس وكل مانع عرض للمحرم فصده عن الوصول إلى البيت فهو له نظير في الحكم اهد. بتصرف. وقد روى الترمذي في باب الإحصار (من كسر أو عرج فقد حل) وهو حجة في هذه المسألة وأما قوله: وعليه الحج من قابل فإنما هذا فيمن كان حجه عن فرض فأما المتطوع بالحج إذا أحصر فلا شيء عليه غير هدى الإحصار وهذا على مذهب مالك والشافعي وقال أصحاب الرأى: عليه حجة وعمرة وهو قول النخعي وعن مجاهد والشعبي وعكرمة: عليه حج من قابل (٢/ ٤٣٤). أبو داود.

(۲۰۵) أخرجه ابن جرير (۶/ ۲۲) ابن شاكر.

<sup>=</sup> ثم قال: وروى عن عطاء ومكحول والحسن وأن سيرين وطاوس ومجاهد وسعيد بن جبير وعبد الله بن شداد ومقاتل بن حيان وقتادة (١٢٩/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد (٢٠٩/١) أوجب العمرة وجوب الحج عدد كبير من الصحابة والتابعين ومن بعدهم الثورى والشافعي وأحمد، والصحيح أنها تطوع لا فرض وأن الإنسان إذا تلبس بها وشرع فيها وجب عليه إتمامها. وليراجع الطبرى (١٢١/٢)، والقرطبي (١٢٨/٢).

(۲۰۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿فَمَنَ كَانَ مَنْكُمُ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذَى مِنْ رأسه﴾(١) قال: أمر النبى كعب(٢) بن عجرة أن يصوم ثلاثة أيام.

(۲۰۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرنى أيوب، عن مجاهد، عن عبد الرحمن ابن أبى ليلى قال: مر النبى ﷺ على كعب بن عجرة، وهو يوقد تحت قدر، وهوام رأسه تساقط عليه قال: «أتؤذيك هذه الهوام يا كعب؟» قال: نعم يا نبى الله. فأمره أن يحلق رأسه، وينسك نسكًا(۱)، أو يصوم ثلاثة أيام، أو يطعم فرقًا(۲) بين ستة مساكين.

- (۱) الآية (۱۹٦).
- (۲) كعب بن عجرة الأنصارى المدنى، أبو محمد، صحابى مشهور مات بعد الخمسين وله نيِّف وسبعون. تقريب التهذيب (۲/ ۱۳۵).
- (۲۰۷) (۱) النسك: واحدها نَسِيكة: أى ذبيحة أعلاها بدنة وأوسطها بقرة وأدناها شاة بغوى (۲۰۷).
- (٢) الفرق ثلاثة آصع، والصاع مكيال يسع أربعة أمداد والله بالحجاز رطل وثلث وبالعراق رطلان. ابن الأثير (٢/ ٣٤) جامع الأصول وفي أبي داود الفرق ستة عشر رطلاً (٢/ ٤٣٢).

أخرجه البخارى بنحوه (٢/٤) فى الحج باب قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مَنكُم مُريضًا أَو بِهِ أَذَى مِن رأسه ﴾ كتاب المغازى باب غزوة الحديبية (٧/٧٥)، وباب الإطعام فى الفدية نصف صاع وباب النسك شاة وفى التفسير باب فمن كان منكم مريضًا وفى المرضى باب قول المريض إنى وجع أو وارأساه أو اشتد بى الوجع وفى الطب باب الحلق من الأذى وفى الأيمان والنذور باب كفارات الأيمان.

وأخرجه مسلم (١/ ٣٣٦) كتاب الحج باب جواز حلق الرأس للمحرم، والموطأ (١/ ٢٦٩) في الحج باب فدية من حلق قبل أن ينحر، وأبو داود وكتاب المناسك باب الفدية رقم (١٨٥٦)، (١٨٥٧)، (١٨٦١)، (١٨٦١)، (١٨٥١)، (٤٣٠ ـ ٤٣٢) والترمذى كتاب التفسير باب ومن سورة البقرة (٤٩٧٤) (١٣٥٥) وقال: حديث حسن صحيح، والنسائى (٥/ ١٩٤)، (١٩٥٥) في الحج في المحرم يؤذيه القمل في رأسه.

وأخرجه ابن ماجه فى الحج باب فدية المحصر رقم (٣٠٧٩) (٢٠٢٨/١) وأخرجه أحمد فى المسند (٢٤١/٤٠)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٣٧).

وفى القرطبى عن أبى عمر قال: كأن ظاهر الحديث على الترتيب وليس كذلك ولو صح هذا كان معناه الاختيار أولاً فأولا وعامة الآثار عن كعب بن عجرة وردت بلفظ التخيير وهو نص القرآن وعليه مضى عمل العلماء فى كل الأمصار وفتواهم (٢/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٢٠٦) لم أجده عن الزهرى فيما تيسر لى من المراجع ولعلى أجده بعد ذلك، أما الأمر بصيام أيام ثلاثة، فسيأتى فيما بعده.

( $\Upsilon \cdot \Lambda$ ) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنى داود بن أبى هند ( $\Gamma$ )، عن الشعبى، عن كعب بن عجرة أنه قال: بين كل مسكينين صاع، أو نسك قال معمر: وقال قتادة: والنسك شاة.

(٢٠٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن هشام بن عروة، عن أبيه في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَمنتم فَمن تَمتع بالعمرة إلى الحج﴾(١) قال: يقول: إذا أمنت حين تحصر من كسرك من وجعك فعليك أن تأتى البيت فيكون متعة لك إلى قابل، ولا حل لك حتى تأتى البيت.

(۲۱۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن عكرمة في قوله: ﴿فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم﴾(١) قال: صيام ثلاثة أيام يعنى: أيام العشرة من حين يحرم آخرها يوم عرفة.

(۲۰۸) (۱) داود بن أبى هند القشيرى، مولاهم، أبو بكر أو أبو محمد البصرى، ثقة متقن كان يَهِم بأخرة، من الخامسة، مات سنة أربعين وقيل: قبلها. تقريب (۲۳۵/۱)، أخرجه أحمد في المسند (۶۳۶٪)، وأخرجه ابن جرير (۵۸/۵)، ۹) ابن شاكر وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس (۲۱۱٪)، وذكره في تهذيب التهذيب عن الشعبى (۵/۵٪) قال ابن عبد البر: كل من ذكر النسك في هذا الحديث مفسرًا فإنما ذكره بشاة وهو أمر لا خلاف فيه بين العلماء. القرطبي (۲۸۲٪).

وقال الحافظ في الفتح: الصدقة في الآية مبهمة فسرتها السنة وبهذا قال جمهور العلماء (١٦/٤).

(۲۰۹) (۱) الآية (۱۹۱).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٤٢) بإسناد آخر عن ابن الزبير وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وابن جرير وابن المنذر عن ابن الزبير (١/ ٢١٤) قال القرطبى: اختلف العلماء فى المخاطب بهذا فقال عبد الله بن الزبير وعلقمة وإبراهيم: الآية فى المحصرين دون المخلى سبيلهم وصورة المتمتع عند ابن الزبير أن يحصر الرجل حتى يفوته الحج ثم يصل إلى البيت فيحل بعمرة ثم يقضى الحج من قابل فهذا قد تمتع فيما بين العمرة إلى حج القضاء.

وصورة التمتع عند غيره أن يحصر فيحل دون عمرة ويؤخرها حتى يأتى من قابل فيعتمر فى أشهر الحج من عامه وقال ابن عباس: الآية فى المحصرين وغيرهم كمن خلى سبيله (٣٨/ ٣٨٧).

(۲۱۰) (۱) الآية (۱۹۲).

أخرجه ابن أبي حاتم عن عكرمة والحسن (١/ ١٣٢) ، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن =

(۲۱۱) قال عبد الرزاق: قال نا معمر، وقال الزهرى: عن سالم (۱۱)، عن ابن عمر: صوم ثلاثة أيام فى الحج آخرها يوم عرفة فمن فاته ذلك صام أيام التشريق، فإنها من أيام الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله.

(۲۱۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام﴾(١) قال: قال ابن عباس: يا أهل مكة لا متعة لكم إنما يجعل أحدكم بينه وبين مكة واديًا، ثم يهل.

(۲۱۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله: ﴿ لَمْ لَمْ يَكُن أَهْلُهُ حَاضِرِي المُسجِد الحرامِ ﴾ قال: هي لأهل الحرم.

(۲۱۲) (۱) الآنة (۱۹۲).

أخرجه ابن جرير (٤/ ١١٠) ابن شاكر، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس وابن عمر وطاوس وعطاء ومجاهد والزهرى ونافع وإبراهيم والربيع بن أنس وميمون بن مهران (١٣٢/١٠)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر (٢١٧/١).

<sup>=</sup> أبى شيبة عن عكرمة (٢١٥/١)، وذكره فى البحر عن عكرمة وعطاء وأبى حنيفة، وفيه الأفضل أن يصوم يوم التروية ويوم عرفة ويومًا قبلهما (٧٨/٢).

وأخرجه ابن جرير عن عروة والحسن وإبراهيم وسعيد بن جبير وعطاء ومجاهد وقتادة والسدى وطاوس (٢٤٦/٢).

<sup>(</sup>۲۱۱) (۱) سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب أبو عمر المدنى أحد الفقهاء السبعة وكان ثبتًا عابدًا فاضلاً كان يشبه بأبيه في الهدى والسمت، من كبار الثالثة. تقريب (۱/ ۲۸۰).

أخرجه ابن جرير (١٤٦/٢)، وذكره فى البحر عن على وابن عمر (٧٨/٢) وأخرجه ابن كثير عن ابن عمر (٢٨/٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى وكيع وعبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن ابن عمر (١/ ٢١٥).

أما عن صيام أيام التشريق فالحجة فيه ما أخرجه البخارى وجماعة عن عائشة رضى الله تعالى عنها قالت لم يرخص رسول الله على في أيام التشريق أن يصمن إلا لمتمتع لم يجد هديًا. وبذلك أخذ الإمام مالك وخالف في ذلك الحنفية والشافعية. وانظر روح المعانى (٢/ ٨٣) وابن كثير (١/ ٢٣٤)، والمدر (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٢١٣) أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٥٥) ، وأخرجه ابن كثير بهذا السند مع اختلاف في اللفظ (٢١٣).

وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر عن ابن عباس (١/٢١٧).

(۲۱٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الزهرى: من كان على يوم، أو نحوه فهو كأهل مكة.

(۲۱۵) عبد الرزاق قال:نا معمر، أخبرنى من سمع عطاء بن أبى رباح يقول: من كان أهله دون الميقات فهو كأهل مكة يقول: لا يتمتع.

(٢١٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿الحِج أَشُهُر معلومات﴾(١) قال: شوال، وذو القعدة، وذو الحجة.

أخرجه ابن جرير عن الزهرى (٢/ ٢٥٦) بلفظ: (من كان أهله على يوم أو يومين تمتع).

وأخرجه ابن أبي حاتم (١/ ١٣٢)، وأخرجه ابن كثير (١/ ٢٣٥).

(٢١٥) (١) ليس في (م).

أخرجه ابن جرير (٢٥٦/١) عن عطاء وفيه أنه جعل أهل عرفة كأهل مكة وأخرجه ابن كثير (٢٣٥/١)، وذكره البغوى عن عكرمة (١/١٥١).

قلت: خلاصة الأقوال في هذه الآية: أن حاضرى المسجد الحرام هم أهل مكة وما اتصل بها خاصة.

وهو قول الإمام مالك وأصحابه وعند أبى حنيفة وأصحابه هم أهل المواقيت ومن وراءها من كل ناحية وقال الشافعى وأصحابه: هم من لا يلزمه تقصير الصلاة من موضعه إلى مكة وذلك أقرب المواقيت وعلى هذه الأقوال مذاهب في تفسير الآية.

واختار ابن جرير الطبرى مذهب الشافعي وأصحابه لأن من كان كذلك يعد حاضرًا لا مسافرًا.

وانظر الطبرى (۲/۲۰۲)، والقرطبي (۲/٤٠٤)، وروح المعاني (۲/۸٤).

(۲۱۲) (۱) الآية (۱۹۷).

أخرجه فى تفسير مجاهد (١٠١/١)، وأخرجه ابن جرير (١٠١/١) وهو قول عمر وعلى وابن عباس وابن عمر وجابر بن عبد الله وابن الزبير وعطاء وطاوس والشعبى وإبراهيم والحسن والضحاك والزهرى ومحمد بن سيرين والسدى وقتادة ومقاتل وليراجع تفسير الثورى (ص٦٣) وابن أبى حاتم (١/١٣٣) والبغوى (١/١٥٢)، والدر (/١٨٢)، وذكره البخارى عن ابن عمر تعليقًا كتاب الحج باب الحج أشهر معلومات (٢١٨/١).

واختار هذا القول ابن جرير وقال: صح إطلاق الجمع على شهرين وبعض الثالث للتغليب. حكاه ابن كثير (٢٣٦/١).

<sup>(</sup>٢١٤) (١) ليس في (م).

(٢١٧) ﴿ فَمَن فُرضَ فِيهِنَ الْحَجِ ﴾ قال ابن أبي نجيح: قال مجاهد: والفرض: الإهلال(١).

(۲۱۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، وقتادة، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد قال: «الرفث»: غشيان النساء، و «الفسوق»: المعاصى، واختلفوا فى «الجدال» فقال الزهرى وقتادة: هو الصخب، والمراد وأنت محرم، وقال مجاهد: لا جدال فيه قد بين الله الحج فليس فيه شك.

(۲۱۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وتزودوا فإن خير الزاد التقوى﴾(١) قال: كان أناس من أهل اليمن يخرجون بغير زاد إلى مكة فأمرهم الله أن يتزودوا، وأخبرهم أن خير الزاد التقوى.

(٢١٧) (١) الإهلال: رفع الصوت بالتلبية ويراد به أيضًا الإحرام وهو المراد هنا كما قال ابن جرير : إن فرض الحج الإحرام لإجماع الجميع على ذلك.

أخرجه مجاهد في تفسيره (١٠٠٢/١)، وأخرجه ابن جرير ( ٢٦١/٢)، وأخرجه الثورى عن عطاء (ص٦٣)، والبيهقي في السنن عن ابن عمر (٣٤٢/٤)، وهو قول ابن مسعود وابن عمر وطاوس وإبراهيم.

وليراجع ابن كثير (١/ ٢٣٦)، والدر (١/ ٢١٨).

(۲۱۸) اخرجه مجاهد فی تفسیره (۱۰۲/۱) ، والثوری فی تفسیره (ص۱۳)، وأخرجه ابن جریر (۲۱۸)، وأخرجه ابن أبی حاتم (۱/۱۳۲)، والقرطبی (۲/۲۰۷)، وابن کثیر (۲/۲۳۷).

قول الزهرى وقتادة فى معنى (الجدال). أخرجه ابن جرير (٤٤ /٤) ابن شاكر. قول مجاهد فى معنى الجدال أخرجه ابن جرير عن مجاهد (٢/ ٢٧٥).

قلت: ذكر هنا قولين في معنى الجدال في الحج وزاد القرطبي عليها أربعة: ثم قال: وأصح ما قيل من هذه الأقوال: إنه لا جدال في وقته ولا في موضعه (٢/ ٤١٠).

(٢١٩) (١) الآية (١٩٧).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٣)، وذكره القرطبي ونسبه إلى قتادة وغيره (٢/ ٤١٠)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد عن قتادة والبخاري في الحج باب : ﴿وتزودوا فإن خير الزاد التقوى﴾ (٣٠٣/٣)، وأبو داود رقم (١٧٣٠) في الحج باب التزود في الحج وأخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وروى عن أبي الزبير ومجاهد وأبي العالية والنخعي وقتادة والربيع بن أنس ومقاتل بن حيان بنحوه (١/ ١٣٥)، والواحدي في أسباب النزول عن ابن عباس (ص٣٧)، ورواه الطبراني وفيه: أبو سعيد القفال وهو ضعيف كذا في مجمع الزوائد (٢/ ٣٧).

(۲۲۰) عبد الرزاق قال: عمر بن ذر<sup>(۱)</sup> قال: سمعت مجاهداً یقول: کانوا یحجون ولا یتزودون فرخص لهم فی الزاد، وکانوا یحجون، ولا یرکبون فأنزل الله: ﴿یأتوك رجالاً وعلی كل ضامر﴾، ﴿وتزودوا فإن خیر الزاد التقوی﴾.

(٢٢١) عبد الرزاق قال: حدثني أبي (١)، عن عكرمة قال: هذا السويق والدقيق.

(۲۲۲) عبد الرزاق، عن ابن عيينة، عن عمرو<sup>(۱)</sup>، عن عكرمة قال<sup>(۲)</sup>: كانوا يحجون بغير زاد فقال: ﴿وتزودوا﴾ ثم قال: ﴿وخير الزاد التقوى﴾ .

(۲۲۳) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن محمد بن سوقة، عن سعيد بن جبير قال: هو الكعك والسويق.

(۲۲۰) (۱) عمر بن ذر بن عبد الله بن زرارة الهمداني، أبو ذر الكوفي، ثقة، رمى بالإرجاء. من السادسة. تقريب (۲/ ۵۰).

أخرجه مجاهد في تفسيره (١٠٣/١)، وأخرجه الثوري (ص٦٤)، وذكره في الدر (٢٢١).

(۲۲۱) (۱) هو: همام بن نافع الحميرى الصنعاني والد عبد الرزاق مقبول من السادسة. تقريب (۲/ ۳۲۱).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٣)، وذكره فى البحر نقلاً عن البغوى وزاد الزيت والزبيب وغيره من المطعومات (٢/ ٩٣)، والدر(١/ ٢٢١).

قلت: نسبه البغوى إلى أهل التفسير (١/ ١٨٣).

(۲۲۲) (۱) هو عمرو بن دینار تقدم.

(٢) في (ت): قال : نا .

(٣) في (ت): فأمروا أن يتزودوا.

قال البخارى: رواه ابن عبينة عن عمرو بن دينار عن عكرمة مرسلاً. كتاب الحج باب قوله تعالى: ﴿وَتَزُودُوا فَإِنْ خَيْرِ الزَادِ التقوى﴾ (٣٨٣/٣).

وأخرجه فى أول الباب موصولاً من طريق عكرمة عن ابن عباس وأخرجه ابن أبى حاتم عن عكرمة ثم قال: ورواه ورقاء عن عمرو بن دينار عن عكرمة عن ابن عباس، وما يرويه ابن عيينة أصح (١/ ١٣٥)، وأشار الحافظ فى الفتح إلى قول ابن أبى حاتم ثم قال: والمحفوظ عن ابن عيينة ليس فيه ابن عباس (٣/ ٣٨٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن عيينة وابن أبى شيبة (١/ ٢٢١).

(۲۲۳) أخرجه الثورى فى تفسيره بنحوه (ص٦٤). وأخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٢)، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (١/ ١٣٥)، وابن كثير (١/ ٢٣٩)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد (١/ ٢٢١).

(۲۲٤) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عبد الملك (۱)، عن الشعبى قال: هو التمر والسويق.

(۲۲۵) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾(١) قال: كانوا إذا أفاضوا من عرفات لم يتجروا بتجارة، ولم يعرجوا(٢) على كسير(٣)، ولا ضالة فأحل الله لهم ذلك فقال: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾.

(۲۲۲) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عبيد الله(۱) بن أبى يزيد قال: سمعت ابن الزبير يقرأ: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾ في مواسم الحج.

<sup>(</sup>٢٢٤) (١) هو: عبد الملك بن عمير بن سويد اللخمى، الكوفى، ثقة فقيه تغير حفظه وربما دلس. من الثالثة. تقريب.

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٢).

وأخرجه ابن أبي حاتم عن عكرمة والشعبي (١/ ١٣٥).

قلت: وقيل: المراد التزود لسفر الآخرة واختار صاحب البحر المحيط التزود للسفرين معًا كأن التقدير: وتزودوا بما تنتفعون به لعاجل سفركم وآجله (٢/ ٩٣).

<sup>(</sup>۲۲٥) (۱) الآية (۱۹۸).

<sup>(</sup>٢) في (م): ( ولا).

<sup>(</sup>٣) في الأصل ( بكسب) وفي ابن جرير (كسير) وهو الصواب والمعنى أنهم لم يشغلوا انفسهم بشيء سوى أداء المناسك.

أخرجه ابن جرير (١٦٦/)، وأخرج نحوه عبد بن حميد فى تفسيره عن عبد الرزاق كما فى ابن كثير (١/ ١٢٩)، والشوكانى عن عبد الرزاق (١/ ١٧٩)، والسيوطى فى أسباب النزول (٣٦).

<sup>(</sup>٢٢٦) (١) هو عبيد الله بن أبي يزيد المكي، ثقة، كثير الحديث. من الرابعة مات سنة (٢٦). تقريب (١/ ٥٤٠).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٤). وأشار إليه الحافظ في الفتح (٣/ ٤٧٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (١/ ٢٢٢).

وقال أبو حيان فى البحر: قرأ ابن مسعود وابن عباس وابن الزبير (فضلاً من ربكم فى مواسم الحج) ثم قال: وهذا تفسير لأنه مخالف لسواد المصحف الذى أجمعت عليه الأمة (٢/ ٥٤).

(۲۲۷) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو بن دينار قال: قال ابن عباس: كان ذو المجاز<sup>(۱)</sup>، وعكاظ<sup>(۲)</sup> متجراً<sup>(۳)</sup> للناس في الجاهلية فلما كان الإسلام كرهوا ذلك حتى نزلت: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾ في مواسم الحج.

(٢٢٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿فَاذَكُرُوا اللهُ عند المشعر الحرام﴾ قال: المشعر(١) الحرام جمع كله.

(۲۲۹) قال معمر: وقال أيوب، عن ابن أبى مليكة سمع ابن الزبير: جمع كلها موقف، وارتفعوا عن بطن عرفة.

البخارى كتاب الحج باب أيام المواسم والبيع في أسواق الجاهلية (٣/ ٥٩٣) وكتاب التفسير باب: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾ (١٦٥/٨) بنحوه. وأبو عبيدة داود رقم (١٧٣٢) في الحج باب التجارة في الحج، وابن جرير (١٦٥/١) وأبو عبيدة في فضائل القرآن (ص٢٣٦)، وابن أبي حاتم (١٣٦/١)، وذكره البغوى (١٥٤/١)، والبحر (٢/ ٩٤)، والسيوطى في أسباب النزول (ص٣٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى سفيان وسعيد بن منصور والبخارى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقى في سننه عن ابن عباس (٢٢١/١).

قال الحافظ: وقراءة ابن عباس (في مواسم الحج) معدودة من الشاذ الذي صح إسناده وهو حجة وليس بقرآن.

- (۲۲۸) أخرجه ابن جرير بنحوه (۲/۲۲) ، والقرطبى ونسبه لقتادة (۲/ ٤٢١) ، والشوكانى (۲۲۸) ، وابن أبى حاتم عن ابن عمر (۱۲۹/۱) . وأخرجه الثورى عن سعيد بن جبير (ص٦٤)، وابن أبى حاتم عن ابن عمر (۱/ ۱۳۳).
- (۱) المشعر: المعلم والمشاعر المعالم الظاهرة وسميت المزدلفة المشعر الحرام لأنها داخل الحرم. وانظر ابن جرير (٢/١٦٧)، وابن كثير (٢/٢٤).
- (۲۲۹) أخرجه ابن جرير (۲/۸۲)، وأخرجه ابن كثير بنحوه (۱/۲٤۲)، وأخرجه مسلم عن جابر كتاب الحج باب ما جاء في أن عرفة كلها موقف وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه عن ابن عباس (٤/٤٥٤)، وأخرجه أبو داود عن على في كتاب المناسك باب الصلاة بجمع (۲/۲۷۲)، والترمذي مطولاً في الحج باب عرفة كلها موقف (۳/۲۳۲)، وابن =

<sup>(</sup>٢٢٧) (١) ذو المجاز: كان سوقًا بناحية عرفة إلى جانبها.

 <sup>(</sup>۲) عكاظ: قال ابن إسحاق: إنها فيما بين نخلة والطائف إلى بلد يقال له: الفتق بضم الفاء والتاء وقال الكلبى: إنها كانت وراء قرن المنازل بمرحلة على طريق صنعاء وكانت تقيس وثقيف، كذا فى فتح البارى (۳/ ٩٤٥).

<sup>(</sup>٣) متجرًا: أي مكان تجارتهم.

(۲۳۰) قال عبد الرزاق: حدثنا<sup>(۱)</sup> معمر، عن الزهرى قال: كان الناس يقفون بعرفة إلا قريشًا وأحلافها، وهم الحمس فقال بعضهم لبعض: لا تعظموا إلا الحرم فإنكم إن عظمتم غير الحرم أوشك الناس أن يتهاونوا بحرمكم فقصروا عن مواقف الخلق<sup>(۲)</sup> فوقفوا بجميع فأمرهم الله أن يفيضوا من حيث أفاض الناس من عرفات فلذلك قال الله: ﴿ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس﴾.

= ماجه كتاب المناسك باب الموقف بعرفة رقم (٣٠١٠)، والموطأ كتاب الحج باب الوقوف بعرفة والمزدلفة (ص٣٥٣) والزاد في زوائده (٢٧/٢) وجامع الأصول حديث (١٥٣٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى مالك وابن جرير (٢١٤/١)، وأخرجه الحاكم والبيهقي عن ابن عباس على ما في الفتح الكبير (١٧٣/١)، وأخرجه في الجامع الصغير رقم (٦٣٣٠ ـ ١٣٣٦/ ٢٧/٥).

(۲۳۰) (۱) في (ت): (قال:نا).

(٢) في (ت): (الحق).

ذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد عن الزهري (١/٢٢٧).

وأخرج البخارى نحوه عن عائشة وعروة بن الزبير كتاب الحج باب الوقوف بعرفة (٥١٥/٥)، وفي كتاب التفسير باب ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس (٨٦/٨).

وأخرجه مسلم بنحوه فى كتاب الحج باب فى الوقوف بعرفة وقوله تعالى: ﴿ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس﴾ (٨٩٣/٢)، وأخرجه الترمذى كتاب الحج باب ما جاء فى الوقوف بعرفة والدعاء بها (٣/ ٢٣١)، وقال: حديث حسن صحيح، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (١/ ١٣٦) والواحدى فى أسباب النزول (ص٣٨).

قلت: اختار القرطبي هذا التأويل فقال: هذا نص صريح ومثله كثير صحيح فلا معول على غيره من الأقوال (٤٢٨/٢).

وظاهر الآية أن الإفاضة من المزدلفة لأنها ذكرت بلفظة: «ثم» بعد الأمر بالذكر عند المسعر الحرام والمفاض إليه منى وثم على ظاهرها لأن الإفاضة إلى منى بعد الإفاضة من عرفات ، وأجيب على ذلك بأن الأمر بالذكر عند المشعر الحرام بعد الإفاضة من عرفات التى سبقت بلفظ الخبر لما ورد منه على المكان الذى تشرع منه الإفاضة والذى هو مفاض الناس كلهم قديمًا وحديثًا والتقدير: فإذا أفضتم اذكروا ثم لتكن إفاضتكم من حيث أفاض الناس قديمًا وحديثًا لا من حيث كان الحمس يفيضون أو التقدير فإذا أفضتم من عرفات إلى المشعر الحرام فاذكروا الله عنده ولتكن إفاضتكم من المكان الذى يفيض منه الناس غير الحمس وانظر الفخر الرازى (٥/١٦٩) وروح المعانى (١٩/٨)، وفتح البارى).

(۲۳۱) عبد الرزاق قال: نا معمر ، وأخبرنى أيوب ، عن ابن أبى مليكة ، عن عبد الله بن عمرو أن جبريل وقف بإبراهيم بعرفات.

(۲۳۲) قال معمر: وأخبرنى سليمان (۱) التيمى أنه سمع نعيم (۲) بن أبى هند قال: لما وقف جبريل بإبراهيم بعرفة قال: عرفت فسميت عرفات.

(۲۳۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿كذكركم آباءكم﴾(١) قال: كانوا إذا قضوا مناسكهم اجتمعوا فافتخروا وذكروا آباءهم وأيامها فأمروا أن يجعلوا مكان ذلك ذكر الله فيذكرونه كذكرهم آباءهم، أو أشد ذكرًا.

(٢٣٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ رَبِنَا آتِنَا فِي الدَّنيَا حَسَنَةً وَفِي الآخرة حَسَنَةً ﴾ (١) قال: في الدَّنيا عافية، وفي الآخرة عافية.

- (۲۳۱) لم أجده بهذا اللفظ ، ولكنه بمعنى ما بعده ويلوح لى أن ذكره هنا يشعر بما قاله بعض المفسرين من أن المراد (بالناس) إبراهيم عليه السلام لأنه كان إمامًا للناس وليراجع روح المعانى (۲/ ۸۹).
- (۲۳۲) (۱) سليمان بن بلال التيمي، مولاهم أبو محمد وأبو أيوب المدنى، ثقة، من الثامنة. تقريب (۱/ ۲۳۲).
- (۲) نعیم بن أبی هند ـ النعمان بن أشیم الأشجعی ـ ثقة، رمی بالنصب. من الرابعة مات سنة عشر ومائة. تقریب التهذیب (۳۰۲/۲).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٦٧) من طرق وأخرجه ابن كثير (١/ ٢٤١) وروى نحوه عن عطاء وابن عباس وابن عمر وأبى مجلز وذكره البغوى (١/ ١٥٥)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن عبد الله بن عمرو بلفظ: قيل لإبراهيم حين أرى المناسك: عرفت.

(۲۳۳) (۱) الآية (۲۰۰).

أخرجه ابن جرير (١٧٣/٢)، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه عن ابن عباس وقال: روى عن أنس بن مالك والربيع بن أنس والحسن وقتادة وأبى واثل وعطاء بن أبى رباح فى أحد قوليه وعكرمة فى إحدى رواياته ومجاهد والسدى وعطاء الخراسانى ومحمد بن كعب ومقاتل بن حيان نحو ذلك.

وذكره الواحدى فى أسباب النزول عن مجاهد (ص٣٩)، والبحر المحيط (٢/ ٢٠١)، والسيوطى فى الشعب عن ابن عباس بنحوه (١/ ١٨٢).

وهو قول جمهور المفسرين كما في الفخر الرازي (٥/ ٢٠٢) والقرطبي (٢/ ٤٣١). (٢٣٤) (١) الآبة (٢٠١).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٧٤)، وأخرجه ابن أبي حاتم (١٣٨/١)، وذكره الفخر الرازي =

(٣٣٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: قال رجل: اللهم ما كنت معاقبنى به فى الآخرة فعجله لى فى الدنيا فمرض مرضًا حتى أضنى(١) على فراشه فذكر للنبى على شأنه فجاءه النبى فقيل له: إنه دعا بكذا وكذا، فقال النبى على: «لا طاقة لأحد بعقوبة الله ولكن قل: ﴿ ربنا آتنا فى الدنيا حسنة وفى الآخرة حسنة وقنا عذاب النار﴾ فقالها فما لبثت إلا أيامًا، أو قال: يسيرًا حتى برأ.

(۲۳۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن عبد الكريم الجزرى، عن سعيد بن جبير قال: أتى رجل إلى ابن عباس فقال: إنى أجرت نفسى من قوم فتركت لهم أجرى، أو قال: بعض أجرى ويخلوا بينى وبين المناسك قال ابن عباس: هذا من الذين قال الله: ﴿أُولئك لهم نصيب مما كسبوا﴾(١).

(۲۳۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿واذكروا الله فى أيام معدودات﴾(۱) قال: هى أيام التشريق: ﴿فمن تعجل فى يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه﴾(۱) يقول: رخص الله أن ينفروا فى يومين منها إن شاءوا ومن تأخر إلى يوم الثالث فلا إثم عليه لمن اتقى، قال قتادة: يرون أنه مغفور له.

<sup>= (</sup>٥/ ٢٠٧)، والبغوى (١/ ١٥٨)، والقرطبي (٢/ ٤٣٢)، والبحر المحيط (٢/ ١٠٥). قلت: وهذا أظهر الأقوال في تفسير الآية.

<sup>(</sup>٢٣٥) (١) أضنى: من الضنى وهو شدة المرض الذى يحل الجسم ويلزمه الفراش. اللسان (٢٣٥).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٧٥) ، وأخرجه مسلم عن أنس كتاب الذكر والدعاء باب كراهية الدعاء بتعجيل العقوبة (١٣/١٦)، ومسند أحمد (١٠٧/٣)، وابن المبارك في الزهد (٣٤٧)، وذكره في الفخر الرازي (٥/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>۲۳۲) (۱) الآية (۲۰۲).

أخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (١/ ١٢٩) وأخرجه ابن كثير من حديث الحاكم عن ابن عباس وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه (١/ ٢٤٤).

وذكره فى الدر وعزاه إلى الشافعى فى الأم وعبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر والحاكم وصححه والبيهقى فى سننه عن ابن عباس (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>۲۳۷) (۱) الآية (۲۰۳).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٧٧)، وأخرجه ابن أبى حاتم بنحوه (١/ ١٤٠)، وذكره القرطبى (٣/٣) وابن كثير (١/ ٢٤٥)، والشوكاني (١/ ٨٣)، وأخرجه الثورى في التفسير عن مجاهد (ص ٢٠) بلفظ: المعدودات أيام التشريق.

(۲۳۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَمِن النَّاسِ مِن يُعْجِبِكُ قُولُهُ فِي الحَياة الدنيا ويشهد الله على ما في قلبه ﴾(١) قال(٢): هو المنافق.

(٢٣٩) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وهو ٱلد(١) الخصام(٢)﴾ قال: جدل بالباطل.

(۲٤٠) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر قال: أخبرنى ابن جريج، عن ابن أبى مليكة، عن عائشة قالت: كان أبغض الرجال إلى رسول الله الألد الخصام.

= وقد روى عن ابن عمر والزبير وأبى موسى ومجاهد وعطاء والحسن وإبراهيم والضحاك وأبى مالك وعكرمة وسعيد بن جبير وقتادة والزهرى والسدى والربيع بن أنس على ما ذكره ابن أبى حاتم قال ابن كثير: هذا هو المشهور وهو الذى دل عليه ظاهر الآية حيث قال: ﴿فَمَن تَعْجُل فَى يُومِينَ فَلا إِنْم عَلَيه ﴾.

(۸۳۲) (۱) الآية (١٠٤).

(٢) في (م): (وقال).

أخرجه ابن جرير (1/1)، وأخرجه ابن أبى حاتم (1/1)، وذكره القرطبى (10/1) عن قتادة ومجاهد وجماعة من العلماء وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن إسحاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (1/10)، وقال السيوطى فى المقحمات: هو الأخنس بن شريق. أخرجه ابن جرير عن السدى (0.1).

والجمهور على أنه كل من يحلف بالله على خلاف ما فى قلبه ويشهده أنه صادق وما فى قلبه إلا الكفر كذا فى البحر المحيط (٢/٤/٢) والقرطبي بنحوه.

(٢٣٩) (١) الألد: الشديد الخصومة، واللدد: الخصومة الشديدة.

(٢) الخصام: جمع خصم.

والمعنى هو أشد المخاصمين مخاصمة لأنه الحاذق بالخصومة، والمذموم هو الخصومة بالباطل فى رفع حق وإثبات باطل ، وانظر أساس البلاغة (ص ١١٣)، والقرطبي (٦٦/٣).

أخرجه ابن جرير (۲/ ۱۸۳)، وأخرجه ابن أبى حاتم (۱/ ۱۱۱)، والبحر (۲/ ۱۱۱)، وفتح البارى (۸/ ۱۸۸).

(۲٤٠) أخرجه البخارى في كتاب التفسير باب وهو ألد الخصام (١٨٨/٨) ، ومسلم في كتاب العلم باب الألد الخصام (٤/ ٢٠٥٤)، وأخرجه النسائي كتاب آداب القضاء باب الألد الخصم (٨/ ٢١٧)، وأحمد في مسنده (١/ ٢٥٨٦/٥٥، ٣٣، ٢٠٥٥)، وذكره القرطبي (٣/ ٢١)، وذكره في الدر وعزاه إلى وكيع وأحمد والبخارى وعبد بن حميد ومسلم والترمذي والنسائي وابن مردويه والبيهتي في الشعب (١/ ٢٣٩).

(٢٤١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ويهلك الحرث والنسل﴾(١) قال: الحرث الحرث والنسل ينسل(١) كل شيء.

(۲٤۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَمِن النَّاسِ مِن يَشْرَى نَفْسُهُ ابْتَعَاء مُرضَاة الله﴾ (١) قال: هم المهاجرون والأنصار.

(٣٤٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة﴾(١) قال: يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة﴾(١) قال: الملائكة عند الموت.

(۲٤٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أَمَةُ وَاحْدَةً﴾ (١) قال: كانوا على الهدى جميعًا فاختلفوا فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين، وكان أول نبى بعث نوح عليه السلام.

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٨٥)وابن أبى حاتم ( ١٤١/١) ، وذكره فى الدر وعزاه إلى وكيع والفريابى وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (٢٣٩/١).

(۲۶۲) (۱) الآية (۲۰۲).

أخرجه ابن جرير (٢/ ١٨٦) وابن أبي حاتم (١/ ١٤٣)، وذكره القرطبي (٣/ ٢١)، والدر وعزاه إلى ابن جرير (١/ ٢٤٠)، والشوكاني (١/ ١٨٥).

(۲۲۳) (۱) الآية (۲۱۰)..

أخرجه ابن جرير (١٩١/٢)، وأخرجه ابن أبى حاتم (١/٤٤١)، وذكره القرطبى (٣/ ٢٥) وإتيان الملائكة عند الموت خطأ فى التأويل عند ابن جرير لحديث أبى هريرة مرفوعًا أنهم يأتون بعد قيام الساعة فى موقف الحساب (٢/ ١٩١).

قلت: وقول ابن جرير مخصوص بهذه الآية ، ولا يعنى استبعاد مجىء الملائكة عند الموت لقوله تعالى: ﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا وهم لا يفرطون﴾.

(١٤٤) (١) الآية (٢١٣).

أخرجه ابن جرير (1/3) وابن أبى حاتم (1/0)، وذكره البغوى عن قتادة وعكرمة (1/0)، وذكره فى الدر وعزاه وعكرمة (1/0)، والقرطبى عن ابن عباس وقتادة (1/0)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن أبى حاتم (1/0) والمراد بالناس هنا القرون التى كانت قبل نوح عليه السلام ومعنى أمة الله الواحدة.

<sup>(</sup>۲٤١) (۱) الآية (۲۰٥).

<sup>(</sup>٢) في (ت): نسل.

(**٧٤٥**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ادخلوا في السلم كافة﴾(١) قال: ادخلوا في الإسلام جميعًا، ولا تتبعوا خطوات الشيطان ليقول خطاياه.

(٢٤٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿والذين اتقوا فوقهم﴾(١) قال: فوقهم في الجنة.

(۲٤٧) عبد الرزاق قال: معمر، عن سليمان الأعمش، عن أبي صالح (١٠)، عن أبي هريرة في قوله تعالى: ﴿فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ﴾ (٢) قال: قال النبي \_ عليه السلام \_: «نحن الآخرون الأولون يوم القيامة، نحن أول الناس دخولاً الجنة بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا، وأوتيناه من بعدهم لهذا اليوم الذي اختلفوا فيه هدانا الله له، فالناس لنا تبع فيه غدًا لليهود، وبعد غد للنصاري.

(٢٤٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن همام (١) بن منبه، عن أبى هريرة قال: قال النبى «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا فهذا يومهم الذى فرض عليهم فاختلفوا فيه فهدانا الله له فهم لنا فيه تبع، غدًا لليهود، وبعد غد للنصارى».

<sup>(</sup>٢٤٥) (١) الآية (٢٠٨) مؤخرة عن موضعها.

أخرجه ابن جرير (١٨٨/٢)، وابن أبى حاتم (١/ ١٤١)، وذكره فى البحر عن مجاهد وقتادة (٢/ ١٢٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم (١/ ٢٤١). وقال الفراء فى معانى القرآن (١/ ١٢٤): خطوات الشيطان آثاره فإنها معصية.

<sup>(</sup>۲۶۲) (۱) الآية (۲۱۲).

أخرجه ابن جرير (٤/ ٢٧٤)، وتحقيق شاكر، وأخرجه ابن أبى حاتم (١/ ١٤٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (١/ ٢٤٢).

قال القرطبى: فوقهم فى الدرجة لأنهم فى الجنة والكفار فى النار (٣/ ٢٩)، وقال فى البحر: وفِرِق، على حاله من الظرفية المكانية حقيقة لأن المؤمنين فى عليين فى السماء والكفار فى سجين فى الأرض (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢٤٧) (١) هو باذام أو باذان مولى ابن هانئ ضعيف مدلس. من الثالثة.

أخرج له الأربعة. تقريب (٩٣/١).

<sup>(</sup>٢٤٨) (١) همام بن منبه بن كامل الصنعاني أبو عتبة أخو وهب ثقة، من الرابعة مات سنة(١٣٢) على الصحيح. تقريب (٢/ ٣٢١).

(٧٤٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه، عن أبى هريرة فى قوله تعالى: ﴿فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق﴾(١) قال: قال النبى: «نحن الآخرون الأولون يوم القيامة، نحن أول الناس دخولا الجنة بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا وأوتيناه من بعدهم فهدانا الله لما اختلفوا فيه من الحق، فهذا اليوم الذى اختلفوا فيه، الناس لنا فيه تبع، غداً لليهود، وبعد غد للنصارى».

(۲۵۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَلِمَا يَأْتَكُم مثل اللَّذِينَ خَلُوا مِن قبلكم مستهم البأساء والضراء ﴾(١) قال: نزلت في يوم الأحزاب أصاب النبي ﷺ، وأصحابه يومئذ بلاء وحصر فكانوا كما قال الله: ﴿وبلغت القلوب الحناجر﴾.

النبى على بضع عشرة ليلة حتى خلص إلى كل امرئ (١) منهم الكرب، وحتى قال النبى: النبى على بضع عشرة ليلة حتى خلص إلى كل امرئ (١) منهم الكرب، وحتى قال النبى: كما قال ابن المسيب: اللهم أنشدك عهدك ووعدك، اللهم إنك إن تشاء لا تعبد فبينا هم كذلك: أرسل النبى إلى عيينة بن حصن بن بدر أرأيت إن جعلت لك ثلث تمر الأنصار أترجع بمن معك من غطفان، وتخذل بين الأحزاب؟ فأرسل إليه عيينة إن جعلت لى الشطر فعلت، فأرسل النبى إلى سعد بن عبادة، وسعد بن معاذ فقال: إنى أرسلت إلى

<sup>(</sup>٢٤٩) (١) الآية (٢١٣). ثلاثتها عن أبي هريرة مع اختلاف الإسناد.

وقد أخرجه البخارى كتاب الجمعة، باب فرض الجمعة (٢/ ٣٥٤) ، والوضوء (١/ ٣٤٥)، والديات (٢١٥/١٢)، وأخرجه مسلم (٢/ ٢٨٢)، وأحمد في المسند (٢/ ٢٧٤)، والحميدي في المسند (٢/ ٤٢٤)، والشافعي في مسنده (ص ٦٠)، وأخرجه ابن ماجه عن ابن عباس كتاب الزهد باب صفة أمة محمد وقي رقم (٤٢٩٠) وفي الزوائد: إسناده صحيح ورجاله ثقات.

واخرجه البغوى عن عبد الرزاق (١٠١/٤).

<sup>(</sup>۲۰۰) (۱) الآية (۲۱٤).

أخرجه ابن جرير (۱۹۹/۲) والواحدى فى أسباب النزول (ص٤٠) وذكره البغوى عن قتادة والسدى (۱/ ۱۷۹)، والقرطبى (۳۳/۳)، والبحر (۱۳۹/۲)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن السدى (۱۸۸۱).

قال القرطبي: وأكثر المفسرين على أنها نزلت في غزوة الخندق.

<sup>(</sup>٢٥١) (١) في (م): (أمر).

عيينة فعرضت عليه أن أجعل له ثلث تمركم، ويرجع بمن معه من غطفان، ويخذل بين الأحزاب فأبى إلا الشطر، فقالا: يا رسول الله إن كنت أمرت بشىء فامض لأمر الله. قال: لو كنت أمرت بشىء ما استأمرتكما: ولكن هذا رأى أعرضه عليكما. قالا: فإنا لا نرى أن نعطيهم إلا السيف قال ابن أبى نجيح: قالا: فوالله يا رسول الله، لقد كان يمر فى الجاهلية يجر سربه (٢) فى عام السنة (٣) حول المدينة ما يطيق أن يدخلها فالآن لما لله بالإسلام نعطهم ذلك.

(۲۵۲) عبد الرزاق قال: نا معمر قال الزهرى: قال النبى: «فنعم إذن فبينا(۱) هم كذلك إذا جاءهم نعيم (۲) بن مسعود الأشجعى وكان يأمنه الفريقان جميعًا، وكان موادعًا لهما فقال: إنى كنت عند عيينة، وأبى سفيان إذ جاءتهم رسل بنى قريظة أن اثبتوا فإنا سنحالف المسلمين إلى بيضتهم (۲) فقال النبى: فلعلنا أمرناهم بذلك، وكان نعيم رجلاً لا يكتم الحديث فقام بكلمة الحديث فجاء عمر فقال: يا رسول الله إن كان هذا أمر من الله فامضه، وإن كان رأيًا منك فإن شأن بنى قريظة وقريش أهون من أن يكون لأحد عليك فيه مقال، فقال النبى على الرجل ردوه فردوه فقال: انظروا الذى ذكرنا لك فلا تذكروه لأحد فكأنما أغراه به فانطلق حتى أتى عيينة وأبا سفيان فقال: هل سمعتم محمدًا يقول قولاً إلا كان حقًا؟ فقالوا: لا. فقال: فإنى لما ذكرت له (٤) شأن بنى قريظة محمدًا يقول قولاً إلا كان حقًا؟ فقالوا: لا. فقال: فإنى لما ذكرت له (٤) شأن بنى قريظة

<sup>= (</sup>٢) فى (ت) و (م) : سرمة. والتصحيح من كتاب أنساب الأشراف (١/ ٣٤٦). والسرب: القطيع من الإبل والبقر والشاة وغيرها. اللسان: (٣/ ١٩٨٢).

<sup>(</sup>٣) عام السنة: عام الجدب.اللسان (٣/٢١٢)،والمعنى أنه فى السنة المجدبة يمر بمراعى المدينة فلا يجرؤ على القرب منها.

<sup>(</sup>٤) في (ت) : حين.

أخرج نحوه الواقدى فى المغازى (٢/ ٣٧٦)، وابن هشام (٣/ ٢٣٩)، والطبرى فى التاريخ (١/ ٣/ ٢٣٣)، والبلاذرى فى أنساب الأشراف (٢/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>۲۵۲) (۱) فى (ت): فينا هو. وإفراد الضمير وجمعه جائز إما لعوده على النبى ﷺ وحده أو النبى ومن معه.

<sup>(</sup>۲) نعيم بن مسعود الأشجعى صحابى مشهور مات فى أول خلافة على. تقريب التهذيب (۲) (۳۰۵).

<sup>(</sup>٣) البيضة: أصل القوم ومجتمعهم، والمعنى سننضم إلى جماعة المسلمين.

٤) في (ت): لهم .

قال: فلعلنا أمرناهم بذلك فقال أبو سفيان: سنعلم ذلك إن كان مكرًا فأرسل إلى بنى قريظة إنكم قد أمرتمونا أن نثبت، وإنكم ستحالفون المسلمين إلى بيضتهم فأعطونا بذلك رهينة قالوا: إنها قد دخلت ليلة السبت، وإنا لا نقضى في السبت شيئًا قال أبو سفيان: أنتم في مكر من بني قريظة فارتحلوا فأرسل الله عليهم الريح، وقذف في قلوبهم الرعب فأطفأت نيرانهم، وقطعت أرسان (٥) خيولهم فانطلقوا منهزمين من غير قتال فلذلك حين قال الله: ﴿وكفي الله المؤمنين القتال وكان الله قويًا عزيزًا ﴾ (١) قال: فثبت أصحابه في طلبهم فطلبوهم حتى بلغوا حمراء الأسد(٧)، ثم رجعوا قال: فوضع النبي عنه لأمته(٨)، واغتسل، واستجمر فناداه جبريل عُذَيْرُكَ من محارب! ألا أراك قد وضعت اللأمة، ولم تضعها الملائكة بعد؟! فقام النبي ﷺ فزعًا فقال لأصحابه: «عزمت عليكم لا تصلوا صلاة العصر حتى تأتوا بنى قريظة» فغربت الشمس قبل أن يأتوهم فقالت طائفة من المسلمين: إن النبي لم يرد أن تدعو الصلاة فصلوا. وقالت طائفة: والله إنا لفي عزيمة النبي، وما علينا بأس فصلت طائفة إيمانًا واحتسابًا فلم يحنث النبي واحدًا من الفريقين، وخرج النبي ﷺ بمجالس بينه وبين بني قريظة فقال: هل مر بكم من أحد؟ فقالوا: مر علينا دحية (٩) الكلبي على بغلة شهباء تحته قطيفة ديباج فقال النبي ﷺ: «ليس ذلك بدحية، ولكنه جبريل أرسل إلى بني قريظة ليزلزلهم، ويقذف في قلوبهم الرعب» قال: فحاصرهم النبي وأمر أصحابه أن يستروه بالحجف(١٠) حتى يسمعهم كلامه ففعلوا فناداهم «يا إخوة القردة والخنازير» قالوا: يا أبا القاسم ما كنت فاحشًا قال: فحاصرهم حتى نزلوا على حكم سعد بن معاذ(١١١)، وكانوا حلفاءه فحكم فيهم أن

<sup>= (</sup>٥) حال.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٧) حمراء الأسد: موقع قريب من المدينة انتهى إليه النبى ﷺ بعد وقعة أحد في طلب قريش. أزمنة التاريخ الإسلامي (ص١٠٤٠).

<sup>(</sup>٨) عدة الحرب.

<sup>(</sup>٩) هو دحية بن خليفة الكلبى صحابى، كان جبريل يتمثل فى صورته قيل: لحسن هيئته وقيل: لشبهه بالنبى ﷺ.

<sup>(</sup>١٠) ضرب من الترسة: واحدتها حجفة وتؤخذ من جلود الإبل.

<sup>(</sup>۱۱) سعد بن معاذ بن النعمان الأنصارى أبو عمرو سيد الأوس شهد بدراً واستشهد من سهم أصابه يوم الخندق ومناقبه كثيرة. تقريب (١/ ٢٨٩).

تقتل مقاتلتهم وتسبى ذراريهم ونساؤهم وزعموا أن النبى على قال: «أصاب الحكم»، وكان حيى بن أخطب استجاش المشركين على النبى على النبى على النبى عليه فجاء إلى بنى قريظة فاستفتح عليهم ليلاً فقال سيدهم (١٢): إن هذا رجل مشئوم فلا يشأمنكم فناداهم حيى يا بنى قريظة ألا تستحيونى، ألا تلحقونى، ألا تضيفونى، فإنى جائع مقرور، فقالت بنو قريظة: والله لنفتحن له فلم يزالوا حتى فتحوا له فلما دخل معهم أطمهم (١٣) قال: يا بنى قريظة جئتكم فى عز الدهر جئتكم فى عارض برد لا يقوم لسبيله شىء فقال له سيدهم: أتعدنا عارضا بردا تنكشف عنا وتدعنا عند بحر دائم لا تفارقنا إنما قعدنا الغرور قال: فواثقهم وعاهدهم لئن انقضت جموع الأحزاب أن يجىء حتى يدخل معهم أطمهم فأطاعوه حينئذ فى الغدر بالنبى على والمسلمين فلما قضى الله جموع الأحزاب انطلق حتى إذا كان بالروحاء (١١) ذكر العهد والميثاق، والذى أعطاهم فرجع حتى دخل معهم أطمهم فلما قتلت بنو قريظة أتى به مكتوفًا إلى النبى على فقال حيى: أما والله ما لمت نفسى فى عداوتك، ولكنه من يخذل الله يخذل، فأمر به النبى فضربت عنقه.

(۲۵۳) عبد الرزاق قال: معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وهو كره لكم﴾(١) قال: شديد عليكم.

<sup>= (</sup>۱۲) هو كعب بن أسد.

<sup>(</sup>١٣) الأطم: حصن مبنى بالحجارة. اللسان (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>١٤) الروحاء على بعد أربعين ميلاً من المدينة. فتوح البلدان (٣/ ٧٢٧).

أخرجه ابن جرير فى التاريخ (٣/١/) بنحوه وابن كثير فى البداية والنهاية (١١/١٥) بدون إسناد وفى التفسير (٣/١٤)، والألوسى بنحوه (٢١/١٧٦)، وأخرج البخارى أجزاء منه فى المغازى باب مرجع النبى من الأحزاب عن عائشة وابن عمر وأبى سعيد الخدرى (٧/٧) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲۰۳) (۱) الآية (۲۱۲).

ذكره ابن أبى حاتم عن قتادة (١/ ١٥٠)، وقال البغوى: أى شاق عليكم.

وقال بعض أهل المعانى: هذا الكره من حيث نفور الطبع لما فيه من مؤنة المال ومشقة النفس وخطر الروح لا أنهم كرهوا أمر الله تعالى (١/ ١٧١).

(۲۵٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، وعن عثمان (۱۱) الجزرى، عن مقسم (۲) مولى ابن عباس قال: لقى واقد بن عبد الله عمرو بن الحضرمى فى أول ليلة من رجب، وهو يرى أنه فى جمادى فقتله، وهو أول قتيل من المشركين فعير المشركون المسلمين قالوا: اتقتلون فى الشهر الحرام فأنزل الله: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به (۳) يقول: وكفر بالله والمسجد الحرام يقول، وصد عن المسجد الحرام: ﴿وإخراج أهله منه أكبر ﴾ من قتلكم عمرو بن الحضرمى، والفتنة يقول: والشرك الذى أنتم فيه أكبر من ذلك أيضًا قال الزهرى: وكان فيما بلغنا يحرم القتال فى الشهر الحرام، ثم أحل له بعد.

(٢٥٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، عن رجل، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿يسألونك عن الخمر والميسر﴾(١) قالا: لما نزلت هذه الآية شربها بعض الناس وتركها بعضهم حتى نزل تحريمها في سورة المائدة، قال قتادة: والميسر: القمار.

(٢٥٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ليث، عن مجاهد، وسعيد قالا: الميسر القمار كله حتى الجوز الذي تلعب به الصبيان.

<sup>(</sup>٢٥٤) (١) عثمان بن عمرو بن ساج مولى بنى أمية وقد ينسب إلى جده فيه ضعف. التاسعة أخزله النسائي. تقريب (٢/ ١٣).

 <sup>(</sup>۲) مقسم بن بجرة مولى عبد الله بن الحارث، ويقال له: مولى ابن عباس للزومه له،
 صدوق وكان يرسل. من الرابعة مات سنة (۱۰۱).

<sup>(</sup>٣) الآية (٢١٧).

أخرجه ابن جرير((1/8,7) وابن أبى حاتم ((1/8,7))، وابن هشام فى السيرة ((1/9,7))، والبيهقى فى السنن ((1/9,7))، والبغوى ((1/7,7))، والبيهقى فى السنن ((1/9,7))، والواحدى فى أسباب النزول عن عروة بن والقرطبى عن جندب بن عبد الله ((1/9,7))، والواحدى فى أسباب النزول عن عروة بن الزير ((1/8,7)).

<sup>(</sup>٥٥٧) (١) الآية (٢١٩).

أخرجه ابن جرير (٢/٢١٢)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عمرو وروى عن ابن عباس وابن مسعود وعطاء وطاوس وسعيد بن جبير والحسن وابن سيرين وقتادة ومقاتل والسدى وعطاء الخراسانى نحو ذلك (١/٢٥١)، والجصاص فى أحكام القرآن (٢/٤)، وذكره القرطبي (٢/٢٥)، والشوكاني عن مجاهد وابن عباس (١٩٧/١).

<sup>(</sup>۲۰۹) أخرجه في تفسيره مجاهد (۱/۲۰۱) ، وأخرجه ابن جرير (۲/۹/۲) ، وابن أبي حاتم (۱/۵۲) ، وذكره البغوى (1/8/1) ، وأخرجه البخارى في =

(۲۵۷) عبد الرزاق قال: حدثنى معمر قال: أخبرنى يزيد بن أبى زياد (١)، عن أبى الأحوص (٢) قال: سمعت ابن مسعود يقول: إياكم وزجرًا بالكعبين، أو قال: بالكعبين فإنهما من الميسر.

= الأدب المفرد (ص٣٦٥) باب القمار عن ابن عمر ، وذكره في الدر وعزاه إلى أبي عبيد والبخارى في الأدب المفرد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عمر.

وروى عن عطاء وطاوس وراشد بن سعد وضمرة بن حبيب ومحمد بن سيرين والحسن وابن المسيب وقتادة ومعاوية بن صالح وعلى بن أبى طالب وابن عباس. وليراجع ابن أبى حاتم والقرطبي.

(۲۰۷) (۱) يزيد بن أبى زياد الهاشمى، مولاهم الكوفى ضعيف كبر فتغير، صار يتلقن وكان شيعيًا. من الخامسة. تقريب (۲/ ٣٦٥).

(۲) هو عوف بن مالك بن نضلة الجشمى، أبو الأحوص الكوفى مشهور بكنيته، ثقة من الثالثة تمثل فى ولاية الحجاج على العراق. تقريب (۲/ ۹۰).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٣٥٧) ، وابن أبي حاتم (١/ ١٥٣).

واللعاب فصوص النرد في هامش (ت). وهو \_ أى القمار \_ كان عشرة أقداح وهي الأزلام، والأقلام: الفذ والتوءم والرقيب والحلس والنافس والمسبل والمعلى والمنيح والسفيح والوغد، لكل واحد منها نصيب معلوم من جزور ينحرونها ويجزءونها عشرة أجزاء، وقيل: ثمانية وعشرين إلا لثلاثة وهي المنيح والسفيح والوغد ولبعضهم:

لى فى الدنيا سهام ليس فيهن ربيح وأساميهن: وغد وسفيح ومنيح للفذ سهم وللتوءم سهمان وللرقيب ثلاثة وللحلس أربعة وللنافس خمسة وللمسبل ستة وللمعلى سبعة يجعلونها فى الربابة وهى خريطة ويضعونها على يدى عدل ثم يجلجلها ويدخل يده فيخرج باسم رجل رجل قدحًا منها فمن خرج له قدح من ذوات الأنصباء أخذ النصيب الموسوم به ذلك القدح ومن خرج له ما لا نصيب له لم يأخذ شيئًا وغرم ثمن الجزور كله ويطعمون الأنصباء للفقراء ويذمون من لا يدخل معهم فيه ويسمونه البرم وفى حكم الميسر: أنواع القمار كالنرد والشطرنج وغيرهما.

وفى الكشاف عن النبى ﷺ: ﴿إِياكُم وهاتين اللعبتين المشئومتين فإنهما من ميسر العجم». وعن على رضى الله عنه: أن النرد والشطرنج من الميسر.

وعن ابن سيرين كل شيء فيه خطر من الميسر.

قلت: هذا الهامش وجدته بنصه تقريبًا في تفسير الكشاف (١/ ١٩٨، ١٩٩).

أخرجه ابن مردويه من حديث سمرة بن جندب ومن حديث أبى موسى الأشعرى نحوه ورواه أحمد والبخارى فى الأدب المفرد من وجهين عن أبى الأحوص عن عبد الله بن مسعود بلفظ: «اتقوا هاتين اللعبتين المشئومتين اللتين يزجران زجرًا فإنهما من ميسر العجم».

(۲۵۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿خَذَ الْعَفُو﴾ (١) قال: هو الفضل.

(٢٥٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لعلكم تتفكرون في الدنيا والآخرة﴾(١) فتعرفون فضل الآخرة على الدنيا.

(۲٦٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال لما نزلت: ﴿ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن﴾(١) اعتزل الناس اليتامي فلم يخالطوهم في مأكول، ولا مشروب(٢)، ولا مال فشق ذلك على الناس فسألوا النبي ﷺ: فأنزل الله ﴿يسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم﴾(٣).

= أخرجه ابن أبى حاتم والبيهقى والثعلبى من طريق حاتم بن إسماعيل عن جعفر بن محمد عن أبيه أن عليًا قال فى النرد والشطرنج: هما من الميسر. وهو منقطع. اهـ. من الكاف الشاف فى تخريج أحاديث الكشاف (١٩٩/١).

(٨٥٧) (١) الآية (٢١٩).

أخرجه ابن جرير (۲۱۳/۲)، وأخرجه ابن أبى حاتم (۱۹۳/۱)، وذكره البغوى (۱/۱۷۳)، والقرطبي (۲۱/۲).

والجمهور على أن المراد بالفضل هنا صدقة التطوع كما في البحر (١٥٨/٢)، وقال النحاس في الناسخ والمنسوخ: عليه أكثر أهل التفسير (ص٥٦).

(۲۰۹) (۱) الآية (۲۱۹، ۲۲۰).

أخرجه ابن جرير (٢١٦/٢)، وابن أبى حاتم (١/١٥٣)، وذكره القرطبي (٣/٢/٢)، وابن كثير (١/٢٥٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد عن عطاء (١/٣٥٣).

قال البغوى: وهو قول أكثر المفسرين (١/ ١٧٩).

(٢٦٠) (١) سورة الإسراء الآية (٣٤).

(۲) في (ت): مأكل ولا مشرب .

(٣) الآية (٢٢٠).

أخرجه ابن جرير (٢/٧/٢)، وأخرج نحوه أبو داود رقم (٢٨٧١) في الوصايا باب مخالطة اليتيم في الطعام، وأخرجه النسائي (٢٥٦/٦، ٢٥٧) في الوصايا باب ما للوصى من مال اليتيم إذا قام عليه. ورجاله ثقات إلا أن عطاء بن السائب قد اختلط بأخرة. والراوى عنه وهو جرير قد سمع منه بعد الاختلاط كذا قال الأرناؤوطي في جامع الأصول رقم (٥٠٣) عن ابن عباس (٣٨/٢). جامع الأصول رقم (٤٠٥) عن ابن عباس (٣٨/٢). وذكره الواحدى في أسباب النزول (ص٤٤) وذكره في الدر وعزاه إلى أبي داود والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ وابن مردويه والحاكم وصححه والبيهقي في سننه عن ابن عباس (٢/٧٥).

(۲۲۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ولا تنكحوا المشركات﴾(۱) قال: المشركات من ليس من أهل الكتاب، وقد تزوج حذيفة يهودية، أو نصرانية.

(۲۹۲) عبد الرزاق قال: نا معمر قال (۱) الزهرى وقتادة: ﴿ولا تنكحوا المشركين﴾ (۲) قال: لا يحل لك أن تُنْكِحَ يهوديًا، ولا نصرانيًا، ولا مشركًا من غير دينك.

(٢٦٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿يسألونك عن المحيض قل هو أذى ﴾(١) قال: قذر وقوله تعالى: ﴿فأتوهن من حيث أمركم الله ﴾ يقول: طؤهن

(۱۲۲) (۱) الآية (۲۲۱).

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (1/7/1), وابن أبى شيبة فى المصنف (3/18), وفيه: أن طلحة تزوج نصرانية. وابن جرير (1/17), وذكره البغوى بنحوه (1/18), والقرطبى ولم يذكر حذيفة (7/18), وأخرجه أبو جعفر النحاس عن عبد الرزاق (0.00), وابن كثير بنحوه (1/107), وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد (1/107).

قلت: والذى جرى عليه التفسير هنا أن الآية محكمة عامة مخصوصة فتكون المشركات أهل الأوثان والمجوس وليست ناسخة للتى فى سورة المائدة لمخالفته لما ذهب إليه من تقوم بهم الحجة من الصحابة كعثمان وطلحة وابن عباس وجابر وحديفة رضى الله عنهم ومن التابعين سعيد بن المسيب وسعيد بن جبير وطاوس وعكرمة والشعبى والضحاك، وعلى ذلك فقهاء الأمصار. وليراجع الناسخ والمنسوخ للنحاس (ص٥٥).

ومع ذلك فقد جعل الله في نساء المسلمين ما يسد حاجتهم من الزواج المشروع حماية للأسرة من التمزق وحرصًا على عقيدة الأولاد عندما ينشئون في أحضان أم غير مسلمة وقد شهدت بعض البيوت من ذلك الشيء الكثير فلتكن المسلمة هي الزوجة الأم ولنجعل غيرها من أهل الكتاب في حدود الضرورة التي لا مناص منها.

(٢٦٢) (١) في (ت) (عن).

(٢) الآية (٢٢١).

أخرجه في المصنف (٧/ ١٧٥)، وأخرجه ابن جرير (٢/٣٢٢)، وأخرجه ابن أبى حاتم (١/ ١٥٤)، ذكره في الدر وعزاه إلى البخارى والنحاس في ناسخه عن ابن عمر (٢٥٦/١).

(٣٢٣) (١) الآية (٢٢٢).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٢٥)، وابن أبي حاتم (١٥٦/١)، وذكره البغوى (١٨١/١)، وفي الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير(١/ ٢٥٩).

غير حيض<sup>(٢)</sup>.

(٢٦٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن محمد (١) بن المنكدر، وعن جابر بن عبد الله قال: كانت العرب تبرك نساءها، وكانت اليهود تعيرهم يقولون: إذا ولد لأحدهم ولد كان أحول فأنزل الله تعالى: ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنى شئتم﴾(١).

عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن خثیم (۱)، عن ابن سابط (۲)، عن حفصة (۱) عبد الرحمن، عن أم سلمة أنها سألت (۱) عن الرجل يأتى امرأته سحيبة (۱)

- = السائل: عباد بن بشر وأسيد بن حضير كما روى الدارمي عن أنس (١٩٦/١) وهو قول الأكثرين كما في القرطبي (٣/ ٧٠).
- (۲) أخرجه ابن جرير (۲/ ۲۲۵)، وابن أبي حاتم (۱/ ۱۵۷)، وذكره البغوى (۱/ ۱۸۱)، والسيوطي في الدر (۱/ ۲۲۰).
- والمعنى: فأتوهن في الطهر لا في الحيض قال عكرمة وقتادة والضحاك وأبو رزيق والسدى كما في الدارمي (١٩٥١)، والبحر المحيط (١٦٩/٢).
- (٢٦٤) (١) محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير التيمى المدنى ثقة فاضل. من الثالثة، مات سنة ثلاث أو بعدها. تقريب (٢/ ٢١٠).
  - (٢) الآية (٢٢٢).

أخرجه البخارى كتاب التفسير باب نساؤكم حرث لكم (١٨٩/٨)، ومسلم كتاب النكاح باب ما يستحب أن يقوله عند الجماع (١٠٥٨/١)، والترمذى فى التفسير رقم (٢٩٧٨) (٢١٥٥)، وقال: حديث حسن صحيح والدارمى (٢/ ٢٠١)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٤٧)، وذكره البغوى (١/ ١٨٤)، والبحر المحيط (٢/ ١٧٠)، وابن كثير (١/ ٢٦٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى النسائى والبزار واللفظ له عن جابر مرفوعًا (70/1).

- (۲۲۰) (۱) هو: عبد الله بن عثمان بن خثيم ـ مصغرًا، القارئ المكى أبو عثمان صدوق، من الخامسة، مات سنة (۳۲). تقريب (۲/۲۳۱).
- (٢) هو عبد الرحمن بن عبد الله بن سابط الجمحى المكى، ثقة كثير الإرسال. من الثالثة. مات سنة(١٨). تقريب (١/ ٤٨٠).
  - (٣) حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق، ثقة، من الثالثة. تقريب (٢/٥٩٤).
- (٤) في (ت): «أن امرأة سألتها» وعليه فإن السائلة غير حفصة. وكلتا العبارتين صحيحة إذ يجوز أن تكون هي السائلة لأنها روت عن أبيه وعمتها عائشة وأم سلمة ويجوز أن تكون السائلة امرأة غيرها وهي شاهدة.
- (٥) (سحيبة): السحب جر الشيء على وجه الأرض اللسان (٣/ ١٩٤٨)، والمراد أن يأتى المرأة منكبة على وجهها باركة على ركبتيها وقد قابلت الأرض بوجهها.

فسألت أم سلمة رسول الله ﷺ فقال: ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم(١) أنى شئتم(٧)﴾ صمامًا(٨) واحدًا(١).

(۲۲۹) محمد (۱) بن كثير قال: نا عبد الله (Y) بن واقد قال: حدثني طلحة (Y) بن

وقال الطيبى: وذلك أنه أبيح لهم أن يأتوها من أى جهة شاءوا كالأراضى المملوكة وكذا بالحرث ليشير إلى أن لا يتجاوز البتة موضع البذر ويتجانف عن موضع الشهوة فإن الدبر موضع الفرث لا محل الحرث ولكن الأنجاس بموجب غلبة الأجناس يميلون إليه ويقبلون عليه.

أخرجه الترمذى فى كتاب التفسير باب رقم (٢٩٧٩) (٥/ ٢١٥)، وقال: هذا حديث حسن.

وعبد الرزاق فى المصنف بنحوه (١١/ ٤٤٣)، وابن أبى شيبة فى المصنف (٤/ ٢٣٠)، وابن كثير وابن جرير (٢/ ٢٣٥)، وابن أبى حاتم ( ١/ ١٥٧)، والحازن (١/ ١٨٤)، وابن كثير (١/ ٢٦١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وأحمد والدارمى وعبد بن حميد والترمذى وحسنه وابن جرير وابن أبى حاتم والبيهقى فى سننه (٢٦٢/).

- (۲٦٦) (۱) محمد بن كثير بن أبى عطاء الثقفى الصنعانى، أبو يوسف نزيل المصيصة صدوق كثير الغلط من صغار التاسعة، مات سنة بضع عشرة. تقريب التهذيب (٢٠٣/٢). وبدء الإسناد به، يدل على سقط فى أوله.
- (۲) عبد الله بن واقد بن الحارث بن عبد الله الحنفى أبو رجاء الهروى الخراسانى، ثقة، موصوف بخصال من الخير، من السابعة، مات سنة بضع وستين. تقريب التهذيب (۲/۸۵).
- (٣) طلحة بن عمرو بن عثمان الحضرمى المكى \_ متروك \_ من السابعة. تقريب التهذيب
   =

<sup>= (</sup>٦) حرثكم: كنى به عن المرأة وإتيانها.

<sup>(</sup>٧) أنى شئتم: بمعنى: متى شئتم وقد يكون (أنى) بمعنى أين في غير هذا الموضع.

<sup>(</sup>٨) (صمام واحد) الصمام ما تسد به الفرجة وفى هامش (ت): ما تسد به القارورة. فسمى به الفرج ويجوز أن يكون على حذف المضاف أى فى موضع صمام. ابن الأثير (٢/ ٤٠)، فى جامع الأصول.

<sup>(</sup>٩) في هامش (ت): قال القاضى إسماعيل: «فسميت المرأة والله أعلم حرثًا؛ لأن الولد يكون منها واعلموا أنه لا بأس أن يأتي فرجها كيف كان على ما روى ابن المنكدر عن جابر في ذلك خلافًا لقول اليهود فيه...» (ك ١١)، وقال في معانى الآثار (٣/ ٣٤): فدليل ذلك أن حكم ضد ذلك الصمام بخلاف حكم ذلك الصمام ولولا ذلك لما كان لقوله صمامًا واحدًا معنى.

عمرو، عن عطاء(١) في قوله تعالى: ﴿وقدموا لأنفسكم﴾(٥) قال: التسمية عند الجماع.

(٢٦٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾(١) قال: هو الرجل يحلف على الأمر الذي لا يصلح فإذا كلم في ذلك قال: إنى قد حلفت فجعل يمينه عرضة لذلك، فأنزل الله: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾.

(۲٦٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة فى قوله تعالى: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾(١) قالت: هم القوم يتدارءون فى الأمر يقولون: هذا لا والله، وبلى والله، وكلاً والله، يتدارءون فى الأمر لا يعقد عليه قلوبهم.

(٧٢٧) (١) الآية (١٢٢).

أخرجه ابن جرير (٢٦٨/١)، وابن أبى حاتم (١/ ١٥٩)، وذكره البغوى عن أبى هريرة (١٥٩/١)، والبحر عن ابن عباس(١٧٦/١)، وهو قول مسروق والشعبى والنخعى ومجاهد وطاوس وسعيد بن جبير وعطاء وعكرمة ومكحول والزهرى والحسن وقتادة ومقاتل بن حيان والربيع بن أنس والضحاك وعطاء الخراسانى والسدى وابن كثير (١/ ٢٦٦).

(۱۲) (۱) الآية (۲۲۵).

أخرجه البخارى كتاب الأيمان والنذور باب  $\langle Y$  يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم الروم (١١/٥٤٧)، والتفسير سورة المائدة باب قوله:  $\langle Y$  يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم الله باللغو في الإيمان والنذور باب اللغو في اليمين (١/ ٢٩٥)، وأبو داود رقم (٣٢٥٤) و(٢١٩٥)، في الأيمان والنذور باب لغو اليمين (٣/ ٥٧٢)، وقال أبو داود: رواه الزهرى وعبد الملك بن أبي سليمان ومالك بن مغول وكلهم عن عطاء عن عائشة موقوفًا. وأخرجه عبد الرزاق في المصنف (٨/ ٤٧٤)، وابن جرير (١/ ٢٤١)، وابن أبي حاتم (١/ ١٥٩)، والبغوى (١/ ١٨٦)، وابن كثير (١/ ٢٢٧)، وذكره في البحر عن ابن عباس وطاوس والشعبي ومجاهد وأبي صالح والشافعي ثم قال: وهذا أحسن ما يفسر به اللغو.

 <sup>(</sup>٤) أما عطاء فهو ابن أبى رباح فقد روى طلحة عنه كما فى تهذيب الكمال (٢/ ٦٣٠).
 (٥) الآمة (٢٢٣).

أخرجه ابن جرير (٢/٣٧٣)، وابن أبى حاتم (١٥٨/١)، وذكره البغوى (١/ ١٨٥)، وابن كثير عن ابن عباس (١/ ٢٦٥) بنحوه والبحر المحيط (١٧٢/٢)، وجعله تقديرًا للمفعول المحذوف أى قدموا ذكر الله عند القربان.

(٣٦٩) عبد الرزاق قال: نا معمر وقال الحسن وقتادة: هو الخطأ غير العمد كقول الرجل: والله إن هذا لكذا وكذا هو يرى أنه صادق، ولا يكون كذلك.

(۲۷۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن يحيى (۱) بن أبى كثير، عن عكرمة فى قوله تعالى: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾ قال: قال النبى: «لا يستلجج (۲) أحدكم باليمين فى أهله فهو آثم (۳) له عند الله من الكفارة التى أمر بها».

(۲۷۱) عبد الرزاق قال: ثنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿لا يُواخذُكُم الله باللغو فى أيمانكم﴾(١) قال: هو الرجل يحلف على الشيء

وأما قوله «آثم» فهو أفعل تفضيل من الإثم قصد به مقابلة اللفظ على زعم الحالف أو توهمه، فإنه يتوهم أن عليه إثمًا في الحنث مع أنه لا إثم عليه فيقال له: الإثم في اللجاج أكثر من الإثم في الحنث. صحيح مسلم (١٢٧٦/٣)، وفتح البارى (١٩/١٥).

أخرجه فى المصنف (٨/ ٤٩٧)، وأخرجه البخارى من طريق عكرمة عن أبى هريرة كتاب الأيمان والنذور باب قوله تعالى: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾ (٥١٧/١١)، ومسلم كتاب الأيمان باب النهى عن الإصرار على اليمين (٣/ ١٢٧٦)، وأخرجه ابن كثير (٢٦٦/١).

(۱۷۱) (۱) الآية (۲۲۵).

<sup>(</sup>۲۹۹) أخرجه ابن جرير (۲۶۳/۲)، وذكره البغوى (۱۸٦/۱)، وابن كثير (۲۷۷/۱)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وأبى الشيخ من طريق قتادة والشعبى وابن جرير ومقاتل والسدى عن أشياخه ومالك في أشهر قوليه وقال أبو حنيفة: لغو اليمين هو الحلف على الظن فيكشف الغيب خلاف ذلك وليراجع البحر (۲/۹۷۱).

<sup>(</sup>۲۷۰) (۱) يحيى بن أبى كثير الطائى، مولاهم أبو نصر اليامى ثقة، ثبت لكنه يدلس ويرسل. من الخامسة. تقريب التهذيب (۲/ ٣٥٦).

 <sup>(</sup>٢) لا يستلجج: استلجج استفعال من اللجاج وأصل اللجاج في اللغة الإصرار على الشيء مطلقًا والمراد التمادي في الأمر ولو تبين له خطؤه.

<sup>(</sup>٣) آثم: في الأصل دون إعراب وقد وردت في المصنف مضبوطة هكذا قال النووى: معنى المحديث أن من حلف يمينًا تتعلق بأهله بحيث يتضررون بعدم حنثه فيه فينبغي أن يحنث فيفعل ذلك الشيء، ويكفر عن يمينه فإن قال: لا أحنث بل أتورع عن ارتكاب الحنث خشية الإثم، فهو مخطئ بهذا القول، بل استمراره على عدم الحنث وإقامة الضرر لأهله أكثر إثمًا من الحنث.

أخرجه في تفسير مجاهد بنحوه (١٠٧/١)، وعبد الرزاق في المصنف (٨/ ٤٧٥)، =

يرى أنه كذلك، وليس كذلك، ﴿ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان﴾ قال: أن تحلف على الشيء وأنت تعلمه.

(۲۷۲) عبد الرزاق قال: نا هشيم بن بشير، عن أبى بشر<sup>(۱)</sup>، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم﴾ قال: هو الرجل يحلف على الحرام فلا يؤاخذه بتركه.

(۲۷۳) عبد الرزاق قال: نا هشام (۱)، عن مغيرة (۲)، عن إبراهيم قال: هو الرجل يحلف على الشيء، ثم ينساه.

( ۲۷٤) عبد الرزاق قال: رأيت ابن المبارك (١١) يقرأ على معمر التفسير.

(٧٧٥) سلمة قال: سمعت أبا عبد الرحمن المقرئ يقول: إذا مسحت برأس اليتيم

وفي (م) هشام عن أبي بشير، وهو خطأ.

أخرجه فى المصنف (٨/ ٤٧٥)، وابن جرير (٢/ ٢٤٤)، وذكره البغوى عن سعيد بن جبير (١/ ١٨٦)، وذكره ابن كثير (١/ ٢٠٢)، والشوكاني (١/ ٢٠٦).

- (۲۷۳) (۱) هشام بن حسان الأزدى القردوسى أبو عبد الله البصرى ثقة من أثبت الناس فى ابن سيرين من السادسة مات سنة سبع أو ثمان وأربعين. تقريب (۳۱۸/۲).
- (۲) المغيرة بن مقسم الضبى مولاهم أبو هاشم الكوفى الأعمى ثقة متقن إلا أنه كان يدلس ولا سيما عن إبراهيم من السادسة. تقريب (۲/ ۲۷۰).

أخرجه فى المصنف (٨/ ٤٧٥)، وابن جرير (٢/ ١٧٩)، وابن أبى حاتم (١/ ١٦٠)، وذكره فى البحر (٢/ ١٦٩)، وأخرجه ابن كثير (١/ ٢٦٧)، وابن حزم فى المحلى (٨/ ٣٥)، والشوكانى فى نيل الأوطار (٨/ ٢٤٤)، وفتح القدير (١/ ٢٠٢).

- (٢٧٤) لم أجده وهو شهادة من عبد الرزاق بإمامة معمر في التفسير.
- (۱) وابن المبارك: هوعبد الله بن المبارك المروزى مولى بنى حنظلة ثقة ثبت فقيه، عالم جواد مجاهد، جمعت فيه خصال الخير من الثامنة مات سنة إحدى وثمانين. تقريب (۱/ ٤٤٥).
- (٢٧٥) أخرجه الطبراني في الأوسط عن ابن عباس على ما في الفتح الكبير (١/١٤٥)، والبزار =

<sup>=</sup> وابن جرير (٢٤٢/٢)، والبيهقى فى السنن (١٠/٥٠)، وابن كثير (١/٢٦٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس (١/٢٦٩).

<sup>(</sup>۲۷۲) (۱) أبو بشر: هو جعفر بن إياس بن أبى وحشية، ثقة، من أثبت الناس فى سعيد بن جبير. من الخامسة، مات سنة خمس، وقيل: سنة ست وعشرين. تقريب التهذيب (۱۲۹/۱).

فامسح إلى قفاه، وإذا مسحت من له أبوان فامسحه إلى قدام.

(۲۷٦) عبد الرزاق قال: ثنا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله تعالى: ﴿ولا تَجعلوا الله عرضة لأيمانكم﴾(١) قال: هو الرجل يحلف على الأمر الذي لا يصلح، ثم يتعلل بيمينه يقول الله: أن تبروا وتتقوا خير من أن تمضى على ما لا يصلح.

(۲۷۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة (۱۱)، عن على بن أبى طالب، عن عطاء الخراسانى (۲)، عن أبى سلمة بن عبد الرحمن (۳)، عن عثمان، وزيد أنهم قالوا فى قوله تعالى: ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر﴾ (٤) قالوا: الإيلاء تطليقة، وهى أملك بنفسها، وعليها العدة لغيرها.

= فى الزوائد (٢/ ٣٨٧)، وأخرجه فى مجمع الزوائد عن عبد الله بن عبد الله مرفوعًا (٨/ ١٦٣)، وقال: وصف صالح أنه وضع كفه على مقدم رأسه أو إلى جبهته ومن كان له أب هكذا ووصف فى الأوسط بنحوه إلا أنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إذا كان الغلام يتيمًا فامسحوا رأسه هكذا إلى قدام وإن كان له أب فامسحوا رأسه هكذا إلى خلف من مقدمه وفيه محمد بن سليمان وقد ذكروا هذا من مناكير حديثه. اهـ.

(۲۷۲) (۱) الآية (۲۲٤).

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (١/٨)، وابن جرير (٢٣٧/٢)، وابن كثير (٢٦٢/٢)، وابن كثير (٢٦٢/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق عن ابن طاوس (٢٦٨/١)، والبيهقى بنحوه عن ابن عباس والحسن (٢٣/١٠).

فى هامش (ت): «يقال: فلان عرضة للشر إذا كان قويًا عليه أى لا تقربوا اليمين بالله لتتقووا به على ترك البر، (ك11).

(٢٧٧) (١) منقطع لأن قتادة لم يدرك عليًا رضى الله عنه والإسناد الثاني أصح.

(٢) عطاء بن أبى مسلم، أبو عثمان، الخراساني، واسم أبيه: ميسرة، صدوق يهم كثيرًا ويرسل ويدلس. من الخامسة. تقريب (٢/ ٢٣).

(٣) أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف الزهرى ثقة مكثر من الثالثة مات سنة ٩٤ هـ. تقریب (٢/ ٤٣٠).

(٤) الآية (٢٢٦).

أخرجه فى المصنف عن على وابن مسعود (٦/ ٤٥٥)، وابن أبى شيبة عن على بلفظ:  $\epsilon$  وإذا مضت الأربعة أشهر فهى تطليقة بائنة وأخرجه ابن جرير (٢/ ٢٥٧)، والبيهةى فى السنن (٧/ ٣٧٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن أبى حاتم والبيهقى عن عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وعلى بن أبى طالب وزيد بن أبى طالب وزيد عن عطاء  $\epsilon$ 

(۲۷۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الزهرى: هي واحدة وهو أملك برجعتها.

(۲۷۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن﴾(١) قال: كانت المرأة تكتم حملها حتى تجعله لرجل آخر فنهاهن الله عن ذلك.

= الخراسانى (١/ ١٦١) ثم قال: وروى عن ابن مسعود وابن عباس وابن عمر فى إحدى رواياته وابن المسيب وأبى سلمة وسالم بن عبد الله وابن سيرين ومسروق وسعيد بن جبير وعطاء والحسن وإبراهيم وجابر بن زيد وعكرمة ومكحول والزهرى وابن شبرمة أنهم قالوا: إذا انقضت أربعة أشهر فهى تطليقة باثنة وهو قول ابن مسعود وابن عباس.

وأخرجه البيهقي عن عطاء به (٧/ ٣٧٨).

وذكره فى البحر وزاد الحكم وابن أبى ليلى وإسحاق وذكر أنهم قالوا: تبين منه بالإيلاء.

(۲۷۸) أخرجه بعد الرزاق في المصنف بنحوه (٦/ ٤٥٦)، وابن جرير (٢/ ٢٥٩)، والبيهقي (٢/ ٣٧٨).

قلت: وحاصل الروايات في الآية:

أن الإيلاء: وهو الحلف الذي يمنع وطء الزوجة فيه أقوال ثلاثة:

الأول: وهوقول الجمهور أنها لا تطلق بمضى الأربعة أشهر وإنما يوقف المؤلى فإما الفىء وإما الطلاق وهذا هو الصحيح كما فى بداية المجتهد (٢/ ١٠٠)، وهو قول عائشة وأبى الدرداء.

وقيل: إنه طلقة باثنة لارجعة له فيها وهوقول على وفى قول عن ابن مسعود وابن عباس وعطاء والنخعى والأوزاعي وأبى حنيفة.

وقيل: تطليقة رجعية وهو قول الزهرى وابن المسيب وأبى بكر بن عبد الرحمن ومكحول ومالك وابن شبرمة.

(۲۷۹) (۱) الآية (۲۲۸).

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦/ ٣٣٠ ـ ٣٣١)، وابن جرير (٢/ ٢٧١)، وابن أبي حاتم بنحوه (١/ ٢٦١) ، وذكره البغوى (١/ ١٨٩)، وأحرجه بنحوه في تفسير مجاهد (١/ ١٠٨)، وذكره القرطبي عن ابن عباس (١١٨/٣)، والحافظ في الفتح عن مجاهد (٩/ ٤٨٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر (١/ ٢٧٥)، وهو قول ابن عمر ومجاهد والضحاك وابن زيد والربيع بن أنس كما في البحر المحيط (١/ ١٨٧).

(۲۸۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وبعولتهن أحق بردهن في العدة.

(۲۸۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿للرجال عليهن درجة﴾(١) قال: للرجال درجة في الفضل على النساء.

(۲۸۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: كان الطلاق ليس له وقت (۱) حتى أنزل الله تعالى: ﴿الطلاق مرتان﴾(۲) فالثالثة إمساك بمعروف، أو تسريح بإحسان.

 $(\Upsilon \Lambda \Upsilon)$  عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن إسماعيل $^{(1)}$  بن سميع، عن أبى رزين $^{(\Upsilon \Lambda \Upsilon)}$ 

قال القرطبى: إن هذا حكم خاص فيمن كان طلاقها دون الثلاث وعليه إجماع العلماء (٣/ ١٢٠).

## (١٨٢) (١) الآية (٨٢٢).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٧٥)، وابن أبى حاتم (١٦٣/١)، وذكره البغوى بنحوه (٢٢٧/١)، والبحر (٢/ ١٩٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن مجاهد (٢٧٧/١).

قال ابن عباس: الدرجة إشارة إلى حض الرجل على حسن العشرة والتوسع للنساء في المال والخلق أى أن الأفضل ينبغى أن يتحامل على نفسه .

وقال ابن عطية: وهذا قول حسن بارع. القرطبي (٣/ ١٢٥).

(۲۸۲) (۱) في (م) : «أمر» .

(٢) الآية (٢٢٩).

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف بنحوه (٣/٣٣٨)، وأخرجه ابن جرير من طرق عن عبد الرزاق (٢/ ٢٧١)، وذكره فى البحر المحيط (٢/ ١٩١)، وابن كثير (١/ ٢٧١)، وهو قول عروة بن الزبير وقتادة وابن زيد.

- (۲۸۳) (۱) إسماعيل بن سميع الحنفى أبو محمد الكوفى، صدوق، متكلم فيه لبدعة الخوارج من الرابعة. تقريب (۱/۷۰).
- (٢) هو: مسعود بن مالك أبو رزين الأسدى الكوفى، ثقة فاضل من الثانية تقريب (٢) هو: (٢٤٣/٢).

<sup>(</sup> ۱۰ ۸۲ ) (۱ ) الآية (۸۲۲ ).

قال: قال رجل: يا رسول الله أسمع الله يقول: ﴿الطلاق مرتان﴾ (٢) قال: فأين الثالثة؟ قال: التسريح بإحسان.

(۲۸٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئًا إلا أن يخافا ألا يقيما حدود الله﴾(١) قال: لا يحل لرجل أن يخلع<sup>(٢)</sup> امرأته إلا أن يؤتى ذلك منها فأما أن يكون أن يؤتى ذلك منه يضارها حتى تختلع منه، فإن ذلك لا يصلح، ولكن إذا نشزت فأظهرت له البغضاء وأساءت عشرته فقد مال له خلعها.

= (٣) الآية (٢٢٩).

أخرجه في المصنف (٦/ ٣٣٧)، وابن أبي شيبة (٥/ ٢٥٩)، وأخرجه ابن جرير  $(7 \times 7 \times 7)$ , وابن أبي حاتم (١/ ١٦٤)، والنحاس في الناسخ (ص $(7 \times 7 \times 7)$ )، وأخرجه القرطبي عن ابن أبي شيبة وذكر إسناده ( $(7 \times 7 \times 7)$ )، وذكره ابن كثير ( $(7 \times 7 \times 7)$ )، وذكره في الدر وعزاه إلى وكيع وعبد الرزاق وسعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي ( $(7 \times 7 \times 7)$ ).

قال القرطبي: قال أبو عمر: أجمع العلماء على أن قوله تعالى: ﴿ أو تسريح بإحسان﴾ هي الطلقة الثالثة. بعد التطليقتين (٢٧/٣).

(١٨٤) (١) الآية (٢٢٩).

(٢) في (ت) يختلف.

(٣) في (م) يؤتوا.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦/ ٤٩٥)، والشافعي في أحكام القرآن (٢١٧/١)، وابن جرير (٢/ ٢٨٢)، والبيهقي في السنن (٧/ ٣١٢).

قال الزهرى وعطاء وعمرو بن شعيب: لا يحل الخلع إلا من ناشز وعن أبى الشعثاء إذا كان النشوز من قبلها حل له فداؤها.

وانظر مصنفَ عبد الرزاق (٦/ ٤٩٦)، وابن أبي شيبة (٥/ ١٠٩).

قلت: وهل الخلع طلاق أم لا؟ قيل: إنه طلاق بائن روى ذلك عن عمر وعبد الله وعثمان وعلى والحسن وأبى سلمة وشريح وإبراهيم والشعبى ومكحول والزهرى وهو قول فقهاء الأمصار ولا خلاف بينهم فيه، الجصاص (٢/٩٥)، وهو قول أبى حنيفة وأحد قولى الشافعي والفخر الرازى (٥/٨).

وقيل: إن الخلع لغو وليس بطلاق فمن طلق امرأته تطليقتين ثم خالعها ثم أراد أن يتزوجها فله ذلك، وإن لم تنكح زوجًا غيره لأنه ليس له غير تطليقتين وهوقول ابن عباس وطاوس وعكرمة وهو القول الثانى للشافعي وبه قال أحمد وإسحاق وأبو ثور.=

(٢٨٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تمسكوهن ضراراً﴾(١) قال: هو الرجل يطلق امرأته، فإذا بقى من عدتها يسير راجعها يضارها بذلك ويطول عليها فنهاهم الله عن ذلك فأمرهم الله أن يمسكوهن بمعروف، أو يسرحوهن بمعروف.

(۲۸۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن، وقتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تعضلوهن﴾ (۱) قال: أنزلت في معقل بن يسار كانت أخته (۲) تحت رجل فطلقها حتى إذا مضت عدتها جاء رجل فخطبها فعضلها معقل بن يسار وأبى أن ينكحها إياه فنزلت فيها هذه الآية تعنى به الأولياء يقول: لا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن.

أخرجه ابن جرير (1/18)، وابن أبى حاتم (1/17)، وأخرجه الثورى عن عروة عن أبيه (1/17)، وذكره البغوى (1/19)، والقرطبى (1/107)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير البيهقى عن مجاهد (1/17/1)، والشوكانى عن الحسن (1/17/1).

(٢٨٦) (١) العضل الحبس والتضييق.

(٢) لم أقف على اسمها.

(٣) قال القرطبي: هو أبو البلاح.

وقال في البحر: هو أبو الوليد عاصم بن عدى بن العجلان (٢/ ٢٠٩).

أخرجه أبو داود باب Y نكاح Y بولى Y بولى Y والترمذى كتاب التفسير باب ما جاء فى سورة البقرة وقال: هذا حديث حسن صحيح Y (Y )، والطيالسى Y والباب ما جاء فى سورة البقرة، وأخرجه ابن جرير Y (Y )، والواحدى فى أسباب النزول Y (Y )، وذكره البغوى Y (Y )، والبحر Y )، والقرطبى (Y )، وذكره فى الدر وعزاه إلى وكيع والبخارى وعبد بن حميد وأبى داود والترمذى والنسائى وابن ماجه وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم وابن مردويه والحاكم والبيهقى من طرق عن معقل بن يسار Y ).

قال الترمذى: وفى هذا الحديث دلالة على أنه لا يجوز النكاح بغير ولى؛ لأن أخت معقل بن يسار كانت ثيبًا، فلو كان الأمر إليها دون وليها لزوجت نفسها ولم تحتج =

<sup>=</sup> القرطبي (٣/ ١٤٤)، والفخر الرازي.

وقال الجمهور: الخلع حق الزوجين دون السلطان وأخذ الفدية على الطلاق جائز وأجمعوا على تخطير أخذ مالها إلا أن يكون النشوز وفساد العشرة من قبلها. القرطبى (١٣٧/٣).

<sup>(</sup>٥٨٢) (١) الآية (١٣١).

(۲۸۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا تضار والدة بولده﴾ يقول: لا ترم به إلى أبيه ضرارا ﴿ولا مولود له بولده﴾ يقول: ولا الوالد فينتزعه منها ضراراً إذا رضيت من أجل الرضاع بما ترضى به غيرها، وهي أحق به إذا رضيت بذلك، وعلى (٢) وارث الصبى مثل ما على أبيه إذا كان قد هلك أبوه، ولم يكن له مال، فإن على الوارث أجر الرضاع.

(٢٨٨) عبد الرزاق قال: نا ابن جريج أن عمرو<sup>(۱)</sup> بن شعيب أخبره أن سعيد بن المسيب أن عمر بن الخطاب قال: وقف بنى المسيب أن عمر بن الخطاب قال: وقف بنى عم على<sup>(۲)</sup> منفوس<sup>(۳)</sup> كلالة<sup>(٤)</sup> بالنفقة عليه مثل العاقلة<sup>(٥)</sup> فقالوا: لا مال<sup>(١)</sup> له قال: ولو يوقفهم بالنفقة عليه.

<sup>=</sup> إلى وليها معقل بن يسار، وإنما خاطب الله في الآية الأولياء: ﴿لا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن﴾.

ففي هذه الآية دلالة على أن الأمر إلى الأولياء في التزويج مع رضاهن. اهـ. -

<sup>(</sup>٧٨٧) (١) الآية (٣٣٣).

أخرجه فى المصنف (٧/ ٥٨)، وابن جرير (1/ (7/ ) ، وأخرجه فى تفسير مجاهد بنحوه (1/ ) ، وذكره القرطبى عن قتادة والحسن والسدى وعمر بن الخطاب (17 (17 ) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (۷/ ٥٥)، وابن جرير (٥/ ٦٣) ابن شاكر، والجصاص (۲/ ٩٠)، والثورى في التفسير بنحوه (ص ۲۷)، وذكره في الدر وعزاه إلى وكيع وسفيان وعبد الرزاق وآدم وعبد بن حميد وأبي داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه عن مجاهد (٢٨٧/١)، وهو قول جمهور المفسرين وليراجع القرطبي (٣/ ١٦٧).

<sup>(</sup>۲۸۸) (۱) هو عمرو بن شعیب بن محمد بن عبد الله بن عمرو بن العاص صدوق من الخامسة مات سنة ثمان عشرة ومائة. تقریب التهذیب (۲/۲۷).

<sup>(</sup>٢) زيادة لا بد منها.

<sup>(</sup>٣) في (ت): بني عمه وحذفتها ليستقيم المعني.

<sup>(</sup>٤) المنفوس كلالة: الطفل الذي مات أبوه وليس له وارث من والد أو ولد غيره.

 <sup>(</sup>٥) العاقلة: هم العصبة والأقارب من قبل الأب الذين يعطون دية قتيل الخطأ. النهاية
 (٣/ ٢٧٨).

وقد أوجب عمر نفقة رضاعه على بنى عمه مثل وجوب الدية على العاقلة يدفعها أولياء القاتل لأولياء المقتول أما قوله: ﴿وعلى الوارث مثل ذلك﴾ أى من الإرضاع والإنفاق =

(٢٨٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله: ﴿فيما عرضتم به من خطبة النساء﴾ قال: هو الرجل يعرض للمرأة فى عدتها، فيقول: والله إنك لجميلة، وإن النساء لمن حاجتى، وإنك لإلى خير إن شاء الله.

(۲۹۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿وَلا تُواعدُوهُن سُراً﴾(١) قال: مواعد السر أن يأخذ عليها عهداً أن تحبس نفسها عليه ولا تنكح غيره.

وذكره ابن كثير (١/ ٢٨٦) وأخرجه البخارى عن ابن عباس (١٧٨/٩) في النكاح باب قول الله جل وعز: ﴿ولا جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء﴾، وأخرجه ابن عباس في تنوير المقياس (١/ ١٢٠)، وذكره في البحر (٢/ ٢٢٥)، وذكره في اللدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن المنذر عن ابن عباس (١/ ٢٩١)، وأخرجه في جامع الأصول رقم (٥١٤) عن ابن عباس (٤٨/٤).

(۲۹۰) (۱) الآية (۲۳۵).

أخرجه مجاهد فى التفسير (١/ ١١٠)، وأخرجه الثورى (ص ٦٩)، وابن جرير (72.7), وابن أبى حاتم (1/17)، وذكره البغوى (1.1.7)) وابن كثير (1/18)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق عن مجاهد (1/19)، وأخرج عبدالرزاق نحوه فى المصنف عن سعيد بن جبير (1/18)، وابن أبى شيبة عن الشعبى (1/18)، وروى عن الحسن وقتادة وإبراهيم وعطاء ومالك وأصحابه وعكرمة والسدى وجمهور أهل العلم على ما فى القرطبى (1/18).

<sup>=</sup> وعدم الضرر وقيل: هو محمول على المنع، من المضارة، وعلى ذلك تأوله كافة المفسرين.

أخرجه في المصنف (٧/ ٥٩)، وابن جرير (٢/ ٣٠٨)، وابن أبي حاتم (١/ ١٧١)، وأخرجه ابن أبي شيبة نحوه (٢/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٦) فى هامش (ت): أى إذا مات فلا نرث منه لفقره يظنون أن وجود المال شرط لإيجاب النفقة فقال: ولو أبى ولو كان فقيرًا فإنها إنما وجبت لفقره ولكن أنتم ترثون دمه. (١٣٥).

<sup>(</sup>۲۸۹) أخرجه مجاهد في تفسيره بنحوه (۱/ ۱۱۰)، والثورى في تفسيره (ص٦٩)، وعبد الرزاق في المصنف (٧/ ٥٣)، وابن أبي شيبة بنحوه (٤/ ٢٥٧)، وابن جرير (٣٢١/٢)، وابن أبي حاتم عن ابن عباس ومجاهد وطاوس والشعبي وعكرمة والحسن وسعيد بن جبير وابراهيم والزهري (١/ ١٧٢).

(۲۹۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ولا تواعدوهن سرا﴾ قال: هو الفاحشة.

(۲۹۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿ومتعوهن على الموسع قدره وعلى المقتر﴾(١) قال: متعتان إحداهما يقضى بها السلطان، والأخرى حق على المتقين، فمن طلق قبل أن يدخل ويفرض فإنه لم يؤخذ بالمتعة، ومن طلق بعد ما يدخل ويفرض فالمتعة حق عليه.

قال معمر(٢): وأخبرني أيوب، عن نافع أن ابن عمر قال: لا متعة لها إذا فرض لها.

(۲۹۳) عبد الرزاق قال: حدثنى معمر، عن قتادة، عن ابن المسيب فى قوله تعالى: ﴿فنصف ما فرضتم﴾(١) قال: لها نصف الصداق، ولا متعة لها.

<sup>(</sup>۲۹۱) أخرجه في المصنف (۵۲/۷)، وأخرجه ابن جرير (۲/۲۲)، وابن أبي حاتم (۲۹۱)) وأخرجه ابن أبي شيبة (٤/٢٦٤)، وذكره البغوى عن الحسن (١/ ٢٤٠)، والحافظ في الفتح عن عبد الرزاق (٩/ ١٨٠)، وأخرجه الثورى في تفسيره عن إبراهيم وأبي مجلز (ص٧٩)، وأخرجه عبد الرزاق في المصنف عن أبي مجلز (٧/ ٥٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق عن الحسن وأبي مجلز والنخعى (٢٩١/).

قلت: أغلب الروايات عن الحسن وردت بلفظ: الزنا. ورده أبو حيان.

فقال: إن تفسير السر هنا بالزنا بعيد لأنه حرام على المسلم مع معتدة وغيرها.

والجمهور على أنه المواعدة بالنكاح سرًا ورده أيضًا لأنهم نهوا عن المواعدة بالنكاح سرًا وجهرًا.

واختار أن الآية تدل على النهى عن مواعدة الرجل المرأة فى العدة بالزواج بعدها (٢٢/٢).

<sup>(</sup>۲۹۲) (۱) الآية (۲۳۲).

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٧/ ٧١)، وابن جرير (٢/ ٣٣٠)، والبغوى عن الزهري بزيادة وتفصيل (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه في المصنف (٧/ ٧١)، وابن جرير (٢/ ٣٣٠) عن ابن عمر.

<sup>(</sup>۲۹۳) (۱) الآية (۲۳۷).

أخرجه في المصنف (٧/ ٦٩).

وابن أبى شيبة (٥/ ١٥٥)، وابن جرير (٢/ ٣٢٩).

(٢٩٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الزهرى: لكل مطلقة متعة.

(۲۹۵) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، عن ابن المسيب، وأيوب، عن ابن سيرين، عن شريح<sup>(۱)</sup>، وابن أبى نجيح، عن مجاهد قالوا: الذى بيده عقدة النكاح الزوج.

قال معمر: وقال الحسن: هو الولى (٣) ، عبد الرزاق قال: نا معمر وقال الزهرى (٤): هو الأب، وقوله: ﴿إِلا أَن يعفونَ عنى: المرأة (٥).

أخرجه فى تفسير مجاهد عن الشعبى وشريح (١/ ١٠)، وابن أبى شيبة عن شريح وابن المسيب ومجاهد (٤/ ٢٨٠)، وابن جرير (٢/ ٣٣٨).

وهو قول على وابن عباس وجبير بن مطعم وجابر وزيد والربيع بن أنس وابن سيرين ونافع والقرظى وأبى حنيفة وذكر عن الشافعي. وليراجع البحر (٢/ ٢٣٦)، والدر (٢٩٢/١)، ومعنى العفو هنا: أن يعطيها الصداق كله كذا في البحر.

(٣) من قال: إنه الولى. وهو الحسن.

أخرجه فى المصنف عن الحسن وعكرمة وابن طاوس عن أبيه (٢/٣٨٦)، وابن أبى شيبة (٤/ ٢٨٣)، وروى عن الحسن وابن عباس وعلقمة وإبراهيم وأبى صالح والأسد ابن يزيد وعطاء وليراجع ابن جرير (٢/ ٣٣٦)، والبحر (٢/ ٢٣٥)، والدر (٢/ ٢٩٥).

(٤) من قال: إنه الأب وهو الزهري.

أخرجه فى المصنف (٦/ ٢٨٣)، وابن أبى شيبة (٤/ ٢٨٢)، وابن جرير (٣٣٦/٢). والراجح أن الذى بيده عقدة النكاح هو الزوج لإجماع أهل العلم على أنه لا يجور للأب أن يهب شيئًا من مال بنته لا لزوج ولا لغيره فكذلك المهر لو أبرأ زوجها منه قبل طلاقه إياها أو وهبه له أو عفا له عنه فإن تصرفه ذلك باطل. وليراجع الطبرى (٣٣٦/٢)، والبحر (٢/ ٢٣٦).

(٥) من قال: إلا أن يعفون يعنى المرأة.

أخرجه فى المصنف (٢/٣٨/)، وابن جرير عن الزهرى (٢٣٨/٢)، وفي تفسير مجاهد عن الشعبي (١/ ١١٠).

<sup>(</sup>۲۹۶) أخرجه في المصنف (۷/ ۷۰)، وابن أبي شيبة وفيه متاع بدل متعة (٥/ ١٥٤)، وذكره القرطبي (٣/ ٢٠٠)، والبغوى عن سعيد بن جبير (٢/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>۲۹۰) (۱) شریح بن الحارث بن قیس الکوفی النخعی القاضی أبو أمیة مخضرم ثقة وقیل: له صحبة. تقریب (۱/۳٤۹).

<sup>(</sup>٢) من قال: إنه الزوج. وهو ابن المسيب وشريح ومجاهد.

(٢٩٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿وقوموا لله قانتين﴾ (١) قال: مطبعين.

(۲۹۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خَفْتُم فَرَجَالاً وَ رَكِبَانًا ﴾ (١) قال: إذا أطلت على المسلمين الأعداء فقد حل لهم أن يصلوا قبل أى جهة كانوا رجالاً، أو ركبانًا يومئون إيماء ركعتين.

(٢٩٨) عبد الرزاق قال: نا معمر وقال قتادة: تجزئ ركعة إذا لم يستطع غيرها.

(۲۶۲) (۱) الآية (۸۳۲).

أخرجه ابن جرير (٣٥٣/٢)، وذكره البغوى عن قتادة والحسن وطاوس والشعبى وعطاء وسعيد بن جبير (٢٠٧/١)، وأخرجه عبد الرزاق في المصنف عن مجاهد (٣٣١/٢) نحوه.

وقال الحافظ فى الفتح: هو تفسير ابن مسعود، وأخرجه ابن أبى حاتم بإسناد صحيح ونقله عن ابن عباس وجماعة من التابعين (٨/ ١٩٨)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس (٢/١).

(۲۹۷) (۱) الآية (۲۳۹).

أخرجه ابن جرير (٣٥٦/٢)، والثورى في تفسيره عن إبراهيم (ص٧٠)، وهو قول الحسن ومجاهد وسعيد بن جبير وعطاء وعطية والحكم وحماد وقتادة كما في ابن كثير (٢٩٥/١).

قال صاحب البحر المحيط: ولم تتعرض الآية لعدد الركعات في هذا الخوف والجمهور أنه لا تقصر الصلاة عن عدد صلاة المسافر.

(۲۹۸) أخرجه ابن جرير (۲/۳۵۲)، وذكره في البحر عن الحسن وقتادة وغيرهما بلفظ: «يصلى ركعة إيماء» (۲۴۳/۲)، وابن كثير (۲/۹۰۱)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (۲/۹۰۱).

قال البغوى: لا ينقص عدد الركعات بالخوف عند أكثر أهل العلم، وروى عن مجاهد وابن عباس رضى الله عنهما، قالا: فرض الله على لسان نبيكم فى الحضر أربعًا وفى السفر ركعتين وفى الخوف ركعة، وهو قول عطاء وطاوس والحسن ومجاهد وقتادة: أنه يصلى فى حال شدة الخوف ركعة (٢٠٨/١٠).

وقال القرطبى: حديث ابن عباس قال ابن عبد البر: انفرد به بكير بن الأخنس وليس بحجة والصلاة أولى ما احتيط فيه ومن صلى ركعتين فى سفره وخوفه خرج من الاختلاف إلى اليقين (٣/ ٢٢٤).

(۲۹۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وصية لأزواجهم﴾(١) قال: نسخها الميراث للمرأة الربع أو الثمن، وقوله: ﴿متاعًا إلى الحول﴾، قال: نسختها العدة أربعة أشهر وعشرًا.

(۳۰۰) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن الليث، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿حتى يبلغ الكتاب أجله﴾(١) قال: حتى تنقضى العدة.

(٣٠١) عبد الرزاق قال: نا ابن جريج، وقال مجاهد في قوله تعالى: ﴿فيما فعلن في أنفسهن من معروف﴾(١) قال: هو النكاح الحلال الطيب.

(۲۹۹) (۱) الآية (۲۶۰).

أخرجه ابن جرير (۲/ ۳٦٠)، وابن أبى حاتم (۱۷۸/۱)، والنحاس فى ناسخه (ص٧٥)، وهبة الله بن سلامة فى ناسخه (ص٢٦)، وذكره البغوى (١/ ٢٠٩)، والجمهور على أنها منسوخة.

وقيل: محكمة.

فروى عن مجاهد أن العدة كانت ثبتت أربعة أشهر وعشراً ثم جعل الله لهن وصية من سكنى سبعة أشهر وعشرين ليلة فإن شاءت سكنت وإن شاءت خرجت. البحر (٢٤٤/٢).

(٣٠٠) (١) الآية (٢٣٥) وهي مؤخرة عن موضعها.

أخرجه الثورى فى التفسير (ص $\cdot$ ۷)، وابن أبى شيبة ( $\cdot$ 1/٤)، وابن جرير ( $\cdot$ 7/۲)، وابن أبى حاتم عن ابن عباس وذكر أنه روى عن مجاهد والحسن وأبى مالك والضحاك والشعبى والربيع وزيد بن أسلم والسدى وقتادة ومقاتل والزهرى وعطاء الخراسانى ( $\cdot$ 1/۳)، كذا تفسير ابن أبى حاتم .

وذكره البغوى (١/ ٢٠٣٠)، وابن كثير (٢/ ٢٨٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبي شيبة (١/ ٢٩١).

قال فى البحر: ولم ينقل عن أحد خلافه بل هو المحكم المجمع والكتاب هنا هو الحد الذى جعل والقدر الذى رسم من المدة سماها كتابًا إذ قد حده وفرضه كتاب الله (٢٠/ ٢٣٠).

(۱ س ۳۰) (۱) الآية (۲٤٠).

أخرجه الثورى في التفسير (ص٦٨).

وابن جریر (۲/ ۳۲۰)، وابن أبی حاتم (۱/ ۱۷۰)، وذکره ابن کثیر (۱/ ۲٦۸)، وذکره فی الدر وعزاه إلی عبد بن حمید وابن أبی حاتم (۱/ ۳۱۰). (٣٠٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن وقتادة فى قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ اللَّهِ اللَّهِ عَرْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَرْ اللَّهِ عَرْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَ

(٣٠٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الكلبي: كانوا ثمانية آلاف.

(£ ٣٠٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة، عن عكرمة<sup>(١)</sup>: فروا من القتال.

(٣٠٥) عبد الرزاق: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ابعث لنا ملكًا نقاتل فى سبيل الله ﴾ (١) قال لهم نبيهم: إن الله قد بعث لكم طالوت (٢) ملكًا، قالوا: أنى يكون له الملك علينا قال: وكان من سبط لم يكن فيه ملك، ولا بنوه فقال: إن الله اصطفاه عليكم وزاده بسطة فى العلم والجسم.

اخرجه ابن جرير (۲/۳۲۷).

وذكره البغوى (١/ ٢١١)، والقرطبي (٣/ ٢٣٠)، والبحر (٢/ ٢٣٠)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (١/ ٣١١).

قال أكثر أهل التفسير: كانت ديارهم قرية يقال: (داوردان) قبل واسط وقع بها الطاعون. البغوى (٢٤٩/١).

(٣٠٣) ذكره البغوى عن مقاتل والكلبى (١/ ٢٥٠) ، وابن كثير عن ابن عباس قال : كانوا ثمانية آلاف (١/ ٢٩٨)، وفي رواية القرطبي عنه كانوا أربعة آلاف (٣/ ٢٣٠).

وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس كانوا أربعة آلاف وفي رواية عن أبي صالح قال: كانوا تسعة آلاف وعن أبي مالك كانوا بضعة وثلاثين الفاً (١٧٣/١)، وقال أبو رواق عشرة آلاف وهو أولى الأقاويل عند البغوى لأن الله تعالى قال: ﴿وهم ألوف﴾ والألوف جمع الكثير وجمعه القليل آلاف والألوف لا يقال لما دون عشرة آلاف (١/٥٠٠).

(٤٠٤) (١) في (م): لم يذكر عكرمة.

ذكره البغوى عن الكلبى ومقاتل والضحاك بلفظ: ﴿إنا فروا من الجهاد» (ذكره البغوى عن الكلبى ومقاتل والضحاك بلفظ: ﴿إنا وقع فيهم الوباء فهربوا فأماتهم الله ثم أحياهم ليعتبروا وقد وقع النقص والزيادة في هذه القصص فالله أعلم البحر (٢/ ٢٤٩).

(ه ۳۰) (۱) الآية (۲٤٦).

(٢) طالوت: اسمه بالعبرانية ساول بن قيس من أولاد بنيامين بن يعقوب سمى طالوت =

<sup>(</sup>۲۰۳) (۱) الآية (۲۶۳).

(٣٠٦) قال عبد الرزاق قال: نا معمر: فأما قوله: ﴿قال لهم نبيهم﴾(١) قال قتادة: كان نبيهم الذي بعد موسى يوشع بن نون قال: وهو أحد الرجلين اللذين أنعم الله عليهما. قال: فأحسبه أيضًا قال: هو فتى موسى.

(٣٠٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن زيد بن أسلم قال: نزلت (١) ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضًا حسنًا فيضاعفه له أضعافًا كثيرة ﴾ (٢) قال: جاء ابن الدحدار (٣) إلى النبى فقال: يا نبى الله ألا أرى ربنا يستقرضنا إنما (١) أعطانا لأنفسنا، وإن لى أرضين إحداهما: بالعالية، والأخرى: بالسافلة، وإنى قد جعلت خيرهما صدقة قال: وكان النبى يقول: «كم من عذق (٥) بذلك لابن الدحداح في الجنة».

(۲۰۳) (۱) الآية (۲٤٧).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٧٣)، وابن أبى حاتم (١/ ١٨٣)، والبغوى عن قتادة بنحوه (١/ ١٨٣)، وأخرجه ابن كثير (١/ ٣٠٠).

قلت: قول قتادة: إنه يوشع بن نون، رده المحاسبى وابن كثير وقال: هذا بعيد جدًا لأن هذا مكان بعد موسى بدهر طويل وكان ذلك فى زمان داود عليه السلام كما هو مصرح به فى القصة وقد كان بين داود وموسى ما ينيف على الألف سنة.

ولذلك قال سائر المفسرين: هو شمويل ـ وهو بالعربية إسماعيل ـ بن هلقايا وقيل: أشمويل ابن حنة بن العاقر وعليه الأكثر. الألوسى (٢/ ١٦٤)، وانظر البغوى (١/ ٢١٣)، والقرطبى (٣٠٠/٣).

(٣٠٧) (١) في (ت): لما أنزلت.

- (٢) الآية (٥٤٢).
- (٣) في (ت) ابن الدحداحة.
  - (٤) في (ت): مما.
- (٥) عذق: ضرب من التمر. أساس البلاغة (ص ٣٩٦).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٣٧١). وأخرجه ابن أبى حاتم (١/ ١٨١) بنحوه، والبزار فى زوائده (١/ ٤٤٧) عن ابن مسعود. وقال الهيثمى فى المجمع: رواه البزار وفيه حميد عن عطاء الأعرج وهو ضعيف (٣/ ١١٣). وذكره القرطبى (٣/ ٣٣٩)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير (١/ ٣١٢).

<sup>=</sup> لطوله وكان سقاء وقيل: دباغًا ولم يكن من سبط النبوة وهم بنو لاوى ولا من سبط الملك وهم بنو يهوذا. البغوى (٢١٤/١).

أخرجه ابن جرير (۲/ ۳۷۹)، وابن أبى حاتم عن ابن عباس، وروى عن سعيد بن جبير وقتادة والربيع بن أنس بنحوه (۱/ ۱۸۶).

(٣٠٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿تحمله الملائكة﴾(١) قال: تحمله حتى وضعته(٢) في بيت طالوت فيه سكينة من ربكم: أى وقار وبقية مما ترك آل موسى، وآل هارون، قال: والبقية: عصا موسى، والرضراض: الألواح.

(٣٠٩) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن بعض أشياخهم قال: ﴿تحمله الملائكة﴾ تسوقه على عجلة على بقرة.

(۱۹۱۰) عبد الرزاق قال: نا عبد الصمد<sup>(۱)</sup> بن معقل أنه سمع وهب بن منبه يقول: إن أرميا<sup>(۲)</sup> لما خرب<sup>(۳)</sup> بيت المقدس وصرفت الكتب وقف في ناحية الجبل فقال: ﴿أَنَّى يَحِيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مائة عام﴾، ثم رد الله من رد من بني إسرائيل على رأس سبعين سنة من حين أماته الله ، فعمروها ثلاثين سنة تمام المائة ، فلما أتمت المائة رد الله إليه روحه، وقد عمرت، وهي على حالها الأول قال: فجعل ينظر إلى العظام

أخرجه ابن جرير (٢/ ٣٨٧)، وابن أبي حاتم (١/١٨٦).

وذكره البغوى (١/١١)، والبحر عن ابن عباس (٢/٢٦٢)، وابن كثير (١/١)، و وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد (٣١٧/١).

وقوم جالوت: هم العمالقة الذين سكنوا ساحل البحرين: مصر وفلسطين وظهروا على بنى إسرائيل وضربوا عليهم الجزية وأخذوا توراتهم، فسألوا الله أن يبعث لهم نبيًا يقاتلون معه حيث لم يكن لهم من يدبر أمرهم.

أما التابوت: فقد كثر القصص والاختلاف في أمره، والذي يظهر أنه تابوت معروف حاله عند بني إسرائيل كانوا فقدوه وهو مشتمل على ما ذكره الله تعالى مما أبهم حاله ولم ينص على تعيين ما فيه وأن الملائكة تحمله .

وقال ابن عطية: الصحيح أن التابوت كان فيه أشياء فاضلة من بقايا الأنبياء وآثارهم فكانت النفوس تسكن إلى ذلك وتأنس به وتتقوى. وانظر البحر المحيط (٢٦١/٢)، روح المعانى (٢/ ١٦٥) والشوكانى (٢/ ٢٣٧).

(٩٠٩) أخرجه ابن جرير (٢/٣٨٧)، وابن أبي حاتم (١/١٨٦)، والقرطبي بنحوه (٣/ ٢٤٨).

(٣١٠) (١) عبد الصمد بن معقل بن منبه اليماني، ابن أخى وهب، صدوق معمر، من السابعة مات سنة ثلاث وثمانين. تقريب التهذيب (٧/١).

(٢) إرميا بن حلقيا: كذا ضبط في سفر إرميا (١/١).

(٣) في (م): أخرجت.

<sup>(</sup>٨٠٣) (١) الآية (٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) في (ت،م): يضعه.

كيف يلتئم بعضها إلى بعض، ثم نظر إلى العظام تكسى عصبًا ولحمًا: ﴿فلما تبين له قال أعلم أن الله على كل شيء قدير﴾ فقال الله: ﴿انظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه﴾ (٤) قال: وكان طعامه تينًا في مكتل وقلة فيها ماء قال: ثم سلط الله تعالى عليهم الوصب (٥) فلما أراد إن يرد عليهم التابوت أوحى الله إلى نبى من أنبيائهم إما «دانيال» وإما غيره: إن كنتم تريدون أن يرفع الله عنكم المرض فأخرجوا عنكم هذا التابوت قالوا: بآية ماذا؟ قال: بآية أنكم تأتون ببقرتين صعبتين لم (١) يعملا عملاً قط، فإذا انتظرتما إليهما وضعتا أعناقهما للنير حتى يشد عليهما، ثم يشد التابوت على عجل، ثم يعلق على البقرتين، أعناقهما للنير حتى يشد عليهما، ثم يشد التابوت على عجل، ثم يعلق على البقرتين، ثم يخليان فتسيران حيث يريد الله أن يبلغها، ففعلوا(٧) ذلك، ووكل الله بهما أربعة من الملائكة يسوقونهما، فسارت البقرتان بها سيراً سريعًا حتى إذا بلغتا طرف القدس كثرتا سيرهما وقطعتا حبالهما، وتركتاها وذهبتا، فنزل إليهما داود، ومن معه فلما رأى داود التابوت حجل إليها فرحًا بها قال: فقلنا لوهب بن منبه: ما حجل إليها؟ قال: شبيهًا الرقص فقالت له امرأته: لقد خفضت حتى كاد الناس أن يمقتوك لما صنعت فقال: أنبطئيني عن طاعة (٨) ربى لا تكونين لى زوجة بعدها أبدًا ففارقها (٩).

(٣١١) عبد الرزاق قال: بكار(١) وسمعت وهبًا يقول: لما رد الله بني إسرائيل إلى

أخرجه ابن جرير (٢/ ٣٨٤).

قال فى البحر المحيط: الذى مر على القرية هو إرميا وهو الخضر، وحكاه النقاش عن وهب، وقال ابن عطية: وهذا كما نراه إلا أن يكون اسمًا وانق اسمًا لأن الخضر معاصر لموسى وهذا الذى مر على القرية هو بعده بزمان من سبط هارون كما روى وهب وقال بعض شيوخنا: يحتمل أن يكون الخضر بعينه ويكون من المعمرين فيكون أدرك خراب القرية وهو إلى الآن باق على قول أكثر العلماء (١/ ٩١)، وليراجع روح المعانى (٣/ ٢٠).

<sup>= (</sup>٤) لم يتغير في هذه المدة الطويلة.

<sup>(</sup>٥) العناء والتعب.

<sup>(</sup>٦) في (ت): لما.

<sup>(</sup>٧) في (م): فقلوا.

<sup>(</sup>٨) في (م): طلقة.

<sup>(</sup>٩) زيادة من (ت).

<sup>(</sup>۳۱۱) (۱) بكار بن عبد الله اليماني روى عن وهب بن منبه وعنه ابن المبارك وهشام بن يوسف وعبد الرزاق. الجرح والتعديل (۱/ ۲/۸۰۱).

مدينتهم، وكان بخت نصر قد حرق التوراة أمر الله ملكًا ينزل فجاء بفرقة من نور فقذفها في عزير فنسخ التوراة حرقًا بحرف حتى فرغ منها.

فيها، وما كانت فقال: كانت نحو من ثلاثة أذرع من ذراعين فقلنا: ما كان فيها فقال: عضا موسى ما كان فيها فقال: عصا موسى والسكينة فقيل له: ما السكينة قال: روح من الله يتكلم إذا اختلفوا من شيء تكلم فأخبرهم ببيان ما يريدون(٢).

(۳۱۳) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن سلمة بن كهيل، عن أبى الأحوص، عن على قال: السكينة لها وجه كوجه الإنسان ثم هي بعد ريح هفافة (۱).

(۲۱٤) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد قال: لها جناحان وذنب مثل ذنب الهرة.

<sup>=</sup> ذكر المفسرون تخريب بختنصر لبيت المقدس، وليراجع القرطبى (٣/ ٢٨٩)، والخازن (٤/ ١٢٢)، وروح المعاني (٣/ ٢١).

<sup>(</sup>٣١٢) (١) وهب بن منبه بن كامل اليماني الصنعاني أبو عبد الله الأبناوي، ثقة من الثالثة. تقريب (٢/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٢) في (م) شأن ما يرون.

أخرجه ابن جرير (٣٨٨/٢)، وابن أبي حاتم (١/ ١٨٥)، والقرطبي (٣/ ٢٤٨، أخرجه ابن جرير (٣/ ٣٨٨)، وابن كثير (١/ ٣٠٠)، والشوكاني (١/ ٢٣٩)، وذكره في المدر وعزاه إلى عبد الرواق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم (٣١٧/١).

<sup>(</sup>٣١٣) (١) هفافة: سريعة المرور في هبوبها وفي هامش (ت): نقلاً عن ابن قتيبة: الهفيفة السريعة قال أبو أحمد وذكر الكلبي ويلحقهن هفافًا ثخينًا (ل١٥).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٦١١)، وابن أبى حاتم (١/ ١٨٥)، وذكره البغوى (٢١٦/١)، والبحر (٢١٦/٢)، وابن كثير (٣٠١/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى سفيان بن عيينة وابن جرير وابن أبى حاتم (٣١٧/١).

<sup>(</sup>۳۱۶) أخرجه ابن جرير (۳۸٦/۲)، وابن أبى حاتم (۱/۱۸۰)، والبغوى (۲۱۲/۲)، والمؤوى (۳۱۲/۲)، والقرطبى (۳۱۹/۳)، والبحر (۲/۲۲۲)، وابن كثير (۱/۲۱)، وذكره فى الدر وعزاه إلى سفيان بن عيينة وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم (۳۱۷/۱).

لا تطمئن النفس إلى ما رواه عبد الرزاق فى تفسير السكينة لأن علامة الدس الإسرائيلى فيها ظاهرة بقصد التلاعب بالمسلمين فتارة جعلوها حيوانًا وتارة جعلوها جمادًا وتارة جعلوها شيئًا لا يعقل كقول مجاهد كهيئة الريح لها وجه كوجه الهر وجناحان وذنب=

(٣١٥) قال عبد الرزاق فسألت الثورى عن قوله: ﴿وبقية مما ترك آل موسى وآل هارون﴾ قال: منهم من يقول: البقية قفيز (١) مِن مَن (٢) ورضراض (٣) الألواح. ومنهم من يقول: العصا والنعلان.

(٣١٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِنَ اللهُ مبتليكم بنهر فمن شرب منه قليس منى ومن فمن شرب منه قليس منى ومن لم يطعمه فإنه منى إلا من اغترف غرفة بيده ﴾(١) قال: كان الكفار يشربون فلا يروون، وكان المسلمون يغترفون غرفة فتجزيهم ذلك.

= وهذا شأن أكثر ما ينقل عن أهل الكتاب من التناقض واللا معقول، ولايصح أن تكون مثل هذه التفاسير مرويًا عن النبى ﷺ، ولا رأيًا رآه أحد الصحابة فهم أجل قدرًا من التفسير بالرأى فيما لا مجال للرأى فيه.

والواجب الرجوع إلى ما تقرر من معنى السكينة لغة.

وهو معروف ولا حاجة إلى ركوب هذه الأمور المتعسفة المتناقضة ولو ثبت لنا تفسير للسكينة عن النبى على لوجب المصير إليه ولكن يثبت من وجه صحيح بل ثبت أنها تنزلت على بعض الصحابة عند تلاته للقرآن كما في صحيح مسلم عن البراء أن رجلاً كان يقرأ سورة الكهف وعنده فرس مربوط فتغشته سحابة فجعلت فرسه تدور وتدنو وجعل فرسه ينفر منها فلما أصبح أتى النبي في فذكر له ذلك فقال النبى: «تلك السكينة تنزلت للقرآن» وليس في هذا إلا أن هذه التي سماها النبي في سكينة سحابة دارت على ذلك القارئ. اهـ. الشوكاني بتصرف (١/ ٢٣٩).

(٣١٥) (١) القفيز: من المكاييل معروف وهو ثمانية مكاييل عند أهل العراق. اللسان (١/٥ ٣٧٠) والمكوك صاع ونصف.

(٢) شراب حلو كالعسل: اللسان (٦/ ٤٢٧٩).

(٣) رضراض: في اللسان: رضاض: وهو قتات الشيء وكساره (٣/ ١٦٥٩).

أخرجه ابن جرير (٣٨٨/٢)، وابن أبى حاتم بنحوه (١٨٦/١)، وذكره البغوى (٢١٦٦)، والقرطبي (٣٠/٣٥).

قال الألوسى: أقرب الأقوال التى رأيتها أنه صندوق التوراة تغلبت عليه العمالقة حتى رده الله تعالى. ولم أر حديثًا صحيحًا مرفوعًا يعول عليه بفتح قفل هذا الصندوق ولا نكرًا كذلك (٢/ ١٦٨ \_ ١٦٩).

(٢١٦) (١) الآية (٢٤٩).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٣٩١)، وابن أبي حاتم (١/ ١٨٧)، وذكره في البحر ونسبه إلى قتادة وابن عباس والسدى (٢/ ٣٦٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (١٨/١).

(٣١٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة﴾ أن النبي قال الأصحابه يوم بدر: «أنتم بعدة أصحاب طالوت ثلاث مائة».

(٣١٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، وكان مع النبي يوم بدر ثلاث مائة ويضعة عشر.

(٣١٩) عبد الرزاق قال: معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وأيدناه بروح القدس﴾ قال: هو جبريل.

(٣٢٠) عبد الرزاق: عن قتادة والحسن في قوله تعالى: ﴿لا تَأْخُذُه سَنَةَ﴾ قال: نعسة.

(۳۲۱) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنى الحكم بن أبان، عن عكرمة مولى ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿لا تأخذه سنة ولا نوم﴾ قال: إن موسى سأل الملائكة هل ينام ربنا تبارك وتعالى؟ قال: فأوحى الله إلى الملائكه أن يؤرقوه ثلاثًا فلا يتركوه ينام ففعلوا ذلك، ثم أعطوه قارورتين قال: فأمسكهما، ثم تركوه وحذروه أن يكسرها قال: فجعل ينعس وهما فى يديه فى كل يد واحدة قال: فجعل ينعس وينتبه، وينعس وينتبه حتى نعس نعسة فضرب إحداهما بالأخرى فكسرها.

<sup>(</sup>۳۱۷) أخرجه ابن جرير (۲/ ۳۲۵)، وأخرجه البخارى بنحوه عن البراء كتاب المغازى باب عدة أصحاب بدر (۷/ ۲۹۰)، والبزار في زوائده (۲/ ۳۲۱)، وابن كثير (۱/ ۳۳۲)، وفي البداية ونسبه للبخارى (۳/ ۲۲۹).

قال الشيخ شاكر: روى موصولاً من طرق أخرى. انظر الطبرى بتحقيقه (٥/٣٤٦).

<sup>(</sup>۳۱۸) أخرجه ابن جرير (۲/ ۳٦۵)، وابن أبى حاتم عن السدى (۱۸۸/۱)، وذكره البغوى بنحوه (۱/ ۲۱۸)، والقرطبى (۳/ ۲۱۵)، وابن كثير وذكر حديث البراء (۲/ ۳۰۲).

<sup>(</sup>٣١٩) ذكره القرطبي (٣/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>٣٢٠) أخرجه ابن جرير (٣٨٩/٥) ابن شاكر. قال القرطبي: السنة: النعاس في قول الجميع والنعاس ما كان في العين فإذا صار في القلب صار نومًا (٣/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣٢١) أخرجه ابن جرير (٣/٧) وابن أبى حاتم (١٩٣/١)، وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق (٣٢١)، وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق (٣٢١)، وذكره ألقرطبي عن أبى هريرة مرفوعًا (٢٧٣/٣)، وذكره في الله وعزاه إلى ابن أبى حاتم، وأبى الشيخ في العظمة، وابن مردويه، والضياء في المختارة عن =

(٣٢٢) قال عبد الرزاق: قال معمر: إنما هو مثل ضربه الله يقول: فكذلك السموات والأرض في يديه يقول: فكيف ينعس؟

(٣٢٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن، وقتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يئوده حفظهما﴾ قال: لا يثقل عليه شيء.

(٣٢٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا إكراه﴾(١) قال: كانت العرب ليس لها دين فأكرهوا على الدين بالسيف قال: ولا يكره اليهودي، ولا النصراني، ولا المجوسي إذا أعطوا الجزية.

(٣٢٥) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن ابن أبى نجيح قال: سمعت مجاهدًا يقول لغلام له نصرانى: يا جرير أسلم، ثم قال: هكذا كان يقال لهم.

قال القرطبى: ولا يصح هذا الحديث، ضعفه غير واحد منهم البيهقى وقال أبو حيان فى البحر: قال بعض معاصرينا هذا حديث وضعه الحشوية.

ومستحيل أن يسأل موسى ذلك عن نفسه أو عن قومه لأن المؤمن لا يشك في أن الله لا ينام فكيف الرسل؟

وقال ابن كثير: هو من أخبار بنى إسرائيل وهو نما يعلم أن موسى عليه السلام لا يخفى عليه مثل هذا من أمر الله عز وجل وأنه منزه عنه.

وأخرجه أحمد بسنده عن عكرمة عن أبى هريرة مرفوعًا ثم قال: وهذا حديث غريب جدًا والأظهر أنه إسرائيلي لا مرفوع والله أعلم.

(۳۲۲) ذکره ابن أبی حاتم فی سیاق ما قبله (۱۹۳/۱)، وذکره ابن کثیر عن معمر بنحوه (۳۰۸/۱).

(۳۲۳) أخرجه ابن جرير (۳/ ۱۲)، والبحر عن ابن عباس والحسن وقتادة (۲/ ۲۸۰). وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس بنحوه (۱/ ۱۲٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (۱/ ۳۲۸).

(١٤) (١) الآية (٢٥٦).

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف بنحوه (1/17)، وابن جرير (1/17)، وابن أبى حاتم (1/190)، وذكره البغوى عن قتادة وعطاء (1/190)، والقرطبى بنحوه (1/190)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وأبى داود فى ناسخه وابن جرير عن قتادة (1/190).

(٣٢٥) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٣١٦/١٠).

<sup>=</sup> ابن عباس (١/ ٣٢٧).

(٣٢٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الكلبى، وقتادة فى قوله تعالى: ﴿الم تر إلى الذى حاج إبراهيم فى ربه﴾(١) قالا: هو جبار اسمه نمرود، وهو أول من تحير فى الأرض فحاج إبراهيم فى ربه أن أتاه الله الملك: أى أن أتى الله الجبار الملك فقال(١) له إبراهيم: ربى الذى يحيى ويميت فقال ذلك الجبار: وأنا أحيى وأميت يقول: أنا أقتل من شئت، وأحيى من شئت.

قال: لما خرج، أو قال: برر طالوت لجالوت (۱٬۰۰۰). قال جالوت: أبرزوا إلى من يقاتلنى، قال: لما خرج، أو قال: برر طالوت لجالوت (۱٬۰۰۰). قال جالوت: أبرزوا إلى من يقاتلنى، فإن قتلنى فلكم ملكى، وإن قتلته فلى ملككم، فأتى بداود إلى طالوت فقاضاه إن قتله أن ينكحه ابنته ويحكمه فى ملكه، قال: فألبسه طالوت سلاحه فكره داود أن يقاتله بسلاح. وقال: إن الله لم ينصرنى عليه لم يغن السلاح، فخرج إليه بالمقلاع ومخلاة فيها الحجارة، ثم برز إليه فقال جالوت: أنت تقاتلنى؟ قال داود: نعم. قال: ويلك ما خرجت إلى إلا كما يخرج للكلب بالمقلاع (۱٬۰۰۰) والحجارة، لأبددن لحمك ولأطعمه اليوم السباع، فقال له داود: بل أنت عدو الله شر من الكلب، وأخذ داود حجرًا فرماه بالمقلاع فأصابه بين عينيه حتى نفذ فى دماغه، فصرع جالوت وانهزم من معه، وأخذ داود رأسه، فلما رجعوا إلى طالوت ادعى الناس قتل جالوت فمنهم من يأتى بالسيف، أو بالشيء من سلاحه، أو جسده، وخبأ داود رأسه فقال طالوت: من جاء برأسه فهو الذى قتله، فجاء به داود، ثم قال لطالوت: أعطنى ما وعدتنى، فندم طالوت على ما شرط له وقال: إن بنات الملوك لا بد لهن من صداق ، وأنت رجل جرىء شجاع فاجعل لها صداقًا ثلاث مائة غلفة (۱٬۰۰۰) من أعدائنا، وكان يرجو بذلك أن يقتل داود:

<sup>(</sup>۲۲۳) (۱) الآية (۸۵۲).

<sup>(</sup>٢) في (ت): إذ قال.

أخرجه ابن جرير (٣/ ٢٤)، وابن كثير عن قتادة والسدى (٣١٣/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وقتادة (١/ ٣٣١)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن على بنحوه (١٩٧/١).

<sup>(</sup>٣٢٧) (١) جالوت: اسم أعجمى ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة كان ملك العمالقة ويقال: إن البربر من نسله. البحر (٢/ ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) في هامش (ت): المقلاع: الودفة (ل ١٦) وهو آلة يقذف بها الحصى والحجارة.

<sup>(</sup>٣) الغلفة والغرلة والقلفة: بضم أولها وسكون ثانيها هو: الغشاء الذي يقع عليه الختان =

(فغدا داود)(٤) فأسر ثلاث مائة وقطع غلفهم وجاء بها فلم يجد طالوت بدًا(٥) من أن يزوجه فزوجه، ثم أدركته الندامة فأراد قتل داود فهرب منه إلى الجبل فنهض إليه طالوت فحاصره فلما كان ذات ليلة سلط النوم على طالوت وحرسه(١) فهبط إليهم داود فأخذ إبريق طالوت الذى كان يشرب به ويتوضأ وقطع شعرات من لحيته، وشيئًا من هدب(١) ثيابه، ثم رجع داود إلى مكانه، فناداه أن تعاهد حريمك فإنى لو شئت أن أقتلك البارحة فعلت، بآية أن هذا إبريقك، وشيء من شعر لحيتك، وهدب ثيابك، وبعث به إليه فعلم طالوت أنه لو شاء قتله، فعطفه ذلك عليه، فأمنه وعاهد الله أن لا يرى منه بأسًا، ثم انصرف، ثم كان في آخر أمر طالوت أنه كان يدس لقتله، وكان طالوت لا يقاتل عدواً إلا هزم حتى مات، قال بكار وسئل وهب، وأنا أسمع: أنبيًا كان طالوت يوحى إليه؟ فقال: لا لم يأته وحى، ولكن كان معه نبى يوحى إليه يقال له: أشمويل يوحى إليه، وهو الذى ملك طالوت.

<sup>=</sup> من عورة الرجل: (٥/ ٣٥٦) ابن جرير بتحقيق ابن شاكر.

<sup>(</sup>٤) ليس في (ت).

<sup>(</sup>٥) ليس في (م).

<sup>(</sup>٦) في (م): وحريمه.

<sup>(</sup>٧) كذا ضبطه الشيخ شاكر في تفسير الطبري (٣٥٦/٥).

أخرجه ابن جرير (٣/ ٣٩٦)، وابن أبى حاتم (١/ ١٨٩)، وذكره القرطبى (٣/ ٢٥٧، ٢٥٨) وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (١٨٨/١)، وذكره فى روح المعانى عن عبد الرزاق (٢/ ١٧٣).

وقال صاحب البحر: طول المفسرون قصة كيفية قتل داود لجالوت ولم ينص الله على شيء من الكيفية ثم ذكر القصة ونسبها للسجاودني (٢٦٨/٢).

فى هامش (ت) (ل١٦): سلمة عن سهل بن عاصم قال: نا نصر بن مزاحم قال: نا عاصم بن شمير عن جابر الجعفى عن أبى جعفر محمد بن على قال: كان النبى على السوق يشترى حواتج أهله فقيل له: يا رسول الله، أهالك من يكفيك؟ فقال: بلى ولكن جبريل أخبرنى أن من كان فى حوائج أهله ليكفيهم عن الناس فهو فى سبيل الله.

عبد الرزاق عن ابن جريج عن نافع عن ابن عمر قال: كان إذا أراد أن يكبر رفع طرفه إلى السماء ثم يكبر من كتاب أبي عتاب.

## حديث نمروذ(١)

(٣٢٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن زيد بن أسلم أن أول جبار كان في الأرض نمروذ قال: وكان الناس يخرجون يمتارون من عنده الطعام قال: فخرج إبراهيم يمتاره مع من يمتار فإذا مر به ناس قال: من ربكم؟ قالوا: أنت. حتى مر به إبراهيم قال: من ربك؟ قال: الذي يحيى ويميت قال: أنا أحيى وأميت. قال إبراهيم: فإن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر، قال: فرد بغير طعام، قال: فرجع إبراهيم إلى أهله فمر على كثيب من رمل أعفر فقال: ألا آخذ من هذا فأتى به أهلى فتطيب أنفسهم حين أدخل عليهم. قال: فأخذ منه فأتى أهله قال: فوضع متاعه، ثم نام قال: فقامت امرأته إلى متاعه ففتحته فإذا هي بأجود طعام رآه أحد، فصنعت له منه فقربته إليه، وكان عهده بأهله أنه ليس عندهم طعام فقال: من أين هذا؟ فقالت: من الطعام الذي جئت به، فعرف أن الله رزقه فحمد الله، ثم بعث الله إلى الجبار ملكًا أن آمن بي وأتركك على ملكك، قال: فهل رب غيرى؟ قال: فجاءه الثانية فقال له: ذلك فأبى عليه، ثم أتاه الثالثة فأبى عليه فقال له الملك: فاجمع جموعك إلى ثلاثة أيام. قال: فجمع الجبار جموعه قال: فأمر الله الملك ففتح عليه بابًا من البعوض قال: فطلعت الشمس فلم يروها من كثرتها. قال: فبعثها الله عليهم فأكلت لحومهم وضربت دماءهم. فلم تبق إلا العظام، والملك كما هو لم يصبه من ذلك شيء فبعث الله عليه بعوضة فدخلت في منخره فمكث أربع مائة سنة يضرب رأسه وأرحم الناس به من جمع يديه، ثم ضرب بها<sup>(۲)</sup> رأسه، وكان جبارًا أربعمائة عام فعذبه الله أربعمائة سنة<sup>(۳)</sup> كملكه، ثم أماته الله وهو الذي كان بني صرحًا إلى السماء فأتى الله بنيانه من القواعد، وهو الذي قال الله: ﴿ فَأَتَّى اللهِ بنيانهم من القواعد ﴾ .

<sup>(</sup>٣٢٨) (١) في (ت) و (م): عنوان مستقل نصه: (حديث تمروذ).

<sup>(</sup>٢) في (ت): بهما.

<sup>(</sup>٣) في (ت): عام.

أخرجه ابن جرير (٥/ ٤٣٣)، وابن أبي حاتم (١٩٧/١)، وأخرجه ابن كثير بنحوه (١/ ٤/١٪)، (ص٣٧٠ ـ٣٧١)، وذكره البغوى عن مجاهد مختصرًا.

وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن أبي حاتم وأبي الشيخ في العظمة (١/ ٣٣١).

(٣٢٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أَنِي يحيى هذه الله بعد موتها﴾ قال: هو عزير مر على قرية خربة فتعجب فقال: أنى يحيى هذه الله بعد موتها؟ فأماته الله أول النهار مائة عام، ثم أحياه في آخر النهار فقال: كم لبثت؟ فقال: يومًا، أو بعض يوم. قال: بل لبثت مائة عام.

(۳۳۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لَمْ يَتَسَنُّهُ قَالَ: لَمْ يَتُسَنُّهُ قَالَ: لَمْ يَتَعْيَر.

(۳۳۱) عبد الرزاق قال: سمعت هشام بن حسان یحدث عن محمد بن سیرین: أن زید بن ثابت کان یقرؤها کیف نشزها(۱).

(٣٣١) (١) ننشرها: في الأصل غير معجمة.

ولكن أخرج الحاكم وصححه عن زيد بن ثابت أن رسول الله على قرأ : ﴿كيف ننشزها﴾ بالزاى، وروى الفريابى وسعيد بن منصور ومسدد فى مسنده وعبد بن حميد وابن المنذر عن زيد بن ثابت أنه كان يقرأ كيف ننشزها بالزاى وأن زيداً أعجم عليها فى مصحفه.

وأخرج مسدد عن أبى بن كعب أنه قرأ كيف ننشزها أعجم الزاى، كذا فى الدر (١/ ٣٣٤، ٢٣٣).

وذكر ابن الجزرى فى النشر (٢/ ٢٣٢) أن ابن عامر والكوفيين قرءوا بالزاى المنقوطة، وقرأ الباقون بالراء المهملة: (ننشرها) وهي قراءة ابن عباس والحسن وابن صبوة وأبان =

<sup>(</sup>٣٢٩) أخرجه ابن جرير بنحوه (٥/ ٤٣٩) ، ابن شاكر وابن أبى حاتم بنحوه (١٩٨/١)، وذكره البغوى عن قتادة وعكرمة والضحاك (١/ ٢٧٤)، والقرطبى عن قتادة (٣/ ٢٨٩) وأكثر المفسرين على أن المار هو عزير وأن القرية هى بيت المقدس على المشهور.

وقال الطبرى: لا بيان عندنا من الوجه الذى يصح من قبله البيان على اسم قائل ذلك وجائز أن يكون إرميا ولا حاجة بنا إلى معرفة اسمه إذ لم يكن المقصود بالآية تعريف الخلق اسم قائل ذلك وإنما المقصود بها تعريف المفكرين قدرة الله على إحياء خلقه بعد مماتهم. اهد. (٣/ ٢٩).

ولیراجع البغوی (۱/ ۲۷۶)، والفخر الرازی (۲/ ۳۶)، والقرطبی (۳/ ۲۸۹)، والبحر (۲/ ۲۸۹)، والبحر (۲/ ۲۹۱)، والدر (۱/ ۳۳۱)، وروح المعانی (۳/ ۲۰).

<sup>(</sup>۳۳۰) أخرجه ابن جرير (٥/ ٤٦٤) ابن شاكر وابن أبى حاتم (١٩٩١)، ورواه أبو يعلى عن الدر ابن عباس ورجاله رجال الصحيح كذا في مجمع الزوائد (٢٢٣/٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى أبي يعلى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن عساكر من طرق عن ابن عباس.

(٣٣٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولكن ليطمئن قلبي﴾(١) قال: قال ابن عباس: ما في القرآن آية أرجى في نفسى منها.

(٣٣٣) قال عبد الرزاق: وقال معمر، وقال قتادة: لأزداد يقينًا.

(٣٣٤) قال عبد الرزاق: قال معمر: وقال الكلبى: ليطمئن قلبى أن قد استجيب لى.

= ابن عاصم بفتح النون والراء المهملة.

وقال ابن جرير: إن الإنشار والإنشار متقاربان في المعنى فبأيهما قرأ القارئ فمصيب لانقياد معنييهما ولا حجة توجب لإحداهما من القضاء والصواب على الأخرى.

وقال أبو حيان: والقراءة بالراء متواترة فلا يكون قراءة الزاى أولى.

ومعنى (ننشزها): بضم النون والزاى المعجمة نرفع بعضها إلى بعض للتركيب للإحياء قال ابن عطية: وتعلق عندى أن يكون معنى النشوز رفع العظام بعضها إلى بعض. وقال النقاش: معناه ننبتها.

وقال ابن جرير: نرفعها من أماكنها من الأرض فنردها إلى أماكنها من الجسم.

ومعنى ننشرها بالراء المهملة: نحييها أي انظر إليها كيف يحييها الله.

وليراجع الطبرى (٣/ ٤٥)، والقرطبى (٣/ ٢٩٥)، والبحر (٢/ ٢٩٤)، وابن كثير (١٤٤/١)، وروح المعانى (٣/ ٢٣).

(۲۳۲) (۱) الآية (۲۲۰).

ذكره في تفسير ابن عباس (١/١٣٤).

وأخرجه ابن جرير (٥/ ٤٩٣) ابن شاكر، والقرطبى (٣/ ٢٩٨)، وابن كثير (١/ ٣١٥) وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن ابن عباس (١/ ٣٣٥).

(٣٣٣) أخرجه ابن جرير (٥/ ٤٩٣) ابن شاكر.

وذكره القرطبي عن الحسن وقتادة وسعيد بن جبير والربيع بن أنس (٣/ ٢٩٨).

وأخرجه ابن أبى حاتم عن سعيد بن جبير (٢٠٢/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر والبيهقى فى الشعب عن مجاهد وإبراهيم بلفظ البيهقى (لأزداد إيمانًا إلى إيماني) (٣٣٥/١).

(٣٣٤) أخرجه ابن جرير عن ابن عباس بنحوه (٣/ ٥١).

وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم والبيهقى فى الأسماء والصفات البيهقى عن ابن عباس بلفظ: (أعلم أنك تجيبنى إذا دعوتك وتعطينى إذا سألتك) (٣٣٥).

(٣٣٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك﴾ قال: فمزقهن قال: أمر أن تخلط الدماء بالدماء والريش بالريش، ثم يجعل على كل جبل منهم جزءاً.

(٣٣٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، والحسن في قوله: ﴿كيف ننشزها ثم نكسوها لحمّا﴾ قال: بلغنا(١) أن أول ما خلق من عزير عيناه فكان ينظر إلى عظامه كيف تجمع إليه وإلى لحمه(٢).

(٣٣٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فتركه صلداً﴾ قال: نقيًا ليس عليه شيء.

(٣٣٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وتثبيتًا من أنفسهم﴾(١) قال: ثقة من أنفسهم.

(٣٣٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه قال: سمعت ابن

(٣٣٥) أخرجه ابن جرير (٥٠٣/٥) ابن شاكر.

وابن أبى حاتم (٢٠٣/١)، وذكره البغوى بنحوه (٢٨٨١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (٣٣٥/١).

(٣٣٦) (١) في (م): بلغه.

(٢) في (م): وقال لحمه.

أخرجه ابن جرير عن قتادة (٥/ ٤٧١) ابن شاكر.

وأخرجه ابن أبي حاتم عن الحسن (١/ ٢٠٠).

وذكره فى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد والبيهقى فى الشعب عن الحسن (١/ ٣٣٣)، وهو جزء من حديث طويل ذكره البغوى عن كعب (١/ ٢٣٤).

(۳۳۷) أخرجه ابن جرير (٥/ ٥٣٠) ابن شاكر، وأخرجه ابن أبى حاتم (٢٠٦/١)، وذكره ابن جرير عن ابن عباس. وليراجع البغوى (١/ ٢٤٠)، والقرطبَى (٣١٣/٣)، وابن كثير (٣١٨/١).

(۸۳۳) (۱) الآية (۲۲۵).

أخرجه ابن جرير (٥٣٢/٥) ، وابن أبى حاتم بنحوه (٢٠٦/١)، والقرطبى ونسبه إلى الشعبى وقتادة والسدى وابن زيد وأبى صالح (٢١٤/٣)، وابن كثير (٢١٩/١)، واختاره الطبرى وانظر الدر (٢٣٩/١).

(٣٣٩) أخرجه ابن جرير (٥/٤٨٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس (١/٣٣٤).

عباس يقول: فلما تبين له قال: أعلم أن الله على كل شيء قدير قال: إنما قيل له ذلك.

(٣٤٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿جنة بربوة﴾(١) قال: هي الأرض المستوية التي لا تعلو فوقها(٢) الماء، وقال مجاهد: هي الأرض المرتفعة(٣) المستوية.

(١٤١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ فَطَلَّ \* قَالَ: الطَّلَ الطُّلُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللّ

(٣٤٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها الأنهار له فيها من كل الشمرات﴾(١) فقال: هذا مثل ضربه الله فقال: أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر، وله ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت يقول: قد ذهبت جنته عند أحوج ما كان حين كبرت سنه، وضعف عن الكسب، وله ذرية ضعفاء لا ينفعونه فأصابت جنته ريح فيها سموم.

<sup>=</sup> قلت: هذا التأويل جاء على أن (اعلم) فعل أمر وهى قراءة أبى رجاء وحمزة والكسائى وفاعل قال: ضمير يعود على لفظ الجلالة الله أو على الملك القائل له عن الله ويؤيده قراءة عبد الله والأعمش: (قيل:اعلم) فبنى لما لم يسم فاعله وجوزوا أن يكون الفاعل ضمير المار ويكون نزل بنفسه منزلة المخاطب الأجنبى كأنه قال لنفسه: اعلم أن الله على كل شيء قدير. وليراجع البحر المحيط (٢٩٦/٢).

<sup>(</sup>٤٠٠) (١) الآية (٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) في (ت): فوق.

<sup>(</sup>٣) ليس في (م).

أخرجه ابن جرير عن الحسن ومجاهد (٥٣٧/٥)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن مجاهد (٣٩٩/١)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن قتادة والحسن والربيع بن أنس وعطاء الخراساني ومقاتل (٢٥٨/١)، وذكره الشوكاني عن مجاهد (٢٥٨/١).

<sup>(</sup>٣٤١) أخرجه ابن أبى حاتم (٢٠٦/١)، وابن جرير عن ابن عباس (٥/٤٤٧)، وأخرجه ابن المبارك في الزهد عن ابن عباس (ص٥٤٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس (١/ ٣٤٠)، وهو قول السدى والضحاك. وليراجع البغوى (١/ ٢٤١)، وابن كثير (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>۲۲۲) (۱) الآية (۲۲۲).

أخرجه ابن جرير (٥/٧٤٧)، وابن أبي حاتم (١/٧٠٧)،وذكره في البحر عن قتادة =

(٣٤٣) وكان الحسن يقول: (صر): برد، (فاحترقت): فذهبت أحوج ما كان إليه، فلذلك يقول: أيود أحدكم أن يذهب عمله أحوج ما كان إليه.

(٣٤٤) عبد الرزاق قال: نا عبد الوهاب<sup>(۱)</sup> بن مجاهد، عن أبيه، عن ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿الذَّين يَنفقون أموالهم بالليل والنهار سراً وعلانية﴾ (٢) قال: نزلت فى على كانت معه أربعة دراهم فأنفق بالليل درهما، وبالنهار درهما، وسراً درهما، وعلانية درهما.

(٣٤٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون﴾(١) قال: لا تعمد إلى رزالة(٢) مالك فتتصدق منه قال: ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه يقول: إلا أن يهضم لكم(٣) منه.

= ومجاهد والربيع (۲/۳۱۳)، وذكره البغوى عن ابن عباس (۱/۲٤۱)، وابن كثير (۱/۳۱۹)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن ابن عباس (۱/۳۴).

فى هامش (ت): إسماعيل القاضى بسند متصل أن عوف بن مالك الأشجعى قام فقال: أيها الناس إياكم وما لا كفارة له من الذنوب، فإن الذى يذنب ثم يتوب فيتوب الله عليه، من أحكام القرآن له.

(٣٤٣) أخرجه ابن أبى حاتم عن الحسن (٢٠٨/١)، وذكره فى البحر (٣١٣/٢) والقرطبي عن ابن عباس ومجاهد وقتادة والربيع (٣/ ٣١٥).

(٣٤٤) (١) عبد الوهاب بن مجاهد بن جبر المكى، متروك وكذبه الثورى. من السابعة، تقريب (٣٤٤).

(٢) الآية (٢٧٤): وهي مقدمة عن موضعها.

(٥٤٣) (١) الآية (٢٦٧).

- (٢) رزالة المال: رزالة كل شيء أردأه حين ينتقى جيده ويبقى رديئه.
- (٣) يهضم لكم: ينقص: أساس البلاغة (ص٤٨٥) يعنى لا تأخذونه إلا بتساهل منكم ولا تشترون مثله إلا أن يوضع لكم من ثمنه.

أخرجه ابن جرير (٥/ ٥٦٢)، وذكره البغوى عن الحسن وقتادة ومجاهد والضحاك (٣٤٦/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد عن قتادة (٣٤٦/١)، أخرجه

(٣٤٦) عبد الرزاق: نا الثورى قال: قال مجاهد: ﴿لعلكم تتفكرون﴾(١) قال: تطبعون.

(٣٤٧) عبد الرزاق: عن رجل، عن عمار (١١) الدهنى، عن أبى جعفر (٢١) فى قوله تعالى: ﴿إِنْ تَبِدُوا الصدقات فَنْ مَا هَى ﴾ يعنى: الزكاة المفروضة، وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء يعنى: التطوع.

(٣٤٨) قال عبد الرزاق: وحدثنا معمر، عن الزهرى، عن عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن مسعود فى قوله تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقر﴾(١) قال: إن للملك لمة(٢)، وللشيطان لمة، فلمة الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق فمن وجدها فليحمد الله، ولمة الشيطان إيعاد بالشر، وتكذيب الحق فمن وجدها فليستعذ بالله.

<sup>=</sup> النسائى (٥/ ٤٣) فى الزكاة باب قوله عز وجل: ﴿ولا تيمموا الخبيث منه تنفقون﴾ وأخرجه ابن أبى حاتم (٢٠٩/١) عن البراء بنحوه.

<sup>(</sup>٢٤٦) (١) من هنا أول الجزء الفاقد من نسخة دار الكتب المصرية (م)، الآية (٢٦٦). أخرجه ابن جرير (٣/ ٨٠)، وأخرجه ابن أبي حاتم (٢٠٨/١).

<sup>(</sup>٣٤٧) (١) عمار بن معاوية الدهني، أبو معاوية البجلي، الكوفي، صدوق يتشيع. من الخامسة. تقريب (٤٨/٢).

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب، أبو جعفر الباقر، ثقة فاضل. من الرابعة. تقريب (١/ ١٩٢).

أخرجه ابن أبى حاتم (٢١٢/١)، وأخرجه ابن جرير عن أبى جعفر عن أبيه عن الربيع (٩٢/٣) قيل : المراد هنا صدقات التطوع دون الفرض وعليه جمهور المفسرين. البحر (٣/٣٢)، وقال الشوكانى: ذهب جمهور المفسرين إلى أن هذه الآية فى صدقة التطوع، فلا فضيلة فى الإخفاء فيها بل قد قيل: إن الإظهار فيها أفضل.

وقالت طائفة: الإخفاء أفضل في الفرض والتطوع.

<sup>(</sup>٨٤٣) (١) الآية (٨٢٢).

<sup>(</sup>۲) ما يقع في القلب بواسطة الشيطان أو الملك. اللسان(٥/ ٤٩ / ٧)، والنهاية (٣/ ٣٢٩). أخرجه الترمذي كتاب التفسير رقم (٢١٩/٥٢٥) باب ومن سورة البقرة وقال: حديث حسن غريب. وأخرجه في فيض القدير رقم (٢٣٨٤)، (٢/ ٤٩٩)، وابن حبان رقم (٤٠)، والنسائي في الكبرى كما في تحفة الأشراف (٧/ ١٣٩)، وأخرجه ابن المبارك في الزهد (ص٣٠٥)، وذكره القرطبي (٣/ ٣٢٨)، وابن كثير (١/ ٣٢١)، والدر (٣٤٨).

(٣٤٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿يؤتى الحكمة من يشاء﴾(١) قال: الحكمة القرآن والفقه في القرآن.

(٣٥٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿للفقراء الذين الحصروا في سبيل اللهُ (١) قال: حصروا أنفسهم للغزو فلا يستطيعون تجارة يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف.

(٢٥١) عبد الرزاق، عن معمر، عن مجاهد قال: ﴿تعرفهم بسيماهم﴾(١) قال: التخشع.

(٣٥٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾(١) قال: هو التخييل الذي يتخبطه الشيطان من المس﴾(١) قال: هو التخييل الذي يتخبطه الشيطان من المسلم؛

(٢٤٩) (١) الآية (٢٦٩).

أخرجه ابن جرير (٥/٦٧٥)، وذكره البغوى عن ابن عباس وقتادة (١/٥٢٥)، والقرطبى (٣٤٨/١)، وأخرجه ابن أبى والقرطبى (٣٤٨/١)، وأبن كثير (٢/٣٢٠). شيبة عن مجاهد (٧/ ٢٣١)، وابن كثير (٢/ ٣٢٢).

(٥٠٠) (١) الآية (٣٧٢).

أخرجه ابن جرير (٥/ ٥٦٢)، وابن أبى حاتم (١/ ٢٦٤)، وذكره البغوى (١/ ٤٤٨)، والقرطبى (٣/ ٣٤٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم وقتادة (١/ ٣٥٨).

(١٥٣) (١) الآية (٣٧٢).

أخرجه فى تفسير مجاهد (١١٧/١)، وابن جرير (٥٩٦/٥)، وذكره القرطبى عن مجاهد (٣٥٨/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن مجاهد (٣٦٤/١)، والشوكانى عن عبد الرزاق (٢٦٤/١).

(۲۵۳) (۱) الآية (۲۷٥).

(٢) في الأصل: يتخبطه، والتصحيح من ابن جرير طبعة شاكر.

أخرجه ابن جرير (٦/ ١٠)، وفيه ألتخبل الذى يتخبله الشيطان ، وذكره القرطبى عن ابن عباس ومجاهد وقتادة والربيع والضحاك والسدى وابن زيد بنحوه (٣/ ٣٥٤). وليراجع البحر (٣/ ٣٣).

وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (١/ ٣٦٤).

(٣٥٣) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: سمعت عطاء الخراساني يقول: إن عبد الله ابن سلام قال: يؤذن يوم القيامة للبر والفاجر في القيام إلا أكلة الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس.

(٣٥٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا﴾(١) قال: لا تأب أن تشهد إذا دعيت إلى شهادة.

(٣٥٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، وكان الحسن يقول مثل ذلك، ويقول: جمعت الأمرين لا تأب إن كانت عندك شهادة أن تشهد بها، ولا تأب إذا دعيت إلى شهادة أن تشهد بها.

(٣٥٦) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿ولا يأب الشهداء إذا ما دعوا﴾ قال: إذا كانوا قد شهدوا قال: وقال جابر

(٣٥٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١/ ٤٦١).

وروى نحوه عن ابن عباس ومجاهد والضحاك والربيع والسدى وابن زيد أن ذلك حالهم يوم القيامة.

ونما يقوى هذا التأويل قراءة عبد الله: ﴿لا يقومون يوم القيامة﴾ البحر (٣٣٣/٢)، وأخرجه ابن أبي شيبة عن عبد الله بن جبير قال: يبعث يوم القيامة مجنونًا (٦/ ٥٦١).

قلت: ولذلك ضعف أبو حيان فى البحر قول ابن عطية: إن هذا تمثيل لحالهم فى الدنيا لأن الطمع والجشع والرغبة تستفزه حتى تضطرب أعضاؤه كالمجنون ولما كان قول قتادة يحتمل أن يكون بيانًا لحالهم فى الدنيا أتبعه عبد الرزاق بقول عبد الله بن سلام وهو صريح فى أن ذلك حالهم فى الآخرة، ويشهد له قراءة ابن مسعود وهو قول أكثر المفسرين كما فى الفخر الرازى (٧/ ٩٤).

(١٥) (١) الآية (٢٨٢).

أخرجه ابن جرير (٦/٦٦) ابن شاكر.

وذكر نحوه القرطبي (٣٩٨/٣)، وذكره في البحر عن ابن عباس وقتادة والربيع (٢/ ٣٥٠)، وذكره ابن كثير (١/ ٣٣٥).

(٣٥٥) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٣٦٥/٨) ، وابن جرير (٢/ ٧١)، وذكره البغوى (٣٥٥) ، وابن أبي حاتم عن ابن عباس والحسن (٢٣٣١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن الحسن (٢٧٢١).

(٣٥٦) اخرجه في تفسير مجاهد (١١٨/١)، وابن جرير (٦/ ٧٠)، وذكره البغوى (١/ ٢٥٨)=

الجعفى، عن مجاهد: الشاهد بالخيار ما لم يشهد.

(٣٥٧) عبد الرزاق قال: حدثنا ابن جريج، عن عطاء، ومجاهد في قوله تعالى: ﴿ولا يأب كاتب ولا شهيد ﴾ قال: واجب على الكاتب أن يكتب ولا شهيد قال: إذا كان قد شهد قبل هذا.

(٣٥٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾ قال: لا يضار كاتب فيكتب ما لم يمل عليه، ولا شهيد يقول: فيشهد بما لم يشهد عليه.

(٣٥٩) عبد الرزاق قال: نا ابن جریج، عن عطاء فی قوله تعالی: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾(١) يقول: أن يؤديا ما قبلهما.

<sup>=</sup> وابن كثير (١/ ٣٣٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى سفيان وعبد بن حميد وابن جرير (١/ ٣٧٢).

أما قول جابر الجعفى عن مجاهد فذكره الثورى فى تفسيره عن الشعبى (ص٧٣)، وابن جرير عن جابر (٦/ ٧١)، وذكره البغوى عن الشعبى بلفظ: «الشاهد بالخيار ما لم يشهده» (٢٥٨/١).

<sup>(</sup>۳۵۷) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (۳/ ۳۲۵) ، وأخرجه ابن جرير (۲/ ۸۷)، وذكره القرطبي عن ابن عباس ومجاهد وعطاء (۳/ ٤٠٥) بنحوه.

قلت: وقع فى آخره عند ابن جرير «إذا كان قد شهد اقبله» وعلق عليها الشيخ شاكر فقال: «اقبله» هكذا فى المخطوطة والمطبوعة وأنا فى شك منها وضبطتها على أقرب المعانى إلى الصواب ولكنى أخشى أن يكون فى الكلمة تحريف لم أقف على وجهه «انتهى كلامه» والحق أنها محرفة والصحيح ما رواه عبد الرزاق وهو «شهد قبل هذا».

كما أنه الأوفق للمعنى ولعل الشيخ شاكر رحمه الله لم يقف على وجه التحريف لأن هذه الآية فى الجزء الفاقد من تفسير عبد الرزاق من النسخة المصرية ولذلك فإن نسخته المصورة عن دار الكتب المصرية لم تمكنه من معرفة التحريف عنده ميسوراً.

ولعل القائمين على طباعة تفسير الطبرى يدركون هذا التحريف ويقيني أنه لو وقعت التركية لكان الوقوف على التحريف بعد أن بينه لنا تفسير عبد الرزاق.

<sup>(</sup>۳۵۸) أخرجه فى المصنف (٣٦٦/٨)، وأخرجه ابن جرير (٢/ ٨٦)، وابن أبى حاتم (١/ ٢٢٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن طاوس (١/ ٣٧٢).

<sup>(</sup>٥٩ ٣) (١) الآية (٢٨٢).

أخرجه في المصنف (٨/ ٦٦)، وأخرجه ابن جرير (٦/ ٨٧) وابن أبي حاتم (١/ ٢٤٤).

(٣٦٠) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو، عن عكرمة قال: كان عمر يقرأ: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾.

(٣٦١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِن تبدوا ما فى أَنفسكم أُو تخفوه يحاسبكم به الله الله قال: نسخها قوله تعالى: ﴿لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها لها ما كسبت... ﴿ الآية .

(٣٦٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله: ﴿ولا يضار كاتب ولا شهيد﴾ إذا وعي الرجل فقال: بي حاجة.

(٣٦٠) أخرجه ابن جرير (٦/٨)، وذكره فى الدر وعزاه إلى سفيان وعبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقى عن عكرمة عن عمر بن الخطاب (١/ ٣٧٢).

يضارر: في الأصل غير مضبوط.

وحكى أبو عمرو الدانى عن عمر وابن عباس ومجاهد وابن إسحاق أن الراء الأولى مكسورة فيكون مبنيًا للفاعل، وحكى عنهم أيضًا فتحها فيكون مبنيًا للمفعول، وفك الفعل لغة الحجار، والإدغام لغة تميم، وعلى هذا اختلف التأويل. وليراجع البغوى (١٩/١٥)، والبحر (٣٥٣/١)، والفخر (٧/٧١).

(١٦٣) (١) الآية (١٨٤).

(٢) الآية (٢٨٦).

أخرجه ابن جرير (111/7)، وأخرج البخارى عن ابن عمر أنها منسوخة كتاب التفسير (111/7)، وذكره فى التفسير (111/7)، وأخرجه الترمذى عن على كتاب التفسير (111/7)، وذكره فى الدر وعزاه إلى أحمد ومسلم وأبى داود فى ناسخه وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (111/7).

وقيل: إنها محكمة. وهو قول ابن عباس والحسن والضحاك والربيع والمعنى: أن الله يُعَرُّف العبد يوم القيامة ما كان أخفاه فى صدره فى الدنيا وقيل: هى فى كتمان الشهادة. انظر الناسخ والمنسوخ للنحاس (ص٨٨)، والبغوى (١/ ٢٦١).

فى هامش: (ت ل 19) ذكرالشيخ أبو نصر بن الصباغ البغدادى فى كتابه الشامل أن كتمان الشهادة فى قوله تعالى: ﴿ومن يكتمها فإنه آثم قلبه﴾ إنما خص القلب بالإثم لأنه موضع العلم بها لقوله تعالى: ﴿إِن فى ذلك لذكرى لمن كان له قلب﴾ ولأن الشهادة أمانة عنده فلزمه تأديتها كسائر الأمانات.

(٣٦٢) أخرجه ابن جرير (٦/ ٥١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وعن ابن عباس (٣٦٢).

(٣٦٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، والثورى، وابن عيينة، عن ابن شبرمة (١)، عن الشعبى فى قوله تعالى: ﴿ فَإِن أَمن بعضكم بعضًا ﴾ قال: لا بأس به إذا أمنته ألا تكتب ولا تشهد فإن أمن بعضكم بعضًا قال: ابن عيينة، عن ابن شبرمة قال الشعبى: إلى هذا انتهى فإن أمن بعضكم بعضًا قال: لا بأس إذا أمنته ألا تكتب ولا تشهد.

(٣٦٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين في قوله تعالى: 
فنظرة إلى ميسرة قال: خاصم رجل إلى شريح في دين يطلبه فقال آخر: يعذر صاحبه إنه معسر(١)، وقد قال الله عز وجل: ﴿إِن كَان ذُو عسرة فنظرة إلى ميسرة فقال شريح: هذه كانت في الربا، وإنما كان الربا في الأنصار، وإن الله تعالى يقول: ﴿أدُوا الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتم بين الناس أن تحكموا بالعدل ولا والله يأمر الله بأمر ثم نخالفه، احبسوه إلى جنب هذه السارية حتى يوفيه.

(٣٦٥) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن مغيرة، عن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿وَأَن تَصَدَقُوا خَيْرٍ لَكُم إِن كُنتُم تعلمُون﴾ قال: برأس المال.

<sup>(</sup>٣٦٣) (١) هو: عبد الله بن شبرمة بن الطفيل بن حسان الضبي، الكوفى القاضى ثقة فقيه من الخامسة. مات سنة أربع وأربعين. تقريب التهذيب (٢٢/١).

أخرجه الثوري في التفسير (ص٧٣).

وأخرجه ابن جرير (٦/ ٤٨)، وذكره ابن كثير(١/ ٣٧٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم والبيهقي عن الشعبي (١/ ٣٧٣).

<sup>(</sup>٣٦٤) (١) الإعسارة هو أن لا يجد في ملكه ما يؤديه ولا يكون له ما لو باعه لأمكنه أداء الدين الفخر (٧/ ١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (٨٥).

أخرجه ابن جرير (7/7)، والنحاس في ناسخه (ص۸۳)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد بن حميد والنحاس في ناسخه وابن جرير عن ابن سيرين وهو قول ابن عباس (7/4).

قال النحاس: وأحسن ما قيل في الآية: قول عطاء والضحاك أن الربا في الدين كله وليراجع البحر المحيط (٢/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٣٦٥) أخرجه ابن جرير (٣٦/٦)، ذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن السدى (٣٦٨/١)، وهو قول الجمهور وليراجع القرطبي (٣/ ٣٧٤)، والبحر (٢/ ٣٤١).

(٣٦٦) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: سمعت الزهرى يقول: إن ابن عمر قرأ: ﴿إِن تبدو ما في أنفسكم أو تخفوه﴾(١) فبكى وقال: إننا لمؤاخذون بما نحدث به أنفسنا فبكى حتى سمع نشيجه، فقام رجل من عنده فأتى ابن عباس مذكر له ذلك، فقال: يرحم الله ابن عمر لقد وجد المسلمون نحواً مما وجد حتى نزلت بعدها: ﴿لا يكلف الله نفساً إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت﴾(١).

(٣٦٧) عبد الرزاق قال: سمعت هشامًا يحدث، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿إِن نسينا أَو أَخْطَأْنا﴾ قال: قال رسول الله ﷺ: تجوز الله لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان، وما أكرهوا عليه.

(٣٦٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا﴾ قال: بلغني أن الله تجاوز لهذه الأمة عن نسيانها وما حدثت به أنفسها.

(٣٦٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿تحمل علينا إصراً﴾ قال: لا تحمل علينا عهدًا وميثاقًا كما حملته على الذين من قبلنا يقول: كما غلظ على

أخرجه مسلم كتاب الإيمان باب أنه تعالى لم يكلف الإنسان إلا ما يطاق (١١٦/١)، وأخرجه الترمذي في التفسير باب ومن سورة البقرة وقال: حديث حسن .

وفی الباب عن أبی هریرة وأخرجه ابن جریر (۲/۲۱)، وذکره الحافظ فی فتح الباری (۲/۲۰)، ولیراجع القرطبی (۳/۲۱)، والبحر (۲/۳۲۰)، وابن کثیر (۳۹۹/۳)، والدر (۱/۳۷۶).

(۳۲۷) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (۲۱/۲۹۱)، وأخرجه ابن جرير (۲/۱۳۲)، وابن أبى حاتم (۲/۹۲۱)، وأخرجه البخارى موصولاً (۳۸۸/۹) كتاب النكاح باب الطلاق في الإغلاق ومسلم في كتاب الإيمان باب تجاوز الله عن حديث النفس (۱۱۷۱)، وأخرجه ابن ماجه بنحوه عن أبي ذر وأبي هريرة وابن عباس كتاب الطلاق باب طلاق المكره والناسي (۱/۲۰۹)، وأخرجه أحمد في المسند عن أبي هريرة (۲/۲۰۷)، والبيهقي في السنن (۲/۳۵)، والطبراني والحاكم كما في فيض القدير (۲/۲۱)، وذكره البغوي (۱/۲۲۶)، وابن كثير (۱/۳۳۹)، والدر (۲/۲۳۲).

(٣٦٨) أخرجه ابن ماجه بنحوه عن أبى هريرة كتاب الطلاق باب من طلق فى نفسه ولم يتكلم به (٣٦٨)، والجامع الصغير (٢١٨/٢) عن أبى هريرة وانظر ما قبله.

(٣٦٩) أخرجه ابن جرير (٦/ ١٣٦) ، وذكره البغوى (١/ ٢٦٤) ، والبحر عن ابن عباس =

<sup>(</sup>٢٢٣) (١) الآية (١٨٤).

<sup>(</sup>٢) الآية (٢٨٢).

الذين من قبلنا.

(٣٧٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن صاحب له، عن أبى قلابة قال: إن الله كتب كتابًا قبل أن يخلق السموات والأرض بألف سنة، ثم وضعه على عرشه، أو قال في عرشه، وكان خواتم البقرة من ذلك الكتاب قال: ومن قرأ خاتمة البقرة لم يدخل الشيطان بيته ثلاثًا.

(٣٧١) عبد الرزاق قال: نا معمر، وأخبرنى من سمع الحسن يقول: كان مما مَنَّ الله تبارك وتعالى على نبيه أنه قال: وأعطيتك خواتم سورة البقرة، وهي من كنوز عرشي.

(۳۷۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن عاصم (۱) بن بهدلة، عن علقمة (۲) بن قيس قال: من قرأ خواتم سورة البقرة في ليلة أجزأت عنه قيام تلك الليلة.

<sup>=</sup> وقتادة ومجاهد (٢/ ٣٦٩)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس وقال: روى عن مجاهد والسدى والحسن والضحاك ومقاتل بن حيان (٢٢٩/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (٢٧٧/١).

<sup>(</sup>۳۷۰) أخرجه الترمذي بنحوه عن النعمان بن بشير كتاب فضائل القرآن باب ما جاء في آخر سورة البقرة (٥/ ١٦٠)، وقال:هذا حديث حسن غريب.

والدارمى (٢/ ٣٣٢)، والحاكم وقال: حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وأقره الذهبى (١٠/١)، وفي جامع الأصول (٨/ ٤٧٤)، والطيالسي عن أبي مسعود البدرى (٢/ ١٠)، وفي المجمع عن شداد بن أوس، وقال: رواه الطبراني ورجاله ثقات (7/ 1)، وأخرجه البغوى (1/ ٢٦٦)، وابن كثير (1/ ٣٤١)، والترمذي والحاكم والنسائي كما في منتخب كنز العمال (٣٧٣).

<sup>(</sup>۳۷۱) ذكره فى الدر وعزاه إلى ابن الفريس عن أبى مسعود البدرى بنحوه (۳۷۸/۱)، كما ذكره فى كنز العمال عن أحمد فى المسند والبيهقى عن أبى ذر (۴/٤/۲)، وفى الدر حديث الإسراء عن أبى سعيد الخدرى (۱٤٦/٤).

<sup>(</sup>٣٧٢) (١) هو عاصم بن أبى النجود مولاهم الكوفى، أبو بكر المقرئ، صدوق له أوهام حجة فى القراءة. من السادسة، تقريب التهذيب (٣٨٣/١).

<sup>(</sup>٢) علقمة بن قيس بن عبد الله النخعى الكوفى، ثبت فقيه، عابد ، من الثانية. تقريب (٢) (٣١).

أخرجه مسلم عن أبى مسعود الأنصارى كتاب صلاة المسافرين باب فضل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة (١/٥٥٤).

(٣٧٣) عبد الرزاق قال : حدثنى الثورى ، عن منصور ، عن إبراهيم ، عن عبد الرحمن (١) بن يزيد، عن أبى مسعود (٢) الأنصارى قال : قال رسول الله عليه الله عبد الرحمن أخر سورة البقرة كفتاه (٣)».

قال: كنت عند الرزاق قال: نا جعفر بن سليمان، عن حميد الأعرج، عن مجاهد قال: كنت عند ابن عمر فقرأ: ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم اللي قوله تعالى: ﴿ قدير الله عبل قال: وانطلقت حتى أتيت على ابن عباس فقلت: يا أبا عباس كنت عند ابن عمر آنقًا فقرأ هذه الآية فبكي قال: أية آية؟ قال: قلت: لله ما في السموات، وما في الأرض إلى قدير قال: فضحك ابن عباس وقال: يرحم الله ابن عمر، أو ما يدري فيما أنزلت، وكيف أنزلت؟ إن هذه الآية حين أنزلت غمت أصحاب رسول الله عليه عما شديدًا وغاظتهم غيظًا شديدًا وقالوا: يا رسول الله عليه الله عن خديث النول الله عليها ما اكتسبت قال: فتجوز لهم عن حديث النفس وأخذوا بالأعمال.

(۳۷٤) أخرجه ابن جرير (۱۰۳/٦).

وهبة الله بن سلامة في ناسخه (ص٢٨)، والبغوى عن أبي هريرة وابن عباس (٢٦١/١)، وابن كثير (٣٣٨/١) ويذكر طرق هذا الحديث عن أبن عباس منها: طرق عدد الداق ثم قال: فهذه طرق صحيحة إلى ابن عباس، وقد ثبت عن

ومنها: طريق عبد الرزاق ثم قال: فهذه طرق صحيحة إلى ابن عباس، وقد ثبت عن ابن عمر كما ثبت عن ابن عباس (١/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣٧٣) (١) هو عبد الرحمن بن يزيد بن قيس النخعى، أبو بكر الكوفى، ثقة، من كبار الثالثة. مات سنة ثلاث وثمانين. تقريب (٥٠٣/١).

<sup>(</sup>۲) هو عقبة بن عمرو بن ثعلبة الأنصارى أبو مسعود البدرى صحابى جليل مات قبل الأربعين وقيل: بعدها. تقريب (۲۷/۲).

<sup>(</sup>٣) كفتاه أى الشيطان أو الثقلين أو الآفات أو أغنتاه عن قيام الليل أو الكل: فيض القدير (٣) ١٦٧).

أخرجه البخارى كتاب فضائل القرآن باب فضل سورة البقرة (٩/٥٥) ، ومسلم كتاب صلاة المسافرين باب فضائل الفاتحة وخواتيم سورة البقرة (١/٥٥٤)، وأبو داود كتاب فضائل القرآن (١٠/١)، والترمذى كتاب فضائل القرآن باب ما جاء فى آخر سورة البقرة (٥/٩٥١)، وابن ماجه كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها باب ما جاء فيما يرجى أن يكفى من قيام الليل (١٦٧/٣)، وأخرجه فى الجامع الصغير (١٦٧/٣)، وقال: أخرجه أحمد والبخارى ومسلم وابن ماجه عن ابن مسعود.

# ومن سورة آل عمران

## وهی م**ا**نیة<sup>(۱)</sup>

# ؠڹٚؠٚٳٙڶؿڵٳڿ<u>ڗٳڶڿؽڹ</u>ٛ

(٣٧٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿هن آيات محكمات﴾(٣) قال المحكم: ما يعمل به. ﴿فَأَمَا اللَّذِينَ فِي قلوبِهِم زيع فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة﴾.

(\*) قال معمر: وكان قتادة إذا قرأ هذه الآية: ﴿فَأَمَا الذَّينَ فَى قلوبهم زيغ ﴾ (١) قال: إن لم تكن الحرورية (٥) ، أو السبئية (١) فلا أدرى من هم (٧) ، ولعمرى لقد كان فى أصحاب بدر والحديبية الذين شهدوا مع رسول الله على الله المعلق المناف المناف المعامرين والأنصار خبر لمن استخبر وعبرة لمن اعتبر (٨) لمن كان يعقل أو يبصر إن الخوارج

<sup>(</sup>٣٧٥) (١) والجمهور على أنها مدنية على ما في البحر (٣١٣/٢)، والفخر (١٦٣/٧)، والدر (٢/٢)، والألوسي (٣/٧).

<sup>(</sup>٢) سقطت البسملة من (ت)، وقد أثبتها تأسيًا بالقرآن الكريم.

<sup>(</sup>٣) الآية (٧).

<sup>(</sup>٤) زيغ: الزيغ الميل عن الاستقامة. المفردات للراغب الأصفهاني (ص٢١٧).

<sup>(</sup>٥) الحرورية: هم الخوارج اجتمعوا بحروراء بظاهر الكوفة فكانوا هناك أول اجتماعهم بها حين خالفوا عليًا وخرجوا على طاعته

<sup>(</sup>٦) السبئية: هم أصحاب عبد الله بن سبأ قال (لعلى) رضى الله عنه: أنت الإله حقًا. فنفاه على إلى المدائن وقال ابن سبأ: لم يمت على ولم يقتل وإنما قَتَلَ ابن ملجم شيطانًا تصور بصورة على وعلى في السحاب والرعد صوته والبرق سوطه وأنه ينزل بعد هذا إلى الأرض ويملؤها عدلاً وهؤلاء يقولون عند سماع الرعد: عليك السلام يا أمير المؤمنين (هـ) التعريفات للجرجاني (ص ١٠٣).

<sup>(</sup>٧) إلى هنا آخر ما ذكره البغوى.

<sup>(</sup>٨) في الطبرى: استعبر.

خرجوا، وأصحاب رسول الله على يومئذ كثير بالمدينة وبالشام، وبالعراق، وأزواجه يومئذ أحياء والله إن (١) خرج منهم ذكر ولا أنثى حروريًا قط، ولا رضوا الذى هم عليه، ولا مالثوهم فيه بل كانوا يحدثون بعيب رسول الله على إياهم ونعته الذى نعتهم (١١) به وكانوا يبغضونهم بقلوبهم ويعادونهم بالسنتهم، وتشتدوا الله أيديهم عليهم إذا لقوهم، ولعمرى لو كان أمر الخوارج هدى لاجتمع ولكنه كان ضلالة (١١) فتفرق، وكذلك الأمر اؤا كان من عند غير الله وجدت فيه اختلافًا كثيرًا فقد ألاصوا (١٦) هذا الأمر منذ زمان طويل فهل أفلحوا فيه يومًا قط، أو أنجحوا يا سبحان الله، كيف لا يعتبر آخر هؤلاء القوم بأولهم؟ إنهم لو كانوا على حق (١٦)، أو هدى قد أظهره الله وأفلجه (١٤) ونصره، ولكنهم كانوا على باطل فأكذبه الله تعالى وأدحضه فهم كما رأيتم كلما خرج منهم قرن أدحض الله حجتهم وأكذب أحدوثتهم، وأهراق دماءهم، وإن كتموه كان قرحًا في قلوبهم وغمًا عليهم، وإن أظهروه أهراق الله دماءهم ذاكم والله دين سوء (١٥) فاجتنبوه فوالله إن اليهودية لبدعة، وإن النصرانية (١٦) لبدعة، وأن الحرورية لبدعة، وإن السبئية لبدعة ما نزل بهن كتاب ولا سنهن نبي.

<sup>= (</sup>٩) بمعنى: (ما).

<sup>(</sup>١٠) سيأتي نعت رسول الله علي الله الله الله الله الخويصرة.

<sup>(</sup>١١) في الطبرى: ضلالاً.

<sup>(</sup>١٢) الاصوا: الاصى الأمر أراده وحاوله. الاصه: أراده على الأمر .

<sup>(</sup>۱۳) ليس في الطبرى الذي يريده. اللسان (۹۸/۵).

<sup>(</sup>١٤) الفلج: الفوز والغلبة. أساس البلاغة (ص٣٤٦).

<sup>(</sup>١٥) كذا ضبطه بالأصل.

<sup>(</sup>١٦) عنى باليهودية والنصرانية، ما ابتدعه اليهود والنصارى من القول في عزير وإنه ابن الله وغير ذلك من مذاهبهم ومن القول في المسيح وأنه ابن الله وغير ذلك من مقالتهم. انظر الطبرى بتحقيق الشيخ شاكر رحمه الله.

أخرجه ابن جرير (٦/ ١٧٥) حتى قوله ما يعمل به.

وابن أبى حاتم ثم قال: وروى عن قتادة وعكرمة ومجاهد والضحاك ومقاتل بن حيان والربيع بن أنس والسدى (1/371)، وذكره البغوى (1/371)، وأخرجه فى تفسير ابن عباس (1/301) والثورى فى التفسير عن الضحاك بنحوه (000)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير من طريق السدى عن أبى مالك وعن أبى صالح عن ابن عباس وابن مسعود وناس من الصحابة (1/3).

<sup>(\*)</sup> أخرجه ابن جرير (٦/ ١٧٥)، والبغوى (١/ ٢٧٠)، وأخرجه ابن أبي حام عن أبي =

عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن أيوب، عن ابن أبى مليكة، عن عائشة أن النبى ﷺ قرأها فقال: إذا رأيتم الذين يجادلون فيه فهم الذين عنى الله فاحذروهم.

(٣٧٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه قال: كان ابن عباس يقرأها: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله ويقول الراسخون في العلم آمنا به﴾(١).

= أمامة مرفوعاً : ﴿إِنَّ الذَّيْنَ فَى قَلُوبِهِم رَيْغَ هُم الْخُوارِجِ ( / ٢٣٤) ، وذكر ابن حجر فى الفتح أن ابن عباس فسر الآية بهم يعنى الخوارج ( / ٢١١) ، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وأحمد وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم والطبرانى وابن مردويه والبيهقى فى سننه عن أبى أمامة مرفوعاً: ﴿إِنَّ الذَّيْنَ فَى قَلُوبِهُم رَيْغَ هُم الْخُوارِجِ ( / 7 ) .

فى هامش (ت): ابن عباس رضى الله عنه فى قوله: ﴿منه آيات محكمات﴾ قال: هى الثلاث الآيات من ها هنا: ﴿قل تعالوا أتلو ما حرم ربكم عليكم﴾ إلى ثلاث آيات، والتى فى إسرائيل: ﴿وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسانًا﴾ الآية.

هامش آخر: «فهو مثل قوله: ﴿وما يضل به إلا الفاسقين﴾ ومثل قوله: ﴿كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون﴾ ومثل قوله: ﴿والذين اهتدوا زادهم هدى﴾. قلت: لعل هذا توضيح لقوله تعالى: ﴿في قلوبهم زينه﴾.

هامش آخر: المعنى المراد بقوله تعالى: ﴿وَأَخْرُ مَتَشَابِهَاتَ ﴾ مراجعة منكرى البعث رسول الله ﷺ في استعجال الساعة.

والسؤال عن منتهاها وموقفها ومرساها.

هامش آخر: إسماعيل القاضى: وأحسب على ما ذكر فى تفسير قوله: ﴿هن أم الكتاب﴾ إنه الإيمان بالله ورسوله وما أمروا به من الفرائض والأعمال وما أحل لهم وما حرم عليهم لأن ذلك هو المنزل عليهم وما سوى ذلك يجوز أن يعلم ويجوز أن لا يعلم. اهـ.

(۳۷٦) أخرجه البخارى في التفسير باب منه آيات محكمات (۲۰۹/۸)، ومسلم في العلم باب النهى عن اتباع متشابه القرآن رقم (۲۲٦٥)، وأبو داود كتاب السنة باب النهى عن الجدال واتباع متشابه القرآن (۲/۵)، والترمذى في التفسير باب ومن سورة آل عمران (۵/۲۲۲)، وابن ماجه في المقدمة باب اجتناب البذع والجدل (۱۷/۱)، وأبو داود الطيالسي (۲۲۲/۵)، والدارمي (۱۵/۱۱)، وابن جرير (۱/۱۹۱)، وفي الدر وزاد نسبته الطيالسي بن منصور وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الدلائل من طرق عن عائشة (۲/۵).

(۲۷۷) (۱) الآية (۷).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٢٢).

(۳۷۸) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فی قوله تعالی: (قد کانت لکم آیة فی فئتین التقتا فئة تقاتل فی سبیل الله وأخری کافرة ترونهم مثلهم رأی العین)(۱) قال: یضعفون(۲) علیهم فقتلوا منهم سبعین وأسروا سبعین یوم بدر.

= وذكره البغوى (١/ ٢٧٠)، والبحر (٢/ ٣٨٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن الأنبارى في كتاب الأضداد والحاكم وصححه عن طاوس قال: كان ابن عباس يقرؤها فذكره (٢/٢).

قال البغوى: ويجوز أن يكون فى القرآن تأويل استأثر الله بعلمه ولم يطلع عليه أحداً من خلقه كما استأثر بعلم الساعة، ووقت طلوع الشمس من مغربها وخروج الدجال ونزول عيسى ونحوها والخلق متعبدون فى المتشابه بالإيمان به وفى المحكم بالإيمان به والعمل (١٠/ ٧٠٠).

فى هامش (ت): المراد بقوله تعالى: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله﴾ أى وما يعلم مسائله إلا لله ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿هل ينظرون إلا تأويله﴾ والتأويل فيها محمول على الساعة باتفاق الجماعة. من كتاب الإرشاد لأبى المعالى.

هامش آخر: انظر قول ابن عباس في سورة الكهف: كل القرآن أعلمه إلا أربعًا: الرقيم، والأواه، وحنانًا، وغسلين.

وعنه في سورة مريم في قوله تعالى: ﴿وحنانًا﴾ قال: ترحم الله على العباد.

وذكر عنه ابن النحاس في سورة الكهف والرقيم لوح رضراض كتبت فيه أسماؤهم وذكر عنه في سورة الحاقة وغسلين ماء يخرج من لحومهم.

وقال عن مجاهد: الراسخون فى العلم يعلمونه ويقولون: آمنا به وكذلك فى كتاب البخارى يعلمونه يقولون: آمنا به ولم يذكر غيره أبو جعفر النحاس واحتج له ابن فورك فى مشكل القرآن ولم يذكر غيره واختاره أيضًا فى تواليفه وذكر الخلاف فيه أبو بكر بن الأنبارى وغيره. اهـ. (٢١٥).

- (٣٧٨) (١) هذه قراءة أهل المدينة والخطاب لليهود وتأويل الآية كما قال ابن جرير: قد كان لكم يا معشر اليهود عبرة ومنفكر في فتتين التقتا (٦/ ٢٣٣)، وهي الآية رقم (١٣)، من سورة آل عمران.
- (۲) أضعف الشيء: وضعفه وضاعفه زاد على أصل الشيء وجعله مثليه أو أكثر. اللسان
   (۲) ۲۰۸۸/٤).

أخرجه ابن جرير (٢/ ٢٣٧)، وابن أبي حاتم (١/ ٢٣٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق في المصنف عن عكرمة (٢/ ١٠) والقرطبي (٤/ ٢٥) بنحوه.

أكثر المفسرين على أنها وقيعة بدر والخطاب للمؤمنين والمعنى على هذا تثبيت نفوس المؤمنين وتشجيعهم وقيل الخطاب للكافرين وقيل لليهود واختاره الفراء وابن الأنبارى وابن جرير وليراجع البحر (٣٩٣/٢).

(٣٧٩) عبد الرزاق قال: نا الثورى عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿قَدْ كَانْ لَكُمْ آَيَةٌ فَى فَتُتِينَ التَقْتَا﴾ قال: ذلك يوم بدر التقى المسلمون والكفار.

(۳۸۰) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن حبيب (۱) بن أبى ثابت، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿والخيل المسومة﴾(۲) قال: هي المطهمة الحسان.

(٣٨١) قال حبيب: وقال سعيد بن جبير: هي الراعية السائمة.

(٣٨٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَالْخَيْلِ﴾ قال: شية (١) الخيل في وجوهها.

(٣٨٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل﴾(١) قال: هو نقصان أحدهما في الآخر.

(٢) الآية (١٤).

أخرجه فى تفسير مجاهد (١٢٣/١) والثورى فى التفسير ص (٧٥)، وابن جرير (٢٥/٢) وابن أبى حاتم (٢/٣٩٧)، وذكره البغوى (١/٣٧٥)، والبحر (٢/٣٩٧)، وابن كثير (١/ ٢٥٣) والدر (٢/ ١١).

(۳۸۱) أخرجه الثورى ص(۸۵) وابن جرير (۲/۲۵۲)، وابن أبى حاتم (۱/۲۳۹)، والبغوى (۳۸۱) والبعر (۲/۳۹۷).

(٣٨٢) (١) الشية: ما خالف اللون من جميع الفرس أو غيره وجمعها شيات وأصلها من الوشى يقال: ثوب مُوشَى ومُوشَّى إذا حسنه ونقشه وقيل: هى بياض فى سواد أو سواد فى بياض. أساس البلاغة (ص٠٠٠) وفى هامش (ت): الشية العلامة (ل٢١).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٢٥٤)، وابن أبى حاتم بلفظ: «سمة الخيل فى وجوهها» (٢٣٩/١) والبغوى (١/ ٢٧٥)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن مكحول (٢/ ١١).

(۲۸۳) (۱) الآية (۲۷).

وأخرجه ابن جرير (٣٠٣/٦)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن ابن عباس وقال: روى عن قتادة وسعيد بن جبير ومجاهد فى أحد قوليه ومحمد بن كعب القرظى وعكرمة والحسن والربيع (٢٤٦/١)، وأخرجه فى تفسير مجاهد (٢١٤/١)، والثورى عن إبراهيم ((0.0))، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس ((0.0)).

<sup>(</sup>٣٧٩) خرجه في تفسير مجاهد (١/٣٣) وابن جرير (٦/ ٢٣١) وابن أبي حاتم (١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>۳۸۰) (۱) حبيب بن أبى ثابت، قيس ويقال: هند بن دينار الأسدى مولاهم أبو يحيى الكوفى ثقة فقيه جليل وكان كثير الإرسال والتدليس من الثالثة تقريب التهذيب (۱٤٨/١).

(٣٨٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿يخرج الحي من الميت ويخرج المي قال: يخرج الحي من هذه النطفة الميتة، ويخرج هذه النطفة الميتة من الحي.

(٣٨٥) قال معمر: وقال الحسن: يخرج المؤمن من الكافر، والكافر من المؤمن.

(٣٨٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى أن النبى ﷺ دخل على بعض نسائه (١) فإذا عندها امرأة حسنة الهيئة فقال من هذه؟ قالت: إحدى خالاتك عبد يغوث. قال: إن خالاتى بهذه البلدة لغرايب، وأى خالاتى هذه؟ قالت: بنت الأسود بن عبد يغوث. قال:

في هامش(ت): يخرج الله الرجل من الطفل، والقوى من الضعيف الثانى هو الأول في المعنى وإن أخرج مخرج ما هو وهذا يسميه بعض أهل اللغة التجريد قال في المعجم: إن العرب قد تعتقد أن في الشيء من نفسه معنى آخر ومحصوله نحو قولهم لئن لقيت زيدًا الذي منه الأسد. فكان هذا إن فيه نفسه أسدًا ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَكَ جَزَاءَ أَعَدَاءَ اللهِ النّارِ لهم فيها دار الخلد﴾. اهـ.

قلت: ولعل في بعض الكلمات تصحيفًا أدى إلى غموض المعنى المراد في شرح التجريد ويحسن أن نذكر معناه في عبارة صحيحة موجزة.

قال الجرجاني في التعريفات (ص٤٥): التجريد في البلاغة هو أن ينزع من أمر موصوف بصفة أمراً آخر مثله في تلك الصفة للمبالغة في كمال تلك الصفة في ذلك الأمر المنتزع نحو قولهم: لي من فلان صديق حميم، فإنه انتزع فيه من أمر موصوف بصفة هو فلان الموصوف بالصداقة أمراً آخر وهو الصديق الذي هو مثل فلان في تلك الصفة للمبالغة في كمال الصداقة من فلان.

و «من» في «من فلان» تسمى تجريد به.

(٣٨٦) (١) هي عائشة كما في الإصابة (٧/ ٥٩٧).

(٢) هى خالدة بنت الأسود بن عبد يغوث بن وهب بن عبد مناف بن زهرة وأم رسول الله قص آمنة بنت وهب بن عبد مناف فهى أخت عبد يغوث بن وهب.

<sup>(</sup>٣٨٤) أخرجه ابن جرير (٣/٥/٦)، وأخرجه ابن أبي حاتم (٢٤٧/١)، وذكره البغوى عن قتادة ومجاهد وابن مسعود وابن جبير (١/ ٢٨٢)، وأخرجه الثورى عن إبراهيم بنحوه (ص٦٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس نحوه (٢/ ١٥).

<sup>(</sup>٣٨٥) أخرجه ابن جرير (٣/٧/٦)، وذكره البغوى عن الحسن وعطاء (٢/٢٨١)، والقرطبى (٣٨٥)، والبحر (٢/٢١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وأبى الشيخ عن الحسن (٢/٥١).

سبحان الله الذي يخرج<sup>(٣)</sup> الحي من الميت، وكانت امرأة صالحة، وكان أبوها كافرًا.

(٣٨٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء﴾(١) قال: لا يحل للمؤمن أن يتخذ كافرًا وليًا في دينه وقوله تعالى: ﴿إِلا أَن تتقوا منهم تقاة﴾(٢) إلا أن يكون بينه وبينه قرابة فتصله لذلك.

(٣٨٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِن الله اصطفى آدم ونوحًا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين﴾(١) قال: ذكر الله تعالى أهل بيتين صالحين ففضلهما على العالمين فكان محمد ﷺ من آل إبراهيم.

(٣٨٩) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو، عن الحسن أنه قرأ: ﴿وَيَحَذُرُكُمُ اللهُ نَفْسِهُ وَاللهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ﴾(١) قال: من رأفته بهم أن حذرهم نفسه.

أخرجه ابن جرير (7.4.7)، وابن أبى حاتم (7.87)، وابن سعد فى الطبقات (1.4.7)، وأخرجه القرطبى عن الزهرى مرسلاً (1.4.7)، وأخرجه القرطبى عن الزهرى مرسلاً (1.4.7)، وابن حجر فى الإصابة فى ترجمة خالدة بنت الأسود بن عبد يغوث وقال: رواه عبد الرزاق عن معمر عن الزهرى مرسلاً ولم يذكر اسمها ولا كنيتها وهذا أصح طرقه (7.7)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن سعد وابن جرير وابن أبى حاتم وابن مردويه من طريق الزهرى بنحوه (7.7).

(۲۸۷) (۱، ۲) الآیة (۲۸).

أخرجه عبد الرزاق فى المصنف (٦/ ٣٥)، وابن جرير (٣١٦/٦)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٦٥)، وذكره فى البحر (٢/ ٤٢٣)، والدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن قتادة (٢/ ١٦).

إلى هنا: انتهى الجزء الأول من تفسير ابن أبي حاتم.

(۸۸۸) (۱) الآية (۳۳).

أخرجه ابن جرير عن قتادة (٦/ ٣٢٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم .

(۲۸۹) (۱) الآية (۳۰).

أخرجه ابن جرير (٣١/٦)، وذكره ابن كثير (٣٥٨/١)،وذكره في الدر وعزاه إلى =

<sup>= (</sup>٣) أما إخراج الحى من الميت: فمحمول هنا على المجاز لا الحقيقة والأسود بن عبد يغوث كان أحد المستهزئين بالنبي الذين كفاه الله شرهم ﴿إِنَا كَفَيْنَاكُ المستهزئين حتى جبريل ظهره ورسول الله ينظر فقال رسول الله: خالى خالى فقال جبريل: دعه عنك فمات الأسود. وانظر (٣٠٨/٦) بتحقيق الشيخ شاكر.

(۳۹۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِنّي نذرت لك ما في بطني محررًا﴾(۱) قال: نذرت ولدها للكنيسة، فلما وضعتها قالت: ربى إنى وضعتها أنثى، وإنما كانوا يحررون(۲) الغلمان قالت: وليس الذكر كالأنثى، وإنى سميتها مريم، وإنى أعيذها وذريتها من الشيطان الرجيم.

(٣٩١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن سعيد بن المسيب، عن أبى هريرة أن النبى ﷺ قال: «ما من مولود يولد إلا الشيطان يمسه فيستهل صارخًا من مسة الشيطان إياه إلا مريم وابنها، ثم يقول أبو هريرة: واقرءوا إن شئتم: ﴿إنَّى أُعيدُها بِكُ وَذَريتها من الشيطان الرجيم﴾.

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٣٢)، وذكره في البحر (٢/ ٤٣٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (٢/ ١٩)، وذكره القرطبي عن ابن عباس (٤/ ٧١).

(۳۹۱) أخرجه البخارى في كتاب التفسير باب ﴿وإني أعيدُها بك وذريتها من الشيطان الرجيم﴾
(۲۱۲/۸)، وأخرجه في كتاب بدء الخلق باب صفة إبليس (٢/٣٣٦)، ومسلم في
كتاب الفضائل باب فضائل عيسى (١٨٣٨/٤)، والشافعي في مسنده رقم (٥٣٥)،
وأحمد في المسند (٤/٥٢٥)، وفي الجامع الصغير (٥/٥١)، وذكره الزمخشرى في
الكشاف (١/٢٢٤)، والبغوى (١/٢٨٦)، والفخر الرازى (٨/ ٣٠)، والبحر المحيط
(٢/ ٤٤٠)، وروح المعاني (٣/٣٧).

قلت: فى إحدى المحاورات بالحسنى مع أحد النصارى ذكر هذا الحديث على أنه دليل على الوهية عيسى ونفى البشرية عنه، وأفضليته على جميع الأنبياء والرسل والعجيب أنهم أخذوا النص وفسروه على هواهم، ولم ينظروا إلى أقوال علماء الإسلام فيه لأنه لا مناص من التسليم بصحة الخبر وإن حاول بعض المعتزلة الطعن فيه أو تأويله.

نذكر القاضى عبد الجبار: أنه خبر واحد على خلاف الدليل فوجب رده وإنما قلنا: إنه على خلاف الدليل لوجوه:

أحدها: أن الشيطان إنما يدعو إلى الشر من يعرف الخير والشر والصبى ليس كذلك. والثانى: أن الشيطان لو تمكن من النخس لفعل أكثر من ذلك من إهلاك الصالحين وإفساد أحوالهم.

<sup>=</sup> ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن الحسن (١٧/٢).

الحسن هو البصرى أما عمرو فلم أستطع أن أقطع من يكون فمن روى عن الحسن ممن اسمه عمرو كثير. وانظر الطبرى بتحقيق الشيخ أحمد شاكر.

<sup>(</sup>۲۹۰) (۱) الآية (۳۵).

<sup>(</sup>٢) أي ينذرون الذكور لكونهم أقدر على الخدمة.

= والثالث: لِمَ خص عيسى ومريم بهذا الاستثناء دون سائر الأنبياء عليهم السلام؟. الرابع: أن ذلك النخس لو وجد لبقى أثره ولو بقى أثره لدام الصراخ والبكاء. فلما

عربيم الله علمنا بطلانه. لم يكن كذلك علمنا بطلانه.

زعم الزمخشرى فى الكشاف أن الأمر على تقدير الصحة أن كل مولود يطمع الشيطان فى إغوائه إلا مريم وابنها فإنهما كانا معصومين وكذلك كل من كان فى صفتهما كقوله تعالى: ﴿لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين﴾ واستهلاله صارخًا من مسه تخييل وتصوير لطمعه فيه كأنه يمسه ويضرب بيده عليه ونحوه من التخييل. قال ابن الرومى:

لما تؤذن الدنيا به من صروفها يكون بكاء الطفل ساعة يولد وأما حقيقة النخس والمس كما يقول أهل الحشو فكلا ولو سلط إبليس على الناس ينخسهم لامتلأت الدنيا صراخًا وعياطًا مما يبُلُون به من نخسه. اهـ.

وأجمل الفخر الرازى الجواب على القاضى بأن هذه الوجوه محتملة وبأمثالها لايجوز دفع الخبر.

وبين البيضاوى أن المس حقيقى ردًا على الزمخشرى فقال: مس الشيطان تعلقه بالمولود وتشويش حاله، والإصابة بما يؤذيه ويؤلمه أولا كما قال تعالى عن أيوب: ﴿أَنَّى مسنى الشيطان بنصب وعذاب﴾ والاهتمام بحصول ما يصير ذريعة ومتسلقًا في إغوائه.

وتعقب ابن حجر كلام الزمخشرى فقال: والذى يقتضيه لفظ الحديث لا إشكال فى معناه ولا مخالفة لما ثبت من عصمة الأنبياء. بل ظاهر الخبر أن إبليس ممكن من مس كل مولود عند ولادته لكن من كان من عباد الله المخلصين لم يضره ذلك المس أصلاً واستثنى من المخلصين مريم وابنها فإنه ذهب يمس على عادته فحيل بينه وبين ذلك فهذا وجه الاختصاص ولايلزم منه تسلطه على غيرهما من المخلصين.

وتعقبه التفتازانى أيضًا فقال: وهذا إما تكذيب للحديث بعد صحته وإما قول بتعليل الاستثناء والقياس عليه قال: وليت شعرى من أين ثبت تحقق طمع الشيطان ورجائه وصدقه فى أن هذا المولود محل لإغوائه ليلزمنا إخراج كل من لا سبيل إلى إغوائه فلعله يطمع فى إغواء من سوى مريم وابنها ولا يتمكن منه.

وقال الألوسى: لا يخفى أن الأخبار في هذا الباب كثيرةٌ، وأكثرها مدون في الصحاح والأمر لا امتناع فيه وقد أخبر به الصادق عليه الصلاة والسلام.

فليتلق بالقبول، والتخييل الذي ركن إليه الزمخشرى ليس بشيء، لأن المس باليد ربما يصلح لذلك أما الاستهلال صارخًا فلا على أن أكثر الروايات لا يجرى فيها مثل ذلك، وقوله: (المتلأت الدنيا عياطًا)

قلت: هي مليئة فما من مولود إلا يصرخ ولا يلزم من تمكنه من تلك النخسة تمكنه =

(٣٩٢) عبد الرزاق قال: نا المنذر<sup>(۱)</sup> بن النعمان الأفطس أنه سمع وهب بن منبه يقول: لما ولد عيسى عليه السلام أتت الشياطين إبليس فقالوا: أصبحت الأصنام قد نكست رءوسها فقال: هذا حادث مكانكم، وطار حتى جاء خافقى<sup>(۱)</sup> الأرض فلم يجد شيئًا، ثم جاث البحار فلم يقدر على شيء، ثم طار أيضًا فوجد عيسى قد ولد عند مزود<sup>(۱)</sup> حمار، فإذا الملائكة قد حفت حوله فرجع إليهم فقال: أنبيًا قد ولد البارحة،

= منها فى جميع الأوقات وفى الصحيح: «لولا أن الملائكة يحفظونكم لاحتوشتكم الشياطين كما يحتوش الذباب العسل»، وفى رواية: «لاختطفتكم الجن» وبهذا يندفع أيضًا قول القاضى.

ثم قال: والحصر باعتبار الأغلب والاقتصار على عيسى وأمه إيذان باستجابة دعاء امرأة عمران على أتم وجه ليتوجه أرباب الحاج إلى الله تعالى أو يقدر له ما يخصصه وعلى كلا التقديرين يخرج النبى على من العموم فلا يلزم تفضيل عيسى عليه عليه الصلاة والسلام - في هذا المعنى ويؤيده خروج المتكلم من عموم كلامه وقد قال به جمع اهد. وهذا رد لما قاله عياض: إنه إذا أريد بالمس حقيقته وإنه من الفضائل فلا مانع من اختصاصهما حتى على المصطفى والله المنطقى الفضول بشيء لا يوجد في الفاضل غير عزيز كذا قرره بعض الأفاضل.

قال المناوى في فيض القدير: هذه زلفة زلفها أى عياض - كما عملته أيدى الزمخشرى.

وقال الألوسى: والعجب من بعض أهل السنة كيف يتبع المعتزلة فى تأويل مثل هذه الاحاديث الصحيحة لمجرد الميل إلى تُرَّهات الفلاسفة مع أن إبقاءها على ظاهرها مما لا يرفق لهم شربا ولا يضيق عليهم شربًا.

وقد يشكل على ظاهر الحديث أن إعاذة أم مريم كانت بعد الوضع فلا يحل حملها على الإعاذة من المس الذي يكون حين الولادة.

وأجيب بأن المس ليس إلا بالانفصال وهو الوضع ومعه الإعاذة.

غايته أنه عبر عنه بالمضارع لقصد الاستمرار، ولعل فى ذلك ما يبين عن وجه الصواب فى المسألة. وليراجع الفخر الرازى (٨/ ٣٠)، وفتح البارى (٨/ ٢١٢)، والألوسى (٣/ ١٣٨)، وفيض القدير (٥/ ١٥).

- (٣٩٢) (١) المنذر بن النعمان الأفطس اليماني روى عن وهب وعنه معتمر بن سليمان وهشام بن يوسف وعبد الرزاق قال يحيى بن معين منذر بن النعمان الأفطس ثقة، الجرح والتعديل (٤/ ١/ ٢٤٢).
  - (٢) الخافقان: أفق الشرق وأفق الغرب محيطان بجانبي الأرض. اللسان: (٢/١٢١٤).

(٣) المزود: معلف الدابة: اللسان (٢/١٥٢٥).

وما حملت أنثى قط ولا وضعت إلا وأنا بحضرتها إلا هذه فأيسوا<sup>(١)</sup> من أن تعبد الأصنام بعد هذه الليلة، ولكن ايتوا بنى آدم من قبل الخفة والعجلة.

(۳۹۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وجد عندها رزقًا﴾(١) قال: وجد عندها ثمرة في غير زمانها فقال: أنى لك هذا قالت: هو من عند الله.

(٣٩٤) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى ليلى، عن الحكم، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿اقْنتى لربك﴾(١) قال: أطيلي الركود(٢).

(٣٩٥) قال الثورى: قال ليث: عن مجاهد كانت تصلى حتى ترم قدماها.

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٤١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن عساكر (٢/ ١٩).

فى هامش (ت):قال أبو محمد الباجى رد علينا أحمد (خمار)، وكان رد الأول (حمار) ثم قال: أرى عليه نقطة ردوا (خمار)، ورأيته فى كتب الخشنى (جمار) بالجاء معجمة. قلت: فى إسناد ابن خير الإشبيلي إلى شيوخه أن الباجى روى عن أحمد بن خالد، وأحمد بن خالد روى عن الخشنى، والخشنى عن سلمة، وسلمة عن عبد الرزاق فلعل الذى كتب هذا التعليق هو الراوى عن الباجى ولعل تلك نسخته.

(٣٩٣) (١) الآية (٣٧).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٥٥)، وهو قول عكرمة ومجاهد وسعيد بن جبير وأبى الشعثاء والنخعى والضحاك وقتادة والربيع بن أنس والسدى.

وليراجع تفسير مجاهد (١/ ١٢٥)، والبحر المحيط (٢/ ٤٤٢)، وابن كثير (١/ ٣٦٠)، والدر المنثور (٢/ ٢٠).

### (٤٩٤) (١) الآية (٣٩٤).

(٢) في هامش (ت): الركود السكون في الصلاة.

آخرجه فی تفسیر مجاهد (۱۲۷/۱)، وابن جریر (۱/۵۵۵)، والبغوی بنحوه (۲۹۱/۱).

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير (٢/ ٢٤)، وهو قول الجمهور كما فى البحر (٢/ ٢٥٦).

(٣٩٥) أخرجه الثورى فى تفسيره (ص٧٧)، وابن جرير (٣٥٦/٦)، والبحر (٢/٤٥٦)، وذكره البغوى عن الأوزاعي بنحوه (١/ ٢٩١).

<sup>= (</sup>٤) أيس: لغة في يئس.

(٣٩٦) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: جاء غلمان إلى يحيى بن زكريا قالوا: اذهب بنا نلعب فقال ما للعب خلقت قال: وذلك قوله تعالى: ﴿وَآتيناه الحكم صبيًا﴾(١).

(٣٩٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِنَ اللهُ يبشركُ بيحيى﴾ (١) قال: شافهته الملائكة بذلك فقال: ﴿رب اجعل لى آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزًا﴾ (١) قال: إيماء وكانت عقوبة عوقب بها إذ سأل الآية بعد مشافهة الملائكة إياه بما بشرته به.

(٣٩٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿مصدقًا بكلمة من الله ﴿١٠) قال: بعيسى ابن مريم.

(٣٩٦) (١) الآية (١٢) من سورة مريم.

أخرجه ابن المبارك في الزهد (ص٢/٣)، والإمام أحمد في الزهد (ص٢٧)، وأخرجه ابن جرير (٢١/٥٥) ابن شاكر، وأخرجه السيوطي في الجامع الصغير عن ابن عساكر في التاريخ (٢٨/٤) عن معاذ بن جبل بلفظ رحم الله أخى يحيى حين دعاه الصبيان إلى اللعب وهو صغير فقال اللعب خلقت؟ فكيف بمن أدرك الحنث من مقاله؟

وذكره فى الدر وعزاه إلى أحمد فى الزهد وابن المنذر وابن أبى حاتم والخرائطى وابن عساكر عن معمر بن راشد كما عزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد عن قتادة (٢٦٥/٤٥)، وذكره الشوكانى ونسبه إلى الحاكم فى تاريخه عن ابن عباس (٣/٣١٥).

(٣٩٧) (١) الآية (٤٥) .

(٢) الآية (٤١).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٨٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم ((7/7))، والشوكاني عن قتادة ((7/7))، وذكره في البحر عن الربيع وغيره ((7/7))، وهو قول أكثر المفسرين كما في القرطبي ((3/7)).

فى هامش ت: قال سفيان بن عيينة: خلق يحيى من غير شهوة فجاء بغير شهوة . قال الخطابى: يريد أن خلقه كان آية من آيات الله لم يكن عن شهوة بشرية ألا تراه يقول: ﴿قال رب أنى يكون لى غلام وقد بلغنى الكبر وامرأتى عاقر﴾. اهـ.

(۸۹۳) (۱) الآية (۳۹).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٧٢)، وذكره فى الدر عن ابن جريرعن قتادة (٢/ ٢١)، والبحر (٢٢/٢)، والبحر (٤٤٧/٢)، وأخرجه الثورى فى التفسير عن سعيد بن جبير (ص٢٦)، وابن المبارك فى الزهد (ص٣٢٥)، وذكره القرطبى وقال: وهو قول أكثر المفسرين (٧٦/٤).

(٣٩٩) ﴿وسيداً وحصوراً﴾(١) قال: الحصور: الذي لا يأتي النساء.

( • • ٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن ابن المسيب فى قوله تعالى: 
﴿ يَا مَرِيمَ إِنَ اللهُ اصطفاكُ وطهركُ واصطفاكُ على نساء العالمين (١) قال: كان أبو هريرة يحدث أن النبى ﷺ قال: «خير نساء ركبن الإبل صالح نساء قريش أحناه على ولد فى صغره وأرعاه لزوج فى ذات يده قال أبو هريرة: ولم تركب مريم بعيراً قط.

(1 • £) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن همام بن منبه، عن أبى هريرة أن النبى ﷺ قال: «خير نساء ركبن الإبل خيار نساء قريش، أحناه على ولد فى صغره وأرعاه لزوج فى ذات يده».

(۲۰۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿اقْنَتِي لُرَبِكُ﴾(١) قال: أطبعي ربك.

(٣٩٩) (١) الآية (٣٩).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٧٩).

وهو قول ابن مسعود وابن عباس وابن جبير وقتادة وعطاء وأبى الشعثاء والحسن والسدى وابن زيد على ما فى القرطبى (٢٨/٤)، والبحر (٤٤٨/٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن المنذر وابن أبى حاتم وابن عساكر عن ابن عباس بنحوه (٢٢/٢).

قال القرطبي: هو الذي يكف عن النساء ولا يقربهن مع القدرة وهو أصح الأقوال.

(٠٠٤) (١) الآية (٢٤).

أخرجه البخارى فى كتاب الأنبياء باب إذ قالت الملائكة يا مريم (7/2) ، وأخرجه مسلم كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل قريش. وأخرجه أحمد فى المسند (7/2)، وعبد الرزاق فى المصنف (7/2)، والبزار فى زوائده (7/2)، وأخرجه ابن جرير (7/2) ، وابن كثير (7/2) ، وذكره فى المدر، وعزاه إلى عبد الرزاق وابن المنذر وابن أبى حاتم (7/2).

(٤٠١) أخرجه مسلم من طريق عبد الرزاق بهذا السند كتاب فضائل الصحابة باب فضائل نساء قريش (١٩٥٩/٤)، وأخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢/٢، ٣٠٣، ٣٠٣)، وراجع ما قبله.

(٢٠٤) (١) الآية (٢٤).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٤٠٢)، وذكره القرطبي عن قتادة بلفظ: «أديمي الطاعة» (٤/ ٨٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن قتادة (٢٤/٢)، وذكره ابن كثير =

(٤٠٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، عن أنس بن مالك أن النبى على قال: «حسبك من نساء العالمين مريم ابنة عمران، وآسية امرأة فرعون، وخديجة ابنة خويلد، وفاطمة ابنة محمد \_ على -».

(\$ + \$) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ يلقون أقلامهم ﴾ (١) قال: تساهموا على مريم أيهم يكفلها فقرعهم (٢) زكريا.

(٤٠٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿أَبْرِئُ الْأَكْمُهُ وَالْبُرِصُ ﴾(١) قال: الأكمه الأعمى.

(۴۰۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وأُنبئكم بما تأكلون وما تدخرون فى بيوتكم﴾(۱) قال: أنبئكم بما تأكلون من المائدة، وما تدخرون منها قال: وكان أخذ عليهم فى المائدة حين نزلت أن يأكلوا، ولا يدخروا فادخروا وخانوا فجعلوا خنازير حين ادخروا فذلك قوله تعالى: ﴿فمن يكفر بعد منكم فإنى أعذبه عذابًا لا أعذبه أحدًا من العالمين﴾(۱).

<sup>=</sup> بنحوه (١/ ٣٦٣).

قال في البحر: لا خلاف بين المفسرين أن المنادي لها بذلك الملائكة (٢/٢٥٤).

<sup>(</sup>٤٠٣) أخرجه الترمذى كتاب المناقب باب فضل خديجة رضى الله عنها (٥/٣٠٥)، وقال: حديث صحيح وابن حبان فى صحيحه (٢/٥٣٥)، وعبد الرزاق فى المصنف (١١/ ٤٣٠)، وأحمد فى المسند (٣/٥١٥)، وابن جرير (٣٩٥/١)، والبغوى (١/ ٢٩٠)، وابن كثير (١/ ٣٦٢)، وذكره فى المدر وعزاه إلى أحمد والترمذى وصححه وابن المنذر وابن حبان والحاكم (٢/ ٣٢).

<sup>(3·3)(1)(</sup>以 (33)。

<sup>(</sup>٢) قرعهم: فاز عليهم في القرعة.

أخرجه ابن جرير (٤٠٨/٦)، وهو قول عكرمة والسدى والربيع بن أنس وغير واحد. وليراجع القرطبي (٨٦/٤)، و البحر (٤٤١/٢)، وابن كثير (٣٦٣/١).

<sup>(</sup>ه ٠٤) (١) الآية (٤٩).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٤٢٩)، وذكره البغوى (١/ ٤٩٢)، والبحر عن ابن عباس وقتادة (٢/ ٤٦٦)، وذكره فى المدر وعزاه إلى ابن جباس (٩٤/٤)، وذكره فى المدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>۲۰ ٤) (۱) الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة (١١٥).

قال معمر (٣): ذكره قتادة، عن خلاس بن عمرو، عن عمار بن ياسر.

(٤٠٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿إِنِّي متوفيك﴾ قال: متوفيك من الأرض.

(٤٠٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ثابت البناني قال: رفع عيسى ابن مريم وعليه مدرعة (١) وخفازًا عبد الرزاق وحذافة (٢) يحذف بها الطير.

= أخرجه ابن جرير (٦/ ٤٣٦)، وذكره البغوى (١/ ٢٩٥)، والقرطبي بنحوه (٤/ ٩٥)، وذكره في البحر (٢/ ٤٦٧)، وفيه (عوقبوا على ذلك) ولم يذكر بم عوقبوا.

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن عمار ابن ياسر (٢/ ٣٥).

#### (٣) أما الإسناد الثاني:

فذكره الترمذى من طريق سعيد عن قتادة إلخ.كتاب التفسير باب من سورة المائدة (٥/ ٢٦٠) قال: قال رسول الله ﷺ: «أنزلت المائدة من السماء خبزًا ولحمًا وأمروا الا يخونوا ولا يدخروا لغَد فَخَانُوا وادخروا ورفعوا لغَد فمسخوا قردة وخنازير».

قال الترمذى: وقد رواً غير واحد عن سعيد بن أبى عروبة عن قتادة عن خلاس عن عمار موقوفًا ولا نعرفه مرفوعًا إلا من حديث الحسن بن قزعة. ثم قال: ولا نعرف للمرفوع أصلاً والموقوف أصح.

قلت: وهو الذي ذكره عبد الرزاق.

(٤٠٧) أخرجه ابن جرير (٦/ ٤٥٦).

وهو قول الحسن والضحاك وابن زيد وابن جريج ومطر الوراق ومحمد بن جعفر وليراجع القرطبى (٢/٣٦٦)، و البحر (٤٧٣/٢)، وابدر (٣/٣٦).

قال القرطبى: والصحيح أن الله رفعه إلى السماء من غير وفاة ولا نوم كما قال الحسن وابن زيد وهو اختيار الطبرى وهو الصحيح عن ابن عباس .

وقال ابن عطية: أجمعت الأمة على ما تضمنه الحديث المتواتر من أن عيسى فى السماء حى وأنه ينزل فى آخر الزمان فيقتل الخنزير ويكسر الصليب وتظهر به الملة ملة محمد على المبيت ويعتمر ويبقى فى الأرض أربعًا وعشرين وقيل: أربعين.

وانظر البحر المحيط والكشاف للزمخشرى في تفسير الآية.

قلت: وإن كانت المسألة خلافية عند البعض فإن موقف عبد الرزاق منها واضح وهو الاخذ بما أجمعت عليه الأمة.

(٤٠٨) (١) المدرعة: ضرب من الثياب التي تلبس وقيل: من الصوف خاصة. اللسان (٢/ ١٣٦١).

(٢) الحذافة: يقال: حذف الشيء يحذفه إذا قطعه. وكأن الحذافة اسم آلة لتقطيع اللحم. =

(4.4) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿فَمَنْ حَاجِكُ فَيهُ مَنْ بِعَدْ مَا جَاءَكُ مِنْ العلم فقل تعالى النبي عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ أَنْ النبي عَلَيْهُ أَنْ النبي عَلَيْهُ أَنْ النبي عَلَيْهُ خَرِج ليُلاعن أهل نجران، فلما رأوه هابوا وتوقوا فرجعوا.

(١٠٠) قال معمر: وقال قتادة: لما أراد النبي ﷺ أن يباهل أهل نجران أخذ بيد حسن وحسين. وقال لفاطمة: اتبعينا، فلما رأى ذلك أعداء الله رجعوا.

(۱۱) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنى عبد الكريم الجزرى، عن عكرمة قال: قال ابن عباس: لو خرج الذين يباهلون النبى الله لله لرجعوا لا يجدون أهلاً ولا مالاً.

(۲۱۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة والكلبى فى قوله تعالى: ﴿آمنوا بالذى أَمنوا وجه النهار واكفروا آخره﴾(١) قالا: قال بعضهم لبعض:

ولم أجده.

في هامش ت: فيه أوجه الأول: يكلمهم في المهد طفلاً ويوحى إليه كهلاً ·

الثاني: حين يبلغ حال الكهل من السن.

والثالث: معناه الرد على النصارى بما كان عليه بن التقلب في الأحوال وذلك مناف لصفة الآله. اهـ من كتاب الرماني

وحكى نحوه ابن فورك، وحكى أبو إسحاق الزجاج. وقيل: إن كهلاً إن ينزل من السماء يقتل الدجال وهو كهل. والله أعلم.

(٢٠٤) (١) الآية (٢١).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٤٨١)، وذكره ابن كثير (١/ ٣٧١)، والبحر (٢/ ٤٧٩)، وأخرجه الترمذي عن سعد بن أبي وقاص بنحوه كتاب التفسير باب ومن سورة آل عمران (٥/ ٢٢٥).

(٤١٠) أخرجه ابن جرير في سياق ما قبله، وذكره الواحدى في قصة المباهلة (ص٦٨)، وذكره في الدر وعزاه إلى مسلم والترمذي وابن المنذر والحاكم والبيهقي في سننه عن سعد بن أبي وقاص (٣١٦/١).

(٤١١) مضى برقم (٨٥).

(۲۱٤) (۱) الآية (۲۷).

أخرجه ابن جرير (٧/٦) ، وذكره الواحـدى في أسباب النزول (ص ٧١) عن =

<sup>=</sup> اللسان (٢/ ٨١٠) (يتميز هذا الأثر بما أضافه عبد الرزاق من عنده وهو قوله: وحذافة يحذف بها الطير).

فأعطوهم الرضا بدينهم أول النهار، واكفروا آخره، فإنه أجدر أن يصدقوكم ويعلموا أن قد رأيتم فيهم ما تكرهون، وهو أجدر أن يرجعوا عن دينهم.

- (17) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ومنهم من إن تأمنه بقنطار﴾ (۱) قال: القنطار مائة رطل من ذهب، أو ثمانون ألف درهم من ورق.
  - (١٤٤) قال معمر: وقال الكلبي: القنطار ملء مسك(١) ثور ذهبًا.
- (10 \$) عبد الرزاق قال: أنا عمر (١) بن حوشب، عن عطاء الخراساني قال: سئل ابن عمر كم القنطار؟ قال: سبعون ألفًا.
- (۱۹ ٤) عبد الرزاق: عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ما دمت عليه قائمًا ﴾(١) قال: تقتضيه إياه.

أخرجه ابن جرير (٢٤٧/٦)، ذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (١١/٢٥)، وأخرجه ابن أبى حاتم عن أبى صالح قال: القنطار مائة رطل (٢٣٩/١).

- (٤١٤) (۱) المسك بفتح الميم وسكون السين: هو سلاخ الجلد الذى يكون فيه الثور وغيره. أخرجه الدارمى باب كم يكون القنطار (٣٣٦/٢)، وأخرجه ابن جرير عن سعيد الجريرى (٢/٨٦)، وذكره فى الدر عن أبى سعيد الخدرى (١/ ١١).
- (٤١٥) (١) عمر بن حوشب الصنعانى، مجهول، من السابعة، تقريب (٢/ ٥٤). أخرجه ابن جرير (٢٤٨/٦)، وأخرجه ابن أبى حاتم (١/ ٢٣٩) بلفظ ثمانون ألفًا، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عمر (١١/١)، وأخرجه ابن ماجه عن أبى هريرة مرفوعًا قال: القنطار اثنا عشر الف أوقية.

أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٢٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة بنحوه (٢/ ٤٤٤)، وذكره الشوكاني (١/ ٣٢٢).

<sup>=</sup> الحسن والسدى ومجاهد ومقاتل والكلبى، وذكره القرطبى عن قتادة (١١٢/٤)، والبحر (٤٩٢)، وابن كثير عن ابن عباس وقال: روى عن قتادة والسدى والربيع وأبى مالك (٣٧٣/١)، وأخرجه فى تفسير مجاهد بنحوه (١٢٨/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن ابن عباس (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>١٣٤) (١) الآية (٧٥).

<sup>(</sup>۲۱3) (۱) الآية (۲۵).

(٤١٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ليس علينا في الأميين سبيل﴾ قال: ليس علينا في المشركين سبيل يعنون من ليس من أهل الكتاب.

(١٨٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى، عن صعصعة (١) بن معاوية أنه سأل ابن عباس فقال: إنا نصيب فى الغزو من أموال أهل الذمة، الدجاجة والشاة قال ابن عباس: فتقولون ماذا؟ قالوا: نقول: ليس علينا بأس فى ذلك، هذا كما قال أهل الكتاب: ليس علينا فى الأميين سبيل، إنهم إذا أدوا الجزية لم تحلل لكم أموالهم إلا بطيب أنفسهم.

( **19 2**) عبد الرزاق قال: أرنا معمر، عن الزهرى، عن ابن المسيب فى قوله تعالى: ﴿ إِن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنًا قليلاً ﴾ (١) قال: هى اليمين الفاجرة يقتطع بها الرجل مال أخيه، واليمين الفاجرة من الكبائر، وتلا ابن المسيب: إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦/ ٩١).

وأبو عبيد فى كتاب الأموال (ص١٤٩)، وأخرجه البيهقى (١٩٨/٩)، وابن جرير (٦/ ٥٢٢)، والقرطبى عن عبد الرزاق (٤/ ١٧١)، وأخرجه فى البحر المحيط عن عبد الرزاق به (٢/ ٥٠١)، وابن كثير (١/ ٣٧٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (٢/ ٤٤).

قلت: عند البيهقى زيد بن صعصعة وقال الأعظمى فى هامش المصنف والصواب: صعصعة بن زيد أو يزيد فإنه هو الذى يروى عن ابن عباس وعنه أبو إسحاق الهمدانى كما فى الجرح والتعديل وأما صعصعة بن معاوية فمذكور فى الصحابة ويروى عن عمر وغيره وأما زيد بن صعصعة فلم أجده وأخشى أن يكون وهمًا من بعض الرواة. اهـ. (٦/ ٩١).

وعند ابن كثير صعصعة بن يزيد ولعله الصواب إن شاء الله.

(١١٤) (١) الآية (٧٧).

<sup>(</sup>٤١٧) أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٢٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة بنحوه (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٤١٨) (١) صعصعة بن معاوية بن حصين التيمى السعدى، عم الأحنف له صحبة وقيل: إنه مخضرم مات في ولاية الحجاج على العراق، تقريب (٢٦٧/١).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٣٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن سعيد بن المسيب (٤٦/٢).

(۲۰٪) عبد الرزاق قال: أنا ابن عيينة، عن عبد الملك<sup>(۱)</sup> بن أعين، عن أبى وائل<sup>(۲)</sup>، عن ابن مسعود، عن النبى ﷺ قال: «ما من رجل يقتطع مالاً بيمين فاجرة إلا لقى الله عليه غضبان».

(۲۱) قال عبد الرزاق: وأخبرنا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قول الله تعالى: ﴿وَإِذَ أَخَذَ اللهُ مَيثَاقَ النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ﴾(١) قال: أخذ الله ميثاق النبيين أن يصدق بعضهم بعضًا، ثم قال: قد جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال: هذه الآية لأهل الكتاب أخذ الله ميثاقهم أن يؤمنوا لمحمد ويصدقوه.

(۲۲۶) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن منصور بن المعتمر، عن أبى رزين فى قوله تعالى: ﴿كونوا رِبانيين﴾(١) قال: حلماء علماء.

(٣) يقتطع: أخذه ظلمًا كأنه قطعه عن صاحبه أو أخذ قطعه من ماله بالحلف المذكور.

(۲۱۱) (۱) الآية (۸۱).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٨٨)، وذكره القرطبي (٤/ ١٢٤)، والبحر (٢/ ٥٠٨)، وابن كثير (٣٧٨)، والشوكاني (١/ ٣٢٥).

(٢٢٤) (١) الآية (٧٩).

أخرجه في (١/ ١٣٠)، والثوري (ص٧٨)، والقرطبي (١٢٢/٤)، وأخرجه الدارمي =

<sup>(</sup>۲۲) (۱) عبد الملك بن أعين الكوفى مولى بنى شيبان صدوق شيعى. من السادسة. تقريب (۱۷/۱).

<sup>(</sup>٢) شقيق بن سلمة الأسدى أبو وائل الكوفى، ثقة، مخضرم مات فى خلافة عمر بن عبد العزيز وله مائة. تقريب (١/ ٣٥٤).

(٤٢٣) قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وله أسلم من فى السموات والأرض طوعًا وكرهًا﴾(١) قال: أما المؤمن فأسلم طوعًا، وأما الكافر فأسلم حين رأى بأس الله قال: ﴿فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا﴾.

(٤٧٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن فى قوله تعالى: ﴿كيف يهدى الله قومًا كفروا بعد إيمانهم﴾(١) قال: هم أهل الكتاب كانوا يجدون محمدًا ﷺ مكتوبًا فى كتابهم، ويستفتحون به فكفروا بعد إيمانهم به.

(٧٥) قال معمر: وقال الكلبي: هم قوم ارتدوا بعد إيمانهم.

(٢٢٦) عبد الرزاق قال: أنا جعفر بن سليمان، عن حميد الأعرج، عن مجاهد قال: جاء الحارث بن سويد فأسلم مع النبي ﷺ ، ثم كفر الحارث فرجع إلى قومه فأنزل الله تعالى فيه القرآن: ﴿كيف يهدى الله قومًا كفروا بعد إيمانهم﴾(١) إلى: ﴿إلا

(٣٢٤) (١) الآية (٣٨).

أخرجه ابن جرير (٦٧/٦)، والبغوى (١/ ٣١٥)، والبحر (٥١٥/٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن قتادة (٤٨/٢).

قال ابن عطية: معلقًا على تفسير قتادة: إنه يلزم على هذا أن كافر يفعل ذلك وهذا غير موجود إلا في أفراد.

والبأس هنا العذاب والحكمة الإلهية اقتضت أن لا يقبل مثل ذلك الإيمان وذلك سنة ماضية في العباد وهذا الحكم خاص بإيمان البأس أما توبة البأس فهي مقبولة نافعة بفضل الله تعالى كرمه والفرق ظاهر.

وعن بعض الأكابر أن إيمان البأس مقبول أيضًا ومعنى فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا، أى نفس الإيمان لم ينفعهم وإنما نفعهم الله حقيقة به. اهم ملخصًا من الألوسى (٤٤/ ٩٢ - ٩٣).

(١٤) (١) الآية (٢٨).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٣٧٦)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٧٥)، والقرطبى عن الحسن (١٢٩/٤)، والبحر (١٧/٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن الحسن (٢/ ٤٩).

<sup>=</sup> عن الحسن (ص٥٢)، والبغوى عن على وابن عباس والحسن وقتادة وسعيد بن جبير (١/ ٣١٢)، وذكره في البحر عن قتادة (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤٢٥) هو بمعنى ما بعده.

<sup>(</sup>٢٢٦) (١) الآية (٨٦).

الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم (٢٠) فحملها إليه رجل من قومه فقرأها عليه قال: فقال الحارث: والله إنك ما علمت لصدوق، وإن رسول الله عليه الأصدق منك، وإن الله لأصدق الثلاثة قال: فرجع الحارث فأسلم فحسن إسلامه.

(۲۲۷) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ثم ازدادوا كفراً حين حضرهم الموت، فلم تقبل توبتهم حين حضرهم الموت قال معمر: وقال مثل ذلك عطاء الخراساني.

(۲۸ عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أيوب، وغيره أنها لما نزلت: ﴿لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون﴾(١) جاء زيد بن حارثة بفرس له كان يحبها فقال: هذه في سبيل الله فجعل النبي عليها أسامة بن زيد فكأن زيدًا وجد في نفسه فلما رأى ذلك منه عليها قال: «أما الله فقد قبلها».

أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٧٦)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٧٥) بنحوه. وذكره البغوى (١/ ٣١٥) والقرطبى (١/ ١٢٩)، والبحر (١/ ٥١٨)، وابن كثير (١/ ٣٧٩).

(۲۷) (۱) الآية (۹۰).

أخرجه ابن جرير (٦/ ٥٧٩)، وذكره القرطبي عن الحسن وقتادة وعطاء (٤/ ١٣٠)، وذكره في البحر (٧/ ٥١٩).

وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن السدى (٢/ ٥٠).

قال مجاهد وقتادة: نفى توبتهم مختص بالحشرجة والغرغرة والمعاينة، قال النحاس: وهذا قول حسن.

قلت: ومرجع حسنه موافقته لقوله تعالى : ﴿وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إنى تبت الآن﴾.

ولذلك رد الله توبة فرعون.

## (۲۸) (۱) الآية (۲۲).

أخرجه ابن جرير (١٨/٦)، وذكره الزمخشرى في الكشاف (١/ ٢٩٤)، والقرطبي (٤/ ١٣).

وقال ابن حجر في الكاف الشاف: أحرجه عبد الرزاق في تفسيره والطبرى من طريقه (١/ ٢٩٤) الكشاف.

<sup>= (</sup>٢) الآية (٨٩).

(٤٢٩) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ إِلا مَا حَرِمُ إِسَرَائِيلُ عَلَى نَفْسُهُ ﴾ (١) قال: فاشتكى إسرائيل عرق النسا(٢)، فقال: إِنِ اللهُ شفاني لأُحَرِّمَنَ العروق فحرمها.

(٤٣٠) عبد الرزاق قال: معمر، قال الكلبى: قال إسرائيل: إن الله شفانى لأُحرِّمَنَّ أطيب الطعام، والشراب، أو قال: أحب الطعام والشراب إلى فحرم لحوم الإبل والبانها.

عبد بن أبى ثابت، عن سعيد بن الثورى، عن حبيب بن أبى ثابت، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: كان إسرائيل أخذه عرق النسا فكان يبيت له زقاء (١) فجعل لله عليه إن شفاه ألا يأكل العروق فأنزل الله تعالى: ﴿كُلُ الطّعام كَانَ حَلاَ لَبْنَى إسرائيل إلا ما حرم إسرائيل على نفسه ﴾ قال سفيان: له زقاء قال: صياح.

<sup>(</sup>٢١٩) (١) الآية (٩٣).

 <sup>(</sup>٢) عرق النسا: قال ابن الأثير: اللغة الفصحى أن يقال: النسا دون إضافة (عرق) فلا
 يقال: عرق النسا. جامع الأصول (٢٩/٤).

أخرجه ابن جرير (٧/ ١٢)، وأخرجه ابن المبارك في الزهد عن أبي مجلز، وأخرجه الترمذي عن ابن عباس كما في جامع الأصول (٢٩/٤).

وهو قول مجاهد والسدى والضحاك وقتادة وسعيد بن جبير وأبي مجلز.

وليراجع البغوى (١/ ٣١٩)، والقرطبي (٤/ ١٣٥)، والبحر (٣/٣)، وابن كثير (٨/ ٣٨٢).

<sup>(</sup>٤٣٠) أخرجه ابن جرير عن معمر عن قتادة (٧/ ١٤).

وهو قول ابن عباس والحسن وعطاء وأبى العالية ومجاهد في آخرين. البحر (٣/٣).

<sup>(</sup>٤٣١) (١) زقاء: مفسر في الأصل. وانطر اللسان (٣/ ١٨٤٦).

أخرجه ابن جرير (۱۳/۷)، وذكره البغوى (۱/۳۱۹)، والبحر (۳/۳)، وابن كثير (۸/۳۸).

وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد والفريابي والبيهقي في سننه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن ابن عباس (٢/ ٥١).

اختاره ابن جرير؛ لأن اليهود مجمعة إلى اليوم على تحريمه.

وقال ابن عطية: لم يختلف فيما علمت أن سبب التحريم هو بمرض أصابه فجعل تحريم ذلك شكرًا لله تعالى أن شفى. اهد. البحر (٣/٣).

(٤٣٢) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِن أُول بيت وضع للناس للذي ببكة مباركًا﴾(١) قال: أول بيت وضعه الله في الأرض فطاف به آدم ومن بعده. قال قتادة: وبكة: بيك الناس بعضهم بعضًا الرجال والنساء يصلى بعضهم بين يدى بعض، ويمر بعضهم بيت يدى بعض لا يصلح ذلك إلا بمكة.

(٤٣٣) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، وقتادة في قوله تعالى: ﴿آيات بينات مقام إبراهيم ﴾(١) قال: مقام إبراهيم من الآيات البينات.

( ٤٣٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَمِن دَخَلُهُ كَانَ اللَّهِ عَلَى عَبِدُ الرَّاقِ قال: كان ذلك في الجاهلية، فأما اليوم فإن سرق فيه وأخذ قطع، ولو قتل فيه قتل، ولو قدر على المشركين فيه قتلوا.

(۲۳۲) (۱) الآية (۲۹).

أخرجه ابن جرير (٢١/٧). وقول قتادة: أخرجه ابن جرير(٧/٢٤)، وروى عن مجاهد وعمر بن العزيز والسدى ومقاتل بن حيان وانظر ابن كثير (١/٣٨٤)، والدر (٢/٤٥)، والشوكاني (١/٣٣٢).

وذكره القرطبى عن قتادة ومجاهد وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وأحمد وعبد ابن حميد والبخاري ومسلم وابن جرير والبيهقى فى الشعب عن أبى ذر بنحوه (٧/٢٥).

(٤٣٣) (١) الآية (٩٧).

أخرجه في تفسير مجاهد (١/ ١٣٢) بنحوه.

وابن جرير (٧/ ٢٧)، وابن كثير (١/ ٣٨٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن مجاهد وقتادة (٢/ ٥٤)، وهو قول ابن عباس وعمر بن عبد العزيز والحسن والسدى ومقاتل بن حيان وليراجع البغوى (١/ ٣٢٢)، والشوكاني (١/ ٣٣٢).

قول الجمهور: إن المقام هو الحجر المعروف الآن والذى أقيم أمام الكعبة من جهة الباب.

(٤٣٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٥/ ١٥١) وأخرجه ابن جرير ((7.7))، وذكره البغوى عن الحسن وقتادة ((7.7)) والقرطبي عن قتادة ومجاهد ((7.1))، والبحر ((7.7))، وذكره في المدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن قتادة ((7.2)).

وهو قول أكثر المفسرين كما في البغوي.

قال القرطبى: قال قتادة ومن دخله فى الجاهلية كان آمنًا وهذا حسن أما من أصاب حدًا فى الحرم أقيم عليه فيه ومن أصابه فى الحل ولجأ إلى الحرم لم يكلم ولا يطعم ولا = (٤٣٥) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿من استطاع إليه سبيلاً﴾ قال: الزاد والراحلة.

(٢٣٦) عبد الرزاق قال: أنا هشام، عن الحسن، عن النبي ﷺ مثله.

= يباع له ولا يشترى منه حتى يخرج منه فيقام عليه الحد.

قاله ابن عباس والشعبي.

وقال أبو حنيفة: ذهب ثور إلى أن القتل الواجب بالشرع يستوفى فيه أما إذا ارتكب جريمته في الحرم فيستوفى فيه عقوبته بالاتفاق. اهـ. وليراجع البغوى والقرطبي.

(٤٣٥) أخرجه ابن جرير (٧/ ٣٩)، وأخرجه ابن ماجه عن ابن عباس كتاب المناسك باب ما يوجب الحج رقم (٢٨٩٧)،

وهو قول عمر وابن عباس وعمرو بن دينار وعطاء والحسن وابن عمر، والضحاك وذكر ابن الصلاح في المقدمة (ص ٢٧) أن السائل هو: الأقرع بن حابس.

(٤٣٦) أخرجه ابن أبي شيبة (٤/ ٩٠)، عن الحسن. والبيهقي (٤/ ٣٣٠، ٣٣٠)، وابن جرير (٧/ ١٩٦)، وذكره في البحر (٣/ ١٢)، وابن كثير (٢/ ١٩٦)، وأخرجه الترمذي بنحوه عن ابن عمر كتاب الحج باب ما جاء في إيجاب الحج بالزاد والراحلة وقال: حديث حسن (٣/ ١٧٧).

ونقل الحافظ في التلخيص (ص٢٠٢) عن أبي بكر بن المنذر قال: لايثبت الحديث في ذلك مسندًا والصحيح من الروايات رواية الحسن المرسلة.

وقال الشيخ شاكر: لعله يريد أن أسانيدها إلى الحسن أسانيد صحاح لا أن الحديث المرسل صحيح لأنه لا شك في ضعف الأحاديث المراسيل.

قلت: وذكر الترمذى فى العلل عن يحيى بن سعيد القطان قال: ما قال الحسن فى حديثه قال رسول الله ﷺ إلا وجدنا له أصلاً، إلا حديثًا أو حديثين (٥١/٥) فلا شك أن هذا مما له أصل.

وذكر القرطبى عن الإمام مالك أن الاستطاعة هى ما كان على قدر الطاقة من زاد وصحة وأمن للطريق \_ أى يسر جميع الأسباب وانتفاء الموانع. اه. بتصرف (١٤٩/٤)، وهذا أجمع وأشمل من قول الترمذى الذى عليه العمل عند أهل العلم أن الرجل إذا ملك الزاد والراحلة وجب عليه الحج. اه.

قال الخازن: اختلف العلماء في هذا القدر من الآية هل هو منسوخ أم لا؟ على قولين: أحدهما: إنه منسوخ (١/٣٢٧).

قلت: وأخرج النحاس في ناسخه (ص ٩٠) عن قتادة أنها منسوخة، ثم قال: ومحال أن يقع هذا ناسخ ولا منسوخ إلا على حيلة. وتلك أن معنى النسخ إزالة الشيء والمجيء بضده، ومحال أن يقال: ﴿القوا الله ﴾ منسوخ لا سيما مع قول النبي لمعاذ: =

(٤٣٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿وَمَنَ كَفُرُ فَإِنَ اللهُ عَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ قال: كفره: الجحودية والزهادة فيه.

(٤٣٨) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى:
 ﴿ومن كفر﴾ قال: هو أن من حج لم يره برًا، وإن قعد لم يره مأثمًا.

(٤٣٩) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿اتقوا الله حق تقاته﴾ .

= «أتدرى ما حق الله على العباد؟ قلت: الله ورسوله أعلم، قال: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا افلا ترى أنه محال أن يقع فى هذا نسخ ثم إن كل ما ذكر فى الآية واجب على المسلمين أن يستعملوه ولا يقع فيه نسخ. ثم وجه قول قتادة: بأنه يجوز أن يكون معناه نزلت: ﴿فَاتَقُوا الله مَا استطعتم ﴾ ينسخه ﴿اتقوا الله حق تقاته ﴾ .

ولا أرى فى توجيه أبى جعفر جديدًا لأنها مثلها فى الأمر بالتقوى ولو أنه وقف عند منع النسخ لكان أولى.

والذى تسكن إليه النفس أن الآية محكمة لما تعنيه من أمور لا يمكن أن يطرأ عليها النسخ، ولقول ابن عباس: حق تقاته أن يجاهدوا فى سبيله حق جهاده ولا تأخذهم فى الله لومة لاثم ويقوموا بالقسط ولو على أنفسهم ولما يأتى من حديث ابن مسعود. وهو قول أكثر العلماء كما ذكر مكى بن أبى طالب لأن الأمر بتقوى الله لا ينسخ والآيتان ترجعان إلى معنى واحد.

قال أبو محمد: وهذا القول حسن لأن معنى ﴿اتقوا الله حق تقاته﴾ أى اتقوه بغاية الطاقة فهو قوله: ﴿اتقوا الله ما استطعتم﴾ إذ لا جائز أن يكلف الله أحدًا ما لا يطيق وتقوى الله بغاية الطاقة واجب فرض فلا يجوز نسخه لأن فى نسخه إجازة التقصير فى الطاقة فى التقوى وهذا لا يجوز. اهـ. (ص١٧١)، وسيأتى فى آخر سورة التغابن.

(٤٣٧) أخرجه ابن جرير (٧/٧٤)، وذكره البغوى عن ابن عباس والحسن وعطاء بنحوه (٢١/٣)، وذكره في البحر (١٣/٣).

(٤٣٨) أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٨)، وذكره البغوى بنحوه (١/ ٣٢٥)، وذكره القرطبي عن ابن عباس والدر (١/ ٥٧)، والشوكاني (١/ ٣٣٣).

(۲۹۹) (۱) الآية (۲۰۱).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٦٩)، والنحاس في ناسخه (ص ٩٠)، وحكى ابن أبي طالب في كتاب الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه (ص ١٧٢)، وهو قول سعيد بن جبير وأبي العالية والربيع بن أنس ومقاتل بن حيان وزيد بن أسلم والسدى على ما في البحر (٣/ ١٧)، وابن كثير (٣٨٨١)، والدر (٢/ ٥٩).

وله تعالى: ﴿ الله الذين آمنوا إن تطبعوا فريقًا من الذين أوتوا الكتاب ﴾ (١) قال: كان جماع قبائل الانصار بطنين: الأوس، والخزرج، وكان بينهما في الجاهلية حرب ودماء، وشنآن (٢) حتى من الله عليهم بالإسلام وبالنبي على فأطفأ الله الحرب التي كانت بينهم، وألف بينهم بالإسلام، قال: فبينا رجل من الأوس ورجل من الخزرج قاعدان يتحدثان ومعهما يهودي (٣) جالس فلم يزل يذكرهما أيامهما والعداوة التي كانت بينهما حتى استبا ثم اقتتلا قال: فنادي هذا قومه (١)، وهذا قومه فخرجوا بالسلاح وصف بعضهم لبعض. قال: ورسول الله على شاهد يومئذ بالمدينة فجاء رسول الله على فلم يزل يمشى فيهم إلى هؤلاء، وإلى هؤلاء يسكنهم حتى رجعوا ووضعوا السلاح قال: فأنزل الله تعالى في القرآن في ذلك: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّين آمنوا إن تطبعوا فريقًا من الذِّين أوتوا الكتاب يردوكم الى قوله: ﴿ أُولئك لهم عذاب عظيم ﴾ (٥).

(**132**) عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن زبيد، عن مرة، عن عبد الله فى قوله تعالى: ﴿اتقوا الله حق تقاته﴾(١) قال: يطاع فلا يعص، ويشكر فلا يكفر، ويذكر فلا ينس.

<sup>(</sup>١٤٤٠) (١) الآية (١٠٠).

<sup>(</sup>٢) شنآن: عداوة وبغضاء.

<sup>(</sup>٣) قيل: هو شاس بن قيس.

 <sup>(</sup>٤) هما الأوس والخزرج أخوين لأب وأم وقعت بينهما العداوة قبل الإسلام وتطاولت مائة وعشرين سنة إلى أن أطفأها الله بالإسلام. الفخر الرازى (٨/١٧٤).

<sup>(</sup>٥) من الآية (١٠٠) إلى الآية (١٠٥).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم عن مجاهد (١/ ٥٨)، وذكره البغوى بنحوه عن زيد بن أسلم (١/ ٣٢٦)، والواحدى عن زيد بن أسلم وعكرمة ( $\omega$ 7) نحوه.

<sup>(</sup>٤٤١) (١) عبد الله: هو ابن مسعود.

أخرجه الثورى في التفسير (ص(40))، وابن المبارك في الزهد (ص(40)) والبخارى في الكبر ((411/1/1)).

وفى المجمع بإسنادين رجال أحدهما رجال الصحيح (٢٢٦/٦)، والنحاس فى ناسخه (-9)، وابن جرير (0/7)، وأخرجه الحاكم عن ابن مسعود وليس فيه: (ويشكر فلا يكفر)، وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبى. ابن كثير =

(٢٤٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿واعتصموا بحبل اللهِ والمره.

(۲۶۲) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أيوب، عن عكرمة قال: أتى النبى ﷺ ستة نفر من الأنصار فآمنوا به وصدقوه وأراد أن يذهب معهم فقالوا: يا رسول الله إن بين قومنا حربًا، وإنا نخاف إن جنت على حالك هذه آلا يتهيأ لنا الذى تريد فواعدوه من العام المقبل، وقالوا: نذهب يا رسول الله، لعل الله يصلح تلك الحرب قال: ففعلوا فأصلح الله عز وجل تلك الحرب، وكانوا يرون أنها لا تصلح أبدًا، وهو يوم بعاث فلقيه من العام المقبل سبعون رجلاً قد آمنوا به فاخذ منهم النقباء اثنى عشر رجلاً فذلك حين يقول الله عز وجل: ﴿واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم﴾.

(\$\$\$) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن حرام(١) بن عثمان، عن ابن جابر(٢)، عن

= (١/٣٨٧)، وذكره البغوى عن ابن مسعود وابن عباس (٣٢٧/١)، والقرطبى (٣٥٧/١)، وذكره الحازن وقال: هذا هو القول الثانى أن الآية محكمة غير منسوخة (٣٢٧/١)، و ذكره فى الدر وعزاه إلى ابن المبارك وابن المنذر وابن أبى حاتم والنحاس والطبرانى والحاكم وصححه وابن مردويه عن ابن مسعود (٢٠/٥٩).

(۱۶۱) (۱) الآية (۱۰۳).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٧١)، وذكره البغوى (٣٢٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن قتادة (٢/ ٢١).

(٤٤٣) (١) يوم بعاث: كان فيه حرب بين الأوس والخزرج في الجاهلية وهو من مشاهير أيام العرب. اللسان (١/٣٠٧).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٨١)، وابن هشام في السيرة (٢/ ٢٩٣)، وابن كثير في البداية والنهاية (٣/ ١٤٩)، وذكر أسماءهم، وهم: (١) أبو أمامة أسعد بن زرارة (٢) وعوف ابن الحارث بن رفاعة (٣) ورافع بن مالك بن العجلان (٤) قطبة بن عامر بن حديدة (٥) عقبة بن عامر بن نابي بن زيد (٦) جابر بن عبد الله بن رئاب بن النعمان.

- وقيل: الخطاب متوجه للأوس والخزرج والأكثرون على أنه عام . روح المعانى (٢١/٤).
- (٤٤٤) (١) حرام بن عثمان الأنصارى السلمى روى عن ابن جابر بن عبد الله وروى عنه معمر وأبو بكر بن عياش قال مالك: ليس بثقة وضعفه أبو زرعة وقال أحمد: منكر الحديث. الجرح والتعديل (١/ ٢/٢٢).
- (٢) هو محمد بن جابر بن عبد الله الأنصارى المدنى، صدوق، من الخامسة. تقريب التهذيب (٢) ٠٥٠).

جابر بن عبد الله قال: النقباء كلهم من الأنصار سعد بن عبادة، والمنذر بن عمرو، وهو من بنى ساعدة، وسعد بن خيثمة، من بنى عمرو بن عوف، وسعد بن الربيع، وأسعد ابن زرارة، من بنى النجار، وأسيد بن حضير من بنى عبد الأشهل، وعبادة بن الصامت، وعبد الله بن رواحة، وأبو الهيثم بن التيهان، وعبد الله بن عمرو بن حرام، وأبو جابر بن عبد الله من بنى سلمة، والبراء بن معرور من بنى سلمة، ورافع بن مالك الزرقى.

(220) عبد الرزاق قال: نا إسرائيل، عن سماك (١) بن حرب، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾(٢) قال: هم الذين هاجروا مع محمد ﷺ إلى المدينة.

<sup>=</sup> اخرجه ابن هشام (٣٠٣/٢ ـ ٣٠٤)، وابن كثير فى البداية والنهاية (٣/ ١٦١) ذكر فى البداية عن ابن إسحاق أسماء النقباء ومنهم رفاعة بن المنذر زئير بن زيد بن أمية بدلاً من أبى الهيثم بن التيهان.

والصواب ما ذكره عبد الرزاق لقول ابن هشام: وأهل العلم يعدون فيهم أبا الهيثم بن التيهان بدلاً من رفاعة واختاره السهيلي وابن الأثير في أسد الغابة.

<sup>(</sup>٤٤٥) (١) سماك بن حرب بن أوس بن خالد الذهلى البكرى الكوفى أبو المغيرة صدوق وروايته عن عكرمة خاصة مضطربة وقد تغير بأخرة فكان يلقن، من الرابعة، تقريب التهذيب (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>۲) الآية (۱۱۰).

أخرجه الحاكم فى المستدرك (٢٩٤/٢)، وقال: هذا صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ووافقه الذهبى ، ورواه أحمد والطبرانى ورجال أحمد رجال الصحيح كذا فى المجمع (٣٢٨/١)، وأخرجه ابن جرير (١١/٧)، وذكره البغوى (٣٣٨/١)، والقرطبى وزاد: (وشهد بدرًا والحديبية) (٤/ ١٧٠).

وقال ابن حجر فى الفتح (٨/ ٢٢٥): روى عن عبد الرزاق وأحمد والنسائى والحاكم عبد الله بن عباس بإسناد جيد.

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد والفريابى وأحمد والنسائى وابن جرير وابن أبى حاتم وابن المنذر والطبرانى والحاكم وصححه عن ابن عباس (١٣/٢).

وذكر الواحدى أنها نزلت على سبب فليراجع (ص٧٨).

(٢٤٦) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن بهز بن حكيم بن معاوية، عن أبيه، عن جده أنه سمع النبى ﷺ يقول فى قوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ قال: إنكم تتمون سبعين أمة أنتم خيرها، وأكرمها على الله.

(٤٤٧) عبد الرزاق قال: أنا معمر، وقال الكلبي: أنت خير الناس للناس.

(٤٤٨) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِلا بِحبِل مِن اللهِ وَحِبِل مِن اللهِ وَعَهِد مِن النَّاسِ﴾(١) قال: العهد من الله وعهد من الناس.

(459) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿مسومين﴾(١) قال: سيماها صوف في نواصيها وأذنابها.

(٨٤٤) (١) الآية (٢١١).

أخرجه ابن جرير (١١١/)، وذكره ابن كثير ونسبه إلى قتادة ومجاهد وعكرمة والضحاك وعطاء والحسن والسدى والربيع بن أنس (١/٣٩٦)، وأخرجه في تفسير مجاهد (١/٣٣).

وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس (72.1).

(١٤٤٩) (١) الآية (١٢٥).

أخرجه ابن جرير (٧/ ١٨٧) ذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن =

J. 3%

أخرجه الترمذى فى التفسير باب ومن سورة آل عمران (٢٢٦/٥) ، وقال: حديث حسن، وابن ماجه فى الزهد باب صفة أمة محمد (١٤٣١/١)، وأحمد فى المسند (٥/٥) والحاكم فى المستدرك (٤/٨)، وقال: هذا حديث صحيح ولم يخرجاه ووافقه الذهبى. وابن المبارك فى الزهد (ص١١٥)، والمسند رقم (١١٥)، وقال الحافظ فى الفتح (٨/١٦): وهو حديث حسن صحيح أخرجه الترمذى وحسنه وابن ماجه والحاكم وصححه. اهه.

وأخرجه الطبری (۷/ ۱۰٤)، والبغوی وعبد الرزاق به (۱/ ۳۳۹)، والقرطبی (٤/ ٧١). وله شاهد عن أبی سعید الخدری فی مسند أحمد (٦١/٣).

<sup>(</sup>٤٤٧) أخرج البخارى فى كتاب التفسير باب كنتم خير أمة أخرجت للناس: قال: خير الناس للناس تأتون بهم فى السلاسل فى أعناقهم حتى يدخلوا فى الإسلام (٨/ ٢٢٤). وذكره ابن كثير عن ابن عباس ومجاهد وعطية العوفى وعكرمة وعطاء والربيع بن أنس فى قوله: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ يعنى: خير الناس للناس. (١/ ٣٩١)، وذكره فى الدر عن عكرمة (٢/ ٦٤).

(\*20) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿من فورهم(١) هذا﴾ قال: من وجههم هذا.

(**101**) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة قال: أخبرنى هشام بن عروة، عن أبيه قال: نزلت الملائكة يوم بدر على خيل بلق<sup>(۱)</sup> وعليهم عمائم صفر، وكان على الزبير يومئذ عمامة صفراء.

(٤٥٢) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة أن رباعية رسول الله على أصيبت يوم أحد أصابها عتبة بن أبى وقاص، وشجه فى جبهته فكان سالم مولى أبى حذيفة يغسل عن النبى الدم والنبى على يقول: كيف صلح قوم صنعوا هذا بنبيهم؟ فأنزل الله تعالى: في النبى من الأمر شىء أو يتوب عليهم أو يعذبهم فإنهم ظالمون (١).

قال القرطبى: لعلها نزلت موافقة لفرس المقداد، فإنه كان أبلق. والقرطبى (٤/ ٩٧) بنحوه وذكره فى البحر (٣/ ٥١)، وابن كثير ((1/7)، وذكره فى البداية عن ابن عباس ((7/7)).

قيل: إن الملائكة اعتمت يوم بدر بعمائم بيض وقيل: حمر، وقيل: خضر، وقيل: صفر. وهذه هي العلامة التي علموا بها أنفسهم وكان جبريل معتمًا بعمامة صفراء على مثال الزبير راجع القرطبي والشوكاني (١/ ٣٤٥).

(٢٥٤) (١) الآية (١٢٨).

أخرجه ابن جرير (٧/ ١٩٨)، وابن كثير (٤/ ٢٤)، والسيوطى فى أسباب النزول (٥٧٥)، وفى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/ ٧١)، وأخرجه البخارى عن أبى هريرة وسهل بن سعد بنحوه كتاب المغازى باب ما أصاب النبى عليه من الجراح يوم أحد (٧/ ٣٧٧)، وأخرجه مسلم من حديث أنس (٣/ ١٤١٧) بنحوه وذكره القرطبي رواية عن مسلم (١٤١٧).

<sup>=</sup> قتادة (۲/ ۷۰)، وذكره القرطبي عن ابن عباس (۱۹۲/٤)، وابن كثير عن على بن أبي طالب (۱/۱).

<sup>(</sup>٤٥٠) (١) فورهم: أى السرعة والعجلة ، قيل: أخذ الشيء والقصد فيه بجد، مفردات الراغب (٣٨٧).

أخرجه ابن جرير( ١٨١/٧)، وهو قول عكرمة وقتادة والحسن والربيع والسدى وابن زبير ، وليراجع القرطبي (١٩٦/٤)، والبحر (٣/٥١)، وابن كثير (١/١٠)، والدر (٢/ ٢٩).

<sup>(</sup>٤٥١) (١) بلق: الأبلق ما كان لونه سواد في بياض. اللسان (١/٣٤٧).

- (٤٥٣) عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن منصور قال: بلغنى أنها نزلت: ﴿ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون﴾(١) فيها بين المغرب والعشاء.
- (\$2\$) عبد الرزاق قال: أنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار قال: سمعت جابر بن عبد الله يقول: إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا قال: نحن هم بنو سلمة، وبنو حارثة، وما نحب لو لم تكن لقول الله تعالى: ﴿والله وليهما﴾.
- (200) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الزهرى، وعثمان الجزرى، عن مقسم أن النبى ﷺ دعا على عتبة بن أبى وقاص يوم أحد حين كسر رباعيته، وأدمى وجهه فقال: «اللهم لا تحل عليه الحول حتى يموت كافرًا الى الناد.
- (۲۰۱ عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن جريج، عن إبراهيم (۱) بن ميسرة، عن يعقوب (۲) بن عاصم قال: الذى دمى وجه رسول الله ﷺ يوم أحد رجل من هذيل يقال (۲) الآية (۱۱۳) وهي مؤخرة عن موضعها.
- أخرجه ابن جرير (١٢٩/٧)، وذكره فى الدر فى البحر عن منصور (٣٤/٣)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (٢/ ٢٥)، وأخرج الواحدى نحوه فى أسباب النزول عن ابن مسعود (١/ ٣٤٢).
  - وقال في البحر: وهو مخالف لظاهر قوله تعالى: ﴿يتلون آيات الله آناء الليل﴾.
- (٤٥٤) أخرجه البخارى كتاب المغازى باب ﴿إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا والله وليهما﴾ (٧٧/٧) وكتاب التفسير باب ﴿إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا والله وليهما﴾ (٨/ ٢٢٥)، وأخرجه مسلم كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل الأنصار رقم (٢٠٥٨)، وأخرجه ابن جرير (٧/ ١٦٧)، والبغوى (١/ ٣٤٥)، والقرطبي (٤/ ١٨٥)، والبحر (٣/ ٤٦) وابن كثير في البداية (٤/ ١٤٤)، وهو قول جمهور المفسرين كما في البحر.
- (٤٥٥) أخرجه ابن جرير (١٩٨/٧ ـ ١٩٩)، وأخرجه ابن كثير (١/ ٤٠٠) كما أخرجه فى البداية (٣٠/٤). ثم قال: قال الواقدى الذى ثبت عندى أن الذى رمى فى وجنتى رسول الله ﷺ ابن قمئة والذى رمى فى شفته وأصاب وجنته عقبة بن أبى وقاص.
- (٤٥٦) (١) إبراهيم بن ميسرة الطائفي، نزيل مكة، ثبت حافظ من الخامسة ، تقريب التهذيب (٤٤/١).
  - (۲) يعقوب بن عاصم بن عروة بن مسعود الثقفى، مقبول من الثالثة (۲/ ۳۷۵).

له عبد الله بن القمئة، فكان حتفه أن سلط الله تعالى عليه تيسًا ينطحه حتى قتله.

(٤٥٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن سالم، عن ابن عمر أن النبى على اللهم العن فلانًا وفلانًا وفلانًا وفلانًا من المنافقين، فأنزل الله تعالى: ﴿ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم...﴾(١) الآبة.

( **٤٥٨**) عبد الرزاق قال: أنا داود بن قيس (١) عن زيد بن أسلم، عن رجل من أهل الشام يقال له عبد الجليل (٢) ، عن عم له، عن أبى هريرة فى قوله تعالى: ﴿والكاظمين الغيظ﴾(٢) أن النبى على قال: «من كظم غيظًا، وهو يقدر على إنفاذه ملأه الله أمنًا وإيمانًا».

أخرجه البخارى فى كتاب التفسير باب ليس لك من الأمر شىء  $(\Lambda/0.17)$ ، وأخرجه الترمذى عن ابن عمر كتاب التفسير باب ومن سورة آل عمران (0.11) وقال: الترمذى عن ابن عمر كتاب التفسير ((1.11))، والنسائى فى الصلاة باب لعن المنافقين فى القنوت (1.11)) بنحوه وأخرجه فى المصنف (1.11)، والنحاس فى ناسخه (0.11)، وجامع الأصول (1.11)، وابن جرير (1.11)، والدر (1.11)، ورواه مسلم عن أبى هريرة كتاب المساجد باب القنوت (1.11)).

أخرجه ابن جرير (٢١٦/٧)، وابن كثير (٤٠٦/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبدالرزاق وابن جرير وابن المنذر عن أبى هريرة (٧٣/٢)، وذكره فى فيض القدير رقم (٩٨٩٧) ونسبه لابن أبى الدنيا فى ذم الغضب عن أبى هريرة، وكما فى الفتح =

<sup>=</sup> أخرجه ابن كثير في البداية عن السدى (٢٣/٤)، وذكره في التفسير (١٦/١)، وذكره البغوى بنحوه في سياق قصة غزوة أحد (٣٥٨/١)، وأخرجه أبو نعيم في الدلائل (١٧٦/٢)، وقال الحافظ: الفتح: قال ابن عائذ: أخبرنا الوليد بن مسلم حدثني عبد الرحمن بن يزيد بن جابر أن الذي رمي رسول الله عليه بأحد فجرحه في وجهه قال خذها مني وأنا ابن قمئة، فقال: أقمأك الله فانصرف إلى أهله فخرج إلى غنمه فوافاها على ذروة جبل فدخل فيها فشد عليه تيس فنطحه نطحة أرداه من فوق شاهق الجبل فتقطع (٣٧٣/٣).

<sup>(</sup>۲۵۷) (۱) الآية (۲۱۸).

<sup>(</sup>٤٥٨) (١) داود بن قيس الصنعاني، مقبول ، من السابعة، تقريب التهذيب (١٠/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ شاكر رحمه الله: عبد الجليل مجهول وعمه أشد منه جهالة انظر الآية في الطبري بتحقيقه .

<sup>(</sup>٣) الآية (١٣٤).

(\$69) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿والعافين عن الناس﴾ قال: ذكر للنبى ﷺ شدة رجل وقوته فقال: «ألا أخبركم بأشد منه رجل شتمه أخوه فغلب نفسه وشيطانه وشيطان صاحبه» ثم قال: «أيعجز أحدكم أن يكون مثل أبى فلان كان إذا أصبح قال: اللهم قد تصدقت بعرضى على عبادك».

(47٠) عبد الرزاق قال: أنا جعفر بن سليمان، عن ثابت (١) البناني قال: سمعت الحسن قرأ هذه الآية: ﴿الذين ينفقون أموالهم في السراء والضراء﴾(٢) إلى: ﴿المحسنين﴾ ثم قرأ: ﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم﴾(٣) إلى: ﴿أجر

= الكبير (٣/ ٢٣٦)، وفي معناه ما رواه أبو داود رقم (٤٧٧٧)، عن سهل بن معاذ بن أنس عن أبيه وابن ماجه كتاب الزهد باب الحلم رقم (١٤٠٠/١) رقم (١٨٦٤)، وأحمد في المسند(٦١١٢) عن ابن عمر مرفوعًا بنحوه وهذا الحديث ضعيف لجهالة اثنين من رواته وهما عبد الجليل وعمه.

(٤٥٩) أخرج نحوه أبو داود كتاب الأدب باب ما جاء في الرجل يحل الرجل قد اغتابه (٤٥٩) وأخرج نحوه عبد الرزاق في المصنف (٢٧٧)، والبزار في كشف الأستار وفيه أن المتصدق بعرضه هو علية بن زيد وقال له النبي قبل الله منك (١٠٥٥)، وابن السنى في اليوم والليلة عن قتادة عن أنس وفي إسناده شعيب بن بيان صدوق يخطئ كما في التقريب (٢/٢٥١)، وذكره الغزالي في الإحياء كتاب آفات اللسان (٣/١٠٥٠)، وفيه أن المتصدق بعرضه أبو ضمضم.

وذكره فى الاستيعاب (٤/ ١٦٩٤) من حديث ثابت عن أنس مرسلاً وفيه أيضًا أن المتصدق بعرضه ضمضم. قال ابن عبد البر: غير منسوب روى عنه الحسن بن أبى الحسن وقتادة.

وقال العراقى: ذكره البزار وابن السنى فى اليوم والليلة والعقيلى فى الضعفاء من حديث أنس بسند ضعيف وذكره ابن عبد البر فى الاستيعاب من حديث ثابت مرسلاً عند ذكر أبى ضمضم فى الصحابة.

قلت: والقائل العراقي: إنما هو رجل ممن كان قبلنا كما عند البزار والعقيلي اهـ.

قلت: وعند البزار أن المتصدق بعرضه علية بن زيد وليس ضمضمة فلعل ذلك عند العقيلي دون البزار.

<sup>(</sup>۱) ثابت بن أسلم البناني أبو محمد البصرى ثقة عابد من الرابعة. تقريب التهذيب (۱/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) الآية (١٣٤).

<sup>(</sup>٣) الآية(١٣٥).

العاملين﴾(١٤) قال: إن هذين النعتين نعت رجل واحد.

(۲۹۱) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن منصور، عن أبى سلمة أن النبى ﷺ قال: «ما عفا رجل عن مظلمة إلا زاده الله بها عزًا».

(٢٦٢) عبد الرزاق قال: نا جعفر بن سليمان، عن ثابت البناني قال: بلغني أن إبليس حين نزلت هذه الآية: ﴿والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم﴾(١) بكي عدو الله.

(٤٦٣) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ولم يصروا على ما فعلوا﴾ قال: إتيان الذنب عمدًا إصرارًا حتى يتوب.

(\*) وتلاها قتادة قال: قدمًا في معاصى الله لا تنههم مخافة الله حتى جاءهم أمر الله.

<sup>= (</sup>٤) الآية (١٣٦).

أخرجه ابن جرير ((117/7))، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن الحسن ((717/7))، وذكر الواحدى في أسباب النزول ((717/7))، عن ابن عباس أنها نزلت في نبهان الثمار. وهو قول جمهور المفسرين كما في البحر ((71/7)).

<sup>(</sup>٤٦١) أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٢٠)، ومسلم في كتاب البر والصلة باب استحباب العفو والتواضع، عن أبي هريرة (٤٦/ ٢٠٠١) بلفظ: «ما نقصت صدقة من مال وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا وما تواضع أحد لله إلا رفعه» (زاده الله بها عزًا) فيها وجهان أحدهما على ظاهره فمن عرف بالعفو والصفح ساد في القلوب وزاد عزه وإكرامه. والثاني: أن المراد أجره في الآخرة وعزه هناك (٢٠٠١/٤).

<sup>(</sup>۲۲۶) (۱) الآية (۱۳۵).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٤٣) ، وذكره البغوى (١/ ٣٥٥)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن ثابت البناني (٧/ ٧٧).

<sup>(</sup>٤٦٣) أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٢٤)، وذكره البغوى (٣٥٣/١)، والبحر (٣/ ٦٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن أبى حاتم عن الحسن (٢/ ٧٨).

<sup>(\*)</sup> أخرجه ابن جرير وقتادة (٧/ ٢٢٤).

وذكره في البحر ( $^{\prime\prime}$ ,  $^{\prime\prime}$ ) والدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة  $(^{\prime\prime}$ ,  $^{\prime\prime}$ ).

- (\$7\$) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولقد كنتم تمنون الموت﴾(١) قال: كانوا يتمنون أن يلقوا المشركين أن يقاتلوهم فلما لقوهم يوم أحد ولوا.
- وم أحد: إن محمداً قتل قال: أخبرنى معمر، عن الزهرى أن الشيطان صاح بأعلى صوته يوم أحد: إن محمداً قتل قال كعب بن مالك: فكنت أول من عرف النبى على عرفت عينيه من تحت المغفر فناديت بصوتى الأعلى هذا رسول الله على فأشار إلى أن اسكت فأنزل الله تعالى: ﴿وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل أفإن مات أو قتل...﴾(١) الآية.
- (٢٦٦) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن بيان (١)، عن الشعبى فى قوله تعالى: ﴿هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين ﴾ (٢) قال: بيان من العمى وهدى من الضلالة وموعظة من الجهل.
- (٣٦٧) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿معه ربيون كثير﴾ قال: علماء كثير.

<sup>(</sup>١٢٤) (١) الآية (١٤٣).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٤٩)، وذكره في الدر (٢/ ٨٠)، وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة.

<sup>(</sup>٥٢٤) (١) الآية (١٤٤).

أخرجه أبو نعيم فى الدلائل (ص١٧٣)، وذكره البغوى فى سياق قصة غزو أحد (١/ ٣٦٠) والقرطبى عن الزهرى (٢٢٨/٤)، وابن كثير فى البداية بنحوه وزاد فيه نقل النبى لأبى بن خلف (٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٤٦٦) (١) هو بيان بن بشر الأحمسى البجلى أبو بشر الكوفى، ثقة، ثبت، من الخامسة. تقريب التهذيب (١/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) الآية (١٣٨).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٣٣)، وذكره في البحر عن الشعبي (٣/ ٦١)، وذكره البغوى غير منسوب (١/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>۲۷۷) أخرجه ابن جرير (۷/ ۲۷۲) ، وذكره البغوى (۲/ ۳۲۲) ، والقرطبى (٤/ ۲۳۰)، والبحر (۳/ ۷۶) ، وابن كثير (۱/ ٤١٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم عن الحسن (۲/ ۸۲).

(٤٦٨) قال: معمر وقال قتادة: جموع كثيرة.

(٢٦٩) قال ابن عيينة: وأخبرنى الثورى، عن عاصم ابن أبى النجود، عن زِرْ بن حبيش (١)، عن عبد الله قال: هم الألوف.

(4۷۰) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِذْ تَحْسُونُهُمْ ﴾(١) يقول: إذ تقتلونهم.

(٤٧١) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿وعصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون﴾(١) أن النبى ﷺ قال يوم أحد حين غزا أبو سفيان وكفار قريش: ﴿إِنَّى رأيت كأنى لبست درعًا حصينة فأولتها المدينة فاجلسوا فى صعكم(٢) وقاتلوا من ورائه وكانت المدينة قرشت(٣) بالبنيان فهى كالحصن فقال رجل ممن لم يشهد بدرًا: يا

أخرجه الثورى فى التفسير بلفظ: ألوف (ص٨١)، وابن جرير (٧/٢٦٦)، والبغوى (٨/٣٦)، والبغوى (٣/٣٦)، و القرطبى (٤/ ٣٣٠)، والبحر (٣/ ٧٤) جميعًا عن ابن مسعود واختاره الفراء وغيره كما فى البحر وذكره فى الدر وعزاه إلى الفريابى وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والطبرانى (٨٢/٢).

(۲۷۰) (۱) الآية (۲۵۲).

أخرجه ابن جرير (٢٨٨/٧).

وذكره البخارى فى الترجمة كتاب المغادى باب غزوة أحد بلفظ: (تستأصلونهم قتلاً) (٧/ ٣٤٥)، وذكره البغوى عن أبى عبيد بنحوه (٣١٣/١)، والقرطبى عن ابن عباس (٤/ ٣٢٥)، وفى مسائل نافع بن الأزرق قال ابن عباس: إذ تحسونهم: قتلوهم، وكانت العرب تعرف ذلك لقول غنية الليثى:

نحسهم بالبيض حتى كأننا نفلق منهم بالجماجم حنظلاً (٤٧١) (١) الآية (١٥٢).

(٢) صعكم: كذا في الأصل وفي المصنف (ضيعتكم) ولعل الصواب:حصنكم.

(٣) قرشت: القرش بفتح القاف وسكون الراء. الجمع والضم والمعنى كثرت المبانى وتقاربت البيوت بعضها من بعض وفى المصنف شبكت وقال الأعظمى لعل الصواب سكت، أى سدت منافذها، وفى البداية والنهاية: وكانوا قد سكوا أرقة المدينة بالبنيان =

<sup>(</sup>٤٦٨) أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٦٧) والبغوى عن قتادة ومجاهد والضحاك وعكرمة (١/ ٣٦٢) والترطبي عن قتادة (٤/ ٢٣٠)، واختاره ابن قتيبة كما في البحر (٣/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤٦٩) (١) زر بن حبيش بن حباشة الأسدى الكوفى أبو مريم ثقة، جليل، مخضرم. تقريب التهذيب (٢/ ٢٥٩).

رسول الله اخرج بنا إليهم فلنقاتلهم. وقال عبد الله بن أبى ابن سلول: نعم، ما رأيت يا رسول الله إنا والله ما نزل بنا عدو قط فخرجنا إليه إلا أصاب فينًا، ولا ثبتنا(٤) فى المدينة ، وقاتلنا من ورائها إلا هزمنا عدونا ، فكلمه ناس من المسلمين فقالوا : يا رسول الله، اخرج بنا إليهم فدعا بلامته(٥) فلبسها، ثم قال: ما أظن الصرعى إلا ستكثر منكم ومنهم إنى أرى فى النوم بقراً منحورة(١) فأقول: بقر والله خير(١) فقال رجل: يا رسول الله بأبى وأمى فاجلس بنا قال: اإنه لا ينبغى لنبى إذا لبس لامته أن يضعها حتى يلقى البأس(٨) فقال: فهل من رجل يدلنا بالطريق؟ فيخرجنا على القوم من كثب(١) فانطلقت به الأدلاء بين يديه حتى إذا كان بالشوط(١) من الجبانة انخزل(١١) عبد الله بن أبى ابن سلول بثلث الجيش، أو قريب من ثلث الجيش فانطلق النبى على هم عمداً، أبى ابن سلول بثلث الجيش، أو قريب من ثلث الجيش فانطلق النبى على هم عسكرا، وصافوهم فعهد النبى على إلى أصحابه إن هم هزموهم ألا يدخلوا لهم عسكرا، ولا يتبعوهم فلما التقوا هزموهم وعصوا النبى على وتنازعوا واختلفوا، ثم صرفهم(١٢)

<sup>=</sup> حتى صارت كالحصن وما قاله صاحب البداية قريب مما ذكره عبد الرزاق إذ لا تكون المدينة كالحصن إلا بتلاحم البيوت وتقاربها. وانظر اللسان (٥/ ٣٥٨٥)، والبداية (١٢/٤).

<sup>(</sup>٤) في المصنف (تنينا في المدينة) والتناثي: المقيم.

<sup>(</sup>٥) لأمته: اللأمة: الدرع.

<sup>(</sup>٦) في مسند أحمد من حديث جابر: «رأيت بقراً منحرة» وفي رواية أبي الأسود عن عروة (بقراً تذبح) على ما في الفتح (٧/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٧) فى الصحيح من حديث أبى موسى: «ورأيت فيها بقراً والله فإذا هم المؤمنون يوم أحد وإذا الخير ما جاء الله به من الخير وثواب الصدق الذى أتانا الله به يوم بدر (٢١/ ٣٤٠) فقيل: «والله خير» من جملة الرؤيا كما جزم به عياض. وفى مسند أحمد من حديث جابر: «وأن البقر بقر والله خير» قال الحافظ: فهذه اللفظة الأخيرة وهى: «بقر» بفتح الموحدة وسكون القاف مصدر بقره يبقره بقراً.

ومعنى والله خير: إن صنع الله خير أو أن الله عنده خير.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: البأس، وفي المصنف الناس وكلاهما صحيح في هذا المقام.

<sup>(</sup>٩) كذا في المصنف والبداية والنهاية \_ أي من قريب.

<sup>(</sup>١٠) بالواسط: خطأ والتصويب من وفاء الوفاء والمصنف والشوط مكان شامى المدينة وهناك الجبانة: راجع وفاء الوفاء (٢٧٨/٢).

<sup>(</sup>١١) انخزل: تخلى بمن معه عن نصرة المسلمين.

<sup>(</sup>١٢) في المصنف: صرفهم الله عنهم.

الله ليبتليهم كما قال، وأقبل المشركون على خيلهم خالد بن الوليد بن المغيرة، فقتل من المسلمين سبعون رجلاً وأصابتهم جراح شديدة، وكسرت رباعية النبي ووثي ووثي المسلمين سبعون رجلاً وأصابتهم جراح شديدة، وكسرت رباعية النبي ووثي ووثي المخلف فكنت أول من عرف النبي وشي عرفت عينيه من تحت المغفر، فناديت بصوتي الأعلى، هذا رسول الله فأشار إلى أن اسكت، ثم كف الله المشركين والنبي وأصحابه وقوف فنادى أبو سفيان بعد ما مثل ببعض أصحاب النبي وجدعوا ومنهم من بقر بطنه فقال أبو سفيان: إنكم ستجدون في قتلاكم بعض المثل، وأن ذلك لم يكن عن ذوى رأينا، ولا ساداتنا، ثم قال أبو سفيان: اعل هبل. فقال عمر بن الخطاب: الله أعلى وأجل، فقال أبو سفيان: أعمت فعال أوها أبو سفيان: لقد خبنا إذًا، ثم انصرفوا القتل، قتلانا في الجنة، وقتلاكم في النار. قال أبو سفيان: لقد خبنا إذًا، ثم انصرفوا راجعين، وندب النبي الله أصحابه في طلبهم بعد ما أصابهم القرح فطلبوهم حتى بلغوا قريبًا من حمراء الأسد (١٠)، ثم رجع النبي قال معمر (١٧): وقال قتادة: وكان فيمن طلبهم عبد الله بن مسعود، وذلك حين يقول الله تعالى: ﴿الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم (١٨).

<sup>= (</sup>١٣) ذكره ابن كثير عن إسحاق عن الزهرى قال: قال كعب بن مالك (٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>١٤) في المصنف دمي. والوثء: وصم يصيب اللحم ولا يبلغ العظم وقيل: كسر اللحم لا كسر العظم. اللسان (٢/ ٤٧٦٤).

<sup>(</sup>١٥) في المصنف: أنعمت عينًا: (وهنا) (أنعمت فعال عنها) ولعل معنا نعم القتال من أجل الأصنام بدليل قوله: اعل هبل.

<sup>(</sup>١٦) على ثمانية أميال من المدينة.

<sup>(</sup>١٧) لم يذكرهما المصنف ـ أى معمر وقتادة.

<sup>(</sup>١٨) راجع تاريخ ابن كثير ففيه تفصيل أكثر لمن شاء (٤٨/٤)، والآية (١٧٣).

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٥/ ٣٦٤) بنحوه وأصله عند مسلم من حديث أبى موسى الاشعرى مختصراً بنحوه كتاب الرؤيا باب رؤيا النبي ﷺ (٤/ ١٧٧٩)، وذكره ابن كثير في البداية (٤/ ١٣٠، ١٤). وذكر أوله في المجمع عن جابر وقال: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح (١٠٧/١)، وذكره موسى بن عقبة في قصة غزوة أحد وقد لخصها الحافظ في الفتح (١٠٤٦)، وأخرج البخارى عن البراء قول أبى سفيان: اعل هبل ورد عمر رضى الله عنه عليه كتاب المغازى باب غزوة أحد (٧/ ٣٤٩)، وأخرج أحمد عن ابن عباس: قرأيت أنى في درع حصينة فأولتها المدينة ورأيت بقرًا تذبح فبقر والله خير فبقر والله خير. (١/ ٢٧١).

(٤٧٢) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ غُمَّا بِغُمْ ۗ قال: الغم الأول الجراح، والقتل، والغم الآخر حين سمعوا أن النبي ﷺ قد قتل فأنساهم الغم الآخر ما أصابهم من الجراح، والقتل، وما كانوا يرجون من الغنيمة، وذلك حين يقول: ﴿ لكيلا تحزنوا على ما فاتكم ولا ما أصابكم ﴾ (١).

(٤٧٣) عبد الرزاق قال: أنا معمر في قوله تعالى: ﴿أَمنة نعاسًا﴾(١) قال: ألقى الله عليه النعاس، وكان ذلك أمنة لهم قال: وذكر أن أبا طلحة قال: ألقى على النعاس يومئذ فكنت أنعس حتى تسقط سيفى من يدى.

(٤٧٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ طَن الجاهلية ﴾ قال: ظن أهل الشرك.

(٤٧٥) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَنْبِي أَنْ يُغُلُ﴾(١) قال: أي يَغُلُهُ أصحابه، ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة.

أخرجه ابن جرير (٣٠٦/٧)، والقرطبى عن قتادة ومجاهد (٢٤٠/٤)، والبحر (٣/ ٨٤)، وابن كثير نقلاً عن ابن أبى حاتم (١٧/١).

(٢٧٤) (١) الآية (١٥٤).

أخرجه ابن جرير ((V,V))، وأخرجه البخارى بنحوه عن أبى طلحة كتاب التفسير باب أمنة نعاساً ((V,V))، والترمذى كتاب التفسير باب ما جاء فى سورة البقرة ((V,V))، والطبرانى عن عبد الرحمن بن عوف وفيه ضرار بن صرد وهو ضعيف كذا فى المجمع ((V,V))، والبداية عن أبى طلحة ((V,V)) والتفسير ((V,V))، وأبو نعيم فى الدلائل ((V,V))، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وعبد بن حميد والبخارى والترمذى والنسائى وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم وابن حبان والطبرانى وأبى الشيخ وابن مردويه.

وأبو نعيم والبيهقي كلاهما في الدلائل عن أبي طلحة (٢/ ٨٨).

(٤٧٤) أخرجه ابن جرير (٧/ ٣٢١)، والبحر (٣/ ٨٧)، والشوكاني (١/ ٣٥٨).

(٥٧٤) (١) الآية (١٦١).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٣٥٣)، وذكره البغوى (١/ ٣٦٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة والربيع (٢/ ٩١).

قال القرطبى: معناها عند جمهور أهل العلم ليس لأحد أن يغله أى يخونه فى الغنيمة. فالآية في معنى النهى عن الغلول والتوعد عليه (٢٥٦/٤).

<sup>(</sup>۲۷۲) (۱) الآية (۲۵۲).

(٤٧٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال قتادة: كان النبي ﷺ إذا غنم مغنمًا بعث مناديًا فنادى ألا لا يغلن رجل مخيطًا فما دونه ألا لا يغلن رجل بعيرًا فيأتى به على ظهره يوم القيامة له رغاء(١)، ألا لا يغلن رجل فرسًا فيأتى به يوم القيامة على ظهره له حمحمة(٢).

(٤٧٧) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن زيد بن أسلم قال: جاء عقيل بن أبى طالب بمخيط فقال لامرأته: خيطى بهذه ثيابك قال: فبعث النبى على مناديًا ألا لا يغلن رجل إبرة فما دونها فقال عقيل: لامرأته ما أرى إبرتك إلا قد فاتتك.

النبى على الرزاق قال: أنا معمر قال: أنا همام قال: سمعت أبا هريرة قال: قال النبى على النبى على الأنبياء فقال: لا يغزون معى رجل تزوج امرأة لم يبن بها، ولا رجل له غنم ينتظر ولادتها، ولا رجل يبنى بناء لم يفرغ منه فلما أتى المكان الذى يريده وجاءه عند العصر قال للشمس: إنك مأمورة وإنى مأمور اللهم احبسها على ساعة فحبست له ساعة حتى فتح الله عليه، قال: وزعموا أنها لم تحبس لأحد قبله، ولا بعده، ثم وضعت الغنيمة فجاءت النار فلم تأكلها، فقال: إن فيكم غلولاً، فليبايعنى: من كل قبيلة منكم رجل قال: فلزقت يده بيد رجلين، أو ثلاثة، قال: إن فيكم الغلول، قال: فأخرجوا مثل رأس بقرة من ذهب فألقوه في الغنيمة فجاءت النار فأكلتها، قال: فقال رسول الله عليه: «فلم تحل الغنيمة لأحد قبلنا، وذلك أن الله رأى ضعفنا فطيها لنا».

<sup>(</sup>٤٧٦) (١) الرغاء: صوت البعير.

<sup>(</sup>٢) والحمحمة: صوت الفرس دون الصهيل.

أخرجه البخارى بنحوه كتاب الجهاد باب الغلول وقوله عز وجل: ﴿وَمِنْ يَعْلَلْ يَاتَ بَمَا غَل﴾ (٦/ ١٨٥)، ومسلم كتاب الإمارة باب غلظ تحريم الغلول(٣/ ٤٦١). والدارمي باب ما جاء في أداء الخيط والمخيط (١٤٨/٢)، والقرطبي (٢٥٧/٤).

<sup>(</sup>٤٧٧) أخرجه عبد الرزاق في المصنف كتاب الجهاد باب الغلول (٥/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٤٧٨) أخرجه البخارى كتاب النكاح باب من أحب البناء قبل الغزو (٩/ ٢٤٣٠) وكتاب الحهاد وفرض الخمس باب قول النبي على أحلت لكم الجغنائم (٦/ ٢٢٠)، ومسلم كتاب الجهاد والسير باب تحليل الغنائم لهذه الأمة خاصة (١٣٦٦/٣)، وأحمد في مسنده (٢/ ٣١٨)، وأخرجه عبد الرزاق في المصنف كتاب الجهاد باب الغلول (٥/ ٢٤١).

(٤٧٩) عبد الرزاق قال: أنا ابن عيبنة عن مطرف (١) ، عن الضحاك بن مزاحم فى قوله تعالى: ﴿أَفْمَنُ اتَّبِعُ رَضُوانُ اللهِ قال: كَمَنَ عَلَى.

(٤٨٠) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة قال: أصيب المسلمون يوم أحد مصيبة فكانوا قد أصابوا مثليها يوم بدر ممن قتلوا وأسروا فقال الله تعالى: ﴿أَو لَمَا أَصَابِتُكُم مُصِيبَةً قَدْ أُصِبْتُم مثليها﴾(١).

(٤٨١) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتًا بل أحياء﴾(١) قال: بلغنا أن أرواح الشهداء في صور طير بيض تأكل من ثمار(٢) الجنة، قال معمر: وقال الكلبى: في صور طير خضر تسرح في الجنة وتأوى إلى القناديل تحت العرش.

(٤٧٩) (١) مطرف بن طريف الحارثي الكوفي، أبو بكر أو أبو عبد الرحمن، ثقة، فاضل، من صغار السادسة. تقريب (٢/٣٥٣).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٣٦٨)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن الضحاك (٩٣/٢)، وذكره البغوى (١/ ٣٧٠)، والقرطبى (٤/ ٢٦٢)، والشوكاني (١/ ٣٦١) غير منسوب .

(٨٠٠) (١) الآية (١٦٥).

أخرجه ابن جرير (٣٧٣/٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (٢/ ١٩٤).

وقال ابن عباس والضحاك وقتادة والربيع وجماعة: قتلهم يوم بدر سبعين وأسرهم سبعين فالمثلية وقعت فى العدو من إصابة الرجال وقيل: المثلية فى القتل ولا دخل للأسرى وقيل: فى الهزيمة، والاظهر الأول كما رواه عبد الرزاق لأن قوله قد أصبتم مثليها هو على طريق التفضل منه تعالى على المؤمنين بإدالتهم على الكفار والتسلية لهم على ما أصابهم فيكون ذلك بالأبلغ فى التسلية وتنبيههم على أنهم قتلوا منهم سبعين وأسروا سبعين أبلغ فى المئة وفى التسلية وأدعى إلى أن يذكروا نعم الله عليهم السابقة وأن يتناسوا ما جرى عليهم يوم أحد . البحر (١٠٦/٣).

(١٨٤) (١) الآية (١٦٩).

(٢) في المصنف (من ثمر).

أخرجه في المصنف (٧٦٥/٥) كتاب الجهاد باب البخر السُّهادة.

أما قول الكلبى : فأخرجه في المصنف في سياق حديث عن معمر، عن الزهرى، عن عبد الله بن كعب بن مالك قال:قال النبي علله: «أرواح الشهداء في صور طير خضر =

(۲۸۲) عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن الأعمش، عن عبد الله (۱) بن أبى مرة، عن مسروق (۲) قال: سألنا عبد الله بن عمر عن هذه الآية: ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا فى سبيل الله أمواتًا بل أحياء عند ربهم يرزقون (۲) قال: أرواح الشهداء عند الله كطير خضر لها قناديل معلقة بالعرش تسرح فى أى الجنة شاءت قال: واطلع إليهم ربك اطلاعة فقال هل تشتهون شيئًا فأزيدكموه؟ قالوا: ربنا ألسنا نسرح فى الجنة فى أيها شئنا، ثم اطلع إليهم الثانية فقال: هل تشتهون من شىء فأزيدكموه؟ فقالوا: ربنا ألسنا نسرح فى الجنة فى أيها شئنا، ثم اطلع إليهم الثالثة فقال: هل تشتهون من شىء فأزيدكموه؟ فقالوا: ربنا تعيد أرواحنا فى أجسادنا فنقاتل فى سبيلك فنقتل مرة أخرى قال: فسكت عنهم.

(۴۸۳) عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن عيينة، عن عطاء (۱) بن السائب، عن أبى عبيدة (۲) ، عن عبد الله إنهم قالوا فى الثالثة: حين قال: هل تشتهون شيئًا فأزيدكموه؟ قالوا: تقرئ نبينا عنا السلام وتخبره أن قد رضينا ورضى عنا.

(٣) الآية (١٦٩).

أخرجه مسلم كتاب الإمارة باب أرواح الشهداء في الجنة ((7/7))، والترمذي بنحوه كتاب التفسير باب ومن سورة آل عمران وقال: حديث حسن صحيح ((771))، وأخرجه الثوري في تفسيره ((77))، وعبد الرزاق في المصنف ((777))، وأحميدي في مسنده ((777))، وذكره في المجمع عن الطبراني وقال: رجاله رجال الصحيح ((77/7))، وأخرجه ابن جرير من طرق عن ابن مسعود ((77/7))، وذكره البغوي ((77/7)).

لم يذكر ابن جرير الاطلاعة الثانية. وعلله الشيخ شاكر بأنه من اختصار الرواة.

أخرجه الترمذي كتاب التفسير باب ومن سورة آل عمران (٥/ ٢٣٢) ، وقال : هذا =

<sup>=</sup> معلقة في قناديل الجنة يرجعها الله يوم القيامة» ثم قال: قال معمر والكلبى: فذكره. (٥/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤٨٢) (١) عبد الله بن أبي مرة الهمداني الكوفي، ثقة، من الثالثة. مات سنة مائة وقيل: قبلها. تقريب التهذيب (١/ ٤٤٩).

<sup>(</sup>٢) مسروق بن الأجدع بن مالك الهمدانى الوادعى أبو عائشة الكوفى، ثقة فقيه عابد مخضرم من الثانية. تقريب التهذيب (٢/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٤٨٣) (١) عطاء بن السائب الثقفى الكوفى أبو محمد ويقال: أبو السائب، صدوق اختلط، من الخامسة. تقريب التهذيب (٢/ ٢٢).

 <sup>(</sup>۲) هو: عامر بن عبد الله بن مسعود أبو عبيدة \_ مشهور بكنيته، كوفى ثقة من كبار الثالثة والراجح أنه لا يصح سماعه من أبيه، تقريب التهذيب (۲/٤٤٨).

(٤٨٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الزهرى، عن ابن كعب بن مالك (۱) قال: قالت أم مبشر لكعب بن مالك وهو شاك: اقرأ على ابنى السلام ـ تعنى مبشراً ـ فقال: يغفر الله لك يا أم مبشر، أو لم تسمعى ما قال رسول الله على إنما نسمة المسلم طير تعلق (۲) فى شجر الجنة حتى يرجعها الله إلى جسده يوم القيامة قالت: ضعفت فأستغفر الله.

(٤٨٥) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿حتى يميز الخبيث من الطيب﴾(١) قال: حتى تميز الكافر من المؤمن.

= حديث حسن. وقال فى التحفة: وإن كان الترمذى قد صرح بعدم سماع أبى عبيدة من أبيه عبد الله بن مسعود فى باب الاستنجاء بالحجر فتحسينه لهذا الحديث لمجيئه من السند المتقدم.

وأخرجه الحميدى فى مسنده (٦٦/١)، وابن جرير (٧/ ٣٩١)، والبخارى عن أنس بن مالك فى كتاب المغازى باب غزوة الرجيع (٣٨٩/٧). والجهاد باب من ينكب فى سبيل الله (٦/ ١٩).

قال الأعظمى فى تعليقه على هذا الأثر فى مسند الحميدى: لم أجده إلا هنا ثم تدارك على نفسه فى مصنف عبد الرزاق فقال: كتبت فيما علقته على مسند الحميدى لم أجد هذا الحديث إلا هنا. فوجدته اليوم عند عبد الرزاق. والحمد لله.

فلت: إن كان الشيخ الأعظمى يعنى: المتن، فقد رواه البخارى عن أنس فى أصحاب بئر معونة (٧/ ١٧١)، وإن كان يعنى الإسناد والمتن فقد رواه الترمذى عن عبد الله وأخرجه الطبرى فى التفسير عن عبد الرزاق وأخرجه عبد الرزاق فى التفسير وعلى كل حال إن كان الأعظمى حمد الله لأنه وجده عند عبد الرزاق فى المصنف فأنا أحمد الله حمدًا كثه.

(٤٨٤) (١) هو: عبد الرحمن بن كعب بن مالك أبو الخطاب المدنى ثقة. من كبار التابعين ويقال: ولد في عهد النبي را الله عليه مات في خلافة عثمان. تقريب (٢٩٦/١).

(٢) تعلق: تأكل وترعى: اللسان (٤/ ٣٠٧٢).

(٣) في مسند أحمد صدقت، بدلاً من ضعفت.

أخرجه أحمد في المسند (٣/ ٤٥٥) عن عبد الرزاق بهذا السند غير أنه ذكر في الإسناد الزهرى عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك قال: قالت أم مبشر... الخ.

وأخرجه الحميدى (٢/ ٣٨٥)، ولم يسم ابن كعب.وسيأتى برقم (٢٤٩٧)، وفيه أن ابن كعب بن مالك اسمه عبد الرحمن.

(٥٨٤) (١) الآية (١٧٩).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٢٥)، وذكره البغوى (١/ ٣٨٢)، وذكره في البحر عن قتادة =

(٤٨٦) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿سيطوقون ما بخلوا به يوم القيامة﴾(١) قال: يطوقون في أعناقهم يوم القيامة.

(٤٨٧) عبد الرزاق قال: أنا ابن عيينة، عن عمرو، وعن عكرمة قال: كانت بدر متجرًا في الجاهلية فخرج ناس من المسلمين يريدونه فلقيهم ناس من المشركين فقالوا: لهم إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فأما الجبان فرجع، وأما الشجاع فأخذ أهبة القتال، وأهبة التجارة وقالوا: حسبنا الله ونعم الوكيل قال: وأتوهم فلم يلقوا أحدًا فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم﴾(١).

(۱۸۸ عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، وأخبرنى زكريا<sup>(۱)</sup>، عن الشعبى، عن عبد الله ابن عمرو قال: هى كلمة إبراهيم حين ألقى فى البنيان يعنى النار: ﴿حسبنا الله ونعم الوكيل﴾ (۲).

= والسدى (٢/ ١٢٥)، وابن كثير عن السدى (١/ ٤٣٢)، وذكره ابن قتيبة فى الغريب (ص١١٦) غير منسوب.

أكثر المفسرين على أن الخطاب للمنافقين والكافرين. وهذا وإن كان أجمع من قول قتادة فالأولى منه قول ابن كيسان: إن المعنى ما يذركم على الإقرار مؤمنين ومنافقين حتى يختبركم بالشرائع والتكاليف وهو الذى جرى عليه الزمخشرى (١/ ٣٣٢)، والاقوال قريبة من بعضها والقرآن حمال وجوه.

(۲۸۶) (۱) الآية (۱۸۰).

أخرجه ابن جرير (۷/ ٤٣٩) والدر (۲/ ١٠٥)، وأخرجه الطبراني عن ابن مسعود بأسانيد ورجال أحدها ثقات كذا في المجمع (٦/ ٣٢٩)، وراجع باقى المتابعات والشواهد في الطبري والدر.

(١٨٤) (١) الآية (١٧٣).

أخرجه ابن جرير ((187/7))، وذكره البغوى عن مجاهد وعكرمة (1.7/7))، وذكره في الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن عكرمة (1.7/7)).

- (٤٨٨) (١) هو ركريا بن أبى رائدة خالد ويقال: هبيرة بن ميمون بن فيروز الهمدانى الوداعى أبو يحيى الكوفى، ثقة وكان يدلس، من السادسة. تقريب التهذيب (١/ ٢٦١).
  - (٢) حسبنا الله ونعم الوكيل: أى الله كافينا وكافلنا وهو نعم الموكول إليه.
     فيض القدير (١/٤٤)، والآية رقم (١٧٣).

أخرجه ابن جرير (٤/ ١٨٢)، وأخرجه ابن كثير (١/ ٤٣٠)، وأخرجه السيوطى في =

(۴۸۹) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن أبى إسحاق (۱)، عن أبى واثل (۲)، عن ابن مسعود فى قوله تعالى: ﴿سيطوقون ما بخلوا به﴾ (۲) قال: طوق من النار.

(۲۹۰) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن أبى أسحاق، عن أبى واثل، عن ابن مسعود قال: يجىء ماله يوم القيامة ثعبان فينقر رأسه، ويقول: أنا مالك الذى بخلت به فينطوى على عنقه.

= الجامع الصغير (١/٤٤)، وقال الخطيب: حديث غريب وأخرجه البخارى عن ابن عباس كتاب التفسير باب الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم. (٨/ ٢٢٩)، وقال في الجامع الصغير: المحفوظ عن ابن عباس موقوف.

وقال المناوى فى فيض القدير: وهذا الموقوف صحيح وأشار إلى رواية البخارى وذكره البغوى عن ابن عباس (١/ ٣٨٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والبيهقى فى الدلائل عن ابن عباس (٢/ ٣/٢).

قلت: ورجع الطبرى أن الآية كانت فى خروج النبى على ومن خرج معه فى إثر أبى سفيان ومن كان معه من مشركى قريش منصرفهم عن أحد إلى حمراء الأسد لكن الله مدحهم بقولهم حسبنا الله ونعم الوكيل بعد الذى أصابهم من القروح والكلوم بقوله: ﴿الذين استجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح﴾ ولم تكن هذه إلا صفة الذين اتبعوا رسول الله من أصحابه بأحد إلى حمراء الأسد.

(٤٨٩) (١) هو أبو إسحاق السبيعي.

(٢) هوشقيق بن سلمة وقد مضى كلاهما.

(٣) الآية (١٨٠).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٣٨).

والثورى في تفسيره عن إبراهيم النخعي (ص٥٢).

وذكره البغوى (٣/ ٣٨٣)، والبحر (٣/ ٢١)، والدر (٢/ ١٠٥) جميعًا عن النخعى وزعم محقق تفسير الثورى أنه عند عبد الرزاق عن إبراهيم والصواب أنه عن ابن مسعود صحيح أنه في الأصل عن الثورى عن منصور عن إبراهيم ولكنه استدرك في الهامش تصحيح الإسناد عن الثورى عن أبي إسحاق عن أبي وائل عن ابن مسعود ثم قال: كذا في حاشية الأصل.

(۹۰) أخرجه البخارى فى التفسير باب الذين يكنزون الذهب والفضة (۲/ ۳۲۲) وكتاب الحيل باب فى الزكاة (۲/ ۳۳۰)، وكتاب الزكاة باب إثم مانع الزكاة (۲/ ۲۲۸)، والترمذى فى التفسير باب ومن سورة آل عمران (۲/ ۲۳۲)، والنسائى فى كتاب الزكاة باب التغليظ فى حبس الزكاة (٥/ ١١) وابن ماجه كتاب الزكاة باب ما جاء فى منع الزكاة

(411) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة قال: لما أنزل الله تعالى: ﴿من ذَا الله عند عن قتادة قال: لما أنزل الله الذي يقرض الله قرضًا حسنًا﴾(١) قالت اليهود: إنما يستقرض الفقير من الغنى فأنزل الله تعالى: ﴿لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء﴾(١).

(۲۹۲) عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن أبى الجحاف<sup>(۱)</sup>، عن مسلم<sup>(۲)</sup> البطين قال: سأل الحجاج<sup>(۲)</sup> جلساء، عن هذه الآية: ﴿وَإِذَ أَخَذَ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه﴾<sup>(3)</sup> فقام رجل إلى سعيد بن جبير يسأله فقال: وإذ أخذ الله ميثاق أهل الكتاب: اليهو، د لتبيننه للناس: محمدًا: ﴿ولا تكتمونه فنبذوه﴾، ﴿ولا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا﴾<sup>(٥)</sup> قال: بكتمانهم محمدًا: ﴿ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا﴾ قال: قولهم: نحن على دين إبراهيم.

<sup>= (</sup>١/ ٨٥) وابن خزيمة كتاب الزكاة باب ذكر الحبر المفسر للكنز (١١/٤) والمستدرك (٢/ ١٠٥)، وابن جرير (٧/ ٤٣٧)، وابن كثير (١/ ٣٣٨)، والدر (٢/ ١٠٥).

<sup>(</sup>٤٩١) (١) سورة البقرة الآية (٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (١٨١).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٤٤)، والواحدى في أسباب النزول (ص٨٨)، وذكره البغوى عن الحسن ومجاهد (١/ ٣٨٤)، والقرطبي (٤/ ٢٩٤)، والبحر (٣/ ١٣٠).

قيل: القائل هو فنحاص اليهودى، وقيل: حيى بن أخطب، وقيل: كعب بن الأشرف وليراجع المقحمات (ص١٥).

<sup>(</sup>٤٩٢) (١) هو داود بن أبى عوف سويد التيمى البرجمى مولاهم أبو الجحاف مشهور بكنيته وهو صدوق شيعى ربما أخطأ. من السادسة. تقريب (١/٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) مسلم البطين: هو مسلم بن أبى عمران ويقال: ابن أبى عبد الله كوفى وثقه أحمد وابن معين وابن أبى حاتم: الجرح والتعديل (٤/ ١٩١/١).

<sup>(</sup>٣) هو الحجاج بن يوسف بن أبى عقيل الثقفى الأمير المشهور وقع كلامه فى الصحيحين وغيرهما وليس بأهل بأن يروى عنه. تقريب (١٥٤/١).

<sup>(</sup>٤) الآية (١٨٧).

<sup>(</sup>ه) الآية (١٨٨).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٦٠)، وذكره فى البحر عن ابن عباس وابن جبير وابن جريج (٣/ ١٣٦)، وذكره فى تحفة الأحوذى عن سعيد بن جبير بنحوه (٨/ ٣٦٦)، وروح المعانى (٤/ ١٥٠).

وقال الجمهور: هي عامة في كل من علمه الله علمًا وعلماء هذه الأمة داخلون في هذا الميثاق.

(٩٣٤) عبد الرزاق قال: أنا ابن جريج قال: أخبرنى ابن أبى مليكة أن علقمة (١) بن وقاص أخبره أن مروان (٢) قال لرافع (٣) بوابه: اذهب يا رافع إلى ابن عباس فقل له: لئن كان كل امرئ منا فرح بما أوتى وأحب أن يحمد بما لم يفعل يعذب لنعذبن أجمعون، فقال ابن عباس: وما لكم وهذا إنما دعا النبى عليه يهودا فسألهم عن شيء فكتموه إياه، وأخبروه بغيره فأروه أن قد استجابوا لله بما أخبروه عنه مما يسألهم وفرحوا بما أوتوا من كتمانهم إياه، ثم قرأوا: ﴿وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب﴾ الآية.

( \$4\$) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى عن رجل، عن ابن المسيب فى قوله تعالى: ﴿ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته ﴾(١) قال: هذه خاصة لمن لا يخرج منها.

(490) عبد الرزاق قال: أنا الثورى، عن الأعمش، عن خيثمة (١)، عن الأسود (٢)، عن الأسود عن عبد الله قال: ما من نفس برة ولا فاجرة إلا والموت خير لها، ثم قرأ عبد الله: (٢٩٥) (١) مو علقمة بن وقاص الليثي المدنى ثقة. ثبت. من الثانية: تقريب (٢/ ٣١).

(۲) مروان بن الحكم بن أبى العاص بن أمية ولى الخلافة سنة (٦٤١) ولم يثبت له صحبة. من الثانية. تقويب (٢٣٨/٢).

(٣) قال ابن حجر فى الفتح: رافع هذا لم أجد له ذكرًا فى كتاب الرواة إلا ما جاء فى هذا الحديث ولولا إنه معتمد عند مروان ما قنع برسالته (٨/ ٢٣٤).

أخرجه البخارى فى التفسير باب: لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا (٨/ ٢٣٣)، والترمذى كتاب التفسير باب ومن سورة آل عمران (٥/ ٢٣٣)، وقال: حديث غريب صحيح، وأخرجه أحمد فى المسند (١/ ٢٩٨)، وأخرجه البغوى (١/ ٣٨٩)، وابن كثير (١/ ٤٣٦)، والزركشى فى البرهان (١/ ٢٧)، والسيوطى فى الإتقان (١/ ٤٨)، والدر (١/ ٨٠٨).

(٤٩٤) (١) الآية (١٩٢).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٧٧)، وذكره فى البحر عن أنس وسعيد وقتادة ومقاتل وابن جرير جريج (٣/ ١٤٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن سعيد بن المسيب (٢/ ١١١).

وقال فى البحر: هى إشارة إلى من يخلد فى النار أما من يخرج منها بالشفاعة فليس بمخزى.

(٤٩٥) (١) هو خيثمة بن عبد الرحمن بن أبي سيرة الجعفي الكوفي ثقة وكان يرسل. من الثالثة. تقريب (١/ ٢٣٠).

(۲) الأسود بن يزيد بن تيس النخعى أبو عمرو أو أبو عبد الرحمن مخضرم، ثقة، مكثر،
 فقيه، من الثانية. تقريب (۱/۷۷).

﴿ وَمَا عَنْدَ اللَّهِ خَيْرِ للأَبْرَارِ ﴾ (٣) وقرأ هذه الآية: ﴿ وَلا يَحْسَبُنُ الذَّيْنَ كَفُرُوا أَنَّا نَمْلَى لَهُمْ... ﴾ (٤) الآية.

الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً الله الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيراً الله الله الأشرف، وكان يحرض المشركين على النبى الله وأصحابه فانطلق إليه خمسة نفر من الأنصار، وفيهم محمد بن مسلمة (١)، ورجل آخر يقال له: أبو عبس (١) فأتوه، وهو فى مجلس قومه بالعوالي (١) فلما رآهم ذعر منهم، وأنكر شأنهم وقالوا: جئناك لحاجة قال: فليدن إلى بعضكم فليحدثني بحاجته فجاءه رجل منهم قال: جئناك لنبيعك أدرعًا عندنا لنستنفق بها قال: لئن فعلتم لقد جهدتم منذ نزل بكم هذا الرجل فواعدوه أن يأتوه عشاء حين يهدأ عنهم الناس فأتوه فنادوه فقالت امرأته: ما طرقك هؤلاء ساعتهم هذه لشيء عما تحب قال: إنهم قد حدثوني بحديثهم وشأنهم. قال معمر: عن أيوب، عن عكرمة إنه أشرف عليهم فكلمهم فقال: ما ترهنوني أبناءكم؟ أرادوا أن يبيعهم تمرًا فقالوا: إنا نستحي أن نعير أبناءنا فيقال: هذا رهينة وسق (٥)، وهذا رهينة وسقين فقال:

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٩٥) من غير طريق، وذكره القرطبى (٤/ ٤٨٧)، وابن كثير نقلاً عن ابن أبى حاتم (7/ 7/ 7)، والدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد ابن حميد وأبى بكر المروزى في الجنائز وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والطبراني والحاكم وصححه عن ابن مسعود (7/ 7/ 7).

قلت: وهذا وإن كان موقوقًا إلا أنه في حكم المرفوع لأنه ليس مما يدرك بالرأي.

- (٢) محمد بن مسلمة الأنصارى صحابى مشهور هو أكبر من اسمه محمد من الصحابة. تقريب (٢/٨/٢).
- (٣) أبو عبس بن جبر بن يزيد بن جشم الأنصارى صحابى، شهد بدرًا وما بعدها. تقريب التهذيب (٢/ ٤٤٧).
- (٤) العوالى: جمع عالية: والعالية اسم لكل مكان من جهة نجد من المدينة من قراها وعمائرها إلى تهامة وما كان دون ذلك من جهة تهامة فهو السافلة.
- وعوالى المدينة: بينها وبين المدينة أربعة أميال وقيل: ثلاثة وقيل: بين أدناها وأبعدها ثمانية.
- (٥) الوسق: كيل معلوم قيل: هو حمل بعير وقيل: ستون صاعًا بصاع النبي ﷺ.

<sup>= (</sup>۳) الآية (۱۹۳).

<sup>(</sup>٤) الآية (١٧٨).

<sup>(</sup>٢٩٦) (١) الآية (٢٨٦).

أترهنونى نساءكم؟ فقالوا: أنت أجمل الناس ولا نأمنك وأى امرأة تمتنع منك لجمالك، ولكنا نرهنك سلاحنا فقد علمت حاجتنا إلى السلاح اليوم فقال: نعم ايتونى بسلاحكم واحتملوا ما شئتم قالوا: فانزل إلينا نأخذ عليك وتأخذ علينا فذهب<sup>(1)</sup> ينزل فتعلقت به امرأته فقالت: أرسل إلى أمثالهم من قومك فيكونوا معك. فقال: لو وجدونى هؤلاء نائماً أيقظونى قالت: فكلمهم من فوق البيت فأبى عليها قال: فنزل إليهم يفوح ريحه قالوا: ما هذه الريح يا أبا فلان؟ قال: هذا عطر أم فلان لامرأته فدنا إليهم بعضهم ليشم رأسه، ثم اعتنقه، ثم قال: اقتلوا عدو الله فطعنه أبو عبس فى خاصرته، وعلاه محمد ابن مسلمة بالسيف فقتلوه، ثم رجعوا فأصبحت اليهود مذعورين فجاءوا النبى فقالوا: قتل سيدنا غيلة فذكرهم النبى في صنيعه وما كان يحرض عليهم ويحرض فى قتالهم ويؤذيهم به، ثم دعاهم أن يكتب بينه وبينهم صلحاً قال: وكان ذلك الكتاب مع عمر بعد.

(49۷) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة قال: إن أهل خيبر أتوا النبى ﷺ وأصحابه فقالوا: إنا على رأيكم وهيئتكم، وإنا لكم ود فأكذبهم الله وقال: ﴿لا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا﴾(١).

( ۱۸ عبد الرزاق قال: أنا ابن عيينة، عن معمر، وابن دينار قال: سمعت رجلاً (۱٪

<sup>= (</sup>٦) ذهب ينزل: أى تحرك لينزل وذهب من ألفاظ الاستعانة التى تدخل على الكلام لتصوير حركة أو بيان فعل مثل قولهم: «قعد فلان لا يمر به أحد إلا سبه» أو «قعد لا يسأله أحد إلا حرمه» لا يراد به حقيقة التعود بل استمرار ذلك منه واتصاله ودخوله عند رؤية الناس أو طروق السائل.

واستعمال ذهب بهذا المعنى كثير الورود فى كلامهم وإن لم تذكره كتب اللغة. انظر الطبرى (٧/ ٤٥٧). بتحقيق الشيخ شاكر.

<sup>(</sup>۲۹۷) (۱) الآية (۸۸۸).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٧١)، وذكره البغوى (١/ ٣٨٩)، والبحر (٣/ ١٣٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير من وجه آخر عن قتادة (٢/ ١٠٩). قلت: هذا هو القول الثاني في بيان ما أحب اليهود أن يحمدوا به أما الأول فقد مضى برقم (٤٨٤).

<sup>(</sup>٤٩٨) (١) هو سلمة بن عبد الله بن عمر بن أبى سلمة بن عبد الأسد المخزومي. ربما نسب إلى جدة أبيه وإلى جده. أخرج له الترمذي حديثًا ولم يسمه، وسماه الحاكم: مقبول، =

من ولد أم سلمة زوج النبى ﷺ يقول: قالت أم سلمة: يا رسول الله، لا أسمع الله ذكر النساء في الهجرة بشيء فأنزل الله تعالى: ﴿فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى ﴾ (٢).

(٤٩٩) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ أَهُلَ الْكَتَابِ لِمِنْ يَوْمِنْ بِاللّهِ ﴿(١) قال: نزلت في النجاشي وأصحابه بمن آمن بالنبي ﷺ واسم النجاشي أصحمة قال الثورى: اسم النجاشي: أصحمة، قال ابن عيينة: هو بالعربية عطبة.

﴿ (٠٠٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ واصبروا وصابروا ﴾ (١) يقول: صابروا المشركين ورابطوا في سبيل الله.

\* \* \*

= من الثالثة، تقريب التهذيب (١/٣١٧).

(٢) الآية (١٩٥).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٨٧)، والواحدى في أسباب النزول (ص٩٣)، والبغوى (٣/ ٣٥)، والبحر (٣/ ١٤٣)، وابن كثير (١/ ٤٤٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور والترمذي وابن جرير وابن المندر وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصححه عن أم سلمة (٢/ ١١٢).

(١٩٩٤) (١) الآية (١٩٩).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٤٩٨)، وذكره البغوى (١/ ٣٩٤)، والقرطبى عن الحسن وقتادة (3/ 777)، والبحر (7/ 184)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (1/ 184).

في هامش (ت): ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا.

الذنوب بترك الطاعات والسيئات المعاصى. حكاه لنا الإمام الفقيه أبو على الصدفى وقد وقف عليه في نسخة طالعها ببغداد ولم يجده بنسخ طالعها بالمغرب (٣٢٠).

(٠٠٠) (١) الآية (٢٠٠).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٢٠٥)، وذكره البغوى (١/ ٣٩٥)، والبحر (٣/ ١٤٩)، وابن كثير (١/ ٤٤٤)، والقرطبي عن زيد بن أسلم (٣٢٣/٤)، وبنحوه قال جمهور المفسرين في (هامش ت) وعلى جنوبهم فيه وجهان:

معناه على كل حال يحسن فيه الذكر فهذا في صلاة وغير صلاة وحسن أن يعطف المظرف على الحال لأن الظرف حال في المعنى اهـ. من المشكل لابن فورك (٣١٥).

## ع د النساء

(١٠٠) عبد الرزاق<sup>(٢)</sup> قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿اتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام﴾<sup>(٣)</sup> قال: هو قول الرجل: أنشدك الله والرحم.

(٢٠٠) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة قال : بلغنى أن النبى ﷺ قال: «اتقوا الله وصلوا الأرحام».

(٥٠٣) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِنه كَانَ حُوبًا كَانِ حُوبًا كَانِ حُوبًا كَانِ حُوبًا كَانِ حُوبًا كَانِ عَالَى: إِنْمًا.

أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٢١)، وهو قول النخعى ومجاهد وابن عباس والضحاك والربيع على ما فى القرطبى (٣/٥)، وابن كثير (٤٤٨/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير عن الحسن ( ١٩٧/٢)، والثورى فى التفسير عن مجاهد (ص٨٥). قال القرطبى: هو الصحيح فى المسألة.

(٥٠٢) أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٢١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير (١١٧/٢)، قال في البحر: قرأ جمهور السبعة: بنصب الميم وقرأ حمزة بجرها وهي قراءة النخعي وقتادة والأعمش (١/ ١٥٧).

(٣٠٥) (١) الآية (٢).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٣٠)، وهو قول الحسن وابن عباس ومجاهد وعكرمة وسعيد ابن جبير وابن سيرين ومقاتل والضحاك وأبى مالك. وليراجع تفسير ابن عباس (١/ ٢٣٣)، والبغوى (١/ ٣٩٧)، والقرطبى (٥/ ١٠)، وابن كثير (١/ ٤٤٩)، والدر (١/ ٢٣٣) في هامش (ت) عن الحسن حوبًا.

<sup>(</sup>١٠١) (١) البسملة غير موجودة بالأصل وقد أثبتها تأسيًا بالقرآن الكريم.

<sup>(</sup>٢) هذا من المواضع القليلة التي ذكر فيها اسم عبد الرزاق صريحًا في (ت).

<sup>(</sup>٣) الآية (١).

(٤٠٤) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة قال: قلت لها: قول الله تعالى: ﴿وَإِنْ خَفْتُم أَلَا تَقْسَطُوا فَى الْيَتَامَى فَانْكُحُوا مَا طَابِ لَكُمْ مِنْ النَّسَاء ﴾(١).

قالت: يابن أختى اليتيمة التى تكون فى حجر وليها قريب فى مالها وجمالها، ويريد أن ينكحها بأدنى من صداقها فنهوا عن أن ينكحوهن حتى يقسطوا لهم فى إكمال الصداق، وأمروا أن ينكحوا ما سواهن من النساء.

(٥٠٥) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أيوب، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿وَإِن خَفْتُم أَلَا تَقْسَطُوا فَى الْيَتَامَى ﴾(١) قال: خاف الناس ألا يقسطوا فى اليتامى فنزلت: ﴿فَانَكُمُوا مَا طَابِ لَكُم ﴾ يقول: ما لكم مثنى وثلاث ورباع، وخافوا فى النساء مثل الذى خفتم فى اليتامى ألا تقسطوا فيهن.

(٥٠٦) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ ذلك أدنى ألا تعولوا ﴾ قال: ألا تميلوا.

(٤٠٥) (١) الآية (٣) ومعنى تقسطوا يقال: قسط الرجل إذا جار، وأقسط إذا عدل والمراد هنا: العدل. ابن الأثير.

أخرجه البخارى كتاب النكاح باب الاكتفاء فى المال وتزويج المقل المترب (٩/ ١٣٦)، وكتاب الشركة باب شركة اليتيم وأهل الميراث (٥/ ١٣٣)، وكتاب الوصايا باب قوله تعالى: ﴿وَآتُوا البِتَامَى أَمُوالُهُم﴾ (٥/ ٣٩١)، وأخرجه مسلم رقم (٣٠١٨)، فى التفسير وأبو داود رقم (٢٠١٨) فى النكاح باب ما يكره أن يجمع بينهم من النساء (٢/ ٥٥٥)، والنسائى (٦/ ١١٥) فى النكاح باب القسط فى الأصدقة، وأخرجه ابن جرير (٧/ ٥٣٥)، والبغوى (١/ ٣٩٧)، وابن كثير (١/ ٤٥٠).

(٥٠٥) (١) الآية (٣).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٣٧)، وذكره البغوى عن سعيد بن جبير وقتادة والضحاك والسدى (٣٩٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن سعيد بن حبير.

قال جماعة من السلف: إن هذه الآية ناسخة لما كان فى الجاهلية وفى أول الإسلام من أن للرجل أن يتزوج من الحرائر ما شاء فقصرهم بهذه الآية على أربع فيكون وجه ارتباط الجزاء بالشرط أنهم إذا خافوا ألا يقسطوا فى اليتامى فلذلك يخافون ألا يقسطوا فى النساء لانهم يتحرجون فى اليتامى ولا يتحرجون فى النساء. الشوكانى (١/٤٨٤).

(٥٠٦) أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٥١) ، وابن كثير عن ابن عباس وعائشة ومجاهد وعكرمة =

(٥٠٧) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قيامًا﴾ قال: السفهاء ابنك السفيه، وامرأتك السفيه، وقوله: ﴿قيامًا﴾ قال: قيام عيشك.

(٨٠٨) وقد ذكر أن النبي ﷺ قال: «اتقوا الله في الضعيفين: اليتيم والمرأة».

(٥٠٩) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة والحسن فى قوله تعالى: ﴿وابتلوا البتامى﴾ قال: يقول: اختبروا البتامى، ﴿فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ولا تأكلوها إسرافاً وبداراً﴾(١) يقول: لا تسرف فيها، ولا تبادر أن تكبر: ﴿ومن كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيراً فليأكل بالمعروف﴾.

<sup>=</sup> والحسن وأبى مالك وأبى رزين والنخعى والشعبى والضحاك وعطاء الخراسانى وقتادة والسدى ومقاتل بن حيان (١/ ٤٥١).

ولیراجع تفسیر الثوری (ص۸٦، ۸۷)، مصنف ابن أبی شیبة (۴۲۱٪)، والقرطبی (م/۲۵). (۵/ ۲۵).

في هامش (ت): مجاهد «ذلك أدني ألا تعولوا» أن لا تضلوا.

أبو مالك: ذلك أدنى أن لا تعدلوا «قال ألا تجوروا».

أبو زيد بن أسلم: «ذلك أدنى ألا تعولوا» ذلك أقل لنفقتك الواحدة أقل من اثنتين وثلاث وأربع وخادمة. مثله. اهـ. (ل ٣٢).

<sup>(</sup>۰۰۷) أخرجه ابن جرير (۷/ ٥٦١)، وذكره البغوى (۱/ ٤٠٠) والبحر(۳/ ١٦٩)، وابن كثير عن ابن مسعود والحكم بن عيينة والحسن والضحاك نحوه (۱/ ٤٥٢)، وأخرجه الثورى عن مجاهد (ص۸۸)، والدر (۳/ ١٢٠).

وقال الطبرى: إنهم كل من لم يكن له عقل يحفظ المال ويدخل فيه النساء والصبيان والأيتام وكل من كان بهذه الصفة.

<sup>(</sup>٥٠٨) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان عن أنس على ما في الفتح الكبير (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٩٠٥) (١) الآية (٦).

ومعنى (إسرافًا وبدارًا): أى يأكل ماله ويقول: أبادر كبره لئلا يرشد ويأخذ ماله. البحر (٣/ ١٧٢).

أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٧٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن الحسن (٢/ ١٢١).

<sup>(\*)</sup> آخر الفاقد من (م).

(• 10) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهرى، عن القاسم<sup>(۱)</sup> بن محمد قال: جاء رجل إلى ابن عباس فقال: إن فى حجرى أموال يتامى، وهو يستأذنه أن يصيب منها قال ابن عباس: ألست تبغى ضالتها؟ قال: بلى قال: ألست تهنأ جرباها؟ قال: بلى قال: ألست تفرط عليها يوم وردها؟ قال: بلى فأصب من رسلها يعنى لبنها.

(110) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن يحيى<sup>(1)</sup> بن سعيد، عن القاسم بن محمد قال: جاء أعرابى إلى ابن عباس فقال: إن فى حجرى يتامى، وإن لهم إبلاً، ولى إبل، وأنا أمنح<sup>(۲)</sup> فى إبلى وأفقره يعنى ظهرها فماذا يحل لى من ألبانها؟ قال: إن كنت تبغى<sup>(۲)</sup> ضالتها وتهنأ<sup>(1)</sup> جرباها وتلوط<sup>(0)</sup> حياضها، وتسقى عليها فاشرب غير مضر بنسل، ولا ناهك<sup>(1)</sup> فى الحلب.

<sup>(</sup>٥١٠) (١) القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق، ثقة، أحد الفقهاء بالمدينة من كبار الثالثة. تقريب التهذيب (١/ ١٢٠).

أخرجه مالك في الموطأ كتاب صفة النبي ﷺ باب جامع ما جاء في الطعام والشراب (ص ٥٨١).

وأخرجه ابن جرير (٧/ ٥٨٨)، وابن أبي شيبة في المصنف (٦/ ٣٨١)، وابن الأثير في جامع الأصول (١/ ٥٧٢)، والسنن للبيهقي (٦/ ٤)، والنحاس في ناسخه (ص٩٣)، والدر (١٢ / ١٢).

<sup>(</sup>٥١١) (١) يحيى بن سعيد بن قيس الأنصارى المدنى من الخامسة. تقريب التهذيب (٢/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>۲) في ابن كثير (وما ما أصح من إبلى فقراء) ومنح الناقة والشاة يمنحها منحًا أعارها لمن لا ناقة له يأخذ من لبنها ويرعى عليها ثم يردها.

<sup>(</sup>٣) الضالة: الشيء الضائع، وابتغاؤها: طلبها ونشدانها.

<sup>(</sup>٤) تهنأ جرباها: الجرباء: التي بها جرب وهنؤها مدواتها بدواء الجرب وهو القطران وما يضاف إليه.

<sup>(</sup>٥) تلط حوضها: لاط الحوض يليطه ويلوطه ليطًا ولوطًا إذا لطخه بالطين ليصلحه قال ابن الأثير: كذا جاء في الموطأ (٩٣٤).

 <sup>(</sup>٦) ناهك في الحلب: المستقصى المبالغ فيه حتى لا يبقى من اللبن شيئًا.
 وإنظر ما قبله.

(١٢٥) عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن مغيرة، عن إبراهيم في هذه الآية: ﴿من كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف﴾ قال: ما سد الجوع، ووارى العورة، ليس بلبس الكتان والحلل(١).

(۱۳ ه) نا عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد، وعن حماد (۱) ، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿ فليأكل بالمعروف (۲) قال: هو القرض.

قال الثورى (٣): وقال الحكم أيضًا: ألا ترى أنه يقول: ﴿ فَإِذَا دَفَعَتُم إِلَيْهُم أَمُوالُهُم فَاللَّهُم فَاللَّهُم فَاللَّهُم اللَّهُ عَلَى الوصى.

(١٤٤) نا عبد الرزاق قال: سمعت هشامًا يحدث، عن محمد بن سيرين، عن عبيدة في قوله تعالى: ﴿ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف﴾ قال: هو عليه قرض.

أخرجه الثورى فى التفسير (ص١٩٨)، وابن جرير (٧/ ٥٨٧)، وأبو جعفر فى ناسخه (ص٩٥)، وذكره البغوى(١/ ٤٠٢)، وذكره فى البحر عن إبراهيم وعطاء والحسن وقتادة ثم قال: وعلى هذا قول الفقهاء (٣/ ١٧٢)، وذكره القرطبى بنحوه عن الحسن (٥/ ٤٢)، وأخرجه فى تفسير مجاهد عن عطاء (١/ ١٤٦).

(۱۳) (۱) هو حماد بن أبى سليمان أبو إسماعيل الكوفى فقيه صدوق له أوهام. من الخامسة رمى بالإرجاء. تقريب التهذيب (۱/۱۹۷).

(٢) الآية (٦).

أخرجه في تفسير مجاهد بنحوه (١٤٦/١)، والثورى في التفسير (ص٨٨) كما أخرجه عن سعيد بن جبير (ص٨٩)، وابن أبي شيبة في المصنف (٣٨١/٦)، عن مجاهد وابن جرير (٧/ ٥٨٥) عن مجاهد وابن كثير (١/ ٤٥٤) ذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن (1/ 171).

(٣) أما قول الثورى فذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن سعيد بن جبير (٢/ ١٢٢) ﴿ فَإِذَا دَفَعَتُم إِلَيْهِم أَمُوالَهُم فَأَشْهَدُوا عَلَيْهُم ﴾ استدل به من ذهب إلى أن الوصى إن احتاج فله أن يقترض من مال اليتيم فإذا أيسر قضاه وأشهد على ذلك أنه غير مدين له.

وبه قال عمر وأبو عبيدة وأبو العالية وسعيد بن جبير ومجاهد.

(۱٤) أخرجه ابن أبى شيبة (٦/ ٣٨٠)، وابن جرير (٥٨٣/٧)، والقرطبى ونسبه إلى عمر ابن الخطاب وأبى عبيدة وابن جرير والشعبى ومجاهد وأبى العالية (٥/ ٤)، وذكره الخازن (٢/ ٣٠٤).

<sup>(</sup>٥١٢) (١) في م: (الجلد) وهو خطأ.

- (١٥٥٥) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة مثله.
- (١٦٥) قال معمر: سمعت هشامًا يقول: سألت الحسن عن قوله تعالى: ﴿من كان غنيًا فليستعفف﴾ قال: ليس بقرض.
- (۱۷۰ عبد الرزاق قال: أخبرنا ابن عيينة قال: أخبرنى عمرو بن دينار، وعن عطاء، وعكرمة قالا: يضع يده (۱).
- (۱۸ عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن أبى إسحاق، عن صلة (۱۱ بن زفر العبسى قال: جاء إلى عبد الله رجل من همدان على فرس أبلق فقال: إن عمى أوصى إلى بتركته، وأن هذا من تركته أفأشتريه؟ قال: لا ولا تستقرض من أموالهم شيئًا.
- (٩١٥) نا عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن عيينة، عن (١) عمرو بن دينار، عن الحسن (٢) العرنى قال: قال رجل للنبى ﷺ: إن فى حجرى يتيمًا أفأضربه؟ قال: ما كنت ضاربًا ولدك قال: أفأصيب من ماله بالمعروف؟ قال: غير متأثل مالاً ولا واقٍ مالك بماله.
  - (٥١٥) أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٨٣).
- (٥١٦) أخرجه ابن جرير (٥٨٣/٧)، والقرطبي ونسبه إلى إبراهيم وعطاء والحسن وقتادة (٥١٦)، والخارق عن الحسن (٤٠٣/١).
- (۱۷) (۱) أى مع يد اليتيم وعند ابن جبير تضع يدك مع يده أخرجه ابن أبي شيبة (٦/ ٣٨٢)، وابن جرير (٧/ ٥٨٧) بنحوه وذكره البغوى (١/ ٤٠٢)، والثورى في التفسير عن ابن عباس (ص٩٨)، وذكره أبن كثير عن ابن عباس (١/ ٤٥٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن المنذر والطبراني عن ابن عباس (٢/ ١٢٢).
- فى هامش (ت): قال ابن عباس: معناه ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف قال: فليقوت على نفسه من ماله لا يصب من مال اليتيم شيئًا (٣٣٥).
- (٥١٨) (١) صلة بن زفر أبو العلاء أو أبو بكر الكوفى ، تابعى كبير من الثانية ثقة جليل مات فى حدود السبعين. تقريب التهذيب (١/ ٣٧٠). لم أجده.
  - (٥١٩) (١) في (ت): قال: أخبرني.
- (٢) الحسن بن عبد الله العرنى، الكوفى، ثقة، أرسل عن ابن عباس، من الرابعة. تقريب التهذيب (١٦٧/١).
- أخرجه ابن جرير (٧/ ٥٩٣)، والنحاس في ناسخه (ص٩٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي شيبة والنحاس في ناسخه عن الحسن العرني (٢/ ١٢٢).
- وأخرجه البخاري في «الأدب المفرد» عن ابن سيرين باب كن لليتيم كالأب الرحيم =

(۳۲۰) عبد الرواق قال: أخبرني معمر، عن أيوب، عن عمرو بن دينار، عن الحسن العرني مثله.

(**٥٢١**) نا عبد الرزاق قال: أخبرنا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن الزبير (١) بن موسى، عن الحسن العرنى، عن النبى ﷺ مثله.

(٣٢٣) نا عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة قال: كانوا لا يورثون النساء فنزلت: ﴿للنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون﴾(١).

(۵۲۳) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الزهرى، والحسن فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضِر القَسْمَة أُولُو القربي واليتامي والمساكين فارزقوهم منه ﴾(١) قال: هى محكمة، وذلك عند قسمة ميراث الميت.

= (ص $\lambda$ )، والطبرانى فى الصغير بنحوه عن جابر بن عبد الله، وفيه (مصلى بن مهدى) وثقه ابن حبان وفيه ضعف وبقية رجاله ثقات كذا فى المجمع ( $\lambda$  ( $\lambda$  )، والبر والصلة لابن المبارك رقم ( $\lambda$  ( $\lambda$  ).

(٥٢٠) انظر ما قبله.

(٥٢١) الزبير بن موسى بن مينا المكى مقبول من الرابعة. تقريب التهذيب (٢٥٩/١) انظر (٥٠١): في هامش (ت): سعيد بن جبير ﴿من كان غنيًا فليستعفف ومن كان فقيرًا فليأكل بالمعروف﴾ قال: إن احتاج الوصى أكل بالمعروف وكتب ما أكل فإن وجد يسارًا قضى وإن لم يستغن حتى تحضره الوفاة دعا اليتيم ما استحل منه ما أكل . وعن عطاء بن أبى رباح ﴿فليأكل بالمعروف﴾ يضع يده مع أيديهم قبل الأكل . من كتاب أحكام القرآن لإسماعيل الخطابي (٣٣٧).

(۲۲ه) (۱) الآية (۷).

وابن جرير (٧/ ٥٩٧)، والواحدى فى أسباب النزول (ص٩٦)، وابن قتيبة فى الغريب ص ١٢١)، وابن كثير عن سعيد بن جبير (١/ ٤٥٤)، وذكره فى الدر وعزاه إلى أبى الشيخ عن ابن عباس مطولاً (٢/ ١٢٢).

(٢٣٥) (١) الآية (٨).

أخرجه ابن جرير (4/8)، والنحاس في ناسخه (9/8)، وذكره في البحر (7/7))، وأخرجه البخارى عن ابن عباس كتاب التفسير باب وإذا حضر القسمة أولو القربي واليتامي والمساكين وتابع عكرمة سعيد بن جبير عن ابن عباس وقال: هي محكمة وليست بمنسوخة (4/8))، وذكره القرطبي (4/8))، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن أبي شيبة والبخارى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي من طريق عكرمة عن ابن عباس.

(٩٢٤) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن هشام بن عروة أن أباه أعطاه من ميراث المصعب(١) حين قسم ماله.

( **٥٢٥**) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة أن ابن المسيب قال: نسخها الميراث في الوصية، وقال الكلبي مثل ذلك.

(۲۹ه) نا عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضْرِ القَسَمَةُ أُولُو القَربِي﴾(١) قال: هى واجبة على أهل الميراث ما طابت به أنفسهم.

(۷۲۷) نا عبد الرزاق قال: نا ابن جریج قال: ثنا ابن أبی ملیكة أن أسماء (۱) ابنة عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن أبی بكر، والقاسم بن محمد أخبراه أن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبی بكر قسم میراث أبیه عبد الرحمن، وعائشة حیة قال: فلم یدع فی الدار مسكینًا ولا

<sup>=</sup> قال النحاس: أحسن ما قيل في الآية: إنها محكمة وتكون على الندب والترغيب في فعل الخير والشكر لله جل ثناؤه.

وقال الألوسى في روح المعانى: الآية محكمة والقرينة على ذلك ذكر الورثة قبله (٢١٢/٤).

<sup>(</sup>٥٢٤) (١) مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير بن العوام الأسدى، لين الحديث وكان عابدًا. من السابعة. تقريب التهذيب (٢/ ٢٥١).

أخرجه ابن جرير (١٣/٨)، وذكره ابن كثير (١/ ٤٥٥)، وقال القرطبى: الآية محكمة وهى مبينة استحقاق الورثة لنصيبهم واستحباب المشاركة لمن لا نصيب لهم ممن حضرهم.

<sup>(</sup>٥٢٥) أخرجه ابن جرير (٨/ ١٠)، والنحاس في ناسخه (ص٩٧)، وهبة الله بن سلامة ولم يجزم بالنسخ (ص٣٠)، وذكره القرطبي (٩/٤٤)، والخازن (١/٤٠٤)، وابن كثير (١/٤٥٥)، وابن حجر في فتح الباري عن سعيد بن المسيب (٨/٢٤٢)، وذكره في الدر (٢/٣٢١)، وهو مذهب جمهور الفقهاء كما في ابن كثير.

<sup>(</sup>٢٢٥) (١) الآية (٨).

آخرجه الثوری فی التفسیر (ص $\Lambda$ ۹)، وابن جریر ( $\Lambda$ / ۱)، والنحاس فی ناسخه (ص $\Lambda$ 9)، وذکره البغوی عن مجاهد وابن عباس والشعبی والنخعی والزهری ( $\Lambda$ 1)، وابن کثیر ( $\Lambda$ 1).

<sup>(</sup>٥٢٧) (١) أسماء ابنة عبد الرحمن بن أبى بكر الصديق مقبولة. من السادسة، تقريب التهذيب (٥٢٧).

ذا قرابة إلا أعطاه من ميراث أبيه قال: وتلا: ﴿ وَإِذَا حَضَرِ القَسَمَةُ أُولُو القَرْبَى... ﴾ الآية. قال القاسم: فذكرت ذلك لابن عباس، فقال: ما أصاب ليس ذلك له، إنما ذلك للوصية (١)، وإنما هذه الآية في الوصية يريد الميت أن يوصى لهم.

(۵۲۸) عبد الرزاق قال: أخبرنى الثورى، عن حبيب بن أبى ثابت، عن سعيد بن جبير فى قوله: ﴿وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية ضعاقًا﴾(١) قال: يحضرهم المساكين واليتامى فيقولون: اتق الله وصلهم وأعطهم، ولو كانوا هم لأحبوا أن يبقوا(١) لأولادهم.

قال حبيب (٣): وقال «مقسم»: هم الذين يقولون: اتق الله، وأمسك عليك مالك، ولو كان ذا قرابته لأحب أن يوصى لهم.

(٥٢٩) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وليخش الذين لو تركوا من خلفهم ذرية ضعاقا﴾(١) قال: إذا حضرت وصية الميت فأمره بما كنت به آمرًا نفسك بما تتقرب به إلى الله، وخف فى ذلك ما كنت خائفًا على ضعفة لو تركتهم بعدك، فاتق الله، قل قولاً سديدًا فسدده إن زاغ.

<sup>= (</sup>٢) في (م): الوصية.

أخرجه ابن جرير (٨/ ١١)، وابن كثير (١/ ٤٥٨).

وقال الحافظ في الفتح (٨/ ٢٤٢): أخرجه عبد الرزاق بإسناد صحيح عن القاسم بن محمد ثم قال: وهذا لا ينافي حديث الباب وهو أن الآية محكمة.

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وأبى داود فى ناسخه وابن جرير وابن أبى حاتم والبيهقى وابن أبي مليكة(٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>۲۸ه) (۱) الآية (۹).

<sup>(</sup>۲) في (م): يتقوهم.

أخرجه ابن جرير (۸/ ۲۱)، والثورى فى التفسير بنحوه (ص۸۹ ـ ۹۰)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن سعيد بن جبير (۲/ ۱۲٤).

<sup>(</sup>٣) قول حبيب ومقسم: أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٢).

<sup>(</sup>٥٢٩) (١) الآية (٩).

أخرجه ابن جرير وذكره القرطبي (٥٢/٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير (٢/ ١٢٤).

( **٥٣٠**) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن يعلى (١) بن نعمان قال: أخبرنى من سمع ابن عمر يقول: التوبة مبسوطة للعبد ما لم يسق ثم قرأ ابن عمر: ﴿ليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إنى تبت الآن﴾، وهل حضوره إلا السوق (٢).

( **٥٣١**) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿فأمسكوهن في البيوت حتى يتوفاهن الموت﴾ قال: نسختها(١) الحدود.

(۵۳۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿واللذَان يأتيانها منكم﴾(١) قال: نسختها الحدود.

(٥٣٠) (١) كوفى ثقة، روى عن عكرمة وبلال بن أبى الدرداء، وعنه العلاء بن المسيب والزهرى والثورى.

وفي (م): يعلى بن يعمر. راجع التاريخ الكبير للبخاري (٤/٢/٤)، والجرح والتعديل (٣٠٤/٢/٤)، والعسقلاني في التعجيل (٤٥٧).

(٢) السُّوق: النزع عند إقبال الموت.

أخرجه الثورى بنحوه (ص٩٢) ، وابن جرير (٩٩/٨) ، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي عن ابن عمر (٢/ ١٣١).

(٥٣١) (١) في (م): نسختهن.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٨٧)، والنحاس في ناسخه (ص٩٨)، وابن كثير (١/ ٢٦٤)، والدر (٢/ ١٣٠)، وهو قول ابن عباس وعكرمة وسعيد بن جبير والحسن وعطاء الخراساني وأبي صالح وزيد بن أسلم والضحاك.

(۲۳ه) (۱) الآية (۲۱).

أخرجه ابن جرير (۸/ ۸۷)، والنحاس في ناسخه في سياق ما قبله (ص٩٩)، وأخرجه في تفسير مجاهد (١٤٩/١)، والقرطبي (٨٦/٥).

وهو قول ابن عباس والحسن.

قال في البحر: أجمعوا على أن هاتين الآيتين منسوختان بآية الجلد (٣/ ١٩٦).

قلت: ولكن لكل من الآيتين معنى عند قتادة ألمح إليه النحاس في ناسخه.

فالآية الأولى خاصة بالزانى والزانية الثيبين وكانت عقوبتهما الحبس. والثانية: خاصة بالرجل والمرأة البكرين وكانت عقوبتهما أن يؤذيا وإليه كان يذهب محمد بن جابر واحتج بأن الآية الثانية ﴿اللذان يأتيانها منكم﴾ تدل على أن المراد الرجل والمرأة البكرين ولو كان لجميع الزناة لكان: (والذين) كما أن الذى قبله ﴿واللاتى يأتين الفاحشة ولأن العرب لا توعد اثنين إلا أن يكونا شخصين مختلفين.

(۵۳۳) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة فى قوله عز وجل: ﴿للذين يعملون السوء بجهالة﴾(١) قال: اجتمع أصحاب رسول الله ﷺ فرأوا أن كل شىء عصى به الله تعالى فهو جهالة عمدًا كان أو غير ذلك.

(٤٣٤) عبد الرزاق قال: أخبرني الثوري، عن مجاهد قال: الجهالة العمد.

(۵۳۵) نا عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن صالح (۱۱)، عن الشعبى فى قوله تعالى: ﴿الفاحشة من نسائكم﴾ قال: الزنا.

(٣٦٥) نا عبد الرزاق<sup>(١)</sup> قال: أنا الثورى، وقال غيره: الخروج لمعصية<sup>(٢)</sup>.

= وقيل: الآية الأولى عامة لكل من زنت من ثيب أو بكر والثانية عامة لكل من زنا من الرجال ثيبا كان أو بكرًا.

وهو قول مجاهد وابن عباس وهو أصح الأقوال (ص٩٩).

وذهب الشيخ محمد متولى الشعراوى فى تفسيره إلى أن الأولى تعنى استمتاع امرأة بامرأة، والثانية استمتاع رجل برجل، أما الثالثة فهى استمتاع رجل بامرأة حكمه مبين فى سورة النور.. الزانية والزانى. وهو قريب مما ذهب إليه ابن عباس.

(حلقاته التليفزيونية).

(١٣) (١) الآية (١٧).

أخرجه ابن جرير (٨٩/٨)، وذكره البغوى (١/ ٤١٥)، والقرطبي (٥/ ٩٢)، وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق (١/ ٤٦٣)، وذكره في الدر (٢/ ١٣٠).

- (٥٣٤) أخرجه في تفسير مجاهد (١٤٩/١) ، والثورى (ص٩٢) ، وابن جرير (٨/ ٩٠) ، والبغوى (١٩٠/١)، والقرطبي (٥/ ٩٠)، والبحر (٣/ ١٩٨)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الشعب عن مجاهد (٢/ ١٣٠).
- (٥٣٥) (١) هو صالح بن صالح بن حى ويقال: ابن صالح بن مسلم بن حى ويقال: حيان لقب حيان وقد ينسب إلى جد أبيه فيقال: صالح بن حى، وصالح بن حيان قال أحمد: ثقة ووثقه العجلى. تقريب التهذيب (١/ ٣٦٠).

أخرجه فى المصنف (٦/ ٣٢٢)، والقرطبى (٥/ ٨٣)، وابن جرير عن مجاهد (٨/ ٧٤)، وذكره فى المدر وعزاه إلى البيهقى فى سننه عن مجاهد (٢/ ١٢٩).

(٥٣٦) (١) ليس في (م).

(۲) في (ت)، (م): الخروج من المعصية وهو خطأ، والتصحيح من المصنف.
 أخرج في المصنف (٦/ ٣٢٢).

قال في البحر: أجمع المفسرون على أن الفاحشة هنا الزنا (٣/ ١٩٤).

(۵۳۷) نا عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن رجل، عن الضحاك ﴿ثم يتوبون من قريب﴾ قال: كل شيء قبل الموت فهو قريب.

(۵۳۸) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى فى قوله تعالى: ﴿أَنْ اللَّهُ تَرَثُوا النساء كرها ﴾ قال: نزلت فى أناس من الأنصار كانوا إذا مات الرجل منهم فأملك الناس بامرأته وليه فيمسكها حتى تموت فيرثها فنزلت فيهم.

(٣٩٥) نا عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله: ﴿ولا تعضلوهن﴾ يقول: لا ينبغي لك أن تحبس امرأتك ضرارًا حتى تفتدى منك.

(٠٤٠) نا عبد الرزاق قال: نا معمر قال(١): أخبرنى سماك بن الفضل، عن ابن البيلمانى(٢) قال: نزلت هاتان الآيتان إحداهما في أمر الجاهلية، والأخرى في أمر الإسلام.

<sup>(</sup>٥٣٧) أخرجه ابن جرير (٨/ ٩٤)، وذكره البغوى (١/ ٤١٦)، والقرطبي (٩٢/٥) والشوكاني ونسبه إلى البيهقي في الشعب عن الضحاك (١/ ٤٠٤).

<sup>(</sup>٥٣٨) (١) في (م): ﴿لا ترثوا النساء كرهّا﴾ وفي (ت): ﴿ولاترثوا النساء﴾ وهما خطأ ـ والصواب: ﴿أن ترثوا النساء﴾ والآية رقم (١٩).

أخرجه ابن جرير (٨/ ١٠٩)، والقرطبي عن الزهرى وأبي مجلز (٥/ ٩٤)، وابن كثير عن الزهرى (١٨٥ / ١٨٥)، وأخرج نحوه البخارى (٨/ ١٨٥) في تفسير سورة النساء. باب لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهًا وفي الإكراه باب من الإكراه وأبو داود في النكاح باب قوله: ﴿لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهًا ولا تعضلوهن﴾ (٢/ ٥٧١).

وذكره في الدر وعزاه إلى ابن المنذر والنسائي وابن أبي حاتم (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٥٣٩) أخرجه ابن جرير (٨/١١٧)، وإليه ذهب ابن عطية ، مستدلاً بأن الخطاب للأزواج لأنهم الذين يعطون الصداق وانظر القرطبي (٥/٥٥)، والبحر (٣/٣٠٣)، والشوكاني (١/٥٠٥).

<sup>(</sup>٠٤٠) (١) في (م): عن، وهو سماك بن الفضل الخولاني اليماني ثقة، من السادسة. تقريب التهذيب (١/ ٣٣٢).

<sup>(</sup>٢) في (م): المسلماني، وهو عبد الرحمن بن البيلماني مولى عمر، مدنى نزل حران ضعيف. من الثالثة. تقريب التهذيب (٤٧٤/١).

أخرجه ابن جرير (٨/ ١١٧)، وذكره ابن كثير (١/ ٤٦٥) عن ابن المبارك وعبد الرزاق ثم قال: قال عبد الله بن المبارك يعنى قوله: ﴿لا يحل لكم أن ترثوا النساء كرهًا﴾ =

(١٤٤) عبد الرزاق<sup>(١)</sup>، عن معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِلاَ أَن يَأْتَين بِفَاحِشَةُ مِينَةَ﴾ (٢) قال: هو<sup>(٣)</sup> النشوز.

(٢٤٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن عطاء الخراساني أن الرجل إذا أصابت امرأته فاحشة أخذ ما ساق إليها وأخرجها فنسخ ذلك الحدود.

(٣٤٣) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وَأَخَذَنَ مَنْكُمُ مِيثَاقًا عَلَيْظًا﴾ (١) قال: هو ما أخذه الله على الرجال فإمساك بمعروف، أو تسريح بإحسان قال: وقد كان يؤخذ ذلك عند عقدة النكاح.

وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر (٢/١١٢).

أخرجه ابن جرير (١١٧/٨)، وذكره البغوى عن ابن مسعود وقتادة (١/١١)، والمترجه ابن عباس والضحاك (٩٥/٥)، والبحر وزاد عائشة (٢٠٣/٣)، وابن كثير وزاد عكرمة (٢٠٦/١).

وقيل: الزنا واختار ابن جرير أن يعم ذلك كله الزنا والعصيان والنشور وبداءة اللسان وغير ذلك.

يعنى أن هذا كله يبيح مهاجرتها حتى تبرئه من حقها أو بعضه ويفارقها. قال ابن كثير: وهذا جيد.

(٥٤٢) أخرجه في المصنف (٦/٣٢٣)، وابن جرير (٨/ ١١٥)، وذكره البغوى (١١٥/١)، والقرطبي (٩٦/٥)، والبحر (٣/٣٠)، وابن كثير (١٦/٦) بنحوه، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن عطاء الخراساني (٢/ ١٣٢).

## (٢١) (١) الآية (٢١).

أخرجه ابن جرير (۱۲۸/۸).

وهو قول الحسن وابن سيرين والضحاك والسدى وعكرمة ومجاهد وأبى العالية ويحيى ابن أبى كثير.

ولیراجع البغوی (۱/۱۸)، والقرطبی (۱۰۳/۵)، والبحر (۲۰۷/۳)، وابن کثیر (۱/۲۶).

<sup>=</sup> في الجاهلية ﴿ولا تعضلوهن﴾ في الإسلام.

<sup>(</sup>٥٤١) (١) ليس في (م).

<sup>(</sup>٢) الآية (١٩).

<sup>(</sup>٣) في (م): هذا.

(\$\$\$) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، عن عمران بن حصين في قوله تعالى: ﴿وَأَمْهَاتُ نَسَائُكُم﴾ قال: هي مما حرم الأم(١١).

قال: وقال مسروق(٢) بن الأجدع: وسئل عنها فقال: إنها مبهمة فدعها.

قال معمر: وكان الحسن (٣) والزهرى يكرهانها.

(٥٤٥) نا عبد الرزاق(١)، نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه أنه كرهها أيضًا.

( **٤٤٦**) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة أن ابن مسعود قال: حرم الله اثنتى عشرة (امرأة وأنا أكره ثنتى عشرة) (١) الأمة، وأمها، وبنتها (١٠)، والأختين يجمع بينهما،

(٥٤٤) (١) ليس في المصنف.

أخرجه فى المصنف (٦/ ٢٧٤)، والبيهقى فى السنن (٧/ ١٦٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن أبى شيبة وابن المنذر والبيهقى عن عمران بن الحصين (٢/ ١٣٥)، وروى عنه أن الأم تحرم بنفس العقد والجمهور على أنها على العموم سواء عقد عليها ولم يدخل أو دخل بها (٣/ ٢١١).

(۲) قول مسروق: أخرجه في المصنف (۲/ ۲۷۶)، وذكره في الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد الرزاق وابن أبي شيبة وعبد بن حميد والبيهقي عن مسروق (۲/ ۱۳۵). قال الزمخشرى: اتفقوا على أن تحريم أمهات النساء مبهم (۲/ ۳۸۲)، وقال ابن جريج: والصواب قول من قال: الأم من المبهمات لأن الله لم يشترط معهن الدخول كما اشترطه مع أمهات الربائب مع أن ذلك أيضًا إجماع الحجة التي لا يجوز خلافها فيما جاءت متفقة عليه. اهد. ابن كثير (۱/ ٤٧٠).

(٣) قول الحسن والزهرى: أخرجه في المصنف (٦/ ٢٧٤).

(٥٤٥) (١) ليس في (م).

أخرجه فى المصنف (٦/ ٢٧٤)، وذكره ابن كثير عن ابن عباس وروى عن ابن مسعود وعمران بن حصين ومسروق وطاوس وعكرمة وعطاء والحسن ومكحول وابن سيرين وقتادة والزهرى وهو مذهب الأثمة الأربعة والفقهاء السبعة وجمهور الفقهاء قديمًا وحديثًا (١٠/ ٤٧٠).

وقال الجصاص: يجب حمل المطلق على إطلاقه والمقيد على تقييده أى إن شرط المدخول مقصور على الربائب وأمهات نسائكم مطلقة، ولا علاقة له بما بعده في الحكم لأن الكلام اكتفى بنفسه. أحكام القرآن (١٢٨/٢).

(١٥) (١) ما بين القوسين ليس في (م).

(٢) ليس في (م).

أخرجه في المصنف (٦/ ٢٧٣) ، وابن أبي شيبة عن ابن مسعود والحسن وعكرمـة =

والأمة إذا وطئها أبوك، والأمة إذا وطئها ابنك، والأمة إذا زنت، والأمة في عدة غيرك، والأمة لها زوج.

قال النخعى<sup>(٣)</sup>: وكان ابن مسعود يقول: بيعها طلاقها، وأكره أمة<sup>(٤)</sup> مشركة<sup>(٥)</sup>، وعمتك من الرضاع، وخالتك من الرضاعة.

(٧٤٧) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن ابن المسيب فى قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصِنَاتُ مِنَ النَّسَاءَ ﴾ قال: هن ذوات الأزواج حرم الله نكاحهن (١) إلا ما ملكت يمينك فبيعها طلاقها قال معمر: وقال الحسن مثل ذلك.

(٥٤٨) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب عن ابن سيرين، عن عبيدة قال: أحل الله لك أربعًا في أول السورة، وحرم عليك نكاح كل محصنة بعد الأربع إلا ما ملكت يمينك قال معمر: وأخبرني ابن طاوس، عن أبيه (١) قال: إلا ما ملكت يمينك. قال (٢) فزوجك مما ملكت يمينك يقول: حرم الله الزنا لا يحل لك أن تطأ امرأة إلا ما ملكت يمينك.

<sup>=</sup>  $(0/3 \, \text{A})$ ، وذكره البغوى بنحوه عن طريق ابن مسعود (1/272)، ولم يدرك قتادة ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير عن ابن مسعود (٨/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٤) في (ت): أمتك.

<sup>(</sup>٥) في هامش (ت): يعني مجوسية وابن كثير (١/٤٧٣).

<sup>(</sup>٧٤٥) (١) الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٢) في (م): نكاحها. وهو خطأ.

أخرجه ابن جرير (١٥٦/٨) عن ابن المسيب والحسن.

وذكره القرطبى عن ابن مسعود وابن المسيب والحسن (٥/ ١٢٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى مالك وعبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر والبيهقى عن منعيد ابن المسيب (١٣٨/٢).

<sup>(</sup>٥٤٨) أخرجه ابن جرير (٥/٩٥)، وذكره البغوى بنحوه (١/٢٢١)، والقرطبي (١٢٣/٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبي شيبة وابن جرير عن عبيدة (١٣٨).

<sup>(</sup>١) لم أجد قول طاوس.

<sup>(</sup>٢) سقط من (م).

(420) نا عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> قال: نا معمر، عن قتادة، عن أبى الخليل<sup>(۱)</sup>، أو غيره عن <sup>(۱)</sup> أبى سعيد الخدرى قال: أصبنا سبايا من سبى<sup>(۱)</sup> يوم أوطاس<sup>(۱)</sup> لهن أزواج فكرهنا أن نقع عليهن، ولهن أزواج فسألنا النبى عليه السلام فنزلت: ﴿والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم﴾ فاستحللناهن بملك اليمين.

(٠٥٠) نا معمر، عن قتادة، عن شريح في قوله تعالى: ﴿وربائبكم﴾(١) قال: لا بأس بالربيبة، ولا بالأم إذا لم يكن دخل بالمرأة.

(100) قال عبد الرزاق: قال معمر، ولا يحل للرجل ابنة ربيبته، ولا بأس بامرأة الرجل وربيبته.

أخرجه الترمذى عن قتادة عن أبى الخليل عن أبى علقمة الهاشمى عن أبى سعيد الخدرى كتاب التفسير باب ما جاء فى سورة النساء (٥/ ٢٣٤)، وقال: حديث حسن، وابن أبى شيبة فى المصنف (٤/ ٢٦٥)، وأحمد فى المسند (٣/ ٧٢)، وابن جرير (٨/ ١٥٥)، ولم يذكر \_ أو غيره.

وذكره البغوى (۱/۲۲۱)، والقرطبي (٥/ ۱۲۱)، والبحر (٣/ ٢١٤)، وابن كثير (١/ ٤٧٣)، والدر (٢/ ١٣٧، ١٣٨).

## (٥٥٠) (١) الآية (٢٣).

أخرجه في المصنف (٢٧٨/)، وأخرجه ابن جرير (٨/ ١٤٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن أبي حاتم عن عبد الله بن الزبير (٢/ ١٣٦). وهو قول ابن عباس وطاوس وابن دينار كما في البحر المحيط (٣/ ٢١١).

قال الأعظمي في هامش مصنف عبد الرزاق: وهو الذي قال به أبو حنيفة.

(٥٥١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦/ ٢٧٩)، ذكره في الدر وعزاه إلى ابن المنذر عن أبي العالمة (١٣٦/).

فى هامش (ت): قال الخشنى: يقول لا بأس أن يتزوج امرأة الرجل وربيبته من امرأة أخرى. (ل٥).

<sup>(</sup>٥٤٩) (١) ليس في (م).

<sup>(</sup>۲) هو صالح بن أبى مريم الضبعى مولاهم البصرى وثقه ابن معين والنسائى. من السادسة. تقريب (۲/۲۲).

<sup>(</sup>٣) في (ت): أو عن. وهو خطأ.

<sup>(</sup>٤) من (ت).

<sup>(</sup>٥) أوطاس: اسم موضع أو بقعة في الطائف يصرف ولا يصرف (٨/٣٦٩)، تحفة الأحوذي .

(٥٥٢) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ فَمَا استمتعتم بِهُ منهن ﴾ (١) قال: هو النكاح.

(عدد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه في قوله تعالى: ﴿وَخَلَقَ الْإِنسَانَ ضَعِيفًا﴾(١) قال: في أمور النساء قال: ليس يكون الإنسان في شيء أضعف منه في أمر النساء. قال سلمة(٢): يريد عند الوطء أنه أضعف ما يكون عند الس، كذلك قال(٢) سلمة.

(عُون) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿إِن تَجِتنبُوا كَبَائُرُ مَا تَعْهُونُ عَنهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَقُوقَ الوالدين، وقتل النفس، وأكل الربا، وقذف المحصنات (٢)، وأكل مال اليتيم، واليمين الفاجرة، والفرار من الزحف.

(٥٥٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن طاوس، عن أبيه قال: قيل لابن عباس: الكبائر سبع قيل: هي إلى السبعين أقرب.

أخرجه ابن جرير (٨/ ١٧٥)، والنحاس في ناسخه (ص١٠٥)، وذكره القرطبي عن الحسن ومجاهد (٥/ ١٢٩).

(٥٥٣) (١) الآية (٢٨).

(٢) سلمة: هو ابن شبيب راوى هذا التفسير عن عبد الرزاق.

(٣) والقائل هنا هو: محمد بن عبد السلام الخشنى راوى التفسير عن سلمة. أخرجه ابن جرير (٨/ ١٧٥)، وليس فيه قول سلمة. والقرطبى بنحوه عن طاوس (٥/ ١٤٩)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن طاوس ولم يذكر أيضًا قول سلمة. (٢/ ١٤٣).

(١٥٤) (١) الآية (٣١).

(٢) في (ت): المحصنة.

أخرج البخارى نحوه عن أنس كتاب الشهادات باب ما قيل فى شهادة الزور (0/771)، والترمذى نحوه عن عبد الله بن أنيس كتاب التفسير باب ومن سورة النساء (777/0)، والطيالسى عن أنس (7/0) كتاب الكبائر باب ما جاء عن الكبائر وبنحوه فى كنز العمال عن على وعزاه إلى ابن أبى حاتم (7/70)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى حاتم عن أبى هريرة وعزاه إلى البخارى ومسلم وأبى داود والنسائى وابن أبى حاتم عن أبى هريرة (127/7).

(٥٥٥) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١/ ٤٨٦) وابن جرير (٨/ ٢٤٦)، والبغوي (١/ ٤٢٩)=

<sup>(</sup>۲۵۰) (۱) الآية (۲۶).

(٢٥٥) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن أبى إسحاق، عن وبرة (١)، عن عامر (٢) أبى الطفيل، عن عبد الله بن مسعود قال: أكبر الكبائر الإشراك بالله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله.

(**۵۵۷**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد أن عمر بن الخطاب قال: أنا فئة كل مسلم.

(۵۵۸) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة أن أبا عبيد (۱) الثقفى استعمله عمر ابن الخطاب على جيش فقتل فى أرض فارس هو وجيشه، فقال عمر: لو انحازوا إلى كنت لهم فئة (۲).

<sup>=</sup> والقرطبي (٥/ ١٥٩)، والبحر (٣/ ٢٣٤)، وابن كثير (١/ ٤٨٦).

روى عن ابن عباس أنه قال: الكبيرة كل ذنب ختمه الله بنار أو غضب أو لعنة أو عذاب. وقال ابن مسعود: الكبيرة ما نهى الله عنه فى هذه السورة إلى ثلاث وثلاثين آنة.

وقال سعيد بن جبير: كل ذنب نسبه الله إلى النار فهو كبيرة وقيل: كل ذنب رتب الله عليه الحد وصرح بالوعيد فيه.

وقيل: كل ذنب كبيرة وإنما يقال لبعضها: صغيرة بالنسبة لما هو أكبر منها كالسرقة بالنسبة للكفر، والقبلة بالنسبة للزنا. اهـ الشوكاني (١/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٥٥٦) (١) وبرة بن عبد الرحمن السلمى أبو خزيمة أو أبو العباس الكوفى ثقة. من الرابعة. التقريب (٢/ ٣٣٠).

<sup>(</sup>۲) هو عامر بن واثلة بن عبد الله بن عمرو الليثى أبو الطفيل وربما سمى عمراً ولد عام أحد رأى النبى على الله وعشرين. تقريب التهذيب (۱/ ۲۸۹)، قال مسلم: هو آخر من مات من الصحابة.

آخرجه فی تفسیر مجاهد (۱/۱۵۳)، وآخرجه الطبری من غیر طریق (۸/۲۶۲)، وذکره البغوی (۱/۲۲۹)، والقرطبی (۵/ ۱۳۰)، والبحر (۱/۱۳۴)، وابن کثیر (۱/۱۲۸).

<sup>(</sup>٥٥٧) أخرجه في المصنف بنحوه (٥/٢٥٢)، وابن أبي حاتم (٢٣٣/٣)، والبيهقي عن ابن أبي نجيح (٩/٧٧)، وسعيد بن منصور في مسنده رقم (٢٥٢٦).

<sup>(</sup>٥٥٨) (١) أبو عبيد بن مسعود الثقفي والد المختار من جلة الصحابة.

<sup>(</sup>٢) فئة أي ملجأ وملاذًا.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٥/ ٢٥١)، والبيهقي عن عمر رضى الله عنه (٩/ ٧٧)، وأخرجه ابن أبي حاتم (٣/ ٢٣٣).

(**909**) قال معمر: عن قتادة: إنهم كانوا يرون أن ذلك في يوم بدر ألا ترى أنه يقول: ﴿وَمِنْ يُولُهُمْ يُومُنُدُ دَبِرِهُ إِلاَ مُتَحَرِّفًا لِقَتَالُ﴾(١).

(٥٦٠) نا عبد الرزاق قال: نا معمر، عن رجل، عن ابن مسعود قال: خمس آیات فی سورة النساء لهن أحب إلی من الدنیا جمیعاً: ﴿إِن تَجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سیئاتكم﴾(۱)، وقوله: ﴿إِن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها﴾(۱)، وقوله: ﴿إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء﴾(۱)، وقوله تعالى: ﴿ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيماً﴾(١)، وقوله تعالى: ﴿الذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين أحد منهم أولئك سوف نؤتيهم أجورهم وكان الله غفوراً رحيماً﴾(١).

(٥٦١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن شيخ من أهل مكة فى قوله تعالى: ﴿ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعض﴾ قال: كانت النساء يقلن: ليتنا كن رجالا نجاهد كما يجاهد الرجال، ونغزوا فى سبيل الله، فقال الله: لا تتمنوا ما فضل به

<sup>(</sup>٥٩٩) (١) سورة الأنفال (١٥).

أخرجه في المصنف عن قتادة بنحوه (٥/ ٢٥١). ﴿

قلت: والصواب الأول فإن عمر رضى الله عنه قال ذلك حين هزم المسلمون في معركة الجسر مع الفرس واستحيى بعضهم أن يرجع إلى المدينة فلما علم قال ذلك.

<sup>(</sup>۲۰) (۱) الآية (۳۱).

<sup>(</sup>٢) الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٣) الآية (٨٤).

<sup>(</sup>٤) الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٥) الآية (١٥٢).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٥٦)، وأخرجه الطبرانى ورجاله رجال الصحيح كما فى المجمع (1/ 11)، وابن الأثير فى جامع الأصول (1/ 11) غير منسوب وابن كثير عن عبد الرزاق (1/ 11)، والسيوطى فى الدر وعزاه إلى أبى عبيد القاسم بن سلام وسعيد بن منصور فى فضائله وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والطبرانى والحاكم والبيهقى فى الشعب عن ابن مسعود (1/ 10).

<sup>(</sup>٥٦١) أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٦٣)، وابن كثير عن عبد الرزاق (٤٨٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وابن المنذر عن عكرمة بنحوه (١٤٩/٢)، وأخرجه الواحدى في أسباب النزول عن عكرمة (ص ٩٩).

بعضكم على بعض.

(٣٦٧) عبد الرزاق قال: نا معمر وقال الكلبى: لا تتمنى زوجة أخيك ولا مال أخيك، واسأل الله أنت من فضله.

(۵۹۳) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد قال: قالت أم سلمة: يا رسول الله أيغزوا الرجال ولا نغزوا، وإنما لنا نصف الميراث؟ فنزلت: ﴿ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم﴾(۱).

(376) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولكل جعلنا موالى ﴾(١) قال: الموالى الأولياء الأب، أو الأخ، أو ابن الأخ، أو غيره من العصبة.

وأخرج ابن جرير نحوه عن ابن عباس (٤٨٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس (١٤٩/٢)، وذكره الشوكاني عن ابن عباس وقتادة (١/ ٤٢٥).

(٢٢ه) (١) الآية (٣٢).

أخرجه الترمذى كتاب التفسير باب ومن سورة النساء (٧/٣٧)، وقال: حديث مرسل وأخرجه أحمد (٢/٢٢)، والحاحم (٢/ ٣٠٥)، وابن جرير (٨/٢٢)، والواحدى في أسباب النزول (ص٩٩)، والزمخشرى في اللسان (٢٨٩/١)، والبغوى (١/ ٤٣٠). وقال الحاكم: مجاهد عن أم سلمة هذا حديث على شرط الشيخين إن كان سمع مجاهد من أم سلمة ووافقه الذهبي على تصحيحه وقد رد العلامة الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على تفسير ابن جرير قول الترمذى: «حديث مرسل» فقال: إنه جزم بلا دليل ومجاهد أدرك أم سلمة يقينًا وعاصرها فإنه ولد سنة (٢١هـ) وأم سلمة ماتت بعد سنة (٦٠) على اليقين والمعاصرة من الراوى الثقة تحمل على الاتصال إلا أن يكون الراوى مدلسًا ولم يزعم أحد أن مجاهدًا مدلس إلا كلمة قالها القطب الحلبي في شرح البخارى وحكاها عنه الحافظ في التهذيب (١٠٤٤) ثم عقب عليها بقوله: ولم أر من نسبه إلى التدليس، وقال الحافظ في الفتح أيضًا ردًا على من زعم أن مجاهدًا لم يسمع من عبد الله بن عمرو: لكن سماع مجاهد من عبد الله بن عمرو ثابت وليس بمدلس فثيت عندنا اتصال الحديث وصحته والحمد لله.

(١٤) (١) الآية (٣٣).

- أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٧١)، وذكره الحافظ في الفتح ( ٨/ ٢٤٨) ونسبه لعبد الرزاق والبغوى (١/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٥٦٢) ذكره البغوي عن الكلبي (١/ ٤٣١)، والقرطبي (٥/ ١٦٤).

( **070**) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن منصور، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿ وَلَكُلُّ جَعَلْنَا مُوالِّى ﴾ (١) قال: كان هذا خلفًا فى الجاهلية فلما كان الإسلام، أمروا أن يؤتوهم نصيبهم من النصر والولاء، والمشورة، ولا ميراث.

(٩٦٦) عبد الرزاق قال: حدثنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: (والذين عاقدت أيمانكم) قال: كان الرجل في الجاهلية يعاقد الرجل فيقول: دمى دمك، وهدمى هدمك<sup>(۱)</sup>، وترثنى وأرثك، وتطلب بى وأطلب بك، فلما جاء الإسلام بقى منهم ناس فأمروا أن يؤتوهم نصيبهم من الميراث، وهو السدس، ثم نسخ ذلك الميراث فقال: ﴿وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله﴾(١).

<sup>(</sup>٥٢٥) (١) الآية (٣٣).

أخرجه فى تفسير مجاهد بنحوه (١/١٥٤)، والمصنف فى (٢٠٦/١٠)، وابن جرير (٨/ ٢٧١)، والبغوى عن مجاهد والنخعى (١/ ٤٣٢)، وابن كثير عن ابن عباس بنحوه (١/ ٢٧١).

 <sup>(</sup>۲) قرأ الكوفيون عقدت بغير ألف وشدد القاف حمزة وقرأ الباقون عاقدت وهي قراءة الجمهور. البحر (٣/ ٢٣٨).

<sup>(</sup>٥٦٦) (١) في (م): ذمتى ذمتك وعزمى عزمك. وهو خطأ، والمعنى كما قال الخشنى في هامش (ت): يلحقني ما يلحقك.

وفى اللسان(٦/٤٦٣٦): دمنا دمكم وهدمنا هدمكم. أى نحن شيء واحد فى النصرة تغضبون لنا ونغضب لكم.

وفى الحديث بل الدم الدم والهدم الهدم أنتم منى وأنا منكم، والعرب كانت تقول: دمى دمك وهدمى هدمك عند المعاهدة والنصرة.

<sup>(</sup>٢) الآية (٦) من سورة الأحزاب.

أخرجه فى المصنف (٢٠٦/١٠)، وابن جرير (٨/ ٢٧٥)، وذكره الحافظ فى الفتح عن قتادة (٣/ ٢٤٥).

وأخرجه البخارى عن ابن عباس كتاب الكفالة باب قول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ عَقَدَتُ أَيْمَانُكُم فَآتُوهُم نَصِيبِهُم ﴾ وفي تفسير سورة النساء: ﴿وَلَكُلَّ جَعَلْنَا مُوالَى مَمَا تَرْكُ الوالدان والآقربون﴾ (٨/ ٢٤٧)، وفي الفرائض باب ذوى الأرحام.

وأخرجه أبو داود رقم (۲۹۲۲)، (۲۹۲۱) كتاب الفرائض باب نسخ ميراث العقد بميراث الرحم. (۳/ ۳۳۲).

( **٥٦٧**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: صك رجل امرأة فأتت النبي ﷺ فأراد أن يقيدها منه فأنزل الله: ﴿ الرجال قوامون على النساء ﴾ (١).

(۵۲۸) قال معمر: وسمعت الزهرى يقول: لو أن رجلاً جرح امرأته، أو شجها لم يكن عليه في ذلك قود، وكان عليه العقل إلا أن يعدوا(١) عليها فيقتلها فيقتل فيها.

( **3.19** ) عبد الرزاق قال: نا معمر، غن قتادة في قوله تعالى: ﴿قانتات﴾(١) قال: مطيعات.

(۵۷۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن، وقتادة في قوله تعالى: ﴿فعظوهن واهجروهن في المضاجع﴾(۱) قال: إذا خاف نشوزها(۲) وعظها فإن أقبلت(۲)، وإلا هجر مضجعها(٤) فإن أقبلت، وإلا ضربها ضربًا غير مبرح، ثم قال: ﴿فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلاً﴾.

(۵۷۱) قال عبد الرزاق: قال معمر: قال الكلبى: ليس الهجر فى المضاجع أن يقول لها هجرًا، والهجر أن يأمرها أن تفيئ وترجع إلى مضجعها.

(٧٢٥) (١) الآية (٣٤).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٩١)، والواحدى عن الحسن (ص١٠١) بنحوه، والقرطبى (م/ ١٠١)، وابن كثير (١/ ٤٩١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة والحسن (٢/ ١٥١).

(٥٦٨) (١) في (م): يعدرها، وهو خطأ.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٩١).

(٢٩) (١) الآية (٣٤).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٢٩٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/ ١٥١).

(۷۰) (۱) من (م).

(۲) النشور من المرأة استعصاؤها على روجها وبغضها له ومن الرجل إذا ضربها وجفاها.
 جامع الأصول لابن الأثير( ۲/ ۹۱).

(٣، ٤) بدون أل في (م).

أخرجه ابن جرير (۸/ ۳۰۵).

وهو قول النخعى والشعبي وليراجع القرطبي (٥/ ١٧١)، والبحر (٣/ ٢٤١)، وابن كثير (١/ ٤٩٢).

(٥٧١) أخرجه ابن جرير عن مجاهد (٥/ ٦٢) وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر=

(۵۷۲) عبد الرزاق قال: أخبرني ابن جريج قال: قلت لعطاء: فاضربوهن ضربًا غير مبرح.

(٥٧٣) قال ابن جريج: إلى قوله: ﴿ فِلا تَبِغُوا عِلْيَهِن سَبِيلاً ﴾ قال: العلل.

(۵۷٤) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن رجل، عن أبى صالح، عن ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿فَاهْجِرُوهُن فِي الْمُصَاجِعِ﴾ قال: يهجرها بلسانه، ويغلظ لها في القول، ولا يدع جماعها.

(**٥٧٥**) عبد الرزاق قال: نا الثوري، عن خصيف (١)، عن عكرمة قال: إنما الهجر بالمنطق يغلظ بالقول، ولا يدع الجماع (٢).

(٥٧٦) وقال الثوري: في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَطِعَنْكُم ﴾ قال: أتت الفراش وهي تبغضه.

فلت: ونصه في المصنف عبد الرزاق عن الثوري قال: قال أصحابنا يبدأ فيعظها فإن =

<sup>=</sup> وابن أبي حاتم عن مجاهد (٢/ ١٥٥) بنحوه قال الجمهور: الوعظ عند خوف النشوز والضرب عند ظهوره كما في البحر.

<sup>(</sup>٥٧٢) أخرجه ابن جرير (٣١٨/٨)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن عطاء عن ابن عباس (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥٧٣) أخرجه في مصنف عبد الرزاق عن ابن جريج عن مجاهد أو غيره قال في العلل (٢/ ١١٥): وأخرج ابن جرير عن الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق قال: أخبرنا ابن جريج قوله: ﴿ فَلَا تَبْغُوا عليهن سبيلاً ﴾ قال: العلل وأخرج عن ابن عباس قال: إذا أطاعتك فلا تبغ عليها. العلل وأخرج نحوه عن قتادة (٨/ ٣١٨).

<sup>(</sup>۵۷٤) أخرجه في المصنف (٦/ ٩١٠) ،وابن جرير (٨/ ٣٠٥)، وذكره البغوى (١/ ٤٣٣)، وابن كثير (١/ ٤٩٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن ابن عباس (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥٧٥) (١) هو خصيف بن عبد الرحمن الجزري أبو عوف صدوق سيئ الحفظ خلط بأخرة ورمى بالإرجاء. من الخامسة. تقريب التهذيب (١/ ٢٢٤).

 <sup>(</sup>۲) فى (ت): أن يغلظ لها وليس بالجماع.
 أخرجه في المصنف (٦/ ٩١٠)، وابن جرير (٨/ ٣٠٥)، ذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وابن جرير عن عكرمة (٢/ ١٥٥).

<sup>(</sup>۵۷٦) أخرجه في المصنف (٦/ ٥١١) بزيادة في أوله وابن جرير (٨/ ٣٠٦)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن سفيان (٢/ ١٥٦).

(۵۷۷) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة في قوله تعالى: ﴿حكماً من أهله وحكماً من أهلها﴾(١) قال: شهدت عليًا وجاءته امرأة وزوجها مع كل واحد منهما فئام (٢) من الناس، وأخرج هؤلاء حكمًا، وهؤلاء حكمًا فقال على للحكمين: أتدريان ما عليكما؟ إن رأيتما أن تفرقا فرقا، وإن رأيتما أن تجمعا جمعتما، فقال الزوج: أما الفرقة فلا، قال على: كذبت لا والله لا تبرحوا حتى ترضى بكتاب الله لى وعلى.

(۵۷۸) قال معمر: عن يحيى بن أبى كثير، عن أبى سلمة بن عبد الرحمن قال: إن شاء الحكمان فرقا، وإن شاء أن يجمعا جمعا.

(٥٧٩) عبد الرزاق قال: معمر وقال الحسن(١): يحكمان في الاجتماع، ولا يحكمان في الفرقة.

 <sup>=</sup> قبلت وإلا هجرها بلسانه وأغلظ لها في ذلك فإن قبلت وإلا ضربها ضربًا غير مبرح ⟨فإن أطعنكم﴾ أتت الفراش وهي تبغضك ﴿ فلا تبغوا عليهن سبيلاً ﴾.

<sup>(</sup>٥٧٧) (١) الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٢) في (م):قيام وهو خطأ والمعنى الجماعة الكثيرة.

أخرجه في المصنف (٦/ ٥١٢)، وابن جرير (٨/ ٣٢١)، والبيهقى في السنن مختصراً (٧/ ٣٠٦)، والبغوى (١/ ٤٩٣)، نحوه وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق (١/ ٤٩٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى الشافعى في الأم وعبد الرزاق في المصنف وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير ابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقى في سننه(١٥٦/١)، وذكره أيضًا في كنز العمال (٣٨٨/٢).

<sup>(</sup>۵۷۸) أخرجه في المصنف (٦/ ٥١٢)، وزاد فيه: (أن يفرقا) وابن أبي شيبة في المصنف (٥٧٨)، وأخرج نحوه في الموطأ في الطلاق باب ما جاء في الحكمين بلاغًا عن على بن أبي طالب (ص٣٦١)، وذكره في جامع الأصول (٢/ ٩٠) رقم (٥٩٧).

<sup>(</sup>٥٧٩) (١) في (ت) يقول: ولا حاجة إليها.

وعند ابن جرير الحكمان يحكمان إلخ.

أخرجه فى المصنف (٥١١/٦) بلفظ: (عبد الرزاق عن معمر عمن سمع الحسن يقول: يحكمان فى الاجتماع ولا يحكمان فى الفرقة) وأخرجه ابن جرير (٨/ ٣٢٤)، وذكر ابن كثير (١/ ٤٢٣)، والدر (٢/ ١٥٦)، والشوكاني (١/ ٤٢٨) جميعًا عن الحسن.

(۵۸۰) عبد الرزاق قال: أخبرنى (۱) معمر، أخبرنى (۲) ابن طاوس، عن عكرمة (۳) بن خالد، عن ابن عباس قال: بعثت أنا ومعاوية بن أبى سفيان حكمين قال معمر: بلغنى أن عثمان (۱) بعثهما فقيل لهما: إن رأيتما أن تجمعا جمعتما، وإن رأيتما أن تفرقا فرقتما.

(٥٨١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، وعن ابن أبي نجيح، عن مجاهد في قوله: ﴿وَالْجَارِ ذَى القربِي﴾(١) قال: هو جارك(١)، وهو ذو قرابتك: ﴿وَالْجَارِ الْجَنْبِ﴾(١)

(٤) في المصنف بلغني أن الذي بعثهما عثمان. وانتهى الكلام.

أخرجه فى المصنف بنحوه (٦/ ٥١٢)، وأخرجه ابن جرير (٣٢٧/٨)، والبيهقى فى السنن (٧/ ٣٢٧)، وذكره القرطبى (٥/ ١٧٦) وابن كثير عن عبد الرزاق به (٤٩٣/١). وذكره فى الدر وعزاه لعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن ابن عباس (٢/ ١٥٦).

قال القرطبى (١٧٦/٥): والصحيح من هذه الأقوال قول من قال: إن للحكمين التطليق سواء وافق حكم قاضى ذلك البلد أو خالفه وكلهما الزوجان بذلك أو لم يوكلهما والفراق فى ذلك طلاق بائن وهو قول مالك والأوزاعى وإسحاق وروى عن عثمان وعلى وابن عباس والشعبى والنخعى وهو قول الشافعى وبه قال الكوفيون وهو قول عطاء والحسن وابن زيد وأبي ثور. اه.

ومما يقوى الرأى الأول: قول الإمام مالك في الموطأ بعد أن ذكر نحوه عن الإمام على رضى الله عنه وذلك أحسن ما سمعت من أهل العلم (ص٣٦١).

(١٨١) (١) الآية (٣٦).

(٢) زيادة من (ت).

أخرجه ابن جرير (۸/  $^{80}$ )، والبخارى في كتاب العتق باب العبيد إخوانكم ( $^{80}$ ).

قال أبو عبد الله: ذوى القربى: القريب، والجنب: الغريب. وذكره ابن كثير عن مجاهد وغيره (١/٤٩٤)، والدر وعزاه إلى ابن جرير عن سعيد بن جبير ومجاهد (٢/١٥٩).

(٣) الجار الجنب.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٥٣٨)، وذكره ابن كثير (١/ ٤٩٤)، وفي الدر عن مجاهد =

<sup>(</sup>٥٨٠) (١) من (ت).

<sup>(</sup>٢) في (ت): عن.

<sup>(</sup>٣) عكرمة بن خالد بن العاص بن هشام المخزومى ثقة. من الثالثة. تقريب التهذيب (٣).

قال: جارك من قوم آخرين: ﴿والصاحب بالجنب﴾(١) صاحبك بالسفر: ﴿وابن السبيل﴾(٥) الذي يمر عليك وهو مسافر.

(٥٨٢) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن أبى هاشم (١)، عن مجاهد قال: ﴿إِن يريدا إصلاحًا يوفق الله بينهما ﴾ قال: يوفق الله بين الحكمين.

(۵۸۳) عبد الرزاق قال: اخبرنى الثورى، عن أبى بكير، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿الصاحب بالجنب﴾ قال: الرفيق فى السفر.

(۱۹۸۶) قِالِ الثورى: وقال أبو الهيثم<sup>(۱)</sup> عن إبراهيم: هي المرأة.

(٥٨٥) نا عبد الرزاق قال: نا معمر قال: قال قتادة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها ﴾(١) قال: لأن تفضل حسناتي سيئاتي بمثقال ذرة أحب

أخِرجه ابن جِرير (٨/ ٣٤١)، وذكره في الدر عن ابن عباس (٢/ ١٥٩).

(٥٨٢) (١) هو إسماعيل بن كثير الحجازى أبو هاشم المكى ثقة، من السادسة. تقريب التهذيب(١/٧٧).

أخرجه في تفسير مجاهد (١٥٦/١)، وابن جرير (٨/ ٣٣٣)، والبغوى (١/ ٥٢١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن مجاهد (٢/ ١٥٧).

(٥٨٣) أخرجه الثورى في التفسير (٩٥)، وابن جرير (٨/ ٣٤٢)، وذكره القرطبي (٥/ ٩٨)، وابن كثير (١/ ٤٩٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير عن سعيد بن جبير (٢/ ١٥٦).

(٥٨٤) (١) هو أبو الهيثم المرادى الكوفى صدوق. من السادسة، وقيل: اسمه عمار، تقريب التهذيب (٢/ ٤٨٥).

أخرجه الثورى في التفسير(ص٩٥)، وابن جرير (٨/٣٤٢)، وذكره البغوى (٨/٥٢٣)، والبحر (٣٤٢/٥)، والبحر (٣٤٥/١)، وابن كثير (١/٥٩٥)، وأخرجه الطبراني كما في المجمع عن ابن مسعود (٧/٤)، وفيه عبد الله بن أبي مريم ضعيف.

(٥٨٥) (١) الآية (٤٠).

<sup>= (</sup>١) الصاحب بالجنب.

<sup>(</sup>٥) ابن السبيل: أخرجه ابن جرير (٨/ ٣٤١)، وابن أبي حاتم (١/ ١١٠)، وذكره البغوى (٢ / ١١٠)، بنجوه، والقرطبي (٩/ ١٨٩)، وذكره في البحر عن ابن عباس وابن جبير وقتادة ومجاهد والضحاك (٣/ ٢٤٥)، وابن كثير عن مجاهد وأبي جعفر الباقر والحسن ومقاتل (١/ ٤٩٥).

إلى من الدنيا ومن (٢) فيها.

(٥٨٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أبان بن أبي عياش، عن أبي العالية قال: جئت إلى أبي هريرة فقلت: بلغني أنك تقول: إن الحسنة تضاعف ألف ألف ضعف فقال أبو هريرة: لم أقل ذلك لم تحفظوا، ولكن قلت: تضاعف الحسنة ألفي ألف ضعف.

(۵۸۷) عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> قال: أنا معمر، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار<sup>(۱)</sup>، عن أبى سعيد الخدرى أن النبى ﷺ قال: «يخرج من النار من كان فى قلبه ذرة من الإيمان» قال أبو سعيد: فمن شك فليقرأ ﴿إِنْ الله لا يظلم مثقال ذرة﴾(۱۳).

(٨٨٥) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرني (١) رجل، عن المنهال (٢) بن عمرو،

<sup>= (</sup>۲) في (ټ) وما.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٣٦٠)؛ وذكره في الدر وعِزاه إلي عبد بن حميدِ وابن جرير عن قتادة (٢/٣٢).

<sup>(</sup>٥٨٦) أخرجه أحمد في المسند (٢٦٦/٢)، وذكره الزمخشري في الكشاف (١/ ٣٩٥) وقال ابن حجر في الكافي الشافي: أخرجه أحمد والبزار والطبري وابن أبي شيبة من رواية على ابن زيد بن جدعان عن أبي عثمان فذكره نحوه ثم قال: لم يرفعه ابن أبي شيبة وقال البزار: لا نعلمه يروى عن أبي هريرة إلا بهذا الإسناد وكذا قال: وقد أخرجه ابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الزهد من طريق زياد الجصاص عن أبي عثمان ونحوه وأخرجه عبد الرزاق عن أبان عن أبي العالية قال: جئت أبا هريرة فذكره موقوقًا. وأبان متروك. انظر هامش الكشاف (١٩٥/١)، وذكره القرطبي بنحوه (١٩٧٥)، وابن كثير (١٩٥/١).

<sup>(</sup>٥٨٧) (١) زيادة من (ت).

<sup>(</sup>٢) عطاء بن يسار الهلالي أبو محمد المدنى ثقة فاضل. من صغار الثالثة. تقريب التهذيب (٢) ٢٣).

 <sup>(</sup>٣) الذرة: هي الوجدة الصغيرة تتكون منها الأشياء.
 أخرجه الترمذى في صفة جهنم رقم (٢٦٠١)، وقال: حسن صحيح. وأخرجه الشيخان مطولاً. انظر جامع الأصول (٩٩/٣٥٧).

<sup>(</sup>٥٨٨) (١) في (م): عن رجل.

<sup>(</sup>٢) المنهال بن عمرو الأسدى مولاهم، الكوفى، صدوق، ربما وهم. من الخامسة. تقريب التهذيب (٢/ ٢٧٨).

عن سعيد بن جبير قال: جاء رجل إلى ابن عباس (٣) فقال: أرأيت أشياء تختلف على من القرآن، قال: ما هو، أشك في القرآن؟ قال: ليس بشك ولكن اختلاف قال: فهات ما اختلف عليك من ذلك، قال: أسمع الله يقول: ﴿ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين (٤)، وقال: ﴿ولا يكتمون الله حديثًا ﴾ (٥) فقد كتموا قال: وماذا؟ قال: فأسمعه يقول: ﴿فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون﴾(١) وقال: ﴿فأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ (٧) ، وقال: ﴿أَنْنَكُمُ لَتَكَفُّرُونَ بِالذِّي خُلَقُ الأَرْضُ فَي يُومِينَ﴾ (٨) حتى بلغ: ﴿طائعين﴾ وقال: في الآية الأخرى: ﴿السماء بناها رفع سمكها فسواها (١٠)، ثم قال: ﴿والأرض بعد ذلك دحاها ﴾ (١٠) قال: وأسمعه يقول: كان الله ما شأنه يقول: ﴿وكان الله ﴾ قال: فقال ابن عباس: أما قوله تعالى: ﴿ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين﴾ فإنهم لما رأوا يوم القيامة أن الله يغفر لأهل الإسلام ويغفر الذنوب، ولا يغفر شركًا، ولا يتعاظمه ذنب أن يغفره جحد المشركون فقالوا: والله ربنا ما كنا مشركين، رجاء أن يغفر لهم فختم على أفواههم، وتكلمت أيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون، فعند ذلك يود الذين كفروا وعصوا الرسول لو تسوى بهم الأرض، ولا يكتمون الله حديثًا(١١)، وأما قوله تعالى: ﴿ فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون، فإنه إذا نفخ في الصور فصعق من السموات، ومن في الأرض إلا من شاء الله فلا أنساب بينهم عند ذلك ولا يتساءلون، ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم

<sup>= (</sup>٣) في (م): لابن عباس رجل.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام (٢٣).

<sup>(</sup>٥) النساء (٤٢).

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء الآية (١٠١).

<sup>(</sup>٧) سورة الصافات الآية (٥٠).

<sup>(</sup>۸) سورة فصلت من الآية (۹\_ ۱۱).

<sup>(</sup>٩) سورة الفجر (٢٧ ، ٢٨).

<sup>(</sup>١٠) الفجر الآية (٣٠).

<sup>(</sup>١١) إلى هنا عند ابن جرير .

أخرج البخارى نحوه في التفسير سورة فصلت (٨/٥٥٦).

وابن جرير (٨/ ٣٧٧) وذكره البغوى (١/ ٤٤١)، وفى الدر وزاد نسبته إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم والطبرانى والحاكم وصححه، وابن مردويه والبيهقى فى الأسماء والصفات عن ابن عباس (٢/ ١٦٤).

قيام ينظرون وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون، وأما قوله تعالى: ﴿قُلُ أَتُنكُم لَتَكَفُّرُونَ بِاللَّذِى خُلَقَ الأَرضَ في يومين﴾ فإن الأرض خلقت قبل السماء وكانت السماء دخانًا فسواهن سبع سموات في يومين بعد خلق الأرض، وأما قوله تعالى: ﴿والأرض بعد ذلك دحاها﴾ فيقول: جعل فيها جبالاً، جعل فيها نهراً، جعل فيها شجراً، جعل فيها بحوراً.

(٥٨٩) عبد الرزاق قال: أخبرنى (١) معمر قال: أخبرنى ابن أبى نجيح، عن مجاهد قال: خلق الله الأرض قبل السماء فثار من الأرض دخان، ثم خلق (٢) السماء بعد، وأما قوله تعالى: ﴿والأرض بعد ذلك دحاها﴾ (٣) فيقول: مع ذلك دحاها، و «مع» و «بعد» في كلام العرب (١) سواء.

قال ابن عباس: وأما قوله تعالى: ﴿كَانَ اللهِ فَإِنَ اللهِ كَانَ لَمْ يَزَلَ كَذَلْكَ، وهو كَذَلْكُ عزيز حكيم قدير لم يزل كذلك، فما اختلف عليك من القرآن فهو شبه ما ذكرت لك، فإن الله لم ينزل شيئًا إلا وقد أصاب به الذي أراد، ولكن الناس لا يعلمون.

( • • • • ) عبد الرزاق قال: أخبرنى معمر، عن قتادة قال: جاء رجل إلى عكرمة فقال: أرأيت قول الله: ﴿هذا يوم لا ينطقون﴾، وقوله (١): ﴿ثم إنكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون﴾ قال: إنها مواقف فأما موقف منها فتكلموا، و(٢) اختصموا، ثم ختم الله على أفواههم فتكلمت أيديهم وأرجلهم فحينتذ لا ينطقون.

<sup>(</sup>٥٨٩) (١) في (ت): أخبرناه.

<sup>(</sup>٢) في (ت): خلقت.

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر آية (٣٠).

<sup>(</sup>٤) في (ت): و «مع» و «بعد» سواء في كلام العرب. وهو مقحم في سياق حديث ابن عباس هذا ولم أجده بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>۵۹۰) (۱) من (ت).

<sup>(</sup>٢) في (م): أو.

هو بمعنی حدیث ابن عباس رقم (٥٦٧).

ذكره البغوى في سياق حديث ابن عباس (١/ ٤٤١).

(٩٩٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى (١) قال: كانوا يجتنبون السكر عند حضور الصلاة، ثم نسخت لتحريم الخمر.

( ٩٩٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، وابن أبى نجيح، عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿ وَلا جِنبًا إِلا عابري سبيل ﴾ (٢) قال: هو الرجل يكون فى السفر فتصيبه الجنابة فيتيمم ويصلى.

(۹۹۳) عبد الرزاق قال: نا معمر قال: أخبرنى عبد الكريم الجزرى، عن أبى عبيدة (١) بن عبد الله بن مسعود، عن أبيه قال: هو الممر في المسجد.

(١١٥) (١) الآية (٢٤).

أخرجه ابن جرير (۸/ ۳۷۷)، والنحاس في ناسخه (ص ۱۰۸)، وهبة الله بن سلامة في ناسخه (ص ۲۰۱)، وهبة الله بن سلامة في ناسخه (ص ۳۷)، والقرطبي (۲۰۱/ه)، وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق به (٦/١).

وأخرج الترمذي نجوه عن علي بن أبي طالب كتاب التفسير باب ومن سورة النساء (٣٨/٥٤)، وذكر نجوه في البحر عن ابن عباس (٣/٢٥٤).

ذهب الجمهور إلى أن الآية محكمة وحملوا السكر على النوم في الصلاة كما في البحر (٣/ ٢٥٤).

واختلف عليهم القرطبي فقال: الصحيح في الباب النسخ لحديث على الذي دواه الترمذي وقال: جديث حسن صحيح غريب.

( (۱۹۲ ) (۱ ) الآية (۲۳ ).

أخرجه في تفسير مجاهد (٢/ ١٦٥)، وابن جرير (٨/ ٣٨٠)، وفي الدر وعزاه إلى عبد الرزاق عن مجاهد (٢/ ١٦٥)، والدارمي عن ابن عباس باب مرور الجنب في المسجد (١/ ٢١١)، وابن أبي شيبة في روايتين عن على وعن ابن عباس (١٥٧/١)، وابن كثير عن على (٢/ ٣٦٩).

(٩٣٥) (١) هو أبو عبيدة بن عبد الله بن مسعود مشهور بكنيته ، والأشهر أنه لا اسم له غيرها ويقال: اسمه عامر، كوفى ثقة من كبار الثالثة والراجح أنه لا يصح سماعه من أبيه مات سنة (٨٠). تقريب (٤٤٨/٢).

أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١/ ٤١٢)، وابن أبي شيبة في المصنف (١/ ١٤٦)، والدارمي (١/ ٢٨٢) بنحوه، والبيهقي (٢/ ٤٤٣)، وأبن جرير (٨/ ٣٨٢)، وذكره البغوى (١/ ٤٤٣)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق والبيهقي عن ابن مسعود (1/ 171).

(٩٩٤) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿واسمع غير مسمع﴾(١) كما تقول: اسمع غير مسموع منك.

( **090**) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة قال: كانت اليهود تقول للنبى: راعنا سمعك يستهزءون بذلك، وكانت فى اليهود قبيحة قال الله تعالى: ﴿وراعنا ليّا بألسنتهم﴾(١) واللى تحريكهم ألسنتهم بذلك وطعنًا فى الدين.

(٥٩٦) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فنردها على أدبارها﴾(١) قال: يحول وجوههم قبل ظهورهم ﴿أو نلعنهم كما لعنَّا أصحاب السبت﴾ قال: يقول: أو نجعلهم قردة.

= اختلف أهل العلم فى حكم دخول الجنب المسجد فأباح بعضهم الدخول فيه على الإطلاق وهو الإطلاق وهو قول الحسن وبه قال مالك والشافعي ومنع بعضهم على الإطلاق وهو قول أصحاب الرأى وقال بعضهم: يتيمم للمروز فيه أما المكث فلا يجوز عند أكثر أهل الغلم، وجوزه أحمد.

والأصبح عدمه، إلا لضرورة لقوله تعالى: ﴿ولا جنبًا إلا عابرى سبيل﴾. اهـ. راجع البغوى (٣/١).

(١٤) (١) الآية (٤٦).

أخرجه ابن جرير (٨٤ ٤٣٤)، وذكره القرطبي عن الحسن ومتجاهد (٧٤٣)، والبحر (٣٤٣)، والبحر (٣٤٤)، وابن (٣٤٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المتذر وابن أبي حاتم عن مجاهد (١٩٨/٣).

(٥٩٥) (١) الآية (٢٤).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٣٥)، وذكره القرطبي (٧/ ٥٧)، وابن كثير (١/ ٥٠٧)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٧/ ١٦٨).

في هامش (ت): «وقول غير مسمع أى غير مقبول منك، لا وجه له، لأنه لو كان كذلك لكان غيرمسموع: لمعنى قول ابن عباس اسمع منا وأنت ذاهب السمع فلا يمكن إستاعك لذهاب سمعك فأراد بقوله لا سمعت بأن هو المعنى لا معنى الدعاء. وهو اللذى يتوجه عليه قول الحسن ويكون أراد اسمع وحالك حال من لا نسمعه قبولاً لما يأمر به فيكون غير مسمع حال مفردة؟. اهد.

(۲۹۰) (۱) الآية (٤٧٤).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٤١)، وذكرة البغوى (١/ ٤٥٢)، والقرطبي (٥/ ٢٤٤)، وابن كثير (١/ ٧٠٠). (٥٩٧) عبد الرزاق قال: نا معمر، وقال الحسن: ﴿ نَطْمَسُ وَجُومًا ﴾ يقول: نظمسها عن الحق: ﴿ وَنُرُدُهَا عَلَى أَدْبَارُهَا ﴾ على ضلالتها: ﴿ أَوْ نَلْعَنْهُم كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابِ السَّبِ ﴾ يقول: أو نجعلهم قردة.

( ٩٩٨) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿لا يؤمنون إلا قليلاً﴾ (١) قال: لا يؤمن منهم إلا قليل.

قال معمر: وقال الكلبي (٢): لا يؤمنون إلا بقليل مما في أيديهم.

(٩٩٩) معمر، عن الحسن فى قوله تعالى: ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى الذَّينَ يَزَكُونَ أَنفُسُهُم ﴾ (١) قال: هم اليهود والنصارى قالوا: نحن أبناء الله وأحباؤه: ﴿ وقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان يهودا أو نصارى ﴾ (٢).

(٩٠٠) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يظلمون فتيلاً﴾(١) قال الفتيل: الذي في شق النواة.

(۹۷۷) أخرجه ابن جرير (۸/ ٤٤٢).

وذكره في البحر (٣/ ٢٦٧)، وابن كثير عن ابن عباس والحسن(٥٠٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن أبي حاتم عن الحسن (١٦٩/٢).

(۸۹۸) (۱) الآية (۲۱).

(٢) لم أجد من ذكره عن الكلبي.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٣٨)، ذكره القرطبي ولم ينسبه ثم قال: وهذا بعيد لأنه عز وجل قد أخبر أنه لعنهم بكفرهم.

والمعنى عنده إلا إيمانًا قليلاً لا يستحقون به اسم الإيمان (٥/ ٢٤٤):

قلت: وقول القرطبي قريب من قول الكلبي هنا.

(٩٩٥) (١) الآية (٩٩).

(٢) سورة البقرة الآية (١١١).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٥٢)، وذكره البغوى (١/ ٤٥٤)، والقرطبى (٢٤٦/٥)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن أبى حاتم عن الحسن (٢/ ١٧٠). قال الجمهور: هم اليهود كما فى البحر (٣/ ٢٧٠).

( . ٠٠) (١) الآية (٤٩) سورة النساء.

أخرجه ابن جرير (٤٥٨/٨)، والقرطبي عن ابن عباس وقتادة (٢٤٩/٥)، وابن كثير (١٢٤١)، وابن كثير (١٢/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبي حاتم عن ابن عباس (١٧٧/٢)، وهو قول مجاهد وعكرمة وعطاء والحسن وغير واحد من السلف.

(۲۰۱) عبد الرزاق قال: أخبرنا<sup>(۱)</sup> معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿الجبت والطاغوت﴾(۲) قال: الجبت: الشيطان، والكاهن: الطاغوت.

(۲۰۲) عبد الرزاق قال: نا معمر: وقال الكلبى: هما كاهنان جميعًا كعب بن الأشرف وحيى بن أخطب.

(۲۰۳) معمر، عن أيوب، عن عكرمة أن كعب بن الأشرف انطلق إلى المشركين من كفار قريش فاستجاشهم (۱) على النبي على النبي في وأمرهم أن يغزوه، وقال: إنا معكم فقاتلوه فقالوا: إنكم أهل كتاب، وهو صاحب كتاب، ولا نأمن أن يكون هذا مكرًا بينكم فإن أردت أن نخرج معك فاسجد لهذين الصنمين، وآمن (۱) بهما ففعل، ثم قالوا: نحن أهدى أم محمد؟ نحن ننحر الكوم (۱)، ونسقى اللبن على الماء، ونصل الرحم، ونقرى (۱) الضيف، ونطوف بهذا البيت، ومحمد قطع رحمه، وخرج من بلده قال: بل أنتم خير وأهدى، فنزلت فيه: ﴿ ألم تر إلى الذين أوتوا نصيبًا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً (٥).

<sup>(</sup>٦٠١) (١) في (ت): عن معمر.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٥).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٦٤)، وذكره البغوى (١/ ٤٥٢) بنحوه، والقرطبي (٥/ ٢٤٨)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>۲۰۲) أخرجه ابن جرير (۸/ ٤٧٠)، وذكره في تفسير ابن عباس (٢٦٢/١)، والبغوى عن الضحاك (١/ ٤٥٤)، والقرطبي عن ابن مسعود (٢٤٨/٥)، وابن حجر في الفتح عن ابن عباس (١/ ٢٥٢)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن أبي حاتم عن ابن عباس (١/ ٢٥٢)، والشوكاني (١/ ٤٤٢).

<sup>(</sup>٦٠٣) (١) في (م): (فاستجاشهم) ومعنى استجاشهم طلب منهم أن تجيشوا جيشًا.

<sup>(</sup>٢) في (م): (وتؤمن).

<sup>(</sup>٣) الكوم: جمع ومفردها. كوماء، وهي الناقة المشرفة السنام وهي خير النوق وأسمنها وأعزها عليهم.

<sup>(</sup>٤) نقرى: نكرم.

<sup>(</sup>٥) الآية (١٥).

أخرجه ابن جرير (۸/۲۷)، والواحدی (ص۱۰۳)، والزمخشری (٤٠٣/١)، وذکره فی الدر وعزاه إلی عبد الرزاق وابن جریر عن عکرمة (۲/۱۷۱)، وابن کثیر عن ابن عباس (۱/۵۱۳)، وفی البدایة: عن موسی بن عقبة (۲/۶).

(٢٠٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، وكان عكرمة يقول: الجبت والطاغوت صنمان.

(٩٠٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ مَنْ قُومُ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقِبَةً مؤمنة﴾(١) قال: هو المسلم يكون فى المشركين فيقتله المؤمن، ولا يدرى ففيه عتق رقبة، وليست له دية.

(٣٠٦) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا يظلمون نقيراً﴾(١) قال: النقير الذي في وسط النواة من ظهرها.

(۲۰۷) عبد الرزاق قال: أخبرنى (١) الثورى، عن أبى إسحاق، عن عمرو بن ميمون الأودى، قال: رأى موسى رجلاً متعلقاً بالعرش فغبطه بمكانه فسأل عنه فقال: أخبرك بعمله كان لا يحسد الناس على ما أتاهم الله من فضله، ولا يمشى بالنميمة، ولا يعق والديه قال: يا رب ومن يعق والديه؟ قال: الذى يستسب لهما فيسبان، ولا يحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله.

(٣٠٨) عبد الرزاق قال: أنا معمر، عن الحسن في قوله تعالى: ﴿وأولُو الأمر منكم﴾(١) قال؛ هم العلماء.

<sup>(</sup>۲۰۶) أخرجه ابن جرير (۸/ ٤٦١)، وذكره البغوى (۱/ ٤٥٤)، والقرطبي (۹/ ٢٤٨)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن عكرمة (۲/ ۱۷۲).

<sup>(</sup>ه ۲۰) (۱) الآية (۹۲).

ذكره البغوي ولم ينسبه (١/ ٤٧٧)، وسيأتي برقم (٢٢١) بهذا السند ولفظ مقارب.

<sup>(</sup>۲۰۲) (۱) الآية (۱۲٤).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٤٥٨)، والقرطبى (٩/ ٢٤٩)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم من طرق عن ابن عباس (٢/ ١٧٢)، كما عزاه إلى ابن المنذر عن مجاهد (٢/ ٢٣٠).

وفي اللسان: النقير: النكتة في النواة كأن ذلك الموضع نقر منها (١٨/٦).

<sup>(</sup>۲۰۷) (۱) في (م): نا.

أخرجه ابن المبارك في المسند حديث رقم (١) والزهد (ص ٢٤١)، والمجمع (٨/٦٤)، وقال: أخرجه بالحلية (٢٩٣/١٠).

<sup>(</sup>۲۰۸) (۱) الآية (٥٩) وهي مؤخرة عن موضعها.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٥٠١)، وذكره البغوى (١/ ٤٥٩)، والبحر (٣/ ٢٧٨) ، وابن =

(۲۰۹) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن أبى سلمة بن عبد الرحمن، عن أبى هريرة أن النبى ﷺ قال: «من أطاعنى فقد أطاع الله، ومن عصانى فقد عصى الله، ومن أطاع أميرى فقد أطاعنى، ومن عصى أميرى فقد عصانى».

(٦١٠) عبد الرزاق قال: نا معمر(١)، عن ابن أبى نجيح، عن مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَأُولُو الْأُمْرِ مِنْكُمْ﴾ قال: هم أهل الفقه والعلم.

(۲۱۱) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الحسن، وقتادة قالا في قوله تعالى: ﴿أَخْرِجِنَا مِنْ هَذِهُ القَرِيةُ الظَّالُمُ أَهُلُهُا ﴾ (١) أن رجلاً خرج من قرية ظالمة إلى قرية صالحة فأدركه الموت في الطريق فناء(٢) بصدره إلى القرية الصالحة قال: فما تلافاه (٣) إلا ذلك

وهو قول الضحاك ومجاهد وعطاء وأبي العالية.

قال ابن كثير: والظاهر والله أعلم أنها علم في كل أولى الأمر من الأمراء والعلماء.

(٩٠٩) أخرجه البخارى كتاب الجهاد باب يقاتل من وراء الإمام ويتقى به (١١٦/٦)، وأخرجه مسلم كتاب الإمارة باب وجوب طاعة الأمراء (٣/٤٦٦)، وعبد الرزاق فى المصنف (٢١٩/١)، والحميدى فى مسنده (٢/٧٧)، وأحمد فى المسند (٢/ ٢٧٠)، وأخرجه البغوى (١٩/١٥)، وأخرجه فى جامع الأصول (٤/٣٢).

(٦١٠) (١) في (ت): أخبرنا الثوري.

أخرجه فى تفسير مجاهد (١٦٣/١)، وابن جرير (٨/ ٥٠١)، والبغوى بنحوه (١٩/ ٥٠١)، والقرطبي (٥٠٩/٥)، وابن كثير.

وفى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن مجاهد (٢/ ١٧٦).

(۱۱۲) (۱) الآية (۷۵).

(٢) في (م)، (ت): فناء وفي الطبري (نأي).

وكلأ صحيح وفي هامش (ت): «ناء» نهض.

وفى اللسان: نأى عنه «وناء» ونآه ينأى نأيًا وانتنأى وأنايته أنا فانتآى أبعدته فبعد. وتناءوا تباعدوا (٦/ ٤٣١٤)، والمعنى هنا تحامل وهو هالك حتى وجه صدره إلى القرية الصالحة.

(٣) ﴿ فَمَا تَلَافَاهُ إِلَّا ذَلَكَ ﴾ أى فما تداركه وأنقذه من سوء المصير إلا هذه الإعراضة التي أعرضها عن القرية الظالمة.

<sup>=</sup> كثير (٥١٨/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة وعبد بن حميد والحاكم والحكيم الترمذى فى نوادر الأصول وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والحاكم وصححه عن جابر بن عبد الله، وابن عدى فى الكامل (١٧٦/٢).

فاحتجت (٤) فيه ملائكة الرحمة، وملائكة العذاب فأمروا أن يقدروا أقرب القريتين إليه فوجدوه أقرب إلى القرية الصالحة بشبر، وقال بعضهم: قرب الله إليه القرية الصالحة فتوفاه ملائكة الرحمة.

(٣١٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الكلبى، وقتادة فى قوله تعالى: ﴿ولولا فَضَلَ اللهُ عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلاً﴾(١) قال: يقول: لاتبعتم الشيطان كلكم، وأما قوله إلا قليلاً فهو كقوله: ﴿لعلمه الذين يستنبطونه منهم﴾(١) إلا قليلاً.

= (٤) احتجت فيه (أى اختصمت فيه الملائكة) وألقى كل خصم بحجته ولم ير هذا الوزن بهذا المعنى في كتب اللغة وهو صحيح عريق وإنما قالوا: احتج بالشيء اتخذه حجة أما التخاصم والتنازع فقالوا فيه: تحاج القوم، فهذا من الزيادات الصحيحة على قيد اللغة. اهـ.

ملخصًا من تعليقات الشيخ أحمد شاكر على تفسير الطبرى (٨/ ٥٤٥).

أخرجه ابن جرير (٨/ ٥٤٥)، وأخرج نحوه فى المطالب العالية عن ابن مسعود بإسناد صحيح (٣/ ٢٨٠) وروى أبو يعلى نحوه من حديث طويل عن عبد الله بن عمرو وإسناده ضعيف ورواه الطبراني بإسناد لا بأس به.

كذا قال الأعظمي في تعليقاته.

قال القرطبي: القرية هنا مكة بإجماع من المتأولين (٥/ ٢٧٩).

وقال في البحر: الجمهور على أنها مكة (٣/ ٢٩٦).

(۲۱۲) (۱) ، (۲) الآية (۲۸).

أخرجه القرطبى بدون ذكر الكلبى (٨/٥٧٥)، وابن كثير عن عبد الرزاق به (1/ 0.0 )، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم (1/ 0.0 ).

(١١٣) (١) الآية (٥٩).

(٢) في (م): سنته.

أخرجه ابن جرير (٨/ ٥٠٥)، والواحدى (ص١١٣)، والقرطبي عن مجاهد والأعمش وقتادة وقال: وهو الصحيح (٥/ ٢٦١)، والبحر (٣/ ٢٧٩)، وابن كثير (١٨/١)، وذكره في الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن مجاهد (٢/ ١٧٨).

(٢١٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الكلبى أن ناسًا من أهل مكة (١) كتبوا إلى أصحاب النبى ﷺ أنهم قد أسلموا، وكان ذلك منهم كذبًا، فلقوهم فاختلف فيهم المسلمون فقالت طائفة: دماؤهم حرام (٢) فأنزل الله: ﴿فما لكم في المنافقين فئتين والله أركسهم بما كسبوا﴾ (٣).

قال: معمر(٤): وقال قتادة: أهلكهم بما كسبوا.

(٣١٥) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة: ﴿ فَإِن اعتزلوكم ﴾ (١) قال: نسخها ﴿ فَاقتلُوا المشركين حيث وجدتموهم ﴾ (٢).

أخرجه ابن جرير (٩/ ١٥)، ذكره فى الدر وعزاه إلى ابن جرير (٢/ ١٩٠) وليراجع البغوى (١/ ٤٧٤)، وابن كثير (١/ ٥٣٢).

أخرجه ابن جرير (١٢٦/٥)، والنحاس فى ناسخه (ص١٠٥)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم والنحاس عن قتادة (١٩٢/٢)، وهبة الله بن ومكى بن أبى طالب فى كتاب الإيضاح عن أبى أويس (ص١٩١)، وهبة الله بن سلامة فى ناسخه (ص٤٠).

قال ابن عطية: هذه الآية حض على قتال هؤلاء المخادعين: إذا لم يرجعوا عن حالهم إلى حال الآخرين المعتزلين الملقين للسلم. البحر (٣/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٦١٤) (١) ساقطة من (م).

<sup>(</sup>۲) قلت: وأصح منه: ما رواه البخارى في كتاب التفسير (۲۰۲/۸)، ومسلم في كتاب صفات المنافقين (۲/۲۱۶)، عن ريد بن ثابت أن النبي على خرج إلى أحد فرجع ناس ممن كان معه فكان أصحاب النبي فيهم فرقتين قال بعضهم: نقتلهم وقال بعضهم: لا نقتلهم فنزلت: ﴿فما لكم في المنافقين فئتين﴾، وأخرجه الواحدى (ص۱۱۲)، وقال الشوكاني: هذا أصح ما روى في سبب نزول الآية، وقد رويت أسباب غير ذلك ( ۲۰۹/۱۰)، ومنها: ما رواه عبد الرزاق ويمكن حمله على أنه داخل في معنى الآية لا أنه سبب النزول.

<sup>(</sup>٣) الآية (٨٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٩/ ١٥)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/ ١٩١).

<sup>(</sup>۱۵ (۱) (۱) الآية (۹۰).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٥).

(۲۱۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ مَنْ قُومُ بِينَهُم مِيثَاقَ﴾(١) قال: هو المعاهد.

(۲۱۷) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن أبى حصين (۱۱)، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس فى قوله تعالى: ﴿ومن يقتل مؤمنًا متعمدًا﴾ (۲) قال: ليس لقاتل مؤمن توبة إلا أن يستغفر الله.

(۲۱۸) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن جويبر، عن الضحاك بن مزاحم قال: بينهما ثماني سنين (۱) التي في النساء بعد التي في الفرقان.

(٢١٩) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن أبي الزناد(١) قال: سمعت رجلاً يحدث

(۲۱۲) (۱) الآية (۹۲).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٣٢)، ذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن المنذر والبيهقي من طرق عن ابن عباس (٢/ ٩٤).

(٦١٧) (١) هو عثمان بن عاصم بن حصين الأسدى الكوفى أبو حصين، ثقة، ثبت سنى وربما دلس. من الرابعة. تقريب التهذيب (٢/ ١٠).

(۲) الآية (۹۳).

أخرجه البخارى كتاب التفسير باب ﴿والذين لا يدعون مع الله إلها آخر﴾ (٨/ ٤٩٣)، وأخرجه مسلم بنحوه كتاب التفسير (١٥٨/١٨)، وأبو داود كتاب الفتن، باب تعظيم قتل المؤمن (٤/٧٤) بنحوه، والنسائى فى تحريم الدم، باب تعظيم الدم ( $(\sqrt{4})$ ) وابن ماجه فى كتاب الديات باب هل لقاتل مؤمن توبة ( $(\sqrt{4})$ )، وابن أبى شيبة فى مسنده ( $(\sqrt{4})$ )، وأحمد فى المسند ( $(\sqrt{4})$ )، والثورى فى تفسيره ( $(\sqrt{4})$ ).

وذكره البغوى بنحوه (۱/ ٤٨٠)، والقرطبى (٥/ ٣٣٢) والحازن (٥/ ٣٣٢)، وابن كثير (١/ ٥٣٥). (۱/ ٥٣٥).

(٦١٨) (١) وفي رواية للنسائي ثمانية أشهر وهو الأقرب للصواب.

أخرجه ابن جرير (٥/ ٢٢٠).

قال ابن عطية: سئل عنها ابن عباس فزعم أنها نزلت بعد الآية التي في سورة الفرقان بثمان سنين.

وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق عن الضحاك (٢/ ١٦٩).

(٢١٩) (١) هو عبد الله بن ذكوان أبو عبد الرحمن، المدنى، المعروف بأبى الزناد ثقة فقيه. من الخامسة، مات سنة ثلاثين وقيل: بعدها. تقريب (١/ ٤١٣).

خارجة (٢) بن زيد قال: سمعت أباك في هذا المكان \_ بمني (٣) \_ يقول: نزلت الشديدة بعد الهينة أراه (٤) قال: بستة أشهر يعني: ومن يقتل مؤمنًا متعمدًا بعد: ﴿إِنَ الله لا يغفر أن يشرك به ﴾ (٥).

(٤) في (م): قال: أراه.

(٥) الآية (١١٦).

أخرجه أبو داود عن أبى الزناد عن مجاهد بن عوف أن خارجة بن زيد قال: سمعت زيد بن ثابت فذكره، كتاب الفتن باب تعظيم قتل المؤمن (٤/ ٤٦٥)، والنسائى  $( \cdot \cdot / \cdot )$  في تحريم الدم باب تعظيم الدم.

وعندهما: أن آية النساء بعد التى فى الفرقان: ﴿وَالذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التى حرم الله إلا بالحق﴾ وأن آية النساء نزلت بعد الفرقان بستة أشهر وفى رواية للنسائى أنها نزلت بعدها بثمانية أشهر وانفردت رواية عبد الرزاق بذكر المكان: وهو منى.

وقد روى عن ابن عباس: أن توبة القاتل المسلم غير مقبولة وأن آية النساء ناسخة لآية الفرقان وروى مثل ذلك عن زيد بن ثابت.

وروى عن ابن عباس أيضاً أنه له توبة وجواز المغفرة له لقوله تعالى: ﴿ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه يجد الله غفوراً رحيماً ﴾.

وهذه الرواية الثانية: هى مذهب أهل السنة جميعًا، والصحابة والتابعين ومن بعدهم . وما يروى عن بعض السلف مما يخالف هذا فمحمول على التغليظ والتشديد والتحذير من القتل والتأكيد في المنع منه.

وليس فى هذه الآية التى احتج بها ابن عباس تصريح بأنه يخلد فى النار، وإنما فيها جزاؤه ولا يلزم منه أن يجازى. ثم إن الآية خبر والاخبار لا يدخلها النسخ. اهـ. ملخصًا من كلام الندى والنارى من المراجعة المناطقة على والمراجعة المناطقة المناطقة

ملخصًا من كلام النووى والمنذرى، وليراجع أبو داود (٤٦٧/٤)، وجامع الأصول (٢/ ٩٥).

فى هامش (ت): تعليق أمكن قراءة بعضه وهو: فعمر أمر المسلمين أن الكافر القاتل للمؤمن مأمور بالتوبة من كفره، وجميع معاصيه ولو كان عظم الذنب بقتل المؤمن لا يمنع من قبول توبته لأن مضامنها بأن تعظيم الذنب أولى من تعظيم ذلك مع الانفراد عنه. والأولى رد هذه الرواية وإبطالها وكونها غير صحيحة عن عبد الله بن عباس رضى الله عنه. (ل ك ).

<sup>= (</sup>٢) خارجة بن زيد بن ثابت الأنصارى أبو زيد المدنى ثقة فقيه، من الثالثة. مات سنة مائة وقيل: قبلها. تقريب (١٠/٢).

 <sup>(</sup>٣) منى: موضع بمكة ينزل فيه الحجاج هو اسم مقصور مذكر يعرف ولا يصرف سميت بذلك لما يمنى فيها من الدماء. اللسان (٦/ ٤٢٨٣).

(۹۲۰) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن الأعمش، عن إبراهيم قال: كل شيء في القرآن تحرير رقبة مؤمنة، قال: الذي قد صلى، وما لم تكن مؤمنة، فتجز به (۱) ما لم يصل.

(٣٢١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ مَنْ قُومُ عَدُو لَكُمْ وَهُو مؤمن﴾ (١) قال: الرجل المؤمن يكون فى العدو من المشركين فيقتله المسلم ولا يعلم فإنه يعتق رقبة، ولا يكون (٢) عليه دية.

(۲۲۲) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنًا﴾ (١) قال: بلغنى أن رجلاً من المسلمين أغار على رجل من المشركين فحمل عليه فقال له المشرك: إنى مسلم لا إله إلا الله فقتله المسلم بعد أن قالها فبلغ ذلك النبى على فقال للذى قتله: «أقتلته وقد قال لا إله إلا الله؟» قال وهو يعتذر: يا نبى الله، إنما قالها متعودًا، وليس كذلك، قال النبى على الله فقت عن قلبه شم مات قاتل الرجل، فقبر فلفظته الأرض، فذكر للنبى الله عامرهم أن يعيدوه، ثم لفظته، (فأمرهم أن يعيدوه، ثم لفظته) (نامرهم أن يعيدوه، ثم لفظته)

(۱۲۰) (۱) في الطبري (فتحرير من لم يصل).

أخرجه ابن جرير (٥/ ٢٠٥)، وذكره في البحر وعزاه إلى ابن عباس والحسن والشعبي وإبراهيم وقتادة (٣/ ٣٢٢)، وفي مصنف عبد الرزاق (١/ ١٧٩) عن قتادة لا يجوز في قتل الخطأ صبى مرضع إلا من صلى فإن في حرف أبي بن كعب (فتحرير رقبة مؤمنة لا يجوز فيها صبي).

قلت: والعلماء يحملون مثل هذا على التفسير.

(۱۲۲) (۱) الآية (۹۲).

(٢) في (ت): وليس.

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٣٠)، وهو قول ابن عباس وقتادة والسدى وعكرمة ومجاهد والنخعى على ما في القرطبي (٣٢٣/٥)، والبحر (٣/ ٢٣٤)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير عن قتادة (٢/ ٢٠١).

(٢٢٢) (١) الآية (٩٤).

(٢) ريادة من (ت).

آخرجه البخارى (٥/ ١٨٣) فى الغزوات باب بعث النبى أسامة بن زيد إلى الحرقات باب رقم (٤٥)، وفى الديات (٩/٤)، باب قول الله: ﴿ومن أحياها﴾ ومسلم فى الإيمان حديث (٩٦) باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال: لا إله إلا الله، وأبو داود =

الأرض قد أبت أن تقبله فالقوه في غار من الغيران.

قال معمر: وقال بعضهم: إن الأرض لتقبل من هو شر منه، ولكن الله جعله لكم عبرة.

(۲۲۳) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن قبيصة (۱) بن ذؤيب، عن زيد ابن ثابت قال: كنت أكتب لرسول الله على فقال: اكتب: (لا يستوى القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله) فجاء عبد الله بن أم مكتوم وقال: يا رسول الله، إنى أحب الجهاد في سبيل الله ولكن في من الزمانة ما قد ترى، وذهب بصرى قال زيد: فنقلت فخذ رسول الله على فخذى حتى حسبت أن يرضها، ثم قال: اكتب: (لا يستوى القاعدون من المؤمنين غير أولى الضرر والمجاهدون في سبيل الله) (۱).

= كتاب الجهاد باب علام يقاتل المشركون (١٠٣/٣). وأخرج ابن ماجه نحوه كتاب الفتن باب الكف عمن قال: لا إله إلا الله (١٢٩٦/١)، وأخرجه ابن جرير (١٤٢/٥)، والقرطبي (٥/ ٣٣٦)، وابن كثير (١/ ٥٣٩)، والألوسي (٥/ ١٢٠).

وقد اختلف فى تعيين القاتل والمقتول فى هذه النازلة فالذى عليه الأكثر وهو فى تفسير ابد ابسحاق ومصنف أبى داود والاستيعاب لابن عبد البر أن القاتل محلم بن جثامة، والمقتول عامر بن الأضبط، فدعا عليه الصلاة والسلام على محلم فما عاش إلا سبعًا ثم دفن فلم تقبله الأرض... إلخ بنحوه.

ليس في البخاري ومسلم وأبي داود قصة لفظ الأرض للقاتل.

(٦٢٣) (١) قبيصة بن ذؤيب بن حلحلة الخزاعى أبو سعيد أو أبو إسحاق المدنى نزيل دمشق من أولاد الصحابة وله رؤية مات سنة بضع وثمانين. تقريب التهذيب (٢/ ١٢٢).

(٢) الآية (٩٥).

أخرجه البخارى فى كتاب الجهاد باب قول الله عز وجل: ﴿لا يستوى القاعدون من المؤمنين﴾ (٢٥٩/٦)، وكتاب التفسير باب سورة النساء (٢٥٩/٨)، ومسلم فى الإمارة باب سقوط فرض الجهاد عن المعذورين (١٨٩٨)، وأبو داود كتاب الجهاد باب فى الرخصة فى القعود من العذر (٢٥٠٧) (٣/٤٢)، والترمذى كتاب التفسير باب ومن سورة النساء وقال: حديث حسن صحيح هكذا رواه غير واحد عن الزهرى (٥/٢٤٢)، والنسائى فى الجهاد باب فضل المجاهدين على القاعدين (٢/٩)، وأحمد فى المسند (٥/١٨٤)، وابن جرير (٥/١٤٥)، والبغوى (١/٣٨٤)، والواحدى (ص(10.6))، وأبو نعيم فى الدلائل ((1/8))، وابن كثير ((1/8))، وأخرجه مسلم عن البراء كتاب الإمارة باب سقوط فرض الجهاد عن المعذورين ((1/8))، والطبرانى عن زيد بن أرقم برجال ثقات كذا فى المجمع ((1/8)).

(٩٧٤) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة، والحسن في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ يَهُا جِرُ فَيُ سَبِيلُ اللهُ يَجِدُ فِي الأَرْضُ مَرَاغُمًا كثيرًا وسعة﴾(١) قال: متحولاً.

( ٩٢٥) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو، عن عطاء، عن ابن عباس قال: لحق ناس من المسلمين رجلاً في غنمه فقال: السلام عليكم. فقتلوه وأخذوا غنيمته، فنزلت فيه: (يا أيها الذين آمنوا إذا ضربتم في سبيل الله فتبينوا ولا تقولوا لمن ألقى اليكم السلام لست مؤمنًا)(١) قال: كان ابن عباس يقرؤها: (السَّلَمُ (١)، تبتغون عرض الحياة الدنيا: غنيمته.

(۲۲۳) عبد الرزاق قال: أخبرنى ابن جريج قال: أخبرنى عبد الله بن كثير، عن سعيد بن جبير فى قوله تعالى: ﴿كذلك كنتم من قبل﴾(١) تستخفون بإيمانكم كما استخفى هذا الراعى بإيمانه.

آخرجه ابن جرير (١٥٣/٥)، ذكره في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن أبى حاتم عن قتادة وزاد فيه: (من الضلالة إلى الهدى ومن العيلة إلى الغنى) (7.4/7).

(١٥) (١) الآية (٩٤).

(٢) وهي قراءة ابن كثير وأبو عمر وحفص عن عاصم والكسائي.

قال الزجاج: يجوز أن تكون بمعنى التسليم وبمعنى الاستسلام، وهي قراءة نافع وابن عامر وحمزة وخلف. كذا في زاد المسير (٢/ ١٧٢).

أخرجه البخارى بنحوه، كتاب التفسير، باب: (ولا تقولوا لمن ألقى إليكم السلام لست مؤمنًا) ( $\Lambda$ / ١٩٤)، ومسلم رقم ( $\pi$  ( $\pi$  ) فى التفسير ( $\pi$  / ١٦١)، وأبو داود رقم ( $\pi$  /  $\pi$  ) فى الحروف والقراءات، والترمذى كتاب التفسير باب ومن سورة النساء ( $\pi$  /  $\pi$  ) وقال: هذا حديث حسن، وأحمد فى المسند ( $\pi$  /  $\pi$  )، وابن جرير ( $\pi$  /  $\pi$  )، والقرطبى ( $\pi$  /  $\pi$  ). وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وسعيد بن منصور وعبد ابن حميد والبخارى والنسائى وابن المنذر وابن أبى حاتم عن ابن عباس ( $\pi$  /  $\pi$  ).

(۲۲٦) (۱) الآية (۹٤).

أخرجه ابن جرير (١٤٣/٥)، وذكره البغوى (١/ ٤٨٢)، والبحر (٣/ ٣٢٩)، وأخرجه البخارى تعليقًا عن ابن عباس، قال النبي على للمقداد: ﴿إِذَا كَانَ رَجُلُ مُؤْمَنَ يَخْفَى إِيمَانَهُ مَعْ قُومَ كَفَارَ فَأَظُهُمْ إِيمَانَهُ فَقَتْلَتُهُ، فَكَذَلْكُ كَنْتَ أَنْتَ تَخْفَى إِيمَانَكُ بَكَةً مِنْ قَبَلُ المَدِياتَ، وذكره ابن كثير وعزاه إلى البخارى (١٦٨/١٢) في الديات باب أول كتاب الديات، وذكره ابن كثير وعزاه إلى البخارى

<sup>(</sup>١٢٤) (١) الآية (١٠٠).

(٦٢٧) وقال ابن جريج: أخبرنى عبد الكريم (١) أن مقسمًا مولى عبد الله بن الحارث أخبره أن عبد الله بن عباس أخبره قال: ﴿لا يستوى القاعدون من المؤمنين﴾(٢) عن بدر والخارجون إليها.

(٦٢٨) عبد الرزاق، عن ابن عيينة، عن عمرو، عن عكرمة في قوله تعالى: ﴿لا يستطيعون حيلة﴾(١) قال: مخرجًا ﴿ولا يهتدون سبيلاً﴾(١) قال: طريقًا إلى المدينة.

(٦٢٩) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة قال: لما نزلت: ﴿إِنَ اللَّهِن توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم﴾(١) قال رجل(٢) من المسلمين وهو مريض يومئذ: والله ما لي من عذر إني لدليل(٢) بالطريق، وإني لموسر فاحملوني فحملوه فأدركه الموت في الطريق فنزل فيه: ﴿ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله﴾(١).

(٦٢٧) (١) عبد الكريم: هو الجزري.

(٢) الآية: (٩٥).

أخرجه البخارى من طريق عبد الرزاق به، كتاب التفسير باب: ﴿لا يستوى القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله﴾ (٨/ ٢٦٠). والترمذي كتاب التفسير باب ومن سورة النساء بزيادة في آخره (/ ٢٤١)، وابن جرير ((1/4))، وذكره البغوى ((1/4))، والبحر ((7/4))، وابن كثير ((1/4)).

وقد علق عليه الشيخ أحمد شاكر رحمه الله، فقال: «هذا الحديث ليس في تفسير عبدالرزاق، فلعله في المصنف، ولم يروه أحمد في المسند فيما وصل إليه تبعى» اهه. قلت: أخرجه الطبرى في التفسير عن الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق بإسناده ولفظه، وهو في تفسير عبد الرزاق كما ترى، ولعل الشيخ شاكر رحمه الله لم يطل التأمل في تفسير عبد الرزاق. وسبحان من لا يخفي عليه شيء في الأرض ولا في السماء

(۱۲۸) (۱، ۲) الآية (۹۸).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٥٠)، وابن كثير (١/ ٥٤٢).

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبى حاتم عن عكرمة (٢٠٧/٢).

قال القرطبي: الصواب أنه عام في جميع السبل (٥/٣٤٧).

(۲۲۹) (۱) الآية (۹۷).

- (٢) ذكر ابن حجر فى الإصابة عشرة أقوال فى اسم صاحب هذه القصة وصحح فى الاستيعاب أنه: ضمرة بن جندب، وهو الاسم الذى وقف عليه ابن عباس بعد أن طلبه أربع عشرة سنة. المقحمات (ص١٩).
  - (٣) دليل بالطريق: أي عالم بمسالكه خبير بدروبه.
    - (٤) الآية (١٠٠).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٥١) من طرق عن قتادة وابن عباس، وذكره القرطبي بنحوه =

(۱۳۰) عبد الرزاق قال: نا ابن عيينة، عن عمرو قال: سمعت عكرمة يقول: كان ناس بمكة (۱) قد شهدوا أن لا إله إلا الله فلما خرج المشركون إلى بدر أخرجوهم معهم فقتلوا فنزلت فيهم: ﴿إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ﴾ إلى: ﴿فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان الله عفواً غفوراً ﴾ (۲) قال: فكتب بها المسلمون الذين بالمدينة إلى المسلمين الذين بمكة قال: فخرج ناس من المسلمين حتى إذا كانوا ببعض الطريق، طلبهم المشركون فأدركوهم فمنهم من أعطى (۱) الفتنة، قال: فأنزل الله: ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله ﴾ (١) فكتب بها المسلمون الذين بالمدينة إلى المسلمين الذين بمكة فقال رجل من بني ضمرة (٥) وكان مريضاً: أخرجوني بالمدينة إلى الموح (١) فأخرجوه حتى إذا كان بالحصحاص (٧) مات فأنزل الله فيه: ﴿ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله... ﴾ الآية، وأنزل الله في أولئك الذين أعطوا الفتنة: ﴿ثم بن ببته مهاجراً إلى الله ورسوله... ﴾ الآية، وأنزل الله في أولئك الذين أعطوا الفتنة:

<sup>= (</sup>0/9 )، والسيوطى فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (7/4)، والواحدى عن ابن عباس بنحوه (9/4).

<sup>(</sup>٦٣٠) (١) في (ت): من أهل مكة.

<sup>(</sup>٢) الآية (٩٧) إلى (٩٩).

<sup>(</sup>٣) أعطى الفتنة: كفر بعد إسلامه.

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت الآية (١٠).

<sup>(</sup>٥) مضى فيما قبله.

<sup>(</sup>٦) برد نسيم الريح لأنه ضاق بالحرارة في مكة. وقال الواحدى: الروحاء، والروحاء: مكان، وروحاء: اسم قرية.

والصواب الأول كما في اللسان (٣/ ١٧٦٦).

<sup>(</sup>۷) الحصحاص: في (م): الخضخاص وهو خطأ. وفي هامش (ت): الحصحاص: موضع بذي طوى، وقيل: جبل مشرف على ذي طوى بناحية مكة ويقال: فيه (ذو الحصحاص)، وقال الأزرقي: فيه مقبرة للمهاجرين (۱/ ٣٣٣) أخبار مكة واللسان (۲/ ٠٠٠).

وقال البغوى: إنه مات ( بالتنعيم) وهو موضع قرب مكة في الحل يعرف بمسجد عائشة وفيه يحرم المعتمرون (١/ ٤٨٦)، والألوسي (٥/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٨) سورة النحل الآية (١١٠).

أخرجه ابن جرير (٩/٥)، والأزرقى فى أخبار مكة (٣٣٣/١) تحت عنوان ما جاء فى مقبرة المهاجرين التى بالحصحاص، والبيهقى فى السنن عن عكرمة بغير هذا اللفظ (٩/١٤)، والواحدى عن عكرمة (ص١١٩).

(۱۳۱) قال عبد الرزاق: قال ابن عيينة: وأخبرنى محمد (۱) بن إسحاق فى قوله تعالى: ﴿إِن الذِّين توفاهم الملائكة﴾ (۲) قال: هم خمسة فتية من قريش: على (۳) بن أمية، وأبو قيس بن الفاكه، وزمعة (٤) بن الأسود، وأبو العاصى بن منبه، قال: ونسيت الخامس (٥).

(۱۳۳۲) عبد الرزاق<sup>(۱)</sup>، عن ابن عيينة، عن عبيد الله<sup>(۲)</sup> بن أبى يزيد قال: سمعت ابن عباس يقول: كنت أنا وأمى من المستضعفين من النساء والوالدان.

(٦٣٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿إِن الصلاة كانت على المؤمنين كتابًا موقوتًا﴾(١) قال ابن مسعود: إن للصلاة وقتًا كوقت الحج.

= وذكره البخارى عن عكرمة عن ابن عباس بنحوه كتاب الفتن باب من كره أن يكثر سواد الفتن والظلم (٣٤٩/٥)، وذكره البغوى (١/٤٨٦)، والقرطبي (٣٤٩/٥)، والبحر (٣/٣٣٣).

(۱۳۱) (۱) محمد بن إسحاق بن يسار أبو بكر المطلبى مولاهم المدنى نزيل العراق، إمام المغازى صدوق يدلس ورمى بالتشيع والقدر. من صغار الخامسة. مات سنة خمسين وماثة. تقريب التهذيب (۱/۱۲۶).

(٢) الآية (٩٧).

(٣) في (ت): يعلى، وهو خطأ.

(٤) في (ت): ربيعة، وهو خطأ.

(٥) ذكر ابن جرير أنه «قيس بن الوليد بن المغيرة».
 أخرجه ابن هشام بنحوه (٢٥٢/٢)، وابن جرير (١٤٨/٥)، وذكره البغوى بنحوه
 (١٤٨٥٥).

(٦٣٢) (١) زيادة من (ت).

(۲) عبيد الله بن أبى يزيد المكى مولى آل قارظ بن شيبة ثقة، كثير الحديث. من الرابعة. تقريب التهذيب (۱/ ٥٤٠).

أخرجه البخارى فى التفسير باب: ﴿وما لكم لا تقاتلون فى سبيل الله﴾ (٨/ ٢٥٥) وباب: ﴿إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان﴾ وفى الجنائز باب إذا أسلم الصبى فمات هل يصلى عليه وهل يعرض الإسلام على الصبى.

وأخرجه ابن جرير (٥/ ١٥٠)، وذكره البغوى (٥٨٣/١)، والقرطبى (٥/ ٢٧٩)، والعرب الحافظ فى الفتح أن ولعل المعنى: «أنا من الولدان وأمى من النساء» بل هو ما ذكره الحافظ فى الفتح أن الإسماعيلى أخرجه من طريق إسحاق بن موسى عن ابن عيينة بهذا اللفظ.

(٣٣٢) (١) الآية (٢٠١).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٦٧) وأخرجه ابن كثير عن عبد الرزاق به (١/ ٥٥٠)،وذكره =

(٦٣٤) معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اطمأنته ﴾ يقول: فإذا اطمأنتم في أمصاركم فأتموا الصلاة.

(۲۳۵) عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ولا تجادل عن الذين يختانون أنفسهم﴾<sup>(۲)</sup> قال: اختان رجل<sup>(۳)</sup> من عم<sup>(٤)</sup> له درعًا فقذف بها يهوديًا<sup>(٥)</sup> كان يغشاهم فجادل عن الرجل قومه فكأن النبى ﷺ عذره، ثم لحق بأرض الشرك فنزلت فيه: ﴿ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى﴾<sup>(۱)</sup>.

(٣٣٦) عبد الرزاق قال(١): أنا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فليبتكن آذان الأنعام﴾(٢) قال: التبتيك(٣) في البحيرة والسائبة كانوا يبتكون آذانها لطواغيتهم.

أخرجه الطبرى (١١٤/٥). وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة (٢/ ٢١٩).

وأخرج الترمذى القصة بطولها عن قتادة بن النعمان كتاب التفسير باب ومن سورة النساء (٥/ ٢٤٦)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٣٨٥)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وأقره الذهبي. والواحدى في أسباب النزول (ص ١٢٠).

وذكره البغوى (١/٤٩٤)، وابن كثير (١/٥٥١) عن قتادة بن النعمان، وذكره فى جامع الأصول رواية عن الترمذي (١٠٧/٢).

<sup>=</sup> فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير و ابن المنذر وابن أبى حاتم عن قتادة عن ابن مسعود (٢/ ٢١٥).

وهو قول ابن عباس ومجاهد والسدى وقتادة وزيد بن أسلم كما فى البحر (٣٤٢/٣). ولم يدرك قتادة ابن مسعود بل ولد بعد وفاته.

<sup>(</sup>۱۳۶) أخرجه ابن جرير (۱۲۲/۰)، وذكره في البحر عن قتادة والسدى (۳٤۲/۳)، وذكره البغوى (۱/۳۶۲)، والقرطبي (۵/۳۷۷)، وابن كثير (۱/ ۵۵۰) غير منسوب.

<sup>(</sup>٦٣٥) (١) في (ت): قال: أنا.

<sup>(</sup>٢) الآية (١٠٧).

 <sup>(</sup>٣) هو طعمة بن أبيرق. لما فضحه الله بسرقته وبرأ اليهود ارتدوا وذهب إلى مكة هربًا من
 القطع ومما قيل فيه: إنه ركب سفينة فسرق مالاً فعلم به فألقى فى البحر.

<sup>(</sup>٤) هو رفاعة بن زيد. الترمذي (٥/٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) هو لبيد بن سهل. المقحمات (ص١٩).

<sup>(</sup>٦) الآية (١١٥)..

<sup>(</sup>٦٣٦) (١) في (م): عن.

<sup>(</sup>٢) الآية (١١٩).

<sup>(</sup>٣) البتك: القطع، ومنه سيف باتك. ويستعمل في قطع الأعضاء والشعر.

(٦٣٧) عبد الرزاق قال: نا معمِر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فليغيرن خلق الله﴾(١) قال: دين الله.

(٦٣٨) عبد الرزاق قال: أنا أبو جعفر<sup>(۱)</sup> الرازى، عن الربيع<sup>(۲)</sup> بن أنس قال: إن من<sup>(۳)</sup> تغيير خلق الله الخصاء<sup>(٤)</sup>.

(٦٣٩) عبد الرزاق قال: نا جعفر بن سليمان قال: أخبرنى شبيل<sup>(١)</sup> أنه سمع شهر ابن حوشب<sup>(٢)</sup> قرأ هذه الآية: ﴿فليغيرن خلق الله﴾<sup>(٣)</sup> قال: الخصاء منه قال: فأمرت أبا

= يقال: بتك شعره وأذنه المفردات للراغب الأصفهاني (ص٣٦). وفي هامش (ت): يقطعون (ل٤١).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٨١)، وابن كثير عن قتادة والسدى بنحوه (١/ ٥٥٦)، وذكره الحافظ فى الفتح عن عبد الرزاق بسنده ولفظه(٨/ ٢٥٧)، والدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/٣/٢).

(۱۳۷) (۱) الآية (۱۱۹).

أخرجه ابن جرير (٥/ ١٨٢).

وهو قول ابن عباس ومجاهد والحسن وعكرمة والنخعى وسعيد بن المسيب والحكم والسدى والضحاك وعطاء الخراساني. وليراجع: البغوى (١/ ٤٩٩)، والقرطبي (٣٩٤)، والبر كثير (١/ ٥٥٦).

- (۱۳۸) (۱) أبو جعفر الرازى التميمى مولاهم مشهور بكنيته واسمه عيسى بن أبى عيسى عبد الله ابن ماهان وأصله من مرو وكان يتجر إلى الرى،صدوق سيئ الحفظ خصوصًا عن مغيرة، من كبار السابعة. تقريب التهذيب (۲/۲٪).
- (۲) الربيع بن أنس البكرى أو الحنفى بصرى، نزل خراسان، صدوق، له أوهام، رمى بالتشيع. من الخامسة. تقريب التهذيب (۲/۲٤۳).
  - (٣) زيادة من (ت).
  - (٤) يعنى خصاء الدواب.

أخرجه ابن جرير (١٨١/٥)، وروى عن ابن عباس وعكرمة وأبى صالح ومجاهد وقتادة كما فى القرطبى (٣٨٩/٥)، والبحر (٣٥٣/٣)، وابن كثير(١/٥٥٦)، وذكره فى المدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن أبى شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن أنس بن مالك (٢/ ٣٣٢).

- (۱۳۹) (۱) فى (م): شيل وهو خطأ. وشبيل ـ بالتصغير ـ هو ابن عزرة الضبعى أبو عمرو البصرى النحوى صدوق يهم. من الخامسة. التقريب (۲/۱).
- (٢) شهر بن حوشب الأشعرى صدوق كثير الإرسال والأوهام. من الثالثة. تقريب التهذيب (١/ ٣٥٥).
  - (٣) الآية (١١٩).

- التياح(٤) فسأل الحسن عن الخصاء: خصاء الغنم فقال: لا بأس به.
- (٩٤٠) عبد الرزاق قال: أخبرنى عمى وهب(١) بن نافع، عن القاسم(٢) بن أبى بزة قال: أمرنى مجاهد أن أسأل عكرمة فى قوله تعالى: ﴿فليغيرن خلق الله﴾ قال: هو الخصاء.
  - (**١٤١**) قال: وأنا المثنى<sup>(١)</sup> بن الصباح، عن القاسم مثله.
- (٦٤٢) الثورى، عن قيس (١) بن مسلم، عن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿فليغيرن خلق الله ﴾ قال: دين الله.
- = (3) هو يزيد بن حميد الضبعى أبو التياح بصرى مشهور بكنيته، ثقة، ثبت. من الخامسة. (7/7).
- أخرجه ابن جرير (٥/ ١٨١)، وذكره في الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (٢/ ٢٣٣)، وذكره في روح المعانى عن الحسن (٥/ ١٥٠)، وأخرج أحمد في المسند عن ابن عمر نحوه (٢٤/٢).
- قال البغوى: جوّز بعضهم في البهائم لأن فيه غرضًا ظاهرًا. وقال النووى: لا يجوز خصاء حيوان لا يؤكل في صغره لأنه أطيب خصاء حيوان لا يؤكل في صغر ولا كبر ويجوز خصاء المأكول في صغره لأنه أطيب للحمه ولا يجوز في كبره والخصاء في بني آدم محظور عند عامة السلف والخلف. اهـ. الألوسي (٥/ ١٥٠).
- (٦٤٠) (١) وهب بن نافع الصنعاني عم عبد الرزاق، روى عن عكرمة، وورى عنه ابن أخيه عبدالرزاق، التاريخ الكبير (٢٤/٢/٤٤)، والجرح والتعديل (٢٤/٢/٤٤).
- (۲) القاسم بن أبى بزة المكى مولى بنى مخزوم \_ القارئ \_، ثقة، من الخامسة. تقريب التهذيب (۲/ ۱۱۵).
- أخرجه ابن جرير (٥/ ١٨١)، وذكره البغوى عن عكرمة(١/ ٤٩٩)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن عكرمة (٢٢٣/٢).
- (٦٤١) (١) المثنى بن الصباح: اليمانى الأبتاوى أبو عبد الله أو أبو يحيى نزيل مكة، ضعيف اختلط بأخرة وكان عابدًا. من كبار السابعة. تقريب التهذيب (٢٢٨/٢). أخرجه في تفسير مجاهد (١/ ١٧٥)، والثورى (ص٩٧)، والقرطبي (٣٨٩/٥)، وابن
- أخرجه فى تفسير مجاهد (١/ ١٧٥)، والثورى (ص٩٧)، والقرطبى (٣٨٩/٥)، وابن كثير (١/ ٥٥٦)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقى عن مجاهد (٢/ ٢٢٤).
- (٦٤٢) (١) قيس بن مسلم الجدلى أبو عمرو الكوفى، ثقة، رمى بالإرجاء. من السادسة. التقريب (٢/ ١٣٠).
- أخرجه فى تفسير مجاهد (١/١٧٤)، وتفسير الثورى (ص٩٧)، وابن جرير (٥/١٩٧)، وابن كثير (٦٥٦/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى سعيد بن منصور وعبد ابن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقى عن إبراهيم (٢/٤٢).

(٦٤٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن جابر (۱) الجعفى قال معمر: وأخبرنى أيضًا رجل أصدقه، عن إسماعيل (۲) بن أبى خالد، عن رجل من فقهاء الكوفة، عن أبى بكر الصديق أنه قال: يا نبى الله، كيف الصلاح فى هذه الآية: ﴿من يعمل سوءًا يجز به﴾؟ فقال: يا أبا بكر ألست تحزن، ألست تمرض، (ألست تنصب) (۱)، ألست يصيبك الأواء؟ قال: بلى. قال: فذلك مما تجزون به.

(٩٤٤) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن عبد الملك بن عمير في قوله تعالى: ﴿وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾(١) قال: ذكر عن خالد(٢) بن ربيع، عن ابن مسعود قال: إن الله اتخذ صاحبكم خليلاً(٣).

أخرجه الثورى فى التفسير من طريق إسماعيل بن أبى خالد عن أبى بكر بن أبى زهير عن أبى بكر الصديق بنحوه (90). وأخرجه ابن جرير من طريق عن إسماعيل بن أبى خالد، عن أبى بكر بن أبى زهير أيضًا ولعله هو الرجل الذى قال عنه معمر: إنه من فقهاء الكوفة، وأخرجه أحمد عن أبى بكر بن أبى زهير قال: أخبرت أن أبا بكر الصديق فذكر نحوه (11/1)، والحاكم فى المستدرك (10/1)، والمروزى فى مسند أبى بكر الصديق (10/1)، وأخرجه الترمذى بإسناد آخر فذكر نحوه وقال: حديث غريب بوفى إسناده مقال. وقد روى عن أبى بكر من غير هذا الوجه وليس له إسناد صحيح وفى إسناده مقال. وقد روى عن أبى بكر من غير هذا الوجه وليس له إسناد صحيح أيضًا كتاب التفسير باب ما جاء فى سورة النساء (10/10)، وذكره البغوى (10/10)، وابن كثير (10/10)، وهذا الإسناد ضعيف لجهالة من روى عنه معمر.

<sup>=</sup> قال ابن جرير: وأولى الأقوال بالصواب فى تأويل ذلك قول من قال: معناه ولأمرنهم فليغيرن خلق الله: قال: دين الله، وذلك لدلالة الآية الاخرى على أن ذلك معناه. وهى قوله: ﴿فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم﴾ وإذا كان ذلك معناه دخل فى ذلك فعل كل ما نهى الله عنه من خصاء ما لا يجوز خصاؤه ووشم ما نهى عن وشمه ووشره وغير ذلك من المعاصى. اهـ.

<sup>(</sup>٦٤٣) (١) هو جابر بن يزيد بن الحارث الجعفى أبو عبد الله الكوفى، ضعيف، رافض. من الخامسة. تقريب (١٢٣/١).

<sup>(</sup>۲) إسماعيل بن أبى خالد الأحمسى مولاهم البجلى ثقة ثبت. من الرابعة. تقريب(۲) (۲۸/۱).

<sup>(</sup>٣) زيادة من (ت).

<sup>(</sup>١٤٤) (١) الآية (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) خالد بن ربيع العبسى الكوفي، مقبول. من الثانية. تقريب التهذيب (١/٢١٣).

<sup>(</sup>٣) الخليل: الذي ليس في محبته خلل.

أخرجه البخاري بنحوه كتاب فضائل الصحابة باب: فضائل أبي بكر (١٦/٧) عن =

(**120**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿ويستفتونك فى النساء قل الله يفتيكم فيهن﴾ (١) قال: كانت اليتيمة تكون فى حجر الرجل فيها (٢) دمامة فيرغب عنها (٣) أن ينكحها، ولكن (٤) ينكحها رغبة فى مالها (٥).

(٢٤٦) قال معمر: وقال الكلبى: كانوا فى الجاهلية لا يورثون النساء، ولا الوالدان الأطفال فأنزل الله: ﴿ يستفتونك فى النساء قل الله يفتيكم فيهن وما يتلى عليكم فى الكتاب فى يتامى النساء اللاتى لا تؤتونهن ما كتب لهن وقال: الميراث.

(۲٤٧) عبد الرزاق قال: نا الثورى، عن الأعمش، عن ذر(۱)، عن يسيع(٢) الكندى: ﴿ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً﴾. قال: جاء رجل إلى ابن أبى طالب فقال: كيف تقرأ هذه الآية: ﴿ولن يجعل الله للكفرين على المؤمنين سبيلاً﴾(١)

<sup>=</sup> أبى سعيد وابن عباس أخرجه مسلم كتاب فضائل الصحابة باب فضائل أبى بكر بنحوه (٤/ ١٨٥٥).

أخرجه الحميدي في مسنده(١/ ٦٢)، وابن كثير (١/ ٥٦٠)، ذكره في الدر وعزاه إلى الطبراني والحاكم وابن عساكر عن ابن مسعود(٢/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٥٤٥) (١) الآية (١٢٧).

<sup>(</sup>٢)، (٣) من (ت).

<sup>(</sup>٤) في (م): فلا.

<sup>(</sup>٥) الضبط: من ابن جرير (والمعنى فلا ينكحها لدمامتها ولا ينكحها غيره رغبة في مالها).

أخرجه ابن جرير (٩/ ٢٥٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/ ٢٣٢)، وأخرج البخارى فى التفسير نحوه عن عائشة (٨/ ٢٦٥)، وابن أبى شيبة فى المصنف (٤٠٣/٥)، والقرطبى (٤٠٣/٥).

<sup>(</sup>٦٤٦) أخرج ابن جرير نحوه عن ابن عباس وإبراهيم وابن جبير (٥/ ٣٠٥ ـ ٣٠٥). وذكر نحوه في الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن سعيد بن جبير (٢/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٦٤٧) (١) هو: ذرّ بن عبد الله بن زرارة الْمُرْهبي، ثقة عابد، رمى بالإرجاء، من السادسة. مات قبل المائة. تقريب (١/ ٢٣٨).

 <sup>(</sup>۲) هو: يسيع بن معدان الحضرمي، الكوفي، ويقال له: أسيع، ثقة. من الثالثة. تقريب
 (۲/ ۳۷٤).

<sup>(</sup>٣) الآية (١٤١).

وهم يقتلون؟، فقال على الذنه (٤) فالله يحكم بينكم يوم القيامة ولن يجعل الله للكافرين يوم القيامة على المؤمنين سبيلاً.

(١٤٨) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، عن ابن المسيب، عن سليمان (١) ابن يسار أن رافع (٢) بن خديج قال فى قوله تعالى: ﴿وَإِن امرأة خافت من بعلها ابن يسار أن رافع (٢) بن خديج قال فى قوله تعالى: ﴿وَإِن امرأة خافت من بعلها نشوزا﴾ (٢) قال: كانت تحته امرأة (١٤) قد خلا من سنها فتزوج عليها شابة فآثر الشابة عليها فأبت امرأته الأولى أن تقر على ذلك فطلقها تطليقة حتى إذا بقى من أجلها يسير قال: إن شئت راجعتك وصبرت على الأثرة فراجعها وآثر الشابة عليها، فلم تصبر على الأثرة فراجعها وآثر الشابة عليها، فلم تصبر على الأثرة فطلقها، وآثر الشابة عليها، فلم توله الأول فقالت: واجعنى وأصبر قال: فذلك قوله (٧): الصلح الذى بلغنا أن الله أنزل فيه: ﴿وَإِن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحاً﴾.

<sup>= (</sup>٤) في (م): اذن هو ، ومعنى «ادنه» اقترب. وفي الدر (ادنه ادنه).

أخرجه الثورى في التفسير (ص٩٨).

أخرجه ابن جرير (٣٢٧/٩)، والحاكم في المستدرك (٣٠٩/٢)، وذكره القرطبي بنحوه (٥٩/٢)، والبحر (٣٧٦/٣)، وابن كثير (٥٦٧/١).

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق والفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه (٢/ ٢٣٥).

قال ابن عطية: وبهذا قال جميع أهل التأويل.

<sup>(</sup>٦٤٨) (١) سليمان بن يسار الهلالى المدنى مولى ميمونة، وقيل: أم سلمة ثقة، فاضل أحد الفقهاء السبعة. من كبار الثالثة. مات بعد المائة. تقريب (١/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٢) رافع بن خديج بن عدى الحارثي الأوسى الأنصاري صحابي جليل. تقريب (٤/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) الآية (٨٢٨).

<sup>(</sup>٤) هي: خولة بنت محمد بن مسلمة الأنصاري، كما في الموطأ وابن كثير.

<sup>(</sup>٥) الأثرة: الضبط من الموطأ. والمعنى: الاستئثار.

<sup>(</sup>٦) يخلو أجلك: تنقضي عدتك.

<sup>(</sup>٧) من (ت).

أخرجه الحاكم (٣٠٨/٢)، وقال: حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبى والبيهقى فى السنن ( ٧/ ٢٩٦)، والموطأ كتاب النكاح باب جامع النكاح (ص٣٩٩).

(۲٤۹) عبد الرزاق، عن معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة مثل حديث الزهرى، وزاد فإن أضرها (۱) الثالثة فإن عليه أن يوفيها حقها، أو يطلقها.

(٩٥٠) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين، عن عبيدة في قوله تعالى: ﴿ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم﴾(١) قال: في المودة كأنه يعنى الحب.

(١٥١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿فتذروها كالمعلقة﴾(١) قال: كالمسجونة(٢) كالمحبوسة.

(۲۰۲) معمر، عن قتادة، و $^{(1)}$  الكلبى في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَلُووا أَو تَعْرَضُوا ﴾  $^{(7)}$ 

= وأخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢/ ٢٣٨)، والشافعي في الأم (٥/ ١٧١)، وابن أبي شيبة في المصنف (٤/ ٢٠٤)، وأخرجه ابن جرير (٩/ ٢٧٥)، والواحدي (ص١٢١)، والبغوي (٤/ ٢٠٥)، والقرطبي (٥/ ٤٠٣)، وابن كثير (١/ ٢٥٥).

وذكره فى الدر وعزاه إلى مالك وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه عن رافع بن خديج (٢/٣٢٣)، وفى تفسير مجاهد بنحوه (١٧٧\_ ١٧٨).

قال النحاس: والفرق بين النشور والإعراض أن النشور هو التباعد والإعراض أن لا يكلمها ولا يأنس بها.انظر القرطبي (٣/٥).

(٦٤٩) (١) في (ت) فإن أضر بها. وفي مصنف عبد الرزاق: فإن أضر بها في الثالثة. أخرجه عبد الرزاق في المصنف.

(١٥٠) (١) الآية (١٢٩).

أخرجه ابن أبى شيبة (٤/ ٢٣٣)، وأخرجه ابن جرير (٩/ ٢٨٥ ـ ٢٨٦)، وذكره فى الدر وعزاه إلى ابن أبى شيبة والبيهقى عن عبيدة بنحوه (٢/ ٢٣٣).

(١٥١) (١) الآية (١٢٩).

(٢) من (ت): والمعنى: كأن الزوج سجنها حيث لم يسرحها بالطلاق.

أخرجه ابن جرير (٩/ ٢٩١)، وذكره البغوى (١/ ٥٠٥)، والقرطبي (٥/ ٤٠٨).

وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن جرير وعن قتادة (٢/ ٢٣٣).

وهو قول ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير وغيرهم كما في ابن كثير (١/ ٥٦٤).

(٦٥٢) (١) في م: عن .

(۲) الآية (۱۳۵).

ذكره في تفسير مجاهد بنحوه (١٧٨/١)، وذكره القرطبي عن مجاهد (٥/٤١٤). 🛾 =

قال: تدخل في شهادتك ما يبطلها وتعرض عنها فلا تشهدها.

(٣٥٣) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿إِن اللَّين آمنوا ثم كفروا﴾ (١) قال: هؤلاء اليهود آمنوا بالتوراة، ثم كفروا بها، ثم ذكر النصارى فقال: ﴿ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفراً﴾ (٢) يقول: آمنوا بالإنجيل، ثم كفروا به، ثم ازدادوا كفراً بمحمد ﷺ.

(٢٥٤) عبد الرزاق قال: سمعت المثنى بن الصباح يحدث عن مجاهد فى قوله تعالى: ﴿لا يحب الله الجهر بالسوء من القول...﴾(١) الآية، قال: أضاف(٢) رجل رجلاً فلم يؤد إليه حق(٣) ضيافته فلما خرج أخبر الناس قال: ضفت فلانًا فلم يؤد إلى حق ضيافتى فذلك جهر بالسوء، إلا من ظلم حين لم يؤد إليه الآخر من ضيافته.

(**٦٥٥**) عبد الرزاق قال: أخبرنا معمر، عن قتادة فى قوله تعالى: ﴿وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم﴾(١) قال: ألقى شبهه على رجل من الحواريين فقتل وكان عيسى عرض ذلك عليهم فقال: أيكم ألقى عليه شبهى وله الجنة فقال رجل منهم: على.

(۲۰۲) (۱)، (۲) الآية (۱۳۷).

أخرجه ابن جرير (٩/ ٣١٥)، وذكره البغوى (١/ ٥٠٨)، والقرطبى بنحوه (٥/ ٤١٥)، والبحر (٣/ ٣٧٢)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير عن قتادة (٢/ ٢٣٤).

والجمهور على تقدير (وماتوا على الكفر) لأن المعروف من الشريعة أن ذلك مهما تكرر ثم تاب قبل الموت قبل الله منه على ما في البحر.

(١٥٤) (١) الآية (١٤٨).

- (٢) في (ت): ضاف.
  - (٣) في (م): دمن.

أخرجه فى تفسير مجاهد بنحوه (١/٩/١)، وابن جرير (٩/٣٤٧)، والواحدى (ص١٢٤)، والقرطبى (٦/٦)، والبحر (٣/٣٨)، وابن كثير(١/٥٧١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير عن مجاهد (٢/٣٧٧).

(٥٥٦) (١) الآية (١٥٧).

أخرجه ابن جرير (٩/ ٣٧٠)، ورجحه وقال: إنه الأشبه.

وذكره القرطبي بنحوه (٤/ ٨٨)، وابن كثير بإسناد صحيح عن ابن عباس ثم قال: =

<sup>=</sup> وهو قول ابن عباس والضحاك، والسدى وابن زيد وغير واحد من السلف كما فى البحر (٣/ ٣٧١)، وابن كثير(١/ ٥٦٥).

(٣٥٦) عبد الرزاق<sup>(۱)</sup> قال: نا معمر، عن الكلبى وقتادة فى قوله تعالى: ﴿وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمن به قبل موته﴾<sup>(۱)</sup> قال: قبل موت عيسى إذا نزل آمنت به الأديان كلها.

(۲۵۷) عبد الرزاق قال: نا إسرائيل بن يونس، عن فرات (۱) القزاز، عن الحسن فى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ مِن أَهِلِ الكِتَابِ إِلاَ لِيؤمنن به قبل موته ﴾ قال: لا يموت أحد منهم حتى يؤمن بعيسى قبل أن يموت.

= وروى عن النسائى وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٥/ ٢٣٨).

قال في البحر: (٣/ ٣٩٠): ولم يثبت عن رسول الله الله شيء في كيفية الصلب والقتل غير ما دل عليه القرآن. وانظر روح المعاني (٦/ ١٠).

(٢٥٦) (١) من (ت).

(٢) الآية (١٥٩).

أخرجه ابن جرير (٩/ ٣٨١)، وابن كثير عن قتادة وزيد بن أسلم (١/ ٥٧٧)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر (٢/ ٢٤١)، وأخرجه الحاكم عن ابن عباس (٢/ ٣٠٩) والثورى فى التفسير (ص٩٨).

وقال ابن كثير: إن هذا هو القول الحق.

(۲۵۷) (۱) فرات بن أبى عبد الرحمن القزاز، الكوفى، ثقة، من الخامسة. تقريب التهذيب (۲۰۷/۲).

وفى هامش (ت): قال أبى بن كعَب: (وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موتهم) وقال ابن عباس: لا يموت يهودى حتى يؤمن بعيسى قال: وإن ضرب بالسيف تكلم به قبل وإن هوى قال: وهو يهوى. اهـ.

أخرجه ابن جرير (٩/ ٣٨١)، وذكره في الدر وعزاه إلى ابن جرير وابن أبى حاتم (٢/ ٢٤١)، وذكره في البحر (٣/ ٣٩٢)، وابن كثير (١/ ٥٧٧)، وروى عن ابن عباس ومجاهد والضحاك وعكرمة والسدى وليراجع البغوى (١/ ٥١٥).

قلت: قول قتادة والحسن يختلفان باختلاف مرجع الضمير في ﴿ليؤمنن به قبل موته﴾ فالضمير في (موته) ففيه الحلاف:

قيل: إنه يعود على اليهود والنصارى والمعنى: إن كل يهودى ونصرانى يؤمن بعيسى عليه السلام قبل أن تزهق روحه بأنه عبد الله تعالى ورسوله ولا ينفعه إيمانه حينئذ لانقطاع التكليف ويشهد لذلك قراءة أبى: (ليؤمنن به قبل موتهم) وقيل: إن الضميرين يعودان على عيسى عليه السلام.

وروى عن ابن عباس وأبي مالك والحسن وابن زيد واختاره الطبراني، والمعنى أنه لا =

(**٦٥٨**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن قتادة في قوله تعالى: ﴿وكلمته ٱلقاها إلى مريم﴾(١) قال: هو قوله: كن فكان.

(**709**) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن الزهرى، وقتادة فى قوله تعالى: ﴿قُلُ اللهُ يَفْتَيَكُم﴾ (١) قالا: فى الكلالة (٢) من ليس له ولد، ولا والد.

(۲۲۰) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أبى إسحاق الهمدانى، عن عمرو<sup>(۱)</sup> بن شرحبيل فى قوله تعالى: ﴿يستفتونك فى الكلالة﴾ (۲) قال: ما رأيتهم إلا قد تواطئوا<sup>(۱)</sup> أن الكلالة من لا ولد له، ولا والد.

= يبقى أحد من أهل الكتاب الموجودين عند نزول عيسى عليه السلام إلا ليؤمنن به قبل أن يموت وتكون الأديان كلها دينًا واحدًا وقول الحسن يحتمل الوجهين فالله أعلم بمراده والوجه الأول يؤيده حديث مروى عن ابن عباس والثانى يؤيده حديث مروى عن أبى هريرة واختار الثانى ابن جرير وقال ابن كثير: هو الصحيح.

وليراجع الألوسي (٦/ ١٣).

(۱۵۸) (۱) الآية (۱۷۱).

أخرجه البخارى فى خلق أفعال العباد (ص٣٢)، وابن جرير (٩/ ٤١٩)، وذكره القرطبى (٦/ ٢٢)، وابن كثير (١/ ٥٩٠)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن قتادة (٢/ ٢٤٨).

(٥٩٦) (١) الآية (٢٧١).

(٢) قال الخازن: الكلالة: اسم يقع على الوارث وعلى الموروث فإن وقع على الوارث فهم من سوى الولد والوالد. وإن وقع على الموروث فهو من مات ولم يرثه أحد الأبوين ولا أحد الأولاد (١/ ٥٢٤).

(٦٦٠) (١) عمرو بن شرحبيل الهمداني، أبو ميسرة الكوفي، ثقة عابد مخضرم مات سنة ثلاث وستين (٢/ ٧٧).

(٢) الآية (٢٧١).

(٣) تواطئوا: اتفقوا.

أخرجه الحافظ فى الفتح عن عبد الرزاق وقال: هذا إسناد صحيح (٢٦٨/٨)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق (٢/ ٢٥٠)، والمصنف بإسناد آخر عن الشعبى =

(٦٦١) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين. قال: نزلت: ﴿قُلْ الله يَفْتِيكُم فَى الكلالة﴾، والنبي ﷺ فى مسير له، وإلى جنبه حذيفة بن اليمان فبلغها عمر سأل ﷺ حذيفة، وبلغها حذيفة عمر، وهو يسير خلف حذيفة فلما استخلف عمر سأل حذيفة عنها ورجا أن يكون عنده تفسيرها. فقال له حذيفة: والله إن ظننت أن إمارتك تحملنى على أن أحدثك فيها ما لم أكن أحدثك فقال له عمر: لم أرد هذا رحمك الله.

(٦٦٢) عبد الرزاق قال: نا معمر، عن أيوب، عن ابن سيرين قال: كان عمر بن الخطاب إذا قرأ: ﴿يبين الله لكم أن تضلوا﴾(١) قال: اللهم من بينت كه في الكلالة فلم تبين لي.

(٦٦٣) عبد الرزاق قال: أخبرنى يحيى (١) بن يعلى، عن الكلبى، عن شهر بن حوشب قال: عرضنا الحجاج على أعطياتنا بطانة (٢)، وعلى ثياب رثة، وتحتى فرس رثة

= قال ابن كثير: وعليه جمهور الصحابة والتابعين والأثمة من قديم الزمان وحديثه، وهو مذهب الأثمة الأربعة، والفقهاء السبعة، وعلماء الأمصار قاطبة، وهو الذي عليه القرآن كما أرشد الله أن قد بين ذلك ووضحه (١/ ٥٩٥).

(٦٦١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١٠٤/١٠)، وأخرجه ابن جرير (٩/٤٥٣)، وذكره الخازن (١/٤٢٥)، وابن كثير (١/٤٥٩)، والدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن ابن سيرين (٢/١٥١)، أخرحه ابن كثير عن عبد الرزاق وقال: هو منقطع بين ابن سيرين وحذيفة وذكره البزار موصولاً قال: حدثنا يوسف بن حماد ومحمد بن مرزوق قالا:حدثنا عبد الأعلى بن عبد الأعلى حدثنا هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن عبيدة بن حذيفة عن أبيه فذكره بنحوه قال البزار: وهذا الحديث لا نعلم أحداً رواه إلا حذيفة ولا نعلم له طريقًا عن حذيفة إلا هذا الطريق ولا رواه عن هشام إلا عبد الأعلى. اهـ. (١/٤٥٤).

قلت: في الطبرى: (وكان عمر يقول: اللهم إن كنت بينتها له فإنها لم تبين لي). وفيه إيضاح لرواية عبد الرزاق.

(۲۲۲) (۱) الآية (۲۷۱).

أخرجه فى المصنف (٣٠٤/١٠)، أخرجه ابن جرير (٩/٤٤٥)، وأخرجه فى كنز العمال عن عبد الرزاق (٣٣٣/١)، وذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر عن ابن سيرين قال: كان عمر بن الخطاب (٢/٢٥٢).

(۲٦٣) (۱) يحيى بن يعلى بن الحارث المحاربي، الكوفى، ثقة، من صغار التاسعة. تقريب التهذيب (۲/ ٣٦٠).

(٢) في ت: بطانه.

فقال لى: يا شهر: ما لى أرى فرسك رثة وثيابك رثة قال: فقلت: أما الفرس فقد ابتعتها ولم آل، وأما ثيابى فبحسب الرجل ما وارى عورته، قال: ولكنى أراك تكره لباس الخز(٢) قال: قلت: ما أكرهه قال: فأمر لى بقطعة من خبز وكساء من خز وعمامة من خز، ثم قال: يا شهر آية من كتاب الله ما قرأتها إلا اعترض فى نفسى (٤) منها شىء. قول الله: ﴿وَإِن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ﴾ وأنا أوتى بالأسارى فأضرب أعناقهم فلا أسمعهم يقولون شيئًا. قال: قلت: إنها رفعت إليك على غير وجهها أن النصرانى إذا خرجت نفسه، أو قال: روحه ضربته الملائكة من قبله ودبره وقالوا: أى خبيث إن المسيح الذى زعمت أنه الله، وأنه ابن الله، وأنه ثالث ثلاثة عبد الله، وروحه، وكلمته، فيؤمن به حين (٥) لا ينفعه إيمانه، وأن الميهودى إذا خرجت نفسه ضربته الملائكة من قبله ودبره وقالوا: أى خبيث، إن المسيح الذى زعمت أنك قتلته غير الله، وروحه وكلمته فيؤمن به حين لا ينفعه إيمانه فإذا كان عند نزول عيسى آمنت به أحياؤهم كما آمنت به موتاهم فقال: عن (١) أخذتها فقال: عن محمد (٧) بن على قال: لقد أخذتها من معدنها قال شهر: وايم الله ما حدثنيه إلا أم سلمة (٨)، ولكنى أحست أن أغيظه.

(37٤) عبد الرزاق قال: نا معمر فی قوله تعالی: ﴿إِن تصبهم حسنة﴾(١) يقول: نعمة ﴿يقولون هذا من عند الله وإن تصيهم سيئة﴾(١) يقول: مصيبة: ﴿يقولون هذه من عندك﴾(١) قال: يقول: ﴿قُل كُل من عند الله﴾(١) النعم والمصائب.

<sup>= (</sup>٣) الخز: ثياب تنسج من صوف وإبريسم وهي مباحة وقد لبسه الصحابة والتابعين والمحرم منه ما كان من الإبريسم الخالص. اللسان (١١٤٩/٢).

<sup>(</sup>٤) في ت: قلبي.

<sup>(</sup>٥) في م: حتى .

<sup>(</sup>٦) في ت: من أين.

<sup>(</sup>٧) هو محمد بن على بن أبي طالب.

 <sup>(</sup>٨) أم المؤمنين زوج النبى ﷺ. ذكره القرطبي (١١/٦).
 والدر وعزاه إلى ابن المنذر (٢/ ٢٤١)، والألوسي في روح المعاني (٦/ ١٣).

<sup>(</sup>٦٦٤) (١)، (٢)، (٣)، (٤) الآية (٧٨) وهي مؤخرة عن موضعها.

ذكره فى الدر وعزاه إلى عبد الرزاق وابن المنذر (٢/ ١٨٥)، والشوكانى عن عبد الرزاق (١/ ١٨٥)، وابن كثير عن ابن عباس بنحوه (١/ ٥٢٧).

(٦٦٥) عبد الرزاق قال: نا معمر في قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابِكُ مَن حَسَنَةُ فَمَن اللهُ وَمَا أَصَابِكُ مَن سَيْئَةً فَمَن نَفْسَكُ ﴾(١) قال: كان الحسن يقول: ما أصابك من نعمة فمن الله، وما أصابك من سيئة يقول: مصيبة فمن نفسك يقول: بذنبك، ثم قال: قل كل من عند الله النعم والمصائب.

\* \* \*

(كمل الجزء الأول من تفسير عبد الرزاق بن همام، رواية محمد بن عبد السلام الخشنى، عن سلمة بن شبيب، والحمد لله منتهى رضاه وأقصى ما يجب من حمده، وصلواته التامة على محمد رسول الله)(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١٥) (١) الآية (٧٩).

ذكره القرطبي عن الحسن والسدى (٥/ ٢٨٥)، وابن كثير (١/ ٥٢٧)، والشوكاني عن ابن عباس (١/ ٤٥٣).

<sup>(</sup>٢) ما بينهما ليس في (ت).

## فهرس الجزء الأول

| صفحا | الموضوع ال                              |
|------|-----------------------------------------|
| ٥    | تقديم                                   |
|      | المقدمة                                 |
| ٩    | مقدمة                                   |
| 11   | سبب اختيار الموضوع                      |
| ۱۲   | منهج البحث                              |
|      | القسم الأول                             |
|      | حياة الإمام عبد الرزاق بن همام الصنعاني |
| ۱۹   | المبحث الأول:                           |
| ١٩   | نسبه                                    |
| ۲١   | نشأته                                   |
| ۲١   | طلبه للعلم                              |
| 22   | رحلاته في طلب العلم                     |
| 77   | رحلته إلى مكة                           |
| 4 8  | رحلته إلى المدينة                       |
| 4 £  | رحلته إلى الشام                         |
| **   | المبحث الثاني:                          |
| **   | كرمه وسخاؤه                             |
| ۲۸   | زهده وورعه                              |
| ۳۱   | المبحث الثالث:                          |
| ۳۱   | عقيدة الإمام عبد الرزاق                 |
| ۳۱   | قضية الإيمان والإسلام                   |
| ٣٢   | قضية زيادة الإيمان ونقصانه              |

| صفحة | الموضـــوع                                 |        |
|------|--------------------------------------------|--------|
| ٣٣   | إثبات القدر                                |        |
| 33   | مواطن الاحتجاج بالقدر                      |        |
| 33   | حكم المكذب بالقدر                          |        |
| 40   | قضية القول بخلق القرآن                     |        |
| 40   | موقفه من المرجئة                           |        |
| 41   | موقفه من المعتزلة                          |        |
| ٣٧   | ، الرابع:                                  | المبحث |
| ٣٧   | بعده عن التشيع القادح                      |        |
| ٣٨   | هل في التفسير ما يدل على التشيع؟           |        |
| 49   | شهادة أشهر تلاميذه                         |        |
| ٤٠   | ، الخامس:                                  | المبحث |
| ٤٠   | شيوخ عبد الرزاق في التفسير                 |        |
| ٤٥   | نظرة تحليلة في شيوخه                       |        |
| ٤٧   | ترجمة تفصيلية لبعض مشاهير شيوخه في التفسير |        |
| ٤٧   | أولاً: معمر بن راشد الأزدى                 |        |
| ٥.   | ثانیًا: سفیان بن سعید الثوری               |        |
| ٥٢   | ثالثًا: سفيان بن عيينة                     |        |
| 00   | ، السادس:                                  | المبحث |
| 00   | أشهر تلاميذه                               |        |
| ٥٧   | نظرة تحليلة في تلاميذه                     |        |
| ٥٨   | ترجمة لثلاثة من أشهر رواة التفسير عنه      |        |
| ٥٨   | ۱ ـ سلمة بن شبیب النیسابوری                |        |
| ٦.   | ٢ ـ الحسن بن يحيى بن الجعد                 |        |
| ٦.   | ٣ ـ إسحاق بن الحجاج الطاحوني               |        |
| 71   | وفاة عبد الرزاق                            |        |

| لصفح | الموضــــوع                            |        |
|------|----------------------------------------|--------|
| 75   | ك السابع:                              | المبحد |
| 77   | الآثار العلمية لعبد الرزاق             |        |
| 77   | أولاً: نبذة عن المصنف                  |        |
| 75   | ثانيًا: جامع عبد الرزاق                |        |
| ٦٤   | ثالثًا: كتاب الأمالي                   |        |
| ٥٢   | رابعًا: كتاب الصلاة                    |        |
| ٥٢   | خامسًا: كتاب المغازى                   |        |
| 77   | سادسًا:كتاب التاريخ                    |        |
| ٧٢   | سابعًا: السنن في الفقه                 |        |
| ٦٧   | ثامنًا: المسند                         |        |
| ٦٧   | تاسعًا: تزكية الأرواح عن مواقع الأفلاح |        |
| ٦٧   | عاشرًا: كتاب اختلاف الناس في الفقه     |        |
| ٦٧   | أحد عشر: التفسير                       |        |
| ٨٢   | ، الثامن:                              | المبحث |
| ٨٢   | عبد الرزاق بين أثمة الجرح والتعديل     |        |
| 79   | المجرحون وأقوالهم                      |        |
| 79   | أ_التشيع                               |        |
| 79   | ب ـ الاختلاط                           |        |
| ٧٢   | ج ـ التدليس                            |        |
| ٧٣   | المعدلون وأقوالهم                      |        |
| ٧٨   | التاسع:                                | المبحث |
| ٧٨   | طبقته                                  | 4      |
| ٧٩   | دور عبد الرزاق في علم الحديث رواية     |        |
| ۸٠   | دوره فی علم الحدیث درایة               |        |
| ۸٠   | دوره في علم الجرح والتعديل             |        |

| سفح | الموضــــوع الم                                      |        |
|-----|------------------------------------------------------|--------|
| ۸۱  | نماذج من أقواله في الجرح والتعديل                    |        |
| ٨٢  | نماذج من رواياته لتجريح وتعديل الأئمة لبعض الرواة    |        |
| ۸۳  | مكانة عبد الرزاق بن همام في التفسير                  |        |
| ٨٤  | القيمة العلمية لتفسير عبد الرزاق                     |        |
| ۲۸  | ، العاشر:                                            | المبحث |
| ۲۸  | عبد الرزاق وأقرانه                                   |        |
| ٨٨  | ترجمة لأربعة منهم                                    |        |
| ۸۸  | هشام بن يوسف                                         |        |
| ۸۸  | أبو سفيان المعمرى                                    |        |
| 44  | موسى بن مسعود النهدى                                 |        |
| ۸٩  | محمد بن يوسف الفريابي                                |        |
| ۹.  | ضبط صدره                                             |        |
| 91  | ضبط كتابه                                            |        |
|     | القسم الثاني                                         |        |
|     | منهج الإمام عبد الرزاق في التفسير                    |        |
| 90  | ك الأول:                                             | المبحث |
| 90  | مقدمة عن فضل الإسناد                                 | ·      |
| 97  | اقتصاره على تفسير الآيات التي دعت الحاجة الى تفسيرها |        |
| 4.4 | تفسير القرآن بالقرآن                                 |        |
| • • | تفسير القرآن بالسنة الصحيحة                          |        |
|     | رواية بعض غرائب الأحاديث                             |        |
|     | رواية بعض الأحاديث الضعيفة                           |        |
|     | حكم الأخذ بالضعيف                                    |        |
|     | تف الق آن بأقد ال الصحابة                            |        |

| لصفحة | الموضــــوع                                       |    |
|-------|---------------------------------------------------|----|
| 1 - 9 | تفسير القرآن بأقوال التابعين                      |    |
| ۱۱۲   | موقف الإمام عبد الرزاق من التفسير بالرأى          |    |
| 111   | لمبحث الثاني:                                     | ١  |
| 711   | موقف الإمام عبد الرزاق من التفسير اللفظى والبلاغي |    |
| 178   | الاستئناس في التفسير بالشعر                       |    |
| 771   | هل في التفسير ما هو من غير لغة أهل الحجاز والعرب  |    |
| ۱۳۱   | موقفه من المرويات في السيرة والتاريخ              |    |
| ١٣٣   | لمبحث الثالث:                                     | .1 |
| ١٣٣   | منهج الإمام عبد الرزاق في فواتح السور             |    |
| 140   | ترتيب الآيات والسور                               |    |
| ١٣٥   | تعريف السورة والآية ـ حكم ترتيب الآيات والسور     |    |
| 141   | موقف عبد الرزاق من ترتيب الآيات والسور            |    |
| 141   | مثال لما قدمه لعلة                                |    |
| ۱۳۷   | مثال ما قدمه لعلة لم أقف عليها                    |    |
| ۱۳۸   | مسلك عبد الرزاق في أسماء السور                    |    |
| 181   | طريقة معرفة المكى والمدنى                         |    |
| 181   | عنايته بأسباب النزول                              |    |
| 731   | عنايته بالناسخ والمنسوخ                           |    |
| 188   | موقف عبد الرزاق من قضية النسخ                     |    |
| 189   | عنايته بالقراءات                                  |    |
| 101   | حكم القراءة والصلاة بالقراءة الشاذة               |    |
| 107   | أمثلة من الروايات في بيان وجوه القراءات           |    |
| 100   | لبحث الرابع:                                      | L1 |
| 100   | موقفه من الإسرائيليات                             |    |
| 107   | أقسام الإسرائيليات وحكم روايتها                   |    |

| سفحا | الموضــــوع الم                                                  |        |
|------|------------------------------------------------------------------|--------|
| ۱٦.  | السبب في ذكر الثقات للإسرائيليات                                 |        |
| 771  | موقف عبد الرزاق من أحاديث فضائل السور                            |        |
| ۱۲۳  | أمثلة مما ذكره عبد الرزاق في فضائل السور والآيات                 |        |
| 170  | عنايته بالأحكام الفقهية                                          |        |
| 177  | استقصاء الروايات لبيان بعض الأحكام المتعلقة بالآية الواحدة       |        |
| ۸۲۱  | طريقته في الاختيار والترجيح                                      |        |
| 179  | بيان مجيء الكلام على وجه التمثيل                                 |        |
| ۱۷۳  | الخامس:                                                          | المبحث |
| ۱۷۳  | منهجه في سوق الروايات                                            | -      |
| ۱۷٤  | بيان ورود الخبر من طريق آخر بدون ذكر لفظة يعنيها                 |        |
| ۱۷٤  | ذكر الشاهد أو المتابع للحديث الذي استدل به في التفسير            |        |
| 140  | حفظ الزيادة في المتون لأهميتها في توضيح الحكم أو بيان المعنى     |        |
| 177  | منهجه في سياق الإسناد                                            |        |
|      | أ ـ الترديد بين أسماء الرواة في حلقة من حلقات الإسناد دون القطع  |        |
| ۱۷٦  | بأحدهم                                                           |        |
| 171  | ب ـ الإبانة عن عدم تأكده من الراوى الذي جاء الحديث عنه           |        |
| ۱۷۷  | ج ـ دقة التعبير عن بيان وجه تلقيه للحديث أو الخبر                |        |
|      | د ـ دقته في التعبير عن بيان وجه تلقيه للحديث بما بين هل كان شيخه |        |
| ۸۷۸  | يقصد بحديثه أم أنه سمع من حديث الشيخ لغيره                       |        |
| ۸۷۸  | هــ تعدد الأسانيد بذكرها في أول الأثر وآخره                      |        |
| ٧٩   | و ـ ذكره ما يميز بعض رجال السند                                  |        |
|      | ز _ التدرج في الإسناد إلى طبقات أعلى                             |        |
| ۸٠   | ح _ تعدد رجال الإسناد في طبقة واحدة                              |        |
|      | ط ـ ذكر طرق الخبر لبيان ما يتعلق بالزيادة في المتون              |        |
|      | م اختصار الحديث مقامه                                            |        |

الموضـــوع الصفحة

|       | ك ـ التحرى في سياق ألفاظ الرواية احترازًا من الإدراج وتأكيدًا على                                                |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | ورود لفظة بعينها في الرواية                                                                                      |
|       | ل ـ توضيح المبهم في الإسناد                                                                                      |
| ۱۸٥   | م ـ سوق الروايات المتصلة والمرفوعة والموقوفة وكذلك المرسلة والمقطوعة                                             |
| ۱۸٥   | ن ـ تكريره إيراد الأثر الواحد في المناسبات المتشابهة                                                             |
| ۱۸۷   | س ـ اعتماده في الأداء على صيغة أخبرنا في التحديث عما تحمله بالسماع                                               |
| ۱۸۸   | المبحث السادس:                                                                                                   |
| ۱۸۸   | ملاحظات عامة على روايات عبد الرزاق                                                                               |
|       | أ ـ روايته عن شيخ مبهم، حكم الإسناد عن مبهم                                                                      |
|       | ب - من روى عنهم في التفسير ممن يحتمل لقاؤه بهم وهو صغير وجل                                                      |
| ۱۸۹   | رواياته عنهم في التفسير بواسطة                                                                                   |
| ۱۸۹   | جـ ـ ما جاء في الروايات على وجه التعليق                                                                          |
| ۱٩٠   | د ـ روايته بلفظ قال فلان وعن فلان وحكم ذلك                                                                       |
| 191   | هــــ إكثاره الرواية عن شيوخ وإقلاله عن شيوخ في التفسير                                                          |
| ۱۹۳   | المبحث السابع:                                                                                                   |
| ۱۹۳   | مقارنة بين تفسير عبد الرزاق وتفسير سفيان الثورى                                                                  |
| 198   | أولاً: اتفاق المنهجين في الاعتماد على المأثور                                                                    |
| 198   | ثانيًا: اتفاقهما في تفسير بعض الآيات دون بعض                                                                     |
| 190   | To                                                                                                               |
| 197   | رابعًا: تقارب المنهجين في عدم ترتيب الآيات حسب ورودها في المصحف                                                  |
| 197   | المراكب  |
| 191   | والمراك المساهد والمراجع المراجع |
| ۲٠۲   | سابعًا: تقارب التفسيرين في مجال القراءات                                                                         |
| ۲ ۰ ٤ | ثامنًا: تفوق عبد الرزاق على الثورى في مجال الإسرائيليات                                                          |
| ۲.۰   | تاسعًا: تقارب التفسيرين في بيان عقيدتهما                                                                         |

| سفحة | الموضــــوع                      |        |
|------|----------------------------------|--------|
| ۲۰۸  | ن الثامن:<br>ك الثامن:           | المبحث |
| ۲۰۸  | ترجمة لقتادة بن دعامة السدوسي    |        |
| 717  |                                  |        |
| 317  |                                  |        |
| 717  |                                  |        |
| 414  | كلمة عن التراث وضرورة العناية به |        |
| 719  |                                  |        |
| 719  | كيف نحافظ على هذا التراث         |        |
| 771  | نسخ التحقيق                      |        |
| 779  | رواة التفسير                     |        |
| 779  | محمد بن عبد السلام الخشني        |        |
| 221  | رواة التفسير عن الخشنى           |        |
| 737  | أحمد بن خالد                     |        |
| ۲۳۲  | قاسم بن إصبع                     | *      |
| ۲۳۳  | إسماعيل بن بدر                   |        |
| 740  | نبذة عن مدرسة صرغتمش الناصري     |        |
|      | القسم الثالث                     |        |
| ۲۳۸  | منهج التحقيق                     |        |
|      | -<br>تفسير عبد الرزاق الصنعاني   |        |
| 707  | سورة الفاتحة                     |        |
| 701  | سورة البقرة                      |        |
| ۲۸۱  | سورة آل عمران                    |        |
| ٤٣١  | سورة النساء                      |        |
| ٤٨٩  |                                  |        |