

اعتداد د.مصطفی مست ایم

هَذَا الكَنَابُ مِنْ مَنْشَطَلَ جِعِيِّة عُلَمَا وَكَرِدَشَنَانَ ورَبِعِه عَامُرِلِجِعِيِّة







حُقُوقُ ٱلطَّبع ِمُحُفُوظَةٌ الطبعَة الأولمــــ 1210هـ

وَلِرُ لِلْمُسَلِّحِ النَّسْرُو ٱلتَّوذيع

الهَيَاضُ ١١٤٨٤ ـ صَ.ب: ١٧٣٥٦ حَاتَفَ : ٤٠٥٤٠٥٩

#### المقكدمة

إن الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونسترشده ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لاشريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

﴿ ياأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيرًا ونساء واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيبًا ﴾ [النساء : ١] .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ .[آل عمران : ٢٠٢] .

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يَكُمْ أَعَمَالُكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ أَفُورَكُمُ وَكُولُواْ فَوَرَا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ويَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَقَدَّفَا زَفَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧١,٧٠].

وصلى الله على سيدنا محمد وعملى آله وصحبه والتابعين بإحسان إلى يوم الدين ، وبعد :

فقد كان اهتمامي بمناهج المفسرين قديماً بحكم عملي وصلتي بالقرآن الكريم وعلومه وتفسيره والدراسات حوله . فكثيراً ماواجهت سؤالاً من بعض العامة : ماأحسن تفسير وأسهله فهماً للرجوع إليه لمعرفة معاني الآيات التي لايتبادر معناها إلى الذهن ؟! وكان كثير من طلاب العلم يقولون : إنه بصدد تكوين نواة مكتبة علمية خاصة به وبما

أن الإمكانات المادية محدودة فبأي التفاسير تنصح ليكون في مكتبتى ؟!.

وكان الأمر يعرض على وجه آخر أحيانا ، فهناك المناهج التعليمية والمقررات الدراسية في المعاهد العلمية والكليات المتخصصة تحتاج إلى الكتاب المقرر ليكون بين أيدي الطلاب ، والمرجع المعتمد الذي يرجعون إليه عند الحاجة إلى التوسع .

كل ذلك كان يستدعي تقديم تعريف بأهم كتب التفسير ومناهج المؤلفين لها وبيان القيمة العلمية لكل كتاب .

وخلال تدريسي لمادة التفسير في المرحلة الجامعية في كلية أصول الدين ومرحلة التخصص لاحظت انقطاع الصلة بين الطلاب وبين كتب التفسير . فكثير منهم لايعرف سوى تفسير فتح القدير للشوكاني باعتباره المرجع المعتمد للمقرر في الكلية . وتفسير القرآن العظيم لابن كثير باعتباره الكتاب المتداول بين العامة والخاصة .

وقد يحفظ بعضهم أسماء كتب التفسير مثل تفسير الطبري والرازي والقرطبي ولكن دون أن يعرف عنها شيئاً ، فضلاً أن يكون على دراية بمناهج المؤلفين فيها ويملك القدرة على فهم عباراتهم في كتبهم ، وتحليل تراكيبهم والتعرف على مراميهم عند مناقشة القضايا القرآنية .

ولعل جانباً من التبعة يقع على أسلوب الدراسة والتدريس في مدارسنا وجامعاتنا في العالم الإسلامي ، حيث تخلينا عن المنهج الإسلامي في التلقي عن شيوخ العلم من خلال الكتب المعتمدة لهذا

الفن ، لمعرفة أسراره من خلال عبارات أرباب هذا الشأن . تخلينا عن ذلك ، وقلدنا المناهج الدخيلة إلى مؤسساتنا التعليمية واتبعنا طريقة المحاضرة ، حيث يبسط المحاضر المعلومات للطالب ويجعلها لقمة سائغة يتلقاها الطالب وهو بين النائم والمسترخي . وربما أعطاه المحاضر في نهاية المحاضرة أو في بدايتها أسماء بعض المراجع ، التي قلما يرجع إليها الطالب بل يكتفي بالوريقات التي دوّن فيها المحاضر معلوماته أو رؤوس العناوين التي كانت مجال الحديث .

وإن كان المحاضر من الحريصين على ربطهم بالمراجع الأصيلة ولم يعطهم تلك الوريقات أو ما يطلقون عليها اسم – المذكرات – أو لأن نظام الجامعة يمنع إعطاء المذكرات كان التحايل عليه من قبل الطلاب بتسجيل محاضراته على أشرطة ثم تفريغها ، أو تدوين المعلومات من قبل أحد الطلبة المهرة في سرعة الكتابة ثم تكون هذه المذكرة المرجع الأول والأخير بين أيدي الطلبة . وإذا كان الأستاذ من الحريصين على مادته ولم يغيرها بين الفينة والأخرى ، بقيت هذه المذكرة بين أيدي الأجيال من طلاب الكلية .

كل هذه الأسباب وغيرها دفعتني وبعض الإخوة في قسم القرآن وعلومه بكلية أصول الدين في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، أن نفكر بطريقة نلزم فيها الطلاب بالرجوع إلى أمهات كتب التفسير ، لمعايشة عباراتها وأساليب مؤلفيها ، وبذل الجهد الشخصى للتعرف عليها وتحليلها وإدراك مراميها .

فكان اقتراح وضع مادة ( مناهج المفسرين ) ضمن مقررات

التخصص في كلية أصول الدين وسرعان ماتبناه القسم ، ووضع المقرر وفقراته . ولكن التطبيق أثار مشكلات جديدة ، فبين أيدي الطلاب مذكرات للأساتذة التي شرحوا فيها مناهج المفسرين ، كما أن كتاب (التفسير والمفسرون) للدكتور محمد حسين الذهبي ، وكتاب (اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر) للدكتور فهد الرومي ، غطى جانباً يسيراً من هذا الأمر . وبقيت الصلة مقطوعة بين الطالب والكتاب المرجع الأساسي. حاولنا أن يكلف الطالب بتقديم اختبار شفوي في نصوص يحددها أستاذ المادة من كل كتاب ، أو تكون درجات الأعمال الفصلية على ذلك .

إلا أن صعوبة التطبيق كانت العائق في كل ذلك . وفوجئت بتكليفي بتدريس هذه المادة عام ١٤١٢ه. وكأن القائمين على أمر القسم أرادوا أن يحملوني المسئولية باعتباري أول من اقترح وتحمس لإدخال هذه المادة في المقررات .

وفي هذه الصفحات أحاول أن ألبي - بقدر الإمكان - هذه الرغبات ، وأن أجيب على تلك الاستفسارات ، وأن أفيد طالب العلم الراغب في الفائدة وأربطه بأمهات كتب التفسير من خلال نماذج مختارة منها تارة ، ومن خلال إحالته إلى مواطن فيها تارة أخرى ، ومن خلال متطلبات شفوية وكتابية يقوم بتحضيرها أثناء الفصل الجامعي . ولا أزال أقول وأكرر في كل مجلس وعلى كل منبر أصل إليه أن يعاد النظر في طرق التدريس للعلوم النظرية ، فإن علومنا ومعارفنا جزء من ديننا ، وأسلوب تلقيها ينبغي أن يكون أسلوبًا تربويًا إسلاميًا يعتمد على التلقى والمعايشة ، وكان سلفنا يقول : إن هذا

الأمر دين فانظروا ممن تأخذون دينكم .

والله أسأل أن يوفقني وإخواني العاملين في مجال خدمة كتاب الله تعالى إلى ما يحبه ويرضاه ، وأن يجعل مانقوله ونكتبه لنا لاعلينا . وأن ينفع بذلك المسلمين ، إنه سميع مجيب .

والحمد لله رب العالمين .

کتبه مصطفی مشایم

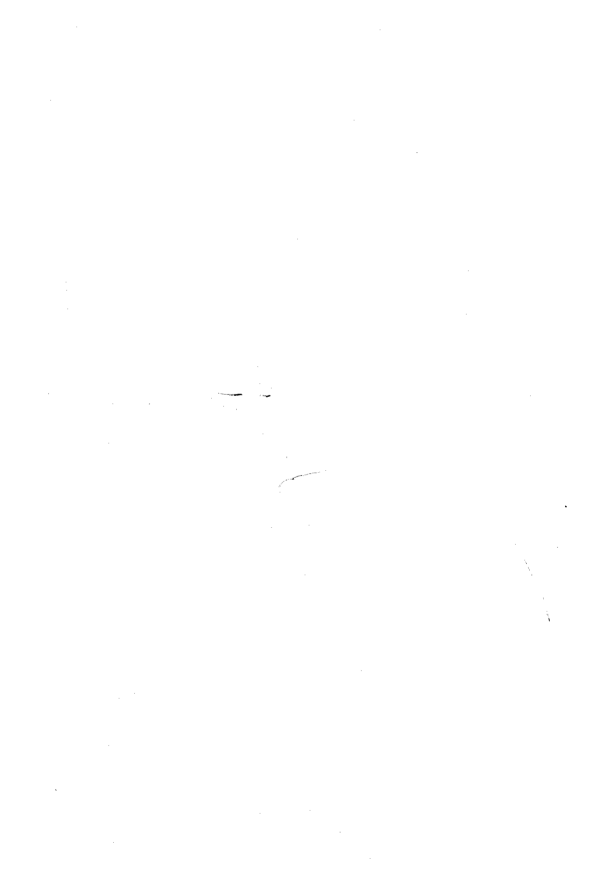
## تمهيد في نشوء علم التفسير وأطواره

- \* في عصر الرسول ﷺ .
- \* في عصر الصحابــة.

ظهور المدارس التفسيرية في هذا العصر ، وأبرز رجالها.

\* في عصر التابعين .

توسيع دائرة التفسير ، ووجود نواة التفسير بالرأي ، المدارس التفسيرية في هذا العصر وأبرز رجالها .



#### ١ - تعريفات

## مناهيج المفسرين

قبل البدء بذكر نشوء علم التفسير وأطواره ، لابد من وقفة مع تعريف المصطلحات التالية :

- التفسير ، منهج ، المفسر

- التفسير: لغة مصدر فسره بتشديد السين، مأخوذة من الفسر بعنى البيان يقال: فسرت الكتاب بالتخفيف والتشديد أفسره تفسيراً، يقول الله تعالى ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا حِثْنَكَ بِأَلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ [ الفرقان: ٢٢].

وقيل إنه مقلوب من السفر بتقديم الفاء على السين ، والمعنى واحد فإن مادة السين والفاء والراء تدور حول معنى الكشف والتوضيح والبيان (١).

وفي الاصطلاح: علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة البشرية.

<sup>(</sup>١) يقول ابن فارس: الفاء والسين والراء كلمة واحدة تدل على بيان الشيء وإيضاحه. انظِر معجم مقاييس اللغة ٤/٤ . ٥ .

#### مناهج المفسرين:

هو مركب إضافي ، ولتعريف هذا المصطلح لابد من تعريف مفرداته ، لغة واصطلاحًا أولاً ، ثم تعريفه بعد أن أصبح مصطلحًا على هذا النوع من العلم .

### تعريف كلمة منهج:

نهج الطريق نهجًا ، ونهوجًا : وضح واستبان ، ومنهج الطريق وضوحه .

والمنهاج كالمنهج ، وفي التنزيل الحكيم ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَامِنَكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨].

والمنهاج الطريق الواضح ، واستنهج الطريق صار نهجًا .

والنهج: البين الواضح ، يقال: طريق نهج ، وأمر نهج الطريق المستقيم الواضح يقال: هذا نهجي لأأحيد عنه .

وفي حديث العباس: لم يمت رسول الله على حتى ترككم على طريق ناهجة أي واضحة بينة (١).

واصطلاحًا .

المنهج: هو الطريق الواضح في التعبير عن شئ أو في عمل شئ أو في تعلم شئ علية تعلم شئ طبقًا لمبادئ معينة وبنظام معين بغية الوصول إلى غاية معينة (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر لسان العرب ٣٨٣/٢ وانظر مناهج المفسرين للدكتور - محمود النقراشي السيد على /١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر مناهج المفسرين للدكتور محمود النقراشي السيد علي ص ١٣٠.

والمفسر: هو الذي وجدت لديه أهلية الكشف والبيان عن معاني القرآن الكريم حسب الطاقة البشرية.

وبعد أن أصبح هذا المركب علمًا على نوع من أنواع علوم القرآن فيمكن تعريفه:

#### مناهج المفسرين:

هي الأساليب التي يتبعها المفسرون لبيان مراد الله تعالى من آيات القرآن الكريم حسب الطاقة البشرية .



## ٢ - نزول القرآن الكريم بلسان عربي مبين

من سنة الله في الرسل أن يكون الرسول من جنس المرسل إليهم ، يقول تعالى ﴿ وَمَامَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا آَن قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا قُل آَن قَالُوا أَبَعَثُ اللَّهُ بَشَرًا رَّسُولًا قُل آَن قَالُولُ إِللَّا مِن مَلْتِيكَ أَيْمَشُونَ مُطْمَيِنِينَ لَنَزَ لَنَا عَلَيْهِم مِن السَّمَاءِ مَلَكَ أَلسَماءً عَلَى اللَّهُ مَلَكُ إِللَّا مِن اللَّهُ مِن السَّماءِ مَلَكُ إِللَّا مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن السَّماءِ مَلَكُ إِللَّا مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَلْكُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلْكُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللللَّالِ الللَّالِمُ الللَّهُ اللللْمُواللَّا اللللَّا اللَّه

ومن سننه في الرسالات أن تكون الرسالة بلغة القوم المرسل إليهم، وأن يتحدث الرسول إليهم بما يفقهون . يقول الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عِلْيُ بَيِّ كُمُّم ﴾ [ إبراهيم :٤] ومن سننه في رسالاته أن يزود الرسول بمعجزة تكون برهان صدقه وسلطان حجته على قومه ، لأن الرسول لايتميز بظاهره عن سائر الناس ﴿ قُلْ إِنَّمَآ أَنَا بَشُرُّ مِثَمُّ لِمُرْمِقَاً لَكُمْ يُوحَى إِلَى ﴾ . [ الكهف : ١١٠ ] .

ومن سننه في معجزاته أن تكون من جنس المشهور في القوم ، لتكون أبلغ تأثيراً في نفوسهم عندما يعجزون عن معارضتها والإتيان بمثلها .

ولما كانت رسالة رسول الله على إلى البشرية عامة في كل مكان وإلى كل الأجيال مستمرة إلى يوم القيامة ، اقتضت هذه الرسالة العامة أن تكون معجزتها دائمة مستمرة إلى يوم القيامة تقيم الحجة على كل الأجيال فكانت الحكمة متحققة في كونها معجزة معنوية باقية تتحدى الأجيال إلى يوم القيامة وتثبت عجزهم عن معارضتها ، وتقيم الحجة عليهم ، أن الذي جاء بها رسول صدق وأن رسالته رسالة حق .

روى الشيخان من حديث الليث بن سعد عن رسول الله على أنه قال : « مامن الأنبياء نبي إلا قد أعطي من الآيات مامثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة » (١).

فكانت الرسالة هي المعجزة وكانت المعجزة كامنة في الرسالة فكان القرآن الكريم المعجزة الخالدة الباقية .

ونال اللسان العربي واللغة العربية هذا المجد في كونها لسان الرسالة الخالدة ، وكان العرب هم حملة هذه الدعوة الربانية وخطباء ها وحاملي لوائها ، فكانت ذكرًا لهم وشرفاً ماالتزموا بها ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ [ الزخرف: ٤٤] .

كل هذه المزايا وهذه المبررات جعلت من صحابة رسول الله على أئمة التفسير ، لأن القرآن الكريم نزل بلغتهم ، ودعاة الإسلام وحاملي لوائه لأنهم عايشوا نزول القرآن وتمسكوا بهداياته .

ولما كانت السليقة اللغوية سليمة عندهم ، والذوق البياني محضًا صافيًا لم يحتاجوا إلى كبير عناء في إدراك مرامي القرآن وهداياته ، ومع ذلك فإننا نجدهم يعودون المرة تلو المرة إلى رسول الله على ليستفسروا عن دلالة آية ، أو ليزيلوا إبهامًا عن كلمة ، أو يقيدوا إطلاق لفظة .

ورسول الله على ، الذي كلف بالتبليغ والبيان ، أعلم الناس بأسرار

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٩٧/٦ ، فضائل القرآن ، صحيح مسلم كتاب الإيمان ٩٣/١ .

الكتاب المنزل عليه. كان يكتفى من تفسيره بما يزيل الشبهة ويوضح الغموض، ولايفتح باب الاستفسار عما لاحاجة إليه لئلا يؤدي إلى التنطع في القول، وإلى الشطط في الاستفسار والانشغال عن مهام الجهاد والدعوة إلى الانشغال بنظريات الأمور وافتراضاتها، فالأمة المجاهدة في شغل شاغل عن الترف الفكري المعطّل للطاقات العملية.

ويوجز عبدالله بن عباس رضي الله عنهما واقع التفسير في عصر الرسول على وعصر صحابته الكرام بإيجاز رائع حيث يقول:

التفسير على أربعة أوجه: تفسير لايعذر أحد بجهله، وتفسير تعرفه العرب من لسانها، وتفسير يعلمه العلماء، وتفسيراستأثر الله بعلمه (١).

فمجال البحث والاستفسار والتعليم ، إذن هو وجه واحد وهو التفسير الذي يعلمه العلماء وهو ماكان مجملاً يحتاج إلى تفصيل ، أو مبهماً يحتاج إلى توضيح ، أو مطلقًا قيّد أو ناسخًا ومنسوخًا ....الخ .

ولكن الدائرة اتسعت بعد عصر الصحابة ، حيث وجد من اختلطت العجمة عنده بالفصحى ، وذهب صفاء التذوق البياني لديه ولم يعايش نزول القرآن فجهل أحداثه وأسباب نزوله . كما وجدت المذاهب الفكرية والاتجاهات السياسية التي حاولت لي النصوص القرآنية لتأييد بدعتها – والقرآن حمّال للوجوه .

فكان لابد من جمع ماأثر عن رسول الله على وصحابته رضوان

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ، فصل في أمهات مآخذ التفسير ١٨٨/٤ .

الله عليهم في التفسير وغيره . فكان لابد لعلماء الأمة أن يشمروا عن ساعد الجد ليبينوا للناس هدايات القرآن الكريم من خلال تفسير آيات الذكر الحكيم . فكان عصر جمع العلوم الإسلامية عامة ، إلا أن علم التفسير لم يستقل عن العلوم الإسلامية العامة . وإلى فترة متأخرة من هذه المرحلة بقي بابًا من أبواب علم الرواية - علم الحديث .

إلا أن أسماء لامعة تذكر وتذكر معها كتب التفسير. وعند التدقيق في هذه التفاسير نجد عليها طابع الرواية كما أن كثيرًا منها لا تعرف عنها إلا الأسماء فقد نسب الرواة إلى سعيد بن جبير المتوفى سنة ٩٤هـ تفسيرًا كاملاً للقرآن الكريم ، وللآن لم يوجد لهذا التفسير أثر ، كما يقال : إن عمروبن عبيد المتوفى سنة ٢١١هـ - شيخ المعتزلة - كتب تفسيرًا كاملاً للقرآن . وأول تفسير وصل إلينا هو تفسير مجاهد المتوفى سنة ٢٠١هـ إلا أنه تفسير لبعض آيات القرآن الكريم على طريقة المحدثين ، ومما عرف فيما بعد بلون التفسير المأثور ونذكر في هذا السياق جهود وعلماء أعلام كتبوا في التفسير من ضمن ماجمعوا من علوم الإسلام منهم : -

| ٤٢١هـ .  | المتوفى سنة | – ابن شهاب الزهري                   |
|----------|-------------|-------------------------------------|
| ۲۰ اهـ . | المتوفى سنة | – وشعبة بن الحجاج                   |
| ۱۹۷هـ.   | المتوفى سنة | - ووكيع بن الجراح                   |
| ۱۹۸هـ.   | المتوفى سنة | <ul> <li>وسفیان بن عیینة</li> </ul> |

ورواح بن عبادة البصري المتوفى سنة ٢٠٥ هـ .

| ی سنة ۲۱۱هـ. | صنعاني (١) المتوفي | - وعبد الرزاق بن همام ال |
|--------------|--------------------|--------------------------|
| ٠٢٢هـ.       | المتوفى سنة        | – وآدم بن إياس           |
| 1376.        | المتوفى سنة        | - وأحمد بن حنبل          |
| ٩٤٧هـ.       | المتوفى سنة        | - وعبد بن حميد           |
| ۲۷۳هـ .      | المتوفى سنة        | - وابن ماجـــــه         |
| ۲۱۰هـ .      | المتوفى سنة        | - وابن جرير الطبري       |
|              |                    | وغيرهم كثير .            |

ولم يصلنا من تفاسيرهم سوى تفسير مجاهد ، وتفسير عبدالرزاق الصنعاني ، وتفسير ابن ماجه ، وتفسير ابن جرير الطبري ، وهذا التفسير الأخير – تفسير الطبري – هو أول تفسير كامل لآيات القرآن الكريم يصل إلينا ، وتفسيره بحق موسوعة تفسيرية قفز ابن جرير في هذا الكتاب بعلم التفسير قفزة نوعية هائلة ولازال هذا الكتاب يشغل المكانة العليا بين كتب التفسير .

وكان من جاء بعد ابن جرير عالة عليه وتلميذاً له .

وبدأ عصر التدوين وكثرت كتب التفسير ، وأخذت ألوانًا واتجاهات عديدة سنتعرف من خلال هذه الدراسة على أهم هذه التفاسير وعلى مناهج مؤلفيها ، ونشير إلى أبرز مزاياها . والله ولي التوفيق .

<sup>(</sup>١) انظر تفسيره بتحقيقنا . ط مكتبة الرشد سنة ١٤١٠هـ .

## ٣ - التفسير بالمأثور

## المراد بالتفسير بالمأثور:

المأثور: اسم مفعول من أثرت الحديث أثرًا من باب (نقل) نقلته، وحديث مأثور أي منقول.

فالتفسير بالمأثور أي بالمنقول .

وعلى هذا فالتفسير بالمأثور يشمل المنقول عن الله تعالى في القرآن الكريم والمنقول عن النبي على ، والمنقول عن الصحابة رضوان الله عليهم ، والمنقول عن التابعين رحمهم الله .

وعلى هذه الأنواع الأربعة يدور التفسير بالمأثور (١).

<sup>(</sup>١) انظر الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير للدكتور - محمد أبو شهبة .

## (١) التفسير بالمأثور: تفسير القرآن بالقرآن

تناول القرآن الكريم موضوعات كثيرة في مواطن متعددة ، وربما جاء ذكر الموضوع أكثر من مرة لمناسبات مختلفة ، وقد يرد ذكر الموضوع في موطن مجملاً وفي موطن آخر مفصلاً ، وقد يأتي ذكره مطلقاً ثم يقيد في موضع آخر ، وكل ذلك يزيد من توضيح المعنى ويبرزه مما جعل العلماء يعتبرونه لونًا من ألوان التفسير فما التفسير إلا الكشف والبيان عن المعنى . يقول شيخ الإسلام ابن تيمية « ... إن أصح الطرق في ذلك أي في تفسير القرآن – أن يفسر القرآن بالقرآن ، فما أجمل في مكان فإنه قد فسر في موضع آخر ، وما اختصر في مكان فقد بسط في موضع آخر . » (١) .

ومن أمثلة ذلك :

١ - قوله -تعالى - في سورة الفاتحة : ﴿ اهدنا البصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم والاالضالين ﴾ .

فقد جاء تفصيل - المنعم عليهم - في قوله- تعالى-: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأَوْلَكَيْكَ مَعَ ٱلَّذِينَ آنَعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَكِيكَ رَفِيقًا ﴾[ النساء / ٦٩].

٢ - وجاء بيان قوله - تعالى - : ﴿ فَنَلَقَّىٰءَادَمُ مِن رَّيِهِ عَكَلِمَتٍ فَنَابَ
 عَلَيْتُهِ إِنَّهُ مُحَوَّا لِنَّوَّا بُالرَّحِيمُ ﴾ [ البقرة / ٣٧] .

في آية الأعراف في قوله - تعالى -: ﴿ قَالَارَبُّنَاظَلَمُّنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية بتحقيق د. عدنان زرزور: ص ٩٣.

تَغَفِرُ لَنَا وَتَرْحُمُّنَا لَنَهُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

٣ - وجاء بيان الاستثناء الوارد في قوله- تعالى-: ﴿ بَتَأَبُّهَ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى الطَّهِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة: ١].

في الآية اللاحقة في نفس السورة ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْمَنْ وَمَا أَهِلَ لِعَيْرِاللهِ بِهِ وَ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُثَرِّدِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَاذَكَيْنُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾ وكذلك الآيات ﴿ إِنَّمَاحَرُمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِاللهِ فَمَنِ اضْطُرَّغَيْرَ بَاعِ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِاللهِ فَمَنِ اضْطُرَّغَيْرَ بَاعِ وَلَاعَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهُ إِنَّ اللّهَ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ [ البقرة : ١٧٣] .

وقوله -تعالى-: ﴿ قل الأجد في ماأوحي إلى محرمًا على طاعم على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة أو دمًا مسفوحًا أو لحم خنزير فإنه رجس أو فسقًا أهل لغير الله به فمن اضطر غير باغ والا عماد فإن ربك غفور رحيم ﴾ [ الأنعام / ٥٠ ٤].

٤ - وجاء تفصيل المجمل في قوله- تعالى-: ﴿ وكنتم أزواجًا ثَلَاثَةً ﴾ الواقعة . في الآيات اللاحقة في قوله- تعالى-: ﴿ فأصحاب الميمنة مأصحاب المشأمة ماأصحاب المشأمة والسابقون السابقون أولئك المقربون ﴾ [الواقعة :٧ - ١١] .

ه - وفسّر قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَخُلِقَ هَـ لُوعًا ﴾ المعارج /٩. بقوله تعالى ﴿إِذَا مسه الشر جزوعًا وإذا مسه الخير منوعًا ﴾[ المعارج ٩ -١٦] .

 بقوله تعالى في سورة لقمان ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ مِعْلَمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْعَيْثُ وَيَعْلَمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْفَيْثُ وَكَا لَكُونَ الْأَرْحَامِ وَمَاتَدْرِى نَفْشُ مَّاذَاتَكُ سِبُ غَدًا وَمَاتَدْرِى نَفْشُ اللَّهُ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴾ [لقمان: ٣٤].

 ٧ - وجاء تنفسير المحرمات على اليهود والمذكورة في قوله-نعالى- :

﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ ﴾ [النحل: ١١٨].

جاء التفسير في سورة الأنعام قال- تعالى-: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلّا حَرَّمْنَا كَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْحَوَاكِ آؤَمَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَالِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِمٍمْ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْحَوَاكِ آؤَمَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَالِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِمِمْ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ ٱلْمَحَواكِ آؤَمَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَالِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِمِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٤٦] .

ومن يتتبع آيات القرآن الكريم يجد أمثلة ضافية على هذا اللون من تفسير القرآن بالقرآن . ولقد ذكر المفسرون كثيرًا من الآيات في سياق تفسير آيات أخرى ، كابن كثير قديًا والشنقيطي حديثًا .

## (٢) تفسير القرآن بالسنة النبوية

يقول- جل جلاله -: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ رَسُولَ إِلَّا بَلْسَانَ قُومُهُ لَيْبِينَ لَهُمَ ﴾ [إبراهيم : ٤] .

فمن البدهي أن يكون الرسول- علله - وهو الذي أنزل عليه القرآن - أعلم الناس بأسرار الكتاب الذي أنزل عليه ، وعلى دراية تامة بأساليب الخطاب الذي يخاطب به هو والمكلفون معه .

ولكي يقوم بالمهمة التي كلف بها وهي تبليغ الناس رسالات ربهم ، لابد أن يكون أول المستوعبين لهداياته المحيطين بالتكاليف التي تضمنها القرآن العظيم ، بل وأول المطبقين لشرائعه وتعاليمه . يقول -جل شانه-: ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس مانزّل إليهم ولعلهم يتفكرون ﴾ [ النحل: ٤٤].

ويقول- جل جلاله-: ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكُ الْكَتَابِ بِالْحَقِ لَتَحَكُّم بِينَ الناس بِمَا أَرَاكُ اللهِ ﴾[ النساء: ٢٤] .

وقد جاء ذكر المهمات الأساسية لرسول الله عليه - في قوله - تعالى -:

﴿ كما أرسلنا فيكم رسولاً منكم يتلوا عليكم آياتنا ويزكيكم ويعلمكم الكتاب والحكمة ويعلمكم مالم تكونوا تعلمون ﴾ [البقرة: ١٥١].

لذا نجد أن الرسول- ص - يفسر آيات من القرآن الكريم ليبين حكمًا مستنبطًا ، أو يجيب سائلاً ، أو يدفع توهماً خاطئاً ..

١ - فنجده يبين معنى المجمل من القرآن أحيانًا ، كما جاء عن ابن

عباس قال: سأل رجل رسول الله على قال: أرأيت قول الله ﴿كما أنزلنا على المقتسمين ﴾ [الحجر: ٩٠].

قال: اليهود والنصارى. قال ﴿ الذين جعلوا القرآن عضين ﴾ ماعضين ؟ قال آمنوا ببعض وكفروا ببعض (١).

٢ - وكما روي عنه - ﷺ - أنه قال في قوله -تعالى - : ﴿ هل جزاء الإحسان ﴾ [الرحمن : ٦٠] (٢) .

هل جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنة .

ب - ولما كانت الفهوم تتفاوت في إدراك دائرة عمومات القرآن الكريم وآفاقه ، كان الرسول على - يقرب المعنى العام ويوضحه ويضرب له الأمثلة :

١ - روي أن أبا بكر رضي الله عنه قال: يارسول الله ، كيف الصلاح بعد هذه الآية ﴿ ليس بأمانيكم ولاأماني أهل الكتاب من يعمل سوءًا يجز به ﴾ [ النساء: ١٢٣] فكل سوء عملنا جزينا به ؟

قال رسول الله - على - : « غفر الله لك ياأب بكر ، ألست تمرض ، ألست تنصب ، ألست تصيبك اللأواء » ؟ قال بلى ، قال: « فهو ما تجزون به »(٣) .

٢ - وسألت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت : يارسول الله

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٢٢/٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢٧٨/٤.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١١/١.

﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُنُونَ مَا آتُوا وَقَلُوبِهِمْ وَجَلَّةً ﴾ [ المؤمنون : ٦٠] .

هو الذي يسرق ويزني ويشرب الخمر وهو يخاف الله ؟ قال : « لايابنت الصديق ، ولكنه الذي يصوم ويصلى ويخاف الله » (١).

٣ - وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: جاء رجل إلى النبي ص يساله فسأله عن الكلالة فقال: « أما سمعت الآية التي أنزلت في الصيف ﴿ يستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة ﴾ فمن لايترك ولدًا ولاوالداً فورثته كلالة (٢).

٤ - وعن أبي هريرة قال رسول الله ﷺ: « السائحون هم الصائمون » (٣).

وعن عمربن الخطاب عن النبي - الله الصادة الصادة الشمس الله قال « لزوال الشمس » (٤) .

٦ - عن عدي بن حاتم قال رسول الله ﷺ : « إن المغضوب عليهم
 هم : اليهود، والنصارى ، وإن الضالين هم : النصارى» (°) .

ابن مسعود قال: لما نزلت الآية ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا عن ابن مسعود قال: لما نزلت الآية ﴿ الله الله الأمن وهم مهتدون ﴾ [ الأنعام: ٨٢].

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٦ /١٥٩ . ٢٠٥

<sup>(</sup>٢) انظر مسند الإمام أحمد ٢٩٢/٤ ، ٢٩٥ مع اختلاف في السياق وصحيح مسلم كتاب الفرائض ٦١/٥مع اختلاف يسير.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٣٩٢/٢ .

 <sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ٣/٣ الموطأ للإمام مالك ١١/١ وقوت الصلاة مع اختلاف السياق .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد ٢٧٨/٤ ، والترمذي ٢٧١/٤ .

شق ذلك على الصحابة ، قالوا : يارسول الله وأينا لايظلم نفسه ؟ قال : « إنه ليس الذي تعنون ، ألم تسمعوا ماقال العبد الصالح: ﴿ إن الشرك لظلم عظيم ﴾ [لقمان : ١٣] إنما هو الشرك لظلم عظيم ﴾ [لقمان : ١٣] إنما هو الشرك » (١).

۸ – عن عقبة بن عامر ، قال : سمعت رسول الله ص يقول : وهو على المنبر ﴿ وأعدوا لهم مااستطعتم من قوة .. ﴾ [ الأنفال : ۲۰] ، ﴿ أَلا وإن القوة الرمي ، ألا وإن القوة الرمي » (٢) .

9 - عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال رسول الله - على - « من نوقش الحساب عذب » قلت ، أليس يقول الله -تعالى - : ﴿ فسوف يحاسب حسابًا يسيرًا ﴾ [ الانشقاق: ٨] . قال : « ليس ذاك الحساب ، وإنما ذاك العرض » (٣).

۱۰ – عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ص: « الكوثر نهر أعطانيه ربي في الجنة » (٤).

وفي رواية أخرى عن أنس أيضًا قال: لما عرج بالنبي - الله السماء ، قال: « أتيت على نهر حافتاه قباب اللؤلؤ منجوفًا ، قلت: ماهذا ياجبريل قال: هذا الكوثر » (٥).

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند ٣٧٨/١ ، والترمذي ، كتاب التفسير ٢٢٧/٤ ، ومسلم كتاب الإيمان ٨٠/١ .

<sup>(</sup>٢) مسلم كتاب الإمارة ٢/٦٥.مسند الإمام أحمد ١٥٧/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان انظر صحيح البخاري كتاب العلم ٣٤/١ ومسلم كتاب الجنة ١٦٤/٨ ، ومسند الإمام أحمد ٤٧/٦ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد ٢٢٠/١٠٢/٣ ومسلم ١٢/٢ مع اختلاف في السياق

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ٢٠٧/٧ ، مسند الإمام أحمد ١٩١/٣ .

## هل فسر الرسول ﷺ كل القرآن

لايشك من كان على اطلاع على سنة رسول الله على أنه لم يفسر كل آيات القرآن الكريم ، وذلك لعدم وجود الدواعي والمقتضيات لمثل هذا التفسير، وذلك :

١ - لأن القرآن نزل بلغة العرب ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَ نَاعَرَ بِيًّا لَعَلَكُمْ
 تَعْقِلُونَ ﴾ [ سورة يوسف : ٢] .

فالأساليب المستعملة في البيان القرآني أساليب عربية صحيحة . ونظرًا لأن قريشًا - التي نزل القرآن بلهجتها - تمثل ذؤابة العرب وقمة فصاحة لهجتها ، لما كانت لها من المكانة الدينية بين العرب في الجاهلية ، فهم سدنة بيت الله الحرام، ولما لها من السيادة الاجتماعية لموقعها الجغرافي حيث تمثل موطن الحضارة وملتقى الأسواق التجارية والمالية .

فلهجة قريش كانت معلومة لدى جميع القبائل العربية ، بخلاف القبائل المعزولة التي لاتشغل مثل هذه المكانة .

فمن دخل الإسلام في عهد رسول الله على لم يكن بحاجة إلى كثير من تفسير الآيات لأنه يدركها بسليقته العربية السليمة ، والكلمات القليلة التي جاء بها القرآن الكريم ونقلها من دلالتها اللغوية البحتة إلى مصطلحات شرعية كالصلاة والزكاة والصوم والجهاد ... كان الصحابة رضوان الله عليهم يدركون مراميها بالمخالطة والاستعمال اليومي ومعايشتهم للتنزيل ، ومع ذلك إن أشكلت عليهم

كلمة أو التبس عليهم فهم آية كانوا يرجعون إلى رسول الله علله ليفسر لهم المراد .

ولعل هذا النوع من التفسير يقصده ابن عباس بقوله: التفسير على أربعة أوجه .. وعد منها تفسيرًا لايعذر أحد بجهله ، وتفسير تعلمه العرب من لسانها ..... ، .

٢ - حضور صحابة رسول الله على نزول الوحي ومعايشتهم أسبابه ، فكثيراً ماكانت الآيات الكريمة تنزل بشأن واقعة ،كان مجموعة من الصحابة أو أحدهم طرفًا في الواقعة أو صاحب الحادثة ، فلا شك أن هذا الصحابي أعرف الناس بمداخل الحادثة وملابساتها ووقائعها ونتائجها ، وبالتالي أعلم الصحابة بتفسير الآيات التي نزلت بخصوصها ، وبالأحكام التي اشتملت عليها حلاً لمشكلته .ولذلك بخصوصها ، وبالأحكام التي اشتملت عليها حلاً لمشكلته .ولذلك كان الأنصار والمهاجرون أعلم الناس بالمراد من قوله تعالى ﴿وَلَا تُلْقُوا لِمَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وكان حاطب بن أبي بلتعة ومن حضر أحداث فتح مكة أعملم

<sup>(</sup>۱) روى أبو داود والترمذي والنسائي عن أسلم أبي عمران قال: حمل رجل من المهاجرين بالقسطنطينية على صف العدو حتى اخترقه ومعنا أبو أيوب الأنصاري، فقال ناس: ألقى بيده إلى التهلكة. فقال أبو أيوب: نحن أعلم بهذه الآية، إنما نزلت فينا صحبنا رسول الله وشهدنا معه المشاهد ونصرناه، فلما فشا الإسلام، وظهر اجتمعنا معشر الأنصار فقلنا قد أكرمنا الله بصحبة نبيه على وشهدنا معه المشاهد ونصرناه حتى فشا الإسلام وكثر أهله، وكنا قد أكثرنا على الأهلين، والأموال والأولاد، وقد وضعت الحرب أوزارها، فنرجع إلى أهلينا وأولادنا فنقيم فيها، منزل، فنزل فينا في وألفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة في فكانت التهلكة في الإقامة في الأهل وترك الجهاد.

الناس بقوله تعالى : ﴿ يَاأَيُهَا الذِّينَ آمَنُوا لِاَتَتَخَـَذُوا عَدُويَ وَعَدُوكُـمُ أُولِياءً .....والله بما تعملون بصير ﴾ [ المتحنة : ١] (١) .

وكان المسلمون الأولون من المهاجرين أعلم الناس بآيات سورة العلق والمزمل والمدثر ومن جاء بعدهم إنما كان ينقل عنهم المراد بها .

فمعايشة أحداث النزول وأسبابه يضفي بياناً وتوضيحا على تفسير الآيات الكريمة ولايستدعي الرجوع إلى رسول الله على للاستفسار عن معانيها.

٣ - صغر رقعة الدولة الإسلامية في عهد رسول الله عليه الصلاة والسلام حيث كانت محصورة في جزيرة العرب ، والداخلون في الإسلام أغلبهم من العرب فلم توجد الدواعي لتفسير القرآن الكريم .

ولهذه الأسباب مجتمعة نجد أن الحاجة إلى التفسير ازدادت كلما السعت رقعة الدولة الإسلامية ودخل في الإسلام من غير العرب، أو نشأ في الإسلام نشأ لم يحضروا أسباب النزول وأحداثه.

كما سنجد في عصر الصحابة بعد وفاة الرسول على وفي عهد التابعين ومن بعدهم .

<sup>(</sup>١) انظر حادثة سبب نزول الآيات في تفسير ابن كثير ٣٤٤/٤.



# ٤ - الحكمة من كون المنقول عن رسول الله على في تفسير آيات الأحكام أكثر من المنقول عنه في تفسير الآيات الكونية المتعلقة بالآفاق والأنفس

يعود ذلك إلى أسباب منها:

1- لأن القرآن الكريم كتاب هداية ، وهدفه الأسمى هداية البشرية إلى خالقها لإخراج الناس من الظلمات إلى النور ، ببشارة المسلمين المؤمنين المتقين وإنذار العتاة المتجبرين المعاندين إنَّ هَمُ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ هُمُ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمُ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُهُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْفِيلِهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [ النحل : ٦٤ ] .

﴿ وَيَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِى آَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَيَهْدِىۤ إِلَىٰ صَرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [سبأ: ٦].

﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ [النحل: ٨٩] .

﴿ طَسَّ تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ ثَمِينٍ هُدَّى وَيُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ النمل - ٢ ] .

فلما كانت مهمة الرسول على الأساسية البلاغ والبيان ، فلا شك

أن البيان سينصب على الهدف الأساسي لنزول القرآن الكريم ، وهذا الهدف يتجلى في الآيات المشتملة على الأوامر والنواهي والبشارة والإنذار والترهيب والترغيب وهي آيات الأحكام المتعلقة بالعقائد والعبادات والمعاملات والأخلاق .

فحاجة المؤمنين إلى ذلك أشد من ذكر تفاصيل بداية الخلق والتكوين في السماوات والأرض والكشف عن نظام الكون ودقائقه وسننه التي يسير بموجبها .

٢ - من طبيعة البشر التطلع إلى المجهول ومحاولة التعرف على مالا يعرفه لإشباع الفضول لديه ، ومحاولة تطويع السنن الكونية وتسخيرها لسد احتياجاته أو تحقيق الرفاهية لنفسه من خلالها ، بينما التكاليف الشرعية التي تحد من شهوات الإنسان وتلزمه بالالتزام بمنهج معين في الفكر والسلوك والعادات كل ذلك يقتضى البيان والتوضيح ، وإزالة الشبهات ليقوم الإنسان بالوفاء بمستلزمات التكاليف الشرعية .

فكان تركيز رسول الله على على بيان الأحكام الشرعية تقريراً وتفسيراً وتمثيلاً بمختلف الأساليب البيانية . وتركت تفصيلات الحديث عن الآيات الكونية ، لأن الإيمان بمضمونها بشكل عام كاف ، وهي لم تسق أصلاً إلا لبيان عظمة خالقها وتوحيده والإيمان به .

٣ - إن الله -جل جلاله- أكرم الإنسان ﴿ وَلَقَدْكُرَّمَنَابَخِيَّ عَادَمَ . ﴾ [ الإسراء: ٧٠] فلم يتركه لاجتهاداته ليرسم نهج حياته ونظامها على مستوى الفرد والجماعة والأمة والإنسانية . بل شرع لها من الشرائع وكلف رسوله بتطبيق هذه الشرائع في حياة الأمة ليكون

النموذج الأمثل في التطبيق والسعادة في الدنيا ولو ترك الإنسان وشأنه يخطط لنفسه نظام الحياة من غير استنارة بنور الوحي لكان شقاء الإنسانية الدائم . فإن التجارب في الحياة الاجتماعية بعيدة المدى . والتحول عن التجربة الخاطئة إلى الصحيحة قد تستغرق أجيالاً عديدة أما التجربة في السنة الكونية فهي محدودة التأثير على القائمين بها ، وسرعان مايستطيعون تعديل المسار وإجراء التجربة ثانية في ظروف ملائمة .

لذا كانت آيات الهداية في القرآن الكريم كثيرة في جميع مجالات الحياة وجاءت بتفصيلات وافية . وترك التفصيل لما جاء مجملاً فيها إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فكانت الحاجة إلى تفسير هذه الهدايات على لسان رسول الله علية وبأفعاله ليجنب الإنسانية التجارب الفاشلة في مسار حياتها فهي أكرم على الله من أن تكون حقل تجارب .

إن الأمة المجاهدة في مرحلة التأسيس تصب اهتماماتها على ماينعكس على الحياة العملية على أفرادها ، وتتجنب الخوض في الأمور النظرية التي غالبًا ماتكون للتفكه والمتعة العقلية .

لذا نجد أن الـقرآن الكريم يـوجه المؤمنين إلـي آداب السؤال والتـعلم بمختلف الأساليب .

- فتارة ينهاهم عن السؤال مطلقًا لأن الوقت لم يحن لمثله:

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَاتَسَتُلُوا عَنْ آشْيَاءَ إِن تُبَدّلَكُمْ تَسُؤْكُمْ .. ﴾ [المائدة : ١٠١] وفي مثل هذا يقول الرسول ﷺ « من أشد الناس عذابًا من سأل

عن مسألة لم تحرم فحرمت من أجل مسألته .. » (١) .

- وتارة يجيبهم بأسلوب الحكيم للفت نظرهم إلى ماينبغي أن يكون السؤال عنه لأنه المهم كما في قوله تعالى ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُعونُ السَّوَالُ عنه لأنه المهم كما في قوله تعالى ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُعنِفُونَ قُلُ مَا أَنفَقَتُه مِّن حَيْرٍ فَلِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْمَتَكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِّ فَيُنفَوُنَ قُلُ مَا أَنفَقَتُه مِّن حَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيهُ ﴾ [البقرة: ٢١٥] يقول الرسول ﷺ وَمَا تَقَمْعُلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيهُ ﴾ [البقرة: ٢١٥] يقول الرسول ﷺ (إن الله ينهاكم عن قيل وقال وكثرة السؤال..» (٢).

ويقول « إنما أهلك من قبلكم كثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم .. » (٣).

- وتارة تجيبهم الآيات الكريمة ببيان الحكمة من خلق الشيء المسئول عنه لصرفهم عن مثل هذا السؤال لأنهم لايملكون الوسائل الكفيلة باستيعابهم لمثل تلك الحقائق الدقيقة ، وسؤالهم عن ذلك وهم ليسوا أهل خبرة ودراية لمثل هذه الدقائق العلمية كمن يأتي البيت من ظهره وليس ذلك من الحكمة . بل الحكمة أن يأتوا البيوت من أبوابها .

يقول جل من قائل: ﴿ فَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةٌ قُلْ هِى مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ مِنَ ٱللَّهُ مِنَا اللَّهُ وَالْحَجُ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ مِن ٱللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا اللَّه

<sup>(</sup>١) مختصر سنن أبي داود للمنذري ١٣/٧ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٨٤/٧ ،.مسند أحمد ٣٢٧/٢ ، مسلم ١٣١/٥ مع اختلاف في السياق .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٢٤٧/٢ ، البخاري ١٤٢/٨ .

ابن أبي طالب رضي الله عنه « حدثوا الناس بما يعرفون ودعوا ماينكرون ، أتحبون أن يكذب الله ورسوله » . (١)

يقول عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: « ماأنت بمحدث قومًا حديثًا لاتبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة » .

والرسول- على - وهو أعلم الناس بالكتاب المنزل عليه - يدرك تماما أن بعض الآيات التي لاتشتمل على أمور عملية تحتاجها الحياة البشرية ، بل هي آيات تتحدث عن عظمة الخالق ودقة صنعه في مخلوقات بالإشارة إلى بعض أسرار الكون في السماوات والأرض .... الخ يدرك الرسول على أن في بيان مثل هذه الأسرار فتنة لبعضهم ، أو أن بيانها لهم يؤدي إلى فتح باب للجدل الذي هم في غنى عنه .

كل ذلك وغيره اقتضى أن يكون اهتمام رسول الله على منصبًا على تفسير الآيات المشتملة على الهدايات القرآنية . في العقائد والأحكام التشريعية والأخلاق الإسلامية . وأن يترك تفسير الآيات التي تتحدث عن سنن الله في الكون والمخلوقات إلى الأجيال اللاحقة ، وليكون للتقدم الحضاري وتطوير وسائل الحياة والتقدم البشري في مجالات الفلك والعلوم الكونية دخل في تقريب معانيها إلى الأذهان لذا قال بعض القدماء « خير مفسر للقرآن الزمن » .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ، كتاب العلم /١/١



#### ٥ - التفسير في عصر الصحابة

اتسعت دائرة الحاجة إلى التفسير في عصر الصحابة رضوان الله عليهم وذلك للأسباب التالية :

۱ - دخل الإسلام أقوام من غير العرب وكانوا حريصين على معرفة أمور دينهم وشرائع ربهم، وتدبر كتاب ربهم، وبما أنهم لم يكونوا على المستوى اللغوي الذي يمكنهم من إدراك معاني القرآن ومراميه فكان لابد من الرجوع إلى صحابة رسول الله الذين نزل القرآن بلغتهم وهم أدرى الناس بهداياته.

٢ - نشأ في الإسلام جيل من أبناء الصحابة وغيرهم من العرب لم يحضروا نزول الوحي ولم يعايشوا الأحداث والوقائع التي نزل قرآن بشأنها ، ومعرفة سبب النزول وحضور الأحداث والوقائع يعين على الإحاطة بمضمون الآيات التي نزلت بشأنها ، ويلقي أضواء على الهدايات والتوجيهات التي اشتملت عليها .

فكان الرجوع إلى الصحابة رضوان الله عليهم - وهم الذين عايشوا نزول الوحي وكان كثير منهم طرفًا في الوقائع والأحداث التي نزل فيها قرآن كريم - الحل الأمثل لاستفساراتهم عن آيات القرآن.

٣ - بعد اتساع رقعة الدولة الإسلامية حيث بلغت حدود الهند والسند شرقاً ، وأرمينيا وأذربيجان شمالاً ، والمحيط الأطلسي وبحر الروم غرباً وبحر العرب جنوباً اختلط العرب بغيرهم واختلطت الثقافات الوافدة مع المسلمين الجدد بالثقافة الإسلامية وخاصة ثقافة

أهل الكتاب اليهود والنصارى ، وفلسفة الشرق المتمثلة بالمجوس وغيرها . وصار الناس بحاجة لتمييز الصحيح من السقيم والدخيل الوافد من الأصيل المعتمد ، وخاصة مايتعلق بقصص الأمم السابقة وأنبيائهم ، وما تحمله الفلسفات في أصل الكون وتكون المخلوقات .

فكانت الحاجة ماسة للرجوع إلى أعلام الصحابة رضوان الله عليهم لمعرفة رأي الإسلام في كل ذلك. لذا نجد أن الذين امتدت بهم الحياة من صحابة رسول الله عليه الصلاة والسلام كثر النقل عنهم في تفسير القرآن الكريم إلى جانب الفتاوى والروايات الأحرى بخلاف من كانت وفاته قريبة من وفاة رسول الله عليه

كل ذلك استدعى انتشار الصحابة رضوان الله عليهم في الأقطار ليعلموا الناس أمور دينهم ويفسروا لهم كتاب ربهم .

وعلى الرغم من أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان حريصًا على الإبقاء على كبار الصحابة من المهاجرين والأنصار بجواره في عاصمة الدولة لاستشارتهم في تسيير شئون الدولة والرجوع إليهم عند تجدد القضايا إلا أنه أرغم على إرسال عبدالله بن مسعود إلى العراق وقد كتب إليهم في ذلك.

«...إنني قد بعثت إليكم عمار بن ياسر أميرًا ، وعبدالله بن مسعود معلمًا ووزيرًا، وإنهما من النجباء من أصحاب رسول الله من أصحاب بدر ، وقد جعلت عبدالله بن مسعود على بيت مالكم ، فتعلموا منهما، واقتدوا بهما ، وقد آثرتكم بعبد الله بن مسعود على نفسي» (١)

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٧/٦.

وكذلك أرسل غيرهم إلى أقطار أخرى كعمرو بن العاص إلى مصر وسعد بن أبي وقاص إلى العراق وبلاد الشام ، ومعاذ بن جبل إلى الشام وقد حمل كل صحابي معه علمًا وفقهاً لكتاب الله ، فبالإضافة إلى ماتلقوه من رسول الله على وما أطلعوا عليه من أسباب النزول كان لهم إدراكهم الخاص لمعاني القرآن الكريم ومراميه فيما لم يتلقوا بشأنه قولاً مرفوعاً .

ففرض الواقع الذي عاشوه أن يتتلمذ على يد كل واحد منهم في القطر الذي استقر فيه طلاب علم صبغوا بصبغة أستاذهم ، وساروا على منهجه في الفهم والاستنباط . والتلميذ امتداد لأستاذه .

ولاغرابة في ذلك فهم الجيل الذي تـلقوا الـعلم والتـربية علـي يد رسول الله ﷺ معلم الإنسانية ومرشد البشرية ومبلغ الرسالة .

يقول عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: من كان منكم متأسيًا فليتأس بأصحاب رسول الله ، فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علماً ، وأقلها تكلفًا ، وأقومها هدياً ، وأحسنها حالاً ، اختارهم الله لصحبة نبيه على وإقامة دينه ، فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم في آثارهم .

ويقول الإمام الشافعي عن الصحابة رضوان الله عليهم « وهم فوقنا في كل علم واجتهاد ، وورع وعقل ، وأمر استدرك به علم ، واستنبط به حكم ، وآراؤهم لنا أحمد وأولى بنا من أرائنا عندنا لأنفسنا » (١).

<sup>(</sup>١) انظر علوم الحديث لابن الصلاح ص ٢٦٣ .

والمحققون من العلما ء يرون أن قول الصحابي في التفسير إذا تعلق بأسباب النزول ومما لامجال للرأي فيه كأحوال يوم القيامة ونحوه فهو من قبيل الحديث المرفوع (١) .

<sup>(</sup>۱) يقول ابن حجر العسقلاني : « ومثال المرفوع من القول حكماً لاتصريحاً أن يقول الصحابي الذي لم يأخذ عن الإسرائيليات مالامجال للاجتهاد فيه ، ولاله تعلق ببيان لغة أو شرح غريب كالإخبار عن الأمور الماضية من بدء الخلق وأخبار الأنبياء أو الآتية كالملاحم والفتن وأحوال يوم القيامة ، وكذا الإخبار عما يحصل بفعله ثواب مخصوص أو عقاب مخصوص ». انظر نزهة النظر شرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر ص٥٦ . ط مؤسسة الخافقين .

# ٦ - ظهور المدارس التفسيرية في عصر الصحابة وأبرز رجالها :

اتسعت رقعة الدولة الإسلامية ، وحمل صحابة رسول الله على مشعل الهداية إلى الآفاق ، ودخل الناس في دين الله أفواجاً ، وكان قادة الجيوش من كبار صحابة رسول الله على ، يصطحبون معهم أوعية العلم من صحابة رسول الله على فنجد حذيفة بن اليمان يغازي مع جند العراق والشام أرمينيا وأذربيجان وأبا أيوب الأنصاري يخرج مع المجاهدين إلى بلاد الروم فتدركه المنية على أسوار القسطنطينية ، وعبدالله بن عمرو بن العاص يرافق الجيوش الفاتحة إلى مصر وشمال أفريقيا ، وسعد بن أبي وقاص يتجه إلى بلاد فارس .

وكان هؤلاء الأعلام من صحابة رسول الله على مرجع المجاهدين في فتاواهم ومايعتورهم من مشكلات ، وما تثور في أذهانهم من تساؤلات حول كتاب الله أو سنة نبيه ، أو مايحتاجون إليه في شؤون دينهم .

كما أن الحاجة اقتضت في عصر عثمان بن عفان رضي الله عنه أن يوجه مع كل نسخة من المصاحف العثمانية قارئاً يقرئ الناس على حرف قريش بعد أن كتبت المصاحف كلها على هذا الحرف وأمر بحرق ماسواها إن تضمنت حرفًا مخالفًا لحرف قريش . وكانت هذه الخطوة لازمة لرفع سبب الفرقة ، والقضاء على الفتنة التي أثيرت بين

الناس بسبب اختلاف الأحرف التي انتشرت بين المسلمين.

ولما استقر القراء في الأمصار صاروا مرجع الناس في القراءة والتفسير ونشر العلوم الإسلامية .

ومن البدهي أن يلتف حول كل علم من هؤلاء الأعلام تلامذة يتلقون منهم العلوم الإسلامية .

ومن البدهي أيضًا أن تتفاوت فهومهم واستنباطاتهم من كتاب الله تعالى ، وأن يصطبغ هؤلاء التلامية بصبغة شيوخهم في الفهم والعلم ، وأن يتأثروا بمنهجهم في تفسير كتاب الله تعالى ، وبالتالي أن تتباين مناهج المدارس التفسيرية التي برزت فيما بعد في عهد التابعين .

ولابد من وقفة مع شيوخ هذه المدارس من صحابة رسول الله على التعرف على ملامح منهجهم في التفسير الذي انعكس على مدارسهم فيما بعد .

# الفصل الأول عبد عبد الله عنه ومنهجه في التفسير:

المبحـــث الأول : ولادته ونشأته .

المبحث الثانسي : مقومات نبوغ ابن عباس .

المبحث الثالث: مكانة ابن عباس وأقوال العلماء فيه .

المبحث الرابسع: منهج ابن عباس في التفسير.

كلمة في تفسير ( تنوير المقباس من تفسير ابن عباس ) .

المبحث الخامس: مدرسة التفسير بمكة المكرمة .



# المبحث الأول ولادته ونشأته

هو عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب بن هاشم ، ابن عم رسول الله عبدالمطلب ، يلتقي نسبه بالنسب الطاهر الشريف (١) في جده عبدالمطلب . ولد عبدالله قبل الهجرة بثلاث سنوات على الرأي الراجح (٢) .

وكانت أمه مسلمة يوم ولادته (٣).

أما أبوه العباس فقد تأخر إعلان إسلامه إلى قبيل فتح مكة ، ولما أعلى إسلامه هاجر مع ابنه عبدالله وزوجه - أم الفضل - لبابة

<sup>(</sup>١) يقول رسول الله- على الله عز وجل اصطفى كنانة من ولد إسماعيل عليه السلام واصطفى من قريش بني هاشم واصطفاني من بني هاشم ...) رواه مسلم . في كتاب الفضائل .

<sup>(</sup>٢) في صحيح البخاري عن ابن عباس قال: أقبلت راكباً على حمار أتان وأنا يومئذ قد ناهزت الاحتلام -و رسول الله ﷺ يصلي بمنى إلى غير جدار، فمررت بين يدي بعض الصف، وأرسلت الأتان ترتع، ودخلت الصف فلم ينكر علي ذلك. صحيح البخاري - كتاب العلم ٢٧/١.

وعن سعيد بن جبير: سئل ابن عباس: مثل من أنت حين قبض النبي على ؟ قال: أنا يومئذ مختون. وكانوا لايختنون الرجل حتى يدرك. صحيح البخاري كتاب الاستئذان، باب الختان بعد الكبر ١٤٤/٧.

<sup>(</sup>٣) يروي ابن سعد في الطبقات : أن أم الفضل أول امرأة آمنت بعد خديجة . الـطبقات . ٢٧٧/٨

الكبرى بنت الحارث بن حزن (١). فالتقوا برسول الله على بالجحفة وهو ذاهب لفتح مكة (٢).

وكان لهذه القرابة من رسول الله على ، ونشأته في كنف بيت الرسول على أثرها البالغ في تكوين شخصية عبدالله بن عباس العلمية ، وتربيته الخلقية ونجابته وسيادته .

<sup>(</sup>١) لبابة بنت الحارث بن حزن أخت أم المؤمنين ميمونة بنت الحارث زوج النبي على الأبيها وأمها ، ولبابة الصغرى وتلقب العصماء وهي أم خالد بن الوليد . تزوج أختها - سلمى - حمزة بن عبدالمطلب ، وتزوج أختها - أسماء - جعفر بن أبي طالب .ثم تزوجها بعده علي بن أبي طالب ، انظر الإصابة ٤٨٤/٤ والاستيعاب على هامش الإصابة ٤٠١/٤ .

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام ١٨/٤ .

#### المبحث الثاني

#### مقومات نبوغ عبدالله بن عباس رضى الله عنهما

لقد تضافرت الأسباب الظاهرة والخفية على صياغة شخصية عبدالله بن عباس العلمية فمن نسب طاهر شريف ، إلى بيئة نظيفة رفيعة المستوى ، إلى فطرة سليمة مستقيمة إلى دعوة مستجابة إلى طموح شخصى ، إلى ذكاء وقاد ...

ولعل أبرز هذه الأسباب والمقومات هي:

#### ١- نشوؤه في بيت النبوة :

تربى عبدالله بن عباس في بيت النبوة ، حيث تعيش خالته أم المؤمنين ميمونة بنت الحارث الهلالية ، وكانت تجبه وتلاطفه وتؤانسه ، وكان عبدالله بن عباس يدخل عليها ويبيت عندها كثيراً ، وكان رسول الله عليه يحبه ويدعو له : روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال : ضمني رسول الله علمه الحكمة (٢) . وفي حديث آخر : « اللهم علمه الحكمة (٢) .

وكان عبدالله بن عباس يحب رسول الله على حبًا كثيرًا ، ويجله إجلالاً كبيرًا ، ويحله إجلالاً كبيرًا ، ويحرص على مرافقته والاقتداء به وخاصة في الحالات التي لايشاركه فيها أحد أصحابه .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري بشرح الفتح ، كتاب العلم ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري بشرح الفتح ، كتاب أصحاب النبي على ٢١٧/٤ .

وقف عبدالله مرة ليقتدي برسول الله على في صلاة الليل ، فتأخر عنه إجلالاً له أن يقف بجانبه، فمد رسول الله على يده إليه وأوقفه بحذائه .(١).

وعن عبدالله بن عباس: أنه ركب خلف النبي على يومًا فقال له رسول الله على : « ياغلام إنى معلمك كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، إذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشئ قد كتبه الله لك ولو اجتمعوا على أن يضروك بشئ لم يضروك إلا بشئ قد كتبه الله عليك رفعت الأقلام وجفت الصحف » (٢).

#### ٢ - دعاء الرسول على له:

كان عبدالله بن عباس قريبًا من قلوب من يعاشرهم ، وكان يتحبب إليهم بفطنته وذكائه وضع مرة لرسول الله على وضوءه - من غير أن يطلب منه ذلك - فقال رسول الله على : « من وضع هذا »؟ فقالت ميمونة : عبدالله ، فقال رسول الله على : « اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل » (٣) .

وروى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال ضمني رسول الله على الله علمه الحكمة » (٤).

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٢/٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٢٩٣/١.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ ٢١٧/٤ ، ومسلم في فضائل الصحابة (٣) ٥٨/٧

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريج الحديث انظر ص ٥١ .

وعن ابن عباس: أن رسول الله على وضع يده على رأسه فقال: « اللهم أعطه الحكمة وعلمه التأويل » ووضع يده على صدره فوجد بردها في ظهره ثم قال الرسول ﷺ: « اللهم أحش جوفه حكماً وعلما ». (١)

فلا غرابة - بعد أن ظفر عبدالله بن عباس - من رسول الله على بهذه الدعوات الكريمة أن يكون ترجمان القرآن وحبر الأمة .

### ٣ - الاستعداد الفطري والملكات العقلية:

يقول سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: مارأيت أحضر فهما ، ولا ألب لباً ولا أكثر علماً ، ولا أوسع حلماً من ابن عباس ، ولقد رأيت عمر يدعوه للمعضلات ثم يقول عند ذلك قد جاءتك معضلة ثم لايجاوز قوله ، وإن حوله لأهل بدر من المهاجرين والأنصار (٢) .

روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال: كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر، فقال بعضهم: لم تدخل هذا الفتى معنا ولنا أبناء مثله ؟ فقال: إنه ممن علمتم، قال: فدعاهم ذات يوم ودعاني معهم، قال: فما رويت - أي ظننت - أنه دعاني يومئذ إلا ليريهم مني، فقال: ماتقولون في قوله تعالى ﴿ إذا جاء نصر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً.. كحتى ختم السورة، فقال بعضهم: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وقال

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ٣١٦/١ .

<sup>(</sup>٢) خلاصة تذهيب تهذيب الكمال للخزرجي ٧٠/٢ والطبقات الكبرى لابن سعد ٣٦٩/٢ .

بعضهم: لاندري، ولـم يقل بعضهم شيئاً، فقال لي ياابن عباس: أكذلك تقول ؟

قلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: هو أجل رسول الله علامة أعلمه الله له، إذا جاء نصر الله والفتح، فتح مكة فذاك علامة أجلك ....

قال عمر: ماأعلم منها إلا ماتعلم (١).

وكان عمر يقول عنه: ذاكم فتى الكهول ، له لسان سؤول وقلب عقول (٢).

كان عبدالله بن عباس فصيح اللسان قوي البيان عبقريًا مفرط الذكاء ، يقول مسروق في وصفه : كنت إذا رأيت ابن عباس قلت : أجمل الناس ، فإذا تكلم قلت : أفصح الناس ، وإذا تحدث قلت : أعلم الناس (٣) .

وعن سعيد بن جبير أنه قال : إن كان ابن عباس ليحدثني الحديث فلو يأذن لي أن أقبل رأسه لفعلت (٤) .

وقد فقد ابن عباس بـصره في آخر حياته (٥) ولكن عطاءه لم يتأثر بذلك في خلى نشاطه العلمي ، وقد قال في ذلك :

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ٩٤/٦ .

<sup>(</sup>٢) الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبدالبر ٣٤٤/٢ والإصابة ٣٣٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٢/٥٤٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٢/٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) ذكر ابن كثير في البداية والنهاية ٢٩٨/٨ عن ثور بن زيد عن موسى بن ميسرة أن =

إن يأخذ الله من عيني نورهمــــا

ففى لسانسي وقلبى منهما نور

قلبي ذكور وعقلي غير ذي دخل وفي فمي صارم كالسيف مأثور (١). عن محمد بن كعب القرظي عن ابن عباس: أن عمر بن الخطاب جلس في رهط من المهاجرين من الصحابة فذكروا ليلة القدر فتكلم كل بما عنده فقال عمر: مالك ياابن عباس صامتا لاتتكلم؟ تكلم ولاتمنعك الحداثة ، قال ابن عباس : فقلت : ياأمير المؤمنين : إن الله وتر يحب الوتر ، فجعل أيام الدنيا تدور على سبع ، وخلق أرزاقنا من سبع ، وخلق الإنسان من سبع ، وخلق فوقنا سماوات سبعًا ، وخلق تحتنا أراضين سبعاً ، وأعطى من المثاني سبعاً ، ونهى في كتابه عن نكاح الأقربين عن سبع ، وقسم الميراث في كتابه على سبع ، ونقع في السجود من أجسادنا على سبع ، وطاف رسول الله على بالكعبة سبعاً ، وبين الصفا والمروة سبعًا ، ورمى الجمار بسبع ، فأراها في السبع الأواخر من شهر رمضان ، فتعجب عمر ، فقال : ما وافقني فيها أحد إلا هذا الغلام الذي لم تستو شؤون رأسه ثم قال : ياهؤلاء من يؤديني في هذا كأداء ابن عباس (٢).

العباس بعث ابنه عبدالله في حاجة إلى الرسول على فوجد عنده رجلاً فرجع ولم يكلمه من أجل مكان ذلك الرجل ، فلقي العباس بعد ذلك رسول الله على فقال : يارسول الله أرسلت اليك ابني فوجد عندك رجلاً فرجع فلم يستطع أن يكلمك فرجع وراءه ، فقال الرسول على ، ياعم تدري من ذاك الرجل ؟ قال: لا قال : ذاك جبريل ، ولئ يموت ابنك حتى يذهب بصره ، ويؤتى علماً .

<sup>(</sup>١) الاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبدالبر ٣٤٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتقان في علوم القرآ ن للسيوطي ١٨٨/٢ .

#### ٤ - الدأب والحرص على طلب العلم:

لقد نهل ابن عباس من منهل بيت النبوة ماتوفر لديه من الوقت ولكن سنه لم تمكنه من التضلع في ذلك ، فقد توفي رسول الله وابن عباس قد ناهز الاحتلام، فقد فاته من العلم مافاته قبل سن التمييز ، لذا كان حريصاً علي تعويض مافاته بتلقيه من كبار الصحابة رضوان الله عليهم فلازم على بن أبي طالب ، وتلقى من عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان وغيرهم من المهاجرين والأنصار .

يقول ابن عباس في ذلك: لما قبض رسول الله على ، قلت لرجل من الأنصار هلم فلنسأل أصحاب رسول الله على فإنهم اليوم كثير ، قال: فقال: واعجباً لك ياابن عباس أترى الناس يفتقرون إليك وفي الناس من أصحاب رسول الله على من فيهم ؟ قال: فتركت ذلك وأقبلت أسأل أصحاب رسول الله على عن الحديث فإن كان ليبلغني الحديث عن الرجل فآتي بابه ... ، فعاش ذلك الرجل الأنصاري حتى رآني وقد اجتمع الناس حولي ليسألوني فيقول: هذا الفتى كان أعقل منى (١) .

ولم يعتمد ابن عباس على قلبه العقول ، بل كان يكتب مايسمعه من كبار الصحابة رضوان الله عليهم خشية فوات شيء منه ، فقد روي أنه كان يأتي أبا رافع فيقول : ماصنع النبي على يوم كذا ، ومع ابن عباس من يكتب مايقول (٢) .

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٣٦٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر ٣٢٣/٢.

## ادب ابن عباس مع الشيوخ في طلب العلم:

إن العلم عبادة يحرص عليها المؤمن ومكانة العلماء عظيمة في ميزان الإسلام، ومن المنهج التربوي في الإسلام تلقي العلم من أهله حسب الآداب الإسلامية ، فأسلوب التلقي جزء من المنهج لايتجزأ ، والعلم بثمراته ونتائجه ، وثمرات العلم التطبيق العملي لمبادئه والالتزام بسلوكياته ، فكم من عالم حوى العلم وأحاط بمسائله ولكن لم ينتفع بعلمه لأنه جانب الالتزام بأحكامه ، وكم من عالم كانت سيرته ضياء ونبراساً للناس لأنه بورك في علمه وكتب له القبول في القلوب فكثر أتباعه وانتشرت آثاره .

إن الالتزام بالآداب الإسلامية عند التلقي عن الشيوخ ، وعند إلقائه على التلاميذ يجعل البركة في هذا العلم ، ويضفي ضياء ورونقاً وبهاء عليه وهذا مانجده في سيرة حبر الأمة ابن عباس رضي الله عنهما .

يقول ابن عباس: إنه ليبلغني الحديث عن رجل ، فآتي بابه ، وهو قائل فأتوسد ردائي على بابه ، يسفي الريح علي من التراب ، فيخرج فيراني فيقول: ياابن عم رسول الله ماجاء بك ؟ هلا أرسلت إلى فآتيك ، فأقول: لا أنا أحق أن آتيك ، فأسأله عن الحديث (١).

ويقول: وجدت علم رسول الله عند هذا الحي من الأنصار، إن كنت لأقيل بباب أحدهم ولو شئت أن يؤذن لي عليه لأذن، لكن ابتغى بذلك طيب نفسه (١)، وعن الشعبي قال: ركب زيد بن ثابت

<sup>(</sup>١) الإصابة ١٣٤/٦.

فأخذ ابن عباس بركابه ، فقال زيد بن ثابت : لاتفعل ياابن عم رسول الله ، فقال ابن عباس : هكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا ، فقبل زيد ثابت يد ابن عباس وقال : هكذا أمرنا أن نفعل بأهل بيت نبينا (١).

ولقد كان عبدالله يتلقى تلك الآداب من شيوخه ، ومن والده العباس أيضا : عن مجاهد عن الشعبي عن ابن عباس قال : قال لي أبي : إن عمر يدنيك ويجلسك مع أكابر الصحابة ، فاحفظ عني ثلاثا : لاتفشين له سرًا ولا تغتابن عنده أحدًا ، ولايجربن عليك كذبًا ، قال الشعبي لابن عباس : كل واحدة خير من ألف ، فقال ابن عباس : بل كل واحدة خير من عشرة آلاف (٢) .

## ٦ – الثقافة الموسوعية عند ابن عباس وقوة حجته في المحاورة :

لقد وفرت الاستعدادات والملكات الفطرية لدى ابن عباس وكذلك البيئة التي نشأ فيها ، وفر له كل ذلك ثقافة هائلة وعلما وإحاطة بشتى فنون المعرفة .يقول عبدالله بن عتبة : كان ابن عباس قد فاق الناس بخصال : بعلم من سبقه وفقهه فيما احتيج إليه من رأيه ، ومارأيت أحدًا كان أعلم بما سبقه من حديث رسول الله على منه ، ولاأعلم بقضاء أبي بكر وعمر وعشمان منه ، ولاأفقه في رأي منه ، ولاأعلم بشعر ولا عربية ولاتفسير القرآن ولاحساب ولابفريضة منه ، ولقد كان يجلس يوماً مايذكر فيه إلا الفقه ، ويوما للتأويل ، ويوماً ولقد كان يجلس يوماً مايذكر فيه إلا الفقه ، ويوما للتأويل ، ويوماً

<sup>(</sup>١) الإصابة ١٣٤/٦.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير ٢٩٩/٨ .

للمغازي ، ويوماً للشعر ، ويومًا لأيام العرب ، وما رأيت قط عالما جلس إلا خضع له ، وما رأيت قط سائلا سأله إلا وجد عنده علما (١) .

ولئن كانت ثقافة ابن عباس الموسوعية لافتة لنظر كل من يختلط به ، فإن شفافية روحه ودقة استنباطه من آيات القرآن الكريم ، وجمال منطقه وأسلوب عرضه الشيِّق للهدايات القرآنية كانت تأخذ بالألباب .

روى الأعمش عن أبي وائل: قال: استخلف علي بن أبي طالب عبدالله بن عباس على الموسم فقرأ في خطبته سورة النور ففسرها تفسيرًا لوسمعته الروم والديلم لأسلموا (٢).

ولهذا النبوغ عند ابن عباس كان ينزله المسئولون في الدولة منزلته اللائقة ، وينتدبونه للمعضلات من الأمور وقد تقدم موقف عمر بن الخطاب منه بإدخاله مع شيوخ بدر للاستشارة في شئون الدولة .

وكذلك ماكان يعمله علي بن أبي طالب في استخلافه في موسم الحج .

ويروي لنا أبو نعيم في الحلية طرفًا من محاوراته مع الخوارج فيقول: عن عبدالله بن عباس قال: لما اعتزلت الحرورية، قلت لعلي: يأمير المؤمنين أبرد عني الصلاة لعلي آتي هؤلاء القوم فأكلمهم، قال: إني أتخوفهم عليك، قال: قلت فلا إن شاء الله، فلبست ماأقدر عليه من اليمانية، ثم دخلت عليهم وهم قائلون في نحر الظهيرة، فدخلت

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٢٦٨/٢.

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة /١٩٢.

على قوم لم أر قوماً قط أشد اجتهادًا منهم ، أيديهم كأنها ثفن (١) إبل ، وجوههم مقلبة من آثار السجود قال : فدخلت ، فقالوا : مرحباً بك ياابن عباس ماجاء بك ؟ قال : جئت أحدثكم .

على أصحاب رسول الله ﷺ نزل الوحى ، وهم أعلم بتأويله فقال بعضهم : لاتحدثوه . وقال بعضهم لتحدثنه قال : قللت أخبروني ماتنقمون على ابن عم رسول الله - علله وختنه ، وأول من آمن به وأصحاب رسول الله معه ؟ قالوا: ننقم عليه ثلاثا. قلت: وماهى ؟ قالـوا : أولاً :من أنه حكم الرجال في دين الله ، وقد قال الله عز وجل ﴿إِن الحكم إلا لله ﴾؟ قلت : وماذا ؟ قبالوا : قاتل ولم يغنم ، لـ ثن كانوا كفاراً لقد حلت له أموالهم وإن كانوا مؤمنين ، لقد حرمت عليه دماؤهم ، قال : قبلت : وماذا ؟ قالوا محا نبفسه عن أمير المؤمنين ، فإن لم يكن أمير المؤمنين فهو أمير الكافرين. قال: قلت أرأيتم إن قرأت عليكم من كتاب الله المحكم ، وحدثتكم من سنة نبيكم على مالا تنكرون أترجعون ؟ قالوا : نعم ، قال قلت : أما قولكم إنه حكم الرجال في دين الله، فإنه يقول : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانَقَنْلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُم مُتَعَيِّدًا فَجَزَآهُ مِّشْلُ مَا قَنَلُ مِن ٱلنَّعَدِ يَعَكُمُ بِهِ ع ذَوَاعَد لِ مِنكُمْ ﴾ [ المائدة /٩٥] وقال في المرأة وزوجها ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ سِثْقَاقَ بَيْنِهِ لَمَا فَأَبْعَثُوا حَكُمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكُمًا مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ [ النساء /٣٥] .

أنشدكم الله أفحكم الرجال في حقن دمائهم وأنفسهم وصلاح

<sup>(</sup>١) الثفنة من البعير: الركبة ومامس الأرض من جسمه إذا برك انظر لسان العرب /مادة ثفن ٧٨/١٣.

ذات بينهم أحق أم في أرنب ثمنها ربع درهم ؟! .

فقالوا : اللهم فحقن دمائهم وصلاح ذات بينهم .

قال: أخرجت من هذه ؟ قالوا: اللهم نعم .قال: وأما قولكم إنه قاتل ولم يَسْبِ ولم يغنم ؟ أتسبون أمكم ثم تستحلون منها ماتستحلون من غيرها ؟ فقد كفرتم .وإن زعمتم أنها ليست بأمكم فقد كفرتم وخرجتم من الإسلام إن الله عز وجل يقول : ﴿ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمهاتهم ﴾ [الأحزاب: ٦].

فأنتم تترددون بين ضلالتين فاختاروا أيتهما شئتم ، أخرجت من هذه ؟ قالوا : اللهم نعم .

قال: وأما قولكم محا نفسه من أمير المؤمنين فإن رسول الله على دعا قريشاً يوم الحديبية على أن يكتب بينه وبينهم كتابًا فقال: أكتب هذا ماقضى عليه محمد رسول الله ... فقالوا: والله لو كنا نعلم أنك رسول الله ماصددناك عن البيت ولاقاتلناك. ولكن اكتب محمد بن عبدالله فقال: والله إني لرسول الله وإن كذبتموني ، أكتب ياعلي: محمد بن عبدالله ، فرسول على كان أفضل من علي ، أخرجت من محمد بن عبدالله ، فرسول على كان أفضل من علي ، أخرجت من هذه ؟ قالوا: اللهم نعم . فرجع منهم عشرون ألفاً وبقى أربعة آلاف فقتلوا (١) .

ويقول عطاء : مارأيت قط أكرم من مجلس ابن عباس ، أكثر فقهاً ، وأعظم خشية ، إن أصحاب الفقه عنده ، وأصحاب القرآن

<sup>(</sup>١) الحلية لأبي نعيم – ٣١٨/١ ، ٣١٩ .

عنده وأصحاب الشعر عنده ، يصدرهم كلهم من واد واسع (١) .

ولهذه الثقافة الموسوعية لدى ابن عباس والحجة القوية والبيان المؤثر كان موئل الصحابة في قضاياهم العملية واختلافاتهم الفقهية .

قال ليث بن أبي سليم: قلت لطاووس: لزمت هذا الغلام يعنى ابن عباس - وتركت الأكابر من أصحاب رسول الله على - فقال: إني رأيت سبعين من أصحاب رسول الله على - إذ تدارؤا في شيء صاروا إلى قول ابن عباس (٢).

ولقد أدرك طلاب العلم والمعرفة مكانة ابن عباس في العلم فكانوا يتزاحمون على بابه لينهلوا من معينه الثر .

عن أبي حمزة الثمالي عن أبي صالح قال: لقد رأيت من ابن عباس مجلسًا لو أن جميع قريش فخرت به لكان لها فخرً ، لقد رأيت الناس اجتمعوا حتى ضاق بهم الطريق ، فما كان أحد يقدر أن يجيئ ولا أن يذهب ، قال: فدخلت عليه ، فأخبرته بمكانهم على بابه ، فقال لي : ضع وضوءً قال: فتوضأ وجلس: وقال: اخرج وقل لهم من كان يريد أن يسأل عن القرآن وحروفه فليدخل ، قال فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤا البيت والحجرة ، فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثل ماسألوا عنه أو أكثر ، ثم قال: إخوانكم فخرجوا ، ثم قال: اخرج فقل من أراد أن يسأل عن تفسير القرآن وتأويله فليدخل قال: فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤا البيت

<sup>(</sup>١) الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر ٣٢٤/٢

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد ٢/ ٣٦٧ .

والحجرة . فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثل ماسألوه عنه أو أكثر، ثم قال : إخوانكم فخرجوا ، ثم قال : اخرج فقل من أراد أن يسأل عن الحلال والحرام والفقه فليدخل ، فخرجت فقلت لهم ،قال : فدخلوا حتى ملؤا البيت والحجرة فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله .ثم قال : إخوانكم فخرجوا . ثم قال : اخرج فقل من أراد أن يسأل عن الفرائض وما أشبهها فليدخل ، قال : فخرجت فآذنتهم فدخلوا حتى ملؤا البيت والحجرة ، فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله . ثم قال : إخوانكم فخرجوا ، ثم قال : اخرج فقل من أراد أن يسأل عن العربية والشعر والغريب من الكلام فليدخل فقل من أراد أن يسأل عن العربية والشعر والغريب من الكلام فليدخل قال : فدخلوا حتى ملؤا البيت والحجرة فما سألوه عن شيء إلا أخبرهم به وزادهم مثله . قال : فلو أن قريشًا فخرت بذلك لكان لها فخراً ، فما رأيت مثل هذا لأحد من الناس (١) .

<sup>(</sup>١) حلية الأولياء ، لأبي نعيم ٢٠/١ ، ٣٢١ .

# المبحث الثالث مكانة ابن عباس وأقوال العلماء فيه

كان ابن عباس يتمتع بمكانة عالية بين الصحابة رضوان الله عليهم لهذا النبوغ العلمي والإمامة في كل فن من فنون المعرفة ، لذا كان يلقب بـ (حبر الأمة) ، وبحرها ، وربانيها ، وترجمان القرآن ، وأبي التفسير .

عن ابن عباس قال: دخلت على عمر بن الخطاب يوماً فسألني عن مسألة كتب بها يعلى بن أمية من اليمن فأجبته فيها، فقال عمر: أشهد أنك تنطق عن بيت النبوة.

وكان علي بن أبي طالب يقول عنه : كأنما ينظر إلى الغيب من ستر رقيق .

وقال معاوية بن أبي سفيان لعكرمة : مولاك والله أفقه من مات ومن عاش .

وقال عنه ابن مسعود: نعم ترجمان القرآن ابن عباس .وسأل رجل عبدالله بن عمر عن تفسير آية فقال: سل ابن عباس فإنه أعلم من بقي بما أنزل الله على محمد على .

#### المبحث الرابع

#### منهج ابن عباس في التفسير:

إن المنهج الذي كان متبعا في عهد الصحابة عامة ونقلت الأجيال عنهم والتزمت به ، هو تفسير القرآن بالقرآن فكثير من آي القرآن يفسر بعضه بعضاً .

فما أجمل في موضع قد فصل في موضع آخر. وما عمم في مكان قد يخص في مكان آخر .وكثير من الآيات قيد إطلاقها في مواضع . وماذكر موجزاً قد نجد بسطه وبيانه في مواضع أخر .

فلا بد للمفسر أن يتبع الآيات التي تتكرر موضوعاتها في القرآن الكريم ليحيط بمعانيها ودلالاتها في السياقات التي ذكرت فيها ، ويتعرف على المنسوخ فيها ويعرف الناسخ ، أو يجمع بين ما ظاهره التعارض .

فإن لم يجد المفسر بغيته في تفسير القرآن بالقرآن انتقل إلى تفسيره بالسنة ، فمن المعلوم أن مهمة رسول الله على التبليغ والبيان يقول تعالى : ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِّلَ إِلَيْمِ مُ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل : ٤٤] .

وقد لفت رسول الله على أنظار المسلمين إلى هذا الشأن من حديثه وبيانه فقال: « ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه ، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته . يقول: عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه » (١).

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ١٣١/٤.

وكان كثير من الصحابة ، يرجعون إلى أقوال أساتذتهم من صحابة رسول الله على مثل عمر وابن مسعود وعلي رضي الله عنهم . ويبقى بعد ذلك اللجوء إلى المأثور من أسباب النزول وتواريخ الأحداث والسير والمغازي .أو إلى لغة العرب ولهجاتهم وعاداتهم .

يستخدم كل ذلك في توضيح المعنى المراد من الآية الكريمة .

وهذا المنهج نلحظه في التفسير المروي عن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما.

### أولاً: أمثلة على منهج ابن عباس في تفسير القرآن بالقرآن:

(١) فقد ورد عنه في تفسير قوله تعالى ﴿ وَأَخَذَنَ مِنكُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: ٢١] قال : ﴿ إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ﴾ يشيئر (١) إلى قوله تعالى : ﴿ الطَّلَقُ مَنَّ تَانِّ فَإِمْسَاكُ مِمْ وَفِ أَوْتَسَرِيحُ لِيْ إِلَيْمَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] .

(٢) وورد عنه في قوله تعالى ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

قال ابن عباس: هم المؤمنون وسع الله عليهم أمر دينهم ، فقال الله جل ثناؤه: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [ الحج: ١٨٥] . وقال ﴿ فَأَنَقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ [ التغابن: ١٦] .

(٣) وعن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب وأخر متشابهات ﴾ قال: « منه آيات

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٤٦٧/١ .

محكمات » هي الثلاث الايات من ههنا ﴿ فَلَ تَعَالُوَا أَنْلُ مَاحَرُمُ رَبُكُمُ عَلَيْكُمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ١٥٢ – ١٥١ والتي في بني اسرائيل ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤ إِلَّاۤ إِيَّاهُ ... ﴾ إلى آخر الأيات – قي بني اسرائيل ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعَبُدُوۤ إِلِّاۤ إِيَّاهُ ... ﴾ إلى آخر الأيات – ٣٣ – ٣٩ (١) .

(٤) وفي قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمُ مَّ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ ٱرْبَعَةً مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُكِ فِي ٱلْبُدُوتِ حَتَّى يَتُوفَّنُهُنَّ ٱلْمَعُونِ حَتَّى يَتُوفَّنُهُنَّ ٱللَّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴾ [ النساء / ١٥] .

قال ابن عباس فكانت المرأة إذا فجرت حبست في البيوت حتى نزلت سورة النور قال تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجَلِدُ وَٱكُلُ وَنَعِد مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدُو مُنْ عمل شيئاً جلد مِأْنَةَ جَلْدُور /٢] فجعل الله لهن سبيلاً فمن عمل شيئاً جلد وأرسل (٢).

(°) سأل رجل ابن عباس عن قوله تعالى ﴿ والله ربنا ماكنا مشركين .. ﴾ وفي آية آخرى ﴿ ولا يكتمون الله حديثا .. ﴾ فقد كتموا ؟ ... قال ابن عباس أما قوله ﴿ والله ربنا ماكنا مشركين ... ﴾ فإنهم لما رأو أنه لايدخل الجنة إلا أهل الإسلام قالوا: تعالوا فلنجحد فقالوا: ﴿ والله ربنا ماكنا مشركين ﴾ فختم الله على أفواههم وتكلمت أيديهم وأرجلهم « فلا يكتمون الله حديثا .... » (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ٦ / ١٧٤ بتحقيق أحمـد شاكر والمستدرك للحاكم ٢٨٨/٢ وقال عنه صحيح ، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور للسيوطي ٢/٩٧٢ .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٣٦٠/٨ .

(٦) روي عن ابن عباس أنه قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدِ وَمَشَهُودِ ﴾ [البروج: ٣] . الشاهد: هو رسول الله ﷺ ثم ثلا ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِثْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدِ وَجِثْنَا بِكَ عَلَى هَنَّ وُلاَي شَهِيدًا ﴾ [ النساء: ١٤] . والمشهود يوم القيامة قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ يَوْمٌ مُجَّمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَالِكَ وَمُّ مَشَهُودٌ ﴾ [هود: ٢٠٣] .

ثانياً: أمثلة على منهج ابن عباس في تفسير القرآن بالسنة النبوية:

(٢) وفي تفسير قوله تعالى : ﴿ .. مِنْ بَعْدِ وَصِسَيَةٍ يُوصَى بِهَا أَوْدَيْنِ عَبْرَ مُضَارِّ وَصِي بِهَا أَوْدَيْنِ عَبْرَ مُضَارِّ وَصِسَيَةً مِنَ اللَّهِ .. ﴾ [ النساء: ١٢] . قال ابن عباس : قال رسول الله ﷺ « الضرار في الوصية من الكبائر » (٢) .

(٣) وفي تفسير قوله تعالى : ﴿ إِن تَجْتَبُوا كَبَائُر مَاتُنَهُونَ عَنَهُ نَكُفُرُ عَنَكُمْ سِيئَاتُكُمْ وَنَدَخَلَكُمْ مَدَخَلاً كُرِيماً ﴾ . قال ابن عباس : قال رسول الله ﷺ : « من جمع بين صلاتين من غير عذر فقد أتى بناباً من أبواب الكبائر » (٣) .

<sup>(</sup>١) الدر المنثور للسيوطي ١١٧/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ٢٥/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٤٨٤/٢ .

# ثالثاً :أمثلة على تفسير ابن عباس للقرآن برأيه الموافق لعمومات القرآن والسنة :

(١) فقد روي عنه أنه فسر ﴿ الصراط المستقيم ﴾ [الفاتحة :٦] بدين الإسلام ، وهو قول عبدالله بن مسعود وجابر بن عبدالله .

(٢) قال الطبري: حدثني المثنى قال: حدثنا أبو صالح، قال: حدثني معاوية عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين في يقول: من لم يطق الصوم إلا على جهد فله أن يفطر ويطعم كل يوم مسكينا، والحامل والمرضع والشيخ الكبير والذي به سقم دائم.

(٣) وعن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِّ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ هُمَا آَكْبُرُمِن نَفْعِهِمَا ﴾ [ البقرة : ٢١٩] .

قال الطبري: حدثني علي بن داود قال حدثني أبو صالح قال حدثني معاوية عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: الميسر القمار كان الرجل في الجاهلية يخاطر على أهله وماله فأيهما قمر صاحبه ذهب بأهله وماله .

« قل فيهما إثم كبير » يعنى ماينقص من الدين عند من يشربها . «ومنافع للناس » قال :يقول فيما يصيبون من لذتها وفرحها إذا شربوها.

(٤) وفي تفسير قوله تعالى ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَىٰٓ لُمُسِعِ قَدَرُهُۥ وَعَلَى ٱلْمُقَّرِرِ قَدَرُهُۥ﴾ [البقرة :٢٣٦] .

روى ابن جرير الطبري قال حدثني المثنى ، قال حدثنا أبو صالح ، قال : حدثني معاوية عن علي ، عن ابن عباس قـوله : ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى

المُوسِعِ قَدَرُهُ، وَعَلَى المُقَرِقَدَرُهُ، مَتَنَعَا بِالْمَعُ وَفِي حَقَّاعَلَى لَمُحْسِنِينَ ﴾ فهذا الرجل يتزوج المرأة ولم يسم لها صداقاً ، ثم يطلقها من قبل أن ينكحها فأمره الله سبحانه أن يمتعها على قدر عسره ويسره فإن كان موسراً متعها بخادم أو شبه ذلك وإن كان معسراً متعها بثلاثة أثواب أو نحو ذلك .

(٥) وفي تفسير قول تعالى ﴿أيود أحدكم أن تكون لـ بعنة من نخيل وأعناب ... ﴾ [ الآية البقرة : ٢٦٦] .

في صحيح البخاري سأل عمر أصحاب رسول الله على فقال: فيم ترون أنزلت ﴿ أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب .... فقال فقالوا: الله أعلم فغضب عمر فقال: قولوا: نعلم ، أولانعلم ، فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء ياأمير المؤمنين ، فقال عمر: قل ياابن أخي ولاتحقر نفسك ، قال ابن عباس: ضرب الله مثلاً لعمل قال عمر: أي عمل ؟ قال: لعمل ، قال عمر: لرجل غني يعمل بطاعة الله عز وجل ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله (١) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - كتاب التفسر ١٦٤/٥.

# رابعاً: من منهج ابن عباس التفسير باللغة العربية ، ولهجات العرب . والكلمات المستعربة :

إن ثقافة ابن عباس الموسوعية واطلاعه على أيام العرب ومعرفته بلهجات القبائل وإحاطته بالشعر العربي وتاريخهم في الجاهلية ، جعلته ترجمان القرآن حقًا.

فما من كلمة غريبة إلا ويعرف أصلها ومصدرها واستخدام أي قبيلة لها ، والاستدلال عليها من الشعر الجاهلي ، فقد روي عن ابن عباس في ذلك الكثير .

فقد نقل عن ابن عباس أنه فسر قوله تعالى ﴿وأنتم سامدون ﴾ بالغناء ، وهي لغة يمانية . وأنه فسر قوله تعالى ﴿ وكنتم قوما بورا ﴾ بهلكى ، وهي لغة أهل عمان . وأنه فسر قوله تعالى : ﴿ إِن إِبراهيم للله منيب ﴾ بالموقن . وهي لغة حبشية . وأنه فسر قوله تعالى ﴿إِنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون ﴾ بحطب جهنم باللغة الزنجية . (١) .

وكان ابن عباس يقول : إذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر فإن الشعر ديوان العرب .

يقول السيوطي (٢): وأوعب مارويناه عنه ، مسائل نافع بن الأزرق وقد أخرج بعضها ابن الأنباري في كتاب (الوقف) والطبراني في

<sup>(</sup>١) انظر هذه الروايات في الإتقان للسيوطي ١٣٣/١ – ١٣٨ .

<sup>(</sup>٢) الإتقان للسيوطي ١٢٠/١ .

(معجمه الكبير) وقد رايت ان اسوقها هنا بتمامها لتستفاد .

ثم ساق السيوطي السند فرفعه إلى حميد الأعرج وعبدالله بن أبي بكربن محمد عن أبيه قال: بينا عبدالله بن عباس جالس بفناء الكعبة وقد اكتنفه الناس يسألونه عن تفسير القرآن فقال نافع بن الأزرق لنجدة بن عويمر: قم بنا إلى هذا الذي يجتريء على تفسير القرآن بما لاعلم له به. فقاما إليه ، فقالا له: إنا نريد أن نسألك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا وتأتينا بمصداقه من كلام العرب ، فإن الله إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين. فقال ابن عباس: سلاني عمابدا لكما.

وساق السيوطي هذه المسائل مع جواب ابن عباس عن كل مسألة منها وشاهده من الشعر وبلغ مقدارها مائة وثمانين مسألة .

ونورد جملة منها:

قال نافع بن الأزرق لابن عباس: أخبرني عن قوله تعالى: ﴿ عَنِ اللَّهِ مِنَ الْأَزْرَقَ لَابِنَ عَبَاس: أَلْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ ﴾ [ المعارج / ٣٧] ، فقال ابن عباس: عزين ، الحلق من الرفاق ، فسأله نافع: وهل تعرف العرب ذلك ؟ فقال: نعم ، أما سمعت قول عبيد بن الأبرص:

فجاءوا يهرعون إليه حتى يكونوا حول منبره عزينا وسال ابن الأزرق عن قوله تعالى : ﴿شِرْعَةُ وَمِنْهَاجُأْ ﴾ [المائدة :٤٨] .

فقال ابن عباس الشرعة : الدين والمنهاج الطريق واستشهد بقول أبي سفيان الحارث بن عبدالمطلب .

لقد نطق المأمون بالصدق والهدى وبين للإسلام دينا ومنهجاً وسأل نافع عن معنى (حنان) في قوله تعالى ﴿ وَحَنَانَا مِن لَدُنَا ﴾ [مريم: ١٣]. فقال ابن عباس: رحمة من عندنا، واستشهد له ببيت طرفة بن العبد:

أبا منذر أفنيت فاستبق بعضنا حنانيك بعض الشرأهون من بعض وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى ﴿ مَثْـبُورًا ﴾ [ الإسراء : ١٠٢] .

فقال ابن عباس: ملعوناً محبوساً من الخير. ولما سأله: وهل تعرف العرب ذلك ؟ أجاب نعم ، أما سمعت قول: عبدالله بن الزبعري :

إذا بارى الشيطان في سنن الغي ومن مال ميلة مثبور وسأل ابن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ فَأَجَآهُ هَاٱلْمَخَاضُ ﴾ [مريم : ٢٣] .

فقـال ابن عباس : ألجـأها ، ولما سألـه نافع : وهل تـعـرف العــرب ذلك ؟ قال : نعم ، أما سمعت قول حسان بن ثابت :

إذا شددنا شدة صادقة فأجأناكم إلى سفح الجبل

وسأل نافع بن الأزرق عن معنى قوله تعالى : ﴿ وَلَانَنِيَا فِيذِكْرِي ﴾ [طه:٤٢] . فقال ابن عباس : لاتضعفا عن أمري . واستشهد بقول الشاعر :

إني وجد ك ماونيت ولم أزل أبغى الفكاك له بكل سبيل

وسال نافع عن معنى قوله تعالى : ﴿ شُواظُ ﴾ [الرحمن : ٣٥] . فقال ابن عباس : الشواظ اللهب الذي لادخان له ، ولما سأله نافع : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال نعم ، أما سمعت قول (أمية بن أبي الصلت) :

يظل يشُبُّ كيراً بعد كير وينفح دائبا لهب الشواظ \*

<sup>\*</sup> انظر الدراسة الأدبية لهذه المسائل في كتاب الإعجاز البياني للقرآن: ( من ٢٦٩ - ٥٠٩).

# كلمة في تفسير ( تنوير المقباس من تفسير ابن عباس ) :

قام بجمع هذا الكتاب الإمام أبوطاهر محمد بن يعقوب الفيروزأبادي ت ٨١٧ صاحب القاموس المحيط. ولم يذكر الفيروز أبادي مصادره التي جمع منها هذه الأقوال المنسوبة إلى ابن عباس، كما لم يذكر الأسانيد لكل الأقوال كما هو الشأن في التفسير بالمأثور عادة وكما فعله ابن جرير الطبري في تفسيره عندما ساق الأسانيد إلى الصحابة والتابعين الذين نقل أقوالهم في تفسير الآيات. ولم يقتصر الفيروز أبادي في هذا الكتاب على أقوال ابن عباس، بل يضيف أحيانا إلى تفسير الآيات زيادات بقوله: ويقال كذا وكذا وربما ذكر سبب نزول الآيات، وفيمن نزلت، وهذا الأسلوب أشبه بأسلوب المتأخرين معهوداً في عصر الصحابة رضوان الله عليهم.

وأغلب الروايات المنسوبة إلى ابن عباس في هذا التفسير تدور حول محمد بن السائب الكلبي عن محمد بن السائب الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس. والكلبي متهم بالكذب.

يقول السيوطي : فإن انضم إلى ذلك - أي إلى طريق الكلبي -رواية محمد بن مروان السدي الصغير فهي سلسلة الكذب (١) .

لذا كان لابد من عرض ماورد في هذا التفسير وغيره عن ابن عباس ، على قواعد الجرح والتعديل .

<sup>(</sup>١) الإتقان للسيوطي ١٨٩/٢ .

- وقد ورد عن ابن عباس في التفسير الشيء الكثير من الروايات (١) ، بطرق مختلفة ومن أجودها طريق علي بن أبي طلحة الهاشمي عنه ، التي يقول الإمام أحمد ابن حنبل عنها : بمصر صحيفة في التفسير ، رواها علي بن أبي طلحة ، لو رحل رجل فيها إلى مصر قاصدا ماكان كثيرًا .

وعلى الرغم من اعتراض بعض المحدثين على هذا السند لأن على ابن أبي طلحة لم يسمع من ابن عباس التفسير، فإن ابن حجر العسقلاني يقول: بعد أن عرفت الواسطة وهو ثقة - والواسطة هي مجاهد أوسعيد بن جبير فلا ضير في ذلك.

وهذا السند عند البخاري وقد اعتمد عليه ، في صحيحه كثيراً فيما يعلقه عن ابن عباس .

- ومن الأسانيد الجيدة عن ابن عباس إسناد: محمد بن إسحاق - صاحب السير - عن محمد بن أبي محمد مولى زيد بن ثابت عن عكرمة أو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس.

- ومن الأسانيد المقبولة إسناد إسماعيل بن عبدالرحمن السدي -وهو السدي الكبير- عن أبي مالك وعن أبي صالح عن ابن عباس .

- وكذلك إسناد عبدالملك بن جريج عن ابن عباس.

<sup>(</sup>۱) قام قسم القرآن وعلومه في كلية أصول الدين بالرياض بجمع مرويات ابن عباس من خلال كتب التفسير بالمأثور كتفسير ابن جرير وابن كثير والدرالمنثور للسيوطي ، وذلك بتكليف طلاب الدراسات العليا في القسم فكتب فيها أكثر من عشر رسائل ماجستير . ولكنها بقيت حبيسة القسم وننتظر طباعتها ونشرها ليستفاد منها . وكذلك تم جمع تفسير مشاهير المفسرين من الصحابة والتابعين . وحالها مثل حال تفسير ابن عباس .

أما الأسانيد الضعيفة التي رويت بها أقوال ابن عباس في التفسير ، فمنها :

- إسناد عطية العوفي عن ابن عباس .
- وإسناد محمد بن السائب الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس.
  - وإسناد مقاتل بن سليمان الأزدي الخراساني عن ابن عباس.
    - ولايعوّل على هذه الأسانيد مالم تتابع بغيرها .

ومن الملاحظ أن ابن جرير الطبري لم يورد في تفسيره عن طريق الاسنادين الأخيرين (طريق الكلبي) ( وطريق مقاتل) أي رواية عن أحد من الصحابة . وذلك لضعفهما ضعفا غير محتمل .

#### المبحث الخامس

## مدرسة التفسير بمكة المكرمة

تخرج على يد عبدالله بن عباس رضي الله عنهما مجموعة من العلماء عرفت فيما بعد بمدرسة التفسير بمكة .

وقد ساروا على منهج أستاذهم في تنفسير القرآن الكريم وتوسعوا فيه وكانوا أعلم الناس بتفسير كتاب الله .

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية :

« وأما التفسير فإن أعلم الناس به أهل مكة لأنهم أصحاب ابن عباس رضي الله عنهما ، كمجاهد وعطاء بن أبي رباح وعكرمة وغيرهم من أصحاب ابن عباس كطاووس وأبي الشعثاء وسعيد بن جبير وأمثالهم ) (١) .

وفيما يلي تعريف موجز بأبرز رجالات هذه المدرسة :

#### ١ - سعيد بن جبير:

هو سعيد بن جبير الكوفي أحد أعلام التابعين سمع ابن عباس كما سمع غيره من الصحابة وقد شهد له ابن عباس بالعلم والفضل عندما جاء أهل الكوفة يسألون في موسم الحج ،قال لهم: أليس فيكم سعيد ابن جبير ؟! .

وعن أشعث بن إسحاق يقال لسعيد بن جبير: جهبذ العلماء . وقال عبدالملك بن أبي سليمان عن سعيد: كان يختم في ليلتين ،

<sup>(</sup>١) مقدمة التفسير لابن تيمية ص ٩٠ وما بعدها .

وقال ميمون بن مهران : مات سعيد بن جبير وماعلى ظهر الأرض رجل إلا وهو محتاج إلى علمه .

قتله الحجاج في شعبان سنة حمس وتسعين . بسبب خروجه مع ابن الأشعث (١) .

# ٢ - مجاهد بن جبر :

هو أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ، المفسر الحافظ مولى السائب بن أبي السائب كان من أبرز تلاميذ ابن عباس ، لزمه وقرأ عليه وكان أحد أوعية العلم ، وكان يقول : عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات أقف عند كل آية أسأله فيم نزلت ؟ وكيف كانت ؟ .

قال قتادة : أعلم من بقي بالتفسير مجاهد وقال خصيف : أعلمهم بالتفسير مجاهد . (٢) .

وعن أبي بكر الحنفي قال: سمعت سفيان الثوري يقول: إذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به (٣).

قرأ على مجاهد ابن كثير أبو عمرو بن العلاء ، وابن محيصن .

# ٣ – طاووس :

هو طاووس بن كيسان اليماني الجُنَدي ، روى عن ابن عباس

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ٧٧,٧٦/١ .

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ۹۱/۱.

<sup>(</sup>٣) تذكرة الحفاظ ٩٢/١.

وابي هريرة وعائشة وزيد بن ثابت وغيرهم .

قال طاووس: أدركت خمسين من الصحابة.

كان يجلس إلى ابن عباس أكثر من جلوسه إلى غيره ، لذا عُد من تلاميذ ابن عباس ، شهد له ابن عباس بالورع والتقوى ،حيث يقول : إني لأظن طاووسا من أهل الجنة ، وقال النعمان بن الزبير الصنعاني : بعث أمير اليمن إلى طاووس بخمسمائة دينار فلم يقبلها ، وقال إبراهيم ابن ميسرة : مارأيت أحدًا الشريف والوضيع عنده بمنزلة إلا طاووساً .

وقال عمرو بن دينار : مارأيت أحداً مثله ، كان شيخ أهل اليمن وفقيه هم ، وكان كثير الحج فاتفق موته بمكة قبل التروية بيوم ، سنة ست ومائة ، وصلى عليه هشام بن عبدالملك (١) .

### ٤ - عطاء بن أبي رباح:

هو عطاء بن أبي رباح القرشي مولاهم أبو محمد الجندي اليماني ، نزيل مكة وأحد الفقهاء والأئمة ، ولد في خلافة عثمان ، وقيل في خلافة عمر ، سمع عائشة وأبا هريرة وابن عباس وأبا سعيد وأم سلمة وغيرهم .

وقد شهد له ابن عباس بالعلم حيث قال: ياأهل مكة تجتمعون علي وعندكم عطاء وقال الأوزاعي: مات عطاء يوم مات وهو أرضى أهل الأرض عند الناس.

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ٩٨/١.

وقال إسماعيل بن أمية: كان عطاء يطيل الصمت ، فإذا تكلم خيل إلينا أنه يؤيد ، وعن أبي جعفر الباقر قال: مابقي على وجه الأرض أعلم بمناسك الحج من عطاء ، وقال ابن سعد: كان ثقة عالماً كثير الحديث ، انتهت إليه الفتوى بمكة ، وقال أبو حنيفة: مالقيت أفضل من عطاء ، وقيل إنه حج أكثر من سبعين حجة (١) .

قال قتادة : أعلم التابعين أربعة : كان عطاء بن أبي رباح أعلمهم بالمناسك وكان سعيد بن جبير أعلمهم بالتفسير ، وكان عكرمة أعلمهم بالسير ، وكان الحسن أعلمهم بالحلال والحرام .

توفى عطاء سنة أربع عشرة ومائة .

### ٥ - الضحاك بن مزاحم:

هو أبو القاسم الضحاك بن مزاحم الهلالي البلخي المفسر ، قال يحيى بن القطان : كان شعبة ينكر أن يكون الضحاك لقي ابن عباس قط .

وقال الطيالسي: حدثنا شعبة سمعت عبدالملك بن ميسرة يقول: الضحاك لم يلق ابن عباس وإنما لقي سعيد بن جبير فأخذ عنه التفسير.

وقال يحيى بن سعيد: الضحاك ضعيف عندنا ، وقال ابن عدي: الضحاك بن مزاحم إنما عرف التفسير ، فأما رواياته عن ابن عباس وأبي هريرة وجميع من روى عنه ففي ذلك كله نظر ، وقد وثقه أحمد وابن معين وأبو زرعة .

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ٩٨/١.

وقال عبدالله بن احمد: سمعت ابي يقول: الضحاك بن مزاحم ثقة مأمون . مات سنة خمس ومائة وقيل سنة ست (١).

#### ٣ - عكرمة مولى ابن عباس:

هو أبو عبدالله عكرمة البربري ، الحبر العالم مولى ابن عباس ، روى عن مولاه وعائشة وأبي هريرة وعلي بن أبي طالب وغيرهم .

تضاربت أقوال العلماء فيه بين موثق ومجرح .

قال عنه أهل الجرح: إنه كان يرى رأي الخوارج، لذلك أعرض عنه مالك ومسلم وأنه كان يدعي معرفة كل شيء في كتاب الله.

ونسب إلى طاووس قوله : لو أن مولى ابن عباس اتـقى الله وكف عن بعض حديثه لشدت إليه المطايا .

أما أهل التعديل فيروون عن عمرو بن دينار قوله: سمعت أبا الشعثاء يقول: هذا عكرمة مولى ابن عباس هذا أعلم الناس.

وروى مغيرة أن سعيد بن جبير قيل له: تعلم أحدًا أعلم منك ، قال : نعم عكرمة .

وعن الشعبي قال: مابقي أحد أعلم بكتاب الله من عكرمة .

وقال قرة بن خالد : كان الحسن إذا قدم عكرمة البصرة أمسك عن التفسير والفتيا مادام عكرمة مقيمًا بها (٢) .

<sup>(</sup>١) ميزان الاعتدال ٢/٥٢٦ ، ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١/٩٦,٩٥.

#### ٧ - أبو الشعثاء :

هو جابر بن زيد الأزدي البصري صاحب ابن عباس ، روى عنه قتادة وأيوب وعمرو بن دينار وطائفة ، وقد شهد له أستاذه ابن عباس بسعة علمه بالتفسير حيث قال : لو أن أهل البصرة نزلوا عند قول جابر ابن زيد لأوسعهم علماً بما في كتاب الله . وقال عمرو بن دينار: مارأيت أحداً أعلم بالفتيا من جابر بن زيد ولما توفي أبوالشعثاء قال قتادة : اليوم دفن علم الأرض ، مات سنة ثلاث وتسعين للهجرة (١) .

(۱) تذكرة الحفاظ ۷۲/۱.



# الفصل الثاني عبدالله بن مسعود رضي الله عنه ومنهجه في التفسير

المبحـــث الأول : أوصافه الخلقية .

المبحث الشانسي: إسلام عبدالله بن مسعود.

عبدالله بن مسعود الغلام المعلم يجهر بالقرآن .

المبحث الثالث: ملازمته لرسول الله ﷺ.

المبحث الرابع : عبدالله بن مسعود المجاهد .

المبحث الخامس : مكانة عبدالله بن مسعود .

المبحث السادس: عبدالله بن مسعود المقريء.

المبحث السابع : قراءة ابن مسعود ومصحفه .

المبحث الثامــن : عبدالله بن مسعود المفسر ومنهجه في تفسير القرآن .

المبحث التاسع : تلاميذ عبدالله بن مسعود في الكوفة .

وفاة عبدالله بن مسعود .

المبحث العاشــر: مدرسة التفسير بالكوفة وأبرز روادها .



اسمه ونسبه: هو عبدالله بن مسعود بن غافل بن حبيب بن هذيل بن مدركة بن إلياس بن مضر. يكنى بأبي عبدالرحمن ، ويلقب بابن أم عبد. وكان رسول الله على يلاطفه بذلك عند مناداته أو الإشارة إليه .

## المبحث الأول أوصافه الخلقية

كان عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قصيراً جدًا نحيفًا ، آدم له ضفيرتان ، عليه مسحة أهل البادية وكان لايغير شيبه (١) .

عن زر بن حبيش عن ابن مسعود أنه كان يجتني سواكا من الأراك ، وكان دقيق الساقين فجعلت الريح تكفؤه ، فضحك القوم منه ، فقال رسول الله على : «م تضحكون » ؟ قالوا : يانبي الله من دقة ساقيه ، فقال : « والذي نفسى بيده لهما أثقل في الميزان من أحد » (٢) .

وعن زيد بن وهب قال: إني لجالس مع عمر إذ جاءه ابن مسعود يكاد الجلوس يوارونه من قصره فضحك عمر حين رآه، فجعل يكلم عمر ويضاحكه وهو قائم، ثم ولّى، فأتبعه عمر بصره حتى توارى فقال: كُنيف ملئ علما (٣).

<sup>(</sup>١) انظر أوصاف ابن مسعود في مسنـد الإمام أحمد رقـم ٣٩٦١ ، وسير أعلام الـنبلاء ٣٣٢/١ .

<sup>(</sup>٢) المسند: الحديث رقم ٣٩٩١ .١١٤/١

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك بنحوه وقال : هـذا حديث صحيح على شـرط الشيخين ولم يخرجاه وانظر أسد الغابة ٣٨٩/٣ .

وكان عبدالله بن مسعود نظيف الثوب ابيضه ، طيب الريح ، عن طلحة قال : كان عبدالله يعرف بالليل بريح الطيب (١) .

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ١٥٧/٣.

# المبحث الثاني إسلام عبدالله بن مسعود

لقد انطبعت صورة رسول الله على في مخيلة عبدالله بن مسعود في وقت مبكر في حياته فقد روى الحافظ الذهبي عن زيد بن وهب قال: قال عبدالله: إن أول شيء علمته من أمر رسول الله على قدمت مكة مع عمومة لي - أو أناس من قومي - نبتاع منها متاعاً ، وكان في بغيتنا شراء عطر فأرشدونا على العباس ، فانتهينا إليه وهو جالس إلى زمزم ، فجلسنا إليه ، فبينا نحن عنده إذ أقبل رجل من باب الصفا ، أبيض تعلوه حمرة ، لـ ه وفرة جعدة إلى أنصاف أذنيه ، أشم ، أقنى ، أذلف ، أدعج العينين ، براق الثنايا ، دقيق المسربة ، شثن الكفين والقدمين ، كث اللحية ، عليه ثوبان أبيضان كأنه القمر ليلة البدر ، يمشى على يمينه غلام حسن الوجه ، مراهق أو محتلم ، تقفوهم امرأة قد سترت محاسنها حتى قصد نحو الحجر ، فاستلم ، ثم استلم الغلام، واستلمت المرأة ، ثم طاف بالبيت سبعًا وهما يطوفان معه ، ثم استقبل الركن فرفع يديه وكبر ، وقام ثم ركع ، ثم سجدثم قام ، فرابنا شيء أنكرناه لم نكن نعرفه بمكة، فأقبلنا على العباس، فقلنا: ياأبا الفضل ، إن هذا الدين حدث فيكم ، أو أمر لم نكن نعرف ؟ قال : أجل، والله ماتعرفون هذا، هذا ابن أخبى محمد بن عبدالله، والغلام على بن أبي طالب ، والمرأة خديجة بنت خويلد امرأته، أما والله ماعلى وجه الأرض أحد يعبد الله بهذا الدين إلا هؤلاء الثلاثة .(١).

<sup>(</sup>١) انظر سير أعلام النبلاء للذهبي: ٢٦٣/١ ط مؤسسة الرسالة .

وهذا الوصف الدقيق من ابن مسعود للرهط الكريم يدل على اهتمام شديد بهم، وانطباع هذه الصورة في ذهنه ، كما يدل على مدى ذكائه وفطنته وهو يعبر عن هذا الحدث الغريب .

وعندما أراد الله له الهداية ساق الخير إليه وهو يرعى غنمه ، فعن زربن حبيش ، عن ابن مسعود أنه قال : كنت غلاماً يافعاً أرعى غنماً لعقبة بن أبي معيط فجاء النبي على وأبوبكر وقد فرا من المشركين ، فقالا : « ياغلام ، هل عندك من لبن تسقينا » ؟ قلت : إني مؤتمن ، ولست ساقيكما ، فقال النبي على : « هل عندك جذعة لم ينز عليها الفحل » ؟ قلت : نعم ، فأتيته بها ، فاعتقلها النبي على ومسح الضرع ودعا ، فحفل الضرع ، ثم أتاه أبو بكر بصخرة منقعرة فاحتلب فيها فشرب وشرب أبوبكر ، ثم شربت ، ثم قال للضرع : اقلص ، فقلص . فأتيته بعد ذلك ، فقلت : علمني من هذا القول . قال : « إنك غلام معلم » . قال: فأخذت من فيه سبعين سورة لاينازعني فيها أحد . (١) .

وهكذا كان ابن مسعود سادس ستة وما على ظهر الأرض مسلم غيرهم .(٢).

<sup>(</sup>۱) المسند: ۲/۲۱، ۳۰۹۸ ، ۳۰۹۹ ، ۶٤۱۲،۳۰۹۹ ، وحلية الأولياء ۲۰/۱، والطبقات ۲/۰۰/ وأسد الغابة ۳۸۰/۳ . وسير أعلام النبلاء ۲/۰۳۱ .

<sup>(</sup>٢) الإصابة ٦/٥/٦.

# عبدالله بن مسعود الغلام المعلم يجهر بالقرآن

ولم يلبث عبدالله بن مسعود طويلا حتى التحق بركب الإيمان ولازم رسول الله على قبل دخول النبي على دار الأرقم . وبدأ ينهل من منابع العلم الصافي (الوحي) ويتعلم القرآن الكريم ويأخذه من فم رسول الله على .

وذات يوم اجتمع أصحاب رسول الله على فقالوا: والله ماسمعت قريش هذا القرآن يجهر لها به قط ، فمن رجل يسمعهموه ؟ فقال عبدالله بن مسعود: أنا ، قالوا: إنا نخشاهم عليك ، إنما نريد رجلاً له عشيرة يمنعونه من القوم إن أرادوه ، قال: دعوني فإن الله سيمنعني ، قال : فغدا ابن مسعود حتى أتى المقام في الضحى وقريش في أنديتها حتى قام عند المقام ثم قرأ : ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم - رافعاً بها صوته - الرحمن علم القرآن .... ﴾ قال : ثم استقبلها يقرؤها ، قال : فتأملوه فجعلوا يقولون : ماذا قال ابن أم عبد ؟ قال : ثم قالوا : إنه ليتلو بعض ماجاء به محمد ، فقاموا إليه فجعلوا يضربونه في وجهه ، وجعل يقرأ حتى بلغ منها ماشاء الله أن يبلغ . ثم انصرف إلى أصحابه ، وقد يقرأ حتى بلغ منها ماشاء الله أن يبلغ . ثم انصرف إلى أصحابه ، وقد أثروا في وجهه ، فقالوا له : هذا الذي خشينا عليك ، فقال : ماكان أعداء الله أهون علي منهم الآن ، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غدًا ، قالوا : لا ، حسبك ، قد أسمعتهم مايكرهون (١) .

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام ٢/٤/١ . وأسد الغابة ٣٨٥/٣ .

## المبحث الثالث ملازمته لرسول الله ﷺ

ونال ابن مسعود مانال أصحاب رسول الله على الضعفاء من الأذى . فاضطرإلى الهجرة إلى الحبشة الهجرة الثانية ولكنه لم يلبث فيها طويلاً حتى عاد وهاجر إلى المدينة المنورة ليقوي شوكة المسلمين ويرسخ دعائم الدولة الإسلامية فيها ويقريء القرآن ويحضر مع رسول الله المشاهد .

لقد أدرك عبدالله بن مسعود وهو الفتى الألمعي أن الخير كل الخير في العلم والعمل، ولامصدر للعلم إلا الرسول الله الذي ينزل عليه الوحي، ولاعمل إلا من خلال التأسي بالرسول على . فعزم على ملازمة رسول الله على في الحضر والسفر وأن يكون له كالظل لايفارقه إلا في خاصة أحواله .

وأدرك رسول الله على هذا الحرص والإخلاص عند عبدالله بن مسعود: قال مسعود فيسر له ذلك ومهد له الطريق ، يقول عبدالله بن مسعود: قال لي رسول الله على : « إذنك على أن يرفع الحجاب ، وأن تستمع سوادي حتى أنهاك » (١) .

وكانت لهذه الملازمة أثرها في نقل أحوال الرسول على وأفعاله وخاصة في صلاته وقيامه فابن مسعود أدق من ينقل عنه تفصيلاتها .

وكان ابن مسعود صاحب سواد رسول الله ﷺ - يعني سره -

 <sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٧/ ١٤٧ / ١٤٨ والمسند: ٣٦٨٤ ج ١ /٣٨٨.

ووساده – يعني فراشه – وسواكه ، ونعليه ، وطهوره . وهذا يكون في السفر (١) .

وأما في الحضر فيقول أبوموسى الأشعري رضي الله عنه: قدمت أنا وأخي من اليمن فمكثنا حيناً مانرى إلا أن عبدالله بن مسعود رجل من أهل بيت النبي على لما نرى من دخوله ودخول أمه على النبي على (٢).

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى / ابن سعد ١٥٣/٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢١٩/٤ وصحيح مسلم ١٤٧/٧.

## المبحث الرابع عبدالله بن مسعود المجاهد

وحرص عبدالله بن مسعود على ملازمة رسول الله على في حله وترحاله ، فكان صاحب نعله ووضوئه وسواكه . وكان يدخل على رسول الله على كل وقت ، وكان الغريب يظنه أحد أفراد أسرة رسول الله على .

فلما كانت غزوة بدر شهدها عبدالله بن مسعود . ويقول في ذلك: قال النبي على يوم بدر: « من ينظر مافعل أبوجهل » . . فأتيت أباجهل وبه رمق ، وقد ضربه ابنا عفراء ، فقلت : أنت أبوجهل !! وأخذت بلحيته وهو صريع وقد ضربت رجله ، فقلت : هل أخزاك الله ياعدو الله ؟ فقال : هل فوق رجل قتله قومه ، فلو غير أكار (١) قتلني ! قال : فضربته بسيفي وسيفه بيده ، فلم يغن شيئا ، فبصق إلى وجهي ، وقال : سيفك كهام (٢) خذ سيفي فاحتزبه رأسي من عُرشي (٣) .

فأجهزت عليه ، فنفلني رسول الله على سيفه لما أجهزت عليه ، وكان قد أثخن . (٤) .

<sup>(</sup>١) الأكار: الفلاح.

<sup>(</sup>٢) كهام : كليل الحد لايقطع .

<sup>(</sup>٣) عرشي : العرش : عرق في أصل العنق .

<sup>(</sup>٤) جامع الأصول : ١٩٧/٨ ، وسيرة ابن هشام ج٣ /٤٢ . وصحيح البخاري - كتاب المغازي ٥/٥ .

وكان في غزوة أحد من القلة الباقية مع رسول الله على . يقول عبدالله بن عباس: مابقي مع رسول الله على يوم أحد إلا أربعة ، أحدهم ابن مسعود (١).

وفي غزوة الحديبية وبعد إبرام عقد الصلح مع مشركي مكة عاد المسلمون مع رسول الله أدراجهم إلى المدينة وفي الطريق يخبرنا عبدالله بن مسعود بهذه الواقعة ، قال : لما انصرفنا من غزوة الحديبية قال رسول الله على : من يحرسنا الليلة ؟ قال عبدالله فقلت : أنا ، حتى عاد مراراً ، فقلت : أنا يارسول الله ، قال : فأنت إذاً . قال : فحرستهم حتى إذا كان وجه الصبح أدركني قول رسول الله على : إنك تنام ، فنمت ، فما أيقظنا إلا حر الشمس في ظهورنا ، فقام رسول الله على الله على وصنع كما كان يصنع من الوضوء وركعتي الفجر ، ثم صلى الله على وجل لو أراد ألا تناموا لم بنا الصبح ، فلما انصرف قال: إن الله عز وجل لو أراد ألا تناموا لم تناموا ، ولكن أراد أن تكونوا لمن بعدكم فهكذا لمن نام أو نسي .

وحضر عبدالله بن مسعود موقعة خيبر ، وشهد مع من شهد معجزات رسول الله على أيها ، وحضر الانتصار الباهر على اليهود . كما حضر فعلة تلك المرأة اليهودية بتقديم الشاة المسمومة لرسول الله وصحبه الكرام . وكان لابن مسعود رأي في أثر تلك الشاة على جسم رسول الله على . يقول في ذلك : لأن أحلف بالله تسعًا أن رسول الله على قتل قتل قتل قتل قتل قتل أحب إلى من أن أحلف واحدة أنه لم يقتل ،

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٣٣٦/١ .

وذلك بأن الله عز وجل اتخذه نبيًّا وجعله شهيداً (١).

وشهد عبدالله بن مسعود فتح مكة وكان مع رسول الله على الذين ثبتوا معه في غزوة حنين . يقول في ذلك : كنت مع رسول الله على يقوم حنين ، قال : فولى عنه الناس ، وثبت معه ثمانون رجلاً من المهاجرين والأنصار ، فنكصنا على أعقابنا نحواً من ثمانين قدماً ، ولم نولهم الدبر ، وهم الذين أنزل الله عز وجل عليهم السكينة ، قال : ورسول الله على بغلته يمضي قدماً ، فحادت به بغلته فمال عن السرج ، فقلت له : ارتفع رفعك الله ، فقال : ناولني كفاً من تراب ، فضرب به وجوههم فامتلأت أعينهم تراباً ، ثم قال : أين المهاجرون والأنصار ؟ قلت : هم أولاء ، قال : اهتف بهم ، فهتفت بهم فجاءوا وسيوفهم بأيمانهم كأنها الشهب ، وولى المشركون أدبارهم (٢) .

واستمر جهاد ابن مسعود بعد وفاة الرسول على ، فكان من النفر القليل الذين كلفهم أبوبكر رضي الله عنه بحراسة المدينة فكان مع على والزبير وطلحة على أنقاب المدينة (٣) .

وفي معركة اليرموك التاريخية كان ابن مسعود من المشاركين فيها وكان على الأقباض.(٤).

وفي خلافة عمر بن الخطاب ، أرسله عمر إلى الكوفة لينشر

<sup>(</sup>١) المسند جـ ٣٦١٧، ٣٨١/١ والحـاكم وعـبدالرزاق فـي المصـنف . ويـؤيد هـذا الرأي مارواه .. «مازالت أكلة خيبر تعاودني حتى حان قطع أبهري » .

<sup>(</sup>٢) المسند ج ٤٥٤/١ ، ٢٥٤٤ ، وانظر تفسير ابن كثير ١١/٤ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأمم والملوك للطبري ٢٤٤/٣ .

<sup>(</sup>٤) الأقباض: جمع قبض، وهو مايجمع من الغنائم.

الإسلام ويفقه طلاب المعرفة ويقريء القرآن . وقد كان من أركان الدولة ومن كبار مستشاري عمر في شؤونها وقد كتب عمر إلى أهل الكوفة رسالة يقول فيها :

(..إنني قد بعثت إليكم عمار بن ياسر أميرًا ، وعبدالله معلمًا ووزيرًا ، وإنهما من النجباء من أصحاب رسول الله على من أصحاب بدر ، وقد جعلت عبدالله بن مسعود على بيت مالكم ، فتعلموا منهما ، واقتدوا بهما ، وقد آثرتكم بعبد الله ابن مسعود على نفسي ) (١) .

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٧/٦.

#### المبحث الخامس

### مكانة عبدالله بن مسعود رضى الله عنه

عن علقمة عن عبدالله قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

إنها شهادة من رب العالمين أن عبدالله بن مسعود من الـذين آمنوا وعملوا الصالحات وهو من المحسنين الذين يحبهم الله .

قال سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: نزلت هذه الآية في ستة من أصحاب النبي على منهم ابن مسعود. قال: كنا نستبق إلى النبي على ، وندنومنه ، ونسمع منه، فقالت قريش: يدني هؤلاء دوننا ؟ فنزلت ﴿ وَلاَنَظُرُ دِالَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُ مِالَغَدُ وْ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ مُمَاعَلَيْكَ مِنْ فَنزلت ﴿ وَلاَنَظُرُ دِالَّذِينَ يَدَّعُونَ رَبَّهُ مِالَغَدُ وَوَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ مُمَاعَلَيْكَ مِنْ فَنزلت ﴿ وَلاَنَظُرُ دَهُمُ هُوَا مِنْ حَسَابِكَ عَلَيْهِ مِمِّن شَيْءٍ فَتَطُرُ دَهُمُ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٥].

وقيل مثل هذا في سبب نزول قوله تعالى ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ وَجْهَةٌ أَوْلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيُّ وَلَا نَعْدُمْ تُرَافِكُ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيُّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُولًا ﴾ الْحَيوةِ ٱلدُّنَيُّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفُلْنَا قَلْبُهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُولًا ﴾ [الكهف: ٢٨] (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب فضائل الصحابة ١٤٧/٧ رقم ٢٤٥٩ والترمـذي كتاب تفسير القرآن ٢٢١/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر أسباب النزول للواحدي ص ٣٠٦.

وهذه شهادة لنفر من صحابة رسول الله على ومنهم ابن مسعود بالإخلاص وملازمة العبادة .

عن مسروق قال: كنا نأتي عبدالله بن عمرو فنتحدث إليه ، فذكرنا يومًا عبدالله بن مسعود ، فقال: لقد ذكرتم رجلاً لأأزال أحبه بعد شيء سمعته من رسول الله على ، سمعت رسول الله على يقول: «خذوا القرآن من أربعة: من ابن أم عبد – فبدأ به – ومعاذ بن جبل ، وأبي ابن كعب ، وسالم مولى أبي حذيفة » (١).

وعن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: كنا جلوساً عند النبي فقال: «إني لاأدري ماقدر بقائي فيكم، فاقتدوا باللذين من بعدي – وأشار إلى أبي بكر وعمر – واهتدوا بهدي عمار، وما حدثكم ابن مسعود فصدقوه» (٢).

عن زر بن حبيش عن عبدالله: أن النبي على أتاه مع أبي بكر وعمر ، وعبدالله يصلي فافتتح النساء فسحلها – أي قرأها متصلة – فقال النبي على : «من أحب أن يقرأ القرآن غضًا كما أنزل ، فليقرأه على قراءة ابن أم عبد ، ثم تقدم فسأل ، فجعل النبي على يقول : سل تعطه ، سل تعطه » فقال فيما سأل : اللهم إنى أسألك إيماناً لايرتد، ونعيماً لاينفد ، ومرافقة نبيك محمد على في أعلى جنة الخلد ، قال : فأتى عمر رضي الله عنه عبدالله يبشره ، فوجد أبا بكر رضوان الله عليه قد سبقه ،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري كتاب فضائل الصحابة ٢١٨/٤ رقم ٣٧٦٠ ، وصحيح مسلم كتاب فضائل الصحابة ج ١٤٨/٧ رقم ٢٤٦٤ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي كتاب المناقب رقم ٣٨٨٧ وقال حديث حسن ، وأحمد ٥/٥٥٥ .

فقال : إن فعلت ، لقد كنت سباقا بالخير . (١) .

عن أبي البختري قال: أتينا علياً فسألناه عن أصحاب محمد على ، فقال: عن أيهم ؟ قال: قلنا حدثنا عن عبد الله بن مسعود، قال: علم القرآن والسنة، ثم انتهى وكفى بذلك علماً (٢).

عن حبة بن جوين قال: كنا عند علي فذكرنا بعض قول عبدالله ، وأثنى القوم عليه ، فقالوا: ياأمير المؤمين مارأينا رجلا كان أحسن خلقاً ، ولا أرفق تعليماً ، ولاأحسن مجالسة ، ولا أشد ورعاً ، من عبدالله بن مسعود ، فقال علي : نشدتكم الله ، إنه لصدق من قلوبكم ؟ قالوا: نعم ، قال : اللهم إني أشهدك ، اللهم إني أقول فيه مثل ماقالوا أو أفضل . (٣) .

عن عبدالرحمن بن يزيد قال: أتينا حذيفة فقلنا: حدثنا بأقرب الناس من رسول الله على هدياً ودلاً فنأخذ عنه ونسمع منه، قال: كان أقرب الناس هديًا ودلاً وسمتًا برسول الله على ابن مسعود حتى يتوارى منا في بيته، ولقد علم المحفوظون من أصحاب محمد أن ابن أم عبد من أقربهم إلى الله زلفى (٤).

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٤٤٦/١ رقم ٣٦٦٢ ، ٤٢٥٥ ، ٤٣٤٠ وأخرجه الترمذي بنحوه .

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد ٣٤٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد ١٥٦/٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب فضائل الصحابة ٢١٩/٤ رقم ٣٧٦٢ . مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣٨٩/٥ .

عن مسروق بن الاجدع قال: لقد جالست اصحاب محمد على فوجدتهم كالإخاذ، فالإخاذ يروي الرجل والإخاذ يروي الرجلين والإخاذ يروي المائة، والإخاذ لو نزل به أهل الأرض لأصدرهم، فوجدت عبدالله بن مسعود من ذلك الإخاذ (١).

عن زر بن حبيش قال: قلت لأبي بن كعب: ياأبا المنذر، إن أخاك ابن مسعود يقول: من يقم الحول يصب ليلة القدر، فقال: يرحمه الله، لقد أراد أن لايتكلوا ولقد علم أنها في شهر رمضان، وأنها في العشر الأواخر، وأنها ليلة سبع وعشرين. قال: قلنا: ياأبا المنذر، بأي شيء تعرف ذلك؟ قال بالعلامة التي أخبرنا رسول الله النذر، بأي شيء تعرف ذلك اليوم لاشعاع فيها» (٢).

عن مسروق بن الأجدع قال: كان أصحاب الفتوى من أصحاب رسول الله على : عمر ، وعلى ، وابن مسعود ، وزيد ، وأبي بن كعب ، وأبو موسى الأشعري (٣) .

ويقول عامر الشعبي: كان علماء هذه الأمة بعد نبيها على ستة: عمر ، وعبدالله ، وزيد بن ثابت . فإذا قال عمر قولاً ، وقال هذان قولاً ، كان قولهما لقوله تبعًا ، وعلي وأبي بن كعب ، وأبو موسى الأشعري . فإذا قال على قولاً ، وقال هذان قولاً ، كان قوله تبعاً (٤) .

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد ٣٤٣/٢ ، حياة الصحابة ٧٩١/٣٩ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في كتاب الصيام ١٧٤/٣ الحديث رقم ١١٦٩، مسند الإمام أحمد ٢٠٦/١ . والبيهقي في السنن الكبرى ٣١٢/٤ .

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ٢/١٥٣.

<sup>(</sup>٤) طبقات ابن سعد ٢٥١/٢ .

اي ان عبدالله بن مسعود وزيد بن ثابت كانا من خواص عمر وممن تلقيا العلم عنه .

وأما أبي بن كعب وأبوموسى الأشعري فكانا من الملازمين لعلي ابن أبي طالب ومن رواته وخواصه .

#### المبحث السادس

#### عبدالله بن مسعود المقريء ، ومكانته بين قراء الصحابة

كان لحرص عبدالله بن مسعود على ملازمة رسول الله ﷺ أثرها في تكوينه العلمي ، وقد تقدمت الرواية التي يقول فيها : ( والله لقد أخذت من في رسول الله ﷺ بضعاً وسبعين سورة ..) (١).

ومعنى أخذه من فم الرسول على أنه كان يرتلها كما تلقاها عن رسول الله ، ويؤديها كما أنزلت وكما قرأها رسول الله على عليه ، وهذه ميزة عظيمة وإليها الإشارة في قوله على : « من أراد أن يسمع القرآن غضاً طرياً كما أنزل فليقرأه – فليسمعه – من ابن أم عبد » (٢).

وهذه لفتة كريمة من رسول الله على ليدرك الصحابة مكانة عبدالله بن مسعود في هذا الجانب ، ليستفيدوا منه ، ولينمى في عبدالله بن مسعود هذه الخصلة من الحرص على الخير وتعلم القرآن وتعليمه ، وأرشد صحابته للأخذ من ابن مسعود فقال : « خذوا القرآن من أربعة : من ابن أم عبد ، ومعاذ بن جبل ، وأبي بن كعب ، وسالم مولى أبي حذيفة » (٣) .

ولم يكتف بالتشجيع والإشارة إلى هذه المزية لعبدالله ، بل طلب منه أن يقرأ عليه القرآن . يقول عبدالله بن مسعود : قال لي رسول الله ﷺ اقرأ على . قال : قلت : أقرأ عليك وعليك أنزل ؟! قال : إني

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١٠٢/٦ ، ومسلم ١٤٨/٧ .

<sup>(</sup>٢) المسند: ٥٥٥٤ ، ٢٥٠٤ ١/٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري فضائل الصحابة ٢١٨/٤ ومسلم فضائل الصحابة ١٤٨/٧.

اشتهي ان اسمعه من غيري ، قال: فقرات النساء حتى إذا بلغت : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَـَ وُلَآءِ شَهِيدًا ﴾ قال لي : كف – أو أمسك – فرأيت عينيه تذرفان » (١) .

ولئن كان عبدالله من الرعيل الأول الذي تلقى من فم رسول الله على حيث يقول في ذلك تلميذه عبدالرحمن بن يزيد: سمعت ابن مسعود يقول في بني إسرائيل - يعني الإسراء - والكهف ومريم وطه والأنبياء، إنهم من العتاق الأول، وهن من تلادي (٢). فقد استمر هذا التلقي ليحضر مع رسول الله على العرضة الأخيرة: عن أبي ظبيان قال: قال لي عبدالله بن عباس: أي القراءتين تقرأ؟ قلت: القراءة الأولى، قراءة ابن أم عبد، فقال: أجل، هي الأخيرة، إن رسول الله على كان يعرض القرآن على جبرائيل في كل عام مرة، فلما كان العام الذي قبض فيه رسول الله على عرضه عليه مرتين فحضر ذلك عبدالله، فعلم مانسخ من ذلك ومابدًل (٣).

ونظرًا لثقة عبدالله بن مسعود بقراءته التي تلقاها عن رسول الله عن رسول الله ، كان يتمسك بها ، ويحاجج عن قراءته . ففي حياة رسول الله كان ذلك :

عن زر بن حبيش عن ابن مسعود قال : أقرأني رسول الله على سورة الأحقاف، وأقرأها رجلاً آخر ، فخالفني في آية ، فقلت له : من

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ١١٣/٦ ، صحيح مسلم ١٩٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظرصحيح البخاري ١٠١/٦.

<sup>(</sup>٣) انظر مسند الإمام أحمد ٣٦٣/١ ، وقال ابن حجر في كتاب الفتح شرح الحديث رقم (٣) انظر مسند الإمام أحمد ٤٩٩٧ . إسناده صحيح .

أقرأكها ؟ فقال : رسول الله ﷺ ، فأتيته وهو في نفر ، فقلت : يارسول الله ، ألم تقرئني آية كذا وكذا ؟ فقال : بلى ، قال : قلت فإن هذا يزعم أنك أقرأتها إياه كذا وكذا . . فتغير وجه رسول الله ﷺ ، فقال الرجل الذي عنده : ليقرأ كل رجل منكم كما سمع ، فإنما هلك من كان قبلكم بالاختلاف ، قال : فوالله مأدري رسول الله ﷺ أمره بذلك أم هو قاله (١) .

واستمر هذا التمسك من عبدالله بن مسعود بالقراءة التي تلقاها من فم رسول الله على طيلة حياته ، ولما جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه الناس على حرف قريش وأمر بحرق المصاحف التي تخالف هذا الحرف ، كان لعبد الله بن مسعود موقف معارض لهذا وكان يرى أن الحرف الذي تلقاه من رسول الله على أولى بالاتباع ، كما أنه وجد في نفسه عدم مشاركته في جمع المصاحف وكتابته ، لذا نقل عنه ذلك : يقول شقيق بن سلمة - وهو من أخص تلاميذ ابن مسعود - : خطبنا عبدالله بن مسعود فقال : لقد أخذت من في رسول الله على بضعاً وسبعين سورة وزيد بن ثابت غلام له ذؤابتان يلعب مع الغلمان . (٢) .

وفي رواية عند الترمذي عن ابن مسعود قال: يامعشر المسلمين أعزل عن نسخ كتابة المصاحف ويتولاها رجل والله لقد أسلمت وإنه لفي صلب رجل كافر (٣).

المسند: ۳۹۹۲. ج۱ /۲۱۱ ، و سلم ۸/۷۵.

<sup>(</sup>٢) المسند : ٢١١/١ / ٣٩٠٦ ، والنسائي ١٣٤/٨ ، وصحيح البخاري باب القراء من أصحاب النبي على جـ ٢ ص ١٤٨ من غير زيادة وزيد بن ثابت .....

<sup>(</sup>٣) الترمذي: ٣٤٨/٤.

لقد كانت حجة عثمان رضي الله عنه واضحة جلية وايده جمهور الصحابة رضوان الله عليهم فقد أنزل القرآن على سبعة أحرف كلها كافية وافية وكان الخيار لمن يقرأ بأيها شاء . فلما صارت مثار خلاف وفتنة بين المسلمين وتعصب أهل كل قطر لقراءة الصحابي الذي أخذوا منه ، وقد جهلوا أن الأحرف السبعة كلها كافية شافية ، ولم يكن بين أيديهم مصحف يرجعون إليه عند الاختلاف ، أقدم عثمان على خطوته الموفقة بعد أن استشار الصحابة وأشاروا عليه بذلك ، ولقد قال علي رضي الله عنه حين حرق عثمان المصاحف : لو لم يصنعه هو لصنعته (۱) . وذلك لأن الحفاظ على وحدة المسلمين وقطع دابر الفتنة بينهم على كتاب ربهم أولى من الحفاظ على قراءات جاءت للتخفيف والتيسير على العاجزين بالنطق بكلمات على لغة قريش . ومن القواعد الشرعية الكلية (دفع الضرر مقدم على جلب المنفعة) .

كما أن الجمع تم بالمدينة وتحت ظروف ملحة ، فلما عاد حذيفة بن اليمان من الثغور - وكان يغازي أهل الشام والعراق في أذربيجان وأرمينيا - لم يدخل داره وذهب إلى خليفة المسلمين عثمان بن عفان وقال : ياأمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في كتاب ربها اختلاف اليهود والنصارى . وكان عبدالله بن مسعود في الكوفة ، وكان في صحابة رسول الله العدد الوافر الذي يقوم بالمهمة فلم يستدع ولأمر تأجيل الموضوع لحضور عبدالله بن مسعود . رضي الله عنهم جميعاً .

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن : ٢٢ .

كما ان زيد بن ثابت رضي الله عنه - وهو كاتب الوحي لرسول الله علله وقام بجمع القرآن في عهد أبي بكر رضي الله عنه - قد اكتسب خبرة عظيمة في الرسم والنسخ فمن أولى منه بذلك وقد قال عنه أبو بكر: إنك شاب عاقل لانتهمك كنت تكتب الوحي لرسول الله على فقم واجمع القرآن (١).

وقد جمع القرآن في حياة رسول الله على وحضر العرضة الأخيرة ، وكان يقريء الناس بقراءة رسول الله على ، فكان مؤهلاً لتحمل هذه المهمة على خير وجه .

كان لعبد الله بن مسعود قراءات على لهجة هذيل ، ولهجة قريش هي الأصل وهي التي نزل القرآن بها . فإصرار ابن مسعود على تلك القراءة على لهجة هذيل ومحاولته حمل الصحابة عليها دون غيرها لايقرعليه .

وقد نقل عن بعض الصحابة كرههم لموقف عبدالله بن مسعود حينما أمر بغل المصاحف وعدم إحراقها .

ولعل وجه المصلحة لم يظهر لعبد الله بن مسعود بادي ذي بدء ، ثم لما ظهر له ذلك تراجع عن موقفه السابق وحرق مصحفه الخاص والتزم الجماعة ، وهذا ماأكده الذهبي وابن كثير وابن الأثير في تواريخهم (٢) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب التفسير ٥/٠١، الترمذي ٣٤٧/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر الكامل لابن الأثير ٥٤/٣ ، وسير أعلام النبلاء: ٣٤٩/١ ، وفضائل القرآن: ١٨ .

# المبحث السابع قراءة ابن مسعود ومصحفه

لقد رويت عن ابن مسعود قراءات وروايات منها الصحيح ومنها غير ذلك ، وكلها تخالف المصحف العثماني تلاوة أو رسمًا فمثلاً مما يخالف الرسم قراءته :

- ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلًا مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ في مواسم الحج.
  - وقرأ ﴿ فصيام ثلاثة أيام ﴾ ( متتابعات ) .
  - وقرأ ﴿ والسارق والسارقة فاقطعوا ﴾ (أيمانهما).
- وقرأ ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْ الْاَيَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِى يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطُكُ وَالْمَاسِ ﴾ ( يوم القيامة ) .
  - وقرأ ﴿ والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى ﴾ والذكر والأنثى .
- قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُسْتَلُعَنَ أَصْحَابِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ في قراءة ابن مسعود : « ولن تُسألَ عن أصحاب الجحيم » [ البقرة : ١١٩ ] .
- وقوله تعالى : ﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةُ ءَامَنَتْ فَنَفَعَهَاۤ إِيمَنَٰهُٓ ۚ ﴾ في قراءة ابن مسعود: « فهلا كانت قرية آمنت » [ يونس : ٩٨ ] .
  - وقوله تعالى: ﴿ إِنِّي آرَمِننِي آعَصِرُ خَمْرًا ﴾ قرأها ابن مسعود: (إني أراني أعصر عنباً » [ يوسف : ٣٦ ] .
- وقوله تعالى : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤ أَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ قرأها : « ووصى

ربك الا تعبدوا إلا إياه » [ الإسراء : ٢٣ ] .

- وقوله تعالى : ﴿ لِنُحْدِئَ بِهِ عَبَلَادَةً مَيْنَا ﴾ في قراءته : « لننشربه » [الفرقان : ٩ ٤].

- وقوله تعالى : ﴿ لِّمَنَّ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ ﴾ في قراءته : « لمن أراد أن يتذكر » [الفرقان : ٦٢] .

ونلحظ أن هذه القراءات الخاصة بابن مسعود تخالف رسم المصحف وكثير منها يعوزها النقل الصحيح ، فضلاً عن التواتر . وهما شرطا القراءة إلى جانب موافقتها لوجه من العربية .

ونحن نقول إن هذه القراءات إما قراءات تفسيرية فسربها عبدالله ابن مسعود بعض الكلمات ، أو أنها كانت من الأحرف السبعة التي جمع القرآن على خلافها كما تقدم . والله أعلم .

يقول الإمام النووي: « وأما ابن مسعود فرويت عنه روايات كثيرة منها ماليس بثابت عند أهل النقل ، وما ثبت منها مخالفًا لما قلناه فهو محمول على أنه كان يكتب في مصحفه بعض الأحكام والتفاسير ، مما يعتقد أنه ليس بقرآن ، وكان لايعتقد تحريم ذلك ، وكان يراه كصحيفة يثبت فيها مايشاء » .

ومامن شك وبأدنى نظرة ندرك أن الكلمات الزائدة ليست من القرآن ، وهي من قبيل التفسير ، أما وضع كلمة مكان كلمة أو إسقاط كلمة فقد يكون من الحروف السبعة التي لم يكتب عليها المصحف الإمام . وكما تقدم فإن الأحرف السبعة كانت للتيسير فلما صارت مثار خلاف وفتنة أجمع الصحابة على جمع القرآن على حرف قريش

وترك ماسواه .

لذا أجمع الصحابة ومن بعدهم على عدم النظر إلى ماانفرد به عبدالله بن مسعود أو غيره كابن عباس ، وأبي ، وعائشة ، وغيرهم رضي الله عنهم جميعاً . كما أجمع الصحابة على تجريد المصحف الإمام من القراءات التفسيرية أو الكلمات المبينة للحكم ، لكيلا يدخل في المصاحف ماليس قرآناً .

وماذكر من أن ابن مسعود لم يكتب الفاتحة والمعوذتين في مصحفه فمرده كما يقول ابن قتيبة : إن في ذلك ليس لظن ابن مسعود أنها ليست قرآناً - معاذالله - ولكنه ذهب إلى أن القرآن إنما كتب وجمع بين اللوحتين مخافة الشك والنسيان والزيادة والنقصان ، ورأى أن ذلك مأمون في السورة القصيرة .

وتوجيه آخر أن ابن مسعود كان يرى أن الفاتحة هي فاتحة كل سورة فلو كتبت لكان ينبغي كتابتها مع كل سورة . وهذا اجتهاد منه رحمه الله ورضى عنه .

وقد نقل تلامذة ابن مسعود القرآن بكامله عنه شفاهاً ، ومن جملة مانقلوه الفاتحة والمعوذتان وتعود قراءة ثلاثة من القراء السبعة إلى ابن مسعود وهم عاصم ، وحمزة والكسائي وقراءة خلف وهو من القراء العشرة .

كما ذكرت بعض الروايات أن مصحفه يبدأ بالفاتحة ثم البقرة ثم النساء ثم آل عمران . وهذا صريح في كونها إحدى سور القرآن .

#### المبحث الثامن

### عبدالله بن مسعود المفسر ومنهجه في التفسير

كان لتقدم إسلام عبدالله بن مسعود وملازمته لرسول الله على الأثر الكبير في معرفة أسباب النزول والوقائع التي نزل بشأنها قرآن، كما أن هذه الصحبة الكريمة توجد ملكة وشفافية لاستجلاء معاني القرآن الكريم، وهذا مانلحظه من خلال تصريح عبدالله بن مسعود وهو يعلن لطلاب المعرفة ليقصدوه عند الاحتياج: «والذي لاإله غيره مامن كتاب الله سورة إلا أنا أعلم حيث نزلت، ومامن آية إلا أنا أعلم فيما أنزلت، ولو أعلم أحدًا هو أعلم بكتاب الله مني تبلغه الإبل لركبت إليه» (١).

ولم يكن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه مبالغًا فيما قال ، بل كانت مكانته في التفسير معلومة بين صحابة رسول الله يشار إليها بالبنان .

وعبدالله بن مسعود ينتسب إلى قبيلة هذيل ، وهي من القبائل ذات المكانة بين العرب في الفصاحة والشعر .

يضاف إلى ذلك تلك الروح الشفافة الـتي كانت تستشرف معاني الآيات من خلف الألفاظ والتعبيرات القرآنية .

# ابن مسعود يتبع المنهج الأمثل في تفسير القرآن:

تفسير القرآن بالقرآن ، فإن لم يجد فبالسنة النبوية ، فإن لم يجد

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الفضائل ١٤٨/٧ رقم ٢٤٦٣ .

فباللغة العربية واجتهاداته المبنية على هدايات القران العامة والوقائع والأحداث .

### فمن تفسير القرآن بالقرآن:

- عن أبي الأحوص عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه في تفسير قوله تعالى:

﴿ قَالُواْرَبَّنَا آَمَتَنَا آَثَنَا ثَنْنَا وَأَخْيَلْتَ نَا ٱثْنَتَانِ ﴾ [ غافر : ١ ١] قال : هي التي في البقرة : ﴿ وَكُنتُمْ أَمُونَا فَأَخْيَاكُمْ ثُمَّ يُحِيدُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ﴾ (١) والبقرة : ٢٨ ] .

- وعن المخارق عن عبدالله قال: إن المؤمن إذا مات أجلس في قبره ، فيقال له: من ربك ؟ مادينك ؟ من نبيك ؟ فيثبته الله ، فيقول: ربي الله ، وديني الإسلام ، ونبي محمد على ، وقرأ عبدالله: ﴿ يُثَبِّتُ الله الله ، وأَمَنُوا بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِةِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ (٢) ألله ألزين عَامَنُوا بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِةِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ (٢) [إبراهيم: ٢٧].

\_ وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِشَتَيْنِ الْتَقَتَّا ﴾ [آل عمران: ١٣] قال ابن مسعود: هذا يوم بدر، نظرنا إلى المشركين فرأيناهم يضعفون علينا، ثم نظرنا إليهم فما رأيناهم يزيدون علينا رجلاً واحدًا، وذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي آَعَيُنِهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي آَعَيُنِهُمْ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي آَعَيُنِهُمْ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقَيْتُمُ فِي آَعَيُنِهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِيْعِيْكُمُ وَلِهُ بَعْلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَمْكُمُ وَلِيكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِيكُمُ وَلِكُ وَلِيكُ وَلِكُ فَاللّهُ وَلِيكُمُ وَلِيكُمُ وَلَيْكُونُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُونُ وَلَيْكُمُ وَلِيكُمُ وَلِيكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُونُ وَلَكُمُ وَلِيكُمُ وَلِيكُمُ وَلَيْتُونُ وَلِيكُونُ وَيُعْلِكُ وَلِيكُونُ وَلَكُمُ وَلَيْكُونُ وَلَيْكُمُ وَلِيكُونُ وَلَاكُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُ وَلِيكُونُ وَلِيكُ ولِيكُ وَلِيكُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُ وَلِيكُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلَيكُونُ وَلِيكُونُ وَلَيكُونُ وَلَيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلَيكُونُ وَلَيكُونُ وَلَيكُونُ وَلِيكُونُ وَلْمُ وَلِيكُونُ ولَاللَّهُ وَل

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ١٢٦/١ . ط دار الأرقم .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٣٢/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٣٠/٣.

وعن ابي الاحوص عن عبدالله قال: كاد الجعل ان يعذب في جحره بذنب ابن آدم، ثم قرأ: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَاكَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَةٍ ﴾ (١) [فاطر: ٤٥].

### تفسيره القرآن بالحديث النبوي:

وفي تفسير قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَكِيرَ ٱلْإِثْمِواَلْفُوَحِشَ إِلَّا اللَّهُمَ ﴾ [النجم: ٣٢] . يقول ابن مسعود : زنى العينين النظر ، وزنى الشفتين التقبيل ، وزنى اليدين البطش ، وزنى الرجلين المشي ،

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير . ٩٦٢/٥ .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير . ٩/٣ ٥ ٥ .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٢٤٨/٤ .

ويصدق ذلك الفرج او يكـذبه ، فإن تقدم بفرجه كـان زانيا ، وإلا فهو اللمم .

وكأن ابن مسعودأخذ مضمون حديث رسول الله الله ففسر به اللمم، فقد صح عن رسول الله الله أنه قال: « إن الله تعالى كتب على ابن آدم حظه من الزنى ، أدرك ذلك الإمحالة ، فزنى العينين النظر ، وزنى اللسان النطق ، والنفس تمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه » (١).

وعن زربن حبيس عن ابن مسعود في تفسير قوله تعالى: وأنذِرهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْقُضِي الْأَمْرُ ﴾ [مريم: ٣٩]. قال: إذا دخل أهل الجنة الجنة ، وأهل النار النار ، أتي بالموت في صورة كبش أملح ، حتى يوقف بين الجنة والنار ، ثم ينادي مناد : ياأهل الجنة ، هذا الموت الذي كان يميت الناس في الدنيا ، فلا يبقى أحد في أعلى عليين ولا في أسفل درج من الجنة إلا نظر إليه ، ثم ينادي : ياأهل النار ، هذا الموت الذي كان يميت الناس في الدنيا ، فلا يبقى أحد في ضحضاح الموت الذي كان يميت الناس في الدنيا ، فلا يبقى أحد في ضحضاح من نار ولافي أسفل درك من جهنم ، إلا نظر إليه ، ثم يذبح بين الجنة والنار ، ثم ينادي : ياأهل الجنة ، هو الخلود أبد الآبدين ، وياأهل النار هو الخلود أبد الآبدين ، وياأهل النار في أصد ميتاً من شهقة ماتوا ، ويشهق أهل النار شهقة لو كان أحد ميتاً من شهقة ماتوا ، فذلك قوله : ﴿ وَأَنذِ رَهُمْ يُومَ الْمَسْرَةِ إِذْقُضِي الْمُمْرُ ﴾ يقول : (إذا ذبح

<sup>(</sup>۱) انظر صحيح البخاري كتاب الاستئذان : ۱۳۰/۷ وصحيح مسلم كتاب القدر : ٥٢/٨ .

### الموت ) (١) . وهذا ايضا مضمون حديث صحيح . (٢) .

(١) تفسير ابن كثير ١٢٢/٣ .

(٢) انظر الحديث صحيح البخاري كتاب تفسير القرآن ٥/٣٦٦ وكذلك مسند الإمام أحمد ٣٧٧/٢ .

وفي هذه الروايات نجد أن ابن مسعود لم يسند الحديث إلى رسول الله ، وذلك زيادة في الحرج والحوف من الوقوع في زيادة أو نقص في الحديث لئلا يقع تحت وعيد رسول الله على:

« من كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » لذا كان إذا نسب إلى رسول الله قولاً كرر: أو كما قال ، أو نحوا من هذا ، أو قريباً منه ، وهذا يفسر لنا مفتاح شخصيته قال : (إني مؤتمن .. ) عن عمرو بن ميمون قال : اختلفت إلى عبدالله بن مسعود سنة ماسمعته يحدث فيها عن رسول الله على ، ولا يقول فيها قال رسول الله على ، إلا أنه حدث ذات يوم بحديث فجرى على لسانه قال رسول الله على ، فعلاه الكرب حتى رأيت العرق يتحدر عن جبهته ثم قال : إن شاء الله إما فوق ذالك وإما قريب من ذاك وإما دون ذاك .

وعن مسروق عن عبدالله قال: حدث يوما حديثًا فقال: سمعت رسول الله ﷺ ، ثم أرعد وأرعدت ثيابه ، ثم قال: أو نحو ذا أو شبه ذا . الطبقات الكبرى لابن سعد: 1/٥٦ ، ١٥٧ .

ومع ذلك يعتبر عبدالله بن مسعود من المكثرين من الرواية عن رسول الله ﷺ ، إلا أننا لو قارنا عدد الأحاديث التي رواها عن رسول الله ﷺ بالمدة التي لازم فيها رسول الله ﷺ بالمدة الحديث بمعناه أو بتغيير ﷺ وذلك لتحرج عبدالله بن مسعود من نقل الحديث بمعناه أو بتغيير ألفاظه ، بل كان يحرص على التقيد باللفظ كما سمعه من رسول الله ﷺ . وهو سابع المكثرين في الرواية ، وهم بالتسلسل حسب كثرة روايتهم :

۱ – أبوهريرة عبدالرحمن بن صخر ت ۵ هـ روى ٣٧٤ محديثاً. ٢٦٣٠ حديثاً . ٢ – عبدالله بن عمر ت ۷۳هـ روی ٣ – أنس بن مالك ٢٢٨٦ حديثاً. ت ۹۳هه روی ٢٢١٠ حديثاً . ٤ – أم المؤمنين عائشة الصديقة ت ۸۵هـ روت ٥ - عبدالله بن عباس ١٦٦٠حديثاً. روى ت ۲۸هـ ١٥٤٠ حديثاً. ٦ - جابر بن عبدالله ت ۷۸هـ روي ٧ - عبد الله بن مسعود ٨٤٨ حديثاً. ت ۳۲هـ روي وأوصلها الإمام أحمد في المسند إلى تسعمائة حديث مع المكرر . - وفي تفسير قوله تعالى : ﴿ وَءَاتَى الْمَالَ عَلَى حُيِّهِ مِذَوِى اَلْقُرْبُونِ وَالْمِتَكُمَىٰ وَالْمَسَكِينَ ﴾ [ البقرة : ١٧٧] قال : تصدق وآنت صحيح شحيح تأمل الغنى وتخشى الفقر .

- عن عبدالله بن مسعود قال: قال النبي على : « مامن رجل له مال لايؤدي حق ماله إلا جعل طوقاً في عنقه شجاع أقرع ، وهو يفرمنه وهو يتبعه ، ثم قرأ مصداقه من كتاب الله تعالى » ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبَّخُلُونَ بِبِعَهُ مَا اللهُ عَمَا عَمَا اللهُ عَمَا عَا

عن مسروق بن الأجدع قال: سألنا عبدالله -هو ابن مسعود - عن هذه الآية: ﴿ ولاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ﴾ قال: أما إنا قد سألنا عن ذلك، فقال: أرواحهم في جوف طير خضر، لها قناديل معلقة بالعرش، تسرح من الجنة حيث تشاء، ثم تأوي إلى تلك القناديل فاطلع إليهم ربهم اطلاعة فقال: هل تشتهون شيئاً ؟ قالوا: أي شيء نشتهي ونحن نسرح من الجنة حيث شئنا ؟ ففعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنهم لن يتركوا من أن يسألوا، قالوا: يارب، نريد أن ترد أرواحنا في أجسامنا حتى نقتل في سبيلك مرة أخرى، فلما رأى أن ليس لهم حاجة، تركوا (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب الزكاه ١١١/٢ والترمذي كتاب التفسير ٢٩٩/٤ والمسند ٣٧٧/١ ، رقم ٣٥٧٧ . مع اختلاف في السياق .

<sup>(</sup>٢) مسلم ٣٩/٦ رقم ١٨٨٧ والترمذي كتاب التفسير ٢٩٩/٤ .

## تفسير القرآن بفهمه على ضوء عمومات الإسلام:

- في تفسير قوله تعالى : ﴿ فَنَادَىٰ فِي ٱلظَّلُمَتِ أَنَّلَا إِلَهُ إِلَّا أَنَتَ سُبْحَنَكَ إِنِّ كَانَ عَالى : ﴿ فَنَادَىٰ فِي ٱلظَّلُمِينَ ﴾ [ الأنبياء : ١٨ ]. قال : ظلمة بطن الحوت ، وظلمة البحر ، وظلمة الليل (١) .

- في تفسير قوله تعالى : ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيِّنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِم ﴾ [الحديد : ١٢] . قال : على قدر أعمالهم يمرون على الصراط: منهم من نوره مثل الجبل ، ومنهم من نوره مثل النخلة ، ومنهم من نوره مثل الجمل القائم ، وأدناهم نوراً من نوره في إبهامه يتقد مرة ويطفأ أخرى . (٢) .

- وعن ابن مسعود قال: يحبس الأول على الآخر، حتى إذا تكاملت العدة أتاهم جميعاً، ثم بدأ بالأكابر، فالأكابر جرماً، وهو قوله: ﴿ ثُمُّ لَنَازِعَ بَ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيَّهُمُّ أَشَدُّعَلَى ٱلرَّحَانِ عِنْيَا ﴾ (٣). [مريم: ٣].

- وعن أبي الصهباء البكري أنه سمع عبدالله بن مسعود وهو يسأل عن هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَكِدِيثِ لِيُضِلَّعَن سَيِيلِ ٱللَّهِ [ لقمان : ٦] .

فقال عبدالله: الغناء والله الذي لاإله إلا هو، يرددها ثلاث مرات (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ، ١٩٢/٣ .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ، ٣٠٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ، ١٣١/٣ .

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ، ١/٣ ٤ ٤ .

\_ وفي تفسير قوله تعالى: ﴿ كُمَا يَيْسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصَّكِ ٱلْقُبُورِ ﴿ كُمَا يَيْسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصَّكِ ٱلْقُبُورِ ﴾ [ الممتحنة : ١٣] . قال كما يئس هذا الكافر إذا مات وعاين ثوابه واطلع عليه (١) .

- عن أبي الأحوص عن عبدالله بن مسعود قال: مثل المؤمن والمنافق والكافر، مثل ثلاثة نفر انتهوا إلى واد، فدفع أحدهم فعبر، ثم دفع الآخر حتى إذا أتى على نصف الوادي ناداه الذي على شفير الوادي: ويلك أين تذهب ؟ إلى الهلكة، ارجع عودك على بدئك، وناداه الذي عبر: هلم إلى النجاة، فجعل ينظر إلى هذا مرة وإلى هذا مرة، قال: فجاء سيل فأغرقه، فالذي عبر المؤمن، والذي غرق المنافق، ﴿ مُّذَبِّنَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هَنَوُلَاءَ وَلَا إِلَى هَنَوُلاءً وَمَن يُصُلِل اللّهُ فَلَن غَلَق اللّه عَنْ الكافر (٢).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٨٦٦/١ ، وفي تفسير الطبري ٢١٦/٥ أورده مرفوعاً إلى رسول الله عن قتادة .

إدبارا فقال : « اللهم اجعلها عليهم سبعا كسبع يوسف » - او « اجعلها عليهم سنين كسني يوسف » - قال فأخذتهم سنة حصّت (١) كل شيء حتى أكلوا الجلود والميتة من الجوع ، وينظر إلى السماء أحدهم فيرى كهيئة الدخان ، فأتاه أبوسفيان ، فقال : يامحمد إنك جئت تأمر بطاعة الله وبصلة الرحم ، وإن قومك هلكوا ، فادع الله لهم ، قال الله عز وجل : ﴿ فَأَرْبَقِبْ بَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ يَغْشَى ٱلنَّاسُّ هَـٰذَا عذاب أليم ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ إنكم عائدون ﴾ [ الدخان : ١٠ - ١٥] عذاب أليم ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ إنكم عائدون ﴾ [ الدخان : ١٠ - ١٥] قال : أفيكشف عذاب الآخرة ؟ ! ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْسَةَ ٱلْكُبْرَى ٓ إِنّا مَا الله عنه ، والبطشة يوم بدر ، وقد مضت آية الدخان، والبطشة ، واللزام ، وآية الروم .

وهذا التصحيح من ابن مسعود لهذا الفهم في الآية كما قال لأن سياق الآية يعدهم بكشف العذاب والدخان عنهم ، ويخبرهم بأنهم سيعودون ثانية إلى ماكانوا فيه من التكذيب والشرك مما يجعلهم يستحقون عذاب البطشة الكبرى وهو يوم بدر .

وليس معنى هذا أن ابن مسعود ينكر وجود الدخان قبيل قيام الساعة فقد صح عن رسول الله على أنه قال : « لاتقوم الساعة حتى تروا عشر آيات : طلوع الشمس من مغربها ، والدخان ، والدابة ، وخروج يأجوج ومأجوج ، وخروج عيسى ابن مريم ، وخروج الدجال ، وثلاثة خسوف : خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب ، ونار تخرج من قعرعدن تسوق أو تحشر الناس تبيت معهم حيث باتوا وتقيل معهم

<sup>(</sup>١) حصت . أي أذهبته انظر لسان العرب ١٣/٧ .

حيث قالوا » رواه مسلم واهل السنن الاربعة (١).

فهناك دخانان الدخان الوارد في سورة الدخان قد مضى وكان عذاباً لقريش بسبب كفرهم وتكذيبهم لرسول الله على . أما الدخان الذي هو من علامات الساعة فليس مذكورا في هذه السورة . فمن الخطأ تفسير ذكر الدخان في السورة بالدخان الذي هو من علامات الساعة . وهذا ماصححه ابن مسعود رضى الله عنه .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ١٧٩/٨ كتاب الفتن وأشراط الساعة .

## المبحث التاسع تلاميذ عبدالله بن مسعود في الكوفة

امتلأت الكوفة بالقراء والمحدثين والفقهاء من تلاميذ عبدالله بن مسعود ، حيث أبلغ بعض الثقات من أهل العلم - كالإمام السرخسي في المبسوط - عددهم ممن تفقه عليه وعلى أصحابه نحو أربعة آلاف عالم .

ولاغرابة في ذلك فقد جلس عبد الله بن مسعود في الكوفة بعد أن أرسله أمير المؤمنين عمر بن الخطاب إليها معلماً ووزيراً فتفرغ للفتيا والتدريس وقصده طلاب المعرفة من أنحاء الدولة الإسلامية وبقي قرابة سنة وهو ملازم لهذه المهمة العظيمة .

ومن أشهر هؤلاء التلامذة: علقمة بن قيس النخعي ، والأسود بن زيد النخعي وعمرو بن شرحبيل الهمداني ، ومسروق بن الأجدع الهمداني ، وعبيدة السلماني وشريح بن الحارث القاضي ، وسليمان ابن ربيعة الباهلي ، وزيد بن صوحان وسويد بن غفلة ، والحارث بن قيس الجعفي ، وعبدالرحمن بن يزيد النخعي ، وعبدالله بن عتبة بن مسعود القاضي ، وخيثمة بن عبدالرحمن ، وسلمة بن صهيب ، ومالك بن عامر ، وعبدالله بن سخبره ، وزر بن حبيش ، وخلاس بن عمرو ، وعمرو بن ميمون الأودي ، وهمام بن الحارث ، والحارث بن سويد ، ويزيد بن معاوية النخعي ، والربيع بن خيثم ، وعتبة بن فرقد ، وصلة بن زفر ، وشريك بن حنبل ، وأبووائل شفيق بن سلمة ، وعبيد

ابن نضلة ... وغيرهم كثير (١).

## وفاة عبدالله بن مسعود رضي الله عنه :

توفي عبدالله بن مسعود رضي الله عنه في المدينة المنورة بعد حياة حافلة بالعلم والعطاء . عن عمر بلغ بضعاً وستين سنة ، قالوا : ثلاثاً وستين وكانت وفاته عام اثنين وثلاثين للهجرة .

وصلى عليه أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه (٢).

ودفن بالبقيع بجوار قبر عثمان بن مظعون حسب وصيته . (٣).

<sup>(</sup>١) انظر أعلام الموقعين ٢٠/١ .

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ٢٠/٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ١٥٩/٣ .

# المبحث العاشر مدرسة التفسير بالكوفة وأبرز روادها

لقد اشتهر من بين تلاميذ ابن مسعود بالإقراء وتفسير القرآن عدد من التابعين من أبرزهم:

علقمة بن قيس ، ومسروق بن الأجدع ، وعبيدة السلماني والأسود بن يزيد ، وعمرو بن شرحبيل ، وأبوعبدالرحمن السلمي .

قال ابن الجزري في ترجمة ابن مسعود: عرض القرآن على النبي وعرض عليه - أي على ابن مسعود - الأسود، وتميم بن حذلم، والحارث بن قيس، وزر ابن حبيش، وعبيد بن قيس، وعبيد بن نضلة، وعلقمة، وعبيدة السلماني، وعمرو ابن شرحبيل، وأبوعبد الرحمن السلمي، وأبو عمرو الشيباني، وزيد بن وهب، ومسروق. (١).

وإلى ابن مسعود تنتهي قراءة عاصم وحمزة والكسائي وخلف والأعمش (٢).

تخرج على يد عبدالله بن مسعود جمهرة من القراء والفقهاء والمفسرين فمنهم من تلقى العلم على يد ابن مسعود مباشرة ، ومنهم من تخرج على يد تلامذته ، وفيما يلي تعريف بأبرز علماء هذه المدرسة من القراء ومشاهير المفسرين .

<sup>(</sup>١) غاية النهاية في طبقات القراء ، لابن الجزري ٤٥٨/١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٩/١ . ٤

### ١ - زر بن حبيش:

هو زر بن حبيش بن حباشة أبو مريم ، ويقال أبو مطرّف الأسدى الكوفي أحد الأعلام عرض على عبدالله بن مسعود ، وعثمان بن عفان ، وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهم .عرض عليه عاصم بن أبي النجود وسليمان الأعمش وأبو إسحاق السبيعي ويحيى بن وثاب .

قال عاصم مارأيت أقرأ من زر ، وكان عبدالله بن مسعود يسأله عن العربية ، يعني عن اللغة ، مات سنة اثنين وثمانين في الجماجم (١).

## ٢ - أبو عبدالرحمن السلمي :

عبدالله بن حبيب بن ربيعة أبو عبدالرحمن السلمي الضرير مقري الكوفة ، ولد في حياة النبي على ، ولأبيه صحبة ، إليه انتهت القراءة تجويدًا وضبطاً أخذ القراءة عرضاً عن عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب ، وعبدالله بن مسعود وزيد بن ثابت وأبي بن كعب رضي الله عنهم .

أخذ القراءة عنه عرضاً عاصم وعطاء بن السائب وأبو إسحاق السبيعي وغيرهم قال ابن مجاهد: أول من أقرأ الناس بالكوفة بالقراءة المجمع عليها أبو عبدالرحمن السلمي قال السبيعي: كان أبو عبدالرحمن يقري الناس في المسجد الأعظم أربعين سنة ، روى أبوعبد الرحمن السلمي عن عثمان عن النبي على : « خير كم من تعلم القرآن

<sup>(</sup>١) غاية النهاية في طبقات القراء للجزري ٢٩٤/١ .

وعلمه » وكان يقول: هذا الذي اقعدني هذا المقعد، ولازال يقريء الناس من زمن عثمان إلى أن توفي سنة أربع وسبعين. وحديثه مخرج في الكتب الستة (١).

#### ٣ – عبيد بن نضلة:

أبو معاوية الخزاعي الكوفي تابعي ثقة أخذ القراءة عرضاً عن عبدالله بن مسعود وعرض أيضا على علقمة بن قيس ، روى القراءة عنه عرضاً يحيى بن وثاب وحمران بن أعين وكان مقريء أهل الكوفة في زمانه ، وقال عنه الكسائي كان من خيار أصحاب عبدالله .

قال ابن سعد توفي عبيد بن نضلة زمن بشر بن مروان .سنة خمس وسبعين .

خرج له مسلم في صحيحه (٢).

### ٤ – علقمة بن قيس:

هو علقمة بن قيس بن عبدالله النخعي الكوفي .

ولد في حياة رسول الله على ، وسمع من عمر وعثمان وابن مسعود وكان من أنبل مسعود وكان من أنبل أصحابه .

قال فيه ابن مسعود : ماأقرأ شيئاً وماأعلم شيئاً إلا وعلقمة يعلمه .

<sup>(</sup>١) غاية النهاية في طبقات القراء للجزري ٤١٣/١.

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية في طبقات القراء للجزري ٤٩٨/١ .

قال قابوس بن ابي ظبيان : قلت لابي : لاي شيء كنت تدع الصحابة وتأتي علقمة قال : أدركت نا ساً من أصحاب رسول الله على وهم يسألون علقمة ويستفتونه .

كان فقيهًا إماماً بارعاً طيب الصوت بالقرآن ، ثبتاً فيما ينقل صاحب خير وورع . كان شبه ابن مسعود في هديه ودله ، وسمته وفضله .مات سنة اثنتين وستين للهجرة . (١) .

### عبيدة بن عمرو السلماني :

هو عبيدة بن عمرو السلماني المرادي الكوفي .أسلم أيام فتح مكة ، وأخذ عن علي وابن مسعود .قال فيه الشعبي : كان يوازي شريحاً في القضاء .

قال العجلي :عبيدة أحد أصحاب عبدالله الذين يقرءون ويفتون الناس ، وقال ابن سيرين : وكان أحد تلاميذه المكثرين عنه .

مات سنة اثنتين وسبعين (٢).

### ٦ - مسروق:

هو أبوعائشة مسروق بن الأجدع الهمداني الكوفي أحد الأعلام ، كان أبوه فارس أهل اليمن في زمانه .

روى عن عمر وعلي ومعاذ وابن مسعود وأبي .قال فيه الشعبي :

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ٤٨/١.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ١/٠٥.

مارأیت أحدًا أطلب للعلم منه ، وكان أعلم بالفتوى من شریح وكان شریح یستشیره .

قال ابن المديني عنه : ماأقدّم على مسروق أحدًا من أصحاب عبدالله .وقال ابن معين عنه : ثقة لايسأل عن مثله .

توفي سنة ثلاث وستين للهجرة (١).

### ٧ - عامر الشعبي :

هو عامر بن شراحبيل الحميري الشعبي أبو عمرو الكوفي .

ولد لست وستين سنين خلت من خلافة عمر روي عنه وعن على وابن مسعود ولم يسمع فيهم وروى عن أبي هريرة وعائشة وجرير وابن عباس وغيرهم . كان الشعبي إماما حافظا متقنا ثبتا .

كان يقول: أدركت خمسين من الصحابة. شهد له علماء عصره بغزارة علمه وعلومنزلته روي عن مكحول قوله: مارأيت أعلم من الشعبى.

قال أبو بكر الهزلي قال لي ابن سيرين: الزم الشعبي فقد رأيته يُستفتى والصحابة متوافرون وعلى الرغم من علمه وفضله، كان كثير الحرج في القرآن الكريم، فقد نقل عنه قوله: ثلاثة لأأقول فيهن حتى أموت: القرآن والروح والرؤى وهو القائل: والله مامن أية إلا وقد سألت عنها ولكنها الرواية عن الله (٢).

وثقه ابن معين ، وأبو زرعة

توفي سنة ثلاث ومائة . (٣) .

<sup>(</sup>١) تذكرة الحفاظ ٤٩/١ وخلاصة تذهيب الكمال ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ١/٨١٨.

<sup>(</sup>٣) تذكرة الحفاظ ٧٩/١ . وخلاصة تذهيب الكمال ٣٧٤ .



# الفصل الثالث أبـــيّ بـــن كعـــب

المبحـــث الأول: اسمه ونسبه ووصفه.

المبحث الثانسي : إسلام أبيّ بن كعب وكتابته للوحى .

المبحث الثالث: أبيّ بن كعب المقرىء ومكانته بين القراء .

المبحث الرابسع: أبيّ بن كعب والمصحف.

المبحث الخامس : نماذج من قراءات أبيّ وتفسيره .

المبحث السادس: أبيّ بن كعب وحديث فضائل سور القرآن.

المبحث السابع : مدرسة التفسير بالمدينة المنورة .



# المبحث الأول اسمه ونسبه ووصفه

هوأبي بن كعب بن قيس بن عبيد الأنصاري الخزرجي من بني النجار وأمه صهيلة بنت الأسود من بني النجار أيضاً .

يكنى أبا المنذر ، وكان رجلاً دحداحًا ، ليس بالقصير ولابالطويل نحيفاً ، شاحب الوجه ، جلل الشيب رأسه ، وغلب البياض على لحيته وكان لايغير شيبه (١) .

كان رضي الله عنه رث المنزل ، رث الهيئة والكسوة ، زاهدًا منقطعاً ، غني النفس ، منصرفاً عن الدنيا ومتاعها ، مقبلا على الآخرة .

قال زر بن حبيش: كانت في أبي بن كعب شراسة ، فقلت له: أبا المنذر ألن لي من جانبك فإني إنما أتمتع منك (٢).

قال مسروق: سألت أبي بن كعب عن مسألة فقال: ياابن أخي أكان هذا ؟ قلت: لا ، قال فأحمنا حتى يكون ، فإذا كان اجتهدنا لك رأينا (٣).

هذا يدل على أن أبيًا كان يكره الوقائع المفترضة والانشغال بما لم يقع من الوقائع . فالأمة المجاهدة الواعية لاتميل إلى الترف الفكري وقد

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبرى لابن سعد ٤٩٨/٣.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد ٤٩٨/٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٣/٥٠٠ .

أشرنا إلى جانب من ذلك عند الحديث عن التفسير في عهد الصحابة رضوان الله عليهم والحكمة من نهيهم عن السؤال في قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنَ أَشْكِآءَ إِن تُبَدَلَكُمْ تَسُؤُكُمْ ... ﴾ الآية : [المائدة : ١٠١] (١) .

عن عتي بن ضمرة قال: قلت لأبي بن كعب: مالكم أصحاب رسول الله على نأتيكم من البعد نرجو عندكم الخبر أن تعلمونا فإذا أتيناكم استخففتم أمرنا كأنا نهون عليكم ؟ فقال: والله لئن عشت إلى هذه الجمعة لأقولن فيها قولا لا أبالي استحييتموني عليه أو قتلتموني ، فلما كان يوم الجمعة من بين الأيام أتيت المدينة فإذا أهلها يوجون بعضهم في بعض في سككهم ، فقلت: ماشأن هؤلاء الناس ؟ قال بعضهم : أما أنت من أهل هذا البلد ؟ قلت: لا ، قال: فإنه قد مات سيد المسلمين اليوم أبي بن كعب . (٢).

<sup>(</sup>١) انظر ماتقدم ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى ١١/٣ . .

# المبحث الثاني اسلام أبي بن كعب ، وكتابته للوحي

كان أبي بن كعب من الرهط الخزرجيين الذين حضروا العقبة الثانية مع الرسول على وبا يعه فيها مع سبعين من الأنصار.

وهو من القلة الذين كانوا تعلموا القراءة والكتابة قبل الإسلام، فلما أسلم استعان به رسول الله على في كتابة الوحي، وفي مخاطباته لزعماء القبائل وأمراء الأقاليم.

وكان يتولى قراءة مايرد إلى رسول الله على من مخاطبات وكتب فقد ذكرت كتب السيرة أنه تولى قراءة كتاب العباس بن عبدالمطلب لرسول الله على الذي يخبره فيه بخروج قريش في ثلاثة آلاف مقاتل، وكان ذلك قبيل غزوة أحد. وقرأ على رسول الله على كتاب الأخنس ابن شريق وأزهر بن عبد عوف، الذي تضمن مطالبتهما بإعادة أبي بصير إليهم لما بينهم وبين رسول الله على من شروط في صلح الحديبية . (١).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٢٧٧١ ، ٢٧٦ .

#### المبحث الثالث

# أبي بن كعب المقريء ، ومكانته بين القراء

كان رسول الله على ينمي الطاقات الإيجابية في أصحابه ويلفت الأنظار إلى الاستعداد الفطري لديهم ، ليدرك الصحابي هذا الجانب فيه ، فينميه . وليدرك باقي الصحابة هذا الجانب التخصصي فيه ، فيستفيدوا منه وهذا شأن التربية الربانية الراشدة في تفجير الطاقات والإفادة منها .

وأدرك الرسول على ماعند أبي بن كعب من موهبة في تلاوة القرآن واتقانه وتجويده فلفت الأنظار إلى ذلك .

- عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله على : « أرحم أمتي بها أبوبكر ، وأقواهم في دين الله عمر ، وأقرؤهم لكتاب الله عز وجل أبي ابن كعب . .»
- وروى حماد بن سلمة عن عاصم الأحول عن أبي قلابة أن رسول الله على قال: « أقرؤكم أبي بن كعب » وفي رواية « أقرأ أمتي أبي ابن كعب» (١) .
- عن عبدالله بن عمرو بن العاص ، قال : سمعت رسول الله على يقول : «خذوا القرآن من أربعة : من عبدالله بن مسعود ، وسالم مولى أبى حذيفة ومعاذ بن جبل ، وأبى بن كعب » .
- عن قتادة قال: سألت أنس بن مالك رضى الله عنه من جمع

<sup>(</sup>١) غاية النهاية في طبقات القراء لابن الجزري ٣١/١ .

القرآن على عهد النبي على قال: أربعة كلهم من الأنصار: أبي بن كعب، ومعاذ بن جبل وزيد ابن ثابت، وأبوزيد (١).

وقد خصه رسول الله ﷺ بشيء لم يظفر به أحد غير أبي بن كعب .

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله على قال لأبي: « الله أمرني أن أقرأ عليك » قال : الله سماك لي » قال : فجعل أبي يبكي (٢).

وفي رواية أنه قال له: «إني أمرت بعرض القرآن عليك » فقال: يارسول الله ، بالله آمنت ، وعلى يديك أسلمت ، ومنك تعلمت ، فردد النبي على القول ، فقال أبي: فقد ذكرت هناك يارسول الله ؟! قال: «نعم باسمك ونسبك » فقال: أقرأ إذن يارسول الله (٣).

وفي رواية عن أنس بن مالك أيضاً قال: قال رسول الله على الأبي ابن كعب: «إن الله أمرني أن أقرأ عليك » ﴿ لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب.. ﴾ قال: وسماني لك ؟! قال: «نعم » قال: فبكي (٤).

وفي هذا مزية لأبي بن كعب لم يشاركه فيها أحد ، وحاول بعض الباحثين التعرف على وجه تخصيص أبي بقراءة هذه السورة عليه .

فذهب بعضهم إلى ترجيح الجانب التعليمي للاتقان والأداء لما

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري ١٨٩/٣ ، وصحيح مسلم شرح النووي ١٩/١٦ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم كتاب الفضائل ١٥٠/٧.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد ٤٤٩/٣ ، حلية الأولياء لأبي نعيم ٢٥١/١ .

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي بشرح ابن العربي ٢٦٥/١٣ .

سيكون لأبي بن كعب شأن في التقدم والزعامة في إقراء القرآن (١).

وربط بعضهم هذاالتخصيص بالحادثة التي جرت بينه وبين أحد الصحابة رضوان الله عليهم - قيل هو ابن مسعود ، وقيل غيره - فقد روى ابن جرير الطبري في تفسيره عن أبي بن كعب قال: سمعت رجلاً يقرأ في سورة النحل قراءة تخالف قراءتي ، ثم سمعت آخر يقرؤها قراءة تخالف ذلك ، فانطلقت بهما إلى رسول الله على فقلت : إنى سمعت هذين يقرآن في سورة النحل ، فسألتهما من أقرأهما ؟ فقالا: رسول الله على ، فقلت : لأذهبن بكما إلى رسول الله على إذ خالفتما ماأقرأني رسول الله ﷺ ، فقال رسول الله ﷺ لأحدهما : اقرأ ، فقرأ ، فقال «أحسنت » ثم قال للآخر : اقرأ ، فقرأ ، فقال : « أحسنت » قال أبي : فوجدت في نفسي وسوسة الشيطان حتى احمر وجهى ، فعرف ذلك رسول الله على في وجهى، فضرب بيده في صدري ، قال : « اللهم أخسىء الشيطان عنه ، ياأبى ، أتانى آت من ربى فقال : إن الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد ، فقلت : رب خفف عن أمتى ، ثم أتانى الثانية فقال : إن الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرفين ، فقلت: رب خفف عن أمتى ، ثم أتا ني الثانية فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرفين ، فقلت : رب خفف عن أمتى ، ثم أتانى الثالثة فقال مثل ذلك ، وقلت مثله . ثم أتاني الرابعة ، فقال : إن الله يأمرك أن تقرأ القرآن على سبعة أحرف ولك بكل ردة مسألة ، فقلت يارب اغفر لأمتى ، يارب

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير لمحمد محمد أبو شهبة ص ٨٨.

اغفر لأمتي ، واختبأت الثالشة شفاعة لأمتىي يوم القيامة » (١) .

فلما نزلت سورة ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ .. ﴾ وفيها ﴿ رَسُولُ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْ لُواْ صُحُفًا مُطَهَّرَةً فِيهَا كُنُبُ قَيِّمَةً ﴾ قرأها عليه رسول الله ﷺ قراءة إبلاغ وتثبيت وإنذار لاقراءة تعلم واستذكار ، وليبين له أن هذا القرآن حق وصدق ، وأنه أنزل على أحرف كثيرة رحمة ولطفاً بالعباد . (٢) .

ونظراً لمكانة أبي بن كعب بين قراء الصحابة ولما يتمتع به من دقة وإتقان في التلاوة كان يخصه رسول الله على بالاستفسار والاستيثاق فقد أخرج ابن الأنباري في المصاحف عن حميد بن عبدالرحمن بن عوف أن رسول الله على صلى الصبح ، فقرأ سورة الفرقان فأسقط آية فلما سلّم قال : « هل في القوم أبي » ؟ فقال أبي : ها أنا يا رسول الله ، فقال : « فلم لم تفتحها على ؟ » قال فقال : « فلم لم تفتحها على ؟ » قال حسبتها آية نسخت ، قال : « لا ، ولكنى أسقطتها » . (٣) .

وكان أبي بن كعب لايشغله شيء عن قراءة القرآن وتعليمه ، وكان رسول الله على يكلفه بتعليم وفود العرب ومن دخل في الإسلام حديثاً تعليم القرآن والتفقه في الدين .

وكان أبي يقول: أما أنا فأقرأ القرآن في ثماني ليال. وهي القراءة المثلى لمن أراد أن يقرأ القرآن بتدبر فيوفيه حقه في الوقوف عند وعده

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل القرآن – المشهور بتفسير الطبري – ٤١/١ ط دار المعارف .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٤ /٣٥٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي ٢٣٤/٦.

فيسأل الله ، وعند وعيده فسيتعيذ بالله من المخالفة والخذلان .

وكان بعض صحابة رسول الله أراد أن يقرأ كل ليلة (أي يختمه كل ليلة) فمنعوا ، فسألوا أن يقرء وه كل يومين فمنعوا . فعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال : قال رسول الله على «لايفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث » (١) .

وعلى الرغم أن أبي بن كعب لم يغادر المدينة ، وكانت مدرسته فيها وتلاميذه من أهلها إلا أن قراءته انتشرت في أقطار بلاد الشام . وكان عمر بن الخطاب قدرشحه مع آخرين للذهاب إلى الشام وإقراء الناس فيها .

عن محمد بن كعب القرظي قال: لما كان زمن عمر بن الخطاب كتب إليه يزيد بن أبي سفيان أن أهل الشام قد كثروا وربلوا (٢) وملؤوا المدائن ، احتاجوا إلى من يعلمهم القرآن ويفقههم ، فأعني ياأمير المؤمنين برجال يعلمونهم ، فدعا عمر أولئك الخمسة (٣) . فقال لهم : إن إخوانكم من أهل الشام قد استعانوني بمن يعلمهم القرآن، ويفقههم في الدين ، فأعينوني رحمكم الله بثلاثة منكم ، إن أحببتم فاستهموا ، وإن انتدب ثلاثة منكم فليخرجوا فقالوا : ماكنا لنتساهم ، هذا شيخ

<sup>(</sup>١) رواه أبوداود باب تحزيب القرآن ١١٥/٢ ، والترمذي أبواب القرآن ٢٦٦/٤ . وانظر عادات السلف في ختم القرآن في التبيان في آداب حملة القرآن للنووي ص ٣٠ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) ربلوا : أي كثر عددهم ونموا ، أو كثر أولادهم وأموالهم . لسان العرب ٢٦٤/١١ (٣) هم :أبو أيوب الأنصاري ، وأبي بن كعب ، ومعاذ بن جبل ، وعبادة بن الصامت ، وأبوا الدرداء .

كبير (لأبي أيوب) ، وأما هذا فسقيم (١) (لأبي بن كعب) فخرج معاذ وعبادة وأبو الدرداء (٢) .

وبقي أبي بن كعب في المدينة إلى أن توفاه الله سبحانه وتعالى زمن عثمان بن عفان رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>١) روى أبونعيم في الحلية بسنده عن أبي بن كعب أنه قال : يارسول الله ماجزاء الحمى ؟ قال : تجري ( الحسنات على صاحبها مااختلج عليه قدم ، أو ضرب عليه عرق ) فقال أبي بن كعب : اللهم إني أسألك حمى لاتمنعني خروجاً في سبيلك ، ولا خروجاً إلى بيتك ، ولامسجد نبيك . قال : فلم يمس أبي قط إلا وبه حمى . الحلية ١٥٥/١ .

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى لابن سعد ١١٤/٢.

# المبحث الرابع أبي بن كعب والمصحف

كان أبي بن كعب قارئا كاتبا قبل إسلامه لذا استعان به رسول الله على كتابة الوحي ، ومراسلاته الخاصة والعامة .

ولما برزت الحاجة في عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه إلى جمع القرآن في مكان واحد خوف ضياع شيء منه بتلف القطع المختلفة التي كتب عليها وموت حفظته في المعارك أسندت مهمة جمع القرآن إلى زيد بن ثابت رضي الله عنه لأنه كان شاباً جلداً عاقلاً غير متهم يكتب الوحي لرسول الله علله ، رأى زيد بن ثابت أنه لايستغني عن مساعدة كبار الصحابة الذين لهم باع في حسن التلاوة وجودة الحفظ وخبرة المران على الكتابة فكان أبي بن كعب من المرشحين لهذه المهمة العظيمة التي يقول عنها زيد بن ثابت: لو كلفوني نقل جبل من مكانه لكان أهون على من جمع القرآن .

فكان أبي بن كعب يتولى الإملاء على الكتبة . أخرج عبدالله بن أحمد بن حنبل في زوائد المسند ، وابن الضريس في فضائله ، وابن البي داود في المصاحف وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردويه والبيهقي في الدلائل والخطيب في تلخيص المتشابه والضياء في المختارة من طريق أبي العالية عن أبي بن كعب : أنهم جمعوا القرآن في مصحف في خلافة أبي بكر ، فكان رجال يكتبون ويملي عليهم أبي ابن كعب حتى انتهوا إلى هذه الآية في سورة براءة : ﴿ ثم انصرفوا صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون ﴾ فظنوا أن هذا آخر ما نزل من صرف الله قلوبهم بأنهم قوم لا يفقهون ﴾ فظنوا أن هذا آخر ما نزل من

القرآن ، فقال أبي بن كعب : إن النبي على قد أقرأني بعد هذا آيتين هُ لَقَدْ جَاءَكُم مِ الْمُؤْمِنِينَ هُ لَقَدْ جَاءَكُم مِ الْمُؤْمِنِينَ وَهُ لَقَدْ جَاءَكُم مِ الْمُؤْمِنِينَ وَهُ وَكُنْ وَهُ وَمَ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ فهذا آخر ما نزل من القرآن ، قال : فختم الأمر بما فتح الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ فهذا آخر ما نزل من القرآن ، قال : فختم الأمر بما فتح به بلا إله إلا الله ، ويقول الله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَامِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نَهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء : ٢٥] . (١)

وليس في هذه الرواية ما يدل عي أن أبيّا انفرد بإثبات الآيـتين بل كان ما يـؤخذ منهـا أن بعض الكاتـبين لم يكن حـافظاً للآيـتين ، أو لم يطلع عليهما مكتوبتين من قبل كتاب الوحي .

فقد روى البخاري حديث تكليف زيد بن ثابت بجمع القرآن في عهد أبي بكر ، وفي آخره يقول زيد بن ثابت : فتتبعت القرآن أجمعه من العسب واللخاف (٢) وصدور الرجال حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الأنصاري لم أجدها مع غيره : ﴿ لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُولُ مُ مِن أَنفُسِكُمُ عَزِيرُ عَلَيْهِ مِاعَنِ مُعَ مِن خاتمة براءة (٣).

جمع العلماء بين قول أبي بن كعب السابق وبين قول زيد بن ثابت ، أن الآية كانت معروفة لدى الصحابة رضوان الله عليهم ولم توجد مكتوبة عند أحد في رقاعهم ومصاحفهم الخاصة سوى أبا خزيمة الأنصاري .

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور في التفسير بالمأثور ١/٤٣٣.

 <sup>(</sup>٢) العُسْب : جريد النخل ، كانوا يكشطون الخوص ويكتبون في الطرف العريض .
 اللخاف : جمع لحفة ، الحجارة البيض الرقيقة .

<sup>(</sup>٣) انظر صحيح البخاري كتاب الأحكام ١١٩/٨.

ومن المعلوم أن المشرفين على الجمع في عهد أبي بكر كانوا لا يكتبون في المصحف آية إلا إذا تطابقت الأمور التالية في النص الكريم:

- حفظ المشرفين على الجمع وبخاصة أبيّ بن كعب وزيد بن ثابت .
- مطابقته للمكتوب الذي كتبه كتاب الوحي لرسول الله الله وهو ما يطلق عليه بالجمع الأول في عهد رسول الله الله الا أنه لم يكن مجموعاً في مكان واحد ، وعلى قطع متماثلة .
  - حفظ الشخص الذي يأتي بالآيات.
  - أن تكون هذه الآيات التي يأتي بها مكتوبة عنده .
- أن يشهد شاهدان على أن الآيات كتبت بين يدي رسول الله على .

فإذا تضافرت هذه الأمور الخمسة دونت في المصحف ، وإلا اعتبرت قراءة منسوخة . (١)

وهذا أقصى ما يمكن أن يصل إليه الجهد البشري في التوثيق والضبط وهو مما هيأه الله سبحانه وتعالى لتحقيق وعده ﴿ إِنَّا لَحَنْ نَزَّلْنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وانتهى جمع القرآن في عهد أبي بكر الصديق على أحسن مايرام .

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك كتاب علوم القرآن للدكتور عدنان محمد زرزور ص ٨٩ . والبيان في مباحث من علوم القرآن للشيخ عبدالجميد الغزلان ١٨٠ وما بعدها .

وكتب في مصحف ووضع في بيت الخليفة الراشد ثم انتقل المصحف بعد وفاة أبي بكر إلى بيت أمير المؤمنين عمر بن الخطاب فوضعه عند ابنته أم المؤمنين حفصة .

وكانت العمدة في نشر القرآن والعلوم الإسلامية عامة التلقي والمشافهة . ومن النادر أن يعتمد بعض الصحابة على الكتابة في تثبيت علومهم وكانت وصية رسول الله على لهم ماثلة أمام أعينهم : « من كتب عني غير القرآن فليمحه » (١) . وكانت مصاحف بعض الصحابة الخاصة بهم مصدراً لتناقل كتابة المصاحف في الأقطار على الحرف الذي تلقاه الصحابي من الرسول على شفوياً ودونه في مصحفه الخاص .

فانتشرت قراءة عبدالله بن مسعود وحرفه الذي تلقاه من رسول الله على في العراق وما والاها من الأقطار الإسلامية . وانتشرت قراءة أبي بن كعب وحرفه الذي تلقاه من رسول الله على في بلاد الشام وماوراءها . ولما اتسعت رقعة الدولة الإسلامية وكثرت الفتوح واشترك فيها المسلمون في نشر الإسلام في الأقطار . كان من البدهي أن تتلاقح الأفكار والمعلومات عند اجتماع الجيوش وتبادل الخبرات والثقافات والمعلومات وكان من جملة مايتذاكر به الناس أمر التلاوة وقراءة القرآن وحدث أن اجتمعت جيوش العراق والشام ، في فتح وقراءة القرآن وحدث أن اجتمعت حيوش العراق والشام ، في فتح أذربيجان وأرمينيا وظهر للعيان اختلاف حرف ابن مسعود عن حرف أبي بن كعب في قراءة القرآن فصار يخطيء بعضهم بعضاً في قراءته .

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ١٢/٣ ، ومسلم ٨ /٢٢٩ .

وكان سبب هذا الخلاف:

١ - جهل كثير من عامة الناس نزول القرآن على سبعة أحرف كلها كافية شافية وأنها للتيسير على الناس. وأنهم بالخيار في قراءة القرآن على أي حرف منها.

٢- تمسك أهل كل قطر بقراءة الصحابي الذي نقلت عنه إلى
 درجة التعصب .

٣ – عدم وجود مصحف إمام يرجعون إليه عند الاختلاف .

ولما قدم حذيفة بن اليمان رضي الله عنه إلى عاصمة الخلافة الراشدة ، دخل على عثمان بن عفان فزعاً من هذا الاختلاف الذي رآه بين المسلمين في قراءة القرآن وقال له: ياأمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في كتاب ربهم اختلاف اليهود والنصارى .

وبعد استشارة كبار الصحابة رضوان الله عليهم في هذا الأمر الخطير اجتمعت الكلمة على جمع القرآن على حرف قريش وكتابة نسخ من المصحف الإمام وإرسالها إلى الأقطار وإرسال قاريء مع كل مصحف ليقريء الناس على حرف قريش وأمر بإحراق المصاحف التي تخالف في الرسم المصحف الإمام.

وكان لابد من القيام بمهمة الجمع والكتابة قراء الصحابة وأثمتهم في العلم ، وكان من رحمة الله عز وجل بهذه الأمة أن يبقى على قيد الحياة أمثال زيد بن ثابت وأبي بن كعب ليتولوا أمر هذه المهمة الضخمة وليتحقق بهم وعد الله سبحانه وتعالى ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

والرجال الذين يعكفون على خدمته ونشره ورعاية شؤونه .

فكان أبي بن كعب من الذين اشتركوا في هذا الجمع أيضاً (١). ومن الذين تركوا الحروف التي خالف فيها حرف قريش. ولكن كتب الروايات تنقل قراءات عن أبي بن كعب، وتنقل أخباراً عن ترتيب مصحفه الخاص غير مانجده في المصحف الإمام. ورأينا أن كل ذلك كان قبل جمع القرآن في عهد عثمان بن عفان ، وكما قلنا سابقاً فإن قراءة أبي كانت قد انتشرت في بلاد الشام قبل هذا الوقت.

وليس من المقبول أن يشارك أبي بن كعب في جمع القرآن على حرف قريش ثم يحافظ على مصحف خاص به يخالف رسم المصحف الذي ساهم في جمعه وكتابته أو يحتفظ بقراءة مخالفة لحرف قريش الذي جمع عليه المصحف الإمام.

ولو كان لـه رأي مخالف في الجـمع لأبداه ، وهو المعـروف بجرأة الرأي ومقالة الحـق كما يظهر لنا من مواقفه عندما كان يـأخذ القارئين المخالفين لقراءته إلى رسول الله عليه ليتثبت من صحة القراءة (٢) .

وما كان يجابه كبار الصحابة من أمثـال عمر بن الخطاب عـندما يتعلق الأمر بمخالفة في القراءة أو الرأي :

فقد أخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن عدي عن أبي مجلز أن أبي بن كعب قرأ ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلِيَـٰنِ ﴾ [المائدة: ١٠٧] قال عمر: كذبت قال: أنت أكذب، فقال رجل: تكذب أمير

<sup>(</sup>١) انظر كتاب المصاحف لأبي بكر بن أبي داود السجستاني ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر ماتقدم من الروايات في ذلك ص ٩٦ .

المؤمنين ؟ قال : أنا أشد تعظيماً لحق أمير المؤمنين منك ، ولكن كذبته في تصديق كتاب الله ولم أصدق أمير المؤمنين في تكذيب كتاب الله ، فقال عمر : صدق . (١)

وفيما يلي نذكر جملة من الروايات التي تشير إلى قراءة أبي ومصحفه الخاص وكلها تدل على ماذهبنا إليه أنها كانت قبل جمع القرآن في عهد عثمان: ذكر ابن أبي داود في كتاب المصاحف:

أن أبا الدرداء ركب إلى المدينة في نفر من أهل دمشق ، ومعهم المصحف الذي جاء به أهل دمشق ليعرضوه على أبي بن كعب ، وزيد ابن ثابت ، وعلى وأهل المدينة ، فغدوا يوماً على عمر بن الخطاب ، فلما قرأوا هذه الآية :

﴿إِذْ جَعَلَ الذَينَ كَفُرُوا فِي قَلُوبِهِمُ الْحَمِيةُ حَمِيةُ الْجَاهِلَيةَ - [ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام] - فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ صَكِلِمَةَ النَّقُوىٰ وَكَانُوا الْحَقَّ بِهَا وَاَهْلَهُ الْكَانَ اللَّهُ يِكُلِ شَى عِكِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٦] فقال عمر: من أقرأكم ؟ قالوا: أبي بن

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور في التفسير بالمأثور ٢٢٦/٣ .

والمقصود بكذبت : أخطأت ، ومن المعلوم أن في كلمة (الأوليان) قراءتان متواترتان الأولى : بفتح الهمزة وتسكين الواو وفتح اللام وكسر النون مثنى أولى وهي قراءة الجمهور ، وكانت قراءة أبي بن كعب .

والثانية : بتشديد الواو وكسر اللام وإسكان الياء وفتح النون جمع (أوَّل) وهي قراءة أبي بكر وحمزة ، وكانت قراءة عمر بن الخطاب .

انظر كتاب الإقناع في القراءات السبع لابن بادش ٦٣٦/٢ ، وكتاب البدور الزاهرة للقاضي /٩٨ ، والكشف لمكى ٢٠٠١

كعب ، فقال لرجل من أهل المدينة : ادع إلي آبي بن كعب ، وقال للرجل الدمشقي : انطلق معه ، فذهبا ، فوجدا أبي بن كعب يهنأ بعيرًا له بيده، فسلما عليه ، ثم قال له المدني : أجب أمير المؤمنين عمر ، فقال أبي : ولم دعاني أمير المؤمنين ؟ فأخبره المدني بالذي كان ، فقال أبي للدمشقي : ماكنتم تنتهون معشر الركب أو يشتد في منكم شر ، ثم جاء إلى عمر وهو مشمر والقطران على يديه ، فلما أتى عمر ، قال لهم عمر : اقرأوا فقرأوا .

- ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام - فقال أبي : أنا أقرأتهم ، فقال عمر لزيد : اقرأ ، فقرأ زيد قراءة العامة ، فقال : اللهم لأعرف إلا هذا فقال أبي : والله ياعمر ، إنك لتعلم أني كنت أحضر ويغيبون ، وأدنو ويحجبون ويصنع بي ، والله لئن أحببت لألزمن بيتي ، فلا أحدث أحدًا بشيء (١) ولا أقريء أحدًا حتى أموت ، فقال عمر : اللهم غفرانك ، لتعلم أن الله قد جعل عندك علماً ، فعلم الناس ماعلمت » .

وكان عمر بن الخطاب يشهد لأبيّ بن كعب بالتقدم والسبق في القراءة مع تحفظ في قراءاته الخاصة التي كان يخالف فيها العامة - الجمهور - :

ففي الصحيح عن عمر بن الخطاب قال: أقرؤنا أبيّ ، وأقضانا على ، وإنا لندع كثيرا من قراءة أبيّ وذلك لأن أبيّا يقول: لاأدع شيئًا سمعته من رسول الله ﷺ، وقد قال الله: ﴿ مَانَنْسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنْسِهَا

<sup>(</sup>١) كتاب المصاحف ١٧٥ ، وتتمة الرواية من نسخة أخرى من المصاحف ص١٥٥.

نَأْتِ بِغَيْرِمِنْهَا أَوْمِثْلِهَا ﴾ (١).

ومما يدل على أن أبيًا قد التزم قراءة العامة وترك مصحفه وقراءاته الخاصة به مارواه ابن أبي داود في المصاحف قال: حدثنا عبدالله قال: حدثنا أبو الربيع قال: أخبرني ابن وهب أخبرني عمرو قال قال بكير حدثني بسر بن سعيد، عن محمد بن أبي أن ناساً من أهل العراق قدموا إليه فقالوا: إنما تحملنا إليك من العراق، فأخرج لنا مصحف أبي ، قال محمد قد قبضه عثمان، قالوا سبحان الله أخرجه لنا قال قد قبضه عثمان (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٨٣/٣ ، فتح الباري ١١٨/٨ .

<sup>(</sup>٢) المصاحف ، لأبي بكر عبدالله بن أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني ص٣٢ .

#### المبحث الخامس

#### نماذج من قراءات أبي بن كعب وتفسيره

لقد تقدمت الرواية التي فيها قراءة أبيّ لآية الفتح (١).

- وقد روى أبوبكر بن أبي داود السجستاني في كتاب المصاحف بسنده إلى سعيد بن جبير أنه قرأ ﴿ فَمَا اَسْتَمْتَعْنُم بِهِ، مِنْهُنَ - إلى أجل مسمى- ﴾ [ النساء : ٢٤] وقال : هذه قراءة أبيّ بن كعب .

- وعن حماد قال: قرأت في مصحف أبيّ «للذين يقسمون»، وقال ابن أبي داود مصحفنا فيه ﴿ يُؤْلُونَ مِن ذِسَآبِهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٦].

أي في قوله تعالى ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآ بِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ .. ﴾ الآية .

- وعن حماد أيضاً قال: وجدت في مصحف أبي ﴿ فلا جناح عليه ألا يطوف بهما ﴾ . وقراءة الجمهور كما هو رسم المصحف ﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِاعْتَكُمُ وَلَلَاجُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِماً .. ﴾ [ البقرة / ١٥٨] .

- وعن الربيع قال: كانت قراءة في قراءة أبي بن كعب « فصيام ثلاثة أيام متتابعات في كفارة اليمين » (٢).

<sup>(</sup>١) انظر ماتقدم ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الروايات في كتاب المصاحف ص ٦٣. ٦٣.

وكما قلنا سابقا: إن هذه الروايات ممانقل عن أبي بن كعب شفاها قبل جمع القرآن على حرف قريش في عهد عثمان بن عفان. أو مما نسخه الناس من مصحف أبي بن كعب قبل هذا الجمع وقبل حرق مصحفه. فبقى ينسب إلى أبي ومصحفه فيما بعد باعتبار أصل النقل. والله أعلم.

وهي آية المائدة في قوله تعالى ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامٌ ثَلَاثَةِ أَيَّاهِ ذَالِكَ ۗ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَٱحْفَظُوٓا أَيْمَانَكُمْ ﴾ [ الآية : ٨٩] .

وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي بن كعب أنه كان يقرأ ﴿ ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء إلا من قد سلف ﴾ وقراءة العامة ﴿ إِلَّا مَاقَدُ سَلَفَ ﴾ (١) [ النساء : ٢٢] .

وأخرج ابن جرير وابن المنذر عن أبي بن كعب أنه كان يقرأ ﴿ فاقصروا من الصلاة أن يفتنكم الذين كفروا ﴾ ولا يقرأ ﴿ إن خفتم ﴾ وهي في مصحف عثمان ﴿ أَن نَقَصُرُوا مِنَ الصَّلَوْةِ إِنْ خِفْتُمَ أَن يَقْدِنَكُمُ اللَّيْنِ كَفَرُوا ﴾ والساء: ١٠١].

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور ٢/٧٧٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢/٢٥٦.

### غاذج من تفسير أبي بن كعب لآيات من القرآن الكريم:

أما تفسير أبي بن كعب لآيات القرآن الكريم ، فقد كان لحضوره المشاهد وصحبته لرسول الله على أثر في تفسيره ، فنجده يفسر بعض الآيات على ضوء سبب النزول .

- فقد نقل ابن جرير والحاكم في تفسير قوله تعالى ﴿ وَعَدَاللّهُ الّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحِنتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُ مَّوْفِا الْأَرْضِكَمَا اللّهِ عَلَيْ الْأَرْضِكَمَا اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَيَنهُمُ اللّهِ اللّهُ وَيَنهُمُ اللّهِ اللّهُ وَيَنهُمُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قال أبي : لما قدم رسول على وأصحابه المدينة وآوتهم الأنصار ، رمتهم العرب عن قوس واحدة ، وكانوا لايبيتون إلا بالسلاح ، ولايصبحون إلا فيه ، فقالوا ترون أنا نعيش حتى نبيت آمنين مطمئنين لانخاف إلا الله ؟ فنزلت الآيات . (١) .

- وفي تفسير قوله تعالى ﴿ وَالْتَئِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نِسَاَيِكُمْ إِنِ الْمَتْ وَفَي تفسير قوله تعالى ﴿ وَالْتَئِي لَمْ يَحِضْنَ وَالْوَلْتُ الْاَحْمَالِ أَجَلَّهُنَّ أَن الْرَبَّ الْاَيْتُ في سورة يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾ [ الطلاق : ٤ ] قال أبي : لما نزلت الآية في سورة البقرة في عُدد من عُدد النساء لم البقرة في عُدد من عُدد النساء لم يذكرن ، الصغار والكبار وأولات الأحمال ، فأنزلت (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن جرير جـ ١٨ ص ١٢٢. والمستدرك للحاكم ٤٠١/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر أسباب النزول للواحدي ٤٣٧ بتحقيق عصام الحميدان ، ولباب النقول للسيوطي ٢٣٧ .

#### التفسير بالسنة النبوية:

وكان أبي بن كعب يفسر كثيراً من آيات القرآن الكريم بالسنة النبوية إما تصريحاً بإسناد الحديث إلى رسول الله على ، أو تضمين كلامه حديث رسول الله على من غير نسبته إلى رسول الله على .

- فقد أخرج ابن أبي شيبة وأحمد وابن المنذر وأبو الشيخ وابن مروديه والخطيب والضياء في المختارة عن أبي بن كعب قال: سألت النبي على عن المسجد الذي أسس على التقوى ، فقال: هو مسجدي هذا (١).

- وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والدارقطني وابن مروديه واللالكائي والبيهقي في كتاب الرؤية عن أبي بن كعب أنه سأل رسول الله على عن قوله تعالى ﴿ للذين أحسنوا الحسنى وزيادة ﴾ ، قال : الذين أحسنوا أهل التوحيد ، والحسنى الجنة والزيادة النظر إلى وجه الله . (٢)

- وأخرج ابن أبي شيبة عن أبي قال في تفسير قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَحِداً لللَّهِ مَنْ ءَامَنَ عَالَمَ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ... ﴾ الآية ، [التوبة : ١٨]. إذا زخرفتم مساجدكم وحليتم مصاحفكم ، فالدمار عليكم . (٣) - وأخرج إبن أبي شيبة والحاكم وصححه والسهقي في شعب

- وأخرج ابن أبي شيبة والحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي بن كعب قال: لا تسبوا الريح فإنها من نفس الرحمن.

<sup>(</sup>١) انظر الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي ٢٨٧/٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢٥٧/٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ١٤٣/٤ .

ولكن قولوا اللهم إنا نسألك من خير هذه الريح وخير ما فيها وخير ما أرسلت به ، (١) وذلك في أرسلت به ، (١) وذلك في تفسير قوله تعالى ﴿ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَكِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [ البقرة : ١٦٤] .

- وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي بن كعب قال: كل شيء في القرآن من الريح فهو القرآن من الريح فهو عذاب .

والنهي عن سب الريح جاء في الحديث النبوي كما في قوله عليه الصلاة والسلام في رواية الترمذي والنسائي عن أبي بن كعب : لا تسبوا الريح فإنها من روح الله وسلوا الله خيرها وخير ما فيها وخير ما أرسلت به ، وتعوذوا بالله من شرها وشر ما فيها وشر ما أرسلت به . (٢)

#### التفسير بالفهم المستند إلى عمومات الإسلام:

وكان أبتي بن كعب رضي الله عنه يـفسر القرآن الكريم على ضوء عمومات القرآن الكريم وهداياته المتبادره إلى الفهم .

- فقد أخرج ابن جرير وابن المنذر عن أبني بن كعب في قوله تعالى ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وَجُوهٌ ... ﴾ الآية [آل عمران : ٦٠٦]، قال: صاروا فرقتين يوم القيامة ، يقال لمن اسود وجهه ﴿ أكفرتم بعد

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ٣٩٦/١.

<sup>(</sup>٢) انظر الجامع الصحيح للترمذي ، أبواب الفتن عن رسول الله ، ٣٥٥/٣ ، مسند الإمام أحمد ، ٤٠٩/٢ ، مع اختلاف في السياق .

إيمانكم ﴾ فهو الإيمان الذي كان في صلب آدم حيث كانوا أمة واحدة . وأما الذين ابيضت وجوههم فهم الذين استقاموا على إيمانهم وأخلصوا له الدين ، فبيض الله وجوههم ، وأدخلهم في رضوانه وجنته . (١)

وأخرج ابن أبي حاتم عن أبي بن كعب ، قال : لم تكن أمة أكثر استجابة في الإسلام من هذه الأمة ، فمن ثم قال ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُمَّةٍ مُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (٢) [ آل عمران : ١١٠] .

- وأخرج عبدالله بن أحمد في زوائد المسند وابن المنذر وابن أبي حاتم والضياء في المختارة عن أبني بن كعب ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ اللَّهِ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ اللَّهِ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ اللَّهِ إِن يَدْعُونَ مِن مُن مَع كل صنم جنية . (٣) .

<sup>(</sup>١) جامع البيان ٢٧/٤.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٢٩٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ٦٨٦/٢ .

#### المبحث السادس

### أبي بن كعب وحديث فضائل سور القرآن

لما كان لأبي بن كعب شهرة عظيمة في قراءة القرآن ونشره ، فقد وضع بعض الوضاعين حديثاً طويلاً جداً في فضائل سور القرآن سورة سورة . ومن المعلوم أن هنالك أحاديث صحيحة في فضائل بعض سور القرآن ولكن لاتوجد أحاديث في فضل كل سورة .

روى السيوطي عن مؤمل بن إسماعيل قال: حدثني شيخ بفضائل سور القرآن الذي يروى عن أبي بن كعب ، فقلت للشيخ من حدثك ؟ فقال: حدثني رجل بالمدائن وهو حي ، فسرت إليه ، فقال: حدثني حدثك ؟ قال: شيخ بواسط، وهو حي ، فسرت إليه ، فقال: حدثني شيخ بالبصرة ، فسرت إليه ، فقال: حدثني شيخ بعبادان ، فسرت إليه ، فأخذ بيدي فأدخلني بيتاً ، فإذا فيه قوم من المتصوفة ، ومعهم شيخ ، فقال: الشيخ ، فقلت: ياشيخ من حدثك ؟ فقال: لم يحدثني أحد ، ولكن رأينا الناس قد رغبوا عن القرآن ، فوضعنا لهم هذا الحديث ليصرفوا قلوبهم إلى القرآن (١) .

وفيما يلي نسوق مقتطفات من هذا الحديث الموضوع لأخذ فكرة عنه وعن عدم انسجامه مع مباديء الإسلام العامة :

« أخبرنا الشيخ أبوعبدالله محمد بن المنتصر رحمه الله قال : حدثنا أبو حدثنا أبو المحمد بن أحمد الغطريف بجرجان قال : حدثنا أبو

<sup>(</sup>١) الإتقان ٥/٢ ١٠ ط المكتبة الثقافية .

الفضل العباس بن حماد بن فضالة بالبصرة قال: حدثنا يحيى بن حبيب بن عدي قال : حدثنا يوسف بن عطية الباهلي أبو المنذر ، قال : حدثنا هرمز بن كثير ، قال : حدثنا زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي أمامة عن أبتى بن كعب ، أن جبريل أتى النبي صلوات الله عليه وسلامه . . قال : « . . يامحمد آت أبيّاً وأقرئه منى السلام واقرأ عليه القرآن فأتبى رسول الله على أبياً ، فقال : إن جبريل يقرئك السلام ، فقال أبي : عليه وعليك السلام يارسول الله ، فقال رسول اله ﷺ : إن جبريل أمرني أن أقرأ عليك القرآن ، فقرأه عليه في تلك السنة التي قبض فيها مرتين قال أبتى : بأبى أنت وأمى يارسول الله ، أما إذا كانت تلك خاصة قراءة القرآن فخصني بثوب القرآن مما علمك الله ، وأعلمني وأطلعني عليه ، فقال : نعم أفعل إن شاء الله ، ثم قال على : أيما مسلم قرأ فاتحة الكتاب أعطى من الأجر كمن قرأ ثلثي القرآن ، وأعطى من الأجر كمن تصدق على كل مؤمن ومؤمنة .ومن قرأ سورة البقرة فيصلوات الله عليه ورحمته ، ثم أعطى من الأجر كالمرابط في سبيل الله سنة لاتسكن روعته ، وقال : ياأبي مر المسلمين يتعلمون السورة التي تذكر فيها البقرة « فإن تعلمها بركة ، وتركها حسرة ، ولاتستطيعها البطلة ، قلت : يارسول الله وما البطلة ؟ (١) . قال: « السحرة » .ومن قرأ آل عمران أعطى بكل آية منها أماناً على جسر

<sup>(</sup>١) من خبث الوضاعين أن يوردوا بعض الأحاديث المرفوعة إلى رسول الله الثابتة عند المحدثين كالحديث في فيضل سورة البقرة ( فإن تعلمها بركة ، وتركها حسرة ، والاستطيعها البطلة ..) وفي فضل سورة الأنعام ..، ثم يزيدوا فيها ماشاءوا ، وذلك ليجعلوها طعماً لقبول باقى كلامهم المتهافت .

جهنم . ومن قرأ سورة النساء أعطي من الأجر كأنما تصدق على كل من ورث ميراثا ، وأعطي من الأجر بعدد من اشترى محررا ، وبريء من الشرك ، وكان من شيعته التي يتجاوز عنهم .ومن قرأ المائدة أعطي من الأجر عشر حسنات ، ومحي عنه عشر سيئات ، ورفع له عشر درجات بعدد كل يهودي ونصراني يتنفس في الدنيا .

( وقال رسول الله ﷺ : نزلت علي سورة الأنعام جملة واحدة ، وشيعها سبعون ألف ملك لهم زجل بالتسبيح والتحميد) ، فمن قرأ الأنعام استغفر لـه أولئك السبعون ألف ملك بعدد كـل آية يوماً وليلة ، وصلى الله عليه . ومن قرأ الأعراف جعل الله يوم القيامة بينـه وبين إبليس ستراً ، وكان آدم شفيعاً له يوم القيامة ، ومن قرأ الأنفال وبراءة فأنا شفيع له وشاهد أنه بريء من النفاق وأعطى عشر حسنات بعدد كل منافق ومنافقة وكان العرش وحملته يستغفرون له أيام حياته في الدنيا. ومن قرأ سورة يونس أعطى من الأجر عشر حسنات بعدد من كذّب يونس وصدّق به أو صدقه ، وبعدد من غرق مع فرعون . ومن قرأ سورة هود أعطى من الأجر عشر حسنات بعدد من صدّق نوحاً وهوداً وصالحاً ولوطاً وشعيباً وإبراهيم وموسى صلوات الله عليهم ، وكان عند الله يوم القيامة من الشهداء .وقال النبي ع علموا أرقاءكم سورة يوسف ، فأيما مسلم تعلم سورة يوسف وتلاها وعلمها ماملكت يمينه وأهله هوّن الله عليه سكرات الموت وأعطاه قوة أن لايحسد مسلماً (١).

<sup>(</sup>١) انظر الرواية بكاملها في كتاب ( مقـدمتان في علوم القرآن ص٢٤ نقلاً عن كتاب أبي ابن كعب الرجل والمصحف /٤٢ .

وهكذا يسرد الوضاعون فضائل كل سورة إلى أن يأتوا إلى آخر سور القرآن ومن المؤسف أن ينقل بعض المفسرين مثل هذا الحديث الموضوع عند تفسير كل سورة مايتعلق بها في بدايتها كما فعله أبوإسحاق الثعلبي والواحدي.

أو في نهاية تفسير كل سورة كما فعل الزمخشري والبيضاوي وأبو السعود من غير تنبيه على أنه حديث موضوع . وكان الجدير بهؤلاء الأئمة أن ينزهوا تفاسيرهم من مثل هذه الرواية المختلقة . وإن ذكروها فمن باب التحذير منها وعدم الاغترار بها .

وقد ذكر السيوطي أنه ورد في فضائل السور أحاديث مفرقة ، بعضها صحيح ، وبعضها حسن وبعضها ضعيف . وذكر في كتاب الإتقان في الفصل الثاني من النوع الثاني والسبعين ماورد من أحاديث في فضائل سور بعينها أو آيات معينة باستقصاء جيد . (١) .

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ١٥٣/٢.

#### المبحث السابع مدرسة التفسير بالمدينة المنورة

كانت المدينة المنورة عاصمة الخلافة الراشدة وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه لايسمح لكبار الصحابة بمغادرتها إلا لضرورة أو لإلحاح من بعضهم ليكونوا بطانته ومجلس شوراه في إدارة شئون الدولة وكان يقصد الحلقات العلمية فيها الراغبون في العلم من أنحاء الدولة الإسلامية .

وكان ممن يقصد في ذلك أبتي بن كعب كما تقدم وقد انتشرت قراءته وآراؤه في التفسير في بلاد الشام ، وتخرج على يده جملة من علماء التابعين وتتلمذ على أيديهم أيضاً جملة من كبار التابعين وتابعيهم .

وفيما يلي تعريف موجز بأبرز رواد مدرسة التفسير بالمدينة المنورة :

### أولاً : أبوالعالية الرياحي (١) :

هو رفيع بن مهران أبو العالية الرياحي ، البصري الفقيه المقريء مولى امرأة من بني رياح بطن من تميم ، أسلم بعد وفاة النبي على بسنتين ، روى عنه قتادة قوله : قرأت القرآن بعد وفاة نبيكم على بعشر سنين . أخذ القرآن عن زيد بن ثابت ، وابن عباس ، وعرضه على عمر ابن الخطاب وقرأ على أبتى بن كعب .

وروى عن جمع من الصحابة رضوان الله عليهم فيهم عمر وابن

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في تذكرة الحفاظ ٦٢/١ ، وخلاصة تذهيب الكمال ١١٩ وتهذيب التهذيب ٢٨٤/٣.

مسعود وعلى وعائشة كان ابن عباس يرفعه على سريره .. ويقول : هكذا العلم يزيد الشريف شرفاً ويجلس المملوك على الأسرة .

قال عنه ابن أبي داود: ليس أحد بعد الصحابة أعلم بالقراءة من أبي العالية وذكر السيوطي في الإتقان أن ثمة نسخة كبيرة في التفسير رواها أبوجعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب، وقد أخرج منها ابن جرير وابن أبي حاتم كثيرًا، كما أخرج منها الإمام أحمد في مسنده، والحاكم في مستدركه (١). وثقه أبو حاتم وأبوزرعة وابن معين.

وقد جُمع تفسير أبي العالية من خلال كتب التفسير بالمأثور في عدة رسائل للماجستير جمعها طلاب قسم القرآن وعلومه .وهي بانتظار طباعتها ونشرها لتعم فائدتها .

توفي أبو العالية سنة / ٠ ٩/هـ على الأرجح (٢) .

#### ثانياً: سعيد بن المسيب:

هو شيخ الإسلام فقيه المدينة أبو محمد المخزومي ، رأس التابعين . ولد سنة حمس عشرة ، روى عن عمر وأبتي وعلي وعثمان وزيد بن ثابت وأبي هريرة وغيرهم . وكان واسع العلم جاهراً بالحق .

وقال فيه ابن عمر : هو والله أحد المقتدين بهم ، وكان يقال : ليس

 <sup>(</sup>١) انظر الإتقان في علوم القرآن للسيوطي ١٨٩/٢ ط المكتبة الثقافية بيروت.
 (٢) تذكرة الحفاظ ٦٢/١ ، وتهذيب التهذيب ٢٨٤/٣ .

أحد أعلم بقضاء عمر وعثمان منه (١) كان يتحرج في القول في القرآن : روى الطبري عن ابن عمر قوله : لقد أدركت فقهاء المدينة وإنهم ليعظمون القول في التفسير ، منهم : سالم بن عبدالله والقاسم ابن محمد ، وسعيد بن المسيب ، ونافع .

وعن يحيى بن سعيد قال : سمعت رجلاً يسأل سعيد بن المسيب عن آية من القرآن فقال : لاأقول في القرآن شيئاً .

وهذا محمول على تحرجهم فيما لاعلم لهم به ، أما الذي تلقوه عن سلفهم ، أو ما أدركوه من الدلالات اللغوية والشرعية ، فلم يتحرجوا من الكلام فيه ، وقد نقلت عنهم أقوال في التفسير .

ونقل عن ليث بن سعد ومالك بن أنس عن يحيى بن سعيد قال : كان يقال: ابن المسيب راوية عمر ، قال ليث ، لأنه كان أحفظ الناس لأحكامه وأقضيته . توفي سعيد بن المسيب سنة ثلاث وتسعين وقيل أربع وتسعين (٢) .

#### ثالثا: محمد بن كعب القرظي:

هو محمد بن كعب القرظي المدني ثم الكوفي

روى عن أبي الدرداء مرسلاً ، وعن فضالة بن عبيد ، وعائشة وأبي هريرة وروى عن أبي بن كعب بالواسطة .

<sup>(</sup>١) انظر تىرجمته والأقوال فيه : تذكرة الحفاظ ٥٤/١ ، وغاية النهـاية في طبقـات القراء ٣٠٨/١ والطبقات الكبرى لابن سعد ١٢٠/٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ ٤/١ ، وغاية النهاية ٣٠٨/١ .

قال فيه ابن عوف: مارأيت أحداً أعلم بتأويل القرآن من القرظي وقال ابن سعد: كان ثقة. ورعاً كثير الحديث. وثقه أيضاً أبوزرعة والعجلى.

مات سنة عشرين ومائة للهجرة (١).

### رابعاً: زيد بن أسلم:

هو أبوأسامة ، ويقال أبوعبدالله زيد بن أسلم العدوي ، المدني ، الفقيه مولى عمر بن الخطاب ، أدرك جماعة من الصحابة وروي عنهم منهم : ابن عمر ، وعائشة وغيرهم ، وروى عن أبي بن كعب بالواسطة حيث لم يدركه (٢) .

كانت لزيد بن أسلم حلقة للعلم بالمسجد النبوي ، يقول في ذلك أبو حازم الأعرج: لقد رأيتنا في مجلس زيد بن أسلم أربعين فقيها ، أدنى خصلة فينا التواصي بما في أيدينا ، ومارأيت فينا متمارين ولامتنازعين في حديث لاينفعنا .

كان علي بن الحسين يجلس إلى زيد بن أسلم ، فلما كلمه الناس في ذلك قال: انما يجلس الرجل إلى من ينفعه في دينه . (٣) .

قال عنه يعقوب بن شيبة : ثقة من أهل الفقه والعلم ، وكان عالمًا بتفسير القرآن غير أن ابن عيينة يذكر أنه كان في حفظه شيء .

<sup>(</sup>١) خلاصة تذهيب الكمال ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء ٢٢٩/٣ .

<sup>(</sup>٣) تذكرة الحفاظ ١٣٢/١ ، ١٣٣ .

وقال حماد بن زيد عن عبيد الله بن عمر : لاأعلم به بأساً إلا أنه يفسر برأيه القرآن ويكثر منه (١) .

وتفسير القرآن بالرأي الذي يعتمد على شواهد ، ويقوم على الاستنباط من عمومات الشريعة ودلالات اللغة ، لمن توافرت لديه الشرائط اللازمة للمفسر أجازه المحققون ، وزيد بن أسلم ممن تلقى العلم عن صحابة رسول الله على ، والوقائع والأخبار وأسباب النزول وأحوال من نزل فيهم القرآن كل ذلك كون لديه ملكة علمية يستطيع أن يعمل رأيه فيما لم يثبت فيه عن رسول الله على وصحابته نص مأثور .

ولقد نقلت عن زيد بن أسلم جملة من الروايات التي فسر فيها الآيات الكريمة ونلحظ من تلك الروايات المنهج ذاته الذي كان يسير عليه صحابة رسول الله في تفسير القرآن الكريم .

توفى زيد بن أسلم في ذي الحجة سنة ثلاث وثلاثين ومائة .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ١٣٣/١ ، وانظر تهذيب التهذيب لابن حجر ٣٩٦/٣ .

#### مزايا التفسير في عصر الصحابة رضوان الله عليهم :

- ۱ سهولة التفسير وبعده عن التعقيد والخلافيات ، فربما اقتصر على شرح كلمة غريبة أو حكم مستنبط من الآية أو توضيح لسبب نزول ، أو شرح مجمل لمضمون الآية .
- ٢ لم يتناول التفسير جميع آيات القرآن ، بل اقتصر على الآيات التي ترد أسئلة عليها لاسيما آيات الأحكام .
- ٣ كان التفسير يتناقل شفاهاً ولم يُدوَّن ، وإن وجد من يكتب شيئاً منه فذاك أمر فردي خاص ، ولم تكن الكتابة ظاهرة عامة .
- خلو التفسير من الإسرائيليات ، لأن كبار الصحابة كانوا المرجع في التفسير ، ولم يكن لمسلمة أهل الكتاب تلك المكانة التي يستطيعون من خلالها نشر الروايات الإسرائيلية .
- ه بقى التفسير في هذه المرحلة شعبة من شعب الرواية ، تختلط فيها الأحكام الفقهية مع الروايات في العقائد والأخلاق والترغيب والترهيب وغير ذلك من أمور الإسلام . حيث لم تكن العلوم الإسلامية قد أخذت طابع التخصص . ولم ينفصل التفسير بتدوين مستقل إلا في مراحل متأخرة من مراحل تدوين العلوم .

## فهرس الآيـــات

| الصفحة<br>۲۶، ۲۶ | الفاتحــة<br>الآيـــــــة<br>﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾                           | رقم الآي<br>٦ |
|------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                  | البقيرة<br>الآ                                                                   |               |
|                  | الآيـــة                                                                         |               |
| 117              | ﴿وكنتم أمواتا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم                                        | 47            |
| 7 &              | ﴿ فَتَلْقَى آدم من ربه كلمات فتاب عليه ﴾                                         | 3             |
| ١٤٧              | ﴿ مَا ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها ﴾                              | ١٠٦           |
| ١٠٨              | ﴿ ولا تسأل عن أصحاب الجحيم،                                                      | 119           |
| 77               | ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فَيَكُمْ رَسُولًا مَنْكُمْ يَتَّلُو عَلَيْكُمْ آيَاتُنَا . ﴾ | 101           |
|                  | ﴿ فَمَنْ حَجِ البِيتُ أَوِ اعْتَمْرُ فَلَا جِنَاحٍ عَلَيْهُ أَنْ يَطُوفُ         | 101           |
| 1 & 9            | بهما ﴾                                                                           |               |
|                  | وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء                                          | ١٦٤           |
| 104              | والأرض﴾                                                                          |               |
| 40               | ﴿إِنْمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالْدُمْ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ﴾          | ١٧٣           |
| ١١٦              | ﴿ وَآتِي المَالَ عَلَى حَبِّهُ ذُويِ القَرْبَيِّ ﴾                               | ١٧٧           |
| ٦٨               | ﴿وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكْين،                                            | ١٨٤           |
| ٣٨               | ﴿ يَسَأَلُونَكُ عَنِ الْأَهْلَةُ ﴾                                               | 119           |
| ٣٢               | ﴿وَلَا تَلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلَكَةَ﴾                               | 190           |

| الصفحة |                                                                  | رقم الاية |
|--------|------------------------------------------------------------------|-----------|
| ١٠٨    | ﴿ لِيس عليكم جناح أن تبتغوا فصلاً من ربكم،                       |           |
|        | ﴿ يسألونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير                        |           |
| ٣٨     | فللوالدين،                                                       |           |
| ٦٩,    | ﴿يسألونك عن الخمر والميسر﴾                                       | 719       |
| 1 2 9  | ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر ﴾                         | 777       |
| 77     | ﴿فَإِمْسَاكُ بَمُعُرُوفُ أُو تَسْرِيحُ بِإِحْسَانَ﴾              | 779       |
| 79     | ﴿ومتعوهن على الموسع قدره﴾                                        | 777       |
| ٧.     | ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب،                       | 777       |
|        | ﴿ الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي                 | 770       |
| ١٠٨    | يتخبطه الشيطان من المس،                                          |           |
|        | ﴿لا يكلف الله نفساً إلا وسعها﴾                                   | 777       |
| 77     |                                                                  |           |
|        | آل عمــران                                                       |           |
|        | الآيــــة                                                        |           |
|        | هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات                                | ٧         |
| ٦٦     | محکمات                                                           |           |
| 117    | ﴿قد كان لكم آية في فئتين التقتا﴾                                 | ١٣        |
| ٥      | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تَقَاتُهُ | 1.7       |
| 177    | ﴿ يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ﴾                                     | ١٠٦       |
| 102    | ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾                                       | 11.       |
| 117    | ﴿ وَلا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً ﴾                  |           |

# النساء الآسساء

|        | ﴿ يِاأَيها النَّاسُ اتقوا ربكم الَّذي خلقكم من نفس                             | ١    |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|------|
| ٥      | واحدة ﴾                                                                        |      |
| ٦٨     | ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام﴾                                         | ١    |
| ٦٨     | ﴿من بعد وصية يوصى بها أو دين غير مضار﴾                                         | 1, 7 |
| ٦٧     | ﴿واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم﴾                                              | 10   |
| ٦٦     | ﴿وَأَحَدُنَ مَنكُم مَيثَاقًا عَلَيْظًا ﴾                                       | ۲١   |
| ١٥.    | ﴿ وَلَا تَنْكُحُوا مَا نَكُحُ آبَاؤُكُمْ مَنَ النَّسَاءُ﴾                      | 77   |
| 1 2 9  | ﴿ فَمَا استمتعتم به منهن ﴾                                                     | 7 2  |
|        | وإن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم                                       | ٣١   |
| ٦٨     | سيئاتكم 🦃                                                                      |      |
| ٦.     | ﴿ وَإِن خَفْتُم شَقَاقَ بِينَهُمَا فَابِعِثُوا حَكُماً                         | 40   |
| · ٤،٦٨ | ﴿ فَكَيفَ إِذَا جَئنًا مِن كُلِّ أَمَّةً بِشْهِيدً ﴾                           | ٤١   |
| ٦٧     | ﴿وَلا يَكْتُمُونَ اللَّهُ حَدَيْثًا﴾                                           | ٤٢   |
| 44     | ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابِ بِالْحَقُّ لِتَحْكُمُ بِينَ النَّاسِ ﴾ | ٦٤   |
|        | ﴿ ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله                               | ٦9   |
| 7      | عليهم ﴾                                                                        |      |

١

| الصفحة |                                                                                                                                | قم الآية |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|        | وفليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم                                                                                   | 1.1      |
| 10.    | أنّ يفتنكم الذين كفروا﴾                                                                                                        |          |
| 108    | ﴿إِن يدعون من دونه إلا إناثاً﴾                                                                                                 | 117      |
| 44     | ﴿ لِيس بأمانيكم ولا أماني أهل الكتاب ﴾                                                                                         | ١٢٣      |
| 111    | ﴿مذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء﴾                                                                                   | 124      |
| 79     | ويستفتونك قل الله يفتيكم في الكلالة الله الله يفتيكم في الكلالة الله الله يفتيكم في الكلالة الله الله الله الله الله الله الله | ۱۷٦      |
|        |                                                                                                                                |          |
|        | المائسدة                                                                                                                       |          |
|        | الآية                                                                                                                          |          |
| 40     | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أُوفُوا بِالْعَقُودِ ﴾                                                                         | ١        |
| 40     | ﴿حرمت عليكم الميتنة والدم ولحم الخنزير﴾                                                                                        | ٣        |
| ۱ • ۸  | ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما                                                                                              | ٣٨       |
| ٧٢،١٤  | ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا مَنْكُمُ شُرَعَةً وَمُنْهَاجًا ً﴾                                                                          | ٤٨       |
| 10.    | ﴿ فصيام ثلاثة أيام ﴾                                                                                                           | ٨٩       |
|        | ﴿ لِيسَ على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما                                                                              | 9 4      |
| 9.8    | طعموا ﴾                                                                                                                        |          |
| ٦.     | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتَلُوا الصَّيْدُ وَأَنْتُمْ حَرَّمْ ﴾                                                  | 90       |
| ÷      | ﴿ يِاأَيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم                                                                           | 1.1      |
| 177,77 | تسُوكم ﴾                                                                                                                       |          |

| الصفحة | الأنعام                                                              | رقم الآية |
|--------|----------------------------------------------------------------------|-----------|
|        | الآيـــــة                                                           |           |
| ٦٧     | ﴿ وَاللَّهُ رَبُّنَا مَا كُنَا مُشْرَكِينَ﴾                          | 44        |
|        | ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي                             | 01        |
| ٩٨     | يريدون وجهه،                                                         |           |
| ٦.     | ﴿إِن الحكم إلا لله﴾                                                  | ٥٧        |
| 40     | ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو﴾                                 | ٥٩        |
| 79     | ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبُسُوا إِيمَانُهُمْ بِظُلُّمْ﴾         | ٨٢        |
| 70     | ﴿قُلُ لَا أَجِدُ فَي مَا أُوحِي إِلَي مَحْرِماً﴾                     | 1 80      |
| 77     | ﴿وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ً﴾                                 | 1 2 7     |
| 77     | ﴿قُلُ تَعَالُوا أَتُلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ﴾              | 101       |
|        |                                                                      |           |
|        | الأعـــراف                                                           |           |
|        | الآيـــــة                                                           |           |
| 40     | ﴿قَالَا رَبُّنَا ظُلُّمُنَا أَنْفُسُنَا﴾                             | 74        |
|        |                                                                      |           |
|        | الأنفــال                                                            |           |
|        | الآية                                                                |           |
| 117    | ﴿وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذْ التَّقْيَتُمْ فِي أَعِينَكُمْ قَلِيلاً ﴾ | £ £       |
| ٣.     | ﴿وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ﴾                                      | ٠ ٦٠      |

| الصفحة | التوبسة                                                                         | رقم الآية |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|        | الآيــــة                                                                       | 1         |
| .•     | ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدُ اللَّهُ مِن آمِنَ بِاللَّهِ وَالْيُومُ الْآخُرِ ﴾ | ١٨        |
| 107    | ﴿ السائحون﴾                                                                     | 117       |
| 18.    | ﴿ ثُم انصرفوا صرف الله قلوبهم                                                   | 177       |
|        | ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيسز عليه                                           | ۱۲۸       |
| 1 8 1  | ما عنتـم 🦫                                                                      |           |
|        |                                                                                 |           |
|        | يسونس                                                                           |           |
|        | الآيــــة                                                                       |           |
| 107    | وللذين أحسنوا الحسنى وزيادة                                                     | 77        |
| ۱۰۸    | ﴿ فَلُولًا كَانَتَ قُرِيةً آمنت فَنْفُعُهَا إِيمَانُهَا ﴾                       | 119       |
|        |                                                                                 |           |
|        | هــود                                                                           |           |
|        | الآيــــة                                                                       |           |
| ٧١     | ﴿إِن إِبراهيم لحليم أواه منيب﴾                                                  | ٧٥        |
| ٦٨     | ﴿ ذلك يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود ﴾                                       | 1.4       |
|        |                                                                                 |           |
|        | يـوســف                                                                         |           |
|        | الآية                                                                           |           |
| ٣١     | ﴿إِنَا أَنزَلْنَاهُ قَرآناً عَربياً لَعَلَكُم تَعَقَلُونَ                       | ۲         |
| ١٠٨    | هاني أداني أعصد خمراً ﴾                                                         | 47        |

.,

| الصفحة | إبراهـيـــم<br>الآيــــــة                                                            | رقم الاية |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 77617  | ﴿ وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم ﴾                                       | ٤         |
| 117    | ﴿يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت ﴾                                                |           |
|        | الحجــر<br>الآيـــــة                                                                 |           |
| 127    | ﴿إِنَا نَحَنَ نَزَلْنَا الذَّكُرُ وَإِنَا لَهُ لِحَافَظُونَ﴾                          | ٩         |
| ۲۸     | ﴿ كما أنزلنا على المقتسمين ﴾                                                          | ۹.        |
| 71     | ﴿الَّذِينَ جَعَلُوا الْقَرْآنَ عَضِينَ﴾                                               | 91        |
|        | النحـــل<br>الآيــــــة                                                               |           |
| 70177  | ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم﴾                                         |           |
|        | ﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابِ إِلَّا لَتَبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلْفُوا | 7 8       |
| 40     | فيه﴾                                                                                  |           |
| 40     | ﴿ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء﴾                                                  | ۸۹        |
|        | وعلى الذين هادوا حرمنا ما قصصنا عليك من                                               | 111       |
| 77     | نبل﴾                                                                                  | <b>i</b>  |

| الصفحة                                  | الإسىراء                                              | رقم الاية |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------|
|                                         | الآيــــة                                             | ·         |
| 40                                      | ﴿إِن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم                     | ٩         |
| ١٠٨٤٦٧                                  |                                                       | 77        |
| 47                                      | ﴿ وَلَقَدَ كُرَمْنَا بَنِي آدِم﴾                      | ٧.        |
| 44                                      | ﴿ أَقِمِ الصَّلَاةُ لَدُلُوكُ الشَّمْسِ ﴾             | ٧٨        |
|                                         | ورما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن        | 9 8       |
| ١٧                                      | قالوا﴾                                                |           |
| ٧٣                                      | ﴿ وَإِنِّي لَأَظْنَكَ يَا فَرَعُونَ مَثْبُورًا ۚ ﴾    | 1 • ٢     |
|                                         |                                                       |           |
|                                         | الكهـــف                                              |           |
|                                         | الآيــــة                                             |           |
|                                         | واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة                | 47        |
| ٩٨                                      | والعشي﴾                                               |           |
| ۱۷                                      | ﴿ قُلَ إِنَّا أَنَا بَشُرَ مُثْلَكُمْ يُوحَى إِلَيَّ﴾ | ١١.       |
|                                         | مريسم                                                 |           |
| ·                                       | الآيــــة                                             |           |
| ٧٣                                      | ﴿ وحناناً من لدنا ﴾                                   | ۱۳        |
| · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ﴿ فَأَجَاءُهَا الْخَاصُ ﴾                             | 22        |
| 118                                     | ﴿وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضي الأمر﴾                     | 49        |
|                                         | وثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على الرحمن             | 79        |
| 117                                     | عتياً ﴾                                               |           |
|                                         |                                                       |           |

رقم الاية الصفحة ٤٢ ﴿ولا تنيا في ذكري ...﴾ ٧٣ الأنبياء الآ\_\_\_\_ة ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول ... ﴾ 40 121 ﴿ فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك . ﴿ ١١٧ ۸۷ ٩٨ ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مَنْ دُونَ اللَّهُ حَصَّبَ جَهْنُمْ ...﴾ ٧١ الحــج الآيـــــة ١٨٥ ﴿ وما جعل عليكم في الدين من حرج ... ﴾ 77 المؤمنــون الآيـــة ٦٠ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجُلَّةً ... ﴾ 49 الآيــــة ﴿الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما ... 77 وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض ... ﴾ 101

. ٧ ﴿ وَيَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وقُولُوا قُولًا سَدِيدًا . . ﴿ ٢٠

١٨

٤٤ ﴿ وإنه لذكر لك ولقومك وسوف تسألون ﴾

الصفحة الدخـــان رقم الاية الآســة ﴿ فارتقب يوم تأتى السماء بدخان مبين ... ﴾ 119 ﴿إِذْ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية ... ﴾ 127 ٤٨ ﴿ وَكُنتُم قُوماً بُوراً ...﴾ ٧١ ﴿ ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى ... ﴾ 115 1 8 ﴿الَّذِينَ يَجْتُنُبُونَ كَبَائِرُ الْإِثْمُ وَالْفُواحَشُ إِلَّا اللَّمُمُ . ﴾ 115 37 ۲۱ ﴿وأنتم سامدون ...﴾ ٧١ الآي\_\_\_\_ة ﴿الرحمن علم القرآن ...﴾ 91 ٣٥ ﴿ يرسل عليكما شواظ من نار ... ﴾ ٧٤ ٦٠ ﴿ هُل جزاء الإحسان إلا الإحسان ... ﴾ ۲.۸ الو اقعـــة ﴿وكنتم أزواجاً ثلاثة ...﴾ 40

الحديــد رقم الاية الصفحة الآيــــة ۱۲ ﴿ يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم ... ﴾ 40 المتحنسة الآيـــة ١ ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا عَدُويَ وَعَدُوكُمُ أولياء ...﴾ 22 ١٣ ﴿ كما يئس الكفار من أصحاب القبور ... ﴾ 111 التغابـــن الآيــــة ١٦ ﴿ فَاتَقُوا اللهُ مَا استطعتُم ... ﴾ 77 الطلاق الآيــــة ﴿ واللائي يئسن من المحيض من نسائكم ... ﴾ 101 المعارج الآيـــــة ٩ ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ خَلْقَ هَلُوعًا ... ﴾ 40 ٣٧ ﴿ عن اليمين وعن الشمال عزين ... ﴾ 77

الانشقاق رقم الاية الآيـــة ٨ ﴿ فُسُوف يحاسب حساباً يسيراً ... ﴾ ۳ ﴿ وشاهد ومشهود ... ﴾ اللـــيل الآيـــــة ١ ﴿ وَاللَّيْلُ إِذَا يَغْشَى وَالنَّهَارُ إِذَا تَجْلَى ...﴾ الآيــــة ١ ﴿ لِم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب ... ﴾ ١٣٧ \* | ١ ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَرُ اللَّهُ وَالْفَتَحَ ...﴾ 04

# فهرس الأحاديث

| الصفحة | طرف الحديث                                                    |
|--------|---------------------------------------------------------------|
| ٣.     | <ul> <li>أتيت على نهر حافتاه قباب اللؤلؤ مجوفاً .</li> </ul>  |
| 9 7    | – إذنك عليّ أن يرفع الحجاب .                                  |
| ١٣٤    | - أرحم أمتي بها أبو بكر .                                     |
| ١١٦    | – أرواحهم في جوف طير خضر .                                    |
| 18     | <b>– أقرؤكم أبيّ بن كعب</b> .                                 |
| 79     | - أقم الصلاة لدلوك الشمس . قال : لزوال الشمس .                |
| ٦٥     | – ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه .                            |
| ٣.     | – ألا وإن القوة الرمي .                                       |
| 1 • 1  | <ul> <li>إن الشمس تطلع من ذلك اليوم لا شعاع فيها .</li> </ul> |
| ۹.     | - إنك غلام معلّم .                                            |
| 100    | <ul> <li>إن الله أمرني أن أقرأ عليك .</li> </ul>              |
| ۱۱٤    | <ul> <li>إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنى .</li> </ul>    |
| ٣٨     | – إن الله ينهاكم عن قيل وقال وكثرة السؤال .                   |
| ٣٨     | - إنما أهلك من قبلكم كثرة سؤالهم .                            |
| 79     | – إن المغضوب عليهم هم اليهود .                                |
| 100    | - إني أمرت بعرض القرآن عليك .                                 |
| 99     | <b>- إني لا أدري ما قدر بقائي فيكم</b> .                      |
| 117    | - تصدق وأنت صحيح شحيح .                                       |
| ۲۹     | – جاء رجل إلى النبي ﷺ يسأله فسأله عن الكلالة .                |
|        |                                                               |

| ف الحديث الص                                     | طر            |
|--------------------------------------------------|---------------|
| خذوا القرآن من أربعة .                           | <u>-</u>      |
| خيركم من تعلم القرآن وعلمه                       |               |
| سأل رجل رسول الله ﷺ قال : أرأيت قول الله ﴿ كَمَا | . —           |
| لنا على المقتسمين ﴾ .                            | أنزا          |
| السائحون هم الصائمون .                           | ۱ –           |
| صلوا أرحامكم فإنه أبقى لكم .                     | <b>,</b> —    |
| الضرار في الوصية من الكبائر .                    | 1 —           |
| ضمني رسول الله ﷺ وقال : اللهم علمه الكتاب.       | ъ —           |
| غفر الله لك يا أبا بكر ، ألست تمرض               | <b>&gt;</b> — |
| قيل لي أنت منهم                                  | <b>.</b>      |
| كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر .                    | <b>-</b>      |
| الكوثر نهر أعطانيه ربي في الجنة .                | ۱ –           |
| لا تسبوا الريح فإنها من روح الله .               | <b>!</b> —    |
| لا تقوم الساعة حتى تروا عشر آيات .               | <b>!</b> —    |
| لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث .           | <b>!</b> —    |
| م يمت رسول الله ﷺ حتى ترككم على طريق ناهجة .     | ـ ل           |
| اللهم اجعلها عليهم سبعاً كسبع يوسف .             |               |
| اللهم أحش جوفه حكماً وعلماً .                    | 1 —           |
| اللهم أخسيء الشيطان عنه .                        | 1 —           |
| اللهم أعطه الحكمة وعلمه التأويل .                | 1 —           |
| اللهم فقهه في الدين .                            | ۱ –           |

| الصفحة | طرف الحديث                                                        |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
|        | - ما من الأنبياء نبي إلا قد أعطى من الآيات ما مثله آمن عليه       |
| ١٨     | البشر.                                                            |
| 117    | <ul> <li>ما من رجل له مال لا يؤدي حق ماله .</li> </ul>            |
| ۸٧     | <ul> <li>م تضحكون ؟ قالوا : يا نبى الله من دقة ساقيه .</li> </ul> |
| 99     | - من أحب أن يقرأ القرآن غضاً كما أنزل .                           |
|        | - من أشد الناس عذاباً من سأل عن مسألة لم تحرم فحرمت من            |
| 27     | أجل مسألته .                                                      |
| ٦٨     | <ul> <li>من جمع بین صلاتین من غیر عذر .</li> </ul>                |
| 124    | <ul> <li>من كتب عنى غير القرآن فليمحه .</li> </ul>                |
| ٣.     | <ul> <li>من نوقش الحساب عذب</li> </ul>                            |
| 07     | - من وضع هذا .                                                    |
| 9 8    | – من ينظر ما فعل أبو جهل .                                        |
| 44     | - هل جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنة .                      |
| ٩.     | - هل عندك من جذعة لم ينز عليها الفحل .                            |
| 127    | — هل في القوم أبيّ .                                              |
| ٦١     | <ul> <li>والله إني لرسول الله وإن كذبتمونى .</li> </ul>           |
| 1.0    | <ul> <li>يا رسول الله ألم تقرئني آية كذا وكذا .</li> </ul>        |
| 44     | - يا رسول الله كيف الصلاح بعد هذه الآية ﴿ ليس بأمانيكم ﴾          |
| ٣.     | – يا رسول الله وأينا لا يظلم نفسه .                               |
|        | - يا رسول الله ﴿ والذين يؤتون ما آتوا ﴾ هو الذي يسرق              |
| 79     | ويزني .                                                           |
| 07     | <ul><li>يا غلام إني معلمك كلمات</li></ul>                         |
| ٩.     | - يا غلام هلّ عندك من لبن فتسقينا .                               |



## فهرس المراجع

| دار النشر               | المؤلف              | الكتاب                                  |    |
|-------------------------|---------------------|-----------------------------------------|----|
| الهيئة المصرية          | الشحات السيد زغلول  | أبيّ بن كعب الرجل والمصحف .             | ١  |
| المكتبة الثقافية        | السيوطي             | الإتقان في علوم القرآن .                | ۲  |
| دار المعرفة             | الواحدي             | أسباب النزول .                          | ٣  |
| مؤسسة الحلبي            | ابن عبدالبر         | الاستيعاب في معرفة الأصحاب .            | ٤  |
| دار الفكر               | ابن الأثير          | أسد الغابة في معرفة الصحابة .           | ٥  |
| مكتبة السنة             | محمد أبو شهبة       | الإسرائيليات والموضوعات في              | ٦  |
|                         |                     | كتب التفسير .                           |    |
| مؤسسة الجلبي            | ابن حجر العسقلاني   | الإصابة في تراجم الصحابة .              | ٧  |
| دار المعارف             | عائشة (بنت الشاطيء) | الإعجاز البياني للقرآن .                | ٨  |
| جامعة أم القرى          | ابن بادش            | الإقناع في القراءات السبع .             | ٩  |
| مكتبة المعارف           | ابن كثير            | البداية والنهاية .                      | ١. |
| دار الكتاب العربي       | عبدالفتاح القاضي    | البدور الزاهرة .                        | 11 |
|                         | عبدالوهاب عبدالمجيد | البيان في مباحث من علوم القرآن .        | ۱۲ |
| جامعة الأزهر            | الغزلان             |                                         |    |
| دار الفكر               | النووي              | التبيان في آداب حملة القرآن .           | ۱۳ |
| دار إحياء التراث العربي | الذهبي              | تذكرة الحفاظ .                          | ١٤ |
| مكتبة الرشد             | الإمام عبدالزراق    | تفسير القرآن (تفسير عبدالرزاق           |    |
|                         | الصنعاني            | الصنعاني)                               |    |
| إحياء الكتب العربية     | ابن کثیر            | تفسیر القرآن العظیم (تفسیر ابن<br>کثیر) | ١٦ |

| دار النشر            | المؤلف            | الكتاب                                |
|----------------------|-------------------|---------------------------------------|
| دائرة المعارف بالهند | ابن حجر العسقلاني | ١٧ تهذيب التهذيب .                    |
| الحلواني             | ابن الأثير        | ١٨ جامع الأصول في أحاديث الرسول .     |
| دار المعرفة          | ابن جرير الطبري   | ١٩ جامع البيان عن تأويل القرآن .      |
| المكتبة الإسلامية    | الإمام البخاري    | ٢٠ الجامع الصحيح (صحيح البخاري)       |
| دار الفكر            | الإمام مسلم       | ٢١ الجامع الصحيح (صحيح مسلم)          |
| دار الفكر            | الإمام الترمذي    | ٢٢ الجامع الصحيح.                     |
| دار الكتب            | القرطبي           | ٢٣ الجامع لأحكام القرآن .             |
| السعادة              | أبو نعيم          | ٢٤ حلية الأولياء .                    |
| مكتبة المطبوعات      | الخزرجي           | ٢٥ خلاصة تذهيب تهذيب الكمال.          |
| الإسلامية            |                   |                                       |
| دار الفكر            | السيوطي           | ٢٦ الدر المنثور في التفسير بالمأثور . |
| دار المعرفة          | الإمام أبو داود   | ۲۷ سنن أبي داود .                     |
| الرسالة              | الذهبي            | ٢٨ سير أعلام النبلاء .                |
| دار المعرفة          | ابن هشام          | ٢٩ السيرة النبوية .                   |
| دار صادر             | ابن سعد           | ٣٠ الطبقات الكبرى .                   |
| دار النفائس          | رشاد دارغوث       | ٣١ عبدالله بن عباس .                  |
| دار القلم            | عبدالستار الشيخ   | ٣٢ عبدالله بن مسعود .                 |
| دار الفكر            | ابن الصلاح        | ٣٣ علوم الحديث (مقدمة ابن الصلاح) .   |
|                      | الشهزوري          |                                       |
| المكتب الإسلامي      | عدنان زرزور       | ٣٤ علوم القرآن .                      |
| دار الكتب العلمية    | ابن الجزري        | ٣٥ غاية النهاية في طبقات القراء .     |

| دار النشر               | المؤلف               | الكتاب                      |    |
|-------------------------|----------------------|-----------------------------|----|
|                         |                      | فتح الباري شرح صحيح         | ٣٦ |
| دار الباز               | ابن حجر العسقلاني    | البخاري.                    |    |
| دار صادر                | ابن منظور            | لسان العرب .                | ٣٧ |
| دار العلم للملايين      | صبحي الصالح          | مباحث في علوم القرآن .      | ٣٨ |
| مكتبة النصر الحديثة     | الحاكم               | المستدرك .                  | ٣٩ |
| دار صادر                | الإمام أحمد بن حنبل  | مسند الإمام أحمد .          | ٤. |
| دار الكتب العلمية ،     | ابن أبي داود         | المصاحف.                    | ٤١ |
| قرطبة                   |                      |                             |    |
| المجلس العلمي           | الإمام عبدالرزاق     | المصنف .                    | ٤٢ |
| دار الجيل               | أحمد بن فارس         | معجم مقاييس اللغة .         | ٤٣ |
| عالم الكتب              | الواقدي              | المغازي .                   | ٤٤ |
| دار القرآن              | الإمام ابن تيمية     | مقدمة في أصول التفسير .     | ٥٤ |
| مكتبة النهضة            | محمود النقراشي السيد | مناهج المفسرين .            | ٤٦ |
|                         | علي                  |                             |    |
| دار إحياء الكتب العربية | الإمام مالك          | الموطأ .                    | ٤٧ |
| مؤسسة الخافقين          | ابن حجر العسقلاني    | نزهة النظر شرح نخبة الفكر . | ٤٨ |



# فهرس الموضوعات

| قدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |                   | ************                            |                                         | ********                                | ٥   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----|
| تمهيد :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | ***********       | **************                          |                                         |                                         | ۱۱  |
| - تعريفات - مناهج المفسرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ********** |                   |                                         |                                         |                                         | ۱۳  |
| - نزول القرآن الكريم بلسان عربي مبين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |                   | *************************************** |                                         | *************************************** | ۱۷  |
| <b>#.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |                   |                                         |                                         |                                         | ۲۳  |
| تفسير القرآن بالقرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •••••      |                   |                                         |                                         |                                         | ۲ ٤ |
| – تفسير القرآن بالسنة النبوية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                   | •••••                                   |                                         |                                         | ۲٧  |
| - الحكمة في قول المنقول عن رسول الله في التفسير في آيات الأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسي       | یر فی آیہ         | آيات ال                                 | الأحك                                   | کام                                     |     |
| أكثر من الآيات الكونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••••      |                   |                                         |                                         |                                         | ٣0  |
| – التفسير في عصر الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | ************      | ***********                             |                                         | ******                                  | ٤١  |
| - ظهور المدارس التفسيرية في عصر الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            | **************    | *******                                 |                                         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ٤٥  |
| فصل الأول : عبدالله بن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            | ************      | ************                            |                                         |                                         | ٤٧  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ولادتا     | نه ونشأت          | أته)                                    |                                         |                                         | ٤٩  |
| المبحث الثاني : مقومات نبوغ ابن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عباس       | ············· • ( | •••••                                   |                                         |                                         | ٥١  |
| المبحث الثالث : مكانة ابن عبَّاس وأقوال العلماء فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أقوال      | ، العلماء         | اء فيه .                                | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | *************************************** | ٦٤  |
| المبحث الرابع: منهج ابن عباس في التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | , التفس    | سير               |                                         |                                         |                                         | 70  |
| كلمة في تفسير (تنوير المقباس من تفسير ابن عباس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فسير       | ابن عبا           | باس) .                                  |                                         |                                         | ٥٧  |
| المبحث الخامس : مدرسة التفسير بمكة المكرمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | كة الم     | لمكرمة .          |                                         |                                         | **********                              | ٧٨  |
| فصل الثاني : عبدالله بن مسعود ومنهجه في التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسير      | • 1               |                                         |                                         |                                         | ٨٥  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                   |                                         |                                         |                                         | ۸٧  |
| and the state of t |            |                   |                                         |                                         |                                         | ۸۹  |
| Table 1 to a self                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |                   |                                         |                                         |                                         | 4 \ |

| الموضـــــوع                                         |
|------------------------------------------------------|
| المبحث الثالث : ملازمته لرسول الله عَلِيُّكُ         |
| المبحث الرابع: عبدالله بن مسعود المجاهد              |
| المبحث الخامس: مكانة عبدالله بن مسعود                |
| المبحث السادس: عبدالله بن مسعود المقريء              |
| المبحث السابع: قراءة ابن مسعود ومصحفه                |
| المبحث الثامن : عبدالله بن مسعود المفسر ومنهجه في    |
| تفسير القرآن                                         |
| - ابن مسعود يتبع المنهج الأمثل في تفسير القرآن       |
| <ul> <li>تفسير القرآن بالقرآن</li> </ul>             |
| - تفسيره القرآن بالحديث النبوي                       |
| - تفسير القرآن بفهمه على ضوء عمومات الإسلام          |
| المبحث التاسع: تلاميذ عبدالله بن مسعود في الكوفة     |
| وفاة عبدالله بن مسعود                                |
| المبحث العاشر : مدرسة التفسير بالكوفة وأبرز روادها . |
| الفصل الثالث: أبيّ بن كعب                            |
| المبحث الأول : اسمه ونسبه وصفه                       |
| المبحث الثاني : إسلام أبيّ بن كعب وكتابته للوحي .    |
| المبحث الثالث: أبيّ بن كعب المقريء ومكانته           |
| المبحث الرابع: أبيّ بن كعب والمصحف                   |
| المبحث الحامس: نماذج من قراءات أبيّ وتفسيره          |
| التفسيد يسبب الناول .                                |
|                                                      |

|           | التفسير بالسنة النبوية                        |  |
|-----------|-----------------------------------------------|--|
|           | التفسير بالفهم المستند إلى عمومات الإسلام     |  |
|           | المبحث السادس: أبيّ بن كعـب وحديـث فضائل سـور |  |
|           | القرآن                                        |  |
|           | المبحث السابع: مدرسة التفسير بالمدينة المنورة |  |
|           | مزايا التفسير في عصر الصحابة                  |  |
| الفهارس . |                                               |  |
|           | فهرس الآيات                                   |  |
|           | فهرس الأحاديث                                 |  |
|           | فهرس الموضوعات                                |  |
|           |                                               |  |