



# وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة قاصدي مرباح ورقلة كلية الآداب و اللغات قسم اللغة و الأدب العربي

آليات تحليل الخطاب في تفسير أضواء البيان للشنقيطي تحديد المفاهيم النظرية

بحث مقدم لنيل شهادة دكتوراه العلوم في اللغة العربية و آدابها تخصص: الأدب العربي و نقده

إشراف الدكتور: لبوخ بوجملين إعداد الطالب: سعد بولنوار

السنة الجامعية: 2012/2011





# وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة قاصدي مرباح ورقلة كلية الآداب و اللغات قسم اللغة و الأدب العربي

## آليات تحليل الخطاب في تفسير أضواء البيان للشنقيطي تحديد المفاهيم النظرية

بحث مقدم لنيل شهادة دكتوراه العلوم في اللغة العربية و آدابها تخصص: الأدب العربي و نقده

إعداد الطالب: إشراف الدكتور: سعد بولنوار لبوخ بوجملين

#### أعضاء لجنة المناقشة:

الدكتور: مشري بن خليفة ، أستاذ التعليم العالي / جامعة ورقلة ، رئيساً الدكتور: لبوخ بوجملين ، أستاذ محاضر أ / جامعة ورقلة ، مشرفًا و مقررا الدكتور: مالكية بلقاسم ، أستاذ محاضر أ / جامعة ورقلة ، مناقشاً الدكتور: بوداود وذناني ، أستاذ محاضر أ / جامعة الأغواط، مناقشاً الدكتور: علي ملاحي ، أستاذ التعليم العالي / جامعة الجزائر 2، مناقشاً الدكتور: الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً الدكتور: الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً الدكتور: الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً الدكتور: الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً الدكتور: الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً الدكتور : الطاهر لوصيف ، أستاذ التعليم العالي / م ج تيبازة ، مناقشاً السنة الجامعية: 2012/2011

# الإهــــ ا

إلى روح أبي الطاهرة، أسأل له المغفرة .. و إلى الوالدة الكريمة حفظها الله .. إلى الزوجة .. و إلى روح ابني أيوب تغمده الله برحمته .. و إلى إخوتي



إننا بصدد تحليل الخطاب، و لا أخص الخطاب في عمومه و إنما أتناول نوعا يتعلق بخطاب التفسير، الموسوم بالعلمية في جانبه المعرفي، و بكونه يمثل قراءة ثانية للقرآن الكريم، و تميزه بتعددية في متلقيه، كما أن معانيه قد استمدت ركائزها من نسق لغوي منسجم هو القرآن الكريم الذي يتسم بالسيرورة في الزمان و المكان، على نقيض من الأحاديث حول النص المقدس التي هي إجمالا ما هي إلا طبقة واحدة من طبقات القراءة، و ذلك يرجع إلى ما قد أجمع حوله العلماء و الفقهاء في أنه صالح لكل زمان و مكان، و أن القرآن حزان لا ينضب من المعاني و المقاصد.

و قد حاول أكثر من باحث و عالم ترجمة معانيه، غير أن كل المحاولات لم تستوف ما يحمله باطنه من المكامن المخبأة الجزلة المعطاءة لمن يتصيد و يبحث و يستقري عن فيضه و هو ( التدبر ) . و من على هذه الزاوية كثرت الاستبطانات وهي تحاول إدراك بعضه، و القراءات تستكنه سلطته، و التفاسير تستنزله للأفهام، فكثرت الأقاويل حوله كثرة كان أهمها التفسير باعتباره الإجراء الذي حاول أن يغوص إلى معنى من معانيه .

و من هذا المنطلق تراني سأحاول تناول تفسير أضواء البيان للشنقيطي بالتحليل و الكشف ، باحثا فيه عن الآليات التي استعملها المفسر في بيان المعنى القصد - حسبه - لأحدد فيما بعد المفاهيم النظرية العامة من مدونة التطبيق هذه و هي خطاب التفسير .

و قد كانت لي دوافع كثيرة ساهمت في اختياري لهذا الموضوع، لأن لأي موضوع في حقيقة الأمر دوافع و أي موضوع لا ينبع من دافع فهو خارج إطار الحاجة البشرية، إذ أنني انطلقت بمحض عدد كبير منها و بإمكاني أن ألخص بعضها فيما يلي:

#### دوافع موضوعية:

- خطاب التفسير من المواضيع التي تشكل مدونة خصبة قل فيها الاهتمام ببحث آلياتها و إجراءاتها ، و البحوث التي تناولت هذا الجانب أغلبها يتصل بعلوم الشريعة و الفقه .

- علوم اللغة وحدها، إجرائياً، أصبحت لا تكفي وحدها لبيان المعاني و المقاصد في الخطاب القرآني من خلال خطاب التفسير، و إنما الحاجة أصبحت ملحة أيضا إلى المفاهيم المستجدة الآن من مناهج و استراتيجيات معاصرة، سواء منها الغربية التي يوافق فحواها التراث العربي الإسلامي أو المؤصلة النابعة من موروثنا.
- تحديد المفاهيم النظرية من خلال خطاب التفسير من شأنه أن يغني الباحث بالمفاهيم النظرية الخاصة التي سيحتاجها في تحليل الخطابات الأخرى .
- و أيضا يدفعني إلى ذلك كشف الأعراف العلمية الخاصة في التفسير باعتباره علما قائما بذاته و هذا من خلال عينة أضواء البيان .

و ككل موضوع لا يخلو من دوافع ذاتية، فإني وجدت نفسي منقاداً لهذا النوع من الدراسة تبعً لرغبتي الملحة و ميلي لمثل هذه الموضوعات، ذلك أن موضوع خطاب التفسير يغري الباحث من جوانب عدة، فإن تفسير (أضواء البيان) للشنقيطي يمثل، بالنسبة لي، مدونة ترقى إلى مستوى الدراسة و التمحيص لأتقدم للباحث جملة من التوجيهات المنهجية و الدعامات الإجرائية لمعالجة العديد من الإشكاليات المطروحة على مستوى قراءة النص القرآني، و عليه، تطل علينا إشكالية الموضوع ممثلة في سؤال محوري يبحث في أهم الآليات النظرية التي اعتمدها الشنقيطي في تفسيره و فهمه للنص القرآني، و كيف استقام خطابه التفسيري؟ و هو سؤال يفتح نوافذ عدة تتيح لنا الإجابة عن الأسئلة الآتية:

أ - ما مفهوم الخطاب ؟ و هل هناك تعريف واحد للخطاب ؟

ب – ما مفهوم التفسير ؟ و هل يتعدد المعنى في التفسير كما أن هناك تعدد في معاني الخطابات ؟ ت – ما وجه العلاقة ما بين الخطاب و التفسير ؟

ث - ما بنية خطاب التفسير و ما سياقه الداخلي ؟ و ما هي الإجراءات اللغوية النسقية المحللة ؟ ج - ما هي آليات تحليل الخطاب في تفسير الشنقيطي؟ و ما إجراءات السياق الخارجي فيه؟ و أين مواطن الاتساق و الانسجام فيه؟

هذه إشكاليات و أسئلة نظرية تشكل كليات لها قابلية الانفراج عن طريق التحليل و المناقشة، و قد حاول بحثنا هذا أن يلج إلى مرافئ الإجابات، عبر منهجية محددة مكونة من تمهيد و بابين و في كل باب ثلاثة فصول، و هو ما سنتكلم عنه في هذا الصدد:

تمهيد: و عنوناه بـ: (مدونة التفسير و الخطاب النقدي)، و تعرضنا فيه إلى سياق هذا البحث من الأبحاث النقدية الأخرى التي تصب في نفس الاتجاه، و ذلك بمعاينة ما أمكن معاينته من القضايا التي طرحها النقاد الذين تناولوا التفسير القرآني، باحثين عن الحيثيات التي تؤطر موقعية دراستنا الراصدة للإشكاليات التي لم تستوف بحثاً، بحيث طرحنا مجموعة من القضايا، و حاولنا الإجابة عن بعض هذه الأسئلة، و قد اتبعنا المنهجية التالية في سير البحث:

الباب الأول: و عنوناه ب: (في الدراسات القرآنية و مفاهيم الخطاب و السياق) . و في هذا الباب توجد ثلاثة فصول، و بالإمكان أن ندرجها كالتالي:

1-الفصل الأول: و عنوانه: (في الدراسات القرآنية، مقاربة تصنيفية وصفية)، في هذا الفصل بالذات، تطرقنا إلى محاولة إيجاز تلك الدراسات التي تناولت القرآن الكريم، لأن تناول هذا الجانب يتيح معرفة الأبعاد الأبستيمية لتنوع المحالات التي أشعها القرآن، أثناء هذا، حاولنا تكوين مفهوم للقرآن عبر مجموعة من التعاريف المتنوعة.

2-الفصل الثاني: و عنوانه : (مفاهيم الخطاب، الأصول و الحدود و الآليات)، في هذا الفصل خضنا في بيان مفاهيم الخطاب، لضرورة إدراك هذا الجانب، عبر من أسهموا في بناء قاعدة

لمصطلح الخطاب من نقاد و لغويين، عرب و عجم، لاتساع رقعة هذا المفهوم، بعد هذا تعرضنا لبعض المناهج النقدية التي عالجت الخطاب في مختلف صوره .

3-الفصل الثالث: و عنوانه: (مفاهيم آلية السياق، المكونات الأنواع و الوظائف، يليه تعريف بالشنقيطي)، حيث رجحنا آلية السياق عينة للدراسة، لهيمنته الكلية على تفسير الشنقيطي، فتعرفنا على مكوناته لدى اتجاهات مختلفة، و كذلك تطرقنا إلى أنواعه بحسب مختلف الجالات، و الوظائف المنوطة به، و قد أعقبنا هذا التناول بتعريف لصاحب المدونة و هو الإمام محمد الأمين الشنقيطي، بعد ذلك قادنا البحث إلى الجانب الإجرائي، و هذا الباب ينقسم بدوره إلى ثلاثة فصول. الباب الثاني: و عنوناه بـ:(الآليات السياقية في أضواء البيان، تحديد المفاهيم النظرية)، و هو يتضمن:

1—الفصل الأول، و عنوانه: (آليات السياق البنيوية و الأسلوبية)، و قد تناولنا فيه أنواعا مهمة من السياقات في إطارها النسقي من مثل : 1—السياق الإفرادي، و فيه : —السياق الصوتي المفرد—السياق الصرفي— السياق المحمي . 2—السياق التركيبي و فيه : — السياق المركب— السياق النحوي و الوظيفي، ثم تناولنا السياق البلاغي و السياق الأسلوبي و سياق القراءات القرآنية .

2-الفصل الثاني، و عنوانه: (آليات السياق الدلالية)، و قد تناولنا فيه أنماطا من الآليات منها : الاشتراك - سياق التضمن - سياق المعرب - سياق التقابل الدلالي - سياق التضمن - سياق اللزوم أو الاقتضاء - السياق الإحالي - سياق الإجمال - سياق الترجيح - تخصيص العموم - سياق التناسب .

3-الفصل الثالث، و عنوانه: (آليات السياق التداولية و غير اللغوية)، و تناولنا فيه آليات تتصل بالإستراتيجية التداولية و منها :-سياق الافتراض -سياق الإضمار -سياق الفعل الكلامي -سياق الحجاج، و آليات أخرى خارج لغوية و منها : -سياق الاستشهاد بغير القرآن -معرفة علوم القرآن (سياق الموقف) -أسباب النزول -معرفة المكي و المدني -سياق الإعجاز .

و لتحقيق مقتضيات البحث فقد اعتمدت مجموعة من المصادر و المراجع، و بإمكاننا أن نورد بعضاً منها، فقد استوجب منا الأمر استعمال القرآن الكريم أولاً، و تفسير أضواء البيان للشنقيطي ثانيا باعتبارهما المصادر الأولى، و في المعاجم استعملنا لسان العرب لابن منظور و صحاح الجوهري و محيط الصاحب بن عباد .. الخ، و في المراجع استعملنا البرهان للزركشي و إستراتيجيات الخطاب لعبد الهادي بن ظافر الشهري و أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية لمحمد الشاوش و نظرية الأفعال الكلامية لهاشم الطبطبائي و الحجاج في القرآن لعبد الله صولة و لسانيات النص لمحمد خطابي و دينامية النص لمحمد مفتاح و نظرية النص لحسين خمري و دلالة السياق لردة الله بن ردة الطلحي و البلاغة المحديدة لمحمد العمري و الخطاب القرآني لخالدة العموش و نظرية السياق القرآني للمثنى عبد الفتاح و أصول تراثية في نظرية الحقول الدلالية لأحمد عزوز ..الخ ، و هذه بعض المراجع فقط إضافة إلى بعض المراجع المختبية و المجلات المحكمة و مواقع الأنترنت المتخصصة .

و لإتمام هذا البحث، كان لزاماً علي، تجاوز العديد من الصعوبات و المحاذير، يبقى في مقدمتها دوماً اقتناء التوثيق المتخصص و النوعي الذي يخدم الموضوع بشكل دقيق، بالإضافة إلى صعوبة المدونة، من حيث سماتها الموضوعية، التي تقوم على فهم النص القرآني، و هي فرصة كذلك لأشكر كل من ساعدي على تذليل هذه الصعاب حتى حرج هذا البحث إلى الوجود و بهذه الصورة، و أخص بالذكر هنا أستاذي الكريم المشرف على أطروحتي : لبوخ بوجملين، الذي ساعدي بتوجيهاته القيمة و قد كانت لي المعلم السديد الذي أضاء دربي في هذا البحث، و أشكر كذلك الأستاذ جلولي العيد، و الأستاذ خليفة عمد من جامعة الأغواط، و الأستاذ العيد أحمد من جامعة الجلفة، و الأستاذ شنين عزالدين مهدي، و كل من وسعهم صدري و أغفلهم قلمي ممن قدم يد المساعدة من قريب أو من بعيد، و ندعو الله أن يوفقنا و يسدد خطانا.

و الله ولي التوفيق

| <u>تمهيــد</u>                 |
|--------------------------------|
|                                |
|                                |
| مر منصر البينة مراكبا الرميس م |
| مدونة التفسير و المخطاب النقدي |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
|                                |
| 10                             |
|                                |

### المنهجيـــة

- -توطئة
- -لماذا التفسير القرآني بالذات؟
  - دراسات التفسير
  - -التفسير و مبدأ الانسجام
  - التفسير و الرؤية التداولية
- التفسير ما بين الجمالية و الفهم
- التجربة النصية لآليات التفسير و الشعر
  - آلية السياق و فاعليتها على التفسير

توطئة:

يحظى تفسير القرآن الكريم بعديد الدراسات التي تناولته لاعتبارات شتى ، و يظهر من حلال المكتبة العربية أن الشق الفقهي و كذلك الجانب المتعلق بشؤون العقيدة و الشريعة قد أخذ النصيب الأوفر من هذه الدراسات، و مرد ذلك إلى حاجة الناس الملحة لفهم أمور دينهم و دنياهم منذ أن أصبح الإسلام دين البشرية إلى يومنا هذا ، و هذا الفهم يكون عن طريق التفسير و المفسر .. و بطبيعة الحال فلابد لأي مفسر أن ينحو من قواعد و مبادئ معينة تكون منهجه في تناول ظاهرة خطاب التفسير ... و هناك دراسات و أبحاث كثيرة تناولت خطاب التفسير من وجهات نظر متعددة .. غير أن بيان الوجهة الفقهية و العقائدية لا تعنينا في حد ذاتما باعتبار الدراسة تبحث عن الآليات التي بما يكلل خطاب التفسير ، إلا ماكان في خدمة قاعدة الانطلاق الأساسية و التي هي السياق بوصفه الآلية المهيمنة في تفسير الشنقيطي .. و لكن دعنا لا نستبق قواعد البحث ، و لنقل أن ما يعنينا من هذه الدراسات و الأبحاث ماكان يتجه باتجاه الخطاب النقدي سواء على المستوى اللغوي أو غير اللغوي و نريد به التداولي .

#### لماذا التفسير القرآني بالذات ؟

ثم أن هناك سؤالا مهما ينبغي أن يطرحه منطق هذا البحث قبل التطرق إلى قضية الدراسات ، و هو : لماذا اتجه النقاد و الباحثون إلى مدونة تفسير القرآن .. هل اتجاههم إلى هذه المدونة أملته طبيعة اهتمام البحث الخاص بكل واحد منهم .. أم أن تحليلهم لخطاب التفسير هو الغاية بذاتها لما يوجد فيه من خصائص تفرد بها عن غيره من الخطابات ، هذه الأسئلة و غيرها من الأسئلة المتوقعة ، سنؤجل محاولة الإجابة عنها حتى نتعرض لبعض الدراسات .. و بعد تقييم الجانب التطبيقي من البحث الذي يحاول الولوج إلى مدونة من خطاب التفسير و هو تفسير أضواء البيان للشنقيطي ، بعدها تكون الأجوبة التقريبية في شكل نتائج .. و هذا في خاتمة البحث .

#### دراسات التفسير:

و أعراف البحث، كما الواجب، يفرضان على الدارس قبل التطرق إلى أي مسألة تخص موضوع البحث ، أن نذكر بعضا من هذه الدراسات المهمة و هي كثيرة لا يتسع الجال أن نلم بما في صفحات معدودة .. و لكن لا بأس في أن نلخص بعضا منها و مقياسنا في ذلك عنصرين هما : الجدة و الشيوع ، و ذلك حتى نربط محاولة بحثنا هذا بسياقها من تلك الدراسات ، و أن نجعلها فضلا على ذلك ممهدة

لما انطلقنا منه من أسئلة نظرية ، و بالتالي يكون البحث مسهما في الخطاب النقدي الذي مدونته تفسير القرآن الكريم ، و لا بأس في أن نورد بعضا من تلك الدراسات و الأبحاث التي تناولت خطاب التفسير على النحو التالي :

#### التفسير و مبدأ الانسجام:

لسانیات النص L: محمد خطابی : یبحث محمد خطابی من خلال کتابه لسانیات النص مدخل إلی انسجام الخطاب — في الآلیات و الوسائل و العلاقات التي تجعل من القرآن کلاً واحداً ، يقول :" سنخصص هذا الفصل للبحث في کیفیة تماسك النص القرآني ..علی أن ما یهمنا بالذات هو استخراج بعض الوسائل و العلاقات و الآلیات التي تفطن المفسرون إلی مساهمتها في جعل النص القرآني ، آیات و سورا ، کلا واحدا موحدا رغم اختلاف أوقات نزوله و أسبابه " ، إذا هو یبحث في انسجام النص القرآني ، و یکون ذلك في اعتقاده عبر مدونة واسعة في الزمان و المکان " و علی هذا الأساس اعتمدنا المؤلفات التالیة :

- أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري . الكشاف عن حقائق التأويل و عيون الأقاويل في وجوه التأويل ، دار الفكر ، بيروت . لبنان .ط 1 . 1977 .
  - محمد الرازي فخر الدين . التفسير الكبير . دار الفكر بيروت . لبنان . ط 1 . 1981 .
- بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي . البرهان في علوم القرآن . دار الفكر . بيروت . لبنان . ط 1980 . عقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ) .
  - جلال الدين السيوطي .الإتقان في علوم القرآن . دار الفكر بيروت . لبنان . 1979 .
- حلال الدين السيوطي . تناسق الدرر في تناسب السور . دار الكتب العلمية . بيروت . لبنان . ط 1 . 1986 ( تحقيق عبد القادر أحمد عطا ) .
  - محمد الطاهر بن عاشور . تفسير التحرير و التنوير . الدار التونسية . تونس . 1984 ."<sup>2</sup>

و يبدي خطابي اهتماما بالغا لمفهوم علم المناسبة ، باعتباره المؤسس الأكبر لخاصية الانسجام في النص القرآني الذي هو في نظره كالكلمة الواحدة ، إذ أن خطابي يبحث في الارتباطات

<sup>. 165 :</sup> ص : 2006 ، طابي – لسانيات النص ، المركز الثقافي العربي ،المغرب، ط2، 2006 ، ص : 165 .

<sup>. 166 ، 165:</sup> صحمد خطابي – لسانيات النص، ص $^2$ 

الموجودة بين الآيات و السور و الكلمات ، و السؤال الذي يطرحه هو "كيف أبرز المفسرون العلاقة بين الآيات تدليلا على تماسك النص القرآني ؟ و كيف برهن المصنفون في علوم القرآن على التماسك ؟ " 3

و يجيب خطابي عن هذه الأسئلة عبر مقاربة تطبيقية في نصوص التفسير ، مارا بعديد الإجراءات و التي منها العطف بأصنافه من مثل عطف جملة على جملة ، و تعدد المعطوف عليه ، و العطف السببي ، و ينتقل إلى مفهوم الإحالة عبر الضمائر و الإشارة ، ثم إلى مفهوم التكرير وصولا إلى موضوع الخطاب الذي يتضمن تنظيم الخطاب و تغير موضوع الخطاب ، و بعد ذلك إلى ترتيب الخطاب و إلى العلاقات و نموذجها الإجمال و التفصيل ثم يتطرق إلى المناسبة و التناسب و هذا كله في قسم علم التفسير .. و خصص قسما ثانيا لعلوم القرآن يحتوي موضوع المناسبة ، و هو يركز على المناسبة بصورة جلية و بخاصة عند السيوطي إذ يمثلها بعلاقة الإجمال / التفصيل بين السور ، و في الاتحاد و التلازم و رد العجز على الصدر .

و يخلص إلى ما مفاده " أن الوسائل و العلاقات التي ينسجم بما الخطاب ، وفق المفسرين و المصنفين في علوم القرآن ، تنتمي إلى ثلاثة مستويات وصفية :

#### 1 - المستوى النحوي:

- -العطف.
- الإحالة .
- الإشارة.
- -2 المستوى المعجمي :
- -التكرير و وظيفته .
- -بناء السورة على حرف أو حروف.
  - 3 المستوى الدلالي:
  - -موضوع الخطاب.

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

- -تنظيم الخطاب.
  - -ترتيب الخطاب.
    - -العلاقات:
- . البيان و التفسير .
- . الإجمال و التفصيل .
- . العموم / الخصوص.

معنى هذا أن المفسرين و المصنفين في علوم القرآن اهتموا بالاتساق الذي يندرج تحته المستويان النحوي و المعجمي و بالانسجام الذي يندرج تحته المستوى الدلالي ." 4

و يوافق الخطابي في هذا المنحى النصي في مبدأ الانسجام ، باحث مغربي آخر هو الدكتور محمد مفتاح في كتابه دينامية النص و الذي خصص بحث الانسجام للجانب المتعلق بالناسخ و المنسوخ و من استعماله لبعض مفاهيم التحليل من مثل المقصدية و المماثلة و المشابحة و نوع العلاقة وصل إلى نتائج ولعل أهمها :

1- دينامية الخطاب: ... و إذ إن مفهوم الدينامية ينظر إلى الخطاب في بدايته و نموه و نهايته و آليات انتظامه كما ينظر إلى الكائن الحي في صيرورة مراحل عمره من حيث تعاونها و تنافرها و تساندها و تصارعها ، فإنه يصير من المنطقي النظر إلى تناسل النص من زاويتين:

- أولاهما: دينامية التنافي ... التناقض ، و التضاد ، و التضمن المتبادل ...
- ثانيهما: دينامية التثابت ... اثبات الحكم و نقضه ، أو نفي بعض صفاته أو الجمع بين السلب و الإيجاب أو التكامل ...

2- شمولية الدينامية : و يرى فيها أن الرسالة القرآنية لها مقصد وحيد جامع و هو ما يتيح مشروعية الشمولية من أوجه أن الأصوليين بينوا أن هدف الشريعة هو المحافضة على الدين ، و المتأمل لكلامهم يجد فيه هيمنة لثلاثة عناصر ( الله – الرسول – الكتاب ) .

3 و هذا الطرح يمكن من إبداء الكثير من الآراء التفسيرية و الفقهية و الكلامية القديمة و المعاصرة .. 5 .

<sup>.</sup> 205: سابق، ص $^4$ 

وفي حين نرى أن محمد خطابي يؤسس للسانيات نص عربية محورها مدونة عربية و إسلامية ، و من بينها التفسير القرآني ، فإننا نجد باحثا آخر ذهب إلى أبعد من ذلك ، فقد ابتعد عن محايثة محمد خطابي ، إلى خارج النص عبر سياقاته و مقاماته و هو يستعمل إستراتيجية تداولية ممثلة في آلية الحجاج .

#### التفسير و الرؤية التداولية:

الحجاج في القرآن ل : عبد الله صولة ، ينطلق هذا الباحث من خلال كتابه الحجاج في القرآن - من خلال أهم مظاهره الأسلوبية - من أسئلة عديدة من بينها : " ما الحجاج ؟ و كيف يمكن أن يكون منه شيء في القرآن ؟ ... ما المقصود بالخصائص الأسلوبية ؟ و ما هي هذه الخصائص الأسلوبية التي نروم رصد بعدها الحجاجي في القرآن دون سائر ما فيه من مظاهر لغوية و قصصية و مضمونية عامة ؟ "6 ، و في بداية بحثه يحاول تحديد مفهوم الحجاج و يتوصل إلى أنه قاسم مشترك ما بين الجدل و الخطابة .. و يتتبع الخصائص الأسلوبية للحجاج أولا من خلال المفردة و الكلمة المعجمية هذا في الباب الأول و مدونته تفسير القرآن و بخاصة تفسير التحرير و التنوير للطاهر بن عاشور . و في الباب الثاني يتناول التركيب في القرآن : خصائصه و وجوه الحجاج فيه ، و هذا الباب مكون من ثلاثة فصول ، فالفصل الأول يعالج قضية العدول الكمي بالزيادة داخل الجملة و أبعاده الحجاجية و يقصد به ما يدخل الجملة من زوائد فضلا على الجملة الإسنادية من توكيد أو غيره ، و فيه الأبعاد المفهومية و الاقتضائية و التوجيهية ، و الفصل الثاني يعالج العدول الكمى بالزيادة بين الجمل و أبعاده الحجاجية ، و في الفصل الثالث يتناول العدول الكمي بالنقصان .. و في الفصل الرابع العدول النوعي و يقصد به " الانتقال من طريقة في التعبير إلى طريقة أخرى مختلفة عنها " 7 ، و يخصص الباب الثالث لقضية الصورة في القرآن : خصائصها و وجوه الحجاج فيها ، و الفصل الأول فيه يتناول مادة الصورة سواء من المحال الحسى أو من المقومات الثقافية و الرمزية لفكر المتلقين و الفصل الثاني فيه يعالج شكل الصورة في القرآن و أبعادها الحجاجية .. و طبعا يتكأ بحثه على نماذج تفسيرية و التفسير الرئيسي لديه تفسير الطاهر بن عاشور

<sup>5</sup> محمد مفتاح — دينامية النص ( تنظير و إنجاز )، المركز الثقافي العربي ، ط 03 ، المغرب ، 2006 ،ص: من 220 إلى 223 .

مبد الله صولة - الحجاج في القرآن، دار الفارايي ، ط 1 ، لبنان ، 2001، ص $\cdot 07$  .

<sup>7</sup> عبد الله صولة – الحجاج في القرآن ، ص: 423 .

التحرير و التنوير ، و يقول في آخر البحث : " إن العمل بمبدأ الانسجام في تحليل الخطاب القرآني قد وجد مجاله الأمثل في ما يسمى به (كتب مناسبات القرآن) و ماكان على صلة بها مثل كتب ( المتشابه ) و حتى كتب ( الوجوه و النظائر ) و غيرها .

غير أننا في هذا الكتاب غلبنا المبدأ الآخر المناهض لمبدأ الانسجام أعني المبدأ التداولي إذ كان همنا لا البحث في مدى تأثيره و كتب التفسير هي سندنا في معظم الأحيان "8".

#### التفسير ما بين الجمالية و الفهم:

أصول النظرية النقدية القديمة من خلال قضية اللفظ و المعنى في خطاب التفسير ، لا : د. أحمد الودرني : وهذا كتاب آخر يستفيض في دراسة خطاب التفسير و نموذجه في ذلك الطبري و يقول في مقدمة كتابه : " نروم في هذا البحث تجاوز المستوى العادي للفهم : ordinaire de compréhension. لذلك فإننا نروم في هذا البحث تجاوز المستوى العادي لفهم المعنى القرآني المرتبط بنشأة التفسير إلى مستوى آخر موصول بمرحلة نضج فيها التفسير و خرج عن نفج البحث العفوي : Méthode de recherche spontanée . إلى نفج البحث العالم : Méthode de recherche savante من خلال جهود مفسر قوي الشكيمة تحول التفسير بفضله إلى علم فاستحال معه الفهم إلى فلسفة : Une philosophie de هي ماحب ( عمله عن تأويل آي القرآن) " و 310 هـ) صاحب ( جمامع البيان عن تأويل آي القرآن) " و .

و محور اهتمام الودرين هو الطابع الفني في النص المقدس ، " إننا نطلب الفهم الأوفى لقضايا الشعر و الشعرية و الأدبية و الجمال و الجمالية من خلال النص القرآني بحثا عن المعايير التي تحكم القول الجميل و التي سيعتمدها النقاد القدامي أصولا يحددون في ضوئها قواعد القول

9 أحمد الودرين – أصول النظرية النقدية القديمة من خلال قضية اللفظ و المعنى في خطاب التفسير،دار الكتب الوطنية ،ط 1، ليبيا ،2005، ص: 05

<sup>.</sup> ألرجع نفسه 620

الأدبي شعراكان أم نثرا علما و أن النص المقدس يمثل نوعا من الكتابة التي لا تنطبق عليها قواعد أي جنس من الأجناس الأدبية و الفنية المعروفة لأنه عبارة عن مجمع لكل تلك الأجناس "10".

و طرح من هذا القبيل يسيره الوعي بما هو واقع بين التأويل و الجمالية يقول في هذا: "إن طموحا منهجيا كهذا يغذيه وعينا بالجدلية بين الهيرمينوطيقي و الجمالي ، و هذا الوعي نما لدينا من رافدين: رافد قديم يتمثل في اقتناع — أفرزته مدارستنا للمدرسة القديمة — بأن مقومات التجربة الجمالية عند العرب — و من ورائها مقومات نظريتهم الشعرية و النقدية عموما — لا يستقيم فهمها إلا في ضوء تجربتهم للفهم . فحدث الفهم عددث الفهم للغهم . لا يرافعهم و الجميل الله المعري المعري المعري للها و المعري إطار الجدلية المستمرة بين المفهوم و الجميل . L'acte de comprendre و رافد حديث يتمثل في جهود منظري الجمالية في زماننا أمثال يوس و إيزر الألمانيين "11" .

أما فيما يخص سير بحثه فكل تركيزه منصب على المستوى النحوي ، منطلقا من بنية الكلمة ممثلة في الفعل و الاسم و معاني الكلمات و هذا في الفصل الأول ، أما في الفصل الثاني فيعالج قضية النظم و تنويعات المعنى سواء التركيبي أو الجازي .. و آليته في ذلك الجداول و الإحصاء ، و يخلص في الأخير إلى محاولة ضبط الخصائص العامة لرؤية العرب الجمالية في النظرية النقدية و يراها هو تتمثل في : نبذ التلبيس و القول بظاهر الكلام ، و القول بمشهور الكلام عند العرب و العدول عن غير المتواتر في خطابهم ، و صحة المعنى .

#### التجربة النصية لآليات التفسير و الشعر:

نظرية النص – من بنية المعنى إلى سيميائية الدال ، ل : د. حسين خمري : و قد مرت حالته البحثية بثلاث مراحل : " مرحلة التلقي ، فمرحلة التأويل ثم مرحلة التبليغ "<sup>12</sup> ، و هو يبحث في كتابه هذا عن مفهوم قار للنص ، باعتبار أن نظرية النص بديل لنظرية الأدب في نظره و هو يقول في هذا الإطار : " و قد جاءت نظرية النص لإصلاح بعض المنظورات النقدية و

<sup>.</sup> 07 : المرجع نفسه

<sup>11</sup> المرجع نفسه : 08 .

<sup>.</sup> 10: حسين خمري – نظرية النص، منشورات الاختلاف ، ط 1 ، الجزائر ، 2007، ص  $^{12}$ 

السياقات الفلسفية التي تناولت الخطاب الأدبي و كرد فعل على التصلب المنهجي و النقد الراديكالي فتجاوزت بذلك مقولة الأجناس الأدبية التي حددت خصائصها منذ عهد أرسطو و ركزت على مفهوم النص كمقولة أدبية أساسية .

إن نسبية المناهج الحداثية قد جعلتها قابلة للمراجعة و التجاوز لأنها لا تدعي امتلاك الحقيقة النهائية بل تقدم نفسها كقراءة ، أي باعتبارها احتمال من بين احتمالات عديدة ( انفتاح النهائية .

ثم يربط حسين خمري ما بين النص المقدس ( القرآن ) و نص ( التفسير ) بقوله : " و في كل التفاسير يمكن أن نلاحظ انزياحا بين النص الأصلي ( باعتباره لغة ذات محمولات دلالية متعددة ) و نص التفسير ( باعتباره لغة شارحة لمستويات اللغة الأولى ) . و هذا كي لا يحصل ذوبان النص الأصلي في نصوص تفسيراته ( الواحد/المتعدد ) ... كما يمكن أن نقول إن نص التفسير يتخذ من النص الأصلي علة لإنتاج خطاب جديد . و يعرف المبرر Prétexte بأنه مجموع شروط الإنتاج التي تحيط العمل و تعطيه معنى .. يقترب في مفهومه من مفهوم السياق بحموع شروط الإنتاج التي يلعب هو أيضا دورا حاسما في تحديد شروط إنتاج النص و كذا في تلقيه و تداوله " 14، و يعقد خمري مقارنة ما بين النص الشعري و النص القرآني و ذلك عبر قراءات بعض الأدباء و علماء الأصول و المفسرين من مثل الباقلاني و ابن قتيبة و الزركشي وابن رشيق .

و يتناول حسين خمري بعض المحاولات التأسيسية للجهاز المفاهيمي البلاغي ممثلة في النموذج التأسيسي ( الباقلاني ) من خلال تفسيره إعجاز القرآن .. و يظهر فيه أن الباقلاني قد زاوج فيه بين مدونتين هما الشعر : قصائد امروء القيس و البحتري ، و القرآن . و ذلك بغية بيان السبق و بيان وجه الإعجاز للقرآن بمقارنته بأنماط تعبيرية أخرى مثل الشعر ، و محاولة خمري في هذا التفسير تتجه إلى الطريقة التي حلل بها الباقلاني قصيدتي امرئ القيس و البحتري لملاحظة مدى التوازي في التحليل باعتبار أن الباقلاني مفسرا للقرآن .. و مدى توارد الآليات من تحليل آخر هل الآليات هي نفسها .. و يقول استنتاجا لملاحظته : " إن أهم ما نستنتجه انطلاقا من درس الباقلاني للقصيدتين هو أنه و إن كان ينطلق من فكرة أساسية مؤداها أن نظم القرآن جنس متميز و أسلوب متخصص

<sup>13</sup> المرجع نفسه : 12،13 .

<sup>14</sup> المرجع نفسه : 85 ، 86 .

يباين جميع الأساليب ، فإنه رغم ذلك قد تطرق إلى جانب من أهم الجوانب ( أدبية النص ) ( و هو النظام ) " 15 .

#### آلية السياق و فاعليتها على التفسير:

نظرية السياق القرآني ، ل : اللكتور المثنى عبد الفتاح محمود : كما يظهر في العنوان فإن عبد الفتاح يحاول استقصاء نظرية السياق القرآني عبر عديد المدونات التفسيرية و هو يقول في هذا الإطار : " و قد انصب بحث هذه النظرية في جانب مهم و أصيل في علم التفسير ألا و هو جانب الترجيح الدلالي — إن لم يكن هو الجانب الأهم – ، فالسياق القرآني مرجح دلالي كما أن الرواية الصحيحة عن سيدنا رسول الله صلى الله عليه و آله و سلم مرجح دلالي ، فكان تركيز النظرية على هذا الجانب باعتباره الركن الركين ، و الأساس القويم للسياق القرآني ، فوظيفة السياق الأولى ، بيان المعنى الراجح من المرجوح ، فقد ازدهمت كتب التفسير بأقوال شتى، منها المجتمل و منها غير المحتمل ، منها الراجح و منها المرجوح ، فكان لابد أن يأخذ السياق موقعه و دوره في بيان الراجح من المرجوح ، ليقلل من تلك الأقوال المتكاثرة التي حشيت بها كتب التفسير "<sup>16</sup> ، و يقف عبد الفتاح المرجوح ، ليقلل من تلك الأقوال المتكاثرة التي حشيت بها كتب التفسير و الرازي و الألوسي و وقفات مع المفسرين قراءة و نقدا من أمثال الشوكاني و السيوطي و الشاطبي و الرازي و الألوسي و الزخشري و الفراء و القرطبي و الطاهر بن عاشور و الشيرازي و القاسمي و ابن كثير و أبو زهرة .. و هذا حتى يخرج باستنتاج مهم و هو أن المفسرين لم يأخذوا بآلية السياق في تحليلهم للخطاب القرآني و مرد ذلك إلى : 17

- 1- سبب فكري كتعصب المفسر لمذهبه و تمسكه برأي المذهب دون أن يلتفت للسياق القرآني .
  - 2- سبب نقلى كإعمال الروايات الضعيفة ، أو الصحيحة التي لا تعلق لها بالسياق .
    - -3 سبب سلبي كعدم الالتفات للسياق القرآني .

و لا ندري لماذا لم يتنبه الدكتور عبد الفتاح لوجود تفسير مهم للغاية آليته الوحيدة هي السياق، و هو تفسير أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ، فلم يأت بأي إشارة تشير إلى هذا

<sup>.</sup> 360: السابق، ص

 $<sup>^{16}</sup>$  المثنى عبد الفتاح محمود — نظرية السياق القرآني ، دار وائل للنشر ، ط 1 ، الأردن ، 2008 ، ص: 07 .

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> المرجع نفسه : 06 .

الكتاب لا من قريب و لا من بعيد .. و رغم هذا فقد توصل الباحث إلى بعض النتائج المهمة بالإمكان إيجازها على النحو التالي : 18

- 1- السياق القرآني هو : " تتابع المعاني و انتظامها في سلك الألفاظ القرآنية ...
  - 2- السياق القرآني مصطلح قائم بذاته يحمل معنى واضحا ...
  - 3- يعد السياق القرآني أحد أعمدة الترجيح الأساسية في منهجية المفسر ...
    - 4- السياق القرآني هو امتداد للقول بأن القرآن ترتيبه توقيف من الله ...
      - 5- يضبط السياق القرآني فهم المتلقى ...
      - 6- احتكم المفسرون عموما للسياق القرآني ...
- 7- للسياق القرآني فوائد عدة .. توجيه المتشابه .. التنوع الدلالي .. الترجيح الدلالي .. دفع شبهة التكرار المعنوي .. نقد الروايات .. تخصيص العام .. دفع الأوهام ..
  - 8- خرجت طائفة من المفسرين عن السياق القرآبي ...
  - 9- السياق القرآني هو الطريق القويم و الشرعة الصحيحة .

و هكذا هي الاتجاهات التي تناولت التفسير في عمومها ، تناولنا بعضها على سبيل التمثيل فقط و ليس على سبيل الحصر .. و هي اتجاهات تبدو متضارية و ليست متماثلة في منطلقاتها أو في نتائجها أو في طريقة التناول و المقصود منهجية البحث ، و هذا كله يرجع لطبيعة البحث في حد ذاته .. و يرجع أيضا لطبيعة اهتمام الباحث ، مع أنه يوجد دراسات غير هذه الدراسات اهتمت بنفس المدونة ( أضواء البيان ) و هي موضوع رسالة تخرج في المملكة الأردنية بعنوان : دلالة السياق القرآني في تفسير أضواء البيان لصاحبها : أحمد لافي فلاح المطبري .. و قد وقعت بين أيدينا نسخة مصورة إلكترونية منها بصيغة و الذي وجدناه أن الوجهة التي كانت تقود المطبري هي وجهة أخرى غير وجهتنا، و الذي وجدناه أن الوجهة التي كانت تقود المطبري هي وجهة أخرى غير وجهتنا، فتخصصه في التفسير جعله يتناول ما يتصل بعلوم القرآن دون التركيز أكثر على الجانب فتخصصه في التفسير جعله يتناول ما يتصل بعلوم القرآن دون التركيز أكثر على الجانب اللغوي، أما تناولنا يسعى إلى بحث السياقات اللغوية و غير اللغوية . و هناك دراسة أخرى أيضا بعنوان : السياق القرآني و أثره في التفسير من خلال تفسير ابن كثير، لصاحبها عبد

21

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> السابق، ص : 397 ، 398 .

الرحمان عبد الله المطيري، في جامعة أم القرى بالسعودية و هي تركز تركيزا كليا على بعض سياقات علوم القرآن فقط، فلا نجد ذكرا للسياقات اللغوية ، و هذا راجع إلى تخصصه في علوم التفسير أيضا .

و لكن السؤال المطروح هو: هل بإمكاننا أن نعتبر الدراسات الآنفة الذكر مولدة لآليات معينة مستخرجة من الخطاب القرآني ؟ هل هناك آليات في تلك التفاسير تصلح لتحليل جميع الخطابات ؟

لا يمكننا أن نجيب عن هذه الأسئلة بسهولة و يسر اكتفاء بما هو موجود في الأبحاث التي سبقت ، و ذلك حتى يتوصل بحثنا لنتائج من خلال ولوجه لمدونة تفسير الشنقيطي ، و لكن دعنا قبل ذلك أن نتعرف على ما هو سائد و مشهور من الدراسات القرآنية و كذلك على بعض المفاهيم التي تخص الخطاب و بعض المفاهيم التي تخص آلية السياق و هذا كله في الباب الأول .



في الدراسات القرآنية ومفاهيم الخطاب و السياق

### الفصل الأول

## (الدراسات القرآنية، مقاربة تصنيفية وصفية)

- توطئة
- محاولة لتحديد مفهوم القرآن
- التفسير في اللغة و الاصطلاح
  - الدراسات القرآنية
    - خطاب التفسير
- التأصيل العلمي من خلال القرآن الكريم
  - دراسات الإعجاز القرآني
  - الدراسات الفكرية و التأملية
  - ملاحظات في الدراسات القرآنية

#### **1** - توطئة:

تتنوع الدراسات القرآنية تنوعا ملحوظا ، آخذة في اعتبارها مقتضيات وجهة التناول و كذلك من حيث مقررات المنطلق التي اتخذتها الدراسة القرآنية أرضية لها .. و سبب هذا التباين راجع إلى طبيعة المدونة التي هي القرآن ، و هو راجع كذلك لطبيعة و خصوصية الاتجاه الذي يتبناه الدارس للظاهرة

القرآنية ، فيطُرح السؤالان التاليان فنقول : ما هو القرآن ؟ و ما هي اتجاهات و مذاهب الدراسات القرآنية ؟

نبدأ بمحاولة الإجابة عن السؤال الأول:

أخذ القرآن الكثير من التعريفات التي تحاول تكوين مفهوم محدد له ، و هذه التعريفات تعريفات لغوية و تعريفات اصطلاحية في جانبها الآخر ، غرضها بيان المعنى الحرفي الذي اشتق منه لفظ القرآن و ما يرادف معناه الحرفي ، و التعريفات الاصطلاحية تحاول أن تكون جامعة مانعة ، و ذلك بضبط حد المصطلح بما يشمل مصدره ، و بنيته الحملية ، و خصائصه التي تميزه ، و غرضه الذي جاء من أجله و البداية تكون من المعنى الحرفي من خلال المعاجم .

2- محاولة لتحديد مفهوم القرآن:

القرآن لغة :

وردت لفظة القرء في كتاب العين للخليل بن أحمد بمعنى القرآن يقول: " قرء: وَقَوْأُتُ القرآن عن ظهر قُلْبٍ أو نظرت فيه، هكذا يقال ولا يقال: قَوْأت إلا ما نظرت فيه من شعر أو حديث وقرأ فلان قراءة حسنة، فالقرآن مقروء "، وأنا قارئ . ورجل قارئ عابد ناسك وفعله التَّقّي والقراءة "19.

و ورد لفظ القرآن في صحاح الجوهري بمعنى الجمع و القراءة " و قرأت الشيء قرآنا ، جمعته و ضممت بعضه إلى بعض ، و منهم قولهم : ما قرأت هذه الناقة سلى قط ، و قرأت الكتاب قراءة و قرآنا ، و منه سمي القرآن ، و قال أبو عبيدة : سمي القرآن لأنه يجمع السور فيضمها ، و قوله تعالى : ﴿ إِنْ علينا جمعه و قرآنه ﴾ (القيامة:17) ، أي جمعه و قراءته ، ﴿ فإذا قرأناه فاتبع قرآنه ﴾ (القيامة:18) ، أي قراءته ، قال ابن العباس و أقراك السلام بمعنى . و أقرأه القرآن فهو مقرئ "20 .

<sup>. 204:</sup> هـ ، ص $^{19}$  الخليل بن أحمد الفراهيدي  $^{-}$ كتاب العين، ج $^{2}$ ، مادة : قرء ، مؤسسة دار الهجرة، ط $^{02}$ ، إيران،  $^{1409}$  هـ ، ص $^{19}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> إسماعيل بن حماد الجوهري – الصحاح تاج اللغة و صحاح العربية، مادة : قرأ ، دار الحديث ، درط ، مصر ، 2009 ، ص:924 .

في قاموس المحيط للفيروزآبادي : " القرآن التنزيل . قرأه ، و قرأ – به ، كنصره و منعه ، قرءا و قراءة و قرآنا ، فهو قارئ من قرأة و قراء ، و قارئين : تلاه ، كاقترأه ، و أقرأته أنا. و صحيفة مقروءة و مقروة و مقرية . و قارأه مقارأة و قراء : دارسه " 21 ، فنلاحظ أن الفيروزآبادي ينتصر للمرادف القراءة أيضا .

و جاء أيضا على معنى القراءة و الجمع في لسان العرب لابن منظور ، يقول : " قرأً: التوزيل التنزيل العزيز، وإِنما قُدَّم على ما هو أَبْ سَطُ منه لشَرفه . قَرأُه يُ تَمُوه وي تَمُوه الأَخيرة عن الزجاج، وقوعِلرًاء وَ قورانا ً، الأُولى عن اللحياني، فهو تَمُّوء. "

أَبُو إِسحق النحوي: يُسمي كلام الله تعالى الذي أَنزله على نبيه صلى الله عليه وسلم ، كتاباً وقُوآناً وقُوآناً ، ومعنى النُوآن معنى الجمع ، وسمي قُوآناً لأَنه يجمع السُّور ، في َضُمُها. وقوله تعالى : ﴿ نَ علينا جَمْعه وقُرآنه ﴾ ، أي وَقُمِواء َ تَه ، ﴿ إِذَا قُولُنَاه فُاتَبْع قُوآنَه ﴾ ، قأَعِاء َ تَه أَ قال ابن عباس رضي الله عنهما: فإذا بيَنّاه لك بالقراءة، فاعْل بها يَنّاه لك ، فأما قوله :

## أُهَّنَ الْحِاتَةُ رِ، لا رِبَّا لَٰكُمْ رِهِ ، سُود المحاجِرِ، لاد َ قُرْأَنَ بالسُّورِ

فِإِنه أَراد لا يَ مُّواْن السُّو ، فزاد البا يَحقراء َ ه من قرأ : ﴿ بَيْ بُ بالدُّهْن وَ وَوَاْتُ الشيء وَ مُن قرأ يَ هَمْه له سَعَى رَق ه ي يُذهب الأَبصار . وقرأْتُ الشيء وَ قُرآن الشيء وَ قرآن الله وقل الله وقرأت الله والله و

<sup>21</sup> مجد الدين بن محمد الفيروزآبادي – القاموس المحيط، مادة : قرأ ، دار الحديث ، درط ، مصر ، 2008 ، ص: 1298 .

وكان يقرؤه كما َ روى عن ابن كثير . وفي الحديث : أُقَوَّكُم أُبيٌّ . قال ابن الأثير : قيل أراد من جماعة مخصوصين ، أو في وقت من الأوقات ، فإنَّ غيره كان أقرأ منه . قال : ويجوز أن يريد به أكثره مراء و ، ويجوز أن يكون عاماً وأنه أقرأ الصحابة أي أُتقُن لِ لمُقرآن وأحفظ . و رجل قارىء من قوم قُراء و قرأة وقارئ ين .

وأَقْظُير َ هِ عُرْبِه إِ قراء ً. ومنه قيل: فلان المُقرَىء ُ. قال سيبويه : قَوَّ واْقَتَراً ، بمعنى ، بمنزلة عَلاَ وْرنَه واسْتَعلاه . وصحيفة تَقْوء َ ةٌ ، لا يُجِيز الكسائي والفَرْاخيرُ ذلك، وهو القياس . وحكى أبو زيد : صحيفة عَقْرِيَّة ٌ ، وهو نادر إلا في لغة من قال قري ثُ . وقَرَأْتُ الكَتَابَواء َ ةً وُقْرَاناً ، ومنه سمي القرآن وأقرأه التُقرآن ، فهو مُقْرىء ٌ . وقال ابن الأثير: تكر في الحديث ذكرالقواء و الاقتراء و القارئ والتُقرآن والمُقرق والأعرا في هذه اللفظة الجمع ، وكلُ شيء جَمَّة كه فقد قرأت كه وسمي القرآن لأنه جَمَّع القص والأمر والنهي والوعد والوعد والويات والسور بعضها إلى بعض ، وهو مصدر كالغُ فُرانِ والكُفْرانِ " 22 .

هذه كلها تعاريف لغوية مستقاة من المعاجم العربية المعهودة ، و الملاحظ فيها أن أغلبها يريد بالقرآن معنى القراءة و بعضها يضيف معنى الجمع الذي هو ضم الشيء للشيء إلى معنى القراءة ، و لكن المعنى اللغوي للفظة غير كاف للنظر في حد المصطلح على الصورة التحديدية الدقيقة ، لذلك فإننا سنلجأ إلى المعنى الاصطلاحي .. و لكن هناك اختلافا بينا و واضحا في المعاني الاصطلاحية لكلمة القرآن ، و هذه التباينات مرجعها إلى الأصول التي ينطلق منها كل فقيه أو مفسر أو باحث – و هي التي ستكون المحدد في التناول الوصفي التصنيفي – و سنتناول عددا من هذه التعاريف الاصطلاحية على النحو التالي :

#### القرآن اصطلاحا:

و القرآن كما هو مصطلح عليه بين العلماء و الفقهاء و القراء سهل القراءة و المذاكرة ، و له أسماء يسمى بها " قال الله تعالى: ﴿ ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ﴾ القمر: 17، 22، 32، 40، وسمى الله تعالى القرآن كريم ﴾ وسماه حكيماً ، فقال تعالى: ﴿ إنه لقرآن كريم ﴾ وسماه حكيماً ، فقال تعالى: ﴿ يس والقرآن الحكيم ﴾ يس: ١ ، وسماه مجيداً فقال تعالى: ﴿ ق والقرآن الجيد ﴾ ق:1. أنزله الله تعالى على سيد الأنام وخاتم الأنبياء الكرام عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام ، فكان من أعظم معجزاته أن

<sup>22</sup> ابن منظور الإفريقي – لسان العرب، مادة : قرأ ، دار المعارف ، د ر ط ، القاهرة ، 1981 ، ص: 3563 .

أعجز الله الفصحاء عن معارضته وعن الإتيان بآية من مثله، قال تعالى: ﴿ قل فأتوا بسورة من مثله ﴾ البقرة: 23 ، وقال تعالى: ﴿ قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً ﴾ الإسراء: 88 ، فهو النور المبين والحق المستبين لا شيء أسطع من أعلامه ولا أصدع من أحكامه ولا أفصح من بلاغته ولا أرجح من فصاحته ولا أكثر من إفادته ولا ألذ من تلاوته ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: القرآن فيه خبر من قبلكم ونبأ من بعدكم وحكم ما بينكم. وقال أيضاً: أصغر البيوت بيت صغر من كتاب الله تعالى . وقال الشعبي: الذي يقرأ القرآن إنما يحدث عن ربه عز وجل " 23 .

و الرسول الأعظم و النبي الكريم محمد عليه الصلاة و السلام يقول فيه: "عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا القرآن مأدبة الله فتعلموا من مأدبته ما استطعتم إن هذا القرآن حبل الله وهو النور المبين والشفاء النافع عصمة من تمسك به ، ونجاة من اتبعه لا يعوج فيقوم ، ولا يزيغ فيستعيب ، ولا تنقضي عجائبه ، ولا يخلق عن كثرة الرد فاتلوه فإن الله يأجركم على تلاوته بكل حرف عشرة حسنات ، أما إني لا أقول الم حرف ولا ألفين أحدكم واضعا إحدى رجليه يدع أن يقرأ سورة البقرة فإن الشيطان يفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة وإن أصفر البيوت من الخير البيت الصفر من كتاب الله . وقال أبو عبيد في غريبه عن عبد الله قال : إن هذا القرآن مأدبة ... وروى البخاري عن عثمان بن عفان عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : حيركم من تعلم القرآن وعلمه ... وقال البخاري : " مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الأترجة طعمها طيب وريحها طيب ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة "24

#### أسماء القرآن الكريم وصفاته:

1. القرآن : في قوله تعالى إِنَّهُ لِمُقرء َ انَّ كَرِيم م ﴿ (سورة الواقعة : الآية : 77).

2. الكتاب: في قوله تعالى : الله \* ذَا لِكَ الكِمَ الله كَرُو ثَبَ فَ بِيهُ هُلَى لَا لَمُتَّقَيَنَ ﴾ (سورة البقرة: الآية الأولى) .

3.الذكر : في قوله تعالى : ﴿ نَا نَحُن نَا زَلْنَا اللَّذُر وإِنَّا لَهُ لَهُ لَخُونَ ﴿ (سورة الحجر: الآية 9) .

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> شهاب الدين أحمد الأبشيهي - المستطرف في كل فن مستظرف، مكتبة محمود توفيق، درط، مصر، 1933 ، ص: 17 .

<sup>24</sup> محمد بن أحمد القرطبي – الجامع لأحكام القرآن ، ج 1، دار إحياء التراث ، ط 2 ، لبنان ، 1985، ص: 5 و 6 .

4.الفرقان : في قوله تعالى : هُتِهُ ۖ اَكُ الَّذِي نَزَّلَ الُّفْرَةَ اَنَ عَلَى عُبِه ﴾ (سورة الفرقان : الآية الأولى).

5. النور: في قوله تعالى :فَالْهِمُ وا بُ اللَّهِ ۗ وُسُول بِهُ وَالنُّورِ الَّذِي َ أَلْهُ اللَّهِ النَّادِ 8) .

و من أسمائه الواردة في القرآن نفسه: بشرى ( البقرة /97) ، علم (البقرة/145) ، العروة الوثقى (البقرة/256) ، حق (آل عمران/621) ، حبل الله (آل عمران/103) ، بيان للناس (آل عمران/138) ، عدل عمران/138) ، منادي (آل عمران/193) ، نور مبين (النساء/174) ، مهيمن (المائدة/48) ، عدل (الأنعام/115) ، مساقيم (الأنعام/153) ، بصائر (الأعراف/203) ، كلام الله (التوبة/6) ، حكيم (يونس/1) ، موعظة (يونس/57) ، هدى ورحمة (يونس/57) ، عربي (يوسف/2) ، قصص (يوسف/2) ، بلاغ (إبراهيم/55) ، هدى (الإسراء/9) ، شفاء (الإسراء/28 ، قي م (الكهف/2) ، وحي (الأنبياء/45) ، ذكر مبارك (الأنبياء/50) ، زبور (الأنبياء/105) ، الفرقان (الفرقان/1) ، تنزيل (الشعراء/29) ، مثاني (الزمر/23) ، متشابه (الزمر/23) ، الصدق (الزمر/23) ، شير ونذير (فصلت/4) ، عزيز (فصلت/4) ، روح (الشورى/25) ، علي حكيم (الزخرف/4) ، كتاب مبين (الدخان/2) ، حكمة (القمر/5) ، قرآن كريم (الواقعة/77 ) ، أم الله (الطلاق/5) ، تذكرة (الحاقة/48) ، عجبٌ (الجن/1) ، نبأ عظيم (النبأ/2) ، صحف مكرمة (الطلاق/5) ، مرفوعة مطهرة (عبس/14) ، مجيد (البروج/12) ، قول فصل (الطارق/13) .

ومن صفات القرآن الكريم:

1. المبارك : في قوله تعالى َ وَهُلَا ﴿ كَ تَابُ أَنْزِلْنَاهُ أُمِ اللَّهِ ﴾ ( سورة الأنعام : الآية ) .

2. هدى ، ورحمة : في قوله تعالى: ﴿ هُلِّي وَهُمَةً لَا لِلْحَسِنِينَ ﴾ (سورة لقمان : الآية 3) .

3. الكريم : في قوله تعالى : إلله للهُ للَّقرء الذَّكريم ﴿ سورة الواقعة : الآية 77) .

4. الحكيم: في قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ \* تَالُّكُو آَنَاتُ اللَّهُ اللَّهِ \* اللَّهِ : 1) .

5. الفصل : في قوله تعالى : إِن أَوْلُ فَصْل من الطارق : الآية 13 )

و يقول محمد الشريف الجرجاني في كتابه التعريفات: " القرآن هو المنزل على الرسول ، المكتوب في المصاحف ، المنقول عنه نقلا متواترا بلا شبهة ، و القرآن عند أهل الحق هو العلم اللدي الإجمالي الجامع للحقائق كلها " 25 .

و يقول التهانوي في كتابه كشاف اصطلاحات الفنون: القرآن " بالضم اختلف فيه . فقيل هو اسم علم غير مشتق خاص بكلام الله فهو غير مهموز و به قرأ ابن كثير و هو مروي عن الشافعي . و قيل هو مشتق من قرنت الشيء بالشيء سمي به لقران السور و الآيات و الحروف فيه . و قال الفراء هو مشتق من القرائن و على كل تقدير فهو بلا همزة و نونه أصلية . و قال الزجاج هذا سهو و الصحيح أن ترك الهمزة فيه من باب التخفيف ، و نقل حركة الهمزة إلى الساكن قبلها . و اختلف القائلون بأنه مهموز ، فقيل هو مصدر لقرأت سمي به الكتاب المقروء من باب تسميته بالمصدر . و قيل هو وصف على فعلان مشتق من القرء بمعنى الجمع كذا في الإتقان . قال أهل السنة و الجماعة: القرآن و يسمى بالكتاب أيضا كلام الله تعالى غير مخلوق و هو مكتوب في مصاحفنا محفوظ في قلوبنا مقروء بألسنتنا مسموع بآذاننا غير حال فيها أي مع ذلك ليس حالا في المصاحف و لا في القلوب و الألسنة و الآذان ، لأن كلام الله ليس من جنس الحروف و الأصوات لأنها حادثة ، و كلام الله صفة أزلية قديمة منافية للسكوت الذي هو ترك التكلم مع القدرة عليه و الآفة التي هي عدم مطاوعة الآلات بل هو معنى قديم المسكوت الذي هو ترك التكلم مع القدرة عليه و الآفة التي هي عدم مطاوعة الآلات بل هو معنى قديم قائم بذات الله تعالى يلفظ و يسمع بالنظم الدال عليه و يحفظ بالنظم المخيل و يكتب بنقوش و أشكال موضوعة للحروف الدالة عليه ... " 26

و يقول أبو البقاء الكفوي معرفا القرآن في كتابه الكليات بأن القرآن هو: " وهو كتاب الله المنزل على محمد ، و نقله أهل الأصول إلى القدر المشترك بين الكل و الجزء ثم نقله أهل الكلام إلى مدلول المقروء ، و هو الكلام الأزلي القائم بذاته المنافي للسكوت والآفة وقال بعضهم: القرآن لغة: اسم لكل مقروء إذا نكر وشرعا: اسم لهذا المنزل العربي إذا عرف باللام فعلى هذا يطلق على كل آية و لو قصرت وعرفا: اسم لهذا المنزل العربي المعجز ، فلا يطلق إلا على سورة أو آية مثلها وفي " التلويح " هو في العرف العام: اسم لهذا المجموع عند الأصولية ، وضع تارة للمجموع ، و تارة لما يعم الكل والبعض ،

<sup>25</sup> محمد الشريف الجرجابي —كتاب التعريفات ، مكتبة لبنان ، درط ، لبنان ، 1985 ، ص: 181 .

<sup>. 1306</sup> من: من التهانوي – كشاف اصطلاحات الفنون، ج $^2$  ، مكتبة لبنان ناشرون ، ط $^1$  ، لبنان ، 1996 ، ص $^2$ 

فيكون القرآن حقيقة فيهما باعتبار وضع واحد والقرآن شائع الاستعمال في اللفظ ، و كلام الله تعالى حقيقة في المعنى النفسي ، ومجاز في اللفظ الدال عليه"<sup>27</sup> .

و يجمل عبد الكريم الخطيب القول في القرآن ، بأنه : 28

قال قتادة : القرآن معناه التأليف .. يقال : قرأ الرجل إذا جمع و ألف قولاً ، و بمذا فسر قتادة قوله تعالى : ﴿إِنَا عَلَيْنَا جَمِعُهُ و قَرآنُهُ ﴾ أي تأليفه ..

و قيل : القرآن .. مصدر من قولك قرأ الرجل إذا تلا .. يقال : قرأ يقرأ ..

و قيل هو اسم علم غير مشتق ، خاص بكلام الله تعالى ، فهو غير مهموز ، و به قرأ ابن كثير (قُران) - من غير همز - و هو مروي عن الإمام الشافعي .

و قال قوم منهم الأشعري : هو مشتق من قرنت الشيء بالشيء إذا ضممت أحدهما إلى الآخر ، و سمى به القُران .. – من غير همز –

و قال الفراء هو مشتق من القرائن ، لأن الآيات منه يصدق بعضها بعضاً ، و يشابه بعضها بعضاً ، و هي قرائن ، و هو غير مهموز .

و الذي نراه .. أن القرآن مصدر للفعل قرأ قراءة و قرآنا ، أي حرك لسانه بالكلام ..

من خلال استعراضنا المحدود لهذه التعريفات و التي تشكل في مجملها أرضية للمفهوم القرآني، تتضح لنا معالم إشكالية معينة ، لها علوق مباشر بما في خصائص هذه المدونة التي وصفت بأنها عظيمة و بأنها فوق ما يستطيعه البشر ، و على أساس معطياته نتجت دراسات و تفاسير تعددت بتعدد الوجهات و المشارب ، فالمدونة واحدة ، و الدراسات حولها لم تحص لحد الآن ، و قد " بدت الدراسات التفسيرية و التحليلية للقرآن وخطابه في يوم من الأيام كما لو أنها نضجت واحترقت وأشبعت بحثا ، فالمدونة التفسيرية للقرآن الكريم تشكل أكبر إنتاج علمي في تاريخ الإسلام ، وعلى الرغم من التنويعات المنهجية المحدودة (لغوية وتراثية) فإن الباحثين في التفسير يجدون أنفسهم أمام هذا الكم الهائل

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> أبو البقاء أيوب بن موسى الكفوي— الكليات، مؤسسة الرسالة، درط ، لبنان ، 1998 ، ص: 720 .

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> عبد الكريم الخطيب – القرآن نظمه و جمعه و ترتيبه، دار الفكر العربي ، درط ، القاهرة ، 1972 ، ص: 01 .

من كتب التفسير عاجزين عن تقليم الجديد " 29 ، على حد قول الباحث عبد الرحمان الحاج ، و البغية الأساسية هي استقصاء الدلالة عن طريق الفهم ، و المعنى بطبيعة الحال ليس واحدا ، فهو سيل غزير من المغازي القابلة للقراءة و الأسرار الرائعة ، و"مع تراكم البحث في دلالة الدّص القرآني ، أخذ علماء الإسلام في تأسيس قواعد لتناول الدّص وقراءته/ تأويله. فقد كان علم أصول الفقه قد درس «الخطاب» كندّص ، وجمل ، ومفردات . فتناول بذلك المستويات الثلاثة لبناء «الخطاب» القرآني ، وهو العلم الوحيد في العلوم الإسلامية الذي تجاوز الجملة لتقعيد الدراسة في الدّص القرآني بشكل منهجي ، بل إنه كان واعياً تماماً لمفهوم الدّص إلى الدرجة الكافية لتتعامل معه . فالمهمة التي نذر أصول الفقه نفسه لها منذ البداية هي الدّص، وليس تقعيد اللغة ، التي تعتبر بالنسبة له مقدّمات ضرورية وعندما تقدم البحث فيه ، تكشّف عن مناهج متعددة (اعتزالية، حنفية، شافعية،....)"30 ، فيظهر لنا أن المدونة القرآنية كان بسببها اختلاق لرؤيات قرائية متباينة من قبل الإيديولوجيات التي اطمأنت لقواعد معينة سواء كان بسببها اختلاق لرؤيات قرائية متباينة من قبل الإيديولوجيات التي اطمأنت لقواعد معينة سواء كانت دينية أو عقلية منطقية أو غيرها ، في التعامل مع النص ، و من ثمة الخطاب القرآني الشمولي .. و هذا الطرح الخلافي له أسسه التي نتحينها ، لتكون هذه الأسس هي القاعدة التصنيفية لدراسات القرآن ، و لكن هناك فرقا ما بين التناول العام و الدراسة المتخصصة و التفسير بمعناه الفقهي التقليدي و الماصر ، فلا بأس في أن نحدد بعضا من هذه المفاهيم ، و النمط الأكثر شيوعا هو التفسير بالمعنى الفقهي ، و هو الذي ينبغي أن يجدد أولا .

#### 3- التفسير في اللغة و الاصطلاح:

يقول الفيروزآبادي " التَّفْسولِلتَّأُويل ُ واحدً أو هو كَثْلُفُ رَادِ الْمَعنِ شُكَ لِوالمتأويل ُ رَدُّ أَحِد اللهُ يُقول الفيروزآبادي " التَّفْسير و الظاهر . وفُساران ، بالضمة أَصْب َهانَ " 31 ، فهو لا يفرق ما بين التفسير و التأويل بل يجعلهما شيئا واحدا ، ثم يحيل المعنى لما هو موجود في ظاهر النص .

و الصاحب بن عباد يقول في هذا الشأن " الَفْسُو: التَفْسُيو، وهِوَيَ انٌ، وَتَعْلِضِيُ الكُتُبِ، يُ عَباد يقول في هذا الشأن " النَفْسُون عن اللَّهُ عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنده البيان و التفصيل .

<sup>.</sup> http://www.islamonline.net/servlet/Satellite ، عبد الرحمان الحاج – القرآن .. من تفسير النص إلى تحليل الخطاب

<sup>.</sup> http://www.altasamoh.net/Article.asp ، عبد الرحمان الحاج – ظاهرة القراءة المعاصرة للقرآن وأيديولوجيا الحداثة

<sup>. 1246</sup> من المحمد الفيروزآبادي القاموس المحيط ، ص:  $^{31}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> الصاحب بن عباد - المحيط في اللغة ، ج 2، مطبعة المعارف، ط01، بغداد، 1975 ، ص: 259 .

و في معجم اللسان لابن منظور مادة " ( فسر ) الَفْسُو البيان فَسُو الشيء يَفسُوه بالكَسر وَتَفْسُو بالكَسر وَتَفْسُو بالخَسم فَسُوا وَفَسَّر أَبانه والتَّفْسير مُثله ابن الأعرابي التَّفْسير وُالتأويل والمعنى واحد وقوله عز وجل وأحَسَن الله ما تفسيراً الفُسُو كَلمُنفُ خَطّى والتَّفْسير كَثلف راد عن اللظظ مُ شكل والتأويل رد أحد المحتملين إلى ما يطابق الظاهر و استُفَسُّرة له كذا أي سألته أن يه عَسْره لي والفُسْو نظر الطبيب إلى الماء وكذلك التَّفْسِرة قال المجوهري وأظنه مولَّداً وقيل التَّفْسِرة وليول الذي مُست مَلُّ به على المرض وينظر فيه الأطباء يستدلون بلونه على علة العليل وهو اسم كالتَّنْهِ وكل شيء يعرف به تفسير الشيء ومعناه فهو تَفْسِرتُه " 33 وجاء بمعنى البيان و التأويل و الكشف .

و في الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري نجد " الفرق بين التفسير والتأويل: أن التفسير هو الإخبار عن أفراد آحاد الجملة، والتأويل الإخبار بمعنى الكلام، وقيل التفسير أفراد ما انتظمه ظاهر التنزيل، والتأويل الإخبار بغرض المتكلم بكلام، و قيل التأويل استخراج معنى الكلام لا على ظاهره بل على وجه يحتمل مجازا أو حقيقة. ومنه يقال تأويل المتشابه، وتفسير الكلام إفراد آحاد الجملة ووضع كل شيء منها موضعه ومنه أخذ تفسير الأمتعة بالماء، والمفسر عند الفقهاء ما فهم معناه بنفسه والمجمل ما لا يفهم المراد به إلا بغيره، والمجمل في اللغة ما يتناول الجملة، وقيل المجمل ما يتناول جملة الأشياء أو ينبئ عن الشيء " 34 ، إذ نراه يفرق مابين التفسير و التأويل، فالتفسير يتناول البنية الإفرادية أو التركيبية في معناها الجزئي، في حين أن التأويل هو القصد التام المستخرج من المجاز أو من حرفية الكلام.

و في تعريفات الجرجاني " التفسير في الأصل: هو الكشف والإظهار ، وفي الشرع: توضيح معنى الآية ، وشأنها ، وقصتها ، والسبب الذي نزلت فيه ، بلفظ يدل عليه دلالة طاهرة "35 ، بحيث يربط مفهوم التفسير بآي القرآن ، و ذلك بإيضاح معنى الآية و وظيفتها و مناسبتها .

ونحده عند التهانوي في كشاف اصطلاحات الفنون أنه: "تفعيل من الفسر و هو البيان و الكشف، و يقال هو مقلوب السفر. تقول أسفر الصبح إذا أضاء، و قيل مأخوذ من التفسرة، و هي اسم لما يعرف بها الطبيب المريض. و عند النحاة يطلق على التمييز كما سيجيء. و عند أهل البيان هو من أنواع إطناب الزيادة، و هو أن يكون في الكلام لبس و خفاء فيؤتى بما يزيله و يفسره.... و قال الراغب: التفسير أعم من التأويل و أكثر استعماله في الألفاظ و مفرداتها، و أكثر استعمال التأويل في المعاني و الجمل. و كثيرا ما يستعمل في الكتب الإلهية. و التفسير يستعمل فيها و في غيرها

ابن منظور الإفريقي - لسان العرب ، مادة : ف . س . ر

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> أبو هلال العسكري – الفروق اللغوية ج 1، مؤسسة النشر الإسلامي، ط10، إيران، 1412 هـ ، ص: 129 .

<sup>35</sup> محمد الشريف الجرجاني — التعريفات، ص :65 .

. و قال غيره : التفسير بيان لفظ لا يحتمل إلا وجها واحدا ، و التأويل توجيه لفظ متوجه إلى معان مختلفة إلى واحد منها بما ظهر من الأدلة .

و قال الماتريدي: التفسير القطع على أن المراد من اللفظ هذا أو الشهادة على الله أنه عني باللفظ هذا ، فإن قام دليل مقطوع به فصحيح و إلا فتفسير بالرأي و هو المنهي. و التأويل ترجيح أحد المحتملات بدون القطع و الشهادة على الله .

و قال أبو طالب الثعلبي: التفسير بيان وضع اللفظ إما حقيقة أو مجازا كتفسير الصراط بالطريق و الصيب بالمطر، و التأويل تفسير باطن اللفظ، مأخوذ من الأول، و هو الرجوع بعاقبة الأمر، فالتأويل إخبار عن حقيقة المراد و التفسير إخبار عن دليل المراد ....

و قال أبو نصر القشيري: التفسير مقصور على الاتباع و السماع و الاستنباط في ما يتعلق بالتأويل ... و قال قوم منهم البغوي و الكواشي: التأويل صرف الآية إلى معنى موافق لما قبلها و بعدها يحتمله الآية غير مخالف للكتاب و السنة من طريق الاستنباط. و يطلق التفسير أيضا على علم من علوم المدونة و قد سبق في المقدمة " 36

و يقول فيه عبد الرؤوف بن المناوي " التفسير: لغة ، الكشف والإظهار. وشرعا توضيح معنى الآية وشأنما وقصتها والسبب الذي نزلت فيه، بلفظ يدل عليه دلالة ظاهره، ذكره ابن الكمال. وقال الراغب: التفسير قد يقال فيما يختص بمفردات الألفاظ وغريبها، وفيما يختص بالتأويل ولهذا يقال تفسير الرؤيا وتأويلها. وعرف بعضهم التفسير بأنه علم يبحث فيه عن أحوال الكتاب العزيز. وقال ابن الجوزي: التفسير إخراج الشيء من معلوم الخفاء إلى مقام التجلي، والتأويل نقل الكلام عن موضعه إلى ما يحتاج في إثباته إلى دليل لولاه ما ترك اللفظ ظاهر. وقال بعضهم: التفسير كشف المراد عن اللفظ المشكل، والتأويل رد أحد المحتملين إلى ما يطابق الظاهر "37

و يعرفه الدكتور منصور كافي بأنه "علم يبحث عن فهم كتاب الله المنزل على محمد صلى الله عليه و سلم ، و استخراج أحكامه و حكمه و بيان مدلولات معانيه بقدر الطاقة البشرية باختصار أو توسع"38.

و يقول سلوادي حسن عبد الرحمان في تحديده للتفسير " فالتفسير تفصيل من الفسر ، و كلاهما في اللغة بمعنى الكشف و الإبانة ، و قد استعمل القرآن هذه المادة بمعنى البيان و الكشف في قوله تعالى و لا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق و أحسن تفسيرا أي بيانا و كشفا ، و على ذلك فإن ما نقل من تعريفات للتفسير عن علماء السلف تكاد تلتقى عند معنى الإبانة لكلام الله تعالى و العلم بأصول

<sup>. 493</sup> محمد على التهانوي –كشاف اصطلاحات الفنون، ج1، ص492 و 493 .

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> عبد الرؤوف المناوي – التوقيف على مهمات التعاريف، عالم الكتب ، ط1 ، دمط ، 1990، ص: 104 .

<sup>. 18</sup> منصور كافي – مناهج المفسرين في العصر الحديث، دار العلوم للنشر ، درط ، الجزائر ، 2006، ص $^{38}$ 

يعرف بها كيفية النطق بألفاظ القرآن ، و بيان مدلولاتها ، و أحكامها ، و معانيها ، و الأسباب النازلة فيها دون أن تحدد نمطا معينا أو شكلا محددا يلتزمه المفسر في تفسيره " 39

و بعد هذه التعريفات العامة و الخاصة لمصطلح التفسير ، يتضح لنا أن التفسير قبل أن يكون خطابا ، يعتبر علما بالدرجة الأولى .. و هذا العلم له قواعد و أصول يتكأ و يستند عليها ، بالإمكان أن تسمى قواعد قراءة ، ثم اصطلحت و تتابع الأخذ بقواعدها .

و قد تطور علم التفسير أو خطاب التفسير على مراحل تاريخية معينة ، يمكن أن ندرجها على النحو الآتي :

" المرحلة الأولى: و هي المرحلة التي كان ينزل فيها الكتاب و كان الرسول صلى الله عليه و سلم يتولى بنفسه تبيينه للناس. و كان الصحابة رضوان الله عليهم يسألون عما كان يفوتهم فهمه من ألفاظه و معانيه و مقاصده. و لما انتقل إلى جوار ربه ، كانوا يتشاورون فيما بينهم في ذلك فيتفقون في فهم البعض منه و يختلفون في البعض الآخر...

المرحلة الثانية: و تمثل هذه المرحلة عصر التابعين الذين جاؤوا بعد الصحابة و أخذ عن مشاهيرهم ما أثر عنهم و تلفوا عنه التفسير و وسعوا دائرته حسب مقتضيات عصرهم و تطلب الظروف الاجتماعية و السياسية الناشئة فيه عن الفتوحات الإسلامية و اتساع رقعة بلاد الإسلام ...

المرحلة الثالثة: وفي ضوء هذه المرحلة صار التفسير علما قائما بذاته له أصوله و مناهجه. و لقد أطلت فيه مدارس متعددة ، فكان التفسير بالمأثور ، و التفسير بالمعقول ، و التفسير الذي أخذ المنحى البياني و اللغوي ، و التفسير الذي اعتنى بالقصص و الأخبار ، حتى صار كل من برع في فن من فنون المعرفة انطبع تفسيره بما برع فيه و برز على غيره من الفنون . "40

و تفسير القرآن فيه بعض الاعتبارات التي ينبغي أن تستتبع جميعها بالتدرج تقريبيا ، من مثل القرآن بالقرآن و تفسير القرآن بكلام النبي و تفسير القرآن بكلام الصحابة و تفسير القرآن بكلام التابعين : أولا : تفسير القرآن بالقرآن :

إذ إن أحسن طريق لمعرفة مراد المتكلم: الاستدلال ببعض كلامه على بعض - حسب قواعد لغته التي يتكلم بما - وهذا يقتضي معرفة اللغة التي نزل بما القرآن ، ومعرفة أساليبها ، واستعمالاتها ، فالقرآن عربي ، والرسول الذي أنزل إليه عربي ، والقوم الذين خاطبهم أول مرة عرب ، فجرى الخطاب بالقرآن على معتادهم في لسانهم لفظا ومعنى .

و قد يحتاج المفسر أن يجمع الآيات في الموضوع الواحد ، ثم ينظر فيها مجتمعة ليعرف ما قد يكون بينها من علاقات ، من تخصيص عام ، وتقييد مطلق ، وتفصيل مجمل .

40 عادل نويهض – معجم المفسرين من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، ج1 ، مؤسسة نويهض الثقافية ، ط2 ، لبنان ، 1983، ص: ج د .

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> حسن عبد الرحمان سلوادي – عبد الحميد بن باديس مفسرا، المؤسسة الوطنية للكتاب ، درط ، الجزائر ، 1984، ص: 61 .

ثانيًا: تفسير القرآن بكلام النبي صلى الله عليه وسلم:

ثالةً ا: تفسير القرآن بكلام الصحابة:

فإن تعذر فهم النص القرآني من القرآن ومن السنة طلبه المفسر من أقوال أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فإنهم أعلم بذلك ، لما شاهدوه من القرائن والأحوال ، واختصوا به من الفهم التام، والعلم الصحيح ، والعمل الصالح ، ولا سيما علماؤهم وكبراؤهم .

رابعا: تفسير القرآن بكلام التابعين:

تفسير القرآن بكلام التابعين ومن بعدهم من أهل العلم مع إضافة ما يناسب ذلك في المعتمدون، فإن تعذر فهم النص القرآني من كلام الصحابة لجأ المفسر إلى كلام من بعدهم من التابعين، فهم أقرب عهدا بنزول القرآن، وأعرف من غيرهم بلغته وأساليبه، وأكثر حفظا للسنن والآثار، وهم أيضا من أهل القرون المفضلة المشهود لها بالخيرية.

غير أن هناك دراسات أخرى لم تستتبع هذا المنحى .. و حاولت أن تسير برؤى مغايرة عما قد عهد لدى المفسرين و علماء القرآن ، و لكن ديدنها مجالات اهتمام الباحثين ، حيث اتخذ كل باحث مجال تخصصه ميدانا للتأصيل القرآني .. فهناك المتخصص في الطب و البيولوجيا الذي حاول أن يبحث في ثنايا القرآن عن نشوء الخلية و تطورها ، و هناك من يبحث في ميدان الاقتصاد ، إذ يعتبر القرآن في نظره مدونة خصبة لبحث توزيع و طرق التصرف بالمال و الزكاة ، و الباحث في علم الاجتماع و النفس يريد من القرآن حلولا لقضايا السلوك في النفس الإنسانية و علاقتها بالمجتمع ، و المتخصص في اللغة تممه البنية الحملية و اللغوية التي يتشكل منها النص القرآني ، فيقارب برؤيته اللسانية المستويات الصوتية و النحوية و التركيبية و البلاغية و علاقة ذلك بالدلالة و الإبلاغ أي (تداولية الخطاب) ، إلى غير ذلك من المناحي التي تريد بالقرآن وجهة معينة خاصة أو عامة حسب الهدف التأصيلي .. و القرآن بطبيعة الحال لا يمكن أن نقول أنه خال من هذه الاحتمالات و غيرها ، نظرا لثبوت بعض القضايا في ثنايا القرآن الكريم .. و ( نحن ) باعتبار(نا) (ن) بحث في هذا الجال فإن المدونة القرآنية لا تعني بحث(نا) في القرآن الكريم .. و ( نحن ) باعتبار(نا) (ن) بحث في هذا الجال فإن المدونة القرآنية لا تعني بحث(نا) في

ذاتها ، و لكن ما يهم (نا) هو التفسير القرآني ، لذلك لا بأس في أن نطرح السؤال التالي : ماهي التصنيفات التي صنفت إليها الدراسات القرآنية ؟

## 4- الدراسات القرآنية:

إن المقياس الأهم الذي عليه الاعتماد في التصنيف في الدراسات السابقة هو مبحث علوم القرآن، إذ يعد هذا المبحث من المباحث المهمة التي درست القرآن و عددت التصنيفات فيه بتعدد التقسيمات و التفريعات و بتعدد الكليات و الجزئيات و " قد يتعجب المتلقي المعاصر من كثرة علوم القرآن و من تعدد أقسامها و فروعها ، و لعله محق في تعجبه، فهذا بعض ما وسم الثقافة العربية في العصور المتأخرة خاصة ( و هذا أبرز ما يأخذه عليها المعاصرون )، فقد كان كل ' باحث ' حريصا على أن يضع يده على ظاهرة لم ينتبه لها سابقوه ، أو أن يضيف قسما أو علما أو فنا بلاغيا ينشئه إنشاء أو يشتقه من إرث سابق، يقسم به الكل إلى أجزاء و الأصل إلى فروع أقل و هكذا ... لقد كان هذا ، لا شك ، ضربا من البحث المضني " 41 ، و هذا دليل على أن القرآن يحتمل أكثر من قراءة علمية ، و علومه في زيادة مستمرة دائما بفعل حمله لهذه الأوجه المتعددة و كذلك " تعتبر الدراسة في علوم القرآن منهجا معكملا لا تقتصر على الحفظ و الأداء ، بل تتناول معرفة رسم المصحف ، أي نوع كتابته ، ما كان غو ذلك " 24 ، و التفسير القرآني يعد جزءا مهما من علوم القرآن بل هو أهمها ، لأنه يمتح و يستند يو ذلك " 42 ، و التفسير القرآني يعد جزءا مهما من علوم القرآن بل هو أهمها ، لأنه يمتح و يستند إلى تلك العلوم إذا كان الاحتياج ضروريا في مواقف و سياقات معينة ، و المباحث و العلوم القرآنية كثيرة فهي تعد العماد الأساس لدارس القرآن ، و يمكننا أن ندرجها كالآتي اعتمادا على ما أورده الزركشي في غهي تعد العماد الأساس لدارس القرآن ، و يمكننا أن ندرجها كالآتي اعتمادا على ما أورده الزركشي في المها القرآن :

" النوع الأول معرفة أسباب النزول وقد اعتنى بذلك المفسرون في كتبهم وأفردوا فيه تصانيف ...

النوع الثاني معرفة المناسبات بين الآيات ... النوع الثالث معرفة الفواصل ورؤوس الآي و هي كلمة آخر الآية كقافية الشعر وقرينة السجع ... النوع الرابع في جمع الوجوه والنظائر ...

النوع الخامس علم المتشابه ... النوع السادس قال علم المبهمات ... النوع السابع في أسرار الفواتح والسور ... النوع الثامن في خواتم السور ... النوع التاسع معرفة المكي و المدني ...

النوع العاشر معرفة أول ما نزل من القرآن وآخر ما نزل ... النوع الحادي عشر معرفة على كم لغة نزل ... النوع الثاني عشر في كيفية إنزاله ... النوع الثالث عشر في بيان جمعه ومن حفظه من الصحابة رضي الله عنهم ... النوع الرابع عشر تقسيمه بحسب سوره فيه وترتيب السور والآيات ...

 $^{42}$  محمد الأمين الشنقيطي  $^{-}$  أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج $^{1}$  ، دار الحديث ، درط ، القاهرة ،  $^{2006}$ ، ص:  $^{13}$ 

<sup>41</sup> محمد عبد الباسط عيد – النص و الخطاب قراءة في علوم القرآن، مكتبة الآداب ، ط 1 ، القاهرة ، 2009، ص: 18 .

الخامس عشر معرفة أسمائه واشتقاقاتها ... النوع السادس عشر معرفة ما وقع من غير لغة أهل الحجاز من قبائل العرب ... النوع السابع عشر ما فيه من غير لغة العرب ... النوع الثامن عشر معرفة غريبه وهو معرفة المدلول ... النوع التاسع عشر معرفة التصريف و هو ما يلحق الكلمة ببنيتها و قد و ينقسم قسمين أحدهما جعل الكلمة على صيغ مختلفة بضروب من المعاني وينحصر في التصغير و التكبير و المصدر و اسمي الزمان و المكان و اسم الفاعل و اسم المفعول و المقصور و الممدود و الثاني تغيير الكلمة لمعنى طارئ عليها وينحصر في الزيادة والحذف والإبدال والقلب والنقل والإدغام وفائدة التصريف حصول المعاني المختلفة المتشبعة عن معنى واحد فالعلم به أهم من معرفة النحو في تعرف اللغة لأن التصريف نظر في ذات الكلمة و النحو نظر في عوارضها ... النوع العشرون معرفة الأحكام من جهة إفرادها وتركيبها ويؤخذ ذلك من علم النحو ... النوع الحادي و العشرون اختلاف الألفاظ بزيادة أو نقص وأفصح ويؤخذ ذلك من علم البيان والبديع ... النوع الثاني والعشرون اختلاف الألفاظ بزيادة أو نقص أو تغيير حركة أو إثبات لفظ بدل آخر وذلك متواتر وآحاد ...

النوع الثالث والعشرون معرفة توجيه القراءات وتبيين وجه ما ذهب إليه كل قارئ وهو فن جليل و به تعرف جلالة المعاني وجزالتها ... النوع الرابع و العشرون معرفة الوقف والابتداء ...

النوع الخامس والعشرون مرسوم الخط ... النوع السادس والعشرون فضائله ...

النوع السابع و العشرون حواصه ... الثامن والعشرون هل في القرآن شيء أفضل من شيء ...

النوع التاسع والعشرون في آداب تلاوته و كيفيتها ... النوع الثلاثون في أنه هل يجوز في التصانيف و الرسائل والخطب ... النوع الحادي والثلاثون معرفة الأمثال الكائنة فيه... "43 .

و يمكن أن نعتمد على نص مهم جدا للشنقيطي على لسان الإمام أبو عبدالله محمد بن أبي الفضل المرسي من كتابه المنتخب في اختصار ما يدخل في نطاق علوم القرآن، فضلا على ما قد سلف من القول، إذ يقول في مستوى بنيته أولا: "فَاعْتَنَقُوم " بضَطِّع اته ، وَحَرْيركل َ ماته ، وَهُوفَة مَخارِج مَن القول، إذ يقول في مستوى بنيته أولا: "فَاجْزاد به مَوانْ صَاف مَوارْد الله مَ مَعْ الله مَن سَعَلَات به إلى غَيْر ذَل كَ حُوف به وَعَلَمها ، وعَ لَك ماتواله مَا يه الله عن الله عنه الله الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه ع

وَاعْتَنَى النَّحَاةُ بِالْمُوبِ مُنهُ وَالْمَنِيِّ مَن الْأَسْمَاءَ وَالْأَفْعَالِ ، وَالْحُرُوفِ الْعَامِلَةَ وَغَيْرَهَا . وَأُوسِهُ الْلِلْكَلَامَ فِي الْأَسْمَاءَ وَتُوابِعَ هَا ، وَضُرُ وَبِالْأَفْعَ اللَ ، وَاللَّلَازِمَ وَالنَّمَّعِدِي ، أُوسُومَ خَطَّ الْكَلَرَ مَاتِ ، وَجَم يعِي مَاتَعَ لَمُّقَ بَهُ الْأَسْمَاءَ وَتُوابِعَ هَا ، وَضُرُ مُوبِ الْفَعَ اللَّهَ مُ أَعْرِبَهُمُ أَعْرِدَ هَ كُلاَ مَةً كَلا مَةً اللَّهُ .

38

<sup>43</sup> بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي – البرهان في علوم القرآن،ج 2 ، دار إحياء الكتب العربية ، ط1 ، سوريا ، 1957، ص: من 22 إلى 486 .

<sup>44</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ، ج3، ص: 227 و 228 .

إذ نراه يركز هنا على مستوى البنية في تفرعاتها من التحليل أو التركيب، مراعيا البنية الصرفية أولا ثم البنية النحوية ، و ينتقل بعدها إلى الدلالة من حيث اللفظ أو التركيب، و ذلك في القول التالى:

وَاعْلَوْ صُوْ يَ وَنَهُ لَهُ مَن الْأَطَّقَالَ هُلَ يَّة ، والشَّواهللْأَصْل يَّةَ والنَّظَرِيَّة مُّل ُ قُول ه : لُو كَانَ ف يَهُمآلُهُ أَوَّ اللَّهُ لُقَصْدَ الْوَالْمُ اللَّهُ لُقَصْدَ اللَّهُ لُلَّهَ اللَّهُ لُلَّهَ اللَّهُ لُلَّهُ اللَّهُ لُلَّهُ اللَّهُ لُلَّهُ اللَّهُ لُلَّهُ اللَّهُ لَكُتُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللل

َوتَ أَمَّلَتْ طَاءَ فَةٌ تَعايِي خَطَابِه ؟ فَرَأَتْ مَنَها َها قَة صَي الْعُ مُوم ، وَمِنَها َها قَة صَي الْخُصُوص ، إِلَى غَيْرِ ذَ لَ لَكَ بَوْ الشَّبَ طُوا مَنه أَرَّحَكَام اللَّغَ َه مَن الْحَ قِيَقة وَالْمَجازِ ، وَتَكَلَّمُوا فِي التَّخْصِيصِ وَالْإِضْمارِ ، وَالنَّصِّ وَالظَّاهِ ، وَالنَّحْمِ وَالْمُحَكَمِ وَالنَّمَ شَابِه ، وَالْأَمْ وَالنَّهِ وَالنَّهِ وَالنَّسِخِ ، إِلَى غَيْرِ ذَ لَه كَ مِن أَنواعِ النَّصِّ وَالظَّاهِ ، وَالْمُحَابِ لَحَ اللَّهِ وَالنَّمَ شَابِه ، وَالنَّهُ وَ النَّهُ وَالنَّهِ وَالنَّهِ ، وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهِ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولَ الْفَقَه » .

ُ وَأَحْكَمَتْ طَاءً فَةٌ ۗ صَحِيَح النَّظَرِ ، وَصَاهَ الْفَكْرِ فَ يَمَا فَي مَن الْخُكَرُ وَ لَهُ مَن الْخُكَرُ وَ الْأَحْكَام ، وَالْأَحْكَام ، وَالْمُوعِ» وَبِ «،الْقُهَهِ فَأَسُّمُوا أُصُولَه وُ وَفُوعَه مُ وَبِ سَطُوا الْقُولَ فِيذَلَ لِكَ بَسُطًا خَمَدًا ؟ وَمُمُّوه كُبِ هِ لِمُ اللَّفُوعِ» وَبِ «،الْقُقَهِ فَأَسُّمُوا أُصُولَه وُ وَفُوعَه مُ وَبِ سَطُوا الْقُولَ فِيذَلَ لِكَ بَسُطًا كَمَدًا ؟ وَمُمُّوه كُبِ هِ لِمُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَ

بعدها ينتقل مستوى الاهتمام إلى الجانب السياقي و القصصي، فيذكر أن في القرآن جانبا حكميا مركزا بقوة في ثنايا القرآن، في قصصه و أمثاله و تاريخه، بما يستفاد منه فقهيا أو حياتيا فيقول:

" وَتَلَمَّحَتْ طَائَ غَةٌ مَا قَدَ مِن قَصَصِ الْقُونِ السَّابِقَة ، وَالْأَلْخَمَالِ يَهَ ، وَذَ قَلُوا أَخْبَ اَرُهُم ، وَهُوْدُوا آتَارُهُو قَائِع مُن قَصَص » . وَأَوْلَلْأَشْيَاء ؟ وَمُمُّوا لَكَ بَه ﴿التَّارِيخ وَالْقَصَص » .

وَتَنْ بَنَّهُ ۚ آخُوْنَ لَ مَا فَ يِهِ مَنِ الْحِكَمَ وَالْأَمْ َ اللهِ ، وَالْمُواعِظِ الَّتِيُّ عَلْقَلَ مُ قَلُوبَ ۗ الْرَجالِ ، وَتَكَادُ تُكَلُكُ اللهِ الْبَيْ عَلْقَلَ مُ وَدَّكِرِ الْمُوتِ وَالْمَعَاد ، وَالنَّشِرِ اللَّهِ بَالَ بَخَ السَّبَ طُوا مَنَّا فَي مَن الْوَعِد ، وَالْعَرِي وَالنَّارِ ، وَالنَّارِ ، وَالنَّارِ ، وَصُولًا مِن النَّواعِظ ، وَأُصُولًا مِن الزَّواجِر . وَأُسُّوا لِذَلَ لِكَ الْمُواعِظ بَاءَ وَالنَّواجِ . وَأُسُوا لِذَلَ لِكَ الْمُواعِظ بَاءَ وَالْوَاجِ . وَالْمَعْ الرَّواجِ . وَالْمُواعِظ بَاءَ وَالْوَاجِرِ . وَالْمُواعِظ بَاءَ وَالنَّواجِ . وَالْمُواعِظ بَا اللَّواجِ اللهِ اللهِ وَالْمُواعِظ بَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللْمُواللّهُ وَاللّهُ ولَا لَا اللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ

وَاسَتْنَهَ طَقُومٌ مُمَّةَ يِهِ مِن أُصُولِ التَّعِيرِ ؛ مِثْلَ مَا وَرَدِ فِيةَ صَّةِ يُ وُسُفَ : مَن الَّبَقِاتِ السَّمَانِ ، َ فِي اَمْ اَهِي صَاحَبِي السَّمْنِ ، وَفِيُرُوْيَ لَهُ الشَّمْسِ وَالْقَمِ وَالنُّجُومَ سَاجَداتٍ ، وَيَمُّونَّهُ إِير تَفْسِيرَ النُّنَةِ النَّيِ مَن الْكِدَ ابِ ، فَ إِنْ عَوَّ عَلْبِهِم إِنْوابُهَا مِنه ، فَ مِن النَّنَةِ النَّي هَي شَارِحة الْكِدَ ابِ ، فَ إِنْ

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> السابق، ص: 228

عَمُو فَهَنِ الْحَكَمَ والْأَمْ اللِ . ثُمَّ نَظَرُوا إِلَى اصْطَلاحِ الْعَامِّ فِيُخَاطَبَ الْثِمَ ، وَعُ رُفِ عَاداتِهُم الَّذِي أَشَارِلَهِ وَلَهُ الْقُولُهِ عَاداتُهُم الَّذِي أَشَارِلَهِ وَلَهُ عَلَامِ النَّقَوَلُهُ : وَأُقُو الْعَ وَفَ [الأعراف: 199] .

وَأَخَلَقُومٌ مُمَّا فِيَآيَ اِتَ الْمُوارِيثِ مِن ذَكْرِ السِّهَأُودِ الجَهَا، وَغُيرِذَ لَكَ ﴿عَلَم الْفُرادَ ضِ» ، واسَّتْه طُوا مُنها مِن ذَكْرِ النَّهُ فَي وَالسُّلُسِ وَالتُّمْنِ ﴿ حَسابَ الْفُرادَ ضِ» ، وَهَساءً لِمالْع أَول ؟ وَالسُّلُسِ وَالتُّمْنِ ﴿ حَسابَ الْفُرادَ ضِ» ، وَهَساءً لِمالْع أَول ؟ وَالسُّلُسِ وَالتُّمْنِ ﴿ حَسابَ الْفُرادَ ضِ» ، وَهَساءً لِمالُع أَول ؟ وَالسُّلُسِ وَالتُّمْنِ ﴿ حَسابَ الْفُرادَ ضِ» ، وَهُساءً لِمالُع أَول ؟ وَالسُّلُسِ وَالتُّمْنِ ﴿ وَسَابَ الْفُرادَ ضِ» ، وَهُساءً لِمالُع أَول ؟ وَالسُّلُسِ وَالتَّهُ مِنْ فَيْ وَالسُّلُسِ وَاللَّهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ أَلْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْعُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْعُ الللللْعُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللللْمُ اللّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ اللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللْمُولِي اللللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللّهُ الللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللللللّهُ الللللللللللْمُ الللللللللللللل

ُ وَنَظَرَقُومٌ ۗ إِ لَى َ هَ يِهُلآيَ اتُ الدَّالَاتُ عَلَى الْحَ كَالْبَ اَهِقَ فِي اللَّلْمِ وَالنَّهَارِ ، وَالشَّمْسِ وَالْقَعْرِ اللِّهِ وَ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُ وَالنَّهُومِ وَالنَّامِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنِّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالنَّهُومِ وَالْمَامِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولَ وَالنَّهُومِ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِولُومِ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِولُومُ وَالْمُؤْمِولُومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِولُومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

و الإفادة منه ليست في هذه الجوانب المذكورة فقط، و لكن الإفادة قد تكون أدبية أو صوفية روحية أو حتى طبية أو علمية أو فلسفية أو رياضية، فيقول في هذا الإطار:

"وذَظَر الْكُتَّابُ وَالشُّعَاء أِلَى مَا يِهِ مِن جَوالَة اللَّفْظَودِ كِيعِ النَّظْمِ ، وَمُعْطِلِسِّهِ َاقَ والْمَ اِقِ ، وَ الْمُقَاطِع وَ الْمُخَالَ صِ وَالتَّلُوينِ فِي الْخَطَابِ مَوالْإِطْهَ اَبَوالْإِيجَ ازِ ، وَغَيْرِذَ لَهِ كَ يَخَالَسُنَهُ طُوا مِنه هُ ﴿ لَمُ النَّهَا طِع وَ الْمُعَالِيمَ النَّوالْبُ كَيعِ» .

وَنَظَرَفَ يِهُ أَرِهُ اَبُ الْإِ شَارات وَأَصْحابُ الْحَ يَقِقَة ؛ فَالاَح لَمُ مَن أَلْفَاظِه اَهُ أَنْ الْأَوْقَ ادَّ قَى ، جَعُوا لَهُ الْعَلِمُ الْعَلِمُ الْعُورَ وَالْحَدُّفُورِ وَالْحَدُّفُولِلَّهُ مِنَ أَلْفُاظِه الْعُلِمُ وَالْمُومَّيَة ، وَالْقَضِ أَعْلَاما اصْطَلَكُوا عَلَيْها ، مِثَ الْعَرِ مَا أَعْلَاما اصْطَلَكُوا مَا اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّ

َ هَذِهِ اللَّهَ أُونُ الَّتِي أَخَذَتُها الْمِلَّةُ الْإِسْلَامِيَّةُ منه .

ُ وَقَدَ انْحَتِى عَلَىءَ لُمُوم أُنَح مْنَء لُمُوم الْأُوارُ لِ ، مِثْ ل : الطّبِّ ، والْجُ لَلِ كَوالْهُ يَهَ ، والْهُ نَلَسَمُوالْجُ بْرِ ، وَلَّا الطّبِّ ، والْجُ لَلِ كَوالْهُ يَهَ ، والْهُ نَلَسَمُوالْجُ بْرِ ، وَلَّكَ عَلَى الطّبِ اللّهِ وَالنَّجَامَة ، وَغُيْرِذَ لَ كَ .

أَمَّا الطِّبُّ: فَمَلُاهِ عَلَى حِفْظِ ظَامِ الصِّحَة ، واست حِكَا ﴿ لُقُوة اللَّهِ عَلَا كُونُهِ اعْدَ كَالِ الْمَزاج تَبَعا لَا لُلُواج أَمَّا الطِّبُ : فَمَلُاهُ عَلَى حِفْظِ ظَامِ الصِّحَة ، واست حكا ﴿ لُقُونَه أَنَ وَكَانَ مَلَا يَكُونُهِ اعْدَ كَالِ الْمُواجِلة لِ كَالِهُ الْمُؤاجِلة لِ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا لَا اللَّهُ عَلَا لَهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى عَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الْمُؤاجِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِ عَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْمُؤْمِقُ عَلَى الْعَلَالُولُ عَلَى اللَّ

وَعَوْفَ لَه يِهِ بِمَا عَالَم الصِّحَّةِ مُلْخَدَ لَالَ له ، وَهُلُوثِ الشُّفَاءِلْهُ لَذِهِ مُعْدَ لَلا له في قُول له : شَرابُ مُخْدَ لَه فُ أَلُواذُ هَ كَيه شَفَالِم لَلنَّاس [النحل:69] .

ثُمَّ زَادَ عَلَى طِبِّ الْأَجْسَادِ بِطِبِّ الْقُلُوبِ ، وَشَفَاء الصُّلُورِ .

وَأَمَّالُهُ ۚ يَ لَهُ ۚ : فَهِي تَضَاعِف سُورهِ مَالْآي َاتِ الَّتِي ذَكَرِه ِيَها مِن مَلَكُوتِ السَّمَاواتِ وَالْأُضِ ، وَها بَتَّ فِي الْعالَمْء لُهوِيِّ والسُّفُل مِّي مَن الْمُخلُوقَ ات مُنه أ.

وَأَمَّمَا الْهُ ۚ نَكَسَةُ : فَهِي قُولَ له عَانْ طَلَمْ قُوا إِلَى طَلِّ فِي ثَلَاثِ شُعب لَاظَلَمْ يَلِ وَلا يُعْنِي مَن اللَّهبِ الطَّلَات:30 ، 13] ، فَ إِنَّةُ قِهَاء لَمَّ أَهْلَسيَّةً ، وَهُو أَنَّ الشَّكْلِ النَّصَاتَ لَا ظُلَ لَه .

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> المرجع نفسه، ص: 228 و 229 .

وَأَمَّا الْحَكَ لَلُ : فَقَدْ حَوِلْهَ اتُه مِن الْبِرِاهِينِ وَالْمَقَدَّمَاتِ النَّهَ ادْ جِ ، وَالْقُولِ بِ الْمُوجِ ، وَالْمَعَاضِة ، وَقُيْرِذَ لَكَ شَيْكَتا يراً ، وَهُ الظَّرَةُ إِ بِراهِيَلُهُمْلُ فَيْ فَلِكَ عَظِيْم .

وَأَمَّاالَجُ ۚ بَرُوالُهَابَ لَهُ : فَقَلْقَ يَل َ: إِ نَّأُواءً لَل السُّورِذُكَ عَو لَد ُ وَأَعُوام ُ وَأَيَّام ٌ لَ تَوارِيخ أَمْم َسالَ هَه ، وإ نَّه يَها تَارِيَخ عَالَهُ أَوْم اللَّهُ وَ اللَّذِيرَ لَا اللَّهُ إِنَّا مَ وَمَا وَهُم اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَالُو

و بطبيعة الحال فإن هذه العلوم القرآنية يمكنها أن تلج إلى تقاسيم و تفاصيل القرآن الكريم ، و ذلك بتناولها لقضايا سياقات القرآن و ما يحيط به ، و كذلك لنسقه و بنيته .. و كل من هذه القضايا نوع من علوم القرآن ، و لكن تصنيف الدراسات القرآنية قد يخضع لاعتبارات أخرى ، و ما التفسير إلا صنف شائع من الدراسات القرآنية – و إن كان هو نفسه أخذ تصانيف متعددة – و ربما يعتبر جزءا من علوم القرآن و ربما يستعين بعلوم القرآن ، فالملاحظ يرى أن هناك تكاملا و اشتمالا بينهما ، و من الدراسات القرآنية نجد علم و خطاب التفسير .

#### 5− خطاب التفسير:

يعد التفسير من أهم الخطابات التي ولجت عالم المعنى و المقاصد التي تخص القرآن الكريم ، و قد كانت فيه مراحل مهمة في تاريخه " فمحاولات التفسير الأولى متوجهة إلى النص نفسه حتى تضيف إلى تحقيقه المادي الذي جعله واحدا ماديا (جمع المصحف و إعجامه و ضبط قراءاته) تحقيقه المعنوي لجعله واحدا معنويا (محاولة إدراك نسقه و فهم التناقضات الظاهرية في النص) كان لابد من فهم التناقض الظاهري بين الآيات و القراءات فكانت أهم الكتابات تدور حول الحلول الأسلوبية و المنطقية و التاريخية لفهم التناقضات الظاهرية (مثل المجاز في القرآن أو غريب القرآن الخ ..) و لما بدأ التفسير الشامل المستند إلى تحقيق الوحدتين المادية و المعنوية لنص القرآن كان أول المناهج أيسرها أعني منهج التفسير بالأثر و الإسرائيليات (الطبري مثلا) ثم نقد ذلك لجعل التفسير بالأثر يعتمد على الأثر المنقود و التفسير بعلوم اللغة بعد أن اكتملت نظرية النقد الأدبي و الإعجاز (الزمخشري مثلا) تلاه نقد التوظيف العقدي لهذا المنهج و بيان دور عقائد المفسر في التفسير وهو ما يمكن أن يعد أول مراحل النقد العقدي لهذا المنهج و بيان دور عقائد المفسر في التفسير الفلسفي الذي لم يكن أن يعد أول مراحل النقد لكنه ينقسم إلى ضربين التفسير الفلسفي الباطني (بعض محاولات إخوان الصفا) و التفسير الفلسفي لمكان العقلي (بعض محاولات إخوان الصفا) و التفسير الفلسفي و المنافيزيقا لكون الأول يحتاج إلى علم الكلام التاريخي مادة لاستعمال العقل أي أن له مضمونا معينا و الميتافيزيقا لكون الأول يحتاج إلى علم الكلام التاريخي مادة لاستعمال العقل أي أن له مضمونا معينا

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> السابق، ص: 229 إلى 230 .

أو معطى عليه أن يتعامل معه تعامل العلوم التجريبية مع المعطى الحسي و ليس مجرد فرضيات كما هو شأن الإلهيات الفلسفية (الغزالي مثلا) ثم تلا ذلك التفسير الصوفي (ابن عربي مثلا) ثم تلاه نقد التفسير الصوفي و الفلسفي و اللساني و الأثري (ابن تيمية خاصة) "<sup>48</sup> و التفسير فيه أنواع منها:

#### 1 - التفسير العقدي:

ينظر هذا النوع من دراسات التفسير إلى القرآن باعتباره مصدرا للعقيدة الإسلامية ، إذ أن كل ما يتعلق بالعقيدة لابد و أن يكون مصدره الأساسي هذا الخطاب المقدس ( القرآن ) .. و التفسيرات العقدية تحاول أن تؤسس من خلال القرآن ثوابتا أقرتما النصوص القرآنية في مسائل العقيدة ، و بإمكاننا أن نقول أن أغلب أو أن معظم التفاسير تناول هذا الجانب المهم و الركن العظيم من ما يعتقده الفرد المسلم ، و قد يتسم جل التفسير بهذه السمة ، و " يظهر هذا المنهج واضحا في تفسيره صلى الله عليه و سلم للآيات التي تنص على رؤية المؤمنين لربهم عز و جل يوم القيامة . ففي تفسير قوله تعالى ﴿ وُجُوهِ آوهُ ذَ نَاضَوةً إلى رَبَّها نَاظِقَ ﴿ . يروى ابن عمر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه و سلم قال : إن أدنى أهل الجنة منزلة لمن ينظر إلى جنانه و أزواجه و خدمه ... و أكرمهم على الله من ينظر إلى وجهه غدوة عشية ...

كذلك يؤكد رسول الله صلى الله عليه و سلم هذه الرؤية عند تفسير قوله تعالى : ﴿ لَهُ لَيْنَ كَذَلُكُ يَوْمُ اللهُ عَلَيْهُ وَ سَلَّم ( و زيادة ) برؤية الله تعالى يوم القيامة ... "49 ، و من التفاسير التي اهتمت بمذا الجانب تفسير ابن كثير و تفسير الشنقيطي .. و غيره كثير .

2- التفسير الوعظي: هذا النوع من التفسير يحث على قيم مهمة جدا في الإسلام ، و من هذه القيم الترغيب بدار الآخرة و الزهد ، و تقديم الأعمال الصالحة التي تدخل إلى الجنة و " يزخر التفسير النبوي للقرآن الكريم بثروة وفيرة من أقواله صلى الله عليه و سلم التي تدعو إلى الزهد في الحياة الدنيا و التخويف من عقاب الله عز و جل ، و ما إلى ذلك من مواعظه و إرشاداته .

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> أبو يعرب المرزوقي− النخب العربية و عطالة الإبداع في منظور الفلسفة القرآنية، الدار المتوسطية للنشر ، ط 01 ، تونس ، 2007، ص: 48،49 .

<sup>49</sup> منصور كافي – مناهج المفسرين، ص: 59.

نقرأ ذلك واضحا عند تفسيره صلى الله عليه و سلم لقوله تعالى ﴿ أَلُمْ التَّكَاثُر ﴾ حيث قرأها صلى الله عليه و سلم ، ثم قال : (( يقول ابن آدم : مالي مالي ، و هل لك من مالك إلا ما تصدقت فأمضيت ، أو أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت )) .

كذلك روى عن النبي صلى الله عليه و سلم أنه قال : إذا رأيت الله عز و جل يعطي العبد من الدنيا على معاصيه ما يحب فإنه استدراج ، ثم تلا قول الله عز و جل : ﴿ فَلَمَّا نُسُوا مَا ذُسُوا مَا خُدُوا بِهَفَتَ حْدَا عَلَيْهِم أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرْحوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم مُ غُنَةً فَ إِذَا هُم مُنْ الله عَنْ عَلَيْهُم أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرْحوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم مَ غُنَةً فَ إِذَا هُم مُنْ الله عَنْ الله عَنْ مَعَاصيه ما يحب فإنه استدراج ، ثم تلا قول الله عز و جل : ﴿ فَلَمَّا نُسُوا مَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْهُم أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ وَتَهُ إِذَا فَرُحوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم مُنْ الله عَنْ و جل يعطي العبد

3- التفسير الفقهي: يهتم ببيان أمور الدين و توضيح أحكامها ، فالمعنى اللغوي للفقه هو الفهم و التدبر ، و لذلك أطلق مصطلح الفقه على ما يدخل في إبانة و تيسير الكليات العامة للدين لينالها الفهم من قبل العامة من الناس ، و لذلك تجد المفسرون يهتمون بجذا المبحث و يولونه عناية كبيرة بعد العقيدة ، لأن الفقه يوفر للمسلم الطرق الصحيحة التي يتعبد بما تجاه ربه .. و هذه الطرق عبارة عن أفعال معينة من مثل طريقة الصلاة و الزكاة و الحج و غيرها ، و كذلك ما يدخل في باب المعاملات بين أفراد المجتمع و معرفة المقادير في الحقوق و الواجبات و هكذا ، و تفاسير هذا الصنف كثيرة جدا ، إذ تكاد كل التفاسير تصب في هذا المنحى ، خصوصا عندما يتوسع مفهوم الفقه إلى مجالات الحياة بكافة متطلباتها ، و قد " تضمن التفسير النبوي للقرآن الكريم بعض الجوانب الفقهية ، نرى ذلك واضحا عند تفسير قوله تعالى : ﴿ يَ اللَّه اللَّه اللَّه الله عن عمر طلق امرأته و هي حائض فذكر لرسول الله صلى الله عليه و سلم فتغيظ فيه ( أي منه ) ثم قال : ليراجعها ثم يمسكها حتى تطهر ثم تحيض فتطهر ، فإن بدا له أن يطلقها طاهرا قبل أن يمسها فتلك العدة كما أمر الله عز و جل .

هكذا يوضح لنا رسول الله صلى الله عليه و سلم في تفسير هذه الآية أنه يجب على الزوج — إذا أراد أن يطلق زوجته — أن يطلقها في طهر لم يجامعها فيه ، و هذا هو ما يعرف بالطلاق

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> المرجع نفسه، ص: 60.

السني عند الفقهاء أي الطلاق الذي يوافق السنة ..." 51 ، و يعتبر تفسير ابن كثير و الشاطبي و تفسير الجلالين من التفاسير الفقهية و غيرها كثير أيضا .

4- التفسير التاريخي : يهتم هذا النوع من التفسير بتاريخ الأحداث سواء ما تعلق منها بالقصص القرآنية ، أو بالوقائع التي ينجر عنها بعض الأحكام الشرعية ، أو بأحداث السيرة النبوية ، و أحوال العرب و عاداتهم ، و ما قد حصل في الأمم القديمة و غيرها ، " و يظهر لنا هذا التفسير واضحا عند تفسيره صلى الله عليه و سلم لقوله تعالى ﴿ تَبَّتُهِ لَا أَبِي لَمَبَ وَتَبَّ ﴾ حيث يتضح لنا من تفسيره لهذه الآية موقف قريش من دعوته ، فقد روى ابن عباس رضي الله عنه أنه لما نزلت : ﴿ وَأَنْ لُوَثِيرَ تَكَ الْأَقْرِيرَنَ ﴾ ، خرج رسول الله صلى الله عليه و سلم حتى صعد الصفا فهتف يا صباحاه فاجتمعوا إليه ، فقال : أرأيتم إن أخبرتكم أن خيلا تخرج من سفح هذا الجبل أكنتم مصدقي ؟ قالوا : ما جربنا عليك كذبا ، قال فإني نذير لكم بين عذاب شديد . قال أبو لهب : تبا لك : ما جمعتنا إلا لهذا ثم قام فنزلت : ﴿ تَبَّتُهِ لَلهُ عَنِي فَدَابِ شَدِيد . قال أبو لهب : تبا لك : ما جمعتنا إلا لهذا ثم قام فنزلت : ﴿ تَبَّتُهِ كَلَّا أَبِي

كذلك تظهر الناحية التاريخية واضحة عند تفسيره صلى الله عليه و سلم لقوله تعالى : ﴿ قُدْ لِل أَصْحَابُ الله عليه و سلم قصة هذا الأحدود ، و ذلك فيما يرويه صهيب - رضى الله عنه - عن النبي .. " 52

<sup>.</sup> 61 ، 60 : سابق، ص  $^{51}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> المرجع نفسه، ص : 61 ، 62 .

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> السابق، ص: 62

6- التفسير السياقي : السياق عامل مهم جدا في تحديد المعاني و المقاصد العامة ، لأنه ينظر في معاني عدد من الآيات التي اشتغلت على نفس القضية أو الموضوع ، و هو ما يعرف ببيان القرآن بالقرآن ، و تفسير أضواء البيان للإمام الشنقيطي أوضح مثال على ذلك ، و يعتبر السياق آلية مهمة جدا من آليات تحليل الخطابات ، فلا يقع الفهم الكلي بدون سياق معين ، و قد ألزم الإمام الشنقيطي نفسه بأمرين و ذلك في تأليف كتابه :

" أحدهما: بيان القرآن بالقرآن ، لإجماع العلماء على أن أشرف أنواع التفسير و أجلها تفسير كتاب الله بكتاب الله ، إذ لا أحد أعلم بمعنى كلام الله — جل و علا — من الله ... و ثانيهما: بيان الأحكام الفقهية في جميع الآيات المبينة بالفتح في هذا الكتاب ... "54

7- التفسير اللغوي و البلاغي :

يعدُ هذا النوع من التفسير متوسع على نطاق أكبر بالمقارنة مع التفاسير الأخرى ، و ذلك يرجع إلى أن المفسر أحوج ما يكون إلى معرفة اللغة و علوم النحو و ضروب البلاغة و العلوم التي تعالج الدلالة مثل التضاد و المشترك .. الخ ، فحتى و إن اضطلع تفسير المفسر بطابع فقهي أو عقدي أو غير ذلك ، فتراه يلجأ دائما إلى بيان الوجهة اللغوية أولا و هذا في غالب الأحيان ، و ربما إن استعصت عليه مسألة من مسائل القرآن ذهب إلى تفسيرها لغويا عن طريق الوصف و التحليل في البنية اللغوية أو اللسانية و هكذا .

و تفاسير هذا الصنف موجودة بكثرة ، و نرى أن الكتب التي عالجت مسألة الألفاظ كثيرة من مثل كتاب اللغات في القرآن لابن حسنون و مفحمات الأقران في مبهمات القرآن للسيوطي و غريب القرآن لابن قتيبة و مفردات القرآن لابن السمين الحلبي و كلمات القرآن للأصفهاني و غريب القرآن لابن قتيبة و مفردات القرآن لابن السمين الحلبي و كلمات القرآن لحمد مخلوف و معجم الألفاظ و الأعلام القرآنية لمحمد إسماعيل إبراهيم و المعجم الموسوعي لألفاظ القرآن الكريم لأحمد مختار عمر ، و غير هذه الكتب كثير ، ثم أن من التفاسير التي عالجت قضية إعراب القرآن من مثل إعراب القرآن للزجاج ، و هناك التي تناولت ما للقرآن الكريم من مجاز حمدا من الناحية البلاغية – مثل كتاب مجاز القرآن لأبي عبيدة و التي تناولت قضية النظم في القرآن مثل دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني ، و تفسير الكشاف للزمخشري ، و هناك التفسير الذي

<sup>54</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان، ص: 35.

مازج ما بين قضايا اللغة و النحو و البلاغة مثل تفسير التحرير و التنوير للعلامة الطاهر بن عاشور ، و غيرها كثير مما لا يسع الجال المتاح أن نحصره في صفحة أو صفحتين .

## 6- التأصيل العلمي من خلال القرآن الكريم:

هذا النوع من الدراسات القرآنية يحاول أن يستكنه البعد العلمي للمنجزات الحديثة و المعاصرة من خلال السبق الذي بشرت به آيات القرآن ، من مثل خلق الإنسان و نموه و النبات و الأرض و عناصر تكونها ، يقول متولي الشعراوي من منطلق المادة والروح و الهوى و الموضوع " نحن نتجاوز علم الأرض ولكننا أحيانا نتجاوز موضوع العلم..موضع التجربة والمعمل..وذلك عندما أقول مثلا الروح قبل المادة. أو المادة قبل الروح. فهذا بحث في عنصري تكوين الإنسان الذي لم نشهد خلقه . ولا نستطيع أن نجرى عليه تجربة. أن هذا يدخل في علم الله. فهو الذي خلق. وهو الذي يستطيع أن يقول لناكيف تم الخلق..ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى ﴿ مَا أَشَّهَدُّتُّهُم خَلَّق السَّمَاوات وَالْأَرْضِ وَلا خَلْق أَنفسهم ﴾..إذا فهذه مسألة لا يمكن أن يصل فيها العلم البشري إلى نتيجة..لماذا ؟ لأننا لم نحضر التجربة..ولم نرها بالعين..ولا نستطيع أن نجربها أو نقوم بها..ولكن بالأذن سمعنا عن الله..وهذا أمر غيب عنا..وما دام الأمر غيب عنا. فإن الله الذي خلقني هو الذي يحدثني. . كيف خلقت. أما أنا فإنني لا أعرف كيف خلقت..ومن هنا فإنني لا يمكن أن أتحدث علميا عن العنصرين اللذين يتكون منهما الإنسان..وأيهما جاء أولا..وإذا صمم أحد على أن يبحث في هذا..يكون قد شغل نفسه بعلم لا ينفعه عن جهل يضره. لأنه لن يستطيع أن يدلل على ما يقول علميا . . و بالتجربة أنا أستطيع أن أمسك المادة و أدخلها المعمل..ولكني لا أستطيع أن أمسك بالروح و أدخلها إلى المعمل..و العلم يجب أن يتم على مادة صماء.. يمكن أن تدخل في المعمل الأصم.. و تعطى حقائق صماء.. أليست هذه هي الحقيقة.. والدليل على ذلك أن المعسكرات المتصارعة لا تختلف في مذاهب العلم..ولكنها تختلف في مذاهب الهوى والنظريات..لا توجد هناك كهرباء أمريكية..و كهرباء روسية..و لا توجد كيمياء ألمانية.. و لا كيمياء أنجليزية..كل علم الكيمياء في أي دولة من دول العالم خاضع لما تعطيه التجربة الصماء التي لا هوى لها..وبهذا تكون النتيجة واحدة..سواء كان المعمل أنجليزيا أو أمريكيا أو سوفيتيا، أو أي معمل من معامل الدنيا..ولكن الخلاف يحدث عندما تتدخل مذاهب الهوى والنظريات "55 ، هذا القول للشعراوي على ما فيه من الحماس و التساؤل مدرج ههنا حتى تتضح الرؤية حول بعض القضايا التي حتى و إن وصل العلم المعاصر لبعضها ، فإن بعضها الآخر يبقى سرا لا يعلمه إلا الله تعالى مثل الروح و النفس و قد وردت في القرآن على أنما أمر من الله ( أمر ربي ) .. و هذا غيض من فيض ، إذ أن الباحث عن التأصيل العلمي في ثنايا الذكر الكريم ليجد فيه شيئا عجبا " و سوف تشهد القرون المقبلة

<sup>55</sup> متولي الشعراوي —معجزة القرآن، المختار الإسلامي للطباعة و النشر و التوزيع ، ط1 ، القاهرة ، 1978، ص: 27 ، 28 .

من إعجاز القرآن آفاقا جديدة لأن الشواهد دلت على أنه كلما تقدم العلم وتعمق الإنسان في بحوره يجد مع كل ظاهرة علمية كانت في طي الخفاء أن لها أصولا في القرآن سابقة عليها ، وسوف يبقى هذا السبق سمة ملازمة للقرآن ومستوعبة لكل ما سوف تأتي به العلوم على مدى الأزمان ، وفي هذا ما يؤكد ويحقق قول الله تبارك وتعالى: ﴿ سَا لَهُ اللهُ ال

## 7- دراسات الإعجاز القرآني:

و أيضا هناك نمط آخر من الدراسات القرآنية و هو البحوث التي عنيت بظواهر و ثوابت الإعجاز الذي ثبت وروده في القرآن الكريم ، " و في حديث طويل للرسول صلوات الله وسلامه عليه أنه قال: (ستكون فتن كقطع الليل المظلم، قيل يا رسول الله وما المخرج منها ؟ قال: كتاب الله تبارك وتعالى، فيه نبأ من قبلكم وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، من تركه من جبار قصمه الله، ومن اتبع الهدى من غيره أضله الله فهو حبل الله المتين، ونوره المبين، والذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسنة، ولا تتشعب معه الآراء، ولا يشبع منه العلماء، ولا يمله الأتقياء، ولا يخلق على كثرة التكرار، ولا تنقضي عجائبه، وهو الذي لم تنته الجن إذ سمعته أن قالوا: (إنا سمعنا قرآنا عجبا) من علم علمه سبق، ومن قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم) "57 ، إذ نلمح من هذا القول الصادق للرسول الكريم أنه المحطة الرئيسية و البرهان الصحيح لإثبات الإعجاز في القرآن الكريم ، و عناصر الإعجاز في القرآن كثيرة جدا ، و يبدو أن أكثرها لفتا للنظر اللغة التي نزل بها القرآن و هي اللغة العربية إذ "كان الوليد بن المغيرة أشد المؤمنين بأن ما يتلوه محمد من القرآن حق لا ريب فيه ، وكان يقول لقومه عن القرآن: (إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق وإنه يعلو ولا يعلى عليه ، وكان ينصح قومه أن يتركوا محمدا وشأنه لأنه توسم مجسه المرهف أن دعوة محمد ستكون لها شأن و أي شأن "58 ، و يمكن أن نلخص وجوه الإعجاز بقول محمد محمود شاكر في مقدمته لكتاب الظاهرة القرآنية لمالك بن نبي فيما يلي: 59

الأول : أن قليل القرآن و كثيره في شأن الإعجاز سواء .

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> محمد إسماعيل إبراهيم – القرآن و إعجازه العلمي، دار الفكر العربي ، درط ، بيروت ، دتط، ص: 8 ، 9 .

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> السابق، ص : 13 ، 14 .

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> المرجع نفسه، ص: 19

<sup>59</sup> مالك بن نبي – الظاهرة القرآنية، تر : عبد الصبور شاهين ، دار الفكر ، ط9 ، دمشق ، 2009، ص: 30 ، 31 .

الثاني : أن الإعجاز كائن في رصف القرآن و بيانه و نظمه ، و مباينة خصائصه للمعهود من خصائص كل نظم و بيان في لغة العرب ، ثم في سائر لغات البشر ، ثم بيان الثقلين جميعا ، إ نشهم و جنهم متظاهرين .

الثالث : أن الذين تحداهم بهذا القرآن قد أوتوا القدرة على الفصل بين الذي هو من كلام البشر ، و الذي هو ليس من كلامهم .

الرابع: أن الذين تحداهم به كانوا يدركون أن ما طولبوا به من الإتيان بمثله ، أو بعشر سور مثله مفتريات ، هو هذا الضرب من البيان الذي يجدون في أنفسهم أنه خارج من جنس بيان البشر .

الخامس : أن هذا التحدي لم يقصد به الإتيان بمثله مطابقاً لمعانيه ، بل أن يأتوا بما يستطيعون افتراءه و اختلاقه ، من كل معنى أو غرض ، مما يعتلج في نفوس البشر .

السادس : أن هذا التحدي للثقلين جميعا إنسهم و جنهم متظاهرين ، تحد مستمر قائم إلى يوم الدين.

السابع: أن ما في القرآن من مكنون الغيب ، و من دقائق التشريع و من عجائب آيات الله في خلقه، كل ذلك بمعزل عن هذا التحدي المفضي إلى الإعجاز ، و إن كان ما فيه من ذلك كله يعد دليلا على أنه من عند الله تعالى ، و لكنه لا يدل على أن نظمه و بيانه مباين لنظم كلام البشر و بيانهم ، و أنه بمذه المباينة كلام رب العالمين ، لا كلام بشر مثلهم .

## 8 الدراسات الفكرية و التأملية:

يهتم هذا الجانب المهم من الدراسات القضايا التي يناقشها الفكر بواسطة التدبر و العقل ، إذ أن القرآن يشجع و يحث الإنسان على الفهم الجيد لآي القرآن ، و لا يتم ذلك إلا بواسطة التفكير في العلاقات ما بين وحدات البنية القرآنية بمختلف مستوياتها ، و عباس محمود العقاد أحد المفكرين الذين يرون أن التفكير في القرآن هو في الحقيقة فريضة إسلامية يقول : " و من أعلى خصائص العقل الإنساني ( الرشد ) و هو مقابل لتمام التكوين في العاقل الرشيد ، و وظيفة الرشد فوق وظيفة العقل الوازع و العقل المدرك و العقل الحكيم ، لأنها استيفاء لجميع هذه الوظائف و عليها مزيد من النضج و التمام و التمييز بميزة الرشاد حيث لا نقص و لا اختلال ، و قد يؤتى الحكيم من نقص في الإدراك و قد يؤتى العقل الوازع من نقص في الإدراك و قد يؤتى العقل الوازع من نقص في الإدراك و قد يؤتى العقل الوازع من نقص في الإدراك و قد يؤتى العقل الوازع من نقص في المحكمة ، و لكن العقل الرشيد ينجو به الرشاد من هذا و ذلك ..

و فريضة التفكير في القرآن الكريم تشمل العقل الإنساني بكل ما احتواه من هذه الوظائف بجميع خصائصها و مدلولاتها . فهو يخاطب العقل الوازع و العقل المدرك و العقل الحكيم و العقل الرشيد، و لا يذكر العقل عرضا مقتضبا بل يذكره مقصودا مفصلا على نحو لا نظير له في كتاب من كتب

الأديان .. "60 ، و هناك دراسات عالجت بعض القضايا المهمة من مثل قضية النبوة و ارتباطها بقضية أخرى هي قضية الملك ، و هذا ما نجد له تسويغا و طرحا وجيها لدى الدكتور إبراهيم شعيب في كتابه : ثنائية النبوة و الملك في قصة سيدنا سليمان ، و ذلك عبر سلسلته المسماة التنظير القرآني للوجود الإنساني ، يقول في معرض الحديث : " و قد أبان الله تعالى أنه ترتب على هذا الانحياز لفكرة ( الخلد و الملك الذي لا يبلى ) إهباط الكل إلى عالم الأرض ، و تقرر استقرار البشر في الأرض ، فيها حياقم و فيها مماقم و منها يخرجون يوم البعث ، هذه حقيقة وجودية قالها الله الخالق ، و مهما حاول العقل البشري أن يعيش خارج هذا الكوكب الذي جعله الله استقرارا للوجود البشري فلن ينال ذلك ، مهما تحدى بوسائله التكنولوجية فلن ينال الحياة إلا في هذا الكوكب الأرضي الذي خصصه الله للبشر ، قال تعالى : ﴿ قَالَ أهب طُواْ بُـ ثُمُكُم لَ بُغْنِ وَلَكُم الله في الكُونِ عَن رَبِع هذا الإنسان – منذ خلقه الأول – من الجنة إلى أن المطروح هنا هو التأمل في الكيفية التي انتقل فيها الإنسان – منذ خلقه الأول – من الجنة إلى العالم الأرضي ، و مناط الأمر إدراك الأنظار العجيبة في العلاقات ما بين البنية و البنية ، و ما بين الله و الدلالة و الدلالة ، و ما بين السياق و السياق ، على نحو تأملي و فكري .

و لعل المفكر الألمعي الذي نراه استقصى ما في القرآن من ظواهر بصورة هي أقرب إلى الفكر و الفلسفة مالك بن نبي في كل كتاباته على العموم ، و لكن في كتابه المكتوب بالفرنسية: الظاهرة القرآنية ، الذي ترجم إلى العربية من قبل عبد الصبور شاهين ، يمكن أن نلاحظ من خلاله أنه قد ناقش الخطاب القرآني بأبعاد استقصائية ، " فإن منهج مالك في تأليفه دال أوضح الدلالة على أنه إنما عني بإثبات صحة دليل النبوة ، و بصدق دليل الوحي ، و أن القرآن تنزيل من عند الله ، و أنه كلام الله لا كلام بشر ، و ليس هذا هو إعجاز القرآن كما أسلفت ، بل هو أقرب إلى أن يكون بابا من علم التوحيد ، استطاع مالك من أن يبلغ فيه غايات بعيدة "6 بحسب ما يقول محمد معمود شاكر في تقديمه لهذا الكتاب ، و يقول مالك بن نبي : " إن ارتيادنا القرآن و تأملنا له مع المحتلاف مقاصدنا و مع تعلقنا مقدما بمزاعم المثقفين المحدثين ، يبهرنا بنظام أفكاره الغريب ، و المحتلاف مقاصدنا و مع تعلقنا مقدما بمزاعم المثقفين المحدثين ، يبهرنا بنظام أفكاره الغريب ، و بنظامه و هندسته و طبيعته الخاصة ، و هو في هذه المعاني جميعا يشبه دوائر المعارف العلمية أو بنظامه و هندسته و طبيعته الخاصة ، و هو في هذه المعاني جميعا يشبه دوائر المعارف العلمية أو الكتب التعليمية المعدة لتطبيق خاص .. و نحن هنا نجد أنفسنا ملزمين (باعتراف) هو اعتراف مثقف أقبل على القرآن بطوية فطرية ، كيما يكتشف فيه (كومة) من المعلومات المحددة، كأنه يطلع مثقف أقبل على القرآن بطوية فطرية ، كيما يكتشف فيه (كومة) من المعلومات المحددة، كأنه يطلع

<sup>60</sup> عباس محمود العقاد – التفكير فريضة إسلامية، مكتبة رحاب ، درط ، الجزائر ، دتط، ص: 6 ، 7 .

<sup>61</sup> إبراهيم شعيب – ثنائية النبوة و الملك في قصة سيدنا سليمان، مطبعة بن سالم ، ط1 ، الأغواط الجزائر ، 2009، ص: 11 .

<sup>.</sup> 26 مالك بن نبى - الظاهرة القرآنية : 62

على أحد المحلدات الفنية "63 ، فمن هذا المنطلق " يتمثل الركن الأول في الجهاز المعرفي الأسلوبي الذي يقارب من خلاله مالك بن نبي قضية الإعجاز القرآبي في متلقى القرآن الكريم عامة ، و بالخصوص المسلم في العصر الحديث و المسلم ذي الصلات العميقة بالثقافة الغربية بالأخص ، و تتأسس معاينة بن نبي لهذا المتلقى المسلم بالخصوص من خلال رصد بنيته الذهنية و مكوناتها الثقافية مع تشغيل أدواته المعرفية المنهجية في التنقيب عن العلل التاريخية الفاعلة في هذه البنية " 64 و هناك كتاب آخر للمفكر الإسلامي محمد أبو القاسم حاج حمد ، و قد حاول أن يخوض فيه فكريا عبر تقاسيم القرآن ، و ذلك من خلال كتابه : العالمية الإسلامية الثانية ، ففي تأليفه هذا الكتاب يقول الكاتب: " الكتاب كله معاناة كبيرة في سبيل إعادة الرابط المفهومي بين جدليتين مختلفتين: حدلية ( الغيب) حيث يبلغ الخلق حدا أقصى من التمايز ، وحدا مثاليا في القدرة ، فيتجاوز قدرات(التعليم)، وجدلية (الطبيعة) حيث نبلغ الأقصى في (التحديد) باتجاه (التعميم). وفي سديم الفارق الكبير ما بين (الخلق المتمايز) المشبع بروح المطلق وقوته ، و (التحديد الوضعي) النابع من ضرورات الفهم البشري يحلق هذا الكتاب ويحاور ويستخلص ويستنتج ، محاولا تأطير العلاقة ما بين المطلق والنسبي، ما بين الكلى والجزئي. ما بين الله وإنسانه في الطبيعة حيث يعيش هذا الإنسان -في عصرنا-جدلية بكل زخمها. فكيف يأتي الحوار بين عالم (الغيب)وعالم (الشهادة) "65 ، بحسب قراءة و عرض ونقد : عبد اللطيف زكي أبو هاشم في موقع دنيا الرأي الإلكتروني ، " و قد اقتضت منهجية كتاب (العالمية الإسلامية الثانية) أن يبحث عن الدلالات المسترة للحركة التاريخية من منظور قرآبي متجسدة في الإنسان العربي ماضيا وحاضرا ومستقبلا... دلالات تنيط بالإنسان العربي دورا كبيرا ضمن مقومات عالمية جديدة تتجاوز كل التصورات بما فيها تصور الإنسان العربي عن نفسه، حتى وهو في قمة تخلفه ونكوصه وسلبيته. ولذلك حاول المؤلف أن يتجاوز الفهم التقليدي الجزأ للقرآن-كما يقول- وأن يقرأ القرآن الكريم في وحدته المنهجية الكلية ، متوسلا إلى ذلك بأدوات معرفية حديثة مستقاة مما حققته العلوم الإنسانية والاجتماعية والطبيعية... وبعض ما ينبني عليها من فلسفات، ومن منجزات نوعية، ووعى منهجي و تأطير معرفي، وعمق في تحليل الصيرورة التاريخية للحضارة العالمية الراهنة، ولا يفوته أن ينتقد ما تعيشه من تحديات وأزمات وإخفاقات، كهروبها نحو البراغماتية المطلقة وتبريرها الفلسفي للصراع وما نتج عنه من نتائج وحيمة عالميا على الصعيد الفلسفي والنفسي والعملي "66 ، بحسب قراءة مسعود صحراوي في موقع الملتقى الإلكتروني .

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> الأخضر جمعي – قراءات في التنظير الأدبي و التفكير الأسلوبي عند العرب، موفم ، درط ، الجزائر ، 2002، ص: 106 .

http://pulpit.alwatanvoice.com/content-41208.html عبد اللطيف أبو هاشم زكبي – قراءة في كتاب العالمية الإسلامية الثانية، http://pulpit.alwatanvoice.com/content-41208.html

<sup>66</sup> مسعود صحراوي – كيف يفهم صاحب العالمية الثانية لغة القرآن ، http://www.almultaka.net/showmaqal

هذا و يمكن اعتبار أعمال نصر حامد أبو زيد أيضا محاولة لتجديد الاتجاه العقلي في التفسير القرآني مؤصلا للفكر الاعتزالي في التراث العربي ففي خاتمة كتابه نقرأ: "و أياً كان تقويمنا لجهود المعتزلة، فالذي لا شك فيه أنهم حاولوا مخلصين رفع التناقض بين العقل و الشرع من جانب، و بين النصوص المتعارضة ظاهرياً في القرآن من جانب آخر. و كانت جهودهم في مجالات المعرفة و اللغة و الجاز – لخدمة هذه المهمة – إنجازاً له آثاره العديدة على هذه الجالات "67.

هذه بالإجمال بعض الرؤى و التوجهات الكثيرة بمشاربها و تشابكها و تعقداتها ، و التي حاولت أن تصنف مدونة القرآن الكريم ، و الجال المتاح لا يكاد يستوفي شرطا واحدا من أحد التصنيفات ، و إنما أتيرنا) ببعض هذه التصنيفات و أشدد على القول بأنما بعض التصنيفات فقط و ليست كل التصنيفات ، لمجرد النمذجة لما وصل إليه الدرس القرآني من تصنيفات في الحد التقريبي و النسبي ، و محاولة مرنا) لقراءة هذا الانبثاق و التكوثر لمجرد التقرب من حواف هذا الخطاب المقدس ، و تناول(نا) لم يكن في القرآن في ذاته و إنما في الخطاب الذي دار حول الخطاب القرآني ، فماذا لو كان مدار الأمر في القرآن نفسه ؟

إن هذا التعدد الكلامي حول الكلام الإلهي ، لهو دليل على صحة من يقول : إن القرآن حمال أوجه ، و على هذا الأساس ، و من منطلق كهذا لابد من قراءة تصنيفية لإيضاح الأبعاد الخصائصية لما تم التوصل إليه من خلال هذه الجولة في تصنيف الدراسات القرآنية .

# 4- ملاحظات في الدراسات القرآنية:

- الملاحظة الأولى تتبدى في كثرة الدراسات القرآنية و تشعبها و ذلك يرجع إلى :
  - طبيعة و خصائص القرآن الذي هو ليس بكلام بشر .
- و يرجع كذلك إلى أن القرآن قد تناول أغلب المناحي و الحاجات البشرية .
  - و بالإمكان إجمال الدراسات القرآنية على نحو نسبي في:
    - التفسير .
    - التأصيل العلمي من خلال القرآن .
      - دراسات إثبات الإعجاز القرآبي .
    - الدراسات الفكرية و التأملية في القرآن الكريم .
- الملاحظة الأخرى هي غلبة دراسات التفسير على باقي الدراسات ، ثم اتسام التفسير بالطابع العلمي ، حتى بات يسمى علم التفسير ، و ذلك يرجع إلى :

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> نصر حامد أبو زيد- الاتجاه العقلي في التفسير، المركز الثقافي العربي، ط 06، المغرب، 2007، ص: 246 .

- أن القرآن مصدر من مصادر العقيدة و الفقه و التشريع .
  - حاجة الناس إلى فهم دينهم من خلال القرآن .
- أن للتفسير رغم اتفاقه في مدونة واحدة إلا أنه متعدد الرؤى في بعض طروحاته ، بحسب المفسرين و اتجاهاتهم .

و هكذا نجد أن المدونة الغالبة في الدراسات القرآنية هي التفسير أو علم التفسير أو دعنا نقول خطاب التفسير ، فهل يمكن أن نعتبر التفسير نوعا من أنواع الخطابات ؟

التفسير القرآني يعتبر خطابا بالدرجة الأولى ، لتوفره على العناصر الخطابية من مثل باث و الذي هو المفسر ، و رسالة خطابية معينة و تختلف كل رسالة تفسيرية عن غيرها ، و متلق لهذه الرسالة الخطابية ، ثم توفر السياق و الظرف المعين ، و وجود سنن أسلوبي متعارف عليه ، و الأكثر من هذا هو قابلية هذه المدونة التفسيرية للتصنيف العام ، إذا نعتبره خطابا من هذه الوجهة .

إذا لابد أن نحدد المفاهيم الخاصة بالخطاب ، و الخصائص التي يتميز بها ، و كذلك أن نحاول الولوج إلى الإجراءات التي تندرج فيما يسمى تحليل الخطاب ، و محاولة الإشارة إلى إطارها العام و الخاص ، و ذلك حتى يتسنى معرفة الإجراء الأهم الذي تشترك فيه كل الخطابات .

# الفصل الثاني (مفاهيم الخطاب -الأصول، المحدود، الآليات-)

- توطئة
- مفهوم الخطاب
- -الخطاب و النص
- –تعدد الخطابات
- العناصر النظرية للخطاب
- الخطاب و تحليل الخطاب
- بعض آليات تحليل الخطاب
  - الخطاب و آلية السياق

#### : توطئة -**1**

يعتبر الحديث عن الخطاب أو الخطابات من الأحاديث المهمة ، لأن تناول مفاهيمه يساعد على بناء التصور الأمثل لطبيعة التواصل البشري و محاصرة الكم الأوفى من خصائصه و قوانينه التي هي دأب كل باحث في هذا العصر ، و من هذا المنظور تتوجه كل الأبحاث إلى محاولة الإلمام بما توفر من مدونات خطابية ، حتى أصبح الخطاب خطابات ، و صار بالإمكان أن نسمي كل ما يدخل في إطار التواصل البشري نوعا من أنواع الخطابات ، سواء كان ذلك أصواتا ملفوظة أو إشارات أو كتابات أو رسوما أو صورا ، و يمكننا فضلا عن ذلك ، أن نعتبر السيناريوهات الفيلمية نوعا من أنواع الخطابات ، إذا هناك نوع من الهروب من إمكانية التحديد عند أي محاولة للتصنيف ، نظرا لتناسل الأنواع في الخطابات ، كما أننا نلاحظ أن هذا الاختلاف في وجوه التناول للمرامي التصنيفية مرده أيضا لاختلاف وجهات نظر النقاد و الباحثين و منظري تحليل الخطاب ، غير أن أي مقاربة إجرائية من قبل المحللين تحدث آليات معينة تتشاكل في بعض ، و تتباين في البعض الآخر ، بحسب متطلبات المدونة الخطابية ، و للولوج إلى الأبعاد التي هي من حدود الخطاب ، لابد أولا أن نمر عبر مفهوم الخطاب حتى تتضح لنا الصورة أكثر.

## 2- مفهوم الخطاب:

#### - في اللغة:

يقول الجوهري في معجمه الصحاح "خطب: الخَطُب: سبب الأمر، نقول: ما خطبك. و خطبت على المنبر خطبة بالضم. و خاطبه بالكلام مخاطبة و خطابا. و خطبت المرأة خطبة بالكسر، و اختطب أيضا فيهما. و الخطيب: الخاطب، و الخطيبي: الخطبة "68.

و يقول الفيروزآبادي في القاموس المحيط " الخطب الشأن ، و الأمر صَغُر أو عَظُم، ج:خطوب . و خطب المرأة خطب ًا و خطبة و خطيبي ، بكسرهما ، و اختطبها ، و هي خطبه و خطبته و خطيباه و خطيباه و خطيباه و خطيباه و خطيباه و معليباه و خطيباه و خطيباه و خطيباه و هو خطبها ، بكسرهن ، و يضم الثاني ، ج : أخطاب

<sup>. 327 :</sup> ص : الصحاح، ص  $^{68}$ 

... و فصل الخطاب : الحكم بالبينة ، أو اليمين ، أو الفقه في القضاء ، أو النطق بأما بعد "69

و ورد لفظ الخطاب في المصباح المنير للفيومي بما معناه: " (خاطبه) مخاطبة و خطابا و هو الكلام بين متكلم و سامع و منه اشتقاق الخطبة بضم الخاء و كسرها باختلاف معنيين فيقال في الموعظة خطب القوم و عليهم من باب قتل خطبة بالضم و هي فعلة بمعنى مفعولة نحو نسخة بمعنى منسوخة و غرفة من ماء بمعنى مغروفة و جمعها خطب مثل: غرفة و غرف فهو خطيب القوم إذا كان هو المتكلم عنهم." 70

## - الخطاب في التراث العربي و اليوناني:

تنوع مفهوم الخطاب في التراث العربي تنوعا واضحا ، ففي التعبيرات العربية القديمة نراه يحمل مدلول الرسالة ، فيقال : هذا خطاب فلان لفلان ، و مرة أخرى ء بر به عن الخطبة التي يلقيها الخطيب ، " و يرتبط الخطاب بالخطابة في النصوص التراثية ، فالخطابة في ميدان النثر بمنزلة القصيد في ميدان الوزن ، فهي الإطار المثالي الذي تتجلى فيه البلاغة النثرية ، و من ثم فإن الجاحظ إذا تكلم في بعض النصوص عن الخطابة و السياق ، فهو يقصد البلاغة ، و لم يذكروا بالخطابة و لا بمذا الجنس من البلاغة، و ليس هذا معناه أنه لا يفرق بينهما، و لكنه يتصور العلاقة بينهما على هذا الشكل ليس أكثر ... و لو أردنا التعبير عن هذه العلاقة، لكان الشكل الآتي ، هو الكاشف عن العلاقة التي تجعل البلاغة جنسا، و الخطابة نوعا :

(كل الخطابة = البلاغة ) أما (كل بلاغة ≠ الخطابة ) "71 ، و قد دلت أيضا على قوة الإدراك .. إلخ " إذ ورد في القرآن الكريم ، بصيغ متعددة ، منها : صيغة الفعل في قوله تعالى : ﴿ وَ إِذَا خَاطَبِهِمَ الجَاهِلُونَ قَالُوا سلاما ﴾ [سورة الفرقان آية 25] ، و المصدر في قوله تعالى عن ﴿ رب السموات و الأرض لا يملكون منه خطابا ﴾ [سورة النبأ آية 78] ، و في قوله تعالى عن داود عليه السلام : ﴿ و شددنا ملكه و آتيناه الحكمة و فصل الخطاب ﴾ فقد عد الرازي صفة فصل الخطاب ، من الصفات التي أعطاها الله تعالى لداود ، معتبرا إياها من علامات حصول

<sup>69</sup> مجمد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي – القاموس المحيط، ص: 478 .

<sup>.</sup> 106 ، مصر ، 2008 ، مصر ، 106 ، مؤسسة المختار ، ط 10 ، مصر ، 106 ، من 106

<sup>71</sup> عبد القادر شرشار – تحليل الخطاب الأدبي، منشورات دار الأديب، درط، وهران، 2006، ص: 11.

قدرة الإدراك و الشعور ... لأن فصل الخطاب عبارة عن كونه قادرا على التعبير عن كل ما يخطر بالبال ، و يحضر في الخيال ، بحيث لا يختلط شيء بشيء " 72 .

أما تصورها عند اليونان فهي شيء آخر " إذ يرتبط الحديث عن الخطاب بالخطابة التي فصلها أرسطو طاليس عن الشعر، و قد قال عن مكوناتها: أما اللاتي ينبغي أن يكون القول فيهن على مجرى الصناعة فثلاث: إحداهن الإخبار من أي الأشياء تكون التصديقات و الثانية ذكر اللاتي تستعمل في الألفاظ، و الثالثة أنه كيف ينبغي أن ننظم أو ننسق أجزاء القول. و نستخلص من مقولة أرسطو عناصر الخطابة الآتية:

- عنصر الإقناع أو البراهين .
- الأسلوب أو التنظيم أو البرهان .
  - ترتيب أجزاء القول. "73

## الخطاب في الاصطلاح:

المصطلح في عرف البحث العلمي هو ما تم الإجماع على حيّة به ، بحيث يكون مفهومه جامعا مانعا ، و في الحقيقة لا يحصل هذا المفهوم إلا بتظافر عدد من التعريفات من مناح عديدة ، إذ أن التعريفات تشكل أرضية لمفهوم، و مادام أن الأمر يتعلق بمفهوم الخطاب فإن مفهومه تأرجح "بين النسخ عن الغرب، و اتخاذ مفاهيمهم أساسا للحكم على النص العربي، و بين الانطلاق من المفهوم الغربي وصياغة مفاهيم جديدة تتساوق و النص العربي المدروس . و في الحالتين يصار إلى استبعاد الأساس العربي الذي رسم حدودا لمفهوم الخطاب لا تبعد في جوهرها عن المفهوم الغربي الحديث له"<sup>74</sup>، لذلك "يجب أن نفهم الخطاب في مدلوله الأوسع، باعتباره كل تلفظ يفترض متكلماً و سامعاً ، و عند الأول قصد التأثير في الثاني بطريقة معينة"<sup>75</sup>، و لا بأس في أن نحاول طرح عدد من التعريفات الاصطلاحية على النحو التالى :

<sup>72</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري – إستراتيحيات الخطاب، دار الكتاب الجديد المتحدة ، ط 01 ، لبنان ، 2004 ، ص: 34 ، 35 .

 $<sup>^{73}</sup>$  عبد القادر شرشار  $^{-}$  تحليل الخطاب الأدبي، ص $^{-1}$  .

<sup>74</sup> مهي محمود إبراهيم العتوم- تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية، 2004، ص: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Emile Benveniste- Problémes de linguistique générale,T1,Edi Gallimard, Paris, 1966, P:240-241.

ي ع له أنه أنه الباحثين كلام دي سوسير عن الكلام كلاما يقصد في معناه الخطاب ، مثل ما نحد في حديث رابح بوحوش: " تعود نشأة الخطاب الأولى إلى ( فرديناند دي سوسير ) صاحب كتاب (محاضرات في اللسانيات العامة) ... الكلام: هو نتاج فردي كامل يصدر عن وعي و إرادة ، و يتصف بالاختيار الحر ، و حرية الفرد الناطق تتجلى في استخدامه أنساقا للتعبير عن فكره الشخصى .. "76

و يقول سعيد يقطين: "لتحديد الخطاب و تحليله التحديد و التحليل المقبولين علينا أن نحدد الاتجاه الذي ننتمي إليه و المجال الذي نشتغل فيه وفق أسئلة ابستيمولوجية محددة. نجيب من خلالها عن هذه الأسئلة: لماذا هذا التعريف؟ ماهي الأدوات و الإجراءات المناسبة ؟؟ إلى ماذا نبغي الوصول ؟ و كيف؟؟ ... "77.

هذه النتيجة الاستفهامية التي مؤداها توخي التعريف و التحديد ، توصل الباحث إليها من خلال طرحه لعديد التوجهات التي حاولت أن تلامس الخطاب مفهوميا ، بتناوله الطرح اللساني الذي يتبناه زيليغ هاريس ، و الذي ذكر الباحث أنه أول من حاول وضع تحديد عام للخطاب بانطلاقه من لسانيات الجملة إلى لسانيات الخطاب ، فيقول هاريس في تعريفه للخطاب بأنه " ملفوظ طويل ، أو هو متتالية من الجمل تكون مجموعة منغلقة يمكن من خلالها معاينة بنية سلسلة من العناصر ، بواسطة المنهجية التوزيعية و بشكل يجعلنا نظل في مجال لساني محض "78 ، ثم يعاين سعيد يقطين فعل التلفظ عند إميل بنفنست الذي يعرف الخطاب " باعتباره الملفوظ منظورا إليه من وجهة آليات و عمليات اشتغاله في التواصل "79 ، بعدها يتكلم يقطين عن توجه فرانسوا راستيه و ضرورة قيام علم خاص بالخطابات ، و يتناول بعد ذلك مفهوم الخطاب عند مانغينو maingueneau الذي يضيف مقام التواصل إلى خاصية الإنتاج و الدلالة ، و جون كارون ، و موشلر j.moeshler ، و ستابس

و نجد باحثا آخر و هو فرحان بدري الحربي يجمع مقولات مهمة قيلت في الخطاب محاولا ا ستيفاء وجوه التطور الحاصل في المفهوم شأنه في ذلك شأن سعيد يقطين ، يقول :

<sup>76</sup> رابح بوحوش – الأسلوبيات و تحليل الخطاب، منشورات جامعة باجي مختار ، درط ، عنابة ، 2006 ، ص: 71 .

<sup>77</sup> سعيد يقطين – تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي ، ط 04 ، المغرب ، 2005 ، ص: 26 .

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> المرجع نفسه، ص: 17 .

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> المرجع نفسه، ص: 19 .

- " الخطاب مصطلح مرادف للكلام parole ، بحسب رأي ( سوسير ) اللساني البنيوي ، و هناك خطاب أدبي بحسب رأي ( موريس ) .
- الخطاب وحدة لغوية ينتجها الباث ( المتكلم ) ، تتجاوز أبعاد الجملة أو الرسالة ، بحسب رأي ( هاريس ) .
  - هو وحدة لغوية تفوق الجملة تولد من لغة جماعية بحسب ( بنفنست ) .
- مفهوم الخطاب يقابل مفهوم الملفوظ ، في المدرسة الفرنسية ، إذ أنهم يرون أن النظر إلى النص بوصفه بناء لغويا يجعل منه ملفوظا أما البحث في ظروف إنتاجه و شروطه فإنه يجعل منه خطابا .
  - و هو نظير بنيوي لمفهوم الوظيفة ، في استعمال اللغة ، بحسب رأي ( تودوروف ) .

فهو: أي منطوق أو فعل كلامي يفترض وجود راو و مستمع و عند الأول فيه نية التأثير في الآخر بطريقة معينة كما يقول ( بنفنست ) "80

في حين نجد أن عبد الهادي بن ظافر الشهري يعنيه من الخطاب الاصطلاح اللغوي ، و يتبنى في ذلك وجهة نظر كل من ( ديبورا شيفرن ) و ( جيفري ليتش ) يقول : " حدُّ الخطاب أنه كل منطوق به موجه إلى الغير بغرض إفهامه مقصودا مخصوصا "81

و تعطي خلود العموش للخطاب تعريفاً تواصلياً ، تقول : " نجد أن الخطاب كلمة تستخدم للدلالة على كل كلام متصل اتصالاً يمكنه من أن ينقل رسالة كلامية من المتكلم أو الكاتب "<sup>82</sup>

بينما في مفهوم أحمد المتوكل " يعد خطابا كل ملفوظ / مكتوب يشكل وحدة تواصلية قائمة الذات " $^{83}$ ".

يمكن استقصاء ثلاثة أمور من هذا التعريف: 84

<sup>80</sup> فرحان بدري الحربي – الأسلوبية في النقد العربي الحديث، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع ، ط 01 ، لبنان ، 2000 ، ص: 39 ، 40 .

<sup>81</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري – إستراتيجيات الخطاب، ص: 39.

<sup>. 24 :</sup> ص: 2008 ، الأردن ، 2008 ، ص: 42 خلود العموش – الخطاب القرآني، عالم الكتب الحديث ، ط $^{82}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> أحمد المتوكل – الخطاب و خصائص اللغة العربية، منشورات الاختلاف، طـ01، المغرب، 2010 ، ص: 24 .

<sup>84</sup> السابق، ص : 24 .

أولا، تحييد الثنائية التقابلية جملة/ خطاب حيث أصبح الخطاب شاملا للجملة،

ثانيا، اعتماد التواصلية معيارا للخطابية،

ثالثا، إقصاء معيار الحجم من تحديد الخطاب حيث أصبح من الممكن أن يعد خطابا نص كامل أو جملة أو مركب...

و مما سقناه يتضح أن الخطاب مفهوم أوسع و أشمل من الجملة ، و إنما يتحدد معناه المفهومي بناء على التلفظ أو العلاقة بين طرفين : مخاطب و مخاطب ، " فالخطاب في هذا الفهم ذو طابع كلي و شمولي ، لا يتوقف على البعد اللساني وحده ، و لا على البعد الاجتماعي و التاريخي الذي يعتبر النص انعكاسا لحركة الدلالة في التاريخ ، كما لا يقتصر على البعد التداولي المعني بالتواصل في موقف محدد ، و لكنه يمازج بين هذه الأبعاد نظرا و تطبيقا "85 .

غير أن أبي البقاء الكفوي في كلياته يعطي مفهوما يأخذ في حسبانه ما يزيد عن اللغة المنطوقة أو المكتوبة إلى الإشارات ، يقول : " الخطاب : اللفظ المتواضع عليه المقصود به إفهام من هو متهيئ لفهمه احترز " باللفظ " عن الحركات و الإشارات المفهمة بالمواضعة و " بالتواضع عليه " عن الألفاظ المهملة ، و " بالمقصود به الإفهام " عن كلام لم يقصد به إفهام المستمع فإنه لا يسمى خطابا ، وبقوله : " لمن هو متهيئ لفهمه " عن الكلام لمن لا يفهم كالنائم والكلام يطلق على العبارة الدالة بالوضع وعلى مدلولها القائم بالنفس ، فالخطاب إما الكلام اللفظى أو الكلام النفسى الموجه نحو الغير للإفهام "86.

و من هذا المنطلق، "فإن الخطاب يأخذ مفهومه بالنسبة إلى الوحدات اللسانية الأخرى كالتالي:

- بالنسبة إلى الجملة: يعتبر الخطاب وحدة فوق جملية.
- بالنسبة إلى الملفوظ: يشكل الخطاب وحدة تواصلية مجموعة بظروف إنتاج معينة و تشير إلى جنس معين من أجناس الخطاب، بينما النظر إلى النص من جهة بنائه اللغوي يجعلنا نتكلم عن ملفوظ هو نتاج عملية التلفظ، بينما يكون تحليل ظروف إنتاج هذا النص حديثاً عن الخطاب.

<sup>85</sup> محمد عبد الباسط عيد - النص والخطاب قراءة في علوم القرآن، ص: 17.

<sup>86</sup> أبو البقاء أيوب بن موسى الكفوي- الكليات، ص: 419 .

- بالنسبة إلى النص: يعتبر النص خطاباً إذا نظرنا إليه مجموعاً مع سياق إنتاجه.
- بالنسبة إلى التلفظ: يعد التلفظ حاملاً نوعياً لسياق الخطاب، و على هذا فهو ضروري في اعتبار الملفوظ خطاباً "<sup>87</sup> .

لا نحاول هنا أن نكون مفهوما شموليا للخطاب بالتوليف بين ما سبق إيراده ، لأن هذه المحاولة على وجاهتها ، تصد السبيل أمام مفاهيم أحرى ربما لم يتسع المجال لذكرها أو أن هناك مفاهيم ربما لم نطلع عليها أو لم تصل إلينا ، فترك الباب مفتوحا لمجموع الآراء – من باب التحرز – أفضل من حصر منهجي آن ، غير أن مفهوم الخطاب يطرح انشغالا آخر عندما نأتي إلى مفهوم النص ، فماهي العلاقة التي تربط بينهما ؟ و هل الخطاب هو النص ؟ و ما حدود تلاقيهما ؟ و ما الفرق بينهما إن اختلفا ؟

#### : -3

نال النقاش حول قضية الخطاب و النص نصيبا كبيرا في الدراسات المعاصرة ، لأنها بالفعل إشكالية اصطلاحية في امتداد كل مفهوم من حيث المعنى ، و على الرغم من المحاولات العديدة التي خاضها بعض الباحثين في إيجاد تخريج علمي لهذه القضية ، و على وجاهة بعض هذه الآراء من الناحية المنطقية ، و الله أن ذلك لم يحل الإشكال بصفة نهائية ، و هذا راجع إلى اتسام المصطلحين بالطابع الجدلي بالدرجة الأولى ، ثم اشتراكهما في كثير من الخواص ، و راجع كذلك إلى الاستعمالات من قبل بعض الباحثين الذين لا يميزون بينهما أو أن التفريق ما بين هاذين المفهومين لا يعنيهما في فترة من الفترات ، و لكن سنحاول أن نورد بعض الآراء التي تناولت محاولة التمييز ما بين الخطاب و النص .

و بما أننا حاولنا أن ننظر إلى الخطاب لغة و اصطلاحا في البند السابق ، فلا بأس في أن نذهب مباشرة إلى مدلول النص على جهة المفهوم ، و قبل ذلك ، لابد أولا أن نستدرج المعنى من الناحية المعجمية ، يقول الفيروزآبادي في مادة ( ن.ص.ص ) : " نصَّ الحديث إليه : رفعه ، و - ناقته : استخرج أقصى ما عندها من السير ، و - الشيء : حركه ، و منه : فلان ينص أنفه غضبا ، و هو نصاص الأنف ، و - المتاع : جعل بعضه فوق بعض ... و نصص غريمه و ناصه : استقصى عليه و ناقشه "88 .

<sup>87</sup> محمود طلحة- تداولية الخطاب السردي، عالم الكتب الحديث، ط 01، الأردن، 2011، ص: 18.

<sup>88</sup> مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي – القاموس المحيط، ص: 1615 ، 1616 .

و يقول الفيومي فيها " نصص : (نصصت) الحديث نصا من باب قتل رفعته إلى من أحدثه . و نص النساء العروس نصا رفعنها على المنصة و هي الكرسي الذي تقف عليه في جلائها .. "89 .

و في الأصل الغربي أي اللاتيني ، فمعنى كلمة (نص) "في اللغات الأوربية ، فإننا نجد كلمتي : texere مشتقتين من (tissu) بمعنى النسج (tissu) المشتقة بدورها من عمنى نسج ." 90 .

و معنى النص في التراث العربي يقصد به الرفع و الإظهار ، و بحسب ما ينقله لنا شرشار عبد القادر فإن " معنى النص بقي محصورا في الدلالة على الكتاب و السنة ، بالإضافة إلى دلالات أخرى ، ك: نص الشيء رفعه و أظهره ، و إن كان حديثا أسنده إلى قائله ، و نص الناقة استحثها بشدة ، و الشيء حركه "91 .

النص اصطلاحا:

يحدده محمد الشاوش على اعتبارات ثلاثة - المنطلق فيها - الإجراء النحوي ، فيقول : 92

- النص باعتباره مصدرا يمكن أن يدل أصلا على الحدث غير مقترن بزمان و هو مؤهل نظرياً لأن ينتقل للدلالة على معنى الاسم شأنه في ذلك شأن سائر المصادر ،
- النص عند النحاة القدامي لفظ دال على معنى الحدث لا يفارقه ، و من أدلة ذلك عدم عثورنا على استعمالات عمدوا فيها إلى جمع النص على نصوص ، باعتبار أن الجمع أفضل رائز للاستدلال على مفارقة المفردة لقسم المصادر و انتقالها إلى قسم الأسماء ،
- النص عندنا اليوم: لفظ تمحض للاسمية و يدل على معنى الاسم لا يكاد يفارقه ، و لك أن تستدل على ذلك ببعد استعماله مصدراً قائماً على الإضافة اللفظية و عاملاً في مفعول ، كما في القول التالي: (نصّ الأستاذ على الأخطاء) بجعل كلمة نصّ رأس مركب شبه إسنادي قائم على عمل المصدر في المفعول.

<sup>89</sup> أحمد بن محمد بن علي الفيومي- المصباح المنير، ص: 369 .

مبد القادر شرشار - تحليل الخطاب الأدبي، ص= 19 .

<sup>. 19</sup> المرجع نفسه، ص $^{91}$ 

<sup>92</sup> محمد الشاوش – أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، ج1، كلية الأداب منوبة ، ط 01 ، تونس ، 2001 ، ص: 186 .

و بالتالي فإننا نعتقد أن استعمالات النحاة لعبارة (النصّ) كتلك التي وردت فيما نقلناه من أقوالهم لا يمكن أن تركب مطية للاستدلال على استعمال هذه المفردة بالمعنى الذي أصبحنا نستعملها به اليوم .

و بما اصطلًا ح عليه لدى الأصوليين مصطلح النص ، و قسموه إلى ما لا يقبل التأويل و هو النص، و إلى ما يقبل التأويل و هو الظاهر و " يفرق الغزالي بين مفهوم النص باعتبار دلالته قطعية لا تحتمل التأويل و الظاهر هو التأويل . و هكذا يبين أن الخطاب القرآني يتكون من صيغتين هما : النص و الظاهر . و يقول لتوضيح المفهوم الثاني (كما ورد عند الشافعي ) : و تسمية الظاهر نصا منطبق على اللغة ، لا مانع في الشرع منه ، إذ معنى النص قريب من الظهور . و لكي يوضح الغزالي الفرق بين النص و الظاهر ، كما يؤولهما عند الشافعي ، فإنه يوضحهما بمفهومين بلاغيين حيث يقول : قال الأستاذ أبو إسحاق : الظاهر هو المجاز ، و النص هو الحقيقة ... يمكن أن نعتبر عرض أبي حامد الغزالي لمفهوم النص في كتابه المستصفى ، حيث الغزالي لمفهوم النص في كتابه المستصفى ، حيث يعرفه بقوله : النص اسم مشترك يطلق في تعارف العلماء على ثلاثة أوجه :

- الأول: ما أطلقه الشافعي رحمه الله ، فإنه سمى الظاهر نصا و هو منطبق على اللغة
  - الثاني : و هو الأشهر ، ما لا يتطرق إليه احتمال لا عن قرب و لا عن بعد ..
    - الثالث: التعبير بالنص عما لا يتطرق إليه احتمال مقبول يعضده دليل "93

هذا و لكي يزيد علماء الأصول في تفصيل المصطلح ، فقد وزعوه على محورين : " محور الوضوح و يتكون من أربعة مفاهيم و محور الغموض و يتألف هو أيضا من أربعة مفاهيم :

و مفاهيم محور الوضوح هي : الظاهر / النص / المفسر / المحكم .

أما مفاهيم محور الغموض فهي : الخفي / المشكل / الجمل / المتشابه . "94

أما الغربيون من المنظرين فلهم وجهات متباينة في تعريف النص ، و هم في ذلك ثلاثة أقسام :

<sup>. 139 ، 138 :</sup> صين خمري – نظرية النص، ص $^{93}$ 

<sup>94</sup> السابق، ص : 145

" - يذهب جماعة منهم إلى تعريفه مباشرة من خلال مكوناته ، يمثلهم ( تودوروف ) فالنص في رأيه نظام تضميني نستطيع التمييز بين مكوناته على ثلاثة أوجه : ملفوظي ، و نحوي ، و دلالي و هو يوازي النظام اللغوي و يتداخل معه .

و قسم ثان يعرفه من خلال ارتباطه مع الإنتاج الأدبي ، و يمثله ( رولان بارت ) الذي وجد عند ( جوليا كريستيفا ) تعريفا جامعا أو أصوليا ، فالنص : آلة نقل لساني و إنه يعيد توزيع نظام اللغة فيضع الكلام التواصلي أي المعلومات المباشرة ، في علاقة تشترك فيها ملفوظات سابقة أو متزامنة و مختلفة ، فالنص بهذا المعنى فعالية كتابية ينضوي تحتها كل من الكاتب و القارئ ، و قبل ذلك قدم مفهوما للنص وسمه بأنه تقليدي و شائع و مؤسسي ، فهو نسيج من الكلمات المنظومة في التأليف و المنسقة بشكل ثابت ، أهم مهماته أنه يضمن بقاء الشيء المكتوب ، و هو مرتبط تاريخيا بعالم بأكمله من النظم ( القانون و الدين و الأدب و العلم )

- وأخيرا يذهب قسم ثالث إلى ربطه بفعل الكتابة يمثله: ( بول ريكور ) و هو منظور إيصالي فالنص هو كل خطاب تثبته الكتابة ، إذ هو أداء لساني و إنجاز لغوي يقوم به فرد معين "95".

و يعرفه عبد المالك مرتاض في أن " الأصل في مدلول الوضع اللغوي للنص هو الرفع و الإظهار و بلوغ الغاية في الشيء . و لم نعثر على نصوص شعرية أو نثرية موثوقة تفيد المعنى المتداول على عهدنا هذا إلا ما كان أورده ابن منظور من أن الفقهاء كانوا يقولون ( نص القرآن و نص السنة ، أي ما دل ظاهر لفظهما عليه من الأحكام) . "96

و يتناول محمد مفتاح النص من حيث خصائصه اللسانية إذ يقول: " أهم ضابط للنص هو الانسجام و هو يضم عدة عناصر. و في هذا المفهوم خلاف و يمكن أن نتكلم عن مفهوم الاتساق و مفهوم التنضيد. فمفهوم التنضيد هو المرحلة الأولى أي العلاقة بين الجمل: واو العطف، فاء السبيية إلى غير ذلك: ارتباط الكلام بعضه ببعض و تراصه.

<sup>95</sup> فرحان بدري الحربي - الأسلوبية في النقد العربي الحديث، ص: 38 .

<sup>96</sup> حسين خمري- نظرية النص، ص: 45.

و نقصد بمفهوم الاتساق العلاقة المعنوية بين الجمل علاقة عموم بخصوص أو علاقة تضمن . و مفهوم الانسجام هو أعم ، انسجام النص مع العالم الواقعي . إذ إن كل نص هو متتالية من الأفعال الكلامية المترابطة . "97 .

و تعرفه خلود العموش بقولها: "أن النص هو كل كلام متصل ذو وحدة جلية تنطوي على بداية و نفاية ، و يتسم بالتماسك و الترابط ، و يتسق مع سياق ثقافي عام أُدرج فيه ، و ينسجم مع سياق خاص أو مقام يتعلق بالعلاقات القائمة بين القارئ و الواقع من خلال اللغة ، و بين بداية النص و خامته مراحل من النمو القائم على التفاعل الداخلي ، و هذا التفاعل يؤدي بالنص إلى إحداث وظيفته التي تتمثل في خلق التواصل بين منتج النص و متلقيه "88.

#### الفرق ما بين النص و الخطاب:

نبدأ بمن يسوُّون ما بين النص و الخطاب ، أي أنه لا يوجد فرق بين النص و الخطاب في رأيهم إلا في لفظ المصطلح ، و من هؤلاء محمد عابد الجابري يقول : " النص رسالة من الكاتب إلى القارئ فهو خطاب ... الخطاب باعتباره مقول الكاتب - ... - هو بناء الأفكار (..) يحمل وجهة نظر ... فالخطاب من هذه الزاوية إذا كان يعبر عن فكرة صاحبه فهو يعكس أيضا مدى قدرته على البناء "99

أما غريماس و كورتاس فلهما وجهة نظر مختلفة ف: " النص يرتبط بالكتابي ( التشكيلي ) و الخطاب بالشفوي ( الصوتي ) ، إذ يقولان : بوصفه ملفوظا فإن النص يتعارض مع الخطاب و ذلك تبعا لمضمون التعبير – غرافيكي ( تشكيلي ) أو صوتي – المستعمل بغرض إظهار الإجراء اللساني . و حسب بعض علماء اللسانيات ( ر . ياكبسون ) فإن التعبير الشفوي و بالتالي الخطاب هو الحدث الأول للكتابة التي تصبح مجرد مشتق و ترجمة للتحلي الشفوي " 100 .

بينما يذهب فان دايك إلى علاقة سببية في أن الآلية النظرية للخطاب هي النص ، بينما الخطاب منتوج شفوي ناشئ من فاعلية النص ، " فإنه يميز تمييزا دقيقا بين النص و الخطاب ، إذ أن الخطاب هو عملية الإنتاج الشفوية و نتيجتها الملموسة ، أما النص فهو مجموع البنيات الآلية التي تحكم هذا

<sup>97</sup> السابق، ص: 48

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> خلود العموش – الخطاب القرآني، ص: 22 .

<sup>99</sup> محمد عابد الجابري— تحليل الخطاب العربي المعاصر، دار الطليعة ، ط 01 ، بيروت ، 1985، ص: 60 .

<sup>100</sup> حسين خمري- نظرية النص، ص: 59 ، 60 .

الخطاب. و بتعبير آخر ، فإن الخطاب ملفوظ ( أو تلفظ ) ذو طبيعة شفوية لها خصائص نصية ... بينما النص هو الشيء المجرد و الافتراضي الناتج عن لغتنا العلمية "101 .

و هناك من الباحثين من يقول بالعلاقة الاحتوائية ما بين النص والخطاب ، و من هؤلاء الباحثين تمام حسان الذي يقول " أن الخطاب مجموعة من النصوص ذات العلاقات المشتركة أي أنه تتابع مترابط من صور الاستعمال النصي يمكن الرجوع إليه في وقت لاحق . و إذا كان عالم النص هو الموازي المعرفي للمعلومات المنقولة و المنشطة بعد الاختزان في الذاكرة من خلال استعمال النص فإن عالم الخطاب هو جملة أحداث الخطاب ذات العلاقات المشتركة في جماعة لغوية أو مجتمع ما "102 .

و تذهب خلود العموش تقريباً إلى نفس هذا التوجه ، عندما تقول : " و ليس كل خطاب نصا و إن كان كل نص بالضرورة خطابا ، فالكلام المتصل خطاب ، و لكنه لا يكون نصا إلا اكتمل ببداية و نماية و عبر عن موضوعه ببناء متماسك منسجم "103.

و يقول فرحان بدري الحربي : " إن الخطاب يبنى على موضوع ، و هذا الموضوع لابد أن يكون مفهوما و إلا بطل أن يكون خطابا ، إذا فهناك بنية متعالقة تشمل الخطاب القائم على الموضوع هذه البنية تؤدي إلى الفهم و هو ما يؤلف حوارا .

و الحوارية في مفهومها الضيق ، أحد أشكال تكوين الخطاب و هي تمثل حياة النصوص و علاقاتها في داخل الخطاب ، و هي تختلف عن العلاقات الألسنية التي توجد بين العناصر داخل نظام اللغة أو في الكلام المنطوق معزولا "104 .

و لكن الاتفاق الحاصل ما بين الآراء في الغالب ، هو أن الخطاب يكون دائما في مستّو أوسع من النص ، ربما لأن النص كانت إجراءاته نصية محايثة تقصي الخارج ( السياق الخارجي ) ، و الخطاب إجراءاته تداولية يعتبر السياق من أهم إجراءاته ، و نقصد هنا بالسياق : السياق الخارجي ، و ليس السياق اللغوى ، ذلك لأن السياق سياقات .

<sup>101</sup> المرجع نفسه، ص: 60 .

<sup>102</sup> روبرت دي بوجراند— النص و الخطاب و الإجراء (مقدمة المترجم : تمام حسان) ، عالم الكتب ، ط 02 ، القاهرة ، 2007، ص: 06 .

<sup>. 24 :</sup> صاب القرآني، ص $^{-103}$  خلود العموش

<sup>. 44</sup> فرحان بدري الحربي – الأسلوبية في النقد العربي الحديث، ص $^{104}$ 

#### 4 - تعدد الخطابات:

يعدُّ الخطاب منفلت من إمكان التحديد ، و هذه الخاصية جعلته متعددا و متنوعا ، إذ الخطاب خطابات في جميع الأعراف النقدية و لذلك " نجدنا أمام تنوع و تعدد الخطابات الشفوية التي تمتد من المخاطبة اليومية إلى الخطبة الأكثر صنعة و زخرفة . و إلى جانب الخطابات الشفوية نجد أيضا كتلة من الخطابات المكتوبة التي تعيد إنتاج الخطابات الشفوية و تستعير أدوارها و مراميها من المراسلات إلى المذكرات و المسرح و الكتابات التربوية .. "<sup>105</sup> ، و رجما هذا التنوع مدعاة لنشوء هذا الكم الكبير من الخطابات النقدية حول مدونة الخطاب مهما كان نوعه .

و يتناول الشهري هذا التعدد الخطابي بأسلوب الإستراتيجيات إذ يقول: " يتجلى هذا التنظيم عند التلفظ بالخطاب، في ما يسمى بإستراتيجية الخطاب و هذا يعني أن الخطاب المنجز يكون خطابا مخططا له، بصفة مستمرة و شعورية. و من هنا، يتحتم على المرسل، أن يختار الإستراتيجية المناسبة، التي تستطيع أن تعبر عن قصده ... و تتدخل عناصر السياق الاجتماعية في تحديد استعمالات اللغة، و في انتشار بعض الإستراتيجيات على حساب انحسار البعض الآخر "106.

أما من حيث أنواع الخطابات ، فلا يمكن بأي حال ، أن نحصر الخطابات في أنماط مخصوصة و مقاييس واضحة ، وهذا راجع كما قد ذكرنا إلى أن هناك ما لا نحاية من الخطابات ، و لكن البعض، و لحاجة في سياق تناولهم الأكاديمي ، حاولوا أن يحددوا نوع الخطاب ، مثل تناول منذر عياشي على لسان فرحان بدري الحربي يقول : " و هكذا يمكن تحديد نوع الخطاب ، فهناك نوعان من الخطاب الأول إيصالي ، و الآخر إبداعي ، مدار الدرس في الأول يقوم حول سؤالين ، ماذا يقول الخطاب ؟ من ذا الذي يقول ؟ ، أما الآخر فإن الدرس يدور فيه حول سؤال واحد هو كيف يقول الخطاب ما يقول ؟ ".

و هناك من يميز بين خطاب يكون في خانة النقد ، و خطاب آخر يكون في خانة الأدب ، و مثال ذلك تزفيتان تودوروف إذ الخطاب عنده نوعان : " خطاب نقدى و خطاب أدبى . أما الخطاب

<sup>105</sup> سعيد يقطين- تحليل الخطاب الروائي، ص: 19.

<sup>106</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري- إستراتيجيات الخطاب، ص: 56.

<sup>107</sup> فرحان بدري الحربي- الأسلوبية في النقد العربي الحديث، ص: 44.

النقدي فهو الممارسة التي يكون فيها الناقد كالمنجز لا يستطيع أن يتحدث إلا خطابا مثقوبا ، و هي مرحلة يظهر فيها تحويل الأنا إلى علاقة ، حيث ما يبقى له سوى أن يصمت عبر نوع من الدرجة الصفر للمتكلم ... أما الخطاب الأدبي و الشعري خصوصا ، فهو من منظور التواصلية خطاب يهدف إلى التعبير "108

غير أن هذه الرؤية ليست لازمة في التحديد ، لأنه بإمكاننا القول أيضا : حطاب قانوني و خطاب غير قانوني ، و خطاب تفسيري و خطاب سياسي و خطاب غير سياسي ، و خطاب تفسيري و خطاب باعتباره مدونة عامة لا يمكن تصنيفها ، لتعددها اللانهائي ، و إنما يمكن عن طريق المحاولة ، أن نميز فيه جزئيا لحاجة الدرس ، باصطناع مقياس معين في ذلك .

و يمكن أن يكون رأي المتوكل رأيا ذا منطقية في هذا الشأن يقول : " يقترح التنميط التقليدي المتوارث للخطابات تصنيفا منطلقا فيه من أحد المعايير التالية : الموضوع و الآلية و البنية .

- (1) تصنف الخطابات من حيث موضوعها إلى خطاب ديني، و خطاب علمي و خطاب أيديولوجي أو سياسي ...
- (2) و تصنف الخطابات من حيث بنيتها داخل ما يسمى " الخطاب الفني " ( الإبداعي، الأدبي) إلى قصة و رواية و قصيدة شعر و غيرها .
- (3) أما من حيث الآلية المشغلة فيميز بين الخطاب السردي و الخطاب الوصفي و الخطاب الحجاجي .

إن الأمر الذي يجب أن لا يغفل عن ذكره عندما يتصل الأمر بتعدد الخطابات، بأن تعدد أجناس الخطاب هو تعدد لانهائي "109 ، و يرجع هذا إلى الظروف التواصلية المختلفة و كذا سياقاتها الاجتماعية و التاريخية، و إلى الآراء المختلفة حوله .

#### 5 - العناصر النظرية للخطاب:

<sup>109</sup> J.M.Adam- linguistique textuelle des genres de discours aux textes,Nathan, 1éd, Paris,1999, P:93.

<sup>88:</sup> رابع بوحوش - الأسلوبيات و تحليل الخطاب، ص

يبدو المنظور اللسابي لعناصر الخطاب أول مقولة منطقية تلقفها الباحثون بمختلف توجهاتهم النحوية أو النصية أو الخطابية أو غير ذلك ، ذلك الأنها تبدو للوهلة الأولى مستوفية لأركان التواصل ، أو أنها قاعدة نموذجية لإضافات أخرى ، و على هذا درج الباحثون يقدمون النماذج محاولين الإلمام بما يدخل في نطاق الخطاب من عناصر نظرية ، و لا بأس في أن نورد الطرح اللساني على عواهنه أولاً ، ثم الطروحات الأخرى من الأصوليين و محللي الخطابات ثانياً.

يتبني توفيق محمد شاهين الموقف اللساني إذ يقول : " و معنى ذلك : أن عملية الكلام تتم على هذا النحو:

أ – التفكير العقلي أولا ، و نظرا لأن التشريح للمخ لم يكشف عن ديناميكية و ماهيته تماما ، فإن الباحث اللغوي لا يقف طويلا عند عملية التفكير و تفسيرها بالتفصيل ، أمام هذه العملية الفكرية و الأولية .

ب – إصدار الكلام من جهاز النطق (Production) .

ج – الموجات الصوتية الخارجة من فم المتكلم ، و الواصلة – عبر الهواء – إلى أذن السامع . (Trasmission)

د – العمليات العضوية التي تقوم بما أجزاء الأذن (Réception) بعد استقبالها للصوت .

ه – ترجمة المخ للرسالة التي وصلته ، و التصرف على مقتضاها ، حينما يكون الكلام مفهوما و مفيدا.

معنى هذا أنه لابد من متكلم ، و مخاطب ، و أشياء تجول في الفكر و نريد التحدث عنها ، و رموز متفق عليها ، لها في الذهن صور و معان معينة "110.

و لعل أهم نظرية لسانية في هذا الجال ، هي ما جاء بما رومان ياكبسون " و مفادها أن عملية الاتصال تتطلب ستة عناصر أساسية : المرسل (Emitter) و المتلقى (Receptor) و قناة الاتصال (Communicative channel) و الرسالة (Message) ، و شفرة الاتصال (Code) ، و

<sup>110</sup> توفيق محمد شاهين – علم اللغة العام، مكتبة وهبة ، ط 01 ، القاهرة ، 1980، ص: 70 .

و نور الدين السد يحاول أن يوجز الوظائف السابقة على النحو التالي :

" 1-1 المرسل و يؤدي وظيفة تعبيرية ( أو انفعالية ) .

2 المتلقى و يؤكد على الوظيفة الإفهامية ( أو المعرفية ) .

3 – السياق و يبلور وظيفة مرجعية .

4 – العلاقة و تؤطر بعدا انتباهيا ( أو لغويا ) .

5 - نمطية و تولد وظيفة معجمية ( أو ميتا لغوية ) .

. الرسالة و تصوغ أبعادا شعرية " $^{112}$  أو إنشائية عند أحمد مومن -6

أما الأصوليون فالخطاب عندهم خطاب خاص هو القرآن الكريم و الحديث الشريف ، و هم يقسمون عناصره على محمل اللفظ ،" و إذا أردنا أن نصوغ فهم الأصوليين لطبيعة اللفظ صياغة نظرية يمكن أن نلخصها بالطريقة التالية :

<sup>111</sup> أحمد مومن – اللسانيات النشأة و التطور، ديوان المطبوعات الجامعية ، ط 03 ، الجزائر ، 2007، ص: 148 ، 149 .

<sup>112</sup> نور الدين السد – الأسلوبية و تحليل الخطاب، ج 1 ، دار هومه ، ط 01 ، الجزائر ، 1997، ص: 225 .

منطوق

(ما دل عليه اللفظ في محل النطق) (ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق)

مفهوم موافقة مفهوم مخالفة

( المسكوت عنه موافق لحكم المنطوق ) ( المسكوت عنه مخالف لحكم المنطوق ) "113

فالتحليل إلى عناصر من الناحية النظرية يختلف من توجه إلى آخر بحسب نوع الخطاب ، و كذلك " يتفاوت المتكلون في أساليبهم و أدائهم اللغوي – البلاغي حتى يتفوق بعضهم و يتدنى بعضهم في الأداء و التعبير عن المعنى الواحد عن مستوى غيره "114 ، وهنا العناصر الخطابية تخضع أيضا لدور المتكلم و كفاءته ، إذ أن " تمثيل الكفاءة اللغوية لكل من : المتحدث السامع ، لا تُ ت صور إلا إذا تم التعبير عن كفاءة المتحدث و كفاءة المستمع أيضا على نحو آخر ، أي نصف كفاءة كل من المتحدث و المستمع على المستويين، مستوى التركيب أو التأليفSynthèse و مستوى التحليل Analyse و مستوى التحليل و عناصر الخطاب ، مثل محمد خطابي الذي يتبنى وجهتين ، وجهة هايمس و وجهة ليفيس ، و تناولهما على المسياق و بالإمكان إيرادهما على النحو التالي :

أ - المرسل : و هو المتكلم أو الكاتب الذي ينتج القول .

ب - المتلقى : المتلقى و هو المستمع أو القارئ الذي يتلقى القول .

ج - الحضور : و هم مستمعون آخرون حاضرون يساهم وجودهم في تخصيص الحدث الكلامي .

د – الموضوع: و هو مدار الحدث الكلامي.

<sup>. 165</sup> حسين خمري – نظرية النص، ص: 165 .

<sup>114</sup> أحمد شامية — في اللغة، دار البلاغ للنشر و التوزيع ، ط 01 ، الجزائر ، 2002، ص: 111 .

<sup>115</sup> سعيد حسن بحيري- علم لغة النص، مؤسسة المختار ، ط 01 ، القاهرة ، 2004، ص: 214 ، 215 .

- ه المقام: و هو زمان و مكان الحدث التواصلي ، و كذلك العلاقات الفيزيائية بين المتفاعلين بالنظر إلى الإشارات و الإيماءات و تعبيرات الوجه ...
  - و القناة : كيف تم التواصل بين المشاركين في الحدث الكلامي : كلام ، كتابة ، إشارة ...
    - ز النظام: اللغة أو اللهجة أو الأسلوب اللغوي المستعمل.
    - ح شكل الرسالة : ما هو الشكل المقصود : دردشة ، جدال ، عظة ، خرافة ...
  - ط المفتاح : و يتضمن التقويم : هل كانت الرسالة موعظة حسنة ، شرحا مثيرا للعواطف ...
    - ي الغرض: أي أن ما يقصده المشاركون ينبغي أن يكون نتيجة للحدث التواصلي ...

بالإضافة إلى تصنيف هايمس هناك محاولة أخرى قام بما ليفيس ، و لكن غرضه من تحديد خصائص السياق يختلف عن غرض هايمس ، و هو معرفة صدق أو كذب جملة ما ، فالغرض إذا منطقي . أما الخصائص في نظره فهي :

- أ العالم الممكن : بمعنى أخذ الوقائع التي قد تكون ، أو يمكن أن تكون ، أو هي مفترضة ، بعين الاعتبار .
  - ب الزمن : اعتبار الجمل المزمنة و ظروف الزمان مثل : اليوم ، الأسبوع المقبل ...
    - ج المكان : اعتبار جمل مثل : إنه هنا ...
  - د المتكلم : اعتبار الجمل التي تتضمن إحالة إلى ضمير المتكلم ( أنا ، نحن .. ) .
    - ه الحضور : اعتبار الجمل التي تتضمن ضمائر المخاطب ، أنت ، أنتم ...
  - و الشيء المشار إليه: اعتبار الجمل التي تتضمن أسماء الإشارة (هذا ، هؤلاء ..) .
- ز الخطاب السابق : اعتبار الجمل التي تتضمن عناصر مثل : ( هذا الأخير ، المشار إليه سابقا ..) .

 $^{116}$  ح  $^{-}$  التخصيص : سلسلة أشياء لا متناهية ( مجموعات أشياء ، متتاليات أشياء  $^{-}$  . . . ) .  $^{-}$ 

و مما سبق يمكننا أن نستنتج ، على سبيل المحاولة ، خطاطة نوضح فيها أهم عناصر الخطاب ، و ذلك وفق دورة تخاطبية معينة :

# 6 - الخطاب و تحليل الخطاب:

إن وجود الخطاب ضمن المنظومة التواصلية ، يخضع لتشريح إنساني في فهم معانيه و مقاصده ، و الآليات التي حصل بما المفهوم و المقصود ، هي الآليات التي تندرج ضمن ما يسمى بتحليل الخطاب ، و بطبيعة الحال التحليل ليس نفسه دائما في جميع الخطابات ، بل الأكثر من ذلك ، التحليل ليس نفسه حتى في جنس الخطاب نفسه ، فمثلاً ، قصيدة شعرية معينة تفترض آلية التحليل السيميائي ، و قصيدة شعر أخرى تلزمنا بالتحليل الأسلوبي أو البنيوي .. الخ، لذلك فكما يقول ميخائيل باختين: "إن دراسة الخطاب في حد ذاته، بدون معرفة نحو أي شيء يتطلع خارجه، هي في مثل عبثية دراسة عذاب أخلاقي بعيدا عن الواقع الذي يوجد مثبتا عليه و الذي يحدده" 117.

117 ميخائيل بالحتين- الخطاب الروائي، تـ: محمد برادة، دار الفكر للدراسات و النشر، ط 01، القاهرة، 1998، ص: 63.

<sup>. 54 ، 53 :</sup> سانيات النص، ص= 54 ، 54 ، 54 . عمد خطابي

و يرصد أي تحليل للخطاب مجريات اللغة لا أن تحليل الخطاب بالضرورة تحليل للغة في الاستعمال. لذلك ، لا يمكن أن نحصر في الوصف المجرد للأشكال اللغوية بعيداً عن الأغراض و الوظائف التي وضعت هذه الأشكال لتحقيقها بين الناس . وإذا كان بعض اللسانيين مهتمين بتحديد الخصائص الشكلية للغة ، فإن محلل الخطاب ملزم بالبحث في ما تستعمل تلك اللغة من أجله "118".

إذًا يعتبر تحليل الخطاب كلاماً ناطقا عن خطاب آخر " فهو فعل النطق ، أو فاعلية تقول ، و تصوغ في نظام ما يريد المتحدث قوله "<sup>119</sup> ، و يمكننا أن نقول بأن تحليل الخطاب يعني تناول الظواهر التلفظية التالية :

- الأمارات Indices الدالة على المتكلم و كيفية انبجاسه في الخطاب.
  - استكشاف هوية المخاطب.
  - استكشاف موضوع الخطاب (قضايا المرجع Référent).
    - استكشاف مواقف المتكلم حيال خطابه الشخصي .
    - استكشاف الأمارات الدالة على المكان و الزمان ..

و من هذا المنطلق " نفهم مصطلح تحليل الخطاب بوصفه عنوانا شاملا ، فهو منظومة متسقة من الإجراءات المنهجية ، يمكن إرجاع جذوره إلى ازدهار اتجاهين كبيرين هما الاتجاه اللغوي في تحليل النصوص إذ بدأ الاهتمام ببحث علاقات النص على مستوى داخلي يتجاوز الجملة الواحدة ، و قد مارسه النقاد اللغويون الأمريكيون في الدرجة الأولى ، و الاتجاه البنيوي الذي تمثل في تحليلات المدرسة الفلكلورية الروسية بعد (بروب) ... ذلك فضلا عن استثمار إمكانيات التحليل السيميولوجي "121 ، إلى غيرها من المناهج النقدية المعاصرة .

<sup>118</sup> ج.ب براون، ج يول – تحليل الخطاب، تر : محمد لطفي الزليطني و منير التريكي ، جامعة الملك سعود، الرياض، 1997، ص 01 .

<sup>119</sup> رابح بوحوش – الأسلوبيات و تحليل الخطاب، ص: 85 .

<sup>. 399</sup> صلاح الدين زرال- الظاهرة الدلالية، منشورات الاختلاف ، ط 01 ، الجزائر ، 2008، ص:  $^{120}$ 

<sup>121</sup> فرحان بدري الحربي - الأسلوبية في النقد العربي الحديث، ص: 48.

كذلك يعتبر تحليل الخطاب " تكوين الفروض التي تتعلق بالمخاطب ، و المخاطَب ، و روابط الخطاب ، و درجة اتصاله ، و تماسك الأبنية المكونة له ، كما يتطلب تجريداً للمعلومات المتصلة باختيار الألفاظ و التراكيب و المعلومات المكونة للخطاب ، و تحولات الزمن و الدلالات فيه "122

#### 7 - بعض آليات تحليل الخطاب:

و بما أن الخطاب خطابات فالتحليل تحليلات و الآليات آليات ، و سنرى في ما يلي من الحديث بعض التوجهات في التحليل التي ساهمت في إثراء آليات الدرس المعاصر في تحليل الخطاب ، و أولى التوجهات التوجه اللساني النصي .

آليات التحليل اللساني و الأسلوبي-البلاغي:

مرَّ التحليل اللساني للخطاب ممثلا بالجملة و النص ، بعديد المراحل و أول مرحلة وصفية هي الإحراءات النظرية التي جاءت بما اللسانيات البنيوية التي رائدها دي سوسير في مرحلتها الأولى ، و تعد ثنائياته منطلقا لكثير من الباحثين الذين جاءوا من بعده من أمثال شارل بالي و رولان بارت ، غير أن هذا النمط من التحليل سرعان ما تطور خضوعاً لمتطلبات المدونة التي هي النص و الخطاب . و ظهرت في ذلك مدارس كثيرة ، و قد وضعت الدراسات اللسانية مصطلحات و وظائف نحوية بما يسمى النحو الوظيفي التي رائدها سيمون ديك " فهناك ما يسمى بالوظائف التداولية التي تسند إلى المكونات كالمبتدأ (thème) و الذيل (tail) ، و البؤرة (focus) ، و المحور (topic) ، و المنادى (vocative)

فالجملة العربية تنقسم حسب مقولة المحمول التركيبية إلى قسمين : جملة ذات محمول فعلي ، و جملة ذات محمول غير فعلي (أي جملة محمولها مركب وصفي ، أو مركب ظرفي) "123

و ظهر أيضا ما يسمى نحوية النص أو أجرومية النص عند فاندايك t.a.van dijk ، و هذا التوجه ربط ما بين مفاهيم الجملة و مفاهيم النص ، و " لقد عني علم اللغة النصي في دراسته النحو النص بظواهر تركيبية نصية مختلفة ، منها : علاقات التماسك النحوي النصي ، و أبنية التطابق و التقابل ، و التراكيب المحورية ، و التراكيب المحتزأة ، و حالات الحذف ، و الجمل المفسرة ، و التحويل

<sup>122</sup> خلود العموش – الخطاب القرآني، ص: 24 .

<sup>123</sup> أحمد شامية – في اللغة، ص: 106 ، 106 .

إلى الضمير، و التنويعات التركيبية و توزيعاتها في نصوص فردية، و غيرها من الظواهر التركيبية التي تخرج عن إطار الجملة المفردة، و التي لا يمكن تفسيرها تفسيرا كاملاً دقيقاً إلا من خلال وحدة النص الكلية "124 ، و فاندايك قدم تجربة تعتبر جيدة من منظور النقاد الذين يستعملون مفاهيمه لتأطير وجهات نظرهم في تحليلهم للخطاب، " و قد وصفت محاولات فندايك بوجه عام بأنها محاولات متقدمة إلى حد بعيد في شرح عمليات الترابط (النحوي) بين المتواليات النصية، و التماسك (الدلالي) بين الأبنية النصية الكبرى، و دور القراءة و التأويل ... كما محدد هذا العلم — من الناحية الوظيفية — بأنه علم ي عنى بشرح كيفية قيام النص بوظائفه، أي بتحليل الخواص المعرفية العامة التي تجعل من المكن إنتاج البيانات النصية المعقدة في مرحلة الأداء، و إعادة إنتاجها بالفهم في مرحلة التلقي "125.

و ينطلق محمد الشاوش أيضاً من المنحى النحوي للنص ، و هو يطرح تساؤلات وجيهة ، فيقول: "هل للنص قواعد خاصة به ، تتميز عن قواعد الجملة ، أم هل إن قواعد النص هي قواعد الجملة موسعة ، أم هل توجد قواعد عامة تولد النص و الجملة على حد سواء ؟ و على هذا الأساس كان من غايات عملنا البحث عن :

- القواعد و الأصول الخاصة بالجملة و هي تلك التي تجري في مجمالها دون أن تخرج عنه و التي ليس لها دور في بناء النص .
  - القواعد التي ينفرد بما النص و التي ليس لها دور في بناء الجملة .
    - القواعد المشتركة بين الجملة و النص . "126

و قد جاءت الباحثة البلغارية جوليا كريستيفا ، و التي تنظر إلى النص " من زاوية توجهه المزدوج: نحو النظام الدلالي الذي أنتجه (اللغة و الكلام الخاص بمرحلة و مجتمع معين) و نحو الصيرورة الاجتماعية التي يشارك فيها بوصفه خطابا [..] متضمنا قائله في ثنايا تركيبته "<sup>127</sup> ، و بعد أن تكلمت عن التناص باعتبارها آلية تجميع للنصوص و وصفت النص بأنه فسيفساء من الاستشهادات أو الشواهد، تصل إلى مصطلح التدليل signifiance ، و هو في نظرها انفجار للمعنى .

<sup>124</sup> سعيد حسن بحيري – علم لغة النص، ص : 119 .

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> المرجع نفسه، ص: 185.

<sup>.</sup> 16 : ص: 1م النظاوش - أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية ج1، ص: 16

 $<sup>^{127}</sup>$  Julia Kristeva– Sémiotiké recherches pour sémanalyse, A.J. Picard, 1981, : 12 , 13 .

و بالإضافة إلى ما يقع في دائرة الجانب النحوي النصي ، فإن هناك توجها آخر في استثمار الإجراءات هو إجراءات التحليل البلاغي الأسلوبي " إذ تأتي مقولة ( العدول ) باعتبارها محورا رئيسيا في البحث البلاغي يؤكد المستوى الإخباري و الإبداعي في الأداء اللغوي ، و هو بهذا يمثل قيمة تعبيرية أو منبها أسلوبيا في مباحث التعريف و التنكير ، و الحذف و الذكر ، و التقديم و التأخير ، و الإيجاز و الإطناب ، و الالتفات ، و الفصل و الوصل ، و الحروف ، و خاصة حروف المعاني .

كما يمثل التكرار النمطي منبها أسلوبيا آخر في مباحث البديع كالطباق و التعديد ، و تنسيق الصفات ، و السجع و الالتزام و الترصيع إلى آخر هذه الألوان التي اهتمت بالناحية الصوتية ، بجانب ألوان أخرى كان الاهتمام فيها مركزا على الدلالة و صلتها بمذه الطبيعة التكرارية "128".

هذا و لمحمد العمري نظرة متحددة للبلاغة الجديدة على ما يدعوه ، إذ يقول : " فللبلاغة العربية ، إذاً ، مهدان كبيران أنتجا مسارين كبيرين : مسار البديع يغذيه الشعر ، و مسار البيان تغذيه الخطابة . و نظرا للتداخل الكبير بين الشعر و الخطابة في التراث العربي ، فقد ظل المساران متداخلين... إن اعتبار الوسائل الإقناعية المنطقية جوهرا للبلاغة في سياق الحديث عن الخطابة "129 ، ثم أن العمري يستعين بآراء حازم القرطاجني في كثير من المواضع باعتبار أن حازم صاحب نظرية في الشعر تقوم على التخييل مقام التشبيه في البلاغة القديمة ، و تقوم كذلك على التناسب ، يقول حازم: " و معرفة طرق التناسب في المسموعات و المفهومات لا يوصل إليها بشيء من علوم اللسان إلا بالعلم الكلي في ذلك ، و هو علم البلاغة الذي تندرج تحت تفاصيل كلياته ضروب من التناسب و الوضع، فيعرف حال ما خفيت به طرق الاعتبارات من ذلك بحال ما وضحت فيه طرق الاعتبار ، و توجد طرقهم في جميع ذلك تترامي الشعر يقول : " و مرد هذه التداخلات في نظره إلى كون الشعر و الخطابة يلتقيان في الغرض و المقصد الشعر يقول : " و مرد هذه التداخلات في نظره إلى كون الشعر و الخطابة يلتقيان في الغرض و المقصد ، و هو إعمال الحيلة في إلقاء الكلام من النفوس بمحل القبول لتتأثر بمقتضاه . و لكنه يؤكد ، مع ذلك ،

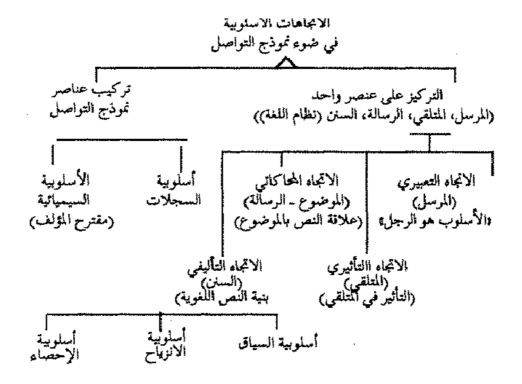
128 محمد عبد المطلب – البلاغة و الأسلوبية، الشركة المصرية العالمية للنشر ، ط 01 ، القاهرة ، 1994، ص: 06 .

129 محمد العمري — البلاغة الجديدة بين التخييل و التداول، أفريقيا الشرق ، درط ، المغرب ، 2005، ص: 29 ، 55 .

<sup>130</sup> حازم القرطاجني – منهاج البلغاء و سراج الأدباء، تح: محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، درط ، بيروت، 1986، ص: 266 ، 227 .

دور الغرابة في تحقيق الوظيفة الشعرية ، فمحاكاة الأحوال المستغربة تستهدف أحد الأمرين : إنحاض النفوس إلى الاستغراب أو الاعتبار فقط "131 .

هذا من ناحية التجديد ، و لكن هناك طروحات موازية أخذت علم الأسلوب من مصادره الغربية، عن طريق الترجمة للمفاهيم ، و يمكننا إيراد بعض التوجهات في الخطاطة التالية : 132



فالواضح أن الأسلوبية من خلال هذا المخطط قد تفرعت كثيرا ، بل أنها تمازجت عند بعض النقاد بمناهج أخرى كالسيميائيات ، مثل ما حدث عند هنريش بليث في كتابه البلاغة و الأسلوبية ، و يمكن أن نميز من خلال هذا بين عدة اتجاهات أسلوبية :

1- الأسلوبية اللسانية la stylistique linguistique : و يقف على رأسها شارل بالي... و هذا الاتجاه لا يهتم بالأدب وحده بل بالكلام عامة أي بالوسائل التي تتوفر عليها اللغة الإنسانية للتعبير عن الجانب العاطفي للمخاطب ...

<sup>131</sup> محمد العمري- البلاغة الجديدة بين التخييل و التداول، ص: 57 ، 58 .

<sup>132</sup> نور الدين السد – الأسلوبية و تحليل الخطاب ج1، ص: 25 .

<sup>. 23 ، 22 ،</sup> ص: 2007 ، الجزائر ، 2007 ، من يكاي أخذاري - تحليل الخطاب الشعري، وزارة الثقافة ، ط 01 ، الجزائر ، 01

- 2- الأسلوبية المثالية la stylistique idéaliste : و انبثقت عن أفكار فولمير و كروتشيه، و الأسلوب عندهما تعبير عن الترابط الداخلي للذات الفردية ...
- -3 الأسلوبية البنيوية la stylistique structurale : و قد مثلها كل من رومان ياكبسون الذي ركز على الطابع الأسلوبي للخطاب الذي ركز على الطابع الأسلوبي للخطاب اللغوي ...
- -4 الأسلوبية الإحصائية la stylistique statistique : وقد جعلت من الأسلوب خطاهرة قابلة للقياس كمياً ...
  - 5- و يمكن إضافة أسلوبية التلقي التي نظر لها جورج مولينيه ..

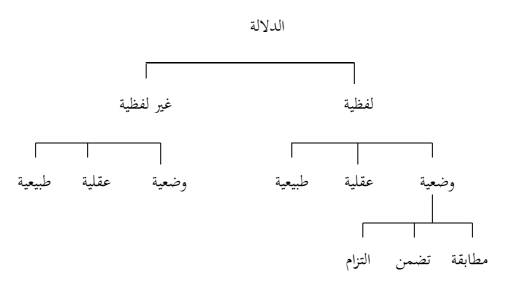
و لقد نحسب أن تحديد اتجاهات الأسلوبية إنما يخضع لمعايير محددة ، فبينما نحد أسلوبية أدبية في مقابل أحرى أدبية ، أو نفسية و أحرى اجتماعية ، أو تأصيلية و أخرى تعبيرية ، أو تقليدية و أحرى جديدة ، و هلم جراً.

# 2 - آليات التحليل الدلالي و السيميائي:

كلما زاد الخطاب في درجة إيراد المعاني ، كلما صار دالا أكثر ، يقول تودوروف: " يمكن أن نلخص .. أنه يوجد قطبان اثنان داخل الوعي الإنساني للكلام: الخطاب الشفاف و الخطاب الثخن (opaque) و سيكون الخطاب الشفاف هو الذي يترك الدلالة مرئية و لكنه هو ذاته غير محسوس: فهو كلام لا يصلح إلا أن يفهم "<sup>134</sup> ، نفهم من خلال هذا أن تودوروف يقصد من أن الخطاب في مرحلة الشفافية ذو معنى واحد ، أما في مرحلة الثخانة فهو كثيف بالدلالة ، و خطاب من هذا القبيل يحوجنا إلى استعمال طرائق معينة في تحليله ، و لذلك نشأت علوم تمتم بهذا الجانب من المعنى مثل: علم الدلالة و السيميولوجيا و السيميائيات ، و علماء تحليل الخطاب يميزون بين الاتجاهات الثلاثة:

# - علم الدلالة:

علم الدلالة علم يهتم بالمعنى و تفريعاته ، أي أن موضوعه هو المعنى أو الدلالة ، " ولقد قسم العلماء الدلالات اعتمادا على معايير أخرى ترتكز على الإدراك لطبيعة العلاقة بين قطبي الفعل الدلالي، وهو لا يخرج عن ثلاث : اعتبار العرف ، أو اعتبار الطبيعة أو اعتبار العقل ، وعلى ذلك فالدلالة إما عرفية أو طبيعية أو عقلية . وأخضع علماء الدلالة تصنيف الدلالات بناء على أداء السياق للمعنى ، فالكلام إما أن يساق ليدل على بعض معناه ، وإما أن يساق ليدل على بعض معناه ، وإما أن يساق ليدل على معنى آخر خارج عن معناه إلا أنه لازم له عقلا أو عرفا ، واستنادا ً إلى ذلك فالدلالات ثلاثة أصناف . دلالة المطابقة ودلالة التضمن ودلالة الالتزام ، وهذه الدلالات الثلاثة تندرج ضمن دلالة عامة هي الدلالة الوضعية التي هي قسم من الأقسام الدلالة اللفظية ، وبناء على ذلك فأقسام الدلالة في العصر الحديث تتفرع إلى ستة أصناف يمكن تمثيلها في الترسيمة التالية :



و يمكن تحديد مفاهيم هذه الأصناف الدلالية ، كما درج على تعريفها علماء الدلالة . فالدلالة اللفظية العرفية لا تنعقد إلا بتوفر ثلاثة أركان: اللفظ ، وهو نوع من الكيفيات المسموعة ، والمعنى الذي جعل اللفظ بإزائه ... أما الدلالة العقلية وتسمى كذلك الدلالة المنطقية ، فهي التي يكون فيها العقل أمر إدراك طبيعة العلاقة التي تربط الدال بمدلوله، ويمثل لتعريفها عادة بدلالة الدخان على النار إذ يتم استحضار الدلالة الغائبة بحقيقة حاضرة والذي يربط بين الأمرين هو العقل ... أما الدلالة الثالثة فهي

الدلالة الطبيعية، التي يعتمد في إدراكها على علاقة طبيعية يتم على أساسها الانتقال من الدال إلى المدلول . "135

و قد اهتم علم الدلالة بمجالات كثيرة من بينها اللفظ و المعنى و قضية الحقيقة و الجاز و التطور الدلالي و السياق ، أهم مجال لديها هو مبحث الحقول الدلالية ، و قد " تأسست نظرية الحقول الدلالية على فكرة المفاهيم العامة التي تؤلّف بين مفردات لغة ما، بشكل منتظم يساير المعرفة والخبرة البشرية المحلّدة للصلة الدلالية ، أو الارتباط الدلالي بين الكلمات في لغة معينة ، التي يجمعها لفظ عام ، لأنَّ اللغة نظام ، وقيمة كل عنصر من عناصرها لا يتعلّق بهذا النظام بسبب طبيعته ، أو شكله الخاص، بل يتحلّد بمكانه وعلاقته داخل هذا النظام ، مما يؤكّد التراص القائم بين الكلمات وما يجاورها من كلمات أخرى داخل الحقل الواحد ، أو في مجموعة من الحقول ، محيث لو أقحمت كلمة في حقل متناسق أو أبعدت عنه أو غير موضعها أدى ذلك إلى اضطراب يؤثر في مجموع مفردات الحقل .

وأهّم مبادئ نظرية الحقول الدلالية تتلّخص فيما يأتي :

- 1 . إنَّ الوحدة المعجمية تنتمي إلى حقل واحد معيّن .
  - 2 . كل الوحدات تنتمي إلى حقول تخصّها .
- 3 . لا يصح إغفال السياق الذي ترد فيه الوحدة اللغوية .
- 4 مراعاة التركيب النحوي في دراسة مفردات الحقل . "136
  - السيميولوجيا:

أصل هذا العلم فرنسي ، و لفظه في السياق الفرنسي (Sémiologie) مكون من جزأين سيميو: و معناها المعنى (العلامة) Semeion في الأصل اليوناني ، و لوجيا : و معناها العلم، و هو ما يحيل على "سمة مميزة Marque distinctive، أثر Trace، قرينة Indice، علامة منذرة Signe بصمة ، و كتوبة Signe gravé ou écrit، بصمة ، بصمة علامة منقوشة أو مكتوبة Signe gravé ou écrit، بصمة

<sup>135</sup> منقور عبد الجليل – علم الدلالة أصوله و مباحثه في التراث العربي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، درط، دمشق، 2001، ص: 66، 88.

<sup>136</sup> أحمد عزوز – أصول تراثية في نظرية الحقول الدلالية، منشورات اتحاد الكتاب العرب،درط، دمشق، 2002، ص: 15، 16 .

Empreinte تقيل تشكيلي Figuration." أو العلم الذي تكلم عنه دي سوسير في كتابه معاضرات في اللسانيات العامة ، يقول : " بالإمكان أن نتصور علماً يدرس حياة العلامات في صدر الحياة الإجتماعية ، يشكل جزءاً من علم النفس الاجتماعي ، و على استنتاج علم النفس الاجتماعي نسميه : السيميولوجيا ، نحن قلنا أنه يتكون من العلامات ، ما القوانين التي تحكمه ؟ هو لم يوجد بعد، و بإمكاننا أن نقول أنه سيوجد ... و ما اللسانيات إلا جزء منه "<sup>138</sup>، إذاً دي سوسير تنبأ بحذا العلم و لم يعطنا تفاصيله ، و لكن الذين جاءوا من بعده من أمثال برييطو Prieto و مونان mounin و مارتيني Mounin أو بويسن Buissens أصحاب سيميولوجيا التواصل التي تنبني على القصدية " و يعني ذلك أن تحديد معنى تعبير معين رهين بتعيين مقاصد المتكلمين و الكشف عنها . و بذلك تكون المقاصد ملمحا مميزا "<sup>199</sup> ، و رولان بارت roland barthes صاحب سيميولوجيا الدلالة ، و اللغة في اعتبارهم " لا تستنفذ كل إمكانيات التواصل . نحن نتواصل ، توفرت القصدية أم لم تتوفر ، بكل الأشياء الطبيعية و الثقافية سواء كانت اعتباطية أم غير اعتباطية "<sup>190</sup> ، و أمبرتو إيكو بارة عن إسناد وظيفة إلى الأشياء الطبيعية .. فالثقافة برامج و تعليمات تتحكم في سلوك الإنسان .. عبارة عن إسناد للعالم إدراك تبرجحه الثقافة بواسطة أنساقها الدالة اللفظية و غير اللفظية "<sup>191</sup> ، و ما ذكرناه هو الشائع منها .

#### - السيميائيات:

تعتبر السيميائيات أمريكية ، في الأصول و المصدر ، و الذي نظر لها شارل ساندرس برس الفيلسوف ، و قد مر تنظيره لها بمراحل ثلاثة ، فالمرحلة الأولى هي مرحلة الاستلهام من الكانطية ، و الثانية تعتبر مرحلة منطقية صرفة و عوض فيه برس المنطق الأرسطي بمنطق العلاقات ، و المرحلة الثالثة مرحلة سيميوطيقية أو سيميائية و فيها طور مراتب العلامة ، محددا هذه الصيغ : 142

 $<sup>^{137}</sup>$  Julia Kristeva- La Révolution du Langage Poétique, Edition du Seuil, 1974, P: 22 .

Ferdinand De saussure – cours de linguistique generale, ENAG, 3eme edit, alger, 2004, : 33 .  $^{139}$  مبارك حنون – في السيميائيات العربية، سليكي إخوان ، ط  $^{01}$  ، الغرب ،  $^{01}$  مبارك حنون – في السيميائيات العربية، سليكي إخوان ، ط  $^{01}$ 

<sup>140</sup> المرجع نفسه، ص: 16 .

<sup>.</sup> 17 المرجع نفسه، ص $^{141}$ 

<sup>142</sup> محمد الماكري – الشكل و الخطاب، المركز الثقافي العربي ، ط 01 ، المغرب ، 1991، ص: 43 .

- الأولانية : هي نمط الوجود الذي يقوم على واقع كون : موضوع / ذات (sujet) .. إنحا وجود الشيء أو الذات في ذاتما .
  - الثانيانية: هي نمط الوجود الواقعي الفعلي المتحسد ..
    - الثالثانية: هي نمط الوجود المتوقع ..

و هي تناسب حسب ترتيبها الأبعاد الثلاثة للدليل أو العلامة :

. الموثل ، 2 – الموضوع ، 3 – المؤول . -1

و قد بسط شارل موريس الكثير من آراء برس كما طور بعض مفاهيمه النظرية ، ومن ذلك رؤيته للتصنيف الوارد في الثلاثية السالفة الذكر بالمعاني التالية (إيقون ، مؤشر ، رمز) "أصل هذا الاختزال ليس هو ( برس ) بل ( شارل موريس ) منبع كثير من التبسيطات ، المنتشرة بين السيميوطيقيين داخل وخارج الولايات المتحدة "143 . وهذا ما يتجلى بوضوح تام في أعماله التي تدرجت في بعث طروحاته المتسمة بالجدية " تأسيس نظرية الدليل ( 1938 ) التمييز بين التركيب (دراسة قواعد توافقات الأدلة) والتداولية (دراسة قواعد استعمال الأدلة على اعتبار الدوافع) "144 .

ومن هذا المنطلق فإن الأمر يقتضي أن ننظر إلى الأشياء المدلول عليها والمؤولات على اعتبار أنها "سيرورات سلوك فالجسم من حيث هو حسم يفعل في المحيط وينفعل به ، علما بأن وظيفة المحيط وأهميته عاملان حاسمان في إرضاء حاجاته ومن ثم فإن هناك تفاعلا بين هاذين العاملين "145 ، و سيرورة الدليل أو ما يعرف بـ Sémiosis تحتوي في نظره على أربعة عناصر هي 146:

- العنصر الذي يقوم مقام الدليل أو " الناقل " Porteur .
  - العنصر الذي تتم إحالة الدليل عليه أو " المدلول عليه " .
- عنصر " الأثر " Effet الذي يحصل لدى المرسل إليه والذي يبدو له وكأنه الدليل أو المؤول.

<sup>.</sup> 40: السابق، ص

 $<sup>^{144}</sup>$  Elia Sarfati -Georges – Précis De Pragmatique, Nathan , 02 , France, 2002, p: 12 .

<sup>145</sup> الجيلالي دلاش – مدخل إلى اللسانيات التداولية، تر : محمد يحياتن ، ديوان المطبوعات الجامعية ، درط ، الجزائر ، 1992، ص: 10 .

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> المرجع نفسه، ص: 10 و 11 .

#### - المؤول Interprète .

وبطبيعة الحال لا يوجد هناك انتظام ما يسهم في تراتبية هذه العناصر عند كل سيرورة سيميائية ، فهي تتداخل بصورة لا يمكن الفصل بينها محدثة تعقيدا كبيرا وهذا بدوره يطرح ثلاث توجهات ، فالتوجه الأول يكمن في الدراسة التركيبية أي العلاقات التي تنتظم الأدلة فيها ، والثاني يتحسد في العلاقات القائمة بين الأدلة والأشياء التي تحيل عليها وهذا هو البعد الدلالي ، ثم عندما نكون في مرحلة شرح وتفسير تأثير استعمال تلك الأدلة نجد أنفسنا في خضم اللسانيات التداولية ، الذي يعتبر شارل موريس و برس من بين واضعي الأصول النظرية لها .

# 8- الخطاب و آلية السياق:

#### - آليات التحليل التداولي:

يعد الدرس التداولي ثريا جدا ، وذلك بما يقدمه لنا من إجراءات سواء على مستوى الاستعمال اللغوي الطبيعي ، أو على مستوى الخطاب الأدبي ، " وعليه ، فإن الحديث عن التداولية وعن شبكتها المفاهيمية يقتضي الإشارة إلى العلاقات القائمة بينها وبين الحقول المختلفة لأنها تشي بانتمائها إلى حقول مفاهيمية تضم مستويات متداخلة ، كالبنية اللغوية ، وقواعد التخاطب ، و الاستدلالات التداولية ، والعمليات الذهنية المتحكمة في الإنتاج والفهم اللغويين ، وعلاقة البنية بظروف الاستعمال الخ "147" ، و هي تقوم على المقام الذي يحدثه الفعل الكلامي ، ويمكننا أن نفصل في تقسيمات الفعل "الكلامي الكامل " على هذا النحو:

أ – فعل القول (أو الفعل اللغوي) Acte Locutoire : ويراد به (إطلاق الألفاظ في جمل مفيدة ذات بناء نحوي سليم وذات دلالة) ..

ب - الفعل المتضمن في القول Acte illocutoire : وهو الفعل الإنجازي الحقيقي إذ (إنه عمل ينجز بقول ما) وهذا الصنف من الأفعال هو المقصود من النظرية برمتها ..

<sup>147</sup> مسعود صحراوي - التداولية عند العلماء العرب، دار الطليعة ، ط 01 ، بيروت ، 2005، ص: 16 .

ج - الفعل الناتج عن القول القول (القوة) ، فقد يكون الفاعل (و هو هنا الشخص القيام) وما يصحبه من فعل متضمن في القول (القوة) ، فقد يكون الفاعل (و هو هنا الشخص المتكلم) قائما بفعل ثالث هو (التسبب في نشوء آثار في المشاعر والفكر ، ومن أمثلة تلك الآثار: الإقناع ، التضليل ، الإرشاد ، التثبيط ..)

و بطبيعة الحال فإن تلك "الأفعال التلفظية تفترض ببساطة أن نتلفظ بمجموعة متتابعة من الكلمات، و بطبيعة الحال فإن تلك الإنجازية و القضوية جوهرية، و لابد أن تكون الكلمات المتلفظ بما داخل محل، و داخل مواقف متعددة، و تحت ظروف عدة، مع مقاصد متعددة "149

و قد قسم سيرل J.Searle الأفعال المتضمنة في القول بحسب إنجازيتها إلى:

- 1 الإثباتيات (Assertives) : و هي التي تحمل إحدى قيمتي الصدق أو الكذب مثل : أخبر، أكد، زعم، شرح ..
- 2 التوجيهيات (Directives) : و هي الأفعال التي يكون الغرض منها أن يجعل المتكلم المخاطب يقوم بفعل ما مثل : طلب، أمر، ترجى، سأل ..
- 3 الوعديات (Commissives) : و الغرض منها إلزام المتكلم بالقيام بعمل ما في المستقبل مثل : وعد، أقسم ..
- 4 البوحيات (Expressives) : و هي تعبر عن الحالة النفسية للمتكلم مثل : شكر، هنأ، اعتذر ...
- 5 التصريحيات أو **الإيقاعيات (déclaratives)** : وهي التي مجرد القيام بما يحدث تغييرا في الخارج مثل : عين، و زوج ..

و من إجراءاتما الأخرى:

متضمنات القول: الذي يحتوي على عنصرين ، - الافتراض المسبق ( استنتاج فيما قد يرد من القول) ، و الأقوال المضمرة (الاختيارات القولية الممكنة في سياق معين) .

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> المرجع نفسه، ص: 41 و 42 .

 $<sup>^{149}</sup>$  John r.searle  $\,$  –les actes de langage, hermann, 01, France, 1972, p: 62 .

<sup>150</sup> ردة الله بن ردة الطلحي – دلالة السياق، جامعة أم القرى ، ط 01 ، مكة المكرمة ، 1423 هـ، ص: 231 .

- القوة الإنجازية: وهي ناتجة عن الفعل المتضمن في القول ، فمثلا الآية الكريمة ﴿و المطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء﴾ فإن القوة الإنجازية للأمر قد جاءت بصيغة الإخبار.
- 3 اتجاهات المطابقة : اتجاهات المطابقة مفهوم أساسي في فهم الغرض المتضمن في القول و "لها أهميتها في موضعين ، على الأقل ، من نظرية سيرل ، الموضع الأول : في تحديد عدد الأغراض المتضمنة في القول ... الموضع الثاني : تقسيم القوى المتضمنة في القول على أساس صارم "<sup>151</sup> ، و يكون اتجاهها عبارة عن كل من الاتجاه من القول إلى العالم و الاتجاه من العالم الماقول ، و أيهما المسؤول عن اتجاه المطابقة ، مع قراءة المحتويات القضوية " و هناك فارق آخر يميز الإيقاعيات عن الوعديات و الأمريات ، فالمحتويات القضوية فيهما تمثل دائما المتكلم (في الوعديات) و المخاطب (في الأمريات) . أما الإيقاعيات فقد تتمثل بالمتكلم كما في (زوجتك نفسي) أو بالمخاطب كما في (أنت حر) أو في غيرهما كما في (بعتك سيارتي) "<sup>152</sup>
- 4 الحجاج : أن يتوفر في الكلام عناصر معينة تجعله أكثر تأثيرا في المخاطب ، و الحجاج باعتباره إجراء يتمثل في تحقق ذلك التأثير أي حمل المخاطب على الاعتراف بمتضمنات القول و قد " تقدمت نظرية الحجاج في اللغة بفضل أوصفالد ديكرو و ج . س أنسكومبر ، وتقوم على فرضية مفادها العلاقة بين الملفوظات الحجاجية ، والملفوظات غير الاستنتاجية " 153 .
- 5 القصد: هذا المفهوم قد يفهم على ظاهرة بمعنى: المرام أو المبتغى أو المطلب ... الخ ، و إن كان يعني ما يعني من جانبه اللغوي ولو قليلا ، فإن له اصطلاحا في المدلول إذ أن علماء التواصل يعنون به " آلية من اثنتين تتم بها عملية الاتصال بين اثنين ( بين نص وقارئ مثلا ) وتعنى إدراك الباث أو المتلقى الرسالة إدراكا نظريا "154
- 6 السياق : يعتبر السياق من الإجراءات الكبرى التي تعتمدها الإستراتيجيات التداولية ، لأن التناول المراعي لحيثيات السياق هو التناول الأقرب إلى الصواب ، لذلك هناك دراسات كثيرة تحتم بحذا الجانب الإجرائي من الاهتمام بالسياق اللغوي ، و السياق المقامي ، و غير هذا مما يطرحه السياق من مفاهيم .

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> طالب سيد هاشم الطبطبائي – نظرية الأفعال الكلامية ، مطبوعات جامعة الكويت، درط ، الكويت، 1994، ص: 120 ، 121 .

<sup>152</sup> المرجع نفسه، ص: 134 .

هذه على العموم بعض آليات تحليل الخطاب ، تطرقنا إليها من خلال عديد المناهج ، التي اهتمت بالخطاب باعتباره مدونة ، و نحن في إدراجنا لهذه الآليات ، لا نقصد من وراء ذلك حصر كل المناهج، و إنما قصدنا كان على سبيل محاولة للنمذجة في بعض آليات تحليل الخطاب ، و إن تناولنا طبقات مختلفة من التحليل ، و نروم من خلال كل ذلك الوصول إلى الآلية الكبرى التي تدخل في جميع أنواع تحليل الخطابات ، و هي آلية السياق .

و بما أن الآليات النظرية للخطاب تعنينا في سياقها ، فإننا سنخصص الفصل الثالث لنتحدث عن السياق ، معرجين على عدد من المسائل ، منها ما يتصل بالتحديد المفهومي لآلية السياق عند العلماء بمختلف توجهاتهم ، و منها ما يتعلق بأنواع و أنماط السياق ، و أبعاد أخرى يثيرها النقاش حول ظاهرة السياق باعتبارات متعددة، هذا كله في الفصل الموالي .

# الفصل الثالث

(مفاهيم ، آليتر السه ياق -المكونات و الأنواع و الوظائف -)

يليه تعريف ، بالشنقيطي

- توطئة
- مفهوم السياق
- مكونات السياق
- السياق و المناسبة
- السياق اللغوي و غير اللغوي
  - أنواع السياقات
  - دور السياق و وظائفه
  - آليات سياق التفسير
- الإمام الشنقيطي، وكتابه أضواء البيان

#### -1 توطئة:

يعد السياق من العوامل الأساسية التي تحدد مقاصد الخطاب ، ذلك أن كل المعاني و المقاصد لابد لها من سياق معين ترد فيه ، و قد تكلم العلماء قديما عن السياق في مناح معينة ، و لعل أهمها علم أصول الفقه ، و ربطوه ربطا بمقاصد الشريعة (حفظ الدين و النفس و العقل و المال و العرض) ، و كل ما من هذه المجالات يعتبر مقصدا حدده السياق المتعارف عليه ، و ضمن كل مجال عدد لا متناه من قضايا الفقه ، لا يفتي في أحدها إلا بسياق الحال . لذلك فالسياق في هذا الشأن أو غيره من الشؤون من الأهمية بمكان ، أن صار الركن الذي لا يستغني عنه ، " فليس المعنى المقصود المحصل في خطاب من الخطابات هو بالضرورة المعنى الذي يعثر عليه في القاموس ... أما استعمال اللفظ بمعنى آخر غير معناه الوضعي (الموضوع له في أصل اللغة أو المعاني) فهو ما يسميه العلماء العرب بالاتساع أو سعة الكلام . و هو تجوز يبيحه الاستعمال للغة لعلاقة قائمة بين المعنى الأصلي و المعنى المتوسع فيه " 155 ، و تلك العلاقة لا يتصيدها إلا فهمنا للسياق .

و الجالات التي يكون السياق حاضراً فيها كثيرة جدا ، فضلاً على ما ذكر ، نجد الأدب مجالاً خصباً لظواهر السياق ، كذلك الخطابات الخاصة مثل الخطابات السياسية و ما يدخل في إطارها ، و نجد أن الخطاب الإلهي و أغلب الخطابات الإنسانية تعتمد على السياق ، ذلك لأن الإنسان يمتلك خاصية إدراك العلاقات بين ماهو مقصود و بين ماهو غير مقصود لذاته ، و لكي نعرف الأهمية التي تختص بما آلية السياق لا بأس في نتدرج في تحليلنا من أول عنصر و هو مفهوم السياق .

# 2 - مفهوم السياق:

للسياق معنيان الأول لغوي ، و الثاني اصطلاحي و لنبدأ بالمعنى اللغوي :

# 1-المعنى اللغوي للسياق:

يقول الجوهري في الصحاح: " سوق: الساق: ساق القدم، و الجمع: سوقٌ مثل أسد و أسد الله و أسد الله و أسد الله و سيقان و أسقُو .. و يقال: ولدت فلانة ثلاثة بنين على ساق واحد، أي: بعضهم على أثر بعض .. و ساق الشجرة: جذعها .. و ساق الماشية يسوقها سوقا .. و استاقها فانساقت . و سقت إلى

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> عبد الرحمان الحاج صالح – بحوث و دراسات في اللسانيات العربية، موفم ، درط ، الجزائر ، 2007، : 341 .

امرأتي صداقها .. و يقال أسقتك إبلا ، أي : أعطيتك إبلا تسوقها ، و السياق : نزع الروح ، يقال رأيت فلانا يسوق ، أي : ينزع عند الموت . و السويق معروف  $^{156}$  .

و يقول الفيروزآبادي في القاموس المحيط: "الساق: ما بين الكعب و الركبة ، ج سوقٌ و سيقان و أسؤق ، همزت الواو لتحمل الضمة . ﴿ و التّفت السّاق ، القلم: 42] : عن شدّة . ﴿ و التّفت النّساق بالنّساق ﴾ [القيامة: 29] : آخر شدة الدنيا بأول شدة الآخرة .. و السياق ، ككتاب : المهر . و الأسوق : الطويل الساقين .. و تساوقت الإبل : تتابعت و تقاودت ، و الغنم: تزاحمت في السير "157 .

و يقول أحمد بن فارس في معجم مقاييس اللغة: " السين و الواو و القاف أصل واحد ، و هو حدو الشيء .. و الساق للإنسان و غيره ، و الجمع سوق ، و إنما سميت بذلك لأن الماشي ينساق عليها الم

و يقول الفيومي في المصباح المنير: "سوق: (سقت) الدابة أسوقها سوقا و المفعول مسوق على مفول و ساق الصداق إلى امرأته حمله إليها .. و هو في السياق أي في النزع .. و تساوقت الإبل تتابعت قاله الأزهري و جماعة ، و الفقهاء يقولون تساوقت الخطبتان و يريدون المقارنة و المعية و هو ما إذا وقعتا معا و لم تسبق إحداهما الأخرى "159.

نرى من خلال ما مر بنا: أن " السياق في الحس اللغوي و في الدلالة اللغوية و بمجموع المعاني التي تدل عليها تقليبات هذه الكلمة ، يدل على انتظام متوال في الحركة لبلوغ غاية محددة .. فالتتابع فيما بين الأشياء هو التساوق ، و لا يكون متتابعا إلا إذا كان له غاية لا بد من وصولها "160.

# 2-المعنى الاصطلاحي:

المعنى الاصطلاحي لكلمة سياق ، صعب جدا في تحديده ، لأنه اصطلاح تكاد أغلب المحالات المعنى الاصطلاحي لكلمة سياق ، صعب خدا في تحديده ، لأنه اصطلاح تكاد أغلب المحالفة،

<sup>156</sup> أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري – الصحاح، ص: 573 .

<sup>157</sup> مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي – القاموس المحيط، ص: 824 ، 823 .

<sup>158</sup> أحمد ابن فارس – معجم مقاييس اللغة، دار الفكر ، ط 02 ، لبنان ، 1998، ص: 498 .

<sup>159</sup> أحمد بن محمد بن علي الفيومي- المصباح المنير، ص: 178 .

<sup>160</sup> عبد الفتاح محمود المثنى – نظرية السياق القرآني، دار وائل للنشر ، ط 01 ، الأردن ، 2007، ص: 14 .

و لا يكاد حقل معرفي يخلو منه ، و يرى عديد الباحثين أن السياق في إطار النظرية يرجع في أصوله إلى لغويي القرن التاسع عشر ، من أمثال الباحث فيجنر Wegner الذي يرى أن السياق "هو الأساس أو المحيط الذي تعتمد عليه الحقيقة في توضيحها و فهمها ، و أنه لا يتضمن عند الاتصال اللغوي الكلمات فقط ، بل الصلات و الظروف المحيطة و الحقائق السابقة "<sup>161</sup> ، و هناك من يرجع بأصول نظرية السياق إلى مباحث فلسفة اللغة العادية ، التي صاحبها النمساوي فيتنغشتاين المحيدة التي توصي و " المادة الأساسية للفلسفة عند فيتنغشتاين هي اللغة .. و راح يطور فلسفته الجديدة التي توصي بمراعاة الجانب الاستعمالي في اللغة .. "<sup>162</sup> و بالنظر إلى هذا و إلى ما ذُكر كانت الصعوبة في القبض على الحد الجامع و المانع .. و مع هذا ستكون المحاولة ، بإيراد تعريفات من مختلف المشارب و الاتجاهات .

و لقد تفاوت العلماء العرب في تحديد مفهومه و اختلفوا بحسب موقع كل واحد من اهتمامه الخاص، و لهروب السياق من أن يحدد بألفاظ مخصوصة ، و ربما هذا ما أغنى الشبكة المفاهيمية للسياق بالكثير من التعريفات فقد " قال ابن دقيق العيد: أما السياق و القرائن ، فإنها الدالة على مراد المتكلم من كلامه . وقال السرخسي : القرينة التي تقترن باللفظ من المتكلم ، وتكون فرقاً فيما بين النص والظاهر هي السياق ، بمعنى الغرض الذي سيق لأجلها الكلام ، وقال البناني (ت198 هـ): " السياق هو ما يدل على خصوص المقصود من سابق الكلام المسوق لذلك أو لاحقه " 163.

و يمكننا القول بأن مصطلح السياق في معناه يطلق على مفهومين ، و ذلك تفاديا مما يثيره معناه في ما قد حدث في أفهام البعض ، فهناك السياق اللغوي أو اللساني ، و هناك سياق آخر يختلف عن هذا السياق و هو سياق التلفظ أو سياق الحال أو سياق الموقف ، " فالمفهوم الأول كان المفهوم الأكثر شيوعاً في البحث المعاصر .. و يتضح بهذا المفهوم ، أنه تجسيد لتلك التتابعات اللغوية في شكل الخطاب ، من وحدات صوتية و صرفية ، و معجمية ، و ما بينهما من ترتيب و علاقات تركيبية .. تجاوز الباحثون [هذا] التعريف النموذجي إلى التعريف الأرحب للسياق فأصبحت ( تعرف مجموعة الظروف التي تحف حدوث فعل التلفظ بموقف الكلام (..) و تسمى هذه الظروف ، في بعض الأحيان،

161 محمود جاب الرب – علم اللغة نشأته و تطوره، دار المعارف ، ط 01 ، القاهرة ، 1985، ص: 148 .

162 مسعود صحراوي – التداولية عند العلماء العرب، ص: 23.

<sup>163</sup> ريحانة اليندوزي - صلة أسباب النزول بعناصر السياق ودورها في الفهم والتطبيق ، منتدى الإيوان www.iwan7.com

بالسياق .. بيد أنه قد يلتبس ، عند هذا الحد ، مصطلح السياق بمصطلح المقام ، وهذا الالتباس ممتد بين زمنين و ثقافتين .. و هذا ما يبديه تمام حسان عند تحفظه على تحديد مفهوم المقام عند البلاغيين العرب . فهو يرى أن الفيصل في ذلك الاختلاف بين مفهومي المقام و السياق ، هو معرفة ما تنطوي لميع الثقافة .. بقوله : لقد فهم البلاغيون (المقام) أو (مقتضى الحال) فهما سكونيا قالبيا تمطيا بجردا ثم قالوا لكل مقام مقال (..) فهذه المقامات نماذج مجردة ، و أطر عامة ، و أحوال ساكنة (..) و بمذا يصبح المقام عند البلاغيين سكوبي static فالذي أقصده بالمقام ليس إطارا و لا قالبا ، و إنما هو جملة الموقف المتحرك الاجتماعي الذي يعتبر المتكلم جزءا منه ، كما يعتبر السامع و الكلام نفسه .. "164 .

و ينطلق المثنى عبد الفتاح محمود في تعريفه للسياق ، من نظرته للسياق في إطار القرآن ، آخذا في ذلك بالمعنى اللغوي الذي هو التتابع ، فيقول : " تتابع المعاني و انتظامها في سلك الألفاظ القرآنية ، لتبلغ غايتها الموضوعية في بيان المعنى المقصود ، دون انقطاع أو انفصال "165.

و يعرض ردة الله الطلحي السياق في بعض النقاط المحددة ، و ذلك بعد أن طاف بعدد من يقول: 166 التراث المختلفة المفاهيم العربي، الأولى : أن السياق هو الغرض : أي مقصود المتكلم من إيراد الكلام ، و هو واحد من المفاهيم التي عبر بلفظ السياق (السوق) عنها ، وكان استعمالها بمذا منضبطا عند الأصوليين ..

الثانية : أن السياق هو الظروف و المواقف و الأحداث التي ورد فيها النص أو نزل أو قيل بشأنها ، و أوضح ما عبر عن هذا المفهوم لفظا الحال و المقام.

الثالثة : أن السياق هو ما يعرف الآن بالسياق اللغوي الذي يمثله الكلام في موضع النظر أو التحليل، و يشمل ما يسبق أو يلحق به من كلام يمكن أن يضيء دلالة القدر منه (موضع التحليل) أو يجعل منها وجها استدلاليا .

<sup>164</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري - إستراتيجيات الخطاب، ص: 40 ، 41 .

<sup>165</sup> عبد الفتاح محمود المثنى – نظرية السياق القرآني، دار وائل للنشر ، ط 01 ، الأردن ، 2008، ص:15 .

<sup>166</sup> ردة الله بن ردة الطلحي - دلالة السياق، ص: 50.

و يعرفه جاسم محمد عبد العبود بأنه: " استعمال الكلمة في اللغة أو طريقة استعمالها ، أو الدور الذي تؤديه الكلمة أو هو مجموع ما يصاحب اللفظ مما يساعد على توضيح المعنى "167.

و تعرفه خلود العموش بقولها: " أن السياق يفسر الكثير من العمليات المصاحبة لأداء اللغة في وظيفتها التواصلية و الإبلاغية ، لدى كل من منتج الكلام و المتلقي ، و أنه ركن أساس في فهم الرسالة اللغوية "168".

و البداية الفعلية للاهتمام بالسياق ، كانت من قبل برونسلا مالينوفسكي Malinowsky العالم الأنثروبولوجي ، فهو يهتم بسياق الموقف و يرى أن اللغة أسلوب عمل و تعاملنا مليء بمبدأ مهم هو مبدأ التجامل ، فقد وجد مالينوفسكي نفسه أمام "كثير من العبارات و التعبيرات التي صعب عليه تفسيرها ترادفياً ، فحاول ربطها بالمواقف التي قيلت فيها .. و الذي يبدو أن كل لغات العالم هي أسلوب عمل حين يكون سياقها كذلك ، أما حين يختلف السياق ، فتختلف الوظيفة ، فهي توثيق فكر و تبليغ رسالة حين يكون سياقها فكرياً أو إبلاغياً .. إن هذه المبادئ التي بشر بها مالينوفسكي قادته إلى التعمق في السلوك اللغوي بإزاء أنماط السلوك الاجتماعي المختلفة ليضيف جانبا من السلوك اللغوي الاجتماعي المختلفة ليضيف حانبا من السلوك اللغوي الاجتماعي المحتلفة أو ربما يقصد ما قد عرفناه في عرفنا الإسلامي و هو المداراة .

و يتبنى حسين خمري رأي محمد العمري في تعريفه للسياق ، يقول: "و لتعريف السياق نورد ما قاله محمد العمري في مجلة (دراسات سيميائية) إذ يقول: يتسع المقام ليشمل جميع الشروط الخارجية المحيطة بعملية إنتاج الخطاب شفوياً كان أو مكتوباً. و كثيراً ما ارتبط المقام في البلاغة العربية بزيادة شرح و تحديد ذلك بالحديث عن أقدار السامعين و مقتضى أحوالهم ... ثم يفرق محمد العمري بين السياق و المقام قائلاً: لابد من التمييز بين المقام و السياق و ذلك بحصر الثاني في العلاقات بين الوحدات اللسانية داخل التركيب ، سياق كلمة أو وحدة صوتية مثلاً. و قريب من السياق ما سيسميه بعض

<sup>167</sup> جاسم محمد عبد العبود – مصطلحات الدلالة العربية، دار الكتب العلمية ، ط 01 ، لبنان ، 2007، : 133 .

<sup>168</sup> حلود العموش – الخطاب القرآني، ص: 26 .

<sup>169</sup> ردة الله بن ردة الطلحي – دلالة السياق، ص: 183 إلى 186 .

البلاغيين المقام لداخلي في الأدب و هو العلاقة بين الشخصيات في العمل السردي و المسرحي، تمييزاً له عن المقام الخارجي المرتبط بمن يستهلك ذلك الإنتاج "170

و لعلى اللسايي البريطايي فيرث هو أول من اهتم بالسياق باعتباره نظرية متكاملة و كان قد استفاد من آراء مالينوفسكي ، " و تقوم هذه النظرية على النظر إلى المعنى بوصفه وظيفة في سياق . و أحدثت بذلك تغيرا جوهريا في النظر إلى المعنى.. و قد استخدم السياق في هذه النظرية بمفهوم واسع بحيث يشمل السياق الصوتي ، و الصرفي ، و النحوي ، و المعجمي ، و لا يظهر المعنى المقصود للمتكلم إلا بمراعاة الوظيفة الدلالية للألفاظ المستخدمة "<sup>171</sup> ، و قد أفادت هذه النظرية بشمول تناولها الذي لا يقصي أي طرف في دورة الخطاب ، فموضوع " النظرية الفيرثية إذاً هو السلوك البشري في إطار سياق معين . و لكن الموقف تجاه المعطيات السلوكية هنا ، جاء مخالفا لما ورد في النظريات الأخرى ، التي نظرت إلى اللغة على أنه أنها نشاط إنساني، فالنظريات اللغوية التي تبنت فكرة اللغة على أنه أنها نشاط إنساني، فالنظريات اللغوية التي تبنت فكرة اللغة على أنه الما الصورة كالبنيوية السلوكية البلومفيلدية ، تبنت كذلك ثنائية دي سوسير بين المتصور و المدلول مقابل الصورة مقابل الصورة و الدال ، و فسرتما في إطار السلوك : أي المثير و الاستجابة للمثير ، أو السياق ، أو المعنى فيرث فيرى أن النمط يستخلص من المعطيات السلوكية الكلامية في سياق ما ، و لكن العلاقة بين السلوك و السياق ليست كما ذهب إلى ذلك دي سوسير . و قد أطلق فيرث على السلوك الكلامي السلوك و السياق الصوتية (Phonic data) ، و السياق الموقف "<sup>172</sup> .

و يرى هاليداي M.Halliday أن السياق : " هو النص الآخر ، أو النص المصاحب للنص المظاهر ، و هو بمثابة الجسر الذي يربط التمثيل اللغوي ببيئته الخارجية "173 .

و يقول روبرت دي بوجراد : " ينبغي للنص أن يتصل بموقف يكون فيه Expectations و التوقعات Stratégies و التوقعات occurrence

<sup>170</sup> حسين خمري – نظرية النص، ص: 184 .

<sup>171</sup> يونس على محمد – مقدمة في علمي الدلالة و التخاطب، دار الكتاب الجديد ، ط 01 ، ليبيا ، 2004، ص: 27 ، 28 .

<sup>172</sup> أحمد مومن – اللسانيات النشأة و التطور، ص: 180 ، 181 .

<sup>173</sup> يوسف نور عوض – علم النص و نظرية الترجمة، دار الثقة للنشر و التوزيع ، ط 01 ، مكة المكرمة ، 1410 هـ، ص: 29 .

المعارف Knowledge ، و هذه البيئة الشاسعة تسمى سياق الموقف Knowledge . أما التركيب الداخلي للنص فهو سياق البنية Context "174" ، إذ أنه يفرق ما بين مصطلحين Context ويتضمن ما هو موجود في الخارج من دلالات ، و أيضاً يتضمن ما يخص إنتاج النصوص و استقبالها ، و Co-text و يتضمن الجوانب الداخلية من مكونات نحوية قواعدية و صوتية و صرفية .

و من جهة أخرى هناك نظرة لسانية معاصرة للسياق ، انطلقت من وحي اللسانيات التداولية ، و التي موضوعها الاستعمال اللغوي في الطبقات المقامية المختلفة ، و أبرز إجراء معبر عن السياق هو الفعل الكلامي بأقسامه الثلاثة ، و من المسؤول عن اتجاهات المطابقة في الفعل المتضمن في القول ، و ما دور القوة الإنجازية المنجرة عن هذا في سياق الحجاج ، و قد أوضحنا هذا في الفصل السابق ، غير أن الإستراتيجية التداولية تعتبر طريقة جيدة لما هو منجز كلامياً ، و هذا المنجز ينبغي أن يكون ذا طابع إيقاعي بمعنى أن يحقق فعلاً حال التلفظ به مثل ألفاظ العقود و الوعد ، غير أن هذا التوجه مازال يبحث له عن تجريب لتحقيق الكفاية اللازمة له ، و ذلك في نصوص البوحيات و الخبرية المكتوبة .

و عليه فآلية السياق هو تناولٌ إجرائي يخص ثلاثة مستويات ، المستوى النصي اللغوي ، و المستوى الذي يدخل في نطاق العلاج الدلالي أو السيميائي بتعبير أصح ، و المستوى غير اللغوي الذي يدخل في باب الاستعمالات أو بما يسمى التداولي الذي من مهامه التناولات الثقافية و العرفية بين أطراف الخطاب ، و من منظوره هذا يستعين بآليات مختلفة ، آليات البنية و آليات الدلالة و آليات التداول ، و موضوعه يكمن في البحث عن المعنى أولاً ، و في البحث عن المقاصد ثانياً .

#### : مكونات السياق - 3

للسياق مكونات عديدة و عناصر مختلفة ، تدخل أثناء تفاعله في دورة خطابية معينة ، و هذه المكونات و العناصر تختلف بحسب الأداءات و بحسب الأفراد و بحسب الزمان و المكان .

و نحد عناصر السياق عند هاليداي تتمثل في الآتي :

1 - موضوع الحدث الأساسي .

<sup>174</sup> روبرت دي بوجراند – النص و الخطاب و الإجراء، ص: 91 .

<sup>175</sup> ردة الله بن ردة الطلحي – دلالة السياق، ص: 569 ، 570 .

- 2 الوسيلة اللغوية نطقا أو كتابة .
- . ( ... من حيث كونه سرديا ... (النوع الأدبي مثلا -3
- 4 أسلوب النص (نوع الكلام نحويا) الأمر الاستفهام الرجاء ، و (نوع الكلام اجتماعيا) من حيث الرسمية و عدمها .
  - 5 المتكلم .
  - 6 المخاطب (السامع).
- 7 المشاركون في الحدث اللغوي من حيث المستوى الاجتماعي و الثقافي ، و علاقة كل منهم بالمتكلم أو السامع ، أو بالحدث في إجماله .
  - 8 الغاية التي يساق لها النص (الغرض) كالإخبار ، و الوصف ، و الطلب بعمومه .. الخ
    - 9 الأشياء المحيطة بالحدث (المكان و الزمان) .
- و نجد ابن تيمية يراعي في نظرته إلى عناصر السياق القرآن في ذلك، و يمكن أن ندرج عناصره على النحو التالي : 176
  - . المتكلم بالقرآن-1
    - . المنزل عليه 2
  - . المخاطب عليه .
  - 4 سياق الكلام ...
  - 5 معرفة المكي و المدني .
  - 6 معرفة أسباب النزول .
  - و يذكر جاسم محمد عبد العبود بعض المكونات من مثل:

<sup>.</sup> (بتصرف) . المرجع نفسه، ص

القرينة .. (هي ما يمنع من إرادة المعنى الأصلي في الجملة) ..

النظم .. (تأليف الكلمات و الجمل مرتبة المعاني متناسبة الدلالات على حسب ما يقتضيه العقل و قيل الألفاظ المرتبة المسوقة المعتبرة و دلالاتما على ما يقتضيه العقل) ..

و النص .. (عبارة عما يثبت بمعنى النص لغة لا اجتهادا ) .. (ما لا يتحمل إلا معنى واحدا ، و قيل ما لا يتحمل التأويل) ..

الخطاب .. (توجيه الكلام نحو الغير للإفهام ثم نقل الكلام الموجه نحو الغير للإفهام) ..

المقتضى أو الاقتضاء .. (هو جعل غير المنطوق منطوقا لتصحيح المنطوق) .. و يرى الشهري أن السياق يتكون من : " المرسل و المرسل إليه ، و ما بينهما من علاقة ، بالإضافة إلى مكان التلفظ و زمانه ، و ما فيه من شخوص و أشياء ، و ما يحيط بهما من عوامل حياتية : اجتماعية ، أو سياسية ، أو ثقافية ، و أثر التبادل الخطابي في أطراف الخطاب الأخرى "178.

و يتوصل الطلحي – في رأيه – إلى عناصر السياق الرئيسية ، و يعتبر أنما تتمثل في :

- . المتكلم 1
- . المخاطب 2
- . (النص) 3
- 4 معضدات الكلام .
  - 5 الزمان و المكان .

و المقاربة التداولية تنظر إلى عناصر السياق نظرة التحقق الفعلي للقول ، " فقد أصبح مفهوم الفعل الكلامي Speech act نواة مركزية في الكثير من الأعمال التداولية . و فحواه أنه كل ملفوظ ينهض على نظام شكلي دلالي إنجازي تأثيري . و فضلاً عن ذلك ، يعد نشاطاً ملط نحوياً يتوسل أفعالاً قولية

<sup>177</sup> جاسم محمد عبد العبود – مصطلحات الدلالة العربية، ص: 151 إلى 158 (بتصرف) .

<sup>178</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري – إستراتيجيات الخطاب، ص: 45 .

<sup>179</sup> ردة الله بن ردة الطلحي – دلالة السياق، ص: 598.

Actes locutoires لتحقيق أغراض إنحازية Actes illocutoires (كالطلب و الأمر و الوعد و الوعد و العمر عنايات تأثيرية Actes Perlocutoires تخص ردود فعل المتلقي "<sup>180</sup>

و هي جملة العناصر التي عادة ما تكون معتبرة عند بناء النص أو فهمه ، و كما قلنا سابقا فإن العناصر ليست هي نفسها عند كل دورة خطابية معينة ، لذلك من الصعب جدا أن نورد العناصر المثالية للسياق لكل ما يجول من خطابات ، و ما أوردناه هو الشائع لدى محللي الخطابات .

#### 4 - السياق و المناسبة :

هناك تداخل كبير ما بين مفهوم السياق و مفهوم المناسبة ، و هذا مرجعه إلى اشتراكهما في كثير من الخصائص التي تميز كل واحد منهما ، و لكن إن رجعنا إلى الامتداد المفهومي لكليهما وجدنا الفرق الذي يكمن ما بينهما .

يقول المثنى محمود عبد الفتاح: "أما عن الفرق بين السياق و المناسبة .. فوظيفة المناسبات الكشف عن وجوه الربط بين الآيات و المقاطع التي لا يظهر — لأول وهلة — وجه ارتباطها بما قبلها و ما بعدها ، و لا يتم الربط إلا بعد معرفة المعاني التي احتوتما الآيات السابقة و اللاحقة ، و هذه وظيفة السياق ، و ذلك من خلال الكشف عن معانيه المتتابعة ، فإن الذي يشخص المعاني و يشكلها و يحدد بدايتها و نمايتها سياقها ، فالسياق خادم لعلم المناسبات ، و لا يتم استجلاء المناسبات إلا بعد معرفة سياق المقاطع القرآنية و حينئذ يتحدد الموضوع ، و عليه يكون إبراز المناسبة أمراً في غاية الوضوح و البيان ." 181.

ففي تعريف علم المناسبات نجد ما يواكب بعض عناصر السياق يقول الزركشي: " (جعل أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض ، فيقوي بذلك الارتباط ، و يصير حاله حال (الأكيد) البناء المحكم، المتلائم الأجزاء)

أما موضوع هذا العلم فيشرحها البقاعي بقوله: (.. علم تعرف منه علل الترتيب، و ثمرته الاطلاع على الرتبة التي يستحقها الجزء بسبب ماله بما وراءه و ما أمامه من الارتباط و التعلق الذي هو كلحمة

<sup>. 40</sup> مسعود صحراوي – التداولية عند العلماء العرب، ص $^{180}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> عبد الفتاح محمود المثنى – نظرية السياق القرآني، ص: 19 .

النسب ، فعلم مناسبات القرآن علم تعرف منه علل ترتيب أجزائه ، و هو سر البلاغة ، لأدائه إلى تحقيق مطابقة المعاني لما اقتضاه من الحال ..) "182.

هذا في مصطلح المناسبة في القرآن ، و لكن هناك سياقا آخر للمناسبة في اللسانيات التداولية و يسمى المناسبة أو الملاءمة Pertinence و صاحبها غرايس ، و يعد هذا المبدأ شرطا ضروريا لتعديل الكفة بين مل قال ومل قصد ومل فهم أيضا ، ذلك أن الملفوظ الخطابي لا بد و أنه لم بمقصد المتكلم دون إضافة أو نقصان ، والمستمع كذلك له أن يأخذ من المستوى الحرفي و المضمر للملفوظ بما يقع في حدود الفهم إذ أن " كل التفاعلات رهن بالتوافقات الدائمة والمتعددة التي تسمح للمشاركين أن يضمنوا وجود تحديد عام للموقف والذي فهم من قبلهم على مختلف الأوجه "183 ، فالملاءمة تأخذ في الاعتبار هذه الجوانب، " فباستطاعة كل طرف إذا أن يتوقع من الآخر أن يلتزم بجملة من المواضعات أثناء كلامه . و تتصل هذه المواضعات أو المباديء بكمية الإسهامات في الحوار (أو مدى الإبلاغ فيها) و نوعيتها (أو مدى صدقها) و كيفيتها (أو مدى وضوحها) و مناسبتها "184

فمن خلال ما مر يمكن أن نجمل الفروق في الآتي :

أن المناسبة علم خاص في فرعين (التفسير و محادثة مثالية) ، بينما السياق موضوع عام . -1

2 — أن السياق أشمل من المناسبة ، بدليل أن المناسبة تختص بموضع محدد و علاقته بالقرآن و كذلك بخطاب مثالي مجرد يفترض أن يكون ، بينما السياق يشمل موضع الذي نزول الآية و يشمل كل الخطابات المجردة و الواقعية .

3 - أن علم المناسبة باعتباره علماً ، يختص بمدونة واحدة و هي السبب في ظهوره أي القرآن الكريم، و المناسبة إجراء تداولي مدونته خطاب مجرد ، بينما السياق يختص بعديد المدونات غيرها .

4 أن المناسبة و الملاءمة وسيلة لخدمة السياق العام -

# 5 - السياق اللغوي و غير اللغوي:

<sup>. 120</sup> ردة الله بن ردة الطلحي - دلالة السياق، ص:  $^{182}$ 

<sup>183</sup> Traverso Véronique – L'analyse Des Conversations, Nathan Sejer, SNE, paris, 2004,p: 72. 184 ج.ب براون، ج يول- تحليل الخطاب، ص: 101 ، 101

يختلف السياق اللغوي عن غير اللغوي في كون الأول يحتفي بعلاقات البنية بغيرها من البني التحاورية ، و يقيم المعنى الوظيفي نتيجة لهذه العلاقات ، و أبرز مظهر له يتجلى في بيان المعنى النحوي و اللساني ، و لا تعنيه النسبة الخارجية التي تؤديها العبارة ، أما الثاني فيتناول مؤديات المعنى في طبقات المقام ، فيكون من ضمن اعتباراته المتكلم و المخاطب و الجو المحيط بذلك ، مثل الأعراف و الثقافات و التقاليد التي تكون من ضمن الدورة التخاطبية " إذ أن السياق يأتي في نوعين : السياق اللغوي ، و السياق الحالي ، فالأول منهما هو الذي يعطي الكلمة أو العبارة معناها الخاص في الحديث أو النص ، فهو يزيل اللبس عن الكلمة ، بينما سياق الحال أو المقام يزيل اللبس عن الجمل و النصوص ، و السياق الميثي و النفسي المحيط بكل من المتكلم و السامع "<sup>185</sup>. و هكذا ، غير أننا يمكن أن نفرق ما بينهما على النحو التالي :

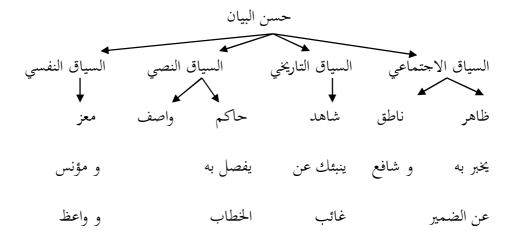
- 1 السياق اللغوي سياق بنيوي ، بينما السياق غير اللغوي سياق تداولي .
- 2 السياق اللغوي يحتفي بالمعنى النحوي ، بينما السياق غير اللغوي يهتم بمقاصد الجحاز .
- 3 السياق اللغوي آلياته البنى و علاقات و وظائف و قيم البنى ، في حين أن السياق غير اللغوي آلياته بلاغية و دلالية و تداولية .
- 4 السياق اللغوي من اهتمامات اللساني و النحوي و عالم اللغة ، و غير اللغوي من اهتمامات البلاغي و الفقيه الأصولي و محلل الخطابات في السياق العام .
- 5 السياق اللغوي يزيل اللبس عن الكلمة بما يحيط بها ، أما السياق غير اللغوي أو الحالي فهو يزيل اللبس عن الجمل و النصوص و الخطابات .

# 6 - أنواع السياقات:

<sup>185</sup> خلود العموش – الخطاب القرآني، ص: 26 .

السياقات أنواع متعددة جدا ، و يمكننا على ضوء ما ذكرناه آنفاً ، أن نحدد السياقات على جهتين متباينتين ، جهة اللغة و الجهة التي تتجاوز اللغة ، فيكون هناك سياق لغوي و سياق غير لغوي، و لا بأس في أن نحدد الأنواع على النمط التالي :

ينقل لنا صلاح الدين زرال نظرة الجاحظ لأنواع السياق التي يخرج بما حسن البيان ، في خطاطة توضح السياقات التي تكلم عنها الجاحظ: 186



و يرى الطلحي السياق رؤية من قبيل الأسلوبية ، فيقول:

يفرق الأسلوبيون كميا بين نوعين من السياقات الأسلوبية :

أولهما : السياق الصغير (Micro context) : و يقصد به الجوار المباشر للفظ قبله أو بعده ، و يعنى أسلوبيا بدراسة الكيفيات التي تتفاعل بما الكلمات ، فيبرز بعضها بعضا ، و يؤثر بعضها في بعض.

و الآخر : السياق الكبير (Macro context) : و يقصد به أحيانا ما هو أكبر من الجوار المباشر للفظ ، كالجملة أو الفقرة أو الخطاب جملة ، و قد يتخذ هذا المصطلح أسلوبيا دلالة خاصة تتمثل في جملة المعطيات التي تحضر القارئ ، و هو يتلقى النص بموجب مخزونه الثقافي و الاجتماعي.

<sup>. 437</sup> صلاح الدين زرال— الظاهرة الدلالية، ص: 437 .

<sup>187</sup> ردة الله بن ردة الطلحي – دلالة السياق، ص: 54.

ثم ما يلبث حتى يضيف تقسيماً آخر عن طريق ترسيمة يوضح فيها أنواع السياقات و تداخلها و علاقة كل سياق بالسياق الآخر:

الموقف/التاريخ/الأدب/المكان/الزمان/الجغرافيا ...

السياق الثقافي

سياق النص

السياق النحوي

السياق الصرفي

المعجمي

الصوتي

Verbal Context

و يحدد جاسم محمد عبد العبود أنواع السياق على النحو الآتي:

أولا: السياق اللغوي (Linguistic context):

و يقصد بالسياق اللغوي الإطار الداخلي للغة أو البنية الداخلية للغة .. و يضم السياق اللغوي أجزاء، و هي :

أ – السياق الصوتي : و هو الذي يدرس الصوت في سياقه .. الصوت يؤدي وظيفة مهمة في المنطوق من حيث يتميز المنطوق عما يشبهه بما به من أصوات ، و قد يكون المنطوق متوقفا على صوت واحد من أصواته كالفرق بين نال و مال ..

<sup>189</sup> جاسم محمد عبد العبود – مصطلحات الدلالة العربية، ص: 141 إلى 149 .

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> السابق، ص: 205

ب- السياق الصرفي : و هو السياق الذي يهتم بدراسة المفردات لا بوصفها صيغا و ألفاظا فقط و إنما
 بحسب ما فيها من خواص تفيد في خدمة الجملة أو العبارة ..

ج- السياق النحوي: و هو السياق الذي يبحث في معاني التراكيب النحوية ..

د- السياق المعجمي: و يقصد به العلاقات البنيوية الأفقية التي تقوم في العبارة بين المفردات ..

ثانيا: السياق غير اللغوي (Context of situation)

و هو معرفة السياق و فهمه خارج النص عن طريق الظروف المتعلقة بالمقام أو سياق الموقف ..

أ – السياق الثقافي (Cultural context)

و هو تحديد المحيط الثقافي و الاجتماعي الذي يمكن أن تستخدم فيه الكلمة .. أي أن كل طبيعة ثقافية أو مجموعة لها كلمات خاصة بما أو حقل دلالي خاص بما ..

ب – السياق العاطفي (Emotional context)

و هو السياق الذي يحدد درجة القوة و الضعف في الانفعال ، مما يقتضي تأكيدا أو مبالغة أو اعتدالا.. و يرتبط هذا السياق بالحالة العاطفية أو النفسية ..

و يرى فيرث أن هناك أنواع من السياقات ، و هي موزعة بحسب التوزيع الهرمي ، مثلما هو موضح في الآتي :

1 – سياق صوتي

2 – سياق معجمي

3 – سياق صرفي

4 – سياق تركيبي

5 – سياق موقفي

<sup>190</sup> أحمد مومن – اللسانيات النشأة و التطور، ص: 181 .

6 سياق ثقافي .

و يحدد الشهري أنواعا مختلفة من السياق ، و يتبنى نظرة بريت Parret في ذلك ، و يوردها على ما اختصرناه آتياً : 191

# 1 – السياق النصى :

.. قدم نحو النص و تحليل الخطاب بعض الآليات لتحليل الوحدات اللغوية الكبرى مثل العبارة .. فأعادوا بناء تماسك النص بوصفه نظاما أكبر في النحو .

# 2 – السياق الوجودي:

.. و يتضمن هذا السياق المرجعي بطبعه ، (عالم الأشياء ، حالاتها ، الأحداث) و التي ترجع إليها التعبيرات اللغوية .

# 3 – السياق المقامي:

.. إن السياق المقامي يوفر ، جزئيا ، بعض العوامل أو المحددات التي تسهم في تحديد معاني التعبيرات اللغوية . و المقامات ، بوصفها سياقا .

#### 4 – سياق الفعل:

.. تعد الأفعال اللغوية أصنافا جزئية من السياق المقامي .. إذ تبين .. كل الجمل تقال ليكون لها قوة تسمى القوة الإنجازية ، و يلح أوستين Austin على دور العرف الاجتماعي ، أي التعاقدي ، لإنتاج اللغة .

### 5 – السياق النفسى:

إن اعتبار الخطاب فعلاً ، و أن الفعل اللغوي قصد مشروط ، يقود إلى دمج الحالات الذهنية و النفسية في نظرية تداولية اللغة ، لتصبح المقاصد و الرغبات حالات ذهنية مسؤولة عن برنامج الفعل و التفاعل .

<sup>191</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري – إستراتيجيات الخطاب، ص: 42 إلى 44 .

و يرى ج.يول و ج.ب.براون في السياق أنواع ثلاثة ، سياق مادي ، و سياق نصي ، و سياق موسع، ففي السياق المادي و يسميه المقام ، يركز على محتواه الصوتي الدال و محور الحديث ، و في السياق النصي يركز على الإحالات ، و في السياق الموسع يركز على السياق الإشاري (الزمان و المكان و الضمائر ..) و غيره ...

ويمكن أن نقسم السياق باعتبار القرآن الكريم إلى:

"أ-السياق الخاص أو سياق المقطع و هو يعني المعاني التي انتظمت في مجموعة من الآيات أو في الآية الواحدة إذا كانت طويلة .

ب-السياق العام أو سياق السورة و هو المعاني المنتظمة في السورة الواحدة في موضوع واحد أو موضوعات ربطت بينها المناسبة ."<sup>193</sup>

### 7 - دور السياق و وظائفه:

تكمن فعالية السياق في إبانة المقصود من الخطاب ، بما فيه من أدوات ، لذلك تعتبر أدواره و وظائفه مهمة جداً لتحديد مجريات الخطاب ، و لتحقيق الدورة بصورة صحيحة بين المتخاطبين ، لأنه لولا السياق المحدد لاختل توازن التفاهم ، و ربما حدثت عواقب ليست بالسارة ، فمن هذا المنطلق كانت للسياق فوائد جمة و ميزات كبيرة باعتبار دوره و وظائفه . و يمكننا أن نوجز هذه الأدوار و الوظائف فيما يلي .

يقول صلاح الدين زرال أن وظائف السياق تكمن في الآتي :

أ - معرفة الأساليب المختلفة للمنطوقات ، و تصنيفها حسب المواقف الصحيحة بالإضافة إلى معرفة الملامح الشكلية نفسها ...

ب -وصف الاستعمال الفعلي لنطق معين في موقفه الخاص باعتباره شيئاً فريداً.

ج – معرفة الوظائف الدلالية التي يمكن إرجاعها إلى التركيبات النحوية ...

<sup>192</sup> ج.ب براون، ج يول – تحليل الخطاب، ص : 44 إلى 61 (بتصرف) .

<sup>193</sup> أحمد لافي فلاح المطيري- دلالة السياق القرآني في تفسير أضواء البيان، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 2007،ص: 18.

<sup>. 382 ، 381 :</sup> صلاح الدين زرال – الظاهرة الدلالية، ص $^{194}$ 

د - إبراز الدور الاجتماعي الذي يقوم به المتكلم و سائر المشتركين في الكلام .

ه - وجوب تحديد بيئة الكلام ، لأن هذا التحديد يضمن عدم الخلط بين لغة و أحرى ..

و - يجب تحليل الكلام إلى عناصره و وحداته الداخلية المكونة له ، و الكشف عمّا بينهما من علاقات داخلية لكي نصل إلى المعنى .

بينما يحدد جاسم محمد عبد العبود دور السياق بارتباطه بتصنيف الأصوليين للنص ، و ذلك في مبحثه الثالث من كتابه مصطلحات الدلالة العربية المعنون بد: دور السياق في التدرج الدلالي من حيث الوضوح و الغموض ، فيقول : " و نرى أول بادرة في النص هو الوضوح ، إذ كانت دلالة النص واضحة، و سنجد هذا الوضوح و الغموض في الصيغ الخطابية التي ذكرها الفقهاء ، و هي (أربعة مقابل أربعة : الظاهر و النص و المفسر و المحكم و في مقابلها : الخفي و المشكل و المجمل و المتشابه .

و نجد هذه الأقسام الثمانية تدور كلها حول فهم المعنى من النص ، أي التدرج الدلالي من حيث الوضوح و الخفاء .

تدرج الوضوح الدلالي:

الظاهر × الخفي

النص × المشكل

المفسر × الجحمل

المحكم × المتشابه .

و عن طريق المدرج الدلالي نعرض مصطلح الوضوح أولاً ، و ما بعده الغموض "195.

و نرى المثنى عبد الفتاح محمود ، كذلك يذكر فوائد السياق القرآني ، التي هي نابعة من سياق الدلالة ، فيذكر هذا في ما يلي : 196

الفائدة الأولى: توجيه المتشابه اللفظى.

<sup>. 162 ، 161 :</sup> حاسم محمد عبد العبود – مصطلحات الدلالة العربية، ص  $^{195}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> عبد الفتاح محمود المثنى – نظرية السياق القرآني، ص: 163 ، 164 .

الفائدة الثانية : التنوع الدلالي .

الفائدة الثالثة : الترجيح الدلالي .

الفائدة الرابعة: تخصيص العام.

الفائدة الخامسة: دفع التكرار المعنوي.

الفائدة السادسة: نقد الروايات على ضوء السياق.

الفائدة السابعة : دفع الأوهام في هذا المقام .

ويمكن أن نوجز طبقا لما قد مر بنا الوظائف العامة للسياق في ما يلي :

السياق يفرز المعاني عن بعضها ، و يحدد بدقة المعنى المطلوب . -1

. و لا يحدد السياق المعنى فحسب ، بل يحدد المقاصد أيضاً من الخطابات . -2

3 -و نتيجة لأعراف اللغة التي يفرضها السياق ، فإنه تالياً يقوم الإنتاج أسلوبيا وفق مقومات المتعارف عليه . ليس هذا فقط ولكن أيضاً يخلق أنماطاً جديدة بمفهوم أصالة المبدع .

4 السياق عامل مهم جدا في التعاملات الاجتماعية ، إذ أنه يخلق قواعد و مبادئ ما بين الناس بما يتعاملون في أحاديثهم اليومية .

5 - السياق يتجاوز هذا ، و يحدث أعرافاً ، ثم ما تلبث الأعراف أن تكون قوانيناً بعامل العادة و التكرار .

هذا كله في الأدوار التي يؤديها السياق ، و عرفنا ما له من أهمية بالغة ، و دور فعال عند الإنسان ليس في لغته فقط ، و إنما حتى في بعض ثوابته ، و عليه علينا أن نتساءل في حدود دراستنا ، ما هي الآليات الممكنة في السياق ، و التي من شأنها أن تحلل خطاب التفسير القرآني ؟ هل هي متنوعة عامة أم خاصة بناحية دون أخرى ؟

# 8 – آليات سياق التفسير

التفسير القرآبي ليس ككل الخطابات الأخرى ، فهو يختلف عنها في كون معانيه و مقاصده مستوحاة من القرآن (الكلام الإلهي) ، أو هو محاولة لبيان ما يريد القرآن أن يقوله ، علما أن هذه المحاولة من قبل الإنسان ، و قد تكلف هذه المحاولة حضوراً لعناصر عديدة ، مثل الانضباط المنطقي ، معارف سابقة لعلوم اللغة و لعلوم القرآن و علم الحديث و الفقه ، و سلامة المفسر أي أن يكون سوياً ... هذه الشروط إن كانت مطلوبة للمنبري لتفسير القرآن فهي غير مطلوبة في الخطابات الأخرى غير الشرعية . لذلك كان من السهل على النقاد و الباحثين في تحليل الخطابات أن يحققوا آليات معينة لتلك المدونات الخطابية مثل الأدب و أجناسه و أنواعه .

و على هذا الأساس ، تبدو الصعوبة ، التي يعانيها الباحث في بيان آليات تحليل خطاب التفسير، و لذلك فإن أي محاولة ينبغي لها أن تكون جزئية ، أي أن تقصد معطِّي واحداً من المعطيات ، لذلك اخترنا السياق تصنيفاً ، معضوداً بما يراه الشنقيطي في قضايا الإجمال و البيان من تفسيره أضواء البيان، إذ أن هناك قواعد يعتبرها الشنقيطي في تفسير القرآن و هي كالتالي : 197

القاعدة الأولى : لا يجوز العدول عن ظاهر القرآن الكريم إلا بدليل يجب الرجوع إليه من كتاب أو سنة.

القاعدة الثانية : وجوب حمل نصوص الوحى على العموم ما لم يرد دليل بالتخصيص .

القاعدة الثالثة : إذا احتمل اللفظ معاني عدة و لم يمتنع إرادة الجميع حمل عليها .

القاعدة الرابعة : صيغة الأمر المجردة عن القرائن تقتضي الوجوب ، و صيغة النهي كذلك تقتضي التحريم.

القاعدة الخامسة : إذا دار الكلام بين التأسيس و التأكيد فحمله على التأسيس أولى .

القاعدة السادسة: وجوب حمل النص على بقاء الترتيب إلا لدليل.

القاعدة السابعة : لا ينبغي حمل الآية على القلب بدون دليل ، لأنه خلاف ظاهر .

القاعدة الثامنة : إذا دار الكلام بين التقدير و عدمه حمل على عدم التقدير .

<sup>. 178</sup> أحمد سلامة أبو الفتوح - عقود المرجان، دار الكيان ، ط01 ، الرياض ، 2005، ص: من 135 إلى 178 .

القاعدة التاسعة: القول بالتأصيل مقدم على القول بالزيادة.

القاعدة العاشرة : إذا دار اللفظ بين الحقيقة الشرعية و العرفية اللغوية ، قدمت الحقيقة الشرعية ثم العرفية ثم اللغوية .

فضلاً عن ذلك، فإن التفسير يبغي أن يعتمد القرينة في الترجيح و التضعيف ، ثم وجوب حمل كلام الله (تعالى) على ما فيه اتساق و ترابط بين معانيه السابق منها و اللاحق ، و على هذا الأساس يكون الطرح مضمّاً في مناهج معينة مثل البنيوية و علم الدلالة و التداولية و هكذا، و ذلك حتى يسهل لنا مكمن التناول ، و المحاور هي كالآتي :

- . آليات السياق البنيوية و الأسلوبية -1
  - . آليات السياق الدلالية -2
- -3 اليات السياق التداولية و غير اللغوية .

و دائماً البداية تكون مما هو لغوي وصولاً إلى ما هو غير لغوي ، و نبدأ من أول محور .

- : آليات السياق البنيوية و الأسلوبية -1
  - توطئة
  - آليات السياق البنيوية:
    - 1-السياق الإفرادي
  - السياق الصوتى المفرد
    - السياق الصرفي
    - السياق المعجمي
    - 2-السياق التركيبي
  - السياق الصوتي المركب
  - السياق النحوي و الوظيفي
- 3- السياق البلاغي و الأسلوبي .

- 4- سياق القراءات القرآنية.
- آليات السياق الدلالية:
  - توطئة
  - سياق الاشتراك
  - سياق التضاد
  - سياق المعرب
  - سياق التقابل الدلالي
    - سياق التضمن
- سياق اللزوم أو الاقتضاء
  - السياق الإحالي
  - سياق الإجمال
  - سياق الترجيح
  - تخصيص العموم
  - سياق التناسب
- آليات السياق التداولية و غير اللغوية :
  - توطئة
  - سياق الافتراض
  - سياق الإضمار
  - سياق الفعل الكلامي
    - سياق الحجاج
  - سياق الاستشهاد بغير القرآن
- معرفة علوم القرآن (سياق الموقف)
  - أسباب النزول
  - معرفة المكي و المدين
    - السياق المذهبي

#### - سياق الإعجاز

### 9 - الإمام الشنقيطي ، و كتابه أضواء البيان :

يعد الإمام الشنقيطي من الأئمة الكبار الذين برعوا في عديد العلوم اللغوية و البلاغية و الشرعية، حتى صار ألمعياً في زمانه ، يقول عادل نويهض في معجم المفسرين : "محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي : مفسر ، باحث ، من علماء شنقيط بموريتانيا ، ولد و تعلم بها . و حج سنة 1367 هـ (1948م) و استقر مدرساً في المدينة المنورة ، ثم في الرياض ، فالجامعة الإسلامية بالمدينة . و توفي بمكة . من كتبه (أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن) . 10 بجلدات ، طبع في دار (عالم الكتب) ببيروت ، لبنان . "<sup>198</sup> ، يقول فيه تلميذه الشيخ عطية محمد سالم : " مات – رحمه الله تعالى جعد أن أحيا علوماً درست ، و خلف تراثاً باقياً ، و ربّي أفواجاً متلاحقة تعد بالآلاف من خريجي كليات و معاهد الإدارة العامة بالرياض ، و الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة .

ما مات إلا بعد أن أصبح له في كل دائرة من دوائر الحكومة في أنحاء البلاد ابناً من أبنائه ، و في كل قطر إسلامي بعثة من البعثات الإسلامية لمنع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة .

ما مات إلا بعد أن ترك في كل مكتبة و في كل منزل (أضواء البيان) تبدد الظلام و تهدي السبيل.

فلا يبعد و لا يغالي من يقول: ما مات من حلّف هذا التراث، و أُدى تلك الرسالة في حياته، يبقى أثراً خالداً على مّر الأجيال و القرون. "<sup>199</sup>

#### 5- طلبه للعلم ، و شيوخه :

البداية في طلب العلم في عرف العلماء قديماً تكون دائماً بحفظ كتاب الله ، " فقد القرآن على يد خاله عبد الله و عمره عشر سنوات ، ثم رسم المصحف العثماني على يد ابن خاله محمد بن أحمد المختار ، و قرأ التجويد في مقرأ نافع برواية ورش و قالون ، و أخذ عنه سنداً بذلك إلى النبي صلى الله عليه و سلم و عمره ست عشرة سنة .

<sup>. 496</sup> منجم المفسرين، ج $^2$  ، مؤسسة نويهض الثقافية ، ط $^2$  ، لبنان ، 1984، ص $^2$  ، ط $^2$  عادل نويهض – معجم المفسرين، ج

<sup>199</sup> محمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان، ج1، ص: 07 . (من مقدمة الشيخ عطية محمد سالم)

درس الأدب دراسة واسعة على زوجة خاله ، فأخذ عنها مبادئ النحو ، و دروس واسعة في أنساب العرب و أيامهم ، و السيرة النبوية و الغزوات .

و هكذا كانت دراسته الأولى في علوم القرآن و الآداب و السيرة و التاريخ في بيت أخواله ، أما بقية الفنون ، فقد درس مختصر خليل في الفقه المالكي على يد الشيخ محمد بن صالح إلى قسم العبادات ، ثم درس عليه النصف من ألفية ابن مالك ، ثم أخذ بقية الفنون على شيوخ متعددين منهم:

الشيخ أحمد الأخرم ، و الشيخ أحمد بن عمر ، و الفقيه محمد بن زيدان ، و أحمد بن مود ، و غيرهم من الشيوخ الحكنيين .

قال رحمه الله عن نفسه: و قد أخذنا عن هؤلاء المشايخ كل الفنون ، النحو ، و الصرف ، و الأصول ، و البلاغة ، و بعض التفسير و الحديث ، أما المنطق و آداب البحث و المناظرة فقد حصلناه بالمطالعة ... "200 .

#### - تلامیذه:

و بعد أن تبوأ منزلة رفيعة في العلم و تعليمه ، تكون على يديه عدد كبير من شيوخ العلم و العلماء و الأئمة و هم كثر ، و من أبرزهم : 201

- 1 الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز .
- . الشيخ عبد العزيز بن صالح آل صالح . -2
  - . الشيخ عبد الله بن غديان -3
  - 4 الشيخ عبد المحسن بن حمد العباد .
  - 5 الشيخ صالح بن محمد اللحيدان .
- . الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن جبرين -6

<sup>. 26</sup> أحمد سلامة أبو الفتوح - عقود المرجان، ص $^{20}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> المرجع نفسه، ص: 28 ، 29

- 7 الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- 8 الشيخ صالح بن فوزان الفوزان .
  - 9 الشيخ إبراهيم آل الشيخ .
  - 10 الشيخ عطية محمد سالم .
- 11 الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد .
- 12 الشيخ محمد مختار بن محمد الأمين (ابن الشيخ)
  - 13 الشيخ عبد الله بن محمد الأمين (ابن الشيخ)
    - 14 الشيخ إحسان إلهي ظهير .
      - مؤلفاته : <sup>202</sup>
- 1 (منع حواز الجحاز في المنزل للتعبد و الإعجاز) : و موضوعها إبطال إجراء الجحاز في آيات الأسماء و الصفات و إبقائها على الحقيقة . و قد زاد هذا المعنى فيما بعد في آداب البحث و المناظرة .
- 2 (دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب) : أبان فيه مواضع ما يشبه التعارض في القرآن كله كما في قوله تعالى : ﴿ فيومئذ لا يسأل عن في قوله تعالى : ﴿ فيومئذ لا يسأل عن ذنبه إنس و لا جان [الرحمن 39] ، و أن السؤال متنوع و المواقف متعددة ..
- 3 (مذكرة الأصول على روضة الناظر) : جمع في شرحها أصول الحنابلة و المالكية و بالتالي الشافعية. مقررة على كلية الشريعة و الدعوة .
- 4 (آداب البحث و المناظرة) : أوضح فيه آداب البحث من إيراد المسائل و بيان الدليل و نحو ذكف...
  - .. فصواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن) : و هو مدرسة كاملة يتحدث عن نفسه ..

112

حمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج1، ص: 27 ، 28 . (من مقدمة الشيخ عطية محمد سالم) عمد الأمين الشنقيطي عطية محمد سالم)

و هناك العديد من المحاضرات ذات المواضيع المستقلة طبعت كلها و نفدت و هي :

أيات الصفات : أوضح فيها تحقيق إثبات صفات الله . -1

. حكمة التشريع : عالج فيها العديد من حكمة التشريع في كثير من أحكامه . -2

. المثل العليا : بيّن فيها المثالية في العقيدة و التشريع و الأحلاق . -3

4 – المصالح المرسلة : بيّن فيها ضابط استعمالها بين الإفراط و التفريط .

. حول شبهة الرقيق : رفع اللبس عن ادعاء استرقاق الإسلام للأحرار . -5

6 - على ﴿اليوم أكملت لكم دينكم و أتممت عليكم نعمتي ﴾ [المائدة 3] . .

- الشنقيطي و الشعر:

برع الشنقيطي في قول الشعر ، " و مع هذه الشاعرية الرقراقة ، و المعاني العذاب الفياضة ، و الأسلوب السهل الجزل فقد كان يتباعد رحمه الله عن قول الشعر مع وفرة حفظه إياه ، و له في ذلك أبيات يقول فيها :

أنقذت من داء الهوى بعلاج شیب یزین مفارقی کالتاج قد صديي حلم الأكابر عن لمي شفة الفتاة الطفلة المغناج رمانتي روض كحق العاج ماء الشبيبة زارع في صدرها و كأنما قد أدرجت في برقع يا ويلتاه بما شعاع سراج وكأنما شمس الأصيل مذابة تنساب فوق جبينها الوهاج فوق الحشية ناعم الديباج يعلى لموقع جنبها في خدرها شدوا المطيب أنسع الأحداج لم يبك عيني بين حي جيرة نادت بأنغام اللحون ُحداهَم فتزيلوا و الليل أليل داجي

لا تصطبيني عاتق في دلها رقت فراقت في رقاق زجاج

مخضوبة منها بنان مديرها إذ لم تكن مقتولة بمزاج

طابت نفوس الشرب حيث أدارها رشأ رمى بلحاظ طرف ساجى

أو ذات عود أنطقت أوتارها بلحون قول للقلوب شواجي

فتخال رنات المثاني أحرفاً قد رددت في الحلق من مهتاج

و قد سألته رحمه الله ، عن تركه الشعر مع قدرته عليه و إجادته فيه فقال : لم أره من صفات الأفاضل و خشيت أن أشتهر به ، فتذكرت قول الشافعي فيما ينسب إليه :

و لولا الشعر بالعلماء يزري لكنت اليوم أشعر من لبيد

و لأن الشاعر يقول في كل مجال ، و الشعر أكذبه أعذبه فلم أكثر منه لذلك "203

هذا بكل اختصار شيء من السيرة الذاتية للشنقيطي ، و عندما نقيمها نجدها عامرة بطلب العلم و العمل من إبلاغ ذلك العلم إلى الطلاب ، كما أنها حافلة بالتأليف ، و المؤلف الذي بلغ فيه الشأو البعيد هو تفسيره – موضوع بحثنا – أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ، و هو كتاب مهم جدًّا نظراً لما يقدمه من فوائد عديدة ، و لا بأس في أن نفرد بطاقة قراءة قصيرة لهذا الكتاب .

- بطاقة موجزة في كتابه أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن :
  - شكلياً:

الكتاب (المتوفر لدينا) يقع في عشر مجلدات ، قامت عليه دار الحديث بالقاهرة ، نشرته مكتبة العلوم و الحكم ، عدد صفحاته : 3896 صفحة ، من قطع : 17×24 سم ، و قد طبع سنة : 1426هـ-2006م ، و رقم إيداعه : 2005/21594م .

يبتدئ الجزء الأول من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة النساء .

و يبتدئ الجزء الثاني من أول سورة المائدة إلى آخر سورة يونس .

 $^{203}$  محمد الأمين الشنقيطي  $^{-}$  أضواء البيان ج $^{1}$ ، ص $^{2}$  . (من مقدمة الشيخ عطية محمد سالم)

و يبتدئ الجزء الثالث من أول سورة هود إلى آخر سورة الإسراء .

و يبتدئ الجزء الرابع من أول سورة الكهف إلى آخر سورة الأنبياء .

و يبتدئ الجزء الخامس من أول سورة الحج إلى آخر سورة المؤمنون .

و يبتدئ الجزء السادس من أول سورة النور إلى آخر سورة الصافات .

و يبتدئ الجزء السابع من أول سورة ص إلى آخر سورة المحادلة .

و يبتدئ الجزء الثامن من أول سورة الحشر إلى آخر سورة المرسلات (و التتمة فيه و في ما يليه من الأجزاء ، من عمل تلميذه عطية محمد سالم)

و يبتدئ الجزء التاسع من أول سورة النبأ إلى آخر سورة الناس.

و الجزء العاشر و الأحير يخصصه الناشر أو تلميذه عطية محمد سالم لكتابين من كتب الشنقيطي و هما على التوالي : كتاب دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب ، و كتاب منع جواز الجحاز في المنزل للتعبد و الإعجاز .

### • مضمونياً:

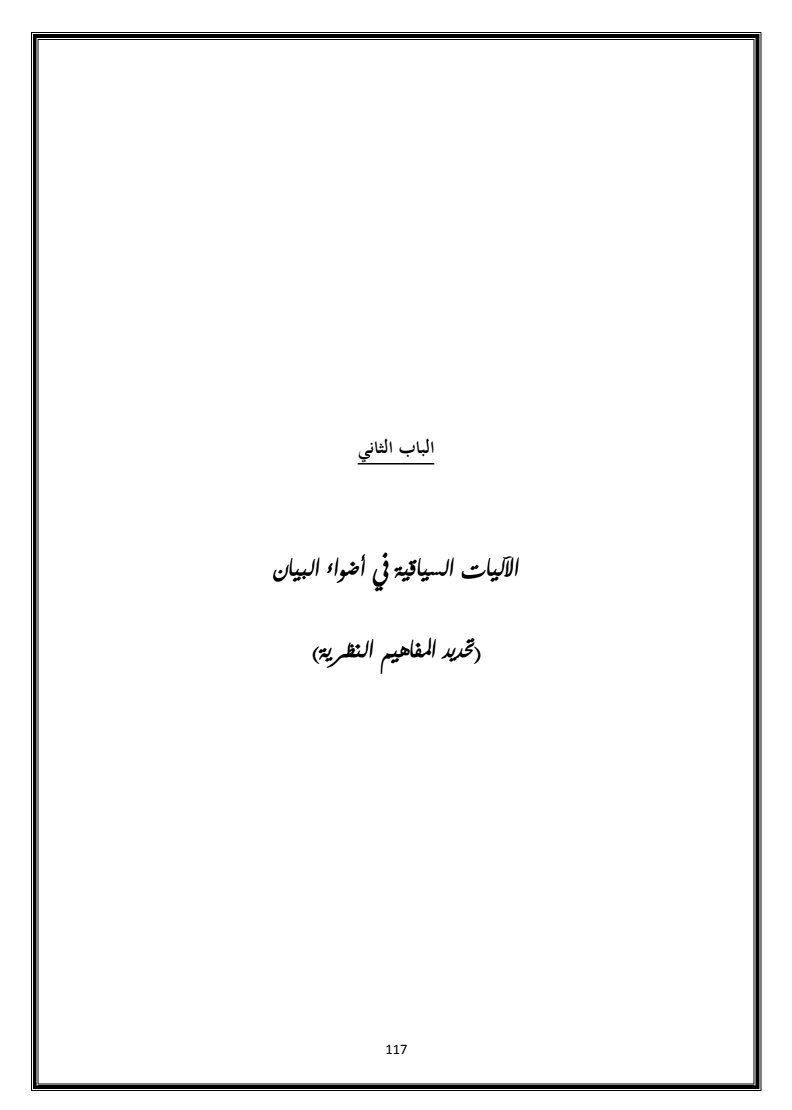
مبدئياً يعتبر كتاب أضواء البيان كتاب في تفسير القرآن ، و لكنه كذلك كتاب حافل بالجوانب اللغوية و النحوية و البلاغية المهمة التي ساعدت المفسر في كشف أوجه البيان ، مع أن تناوله أقرب ما يكون إلى التناول البنيوي في الغالب ، و ما يحيل عليه هذا التناول من دلالة على الأحكام الفقهية ، و هو يصرح بهذا ، فيقول : " و اعلم أن من أهم المقصود بتأليفه أمران :

أحدهما: بيان القرآن بالقرآن ، لإجماع العلماء على أن أشرف أنواع التفسير و أجلها تفسير كتاب الله بكتاب الله ، إذ لا أحد أعلم بمعنى كلام الله - جل و علا - من الله - جل و علا - ، و قد التزمنا أن لا نبين القرآن إلا بقراءة سبعية ، سواء كانت قراءة أخرى في الآية المبينة نفسها ، أو آية أخرى غيرها ، و لا نعتمد على البيان بالقراءات الشاذة و ربما ذكرنا القراءة الشاذة استشهادا ً للبيان بقراءة سبعية ، و قراءة أبي جعفر و يعقوب و خلف ليست من الشاذ عندنا و لا عند المحققين من أهل القراءات .

و ثانيهما : بيان الأحكام الفقهية في جميع الآيات المبينة بالفتح في هذا الكتاب ، فإننا نبين ما فيها من الأحكام ، و أدلتها من السنة ، و أقوال العلماء في ذلك ، و نرجح ما ظهر لنا أنه الراجح بالدليل من غير تعصب لمذهب معين ، و لا لقول قائل معين ، لأننا ننظر إلى ذات القول لا إلى قائله ، لأن كل كلام فيه مقبول و مردود إلا كلامه صلى الله عليه و سلم ، و معلوم أن الحق حق و لو كان قائله حقيراً . ألا ترى أن ملكة سبأ في حال كونها تسجد للشمس من دون الله هي و قومها لما قالت كلاما حقا صدقها الله فيه ، و لم يكن كفرها مانعاً من تصديقها في الحق الذي قالته ، و ذلك في قولها فيما ذكر الله عنها : ﴿إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها و جعلوا أعزة أهلها أذلة ﴿[النمل:34] .. "204

فيتضح الجانب المضموني في منهج الكاتب ، في قول الكاتب نفسه الذي أوضح منهجه الذي سيتبعه في تفسير القرآن ، و هو منهج علمي – بحسب رأيه هذا في بداية الكتاب - لأنه يبدأ بالجانب الوصفي وصولاً إلى النتائج .

. 35 محمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج1، ص $^{204}$ 



# الفصل الأول

# (آليات السياق البنيوية و الأسلوبية)

- توطئة
- آليات السياق البنيوية:
  - 1-السياق الإفرادي
  - السياق الصوتي المفرد
    - السياق الصرفي
    - السياق المعجمي
    - 2–السياق التركيبي
- السياق الصوتي المركب
- السياق النحوي و الوظيفي
  - السياق البلاغي
  - السياق الأسلوبي
  - سياق القراءات القرآنية

#### -1 توطئة :

تناول النقاد و محللو الخطابات نصوصا و خطابات عديدة، و قد أبانت لهم المدونة وجهة معينة اطمأن لها البحث، من حيث الآليات المستعملة، أو من حيث الآليات التي تستخرج من التحليل، و وفق بعضها أنماطا من مناهج التحليل، و بعضها الآخر يشي في انتمائه التحليلي لمناهج عديدة، و هذا ما نجده في بعض النصوص الأدبية ، و نجده أيضا في الخطاب القرآني .

غير أن تناول الشنقيطي في تفسيره ، ينحو منحى تخصصيا فريدا، فهو يتناول القرآن و كأنه كلمة واحدة و بنية متلاحمة .. و هذا ما أكسب تحليله للنص القرآني طابعا يكاد يكون بنيويا ، و هو يوضح هذا في العنوان الفرعي لكتابه بد : في إيضاح القرآن بالقرآن ، أي أنه يفسر القرآن بالقرآن ، ذلك أن " النص هو الذي يستحق الاهتمام، كما في السابق، و لا يزال النص كما في السابق فرضا، إمكانا للمستقبل، و هو في الوقت نفسه معيار تقاس بموجبه أعمال الماضي و الحاضر "<sup>205</sup>، و تعد اللغة هي المكمن الأولي لجميع القضايا فلقد "درسنا اللغة .. باعتبارها أداة و وسيلة، و حاولنا أن نصف بنيتها دون الإشارة الصريحة إلى الطريقة التي تستخدم بما هذه الأداة .. إذا أردنا أن نفهم جملة من الجمل علينا أن نعرف أموراً أخرى فضلاً عن تحليلها على جميع المستويات. إذ ينبغي أن نعرف معنى المورفيمات أو الكلمات التي تتألف منها الجملة، و ما تشير إليه هذه المورفيمات أو الكلمات في العالم الخارجي "<sup>206</sup>، الكلمات التي تتألف منها الجملة، و ما تشير إليه هذه المورفيمات أو الكلمات في العالم الخارجي "ما دل و التحليل يجب أن يتوخى هذا في مقاربته للبنية، و لهذا فضلنا استعمال كلمة سياق على ما عداها ، لما تدل عليه كلمة سياق من معاني تقترب في الدلالة على مدلول البنية (السياق اللغوي)، ثم هناك استعمالات أخرى هدفها استقصاء المعنى دلاليا، و هذا ما أطلقنا عليه السياق الدلالي، و غيره مما لا علاقة له بمذا أو ذاك ، أطلقنا عليه تسمية السياق التداولي أو غير اللغوي .

غير أن هناك ملاحظة يجب أن نشير إليها، في أن هذه المحاولة البحثية ، تعد مجرد محاولة أخذت في اعتبارها المجال المتاح، و الذي لا يسمح لنا أن نطرد في إيراد جميع الآليات ، فذكرنا منها عينات في ما حصرناه من آليات، متبوعا بشواهدها المندرجة فيها، و هذا على سبيل التمثيل لا غير، و يرجع سبب

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> جون ستروك ⊣لبنيوية و ما بعدها، تر: محمد عصفور، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1996، ص: 84 .

<sup>. 138</sup> منوم شومسكي – البنى النحوية، تر: يوئيل يوسف عزيز، منشورات عيون، ط02، المغرب، 1987، ص02: د.

هذا إلى موضوع و سعة المدونة التي تناولناها من جهة ، و من جهة أخرى إلى غزارة علم الرجل الذي ألم بعلوم شتى.

و لذلك ففي الفصل الأول من الباب الثاني ، سنتناول آليات السياق البنيوية و الأسلوبية ، عن طريق محاولة الإجابة عن السؤال التالي : ما هي الآليات البنيوية و الأسلوبية و البلاغية و القرائية المحتمل وجودها في تفسير أضواء البيان ؟ و نذّكر دائما بأن البحث مهمته الوقوف على (تحديد المفاهيم النظرية) من خلال الإجراءات الموجودة في هذا التفسير .

كما هو معلوم فإن أي نمط من السياق له مستويات متعددة ، و لابد - حتى يسهل العمل من أن نجزئ السياقات إلى هذه المستويات ، و لنبدأ بآليات السياق البنيوية .

#### 2 - آليات السياق البنيوية :

إن القراءة البنيوية مهمة جدا لأنما تلج إلى حيثيات النص واصفة إياه في ظل معطيات لسانية تنبع من النص ذاته، و هو الإجراء العلمي المفيد في استقصاء المراد من النص، فقد "كانت الفلذات التي حفل بها التراث النقدي العربي، في مواجهته للإبداع تشكل صورة لما قرأته الشفوية العربية إسناداً إلى عاملي الاستحسان والاستهجان الفطريين، اللذين يواجهان المسموع فيفيضان إلى الحكم دون أن يسديا تعليلاً يبرره، ويوثق عقدته، بل جاءت عفوية تصدر عن موافقة للطبع والعرف في شكل تعليق سريع، يطوي نصاً برمته في عبارة مقتضبة أو في شكل حركة فيزيولوجية تنتاب الجسد أو بعضه فتكون آية على هذا وذاك "<sup>207</sup>، و على النظير من ذلك نجد القراءة النسقية التي تحاول، علميا، أن تستوف ما أغفل من ذلك . هذا و يمكن أن يتدرج السياق البنيوي من السياق الإفرادي الذي يتكون من المستويات الصوتية و النحوية و النحوية و النحوية و البلاغية .

120

<sup>207</sup> حبيب مونسي- القراءة و الحداثة، منشورات اتحاد الكتاب العرب، درط، سوريا، 2000، ص: 11 .

#### 1) السياق الإفرادي:

فضلنا استعمال صيغة السياق الإفرادي، حتى ندلل به على أن مقصودنا بنية الكلمة و تمظهراتها المفاهيمية، سواء الصوتية أو الصرفية أو المعجمية أو غير ذلك مما له علوق مباشر بالسياق الإفرادي، ومصنف تحته بالاندراج، هذا و لنقابل مصطلح الإفراد بالتركيب الذي يجيء بعده، و فيه:

#### • السياق الصوتي المفرد:

إن هناك جانب مهم يساهم في تغير المعنى من جهة معينة كدلالة الإبدال (إبدال حرف بحرف اخر في وحدة تركيبية) فمثلا في كلمة يعلمون، فتارة هي يعلمون و تارة أخرى هي تعلمون بحسب قراءة القراء، إذ تبدل المعنى من جهة المخاطب إلى جهة الغائب صرفيا، و بطبيعة الحال هذا له دلالات كثيرة و النموذج التالي يوضح هذا:

- دلالة الإبدال : في قوله تعالى ﴿ فَاصْفَحْ عَنُهُم وَقُلْ سَلَامٌ فَسُوْفَ وَلَا سَلَامٌ فَسُوْفَ الزحرف: 89] .

الإبدال وقع في فعل يعلمون بحسب قراءة القراء ما بين الياء و التاء ، و يقول الشنقيطي في هذا: " قرأ هذا الحرف ابن كثير ، وأبو عمرو ، وعاصم ، وحمزة ، والكسائي : ( فسوف يعلمون ) بياء الغيبة ، وقرأ نافع وابن عامر ( فسوف تعلمون ) بتاء الخطاب .

وهذه الآية الكريمة تضمنت ، ثلاثة أمور :

الأول : أمره صلى الله عليه وسلم بالصفح عن الكفار .

والثاني: أن يقول لهم سلام.

والثالث : تحديد الكفار ، بأنهم سيعلمون حقيقة الأمر وصحة ما يوعد به الكافر من عذاب النار .

وهذه الأمور الثلاثة جاءت موضحة في غير هذا الموضع:

كقوله تعالى في الأول { َوإِنَّ الساعَة بِلاَ ةُ فاصفح الصفح الجميل } [ الحجر : 85 ] ، وقوله تعالى { َ وَلَا تَعْلَى اللهِ الْحَافِينِ وَلِمْ اللهُ وَلَا أَهُم } [ الأحزاب : 48 ] .

والصفح الإعراض عن المؤاخذة بالذنب" 208.

فالمعنى هنا تغير من صيغة معينة إلى صيغة أخرى بتبدل حرف واحد في المفردة الواحدة الواقعة في سياق تركيبي معين، هذا و للنبر دور فعال أيضا في إحداث التغيير على بنية لفظية ما، و قد يتمظهر

121

<sup>. 190 :</sup> ص: 7، ص: الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج

النبر في اللغة العربية -على قلته فيها- على الشدة أو على عنصر الإدغام و دعنا نرى هذا في النماذج التالية :

- الشَدَّة من عدمها: في قوله تعالى ﴿ وَرَّانَا فَرَقْنَاهُ لَا يَقُرأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثُ وَرَّالُهُ الْهُ تَنْزِيلًا ﴾ [الإسراء: 417]. و لها معنيان بحسب قراءة القراء ، يقول الشنقيطي في هذا الصدد: "قرأ هذا الحرف عامة القرآء فَرْقْنَاهُ » بالتخفيف: أي بيناه و أوضحناه ، وفصلناه وفرقنا فيه بين الحق والباطل. وقرأ بعض الصحابة { فرقناه } بالتشديد: أي أنزلناه مفرقاً بحسب الوقائع في ثلاث وعشرين سنة . ومن إطلاق فرق بمعنى بين وفصل قوله تعالى : { فَ يَها يُ ثُقُ كُلُّ أُمْ حَكِيمٍ } [الدخان: 4] الآية

وقد بين -جل وعلا- أنه بين هذا القرآن لنبيه ليقرأه على الناس على مكث ، أي مهل وتؤدة وتثبت، وذلك يدل على أن القرآن لا ينبغي أن يقرأ إلا كذلك . وقد أمر تعالى بما يدل على ذلك في قوله : { وَقِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللّهُ الل

فالنبر هنا باعتباره خاصية صوتية مهمة، يساهم في بيان المعنى المقصود، و هناك لغات كثيرة تقوم على هذه الخاصية المهمة، من مثل اللغة الأنجليزية التي هي لغة منبورة في الأصل على عكس اللغة العربية التي هي لغة مقطعية، و قد "لاحظ رومان حاكبسون أن اللغة التي يلعب فيها النبر دورا تمييزا يكون عروضها مبنيا على النبر، واللغة التي يكون طول الحركات فيها وظيفيا يكون عروضها كميا أي مبنيا على طول و قصر المقاطع . و العربية لم تخرج على هذه القاعدة: إيقاع شعرها مستمد من إيقاع لغتها" و العربية على ميزتما المقطعية إلا أن فيها ميزات تتعلق بالنبر من مثل الشدة من عدمها و الإدغام مما يساهم في تبدل المعنى من حال إلى حال آخر .

هذا و يتعلق السياق الصوتي بالإدغام كثيرا، و الشنقيطي يركز كثيرا على مراعاة عنصر الإدغام في بيان الآي و السور، و الإدغام " في الصرف و التجويد : هو الإدخال لغة، و اصطلاحا : إدخال حرف في حرف بحيث يصيران حرفا واحدا مشددا، و الحرفان المدغمان أولهما ساكن و ثانيهما متحرك "211"، و النماذج التالية توضح أهمية الإدغام :

<sup>. 417</sup> سابق ج3، ص $^{209}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> مصطفى حركات– نظرية الوزن، دار الآفاق، درط، الجزائر، 2005، ص:30 و 31 .

<sup>211</sup> محمد سعيد إسبر و بلال جنيدي- الشامل في علوم اللغة العربية، دار العودة، درط، بيروت، 2004، ص: 70 و 71.

وتُومِينَ نِي بِ الطُّرُفِ أَيْ أَنْتَ مُذْن بُّ . . وَتُقل ين نِي لَكُمَّا إِيَّاكَ لَمُّ لل

فالتشديد الواقع في (لكن الله نقول (لكن أنا) كان من الممكن أن نقول (لكن اله معنى وظيفي يتعلق بالاقتصاد اللغوي، فعوضا أن نقول (لكن أنا) كان من الممكن أن نقول (لكن اله إطلاقنا للفظة (لكن أنا) على الجمع أي (لكن نحن)، و قد ورد هذا النمط اللساني المهم في أقوال العرب و أشعارهم، و أورد الشنقيطي مثالا على ذلك، بما يدل دلالة قطعية على وعيهم بأهمية ذلك في إيراد الكلام، و القرآن قد نزل بلغة العرب معجزا لها، فمن الطبيعي أن يحمل في طياته تلك الأعراف اللغوية التي تواضع عليها عرب أهل الجزيرة من قبائل عرفت بالفصاحة، و هذا نموذج آخر للزيادة في التوضيح.

- في قوله تعالى : ﴿ عَمَّ سَاء كُونَ (1) عَوْالنَّه َ إِ الْظِيمِ (2) ﴾ [النبأ] .

يقول الشنقيطي: " عَمَّ أَصْلُهُ عَنْ مَا أَدْغَتِ النُّونَ فِي الْمِيمِ ، ثُمَّ مُطِفَأَلَ فِي الْمِيمِ ، لَكُولِ حُوِّ الْخُولِ الْحُولِ الْمُعَلِينَ عَلَيْهِ ؛ لَا لَّنْقُ عَلَيْهِ ؛ لَا لَّنْقُونَ مِنْ مَا الاست فَهامِيَّة وَها النَّعْصُولَة .

وَالْمَعْيَ بَعَ نُنَ أَيِّ يَشْيِحُ سَاءَ لُونَ ، وَقِلْمُفْصَل أَ خُولُ الْحَارِ عَن مَا ، فَلَا يُحْذَفُ الْأَل فُ.

وَأَنْشَدَ الزَّغْشَرِيُّ قُولً مَسَّانٍ - وَضِي اللَّهُ عُنْهُ -:

عَلَى َ مَاقَ اَمْ َ شُنتُ مُخِلَةً بِيُّم . . . كَخْرِيرٍ تَمُّعُ َ فِي أَرْمِادِ

<sup>212</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج4، ص: 77 .

وَقَالَ فِي الْكَشَّافِ : وَعَ بِنِ اِ مْنِ كَدَيْرِ أَنَّهُ أُقَلَّ ﴿ عَمَّهِ ﴾ السَّكْتِ ، ثُمَّ وَجَّهُها بِقُولَ هِ : إِمَّا أَنْ يُجْيَى الْوَقْفِ ، وَإِمَّا أَنْ يَ تَقَوِي ۚ بَا لَكُي : تَلْسَاءَ لُونَ (1عَ بَالنَّهَ َ إِلَّنَّهُ مَا الْعَلِيمِ } أَ عَلَى أَنْ يُ خُسُو اللَّهُ عَلَى أَنْ يُ خُسُو اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَامِ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلِيْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامِ عَلَى الْعُلِمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَامِ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَا عَلَامُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمَ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

هذه عينات من ما هو موجود في المستوى الصوتي، و ينبغي أن نعترف في البدء أن الاستعمالات الصوتية في تفسير الشنقيطي قليلة في مداراتها التخصصية، من مثل الاهتمام بمخارج الحروف، و صفاتها، و المباحث الصوتية الأخرى .. لكن هذا لا ينفي أن الشنقيطي لم يهتم بالمفهوم الصوتي، لكن اهتمامه به كان في جانب القراءات القرآنية أكثر من غيره، و قد أوردنا هذا في آخر الفصل، حتى نورد بعض القضايا التي لها علاقة بالصوتيات، من مثل: الشدة من عدمها، و دلالة الإبدال، و الإدغام .

فنرى الشنقيطي مدققا في مسائله، أن تناول بيان معنى الآيات القرآنية، عن طريق استعماله آليات تتعلق بالجانب الصوتي، و قد حاولنا التمثيل لهذه المسائل لأهميتها، و حتى نتوسع في سياق الشنقيطي، ليفهم المقصود بصورة أوضح .

### • السياق الصرفى:

استعمل الشنقيطي آلية مهمة أخرى، و هي السياق الصرفي بمباحثه و هي كثيرة، و قد رصدنا منها ظاهرتين هما : اسم المفعول، و مبحث الاشتقاق .

فاسم المفعول "صفة تؤخذ من الفعل المجهول للدلالة على حدث وقع على الموصوف بما على وجه الحدوث و التجدد لا الثبوت و الدوام مثل مقروء و مذهوب به و معطى و منطلق به . فإن كان على وجه الثبوت و الدوام كان صفة مشبهة "<sup>214</sup> ، و النماذج التالية توضح المقصود:

- اسم المفعول: في قوله تعالى: ﴿ وَلَنْ تَجَدُ مَنْ دُونَهِ لَهُ مُلْتَكَدًا ﴾ [الكهف:27] ، إذ أن "أصل الملتحد: مكان الالتحاد وهو الافتعال: من اللحد بمعنى الميل ، ومنه اللحد في القبر ، لأنه ميل في الحفر ، ومنه قوله تعالى: { إِنَّ الذين يُ لُحُلُونَ فِي آيَ اَت ذَا لاَ يَخْفُونَ عَلَيْذَآ } [فصلت:40]، وقوله ميل في الحفر ، ومنه قوله تعالى: { إِنَّ الذين يُ لُحُلُونَ فِي أَسُمَآرُهِ } [الأعراف:180] ، الآية فمعنى اللحد والإلحاد في ذلك: الميل عن الحق . وقد تقرر في فن الصرف أن الفعل إن زاد ماضيه على ثلاثة أحرف فمصدره الميمى واسم مكانه واسم زمانه كلها بصيغة اسم المفعول كما هنا . فالملتحد بصيغة اسم أحرف فمصدره الميمى واسم مكانه واسم زمانه كلها بصيغة اسم المفعول كما هنا . فالملتحد بصيغة اسم

<sup>213</sup> السابق ج9، ص : 5 .

<sup>214</sup> محمد سعيد إسبر و بلال جنيدي- الشامل في علوم اللغة العربية، ص: 107.

المفعول ، والمراد به مكان الالتحاد ، أي المكان الذي يميل فيه إلى ملجأ أو منحى ينجيه مما يريد الله أن يفعله به "215 .

فهو يوظف صيغة اسم المفعول لإبانة جهة الدلالة المخصوصة بالبيان و الإيضاح، بالعروج أولا إلى المعاني اللغوية ثم مكانة تلك المعاني في سياقها من المحور التركيبي، و المعنى الذي كان هو أن ملتحدا معناها: ميلا عن الحق، في حين أن القارئ لها من وهلة أولى يحسبها تدل على مكان الدفن و هو اللحد، إذا لابد من مراعاة الأصل اللغوي للوحدة اللغوية ثم القيام بوصف العلاقات القائمة بين هذا الأصل بالسياق اللغوي، و ذلك قبل الشروع في التفسير الاستباقي لكلمة دون أخرى، ثم هذا النموذج: في قوله تعالى أيضا: ﴿وَاذْكُرُفْ يِ الْكُ ابِ وُسَى إِنّه كَانَ مُخْلَطًا وَكَانَ رُبُولاً بَيّا ﴾ [مريم: 51] . و في هذا يقول الشنقيطي: " اعلم أن في قوله «مخلصاً » قراءتين سبعيتين: قرأه عاصم و حمزة و الكسائي بفتح اللام بصيغة اسم المفعول ، والمعنى على هذه القراءة أن الله استخلصه واصطفاه: ويشهد لهذا المعنى قوله تعالى : { قَالَ يا موسى إِنّي اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي } لهذا المعنى قوله تعالى : { قَالَ يا موسى إِنّي اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي }

[الأعراف:44] الآية . مما يماثل هذه القراءة في القرآن قوله تعالى : { إِنَّا أَخْلَصْنَ الْهُم بِحَ اللهِ عَمرو الله هم المخلصون بفتح اللام ، وقرأه نافع وابن كثير وأبو عَمرو وابن عامر «مخلصاً » بكسر اللامصيغة اسم الفاعل . كقوله تعالى : { يَوها أمروا إِلا لا يَعج لُهوا الله مُخْطِينَ لَه له الدين } [البينة]:5وقوله تعالى : { قُلِ الله أُعب لُد مُخْل صا لَه له كُنْ مِيا } [الزمر:14] "216 فمعنى اسم المفعول (مُخْلَصًا) هنا هو الاصطفاء بدليل ورودها في سياقات قرآنية أخرى تحمل نفس فمعنى اسم المفعول (مُخْلَصًا) هنا هو الاصطفاء بدليل ورودها في سياقات قرآنية أخرى تحمل نفس

فمعنى اسم المفعول (مخلصا) هنا هو الاصطفاء بدليل ورودها في سياقات قرآنية أخرى تحمل نفس المعنى، لذلك فإن ما يمكن أن يقال في هذا الصدد، أن الشنقيطي راعى هذه الوحدة اللغوية وفق مقتضيات الزيادة و النقصان التي تعتريها أثناء انتقالها من سياق معين في آية إلى سياق آخر في آية أخرى .

هذا و لا نغفل الدور الكبير لجانب الاشتقاق، إذ هو "عملية استخراج لفظ من لفظ، أو صيغة من أخرى بحيث تظل الفروع المولدة متصلة بالأصل. معنى هذا، أن أخذ لفظ من آخر مع تناسب بينهما في المعنى و تغيير في اللفظ يقدم لنا زيادة على المعنى الأصلي، و هذه الزيادة هي سبب الاشتقاق. و .. في ظل دلالته الوضعية على أنه توليد لبعض الألفاظ من بعض، و الرجوع بها إلى أصل واحد يحدد مادتها، و يوحي بمعناها المشترك الأصيل مثلما يوحي بمعناها الخاص الجديد"217، و نرى أن الشنقيطي قد استعمل هذه الآلية، و هذا النموذج يوضح ذلك:

217 فرحات عياش – الاشتقاق و دوره في نمو اللغة، ديوان المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 1995، ص:10 .

<sup>.</sup> 64: مى الشنقىطى – أضواء البيان ج4، مى .  $^{215}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> المرجع نفسه ج4، ص: 51 .

- الاشتقاق: من خلال بيان قوله تعالى ﴿ نَّ النَّلْيَن آمَ وَا وَعَملُوا الصَّال حَات أُولَة كَ هُم خَيْر الله وَيَّة ﴾ [البينة: 7] . يقول الشنقيطي مدرجا آيتين في سياق التكريم ، بحيث يقول { "ع اد " مُمْ خَيْر الله وَيه النص { وَلَقَدْكُرُه ا الله وَيه النص { وَلَقَدْكُرُه ا الله وَيه النص { وَلَقَدْكُرُه الله وَيه النه والفعل في الدلالة .

ففي الملائكة بالاسم: مكرمون، وهو يدل على الدوام والثبوت، وفي بني آدم كرمنا، وهو يدل على التحدد والحدوث. وهذا هو الواقع، فالتكريم ثابت و لازم و دائم للملائكة بخلافه في بني آدم إذ فيهم وفيهم" 218.

فما رأيناه في ملاحظتنا الأولى، ينطبق أيضا في هذا السياق، من أن آليات تحليل الخطاب، لا تكون دائما ماوراء نصية، و لكنها نصية بالدرجة الأولى، فاستعماله للصرف إثبات واضح، في أن تحليل الخطاب لا يستغني في الغالب الأعم عن ما يتصل بالآليات النصية اللغوية، لأنما قد تكون لبنة مهمة في تحديد المعنى الأولى، ثم لبنة للمقاربات الماوراء نصية ثانيا، أي تشكل قاعدة لها تنطلق منها، لذلك فإن محلي الخطابات العرب اهتموا بهذا الجانب أكثر من غيره، و منهم على سبيل المثال محمد الشاوش في كتابه : أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، و من الغربيين جون ميشال آدام الفرنسي، في كتبه الكثيرة و التي منها كتاب: اللسانيات النصية .. الخ .

#### • السياق المعجمي .

على أن تكون المواد مرتبة ترتيبا خاصا، إما على حروف الهجاء، و إما حسب الموضوعات. و المعجم على أن تكون المواد مرتبة ترتيبا خاصا، إما على حروف الهجاء، و إما حسب الموضوعات. و المعجم الكامل هو الذي يضم كل كلمة في اللغة مصحوبة بشرح معناها و اشتقاقها، و بطريقة نطقها، و شواهد تبين مواضع استعمالها"<sup>219</sup>، و يبدو واضحا هنا أن الشنقيطي لم يغفل شرح و بيان بعض المداخل، ربطا بما هو موجود في آيات لها نفس السياق، حتى يوضح ما أغفل من صلة اللفظة في سياقها القرآني، و نوضح هنا بأن ما هو موجود من هذه الشواهد أدناه، ليس حصرا لكل استعمالات الشنقيطي، و لكن اختيارنا لها كان بدافع التمثيل فقط، و قد أوردنا ما وصلت إليه اليد، و أوردنا بعد ذلك استعمالات الشنقيطي للمعاجم العربية.

<sup>. 178</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج9، ص:  $^{218}$ 

<sup>219</sup> العمري بن رابع بلاعدة القلعي- الألمعية في الدراسات المعجمية، دار الوعي، درط، الجزائر، 2005، ص: 33.

- صلصال: في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْدُ مَا الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ مِنْ حَمِا مَسْدُونِ﴾ [الحجر:26] ، إذ يبين لنا في سياقات أخرى المعنى المعجمي لكلمة صلصال فمعناها بحسب ما ورد في القرآن الكريم التراب و الطين ، يقول الشنقيطي: "إذا عرفت هذا فاعلم أن الله -جل وعلا- أوضح في كتابه أطوار هذا الطين الذي خلق منه آدم فبين أنه أولاً تراب بقوله: { إِنَّ مَ لَم عيسى عدَ الله كَشَلِ آمَ خَلَقَهُ مِن تُرابِ قِثَمَالَ لَهُ كُن فَي كُونُ } [آل عمران:59] وقوله: { يأليها الناس إِن كُت مِ فِي رَبْ بِ مَن البعث فَ إِنَّا خَلَقْدَاكُم مِّن تُرابٍ } [الحج:5] وقوله { هو الذي خَلقَكُم مِّن تُرابٍ ثُمُّ مِن الْإيات ثم أشار إلى أن ذلك التراب بل فصار طيناً يعلق بالأيدي في مواضع أخر كقوله: { إِنَّا خَلْقَدَ الهُم مِّن تُرابٍ } [الصافات:11] وقوله { وَلِقَدْ خَلْقَدَ الإنسان مِن طِينٍ } [المحدة:7] إلى غير من ألك من الآيات وبين أن ذلك الطين أسود وأنه متغير بقوله هذا { مِّن مَها مَّسْدُونٍ } [الرحمن:14] وقيلاً : { وَلِقَدْ خَلْقَدَ الإنسان مِن صَلْصال كالفخار } [الرحمن:14] الإنسان مِن صَلْصال كالفخار } [المحدة: 6] الآية وقوله: { خَلَق الإنسان مِن صَلْصال كالفخار } [الرحمن:14]"

فمثلا هنا يورد الشنقيطي سياقات الصلصال المعجمية و الدلالية حتى يتضح معها المعنى المعجمي الخاص لألفاظ القرآن الكريم، و من هنا تبرز أهمية الشاهد لشرح المدخل المعجمي، في كون الشاهد الأساس الذي يحدد عليه مجال المدلول، إذ أن الشنقيطي بإيراده للآيات التي توضح و تبين عن جهة كلمة صلصال مثلاً أوضح لنا و حدد بدقة مجال هذا المدخل في القرآن على الخصوص، و لنأت بكلمة أخرى مثلا، و هي العفو:

- العفو: نرى في هذا الإطار أن الشنقيطي يستعمل ، في بيانه لمعنى آية ﴿ وَمِمَّا رَوَّهُ الْهُمْ يُ مُتَّوِّنَ ﴾ البقرة [03] ، الصورة التي ينبغي أن يكون عليها الإنفاق من الرزق ، فيحدد هذا من كلمة معجمية اصطلاحية أخرى موجودة في نفس الآية ﴿ ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو ﴾ ، فيقوم بتحديد معنى هذا المدخل بأنه الزائد على الحاجة ، طبقا لما هو وارد في سورة أخرى ، و هي سورة الأعراف ﴿ حتى عفوا ﴾ الآية [95] ، أي كثروا و كثرت أموالهم و أولادهم، و لنر مثلا كلمة الأمة التي أورد الشنقيطي بشأنها سياقات مهمة:

 $<sup>^{220}</sup>$  محمد الأمين الشنقيطي  $^{-}$  أضواء البيان ج $^{20}$ ، ص

- الأمة: قوله تعالى في سورة هود: ﴿ وَلَهُ مِنْ أَخُّرُنَا عَنْهُم الْفَاابَ إِلَى أُمَّة مَلُوكَة ﴿ اللَّية [95] ، في بيان معنى الأمة يقول الشنقيطي: " استعمل لفظ الأمة في القرآن أربعة استعمالات: الأول: هو ما ذكرنا هنا من استعمال الأمة في البرهة من الزمن.

الثاني: استعمالها في الجماعة من الناس، و هو الاستعمال الغالب، كقوله: ﴿وجد عليه أمة من الناس﴾ .. الآية [يونس:47]، و قوله: ﴿ كَانَ الناس أمة ﴾ .. [البقرة:213]، إلى غير ذلك من الآيات .

الثالث: استعمال الأمة في الرجل المقتدى به، كقوله: ﴿إِن إبراهيم كان أمة ﴾.. الآية [النحل:120]

الرابع: استعمال الأمة في الشريعة و الطريقة، كقوله: ﴿إِنَا وَجَدَنَا ءَابَاءِنَا عَلَى أُمَةً ﴿.. الآية [الزخرف:22]، إلى غير ذلك من [الزخرف:22]، و قوله: ﴿إِنْ هَذَهُ أُمْتُكُم أُمَّةً وَاحْدَةً ﴾ .. الآية [الأنبياء:92]، إلى غير ذلك من الآيات "<sup>221</sup>.

فلفظ أمة بحسب ما أورده الشنقيطي بسياق القرآن لها معان عدة، فهي البرهة من الزمن و هي الجماعة من الناس و هي الرجل المقتدى به و هي الشريعة و الطريقة، و بالإمكان أن تسم هذه المناحي الأربعة مجالات كلمة أمة في القرآن الكريم. و لنأخذ كلمة أخرى مثل كلمة :

يعدلون : في قوله تعالى ﴿ أُمُّ الَّالْمِينَ كَفُووا بَوبِهُم أَيْطِلُونَ ﴾ [الأنعام: 1] .

يقول فيها الشنقيطي: "و عليه فالمعنى : إن الذين كفروا برهم يميلون و ينحرفون عن طريق الحق إلى الكفر و الضلال "<sup>222</sup> ، فمعنى يعدلون هو لفظة يكفرون سياقيا، ثم يعدلون جاءت بمعنى النظير أو الند و أورد آيات أخرى تعضد المعنى الثاني منها :

﴿ تالله إن كنا لفي ضلال مبين (97)إذ نسويكم برب العالمين [الشعراء]

<sup>221</sup> السابق ج3، ص: 12

<sup>222</sup> السابق ج2، ص: 120

﴿ و من الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم كحب الله ﴾ [البقرة:165] .

فقد جاءت بمعنى الكفر بالله تارة، و جاءت بمعنى النظير تارة أخرى، و من هنا نستنتج بأن مراعاة سياق الكلمة الواحدة في عديد السياقات من القرآن لهو السبيل الأمثل للوقوف على المعنى الصحيح لمعنى تلك الكلمة في سياقها القرآني الخاص، أو كلمة معينة في سياق نص مغاير، لأن "المتكلم إذً ا يحّل الكلمات و النظم من وادي القوة إلى وادي الفعل (..و..) أن معنى الكلمة في المعجم متعدد و محتمل و لكن معنى اللفظ في السياق واحد لا يتعدد بسبب ما يأتي:

أ-ما في السياق من قرائن تعين على التحديد ..

ب- ارتباط كل سياق بمقام معين يحدد في ضوء القرائن الحالية .. "<sup>223</sup>، يعد هذا القول لتمام حسان دقيقا لأنه معضود بالشواهد التي تعطيه قيمته الحقيقية، و تفسير الشنقيطي، لكلمة معينة في ظل مقامات الآيات و في ظل القرائن التي تعطي لتلك الكلمة مجالها، لهو أبلغ في الإبانة عن المقصود الصحيح من باقي الاحتمالات المردودة بفعل السياق و القرائن.

كان هذا في مستوى البنية الإفرادية، فماذا عن ما يرد في السياقات التركيبية ؟

#### 2) السياق التركيبي:

هذا السياق فيه أنواع من الآليات، منها السياق الصوتي المركب، و السياق النحوي . و من المعروف أن السياق الصوتي المركب أكثر ما يتبدى في البنى الإيقاعية الوزنية و القوافي، الموجودة في الشعر، لاتسام جوانبه بالانتظام و الاطراد، كما يوجد شيء منه في القرآن الكريم، و بعض أنواع النثر، مثل فن المقامات، و قصائد النثر . و قد بحثنا هذا الجانب في تفسير الشنقيطي و وجدنا شيئا قليلا منه، ممثلا في تطرق الشنقيطي لما يسمى بالفواصل القرآنية و تناسبها، هذا من جهة، و من جهة أحرى نلاحظ أن الشنقيطي أوغل في إيراد الآليات و المفاهيم النحوية خلال تحليله، و هذا ما أكسب تحليله طابعا بنيويا . و لنرى هذا فيما يلي :

#### • السياق الصوتى المركب:

<sup>223</sup> تمام حسان- اللغة العربية معناها و مبناها، دار الثقافة، درط، المغرب، 2001، ص:316

و نعني بالسياق الصوتي المركب "تلك الخصائص التي تتمايز بواسطتها الأصوات و يتعلق بما نوع من المعاني يسمى المعاني الطبيعية، التي لا توصف آثارها بأنها عرفية و لا ذهنية لأنها في الواقع مؤثرات سمعية انطباعية ذات وقع على الوجدان تدركها المعرفة و لا تحيط بها الصفة، فمثل تأثيرها في وجدان السامع مثل النغمة الموسيقية تطرب لها ثم لا تستطيع أن تقول لم طربت . و نستطيع أن ننسب إلى الأسلوب القرآني .. الإيقاع و الفاصلة و الحكاية و المناسبة و حسن التأليف "224 بما يشبه في هيكله السجع، الذي لم يكن كظاهرة أسلوبية في القرآن الكريم محل خلاف القدامي، "فالكل يعترف بوجوده الفعلى المميز، بل و يقرون بأن ما جاء من آي الذكر الحكيم مسجوعاً قد بزَّ في سلاسته و رونقه ما اشتهر عند العرب من هذا الفن، و الذي كان يصدر في أغلب الأحوال عن تكلف و تصنع يطمسان المعني و يحيلان الكلام طلاسماً، كما هو الحال مع سجع الكهان في الجاهلية. لكن الخلاف بينهم كان يتمركز على مستوى المصطلح الذي يستوعب هذا الفن النثري..و يعزى القول بالفاصلة كمصطلح بديل عما ورد على شاكلة السجع في كتاب الله العزيز الحكيم إلى أبي الحسن الأشعري"<sup>225</sup>، و "حسبك بمذا اعتباراً في إعجاز النظم الموسيقي في القرآن الكريم، و أنه مما لا يتعلق به أحد، لترتيب حروفه باعتبار من أصواتها و مخارجها، و مناسبة بعض ذلك لبعضه مناسبة طبيعية في الهمس و الجهر و الشدة الرخاوة، و التفحيم و الترقيق، و التفشي و التكرير .. و ليس يخفي أن مادة الصوت هي مظهر الانفعال النفسي، و أن هذا الانفعال بطبيعته إنما هو سبب في تنويع الصوت، بما يخرجه فيه مدّا أو غنة أو ليناً أو شدّة ، و بما يهيئ له من الحركات المختلفة في اضطرابه و تتابعه على مقادير تناسب ما في النفس من أصولها، ثم هو يجعل الصوت إلى الإيجاز و الاجتماع"226. ثم إن هذه الآلية تبدو للوهلة الأولى مهمة لوجودها الكثير و المطرد في القرآن، و لكن الشنقيطي ربما لا يذهب كل المذهب مع هذه الفكرة إلا نادراً، و نراه يتعرض لهذا في موقعين اثنين أدناه، و لكن هذا الأمر، على قلته في خطاب الشنقيطي، يدل دلالة كبيرة على أهمية الإيقاع في التلفظ القرآبي و يتضح ذلك في "أن التناسب أو الاتزان في التعبير هو مظهر في بيان القرآن، وهذا المظهر الإيقاعي المتلاحم ينسجم مع طبيعة السماع أو التلقى، فالأذن ترفض أن تقبل الارتكاز المتتالي أو النبر الشديد في كلمتين متعاقبتين، بل إنها لترفض صيغة النقرة القوية يليها نقرتان خفيفتان أو زمنان ضعيفان وإعادة ذلك بصورة معكوسة أو صيغة نقرة قوية فضعيفة ثم أخرى قوية فرابعة

-

<sup>. 175</sup> مام حسان- البيان في روائع القرآن ج1، عالم الكتب، ط20، القاهرة، 2000، ص224

<sup>. 2008</sup> دراسات أدبية- العدول الصوتي و تناسب آي الذكر الحكيم، عبد الخالق رشيد، عدد 02، الجزائر، 2008 .

<sup>226</sup> مصطفى صادق الرافعي- إعجاز القرآن و البلاغة النبوية، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، 2004، ص: 172.

ضعيفة تساوي زمن الثانية، وإنما تقبل أو تستريح للتوازن وتلذ به وتنتشي "227، و لا بأس في أن نورد الثالين التاليين:

الْأَرْضُ وَلُوالَهَا (1) وَأَخْرَجَتِ وَلَهُ تَعَالَى ﴿ ذَا أُنْزِلَتِ الْأَرْضُ وَلُوالَهَا (1) وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا (2) وَقَالَ الْإِنْسَانُ هَا لَهَا (3) يَوْمَ لِذَ تُحَدِّثُ أَخْبَاَرَهَا (4) بِأَنَّ رَبَّكَ أُوحَى الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا (2) وَقَالَ الْإِنْسَانُ هَا لَهَا (3) يَوْمَ لِذَ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا (4) بِأَنَّ رَبَّكَ أُوحَى لَهَا ﴿ [الزلزلة: 1-5] .

فنلاحظ هنا أن الفواصل مسجوعة بما يشبه القافية، و هو تكرار واضح في القرآن ، أن أصبح سمة من السمات في التركيب القرآني، و الفاصلة "عبارة عن حروف متشاكلة تكون في مقاطع الكلام أو في المواضع التي يفصل فيها الكلام عن بعضه البعض (و قد أطلق عليه أيضا رأس الآية)، لذا عدت قرينة السجعة في النثر و قافية البيت في القصيدة " $^{228}$ ، و يوضح الشنقيطي هذا بقوله : "في أول سورة الحج كقوله تعالى : {وُمُ لَمَتِ الأرض والجبالغَ لَكُتَ ا دَكَّةً واحَلةً } [ الحاقة : 14 ] ، وقوله : {إِذَ ا رُحَّتِ الأرض رَحَّاً وَ الواقعة : 4-5 ] ، وقوله : {ي تُوفُ الراحفة تَبَع مُها الرادفة } النازعات : 6-7 ] " $^{229}$ .

أيضا في قوله تعالى ﴿ ذَا الشَّمْسُ كُوَّرَتْ (1) وَإِذَا النَّجُومُ انكَلَرَتْ (2) وَإِذَا الْبِحَارِ الْبِحَار الْجِيَالُ سُيِّرِتْ (3) وَإِذَا الْعِشَارِءُ طِلِّلَتْ (4) وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ (5) وَإِذَا الْبِحَار سُجَّرِتْ ﴾ [التكوير: 1-6] .

يقول الشنقيطي في سياق الآية : "وهو ما يشير إليها قوله تعالى : {فَ لِلاَ لِهِ َرِقَ البصر وَخَمَفُ القمر وَجُمَعُ الشمس والقمر } [ القيامة : 7 - 9 ]" $\frac{230}{6}$  .

هذا و لا نغفل ما يتيحه لنا المستوى النحوي من سياقات مهمة جداً في بيان بعض العلاقات الدلالية المحورية في التفسير، ذلك أن ملاحظة نظام التركيب من شأنه أن يعطينا الوظائف الخاصة المنجرة من اشتغال كل وحدة وفق علاقتها بما جاورها و بحسب أسس معينة و لعل أهمها:

1-طائفة من المعاني النحوية العامة التي يسمونها معاني الجمل أو الأساليب.

<sup>227</sup> مجلة التراث العربي- عودة إلى موسيقى القرآن، نعيم اليافي، عدد 25 و 26، سوريا، 1986 و 1987 .

<sup>228</sup> مبارك حنون – في التنظيم الإيقاعي للغة العربية، منشورات الاختلاف، ط1، الجزائر، 2010، ص: 246 .

<sup>229</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج9، ص: 181 .

<sup>. 29</sup> السابق ج9، ص $^{230}$ 

2-مجموعة من المعاني النحوية الخاصة أو معاني الأبواب المفردة كالفاعلية و المفعولية و الإضافة الخ.

3- مجموعة من العلاقات التي تربط بين المعاني الخاصة حتى تكون صالحة عند تركيبها لبيان المراد منها. و ذلك كعلاقة الإسناد و التحصيص .. و النسبة .. و التبعية ..

4-مايقدمه علما الصوتيات و الصرف لعلم النحو من قرائن صوتية أو صرفية كالحركات ..

5-القيم الخلافية أو المقابلات بين أحد أفراد كل عنصر مما سبق و بقية أفراده 231.

#### • السياق النحوي .

إن المفعولية معنى من المعاني النحوية الخاصة التي تدخل في باب المنصوبات، و هي "أربعة عشر: المفعول به، و المفعول المطلق، و المفعول له، و المفعول فيه، و المفعول معه، و الحال، و التمييز، و المستثنى، و المنادى، و خبر الفعل الناقص، و خبر أحرف ليس، و اسم إن أو إحدى أخواتها، و اسم لا النافية للجنس، و التابع للمنصوب "<sup>232</sup> و التي تعرف وظيفيا بالمخصصات التي تأتي بعد جمل الإسناد، فهناك آيات لم يذكر فيها المفعول به لمقتضيات معينة و هناك آيات أخرى استخلص منها الشنقيطي ذلك المفعول به الأول، و ذلك مثل ما هو ملاحظ في الآية التالية:

# - المفعول به : في قوله تعالى ﴿ لَ يُتنَّلُوهِ لِهِ وَ**دَكَّرَى اللَّهُ وَمِنْ بِيَنَ** [الأعراف:2] .

بحسب الشنقيطي " لم يبين هنا المفعول به لقوله : ﴿لتنذر﴾، و لكنه بينه في مواضع أخر ، كقوله : ﴿لتنذر قوما ما أنذر آباؤهم﴾ [يس:6] ، إلى غير ذلك من الآيات ، كما أنه بين المفعول به الثاني للإنذار في آيات أخر ، كقوله : ﴿لينذر بأسا شديدا من لدنه﴾ [الكهف:2]، و قوله : ﴿لأنذرتكم نارا تلظى(14)﴾ [الليل] ، و قوله : ﴿إنا أنذرناكم عذابا قريبا﴾ [النبأ:40) إلى غير ذلك من الآيات "233.

فالمولى به هنا تجلى في أربعة مناح في (قوماً)، و في (بأساً)، و في (ناراً)، و في (عذاباً)، و البنية العميقة لهذا التشجير السياقي تتمثل في هيمنة ألفاظ القوة، و مما لا شك فيه، أن الابتداء بالقوم باعتبارهم المفعول بهم و التدرج بمم في ألفاظ العذاب لهو أقوى دليل على أن الله نظم القرآن نظاما

<sup>231</sup> تمام حسان- اللغة العربية معناها و مبناها، ص: 178 .

<sup>232</sup> مصطفى الغلاييني- جامع الدروس العربية ج3، المكتبة العصرية، ط 39، بيروت، 2001، ص: 05 .

<sup>233</sup> محمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج2، ص: 190.

محكما عبر الآيات، بحيث ما يقع بعد فعل (أنذر) من مفاعيل إلى و يصبُّ في تلك المعاني المتعاضدة، سواء من حيث البنية، أو من حيث الدلالة .

و هناك نمط آخر من المنصوبات لا بأس في النمذجة له أيضا و هو الحال، و الحال "وصف فضلة يذكر لبيان هيئة الاسم الذي يكون له الوصف .. ولا فرق بين أن يكون الوصف مشتقا من الفعل.. أو اسما جامداً فيه معنى المشتق.. ومعنى كون الحال فضلة: أنه ليس مسنداً و لا مسنداً إليه، ولا يعني ذلك أنه يصح الاستغناء عنه.. و للحال اسم تكون له يسمى صاحب الحال، و للحال عامل، و قد تتعدد الحال "234 ، فلنر استعمال الحال في القرآن في النموذج التالي:

## - الحال: في قوله تعالى ﴿قُرْآنًا عَرِبيًّا غُيْر في عَجِ ﴾ [الزمر:28].

يقول الشنقيطي : " َوَقُولُه ُ فِيَهِهِ الْآيَ مَالْكَرِيمَ ةَ : {قُولَا اللهِ عَلَى الْحَالِ وَهِي حَالٌ مُؤكَلَةٌ ، وَ الْحَالُ فِي الْحَالُ فَي الْعَالَ فَي الْحَالُ فَي الْعَالَ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْعَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ فَي الْحَالُ اللهِ عَلَى الْعَالَ فَي الْحَالُ اللهِ عَلَى الْعَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَالَ اللهُ عَلَى الْعَالَ اللهُ عَلَى الْعَالَ اللهُ عَلَى الْعَالَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

كل هذه الآيات تؤكد عربية القرآن بواسطة الحال، فلماذا جاء هذا السياق بلفظ الحال ؟

من الممكن أن تناقش المسألة من جهة المصادر أولاً ، فقد "جاء في فتح الباري شرح صحيح البخاري قال القاضي أبو بكر الباقلاني معنى قول عثمان نزل القرآن بلغة قريش أي معظمه و إن لم تقم دلالة قاطعة على أن جميعه بلسان قريش فإن ظاهر قوله تعالى ﴿إنا جعلناه قرآنا عربيا ﴾ أنه نزل بجميع ألسنة

<sup>234</sup> محمد سعيد اسبر و بلال جنيدي- الشامل في علوم اللغة العربية، ص:420 .

<sup>235</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج7، ص: 34 و 35 .

العرب... وقال أبو شامة يحتمل أن يكون قوله نزل بلسان قريش أي ابتداء نزوله ثم أبيح أن يقرأ بلغة غيرهم" 236، غير أنه قد يقول قائل: "لا أسلم أنه يلزم من ذلك خروج القرآن عن كونه عربيا، فإن قيل: لأنه إذا كان مشتملا على ما ليس بعربي، فما بعضه عربي وبعضه غير عربي، لا يكون كله عربيا "237، غير أن الآمدي يجيب بعد ذلك "إن سلمنا بدلالة النصوص على كون القرآن بجملته عربيا، لكن بجهة الحقيقة، أو الجاز، الأول ممنوع، والثاني مسلم، وذلك لأن ما الغالب منه العربية يسمى عربيا "238. و ورودها بصيغة الحال لأن الحال أولاً فيه معنى الديمومة في كل الأزمنة، ثم أن الحال يحمل معنى الإخبار و معنى النعت في نفس الوقت، و الحال كذلك تعبير عن الموقف في السياق الخارجي، فيكون أنسب من جهة اشتماله على أغلب العناصر المطلوبة في التواصل.

هذا عن الحال و المفعول به ، أو تجوزا باب المنصوبات، فماذا عن النفي لأن القرآن حافل بما ينبغي فعله و ما لا ينبغي فعله أيضاً ، و لا بأس في أن نورد المثال التالي:

- النفي : في قوله تعالى : ﴿قُلْ إِنْ كَانَ لَمِ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِلِينَ﴾ [الزخرف:81]

فيقول الشنقيطي بهذا الخصوص: " وخير ما يفسر به القرآن القرآن فكون المعبر في الآية: وماكان للرحمن ولد بصيغة النفي الصريح مطابق لقوله تعالى في آخر سورة بني إسرائيل { وَقُلِ الحمد ل لِلّه الذي لَمْ يَ تَخَذْ وَلَداً } [الإسراء: 111] الآية. وقوله فيتعالول الفرقان { وَلَمْ ي تَخذْ وَلَداً وَلَداً وَلَداً وَلَداً وَقُوله عَيكُ لَيّه مُ شَيكُ فَي اللّهِ مِن وَلَد } [المؤمنون: 91] الآية. وقوله في الم مُ لُك } [الفرقان: 2] الآية. وقوله تعالى: { لَمْ التّخذ الله مِن وَلَد } [المؤمنون: 91] الآية. وقوله تعالى: { المُ يُنولُونَ وَلَد الله وَإِنّا لَهُمْ مُ مُن إِ فُكِهُم لَيُقُولُونَ وَلَدَ الله وَإِنّا لَهُمْ مَ لَكُاذِهُ وَنَ } [الصافات: 151–152] إلى غير ذلك من الآيات "<sup>239</sup>.

فالنفي هنا في الآية أعلاه جاءت على سبيل الافتراض، و هو عند الطبري: "من أن معنى الكلام: قل يا محمد لمشركي قومك الزاعمين أن الملائكة بنات الله: إن كان للرحمن ولد فأنا أول عابديه بذلك منكم، ولكنه لا ولد له، فأنا أعبده بأنه لا ولد له، ولا ينبغى أن يكون له.

وإذا وجه الكلام إلى ما قلنا من هذا الوجه لم يكن على وجه الشك، ولكن على وجه الإلطاف من الكلام وحسن الخطاب، كما قال جّل ثناؤه ﴿ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أُو إِيَّاكُلُمَ لَكَ مُ هُلِّي أُو فِي ضَلالِ

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> محمد طاهر الكردى- تاريخ القرآن الكريم، مطبعة الفتح، ط 01، جدة، 1946، ص: 35 و 36 .

<sup>237</sup> على بن محمد الأمدي- الإحكام في أصول الأحكام ج1، مؤسسة النور، ط 02، الرياض، 1402 هـ، ص: 36.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> المرجع نفسه، ص: 99 .

<sup>239</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج7، ص: 176.

مرة أخرى وحدانية الله سبحانه و تعالى، فالدلائل التي استشهد بما الشنقيطي موجبة للتصديق من قبل الإنسان، المكلف بعبادة الله و أن لا يشرك به شيئاً. لذلك فالسبيل الأوحد هو التقيد بمذا الاعتقاد (الوحدانية) حتى يحسن إيمان الإنسان بمن خلقه لعبادته وحده لا شريك له .

و هناك ما المصدرية و هي "حرف مصدري يؤول مع ما بعده بمصدر. و هي قسمان:

1-ظرفية زمانية، تكون مع ما بعدها في تأويل مصدر في محل نصب ظرف زمان، و ذلك إذا كان ما بعدها دالا على زمان، نحو الآية: ﴿و أوصاني بالصلاة و الزكاة مادمت حيا ﴿ [مريم: 31]...

2-مصدرية غير ظرفية، تكون مع ما بعدها في تأويل مصدر يعرب حسب موقعه في الجملة، نحو الآية: ﴿ آمنوا كما آمن الناس﴾ [البقرة:13]... "<sup>241</sup>، و قد لاحظ الشنقيطي استعمالاتها في القرآن الكريم، و رصد سياقات ورودها في آيات أخرى، و ذلك حتى يتبين له معنى هذا الاستعمال .

- ما المصدرية : في قوله تعالى ﴿لَقُدْ جِئَةٌ مُونَا كَمَاخَلَقْنَ اَكُمْ أَوَّلَوَّةً ﴾ [الكهف:48] و وردت في آيات أخرى مثل الآيات التالية :

وقوله فيه هذه الآية الكريمة : { كما خلقناكم } « ما » مصدرية ، والمصدر المنسبك منها ومن صلتها نعت لمصدر محذوف على حذف مضاف . وإيضاح تقريره : ولقد جئتمونا كما خلقناكم ، أي مجيئاً مثل مجيء خلقكم 242 .

إن الآليات النحوية قد أخذت الحظ الوافر من باقي الآليات الأخرى، و قد يعود هذا إلى طبيعة استقرائه للنص القرآن، و منهجه الذي يتبع فيه تفسير القرآن بالقرآن، فالمقارنة ما بين السياقات التي وردت فيها قضية معينة في الآيات، مدعاة لحضور التجربة النحوية بمختلف آلياتها، و يعود هذا إلى تضلع الشنقيطي من مشارب العربية بعلومها، و منها النحو على الخصوص، كما يعود إلى النص بحد

<sup>. 651</sup> مؤسسة الرسالة، ط10، بيروت، 2000، ص15 عمد بن جرير الطبري– جامع البيان في تأويل القرآن ج12، مؤسسة الرسالة، ط10، بيروت، 2000، ص10

<sup>241</sup> إميل بديع يعقوب- معجم الإعراب و الإملاء، دار اشريفة، طـ02، دمط، دتط، ص: 388 .

<sup>242</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج4، ص: 84 .

ذاته، إذ هو منبع من الإيرادات اللغوية الكثيرة و المتنوعة، و التي يصعب على أي باحث أن يتقصاها في مجملها، و لا ننسى بطبيعة الحال، أن القرآن كان مصدرا للتأصيل النحوي من قبل الأصوليين الأوائل، فالآليات التي استنبطها سيبويه طرف كبير منها يعود إلى النصوص القرآنية، أما الذي ظهر و بان منها فهو الشواهد الشعرية، يقول محمد إبراهيم عبادة: "أما شروح الشواهد القرآنية فقد استقرت في بطون كتب التفسير، و بعض كتب القراءات التي عنيت بالتوجيه الإعرابي، و بيان مذاهب النحويين..و كتب النحو لم تخل من الشواهد القرآنية بقراءاتها مع تفاوت في عرضها "<sup>243</sup>، فمحاولة الشنقيطي في الاستعمالات النحوية، هي امتداد لمحاولات من سبقه في هذا، أمثال الفراء في معاني القرآن، و الزجاج في معاني القرآن و إعرابه، و النحاس في إعراب القرآن، و أبو علي الفارسي في الحجة، و ابن جني في المحتسب، و ابن الأنباري في البيان في غريب القرآن، و العكبري في إملاء ما من به الرحمن في إعراب القرآن . و ما يميز الشنقيطي عنهم اعتماده المقارنة ما بين المتناسب من الآيات في السياق .

#### 3- السياق البلاغي:

مادام أن الطرح السابق، كان في البنية التركيبية، أي النحوية، فإن الطرح الذي يليه يكون بالاغياً، الاعتبار أن هناك قضايا ينظر النحو إليها، بقيمة التقدير النحوي و قانون الرتبة، مثل التقديم و التأخير، بينما تنظر البلاغة إليها بنظرة الغرضية، مثل غرض الاهتمام، فكان لزاما مراعاة مثل هذا الاعتبار في ترتيب الآليات حتى يأخذ كل مبحث حانبه من الاهتمام و الرؤية، فكما قلنا، فإن مجال اشتغال النحو هو ما ينجر من معاني نحوية مثل الفاعلية و المفعولية و المصدرية و الحالية .. الخ، بينما مجال اشتغال البلاغة في المعنى وكيفياته و بيانه و بديعه .. الخ، لذا فهما مرتبطان من حيث التكامل البنيوي، غير أن الدراسة تفرق ما بينهما تحليلا، " و الذي يقوم بدراسة أنواع الخطاب من المنظور البنيوي يجد نفسه أمام بعض الأشكال البت تبدو و كأنها أشكال بلاغية مثل التكرار، كما يجد نفسه أمام أشكال أخرى تبدو طبيعية مثل الاستفهام، و هي مع ذلك يمكن اعتبارها في بعض الحالات أشكال بلاغية . و دام من الممكن إدراجها أو إخراجها من نطاق الأشكال البلاغية فإن يثير مشكلة دقيقة، إذ متى يصح هذا أو الممكن إدراجها أو إخراجها من نطاق الأشكال البلاغية فإن يثير مشكلة دقيقة، إذ متى يصح هذا أو ذلك ؟"<sup>244</sup>، إذًا البلاغة تؤطر المقولات التي أثارتها حركية التخييل، و هو ما يظهر خاصة في الشعر فالقد تناول النقاد المسلمون مفهوم الصورة الفنية في إطار العناصر البلاغية .. و تناولوا النشاط التخييلي في إطار هذه العناصر أيضا. و من هنا، كان النشاط التخييلي الأساس الذي تقوم عليه الصور في إطار هذه العناصر أيضا.

<sup>243</sup> محمد إبراهيم عبادة– الشواهد القرآنية في كتاب سيبويه، مكتبة الأداب، درط، مصر، 2002، ص: 1 و 2 .

<sup>244</sup> صلاح فضل - بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1992،ص: 129 .

الفنية "<sup>245</sup>، و الشنقيطي يسمي الجاز المثبت للحقائق بالأسلوب من الأساليب العربية، و ذلك هروبا من المقارنة المنعقدة ما بين الحقيقة و الجاز، و كأن الجاز هنا و في تقديره عكس الحقيقة، و لكنه عندما يتعرض لشاهد من القرآن مثل: ﴿ اللَّهُ الرَّا إِنِّي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لذلك فإن أول استعمال بلاغي في مبحث البيان كان لعنصر التشبيه، بحكم أن القصيدة العربية القديمة كانت ترتكز على آلية التشبيه باعتبارها العنصر المهيمن من باقي آليات البيان، و التشبيه "صفة الشيء بما قاربه و شاكله، من جهية واحدة أو جهات كثيرة لا من جميع جهاته، لأنه لو ناسبه مناسبة كلية لكان إياه، ألا ترى أن قولهم: (حدُّ كالورد) إنما أرادوا حمرة أوراق الورد و طراوتها .. فوقوع التشبيه إنما هو أبداً على الأعراض لا على الجواهر "<sup>246</sup>، و يقول عبد القاهر الجرجاني: "اعلم أن الشيئين إذا شبه أحدهما بالآخر كان ذلك على ضربين أحدهما : أن يكون من جهة أمر بين لا يحتاج فيه إلى تأول . و الآخر : أن يكون الشبه محصلاً بضرب من التأول . فمثال الأول : تشبيه الشيء بالشيء من جهة الصورة و الشكل، نحو أن يشبه الشيء إذا استدار بالكرة في وجه و بالحلقة في وجه آخر ..ومثال الثاني: هو الشبه الذي يحصل بضرب من التأول، كقولك هذه حجة كالشمس في الظهور "<sup>247</sup>. و سنعتمد على بعض نماذج الشنقيطي لتبيين استعمالات التشبيه لديه:

- استعمال التشبيه: في قوله تعالى ﴿ إِنَّها َلَ اللَّهُ عَالَ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللّهُ تعالى في السَّماء ﴾ إلى قوله ﴿ لقوم يتفكرون ﴾ [يونس: 24]. و معناه و سياقه في آيات أخرى أن "الله تعالى في هذه الآية الكريمة المثل للدنيا بالنبات الناعم المختلط بعضه ببعض ، وعما قليل ييبس ، ويكون حصيداً يابساً كأنه لم يكن قط ، وضرب لها أيضاً المثل المذكور في ﴿ الكهففي قوله : { واضرب لهَ مُ مَّ الله على عُلِّ شَيْءٍ مُّ مُقت لِراً } الحياة الدنيا كَما أَنْرلْدَ اه مُ مَن السماء } [الكهف: 45] إلى قوله : { وَكَانَ الله على عُلِّ شَيْءٍ مُّ مُقت لِراً } [الكهف: 45]، وأشار لهذا المثل بقوله في ﴿ الزمر ﴾ : أُمَّ ي عَيمُج فَتراه مُ مُقراً ثُمَّ يَجْعُلُه مُ حُمَاماً إِنَّ فِي

<sup>2&</sup>lt;sup>45</sup> محمد خليفة— النظرية النقدية العربية، المطبعة العربية، ط1، الجزائر، 2005، ص: 94 .

<sup>. 237</sup> من رشيق – العمدة في محاسن الشعر ج1، دار الطلائع، ط10، القاهرة، 2006، ص237 من الحسن بن رشيق – العمدة في محاسن الشعر ج1، دار الطلائع، ط

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> عبد القاهر الجرجاني- أسرار البلاغة، تح: محمد الفاضلي، المكتبة العصرية، درط، بيروت، 2003، ص: 69 و 70 .

ذَ لَ لَكَ لَذَكْرَى لِأُ وَلِي الألباب } [الزمر: 21] ، وقوله في « الحديد » : { كُمْ لَلِ غُيْثٍ أَعْجَ الكفار نَبَ لَاتُهُ ثُمُّ يَ هَيُجَ فَتْواه أُلْمَ تُمُّ يَ كُونُ خُطَاما } [الحديد: 20] .

التشبيه في الآيات المذكورة عند البلاغيين من التشبيه المركب ، لأن وجه الشبه صورة منتزعة من أشياء ، وهو كون كل من المشبه والمشبه به يمكث ما شاء الله ، وهو في إقبال و كمال ، ثم عما قليل يضمحل ويزول "248

فالتشبيه المركب هو نوع مميز فهو من نوع (ما لم تجر به العادة إلى ما جرت به العادة)، و هو "بيان ما جرت به العادة إلى ما لم تجر به. والمعنى الذي يجمع الأمرين الزينة والبهجة، ثم الهلاك، وفيه العبرة لمن اعتبر، والموعظة لمن تذكّر "249، و المعنى عند ابن كثير أن الله ضرب "مثلا لزهرة الحياة الدنيا وزينتها وسرعة انقضائها وزوالها، بالنبات الذي أخرجه الله من الأرض بما أنزل من السماء من الماء، مما يأكل الناس من زرع وثمار، على اختلاف أنواعها وأصنافها، وما تأكل الأنعام من أبّ  $\Box$  وقَصْب  $\Box$  وغير ذلك" $\Box$  ثم هنا مثال آخر:

و في قوله تعالى : ﴿ فَمَا لُهُم عَلِيَّذُكَ رَق مُعْضِينَ (49) كَأَنَّهُم خُتُو مُسَتَهُ فَوَ (50) ﴿ [المدثر]. يقول الشنقيطي : "في هذه الآي مَتنَشْبيه اللَّهُ عُون في إعراضهم عَزالدَّعُوه والتَّذُكَ وَ ، بالْحُهُم الْفَارَة مَن الصَّيَّادِين أَو الْأَسِد ، وَقَدْ شُبِّه أَيْ شَا الْعالَم عُنُو النَّسْ بَعِان الْعالِم عُنُو النَّسْ بَعان الله عَن والمَّدِع والمُدْع والمُدْع والمَّذَا الله عَلَي والمُدْع والمُدْع والمَدْع والمَدْع والمَدْع والمُدْع والمَدْع والمُدَّع والمُدْع والمُدَاع والمُدْع والمُدْع والمُدَاع والمُدُع والمُدْع والمُدُع والمُدُع والمُدْع والمُدُع والمُدْع والمُدُون والمُدْع والمُدْع والمُدْع والمُدْع والمُدْع والمُدْع والمُدُون والمُدُون والمُدُون والمُدُون والمُدُون والمُدُون والمُدَاع والمُدُون والمُدَاع والمُدَاع والمُدَاع والمُدُون والمُدُون والمُدُون والمُدَاع والمُدَاعِق والمُدَاعِع والمُدَاع والمُدَاع والمُدَاعِق والمُدَاع والمُدَاع والمُدَاع والمُدَاعِق والمُدَاع والمُداع وا

و المعنى هنا بحس القرطبي: "كأنهم أي كأن هؤلاء الكفار في فرارهم من محمد صلى الله عليه وسلم حمر مستنفرة قال ابن عباس: أراد الحمر الوحشية "<sup>252</sup>، و قد حضرت الشنقيطي الآيَة في التَّنين حُمِّلُوا التَّوراة فَمُّ لَم يُخْملُوها كَمْ لَل الحُ ملَكِرِ على أَسْفَارا [الجمعة: 5]، و في كلام الشنقيطي ينطبق هذا أيضا على العالم غير النَّمْ فع بعلمه .

فبلاغة التشبيه أوقع في النفس من الكلام الحرفي المباشر، و الشعر الجيد هو العامر بالتشبيه و أساليب البيان، فإنه يقال (أصدق الشعر أكذبه)، لهذا استعمل في المخاطبات التي يراد بحا الإبلاغ القوي، و إن قوي التشبيه و زاد في الغلو و التحريد سمي ذلك استعارة ثم كناية، و لا بأس في إيراد نموذج في الاستعارة، و يسميها الشنقيطي كما قد أسلفنا: بالأسلوب من الأساليب العربية، و لم يزد على هذا القول.

<sup>. 316</sup> من الشنقيطي – أضواء البيان ج2، ص $^{248}$ 

<sup>249</sup> عبد العزيز عتيق- علم البيان، دار النهضة العربية، درط، بيروت، 1985، ص: 71 و 72 .

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> أبو الفداء إسماعيل بن كثير- تفسير القرآن العظيم ج4، دار طيبة، ط 02، الرياض، 1999، ص: 260 .

<sup>. 298 :</sup>ص بيان ج8، ص الشنقيطي – أضواء البيان ج8، ص  $^{251}$ 

<sup>252</sup> أبو عبد الله محمد القرطبي- الجامع لأحكام القرآن ج19، دار إحياء التراث العربي، ط 02، بيروت، 1985، ص: 88 .

- الاستعارة: في قوله تعالى ﴿ حَدَّ بَعَلَيهِ أَنَّهُ أَنْ تَوَلَاهُ فَأَنَّهِ صِلاً هُ وَيَهْلِيهِ إِلَى عَدَابِ السَّعِرِ ﴿ [الحج: 4] . فيقول الشنقيطي بشأنها : "ونظير ذلك في القرآن قوله تعالى { فاهدوهم إلى صَراط الجحيم } [ الصافات : 23 ] وقوله تعالى { وَمَطْنَ أَهُمَّأَ ثَرِيَّةً ثَدَّ وَنَ إِلَى النار } [ القصص : 41 ] الآية لأن الإمام هو من يقتدى به في هديه وإرشاده .

وإطلاق الهدى في الضلال كما ذكرنا أسلوب عربي معروف وكلام البلاغيين في مثل ذلك، بأن فيه استعارة عنادية ، وتقسيمهم العنادية إلى تمكمية وتمليحية" 253 .

فالاستعارة تعد نمطاً بيانياً و هي " مجاز علاقته التشبيه، أو تشبيه حذف أحد طرفيه: المشبه أو المشبه به، فإذا حذف المشبه به، فهي : مكنية.. و إذا صرح بالمشبه به فهي تصريحية أو تخييلية " فحذف المشبه ما تكلم عنه الشنقيطي و هو وارد في القرآن في تفسيره للآية أعلاه، هو استعارة مكنية فحذف المشبه به و هو الإمام و رمز له بأحد لوازمه و هو الهداية، و أورد آية أخرى بعدها تحمل نفس النوع من الاستعارة، و لكن في الآية الأخيرة { وَصُلْنَ الْهُم أَدُ يَّه لَّدَّ وَنَ إِلَى النار } يظهر لنا أن نوع الاستعارة تبدل، إذ صرح هنا بالمشبه به فكانت إذا استعارة تصريحية، إذ صار للمعنى وجود من جهتي الاستعارة و تفسير المعنى عند البغوي: " { أَنَّه أَ مُن تَولاه } اتبعه في أنَّه أي يعني الشيطان، في ضله أي: يضل من تولاه، المعنى عند البغوي: " { أَنَّه أَ مَن تَولاه } اتبعه في الاستعارة، فماذا عن الكناية؟

الكناية: في قوله تعالى ﴿ وَاخْضْ جَدَا طَلَا لِمُؤْمِد يَن ﴾ [الحجر:133] . فيقول الشنقيطي في هذا الخصوص: " أمر الله جل وعلا نبيه في هذه الآية الكريمة بخفض جناحه للمؤمنين. وخفض الجناح كناية عن لين الجانب والتواضع، ومنه قول الشاعر:

وأنت الشهير بخفض الجناح ... فلا تك في رفعه أحدلا

<sup>. 13</sup> مين الشنقيطي – أضواء البيان ج5، ص $^{253}$ 

<sup>254</sup> محمد سعيد اسبر و بلال جنيدي- الشامل في علوم اللغة العربية، ص: 89 .

<sup>255</sup> أبو محمد الحسين البغوي- معالم التنزيل ج5، دار طيبة، ط 40، الرياض، 1997، ص: 366 .

<sup>. 133</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج $^{256}$ 

تعد الكناية باعتبارها آلية من آليات البلاغة "من أساليب البيان التي لا يقوى عليها إلا كل بليغ متمرس بفن القول . و ما من شك في أن الكناية أبلغ من الإفصاح و التعريض أوقع في النفس من التصريح ... فالمبالغة التي تولدها الكناية و تضفي بما على المعنى حسنا و بماء هي في الإثبات دون المثبت، أو في إعطاء الحقيقة مصحوبة بدليلها، و عرض القضية و في طيها برهانما "<sup>257</sup>، فالمعنى الذي حاءت من أجله الكناية لابد و أنه ذو شأن عظيم، فكيف يخصص هذه الكناية لأمر هو في الحقيقة أمر إلهي لا جدال حوله، و هو إصدار الله أمره أن يستسهل الرسول و يلين في معاملته مع التابعين له، بلفظ: اخفض جناحك، المقصد من هذا أن الله يرعى المؤمنين الذين يتبعون أوامره بمدي رسوله الكريم، و يحثهم بواسطة معاملة الرسول الطيبة لهم، أن يستزيدوا من عمل الخيرات التي ترضي الله و تدخلهم الجنة، و هناك آلية أخرى لها حضور قوي في القرآن الكريم و قد انتبه الشنقيطي لوجودها و هي الالتفات البلاغي، فمن خلال الشنقيطي يمكن أن نلاحظ ذلك في النموذج التالي:

- الالتفات : في قوله تعالى ﴿الَّانِي جَلَلَ لَكُم الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُم فِيهَا سِهُ لَلَّ وَاللَّهُ مَا اللَّمَاعِاء وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن السَّمَاعِاء وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن السَّمَاعِاء وَاللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّ

و قد يتفق البلاغيون في كون الالتفات "لون من ألوان الصياغة يقتضي مخالفة الأصل مخالفة معنوية سواء كانت هذه المخالفة بعد ذكر الأصل ثم الانتقال عنه أو تجاوز الأصل مباشرة إلى غيره. و لكن الالتفات بهذا المفهوم الواسع يصعب على الدارسين حصره و الإلمام بكل مسائله. و خروجاً من هذا حصره الجمهور في تغير أساليب الخطاب الثلاثة فقط بعضها إلى بعض بعد ذكر أحدها ثم الانتقال عنه إلى غيره" 258.

في سياق الانتقال من الغيبة إلى التكلم في موضوع إنبات الأرض بالخير ، ورد الالتفات بنفس الموضوع في آيات أخرى ، يقول الشنقيطي : "ونظيره في القرآن قوله تعالى في « الأنعام » : { وَهُو الله الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَا الله وَ الله و

<sup>257</sup> عبد العزيز عتيق- علم البيان، ص: 223.

<sup>258</sup> خديجة محمد أحمد البناني - الالتفات في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 1413–1414 هـ، ص: 34 .

و هذا الالتفات من الغيبة إلى التكلم بصيغة التعظيم في هذه الآيات كلها في إنبات النبات يدل على تعظيم شأن إنبات النبات لأنه لو لم ينزل الماء ولم ينبت شيئاً ليهلك الناس جوعاً وعطشاً . فهو يدل على عظمته جل وعلا ، وشدة احتياج الخلق إليه ولزوم طاعتهم له جل وعلا "<sup>259</sup>.

فالالتفات ساهم في بيان الآية الكريمة وفق الآيات الأخرى التي لها نفس سياق الالتفات، ذلك لأن تبدل الوجهة في الخطاب على حين غرة يدفع على الانتباه، و السبيل كثيرة التعرجات تترك الماضي فيها يركز عليها، فأمر التفكر في خلق الكون و الإنسان هو أمر يأخذ العقل بالشرود في التفكير، غير أن الالتفات أحياناً يحد من هذا الشرود بأن يبقى الإنسان أمام عظمة الله حاضراً بعقله و ضميره الحي نابضاً بحيوية التدبر.

إن القضايا البلاغية في تفسير الشنقيطي كثيرة جدا و لا يسع الجال لإيرادها كلها، فاكتفينا بهذا القدر، فقد أوردنا التشبيه في بعض أنواعه، و أوردنا الاستعارة، و الكناية، و بعض مناحي الالتفات، حتى نبين الدور البلاغي في حيثيات التفسير، غير أن هناك اطرادات و تكرارات لوحدات معينة، فبأي طريقة يمكن أن نحصر تلك السمات؟ من هنا لزاما أن نلج إلى المنهج الأسلوبي، و سمينا الطريقة المتبعة، بالسياق الأسلوبي .

### 4- السياق الأسلوبي.

مما ورد من السياق الأسلوبي مفهوم السمة ، إذ بدت واضحة في تقاسيم التفسير ، و قياسها "يهدف إلى تمييز السمات اللغوية فيه و ذلك بإظهار معدلات تكرارها و نسب هذا التكرار ، و لهذه الطريقة في التحليل أهمية خاصة في تشخيص الاستخدام اللغوي" 260 عند المفسر .

#### - السمات الأسلوبية:

تكلم المفسر عن نسبة ورود بعض السمات ، و التي لها أهمية في قراءة المعنى المنجر عنها، و لا بأس في أن نورد بعضا منها على سبيل التمثيل:

- من الظواهر التي لاحظها المفسر في القرآن ، اقتران الحروف المقطعة بما يدل على الكتاب ، و في الغالب باسم الإشارة .

260 نور الدين السد – الأسلوبية و تحليل الخطاب ج1، ص: 105 .

<sup>. 297</sup> عمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج4، ص: 297 .

و ذلك في تفسيره للآية الأولى من سورة هود : ﴿اللَّحِ مَاكِ مَاكُ أَحْكَمْتُهِ َاتُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مُن لَكُنْ حكيم خبير ، هود [1] ، و يستجلب هذا النص سياقات قرآنية أخرى كلها على شاكلة المعنى الأول من مثل ما نجد في سورة البقرة ﴿ الْمَ ﴾ [1] ، و أتبع بقوله : ﴿ ذلك الكتاب لا ريب فيه ﴾ [2] . و في آل عمران ﴿ أَمُّ ﴾ [1] ، متبوعا بقوله : ﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم (2) نزل عليك الكتاب بالحق﴾ [2-3] ، و في سورة الأعراف ﴿الْمص﴾ [1] ، ثم يقول : ﴿كتاب أنزل إليك﴾ [2] ، و في سورة يونس : ﴿الَّرِ ﴾ [1] ، يليه قوله : ﴿تلك آيات الكتاب الحكيم ﴾ [1] ، و في سورة يوسف ﴿ آلَرَ ﴾ [1] و قال : ﴿ تلك آيات الكتاب المبين (1) إنا أنزلناه قرآنا عربيا ﴾ [2]، و في سورة الرعد: ﴿ الَّهِ ﴾ ثم يقول : ﴿ تلك آيات الكتاب و الذي أنزل إليك من ربك الحق﴾ [1] ، و في سورة إبراهيم : ﴿ اللَّهِ ﴾ يتبع بقوله : ﴿ كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور ﴾ [1] ، و في سورة الحجر : ﴿الَّرَكُ، يقول بعدها : ﴿تلك آيات الكتاب و قرآن مبينَ﴾ [1] ، و في سورة طه : ﴿طه ﴾ [1]، ثم قال : ﴿ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى﴾ [2]، و في سورة الشعراء : ﴿طسم﴾ [1]، ثم قال : ﴿تلك آيات الكتاب المبين (2) لعلك باخع نفسك ﴿ [3]، و في سورة النمل: ﴿طس ﴾، متبوعا بـ ﴿تلك آيات القرآن و كتاب مبين ﴿ [1]، و في سورة القصص : ﴿طسم ﴾ [1]، ﴿تلك آيات الكتاب المبين (2) نتلوا عليك من نبأ موسى و فرعون بالحق لقوم يؤمنون ﴿ [2-3]، و في سورة الروم : ﴿ أَلَّهُ [1] ، يليه قوله : ﴿ غلبت الروم (2) في أدني الأرض و هم من بعد غلبهم سيغلبون ﴾ [2-3] ، و في سورة لقمان: ﴿ أَمِّ (1) تلك آيات الكتاب الحكيم (2) ﴾، و في سورة السحدة : ﴿ أَمُّ [1]، يليه : ﴿تنزيل الكتاب لا ريب فيه من رب العالمين ﴾ [2] ، و في سورة يس : ﴿يس ﴾ [1] ، ثم يقول : ﴿ و القرآن الحكيم ﴾ [2] ، و في سورة ص : ﴿ ص ﴾ ، ثم قال : ﴿ و القرآن ذي الذكر ﴾ [1] ، و قال في سورة غافر : ﴿حم﴾ [1] ، ثم قال : ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم﴾ [2] ، و في سورة فصلت : ﴿حم﴾ [1] ، ثم يقول : ﴿تنزيل من الرحمان الرحيم (2) كتاب فصلت آياته قرآنا عربيا لقوم يعلمون(2-3] ، و في سورة الشورى : ﴿حم (1) عسق (2) (2-1) ، يليه قوله : ﴿كذلك يوحي إليك و إلى الذين من قبلك﴾ [3] ، و في سورة الزخرف : ﴿حم﴾ [1] ، ثم قال : ﴿ وَ الكتابِ المبينِ ﴾ [2] ، و في سورة الدخان : ﴿ حم ﴾ [1] ، يتبعه بـ : ﴿ وَ الكتابِ المبينِ (2) إنا أنزلناه في ليلة مباركة ﴾ [2-3] ، و في سورة الجاثية : ﴿حم﴾ [1] ، يقول بعدها : ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم (2) إن في السموات و الأرض لآيات للمؤمنين ﴿ [3-2] ، و في سورة

الأحقاف: ﴿حم﴾ [1]، ثم يقول: ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم (2) و ما خلقنا السموات و الأرض و ما بينهما إلا بالحق﴾ [3-2] ، و في سورة ق: ﴿ق﴾ و يقول بعدها ﴿و القرآن الجيد﴾ [1] .

هذه بإسهاب نسبة الورود التي تعلق فيها ذكر الحروف المقطعة بالكتاب ، و عددها (26) ، و قد اختلف العلماء في بيان معنى هذه الحروف المقطعة ، و لا بأس في تبني مقولة ابن قيم الجوزية فيها، حيث يقول : "تأمل سرا : ألم كيف اشتملت على هذه الحروف الثلاثة فالألف إذا بدئ بما أولا ، و هي أول المخارج من أقصى الصدر و اللام من وسط مخارج الحروف، و هي أشد الحروف اعتمادا على اللسان، و الميم آخر الحروف و مخرجها من الفم ... و كل سورة استفتحت بهذه الأحرف الثلاثة فهي مشتملة على بدء الخلق و نهايته و توسطه، فمشتملة على تخليق العالم و غايته و على التوسط بين البداية و النهاية من التشريع والأوامر .

فتأمل ذلك في سورة البقرة و آل عمران و تنزيل السحدة و سورة الروم . و تأمل اقتران الطاء بالسين و الهاء في القرآن، فإن الطاء جمعت من صفات الحروف خمس صفات لم يجمعها غيرها ، و هي الجهر و الشدة و الاستعلاء و الإطباق ، و السين مهموس رخو مستفل صفيري منفتح ، فلا يمكن أن يجمع إلى الطاء حرف يقابلها كالسين و الهاء ، فذكر الحرفين اللذين جمعا صفات الحروف . و تأمل السور التي اشتملت على الحروف المفردة كيف تجد السورة مبنية على كلمة ذلك الحرف ، فمن ذلك ق و السورة مبنية على كلمة ذلك الحرف ، فمن ذلك ق و السورة مبنية على الكلمات القافية من ذكر القرآن و ذكر الخلق و تكرير القول و مراجعته مرارا و القرب من ابن آدم و تلقي الملكين قول العبد و ذكر الرقيب و ذكر السائق و القرين و الإلقاء في جهنم و التقديم بالوعيد و ذكر المتقين و ذكر القلب و القرون و التنقيب في البلاد و ذكر القيل مرتين و تشقق الأرض و إلقاء الرواسي فيها و بسوق النحل و الرزق و ذكر القوم و حقوق الوعيد ...

و سر آخر و هو أن كل معاني هذه السورة مناسبة لما في حرف القاف من الشدة و الجهر و العلو و الانفتاح .

و إذا أردت زيادة إيضاح هذا فتأمل ما اشتملت عليه سورة ص من الخصومات المتعددة ، فأولها خصومة الكفار مع النبي صلى الله عليه و سلم و قولهم : ﴿ أجعل الألهة إلها واحدا ﴾ [ص:5] إلى آخر كلامهم ، ثم اختصام الخصمين عند داود ، ثم تخاصم أهل النار ، ثم اختصم الملأ الأعلى في العلم و

هو الدرجات و الكفارات ، ثم مخاصمة إبليس و اعتراضه على ربه في أمره بالسجود لآدم ، ثم خصامه ثانيا في شأن بنيه و حلفه ليغوينهم أجمعين إلا أهل الإخلاص منهم . فليتأمل اللبيب الفطن هل يليق بحذه السورة غير ص و بسورة غير ق غير حرفها . و هذه قطرة من بعض أسرار هذه الحروف ، و الله أعلم "<sup>261</sup> ، و يقول الشنقيطي فيها : قال ي شُولُه لَماء : هي مُمَّاسة أثر الله تقل بع لمه . . وق يل : هي أشمَاء للقلكي . . . وق يل : هي أشمَاء للقلك من الله و هذه قطرة من بعض أسرار هذه الحروف ، و الله أعل الله و التحوق بكل أواحد منها من أسمَاء للهو التحقيق الله اللهو التحقيق الله و اللهو التحقيق الله و اللهو التحقيق التحقيق اللهو التحقيق اللهو التحقيق التحقيق اللهو التحقيق ال

كان هذا في الحروف المقطعة و التي أسالت الكثير من الحبر في تأويل معناها، و لكننا في إيرادها هنا لا نريد أن نخوض في تفسير و تبيين بعض ما يظهر منها من معان، و لكن من أجل أن هذه الحروف تكرر ورودها من الناحية الأسلوبية، و قراءتنا محصورة في قراءة نسبة ورودها فقط، لذلك فإن ما يمكن أن يقال أن هذه الحروف في ورودها الشبه متواتر في طوال السور يحيلنا على معنى عظيم بالنسبة لنا و هو : إن كنا قد فهمنا بعضاً من القرآن فإننا لم نفهم البعض الآخر و هو الأكثر بدليل وقوفنا عاجزين أمام تلك الحروف المقطعة، التي تعتبر آيات، و إن حاولنا التفقه في أمرها كثيراً أو قليلاً . هذا و التكرار ورد أيضاً في جهات متعددة من القرآن الكريم، و لنأخذ مثلاً ، دلالة التركيب الإضافي:

- تكرار التركيب الإضافي: في قوله تعالى ﴿ فَأَصْحَابُ الْهِ هُذَا هَ هَا أَصْحَابُ الْهُهُذَة وَلَا التركيب الإضافي (8) وَأَصْحَابُ الْهَشْأَفَة وَالواقعة:8-9]. و قد ورد مثل هذا التركيب الإضافي ين آيات أخرى من مثل: " { وَأَصْحَابُ اليمين مَا أَصْحَابُ اليمين في سِلْرٍ عَنْضُودٍ } [ الواقعة: 27 في آيات أخرى من مثل: " { وَأَصْحَابُ اليمين مَا أَصْحَابُ اليمين في سِلْرٍ عَنْضُودٍ } [ الواقعة: 28 ] الآيات ، وأصحاب المشأمة هم أصحاب الشمال كما أوضحه تعالى : بقوله { وَأَصْحَابُ الشمال مَا أَصْحَابُ الشمال فِي سَمُومَ وَهُم يم } [ الواقعة: 41 - 42 ] "263.

<sup>. 190 ، 189</sup> ص: 2008، من أبدائع الفوائد، المكتبة العصرية ، ط01 ، لبنان ، 2008، من -189 ، -190 ، -190

<sup>. 6</sup> مى: 5 مى: 5

<sup>. 452</sup> السابق ج7، ص $^{263}$ 

و غرض التركيب الإضافي هنا تأكيد الجزاء بشأن كل فريق من الناس، فأكدت الجنة بالنسبة للمؤمنين، و أكدت النار بالنسبة للكفار، و التأكيد هنا يخرج إلى تعظيم ماهو موجود في كل من الجنة أو النار، و لو لم تكن الجنة بالعظمة التي تتصور فقط مما قد أتى ذكره في القرآن الكريم و الآيات في ذلك كثيرة جدا، ما أكد القرآن لفظ أصحابها، و لو لم تكن النار بالعظمة و الهول المذكور في نصوص القرآن، ما أعاد القرآن ذكر أصحابها و لكن الذكر هنا عند أصحاب النار بالوعيد، و عند أصحاب الجنة بالبشرى و إن كان التكرار باعتباره تكراراً في جوهره واحداً .

إن التوجه الأسلوبي في هذا الإطار خدم المعنى كثيرا، ففي تكرار الحروف المقطعة دليل على بيان الإعجاز القرآني، و تكرار التركيب الإضافي و الجملي يهدف إلى التأكيد، و تكرار إيراد المثل لما للمثل من دور في إثبات المعاني في الذهن، و فيما يلي أنواع الأشكال التي جاء فيها القرآن، ممثلة في القراءات القرآنية .

#### 5- سياق القراءات القرآنية:

كان بالإمكان أن ندرج هذا العنصر بالمستوى الصوتي، لوجود علاقة مركزية بينهما، و هي الاختلافات الصوتية ما بين القراءات، و لأن هذا المستوى الصوتي ليس وحده الذي بإمكانه أن يحتوي جانب القراءات القرآنية، فإننا آثرنا أن يقوم عنصر القراءات مستّو قائما بذاته، مع أننا أجحفنا في حقه، إذ القراءات القرآنية يمكن أن يخصص لها دراسات و دراسات. فالقراءات القرآنية مهمة جدا في كيفية تحديد المعاني بدقة، لأن القراءات القرآنية هي الوجوه المختلفة التي سمح النّبي صلى الله عليه وسلم بقراءة النص القرآني بما قصلًا للتيسير، والتي جاءت وفقًا للهجة من اللهجات العربية القديمة، و قد استعملها الشنقيطي باعتبارها آليات، فماذا يمكن أن نجد في مستّوكهذا؟

- في قوله تعالى : ﴿ فَتَرَى النَّهْ عِ قَلُوهِ هِمْ مَوْنَ هُ سَارِءُ ونَهْ يَهُم اَ يُقُولُونَ نَخْشَى أَنْدُ صَيَبَهُ الْأَدُو فَي قُولُونَ وَغُرَي النَّهُ أَنْ النَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ عَلَى اللَّهُ أَنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ عَلَى اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُوا

يقول الشنقيطي : "قُولُه ُ فِيَ هِلِه ِ الْآي َ قِ الْكَوِيمَ قِ : { َ وَي َ تُولُ الَّـٰ لِيَن آَمَٰ وَا ۚ أَهُولَاءِ الَّـٰلِيَن أَمَّا وَا أَهُولَاءِ الَّـٰلِيَن أَمَّا وَا أَهُولَاءِ اللَّالِيَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

الْأُولَى نِيَ مُقُولُ بِلَا َواوِ مَع الرَّوْعِ مَوْمَ الرَّوْعِ مَوْمَ الرَّفْعِ مَوْمَ الرَّفْعِ مَوْمَ الرَّفْطِ أَيْ عَامِ أَوْدِ مَع الرَّفْطِ أَيْ عَالَمُ مَا النَّاذِي يَا النَّاذِي يَا النَّاذِي يَا النَّاذِي يَا النَّادِي مَا يَعْمُ وَالْكَ سَارُ بُي . النَّالَ يَا يَا النَّادِ مَا يَا يَا النَّادِ مَا يَا يَا يَا النَّادِ مَا يَا يَا يَا النَّادِ مَا يَا يَا يَا يَا يَا النَّادِ مَا يَا يَا يَا يَا يَا يَا يَا يُولِ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى النَّالُ مَا يَا يَا يَا يَا يُعْمِلُوا اللَّهُ عَلَى النَّالُ مَا يَا يَا يَا يُعْمِلُوا اللَّهُ اللْ

القصد هنا أن هذه القراءات الثلاث تعد من القراءات السبع، الأولى يحذف فيها الواو أي نزع العطف الذي يربط الجملة بما يسبقها، فتصبح كل جملة مستقلة ونصا بحد ذاته . أما الثانية التي تثبت واو العطف فتربط ما بين الجملة السابقة بالجملة اللاحقة بعلاقة المقارنة بين الذين في قلوبهم مرض و بين الذين آمنوا، في مقارنة أحوال كل منهم، و الثالثة عطفها على فعل سبقها و هو (أن يأتي و بالفتح) أي الله هو الذي يأتي بالفتح . فحركات الإعراب و الأدوات، باعتبارها محرك القراءات القرآنية، تساهم بشكل فعال في بيان المقاصد من النص برجحان البعض على الآخر، سواء بمعطيات النص أو بمعطيات السياق، لذلك ترجح القراءة الثانية مع صحة القراءات الأخرى . و لنر النموذج التالي:

- و في قوله تعالى : ﴿ تَرَاثُور عَنْ كَفِهِهُم ﴾ [الكهف:17] .

يقول الشنقيطي : فا يه تُلَاهَثُواء َ ات سَع يَّات :

قَرَّاهُ أَنْ عَامِ الشَّامِي ﴿ آَنُورُ ﴾ بِإِسْكَانِ الزَّايُ وإِ سَقَاطِ الْأَلَ فِ وَتَشْلِيدِ الَّرَاءِ ، عَلَى وَنِ تَحَمُّو ، وَهُو عَلَى هَا النَّامِي ﴿ وَنَ الْمَالِ عَلَى الْأَوْرِارِ مِ مَعْنَى الْنُملِ ﴾ كَثُولِ عَتْوَةَ النَّمَةَدِّمَ :

فَ اَزْوَرٌ مْنَ وَقْعِ الْقَدَ ا .... الْبيت

وَقَرَّالُهْ كُوَ فِي يُّونَ ۚ وَهُمْ عَاصْم ۚ وَمُمْزَ ۗ والْكَمَاءُ يُّي. الزَّايِ الْسَخَّفَة بَ عَلَمَاأً فَ عَوَ لَمَى هِلْمَالِقَوَاءَ ۚ وَ فَأَصْلُهُ ۗ ﴿ تَتَوَالُورٍ ﴾ فَخُطِفَتْ مِنه ُ إِ حَلَقَاء َ ي ْ نِ ، عَلَى خَلِّقُولَ هِ فِي الْخُلَاصِة : بِ تَدَّوَلُمُهُ ۚ ي ْ نِ اْبَةَ لَكَ قَايْدُ ثُقَةَ صُورٍ .. فِي مِه عَلَى تَاكَدَ بَيَّنَ الْعَ مِ

َو قَرَاْهَ اُفَ عِ الْمَلَخِيَّوَّا بِ مُن كَدَيرِ الْمَكَّيُ وَأَبُو عَمْوِ الْبَصَرِيُّ : ﴿ تَتَأُورِ ﴾ بِ تَشْلِيدِ النَّايِ بِ عَلَمَا أَلَ فَ ، وَأَصْلُهُ ﴾ ﴿ تَتَرَاُورِ ﴾ فَخَوْلِهِ وَ أَنْ أَورِ ﴾ فَخَوْلِهِ وَ يَا لِنَّا عِ مَا النَّاءِ فِي النَّاءِ فِي النَّاءِ فِي النَّاءِ فَي النَّامِ مَ عَنِي الْمَلِيَّاءِ وَ يَا الْعَلِيَّاءِ وَ الْمَلِيَّاءِ وَ الْمَلِيَّاءِ وَ النَّاعِ فَي النَّامِ مِ عَنِي الْمُلِيَّاءِ وَ الْمَلِيَّاءِ وَ النَّاعِ فَي النَّامِ مِ مَعْنِي الْمُلِيَّاءِ وَ الْمَلِيَّاءِ وَ النَّاعِ فِي النَّامِ وَمِنَ النَّامِ مِ مَ عَنِي الْمُلِيَّاءِ وَ الْمَلِيَّاءِ وَ النَّاعِ فَي النَّاعِ فَي النَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمُ النَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمَا اللَّهُ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّاءِ وَالْمَلِيَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمِنَ النَّامِ وَمِنْ النَّامِ وَمِنْ النَّامِ وَمِنْ اللَّهُ وَالْمَلِيَّامِ وَمُنَالِقُوامِ وَمُنَالِقُولِ وَمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُلِيَّامِ وَمُنَالِيَّامِ وَمُنَالِيَ الْمُلِيَّامِ وَالْمُولِيِّ وَالْمَلِيَّامِ وَمُ اللَّهُ الْمُلِيَّامِ وَمُنَالِلْ فَي الْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمِلُولُ وَمُنَالِمُ وَالْمُلِيَّامِ وَمُنَالِمُ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِقِي الْمُلْمِلُولُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِيَّامِ وَالْمُلِمِ الْمُلِيَّامِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِيَامِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلِقِلِمُ وَالْمُلُولِ مِلْمُ الْمُلْمُولِيِّ وَالْمُلْمُولِي الْمُلْمِلُولِ اللَّذِي وَالْمُلْمُولِي الْمُلْمِلُولِ وَالْمُلِمِلُولِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُولِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِلُولُولِهِ مِنْ اللْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُولِي وَالْمُلْمُولِيَامِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمِلُولِي الْمُلْمِلُولُولِمُ الْمُلْمُولِي وَالْمُولِمُ وَالْمُلْمُولِمُ الْمُلْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَلَمُ وَالْمُولِمُ الْمُلْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُلُولُولِمُ الْمُلْمُولِمُ وَالْمُلْمُولِمُ وَالْمُولِمُ الْمُلِ

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> السابق ج2، ص: 77

<sup>.</sup> 30 و 29 السابق ج

هذه القراءات الثلاث على بعض التباين في بعض مناحيها لا تختلف كثيراً، و الاختلاف الظاهر فيها هو اختلاف في بنية كلمة (تزاور) فمن ناحية قُرأت (تَيْور) و من ناحية أخرى قرأت (تتزاور) مع حذف إحدى التاءين في القراءة فتصبح تزاور ثم قرأت (تزاور)، و معنى كل منها لا يخرج في مجمله عن معنى الميل، لذلك إن قرأ القرآن بأي منها فالقراءة صحيحة، و نزيد توضيحاً بالنموذج التالي:

و في قوله تعالى : ﴿ لِ ادَّالِكَ عِلْمُهُم فَ يِ الْآخِرَةِ بِ لَل هُم فَ يِ شَكِّ مِنْهَا بِ لُل هُم مِنْهَا عُمونَ ﴾ [النمل:66] .

ُ وَعَلَلِع َ وَ ابْ نِ كَدْ يَر َ وَأَبِي عُمِو بَر لَل أَدَكَ . قَالَ الْبَغَ وِيُّ : أَيْ لَمَغَ وَلَحَ قَ ، كَماي ُ قَالُ : أَدْكَ عُمِو اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهُ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهِ عَلَم اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

فقد وردت بصيغة (ب َلِ ا دَّاكِ) و بصيغة (ب ثل أُدكِ) و هي من القراءات السبعية، فضلها الشنقيطي على ما سواها لعلوقها بتأدية المعنى بصورة أوضح من غيرها من القراءات غير السبعية، و لهذا كان الشنقيطي ضابطاً لمعظم ما ذهب إليه في تفسيره من الناحية اللغوية .

هذا باختصار شديد نموذج الإطار البنيوي، الذي استعمله الشنقيطي في تفسيره أضوء البيان، و الذي مررنا خلاله بمراحل مثل مستوى السياق الإفرادي بأصنافه: السياق الصوتي و السياق الصرفي و السياق المعجمي، و مستوى السياق التركيبي: و الذي تم التطرق فيه إلى السياق الصوتي المركب، و إلى السياق النحوي، و بعد ذلك ولجنا السياق البلاغي في الاستعمالات التي تخص التشبيه، و الاستعارة، و الكناية، و باب الالتفات، ثم إلى السياقات الأسلوبية المختلفة، و من ثم إلى سياق القراءات القرآنية. و حاولنا خلال كل هذا أن نوجز الآليات البنيوية، بيانا لوظائفها من خلال الشواهد المستفيضة التي أعقبناها بما .

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> السابق ج6، ص: 260 .

غير أن هذا التناول لا يكفي لوحده، فقد استعمل الشنقيطي آليات أخرى تدخل في أبواب أخرى، فكان لزاما علينا، أن نضيف فصلا آخر عنوناه به : (السياق الدلالي) ، و هو ما سيأتي الحديث عنه في الفصل الموالي .

### الفصل الثاني

## (آليات السياق الدلالية)

- توطئة
- آليات السياق الدلالية:
  - سياق الاشتراك
  - سياق التضاد
  - سياق المعرب
  - سياق التقابل الدلالي
    - سياق التضمن
  - سياق اللزوم أو الاقتضاء
    - -السياق الإحالي
- سياق الإجمال و التفصيل
  - سياق تخصيص العموم
    - سياق الترجيح
      - سياق التناسب

#### 1- توطئة:

في الحقيقة عندما نتناول السياقات الدلالية ، فإننا لا نقصد أن نتناول ما يسمى بالجاز المنافي للحقائق على الإطلاق في القول ، مع أن الدراسة تسعى إلى تصنيف ما وجد من كل أنواع الآليات، سواء كانت دلالية أو غيرها ، فالدارس للآليات البلاغية في نماذجها قد يلحظ وجود تلك الآليات في كلام الله سبحانه و تعالى ، و لكن السؤال الذي يطرح نفسه و لا يعنينا جوابه في هذا البحث هو: هل يقصد الله من حيث المعنى و التدليل ذلك المعنى الحرفي الموجود في النص المقدس ؟ أم يقصد غيره من المعاني ؟ و نجد الشنقيطي يقول في كتابه (منع جواز الجاز في المنزل للتعبد و الإعجاز):

"أما بعد: فإننا لما رأينا حل أهل هذا الزمان يقولون بجواز الجاز في القرآن ، و لم ينتبهوا ، لأن هذا المنزل للتعبد و الإعجاز كله حقائق و ليس فيه مجاز ، و أن القول فيه بالجاز ذريعة لنفي كثير من صفات الكمال و الجلال ، و أن نفي ما ثبت في كتاب أو سنة لا شك في أنه محال "<sup>267</sup> ، غير أن بحثنا لا يعنيه أن يناقش هذا الأمر من وجود الجاز أو من عدمه في القرآن ، و لكن يهمه في المقام الأول الآليات التي ارتضاها المفسر في بيانه لمعاني القرآن، و يكفي أن نقول أن الجاز الذي يقصده الشنقيطي هو الجاز المنافي للحقائق الواقعية ، و ليس الجاز المقابل لحرفية اللغة، لأن في تفسيره ما يدل على استعماله للمجاز في إطاره البلاغي و اللغوي ، إذا نحن مع الجاز الذي يثبت الحقائق و ليس مع الجاز الذي ينفي الحقائق، و الشنقيطي نفسه لا ينفي، بل يطلق جملة :(و هذا أسلوب من أساليب العربية)، عندما يواجه نوعا من أنواع البيان البلاغي، و نجد أن للسياق الدلالي أنواع كثيرة من الآليات، و لا بأس أن نورد بعض ما رصدته الملاحظة فيما يلي .

### 2 - آليات السياق الدلالية:

قبل الشروع في مسألة الوقوف على الآليات التي استعملها الشنقيطي في بيانه لدلالات القرآن، لابد أن نعرف علم الدلالة باعتباره الرافد المنهجي لهذه المقاربة . فعلم الدلالة " يعرفه بعضهم بأنه (دراسة المعنى) أو (العلم الذي يدرس المعنى) أو (ذلك الفرع من علم اللغة الذي يتناول نظرية المعنى) أو (ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توافرها في الرمز حتى يكون قادرا على حمل المعنى). "268

<sup>267</sup> محمد الأمين الشنقيطي- ملحق أضواء البيان (كتاب منع جواز الجاز في المنزل للتعبد و الإعجاز)، ص: 185 .

<sup>2&</sup>lt;sup>68</sup> أحمد مختار عمر - علم الدلالة، عالم الكتب، ط 06، القاهرة، 2006، ص: 11 .

و لكن عندما نحاول أن نصنف سياقات القول في ماهو دلالي، فإننا نجد كما كبيرا من هذه السياقات مندرجة في فحوى الخطاب، ذلك لأن "فهم النص و إنتاجه يعني الإحاطة بالمحتوى الدلالي الذي يستدعي معرفة بالبنية المفهومية و اللسانية لموضوع النص و الوقوف على ماجريات مقامه، و كل ذلك إدراكاً منا لصعوبة اعتبار النص وعاءا للمعنى دون مراعاة للمقاييس و المعايير المقامية و المعرفية المحددة لمحموله الإخباري" 269، و لذلك لابد من الرجوع إلى التوجيهات القرآنية و التي تعرف بمعالمها المعاني و المقاصد، عن طريق إجراء المفسر جملة من المفاهيم، تساعد في استقصاء المنشود من ثنايا الخطاب، و عن طريق "التعامل أولا مع ما هو واضح، ثم يتدرج نحو الأشكال الثانوية أو الهامشية أو التي لا تظهر طبيعتها و هويتها بوضوح، ثم يبدأ التفكير أولا في الكليات ثم ينتقل بعدها إلى الجزئيات، يبدأ في الأصول ثم في الفروع. و هكذا"270، غير أن البحث في الدلالة ليس بالأمر الهين، لأن المعنى منفلت من إمكان التحديد، لا يدرك جوهره إلا عرضا و دليله التعدد لدى المتلقين، ذلك أن مراجعة الكلام تتم "بناء على علاقات متينة بين البنيات اللسانية و البنيات المنطقية الثاوية في الكلام، لأن الكلام ذاته هو الرحم التي تتخلق فيه اللغة وفق كفايات لسانية أوضحتها لسانيات شومسكي من قبل، و طفقت العلوم المعرفية تمتدي إلى القوانين التي تتحكم فيها" 271 . لذلك فهو يطرح صعوبات جمة في استكناه بعضه، في أن "تحديد دلالة اللفظ في النص بالنسبة للقرآن الكريم لا تكفى و لو وضعت إليها العناصر السياقية التي اشتمل عليها ذلك النص، و لهذا يتطلب البحث في ضبط معنى اللفظ في نص ما أن يعرض على نص آخر أو مجموعة من النصوص الدينية أي الكتاب و السنة"272، و نحن نرى أن أول من تفطن إلى ـ قضية الحمل على المعنى فيقول: "اعلم أن من كلامهم اختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين، واختلاف اللفظين والمعنى واحد، واتفاق اللفظين واختلاف المعنيين. وسترى ذلك إن شاء الله تعالى . فاختلاف اللفظين لاختلاف المعنيين هو نحو: جلس وذهب. واختلاف اللفظين والمعنى واحد نحو: ذهب وانطلق. واتفاق اللفظين والمعنى مختلف قولك: وجدت عليه من الموجدة، ووجدت إذا أردت وجدان الضَّالة. وأشباه هذا كثير "273، ف"حضور المستوى الدلالي و تداعيه في أي تركيب لغوي لا يردو لا يدحض، و لا يمكن لنا أن نستدل بالعربية كلها، و هي غير منتهية في جملها، حتى نثبت ما ندعيه من الأهمية الدلالية التي لا يفسر المستوى النحوي بدونها، حتى لو تعلق الأمر بفارق لهجي بين قبيلتين فإن لكل أداء دواعيه الدلالية"<sup>274</sup>، و الذي يمكن أن يحصل ، هو أن نتفق في حديثنا عن المعنى بطريقة علمية،

<sup>269</sup> الأثر مجلة جامعية محكمة- نحو مقاربة في وصف دلالة النص، د.لبوخ بوجملين، عدد 08، جامعة ورقلة، 2009 .

<sup>270</sup> عبد الله العشي— زحام الخطابات، دار الأمل للطباعة و النشر، درط، الجزائر،2005، ص: 07 .

<sup>271</sup> أحمد يوسف- سيميائيات التواصل و فعالية الحوار، مختبر السيميائيات و تحليل الخطاب، ط 01، وهران، 2004، ص: 58 .

<sup>272</sup> أحمد عرابي- أثر التخريجات الدلالية في فقه الخطاب القرآني، ديوان المطبوعات الجامعية، ط 04، الجزائر، 2010، ص: 206 .

<sup>273</sup> أبو بشر عمرو بن عثمان سيبويه- الكتاب ج1، تح: عبد السلام هارون، الهيئة المصرية للكتاب،درط، مصر، 1975، ص: 24 .

<sup>274</sup> عبد الجليل مرتاض- في رحاب اللغة العربية، ديوان المطبوعات الجامعية، ط 02، الجزائر، 2007، ص: 128.

بواسطة المفاهيم و الآليات و من هذا المنحى كانت مقاربتنا تسعى إلى إماطة اللثام، عن ما أراد خطاب التفسير أن يبلغه من آليات .

و بما أن البنيوية أو البنيوية التوليدية (شومسكي) لا تكفي لتحقيق المبتغى المأمول من النص، لذلك "جاء عمل كاتز و فودور ... و كان هدفهما إدماج المكون الدلالي.. و ذلك بقصد تفسير الذات المتكلمة من عملية بث و فهم جمل جديدة ..

و تتكون النظرية الدلالية، عند كاتز و فودور، من قسمين: المعجم و قواعد الإسقاط.

1-المعجم: و وظيفته أن يربط كل وحدة معجمية (عناصر الوصف البنيوي) بمجموعة متناهية من الفروع تناسب دلالات هذه الوحدة،

2-قواعد الإسقاط: و دورها احتساب دلالة (أو دلالات) الجملة (أو الجمل) على أساس الأخبار التي يمدنا بها المعجم و الوصف البنيوي للجمل" <sup>275</sup>.

لذلك فإن المحمول المنهجي لهذه المقاربة لا يخرج في بعض أطره عن قواعد كاتز و فودور، و لنبدأ من سياق الاشتراك اللفظي:

#### • سياق الاشتراك:

الاشتراك هو اشتراك اللفظ الواحد، في أكثر من معنى، ف"إذا تصادف أن اتفقت كلمتان أو أكثر في أصواتها اتفاقا تاما فإن مثل هذه الكلمات لا يكون لها معنى البتة دون السياق الذي تقع فيه"<sup>276</sup> أي هو "اتفاق في اللفظ مشافهة، أو كتابة، أو في كليهما معاً، فيحصل التطابق، وهو أكثر ما ينجم نتيجة الاقتراض من اللغات، أو التطور الصوتي... فكلمة (السُّور) ذات أصل عربي وهي (الحائط) ودخيلة من الفارسية وتدل على (الضيافة) بتقديم الطعام ... فكلمة (جون) التي تطلق في العربية على الأبيض والأسود، أصلها في اللغات الفارسية والعبرية والسريانية على مطلق اللون سواء أكان أبيض أم أسود، فحين نقلت إلى العربية استعملت بمعنى اللون الأبيض وبمعنى اللون الأسود، ومثلها (جلل) التي أخذت من العبرية فصارت إلى عظيم وحقير كما استعملت في

276 ستيفن أولمان- دور الكلمة في اللغة، تر: كمال بشر، مكتبة الشباب،مصر، 1975، ص: 60 .

152

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> الميلود عثماني – الشعرية التوليدية، شركة النشر و التوزيع المدارس، ط 01، المغرب، 2000، ص: 75 و 76 .

أصلها" <sup>277</sup> . و على هذا الأساس فقد "ظهرت في اللغة العربية منذ وقت مبكر كتب كثيرة تعالج ظاهرة المشترك اللفظى و هو اللفظ الذي يحمل أكثر من معنى .

أ-فمنه ما اتجه إلى دراسته في القرآن الكريم.

ب-و منه ما اتجه إلى دراسته في الحديث النبوي الشريف.

ج-و منه ما اتجه إلى دراسته في اللغة العربية ككل"<sup>278</sup>

و يعتبر كتاب المبرد (ت285 هـ) المسمى (كتاب ما اتفق لفظه و اختلف معناه من القرآن المجيد) من بواكير الكتب التي عالجت قضية المشترك اللفظي في القرآن، و لذلك فهو من الآليات الدلالية، التي استنبطها النقاد القدامي و أثارها الغربيون في بحوثهم المعاصرة.

- في قوله تعالى : ﴿ وَالْمَطَلَّ قَاتُ ۚ يَتُربَّصْنَ بِ أَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَلَةَ قُوءٍ ﴾ [البقرة: 228] .

يقول الشنقيطي: " وَقَد اخْتَلَهَ اللهُ لَمُ الطَّهِ وَالْحَ النَّقِهِ عَيْنَ الطَّهِ وَالْحَ فِي هَلْهِ الْآيَ عَالَكُوعَ هَ ، هَلْ هُو الْأَطْهَارِ الْقُوء أُو الْحَّيْنَ الطَّهْرَ وَالْحَّيْنِ كَمَا ذَكُرنَا ... أَمَّا النَّذِينَ الُوا الْقُوء أَو الْحَيْنَ وَاللَّهُ عَلَيْ وَالْكُرُ عَيْمُ اللَّهُ عَنَى الْحَيْنِ مِنْ الْحَيْنِ مِنْ الْحَيْنِ الْوَالَّالَ عَمَا الْحَيْنِ الْحَيْنِ الْمَالُوا الْقُوء أَوْ اللَّهُ عَنَى الْمَعْ وَاللَّلَا عَيْمَ اللَّهُ عَنَى الْمُ اللهُ عَنَى اللهِ اللهُ عَلَى عَمَ الحَّيْنِ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

فالمعنى الذي خرج به الشنقيطي نتيجة مقابلته بين المعاني التي اشتركت في لفظ قروء هو أنما خرجت إلى معنى الطهر و الذي يعني العدة، بدلالة سياق القرآن و الحديث النبوي، و قد اختلف أهل العلم -بحسب البغوي- "في القروء فذهب جماعة إلى أنما الحيض وهو قول عمر وعلي وابن مسعود وابن عباس و به قال الحسن ومجاهد وإليه ذهب الأوزاعي والثوري وأصحاب الرأي أ واحتجوا بأن النبي صلى الله عليه وسلم قال للمستحاضة (دعي الصلاة أيام أقرائك) وإنما تدع المرأة الصلاة أيام حيضها. وذهب جماعة إلى أنما الأطهار وهو قول زيد بن ثابت وعبد الله بن عمر وعائشة، وهو قول الفقهاء السبعة

<sup>277</sup> مجلة جامعة تشرين للدراسات و البحوث العلمية- الوظيفة الدلالية في ضوء مناهج اللسانيات، سامي عوض. هند عكرمة، عدد 1،سوريا، 2006.

<sup>278</sup> أحمد مختار عمر - علم الدلالة، ص: 147 .

<sup>. 133</sup> و 133 مصد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج1، ص $^{279}$ 

والزهري و به قال ربيعة ومالك والشافعي ... فعلى هذا يكون الترجيح فيه للطهر لأنه يحبس الدم ويجمعه"<sup>280</sup>، و كذلك من جهة أخرى ف"إن في تعدد المعنى بالنسبةللمبنى الصرفي الواحد دليلاً قوياً على حدوى مراعاة السياق و ما يحمله من قرائن لفظية أو معنوية أو حالية للوقوف على الدلالة الدقيقة، فإذا كان الفعل (تسمع) عند إطلاقه يحتمل أن يكون للمخاطب المذكر (أنت) و للغائب المؤنث (هي)، فإنه يتحدد و يختص بأحدهما في السياق <sup>281</sup> لذلك فالراجح هو ما ذهب إليه العلماء.

-و في قوله تعالى : ﴿ أَلْيَسِ اللَّهُ أَبْ أَحْكُم الْحَاكَ مِينَ ﴾ [التين:8] .

يقول الشنقيطي : " َوَأَحْكُلُهُ لَا يَمِينَ لَهُ يَيلَ أَنْعَلِي أَ تَا فَضِيلٍ مَنَ الْحُكُمِ أَيْ : أَعَلَلُهُ اَكَ مِينَ ، كَافِي قُول له تَعَالَى : { يَوْلَا لُهُ مَ رَبُّكَ أَحَمًا } [الكهف:49] .

وَ يَلُ : مَن الْمُعْيْنَ مَ الْمُ كُمة ، أَيُ : فِي الصَّنع وَالْإِنَّقَانَ وَالْخَلْق ، فَي كُونُ اللَّهْظُ مُ مُشْتَرَكًا ، وَإِنْ كَانَ هُو فِي الْحُكُم أَظُهِ ؛ لأَنَّ الْحُكَم مَن الْحُكَم عَلَى الْحُكَم اللَّهُ كُماء . فَطَى الْقُولِ الْأُمْوِيْ فِي الْمَ يَعالَى الْمُشْتَكِ فِي مَعْيِه عَما ، وَهُو هُذَا لَا تَعاضَ لَلْ الْمُمَا فَطَى الْقُولِ الْأَمْوِي فِي وَاضِع عَلَى الْمُشَاكِ فِي مَعْيِه عَما اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فهنا نلاحظ أيضا أن السياق القرآني فرض الاشتراك في لفظ أحكم، فهي تارة صيغة تفضيل من الحكم، و هي تارة أخرى من الحكمة أي الصنع و الإتقان و الخلق، و الشنقيطي لا يستبعد المعنيين معا ففهمنا لأي منهما جائز و مشروع .

و نلاحظ كذلك بأن الشنقيطي لم يستمد المشترك في معناه العام، و إنما استمده من لغة الاصطلاح الإلهي، فقد بين لنا المشترك في السياق القرآني، سياقا آخر هو سياق المتشابه، إذ أن بنية اللفظ المفرد في تعدده على المعنى سياقيا، أثر على معنى الآية باعتبارها نصا دالا .

و مراعاة دلالة البنية اللفظية من حيث أبعاد الاشتراك يطرح عديد الانشغالات بشأن القاعدة اللغوية الأولى التي هي الكلمات و دورها في التدليل سياقياً، و هذه الانشغالات مبررة كونها تقيس الأمر بمقياس من الأجدر بحمل المعنى هل هو اللفظ أم العلاقة ؟ لذلك فإن توليد المعنى من النصوص عنصر

<sup>. 267</sup> أبو محمد الحسين البغوي– معالم التنزيل ج1، ص: 266 و  $^{280}$ 

<sup>281</sup> سليمان بن على - التفسير النحوي للقرآن الكريم عند الزمخشري، رسالة دكتوراه، جامعة باتنة، 2007-2008، ص: 106.

<sup>. 146 :</sup> ص : 9، ص أضواء البيان ج

تساهم فيه قيم كثيرة تتعلق بالعلاقات أيضاً ، في إثباتها للأطر الصحيحة في سياق اللفظ، و التي ليست تتعلق بالبنية التركيبية فقط و إنما أمرها يتعلق بالبنية الإفرادية و محورها العمودي . فالتفكير على أساس موقعية المشترك اللفظي باعتبار مساهمته في بناء نص متعدد دلاليا يجعلنا نسارع إلى إلقاء مزيداً من الضوء على خامات اللغة التي تباشر عملها بمجرد انتظام العلاقات .

فتتولد لدينا نصوص تشارك في بلورة المعاني المقصودة في بنية لفظية واحدة، ذلك أن النص المولد يختلف "النص الظاهر بالإمكانات التعبيرية و قواعد بنائها (الاستراتيجيات التعبيرية) لكل منها، و الأول هو نظرياً لانهائي أما الثاني فهو محدود . إن النص المولد هو سيرورة توليد لانهائية . هو تبديل و تنويع للعناصر الخلافية الموجودة قبل المعنى"<sup>283</sup>، و هناك سياق آخر يتصل بدلالة اللفظ، و هو سياق التضاد فماذا بشأنه؟

#### • سياق التضاد:

التضاد أيضا يعد من آليات الدلالة، و هو إطلاق اللفظ على المعنى و نقيضه، و "لا نعني بالأضداد ما يعنيه علماء اللغة المحدثون من وجود لفظين يختلفان نطقا و يتضادان معنى، كالقصير في مقابل الطويل و الجميل في مقابل القبيح، و إنما نعني بها مفهومها القديم و هو اللفظ المستعمل في معنيين متضادين "<sup>284</sup>، وقد تباينت آراء اللغويين بين مثبت للتضاد ومنكر، وجامع لأسبابه وألفاظه ومفنّد، و قد بحث النقاد العرب التضاد من أوجه عديدة، من جهة اللفظ و أفاضوا الحديث حوله، و من جهة التضاد في بنية العبارة و أسهبوا في القول فيه، و الشنقيطي يبتعد عن هذا النمط كثيرا، و ما حصلنا عليه هو شاهد واحد، يدرجه الشنقيطي في السياق القرآني .

الثَّانِي: أَنْ تَكُونَ جَوَابًا لَاسْ فَهَام مُ هُتَرِن بَنْهي خَاصَّةً ؛ كَقُولِ ه : { أَلَسْتُ بَربِّكُم قَالُولِ لَمَى } [الأعراف:172] ، وقول يه: { أُولْيَسَ الَّانِي خَلَق السَّمَاواتِ وَالْأَضَ بِقَاهِ عَلَى أَنْ يَخْلُق مِ شَلُهُم لَى }

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> حسين خمري- نظرية النص، ص: 245 .

<sup>284</sup> أحمد مختار عمر - علم الدلالة، ص: 191 .

[يس:81] ،َ وْقُولَ به : {أَو لَمْ لَكُمْ أَرْلُكُمْ لِللَّهِ اللَّبِيْنَ اتِقَ الْمُواَ لَمَى} [غافر:50] ، وَهَذَاأَيْ طَاكَةُ بِيرٌ " في الْقُوْلِنَ وَفِي كَلَاّمِ الْعِبِ"<sup>285</sup> .

فالتضاد عند الشنقيطي، و إن لم يرد كثيراً إلا في مستويات لغوية ضيقة، يساهم في بناء الفهم بصورة منطقية أكثر، لأن الأمور عادة لا تفهم إلا بأضدادها، و أول قاعدة لسانية و سيميولوجية هي قاعدة الاختلاف (أو ما يسمى بالقيم الخلافية) 286، فمثلاً معرفتنا للضوء الأخضر في إشارات المرور باعتباره دالا على أن المرور مسموح لا يتعين لنا فهمه إلا كونه مختلفاً من حيث اللون عن اللون البرتقالي أو اللون الأحمر، و هكذا في كل الأنظمة التواصلية الأخرى .

لكن الأمر هنا يتصل بلغة التواصل البشري لأن المخالفة فيها مظهر من مظاهر استخدام القيم الخلافية بجعلها قرائن معنوية على الإعرابات المختلفة .. و انظر إلى الجملة الآتية:

نحن العربُ نكرم الضيف و نغيث الملهوف.

نحن العرب نكرم الضيف و نغيث الملهوف.

فالعرب في الجملة الأولى خبر و ما بعده مستأنف و العرب في الجملة الثانية مختص و ما بعده خبر. و لو اتحد المعنى لاتحد المبنى فأصبحت الحركة واحدة و لكن إرادة المخالفة بينهما كانت قرينة معنوية "كالك أن "تحليل مبنى الجملة في اللغة العربية يبدأ بالمعنى النحوي الوظيفي فيوضح العلاقة بين مبنى الكلمة، و معناها النحوي، ثم ينتقل التحليل إلى المعنى المعجمي للكلمة في اللغة، و ذلك في إطار نظرية السياق، للوصول إلى المعنى الدلالي، فإذا طرأ تعارض لجأ النحاة إلى الحمل على المعنى النحوي ، فورود (بلي) في الآية القرآنية أعلاه أسهم في نشوء التضاد على السياق اللغوي، فتارة كان المعنى النحوي : إبطال نفي سابق بدليل الآية نفسها و آيات أخرى لها نفس السياق آزرت الجانب الدلالي للآية، و تارة هي جواب لاستفهام بنفي بدليل الآية نفسها أيضاً و آيات أخرى عضدت هذا المعنى المذهوب إليه .

و هناك سياق آخر مهم على مستوى القاعدي للدلالات، و هو جانب يتصل بألفاظ اللغة، بما يسمى في علم الدلالة بالمعرب، فماذا عن هذا الجانب؟

#### • سياق المعرب:

المعرب هو اللفظ العربي كتابة، و الأجنبي صوتا، إذ هو لفظ عُ ب من اللغة الأجنبية، مثل لفظ تلفزيون، و كابل ..الخ، و هو ما يدخل في باب الاقتراض اللغوي في اللسانيات، و علاقته بالدلالة في

<sup>285</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج3، ص: 177.

<sup>286</sup> تمام حسان- اللغة العربية معناها و مبناها، ص: 200 .

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> المرجع نفسه، ص: 200 .

<sup>288</sup> خالد إسماعيل حسان– في المعنى النحوي و المعنى الدلالي، مكتبة الآداب، ط 01، القاهرة، 2009، ص: 126 .

أنه سد فجوة حدثت، جراء وجود شيء لم يوجد في السابق، مثل لفظ جورب، فقد كانت العرب تسم ما دون الحذاء بالخف، يقولون: عاد بخفي حنين، و لما ظهر الجورب من بلاد فارس، و اسمه بالفارسية كورب، استعاره العرب. و هناك الكثير من الألفاظ حالها يشبه ما ذكرنا، و "هناك أنماط مختلفة لميكانيكية الاقتراض اللغوي، و الأنماط الأكثر أهمية هي:

1-اقتباس الكلمة من اللغة المانحة مع تعديلات تتوافق مع الأنظمة الفونولجية و الإملائية و الصرفية للغة المتلقية...

2-الاقتراض بالترجمة أو اله calque ...

3-التهجين حيث تعيد اللغة المتلقية إنتاج مفهوم معجم للغة المانحة بضم عنصر محلي إلى آخر أجنبي.. "<sup>289</sup>، و لكن ما كان قد وجد في القرآن الكريم من صنف هذه الألفاظ له خصائصه يبينها الشنقيطي من خلال سياق القرآن الكريم و يوردها مفصلة، على نحو المثال التالى:

- في قوله تعالى : ﴿قُلْوَنُهُ رَبُّهُ أَشُلُّ حَرَّا لُو كَانُوا َ يَفْقُهُونَ﴾ [التوبة:81] . يقول الشنقيطي : " َوقَ الَ بـ مُشُولُكُ لَماء : جَهَنُّم فَارِسِيٌّ مُعَرَّبٌ وَالْأَصْل ُ كَهِدَ ام ُ » بَوِّلُو سَانِهِم ُ

«النَّار» ، فَقَود َ ثهُ الْعِيُ وَأَبْ لَلُوا الْكَافَ جيَّما "<sup>290</sup> .

فكلمة جهنم أصلها فارسي و هو جهنام و عربت أي أدخلت في الاستعمال العربي، و قد وردت 72 مرة في القرآن الكريم، و هذه الكلمة وجدت قبل نزول القرآن، ثما يدل على أن العرب استعاروا للغتهم أبنية لفظية معينة لحاجتهم للتعبير بها، و يدل أيضا على أن العرب كانت لديهم قابلية المثاقفة اللغوية رغم ما يوجد لديهم من ذخيرة لغوية كبيرة تسد ذلك النقص، و ما أصل لهذه الكلمة أكثر هو القرآن الكريم الذي أورد هذه اللفظة و أورد ما يشاكلها مثل كلمة: النار و السعير و الجحيم..الخ، حتى يتنوع المعنى بحسب مقتضيات الأسيقة المختلفة، هذا و هناك من ينفي وجود ترادف في اللغة مثل أبو هلال العسكري الذي يقول في الفرق بين السعير والجحيم والحريق والنار: "أن السعير هو النار الملتهبة الحراقة أعني أنها تسمى حريقا في حال إحراقها للإحراق يقال في العود نار وفي الحجر نار ولا يقال فيه سعير، والحريق النار الملتهبة شيئا وإهلاكها له، ولهذا يقال وقع الحريق في موضع كذا ولا يقال وقع السعير فلا يقتضي قولك السعير ما يقتضيه الحريق ولهذا يقال فلان مسعر حرب كأنه يشعلها ويلهبها ولا يقال معرق، والجحيم نار على نار وجمر على جمر، و حاحمة شدة تلهبه و حاحم الحرب أشد موضع فيها ويقال لعين الأسد جحمة لشدة توقدها " أوا أذا أخذنا بمذا الرأي فإن الدلالة تختلف حتى على مستوى الكلمات المعجمية، و يصبح من غير اليسير أن نشرح بعضها لهذه الضرورة .

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> فلوريان كولماس- اللغة و الاقتصاد، تر: أحمد عوض، عالم المعرفة، درط، الكويت، 2000، ص: 332 .

<sup>. 311 :</sup> ص : 290 محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج

### • التقابل الدلالي:

إن الدلالة لا تقع دون إعمال الذهن في مقتضيات الكلام، و في حيثيات السياق، و ذلك حتى تجتمع للمؤول علاقات من شأنها صنع الفهم لديه، و"التأويل التقابلي إجراء قرائي في تمثل المعاني، و إدراك علاقات فيما بينها، بما يسمح بأحسن فهم. و يتم العمل به بين بنيتين نصيتين متماثلتين أو متخالفتين دلاليا، و هو أوسع و أشمل من التضاد و المقابلة و الترادف المعروفة في مجال البلاغة.

من التقابل ما هو ظاهر في البناء اللفظي، و منه المعنوي الذي تبنيه المشاركة التأويلية. و بما أنه من العناصر الظاهرة أو الخفية التي تقوم عليها الظواهر الكونية و النصية، فإن استحضاره و العمل بمستوياته يعد مطلبا ملحا، إذ هو أداة تمكن من إدراك الأشياء اعتمادا على مقابلاتها الشبيهة أو النقيضة أو الموازية أو الخلافية "<sup>292</sup>، و من أهميته يقول فيه الزركشي: "و اعلم أن في تقابل المعاني بابا عظيما يحتاج إلى فضل تأمل "<sup>293</sup>، و لما كان هكذا الأمر، استلزم الأمر أن نحدد الوجهة في مدونة الشنقيطي، بمصطلحين هما: الموافقة و المخالفة، و المقصود بالأول موافقة المعاني أو الألفاظ لمعاني و ألفاظ تشابحها، و تقول هنا بأن تفسير الشنقيطي ينبني على هذا المقياس في غالبه الأعم، لأنه يفسر القرآن بالقرآن، و المقصود بالثاني مفهوم المخالفة الذي يعرف بدليل الخطاب، فلا تعرف القضية إلا بما يخالفها في الإيراد، و المفهومان يدخلان في إطار عموم المفهوم، من قواعد أصول الفقه، و لا بأس بالأخذ به، و للشنقيطي صولات و جولات في هذا الشأن .

#### الموافقة:

و هو مقابلة الكلام أو اللفظ لما يدل عليه من معنى ، كدلالة القلم على ما يوضع بين الأصابع ليكتب به ، و يفسر الشنقيطي الآية ﴿حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود﴾، بسياق ﴿من الفحر﴾ بأن "العرب تسمي ضوء الصبح حيطا ، و ظلام الليل المختلط به خيطا، و منه قول أبي دؤاد الإيادي :

فلما أضاءت لنا سدفة و لاح من الصبح خيط أنارا و قول الآخر:

<sup>292</sup> محمد بازي- التأويلية العربية، منشورات الاحتلاف، ط1، الجزائر، 2010، ص: 221 و 222 .

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> بدر الدين الزركشي— البرهان في علوم القرآن ج3، تح:مصطفى عبدالقادر، دار الفكر،درط،بيروت،1988، ص: 519،

الخيط الأبيض ضوء الصبح منفلق و الخيط الأسود جنح الليل مكتوم "294 .

الآية ﴿ و حفظناها من كل شيطان رجيم ﴾ [الحجر: 17] يقول الشنقيطي: " فيكن مدلول هذه الآية بدلالة المطابقة { وَخِظْنَا اَها مِن كُلِّ شُطَانٍ رَّجيمٍ } [ الحجر: 17] أي وحرسناها أي السماء من كل عات متمرد.

ولا مفهوم مخالفة لقوله {رَّجيمٍ} وقوله {مَّارِد} [ الصافات : 7 ] لأن مثل ذلك من الصفات الكاشفة فكل شيطان يوصف بأنه رجيم وبأنه مارد وإن كان بعضهم أقوى تمرداً من بعض وما حرسه الله حل وعلا من كل عات متمرد لا شك أنه لا يصل إليه عات متمرد كائماً من كان {ثُمَّ ارجعِ البهَ صَو كُلُونُينِ يهُ نَقَلُهُ إِلهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الدلالي .

و في قوله : ﴿ وَقَالُولِهَ مَا أَيُّهَا الَّهُ لَي نُزِّلَ عَلْمُ اللَّكُوا نَّكَ لَمْجُدُ ونَّ ﴾ [الحجر: 6] .

يمكن أن نسّم هذا بسياق المطابقة في المعنى أي أن هناك معنى يوافق معنى آخر موافقة كبيرة، فالمعنى الأول للآية الأولى: أن الكفار يتهمون النبي محمد بأنه مجنون، يماثل تقريباً المعنى الثانية و التي معناها: أن الكفار يخاطبون المؤمنين بأن رسولهم الذي أرسل إليهم لمجنون.

أين الاختلاف ؟ الاختلاف يظهر فقط في كون أن الخطاب في مرحلته الأولى موجه إلى الرسول محمد مباشرة، في حين أن الخطاب في الآية الثانية موجه للذين يتبعون محمداً .

فالمعنى الكلي المستنتج: أن الكفار حاولوا بناء إستراتيجية نفسية في بادئ الأمر بأن يزعزعوا إيمان محمد محاولين دفعه للانميار النفسي و الجنون، و لكنهم يأسوا من ذلك بعد أن صلهم محمد بإيمانه القوي المعزز من لدن الله عز و جل و وقوفه المستمر في وجوههم. لذلك اتجهوا صوب من اتبعه من المؤمنين كي يزرعوا الفتنة و البلبلة بمحاولة اتحام النبي الأكرم، الذين هم يتبعونه باعتباره قدوتهم العظيمة، بالجنون. و لكن هيهات فإن كل المحاولات باءت بالفشل.

<sup>. 114</sup> من الشنقيطي – أضواء البيان ج1، ص1 ، ص $^{294}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> المرجع نفسه ج3، ص: 91.

<sup>.</sup> 80: المرجع نفسه ج3، ص

و في قوله تعالى أيضا : ﴿ قُلْ إِنَّهَا أَذَا بِ شُرْ مَثْلُكُمْ يَهُ وَحِي إِلَيّ أَنَّمَا إِلَهُ مَا اللّهُ وَاحَدُ ﴾ [الكهف:110] . يقول الشنقيطي فيها : "وَهذَا النّبي أَمْ اللّه بُهَبيّه صَلّى اللّه عَنْ وَحِيه عَايْه وَسُلّم فِي هَله اللّه عَنْ أَمْ اللّه عَنْ وَحِيه عَاه عَنْه مَ عَنَ اللّه عَنْ وَحِيه عَاه عَنْه مَ عَنَ اللّه عَنْ وَحِيه عَاه عَنْه مَ عَنَ اللّه عَنْ وَحِيه عَاه عَنْه مَ عَنْ اللّه عَنْ وَحِيه عَلَى : ﴿ اللّه عَنْ اللّه عَنْ وَحِيه عَلَى اللّه عَنْ وَحِيه عَلَى اللّه عَنْ وَحِيه عَنْ اللّه عَنْ وَحِيه عَلَى عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ وَحِيه عَنْه عَلَى اللّه عَنْ عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ عَلَى اللّه عَنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ اللّه عَنْ عَلَى اللّه عَنْ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الل

فكلمة بشر معناها من حيث اللغة: بشين معجمة محركة في الأصل: الإنسان لظهور بشرته وهي ظاهر الجلد من الشعر، بخلاف سائر الحيوانات لأنها مستترة الجلد بالشعر والصوف والوبر.

وسمي به صلى الله عليه وسلم لأنه أعظم البشر وأجلهم كما سمي بالناس من تسمية الخاص باسم العام قال تعالى: (قل إنما أنا بشر مثلكم) نبه تعالى بذلك على أن الناس متساوون في البشرية غير متفاضلين في الإنسانية، وإنما يتفاضلون بما يتخصصون به من المعارف الجليلة، ولذا قال بعده (يوحى إلي) تنبيها على الجهة التي حصل بما الفضل عليهم، أي أي تميزت عليكم وخصصت من بينكم بالوحي والرسالة "<sup>298</sup>، لذلك ينبغي أن يكون المبعوث إلى البشر من البشر أنفسهم "فمحمد صلى الله عليه وسلم وسائر الأنبياء من البشر أرسلوا إلى البشر ولولا ذلك لما أطاق الناس مقاومتهم والقبول عنهم ومخاطبتهم قال الله تعالى (ولو جعلناه ملكا لجعلناه رجلا) أي لما كان إلا في صورة البشر الذين يمكنكم عخالطتهم إذ لا تطيقون مقاومة الملك و مخاطبته ورؤيته إذا كان على صورته، وقال تعالى (قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكا رسولا) أي لا يمكن في سنة الله إرسال الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكا رسولا) أي لا يمكن في سنة الله إرسال الملك إلا لمن هو من جنسه أو من خصه الله تعالى واصطفاه و فواه على مقاومته كالأنبياء والرسل "<sup>299</sup>

لذلك جاءت أغلب الآيات متوافقة في معنى أن الرسول ماهو إلا بشر مثل جميع البشر، و الدليل ما أورده الشنقيطي من الآيات القرآنية التي تساند و تعضد هذه الفكرة بصورة جلية .

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> السابق ج4، ص: 142

<sup>299</sup> أبو الفضل عياض اليحصبي- الشفا بتعريف حقوق المصطفى ج2، دار الفكر، درط، بيروت، 1988، ص: 95.

َوالْآيَ اَتُ الدَّالَّةُ عَلَيْهِ لَمُ لَعُهُ يَرَ أَنَّ ؛ كَقُولُ له تَعالَى : {قَالَ لَمُنيَن كَفُوا إِنْ يَ شُهُوا يُ غُفْرِ لَهُ مَ مَا قَدْ سَلَفَ} [الأنفال:38] ، وَقُولُ له تَعالَى : {وإِنِّيَّلَعَ قَالُ لرَّ مُن تَابَ وَآمَن وَعِمَلُ صَالِحً ا } لاَي تَهُ [طه:82] إِلَى غَيْرِ ذَل كَ مَلْلَايَ اتِ 300 .

و نفس ما قد قلناه قبل قليل ينسحب أيضاً على ما سنقوله في كون الله غفور رحيم، لأن القرآن لا يعارض بعضه بعضاً، إنما جاء باعتباره بنية دلالية منتظمة، يقوم بعضه ببعض، كما ينوب الجزء منه عن الكل، و الكل عن الجزء .

و هذا الانتظام العجيب لا يضاهيه أي نظام آخر، فلفظ العموم في الآية الأولى يبدأ في التمفصل في الآية الثانية و في الآية الثالثة، إذ أن هنا نوعا من الاشتراط جاء بصيغة الجملة الشرطية في الآية الثانية على نحو: المغفرة كائنة و حاصلة في حال الانهاء من الكفر مستقبلاً، هذا أولاً و ثانياً في الآية الثالثة: جاء التأكيد مزدوجاً في الأدوات (إن، ل)، و أعيد التأكيد بالصيغة الصرفية، و الجملة لم تكن في الاستقبال و إنما في المضى و كأن المغفرة قد حصلت فعلا.

و لكن في الجملة الثانية الاشتراط حاصل بالانتهاء، و لكن في الجملة على ما فيها من الاشتراط و لكن للتأكيد فيها ظروف و شروط يمكن أن نحصرها بين قوسين (ل مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَع مَلَصَالِح مَا)، فالأمر هنا مشروط بالتوبة أولاً، و الإيمان ثانياً، و العمل الصالح ثالثاً.

هذا في الاتفاق، و هو كثير جدا، و يرجع هذا إلى طبيعة تفسير الشنقيطي بالذات، لأنه تفسير يبحث في السياقات المتشاكلة، و لكن ماذا عن التقابل المخالف ؟

#### المخالفة:

مفهوم المخالفة المقصود به إثبات نقيض حكم المنطوق للمسكوت عنه، أي هو الاستدلال بتخصيص الشيء بالذكر على نفي الحكم المذكور في المنطوق عما عداه. وسمي مفهوم مخالفة، لأن الحكم الذي يثبت للمسكوت نقيض للحكم المنطوق به مختلف عنه، و "أما مفهوم المخالفة فهو على أقسام:

منها: مفهوم الصفة وهو أن يقترن بعام صفة حاضرا كقوله صلى الله عليه وسلم: (في الغنم في سائمتها الزكاة) .. ومنها: مفهوم الشرط نحو { وَإِنْ كُنَّ أُولات حَمْلٍ } [الطلاق: 6] وهو أقوى من الصفة .. منها: مفهوم الغاية نحو قوله تعالى: { فَإِنْ طَلَّقُها فَلا تَحَ لُل لَه مُن الله عُن الله عَن الشرط .. ومنها: مفهوم العد الخاص كثمانين جلدة .. ومنها: مفهوم الله وهو تخصيص اسم بحكم .. ومنها: أن لا يكون خرج مخرج الغالب .. ومنها: أن لا يخرج جوابا لسؤال الله عن ولا لله على عن المناط لبحث المعاني من ولذلك فهو يدخل في إطار البيان و الدلالة، و على هذا الأساس، ارتكز عليه المناط لبحث المعاني من

301 ابن اللحام علاء الدين البعلي- القواعد والفوائد الأصولية، المكتبة العصرية، درط، بيروت، 1999، ص: 367 إلى 373 .

<sup>. 177 :</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج6، ص

الآيات، عن طريق الاستدلال بما هو مخالف في التوجيهات القرآنية المختلفة، و بما أن علماء الأصول قد استخرجوه من خلال استقرائهم للنصوص الدينية فهو مناسب، ليأخذ دوره في نصوص التفسير، و على الاتفاق في نصوص أخرى على سبيل التوسيع.

- في قوله أيضا : ﴿قَالَ فَاهْدِطْ مِنْهَا فَمادِ كُونُ لَكَ أَنْ تَدَكَبَّر فَ يَهَا فَاخْرِج إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ ﴿ [الأعراف:13] .

فيقول الشنقيطي في شأنها : الله عُهم مِن مَشْهوم المُخَالَفَة فِيالْآيَة : أَنَّ الْمَواضَعِ لِلَه جَلَّ وَعَلا يَ مُفِعُ هُ اللَّهُ أُ.

وَقَدْ أَشَار تَعَلَى إِلَى مَكَانَة الْمُتَواضِع بَن لَه عُلَه فِي قُواضَع أُخْرِ كَثُّولِه : أَحِمَ أُد الرَّحْمَنِ النَّلْيَانِ يَمْشُونَ عَلَى الْأُضِ هُونَا وَإِذَا خَاطِّبُهُم إِلَّا الهُلُونَ قَالُوا سَلَاها ﴾ [الفرقان:63] ، وقُول ه : ﴿ لْكَ اللَّالُوا اللَّاخِرَةُ بَعْهُ لَلْ اللَّاضِ هُونَا وَإِذَا خَاطَبُهُم إِلَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ الللللَل

فمفهوم المخالفة دلّ، بالتأويل استناداً على نصوص قرآنية مغايرة للنص أعلاه، على أن المتواضع يرفعه الله درجات، إذاً، هل المعنى المستنتج موجود في ظاهر الآية أم غير موجود? في الحقيقة هذا المعنى غير موجود في البنية اللغوية الظاهرة للعيان، و لكن من حيث المنطق السيميائي يمكن أن نستنتج هكذا معنى بوجود العلاقات، و قد ربط الشنقيطي معنى الآية بالمعاني التي تخالفها من حيث القضية الدلالية، و أوعز لنا بما هو مقصود و راجح من القضيتين، لأن هناك خاصية مهمة جدا "للعلامات اللغوية نابعة من خاصيتها السيمانطيقية، و هي قدرتما على التحول على مستوى المدلول لكي يصبح بدوره علامة من نوع آخر تشير إلى مدلول آخر فيما يعرف بالتحول الدلالي في أنماط المجاز المختلفة. و هذا التحول الدلالي لا يحدث في العلامة اللغوية في حال إفرادها، و لكنه يتحقق من خلال التركيب الذي يكسب العلامة دلالة لا تكون لها في حالة إفرادها. و هذا التحول الدلالي أيضاً هو الذي ينقل النص اللغوي من وظيفة الإنباء الاجتماعية و يجعله يحقق وظائف أخرى" 303 فهذا التطرق المحوري، لبيان معنى الآية بغير ظاهرها، من قبل الشنقيطي يعد بحد ذاته محاولة سيميائية ناجحة أفردت تناولاً يتسم بالجدية في بغير ظاهرها، من قبل الشنقيطي يعد بحد ذاته محاولة سيميائية ناجحة أفردت تناولاً يتسم بالجدية في قراءة النص و إخراج معانيه .

#### • سياق التضمن:

<sup>. 195 :</sup> ص  $^{2}$  محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج

<sup>303</sup> نصر حامد أبو زيد- إشكاليات القراءة و آليات التأويل، المركز الثقافي العربي، ط 08، المغرب، 2008، ص:86 و 87.

بإمكاننا أن نورد أقدم تعريف للتضمين، و ذلك عند ابن هشام و هو: "قد يشربون لفظاً معنى لفظ فيعطونه حكمه، و يسمى ذلك تضمينا" 304، و لكن أدق تعريف هو ما أورده الأستاذ الزعبلاوي و هو: "هو إشراب لفظ معنى آخر و إعطاؤه حكمه، فإذا كان اللفظ فعلاً، تصرف في اللزوم و التعدي تصرف الفعل الذي أشرب معناه، فيكون الفعل لازماً، فيتعدى بالتضمين، أو يكون متعديا فيلزم، أو يستمر لازما، فيعدل به عن حرفه إلى حرف آخر "305، و هو من الآليات الدلالية التي يمكن عدها من الدلالات الوضعية اللفظية، و الدلالة الوضعية اللفظية تنقسم إلى دلالة مطابقة، و دلالة تضمن، و دلالة التزام، أما الدلالة العقلية و الطبيعية فهي من اهتمامات علم المنطق و السيميائيات، و التضمن آلية الإنسان، و كتضمن الحيوان في الكتاب..الخ، فالتضمن بخاصية الاندراج فيه يتصف بالعلمية، لأن من فاعلية العلم الاندراج و الاحتواء و المقارنة، و مادام الأمر هكذا، فإن الخوض فيه يعد أمرا مشروعاً، بشرط الاتفاق ما بين الإجراء و الجرى عليه، و الشنقيطي يستعمله في تفسيره .

- في قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَا يُحبِّ الْخَيْرِ لَشَلِيدٌ ﴾ [العاديات:8].

يقول الشنقيطي : أَو فِي مَعْى هَذَا وَجُهانِ : الْأُولُ وَإِنَّهِ لُحِبَّا لُخْيْرِ أَيْهِ سَبَ سَبَ مُجِّهِ الْخُنَيرِ الشّلِيدُ بَعْلِيدًا مُ عَلِيدًا لَهُ مُ شَلِيدُالْهِ مُحْلِ .

كُمْ يُل :

أَى الْيُوْتَةَ ام ُ الْكُوامَ وِي صُطَفِي ... عَقِيلَةً مَالِ الْفَاحِشِ الْمَ شَدِّد

أَيْ : شَيِيالْهُ كُولِ عَلَى هِنِهِ الرَّوادِ وَ مِن هَذَا الَّبِيِّ .

ُ وَالْوْحِهُ الثَّانِينَ : وَإِنَّهُ لَشَلِيدُ خُبِّ الْمَالِ . قَالَهُ مَا بِ ثُنَ كَثَرِيرٍ .

وَقَالَ ذَكَ لَاهُمَا صَحِيُّح مَوالْواق مع أَنَّ الثَّانِي يَت صَمُّن الْأُوَّلَ.

َوِيَ شَهُدُ لِ لَمْوِجِهِ الثَّايِي ، قُولُه تُعَالَى :َودَ أَكُدُونَ التُّراثَ أَكُلَّا لَمَّاوَتُح بِبُّونَ الْمالَ حُمًّا .

وَقُلْدَ مَا : ۚ إِنَّ التَّابِيَ يَتَ صَمُّنِ الْأُوِّلَ ؛ لِأَنَّ مَن أَحَبُّ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا سَد مُعلَه مُجلُّه مُعلَى الْدُخلِ "306.

أي أنه مادام محبا للمال بشدة فبالضرورة يمكن أن يكون بخيلاً ، لأن من علامات البخيل حبه للمال و هذا وجه معروف، لذلك ضمن الشنقيطي البخل في محبة المال الشديدة، للاعتبار المذكور، و بدليل الآية التي أرفقها في سياق حب المال الشديد، و يعد هذا تضمينا متفرعا يفهم من الكفاية اللغوية لدى القارئ، هذا الذي "يستمد شرعيته الإبلاغية من الدعم المعجمي التراكمي و حركيته التوليدية التي تسمح بإنتاج عدد لا حصر له من البني الدلالية . إذ إن القيمة الدلالية للمداخل المعجمية، بوصفها

<sup>304</sup> جمال الدين ابن هشام الأنصاري- مغني اللبيب، دار الفكر، ط 05، بيروت، 1979، ص: 897.

<sup>305</sup> صلاح الدين الزعبلاوي– مسالك القول في النقد اللغوي، الشركة المتحدة للنشر و التوزيع، ط 01، دمشق، 1984، ص: 191 .

<sup>. 189 :</sup> ص $^{-306}$  محمد الأمين الشنقيطي  $^{-1}$  أضواء البيان ج

وحدات البناء التأسيسي للخطاب، تأخذ مسارها الإبلاغي وفق النمط التأليفي الذي يستمد أصوله من النظام القواعدي للسان ما"<sup>307</sup>، فمن السديد الإشارة إلى قيمة هذا النمط الانتقالي من معنى ظاهر إلى معنى آخر غير ظاهر، على شيوعه في البلاغات العربية، لإماطة اللثام عن أصالة التأسيسات العربية في مقابل المحاولات التنظيرية الغربية .

لذلك فإن الكلام إنما ينبغي أن يكون على مقتضى الحال المناسب لمواقف الكلام، حتى يحصل منه المراد الذي يريده السامع، ذلك أن "الخطيب لا يكون بليغاً محققاً للغاية الفنية إلا إذا تفنن في أسلوبه، مراعياً أحوال المخاطبين يوجز طلباً للتخفيف، و يطنب عند إرادة الفهم، و يكني إذا ما دعت الحاجة إلى ذلك، و يصرح و يكشف معانيه إذا استدعى المقام التصريح و التوضيح"، ذلك لأن المعنى يد نتج "لي تُ تلقى و يتشكل من جديد في أفهام مختلفة، بناء على وسيط نصي، و هو عبارة عن مادة مؤلفة اليد تعناية، و اختيارات موجهة من طرف العاني . و يظل هذا النسيج، عبر آلياته التدليلية المتباينة المرجع المشترك إنتاجاً و تلقياً ، إنه المنطلق المتحدد نحو إعادة بناء المعنى و تجليته و صقله ثانية "309" ، و هناك مثال آخر يوضح التضمين .

-أيضا في قوله تعالى : ﴿ النَّلَيْنِ مُعْمُ رَاء وَنَ (6) وَقِ مَنع وَنَ الْمَاعُ وَنَ ﴿ الْمَاعُونِ : [الماعون: 7/6]. يقول الشنقيطي: أَوْ لَد أَمْ لَدُ الشَّاعُو الثَّاعُو الثَّقُوم بَعْمَ مُع هُم الْمَاء وَنَ بَقُول ه :

قُوم تع لَم الْإِسْلَام وَلَكَمْ يَع وَا .. مَاع وَن هُمود كُضَيُّ عالتُّها يلا

َ وَإِنْ كَانَ بَ عَضُ النَّاسِ حَمَل الْماءُ وَنَ هُمَ الْمَاءُ وَنَ هُمَ الْإِسْلَامِ، وَلَكِنَّ قُولَ الشَّاعِ :قُومٌ عَلَى الْإِسْلَامِ، يَتَ ضَمَّنُ إِخْرَاجُهُم الزَّكَاةَ ضَمَن إِسْلَامِهُم ،فَيَ كُولُلْبُ اقْ بِي أَمَة لَالَة عَالَم فِي خُصُوصِ الْماءُ وِنِ 310 .

فقد حمل الشنقيطي الماعون على معنى الزكاة تضميناً، و ذلك إن حال المانع في الإسلام، أما إذا كان في حال غير حال الإسلام فالحمل على المعنى يكون على صورته اللفظية الحرفية "و الغرض من التضمين إعطاء معني" و ذلك أقوى من إعطاء معنى " على حد ما يقول الزمخشري و الكلام للسيوطي .

هكذا نلاحظ أن خطاب تفسير الشنقيطي قد حفل بأنماط من قبيل دلالة التضمن، غير أن التضمن هنا ليس على العموم، و لكن هو تضمن خاص في السياق القرآني، حتى خرج التضمن من اللفظ المفرد إلى السياق النصي الجملي، مثل إيراده للشاهد، من أن من أحب المال تضمن ذلك حبه للبخل، و هكذا.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> أحمد حساني- المكون الدلالي للفعل في اللسان العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 1993، ص: 124 .

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> محمد رمضان الجربي- ابن قتيبة و مقاييسه البلاغية و الأدبية و النقدية، مكتبة الأداب، ط 01، القاهرة، 2010، ص: 102 .

<sup>309</sup> محمد بازي- التأويلية العربية، ص: 137.

 $<sup>^{310}</sup>$  عمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج $^{9}$ ، ص

<sup>311</sup> عبد الرحمن جلال الدين السيوطي- الأشباه و النظائر في النحو ج1، دائرة المعارف العثمانية، ط 02، حيدر آباد، 1360 هـ، ص: 101 .

#### سياق اللزوم أو الاقتضاء :

الاقتضاء أو الاستلزام يعد أيضا من الدلالات اللفظية الوضعية، و هو دلالة اللفظ على معنى خارج يتوقف عليه صدقه أو صحته عقلا أو شرعا أو لغة، فهناك من يعتبر الاقتضاء و الاستلزام بمعنى واحد، و هناك من يفرق بينهما سياقيا، يقول أبو البقاء الكفوي في الكليات : " الاقتضاء : هو أضعف من الإيجاب ، لأن الحكم إذا كان ثابتا بالاقتضاء لا يقال يوجب ، بل يقال يقتضي والإيجاب يستعمل فيما إذا كان الحكم ثابتا بالعبارة أو بالإشارة أو بالدلالة فيقال : النصر يوجب ذلك ؛ وأما الاستلزام فهو عبارة عن امتناع الانفكاك فيمتنع فيه وجود الملزوم بدون اللازم ، بخلاف الاقتضاء ، فإنه يمكن وجود المقتضى بدون مقتضاه "<sup>312</sup>، غير أن الاستعمالات العادية لا توجب الفرق، و لا مشاحة في الاصطلاح كما يقال، مع أن الدقة مطلوبة في غالب الأحيان، "و يمكن أن يعرف كما سيأتي: س1 يستلزم س2 إذا كان في كل المواقف الممكنة التي يصدق فيها س1 يصدق كذلك س2. و على سبيل المثال: إذا قلنا: قام محمد من فراشه الساعة العاشرة فإن هذا يستلزم: كان محمد في فراشه قبل العاشرة مباشرة "<sup>313</sup>، و لابأس في إيراد بعض النماذج الآتية:

- في قوله تعالى : ﴿ وَإِنُّهُمْ مِي مَتْ عَلْمِهُمْ اللَّهُ أَوْلَاتُهُمْ إِيمَادًا ﴾ [الأنفال: 2] .

يقول الشنقيطي: " فِي هَله الْآيَ ة الْكَوْيِمَ ة التَّصْوِيُجِعَ اَنَّه الْإِيمَ اِن ، وَقَلْد صََّح تَعَالَى لَذَل كَ فِي الْعَنْ أَخُو كُقُول ه : ﴿ إِذَا مَا أُنْزِلَتْ مُورَةٌ فَ مَنْهُم مَ فَنَ قَهُ وَلُ أَيْكُم زَادَتْ هَ هُله إِيمَ انَّا فَأَمَّا الْآلْمَينَ آمَنُوا فَوَاضَع أُنْو النَّانِي أَنْولَ السَّكِينَ هَ فِيقُ لُمُوبَ النَّوْمِةِ بَينَ فَوَالَتُهُم عَانًا وَهُم يَ سُتُ شُونَ ﴾ [التوبة:124] ، وقول ه : ﴿ هُو النَّانِي أَنْولَ السَّكِينَ هَ فِيقُ لُمُوبَ النَّوْمِ بَينَ لَا يَوْدُ وَاللَّكَ اَبَوْدِ وَيَ زَواد النَّالِينَ آمَنُوا لِمَا اللَّالِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ لَا يَعْم ﴾ لآي مَ قُول ه : ﴿ وَالنَّالِينَ الْهَ مَا الْآلِينَ أَوْدُ وَاللَّكَ اَبَوْدِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا مُؤْمِلُ مَا أُولُولُهُ مَا اللَّهُ مَا أُلَّا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أُلِهُ مَا أُلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُولِي اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مُعْلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُؤْمِلُولُ مَا أُلَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وَ اللَّهُ الْآيَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِلَّا الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

يعد الاقتضاء عنصر مهم جدا للالمام بحيثيات الخطاب المتداخلة، و قد فهمنا مما أورده الشنقيطي بحسب فهمه للآية القرآنية، بأن الإيمان قد ينقص أيضاً مستشهداً بالحديث النبوي في ذلك، وقد تم هذا الفهم بدلالة الالتزام، و الفقهاء يقولون في "الاقتضاء: من اقتضى الاستلزام Requirement

<sup>. 159 :</sup> ص: الكليات، ص $^{-312}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> أحمد مختار عمر- علم الدلالة، ص: 221 .

<sup>314</sup> محمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج2، ص: 229.

الاقتضاء النص: أمر لا يمكن العمل بالنص إلا بشرط تقدمه عليه "315، و بالتالي فإن الاقتضاء يشكل لوناً له أهميته في الطروحات النقدية سواء منها الطروحات القديمة، أو المقاربات الجديدة في صلتها بالنقد المعاصر الذي استجاب لحاجة التفاعل مع غيره من المناهج الأخرى غير العربية، و تكمن الأهمية القصوى في اعتباره إجراء و جسراً ينقل اللغة من معنى معين إلى معنى آخر مغاير تماماً للظاهر، لذلك فإهماله عن طريق الدراسة النقدية لا يجوز و إلاكانت الدراسة منقوصة من هذا العنصر المهم في المدونة . و لنلاحظ هذا أيضاً في المثال الآتي:

## -و في قوله : ﴿ وَأَيْ شَ النَّاسَ يَ لَدُخُلُونَهُ مِي دِينِ اللَّهِ أَفْوا جَا ﴾ [النصر: 2] .

فالإيماء يعد نوعاً من أنواع الاقتضاء، غير أنه أبلغ في الدلالة بما يسمح لنا باستذكار البعد السيميائي الذي يماثل ما ذهب إليه الشنقيطي في حديثه عن هذه الآية الكريمة، و لكن هذا المذهب مضبوط بالقرائن التي تؤكد وجهة التناول من حيث صدقيتها، لأن الأعراف و الإلف في احتماع تواصلي معين قد تحدث ارتقاءات في خصائص التواصل، ذلك "أنَّ عادة المتكلم في الخطاب، واطراد كلامه، وإلف المخاطب لسماعه منه تقتضي عدم إرادة غير الظاهر، لاسيما والمتكلم متصف بالبيان، وإرادة النصح والإرشاد، وقد تواترت النصوص في الدلالة على معنى معين كالعلو مثلا، ثم أردفت بإجماع الصحابة والتابعين وأئمة الدين، ثم يزعم دعاة التأويل أن الظاهر غير مراد، متأولين ظاهر النص على معنى ليس هو مدلوله، ولا يشهد له السياق"317.

كان هذا في الدلالات اللغوية الوضعية، و قد استعمل الشنقيطي أطرافا من أنواعها، مثل الاقتضاء و التضمن و لأنه يستعمل في الغالب الأعم المطابقة -في بحثه عن تناسب الآي و السور

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> محمد قلعجي- معجم لغة الفقهاء، دار النفائس، ط 02، بيروت، 1988، ص: 82 و 83 .

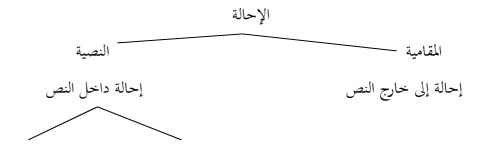
<sup>316</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج9، ص: 244.

<sup>317</sup> سعد بن مقبل العنزي- دلالة السياق عند الأصوليين، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 1427-1428، ص: 392.

و تماثلها سياقيا- لم نتعرض إليها كثيرا، حيث كان دورها كبيرا جدا في تقريب المعاني للمفسر أولا، و القارئ العادي ثانيا، و مادام قد تعرض لهذا المقام، فلابد أنه تناول السياقات الإحالية، فماذا عنها ؟

#### • السياق الإحالى:

السياق الإحالي أو هي (بيان الحال المصاحب للتركيب) عند النحاة، أو هي (إحالة تذكرة أو إحالة عاكاة أو مفاضلة أو إضراب أو إضافة حينما يتصل الأمر بالتواريخ و القصص) عند البلاغيين، و يعتبرها البعض بمثابة الإفراط في المبالغة، آخذين في اعتبارهم معناها اللغوي: (حال يحول أي زال يزول) . و لكن ما نقصده هنا الإحالة بمعناها الاصطلاحي في البحوث الدلالية أو النصية، و التي هي من (أحال الكلام أي أرجعه في اللغة)، و هذا المعنى يتفق إذا كانت الإحالة لها أبعاد متعددة مع الإحالة القبلية أو ما يسمى في الدرس السياقي (سباق)، و مع الإحالة البعدية (سباق)، و للعلم فإن هذا له أبلغ الأثر في بيان اللاحق بالسابق، و بيان السابق باللاحق، فـ"المرجع الإحالي في الخطاب اللغوي لا أبلغ الأثر في ميان اللاحق مركزية بها يتمظهر شكله، و يبني تركيبه إلا أنه عبر تلك النواة أو جملة أنوية متعددة تتشكل مراجع إحالية أخرى، بها يخرج الخطاب إلى رسم حقول دلالية متباينة "318، و الإحالة من منظور اللسانيات النصية لها أبعاد أخرى مهمة، بحيث أن تلك العناصر المخيلة مثل الأدوات الإحالة من منظور اللسانيات النصية لها أبعاد أخرى مهمة، بحيث أن تلك العناصر المخيلة مثل الأدوات (الضمائر و أسماء الإشارة و أدوات المقارنة، "وتنقسم الإحالة إلى نوعين رئيسيين: الإحالة المقامية و الإحالة النصية. و تعذي الثانية إلى: إحالة قبلية، و إحالة بعدية ...



<sup>318</sup> عبد الجليل منقور – النص و التأويل، ديون المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 2010، ص: 161 .

كقاعدة عامة يمكن أن تكون عناصر الإحالة مقامية أو نصية، و إذا كانت نصية فإنما يمكن أن تحيل إلى السابق أو إلى اللاحق، أي أن كل العناصر تملك إمكانية الإحالة. و الاستعمال وحده هو الذي يحدد نوع إحالتها"<sup>319</sup>، و هذا مما هو موجود بكثرة في تفسير الشنقيطي، فهو يفسر الآيات من سياق الآيات السابقة أو اللاحقة .

#### إحالة قبلية (سباق):

و هو "اصطلاحا :هو الكلام الذي يبين معنى ما بعده. و هذا الركن مهم في بيان معنى السياق وحقيقته، فلا يمكن التعرف على معنى الكلام بدون الرجوع إلى ما يسبقه من عبارات تشتمل على القرائن المؤدية للمعنى، وأمثلة ذلك كثيرة، منها:

و النموذج التالي يوضح ذلك عند الشنقيطي:

- في قوله تعالى : ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ اَجْنَهُمْ ِهَ اهَ اَرْحُمِةً مِنْ رَبِّكَ تَرُجُوهَا فَقُلْ لَهُم قَوْلًا وَيُعَلِّمُ وَلَا الْمُعْمَ وَقُولًا الْمُعْمَ وَعُلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى الللّهُ عَلَّ عَلَى الللّهُ عَلَّ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَ

يقول الشنقيطي: " الضَّمير فِي قُول ه : عَثْهم [الإسراء:28] ، رَاجُع إِلَى الْمَذْكُورِين قَبْلَهُ فِي قُول ه : { وَآتِ ذَا النَّقَلِي خَمَّهُ وَالْمُسْكَ يَنَواهِ ثَن السَّبِيلِ الْآيِكَ } [الإسراء:26] . وَهُولِ لَآيَ لَهُ وَالْمُسْكَ يَنَواهِ ثَن السَّبِيلِ الْآيِكَ } [الإسراء:26]

<sup>319</sup> محمد خطابي- لسانيات النص، ص: 17 .

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> تحاني بنت سالم بن أحمد– أثر دلالة السياق القرآني في توجيه معنى المتشابه اللفظي، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 2007، ص: 71 و 72 .

و لا تكون الإحالة القبلية إلا بعهد قد تحقق بين المتكلم و المستمع في ثنايا الخطاب بينهما، حتى ليعرف المستمع، من خلال علامة معينة، عين المقصود من السابق. لأنه من الممكن أن لا يفهم السامع مما يقصد إذا لم تكن لديه الكفاءة المعرفية المشتركة بينه و بين المتكلم، و في هذا حادثة في ما يحكى أن أبا العلاء المعري: كان في بعض الأيام حاضراً في مجلس الشريف المرتضى وكان أبو العلاء يتعصب للمتنبي، ويزعم أنه أشعر الشعراء، ويفضله على بشار ومن بعده، مثل أبي نواس، وأبي تمام، وكان المرتضى يبغض المتنبي، ويتعصب عليه، فجرى يوماً بحضرته ذكر المتنبي، فتنقصه المرتضى، وجعل يتبع عيوبه، فقال المعري: لو لم يكن للمتنبي من الشعر إلا قوله:

لك يا منازل في القلوب منازل

لكفاه فضلاً، فغضب المرتضى وأمر فسحب برجله، وأخرج من مجلسه، وقال لمن بحضرته: أتدرون أي شيء أراد الأعمى بذكر هذه القصيدة؟ فإن للمتنبي ما هو أجود منها لم يذكرها، فقيل: النقيب السيد أعرف، فقال أراد قوله في هذه القصيدة:

وإذا أتتك مذمتي من ناقص ... فهي الشهادة لي بأني كامل.

و الأمثلة و الشواهد كثيرة، للتدليل على المعرفة الضمنية بين المتخاطبين، و هذا الشاهد و إن كان يصب في الإحالة المقامية فهو يبرز الدور البارز لفهم المقام . كان هذا في الإحالة القبلية، و قد أفاد الشنقيطي من هذه الآلية كثيرا، فماذا عن الإحالة البعدية ؟

#### إحالة بعدية (لحاق):

هو في الاصطلاح: "الكلام الذي يبين معنى ما قبله . و يتضح هذا بأمثلة كثيرة، منها: عن قتادة 323 في قوله : ﴿ ياعيسى ابن مُوبَعُ أَأَنتَ قُلتَل لِنَّاسِ اتخذوني وَأُمّي إلهين مِن ُونِ الله ﴾ [المائدة:116] متى يكون ذلك ؟ قال: يوم القيامة، ألا ترى أنه يقول: ﴿ هَذَا يُوم مُ يَنْفُع الصَّافة يَن

323 هو :أبو الخطاب قتادة بن عزيز السدوسي البصري الضرير الأكمه، قدوة المفسرين والمحدثين،مات سنة 117ه(ينظر سير أعلام النبلاء 269/5).

<sup>. 331</sup> من الشنقيطي – أضواء البيان ج3، ص: 331 .

صِدْقُهُم ﴾ [المائدة: 119] فقوله: ﴿ هَذَا يُوم مُ أَيْفُع الصَّادة بِنَ صِدْقُهُم ﴾ [المائدة: 119] لحقت الآية المسؤول عنها، ففسرت وقت الحدث بأنه يوم القيامة "324.

- في قوله َ **ويْ لُ \* لَا لُمُطَعِّفِينَ ﴾** [المطففين: 1] .

يقول الشنقيطي: "التَّطْفِفُ: التَّقْصُ مَن الطَّفِفِ، وَهُو الظُّقَاءِ يُل ُ. وَقَدْ فَسَّره **ُهَا بَعْلَه** فِي قُول الشَّقَاءِ يَل ُ. وَقَدْ فَسَّره أُهُا بَعْلَهُ فَي وَوَدُو وَالسَّقَاءِ وَالْكُلُّقَاءِ يَالَ عَلَى النَّاسِ يَ سُتُوفُونَ وَإِذَا كَالُوهُم أُو وَزِدُوهُم قُول له تَع الَى : {النَّنْسِ إِذَا اكْتَالُوهُم أُو وَزِدُوهُم فُول له يَع اللَّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

فالآية الأولى لم توضح معنى التطفيف بقدر ماكان معناها الوعيد، لذلك فقد فسرت بما يقع بعدها من الآيات، فمن هم المطففون ؟ تجيب الآية التي جاءت بعدها بأنهم الذين إذا كالوا الكيل أو وزنوا شيئاً يبخسون و ينقصون منه .

لقد تظافرت الإحالتان القبلية و البعدية، لنسج المعنى المستخرج من بنية الخطاب القرآني في ذاته، لأن المفسر ترك العنان لمعاني القرآن المندرجة في الآيات قبلية كانت، أو بعدية حتى يخلص المعنى من شوائب الخارج، و لذلك ظهرت القيمة الحقيقية للدلالة، جراء التقابلات البنيوية الحاصلة في نص واحد، و خطاب واحد .

#### • سياق الإجمال و التفصيل:

الإجمال من أجمل، أي جعله جملة أو كمية واحدة، وهو ضد التفصيل، و للإجمال أو العموم أسباب منها الاشتراك اللفظي، و اشتهار الجاز و كثرة استعماله، و الإطلاق أو التعميم في موضع لا يمكن العمل فيه بالمعنى الظاهر من اللفظ لافتقاره إلى التحديد، و لذلك فإن الإجمال يقع بسبب الفهم، و يحتاج إلى تفصيل، لخفاء بعضه، لأن علماء الأصول وضعوا الجمل في المرتبة الثالثة، في النصوص خفية الدلالة على النحو التالي: (1- الخفي، 2 المشكل، 3 الجمل، 4 المتشابه)، و الشنقيطي يورد بعضا منها في السياق التالي:

## - في قوله تعالى : ﴿ وَأُحِلَّتْ لَكُمْ الْأَنْعَامُ ۚ إِلَّا ۚ مَلِهُ ۚ تَلَى عَلَيْكُمْ ﴾ [الحج: 30] .

<sup>324</sup> تماني بنت سالم بن أحمد- أثر دلالة السياق القرآبي في توجيه معنى المتشابه اللفظي، ص: 72 .

<sup>325</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج9، ص: 42.

قد يجيء القول على الإطلاق مجملاً لا تفصيل فيه في متاج لفهمه إلى تفريع معانيه و تفصيل مقاصده و ذلك حتى يحصل الاستيعاب لدى المتلقي، ذلك أن "من السمات غير اللغوية التي تلحظ مع الخطاب الدال على العموم، هو إطلاق النسق التركيبي، و عدم تقييده بالحال و السؤال، إذ هذه التقييدات أو حيثيات التخاطب هي التي تتقدم، فوق النص، لتخصص دلالته أو تقيدها أو تحصرها أو تلونحا بلون دلالي آين أو ظرفي... و ما إلى ذلك من التأويلات المستندة على مراعاة مقتضى حال التخاطب و هيئة المخاطبين "374، فالقرآن جاء بما هو مجمل كما جاء بتفصيل هذا المجمل أيضاً، و هناك من المجمل ما فصل بالحديث النبوي الشريف. فالمجمل هو الأصل و المفصل هو الفرع و الفائدة المتوخاة من هذا التنظيم الذي قام به الأصوليون من الناحية العلمية هي التصنيف ليسهل على الدارس الأنماط القواعد الفقهية الولوج بيسر و رحابة إلى الغاية المنشودة.

فالشنقيطي في حديثه عن هذه الآية المحملة يريد أن يفك هذا الإجمال بالتفصيلات التي تساهم في بيان الآية و بالتالي يتضح معناها، و هذا يكون بالدليل و القرائن، في الحديث الشريف أو من خلال ما ثبت عند السلف من العلماء، موضحا بأن هذه الآية إنما تفصيلها في الآية 145 من سورة الأنعام، على العكس مما قد ذهب إليه البعض من أن تفصيلها في الآية 03 من سورة المائدة، بدليل حسب الشنقيطي - أن المائدة هي من آخر ما ما نزل من القرآن، لذلك فآية الأنعام كانت قبلها فصح الاستشهاد بما تفصيلاً.

- في قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَعْلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: 4] .

<sup>. 430 :</sup> س : 430 السابق ج

<sup>327</sup> عبد الجليل منقور – النص و التأويل، ص: 194 .

و هذا الإجمال يوضح بقول الشنقيطي: " وقد أرشدت عائشة رضي الله عنها إلى ما يبين هذا الإجمال حينما سئلت عن خلقه صلى الله عليه وسلم الذي امتدح به فقالت « كان خلقه القرآن » ، تعني والله تعالى أعلم: أنه صلى الله عليه وسلم يأتمر بأمره وينتهي بنواهيه ، كما في قوله تعالى : { وَهَ آتَا كُم الرسول فَخُذُوه ُ وَها نَهاكُم عُه فَانتهوا } [ الحشر: 7] . وكما في قوله تعالى : { إِنَّ هذا القرآن يَهاكُم بَعْه فَانتهوا } [ الإسراء: 9] " 328 .

و هنا يبين الإجمال بزوج النبي عائشة رضي الله عنها في حديثها عن النبي محمد صلى الله عليه و سلم بأن القرآن كان خلقه، و يبين بالآية 07 من سورة الحشر في كون النبي القدوة المثلى التي ينبغي على كل مسلم أن يتبعها حتى يسلك الطريق الأقوم.

هذا باختصار منحى الإجمال و التفصيل في تفسير الشنقيطي، و قد فصل الشنقيطي القول فيه، مستعينا بالآيات التي لها نفس العبارة، و قد انتصر لبعض معانيها، جراء قيامه بمقابلة النص الجمل بسياقه من الآيات التي حملت نفس اللفظ أو المعنى، و هو ما يدعو للتخصيص ، و هو ما سنتناوله تاليًا

#### • تخصيص العموم:

تخصيص العموم هو أن يكون الحكم عاما فيخصص، و التخصيص يكون بالقرآن أو بالسنة، و تخصيص العموم رغم انتمائه إلى دائرة الأصول الفقهية، إلا أن له دورا مهما في بيان المعنى المخصوص بالقصد، "ومن هذه الجملة تخصيص العام بغرض المتكلم، فإن من الناس من يقول يختص الكلام بما يعلم من غرض المتكلم لأنه يظهر بكلامه غرضه، فيجب بناء كلامه في العموم والخصوص والحقيقة والجاز على ما يعلم من غرضه، ويجعل ذلك الغرض كالمذكور. وعلى هذا قالوا: الكلام المذكور للمدح والذم والثناء والاستثناء لا يكون له عموم، لأنا نعلم أنه لم يكن غرض المتكلم به العموم "<sup>329</sup>، فقد صاحبه مقصد من المقاصد خرج به إلى التخصيص، و الشنقيطي يستعمل هذا المفهوم في بعض الآيات التي أحتيج بيانها خصوصا، سواء من القرآن أو السنة، فماهي شواهده الدالة على ذلك ؟

-و في سياق قوله تعالى : ﴿ ا أَيُّهَا الَّالْمَيْنِ آمَهُ وَا لَا تَتَّخِذُوا عُلُوِّي وَعُلُّوْلُكِمْ َ اءَ اللَّهُونَ إِلَهُمْ بِالْمُودَّة وَقَدْ كَفُووا بَمَاجَاء كُمْ مَنِ الْحَقِّ يُخْرُجُونَ الرَّسُولَ وَإِ يَّاكُمْ ﴾ [الممتحنة: 1] .

يقول الشنقيطي: الله َ لُوُ الْمَادُهُ مَ اَ فَقَدْ عَمَّ وَخَصَّ فِي وَهُ فَوَهُهُ أُولًا بِهَ قُول به : وَقَدْ كُفُوا بِمَ اللهُ عَمَّ وَخَصَّ فِي وَهُ فَوَهُهُ أُولًا بِهُ قُول به : وَقَدْ كُفُوا بِمَ اللهُ عَمْ مَنِ الْحُولَةُ مَنَ بَوْهُ لَهُ يُخُرِّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

329 أبو بكر محمد بن أحمد السرخسي- أصول السرخسي ج1، دار الكتاب العلمية، ط1، بيروت، 1993، ص: 273 .

172

 $<sup>^{328}</sup>$  محمد الأمين الشنقيطي  $^{-}$  أضواء البيان ج $^{8}$ ، ص

فَهِي ذَكْرِ الْخَاصِّ هُذَا وَهُو وَصْفُ الْعُقِّ ؛ إِخْرَاجِ الرُّسُولِ وَالْهُومَ بَنَ لِلتَّهِيَيِجِ عَلَى مَن أَنْحُوهُم مِن فَي الْعُقِّ ؛ إِخْرَاجِ الرُّسُولِ وَالْهُومَ بَنَ لِلتَّهِيَيِجِ عَلَى مَن أَنْحُوهُم مِن أَنْحُوكُم } [البقرة: 191]"<sup>330</sup> .

فالعموم هنا هو (الكفر) أي هؤلاء الذين نهيتكم أن لا تتخذوهم أولياء و أصدقاء توادوهم و تداهينونهم هم كفار و قد كان هذا لفظ عموم، و تخصيصه وقع في نفس الآية في (يخرجون الرسول) أي من خصائص أفعالهم إخراج الرسول و هذا فعل مشين يدل على الكفر و العصيان .

و لابد بعد أن جبنا بعض ما تعلق بالإجمال و التفصيل و العموم و الخصوص، أن نلج باباً آخر له صلة بمذا و ذا، و هو سياق الترجيح الدلالي، و هو عنصر مهم جدا .

### • سياق الترجيح:

يعد الترجيح آلية جد مهمة، في بيان معنى على حساب معنى آخر، و لكنه يتم بشروط متعددة، أهمها وجود القرينة التي تصرف المعنى إلى وجهة معينة، و بالإمكان أن تكون هناك قواعد معينة من مهامها ترجيح دلالة على دلالة أخرى، مثل القواعد التالية:

"-القاعدة الأولى: النظر إلى المعنى الكلي..

-القاعدة الثانية: الحيطة و الحذر من الألفاظ المشتركة..

المقاعدة الثالثة: إدراك خصائص الحقيقة و المحاز إدراكاً واعياً..

-القاعدة الرابعة: الاطلاع على الأسس المعرفية التي تؤطر عملية التأويل.."331

و قد استعمل الشنقيطي آليات كثيرة داعمة للقرائن، أهمها ما ذكرناه آنفا من قيامه بإجراء المقابلة ما بين الآيات، و الإحالة، ثم ما ذكرناه سابقا في الباب الأول في توظيفه للآليات اللغوية و البلاغية و الأسلوبية، و ذلك حتى تتبدى له وجهة الترجيح، في أي المعاني أحق من غيرها ترجيحاً، و لنركيف تم هذا في ما يلى:

- في قوله تعالى : ﴿ وَإِ نْهِ كَادُ التَّلْمَينَ كَفُرُوالُيْوْلِ قُونَكَ بِ أَبْ صَارِهُم لَمَّا سَمِعُ وَا اللَّكُر وَيُقُولُونَ إِنَّهُ لَمَّةً وَلَا تَكُرُ لَلْهَالَمِينَ ﴾ [القلم: 52/51] .

يقول الشنقيطي : فا يه تُحُد آخِرِ السُّورَةِ عَلَى أَوِلِهُ مَا . َ وَأَنَّ الْكُفَّارِ الثَّامِ مَ وَا الدِّكُر شَخَتُ أَبْ صَأُوهُم نَعُول الشَّهِ - صَلَّى اللَّه مُعَلِّيهِ وَسَلَّم - يَوي أَرُونَهِ لِللَّهُ لَهُ لَهُ مَا اللَّهِ عَلَيهِ عَلَيهِ عَلَي وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِم : بِأَنَّ هَذَا الَّانِيمِ عَلَي وَهُ لُيَس

<sup>.</sup> 70: 9 محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج

<sup>331</sup> عبد الجليل منقور – النص و التأويل، ص: 197 .

بِهَ لَذِيَ ان الْمُحْدُون ، وَهِما أَهُو إِلَّا كُكُّرِ لِ لُعَالَمِينَ ، وَفِيهِ تُوجِيُحِ النَّقُولِ: بِأَنَّ الْمُواَدِبِ نِيْعِمَةَ رَبِّكَ فِي أُوّلِ السُّورَةِ ، اللَّهُ عَلَى اللَّكُرِ اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْمُ عَلَ

إن الترجيح بالسياق من أهم و أقوى الجوانب التي طبقها الشنقيطي في استقرائه للنصوص القرآنية، غير أن الترجيح له مقوماته إذا اتصل الأمر بما له علاقة بقراءة النص القرآني، فالقد قسم أهل العلم الخلاف الواقع بين المفسرين إلى قسمين:

اختلاف تنوع، و اختلاف تضاد، فخلاف التضاد يطلق على القولين المتنافيين في معنى الآية.

أما احتلاف التنوع فيدخل فيه الأقوال المتغايرة التي تحتملها الآية...

فاختلاف التنوع لا ترجيح فيه، أما اختلاف التضاد فلابد من المصير إلى الترجيح، و لقد استعان المفسرون بأدوات كثيرة للترجيح، منها دلالة السياق القرآني "333.

فإن المراد ترجيحاً بالآية في أول السورة ﴿ مَا أَنْتَ بِنَهُ عَمَةَ رَبِّلَكِهُ مُحْدُ وِنَ ﴿ [القلم: 2]، إنما هو ما ورد في نفس السورة في الآية 52 ﴿ وَمَا هُو إِلَّا ذَكَّرِ لَا لَمَالَمِينَ ﴾، فالنعمة هنا هي الذكر الحكيم.

و كنا قد رأينا أن الشنقيطي انتصر للمعاني بحسب ما دعا إليه السياق، و سياقه دائماً كما قد أسلفنا القول هو سياق يكاد يكون بنيوياً، فرجح نزولا عند مقتضيات البنية القرآنية، و من ما يتعلق بالتفصيل أيضا هو تفصيل العموم، فماذا يقول الشنقيطي في فحواه ؟

نلاحظ أن تخصيص العموم من الآليات التي يندر أن تغيب عن ذهن المفسرين، و علماء الأصول، لحاجة الخطاب القرآني إلى بيان بعض ثناياه بما هو خاص من حيث الأحكام، و قد بين الشنقيطي البعض منها في الشواهد التي قدمناها من تفسيره، و التي بينت أن الشنقيطي دائما يتكأ في بيان الخصوص من العام، على رؤيته للسياق القرآني من جهة، و في علاقته مع الحديث النبوي من جهة أخرى، و لذلك حدث المعنى وفق هذا التعالق، و مادام الشنقيطي يفسر سياقيا القرآن بالقرآن، فلابد أن يراعى قانون التناسب، فماذا عن التناسب؟

#### • سياق التناسب.

التناسب من المفاهيم المهمة، التي استقطبت الدرس القرآني، و لا يخفى على المطلع على تفسير الشنقيطي في أنه يأخذ بالتناسب بصورة كلية، و هناك من وضع كتبا بموضوع التناسب، مثل كتاب البقاعي: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، فالتناسب إذا هو مراعاة الانسجام في ما بين الآيات القرآنية، سواء من حيث المضمون أو من حيث الشكل، حتى يتحدد المعنى وفق هذه المعادلة، و لربما بحث المؤصلون في لسانيات النص هذه الظاهرة، فعادت بمم المفاهيم الغربية من مثل الترابط و الاتساق

<sup>.</sup> 211: محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج8، ص

<sup>333</sup> أحمد لافي فلاح المطيري- دلالة السياق القرآني في تفسير أضواء البيان، ص: 143 .

و الانسجام، إلى مفهوم التناسب في القرآن من خلال مفسريه، و من أمثال من بحثوا الظاهرة الخطابي محمد في كتابه لسانيات النص.

و التناسب في الحقيقة -من الناحية المفهومية- يرجع إلى أكثر من ذلك بكثير، فقد أشار إليه نقاد الشعر في القديم، و من أمثال من أسسوا لهذا المفهوم حازم القرطاجني الذي نظر للمعاني من حيث التركيب و الموضوع " و يقسمها بصفة عامة إلى أربعة أقسام من حيث التماثل و التشابه و الاقتراب أو التضاد و التعارض: البنيان، و المبالغة، و المناسبة، و المشاكلة التي يكون سببها من الخفاء .. ويرى أن من المستحسن في الصور و المعاني أن تتقابل و تتفاوت حتى تبرز جوانب الحسن فيها "334، و نجد أن السجلماسي قد و ضح جهات المناسبة إلى أربع:

"-إيراد الملائم : أن يأتي بالشيء و شبيهه، مثل : الشمس و القمر، و السرج و اللحام، و السيف و الفرند...

-إيراد النقيض : أن يأتي بالأضداد، مثل الليل و النهار و الصبح و المساء، و الحياة و الموت...

-الانجرار: أن يأتي بالشيء و ما يستعمل فيه، مثل: القوس و السهم، و الفرس و اللجام، القلم و الدواة "335"، فسياق التناسب يعد من الآليات المهمة الحاضرة بقوة في تفسير الشنقيطي، و قد راعى الشنقيطي هذا الجانب المهم في تفسيره، و نجده:

- في قوله تعالى : ﴿ فَقُلْنَ اَدَهُ إِنَّ هَذَا عَلُوٌ لَكَ وَلَ زَوْجِكَ فَلَا يُخْرَجَّكُما مَن الْجَنَّة فَتَ شَقَى (118) وَأَنَّكَ لَا تَظُمُأُ فَ يَهَا وَلَا تَعْمِى (118) وَأَنَّكَ لَا تَظُمُأُ فَ يَهَا وَلَا تَعْمَى (118) ﴿ وَأَنَّكَ لَا تَظُمُّا فَ يَهَا وَلَا تَعْمَى (119) ﴾ [طه] .

يقول الشنقيطي : "الظّاهُ وَأَنَّ النَّنِي فِيهُ هُ الْآيَ وَاللَّهُ مَا الْآيَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَعَلَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللل

<sup>334</sup> محمد زغلول سلام- تاريخ النقد العربي، دار المعارف بمصر، درط، مصر، دتر، ص: 197 .

<sup>335</sup> محمد خطابي- لسانيات النص، ص: 135

<sup>336</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج4، ص: 369.

هذا النص القرآني محتو على ثلاثة أنواع من التناسب:

النوع الأول: بين الآية {إِنَّ لَكَ أَلَّاهُوعَ فَ يَهَا وَلَا تَعْيى} و الآية {وَأَنَّكَ لَا تَظُمُّا فَيَهَا وَلَا تَضْحَى} هذا التناسب على نحو إيراد الملائم ، فالجوع يلائم الظمأ، كما ورد التناسب في الفواصل من ناحية الصيغة الصرفية .

النوع الثاني: في الآية {إِنَّ لَكَ أَلَّلَا ُوعَ وَ يَهَا َولَا تَعِي} فهذا من إيراد النقيض فالجوع يكون داخل الإنسان و العري خارجه .

النوع الثالث: في الآية {وأنَّكَ لَا تَظْمَأُه ِ يَها َ وَلا تَضْحَى } يمكن أن يكون من ظواهر الانجرار ، لأن حر الشمس يؤدي بالضرورة إلى العطش .

و في قوله تعالى : ﴿ وَالنَّازَ عَاتَ غُرِقًا (1) وَالنَّاسْطَات نَشْطًا ﴾ [النازعات: 2/1] .

يقول الشنقيطي: "و هَذَا يَتَ السُّب كُلَّالُهُ السِّبَ أَهُ آمَع آخِر السُّورة الَّتِي قُبلَها إِذْ جَاءَهُ يَها: إِنَّا أَذْنْرنَ اكْمَ عَذَاب قَارِيه الهِ آوَمِ مُظُر الْمُوهُ مَا قَدَّمَتْه كَاه [النبأ: 40] ، ونَظُر الْمُوه مَا قَدَّمَتْهاه أَي مَن النَّمُ وَمَا قَدَّمَتُه اللهُ النَّرْع حِيدَ مَا قَدَّمَتُه اللهُ النَّعْقِ فِي حَالَة الْحَالَة الْحَلَم اللهُ ال

و هذا تناسب من نوع آخر ، فبداية سورة النازعات تتناسب مع آخر سورة قبلها و هي النبأ، و هو في الحقيقة تناسب معنوي عندما يقدم الإنسان إلى الآخرة (حالة الموت) و نظره إلى أعماله هل تنجيه أم لا من العذاب القريب و هو حالة النزع الأخير، فوقع الانسجام ما بين السورتين القرآنيتين، فإن الآية تقوم "مقام الجملة التي تحتوي مفردات في نسق متآلف فهي تسمى أيضاً الجملة القرآنية، و هي بناء أحكمت لبناته و اتسقت أدق تنسيق لا تحس فيها بكلمة تضيق بمكافا، أو تدنو عن موضعها، أو لا تعيش مع أخواتها، و هي تتبع المعنى النفسي، فتصوره بألفاظها، لتلقيه في النفس حتى الذا استكملت الجملة أركانها برز المعنى ظاهراً فيه المهم و الأهم، فليس تقديم كلمة على أخرى صناعة لفظية فحسب، و لكن المعنى هو الذي جعل ترتيب الآية ضرورة "388.

إن أبلغ ما يفسر به القرآن، هو القرآن نفسه، و قد أفادت آلية التناسب في بيان الانسجام الحاصل ما بين المعنى الرئيسي و المعاني التي تطوف به. غير أن هذا مما قلناه من آليات نصية و دلالية لا يفي لوحده في الإحاطة بما للقرآن من معاني و مقاصد، و لابد من وجود آليات تداولية أو غير لغوية، لإيفاء البيان بعض حقوقه، فماهى هذه الآليات التداولية ؟

338 اللغة العربية- النسق القرآني في ضوء نظرية التلقي، فازية تيقرشة، عدد 06، المجلس الأعلى للغة العربية، 2011 .

<sup>. 13 :</sup> المرجع نفسه ج $^{9}$ ، ص

### الفصل الثالث

# (آليات السياق التداولية و غير- اللغوية)

- توطئة
- آليات السياق التداولية و غير اللغوية:
  - سياق الافتراض
  - سياق الإضمار
  - سياق الفعل الكلامي
    - سياق الحجاج
  - سياق الاستشهاد بغير القرآن
  - معرفة علوم القرآن (سياق الموقف)
    - أسباب النزول
    - معرفة المكي و المدني
      - السياق المذهبي
        - سياق الإعجاز

#### -1 توطئة:

ليست الآليات التي تتعلق بالبنية و الدلالة وحدها المهيمنة على تفسير الشنقيطي ، و لكن توجد آليات أخرى غير لغوية و منها الآليات التداولية التي أسهمت في تشكيل خطابه بشكل أو بآخر ، إذ تهيمن هذه المرتكزات إذا ما أخذ المعنى وجهة تفوق الخطية في الاستناد على السياق الخارجي في تحديد معالمه ، و هذا له أبلغ الأثر ، في كون المعنى لا يكمن في بنية اللغة وحدها و إنما في الموجهات القرائنية لسياق القول كذلك، و قد اهتم العلماء اهتماما بالغا بهذا الجانب ، سواء منهم الغربيون أو العلماء العرب خصوصا منهم الأصوليون و المناطقة و اللغويون، "و لقد دفعت نظرية الخطاب الباحثين إلى إعادة التفكير في العلاقة بين المعنى و البنية الاجتماعية، من خلال التركيز على السلطة من داخل نظام المعنى و ليس من خارجه، فنظم المعنى نفسها تعتبر سلطة، و هي لا تظهر بسهولة كنظم، مثل بنية اللغة بل من خلال ممارسات ذات دلالة، إنحا ليست ببساطة المعاني المرتبطة بالممارسات الاجتماعية"339 ، ثم إن الاهتمام "بالأنساق المنطقية ذات البعد الطبيعي أدى إلى حدوث تشابكات بين عدة نظريات متباينة المنطلقات و التوجهات، من مثل علم النفس، و الفلسفة و اللسانيات، و غيرها من الفروع المعرفية التي رامت دراسة (عملية الخطاب) في مختلف أبعادها. و تبعاً لهذا أصبح بالإمكان القول إن التواصل، و مختلف العمليات التناظرية أضحت تشكل في الوقت الراهن القاسم المشترك بين علوم و مباحث متعددة و متباينة"<sup>340</sup>، وكانت مناحى دراسات هؤلاء تصب في الاتجاه التداولي باعتباره إستراتيجية فعالة تحقق الكفاءة المطلوبة في مستويات الخطاب، و الاتجاه التداولي يعدُّ لحد الآن موضوعاً يبحث عن الاكتمال تعوزه المقاربات التجريبية التي تمحص مفاهيمه و إجراءاته، لذلك يمكن أن نلمس درجات متعددة من التداولية و بالإمكان أن ندرجها كالآتي:

"1-تداولية من الدرجة الأولى: يعكف الدارسون في هذا المستوى على دراسة البصمات التي تشير إلى عنصر الذاتية في الخطاب، فهم يدرسون الأقوال و الصيغ التي تتجلى مرجعيتها و دلالتها في سياق الحديث... و تتناول نظريات الحديث ...

339 الممارسات اللغوية - تحليل الخطاب و التداولية، شنان قويدر، عدد 02، جامعة تيزي وزو، 2011 .

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> العياشي أدراوي- الاستلزام الحواري في التداول اللساني، منشورات الاختلاف، ط 01، الرباط، 2011، 73 و 74.

2-تداولية من الدرجة الثانية: وهي تتضمن دراسة الأسلوب الذي يرتبط فيه القول بقضية مطروحة، حيث تكون هذه الأخيرة متباينة عن الدلالة الجانبية للقول، وهي تدرس كيفية انتقال الدلالة من المستوى الصريح إلى المستوى التلميحي. أما النظريات التي تتناول هذا النمط بالدراسة فهي نظرية قوانين الخطاب و أحكام أو مسلمات المحادثة -حسب التسمية - وما ينبثق عنها من ظواهر خطابية كالافتراض المسبق و الأقوال المضمرة و الحجاج ...

3-تداولية من الدرجة الثالثة: و تتمثل في الدراسات التي تدخل ضمن نظريات الأفعال الكلامية، التي تنطلق من مسلمة مفادها أن الأقوال الصادرة ضمن وضعيات محددة تتحول إلى أفعال ذات أبعاد اجتماعية".

و خطاب التفسير الذي بين أيدينا لا يخلو من هذا الذي نتحدث عنه، و لكن الإشكالية مطروحة في الخطاب القرآني من حيث أنه مكتف بنفسه فهو خطاب أوحد، على العكس من الخطابات الأخرى التي و إن تميزت بخصائص معينة فهي لا تضاهي الخطاب القرآني في توجيهاته المتعددة سواء في المفهومات أو المنطوقات التي تكون على أوجه من القائلين بما على قاعدة من تعدد الأصوات، إذ "تمس إشكالية التعدد الصوتي هوية الذات المتحدثة، و المتكلم، و المتلفظ، و هي أطراف تتحدد في:

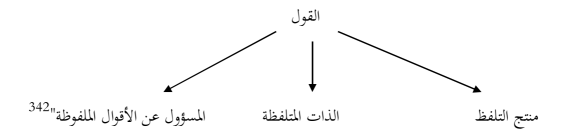
1-المنتج الطبيعي أو الحقيقي للملفوظ (الشخص المتحدث أو الكاتب).

2-الأنا (الذات المتحدثة) التي تأخذ موقع المتلفظ.

المسؤول عن الألفاظ الكلامية، إذ كل تلفظ يحقق فعلاً كلامياً مميزاً و إذا أخذت هذه الأطراف على أنها أوضاع، فإن هذه الأخيرة تتحقق في التواصل الكلامي غالباً، فإذا قلت لأحد: إني راحل إلى بلاد غريبة. فإني و في الوقت نفسه أكون: منتج التلفظ، و أكون الشخص الذي يتصادف مع الذات المتحدثة، و المسؤول عن إثبات القول.

\_

<sup>341</sup> عمر بلخير – تحليل الخطاب المسرحي في ضوء النظرية التداولية، منشورات الاختلاف، ط 01، الجزائر، 2003، ص: 12 و 13.



و خطاب التفسير هذا يتضمن الكثير من القضايا التداولية مثل العلاقة الجدلية بين الإنشاء و الخبر ما يسمى بالفعل الكلامي في تطرقه لآيات خبرية في الظاهر و لكنها إنشائية في جانب آخر ، و القضية التي تتعلق بالحجاج أو الاحتجاج و الاستشهاد حسب المصطلح الذي يستعمله الشنقيطي ، و بعض مما يتعلق بالأقوال المضمرة أو الإضمارات .. إضافة إلى استعماله لعلوم القرآن، ما يمكن أن يصطلح عليه بسياق الموقف، و آثرنا منها أسباب النزول و معرفة المكي و المدني، هذا زيادة لسياقين آخرين و هما سياق الإعجاز، و السياق المذهبي . هذه كلها قضايا تناولها الشنقيطي و بيان هذا من الناحية التطبيقية فيما يلي :

#### 2- آليات السياق التداولية و غير اللغوية:

استعمل الشنقيطي آليات كثيرة غير التي تحدثنا عنها في الباب الأول، آليات تداولية من جهة و آليات غير لغوية من جهة أخرى، لأن المدونة القرآنية لا تحتاج إلى المقاربات النصية فقط، و لكن تحتاج ما هو متوفر من علوم و معارف في السياق الخارجي، و هذه الآليات كثيرة كثيرة كثرة لا تحصى على الصورة المتكاملة، لعلوقها بميادين متفرعة و متشعبة، فقد استعمل الشنقيطي آليات تتصل بالإستراتيجية التداولية، و منها الافتراضات المسبقة، و الأقوال المضمرة، و الأفعال الكلامية، و ما يتصل بالحجاج، و الاستشهاد بغير القرآن فضلا عن مقاربته القرآن بالقرآن، و استعمل ما يقع في دائرة علوم القرآن أو ما يمكن أن نسميه في بعض مناحيه بسياق الموقف، من مثل معرفة أسباب النزول و معرفة المكي و المدني، ثم ما يمكن أن يتوصل من مظاهر الإعجاز، و معرفة مظاهر الإعجاز التي هي ركن من أركان علوم القرآن، إضافة إلى ما يتعلق بالسياق المذهبي، و إن ما يمكن التنويه به أن المعاني و المقاصد التي يضطلع بما القرآن ليست بأي حال من الأحوال تشبه حال ما عرف من الشعر و النثر العربيين من معاني و مقاصد من مثل الإفادة و الصدق و الإمتاع و إن تشاكلت في بعض جوانبها مع أهداف القرآن، ذلك

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> الخطاب- التعدد الصوتي من خلال السخرية في المنظور التداولي، حمو الحاج ذهبية، عدد 04، جامعة تيزي وزو، 2009.

أن النقاد العرب القدامي قد اهتموا "بعناصر العمل الفني كالموهبة و الطبع و التكلف، و لقد استأثرت قضية اللفظ و المعنى بجهود القدامي و عنايتهم كابن قتيبة و عبد القاهر الجرجاني حيث ارتكزت على ثلاث قواعد من عمود الشعر العربي القديم: شرف المعنى و صحته و جزالة اللفظ و استقامته و مشاكلة اللفظ للمعنى أي بسط المراد بإجلاء اللفظ بالروادف الموضحة و تبيان المعاني بالبلاغة "343، فماذا يمكن أن نجد في استعمالات الشنقيطي من آليات تداولية ؟

## • سياق الافتراض:

ينتمي الافتراض المسبق إلى الجهاز المفاهيمي للإستراتيجية التداولية، و هو يحدد على أساس معطيات لغوية، و"يرى التداوليون أن الافتراضات المسبقة ذات أهمية قصوى في عملية التواصل و الإبلاغ، ففي التعليميات Didactique تم الاعتراف بدور الافتراضات المسبقة منذ زمن طويل، فلا يمكن تعليم الطفل معلومة جديدة إلا بافتراض وجود أساس سابق يتم الانطلاق منه و البناء عليه. أما مظاهر سوء التفاهم المنضوية تحت التواصل السيئ فلها سبب أصلي مشترك هو ضعف أساس الافتراضات المسبقة الضروري لنجاح كل تواصل كلامي "344، يعرفه ديكرو كما يلي: "هو العنصر الدلالي الخاص بالقول بالإمكان تحويله إلى استفهام، هل (أ) ؟ و إلى نفي لا (أ) "345، مثال ذلك:

"أ-انقطع زيد عن التدخين .

تحويله إلى الاستفهام يعطينا ما يلي:

ب-هل انقطع زيد عن التدخين ؟

ثم نفيه:

ج- لم ينقطع زيد عن التدخين .

هذه التحويلات تظهر لنا شيئاً ضمنياً و جامعاً بين الأقوال الثلاثة، و هو:

181

<sup>343</sup> وتيكي كميلة - بين سلطة الخطاب و قصدية الكتابة مقاربة تداولية، دار قرطبة، ط 01، الجزائر، 2004، ص: 116.

<sup>.</sup> 344 جملة الآداب و اللغات- الجهاز المفاهيمي للدرس التداولي المعاصر، مسعود صحراوي- عدد6- جامعة الأغواط-2007 .

Oswald Ducrot- Dire et ne pas dire, Hermann, éd 01, Paris, 1972, P:81.

د-كان زيد يدخن ."<sup>346</sup>

فمن هذا المنطلق وجدنا الشنقيطي يستعمل إجراء هذا المفهوم في بعض الحيثيات، و هذه شواهد تؤكد ما ذهب إليه الشنقيطي :

فيقول الشنقيطي أَ: فَالُّونَ الْيَمَ لْأَكُونَ فِي ذَلِكَ قَصَّةَ الْحَرَيَّةَ ، وَأَنَّهُ أَنَّهُ وَلَا إِشْكَالَ فِي ذَلِكَ وَالْمَلَا كُلَّةُ وَلَّهُ وَالْوَاقِ مُعَ أَنَّهُ لَا إِشْكَالَ فِي ذَلِكَ وَالْمَلَا كُلَّةُ وَلَيْلَا يَاتٍ . وَالْوَاقِ مُعَ أَنَّهُ لَا إِشْكَالَ فِي ذَلِكَ وَالْمَلَا كُلَّةُ وَلَيْكَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

وَقُولُه أَ فِي الْآلِا ِ اَ الْكَرِيمَ الْآلِ اَ الْكَرِيمَ الْآلَا ِ الْكَرِيمَ الْلَا الْكَرِيمَ الْلَا الْكَرِيمَ الْكَافِ خَالَ اللَّا الْمَاكُونُ اللَّهِ الْكَافِ خَالَ اللَّا اللَّهُ الْكَافِ الْكَافِ خَالَ اللَّهُ اللَّهُ

إن الإشكال الحاصل هنا، عندما نرتب الأحداث السردية تاريخيا على وجه الحقيقة:

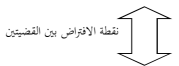
1-خلق الله آدم .

2-أمر الله الملائكة أن يسجدوا لآدم، إلا إبليس أبي و استكبر.

<sup>346</sup> عمر بلخير- تحليل الخطاب المسرحي في ضوء النظرية التداولية، ص: 114 .

<sup>.</sup> 371 عمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج4، ص370 و 371

3-عقاب الله لإبليس بأن أخرجه من الجنة و أنزله إلى الأرض.



4-إبليس يريد أن يوسوس لآدم و حواء و هما في الجنة.

5-وسوس لهما و أنزلهما الله إلى الأرض.

فالقضية هنا كيف وسوس لهما و هما في الجنة؟ يقودنا هذا السؤال إلى باب الافتراضات و يكون الافتراض بناء على مصادر ليست في القرآن و لا توجد في أحاديث النبي و إنما توجد هذه المصادر في الإسرائيليات من كون إبليس قد دخل و هو في جوف حية، و هناك من يستشهد بقول النبي (إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم) و هكذا، فالكيفية التي وسوس بها الشيطان لآدم و حواء تدر افتراضات كثيرة، و كل العلم عند الله عز و جل.

- و في قوله تعالى : ﴿ يُمْلِ لَدُ وَلَّمْ وَلَدْ ﴾ [الإخلاص: 3] .

يقول الشنقيطي : اُوقَالْد ُ قَالُ : مْن َجانبِ الْمَلْلْغَ عَثْمَا يَّة ِ لَوِ افْتُ رَضَعَ لَمَى حَدِّقُول ِ ه : قُلْلِ إِنْ كَانَ لَا يَقُولُ الْعَابِلِينَ  $[81 \setminus 43]$  .

ُ فَنُقُولُعَ لَمَى هَذَا **الْافْةَ مَراضِ**: لُو كَانَ لَهُ وُلِّذَ فَما مَّلِأُ أُوجِدِ هَذَا الْولَدِ وَهَاصِيرُ هُ ؟ فَإِنْ كَانَ حَاشًا فَعَقُولُعَ لَمَى أُخُونُهُ ؟ وَإِنْ كَانَقَهِمُ اللَّهِ مُلْقَامُ مُنْ وعٌ .

تُمَّإِنْ بَكَالَةَ يَا تَعَدَّد الْبَقَاء ، وإنْ كَأَنْهَ عَهِيًّا فَمَتِيانْة عَالُوه أَ؟

َ وَإِ ذَ ا كَاْنَ مَآلُه أَ ِ لَى الاِنْدَ لَهَاء فَ مَاالْحَ الْجَهُ إِلَى اِنهُ عَلَمِ الْحَ اَجِة إِلَيْهِ، فَانْتَفَى اتَّخَ اذُ الْولَدِ عَقَّلًا وَنَ قَلًا، كَمَا انْتَفَتِ الْوَلَادَةُ كَذَلَ لَكَ عَقَّلًا وَنَ قَلًا .

وَقَدْ أُورِدِ َ هُ الْمَشَرِين سُؤالًا فِيَهِ الْآيَة ، وَهُولِ مَاذَا قَدَّمَ نَفْي الْولَد عَلَى نَفْي الْولَاق ؟ مَع النَّا الْأَصْل فِي الْمَشَاهِد أَنْ ولَدَيثُمَّل لُد ؟

وَأَجَابَ بِ أَنَّهُ مُن تَقْلِيمِ الْأَهِّمِ لِأَنَّهُ رُدِّعَ لَمَى النَّصَارِي فِي قُولِهُم : عَيسيا بُّن اللَّهِ ، وَعَلَى الْمُهُودِ فِي قُولِهُم : عَ أَيْوا بُن اللَّهِ ، وَعَلَى قُولِ الْمَشْرِكِ بَن : الْمَلاَدُ كَبَةُ نُه اللَّهِ ، وَلِأَنَّهُ لَمُ لَدَّعِ أَحَّد أَنَّهُ الْسَجَادَ هُ وَلُودُ لِأَحِد ، فَكَاذَتْ وَعُوالُهُم الْولَلَ لَقَهُ رِيَ لَةٌ عُ ظُمِي " 348 .

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> االسابق ج9، ص: 254

إن الداعي الأساس لافتراض الشنقيطي هو أن يثبت وحدانية الله بالأدلة المنطقية، بطرح الأسئلة حول ماهية الولد الموجود على سبيل الافتراض، كما تؤكد النصوص القرآنية استحالة هذا الأمر فتجمعت الأدلة العقلية و النقلية لتفنيد فكرة أن يكون الله قد ُ ولد أو ولد .. و لكن لماذا قدمت مسألة كونه قد ولد لضرورة التسلسل المنطقي.

في هذا يجيب الشنقيطي أنه هنا بدأ بما هو أهم و هو الرد على الذين يقولون بأن المسيح ابن الله ثم إلى المهم و هو كونه لم يولد، و في هذا نلمح مراعاة للسياقات المختلفة .

هذا كله في إطار ما يسمى بالافتراض، و قد كانت هناك الكثير من الشواهد التي أدرجناها حتى تبرز مكامن آلية الافتراض بصورة أوضح، مع أنه يوجد الكثير غير ذلك، و قد بين لنا الافتراض هنا معلومات إضافية، إن في مستوى الآية نفسها، أو في علاقة الآية بغيرها من الآيات، أو في علاقتها بالأحداث التاريخية، و إذا كان هذا في مستوى الافتراضات المسبقة، فماذا عن الأقوال المضمرة ؟

#### • سياق الإضمار:

فإن كان الافتراض المسبق يحدد على أساس معطيات لغوية من السياق الكلامي بالأساس، فإن الأقوال المضمرة ترتبط بوضعية الخطاب و مقامه و ملابساته، و هي تفتح الجال لتنوع الأقوال في سياق الخطاب المقامي، فتكثر المسائل المتعلقة بالقضية الواحدة، و كل مسألة تختلف عن الأخرى لتناولها جانبا فرضته مقولات طرحها السياق الخارجي، و منه فإن "قانون الإخبارية و قانون الشمول يخضعان كلية لقانون الإفادة، و هذه القوانين تتحرك وفق النسق التالي:

يجب إعطاء الخبر بأقصى ما يتضمنه من معلومات و لكن أن يقع ذلك في حد الإفادة، مع تحنب إعطاء كل شيء، لأنه قد يؤدي إلى إحداث أضرار لا حاجة للمتخاطبين بها، و بهذا نتفادى الوقوع في متاهات الحشو الذي يضر بالإفادة"<sup>349</sup>.

فماذا يمكن أن نحد في خطاب الشنقيطي من أقوال نتجت بفعل استقراء الظاهرة ؟

- في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ جَلْنَ لَهْ بِي السَّمَاءِ بِ ﴿ وَجَا ﴾ [الحجر:16] .

.

 $<sup>^{349}</sup>$  Catherine Kerbrat Orecchioni- L'implicite, Armand Colin, Paris, 1986, P:220 .

فيقول الشنقيطي: "واختلفاله كماء وي الكواد باللوج فيالآيات المذكورة ، فقاله شخه : الكواكب ، وعن أيه الكواكب ، وعن أيها الكواكب اللوج : الكواكب ، وعن أيها الكواكب اللوج : الكواكب ، وعن أيها الكواكب اللوج : الكواكب ، وعن أيها الكواكب النظام ، وقي يك : هي قُصُور في السَّماء عليها الْحَسُ . وعن أي وتن قال به عليّة ، وقي يل : هي ضارل النظام والقَّور والنَّول السَّمان والنَّم والنَّور والنَّر والنَّر

قَالَ مُقَيِّلُهُ - عَفَا اللَّهُ عُهُ - : أَطْلَق تَعَلَى فِي (( سُورة النَّسَاء)) الَّيوَجُ لَى الْقُص ورالْح صيناة فِي قُول هِ : ﴿ أَيْ مَا لَكُونُ وَا يُ لُرُكُكُم الْمُوتَ وَلُو كُت م فِي بُرومُ مَثَيَّلَة ﴾ [النساء:78] وَوَجُع الْأَقُوال كُلَّها أَوْل مُلَيَّا مَا يَكُونُ وَا يُ لُرُكُكُم الْمُوجِ فِي اللَّهُ عَهَ الطَّهُ عُور ، وَهُهُ أَتَبُّ الْمُأَة بِاللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْقُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّ

فقد أختلف في معنى كلمة البروج و قد تعددت التأويلات حولها بمعطيات السياق الخطابي العام فمن يقول أنها الكواكب و منهم من يقول أنها قصور في السماء و منهم من يقول أنها منازل الشمس و القمر و لابن عباس الحديث المفصل للبروج، و الشنقيطي يفسرها باللغة فيصبح معناها الظهور مع الاحتفاظ بإمكانية ما قد قيل في التأويلات، و إدراجها في الأقوال المضمرة و الممكنة.

- و في قوله تعالى : ﴿ **وَالنَّازَءَات غُرْقًا** ﴾ [النازعات: 1] .

يقول الشنقيطي: "أمَّا الْمُواُدُهِ. ﴿ النَّازَعَاتِ غُوقًا ﴾ هُمَّا ، فَقَلا ﴿ خَدُ لَمْ فَ يِه إِلَى حَوالَ ي عَشَوق أَقُوالُ مَنْهَا : أَنَّهَا الْمُلادُ كَهُ تَتِعُ الْأُرُواَحِ ، وَالنُّجَوْمَ قُل مُ مِن مَكَانِ إِلَى مَكَانِ آخَو ، وَالْأُقُواسُ تَتِعُ السَّهَام ، وَالْغُرَامُ وَالْغُرُولُ مِن طَرِ الْإِسْلامِ إِلَى طَرِ الْحُرْبِ لِلْقَدَ الِ ، وَالْمُوشُ تَتِعُ إِلَى وَالْعُوشُ تَتِعُ إِلَى الطَّلَا ، أَي : الْحَدَّ وَلُ الْوُحِشُ الْحَدُدُ .

أبان استعمال الأقوال المضمرة وجهات تأويلية مختلفة، و قد ضمن الشنقيطي كلامه في هذا الأقوال التي اختلف فيها ما بين المفسرين و العلماء حول قضية بعينها، و لذلك اشتمل خطابه بالتنوع و الشمولية، هذا كان في الإضمار القولي، فماذا عن الأفعال الكلامية ؟

### • سياق الفعل الكلامي:

إن كل سيرورة تواصلية "تستدعي تحديداً متبدلاً و مستمرا لتصرفات المشاركين حضورياً، و أن للتحليل هدف مهم... يكمن في محاصرة الطريقة التي يتفاعل وفقها المتعاملون الاجتماعيون بعضهم

<sup>.</sup> 82 عمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج3، ص: 3

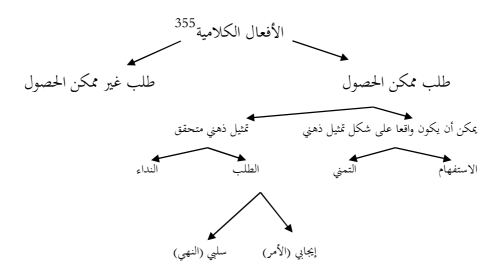
<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> المرجع نفسه ج9، ص: 12 .

على بعض، انطلاقا من استخدامهم اللغة"352، فإن الفعل الكلامي فيه أداة إجرائية فعالة في تقسيم الظاهرة الإنشائية، و تمييزها عن الخبرية، إذ أنه هو المنجز بواسطة الكلام، و قد "تلعب الأفعال الكلامية دور تحويل معتقدات المتخاطبين من جهة، و استمرارية الخطاب بين أطرافه من جهة أحرى، إن أقوال المتكلم تنبني على ما قاله المخاطب، فلا توجد هناك أقوال قوالب، كل قول يخضع لمضمون القول السابق و للافتراضات و التأويلات التي يحتويها"353، و أكثر ما يوجد الفعل الكلامي في الإنشاءات غير الطلبية، مثل ألفاظ العقود و المعاهدات بما هو إيقاع للفظ، في علاقة تناظرية بما يسمى اتجاهات المطابقة ما بين القول و العالم أو لعكس، غير أن الفعل الكلامي لا يجيء إنشائيا خالصاً، و لكنه قد يجيء عن طريق الإحبار . و لذلك فإن "المنهج الإجرائي العام لتفكير الأصوليين في ظاهرة (الأفعال الكلامية) ينهض على دعامة الاعتداد بتقسيم الخطابات في الكلام العربي إلى خبر و إنشاء كما تصورها البلاغيون و المناطقة و النحاة، و لكن دارسين محللين للنص القرآني بعمق -من طراز الرازي و الشاطبي و القرافي و غيرهم- لم تكن لترضيهم أدبيات الدرس البلاغي و النحوي فعمدوا -وعبر منهج استقرائي تحليلي- مكنهم من استنباط أغراض و إفادات و قواعد تشريعية من الخطاب القرآني، هي في الأحير مناط مقصد الشارع، و يبدو أن الأصوليين، من هذه الجهة التداولية، قد استأثروا بالبحث فيما فرط فيه كثير من النحاة، و ذلك من جراء فهمهم لطرق تأليف الكلام و أوجه استعمالاته و إدراك مقاصده و أغراضه، و ما يطرأ عليه من تغيير ليؤدي معاني متعددة "354، و يمكن أن نمثل للفعل الكلامي بالخطاطة التالية:

 $<sup>^{352}</sup>$  Catherine Kerbrat Orecchioni- Les interactions verbales, T1, Armand Colin, éd 3, Paris, 1990, P:17 .

<sup>353</sup> عمر بلخير - تحليل الخطاب المسرحي في ضوء النظرية التداولية، ص: 193 .

<sup>354</sup> مجلة الآداب و اللغات- تداولية الخطاب القرآني عند الأصوليين، مسعود صحراوي- عدد07- جامعة الأغواط-2011 .



هذا و "يجب على المتحدث Enonciateur أن يصل إلى أن يعوف المرسل إليه المديث كليا حديثاً، إلا إذا أمتثل باعتباره معين. و هذا هو الذي يبي نه أثناء حديثه، حيث لا يعتبر الحديث كليا حديثاً، إلا إذا المتثل باعتباره معيراً عن نية من هذا النوع بالنسبة للمرسل إليه... و يقودنا هذا المعني إلى عمق الجهاز التداولي Dispositif pragmatique إلى انعكاسية الحديث "356، و تكثر أفعال الممارسة وي الخديث أن فعل الكلام أو الإنجاز ينعكس في الحديث "356، و تكثر أفعال الممارسة في بصورة محسوسة في الخطاب القرآني، و الشنقيطي يستخرجها على شكل ماهو واقع في الأمر أو الوعظ أو الإنذار، إذ أنه "ينجز فعل ممارسة عند إصدار حكم مناسب أو غير مناسب، حول تصرف أو حول تبرير، حيث يرتبط في الأمر مثلاً على ما يجب أن يكون أكثر من تقدير ظرف معين ... و تستلزم هذه الأفعال أن الآخر مضطر لإنجاز الفعل"357 و قد اقترح سيرل بعد تقسيمات أوستين أحسد خمسة أصناف للفعل الكلامي و هي: التقريريات، و الوعديات، و الأمريات، و الإيقاعيات و البوحيات و 359.

و هو ما يورد بكثرة في تفسير الشنقيطي، فلنلاحظ مستوى ورود الفعل الكلامي في تفسيره :

خبر أريد به الإنشاء في قوله تعالى : ﴿ لَا تَجُدُ قُوْمِا مُؤْمِنُ وَنَهِ اللَّهُ وَالْيُومِ الْآخِرِيهُ وَادُّونَ مَنْ
 حَادً اللَّهُ وَسُولُهُ وَلُو كَانُوٓإِ اَء مُهُم أُولِهِ اَهُم أَو إَخُوانَهُم أَو عَشَيَرتُهُم أُولَه لَكَ كَتَ بَهِ فَي قُلُوهِ هُم

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Ahmed Moutaouakil- Réflexions sur la théorie de le signification, Thèse, Faculté des lettres, rabat, 1982, P: 178 .

Dominique Maingueneau- Pragmatique pour le discours littéraire, Bordas, Paris, 1990, P: 113 .

<sup>357</sup> J.Austin- Quand dire c'est faire, trad: Gives-Lane, éd du Seuil, Paris, 1970, P: 161 .

« verdictifs مناك خمسة أصناف للتلفظ بحسب تقسيم أوستين: أفعال الحكم verdictifs، أفعال الممارسة exercitifs، أفعال السلوك (comportatifs)، أفعال العرض expositifs .

 $<sup>^{359}</sup>$  J.Searle- Sens et expression, trad: Joëlle Proust, Minuit, Paris, 1982, P: 51-70 .

الْإِيَمانَ وَأَيَّلُهُم بُرُوحٍ مْنهُ وَيُ لَمْخَلُّهُم جَنَّاتِ تَجْرِي مْنتَحْدَ لِهَا الْأَنْهَار خَالَ لِمَيْنِهُ يَهَا وَضِي اللَّهُ عَنْهُم الْإِيَمانَ وَأَيَّلُهُم بُرُوحٍ مْنهُ وَيُ لَمْخَلُّهُم جَنَّاتٍ تَجْرِي مْنتَحْدَ لَهَا الْأَنْهَار خَالَ لِمَيْنَ اللَّهُ أَهُم اللَّهُ أَهُم اللَّهُ أَهُم اللَّهُ أَهُمْ لُحُونَ ﴿ [الجادلة:22] .

يقول الشنقيطي في هذا الموضع: "وردت هذه الآية الكريمة بلفظ الخبر ، والمراد بها الإنشاء ، وهذا النهي البليد ، والزجر العظيم مولاة أعداء الله ، وإيراد الإنشاء بلفظ الخبر أقوى و أوكد ، من إيراده الإنشاء ، كما هو معلوم في محله ، ومعنى قوله {ي وَدُّونَ مَن حَادَّ الله وَرُسُولَه } : أي يحبون ويوالون أعداء الله ورسوله.

و ما تضمنته هذه الآية الكريمة من النهي والزجر العظيم عن مولاة أعداء الله جاء موضحاً في آيات أخر كقوله تعالى : { قَدْ كَانَتْ لَكُم أُسُوةٌ حَمنَةٌ في إُبراهيم والذين عَه إِ ذْقَ اللها ل تَّوِمهم إِ نَّاب بُروآؤا أَخْرَكُم وَمِّا تَعِ لُمُونَ مِن مُونِ الله كَثْمِزَ ابكُم أُسُوةٌ حَمنَةٌ في إُبراهيم والذين عَه أُدْقَ اللها ل تَّقِمِهم إِ نَّا بُكُم وا بالله وَمنكُم وَمُّا تَعِ لُمونَ مِن مُونِ الله كَثْمِزَ ابكُم وَب بَا نَين وَلا يَن كُم العداوة و البغضآ أَب كَا مَا عَلَى الكفار رُمَاء وُحُمه كُ إِ الممتحنة : 4 ] . وقوله تعالى : { فُحَمَّد رُسُولُ الله والذين عَمه أُشِدَّاء عُلَى المؤمنين أَعَق ب تُنْهم } [ الفتح : 29 ] وقوله تعالى : { فَسُوفِي أَنِي الله بتَّوْم يُح بُّبُهم عُلطَةً } [ التوبة : 123 ] الآية . على الكافرين } [ المائدة : 54 ] . وقوله تعالى : ولا يَعلل عَلم عُلطة عَلم التوبة : 73 الآية . وقوله تعالى : ولا أيها النبي حَاهِد الكفار والمنافقين و اغلظ عَلمهم } [ التوبة: 73] الآية .

- الفعل المتضمن في القول: على ما يفهم من صيغة التعجب، في قوله تعالى: ﴿ أَسْمِع بِهِمْ وَأَبْ صِرْ الْقُولَةِ عَلَى الْمُولَةِ الْمُولَةِ عَلَى الْمُولَةِ عَلَى الْمُولَةِ عَلَى الْمُولَةِ عَلَى الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُولِقِيقِ الْمُؤْمِدِ عِيقِ اللَّهِ الْمُؤْمِدِ عِيقَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا

<sup>. 486</sup> عمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج7، ص $^{360}$ 

<sup>361</sup> المرجع نفسه ج4، ص: 198 .

إن الفعل المتضمن في القول إنما يظهر في الآيات السياقية التي أدرجها الشنقيطي، و بما بان المراد من صيغة التعجب أن الأمر يتعلق هنا للوعيد و التهديد، و ليس للمدح.

- الأمر في فعل الوعيد : في قوله تعالى ﴿فتمتعوا فسوف تعلمون﴾ [النحل:55] .

يقول الشنقيطي : طبيغة الأمر في قوله { فَت َحَمَّهُ واْ } للتهديد . وقد تقرر في « فن المعاني ، في مبحث الإنشاء » ، وفي « فن الأصول ، في مبحث الأمر » : أن من المعاني التي تأتي لها صيغة افعل التهديد . كقوله هنا : { فَتَ حَمَّهُ واْ فَسُوفَ تَعلُمُونَ } وتشهد لهذا المعنى آيات أخر . كقوله . { قُل تَمَتُّع بِكُفْكِ قَل مَقَالهُ هِنَا : { قَل تَمَّعُ واْ فَإِنَّ صِير كُم إِلَى النار } قل يلاً إِنَّكُ مْن أَصُحابِ النار } [الزمر]8، وقوله : { قَل تَمَّعُ واْ فَإِنَّ صِير كُم إِلَى النار } [إلراهيوقو03: { ذَرُهُم يَ أَكُلُواْ وَي تَحَمَّعُ واْ وَي مُلههم الأمل فَسُوفَ ي مُعلَمون } [الحجر:3] ، وقوله فَذُرُهُم يُحُوضُواْ وَي مَله واْ حتى ي للا قُواْ ي وَهُم الذي ي وُعلون } [الزحرف:83] وقوله : { فَلَرُهُم حتى ي للا قُواْ ي تَوْهُم الذي فيه صُع تُونَ وَقَوله : { فَلَرُهُم حتى ي للا قُواْ ي تَوْهُم الذي فيه صُع تُونَ } [الطور:45] ، إلى غير ذلك من الآيات "362 ، فصيغة أسمع بحم و أبصر يعد تعجب يراد به المدح في الأقوال العادية ، و لكن هنا حرج إلى الذم بدليل سياق الآية و الآيات الأخرى التي في نفس السياق ، فالفعل المتضمن في هذا القول هو الذم .

كان هذا الذي سقناه نماذج من الأفعال الكلامية الواردة في تفسير الشنقيطي، و فائدتها أنها أحدثت أفعالا لها قوة إنجازية كبيرة، مثل فعل التهديد، و مثل فعل الذم ..الخ، و هذا الفعل المنجز حادث من مراعاة المقتضى في آيات أخرى لها نفس الوجهة المقصدية، و لذلك أثر هذا على المعاني في أنها خرجت إلى التحقق، و هذا هو الدور الحقيقي للغة، كان هذا في مستوى الأفعال الكلامية فماذا بشأن الحجاج ؟ و هل له دور في عضد المقولات ؟ هذا ما سنعرفه في ما يأتي من كلام .

### • سياق الحجاج:

يعد الحجاج أو المحاجة آلية مهمة تبنتها أغلب بحوث تحليل الخطاب المعاصرة، و تكمن أهميتها في انطباقها السهل و اليسير على جل المدونات التي يعنيها الدرس التداولي بالتحليل، و لذلك فإن الحجاج يراعى من قبل "منظورات ثلاثة كبرى: منطقي و لغوي و محادثي، و "إن هدف نظرية الحجاج هو دراسة التقنيات الخطابية التي تسمح بإثارة أو تعزيز موافقة الأشخاص على القضايا التي تقدم لهم" 363، هذا و

<sup>. 191 :</sup>سابق ج3، ص $^{362}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> P.Charaudeau et d.maingueneau- Dictionnaire d'analyse du discours, Seuil, 1 éd, paris, 2002, p:66

"تبين الميزة القصدية للحجاج و كذلك الاستدعاء الضمني للإجابة التي تؤسس الحجة أن العلاقة الحجاجية هي بطريقة معينة قريبة من علاقة الاستلزام Implication "364"، و هذه المنظورات هي:

"المنظور المنطقي: يرى اعتماد منطق خاص باللغات الطبيعية. و تجسد هذا التمشي نظريتان أساساً: اللسانيات النفسية المعرفية و علم الدلالة المنطقي..

المنظور اللغوي: إنه منظور يتبلور في أبحاث أوزفالد ديكرو عن الحجاج في اللغة. و بخلاف المنظور السابق فإن البنى الحجاجية ليست ذات طبيعة منطقية، و لكنها لغوية بالأساس..

المنظور المحادثي: إذا كانت البنية المنطقية للتفكير في منشأ اللغة، فإن الخطاب و التبادلات اللغوية هي مصبها 365، و البلاغيون يعرفون المذهب الكلامي الذي هو في الاعتبار ما يقابل الحجاج - بقولهم: هو "إيراد حجة للمطلوب على طريقة أهل الكلام، و هو أن تكون بعد تسليم المقدمات مستلزمة للمطلوب 366، و هدف هذا تغيير اعتقاد المخاطب بتلك الآليات، إذ أن "هذا السياق التخاطبي الحواري الذي تشير إليه بعض التعريفات يرسخ المذهب الكلامي في بعده الخطابي المحاجي "367، لذلك فالحجاج موجود في هذا الخطاب التفسيري، عبر هذه النماذج:

- في سياق قوله تعالى : ﴿وَقَالُوا لَو كُنَّا نَسْمُع أُو نَعِقل ُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [الملك:10].

هذه حجة على الكفار بألسنتهم ، و يورد الشنقيطي حججا أخرى من القرآن تحسب عليهم، و هي كالتالي : " ﴿خَدْ مَم الله على قُلُوكِهُم وعلى شَمْع بِهُم } [البقرة: 7] .

وقال : { إِنَّا جَعْلَنَا عَلَى قُلُو بِهُمْ كَ إِنَّهُ أَن يَ فَقُهُوهُ ۚ وَفِي آذَ اِنِّهُمَ وَقُرا } [الكهف:57] .

Jacques Moeschler- Argumentation et conversation, Hatier-Grédif, Genève, 1985, P: 53 . مابر الحباشة- التداولية و الحجاج، صفحات للدراسات و النشر، ط1، سورية، 2008، ص: 17 إلى 19.

<sup>366</sup> سعد الدين التفتازاني – مختصر السعد شرح تلخيص المفتاح للقزويني، تح: عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، ط 01، بيروت، 2003، ص: 411 .

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> شكري المبخوت- الاستدلال البلاغي، دار المعرفة للنشر، وكلية الآداب منوبة، ط 01، تونس، 2006، ص: 177 و 178 .

العجل بِكُفْرِهُم} [البقرة:93] . و هذا ، وإن كان في بني إسرائيل ، إلا أنه قال لهذه الأمة : { َوْلَا تَكُونُواْ كَالَّانِيْنَ وَالْوَالْمَا يُعْمَ لَا يَسْمَعُ وَنَ } [الأنفال:21] ، وقال تعالى عنهم : { قَالُواْ قَاتُكُمْ عِنَا لُو نَشَاءَلُقُلْنَا مَثْلُ هذا } [الأنفال:31] .

إن قوة الحجة تأتي في قيمة التذكير الذي يورث الحسرة و الندم في منطوقات الآيات و مفهوماتها، لأن الأوان قد فات حتى يصحح الإنسان ما بدر منه، ثم أنه قد وصل إلى نهاية المطاف، و ثالثا أنه يرى الذين يدخلون الجنة فيزداد حسرة و ندما حيث لا ينفع الندم.

- التدرج بالحجة : في قوله تعالى ﴿ ثُمَّ رَدْدُاهُ أَسْفَلُوا لَمْ يَن ﴾ [التين: 5] .

فالوارد في هذه الآية يعد أقوى إذا ما قورن بآيات بالسياق نفسه ، و الشنقيطي يقول في هذا المضمون: "كما في قوله تعالى: { وَهِن نَ عُمْونُ مَكُسهُ فِي الخلق} [ يس: 68]. و ذكر الشيخ رحمه الله تعالى علينا 369 وعليه هذا القول ، وساق معه قوله: { الله الذي خَلَقَكُم مِّن ضَعْف ثُمُّ جَلَى مِن بُعْفُوة ثُمُّ جَلَى مِن مُعْفَا وَشِي لَهُ } [ الروم: 54] ، وساق آية التين هذه { ثُمَّ رَدُذَ اه أَسْفَلُوا فَل يَن } [ التين: 5] ، وقال: على أحد التفسيرين ، وقوله: { وَمِنكُم مَّن يُرُدُ إلى أُرذَ ل العمر ل كُلا مَل مَن عُلم مِن عُلم شَيًا } [ الحج: 5] ، وهذا المعنى مروي عن ابن عباس رواه ابن جرير 370 . أول حجة هي أن الله خلق الإنسان و خلقه من ضعف، ثم تتدرج الحجة إلى أن يرد الإنسان إلى أسفل سافلين (لها عديد المقاصد)، و يظهر المعنى الجلي المحسوس الذي يفهم من قبل الإنسان في تذكير الإنسان بالكبر في السن إلى أرذل العمر (في حاله يحدث النسيان) و هذه حجة بالغة للإنسان الذي يعتبر من مشاهد كهذه .

إن الحجاج من طريق مثل طريق التفسير، لأبين و أوضح لطبيعة المدونة التي هي اعتبارا خطابا دينيا يستوجب الإقناع، و قد بين توظيف الحجاج، في أن الآي القرآني يعضد بعضه بعضاً و يشهد لبعضه البعض، بالحجة و البرهان سواء ما وقع باللغة أو ما وقع بالعلاقة المنطقية، و الحجاج في تفسير الشنقيطي كثير جدا، لا يمكن أن نحصره في بعض الأسطر، و لكنه يتطلب بحوثاً كثيرة، و لأن

<sup>.</sup> 194: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 97: -0. 9

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> المرجع نفسه ج9، ص: 143 . الكلام للشيخ عطية سالم أحد تلامذة الشنقيطي ، و الذي أتم عمله في هذا التفسير .

<sup>. 143</sup> المرجع نفسه ج9، ص $^{370}$ 

الاستشهاد و الاحتجاج خرج إلى سياقات غير قرآنية، جعلنا هذا ندرج عنصراً بالسياق المستشهد به غير القرآني، فماذا يمكن أن نجد فيه ؟

#### • سياق الاستشهاد بغير القرآن:

إضافة إلى ما قد قلناه في الحجاج، فإن موضوع الاحتجاج باب متسع جدا، و لذلك عقدنا عنصراً خاصاً بالاستشهاد بغير القرآن، و ما نقصده هنا هو الحديث النبوي، و أقوال العلماء، و من الكلام المنظوم، و الشعر، و ذلك حتى نستوفي بصورة نسبية المقولات، التي عضدت كلام الشنقيطي من قريب أو من بعيد، و نبدأ بما هو موجود في تفسير الشنقيطي من حديث شريف :

# - الاستشهاد بالحديث : في قوله تعالى : ﴿ وَيْوَم نَبَعْثُهْ مِي كُلِّ أُمَّة شَهِيدًا عَلْيهُم مِنْ

أَنْفُسِهُم وَجِئْذَ ابِكَ شَهِيلًا عَلَى هَؤُلَاء وَنَزَّلْذَا عَلَيكَ الْكَ الْكَ اتْبُي اَذَالِكُلِّ شَيْء وَهُلَّى وَهُلَّى وَوْحَة وَب شُرى لَلْ مُسْلَم مِينَ ﴿ النحل:89] . يقول الشنقيطي على هذا الاعتبار: "وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: « اقرأ علي » قال: فقلت يا رسول الله ، أأقرأ عليك وعليك نزل؟! قال: « نعم . أني أحب أن أسمعه من غيري » فقرأت « سورة النساء » حتى أتيت إلى هذه الآية : { فَكُفّا إِذَا جُمْنَا مِن كُلِّ أُمَّة بِشَهِيدً وَجُمْنَا بِكَ على هؤلاء شَهيداً } [ النساء : 41 ] فقال: « حسبك الآن » فإذا عيناه تذرفان " 371 .

- أيضا في قوله تعالى : ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيسَ لَكَ بِهِ عَلَم إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَةً كَ كَالَ عُهُ مُسْهُ وَلا ﴾ [الإسراء:36] . يقول الشنقيطي : " و في الحديث : « إياكم والظن ، فإن الظن أكذب الحديث » "372 .

كان استشهاده بالحديث النبوي كثيراً و في سياقه من القول، لأنه كما هو معلوم فإن الحديث الشريف جاء ليبسط معاني القرآن في الأساس، لذلك فقد تناسب القولان في المعنى و القصد، و زيادة على هذا فالسياقات الحديثية تتظافر لتفصيل مجمل، أو لتخصيص عام، في الخطاب القرآني، و ماذا الآن بشأن الاستشهاد بكلام العلماء ؟

<sup>. 225 :</sup>سابق ج3، ص $^{371}$ 

<sup>372</sup> المرجع نفسه ج3، ص: 381 .

- الاستشهاد بكلام العلماء : في قوله تعالى ﴿ أُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعِشِيهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَواء عُي اللَّهَ اللَّهَ أَواء عُي اللَّهُ اللَّهُ أَواد عُه اللَّهُ أَواد عُه اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ
- في قوله تعالى أيضا : ﴿ وَ هُو النَّنِي سَخَّر الْهِ عَلَمْ الْهِ عَلَمْ الْهَ كُلُوا فَهُ لَحَما طَرِيًّا وَتَسْتَ عُورُجُوا فَهُ حَلْمَ اللَّهُ وَلَمْ كُونَ ﴾ [النحل: 14] . يقول حلْه تَ تَلْب سُونَها وَتَى الْفُلْكَ عَواخِرَة وَلِيهة بَ يَعُوا مِنْ فَصْلاً لَه وَلَمْ كُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: 14] . يقول الشنقيطي في سياقها : " أمَّا قُولُ الشَّاف في : وَلَا أَكُوهُ لُو لِلَّهِ لِنُس اللُّوْلُؤ ، إِلَّا لِأَنَّهُ مِن رَيِّ النَّساء ، فَلْ الشَّاف في عَلَيْ النَّهِ عَلَيْ النَّساء ، فَلْ اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللَه
- و في قوله تعالى أيضا : ﴿ إِنَّمَا حَرَّم عَلَيْكُم الْمَة َهَ وَالدَّم ﴾ [البقرة:173] . فيقول الشنقيطي : "وَأَمَّا مَذْهُ الْإَهِم أَحْمَد رِحْمَهُ اللّه مُ فُهُو أَنْ كُلَّ مَا يَلَاء يشُ إِلّا فِي الْمَافَحْية َ تُهُ مَحَلَلُ ، والطّافي منه مُ وَغُيره مُسواء مُ ، فَلَا لَم مِن عَيْوانِالْهِ فَحْوْ تَ تَدُه مُ عُلَمَكُوام مُ ، فَلَا لَدٌ مُن ذَكَات ه إِلّا مَا لَا مَا لَا مَا لَا عَلَى مَن عَيْوانِالْهِ فَحْوْ تَ تَدُه مُ عُلَمَكُوام مُ ، فَلَا لَدٌ مُن ذَكَات ه إِلّا مَا لَا عَلَى مَن عَيْوانِالْهِ فَحْوْ تَ تَدُه مُ عُلَم كُوم مَن عَيْونَكُاة مَن اللّه عَلَم اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَم اللّه عَلَى اللّه عَلَم اللّه عَلَى اللّه عَلَيْكُوم اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى ال

يدل استشهاده بكلام العلماء و الأئمة أنه يأخذ الفقه عن الأئمة الأربعة، كما يستشهد بمن رأى فيهم حسن المنطق و سعة البيان، و لا يتحيز لأحد دون الآخر إلا بمقياس العلم . و هذا يدل على أن مثل هذه الأخلاق العلمية ينبغي أن تكون عند جميع العلماء لأنها بالفعل الصفات الراجحة التي تميز علم العالم بالأصالة و النفاذ .

هذه نماذج أوردناها للتدليل بها على ما ورد من استشهادات العلماء، و لكن يستعين الشنقيطي أيضاً بكلام الشعراء و صانعي المنظومات في تفسيره :

### • الاستشهاد بالشعر و المنظوم:

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> االمرجع نفسه ج2، ص: 213 .

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> المرجع نفسه ج4، ص: 226 .

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> المرجع نفسه ج3، ص: 161 .

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> المرجع نفسه ج1، ص: 95 .

عندما نقول أن مفسر القرآن يستشهد بالشعر ليس المراد بهذه العبارة أن نجعل القرآن و الشعر بنيتين دلاليتين متناظرتين من حيث الدرجة و القيمة، و لكن المقصود بذلك أن الشعر قد يحل بعض إشكالات المعنى المتعلقة ببنية اللفظ أو المعنى، مع أن هناك وي عهد البعثة من كان لا يقيم حداً فاصلاً بينهما و ذلك حين أتّهم الرسول بأنه شاعر فواقعة كهذه "لا يمكن إلا أن تدل على أنهم لم يميزوا بين القرآن و بين الشعر "377، فكل تناولنا مقرون بوجود ظاهرة الشعر في خطاب الشنقيطي الموجه لتفسير القرآن، لذلك سنمثل لهذه الظاهرة ببعض النماذج:

- و في سياق قوله تعالى : ﴿وَأَذِّنْهُ مِي النَّاسِ بِ الْحَجِّ أَتُوكَ رَجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَاهِمٍ أَتْ يَن مِن كُلِّ فَجِّ عَمِيقِ﴾ [الحج: 27] .

يقول الشنقيطي: "الأذان في اللغة: الإعلام: ومنه قوله تعالى { وَأَذَ ان مَّن اللهَ وَرُسُول مِه إِلَى الناس يَ وَم الحج الأكبر } [ التوبة: 3] وقول الحرث بن حلزة:

آذنتنا ببينها أسماء ... رب ثاو يمل منه الثواء

والحج في اللغة : القصد ، وكثرة الاختلاف ، والتردد : تقول العرب : حج بنو فلان فلاناً : إذا قصدوه ، وأطالوا الاختلاف إليه ، والتردد عليه . ومنه قول المخبل السعدي :

ألم تعلمي يا أم أسعد أنما ... تخاطأني ريب المنون لأكبرا

وأشهد من عوف حلولاً كثيرة ... يحجون سب الزبرقان المزعفرا ...

والفج : الطريق ، وجمعه : فجاج : ومنه قوله تعالى ﴿ وَجِمَعَ لَذَ اَفَ يَهَا فَ جَاجَالُهِ ۗ اللَّهُ ۖ اللَّهُ مَ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

إذا الخيل جاءت من فجاجِ عميقِة ... يمد بما في السير أشعث شاحب"378.

إن الشواهد الشعرية التي استشهد بها الشنقيطي تدل على اطلاعه و استيعابه على أفانين الشعر و خاصة القديمة منها كيف لا و الشعر هو المخزن الذي لا ينضب من الألفاظ و المعاني، يحافظ على اللغة من الضياع، و يساهم في تطوير اللغة و استحداثها، و قد فسر العلماء القرآن بما للشعر من أدوات في الدلالة لفظا أو معنى و للبيهقي حديث للرسول في هذا المعنى يقول: "عن عكرمة عن ابن عباس قال إذا قرأ أحدكم شيئا من القرآن فلم يدر ما تفسيره فليلتمسه في الشعر فانه ديوان العرب هذا هو الصحيح موقوف (وقد أحبرنا) أبو عبد الله الحافظ أنبأ أبو الحسن علي بن محمد بن عقبة الشيباني بالكوفة ثنا أحمد بن موسى الحمار ثنا الحسن ابن علي ثنا يحيى بن آدم أنبأ إسرائيل عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن من الشعر حكمة وإذا

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> مصطفى الجوزو - نظريات الشعر عند العرب ج1، دار الطليعة، ط 02، بيروت، 1988، ص: 75 .

<sup>. 42 :</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج $^{378}$ 

التبس عليكم شيء من القرآن فالتمسوه من الشعر فانه عربي "<sup>379</sup>، و كان الرسول صلى الله عليه و سلم يحب من الشعر جيده، و كانت له أنماط "لتوجيهاته شعراء الإسلام عندما كان يجيد هؤلاء الشعراء في قولهم و يحسنون في منطقهم، يجد ذلك صداه عند الرسول —صلى الله عليه و سلم— و يعبر لهم عن استحسانه بأساليب مختلفة، فحين أنشده النابغة الجعدي قوله:

و لا خير في حلم إذا لم تكن له بوادر تحمي صفوه إن يكدرا و لا خير في جهل إذا لم يكن له حليم إذا ما أورد الأمر أصدرا

و دعا له بالخير بعد أن استجد قوله، فقال له: أجدت، لا يفضض الله فاك. و يقال أنه عاش مائة و ثلاثين سنة لم تفضض له سن". 380.

- و كذلك يستشهد بالمنظوم في سياق قوله تعالى : ﴿ وَهِ اللَّهِ اللَّهُ وَدَ» إِلَى حَمِّ التَّأُويلَوِهِ، يَ انِ في هُواقِ عِاللَّهُ وَدَ» إِلَى حَمِّ التَّأُويلَوِهِ، يَ انِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ قُول ه أُمِّوفًا لمَّ التَّأُويل : [ الرَّج ]

حَمْل أَ لَ ظَاهِ عَلَى الْمُوجِ مِنَ وَاقْسُمهُ لُهُ اَسْدَ والصَّحيح مَل أَ وَاقْسُمهُ لُهُ اَسِدَ والصَّحيح صَحِيتُ مَ أُوهُو الْقَرِيبُ مَا حَمَل ... مَخُوّة الدَّلَ يلِ عَلَا النَّمْة كِلِّ وَغُيْدِ النَّمْة كِلِّ وَغُيْدِ النَّمْة عَلَى اللَّهِ بَا لَهُ فَيْدَ وَهُمْ وَغُيْدٍ اللَّهُ بَا لَهُ فَيْدُ وَمُ عَلَهُ بَا لَهُ فَيْدُ وَمُ الْعَلَمْ بَا لَهُ فَيْدُ وَمُ الْعَلَمْ اللَّهُ اللللْلُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْعُلُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ا

إِلَى أَنْقَالَ : [الرَّجِ

فَ مَعْلَ مُ سُمَّيْنِ بَمْ عَنَى النَّمِّ .. عَلَيهُ لَهُ لَا يُحِسَمُ اتِ الْبَعِدِ كَحْمَلِ أُورَاً وَ عَالَطُنَّغِ بِرَ وَ ... يَوْمَا نَهَ الْأَلْحُ الْوَالْحَدِ مَا الْعَضَاء مَعْ لِلالْدَ وَإِمْ وَمُمْلُ مُ الْقَضَاء مَعْ لِلالْدَ وَإِمْ

أَلْمَّأُ وِيل ُ فِي اصْطِلاَ حَحْ يَلِ بْ نِ إِسْحَاقَ الْمَالَكِ عَي الْخَاصِّ بِه فِي هُوْتَ صَوِهِ » ، فُهوع َ اَقُ عَنِ احْدَ لَافِ شُوحِ « الْمَوَّوْ يَه بَيْ قُول َ ه : [ الرَّجِ ] شُوحِ « الْمَوَّوْ يَه بَقُول َ ه : [ الرَّجِ ] وَالْخَالُفُ فِي «الْمَوَاقَ يَ» قُول َ ه : [ الرَّجِ ] وَالْخَالُفُ فِي الْمَوَّ فَهُمَ الْكَدَ الْبَعْ مَنِ اللَّهُ عُمْ الْكَدَ الْمَعْ مَنْ اللَّهُ عُمْ الْكَدَ الْمَعْ مَنْ مَنْ اللَّهُ أَوْ يَلًا لَكَ اللَّهُ عَمْ الْكَدَ مَنْ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمَعْ مَنْ اللَّهُ أَوْ يَلًا لَكَ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الْمَالُونُ عَلَى اللَّهُ الْمَالِمُ عَلَى اللَّهُ الْمَالِمُ عَلَى اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ لَلْمُ اللَّهُ الْمُعْمَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمَالُونُ اللَّهُ الْمُعْمَالُونُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِ الْ

يقول ابن القيم في التأويل مفرقا بينه و بين الفقه " وَالْفَرْقُهُ مَيْنَ الْفقه وَالتَّأْوِيلِ أَنَّ الْفقه وَهُمْ وَالْمُوفَهِم الْمُعَى الْمَوْرِ وَالتَّافِيلُ وَلَيَسَ كُلُ مَنْ فَهَ الْمُعَى الْمَوْرِ وَالتَّافِيلُ وَلَيَسَ كُلُ مَنْ فَهَ فَي اللّهِ الْمُعَى اللّهِ وَلَي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي– السنن الكبرى ج10، دار الفكر، ط 02، بيروت ، 1411هـ، ص: 241 .

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> سامي مكي العاني- الإسلام و الشعر، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1996، ص: 44.

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج1، ص: 209 و 210 .

<sup>382</sup> ابن قيم الجوزية- إعلام الموقعين عن رب العالمين ج1، تح: طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، 1968، ص: 332 .

الاستشهاد بالشعر و منظومات المعرفة كثير في خطاب الشنقيطي، فالرسول صلوات الله عليه يقول (إن من الشعر حكما و إن من البيان سحرا)، فمعرفة عبارات القرآن تحتاج إلى معرفة كلام العرب و ألفاظها، و يحتاج فيه إلى الاطلاع على شعر القبائل التي وسمت لغتها بالفصاحة، لذلك نلاحظ أن الشنقيطي يستشهد بالشعر فيورد سياقات متتالية في نفس القضية، حتى يقع الفهم بما، و نلاحظه كذلك يستشهد بالمنظومات الفقهية، و النحوية و ما أورده كثير مختلف.

هذا و قد تناول الشنقيطي قضايا أخرى تتصل بعلوم القرآن و تعتبر سياقا موقفياً، من مثل أسباب النزول، و معرفة المكي و المدني، و الإعجاز القرآني، و علوم القرآن كثيرة جدا غير أننا اخترنا بعضها في بحثنا لعلاقته بالمطالب المتاحة، فماذا يمكن أن يوجد في هذه السياقات ؟

#### 3- **معرفة علوم القرآن** (سياق الموقف):

و من الجوانب غير اللغوية — فضلا على ما أسلفنا من ما يتعلق بالتداولية — جانب معرفة علوم القرآن، أو إن صح القول بسياقات الموقف، و هي كثيرة ، و كان اختيارنا لأسباب النزول و معرفة المكي و المدني مبنيا على أسس منهجية ، و ذلك لعلوق هذه المحاور بالسياق الخارجي بصورة كبيرة ، إذ أن نزول القرآن كان لأسباب و في أماكن جغرافية و اجتماعية محددة لا تتشابه كلياً في نواحيها الثقافية و الفكرية، و تناولنا يستقريء آليات الشنقيطي في ربط أسباب النزول و معرفة المكي و المدني و سياق الإعجاز بالمعنى المنجر من المقارنة التي عقدها الشنقيطي بالآيات التي لها نفس السياق، سواء كان هذا السياق شكليا أو مضمونيا ، و هذا مدعاة لحضور جملة من المقاربات المهمة في التحليل .

## • أسباب النزول:

تكمن أهمية أسباب النزول في أن علم المعاني والبيان مداره على مقتضيات الأحوال، و أن الجهل بأسباب النزول موقع في الإشكالات الكثيرة المؤدية إلى عدم فهم المقصود بمعنى الآية أو السورة، فإيضاح سياق الآية يكون بـ"إبانة ما أنزل فيه من الأسباب، إذ هي أوفى ما يجب الوقوف عليها، وأولى ما تصرف العناية إليها، لامتناع معرفة تفسير الآية وقصد سبيلها، دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها، ولا يحل القول في أسباب نزول الكتاب، إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا

عن علمها وجدوا في الطلاب، وقد ورد الشرع بالوعيد للجاهل ذي العثار في هذا العلم بالنار"<sup>383</sup>، و يعد العلم بسبب النزول مانعا من تعميم الحكم بمفهوم الآية، إلا بما هو مناسب بين وقائع سبب النزول و ما بين المسألة الفقهية، في الشروط المتكافئة، و لذلك نلاحظ أن الشنقيطي يرتكز عليه في التحليل، و نورد الشواهد التالية للتدليل:

- في سياق قوله تعالى : ﴿ يُعِفُونَ نَ عِمْتَ اللَّهِ ثُمَّ يَ أُنكُونَها ۖ وَأَكْثُوهُم الْكَافِ رُونَ ﴾ [النحل:83].

لقد عرف نا التفسير بواسطة أسباب النزول، بأن نزول هذه الآية كان من أجل فئة الأعراب الذين يتنكرون للمبادئ المشروعة و لا يحفظون عهداً و لا وعدا، لذلك وصفهم النبي بأنهم أشد كفراً و نفاقاً، و ابن خلدون يعتبر أن العرب (الأعراب) لا يحصل لهم الملك إلا بصبغة دينية من نبوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين على الجملة ورئيسهم محتاج إليهم غالباً للعصبية التي بما المدافعة .

و في سياق قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ شَهِلُوا فَأَصِكُوهُ فَق بِيالَبِي ُ وَتِ حَتَّى لَيَتُوفَّا هُنَّ الْمُوتُ أَو يَ جُعَل اللَّهُ لُهِنَّ سَمِ يلًا ﴾ [النساء: 15] .

يقول الشنقيطي: " فَإِنَّهَا نَزِلَتْ عِي الْيهوِيِّ وَالْيهوِيَّ اللَّهُ اللَّذَي ْ زِنَي َ ا وَهُمَا مُحْصَنَ انِ وَهُمُهاالنَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَّم - فَ لَذَّمُهُ تَعَلَى فِي هَذَاالْكَ اَبِ لَ لُمُوضِ عَمَّا فِيالتَّوْراة مِنْ رَحْمِ الزَّانِي النَّحْسِ ، وَلَا يَعْلَى فَي هَذَاالْكَ اَبِ لَ لُمُوضِ عَمَّا فِيالتَّوْراة مِنْ رَحْمِ الزَّانِي النَّحْسِ ، وَلَّ وَفَلَه لَمْ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> أبو الحسن علي بن أحمد النيسابوري- أسباب نزول الآيات، مؤسسة الحلبي وشركاه، درط،القاهرة، 1968، ص: 04 .

<sup>. 221</sup> و 221 و 384 محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج3، ص384

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> السابق ج1، ص: 240 .

بحسب ابن كثير فقد "كان الحكم في ابتداء الإسلام أن المرأة إذا زنت فثبت زناها بالبينة العادلة، حست في بيت فلا تُمكن من الخروج منه إلى أن تموت؛ ولهذا قال: { واللاقِيَ أَتْ بَن الْفَاحِثَة } يعني: الزنا { مِن نِّسَاءُ كُم فَاسْتَ شُهِلُواءَ لَمْ يُؤُمِّنَ عَ لَهُ مَّنَ مَعْ فَإِن شَهِلُوا فَأْسِكُوهُ فَي فِي اللّهِ وَ عَلَي تَوقًا هُنَّ النّه هُو الناسخ لذلك.

قال ابن عباس: كان الحكم كذلك، حتى أنزل الله سورة النور فنسخها بالجلد، أو الرجم وكذا روي عن عِكْرِمة، وسعيد بن جُير، والحسن، وعطاءالخ راساني، وأبي صالح، وقتادة، وزيد بن أسلم، والضحاك: أنها منسوخة. وهو أمر متفق عليه 386 و هو المقصود بالقول.

كان ما أوردناه من نماذج متعلقا بأسباب النزول، و كيف أن أسباب النزول كانت بمثابة السياق الموقفي، الذي ساعد على تقريب صورة كيفية نشوء الحكم من البداية من النص القرآني، و بالتالي ربطه بمقتضيات الأحكام التي تجيء من بعده، و هذا أفاد منه الشنقيطي أيما إفادة، فاستعمله و هو يقارن في نفس الوقت ما بين الآيات، و لكن أسباب النزول لا تكفي وحدها حتى يعرف المكان الذي نزلت به الآية، أنزلت بمكة ؟ أم نزلت بالمدينة ؟ جواب هذا في ما يلى :

# • معرفة المكي و المدني:

من فائدة الاطلاع على ما هو مكي من ما هو مدني، هو معرفة أحكام اختلاف الدارين مكة و المدينة، و مراعاة الظروف و المناسبات و أحوال المكلفين بما، و كيف كان حال المهاجرين و ما طبيعة أحكامهم ؟، و كيف كان حال الأنصار و ما طبيعة أحكامهم ؟، و لمعرفة ما يتعلق بمذا دون ذاك لابد من معرفة ما نزل بمكة، و معرفة ما نزل بالمدينة، و يمكن أن نوجز هذه الفوائد العامة في التالى:

1-معرفة الناسخ من المنسوخ، لأن ماهو مديي ناسخ لما هو مكي.

2-معرفة تاريخ التشريع الإسلامي.

3-مخاطبة كل قوم بمقتضى حالهم، بما ينعكس على الدلالة البلاغية فيه.

4-يعين على تفسير كثير من مواضع القرآن التي يقتضي فيها الرجوع إلى مكان نزول الآية .

5-معرفة المكي و المديى من شأنها أن تزيد من موثوقية القرآن .

198

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> أبو الفداء إسماعيل بن كثير- تفسير القرآن العظيم ج2، ص: 233 .

غير أن معنى المكي و معنى المدني لهما اعتبارات ثلاثة هي:

أ-باعتبار الزمان: فالقرآن المكي ما نزل قبل الهجرة، و المديي ما نزل بعد الهجرة و يعد هذا القول من أشهر الأقوال.

ب-باعتبار المكان: يكون القرآن الذي نزل بمكة مكيا، و القرآن الذي نزل بالمدينة مدنياً، و ما نزل بالأسفار لا يطلق عليه لا هذا و لا ذاك.

ت-باعتبار المخاطب: يعد المكي مكيا إذا كان الخطاب فيه موجه لأهل مكة، و يعد المدني مدنياً إذا كان الخطاب فيه موجه لأهل المدينة.

حتى تعرف الضوابط التي تحكم الفقه من ملابسات، و الشنقيطي لم يغفل هذا الجانب، و أولاه أهمية خاصة في الشواهد التالية:

# - في قوله تعالى : ﴿ وَإِ ذُقُلُنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَهِ النَّاسِ ﴾ [الإسراء: 60] .

يقول الشنقيطي : با ۚ يَّنَ ۚ جَلَّلَ وَعَلَا فِيَهِ هِ الْآيَ ۖ ةَالْكَرِيمَ لَهُ : أَنَّهُ ۚ أَخْبِوَ بِيَّه ُ صَلَّى اللَّه ُ عَلَيه ۖ وَسَلَّم أَنَّهُ ۖ أَحَاطَ بِ النَّاسِ ؛ أَيْ فَهُم فِي قُضَةِ اللَّهُ فَ يَهُم كُفَّةِ الشَّاعُةِ أَسَلَّطُ بَدَّهُ عَلَيْهُم وَخُفَظُهُ أَسْهُم قَ اَلَ بَ ۚ هَٰنُ أَهْلِالْعَ لْمُم : ۖ وَمَنْالْآيَ اتَ الَّتِي فَصَّلَتْ بَ ۚ هَٰنَ التَّنْفَصِيلِ فيَ هَٰله الْإِحَاطَة ، قُولُه ُ تَعَالَى: إُسْيَهُمْ أَجْ أَمُعُويا وَلُونَالدُّباكر } [القمر:45] ، وَقُولُه : {قَالَ لَمَّانَيْنَ كُفُوا سَتْغَلَب وَنَ }الآيَة [آل عمران:12] ، َوْقُولُه ُ: {واللَّه ُ يـ مُصُكَ مَن النَّاس} [المائدة:67] ، َوْي هَذَا أَنَّ هَله الْآي َة َ مَكَّيَّةٌ، ُوبِ عَضُالْآيَ ات الْمَذْكُورَةِ وَهَد يُّي. أُمَّآيَةُ الْقَرِ وَهِي قُولُه : {نُسْهَمْ الْجُرْمُع} [القمر:45]الْآتِي مَةُ فَالَا إِشْكَالَ فِيَلْبِهِ َاللهِ َالأَنَّهَا وَمُكَيَّةٌ "387".

قد يوجد في السورة الواحدة ما هو مدني و ماهو مكى و الدليل ما أورده الشنقيطي في الآية أعلاه، و في الآية تفسير لمعنى الإحاطة التي هي إحاطة تدل على أنها —بحسب السياق المكي و المدني- إحاطة بالكافرين و السيطرة عليهم و ردهم إلى الإسلام، و هي إحاطة معنوية روحية يحيط بما الرسول المؤمنين الذين يتبعون هديه الرشيد .

<sup>387</sup> محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج3، ص: 397.

-و في قوله تعالى : ﴿وَالَّالِمَيْنَ فَرِي أُمُوالَ هِمْ حَقٌ مَعْلُومٌ (24)لسَّاهُ لِلَّ وَالْمُحُومِ ﴿24)لسَّاهُ لِلَّ وَالْمُحُومِ ﴾ [المعارج:25/24] .

يقول الشنقيطي: " هَذَا هُو الْوَهُ الثَّانِي ، وَدِ اَسلوكِ اِنَهَ اللَّرَكَاة ؟ لأَنَّالَحْ قَ الْمُلُوم لَا يَكُونُ إِلَّا فِي الْمُلُومِ ، وَهُو قُولُأَ كُثَرَرِ الْمُشرِينِ . وَلاَ يَمْنُع أَنَّ السُّورَةَ وَ مَكَيَّةٌ ؛ فَقُلْ يَكُولُولُ الْمُشُوعِيَّة بِ مَكَة وَدِ الْمُشوعِيَّة بِ مَكَة وَدِ السَّالَقَّاذِي يَة مِناهُ يَحْقِ ، وَهُذَ الإِجْمَالان فِي هِلْهُ الْآيَ قَ . الْأَمُولُ : فِي الْأَمُوالِ . الْمُشْوعِ " 388 . والتَّانِي : فِيالُحْ فَي النَّمُومِ . أي : التَقْدِ النَّرِجِ " 388 .

ففرض الزكاة من أساسه كان بمكة من حيث التشريع، و تدرج التشريع في التفصيل فيه بالمدينة، حيث بين النوع المادي للزكاة أولاً و هو الأموال، ثم بين المقدار ثانياً.

هذا التناول للشواهد عرفنا به مقدار القيمة التي هي للمكان، فالمكان (بفعاليته) له دور عظيم في استقامة مقاصد الموقف وفق اعتبارات ما نزل من آيات أولاً، و في صيرورة المكان مقاسا للأحكام على تناسبها بالمقتضيات ثانياً، ذلك أن سياقات الموقف ممثلة في معرفة المكي و المدني و أسباب النزول في ارتباطها بعلوم القرآن تؤسس لانبثاق معاني الخطاب القرآني بصورة تقترب من الرؤية الحقيقية للمتصور من المعنى المثالي، و هكذا كان الشنقيطي، يأخذ المعنى من فاعلية سياق أصغر (بنية) ليضعه في فاعلية سياق أكبر (خارج)، فيتمخض إلى المحصول المستنتج، فماذا عن السياق المذهبي ؟

# • السياق المذهبي:

يعد السياق المذهبي بالأهمية بمكان باعتباره أحد أهم الموجهات السياقية دلالياً في تفسير القرآن الكريم، و التمذهب في الإسلام ظهر بعد نهاية القرن الرابع الهجري" و الواقع أنه ظهر في هذا الميدان الفقهي ما ظهر في غيره من الميادين، و أهم حدث هو تسرب آراء في التشريع مما كان قبل عهد الإسلام إلى الفقه الإسلامي، كما تسربت بعض النظريات اليونانية و الرومانية القديمة. و كان يمثلها

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> السابق ج8، ص: 222 و 223 .

الفقهاء، و يخالفهم أصحاب الحديث المتمسكون بالسنة القديمة، و الذين يقيسون الحياة بمقياس نصوص الوحي و السنة النبوية، و لم يشأ هؤلاء المتمسكون بالقديم أن ينزلوا عن مكانهم بسهولة، فقد كانت لهم الغلبة في إقليمين من أقاليم الإسلامية و هما فارس و الشام، و كذلك كانت لأهل الحديث غلبة في السند، كما كانت همذان و أجنادها أصحاب حديث. و كان أهم المذاهب بين أصحاب الحديث: الحنابلة ، و الأوزاعية و الثورية. و لم يكن الحنابلة في ذلك حلافاً لما صار إليه الحال فيما بعد- يعتبرون من جملة الفقهاء "389". و تتضح استعمالات الشنقيطي للسياق المذهبي في المثال التالي:

# -و في قوله تعالى : ﴿ وَأُرْجِلَكُمْ إِلَى الْكَعْيِنِ ﴾ [المائدة: 6] .

يقول الشنقيطي في سياقها: 'أَجْمَالُمْ لَمَاء عُلَى جَوازِ الْمُسِحَ عَلَى الْخُفَيْنِ فِي السَّفَرِ والْحَصَرِ ؛ وَقَالَ الشِّيعَ وَالْخُورُ السَّيعَ وَالْخُورُ الْقَاضِيَّا بُو الطَّيِّبِ عَن أَبِيدٍ كَرِدْ نِ دَاُود ، وَالتَّحْقِيُق عَن الشَّيعَ وَالْخُورُ ، وَالتَّحْقِيُق عَن السَّعَلِ عَلَى الْخُفِّ فِي الْحَصَرِ وَالسَّفِر .

ُوقَدُّ وَي عَد الشَّغ طَلَقًا ، أُوبِوَي عَد الجَواٰزِه فِي السَّفَرِ الوَّالَا الْحَصَرِ .

قَ اَلَا بَ أَن عِدِ اللَّهِ : أَلِّهَا مَ أَحَّا أَنْكُوهُ إِلَّا هَا كُل فِي رَوْايَ لَهَ أَنْكُوهُ أَكُثُو أَصْحَادِ له عَوالَّرُوايَ اَتُ الصَّحِيَحَةُ عَهُ أُصَّحَادِ له عَوالَّرُوايَ اتَ الصَّحِيَحَةُ عَهُ أُصَّحَادِ له عَامِدُ وَالسَّفَوِ عَوَ لَيْهِ مَ يُعِ أَهْلِ عَهُ أَهُ أَنْ عَلَيْ اللَّهُ الل

وَقَ اللّٰهِ الجُّي : رَوايَ لَهُ الْإِنْكَارِ فِي الْهِ نُتِيَّة » وَظَ الْهُما الْمُنع ، وإ ثَمَا أَهُ الْأَفْضَل أَ مَن الْمُسح، قَ اللّٰهُ عَلَى الْمُسح، قَ اللّٰهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُسح فِي الحُ ضَوِ وَالسَّفَو ؛ وَهَذَا أَهُوالحُ قُ الَّذِي لَا اللَّهُ فَي مَا لَكَ مَن جَوانِ فِي السَّفَو مُونَ الحُ ضَو عَي مَا لَكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْخُوفَ اللّٰهِ عَلَى الْخُوفَ اللّٰهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

فهذا المثال يبين مدى تحكم الشنقيطي في قضية تطرقه للسياقات و إجراء المسألة على نحو يتسم بالموضوعية، فهو يحيل بالآراء على منابعها رصين في الحكم على حيثيات القضية إلا بما هو دليل فيها، فمثال المسح على الخفين على بساطته من حيث هو فعل يعد بالغ الأهمية، فالشيعة و الخوارج لا يقرونه و أقرته السنة تسهيلا للمسافر و العجلان و من تشملهم رخصة هذا الحكم.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> آدم متز−الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري ج1، تر:محمد عبد الهادي أبوريدة، المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2008، ص:346 و 347 .

<sup>. 15</sup> و 14 و 15 محمد الأمين الشنقيطي – أضواء البيان ج2، ص: 14 و  $^{390}$ 

فالسياق المذهبي يحدد المعنى من منطلق الخلاف ما بين المذاهب، فعندما تعقد المقارنة يظهر الفارق الذي يعضد الراجح و يستبعد المرجوح. هذا و يصل بنا البحث إلى إجراء أخير من علوم القرآن، و هو معرفة الإعجاز في القرآن، فبما يحيل عليه من مظاهر تعجيزية في القرآن الكريم بإمكاننا أن نسميه آلية التعجيز.

#### • سياق الإعجاز:

إن قضية الإعجاز القرآني قد استوعبت على فكر الكثيرين في القديم و الحديث، فقد "تضاربت الآراء حول ماهية هذا الإعجاز و مظاهره . و لم تكن القضية في باديء الرأي مستقلة بالتأليف، و إنما عولجت مع غيرها من القضايا التي نشط فيها الكلام و تجادلت حولها الفرق، و بخاصة تلك التي تتصل بالنبوة و المعجزة، ثم ما لبثت أن أُفردت بالتأليف و راح العلماء و الدارسون يؤلفون حولها الكتب و الرسائل، كل حسب توجهه و قناعته "<sup>391</sup>، يقول السكاكي: "اعلم أن قارعي باب الاستدلال، بعد الاتفاق على أنه معجز، مختلفون في وجه الإعجاز . فمنهم من يقول: وجه الإعجاز: هو أنه، عز سلطانه، صرف المتحدين لمعارضة القرآن عن الإتيان بمثله بمشيئته... و منهم من يقول: وجه إعجاز القرآن وروده على أسلوب مبتدأ مباين لأساليب كلامهم في خطبهم و أشعارهم... و منهم من يقول وجه إعجاز، سلامته عن التناقض...

ومنهم من يقول: وجه الإعجاز الاشتمال على الغيوب... "392.

و إعجاز القرآن "مركب إضافي معناه بحسب أصل اللغة إثبات القرآن عجز الخلق عن الإتيان بما تحداهم به، فهو من إضافة المصدر لفاعله والمفعول وما تعلق بالفعل محذوف للعلم به، والتقدير إعجاز القرآن خلق الله عن الإتيان بما تحداهم به، ولكن التعجيز المذكور ليس مقصودا لذاته بل المقصود لازمه وهو إظهار أن هذا الكتاب حق وأن الرسول صلى الله عليه وسلم الذي جاء به رسول صدق وكذلك الشأن في كل معجزات الأنبياء ليس المقصود بما تعجيز الخلق لذات التعجيز، ولكن للازمة، وهو دلالتها على أنهم صادقون فيما يبلغون عن الله فينتقل الناس من الشعور بعجزهم إزاء المعجزات إلى شعورهم وإيمانهم بأنها صادرة عن الإله القادر لحكمة عالية، وهي إرشادهم إلى تصديق من جاء بما

392 أبو يعقوب يوسف السكاكي- مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، ط 02، بيروت، 1987، ص: 512.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> الباحث- النحو و صلته بالإعجاز القرآني، سليمان بن علي، عدد 01، جامعة الأغواط، 2009 .

ليسعدوا باتباعه في الدنيا والآخرة" وقد أشاركل من وجهة بحثه إلى إعجاز القرآن، فمثلا الباحث في اللغة و البلاغي و البلاغي و البلاغي و المنوي إلى طح مسألة إعجاز القرآن و السعي إلى الكشف عن أسراره، و كان السؤال الجوهري: أيكمن إعجاز القرآن في لفظه أم في معناه؟ و كانت الإجابة عن هذا السؤال متعددة و الجوهري: أيكمن إعجاز القرآن في الفظ و المعنى متفاوتة تفاوتا كبيرا" 394، و يمكن أن يحصل إجماع في أن الإعجاز إنما يكون في النظم العجيب للغة القرآن "و قد علمت إطباق العلماء على تعظيم شأن النظم و تفخيم قدره و التنويه بذكره، و إجماعهم أن لا فضل مع عدمه، و لا قدر لكلام إذا هو لم يستقم له، و لو بلغ في غرابة معناه ما بلغ ... "395، و هذا النظم إنما مداره البلاغة التي استقصى الخطابي مناحيها على وجود القرآن، "و إنما يقوم الكلام بحذه الأشياء الثلاثة: لفظ حامل، و معنى به قائم، و رباط لهما ناظم، و إذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف و الفضيلة حتى لا ترى شيئاً من ناظم، و إذا تأملت القرآن وجدت هذه الأمور منه في غاية الشرف و الفضيلة حتى لا ترى شيئاً من الألفاظ أفصح و لا أجزل و لا أعذب من ألفاظه، و لا ترى نظمة أحسن تأليفاً و أشد تلاؤماً و اشتقاكلاً من نظمه. و أما المعاني فلا خفاء على ذي عقل أنها هي التي تشهد لها العقول بالتقدم في أبوابحا، و الترقي إلى أعلى درجات الفضل من نعوتها و صفاتها" 396، و من جهة أخرى فالباحث في الفكر و الفلسفة يقول بأن الإعجاز إنما هو في الأفكار العظيمة التي جاء بما .. وهكذا، و الشنقيطي يلج هذا الباب في الشواهد التالية:

- في سياق قوله تعالى : ﴿ الْكِيِّ مَا اللَّهِ مَا أُحْكِمَا لَهُ أُمُّ فُصِّلَتْ مِنْ لَلُنْ حَكِيمٍ خَرِيرٍ ﴾ [هود: 1].

يقول الشنقيطي في ما ورد من الحروف المقطعة و قد أوردنا هذا في سياق سابق : "أمَّا النَّولُ النَّيهِ النَّيةِ النَّيةُ النَّيةِ النَّيةُ النَّي النَّائِيةُ النِي النَّي النَّائِي النَّالَةُ النِي النَّائِقُ النَّائِلْمُ الْمُنْ ال

<sup>393</sup> محمد عبد العظيم الزرقاني- مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط3، مصر، دتط، ص: 331.

<sup>394</sup> مشري بن حليفة- الشعرية العربية، وزارة الثقافة، درط، الجزائر، 2007، ص: 64 .

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> عبد القاهر الجرجاني - دلائل الإعجاز، تح: محمد رشيد رضا، دار المعرفة، درط، بيروت، 1981، ص: 63 .

<sup>396</sup> الخطابي – بيان إعجاز القرآن(ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تح: محمد خلف الله و محمد زغلول، دار المعارف، ط 02، مصر، 1968، ص: 27.

قَ اَلَا بُن كَدَ يَرِ : َوَإِلْيَهِ ذَهَب الشَّيُطُلِإِ مَامُ الْكَلَامَةُ بُ وِ الْعِبَّاسِ ِ ثُن تَيِيهَ لَهَ ، َ وَشَيْحَالُحُ اَفْ ظُ النَّحَةَ عِلْلَابُ وَ الْعِبَّاسِ ِ ثُن تَيِيهَ لَهَ ، وَشَيْحَالُحُ اَفْ ظُ النَّحَةَ عِلْلَابُ وَ الْعَبَّاسِ ِ ثُن تَيِيهَ لَهُ . الْخُرَتِي ، وَحَكَاهُ لِي عَنابِ ثُن تَيِيهَ لَهَ .

و رَوْجه شُهَادة الله عَراء النَّقَرِانِ له لَذَا النَّقِلِ : أَنَّ السُّورِ الَّتِيافَة ُهَ بَحْدِ الْخُروفِ الُمَقطَّةِي ُلْأَكُرِه بِهَا وَ وَوَ الْمَقطَّةِي لُلْمُ عَجازِهِ ، وَانَّهَالُهُ عَجَالِهِ ، وَانَّهَالُهُ عَبَالُهُ عَجَازِهِ ، وَانَّهَالُهُ عَبَالُهُ عَبَالُهُ عَجَازِه ، وَانَّهَا لَهُ عَبَالُهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَبَاللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَبَاللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْه

إن أول مظهر للإعجاز القرآني هو ذاك الذي يتعلق بالنبي الكريم في أول نزول للوحي "في غار حراء، و قال له: اقرأ ، فقال: ما أنا بقارئ، ثم لم يزل حتى قرأ: ﴿ اقرأ باسم ربّك البّني خَلّق (1) خَلَق الْإِنْسانَ مْنء كَلّق (2) اقرأ وَبتُك الْأَكُومُ (3) البّني عَلّم بالنّقائم (4) عَلّم الإِنْسانَ مَا كَمْ يَعْمُ مِن عَلَم بالنّقائم (4) عَلّم الإِنْسانَ مَا كَمْ يَعْمُ مِن العَلق: 1-5] . رجع بما و هو يرجف فؤاده، فدخل على خديجة فقال: زملوني زملوني، فزملوه حتى ذهب عنه الروع . وذلك أنه أتاه أمر لا قبل له به، و سمع مقالاً لا عهد له بمثله، و كان رجلاً من العرب، يعرف من كلامها ما تعرف، و ينكر منه ما تنكر، و كان هذا الروع الذي أخذه، بأبي هو و أمي، أول إحساس في تاريخ البشر، بمباينة هذا الذي سمع، للذي كان يسمع من كلام قومه، و للذي كان يعرف من كلام نفسه "398، و قد ذكرنا سابقاً بأن الحروف المقطعة من مظاهر الإعجاز القرآني بدليل أنها فاتحة الباب للكثير من التأويلات و لم يعرف معناها القطعي لحد الآن.

-و في قوله تعالى : ﴿ نَّهُ أَهُو يُـ مُ لِمُكَوْدٍ مُ مِلُهُ [البروج:13] .

يقول الشنقيطي : "ق ِيَل : ي ۗ بِئَ الْخَ لَقَ يُ ع ِيلُه ُ، كَالزُّرَعِ النَّبَ اتِ َ والْإِنْسَانِ بهِ الْمُولَ بِد َ والْمُوتِ، ثُمُّ بِ الْبَعِث .

َ وَقَ يَل : يَ ۚ بَأُ الْكُفَّارِ بِ الْغَانَوِي عَ يَلُه ۗ عَلَيْهِ ... وَلَكَنَّ النَّذِي ظَّهِ - وَاللَّه أَتَعَالَى أَعْلَم - هُو الْأُولُ ؛ لِأَيَّهُ كُثُهُ رِفِي النَّقَوْلَ هِ تَعَلَى : ﴿ إِنَّهِ يُمَّالُخُ لَق يَثُمُّع يِلُه ﴾ [يونس: 4] . وقول ه : ﴿ قُلِ اللَّه يُ أَلُّ لَكُ يَثُمُّع يِلُه ﴾ [يونس: 4] . الْذَيَّةُ عَيْمُه فُلَانَّ يَثُمُّع يِلُه فُلَانَّ يَثُمُّع يِلُه فُلَانَّ يَثُمُّع يِلُه فُلَانَّ يَثُمُّع يَلُه فُلَانًا يَ وَنُولَ ﴾ [يونس: 34] .

َ وَحَطَلَهْ يُ اَ عَلَى قُدُرَ لِهِ ، وَ وَلَا يِبِلَا عَلَى عَجْرٍ وَدَ قُصِ الشُّرِكَاءِ فِي قُولَ لِه فِي أُولَ هِلْهِ الْآيَةِ: {قُلَ هُلَ مُ مُن يُ شُرِكَاءُ كُم مَن يَ "َبَأُ الْخَلُق يُمُّ عَ يِدُه } [يونس:34] ، وَرَدَّ عَلَيْهِم يُقُولَ لِه : {قُل اللّه يُ آبَأُ الْخَلْق ثُمُّ يُعْمِدُ غُولًا لِهُ يَ كُلُهُ الْخَلْق ثُمُ يَ يُدُه وَعُما لَمُ يَن اللّه يَ الله يَ اللّه يَ الله يَعْمَ الله يَ الله يَ الله يَ الله يَعْمَ الله يُعْمَ الله يَعْمَ الله يُعْمَ الله يَعْمَ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمَ الله يَعْمَ الله يَعْمُ الله يَعْمَ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يُعْمُ الله يُعْمُ الله يُعْمُ الله يُعْمَ الله يَعْمُ الله يُعْمُ الله يُعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يَعْمُ الله يُعْمُ اللّه يُعْمُ اللّ

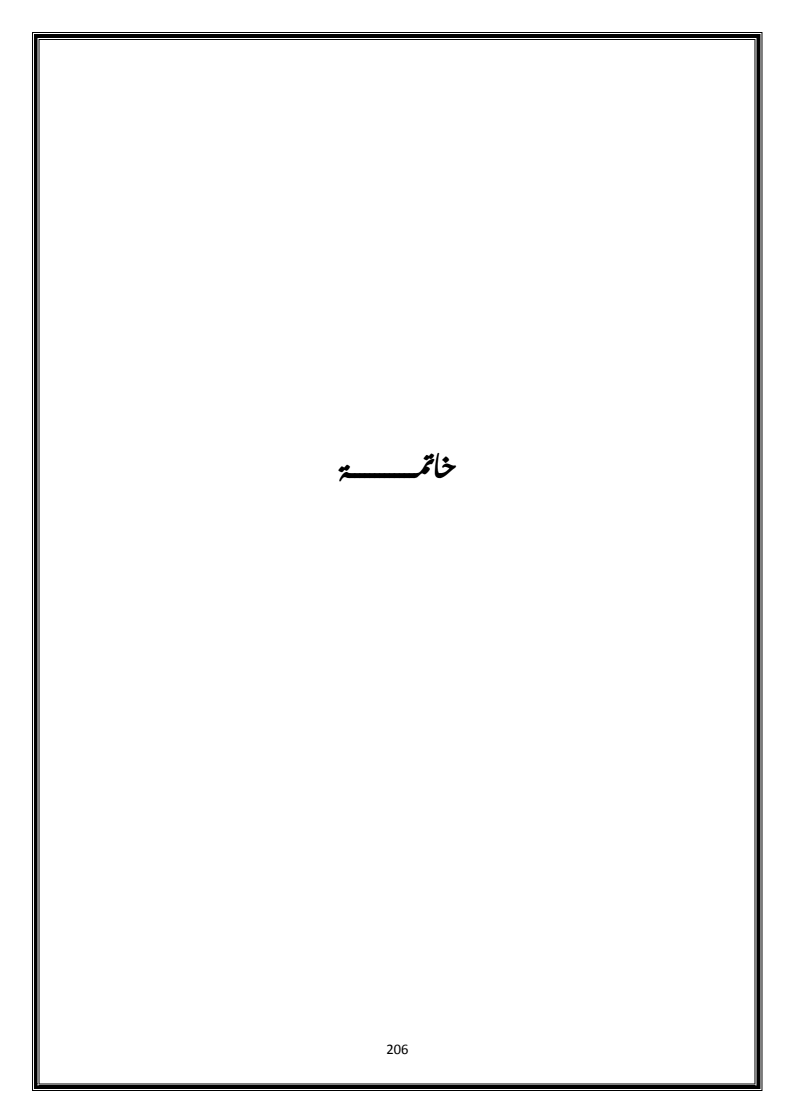
<sup>. 6 :</sup>ص: 3، ص: 6 مين الشنقيطي – أضواء البيان ج

<sup>398</sup> مالك بن نبي- الظاهرة القرأنية (نص من تقديم محمود محمد شاكر)، ص: 27.

<sup>399</sup> محمد الأمين الشنقيطي - أضواء البيان ج9، ص: 68.

في هذا السياق يورد الشنقيطي دليلاً من القرآن يعجز فيه الله عز و جل سائر البشر بأن يعيدوا الخلق كما قد خلق أول مرة، و هذا أبلغ الإعجاز في مخاطبة الله لعباده و إعجازهم، إن ما تكلم عنه الشنقيطي من نماذج تؤيد الإعجاز، لهي أبلغ في الإشارة إليه، و أوضح في بيان مظاهره، و هذا يدل على أن آلية التعجيز لخاصة بالخطاب القرآني دون سواه، و إنما ما يقع من البشر هو التحييل -بحسب حازم القرطاجني- و الإيهام في خطاباتهم الأدبية، و لقد بين لنا الإعجاز في الشواهد أعلاه أن القرآن معجز بلفظه و معناه في الزمان و المكان، و ليس لأن الله صرف الناس على أن يأتوا بمثله حسب ما يقول به النظام زعيم المعتزلة، و "مما يبطل القول بالصرفة أنه لو كانت المعارضة ممكنة وإنما منع منها الصرفة لم يكن الكلام معجزا وإنما يكون المنع معجزا فلا يتضمن الكلام فضلا على غيره في نفسه "400 و هكذا يكون الأمر، فالتعجيز هنا كان من الحروف المقطعة ثم أن الله هو الوحيد القادر على الخلق، و مظهر انقلاب سحرة فرعون عليه و إيماضم بالنبي موسى ، و غيره كثير مما لم يسمح المحال لتناوله .

400 بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي- البرهان في علوم القرآن ج2، ص: 94 .



هذه حوصلة لما تم التوصل إليه من نتائج، لا ندعي فيها الكمال، و نستحضر في هذا المقام قول الثعالبي حين يقول: لا يكتب أحد كتابا فيبيت عنده ليلة إلا أحب في غيرها أن يزيد فيه أو ينقص منه، هذا في ليلة، فكيف في سنين معدودة ؟ و قول العماد الأصبهاني: إني رأيت أنه لا يكتب إنسانكتاباً في يومه إلا قال في غده، لو غير هذا لكان أحسن، ولو زيد كذا لكان يستحسن، ولو قدم هذا لكان أفضل، ولو ترك هذا لكان أجمل، وهذا من أعظم العبر، وهو دليل على استيلاء النقص على جملة البشر

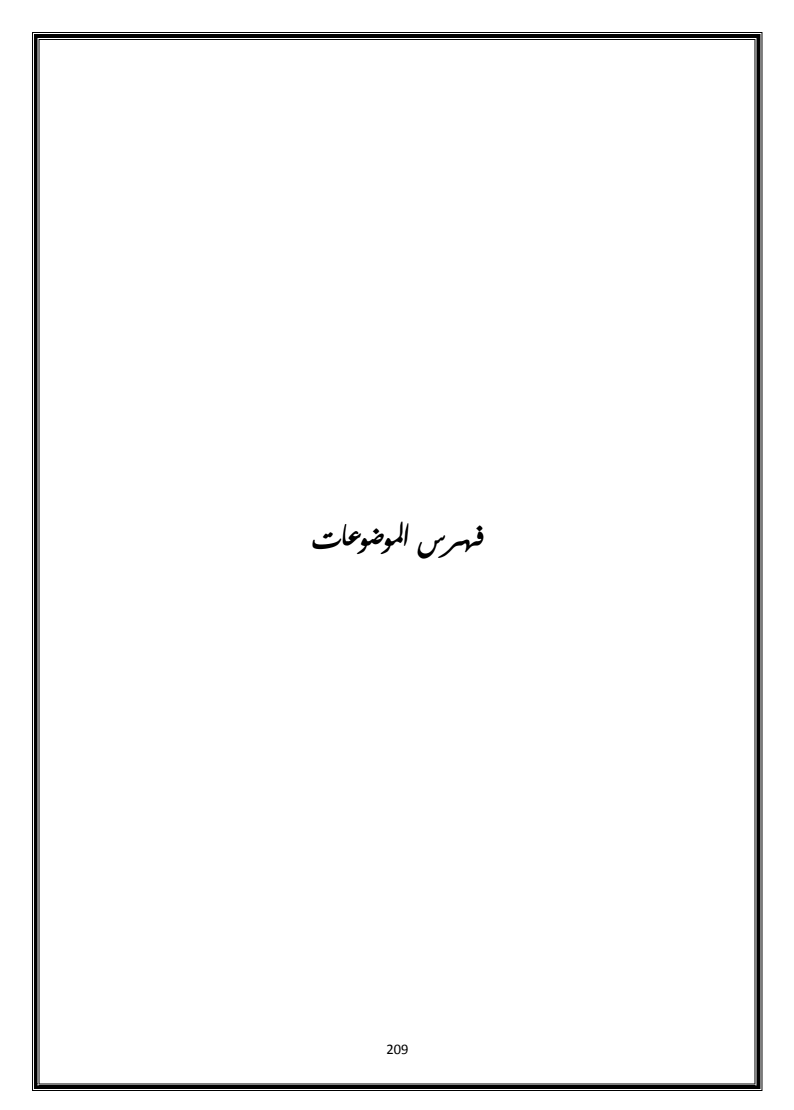
.

و لكن مع هذا نعد هذا الذي بين أيدينا بحثاً حاول أن يتقصى الخبر، فإن أصاب فله أجران و إن لم يصب فله أجر واحد، و من خلال ما انطلقنا منه من معطيات و فرضيات في بداية البحث، و من خلال التصور النظري في الباب الأول، و من خلال ما تم تقصيه تطبيقياً في الباب الثاني يمكن أن نحصل على النتائج التالية:

- تناول الشنقيطي بيان معنى الآيات القرآنية، عن طريق استعماله آليات تتعلق بالجانب الصوتي، من مثل: الشدة من عدمها، و دلالة الإبدال، و الحذف و الإثبات لنون الرفع، و الإدغام، فاستعماله لآلية الصوت و آلية الصرف إثبات واضح، في أن تحليل الخطاب لا يستغني في الغالب الأعم عن ما يتصل بالآليات النصية اللغوية، لأنها قد تكون لبنة مهمة في تحديد المعنى الأولى، ثم لبنة للمقاربات الماوراء نصية ثانيا، أي تشكل قاعدة لها تنطلق منها، كما لم يغفل شرح و بيان بعض المداخل، ربطا بما هو موجود في آيات لها نفس السياق، حتى يوضح ما أغفل من صلة اللفظة في سياقها القرآني .
- و قد استعمل ما يتصل بالتركيب من مثل:السياق الصوتي المركب، و السياق النحوي . و من المعروف أن السياق الصوتي المركب أكثر ما يتبدى في البنى الإيقاعية الوزنية و القوافي، الموجودة في الشعر، لاتسام جوانبه بالانتظام و الاطراد، و قد أوغل في إيراد الآليات و المفاهيم النحوية خلال تحليله، و هذا ما أكسب تحليله طابعا بنيويا .
- القضايا البلاغية في تفسير الشنقيطي كثيرة جدا، فقد أورد التشبيه في بعض أنواعه، و أورد الاستعارة، و الكناية، و بعض مناحي الالتفات، لأن هناك قضايا ينظر النحو إليها، بقيمة التقدير النحوي و قانون الرتبة مثل التقديم و التأخير، بينما تنظر البلاغة إليها بنظرة الغرضية، مثل غرض الاهتمام، فكان لزاما على الشنقيطي أن يتناول القضايا البلاغية، و الشنقيطي لا ينفي الجاز كلية، و يسمى الجاز المثبت للحقائق بـ: (الأسلوب من الأساليب العربية) .
- و نلاحظ أن التوجه الأسلوبي في هذا الإطار خدم المعنى كثيرا، ففي تكرار الحروف المقطعة دليل على بيان الإعجاز القرآني، و تكرار التركيب الإضافي و الجملي يهدف إلى التأكيد، و تكرار إيراد المثل لمن دور في إثبات المعاني في الذهن.

- كذلك نجد أن القراءات القرآنية مهمة جدا في كيفية تحديد المعاني بدقة، لأن القراءات القرآنية هي الوجوه المختلفة التي سمح النبي صلى الله عليه وسلم بقراءة النص القرآني بما قصلًا للتيسير، والتي جاءت وفقًا للهجة من اللهجات العربية القديمة، و قد استعملها الشنقيطي باعتبارها آليات.
- و عندما نحاول أن نصنف سياقات القول في ماهو دلالي، فإننا نجد كما كبيرا من هذه السياقات، مندرجة في فحوى تفسير الشنقيطي، و يرجع هذا إلى التوجيهات القرآنية و التي تعرف بمعالمها المعاني و المقاصد، عن طريق إجراء المفسر جملة من المفاهيم، تساعد في استقصاء المنشود من ثنايا الخطاب، من مثل الاشتراك و التضاد و المعرب، و التقابل الدلالي بمفهوم الموافقة و بمفهوم المخالفة، و التضمن، و الاقتضاء، و الإحالة، و الإجمال، و الترجيح، و تخصيص العموم، و مراعاة التناسب.
- وقد استعمل آليات تتصل بالسياق الخارجي، وهذه الآليات كثيرة كثرة لا تحصى على الصورة المتكاملة، لعلوقها بميادين متفرعة و متشعبة، فقد استعمل الشنقيطي آليات تتصل بالإستراتيجية التداولية، و منها الافتراضات المسبقة، و الأقوال المضمرة، و الأفعال الكلامية، و ما يتصل بالحجاج، و الاستشهاد بغير القرآن فضلا عن مقاربته القرآن بالقرآن، و استعمل ما يقع في دائرة علوم القرآن أو ما يمكن أن نسميه في بعض مناحيه بسياق الموقف، من مثل معرفة أسباب النزول و معرفة المكي و المدين، ثم ما يمكن أن يتوصل من مظاهر الإعجاز، باعتبار التعجيز آلية تختص بالخطاب القرآني دون غيره من الخطابات.

هذا باختصار ما حاول البحث أن يقوله عن طريق المقاربة و التسديد، فإن أصبنا فتوفيق من الله و إن أخطأنا فمن أنفسنا، والله نسأل أن يوفقنا إلى السداد ، ويلهمنا الخير والرشاد .



# فهرس الموضوعات :

| الصفحة                 | الموضوعات                                         |
|------------------------|---------------------------------------------------|
| Í                      | مقدمةمقدمة                                        |
| 01                     | مدخل للموضوع : مدونة التفسير و الخطاب النقدي      |
| 02                     | – توطئة                                           |
| 02                     | – لماذا التفسير القرآني بالذات ؟                  |
| 02                     | – دراسات التفسير                                  |
| 03                     | – التفسير و مبدأ الانسجام                         |
| 06                     | – التفسير و الرؤية التداولية                      |
| 07                     | – التفسير ما بين الجمالية و الفهم                 |
| 08                     | – التجربة النصية لآليات التفسير و الشعر           |
| 10                     | - آلية السياق و فاعليتها على التفسير              |
| فاهيم الخطاب و السياق) | الباب الأول (في الدراسات القرآنية و م             |
| ية                     | الفصل الأول: الدرسات القرآنية، مقاربة تصنيفية وصف |
| 15                     | – توطئة                                           |
| 15                     | - محاولة لتحديد مفهوم القرآن                      |
| 22                     | – التفسير في اللغة و الاصطلاح                     |
| 27                     | – الدراسات القرآنية                               |
| 31                     | - خطاب التفسير                                    |
| 36                     | - التأصيل العلمي من خلال القرآن الكريم            |
| 37                     | – دراسات الإعجاز القرآني                          |
| 38                     | - الدراسات الفكية و التأملية                      |

| 41                             | - ملاحظات في الدراسات القرانية                                                                     |
|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 43                             | الفصل الثاني: مفاهيم الخطاب (الأصول، الحدود، الآليات)                                              |
| 44                             | – توطئة                                                                                            |
| 44                             | – مفهوم الخطاب                                                                                     |
| 50                             | – الخطاب و النص                                                                                    |
| 56                             | – تعدد الخطابات                                                                                    |
| 58                             | – العناصر النظرية للخطاب                                                                           |
| 62                             | – الخطاب و تحليل الخطاب                                                                            |
| 64                             | – بعض آليات تحليل الخطاب                                                                           |
| 73                             | – الخطاب و آلية السياق                                                                             |
|                                |                                                                                                    |
| الوظائف) يليه تعريف بالشنقيطي. | الفصل الثالث : مفاهيم آلية السياق (المكونات و الأنواع و ا                                          |
|                                | الفصل الثالث : مفاهيم آلية السياق (المكونات و الأنواع و ا - توطئة                                  |
| 78                             |                                                                                                    |
| 78                             | – توطئة                                                                                            |
| 78<br>78<br>84                 | – توطئة<br>– مفهوم السياق                                                                          |
| 78<br>78<br>84<br>87           | – توطئة<br>– مفهوم السياق<br>– مكونات السياق                                                       |
| 78<br>78<br>84<br>87<br>89     | – توطئة<br>– مفهوم السياق<br>– مكونات السياق<br>– السياق و المناسبة                                |
| 78<br>78<br>84<br>87<br>89     | - توطئة                                                                                            |
| 78                             | - توطئة - مفهوم السياق مكونات السياق السياق و المناسبة - السياق اللغوي و غير اللغوي أنواع السياقات |

# الباب الثاني : الآليات السياقية في أضواء البيان .

# (تحديد المفاهيم النظرية)

| 108 | لفصل الأول: آليات السياق البنيوية و الأسلوبية |
|-----|-----------------------------------------------|
| 109 | ● توطئة                                       |
| 110 | ● آليات السياق البنيوية                       |
| 111 | 1-السياق الإفرادي                             |
| 111 | - السياق الصوتي المفرد                        |
| 114 | – السياق الصرفي                               |
| 116 | - السياق المعجمي                              |
| 119 | 2-السياق التركيبي                             |
| 120 | – السياق الصوتي المركب                        |
| 122 | – السياق النحوي                               |
| 126 | ● السياق البلاغي                              |
| 131 | ● السياق الأسلوبي                             |
| 135 | – سياق القراءات القرآنية                      |
| 139 | الفصل الثاني: آليات السياق الدلالية           |
| 140 | ● توطئة                                       |
| 140 | ● آليات السياق الدلالية                       |
| 142 | - سياق الاشتراك                               |
| 145 | – سياق التضاد                                 |
| 147 | – سياق المعرب                                 |
| 148 | – سياق التقابل الدلالي                        |
| 153 | - سياق التضم:                                 |

| 155                 | – سياق اللزوم أو الاقتضاء         |
|---------------------|-----------------------------------|
| 157                 | - السياق الإحالي                  |
| 160                 | – سياق الإجمال و التفصيل          |
| 162                 | - تخصيص العموم                    |
| 163                 | – سياق الترجيح                    |
| 165                 | – سياق التناسب                    |
| ولية غير اللغوية168 | الفصل الثالث : آليات السياق التدا |
| 169                 | • توطئة                           |
| غويةغوية            | • آليات السياق التداولية غير الله |
| 172                 | – سياق الافتراض                   |
| 175                 | – سياق الإضمار                    |
| 176                 | – سياق الفعل الكلامي              |
| 180                 | - سياق الحجاج                     |
| 183                 | – سياق الاستشهاد بغير القرآن .    |
| ف)                  | • معرفة علوم القرآن (سياق الموق   |
| 187                 | - أسباب النزول                    |
| 189                 | - معرفة المكي و المدني            |
| 192                 | - السياق المذهبي                  |
| 193                 | - سياق الإعجاز                    |
| 197                 | خاتمة البحث                       |
| 200                 | قائمة المصادر و المراجع           |
| 210                 | فه سر الموضوعات                   |



## المصادر:

- 1- القرآن الكريم.
- 2- محمد الأمين الشنقيطي- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الحديث، درط، القاهرة، 2006.

# المراجع العربية:

- 1-آدم متز- الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، تر:محمد عبد الهادي أبوريدة، المركز القومي للترجمة، القاهرة، 2008 .
- 2-إبراهيم شعيب ثنائية النبوة و الملك في قصة سيدنا سليمان، مطبعة بن سالم ، ط1 ، الأغواط، 2009 .
  - 3-أحمد حساني- المكون الدلالي للفعل في اللسان العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 1993.
    - 4- أحمد سلامة أبو الفتوح عقود المرجان، دار الكيان ، ط 01 ، الرياض ، 2005 .
    - $^{-5}$  أحمد شامية  $^{-1}$  في اللغة ، دار البلاغ للنشر و التوزيع ، ط $^{-1}$  ، الجزائر ،  $^{-1}$
- 6-أحمد عرابي- أثر التخريجات الدلالية في فقه الخطاب القرآني، ديوان المطبوعات الجامعية، ط 04، الجزائر، 2010 .
- 7 أحمد عزوز أصول تراثية في نظرية الحقول الدلالية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، درط ، دمشق، 2002 .
  - 8- أحمد بن فارس معجم مقاييس اللغة، دار الفكر ، ط 02 ، لبنان ، 1998 .
- 9- أحمد المتوكل الخطاب و خصائص اللغة العربية، منشورات الاختلاف، طـ01، المغرب، 2010.
  - 10-أحمد مختار عمر علم الدلالة، عالم الكتب، ط 06، القاهرة، 2006.
- 01 أحمد بن محمد بن علي الفيومي المصباح المنير، تع : يحيى مراد ، مؤسسة المختار ، ط 01 ، مصر ، 2008 .
- 12- أحمد مومن اللسانيات النشأة و التطور، ديوان المطبوعات الجامعية، ط 03 ، الجزائر ، 2007 .
- 13- أحمد الودرين أصول النظرية النقدية القديمة من خلال قضية اللفظ و المعنى في خطاب التفسير، دار الكتب الوطنية ،ط 1، ليبيا ،2005 .

- 14-أحمد يوسف- سيميائيات التواصل و فعالية الحوار، مختبر السيميائيات و تحليل الخطاب، ط 01، وهران، 2004 .
- 15- الأخضر جمعي قراءات في التنظير الأدبي و التفكير الأسلوبي عند العرب، موفم، درط، الجزائر، 2002 .
- 16- إسماعيل بن حماد الجوهري الصحاح تاج اللغة و صحاح العربية، دار الحديث ، درط ، مصر ، 2009 .
- 17 أمبرتو إيكو- القارئ في الحكاية، تر: أنطوان أبو زيد، المركز الثقافي العربي، ط01، المغرب، 1996.
  - 18-إميل بديع يعقوب- معجم الإعراب و الإملاء، دار اشريفة، ط 02، دمط، دتط.
- 1957 بدر الدین الزرکشی البرهان فی علوم القرآن، دار إحیاء الکتب العربیة، ط1، سوریا، 1957 . دار البرهان فی علوم القرآن، تح:مصطفی عبدالقادر، دار الفکر، درط، بیروت، 1988.
- 20-أبو بشر عمرو بن عثمان سيبويه- الكتاب، تح: عبد السلام هارون، الهيئة المصرية للكتاب،درط، مصر، 1975 .
  - 21- أبو البقاء أيوب بن موسى الكفوي- الكليات ، مؤسسة الرسالة، درط ، لبنان ، 1998 .
    - . 2007 ، الجزائر ، 2007 ، وزارة الثقافة ، ط10 ، الجزائر ، 2007 .
- 23-أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي- السنن الكبرى ج10، دار الفكر، ط02، بيروت، 1411ه.
- 24- أبو بكر محمد بن أحمد السرخسي- أصول السرخسي، دار الكتاب العلمية، ط1، بيروت، 1993.
  - 25- تمام حسان- البيان في روائع القرآن، عالم الكتب، ط 02، القاهرة، 2000.
  - اللغة العربية معناها و مبناها، دار الثقافة، درط، المغرب، 2001 .
  - . 1980 ، القاهرة ، 01 ، مكتبة وهبة ، ط01 ، القاهرة ، 02 .
- 27- جاسم محمد عبد العبود مصطلحات الدلالة العربية، دار الكتب العلمية، ط 01، لبنان، 2007 .
- 28- ج.ب براون و جيول تحليل الخطاب، تر: محمد لطفي الزليطني و منير التريكي ، جامعة الملك سعود، الرياض، 1997.
  - 29-جمال الدين ابن هشام الأنصاري- مغنى اللبيب، دار الفكر، ط 05، بيروت، 1979.
  - 30-جون ستروك البنيوية و ما بعدها، تر: محمد عصفور، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1996 .

- 31- الجيلالي دلاش مدخل إلى اللسانيات التداولية، تر: محمد يحياتن، ديوان المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 1992.
  - 32-أبو حامد الغزالي المستصفى في علم الأصول، دار الكتب العلمية، درط، بيروت، 1996.
- 33- حازم القرطاجني- منهاج البلغاء و سراج الأدباء ، تح: محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، درط ، بيروت، 1986.
  - 34-حبيب مونسي- القراءة و الحداثة، منشورات اتحاد الكتاب العرب، درط، سوريا، 2000 .
- درط، درط، المؤسسة الوطنية للكتاب، درط، الحميد بن باديس مفسرا، المؤسسة الوطنية للكتاب، درط، الجزائر، 1984.
- 36-أبو الحسن علي بن أحمد النيسابوري- أسباب نزول الآيات، مؤسسة الحلبي وشركاه، درط،القاهرة، 1968 .
  - . 2007 نظرية النص ، منشورات الاختلاف،ط 01 ، الجزائر ، 07 .
  - 38-خالد إسماعيل حسان- في المعنى النحوي و المعنى الدلالي، مكتبة الآداب، ط 01، القاهرة، 2009 .
- 39-الخطابي- بيان إعجاز القرآن(ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن)، تح: محمد خلف الله و محمد زغلول، دار المعارف، ط 02، مصر، 1968 .
  - -40 علود العموش الخطاب القرآبي، عالم الكتب الحديث ، ط 01 ، الأردن ، 2008 .
  - 41 الخليل بن أحمد الفراهيدي كتاب العين، مؤسسة دار الهجرة، ط 02، إيران، 1409 ه.
- 42- رابح بوحوش الأسلوبيات و تحليل الخطاب، منشورات جامعة باجي مختار، درط، عنابة، 2006 .
- 43 ردة الله بن ردة الطلحي دلالة السياق، جامعة أم القرى ، ط01 ، مكة المكرمة ، 04 هـ
- -44 النص و الخطاب و الإجراء (مقدمة المترجم: تمام حسان)، عالم الكتب مط -44 ، لقاهرة ، -2007 .
  - 45-سامي مكي العاني- الإسلام و الشعر، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1996 .
  - 46-ستيفن أولمان- دور الكلمة في اللغة، تر: كمال بشر، مكتبة الشباب،مصر، 1975.
- 47-سعد الدين التفتازاني- مختصر السعد شرح تلخيص المفتاح للقزويني، تح: عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، ط 01، بيروت، 2003.
  - . 2004 ، القاهرة ، 01 ، القاهرة ، -3004 .
  - 49- سعيد يقطين تحليل الخطاب الروائي، المركز الثقافي العربي ، ط 04 ، المغرب ، 2005 .

- 50-شكري المبخوت- الاستدلال البلاغي، دار المعرفة للنشر، و كلية الآداب منوبة، ط 01، تونس، 2006 .
- 51- شهاب الدين أحمد الأبشيهي المستطرف في كل فن مستظرف، مكتبة محمود توفيق، درط، مصر، 1933 .
  - 52 صابر الحباشة التداولية و الحجاج، صفحات للدراسات و النشر، ط1، سورية، 2008.
    - 53- الصاحب بن عباد المحيط في اللغة ، مطبعة المعارف ، ط01، بغداد ، 1975.
    - 54 صلاح الدين زرال الظاهرة الدلالية، منشورات الاختلاف، ط 01، الجزائر، 2008 .
- 55-صلاح الدين الزعبلاوي- مسالك القول في النقد اللغوي، الشركة المتحدة للنشر و التوزيع، ط 01، دمشق، 1984.
  - 56-صلاح فضل- بلاغة الخطاب و علم النص، عالم المعرفة، درط، الكويت، 1992.
- 57- طالب سيد هاشم الطبطبائي- نظرية الأفعال الكلامية، مطبوعات جامعة الكويت، درط، الكويت، درط، الكويت، 1994.
- 58- عادل نويهض معجم المفسرين من صدر الإسلام حتى العصر الحاضر، مؤسسة نويهض الثقافية ، ط2، لبنان ، 1983 .
  - 59 عباس محمود العقاد التفكير فريضة إسلامية ، مكتبة رحاب ، درط ، الجزائر ، دتط .
- 60-عبد الجليل مرتاض- في رحاب اللغة العربية، ديوان المطبوعات الجامعية، ط 02، الجزائر، 2007-
  - 61-عبد الجليل منقور النص و التأويل، ديون المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 2010 .
- علم الدلالة أصوله و مباحثه في التراث العربي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، درط، دمشق، 2001 .
  - 62- عبد الرؤوف المناوي التوقيف على مهمات التعاريف، عالم الكتب، ط1 ، دمط ، 1990.
- 63-عبد الرحمن جلال الدين السيوطي- الأشباه و النظائر في النحو، دائرة المعارف العثمانية، ط 02، حيدر آباد، 1360 ه.
- 64- عبد الرحمان الحاج صالح بحوث و دراسات في اللسانيات العربية، موفم، درط، الجزائر، 2007.
  - 65-عبد العزيز عتيق- علم البيان، دار النهضة العربية، درط، بيروت، 1985.
- . 2007 عبد الفتاح محمود المثنى نظرية السياق القرآني، دار وائل للنشر ، ط 01 ، الأردن ، 05
- 67 عبد القادر شرشار تحليل الخطاب الأدبي، منشورات دار الأديب ، درط ، وهران ، 2006 .

- 68-عبد القاهر الجرجاني- أسرار البلاغة، تح: محمد الفاضلي، المكتبة العصرية، درط، بيروت، 2003 .
- دلائل الإعجاز، تح: محمد رشيد رضا، دار المعرفة، درط، بيروت، 1981 .
- 69- عبد الكريم الخطيب- القرآن نظمه و جمعه و ترتيبه، دار الفكر العربي ، درط ، القاهرة، 1972.
  - 70 عبد الله صولة الحجاج في القرآن ، دار الفارابي ، ط 1 ، لبنان ، 2001 .
  - 71- عبد الله العشي- زحام الخطابات، دار الأمل للطباعة و النشر، درط، الجزائر، 2005.
- 72-أبو عبد الله محمد القرطبي- الجامع لأحكام القرآن، دار إحياء التراث العربي،ط 02، بيروت، 1985.
- 01 ، طافر الشهري إستراتيجيات الخطاب، دار الكتاب الجديد المتحدة ، ط01 ، لبنان ، 2004 .
  - 74-أبو على الحسن بن رشيق- العمدة في محاسن الشعر، دار الطلائع، ط 01، القاهرة، 2006.
  - 75-على بن محمد الآمدي- الإحكام في أصول الأحكام، مؤسسة النور، ط 02، الرياض، 1402
  - 76-عمر بلخير- تحليل الخطاب المسرحي في ضوء النظرية التداولية، منشورات الاختلاف، ط 01، الجزائر، 2003 .
- 77-العمري بن رابح بلاعدة القلعي- الألمعية في الدراسات المعجمية، دار الوعي، درط، الجزائر، 2005 .
- 78-العياشي أدراوي- الاستلزام الحواري في التداول اللساني، منشورات الاختلاف، ط 01، الرباط، 2011 .
  - 79-أبو الفداء إسماعيل بن كثير- تفسير القرآن العظيم ج4، دار طيبة، ط 02، الرياض، 1999.
- 80-فرحات عياش- الاشتقاق و دوره في نمو اللغة، ديوان المطبوعات الجامعية، درط، الجزائر، 1995
- 81- فرحان بدري الحربي- الأسلوبية في النقد العربي الحديث، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، ط 01 ، لبنان ، 200 .
- 82-أبو الفضل عياض اليحصبي- الشفا بتعريف حقوق المصطفى، دار الفكر، درط، بيروت، 1988
  - 83-فلوريان كولماس- اللغة و الاقتصاد، تر: أحمد عوض، عالم المعرفة، درط، الكويت، 2000.

- 84-ابن قيم الجوزية- إعلام الموقعين عن رب العالمين، تح: طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، 1968 .
  - بدائع الفوائد ، المكتبة العصرية ، ط 01 ، لبنان ، 2008 .
- 85- ابن اللحام علاء الدين البعلي- القواعد والفوائد الأصولية، المكتبة العصرية، درط، بيروت، 1999 .
- 2009 مالك بن نبي الظاهرة القرآنية، تر : عبد الصبور شاهين ، دار الفكر، ط9 ، دمشق، 86
  - . 2010 مبارك حنون في التنظيم الإيقاعي للغة العربية، منشورات الاختلاف، ط1، الجزائر، 2010 . في السيميائيات العربية ، سليكي إخوان ، ط 01 ، المغرب ، 2001 .
- 88- متولي الشعراوي معجزة القرآن، المختار الإسلامي للطباعة و النشر و التوزيع ، ط1 ، القاهرة ، 1978.
  - 89 مجد الدين بن محمد الفيروزآبادي القاموس المحيط، دار الحديث ، درط ، مصر ، 2008 .
- 90- محمد إبراهيم عبادة الشواهد القرآنية في كتاب سيبويه، مكتبة الآداب، درط، القاهرة، 2002.
  - 91- محمد إسماعيل إبراهيم القرآن و إعجازه العلمي ، دار الفكر العربي ، درط ، بيروت، دتط .
    - 92- محمد بازي التأويلية العربية ، منشورات الاختلاف، ط1، الجزائر، 2010 .
- 93-محمد بن جرير الطبري- جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، ط 01، بيروت، 2000
  - 94-أبو محمد الحسين البغوي- معالم التنزيل، دار طيبة، ط 04، الرياض، 1997.
  - 95- محمد خطابي لسانيات النص ، المركز الثقافي العربي ، ط 2 ،المغرب، 2006 .
    - 96- محمد خليفة النظرية النقدية العربية، المطبعة العربية، ط1، الجزائر، 2005.
  - 97-محمد رمضان الجربي- ابن قتيبة و مقاييسه البلاغية و الأدبية و النقدية، مكتبة الآداب، ط 01، القاهرة، 2010 .
    - 98-محمد زغلول سلام- تاريخ النقد العربي، دار المعارف بمصر، درط، مصر، دتر .
- 99-محمد سعيد إسبر و بلال جنيدي- الشامل في علوم اللغة العربية، دار العودة، درط، بيروت، 2004 .
- 01 عمد الشاوش أصول تحليل الخطاب في النظرية النحوية العربية، كلية الآداب منوبة ، ط -100 ، تونس، 2001 .
  - 101- محمد الشريف الجرجابي كتاب التعريفات ، مكتبة لبنان ، درط ، لبنان، 1985 .
    - 102محمد طاهر الكردي- تاريخ القرآن الكريم، مطبعة الفتح، ط 01، جدة، 1946 .

- 103- محمد عابد الجابري تحليل الخطاب العربي المعاصر، دار الطليعة، ط 01 ، بيروت، 1985
  - .
- 104 عبد الباسط عبد النص و الخطاب قراءة في علوم القرآن، مكتبة الآداب ، ط 1 ، القاهرة ، 2009 .
- 105- محمد عبد العظيم الزرقاني- مناهل العرفان في علوم القرآن، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، ط3، مصر، دتط.
- 106- محمد عبد المطلب- البلاغة و الأسلوبية، الشركة المصرية العالمية للنشر، ط 01، القاهرة، 1994 .
- 107- محمد علي التهانوي كشاف اصطلاحات الفنون، مكتبة لبنان ناشرون ، ط 1 ، لبنان ، 1996 .
- 108- محمد العمري البلاغة الجديدة بين التخييل و التداول، أفريقيا الشرق، درط، المغرب، 2005. .
  - 109-محمد قلعجي- معجم لغة الفقهاء، دار النفائس، ط 02، بيروت، 1988 .
- 110- محمد مفتاح دينامية النص (تنظير و إنجاز) ، المركز الثقافي العربي ، ط 03 ، المغرب ، 2006 .
- 111-محمد بن يوسف الصالحي- سبل الهدى و الرشاد، دار الكتب العلمية، ط 01، بيروت، 1993 .
  - 112- محمود جاب الرب علم اللغة نشأته و تطوره ، دار المعارف ، ط 01 ، القاهرة ، 1985.
    - 113-محمود طلحة تداولية الخطاب السردي، عالم الكتب الحديث، ط 01، الأردن، 2011 .
  - 114- مسعود صحراوي التداولية عند العلماء العرب، دار الطليعة، ط 01 ، بيروت ، 2005 .
    - 115-مشري بن حليفة- الشعرية العربية، وزارة الثقافة، درط، الجزائر، 2007 .
    - 116مصطفى الجوزو نظريات الشعر عند العرب ج1، دار الطليعة، ط02، بيروت، 1988 .
      - 117-مصطفى حركات- نظرية الوزن، دار الآفاق، درط، الجزائر، 2005.
    - 118-مصطفى صادق الرافعي- إعجاز القرآن و البلاغة النبوية، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، 2004 .
      - 119-مصطفى الغلاييني- جامع الدروس العربية، المكتبة العصرية، ط 39، بيروت، 2001.
- 120- منصور كافي مناهج المفسرين في العصر الحديث، دار العلوم للنشر ، درط ، الجزائر ، 2006 .

- 121-ميخائيل باختين- الخطاب الروائي، ت: محمد برادة، دار الفكر للدراسات و النشر، ط 01، القاهرة، 1998 .
  - 122- ابن منظور الإفريقي- لسان العرب ، دار المعارف ، د ر ط ، القاهرة ، 1981 .
  - . 1990 ، الدار البيضاء ، -1 شعرية تودوروف، عيون المقالات ، ط01 ، الدار البيضاء ، -123

2- الشعرية التوليدية، شركة النشر و التوزيع المدارس، ط 01، المغرب، 2000 .

124-نصر حامد أبو زيد1- الاتجاه العقلي في التفسير، المركز الثقافي العربي، ط 06، المغرب، 2007 .

2- إشكاليات القراءة و آليات التأويل، المركز الثقافي العربي، ط 08، المغرب، 2008 .

- 125-نعوم شومسكي- البنى النحوية، تر: يوئيل يوسف عزيز، منشورات عيون، ط 02، المغرب، 1987.
  - 126- نور الدين السد الأسلوبية و تحليل الخطاب، ج 1، دار هومه، ط 01، الجزائر، 1997 .
  - 127 أبو هلال العسكري الفروق اللغوية، مؤسسة النشر الإسلامي، ط01، إيران، 1412 ه.
- 128-وتيكي كميلة- بين سلطة الخطاب و قصدية الكتابة مقاربة تداولية، دار قرطبة، ط 01، الجزائر، 2004.
- 129- أبو يعرب المرزوقي— النخب العربية و عطالة الإبداع في منظور الفلسفة القرآنية، الدار المتوسطية للنشر، ط 01 ، تونس ، 2007 .
  - 130-أبو يعقوب يوسف السكاكي- مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، ط 02، بيروت، 1987.
- -131 يوسف نور عوض علم النص و نظرية الترجمة، دار الثقة للنشر و التوزيع ، ط 01 ، مكة المكرمة ، 1410 هـ
- 132- يونس علي محمد محمد مقدمة في علمي الدلالة و التخاطب، دار الكتاب الجديد ، ط 01 ، ليبيا ، 2004 .

## المراجع الأجنبية:

1-Catherine Kerbrat Orecchioni- L'implicite, Armand Colin, Paris, 1986.

- Les interactions verbales, T1,

Armand Colin, éd 3, Paris, 1990.

- 2-Dominique Maingueneau- Pragmatique pour le discours littéraire, Bordas, Paris, 1990 .
- 3-Emile Benveniste- Problémes de linguistique 1générale, T1, Edi Gallimard, Paris, 1966.

- 4- Ferdinand De saussure Cours de linguistique generale, ENAG, 3eme edit, alger, 2004 .
- 5-Georges Elia Sarfati Précis De Pragmatique, Nathan , 02, France, 2002.
- 6- Georges Elia SARFATI élément D'analyse Du Discours, Nathan VUEF, SNE , paris , 2001 .
- 7-Jacques Moeschler- Argumentation et conversation, Hatier-Grédif, Genève, 1985, P: 53 .
- 8-J.Austin- Quand dire c'est faire, trad: Gives-Lane, éd du Seuil, Paris, 1970.
- 9-J.M.Adam- linguistique textuelle des genres de discours aux textes, Nathan, 1éd, Paris, 1999 .
- 10- John r.searle Les actes de langage, hermann, éd 01, France, 1972.
- 11-J.Searle- Sens et expression, trad: Joëlle Proust, Minuit, Paris, 1982 .
- 12-Julia Kristeva- La Révolution du Langage Poétique, Edition du Seuil, 1974 .
- Sémiotiké recherches pour sémanalyse, A.J. Picard,
   1981.
- -Oswald Ducrot- Dire et ne pas dire, Hermann, éd 01, Paris, 1972 13.
- 14-P.Charaudeau et d.maingueneau- Dictionnaire d'analyse du discours, Seuil, 1 éd, paris, 2002.
- 15- Traverso Véronique L'analyse Des Conversations , Nathan Sejer, SNE , paris , 2004

### البحوث الأكاديمية:

- 1- أحمد لافي فلاح المطيري- دلالة السياق القرآني في تفسير أضواء البيان، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 2007 .
- 2- تماني بنت سالم بن أحمد- أثر دلالة السياق القرآني في توجيه معنى المتشابه اللفظي، رسالة ماجستير، حامعة أم القرى، 2007.
- 3- خديجة محمد أحمد البناني- الالتفات في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 1413-1413 هـ .
- 4- سعد بن مقبل العنزي- دلالة السياق عند الأصوليين، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 1427 هـ .
- 5- سليمان بن علي- التفسير النحوي للقرآن الكريم عند الزمخشري، رسالة دكتوراه، جامعة باتنة، 2008-2007 .

6- مهى محمود إبراهيم العتوم- تحليل الخطاب في النقد العربي الحديث، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية، 2004 .

7-Ahmed Moutaouakil- Réflexions sur la théorie de le signification, Thèse, Faculté des lettres, rabat, 1982.

### المجلات و الدوريات:

- 1- **الأثر مجلة جامعية محكمة** نحو مقاربة في وصف دلالة النص، د. لبوخ بوجملين، عدد 08، جامعة ورقلة، 2009.
- الباحث- النحو و صلته بالإعجاز القرآني، سليمان بن علي، عدد 01، جامعة الأغواط، 01.
- 3- الخطاب- التعدد الصوتي من خلال السخرية في المنظور التداولي، حمو الحاج ذهبية، عدد 2009، جامعة تيزي وزو، 2009.
  - -4 دراسات أدبية العدول الصوتي و تناسب آي الذكر الحكيم، عبد الخالق رشيد، عدد 02، الجزائر، 2008.
    - 5- اللغة العربية- النسق القرآني في ضوء نظرية التلقي، فازية تيقرشة، عدد 06، المحلس الأعلى للغة العربية، 2011 .
  - 6- الممارسات اللغوية- تحليل الخطاب و التداولية، شنان قويدر، عدد 02، جامعة تيزي وزو، 2011.
  - -7 مجلة الآداب و اللغات تداولية الخطاب القرآني عند الأصوليين، مسعود صحراوي عدد -07 عدد -07 عدد -07
    - الجهاز المفاهيمي للدرس التداولي المعاصر، مسعود صحراوي عدد6 جامعة الأغواط 2007 .
  - 8- **مجلة التراث العربي** عودة إلى موسيقى القرآن، نعيم اليافي، عدد 25 و 26، سوريا، 1986 و 1987 .
  - 9- مجلة جامعة تشرين للدراسات و البحوث العلمية- الوظيفة الدلالية في ضوء مناهج اللسانيات، سامي عوض. هند عكرمة، عدد 1،سوريا، 2006.

## المواقع الإلكترونية:

- 1- عبد الرحمان الحاج- القرآن .. من تفسير النص إلى تحليل الخطاب، http://www.islamonline.net/servlet/Satellite
- 2- عبد الرحمان الحاج- ظاهرة القراءة المعاصرة للقرآن وآيديولوجيا الحداثة، http://www.altasamoh.net/Article.asp

- 3- عبد اللطيف أبو هاشم زكي قراءة في كتاب العالمية الإسلامية الثانية، http://pulpit.alwatanvoice.com/content-41208.html
  - 4- مسعود صحراوي- كيف يفهم صاحب العالمية الثانية لغة القرآن، http://www.almultaka.net/showmaqal
- 5- ريحانة اليندوزي- صلة أسباب النزول بعناصر السياق ودورها في الفهم والتطبيق، منتدى الإيوان www.iwan7.com

# ملغص باللغة الأجنبية:

### **Abstract:**

### The mechanisms of discourse analyses in Adhwa'aalbayan exegesis, of Shanqeeti

#### **Determination of theorical notions**

What we have here is one of discourse analysis subjects, it doesn't concern the discourse on the whole, but a special type of it, exegesis discourse, given the scientificity that paint its connotative aspect, the fact it is another reading of holy Quran, the multiplicity of readers and considering that its meaning are derived from a linguistic coherent set, which is the Quran, extensive in time and place. Unlike the sayings about the Quran, which are sum, just one of many reading classes. (Ulemas) and theologists (Fouqahaa) are unanimous that this text Quran is fit for every time and every place, it's an endless source of meanings and aims.

Many researchers and Ulimas attempted to translate its meanings but their essays couldn't reach its bottoms, what it holds and hides for those who seek; search and probe; meditation . from this angle, introspective studies were many, trying to get along with rame of it; reading identifying its power; exegeses vulgarizing it to understanding; saying were profuse about it; the most important was the exegesis since it was the effective way seeking one of its endless meaning .

From this standpoint, we dealt with Adhwa'a-albayan exegesis of Shanqeeti by analysis and exploring, looking for (seeking, thereby) the mechanisms used by him to clear the aimed meaning, in order to determine, hereafter the global theorical concepts from this application "corpus" which is the exegesis .

Many reasons motivated us to choose this subject since every (subject) has its root reasons, and if it doesn't stem due to reasons, it is then out of human needs, the ours were among others:

- The explanation discourse is among the subjects that from a fertile corpus lacking research that focuses on its mechanisms and procedures, and works which dealt with this aspect, were in terms of theology and jurisprudence (Figh).

- Linguistic scan alone, as mechanisms became not enough to clear up meanings and aims in the Quranic discourse by the exegesis discourse there is a desperate need to newly (renovated) concepts from contemporary methods and strategies, either occidental; with adaptable input with Islamic Arab patrimony, or original extracted from our own legacy.
- The delimitation of the theorical concepts through exegesis discourse can provide the searcher with special theorical concepts that he may need later in discourse analyzing .
- We also want to uncover scientific traditions of interpretation, because it is a lesson scientifically, through a sample Adhwa'aalbayan exegesis.

The subject issues problematic are an endless sequence of questions, and probably among the most important we can mention the following :

 " What are the theorical mechanisms Shanqeeti had used in his exegesis Adhwa'a-albayan?"

To answer this question, we should before answer these questions:

- "What is a discourse?" Is there one definition of discourse?"
- "What is an explanation ? Does it follow discourse in terms of multiplicity ? what is relation between the two?"
- "What is the structure of explanation discourse? What is its inner context? Which linguistic process arrangements must be used to analyze it?"
- "What are the mechanisms of discourse analysis and what are the external context processes? Where are the coherence and cohesion areas?"

These are problematic and theorical questions, when answered them in order we got a plan that may be the following :

- A- stylistic and structural context mechanisms. We assessed the following details :
  - Simplifying context : simple phonetic context morphological context lexical context .
  - Composing context: composed phonetic context grammatical context – rhetoric and stylistic context and Quran reciting ways (quiraàt).
- B- Semantic context mechanisms: its includes: a polysemies, the context of the contrast, context of juxtaposition semantic, context of inclusion, referral context, overall in the context of the Quran, the context of the weighting, the allocation Commons in the Quran, the context of proportionality.
- C- The mechanisms of pragmatic: We assessed the following details: the presupposing, the implicits, verbal acts, the context of arguments, and there are mechanisms related to Quran sciences like: context of causes of downcoming (revelation), context of Mecca and Medina sourats, and the context of the Quranic miracles, context of out Quran examples, context doctrines.

The research brought us a mean result that consists of remarques we reached without pretending them to be perfect, albeit we consider it as research that sought the best, if it got the target it will be recompensed.

Through the data and the hypotheses which were our standpoint in the beginning of this research, and through the theorical imagination in the first chapter, and through what we analyzed in the second one we had the following results:

- Shanqeeti dealt with Quranic verses meaning by using phonetic mechanisms like: stress, changing omission affirming, liaison by proceeding to this, he made it clear the discourse analysis can never be sought without textual linguistic mechanisms since it is an important piece in determining the first meaning, and then a step to ultra textual approaches. It is a basis.
- He used what is of composing :composed phonetic context, grammatical context, it is known that phonetic context appears clear the most in the rhythmic structures of poetry since its aspects are systematic and sequenced he detailed in presenting the mechanisms and grammatical concepts in his analysis, thing that made it structural.
- Rhetoric issues are profuse. He mentioned comparison with its kinds, metaphor, and some of the rhetorical aspects of (Iltifat), because grammar may assess some issues in terms of grammatical function following the class rule as exchange between sentence units, but unlike that rhetoric deal with it in terms of its aim as importance, there for Shanqeeti ought to deal with this issues. He doesn't deny figuration completely and calls the figuration that affirms variety (real meanings) an Arabic style. It is remarquable that the stylistic orientation served the meaning well. Repetition of articulated letters is a proof of Quran inimitability that of phrasal additive composition aims at confirmation, and that of example citing, since it among the functional procedures to bring meanings closer.

Quran different reciting (quiraàt) are very important in meaning exact delimitation. These are the ways, the messenger of Allah (peace be upon him) approved, intending by this variety in reading, ease and facility. Recitations stem from old Arabic accents and pitches, he used these quiraàt as an approved readings of it.

- When we try to classify speech contexts in what is semantic ,we will find lot of them lying beneath interpretation content. This is due to Quranic orientations which are guiding signs to meaning and aims, through formulating a set of concepts, that may help in reading among the lines of discourse and extracting it. And among lot we cite :antinomy, inflection, semantic chiasmus, inclusion, implication, reference synopsis (synopticity), weighting, specification, congeries.
- He used external context mechanisms, presupposing, dissimulated aims, speech acts, dialectics, out Quran examples, Quran by Quran approaching.

He used, then, in what is known in the circle of Quran studies "situation context": causes of downcoming (revelation), Mecca and Medina sourats, what way the tenant context being in, and what aims we can reach through Quran inimitability; intrinsic to it, absolutely alone.

This is, in short, what our research aimed at, through approaching and targeting, If we got that aim, it's Allah backed guidance, if we missed it, then it's due to lack in human .