

للإِمَا مالعالم العَلَّامَة أَ<u>بِر الِنِحَاقِ أَحْمَى بنِحْتَمَةً بنَ إِبْرَاهِمُ التَّ</u>لِيثِ المت<u>َوْفِي 25 صن</u>

> تخف *بي* الشتكج سَيدكشر<u>وي ح</u>سَنَ

> > المحُقِنْع الْأَوْلِيث

المحت توى: مِيْرُأُوّل شُورةَ الفَاسَحة . إِلَىٰ آخِرِسُورَةَ الْبَقَرَةِ

> مت نشورات محسّ ربحای بیانوری دار الکنب العلمیة سیروت به بشه ناه

#### مته نشورات محت بقليك بفوت



## دارالكندالعلمية

جميع الحقوق محفوظـة Copyright All rights reserved Tous droits réservés

جميع حقسوق الملكيسة الأدبيسة والفنيسة محفوظ سه للسندار الكتسسب العلميسة بيروت لبنان. ويحظر طبع أو المحفوظ المحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسبت أو إدخساله على الكمبيوتسر أو برمجتسه على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشسر خطياً

#### Exclusive rights by ©

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

# Tous droits exclusivement réservés à © Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Toute représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, faite sans autorisation préalable signé par l'éditeur est illicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciaires.

> الطبعة الأولى ٢٠٠٤ م-١٤٢٥ هـ

# دارالكِنبِالعِلمِيةِ،

ب يرُوت - لبئ انان

رمل الظريف - شارع البحتري - بناية ملكارت الإدارة العامة: عرمون - القبة - مبنى دار الكتب العلمية هاتف وفاكس: ١٩٦٢/١١/١٢/١٣ ( ٩٦٦٥) صندوق بريد: ٩٤٢٤ - ١١ بيروت - لبنان

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Beirut - Lebanon

Raml Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg. 1st Floor Head office

Aramoun - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg. Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Bevrouth - Liban

Raml Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1er Étage

#### Administration général

Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 B.P: 11-9424 Beyrouth - Liban



http://www.al-ilmiyah.com/

e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com

# بسم الله الرحمن الرحيم

# إهداء

إلى: المُتبتلين في طلام الليل بهذا القرآن. الداعين إلى بعث الإسلام من جديد. الله: الساعين إلى تجديد ما اندثر من هذا الدين. الله: المزيلين عن الإسلام ركام الدشم المُشين. إلى: المُنقبين عن معاميم إسلامية لم يُنتَبم إليها. إلى: المامدين فيي نعور أهل الكفر والخلال.

أهدي هذا الكتاب سيد كسروي

# بِسْ إِللَّهُ الْكُفْرِ الرَّحِيمِ اللَّهُ الرَّحِيمِ تقديم

### بقلم: سید کسروی

الحمد لله .. ثم الحمد لله .. ثم الحمد لله مُيسر القرآن للذكر، ومُزينه للفكر، ومُبهر به أهل الكفر، مُفصله تفصيلا، مُخاطباً به العقول والقلوب فجاعله غلباً غير مغلوب.

وأشهد أن لا إله إلا الله مقيماً حجته بالقرآن على من عصاه، ومقوّياً بصيرة من آمن به فاتخذه نبراساً لهُذَاه فلم يلفت قلبه إلى مكاء وتصدية وتشويش من عاداه.

وأشهد أن سيدنا محمدًا على رسول الله أنزل عليه القرآن فآمن به وتلاه كما أنزل عليه، على من دعاه، فكان من أجابه إليه أكثر ممن عصاه، وشنف سمع الزمان بموسيقاه، فبلع ما بين الخافقين صداه، وظهرت به على البسيطة دعواه أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فتبصّر بالقرآن وحده العباد إلى طريق الله بغير حجة أو إعجاز سواه، وظل كتاب الله على مر الزمان يتحدى، ويجدد التحدي لكل من قصده أو تصدّاه، ببساطة عبارته وسهولة تناوله لمن تلاه، وجمال نظمه لمن سمعته أذناه، فأعجز أهل اللسانيات والصوتيات فجذب منهم الانتباه، وهمر أهل العلوم المدنية بدقة مكنون ما حواه، فأقر كثير منهم بعد كفره بلا إله إلا الله، ومن لم يلفظها منهم فقد أيقن بما ما صدره قد حواه، وإنما كتمها إتباعا لهواه.

فيا من تدعو إلى الله اقرأ على من تدعو ما أنزل على رسول الله بطريقة تلاوته إياه، فهذا أسلوب توصيله وبلوغه من المدعو مداه، وإياك ثم إياك الافتيات على الله، أو احتيار أسلوب من عندك سواه، فلا يصلح لدعوة البشر إلا ما الله اختاره وانتقاه، فهو أعلم بما أودعه من أسراره في تأثيره على من أنصت إليه أو تأمل معناه، فلا يجد أمامه سبيلاً غير أن يخاف ربه ويؤمن به ويخشاه مبتغياً من ذلك حُبّه ورضاه.

## أما بعد:

فإن مما لا بد منه أو من باب لزوم ما يلزم أن أذكر في هذه المقدمة بعض ما هو تقليدي أو معتاد في مثل هذه النوعية من الكتب، فألخص ما أريد أن أتكلم فيه فيما يلي:

ما هو التفسير؟ ومن هم أشهر المفسرين الأول؟ وما هي آراء العلماء في التفسير، وكيف يكون التفسير؟ وما هو التفسير المناسب أو المطلوب الذي يخدم غرض القرآن حقاً؟ وما يجب علينا نحو القرآن، وبعض نماذج من أسماء كتب التفسير، وما هي بناهج المفسرين، والمفسرين في العصر الحديث، تفسير الثعلبي ما له وما عليه، ولماذا طبع هذا التفسير على رغم المآخذ الكثيرة عليه؟ وكذا تفسير السُّلمي وموضوعات أخرى أتعرض لها في حينها أثناء طرح هذه المقدمة ولا أسير في المقدمة

على ترتيب ما ذكرت هنا ولكن حسب ما أرى أو ما يوفقني الله تعالى إلى إيراده، فأبدأ بعون الله تعالى بل إيراده، فأبدأ بعون الله تعالى بما يلى:

**ما هو التفسير**: قيل: هو والتأويل واحد، وقيل غير ذلك والمتفق عليه أن التفسير هو: الإبانة والإيضاح وكشف المغطى أو كشف المراد عن المشكل، وهذا من الناحية اللغوية.

أما من الناحية الاصطلاحية: فهو علم يُبْحَثُ فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مراد الله بقدر طاقة البشر، وعن أحوال هذا الكتاب من جهة نزوله وسنده وأدائه، وألفاظه، ومعانيه المتعلقة بالألفاظ، وكيفية النطق كمذه الألفاظ ومدلولاتما وأحكامها ومعانيها.

**ما هو الغرض من التفسير**؟ الغرض منه هو حصول القدرة على استنباط الأحكام الشرعية على الوجه الصحيح ومعرفة الله تعالى للوصول إلى فهم معاني القرآن وتحلية ما يظن أنه مهم منه.

## قواعد وضعوها لمن يقوم بهذا العلم

تتلخص قواعدهم في أنه لا بد أن يكون المفسر ملماً بالأدوات اللازمة لذلك والتي من أهمها وفرة العلم والإحاطة بمعظم العلوم الشرعية وخصوصاً تلك التي تخص أو تمس القرآن الكريم والتي على رأسه علم القراءات، ومعرفة المكي من المدني، وتحرير السور المختلف فيها وكذا الحضري والسفري، والنهاري والليلي، والصيفي والشتائي، والفراشي والنومي، والأرضي والسموي، وأول ما نزل وآخره وسبب النزول، وما تكرر نزوله ولماذا، وما نزل مفرقاً وما نزل مجتمعاً، وترتيب نزوله، وأسانيده وتواتره، والوقف والابتداء والوصل لفظا ومعنى، والإمالة والفتح، وأحكام التلاوة، وكيفية القراءات والتجويد وآداها، والغريب فيه، وما وقع فيه من غير لغة أهل الحجاز وغريب العرب، هذا كله فضلاً عن التمكن الشديد من علم اللغة والإعراب ووجوه النظم وأسرار البلاغة، والمحكم والمتشابه، والعام والخاص، والمفصل والمجمل، والناسخ والمنسوخ، والمشكل، والمطلق والمقيد ومنهومه، وحقيقته ومحازه وتشبيهه واستعارته وكنايته وتعريضه وحصره واختصاصه وإيجازه وإطنابه، وخبره وإنشائه، وفواتحه وفواصله وخواتمه ومناسبات الآي، وإعجازه، وأمثاله، وأقسامه، وجدله، ورسمه الإملائي ... الخ هذا بعض قول بعضهم في الشروط التي وضعوها وأقسامه، وجدله، ورسمه الإملائي ... الخ هذا بعض قول بعضهم في الشروط التي وضعوها للمفسر.

# أشهر المفسرين .

اشتهر عدد غير قليل بالتفسير وأنا أذكر هنا جماعة منهم ليس على سبيل الحصر وإنما على سبيل المثال بادئاً بعصر الصحابة فأشهر من رُوي عنه التفسير من الصحابة:

رئيس المفسرين أو شيخهم أو من أطلق عليه ترجمان القرآن عبد الله بن عباس، ثم عبد الله بن مسعود، ثم علي بن أبي طالب، ثم عمر بن الخطاب، ثم أبو بكر الصديق، ثم سيد القراء أو أقرأ الصحابة أبي بن كعب، وقد ذكرت هؤلاء النفر من الصحابة رضي الله تعالى عنه حسب الأكثر تفسيراً فالأقل.

ثم من المقلين من الصحابة في التفسير: خادم رسول الله الله الله الله الله الله عمر، وجابر بن عبد الله، وأبو موسى الأشعري صاحب الصوت الحسن، وعبد الله بن عمرو بن العاص وهو أحد العبادلة، وكاتب الوحي زيد بن ثابت.

## ومن أشهر المفسرين من التابعين

أصحاب بن عباس وهم علماء مكة ومنهم: مجاهد بن جبر، وسعيد بن جبير، وعكرمة مولى ابن عباس، وطاووس، وعطاء بن أبي رباح.

وأصحاب ابن مسعود وهم علماء الكوفة ومنهم: علقمة بن قيس، والأسود بن يزيد، وإبراهيم النخعي.

وأصحاب زيد بن أسلم منهم: عبد الرحمن بن زيد، ومالك بن أنس، والحسن البصري، وعطاء بن أبي سلمة ميسرة، ومحمد بن كعب القرظي، وأبو العالية الرياحي رفيع بن مهران الرياحي، والضحاك بن مزاحم، وعطية العوفي، وقتادة بن دعامة السدوسي، والربيع بن أنس، والسدي.

ثم تأتي بعدهم طبقة أصحاب كتب التفسير التي تحمع أقوال الصحابة والتابعين ومنهم:

سفيان بن عيينة، ووكيع بن الجراح، وشعبة بن الحجاج، وزيد بن هارون، وعبد الرزاق، وآدم بن أبي إياس، وإسحاق بن راهويه، وروح بن عبادة، وعبد الله بن حميد، وأبي بكر بن أبي شيبة.

# ثم تلتهم طبقة أخرى منهم:

عبد الرزاق، وعلي بن أبي طلحة، وابن جرير، وابن أبي حاتم، وابن ماجة، والحاكم، وابن مردويه، وأبو الشيخ ابن حيان، وابن المنذر.

ثم تلت هؤلاء طبقة اتسم تفسيرهم بكثير من الفوائد وهي محذوفة الأسانيد منهم:

أبو إسحاق الزجاج، وأبو علي الفارسي، ومكي بن أبي طالب، وأبو العباس المهدوي، وأما أبو بكر النقاش،وأبو جعفر النحاس فقد استدرك عليهما الناس كثيراً.

ثم عقب هذه الطبقة ألَّفَ جماعة من المتأخرين كتباً في التفسير اختصروا الأسانيد ونقلوا الأقوال مبتورة فدخل من هذا الباب الدخيل والتبس الغث بالثمين والصحيح بالعليل، ومن خطر بباله قول أثبته واعتمده.

ثم جاء من بعد هؤلاء قوم فسروا القرآن حسب ما برعوا فيه من فنون أو علوم وطوعوا القرآن ليخدم فنونهم أو مذاهبهم، فذهب قوم في تفسير القرآن إلى الإعراب والنحو كالزجاج، وذهب قوم إلى الأخبار والحكايات والقصص والأساطير نقلاً عن أهل الكتاب وغيرهم من السابقين ومن بين هؤلاء الثعلبي صاحب هذا التفسير الذي نحن بصدده، وذهب الفقهاء إلى تطويع القرآن ليخدم مذاهبهم الفقهية سواء كانت تحتمل الآية هذا المذهب أو لا تحتمله وسردوا فيه المسائل الفقهية مفصلة ودحض أدلة مخالفيهم كالقرطبي، وذهب قوم إلى خدمة مذاهبهم الفكرية أو العقلية والفلسفية وأقوال الحكماء كالفخر الرازي لدرجة جعلت بعضهم يقول: فيه كل شيء إلا

التفسير، وكذلك أصحاب المذاهب أو الفرق كالمرجئة والأشاعرة والمعتزلة وغيرهم كالزمخشري في الكشاف، وآخرون يفسرون بلا رعاية لأي أصول من أصول الشريعة أو اللغة كالكرماني الذي حشد كتابه " العجائب والغرائب " فقد جمع فيه كل ما هو عجيب وغريب، ومنكر وباطل، وما لا يحل اعتقاده، وكذا تفسيرات المتصوفة والتي من أشهرها تفسير السلمي المسمى: " حقائق التفسير " ، الذي ذهب بعضهم إلى تكفير صاحبه إن كان يعتقد ما فيه.

## المفسرون والعصر الحديث :

ظلت مسيرة التفسير تسير من عصر إلى عصر بنفس طريقتها التي بينت بعضاً منها وأصبحت هي المسيطرة على أذهان الناس، وصارت لها على الرغم مما فيها قدسية طاغية ونُظرت إليها على ألها لا يمكن المساس بما أو الخروج عن تلك الطريقة التي سلكها مؤلفها أو التحول عن منهجهم في التفسير، وقد بينت أنما لا تخرج عن اللغة، والتاريخ والفقه، والإسرائيليات التي لا يخلو منها كتاب كالطبري، والقرطبي، والنسفي، والزمخشري، والبيضاوي، والرازي، والسُّلمي، والثعلبي، وابن كثير .. الخ وقد جاء على مر العصور والزمان علماء أفذاذ حاربوا ما في هذه التفاسير من الأساطير منهم ابن حزم، وابن تيمية، وابن القيم وغيرهم، غير أن محاولاتهم ومحاربتهم لها لم تغير شيئاً من تأثيرها على نفوس الناس أو على قبولهم لها، وظل الزمن يسير بها من عصر إلى عصر إلى اليوم، غير أنه ظهر في الطريق في القرن الماضي منهج جديد نسبياً وهو منهج الشيخ محمد عبده وإن كان قد سار على منهجهم العام في الانتقال من آية إلى آية ومن سورة إلى سورة غير أنه بدأ يفسر تفسيراً مختلفاً حيث ترك أو حذف من كتابه المأثور، والمنقول والإسرائيليات والأساطير، واستحدم كليات المعاني وما يدل عليه سياق الكلمات، ومع الاستفادة المطلقة مما استجد من ثقافات وعلوم ومعارف معاصرة وألفاظ لم تكن مستخدمة من قبل، فجعل الناس ينتبهون إلى أن روحاً جديدة بدأت تدب في عالم التفسير والمفسرين، وأن دماً جديداً بدأ يتدفق في تلك الشرايين، وأصبح لهذا الشيخ مدرسة في التفسير انضم إليها كوكبة من العلماء المتقفين بالثقافات الشرعية النقية والثقافات المدنية المعاصرة على رأسهم الشيخ محمد رشيد رضا صاحب " المنار " الذي اعتبر أيضاً امتداداً لتفسير الشيخ محمد عبده، وقد وصل في تفسيره هذا إلى سورة يوسف ثم وافته المنيّة، وكان سبقه الشيخ الجوهري حيث وضع تفسيراً أسماه: " الجواهر " يوضح فيه حكمة الله تعالى في الطبيعة والنباتات والحشرات والحيوانات إلى آخر ذلك من الظواهر الكونية إلاّ أنه ذهب فيه مذهباً بعيداً حتى خرج عن كونه تفسيراً وقالوا فيه كما قالوا في كتاب الفخر الرازي: فيه كل شيء إلاّ التفسير، فقد خرج عن الموضوع القرآني إلى الموضوع العلمي البحت مما جعل القارئ لا يعرف في أي شيء يقرأ ولا عن أي آية يتحدث بعد تركه للآية بعدّة أسطر، فيجد نفسه في بحر من العلوم المدَنيّة لا يعرف كيف أو من أين الخروج منه.

ثم ظهرت في أيامنا هذه مرة أخرى تفسيرات على النمط القديم يتخللها تفسير جديد ولكنه ليس تفسيراً ذا منهج سلفي أو علمي ولكنه يعتمد على التأثير النفسي للآية على كاتبها أو مفسرها وقت تفسيرها ألا وهو تفسير " الظلال " للشيخ سيد قطب فهو لم ينهج نهج السابقين ولكنه وضع

لنفسه منهجاً خاصاً روحيًا إيحائياً تصويرياً انفرد به.

ثم جاء من بعده تفسير آخر هو تفسير الشعراوي، وهذا التفسير اعتمد اعتماداً كلياً على الخاطرة اللحظية أيضاً لصاحبه وهو يشبه منهج سيد قطب، غير أن الشيخ الشعراوي حاول أن يأخذ من سيد قطب ومحمد عبده ويضيف من عند نفسه إلا أنه لم يلق قبولاً لدى المثقفين حيث استخدم فيه اللغة العامية استخداماً مفرطاً كما أنه كثيراً ما كانت الخاطرة لا تكون موفقة.

وظهرت ظاهرة أخرى في القرن الماضي تأثرت تأثيراً شديداً بمنهج الشيخ طنطاوي الجوهري وهي فكرة الإعجاز العلمي أو الطبي أو الفلكي للقرآن، إلا ألها لم تُخرج تفسيراً مستقلاً متخصصاً في كل مجال منها إلا ألها تقوم على حطة عقد مؤتمرات أو ندوات علمية وقد أسلم في بعض تلك الندوات أو المؤتمرات كثير من العلماء المدنيين بعد تعرفهم على حقائق علمية لديهم كانوا يظنون ألهم هم من اكتشفوها أو تحدثوا عنها فوجدوا ألهم قد سبقهم بها القرآن منذ أكثر من ألف وأربعمائة سنة وألهم لم يكونوا أول من اكتشفها.

إلا أن عدداً من العلماء يرى عدم الزج بالقرآن في هذا المعترك الذي ما جاء القرآن من أجله بل ليس هدفاً أساسياً من أهدافه بل هدفه الوحيد هو هداية الناس إلى طريق ربحم المستقيم حيث إنه كتاب هداية وليس كتاباً علمياً أو تاريخياً أو فلكياً وإن كان القرآن قد تعرض لهذه العلوم وغيرها إلا أنه كان وسيظل هو المصدر الرئيسي للهداية وليبصر الناس إلى الحق ما قام على نقله إلى الناس من يؤمنون به إيمان النبي الله وأصحابه، وهذا أمر عسير إلا على من يسره الله له.

# آراء بعض العلماء في التفسين

بعض العلماء يرى أن القرآن مُبين مُفسرٌ واضحٌ في ذاته لا يحتاج إلى تفسير إلا في بعض الألفاظ الغريبة على القارئ وبعض آيات الأحكام أو المحملات ويستدل أصحاب هذا الرأي بآيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ قَلْ جَاءَكُم مِّنَ الله نُورٌ وَكِتَابٌ مُبينٌ ﴾ [سورة المائدة: ١٥]، ﴿ تلْكَ آيَاتُ الْكُتَابِ الْمُبينِ ﴾ [سورة المعر: ١]، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ الْكُتَابِ الْمُبينِ ﴾ [سورة الحجر: ١]، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ رَبِّ الْفَالَمِينَ . لِنَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمينُ . عَلَى قَلْبِكَ لَتَكُونَ مِن اللهُ الْمُنذرين . بلسان عَرَبي مُبين ﴾ [سورة النمل: ١]، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ السُعراء: ٢٩ ١ - ١٩٥]، ﴿ وَلَقَلْ النَّوْلُنَا إِلَيْكُمْ آيَاتَ مُبينَات ﴾ [سورة النور: ٣٤]، ﴿ وَالْقَلْ يَسُونُنَا الْقُرْآنَ إِلَيْكُمْ آيَاتَ مُبينات ﴾ [سورة النور: ٣٤]، ﴿ وَلَقَلْ يُسَوّنُنَا الْمُورُانَا اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ المُعالِقُونَ على وصلاح الله المعافظون على روح المنقي ليبعد عن الدين الأساطير والإسرائيليات التي لحقت بكتب التفسير والتصقت بالإسلام وأصبح من لا علم له بحقيقته يظن ألها منه.

وذهب آخرون إلى أن القرآن يُتعبد به ولا يفهم معناه إلا بتعريف النبي ﷺ وما لم يُعرِّف النبي ﷺ وما لم يُعرِّف النبي فلا سبيل إلى معرفته، وهو قول بَيِّن العوار فكيف يُتَعَبِّد الله تعالى بما لا يفهم وكيف يدين ر الإنسان بما لا يفهم.

وذهب غيرهم: إلى أن القرآن مقصود بمعانيه وتلاوته وترطيب الأسماع به والتعبد به وذهبت

طائفة: إلى أنه لا يجب تفسير القرآن إلا بالقرآن وهي الأضمن للجمع بين التفسير وعدم التفسير وأن ما أُجمل في مكان منه فُصل في غيره.

وذهبت طائفة أحرى: إلى تفسير القرآن بالقرآن فما أمكن تفسيره فُسِّرَ به وما لم يمكن بحث عنه في السنة النبوية لقول الرسول ﷺ: " ألا إلى أُتيت القرآن ومثله معه ".

# هل نحن في حاجة إلى تفسير القرآن؟

بعد هذا السرد للأقوال التي رددت عبر السنين الطويلة السابقة ولا تزال تردد فإن هذا السؤال يطرح نفسه بإلحاح وللإجابة عليه أقول راجياً من الله تعالى التوفيق:

وبنظرة متأملة على هذا السؤال نجد أنفسنا لا بد أن نسأل أنفسنا سؤالاً آخر هو: كيف تلقى المسلمون الأوّل أو بالأحرى صحابة رسول الله القرآن منه الرحساس بالصوت والتصرف والسلوك الذي أنزل عليه هذا القرآن، كان تجسيداً له فنقل هذا الإحساس بالصوت والتصرف والسلوك إلى من حوله أو من سمعه منه فصار يسري في أصحابه فتحول من كلمات إلى صور مشاهدة ثم محسوسة، ثم صار سلوكاً في تصرفاتهم فأصبحوا لا يحتاجون إلى تفسير، وللتدليل على ذلك قصص كثيرة توردها كتب السير نختار منها على سبيل المثال: قصة عتبة بن ربيعة حينما بعثته قريش إلى النبي في وعودته إليهم بما يفيد أنه على يقين مما يقول ومما يدعو إليه وأن هذا اليقين ينتقل منه إلى من سمعه بسرعة غريبة وتفاصيل القصة معروفة في كتب السير.

وكذلك قصة سماع رؤساء مكة النبي ﷺ سراً في الليل لدليل أيضاً على صدق إحساسه بما أُوحي إليه به وقوة تَأثير النص الموحى إليه به في النفوس البشرية إذا أصغت إليه بانتباه وأنه مُبين لا يحتاج إلى إيضاح.

وكذا قصة مصعب بن عمير مع رؤساء المدينة وسماعهم القرآن منه وإيمانهم به ودخولهم في الإسلام.

فهذه بعض القصص التي تبين أن للقرآن تأثيراً مباشراً على سامعيه.

ثم إن النبي ﷺ كان يستخدم القرآن المنزل عليه كمادة أساسية للخطابة لدرجة جعلت بعض أصحابه يحفظون بعض سوره الكاملة منه من على المنبر مثال ذلك سورة ﴿ ق ﴾ التي حُفظت من كثرة ترديد النبي ﷺ لها على المنبر.

ثم إن ندرة ما وصل إلينا من تفسير النبي الله القرآن يفيد أنه كان لا يحتاج سامعه إلى إيضاح. عدم اهتمام الصحابة ببعض مبهمات القرآن أو غريبه التي لم تكن مألوفة لديهم كقول عمر بن الخطاب: وما يضر ابن الخطاب إن لم يعرف كلمة: ﴿ أَبًّا ﴾.

عدم اعتراض المشركين على بعض تلك المبهمات حيث كانوا ينظرون إلى كلياته ومضمونه فيحدونه مفحماً ولا عيب فيه، ولا يستطيعون الإتيان بمثله، بل وإيمانهم السريع عند سماع آياته دون السؤال عن معانيها، ليفيد أنهم وعوا ما سمعوا.

أما نحن فقد وقعنا في مآزق كثيرة في محاولتنا التوصل إلى معانيه أو أسراره أو التدقيق في مفردات الكلمات للوصول إلى المعنى المراد وتفسير ذلك بالرأي أو الهوى أو الظن أو التحمين،

والتدليل على أنه المراد الحقيقي لله تعالى في التنزيل.

وضعنا حواجز بين القرآن والمتلقي في صور عديدة مثل أنه لا بد من فهمه إلى من يفسره للمتلقي ولا بد من أدوات وصفات يجب توافرها فيه، وهذا جعل الإنسان المتلقي ينظر إليه على أنه مهم فلا داعي لأن يُعمل عقله فيه أثناء سماعه وعليه أن يتلقاه على أنه ترانيم هكذا يتلى أو ينطق بلا تدبر في حين أن المفروض والمحثوث عليه من القرآن هو التدبر والتفهم والتعقل: ﴿ أَفَلاً يَتَدَبَّرُونَ

وتوضح جماعة من العلماء العقليات أيضاً لفهم القرآن مثل ضرورة معرفة الناسخ والمنسوخ، وأسباب النزول، والدراية باللغة، والفقه، والتاريخ في حين ألهم يقولون العبرة بعموم اللفظ لا بسبب النزول.

ثم إن المصدر الفقهي القائل: بأن شرع من كان قبلنا شرع لنا ما لم يكن له ناسخ هذا القول فتح الباب على مصراعيه لتلقي أقوال أهل الكتاب كالإسرائيليات والأساطير التي نقلت عنه وحشيت بها كتب التفاسير.

أسباب النزول وتوسيع إطاره حيث إن هناك آيات واضحة الدلالة في أسباب نزولها كقوله: ﴿ قَانِي اللَّهِ اللَّهِ يَتَجَادُلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ ﴿ ثَانِي اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادُلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ [أول سورة المحادلة]، و﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى . أن جَاءَهُ الأعْمَى ﴾ [أول سورة عبس]، و﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾ [أول سورة المسد].

وهي حالات معدودة محدودة، أما توسيع هذا الباب أيضاً فقد فتح باباً آخر أمام المدعين وأصحاب الأهواء والمذاهب والفرق فاختلقوا القصص والحكايات والأساطير، مع ملاحظة هامة هي أن القرآن نادراً ما يذكر الأسماء أو الأعداد ويكتفي بإعطاء الإشارة للاتعاظ والاعتبار، وعلى الرغم من هذا لهث بعض المفسرين إلى معرفة أعداد السحرة الذين ناظروا موسى عليه السلام، وأصحاب الكهف ومن كان صاحب موسى ومن أي شيء كانت عصاد وأسماء أصحاب الكهف إلى آخر ذلك مما لا فائدة فيه ولا عبرة كقول القائل: علم لا ينفع وجهل لا يضر.

وأما الناسخ والمنسوخ فقد تضاربت فيه أقوال العلماء والمفسرين بين مؤيد ومعارض ولكل منهم استدلالاته.

ظهور الفرق والطوائف والمذاهب التي حَوَّرَت عن عمد معاني الآيات لنصرة مذهبهم كالشيعة والمرجئة والمعتزلة والأشاعرة وغيرهم.

كثرة التفاسير غيرت المراد من النص القرآن في هذا الزخم الذي بني على الرأي أو الهوى والأحاديث الضعيفة أو الموضوعة والأساطير والخرافات.

إن ما فاتنا هو فهم أن القرآن هو كتاب هداية وكتاب رسالة لهداية الناس إلى ربهم لا كتاب إعجاز أو لغة أو بلاغة أو فقه أو علم ما من العلوم المدنية بل هو كتاب يتعامل مع نفوس البشر فأثر فيهم وأقنعهم بخطئهم وضرورة الرجوع عنه إلى الصواب وذلك عندما لم يكن بينهم وبينه مفسرون فدلهم اللفظ القرآبي على الحق والحقيقة ونور قلوبهم بإيقاعه وتراكيبه اللفظية والصوتية

والموسيقية دون تدخل من أحد وإن كان الإعجاز من خصائصه.

وحصرهم الإعجاز في كونه إعجازاً بلاغياً، وقد دخل عليه اليوم إعجازا علمياً وطبياً وفلكياً.. الح.

كل هذا كان من المآزق التي وقعنا فيها عبر السنين.

وبعد أن سرنا هذا الشوط الذي أرى أنه طال وإن كان في غاية الاختصار، أود أن أعرج على أمر آخر ألا وهو:

## كيف يكون التفسير ؟ وما هو التفسير المطلوب ؟

باديء ذي بدء أنا مع القول الداعي إلى عدم تفسير القرآن لأنه مُفسر بنفسه ولا يحتاج إلى تفسير أو بيان أو إيضاح.

## أما عن إجابة هذين السؤالين:

فلا بد أولاً من إزاحة كل الغشاوات أو التراكمات التي وضعت عبر السنين والقرون الماضية في عقول الناس عن أنه لا بد من فهمه إلى تفسيره، وأن نستخلص القرآن من هذه التفاسير أو أن نخلص القرآن وحده غَضًّا طرياً كما جاء به رسول الله محمد الله من عند ربه وأهم ما نأخذه من هذا القرآن أنه رسالة واضحة بَيِّنة من الله إلى الناس لهدايتهم ترغيباً وترهيباً.

ثم الاعتقاد الجازم بأنه كتاب إعجاز لكل عصر بما يناسبه ويحقق ذلك أهل الاختصاص أو من يفتح الله عليه به في أثناء تلاوته وأنه غير ملزم لغيره ما أثّر فيه أو اكتشفه فيه أثناء تناوله للقرآن.

وأنه إنما أراد الله له أن يكون كتاب إعجاز معنوي أو فكري أو وجداني لأن المعجزات الحسية قد مضى عصرها بما كان لدى الإنسان من القصور في هذا الجانب، أما وقد علم الله تعالى أنه سيهب الإنسان من الثقافات الفكرية والعلمية ما يجعل القرآن له في كل عصر وفن إعجاز وليس لطائفة معينة أو محدودة من الناس أو لقطر من الأقطار أو زمن من الأزمان، وقد اقتضت إرادة الله أن يكون هذا النبي هو آخر الأنبياء، وهذه المعجزة آخر المعجزات فجعلها ملائمة لكل قطر وعصر وزمان وفهم وعلم وجنس، وطالب الكل أن يتدبروا آياته إعمالاً لعقولهم والنظر فيه بعين الاعتبار والتفكر والتأمل، لا في معانيه أو في تفسيراته التي يضعها البشر بل فيه هو شكلاً وموضوعاً، جوهراً ومخبراً، فقد كانت المعجزات الحسية تحوّل الناس الذين يشاهدونها من الكفر إلى الإيمان، فجاء هذا الكتاب ليفعل ذلك في النفس البشرية وعلى مرّ الأزمان، وكان أول فتح بالقرآن أن فتحت المدينة به، ثم بلاد الصين وغيريهما بنفس الكتاب وليس على لسان نبيه بل على ألسنة أصحابه وأتباعهم وإلى اليوم، وقلما تدبر مُتَدَبِّر لهذا الكتاب من العلماء إلا آمن بما فيه أو آمن بالله تعالى نابذاً حضارته الم يومة داخلاً في دين الله تعالى.

إن القرآن ليفاجئ قارئه أو مستمعه بموسيقاه التي تأخذ بالنفوس من أول: ﴿ الَّم ﴾، ﴿ قَ أَي تلك الحروف المقطعة التي لم يألفها البشر في تلاوتهم أو قراءتهم للكتب الأخرى، ثم تأتي بعد كل حرف من تلك الحروف سورة تعطى إيقاعاً معيناً.

ثم إن القارئ أو المتلقي يجد استمتاعاً خاصاً لتراكيب تلك الكلمات خصوصاً إذا كان

القارئ حاذقاً لما له من حاصية التلاوة لا القراءة.

ثم إنه كتاب يحفظ في الصدور في الأصل وإنما جاءت كتابته مرحلة لاحقة فهو بخلاف الشعر، والنثر، فللنثر طريقة في القراءة، وللشعر طريقة في الإلقاء وللقرآن طريقة في التلاوة فاقت كل تلك الطرق والوسائل في الإيقاع النفسي الموسيقي المؤثر الحلاب، ومن المعروف الذي لا يختلف عليه أهل الأصوات أن للموسيقي تأثيراً شديداً على النفس البشرية، بل وعلى الحيوان والنباتات أيضاً، ومعلوم للعام والخاص رقص الخيل على الطبول والمزامير، وسرعة العير أو الإبل على حداء الحادي.. الخ، فقد فاق النَّص القرآني الكريم كل هذه الصوتيات في تأثيره على النفس البشرية، وما ذاك إلا أنه تركيب خالقها لإعادتها من شرودها إلى ربحا، ومن فجورها إلى تقواها، لا تحتاج إلى أوتار أو إلى آلات أو سُلم موسيقي أو نغمي محدد، بل لكل سورة إيقاعها الخاص، والجرش والتناغم والنَّفُس الخاص الذي يعطينا عند سماعه انطباعاً حاصاً بأن ما نسمع إنما هو إيقاع والتوقيق، والمد، والقصر. إلى آخر ما يُعرف بعلم التجويد الذي هو من أساسيات قراءة القرآن، وليس الهدف منه هو التطريب وإنما جذب القارئ إلى معاني الكلمات والتأثر بمضمونها ودخوله إلى حوزة الإيمان و تركه لمستنقع الكفر والعصيان.

ثم إن لهذه الخاصية الموسيقية في هذا الكتاب الهادي ميزة وهي سُهولة حفظه وأيضاً انتباه السامع إلى القارئ حين يخطئ سريعاً وإن لم يكن حافظاً للنص الذي يتلى عليه.

ثم ننتقل إلى خاصية أخرى من خصائص القرآن الكريم ألا وهي خاصية التصوير اللفظي:

وهذه الخاصية من الخصائص التي تُغني أيضاً عن تفسيره فإن القرآن يعطينا أثناء قراءته صوراً تخيلية، ولوحات فنية، تجعلنا نعيش الآية المتلوة أو المسموعة، بل نكاد نشعر أننا نشاهدها بالفعل بل نكاد نشعر بالجو الذي تدور حوله الآيات من نعيم أو هم وغم وشقاء وعناء أو انبساط ؟ أو بطش أو رحمة أو حدائق غناء أو مؤامرة دنيئة، فينقلنا من الحالة التي نحن فيها إلى الحالة التي يريدها بتصويره مع موسيقاه، فقد استجلب الأذن أول ما استجلب، ثم تداعت بعدها باقي الحواس الهامة كالبصر، والفؤاد، وغيرها من خلال وصفة أو قصه لما يريد أن يُدخل النفس فيه.

وهو يستخدم كثيراً المؤثرات السمعية، والبصرية، والنفسية كالشمس، والقمر، والليل، والنهار، والظلام، والنور، والسماء، والأرض، والأشجار، والأنهار، والطير، والحيوان، والجنة، والنار، والعدل، والظلم، والقهر، والبطش كما يستخدم أيضاً الألوان ذات التأثير المباشر على النفس كقوله تعالى: ﴿ حُمْرٌ ﴾، و﴿ صُفْرٌ ﴾، و﴿ بيضٌ ﴾، و﴿ سُودٌ ﴾، و﴿ حُضْرٍ ﴾.

ومما لا شك فيه أن لهذه المسميات أو الصور تأثيراً نفسياً يضفي على الإنسان أو المتلقي تأثيرات مختلفة من إنبساط أو انقباض، ولظلالها الزاهية أو القاتمة أيضاً انفعالات أخرى على وجدانه.

ومن أول من لفت الانتباه إلى هذا النوع من خصائص النص القرآني هو الأستاذ سيد قطب رحمه الله في كتابه: " التصوير الفني في القرآن "، وكتابه: "

في ظلال القرآن ".

وأعقبه في هذه الأيام مهندس شاب هو الأستاذ/ ياسر أنور، فقد وضع كتاباً قيّماً قريباً من هذا المعنى أسماه: "سينمائية المشهد القرآني " إلا أنه يدور حول الأبعاد الثلاثية للصورة أي: القريبة أو المتوسطة أو البعيدة، وما لكل واحدة منها من تأثير على نفس المشاهد والنقاط التي يريد النص القرآني أن يأخذ المستمع إليها ليدخله في تفاصيلها أو يجعله يحيط بكلياتها دون الدخول في تفاصيلها، وقد جعل محور حديثه مأخوذاً من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [سورة الإسراء: ٣٦]، وما شابحها من الآيات فقد انتبه إلى أن مستلزمات التصوير أو الإبحار هي هذه الثلاثة مضافاً إليها ثلاثية التأثير النفسي ألا وهي السمع، والبصر، والفؤاد.

ولا فائدة لواحدة دون الأخريين أما إذا اكتملت فقد أدت الغرض المراد منها في النص القرآني وهو الهداية أو الإقناع على الأقل، فالنص القرآني أو المشهد القرآني على حد تعبيره لا بد أن يكون مكتملاً أمام السامع أو القارئ ليؤدي الغرض المطلوب منه، ولا يكون هذا إلا بالتدبر والإنصات والتفكر وإعمال العقل الذي دائماً ما يدعو إليه القرآن الكريم.

ومع أن هذا الأسلوب القرآني التصويري للكلمات كان من أهنم خصائصه في تقريب الغيبيات إلى المشاهدات التي يعرفها أو يعتادها الإنسان، وذلك في وصفه لذات الله تعالى ولعرشه ولجنته وناره، فكان أنسب أسلوب يؤثر في نفس البشر ويقرب إليه هذا المعني هو اللفظ التصويري، وهو التشبيه أو الربط بين الغيب والشهادة لتقريب المعنى ولسهولة الفهم أو الاستيعاب، وانظر في ذلك إلى قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِسْكُاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ في زُجَاجَة الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٍّ يُوقَدُ مَن شَجَرَةً مُّبَارَّكَة زَيْتُونَة َلاَ شَرُّقيَّة وَلاَ غَرْبيَّة يَكَادُ رَيْتُهَا يُضيءُ وَلُوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ لُورٌ عَلَى لُورِ يَهْدَي اللهُ لنُّورِه مَنَ يَشاءُ وَيَضْرِبُ ٱللهُ الأَمْثَالُ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلُّ شَيْء عَلِيمٌ . في بُيُوت أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرَفَعَ وَيُذْكَرَ فَيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فيهَا بالْغُدُوّ وَالْأَصَالِ رَجَالٌ لاَ تُلْهِيْهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَنَ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامَ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فيه الْقُلُوبَ وَالأَبْصَارُ ۚ ۚ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِّن فَصْلَهِ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَسْنَاءُ بِغَيْرِ حَسَابِ . وَالَّذِينَ كَفَرُوا َ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَة يَجْسَبُهُ اَلظَّمْآنُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللهَ عِنْدَهُ فَوَقَّاهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيعُ الْحَسَابُ . أَوْ كَظُلُمَات فِي بَحْرٍ لَجَّيٌ يَعْشَاهُ مَوْجٌ مَن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا ۚ فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ يُرَاهِا وَمَنِ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَلَّهُ نُورًا فَمَا لَهُ مَن نُورٍ . أَلَمْ تَوَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ مَنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتُهُ وَتَسْبِيعَهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [سورة النور: ٣٥-٤١]، فإنك ترى كل هذه الأيات مصورة مبهرة مؤثرة تلاحظ فيها التشبيه لا الحقيقة عندما تعود إلى حالتك الطبيعية بعد سماع التصوير اللفظي للنص القرآني، وتجد مع جمال هذا التصوير اللفظي أيضاً الإيقاع السمعي.

وَنَجَد القرآن يُعطينا أحياناً تمهيداً لهذا التصوير ليقرب فيه المفاهيم أو المعاني إلى الناس بكل أشكال البيان والتي منها أو من أهمها التمثيل أو التشبيه بضرب المثل فيقول على سبيل المثال: ﴿ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ ﴾[سورة إبراهيم: ٢٤]،

فقصروها على النخلة ولما النخلة ؟ ولما لا تكون أي شجرة ؟، ويقول: ﴿ وَيَضُوبُ اللهُ الأَمْنَالَ لِللَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكّرُونَ ﴾ [سورة إبراهيم: ٢٥]، ويقول: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُوبَ مَثَلٌ فَاسْتَمعُوا لَهُ ﴾ [سورة الحج: ٧٣] إلى آخر ذلك من الآيات التي تجعل سُبل فهم القرآن سهلة ميسورة، إلا أن هؤلاء المفسرين أبوا إلا أن يفرضوا على الناس آراءهم وفهمهم لتلك الآيات أو لهذا الكتاب المتزل ﴿ مِن لَهُ اللهُ مُن حَكِيم خَبِير ﴾ [سورة هود وسورة النمل: ٦]، ولا يدعوهم يتفكروا في النص القرآني.

لقد للجأ القرآن الكريم إلى المؤثرات النفسية أو الوجدانية ليصل من أقرب الطرق إلى إقناع الإنسان بالهدف الذي من أجله جاءت الرسل وأنزلت الكتب ألا وهو عبادة الله وحده وترك ما سواه، وأنه مبعوث، ومحاسب على الخير خيراً وفيراً وعلى الشر بالعذاب الأليم، وأن هذا كله لن يضر الله شيئاً وإنما يعود على الإنسان وأحيه الإنسان بالنفع في الدارين وحذّرهم من اتباع الآباء بغير حجة.

إن القرآن بتراكيبه اللفظية المجردة قادر وحده إذا تلي على من أُصغى بأذن قلبه أو عقله أن يبعثه بعثاً جديداً ويوجه إلى الحق دون تدخل من آخر ليوضح له عباراته.

ومن مبادئ الإسلام الواضحة أنه لا يعرف الكهنوتية في العبادة فلا وساطة فيه بين العبد وربه من أي نوع كانت، وإنما يسعى لأن لا يحال بين الناس وربحم ويتركوا أحراراً في تفكيرهم ثم ليصغوا إلى آياته، ثم لهم حرية القرار بعد.

ومن صفات القرآن أنه ﴿ مُبِين ﴾ كما قال من أنزله: ﴿ بِلسَان عَرَبِي مُبِين ﴾ فأي إبانة بعد البيان، فالتفسير اللغوي للقرآن هو جانب منه، والفقهي جانب آخر، والتصويري جانب منه كذلك، والعلمي، والعددي، والنفسي كل هذه جوانب منه، فكل هذه التفاسير لا تعطينا الإحاطة الكاملة بالقرآن ومهما استجد من تفاسير أو طرق تفسير فلم ولن تعطينا هذه الإحاطة فالأولى ترك هذه المسألة والأجدر بنا والأحرى لنا أن نخلي بين القرآن وبين الناس وندعهم يشربون من معينه الصافي، فتفسير القرآن هو أن نصغي إليه وفقط بدليل قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ وَالْمَانُوا لَعُلُكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ [سورة الأعراف: ١٠٤]، فمن أراد الرحمة فعليه بالاستماع وحده لا يكفي للرحمة أو الهداية، فإن الإنصات كان سبباً في هداية القوم الذين استمعوه من الجن وليس أدل على ذلك من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْتا إِلَيْكَ نَفُوا مُنَ الْجِنّ يَسْتَمَعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمًا حَصَرُوهُ قَالُوا أَلْصَتُوا فَلَمًا قُضِي وَلُوا إِلَى قَوْمُهُم مُثْلُوينَ ﴾ [سورة الأحقاف: ٢٩]، فبمجرد الإنصات صار هؤلاء النفر من الجن دعاة إلى هذا القرآن فما بالنا بالإنس الذي هو لغهم، ولقد فطن كفار مكة لهذا الأمر وهو أمر الاستماع مع الإنصات فحذروا قومهم أو لغتهم، ولقد فطن كفار مكة لهذا الأمر وهو أمر الاستماع مع الإنصات فحذروا قومهم أو سفهاءهم من سماع القرآن، وقد حكى ذلك عنهم القرآن فقال: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لاَ تَسْمُعُوا لهَذَا وَالْمَانَ اللَّذِينَ كَفُرُوا لاَ تَسْمُعُوا لهَذَا وَالْمَانَ اللَّذِينَ كَفَالُوا الْوَرَانَ وَالْمُوانَ الْوَرَانَ وَالْمُوانَ اللَّذِينَ كَفُرُوا لاَ تَسْمُعُوا لهَذَا الْمُورَا فَيَالَ اللَّذِينَ كَفُرُوا لاَ تَسْمُعُوا

فتفسيره فقط أن نصغي إليه وننفذ ما فهمناه أو وعيناه ونترك أنفسنا له عند سماعه ليسري في وجداننا صافياً كما نزل على رسول الله ﷺ.

إن هذه التفاسير بما فيها من أساطير وآراء وأهواء وتصورات تفكك آي القرآن، وتقطع

ترابطها، وتشوه صورة الإسلام، وتحط من قدر معجزته الوحيدة والخالدة، والتي تحدّى بما الله العباد المنكرين لوحدانيته على مَرِّ السنين، والتي بمرت كل من نظر فيها أو استمع إليها أو اقترب منها.

كما أن من خصائص النص القرآني أنه يعطيك أكثر من معنى أو إيحاء، وهذا مما يجعله يناسب كل عصر، وكل ثقافة وكل جنس. تفسير الثعلبى والسلمي

إن تفسير الثعلبي من التفاسير التي اهتم مؤلفها بالإسناد اهتماماً كبيراً على الرغم مما فيه من الإسرائيليات، فقد أخذ هذا التفسير مكاناً وشهرة بين التفاسير، وإن كانت شهرته تنبعث من سوء ما فيه من روايات فاسدة أو غير مقبولة شرعاً أو نقلاً أو عقلاً.

وقد شابه هذا التفسير تفسير السّلمي: "حقائق التفسير "،وكلاهما قد طبعته: دار الكتب العلمية، غير أن الثعلبي اعتمد في تفسيره على الروايات الضعيفة والموضوعة والإسرائيليات، وإن كان قد أسند كل ذلك إلى قائليه مما جعل الرجوع إليها والحكم عليها سهلاً ميسوراً، إلا أن السّلمي بنى تفسيره على ما أسماه غلاة المتصوفة بعلم الباطن أو الحقائق الذي لا يعتمد على سند ولا رواية ولا أثارة من علم بل على هوى قائله أو ناقله وافتياته.

وهذا قد يثير سؤلاً هاماً وهو: لماذا طبع هذا التفسير أو ذاك على الرغم مما فيهما من المخالفات ؟

وللإجابة على هذا السؤال أقول: إن المتحدث عن تفسير الثعلبي أو السُّلمي إنما يتحدث من خلال تقول عن تلك الكتب وليس بين يديه النص الأصلي الكامل لهذين الكتابين، فأردنا أن نضع النص بين يدي الباحث، حتى يكون على بيّنة من حكمه، فإن بعضهم قد حكم على السُّلمي بالكفر إن كان يعتقد ما في تفسيره، فمن قرأ مثل هذا القول قال: وما في تفسيره ؟ فكانت إجابتنا هي وضع تفسيره في يدي السائل عنه، حتى يطالعه، ويطمئن قلبه لما قال القائلون فيه، وهل كانوا مُحقِّين أو حاقدين على الرجل أو حاسدين له ؟ فلا يتبيّن ذلك إلا من خلال وجود الكتاب بين يدي من أراده.

وكذا تفسير الثعلبي فإنه اشتهر عنه أنه يعتبر مجمعاً للآثار التي لا أساس لها من الصحة والإسرائيليات فكان أن قُدم هذا التفسير في هذه الطبعة ليكون مآله مثل مآل تفسير السلمي.

وقد صَدَّر الثعلبي في تفسيره هذا بحديث مسند لكل سورة من سور القرآن يُبيِّن فضلها، ولم يتحرّ في ذلك كما هي عادته في هذا الكتاب فقد كانت جلها إن لم تكن كلها ضعيفة أو موضوعة.

كما اهتم اهتماماً كبيراً وملحوظاً بسند ما أورده فيه من الروايات أو القصص أو الحكايات. وعند تفسيره للآيات كان يذكر إسناد من أخذ عنه هذا التفسير من شيوخه هذا إن لم يكن قوله هو، وقد نقل عن عدد من شيوخه الذين أخذ عنهم التفسير، وعدد آخر اعتمد على تفاسيرهم أو نقل عنها خصوصاً الطبري.

لم يتحر أو يتحرج في نقل القصص التي يرويها كعب الأحبار ومن على شاكلته من القُصَّاص ورواة الإسرائليات والأساطير المنافية لما يدعو إليه الدين الحنيف أو الفطرة السليمة النقية، وكان اعتماد التعلمي كغيره كبيراً على اللغة العربية التي كان له فيها الباع الطّولي في تفسيره للآيات.

كما اعتمد أيضاً على القراءات ووجوهها فقد كان من المحصلين فيها تحصيلاً وفيراً في توجيه التأويل للآيات من بداية التفسير إلى منتهاه. وقد بينت فيما سبق أنني قمت بتحقيق أكثر من النصف الأخير من الكتاب تحقيقاً خفيفاً إذ لم أتحرّ كل نص ولا كل تفسير أو تأويل وإنما كنت أكتفي بإشارة تبين أن ما سبق سيأتي على نحو ما أشرت إليه من كوني معترضاً عليه إما لضعف إسناد الرواية أو لعدم موافقته لما أصبح معلوماً مألوفاً من العلوم المدنية اليوم، مقدماً العذر لمن قال ذلك نظراً لقلّة إمكانياتهم العلمية أو الفلكية في تلك الأزمنة ومُبيّناً أن ما سكت عنه ليس معناه أنه تصحيح له، وإنما هو سكوت من باب الاختصار.

فعلى مطالع هذا الكتاب والناظر فيه أن يكون على وعي بما بين يديه من مضمون هذا السفر.

والله تعالى أسأل أن يرزقنا وإياكم الهدى والصواب وحسن الختام بالموت على دين الإسلام اللهم آمين اللهم آمين اللهم آمين اللهم الل

وكتبه أبو إسلام سيد كسروي بن حسن القاهرة في يوم الجمعة/الرابع من شوال سنة ١٤٢٤ هـــ الموافق ٢٠٠٣/١١/٢٨ م

## ترجمة المؤلف

لقد كان الثعلبي بحراً في علوم عدّة ولكن اشتهر وذاع صيته من خلال كتابه: "عرائس المجالس في قصص الأنبياء المذكورين في القرآن"، وكتاب: " الكشف والبيان في تفسير القرآن " وهو كتابنا هذا، وله كتاب آخر إلا أنه لم يجد أو لم ينل من الشهرة ما لكتابيه السابقين ألا وهو كتاب: " ربيع الذاكرين ".

وعلى الرغم من تمكن الثعلبي من علم الحديث رواية ودراية إلا أن كتبه جاءت وكأنها مجامع للأحاديث الضعيفة والموضوعة والغرائب وللإسرائيليات حتى لتكاد تندر فيها الأحاديث المتواترة أو الصحيحة.

ومع ما اتسمت به كتب الثعلبي من هذه الصفة وعدم رضا العلماء عنها إلا أنها وجدت ذيوعاً وانتشاراً وقبولاً لدى العوام وانتشرت في كل صقع من أصقاع الأرض وقطر من أقطارها.

ومما يشكر للثعلبي في هذه الكتب أنه ذكر ما ذكر فيها مسنداً مما ساعد على بيان عوارها وإلقائه العهدة على الراوي إلا أنه كان يعلم أن تلك الروايات ضعيفة وموضوعة ولكنه سردها ساكتاً عنها بل ومستشهداً بما على صحة تفسيره أو على صدق قول المفسرين ناقلاً لقول.

وحتى الآن لم يجد كتاب من تلك الكتب من يقوم بتحقيقه التحقيق الأمثل، وإن كنت قد قمت بتحقيق أكثر من كتاب " الكشف والبيان في تفسير القرآن " إلاّ أي قد أشرت في إشارات مقتضبة إلى ضعف تلك الروايات نظراً لكثرتما فقد صدَّر على سبيل المثال لكل سورة من سور القرآن بحديث ضعيف أو موضوع فهذا في الافتتاح لكل سورة فما بالنا بما حوت السورة ونظراً أيضاً لضيق الوقت الذي كنت أعمل فيه، ثم إني كنت أكتفي باعتراضي على بعض التأويلات بما يفهم منه أن ما هو على شاكلته مثله، وعلقت على بعض الآراء ولكن لم أحقق ما حققت من الكتاب التحقيق الذي يرضي نفسي منه ولكن كان تعليقاً من نوع إبراء الذمة مما علق به والإشارة إلى أن الذي سكت عنه ليس معناه أنه صحيح أو مقبول أو أين أوافق عليه، ولكن تركته من باب الاحتصار والاكتفاء بالإشارة.

وأتمنى أن يقوم رجل جهبذ بنقد هذا الكتاب أو تحقيقه تحقيقاً علمياً مبسطا لإزالة أو إزاحة ما فيه من العقائد والفهوم المحالفة للإسلام خصوصاً وقد أورد مؤلفه فيه أخباره مسندة مما يسهل عمل المحقق.

# أما عن الثعلبي وترجمته ف:

هو: أحمد بن محمد بن إبراهيم (\*).

<sup>(\*)</sup> من مصادر ترجمته:

سير أعلام النبلاء( ٤٣٥/١٧)، ديوان الإسلام(ت ٦٣٩)، معجم الأدباء (٣٦/٥)، معجم المؤلفين (٦٠/٦)، كشف الظنون (٦٠/١)، الرسالة المستطرفة (٥٨)، شذرات الذهب (٢٣٠/٣)، مختصر أخبار البشر (٢٨/٢)، اللباب (١٩٤/١)، وفيات الأعيان (٢٩/١)، إنباه الرواة (١٩٩/١)، البداية والنهاية (٢٣/١٢)، العبر (١٦١/٣)، طبقات المفسرين (٥)، مرآة الجنان (٣/

كنيته: أبو إسحاق.

لقبه أو شهرته: الثعلبي.

نسبه: النيسابوري، الفقيه، الشافعي، المفسر، الواعظ، الحافظ.

عيلاده: ولد في سنة أربعين وثلاثمائة.

مذهبه: شافعي.

ومما قال عنه الذهبي في سير أعلام النبلاء: الإمام، الحافظ، العلاّمة، شيخ التفسير.. كان أحد وعية العلم.

قال السمعاني: يقال له: التغلي، والثعالي، وهو لقب له لا نسب.

حدَث عن: أبي بكر بن مهران المقرئ، وأبي بكر طاهر محمد بن الفضل بن خزيمة، وأبي الحسن بن أحمد المخلدي، وأبي الحسين الخفاف، وأبي بكر بن هانئ، وأبي محمد بن الرومي، وطبقتهم.

وكان صادقاً مُوَنَّقاً بصيراً بالعربية طويل الباع في الوعظ.

حدّث عنه: أبو الحسن الواحدي، وجماعة.

قال عبد الغافر بن إسماعيل: قال الأستاذ أبو القاسم القشيري: رأيت رب العزة في المنام وهو يخاطبني فكان في أثناء ذلك أن قال الرب جل اسمه: أقبل الرجل الصالح، فالتفث فإذا أحمد الثعلمي، مُقْبلٌ.

ق**ال الإسنوي في طبقات الشافعية**: ذكره ابن صالح والنووي في فقهاء الشافعية، وكان إماماً في علم النحو واللغة.

أخذ عن الواحدي.

وتوفي في المحرم سنة ( ٤٢٧ ) و لم يعبر.

وقيل: سنة ( ٤٣٧ ) حكاها ابن خلكان.

ونقل عن ابن السمعاني أنه قال: يقال التعليي والثعالي، ونقل أيضاً أن ذلك لقب غلبه.

قلت ( أي الإسنوي ): الثعالبي أديب صاحب نظم ونثر وتاريخ واسمه: عبد الملك، كنيته: أبو منصور، وسُمِّيَ بذلك: لأنه كان فراءً يخيط جلود الثعالب، وتوفي سنة ( ٤٢٧ ) ولما توهم ابن خلكان أنهما واحد وتبعاً لمن وقع فيه قبله جعل هذا قولاً آخر في موته ففطن لذلك.

وَهُاتِهُ: وجرت على الثعلبي سُنَّة الله في خلقه التي ستدرك كل من دب على هذه الأرض

<sup>23 )،</sup> دول الإسلام ( ٢٥٤/١ )، مفتاح دار السعادة ( ٤٠٣/١ )، تذكرة الحفاظ ( ١٠٩٠/٣ )، تتمة المختصر ( ١١٥ )، طبقات الإسنوي ( ت ٢٩٨ )، سلم الوصول ( ١١٥ )، بغية الوعاة (ت ٦٨٦ )، روضات الجنات ( ٦٨ )، هدية العارفين (٢٥/١ )، الأعلام ( ٢١٢/١ ).

فكانت وفاته في يوم الأربعاء لسبع بقين من المحرم من سنة سبع وعشرين وأربعمائة فرحم الله الثعلبي ورحمنا وأسكننا وسائر أحبتنا جنته برحمته آمين.

ولله من قال:

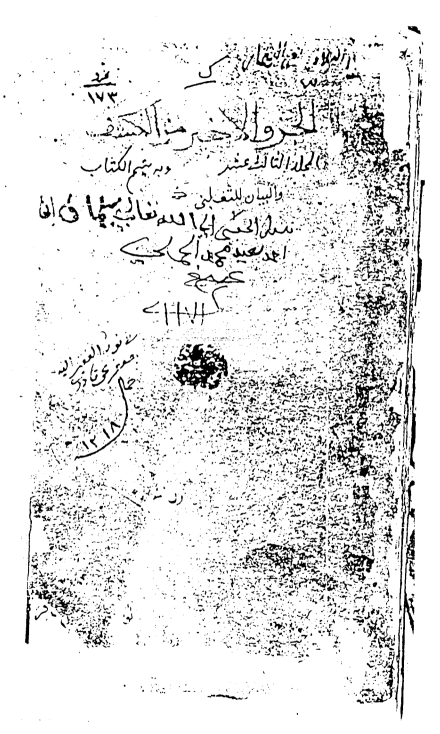
ففاض الدمعُ ينطقُ بالرثاءِ كأن عيوننا ينبوع ماءِ تحمَّل إنه حكمهُ القضاءِ لما حَكَهُمَ الإله من الفناءِ وأنْ تحيا المكارم في ارتقاءِ ونرجو للنَّدى طولَ البقاءِ وأودتْ بالكريم أبي السخاءِ وعهوضنا به خيرَ الجهراءِ

رأيت الخطب جلً عن العزاء ففض الدمع من حزن, بحاراً فيا من حزنت لفقد هـــذا وليــس لكائن حَيّ مفــرٌ وددنا أن يعيش النّبلُ دَهْراً وكنا نبتغي للجــود عُمْراً لكــن المنيَّـة عاجلتنا إلى آتنا صـــبراً جميلاً

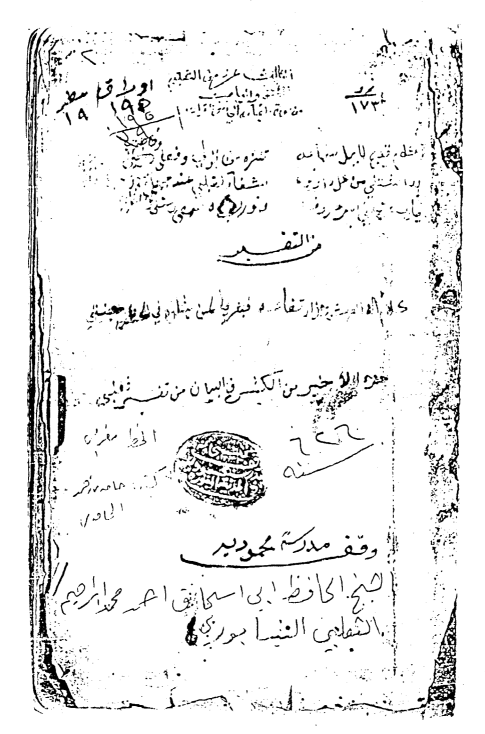
\* \* \*

صورة من المخطوط وفيها أول سورة مريم

صورة من المخطوط وفيها أول سورة النجم



صورة غلاف الجزء الأخير من المخطوط



صورة آخر المخطوط