
 ٠

����
����
����

������������������ن�א�����ن�א�����ن�א�����ن�א������א������א������א������א��������������������א��
�א��
�א��
�א��
ق�ق�ق�ق����������ْ�ْ�ْْ���������
 

��و���אد���و���אد���و���אد���و���אد�����
����'&%���א����ن�وא�$#"!�'&%���א����ن�وא�$#"!�'&%���א����ن�وא�$#"!�'&%���א����ن�وא�$#"!�    א�א�א�א�

�����0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د
����

����א�� 3!�א2و�1א�� 3!�א2و�1א�� 3!�א2و�1א�� 3!�א2و�1
�����م�م�م�م١٤٣١١٤٣١١٤٣١١٤٣١�78�78�78�78٢٠١٠٢٠١٠٢٠١٠٢٠١٠

����
��0$��<��������&�)ق�א�� ����>��$��0&�)ق�א�� ����>��$��0&�)ق�א�� ����>��$��0&�)ق�א�� 

����
����
����
����
����
����
����
����



 ١

����.$��א?�א��<-�א��&=��.$��א?�א��<-�א��&=��.$��א?�א��<-�א��&=��.$��א?�א��<-�א��&=��
 

ه وصحبه  وعلى آل ،والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين     ،الحمد الله رب العالمين   
 .ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين ،أجمعين
 :أما بعد

فإنَّ كنوز القرآن الكريم لا تنفد،وعطاؤه لا ينتهي،فهو مفـرق الطريـق بـين الحـق              
 جـدران   وبين الإنسان الملتزم به وبين الإنسان المتبع لهواه،بين من يعيش بـين           ،والباطل

لإنسان الذي يعيش في الدنيا وهو يتطلع       الجسد والحياة المادية كما تعيش الأنعام،وبين ا      
إلى الآخرة،بين العدل والظلم،بين الحياة الحقيقية وبين حياة بقية المخلوقات،بين السعادة           
والشقاء،بين من يجاهد لإعلاء كلمة االله وبين من يجاهد لإعلاء كلمة الشيطان،بين من             

 من يعمر حياته بـالخير      ينتصر للحق وبين من يدافع عن الباطل،بين الثبات والخور،بين        
وبين من يعمر حياته بالشر،بين من يشري نفسه الله وبين من يشريها لغيره،بـين مـن                
يحمل هم الأمة،وبين من لا يحمل إلا هم نفسـه،بين الصـبر والضـجر،بين العمـل                

بين من يمشي على على صراط مستقيم وبـين مـن       ،بين الارتقاء وبين الهبوط   ،والكسل
 ....وجهه يمشي مكبا على 

أَفَمن يمشِي مكِبا علَى وجهِهِ أَهدى أَمن يمشِي سـوِيا علَـى صِـراطٍ              { :قال تعالى 
 ]٢٢:الملك[} مستقِيمٍ

             مي نثَلِ مفِيهِ كَم وا هفِيم ثَلُهم الكَافِرِ،فَالكَافِرمِنِ وؤالَى لِلْمعااللهُ ت هرِبضثَلٌ يذَا مهشِي و
              ـنأَي رِفعرِ طَرِيقِهِ،لاَ يعوةٍ لِتطْوهِهِ فِي كُلِّ خجلَى وع خِريفِي طَرِيقِهِ،و ثَّرعتنِياً يحنم
         ووِياً،فَهـتسةِ،مالقَام صِـبتنشِي ممي نثَلِ مكَم ثَلُهم مِنالمُؤو،بذْهي فلاَ كَيو،لُكسي

 صِيرلَى بـاً             عكِبم سِيروِي الذِي يتسلاَ ي ها أَنطَرِيقِهِ،فَكَم ى مِندلَى هعلَكِهِ،وسم ةٍ مِن
علَى وجهِهِ،مع من يسِير منتصِب القَامةِ،كَذَلِك لاَ يستوِي المُؤمِن،الذِي يكُـونُ علَـى             

عهِ،مبر ةٍ مِننيبةٍ وصِيربى ودادِهشالرى والهُد لَّ طَرِيق١ الكَافِرِ،الذِي ض.  
                                                 

 ]٥١٤١ص [أيسر التفاسير لأسعد حومد  - ١



 ٢

إن الحال الأولى هي حال الشقي المنكود الضال عن طريق اللّه،المحروم من هداه،الـذي              
يصطدم بنواميسه ومخلوقاته،لأنه يعترضها في سيره،ويتخذ له مسارا غير مسارها،وطريقا          

 .أبدا في ضلالغير طريقها،فهو أبدا في تعثر،وأبدا في عناء،و
والحال الثانية هي حال السعيد ادود المهتدي إلى اللّه،الممتع داه،الذي يسـير وفـق              

وهو .نواميسه في الطريق اللاحب المعمور،الذي يسلكه موكب الإيمان والحمد والتمجيد         
 .موكب هذا الوجود كله بما فيه من أحياء وأشياء

وحياة الكفـر هـي العسـر والتعثـر         .لقصدإن حياة الإيمان هي اليسر والاستقامة وا      
فأيهما أهدى؟ وهل الأمر في حاجة إلى جواب؟ إنما هـو سـؤال التقريـر               .والضلال
ويتوارى السؤال والجواب ليتراءى للقلب هذا المشـهد الحـي الشـاخص            ! والإيجاب
مشهد جماعة يمشون على وجوههم،أو يتعثرون وينكبون على وجـوههم لا           ..المتحرك  

ومشهد جماعة أخرى تسير مرتفعة الهامات،مستقيمة الخطوات،في       . طريق هدف لهم ولا  
 ٢ .طريق مستقيم،لهدف مرسوم

 وفي هذا الكتاب كثير من هذه المفارق،ومن العسير حصرها،وهي مشروحة بشـكل            
عمى إِنمـا   أَفَمن يعلَم أَنما أُنزِلَ إِلَيك مِن ربك الْحق كَمن هو أَ          {:قال تعالى ...واضح

 ]١٩:الرعد[} يتذَكَّر أُولُو الْأَلْبابِ
 .ل االله تعالى أن ينفع به جامعه وقارئه وناشره والدالُّ عليه في الدارين أأس

 الباحث في القرآن والسنة 

�����0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د�0/�.-�,'�+�א�*()د
  م ٢٧/٩/٢٠١٠ هـ الموافق ل ١٤٣١ شوال ١٨في 

 
������������ 

                                                 
 ]٤٥٣٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢



 ٣

������א��'�>�و.�Aא��F Gא���B�C3��DEא��'�>�و.�Aא��F Gא���B�C3��DEא��'�>�و.�Aא��F Gא���B�C3��DEא��'�>�و.�Aא��F Gא����B�C3��DEق�א������.�Aא�@)&=���ق�א������.�Aא�@)&=���ق�א������.�Aא�@)&=���ق�א������.�Aא�@)&=
 

والحمد للّه هو الشعور الذي يفيض به قلـب         ..» الْحمد لِلَّهِ رب الْعالَمِين   «:قال تعالى 
فإن وجوده ابتداء ليس إلا فيضا من فيوضات النعمة الإلهيـة           ..المؤمن بمجرد ذكره للّه     

 كل خطوة تتوالى آلاء اللّه      وفي كل لمحة وفي كل لحظة وفي      .التي تستجيش الحمد والثناء   
ومن ثم كان الحمد للّه     ..وتتواكب وتتجمع،وتغمر خلائقه كلها وبخاصة هذا الإنسان        

وهو اللَّـه لا    «:ابتداء،وكان الحمد للّه ختاما قاعدة من قواعد التصور الإسلامي المباشر         
 .»...إِله إِلَّا هو،لَه الْحمد فِي الْأُولى والْآخِرةِ 

الحمـد  : وفيضه على عبده المؤمن،أنه إذا قال      - سبحانه   -مع هذا يبلغ من فضل اللّه       و
في سنن ابن عن قُدامةَ بنِ إِبراهِيم الْجمحِـي؛     ..كتبها له حسنة ترجح كل الموازين       .للّه

             غُلاَم وهطَّـابِ،وـنِ الْخب ـرمنِ عدِ االلهِ ببإِلَى ع لِفتخكَانَ ي هـانِ    أَنبـهِ ثَولَيعو،
أَنَّ عبدا مِن عِبـادِ االلهِ      ؛حدثَهم�أَنَّ رسولَ االلهِ    ،فَحدثَنا عبد االلهِ بن عمر    :معصفَرانِ،قَالَ

ولِعظِيمِ سلْطَانِك،فَعضـلَت   ،يا رب،لَك الْحمد كَما ينبغِـي لِجـلاَلِ وجهِـك         :قَالَ
اءِ،فَقَالاَ     بِالْمما إِلَى السعِدا،فَصانِهبكْتي فا كَيرِيدي نِ،فَلَمقَـالَ      :لَكَي قَد كدبا،إِنَّ عنبا ري

ماذَا قَالَ عبدِي   :وهو أَعلَم بِما قَالَ عبده    ،مقَالَةً لاَ ندرِي كَيف نكْتبها،قَالَ اللَّه عز وجلَّ       
يا رب،لَك الْحمـد كَمـا ينبغِـي لِجـلاَلِ وجهِـك،وعظِيمِ         :يا رب،إِنه قَالَ  :؟ قَالاَ 

 ..٣.اكْتباها كَما قَالَ عبدِي،حتى يلْقَانِي فَأَجزِيه بِها:سلْطَانِك،فَقَالَ اللَّه عز وجلَّ لَهما
 كما أسلفنا   -لمؤمن الذي يستجيشه مجرد ذكره للّه       والتوجه إلى اللّه بالحمد يمثل شعور ا      

فهو يمثل قاعدة التصور الإسـلامي،فالربوبية      » رب الْعالَمِين «: أما شطر الآية الأخير    -
والـرب هـو المالـك      ..المطلقة الشاملة هي إحدى كليـات العقيـدة الإسـلامية           

والتصـرف  ..ربية  المتصرف،ويطلق في اللغة على السيد وعلى المتصرف للإصلاح والت        
 لم يخلـق    - سـبحانه    - واللّه   - أي جميع الخلائق     -للإصلاح والتربية يشمل العالمين     

                                                 
 فيه لين) ٣٨٠١](٧١٢ /٤[ طبع مؤسسة الرسالة -سنن ابن ماجة - ٣



 ٤

وكـل العـوالم    .إنما هو يتصرف فيه بالإصلاح ويرعاه ويربيـه       .الكون ثم يتركه هملا   
 .والخلائق تحفظ وتتعهد برعاية اللّه رب العالمين
 . في كل وقت وفي كل حالةوالصلة بين الخالق والخلائق دائمة ممتدة قائمة

والربوبية المطلقة هي مفرق الطريق بين وضوح التوحيد الكامل الشامل،والغبش الـذي            
وكثيرا ما كان الناس يجمعون بـين   .ينشأ من عدم وضوح هذه الحقيقة بصورا القاطعة       

الاعتراف باللّه بوصفه الموجد الواحد للكون،والاعتقاد بتعدد الأرباب الذين يتحكمون          
 .ولكنه كان وما يزال.ولقد يبدو هذا غريبا مضحكا.في الحياة

ولقد حكى لنا القرآن الكريم عن جماعة من المشركين كانوا يقولـون عـن أربـام                
كما قال عن جماعـة مـن أهـل         .. »لِيقَربونا إِلَى اللَّهِ زلْفى      ما نعبدهم إِلَّا  «:المتفرقة
وكانت عقائد الجاهليـات  ..»  ورهبانهم أَرباباً مِن دونِ اللَّهِ     اتخذُوا أَحبارهم «:الكتاب

السائدة في الأرض كلها يوم جاء الإسلام،تعج بالأرباب المختلفة،بوصفها أربابا صغارا           
فإطلاق الربوبية في هذه السورة،وشمول هذه      ! تقوم إلى جانب كبير الآلهة كما يزعمون      

لتتجه العـوالم   .فرق الطريق بين النظام والفوضى في العقيدة      الربوبية للعالمين جميعا،هي م   
كلها إلى رب واحد،تقر له بالسيادة المطلقة،وتنفض عـن كاهلـها زحمـة الأربـاب      

ثم ليطمئن ضمير هذه العوالم إلى رعاية       ..المتفرقة،وعنت الحيرة كذلك بين شتى الأرباب       
 لا تنقطع أبدا ولا تفتر ولا تغيـب،لا         وإلى أن هذه الرعاية   .اللّه الدائمة وربوبيته القائمة   

كما كان أرقى تصور فلسفي لأرسطو مثلا يقول بأن اللّه أوجد هذا الكون ثم لم يعـد         
 -وأرسطو  ! فهو لا يفكر إلا في ذاته     ! يهتم به،لأن اللّه أرقى من أن يفكر فيما هو دونه         

سلام وفي العالم   لقد جاء الإ  !  هو أكبر الفلاسفة،وعقله هو أكبر العقول      -وهذا تصوره   
 ..ركام من العقائد والتصورات والأساطير والفلسفات والأوهام والأفكار 

يختلط فيها الحق بالباطل،والصحيح بالزائف،والدين بالخرافة،والفلسـفة بالأسـطورة         
والضمير الإنساني تحت هذا الركام الهائل يتخبط في ظلمات وظنون،ولا يستقر منها            ..

 .على يقين



 ٥

 الذي لا قرار فيه ولا يقين ولا نور،هو ذلك الذي يحيط بتصـور البشـرية                وكان التيه 
 .لإلهها،وصفاته وعلاقته بخلائقه،ونوع الصلة بين اللّه والإنسان على وجه الخصوص

ولم يكن مستطاعا أن يستقر الضمير البشري على قرار في أمر هذا الكـون،وفي أمـر                
 في أمـر عقيدتـه وتصـوره لإلهـه     نفسه وفي منهج حياته،قبل أن يستقر على قـرار       

وصفاته،وقبل أن ينتهي إلى يقين واضح مستقيم في وسط هذا العماء وهذا التيه وهـذا               
 .الركام الثقيل

ولا يدرك الإنسان ضرورة هذا الاستقرار حتى يطلع على ضخامة هذا الركـام،وحتى             
والأفكار الـتي   يرود هذا التيه من العقائد والتصورات والأساطير والفلسفات والأوهام          

جاء الإسلام فوجدها ترين على الضمير البشري،والتي أشرنا إلى طرف منها فيما تقدم             
 .صغير

ومن ثم كانت عناية الإسلام الأولى موجهة إلى تحرير أمر العقيدة،وتحديد التصور الذي             
 ـ        ه يستقر عليه الضمير في أمر اللّه وصفاته،وعلاقته بالخلائق،وعلاقة الخلائق به على وج

 .القطع واليقين
ومن ثم كان التوحيد الكامل الخالص ارد الشامل،الذي لا تشوبه شائبة من قريب ولا              

هو قاعدة التصور التي جاء ا الإسلام،وظل يجلوها في الضمير،ويتتبع فيـه            ..من بعيد   
ويـدعها  .كل هاجسة وكل شائبة حول حقيقة التوحيد،حتى يخلصها من كل غـبش           

 ..تطرق إليها وهم في صورة من الصور مكينة راكزة لا ي
كذلك قال الإسلام كلمة الفصل بمثل هذا الوضوح في صفات اللّه وبخاصة ما يتعلـق               

فقد كان معظم الركام في ذلك التيه الذي تخبط فيه الفلسـفات            .منها بالربوبية المطلقة  
 ..والعقائد كما تخبط فيه الأوهام والأساطير 

 .وفي السلوك البشري سواء.ير،العظيم الأثر في الضمير الإنسانيمما يتعلق ذا الأمر الخط
والذي يراجع لجهد المتطاول الذي بذله الإسلام لتقرير كلمـة الفصـل في ذات اللّـه            

الـذي  ..وصفاته وعلاقته بمخلوقاته،هذا الجهد الذي تمثله النصوص القرآنية الكـثيرة           
كام الثقيل في ذلك التيـه الشـامل        يراجع هذا الجهد المتطاول دون أن يراجع ذلك الر        



 ٦

قد لا يدرك مدى الحاجة إلى كل هـذا البيـان           ..الذي كانت البشرية كلها يم فيه       
ولكن مراجعـة   ..المؤكد المكرر،وإلى كل هذا التدقيق الذي يتتبع كل مسالك الضمير           

عن ضرورة ذلك الجهد المتطاول،كما تكشف عن مدى عظمـة           ذلك الركام تكشف  
 وتقوم في تحرير الضمير البشري وإعتاقه وإطلاقـه         -قامت به هذه العقيدة     الدور الذي   

 ! من عناء التخبط بين شتى الأرباب وشتى الأوهام والأساطير
كل هذا  ..وإن جمال هذه العقيدة وكمالها وتناسقها وبساطة الحقيقة الكبيرة التي تمثلها            

هليـة مـن العقائـد      لا ينجلى للقلب والعقل كما يتجلى من مراجعـة ركـام الجا           
وبخاصة موضوع الحقيقة الإلهية وعلاقتها بالعـالم       ! والتصورات،والأساطير والفلسفات 

رحمة حقيقية للقلب والعقل،رحمة بما فيهـا مـن   .عندئذ تبدو العقيدة الإسلامية رحمة ..
 ٤.جمال وبساطة،ووضوح وتناسق،وقرب وأنس،وتجاوب مع الفطرة مباشر عميق

 
������������� 

                                                 
 ]٢٠٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٤



 ٧

�����א������.�Aא�3 )�!�א3K�?�!L�'M'�1و.��A )د�!��HIJא������.�Aא�3 )�!�א3K�?�!L�'M'�1و.��A )د�!��HIJא������.�Aא�3 )�!�א3K�?�!L�'M'�1و.��A )د�!��HIJא������.�Aא�3 )�!�א3K�?�!L�'M'�1و.��A )د�!����HIJق���ق���ق���ق
 

هذه الصفة التي تستغرق كل معاني الرحمـة وحالاـا          ..» الرحمنِ الرحِيمِ «:قال تعالى 
ومجالاا تتكرر هنا في صلب السورة،في آية مستقلة،لتؤكد السمة البـارزة في تلـك              

وبين الخالق ومخلوقاتـه    .ة بين الرب ومربوبيه   الربوبية الشاملة ولتثبت قوائم الصلة الدائم     
إا الصلة الـتي تقـوم علـى        .إا صلة الرحمة والرعاية التي تستجيش الحمد والثناء       ..

 .الطمأنينة وتنبض بالمودة،فالحمد هو الاستجابة الفطرية للرحمة الندية
الأولمـب في   إن الرب الإله في الإسلام لا يطارد عباده مطاردة الخصوم والأعداء كآلهة             

ولا يدبر لهم المكائد الانتقامية كما تزعم       .نزواا وثوراا كما تصورها أساطير الإغريق     
كالذي جاء في أسطورة برج بابل في الإصـحاح         » العهد القديم «الأساطير المزورة في    

 .٥الحادي عشر من سفر التكوين
 التـأثير في الحيـاة البشـرية        وهذه تمثل الكلية الضخمة العميقة    ..» مالِكِ يومِ الدينِ  «

ويوم الـدين   .والملك أقصى درجات الاستيلاء والسيطرة    ..كلها،كلية الاعتقاد بالآخرة    
وكثيرا ما اعتقد الناس بألوهية اللّه،وخلقه للكون أول مرة         ..هو يوما الجزاء في الآخرة      

ئِن سأَلْتهم  ولَ«:والقرآن يقول عن بعض هؤلاء    ..ولكنهم مع هذا لم يعتقدوا بيوم الجزاء        
    قُولُنلَي ضالْأَرماواتِ والس لَقخ نم:بل عجبوا  «:ثم يحكي عنهم في موضع آخر     ..» اللَّه
 أإذا متنا وكنا ترابا؟.هذا شيء عجيب:أن جاءهم منذر منهم فقال الكافرون

                                                 
وكان أم لما رحلوا من المشرق وجدوا بقعة في أرض شـنعار  .ها لغة واحدة وكلاما واحدا    وكانت الأرض كل   - ٥

وقال بعضهم لبعض تعالوا نصنع لبنا وننضجه طبخا فكان لهم اللبن بدل الحجارة والحمر كان لهم بدل             .فأقاموا هناك 
فـترل  . لا نتبدد على وجه الأرض كلها      وقالوا تعالوا نبن لنا مدينة وبرجا رأسه إلى السماء ونقم لنا اسما كي            .الطين

وقال الرب هو ذا هم شعب واحد ولجميعهم لغـة واحـدة   .الرب لينظر المدينة والبرج اللذين كان بنو آدم يبنوما        
هلم بط ونبلبل هناك لغتـهم حـتى لا يفهـم    .والآن لا يكفون عما هموا به حتى يصنعوه      .وهذا ما أخذوا يفعلونه   

ولذلك سميـت بابـل لأن   .لرب من هناك على وجه الأرض كلها وكفوا عن بناء المدينةفبددهم ا .بعضهم لغة بعض  
 .ومن هناك شتتهم الرب على كل وجهها.الرب هناك بلبل لغة الأرض كلها



 ٨

مـة  والاعتقاد بيوم الدين كلية من كليات العقيدة الإسلامية ذات قي         ! »ذلك رجع بعيد  
في تعليق أنظار البشر وقلوم بعالم آخر بعد عالم الأرض فلا تستبد ـم ضـرورات                

ولا يستبد م القلق على تحقيق      .وعندئذ يملكون الاستعلاء على هذه الضرورات     .الأرض
وعندئـذ يملكـون    .جزاء سعيهم في عمرهم القصير المحدود،وفي مجال الأرض المحصور        

اء حيث يقدره اللّه،في الأرض أو في الدار الآخرة سواء،في          العمل لوجه اللّه وانتظار الجز    
ومن ثم فإن   ..طمأنينة للّه،وفي ثقة بالخير،وفي إصرار على الحق،وفي سعة وسماحة ويقين           

هذه الكلية تعد مفرق الطريق بين العبودية للتروات والرغائب،والطلاقة الإنسانية اللائقة           
ض وقيمها وموازينها والتعلق بالقيم الربانيـة       بين الخضوع لتصورات الأر   .ببني الإنسان 

مفرق الطريق بين الإنسانية في حقيقتها العليا التي أرادها         .والاستعلاء على منطق الجاهلية   
 .اللّه الرب لعباده،والصور المشوهة المنحرفة التي لم يقدر لها الكمال
ذه الكليـة في تصـور      وما تستقيم الحياة البشرية على منهج اللّه الرفيع ما لم تتحقق ه           

وما لم  .وما لم تطمئن قلوم إلى أن جزاءهم على الأرض ليس هو نصيبهم الأخير            .البشر
يثق الفرد المحدود العمر بأن له حياة أخرى تستحق أن يجاهد لها،وأن يضـحي لنصـرة      

 ..الحق والخير معتمدا على العوض الذي يلقاه فيها 
لهـا في شـعور ولا خلـق ولا سـلوك ولا            وما يستوي المؤمنون بالآخرة والمنكرون      

وطبيعتان متميزتان لا تلتقيان في الأرض في عمـل         .فهما صنفان مختلفان من الخلق    .عمل
 ٦..وهذا هو مفرق الطريق ..ولا تلتقيان في الآخرة في جزاء 

 
������������  

                                                 
 ]٢٠٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٦



 ٩

�A�'N�وא��O=0��P(NGQאط�א�S�A.و��=�@$Qאط�א�L�א�A.������ق�א����A�'N�وא��O=0��P(NGQאط�א�S�A.و��=�@$Qאط�א�L�א�A.������ق�א����A�'N�وא��O=0��P(NGQאط�א�S�A.و��=�@$Qאط�א�L�א�A.������ق�א����A�'N�وא��O=0��P(NGQאط�א�S�A.و��=�@$Qאط�א�L�א�A.������ق�א�������
 

وفقنا إلى معرفة الطريق المسـتقيم الواصـل        ..» اهدِنا الصراطَ الْمستقِيم   «:لىقال تعا 
فالمعرفة والاستقامة كلتاهما ثمرة لهداية اللّه ورعايته       ..ووفقنا للاستقامة عليه بعد معرفته      

وهذا الأمر هو   .والتوجه إلى اللّه في هذا الأمر هو ثمرة الاعتقاد بأنه وحده المعين           .ورحمته
فالهداية إلى الطريق المستقيم هي ضمان      .أعظم وأول ما يطلب المؤمن من ربه العون فيه        

وهي في حقيقتها هداية فطرة الإنسان إلى ناموس        ..السعادة في الدنيا والآخرة عن يقين       
 .اللّه الذي ينسق بين حركة الإنسان وحركة الوجود كله في الاتجاه إلى اللّه رب العالمين

صِراطَ الَّذِين أَنعمت علَيهِم غَيرِ الْمغضوبِ      «:ة هذا الصراط المستقيم   ويكشف عن طبيع  
الِّينلَا الضو هِملَيع «.. 

. ٧النصـارى :والضالُّونَ،الْيهود:الْمغضوب علَيهِم :قَالَ �أَنَّ النبِي   ،عن عدِي بنِ حاتِمٍ   
 ٨" لَم بين الْمفَسرِين فِي هذَا الْحرفِ اختِلافًاولا أَع:أَبو سعيد:قَالَ

سـمِعت عـدِي بـن      :يقُـولُ ،سمِعت عباد بـن حبيشٍ    :قَالَ،وعن سِماكِ بن حربٍ   
 ـ ،بِعقْربٍ �أَو رسلِ رسولِ اللَّهِ      �جاءَت خيلُ رسولِ اللَّهِ     :قَالَ،حاتِمٍ ي فَأَخذُوا عمتِ
نأَى الْوافِد وانقَطَع الْولَـد     ،يا رسولَ اللَّهِ  :فَقَالَت،صفُّوا لَه  �فَلَما أَتو بِهِم النبِي     ،وناسا

ومـن  :"قَـالَ ،فَمن علَي من اللَّه عز وجـلَّ علَيك       ،وأَنا عجوز كَبِير وما بِي مِن خِدمةٍ      
فَلَما ،فَمن علَي :قَالَت،"أَيِ الَّذِي فَر مِن اللَّهِ ورسولِهِ     :"قَالَ،عدِي بن حاتِمٍ  :قَالَت"وافِدكِ؟

       لِيع ـهى أَنربِهِ تنلٌ إِلَى ججرو عجا  :فَقَـالَ ،رلانمـلِيهِ حس، قَالَـت: هـأَلْتفَس، رفَأَم
فَقَـد أَتـاه   ،ائْتِهِ راغِبا أَو راهِبا:فَقَالَتِ، فَعلَةً ما كَانَ أَبوكِ يفْعلُها  لَقَد فَعلْتِ :فَقُلْت،بِأَتانٍ
فَذَكَر ،فَإِذَا عِنده امرأَةٌ وصبِيانِ أَو صبِي     ،فَأَتيته،فَأَصاب مِنه ،فَأَصاب مِنه وأَتاه فُلانٌ   ،فُلانٌ

    بِيالن مِن مهبفَقَالَ      ،�قُر رصقَيى وركِس لِكم سلَي هأَن فَترأَنْ      :"فَع كا أَفَـرم دِيا عي
                     ـرءٍ أَكْبيش لْ مِنفَه رأَكْب قَالَ اللَّهأَنْ ي كا أَفَرم إِلَهٍ إِلا اللَّه لْ مِنفَه إِلا اللَّه قَالَ لا إِلَهي

                                                 
 صحيح) ٦٢٤٦](١٣٩ /١٤[ مؤسسة الرسالة ٢ ط- صحيح ابن حبان- ٧
 )٤٠](١٠ /١[تفسير ابن أبي حاتم  - ٨



 ١٠

وإِنَّ ،إِنَّ الْمغضـوب علِـيهِم الْيهـود   :"وقَالَ،فَرأَيت وجهه استبشر ،فَأَسلَمت"مِن اللَّهِ؟ 
أَما بعد فَلَكُـم    :"ثُم قَالَ ،فَحمِد اللَّه وأَثْنى علَيهِ   ،فَسأَلُوه،ثُم جاءَه ناس  "الضالِّين النصارى 

    وا مِنخضرأَنْ ت اسا النهلِ أَيـةٍ       ، الْفَضضـاعٍ بِقَبضِ صعاعٍ بِببِص ؤرام خضتقَـالَ  "ار
أَلَم أَجعلْـك   :فَقَائِلٌ،بِتمرةٍ بِشِق تمرةٍ إِنَّ أَحدكُم لاقِي اللَّهِ      :"وأَكْثَر عِلْمِي أَنه قَالَ   :شعبةُ

فَينظُر مِـن بـينِ يديـهِ ومِـن         ،ماذَا قَدمت فَ،سمِيعا بصِيرا؟ أَلَم أَجعلْ لَك مالا وولَدا      
فَاتقُوا النار ولَـو    ،فَلا يتقِي النار إِلا بِوجهِهِ    ،فَلا يجِد شيئًا  ،وعن يمِينِهِ وعن شِمالِهِ   ،خلْفِهِ

 أَخشى علَيكُم الْفَاقَـةَ لَينصـرنكُم اللَّـه    فَإِنْ لَم تجِدوا فَبِكَلِمةٍ طَيبةٍ إِني لا،بِشِق تمرةٍ 
ولَيعطِينكُم أَو لَيفْتح لَكُم حتى تسِير الظَّعِينةُ بين الْحِيرةِ ويثْرِب أَخوف ما تخاف علَى              

رِقا الستِه٩".ظَعِين 
وأَخـذُوا   �أَو رسلُ رسولِ االلهِ ،�لُ رسولِ االلهِ جاءَت خي :قَالَ، وعن عدِي بنِ حاتِمٍ   

وانقَطَع ،نأَى الْوافِـد  ،يا رسولَ االلهِ  :قَالَت،فَصفُّوا لَه  �فَلَما أَتوا بِهِم النبِي     ،عمتِي وناسا 
ومن وافِدكِ  :�قَالَ  ، من اللَّه علَيك   فَمن علَي ،الْولَد وأَنا عجوز كَبِيرةٌ ما بِي مِن خِدمةٍ       

 اتِمٍ  :؟ قَالَتح نب دِيولِهِ    :قَالَ،عسرااللهِ و مِن الَّذِي فَر،قَالَت: لَيع نفَم،قَالَت:  عجا رفَلَم
        لِيع ـهى أَنـربِـهِ تنلٌ إِلَى ججرا  :قَـالَ ،ولاَنمـلِيهِ حس، ـأَ :قَالَـتفَس   رفَـأَم هلْت

فَقَد أَتاه  ،فَأْتِهِ راغِبا أَو راهِبا   ،لَقَد فَعلْت فَعلَةً ما كَانَ أَبوكِ يفْعلُها      :فَقُلْت،فَأَتيته:قَالَت،لَها
صِبيانٌ أَو صبِي ذُكِـر  فَإِذَا عِنده امرأَةٌ و   ،فَأَتيته،وأَتاه فُلاَنٌ فَأَصاب مِنه   ،فَأَصاب مِنه ،فُلاَنٌ

    بِيالن مِن مهبى    ،�قُرربِمِلْكِ كِس سلَي هأَن تلِمفَع، رصلاَ قَيفَقَالَ لِي ،و:     ـنب ـدِيا عي
اللَّـه  :مِن أَنْ تقُـولَ   ما أَفَرك   ،فَهلْ مِن إِلَهٍ إِلاَّ اللَّه    ،لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّه   :حاتِمٍ ما أَفَرك أَنْ تقُولَ    

رااللهِ ؟ قَالَ       ،أَكْب مِن رءٍ أَكْبيش لْ مِنـولِ االلهِ        :فَهسر ـهجو تأَيرو تلَمقَـدِ   �فَأَس
رشبتقَالَ،اسإِنَّ :و}هِملَيع وبضغالْم { و ودهالْي}الِّينى} الضارص١٠الن . 

وأَنـا  ،�رسلُ رسولِ االلهِ   :قَالَ،أَو،�جاءَت خيلُ رسولِ االلهِ     : قَالَ وعن عدِي بنِ حاتِمٍ   
يا :قَالَت. فَصفُّوا لَه   :قَالَ �فَلَما أَتوا بِهِم رسولَ االلهِ      :قَالَ،فَأَخذُوا عمتِي وناسا  ،بِعقْربٍ

                                                 
 صحيح) ١٣٦٩١](١٩ /١٢[المعجم الكبير للطبراني  - ٩

 صحيح) ٧٢٠٦] (١٨٣ /١٦[ مؤسسة الرسالة ٢ ط- صحيح ابن حبان- ١٠



 ١١

من ،فَمن علَـي  ،ما بِي مِن خِدمةٍ   ،أَنا عجوز كَبِيرةٌ  و،وانقَطَع الْولَد ،نأَى الْوافِد ،رسولَ االلهِ 
   كلَيع قَالَ. اللَّه:   كِ ؟ قَالَتافِدو ناتِمٍ    :مح نب دِيولِهِ ؟       :قَالَ. عسرااللهِ و مِن الَّذِي فَر .

قَالَت:   لَيع نفَم .قَالَت:    نلٌ إِلَى ججرو عجا رفَلَم   لِيع هى أَنرـا    :قَالَ،بِهِ نلاَنلِيهِ حِمس .
. لَقَد فَعلْت فَعلَةً ما كَـانَ أَبـوك يفْعلُهـا           :فَقَالَت،فَأَتانِي:قَالَت،فَأَمر لَها ،فَسأَلَته:قَالَ

ا :قَالَتاغِبا ،ائْتِهِ راهِبر فُلاَنٌ  ،أَو اهأَت فَقَد،   ـهمِن ـابفَأَص،فُلاَنٌ و اهأَت،     ـهمِن ـابفَأَص .
فَعرفْت أَنه لَيس   ،�فَذَكَر قُربهم مِن النبِي     ،أَو صبِي ،فَإِذَا عِنده امرأَةٌ وصِبيانٌ   ،فَأَتيته:قَالَ

   رصلاَ قَيى وركِس لْكم، أَنْ      :فَقَالَ لَه كا أَفَراتِمٍ مح نب دِيا عقَالَي؟   : ي إِلاَّ اللَّـه لاَ إِلَـه
اللَّه أَكْبر ؟ فَهلْ شيءٌ هو أَكْبر مِن االلهِ عز وجلَّ           :فَهلْ مِن إِلَهٍ إِلاَّ اللَّه ؟ ما أَفَرك أَنْ يقَالَ         

وإنَّ الضـالِّين   ،يهِم الْيهود إِنَّ الْمغضوب علَ  :وقَالَ،فَرأَيت وجهه استبشر  ،فَأَسلَمت:؟ قَالَ 
فَلَكُم أَيها النـاس أَنْ     ،أَما بعد :ثُم قَالَ ،وأَثْنى علَيهِ ،فَحمِد اللَّه تعالَى  ،ثُم سأَلُوه ،النصارى

قَـالَ  .  قَبضـةٍ    بِبعضِ،بِقَبضـةٍ ،ارتضخ امرؤ بِصاعٍ بِبعضِ صاعٍ    ،ترتضِخوا مِن الْفَضلِ  
فَقَائِلٌ مـا  ،وإِنَّ أَحدكُم لاَقِي اللَّه عز وجلَّ   ،بِشِق تمرةٍ ،بِتمرةٍ:وأَكْثَر عِلْمِي أَنه قَالَ   :شعبةُ
 فَينظُر مِن   أَلَم أَجعلْك سمِيعا بصِيرا ؟ أَلَم أَجعلْ لَك مالاً وولَدا ؟ فَماذَا قَدمت ؟             :أَقُولُ

فَما يتقِـي النـار إِلاَّ      ،فَلاَ يجِـد شـيئًا    ،وعن يمِينِهِ وعن شِمالِهِ   ،ومِن خلْفِهِ ،بينِ يديهِ 
لَـيكُم  إِني لاَ أَخشـى ع ،فَبِكَلِمةٍ لَينةٍ ،فَإِنْ لَم تجِدوه  ،فَاتقُوا النار ولَو بِشِق تمرةٍ    ،بِوجهِهِ
حتى تسِير الظَّعِينةُ بين الْحِـيرةِ      ،أَو لَيفْتحن لَكُم  ،ولَيعطِينكُم،لَينصرنكُم اللَّه تعالَى  ،الْفَاقَةَ

 .١١ويثْرِب إِنَّ أَكْثَر ما تخاف السرق علَى ظَعِينتِها
وهم النصـارى الَّـذِين أَضـلَّهم اللَّـه بِعِـزيتِهِم           ،الِّينالض"  وعن عبدِ اللَّهِ بنِ عباسٍ    

وهو لا إِلَه إِلا اللَّه وحده لا شرِيك لَه حتى لا تغضـب      ،فَأَلْهِمنا دِينك الْحق  :يقُولُ،علَيهِ
ما أَضـلَلْت النصـارى فَتعـذِّبنا كَمـا         ولا تضِلَّنا كَ  ،علَينا كَما غَضِبت علَى الْيهودِ    

مهذِّبعقُولُ،تي:      تِكرقُدو رِقَّتِكو تِكمحرو بِرِفْقِك ذَلِك ا مِننعنـدٍ   ،"اممحو ملا :قَالَ أَبو
رِينفَسالْم نيتِلافًا بفِ اخرذَا الْحفِي ه لَم١٢أَع. 

                                                 
  صحيح١٩٦٠٠) ١٩٣٨١](٥٥٥ /٦) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ١١
 صحيح لغيره) ٤٢](١١ /١[ تفسير ابن أبي حاتم - ١٢



 ١٢

لا طريق الذين غضب عليهم لمعرفتهم الحق ثم حيدم         .م نعمته فهو طريق الذين قسم له    
إنه صـراط السـعداء المهتـدين       ..أو الذين ضلوا عن الحق فلم يهتدوا أصلا إليه          .عنه

 ١٣..الواصلين 

لُهقَوو:)    الِّينلَا الضو هِملَيوبِ عضغرِ الْمغَي (    ِفْسِيراءِ التلَمع مِن اهِيرمقَالَ ج:)ْوبِ الضغم
هِملَيع (ودهالْي،  الُّونَ«وى  » الضارصولِ اللَّهِ        . النسر نع بِذَلِك رباءَ الْخج قَدو- � - 

         هنع اللَّه ضِياتِمٍ رنِ حب دِيدِيثِ عح ا      . مِنمِيعج الِّينوا ضإِنْ كَانى وارصالنو ودهالْيو
 ا عوبضغا ممِيعج هِملَي،     ودهبِهِ الْي صا خمإِن بضى فِيـهِ      ،فَإِنَّ الْغارصالن مكَهارإِنْ ش؛ و

   هونكِرنيو قرِفُونَ الْحعي مها  ،لِأَندماطِلَ عونَ الْبأْتيو،       صِـفَاتِهِم ـصأَخ بضفَكَانَ الْغ .
لَةٌ لَا يهى جارصالنوقرِفُونَ الْحع، صِفَاتِهِم صلَالُ أَخفَكَانَ الض. 

فَباءُوا بِغضبٍ علَى   (:الْيهود قَولُه تعالَى فِيهِم   ) الْمغضوبِ علَيهِم (وعلَى هذَا فَقَد يبين أَنَّ      
م بِشر مِن ذَلِك مثُوبةً عِند اللَّـهِ        هلْ أُنبئُكُ (:وقَولُه فِيهِم أَيضا  ،]٩٠ \ ٢[الْآيةَ  ) غَضبٍ

إِنَّ الَّذِين اتخذُوا الْعِجلَ سـينالُهم      (:وقَولُه،]٦٠ \ ٥[الْآيةَ  ) من لَعنه اللَّه وغَضِب علَيهِ    
بغَض (  َةأَنَّ    ،]١٥٢ \ ٧[الْآي نيبي قَدو)الِّينالض (   لُهى قَوارصالَىالنعت:)    ـوابِعتلَـا تو

 ١٤] .٧٧ \ ٥) [أَهواءَ قَومٍ قَد ضلُّوا مِن قَبلُ وأَضلُّوا كَثِيرا وضلُّوا عن سواءِ السبِيلِ
            الت الِّينلَا الضو هِملَيوبِ عضغرِ الْمغَي مهبِأَن هِملَيع تمعأَن فِ الَّذِينصضِ وغَر مِنذُ ووع

مِما عرض لِأُممٍ أَنعم اللَّه علَيهِم بِالْهِدايةِ إِلَى صِراطِ الْخيرِ بِحسبِ زمـانِهِم بِـدعوةِ               
                ـقـا حهوعا رما ووهريا فَغمِ فِيهوءُ الْفَهس هِملَيأَ عطَر ا ثُموهقَلَّدفَت قلِ إِلَى الْحسالر

والتبرؤ مِن أَنْ يكُونوا مِثْلَهم فِي بطَرِ النعمةِ وسوءِ الِامتِثَالِ وفَسـادِ التأْوِيـلِ              ،رِعايتِها
وكَـذَا  ،وتغلِيبِ الشهواتِ الدنيوِيةِ علَى إِقَامةِ الدينِ حتى حق علَيهِم غَضب اللَّهِ تعالَى           

برِ              التيلَى السلِلْحِفَاظِ ع مهتايفُوا عِنرا صقِيمٍ فَمتساطٍ موا إِلَى صِرده الِ الَّذِينح مِن ؤر
فَأَصبحوا مِن الضالِّين بعد الْهِدايةِ إِذْ أَساءُوا صِفَةَ الْعِلْمِ بِالنعمةِ فَانقَلَبـت            ،فِيهِ بِاستِقَامةٍ 

ايلَالًاهِدض مهت. 

                                                 
 ]٢١٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-آن للسيد قطب في ظلال القر - ١٣
 ]٩ /١[أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن  - ١٤



 ١٣

                 ـدٍ فَلَـممعرِ تغَي نلُّوا عض مهلَامِ لِأَنلَ الْإِساللَّهِ قَب بغَض هِملَيع حِقي لَم مهأَن الظَّاهِرو
مِـن جملَـةِ    والنصارى  ،يسبِق غَضب اللَّهِ علَيهِم قَدِيما والْيهود مِن جملَةِ الْفَرِيقِ الْأَولِ         

           نِ فِـيهِميينورِ الدارِيخِ ظُهلَى تالِاطِّلَاعِ ع مِن لَمعا يالْفَرِيقِ الثَّانِي كَم .    ملْـزي سلَـيو
            ـهجذَا الْوهو مثَالَهمِ أَمى فَإِنَّ فِي الْأُمارصالثَّانِي بِالنودِ وهنِ بِالْيفَيصلِ الْوأَو اصتِصاخ 
فِي التفْسِيرِ هو الَّذِي يستقِيم معه مقَام الدعاءِ بِالْهِدايةِ إِلَى الصراطِ الْمستقِيمِ ولَو كَـانَ    
 المرادين الْيهودِيةِ ودِين النصرانِيةِ لَكَانَ الدعاءُ تحصِيلًا لِلْحاصِلِ فَإِنَّ الْإِسلَام جاءَ ناسِخا           

 .لَهما
فَالْمغضوب علَيهِم  ،ويشملُ الْمغضوب علَيهِم والضالُّونَ فِرق الْكُفْرِ والْفُسوقِ والْعِصيانِ       

جِنس لِلْفِرقِ الَّتِي تعمدت ذَلِك واستخفَّت بِالديانةِ عن عمدٍ أَو عـن تأْوِيـلٍ بعِيـدٍ                
لضالُّونَ جِنس لِلْفِرقِ الَّتِي أَخطَأَتِ الدين عن سوءِ فَهمٍ وقِلَّـةِ إِصـغاءٍ وكِلَـا               وا،جِدا

والْيهود ،الْفَرِيقَينِ مذْموم لِأَننا مأْمورونَ بِاتباعِ سبِيلِ الْحق وصرفِ الْجهدِ إِلَى إِصـابتِهِ           
  الْفَرِيقِ الْأَو الْفَرِيقِ الثَّانِي   ،لِمِن ى مِنارصالنو .         فْسِـيرت ها ظَـاهِرفِي الْأَثَرِ مِم درا ومو

الْمغضوبِ علَيهِم بِالْيهودِ والضالِّين بِالنصارى فَهو إِشارةٌ إِلَى أَنَّ فِي الْآيـةِ تعرِيضـا              
   نِ حنِ اللَّذَينِ الْفَرِيقَيذَيبِه           ا أُرِيدا فِيملَمع ارا صمها مِنفَانِ لِأَنَّ كُلصذَانِ الْوا ههِملَيع ق

وقَد تبين لَك مِن هذَا أَنَّ عطْف ولَا الضالِّين علَى غَيـرِ الْمغضـوبِ              . التعرِيض بِهِ فِيهِ  
     رش ذِ مِنوعتِقَاءٌ فِي التار هِملَيابِهِ          عحلِأَص لَبلَالِ الَّذِي جالض ذَ مِنوعةِ لِأَنَّ التاقِبوءِ الْعس 

               ذَلِككَاتِ ورالد ابِهِ تِلْكحلُغْ بِأَصبي لَالِ الَّذِي لَمالض ذِ مِنوعنِ التنِي عغاللَّهِ لَا ي بغَض
    ع هِملَيوبِ عضغقْدِيمِ الْمت هجو  الِّينلَا الضفْيِ    ،لَى والِ النؤاءَ كَانَ بِسعلِأَنَّ الد،  جرـدفَالت

 .مع رِعايةِ الْفَواصِلِ،فِيهِ يحصلُ بِنفْيِ الْأَضعفِ بعد نفْيِ الْأَقْوى
ةُ الْغضبِ الْمعروفِ فِـي     وحقِيقَ. والْغضب الْمتعلِّق بِالْمغضوبِ علَيهِم هو غَضب اللَّهِ      

               طْلُـبـا فَتهانرثَوـارِجِ ووحِ إِلَى الْخكَةُ الررا حهعبتفْسِ يلِلن رِضعةٌ تفِيكَي هاسِ أَنالن
تِقَامولِ الِ ،الِانصلِح ببتِقَامِ سالِان طَلَبتِقَامِ ولِطَلَبِ الِان ببةُ سفِيتِقَـامِ فَالْكَيالَّـذِي  . انو

يظْهر لِي أَنَّ إِرادةَ الِانتِقَامِ لَيست مِن لَوازِمِ ماهِيةِ الْغضبِ بِحيثُ لَا تنفَك عنه ولَكِنهـا                
يلَائِمهـا  وأَنَّ الْغضب هو كَيفِيةٌ لِلنفْسِ تعرِض مِن حصولِ ما لَـا            ،قَد تكُونُ مِن آثَارِهِ   



 ١٤

ويلَازِمـه الْـإِعراض عـنِ      ،فَتترتب علَيهِ كَراهِيةُ الْفِعلِ الْمغضوبِ مِنه وكَراهِيةُ فَاعِلِهِ       
الْمغضوبِ علَيهِ ومعاملَته بِالْعنفِ وبِقَطْعِ الْإِحسانِ وبِالْأَذَى وقَد يفْضِي ذَلِك إِلَى طَلَبِ            
الِانتِقَامِ مِنه فَيختلِف الْحد الَّذِي يثُور عِند الْغضبِ فِي النفْسِ بِاختِلَافِ مراتِبِ احتِمالِ             

 فَلَعلَّ الَّذِين جعلُوا إِرادةَ الِانتِقَامِ    ،النفُوسِ لِلْمنافَراتِ واختِلَافِ الْعاداتِ فِي اعتِبارِ أَسبابِهِ      
 .لَازِمةً لِلْغضبِ بنوا علَى الْقَوانِينِ الْعربِيةِ

وإِذْ كَانت حقِيقَةُ الْغضبِ يستحِيلُ اتصاف اللَّهِ تعالَى بِها وإِسنادها إِلَيهِ علَى الْحقِيقَـةِ              
      زِيهِ اللَّهِ تنلَى تالَّةِ عةِ الدةِ    لِلْأَدِلَّةِ الْقَطْعِيضِيرالْعةِ واتِ الذَّاتِيريغنِ التالَى علَى   ،عع بجو فَقَد

        قِيقِيالْح اهنعم نبِ إِلَى اللَّهِ عضادِ الْغنإِس فرمِنِ صؤظَرِ فِي     ،الْمالنلِ الْعِلْمِ وطَرِيقَةُ أَهو
      اللَّفْظُ إِلَى الْم فرصفِ أَنْ يرذَا الصلَازِمِ         ه نةِ بِاللَّفْظِ عايإِلَى الْكِن ومِ أَولَاقَةِ اللُّزازِ بِعج

         هلَازِم وبِ هضى الْغنعم كُونُ صِفَةً لِلَّهِ مِنفَالَّذِي ي اهنعم،      مـوـةَ يانالْإِهو نِي الْعِقَابأَع
 .الدينِ والصلَاحِ فِي الدنيا أَو هو مِن قَبِيلِ التمثِيلِيةِالْجزاءِ واللَّعنةَ أَيِ الْإِبعاد عن أَهلِ 

وكَانَ السلَف فِي الْقَرنِ الْأَولِ ومنتصفِ الْقَرنِ الثَّانِي يمسِـكُونَ عـن تأْوِيـلِ هـذِهِ      
حةِ الِاشتِغالِ بِإِقَامةِ الْأَعمالِ الَّتِي هِـي       الْمتشابِهاتِ لِما رأَوا فِي ذَلِك الْإِمساكِ مِن مصلَ       

مراد الشرعِ مِن الناسِ فَلَما نشأَ النظَر فِي الْعِلْمِ وطَلَبِ معرِفَةِ حقَائِقِ الْأَشياءِ وحـدثَ               
        قالْح لَائِما لَا يينِ بِمانِي الدعاسِ فِي ملُ النجِ ،قَوي الِيبِ       لَمسِيعِ أَسوت ا مِندلُ الْعِلْمِ بأَه د

وتميز ،فَقَام الدين بِصنِيعِهِم علَى قَواعِدِهِ    ،التأْوِيلِ الصحِيحِ لِإِفْهامِ الْمسلِمِ وكَبتِ الْملْحِدِ     
وبعد الْبيانِ لَا يرجـع     . ى هدى وكُلٌّ فِيما صنعوا علَ   . الْمخلِص لَه عن ماكِرِهِ وجاحِدِهِ    

 .وما تأَولُوه إِلَّا بِما هو معروف فِي لِسانِ الْعربِ مفْهوم لِأَهلِهِ. إِلَى الْإِجمالِ أَبدا
          ده نع ائِدِينلَتِهِ الْحامعإِلَى م جِعرومِ يملَى الْعالَى ععاللَّهِ ت بضامِرِهِ    فَغلِـأَو اصِينيِهِ الْع

ويترتب علَيهِ الِانتِقَام وهو مراتِب أَقْصاها عِقَاب الْمشرِكِين والْمنافِقِين بِـالْخلُودِ فِـي             
       ةُ فَقَداهِيبِ الْكَرضونَ الْغدارِ والن فَلِ مِنكِ الْأَسردِيثِ   الدفِي الْح درنِ وـنِ    عةِ بغِيرالْم 

     بِىةَ قَالَ قَالَ النبعش- �- »         عنمـاتِ،ونالْب أْدواتِ،وهالأُم قُوقع كُملَيع مرح إِنَّ اللَّه
 ١٥»وهاتِ،وكَرِه لَكُم قِيلَ وقَالَ،وكَثْرةَ السؤالِ،وإِضاعةَ الْمالِ 

                                                 
  )٤٥٨٠](٣٩٠ /١١[ المكتر -وصحيح مسلم ) ٢٤٠٨]( ٣٣ /٩[ المكتر - صحيح البخارى- ١٥



 ١٥

لْمحبةُ وكُلُّ ذَلِك غَيـر الْمشِـيئَةِ والْـإِرادةِ بِمعنـى التقْـدِير             ويقَابِلُهما الرضى وا  ،
ولَو شاءَ ربك ما    ] ٧:الزمر[ولا يرضى لِعِبادِهِ الْكُفْر وإِنْ تشكُروا يرضه لَكُم         ،والتكوين

  لُوهام[فَعع١١٢:الْأَن [     ِف نم نلَآم كبشاءَ ر لَومِيعاً     وج مضِ كُلُّهي الْأَر] سـون٩٩:ي [
 .وتفْصِيلُ هذِهِ الْجملَةِ فِي عِلْمِ الْكَلَامِ

واعلَم أَنَّ الْغضب عِند حكَماءِ الْأَخلَاقِ مبدأٌ مِن مجموعِ الْأَخلَاقِ الثَّلَاثَةِ الْأَصلِيةِ الَّتِـي              
فَالْغضب مبدأُ الشجاعةِ إِلَّـا     ،الْحِكْمةُ والْعِفَّةُ والشجاعةُ  :لْعدالَةِ وهِي يعبر عن جمِيعِها بِا   

أَنَّ الْغضب يعبر بِهِ عن مبدأٍ نفْسانِي لِأَخلَاقٍ كَثِيرةٍ متطَرفَةٍ ومعتدِلَةٍ فَيلَقِّبـونَ بِـالْقُوةِ               
فِي الْإِنسانِ مِن صِفَاتِ السبعِيةِ وهِي حب الْغلَبةِ ومِن فَوائِدِها دفْع ما يضره             الْغضبِيةِ ما   

وثَبات الْقَلْـبِ فِـي     ،ولَها حد اعتِدالٍ وحد انحِرافٍ فَاعتِدالُها الشجاعةُ وكِبر الْهِمةِ        
 إِما بِالزيادةِ فَهِي التهور وشِدةُ الْغضبِ مِن شيءٍ قَلِيـلٍ والْكِبـر             وانحِرافُها،الْمخاوِفِ

أَو بِالنقْصانِ فَالْجبن وخـور الـنفْسِ       ،والْعجب والشراسةُ والْحِقْد والْحسد والْقَساوةُ    
    ضالْغ ةِ فَإِذَا أُطْلِقالْهِم رصِغةِ      وبِيضافِ الْغحِرضِ انعإِلَى ب فرصةً انلُغ كَـانَ   ،ب لِذَلِكو

 قَـالَ   -�-عن أَبِى هريرةَ قَالَ جاءَ رجلٌ إِلَى النبِى         ما جاء    �كَلِمِ النبِي    مِن جوامِعِ 
فَردد ذَلِك مِرارا كُلُّ ذَلِك     . »تغضب  لاَ  « قَالَ  . علِّمنِى شيئًا ولاَ تكْثِر علَى لَعلِّى أَعِيهِ      

 .١٦رواه الترمِذِي. »لاَ تغضب « يقُولُ 
لِأَنا نعاقِب علَى قَدرِ الذَّنبِ لَـا علَـى   :وسئِلَ بعض ملُوكِ الْفُرسِ بِم دام ملْكُكُم؟ فَقَالَ 

هِي عنه هو الْغضب لِلـنفْسِ لِأَنـه يصـدر عنـه الظُّلْـم       فَالْغضب الْمن . قَدرِ الْغضبِ 
ومِن الْغضبِ محمود وهو الْغضب لِحِمايةِ الْمصالِحِ الْعامةِ وخصوصا الدينِيةِ          ،والْعدوانُ

 فَإِذَا انتهِكَت حرمةٌ مِن حرماتِ اللَّهِ غَضِـب         وقَد ورد أَنَّ النبِيءَ كَانَ لَا يغضب لِنفْسِهِ       
 .لِلَّهِ

لُهقَوو:        ادِربتم وا هكَم هِملَيوبِ عضغلَى الْمع طُوفعم الِّينلَا الضـةَ   ،وطِيع نقَالَ ،قَالَ اب
الَّـذِين أَنعـم    (علَى  ) الضالِّين( عطْفِ   لِدفْعِ توهمِ ) لَا(مكِّي ابن أَبِي طَالِبٍ إِنَّ دخولَ       

هِملَيع(،      َّأَن قفَالْح عِيدب جِيهوت وهو)لَا (       ِلَفْظ فَادِ مِنتسفْيِ الْمأْكِيدِ النةٌ لِتزِيدم) ِـرغَي (

                                                 
 صحيح) ٢١٥٢](٤٣ /٨[ المكتر -سنن الترمذى - ١٦



 ١٦

          حفْيِ نزِ النيا فِي حلَى مطُوفِ ععبِ فِي الْمرلَى طَرِيقَةِ الْعلِهِ عقَو ا جاءَنـا     :وقُولُوا مأَنْ ت
 ] ١٩:الْمائِدة[مِن بشِيرٍ ولا نذِيرٍ 

لِئَلَّـا يتـوهم أَنَّ     » حواشِي الْكَشافِ «وقَالَ السيد فِي    . وهو أُسلُوب فِي كَلَامِ الْعربِ    
     دِهِمأَح وتثُب زوجفَي وعمجالْم وه فِيناالْم،        ـترِيفْيِ أُجى الننعفِي م رغَي تا كَانلَمو

ما منعك أَلَّا   :هنا كَزِيادتِها فِي نحوِ   ) لَا(ولَيست زِيادةُ   ،إِعادةُ النفْيِ فِي الْمعطُوفِ علَيها    
    كترإِذْ أَم دجساف[تر١٢:الْأَع [   الْم ضعب همهوا تـةٌ      كَمةَ لَفْظِياديالز لِأَنَّ تِلْك رِينفَس

 .ومعنوِيةٌ لِأَنَّ الْمعنى علَى الْإِثْباتِ والَّتِي هنا زِيادةٌ لَفْظِيةٌ فَحسب والْمعنى علَى النفْيِ
م بِذَلِك فَهو يتطَلَّب الطَّرِيق أَم لَم       والضلَالُ سلُوك غَيرِ الطَّرِيقِ الْمرادِ عن خطَأٍ سواءٌ علِ        

لَمعالَّةُ الْإِبِلِ  ،يض همِنينِ أَوِ         ،وطِئِ فِـي الـدخلَى الْمالِّ عالض إِطْلَاقى ودقَابِلُ الْهم وهو
لِاهتِداءِ والِاهتِداءُ هو الْإِيمـانُ     والضلَالُ فِي لِسانِ الشرعِ مقَابِلُ ا     . الْعِلْمِ استِعارةٌ كَما هنا   

ونُ ذَلِكا دلَالُ مالضالْكَامِلُ و،الْكُفْر اهأَقْصنِ ونالس كرت اهنأَد رِيضع ضرع لَهقَالُوا و. 
ويطْلَق علَى أَقْصى   ،لُ عدم ذَلِك  فَالضلَا،وقَد فَسرنا الْهِدايةَ فِيما تقَدم أَنها الدلَالَةُ بِلُطْفٍ       

 .أَنواعِهِ الْختم والطَّبع والْأَكِنةُ
فَالْمغضوب علَـيهِم جِـنس     ،والْمراد مِن الْمغضوبِ علَيهِم والضالِّين جِنسا فِرقِ الْكُفْرِ       

    دت ذَلِك واستحقت بِالدمعقِ الَّتِي تـلُ   لِلْفِرمحا تعِيدٍ جِـدأْوِيلٍ بت نعدٍ ومع نةِ عاني
فَهؤلَاءِ سلَكُوا مِن الصراطِ الَّذِي خطَّ لَهم مسالِك غَيـر مسـتقِيمةٍ            ،علَيهِ غَلَبةُ الْهوى  

         ملَهما حةٍ إِذْ مذِرعرِ مغَي نم أخطأوا عَب لأضقُّوا الْغحتفَاس       طَأِ إِلَّـا إِيثَـارلَى الْخع 
 .حظُوظِ الدنيا

والضالُّونَ جِنس لِلْفِرقِ الَّذِين حرفُوا الدياناتِ الْحق عن عمدٍ وعن سوءِ فَهـمٍ وكِلَـا               
الْحق وبذْلِ الْجهدِ إِلَى إِصابتِهِ     الْفَرِيقَينِ مذْموم معاقَب لِأَنَّ الْخلْق مأْمورونَ بِاتباعِ سبِيلِ         

 .والْحذَرِ مِن مخالَفَةِ مقَاصِدِهِ
وإِذْ قَد تقَدم ذِكْر الْمغضوبِ علَيهِم وعلِم أَنَّ الْغضب علَيهِم لِأَنهم حادوا عنِ الصراطِ              

    فُسوا أَنمرهِ فَحوا إِلَيدالَى       الَّذِي هعاةِ اللَّهِ تضرولِ بِهِ إِلَى مصالْو مِن مه،   قَد الِّينأَنَّ الضو
فَحصلَ شِبه الِاحتِباكِ وهو أَنَّ كِلَا الْفَرِيقَينِ نالَ حظا مِن الْوصفَينِ إِلَّا أَنَّ             ،ضلُّوا الصراطَ 



 ١٧

ذِي علِّق علَيهِ يرشِد إِلَى أَنَّ الْموصوفِين بِالضالِّين هـم          تعلِيق كُلِّ وصفٍ علَى الْفَرِيقِ الَّ     
            ملَالَها لِأَنَّ ضدِيدا شبغَض هِملَيع وبضغالْم ادرلَالِ فَالْمفِي الض هِملَيوبِ عضغونَ الْمد

نِيعش. 
    النلِ وثَلٌ لِلْفَرِيقِ الْأَوم ودهنِ          فَالْيدِيثُ عبِهِ الْح درا ولَةِ الْفَرِيقِ الثَّانِي كَممج ى مِنارص

وما ورد فِي الْأَثَرِ مِن تفْسِيرِ الْمغضوبِ علَيهِم        . وحسنه» جامِعِ الترمِذِي «فِي   �  النبِي
لِ التمثِيلِ بِأَشهرِ الْفِرقِ الَّتِي حق علَيها هـذَانِ         فَهو مِن قَبِي  ،بِالْيهودِ والضالِّين بِالنصارى  

فَقَد كَانَ الْعرب يعرِفُونَ الْيهود فِي خيبر والنضِيرِ وبعضِ سكَّانِ الْمدِينةِ وفِي            ،الْوصفَانِ
وكُلُّ ، تغلِب وكَلْبٍ وبعضِ قُضـاعةَ     وكَانوا يعرِفُونَ نصارى الْعربِ مِثْلَ    . عربِ الْيمنِ 

أُولَئِك بدلُوا وغَيروا وتنكَّبوا عنِ الصراطِ الْمستقِيمِ الَّذِي أَرشدهم اللَّه إِلَيهِ وتفَرقُوا فِي             
     تٍ فِي ذَلِكفَاولَى تقِ عاتِ الطُّريلَ  . بِنوا عدرمت ودهةٍ      فَالْيـرم رغَي ارِهِمبأَحو ائِهِمبِيى أَن

. وبدلُوا الشرِيعةَ عمدا فَلَزِمهم وصف الْمغضوبِ علَيهِم وعلِق بِهِم فِي آيـاتٍ كَـثِيرةٍ             
يسى علَيـهِ السـلَام     والنصارى ضلُّوا بعد الْحوارِيين وأَساءُوا فَهم معنى التقْدِيسِ فِي عِ         

قُلْ يا أَهلَ الْكِتابِ لَا تغلُوا فِي دِيـنِكُم غَيـر           :فَزعموه ابن اللَّهِ علَى الْحقِيقَةِ قَالَ تعالَى      
لسـبِيلِ  الْحق ولا تتبِعوا أَهواءَ قَومٍ قَد ضلُّوا مِن قَبلُ وأَضلُّوا كَثِيراً وضلُّوا عن سـواءِ ا               

اهـدِنا الصـراطَ الْمسـتقِيم      :وفِي وصفِ الصراطِ الْمسئُولِ فِي قَولِهِ     ] . ٧٧:الْمائِدة[
بِالْمستقِيمِ إِيماءً إِلَى أَنَّ الْإِسلَام واضِح الْحجةِ قَوِيم الْمحجةِ لَا يهوِي أَهلُه إِلَـى هـوةِ                

 لَالَةِ كَمالَى  الضعماً          :ا قَالَ تقِيمٍ دِيناً قِيتسي إِلى صِراطٍ مبدانِي رنِي هام[قُلْ إِنع١٦١:الْأَن [
وأَنَّ هذَا صِراطِي مستقِيماً فَاتبِعوه ولا تتبِعوا السبلَ فَتفَرق بِكُـم عـن سـبِيلِهِ               :وقَالَ

عـن أَبِـي    روي ي مراتِبِ إِصابةِ مرادِ اللَّهِ تعالَى ولِذَلِك   علَى تفَاوتٍ فِ  ،]١٥٣:الْأَنعام[
إِذَا حكَم الْحاكِم فَاجتهد فَأَصاب فَلَه أَجـرانِ وإِذَا         :-� -قَالَ رسولُ االلهِ    :هريرةَ،قَالَ

رأَج طَأَ فَلَهفَأَخ،دهتفَاج،كَم١٧ح.  

                                                 
 صحيح) ٥٠٦٠](٤٤٦ /١١[ مؤسسة الرسالة ٢ ط- صحيح ابن حبان- - ١٧



 ١٨

 الشرِيعةِ مجارِي اشتِباهٍ بين الْخِلَافِ الَّذِي تحِيطُ بِـهِ دائِـرةُ الْإِسـلَامِ              ولَم يترك بيانُ  
فَتوكَّلْ علَى اللَّهِ إِنـك     {:والْخِلَافِ الَّذِي يخرج بِصاحِبِهِ عن محِيطِ الْإِسلَامِ قَالَ تعالَى        

 ١٨ ]٧٩:النمل[} علَى الْحق الْمبِينِ 
 

������������  

                                                 
 ]٢٠ /١[ القاهرة -وانظر التفسير القرآني للقرآن ـ دار الفكر العربي  ]١٩٦ /١[التحرير والتنوير  - ١٨



 ١٩

A.������ق�א���A.������ق�א���A.������ق�א���A.������ق�א����H�&و�BT0��!א�3 )د���H�&و�BT0��!א�3 )د���H�&و�BT0��!א�3 )د���H�&و�BT0��!وووو�א�3 )د�U(O0��!א�3 )د�U(O0��!א�3 )د�U(O0��!א�3 )د�U(O0��!א�3 )د�����
 

واعلَموا أَنما غَنِمتم مِن شيءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خمسه ولِلرسـولِ ولِـذِي الْقُربـى         {:قال تعالى 
اللَّهِ وما أَنزلْنا علَى عبدِنا يوم الْفُرقَانِ       والْيتامى والْمساكِينِ وابنِ السبِيلِ إِنْ كُنتم آمنتم بِ       

 ءٍ قَدِيريلَى كُلِّ شع اللَّهانِ وعمقَى الْجالْت مو٤١:الأنفال[} ي[ 
في هـذا الموضـع     » عبدنا«: بقوله -� - لرسوله   - سبحانه   -نقف أمام وصف اللّه     

إِنْ كُنتم آمنـتم    «:وأمر الخمس المتبقي أخيرا   الذي يرد إليه فيه أمر الغنائم كلها ابتداء،       
 ..» بِاللَّهِ،وما أَنزلْنا على عبدِنا يوم الْفُرقانِ يوم الْتقَى الْجمعانِ

إن العبودية للّه هي حقيقة الإيمان وهي في الوقت ذاته أعلى مقـام             .. إنه وصف موح    
تجلى وتذكر في المقام الذي يوكل فيه إلى رسـول          للإنسان يبلغ إليه بتكريم اللّه له فهي        

 . التبليغ عن اللّه،كما يوكل إليه فيه التصرف فيما خوله اللّه-� -اللّه 
 ..أكرم مقام يرتفع إليه الإنسان .. إنه لكذلك مقام كريم ! وإنه لكذلك في واقع الحياة

..  العبودية للعبـاد     إن العبودية للّه وحده هي العاصم من العبودية للهوى،والعاصم من         
وما يرتفع الإنسان إلى أعلى مقام مقدر له،إلا حين يعتصم من العبودية لهـواه كمـا                

 .يعتصم من العبودية لسواه
إن الذين يستنكفون أن يكونوا عبيدا للّه وحده،يقعون من فـورهم ضـحايا لأحـط               

 .العبوديات الأخرى
دفعام فيفقـدون مـن فـورهم    يقعون من فورهم عبيدا لهواهم وشهوام ونزوام و 

من بين سائر الأنواع وينحدرون في      » الإنسان«إرادم الضابطة التي خص اللّه ا نوع        
سلم الدواب فإذا هم شر الدواب،وإذا هم كالأنعام بل هم أضل،وإذا هم أسفل سافلين              

 . في أحسن تقويم- كما خلقهم اللّه -بعد أن كانوا 
يكونوا عبيدا للّه في شر العبوديات الأخرى وأحطهـا         كذلك يقع الذين يستنكفون أن      

يقعون في عبودية العبيد من أمثالهم،يصرفون حيام وفق هواهم،ووفق ما يبدو لهـم             .. 
من نظريات واتجاهات قصيرة النظر،مشوبة بحب الاستعلاء،كما هي مشـوبة بالجهـل        



 ٢٠

ه لا قبل لهم ا،وإنـه   إن:التي يقال لهم  » الحتميات«ويقعون في عبودية    ! والنقص والهوى 
.. » حتمية الاقتصاد «و.. » حتمية التاريخ «.. لا بد من أن يخضعوا لها ولا يناقشوها         

في الرغام وهو لا    » الإنسان«وسائر الحتميات المادية التي تمرغ جبين       » حتمية التطور «و
بـارة   هذه الحتميـات الج    - في عبوديته البائسة الذليلة      -يملك أن يرفعه،ولا أن يناقش      

 ١٩! المذلة المخيفة
 ومن  - ولَا الْملائِكَةُ الْمقَربونَ     -لَن يستنكِف الْمسِيح أَنْ يكُونَ عبداً لِلَّهِ        «: وقال تعالى 

ا فَأَما الَّـذِين آمنـوا وعمِلُـو      .يستنكِف عن عِبادتِهِ ويستكْبِر فَسيحشرهم إِلَيهِ جمِيعاً      
الصالِحاتِ فَيوفِّيهِم أُجورهم ويزِيدهم مِن فَضلِهِ وأَما الَّـذِين اسـتنكَفُوا واسـتكْبروا             

 .»فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيماً،ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّهِ ولِيا ولا نصِيراً
قة وحدانية اللّه سبحانه وحدانيـة لا تتـبلس         لقد عني الإسلام عناية بالغة بتقرير حقي      

 لـيس   - سـبحانه    -بشبهة شرك أو مشاة في صورة من الصور وعني بتقرير أن اللّه             
كما عـني بتقريـر     .فلا يشترك معه شيء في ماهية ولا صفة ولا خاصية         .كمثله شيء 

 وهي أا صـلة   ) بما في ذلك كل حي    ( وكل شيء    - سبحانه   -حقيقة الصلة بين اللّه     
والمتتبع للقرآن كله يجد العناية فيه      ..ألوهية اللّه،وعبودية كل شيء للّه      .ألوهية وعبودية 

 بحيث لا تـدع في      - أو هذه الحقيقة الواحدة بجوانبها هذه        -بالغة بتقرير هذه الحقائق     
 .النفس ظلا من شك أو شبهة أو غموض

ء ـا الرسـل     ولقد عني الإسلام كذلك بأن يقرر أن هذه هي الحقيقـة الـتي جـا              
فقررها في سيرة كل رسول،وفي دعوة كل رسول وجعلها محور الرسالة مـن             .أجمعون

 تتكـرر  - عليه الصلاة والسـلام    -عهد نوح عليه السلام،إلى عهد محمد خاتم النبيين         
 ..» يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلهٍ غَيره«:الدعوة ا على لسان كل رسول

 وهي حاسمة وصارمة في تقرير هـذه        - العجيب أن أتباع الديانات السماوية       وكان من 
 البنين والبنات   - سبحانه   - يكون منهم من يحرف هذه الحقيقة وينسب للّه          -الحقيقة  

                                                 
التطـور  «:يراجع بتوسع كتاب   و ]٢٠٥٢ص  [ علي بن نايف الشحود      - ت - في ظلال القرآن للسيد قطب        - ١٩

 .»دار الشروق«.مد قطبلمح» جاهلية القرن العشرين«:وكتاب» والثبات في حياة البشرية



 ٢١

 الامتزاج مع أحد من خلقه في صورة الأقانيم اقتباسا مـن            - سبحانه   -أو ينسب للّه    
ولا .ولا شيء غير هذه الحقيقـة     ..هية وعبودية   ألو! الوثنيات التي عاشت في الجاهليات    

 ..ولا صلة إلا صلة الألوهية بالعبودية،وصلة العبودية بالألوهية .قاعدة إلا هذه القاعدة
 إلا بتمحيض هذه الحقيقة من      - كما لا تستقيم حيام      -ولا تستقيم تصورات الناس     

س،ولا تسـتقر   أجل لا تستقيم تصورات النا    ! كل غبش،ومن كل شبهة،ومن كل ظل     
 ..مشاعرهم،إلا حين يستيقنون حقيقة الصلة بينهم وبين رم 

وهم ..هو مالك لهم وهم مماليك      ..هو خالق لهم وهم مخاليق      ..هو إله لهم وهم عبيده      
ومن ثمّ لا قربى لأحـد إلا       ..ولا امتزاج بأحد    .كلهم سواء في هذه الصلة،لا بنوة لأحد      

وهـذا في   ..التقوى والعمـل الصـالح      :ليه فيبلغه بشيء يملكه كل أحد ويوجه إرادته إ      
ولا تستقيم  ! فأما البنوة،وأما الامتزاج فانى ما لكل أحد؟      .مستطاع كل أحد أن يحاوله    

أـم  :حيام وارتباطام ووظائفهم في الحياة،إلا حين تستقر في أخلادهم تلك الحقيقة          
فأمـا  ..سلطان واحد   ومن ثم فموقفهم كلهم تجاه صاحب ال      ..كلهم عبيد لرب واحد     

عندئذ تكون المساواة بين بني الإنسان،لأم متساوون       ..القربى إليه ففي متناول الجميع      
وعندئذ تسقط كل دعوى زائفة في الوساطة بـين         ..في موقفهم من صاحب السلطان      

اللّه والناس وتسقط معها جميع الحقوق المدعاة لفرد أو موعة أو لسلسلة من النسـب              
وبغير هذا لا تكون هناك مساواة أصيلة الجذور في حياة بني الإنسان            ..ن الناس   لطائفة م 

 مسـألة   - ليست   - على هذا    -فالمسألة  ! ومجتمعهم ونظامهم ووضعهم في هذا النظام     
عقيدة وجدانية يستقر فيها القلب على هذا الأساس الركين،فحسب،إنما هي كـذلك            

 . أمم وأجيال من بني الإنسانمسألة نظام حياة،وارتباطات مجتمع،وعلاقات
ميلاد للإنسان المتحـرر مـن العبوديـة        ..إنه ميلاد جديد للإنسان على يد الإسلام        

تستذل رقاب  » كنيسة«ومن ثم لم تقم في تاريخ الإسلام        ..للعباد،بالعبودية لرب العباد    
ة لسلطاا مـن    الناس،بوصفها الممثلة لابن اللّه،أو للأقنوم المتمم للأقانيم الإلهية المستمد        

ولم تقم كذلك في تاريخ الإسلام سلطة مقدسة تحكم         .سلطان الابن أو سلطان الأقنوم    



 ٢٢

زاعمة أن حقها في الحكم والتشريع مستمد من قرابتها أو تفويضها من            » بالحق الإلهي «
 !اللّه

للكنيسة والبابوات في جانب وللأبـاطرة الـذين زعمـوا          » الحق المقدس « وقد ظلّ   
ظل هذا الحق أو ذاك قائما في أوربـا         .. مقدسا كحق الكنيسة في جانب       لأنفسهم حقا 

فلما .إلى أرض الإسلام مغيرين   » الصليبيون«حتى جاء   .أو مركب الأقانيم  ) الابن(باسم  
وكانت فيمـا   » الحق المقدس «ارتدوا أخذوا معهم من أرض الإسلام بذرة الثورة على          

على أساس  ..المسماة بحركة الإصلاح    » زنجلي«و» كالفن«و» مارتن لوثر «بعد ثورات   
من تأثير الإسلام،ووضوح التصور الإسلامي،ونفي القداسة عن بني الإنسـان ونفـي            

 ٢٠..لأنه ليست هنالك إلا ألوهية وعبودية في عقيدة الإسلام ..التفويض في السلطان 
 أحـد (وهنا يقول القرآن كلمة الفصل في ألوهية المسيح وبنوته وألوهية روح القـدس        

وفي كل أسطورة عن بنوة أحد للّه،أو ألوهية أحد مع اللّه،في أي شكل مـن               ) الأقانيم
يقول القرآن كلمة الفصل بتقريره أن عيسى بن مريم عبد للّـه وأنـه لـن         ..الأشكال  

وأن الملائكة المقربين عبيد للّه وأـم لـن يسـتنكفوا أن      .يستنكف أن يكون عبدا للّه    
وأن الذين يسـتنكفون عـن صـفة        . خلائقه ستحشر إليه   وأن جميع .يكونوا عبيدا للّه  

لَن «:وأن الذين يقرون ذه العبودية لهم الثواب العظيم       .العبودية ينتظرهم العذاب الأليم   
 ومن يستنكِف عـن     - ولَا الْملائِكَةُ الْمقَربونَ     -يستنكِف الْمسِيح أَنْ يكُونَ عبداً لِلَّهِ       

فَأَما الَّذِين آمنوا وعمِلُوا الصالِحاتِ فَيـوفِّيهِم       .هِ ويستكْبِر فَسيحشرهم إِلَيهِ جمِيعاً    عِبادتِ
وأَما الَّذِين استنكَفُوا واستكْبروا فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيمـاً،ولا        .أُجورهم ويزِيدهم مِن فَضلِهِ   

 .»لَهم مِن دونِ اللَّهِ ولِيا ولا نصِيراًيجِدونَ 
 وهـو  - عليه السلام -لأنه .إن المسيح عيسى بن مريم لن يتعالى عن أن يكون عبدا للّه  

 خير من يعرف حقيقة الألوهية وحقيقة العبودية وأمـا ماهيتـان            -نبي اللّه ورسوله    
لّه فلا يكون خلق اللّه كاللّه أو       وهو خير من يعرف أنه من خلق ال       .مختلفتان لا تمتزجان  

 فضلا على أا الحقيقة المؤكـدة       -وهو خير من يعرف أن العبودية للّه        ! بعضا من اللّه  

                                                 
 .»دار الشروق«.»خصائص التصور الإسلامي ومقوماته«في كتاب » التوحيد«يراجع فصل  - ٢٠



 ٢٣

فالعبودية للّه مرتبة لا يأباها إلا كـافر بنعمـة الخلـق            . لا تنقص من قدره    -الوحيدة  
وأكرمهـا عنـده   وهي المرتبة التي يصف اللّه ا رسله،وهم في أرقى حالام           .والإنشاء

 شأم شأن عيسى عليـه      - وفيهم روح القدس جبريل      -وكذلك الملائكة المقربون    ..
 فما بال جماعة من أتباع المسيح يأبون له ما يرضـاه لنفسـه              -السلام وسائر الأنبياء    

 ..»هِ جمِيعاًَ من يستنكِف عن عِبادتِهِ ويستكْبِر فَسيحشرهم إِلَي!ويعرفه حق المعرفة؟
سلطان الألوهية علـى    ..فاستنكافهم واستكبارهم لا يمنعهم من حشر اللّه لهم بسلطانه          

 ..شأم في هذا شأن المقرين بالعبودية المستسلمين للّه ..العباد 
فأما الذين عرفوا الحق،فأقروا بعبوديتهم للّه وعملوا الصالحات لأن عمل الصالحات هو            

 . المعرفة وهذا الإقرار فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضلهالثمرة الطبيعية لهذه
وأَما الَّذِين استنكَفُوا واستكْبروا فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيماً ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّـهِ              «

 ..» ولِيا ولا نصِيراً
بودية،وأن يعبـدوه وحده،لأنـه      من عباده أن يقروا له بالع      - سبحانه   -وما يريد اللّه    

ولكنـه  .بحاجة إلى عبوديتهم وعبادم،ولا لأا تزيد في ملكه تعالى أو تنقص من شيء            
يريد لهم أن يعرفوا حقيقة الألوهية وحقيقة العبودية،لتصح تصورام ومشـاعرهم،كما           

ة فما يمكن أن تستقر التصورات والمشاعر،ولا أن تستقر الحيا        .تصح حيام وأوضاعهم  
والأوضاع،على أساس سليم قويم،إلا ذه المعرفة وما يتبعها من إقرار،وما يتبع الإقـرار             

 ..من آثار 
 أن تستقر هذه الحقيقة بجوانبها التي بيناها في نفوس النـاس وفي             - سبحانه   -يريد اللّه   

ليعرفوا من صاحب السلطان في     .ليخرجوا من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحده       .حيام
هذا الكون وفي هذه الأرض فلا يخضعوا إلا له،وإلا لمنهجه وشريعته للحياة،وإلا لمـن               

يريد أن يعرفوا أن العبيد كلهم عبيد ليرفعـوا         .يحكم حيام بمنهجه وشرعه دون سواه     
يريد أن يستشعروا العزة    .جباههم أمام كل من عداه حين تعنو له وحده الوجوه والجباه          

حين يخرون له راكعين ساجدين يذكرون اللّه ولا يذكرون أحدا          أمام المتجبرين والطغاة،  
ولكن تجـيء عـن     .يريد أن يعرفوا أن القربى إليه لا تجيء عن صهر ولا نسب           .إلا اللّه 



 ٢٤

يريد أن تكـون    .تقوى وعمل صالح فيعمرون الأرض ويعملون الصالحات قربى إلى اللّه         
م غيرة على سلطان اللّه في الأرض       لهم معرفة بحقيقة الألوهية وحقيقة العبودية،فتكون له      

ومـن ثم تصـلح   ..أن يدعيه المدعون باسم اللّه أو باسم غير اللّه فيردون الأمر كله للّه   
 ...حيام وترقى وتكرم على هذا الأساس 

إن تقدير هذه الحقيقة الكبيرة وتعليق أنظار البشر للّه وحده وتعليـق قلـوم برضـاه      
   إن هذا كله رصـيد     ..م بإذنه وشرعه ومنهجه دون سواه       وأعمالهم بتقواه ونظام حيا

يضاف إلى حساب البشـرية في حياـا   الاستقامة من الخير والكرامة والحرية والعدل و  
في ..تستمتع به في الأرض     الاستقامة  الأرضية وزاد من الخير والكرامة والحرية والعدل و       

ن بالعبودية العـاملين للصـالحات،في      فأما ما يجزي اللّه به المؤمنين المقري      ..هذه الحياة   
 .وفيض من عطاء اللّه.الآخرة،فهو كرم منه وفضل في حقيقة الأمر

وفي هذا الضوء يجب أن ننظر إلى قضية الإيمان باللّه في الصورة الناصعة التي جـاء ـا                
قاعدة الرسالة كلـها ودعـوة الرسـل جميعـا قبـل أن يحرفهـا                الإسلام وقرر أا  
يجب أن ننظر إليها بوصفها ميلادا جديدا للإنسان تتـوافر          ..ا الأجيال   الأتباع،وتشوهه

له معه الكرامة والحرية،والعدل والصلاح،والخروج من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحده            
والذين يستنكفون من العبودية للّه،يذلون لعبوديات في       .في الشعائر وفي نظام الحياة سواء     

أو عبوديـة الـوهم     .ن لعبوديـة الهـوى والشـهوة      يـذلو ..هذه الأرض لا تنتهي     
ويحكمـون في حيـام     .ويذلون لعبودية البشر من أمثالهم،ويحنون لهم الجباه      .والخرافة

وأنظمتهم وشرائعهم وقوانينهم وقيمهم وموازينهم عبيدا مثلهم من البشر هـم وهـم             
أمـا في   ..لـدنيا   هذا في ا  ..ولكنهم يتخذوم آلهة لهم من دون اللّه        ..سواء أمام اللّه    

 ..» فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيماً،ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّهِ ولِيا ولا نصِيراً«الآخرة 
إا القضية الكبرى في العقيدة السماوية تعرضها هذه الآية في هذا السياق في مواجهـة               

ة الانحرافات كلـها إلى     وفي مواجه .انحراف أهل الكتاب من النصارى في ذلك الزمان       
 ٢١..آخر الزمان 

                                                 
 ]١١٨٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢١



 ٢٥

 
����������� 

 



 ٢٦

����אYW'ن�.'�8�X=G)����ق�א������.�AאW,$'ن�وאV=)אنאYW'ن�.'�8�X=G)����ق�א������.�AאW,$'ن�وאV=)אنאYW'ن�.'�8�X=G)����ق�א������.�AאW,$'ن�وאV=)אنאYW'ن�.'�8�X=G)����ق�א������.�AאW,$'ن�وאV=)אن
 

الَّذِين يؤمِنونَ بِالْغيبِ،ويقِيمونَ الصلاةَ ومِمـا رزقْنـاهم ينفِقُونَ،والَّـذِين          «:قال تعالى 
 ..» ا أُنزِلَ مِن قَبلِك،وبِالْآخِرةِ هم يوقِنونَيؤمِنونَ بِما أُنزِلَ إِلَيك وم

الوحدة التي تجمع في نفوسـهم      .ان السمة الأولى للمتقين هي الشعورية الإيجابية الفعالة       
بين الإيمان بالغيب،والقيام بالفرائض،والإيمان بالرسل كافة،واليقين بعد ذلك بـالآخرة          

ة الإسـلامية،وتمتاز بـه الـنفس المؤمنـة ـذه           هذا التكامل الذي تمتاز به العقيد     ..
العقيدة،والجدير بأن تكون عليه العقيدة الأخيرة التي جائـت ليلتقـي عليهـا النـاس               
جميعا،ولتهيمن على البشرية جميعا،وليعيش الناس في ظلالها بمشاعر هم وبمنهج حيـام            

 .حياة متكاملة،وشاملة للشعور والعمل،والإيمان والنظام
أخذنا في تفصيل هذه السـمة الأولى للمـتقين إلى مفرداـا الـتي تتـألف             فإذا نحن   

 ..منها،انكشفت لنا هذه المفردات عن قيم أساسية في حياة البشرية جميعا 
فلا تقوم حواجز الحس دون الاتصال بين أرواحهم والقـوة        ..» الَّذِين يؤمِنونَ بِالْغيبِ  «

 الوجود ولا تقوم حـواجز الحـس بـين          الكبرى التي صدرت عنها،وصدر عنها هذا     
 .أرواحهم وسائر ما وراء الحس من حقائق وقوى وطاقات وخلائق وموجودات

والإيمان بالغيب هو العتبة التي يجتازها الإنسان،فيتجاوز مرتبة الحيوان الذي لا يدرك إلا             
يز ما تدركه حواسه،إلى مرتبة الإنسان الذي يدرك أن الوجود أكبر وأشمل من ذلك الح             

 وهي نقلة   - أو الأجهزة التي هي امتداد للحواس        -الصغير المحدد الذي تدركه الحواس      
بعيدة الأثر في تصور الإنسان لحقيقة الوجود كله ولحقيقة وجوده الذاتي،ولحقيقة القوى            
المنطلقة في كيان هذا الوجود،وفي إحساسه بالكون ومـا وراء الكـون مـن قـدرة                

ثر في حياته على الأرض فليس من يعيش في الحيز الصغير الذي            كما أا بعيدة الأ   .وتدبير
تدركه حواسه كمن يعيش في الكون الكبير الذي تدركه بديهته وبصـيرته ويتلقـى              

وأعماقه،ويشعر أن مداه أوسع في الزمان والمكان من كل ما           أصداءه وإيحاءاته في أطوائه   
 ظاهره وخافيه،حقيقة أكبر مـن      وأن وراء الكون  .يدركه وعيه في عمره القصير المحدود     



 ٢٧

حقيقة الذات الإلهية التي لا     ..الكون،هي التي صدر عنها،واستمد من وجودها وجوده        
 .تدركها الأبصار ولا تحيط ا العقول

وعندئذ تصان الطاقة الفكرية المحدودة اال عن التبدد والتمزق والانشغال بما لم تخلـق             
إن الطاقة الفكريـة    .وما لا يجدي شيئا أن تنفق فيه      له،وما لم توهب القدرة للإحاطة به،     

التي وهبها الإنسان،وهبها ليقوم بالخلافة في هذه الأرض،فهي موكلة ذه الحياة الواقعة            
القريبة،تنظر فيها،وتتعمقها وتتقصاها،وتعمل وتنتج،وتنمي هذه الحياة وتجملها،على أن        

باشـرة بـالوجود كلـه وخـالق     يكون لها سند من تلك الطاقة الروحية التي تتصل م     
فأما محاولة  .الوجود،وعلى أن تدع للمجهول حصته في الغيب الذي لا تحيط به العقول           

إدراك ما وراء الواقع بالعقل المحدود الطاقة بحدود هذه الأرض والحياة عليها،دون سند             
 ـ ..من الروح الملهم والبصيرة المفتوحة،وترك حصة للغيب لا ترتادها العقول            ذه فأما ه

فاشلة لأا تسـتخدم أداة لم تخلـق        .المحاولة فهي محاولة فاشلة أولا،ومحاولة عابثة أخيرا      
ومتى سـلم  ..وعابثة لأا تبدد طاقة العقل التي لم تخلق لمثل هذا اال      .لرصد هذا اال  

 احتراما  -العقل البشري بالبديهية العقلية الأولى،وهي أن المحدود لا يدرك المطلق،لزمه           
ن عدم إدراكـه للمجهـول لا   . أن يسلم بأن إدراكه للمطلق مستحيل و    -نطقه ذاته   لم

ينفي وجوده في ضمير الغيب المكنون وأن عليه أن يكل الغيب إلى طاقة أخـرى غـير                 
طاقة العقل وأن يتلقى العلم في شأنه مـن العلـيم الخـبير الـذي يحـيط بالظـاهر                   

نطق العقل في هذا الشأن هو الذي يتحلى        وهذا الاحترام لم  ..والباطن،والغيب والشهادة   
 .به المؤمنون،وهو الصفة الأولى من صفات المتقين

ولكـن  .لقد كان الإيمان بالغيب هو مفرق الطريق في ارتقاء الإنسان عن عالم البهيمـة  
جماعة الماديين في هذا الزمان،كجماعة المـاديين في كـل زمان،يريـدون أن يعـودوا         

ويسمون هـذا   ! عالم البهيمة الذي لا وجود فيه لغير المحسوس       إلى  ..بالإنسان القهقرى   
الَّـذِين  «:وهو النكسة التي وفى اللّه المؤمنين إياها،فجعل صفتهم المميزة،صفة        » تقدمية«

ويقِيمونَ «! والحمد للّه على نعمائه،والنكسة للمنتكسين والمرتكسين     » يؤمِنونَ بِالْغيبِ 
 .بادة للّه وحده،ويرتفعون ذا عن عبادة العباد،وعبادة الأشياءفيتجهون بالع..» الصلاةَ



 ٢٨

يتجهون إلى القوة المطلقة بغير حدود،ويحنون جباههم للّه لا للعبيـد والقلـب الـذي               
يسجد للّه حقا،ويتصل به على مدار الليل والنهار،يستشعر أنه موصول السبب بواجب            

 الأرض وحاجات الأرض،ويحس أنه     الوجود،ويجد لحياته غاية أعلى من أن تستغرق في       
وهذا كله مصدر قوة للضمير،كما أنه      ..أقوى من المخاليق لأنه موصول بخالق المخاليق        

مصدر تحرج وتقوى،وعامل هام مـن عوامـل تربيـة الشخصـية،وجعلها ربانيـة              
 ٢٢.التصور،ربانية الشعور،ربانية السلوك

 واضحة علـى طبيعـة      ةدلالن   وفي قصة آدم عليه السلام وما حصل بينه وبين الشيطا         
فهو تكوين خاص متفرد،يزيد على مجرد التركيـب        .تكوين هذا الخلق المسمى بالإنسان    

وأيا كانـت نشـأة الحياة،ونشـأة     .العضوي الحيوي،الذي يشترك فيه مع بقية الأحياء      
خاصية ..الأحياء فإن الخلق الإنساني يتفرد بخاصية أخرى هي التي ورد ا النص القرآني              

 ..وح الإلهي المودع فيه الر
وهي الخاصية التي تجعل من هذا الإنسان إنسانا،يتفرد بخصائصه عـن كـل الأحيـاء               

ولكنها .مع سائر الأحياء  » الحياة«فهو يشترك في    .وهي قطعا ليست مجرد الحياة    .الأخرى
 .خاصية الروح الزائد عن مجرد الحياة

نسان بعد مراحل أو أطوار مـن        لم تجئ للإ   - كما يلهم النص القرآني      -هذه الخاصية   
فلم يجئ علـى    . ولكنها جاءت مصاحبة لخلقه ونشأته     - كما تزعم الدارونية     -نشأته  

 - بلا روح إنساني خـاص  -هذا الكائن الإنساني زمان كان فيه مجرد حي من الأحياء  
 على  -ولقد اضطرت الدارونية الحديثة     ! ثم دخلته هذه الروح،فصارا هو هذا الإنسان      

تفـرد  « أن تعترف بشطر من هذه الحقيقة الكبيرة وهي تقـرر            -د جوليان هاكسلي    ي
ومن ثم تفرده من الناحية العقلية،وما نشأ عـن         .من الناحية الحيوية والوظيفية   » الإنسان

 ..ذلك كله من تفرده من الناحية الحضارية 
سير بين مـا    والتوفيق ع ! ولكنها ظلت تزعم أن هذا الإنسان المتفرد متطور عن حيوان         

انتهت إليه الداروينية الحديثة من تفرد الإنسان،وبين القاعدة التي تقوم عليها الداروينية            

                                                 
 ]٢٣١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب - ٢٢



 ٢٩

 ولكن الداروينيين ومن والاهم لا      - قاعدة التطور المطلق وتطور الإنسان عن الحيوان         -
 الذي صبغوه بصبغة العلم،في دفعة      - غير العلمي    -يزالون مصرين على ذلك الاندفاع      

والذي شجع اليهـود علـى نشـره وتمكينـه          ! نسلاخ من كل مقررات الكنيسة    الا
 ! ٢٣عليه لغرض في نفوسهم ولغاية في مخططام» العلمية«وتثبيته،وإضفاء الصبغة 

ولقد سبق أن تحدثنا عن هذه القضية،ونحن نواجه النصوص القرآنية المشاة في سـورة              
 :ا سبق تقريره هناكفنقتطف هذه الفقرات مم٢٤الأعراف في هذه الظلال 

وعلى أية حال،فإن مجموع النصوص القرآنية في خلق آدم عليه السـلام،وفي نشـأة              «
الجنس البشري،ترجح أن إعطاء هذا الكائن خصائصه الإنسانية ووظائفه المستقلة،كان          

ــه ــاحبا لخلق ــي .مص ــاني«وأن الترق ــذه  » الإنس ــروز ه ــا في ب ــان ترقي ك
الإنسان » وجود«ولم يكن ترقيا في     .ا الخبرة العالية  الخصائص،ونموها،وتدريبها،واكتسا

 .كما تقول الداروينية..من تطور الأنواع حتى انتهت إلى الإنسان ..
 بدلالة الحفريات الـتي تعتمـد       -ووجود أنواع مترقية من الحيوان تتبع ترتيبا زمنيا          «

لأن تقـدير   » ةيقيني«وليست  » ظنية« هو مجرد نظرية     -عليها نظرية النشوء والارتقاء     
مجرد فرض كتقدير أعمار النجوم     ! أعمار الصخور ذاته في طبقات الأرض ليس إلا ظنا        

 على  -على أنه   «! وليس ما يمنع من ظهور فروض أخرى تعدلها أو تغيرها         .من إشعاعها 
مـن  » أنـواع « ليس هناك ما يمنع من وجـود         -فرض العلم اليقيني بأعمار الصخور      

ية،بعضها أرقى من بعض،بفعل الظـروف السـائدة في الأرض          الحيوان،في أزمان متوال  
ثم انقراض  .ومدى ما تسمح به من وجود أنواع تلائم هذه الظروف السائدة في حياا            

وظهور أنواع أخـرى    (بعضها حين تتغير الظروف السائدة بحيث لا تسمح لها بالحياة           
» متطورا« بعضها   أن يكون » يحتم«ولكن هذا لا    ..٢٥) أكثر ملاءمة للظروف السائدة   

وحفريات دارون وما بعدها لا تستطيع أن تثبت أكثر من هذا،لا تستطيع            ..من بعض   
                                                 

دار «. محمـد قطـب   :لمؤلفـه » التطور والثبات في الحياة البشرية    «:في كتاب » اليهود الثلاثة «: يراجع فصل   - ٢٣
 . »الشروق

 .  من الجزء الثامن١٢٦٥ - ١٢٦٤ص  - ٢٤
 .  إضافات لم تجئ موضحة في المقتطفات - ٢٥



 ٣٠

 أن هذا النوع تطور تطورا عضويا من النوع الـذي           - في يقين مقطوع به      - أن تثبت 
 ولكنها فقـط    - وفق شهادة الطبقة الصخرية التي يوجد فيها         -قبله من الناحية الزمنية     

وهذا يمكن تعليله بما قلنا من أن       ..عا أرقى من النوع الذي قبله زمنيا        تثبت أن هناك نو   
فلما تغـيرت صـارت     .الظروف السائدة في الأرض كانت تسمح بوجود هذا النوع        

ومساعدة على انقراض النوع الذي كان عائشا من قبـل          .صالحة لنشأة نوع آخر،فنشأ   
 .في الظروف الأخرى،فانقرض

لإنساني نشأة مستقلة،في الزمن الذي علم اللّه أن ظروف         وعندئذ تكون نشأة النوع ا     «
وهذا ما ترجحه مجموعة النصـوص      ..الأرض تسمح بالحياة والنمو والترقي لهذا النوع        

 .القرآنية في نشأة البشرية
هـذا التفـرد    .وتفرد الإنسان من الناحية البيولوجية والفسيولوجية والعقلية والروحية       «

 للاعتراف بـه،دليل    - وفيهم الملحدون باللّه كلية      -دثون  الذي اضطر الداروينيون المح   
على تفرد النشأة الإنسانية،وعدم تداخلـها مـع        ) في مجال البحوث الإنسانية   (مرجح  

 .»الأنواع الأخرى في تطور عضوي
هذه النشأة المتفردة للإنسان،باحتوائها على هذه الخاصية المنشئة للوجـود الإنسـاني            

مطالبـه  «تجعل النظرة إلى هـذا الإنسـان و       ..فخة من روح اللّه     خاصية الن ..المستقل  
تختلف اختلافا أصيلا عن نظرة المذاهب المادية،بكل إفرازاـا الاقتصـادية           » الأساسية

 والسياسية،وكل إفرازاا في التصورات والقيم التي ينبغي أن تسود الحياة           الاجتماعية  و
 .الإنسانية

هي الـتي جعلـت الإعـلان       ! وان متطور عن حيوان   إن الزعم بأن الإنسان مجرد حي     
! الماركسي يذكر أن مطالب الإنسان الأساسية هي الطعام والشراب والمسكن والجنس          

ولا يكون الإنسان في وضع أحقر مما يكـون         ! فهذه فعلا هي مطالب الحيوان الأساسية     
 بخصائصـه   ومن ثم در كل حقوقه المترتبة على تفرده عن الحيـوان          ! وفق هذه النظرة  

ودر .ودر حقوقه في حرية التفكير والرأي     .در حقوقه في الاعتقاد الديني    ..الإنسانية  
ودر حقوقه في نقد النظام السائد وأسسه       .حقوقه في اختيار نوع العمل،ومكان الإقامة     



 ٣١

ومن هم أقل من الحـزب  » الحزب«بل در حقوقه في نقد تصرفات  .الفكرية والمذهبية 
لمتسلطين في تلك الأنظمة البغيضة،التي تحشر الأناسـي حشرا،وتسـوقهم          من الحكام ا  

وفق الفلسفة المادية ليسوا سوى نوع من الحيوان تطـور          » الأناسي«سوقا،لأن هؤلاء   
فأما النظرة الإسـلامية    ! »الاشتراكية العلمية «:ثم يسمى ذلك النكد كله    .! .عن حيوان 

 بخصائصه الإنسـانية إلى جانـب مـا          وهي تقوم على أساس تفرده     -» الإنسان«إلى  
 فإا منذ اللحظة الأولى تعتبر أن مطالـب         -يشارك فيه الحيوان من التكوين العضوي       

فليس الطعام والشـراب    .الإنسان الأساسية مختلفة وزائدة عن مطالب الحيوان الأساسية       
وح وليس ما وراءها من مطالب العقل والر      .والمسكن والجنس هي كل مطالبه الأساسية     

إن العقيدة وحرية التفكير والإرادة والاختيار هي مطالـب أساسـية           .! .مطالب ثانوية 
بل هي أعلى منها في الاعتبار  لأا هي المطالب          ..كالطعام والشراب والمسكن والجنس     

والتي ! أي المطالب المتعلقة بخصائصه التي تقرر إنسانيته      .الزائدة في الإنسان على الحيوان    
ومن ثم لا يجوز أن در في النظام الإسلامي حريـة الاعتقـاد             !  آدميته بإهدارها در 

وتوفير الطعام والشراب والمسـكن والجـنس       » الإنتاج«والتفكير والاختيار في سبيل     
 كما يقررها اللّه للإنسـان لا كمـا   -كما لا يجوز أن در القيم الأخلاقية  ! للآدميين

 ..بيل توفير تلك المطالب الحيوانية  في س-يقررها العرف والبيئة والاقتصاد 
ومـن ثم  ..» مطالبه الأساسية«و» الإنسان«إما نظرتان مختلفتان من الأساس في تقييم     

فإما الإسلام،وإما المذاهب الماديـة     ! لا يمكن الجمع بينهما في نظام واحد على الإطلاق        
فإن » راكية العلمية الاشت«:بما فيها ما يسمونه هناك    ..بكل ما تفرزه من إفرازات نكدة       

 .هو إلا إفراز خبيث من إفرازات المادية الحقيرة المحتقرة للإنسان الذي كرمه اللّه
والمعركة الخالدة بين الشيطان والإنسان في هذه الأرض ترتكز ابتـداء إلى اسـتدراج              

استدراجه إلى الخروج من    .الشيطان للإنسان بعيدا عن منهج اللّه والتزيين له فيما عداه         
 أي الدينونة له في كل ما شرع من عقيدة وتصور،وشعيرة ونسك،وشريعة            -بادة اللّه   ع

 فليس للشيطان عليهم من     - أي يعبدونه وحده     - فأما الذين يدينون له وحده       -ونظام  
 ..» إِنَّ عِبادِي لَيس لَك علَيهِم سلْطانٌ«..سلطان 



 ٣٢

         ا المتقون وبين الاتجاه إلى جهنم التي وعد        ومفرق الطريق بين الاتجاه إلى الجنة التي وعد
 أو اتباع   - التي يعبر عنها في القرآن دائما بالعبادة         -ا الغاوون،هو الدينونة للّه وحده      

 .تزيين الشيطان بالخروج على هذه الدينونة
أي إنه لم يكن يلحد في      ..والشيطان نفسه لم يكن ينكر وجود اللّه سبحانه،ولا صفاته          

وهذا هو ما أورده    ..إنما الذي فعله هو الخروج على الدينونة للّه         ! احية العقيدة اللّه من ن  
 .جهنم هو ومن اتبعه من الغاوين

فلا قيمة لإسلام يدين أصحابه لغـير اللّـه في          .إن الدينونة للّه وحده هي مناط الإسلام      
عائر أو خاصا بالش  .وسواء كان هذا الحكم خاصا بالاعتقاد والتصور      .حكم من الأحكام  

فهـو سـواء   ...أو خاصا بـالقيم والمـوازين    .أو خاصا بالشرائع والقوانين   .والمناسك
 .والدينونة فيه لغير اللّه هي الجاهلية الذاهبة مع الشيطان.الدينونة فيه للّه هي الإسلام..

ولا يمكن تجزئة هـذه الدينونـة واختصاصـها بالاعتقـاد والشـعائر دون النظـام                
وهي العبادة للّه في معناها اللغـوي وفي معناهـا          .ه كل لا يتجزأ   فالدينونة للّ .والشرائع

 ٢٦!..وعليها تدور المعركة الخالدة بين الإنسان والشيطان..الاصطلاحي على السواء 
 

������������ 
 

                                                 
 ]٢٧٨٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٢٦



 ٣٣

'=,�0��<Z3��-��A.�0,='�وא[\�]�و��<Z3��-��A.�������0,='����ق�א��<Z3��-��A.�0,='�وא[\�]�و��<Z3��-��A.�������0,='����ق�א��<Z3��-��A.�0,='�وא[\�]�و��<Z3��-��A.�������0,='����ق�א��<Z3��-��A.�0,='�وא[\�]�و��<Z3��-��A.������ق�א��������
 

الخاتمة التي تـربط الـدنيا      .وهذه خاتمة السمات  ..» وبِالْآخِرةِ هم يوقِنونَ   «:قال تعالى 
بالآخرة،والمبدأ بالمصير،والعمل بالجزاء والتي تشعر الإنسان أنه ليس لقى مهملا،وأنه لم           
يخلق عبثا،ولن يترك سدى وأن العدالـة المطلقـة في انتظـاره،ليطمئن قلبه،وتسـتقر              

 . اية المطافبلابله،ويفيء إلى العمل الصالح،وإلى عدل اللّه ورحمته في
واليقين بالآخرة هو مفرق الطريق بين من يعيش بين جدران الحس المغلقة،ومن يعـيش              

بين من يشعر أن حياته على الأرض هي كل ما له في هـذا              .في الوجود المديد الرحيب   
الوجود،ومن يشعر أن حياته على الأرض ابتلاء يمهد للجزاء،وأن الحياة الحقيقية إنما هي             

 ٢٧. هذا الحيز الصغير المحدودهنالك،وراء
» الحتمية التاريخيـة  «يتحدثون كذلك عن    » العلمية«و» الغيبية«والذين يتحدثون عن    

» احتمـالات «إن هنـاك    :في هذا الزمان يقول   » العلم«و! كأن كل المستقبل مستيقن   
ولكن أين  ! »بالحتميات«ولقد كان ماركس من المتنبئين      ! »حتميات«وليست هنالك   

 كس اليوم؟نبوءات مار
لقد تنبأ بحتمية قيام الشيوعية في انجلترا،نتيجة بلوغها قمة الرقي الصناعي ومن ثم قمـة               

فإذا الشـيوعية تقـوم في أكثـر        .. الرأسمالية في جانب والفقر العمالي في جانب آخر         
ولا تقـوم قـط في الـبلاد        .. في روسيا والصين وما إليها      .. الشعوب تخلفا صناعيا    

ولقد تنبأ لينين وبعده ستالين بحتمية الحرب بين العالم الرأسمالي والعالم           ! قيةالصناعية الرا 
ولا ! »التعـايش السـلمي   «يحمل راية   » خروشوف«وها هو ذا خليفتهما     . الشيوعي

إن هنالـك   ! فهي لا تستحق جدية المناقشة    ! التنبؤية» الحتميات«نمضي طويلا مع هذه     
وإن هنالك حتمية   . وكل ما عداها احتمالات   حقيقة واحدة مستيقنة هي حقيقة الغيب،     

. وقدر اللّه غيب لا يعلمه إلا هـو       . واحدة هي وقوع ما يقضي به اللّه ويجري به قدره         
 سـننا للكـون ثابتـة،يملك الإنسـان أن يتعـرف            - مع هذا وذلك     -وإن هنالك   

                                                 
 ]٢٣٣ص [يف الشحود  علي بن نا- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٧



 ٣٤

ب اللّـه   إليها،ويستعين ا في خلافة الأرض،مع ترك الباب مفتوحا لقدر اللّه النافذ وغي           
 .٢٨»إِنَّ هذَا الْقُرآنَ يهدِي لِلَّتِي هِي أَقْوم«.. وهذا قوام الأمر كله .. اهول 

 
������������ 

                                                 
 ]١٥٤٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٨



 ٣٥

�������ق�א������.�8�Aא�!�א����ن�و�8א�!�א�*=�'ن���ق�א������.�8�Aא�!�א����ن�و�8א�!�א�*=�'ن���ق�א������.�8�Aא�!�א����ن�و�8א�!�א�*=�'ن���ق�א������.�8�Aא�!�א����ن�و�8א�!�א�*=�'ن
 

 لا تفتح مغاليق فطرا إلا بمفاتيح من صنع اللّه          - وهي من صنع اللّه      -إن هذه البشرية    
 وقد جعـل في     - سبحانه   -ضها وعللها إلا بالدواء الذي يخرج من يده         ولا تعالج أمرا  

وننزلُ مِن الْقُرآنِ ما هو شِفاءٌ ورحمةٌ       «:منهجه وحده مفاتيح كل مغلق،وشفاء كل داء      
مِنِينؤلِلْم «.. 

»      مأَقْو دِي لِلَّتِي هِيهآنَ يد أن ترد القفـل إلى  ولكن هذه البشرية لا تري..» إِنَّ هذَا الْقُر
صانعه،ولا أن تذهب بالمريض إلى مبدعـه،ولا تسـلك في أمـر نفسـها،وفي أمـر                

ما تعودت أن تسلكه في أمر الأجهـزة والآلات     ..إنسانيتها،وفي أمر سعادا أو شقوا      
وهي تعلم أـا تسـتدعي   ..المادية الزهيدة التي تستخدمها في حاجاا اليومية الصغيرة    

ولكنها لا تطبق هذه القاعدة علـى       .ز مهندس المصنع الذي صنع الجهاز     لإصلاح الجها 
الإنسان نفسه،فترده إلى المصنع الذي منه خرج،ولا أن تستفتي المبدع الذي أنشأ هـذا              
الجهاز العجيب،الجهاز الإنساني العظيم الكريم الدقيق اللطيف،الذي لا يعلم مسـاربه            

أَلا يعلَم من خلَـق وهـو       . علِيم بِذاتِ الصدورِ   إِنه«:ومداخله إلا الذي أبدعه وأنشأه    
 ..» اللَّطِيف الْخبِير؟

البشرية المسكينة الحائرة،البشرية التي لن تجـد       .ومن هنا جاءت الشقوة للبشرية الضالة     
الرشد،ولن تجد الهدى،ولن تجد الراحة،ولن تجد السعادة،إلا حين ترد الفطرة البشرية إلى            

 !الكبير،كما ترد الجهاز الزهيد إلى صانعه الصغيرصانعها 
 ولقد كانت تنحية الإسلام عن قيادة البشرية حدثا هائلا في تاريخها،ونكبة قاصـمة في   

 حياا،نكبة لم تعرف لها البشرية نظيرا في كل ما ألم ا من نكبات 
عفنـت  لقد كان الإسلام قد تسلم القيادة بعد ما فسـدت الأرض،وأسـنت الحياة،وت            

ظَهر الْفَساد فِي الْبر والْبحـرِ  «القيادات،وذاقت البشرية الويلات من القيادات المتعفنة و      
 »الناسِ بِما كَسبت أَيدِي



 ٣٦

تسلم الإسلام القيادة ذا القرآن،وبالتصور الجديد الذي جاء بـه القرآن،وبالشـريعة            
 للإنسان أعظم في حقيقتـه مـن        فكان ذلك مولدا جديدا   ..المستمدة من هذا التصور     

لقد أنشأ هذا القرآن للبشرية تصورا جديدا عن الوجـود          .المولد الذي كانت به نشأته    
والحياة والقيم والنظم كما حقق لها واقعا اجتماعيا فريدا،كان يعز على خيالها تصـوره              

افـة  لقد كان هذا الواقع مـن النظ      ! نعم..مجرد تصور،قبل أن ينشئه لها القرآن إنشاء        
والجمال،والعظمة والارتفاع،والبساطة واليسر،والواقعية والإيجابية،والتوازن والتناسـق      

في ظـلال   ..بحيث لا يخطر للبشرية على بال،لولا أن اللّه أراده لها،وحققه في حياا             ...
 .القرآن،ومنهج القرآن،وشريعة القرآن

 عنها لتتولاها الجاهلية مرة     نحي.ثم وقعت تلك النكبة القاصمة ونحي الإسلام عن القيادة        
صورة التفكير المادي الذي تتعاجب به البشـرية        .أخرى،في صورة من صورها الكثيرة    

 !اليوم،كما يتعاجب الأطفال بالثوب المبرقش واللعبة الزاهية الألوان
يضعون لها المنهج الإلهي في كفة      . إن هناك عصابة من المضللين الخادعين أعداء البشرية       

 !!! اختاري:الإنساني في عالم المادة في الكفة الأخرى ثم يقولون لهاوالإبداع 
اختاري إما المنهج الإلهي في الحياة والتخلي عن كل ما أبدعته يد الإنسـان في عـالم                 

 !!! المادة،وإما الأخذ بثمار المعرفة الإنسانية والتخلي عن منهج اللّه
إن المنهج الإلهي ليس عـدوا      ..ا  فوضع المسألة ليس هكذا أبد    .وهذا خداع لئيم خبيث   

ذلك كـي   ..إنما هو منشئ لهذا الإبداع وموجه له الوجهة الصحيحة          .للإبداع الإنساني 
هذا المقام الذي منحه اللّه له،وأقدره عليه،ووهبه       .ينهض الإنسان بمقام الخلافة في الأرض     

لقـوانين  من الطاقات المكنونة ما يكافىء الواجب المفروض عليه فيه وسخر لـه مـن ا       
الكونية ما يعينه على تحقيقه ونسق بين تكوينه وتكوين هذا الكون ليملك الحياة والعمل         

على أن يكون الإبداع نفسه عبادة للّه،ووسيلة من وسائل شكره على آلائه            ..والإبداع  
العظام،والتقيد بشرطه في عقد الخلافة وهو أن يعمل ويتحرك في نطـاق مـا يرضـي                

لذين يضعون المنهج الإلهي في كفة،والإبداع الإنساني في عالم المادة في           فأما أولئك ا  .اللّه
فهم سيئو النية،شريرون،يطاردون البشرية المتعبة الحائرة كلما تعبـت         ..الكفة الأخرى   



 ٣٧

من التيه والحيرة والضلال،وهمت أن تسمع لصوت الحادي الناصح،وأن تـؤوب مـن             
 ...المتاهة المهلكة،وأن تطمئن إلى كنف اللّه 

وهنالك آخرون لا ينقصهم حسن النية ولكن ينقصهم الوعي الشامل،والإدراك العميق           
.. 

هؤلاء يبهرهم ما كشفه الإنسان من القوى والقوانين الطبيعيـة،وتروعهم انتصـارات            
فيفصل ذلك البهر وهذه الروعة في شعورهم بين القوى الطبيعية          .الإنسان في عالم المادة   
ها وأثرها الواقعي في الكون وفي واقع الحياة ويجعلـون للقـوانين            والقيم الإيمانية،وعمل 

الطبيعة مجالا،وللقيم الإيمانية مجالا آخر ويحسبون أن القوانين الطبيعية تسير في طريقهـا             
اتبعوا منهج اللّه أم    .غير متأثرة بالقيم الإيمانية،وتعطي نتائجها سواء آمن الناس أم كفروا         

 !اللّه أم بأهواء الناسحكموا بشريعة .خالفوا عنه
فهـذه  .إنه فصل بين نوعين من السنن الإلهية هما في حقيقتهما غير منفصلين      ..هذا وهم   

ونتائجهـا  .القيم الإيمانية هي بعض سنن اللّه في الكون كالقوانين الطبيعية سواء بسواء           
وهـذا هـو   ..مرتبطة ومتداخلة ولا مبرر للفصل بينهما في حس المؤمن وفي تصـوره           

ينشئه وهو  .صور الصحيح الذي ينشئه القرآن في النفس حين تعيش في ظلال القرآن           الت
يتحدث عن أهل الكتب السابقة وانحرافهم عنـها وأثـر هـذا الانحـراف في ايـة                 

 ـ          «:المطاف نج ملْناهخلَأَدو ئاتِهِميس مهننا عا لَكَفَّرقَواتوا ونلَ الْكِتابِ آمأَنَّ أَه لَواتِ و
ولَو أَنهم أَقاموا التوراةَ والْإِنجِيلَ وما أُنزِلَ إِلَيهِم مِن ربهِم لَأَكَلُوا مِن فَوقِهِم ومِن              .النعِيمِ

 لِهِمجتِ أَرحوينشئه وهو يتحدث عن وعد نوح لقومه      .»ت:»فَقُلْت:   هإِن كُمبوا رفِرغتاس
يرسِلِ السماءَ علَيكُم مِدراراً،ويمدِدكُم بِأَموالٍ وبنِين،ويجعلْ لَكُم جنـاتٍ         كانَ غَفَّاراً   

وينشئه وهو يربط بين الواقع النفسي للناس والواقع الخـارجي          ..» ويجعلْ لَكُم أَنهاراً  
 .»ى يغيروا ما بِأَنفُسِهِمإِنَّ اللَّه لا يغير ما بِقَومٍ حت«:الذي يفعله اللّه م

كلها إنفـاذ لسـنن   ...إن الإيمان باللّه،وعبادته على استقامة،وإقرار شريعته في الأرض         
 .اللّه



 ٣٨

وهي سنن ذات فاعلية إيجابية،نابعة من ذات المنبع الذي تنبثق منه سائر السنن الكونيـة        
 .التي نرى آثارها الواقعية بالحس والاختبار

في بعض الأحيان مظاهر خادعة لافتراق السنن الكونية،حين نرى أن اتباع           ولقد تأخذنا   
هذا الافتراق قد لا تظهـر  ..القوانين الطبيعية يؤدي إلى النجاح مع مخالفة القيم الإيمانية       

وهذا ما وقع للمجتمع الإسلامي     ..نتائجه في أول الطريق ولكنها تظهر حتما في ايته          
نقطة التقاء القوانين الطبيعيـة في حياتـه مـع القـيم            لقد بدأ خط صعوده من      .نفسه

وظل يهبط ويهبط كلما انفرجت زاويـة       .وبدأ خط هبوطه من نقطة افتراقهما     .الإيمانية
 ..الافتراق حتى وصل إلى الحضيض عند ما أهمل السنن الطبيعية والقيم الإيمانية جميعا 

ر الذي يرف بجناح واحـد      تقف كالطائ .وفي الطرف الآخر تقف الحضارة المادية اليوم      
جبار،بينما جناحه الآخر مهيض،فيرتقي في الإبداع المادي بقدر ما يرتكس في المعـنى             
الإنساني ويعاني من القلق والحيرة والأمراض النفسية والعصبية ما يصرخ منـه العقـلاء      

 .لولا أم لا يهتدون إلى منهج اللّه،وهو وحده العلاج والدواء..هناك 
فإنفاذ هذه الشريعة لا بـد      .لّه للناس هي طرف من قانونه الكلي في الكون        إن شريعة ال  

والشريعة إن هي إلا    ..أن يكون له أثر إيجابي في التنسيق بين سيرة الناس وسيرة الكون             
فهي موضوعة لتنفذ في مجتمع مسلم،كما      .ثمرة الإيمان لا تقوم وحدها بغير أصلها الكبير       

وهي متكاملة مع التصور الإسلامي كلـه       .تمع المسلم أا موضوعة لتساهم في بناء ا     
للوجود الكبير وللوجود الإنساني،ومع مـا ينشـئه هـذا التصـور مـن تقـوى في                 

امات،ورفعـة في الخلق،واسـتقامة في      مالضمير،ونظافة في الشعور،وضـخامة في الاهت     
ه القـوانين  وهكذا يبدو التكامل والتناسق بين سنن اللّه كلها سواء ما نسمي       ...السلوك  

 .فكلها أطراف من سنة اللّه الشاملة لهذا الوجود..الطبيعية وما نسميه القيم الإيمانية 
ونشاطه  وعمله وإرادته،وإيمانه وصلاحه،وعبادته  .والإنسان كذلك قوة من قوى الوجود     

هي كذلك قوى ذات آثار إيجابية في هذا الوجود وهي مرتبطة بسنة اللّه الشـاملة               ....
وكلها تعمل متناسقة،وتعطي ثمارها كاملة حين تتجمع وتتناسق بينما تفسد          ..للوجود  

آثارها وتضطرب،وتفسد الحياة معها،وتنتشر الشقوة بين الناس والتعاسة حين تفتـرق           



 ٣٩

» سِهِمذلِك بِأَنَّ اللَّه لَم يك مغيراً نِعمةً أَنعمها على قَومٍ حتى يغيروا ما بِأَنفُ              «:وتتصادم
فالارتباط قائم وثيق بين عمل الإنسان وشعوره وبين ماجريات الأحداث في نطـاق             ..

ولا يوحي بتمزيق هذا الارتباط،ولا يدعو إلى الإخـلال         .السنة الإلهية الشاملة للجميع   
ذا التناسق،ولا يحول بين الناس وسنة اللّه الجارية،إلا عدو للبشـرية يطاردهـا دون              

  ..٢٩ أن تطارده،وتقصيه من طريقها إلى را الكريمالهدى وينبغي لها
إِنَّ هذَا الْقُرآنَ يهدِي لِلَّتِي هِي أَقْوم ويبشر الْمـؤمِنِين الَّـذِين يعملُـونَ         { :وقال تعالى 

 ]٩:الإسراء[} الصالِحاتِ أَنَّ لَهم أَجرا كَبِيرا 
 وفيما يهديهم،فيشمل الهدى أقواما وأجيـالا       هكذا على وجه الإطلاق فيمن يهديهم     ..

بلا حدود من زمان أو مكان ويشمل ما يهديهم إليه كل منهج وكل طريق،وكل خير               
 .يهتدي إليه البشر في كل زمان ومكان

يهدي للتي هي أقوم في عالم الضمير والشعور،بالعقيدة الواضحة البسيطة التي لا تعقيـد           
ح من أثقال الوهم والخرافة،وتطلق الطاقات البشـرية        فيها ولا غموض،والتي تطلق الرو    

الصالحة للعمل والبناء،وتربط بين نواميس الكون الطبيعية ونواميس الفطرة البشـرية في            
 .تناسق واتساق

ويهدي للتي هي أقوم في التنسيق بين ظاهر الإنسان وباطنه،وبين مشاعره وسلوكه،وبين            
 العروة الوثقى التي لا تنفصم،متطلعة إلى أعلى        عقيدته وعمله،فإذا هي كلها مشدودة إلى     

وهي مستقرة على الأرض،وإذا العمل عبادة متى توجه الإنسان به إلى اللّه،ولو كان هذا              
 .العمل متاعا واستمتاعا بالحياة

ويهدي للتي هي أقوم في عالم العبادة بالموازنة بين التكاليف والطاقة،فلا تشق التكاليف             
ولا تسهل وتترخص حـتى تشـيع في الـنفس          . وتيأس من الوفاء   على النفس حتى تمل   
 .ولا تتجاوز القصد والاعتدال وحدود الاحتمال.الرخاوة والاستهتار

أفـرادا وأزواجا،وحكومـات    :ويهدي للتي هي أقوم في علاقات الناس بعضهم ببعض        
تتـأثر  وشعوبا،ودولا وأجناسا،ويقيم هذه العلاقات على الأسس الوطيدة الثابتة التي لا           

                                                 
 ]٢٠٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٩



 ٤٠

الأسس التي  .بالرأي والهوى ولا تميل مع المودة والشنآن ولا تصرفها المصالح والأغراض          
أقامها العليم الخبير لخلقه،وهو أعلم بمن خلق،وأعرف بما يصلح لهم في كـل أرض وفي               
كل جيل،فيهديهم للتي هي أقوم في نظام الحكم ونظام المال ونظام الاجتماع ونظـام              

 .ئق بعالم الإنسانالتعامل الدولي اللا
ويهدي للتي هي أقوم في تبني الديانات السماوية جميعها والربط بينـها كلـها،وتعظيم              

 .مقدساا وصيانة حرماا فإذا البشرية كلها بجميع عقائدها السماوية في سلام ووئام
»    مأَقْو دِي لِلَّتِي هِيهآنَ يمِ«..» إِنَّ هذَا الْقُرؤالْم رشبيـالِحاتِ  ولُونَ الصمعي الَّذِين نِين

فهـذه هـي    » أَنَّ لَهم أَجراً كَبِيراً،وأَنَّ الَّذِين لا يؤمِنونَ بِالْآخِرةِ أَعتدنا لَهم عذاباً أَلِيماً           
فلا إيمان بـلا    .فعلى الإيمان والعمل الصالح يقيم بناءه     .قاعدته الأصيلة في العمل والجزاء    

وما معا  .الأول مبتور لم يبلغ تمامه،والثاني مقطوع لاركيزة له       . بلا إيمان  عمل،ولا عمل 
 .وما معا تتحقق الهداية ذا القرآن..تسير الحياة على التي هي أقوم 

الإنسـان العجـول    .فأما الذين لا يهتدون دي القرآن،فهم متروكون لهوى الإنسان        
ضبط انفعالاته ولو كان من ورائها الشـر        الجاهل بما ينفعه وما يضره،المندفع الذي لا ي       

 ..» ويدع الْإِنسانُ بِالشر دعاءَه بِالْخيرِ وكانَ الْإِنسانُ عجولًا«:له
ولقد يفعل الفعل وهو شر،ويعجل به علـى        .ذلك أنه لا يعرف مصائر الأمور وعواقبها      

فـأين  ..ط زمامه   أو يدري ولكنه لا يقدر على كبح جماحه وضب        .نفسه وهو لا يدري   
 هذا من هدى القرآن الثابت الهادئ الهادي؟

 ٣٠!هدى القرآن وهو الإنسان.شتان شتان:ألا إما طريقان مختلفان
 

������������ 

                                                 
 ]٢٨٨٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٣٠



 ٤١

BN�#��-��A.א?�و��O3.0@^م���-��A.������ق�א���BN�#��-��A.א?�و��O3.0@^م���-��A.������ق�א���BN�#��-��A.א?�و��O3.0@^م���-��A.������ق�א���BN�#��-��A.א?�و��O3.0@^م���-��A.������ق�א�������
 

 فَما فَوقَها فَأَما الَّذِين آمنـوا       إِنَّ اللَّه لَا يستحيِي أَنْ يضرِب مثَلًا ما بعوضةً        {:قال تعالى 
فَيعلَمونَ أَنه الْحق مِن ربهِم وأَما الَّذِين كَفَروا فَيقُولُونَ ماذَا أَراد اللَّه بِهذَا مثَلًا يضِلُّ بِهِ                

          ضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينا يما ودِي بِهِ كَثِيرهيا ودِ      ) ٢٦(كَثِيرعب اللَّهِ مِن دهونَ عقُضني الَّذِين
مِيثَاقِهِ ويقْطَعونَ ما أَمر اللَّه بِهِ أَنْ يوصلَ ويفْسِدونَ فِي الْأَرضِ أُولَئِك هم الْخاسِـرونَ               

 ]٢٧ - ٢٦:البقرة[} ) ٢٧(
 به أن يوصل هو الذي      فأي عهد من عهود اللّه هو الذي ينقضون؟ وأي أمر مما أمر اللّه            

 يقطعون؟ وأي لون من الفساد في الأرض هو الذي يفسدون؟
لقد جاء السياق هنا ذا الإجمال،لأن اال مجال تشخيص طبيعة،وتصـوير نمـاذج،لا             

فكـل  .إن الصورة هنا هي المطلوبة في عمومها      ..مجال تسجيل حادثة،أو تفصيل واقعة      
لخلق فهو منقوض وكل ما أمر اللّه به أن يوصـل           عهد بين اللّه وبين هذا النموذج من ا       

إن صلة هذا النمط مـن  ..فهو بينهم مقطوع وكل فساد في الأرض فهو منهم مصنوع        
البشر باللّه مقطوعة،وإن فطرم المنحرفة لا تستقيم على عهد ولا تستمسك بعروة ولا             

فنت وفسـدت   إم كالثمرة الفجة التي انفصلت من شجرة الحياة،فتع       .تتورع عن فساد  
ومن ثم يكون ضلالهم بالمثل الذي يهدي المـؤمنين وتجـيء غوايتـهم          ..ونبذا الحياة   

 .بالسبب الذي يهتدي به المتقون
وننظر في الآثار الهدامة لهذا النمط من البشر الذي كانت الدعوة تواجهه في المدينـة في                

 تواجهـه اليـوم في      صورة اليهود والمنافقين والمشركين والذي ظلت تواجهه وما تزال        
 !الأرض مع اختلاف سطحي في الأسماء والعنوانات

وعهد اللّه المعقود مع البشـر يتمثـل في         ..» الَّذِين ينقُضونَ عهد اللَّهِ مِن بعدِ مِيثاقِهِ       «
أن يعرف خالقه،وأن يتجـه     ..إنه عهد الفطرة المركوز في طبيعة كل حي         :عهود كثيرة 
ال في الفطرة هذه الجوعة للاعتقاد باللّه،ولكنها تضـل وتنحـرف           وما تز .إليه بالعبادة 

وهو عهد الاستخلاف في الأرض الذي أخذه اللّه        ..فتتخذ من دون اللّه أندادا وشركاء       



 ٤٢

فَإِما يأْتِينكُم مِني هدى فَمن تبِع هداي فَـلا خـوف           «:-سيجيء      كما –على آدم   
   حي ملا هو هِملَيونَعنفِيهـا           .ز ـمارِ هالن حابأَص وا بِآياتِنا أُولئِككَذَّبوا وكَفَر الَّذِينو

وهو عهوده الكثيرة في الرسالات لكل قوم أن يعبدوا اللّـه وحـده،وأن             ..» خالِدونَ
 .وهذه العهود كلها هي التي ينقضها الفاسقون..يحكموا في حيام منهجه وشريعته 

فالذي يجرؤ على عهد    .ه من بعد ميثاقه،فكل عهد دون اللّه منقوض       وإذا نقض عهد اللّ   
 .اللّه لا يحترم بعده عهدا من العهود

أمر بصـلة الـرحم     ..واللّه أمر بصلات كثيرة     ..» ويقْطَعونَ ما أَمر اللَّه بِهِ أَنْ يوصلَ      «
الأخـوة  وأمر قبل هذا كلـه بصـلة العقيـدة و         .وأمر بصلة الإنسانية الكبرى   .والقربى

وإذا قطع ما أمر اللّه به أن يوصل فقد         ..الإيمانية،التي لا تقوم صلة ولا وشيجة إلا معها         
 .تفككت العرى،وانحلت الروابط،ووقع الفساد في الأرض،وعمت الفوضي

والفساد في الأرض ألوان شتى،تنبع كلها من الفسوق عـن          ..» ويفْسِدونَ فِي الْأَرضِ  «
ورأس الفساد في الأرض هو     .للّه،وقطع ما أمر اللّه به أن يوصل      كلمة اللّه،ونقض عهد ا   

 .الحيدة عن منهجه الذي اختاره ليحكم حياة البشر ويصرفها
هذا مفرق الطريق الذي ينتهي إلى الفساد حتما،فما يمكـن أن يصـلح أمـر هـذه                 

وإذا انقطعـت   .الأرض،ومنهج اللّه بعيد عن تصريفها،وشريعة اللّه مقصاة عن حياـا         
لعروة بين الناس ورم على هذا النحو فهو الفساد الشامل للنفوس والأحوال،وللحياة            ا

 .والمعاش وللأرض كلها وما عليها من ناس وأشياء
ومن ثم يسـتحق أهلـه أن       ..إنه الهدم والشر والفساد حصيلة الفسوق عن طريق اللّه          

 ٣١.يضلهم اللّه بما يهدي به عباده المؤمنين
 

����������� 
 

                                                 
 ]٢٤٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٣١



 ٤٣

����ق�א������.�B�`�Aאa�V!�وאV=']�و.�B�`�Aא2و_אقق�א������.�B�`�Aאa�V!�وאV=']�و.�B�`�Aא2و_אقق�א������.�B�`�Aאa�V!�وאV=']�و.�B�`�Aא2و_אقق�א������.�B�`�Aאa�V!�وאV=']�و.�B�`�Aא2و_אق������������
 

يا أَيها الَّذِين آمنوا قاتِلُوا الَّذِين يلُونكُم مِـن الْكُفَّـارِ ولْيجِـدوا فِـيكُم               «: تعالى قال
قِينتالْم عم وا أَنَّ اللَّهلَماعغِلْظَةً،و «.. 

لا يذكر فيه أن يكونوا معتدين على       . من الكفار  نجد أمرا بقتال الذين يلون المسلمين     إننا  
» الانطـلاق «وندرك أن هذا هو الأمر الأخير،الذي يجعل        ..المسلمين ولا على ديارهم     

كما كانت  » الدفاع«ذا الدين هو الأصل الذي ينبثق منه مبدأ الجهاد،وليس هو مجرد            
 .نةالأحكام المرحلية أول العهد بإقامة الدولة المسلمة في المدي

ويريد بعض الذين يتحدثون اليوم عن العلاقات الدولية في الإسلام،وعن أحكام الجهاد            
أن يتلمسوا لهـذا    ..في الإسلام،وبعض الذين يتعرضون لتفسير آيات الجهاد في القرآن          

النص النهائي الأخير قيدا من النصوص المرحلية السابقة فيقيدوه بوقوع الاعتـداء  أو              
وقد عودنـا البيـان     ! نص القرآني بذاته مطلق،وهو النص الأخير     وال! خوف الاعتداء   

القرآني عند إيراد الأحكام،أن يكون دقيقا في كل موضع وألا يحيل في موضـع علـى                
موضع بل يتخير اللفظ المحدد ويسجل التحفظات والاستثناءات والقيود والتخصيصات          

 .صيصإن كان هناك تحفظ أو استثناء أو تقييد أو تخ.في ذات النص
ولقد سبق لنا في تقديم السورة في الجزء العاشر،وفي تقديم آيات القتال مع المشـركين               
والقتال مع أهل الكتاب،أن فصلنا القول في دلالـة النصـوص والأحكـام المرحليـة               
والنصوص والأحكام النهائية على طبيعة المنهج الحركي للإسلام فحسبنا مـا ذكرنـاه             

 .٣٢هناك
ن اليوم عن العلاقات الدولية في الإسلام،وعن أحكـام الجهـاد في            إلا أن الذين يكتبو   

الإسلام،والذين يتصدون لتفسير الآيات المتضمنة لهذه الأحكام،يتعاظمهم ويهـولهم أن          
 قد أمر الذين آمنـوا أن       - سبحانه   -وأن يكون اللّه    ! تكون هذه هي أحكام الإسلام    

                                                 
 مــن الجــزء ١٦٣٠ - ١٦٢٠ وص ١٦٠٩ - ١٦٠٦ وص ١٥٩٨ - ١٥٨٦ وص ١٥٨٣ - ١٥٦٤ص  - ٣٢

 . العاشر



 ٤٤

تلون من يلوم من الكفار،كلما وجـد       يقاتلوا الذين يلوم من الكفار،وأن يظلوا يقا      
يتعـاظمهم ويهـولهم أن يكـون الأمـر الإلهـي           .! .هناك من يلوم من الكفـار     

هكذا،فيروحون يتلمسون القيود للنصوص المطلقة ويجدون هذه القيـود في النصـوص            
 ..إننا نعرف لماذا يهولهم هذا الأمر ويتعاظمهم على هذا النحو ! المرحلية السابقة

جهاد لتقرير ألوهية اللّـه في      ..» سبيل اللّه «سون أن الجهاد في الإسلام جهاد في        إم ين 
من العبودية  » الإنسان«جهاد لتحرير   ..الأرض وطرد الطواغيت المغتصبة لسلطان اللّه       

حتى «..لغير اللّه،ومن فتنته بالقوة عن الدينونة للّه وحده والانطلاق من العبودية للعباد             
وأنه ليس جهادا لتغليب مذهب بشري علـى        ..» تنةٌ ويكُونَ الدين كُلُّه لِلَّهِ    لا تكُونَ فِ  

وليس جهـادا   ! إنما هو جهاد لتغليب منهج اللّه على مناهج العبيد        .مذهب بشري مثله  
لتغليب سلطان قوم على سلطان قوم،إنما هو جهاد لتغليب سلطان اللّه علـى سـلطان           

ومن ..لكة لعبد،إنما هو جهاد لإقامة مملكة اللّه في الأرض          وليس جهادا لإقامة مم   ! العبيد
بلا تفرقة بين ما هـو      .كله» الإنسان«كلها،لتحرير  » الأرض«ثم ينبغي له أن ينطلق في       

» الإنسان«يسكنها  » أرض«فكلها  ..داخل في حدود الإسلام وبين ما هو خارج عنها          
 هذه الحقيقة يهـولهم طبعـا أن        وحين ينسون ! وكلها فيها طواغيت تعبد العباد للعباد     

إـا في هـذا     ..ينطلق منهج ليكتسح كل المناهج،وأن تنطلق أمة لتخضع سائر الأمم           
شبيه  وليس له .لولا أن الأمر ليس كذلك    .! .وهي فعلا لا تستساغ   ! الوضع لا تستساغ  

فلـيس  .إا كلها اليوم أنظمة بشـرية     ! فيما بين أنظمة البشر اليوم من إمكان التعايش       
 :واحد منها أن يقولل

وليس الحال كذلك في نظام إلهي يواجه أنظمـة         ! إنه هو وحده صاحب الحق في البقاء      
بشرية ليبطل هذه الأنظمة كلها ويدمرها كي يطلق البشر جميعا من ذلة العبودية للعباد              

ثم إنـه يهـولهم الأمـر       ! ويرفع البشر جميعا إلى كرامة العبودية للّه وحده بلا شريك         
إن العقيدة  :مهم لأم يواجهون هجوما صليبيا منظما لئيما ماكرا خبيثا يقول لهم          ويتعاظ

الإسلامية قد انتشرت بالسيف،وأن الجهاد كان لإكراه الآخرين على العقيدة الإسلامية           
لـولا أن   ..والمسألة على هذا الوضع لا تكون مستساغة        ! وانتهاك حرمة حرية الاعتقاد   



 ٤٥

لا إِكْراه فِي الدينِ قَد     «:إن الإسلام يقوم على قاعدة    ..ق  الأمر ليس كذلك على الإطلا    
   يالْغ مِن دشالر نيبولكن لماذا ينطلق إذن بالسيف مجاهدا ولما ذا اشترى اللّه مـن            ..» ت

إنه ..؟  »يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ اللَّهِ فَيقْتلُونَ ويقْتلُونَ     «المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة       
بل لأمر مناقض تمامـا للإكـراه     ..لأمر آخر غير الإكراه على العقيدة كان هذا الجهاد          

لأن الإسلام كإعلان عام    .! .إنه لضمان حرية الاعتقاد كان هذا الجهاد      ..على العقيدة   
من العبودية للعباد يواجه دائما طواغيـت في الأرض         » الأرض«في  » الإنسان«لتحرير  

ويواجه دائما أنظمة تقوم على أساس دينونة العبيد للعبيد تحـرس           .عباديخضعون العباد لل  
هذه الأنظمة قوة الدولة أو قوة الدولة أو قوة تنظيمية في صورة من الصور وتحول دون                
الناس في داخلها ودون سماع الدعوة الإسلامية كما تحول دوم ودون اعتناق العقيـدة   

وفي هذا يتمثل انتـهاك حريـة       ..شتى الوسائل   إذا ارتضتها نفوسهم،أو تفتنهم عنها ب     
 ..الاعتقاد بأقبح أشكاله 

ومن هنا ينطلق الإسلام بالسيف ليحطم هذه الأنظمة،ويدمر هذه القوى التي تحميهـا             
 أحرارا حقـا في اختيـار العقيـدة الـتي           - بعد ذلك    -ثم يترك الناس    ..ثم ماذا؟   ..

 ما للمسلمين من حقـوق،وعليهم مـا        إن شاءوا دخلوا في الإسلام،فكان لهم     .يريدوا
وإن شاءوا بقوا على    ! عليهم من واجبات،وكانوا إخوانا في الدين للسابقين في الإسلام        

عقائدهم وأدوا الجزية،إعلانا عن استسلامهم لانطلاق الدعوة الإسلامية بينـهم بـلا            
ين لم  مقاومة ومشاركة منهم في نفقات الدولة المسلمة التي تحميهم من اعتـداء  الـذ              

 .يستسلموا بعد،وتكفل العاجز منهم والضعيف والمريض كالمسلمين سواء بسواء
إن الإسلام لم يكره فردا على تغيير عقيدته كما انطلقت الصليبية على مـدار التـاريخ       

 - كشعب الأندلس قديما وشعب زنجبـار حـديثا   -تذبح وتقتل وتبيد شعوبا بأسرها      
بل منهم حتى التنصر،فتبيدهم رد أم مسـلمون        وأحيانا لا تق  .لتكرههم على التنصر  

وقد ذهب  ..وأحيانا رد أم يدينون بمذهب نصراني مخالف لمذهب الكنيسة الرسمية           ..
مثلا اثنا عشر ألفا من نصارى مصر ضحايا بصور بشعة إذ أحرقوا أحياء علـى نـار                 

 بانبثاق الروح القـدس       عن كنيسة روما تتعلق     اعتقادية  المشاعل رد مخالفتهم لجزئية     



 ٤٦

أو يتعلق بما إذا كان للمسيح طبيعـة واحـدة          ! من الآب فقط،أو من الآب والابن معا      
وأخيرا !   الجانبية  عتقادية  إلى آخر هذه الجزئيات الا    ..لاهوتية،أو طبيعة لاهوتية ناسوتية     

ين فإن صورة الانطلاق في الأرض لمواجهة من يلون المسلمين من الكفار ول المهـزوم             
روحيا في هذا الزمان وتتعاظمهم لأم يبصرون بالواقع من حولهم وبتكـاليف هـذا              

فهل هـؤلاء الـذين يحملـون أسمـاء         .! .وهو يهول فعلا  ..الانطلاق فيهولهم الأمر    
هل هؤلاء هم الـذين     ! المسلمين،وهم شعوب مغلوبة على أمرها أو قليلة الحيلة عموما        

 رض جميعا بالقتال،حتى لا تكون فتنة ويكـون       سينطلقون في الأرض يواجهون أمم الأ     
! ولا يمكن أن يكون هذا هو أمر اللّه فعـلا         ..إنه لأمر لا يتصور عقلا      ! الدين كله للّه؟  

ولكن فات هؤلاء جميعا أن يروا متى كان هذا الأمر؟ وفي أي ظرف؟ لقد كان بعد أن                 
ودخلـت في هـذا     قامت للإسلام دولة تحكم بحكم اللّه دانت لها الجزيـرة العربيـة             

وقبل ذلك كله كانت هناك العصبة المسلمة الـتي باعـت           .الدين،ونظمت على أساسه  
أنفسها للّه بيعة صدق،فنصرها اللّه يوما بعد يوم،وغزوة بعد غزوة،ومرحلة بعد مرحلة            

 في  - ليدعو النـاس     -� -وأن الزمان قد استدار اليوم كهيئته يوم بعث اللّه محمدا           ..
فجاهد والقلة التي معـه  .هادة أن لا إله إلا اللّه وأن محمدا رسول اللّه    إلى ش  -جاهليتهم  

وأن الأمر بالقتال مر بمراحل وأحكام مترقية حـتى         .حتى قامت الدولة المسلمة في المدينة     
وأن بين الناس اليوم وهذه الصورة أن يبـدأوا مـن           ..انتهى إلى تلك الصورة الأخيرة      
 إلى هـذه    - يوم أن يصـلوا      -ثم يصلوا   ..مدا رسول   شهادة أن لا إله إلا اللّه وأن مح       

ويومئذ لن يكونوا هم هذا الغثاء الذي تتقاسمـه المـذاهب           ..الصورة الأخيرة بإذن اللّه     
ولكنهم سيكونون .والمناهج والأهواء والذي تتقاسمه الرايات القومية والجنسية والعنصرية      

ولا ترفع معها رايـة أخـرى ولا        . اللّه لا إله إلا  :العصبة المسلمة الواحدة التي ترفع راية     
شعارا،ولا تتخذ لها مذهبا ولا منهجا من صنع العبيد في الأرض إنما تنطلق باسم اللّـه                

 ..وعلى بركة اللّه 



 ٤٧

! إن الناس لا يستطيعون أن يفقهوا أحكام هذا الدين،وهم في مثل ما هم فيه من الهزال               
ون في حركة تستهدف تقرير ألوهية اللّـه  إنه لن يفقه أحكام هذا الدين إلا الذين يجاهد 
 ! وحده في الأرض ومكافحة ألوهية الطواغيت

إن فقه هذا الدين لا يجوز أن يؤخذ عن القاعدين،الذين يتعاملون مع الكتب والأوراق              
 !الباردة

والتعامل مع  .وحفظ ما في متون الكتب    . إن فقه هذا الدين فقه حياة وحركة وانطلاق       
! ة،لا يؤهل لفقه هذا الدين،ولم يكن مؤهلا له في يوم من الأيـام  النصوص في غير حرك   

يا أَيها الَّذِين آمنوا قـاتِلُوا الَّـذِين        «:وأخيرا فإن الظروف التي نزل فيها قول اللّه تعالى        
تالْم عم وا أَنَّ اللَّهلَماعغِلْظَةً،و وا فِيكُمجِدلْيالْكُفَّارِ و مِن كُملُونيقِين «.. 

ولكن لقد سبق في    ..وهم أهل كتاب    ..تشير إلى أن أول المقصودين به كانوا هم الروم          
السورة تقرير كفرهم الاعتقادي والعملي،بما في عقيدم من انحراف،وبما في واقعهم من            

 ..تحكيم شرائع العبيد 
أهـل  وهذه لفتة لا بد من الوقوف عندها لفقه منهج هذا الـدين في الحركـة تجـاه                  

وهي قاعدة  .! .الكتاب،المنحرفين عن كتام،المحتكمين إلى شرائع من صنع رجال فيهم        
 إلى شرائع من صنع الرجـال وفـيهم         - راضين   -تشمل كل أهل كتاب يتحاكمون      

ثم لقد أمر اللّه المسلمين أن يقاتلوا الذين        ! شريعة اللّه وكتابه،في أي زمان وفي أي مكان       
أَنَّ اللَّـه مـع     «:ا فيهم غلظة،وعقب على هذا الأمر بقولـه       يلوم من الكفار وليجدو   

قِينتالْم «.. 
هي التقوى الـتي    ..التقوى التي يحب اللّه أهلها      ..فالتقوى هنا   ..ولهذا التعقيب دلالته    

أي بـلا   » غلظـة «تنطلق في الأرض تقاتل من يلون المسلمين من الكفار وتقاتلهم في            
 .حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله للّه..هوادة ولا تميع ولا تراجع 

ولكنه ينبغي أن نعرف وأن يعرف الناس جميعا أا الغلظة على الذين مـن شـأم أن                 
 وليست هي الغلظة المطلقـة      - وفي حدود الآداب العامة لهذا الدين        -يحاربوا وحدهم   

 !من كل قيد وأدب



 ٤٨

ويسبقه نبـذ   ..أداء الجزية،أو القتال    قبول الإسلام،أو   :إنه قتال يسبقه إعلان،وتخيير بين    
والأحكام النهائيـة تجعـل      (- في حالة الخوف من الخيانة       -العهد إن كان هناك عهد      

العهد لأهل الذمة الذين يقبلون مسالمة الإسلام وأداء الجزية ولا عهد في غير هذه الحالة               
الحكم المرحلـي   إلا أن يكون بالمسلمين ضعف يجعل الحكم المتعين في حالتهم هذه هو             

 ).الذي كان في حالة تشبه الحالة التي هم فيها
 :-� -وهذه آداب المعركة كلها،من وصية رسول اللّه 

إِذَا أَمر أَمِيرا علَى جيشٍ،أَو سرِيةٍ      :�كَانَ رسولُ االلهِ    :عن سلَيمانَ بنِ بريدةَ،عن أَبِيهِ قَالَ     
اغْزوا بِسمِ االلهِ فِـي     :بِتقْوى االلهِ،ومن معه مِن الْمسلِمِين خيرا،ثُم قَالَ      أَوصاه فِي خاصتِهِ    

سبِيلِ االلهِ،قَاتِلُوا من كَفَر بِاللَّهِ،اغْزوا ولاَ تغلُّوا،ولاَ تغـدِروا،ولاَ تمثِّلُـوا،ولاَ تقْتلُـوا             
   مِن كودع إِذَا لَقِيتا،ولِيدو            ـالٍ،أَوى ثَـلاَثِ خِصـدإِلَـى إِح مهعفَـاد رِكِينشالْم 

           وكابلاَمِ،فَإِنْ أَجإِلَى الإِِس مهعاد،مهنع كُفو مهلْ مِنا فَاقْبهإِلَي وكابا أَجم نهتخِلاَلٍ،فَأَي
لَـى التحـولِ مِـن دارِهِـم إِلَـى دارِ           إِلَيهِ فَأْقَبل مِنهم،وكُف عنهم ثُـم ادعهـم إِ        

الْمهاجِرِين،وأَخبِرهم أَنهم إِنْ فَعلُوا أَنَّ لَهـم مـا لِلْمهـاجِرِين،وعلَيهِم مـا علَـى               
كَـأَعرابِ  الْمهاجِرِين،وإِنْ هم أَبوا أَنْ يتحولُوا مِنهـا فَـأَخبِرهم أَنهـم يكُونـونَ              

الْمسلِمِين،يجرِي علَيهِم حكْم االلهِ الَّذِي يجرِي علَى الْمسلِمِين،ولاَ يكُونُ لَهـم فِـي             
              مةَ فَإِنْ هيالْجِز ملْها فَسوأَب مفَإِنْ ه،لِمِينسالْم عوا ماهِدجءٌ إِلاَّ أَنْ ييءِ شالْفَيةِ ونِيمالْغ

لَ            أَجأَه تراصإِذَا حو،مقَاتِلْهبِاللَّهِ و عِنتا فَاسوأَب مإِنْ هو،مهنع كُفو مهلْ مِنفَاقْب وكاب
حِصنٍ فَأَرادوك أَنْ تجعلَ لَهم ذِمةَ االلهِ وذِمةَ نبِيك،فَلاَ تجعلْ لَهم ذِمـةَ االلهِ ولاَ ذِمـةَ                 

بِين       ابِكحأَص مذِمو ةَ أَبِيكذِمو كتذِم ملْ لَهعاج لَكِن؛هِ،و      كُـمموا ذِمفِـرخإِنْ ت كُمفَإِن
وذِمم آبائِكُم أَهونُ مِن أَنْ تخفِروا ذِمةَ االلهِ وذِمةَ رسولِهِ،وإِنْ حاصرت أَهـلَ حِصـنٍ               

هم علَى حكْمِ االلهِ فَلاَ تنزِلْهم علَى حكْمِ االلهِ،ولَكِـن أَنـزِلْهم علَـى              فَأَرادوك أَنْ تنزِلَ  
كْمِكلاَ؛ح أَم االلهِ فِيهِم كْمح صِيبرِي أَتدلاَ ت ك٣٣.فَإِن   

                                                 
) ٢٣٠٣٠]((٦٤٠ /٧) [عالم الكتب (ومسند أحمد    ) ١٩٠٢](٤٨٤ /٣[أخرجه مسلم وغيره المسند الجامع       - ٣٣

٢٣٤١٨( 



 ٤٩

فَنهى رسولُ االلهِ   �وجِدتِ امرأَةٌ مقْتولَةً فِي بعضِ مغازِي رسولِ االلهِ         :وعنِ ابنِ عمر،قَالَ  
 .عن قَتلِ النساءِ والصبيانِ�

 بِياسٍ أَنَّ النبنِ عنِ اباءِ�وعسلِ النقَت نى عه٣٤ن. 
إِنك تأْتِي قَوما   :لَما بعثَ معاذَ بن جبلٍ إِلَى الْيمنِ،قَالَ      �أَنَّ رسولَ االلهِ    ؛وعنِ ابنِ عباسٍ   
هلَ كِتابٍ،فَادعهمِ الَى شهادةِ أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّه وأَني رسولُ االلهِ،فَإِنْ هـم أَطَـاعوك                أَ

لِذَلِك،فَأَعلِمهم أَنَّ اللَّه عز وجلَّ افْترض علَيهِم خمس صلَواتٍ فِي كُلِّ يومٍ ولَيلَـةٍ،فَإِنْ              
لِك،فَأَعلِمهم أَنَّ اللَّه عز وجلَّ افْترض علَيهِم صدقَةً فِي أَموالِهِم تؤخـذُ مِـن      أَطَاعوا لِذَ 

أَغْنِيائِهِم وترد فِي فُقَرائِهِم،فَإِنْ هم أَطَاعوك لِذَلِك،فَإِياك وكَرائِم أَموالِهِم،واتقِ دعـوةَ           
 ٣٥.إِنها لَيس بينها وبين االلهِ عز وجلَّ حِجابالْمظْلُومِ،فَ

لَعلَّكُم تقَاتِلُونَ قَومـا فَتظْهـرونَ       « -�-عن رجلٍ مِن جهينةَ قَالَ قَالَ رسولُ اللَّهِ         و
يصالِحونكُم علَى صلْحٍ فَلاَ تصِـيبوا      علَيهِم فَيتقُونكُم بِأَموالِهِم دونَ أَنفُسِهِم وأَبنائِهِم فَ      

 لَكُم لُحصلاَ ي هفَإِن ذَلِك قئًا فَويش مه٣٦»مِن. 
نزلَ �إِنَّ رسولَ االلهِ    :عنِ الْعِرباضِ بنِ سارِيةَ رضِي اللَّه عنه وكَانَ مِن أَصحابِهِ،يقُولُ          و

   م نم هعمو ربيلَ إِلَـى           بِخا،فَأَقْبكَرنا مارِدلا بجكَانَ ر ربيخ احِبأَنَّ صابِهِ،وحأَص مِن هع
  بِيلُوا           :فَقَـالَ ،�النخـدتا،ونترـأْكُلُوا ثَمتا،ونرموا ححـذْبأَنْ ت أَلَكُم،ـدمحـا مي

يا ابن عوفٍ،اركَب فَرسك،فَأَذِّنْ    :فَقَالَ،�لُ االلهِ   بيوتنا،وتضرِبوا نِساءَنا ؟ فَغضِب رسو    
وأَنِ ،فِي الناسِ أَنَّ الْجنةَ لا تحِلُّ إِلا لِمن شهِد أَنْ لا إِلَه إِلا اللَّـه وأَنـي رسـولُ االلهِ                   

إِنَّ اللَّه عز وجلَّ لَم يحِلَّ      :ثُم قَالَ ،�فَاجتمعنا لَه،فَصلَّى النبِي    :اجتمِعوا إِلَى الصلاةِ قَالَ   
           ؤرام سِبح أَم،ماءَهوا نِسرِبضلا تو،مالَهوأْكُلُوا أَملا تإِلا بِإِذْنٍ،و بِينكَاتالْم وتيب لَكُم

ن اللَّه عز وجلَّ حرم شيئًا إِلا       مِنكُم وقَد شبِع حتى بطَن وهو متكِئٌ علَى أَرِيكَتِهِ،لا يظُ         
ما فِي الْقُرآنِ،أَلا إِني قَد حدثْت ووعظْت بِأَشياءَ هِي مِثْلُ الْقُرآنِ أَو أَكْثَر،وأَنه لا يحِلُّ               

         الْم وتيلُوا بخدلا تو،رملا الْحابٍ،واعِ كُلُّ ذِي نبالس مِن لا    لَكُمإِلا بِـإِذْنٍ،و بِينكَات
                                                 

 صحيح) ٣٣٧٨٥و٣٣٧٨٤](٥٦٩ /١٧[مصنف ابن أبي شيبة  - ٣٤
 وهو حديث صحيح مشهور  ) ٥٩١١]( ٥٥٣ /٨[المسند الجامع أخرجه الجماعة  - ٣٥
  جهالة  هفي) ١٥٧٢٦](١٣٤٧ /١٨[والمسند الجامع  ) ٣٠٥٣]( ١٣٦ /٣[ المكتر -سنن أبي داود  - ٣٦



 ٥٠

لا تجلِـدوا   :لا تضـرِبوا،أَو قَـالَ    :تأْكُلُوا مِن أَموالِهِم شيئًا إِلا ما طَابوا لَه نفْسا،وقَالَ        
 ماءَه٣٧" نِس. 

الْمسـجِدِ  قَالَ حدثَ الْأَسود بن سرِيعٍ وكَانَ أَولَ من قَص فِـي هـذَا          ،وعنِ الْحسنِ  
أَربع غَزواتٍ فَتناولَ أَصحابه الذُّريةَ بعدما قَتلُوا الْمقَاتِلَـةَ         �غَزوت مع رسولِ االلهِ     :قَالَ

ثُـم  أَلَا ما بالُ أَقْوامٍ قَتلُوا الْمقَاتِلَـةَ        " :فَقَالَ،فَاشتد ذَلِك علَيهِ  �فَبلَغَ ذَلِك رسولَ االلهِ     
يا رسولَ االلهِ أَلَيسوا أَبناءَ الْمشرِكِين ؟ فَقَالَ رسـولُ االلهِ           :فَقَالَ رجلٌ " تناولُوا الذُّريةَ ؟    

إنَّ أَخياركُم أَبناءُ الْمشرِكِين أَما إنه لَيست تولَد نسمةٌ إلَّا ولِدت علَى الْفِطْرةِ فَما              " :�
ا يانِهرصني ا أَوانِهدوها ياهوا فَأَبهانا لِسهنع بِينى يتا حهلَيالُ ع٣٨"ز 

وكَانَ أَولَ مـن    :وعن الْحسن،حدثَنا الأَسود بنِ سرِيعٍ وكَانَ رجلاً مِن بنِي سعدٍ قَالَ          
    سنِي الْمعجِدِ،يسذَا الْمفِي ه قَالَ قَص،امِعالْج ـولِ االلهِ       :جِدسر ـعم توغَز�  ـعبأَر

أَلاَ ما  :فَقَالَ�فَتناولَ قَوم الذُّريةَ بعد ما قَتلُوا الْمقَاتِلَةَ،فَبلَغَ ذَلِك رسولَ االلهِ           :غَزواتٍ،قَالَ
يا رسولَ االلهِ،أَولَيس أَبنـاءُ     :فَقَالَ رجلٌ :ريةَ،قَالَبالُ أَقْوامٍ قَتلُوا الْمقَاتِلَةَ حتى تناولُوا الذُّ      

إِنَّ خِياركُم أَبناءُ الْمشرِكِين،إِنها لَيست نسـمةٌ       :�فَقَالَ رسولُ االلهِ    :الْمشرِكِين ؟ قَالَ  
      ا حهلَيالُ عزا تةِ،فَملَى الْفِطْرع تلِدإِلاَّ و ولَدت  ـا وانِهدوها ياهوا،فَأَبهانا لِسهنع بِينى يت

 ٣٩.ينصرانِها
 :وهذه التعليمات النبوية هي التي سار عليها الخلفاء بعده

 بـن  أَنَّ أَبا بكْرٍ رضِى اللَّه عنه لَما بعثَ الْجنود نحو الشامِ يزِيد      :عن سعِيدِ بنِ الْمسيبِ   
                ـعكْرٍ مو بى أَبشوا مكِبا رةَ قَالَ لَمنسح نبِيلَ ابحرشاصِ والْع نو برمعانَ وفْيأَبِى س
               ـنحنشِى ومولِ اللَّهِ أَتسلِيفَةَ را خاعِ فَقَالُوا يدةَ الْولَغَ ثَنِيى بتح مهعدوودِهِ يناءِ جرأُم

كْبفَقَالَ          :انٌ؟ فَقَالَ ر وصِيهِملَ يعج بِيلِ اللَّهِ ثُمذِهِ فِى سه طَاىخ سِبتى أَحإِن: أُوصِيكُم
بِتقْوى اللَّهِ اغْزوا فِى سبِيلِ اللَّهِ فَقَاتِلُوا من كَفَر بِاللَّهِ فَإِنَّ اللَّه ناصِر دِينِهِ ولاَ تغلُّـوا ولاَ                  

                                                 
وصـحيح الجـامع     ) ٣٠٥٢](١٣٥ /٣[ المكـتر    -وسنن أبي داود    ) ١٣٣٦]( ٥٢٠ /٢[الآحاد والمثاني    - ٣٧
 حسن) ٧٨٤٠(

 صحيح]  ٥٠٠ /٣[ دار طيبة -وتفسير ابن كثير  ) ١٣٩٤](١٣ /٤[ار شرح مشكل الآث - ٣٨
  صحيح١٦٤١٢) ١٦٣٠٣](٥٨٤ /٥) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ٣٩



 ٥١

 وا ودِرغت               مِـن ودالْع مونَ فَإِذَا لَقِيترمؤا توا مصعلاَ تضِ ووا فِى الأَرفْسِدلاَ توا ونبجلاَ ت
الْمشرِكِين إِنْ شاءَ اللَّه فَادعوهم إِلَى ثَلاَثِ خِصالٍ فَإِنْ هم أَجابوك فَاقْبلُوا مِنهم وكُفُّوا              

ى الإِسلاَمِ فَإِنْ هم أَجابوك فَاقْبلُوا مِنهم وكُفُّوا عنهم ثُم ادعوهم إِلَـى             عنهم ادعهم إِلَ  
التحولِ مِن دارِهِم إِلَى دارِ الْمهاجِرِين فَإِنْ هم فَعلُوا فَـأَخبِروهم أَنَّ لَهـم مِثْـلَ مـا          

 الْمهاجِرِين وإِنْ هم دخلُوا فِى الإِسلاَمِ واختـاروا دارهـم     لِلْمهاجِرِين وعلَيهِم ما علَى   
علَى دارِ الْمهاجِرِين فَأَخبِروهم أَنهم كَأَعرابِ الْمسلِمِين يجرِى علَيهِم حكْم اللَّهِ الَّذِى            

 والْغنائِمِ شىءٌ حتى يجاهِدوا مع الْمسـلِمِين        فَرض علَى الْمؤمِنِين ولَيس لَهم فِى الْفَىءِ      
             مهلُوا مِـنلُوا فَـاقْبفَع مةِ فَإِنْ هيإِلَى الْجِز موهعلاَمِ فَادلُوا فِى الإِسخدا أَنْ يوأَب مفَإِنْ ه

يهِم فَقَاتِلُوهم إِنْ شاءَ اللَّه ولاَ تغرِقُن نحـلاً  وكُفُّوا عنهم وإِنْ هم أَبوا فَاستعِينوا بِاللَّهِ علَ      
ولاَ تحرِقُنها ولاَ تعقِروا بهِيمةً ولاَ شجرةً تثْمِر ولاَ تهدِموا بِيعةً ولاَ تقْتلُوا الْوِلْـدانَ ولاَ     

     با حامونَ أَقْوجِدتساءَ وسلاَ النو وخيوا       الشسبا حمو موهعامِعِ فَدوفِى الص مهفُسوا أَنس
            متدجا فَإِذَا واصأَفْح ءُوسِهِماطِ رسطَانُ فِى أَويذَ الشخات رِينونَ آخجِدتسو لَه مهفُسأَن

اءَ اللَّهإِنْ ش ماقَهنوا أَعرِبفَاض ٤٠."أُولَئِك 
  نِ شِهنِ ابـا   :ابٍ قَالَ وعلَم هنااللهُ ع ضِير يقدكْرٍ الصا ببِ أَنَّ أَبيسالْم نب عِيدثَنِي سدح

                ـنبِيلَ بحـرشاصِ والْع نو برمعانَ وفْينِ أَبِي سب زِيدامِ يالش وحودِ نناءَ الْجرثَ أُمعب
ى االلهِ عز وجلَّ اغْزوا فِي سبِيلِ االلهِ،قَاتِلُوا من كَفَر بِااللهِ،فَإِنَّ           أُوصِيكُم بِتقْو " :حسنةَ قَالَ 

االلهَ ناصِر دِينه،ولَا تغلُوا ولَا تغدِروا ولَا تجبنوا ولَا تفْسِدوا فِي الْأَرضِ،ولَا تغرِقُن نخلًـا               
وا بقِرعلَا تا وهقُنرحلَا تةً وعيوا بدِمهلَا تو ثْمِرةً ترجلَا شةً و٤١"هِيم 

                                                 
 صحيح لغيره) ١٨٥٩٢) (٨٥ / ٩ (- المكتر -السنن الكبرى للبيهقي - ٤٠

جمـع خصـلة   : الخصال-ه جدع الأطراف أو قطعها أو تشويه الجسد والتنكيل ب    : التمثيل -الخيانة والسرقة   :الغلول
امتنـع  : أبى-ما يؤخذ من العدو من مال ومتاع بغير حـرب  :الفيء-وهي خلق في الإنسان يكون فضيلة أو رزيلة     

هي عبارة عن الْمال الذي يعقَد للْكِتابي عليه الذِّمة،وهي فِعلة،من الجزاء،كأا جزت عـن قتلـه                :الجزية-ورفض  
  الدولة الإسلامية وحمايتها لهم،والجزية مقابل إقامتهم في

 صحيح لغيره) ١٤٤ / ٣ (-شرح مشكل الآثار  - ٤١



 ٥٢

كَتب عمر إلَى أُمراءِ الأَجنادِ أَنْ لاَ تقْتلُوا امرأَةً،ولاَ صبِيا،وأَنْ تقْتلُوا           :وعنِ ابنِ عمر،قَالَ  
 ٤٢."من جرت علَيهِ الْمواسى
لاَ تغلُّوا،ولاَ تغدِروا،ولاَ تقْتلُوا ولَيدا واتقُـوا       :أَتانا كِتاب عمر  :وعن زيدِ بنِ وهبٍ،قَالَ   

فِي الْفَلاَّحِين ٤٣."اللَّه 
حدثْت أَنَّ أَبا بكْرٍ بعثَ جيوشا إلَى الشامِ فَخرج يتبع يزِيـد           :وعن يحيى بنِ سعِيدٍ،قَالَ   

لاَ تقْتلَن صبِيا،ولاَ امرأَةً،ولاَ كَبِيرا هرِمـا،ولاَ       :إني أُوصِيك بِعشرٍ  :يانَ،فَقَالَبن أَبِي سفْ  
            ـرِقَنغلاَ تأْكَلَةٍ،ولاَ بقرة إِلاَّ لِماةً،ونَّ شقِرعلاَ تا،وامِرع نبرخلاَ تا،وثْمِرا مرجش نقْطَعت

حلاَ تلاً،وخننبجلاَ تلّ،وغلاَ تو ه٤٤."رِقَن 
حدثَنِي شقِيق بن سلَمةَ الْأَسدِي،عنِ الرسولِ الَّذِي جرى        :وعن منصورِ بنِ الْمعتمِرِ،قَالَ   

دب عمـر بـن     ن:بين عمر بنِ الْخطَّابِ رضِي اللَّه عنه وسلَمةَ بنِ قَيسٍ الْأَشجعِي قَالَ           
:" الْخطَّابِ الناس مع سلَمةَ بنِ قَيسٍ الْأَشجعِي بِالْحرةِ إِلَى بعضِ أَهـلِ فَارِس،وقَـالَ             

تقَاتِلُونَ من كَفَـر بِاللَّـهِ،لَا تغلُّوا،ولَـا تغـدِروا،ولَا          ؛انطَلِقُوا بِسمِ اللَّهِ،وفِي سبِيلِ اللَّهِ    
مإِلَـى             ت مهعمِ فَـادإِلَى الْقَو تيهتإِذَا انا،وما هخيلَا شا،وبِيلَا صأَةً،ورلُوا امقْتلَا تثِّلُوا،و

          مهعا فَادوإِنْ أَبو،كُملَيا عم هِملَيعو،ا لَكُمم مفَلَه،كُممِن مادِ،فَإِنْ قَبِلُوا فَهالْجِهلَامِ والْإِس 
إِلَى الْإِسلَامِ بِلَا جِهادٍ،فَإِنْ قَبِلُوا فَاقْبلْ مِنهم،وأَعلِمهم أَنه لَا نصِيب لَهم فِي الْفَيءِ،فَـإِنْ              

 من  أَبوا فَادعهم إِلَى الْجِزيةِ،فَإِنْ قَبِلُوا فَضع عنهم بِقَدرِ طَاقَتِهِم،وضع فِيهِم جيشا يقَاتِلْ           
وراءَهم،وخلِّهِم وما وضعت علَيهِم،فَإِنْ أَبوا فَقَاتِلْهم،فَإِنْ دعوكُم إِلَى أَنْ تعطُوهم ذِمةَ           

فَلَا تعطُوهم ذِمةَ اللَّهِ ولَا ذِمـةَ محمـدٍ،ولَكِن أَعطُـوهم ذِمـم         �اللَّهِ وذِمةَ محمدٍ      
فَلَما قَـدِمنا   " سِكُم،ثُم قُولُوا لَهم،فَإِنْ أَبوا علَيكُم فَقَاتِلْهم،فَإِنَّ اللَّه ناصِركُم علَيهِم          أَنفُ

 ـ   :الْبِلَاد دعوناهم إِلَى كُلِّ ما أُمِرنا بِهِ،فَأَبوا،فَلَما مسهم الْحصر نادونا          هِ أَعطُونا ذِمـةَ اللَّ
لَا،ولَكِنا نعطِيكُم ذِمم أَنفُسِنا،ثُم نفِي لَكُم،فَأَبوا،فَقَاتلْناهم،فَأُصِـيب       :وذِمةَ محمدٍ،فَقُلْنا 

                                                 
 صحيح) ٣٣٧٩١) (٥٧٤ / ١٧ (-مصنف ابن أبي شيبة  - ٤٢
 حسن) ٣٣٧٩٢) (٥٧٤ / ١٧ (-مصنف ابن أبي شيبة  - ٤٣

 جدع الأطراف أو قطعها أو تشويه الجسد والتنكيل به:التمثيل-الخيانة والسرقة :الغلول
 صحيح مرسل)  ٣٣٧٩١) (٥٧٤ / ١٧ (-ف ابن أبي شيبة مصن - ٤٤



 ٥٣

يقٍ ورِقَةٍ  رجلٌ مِن الْمسلِمِين،ثُم إِنَّ اللَّه فَتح علَينا،فَملَأَ الْمسلِمونَ أَيدِيهم مِن متاعٍ ورقِ           
ما شاءُوا،ثُم إِنَّ سلَمةَ بن قَيسٍ أَمِير الْقَومِ دخلَ،فَجعلَ يتخطَّـى بيـوت نارِهِم،فَـإِذَا               

أَشياءُ كَانت تعظِّم بِهـا    :ما هذَانِ السفَطَانِ ؟ فَقَالُوا    :بِسفَطَينِ معلَّقَينِ بِأَعلَى الْبيتِ،فَقَالَ   
ما :أَهبِطُوهما إِلَي،فَإِذَا علَيهِما طَوابِع الْملُوكِ بعد الْملُوكِ قَالَ       :لْملُوك بيوت نارِهِم،فَقَالَ  ا

               ـربخ مهـربـاءُوا أَخا جفَلَم،ـلِمِينسبِالْم لَـيفِيسٍ،عرٍ نلَى أَموا إِلَّا ععطَب مهبسأَح
أَردت أَنْ أَفُضهما بِمحضرٍ مِنكُم،فَفَضهما،فَإِذَا هما مملُوءَانِ بِما لَم ير          :قَالَالسفَطَينِ،فَ
يا معشر الْمسلِمِين،قَد علِمتم    :لَم أَر مِثْلَه،فَأَقْبلَ بِوجهِهِ علَى الْمسلِمِين،فَقَالَ     :مِثْلُه أَو قَالَ  

م اللَّه فِي وجهِكُم هذَا،فَهلْ لَكُم أَنْ تطِيبوا بِهذَينِ السـفَطَينِ أَنفُسـا لِـأَمِيرِ               ما أَبلَاكُ 
إِنا نشهِد اللَّه أَنا قَد     :الْمؤمِنِين لِحوائِجِهِ وأُمورِهِ وما ينتابه،فَأَجابوه بِصوتِ رجلٍ واحِدٍ       

تطَابا،ولْنانِي،فَقَالَ   فَععمِنِينِ،فَدؤا لِأَمِيرِ الْمنفُسأَن :        مـوي مِنِينـؤالْم أَمِـير تهِدع قَد
            لَـه ـلِمِينسفُسِ الْمطِيبِ أَننِ،وفَطَيرِ السأَمتِهِ وصِيو ا مِننعبا اتما،وانصا أَومةِ،ورالْح

ما :مِيرِ الْمؤمِنِين،واصدقْه الْخبر،ثُم ارجِع إِلَي بِما يقُولُ لَك،فَقُلْت       بِهِما،فَأْتِ بِهِما إِلَى أَ   
فَأَخذْت بِيدِ رجلٍ مِـن الْقَومِ،فَانطَلَقْنـا       .خذْ بِيدِ من أَحببت     :لِي بد مِن صاحِبٍ،فَقَالَ   

   نى قَدِمتا حمهزهنِ نفَطَيبِالس       طَلَقْتاننِ،وـفَطَيالس عاحِبِي مص تلَسةَ،فَأَجدِينا الْما بِهِم
أَطْلُب أَمِير الْمؤمِنِين عمر رضِي اللَّه عنه،فَإِذَا بِهِ يغدي الناس وهو يتوكَّأُ علَـى عكَّـازٍ      

،فَجلَست فِي عرضِ الْقَومِ لَا آكُـلُ       "فَأُ،ضع هاهنا   يا يرفَأُ،ضع هاهنا،يا ير   :" وهو يقُولُ 
لَا حاجةَ لِي بِهِ،فَرأَى الناس وهـو  :فَقُلْت" أَلَا تصِيب مِن الطَّعامِ ؟ :" شيئًا فَمر بِي،فَقَالَ  

،ثُم أَدبر واتبعتـه،فَجعلَ    "صاعك  يا يرفَأُ،خذْ خونك وقِ   :" قَائِم علَيهِم يدور فِيهِم،فَقَالَ   
     فِـي إِثْـرِهِ،ثُم لْتخا،فَدلَهخةٍ،فَدظِيماءَ عرارٍ قَوى إِلَى دهتى انتةِ حدِينالْم لَّلُ طَرِيقختي

          تنى ظَنتا حلِيم تا،فَقُملَهخارِ فَدالد ةٍ مِنرجى إِلَى حهتان     كَّنمت قَد مِنِينؤالْم أَنَّ أَمِير
 لِسِهِ،فَقُلْتجفَقَالَ :فِي م،كلَيع لَامالس ":كلَيعلْ  ،وخلَى    "فَادع الِسج وفَإِذَا ه،لْتخفَد،

        تلَستِفَقًا،فَجرالَّتِي كَانَ م ذَ إِلَيبآنِي نا رى،فَلَمرفِقًا أُخترةٍ مادوِس     ا،فَـإِذَا هِـيهلَيع 
  ا لِيفهوشنِي،فَإِذَا حرِزغا   :" قَالَ،تةُ،أَطْعِمِينارِيا جزٍ      "يبخ مِن را قِدةٍ فِيهعبِقَص اءَتفَج،

طْعمتنـا  أَما إِنها لَو كَانت راضِيةً أَ     :" يابِسٍ،فَصب علَيها زيتا،ما فِيهِ مِلْح ولَا خلٌّ،فَقَالَ      



 ٥٤

فَذَهبت أَتناولُ مِنها قِدرةً،فَلَا واللَّـهِ إِنِ       :،فَدنوت،قَالَ"ادنُ  :" ،فَقَالَ لِي "أَطْيب مِن هذَا    
ر استطَعت أَنْ أُجِيزها،فَجعلْت أَلُوكُها مرةً مِن ذَا الْجانِبِ،ومرةً مِن ذَا الْجانِبِ،فَلَم أَقْدِ           

              ـهتأَيى رترٍ،حعش بٍ أَوبِثَو امطَع لَه لَّقعتاسِ إِكْلَةً،إِنْ يالن نسأَكَلَ أَحا،وهلَى أَنْ أُسِيغع
أَعطِيهِ :" ،فَجاءَت بِسوِيقِ سلْتٍ،فَقَالَ  "يا جارِيةُ،اسقِينا   :" يلْطَع جوانِب الْقَصعةِ،ثُم قَالَ   

"اوفَن،              آنِـي قَـدا رفَلَم،نِدت هكْترا تإِنْ أَنو،ارقُش لَه تثَار هكْترا حإِذَا أَن لْتعنِيهِ،فَجلَت
،فَناولْته،فَشرِب حتى وضع علَى جبهتِهِ     "ما لَك أَرنِيهِ إِنْ شِئْت      :" بشِعت ضحِك،فَقَالَ 

حمد لِلَّهِ الَّذِي أَطْعمنا فَأَشبعنا،وسقَانا فَأَروانا،وجعلَنا مِن أُمةِ محمدٍ          الْ:" هكَذَا ثُم قَالَ  
� "فَقُلْت،:           اكفِـد لَنِي اللَّهعتِي جاجح،وِيفَر رِبشو،بِعفَش مِنِينؤالْم أَكَلَ أَمِير قَد- 

 قِيقدِيثِ    :قَالَ شكَانَ فِي حا قَالَ        وا مهضِعٍ مِنوذَا فِي مانٍ،همثَلَاثَةُ أَي ايولِ إِيسلِلَّـهِ  :الر
    ؟ قُلْت تأَن نفَم وكسٍ قَالَ    :أَبنِ قَيةَ بلَمولُ سسا     :رننحطْنِهِ تب مِن تجرا خماللَّهِ،لَكَأَنفَت

  مِن جِئْت نمرِي عبا لِخبحو،لَيع  إِلَـي ـفحزي وهقُولُ ولَ يعجدِهِ،وـا لِلَّـهِ   : عِنإِيه
أَبوك،كَيف تركْت سلَمةَ بن قَيسٍ ؟ كَيف الْمسلِمونَ ؟ ما صنعتم ؟ كَيف حـالُكُم ؟                

إِلَ       :قُلْت ربهِ الْخلَيع تصصفَاقْت،مِنِينؤالْم ا أَمِيري حِبا تم    الَ،فَأُصِيبا الْقِتونباصن مهى أَن
          لِ طَوِيلًا،قُلْتجلَى الرع محرتو،اءَ اللَّها شم هلَغَ مِنبو عجرتفَاس،لِمِينسالْم لٌ مِنجر: ثُم

مسلِمونَ أَيدِيهم مِن متاعٍ ورقِيقٍ     إِنَّ اللَّه فَتح علَينا يا أَمِير الْمؤمِنِين فَتحا عظِيما فَملَأَ الْ          
ورِقَةٍ ما شاءُوا قَالَ،ويحك كَيف اللَّحم بِها ؟ فَإِنها شجرةُ الْعربِ،ولَا تصلُح الْعرب إِلَّا              

ا،قُلْتتِهرجقَالَ  :بِش نِ،ثُميمهاةُ بِدِرالش ":   رأَكْب اللَّه"  قَالَ،ثُم:     مِـن لْ أُصِيبه كحيو
جِئْت إِلَى ذِكْرِ السفَطَينِ،فَأَخبرته خبرهما،فَحلَف الرسولُ      :الْمسلِمِين رجلٌ آخر ؟ قَالَ    

 ـ             اعِي والْأَسـاوِد   عِندها يمِينا أُخرى،اللَّه الَّذِي لَا إِلَه إِلَّا هو لَكَأَنما أُرسِلَت علَيـهِ الْأَفَ
لِلَّهِ أَبوك وعلَام   :والْأَراقِم أَنْ وثَب كَمكَانِ تِيك،ثُم أَقْبلَ علَي بِوجهِهِ آخِذًا بِحقْوتِهِ فَقَالَ          

 ـ              حفِـي ن فـوالْخو ـوعالْجأَ وونَ الظَّملِمسالْم قْبِلَنتساللَّهِ لَي؟ و رمانِ لِعكُونورِ ي
الْعدو،وعمر يغدو مِن أَهلِهِ ويروح إِلَيهِم يتبِع أَفْياءَ الْمدِينةِ،ارجِع بِما جِئْت بِهِ فَلَا حاجةَ              

 ا قَالَ       :لِي فِيهِ،فَقُلْتمِلْناحِبِي فَاحبِصبِي و دِعأُب هإِن،مِنِينؤالْم ا أَمِيري: املَا كَرةَ لِلْآخِرِ  لَا،و
     قُلْت،مِلَكفَأَح هبِع را أُسبِم ا جِئْتنِ ؟ قَالَ        :ميضأَر نيلٌ بجر كرتادِ اللَّهِ أَيا لَعِبلَا  :يا لَوأَم



 ٥٥

            إِبِلِ الص نِ مِنيرِينِ ظِهياقَتلَى نع هاحِبصو مِلْهبِهِ فَاح طَلِقفَأُ انرا يا يهقُلْت   ـسخان قَةِ،ثُمد
أَما لَئِن شتا الْمسلِمونَ فِي مشاتِيهِم      :بِهِما حتى تخرِجهما مِن الْحرةِ،ثُم الْتفَت إِلَي فَقَالَ       

لَى الْبِلَادِ فَـانظُر  إِذَا انتهيت إِ:قَبلَ أَنْ يقْسما بينهم لَأَعذِرنَّ مِنك ومِن صويحِبِك،ثُم قَالَ       
ادع لِـي   :أَحوج من ترى مِن الْمسلِمِين فَادفَع إِلَيهِ الناقَتينِ،فَأَتيناه فَأَخبرناه الْخبر،فَقَالَ         

رآكُم أَحق بِهِمـا    إِنَّ أَمِير الْمؤمِنِين قَد وفَركُم بِسفَطَيكُم،و     :الْمسلِمِين،فَلَما جاءُوا قَالَ  
أَصلَحك اللَّه أَيها الْأَمِير إِنه ينبغِي لَهما بصر وتقْوِيم         :مِنه،فَاقْتسِموا علَى بركَةِ اللَّهِ،فَقَالُوا   

 الْقَوم وعـد الْحِجـارةَ      واللَّهِ لَا تبرحونَ وأَنتم تطْلُبوننِي مِنها بِحجرٍ،فَعد      :وقِسمةٌ فَقَالَ 
 ٤٥" "فَربما طَرحوا إِلَى الرجلِ الْحجرينِ،وفَلَقُوا الْحجر بين اثْنينِ 

أن عمر بن الخطاب كان إذا بعث أميرا أوصاهم بتقوى االله وقال            :وعن حيوة بن شريح   
االله والنصـر ولـزوم الحـق       بسم االله وعلى عون االله وامضوا بتأييد        :عند عقدة الولاية  

والصبر،وقاتلوا فى سبيل االله من كفر باالله،ولا تعتدوا إن االله لا يحب المعتدين،ثم لا تجبنوا               
عند اللقاء ولا تمثلوا عند القدرة،ولا تسرفوا عند الظهور،ولا تنكلوا عند الجهـاد ولا              

وعنـد جمـة    تقتلوا امرأة ولا هرما ولا وليدا،وتوقوا قتلـهم إذا التقـى الزحفـان              

                                                 
 حسن  ) ٢٢٩٩) (١١ / ٦ (-سنن سعيد بن منصور  - ٤٥

 -امتنـع ورفـض     : أبى -جدع الأطراف أو قطعها أو تشويه الجسد والتنكيل به          :التمثيل-الخيانة والسرقة     :الغلول
عن الْمال الذي يعقَـد للْكِتـابي عليـه         هي عبارة   : الجزية -ما يؤخذ من العدو من مال ومتاع بغير حرب          :الفيء

 الذمـة   -الذِّمة،وهي فِعلة،من الجزاء،كأا جزت عن قتله ،والجزية مقابل إقامتهم في الدولة الإسلامية وحمايتها لهم               
 ـ    : التخلل -رفض وامتنع   : أبى -العهد،والأمانِ،والضمان،والحُرمة،والحق  :والذمام  في  -يئين  التحرك والتنقل بـين ش

 -وعاء يؤكل ويثْرد فيه وكان يتخذ من الخشب غالبا : القصعة-الرمي والطرح   :النبذ-وقتا طويلا   : مليا -بعده  :إثره
طعام يصنع من دقيق القمح أو الشعير بخلطه        : السويق -الأمة المملوكة أو الشابة من النساء       : الجارية -الاقتراب  :الدنو

هذه كلمة يراد ـا     :إيه- من الشعير أبيض لا قشر له،وقيل هو نوع من الحِنطة            ضرب: السلت -بالسمن والعسل   
الاستزادة،وهي مبنية على الكسر،فإذا وصلْت نونت فقلت إِيهٍ حدثْنا،وإذا قلت إيها بالنصب فإِنما تأمره بالسكوت               

بلَّغُ بِهِ ويتزود من سلعة أو مال أو زوج أو أثـاث أو ثيـاب أو                كل ما ينتفَع به ويستمتع ،أو يت      :المتاع-أو العكس   
وقد يقال بمعنى المدح والتعجـب  . كَلمةُ ترحمٍ وتوجعٍ،تقالُ لمن وقَع في هلَكةٍ لا يستحِقُّها: ويح-مأكل وغير ذلك    

في : في نحر العدو   -ءِ والبقَر والنعامِ وحمرِ الوحش      الواحدة من الضأن والمَعز والظَّبا    :الواحدة من الغنم وقيل   : الشاة -
الجمال : الإبل- عطبت راحلته وكلَّت وبقي بعيدا عن الرفاق: أُبدِع بفلان-السير أول النهار : الغدو-مقابلته وقتاله 

 زال عنه وغادره: برح المكان-مواضعهم وأماكنهم :مشاتيهم-والنوق ليس له مفرد من لفظه 



 ٥٦

النهضات،وفى شن الغارات،ولا تغلوا عند الغنائم ونزهوا الجهاد عـن عـرض الـدنيا           
 ٤٦"وأبشروا بالأرباح فى البيع الذى بايعتم وذلك هو الفوز العظيم

وهكذا تتواتر الأخبار بالخط العام الواضـح لمسـتوى المنـهج الإسـلامي في قتالـه                
وفي قصر القتال علـى القـوى       .امة الإنسان لأعدائه،وفي آدابه الرفيعة،وفي الرعاية لكر    

وفي .المادية التي تحول بين الناس وبين أن يخرجوا من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحـده               
أما الغلظة فهي الخشونة في القتال والشدة وليسـت         .اليسر الذي يعامل به حتى أعداءه     

 أصلا وليست تمثـيلا  هي الوحشية مع الأطفال والنساء والشيوخ والعجزة،غير المحاربين      
بالجثث والأشلاء على طريقة المتبربرين الذين يسمون أنفسـهم متحضـرين في هـذا              

وقد تضمن الإسلام ما فيه الكفاية من الأوامر لحماية غـير المحـاربين،ولاحترام             .الزمان
إنما المقصود هو الخشونة التي لا تميع المعركة وهذا الأمر ضروري لقـوم            .بشرية المحاربين 

روا بالرحمة والرأفة في توكيد وتكرار فوجب استثناء حالة الحرب،بقدر ما تقتضـي             أم
 ٤٧.حالة الحرب،دون رغبة في التعذيب والتمثيل والتنكيل

لقد نشأ الفقه الإسلامي في مجتمع مسلم،ونشأ من خلال حركة هذا اتمع في مواجهة              
لامي هو الذي أنشأ اتمع     كذلك لم يكن الفقه الإس    .حاجات الحياة الإسلامية الواقعية   

المسلم إنما كان اتمع المسلم بحركته الواقعية لمواجهة حاجات الحياة الإسـلامية هـو              
 ..الذي أنشأ الفقه الإسلامي 

وهاتان الحقيقتان التاريخيتان الواقعيتان عظيمتا الدلالة كما أما ضروريتان لفهم طبيعة           
 .ة للأحكام الفقهية الإسلاميةالفقه الإسلامي وإدراك الطبيعة الحركي

والذين يأخذون اليوم تلك النصوص والأحكام المدونة،دون إدراك لهـاتين الحقيقـتين            
ودون مراجعة للظروف والملابسات التي نزلت فيها تلك النصوص ونشأت فيها تلـك             
الأحكام،ودون استحضار لطبيعة الجو والبيئة والحالة التي كانت تلك النصوص تلبيهـا            

الذين يفعلون ذلك   ..هها وكانت تلك الأحكام تصاغ فيها وتحكمها وتعيش فيها          وتوج

                                                 
  هناك زيادات كثيرة من عندي – وفيه ضعف) ٢٨٧٩٦) (١٦٣ / ٢٦ (-امع الأحاديث ج - ٤٦
 ]٢٣٥٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٤٧



 ٥٧

ويحاولون تطبيق هذه الأحكام كأا نشأت في فراغ وكأا اليوم يمكـن أن تعـيش في        
وبطبيعة هـذا الـدين     ! بطبيعة الفقه » فقه«وليس لهم   ! »فقهاء«هؤلاء ليسوا   ..فراغ  
 !أصلا
مع اسـتمداده أصـلا     » فقه الأوراق « أساسيا عن    يختلف اختلافا » فقه الحركة « إن  

 !»فقه الأوراق«وقيامه على النصوص التي يقوم عليها ويستمد منها 
الذي نزلت فيـه النصوص،وصـيغت فيـه        » الواقع« إن فقه الحركة يأخذ في اعتباره       

ويرى أن ذلك الواقع يؤلف مع النصـوص والأحكـام مركبـا لا تنفصـل               .الأحكام
ومن ثم فلـيس    ! لت عناصر هذا المركب فقد طبيعته،واختل تركيبه      فإذا انفص .عناصره

هنالك حكم فقهي واحد مستقل بذاته،يعيش في فراغ،لا تتمثل فيه عناصـر الموقـف              
إنه لم ينشأ في فراغ ومـن ثم لا         ..والجو والبيئة والملابسات التي نشأ نشأته الأولى فيها         

 ! يستطيع أن يعيش في فراغ
تقرير العام هذا الحكم الفقهي الإسلامي بعدم تزكية النفس وعـدم           ونأخذ مثالا لهذا ال   

فعن أَبِي موسى   ،»فَلا تزكُّوا أَنفُسكُم  «:ترشيحها للمناصب،وهو المأخوذ من قوله تعالى     
  هنع اللَّه ضِيقَالَ،ر:    بِيلَى النع لْتخي      �دمنِـي عب لانِ مِـنجرا وأَن،    ـدفَقَـالَ أَح

إِنا واللَّهِ لا نولِّي هذَا     :فَقَالَ،وقَالَ الآخر مِثْلَ ذَلِك   ،أَمرنا علَى بعضِ ما ولاك اللَّه     :الرجلَينِ
أَلَها سدلَ أَحمهِ،الْعلَيع صا حِردلا أَح٤٨"و...  

 هـذا    في مجتمع مسلم ليطبـق في      - كما نزلت تلك النصوص      -لقد نشأ هذا الحكم     
وفق نشـأته التاريخيـة،ووفق     .اتمع وليعيش في هذا الوسط وليلبي حاجة ذلك اتمع        

فهو من ثم حكم إسلامي جاء ليطبـق في مجتمـع           .تركيبه العضوي،ووفق واقعه الذاتي   
وهو من ثم لا يطبـق ولا       .وقد نشأ في وسط واقعي ولم ينشأ في فراغ مثالي         ..إسلامي  

إسلامي في نشأته،وفي   .. إلا إذا طبق في مجتمع إسلامي        يصلح ولا ينشئ آثاره الصحيحة    
وكل مجتمع لا تتوافر فيـه هـذه        ..تركيبه العضوي،وفي التزامه بشريعة الإسلام كاملة       

بالقياس إلى ذلك الحكم،لا يملك أن يعيش فيه،ولا يصلح         » فراغا«المقومات كلها يعتبر    

                                                 
 صحيح) ٥٦٤٠]( ٢١٠ /٤[مسند أبي عوانة مشكلا  - ٤٨



 ٥٨

وإن كنـا في    .ظام الإسلامي ومثل هذا الحكم كل أحكام الن     .! .له،ولا يصلحه كذلك  
 ..هذا المقام لا نفصل إلا هذا الحكم بمناسبة ذلك السياق القرآني 

ونريد أن نفهم لماذا لا يزكي الناس أنفسهم في اتمع المسلم،ولا يرشـحون أنفسـهم     
للوظائف،ولا يقومون لأشخاصهم بدعاية ما كي يختاروا لس الشورى أو للإمامة أو            

 ...للإمارة 
كمـا  .لناس في اتمع المسلم لا يحتاجون لشيء من هذا لإبراز أفضليتهم وأحقيتهم           إن ا 

 -أن المناصب والوظائف في هذا اتمع تكليف ثقيل لا يغري أحدا بـالتزاحم عليـه                
 -اللهم إلا ابتغاء الأجر بالنهوض بالواجب وللخدمة الشاقة ابتغاء رضوان اللّه تعـالى              

 .لوظائف إلا المتهافتون عليها لحاجة في نفوسهمومن ثم لا يسأل المناصب وا
ولكن هذه الحقيقة لا تفهم إلا بمراجعـة النشـأة الطبيعيـة            ! وهؤلاء يجب أن يمنعوها   

 ..للمجتمع المسلم،وإدراك طبيعة تكوينه العضوي أيضا 
فاتمع المسلم وليـد الحركـة بالعقيـدة        .إن الحركة هي العنصر المكون لذلك اتمع      

 ..ية الإسلام
 علـى عهـد     -تجيء العقيدة من مصدرها الإلهي متمثلة في تبليغ الرسول وعمله           :أولا

 على مدار   - أو متمثلة في دعوة الداعية بما جاء من عند اللّه وما بلغه رسوله               -النبوات  
 فيستجيب للدعوة ناس يتعرضون للأذى والفتنـة مـن الجاهليـة            -الزمان بعد ذلك    

فمنهم من يفتن ويرتد،ومنهم من يصدق ما عاهد اللّه         .الدعوةالحاكمة السائدة في أرض     
 ..عليه فيقضي نحبه شهيدا ومنهم من ينتظر حتى يحكم اللّه بينه وبين قومه بالحق 

هؤلاء يفتح اللّه عليهم،ويجعل منهم ستارا لقدره،ويمكن لهم في الأرض تحقيقا لوعـده             
 أي لينفذ حكـم  -اللّه في الأرض   بنصر من ينصره،والتمكين في الأرض له،ليقيم مملكة        

 ليس له من هذا النصر والتمكين شيء إنما هو نصر لدين اللّه،وتمكين             -اللّه في الأرض    
 .لربوبية اللّه في العباد

وهؤلاء لا يقفون ذا الدين عند حدود أرض معينة ولا عند حدود جنس معـين ولا                
لمقومات البشرية الأرضية الهزيلة    عند حدود قوم أو لون أو لغة أو مقوم واحد من تلك ا            



 ٥٩

في :كـل الإنسـان   ..» الإنسان«إنما ينطلقون ذه العقيدة الربانية ليحرروا       ! السخيفة
من العبودية لغير اللّه وليرفعوه عن العبودية للطواغيت أيـا          ..كل الأرض   ..» الأرض«

 .٤٩كانت هذه الطواغيت
لا تتوقف عند إقامة الدولة المسـلمة في   وقد لا حظنا أا -وفي أثناء الحركة ذا الدين   

 تتميـز أقـدار     -بقعة من الأرض،ولا تقف عند حـدود أرض أو جـنس أو قـوم               
الناس،وتتحدد مقامام في اتمع،ويقوم هذا التحديد وذلك التميز على موازين وقـيم            

لأخلاق إيمانية،الجميع يتعارفون عليها،من البلاء في الجهاد،والتقوى والصلاح والعبادة وا        
وكلها قيم يحكم عليها الواقع،وتبرزها الحركـة،ويعرفها اتمـع         ..والقدرة والكفاءة   

ومن ثم لا يحتاج أصحاا أن يزكوا أنفسـهم،ولا أن يطلبـوا            ..ويعرف المتسمين ا    
 ..الإمارة أو مراكز الشورى والتوجيه على أساس هذه التزكية 

وقام تركيبه العضوي على أساس التميـز في        وفي اتمع المسلم الذي نشأ هذه النشأة،      
 كما حدث في اتمع المسلم من تميز السابقين مـن           -أثناء الحركة بتلك القيم الإيمانية      

 -وأهل بدر،وأهل بيعة الرضوان،ومن أنفق من قبل الفتح وقاتل          .المهاجرين ثم الأنصار  
تمع لا يبخس الناس بعضهم     في هذا ا  ..ثم ظل يتميز الناس فيه بحسن البلاء في الإسلام          

 مهما غلب الضعف البشري أصحابه أحيانـا        -بعضا،ولا ينكر الناس فضائل المتميزين      
 وعندئذ تنتفي الحاجة من جانب آخر إلى أن يزكـي المتميـزون             -فغلبتهم الأطماع   

 ..أنفسهم ويطلبوا الإمارة أو مراكز الشورى والتوجيه على أساس هذه التزكية 
س الآن أن هذه خاصية متفردة للمجتمع المسلم الأول بسـبب نشـأته             ولقد يخيل للنا  

لن يوجد  ..ولكنهم ينسون أن أي مجتمع مسلم لن يوجد إلا بمثل هذه النشأة             ! التاريخية
اليوم أو غدا،إلا أن تقوم دعوة لإدخال الناس في هذا الدين من جديد،وإخراجهم مـن               

 كمـا   -  الابـتلاء   ثم تعقبها الفتنة و   ..ء  وهذه نقطة البد  ..الجاهلية التي صاروا إليها     
وأما ناس فيصدقون ما عاهدوا اللّه عليه       !  فأما ناس فيفتنون ويرتدون    -حدث أول مرة    

وأما ناس فيصـبرون ويصـابرون ويصـرون علـى          .فيقضون نحبهم ويموتون شهداء   

                                                 
 . »دار الشروق«. »معالم في الطريق«:في كتاب» الجهاد في سبيل اللّه« يراجع فصل  - ٤٩



 ٦٠

الإسلام،ويكرهون أن يعودوا إلى الجاهلية كما يكره أحدهم أن يلقى في النـار حـتى               
 كما مكن للمسـلمين أول  -يحكم اللّه بينهم وبين قومهم بالحق،ويمكّن لهم في الأرض        

ويومئذ تكون الحركة من نقطـة      .. فيقوم في أرض من أرض اللّه نظام إسلامي          -مرة  
البدء إلى قيام النظام الإسلامي قد ميزت ااهدين المتحركين إلى طبقات إيمانيـة،وفق             

ويومئذ لن يحتاج هؤلاء إلى ترشيح أنفسـهم وتزكيتـها،لأن          . .الموازين والقيم الإيمانية  
ولقـد يقـال بعـد      ! مجتمعهم الذي جاهد كله معهم يعرفهم ويزكيهم ويرشـحهم        

فإذا استقر اتمع بعد ذلك؟ وهذا سؤال من لا         .ولكن هذا يكون في المرحلة الأولى     :هذا
يتحـرك  ..ن الحركة   إن هذا الدين يتحرك دائما ولا يكف ع       ! يعرف طبيعة هذا الدين   

من العبودية لغير اللّه    ..كل الأرض   ..» الأرض«في  ..كل الإنسان   .»الإنسان«لتحرير  
وليرفعه عن العبودية للطواغيت بلا حدود من الأرض أو الجنس أو القوم أو أي مقـوم                

 التي هي طبيعة    -وإذن فستظل الحركة    ! من المقومات البشرية الأرضية الهزيلة السخيفة     
 تميز أصحاب البلاء وأصحاب الكفايات والمواهب ولا تقف أبدا          -ين الأصيلة   هذا الد 

 - وسيظل الحكم الفقهـي      - إلا أن ينحرف عن الإسلام       -ليركد هذا اتمع ويأسن     
 قائما وعـاملا في  -الخاص بتحريم تزكية النفس وطلب العمل على أساس هذه التزكية   

 . مرة وعمل فيهذات المحيط الذي نشأ أول..محيطه الملائم 
ولكن اتمع حين يتسع لا يعرف الناس بعضهم بعضـا ويصـبح الأكفـاء              :ثم يقال 

الموهوبون في حاجة إلى الإعلان عن أنفسهم وتزكيتها وطلب العمل على أساس هـذه              
 ! التزكية

إن اتمع  ..وهذا القول كذلك وهم ناشئ من التأثر بواقع اتمعات الجاهلية الحاضرة            
 كما هي طبيعة التربيـة      -أهل كل محلة فيه متعارفين متواصلين متكافلين         كونالمسلم ي 

 ومن ثم يكون أهل كل محلة عـارفين         -والتكوين والتوجيه،والالتزام في اتمع المسلم      
بأصحاب الكفايات والمواهب فيهم موزونة هذه الكفايات والمواهب بمـوازين وقـيم            

 .. من بينهم أهل البلاء والتقوى والكفاية إيمانية فلا يعز عليهم أن ينتدبوا هم



 ٦١

 الـذي   -أما الإمارات العامة فيختار لها الإمام       .سواء لس الشورى أو للشؤون المحلية     
يختار لها من بين    .. له   - أو أهل الشورى     -اختارته الأمة بعد ترشيح أهل الحل والعقد        

ئبة كمـا قلنـا في اتمـع        والحركة دا .مجموعة الرجال المختارين الذين ميزم الحركة     
 .المسلم،والجهاد ماض إلى يوم القيامة

 يـدخلون في    - أو يكتبون    -إن الذين يفكرون في النظام الإسلامي اليوم وتشكيلاته         
ذلك أم يحاولون تطبيق قواعد النظام الإسلامي وأحكامه الفقهية المدونـة في            ! متاهة
 ! لي القائم،بتركيبه العضوي الحاضريحاولون تطبيقها في هذا اتمع الجاه! فراغ

 بالقياس إلى طبيعة النظام الإسـلامي وأحكامـه         -وهذا اتمع الجاهلي الحاضر يعتبر      
إن .. فراغا لا يمكن أن يقوم فيه هذا النظام ولا أن تطبق فيه هذه الأحكـام                 -الفقهية  

 كما  - المسلم   فاتمع.تركيبه العضوي مناقض تماما للتركيب العضوي للمجتمع المسلم       
 يقوم تركيبه العضوي على أساس ترتيب الشخصيات والفئـات كمـا ترتبـها       -قلنا  

الحركة لإقرار هذا النظام في عالم الواقع،واهدة الجاهلية لإخـراج النـاس منـها إلى            
مع تحمل ضغوط الجاهلية وما توجهه من فتنة وإيذاء وحـرب علـى هـذه               .الإسلام

  وحسن البلاء من نقطة البدء إلى نقطة الفصل في ايـة             ء  الابتلاالحركة،والصبر على   
أما اتمع الجاهلي الحاضر فهو مجتمع راكد،قائم علـى قـيم لا علاقـة لهـا        .المطاف

 ..بالإسلام،ولا بالقيم الإيمانية 
 يعد بالقياس إلى النظام الإسلامي وأحكامه الفقهية فراغا لا يعيش فيه            - من ثم    -وهو  

هؤلاء الكاتبون الباحثون عن حل لتطبيق قواعد       !  تقوم فيه هذه الأحكام    هذا النظام ولا  
 طريقة اختيار أهل الحل     - أول ما يحيرهم     -النظام وتشكيلاته وأحكامه الفقهية يحيرهم      

كيف يمكن هـذا  !  من غير ترشيح من أنفسهم ولا تزكية      - أو أهل الشورى     -والعقد  
لناس لا يعرف بعضهم بعضا ولا يزنون كذلك        في مثل هذه اتمعات التي نعيش فيها وا       

كذلك تحيرهم طريقة اختيار الإمام؟ أيكون الاختيار       ! بموازين الكفاية والتراهة والأمانة   
من عامة الشعب أم يكون من ترشيح أهل الحل والعقد؟ وإذا كان الإمام سيختار أهل               

 يعـودون هـم    فكيـف - متابعة لعدم تزكيتهم لأنفسهم أو ترشيحها -الحل والعقد  



 ٦٢

فيختارون الإمام؟ ألا يؤثر هذا في ميزام؟ ثم إذا كانوا هم الذين سيعودون فيرشحون              
الإمام؟ ألا تكون لهم ولاية عليه وهو الإمام الأعظم؟ ثم ألا يجعله هذا يختار أشخاصـا                

 ...يضمن ولاءهم له،ويكون هذا هو العنصر الأول في اعتبار ه؟ 
أنا أعرف نقطة البدء في هـذه       !  لها جوابا في هذه المتاهة     وأسئلة أخرى كثيرة لا يجدون    

إا هي افتراض أن هذا اتمع الجاهلي الذي نعيش فيه مجتمـع مسـلم وأن               ..المتاهة  
قواعد النظام الإسلامي وأحكامه الفقهية سيجاء ا لتطبق على هذا اتمـع الجـاهلي       

ومـتى  ..ذه نقطة البدء في المتاهة      ه! بتركيبه العضوي الحاضر،وبقيمة وأخلاقه الحاضرة    
بدأ منها الباحث فإنه يبدأ في فراغ،ويوغل في هذا الفراغ،حتى يبعـد في التيـه،وحتى               

إن هذا اتمع الجاهلي الذي نعيش فيه ليس هو اتمع المسـلم،ومن ثم             ! يأخذه الدوار 
لـن  ..ا النظام   لن يطبق فيه النظام الإسلامي ولن تطبق فيه الأحكام الفقهية الخاصة ذ           

الإسلامي وأحكامه الفقهية لا     تطبق لاستحالة هذا التطبيق الناشئة من أن قواعد النظام        
! يمكن أن تتحرك في فراغ لأا بطبيعتها لم تنشأ في فراغ،ولم تتحرك في فراغ كـذلك               

إن اتمع الإسلامي ينشأ بتركيب عضوي آخر غير التركيـب العضـوي للمجتمـع              
 - في وجـه الجاهليـة       -ن أشخاص ومجموعات وفئات جاهـدت       ينشأ م ..الجاهلي  

 .لإنشائه وتحددت أقدارها وتميزت مقاماا في ثنايا تلك الحركة
ومجتمـع متحـرك دائمـا في طريقـه لتحريـر           ..ومجتمع وليـد    ..إنه مجتمع جديد    

من العبودية لغير اللّه،ولرفع    ..كل الأرض   ..» الأرض«في  ..كل الإنسان   ..،»الإنسان«
 ..أيا كانت هذه الطواغيت .. الإنسان عن ذلة العبودية للطواغيت هذا

وما إليهـا   ...ومثل قضية التزكية وطلب الإمارة،واختيار الإمام،واختيار أهل الشورى         
في هـذا اتمـع     ..في الفـراغ    ..قضايا كثيرة تثار،ويطرقها الباحثون في الإسلام       ...

لمختلف تماما عـن التركيـب العضـوي        بتركيبه العضوي ا  ..الجاهلي الذي نعيش فيه     
ه وأخلاقه ومشاعره وتصوراته المختلفة     اعتبارات  وبقيمة وموازينه و  ..للمجتمع المسلم   

أعمال ..ه وأخلاقه ومشاعره وتصوراته     اعتبارات  تماما عن قيم اتمع المسلم وموازينه و      
لنسل ومـا أدري    تحديد ا ..شركات التأمين وقاعدا الربوية     ..البنوك وأساسها الربوي    



 ٦٣

ا أنفسهم أو يجيبون فيهـا      » الباحثون«التي يشغل   » المشكلات«إلى آخر هذه    ! ماذا؟
 ..عن استفتاءات توجه إليهم 

يبدأون من افتـراض أن     !  يبدأون من نقطة البدء في المتاهة      - مع الأسف    -إم جميعا   
ات الجاهلية الحاضرة   قواعد النظام الإسلامي وأحكامه سيجاء ا لتطبق على هذه اتمع         

 متى طبقـت عليهـا أحكـام        -بتركيبها العضوي الحاضر فتنتقل هذه اتمعات إذن        
 !  إلى الإسلام-الإسلام 

إن الفقه الإسلامي بكل أحكامه لـيس هـو         ! وهي تصورات مضحكة لولا أا محزنة     
 ثم  -ة ابتـداء     في مواجهة الجاهلي   -إنما اتمع المسلم بحركته     .الذي أنشأ اتمع المسلم   

بحركته في مواجهة حاجة الحياة الحقيقية ثانيا،هو الذي أنشأ الفقه الإسلامي مسـتمدا             
إن الفقه الإسـلامي لا     ! والعكس لا يمكن أن يكون أصلا     ..من أصول الشريعة الكلية     

لا ينشأ في الأدمغة والأوراق إنما ينشـأ في         ..ينشأ في فراغ،ولا يعيش في فراغ كذلك        
ومـن ثم   ..إنما هي حياة اتمع المسلم على وجه التحديد         .وليست أية حياة  .ةواقع الحيا 

لا بد أن يوجد اتمع المسلم أولا بتركيبه العضوي الطبيعي فيكون هو الوسط الـذي               
 ..وعندئذ تختلف الأمور جدا ..ينشأ فيه الفقه الإسلامي ويطبق 

مواجهة الجاهلية وتحركـه في      بعد نشأته في     -وساعتها قد يحتاج ذلك اتمع الخاص       
ذلك ! إلخ وقد لا يحتاج   ... إلى البنوك وشركات التأمين وتحديد النسل        -مواجهة الحياة   

! أننا لا نملك سلفا أن نقدر أصل حاجته،ولا حجمها،ولا شكلها،حتى نشرع لها سلفا            
لبيهـا  كما أن ما لدينا من أحكام هذا الدين لا يطابق حاجات اتمعات الجاهلية ولا ي           

ذلك أن هذا الدين لا يعترف ابتداء بشرعية وجود هذه اتمعات الجاهلية ولا يرضى              ..
ومن ثم فهو لا يعني نفسه بالاعتراف بحاجاا الناشئة من جاهليتها ولا بتلبيتـها              .ببقائها
إن المحنة الحقيقية لهؤلاء الباحثين أم يتصورون أن هذا الواقع الجـاهلي هـو              ! كذلك

 ! ذي يجب على دين اللّه أن يطابق نفسه عليهالأصل،ال
أن تطابق   إن دين اللّه هو الأصل الذي يجب على البشرية        ..ولكن الأمر غير ذلك تماما      

ولكـن هـذا    ..نفسها عليه وأن تحور من واقعها الجاهلي وتغير حتى تتم هذه المطابقة             



 ٦٤

 في وجه الجاهلية    -رك  هو التح ..التحور وهذا التغير لا يتمان عادة إلا عن طريق واحد           
 لتحقيق ألوهية اللّه في الأرض وربوبيته وحده للعباد،وتحرير النـاس مـن العبوديـة               -

 ..للطاغوت،بتحكيم شريعة اللّه وحدها في حيام 
فيفتن من يفـتن ويرتـد مـن        . الابتلاء  وهذه الحركة لا بد أن تواجه الفتنة والأذى و        

 ويستشهد،ويصبر مـن يصـبر ويمضـي في         يرتد،ويصدق اللّه من يصدقه فيقضي نحبه     
حركته حتى يحكم اللّه بينه وبين قومه بالحق،وحتى يمكن اللّه له في الأرض،وعندئذ فقط              

وعندئـذ  ..يقوم النظام الإسلامي،وقد انطبع المتحركون لتحقيقه بطابعه،وتميزوا بقيمة         
جـات  تكون لحيام مطالب وحاجات تختلف في طبيعتها وفي طرق تلبيتـها عـن حا   

وعلى ضوء واقع اتمع المسلم يومـذاك       ..اتمعات الجاهلية ومطالبها وطرق تلبيتها      
 ولكـن في وسـط      - لا في فراغ     -تستنبط الأحكام وينشأ فقه إسلامي حي متحرك        

 ..واقعي محدد المطالب والحاجات والمشكلات 
يه الزكاة وتنفـق    ومن ذا الذي يدرينا اليوم مثلا أن يكون الناس في مجتمع مسلم تجبى ف             

في مصارفها،ويقوم فيه التراحم والتكافل بين أهل كل محلة،ثم بين كل أفراد الأمة،وتقوم             
إلى آخر مقومات الحيـاة     ..حياة الناس فيه على غير السرف والترف والمخيلة والتكاثر          

! من يدرينا أن مجتمعا كهذا سيكون في حاجة إلى شركات تأمين أصـلا؟            ..الإسلامية  
 ! كل تلك التأمينات والضمانات مع تلك الملابسات والقيم والتصورات؟وعنده 

وإذا احتاج إلى نوع من التأمين فمن يدرينا أنه سيكون هو هذا النـوع المعـروف في                 
! اتمع الجاهلي،المنبثق من حاجات هذا اتمع الجاهلي وملابساته وقيمه وتصـوراته؟          

تحرك ااهد سيكون في حاجة إلى تحديد النسل        وكذلك من يدرينا أن اتمع المسلم الم      
 ..وهكذا ..مثلا؟ 

وإذا كنا لا نملك افتراض أصل حاجات اتمع حين يكون مسلما ولا حجـم هـذه                
الحاجات أو شكلها،بسبب اخـتلاف تركيبـه العضـوي عـن تركيـب اتمـع               

اولة تحوير  فما هذا الضنى في مح    ..الجاهلي،واختلاف تصوراته ومشاعره وقيمه وموازينه      



 ٦٥

وتطوير وتغيير الأحكام المدونة لكي تطابق حاجات هي في ضمير الغيب،شأا شـأن             
 ! وجود اتمع المسلم ذاته
 هي افتراض أن هذه اتمعـات القائمـة هـي    - كما قلنا -إن نقطة البدء في المتاهة  

ق عليها،وهي  اتمعات الإسلامية وأنه سيجاء بأحكام الفقه الإسلامي من الأوراق لتطب         
 .ذا التركيب العضوي ذاته،وبالتصورات والمشاعر والقيم والموازين ذاا

كما أن أصل المحنة هو الشعور بأن واقع هذه اتمعات الجاهلية وتركيبها الحاضر هـو               
وأن يحـور ويطـور ويغـير في        .الأصل الذي يجب على دين اللّه أن يطابق نفسه عليه         

حاجاا ومشكلاا المنبثقة أصلا    ..اتمعات ومشكلاا   أحكامه ليلاحق حاجات هذه     
ونحسب أنه قد آن للإسلام أن      ! من مخالفتها للإسلام ومن خروج حياا جملة من إطاره        

يستعلي في نفوس دعاته،فلا يجعلوه مجـرد خـادم للأوضـاع الجاهليـة،واتمعات             
 -ستفتوم بوجـه خـاص       وللذين ي  -وأن يقولوا للناس    .الجاهلية،والحاجات الجاهلية 

أو بعبـارة أخـرى   ..تعالوا أنتم أولا إلى الإسلام،وأعلنوا خضوعكم سلفا لأحكامـه      
تعالوا أنتم أولا فادخلوا في دين اللّه،وأعلنوا عبوديتكم للّه وحده،واشهدوا أن لا إلـه   ..

يته في الأرض   وهو إفراد اللّه بألوه   .إلا اللّه بمدلولها الذي لا يقوم الإيمان والإسلام إلا به         
 وحده في حياة    - أي حاكميته وسلطانه     -كإفراده بالألوهية في السماء وتقرير ربوبيته       

وتنحية ربوبية العباد للعباد،بتنحية حاكمية العباد للعباد،وتشريع العبـاد         .الناس بجملتها 
 .للعباد

 قـد    لهذا القول،فإن اتمع المسلم يكون     - أو الجماعة منهم     -وحين يستجيب الناس    
وهذا اتمع يكون حينئذ هو الوسط الواقعي الحي الـذي          .بدأ أولى خطواته في الوجود    

ينشأ فيه الفقه الإسلامي الحي وينمو،لمواجهة حاجات ذلك اتمع المستسلم لشـريعة            
 ..اللّه فعلا 

فأما قبل قيام هذا اتمع فالعمل في حقل الفقه والأحكام التنظيمية هو مجـرد خـداع                
باستنبات البذور في الهواء،ولن ينبت الفقه الإسلامي في الفراغ،كما أنه لن تنبت            للنفس،

لأنـه لا   ! للفقه الإسلامي عمل مريح   » الفكري«إن العمل في الحقل     ! البذور في الهواء  



 ٦٦

وخير ! ولكنه ليس عملا للإسلام ولا هو من منهج هذا الدين ولا من طبيعته            ! خطر فيه 
أما الاشـتغال   ! مة أن يشتغلوا بالأدب وبالفن أو بالتجارة      للذين ينشدون الراحة والسلا   

 واللّه أعلم   -بالفقه الآن على ذلك النحو بوصفه عملا للإسلام في هذه الفترة فأحسب             
 ! أنه مضيعة للعمر وللأجر أيضا-

 إن دين اللّه يأبي أن يكون مجرد مطية ذلول،ومجرد خادم مطيع،لتلبيـة هـذا اتمـع                
الذي يسخر منه الحين بعد الحين باستفتائه في        ..منه،المتنكر له،الشارد عنه    الجاهلي الآبق   

 ..مشكلاته وحاجاته وهو غير خاضع لشريعته وسلطانه 
وإن اتمع المسـلم    ..إن فقه هذا الدين وأحكامه لا تنشأ في فراغ،ولا تعمل في فراغ             

ه هو الذي صنع ذلـك      الخاضع لسلطان اللّه ابتداء هو الذي صنع هذا الفقه وليس الفق          
 .ولن تنعكس الآية أبدا..اتمع 

إن خطوات النشأة الإسلامية ومراحلها هي دائما واحدة والانتقال مـن الجاهليـة إلى              
ولن يبدأ أبدا من صياغة الأحكام الفقهيـة        .الإسلام لن يكون يوما ما سهلا ولا يسيرا       

ولن يكون  . والنظام الإسلامي  في الفراغ،لتكون معدة جاهزة يوم يقوم اتمع الإسلامي       
والناشئة في الفراغ هي نقطـة البـدء في         » الجاهز«وجود هذه الأحكام المفصلة على      

وليس الذي ينقص هذه اتمعـات الجاهليـة لكـي          .التحول من الجاهلية إلى الإسلام    
وليست الصعوبة في ذلك التحول     ! »الجاهزة«تتحول إلى الإسلام هو الأحكام الفقهية       

عن قصور أحكام الفقه الإسلامي الحاضرة عن ملاحقـة حاجـات اتمعـات           ناشئة  
إن الـذي   ! كـلا ! إلى آخر ما يخادع به بعضهم،وينخدع به بعضهم الآخر        ..المتطورة  

يحول دون تحول هذه اتمعات الجاهلية إلى النظام الإسلامي هو وجود الطواغيت التي             
الربوبية في حياة البشر والألوهية في الأرض       تأبى أن تكون الحاكمية للّه فتأبى أن تكون         

 .للّه وحده
يعد الحكم عليه مـن المعلـوم مـن الـدين           .وتخرج بذلك من الإسلام خروجا كاملا     

ثم هو بعد ذلك وجود جماهير من البشر تعبد أولئك الطواغيت مـن دون              ..بالضرورة  
وتخرج .معبودة مطاعة  فتجعلها بذلك أربابا متفرقة      - أي تدين لها وتخضع وتتبع       -اللّه  



 ٦٧

فهذا هو أخص مدلولات الشرك في      ..هذه الجماهير ذه العبادة من التوحيد إلى الشرك         
وذا وذلك تقوم الجاهلية نظاما في الأرض وتعتمد على ركـائز مـن             ..نظر الإسلام   

 :ضلال التصور بقدر ما تعتمد على ركائز من القوة المادية
إنمـا الـذي    . بوسائل مكافئـة   - إذن   - الجاهلية   وصياغة أحكام الفقه لا تواجه هذه     

يواجهها دعوة إلى الدخول في الإسلام مرة أخرى وحركة تواجه الجاهلية بكل ركائزها             
ثم يحكم اللّه بين مـن      .ثم يكون ما يكون من شأن كل دعوة للإسلام في وجه الجاهلية           

ه،التي تنشأ نشـأة  وعندئذ فقط يجيء دور أحكام الفق    ..يسلمون للّه وبين قومهم بالحق      
في هـذا    طبيعية في هذا الوسط الواقعي الحي،وتواجه حاجات الحياة الواقعية المتجددة         

اتمع الوليد،وفق حجم هذه الحاجات يومئذ وشكلها وملابساا،وهي أمور كلها في           
 ولا يمكن التكهن ا سلفا،ولا يمكن الاشتغال ا مـن           - كما أسلفنا    -ضمير الغيب   

 أن الأحكام   - بحال   -إن هذا لا يعني     !  سبيل الجد المناسب لطبيعة هذا الدين      اليوم على 
الشرعية المنصوص عليها في الكتاب والسنة ليست قائمـة الآن فعـلا مـن الوجهـة                

ولكنه يعني فقط أن اتمع الذي شرعت هذه الأحكام له،والذي لا تطبق هذه             .الشرعية
ومن . ليس قائما الآن فعلا    - الأحكام إلا به      بل الذي لا تعيش هذه     -الأحكام إلا فيه    

ويبقى الالتزام ا قائما في عنق كل       ..ثم يصبح وجودها الفعلي معلقا بقيام ذلك اتمع         
من يسلم من ذلك اتمع الجاهلي ويتحرك في وجه الجاهلية لإقامة النظام الإسـلامي              

 ـ           ة وطواغيتـها المتألهـة     ويتعرض لما يتعرض له من يتحرك ذا الدين في وجه الجاهلي
 ..وجماهيرها الخاضعة للطواغيت الراضية بالشرك في الربوبية 

إن إدراك طبيعة النشأة الإسلامية على هذا النحو الذي لا يتغير،كلما قامت الجاهليـة              
هو نقطة البدء في العمل الحقيقي البناء لإعادة هذا         ..وقامت في وجهها محاولة إسلامية      

لفعلي،بعد أن انقطع هذا الوجود منذ أن حلت شرائع البشـر محـل   الدين إلى الوجود ا  
شريعة اللّه في خلال القرنين الأخيرين وخلا وجه الأرض من الوجود الحقيقي للإسلام             
وإن بقيت المآذن والمساجد،والأدعية والشعائر تخدر مشاعر الباقين على الولاء العاطفي           

 ! ير وهو يمحى من الوجود محواالغامض لهذا الدين وتوهمهم أنه لا يزال بخ



 ٦٨

وجد من يـوم    ..إن اتمع المسلم وجد قبل أن توجد الشعائر،وقبل أن توجد المساجد            
ولم تكن عبادم لـه ممثلـة في        .اعبدوا اللّه ما لكم من إله غيره،فعبدوه      :أن قيل للناس  

ونـة لـه    إنما كانت عبادم له ممثلة في الدين      .الشعائر،فالشعائر لم تكن بعد قد فرضت     
 وحين أصبح لهؤلاء الـذين      -!  من ناحية المبدأ فلم تكن بعد قد نزلت شرائع         -وحده  

قرروا الدينونة للّه وحده سلطان مادي في الأرض تترلت الشـرائع وحـين واجهـوا               
الحاجات الحقيقية لحيام هم استنبطت بقية أحكام الفقه،إلى جانب ما ورد بنصـه في              

 ..الكتاب والسنة 
 ..الطريق وحده وليس هنالك طريق آخر وهذا هو 

وليت هنالك طريقا سهلا عن طريق تحول الجماهير بجملتها إلى الإسلام منذ أول وهلة              
 !»الأمانيّ«ولكن هذه إنما هي ! في الدعوة باللسان،وببيان أحكام الإسلام

ه وحده   فالجماهير لا تتحول أبدا من الجاهلية وعبادة الطواغيت،إلى الإسلام وعبادة اللّ          
إلا عن ذلك الطريق الطويل البطيء الذي سارت فيه دعوة الإسـلام في كـل مـرة                 

والذي يبدؤه فرد،ثم تتبعه طليعة،ثم تتحرك هذه الطليعة في وجه الجاهلية لتعـاني مـا       ..
يدخل النـاس   ..ثم  ..تعاني حتى يحكم اللّه بينها وبين قومها بالحق ويمكّن لها في الأرض             

ودين اللّه هو منهجه وشرعه ونظامه الذي لا يرضى من النـاس            ..جا  في دين اللّه أفوا   
 ..» ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه«:دينا غيره

 . عليه السلام-ولعل هذا البيان أن يكشف لنا عن حقيقة الحكم في موقف يوسف 
س إنه لم يكن يعيش في مجتمع مسلم تنطبق عليه قاعدة عدم تزكية النفس عنـد النـا                

كما أنه كان يرى أن الظروف تمكن له من أن          .وطلب الإمارة على أساس هذه التزكية     
 ٥٠.يكون حاكما مطاعا لا خادما في وضع جاهلي

 
���������������  

                                                 
 ]٢٦٤٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٥٠



 ٦٩

�b_���-��A.������ق�א����b_���-��A.������ق�א����b_���-��A.������ق�א����b_���-��A.������ق�א���!=a�V3=!�אcא�)א�!d!=a�V3=!�אcא�)א�!d!=a�V3=!�אcא�)א�!d!=a�V3=!�אcא�)א�!de�ذ�g�3��h�-��A.و�e�ذ�g�3��h�-��A.و�e�ذ�g�3��h�-��A.و�e�ذ�g�3��h�-��A.و�����
 

 -� -توجـه الرسـول     إا تواجه واقع تلك الفترة مواجهة حركية و       . .سورة الحجر 
كمـا هـي    .والجماعة المسلمة معه،توجيها واقعيا مباشرا وتجاهد المكذبين جهادا كبيرا        

 .طبيعة هذا القرآن ووظيفته
ولما كانت حركة الدعوة في تلك الفترة تكاد تكون قد تجمدت،بسبب موقف قـريش              

 رسول اللّه    والعصبة المؤمنة معه حيث اجترأت قريش على       -� -العنيد منها ومن النبي     
واشتد استهزاؤها بدعوته كما اشتد     . بما لم تكن تجترئ عليه في حياة أبي طالب         -� -

فقد جاء القرآن الكريم في هذه الفترة يهدد المشـركين المكـذبين            ..إيذاؤها لصحابته   
 -ويتوعدهم ويعرض عليهم مصارع المكذبين الغابرين ومصائرهم ويكشف للرسـول           

دهم وهي لا تتعلق به ولا بالحق الذي معه،لكنها ترجع إلى            عن علة تكذيبهم وعنا    -�
 ويواسـيه   -� -ومن ثم يسـلي الرسـول       .العناد الذي لا تجدي معه الآيات البينات      

ويوجهه إلى الإصرار على الحق الذي معه والصدع به بقوة في مواجهة الشرك وأهلـه               
ومن هنا تلتقـي    ! والصبر بعد ذلك على بطء الاستجابة ووحشة العزلة،وطول الطريق        

هذه السورة في وجهتها وفي موضوعها وفي ملامحها مع بقية السور التي نزلت في تلـك        
أي الحاجات والمقتضيات   .الفترة وتواجه مثلها مقتضيات تلك الفترة وحاجاا الحركية       

الناشئة من حركة الجماعة المسلمة بعقيدا الإسلامية في مواجهة الجاهليـة العربيـة في              
 .لفترة من الزمان بكل ملابساا الواقعيةتلك ا

ومن ثم تواجه حاجات الحركة الإسلامية ومقتضياا كلما تكررت هذه الفترة،وذلـك            
 .كالذي تواجهه الحركة الإسلامية الآن في هذا الزمان

لأـا في نظرنـا     ..سمة الواقعية الحركية    ..ونحن نؤكد على هذه السمة في هذا القرآن         
 ..مع هذا الكتاب وفهمه وفقهه وإدراك مراميه وأهدافه مفتاح التعامل 

إنه لا بد من استصحاب الأحوال والملابسات والظـروف والحاجـات والمقتضـيات             
لا بد من هذا لإدراك وجهة الـنص  ..نزول النص القرآني   الواقعية العملية التي صاحبت   



 ٧٠

ة واقعة كما يواجه    وأبعاد مدلولاته ولرؤية حيويته وهو يعمل في وسط حي ويواجه حال          
وهذه الرؤية ضرورية لفقه أحكامه وتذوقها كمـا هـي      .أحياء يتحركون معه أو ضده    

ضرورية للانتفاع بتوجيهاته كلما تكررت تلك الظروف والملابسات في فترة تاريخيـة            
 .تالية،وعلى الأخص فيما يواجهنا اليوم ونحن نستأنف الدعوة الإسلامية

يقين أنه لن يرى هذه الرؤية اليوم إلا الذين يتحركون فعلا           نقول هذه المقالة ونحن على      
ذا الدين في مواجهة الجاهلية الحاضرة ومن ثم يواجهون أحوالا وملابسات وظروفـا             

 - صلوات اللّه وسلامه عليـه       -وأحداثا كالتي كان يواجهها صاحب الدعوة الأولى        
ين في حقيقته الكبيرة الشـاملة    من الإعراض والتولي عن هذا الد     ..والعصبة المسلمة معه    

  عتقاديـة  التي لا تتحقق إلا بالدينونة الكاملة للّه وحده في كل شأن من شؤون الحياة الا             
وما يلقونه كـذلك مـن      . .الاجتماعية  والأخلاقية والتعبدية والسياسية والاقتصادية و    

 - الأولى تبتلى    الإيذاء والمطاردة والتعذيب والتقتيل كالذي كانت تلك العصبة المختارة        
 .. به -في سبيل اللّه 

إن هؤلاء الذين يتحركون ذا الدين في مواجهة الجاهلية ويواجهون به مـا كانـت                
وهم وحـدهم  ..هم وحدهم الذين يرون تلك الرؤية ..تواجهه الجماعة المسلمة الأولى    

نحـو  علـى ال  .الذين يفقهون هذا القرآن ويدركون الأبعاد الحقيقية لمدلولات نصوصه        
وهم وحدهم الذين يملكون استنباط فقه الحركة الذي لا يغني عنه فقـه             ..الذي أسلفنا   

وبمناسبة هذه الإشارة إلى    ! الأوراق،في مواجهة الحياة المتحركة التي لا تكف عن الحركة        
فقه الحركة نحب أن نقرر أن الفقه المطلوب استنباطه في هذه الفترة الحاضرة هو الفقـه                

حركة دف إلى إخراج النـاس مـن        .ناشئة في مواجهة الجاهلية الشاملة    اللازم لحركة   
الظلمات إلى النور،ومن الجاهلية إلى الإسلام ومن الدينونة للعباد إلى الدينونـة لـرب              

 تواجه جاهلية العـرب بمثـل      -� على عهد محمد     -العباد كما كانت الحركة الأولى      
 وقبل أن يكون للإسلام سلطان علـى أرض         هذه المحاولة قبل أن تقوم الدولة في المدينة       

 .وعلى أمة من الناس



 ٧١

نحن اليوم في شبه هذا الموقف لا في مثله،وذلك لاختلاف بعض الظروف والملابسـات              
 ..الخارجية 

ولكن مع اختلاف   ..نحن نستهدف دعوة إلى الإسلام ناشئة في مواجهة جاهلية شاملة           
وهذا الاختلاف هو   ..الواقعية للحركة   في الملابسات والظروف والحاجات والمقتضيات      

يوائم بين السوابق التاريخية للحركـة  » فقه الحركة«جديدا في » اجتهادا«الذي يقتضي  
 ..الإسلامية الأولى وبين طبيعة الفترة الحاضرة ومقتضياا المتغيرة قليلا أو كثيرا 

أما الفقه الخـاص    . .هذا النوع من الفقه هو الذي تحتاج إليه الحركة الإسلامية الوليدة          
إنه ليس علـى وجـه      ...بأنظمة الدولة،وشرائع اتمع المنظم المستقر،فهذا ليس أوانه        

الأرض اليوم دولة مسلمة ولا مجتمع مسلم،قاعدة التعامل فيه هي شريعة اللّـه والفقـه          
 .! .الإسلامي

ين يوجـد   هذا النوع من الفقه يأتي في حينه وتفصل أحكامه على قد اتمع المسلم ح             
إن الفقه الإسلامي لا    ! ويواجه الظروف الواقعية التي تكون محيطة بذلك اتمع يومذاك        

 ٥١!ينشأ في فراغ ولا تستنبت بذوره في الهواء
 

��������������� 

                                                 
 ]٢٧٦١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٥١



 ٧٢

�������ق�א������.8i�A>�אj#!�و8i>�א�#'_����ق�א������.8i�A>�אj#!�و8i>�א�#'_����ق�א������.8i�A>�אj#!�و8i>�א�#'_����ق�א������.8i�A>�אj#!�و8i>�א�#'_�
 

» حاب الْجنةِ هم الْفـائِزونَ    أَص.لا يستوِي أَصحاب النارِ وأَصحاب الْجنةِ     «:قال تعالى 
فهمـا علـى    .لا يستويان طبيعة وحالا،ولا طريقا ولا سلوكا،ولا وجهة ولا مصيرا         ..

ولا يلتقيـان أبـدا في      .ولا يلتقيان أبدا في سمة    .مفرق طريقين لا يلتقيان أبدا في طريق      
 .. آخرة ولا يلتقيان أبدا في صف واحد في دنيا ولا.ولا يلتقيان أبدا في سياسة.خطة

يثبت مصيرهم ويدع مصير أصحاب النار مسـكوتا        ..» أَصحاب الْجنةِ هم الْفائِزونَ   «
 ٥٢!وكأنه ضائع لا يعنى به التعبير.معروفا.عنه

ولَعبد مؤمِن خير مِن مشـرِكٍ ولَـو        .ولا تنكِحوا الْمشرِكِين حتى يؤمِنوا    « :وقال تعالى 
القضية نفسها تتكرر في الصورة الأخرى،توكيدا لها وتـدقيقا في بياـا            ..» مأَعجبكُ

أُولئِك يدعونَ إِلَى النارِ،واللَّه يدعوا إِلَـى الْجنـةِ         «:والعلة في الأولى هي العلة في الثانية      
 ..» رونَويبين آياتِهِ لِلناسِ لَعلَّهم يتذَكَّ.والْمغفِرةِ بِإِذْنِهِ

إن الطريقين مختلفان،والدعوتين مختلفتان،فكيف يلتقي الفريقان في وحدة تقوم عليهـا           
 الحياة؟

وطريق المؤمنين والمؤمنـات    .إن طريق المشركين والمشركات إلى النار،ودعوم إلى النار       
! ة اللّه فما أبعد دعوم إذن من دعو     ..واللّه يدعو إلى الجنة والمغفرة بإذنه       .هو طريق اللّه  

ولكن أو يدعو أولئك المشركون والمشركات إلى النار؟ ومن الذي يدعو نفسه أو غيره              
ويبرزها من أولها دعوة    ! ولكنها الحقيقة الأخيرة يختصر السياق إليها الطريق      ! إلى النار؟ 

 لِلنـاسِ   ويبين آياتِـهِ  «واللّه يحذر من هذه الدعوة المردية       .إلى النار،بما أن مآلها إلى النار     
هنا نتـذكر أن    ! فمن لم يتذكر،واستجاب لتلك الدعوة فهو الملوم      ..» لَعلَّهم يتذَكَّرونَ 

 ولكـن الأمـر هنـا       - مع اختلاف العقيـدة      -اللّه لم يحرم زواج المسلم من كتابية        
وإن اختلفـت التفصـيلات    .إن المسلم والكتابية يلتقيان في أصل العقيدة في اللّه        .يختلف
 ..يعية التشر

                                                 
 ]٤٣٩٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٥٢



 ٧٣

فالذي لا يمكن إنكاره واقعيا     ..ونحن نرى اليوم أن هذه الزيجات شر على البيت المسلم           
أن الزوجة اليهودية أو المسيحية أو اللادينية تصبغ بيتها وأطفالها بصبغتها،وتخرج جـيلا   

وبخاصة في هذا اتمع الجاهلي الذي نعيش فيه،والـذي لا          .أبعد ما يكون عن الإسلام    
والذي لا يمسك من الإسلام إلا بخيـوط        .ه الإسلام إلا تجوزا في حقيقة الأمر      يطلق علي 

 ٥٣!واهية شكلية تقضي عليها القضاء الأخير زوجة تجيء من هناك
 

������������� 

                                                 
 ] ٤٧٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٥٣
المشكلة اليوم أكبر من ذلك حيث أباح فقهاء الهزيمة بقاء المسلمة في عصمة الكتابي إذا أسلمت وبقـي                  :قلت 

ولاَ تنكِحواْ الْمشرِكَاتِ حتى يؤمِن ولأَمةٌ مؤمِنـةٌ خيـر مـن    {: على كفره رفقا بالأطفال،ونسوا قول االله تعالى     
  كُمتبجأَع لَورِكَةٍ وشونَ               معدي لَئِكأُو كُمبجأَع لَورِكٍ وشن مم ريخ مِنؤم دبلَعواْ ومِنؤى يتح شِرِكِينواْ الْمنكِحلاَ تو 

            ملَّهاسِ لَعاتِهِ لِلنآي نيبيةِ بِإِذْنِهِ وفِرغالْمةِ ونإِلَى الْج وعدي اللّهارِ وونَإِلَى النذَكَّرتسورة البقـرة وإجمـاع   ) ٢٢١(} ي
 !!!!المسلمين،بحجة تاليف قلوب الكفار والفجار على المسلمين 

 قَبـل   إِذَا أَسلَم أَحد الزوجينِ الْوثَنِيينِ،أَوِ الْمجوسِيينِ،أَو كِتابِي متزوج بِوثَنِيةٍ،أَو مجوسِـيةٌ          :" وفي الموسوعة الفقهية  
 .وهذَا مذْهب أَحمد والشافِعِي .الدخول،تعجلَتِ الْفُرقَةُ بينهما مِن حِينِ إِسلاَمِهِ،ويكُونُ ذَلِك فَسخا لاَ طَلاَقًا 

لإِْسلاَم علَى الآْخرِ،فَإِنْ أَبـى وقَعـتِ الْفُرقَـةُ         لاَ تتعجل الْفُرقَةُ،بل إِنْ كَانا فِي دارِ الإِْسلاَمِ عرِض ا         :وقَال الْحنفِيةُ 
حِينئِذٍ،وإِنْ أَسلَم استمرتِ الزوجِيةُ،وإِنْ كَانا فِي دارِ الْحربِ وقَف ذَلِك علَى انقِضاءِ ثَلاَثِ حِيضٍ،أَو مضِي ثَلاَثَـةِ                 

 ةً،فَإِنْ لَمعِد تسلَيرٍ،وهقَةُ أَشتِ الْفُرقَعو رلِمِ الآْخسي .الِكقَال مفَإِنْ  :و،ـلاَمهِ الإِْسلَيع رِضةُ علِمسالْم هِي تإِنْ كَان
 .أَسلَم وإِلاَّ وقَعتِ الْفُرقَةُ،وإِنْ كَانَ هو الْمسلِم تعجلَتِ الْفُرقَةُ 

لزوجينِ الْوثَنِيينِ أَوِ الْمجوسِيينِ أَو زوجةِ الْكِتابِي،بعد الدخول،فَفِي الْمسأَلَةِ ثَلاَثَةُ اتجاهاتٍ           أَما إِنْ كَانَ إِسلاَم أَحدِ ا     
النكَاحِ،وإِنْ أَسلَم حتى انقَضتِ الْعِدةُ يقِف الأَْمر علَى انقِضاءِ الْعِدةِ،فَإِنْ أَسلَم الآْخر قَبل انقِضائِها فَهما علَى       :الأَْول:

 .وهذَا قَول الشافِعِي،ورِوايةٌ عن أَحمد .وقَعتِ الْفُرقَةُ منذُ اختلَف الدينانِ،فَلاَ يحتاج إِلَى استِئْنافِ الْعِدةِ 
 .يةٌ عن أَحمد وقَول الْحسنِ وطَاووسٍ وهذَا رِوا.تتعجل الْفُرقَةُ .الثَّانِي 
يعرض الإِْسلاَم علَى الآْخرِ إِنْ كَانَ فِي دارِ الإِْسلاَمِ،وهو قَول أَبِي حنِيفَةَ،كَقَولِهِ فِي إِسلاَمِ أَحـدِهِما قَبـل                  :الثَّالِثُ

 دارِ الْحربِ،فَانقَضت مدةُ التربصِ،وهِي ثَلاَثَةُ أَشهرٍ أَو ثَلاَثَـةُ حِيضٍ،وقَعـتِ            الدخول،إِلاَّ أَنَّ الْمرأَةَ إِذَا كَانت فِي     
 .الْفُرقَةُ،ولاَ عِدةَ علَيها بعد ذَلِك،لأَِنه لاَ عِدةَ علَى الْحربِيةِ 

علَيها :وقَال الصاحِبانِ . مهاجِرةً،فَتمتِ الْحِيض هنا،فَكَذَلِك عِند أَبِي حنِيفَةَ        وإِنْ كَانت هِي الْمسلِمةُ،فَخرجت إِلَينا    
 ]٢٦١ /٤[الموسوعة الفقهية الكويتية ".الْعِدةُ 



 ٧٤

U�\2א���2א�[k*,و�!Z0$Qא�2!�א�[k*,�A.������ق�א���U�\2א���2א�[k*,و�!Z0$Qא�2!�א�[k*,�A.������ق�א���U�\2א���2א�[k*,و�!Z0$Qא�2!�א�[k*,�A.������ق�א���U�\2א���2א�[k*,و�!Z0$Qא�2!�א�[k*,�A.������ق�א�������
 

أمة فريدة في تاريخ    إن القرآن وهو ينشىء هذه الأمة من حيث لم تكن وينشئها لتصبح             
ويجب أن نؤكد هذه الحقيقة ونوضحها قبل المضي        ..» خير أُمةٍ أُخرِجت لِلناسِ   «:البشر

 على التحقيـق  -فقد كانت ..حقيقة إنشاء القرآن لهذه الأمة وتنشئتها معا :في الحديث 
رة في صـو  » للإنسـان « إنشاء وتنشئة،كانت ميلادا جديدا للأمة بل ميلادا جديدا          -

ولم تكن مرحلة في طريق النشأة ولا خطوة في سبيل التطور،ولا حتى وثبة من              ! جديدة
للأمة العربيـة   » ميلادا«و! »نشأة «- على وجه التحديد     -إنما كانت   ! وثبات النهضة 
 والنتف الأخـرى مـن المـأثورات        -وحين ننظر إلى الشعر الجاهلي      ! وللإنسان كله 

ي تضمن أعلى وأخلد ما كان للعرب مـن نظـرة            وهو ديوان العرب،الذ   -الجاهلية  
للحياة والوجود،والكون والإنسان والخلق والسلوك كما تضمن معالم حيام،ومكنون         
مشاعرهم،ومجموع تصورام ولباب ثقافتهم وحضارم وكينونتهم كلها بالاختصـار         

.. 
وان في ظـل    حين ننظر إلى مجموعة الثقافات والتصورات والقيم التي يتضمنها هذا الدي          

القرآن وما تضمنه من نظرة للوجود والحياة،وللكون والإنسان ومـن قـيم في الحيـاة      
ومن تنظيم واقعي يقوم    .الإنسانية ومن نظام للمجتمع ومن تصور لغاية الوجود الإنساني        

 ..على أساس هذا التصور 
 الـتي   في ظل تلك التصورات الجاهليـة     ..ثم ننظر إلى واقع العرب قبل الإسلام وبعده         

 ..في ظل هذه التصورات القرآنية التي تمثل المنهج الرباني  ثم.تتمثل في ديواا
في ظـل القـرآن وواقـع الحيـاة         ..حين ننظر إلى الديوان المأثور والحياة الواقعيـة         

أا كانت نشأة ولم تكن خطوة ولا       ..يتبين لنا على وجه التأكيد والتحديد       :الإسلامية
وكانـت  ..من صنع اللّه كتعبير القـرآن الـدقيق         » إخراجا«كانت  ! مرحلة ولا وثبة  

 التي تنبثق فيها    - فيما نعلم    -فهي المرة الأولى والأخيرة     ..أعجب نشأة وأغرب إخراج     



 ٧٥

ولكـن لا عجـب   ! فيها حياة من خلال الكلمات» تخرج«و! أمة من بين دفتي كتاب 
 ..كلمات اللّه ..فهذه الكلمات ..

اللّـه  » يخرجهـا «حلة،فليقل لنا أين كانت هذه الأمة قبـل أن     ومن أراد اادلة والمما   
 بكلماته وقبل أن ينشئها اللّه بقرآنه؟

؟ أين  »الإنساني«ولكن أين كانت في الوجود      ! إننا نعرف أا كانت في الجزيرة العربية      
كانت في سجل الحضارة البشرية؟ أين كانت في التاريخ العالمي؟ أين كانت تجلس على              

العالمية الإنسانية؟ وماذا كانت تقدم على هذه المائدة،فيعرف باسمهـا ويحمـل            المائدة  
 طابعها؟

هذه الأمة نشأا ذا الدين ونشئت تنشئتها ذا المنهج القويم وقـادت            » نشأت«لقد  
نفسها وقادت البشرية بعد ذلك بكتاب اللّه الذي في يدها،وبمنهجه الذي طبع حياـا              

لَقَـد  «:وقد صدقها اللّه وعده وهو يقول للعـرب       ! ا التاريخ وأمامن..لا بشيء آخر    ..
 كُمكِتاباً فِيهِ ذِكْر كُملْنا إِلَيزقِلُونَ..أَنع؟»أَفَلا ت 

فبسبب من هذا الكتاب ذكرت هذه الأمة في الأرض وكان لها دورها في التاريخ وكان               
 يريد جماعة من الحمقى أن      ذلك بينما ..ابتداء،وحضارة عالمية ثانيا    » وجود إنساني «لها  

يرفضوا نعمة اللّه هذه على الأمة العربية ويجحدوا فضل اللّه في أن جعل كلمته الأخيرة               
ومن ثم جعل لهم وجودا وذكـرا وتاريخـا         ..لأهل الأرض قاطبة في العرب وبلسام       

رايـة   يريدون أن يخلعوا هذا الرداء الذي ألبسهم اللّه إياه وأن يمزقوا هذه ال             -وحضارة  
نقول ! بل إلى الوجود يوم أخرج اللّه منهم الأمة المسلمة        ..التي قادم إلى الذكر واد      

ويخطط ويثبـت ملامـح     ..» ينشئها«هذه الأمة و  » ينشى ء «إن القرآن حين كان     ..
 ويطمـس   - التي التقطها من سفح الجاهليـة        -الإسلام الجديدة،في الجماعة المسلمة     

 أو يقيمه ابتداء    -وينظم مجتمعها   .. حياا ونفوسها ورواسبها     ويمحو ملامح الجاهلية في   
 .. على أساس الميلاد الجديد -

وحين كان يخوض بالجماعة المسلمة المعركة في مواجهة الجاهلية الراسـبة في نفوسـها              
وأوضاعها من مخلفات البيئة التي التقطها المنهج الرباني منـها وفي مواجهـة الجاهليـة               



 ٧٦

 - ممثلة في يهود المدينة ومنافقيها ومشركي مكة وما حولها           -ومن حولها   الرابضة فيها   
كان يبدأ  ..حين كان القرآن يصنع ذلك كله       ! والمعركتان موصولتان في الزمان والمكان    

فيقيم للجماعة المسلمة تصورها الصحيح،ببيان شرط الإيمان وحد الإسلام ويربط ذا           
ظامها الأساسي،الذي يميز وجودها مـن وجـود    ن - في هذه النقطة بالذات      -التصور  

الجاهلية حولها ويفردها بخصائص الأمة التي أخرجت للناس،لتبين للنـاس،وتقودهم إلى           
 ..اللّه 

وهذا الدرس يتولى بيان هذا النظام الأساسي،قائما ومنبثقا من التصور          ..نظامها الرباني   
 !الإسلامي لشرط الإيمان وحد الإسلام

ديد الجهة التي تتلقى منها الأمة المسلمة منهج حياا والطريقة التي تتلقى ا              إنه يتولى تح  
تفهم به ما تتلقى،وترد إليه ما يجد من مشكلات وأقضية لم يرد فيها نص               والمنهج الذي 

إن :ويقـول ..وتختلف الأفهام فيها والسلطة التي تطيعها وعلة طاعتها ومصدر سلطاا           
ه الإسلام هذا هو شرط الإيمان وحد.. 

في وحدة لا تتجزأ    ..لهذه الأمة بالعقيدة التي تؤمن ا       » النظام الأساسي «وعندئذ يلتقي   
 ..ولا تفترق عناصرها 

وهـذه هـي    ..وهذا هو الموضوع الخطير الذي يجلوه هذا الدرس جلاء دقيقا كاملا            
» مسلم«القضية التي تبدو،بعد مطالعة هذا الدرس،بديهية يعجب الإنسان كيف يجادل           

 لا رد الإبـلاغ     - بإذن اللّه    -إن الرسل أرسلت لتطاع     :إنه يقول للأمة المسلمة   ! فيها
 ..» وما أَرسلْنا مِن رسولٍ إِلَّا لِيطاع بِإِذْنِ اللَّهِ«:والإقناع

 في  - إلا أن يتحاكموا إلى منهج اللّه ممـثلا          - ابتداء   -إن الناس لا يؤمنون     :ويقول لها 
وباقيا بعده في مصدريه القرآن والسنة بالبداهـة        . في أحكام الرسول   -�ول  حياة الرس 

 بل لا بد مـن أن يتلقـوا حكمـه    - ليحسبوا مؤمنين  -ولا يكفي أن يتحاكموا إليه      
حتى يحكِّموك فِيما شـجر بيـنهم،ثُم لا        ..لا يؤمِنونَ   ..فَلا وربك   «:مسلمين راضين 

  وا فِي أَنجِدلِيماً     يسوا تلِّمسيو تيا قَضجاً مِمرح فهذا هو شرط الإيمان وحد     ..» فُسِهِم
 .الإسلام



 ٧٧

 لا  - أي إلى غير شريعة اللّه       -إن الذين يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت        :ويقول لها 
فهـو زعـم    .يقبل منهم زعمهم أم آمنوا بما أنزل إلى الرسول وما أنزل مـن قبلـه              

أَلَم تر إِلَى الَّـذِين يزعمـونَ       «:ه أنهم يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت      يكذب.كاذب
 -أَنهم آمنوا بِما أُنزِلَ إِلَيك وما أُنزِلَ مِن قَبلِك،يرِيدونَ أَنْ يتحاكَموا إِلَى الطَّـاغُوتِ               

 .»نُ أَنْ يضِلَّهم ضلالًا بعِيداً ويرِيد الشيطا-وقَد أُمِروا أَنْ يكْفُروا بِهِ 
إن علامة النفاق أن يصدوا عن التحاكم إلى ما أنزل اللّـه والتحـاكم إلى               :ويقول لها 
تعالَوا إِلى ما أَنزلَ اللَّه وإِلَى الرسولِ،رأَيت الْمنافِقِين يصدونَ         :وإِذا قِيلَ لَهم  «:رسول اللّه 

 .»عنك صدوداً
 في هـذا    - عز وجل    -إن منهجها الإيماني ونظامها الأساسي،أن تطيع اللّه        :يقول لها و

 وأولي الأمر من المؤمنين الداخلين في       - في سنته    -� - وأن تطيع رسول اللّه      -القرآن  
يا أَيهـا الَّـذِين آمنـوا أَطِيعـوا اللَّـه،وأَطِيعوا           «:شرط الإيمان وحد الإسلام معكم    

 ..» وأُولِي الْأَمرِ مِنكُم.الرسولَ
إن المرجع،فيمـا تختلـف فيـه وجهـات النظـر في المسـائل الطارئـة                :ويقول لها 

أي ..إن المرجع هو اللّـه ورسـوله        ..المتجددة،والأقضية التي لم ترد فيها أحكام نصية        
 ..» الرسولِفَإِنْ تنازعتم فِي شيء،فَردوه إِلَى اللَّهِ و«:شريعة اللّه وسنة رسوله

وذا يبقى المنهج الرباني مهيمنا على ما يطرأ على الحياة مـن مشـكلات وأقضـية                
وتمثل هذه القاعدة نظامها الأساسي،الذي لا      ..كذلك،أبد الدهر،في حياة الأمة المسلمة      

إذ هو يجعل الطاعـة بشـروطها       ..تكون مؤمنة إلا به،ولا تكون مسلمة إلا بتحقيقه         
شرط الإيمان  ..ل التي تجد وتختلف فيها وجهات النظر إلى اللّه ورسوله           تلك،ورد المسائ 
 ..٥٤» إِنْ كُنتم تؤمِنونَ بِاللَّهِ والْيومِ الْآخِرِ«:شرطا واضحا ونصا صريحا..وحد الإسلام 

 
��������������� 

 

                                                 
 ]١٠٢٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٥٤



 ٧٨

l'�*�א�$3'د]�وא�A.������ق�א���l'�*�א�$3'د]�وא�A.������ق�א���l'�*�א�$3'د]�وא�A.������ق�א���l'�*�א�$3'د]�وא�A.������ق�א�������
 

 هو القيمة الكـبرى الـتي       -ذا الموضع    كما وردت في ه    -إن أبرز إيحاءات قصة آدم      
يعطيها التصور الإسلامي للإنسان ولدوره في الأرض،ولمكانه في نظام الوجـود،وللقيم           

ثم لحقيقة ارتباطه بعهد اللّه،وحقيقة هذا العهد الذي قامت خلافته علـى            .التي يوزن ا  
نسان في الإعلان   وتتبدى تلك القيمة الكبرى التي يعطيها التصور الإسلامي للإ        ..أساسه  

العلوي الجليل في الملأ الأعلى الكريم،أنه مخلوق ليكون خليفة في الأرض كما تتبدى في              
وفي طرد إبليس الذي استكبر وأبى،وفي رعاية اللّـه لـه أولا            .أمر الملائكة بالسجود له   

 ..وأخيرا 
صـور وفي   ومن هذه النظرة للإنسان تنبثق جملة اعتبار ات ذات قيمة كبيرة في عالم الت             

 .عالم الواقع على السواء
وأول اعتبار  من هذه الاعتبار ات هو أن الإنسان سيد هذه الأرض،ومن أجله خلـق                

 فهو إذن أعز وأكرم وأغلى من كـل شـيء           - كما تقدم ذلك نصا      -كل شيء فيها    
ولا يجوز إذن أن يستعبد أو يسـتذل        .مادي،ومن كل قيمة مادية في هذه الأرض جميعا       

لا يجوز أن يعتدي على أي مقوم من مقومـات          .. قيمة مادية أو شيء مادي       لقاء توفير 
إنسانيته الكريمة،ولا أن در أية قيمة من قيمه لقاء تحقيق أي كسب مادي،أو إنتاج أي               

 - أو مصـنوعة     -فهذه الماديات كلها مخلوقة     ..شيء مادي،أو تكثير أي عنصر مادي       
فـلا يجـوز إذن أن      .تقرير وجوده الإنساني  من أجل   .من أجل تحقيق إنسانيته   .من أجله 

 .يكون ثمنها هو سلب قيمة من قيمه الإنسانية،أو نقص مقوم من مقومات كلامته
فهو الذي يغير ويبدل    .والاعتبار  الثاني هو أن دور الإنسان في الأرض هو الدور الأول           

ئل الإنتـاج   وليست وسا .في أشكالها وفي ارتباطاا وهو الذي يقود اتجاهاا ورحلاا        
ولا توزيع الإنتاج،هي التي تقود الإنسان وراءها ذليلا سلبيا كما تصوره المذاهب المادية             

 ! التي تحقر من دور الإنسان وتصغر،بقدر ما تعظم في دور الآلة وتكبر



 ٧٩

إن النظرة القرآنية تجعل هذا الإنسـان بخلافتـه في الأرض،عـاملا مهمـا في نظـام                 
فخلافته في الأرض تتعلق بارتباطات شتى مع السماوات        .امالكون،ملحوظا في هذا النظ   

وكلها ملحـوظ في تصـميمها      ..ومع الرياح ومع الأمطار،ومع الشموس والكواكب       
فأين هذا  ..وهندستها إمكان قيام الحياة على الأرض،وإمكان قيام هذا الإنسان بالخلافة           

 المـذاهب الماديـة،ولا     المكان الملحوظ من ذلك الدور الذليل الصغير الذي تخصصه له         
وما من شك أن كلا من نظرة الإسلام هـذه ونظـرة الماديـة              ! تسمح له أن يتعداه؟   

للإنسان تؤثر في طبيعة النظام الذي تقيمه هذه وتلك للإنسان وطبيعة احترام المقومات             
 ..الإنسانية أو إهدارها وطبيعة تكريم هذا الإنسان أو تحقيره 

ادي من إهدار كل حريات الإنسان وحرماتـه ومقوماتـه في          وليس ما نراه في العالم الم     
سبيل توفير الإنتاج المادي وتكثيره،إلا أثـرا مـن آثـار تلـك النظـرة إلى حقيقـة               

كذلك ينشأ عن نظرة الإسـلام الرفيعـة إلى         ! الإنسان،وحقيقة دوره في هذه الأرض    
لاء قيمـة الفضـائل     حقيقة الإنسان ووظيفته إعلاء القيم الأدبية في وزنه وتقديره،وإع        

فهذه هي القيم الـتي يقـوم       .الخلقية،وتكبير قيم الإيمان والصلاح والإخلاص في حياته      
فَإِما يأْتِينكُم مِني هدى فَمن تبِع هداي فَلا خوف علَـيهِم ولا            «:عليها عهد استخلافه  

 هذا مـع أن مـن       -يم المادية   وهذه القيم أعلى وأكرم من جميع الق      » ...هم يحزنونَ   
تصبح هي الأصل ولا تطغى على       مفهوم الخلافة تحقيق هذه القيم المادية،ولكن بحيث لا       

 ولهذا وزنه في توجيه القلب البشري إلى الطهارة والارتفاع والنظافة           -تلك القيم العليا    
وإهدار لكل  بخلاف ما توحيه المذاهب المادية من استهزاء بكل القيم الروحية،         .في حياته 

وفي ! ٥٥القيم الأدبية،في سبيل الاهتمام ارد بالإنتاج والسلع ومطالب البطون كالحيوان         
التصور الإسلامي إعلاء من شأن الإرادة في الإنسان فهي مناط العهد مـع اللّـه،وهي               

إنه يملك الارتفاع على مقام الملائكة بحفظ عهده مع ربه عن           ..مناط التكليف والجزاء    
بينما .كيم إرادته،وعدم الخضوع لشهواته،والاستعلاء على الغواية التي توجه إليه       طريق تح 

يملك أن يشقي نفسه ويهبط من عليائه،بتغليب الشهوة على الإرادة،والغوايـة علـى             

                                                 
 .»دار الشروق «-لمحمد قطب » ية والإسلامالإنسان بين الماد«: يراجع بتوسع كتاب-   ٥٥



 ٨٠

وفي هذا مظهر من مظاهر التكريم لا شـك    .الهداية،ونسيان العهد الذي يرفعه إلى مولاه     
كما أن فيه تذكيرا دائما بمفرق الطريـق بـين          .خرىفيه،يضاف إلى عناصر التكريم الأ    

وفي ! السعادة والشقاوة،والرفعة والهبوط،ومقام الإنسان المريد ودرك الحيوان المسـوق        
أحداث المعركة التي تصورها القصة بين الإنسان والشـيطان مـذكر دائـم بطبيعـة               

بـين  .ين الحق والباطـل   ب.إا بين عهد اللّه وغواية الشيطان بين الإيمان والكفر        .المعركة
وهو نفسه الكاسب أو الخاسـر      .والإنسان هو نفسه ميدان المعركة    ..الهدى والضلال   

وفي هذا إيحاء دائم له باليقظة وتوجيه دائم له بأنه جندي في ميـدان وأنـه هـو                  .فيها
وأخيرا تجيء فكرة الإسلام عـن الخطيئـة        ! صاحب الغنيمة أو السلب في هذا الميدان      

في تصور واضح بسـيط لا تعقيـد فيـه ولا         . الخطيئة فردية والتوبة فردية    إن..والتوبة  
 كما تقول نظريـة  -ليست هنالك خطيئة مفروضة على الإنسان قبل مولده  ..غموض  
 عليه السلام   - وليس هنالك تكفير لاهوتي،كالذي تقول الكنيسة إن عيسى          -الكنيسة  

 ! ..دم من خطيئة آدمقام به بصلبه،تخليصا لبني آ) ابن اللّه بزعمهم (-
خطيئة آدم كانت خطيئة الشخصية،والخلاص منها كان بالتوبة المباشرة في يسـر            ! كلا

وخطيئة كل ولد من أولاده خطيئة كذلك شخصية،والطريق مفتوح للتوبة في           .وبساطة
يحمل كل إنسان وزره،ويوحي إلى كـل إنسـان         .تصور مريح صريح  ..يسر وبساطة   

 ..» إِنَّ اللَّه تواب رحِيم«..ليأس والقنوط بالجهد والمحاولة وعدم ا
وهـو  . نكتفي به في ظلال القرآن     - في هذا الموضع     -هذا طرف من إيحاءات قصة آدم       

وحده ثروة من الحقائق والتصورات القويمة وثروة من الإيحاءات والتوجيهات الكريمـة            
اعية،يحكمها الخلـق   وثروة من الأسس التي يقوم عليها تصور اجتماعي وأوضاع اجتم         

ومن هذا الطرف نستطيع أن ندرك أهمية القصص القرآني في تركيـز            .والخير والفضيلة 
وهي القيم التي تليـق بعـالم       .قواعد التصور الإسلامي وإيضاح القيم التي يرتكز عليها       

عقد الاستخلاف فيه قائم    ..صادر عن اللّه،متجه إلى اللّه،صائر إلى اللّه في اية المطاف           
ومفرق الطريق فيه أن يسمع الإنسان      .لى تلقي الهدى من اللّه،والتقيد بمنهجه في الحياة       ع

وليس هناك  .ويطيع لما يتلقاه من اللّه،أو أن يسمع الإنسان ويطيع لما يمليه عليه الشيطان            



 ٨١

إمـا  .إما الحق وإما الباطل   .إما الهدى وإما الضلال   .إما اللّه وإما الشيطان   ..طريق ثالث   
وهذه الحقيقة هي التي يعبر عنها القرآن كله،بوصفها الحقيقـة          ..ما الخسران   الفلاح وإ 

 ٥٦..الأولى،التي تقوم عليها سائر التصورات،وسائر الأوضاع في عالم الإنسان 
 

������������  

                                                 
 ]٢٥٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٥٦



 ٨٢

�m'�3�א��m'n��0و$Qא�[�=���A.������ق�א����m'�3�א��m'n��0و$Qא�[�=���A.������ق�א����m'�3�א��m'n��0و$Qא�[�=���A.������ق�א����m'�3�א��m'n��0و$Qא�[�=���A.������ق�א�������
 

نزلَ علَيك الْكِتاب بِالْحق مصدقًا لِمـا       ) ٢(قَيوم  اللَّه لَا إِلَه إِلَّا هو الْحي الْ      { :قال تعالى 
مِن قَبلُ هدى لِلناسِ وأَنزلَ الْفُرقَـانَ إِنَّ الَّـذِين          ) ٣(بين يديهِ وأَنزلَ التوراةَ والْإِنجِيلَ      

ع اللَّهو دِيدش ذَابع ماتِ اللَّهِ لَهوا بِآيتِقَامٍ كَفَرذُو ان ٤ - ٢:آل عمران[} )٤(زِيز[ 
وهذا التوحيد الخالص الناصع هو مفرق الطريق بين عقيدة المسلم وسائر العقائد،سواء            

على .يهودا أو نصارى  :منها عقائد الملحدين والمشركين،وعقائد أهل الكتاب المنحرفين      
 المسلم وحياة سـائر     كما أنه هو مفرق الطريق بين حياة      .اختلاف مللهم ونحلهم جميعا   

 .فالعقيدة هنا تحدد منهج الحياة ونظامها تحديدا كاملا دقيقا.أهل العقائد في الأرض
»    وإِلَّا ه لا إِله فلا شريك له في الألوهية      ..» اللَّه..»يالذي يتصـف بحقيقـة     ..» الْح

الذي به تقوم كل    ..» الْقَيوم«..الحياة الذاتية المطلقة من كل قيد فلا شبيه له في صفته            
فلا قيام  .حياة وبه يقوم كل وجود والذي يقوم كذلك على كل حياة وعلى كل وجود             

 .لحياة في هذا الكون ولا وجود إلا به سبحانه
 .ومفرق الطريق في الحياة والسلوك.وهذا مفرق الطريق في التصور والاعتقاد

 بصفة الألوهية وذلـك     -ه   سبحان -بين تفرد اللّه    .مفرق الطريق في التصور والاعتقاد    
 - وقتها في الجزيرة     -سواء في ذلك تصورات المشركين      :الركام من التصورات الجاهلية   
 . وبخاصة تصورات النصارى-وتصورات اليهود والنصارى 

كما أن الانحراف الذي    .عزيز ابن اللّه  :ولقد حكى القرآن عن اليهود أم كانوا يقولون       
كما جاء في سـفر     .يتضمن شيئا كهذا  » الكتاب المقدس  «سجله ما يعتبره اليهود اليوم    

 .٥٧الإصحاح السادس:التكوين

                                                 
وحدث لما ابتدأ الناس يكثرون على الأرض وولد لهم بنـات،أن أبنـاء اللّـه رأوا بنـات النـاس أـن                      « - ٥٧

لزيغانه هو بشر   .وحي في الإنسان إلى الأبد    فقال الرب لا يدين ر    .حسنات،فاتخذوا لأنفسهم نساء من كل ما اختاروا      
وبعد ذلك أيضا إذ دخل بنو اللّه على بنـات          .كان في الأرض طغاة في تلك الأيام      .وتكون أيامه مائة وعشرين سنة    

 .»هؤلاء هم الجبابرة الذين منذ الدهر ذوو اسم.الناس وولدن لهم أولادا



 ٨٣

إن اللّـه ثالـث     :فأما انحرافات التصورات المسيحية فقد حكى القرآن منـها قـولهم          
واتخاذهم المسـيح وأمـه إلهـين مـن دون          .إن اللّه هو المسيح بن مريم     :وقولهم.ثلاثة
 .ا من دون اللّهواتخاذهم أحبارهم ورهبام أرباب.اللّه

 ..شيء عن هذه التصورات .تأليف أرنولد» الدعوة إلى الإسلام«وقد جاء في كتاب 
ولقد أفلح جستنيان قبل الفتح الإسلامي بمائة عـام في أن يكسـب الإمبراطوريـة               «

في الوقت الذي سعى فيه هرقل في إصلاح ذات البين عن طريق            .الرومانية مظهرا مننطية  
ففي الوقت الذي الوقت الذي نجد فيه هـذا         .للمسيح مشيئة واحدة  المذهب القائل بأن    

المذهب يعترف بوجود الطبيعتين،إذا به يتمسك بوحدة الأقنـوم في حيـاة المسـيح              
 .وذلك بإنكاره وجود نوعين من الحياة في أقنوم واحد.البشرية

 ـ          وة إلهيـة   فالمسيح الواحد،الذي هو ابن اللّه،يحقق الجانب الإنساني والجانب الإلهي بق
لكن ..ومعنى هذا أنه لا يوجد سوى إرادة واحدة في الكلمة المتجسدة            .إنسانية واحدة 

هرقل قد لقي المصير الذي انتهى إليه كثيرون جدا ممن كانوا يأملون أن يقيموا دعـائم                
ذلك بأن الجدل لم يحتدم مرة أخرى كأعنف ما يكون فحسب،بل إن هرقـل              .السلام

  كذلك يقول    ٥٨»جر على نفسه سخط الطائفتين على السواء      نفسه قد وصم بالإلحاد،و   
عن الحالة بين نصارى الشرق عنـد البعثـة         » كانون تايلور «باحث مسيحي آخر هو     

وكان الناس في الواقع مشركين يعبدون زمرة مـن الشـهداء والقديسـين             «:المحمدية
 .٥٩»والملائكة

م للجن والملائكة والشمس    عباد:أما انحرافات عقائد المشركين فقد حكى القرآن عنها       
 .والقمر والأصنام

ما نعبدهم إلا ليقربونـا     «:وكان أقل عقائدهم انحرافا عقيدة من يقولون عن هذه الآلهة         
 !»إلى اللّه زلفى

                                                 
 .٥٣ - ٥٢  ترجمة حسن إبراهيم وزميله ص -  ٥٨
 .٦٧لمصدر نفسه ص   ا-  ٥٩



 ٨٤

فأمام هذا الركام من التصورات الفاسدة والمنحرفة التي أشرنا إليها هـذه الإشـارات              
اللَّـه لا   «:نها ناصعة واضحة صريحة حاسمة     ليعل -الخاطفة جاء الإسلام في هذه السورة       

ومالْقَي يالْح وإِلَّا ه إِله«. 
كذلك كانت مفرق الطريـق في الحيـاة        ..فكانت مفرق الطريق في التصور والاعتقاد       

 ..والسلوك 
الحي الواحد الذي لا حي     .إن الذي يمتلئ شعوره بوجود اللّه الواحد الذي لا إله إلا هو           

 الواحد الذي به تقوم كل حياة أخرى وكل وجود،كما أنه هو الذي يقوم              القيوم.غيره
 ..على كل حي وكل موجود 

إن الذي يمتلئ شعوره بوجود اللّه الواحد الذي هذه صفته،لا بد أن يختلف منهج حياته               
فلا يجد في  .ونظامها من الأساس عن الذي تغيم في حسه تلك التصورات التائهة المهوشة           

إنه مع التوحيد الواضح الخالص     ! قيقة الألوهية الفاعلة المتصرفة في حياته     ضميره أثرا لح  
لا في شـريعة أو  .ولا مكان للاستمداد والتلقي إلا مـن اللّـه     .لا مكان لعبودية إلا للّه    

ولا مكان كذلك للتوجه لغير اللّه      .ولا في اقتصاد أو اجتماع    .نظام،ولا في أدب أو خلق    
أما في تلك التصـورات الزائغـة المنحرفـة     ..بعد الحياة   في شأن من شؤون الحياة،وما      

في :المهزوزة الغامضة فلا متجه ولا قرار،ولا حدود لحرام أو حلال،ولا لخطإ أو صواب            
إنمـا تتحـدد    ..كلها  ..فكلها  ..شرع أو نظام،في أدب أو خلق،وفي معاملة أو سلوك          

،ولها الطاعـة والعبوديـة     وتتضح عند ما تتحدد الجهة التي منها التلقي،وإليها التوجـه         
 .والاستسلام

اللَّه لا إِله إِلَّا هو الْحـي       «:ومن ثم كانت هذه المواجهة بذلك الحسم في مفرق الطريق         
ومالْقَي «.. 

 - لا لطبيعة الاعتقـاد وحـده        -ومن ثم كان التميز والتفرد لطبيعة الحياة الإسلامية         
نبثق انبثاقا من حقيقة هذا التصور الإسلامي عـن         فالحياة الإسلامية بكل مقوماا إنما ت     

التوحيد الذي لا يستقيم عقيدة في الضمير ما لم تتبعـه آثـاره             .التوحيد الخالص الجازم  



 ٨٥

من تلقي الشريعة والتوحيد من اللّـه في كـل شـأن مـن شـؤون           .العملية في الحياة  
 .والتوجه كذلك إلى اللّه في كل نشاط وكل اتجاه.الحياة

لإيضاح الحاسم في مفرق الطريق،بإعلان الوحدانية المطلقة لـذات اللّـه           وعقب هذا ا  
وصفاته،يجيء الحديث عن وحدانية الجهـة الـتي تـتترل منـها الأديـان والكتـب             

نزلَ «:أي التي يتترل منها المنهج الذي يصرف حياة البشر في جميع الأجيال           .والرسالات
    قبِالْح الْكِتاب كلَيقاً -عدصهِ      ميدي نيـلُ         - لِما بقَب جِيلَ مِـنالْإِنراةَ وولَ التزأَنو - 

واللَّه عزِيز  .إِنَّ الَّذِين كَفَروا بِآياتِ اللَّهِ لَهم عذاب شدِيد       . وأَنزلَ الْفُرقانَ  -هدى لِلناسِ   
 .»ذُو انتِقامٍ

 أساسية في التصور الاعتقـادي،وفي      وتتضمن هذه الآية في شطرها الأول جملة حقائق       
 وصـحة مـا   -� -الرد كذلك على أهل الكتاب وغيرهم من المنكرين لرسالة محمد        

 .جاء به من عند اللّه
فاللّه الذي لا إله إلا هو الحي       .فهي تقرر وحدة الجهة التي تتترل منها الكتب على الرسل         

 التوراة على موسى والإنجيل      كما أنه أنزل   - عليك   -نزل هذا القرآن     القيوم،هو الذي 
إنما هناك إلـه    .وإذن فلا اختلاط ولا امتزاج بين الألوهية والعبودية       .على عيسى من قبل   

وهم عبيد للّـه ولـو      .وهناك عبيد يتلقون  .واحد يترل الكتب على المختارين من عباده      
 .كانوا أنبياء مرسلين

فهـذا  .لة من عند اللّـه    وهي تقرر وحدة الدين ووحدة الحق الذي تتضمنه الكتب المتر         
من التـوراة والإنجيـل     ..» مصدقاً لِما بين يديهِ   «..» بِالْحق «- عليك   -الكتاب نزله   

 ..» هدى لِلناسِ«:وكلها تستهدف غاية واحدة..
بين الحق الذي تضـمنته الكتـب المترلـة،والانحرافات         » فرقان«وهذا الكتاب الجديد    

    التي رأينا نموذجا   (ا بفعل الأهواء والتيارات الفكرية والسياسية       والشبهات التي لحقت
الـدعوة إلى   «أرنولـد في كتـاب      .و.منها فيما نقلناه عن الكاتب المسيحي سـيرت       

 ).»الإسلام



 ٨٦

فهي سـائرة   . أنه لا وجه لتكذيب أهل الكتاب للرسالة الجديدة        - ضمنا   -وهي تقرر   
ونزل على رسـول مـن      .كالكتب المترلة وكتاا نزل بالحق    .على نمط الرسالات قبلها   

 .البشر كما نزلت الكتب على رسل من البشر
الذي تضم جوانحها   » الحق«وهو مصدق لما بين يديه من كتب اللّه،يضم جناحيه على           

في وضـع   » الحق«فهو مترل من الجهة التي لها       ..وقد نزله من يملك تتريل الكتب       .عليه
وشرائعهم وأخلاقهم وآدام في الكتاب     ،عتقاديةالامنهاج الحياة للبشر،وبناء تصورام     

 .الذي يترله على رسوله
ثم تتضمن الآية في شطرها الثاني التهديد الرعيب للذين كفروا بآيات اللّه،وتلوح لهـم              

والذين كفروا بآيات اللّه هم الذين كذبوا ذا        ..بعزة اللّه وقوته وشدة عذابه وانتقامه       
وأهل الكتاب الذين انحرفوا عن كتاب اللّه الصـحيح المـترل           ..الدين الواحد بإطلاقه    

 وهو فرقان واضح    -إليهم من قبل،فقادهم هذا الانحراف إلى التكذيب بالكتاب الجديد          
 هم أول المعنيين هنا بصفة الكفر،وهم أول من يتوجه إليهم التهديد الرعيـب              -مبين  

 ..٦٠بعذاب اللّه الشديد وانتقامه الأكيد 
إِنما أَمرهم إِلَى   . إِنَّ الَّذِين فَرقُوا دِينهم وكانوا شِيعاً لَست مِنهم فِي شيء         «:وقال تعالى 

 ودينـه   -� -إنه مفرق الطريق بـين الرسـول        ..» اللَّهِ،ثُم ينبئُهم بِما كانوا يفْعلُونَ    
كين الـذين كانـت     سواء من المشر  ..وشريعته ومنهجه كله وبين سائر الملل والنحل        

أو . تمزقهم أوهام الجاهلية وتقاليدها وعاداا وثاراا،شيعا وفرقا وقبائل وعشائر وبطونا         
أو .من اليهود والنصارى ممن قسمتهم الخلافات المذهبية مللا ونحلا ومعسكرات ودولا          

من غيرهم مما كان وما سيكون من مذاهب ونظريات وتصورات ومعتقدات وأوضاع            
 . يوم الدينوأنظمة إلى

إن دينه هو الإسلام وشريعته     ..  ليس من هؤلاء كلهم في شيء        -� -إن رسول اللّه    
وما يمكن ان يختلط    .. هي التي في كتاب اللّه ومنهجه هو منهجه المستقل المتفرد المتميز            

هذا الدين بغيره من المعتقدات والتصورات ولا أن تختلط شريعته ونظامه بغـيره مـن               

                                                 
 ]٦٢٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٦٠



 ٨٧

وما يمكن أن يكون هناك وصفان اثنان لأي شـريعة     .. وضاع والنظريات   المذاهب والأ 
 ..!!!وشيء آخر .. إسلامي .. أو أي وضع أو أي نظام 

والنظـام  . والشريعة الإسلامية شريعة إسلامية فحسـب     .  إن الإسلام إسلام فحسب   
 -ورسول اللّـه    .. الاجتماعي أو السياسي أو الاقتصادي الإسلامي إسلامي فحسب         

إن الوقفـة الأولى    !  ليس في شيء على الإطلاق من هذا كله إلى آخـر الزمـان             -�
للمسلم أمام أية عقيدة ليست هي الإسلام هي وقفة المفارقة والرفض منـذ اللحظـة               

 -وكذلك وقفته أمام أي شرع أو نظام أو وضع ليست الحاكمية فيه للّه وحده               .الأولى
 إا وقفة الرفض والتبرؤ منـذ  - فيه للّه وحده ليست الألوهية والربوبية :وبالتعبير الآخر 
قبل الدخول في أية محاولة للبحث عن مشاات أو مخالفات بين شيء            .. اللحظة الأولى   

 !من هذا كله وبين ما في الإسلام
 ليس في شيء ممن فرقوا الدين فلـم      -� -ورسول اللّه   ..  إن الدين عند اللّه الإسلام      

 -� -ورسول اللّه   .. وإن الدين عند اللّه هو المنهج والشرع        .يلتقوا فيه على الإسلام   
الأمر هكـذا  ..ليس في شيء ممن يتخذون غير منهج اللّه منهجا،وغير شريعة اللّه شرعا      

وأمر هؤلاء الذين فرقـوا دينـهم       ! بدون دخول في التفصيلات   . وللنظرة الأولى . جملة
أمرهم بعد ذلك إلى اللّه وهو      .عالى بحكم من اللّه ت    -� -شيعا،وبرئ منهم رسول اللّه     
 ٦١..»إِنما أَمرهم إِلَى اللَّهِ،ثُم ينبئُهم بِما كانوا يفْعلُونَ«:محاسبهم على ما كانوا يفعلون

 
������������  

                                                 
 ]١٦٧٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٦١



 ٨٨

'ZO@=L3��A.و�B�(n_و�!�'o�A.������ق�א���'ZO@=L3��A.و�B�(n_و�!�'o�A.������ق�א���'ZO@=L3��A.و�B�(n_و�!�'o�A.������ق�א���'ZO@=L3��A.و�B�(n_و�!�'o�A.������ق�א�������
 

رية،هو الذي يقـرره الشـطر   حقيقة التوحيد تستلزم مصداقا لها في واقع الحياة البش      إن  
 .الثاني من هذا الدرس

يبدأ بشـهادة  ..ومن ثم يبدأ بإعادة تقرير الحقيقة الأولى ليرتب عليها آثارها الملازمة لها            
ويقرر .وشهادة الملائكة وأولي العلم ذه الحقيقة     » وأنه لا إله إلا هو     «- سبحانه   -اللّه  

 .مه بالقسط في أمر الناس وفي أمر الكونمعها صفة اللّه المتعلقة بالقوامة،وهي قيا
وما دام اللّه متفردا بالألوهية وبالقوامة فإن أول مستلزمات الإقرار ـذه الحقيقـة،هو              
الإقرار بالعبودية للّه وحده وتحكيمـه في شـأن العبيـد كلـه واستسـلام العبيـد                 

  .-� -لإلههم،وطاعتهم للقيوم عليهم،واتباعهم لكتابه ولرسوله 
فهو لا يقبل دينا سواه     ..» إِنَّ الدين عِند اللَّهِ الْإِسلام    «:ذه الحقيقة قوله تعالى   ويضمن ه 
وإذن فليس الدين الـذي     ..الإسلام الذي هو الاستسلام والطاعة والاتباع       ..من أحد   

إنما هو القيـام    .يقبله اللّه من الناس هو مجرد تصور في العقل ولا مجرد تصديق في القلب             
هو تحكيم منهج اللّه في أمر العباد كله،وطاعتهم لما         ..لتصديق وذلك التصور    بحق هذا ا  

 .يحكم به،واتباعهم لرسوله في منهجه
ثم .إذ يدعون أم على دين اللّـه      ..يعجب من أهل الكتاب ويشهر بأمرهم       ..وهكذا  

»لَّى فَرِيقوتي ثُم مهنيب كُمحنَ إِلى كِتابِ اللَّهِ لِيوعدونَيرِضعم مهو مهمِن «!!! 
ولا إسـلام بغـير     .فلا دين يقبله اللّه إلا الإسلام     . مما ينقض دعوى التدين من الأساس     

 ..استسلام للّه وطاعة لرسوله،واتباع لمنهجه،وتحكيم لكتابه في أمور الحياة 
اللّـه   الذي هو التعبير الواقعي عن عدم الإيمان بدين          -ويكشف عن علة هذا الإعراض      

لَن :ذلِك بِأَنهم قالُوا  «:في الجزاء يوم الحساب   » القسط« فإذا هي عدم الاعتقاد بجدية       -
وغَرهم فِي دِينِهِم ما    «معتمدين على أم أهل كتاب      ..» تمسنا النار إِلَّا أَياماً معدوداتٍ    

وما هم  .وما هم بمؤمنين أصلا   فما هم بأهل كتاب،   .وهو غرور خادع  ..» كانوا يفْترونَ 



 ٨٩

على دين اللّه إطلاقا وهم يدعون إلى كتاب اللّه ليحكم بينهم،ثم يتولى فريق منهم وهم               
 .معرضون

فلا ..وذا الجزم القاطع يقرر اللّه سبحانه في القرآن الكريم معنى الدين وحقيقة التدين              
التحـاكم إلى  :والإسلام.مالإسلا:الدين..يقبل من العباد إلا صورة واحدة ناصعة قاطعة   

فمن لم يفعل فليس له دين،ولـيس مسـلما وإن ادعـى            ..كتاب اللّه وطاعته واتباعه     
فدين اللّه يحدده ويقرره ويفسره اللّه،وليس خاضعا في        .الإسلام وادعى أنه على دين اللّه     

 بل إن الذي يتخـذ    .لا! كل يحدده أو يعرفه كما يشاء     ..تعريفه وتحديده لأهواء البشر     
 والكفار كما يقرر السياق هم الذين لا يقبلون التحاكم إلى كتاب اللّه             -الكفار أولياء   

ولا علاقة له باللّه في شيء ولا صلة بينه وبين اللّـه في            ..» فَلَيس مِن اللَّهِ فِي شيء       «-
مجرد من يتولى وينصر أو يستنصر أولئك الكفار الذين يرفضون أن يتحـاكموا             ..شيء  

ويشتد التحذير من هذه الولاية التي تذهب       ! ولو ادعوا أم على دين اللّه     .ب اللّه إلى كتا 
تبصير الجماعة المسلمة بحقيقـة     .ويضيف السياق إلى التحذير التبصير    .بالدين من أساسه  

فاللّه وحده هو السيد المتصـرف،مالك الملـك،يؤتي        .القوى التي تعمل في هذا الوجود     
وهذا التصريف  ..ممن يشاء،ويعز من يشاء ويذل من يشاء        الملك من يشاء،ويترع الملك     

فهو كذلك يـولج الليـل في       .لأمر الناس ليس إلا طرفا من التصريف لأمر الكون كله         
وهذا هـو   ..النهار ويولج النهار في الليل ويخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي              

لولاية غيره من العباد،مهمـا     القيام بالقسط في أمر الناس وفي أمر الكون،فلا داعي إذن           
 .يكن لهم من قوة ومن مال وأولاد

ويشي هذا التحذير المؤكد المكرر بما كان واقعا في الجماعة المسلمة يومذاك من عـدم               
وضوح الأمر تماما ومن تشبث بعضهم بصلاته العائلية والقوميـة والاقتصـادية مـع              

كما أنه يشي   .هذا التفسير والتحذير  المشركين في مكة ومع اليهود في المدينة،مما اقتضى         
بطبيعة ميل النفس البشرية إلى التأثر بالقوى البشرية الظاهرة،وضرورة تذكيرها بحقيقـة           
الأمر وحقيقة الأمر وحقيقة القوى،إلى جانب إيضاح أصل العقيدة ومقتضياا في واقع            

 .الحياة



 ٩٠

وإن الطريـق إلى    .الرسولإن الإسلام هو طاعة اللّه و     :ويختم الدرس بكلمة حاسمة قاطعة    
ولـيس مجـرد الاعتقـاد بالقلـب،ولا الشـهادة          .اللّه هو طريق الاتباع للرسـول     

أَطِيعـوا اللَّـه   :قُـلْ » «...إِنْ كُنتم تحِبونَ اللَّه فَاتبِعونِي يحبِبكُم اللَّـه         :قُلْ«:باللسان
فإما طاعة واتباع يحبه اللّه،وإما كفر      ..»  الْكافِرِين فَإِنْ تولَّوا فَإِنَّ اللَّه لا يحِب     .والرسولَ

  ..٦٢وهذا هو مفرق الطريق الواضح المبين..يكرهه اللّه 
 

������������ 

                                                 
 ]٦٣٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٦٢



 ٩١

�������ق�א������.�Aא�����وאYW'ن���ق�א������.�Aא�����وאYW'ن���ق�א������.�Aא�����وאYW'ن���ق�א������.�Aא�����وאYW'ن
 

ردوكُم بعـد   يا أَيها الَّذِين آمنوا إِنْ تطِيعوا فَرِيقاً مِن الَّذِين أُوتوا الْكِتاب ي            «:قال تعالى 
 كافِرِين إِيمانِكُم.            ـنم؟ وـولُهسر فِيكُماللَّهِ و آيات كُملَيلى عتت متأَنونَ وكْفُرت فكَيو

 ..» يعتصِم بِاللَّهِ فَقَد هدِي إِلى صِراطٍ مستقِيمٍ
ه وحـده،متميزة   لقد جاءت هذه الأمة المسلمة لتنشئ في الأرض طريقها على منهج اللّ           

لقد انبثق وجودها ابتداء من منهج اللّه لتؤدي في حياة البشر دورا خاصا             .متفردة ظاهرة 
لقد وجدت لإقرار منـهج اللّـه في الأرض،وتحقيقـه في صـورة           .لا ينهض به سواها   

عملية،ذات معالم منظورة،تترجم فيهـا النصـوص إلى حركـات وأعمال،ومشـاعر            
 .وأخلاق،وأوضاع وارتباطات

هي لا تحقق غاية وجودها،ولا تستقيم على طريقها،ولا تنشئ في الأرض هذه الصورة             و
من الحياة الواقعية الخاصة المتميزة،إلا إذا تلقت من اللّه وحـده،وإلا إذا          الوضيئة الفريدة 

لا التلقي من أحـد مـن       ..قيادة البشرية   .تولت قيادة البشرية بما تتلقاه من اللّه وحده       
إما هذا وإما الكفر والضلال     .. أحد من البشر،ولا طاعة أحد من البشر         البشر،ولا اتباع 

 ..والانحراف 
وهذا ما يقيم عليه مشـاعر الجماعـة      .هذا ما يؤكده القرآن ويكرره في شتى المناسبات       

وهنـا موضـع مـن هـذه        ..المسلمة وأفكارها وأخلاقها كلما سـنحت الفرصـة         
ب،ومواجهة كيدهم وتآمرهم على الجماعة     المواضع،مناسبته هي المناظرة مع أهل الكتا     

ولكنه ليس محدودا بحدود هذه المناسبة،فهو التوجيه الـدائم لهـذه           ..المسلمة في المدينة    
 .لأنه هو قاعدة حياا،بل قاعدة وجودها.الأمة،في كل جيل من أجيالها

دلها فكيف تتلقى إذن من الجاهلية التي جاءت لتب       .لقد وجدت هذه الأمة لقيادة البشرية     
ولتصلها باللّه،ولتقودها بمنهج اللّه؟ وحين تتخلى عن مهمة القيـادة فمـا وجودهـا              

 ! من غاية؟- في هذه الحال -إذن،وليس لوجودها 



 ٩٢

والشـعور  .والاعتقـاد الصـحيح   .قيـادة التصـور الصـحيح     : لقد وجدت للقيادة  
ضاع وفي ظل هذه الأو   ..والتنظيم الصحيح   .والنظام الصحيح .والخلق الصحيح .الصحيح

الصحيحة يمكن أن تنمو العقول،وأن تتفتح،وأن تتعرف إلى هذا الكـون،وأن تعـرف             
ولكن القيادة الأساسية التي تسمح ـذا       ..أسراره،وأن تسخر قواه وطاقاته ومدخراته      

كله وتسيطر على هذا كله،وتوجهه لخير البشر لا لتهديدهم بـالخراب والـدمار،ولا             
بغي أن تكون للإيمان،وأن تقوم عليهـا الجماعـة         ين..لتسخيره في المآرب والشهوات     
 .لا بتوجيه أحد من عبيد اللّه.المسلمة،مهتدية فيها بتوجيه اللّه

وهنا في هذا الدرس يحذر الأمة المسلمة من اتباع غيرها،ويبين لها كذلك طريقها لإنشاء              
دوا ويبدأ بتحذيرها من اتباع أهل الكتاب،وإلا فسـيقو   .الأوضاع الصحيحة وصيانتها  

 .إلى الكفر لا مناص
»                إِيمـانِكُم ـدعب وكُمدري وا الْكِتابأُوت الَّذِين وا فَرِيقاً مِنطِيعوا إِنْ تنآم ا الَّذِينهيا أَي

كافِرِين.          صِمتعي نم؟ وولُهسر فِيكُماللَّهِ و آيات كُملَيلى عتت متأَنونَ وكْفُرت فكَيبِاللَّهِ  و 
 » فَقَد هدِي إِلى صِراطٍ مستقِيمٍ

إن طاعة أهل الكتاب والتلقي عنهم،واقتباس مناهجهم وأوضاعهم،تحمل ابتداء معـنى           
كمـا  .الهزيمة الداخلية،والتخلي عن دور القيادة الذي من أجله أنشئت الأمة المسـلمة           

يمها والسير ا صعدا في طريق      تحمل معنى الشك في كفاية منهج اللّه لقيادة الحياة وتنظ         
وهذا بذاته دبيب الكفر في النفس،وهي لا تشعر به ولا ترى خطـره             .النماء والارتقاء 

 .القريب
فأما من الجانب الآخر،فأهل الكتاب لا يحرصون على شـيء          .هذا من جانب المسلمين   

فهذه العقيدة هي صخرة النجـاة وخـط        .حرصهم على إضلال هذه الأمة عن عقيدا      
يعرفونه قـديما   .وأعداؤه يعرفون هذا جيدا   .دفاع،ومصدر القوة الدافعة للأمة المسلمة    ال

ويعرفونه حديثا،ويبذلون في سبيل تحويل هذه الأمة عن عقيدا كل ما في وسعهم مـن     
وحين يعجزهم أن يحاربوا هذه العقيـدة ظـاهرين         .مكر وحيلة،ومن قوة كذلك وعدة    

اربوها بأنفسهم وحدهم،يجندون من المنـافقين      وحين يعييهم أن يح   .يدسون لها ماكرين  



 ٩٣

 للإسلام،جنودا مجنـدة،لتنخر لهـم في       - زورا   -المتظاهرين بالإسلام،أو ممن ينتسبون     
جسم هذه العقيدة من داخل الدار،ولتصد الناس عنـها،ولتزين لهـم منـاهج غـير               

 ..منهجها،وأوضاعا غير أوضاعها،وقيادة غير قيادا 
من بعض المسلمين طواعية واستماعا واتباعـا،فهم ولا شـك          فحين يجد أهل الكتاب     

سيستخدمون هذا كله في سبيل الغاية التي تؤرقهم،وسيقودوم ويقودون الجماعة كلها           
 .من ورائهم إلى الكفر والضلال

ين يا أَيها الَّذِين آمنوا إِنْ تطِيعوا فَرِيقاً مِـن الَّـذِ  «:ومن ثم هذا التحذير الحاسم المخيف    
كافِرِين إِيمانِكُم دعب وكُمدري وا الْكِتابأُوت «.. 

 ما يفزعه أن يرى نفسه منتكسا إلى الكفـر بعـد            - حينذاك   -وما كان يفزع المسلم     
وهذا شأن المسلم الحق في كل زمـان        .وراجعا إلى النار بعد نجاته منها إلى الجنة       .الإيمان

رة سوطا يلهب الضمير،ويوقظه بشدة لصـوت       ومن ثم يكون هذا التحذير ذه الصو      
 ..ومع هذا فإن السياق يتابع التحذير والتذكير ..النذير 

 فيا له من منكر أن يكفر الذين آمنوا بعد إيمام،وآيات اللّـه تتلـى عليهم،ورسـوله           
ودواعي الإيمان حاضرة،والدعوة إلى الإيمان قائمة،ومفرق الطريق بـين الكفـر           .فيهم

وكَيف تكْفُرونَ وأَنتم تتلى علَيكُم آيات اللَّهِ وفِـيكُم         «:ط عليه هذا النور   والإيمان مسل 
إا لكبيرة أن يكفر المؤمن في ظل هذه الظروف المعينة علـى الإيمـان              .أجل» رسولُه؟

 قد استوفى أجله،واختار الرفيق الأعلى،فإن آيات اللّـه         -� -وإذا كان رسول اللّه     ..
ونحن اليوم مخاطبون ذا القرآن كما خوطـب بـه         .. باق   -� -،وهدى رسوله   باقية

ومن يعتصِم بِاللَّهِ فَقَد هـدِي إِلى       «:الأولون،وطريق العصمة بين،ولواء العصمة مرفوع    
 ..» صِراطٍ مستقِيمٍ

 . الحي القيوم- سبحانه -وهو .واللّه سبحانه باق.إنه الاعتصام باللّه يعتصم.أجل
 في أمر التلقي    - رضوان اللّه عليهم     - يتشدد مع أصحابه     -� -ولقد كان رسول اللّه     

في شأن العقيدة والمنهج،بقدر ما كان يفسح لهم في الرأي والتجربة في شؤون الحيـاة                
العملية المتروكة للتجربة والمعرفة،كشؤون الزرع،وخطط القتال،وأمثالها مـن المسـائل          



 ٩٤

ولا ،علاقة لها بالتصـور الاعتقـادي،ولا بالنظـام الاجتمـاعي         العملية البحتة التي لا     
فمنـهج الحيـاة   .وفرق بين هذا وذلك بين..بالارتباطات الخاصة بتنظيم حياة الإنسان      

والإسلام الذي جاء ليقود الحيـاة      .شيء،والعلوم البحتة والتجريبية والتطبيقية شيء آخر     
والانتفاع بكل إبداع مادي في نطـاق   بمنهج اللّه،هو الإسلام الذي وجه العقل للمعرفة        

 ..منهجه للحياة 
يـا  :،فَقَـالَ �جاءَ عمر بن الْخطَّابِ إِلَى النبِي       :أحمد عن عبدِ االلهِ بنِ ثَابِتٍ،قَالَ     روى  

لاَ أَعرِضـها   رسولَ االلهِ إِني مررت بِأَخٍ لِي مِن قُريظَةَ،فَكَتب لِي جوامِع مِن التـوراةِ أَ             
أَلاَ ترى ما بِوجهِ رسـولِ  :فَقُلْت لَه:،قَالَ عبد االلهِ�فَتغير وجه رسولِ االلهِ     :علَيك ؟ قَالَ  

فَسري عنِ  :رسولاً،قَالَ�رضِينا بِاللَّهِ ربا،وبِالإِِسلاَمِ دِينا،وبِمحمدٍ     :؟ فَقَالَ عمر  �االلهِ  
الن  قَالَ �بِي ـونِي          :،ثُممكْترتو،وهمتعبات ى ثُـموسم فِيكُم حبأَص دِهِ،لَوفْسِي بِيالَّذِي نو

ينبِيالن مِن ظُّكُما حأَنمِ،والأُم ظِّي مِنح كُمإِن،ملَلْت٦٣.لَض 
لا تسأَلُوا أَهلَ الْكِتابِ عـن  :�للَّهِ قَالَ رسولُ ا: عن جابِرٍ،قَالَ  ىالحافظ أبو يعل   وروى  

شيءٍ،فَإِنهم لَن يهدوكُم وقَد ضلُّوا،وإِنكُم إِما أَنْ تصـدقُوا بِباطِلٍ،وإِمـا أَنْ تكْـذِبوا              
 لَّ لَها حم رِكُمأَظْه نيا بيى حوسكَانَ م اللَّهِ لَوو هإِنو،قنِيبِحبِعت٦٤".إِلا أَنْ ي.. 

لاَ تسأَلُوا أَهـلَ    « :-�-وعن جابِرِ بنِ عبدِ اللَّهِ رضِى اللَّه عنهما قَالَ قَالَ رسولُ اللَّهِ             
 .٦٥»الْكِتابِ عن شىءِ،فَإِنهم لَن يهدوكُم وقَد ضلُّوا 

 في التلقي عنهم في أي أمـر        -� - وهذا هو هدى رسول اللّه    .هؤلاء هم أهل الكتاب   
 وفق روح الإسلام وتوجيهه     -ولا ضير   ..يختص بالعقيدة والتصور،أو بالشريعة والمنهج      

مـع  .. من الانتفاع بجهود البشر كلهم في غير هذا من العلوم البحتة،علما وتطبيقـا               -
ومن ناحية  .انمن ناحية الشعور ا،وكوا من تسخير اللّه للإنس       :ربطها بالمنهج الإيماني  

 .توجيهها والانتفاع ا في خير البشرية،وتوفير الأمن لها والرخاء

                                                 
 يره حسن لغ١٥٩٥٨) ١٥٨٦٤](٤٤٩ /٥) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ٦٣
 حسن ) ٢١٣٥](٣٥٤ /٢[مسند أبي يعلى الموصلي مشكل  - ٦٤
 حسن) ٢٣٣٠](١٠ /٢[ المكتر -السنن الكبرى للبيهقي - ٦٥



 ٩٥

شـكره  .وشكر اللّه على نعمة المعرفة ونعمة تسـخير القـوى والطاقـات الكونيـة             
 ..بالعبادة،وشكره بتوجيه هذه المعرفة وهذا التسخير لخير البشرية 

وفي .جود،وغاية الوجـود الإنسـاني    فأما التلقي عنهم في التصور الإيماني،وفي تفسير الو       
أمـا التلقـي في     ..منهج الحياة وأنظمتها وشرائعها،وفي منهج الأخلاق والسلوك أيضا         

وهو الذي  . لأيسر شيء منه   -� -شيء من هذا كله،فهو الذي تغير وجه رسول اللّه          
 ..وهي الكفر الصراح .حذر اللّه الأمة المسلمة عاقبته

 فأما نحن الذين نـزعم      -� - وهذا هو هدى رسوله      -  سبحانه -هذا هو توجيه اللّه     
 عن المستشرقين   -� -أننا مسلمون،فأرانا نتلقى في صميم فهمنا لقرآننا وحديث نبينا          

وأرانا نتلقى فلسفتنا وتصوراتنا للوجود والحيـاة مـن هـؤلاء           ! وتلامذة المستشرقين 
وأرانـا  !  والأمريكان الإغريق والرومان والأوروبيين  :وهؤلاء،ومن الفلاسفة والمفكرين  

وأرانا نتلقـى قواعـد     ! نتلقى نظام حياتنا وشرائعنا وقوانيننا من تلك المصادر المدخولة        
سلوكنا وآدابنا وأخلاقنا من ذلك المستنقع الآسن،الذي انتهت إليه الحضـارة الماديـة             

 وهو زعـم إثمـه  !  أننا مسلمون- واللّه -ثم نزعم   ..أي دين   ..اردة من روح الدين     
حيـث لا  .فنحن ذا نشهد على الإسلام بالفشل والمسـخ       .أثقل من إثم الكفر الصريح    

إن الإسـلام  !  أم مسـلمون - مثلنا -يشهد عليه هذه الشهادة الآثمة من لا يزعمون     
من ناحية التصور الاعتقادي،ومن ناحية الشريعة      :وهو منهج ذو خصائص متميزة    .منهج

ن ناحية القواعد الأخلاقية،التي تقوم عليهـا هـذه         وم.المنظمة لارتباطات الحياة كلها   
وهو منهج جاء   .الارتباطات،ولا تفارقها،سواء كانت سياسية أو اقتصادية أو اجتماعية       

فلا بد أن تكون هناك جماعة من الناس تحمل هذا المنهج لتقود بـه              .لقيادة البشرية كلها  
ن تتلقـى هـذه الجماعـة        أ - كما أسـلفنا     -ومما يتناقض مع طبيعة القيادة      .البشرية

 ..التوجيهات من غير منهجها الذاتي 
ولخير البشرية يدعو الدعاة لتحكيم هذا المنـهج      .ولخير البشرية جاء هذا المنهج يوم جاء      

بل الأمر اليوم ألزم،والبشرية بمجموعها تعاني من النظم والمناهج التي انتهت           .اليوم وغدا 



 ٩٦

 المنهج الإلهي،الذي يجـب أن يحـتفظ بكـل          وليس هناك منقذ إلا هذا    .إليها ما تعاني  
 .خصائصه كي يؤدي دوره للبشرية وينقذها مرة أخرى

وحققـت في   .لقد أجرزت البشرية انتصارات شتى في جهادها لتسخير القوى الكونية         
 وما تزال في طريقهـا إلى       - بالنسبة للماضي    -عالم الصناعة والطب ما يشبه الخوارق       

أثر هذا كله في حياا؟ ما أثره في حياا النفسية؟ هـل            ولكن ما   ..انتصارات جديدة   
لقـد وجـدت   ! وجدت السعادة؟ هل وجدت الطمأنينة؟ هل وجدت السلام؟ كـلا  

والأمراض العصبية والنفسية،والشذوذ والجريمة على أوسـع       ..الشقاء والقلق والخوف    
 ! ..نطاق

وحـين  ..لحياة الإنسانية إا لم تتقدم كذلك في تصور غاية الوجود الإنساني وأهداف ا        
الإنساني وأهداف الحياة الإنسـانية في ذهـن الرجـل المتحضـر             تقاس غاية الوجود  

بـل  ! المعاصر،إلى التصور الإسلامي في هذا الجانب،تبدو هذه الحضارة في غاية القزامة          
تبدو لعنة تحط من تصور الإنسان لنفسه ومقامه في هذا الوجود،وتسفل به،وتصغر من             

والخواء يأكل قلب البشرية المكدود،والحيرة د روحها المتعبة        ! ..ه ومن أشواقه  اهتمامات
.. 

والعلم الذي كان من شأنه،لو سـار       .لقد أبعدا عنه ملابسات نكدة    ..إا لا تجد اللّه     
تحت منهج اللّه،أن يجعل من كل انتصار للبشرية في ميدانه خطوة تقرا من اللّه،هو ذاته               

إا لا تجد النور الذي     ..بشرية أشواطا بسبب انطماس روحها ونكستها       الذي تبعد به ال   
يكشف لها غاية وجودها الحقيقية فتنطلق إليها مستعينة ذا العلم الذي منحه اللّه لهـا               

ولا تجد المنهج الذي ينسق بين حركتها وحركة الكون،وفطرـا          .ووهبها الاستعداد له  
ولا تجد النظام الـذي ينسـق بـين طاقاـا           .وفطرة الكون،وقانوا وناموس الكون   

تنسيقا طبيعيا شاملا   ..وواجباا وحقوقها   ،وقواها،وآخرا ودنياها،وأفرادها وجماعاا  
 ..مريحا 

وهم الـذين   .وهذه البشرية هي التي يعمل ناس منها على حرماا من منهج اللّه الهادي            
 حنين إلى فترة ذاهبة من فترات       ويحسبونه مجرد » !رجعية«يسمون التطلع إلى هذا المنهج      



 ٩٧

وهم بجهالتهم هذه أو بسوء نيتهم يحرمون البشرية التطلع إلى المنهج الوحيـد             ..التاريخ  
الذي يمكن أن يقود خطاها إلى السلام والطمأنينة،كما يقود خطاها إلى النمو والرقـي              

رية النكد،ونشم  إننا نرى واقع البش   .ونحن الذين نؤمن ذا المنهج نعرف إلى ماذا ندعو        ..
نرى هنالك على الأفق الصـاعد رايـة        .ونرى.رائحة المستنقع الآسن الذي تتمرغ فيه     

النجاة تلوح للمكدودين في هجير الصحراء المحرق،والمرتقى الوضيء النظيـف يلـوح            
للغارقين في المستنقع ونرى أن قيادة البشرية إن لم ترد إلى هذا المنهج فهي في طريقهـا                 

وأولى ! الشائن لكل تاريخ الإنسان،ولكل معنى مـن معـاني الإنسـان          إلى الارتكاس   
الخطوات في الطريق أن يتميز هذا المنهج ويتفرد،ولا يتلقى أصحابه التوجيه من الجاهلية             

إلى أن يأذن اللّه بقيادته للبشرية مرة       .كما يظل المنهج نظيفا سليما    ..الطامة من حولهم    
 لأعداء البشر،الداعين إلى الجاهلية من هنـا ومـن          واللّه أرحم بعباده أن يدعهم    .أخرى
وهذا ما أراد اللّه سبحانه أن يلقنه للجماعة المسلمة الأولى في كتابه الكريم وما              ! ..هناك

 ٦٦.. أن يعلمها إياه في تعليمه القويم -� -حرص رسول اللّه 
 بينِي وبينكُم،وأُوحِي إِلَي هـذَا      شهِيد.أَي شيءٍ أَكْبر شهادةً؟ قُلِ اللَّه     :قُلْ«:وقال تعالى 

لا :الْقُرآنُ لِأُنذِركُم بِهِ ومن بلَغَ،أَإِنكُم لَتشهدونَ أَنَّ مع اللَّـهِ آلِهـةً أُخـرى ؟ قُـلْ                
 ..» إِنما هو إِله واحِد،وإِننِي برِيءٌ مِما تشرِكُونَ:أَشهد،قُلْ

اطع والإيقاعات في الآية الواحدة عجيب وإن هذا التتابع ليرسـم الموقـف    إن تتابع المق  
 ..لحظة لحظة،ومشهدا مشهدا،ويكاد ينطق بملامح الوجوه فيه وخلجات الصدور 

ثم ها هو ذا يواجه المشـركين       .. يؤمر من ربه هذا الأمر       -� -فها هو ذا رسول اللّه      
بعض خصائص الألوهية مع اللّه ويدعون      الذين يتخذون من دون اللّه أولياء يجعلون لهم         

كأن !  أن يقرهم على هذا الذي هم فيه ليدخلوا هم فيما جاءهم به            -� -رسول اللّه   
وكأنه يمكن أن يجتمع الإسلام والشرك في قلب واحد على هـذا     ! ذلك يمكن أن يكون   

كـن  النحو الذي كانوا يتصورونه والذي لا يزال يتصوره ناس في هذا الزمان،من أنه يم             

                                                 
 ]٧٠٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٦٦



 ٩٨

أن يكون الإنسان مسلما للّه بينما هو يتلقى من غير اللّه في شؤون الحياة وبينمـا هـو       
 !يخضع لغير اللّه ويستنصر بغير اللّه،ويتولى غير اللّه

 يواجه هؤلاء المشركين،ليبين لهم مفرق الطريق بين دينـه          -� -ها هو ذا رسول اللّه      
أنه لا موضع للقاء    :وليقرر لهم .ليتهمودينهم،وبين توحيده وشركهم،وبين إسلامه وجاه    

وأنه لا وجه للمصـالحة في      .بينه وبينهم،إلا أن يتخلصوا هم من دينهم ويدخلوا في دينه         
وها هو ذا يبدأ معهم مشهد الإشهاد العلني        ! هذا الأمر لأنه يفترق معهم في أول الطريق       

شاهد في هذا الوجود كله هـو       أي  ..» أَي شيءٍ أَكْبر شهادةً؟   :قُلْ«:المفتوح المكشوف 
أكبر شهادة؟ أي شاهد تعلو شهادته كل شهادة؟ أي شاهد تحسم شهادته في القضـية               

 فلا يبقى بعد شهادته شهادة؟
لا يستقصى وزنـه في مقـام       » شيء  «وللتعميم المطلق،حتى لا يبقى في الوجود كله        

 .»أَي شيءٍ أَكْبر شهادةً؟«:يكون السؤال:الشهادة
ذلك أنه لا جواب    . بالسؤال،فهو يؤمر كذلك بالجواب    -� - يؤمر رسول اللّه     وكما

» اللَّـه :قُلِ«:ولا جواب غيره في حقيقة الأمر والواقع      .غيره باعتراف المخاطبين أنفسهم   
هو الذي يقص الحق وهـو خـير        .. هو أكبر شهادة     - سبحانه وتعالى    -فاللّه  ! نعم..

فإذا قال فقـد انتـهى      .هادته،ولا قول بعد قوله   هو الذي لا شهادة بعد ش     ..الفاصلين  
 .القول،وقد قضي الأمر
 سـبحانه   -حقيقة أن اللّه سبحانه هو أكبر شهادة،أعلن لهم أنه          :فإذا أعلن هذه الحقيقة   

هو شهيد بيني   :على تقدير ..» شهِيد بينِي وبينكُم  «: هو الشهيد بينه وبينهم في القضية      -
وهو أولى من الوصل علـى      :العبارة هو الأنسب في جو المشهد     وبينكم،فهذا التقطيع في    

 .»قُلِ اللَّه شهِيد بينِي وبينكُم«:تقدير
مبدأ تحكيم اللّه سـبحانه في القضـية،أعلن إلـيهم أن شـهادة اللّـه          :فإذا تقرر المبدأ  

 سبحانه،تضمنها هذا القرآن،الذي أوحاه إليه لينذرهم به وينذر به كل مـن يبلغـه في              
 . أو من بعد-�حياته 



 ٩٩

فهو حجة عليهم وعلى من يبلغه غيرهم لأنه يتضمن شهادة اللّـه في هـذه القضـية                 
الأساسية التي تقوم عليها الدنيا والآخرة،ويقوم عليها الوجود كله والوجود الإنسـاني            

بلغه هذا القرآن من    فكل من   ..» وأُوحِي إِلَي هذَا الْقُرآنُ لِأُنذِركُم بِهِ ومن بلَغَ       «:ضمنا
الناس،بلغة يفهمها،ويحصل منها محتواه،فقد قامت عليه الحجة به،وبلغه الإنـذار،وحق          

فأما من يحول عدم فهمه للغة القرآن دون فهمـه     ..(عليه العذاب،إن كذب بعد البلاغ      
 لفحواه،فلا تقوم عليه الحجة به ويبقى إثمه على أهل هذا الدين الذين لم يبلغوه بلغته التي             

 ) ..هذا إذا كان مضمون القرآن لم يترجم إلى لغته..يفهم ا مضمون هذه الشهادة 
 متضمنة في هذا القرآن،أعلن إليهم مضمون       - سبحانه   -فإذا أعلن إليهم أن شهادة اللّه       

هذه الشهادة في صورة التحدي والاستنكار لشهادم هم،المختلفة في أساسـها عـن             
 بأنه ينكر شهادم هذه ويرفضها وأنه يعلن غيرها ويقـرر           وعالنهم.شهادة اللّه سبحانه  

وأنه يفاصلهم على هذا عنـد   عكسها ويشهد لربه بالوحدانية المطلقة والألوهية المتفردة      
أَإِنكُم لَتشـهدونَ أَنَّ    «:مفرق الطريق وأنه يتبرأ من شركهم في صيغة التشديد والتوكيد         

» إِنما هو إِله واحِد،وإِننِي برِيءٌ مِما تشـرِكُونَ       :لا أَشهد،قُلْ :مع اللَّهِ آلِهةً أُخرى ؟ قُلْ     
والنصوص القرآنية بمقاطعها هذه،وبإيقاعاا هذه،ز القلوب بمـا لا يملـك البيـان             ..

 .٦٧فلا أريد أن أوقف تدفقها وانسكاا في القلب بأي تعليق.البشري أن يفعل
 جحدوا بِآياتِ ربهِم وعصوا رسلَه واتبعوا أَمـر كُـلِّ جبـارٍ      وتِلْك عاد «:وقال تعالى 

أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ    .أَلا إِنَّ عاداً كَفَروا ربهم    .وأُتبِعوا فِي هذِهِ الدنيا لَعنةً ويوم الْقِيامةِ      .عنِيدٍ
 ..» هودٍ

» عاد تِلْكذا البعد ..» و.          وقد كان ذكرهم منذ لحظة في السـياق،وكان مصـرعهم
 ..ولكنهم انتهوا وبعدوا عن الأنظار والأفكار ..معروضا على الأنظار 

»      لَهسا روصعو هِمبوا بِآياتِ ردحج عاد تِلْكولكـن  .وهم عصوا رسولا واحدا   ..» و
سول ا فقد عصـى     أليست هي رسالة واحدة جاء ا الرسل جميعا؟ فمن لم يسلم لر           

ولا ننسى أن هذا الجمع في الآيات وفي الرسل مقصود من ناحية أسلوبية             .الرسل جميعا 

                                                 
 ]١٤٦٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٦٧



 ١٠٠

فمـا  .فهم جحدوا آيات،وهم عصوا رسـلا     .أخرى لتضخيم جريمتهم وإبراز شناعتها    
 ..» واتبعوا أَمر كُلِّ جبارٍ عنِيدٍ«! أضخم الذنب وما أشنع الجريمة

،معاند لا يسلم بحق،وهم مسؤولون أن يتحرروا مـن سـلطان           أمر كل متسلط عليهم   
 .ولا يكونوا ذيولا فيهدروا آدميتهم.المتسلطين،ويفكروا بأنفسهم لأنفسهم

وهكذا يتبين أن القضية بين هود وعاد كانت قضية ربوبية اللّه وحده لهم والدينونة للّه               
 ..وحده من دون العباد 

من الرب الذي يـدينون لـه       :كانت هي قضية  ..كانت هي قضية الحاكمية والاتباع      
وتِلْك عاد جحدوا بِآياتِ ربهِم وعصوا      «:ويتبعون أمره؟ يتجلى هذا في قول اللّه تعالى       

 ..» رسلَه،واتبعوا أَمر كُلِّ جبارٍ عنِيدٍ
 لأنه  -لرسل  مر ا أوالإسلام هو طاعة    ! فهي المعصية لأمر الرسل والاتباع لأمر الجبارين      

وهذا هو مفرق الطريق بين الجاهلية والإسلام وبـين         . ومعصية أمر الجبارين   -أمر اللّه   
 .في كل رسالة وعلى يد كل رسول..الكفر والإيمان 

وهكذا يتبين أن دعوة التوحيد تصر أول ما تصر على التحرر من الدينونة لغـير اللّـه                 
 الشخصية والتنازل عن الحريـة،واتباع      والتمردعلى سلطان الأرباب الطغاة وتعد إلغاء     

الجبارين المتكبرين جريمة شرك وكفر يستحق عليها الخانعون الهلاك في الدنيا والعذاب             
لقد خلق اللّه الناس ليكونوا أحرارا لا يـدينون بالعبوديـة لأحـد مـن               ..في الآخرة   

 .كريمهمفهذا مناط ت.خلقه،ولا يترلون عن حريتهم هذه لطاغية ولا رئيس ولا زعيم
وما يمكن لجماعة من البشر أن تـدعي        .فإن لم يصونوه فلا كرامة لهم عند اللّه ولا نجاة         

والذين يقبلون الدينونة لربوبية    .الكرامة،وتدعي الإنسانية،وهي تدين لغير اللّه من عباده      
فهـم كثـرة    .العبيد وحاكميتهم ليسوا بمعذورين أن يكونوا على أمـرهم مغلـوبين          

ولو أرادوا التحرر لضحوا في سبيله بعض ما يضحونه مرغمين للأرباب           .والمتجبرون قلة 
 .المتسلطين من ضرائب الذل في النفس والعرض والمال

هلكوا مشيعين باللعنة في الـدنيا وفي       ..لقد هلكت عاد لأم اتبعوا أمر كل جبار عنيد          
 ..» مةِوأُتبِعوا فِي هذِهِ الدنيا لَعنةً ويوم الْقِيا«:الآخرة



 ١٠١

ثم لا يتركهم قبل أن يسجل عليهم حالهم وسبب ما أصام في إعـلان عـام وتنبيـه                  
 ..» أَلا إِنَّ عاداً كَفَروا ربهم«:عال

 ..» أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ هودٍ«:ثم يدعو عليهم بالطرد والبعد البعيد
لمرسلة عليهم حتى تقصدهم    كأنما يحدد عنوام للعنة ا    .ذا التحديد والإيضاح والتوكيد   

 ٦٨!!! »أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ هودٍ«..:قصدا
 

������������ 

                                                 
 ]٢٥٢٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-ب في ظلال القرآن للسيد قط - ٦٨



 ١٠٢

�������ق�א������.�Aאj'08=!�وאpnWم���ق�א������.�Aאj'08=!�وאpnWم���ق�א������.�Aאj'08=!�وאpnWم���ق�א������.�Aאj'08=!�وאpnWم
 

 تمثل جانبا من الجهد الذي أنفقه الإسلام في بناء الجماعـة            )سورة النساء   (هذه السورة 
وتعـرض  .صيانة هذا اتمع  المسلمة،وإنشاء اتمع الإسلامي وفي حماية تلك الجماعة،و      

نموذجا من فعل القرآن في اتمع الجديد،الذي انبثق أصلا من خلال نصوصـه،والذي             
وتصور ذا وذلك طبيعة هذا المنهج في تعامله مـع          .نشأ ابتداء من خلال المنهج الرباني     

معـه  تفاعله  ..الكائن الإنساني كما تصور طبيعة هذا الكائن وتفاعله مع المنهج الرباني            
خطـوة  ..وهو يقود خطاه في المرتقى الصاعد،من السفح الهابط،إلى القمـة السـامقة       

بين تيارات المطامع والشهوات والمخاوف والرغائـب وبـين         ..خطوة،ومرحلة مرحلة   
أشواك الطريق التي لا تخلو منها خطوة واحدة وبين الأعداء المتربصين على طول الطريق              

 مواجهة القـرآن    -في سورة البقرة وسورة آل عمران        -وكما رأينا من قبل     ! الشائك
لكل الملابسات المحيطة بنشأة الجماعة المسلمة في المدينة وبيان طبيعة المنهج الرباني الذي             
تنشأ الجماعة على أساسه وتقرير الحقائق الأساسـية الـتي يقـوم عليهـا التصـور                

براز التكاليف الـتي يقتضـيها      الإسلامي،والقيم والموازين التي تنبثق من هذا التصور وإ       
النهوض ذه الأمانة في الأرض وتصوير طبيعة أعداء هذا المنهج وأعداء هذه الجماعـة              
التي تقوم عليه في الأرض،وتحذيرها من وسائل أولئك الأعداء ودسائسهم وبيان مـا في              

فكذلك نرى  ...إلخ  ...عقائدهم من زيف وانحراف،وما في وسائلهم من خسة والتواء          
 .. يواجه جملة هذه الملابسات والحقائق - في هذه السورة -لقرآن ا

إلا أن لكل سورة من سور القرآن شخصيتها الخاصة،وملامحها المميزة،ومحورها الـذي            
ومن مقتضيات الشخصية الخاصة أن تتجمع الموضوعات       ..تشد إليه موضوعاا جميعا     

برز فيه ملامحهـا،وتتميز بـه      في كل سورة وتتناسق حول محورها في نظام خاص ا،ت         
 واحد من جنسـه    - مع هذا    -كالكائن الحي المميز السمات والملامح،وهو      .شخصيتها

 أا كـائن حي،يسـتهدف     - ونكاد نحس    -ونحن نرى في هذه السورة      ! على العموم 
والفقرات والآيات والكلمات في    ..غرضا معينا،ويجهد له،ويتوخى تحقيقه بشتى الوسائل       



 ١٠٣

 كما نستشعر تجاه    -ومن ثم نستشعر تجاهها     ! لوسائل التي تبلغ ا ما تريد     السورة،هي ا 
 إحسـاس التعـاطف والتجـاوب مـع الكـائن           -كل سورة من سور هذا القرآن       

الحي،المعروف السمات،المميز الملامح،صاحب القصـد والوجهة،وصـاحب الحيـاة         
ملامح اتمع  إن السورة تعمل بجد وجهد في محو        ! والحركة،وصاحب الحس والشعور  

 ونبذ رواسبه وفي تكييـف ملامـح        - الذي منه التقطت اموعة المسلمة       -الجاهلي  
 .اتمع المسلم،وتطهيره من رواسب الجاهلية فيه،وجلاء شخصيته الخاصة

كما تعمل بجد وجهد في استجاشته للدفاع عن كينونته المميزة،وذلك ببيـان طبيعـة              
ينونة المميزة،والتعريف بأعدائه الراصدين له من حولـه        المنهج الذي منه انبثقت هذه الك     

 من ضـعاف    - وأعدائه المتميعين فيه     - من المشركين وأهل الكتاب وبخاصة اليهود        -
 وكشف وسائلهم وحبلهم ومكايـدهم،وبيان فسـاد تصـورام          -الإيمان والمنافقين   

 مع وضع الأنظمـة والتشـريعات الـتي تـنظم هـذا كلـه             .ومناهجهم وطرائقهم 
 .وتحدده،وتصبه في القالب التنفيذي المضبوط

وفي الوقت ذاته نلمح رواسب الجاهلية،وهي تتصـارع مـع المنـهج الجديـد،والقيم           
ونرى ملامح الجاهلية وهي تحاول طمس الملامح الجديدة        .الجديدة،والاعتبار ات الجديدة  

 ـ         .الوضيئة الجميلة  رآن في هـذا    ونشهد المعركة التي يخوضها المنهج الربـاني ـذا الق
التي يخوضها في الميدان     وهي معركة لا تقل شدة ولا عمقا ولا سعة،عن المعركة         .الميدان

وحين ندقق النظر في الرواسـب      ! الآخر،مع الأعداء الراصدين له والأعداء المتميعين فيه      
التي حملها اتمع المسلم من اتمع الجاهلي الذي منه جاء،والتي تعالج هـذه السـورة               

 قد ينالنا الدهش لعمق هـذه       - كما تعالج سور كثيرة جوانب أخرى        -ب منها   جوان
الرواسب،حتى لتظل تغالب طوال هذه الفترة التي رجحنا أن آيات السورة كانت تتترل             

ثم ينالنا  ..ومن العجب أن تظل لهذه الرواسب صلابتها حتى ذلك الوقت المتأخر            ..فيها  
الرفيعة التي انتهى إليها هـذا المنـهج العجيـب          الدهش كذلك للنقلة البعيدة السامقة      

وقد التقطها من ذلك السـفح الهابط،الـذي تمثلـه تلـك            .الفريد،بالجماعة المسلمة 
القمـة الـتي لم   ..الرواسب،فارتقى ا في ذلك المرتقى الصاعد إلى تلك القمة السامقة      



 ١٠٤

نهج الـذي يملـك    الم.ترتق إليها البشرية قط،إلا على حداء ذلك المنهج العجيب الفريد         
وحده أن يلتقط الكينونة البشرية من ذلك السفح،فيرتقي ا إلى تلـك القمة،رويـدا              

والذي يدقق النظر في    ! رويدا،في يسر ورفق،وفي ثبات وصبر،وفي خطو متناسق موزون       
هذه الظاهرة الفريدة في تاريخ البشرية،يتجلى له جانب من حكمـة اللّـه في اختيـار          

حيث يمثلون سـفح    ..رة العربية،في ذلك الحين،لهذه الرسالة العظيمة       في الجزي » الأميين«
 والتصـورية،والعقلية والفكرية،والأخلاقيـة     عتقادية  الا.الجاهلية الكاملة،بكل مقوماا  

والاقتصادية والسياسية،ليعرف فيهم أثر هذا المنهج،وليتبين فيهم كيـف         ،الاجتماعية  و
 يأتي ا منهج آخر،في كل ما عرفت الأرض مـن           تتم المعجزة الخارقة،التي لا يملك أن     

 وبكـل   - من السفح إلى القمة      -مناهج،وليرتسم فيهم خط هذا المنهج،بكل مراحله       
 أين تجد المنهج الذي يأخـذ       - في عمرها كله     -ظواهره،وبكل تجاربه،ولترى البشرية    

في درجة مـن    سواء كانت   .بيدها إلى القمة السامقة،أيا كان موقفها في المرتقى الصاعد        
إن هذا المنهج ثابت في أصوله      ! »الأميين«درجاته،أم كانت في سفحه الذي التقط منه        

وللإنسان كينونة ثابتة،فهو لا يتبدل منها كينونة       .»الإنسان«ومقوماته،لأنه يتعامل مع    
وكل التحورات والتطورات التي تلابس حياته لا تغير من طبيعته،ولا تبدل مـن             .أخرى

إنما هي تغيرات وتطورات سطحية،كالأمواج في الخضم،لا       .تحوله خلقا آخر  كينونته،ولا  
! تغير من طبيعته المائية،بل لا تؤثر في تياراته التحتية الدائمة،المحكومة بعوامل طبيعية ثابتة            

ولأا مـن صـنع     .ومن ثم تواجه النصوص القرآنية الثابتة،تلك الكينونة البشرية الثابتة        
نسان،فإا تواجه حياته بظروفها المتغيرة،وأطوارها المتجددة،بنفس      المصدر الذي صنع الإ   
ظروف الحياة المتغيرة،وأطوارها المتجددة،وهو محـافظ      » الإنسان«المرونة التي يواجه ا     

 ..مقومات الإنسان ..على مقوماته الأساسية 
 الحيـاة   هذا الاستعداد،وهذه المرونة،وإلا ما استطاع أن يواجه ظروف       » الإنسان«وفي  

وفي المنهج الرباني الموضوع لهذا الإنسـان،ذات       .وأطوارها،وهي ليست ثابتة من حوله    
الخصائص،بحكم أنه صادر من المصدر الذي صدر منـه الإنسـان،ومودع خصائصـه     

 .ذاا،ومعد للعمل معه إلى آخر الزمان



 ١٠٥

أن وهكذا يستطيع ذلك المنهج،وتستطيع هذه النصوص،أن تلتقط الفـرد الإنسـاني،و          
تلتقط اموعة الإنسانية،من أي مستوى،ومن أية درجـة مـن درجـات المرتقـى              

 ..الصاعد،فينتهي به وا إلى القمة السامقة 
إنه لا يرده ولا يردها أبدا إلى الوراء،ولا يهبط به أو ا أبـدا إلى درجـة أسـفل في                    

 ـ   .المرتقى ان مكانـه أو  كما أنه لا يضيق به ولا ا،ولا يعجز عن رفعه ورفعها،أيـا ك
اتمع البدائي المتخلف كـاتمع العـربي في الجاهليـة          ! مكاا من السفح السحيق   

القديمة،واتمع الصناعي المتحضر،كاتمع الأوربي والأمريكي في الجاهليـة الحديثـة          
يأخذ بيده من هـذا      كلاهما يجد في المنهج الرباني والنصوص القرآنية مكانه،ويجد من        ..

قى به في المرتقى الصاعد،إلى القمة السامقة،التي حققها الإسلام،في فترة حيـة       المكان،فير
 ..من فترات التاريخ الإنساني 

إنما الجاهلية كل منهج تتمثـل فيـه        .إن الجاهلية ليست فترة ماضية من فترات التاريخ       
 .عبودية البشر للبشر

في كل المنـاهج الـتي      ف.وهذه الخاصية تتمثل اليوم في كل مناهج الأرض بلا استثناء         
التصـورات والمبـادئ،والموازين    :تعتنقها البشرية اليوم،يأخذ البشر عن بشر مثلـهم       

 .والقيم،والشرائع والقوانين،والأوضاع والتقاليد
الجاهلية التي تتمثل فيها عبودية البشر للبشـر،حيث        .وهذه هي الجاهلية بكل مقوماا    
 .يتعبد بعضهم بعضا من دون اللّه

لأم يتلقون  . هو منهج الحياة الوحيد،الذي يتحرر فيه البشر من عبودية البشر          والإسلام
التصورات والمبادئ،والموازين والقيم،والشرائع والقوانين،والأوضاع والتقاليد،من يد اللّه       

 فإذا أحنوا رءوسهم فإنما يحنوا للّه وحده،وإذا أطاعوا الشـرائع فإنمـا             - سبحانه   -
ومن ثم يتحررون حقا    .إذا خضعوا للنظام فإنما يخضعون للّه وحده      يطيعون اللّه وحده،و  

 .من عبودية العبيد للعبيد،حين يصبحون كلهم عبيدا للّه بلا شريك



 ١٠٦

 وبـين   - في كـل صـورة مـن صـورها           -وهذا هو مفرق الطريق بين الجاهليـة        
 وهذه السورة تتولى رسم مفرق الطريق بالدقة وبالوضوح الذي لا تبقى معـه            .الإسلام

 .ريبة لمستريب
ومفهوم أن كل أمر أو ي أو توجيه ورد في القرآن الكريم،كان يواجه حالة واقعـة في               

وذلك ..اتمع الجاهلي،وكان يتوخى إما إنشاء حالة غير قائمة،وإما إبطال حالة قائمة            
ومع ..» العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب     «:دون إخلال بالقاعدة الأصولية العامة    

وفي .ة أن النصوص القرآنية جاءت لتعمل في كل جيل وفي كل بيئة كما أسلفنا             ملاحظ
فهذه النصوص التي جاءت لتواجه أحوالا بعينها،هي ذاا التي تواجه          .هذا تمكن المعجزة  

والمنهج الذي التقط اموعة المسـلمة مـن   .الجماعة الإنسانية،في أي طور من أطوارها 
 أيا كان موقفها على الدرج الصـاعد  -قط أية مجموعة سفح الجاهلية،هو ذاته الذي يلت   

 ثم يبلغ ا إلى القمة السامقة،التي بلغ إليها باموعة الأولى،يوم التقطها مـن ذلـك                -
ومن ثم فنحن حين نقرأ القرآن نستطيع أن نتبين منه ملامح اتمـع             ! السفح السحيق 

يع أن نتبين الملامح الجديدة التي      الجاهلي،من خلال أوامره ونواهيه وتوجيهاته كما نستط      
 ..يريد أن ينشئها،وأن يثبتها في اتمع الجديد 

 من ملامح اتمع الجاهلي التي ظلت راسـبة         - في هذه السورة     -فماذا نحن واجدون    
في الجماعة المسلمة،منذ أن التقطها المنهج الرباني من سفح الجاهلية؟ وماذا نحن واجدون             

إننـا نجـد    !  التي يراد إنشاؤها في اتمع الإسلامي الجديد وتثبيتها        من الملامح الجديدة  
 في حجـور الأهـل والأوليـاء        - وبخاصة اليتمات    -مجتمعا تؤكل فيه حقوق الأيتام      

والأوصياء،ويستبدل الخبيث منها بالطيب،ويعمل فيها بالإسراف والطمع،خيفة أن يكبر         
وات المال،ليتخـذهن الأوليـاء     وتحبس فيـه الصـغيرات مـن ذ       ! اليتامى فيستردوها 

ونجـد  ! أو يعطين لأطفال الأولياء للغرض ذاته     ! زوجات،طمعا في مالهن لا رغبة فيهن     
مجتمعا يجار فيه على الصغار والضعاف والنساء فلا يسلم لهم فيه بنصيبهم الحقيقي مـن          

ح ولا  إنما يستأثر فيه بمعظم التركة الرجال الأقوياء،القادرون على حمل السـلا          .الميراث
 .ينال الضعاف فيه إلا الفتات



 ١٠٧

وهذا الفتات الذي تناله اليتيمات الصغيرات والنسوة الكبيرات،هو الذي يحتجزن مـن            
كي لا يخرج المال    .الأطفال من الذكور أو على الشيوخ من الأولياء        أجله،ويحبسن على 

املها بالعسف  ونجد مجتمعا يضع المرأة موضعا غير كريم،ويع      ! بعيدا ولا يذهب في الغرباء    
 أو يحبسـها لمـا ينالهـا        - كما قلنـا     -يحرمها الميراث   .في كل أدوار حياا   .والجور

فإذا مات زوجهـا جـاء وليـه،فألقي عليهـا     ! منع،ويورثها للرجل كما يورثه المتاع 
! إن شاء نكحها بغير مهر،وإن شاء زوجها وأخذ مهرهـا         .ثوبه،فيعرف أا محجوزة له   

ها،فيدعها لا هي زوجة،ولا هي مطلقة،حتى تفتدي نفسها منه         ويعضلها زوجها إذا طلق   
ونجد مجتمعا تضطرب فيه قواعد الأسرة بسبب هبـوط مركـز المـرأة             ! وتفك أسرها 

فيه،علاوة على اضطراب قواعد التـبني والولاء،واصـطدامها مـع قواعـد القرابـة              
 اتصـالات   حيث تروج .والنسب،فوق ما فيه من فوضى في العلاقات الجنسية والعائلية        

 .السفاح والمخادنة
وتغتصـب فيـه    .ونجد مجتمعا تؤكل فيه الأمـوال بالباطـل في المعـاملات الربويـة            

 .وتجحد فيه الأمانات.الحقوق
كما لا  .ويقل فيه العدل فلا يناله إلا الأقوياء      .وتكثر فيه الغارات على الأموال والأرواح     

لا ينال الضعاف المحاويج فيه من هذا       تنفق فيه الأموال إلا رئاء الناس،اجتلابا للمفاخر،و      
 وهي التي   -وليست هذه سوى بعض ملامح الجاهلية       ! الإنفاق ما ينال الأقوياء الأغنياء    

 ووراءها ما صورته السور الأخرى،وما تحفل به أخبار هـذه  -تصدت لها هذه السورة    
 ..٦٩ »الجاهلية في العرب،وفيمن حولهم من الأمم

فقد كانت له فضائله،التي يأ ـا لاسـتقبال   .عا بلا فضائل مجتم- قطعا -إنه لم يكن  
 .هذه الرسالة الكبرى

 -وكانـت  .ولكن هذه الفضائل إنما استنقذها الإسلام استنقاذا،ووجهها الوجهة البناءة    
 مضيعة تحت ركام هذه الرذائل،مفرقة غـير متجمعة،وضـائعة غـير            -لولا الإسلام   

                                                 
لَقَد من اللَّـه علَـى      «:يراجع ما سبق تفصيله من ملامح الجاهلية العربية في هذا الجزء عند تفسير قوله تعالى               - ٦٩

 كِّيهِمزيآياتِهِ و هِملَيلُوا عتي فُسِهِمأَن ولًا مِنسر ثَ فِيهِمعإِذْ ب مِنِينؤ٥٠٨ ص »...الْم  



 ١٠٨

بشرية شيئا ذا قيمة،لولا هذا المنهج،الذي جعـل        وما كانت هذه الأمة لتقدم لل     .موجهة
يمحو ملامح الجاهلية الشائهة،وينشئ أو يثبت ملامح الإسلام الوضيئة،ويستنقذ فضائل          
هذه الأمة المضيعة المطمورة المفرقة المبددة،شأا في هذا شأن سائر أمم الجاهليـة الـتي               

مـن تلـك    !  تنشئها عقيـدة   عاصرا،والتي اندثرت كلها،لأا لم تدركها رسالة ولم      
الجاهلية،التي هذه بعض ملامحها،التقط الإسلام اموعة التي قسم اللّه لها الخير،وقدر أن            

ذلك اتمـع   .يسلمها قيادة البشر،فكون منها الجماعة المسلمة،وأنشأ ا اتمع المسلم        
لبشـرية،يمكن أن  الذي بلغ إلى القمة التي لم تبلغها البشرية قط،والتي ما تـزال أمـلا ل     

 .تحاوله،حين يصح منها العزم على انتهاج الطريق
وفي هذه السورة نجد بعض الملامح التي يتوخى المنهج الإسلامي إنشـاءها وتثبيتـها في    
اتمع المسلم،بعد تطهيره من رواسـب الجاهلية،وإنشـاء الأوضـاع والتشـريعات            

 . الواقع الاجتماعي التنفيذية،التي تكفل حماية هذه الملامح وتثبيتها في
نجد في مستهلها تقريرا لحقيقة الربوبية ووحدانيتها،ولحقيقة الإنسانية ووحـدة أصـلها         
الذي أنشأها منه را،ولحقيقة قيامها على قاعدة الأسرة،واتصالها بوشيجة الرحم،مـع           
استجاشة هذه الروابط كلها في الضمير البشـري،واتخاذها ركيـزة لتنظـيم اتمـع             

مي على أساسها،وحماية الضعفاء فيه عن طريق التكافل بين الأسرة الواحدة،ذات           الإسلا
المسـلمة   الخالق الواحد،وحماية هذا اتمع من الفاحشة والظلم والفتنة وتنظيم الأسرة         

يـا  «:واتمع المسلم،واتمع الإنساني كله،على أساس وحدة الربوبية ووحدة البشرية        
وا ربكُم الَّذِي خلَقَكُم مِن نفْسٍ واحِدةٍ،وخلَق مِنها زوجها،وبثَّ مِنهمـا           أَيها الناس اتقُ  

       حامالْأَرسائَلُونَ بِهِ والَّذِي ت قُوا اللَّهاتنِساءً،وقِيبـاً     .رِجالًا كَثِيراً ور كُملَيكانَ ع إِنَّ اللَّه «
ية الافتتاح تمثـل قاعـدة أصـيلة في التصـور           وهذه الحقيقة الكبيرة التي تتضمنها آ     ..

نرجو أن نعرض لها بالتفصيل في مكاا من سياق         .الإسلامي،تقوم عليها الحياة الجماعية   
 .السورة

في :ونجد التشريعات العملية لتحقيق البناء التكافلي للجماعة مستندة إلى تلك الركيـزة           
وآتـوا  «:والتشريع المحدد الأصول  حماية اليتامى نجد التوجيه الموحي،والتحذير المخيف،     



 ١٠٩

الْيتامى أَموالَهم،ولا تتبدلُوا الْخبِيثَ بِالطَّيبِ ولا تأْكُلُوا أَموالَهم إِلى أَموالِكُم إِنه كـانَ             
 ) ..٢آية (حوباً كَبِيراً 

نهم رشداً فَادفَعوا إِلَيهِم أَموالَهم ولا      وابتلُوا الْيتامى،حتى إِذا بلَغوا النكاح فَإِنْ آنستم مِ       
ومن كانَ غَنِيا فَلْيستعفِف،ومن كانَ فَقِيراً فَلْيأْكُـلْ        .تأْكُلُوها إِسرافاً،وبِداراً أَنْ يكْبروا   

) ٦آيـة   (» وكَفى بِاللَّهِ حسِـيباً   .فَإِذا دفَعتم إِلَيهِم أَموالَهم فَأَشهِدوا علَيهِم     .بِالْمعروفِ
..»         هِملَيةً ضِعافاً خافُوا عيذُر لْفِهِمخ كُوا مِنرت لَو الَّذِين شخلْيقُولُوا   .ولْيو،قُوا اللَّـهتفَلْي

فِـي بطُـونِهِم    إِنَّ الَّذِين يأْكُلُونَ أَموالَ الْيتامى ظُلْمـاً إِنمـا يـأْكُلُونَ            .قَولًا سدِيداً 
 ) ..١٠ - ٩(» ناراً،وسيصلَونَ سعِيراً

 وحفـظ حقهـن     - يتيمات صغيرات ونساء مستضعفات      -وفي حماية الإناث خاصة     
جميعا في الميراث،وفي الكسب،وفي حقهـن في أنفسهن،واسـتنقاذهن مـن عسـف             

عات المنوعـة   نجد أمثال هذه التوجيهات والتشـري     ..الجاهلية،وتقاليدها الظالمة المهينة    
وإِنْ خِفْتم أَلَّا تقْسِطُوا فِي الْيتامى فَانكِحوا ما طاب لَكُم مِـن النسـاءِ،مثْنى              «:الكثيرة

وثُلاثَ ورباع،فَإِنْ خِفْتم أَلَّا تعدِلُوا فَواحِدةً،أَو ما ملَكَـت أَيمانكُم،ذلِـك أَدنى أَلَّـا              
اءَ صدقاتِهِن نِحلَةً،فَإِنْ طِبن لَكُم عن شيءٍ مِنه نفْساً فَكُلُوه هنِيئـاً            وآتوا النس .٧٠تعولُوا
لِلرجالِ نصِيب مِما ترك الْوالِدانِ والْأَقْربونَ،ولِلنساءِ نصِيب مِما        «) ..٤ - ٣..(» مرِيئاً

يا أَيها الَّـذِين    «) ..٧آية  (» مِنه أَو كَثُر نصِيباً مفْروضاً    مِما قَلَّ   .ترك الْوالِدانِ والْأَقْربونَ  
              نوهمتيضِ ما آتعوا بِببذْهلِت نلُوهضعلا تهاً،وساءَ كَررِثُوا النأَنْ ت حِلُّ لَكُموا لا ينآم- 

بِالْمعروفِ فَإِنْ كَرِهتموهن فَعسى أَنْ تكْرهوا       وعاشِروهن   -إِلَّا أَنْ يأْتِين بِفاحِشةٍ مبينةٍ      
وإِنْ أَردتم استِبدالَ زوجٍ مكانَ زوجٍ،وآتيتم إِحـداهن      .شيئاً،ويجعلَ اللَّه فِيهِ خيراً كَثِيراً    

إِثْماً مبِيناً؟ وكَيف تأْخذُونه وقَد أَفْضـى       أَتأْخذُونه بهتاناً و  .قِنطاراً فَلا تأْخذُوا مِنه شيئاً    
ويستفْتونك فِـي   «) ..٢١ - ١٩..(» بعضكُم إِلى بعضٍ،وأَخذْنَ مِنكُم مِيثاقاً غَلِيظاً؟     

 .النساءِ

                                                 
 .تجوروا:تعولوا - ٧٠



 ١١٠

ءِ اللَّاتِي لا تؤتونهن ما     اللَّه يفْتِيكُم فِيهِن،وما يتلى علَيكُم فِي الْكِتابِ فِي يتامى النسا         :قُلِ
   نوهكِحنونَ أَنْ تغَبرتو،نلَه تـامى       .كُتِبـوا لِلْيقُومأَنْ تالْوِلْدانِ،و مِن فِينعضتسالْمو

 ) ..١٢٧آية ..(» وما تفْعلُوا مِن خيرٍ فَإِنَّ اللَّه كانَ بِهِ علِيماً.بِالْقِسطِ
،وإقامتها على أساس ثابت من موحيات الفطرة،وتوفير الحماية لها من          وفي تنظيم الأسرة  

ترد مثـل هـذه       ..الاجتماعية  تأثير الملابسات العارضة في جو الحياة الزوجية والحياة         
 بالإضافة إلى ما ورد منها في ثنايا الحديث عن          -التوجيهات والتوجيهات والتنظيمات    

إِنـه  .وا ما نكَح آباؤكُم مِن النساءِ إِلَّا ما قَد سلَف         ولا تنكِح «:-اليتيمات والمطلقات   
ــبِيلًا   ــاءَ سـ ــاً وسـ ــةً ومقْتـ ــانَ فاحِشـ ــيكُم .كـ ــت علَـ حرمـ

  ــات ــات الْأَخِ،وبنــ أُمهاتكُم،وبناتكُم،وأَخواتكُم،وعماتكُم،وخالاتكُم،وبنــ
اتِي أَرضعنكُم،وأَخواتكُم مِن الرضاعةِ،وأُمهات نِسائِكُم،وربائِبكُم     الْأُختِ،وأُمهاتكُم اللَّ 

         بِهِن ملْتخاللَّاتِي د نِسائِكُم مِن ورِكُمجفَـلا        -اللَّاتِي فِي ح بِهِن ملْتخوا دكُونت فَإِنْ لَم 
   كُملَيع ناحالَّ   -ج نائِكُملائِلُ أَبحو          نِ إِلَّا ما قَديتالْأُخ نيوا بعمجأَنْ تو،لابِكُمأَص مِن ذِين

  لَفحِيماً     -سكانَ غَفُوراً ر ساءِ    . إِنَّ اللَّهالن مِن ناتصحالْمو-      كُممانأَي لَكَتإِلَّا ما م - 
  كُملَياللَّهِ ع كِتاب.   أُحِلَّ لَكُمو-     راءَ ذلِكُمما و -        ـرغَي صِـنِينحم والِكُموا بِأَمغتبأَنْ ت 

سافِحِينفِيمـا             .م كُملَـيع نـاحلا جةً،وفَرِيض نهورأُج نوهفَآت نهبِهِ مِن متعتمتا اسفَم
الرجـالُ  «.) .٢٤ - ٢٢(» إِنَّ اللَّه كانَ علِيماً حكِيمـاً     .تراضيتم بِهِ مِن بعدِ الْفَرِيضةِ    

                 فَقُـوا مِـنبِمـا أَنضٍ،وعلـى بع مـهضعب ـلَ اللَّـهساءِ،بِما فَضلَى النونَ عامقَو
والِهِمأَم.           نهـوزشخافُونَ ناللَّاتِي تو فِظَ اللَّهبِ بِما حيلِلْغ حافِظات قانِتات الِحاتفَالص

  فِي الْم نوهرجاهو،نفَعِظُوهنوهرِباضبِيلًا،إِنَّ      .ضاجِعِ،وس هِنلَيوا عغبفَلا ت كُمنفَإِنْ أَطَع
وإِنْ خِفْتم شِقاق بينِهِما فَابعثُوا حكَماً مِن أَهلِـهِ وحكَمـاً مِـن             .اللَّه كانَ علِيا كَبِيراً   

     هنيب فِّقِ اللَّهولاحاً يرِيدا إِصلِها،إِنْ يـبِيراً      أَهلِيمـاً خكانَ ع ٣٥ - ٣٤..(» ما،إِنَّ اللَّه (
وإِنِ امرأَةٌ خافَت مِن بعلِها نشوزاً أَو إِعراضاً فَلا جناح علَيهِما أَنْ يصلِحا بينهمـا               «..

ا فَإِنَّ اللَّه كـانَ بِمـا      صلْحاً،والصلْح خير،وأُحضِرتِ الْأَنفُس الشح،وإِنْ تحسِنوا وتتقُو     
 .تعملُونَ خبِيراً



 ١١١

ولَن تستطِيعوا أَنْ تعدِلُوا بين النساءِ ولَو حرصتم،فَلا تمِيلُوا كُـلَّ الْميـلِ فَتـذَروها               
 يتفَرقا يغنِ اللَّه كُلا مِـن    وإِنْ.كَالْمعلَّقَةِ وإِنْ تصلِحوا وتتقُوا فَإِنَّ اللَّه كانَ غَفُوراً رحِيماً        

 ) ..١٣٠ - ١٢٨..(» سعتِهِ،وكانَ اللَّه واسِعاً حكِيماً
وفي تنظيم علاقات الميراث والتكافل بين أفراد الأسرة الواحدة وبين الموالي والأوليـاء             
الذين كانوا متعاقدين قبل نزول تشريعات النسب،وإبطال التبني،تـرد هـذه المبـادئ             

لِلرجالِ نصِيب  «:  البعيدة  الاجتماعية  الجامعة وهذه التشريعات المحددة،ذات الأهداف      
            أَو ها قَلَّ مِنونَ،مِمبالْأَقْرالْوالِدانِ و كرا تمِم صِيبساءِ نلِلنونَ،وبالْأَقْرالْوالِدانِ و كرا تمِم

فَإِنْ .لِلذَّكَرِ مِثْلُ حظِّ الْأُنثَيينِ   :وصِيكُم اللَّه فِي أَولادِكُم   ي«) ..٧آية  (كَثُر نصِيباً مفْروضاً    
           فصا النةً فَلَهواحِد تإِنْ كانو،كرثُلُثا ما ت ننِ فَلَهيتاثْن قنِساءً فَو هِ لِكُـلِّ   .كُنيولِأَبو

      كرا تمِم سدا السمهإِنْ كانَ  -واحِدٍ مِن     لَدو لَه -       ـواهأَب رِثَـهوو لَدو لَه كُني فَإِنْ لَم 
 - مِن بعدِ وصِيةٍ يوصِي بِهـا أَو ديـنٍ           -فَإِنْ كانَ لَه إِخوةٌ فَلِأُمهِ السدس       .فَلِأُمهِ الثُّلُثُ 

فَرِيضةً مِن اللَّهِ،إِنَّ اللَّه كانَ علِيمـاً       .آباؤكُم وأَبناؤكُم لا تدرونَ أَيهم أَقْرب لَكُم نفْعاً       
 فَإِنْ كانَ لَهن ولَـد      - إِنْ لَم يكُن لَهن ولَد       -ولَكُم نِصف ما ترك أَزواجكُم      .حكِيماً

     كْنرا تمِم عبالر نٍ         -فَلَكُميد بِها أَو وصِينةٍ يصِيدِ وعب مِن - لَهو      مكْترا تمِم عبالر ن- 
      لَدو لَكُم كُني إِنْ لَم-          مكْترا تمِم نالثُّم نفَلَه لَدو ةٍ   - فَإِنْ كانَ لَكُمصِـيـدِ وعب مِن 
ت،فَلِكُـلِّ   وإِنْ كانَ رجلٌ يورثُ كَلالَةً،أَوِ امرأَةٌ،ولَه أَخ أَو أُخ         -توصونَ بِها أَو دينٍ     
  سدا السمهكاءُ فِي الثُّلُثِ          .واحِدٍ مِنرش مفَه ذلِك مِن وا أَكْثَرةٍ    -فَإِنْ كانصِيدِ وعب مِن 

    ارضم رنٍ غَييد وصى بِها أَوي-   لِـيمح لِـيمع اللَّـهاللَّهِ و ةً مِنصِي١٢ - ١١..(»  و (
..»كونفْتتسفِي الْكَلالَةِ   قُلِ ا .ي فْتِيكُمي فَلَهـا         :للَّه تأُخ لَهو،لَدو لَه سلَي لَكه ؤرإِنِ ام

  كرما ت فنِص.      لَدلَها و كُني رِثُها إِنْ لَمي وهـا         .وـا الثُّلُثـانِ مِممنِ فَلَهيتا اثْنتفَإِنْ كان
كرنِس    .تةً رِجالًا وووا إِخإِنْ كاننِ     ويثَيظِّ الْـأُنأَنْ       .اءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ ح لَكُـم اللَّـه نـيبي

   لِيمءٍ عيبِكُلِّ ش اللَّهضِلُّوا،والْوالِـدانِ      «) ..١٧٦آية  ..(» ت كرا تمِم والِيلْنا معلِكُلٍّ جو
» إِنَّ اللَّه كانَ على كُلِّ شيءٍ شهِيداً      .بهموالْأَقْربونَ،والَّذِين عقَدت أَيمانكُم فَآتوهم نصِي    

 ) ..٣٣آية ..(



 ١١٢

نجـد مثـل هـذه      ..وفي حماية اتمع من الفاحشة،وتوفير أسباب الإحصان والوقاية         
 واللَّاتِي يأْتِين الْفاحِشةَ مِن نِسائِكُم فَاستشهِدوا علَيهِن أَربعةً مِـنكُم فَـإِنْ           «:التنظيمات

والَّـذانِ  .شهِدوا فَأَمسِكُوهن فِي الْبيوتِ حتى يتوفَّاهن الْموت،أَو يجعلَ اللَّه لَهن سبِيلًا          
» يأْتِيانِها مِنكُم فَآذُوهما،فَإِنْ تابا وأَصلَحا فَأَعرِضوا عنهما،إِنَّ اللَّه كانَ توابـاً رحِيمـاً        

ومن لَم يستطِع مِنكُم طَولًا أَنْ ينكِح الْمحصناتِ الْمؤمِناتِ فَمِن ما           «) ..١٦ - ١٥..(
لَكَتمِنـاتِ       مؤالْم يـاتِكُمفَت مِـن كُممانأَي.        مِـن ـكُمضعب،بِإِيمانِكُم لَـمأَع اللَّـهو
ورهن بِالْمعروفِ،محصناتٍ غَير مسافِحاتٍ    فَانكِحوهن بِإِذْنِ أَهلِهِن،وآتوهن أُج   .بعضٍ

فَإِذا أُحصِن فَإِنْ أَتين بِفاحِشةٍ فَعلَيهِن نِصف ما علَى الْمحصـناتِ           .ولا متخِذاتِ أَخدانٍ  
للَّـه غَفُـور    وأَنْ تصـبِروا خيـر لَكُم،وا     .ذلِك لِمن خشِي الْعنت مِنكُم    .مِن الْعذابِ 

حِيمر.            لِـيمع اللَّهو كُملَيع وبتيو،لِكُمقَب مِن الَّذِين ننس كُمدِيهيو،لَكُم نيبلِي اللَّه رِيدي
كِيم٢٦ - ٢٥..( »ح.. ( 

وفي تنظيم العلاقات بين أفراد اتمع المسلم كله وإقامتها علـى التكافـل والتـراحم               
ترد توجيهات وتشـريعات    ..والأمانة،والعدل،والسماحة والمودة،والإحسان   والتناصح،

 نذكر منها هنا على سبيل المثال بضعة نماذج ولا          - إلى جانب ما ذكرنا من قبل        -شتى  
ولا تؤتوا السفَهاءَ أَموالَكُم الَّتِـي  «:نستقصيها فستأتي كلها في مكاا من سياق السورة   

 ) ..٥آية (» م قِياماً،وارزقُوهم فِيها واكْسوهم وقُولُوا لَهم قَولًا معروفاًجعلَ اللَّه لَكُ
وإِذا حضر الْقِسمةَ أُولُوا الْقُربى والْيتامى والْمساكِين فَارزقُوهم مِنه وقُولُوا لَهم قَولًـا              «

 إِلَّـا أَنْ    - آمنوا لا تأْكُلُوا أَموالَكُم بينكُم بِالْباطِـلِ         يا أَيها الَّذِين  «) ٨آية  ..(» معروفاً
      كُمراضٍ مِنت نةً عكُونَ تِجارحِيمـاً        -تر كانَ بِكُم إِنَّ اللَّه،كُمفُسلُوا أَنقْتلا تو .  ـنمو

       كانَ ذلِكلِيهِ ناراً،وصن فوظُلْماً فَسواناً ودع لْ ذلِكفْعسِـيراً    يلَى اللَّهِ ي٢٩..(»  ع - 
لِلرجالِ نصِيب مِما اكْتسـبوا     .ولا تتمنوا ما فَضلَ اللَّه بِهِ بعضكُم على بعضٍ        «) ..٣٠

   نبسا اكْتمِم صِيبساءِ نلِلنلِهِ   .وفَض مِن ئَلُوا اللَّهسلِي      .وءٍ عـيكانَ بِكُلِّ ش مـاً إِنَّ اللَّه «
وبِالْوالِـدينِ إِحسـاناً،وبِذِي    .واعبدوا اللَّه ولا تشـرِكُوا بِـهِ شـيئاً        «) ..٣٢آية  ..(

الْقُربى،والْيتامى والْمساكِينِ،والْجارِ ذِي الْقُربى،والْجارِ الْجنبِ،والصاحِبِ بِالْجنبِ،وابنِ      



 ١١٣

    كُممانأَي لَكَتما مبِيلِ،ووراً       الستالًا فَخخكانَ م نم حِبلا ي لُـونَ    .إِنَّ اللَّهخبي الَّـذِين
ويأْمرونَ الناس بِالْبخلِ،ويكْتمونَ ما آتاهم اللَّه مِن فَضـلِهِ،وأَعتدنا لِلْكـافِرِين عـذاباً             

    اسِ،ورِئاءَ الن موالَهفِقُونَ أَمني الَّذِينهِيناً،وكُـنِ        مي نممِ الْآخِرِ،وولا بِالْيونَ بِاللَّهِ ومِنؤلا ي
إِنَّ اللَّه يأْمركُم أَنْ تؤدوا الْأَماناتِ إِلى       «) ..٣٨ - ٣٦..(» الشيطانُ لَه قَرِيناً فَساءَ قَرِيناً    

إِنَّ اللَّه كـانَ    .نَّ اللَّه نِعِما يعِظُكُم بِهِ    إِ.أَهلِها،وإِذا حكَمتم بين الناسِ أَنْ تحكُموا بِالْعدلِ      
من يشفَع شفاعةً حسنةً يكُن لَه نصِيب مِنها ومن يشفَع          «) ..٥٨آية  ..(» سمِيعاً بصِيراً 

ا حييتم بِتحِيةٍ فَحيوا    وإِذ.شفاعةً سيئَةً يكُن لَه كِفْلٌ مِنها وكانَ اللَّه على كُلِّ شيءٍ مقِيتاً           
ومـا  «) ..٨٦ - ٨٥..(» بِأَحسن مِنها أَو ردوها إِنَّ اللَّه كانَ على كُلِّ شيءٍ حسِيباً          

 »..كانَ لِمؤمِنٍ أَنْ يقْتلَ مؤمِناً إِلَّا خطَأً 
داً فِيها،وغَضِب اللَّه علَيهِ ولَعنه،وأَعد لَـه       ومن يقْتلْ مؤمِناً متعمداً فَجزاؤه جهنم خالِ      «

يا أَيها الَّذِين آمنوا كُونوا قَـوامِين بِالْقِسطِ،شـهداءَ         «) ..٩٣- ٩٢..(» عذاباً عظِيماً 
     بِينالْأَقْرنِ ويأَوِ الْوالِد فُسِكُملى أَنع لَوا    .لِلَّهِ،وغَنِي كُنلى بِهِما    إِنْ يأَو فَقِيراً فَاللَّه فَـلا  .أَو

آيـة  ..(» وإِنْ تلْووا أَو تعرِضوا فَإِنَّ اللَّه كانَ بِما تعملُونَ خبِيراً         .تتبِعوا الْهوى أَنْ تعدِلُوا   
١٣٥.. (»         ظُلِم نلِ إِلَّا مالْقَو وءِ مِنبِالس رهالْج اللَّه حِبكـانَ ا  .لا يـمِيعاً    وس للَّـه
 ١٤٨..(» إِنْ تبدوا خيراً أَو تخفُوه أَو تعفُوا عن سوءٍ،فَإِنَّ اللَّه كانَ عفُوا قَـدِيراً            .علِيماً

- ١٤٩.. ( 
إلى جانب ذلك الهدف الكبير في تنظيم اتمع المسلم على أساس التكافـل والتـراحم               

لمودة والطهارة ومحو الرواسب المتخلفة فيه مـن        والتناصح والتسامح،والأمانة والعدل وا   
نجد هدفا آخر لا يقل عنه عمقا ولا        ..الجاهلية وإنشاء وتثبيت الملامح الجديدة الوضيئة       

 - إن لم يكن هو الأساس الذي يقوم عليه الهـدف الأول             -أثرا في حياة اتمع المسلم      
بط كـل الأنظمـة     ذلك هو تحديد معنى الدين،وحـد الإيمان،وشـرط الإسـلام،ور         

والتشريعات التي تحكم حياة الفرد وحياة اتمع بذلك المعنى المحدد للدين،وهذا التعريف            
 .المضبوط للإيمان والإسلام



 ١١٤

إن الدين هو النظام الذي قرره اللّه للحياة البشرية بجملتها،والمنهج الذي يسـير عليـه               
هـذا المنـهج بـلا    واللّه وحده هو صـاحب الحـق في وضـع            نشاط الحياة برمتها  

والدين هو الاتباع والطاعة للقيادة الربانية التي لهـا وحـدها حـق الطاعـة               .شريك
فاتمع المسـلم   ..والاتباع،ومنها وحدها يكون التلقي،ولها وحدها يكون الاستسلام        

 قيادة ربانية متمثلـة في      - كما له عقيدة خاصة وتصور خاص        -مجتمع له قيادة خاصة     
وتبعية .وفيما يبلغه عن ربه مما هو باق بعده من شريعة اللّه ومنهجه            -� -رسول اللّه   

وبغير .»مجتمعا مسلما «هذا اتمع لهذه القيادة هي التي تمنحه صفة الإسلام وتجعل منه            
وشرط هذه التبعية هو التحاكم إلى اللّـه        .بحال» مسلما«هذه التبعية المطلقة لا يكون      

 .،والرضى بحكم رسوله وتنفيذه مع القبول والتسليموالرسول،ورد الأمر كله إلى اللّه
وتبلغ نصوص السورة في بيان هذه الحقيقة،وتقرير هذا الأصل،مبلغا حاسما جازمـا،لا            
سبيل للجدال فيه،أو الاحتيال عليه،أو تمويهه وتلبيسه،لأا من القوة والوضوح والحسم           

 في نصوص كثيرة كثرة واضحة      وتقرير هذا المبدأ الأساسي يتمثل    ! بحيث لا تقبل الجدال   
فنكتفي هنـا بـذكر     .وسيجيء استعراضها التفصيلي في مكاا من السياق      .في السورة 

يا أَيها الناس اتقُـوا     «:يتمثل على وجه الإجمال في آية الافتتاح في السورة        :بعضها إجمالا 
واعبـدوا  «:في مثل هذه الآياتكما يتمثل ..» ..ربكُم الَّذِي خلَقَكُم مِن نفْسٍ واحِدةٍ     

إِنَّ اللَّه لا يغفِر أَنْ يشرك بِهِ ويغفِر ما دونَ          «) ..٣٦آية  (» ...اللَّه ولا تشرِكُوا بِهِ شيئاً      
 ) ..٤٨آية ..(» ذلِك لِمن يشاءُ

 آمنوا أَطِيعـوا    يا أَيها الَّذِين  «:ويتمثل على وجه التخصيص والتحديد في مثل قوله تعالى        
اللَّه وأَطِيعوا الرسولَ وأُولِي الْأَمرِ مِنكُم،فَإِنْ تنازعتم فِي شـيءٍ فَـردوه إِلَـى اللَّـهِ                

ى الَّذِين  أَلَم تر إِلَ  .ذلِك خير وأَحسن تأْوِيلًا   .والرسولِ،إِنْ كُنتم تؤمِنونَ بِاللَّهِ والْيومِ الْآخِرِ     
يزعمونَ أَنهم آمنوا بِما أُنزِلَ إِلَيك وما أُنزِلَ مِن قَبلِك يرِيـدونَ أَنْ يتحـاكَموا إِلَـى                 

وإِذا . ويرِيد الشيطانُ أَنْ يضِلَّهم ضلالًا بعِيـداً       - وقَد أُمِروا أَنْ يكْفُروا بِهِ       -الطَّاغُوتِ  
 موداً            :قِيلَ لَهـدص كنونَ عدصي نافِقِينالْم تأَيولِ رسإِلَى الرو لَ اللَّهزا إِلى ما أَنعالَوت «

فَـلا  «) ..٦٤آيـة  ..(» وما أَرسلْنا مِن رسولٍ إِلَّا لِيطاع بِإِذْنِ اللَّهِ      «) ..٦١ - ٥٩..(



 ١١٥

      فِيما ش وككِّمحى يتونَ حمِنؤلا ي كبرا        وجاً مِمرح فُسِهِموا فِي أَنجِدلا ي ثُم،مهنيب رج
من يطِعِ الرسولَ فَقَد أَطاع اللَّه،ومن تـولَّى        «) ..٦٥آية  ..(» قَضيت ويسلِّموا تسلِيماً  

 مِن بعدِ ما تبين لَه      - ومن يشاقِقِ الرسولَ  «) ..٨٠آية  ..(» فَما أَرسلْناك علَيهِم حفِيظاً   
آية ..(»  ويتبِع غَير سبِيلِ الْمؤمِنِين،نولِّهِ ما تولَّى،ونصلِهِ جهنم وساءَت مصِيراً         -الْهدى  

١١٥.. ( 
وهكذا يتحدد معنى الدين،وحد الإيمان،وشرط الإسلام،ونظام اتمع المسـلم،ومنهجه         

 .في الحياة
 يعود الإيمان مجرد مشاعر وتصورات ولا يعـود الإسـلام مجـرد كلمـات     وهكذا لا 

إنما هو إلى جانب هذا وذلك،وقبل هـذا   ..وشعارات،ولا مجرد شعائر تعبدية وصلوات      
نظام يحكم،ومنهج يتحكم،وقيادة تطاع،ووضع يستند إلى نظام معين،ومنـهج         .وذلك

يكون إسلام،ولا يكـون مجتمـع      وبغير هذا كله لا يكون إيمان،ولا       .معين،وقيادة معينة 
 .ينسب نفسه إلى الإسلام

كلها تفريعات على   .وتترتب على إقرار هذا المبدأ الأساسي توجيهات كثيرة في السورة         
 :هذا الأصل الكبير

 شـأا شـأن     -  كلها في اتمع      الاجتماعية   يترتب عليه أن تكون التنظيمات       - ١
 ـ    -الشعائر التعبدية    ل الكبير،مسـتندة إلى معـنى الدين،وحـد         مرتكنة إلى هذا الأص

فهـي  .الإيمان،وشرط الإسلام،على هذا النحو الذي قررته تلك النماذج التي أسـلفنا          
إنمـا هـي مقتضـى الإيمـان باللّـه والاعتـراف           .ليست مجرد تنظيمات وتشريعات   

ومـن ثم نـرى كـل       ..وإفراده بالألوهية،والتلقي من القيادة التي يحـددها        ،بألوهيته
ات والتنظيمات التي أشرنا إليها تستند إلى هذه الجهة،وينص في أعقاـا نصـا              التشريع

آية الافتتاح التي تقرر وحدة البشرية،وتدعو الناس إلى رعاية وشيجة          :على هذه الحقيقة  
تبدأ بدعوة الناس إلى تقوى     ..الرحم،وتعد مقدمة لسائر التنظيمات التي تلتها في السورة         

يا أَيها الناس اتقُوا ربكُم الَّذِي خلَقَكُم مِن نفْـسٍ  «:واحدةرم الذي خلقهم من نفس     
» إِنَّ اللَّـه كـانَ علَـيكُم رقِيبـاً        «:وتنتهي إلى تقواه،وتحذيرهم من رقابته    ..» واحِدةٍ



 ١١٦

والآيات التي تحض على رعاية أموال اليتامى،وتبين طريقة التصرف في أموالهم تنتهي            ..
وتوزيع أنصبة الميراث في الأسرة يجـيء   ..» وكَفى بِاللَّهِ حسِيباً  «:اللّه وحسابه بالتذكير ب 

وتنتهي تشريعات  ..» فَرِيضةً مِن اللَّهِ  » «...يوصِيكُم اللَّه فِي أَولادِكُم     «:وصية من اللّه  
دخِلْه جناتٍ تجرِي مِن    تِلْك حدود اللَّهِ،ومن يطِعِ اللَّه ورسولَه ي      «:الإرث ذا التعقيب  

  ظِيمالْع زالْفَو ذلِكفِيها،و خالِدِين هارا الْأَنتِهحت.  هودـدح دعتيو،ولَهسرو صِ اللَّهعي نمو
هِينم ذابع لَهناراً خالِداً فِيها و خِلْهدي «.. 

إليهـا تـرد مثـل هـذه     وفي تشريعات الأسرة وتنظـيم المهـور والطـلاق ومـا        
وعاشِروهن بِالْمعروفِ،فَإِنْ كَرِهتموهن فَعسى أَنْ تكْرهوا شيئاً ويجعلَ اللَّه         «:التعقيبات

كِتاب اللَّهِ علَيكُم   ..والْمحصنات مِن النساءِ إِلَّا ما ملَكَت أَيمانكُم        «..» فِيهِ خيراً كَثِيراً  
.. «..»           لِيمع اللَّهو،كُملَيع وبتيو،لِكُمقَب مِن الَّذِين ننس كُمدِيهيو لَكُم نيبلِي اللَّه رِيدي

كِيمبِيلًا«..» حس هِنلَيوا عغبفَلا ت كُمنا كَبِيراً.فَإِنْ أَطَعلِيكانَ ع إِنَّ اللَّه «.. 
تسبق في الآية الوصية بالإحسان إلى الوالـدين        ..»  تشرِكُوا بِهِ شيئاً   واعبدوا اللَّه ولا  «

إلخ وهكذا ترتبط سائر التنظيمـات والتشـريعات        ..وذي القربى واليتامى والمساكين     
باللّه،وتستمد من شريعته،وترجع الأمور كلها إلى هذه القيادة التي لها وحـدها حـق              

 .الطاعة والاتباع
رار ذلك الأصل الكبير أن يكون ولاء المؤمنين لقيادم ولجماعتهم           ويترتب على إق   - ٢

فلا يتولوا أحدا لا يؤمن إيمام،ولا يتبع منهجهم،ولا يخضع لنظامهم،ولا يتلقى           .المؤمنة
أو .أو جـنس  .علاقة قرابـة  .كائنة ما كانت العلاقة التي تربطهم ذا الأحد       .من قيادم 

نفاق،وهو الخروج من الصف المسلم على كـل        وإلا فهو الشرك أو ال    .أرض أو مصلحة  
 ويتبِع غَير سبِيلِ الْمـؤمِنِين      - مِن بعدِ ما تبين لَه الْهدى        -ومن يشاقِقِ الرسولَ    «:حال

هِ،ويغفِر مـا دونَ  إِنَّ اللَّه لا يغفِر أَنْ يشرك بِ.نولِّهِ ما تولَّى،ونصلِهِ جهنم،وساءَت مصِيراً    
بشـرِ  «) ..١١٦ - ١١٥..(» ذلِك لِمن يشاءُ،ومن يشرِك بِاللَّهِ فَقَد ضلَّ ضلالًا بعِيداً        

أيبتغون .الَّذِين يتخِذُونَ الْكافِرِين أَولِياءَ مِن دونِ الْمؤمِنِين      .الْمنافِقِين بِأَنَّ لَهم عذاباً أَلِيماً    
يا أَيها الَّذِين آمنوا لَا تتخِـذُوا       {  ] ..١٣٩آية  )..[ فإن العزة الله جميعا   ؟ دهم العزة   عن



 ١١٧

) ١٤٤(الْكَافِرِين أَولِياءَ مِن دونِ الْمؤمِنِين أَترِيدونَ أَنْ تجعلُوا لِلَّهِ علَيكُم سلْطَانا مبِينـا          
   رفِي الد افِقِيننا         إِنَّ الْمصِيرن ملَه جِدت لَنارِ والن فَلِ مِنوا    ) ١٤٥(كِ الْأَسـابت إِلَّا الَّذِين

             تِ اللَّـهؤي فوسو مِنِينؤالْم عم لِلَّهِ فَأُولَئِك مهوا دِينلَصأَخوا بِاللَّهِ ومصتاعوا ولَحأَصو
 ..١٤٦ - ١٤٤:لنساءا[} ) ١٤٦(الْمؤمِنِين أَجرا عظِيما 

 وهي كل دار لا تقـوم       - ويترتب عليه وجوب هجرة المسلمين من دار الحرب          - ٣
 ليلحقوا بالجماعة المسلمة متى قامـت       -فيها شريعة الإسلام ولا تدين للقيادة السملمة        

 وليستظلوا برايه القيادة المسلمة ولا يخضعوا لراية     -في الأرض وأصبح لها قيادة وسلطان       
وهو الخروج من   ؛ وإلا فهو النفاق أو الكفر       - وهي كل راية غير راية الإسلام        -الكفر  

فَما لَكُم فِي الْمنافِقِين فِئَتينِ واللَّه أَركَسهم بِما كَسبوا         { :الصف المسلم على كل حال    
ودوا لَـو   ) ٨٨(ن تجِد لَه سـبِيلًا      أَترِيدونَ أَنْ تهدوا من أَضلَّ اللَّه ومن يضلِلِ اللَّه فَلَ         

تكْفُرونَ كَما كَفَروا فَتكُونونَ سواءً فَلَا تتخِذُوا مِنهم أَولِياءَ حتى يهاجِروا فِي سبِيلِ اللَّهِ           
نهم ولِيـا ولَـا نصِـيرا       فَإِنْ تولَّوا فَخذُوهم واقْتلُوهم حيثُ وجدتموهم ولَا تتخِذُوا مِ        

إِنَّ الَّذِين توفَّاهم الْملَائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِم قَالُوا فِيم كُنتم         {]..٨٨،٨٩:النساء[} )٨٩(
فَأُولَئِك قَالُوا كُنا مستضعفِين فِي الْأَرضِ قَالُوا أَلَم تكُن أَرض اللَّهِ واسِعةً فَتهاجِروا فِيها              

إِلَّا الْمستضعفِين مِن الرجالِ والنساءِ والْوِلْدانِ لَـا        ) ٩٧(مأْواهم جهنم وساءَت مصِيرا     
فَأُولَئِك عسى اللَّه أَنْ يعفُو عنهم وكَانَ اللَّـه         ) ٩٨(يستطِيعونَ حِيلَةً ولَا يهتدونَ سبِيلًا      

ومن يهاجِر فِي سبِيلِ اللَّهِ يجِد فِي الْأَرضِ مراغَما كَثِيرا وسعةً ومن            ) ٩٩(وا غَفُورا   عفُ
يخرج مِن بيتِهِ مهاجِرا إِلَى اللَّهِ ورسولِهِ ثُم يدرِكْه الْموت فَقَد وقَع أَجره علَـى اللَّـهِ                 

 ]..١٠٠ - ٩٧:النساء[} ) ١٠٠(ورا رحِيما وكَانَ اللَّه غَفُ
الذين لا  ، ويترتب عليه أن يقاتل المسلمون لاستنقاذ الضعاف من إخوام المسلمين          - ٤

وضمهم إلى الجماعـة المسـلمة في دار        ،يستطيعون الهجرة من دار الحرب وراية الكفر      
ولا يخضعوا لنظام   ،سلامولا يستظلوا براية غير راية الإ     ،كي لا يفتنوا عن دينهم    ،الإسلام

وبالحيـاة في اتمـع الإسـلامي       ،ثم لكي يتمتعوا بالنظام الإسلامي الرفيع     .غير نظامه   
ومـن  ،والحرمان منه حرمان من أكبر نعم االله في الأرض        ،وهو حق كل مسلم   .النظيف  



 ١١٨

فِين مِـن الرجـالِ     وما لَكُم لَا تقَاتِلُونَ فِي سبِيلِ اللَّهِ والْمستضع       {:أفضل طيبات الحياة  
              ا مِنلْ لَنعاجا ولُهةِ الظَّالِمِ أَهيذِهِ الْقَره ا مِننرِجا أَخنبقُولُونَ ري انِ الَّذِينالْوِلْداءِ وسالنو

 ]..٧٥:النساء[} )٧٥(لَدنك ولِيا واجعلْ لَنا مِن لَدنك نصِيرا 
والتنديد بـالمعوقين   ،لة ضخمة للحض على الجهاد بالنفس والمال      ويستتبع هذا الأمر حم   
يرتفع عندها نـبض    ،وهي حملة تستغرق قطاعا كبيرا من السورة      .والمبطئين والقاعدين   

 ٧١!وتحمى لذعاا في التوجيه والتنديد ،ويشتد إيقاعها! السورة الهادئة الأنفاس 
لمـا  ..» يتِي بِوادٍ غَيرِ ذِي زرعٍ عِند بيتِك الْمحرمِ       ربنا إِني أَسكَنت مِن ذُر    «:وقال تعالى 

 ذا؟
فهذا هو الذي من أجله أسكنهم هناك،وهذا هو الـذي مـن   ..» ربنا لِيقِيموا الصلاةَ  «

وفي التعـبير   ..» فَاجعلْ أَفْئِدةً مِن الناسِ تهوِي إِلَيهِم     «.أجله يحتملون الجدب والحرمان   
 ورفرفة،تصور القلوب رفافة مجنحة،وهي وي إلى ذلك البيت وأهلـه في ذلـك              رقة

» وارزقْهم مِن الثَّمـراتِ   «..إنه تعبير ندي يندي الجدب برقة القلوب        .الوادي الجديب 
لمـاذا؟ أليـأكلوا ويطعمـوا      ..عن طريق تلك القلوب التي ترف عليهم من كل فج           ..

» لَعلَّهم يشكُرونَ «: ذلك ما يرجوه إبراهيم الشكور     ولكن لينشأ عن  ! ويستمتعوا؟ نعم 
إنه إقامة الصلاة على أصولها     ..وهكذا يبرز السياق هدف السكنى بجوار البيت الحرام         ..

ويبرز هدف الدعاء برفرفة القلوب وهويها إلى أهل البيت ورزقهم من ثمرات            .كاملة للّه 
 .إنه شكر اللّه المنعم الوهاب..الأرض 

فـلا  ..ظل هذا الدعاء تبدو المفارقة واضحة في موقف قريش جيرة البيت المحـرم              وفي  
 ٧٢!صلاة قائمة للّه،ولا شكر بعد استجابة الدعاء،وهوي القلوب والثمرات

أَفَمن كَانَ علَى بينةٍ مِن ربهِ ويتلُوه شاهِد مِنه ومِن قَبلِهِ كِتاب موسـى              { :وقال تعالى 
فِـي    إِم ـكفَلَا ت هعِدوم ارابِ فَالنزالْأَح بِهِ مِن كْفُري نمونَ بِهِ ومِنؤي ةً أُولَئِكمحرا وام

 ..]١٧:هود[} مِريةٍ مِنه إِنه الْحق مِن ربك ولَكِن أَكْثَر الناسِ لَا يؤمِنونَ 

                                                 
 ]٨٧١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٧١
 ]٢٧٥٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٧٢



 ١١٩

 - وهو على بينة من ربـه        -إليه،ولا امترى    فيما أوحي    -� -وما شك رسول اللّه     
ولكن هذا التوجيه الرباني عقب حشد هذه الدلائل والشواهد يشي بما كان يخالج نفس              

 من ضيق وتعب ووحشة مـن جـراء تجمـد الـدعوة وكثـرة               -� -رسول اللّه   
وكذلك ما كـان يخـالج      .المعاندين،تحتاج كلها إلى التسرية عنه ذا التوجيه والتثبيت       

ب القلة المسلمة من ضيق وكرب يحتاج إلى برد اليقين يتترل علـيهم مـن رـم                 قلو
 .الرحيم

وما أحوج طلائع البعث الإسلامي وهي تواجه مثل تلك الحال في كل مكان ويتـآزر               
عليها الصد والإعراض،والسخرية والاستهزاء،والتعذيب والإيذاء والمطاردة بكل صورها        

ها كل قوى الجاهلية في الأرض من محلية وعالمية وتسـلط           المادية والمعنوية وتتضافر علي   
عليها أبشع ألوان الحرب وأنكدها ثم تدق الطبول وتنصب الرايات لمن يحاربوا هـذه              

 ...الحرب ومن يطاردوا هذه المطاردة 
ما أحوج هذه الطلائع إلى تدبر هذه الآية بكل فقرة فيها،وبكل إشارة،وبكل لمحة فيهـا       

فَلا تـك فِـي   «:ما أحوجها إلى اليقين الذي يحمله التوكيد الرباني الحكيم      ! وكل إيماءة 
 ..» مِريةٍ مِنه،إِنه الْحق مِن ربك،ولكِن أَكْثَر الناسِ لا يؤمِنونَ

وما أحوجها إلى أن تجد في نفوسها ظلالا لما كان يجده الرسل الكرام صـلوات اللّـه                 
نة من رم،ومن رحمة لا يخطئوا ولا يشكون فيها لحظـة ومـن      عليهم وسلامه من بي   

يا قَومِ أَرأَيتم إِنْ كُنت علـى       :قالَ«:التزام بالمضي في الطريق مهما تكن عقبات الطريق       
              زِيـد؟ فَما تهتيصاللَّهِ إِنْ ع نِي مِنرصني نةً فَممحر هآتانِي مِني وبر ةٍ مِننيب   ـرنِي غَيون

 ..» تخسِيرٍ
 -إن هذه الطلائع تتصدى لمثل ما كان يتصدى له ذلك الرهط الكريم مـن الرسـل                 

لقد استدار  .. وتجد من الجاهلية مثلما كانوا يجدون        -صلوات اللّه وسلامه عليهم جميعا      
 إلى البشرية كلها ـذا الـدين فواجهتـه          -� -الزمان كهيئته يوم جاء رسول اللّه       

هليتها التي صارت إليها بعد الإسلام الذي جاءها به من قبـل إبـراهيم وإسماعيـل             بجا



 ١٢٠

وإسحاق ويعقوب والأسباط ويوسف وموسى وهـارون وداود وسـليمان ويحـيى            
 !وعيسى،وسائر النبيين

ولكنها تقـيم للنـاس   . أو لا تعترف  - سبحانه   - إا الجاهلية التي تعترف بوجود اللّه       
م بغير ما أنزل اللّه ويشرعون لهـم مـن القـيم والتقاليـد              أربابا في الأرض يحكمو   

ثم هي الدعوة الإسلامية للناس كافة      ..والأوضاع ما يجعل دينونتهم لهذه الأرباب لا للّه         
أن ينحوا هذه الأرباب الأرضية عـن حيـام وأوضـاعهم ومجتمعـام وقـيمهم               

فلا .اب معه ويدينون له وحده    وشرائعهم،وأن يعودوا إلى اللّه وحده يتخذونه ربا لا أرب        
ثم هي بعد هذه وتلـك المعركـة    ..يتبعون إلا شرعه وجه،ولا يطيعون إلا أمره ويه         

وبين طلائع البعـث الإسـلامي      .وبين الجاهلية والإسلام  .القاسية بين الشرك والتوحيد   
ومن ثم لا بد لهذه الطلائع مـن أن تجـد        ! وهذه الطواغيت في أرجاء الأرض والأصنام     

وهذا بعض ما نعنيـه حـين       ..فسها وموقفها كله في هذا القرآن في مثل هذا الأوان           ن
ويواجه مثـل تلـك     .إن هذا القرآن لا يتذوقه إلا من يخوض مثل هذه المعركة          «:نقول

المواقف التي تترل فيها ليواجهها ويوجهها،وإن الذين يتلمسون معاني القرآن ودلالاتـه            
ة أو فنية لا يملكون أن يجدوا من حقيقتـه شـيئا في         وهم قاعدون يدرسونه دراسة بياني    

 .٧٣»...هذه القعدة الباردة الساكنة،بعيدا عن المعركة،وبعيدا عن الحركة 
وتِلْك عاد جحدوا بِآياتِ ربهِم وعصوا رسلَه واتبعوا أَمـر كُـلِّ جبـارٍ       «:وقال تعالى 

أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ    .أَلا إِنَّ عاداً كَفَروا ربهم    .نيا لَعنةً ويوم الْقِيامةِ   وأُتبِعوا فِي هذِهِ الد   .عنِيدٍ
 ..» هودٍ

» عاد تِلْكذا البعد ..» و.          وقد كان ذكرهم منذ لحظة في السـياق،وكان مصـرعهم
 ..ولكنهم انتهوا وبعدوا عن الأنظار والأفكار ..معروضا على الأنظار 

ولكـن  .وهم عصوا رسولا واحدا   ..» ك عاد جحدوا بِآياتِ ربهِم وعصوا رسلَه      وتِلْ«
أليست هي رسالة واحدة جاء ا الرسل جميعا؟ فمن لم يسلم لرسول ا فقد عصـى                

ولا ننسى أن هذا الجمع في الآيات وفي الرسل مقصود من ناحية أسلوبية             .الرسل جميعا 

                                                 
 ]٢٤٩١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٧٣



 ١٢١

فمـا  .فهم جحدوا آيات،وهم عصوا رسـلا     .از شناعتها أخرى لتضخيم جريمتهم وإبر   
 ..» واتبعوا أَمر كُلِّ جبارٍ عنِيدٍ«! أضخم الذنب وما أشنع الجريمة

أمر كل متسلط عليهم،معاند لا يسلم بحق،وهم مسؤولون أن يتحرروا مـن سـلطان              
 .ولا يكونوا ذيولا فيهدروا آدميتهم.المتسلطين،ويفكروا بأنفسهم لأنفسهم

وهكذا يتبين أن القضية بين هود وعاد كانت قضية ربوبية اللّه وحده لهم والدينونة للّه               
 ..وحده من دون العباد 

من الرب الذي يـدينون لـه       :كانت هي قضية  ..كانت هي قضية الحاكمية والاتباع      
م وعصوا  وتِلْك عاد جحدوا بِآياتِ ربهِ    «:ويتبعون أمره؟ يتجلى هذا في قول اللّه تعالى       

 ..» رسلَه،واتبعوا أَمر كُلِّ جبارٍ عنِيدٍ
 لأنه  -مر الرسل   أوالإسلام هو طاعة    ! فهي المعصية لأمر الرسل والاتباع لأمر الجبارين      

وهذا هو مفرق الطريق بين الجاهلية والإسلام وبـين         . ومعصية أمر الجبارين   -أمر اللّه   
 .لة وعلى يد كل رسولفي كل رسا..الكفر والإيمان 

وهكذا يتبين أن دعوة التوحيد تصر أول ما تصر على التحرر من الدينونة لغـير اللّـه                 
والتمردعلى سلطان الأرباب الطغاة وتعد إلغاء الشخصية والتنازل عن الحريـة،واتباع           
الجبارين المتكبرين جريمة شرك وكفر يستحق عليها الخانعون الهلاك في الدنيا والعذاب             

لقد خلق اللّه الناس ليكونوا أحرارا لا يـدينون بالعبوديـة لأحـد مـن               .. الآخرة   في
 .فهذا مناط تكريمهم.خلقه،ولا يترلون عن حريتهم هذه لطاغية ولا رئيس ولا زعيم

وما يمكن لجماعة من البشر أن تـدعي        .فإن لم يصونوه فلا كرامة لهم عند اللّه ولا نجاة         
والذين يقبلون الدينونة لربوبية    .دين لغير اللّه من عباده    الكرامة،وتدعي الإنسانية،وهي ت  

فهـم كثـرة    .العبيد وحاكميتهم ليسوا بمعذورين أن يكونوا على أمـرهم مغلـوبين          
ولو أرادوا التحرر لضحوا في سبيله بعض ما يضحونه مرغمين للأرباب           .والمتجبرون قلة 

 .المتسلطين من ضرائب الذل في النفس والعرض والمال
هلكوا مشيعين باللعنة في الـدنيا وفي       ..ت عاد لأم اتبعوا أمر كل جبار عنيد         لقد هلك 
 ..» وأُتبِعوا فِي هذِهِ الدنيا لَعنةً ويوم الْقِيامةِ«:الآخرة



 ١٢٢

ثم لا يتركهم قبل أن يسجل عليهم حالهم وسبب ما أصام في إعـلان عـام وتنبيـه                  
 ..» همأَلا إِنَّ عاداً كَفَروا رب«:عال

 ..» أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ هودٍ«:ثم يدعو عليهم بالطرد والبعد البعيد
كأنما يحدد عنوام للعنة المرسلة عليهم حتى تقصدهم        .ذا التحديد والإيضاح والتوكيد   

 ٧٤!!! »أَلا بعداً لِعادٍ قَومِ هودٍ«..:قصدا
 

������������� 
 

                                                 
 ]٢٥٢٨ص [ف الشحود  علي بن ناي- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٧٤



 ١٢٣

����,=!�وא�C.=!�אj'08=!,=!�وא�C.=!�אj'08=!,=!�وא�C.=!�אj'08=!,=!�وא�C.=!�אj'08=!���ق�א������.�Aא�C.=!�א��.'���ق�א������.�Aא�C.=!�א��.'���ق�א������.�Aא�C.=!�א��.'���ق�א������.�Aא�C.=!�א��.'
 

 حتى تعلَمـوا مـا      -يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تقْربوا الصلاةَ وأَنتم سكارى           «:قال تعالى 
وإِنْ كُنتم مرضـى أَو علـى       . حتى تغتسِلُوا  - إِلَّا عابِرِي سبِيلٍ     - ولا جنباً    -تقُولُونَ  

  جاءَ أَح فَرٍ،أَووا ماءً        سجِدت ساءَ فَلَمالن متسلام الْغائِطِ،أَو مِن كُممِن ـعِيداً   ،دوا صمميفَت
دِيكُمأَيو وهِكُمجوا بِوحسباً،فَاما غَفُوراً.طَيفُوكانَ ع إِنَّ اللَّه «.. 

لمنهج الإسلامي من    التي التقطها ا   -إا حلقة في سلسلة التربية الربانية للجماعة المسلمة         
 وكانت الخمر إحدى تقاليد اتمع الجاهلي الأصيلة الشاملة وإحـدى  -سفح الجاهلية  

كما أا تكاد تكون ظاهرة مميزة لكل جاهليـة في القـديم            .الظواهر المميزة لهذا اتمع   
الخمر كانت ظاهرة مميـزة للمجتمـع الرومـاني في أوج جاهليتـه             ..والحديث أيضا   

وكذلك هي اليوم ظاهرة مميزة للمجتمـع الأوربي واتمـع          .لفارسي أيضا وللمجتمع ا 
والشأن أيضا كذلك في جاهلية اتمع الإفريقي المتخلفـة         ! الأمريكي في أوج جاهليته   

 كانت  - وهي أرقى أو من أرقى أمم الجاهلية الحديثة          -في السويد   ! من الجاهلية الأولى  
وكان متوسط مـا    .لماضي تعد الخمر الخاصة ا    كل عائلة في النصف الأول من القرن ا       

وأحست الحكومة خطورة هذه الحال،وما ينشره من       .يستهلكه الفرد،حوالي عشرين لترا   
إدمان فاتجهت إلى سياسة احتكار الخمور،وتحديد الاستهلاك الفردي،ومنـع شـرب           

 فـأبيح  !ولكنها عادت فخففت هذه القيود منذ أعوام قليلـة ..الخمور في المحال العامة     
ثم أبيحت الخمر في عدد محدود من المحال        .شرب الخمر في المطاعم بشرط تناول الطعام      

! فحسـب » النبيـذ والـبيرة  «وبعد ذلك يباح شرب ! العامة،حتى منتصف الليل فقط 
 ..!وإدمان الخمر عند المراهقين يتضاعف 

هرة فسـنت   أما في أمريكا،فقد حاولت الحكومة الأمريكية مرة القضاء على هذه الظا          
» الـري «من باب التهكم عليه،لأنه يمنع      ! »الجفاف« سمي قانون    ١٩١٩قانونا في سنة    

وقد ظل هذا القانون قائما مدة أربعة عشر عاما،حتى اضطرت الحكومـة إلى             ! بالخمر
وكانت قد استخدمت جميع وسائل النشر والإذاعـة والسـينما          .١٩٣٣إلغائه في سنة    



 ١٢٤

ويقدرون ما أنفقته الدولة في الدعاية ضد الخمر بما يزيد          .والمحاضرات للدعاية ضد الخمر   
وأن ما نشرته من الكتب والنشرات يشـتمل علـى          .على ستين مليونا من الدولارات    

وما تحملته في سبيل تنفيذ قانون التحريم في مدة أربعة عشر عامـا             .عشرة بلايين صفحة  
 ـ   ٣٠٠وقد أعدم فيها    . مليون جنيه  ٢٥٠لا يقل عن      ٣٣٥،٥٣٢ذلك   نفس وسجن ك

 مليـون  ٤٠٠وصادرت من الأملاك ما يبلـغ    . مليون جنيه  ١٦وبلغت الغرامات   .نفسا
 .٧٥وبعد ذلك كله اضطرت إلى التراجع وإلغاء القانون..وأربعة بلايين جنيه 

ببضع آيـات مـن     ..فأما الإسلام فقضى على هذه الظاهرة العميقة في اتمع الجاهلي           
 .القرآن

بـين منـهج    .. النفس البشرية،وفي علاج اتمع الإنسـاني        وهذا هو الفرق في علاج    
ولكي ندرك تغلغل هذه الظـاهرة في       ! اللّه،ومناهج الجاهلية قديما وحديثا على السواء     

عنصرا أساسيا من   » الخمر«اتمع الجاهلي،يجب أن نعود إلى الشعر الجاهلي حيث نجد          
 . الحياة كلهاعناصر المادة الأدبية كما أنه عنصر أساسي من عناصر

يقـول  ..لقد بلغ من شيوع تجارة الخمر،أن أصبحت كلمة التجارة،مرادفة لبيع الخمر            
 :لبيد

 قد بت سامرها وغاية تاجر وافيت إذ رفعت وعز مدامها
 :ويقول عمرو بن قميئة

 إذ أسحب الريط والمروط إلى أدني تجاري وأنفض اللمما
 .ر الجاهلي،وتطبعه طابعا ظاهراووصف مجالس الشراب،والمفاخرة ا تزحم الشع

 :يقول امرؤ القيس
 وأصبحت ودعت الصبا غير أنني أراقب خلّات من العيش أربعا

 ترفقوا يداجون نشاجا من الخمر مترعا:فمنهن قولي للندامى
 ومنهن ركض الخيل ترجم بالقنا يبادرن سربا آمنا أن يفزعا

                                                 
للسيد » ما ذا خسر العالم بانحطاط المسلمين«:نقلا عن كتاب  .عن كتاب تنقيحات للسيد أبي الأعلى المودودي       - ٧٥

 .الندوي



 ١٢٥

 :إلخ ويقول طرفة بن العبد...
 يشة الفتى وجدك لم أحفل متى قام عوديفلولا ثلاث هن من ع

 فمنهن سبقي العاذلات بشربة كميت متى ما تعل بالماء تزبد
 وما زال تشرابي الخمور ولذتي وبذلي وإنفاقي طريفي وتالدي

 إلى أن تحامتني العشيرة كلها وأفردت إفراد البعير المعبد
 :ويقول الأعشى

 الظعنفقد أشرب الراح قد تعلمين يوم المقام ويوم 
 وأشرب بالريف حتى يقال قد طال بالريف ما قد دجن

 :ويقول المنخل اليشكري
 ولقد شربت من المدا مة بالصغير وبالكبير
 ٧٦فإذا سكرت فإنني رب الخورنق والسدير 
 وإذا صحوت فإنني رب الشويهة والبعير

 ...وغير هذا كثير في الشعر الجاهلي 
 الخمر في اتمع المسـلم،والرجال الـذين        ورواية الحوادث التي صاحبت مراحل تحريم     

وأمثال ..وفيهم عمر،وعلي،وحمزة،وعبد الرحمن بن عوف     ..كانوا أبطال هذه الحوادث     
 ..هذا الطراز من الرجال 

 :وتكفي عن الوصف المطول المفصل.تشي بمدى تغلغل هذه الظاهرة في الجاهلية العربية
اللَّهم بين لَنا فِي الْخمـرِ بيانـا        :ا نزلَ تحرِيم الْخمرِ،قَالَ   لَم:فعن عمر بنِ الْخطَّابِ،قَالَ   

يسأَلُونك عنِ الْخمرِ والْميسِرِ قُلْ فِيهِما      {:شافِيا،فَنزلَت هذِهِ الآيةُ الَّتِي فِي سورةِ الْبقَرةِ      
 كَبِير قَالَ}إِثْم،:  فَقُرِئَت رمع عِيهِ،فَقَالَ فَدلَيلَتِ       : عزا شِفَاءً،فَنانيرِ بما فِي الْخلَن نيب ماللَّه

فَكَانَ } يا أَيها الَّذِين آمنوا لاَ تقْربوا الصلاةَ وأَنتم سكَارى        {:الآيةُ الَّتِي فِي سورةِ النساءِ    
أَنْ لاَ يقْربن الصلاةَ سكْرانُ فَـدعِي عمـر         :ةَ نادى إِذَا أَقَام الصلا  �منادِي رسولِ االلهِ    
اللَّهم بين لَنا فِي الْخمرِ بيانـا شِـفَاءً،فَنزلَتِ الآيـةُ الَّتِـي فِـي               :فَقُرِئَت علَيهِ،فَقَالَ 

                                                 
 .قصران للنعمان بن المنذر كانت تتحدث ما العرب في الجاهلية - ٧٦



 ١٢٦

فَقَالَ عمر انتهينـا    :قَالَ} نتم منتهونَ فَهلْ أَ {الْمائِدةِ،فَدعِي عمر فَقُرِئَت علَيهِ،فَلَما بلَغَ      
  ..٧٧"انتهينا

تـرد  » يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تقْربوا الصلاةَ وأَنتم سكارى «:وفي سبب نزول هذه الآية 
وسعد بن معاذ   .في أحداثهما علي وعبد الرحمن بن عوف من المهاجرين         روايتان يشترك 

 .نصارمن الأ
فَأَكَلْنا ،صنع رجلٌ مِن الأَنصارِ   ،نزلَت فِي أَربع آياتٍ   ":قَالَ،روى ابن أبي حاتم عن سعدٍ     

فَكَانَ سعد  ،ثُم افْتخرنا فَرفَع رجلٌ فِي لِحى بعِيرٍ فَغرز بِهِ أَنف سعدٍ          ،وشرِبنا حتى سكَرنا  
 الأَن وزرغفِم،    رمالْخ مرحلَ أَنْ يقَب ذَلِكو،لَتزلاةَ       " :فَنوا الصبقْروا لا تنآم ا الَّذِينها أَيي

 .٧٨" ".وأَنتم سكَارى 
صنع لَنا عبد الرحمنِ بن عوفٍ طَعاماً       ":وروى ابن أبي حاتم عن علِي بنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ         

عرِ   فَدمالْخ ا مِنقَانسا وا  ،انرِ مِنمذَتِ الْخلاةُ ،فَأَختِ الصرضحوا فُلاناً،قَالَ ،ومأَ:فَقَدفَقَر: "
يا أَيها  :فَأَنزلَ اللَّه تعالَى  :قُلْ يا أَيها الْكَافِرونَ أَعبد ما تعبدونَ ونحن نعبد ما تعبدونَ قَالَ           

 ٧٩" ".لَّذِين آمنوا لا تقْربوا الصلاةَ وأَنتم سكَارى حتى تعلَموا ما تقُولُونَ ا
ولا نحتاج إلى مزيد من الأمثلة والروايات لندلل على تغلغل ظاهرة الخمـر في اتمـع                

 ..ع فهي كانت والميسر،الظاهرتين البارزتين المتداخلتين،في تقاليد هذا اتم.الجاهلي
فماذا صنع المنهج الرباني لمقاومة هذه الظاهرة المتغلغلة؟ ماذا صـنع لمكافحـة هـذه               
الآفة،التي لا يقوم معها مجتمع جاد صالح مستقيم واع أبدا؟ ماذا صنع ليقف في وجـه                

 عادة أصيلة قديمة،تتعلق ا تقاليد اجتماعية كما تتعلق ا مصالح اقتصادية؟
هذا كله ببضع آيات من القرآن وعلـى مراحـل،وفي رفـق            لقد عالج المنهج الرباني     

 .وكسب المعركة.وتؤدة
والذي أريق فقـط هودنـان الخمـر       ..ودون إراقة دماء    .ودون تضحيات .دون حرب 

 فمجوها  - حين سمعوا آية التحريم      -وزقاقها وجرعات منها كانت في أفواه الشاربين        
                                                 

 صحيح) ٣٧٨)(١٨٩ / ١ (-) عالم الكتب(مسند أحمد   - ٧٧
 صحيح) ٥٣٩٢) (١٧١ / ٤ (- حاتم تفسير ابن أبي - ٧٨
 صحيح) ٥٣٩١) (١٧٠ / ٤ (-تفسير ابن أبي حاتم  - ٧٩



 ١٢٧

 لم يكن للإسلام دولـة ولا        حيث -في مكة   ! كما سيجيء   .ولم يبلعوها .من أفواههم 
 وردت في القرآن المكي تلميحة سريعة إلى نظرة الإسلام          -إلا سلطان القرآن    ..سلطان  
 :وهي مجرد إشارة.تدرك من ثنايا العبارة.للخمر

» ومِن ثَمراتِ النخِيلِ والْأَعنابِ تتخِذُونَ مِنه سكَراً ورِزقاً حسناً        «:جاء في سورة النحل   
وهو الشراب المسكر الذي كانوا يتخذونه مـن ثمـرات النخيـل            » السكر«فوضع  ..

والـرزق  .ملمحا ذا التقابل إلى أن السكر شـيء       ! والأعناب،في مقابل الرزق الحسن   
ولكن عـادة   ! وكانت مجرد لمسة من بعيد للضمير المسلم الوليد       ..شيء آخر   » الحسن«

كان تقليـدا   .ان أعمق من عادة فردية     فقد ك  - بمعنى أدق    -الشراب،أو تقليد الشراب    
كان أعمق من أن تؤثر فيه هذه اللمسة السريعة البعيدة          ..اجتماعيا،له جذور اقتصادية    

لم يلجأ إلى تحـريم الخمـر       ..وفي المدينة حيث قامت للإسلام دولة وكان له سلطان          ..
 ..إنما كان أولا سلطان القرآن .بقوة الدولة وسيف السلطان

  الاجتماعيـة  مله في رفق وفي يسر،وفي خبرة بالنفس البشرية،والأوضاع         وبدأ المنهج ع  
.. 

   ..الاجتماعية بدأ المنهج عمله في رفق وفي يسر،وفي خبرة بالنفس البشرية،والأوضاع 
بدأ بآية البقرة ردا على أسئلة تدل على فجر اليقظة في الضمير المسـلم ضـد الخمـر                  

وإِثْمهمـا  ..فِيهِما إِثْم كَبِير،ومنافِع لِلناسِ     :قُلْ.مرِ والْميسِرِ يسئَلُونك عنِ الْخ  «:والميسر
 »..أَكْبر مِن نفْعِهِما 

في الحس الإسلامي،وفي الضـمير     ..وكانت هي الطرقة الأولى،ذات الصوت المسموع       
علـى  ..أو الكراهية   ..فمدار الحل والحرمة    ..وفي المنطق الفقهي الإسلامي     .الإسلامي

وإذا كان إثم الخمر والميسر أكبر من       ..رجحان الإثم أو رجحان الخير،في أمر من الأمور         
 عـن عمـر بـنِ       ..ولكن الأمر كان أعمق من هذا       ..فهذا مفرق الطريق    ..نفعهما  
فَنزلَت هذِهِ  ، بيانا شافِيا  اللَّهم بين لَنا فِي الْخمرِ    :قَالَ،لَما نزلَ تحرِيم الْخمرِ   :قَالَ،الْخطَّابِ

يسأَلُونك عـنِ الْخمـرِ والْميسِـرِ قُـلْ فِيهِمـا إِثْـم             {:الآيةُ الَّتِي فِي سورةِ الْبقَرةِ    
هِ   :قَالَ،}كَبِيرلَيع فَقُرِئَت رمع عِيا شِـفَاءً       :فَقَالَ،فَدانيرِ بما فِي الْخلَن نيب ملَتِ ،اللَّهزفَن



 ١٢٨

فَكَانَ } يا أَيها الَّذِين آمنوا لاَ تقْربوا الصلاةَ وأَنتم سكَارى        {:الآيةُ الَّتِي فِي سورةِ النساءِ    
أَنْ لاَ يقْربن الصلاةَ سكْرانُ فَـدعِي عمـر         :إِذَا أَقَام الصلاةَ نادى   �منادِي رسولِ االلهِ    

فَنزلَتِ الآيـةُ الَّتِـي فِـي       ،اللَّهم بين لَنا فِي الْخمرِ بيانـا شِـفَاءً        :فَقَالَ،ت علَيهِ فَقُرِئَ
فَقَالَ عمر انتهينـا    :قَالَ} فَهلْ أَنتم منتهونَ  {فَلَما بلَغَ   ،فَدعِي عمر فَقُرِئَت علَيهِ   ،الْمائِدةِ
 ...٨٠انتهينا

ثم حدثت أحـداث    ! وهذا وحده يكفي لبيان عمق هذا التقليد في نفس العربي         !!! رعم
يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تقْربـوا الصـلاةَ وأَنـتم    «: ونزلت هذه الآية- كالتي رويناها   -

 ..» سكارى،حتى تعلَموا ما تقُولُونَ
 ..وأخذ المنهج البصير الرفيق يعمل 

 هذه هي المرحلة الوسيطة،بين التنفير من الخمـر،لأن إثمهـا أكـبر مـن               لقد كانت 
وكانت وظيفة هذه المرحلـة     .نفعها،وبين التحريم البات،لأا رجس من عمل الشيطان      

وذلك بحظر الشراب قـرب     ..» كسر الإدمان «أو  » قطع عادة الشراب  «هي  :الوسيطة
بينها فترات لا تكفي للشراب     و.وأوقات الصلاة موزعة على مدار النهار     .أوقات الصلاة 

فضـلا  ! حتى يعلموا ما يقولون  !  ثم الإفاقة من السكر الغليظ     - الذي يرضي المدمنين     -
صباحا ومسـاء   ..على أن للشراب كذلك أوقاتا ومواعيد خاصة من الصبوح والغبوق           

وهنا يقف ضمير المسلم بين أداء الصلاة وبين        ..وهذه تتخللها وتعقبها أوقات الصلاة      ..
 ..وكان هذا الضمير قد بلغ أن تكون الصلاة عنده عماد الحياة ..لذة الشراب 

اللهم بين لنا بيانا شـافيا       «-!!!  وهو عمر  -فقد قال عمر رضي اللّه عنه       ..ومع ذلك   
 ..» في الخمر

 للضربة  - وفق ترتيب المنهج     -وجاء الوعد المناسب    .ووقعت الأحداث .ثم مضى الزمن  
إِنما الْخمر والْميسِر والْأَنصاب والْأَزلام رِجس مِـن        «:ن في المائدة  فترلت الآيتا .الحاسمة

إِنما يرِيد الشيطانُ أَنْ يوقِع بيـنكُم الْعـداوةَ         .عملِ الشيطانِ،فَاجتنِبوه لَعلَّكُم تفْلِحونَ   
صيسِرِ،ويالْمرِ ومضاءَ فِي الْخغالْبونَ؟وهتنم متلْ أَنلاةِ،فَهنِ الصعذِكْرِ اللَّهِ و نع كُمد«. 

                                                 
 صحيح) ٣٧٨](١٨٩ /١) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ٨٠



 ١٢٩

بمجـرد  ..وأريقت زقاق الخمر،وكسرت دناا في كل مكـان         .وانتهى المسلمون كافة  
 حـين   -ومج الذين كان في أفواههم جرعات من الخمر ما في أفواههم            ..سماع الأمر   

 ..م شاربون وه.سمعوا ولم يبلعوها وهي في أفواههم
ولكن !!!  دون أن يستخدم السلطان    -وفرض سلطانه   .وأفلح المنهج .لقد انتصر القرآن  

كيف كان هذا؟ كيف تمت هذه المعجزة،التي لا نظير لها في تاريخ البشر ولا مثيل لهـا                 
 في تاريخ التشريعات والقوانين والإجراءات الحكومية في أي مكان،ولا في أي زمان؟

أخـذها  ..لأن المنهج الرباني،أخذ النفس الإنسانية،بطريقته الخاصـة        لقد تمت المعجزة،  
 فيها حضورا لا تملك الغفلـة       - سبحانه   -بسلطان اللّه وخشيته ومراقبته،وبحضور اللّه      

 ..وعالج الفطرة بطريقة خالق الفطرة ..أخذها جملة لا تفاريق ..عنه لحظة من زمان 
فيها فراغا تملـؤه بنشـوة الخمر،وخيـالات      لقد ملأ فراغها باهتمامات كبيرة لا تدع        

مــلأ فراغهــا ..في الهــواء ..الســكر،وما يصــاحبها مــن مفــاخرات وخــيلاء 
نقل هذه البشـرية الضـالة الشـاردة كلـها،من تيـه الجاهليـة              :منها.باهتمامات

المتلظى،وظلامها الدامس،وعبوديتها المذلة،وضيقها الخانق،إلى رياض      الأجرد،وهجيرها
وحريته الكريمة،وسعته التي تشمل الـدنيا     ،عة،وظلاله الندية،ونوره الوضيء  الإسلام البدي 

ذا الإحساس النـدي الرضـي      . بالإيمان - وهذا هو الأهم     -وملأ فراغها   ! والآخرة
! فلم تعد في حاجة إلى نشوة الخمر،تحلق ا في خيالات كاذبة وسمـادير            .الجميل البهيج 

وتعيش بقرب اللّه ونوره وجلالـه      ..على الوضيء   وهي ترف بالإيمان المشع إلى الملأ الأ      
وتذوق طعم هذا القرب،فتمج طعم الخمر ونشوا وتـرفض خمارهـا وصـداعها             ..

إنه استنقذ الفطرة من ركام الجاهليـة وفتحهـا         ! وتستقذر لوثتها وخمودها في النهاية    
ينشر ..ا  بمفتاحها،الذي لا تفتح بغيره وتمشى في حناياها وأوصالها وفي مسالكها ودرو          

ــدفاع للخــير الكــبير والعمــل  النور،والحياة،والنظافة،والطهر،واليقظة،والهمة،والان
الكبير،والخلافة في الأرض،على أصولها،التي قررها العلـيم الخبير،وعلـى عهـد اللّـه             

 .وشرطه،وعلى هدى ونور 



 ١٣٠

» الألعـاب الرياضـية   «كالجنون بمـا يسـمونه      .كبقية الملاهي . كالميسر -إن الخمر   
كـالجنون  ..كالجنون بالسينما   ..كالجنون بالسرعة   ..الإسراف في الاهتمام بمشاهدها     و
كالجنون ببقية التفاهـات الـتي      ..كالجنون بمصارعة الثيران    ..» والتقاليع» «بالمودات«

إن ! تغشى حياة القطعان البشرية في الجاهلية الحديثة اليوم،جاهلية الحضارة الصـناعية          
ومن الاهتمامـات   ..من الإيمان أولا    ..يرا عن الخواء الروحي     هذه كلها ليست إلا تعب    

وليست إلا إعلانا عن إفلاس هذه الحضارة في إشباع         ..الكبيرة التي تستنفد الطاقة ثانيا      
ذلك الخواء وهذا الإفلاس هما اللذان يقودان إلى الخمر         ..الطاقات الفطرية بطريقة سوية     

وهما بذاما اللذان   ..ل أنواع الجنون التي ذكرنا      والميسر لملء الفراغ،كما يقودان إلى ك     
 ..وإلى الشذوذ ..المعروف،وإلى المرض النفسي والعصبي » الجنون«يقودان إلى 

منـهج  .إنما كان منـهج  ..هي التي حققت تلك المعجزة الفريدة       ..إا لم تكن كلمات     
 ـ! لا من صنع الناس   .منهج من صنع رب الناس    .هذه الكلمات متنه وأصله    ذا هـو   وه

إنه ليست  ! الفارق الأصيل بينه وبين كل ما يتخذه البشر من مناهج،لا تؤدي إلى كثير            
 أو فلان من الشعراء   .وقد يكتب فلان من الفلاسفة    .فالكلام كثير ! المسألة أن يقال كلام   
قد يكتب كلاما منمقا جميلا يبـدو أنـه   ! أو فلان من السلاطين .أو فلان من المفكرين   
لأنـه  .ولكن ضمائر الناس تتلقاه،بلا سلطان    ..إلخ  ..هبا،أو فلسفة   يؤلف منهجا،أو مذ  

وذلـك  ..فمصدر الكلمة هو الذي يمنحها السـلطان        ! »ما أَنزلَ اللَّه بِها مِن سلْطانٍ     «
! فوق ما في طبيعة المنهج البشري ذاته من ضعف ومن هوى ومن جهل ومن قصـور               

 يضعوا لحياة الناس مناهج،غير منـهج       فمتى يدرك هذه الحقيقة البسيطة من يحاولون أن       
 العليم الخبير؟

وأن يشرعوا للناس قواعد غير التي شرعها الحكيم البصير؟ وأن يقيموا للناس معـالم لم               
 ٨١متى؟ متى ينتهون عن هذا الغرور؟؟؟ يقمها الخلاق القدير؟

 
������������� 

                                                 
 ]٩٩٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٨١



 ١٣١

�A.������ق�א����A.������ق�א����A.������ق�א����A.������'ن���ق�א�א�*=�<= nא?�و�<= n'ن�א��@'ل����א�*=�<= nא?�و�<= n'ن�א��@'ل����א�*=�<= nא?�و�<= n'ن�א��@'ل����א�*=�<= nא?�و�<= nא��@'ل��������
 
فَقاتِلُوا .ذِين آمنوا يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ اللَّهِ والَّذِين كَفَروا يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ الطَّاغُوتِ           الَّ«:

 ..» إِنَّ كَيد الشيطانِ كانَ ضعِيفاً.أَولِياءَ الشيطانِ
وفي لحظة ترتسـم الأهداف،وتتضـح   .وفي لمسة واحدة يقف الناس على مفرق الطريق       

الَّذِين آمنوا يقاتِلُونَ فِي    «:وينقسم الناس إلى فريقين اثنين تحت رايتين متميزتين       .طالخطو
 ..» سبِيلِ اللَّهِ

الذين آمنوا يقاتلون في سـبيل اللّـه        ..» والَّذِين كَفَروا يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ الطَّاغُوتِ     «
لا تحت أي عنوان    .سم اللّه با» بين الناس «لتحقيق منهجه،وإقرار شريعته،وإقامة العدل     

 :اعترافا بأن اللّه وحده هو الإله ومن ثم فهو الحاكم.آخر
 - غير منـهج اللّـه       -والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت،لتحقيق مناهج شتى         

 - غير الـتي أذن ـا اللّـه    - وإقامة قيم شتى - غير شريعة اللّه    -وإقرار شرائع شتى    
ويقف الذين آمنوا مستندين إلى ولاية اللّه وحمايته        ! ن اللّه ونصب موازين شتى غير ميزا    

 .ورعايته
ويقف الذين كفروا مستندين إلى ولاية الشيطان بشتى رايام،وشتى مناهجهم،وشـتى           

 .فكلهم أولياء الشيطان...شرائعهم،وشتى طرائقهم،وشتى قيمهم،وشتى موازينهم 
شـيطان ولا يخشـوا مكـرهم ولا مكـر     ويأمر اللّه الذين آمنوا أن يقاتلوا أوليـاء ال  

 .»فَقاتِلُوا أَولِياءَ الشيطانِ،إِنَّ كَيد الشيطانِ كانَ ضعِيفاً«:الشيطان
مقتنعـي  .وهكذا يقف المسلمون على أرض صلبة،مسندين ظهورهم إلى ركن شـديد          

الوجدان بأم يخوضون معركة للّه،ليس لأنفسهم منها نصـيب،ولا لـذوام منـها             
إنما هـي للّـه     ..يست لقومهم،ولا لجنسهم،ولا لقرابتهم وعشيرم منها شيء        ول.حظ

وأم يواجهون قوما أهل باطل يقاتلون لتغليب الباطل علـى          .وحده،ولمنهجه وشريعته 
 علـى  - وكل مناهج البشر جاهلية -لأم يقاتلون لتغليب مناهج البشر الجاهلية     .الحق

 علـى   - وكل شرائع البشر جاهلية      -ر الجاهلية   شريعة منهج اللّه ولتغليب شرائع البش     



 ١٣٢

 على عدل اللّه،الذي    - وكل حكم للبشر من دون اللّه ظلم         -اللّه ولتغليب ظلم البشر     
 ..هم مأمورون أن يحكموا به بين الناس 

وأم يواجهون قوما،الشيطان   .كذلك يخوضون المعركة،وهم يوقنون أن اللّه وليهم فيها       
 ..إن كيد الشيطان كان ضعيفا ..وليهم فهم إذن ضعاف 

وسواء .قبل أن يدخلوها  .ومن هنا يتقرر مصير المعركة في حس المؤمنين،وتتحدد ايتها        
 أم بقـي حـتى      - فهو واثـق مـن النتيجـة         -بعد ذلك استشهد المؤمن في المعركة       

 .غلب،ورأى بعينيه النصر فهو واثق من الأجر العظيم
ا حالتيه،انبثقت تلك الخوارق الكثيرة التي حفظها       من هذا التصور الحقيقي للأمر في كلت      

في سبيل اللّه في حياة الجماعة المسلمة الأولى والتي تناثرت علـى مـدى               تاريخ الجهاد 
ومـن  ..وما بنا أن نضرب لها هنا الأمثال فهي كثيرة مشهورة           .التاريخ في أجيال كثيرة   

 عرفت في التاريخ فقد كان      هذا التصور كان ذلك المد الإسلامي العجيب،في أقصر فترة        
هذا التصور جانبا من جوانب التفوق الذي حققه المنهج الرباني للجماعة المسلمة،على            

وبناء هـذا   .٨٢ذلك التفوق الذي أشرنا إليه من قبل في هذا الجزء         ..المعسكرات المعادية   
التصور ذاته كان طرفا من المعركة الكلية الشاملة التي خاضـها القـرآن في نفـوس                

لمؤمنين،وهو يخوض م المعركة مع أعدائهم المتفوقين في العدد والعدة والمال ولكنهم في             ا
وها نحن أولاء نرى الجهد الذي بذلـه        ! هذا الجانب كانوا متخلفين فأمسوا مهزومين     

ولم يكـن مجـرد كلمـة    .فلم يكن الأمـر هينـا    .المنهج في إنشاء هذا التصور وتثبيته     
 - بأي ثمن    -،لمعالجة شح النفس،وحرصها على الحياة      ولكنه كان جهدا موصولا   .تقال

وفي الدرس بقية من هذا العلاج،وذلك الجهـد       ..وسوء التصور لحقيقة الربح والخسارة      
 ٨٣.الموصول

 
����������� 

                                                 
 .٦٧٣ص - ٨٢
 ]١٠٥٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب - ٨٣



 ١٣٣

�������ق�א������.Zr�A>�א�X�'LQ�A#�sQאOj'د�وZr>�א��'`��-���ق�א������.Zr�A>�א�X�'LQ�A#�sQאOj'د�وZr>�א��'`��-���ق�א������.Zr�A>�א�X�'LQ�A#�sQאOj'د�وZr>�א��'`��-���ق�א������.Zr�A>�א�X�'LQ�A#�sQאOj'د�وZr>�א��'`��-
 

 سبيل اللّه في وجه الآلام والمتاعب       بلمسة قوية عميقة التأثير في التشجيع على الجهاد في        
وذلك في تصوير ناصع لحال المؤمنين ااهدين،وحال أعـدائهم         .التي تصيب ااهدين  

إِنْ تكُونوا تـأْلَمونَ فَـإِنهم      ..ولا تهِنوا فِي ابتِغاءِ الْقَومِ      «:المحاربين على مفرق الطريق   
 »..نَ مِن اللَّهِ ما لا يرجونَ وترجو.يأْلَمونَ كَما تأْلَمونَ

ولا يبقى  .وذا التصوير يفترق طريقان ويبرز منهجان ويصغر كل ألم،وون كل مشقة          
ولكنهم يرجون من اللّه مـا      .فالآخرون كذلك يألمون  ..مجال للشعور بالضنى وبالكلال     

لاج الـتي    بجملة الموضوعات التي يعالجها،وبطرائق الع     -ويرسم هذا الدرس    ! لا يرجون 
 ما كان يعتمل في جسم الجماعة المسلمة،وهي تواجه مشاق التكوين الواقعية            -يسلكها  

وما كان يشتجر في النفوس من عوامل الضعف البشـري          .ومشكلات التكوين العملية  
ومن رواسب الماضي الجاهلي،ومن طبيعة الفطرة البشرية وهي تواجه التكاليف بمشاقها           

 المشاق والآلام من أشواق ومن تطلع إلى الوفاء كـذلك           وآلامها مع ما يصاحب هذه    
 .يستثيرها المنهج الحكيم،ويستجيشها في الفطرة لتنهض ذا الأمر العظيم

ونرى ذلك كله مرتسما من خلال الوصف للواقع ومن خلال التشجيع والاستجاشـة             
 المعركـة   ومن خلال المعالجة للمخاوف الفطرية والآلام الواقعية ومن خلال التسليح في          

 وبالثقة في ضمانة اللّه     - إلى جانب التسلح بالعدة واليقظة       -وبالصلاة خاصة   ! بالصلاة
للمهاجرين،وثوابه للمجاهدين،وعونه للخارجين في سبيله،وما أعده للكـافرين مـن          

 .عذاب مهين
ونرى طريقة المنهج القرآني الرباني في التعامل مع النفس البشرية في قوا وضـعفها وفي             

ونرى شتى الخيوط التي يشدها     .التعامل مع الجماعة الإنسانية في أثناء تكوينها وإنضاجها       
 ..منها في الوقت الواحد وفي الآية الواحدة 



 ١٣٤

 كيف يملأ مشاعر الجماعة المسلمة بالتفوق على عـدوها،في          - على الأخص    -ونرى  
 الوقت الذي يـدلها  الوقت الذي يملأ نفوسها بالحذر واليقظة والتهيؤ الدائم للخطر،وفي      

 .كذلك على مواطن الضعف فيها،ومواضع التقصير،ويحذرها إياها أشد التحذير
إنه منهج عجيب في تكامله وفي تقابله مع النفس البشرية وفي عدد الأوتار التي يلمسها               

 !وعدد الخيوط التي يشدها في هذه النفس،فتصوت كلها وتستجيب،في اللمسة الواحدة
 في منهج التربية،والتفوق في التنظيم الاجتماعي  الذي قام عليه هـو              لقد كان التفوق  

ولقـد  ..الأمر البارز الظاهر فيما بين اتمع المسلم وسائر اتمعات حوله من فروق             
 لتمكن هـذا    - التي يراها البشر     -كان هذا التفوق البارز هو كذلك أوضح الأسباب         

ياته من ملابسات ومـن ضـعف أحيانـا       بكل ما كان في ح     -اتمع الناشئ الشاب    
لا غلبة معركـة بالسـلاح      . من طي تلك اتمعات الأخرى،والغلبة عليها      -وتقصير  

غلبـة منـهج علـى      .فحسب ولكن غلبة حضارة فتية علـى حضـارات شـاخت          
 ..٨٤مناهج،ونموذج من الحياة على نماذج ومولد عصر جديد على مولد إنسان جديد 

لخطوط الحاسمة،ويكشفن عن الشقة البعيدة،بين جبهتي      يضعن ا .إن كلمات معدودات  
 ..الصراع 

ولكنهم ليسوا وحدهم الذين يحتملونـه      ..إن المؤمنين يحتملون الألم والقرح في المعركة        
ولكن شتان بين هؤلاء وهـؤلاء      ..إن أعداءهم كذلك يتألمون وينالهم القرح واللأواء        ..
فأما الكفار فهـم    ..ويرتقبون عنده جزاءهم    إن المؤمنين يتوجهون إلى اللّه بجهادهم،     ..

 ..ضائعون مضيعون،لا يتجهون للّه،ولا يرتقبون عنده شيئا في الحياة ولا بعد الحياة 
فإذا أصر الكفار على المعركة،فما أجدر المؤمنين أن يكونوا هم أشد إصرارا،وإذا احتمل             

وما أجدرهم كذلك أن    .لامالكفار آلامها،فما أجدر المؤمنين بالصبر على ما ينالهم من آ         
لا يكفوا عن ابتغاء القوم ومتابعتهم بالقتال،وتعقب آثارهم،حتى لا تبقى لهم قوة،وحتى            

 .لا تكون فتنة ويكون الدين للّه

                                                 
 ]١٠٩٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٨٤



 ١٣٥

فهناك اللحظات التي تعلو فيها المشـقة       .وإن هذا لهو فضل العقيدة في اللّه في كل كفاح         
ج القلب البشري إلى مـدد فـائض وإلى         ويحتا.على الطاقة،ويربو الألم على الاحتمال    

 .هنالك يأتي المدد من هذا المعين،ويأتي الزاد من ذلك الكنف الرحيم.زاد
معركة يألم فيها المتقـاتلون مـن       .ولقد كان هذا التوجيه في معركة مكشوفة متكافئة       

 .لأن كلا الفريقين يحمل سلاحه ويقاتل.الفريقين
ولكن ..لا تكون فيها في معركة مكشوفة متكافئة        ولربما أتت على العصبة المؤمنة فترة       

 .القاعدة لا تتغير
من تناقضه  .إنه يلاقي الآلام من داخله    ! فالباطل لا يكون بعافية أبدا،حتى ولو كان غالبا       

 .ومن صراعه هو مع فطرة الأشياء وطبائع الأشياء.الداخلي ومن صراع بعضه مع بعض
وأن تعلم أـا إن كانـت تألم،فـإن     .لا تنهار وسبيل العصبة المؤمنة حينئذ أن تحتمل و      

 .عدوها كذلك يألم
وهـذا هـو العـزاء      ..» وترجونَ مِن اللَّهِ ما لا يرجونَ     «..والقرح ألوان   .والألم أنواع 

يعلـم كيـف تعـتلج    ..» وكانَ اللَّه علِيماً حكِيماً«..وهذا هو مفرق الطريق   .العميق
 ..٨٥ا يطب لها من الألم والقرح ويصف للنفس م.المشاعر في القلوب

 
����������� 

                                                 
 ]١١٠٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٨٥



 ١٣٦

B NG��DE�א?�وא�/t���DE�א�<Z3�א�A.������ق�א���B NG��DE�א?�وא�/t���DE�א�<Z3�א�A.������ق�א���B NG��DE�א?�وא�/t���DE�א�<Z3�א�A.������ق�א���B NG��DE�א?�وא�/t���DE�א�<Z3�א�A.������ق�א�������
 

إِلَّا من أَمر بِصدقَةٍ أَو معروفٍ أَو إِصلاحٍ بين         .لا خير فِي كَثِيرٍ مِن نجواهم     «:قال تعالى 
 ..» تِ اللَّهِ،فَسوف نؤتِيهِ أَجراً عظِيماًومن يفْعلْ ذلِك ابتِغاءَ مرضا.الناسِ

لقد تكرر في القرآن النهي عن النجوى وهي أن تجتمع طائفة بعيدا عن الجماعة المسلمة               
وكان اتجاه التربية الإسلامية واتجاه التنظيم الإسلامي       ..وعن القيادة المسلمة،لتبيت أمرا     

 مسـارة إن    -� -،فيعرضه على النبي    كذلك أن يأتي كل إنسان بمشكلته أو بموضوعه       
أو مساءلة علنية إن كان مـن       .كان أمرا شخصيا لا يريد أن يشيع عنه شيء في الناس          

 .الموضوعات ذات الصبغة العامة،التي ليست من خصوصيات هذا الشخص
في الجماعـة المسـلمة وألا تنعـزل        » جيوب«والحكمة في هذه الخطة،هو ألا تتكون       

وألا تبيت مجموعـة مـن      .ا ومشكلاا،أو بأفكارها واتجاهاا   مجموعات منها بتصورا  
الجماعة المسلمة أمرا بليل،وتواجه به الجماعة أمرا مقررا من قبل أو تخفيه عن الجماعـة               

 وإن كانت لا تختفي به عن اللّه وهو معهم إذ يبيتون مـا لا           -وتستخفي به عن أعينها     
 .يرضى من القول

التي ورد فيها هذا النهي عن التناجي والتبييت بمعـزل عـن       وهذا الموضع أحد المواضع     
 ..الجماعة المسلمة وقيادا 

ولقد كان المسجد هو ندوة الجماعة المسلمة،تتلاقى فيه وتتجمع للصـلاة ولشـؤون             
 التي ليست بأسـرار     -وكان اتمع المسلم كله مجتمعا مفتوحا تعرض مشكلاته         .الحياة

والتي ليست بمسائل شخصية بحتة لا يحب أصحاا أن تلوكها          للقيادة في المعارك وغيرها     
لا .وكان هذا اتمع المفتوح من ثم مجتمعا نظيفا طلـق الهـواء           . عرضا عاما  -الألسن  

 مـن   -أو على مبدأ من مبادئه      ! يتجنبه ليبيت من وراء ظهره،إلا الذين يتآمرون عليه       
 . في معظم المواضع وكذلك اقترنت النجوى بالمنافقين-المنافقين غالبا 

فاتمع المسلم يجب أن يكون بريئا من هذه الظـاهرة،وأن يرجـع       .وهذه حقيقة تنفعنا  
أفراده إليه وإلى قيادم العامة بما يخطر لهم من الخواطر،أو بما يعرض لهم مـن خطـط                 



 ١٣٧

هو في الحقيقـة  ..والنص القرآني هنا يستثني نوعا من النجوى     ! واتجاهات أو مشكلات  
» إِلَّا من أَمر بِصدقَةٍ أَو معروفٍ،أَو إِصلاحٍ بين النـاسِ         «:ا،وإن كان له شكلها   ليس منه 

.. 
هلم نتصدق على فلان فقد علمت      :وذلك أن يجتمع الرجل الخير بالرجل الخير،فيقول له       

أو هلم نصلح   .أو هلم إلى معروف معين نفعله أو نحض عليه        .حاجته في خفية عن الأعين    
وقد تتكون العصبة من الخيرين لأداء أمر       ..لان وفلان فقد علمت أن بينهما نزاعا        بين ف 

فهذا لـيس نجـوى ولا      .من هذه الأمور،وتتفق فيما بينها سرا على النهوض ذا الأمر         
وإن كان له شكل النجوى،في مسارة الرجل الخير للخيريـن          » أمرا«ومن ثم سماه    .تآمرا

 ..خطر له أمثاله بأمر في معروف يعلمه أو 
ومن يفْعلْ ذلِك ابتِغاءَ مرضاتِ اللَّهِ      «:على شرط أن يكون الباعث هو ابتغاء مرضاة اللّه        

فلا يكون لهوى في الصدقة على فلان،أو الإصلاح بـين          ..» فَسوف نؤتِيهِ أَجراً عظِيماً   
لى الصدقة  يحض ع  ! - واللّه رجل طيب     -ولا يكون ليشتهر الرجل بأنه      .فلان وعلان 

ولا تكون هناك شائبة تعكر صفاء الاتجـاه        ! والمعروف،ويسعى في الإصلاح بين الناس    
فهذا هو مفرق الطريق بين العمل يعمله المرء فيرضى اللّه عنه ويثيبـه             .إلى اللّه،ذا الخير  

 ٨٦!والعمل نفسه يعمله المرء فيغضب اللّه عليه،ويكتبه له في سجل السيئات.به
 

������������  

                                                 
 ]١١٢٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٨٦



 ١٣٨

HIJ�� 3��-��A.3 ��א?�&��א�3 'د]�و��-��A.������ق�א���HIJ�� 3��-��A.3 ��א?�&��א�3 'د]�و��-��A.������ق�א���HIJ�� 3��-��A.3 ��א?�&��א�3 'د]�و��-��A.������ق�א���HIJ�� 3��-��A.3 ��א?�&��א�3 'د]�و��-��A.������ق�א�������
 

 ومـن   - ولَا الْملائِكَةُ الْمقَربونَ     -لَن يستنكِف الْمسِيح أَنْ يكُونَ عبداً لِلَّهِ        «:قال تعالى 
فَأَما الَّـذِين آمنـوا وعمِلُـوا       .يستنكِف عن عِبادتِهِ ويستكْبِر فَسيحشرهم إِلَيهِ جمِيعاً      

وأَما الَّـذِين اسـتنكَفُوا واسـتكْبروا       .الصالِحاتِ فَيوفِّيهِم أُجورهم ويزِيدهم مِن فَضلِهِ     
 .»فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيماً،ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّهِ ولِيا ولا نصِيراً

 وهـو  - عليه السلام -لأنه . المسيح عيسى بن مريم لن يتعالى عن أن يكون عبدا للّه  إن
 خير من يعرف حقيقة الألوهية وحقيقة العبودية وأمـا ماهيتـان            -نبي اللّه ورسوله    

وهو خير من يعرف أنه من خلق اللّه فلا يكون خلق اللّه كاللّه أو              .مختلفتان لا تمتزجان  
 فضلا على أا الحقيقة المؤكـدة       -ير من يعرف أن العبودية للّه       وهو خ ! بعضا من اللّه  

فالعبودية للّه مرتبة لا يأباها إلا كـافر بنعمـة الخلـق            . لا تنقص من قدره    -الوحيدة  
وهي المرتبة التي يصف اللّه ا رسله،وهم في أرقى حالام وأكرمهـا عنـده             .والإنشاء

 شأم شأن عيسى عليـه      -قدس جبريل    وفيهم روح ال   -وكذلك الملائكة المقربون    ..
 فما بال جماعة من أتباع المسيح يأبون له ما يرضـاه لنفسـه              -السلام وسائر الأنبياء    

 ..»َ من يستنكِف عن عِبادتِهِ ويستكْبِر فَسيحشرهم إِلَيهِ جمِيعاً!ويعرفه حق المعرفة؟
سلطان الألوهية علـى    .. اللّه لهم بسلطانه     فاستنكافهم واستكبارهم لا يمنعهم من حشر     

 ..شأم في هذا شأن المقرين بالعبودية المستسلمين للّه ..العباد 
فأما الذين عرفوا الحق،فأقروا بعبوديتهم للّه وعملوا الصالحات لأن عمل الصالحات هو            

 .الثمرة الطبيعية لهذه المعرفة وهذا الإقرار فيوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله
وأَما الَّذِين استنكَفُوا واستكْبروا فَيعذِّبهم عذاباً أَلِيماً ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّـهِ              «

 ..» ولِيا ولا نصِيراً
 من عباده أن يقروا له بالعبودية،وأن يعبـدوه وحده،لأنـه           - سبحانه   -وما يريد اللّه    

   ا تزيد في ملكه تعالى أو تنقص من شيء         بحاجة إلى عبوديتهم وعبادولكنـه  .م،ولا لأ
يريد لهم أن يعرفوا حقيقة الألوهية وحقيقة العبودية،لتصح تصورام ومشـاعرهم،كما           



 ١٣٩

فما يمكن أن تستقر التصورات والمشاعر،ولا أن تستقر الحياة         .تصح حيام وأوضاعهم  
بعها من إقرار،وما يتبع الإقـرار      والأوضاع،على أساس سليم قويم،إلا ذه المعرفة وما يت       

 ..من آثار 
 أن تستقر هذه الحقيقة بجوانبها التي بيناها في نفوس النـاس وفي             - سبحانه   -يريد اللّه   

ليعرفوا من صاحب السلطان في     .ليخرجوا من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحده       .حيام
 وشريعته للحياة،وإلا لمـن     هذا الكون وفي هذه الأرض فلا يخضعوا إلا له،وإلا لمنهجه         

يريد أن يعرفوا أن العبيد كلهم عبيد ليرفعـوا         .يحكم حيام بمنهجه وشرعه دون سواه     
يريد أن يستشعروا العزة    .جباههم أمام كل من عداه حين تعنو له وحده الوجوه والجباه          

دا أمام المتجبرين والطغاة،حين يخرون له راكعين ساجدين يذكرون اللّه ولا يذكرون أح           
ولكن تجـيء عـن     .يريد أن يعرفوا أن القربى إليه لا تجيء عن صهر ولا نسب           .إلا اللّه 

يريد أن تكـون    .تقوى وعمل صالح فيعمرون الأرض ويعملون الصالحات قربى إلى اللّه         
لهم معرفة بحقيقة الألوهية وحقيقة العبودية،فتكون لهم غيرة على سلطان اللّه في الأرض             

ومـن ثم تصـلح   .. اللّه أو باسم غير اللّه فيردون الأمر كله للّه أن يدعيه المدعون باسم  
 ...حيام وترقى وتكرم على هذا الأساس 

إن تقدير هذه الحقيقة الكبيرة وتعليق أنظار البشر للّه وحده وتعليـق قلـوم برضـاه      
إن هذا كله رصـيد     ..وأعمالهم بتقواه ونظام حيام بإذنه وشرعه ومنهجه دون سواه          

يضاف إلى حساب البشـرية في حياـا   الاستقامة لخير والكرامة والحرية والعدل و من ا 
في ..تستمتع به في الأرض     الاستقامة  الأرضية وزاد من الخير والكرامة والحرية والعدل و       

فأما ما يجزي اللّه به المؤمنين المقرين بالعبودية العـاملين للصـالحات،في            ..هذه الحياة   
 .وفيض من عطاء اللّه.فضل في حقيقة الأمرالآخرة،فهو كرم منه و

وفي هذا الضوء يجب أن ننظر إلى قضية الإيمان باللّه في الصورة الناصعة التي جـاء ـا                
قاعدة الرسالة كلـها ودعـوة الرسـل جميعـا قبـل أن يحرفهـا                الإسلام وقرر أا  

نسان تتـوافر   يجب أن ننظر إليها بوصفها ميلادا جديدا للإ       ..الأتباع،وتشوهها الأجيال   
له معه الكرامة والحرية،والعدل والصلاح،والخروج من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحده            



 ١٤٠

والذين يستنكفون من العبودية للّه،يذلون لعبوديات في       .في الشعائر وفي نظام الحياة سواء     
أو عبوديـة الـوهم     .يـذلون لعبوديـة الهـوى والشـهوة       ..هذه الأرض لا تنتهي     

ويحكمـون في حيـام     .ون لعبودية البشر من أمثالهم،ويحنون لهم الجباه      ويذل.والخرافة
وأنظمتهم وشرائعهم وقوانينهم وقيمهم وموازينهم عبيدا مثلهم من البشر هـم وهـم             

أمـا في   ..هذا في الـدنيا     ..ولكنهم يتخذوم آلهة لهم من دون اللّه        ..سواء أمام اللّه    
 ..» اً،ولا يجِدونَ لَهم مِن دونِ اللَّهِ ولِيا ولا نصِيراًفَيعذِّبهم عذاباً أَلِيم«الآخرة 

إا القضية الكبرى في العقيدة السماوية تعرضها هذه الآية في هذا السياق في مواجهـة               
وفي مواجهة الانحرافات كلـها إلى      .انحراف أهل الكتاب من النصارى في ذلك الزمان       

 ٨٧..آخر الزمان 
 

������������� 

                                                 
 ]١١٩١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٨٧



 ١٤١

<o' �وא��Vא�A.������ق�א���<o' �وא��Vא�A.������ق�א���<o' �وא��Vא�A.������ق�א���<o' �وא��Vא�A.������ق�א�������
 

فَأَما الَّذِين  .يا أَيها الناس قَد جاءَكُم برهانٌ مِن ربكُم وأَنزلْنا إِلَيكُم نوراً مبِيناً           «:قال تعالى 
           دِيهِمهيـلٍ،وفَضو هةٍ مِنمحفِي ر مخِلُهديوا بِهِ فَسمصتاعوا بِاللَّهِ ونـهِ صِـراطاً    آمإِلَي

 ..» مستقِيماً
يا أَيها الناس قَد جاءَكُم برهانٌ مِـن        «.وهذا القرآن يحمل برهانه للناس من رب الناس       

كُمبر«. 
في مبناه وفي   ..إن طابع الصنعة الربانية ظاهر فيه يفرقه عن كلام البشر وعن صنع البشر              

 .فحواه سواء
يانا من لا يفهمون من العربية حرفا واحدا،بصورة تدعو         وهي قضية واضحة يدركها أح    

 .إلى العجب
كنا على ظهر الباخرة في عرض الأطلنطي في طريقنا إلى نيويورك،حينما أقمنا صـلاة              

ستة من الركاب المسلمين من بلاد عربية مختلفة وكثير من          ..الجمعة على ظهر المركب     
متضـمنة آيـات مـن القـرآن في     وألقيت خطبة الجمعـة  .عمال المركب أهل النوبة  

وبعـد انتـهاء    ! وسائر ركاب السفينة من جنسيات شتى متحلقون يشاهدون       .ثناياها
 - من بين من جاء يعبر لنا عن تأثره العميق بالصلاة الإسـلامية              -الصلاة جاءت إلينا    

جاءتنا وفي عينيها دمـوع لا      ! سيدة يوغسلافية فارة من الشيوعية إلى الولايات المتحدة       
أنا لا أملك نفسي مـن      :وقالت لنا في انجليزية ضعيفة    .اد تمسك ا وفي صوا رعشة     تك

ولكن ليس هذا ما جئت مـن أجلـه         ..الإعجاب البالغ بالخشوع البادي في صلاتكم       
غير أنني أحس أن فيها إيقاعا موسيقيا لم أعهده         .إنني لا أفهم من لغتكم حرفا واحدا      ..

ولها سـلطان   .هي أشد إيقاعا  . مميزة في خطبة الخطيب    إن هناك فقرات  ..ثم  ..في أية لغة    
 !!! خاص على نفسي



 ١٤٢

إن :لا أقـول  ! وعرفت طبعا أا الآيات القرآنية،المميزة الإيقاع ذات السلطان الخـاص         
ولكنها ولا شك ظـاهرة ذات      ..هذه قاعدة عند كل من يسمع ممن لا يعرفون العربية           

 !دلالة
ة،وحس خاص بأساليبها،فقد كان من أمرهم ما       فأما الذين لهم ذوق خاص في هذه اللغ       

وقصة الأخنس بن شريق،وأبي سفيان بن      .. ذا القرآن    -� -كان يوم واجههم محمد     
حرب،وأبي جهل وعمرو بن هشام،في الاستماع سرا للقرآن،وهم به مأخوذون،قصـة           

 أَنَّ أَبـا جهلٍ،وأَبـا      حـدثْت :حدثَنِي الزهرِي قَـالَ   :عنِ ابنِ إِسحاق قَالَ   ف،مشهورة
وهو يصلِّي بِاللَّيـلِ    �سفْيانَ،والْأَخنس بن شرِيقٍ،خرجوا لَيلَةً لِيستمِعوا مِن رسولِ اللَّهِ         

بِهِ،فَباتوا فِي بيتِهِ،وأَخذَ كُلُّ رجلٍ مِنهم مجلِسا لِيستمِع فِيهِ،وكُلٌّ لَا يعلَم بِمكَانِ صـاحِ            
 الطَّرِيــق مهتعمقُــوا،فَجفَرت ــرالْفَج طَلَــعوا وحــبــى إِذَا أَصتح ونَ لَــهمِعــتسي

لَا تعودوا فَلَو رآكُم بعض سفَهائِكُم لَأَوقَعتم فِي نفْسِـهِ          :بعضهم لِبعضٍ :فَتلَاوموا،وقَالَ
فُوا حتى إِذَا كَانتِ اللَّيلَةُ الثَّانِيةُ عاد كُلُّ رجلٍ مِنهم إِلَى مجلِسِـهِ،فَباتوا             ثُم انصر ،شيئًا

يستمِعونَ لَه حتى إِذَا طَلَع الْفَجر تفَرقُوا،فَجمعتهم الطَّرِيق،فَقَالَ بعضهم لِبعضٍ مِثْلَ مـا     
ثُم انصرفُوا فَلَما كَانتِ اللَّيلَةُ الثَّالِثَـةُ أَخـذَ كُـلُّ رجـلٍ مِـنهم               ، .قَالُوا أَولَ مرةٍ    

لَا نبرح  :مجلِسه،فَباتوا يستمِعونَ لَه حتى إِذَا طَلَع الْفَجر تفَرقُوا،فَجمعتهم الطَّرِيق،فَقَالُوا        
تعاهدوا علَى ذَلِك،ثُم تفَرقُوا فَلَما أَصبح الْأَخنس بن شرِيقٍ أَخـذَ  حتى نتعاهد لَا نعود،فَ   

اهصتِهِ فَقَالَ        ،عيانَ فِي بفْيا سى أَبى أَتتح جرخ ـا  :ثُمفِيم أْيِكر نظَلَةَ عنا حا أَبنِي يبِرأَخ
با ثَعلَبةَ واللَّهِ لَقَد سمِعت أَشياءَ أَعرِفُها وأَعرِف ما يراد بِها           يا أَ :سمِعت مِن محمدٍ فَقَالَ   

. سنبِهِ   :فَقَالَ الْأَخ لَفْتالَّذِي حا وأَنهِ         ،ولَيلَ عخلٍ،فَدها جى أَبى أَتتدِهِ حعِن مِن جرخ ثُم
ماذَا سمِعت ؟ تنازعنا    : رأْيك فِيما سمِعت مِن محمدٍ ؟ فَقَالَ       يا أَبا الْحكَمِ ما   :بيته فَقَالَ 

    فرافٍ الشندِ مبو عنبو نحـى      ؛نتا حنطَيا فَأَعطَوأَعا،ولْنملُوا فَحمحا،ونموا فَأَطْعمأَطْع



 ١٤٣

     يسا كَفَركُنكَبِ ولَى الرا عناثَيجانٍ قَالُوا  إِذَا تى      : رِهتاءِ،فَممالس مِن يحأْتِيهِ الْوي بِيا نمِن
   ٨٨"ندرِك هذِهِ ؟ واللَّهِ لَا نؤمِن بِهِ أَبدا،ولَا نصدقُه،فَقَام عنه الْأَخنس بن شرِيقٍ 

 القرآن مـن    والذين لهم ذوق في أي جيل يعرفون ما في        ..وهي إحدى القصص الكثيرة     
التصـور الـذي    ..فأما فحوى القرآن    ..خصوصية وسلطان وبرهان من هذا الجانب       

فـلا  ..الذي يضعه للحياة    » التصميم«و.والنظام الذي يرسمه  .والمنهج الذي يقرره  .يحمله
ولكن فيه البرهان كل البرهان على المصدر الذي جاء منه وعلى           ..نملك هنا أن نفصله     

 .٨٩،لأنه يحمل طابع صنعة كاملة ليس هو طابع الإنسانأنه ليس من صنع الإنسان
 ..» وأَنزلْنا إِلَيكُم نوراً مبِيناً«:وفي هذا القرآن نور

نور تتجلى تحت أشعته الكاشفة حقائق الأشياء واضحة ويبدو مفرق الطريق بين الحق              
النفس من  حيث تجد   ..في داخل النفس وفي واقع الحياة سواء        ..والباطل محددا مرسوما    

حيث يتلاشى  ..هذا النور ما ينير جوانبها أولا فترى كل شيء فيها ومن حولها واضحا              
الغبش وينكشف وحيث تبدو الحقيقة بسيطة كالبديهية،وحيث يعجب الإنسان مـن           

 ! نفسه كيف كان لا يرى هذا الحق وهو ذا الوضوح وذه البساطة؟
فترة ويتلقـى منـه تصـوراته وقيمـه         وحين يعيش الإنسان بروحه في الجو القرآني        

ويشعر أن مقررات كثيرة كانت     .وموازينه،يحس يسرا وبساطة ووضوحا في رؤية الأمور      
قلقة في حسه قد راحت تأخذ أماكنها في هدوء وتلتزم حقائقها في يسر وتنفي ما علق                

 ..لّه ا من الزيادات المتطفلة لتبدو في براءا الفطرية،ونصاعتها كما خرجت من يد ال
فإنني لـن أصـور بألفـاظي       ..» وأَنزلْنا إِلَيكُم نوراً مبِيناً   «:ومهما قلت في هذا التعبير    

! ولا بد من المكابدة في مثل هذه المعـاني        ! حقيقته،لمن لم يذق طعمه ولم يجده في نفسه       

                                                 
وقد ذكرها السـيد رحمـه االله       - وفيه انقطاع ) ٣١٥ / ١ (-وسيرة ابن هشام    ) ٥١١(ائِلُ النبوةِ لِلْبيهقِي    دلَ - ٨٨

 بالهامش
في مقدمـة   :يراجع في الظلال في مواضع متفرقة ما جاء عن هذا المنهج الذي يحمله القرآن على سبيل المثـال                  - ٨٩

،سورة العصر جزء   ٢٧،سورة الذاريات جزء    ٢٦ الحجرات جزء     وسورة ١٧ص  » في ظلال القرآن  «:الظلال بعنوان 
دار «لمحمـد قطـب     » منـهج التربيـة الإسـلامية     «:للمؤلف،وكتـاب » هـذا الـدين   «: ويراجع كتاب  ٣٠

 .لمحمد شديد» منهج التربية في القرآن«:وكتاب.»الشروق



 ١٤٤

 ـ    «! ولا بد من التجربة المباشرة    ! ولا بد من التذوق الذاتي     نآم ـا الَّـذِينوا بِاللَّـهِ   فَأَم
 ..» واعتصموا بِهِ فَسيدخِلُهم فِي رحمةٍ مِنه وفَضلٍ،ويهدِيهِم إِلَيهِ صِراطاً مستقِيماً

متى صح الإيمان،ومتى عرفت النفس حقيقة اللّه       ..والاعتصام باللّه ثمرة ملازمة للإيمان به       
وهو صاحب  . أن تعتصم باللّه وحده    فلا يبقى أمامها إلا   .وعرفت حقيقة عبودية الكل له    

رحمة في هذه الحياة    .وهؤلاء يدخلهم اللّه في رحمة منه وفضل      ..السلطان والقدرة وحده    
 - قبـل الفضـل في الآجلـة    - وفضل في هذه العاجلة  - قبل الحياة الأخرى     -الدنيا  

تيه الحـيرة   فالإيمان هو الواحة الندية التي تجد فيها الروح الظلال من هاجرة الضلال في              
كما أنه هو القاعدة التي تقوم عليها حياة اتمع ونظامـه في كرامـة              .والقلق والشرود 

 حيث يعرف كـل إنسـان مكانـه علـى           - كما أسلفنا    -وحرية ونظافة واستقامة    
وليس هذا في أي نظام آخر غير نظام الإيمان         ..عبد للّه وسيد مع كل من عداه        .حقيقته

هذا النظام الذي يخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة اللّـه             - كما جاء به الإسلام      -
وحيـث يجعـل    .حين يوحد الألوهية ويسوي بين الخلائق جميعا في العبوديـة         .وحده

السلطان للّه وحده والحاكمية للّه وحده فلا يخضع بشر لتشريع بشر مثله،فيكون عبدا             
 حيام الحاضـرة،وفي حيـام      فالذين آمنوا في رحمة من اللّه وفضل،في      ! له مهما تحرر  
 الآجلة سواء 

إذ .تخلع على التعبير حركة مصورة    ..» إليه«وكلمة  ..» ويهدِيهِم إِلَيهِ صِراطاً مستقِيماً   «
ترسم المؤمنين ويد اللّه تنقل خطاهم في الطريق إلى اللّه على استقامة وتقرم إليه خطوة               

 من يؤمن باللّه على بصيرة،فيعتصم به علـى         وهي عبارة يجد مدلولها في نفسه     ..خطوة  
حيث يحس في كل لحظة أنه يهتدي وتتضح أمامه الطريق ويقترب فعلا من اللّـه               ..ثقة  

 ٩٠!ولا يعرف حتى يذاق..إنه مدلول يذاق .كأنما هو يخطو إليه في طريق مستقيم
ين مبشرِين ومنذِرِين وأَنزلَ معهـم      كانَ الناس أُمةً واحِدةً فَبعثَ اللَّه النبِي       «:وقال تعالى 

 وما اختلَف فِيهِ إِلَّا الَّذِين أُوتوه مِن        -الْكِتاب بِالْحق لِيحكُم بين الناسِ فِيما اختلَفُوا فِيهِ         

                                                 
 ]١١٩٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٩٠



 ١٤٥

       مهنيياً بغب ناتيالْب مهدِ ما جاءَتعالَّذِ   -ب ى اللَّهدفَه         ـقالْح لَفُوا فِيهِ مِنتا اخوا لِمنآم ين
 ..» بِإِذْنِهِ واللَّه يهدِي من يشاءُ إِلى صِراطٍ مستقِيمٍ

وقد تكون هذه   .على ج واحد،وتصور واحد   .كان الناس أمة واحدة   ..هذه هي القصة    
 وذراريهم،قبـل   إشارة إلى حالة اموعة البشرية الأولى الصغيرة من أسرة آدم وحواء          

 .اختلاف التصورات والاعتقادات
وقـد  .أسرة آدم وحواء  :وهم أبناء الأسرة الأولى   .فالقرآن يقرر أن الناس من أصل واحد      

شاء اللّه أن يجعل البشر جميعا نتاج أسرة واحـدة صـغيرة،ليقرر مبـدأ الأسـرة في                 
 مسـتوى واحـد     وقد غبر عليهم عهد كانوا فيه في      .حيام،وليجعلها هي اللبنة الأولى   

حـتى نمـت وتعـددت وكثـر        .واتجاه واحد وتصور واحد في نطاق الأسرة الأولى       
أفرادها،وتفرقوا في المكان،وتطورت معايشهم وبرزت فيهم الاسـتعدادات المكنونـة          
المختلفة،التي فطرهم اللّه عليها لحكمة يعلمها،ويعلم ما وراءها من خير للحياة في التنوع             

عندئذ اختلفت التصورات وتباينت وجهـات      .ات والاتجاهات في الاستعدادات والطاق  
وعندئذ بعث اللّه النبيين مبشرين ومنذرين      ..النظر،وتعددت المناهج،وتنوعت المعتقدات    

.. 
وهنا تتبين تلـك    ..» وأَنزلَ معهم الْكِتاب بِالْحق لِيحكُم بين الناسِ فِيما اختلَفُوا فِيهِ         «

إن من طبيعة الناس أن يختلفوا لأن هذا الاختلاف أصل من أصـول             ..برى  الحقيقة الك 
إن هذه الخلافة تحتاج    ..خلقتهم يحقق حكمة عليا من استخلاف هذا الكائن في الأرض           

إلى وظائف متنوعة،واستعدادات شتى من ألـوان متعـددة كـي تتكامـل جميعهـا               
لتصميم الكلي المقدر في علـم      وتتناسق،وتؤدي دورها الكلي في الخلافة والعمارة،وفق ا      

فلا بد إذن من تنوع في المواهب يقابل تنوع تلك الوظائف ولا بد من اختلاف في                .اللّه
 إِلَّـا مـن     -ولا يزالُونَ مختلِفِين    «..الاستعدادات يقابل ذلك الاختلاف في الحاجات       

 كبر حِمر-ملَقَهخ لِذلِكو  «.. 
تعدادات والوظائف ينشـئ بـدوره اختلافـا في التصـورات           هذا الاختلاف في الاس   

ولكن اللّه يحب أن تبقى هذه الاختلافات المطلوبـة         ..والاهتمامات والمناهج والطرائق    



 ١٤٦

هذا الإطار هـو    ..الواقعة داخل اطار واسع عريض يسعها جميعا حين تصلح وتستقيم           
ى شتى الاسـتعدادات    الذي ينفسح حتى يضم جوانحه عل     . التصور الإيماني الصحيح   إطار

وشتى المواهب وشتى الطاقات فلا يقتلها ولا يكبحها ولكن ينظمها وينسقها ويـدفعها             
 .في طريق الصلاح

ومن ثم لم يكن بد أن يكون هناك ميزان ثابت يفيء إليه المختلفون وحكم عدل يرجع                
بعـثَ  فَ«:إليه المختصمون وقول فصل ينتهي عنده الجدل،ويثوب الجميع منه إلى اليقين          

اللَّه النبِيين مبشرِين ومنذِرِين،وأَنزلَ معهم الْكِتاب بِالْحق،لِيحكُم بين الناسِ فِيما اختلَفُوا        
 .»فِيهِ

فهو القول الفصل بأن الحق هو ما جاء بـه  ..» بِالْحق«ولا بد أن نقف عند قوله تعالى       
 أنزل ليكون هو الحكم العدل،والقول الفصل،فيما عداه مـن          الكتاب وأن هذا الحق قد    

ولا حكـم   .لا حـق غـيره    ..أقوال الناس وتصورام ومناهجهم وقيمهم وموازينهم       
وبغير هذا الحق الواحد الذي لا يتعدد وبغير تحكيمه في كـل مـا              .ولا قول بعده  .معه

بغير هذا كلـه لا     ..اض  يختلف فيه الناس وبغير الانتهاء إلى حكمه بلا مماحكة ولا اعتر          
يستقيم أمر هذه الحياة ولا ينتهي الناس من الخلاف والفرقة ولا يقـوم علـى الأرض                

 .السلام ولا يدخل الناس في السلم بحال
ولهذه الحقيقة قيمتها الكبرى في تحديد الجهة التي يتلقى منها الناس تصورام وشرائعهم             

إا جهة  ..ن خلاف في شتى صور الخلاف       والتي ينتهون إليها في كل ما يشجر بينهم م        
واحدة لا تتعدد هي التي أنزلت هذا الكتاب بالحق وهو مصدر واحد لا يتعدد هو هذا                

 ..الكتاب الذي أنزله اللّه بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه 
فهو كتاب واحد في أصله،وهي ملة      .وهو كتاب واحد في حقيقته،جاء به الرسل جميعا       

إلـه واحـد،ورب واحـد،ومعبود      : في عمومها،وهو تصور واحد في قاعدتـه       واحدة
ثم تختلف التفصيلات بعد ذلك وفـق حاجـات         ..واحد،ومشرع واحد لبني الإنسان     

الأمم والأجيال ووفق أطوار الحياة والارتباطات حتى تكون الصورة الأخيرة التي جـاء             
بقيادة اللّه ومنهجه   .شامل بلا عوائق  ا الإسلام،وأطلق الحياة تنمو في محيطها الواسع ال       



 ١٤٧

وهذا الذي يقرره القـرآن     .وشريعته الحية المتجددة في حدود ذلك المحيط الشامل الكبير        
 ..في أمر الكتاب هو النظرية الإسلامية الصحيحة في خط سير الأديان والعقائد 

لتوحيـد  قاعـدة ا  :كل نبي جاء ذا الدين الواحد في أصله،يقوم على القاعدة الأصيلة          
ثم يقع الانحراف عقب كل رسالة،وتتراكم الخرافات والأسـاطير،حتى يبعـد           ..المطلق  

وهنـا تجـيء رسـالة جديـدة تجـدد العقيـدة       .الناس ائيا عن ذلك الأصل الكبير  
الأصيلة،وتنفي ما علق ا من الانحرافات،وتراعي أحوال الأمة وأطوارها في التفصيلات           

ع من نظريات البـاحثين في تطـور العقائـد مـن غـير              وهذه النظرية أولى بالاتبا   ..
المسلمين،والتي كثيرا ما يتأثر ا باحثون مسلمون،وهم لا يشعرون،فيقيمون بحـوثهم           
على أساس التطور في أصل العقيدة وقاعدة التصور،كما يقول المستشرقون وأمثالهم من            

يماني،هو الذي يتفق مـع     وهذا الثبات في أصل التصور الإ     ! الباحثين الغربيين الجاهليين  
وظيفة الكتاب الذي أنزله اللّه بالحق،ليحكم بين الناس فيما اختلفـوا فيـه،في كـل               

 .زمان،ومع كل رسول،منذ أقدم الأزمان
ولم يكن بد أن يكون هناك ميزان ثابت يفيء إليه الناس،وأن يكون هناك قول فصـل                

صنع مصدر آخر غير المصدر     بد كذلك أن يكون هذا الميزان من         ولم يكن .ينتهون إليه 
الإنساني،وأن يكون هذا القول قول حاكم عدل لا يتأثر بالهوى الإنسـاني،ولا يتـأثر              

وإقامة ذلك الميزان الثابت تقتضي علمـا       ! بالقصور الإنساني،ولا يتأثر بالجهل الإنساني    
لتي علمه كله لا مقيدا بقيود الزمان ا      .علم ما كان وما هو كائن وما سيكون       .غير محدود 

تفصل الوجود الواحد إلى ماض وحاضر ومستقبل،وإلى مستيقن ومظنون ومجهول،وإلى          
ولا مقيدا بقيود المكان التي تفصل الوجود الواحـد إلى          ..حاضر مشهود ومغيب مخبوء     

في حاجة إلى إله يعلـم مـا        ..قريب وبعيد،ومنظور ومحجوب،ومحسوس وغير محسوس      
 .ا يصلح حال الجميعويعلم ما يصلح وم..خلق،ويعلم من خلق 

وإقامة ذلك الميزان في حاجة كـذلك إلى اسـتعلاء علـى الحاجة،واسـتعلاء علـى                
النقص،واستعلاء على الفناء،واستعلاء على الفوت،واستعلاء على الطمع،واستعلاء على        

في حاجة إلى إله،لا أرب     ..واستعلاء على الكون كله بما فيه ومن فيه         ..الرغبة والرهبة   



 ١٤٨

أما العقل البشـري    !  ولا قصور  - سبحانه   -ولا لذة،ولا ضعف في ذاته      له،ولا هوى، 
فبحسبه أن يواجه الأحوال المتطورة،والظروف المتغيرة،والحاجات المتجـددة ثم يـوائم           

على أن يكون هناك الميزان الثابـت       .بينها وبين الإنسان في لحظة عابرة وظرف موقوت       
اده،وحقه وباطله،من ذلـك الميـزان      الذي يفيء إليه،فيدرك خطأه وصوابه،وغيه ورش     

 .وذا وحده تستقيم الحياة..الثابت 
إن الكتاب لم يترل بالحق ليمحـو       ! ويطمئن الناس إلى أن الذي يسوسهم في النهاية إله        
وإليـه  ..إنما جاء ليحتكم الناس إليه      .فوارق الاستعدادات والمواهب والطرائق والوسائل    

 ..حين يختلفون ..وحده 
ه الحقيقة أن تنشئ حقيقة أخرى تقوم على أساسـها نظـرة الإسـلام              ومن شأن هذ  

 :التاريخية
ليحكم بين الناس فيما اختلفـوا      » بِالْحق«الذي أنزله اللّه    » الْكِتاب«إن الإسلام يضع    

فإما اتفقت مـع هـذه      .ثم تمضي الحياة  .يضع هذا الكتاب قاعدة للحياة البشرية     ..فيه  
وإما خرجت عنها وقامـت علـى قواعـد    .هذا هو الحق القاعدة،وظلت قائمة عليها،ف  

 .هذا هو الباطل ولو ارتضاه الناس جميعا..أخرى،فهذا هو الباطل 
وليس الذي يقرره   .فالناس ليسوا هم الحكم في الحق والباطل      .في فترة من فترات التاريخ    

لـى  إن نظرة الإسلام تقوم ابتداء ع     .الناس هو الحق،وليس الذي يقرره الناس هو الدين       
لا تحيـل هـذا     ..أساس أن فعل الناس لشيء،وقولهم لشيء،وإقامة حيام على شيء          

الشيء حقا إذا كان مخالفا للكتاب ولا تجعله أصلا من أصول الدين ولا تجعله التفسـير               
 ..الواقعي لهذا الدين ولا تبرره لأن أجيالا متعاقبة قامت عليه 

 !دين عما يدخله عليها الناسوهذه الحقيقة ذات أهمية كبرى في عزل أصول ال
إن هذا الانحراف   :فلا يقال .. وفي التاريخ الإسلامي مثلا وقع انحراف،وظل ينمو وينمو         

إن الإسـلام  ! كلا! متى وقع وقامت عليه حياة الناس فهو إذن الصورة الواقعية للإسلام      
ح حجـة   ويظل هذا الذي وقع خطأ وانحرافا لا يصل       .يظل بريئا من هذا الواقع التاريخي     



 ١٤٩

ولا سابقة ومن واجب من يريد استئناف حياة إسلامية أن يلغيه ويبطله،وأن يعـود إلى               
 ٩١..الكتاب الذي أنزله اللّه بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه 

 فرقانا  - التي بدأت وانتهت بتدبير اللّه وتوجيهه وقيادته ومدده          -لقد كانت غزوة بدر     
 وفرقانا بمعنى أشمل وأوسع     - كما يقول المفسرون إجمالا      -ل  فرقانا بين الحق والباط   .. 

 ..وأدق وأعمق كثيرا 
ولكنه الحق الأصيل الذي قامت عليه السماوات       .. كانت فرقانا بين الحق والباطل فعلا       

 -الحق الذي يتمثـل في تفـرد اللّـه        .. والأرض،وقامت عليه فطرة الأشياء والأحياء      
سمائـه  :ن والتدبير والتقدير وفي عبوديـة الكـون كلـه          بالألوهية والسلطا  -سبحانه  

وأرضه،أشيائه وأحيائه،لهذه الألوهية المتفردة ولهذا السلطان المتوحد،ولهذا التدبير وهذا         
والباطل الزائف الطارئ الذي كان يعم وجـه الأرض  .. التقدير بلا معقب ولا شريك     

اغيت تتصـرف في حيـاة   إذ ذاك ويغشي على ذلك الحق الأصيل ويقيم في الأرض طو   
فهذا هو الفرقان الكبير الذي     ! .. عباد اللّه بما تشاء،وأهواء تصرف أمر الحياة والأحياء       

تم يوم بدر حيث فرق بين ذلك الحق الكبير وهذا الباطل الطاغي وزيل بينهما فلم يعودا           
يق لقد كانت فرقانا بين الحق والباطل ذا المدلول الشـامل الواسـع الـدق             ! يلتبسان

.. كانت فرقانا بين هذا الحق وهذا الباطل في أعماق الضـمير     :العميق،على أبعاد وآماد  
فرقانا بين الوحدانية اردة المطلقة بكل شـعبها في الضـمير والشـعور،وفي الخلـق               
والسلوك،وفي العبادة والعبودية وبين الشرك في كل صوره التي تشمل عبودية الضـمير             

 ...الأهواء والقيم والأوضاع والتقاليد والعادات لغير اللّه من الأشخاص و
فرقانا بين العبودية   .. وكانت فرقانا بين هذا الحق وهذا الباطل في الواقع الظاهر كذلك            

الواقعية للأشخاص والأهواء،وللقيم والأوضاع،وللشرائع والقوانين،وللتقاليد والعادات      
 إله غيره،ولا متسلط سواه،ولا حاكم      وبين الرجوع في هذا كله للّه الواحد الذي لا        ... 

فارتفعت الهامات لا تنحني لغير اللّه وتساوت الـرؤوس  .. من دونه،ولا مشرع إلا إياه  
 ..لا تخضع إلا لحاكميته وشرعه وتحررت القطعان البشرية التي كانت مستعبدة للطغاة 

                                                 
 ]٤٤٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت- القرآن للسيد قطب في ظلال - ٩١



 ١٥٠

برة والتجمـع   عهد الصبر والمصا  :وكانت فرقانا بين عهدين في تاريخ الحركة الإسلامية       
والإسلام بوصفه تصورا جديدا    .. وعهد القوة والحركة والمبادأة والاندفاع      . والانتظار

للحياة،ومنهجا جديدا للوجود الإنساني،ونظاما جديدا للمجتمع،وشكلا جديدا للدولة        
بتقرير ألوهيـة اللّـه وحـده       » الأرض«في  » الإنسان«بوصفه إعلانا عاما لتحرير     .. 

الإسلام بوصفه هذا   .. دة الطواغيت التي تغتصب ألوهيته وحاكميته       وحاكميته،ومطار
لم يكن له بد من القوة والحركة والمبادأة والاندفاع،لأنه لم يكن يملك أن يقف كامنـا                

لم يكن يستطيع أن يظل عقيدة مجردة في نفوس أصحابه،تتمثل          . منتظرا على طول الأمد   
ولم يكن له بد أن يندفع إلى تحقيق        . يما بينهم في شعائر تعبدية للّه،وفي أخلاق سلوكية ف      

التصور الجديد،والمنهج الجديد،والدولة الجديدة،واتمع الجديد،في واقع الحياة وأن يزيل         
من طريقها العوائق المادية التي تكبتها وتحول بينها وبين التطبيـق الـواقعي فى حيـاة                

هي لهذا التطبيق الواقعي جاءت مـن       و.. المسلمين أولا ثم في حياة البشرية كلها أخيرا         
   ٩٢..عند اللّه 

فالبشرية بمجموعها قبل قيـام النظـام       .. وكانت فرقانا بين عهدين في تاريخ البشرية        
هذا التصور الجديد الذي    .. الإسلامي هي غير البشرية بمجموعها بعد قيام هذا النظام          

وهـذا اتمـع    . من هذا التصور  وهذا النظام الجديد الذي انبثق      . انبثق منه هذا النظام   
وهذه القيم التي تقوم عليها الحياة كلها ويقوم        . الوليد الذي يمثل ميلادا جديدا للإنسان     

هذا كله لم يعد ملكا للمسـلمين       .. عليها النظام الاجتماعي والتشريع القانوني سواء       
 ملكـا   -ئا   شيئا فشي  -إنما صار   . وحدهم منذ غزوة بدر وتوكيد وجود اتمع الجديد       

في دار الإسلام أم في خارجها،سواء بصداقة الإسـلام أم           للبشرية كلها تأثرت به سواء    
والصليبيون الذين زحفوا من الغرب،ليحاربوا الإسلام ويقضـوا عليـه في           ! .. بعداوته

ربوعه،قد تأثروا بتقاليد هذا اتمع الإسلامي الذي جاءوا ليحطموه وعادوا إلى بلادهم            
نظام الإقطاعي الذي كان سائدا عندهم،بعد ما شـاهدوا بقايـا النظـام             ليحطموا ال 

                                                 
 -.١٤٥٢ - ١٤٣١ص  :يراجع ما جاء في الجزء التاسع عن أهداف الجهاد الإسلامي في تقديم سورة الأنفال              - ٩٢

  دار الشروق



 ١٥١

والتتار الذين زحفوا من الشرق ليحاربوا الإسلام ويقضوا عليـه     ! الاجتماعي الإسلامي 
 قد تأثروا بالعقيدة الإسلامية في      -!  بإيحاء من اليهود والصليبيين من أهل دار الإسلام        -

 من الأرض جديدة وليقيموا عليها خلافة ظلت مـن          النهاية وحملوها لينشروها في رقعة    
 ! .. القرن الخامس عشر إلى القرن العشرين في قلب أوربا

 متأثر ذا الفرقـان في أرض       - منذ وقعة بدر     -وعلى أية حال فالتاريخ البشري كله       
 . »الإسلام،أو في الأرض التي تناهض الإسلام على السواء

فجرت وكل عوامل النصـر     .  النصر وعوامل الهزيمة   وكانت فرقانا بين تصورين لعوامل    
الظاهرية في صف المشركين وكل عوامل الهزيمة الظاهرية في صف العصبة المؤمنـة،حتى             

وقد أراد اللّه أن تجـري      .. » غر هؤلاء دينهم  «:لقال المنافقون والذين في قلوم مرض     
 -شركة والقلـة المؤمنـة       وهي المعركة الأولى بين الكثرة الم      -المعركة على هذا النحو     

لتكون فرقانا بين تصورين وتقديرين لأسباب النصر وأسباب الهزيمة ولتنتصر العقيـدة            
القوية على الكثرة العددية وعلى الزاد والعتاد فيتبين للناس أن النصر للعقيدة الصـالحة              

وضوا القوية،لا رد السلاح والعتاد وأن أصحاب العقيدة الحقة عليهم أن يجاهدوا ويخ           
غمار المعركة مع الباطل غير منتظرين حتى تتساوى القوى المادية الظاهرية،لأم يملكون            

 .قوة أخرى ترجح الكفة وأن هذا ليس كلاما يقال،إنما هو واقع متحقق للعيان
ذلك المدلول الذي يوحي    . وأخيرا فلقد كانت بدر فرقانا بين الحق والباطل بمدلول آخر         

وإِذْ يعِدكُم اللَّـه إِحـدى الطَّـائِفَتينِ أَنهـا      «:في أوائل هذه السورة   به قول اللّه تعالى     
لَكُم،وتودونَ أَنَّ غَير ذاتِ الشوكَةِ تكُونُ لَكُم،ويرِيد اللَّه أَنْ يحِـق الْحـق بِكَلِماتِـهِ               

 .»لَ الْباطِلَ ولَو كَرِه الْمجرِمونَويقْطَع دابِر الْكافِرِين،لِيحِق الْحق ويبطِ
لقد كان الذين خرجوا للمعركة من المسلمين،إنما خرجوا يريـدون غـير أبي سـفيان               

أراد لهم أن تفلت منهم قافلة أبي سـفيان         . فأراد اللّه لهم غير ما أرادوا     . واغتنام القافلة 
وأن تكون معركة وقتال    ) ذات الشوكة (وأن يلاقوا نفير أبي جهل      ) غير ذات الشوكة  (

 إنه صنع   - سبحانه   -وقال لهم اللّه    ! وقتل وأسر ولا تكون قافلة وغنيمة ورحلة مريحة       
 ..» لِيحِق الْحق ويبطِلَ الْباطِلَ«:هذا



 ١٥٢

 في  -إن الحق لا يحق،وإن الباطل لا يبطـل         .. وكانت هذه إشارة لتقرير حقيقة كبيرة       
ولا بمجـرد الاعتقـاد     . للحـق والباطـل   » النظري«ن   بمجرد البيا  -اتمع الإنساني   

إن الحق لا يحق ولا يوجد في واقع النـاس وإن           .. بأن هذا حق وهذا باطل      » النظري«
إلا بأن يتحطم سلطان الباطل ويعلو سلطان       . الباطل لا يبطل ولا يذهب من دنيا الناس       

 ..باطل ويندحروا الحق،وذلك لا يتم إلا بأن يغلب جند الحق ويظهروا،ويهزم جند ال
أو رد الاعتقـاد    ! للمعرفة والجدل » نظرية«فهذا الدين منهج حركي واقعي،لا مجرد       

ولقد حق الحق وبطل الباطل بالموقعة وكان هذا النصر العملي فرقانا واقعيا بين             ! السلبي
 الحق والباطل ذا الاعتبار 

 مـن وراء    - سـبحانه    -الذي أشار إليه قول اللّه تعالى في معـرض بيـان إرادتـه              
غير ( من بيته بالحق ومن وراء إفلات القافلة         -� -المعركة،ومن وراء إخراج الرسول     

 ..ولقاء الفئة ذات الشوكة ) ذات الشوكة
ولقد كان هذا كله فرقانا في منهج هذا الدين ذاته،تتضح به طبيعة هذا المنهج وحقيقته               

ليوم ضرورته حينمـا ننظـر إلى مـا     وإنه لفرقان ندرك ا   .. في حس المسلمين أنفسهم     
حـتى  ! أصاب مفهومات هذا الدين من تميع في نفوس من يسمون أنفسهم مسـلمين            

 ٩٣! ليصل هذا التميع إلى مفهومات بعض من يقومون بدعوة الناس إلى هذا الدين
 

������������  

                                                 
كان موضع هذه اللفتة في الجزء       و ]٢٠٥٢ص  [ علي بن نايف الشحود      - ت - في ظلال القرآن للسيد قطب        - ٩٣

  والحمد للّه أولا وأخيرا.ولكن لم يفتح به علي وقتها،وفتح علي به هنا.ع عند استعراض هذا النصالتاس



 ١٥٣

'O.�X�E�@�א�A.א��),=!�وא�*��=!�و�-#$�'.�_' @�hא�A.������ق�א���'O.�X�E�@�א�A.א��),=!�وא�*��=!�و�-#$�'.�_' @�hא�A.������ق�א���'O.�X�E�@�א�A.א��),=!�وא�*��=!�و�-#$�'.�_' @�hא�A.������ق�א���'O.�X�E�@�א�A.א��),=!�وא�*��=!�و�-#$�'.�_' @�hא�A.������ق�א�������
 

قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن،فَسِيروا فِي الْأَرضِ،فَانظُروا كَيف كـانَ عاقِبـةُ             «:عالىقال ت 
كَذِّبِينالْم.قِينتعِظَةٌ لِلْمومو دىهاسِ ويانٌ لِلنهذا ب «.. 

إن القرآن ليربط ماضي البشرية بحاضرها،وحاضرها بماضيها،فيشير من خلال ذلك كله           
 .تقبلهاإلى مس

وهؤلاء العرب الذين وجه إليهم القول أول مرة لم تكن حيام،ولم تكن معارفهم،ولم             
 -لولا هذا الإسلام    . لتسمح لهم بمثل هذه النظرة الشاملة      - قبل الإسلام    -تكن تجارم   

 .. الذي أنشأهم به اللّه نشأة أخرى،وخلق به منهم أمة تقود الدنيا -وكتابه القرآن 
لقبلي الذي كانوا يعيشون في ظله،ما كان ليقود تفكيرهم إلى الـربط بـين              إن النظام ا  

سكان الجزيرة وما جريات حيام فضلا على الـربط بـين سـكان هـذه الأرض                
وأحداثها،فضلا على الربط بين الأحداث العالمية والسنن الكونية التي تجري وفقها الحياة            

!  تنشأ من مقتضيات الحياة في ذلك الزمان       وهي نقلة بعيدة لم تنبع من البيئة،ولم      ..جميعا  
وارتقت م إلى مستواها،في ربع قـرن       ! بل حملتهم إليها  .إنما حملتها إليهم هذه العقيدة    

على حين أن غيرهم من معاصريهم لم يرتفعوا إلى هذا الأفق مـن الـتفكير               .من الزمان 
س الكونيـة،إلا بعـد     العالي إلا بعد قرون وقرون ولم يهتدوا إلى ثبات السنن والنوامي          

فلما اهتدوا إلى ثبات السنن والنواميس نسوا أن معها كذلك طلاقـة            ..أجيال وأجيال   
فأما هذه الأمة المختارة فقد اسـتيقنت هـذا    ..المشيئة الإلهية،وأنه إلى اللّه تصير الأمور       

كله،واتسع له تصورها،ووقع في حسـها التـوازن بـين ثبـات السـنن وطلاقـة                
 إلى  - بعد هذا    -مت حياا على التعامل مع سنن اللّه الثابتة والاطمئنان          المشيئة،فاستقا
 ..» قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن«! مشيئته الطليقة

فما وقع منـها في غـير     .وهي هي التي قررا المشيئة الطليقة     .وهي هي التي تحكم الحياة    
طبق منها على مثل حالكم فهـو       في زمانكم،وما ان   - بمشيئة اللّه    -زمانكم فسيقع مثله    

 .كذلك سينطبق على حالكم



 ١٥٤

والأرض كلـها مسـرح للحيـاة       .فالأرض كلـها وحـدة    ..» فَسِيروا فِي الْأَرضِ  «
 .والأرض والحياة فيها كتاب مفتوح تتملاه الأبصار والبصائر.البشرية

»     كَـذِّبِينةُ الْمكانَ عاقِب فظُروا كَيـ        ..» فَان  ارهم في  وهـي عاقبـة تشـهد ـا آث
ولقد ذكر القرآن الكريم كـثيرا      ..الأرض،وتشهد ا سيرهم التي يتناقلها خلفهم هناك        
بعضها حـدد مكانـه وزمانـه       .من هذه السير ومن هذه الآثار في مواضع منه متفرقة         

 .وشخوصه
وهنا يشير هذه الإشارة املة ليصل منها       ..وبعضها أشار إليه بدون تحديد ولا تفصيل        

 :ملةإلى نتيجة مج
ذلك كي تطمـئن    .إن ما جرى للمكذبين بالأمس سيجري مثله للمكذبين اليوم وغدا         

وكي تحذر الانزلاق مع المكذبين من جهـة        .قلوب الجماعة المسلمة إلى العاقبة من جهة      
وفي السياق سيرد   .وقد كان هنالك ما يدعو إلى الطمأنينة وما يدعو إلى التحذير          .أخرى

 .من هذه الدواعي الكثير
هـذا بيـانٌ    «:لى إثر بيان هذه السنة يتجاوب النداء للعظة والعبرة ـذا البيـان            وع

قِينتعِظَةٌ لِلْمومو دىهاسِ،ولِلن «.. 
فهو نقلة بشرية بعيدة ما كان الناس ببالغيها لـولا هـذا البيـان      .هذا بيان للناس كافة   

 الموعظة،وتنتفع به وتصـل     خاصة هي التي تجد فيه الهدى،وتجد فيه       ولكن طائفة .الهادي
 ..» المتقين«طائفة ..على هداه 

والعظة البالغة لا ينتفع    .إن الكلمة الهادية لا يستشرفها إلا القلب المؤمن المفتوح للهدى         
والناس قلما ينقصهم العلـم بـالحق       ..ا إلا القلب التقي الذي يخفق لها ويتحرك ا          

ته من الوضوح والظهور بحيث لا يحتاج إلى        إن الحق بطبيع  ..والباطل،وبالهدى والضلال   
والرغبـة في   ..إنما تنقص الناس الرغبة في الحق،والقدرة على اختيار طريقه          .بيان طويل 

ومن ..الحق والقدرة على اختيار طريقه لا ينشئهما إلا الإيمان،ولا يحفظهما إلا التقوى             
هذا الكتاب من حق،ومن    تنص على أن ما في      .ثم تتكرر في القرآن أمثال هذه التقريرات      
فالإيمان والتقـوى  .إنما هي للمؤمنين وللمتقين  ..هدى،ومن نور،ومن موعظة،ومن عبرة     



 ١٥٥

وهما اللذان يزينان للقلـب     .هما اللذان يشرحان القلب للهدى والنور والموعظة والعبرة       
وهذا هو  ..واحتمال مشقات الطريق    ..اختيار الهدى والنور والانتفاع بالموعظة والعبرة       

فكم ممن يعلمون ويعرفـون،وهم     ..لا مجرد العلم والمعرفة     ..الأمر،وهذا هو لب المسألة     
إما خضوعا لشهوة لا يجدي معها العلم والمعرفة،وإما خوفـا          .في حمأة الباطل يتمرغون   

 ٩٤!من أذى ينتظر حملة الحق وأصحاب الدعوة
 

������������ 

                                                 
 ]٧٧٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٩٤



 ١٥٦

hא�A.و�H�&א?�و�u0د��'Z@�hא�A.������ق�א���hא�A.و�H�&א?�و�u0د��'Z@�hא�A.������ق�א���hא�A.و�H�&א?�و�u0د��'Z@�hא�A.������ق�א���hא�A.و�H�&א?�و�u0د��'Z@�hא�A.������ق�א���HIJ�u0د��'Z@�HIJ�u0د��'Z@�HIJ�u0د��'Z@�HIJ�u0د��'Z@�����
 

يا أَيها الَّذِين آمنوا إِنْ تطِيعوا الَّذِين كَفَروا يردوكُم على أَعقابِكُم فَتنقَلِبـوا             «:قال تعالى 
خاسِرِين «.. 

وأية خسارة بعد خسارة الارتداد على الأعقاب،من الإيمـان إلى الكفـر؟ وأي ربـح               
 يتحقق بعد خسارة الإيمان؟

ن مبعث الميل إلى طاعة الذين كفروا هو رجاء الحماية والنصـرة عنـدهم،فهو              وإذا كا 
بـلِ اللَّـه    «:وهم،يضرب السياق صفحا عنه،ليذكرهم بحقيقـة النصـرة والحمايـة         

اصِرِينالن ريخ وهو،لاكُموم«. 
ومن كـان   .فهذه هي الجهة التي يطلب المؤمنون عندها الولاية،ويطلبون عندها النصرة         

للّه مولاه،فما حاجته بولاية أحد من خلقه؟ ومن كان اللّه ناصره فما حاجته بنصـرة               ا
 أحد من العبيد؟

ثم يمضي السياق يثبت قلوب المسلمين،ويبشرهم بإلقاء الرعب في قلوب أعدائهم،بسبب           
وذلك فوق عذاب الآخرة    .إشراكهم باللّه ما لم يترل به سلطانا،ولم يجعل له قوة وقدرة          

سنلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِين كَفَروا الرعب بِما أَشركُوا بِاللَّهِ ما لَم ينزلْ بِـهِ             «:ظالمينالمهيأ لل 
 ..» ومأْواهم النار،وبِئْس مثْوى الظَّالِمِين.سلْطاناً

 والوعد من اللّه الجليل القادر القاهر،بإلقاء الرعب في قلوب الذين كفروا،كفيل بنهايـة          
 ..المعركة،وضمان لهزيمة أعدائه ونصر أوليائه 

فما يلقى الذين كفروا الـذين      .وهو وعد قائم في كل معركة يلتقي فيها الكفر بالإيمان         
ولكن المهـم أن توجـد      .آمنوا حتى يخافوهم،ويتحرك الرعب الملقى من اللّه في قلوم        

وحده،والثقة المطلقـة ـذه   حقيقة الشعور بولاية اللّه   .حقيقة الإيمان في قلوب المؤمنين    
الولاية،والتجرد من كل شائبة من شك في أن جند اللّه هم الغالبون،وأن اللّـه غالـب                

 !على أمره،وأن الذين كفروا غير معجزين في الأرض ولا سابقين للّه سبحانه



 ١٥٧

والتعامل مع وعد اللّه هذا،مهما تكن ظواهر الأمور تخالفه،فوعد اللّه أصدق مما تـراه              
لأم لا  .إنه الرعب لأن قلوم خاوية من السند الصحيح       ! البشر وتقدره عقولهم  عيون  

إم أشركوا باللّه آلهة لا سلطان لهـا،لأن اللّـه لم           .يستندون إلى قوة ولا إلى ذي قوة      
 .يمنحها سلطانا

ة مـر .ذو معنى عميق،وهو يصادفنا في القرآن كـثيرا       » ما لَم ينزلْ بِهِ سلْطاناً    «:والتعبير
وهو يشير إلى حقيقة أساسية     ..توصف به الآلهة المدعاة،ومرة توصف به العقائد الزائفة         

 :عميقة
إنما تحيا وتعمل وتؤثر بمقدار ما تحمـل        ..إن أية فكرة،أو عقيدة،أو شخصية،أو منظمة       

أي » الحـق «هذه القوة تتوقف على مقدار ما فيها مـن          .من قوة كامنة وسلطان قاهر    
 توافق مع القاعدة التي أقام اللّه عليها الكون،ومع سنن اللّه التي تعمل             بمقدار ما فيها من   

وعندئذ يمنحها اللّه القوة والسلطان الحقيقيين الفاعلين المؤثرين في هـذا           .في هذا الكون  
! وإلا فهي زائفة باطلة ضعيفة واهية،مهما بدا فيها من قوة والتماع وانتفـاش            .الوجود

 ويقوم الشرك ابتداء علـى      - في صور شتى     - آلهة أخرى    والمشركون يشركون مع اللّه   
وفي مقدمة هذه   . شيئا ما من خصائص الألوهية ومظاهرها      - سبحانه   -إعطاء غير اللّه    

الخصائص حق التشريع للعباد في شؤون حيام كلها وحق وضع القيم التي يتحـاكم              
اد وإلـزامهم بالطاعـة     إليها العباد في سلوكهم وفي مجتمعام وحق الاستعلاء على العب         

ثم تأتي مسألة العبادة الشعائرية ضمن إعطـاء        ..لتلك التشريعات والاعتبار  لهذه القيم       
فماذا تحمل هذه الآلهة من الحق الـذي        ! هذه الخصائص لغير اللّه سبحانه،وواحدة منها     

وخلق أقام اللّه عليه الكون؟ إن اللّه الواحد خلق هذا الكون لينتسب إلى خالقه الواحد               
هذه الخلائق لتقر له بالعبودية وحده بلا شريك ولتتلقى منه الشريعة والقيم بلا منـازع       

فكل ما يخرج على قاعدة التوحيـد في معناهـا          ..ولتعبده وحده حق عبادته بلا أنداد       
ومن ثم فهو واه هزيل،لا     .الشامل،فهو زائف باطل،مناقض للحق الكامن في بنية الكون       

،ولا يملك أن يؤثر في مجرى الحياة بل لا يملك عناصر الحيـاة ولا              يحمل قوة ولا سلطانا   
وما دام أولئك المشركون يشركون باللّه ما لم يترل به سلطانا مـن الآلهـة               ! حق الحياة 



 ١٥٨

والعقائد والتصورات فهم يرتكنون إلى ضعف وخواء،وهم أبدا خوارون ضعفاء وهـم            
 ..إلى الحق ذي السلطان أبدا في رعب حيثما التقوا بالمؤمنين المرتكنين 

وكم من مرة وقف الباطـل      ..وإننا لنجد مصداق هذا الوعد كلما التقى الحق والباطل          
ومـع ذلـك كـان الباطـل يحتشـد احتشـاد            .مدججا بالسلاح أمام الحق الأعزل    

فأما !  وهو في حشده المسلح المحشود     -المرعوب،ويرتجف من كل حركة وكل صوت       
ذعر والفزع والشتات والاضطراب في صفوف الباطل ولو        إذا أقدم الحق وهاجم فهو ال     

سنلْقِي فِـي قُلُـوبِ     «:كانت له الحشود،وكان للحق القلة،تصديقا لوعد اللّه الصادق       
فأما في  .ذلك في الدنيا  ..» الَّذِين كَفَروا الرعب بِما أَشركُوا بِاللَّهِ ما لَم ينزلْ بِهِ سلْطاناً          

وبِئْس مثْـوى   .ومأْواهم النار «.لمصير المحزن البائس الذي يليق بالظالمين     فهناك ا ..الآخرة  
٩٥..» !الظَّالِمِين 

 
������������ 

                                                 
 ]٧٩٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٩٥



 ١٥٩

�A.������ق�א����A.������ق�א����A.������ق�א����A.������ق�א���vh(w����Vא�_'L@,وא�!�(w���<o' �א�_'L@,אvh(w����Vא�_'L@,وא�!�(w���<o' �א�_'L@,אvh(w����Vא�_'L@,وא�!�(w���<o' �א�_'L@,אvh(w����Vא�_'L@,وא�!�(w���<o' �א�_'L@,א����
 

ضروا اللَّه شيئاً،يرِيد اللَّه    ولا يحزنك الَّذِين يسارِعونَ فِي الْكُفْرِ،إِنهم لَن ي        «:قال تعالى 
       ظِيمع ذابع ملَهةِ،وا فِي الْآخِرظح ملَ لَهعجأَلَّا ي.       مانِ لَـنبِالْإِي ا الْكُفْرورتاش إِنَّ الَّذِين

    أَلِيم ذابع ملَهئاً،ويش وا اللَّهرضي.    وا أَنكَفَر الَّذِين نبسحلا يو       ـريخ ـملِـي لَهمما ن
      هِينم ذابع ملَهوا إِثْماً،ودادزلِي ملِي لَهمما نإِن،فُسِهِملِأَن.       مِنِينـؤالْم ـذَرلِي ما كانَ اللَّه

على ما أَنتم علَيهِ،حتى يمِيز الْخبِيثَ مِن الطَّيبِ،ومـا كـانَ اللَّـه لِـيطْلِعكُم علَـى             
            قُوا فَلَكُمتتوا ومِنؤإِنْ تلِهِ،وسروا بِاللَّهِ وشاءُ،فَآمِني نلِهِ مسر بِي مِنتجي اللَّه لكِنبِ،ويالْغ

ظِيمع رأَج «.. 
إن هذا الختام هو أنسب ختام لاستعراض الغزوة التي أصيب فيها المسلمون هذه الإصابة              

فهناك دائما تلك الشبهة الكاذبة التي تحيك       ..النصر والغلبة   والتي رجع منها المشركون ب    
في بعض الصدور أو الأمنية العاتبة التي مس في بعض القلوب،أمام المعارك التي تنشب              

ثم يعود فيها الحق بمثل هذه الإصابة،ويعود منها الباطـل ذا صـولة             .بين الحق والباطل  
لماذا يا رب؟ لماذا يصـاب الحـق        :ية العاتبة هناك دائما الشبهة الكاذبة،أو الأمن    ! وجولة

وينجو الباطل؟ لماذا يبتلى أهل الحق وينجو أهل الباطل؟ ولما ذا لا ينتصر الحق كلمـا                
التقى مع الباطل،ويعود بالغلبة والغنيمة؟ أليس هو الحق الذي ينبغي أن ينتصر؟ وفـيم              

 ذه النتيجـة،وفيها    تكون للباطل هذه الصولة؟ وفيم يعود الباطل من صدامه مع الحق          
ولقد وقع بالفعل أن قـال المسـلمون يـوم أحـد في دهشـة               ! فتنة للقلوب وهزة؟  

 ..» !أَنى هذا؟«:واستغراب
ويـريح اللّـه القلـوب      .ففي هذا المقطع الختامي يجيء الجواب الأخير،والبيان الأخير       

وقـدره  المتعبة،ويجلو كل خاطرة تتدسس إلى القلوب من هذه الناحيـة،ويبين سـنته             
أمس واليوم وغدا وحيثما التقى الحق والباطل في معركة فانتهت          :وتدبيره في الأمر كله   

 :بمثل هذه النهاية



 ١٦٠

وبقاءه منتفشا فترة من الزمان،ليس معناه      .إن ذهاب الباطل ناجيا في معركة من المعارك       
 ..اضيا أن اللّه تاركه،أو أنه من القوة بحيث لا يغلب،أو بحيث يضر الحق ضررا باقيا ق

وإن ذهاب الحق مبتلى في معركة من المعارك،وبقاءه ضعيف الحول فترة من الزمان،ليس             
 ..أو أنه متروك للباطل يقتله ويرديه ! معناه أن اللّه مجافيه أو ناسيه

يملى للباطل ليمضـي إلى ايـة الطريـق         ..هنا وهناك   ..إنما هي حكمة وتدبير     .كلا
ويبتلى ! ..ل الأوزار،ولينال أشد العذاب باستحقاق    وليرتكب أبشع الآثام،وليحمل أثق   

فهـو  .. ويثبـت    الابـتلاء   الأجر لمن يمضي مع      الحق،ليميز الخبيث من الطيب،ويعظم   
ولا يحزنك الَّـذِين    «! هنا وهناك ! الكسب للحق والخسار للباطل،مضاعفا هذا وذاك     

ه شيئاً،يرِيد اللَّه أَلَّا يجعـلَ لَهـم حظـا فِـي            يسارِعونَ فِي الْكُفْرِ،إِنهم لَن يضروا اللَّ     
ظِيمع ذابع ملَهةِ،والْآخِر «.. 

 ويدفع عنه الحزن الذي يساور خاطره وهو يـرى المغـالين في             -� -إنه يواسي النبي    
الكفر،يسارعون فيه،ويمضون بعنف واندفاع وسرعة،كأنما هنالك هدف منصوب لهـم          

فبعض الناس يرى مشتدا في     .وهو تعبير مصور لحالة نفسية واقعية     !  بلوغه يسارعون إلى 
فهو يمضي في عنـف     ! طريق الكفر والباطل والشر والمعصية كأنه يجهد لنيل السبق فيه         

واندفاع وحماسة كأن هناك من يطارده من الخلف،أو من يهتف له من الأمام،إلى جائزة              
 حسرة على هؤلاء العبـاد الـذين        -� - وكان الحزن يساور قلب رسول اللّه     ! تنال

وكان ! يراهم مشمرين ساعين إلى النار،وهو لا يملك لهم ردا،وهم لا يسمعون له نذارة            
الحزن يساور قلبه كذلك لما يثيره هؤلاء المشمرون إلى النار المسارعون في الكفـر،من              

تي كانـت   الشر والأذى يصيب المسلمين،ويصيب دعوة اللّه،وسيرها بين الجمـاهير،ال        
فلما أسلمت  ..تنتظر نتائج المعركة مع قريش لتختار الصف الذي تنحاز إليه في النهاية             

ومما لا شك فيه أنه كـان لهـذه         ..قريش واستسلمت دخل الناس في دين اللّه أفواجا         
 ويواسـي   -� -فيطمئن اللّـه رسـوله      .الاعتبار ات وقعها في قلب الرسول الكريم      

 .ي يساورهقلبه،ويمسح عنه الحزن الذ
 ..» إِنهم لَن يضروا اللَّه شيئاً.ولا يحزنك الَّذِين يسارِعونَ فِي الْكُفْرِ«



 ١٦١

والأمـر في هـذا لا يحتـاج إلى         .وهؤلاء العباد المهازيل لا يبلغون أن يضروا اللّه شيئا        
لمعركـة مـع    إنما يريد اللّه سبحانه أن يجعل قضية العقيدة قضيته هو وأن يجعـل ا             .بيان

ويريد أن يرفع عبء هذه العقيدة وعبء هذه المعركة عن عـاتق      .المشركين معركته هو  
فالذين يسارعون في الكفر يحاربون اللّـه،وهم       .. وعاتق المسلمين جملة     -� -الرسول  

ولن يضروا حملـة هـذه      .وهم إذن لن يضروا دعوته    ..أضعف من أن يضروا اللّه شيئا       
 .كفر،ومهما أصابوا أولياء اللّه بالأذىمهما سارعوا في ال.الدعوة

 إذن لماذا يتركهم اللّه يذهبون ناجين،وينتفشون غالبين،وهم أعداؤه المباشرون؟
 ..» يرِيد اللَّه أَلَّا يجعلَ لَهم حظا فِي الْآخِرةِ«! لأنه يدبر لهم ما هو أنكى وأخزى

هم كله،وأن يسـتحقوا عـذام      يريد لهم أن يستنفدوا رصيدهم كله وأن يحملوا وزر        
 ..» ولَهم عذاب عظِيم«! كله،وأن يمضوا مسارعين في الكفر إلى اية الطريق

 .ولما ذا يريد اللّه م هذه النهاية الفظيعة؟ لأم استحقوها بشرائهم الكفر بالإيمان
 ..» لَّه شيئاً ولَهم عذاب أَلِيمإِنَّ الَّذِين اشتروا الْكُفْر بِالْإِيمانِ لَن يضروا ال«

دلائله مبثوثة في صفحات الكـون،وفي أعمـاق        .ولقد كان الإيمان في متناول أيديهم     
هذا الوجـود العجيـب،وفي تناسـقه وتكاملـه         » تصميم«وأماراته قائمة في    .الفطرة

عورها الفطرة المباشرة،وتجاوا مع هذا الوجود،وش    » تصميم«الغريب،وقائمة كذلك في    
 قائمة  - بعد هذا كله     -ثم إن الدعوة إلى الإيمان      ..باليد الصانعة،وبطابع الصنعة البارعة     

 على لسان الرسل،وقائمة في طبيعة الدعوة وما فيها من تلبيـة الفطـرة،ومن جمـال              
 ..التناسق،ومن صلاحية للحياة والناس 

م وعن بينـة،ومن هنـا      أجل كان الإيمان مبذولا لهم،فباعوه واشتروا به الكفر،على عل        
استحقوا أن يتركهم اللّه يسارعون في الكفر،ليستنفدوا رصيدهم كله،ولا يستبقوا لهـم    

فهـم في   .ومن هنا كذلك كانوا أضعف من أن يضروا اللّه شيئا         .حظا من ثواب الآخرة   
ولم يترل اللّه بالضلالة سـلطانا ولم يجعـل في          .ضلالة كاملة ليس معهم من الحق شيء      

فهم أضعف من أن يضروا أولياء اللّه ودعوته،ذه القوة الضئيلة الهزيلة،مهما           .الباطل قوة 



 ١٦٢

أشـد  ..» ولَهم عذاب أَلِيم  «! انتفشت،ومهما أوقعت بالمؤمنين من أذى وقتي إلى حين       
 ! مما يملكون إيقاعه بالمؤمنين من آلام- بما لا يقاس -إيلاما 

»    وا أَنكَفَر الَّذِين نبسحلا يو    فُسِهِملِأَن ريخ ملِي لَهموا       .ما ندادـزلِي ـملِـي لَهمما نإِن
وفي هذه الآية يصل السياق إلى العقدة التي تحيك في بعـض            ..» ولَهم عذاب مهِين  .إِثْماً

الصدور،والشبهة التي تجول في بعض القلوب،والعتـاب الـذي تجـيش بـه بعـض               
ه وأعداء الحق،متروكين لا يأخذهم العذاب،ممتعين في ظاهر        الأرواح،وهي ترى أعداء اللّ   

مما يوقع الفتنة في قلوم وفي قلوب النـاس مـن           ! الأمر،بالقوة والسلطة والمال والجاه   
 -حولهم ومما يجعل ضعاف الإيمان يظنون باللّه غير الحق ظن الجاهلية يحسبون أن اللّـه                

أو ! غيان،فيملي له ويرخي له العنـان      يرضى عن الباطل والشر والجحود والط      -حاشاه  
 لا يتدخل في المعركة بين الحق والباطل،فيدع للباطـل أن           - سبحانه   -يحسبون أن اللّه    

أو يحسبون أن هذا الباطل حق،وإلا فلم تركه اللّه ينمو          ! يحطم الحق،ولا يتدخل لنصرته   
ه أو يحسبون أن من شأن الباطـل أن يغلـب علـى الحـق في هـذ                ! ويكبر ويغلب؟ 

يـدع المـبطلين الظلمـة الطغـاة        ..ثم  ! الأرض،وأن ليس من شأن الحق أن ينتصـر       
المفسدين،يلجون في عتوهم،ويسارعون في كفرهم،ويلجـون في طغيـام،ويظنون أن          

 !!!الأمر قد استقام لهم،وأن ليس هنالك من قوة تقوى على الوقوف في وجههم
وها هو ذا اللّه سبحانه     .يس كذلك  وهذا كله وهم باطل،وظن باللّه غير الحق،والأمر ل       

إنه إذا كان اللّه لا يأخذهم بكفـرهم        ..وتعالى يحذر الذين كفروا أن يظنوا هذا الظن         
إذا ..الذي يسارعون فيه،وإذا كان يعطيهم حظا في الدنيا يستمتعون به ويلهون فيـه              

إنما هو الاستدراج   فإنما هي الفتنة وإنما هو الكيد المتين،و      ،الابتلاءكان اللّه يأخذهم ذا     
إِنمـا نملِـي لَهـم      ..ولا يحسبن الَّذِين كَفَروا أَنما نملِي لَهم خير لِأَنفُسِهِم           «:البعيد

 الابتلاء ولو كانوا يستحقون أن يخرجهم اللّه مـن غمـرة النعمـة،ب           ! »لِيزدادوا إِثْماً 
،وقد اشتروا الكفر بالإيمان،وسارعوا في الكفر      ولكنه لا يريد م خيرا    ..الموقظ،لابتلاهم  

 غمرة النعمـة    -فلم يعودوا يستحقون أن يوقظهم اللّه من هذه الغمرة          ! واجتهدوا فيه 



 ١٦٣

والإهانة هي المقابل لما هم فيه من مقام        ..» ولَهم عذاب مهِين  «! الابتلاء   ب -والسلطان  
 .ومكانة ونعماء

فـإذا  .لّه نعمة لا تصيب إلا من يريد له اللّه به الخير           من ال  الابتلاء  وهكذا يتكشف أن    
 مترتبـا علـى     الابـتلاء    ولو وقع    -أصابت أولياءه،فإنما تصيبهم لخير يريده اللّه لهم        

 فهناك الحكمة المغيبة والتدبير اللطيف،وفضل اللّه على أوليائه         -تصرفات هؤلاء الأولياء    
 .المؤمنين

س،وتستقر الحقائق الأصيلة البسـيطة في التصـور   وهكذا تستقر القلوب،وتطمئن النفو 
 .الإسلامي الواضح المستقيم

ولقد شاءت حكمة اللّه وبره بالمؤمنين،أن يميـزهم مـن المنافقين،الـذين اندسـوا في           
فابتلاهم اللّـه   .٩٦الصفوف،تحت تأثير ملابسات شتى،ليست من حب الإسلام في شيء        

 وتصـورام،ليميز الخبيـث مـن        بسبب من تصـرفام    - في أحد    - الابتلاء  هذا  
ما كانَ اللَّه لِيذَر الْمؤمِنِين على ما أَنتم علَيـهِ حتـى يمِيـز              «:الطيب،عن هذا الطريق  

ولكِن اللَّه يجتبِي مِن رسلِهِ من      .وما كانَ اللَّه لِيطْلِعكُم علَى الْغيبِ     .الْخبِيثَ مِن الطَّيبِ  
 ..» وإِنْ تؤمِنوا وتتقُوا فَلَكُم أَجر عظِيم.فَآمِنوا بِاللَّهِ ورسلِهِ.يشاءُ

 ولـيس مـن مقتضـى    - سـبحانه  -ويقطع النص القرآني بأنه ليس من شأن اللّـه    
ألوهيته،وليس من فعل سنته،أن يدع الصف المسلم مختلطا غير مميز يتوارى المنافقون فيه             

ومظهر الإسلام،بينما قلوم خاوية من بشاشة الإيمـان،ومن روح         وراء دعوى الإيمان،  
فقد أخرج اللّه الأمة المسلمة لتؤدي دورا كونيا كبيرا،ولتحمل منـهجا إلهيـا             .الإسلام

وهذا الدور الكـبير يقتضـي      ..عظيما،ولتنشئ في الأرض واقعا فريدا،ونظاما جديدا       
ن في الصف خلـل،ولا في بنائـه        التجرد والصفاء والتميز والتماسك،ويقتضي ألا يكو     

وبتعبير مختصر يقتضي أن تكون طبيعة هذه الأمة من العظمة بحيـث تسـامي              ..دخل  
عظمة الدور الذي قدره اللّه لها في هذه الأرض وتسامي المكانة التي أعدها اللّه لهـا في                 

 ..الآخرة 

                                                 
 . من الجزء الأول من الظلال٣١ص  - ٩٦



 ١٦٤

 ـ    .وكل هذا يقتضي أن يصهر الصف ليخرج منه الخبث         ات وأن يضغط لتتـهاوى اللبن
ومن ثم كان شأن اللّه     ..وأن تسلط عليه الأضواء لتتكشف الدخائل والضمائر        .الضعيفة

 أن يميز الخبيث من الطيب،ولم يكن شأنه أن يذر المؤمنين على ما كـانوا               - سبحانه   -
 أن يطلع البشر    - سبحانه   -كذلك ما كان من شأن اللّه       ! عليه قبل هذه الرجة العظيمة    

 به،فهم ليسوا مهيئين بطبيعتهم التي فطرهم عليهـا للاطـلاع           على الغيب،الذي استأثر  
علـى أسـاس    » مصـمما «على الغيب،وجهازهم البشري الذي أعطاه اللّه لهم ليس         

مصمم لأداء وظيفة الخلافة في     .وهو مصمم هكذا بحكمة   .استقبال هذا الغيب إلا بمقدار    
 .الأرض

لأنـه  .ساني على الغيب لتحطم   ولو فتح الجهاز الإن   .وهي لا تحتاج للاطلاع على الغيب     
ليس معدا لاستقباله إلا بالمقدار الذي يصل روحه بخالقه،ويصل كيانـه بكيـان هـذا            

وأبسط ما يقع له حين يعلم مصائره كلها،ألا يحرك يدا ولا رجـلا في عمـارة                .الكون
من ! الأرض،أو أن يظل قلقا مشغولا ذه المصائر،بحيث لا تبقى فيه بقية لعمارة الأرض            

ل ذلك لم يكن من شأن اللّه سبحانه،ولا من مقتضى حكمته،ولا من مجرى سنته أن               أج
 .يطلع الناس على الغيب

إذن كيف يميز اللّه الخبيث من الطيب؟ وكيف يحقق شأنه وسنته في تطهـير الصـف                
المسلم،وتجريده من الغبش،وتمحيصه من النفاق،وإعداده للدور الكـوني العظيم،الـذي          

 مة لتنهض به؟أخرج الأمة المسل
وعن طريق الرسالة،وعن طريق الإيمان ا أو       ..» ولكِن اللَّه يجتبِي مِن رسلِهِ من يشاءُ      «

 الابـتلاء  الكفر،وعن طريق جهاد الرسل في تحقيق مقتضـى الرسـالة،وعن طريـق             
 هعن طريق هذا كله يتم شأن اللّه،وتتحقق سنته،ويميز اللّ        ..لأصحام في طريق الجهاد     

 ..ويكون من قدر اللّه ما يكون ..الخبيث من الطيب،ويمحص القلوب،ويطهر النفوس 
وهكذا يرفع الستار عن جانب من حكمة اللّه،وهي تتحقق في الحياة وهكـذا تسـتقر         

 ..هذه الحقيقة على أرض صلبة مكشوفة منيرة 



 ١٦٥

 في ذواـم    وأمام مشهد الحقيقة متجلية بسيطة مريحة،يتجه إلى الذين آمنوا ليحققـوا          
 .مدلول الإيمان ومقتضاه،ويلوح لهم بفضل اللّه العظيم،الذي ينتظر المؤمنين

فيكون هذا التوجيه وهـذا  ..» وإِنْ تؤمِنوا وتتقُوا فَلَكُم أَجر عظِيم.فَآمِنوا بِاللَّهِ ورسلِهِ «
» أحـد «اث في الترغيب،بعد ذلك البيان وذلك الاطمئنان،خير خاتمة لاستعراض الأحد   

 ٩٧..والتعقيب على هذه الأحداث 
 

������������ 

                                                 
 ]٨٣٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-ل القرآن للسيد قطب في ظلا - ٩٧



 ١٦٦

B.��)xو�B`�3��-��A.و�Hyو�����Vא�g�3��-��A.������ق�א���B.��)xو�B`�3��-��A.و�Hyو�����Vא�g�3��-��A.������ق�א���B.��)xو�B`�3��-��A.و�Hyو�����Vא�g�3��-��A.������ق�א���B.��)xو�B`�3��-��A.و�Hyو�����Vא�g�3��-��A.������ق�א�������
 

أَلَم تر إِلَـى الَّـذِين أُوتـوا نصِـيباً مِـن الْكِتـابِ،يؤمِنونَ بِالْجِبـتِ                «:قال تعالى 
  كَفَر قُولُونَ لِلَّذِينيالطَّاغُوتِ،وبِيلًا     :واووا سنآم الَّذِين دى مِنلاءِ أَههؤ !   الَّـذِين أُولئِك

 اللَّه مهنصِيراً      .لَعن لَه جِدت فَلَن نِ اللَّهلْعي نمـونَ         .وتؤلْكِ؟ فَإِذاً لا يالْم مِن صِيبن ملَه أَم
 اللَّه مِن فَضلِهِ؟ فَقَـد آتينـا آلَ إِبـراهِيم    أَم يحسدونَ الناس على ما آتاهم     .الناس نقِيراً 

فَمِنهم من آمن بِهِ ومِنهم من صد عنه وكَفـى          .الْكِتاب والْحِكْمةَ وآتيناهم ملْكاً عظِيماً    
 ..» بِجهنم سعِيراً

الكتـاب وأن يكفـروا     لقد كان الذين أوتوا نصيبا من الكتاب،أولى الناس أن يتبعوا           
من لم يأم من اللّه هدى وأن يحكموا كتاب اللّه في حيـام،فلا              بالشرك الذي يعتنقه  

 وهو كل شرع لم يأذن به اللّه،وكل حكم ليس له من شريعة اللّـه               -يتبعوا الطاغوت   
 كانوا  - الذين كانوا يزكون أنفسهم،ويتباهون بأم أحباء اللّه         - ولكن اليهود    -سند  

الوقت ذاته يتبعون الباطل والشرك باتباعهم للكهانة وتركهم الكهـان والأحبـار            في  
وكانوا يؤمنون بالطاغوت وهو هذا الحكم الذي يقـوم      .يشرعون لهم ما لم يأذن به اللّه      

 بادعـاء الإنسـان إحـدى       -وهو طاغوت لما فيه من طغيان       ..على غير شريعة اللّه     
دم انضباطه بحدود من شـرع اللّه،تلزمـه         وبع - وهي الحاكمية    -خصائص الألوهية   

فهو طغيان،وهو طاغوت والمؤمنون به والمتبعون له،مشركون أو كافرون         .العدل والحق 
! يعجب اللّه من أمرهم،وقد أوتوا نصيبا من الكتاب،فلم يلتزموا بما أوتوه من الكتاب            ..

كين ولقد كانوا يضيفون إلى الإيمان بالجبـت والطـاغوت،موقفهم في صـف المشـر       
هـؤلاءِ  :ويقُولُونَ لِلَّذِين كَفَـروا   «:الكفار،ضد المؤمنين الذين آتاهم اللّه الكتاب أيضا      

 ..» أَهدى مِن الَّذِين آمنوا سبِيلًا
حيـي  :كان الذين حزبوا الأحزاب من قريش وغطفان وبني قريظة        :عن ابن عباس قال   و

 بن الربيـع بـن أبي الحقيق،وأبـو         وسلام بن أبي الحقيق أبو رافع،والربيع     ،بن أخطب 
فمن بـني   ،فأما وحوح وأبو عمار وهـوذة     = وهوذة بن قيس    ،عمار،ووحوح بن عامر  



 ١٦٧

هؤلاء أحبار يهـود    :فلما قدموا على قريش قالوا    = وكان سائرهم من بني النضير      ،وائل
بـل  :فقالوا،أدينكم خير أم دين محمد؟ فسألوهم     :فاسألوهم،وأهل العلم بالكتب الأول   

ألم تر إلى الذين أوتوا     :"فأنزل االله فيهم  ! وأنتم أهدى منه وممن اتبعه    ،كم خير من دينه   دين
 ..٩٨"وآتيناهم ملكًا عظيما:"إلى قوله،"نصيبا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت

 . وهذا لعن لهم،وإخبار بأنه لا ناصر لهم في الدنيا ولا في الآخرة
وقد .وإنما قالوا لهم ذلك ليستميلوهم إلى نصرم      .لأم إنما ذهبوا يستنصرون بالمشركين    

 وأصحابه حول المدينـة     -� -أجابوهم،وجاءوا معهم يوم الأحزاب حتى حفر النبي        
وكَفَى اللَّـه   .ورد اللَّه الَّذِين كَفَروا بِغيظِهِم لَم ينالُوا خيراً       «الخندق،وكفى اللّه شرهم    

الْقِتالَ،و مِنِينؤزِيزاًالْما عقَوِي كانَ اللَّه«. 
إن دين المشركين خير من دين محمـد ومـن معـه،وإن            :وكان عجيبا أن يقول اليهود    

 ولكن هذا لـيس     -� -المشركين أهدى سبيلا من الذين آمنوا بكتاب اللّه ورسوله          
إنه موقفهم دائما من الحق والباطل،ومن أهل الحق وأهل الباطل          ..بالعجيب من اليهود    

 ! م ذوو أطماع لا تنتهي،وذوو أهواء لا تعتدل،وذوو أحقاد لا تزولإ..
إنما .وهم لا يجدون عند الحق وأهله عونا لهم في شيء من أطماعهم وأهوائهم وأحقادهم             

ومن ثم يشهدون للباطل ضد الحق      . عند الباطل وأهله   - دائما   -يجدون العون والنصرة    
وكان طبيعيا منهم   ..ة،سببها كذلك قائم    هذه حال دائم  ! ولأهل الباطل ضد أهل الحق    

 ! هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا:ومنطقيا أن يقولوا عن الذين كفروا
إم يشوهون بوسائل الدعاية والإعلام التي في أيديهم كـل          .وهم يقولوا اليوم وغدا   

ا حركة إسلامية ناجحة على ظهر الأرض ويعينون عليها أهل الباطل لتشويهها وتحطيمه           
 لتشويه  - بالضبط كما كانوا يعينون مشركي قريش ويستنصرون م في الوقت ذاته             -

 .الحركة الإسلامية الأولى وتحطيمها

                                                 
 / ٨( ؟ عند ابن جرير     :وله شاهد من مرسل عكرمة       ) ٩٧٩٢](٤٦٩ /٨[ مؤسسة الرسالة    -تفسير الطبري    - ٩٨

  فيحسن به وإسناده رجاله كلهم ثقات على شرط مسلم)  شاكر ٤٦٩



 ١٦٨

 قد لا   - لخبثهم ولتمرسهم بالحيل الماكرة ولملابسات العصر الحديث         -ولكنهم أحيانا   
 ـ.بل يكتفون بتشويه الحق وأهله  .يثنون ثناء مكشوفا على الباطل وأهله      وا الباطـل  ليعين

 أصبح متهما،وقـد    - في هذا الزمان     -ذلك أن ثناءهم المكشوف     .على هدمه وسحقه  
يثير الشبهات حول حلفائهم المستورين،الذين يعملون لحسام،في سـحق الحركـات           

بل لقد يبلغ م المكر والحذق أحيانا،أن يتظـاهروا بعـداوة   ..الإسلامية في كل مكان    
ويتظاهروا كذلك بمعركـة كاذبـة      .م الحق وأهله  وحرب حلفائهم،الذين يسحقون له   

ليبعدوا الشبهة تماما عن أخلص حلفائهم،الذين يحققون لهم أهدافهم         .جوفاء من الكلام  
لأن حقـدهم علـى     ..ولكنهم لا يكفون أبدا عن تشويه الإسـلام وأهلـه           ! البعيدة

ولـو  ..الإسلام،وعلى كل شبح من بعيد لأي بعث إسلامي،أضخم من أن يـداروه             
 !للخداع والتمويه

هي التي من أجلها يجبههم اللّه باللعنـة     .. إا جبلة واحدة،وخطة واحدة،وغاية واحدة      
والذي يفقد نصرة اللّه فما له من ناصر وما له من معـين ولـو   .والطرد،وفقدان النصير 

من يلْعـنِ   و.أُولئِك الَّذِين لَعنهم اللَّه   «:كان أهل الأرض كلهم له ناصر وكلهم له معين        
 ..» اللَّه فَلَن تجِد لَه نصِيراً

وأين وعد اللّـه بأنـه   :فنسأل.ولقد يهولنا اليوم أن نجد دول الغرب كلها نصيرا لليهود    
 لعنهم،وأن من يلعن اللّه فلن تجد له نصيرا؟

ولـو كانـت تملـك القنابـل        .ليس هو الدول  .ولكن الناصر الحقيقي ليس هو الناس     
 .والصواريخالأيدروجينية 

ومن هؤلاء العباد مـن يملكـون القنابـل         :القاهر فوق عباده  .إنما الناصر الحق هو اللّه    
واللّـه  » ولَينصرنَّ اللَّه من ينصره   «..واللّه ناصر من ينصره     ! الأيدروجينية والصواريخ 

رضـى  معين من يؤمن به حق الإيمان،ويتبع منهجه حق الاتباع ويتحاكم إلى منهجه في  
 ..وفي تسليم 

 يخاطب ذا الكلام أمة مؤمنة به،متبعة لمنهجه،محتكمة إلى         - سبحانه   -ولقد كان اللّه    
وكان يعد المسلمين النصر    . وناصريهم - اليهود   -وكان يهون من شأن عدوها      .شريعته



 ١٦٩

وعده الذي لا ينالـه إلا      .وقد حقق اللّه لهم وعده    . لا نصير لهم   - اليهود   -عليهم لأم   
 .والذي لا يتحقق إلا على أيدي العصبة المؤمنة حين تقوم.ؤمنون حقاالم

فهم في كل زمان    .فلا يهولننا ما نلقاه من نصرة الملحدين والمشركين والصليبيين لليهود         
ولكـن كـذلك لا     ..فليست هذه هي النصـرة      ..ينصروم على الإسلام والمسلمين     

وليحـاول  !  يوم يكونـون مسـلمين     !فإنما يتحقق هذا الأمر للمسلمين    .يخدعننا هذا 
ثم يروا بأعينهم إن كان يبقى      . أن يكونوا مسلمين   - مرة واحدة    -المسلمون أن يجربوا    

وبعد التعجيب من أمرهم ومـوقفهم وقـولهم        ! أو أن ينفعهم هذا النصير    .لليهود نصير 
 -� -يأخذ في استنكار مـوقفهم مـن الرسـول          ..وإعلان اللعنة عليهم والخذلان     

منـة الـدين والنصـر      ..ين وغيظهم من أن يمن اللّـه علـيهم هـذه المنـة              والمسلم
وهم لم يعطوهم مـن عنـدهم   .وحسدهم لهم على ما أعطاهم اللّه من فضله    .والتمكين

 ٩٩!شيئا
جاءت العقيدة الإسلامية لتقذف بالحق على الباطل فتدمغه فإذا هو زاهق،ولترد إلى            لقد  

واقعيته،ولتخلص صورة النبوة وصورة النبي     التصور الإيماني وضوحه وبساطته وصدقه و     
من تلك الخرافات والأسـاطير والأوهـام والأضـاليل،التي شـاعت في الجاهليـات              

وكان أقرا إلى مشركي العرب جاهليات أهل الكتاب من اليهـود والنصـارى             .كلها
على اختلاف الملل والنحل بينهم،وكلها تشترك في تشويه صورة النبوة وصورة الـنبي             

 !ح تشويهأقب
وبعد بيان حقيقة الرسالة وحقيقة الرسول،وتقديمها للناس مبرأة من كل ما علق بصورة             

يقدم القرآن عقيدته للناس مجردة من كل إغـراء     .النبوة وصورة النبي من أوهام وأضاليل     
فالرسول الذي يقدمها للنـاس     ..خارج عن طبيعتها،ومن كل زينة زائدة عن حقيقتها         

وهو لا يتلقى إلا من     ..إني ملك   : اللّه،ولا يعلم الغيب،ولا يقول لهم     بشر،لا يملك خزائن  
والذين يقبلون دعوته هم أكرم البشر عند اللّه،وعليه        .ربه،ولا يتبع إلا ما يوحى إليه منه      

 .أن يلزمهم،وأن يهش لهم،وأن يبلغهم ما كتبه اللّه لهم على نفسه من الرحمة والمغفرة

                                                 
 ]١٠١٩ص  [ علي بن نايف الشحود- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٩٩



 ١٧٠

رك ضمائرهم من خشـية الآخـرة ليصـلوا إلى مرتبـة            كما أن عليه إنذار الذين تتح     
» تلقـي الـوحي   «وفي  » البشرية«التقوى،وفي هذا وذلك تنحصر وظيفته،كما أنه في        

ثم إنـه ـذا     ..فتصح في التصـورات حقيقتـه ووظيفتـه جميعـا           .تنحصر حقيقته 
التصحيح،وذا الإنذار،تستبين سبيل ارمين،عنـد مفـرق الطريق،ويتضـح الحـق           

،وينكشف الغموض والوهم حول طبيعة الرسول وحول حقيقة الرسـالة،كما          والباطل
ينكشف الغموض حول حقيقة الهدى وحقيقة الضلال،وتتم المفاصلة بين المؤمنين وغير           

وفي ثنايا الإفصاح عن هذه الحقائق يعرض السياق جوانب من          .المؤمنين في نور وفي يقين    
 - الطائعين منهم والعصـاة      -الناس جميعا   حقيقة الألوهية،وعلاقة الرسول ا،وعلاقة     

فالهدى إليها بصر والضلال    .ويتحدث عن طبيعة الهدى وطبيعة الضلال عن هذه الحقيقة        
واللّه كتب على نفسه الرحمة متمثلة في التوبة على عبـاده والمغفـرة لمـا               .عنها عمى 

 أن تسـتبين    وهو يريد .يرتكبونه من المعاصي في جهالة متى تابوا منها وأصلحوا بعدها         
سبيل ارمين،فيؤمن من يؤمن عن بينة،ويضل من يضل عن بينة،ويتخذ الناس مواقفهم            

 ١٠٠.في وضوح لا تغشيه الأوهام والظنون
 

�����������  

                                                 
 ]١٥١٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٠٠



 ١٧١

!=08'jא�z8'#א?�و��zO#��A.������08=!���ق�א'jא�z8'#א?�و��zO#��A.������08=!���ق�א'jא�z8'#א?�و��zO#��A.������08=!���ق�א'jא�z8'#א?�و��zO#��A.������ق�א�������
 

 -ان   ومن ورائها قضية الألوهية والتوحيد والإيم      -إا قضية الحكم والشريعة والتقاضي      
 :والقضية في جوهرها تتلخص في الإجابة على هذا السؤال

أيكون الحكم والشريعة والتقاضي حسب مواثيق اللّه وعقوده وشرائعه التي اسـتحفظ            
عليها أصحاب الديانات السماوية واحدة بعد الأخرى وكتبها على الرسل،وعلى مـن            

للأهواء المتقلبة،والمصالح  يتولون الأمر بعدهم ليسيروا على هداهم؟ أم يكون ذلك كله           
التي لا ترجع إلى أصل ثابت من شرع اللّه،والعرف الذي يصطلح عليه جيل أو أجيال؟               

أتكون الألوهية والربوبية والقوامة للّه في الأرض وفي حياة الناس؟ أم تكون            :وبتعبير آخر 
 كلها أو بعضها لأحد من خلقه يشرع للناس ما لم يأذن به اللّه؟

وإن شرائعه التي سنها للناس بمقتضـى       .إنه هو اللّه لا إله إلا هو      : يقول -انه   سبح -اللّه  
ألوهيته لهم وعبوديتهم له،وعاهدهم عليها وعلى القيام ا هي التي يجب أن تحكم هذه              
الأرض،وهي التي يجب أن يتحاكم إليها الناس،وهي التي يجب أن يقضي ـا الأنبيـاء               

 ..ومن بعدهم من الحكام 
إنه لا هوادة في هذا الأمر،ولا تـرخص في شـيء منـه،ولا             : يقول - سبحانه   -واللّه  

وإنه لا عبرة بما تواضع عليه جيل،أو لما اصـطلح عليـه            .انحراف عن جانب ولو صغير    
 في هذا   -إن المسألة   : يقول - سبحانه   -واللّه  ! قبيل،مما لم يأذن به اللّه في قليل ولا كثير        

وإنه لا وسط في هـذا  .سلام أو جاهلية وشرع أو هوى  مسألة إيمان أو كفر أو إ      -كله  
 لا يخرمون منـه     -فالمؤمنون هم الذين يحكمون بما أنزل اللّه        ! الأمر ولا هدنة ولا صلح    

 والكافرون الظالمون الفاسقون هم الذين لا يحكمون بمـا          -حرفا ولا يبدلون منه شيئا      
 .أنزل اللّه

وإمـا أن   .ة اللّه كاملة فهم في نطاق الإيمان      وأنه إما أن يكون الحكام قائمين على شريع       
يكونوا قائمين على شريعة أخرى مما لم يـأذن بـه اللّـه،فهم الكـافرون الظـالمون                 

وأن الناس إما أن يقبلوا من الحكام والقضاة حكم اللّه وقضاءه في أمـورهم              .الفاسقون



 ١٧٢

 ولا حجة ولا    ولا وسط بين هذا الطريق وذاك     ..وإلا فما هم بالمؤمنين     ..فهم مؤمنون   
فاللّه رب الناس يعلم ما يصلح للنـاس ويضـع شـرائعه       .معذرة،ولا احتجاج بمصلحة  

وليس .وليس أحسن من حكمه وشريعته حكم أو شريعة       .لتحقيق مصالح الناس الحقيقية   
إنني أرفض شريعة اللّه،أو إنني أبصر بمصلحة الخلق من اللّـه           :لأحد من عباده أن يقول    

 .. فقد خرج من نطاق الإيمان -أو بفعله  بلسانه -فإن قالها ..
هذه هي القضية الخطيرة الكبيرة التي يعالجها هذا الدرس في نصوص تقريريـة صـريحة               

ذلك إلى جانب ما يصوره من حال اليهود في المدينـة،ومناورام ومـؤامرام مـع     ..
 -وما يوجه به رسول اللّه      .»ن قُلُوبهم آمنا بِأَفْواهِهِم ولَم تؤمِ   :مِن الَّذِين قالُوا  «:المنافقين

 لمواجهة هذا الكيد الذي لم تكف عنه يهود،منذ أن قامت للإسلام دولة في المدينة               -�
.. 

 :والسياق القرآني في هذا الدرس يقرر

توافي الديانات التي جاءت من عند اللّه كلها على تحتيم الحكم بما أنزله اللّـه               :أولا

 وجعل هذا الأمر مفرق الطريق بين الإيمان والكفر         على شريعة اللّه  وإقامة الحياة كلها    
فـالتوراة أنزلهـا اللّـه فيهـا هـدى          ..وبين الإسلام والجاهلية وبين الشرع والهوى       

فِظُوا يحكُم بِها النبِيونَ الَّذِين أَسلَموا لِلَّذِين هادوا والربانِيونَ والْأَحبار بِما استح          «:ونور
وكَتبنـا  «..» وعِندهم التوراةُ فِيها حكْم اللَّهِ    «..» مِن كِتابِ اللَّهِ وكانوا علَيهِ شهداءَ     

مصدقاً لِمـا   «والإنجيل آتاه اللّه عيسى بن مريم       ..» إلخ..علَيهِم فِيها أَنَّ النفْس بِالنفْسِ      
» ولْيحكُم أَهلُ الْإِنجِيلِ بِما أَنزلَ اللَّه فِيـهِ  . وهدى وموعِظَةً لِلْمتقِين   بين يديهِ مِن التوراةِ   

بِالْحق مصدقاً لِما بين يديهِ مِن الْكِتـابِ ومهيمِنـاً          «أنزله اللّه على رسوله      والقرآن..
»  اللَّه ولا تتبِع أَهواءَهم عما جاءَك مِن الْحـق         فَاحكُم بينهم بِما أَنزلَ   «:وقال له » علَيهِ
ومن لَم يحكُم بِما أَنـزلَ      «..» ومن لَم يحكُم بِما أَنزلَ اللَّه فَأُولئِك هم الْكافِرونَ        «..

»  اللَّه فَأُولئِك هم الْفاسِـقُونَ     ومن لَم يحكُم بِما أَنزلَ    «..» اللَّه فَأُولئِك هم الظَّالِمونَ   
وكـذلك  ..» أَفَحكْم الْجاهِلِيةِ يبغونَ؟ ومن أَحسن مِن اللَّهِ حكْماً لِقَومٍ يوقِنـونَ؟          «..

تتوافى الديانات كلها على هذا الأمر،ويتعين حـد الإيمـان وشـرط الإسلام،سـواء              



 ١٧٣

 بما أنزل اللّه من الحكام،وقبول هذا الحكم        والمناط هو الحكم  ..للمحكومين أو للحكام    
 ..من المحكومين،وعدم ابتغاء غيره من الشرائع والأحكام 

والمسألة في هذا الوضع خطيرة والتشدد فيها على هذا النحو يستند إلى أسباب لا بـد                
فما هي يا ترى هذه الأسباب؟ إننا نحاول أن نتلمسها سـواء في هـذه               .خطيرة كذلك 
إن الاعتبار  الأول في هذه      .. السياق القرآني كله،فنجدها واضحة بارزة       النصوص أو في  

 أو - بلا شريك -القضية هو أا قضية الإقرار بألوهية اللّه وربوبيته وقوامته على البشر        
والقـرآن  ....ومن هنا هي قضية كفر أو إيمان،وجاهلية أو إسلام          ..رفض هذا الإقرار    

 ..كله معرض بيان هذه الحقيقة 
وسخر مـا في السـماوات      .خلق هذا الكون،وخلق هذا الإنسان    ..إن اللّه هو الخالق     

 متفرد بالخلق،لا شريك له في كثير منـه أو          - سبحانه   -وهو  ..والأرض لهذا الإنسان    
 .قليل

وللّه ملك السماوات والأرض ومـا بينـهما        ..بما أنه هو الخالق     ..وإن اللّه هو المالك     
وإن اللّه هو الرازق    .لا شريك له في كثير منه أو قليل       . بالملك  متفرد - سبحانه   -فهو  ..
وإن اللّه هو   ..لا من الكثير ولا من القليل       .فلا يملك أحد أن يرزق نفسه أو غيره شيئا        ..

وبمـا  ..بما أنه هو الخالق المالك الرازق       ..صاحب السلطان المتصرف في الكون والناس       
    وهـو  .ا خلق ولا رزق ولا نفع ولا ضـر أنه هو صاحب القدرة التي لا يكون بدو- 

 . المتفرد بالسلطان في هذا الوجود-سبحانه 
الألوهية،والملك،والسـلطان  . ـذه الخصـائص    - سبحانه   -والإيمان هو الإقرار للّه     

والإسلام هو الاستسلام والطاعة لمقتضـيات هـذه        .متفردا ا لا يشاركه فيها أحد     ..
 بالألوهية والربوبية والقوامة على الوجود كلـه        -انه   سبح -هو إفراد اللّه    ..الخصائص  

 والاعتراف بسلطانه الممثل في قـدره والممثـل كـذلك في            - وحياة الناس ضمنا     -
 الاعتـراف بألوهيتـه     - قبل كل شـيء      -فمعنى الاستسلام لشريعة اللّه هو      .شريعته

 شريعة غيرها في    ومعنى عدم الاستسلام لهذه الشريعة،واتخاذ    .وربوبيته وقوامته وسلطانه  
 رفض الاعتراف بألوهيـة اللّـه       - قبل كل شيء     -أية جزئية من جزئيات الحياة،هو      



 ١٧٤

ويستوي أن يكون الاستسلام أو الرفض باللسان أو بالفعل         ..وربوبيته وقوامته وسلطانه    
ومن هنا يجـيء هـذا   .وهي من ثم قضية كفر أو إيمان وجاهلية أو إسلام     ..دون القول   

» الظـالمون «..» م يحكُم بِما أَنزلَ اللَّـه فَأُولئِـك هـم الْكـافِرونَ           ومن لَ «:النص
 .»الفاسقون«..

والاعتبار  الثاني هو اعتبار  الأفضلية الحتمية المقطوع ا لشريعة اللّه على شـرائع               

 ومن أَحسن مِـن   «:هذه الأفضلية التي تشير إليها الآية الأخيرة في هذا الدرس          ..الناس
والاعتراف المطلق ذه الأفضلية لشريعة اللّه،في كل طور        ..» اللَّهِ حكْماً لِقَومٍ يوقِنونَ؟   

 ..من أطوار الجماعة،وفي كل حالة من حالاا 
فما يملك إنسان أن يدعي أن شريعة أحـد         ..هو كذلك داخل في قضية الكفر والإيمان        

الة أو في أي طور من أطـوار الجماعـة          من البشر،تفضل أو تماثل شريعة اللّه،في أية ح       
إنه يدعي أنـه    ..باللّه،وأنه من المسلمين      أنه مؤمن  - بعد ذلك    -ثم يدعي   ..الإنسانية  

أو يدعي أن أحوالا وحاجات     .أعلم من اللّه بحال الناس وأحكم من اللّه في تدبير أمرهم          
شريعته أو كان    غير عالم ا وهو يشرع       - سبحانه   -جرت في حياة الناس،وكان اللّه      

 ! عالما ا ولكنه لم يشرع لها
فأما مظـاهر   ! مهما قالها باللسان  .ولا تستقيم مع هذا الادعاء دعوى الإيمان والإسلام       

فإن حكمة شرائع اللّه لا تنكشف كلها للناس في         .هذه الأفضلية فيصعب إدراكها كلها    
في الظـلال   ..والبعض الذي ينكشف يصعب التوسع في عرضه هنا         .جيل من الأجيال  

 :فنكتفي منه ببعض اللمسات..
إن شريعة اللّه تمثل منهجا شاملا متكاملا للحياة البشرية يتناول بـالتنظيم والتوجيـه              

 ..والتطوير كل جوانب الحياة الإنسانية في جميع حالاا،وفي كل صورها وأشكالها 
ت الإنسـانية،وبحقيقة  وهو منهج قائم على العلم المطلق بحقيقة الكائن الإنساني،والحاجا     

الكون الذي يعيش فيه الإنسان وبطبيعة النواميس التي تحكمه وتحكم الكينونة الإنسانية            
ومن ثم لا يفرط في شيء من أمور هذه الحياة ولا يقع فيه ولا ينشأ عنه أي تصـادم                   ..

مدمر بين أنواع النشاط الإنساني ولا أي تصادم مدمر بين هذا النشـاط والنـواميس               



 ١٧٥

الأمر الذي لا يتوافر أبدا لمنهج      ..نية إنما يقع التوازن والاعتدال والتوافق والتناسق        الكو
من صنع الإنسان الذي لا يعلم إلا ظاهرا من الأمر وإلا الجانب المكشـوف في فتـرة                 
زمنية معينة ولا يسلم منهج يبتدعه من آثار الجهل الإنساني ولا يخلو من التصادم المدمر               

 .١٠١والهزات العنيفة الناشئة عن هذا التصادم.لنشاط وبعضبين بعض ألوان ا
لأن اللّه يعلم حق العلم بم يتحقق العـدل         ..أولا  ..وهو منهج قائم على العدل المطلق       

 رب الجميع فهو الـذي يملـك أن         - سبحانه   -لأنه  ..وثانيا  ..المطلق وكيف يتحقق    
 كما أنـه    -لميل والضعف   يعدل بين الجميع وأن يجيء منهجه وشرعه مبرأ من الهوى وا          

 الأمر الذي لا يمكن أن يتوافر في أي منهج          -مبرأ من الجهل والقصور والغلو والتفريط       
 فوق ما به    -أو في أي شرع من صنع الإنسان،ذي الشهوات والميول،والضعف والهوى           

 سواء كان المشرع فردا،أو طبقة،أو أمة،أو جيلا من أجيال البشر           -من الجهل والقصور    
لكل حالة من هذه الحالات أهواؤها وشهواا وميولها ورغباا فوق أن لها جهلـها              ف..

وقصورها وعجزها عن الرؤية الكاملة لجوانب الأمر كله حتى في الحالـة الواحـدة في               
 ..الجيل الواحد 

لأن صاحبه هـو صـاحب هـذا الكـون          .وهو منهج متناسق مع ناموس الكون كله      
فإذا شرع للإنسان شرع له كعنصر كوني،له سيطرة        .نصانع الكون وصانع الإنسا   .كله

على عناصر كونية مسخرة له بأمر خالقه بشرط السير على هداه،وبشرط معرفة هـذه              
ومن هنا يقع التناسق بين حركة الإنسـان وحركـة          ..العناصر والقوانين التي تحكمها     

يتعامل ا لا مـع    الكون الذي يعيش فيه وتأخذ الشريعة التي تنظم حياته طابعا كونيا،و          
ولكن كذلك مع الأحياء والأشياء في هـذا        ! نفسه فحسب،ولا مع بني جنسه فحسب     

الكون العريض،الذي يعيش فيه،ولا يملك أن ينفذ منه،ولا بد له من التعامل معه وفـق               
 .منهاج سليم قويم

                                                 
 .»دار الشروق«.»تخبط واضطراب«:فصل» الإسلام ومشكلات الحضارة«:يراجع بتوسع كتاب - ١٠١



 ١٧٦

منهج ففي كل   ..إنه المنهج الوحيد الذي يتحرر فيه الإنسان من العبودية للإنسان           ..ثم  
 -وفي المنهج الإسلامي    .ويعبد الناس الناس  . يتعبد الناس الناس   - غير المنهج الإسلامي     -

 .. يخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة اللّه وحده بلا شريك -وحده 
والذي يشرع موعـة    .. هي الحاكمية    - كما أسلفنا    -إن أخص خصائص الألوهية     

فهم عبيده لا عبيد اللّه،وهم     . ويستخدم خصائصها  من الناس يأخذ فيهم مكان الألوهية     
 .في دينه لا في دين اللّه

والإسلام حين يجعل الشريعة للّه وحده،يخرج الناس من عبادة العباد إلى عبـادة اللّـه               
فالإنسـان لا يولـد،ولا     ..» ميلاد الإنسـان  «بل يعلن   .وحده،ويعلن تحرير الإنسان  

ان مثله وإلا حين يتساوى في هذا الشأن مع         يوجد،إلا حيث تتحرر رقبته من حكم إنس      
 ..الناس جميعا أمام رب الناس 

إـا  ..إن هذه القضية التي تعالجها نصوص هذا الدرس هي أخطر وأكبر قضايا العقيدة              
قضـية تحـرر   .قضية الحرية والمسـاواة   .قضية العدل والصلاح  .قضية الألوهية والعبودية  

 أجل هذا كلـه كانـت قضـية الكفـر أو             وهي من  - بل ميلاد الإنسان     -الإنسان  
 ١٠٢..الإيمان،وقضية الجاهلية أو الإسلام 

والجاهلية ليست فترة تاريخية إنما هي حالة توجد كلما وجدت مقوماا في وضـع أو               
وهي في صميمها الرجوع بالحكم والتشريع إلى أهواء البشر،لا إلى منهج اللّـه             ..نظام  

ه الأهواء أهواء فرد،أو أهواء طبقـة،أو أهـواء         ويستوي أن تكون هذ   .وشريعته للحياة 
أهواء ..ما دامت لا ترجع إلى شريعة اللّه        ..فكلها  ..أمة،أو أهواء جيل كامل من الناس       

.. 
لا ..أو رأيه هـو القـانون   ..لأن هواه هو القانون .يشرع فرد لجماعة فإذا هي جاهلية     

لأن مصالح تلـك    .ي جاهلية وتشرع طبقة لسائر الطبقات فإذا ه     ! فرق إلا في العبارات   
!  فلا فرق إلا في العبارات     - أو رأي الأغلبية البرلمانية هو القانون        -الطبقة هي القانون    

                                                 
المستقبل لهذا  «:وكتاب» هذا الدين «:وكتاب» خصائص التصور الإسلامي ومقوماته   «:يراجع بتوسع كتاب   - ١٠٢

 » الشروقدار«.»الدين



 ١٧٧

لأن ..ويشرع ممثلو جميع الطبقات وجميع القطاعات في الأمة لأنفسهم فإذا هي جاهلية             
تجـردون  أهواء الناس الذين لا يتجردون أبدا من الأهواء،ولأن جهل الناس الذين لا ي            

 فـلا فـرق إلا في       - أو لأن رأي الشعب هو القـانون         -أبدا من الجهل،هو القانون     
لأن أهدافها القومية هي    .وتشرع مجموعة من الأمم للبشرية فإذا هي جاهلية       ! العبارات
ويشرع خالق  !  فلا فرق إلا في العبارات     - أو رأي اامع الدولية هو القانون        -القانون  

ماعات،وخالق الأمم والأجيال،للجميع،فإذا هي شريعة اللّه الـتي لا         الأفراد،وخالق الج 
لا لفرد ولا لجماعة ولا لدولـة،ولا لجيـل مـن           .محاباة فيها لأحد على حساب أحد     

ولأن اللّه يعلم حقيقة الجميع ومصلحة      .لأن اللّه رب الجميع والكل لديه سواء      .الأجيال
 . وحاجام بدون تفريط ولا إفراط أن يرعى مصالحهم- سبحانه -الجميع،فلا يفوته 

فردا أو طبقـة أو     .كائنا من كان  .فإذا هم عبيد من يشرع لهم     ..ويشرع غير اللّه للناس     
فإذا هم كلهم أحـرار متسـاوون،لا       ..ويشرع اللّه للناس    ..أمة أو مجموعة من الأمم      

 .يحنون جباههم إلا للّه،ولا يعبدون إلا اللّه
ولَـوِ اتبـع    «: حياة بني الإنسان،وفي نظام الكون كله      ومن هنا خطورة هذه القضية في     

   فِيهِن نمو ضالْأَرو ماواتتِ السدلَفَس مواءَهأَه قفالحكم بغير ما أنـزل اللّـه   ..» الْح
  ..١٠٣بنص القرآن..معناه الشر والفساد والخروج في النهاية عن نطاق الإيمان 

يك الْكِتاب بِالْحق،مصدقاً لِما بين يديهِ مِن الْكِتـابِ ومهيمِنـاً   وأَنزلْنا إِلَ «:وقال تعالى 
          قالْح مِن ا جاءَكمع مواءَهأَه بِعتلا تو،لَ اللَّهزبِما أَن مهنيب كُمهِ،فَاحلَيلْنـا    .ععلِكُـلٍّ ج

ولكِـن لِيبلُـوكُم فِـي مـا        .للَّه لَجعلَكُم أُمةً واحِدةً   ولَو شاءَ ا  .مِنكُم شِرعةً ومِنهاجاً  
وأَنِ .إِلَى اللَّهِ مرجِعكُم جمِيعاً،فَينبئُكُم بِما كُنتم فِيهِ تختلِفُونَ       .آتاكُم،فَاستبِقُوا الْخيراتِ 

واحذَرهم أَنْ يفْتِنوك عن بعضِ ما أَنـزلَ        .ءَهماحكُم بينهم بِما أَنزلَ اللَّه،ولا تتبِع أَهوا      
 كإِلَي اسِ             .اللَّهالن إِنَّ كَثِيراً مِنو،وبِهِمضِ ذُنعبِب مهصِيبأَنْ ي اللَّه رِيدما يأَن لَما فَاعلَّووفَإِنْ ت
 »..أَحسن مِن اللَّهِ حكْماً لِقَومٍ يوقِنونَ أَفَحكْم الْجاهِلِيةِ يبغونَ؟ ومن .لَفاسِقُونَ

                                                 
 ]١٢٧١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٠٣



 ١٧٨

ويقف الإنسان أمام هذه النصاعة في التعبير،وهذا الحسم في التقرير،وهـذا الاحتيـاط             
 مـن هـذه     - ولو قليل    -البالغ لكل ما قد يهجس في الخاطر من مبررات لترك شيء            

 الشريعة في بعض الملابسات والظروف 
 أن يتـرك    - يدعي الإسلام    - كله،فيعجب كيف ساغ لمسلم      يقف الإنسان أمام هذا   

وكيف ساغ له أن يظل يدعي الإسلام       ! الملابسات والظروف  شريعة اللّه كلها،بدعوى  
! ؟»مسلمين«وكيف لا يزال الناس يسمون أنفسهم       ! بعد هذا الترك الكلي لشريعة اللّه     

 كلها ويرفضون الإقرار له     وقد خلعوا ربقة الإسلام من رقام،وهم يخلعون شريعة اللّه        
بالألوهية،في صورة رفضهم الإقرار بشريعته،وبصلاحية هذه الشريعة في جميع الملابسات          

وأَنزلْنـا إِلَيـك    «! والظروف،وبضرورة تطبيقها كلها في جميع الملابسات والظـروف       
قبِالْح الْكِتاب «.. 

 ـ           تي تملـك حـق تتريـل       يتمثل الحق في صدوره من جهة الألوهيـة،وهي الجهـة ال
 ..الشرائع،وفرض القوانين 

ويتمثل الحق في محتوياته،وفي كل ما يعرض له من شئون العقيدة والشريعة،وفي كل مـا      
» مصدقاً لِما بين يديهِ مِن الْكِتابِ ومهيمِناً علَيـهِ        «:يقصه من خبر،وما يحمله من توجيه     

.. 
هو المرجع الأخير في هذا الشـأن،والمرجع الأخـير في          فهو الصورة الأخيرة لدين اللّه،و    

 .منهج الحياة وشرائع الناس،ونظام حيام،بلا تعديل بعد ذلك ولا تبديل
سـواء كـان هـذا    .ومن ثم فكل اختلاف يجب أن يرد إلى هذا الكتاب ليفصل فيـه         

 الاختلاف في التصور الاعتقادي بين أصحاب الديانات السماوية،أو في الشريعة الـتي           
أو كـان هـذا الاخـتلاف بـين المسـلمين           .جاء هذا الكتاب بصورا الأخـيرة     

أنفسهم،فالمرجع الذي يعودون إليه بآرائهم في شأن الحياة كله هو هـذا الكتـاب،ولا             
 .قيمة لآراء الرجال ما لم يكن لها أصل تستند إليه من هذا المرجع الأخير

احكُم بينهم بِما أَنزلَ اللَّـه،ولا تتبِـع        فَ«:وتترتب على هذه الحقيقة مقتضياا المباشرة     
قالْح مِن ا جاءَكمع مواءَهأَه «.. 



 ١٧٩

 فيما كان فيه من أمر أهل الكتاب الـذين          -� -والأمر موجه ابتداء إلى رسول اللّه       
وإلى آخر الزمـان    ..ولكنه ليس خاصا ذا السبب،بل هو عام        .يجيئون إليه متحاكمين  

لما أنه ليس هناك رسول جديد،ولا رسالة جديدة،لتعديل شيء ما في هذا المرجـع              طا..
ورضيه اللّه لهم منـهج     .لقد كمل هذا الدين،وتمت به نعمة اللّه على المسلمين        ! الأخير

ولم يعد هنالك من سبيل لتعديل شيء فيه أو تبديله،ولا لترك شيء            .حياة للناس أجمعين  
وقد علم اللّه حـين     .من شريعته إلى شريعة أخرى    من حكمه إلى حكم آخر،ولا شيء       

وعلم اللّه حين رضيه مرجعا أخيرا أنه يحقـق الخـير           .رضيه للناس،أنه يسع الناس جميعا    
 -وأي تعديل في هـذا المنـهج     .وأنه يسع حياة الناس جميعا،إلى يوم الدين      .للناس جميعا 

يخرج صاحبه مـن  .ورة هو إنكار لهذا المعلوم من الدين بالضر-ودعك من العدول عنه   
وقد علم اللّه أن معاذير كـثيرة       ! إنه من المسلمين  :ولو قال باللسان ألف مرة    .هذا الدين 

يمكن أن تقوم وأن يبرر ا العدول عن شيء مما أنزل اللّه واتبـاع أهـواء المحكـومين                 
وأن هواجس قد تتسرب في ضرورة الحكم بما أنزل اللّه كله بلا عـدول              ..المتحاكمين  

 في هـذه الآيـات     -� -فحذر اللّه نبيه    .يء فيه،في بعض الملابسات والظروف    عن ش 
 ..مرتين من اتباع أهواء المتحاكمين،ومن فتنتهم له عن بعض ما أنزل اللّه إليه 

الرغبة البشرية الخفيـة في تـأليف القلـوب بـين الطوائـف             :وأولى هذه الهواجس  
ومسايرة بعض رغبام عنـد مـا       .احدالمتعددة،والاتجاهات والعقائد المتجمعة في بلد و     

تصطدم ببعض أحكام الشريعة،والميل إلى التساهل في الأمور الطفيفة،أو التي يبدو أـا             
 !ليست من أساسيات الشريعة

 أن يؤمنوا له إذا تصالح معهم على        -� -وقد روي أن اليهود عرضوا على رسول اللّه         
ذا التحذير قد نزل بخصـوص هـذا   وأن ه.التسامح في أحكام بعينها منها حكم الرجم   

فهو أمـر   . أعم من حالة بعينها وعرض بعينه      - كما هو ظاهر     -ولكن الأمر   ..العرض  
وقد شـاء   ..يعرض في مناسبات شتى،ويتعرض له أصحاب هذه الشريعة في كل حين            

 أن يحسم في هذا الأمر،وأن يقطع الطريق على الرغبة البشرية الخفيـة             - سبحانه   -اللّه  



 ١٨٠

 ات والظروف،وتأليفا للقلوب حـين تختلـف الرغبـات          للاعتباراهل مراعاة   في التس 
 .والأهواء

إن اللّه لو شاء لجعل الناس أمة واحدة ولكنه جعل لكل منهم طريقا ومنهاجا              :فقال لنبيه 
وجعلهم مبتلين مختبرين فيما آتاهم من الدين والشريعة،وما آتاهم في الحياة كلها مـن              

ك طريقـه ثم يرجعـون كلـهم إلى اللّـه،فينبئهم           وأن كـلا منـهم يسـل      .عطايا
وأنه إذن لا يجـوز أن يفكـر في    ..بالحقيقة،ويحاسبهم على ما اتخذوا من منهج وطريق        

فهـم لا  ..التساهل في شيء من الشريعة لتجميع المخـتلفين في المشـارب والمنـاهج        
ولكِـن  . اللَّه لَجعلَكُم أُمةً واحِدةً    ولَو شاءَ .لِكُلٍّ جعلْنا مِنكُم شِرعةً ومِنهاجاً    «:يتجمعون

   فِي ما آتاكُم كُملُوبراتِ .لِييبِقُوا الْختمِيعاً   .فَاسج كُمجِعرفِيهِ    .إِلَى اللَّهِ م متبِما كُن ئُكُمبنفَي
 .»تختلِفُونَ

 خيرا وتأليفا    مداخل الشيطان كلها وبخاصة ما يبدو منها       - سبحانه   -بذلك أغلق اللّه    
! للقلوب وتجميعا للصفوف بالتساهل في شيء من شريعة اللّه في مقابل إرضاء الجميـع             

 ! أو في مقابل ما يسمونه وحدة الصفوف
! إن شريعة اللّه أبقى وأغلى من أن يضحى بجزء منها في مقابل شيء قدر اللّه ألا يكون                

لكل منهم منـهج،ولكل    فالناس قد خلقوا ولكل منهم استعداد،ولكل منهم مشرب،و       
 .ولحكمة من حكم اللّه خلقوا هكذا مختلفين.منهم طريق

وجعل هذا ابتلاء لهـم يقـوم عليـه         .وقد عرض اللّه عليهم الهدى وتركهم يستبقون      
جزاؤهم يوم يرجعون إليه،وهم إليه راجعون وإا لتعلة باطلة إذن،ومحاولة فاشـلة،أن            

،أو بتعبير آخر على حساب صلاح الحياة       يحاول أحد تجميعهم على حساب شريعة اللّه      
فالعدول أو التعديل في شريعة اللّـه لا يعـني شـيئا إلا الفسـاد في                .البشرية وفلاحها 

الأرض،وإلا الانحراف عن المنهج الوحيد القويم،وإلا انتفاء العدالة في حياة البشـر،وإلا            
وهو شر عظيم   ..ه  عبودية الناس بعضهم لبعض،واتخاذ بعضهم لبعض أربابا من دون اللّ         

لا يجوز ارتكابه في محاولة عقيمة لا تكون لأا غير ما قـدره اللّـه في                ..وفساد عظيم   
طبيعة البشر ولأا مضادة للحكمة التي من أجلها قدر ما قدر من اخـتلاف المنـاهج                



 ١٨١

وهـو خـالق وصـاحب الأمـر الأول فـيهم           ..والمشارع،والاتجاهات والمشارب   
 ..المصير وإليه المرجع و.والأخير

 في ظل هذا الـنص      -إن محاولة التساهل في شيء من شريعة اللّه،لمثل هذا الغرض،تبدو           
 محاولة سـخيفة لا     -الصادق الذي يبدو مصداقه في واقع الحياة البشرية في كل ناحية            

مبرر لها من الواقع ولا سند لها من إرادة اللّه ولا قبول لها في حـس المسـلم،الذي لا                   
إنـه  :يقولون» مسلمين«فكيف وبعض من يسمون أنفسهم .قيق مشيئة اللّه  يحاول إلا تح  

 !!!؟»السائحين«لا يجوز تطبيق الشريعة حتى لا نخسر 
فـالنص  .ويعود السياق فيؤكد هذه الحقيقة،ويزيدها وضوحا     !  أي واللّه هكذا يقولون   

قد يعني  ..» اءَهم عما جاءَك مِن الْحق    فَاحكُم بينهم بِما أَنزلَ اللَّه ولا تتبِع أَهو       «:الأول
فالآن يحذره من فتنتهم له عن بعض مـا         ! النهي عن ترك شريعة اللّه كلها إلى أهوائهم       

وأَنِ احكُم بينهم بِما أَنزلَ اللَّه،ولا تتبِع أَهواءَهم،واحذَرهم أَنْ يفْتِنـوك           «:أنزل اللّه إليه  
ب نعكإِلَي لَ اللَّهزضِ ما أَنع «.. 

فهي فتنة يجـب أن تحـذر       ..فالتحذير هنا أشد وأدق وهو تصوير للأمر على حقيقته          
والأمر في هذا اال لا يعدو أن يكون حكما بما أنزل اللّه كاملا أو أن يكون اتباعـا       ..

 .للهوى وفتنة يحذر اللّه منها
 أمرهم إذا   -� -لخواطر فيهون على رسول اللّه      ثم يستمر السياق في تتبع الهواجس وا      

لم يعجبهم هذا الاستمساك الكامل بالصغيرة قبل الكبيرة في هذه الشريعة،وإذا هم تولوا             
في ذلك الأوان حيـث     (فلم يختاروا الإسلام دينا أو تولوا عن الاحتكام إلى شريعة اللّه            

فَإِنْ تولَّوا فَاعلَم أَنما يرِيـد      «:)كان هناك تخيير قبل أن يصبح هذا حتما في دار الإسلام          
    وبِهِمضِ ذُنعبِب مهصِيبأَنْ ي اسِ لَفاسِقُونَ    .اللَّهالن إِنَّ كَثِيراً مِنفإن تولوا فـلا عليـك      .»و

ولا تجعل إعراضـهم    .منهم ولا يفتنك هذا عن الاستمساك الكامل بحكم اللّه وشريعته         
فإم إنما يتولون ويعرضون لأن اللّه يريـد أن    ..قفك  يفت في عضدك أو يحولك عن مو      

لا أنت ولا شريعة    :فهم الذين سيصيبهم السوء ذا الإعراض     .يجزيهم على بعض ذنوم   
وإِنَّ كَـثِيراً مِـن     «:ثم إا طبيعة البشر   ..اللّه ودينه ولا الصف المسلم المستمسك بدينه        



 ١٨٢

لأم هكذا ولا حيلة لك في هذا الأمـر،ولا         .فهم يخرجون وينحرفون  » الناسِ لَفاسِقُونَ 
وبذلك يغلق كل منافذ الشـيطان      ! ولا سبيل لاستقامتهم على الطريق    ! ذنب للشريعة 

ومداخله إلى النفس المؤمنة ويأخذ الطريق على كل حجة وكل ذريعة لترك شيء مـن               
 ..أحكام هذه الشريعة لغرض من الأغراض في ظرف من الظروف 

ولا وسط بـين    .فإنه إما حكم اللّه،وإما حكم الجاهلية     .. الطريق   ثم يقفهم على مفرق   
 الطرفين ولا بديل 

حكم اللّه يقوم في الأرض،وشريعة اللّه تنفذ في حياة الناس،ومنهج اللّه يقود حياة البشر              
 فأيهما يريدون؟..أو أنه حكم الجاهلية،وشريعة الهوى،ومنهج العبودية ..
إن معـنى   ..» يبغونَ؟ ومن أَحسن مِن اللَّهِ حكْماً لِقَومٍ يوقِنـونَ؟        أَفَحكْم الْجاهِلِيةِ    «

 هـي حكـم     - كما يصفها اللّه ويحددها قرآنه       -فالجاهلية  .الجاهلية يتحدد ذا النص   
البشر للبشر،لأا هي عبودية البشر للبشر،والخروج من عبودية اللّـه،ورفض ألوهيـة            

 . هذا الرفض بألوهية بعض البشر وبالعبودية لهم من دون اللّهاللّه،والاعتراف في مقابل
 ليست فترة من الزمـان ولكنـها وضـع مـن            - في ضوء هذا النص      -إن الجاهلية   

هذا الوضع يوجـد بالأمس،ويوجـد اليوم،ويوجـد غدا،فيأخـذ صـفة            .الأوضاع
 .الجاهلية،المقابلة للإسلام،والمناقضة للإسلام

 دون فتنة عـن  - إما أم يحكمون بشريعة اللّه -ي مكان  في أي زمان وفي أ-والناس  
وإما أم يحكمـون    . ويقبلوا ويسلمون ا تسليما،فهم إذن في دين اللّه        -بعض منها   

 ويقبلوا فهـم إذن في جاهليـة        - في أي صورة من الصور       -بشريعة من صنع البشر     
 .وهم في دين من يحكمون بشريعته،وليسوا بحال في دين اللّه

والذي لا يبتغي حكم اللّه يبتغي حكم الجاهلية والذي يرفض شريعة اللّه يقبل شـريعة               
 .الجاهلية،ويعيش في الجاهلية

ثم يسـألهم سـؤال     ! وهم بعد ذلك بالخيار   .وهذا مفرق الطريق،يقف اللّه الناس عليه     
ن مِـن   ومن أَحس «.استنكار لابتغائهم حكم الجاهلية وسؤال تقرير لأفضلية حكم اللّه        

 ..» اللَّهِ حكْماً لِقَومٍ يوقِنونَ؟



 ١٨٣

 فمن أحسن من اللّه حكما؟! وأجل
ومن ذا الذي يجرؤ على ادعاء أنه يشرع للناس،ويحكم فيهم،خيرا مما يشرع اللّه لهـم               

 ويحكم فيهم؟
 وأية حجة يملك أن يسوقها بين يدي هذا الادعاء العريض؟

إنه أرحم بالناس   :الق الناس؟ أيستطيع أن يقول    إنه أعلم بالناس من خ    :أيستطيع أن يقول  
إنه أعرف بمصالح الناس من إله الناس؟ أيسـتطيع أن          :من رب الناس؟ أيستطيع أن يقول     

 وهو يشرع شريعته الأخيرة،ويرسل رسوله الأخير ويجعـل         - سبحانه   -إن اللّه   :يقول
 -كان  ..عة الأبد   رسوله خاتم النبيين،ويجعل رسالته خاتمة الرسالات،ويجعل شريعته شري       

 يجهل أن أحوالا ستطرا،وأن حاجات ستستجد،وأن ملابسات ستقع فلـم           -سبحانه  
يحسب حساا في شريعته لأا كانت خافية عليه،حتى انكشـفت للنـاس في آخـر               

ما الذي يستطيع أن يقوله من ينحي شريعة اللّه عن حكم الحياة،ويستبدل ا             ! الزمان؟
هلية ويجعل هواه هو أو هوى شعب من الشعوب،أو هـوى        شريعة الجاهلية،وحكم الجا  

 جيل من أجيال البشر،فوق حكم اللّه،وفوق شريعة اللّه؟
الظـروف؟  ! وبخاصة إذا كان يدعي أنه من المسـلمين؟       ..ما الذي يستطيع أن يقوله      

ألم يكن هذا كله في علم اللّه وهو        ..الملابسات؟ عدم رغبة الناس؟ الخوف من الأعداء؟        
لمسلمين أن يقيموا بينهم شريعته،وأن يسيروا على منهجه،وألا يفتنوا عن بعض ما            يأمر ا 
 أنزله؟

قصور شريعة اللّه عن استيعاب الحاجـات الطارئة،والأوضـاع المتجـددة،والأحوال           
 المتغلبة؟ ألم يكن ذلك في علم اللّه وهو يشدد هذا التشديد،ويحذر هذا التحذير؟

مـا  ..أو من يدعون الإسـلام      ..ولكن المسلم   ..يشاء  يستطيع غير المسلم أن يقول ما       
الذي يقولونه من هذا كله،ثم يبقون على شيء من الإسلام؟ أو يبقى لهم شـيء مـن                 

 الإسلام؟
إنه مفرق الطريق،الذي لا معدى عنده من الاختيار ولا فائدة في المماحكة عنـده ولا               

 ..الجدال 



 ١٨٤

 ..ما حكم اللّه وإما حكم الجاهلية إ.إما إيمان وإما كفر.إما إسلام وإما جاهلية
والـذين لا يقبلـون     .والذين لا يحكمون بما أنزل اللّه هم الكافرون الظالمون الفاسقون         

 ..حكم اللّه من المحكومين ما هم بمؤمنين 
إن هذه القضية يجب أن تكون واضحة وحاسمة في ضمير المسلم وألا يتردد في تطبيقهـا    

تسليم بمقتضى هذه الحقيقة ونتيجة هـذا التطبيـق علـى         على واقع الناس في زمانه وال     
وما لم يحسم ضمير المسلم في هذه القضية،فلن يستقيم لـه ميـزان     ! الأعداء والأصدقاء 

ولن يتضح له منهج،ولن يفرق في ضميره بين الحق والباطل ولن يخطو خطوة واحدة في               
عة في نفوس الجمـاهير     وإذا جاز أن تبقى هذه القضية غامضة أو مائ        ..الطريق الصحيح   

من الناس فما يجوز أن تبقى غامضة ولا مائعة في نفـوس مـن يريـدون أن يكونـوا          
 ..١٠٤وأن يحققوا لأنفسهم هذا الوصف العظيم » المسلمين«
 

������������ 

                                                 
 ]١٢٨٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٠٤



 ١٨٥

�������ق�א������.��A)אh]�א�A#�sQو�)אh]�א��'`��-���ق�א������.��A)אh]�א�A#�sQو�)אh]�א��'`��-���ق�א������.��A)אh]�א�A#�sQو�)אh]�א��'`��-���ق�א������.��A)אh]�א�A#�sQو�)אh]�א��'`��-
 

بعضـهم أَولِيـاءُ    .ذُوا الْيهود والنصارى أَولِيـاءَ    يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِ     «:قال تعالى 
فَترى الَّـذِين فِـي     .إِنَّ اللَّه لا يهدِي الْقَوم الظَّالِمِين     .ومن يتولَّهم مِنكُم فَإِنه مِنهم    .بعضٍ

فَعسى اللَّه أَنْ يأْتِي بِالْفَتحِ     .بنا دائِرةٌ نخشى أَنْ تصِي  :قُلُوبِهِم مرض يسارِعونَ فِيهِم،يقُولُونَ   
          نادِمِين فُسِهِموا فِي أَنرلى ما أَسوا عبِحصدِهِ فَيعِن رٍ مِنأَم لاءِ    :أَووا أَهؤنآم قُولُ الَّذِينيو

 ..» ت أَعمالُهم،فَأَصبحوا خاسِرِينالَّذِين أَقْسموا بِاللَّهِ جهد أَيمانِهِم إِنهم لَمعكُم؟ حبِطَ
ويحسن أن نبين أولا معنى الولاية التي ينهى اللّه الذين آمنوا أن تكون بينهم وبين اليهود                

 ..والنصارى 
فبعيد جدا أن يكون    .ولا تتعلق بمعنى اتباعهم في دينهم     .إا تعني التناصر والتحالف معهم    
إنمـا هـو ولاء التحـالف       .اليهود والنصارى في الدين   بين المسلمين من يميل إلى اتباع       

والتناصر،الذي كان يلتبس على المسلمين أمره،فيحسبون أنه جائز لهم،بحكم ما كـان            
واقعا من تشابك المصالح والأواصر،ومن قيام هذا الولاء بينهم وبين جماعات من اليهود             

 ـاهم اللّـه عنـه وأمـر         قبل الإسلام،وفي أوائل العهد بقيام الإسلام في المدينة،حتى       
بعد ما تبين عدم إمكان قيام الولاء والتحالف والتناصر بين المسلمين واليهود في             .بإبطاله
 ..المدينة 

وقد جاء في صدد الكلام عن العلاقة بين        .وهذا المعنى معروف محدد في التعبيرات القرآنية      
مـا  «:فقال اللّه سبحانه.لإسلامالمسلمين في المدينة والمسلمين الذين لم يهاجروا إلى دار ا 

وطبيعي أن المقصود هنا ليس الولايـة في        ..» لَكُم مِن ولايتِهِم مِن شيءٍ حتى يهاجِروا      
إنما المقصود هـو ولايـة التناصـر        .فالمسلم ولي المسلم في الدين على كل حال       .الدين

سلمين الذين لم يهـاجروا     فهي التي لا تقوم بين المسلمين في دار الإسلام والم         .والتعاون
وهذا اللون من الولاية هو الذي تمنع هذه الآيات أن يقوم بين الذين آمنوا وبين               ..إليهم  

 .اليهود والنصارى بحال،بعد ما كان قائما بينهم أول العهد في المدينة



 ١٨٦

إن سماحة الإسلام مع أهل الكتاب شيء،واتخاذهم أولياء شيء آخر،ولكنها يختلطـان            
لمسلمين،الذين لم تتضح في نفوسهم الرؤية الكاملة لحقيقـة هـذا الـدين             على بعض ا  

ووظيفته،بوصفه حركة منهجية واقعية،تتجه إلى إنشاء واقع في الأرض،وفـق التصـور          
 -الإسلامي الذي يختلف في طبيعته عن سائر التصورات التي تعرفها البشرية وتصطدم             

دم بشـهوات النـاس وانحـرافهم        بالتصورات والأوضاع المخالفة،كما تصط    -من ثم   
وفسوقهم عن منهج اللّه،وتدخل في معركة لا حيلة فيها،ولا بد منها،لإنشـاء ذلـك              

 ..الواقع الجديد الذي تريده،وتتحرك إليه حركة إيجابية فاعلة منشئة 
وهؤلاء الذين تختلط عليهم تلك الحقيقة ينقصهم الحس النقي بحقيقـة العقيـدة،كما              

 لطبيعة المعركة وطبيعة موقف أهل الكتاب فيها ويغفلون عـن           ينقصهم الوعي الذكي  
التوجيهات القرآنية الواضحة الصريحة فيها،فيخلطون بين دعوة الإسلام إلى السماحة في           

مكفولي الحقوق،وبين   معاملة أهل الكتاب والبر م في اتمع المسلم الذي يعيشون فيه          
ناسين ما يقرره القرآن الكـريم  .ماعة المسلمةالولاء الذي لا يكون إلا للّه ورسوله وللج   

وأن هذا شـأن    ..بعضهم أولياء بعض في حرب الجماعة المسلمة        ..من أن أهل الكتاب     
ثابت لهم،وأم ينقمون من المسلم إسلامه،وأم لن يرضوا عن المسلم إلا أن يترك دينه              

أم قـد بـدت     و.وأم مصرون على الحرب للإسلام وللجماعة المسلمة      .ويتبع دينهم 
 .إلى آخر هذه التقريرات الحاسمة..البغضاء من أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر 

إن المسلم مطالب بالسماحة مع أهل الكتاب،ولكنه منهي عن الولاء لهم بمعنى التناصـر         
 .والتحالف معهم

وإن طريقه لتمكين دينه وتحقيق نظامه المتفرد لا يمكن أن يلتقـي مـع طريـق أهـل                  
،ومهما أبدى لهم من السماحة والمودة فإن هذا لن يبلغ أن يرضوا له البقاء على               الكتاب

 ..دينه وتحقيق نظامه،ولن يكفهم عن موالاة بعضهم لبعض في حربه والكيد له 
وسذاجة أية سذاجة وغفلة أية غفلة،أن نظن أن لنا وإياهم طريقـا واحـدا نسـلكه                

 مع الكفار والملحدين،إذا كانت المعركـة       فهم! أمام الكفار والملحدين  ! للتمكين للدين 
 !!! مع المسلمين



 ١٨٧

وهذه الحقائق الواعية يغفل عنها السذج منا في هذا الزمان وفي كل زمان حين يفهمون               
أننا نستطيع أن نضع أيدينا في أيدي أهل الكتاب في الأرض للوقوف في وجه الماديـة                

لقرآن كله وناسين تعليم التـاريخ       ناسين تعليم ا   -!  بوصفنا جميعا أهل دين    -والإلحاد  
هـؤلاءِ  «:فأهل الكتاب هؤلاء هم الذين كانوا يقولون للذين كفروا من المشركين          .كله

وأهل الكتاب هؤلاء هم الذين ألبوا المشـركين علـى          ..» أَهدى مِن الَّذِين آمنوا سبِيلًا    
 هـم الـذين شـنوا       وأهل الكتاب .الجماعة المسلمة في المدينة،وكانوا لهم درعا وردءا      

الحروب الصليبية خلال مائتي عام،وهم الذين ارتكبوا فظـائع الأنـدلس،وهم الـذين        
شردوا العرب المسلمين في فلسطين،وأحلوا اليهود محلهم،متعاونين في هذا مع الإلحـاد            

في الحبشـة   ..وأهل الكتاب هؤلاء هم الذين يشردون المسلمين في كل مكان           ! والمادية
ريا والجزائر،ويتعاونون في هذا التشريد مع الإلحاد والمادية والوثنيـة،في          والصومال واريت 

 في بعد   -ثم يظهر بيننا من يظن      ! يوغسلافيا والصين والتركستان والهند،وفي كل مكان     
 أنه يمكن أن يقوم بيننا وبين أهل الكتاب هـؤلاء           -كامل عن تقريرات القرآن الجازمة      

وإذا قرأوه  .إن هؤلاء لا يقرأون القرآن    ! لحادية عن الدين  ندفع به المادية الإ   .ولاء وتناصر 
اختلطت عليهم دعوة السماحة التي هي طابع الإسلام فظنوها دعوة الولاء الذي يحذر             

 .منه القرآن
إن هؤلاء لا يعيش الإسلام في حسهم،لا بوصفه عقيدة لا يقبـل اللّـه مـن النـاس                  

واقع جديد في الأرض تقف في وجـه        غيرها،ولا بوصفه حركة إيجابيه تستهدف إنشاء       
لأنـه  .الموقف الذي لا يمكن تبديله    .عداوات أهل الكتاب اليوم،كما وقفت له بالأمس      

وندع هؤلاء في إغفالهم أو غفلتهم عن التوجيه القرآني،لنعـي          ! الموقف الطبيعي الوحيد  
ذُوا الْيهـود والنصـارى     يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِ     «:نحن هذا التوجيه القرآني الصريح    

إِنَّ اللَّه لا يهـدِي الْقَـوم       .ومن يتولَّهم مِنكُم فَإِنه مِنهم    ..بعضهم أَولِياءُ بعضٍ    ..أَولِياءَ  
ولكنه في الوقت ذاتـه      -هذا النداء موجه إلى الجماعة المسلمة في المدينة         ..» الظَّالِمِين 

موجه .. مسلمة تقوم في أي ركن من أركان الأرض إلى يوم القيامة             موجه لكل جماعة  
ولقد كانت المناسبة الحاضـرة إذ      ..» الَّذِين آمنوا «:لكل من ينطبق عليه ذات يوم صفة      



 ١٨٨

بـين بعـض     ذاك لتوجيه هذا النداء للذين آمنوا،أن المفاصلة لم تكن كاملة ولا حاسمة           
 فقد كانت هناك علاقات     - وبخاصة اليهود    -المسلمين في المدينة وبعض أهل الكتاب       

وكان هذا كله طبيعيا    ..ولاء وحلف،وعلاقات اقتصاد وتعامل،وعلاقات جيرة وصحبة       
مع الوضع التاريخي والاقتصادي والاجتماعي  في المدينة قبل الإسلام،بين أهل المدينة من             

وموا بدورهم في   وكان هذا الوضع يتيح لليهود أن يق      ..العرب وبين اليهود بصفة خاصة      
الكيد لهذا الدين وأهله بكل صنوف الكيد التي عددا وكشفتها النصـوص القرآنيـة              
الكثيرة والتي سبق استعراض بعضها في الأجزاء الخمسة الماضية من هذه الظلال والـتي              

 .يتولى هذا الدرس وصف بعضها كذلك في هذه النصوص
عركة التي يخوضها بعقيدته،لتحقيق منهجه     ونزل القرآن ليبث الوعي اللازم للمسلم في الم       

ولينشئ في ضمير المسلم تلك المفاصلة الكاملة بينه وبين كل من           .الجديد في واقع الحياة   
المفاصـلة الـتي لا تنـهي       .لا ينتمي إلى الجماعة المسلمة ولا يقف تحت رايتها الخاصة         

ي لا يكون في قلـب      ولكنها تنهي الولاء الذ   .فهذه صفة المسلم دائما   .السماحة الخلقية 
الوعي والمفاصلة اللذان لا بد منهما للمسـلم في         ..المسلم إلا للّه ورسوله والذين آمنوا       

 .كل أرض وفي كل جيل
ومـن  .بعضهم أَولِياءُ بعـضٍ   ..يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِذُوا الْيهود والنصارى أَولِياءَ          «

إـا  ..بعضهم أولياء بعض    .»إِنَّ اللَّه لا يهدِي الْقَوم الظَّالِمِين     .م فَإِنه مِنهم  يتولَّهم مِنكُ 
إم لن يكونوا أولياء    ..لأا حقيقة نابعة من طبيعة الأشياء       ..حقيقة لا علاقة لها بالزمن      

سم وقد مضت القرون تلو القرون تر     ..للجماعة المسلمة في أي أرض ولا في أي تاريخ          
 والجماعة  -� -لقد ولي بعضهم بعضا في حرب محمد        ..مصداق هذه القولة الصادقة     

ولم ..وولي بعضهم بعضا في كل فجاج الأرض،على مدار التـاريخ           .المسلمة في المدينة  
تختل هذه القاعدة مرة واحدة ولم يقع في هذه الأرض إلا ما قرره القـرآن الكـريم،في                 

واختيار الجملة الاسمية علـى هـذا النحـو         ..لمفرد  صيغة الوصف الدائم،لا الحادث ا    
إنما هي اختيار مقصود للدلالة على الوصف       ! ليست مجرد تعبير  ..بعضهم أولياء بعض    ..

فإنه إذا كـان اليهـود      ..ثم رتب على هذه الحقيقة الأساسية نتائجها        ! الدائم الأصيل 



 ١٨٩

والفرد الذي يتـولاهم    .والنصارى بعضهم أولياء بعض فإنه لا يتولاهم إلا من هو منهم          
» الإسـلام «من الصف المسلم،يخلع نفسه من الصف ويخلع عن نفسه صفة هذا الصف            

ومن يتولَّهم مِنكُم فَإِنه    «:لأن هذه هي النتيجة الطبيعية الواقعية     .وينضم إلى الصف الآخر   
مهن ظلمـه هـذا     وبسبب م ..وكان ظالما لنفسه ولدين اللّه وللجماعة المسلمة        ..» مِن

ولا يهديه إلى الحق ولا يرده      .يدخله اللّه في زمرة اليهود والنصارى الذين أعطاهم ولاءه        
لقد كان هذا تحـذيرا عنيفـا       ..» إِنَّ اللَّه لا يهدِي الْقَوم الظَّالِمِين     «:إلى الصف المسلم  

لكنـه يمثـل    نعم و .فهو عنيف .ولكنه تحذير ليس مبالغا فيه    .للجماعة المسلمة في المدينة   
 وبعضـهم أوليـاء     -فما يمكن أن يمنح المسلم ولاءه لليهود والنصارى         .الحقيقة الواقعة 

 ثم يبقى له إسلامه وإيمانه،وتبقى له عضويته في الصف المسلم،الذي يتولى اللّـه              -بعض  
 ..فهذا مفرق الطريق ..ورسوله والذين آمنوا 

لة بينه وبين كل من ينهج غير منهج        وما يمكن أن يتميع حسم المسلم في المفاصلة الكام        
الإسلام وبينه وبين كل من يرفع راية غير راية الإسلام ثم يكون في وسعه بعد ذلك أن                 

 - أول ما تستهدف     -الضخمة التي تستهدف     يعمل عملا ذا قيمة في الحركة الإسلامية      
تصور إقامة نظام واقعي في الأرض فريد يختلف عن كل الأنظمة الأخرى ويعتمد على              

 ..متفرد كذلك من كل التصورات الأخرى 
إن اقتناع المسلم إلى درجة اليقين الجازم،الذي لا أرجحة فيه ولا تردد،بأن دينـه هـو                

 وبأن منهجه الـذي  -� - بعد رسالة محمد -الدين الوحيد الذي يقبله اللّه من الناس     
ئر المنـاهج ولا يمكـن      كلفه اللّه أن يقيم الحياة عليه،منهج متفرد لا نظير له بين سـا            

الاستغناء عنه بمنهج آخر ولا يمكن أن يقوم مقامه منهج آخر ولا تصلح الحياة البشرية               
ولا تستقيم إلا أن تقوم على هذا المنهج وحده دون سواه ولا يعفيه اللّه ولا يغفر له ولا                  

  عتقاديـة الا:يقبله إلا إذا هو بذل جهد طاقته في إقامة هـذا المنـهج بكـل جوانبـه                
 ولا في جـزء منـه       -  لم يأل في ذلك جهدا،ولم يقبل من منهجه بديلا            الاجتماعية  و

 ولم يخلط بينه وبين أي منـهج آخـر في تصـور اعتقـادي،ولا في نظـام                  -صغير  



 ١٩٠

اجتماعي،ولا في أحكام تشريعية،إلا ما استبقاه اللّه في هذا المنهج من شرائع من قبلنـا               
 ...من أهل الكتاب 

 الـذي يدفعـه     - وحـده    -لم إلى درجة اليقين الجازم ذا كله هـو          إن اقتناع المس  
للاضطلاع بعبء النهوض بتحقيق منهج اللّه الذي رضيه للناس في وجـه العقبـات              
الشاقة،والتكاليف المضنية،والمقاومة العنيدة،والكيد الناصب،والألم الذي يكـاد يجـاوز      

 مما هـو قـائم في       -مر يغني عنه غيره     وإلا فما العناء في أ    ..الطاقة في كثير من الأحيان      
سواء كانت هذه الجاهلية ممثلة في وثنية الشرك،أو في انحراف أهل           ..الأرض من جاهلية    

بل ما العناء في إقامة المنهج الإسلامي،إذا كانت الفوارق         ..الكتاب،أو في الإلحاد السافر     
 يها بالمصالحة والمهادنة؟بينه وبين مناهج أهل الكتاب أو غيرهم قليلة يمكن الالتقاء عل

إن الذين يحاولون تمييع هذه المفاصلة الحاسمة،باسم التسامح والتقريب بين أهل الأديـان             
فالدين هو الـدين    .السماوية،يخطئون فهم معنى الأديان كما يخطئون فهم معنى التسامح        

عتقادي والتسامح يكون في المعاملات الشخصية،لا في التصور الا       .الأخير وحده عند اللّه   
إم يحاولون تمييع اليقين الجازم في نفس المسلم بأن اللّه لا           ..ولا في النظام الاجتماعي       

يقبل دينا إلا الإسلام،وبأن عليه أن يحقق منهج اللّه الممثل في الإسلام ولا يقبل دونـه                
 ـ       - ولو طفيفا    -بديلا ولا يقبل فيه تعديلا       و  هذا اليقين الذي ينشئه القرآن الكريم وه

» ومن يبتغِ غَير الْإِسلامِ دِيناً فَلَـن يقْبـلَ مِنـه          «..» إِنَّ الدين عِند اللَّهِ الْإِسلام    «:يقرر
..»        كإِلَي لَ اللَّهزضِ ما أَنعب نع وكفْتِنأَنْ ي مهذَراحـوا لا        «..» ونآم ـا الَّـذِينهيا أَي

  و ودهخِذُوا الْيتلِياءَ   تصارى أَوالن..        مهمِـن هفَإِن كُممِن ملَّهوتي نمضٍ وعلِياءُ بأَو مهضعب «
! ولا على المسلم من تميع المتميعين وتمييعهم لهذا الـيقين         ..وفي القرآن كلمة الفصل     ..

ها ـذا   ويصور السياق القرآني تلك الحالة التي كانت واقعة والتي يترل القرآن من أجل            
فَترى الَّذِين فِي قُلُوبِهِم مرض يسارِعونَ فِيهِم،يقُولُونَ نخشـى أَنْ تصِـيبنا            «:التحذير

جاءَ عبادةُ بن الصـامِتِ مِـن بنِـي         :روى ابن جرير عن عطِيةَ بنِ سعدٍ قَالَ       ..» دائِرةٌ
إِنَّ لِي موالِي مِـن يهـود       ،يا رسولَ اللَّهِ  :فَقَالَ، �هِ  الْحرثِ بنِ الْخزرجِ إِلَى رسولِ اللَّ     

 مهددع كَثِير،            ولَهسرو لَّى اللَّهوأَتو ودهةِ يوِلَاي ولِهِ مِنسرأُ إِلَى اللَّهِ وري أَبإِنو.  دبفَقَالَ ع



 ١٩١

  يأُب نائِ   :اللَّهِ بوالد افلٌ أَخجي رإِنر،      الِيوةِ موِلَاي أُ مِنرولُ اللَّهِ    .لَا أَبسـدِ  �فَقَالَ ربلِع
  ينِ أُباللَّهِ ب ":        ـوـامِتِ فَهنِ الصةَ بادبلَى عع ودهةِ يوِلَاي بِهِ مِن خِلْتا بابِ مباالْحا أَبي
   هوند كقَالَ" إِلَي:   قَبِلْت لَ اللَّ .قَدزفَأَنى         :هـارصالنو ودهخِذُوا الْيتوا لَا تنآم ا الَّذِينها أَيي

 ...١٠٥"فَترى الَّذِين فِي قُلُوبِهِم مرض :أَولِياءَ بعضهم أَولِياءُ بعضٍ إِلَى قَولِهِ
آمِنوا قَبـلَ أَنْ    :لِأَولِيائِهِم مِن يهود  لَما انهزم أَهلُ بدرٍ قَالَ الْمسلِمونَ       :قَالَ،عنِ الزهرِي و

غَركُم أَنْ أَصبتم رهطًا مِن قُريشٍ      :فَقَالَ مالِك بن صيفٍ   .يصِيبكُم اللَّه بِيومٍ مِثْلِ يومِ بدرٍ       
جمِع علَيكُم لَم يكُـن لَكُـم يـد أَنْ          أَما لَو أَسررنا الْعزِيمةَ أَنْ نست     ،لَا عِلْم لَهم بِالْقِتالِ   

إِنَّ أَولِيائِي مِن الْيهودِ كَانت شدِيدةً أَنفُسهم كَـثِيرا         ،يا رسولَ اللَّهِ  :فَقَالَ عبادةُ ،تقَاتِلُونا
  مهكَتوةً شدِيدش مهولِ     ،سِلَاحسإِلَى رأُ إِلَى اللَّهِ وري أَبإِنو  تِهِملَايو لًى لِي إِلَّـا     ،هِ مِنولَا مو

   ولَهسرو اللَّه.    يأُب ناللَّهِ ب دبفَقَالَ ع:     ودهلَاءِ يو أُ مِنري لَا أَبلَكِن،      مهلِي مِن دلٌ لَا بجي رإِن
ت بِهِ مِن ولَـاءِ يهـود علَـى         أَرأَيت الَّذِي نفِس  ،يا أَبا حبابٍ  :" �فَقَالَ رسولُ اللَّهِ    .

يا أَيها الَّذِين آمنـوا لَـا       :فَأَنزلَ اللَّه تعالَى ذِكْره   .إِذَنْ أَقْبلُ   :قَالَ" فَهو لَك دونه    ،عبادةَ
واللَّه يعصِمك  :غَ إِلَى قَولِهِ  تتخِذُوا الْيهود والنصارى أَولِياءَ بعضهم أَولِياءُ بعضٍ إِلَى أَنْ بلَ         

 ..١٠٦"مِن الناسِ 
فكانت أول قبيلة من اليهود نقضت ما بينها وبين رسـول االله            :وقال محمد بن إسحاق   

حتى نزلوا  �فحاصرهم رسول االله    :فحدثني عاصم بن عمر بن قتادة قال      .بنو قينقاع �
يـا  :فقال،نـه االله منـهم    حين أمك ،فقام إليه عبد االله بن أبي بن سـلول        ،على حكمه 

يـا  :فقـال ،�فأبطأ عليه رسول االله :قال،وكانوا حلفاء الخزرج.أحسن في موالي  ،محمد
فقال .�فأدخل يده في جيب درع رسول االله        .فأعرض عنه :قال.أحسن في موالي  ،محمد

ويحك ":حتى رئِي لوجهه ظللا ثم قال     �وغضب رسول االله    ".أرسلني."�له رسول االله    
قد ،وثلاثمائة دارع ،أربعمائة حاسر ، واالله لا أرسلك حتى تحسن في موالي       لا:قال".أرسلني

                                                 
١٠٥ -  رِيآنِ لِلطَّبفْسِيرِ الْقُرانِ فِي تيالْب امِعوفيه انقطاع ) ١١٠٥١(ج 
 ضعيف جدا ) ١١٠٥٢(قُرآنِ لِلطَّبرِي جامِع الْبيانِ فِي تفْسِيرِ الْ - ١٠٦



 ١٩٢

إني امـرؤ أخشـى     ! تحصـدهم في غـداة واحـدة؟      ،منعوني من الأحمـر والأسود    
 ..١٠٧."  هم لك":�فقال رسول االله :قال،الدوائر

عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن       ،فحدثني أبي إسحاق بن يسار    :وقال محمد بن إسحاق   
وقام ،تشبث بأمرهم عبد االله بن أبي     ،�لما حاربت بنو قَينقَاع رسول االله       : قال الصامت

له ،وكان أحد بني عوف بن الخزرج     ،�ومشى عبادة بن الصامت إلى رسول االله        ،دوم
وتبرأ إلى االله ورسـوله     �فجعلهم إلى رسول االله     ،من حلفهم مثل الذي لعبد االله بن أبي       

وأتـولى االله   ،أتبرأ إلى االله وإلى رسـوله مـن حلفهم        ،يا رسول االله  :وقال،من حلفهم �
ففيه وفي عبد االله بـن أبي نزلـت         .وأبرأ من حلف الكفار وولايتهم    ،ورسوله والمؤمنين 
يا أَيها الَّذِين آمنوا لَا تتخِذُوا الْيهود والنصارى أَولِياءَ بعضهم أَولِياءُ           {:الآيات في المائدة  

فَترى الَّـذِين   ) ٥١( ومن يتولَّهم مِنكُم فَإِنه مِنهم إِنَّ اللَّه لَا يهدِي الْقَوم الظَّالِمِين             بعضٍ
               ـأْتِيأَنْ ي ى اللَّهسةٌ فَعائِرا دنصِيبى أَنْ تشخقُولُونَ ني ونَ فِيهِمارِعسي ضرم فِي قُلُوبِهِم

ويقُولُ الَّذِين  ) ٥٢(و أَمرٍ مِن عِندِهِ فَيصبِحوا علَى ما أَسروا فِي أَنفُسِهِم نادِمِين            بِالْفَتحِ أَ 
آمنوا أَهؤلَاءِ الَّذِين أَقْسموا بِاللَّهِ جهد أَيمانِهِم إِنهم لَمعكُم حبِطَت أَعمالُهم فَأَصـبحوا             

  اسِرِينمٍ               ) ٥٣(خبِقَـو أْتِي اللَّـهي فودِينِهِ فَس نع كُممِن دتري نوا منآم ا الَّذِينها أَيي
يحِبهم ويحِبونه أَذِلَّةٍ علَى الْمؤمِنِين أَعِزةٍ علَى الْكَافِرِين يجاهِدونَ فِي سبِيلِ اللَّـهِ ولَـا              

إِنما ولِـيكُم   ) ٥٤( ذَلِك فَضلُ اللَّهِ يؤتِيهِ من يشاءُ واللَّه واسِع علِيم           يخافُونَ لَومةَ لَائِمٍ  
) ٥٥(اللَّه ورسولُه والَّذِين آمنوا الَّذِين يقِيمونَ الصلَاةَ ويؤتونَ الزكَاةَ وهـم راكِعـونَ              

 - ٥١:المائدة) [٥٦(لَّذِين آمنوا فَإِنَّ حِزب اللَّهِ هم الْغالِبونَ        ومن يتولَّ اللَّه ورسولَه وا    
١٠٨}]٥٦.. 

                                                 
 صحيح مرسل.ط، المغرب) ٤٩٨(وسيرة ابن إسحاق برقم ) ١٣٤ / ٣ (- دار طيبة -تفسير ابن كثير  - ١٠٧
السيرة النبوية :وانظر.ط، المغرب) ٤٩٩(وسيرة ابن إسحاق برقم  ) ١٣٤ / ٣ (- دار طيبة    -تفسير ابن كثير     - ١٠٨

 صحيح مرسل) ٣٩٧، ١٠/٣٩٦(بري وتفسير الط) ٢/٤٩(لابن هشام 



 ١٩٣

علَى عبدِ االلهِ بنِ أُبـي فِـي مرضِـهِ          �دخلْت مع رسولِ االلهِ     :عن أُسامةَ بنِ زيدٍ،قَالَ   و
    بِيالن فَقَالَ لَه،هودعن�:   نع اكهأَن تكُن االلهِ     قَد دبفَقَالَ ع ودهي بح :    مـهضغأَب فَقَـد

اتةَ،فَماررز نب دع١٠٩."أَس  
فهذه الأخبار في مجموعها تشير إلى تلك الحالة التي كانت واقعـة في اتمـع المسـلم                
والمتخلفة عن الأوضاع التي كانت قائمة في المدينة قبل الإسلام وكذلك عن التصورات             

تكن قد حسمت في قضية العلاقات التي يمكن أن تقوم بين الجماعـة المسـلمة               التي لم   
غير أن الذي يلفت النظر أا كلـها تتحـدث عـن    ..واليهود والتي لا يمكن أن تقوم  

ذلك ..ولكن النص يجمل اليهود والنصارى      ..اليهود،ولم يجئ ذكر في الوقائع للنصارى       
وأوضاع دائمة بين الجماعة المسلمة وسـائر       بصدد إقامة تصور دائم وعلاقة دائمة        أنه

كما سيجيء في سياق هذا     (الجماعات الأخرى،سواء من أهل الكتاب أو من المشركين         
ومع اختلاف مواقف اليهود من المسلمين عن مواقف النصارى في جملتها في            ) ..الدرس

خـتلاف  العهد النبوي،ومع إشارة القرآن الكريم في موضع آخر من السورة إلى هذا الا            
لَتجِدنَّ أَشد الناسِ عداوةً لِلَّذِين آمنوا الْيهود والَّذِين أَشـركُوا،ولَتجِدنَّ          «:في قوله تعالى  

مع هذا الاختلاف الذي كان     ..» إلخ..إِنا نصارى   :أَقْربهم مودةً لِلَّذِين آمنوا الَّذِين قالُوا     
 كما يسوي النص القادم بينـهم      -وي بين اليهود والنصارى     يومذاك،فإن النص هنا يس   

ذلك أن هذه القضية ترتكز على      .فيما يختص بقضية المحالفة والولاء    ..جميعا وبين الكفار    
أن ليس للمسلم ولاء ولا حلف إلا مع المسلم وليس للمسـلم            :هي.قاعدة أخرى ثابتة  

د ذلك كل الفرق في هذا الأمـر        ويستوي بع ..ولاء إلا للّه ولرسوله وللجماعة المسلمة       
 ..مهما اختلفت مواقفهم من المسلمين في بعض الظروف ..

 وهو يضع للجماعة المسلمة هذه القاعدة العامـة الحازمـة           - سبحانه   -على أن اللّه    
 -الصارمة،كان علمه يتناول الزمان كله،لا تلك الفترة الخاصة من حياة رسول اللّـه              

وقد أظهر التاريخ الواقع فيما بعد أن عداء النصارى لهـذا           .. وملابساا الموقوتة    -�
وإذا نحن  ..الدين وللجماعة المسلمة في معظم بقاع الأرض لم يكن أقل من عداء اليهود              

                                                 
 صحيح-٢٢١٠١) ٢١٧٥٨)(٢٨٠ / ٧ (-) عالم الكتب(مسند أحمد  - ١٠٩



 ١٩٤

استثنينا موقف نصارى العرب ونصارى مصر في حسن استقبال الإسـلام،فإننا نجـد             
كله منذ أن احتكت به مـن       الرقعة النصرانية في الغرب،قد حملت للإسلام في تاريخها         

العداوة والضغن،وشنت عليه من الحرب والكيد،ما لا يفترق عن حرب اليهود وكيدهم            
حتى الحبشة التي أحسن عاهلها استقبال المهاجرين المسـلمين واسـتقبال        ! في أي زمان  

الإسلام،عادت فإذا هي أشد حربا على الإسلام والمسلمين من كل أحد لا يجاريهـا في         
 .. اليهود هذا إلا

بغض النظر  .فوضع للمسلم هذه القاعدة العامة    . يعلم الأمر كله   - سبحانه   -وكان اللّه   
وبغض النظر عمـا  ! عن واقع الفترة التي كان هذا القرآن يتترل فيها وملابساا الموقوتة       

 .يقع مثلها في بعض الأحيان هنا وهناك إلى آخر الزمان
 يلقـون   - ولو أم ليسوا من الإسلام في شيء         -وما يزال الإسلام والذين يتصفون به       

من عنت الحرب المشبوبة عليهم وعلى عقيدم من اليهود والنصارى في كـل مكـان               
ومـا يحـتم أن     ..» بعضهم أَولِياءُ بعضٍ  «:على سطح الأرض،ما يصدق قول اللّه تعالى      
 ـ  .يتدرع المسلمون الواعون بنصيحة رم لهم      ه القـاطع وقضـائه     بل بأمره الجازم،وي

الحاسم في المفاصلة الكاملة بين أولياء اللّه ورسوله،وكل معسكر آخر لا يرفع راية اللّه              
 ..١١٠ورسوله 

فـالولاء  .إن الإسلام يكلف المسلم أن يقيم علاقاته بالناس جميعا على أساس العقيـدة            
ومن ثم لا    ..والعداء لا يكونان في تصور المسلم وفي حركته على السواء إلا في العقيدة            

 بين المسلم وغير المسلم إذ أمـا لا يمكـن أن            - وهو التناصر    -يمكن أن يقوم الولاء     
 كما يتصور بعض السذج منـا       -ولا حتى أمام الإلحاد مثلا      ..يتناصرا في مجال العقيدة     

 وكيف يتناصران وليس بينهما أساس مشترك يتناصران        -! وبعض من لا يقرأون القرآن    
 عليه؟

                                                 
 ]١٢٩٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١١٠



 ١٩٥

 من لا يقرأون القرآن،ولا يعرفون حقيقة الإسلام وبعض المخـدوعين أيضـا             إن بعض 
وأنه يمكـن إذن أن يقـف   ! كما أن الإلحاد كله إلحاد    ! يتصورون أن الدين كله دين    ..
 .بجملته في وجه الإلحاد» التدين«

 ..لأن الإلحاد ينكر الدين كله،ويحارب التدين على الإطلاق 
ور الإسلامي ولا في حس المسـلم الـذي يتـذوق           ولكن الأمر ليس كذلك في التص     

الإسلام إلا من يأخذه عقيدة،وحركة ذه العقيدة،لإقامة النظـام          ولا يتذوق .الإسلام
 .الإسلامي

الـدين هـو الإسـلام      ..إن الأمر في التصور الإسلامي وفي حس المسلم واضح محدد           
 يقـول   -ه   سـبحان  -لأن اللّـه    ..وليس هناك دين غيره يعتـرف بـه الإسـلام           ..

ومن يبتغِ غَير الْإِسلامِ دِيناً فَلَن يقْبلَ       «:ويقول..» إِنَّ الدين عِند اللَّهِ الْإِسلام    «:يقول.هذا
هلم يعد هناك دين يرضاه اللّه ويقبله من أحد إلا هذا            -� -وبعد رسالة محمد    ..» مِن 
ا كان يقبل قبل بعثة محمد مـن         وم -� -في صورته التي جاء ا محمد       ..» الإسلام«

كما أن ما كان يقبل من اليهود قبل بعثـة عيسـى عليـه              .النصارى لم يعد الآن يقبل    
 ..السلام،لم يعد يقبل منهم بعد بعثته 

 ليس معناه أن اللّه     -� - بعد بعثة محمد     - من أهل الكتاب     -ووجود يهود ونصارى    
لقد كان ذلك قبـل بعثـة   .. دين إلهي  يقبل منهم ما هم عليه أو يعترف لهم بأم على         

 إلا  - في التصور الإسلامي وفي حس المسلم        -أما بعد بعثته فلا دين      ..الرسول الأخير   
 ..وهذا ما ينص عليه القرآن نصا غير قابل للتأويل ..الإسلام 

لا إكـراه في    «لأنـه   ..إن الإسلام لا يكرههم على ترك معتقدام واعتناق الإسـلام           
 ..» دين«ويراهم على » دينا« هذا ليس معناه أنه يعترف بما هم عليه ولكن» الدين

هـو  » دين«هناك  ! ومن ثم فليس هناك جبهة تدين يقف معها الإسلام في وجه الإلحاد           
عقيدة أصـلها   ..ثم يكون هذا اللادين     ..هو غير الإسلام    » لا دين «وهناك  ..الإسلام  

أو إلحادا ينكـر الأديـان     .ية على وثنيتها  سماوي ولكنها محرفة،أو عقيدة أصلها وثني باق      



 ١٩٦

ولا حلف بينها وبين الإسلام     .ولكنها تختلف كلها مع الإسلام    .تختلف فيما بينها كلها   ..
 ...ولا ولاء 

 - كما سبق    -والمسلم يتعامل مع أهل الكتاب هؤلاء وهو مطالب بإحسان معاملتهم           
 على خلاف فقهي فـيمن      - ما لم يؤذوه في الدين ويباح له أن يتزوج المحصنات منهن          

 -تعتقد بألوهية المسيح أو بنوته،وفيمن تعتقد التثليث أهي كتابية تحل أم مشركة تحرم              
فإن حسن المعاملة وجـواز النكـاح،ليس       ..وحتى مع الأخذ بمبدأ تحليل النكاح عامة        

 -معناها الولاء والتناصر في الدين وليس معناها اعتراف المسلم بأن دين أهل الكتـاب               
 هو دين يقبله اللّه ويستطيع الإسلام أن يقف معـه في جبهـة              -� -بعد بعثة محمد    

إن الإسلام قد جاء ليصحح اعتقادات أهل الكتاب كما جـاء           ! واحدة لمقاومة الإلحاد  
 .ليصحح اعتقادات المشركين والوثنيين سواء

مـن النـاس    الذي لا يقبل اللّه غيره      » الدين«ودعاهم إلى الإسلام جميعا،لأن هذا هو       
ولما فهم اليهود أم غير مدعوين إلى الإسلام،وكبر عليهم أن يدعوا إليه،جاهم            .جميعا

والمسلم مكلف  ! القرآن الكريم بأن اللّه يدعوهم إلى الإسلام،فإن تولوا عنه فهم كافرون          
وهو غير مأذون   .أن يدعو أهل الكتاب إلى الإسلام،كما يدعو الملحدين والوثنيين سواء         

لأن العقائد لا تنشأ في الضـمائر       . يكره أحدا من هؤلاء ولا هؤلاء على الإسلام        في أن 
 .فالإكراه في الدين فوق أنه منهي عنه،هو كذلك لا ثمرة له.بالإكراه

 هـو   -� - بعد بعثة محمد     -ولا يستقيم أن يعترف المسلم بأن ما عليه أهل الكتاب           
إنه لا يكون مكلفا بـدعوم إلى       ! ..مثم يدعوهم مع ذلك إلى الإسلا     ..دين يقبله اللّه    

وأنه يـدعوهم إلى  .الإسلام إلا على أساس واحد هو أنه لا يعترف بأن ما هم عليه دين            
 .الدين

وإذا تقررت هذه البديهية،فإنه لا يكون منطقيا مع عقيدته إذا دخل في ولاء أو تناصـر                
 .للتمكين للدين في الأرض،مع من لا يدين بالإسلام

مـن  ! كما أا قضية تنظيمية حركية    . إيمانية اعتقادية  ية في الإسلام قضية     إن هذه القض  
 نحسب أن الأمر قد صار واضحا ذا البيـان الـذي            اعتقادية  ناحية أا قضية إيمانية     



 ١٩٧

أسلفناه،وبالرجوع إلى النصوص القرآنية القاطعة بعدم قيام ولاء بين المسـلمين وأهـل             
 .الكتاب

فإذا كان سعي المؤمن كله     ..يمية حركية الأمر واضح كذلك      ومن ناحية أا قضية تنظ    
 وهو المنهج الذي ينص عليه الإسلام كما        -ينبغي أن يتجه إلى إقامة منهج اللّه في الحياة          

 بكل تفصيلات وجوانب هذا المنهج،وهي تشمل كـل نشـاط           -� -جاء به محمد    
ذا السعي مع من لا يـؤمن   فكيف يمكن إذن أن يتعاون المسلم في ه       ..الإنسان في الحياة    

 إن لم   -بالإسلام دينا ومنهجا ونظاما وشريعة ومن يتجه في سعيه إلى أهداف أخـرى              
 إذ الإسـلام لا  -تكن معادية للإسلام وأهدافه فهي على الأقل ليست أهداف الإسلام          

والَّذِين  «-يعترف دف ولا عمل لا يقوم على أساس العقيدة مهما بدا في ذاته صالحا               
 ..» فَروا بِربهِم أَعمالُهم كَرمادٍ اشتدت بِهِ الريح فِي يومٍ عاصِفٍكَ

ولا يتصور إمكان انفصال أيـة      ..والإسلام يكلف المسلم أن يخلص سعيه كله للإسلام         
لا يتصور إمكان هذا إلا مـن لا  ..جزئية في السعي اليومي في حياة المسلم عن الإسلام       

ولا يتصور أن هناك جوانب في الحياة       ..سلام وطبيعة المنهج الإسلامي     يعرف طبيعة الإ  
خارجة عن هذا المنهج يمكن التعاون فيها مع من يعادي الإسلام،أو لا يرضى من المسلم               
إلا أن يترك إسلامه،كما نص اللّه في كتابه على ما يطلبه اليهود والنصارى من المسـلم              

 .. كما أن هناك استحالة عملية على السواء تقادية اعإن هناك استحالة ! ..ليرضوا عنه
ولقد كان اعتذار عبد اللّه بن أبي بن سلول،وهو من الـذين في قلـوم مـرض،عن                 

إنني رجل أخشى   :مسارعته واجتهاده في الولاء ليهود،والاستمساك بحلفه معها،هي قوله       
 تترل بنـا الضـائقة      إني أخشى أن تدور علينا الدوائر وأن تصيبنا الشدة،وأن        ! الدوائر

 وهذه الحجة هي علامة مرض القلب وضعف الإيمان ..
فالولي هو اللّه والناصر هو اللّه والاستنصار بغيره ضلالة،كما أنه عبـث لا ثمـرة لـه                 

ولكن حجة ابن سلول،هي حجة كل بن سلول على مدار الزمان وتصوره هو تصور              ..
وكذلك نفر قلب عبادة بن الصامت      ..كل منافق مريض القلب،لا يدرك حقيقة الإيمان        



 ١٩٨

لأنه قلب مؤمن فخلـع ولاء اليهـود وقـذف          .من ولاء يهود بعد ما بدا منهم ما بدا        
 !به،حيث تلقاه وضم عليه صدره وعض عليه بالنواجذ عبد اللّه بن أبي بن سلول

 إما جان مختلفان،ناشئان عن تصورين مختلفين،وعن شعورين متباينين،ومثـل هـذا           
 ! قائم على مدار الزمان بين قلب مؤمن وقلب لا يعرف الإيمانالاختلاف

ويهدد القرآن المستنصرين بأعداء دينهم،المتألبين عليهم،المنافقين الذين لا يخلصون للّـه           
يهددهم برجاء الفتح أو أمر اللّه الذي يفصل في         ..اعتقادهم ولا ولاءهم ولا اعتمادهم      
عسى اللَّه أَنْ يـأْتِي بِـالْفَتحِ أَو أَمـرٍ مِـن            فَ«:الموقف أو يكشف المستور من النفاق     

      نادِمِين فُسِهِموا فِي أَنرلى ما أَسوا عبِحصدِهِ،فَيسواء كان   - عند الفتح    -وعندئذ  .»عِن 
 يندم أولئك الـذين في    -هو فتح مكة أو كان الفتح بمعنى الفصل أو عند مجيء أمر اللّه              

رعة والاجتهاد في ولاء اليهود والنصارى وعلى النفاق الـذي          قلوم مرض،على المسا  
انكشف أمره،وعندئذ يعجب الذين آمنوا من حال المنافقين،ويستنكرون ما كانوا فيـه            

 !من النفاق وما صاروا إليه من الخسران
 إِنهم لَمعكُم؟ حبِطَـت     أَهؤلاءِ الَّذِين أَقْسموا بِاللَّهِ جهد أَيمانِهِم     :ويقُولُ الَّذِين آمنوا  « 

وا خاسِرِينحبفَأَص،ممالُهأَع! «.. 
ونحن على  .ولقد جاء اللّه بالفتح يوما،وتكشفت نوايا،وحبطت أعمال،وخسرت فئات       

وعد من اللّه قائم بأن يجيء الفتح،كلما استمسكنا بعروة اللّه وحده وكلما أخلصـنا               
وكلما تحركنا  . اللّه،وأقمنا عليه تصوراتنا وأوضاعنا    وكلما وعينا منهج  .الولاء للّه وحده  

فلم نتخذ لنا وليا إلا اللّه ورسوله والـذين آمنـوا           .في المعركة على هدى اللّه وتوجيهه     
١١١. 
قضية الولاء والتوحيـد    ..إن هذه القضية التي عرضها السياق القرآني في هذه الآيات           ..

وإن العصبة المؤمنة اليـوم     . الكبرى فيها  هي قضية هذه العقيدة وهي الحقيقة     ..والمفاصلة  
 ..لخليقة بأن تقف أمام هذا الدرس الرباني فيها وقفة طويلة 

                                                 
 ]١٣٠٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ١١١



 ١٩٩

إن هذه العصبة تواجه اليوم من الجاهلية الشاملة في الأرض،نفس ما كانـت تواجهـه               
العصبة التي تترلت عليها هذه الآيات،لتحدد على ضوئها موقفها،ولتسير علـى هـذا             

 أن تقف وقفة طويلة أمام هـذه الآيات،لترسـم          - من ثم    -ا وتحتاج   الضوء في طريقه  
 .طريقها على هداها

لقد استدار الزمان كهيئته يوم جاء هذا الدين إلى البشرية وعادت البشـرية إلى مثـل                
 ويـوم جاءهـا     -� -الموقف الذي كانت فيه يوم تترل هذا القرآن على رسول اللّه            

شهادة أن لا إله إلا اللّه      ..» شهادة أن لا إله إلا اللّه     «:ىالإسلام مبنيا على قاعدته الكبر    
بمعناها الذي كما قال ربعي بن عامر،وحذيفة بن محصن،والمغيرة بن شعبة،جميعا لرستم            
قائد جيش الفرس في القادسية،وهو يسألهم واحدا بعد واحد في ثلاثة أيام متواليـة،قبل              

ه ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد        اللّ:ما الذي جاء بكم؟ فيكون الجواب     :المعركة
ومن جور الأديان إلى عدل الإسـلام       .ومن ضيق الدنيا إلى سعتها    .إلى عبادة اللّه وحده   

فأرسل رسوله بدينه إلى خلقه،فمن قبله منـا قبلنـا منـه ورجعنـا عنـه،وتركناه                ..
  ..١١٢.»ومن أبى قاتلناه حتى نفضي إلى الجنة أو الظفر.وأرضه

 رستم وقومه لا يعبدون كسرى بوصفه إلها خالقا للكون ولا يقدمون لـه    وهو يعلم أن  
شعائر العبادة المعروفة ولكنهم إنما يتلقون منه الشرائع،فيعبدونه ذا المعنى الذي يناقض            
الإسلام وينفيه فأخبره أن اللّه ابتعثهم ليخرجوا الناس من الأنظمة والأوضاع التي يعبد             

 وهي الحاكمية والتشريع والخضوع     -ون لهم بخصائص الألوهية     العباد فيها العباد،ويقر  
إلى عبادة اللّه وحده وإلى عدل      ) ..وهي الأديان  (-لهذه الحاكمية والطاعة لهذا التشريع      

 .الإسلام
فقد ارتـدت   .لقد استدار الزمان كهيئته يوم جاء هذا الدين إلى البشرية بلا إله إلا اللّه             

إلى جور الأديان ونكصت عن لا إله إلا اللّه،وإن ظل فريـق            البشرية إلى عبادة العباد،و   
دون أن يدرك مـدلولها،ودون أن يعـني هـذا          » لا إله إلا اللّه   «:منها يردد على المآذن   

 -التي يدعيها العباد لأنفسهم     » الحاكمية«المدلول وهو يرددها،ودون أن يرفض شرعية       

                                                 
 )٤٦ / ٧ (-طبوع  موافق للم-البداية والنهاية لابن كثير محقق  - ١١٢



 ٢٠٠

يلات تشـريعية،أو    سـواء ادعوهـا كـأفراد،أو كتشـك        -وهي مرادف الألوهية    
فالأفراد،كالتشكيلات،كالشعوب،ليست آلهة،فليس لها إذن حق الحاكميـة       .كشعوب

فأعطت لهؤلاء العبـاد    .إلا أن البشرية عادت إلى الجاهلية،وارتدت عن لا إله إلا اللّه          ..
 ..ولم تعد توحد اللّه،وتخلص له الولاء .خصائص الألوهية

 يرددون على المآذن في مشارق الأرض ومغارـا         البشرية بجملتها،بما فيها أولئك الذين    
وهؤلاء أثقل إثما وأشد عـذابا يـوم        ..بلا مدلول ولا واقع     » لا إله إلا اللّه   «:كلمات

 ومن بعد أن كانوا     - من بعد ما تبين لهم الهدى        -القيامة،لأم ارتدوا إلى عبادة العباد      
! طويلا أمام هذه الآيات البينات    فما أحوج العصبة المسلمة اليوم أن تقف        ! في دين اللّه  

أَغَير اللَّهِ أَتخِـذُ ولِيـا فـاطِرِ السـماواتِ          :قُلْ«:ما أحوجها أن تقف أمام آية الولاء      
إِني أُمِرت أَنْ أَكُونَ أَولَ من أَسلَم،ولا تكُونن مِـن          :والْأَرضِ،وهو يطْعِم ولا يطْعم؟ قُلْ    

وهي الخضوع  ..» الولي« بكل معاني    -ذلك لتعلم أن اتخاذ غير اللّه وليا        ..» ينالْمشرِكِ
يتعارض مع الإسلام،لأنه هو الشرك الـذي جـاء          ..الاستعانة  والطاعة،والاستنصار و 

ولتعلم أن أول ما يتمثل فيه الولاء لغير اللّـه هـو تقبـل              ..الإسلام ليخرج منه الناس     
الأمر الذي تزاوله البشـرية كلـها بـدون         .. في الحياة    حاكمية غير اللّه في الضمير أو     

ولتعلم أا تستهدف اليوم إخراج الناس جميعا من عبادة العباد إلى عبادة اللّـه              .استثناء
 والجماعة المسلمة حـين     -� -وحده وأا تواجه جاهلية كالتي واجهها رسول اللّه         

 ..تلقي هذه الآيات 
ا للجاهلية تلك الحقائق والمشاعر التي تسكبها       وما أحوجها أن تستصحب في مواجهته     

مـن  .إِني أَخاف إِنْ عصيت ربي عذاب يومٍ عظِيمٍ       :قُلْ«:في القلب المؤمن الآيات التالية    
   بِينالْم زالْفَو ذلِكو،هحِمر ئِذٍ فَقَدموي هنع فرصفَلا كا.ي ربِض اللَّه كسسمإِنْ يو  شِـف

         ءٍ قَدِيريلى كُلِّ شع ورٍ فَهيبِخ كسسمإِنْ يو،وإِلَّا ه لَه.      ـوهعِبادِهِ و قفَو الْقاهِر وهو
بِيرالْخ كِيمالْح «.. 

فما أحوج من يواجه الجاهلية بطاغوـا وجبروا،وبإعراضـها وعنادها،وبالتوائهـا           
ج من يواجه هذا الشر كله،أن يستصحب في قلبه         ما أحو ..وكيدها،وبفسادها وانحلالها   



 ٢٠١

ومخافة العـذاب الرعيـب     .مخافة المعصية والولاء لغير اللّه    ..هذه الحقائق وهذه المشاعر     
 .واليقين بأن الضار والنافع هو اللّه..الذي يترقب العصاة 

إن قلبـا لا  .وأن اللّه هو القاهر فوق عباده فلا معقب على حكمه ولا راد لمـا قضـاه   
الإسلام مـن   » إنشاء«ستصحب هذه الحقائق وهذه المشاعر لن يقوى على تكاليف          ي

ثم مـا أحـوج     ! وهي تكاليف هائلة تنوء ا الجبال     ..جديد في وجه الجاهلية الطاغية      
 بعد أن تستيقن حقيقة مهمتها في الأرض اليوم وبعـد أن تستوضـح              -العصبة المؤمنة   

ا من إفراد اللّه سبحانه بالولاء بكل مدلولاتـه         حقيقة العقيدة التي تدعو إليها ومقتضيا     
ما أحوجها بعـد    ..وبعد أن تستصحب معها في مهمتها الشاقة تلك الحقائق والمشاعر           

ذلك كله إلى موقف الإشهاد والقطع والمفاصلة والتبرؤ من الشرك الذي تزاوله الجاهلية             
 - تقول ما أمر رسول اللّه       وأن.البشرية اليوم كما كانت تزاوله جاهلية البشرية الأولى       

 أن يقوله وأن تقذف في وجه الجاهليـة،بما قـذف بـه في وجههـا الرسـول                  -�
اللَّه،شـهِيد بينِـي    :أَي شيءٍ أَكْبر شـهادةً؟ قُـلِ      :قُلْ«:الكريم،تنفيذا لأمر ربه العظيم   

      بِهِ و كُمذِرآنُ لِأُنهذَا الْقُر إِلَي أُوحِيو،كُمنيبلَغَ وب نـةً    .ماللَّهِ آلِه عونَ أَنَّ مدهشلَت كُمأَإِن
 ..» إِنما هو إِله واحِد،وإِننِي برِيءٌ مِما تشرِكُونَ:قُلْ.لا أَشهد:أُخرى ؟ قُلْ

إنه لا بد أن تقف العصبة المسلمة في الأرض،من الجاهلية الـتي تغمـر الأرض،هـذا                
ف في وجهها بكلمة الحق هذه عالية مدوية،قاطعة فاصـلة،مزلزلة          لا بد أن تقذ   .الموقف
وأن .ثم تتجه إلى اللّه تعلم أنه على كل شيء قدير،وأنه هو القاهر فوق عبـاده              ..رهيبة  

 أضعف من الذباب،وإن يسلبهم الذباب      - بما فيهم الطواغيت المتجبرون      -هؤلاء العباد   
من أحد إلا بإذن اللّه وليسوا بنافعين أحدا        وأم ليسوا بضارين    ! شيئا لا يستنقذوه منه   

 .إلا بإذن اللّه،وأن اللّه غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون
ولا بد أن تستيقن العصبة المسلمة كذلك أا لن تنصر ولن يتحقق لهـا وعـد اللّـه                  

وقبـل أن   .بالتمكين في الأرض،قبل أن تفاصل الجاهلية على الحق عند مفترق الطريـق           
تشهد على الجاهلية هذا الإشهاد،وتنذرها      تعلن كلمة الحق في وجه الطاغوت،وقبل أن      

 ..هذه النذارة،وتعلنها هذا الإعلان،وتفاصلها هذه المفاصلة،وتتبرأ منها هذه البراءة 



 ٢٠٢

إن هذا القرآن لم يأت لمواجهة موقف تاريخي إنما جاء منهجا مطلقا خارجا عن قيـود                
 .الزمان والمكان

تخذه الجماعة المسلمة حيثما كانت في مثل الموقف الـذي تـترل فيـه هـذا         منهجا ت 
وهي اليوم في مثل هذا الموقف تماما وقد استدار الزمان كهيئته يوم جـاء هـذا                .القرآن

فلـيكن الـيقين الجـازم بحقيقـة هـذا          ..القرآن لينشىء الإسلام في الأرض إنشاء       
والمفاصلة الحاسمة مع الباطـل وأهلـه       .والشعور الواضح بحقيقة قدرة اللّه وقهره     .الدين

 ..١١٣واللّه خير حافظا وهو أرحم الراحمين ..لتكن هذه عدة الجماعة المسلمة ..
 إِنِ اسـتحبوا    -يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِذُوا آباءَكُم وإِخوانكُم أَولِيـاءَ           «:وقال تعالى 

إِنْ كانَ آبـاؤكُم    :قُلْ. يتولَّهم مِنكُم فَأُولئِك هم الظَّالِمونَ      ومن - -الْكُفْر علَى الْإِيمانِ    
وأَبناؤكُم وإِخوانكُم وأَزواجكُم وعشِـيرتكُم،وأَموالٌ اقْترفْتموها،وتِجـارةٌ تخشـونَ         

 ورسولِهِ وجِهادٍ فِي سبِيلِهِ،فَتربصوا     أَحب إِلَيكُم مِن اللَّهِ   ..كَسادها،ومساكِن ترضونها   
 ..» واللَّه لا يهدِي الْقَوم الْفاسِقِين.حتى يأْتِي اللَّه بِأَمرِهِ

ولـيس  .إن هذه العقيدة لا تحتمل لها في القلب شريكا فإما تجرد لها،وإما انسلاخ منها             
الزوج والولد والمال والعمـل والمتـاع    المطلوب أن ينقطع المسلم عن الأهل والعشيرة و       
كلا إنما تريد هذه العقيدة أن يخلص لها        ..واللذة ولا أن يترهبن ويزهد في طيبات الحياة         

فإذا .القلب،ويخلص لها الحب،وأن تكون هي المسيطرة والحاكمة،وهي المحركة والدافعة        
ى أن يكون مستعدا    تم لها هذا فلا حرج عندئذ أن يستمتع المسلم بكل طيبات الحياة،عل           

 .لنبذها كلها في اللحظة التي تتعارض مع مطالب العقيدة
ومفرق الطريق هو أن تسيطر العقيدة أو يسيطر المتاع وأن تكون الكلمة الأولى للعقيدة              

فإذا اطمأن المسلم إلى أن قلبه خالص لعقيدته فـلا          .أو لعرض من أعراض هذه الأرض     
الإخوة وبالزوج والعشيرة ولا عليه أن يتخذ الأموال        عليه بعد هذا أن يستمتع بالأبناء و      

 في غير سرف    -والمتاجر والمساكن ولا عليه أن يستمتع بزينة اللّه والطيبات من الرزق            

                                                 
 ]١٤٧٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١١٣



 ٢٠٣

 بل إن المتاع ا حينئذ لمستحب،باعتبار ه لونا من ألوان الشكر للّه الـذي               -ولا مخيلة   
 .زق المنعم الوهابأنعم ا ليتمتع ا عباده،وهم يذكرون أنه الرا

 إِنِ استحبوا الْكُفْـر علَـى       -يا أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِذُوا آباءَكُم وإِخوانكُم أَولِياءَ          «
 .. » -الْإِيمانِ 

وتبطل ولايـة   .وهكذا تتقطع أواصر الدم والنسب،إذا انقطعت آصرة القلب والعقيدة        
فلله الولاية الأولى،وفيها ترتبط البشرية     .ية القرابة في اللّه   القرابة في الأسرة إذا بطلت ولا     

 .جميعا،فإذا لم تكن فلا ولاية بعد ذلك،والحبل مقطوع والعروة منقوضة
فولاية .هنا تعني المشركين  » الظَّالِمونَ«و..» ومن يتولَّهم مِنكُم فَأُولئِك هم الظَّالِمونَ     «

 . شرك لا يتفق مع الإيمان-ا الكفر على الإيمان  إن استحبو-الأهل والقوم 
ولا يكتفي السياق بتقرير المبدأ،بل يأخذ في استعراض ألوان الوشائج والمطامع واللذائذ            

الآبـاء والأبنـاء    :ليضعها كلها في كفة ويضع العقيدة ومقتضياا في الكفة الأخـرى          
 ـ   (والإخوان والأزواج والعشيرة     والأمـوال  ) ة والـزواج  وشيجة الدم والنسب والقراب

وفي الكفـة   .) .متاع الحياة ولذا  (والمساكن المريحة   ) مطمع الفطرة ورغبتها  (والتجارة  
الجهاد بكـل مقتضـياته وبكـل       .حب اللّه ورسوله وحب الجهاد في سبيله      :الأخرى
الجهاد وما يتبعه من تعب ونصب،وما يتبعه من تضييق وحرمان،وما يتبعه مـن             .مشقاته

الجهاد في سبيل    «- بعد هذا كله     -وهو  ..ما يتبعه من جراح واستشهاد      ألم وتضحية،و 
مجردا مـن   .مجردا من المباهاة،والفخر والخيلاء   .والظهور مجردا من الصيت والذكر   » اللّه

وإلا فلا أجر عليه ولا ثـواب       .إحساس أهل الأرض به وإشارم إليه وإشادم بصاحبه       
.. 
 ـ   :قُلْ« اؤكُم وإِخـوانكُم وأَزواجكُـم وعشِـيرتكُم وأَمـوالٌ     إِنْ كانَ آبـاؤكُم وأَبن

اقْترفْتموها،وتِجارةٌ تخشونَ كَسادها،ومساكِن ترضونها،أَحب إِلَيكُم مِن اللَّهِ ورسولِهِ        
 »...فَتربصوا حتى يأْتِي اللَّه بِأَمرِهِ ..وجِهادٍ فِي سبِيلِهِ 

 .»فَتربصوا حتى يأْتِي اللَّه بِأَمرِهِ«:وإلا..ولكنها هي ذاك .ألا وإا لكبيرة.ألا إا لشاقة
 ..» واللَّه لا يهدِي الْقَوم الْفاسِقِين«:وإلا فتعرضوا لمصير الفاسقين



 ٢٠٤

لة وهذا التجرد لا يطالب به الفرد وحده،إنما تطالـب بـه الجماعـة المسـلمة،والدو              
فما يجوز أن يكون هناك اعتبار  لعلاقة أو مصلحة يرتفـع علـى مقتضـيات                .المسلمة

 .العقيدة في اللّه ومقتضيات الجهاد في سبيل اللّه
 فاللّـه لا    -وما يكلف اللّه الفئة المؤمنة هذا التكليف،إلا وهو يعلم أن فطرا تطيقـه              

 أودع فطرم هذه الطاقة العالية       وإنه لمن رحمة اللّه بعباده أن      -يكلف نفسا إلا وسعها     
من التجرد والاحتمال وأودع فيها الشعور بلذة علوية لذلك التجرد لا تعـدلها لذائـذ       

لذة الشعور بالاتصال باللّه،ولذة الرجاء في رضوان اللّه،ولذة الاستعلاء         ..الأرض كلها   
 المشـرق   على الضعف والهبوط،والخلاص من ثقلة اللحم والدم،والارتفاع إلى الأفـق         

فإذا غلبتها ثقلة الأرض ففي التطلع إلى الأفق ما يجـدد الرغبـة الطامعـة في                .الوضيء
 ١١٤.الخلاص والفكاك

وأُوحِي إِلى نوحٍ أَنه لَن يؤمِن مِن قَومِك إِلَّا من قَد آمن،فَلا تبتـئِس بِمـا           «:وقال تعالى 
أَعينِنا ووحيِنا،ولا تخاطِبنِي فِي الَّذِين ظَلَموا إِنهم مغرقُونَ        واصنعِ الْفُلْك بِ  .كانوا يفْعلُونَ 

...« 
 إِلَّا من   -احمِلْ فِيها مِن كُلٍّ زوجينِ اثْنينِ وأَهلَك        :حتى إِذا جاءَ أَمرنا وفار التنور قُلْنا      «

 »...ما آمن معه إِلَّا قَلِيلٌ  ومن آمن،و-سبق علَيهِ الْقَولُ 
يا بني اركَب   :-وهِي تجرِي بِهِم فِي موجٍ كَالْجِبالِ ونادى نوح ابنه وكانَ فِي معزِلٍ             «

   الْكافِرِين عم كُنلا تنا،وعالْماءِ،قالَ     :قالَ.م نِي مِنصِمعلٍ يبآوِي إِلى جس:   موالْي لا عاصِم
 قِينرغالْم فَكانَ مِن جوا الْممهنيحالَ بو،حِمر نرِ اللَّهِ إِلَّا مأَم مِن..« 

رب إِنَّ ابنِي مِن أَهلِـي،وإِنَّ وعـدك الْحق،وأَنـت أَحكَـم            :ونادى نوح ربه،فَقالَ  «
لِ     :قالَ.الْحاكِمِينأَه مِن سلَي هإِن وحبِهِ         يا ن لَك سئَلْنِ ما لَيسصالِحٍ،فَلا ت رلٌ غَيمع هإِن،ك

 الْجاهِلِين كُونَ مِنأَنْ ت ي أَعِظُكإِن،لِـي  :قالَ.عِلْم سما لَي ئَلَكأَنْ أَس وذُ بِكي أَعإِن بر
الْخاسِرِين مِن نِي أَكُنمحرتلِي و فِرغإِلَّا تو،بِهِ عِلْم «.. 

                                                 
 ]٢١٨٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١١٤



 ٢٠٥

إن الوشيجة التي يتجمع عليها الناس في هذا الدين وشيجة فريدة تتميز ا طبيعة هـذا                
 .الدين،وتتعلق بآفاق وآماد وأبعاد وأهداف يختص ا ذلك المنهج الرباني الكريم

إن هذه الوشيجة ليست وشيجة الدم والنسب وليست وشيجة الأرض والوطن،وليست           
شيجة اللـون واللغة،وليسـت وشـيجة الجـنس         وشيجة القوم والعشيرة،وليست و   

 ..والعنصر،وليست وشيجة الحرفة والطبقة 
إن هذه الوشائج جميعها قد توجد ثم تنقطع العلاقة بين الفرد والفرد كما قـال اللّـه                 

يا «..» رب إِنَّ ابنِي مِن أَهلِي    «: وهو يقول  - عليه السلام    -سبحانه وتعالى لعبده نوح     
إنه عمـل غـير   «..ليس من أهله  ..ثم بين له لماذا يكون ابنه       » يس مِن أَهلِك  نوح إِنه لَ  

فَلاَ تسأَلْنِ ما لَيس لَك بِـهِ        «:إن وشيجة الإيمان قد انقطعت بينكما يا نوح       ..» صالح
        اهِلِينالْج كُونَ مِنأَن ت ي أَعِظُكإِن فأنت تحسب أنه مـن أهلـك،ولكن هـذا         » عِلْم

أما المعلوم المستيقن فهو أنه ليس من أهلك،ولو كان هو ابنـك مـن              .بان خاطئ الحس
 ! صلبك

وهذا هو المعلم الواضح البارز على مفرق الطريق بين نظرة هذا الـدين إلى الوشـائج                
إن الجاهليات تجعل الرابطة آنـا هـي الـدم    ..والروابط،وبين نظرات الجاهلية المتفرقة  

ن،وآنا هي القوم والعشيرة،وآنا هي اللون واللغـة،وآنا        والنسب وآنا هي الأرض والوط    
تجعلها آنا هي المصالح المشتركة،أو التاريخ      ! هي الجنس والعنصر،وآنا هي الحرفة والطبقة     

 - على تفرقهـا أو تجمعهـا        -وكلها تصورات جاهلية    ..أو المصير المشترك    .المشترك
 ممثلا في   -والمنهج الرباني القويم    ! تخالف مخالفة أصيلة عميقة عن أصل التصور الإسلامي       

 وهي من هـذا     -� -هذا القرآن الذي يهدي للتي هي أقوم وفي توجيهات الرسول           
 قد أخذ الأمة المسلمة بالتربية على ذلك الأصل الكـبير           -القرآن وعلى نسقه واتجاهه     

 ..والمعلم الواضح البارز في مفرق الطريق ..
رة من نوح وابنـه فيمـا يكـون بـين الوالـد             وهذا المثل الذي يضربه في هذه السو      

والولد،ضرب أمثاله لشتى الوشائج والروابط الجاهلية الأخرى،ليقرر مـن وراء هـذه            
 ..الأمثال حقيقة الوشيجة الوحيدة التي يعتبرها 



 ٢٠٦

 عليه السلام   -ضرب لها المثل فيما يكون بين الولد والوالد وذلك فيما كان بين إبراهيم              
يا :إِذْ قالَ لِأَبِيهِ  .واذْكُر فِي الْكِتابِ إِبراهِيم،إِنه كانَ صِديقاً نبِيا      «:ك وأبيه وقومه كذل   -

    جـاءَنِي مِـن ي قَدتِ إِنئاً؟ يا أَبيش كننِي عغلا يو صِربلا يو عمسما لا ي دبعت تِ لِمأَب
    دِكنِي أَهبِعفَات،أْتِكي ا  الْعِلْمِ ما لَموِيطانَ كانَ       . صِراطاً سيطانَ،إِنَّ الشيدِ الشبعتِ لا تيا أَب

ولِيا  يا أَبتِ إِني أَخاف أَنْ يمسك عذاب مِن الرحمنِ فَتكُونَ لِلشيطانِ          .لِلرحمنِ عصِيا 
واهجرنِـي  ! تنتـهِ لَأَرجمنـك   أَراغِب أَنت عن آلِهتِي يا إِبراهِيم؟ لَـئِن لَـم           :قالَ..

سلام علَيك سأَستغفِر لَك ربي،إِنه كانَ بِي حفِيا،وأَعتزِلُكُم وما تدعونَ مِـن            :قالَ.ملِيا
م وما يعبدونَ مِـن     فَلَما اعتزلَه .دونِ اللَّهِ وأَدعوا ربي،عسى أَلَّا أَكُونَ بِدعاءِ ربي شقِيا        

              ملْنا لَهعجتِنا،ومحر مِن منا لَهبهوا وبِيلْنا نعا جكُلو قُوبعيو حاقإِس نا لَهبهونِ اللَّهِ ود
 ).٥٠ - ٤١:مريم(... »لِسانَ صِدقٍ علِيا

حانه ولقنه،وهو يعطيه   وضرب لها المثل فيما كان بين إبراهيم وذريته كما علمه اللّه سب           
 .عهده وميثاقه

وإِذِ ابتلـى إِبـراهِيم ربـه       «:ويبشره ببقـاء ذكـره وامتـداد الرسـالة في عقبـه           
لا ينالُ عهـدِي    :ومِن ذُريتِي؟ قالَ  :إِني جاعِلُك لِلناسِ إِماماً،قالَ   :بِكَلِماتٍ،فَأَتمهن،قالَ

 الظَّالِمِين..« 
 من آمن مِنهم    -رب اجعلْ هذا بلَداً آمِناً وارزق أَهلَه مِن الثَّمراتِ          : إِبراهِيم وإِذْ قالَ  «

» ومن كَفَر فَأُمتعه قَلِيلًا ثُم أَضطَره إِلى عذابِ النارِ وبِئْس الْمصِير          :قالَ.بِاللَّهِ والْيومِ الْآخِرِ  
وضرب لها المثل فيما يكون بين الزوج وزوجه،وذلك فيمـا          ) ١٢٦ - ١٢٤:البقرة(..

 .كان بين نوح وامرأته،ولوط وامرأته
ضرب اللَّه مثَلًا لِلَّذِين كَفَـروا      «:وفي الجانب الآخر ما كان بين امرأة فرعون وفرعون        

حينِ،فَخانتاهما،فَلَم يغنِيـا   امرأَت نوحٍ وامرأَت لُوطٍ،كانتا تحت عبدينِ مِن عِبادِنا صالِ        
 ...» ادخلَا النار مع الداخِلِين:عنهما مِن اللَّهِ شيئاً،وقِيلَ

»    نَ،إِذْ قالَتوعفِر أَتروا امنآم ثَلًا لِلَّذِينم اللَّه برضتـاً فِـي    :ويب كـدنِ لِي عِناب بر
 نِي مِنجنةِ،ونالْج     مِ الظَّالِمِينالْقَو نِي مِنجنلِهِ،ومعنَ ووع١١ - ١٠:التحريم(...»  فِر (



 ٢٠٧

وضرب لها المثل فيما يكون بين المؤمنين وأهلهم وقومهم ووطنهم وأرضهم وديـارهم             
وذلك فيما كان بين إبراهيم والمؤمنين به مع        .وأموالهم،ومصالحهم وماضيهم ومصيرهم  

 ...تية أصحاب الكهف مع أهلهم وقومهم ودورهم وأرضهم وما كان من الف.قومهم
»          مِهِمإِذْ قالُوا لِقَو،هعم الَّذِينو راهِيمةٌ فِي إِبنسةٌ حوأُس لَكُم تكان قَد:    كُما مِـنآؤرا بإِن

        كُمنيبنا ونيدا ببو نا بِكُمونِ اللَّهِ،كَفَرد ونَ مِندبعا تمِمـى      وتداً حضاءُ أَبغالْبةُ وداوالْع 
 هدحوا بِاللَّهِ ومِنؤ٤:الممتحنة(..» ...ت.( 

أَم حسِبت أَنَّ أَصحاب الْكَهفِ والرقِيمِ كانوا مِن آياتِنا عجباً؟ إِذْ أَوى الْفِتيـةُ إِلَـى       «
مةً وهيئْ لَنا مِن أَمرِنا رشداً،فَضربنا علَى آذانِهِـم       ربنا آتِنا مِن لَدنك رح    :الْكَهفِ فَقالُوا 

نحن نقُص  .ثُم بعثْناهم لِنعلَم أَي الْحِزبينِ أَحصى لِما لَبِثُوا أَمداً        .فِي الْكَهفِ سِنِين عدداً   
     وا بِرنةٌ آميفِت مهإِن،قبِالْح مأَهبن كلَيوا       عإِذْ قام لى قُلُوبِهِمطْنا عبرو،دىه مناهزِدو هِمب

هـؤلاءِ  .ربنا رب السماواتِ والْأَرضِ لَن ندعوا مِن دونِهِ إِلهاً لَقَد قُلْنا إِذاً شطَطاً            :فَقالُوا
فَمن أَظْلَم مِمنِ افْترى علَى     ! سلْطانٍ بينٍ لَولا يأْتونَ علَيهِم بِ   .قَومنا اتخذُوا مِن دونِهِ آلِهةً    

 فَأْووا إِلَى الْكَهفِ ينشر لَكُم ربكُم       - إِلَّا اللَّه    -اللَّهِ كَذِباً؟ وإِذِ اعتزلْتموهم وما يعبدونَ       
 ).١٦ - ٩:فالكه(...» مِن رحمتِهِ،ويهيئْ لَكُم مِن أَمرِكُم مِرفَقاً

وذه الأمثلة التي ضرا اللّه للأمة المسلمة من سيرة الـرهط الكـريم مـن الأنبيـاء                 
الذين سبقوها في موكب الإيمان الضارب في شعاب الزمان،وضحت معـالم           .والمؤمنين

الطريق لهذه الأمة وقام هذا المعلم البارز أمامها عن حقيقة الوشيجة التي يجب أن يقـوم                
على الطريق في حسم    الاستقامة  وطالبها را ب  . المسلم،ولا يقوم على سواها    عليها اتمع 

 ..ووضوح يتمثلان في مواقف كثيرة،وفي توجيهات من القرآن كثيرة 
 ..هذه نماذج منها 

»              ولَهسرو اللَّه ادح نونَ موادمِ الْآخِرِ يوالْيونَ بِاللَّهِ ومِنؤماً يقَو جِدلا ت- وا    وكـان لَو
        مهتشِيرع أَو مهوانإِخ أَو مناءَهأَب أَو مآباءَه-        مهـدأَيالْإِيمانَ و فِي قُلُوبِهِم بكَت أُولئِك 

             مهـنع اللَّـه ضِيفِيها،ر خالِدِين هارا الْأَنتِهحت رِي مِنجاتٍ تنج مخِلُهديو،هوحٍ مِنبِر
ضرونَ        وفْلِحالْم ماللَّهِ ه باللَّهِ،أَلا إِنَّ حِز بحِز أُولئِك،هنادلة...(» وا عيـا  «) ٢٢:ا



 ٢٠٨

أَيها الَّذِين آمنوا لا تتخِذُوا عدوي وعدوكُم أَولِياءَ تلْقُونَ إِلَيهِم بِالْمودةِ،وقَد كَفَروا بِما             
  قالْح مِن جاءَكُم           متجـرخ مـتإِنْ كُن،كُمبوا بِاللَّهِ رمِنؤأَنْ ت اكُمإِيولَ وسونَ الررِجخي،

جِهاداً فِي سبِيلِي وابتِغاءَ مرضاتِي،تسِرونَ إِلَيهِم بِالْمودةِ وأَنا أَعلَم بِما أَخفَيـتم ومـا              
لَـن تـنفَعكُم    «) ١:الممتحنـة ...(» م فَقَد ضلَّ سواءَ السـبِيلِ     أَعلَنتم،ومن يفْعلْه مِنكُ  

        صِيرلُونَ بمعبِما ت اللَّهو،كُمنيفْصِلُ بةِ يالْقِيام موي،كُملادلا أَوو كُمحامأَر.   لَكُم تكان قَد
       هعم الَّذِينو راهِيمةٌ فِي إِبنسةٌ حووا    «) ٤ - ٣:الممتحنة(..» إلخ...أُسنآم ا الَّذِينهيا أَي

             كُممِـن ملَّهوتي نملَى الْإِيمانِ،وع وا الْكُفْربحتلِياءَ إِنِ اسأَو كُموانإِخو خِذُوا آباءَكُمتلا ت
 تتخِـذُوا الْيهـود     يا أَيها الَّذِين آمنـوا لا      «).٢٣:التوبة(...» فَأُولئِك هم الظَّالِمونَ  

والنصارى أَولِياءَ،بعضهم أَولِياءُ بعضٍ،ومن يتولَّهم مِنكُم فَإِنه مِنهم،إِنَّ اللَّه لا يهـدِي            
الظَّالِمِين م٥١:المائدة(...» الْقَو.( 

مي وفي طبيعـة    وهكذا تقررت تلك القاعدة الأصيلة الحاسمة في علاقات اتمع الإسلا         
بنائه وتكوينه العضوي الذي يتميز به عن سائر اتمعات الجاهلية قـديما وحـديثا إلى               

وبين إقامة اتمع على أية قاعدة      » الإسلام«ولم يعد هناك مجال للجمع بين       .آخر الزمان 
والذين يدعون صـفة الإسـلام،ثم      .أخرى غير القاعدة التي اختارها اللّه للأمة المختارة       

مون مجتمعام على قاعدة أو أكثر من تلك العلاقات الجاهلية التي أحـل الإسـلام               يقي
والإسلام في كلتـا    .محلها قاعدة العقيدة،إما أم لا يعرفون الإسلام وإما أم يرفضونه         

الحالتين لا يعترف لهم بتلك الصفة التي يدعوا لأنفسهم وهم لا يطبقوا،بل يختارون             
 - وقد صارت واضحة تمامـا       -وندع هذه القاعدة    ! اهلية فعلا غيرها من مقومات الج   

 ..لننظر في جوانب من حكمة اللّه في إقامة اتمع الإسلامي على هذه القاعدة 
التي تفرقه من عالم البهيمـة لأـا تتعلـق          » الإنسان«إن العقيدة تمثل أعلى خصائص      

 وهـو العنصـر     -كينونتـها   بالعنصر الزائد في تركيبه وكينونته عن تركيب البهيمة و        
 وحتى أشـد الملحـدين      -الروحي الذي به صار هذا المخلوق إنسانا في هذه الصورة           



 ٢٠٩

إلحادا وأكثر الماديين مادية،قد انتبهوا أخيرا إلى أن العقيدة خاصة من خواص الإنسـان              
 .١١٥تفرقه فرقا أساسيا عن الحيوان

 الـذي يبلـغ ذروة الحضـارة         في اتمع الإنساني   -ومن ثم ينبغي أن تكون العقيدة       
لأا العنصر الذي يتعلق بأخص خصـائص الإنسـان         . هي آصرة التجمع   -الإنسانية  

ولا تكون آصرة التجمع عنصرا يتعلق بشيء يشترك فيه الإنسان          .المميزة له عن البهائم   
من مثل الأرض والمرعى والمصالح والحدود التي تمثل خواص الحظيرة،وسياج          ! مع البهائم 

واللون  ولا تكون كذلك هي الدم والنسب والعشيرة والقوم والجنس والعنصر         ! ةالحظير
وليس هناك إلا شؤون العقل والقلب      .فكلها مما يشترك فيه الإنسان مع البهيمة      ..واللغة  

 ! التي يختص ا الإنسان دون البهيمة
ختيـار  هو عنصـر الا ..كذلك تتعلق العقيدة بعنصر آخر يتميز به الإنسان عن البهائم  

والإرادة،فكل فرد على حدة يملك أن يختار عقيدته بمجرد أن يبلغ سن الرشد وبـذلك               
يقرر نوع اتمع الذي يريد أن يعيش فيه مختارا ونوع المنهج الاعتقادي والاجتمـاعي              

 . أن يتمذهب به ويعيش- بكامل حريته -والسياسي والاقتصادي والخلقي الذي يريد 
كمـا لا يملـك أن      .ك أن يقرر دمه ونسبه ولونه وقومه وجنسه       ولكن هذا الفرد لا يمل    

إلى آخر تلـك  ..يقرر الأرض التي يحب أن يولد فيها،ولغة الأم التي يريد أن ينشأ عليها     
إن هذه الأمور كلها يقضى فيهـا قبـل         .! .المقومات التي تقام عليها مجتمعات الجاهلية     

لا رأي إنما هي تفرض عليـه فرضـا         مجيئه إلى هذه الأرض،ولا يؤخذ له فيها مشورة و        
 أو حتى في الدنيا وحدها      -فإذا تعلق مصيره في الدنيا والآخرة معا        ! سواء أحب أم كره   

 بمثل هذه المقومات التي تفرض عليه فرضا لم يكن مختارا ولا مريدا وبذلك تسـلب                -
ن بـل   إنسانيته مقوما من أخص مقوماا ودر قاعدة أساسية من قواعد تكريم الإنسا           

ومن أجل المحافظة على    ! من قواعد تركيبه وتكوينه الإنساني المميز له من سائر الخلائق         
خصائص الإنسان الذاتية،والمحافظة على الكرامة التي وهبها اللّه له متمشية مـع تلـك              

 التي يملك كل فرد اختيارها بشخصه منذ أن يبلـغ           -الخصائص يجعل الإسلام العقيدة     

                                                 
 ! من هؤلاء جوليان هاكسلي من علماء الداروينية الحديثة - ١١٥



 ٢١٠

صرة التي يقوم عليها التجمع الإنساني في اتمع الإسلامي والـتي            هي الآ  -سن الرشد   
وينفي أن تكـون تلـك العوامـل        .يتقرر على أساسها مصير كل فرد بإرادته الذاتية       

الاضطرارية،التي لا يدله فيها،ولا يملك كذلك تغييرها باختياره،هي آصرة التجمع التي           
 وعدم قيامه علـى  -لى آصرة العقيدة    ومن شأن قيام اتمع ع    .تقرر مصيره طول حياته   

 أن ينشىء مجتمعا إنسانيا عالميا مفتوحا يجيء إليه الأفراد          -العوامل الاضطرارية الأخرى    
من شتى الأجناس والألوان واللغات والأقوام والدماء والأنساب والـديار والأوطـان            

م حاجز،ولا  بكامل حريتهم واختيارهم الذاتي لا يصدهم عنه صاد،ولا يقوم في وجوهه          
وأن تصـب في هـذا      .تقف دونه حدود مصطنعة،خارجة عن خصائص الإنسان العليا       

حضـارة  «اتمع كل الطاقات والخواص البشرية،وتجتمع في صـعيد واحد،لتنشـئ           
تنتفع بكل خصائص الأجناس البشرية ولا تغلق دون كفاية واحدة،بسبب من           » إنسانية

 ..اللون أو العنصر أو النسب والأرض 
لقد كان من النتائج الواقعية الباهرة للمنهج الإسلامي في هـذه القضـية ولإقامـة               و«

التجمع الإسلامي على آصرة العقيدة وحدها،دون أواصر الجنس والأرض واللون واللغة           
 ! والمصالح الأرضية القريبة،والحدود الإقليمية السخيفة

ها،دون الصفات المشتركة   في هذا التجمع وتنميتها وإعلائ    » خصائص الإنسان «ولإبراز  
كان من النتائج الواقعية الباهرة لهذا المنهج أن أصبح اتمع المسلم           ..بينه وبين الحيوان    

مجتمعا مفتوحا لجميع الأجناس والألوان واللغات،بلا عائق من هذه العوائق الحيوانيـة            
وأن صبت في بوتقة اتمـع الإسـلامي خصـائص الأجنـاس البشـرية              ! السخيفة

فاياا،وانصهرت في هذه البوتقة وتمازجت،وأنشأت مركبا عضويا فائقا في فترة تعد           وك
وصنعت هذه الكتلة العجيبـة المتجانسـة المتناسـقة حضـارة رائعـة             .نسبيا قصيرة 

ضخمة،تحوي خلاصة الطاقة البشرية في زماا مجتمعة،على بعد المسافات وبطء طـرق            
العـربي والفارسـي    :تمع الإسلامي المتفوق  لقد اجتمع في ا   «.الاتصال في ذلك الزمان   

والهنـدي والرومـاني والإغريقـي       والشامي والمصري والمغربي والتركـي والصـيني      
وتجمعت خصائصهم كلـها    ..إلى آخر الأقوام والأجناس     ...والأندونيسي والإفريقي   



 ٢١١

لم تكن  و.لتعمل متمازجة متعاونة متناسقة في بناء اتمع الإسلامي والحضارة الإسلامية         
ولم تكن يوما مـا     » إسلامية«إنما كانت دائما    » عربية«هذه الحضارة الضخمة يوما ما      

 .»عقدية «إنما كانت دائما » قومية«
وبشعور التطلـع إلى وجهـة      .ولقد اجتمعوا كلهم على قدم المساواة،وبآصرة الحب      «

لاصة فبذلوا جميعا أقصى كفايام،وأبرزوا أعمق خصائص أجناسهم،وصبوا خ       .واحدة
تجارم الشخصية والقومية والتاريخية في بناء هذا اتمع الواحد الذي ينتسـبون إليـه              
جميعا على قدم المساواة،وتجمع فيه بينهم آصرة تتعلق برم الواحد،وتبرز فيها إنسانيتهم            

لقد كـان   «! وهذا ما لم يجتمع قط لأي تجمع آخر على مدار التاريخ          .وحدها بلا عائق  
فقد جمعـت   .شري في التاريخ القديم هو تجمع الإمبراطورية الرومانية مثلا        أشهر تجمع ب  

ولكن هذا كله لم    .بالفعل أجناسا متعددة،ولغات متعددة،وألوانا متعددة،وأمزجة متعددة     
لقد كان هنـاك تجمـع      ..ولم يتمثل في قيمة عليا كالعقيدة       » آصرة إنسانية «يقم على   

عبيد في الإمبراطورية كلها من ناحية وتجمـع    طبقي على أساس طبقة الأشراف وطبقة ال      
 وعبودية سائر الأجنـاس     - بصفة عامة    -عنصري على أساس سيادة الجنس الروماني       

ومن ثم لم يرتفع قط إلى أفق التجمع الإسلامي ولم يؤت الثمار الـتي آتاهـا                .الأخرى
 .التجمع الإسلامي

مبراطورية البريطانية مثلا   تجمع الإ ..كذلك قامت في التاريخ الحديث تجمعات أخرى         «
تجمعا قوميا اسـتغلاليا،يقوم علـى      ! ولكنه كان كالتجمع الروماني،الذي هو وريثه     ..

ومثله ..،واستغلال المستعمرات التي تضمها الإمبراطورية      الإنجليزيةأساس سيادة القومية    
الإمبراطوريـة الأسـبانية والبرتغاليـة في وقـت         ..الإمبراطوريات الأوربيـة كلـها      

وأرادت ! كلها في ذلك المستوي الهابط البشـع المقيـت        ..ما،والإمبراطورية الفرنسية   
الشيوعية أن تقيم تجمعا من نوع آخر،يتخطى حواجز الجنس والقوم والأرض واللغـة             

عامـة،إنما أقامتـه علـى القاعـدة        » إنسـانية «ولكنها لم تقمه على قاعدة      .واللون
هذا تجمع على   ..لآخر للتجمع الروماني القديم     فكان هذا التجمع هو الوجه ا     .»الطبقية«

) البروليتريـا (» الصـعاليك «وذلك تجمع على قاعدة طبقـة  » الأشراف«قاعدة طبقة   



 ٢١٢

وما كـان   ! والعاطفة التي تسوده هي عاطفة الحقد الأسود على سائر الطبقات الأخرى          
فهو ابتـداء   ..  لمثل هذا التجمع الصغير البغيض أن يثمر إلا أسوأ ما في الكائن الإنساني            

المطالب «باعتبار  أن    .قائم على أساس إبراز الصفات الحيوانية وحدها وتنميتها وتمكينها        
 - وهي مطالب الحيوان الأولية      -» الطعام والمسكن والجنس  «للإنسان هي   » الأساسية

 !! وباعتبار  أن تاريخ الإنسان هو تاريخ البحث عن الطعام
اني في إبراز أخص خصائص الإنسان وتنميتها وإعلائها        لقد تفرد الإسلام بمنهجه الرب    «

والـذين يعـدلون عنـه إلى أي منـهج          ..وما يزال متفردا    ..في بناء اتمع الإنساني     
إلى آخـر   ..آخر،يقوم على أية قاعدة أخرى،من القوم أو الجنس أو الأرض أو الطبقة             

ون لهذا الإنسـان أن     هم الذين لا يريد   ! حقا» الإنسان«هذا النتن السخيف،هم أعداء     
يتفرد في هذا الكون بخصائصه العليا كما فطره اللّه ولا يريدون تمعه أن ينتفع بأقصى               

  ..١١٦»كفايات أجناسه وخصائصها وتجارا في امتزاج وتناسق 
ويحسن أن نذكر أن أعداء هذا الدين،الذين يعرفون مواضع القوة في طبيعته وحركتـه              

» الَّذِين آتيناهم الْكِتاب يعرِفُونه كَما يعرِفُونَ أَبناءَهم      «:لى فيهم وهم الذين يقول اللّه تعا    
لم يفتهم أن يدركوا أن التجمع على أساس العقيدة سر مـن أسـرار قـوة هـذا                  ..

 ..الدين،وقوة اتمع الإسلامي الذي يقوم على هذا الأساس 
الحد الذي يسهل عليهم السيطرة عليه      ولما كانوا بصدد هدم ذلك اتمع أو إضعافه إلى          

وشفاء ما في صدورهم من هذا الدين وأهله ولاستغلالهم كذلك واستغلال مقـدرام             
لما كانوا بصدد تلك المعركة مع هذا اتمع لم يفتهم أن يوهنوا من             ..وديارهم وأموالهم   

ناما تعبد من دون    القاعدة التي يقوم عليها وأن يقيموا لأهله اتمعين على إله واحد،أص          
وظهـرت هـذه    .»الجنس«واسمها تارة   » القوم«واسمها تارة   » الوطن«اللّه،اسمها تارة   

» الجنسية الطورانيـة  «وتارة باسم   » الشعوبية«الأصنام على مراحل التاريخ تارة باسم       
وتارة بأسماء شتى،تحملها جبهات شتى،تتصارع فيما بينها       » القومية العربية «وتارة باسم   

خل اتمع الإسلامي الواحد القائم على أساس العقيدة،المنظم بأحكام الشـريعة           في دا 

                                                 
 . »دار الشروق«. »عالم في الطريقم«:من كتاب» نشأة اتمع المسلم وخصائصه«:مقتطفات من فصل - ١١٦



 ٢١٣

إلى أن وهنت القاعدة الأساسية تحت المطارق المتواليـة،وتحت الإيحـاءات الخبيثـة             ...
مقدسات يعتبر المنكر لها خارجا على دين       » الأصنام«المسمومة وإلى أن أصبحت تلك      

أخبث المعسكرات التي عملت وما زالـت تعمـل في          و!!! أو خائنا لمصالح بلده   ! قومه
كان ..تخريب القاعدة الصلبة التي كان يقوم عليها التجمع الإسلامي الفريد في التاريخ             

في تحطـيم التجمـع     » القوميـة «هو المعسكر اليهودي الخبيث،الذي جرب سـلاح        
صـار  وبذلك حطمـوا الح ..المسيحي،وتحويله إلى قوميات سياسية ذات كنائس قومية       

المسيحي حول الجنس اليهودي ثم ثنوا بتحطيم الحصار الإسلامي حول ذلك الجـنس             
 بعد جهد قرون كثيرة في إثارة       -وكذلك فعل الصليبيون مع اتمع الإسلامي       ! الكنود

ومن ثم  ..النعرات الجنسية والقومية والوطنية بين الأجناس الملتحمة في اتمع الإسلامي           
كما استطاعوا أن   .حقادهم الصليبية القديمة على هذا الدين وأهله      استطاعوا أن يرضوا أ   

 .وما يزالون.يمزقوهم ويروضوهم على الاستعمار الأوربي الصليبي
حتى يأذن اللّه بتحطيم تلك الأصنام الخبيثة الملعونة ليقوم التجمـع الإسـلامي مـن               

 ..جديد،على أساسه المتين الفريد 
رجوا من الجاهلية الوثنية بكليام حتى تكون العقيـدة         وأخيرا فإن الناس ما كانوا ليخ     

ذلك أن الدينونة للّه وحده لا تتم تمامها إلا بقيـام هـذه             .وحدها هي قاعدة تجمعهم   
يجب أن تكون هناك قداسة واحدة لمقدس واحد،وألا        .القاعدة في تصورهم وفي تجمعهم    

ويجب » الشعارات«د  ويجب أن يكون هناك شعار واحد،وألا تتعد      ! »المقدسات«تتعدد  
 ..أن تكون هناك قبلة واحدة يتجه إليها الناس بكليام وألا تتعدد القبلات والمتجهات 

إن الوثنية  ! إن الوثنية ليست صورة واحدة هي وثنية الأصنام الحجرية والآلهة الأسطورية          
يمكن أن تتمثل في صور شتى كما أن الأصنام يمكن أن تتخذ صـورا متعـددة وآلهـة                  

ساطير يمكن أن تتمثل مرة أخرى في المقدسات والمعبودات من دون اللّه أيا كانـت               الأ
 .وأيا كانت مراسمها.أسماؤها



 ٢١٤

وما كان الإسلام ليخلص الناس من الأصنام الحجرية والأرباب الأسطورية،ثم يرضـى            
يتقاتل الناس تحـت    ..وما إليها   ..لهم بعد ذلك أصنام الجنسيات والقوميات والأوطان        

 !وهو يدعوهم إلى اللّه وحده،وإلى الدينونة له دون شيء من خلقه.ا وشعاراارايا
أمة المسـلمين   .. لذلك قسم الإسلام الناس إلى أمتين اثنتين على مدار التاريخ البشري            

 وأمة غـير    -كل في زمانه حتى يأتي الرسول الأخير إلى الناس كافة            -من أتباع الرسل    
 ..ت والأصنام في شتى الصور والأشكال على مدار القرون المسلمين من عبدة الطواغي

وعند ما أراد اللّه أن يعرف المسلمين بأمتهم التي تجمعهم على مدار القرون،عرفها لهـم               
 وقال لهم في اية استعراض أجيـال هـذه          - كل في زمانه     -في صورة أتباع الرسل     

إن أمتكم هي   :ولم يقل للعرب  ..» نا ربكُم فَاعبدونِ  إِنَّ هذِهِ أُمتكُم أُمةً واحِدةً وأَ     «:الأمة
إن أمتكم هي بنو إسرائيل أو      :ولا قال لليهود  ! الأمة العربية في جاهليتها وإسلامها سواء     
إن أمتـك هـي     :ولا قال لسلمان الفارسي   ! العبرانيون في جاهليتهم وإسلامهم سواء    

إن أمتك هـي    :لا لبلال الحبشي  و! إن أمتك هي الرومان   :ولا لصهيب الرومي  ! فارس
إن أمتكم هي المسلمون    :إنما قال للمسلمين من العرب والفرس والروم والحبش       ! الحبشة

الذين أسـلموا حقـا علـى أيـام موسـى وهـارون،وإبراهيم،ولوط،ونوح،وداود         
وسليمان،وأيوب،وإسماعيل وإدريس وذي الكفل وذي النون،وزكريـا ويحيى،ومـريم         

في تعريـف   » المسلمين«هذه هي أمة    ).٩١ - ٤٨:آيات:(نبياءكما جاء في سورة الأ    ..
إنه لـيس مـن     :ولكن ليقل .فمن شاء له طريقا غير طريق اللّه فليسلكه       ..اللّه سبحانه   

 !المسلمين
واللّه يقص الحق   . أما نحن الذين أسلمنا للّه،فلا نعرف لنا أمة إلا الأمة التي عرفها لنا اللّه             

هذا القدر مع إلهامات قصـة نـوح في هـذه القضـية          وحسبنا  ..وهو خير الفاصلين    
 ١١٧.الأساسية في هذا الدين

إن أصحاب الدعوة إلى اللّه في كل مكان وفي كل زمان في حاجة إلى أن يقفوا طـويلا         
رجل واحد،لم يؤمن معه إلا قليل،يواجه أعـتى أهـل الأرض    ..أمام هذا المشهد الباهر     

                                                 
 ]٢٥١٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١١٧



 ٢١٥

 مادية في زمام،كما جاء عنهم في قول        وأغنى أهل الأرض وأكثر أهل الأرض حضارة      
كَذَّبت عاد   «:اللّه تعالى فيهم حكاية عما واجههم به أخوهم هود في السورة الأخرى           

لِينسرالْم.    وده موهأَخ مإِذْ قالَ لَه:           قُوا اللَّـهفَـات،ـولٌ أَمِينسر ي لَكُـمقُونَ؟ إِنتأَلا ت
أَتبنونَ بِكُلِّ رِيـعٍ    .لُكُم علَيهِ مِن أَجرٍ إِنْ أَجرِي إِلَّا على رب الْعالَمِين         وما أَسئَ .وأَطِيعونِ

فَاتقُوا اللَّـه   .وإِذا بطَشتم بطَشتم جبارِين   .آيةً تعبثُونَ؟ وتتخِذُونَ مصانِع لَعلَّكُم تخلُدونَ     
إِنـي  .وجناتٍ وعيـونٍ  .أَمدكُم بِأَنعامٍ وبنِين  .ي أَمدكُم بِما تعلَمونَ   واتقُوا الَّذِ .وأَطِيعونِ

إِنْ .سواءٌ علَينا أَوعظْت أَم لَم تكُن مِن الْـواعِظِين :قالُوا.أَخاف علَيكُم عذاب يومٍ عظِيمٍ  
لِينالْأَو لُقهذا إِلَّا خ.عبِم نحما نو١٣٨ - ١٢٣:الشعراء(.! .»ذَّبِين( 

 فهؤلاء العتاة الجبارون الذين يبطشون بلا رحمة والذين أبطرم النعمة والذين يقيمون            
 عليـه   -هؤلاء هم الذين واجههم هود      .! .المصانع يرجون من ورائها الامتداد والخلود     

وفاصلهم هـذه   في شجاعة المؤمن واستعلائه وثقته واطمئنانه       . هذه المواجهة  -السلام  
وأن يفعلوا مـا    . وتحداهم أن يكيدوه بلا إمهال     - وهم قومه    -المفاصلة الحاسمة الكاملة    

 هذه الوقفة الباهرة،بعـد     - عليه السلام    -لقد وقف هود    ! في وسعهم فلا يباليهم بحال    
ثم ..ما بذل لقومه من النصح ما يملك وبعد أن تودد إليهم وهو يدعوهم غاية التـودد                 

 ..نادهم وإصرارهم على محادة اللّه وعلى الاستهتار بالوعيد والجرأة على اللّه تبين له ع
 هذه الوقفة الباهرة لأنه يجد حقيقة ربه في نفسه،فيوقن          - عليه السلام    -لقد وقف هود    

وهو مستيقن أنه ما من     ! أن أولئك الجبارين العتاة المتمتعين المتبطرين إنما هم من الدواب         
وأن ربـه هـو الـذي       ! ذ بناصيتها ففيم يحفل إذن هؤلاء الدواب؟      دابة إلا وربه آخ   

استخلفهم في الأرض،وأعطاهم ما أعطاهم من نعمة ومال وقوة وبنين وقـدرة علـى              
وأن ربه يملك أن يذهب م ويسـتخلف        .للابتلاء  لا لمطلق العطاء    ! التصنيع والتعدين 

م إذن يهوله شيء مما هـم       ففي..غيرهم إذا شاء،ولا يضرونه شيئا،ولا يردون له قضاء         
 ..فيه،وربه هو الذي يعطي ويسلب حين يشاء كيف شاء؟ 



 ٢١٦

إن أصحاب الدعوة إلى اللّه لا بد أن يجدوا حقيقة رم في نفوسهم على هـذا النحـو            
أمـام  ..حتى يملكوا أن يقفوا بإيمام في استعلاء أمام قوى الجاهلية الطاغية من حولهم              

 .وقوة المال.وقوة الصناعة.القوة المادية
وهم مستيقنون أن   ..وقوة الأنظمة والأجهزة والتجارب والخبرات      .وقوة العلم البشري  

!  إن هم إلا دواب من الـدواب       - كل الناس    -رم آخذ بناصية كل دابة وأن الناس        
وذات يوم لا بد أن يقف أصحاب الدعوة من قومهم موقف المفاصلة الكاملة فإذا القوم               

وأمة تتخذ من دون    .أمة تدين للّه وحده وترفض الدينونة لسواه      ..فتان  الواحد أمتان مختل  
ويوم تتم هذه المفاصلة يتحقق وعد اللّه بالنصر لأوليائه،والتـدمير          ! اللّه أربابا،وتحاد اللّه  

 ففي تاريخ   - في صورة من الصور التي قد تخطر وقد لا تخطر على البال              -على أعدائه   
لم يفصل اللّه بين أوليائه وأعدائه إلا بعد أن فاصـل           ! التاريخالدعوة إلى اللّه على مدار      

وكانوا هم حزب اللّه الذين لا      ..أولياؤه أعداءه على أساس العقيدة فاختاروا اللّه وحده         
 ١١٨.يعتمدون على غيره والذين لا يجدون لهم ناصرا سواه

 
������������ 

                                                 
 ]٢٥٢٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١١٨



 ٢١٧

����نننن���ق�א������.8i�P(0c�A>�אYW'ن�و8i�P(0c>�א�*=�'���ق�א������.8i�P(0c�A>�אYW'ن�و8i�P(0c>�א�*=�'���ق�א������.8i�P(0c�A>�אYW'ن�و8i�P(0c>�א�*=�'���ق�א������.8i�P(0c�A>�אYW'ن�و8i�P(0c>�א�*=�'
 

يا أَهلَ الْكِتابِ،هلْ تنقِمونَ مِنا إِلَّا أَنْ آمنا بِاللَّهِ،وما أُنزِلَ إِلَينا،وما أُنزِلَ            :قُلْ«:قال تعالى 
 هلْ أُنبئُكُم بِشر مِن ذلِك مثُوبةً عِند اللَّهِ؟ من لَعنـه          :مِن قَبلُ،وأَنَّ أَكْثَركُم فاسِقُونَ؟ قُلْ    

         الطَّـاغُوت ـدبعو،نازِيرالْخةَ ودالْقِر مهلَ مِنعجهِ،ولَيع غَضِبو،اللَّه..    ـرش أُولئِـك
 ..» مكاناً،وأَضلُّ عن سواءِ السبِيلِ

إن هذا السؤال الذي وجه اللّه رسوله إلى توجيهه لأهل الكتاب،هو من ناحية سـؤال               
الفعل منهم وكشف حقيقة البواعث التي تـدفع ـم إلى           تقريري لإثبات ما هو واقع ب     

وهو من ناحية سؤال استنكاري،لاستنكار     .موقفهم من الجماعة المسلمة ودينها وصلاا     
وهـو في الوقـت ذاتـه توعيـة         ..هذا الواقع منهم،واستنكار البواعث الدافعة عليه       

ءات الثلاثة من ي عـن      للمسلمين،وتنفير لهم من موالاة القوم،وتقرير لما سبق في الندا        
 .هذه الموالاة وتحذير

 وهـم لا    -� -إن أهل الكتاب لم يكونوا ينقمون على المسلمين في عهد الرسـول             
 إلا أن هؤلاء المسلمين يؤمنون باللّه ومـا         -ينقمون اليوم على طلائع البعث الإسلامي       

ن قبل من كتـب أهـل       أنزله اللّه إليهم من قرآن وما صدق عليه قرآم مما أنزله اللّه م            
 ..الكتاب 

ولأن أهل الكتاب   .لأم ليسوا يهودا ولا نصارى    ! إم يعادون المسلمين لأم مسلمون    
فاسقون منحرفون عما أنزله اللّه إليهم وآية فسقهم وانحرافهم أم لا يؤمنون بالرسـالة        

 بالرسـول    ولا يؤمنون  - لا ما ابتدعوه وحرفوه      -الأخيرة وهي مصدقة لما بين أيديهم       
 .الأخير،وهو مصدق لما بين يديه معظم لرسل اللّه أجمعين

إم يحاربون المسلمين هذه الحرب الشعواء التي لم تضع أوزارها قط،ولم يخب أوارهـا              
طوال ألف وأربعمائة عام منذ أن قام للمسلمين كيان في المدينة وتميزت لهم شخصـية               

قل،وتصـورهم المسـتقل،ونظامهم    وأصبح لهم وجود مستقل ناشئ من دينـهم المست        
 .المستقل،في ظل منهج اللّه الفريد



 ٢١٨

 مسلمون ولا   - قبل كل شيء     -إم يشنون على المسلمين هذه الحرب المشبوبة لأم         
يمكن أن يطفئوا هذه الحرب المشبوبة إلا أن يردوا المسلمين عن دينهم فيصبحوا غـير               

 ثم لا يحبون المستقيمين الملتزمين      ذلك أن أهل الكتاب أكثرهم فاسقون ومن      ..مسلمين  
 يقرر هذه الحقيقة في صورة قاطعة،وهو يقول لرسوله         - سبحانه   -واللّه  ! من المسلمين 

» ولَن ترضى عنك الْيهود ولَا النصارى حتى تتبِع مِلَّـتهم         «: في السورة الأخرى   -� -
 «:ب بحقيقة بواعثهم وركيزة مـوقفهم ويقول له في هذه السورة أن يواجه أهل الكتا    ..
يا أَهلَ الْكِتابِ هلْ تنقِمونَ مِنا إِلَّا أَنْ آمنا بِاللَّهِ وما أُنزِلَ إِلَينا وما أُنزِلَ مِن قَبلُ وأَنَّ                  :قُلْ

 ..» أَكْثَركُم فاسِقُونَ؟
مه الصادق المبين،هـي    وهذه الحقيقة التي يقررها اللّه سبحانه في مواضع كثيرة من كلا          

التي يريد تمييعها وتلبيسها وتغطيتها وإنكارها اليوم كثيرون من أهل الكتـاب،وكثيرون         
في وجه المادية والإلحاد كما     » المتدينين«باسم تعاون   ..» مسلمين«ممن يسمون أنفسهم    

أهل الكتاب يريدون اليوم تمييع هذه الحقيقة بـل طمسـها وتغطيتـها،لأم             ! يقولون
 وتخدير  - أو الذي كان إسلاميا بتعبير أصح        -دون خداع سكان الوطن الإسلامي      يري

ذلك أنه حين كـان هـذا   .الوعي الذي كان قد بثه فيهم الإسلام بمنهجه الرباني القويم     
الوعي سليما لم يستطع الاستعمار الصليبي أن يقف للمد الإسلامي،فضـلا علـى أن              

 بعد فشلهم في الحـروب الصـليبية        -ؤلاء  ولم يكن بد له   ..يستعمر الوطن الإسلامي    
 أن يسـلكوا طريـق الخـداع        -السافرة،وفي حـرب التبشـير السـافرة كـذلك          

والتخدير،فيتظاهروا ويشيعوا بين ورثة المسلمين،أن قضية الدين والحرب الدينيـة قـد            
ثم تنـور العـالم     ! وأا كانت مجرد فترة تاريخية مظلمة عاشتها الأمم جميعـا         ! انتهت

فلم يعد من الجائز ولا اللائق ولا المستساغ أن يقوم الصراع علـى أسـاس               » دمتق«و
! على الموارد والأسواق والاستغلالات فحسب    ! وإنما الصراع اليوم على المادة    ..العقيدة  

 أن يفكروا في الدين ولا في صـراع         - أو ورثة المسلمين     -وإذن فما يجوز للمسلمين     
 إلى  - وهم الذين يستعمرون أوطـان المسـلمين         -وحين يطمئن أهل الكتاب     ! الدين

وحين تتميع القضية في ضمائرهم فإن المستعمرين يـأمنون          استنامة هؤلاء لهذا التخدير   



 ٢١٩

ويصبح الأمر سهلا بعـد    ..الغضبة التي لم يقفوا لها يوما       ..غضبة المسلمين للّه وللعقيدة     
كسبون معها ما وراءها من     بل ي .ولا يكسبون معركة العقيدة وحدها    ..التنويم والتخدير   

بعد ما يغلبـون    » المادة«الأسلاب والمغانم والاستثمارات والخامات ويغلبون في معركة        
وعملاء أهـل الكتـاب في الـوطن        ..فهما قريب من قريب     ..» العقيدة«في معركة   

الإسلامي،ممن يقيمهم الاستعمار هنا وهناك علانية أو في خفية،يقولون القـول نفسـه         
الحـروب  «وهؤلاء يقولـون عـن      ..ملاء يؤدون الدور من داخل الحدود       لأم ع ..

الذين خاضوها تحت   » المسلمين«ويقولون عن   !!! »صليبية«إا لم تكن    :ذاا» الصليبية
وفريق ثالث مستغفل   ! »قوميين«وإنما هم كانوا    » مسلمين«إم لم يكونوا    :راية العقيدة 

تعـالوا نجتمـع في     .أن تعالوا إلينا  :ب المستعمر في الغر » الصليبيين«مخدوع يناديه أحفاد    
فيستجيب هذا الفريق المستغفل المخـدوع      ! »الملحدين«غائلة  » الدين«ولاء لندفع عن    

ناسيا أن أحفاد الصليبيين هؤلاء وقفوا في كل مرة مع الملحدين صـفا واحـدا،حينما               
يعنـيهم حـرب    وأم لا   ! وما يزالون ! على مدار القرون  ! كانت المواجهة للمسلمين  

ذلك أم يعرفون جيدا أن الإلحادية المادية       .المادية الالحادية قدر ما تعنيهم حرب الإسلام      
وإنما هذه الـدعوة    ! عرض طارئ وعدو موقوت وأن الإسلام أصل ثابت وعدو مقيم         

المموهة لتمييع اليقظة البادئة عند طلائع البعث الإسلامي وللانتفاع بجهد المسـتغفلين            
 ليكونوا وقود المعركة مـع الملحـدين لأـم أعـداء            - في الوقت ذاته     - المخدوعين

حرب لا عدة   ..وهؤلاء كهؤلاء حرب على الإسلام والمسلمين       ! الاستعمار السياسيون 
 ..فيها للمسلم إلا ذلك الوعي الذي يربيه عليه المنهج الرباني القويم 

يحسبون أهل الكتاب جـادين     إن هؤلاء الذين تخدعهم اللعبة أو يتظاهرون بالتصديق،ف       
إنما ينسون واقع التـاريخ في      » الدين«إذ يدعوم للتضامن والولاء في دفع الإلحاد عن         

 كما ينسون تعليم رـم لهـم في هـذا الأمـر             - لا استثناء فيها     -أربعة عشر قرنا    
دية بالذات،وهو تعليم لا مواربة فيه،ولا مجال للحيدة عنه،وفي النفس ثقة باللّه ويقين بج            

إن هؤلاء يجتزئون فيما يقولون ويكتبـون بالآيـات القرآنيـة،والأحاديث           ! ما يقول 
النبوية،التي تأمر المسلمين أن يحسنوا معاملة أهل الكتاب وأن يتسامحوا معهم في المعيشة             



 ٢٢٠

ويغفلون التحذيرات الحاسمة عـن مـوالام والتقريـرات الواعيـة عـن             .والسلوك
 عن خطة الحركة الإسلامية،وخطة التنظـيم،التي تحـرم         بواعثهم،والتعليمات الصريحة 

التناصر والموالاة،لأن التناصر والموالاة لا يكونان عند المسلم إلا في شأن الدين وإقامـة              
منهجه ونظامه في الحياة الواقعية،وليست هناك قاعدة مشتركة يلتقي عليها المسلم مـع             

ق في أصول هذه الأديان مع دينه        مهما يكن هناك من تلا     -أهل الكتاب في شأن دينه      
 إذ هم لا ينقمون منه إلا هذا الدين،ولا يرضون عنه إلا بترك هذا الدين               -قبل تحريفها   

 ..كما يقول رب العالمين ..
 ممـا   -إن هؤلاء ممن يجعلون القرآن عضين يجزئونه ويمزقونه،فيأخذون منه ما يشاءون            

      م الغافلة الساذجة على فرض براءويدعون منه ما لا يتفق مع اتجاههم        -ا  يوافق دعو 
ونحن نؤثر أن نسمع كلام اللّه،في هذه القضية،على أن نسمع كـلام            ! الغافل أو المريب  

 في هذه القضية حاسم واضح صريح       - سبحانه   -وكلام اللّه   ! المخدوعين أو الخادعين  
 ..مبين 

أن سبب النقمـة هـو       بعد تقرير    -ونقف وقفة قصيرة في هذا الموضع عند قوله تعالى          
وأَنَّ أَكْثَـركُم    «: أن بقيـة السـبب     -الإيمان باللّه وما أنزل إلينا وما أنزل من قبـل           

فالفسق يحمل صاحبه على النقمة من المستقيم       ! فهذا الفسق هو شطر الباعث    » فاسِقُونَ
 ـ    ..وهي قاعدة نفسية واقعية تثبتها هذه اللفتة القرآنية العجيبة          .. ن إن الذي يفسـق ع

إن وجوده يشعره دائما    ..الطريق وينحرف لا يطيق أن يرى المستقيم على النهج الملتزم           
ومن ثم يكرهه وينقم  ..إنه يتمثل له شاهدا قائما على فسقه هو وانحرافه          .بفسقه وانحرافه 

يكره استقامته وينقم منه التزام ه ويسعى جاهدا لجره إلى طريقه أو للقضاء عليـه               .عليه
إا قاعدة مطردة،تتجاوز موقف أهل الكتاب من الجماعة المسـلمة        ! ادهإذا استعصى قي  

إلى موقـف كـل فاسـق       .في المدينة،إلى موقف أهل الكتاب عامة من المسلمين عامة        
والحرب المشبوبة دائما على الخيرين في مجتمع       ..منحرف من كل عصبة ملتزمة مستقيمة       

 ..ى الملتزمين في مجتمع المنحرفين الأشرار،وعلى المستقيمين في مجتمع الفاسقين،وعل
 ..هذه الحرب أمر طبيعي يستند إلى هذه القاعدة التي يصورها النص القرآني العجيب 



 ٢٢١

 أن الخير لا بد أن يلقى النقمة من الشر،وأن الحق لا بد أن              - سبحانه   -ولقد علم اللّه    
أن الالتزام  لا بـد      لا بد أن تثير غيظ الفساق،و     الاستقامة  يواجه العداء من الباطل،وأن     

 .أن يجر حقد المنحرفين
والالتزام  أن تدفع عن نفسها      الاستقامة   أن لا بد للخير والحق و      - سبحانه   -وعلم اللّه   

وأا معركة لا خيـار     .وأن تخوض المعركة الحتمية مع الشر والباطل والفسق والانحراف        
سيهاجمه،ولا يملك الخير أن    لأن الباطل   .فيها،ولا يملك الحق ألا يخوضها في وجه الباطل       

 ..يتجنبها لأن الشر لا بد سيحاول سحقه 
والالتزام أم متروكون   الاستقامة   أن يظن أصحاب الحق والخير و      - أي غفلة    -وغفلة  

من الباطل والشر والفسق والانحراف وأم يملكون تجنب المعركة وأنه يمكن أن تقـوم              
عدوا للمعركة المحتومة بالوعي والعدة من أن       وخير لهم أن يست   ! هناك مصالحة أو مهادنة   

 !وهم يومئذ مأكولون مأكولون..يستسلموا للوهم والخديعة 
 لمواجهة أهـل  -� - لرسوله   - سبحانه   - ثم نمضي مع السياق القرآني في توجيه اللّه         

فإذا هـو  ..الكتاب،بعد تقرير بواعثهم واستنكار هذه البواعث في النقمة على المسلمين  
هلْ أُنبئُكُم بِشر مِن ذلِك     :قُلْ«:م بتاريخ لهم قديم،وشأن لهم مع رم،وعقاب أليم       يجبهه

         ـدبعو،نازِيرالْخةَ ودالْقِـر مهلَ مِـنعجـهِ،ولَيع غَضِبو اللَّه هنلَع ناللَّهِ؟ م دةً عِنثُوبم
الطَّاغُوت.   لُّ عأَضكاناً،وم رش بِيلِ  أُولئِكواءِ السس وهنا تطالعنا سحنة يهود،وتاريخ    » !ن

إم هـم   .إم هم الذين لعنهم اللّه وغضب عليهم،وجعل منهم القردة والخنازير         ! يهود
 ..الذين عبدوا الطاغوت 

وقصة لعنة اللّه لهم وغضبه عليهم واردة في مواضع شتى من القرآن الكريم وكذلك قصة               
فأما قضية عبادم للطاغوت،فتحتاج إلى بيان هنا،لأـا        ..زير  جعله منهم القردة والخنا   

 ..لفتة ذات دلالة خاصة في سياق هذه السورة 
إن الطاغوت هو كل سلطان لا يستمد من سلطان اللّه،وكل حكم لا يقوم على شريعة               

والعدوان على سلطان اللّه وألوهيته وحاكميتـه هـو     ..اللّه،وكل عدوان يتجاوز الحق     
 ..عدوان وأشده طغيانا،وأدخله في معنى الطاغوت لفظا ومعنى أشنع ال



 ٢٢٢

وأهل الكتاب لم يعبدوا الأحبار والرهبان ولكن اتبعـوا شـرعهم وتركـوا شـريعة               
وهذه اللفتة هنا ملحوظ فيها ذلك المعنى       ..فسماهم اللّه عبادا لهم وسماهم مشركين       .اللّه

وهم لم يعبدوها   ..لمتجاوزة لحقها   أي السلطات الطاغية ا   ..فهم عبدوا الطاغوت    .الدقيق
وهي عبادة تخـرج    .بمعنى السجود لها والركوع،ولكنهم عبدوها بمعنى الاتباع والطاعة       

 .١١٩صاحبها من عبادة اللّه ومن دين اللّه
 اة أهل الكتاب ذا التاريخ،وبذلك الجزاء       -� - يوجه رسوله    - سبحانه   -واللّه  

كأنما هم جيل واحد بما أم جبلة واحـدة         ..لتاريخ  الذي استحقوه من اللّه على هذا ا      
 .»هلْ أُنبئُكُم بِشر مِن ذلِك مثُوبةً عِند اللَّهِ:قُلْ«:إن هذا شر عاقبة:يوجهه ليقول لهم..

أي شر من نقمة أهل الكتاب على المسلمين،وما يكيدون لهم وما يـؤذوم بسـبب               
نقمة اللّه وعذابه،وحكمه على أهل الكتاب بالشر       وأين نقمة البشر الضعاف من      .إيمام

 ..١٢٠» أُولئِك شر مكاناً،وأَضلُّ عن سواءِ السبِيلِ«:والضلال عن سواء السبيل
 

������������� 

                                                 
للسيد أبي الأعلى المودودي،أمير الجماعـة الإسـلامية بباكسـتان          » المصطلحات الأربعة «: يراجع كتاب   - ١١٩
خصائص التصور الإسلامي «:ويراجع كتاب» منهج متفرد«:فصل» هذا الدين«:ويراجع كتاب ..» العبادة«:فصل..

 »دار الشروق«.»التوحيد«:فصل» ومقوماته
 ]١٣١٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٢٠



 ٢٢٣

A��{א�<= nو�A#�sQא�<= n�A.������ق�א���A��{א�<= nو�A#�sQא�<= n�A.������ق�א���A��{א�<= nو�A#�sQא�<= n�A.������ق�א���A��{א�<= nو�A#�sQא�<= n�A.������ق�א�������
 

 زاهق،ولترد إلى   جاءت العقيدة الإسلامية لتقذف بالحق على الباطل فتدمغه فإذا هو         لقد  
التصور الإيماني وضوحه وبساطته وصدقه وواقعيته،ولتخلص صورة النبوة وصورة النبي          
من تلك الخرافات والأسـاطير والأوهـام والأضـاليل،التي شـاعت في الجاهليـات              

وكان أقرا إلى مشركي العرب جاهليات أهل الكتاب من اليهـود والنصـارى             .كلها
ينهم،وكلها تشترك في تشويه صورة النبوة وصورة الـنبي         على اختلاف الملل والنحل ب    

 !أقبح تشويه
وبعد بيان حقيقة الرسالة وحقيقة الرسول،وتقديمها للناس مبرأة من كل ما علق بصورة             

يقدم القرآن عقيدته للناس مجردة من كل إغـراء     .النبوة وصورة النبي من أوهام وأضاليل     
فالرسول الذي يقدمها للنـاس     ..حقيقتها  خارج عن طبيعتها،ومن كل زينة زائدة عن        

وهو لا يتلقى إلا من     ..إني ملك   :بشر،لا يملك خزائن اللّه،ولا يعلم الغيب،ولا يقول لهم       
والذين يقبلون دعوته هم أكرم البشر عند اللّه،وعليه        .ربه،ولا يتبع إلا ما يوحى إليه منه      

 . نفسه من الرحمة والمغفرةأن يلزمهم،وأن يهش لهم،وأن يبلغهم ما كتبه اللّه لهم على
كما أن عليه إنذار الذين تتحرك ضمائرهم من خشـية الآخـرة ليصـلوا إلى مرتبـة                 

» تلقـي الـوحي   «وفي  » البشرية«التقوى،وفي هذا وذلك تنحصر وظيفته،كما أنه في        
ثم إنـه ـذا     ..فتصح في التصـورات حقيقتـه ووظيفتـه جميعـا           .تنحصر حقيقته 

تبين سبيل ارمين،عنـد مفـرق الطريق،ويتضـح الحـق          التصحيح،وذا الإنذار،تس 
والباطل،وينكشف الغموض والوهم حول طبيعة الرسول وحول حقيقة الرسـالة،كما          
ينكشف الغموض حول حقيقة الهدى وحقيقة الضلال،وتتم المفاصلة بين المؤمنين وغير           

ياق جوانب من   وفي ثنايا الإفصاح عن هذه الحقائق يعرض الس       .المؤمنين في نور وفي يقين    
 - الطائعين منهم والعصـاة      -حقيقة الألوهية،وعلاقة الرسول ا،وعلاقة الناس جميعا       

فالهدى إليها بصر والضلال    .ويتحدث عن طبيعة الهدى وطبيعة الضلال عن هذه الحقيقة        
واللّه كتب على نفسه الرحمة متمثلة في التوبة على عبـاده والمغفـرة لمـا               .عنها عمى 



 ٢٢٤

وهو يريد أن تسـتبين     .لمعاصي في جهالة متى تابوا منها وأصلحوا بعدها       يرتكبونه من ا  
سبيل ارمين،فيؤمن من يؤمن عن بينة،ويضل من يضل عن بينة،ويتخذ الناس مواقفهم            

 ..١٢١في وضوح لا تغشيه الأوهام والظنون 
 ..» ولِتستبِين سبِيلُ الْمجرِمِين«:أما ختام هذه الآية القصيرة

إنه يكشف عن خطة المنهج القرآني في العقيدة والحركـة ـذه            ! ..عجيبفهو شأن   
إن هذا المنهج لا يعنى ببيان الحق وإظهاره حتى تستبين سبيل المؤمنين الصالحين             ! العقيدة

إنما يعنى كذلك ببيان الباطل وكشفه حتى تستبين سبيل الضالين ارمين أيضا            .فحسب
وذلك كالخط الفاصل يرسم   .ة لاستبانة سبيل المؤمنين   إن استبانة سبيل ارمين ضروري    ..

 ليتعامل مـع    - سبحانه   -إن هذا المنهج هو المنهج الذي قرره اللّه         ! عند مفرق الطريق  
ذلك أن اللّه سبحانه يعلم أن إنشاء اليقين الاعتقادي بالحق والخـير            ..النفوس البشرية   

 من أن هذا باطل ممحض وشـر        يقتضي رؤية الجانب المضاد من الباطل والشر والتأكد       
كما أن قوة الاندفاع بالحق لا تنشأ فقط        ..خالص وأن ذلك حق ممحض وخير خالص        

من شعور صاحب الحق أنه على الحق ولكن كذلك من شعوره بأن الذي يحاده ويحاربه               
 ..إنما هو على الباطل 

نبي عدوا منـهم  وأنه يسلك سبيل ارمين الذين يذكر اللّه في آية أخرى أنه جعل لكل  
»      رِمِينجالْم ا مِنودع بِيلْنا لِكُلِّ نعج كَذلِكليستقر في نفـس الـنبي ونفـوس        ..» و

 .المؤمنين،أن الذين يعادوم إنما هم ارمون عن ثقة،وفي وضوح،وعن يقين
واسـتبانة  .إن سفور الكفر والشر والإجرام ضروري لوضوح الإيمان والخير والصلاح          

ذلك أن أي غبش أو شبهة في       .ارمين هدف من أهداف التفصيل الرباني للآيات      سبيل  
فهمـا  .غبشا وشبهة في موقف المؤمنين وفي سـبيلهم        موقف ارمين وفي سبيلهم ترتد    

 ..ولا بد من وضوح الألوان والخطوط ..صفحتان متقابلتان،وطريقان مفترقتان 
يجـب  . سبيل المؤمنين وسبيل ارمينومن هنا يجب أن تبدأ كل حركة إسلامية بتحديد  

أن تبدأ من تعريف سبيل المؤمنين وتعريف سبيل اـرمين ووضـع العنـوان المميـز                

                                                 
 ]١٥١٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٢١



 ٢٢٥

فيعـرف  .والعنوان المميز للمجرمين،في عالم الواقع لا في عـالم النظريـات          .للمؤمنين
أصحاب الدعوة الإسلامية والحركة الإسلامية من هم المؤمنون ممن حولهم ومـن هـم              

رمين ومنهجهم         .رمونابعد تحديد سبيل المؤمنين ومنهجهم وعلامتهم،وتحديد سبيل ا
بحيث لا يختلط السبيلان ولا يتشابه العنوانان،ولا تلتبس الملامح والسـمات           .وعلامتهم

 ..بين المؤمنين وارمين 
 وهذا التحديد كان قائما،وهذا الوضوح كان كاملا،يوم كان الإسلام يواجه المشركين          

 ومـن   -� -فكانت سبيل المسلمين الصالحين هي سبيل الرسـول         .في الجزيرة العربية  
ومع ..وكانت سبيل المشركين ارمين هي سبيل من لم يدخل معهم في هذا الدين              .معه

 يفصل الآيـات    - سبحانه   -هذا التحديد وهذا الوضوح كان القرآن يتترل وكان اللّه          
 - ومنها ذلك النموذج الأخـير       -ذج في السورة    على ذلك النحو الذي سبقت منه نما      

وحيثما واجه الإسلام الشرك والوثنيـة والإلحـاد والـديانات        ! لتستبين سبيل ارمين  
المنحرفة المتخلفة من الديانات ذات الأصل السماوي بعـد مـا بدلتـها وأفسـدا               

يل المـؤمنين   حيثما واجه الإسلام هذه الطوائف والملل كانت سب       ..التحريفات البشرية   
لا يجدي معهـا  ..الصالحين واضحة،وسبيل المشركين الكافرين ارمين واضحة كذلك     

ولكن المشقة الكبرى التي تواجه حركات الإسلام الحقيقية اليـوم ليسـت في             ! التلبيس
إا تتمثل في وجود أقوام من الناس من سلالات المسلمين،في أوطـان            ..شيء من هذا    

ثم إذا  ..ام دارا للإسلام،يسيطر عليها دين اللّه،وتحكم بشـريعته         كانت في يوم من الأي    
 .هذه الأرض،وإذا هذه الأقوام،جر الإسلام حقيقة،وتعلنه اسما

! وإن ظنت أا تدين بالإسلام اعتقـادا      .وإذا هي تتنكر لمقومات الإسلام اعتقادا وواقعا      
لا اللّه تتمثل في الاعتقاد بأن اللّه       وشهادة أن لا إله إ    ..فالإسلام شهادة أن لا إله إلا اللّه        

 هو الذي يتقـدم     - وحده   -وأن اللّه   . هو خالق هذا الكون المتصرف فيه      - وحده   -
 هو الذي يتلقى منه     - وحده   -وأن اللّه   .إليه العباد بالشعائر التعبدية ونشاط الحياة كله      

شهد أن لا إله إلا     وأيما فرد لم ي   ..العباد الشرائع ويخضعون لحكمه في شأن حيام كله         
كائنا ما كان اسمه ولقبه     . فإنه لم يشهد ولم يدخل في الإسلام بعد        - ذا المدلول    -اللّه  



 ٢٢٦

 فهـي أرض  - ذا المدلول -وأيما أرض لم تتحقق فيها شهادة أن لا إله إلا اللّه            .ونسبه
 ..لم تدن بدين اللّه،ولم تدخل في الإسلام بعد 

اس أسماؤهم أسمـاء المسـلمين وهـم مـن سـلالات            وفي الأرض اليوم أقوام من الن     
ولكن لا الأقوام اليـوم     ..وفيها أوطان كانت في يوم من الأيام دارا للإسلام          .المسلمين

 ولا الأوطان اليوم تدين للّه بمقتضـى هـذا    - بذلك المدلول    -تشهد أن لا إله إلا اللّه       
 ..المدلول 

!  هذه الأوطان مع هـؤلاء الأقـوام  وهذا أشق ما تواجهه حركات الإسلام الحقيقية في  
أشق ما تعانيه هذه الحركات هو الغبش والغموض واللبس الذي أحاط بمدلول لا إله إلا               

 ..اللّه،ومدلول الإسلام في جانب وبمدلول الشرك وبمدلول الجاهلية في الجانب الآخر 
ق أشق ما تعانيه هذه الحركات هو عدم اسـتبانة طريـق المسـلمين الصـالحين،وطري         

المشركين ارمين واختلاط الشارات والعناوين والتباس الأسماء والصفات والتيه الـذي           
فيعكفـون  .ويعرف أعداء الحركات الإسلامية هذه الثغرة     ! لا تتحدد فيه مفارق الطريق    

الجهر بكلمة الفصل مة يؤخذ عليها       حتى يصبح .عليها توسيعا وتمييعا وتلبيسا وتخليطا    
 !!! »المسلمين«مة تكفير  ..!بالنواصي والأقدام

ويصبح الحكم في أمر الإسلام والكفر مسألة المرجع فيها لعرف الناس واصطلاحهم،لا            
وهذه كـذلك هـي     ..هذه هي المشقة الكبرى     ! إلى قول اللّه ولا إلى قول رسول اللّه       

تبدأ يجب أن   ! العقبة الأولى التي لا بد أن يجتازها أصحاب الدعوة إلى اللّه في كل جيل             
ويجب ألا تأخـذ أصـحاب      ..الدعوة إلى اللّه باستبانة سبيل المؤمنين وسبيل ارمين         
وألا تأخذهم فيها خشـية ولا  .الدعوة إلى اللّه في كلمة الحق والفصل هوادة ولا مداهنة 
! إم يكفرون المسلمين  ! انظروا:خوف وألا تقعدهم عنها لومة لائم،ولا صيحة صائح       

إن الإسلام بـين والكفـر بـين        !  التميع الذي يظنه المخدوعون    إن الإسلام ليس ذا   
 فمن لم يشهدها على هذا النحو       - بذلك المدلول    -الإسلام شهادة أن لا إله إلا اللّه        ..

ومن لم يقمها في الحياة على هذا النحو،فحكم اللّه ورسوله فيه أنه من الكافرين الظالمين               
 ..ارمين ..الفاسقين 



 ٢٢٧

»  كَذلِكو   رِمِينجبِيلُ الْمس بِينتسلِتلُ الْآياتِ،وفَصأجل يجب أن يجتاز أصـحاب      ..» ن
الدعوة إلى اللّه هذه العقبة وأن تتم في نفوسهم هذه الاستبانة كي تنطلق طاقام كلها               

فإن طاقام لا تنطلق إلا     .في سبيل اللّه لا تصدها شبهة،ولا يعوقها غبش،ولا يميعها لبس         
وأن الذين يقفون في طـريقهم ويصـدوم        » المسلمون«تقدوا في يقين أم هم      إذا اع 

كذلك فإم لن يحتملوا متاعب الطريق      ..» ارمون«ويصدون الناس عن سبيل اللّه هم       
وأم وقومهم على مفرق الطريق،وأم على ملة       .إلا إذا استيقنوا أا قضية كفر وإيمان      

وكَذلِك نفَصلُ الْآيـاتِ ولِتسـتبِين      «:قومهم في دين  وأم في دين و   .وقومهم على ملة  
رِمِينجبِيلُ الْم١٢٢وصدق اللّه العظيم ....» س.. 

 
������������ 

                                                 
 ]١٥٣٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-ظلال القرآن للسيد قطب  في - ١٢٢



 ٢٢٨

�������ق�א������.�Aא������.i�Aو�/�א�P' �2و.�Aא�Z3='ن���ق�א������.�Aא������.i�Aو�/�א�P' �2و.�Aא�Z3='ن���ق�א������.�Aא������.i�Aو�/�א�P' �2و.�Aא�Z3='ن���ق�א������.�Aא������.i�Aو�/�א�P' �2و.�Aא�Z3='ن
 
  يجوز أن يثقل الواقع الجاهلي على حس مسلم،حتى يتلقى من الجاهلية في منهج حياته              لا

 هو الحق وأن الذي لا يعلم أن هذا هـو الحـق           -� -وهو يعلم أن ما جاءه به محمد        
وأخيرا نقف  ..ثم يتبع هذا الأعمى،ويتلقى عنه،بعد شهادة اللّه سبحانه وتعالى          .»أعمى«

 ..أمام المعلم الأخير من المعالم التي تقيمها هذه السورة لهذا الدين 
 يصيب حياة البشر في هذه الأرض وبين ذلـك          إن هناك علاقة وثيقة بين الفساد الذي      

فالذين لا  .العمى عن الحق الذي جاء من عند اللّه لهداية البشر إلى الحق والصلاح والخير             
يستجيبون لعهد اللّه على الفطرة،ولا يستجيبون للحق الذي جاء من عنده ويعلمون أنه             

 أنـه الحـق     هم الذين يفسدون في الأرض كمـا أن الـذين يعلمـون           ..وحده الحق   
أَفَمن يعلَم أَنما أُنزِلَ    {:ويستجيبون له هم الذين يصلحون في الأرض،وتزكو م الحياة        
الَّذِين يوفُونَ بِعهدِ   ) ١٩(إِلَيك مِن ربك الْحق كَمن هو أَعمى إِنما يتذَكَّر أُولُو الْأَلْبابِ            

والَّذِين يصِلُونَ ما أَمر اللَّه بِهِ أَنْ يوصلَ ويخشونَ ربهم          ) ٢٠(مِيثَاق  اللَّهِ ولَا ينقُضونَ الْ   
والَّذِين صبروا ابتِغاءَ وجهِ ربهِم وأَقَاموا الصلَاةَ وأَنفَقُوا        ) ٢١(ويخافُونَ سوءَ الْحِسابِ    
) ٢٢( ويدرءُونَ بِالْحسنةِ السيئَةَ أُولَئِك لَهم عقْبـى الـدارِ           مِما رزقْناهم سِرا وعلَانِيةً   

جنات عدنٍ يدخلُونها ومن صلَح مِن آبائِهِم وأَزواجِهِم وذُرياتِهِم والْملَائِكَةُ يـدخلُونَ            
والَّـذِين  ) ٢٤( بِما صبرتم فَنِعم عقْبى الـدارِ        سلَام علَيكُم ) ٢٣(علَيهِم مِن كُلِّ بابٍ     

ينقُضونَ عهد اللَّهِ مِن بعدِ مِيثَاقِهِ ويقْطَعونَ ما أَمر اللَّه بِهِ أَنْ يوصلَ ويفْسِـدونَ فِـي                 
 ]..٢٥ - ١٩:دالرع[} ) ٢٥(الْأَرضِ أُولَئِك لَهم اللَّعنةُ ولَهم سوءُ الدارِ 

إن حياة الناس لا تصلح إلا بأن يتولى قيادا المبصرون أولو الألباب الذين يعلمـون أن                
ومن ثم يوفون بعهد اللّه على الفطرة،وبعهـد اللّـه        . هو الحق  -� -ما أنزل إلى محمد     

على آدم وذريته،أن يعبدوه وحده،فيدينوا له وحده،ولا يتلقوا عن غيره،ولا يتبعـوا إلا             
ومن ثم يصلون ما أمر اللّه به أن يوصل،ويخشون رم فيخافون أن يقع منهم              . ويه أمره

ما ى عنه وما يغضبه ويخافون سوء الحساب،فيجعلون الآخرة في حسـام في كـل               



 ٢٢٩

الاستقامة على عهد اللّه ذاك بكل تكاليف       الاستقامة  خالجة وكل حركة ويصبرون على      
اللّه سرا وعلانية ويدفعون السـوء والفسـاد في         ويقيمون الصلاة وينفقون مما رزقهم      

 ..الأرض بالصلاح والإحسان 
إن حياة الناس في الأرض لا تصلح إلا بمثل هذه القيادة المبصرة التي تسير على هدى اللّه                 

إا لا تصلح بالقيادات الضـالة      ..وحده والتي تصوغ الحياة كلها وفق منهجه وهديه         
 مـن ثم    - هو الحق وحده والتي تتبع       -� -أنزل على محمد    العمياء،التي لا تعلم أن ما      

إـا لا تصـلح     .. مناهج أخرى غير منهج اللّه الذي ارتضاه للصالحين من عبـاده             -
 ! ..بالإقطاع والرأسمالية،كما أا لا تصلح بالشيوعية والاشتراكية العلمية

 هو وحـده    -� - إا كلها من مناهج العمي الذين لا يعلمون أن ما أنزل على محمد            
إا لا تصلح بالثيوقراطية كما أا لا       ..الحق،الذي لا يجوز العدول عنه،ولا التعديل فيه        

فكلها سواء في كوا من منـاهج العمي،الـذين         ! تصلح بالديكتاتورية أو الديمقراطية   
هي مناهج الحكم ومناهج الحياة،وتشرع      يقيمون من أنفسهم أربابا من دون اللّه،تضع      

 .. ما لم يأذن به اللّه وتعبدهم لما تشرع،فتجعل دينونتهم لغير اللّه للناس
 هو هذا الفساد الطامي الذي يعم       - استمداد من النص القرآني      -وآية هذا الذي نقوله     

وهو هذه الشقوة النكدة الـتي تعانيهـا        .وجه الأرض اليوم في جاهلية القرن العشرين      
اء في ذلــك أوضــاع الإقطــاع ســو..البشــرية في مشــارق الأرض ومغارــا 

وسـواء في ذلـك أشـكال       .! .والرأسمالية،وأوضاع الشيوعية والاشتراكية العلميـة    
 ! ..الديكتاتورية في الحكم أو الديمقراطية

 إا كلها سواء فيما تلقاه البشرية من خلالها من فساد ومن تحلل ومن شقاء ومن قلق                
لمون أن ما أنزل على محمد من ربه هـو         لأا كلها سواء من صنع العمي الذين لا يع        ..

 بعهد اللّه وشرعه ولا تستقيم في حياا على منهجـه           - من ثم    -الحق وحده ولا تلتزم     
 .وهديه

 كـل   - بحكم إيمانه باللّه وعلمه بأن ما أنزل على محمد هو الحـق              -إن المسلم يرفض    
ضـع كـذلك    منهج للحياة غير منهج اللّه وكل مذهب اجتماعي أو اقتصادي وكل و           



 ٢٣٠

سياسي،غير المنهج الوحيد،والمذهب الوحيد،والشرع الوحيد الذي سنه اللّه وارتضـاه          
 .للصالحين من عباده

ومجرد الاعتراف بشرعية منهج أو وضع أو حكم من صنع غير اللّه،هو بذاته خروج من               
 .دائرة الإسلام للّه فالإسلام للّه هو توحيد الدينونة له دون سواه

ف فوق أنه يخالف بالضرورة مفهوم الإسلام الأساسي،فهو في الوقـت           إن هذا الاعترا  
ذاته يسلم الخلافة في هذه الأرض للعمي الـذين ينقضـون عهـد اللّـه مـن بعـد                   

فهذا الفساد في الأرض    ..ميثاقه،ويقطعون ما أمر اللّه به أن يوصل ويفسدون في الأرض           
 ! ..مرتبط كل الارتباط بقيادة العمي

ية في تاريخها كله وهي تتخبط بين شتى المناهج وشـتى الأوضـاع             ولقد شقيت البشر  
وشتى الشرائع بقيادة أولئك العمي،الذين يلبسون أردية الفلاسفة والمفكرين والمشرعين          

قط،ولم تكـن في    » إنسانيتها«فلم تسعد قط ولم ترتفع      .والسياسيين على مدار القرون   
ل المنهج الرباني في الفترات التي فاءت       مستوى الخلافة عن اللّه في الأرض قط،إلا في ظلا        

 .١٢٣فيها إلى ذلك المنهج القويم
 

����������� 

                                                 
تخـبط  «:يراجع بتوسع فصـل   و] ٢٧١٨ص  [ علي بن نايف الشحود      - ت -في ظلال القرآن للسيد قطب       - ١٢٣

  . »دار الشروق«. »الإسلام ومشكلات الحضارة«:في كتاب» واضطراب



 ٢٣١

�������ق�א������.�A&�{�א?�3K'�1����0ن�א������و&�{�א�#'س���X@�0א�$Z'و�!���ق�א������.�A&�{�א?�3K'�1����0ن�א������و&�{�א�#'س���X@�0א�$Z'و�!���ق�א������.�A&�{�א?�3K'�1����0ن�א������و&�{�א�#'س���X@�0א�$Z'و�!���ق�א������.�A&�{�א?�3K'�1����0ن�א������و&�{�א�#'س���X@�0א�$Z'و�!
 

 ..]٩:الحجر[} إِنا نحن نزلْنا الذِّكْر وإِنا لَه لَحافِظُونَ { :قال تعالى
ولا يلتـبس بالباطـل ولا      .فهو باق محفوظ لا يندثر ولا يتبدل      .بلوا عليه فخير لهم أن يق   

يمسه التحريف وهو يقودهم إلى الحق برعاية اللّه وحفظه،إن كانوا يريدون الحـق،وإن             
إن اللّه لا يريد أن يترل عليهم الملائكة،لأنه أراد ـم           ..كانوا يطلبون الملائكة للتثبت     
 .لا ملائكة الهلاك والتدميرالخير فترل لهم الذكر المحفوظ،

وننظر نحن اليوم من وراء القرون إلى وعد اللّه الحق بحفظ هذا الذكر فنرى فيه المعجزة                
 ونـرى أن    - إلى جانب غيرها من الشواهد الكـثيرة         -الشاهدة بربانية هذا الكتاب     

الأحوال والظروف والملابسات والعوامل التي تقلبت على هذا الكتاب في خلال هـذه             
ولا تحـرف فيـه     ،القرون ما كان يمكن أن تتركه مصونا محفوظا لا تتبدل فيه كلمـة            

جملة،لولا أن هنالك قدرة خارجة عن إرادة البشر،أكبر مـن الأحـوال والظـروف              
والملابسات والعوامل،تحفظ هذا الكتاب من التغيير والتبديل،وتصـونه مـن العبـث            

 .والتحريف
ام الفتن الأولى كثرت فيـه الفرق،وكثـر فيـه          لقد جاء على هذا القرآن زمان في أي       

وراحت كل فرقة تبحث لها عن سند       .التراع،وطمت فيه الفتن،وتماوجت فيه الأحداث    
 ودخل في هذه الفتن وساقها أعداء هذا        -� -في هذا القرآن وفي حديث رسول اللّه        

 تسموا  الذين» القومية«دعاة  » القوميين« ثم من    - خاصة   -الدين الأصلاء من اليهود     
 ما احتـاج إلى     -� -ولقد أدخلت هذه الفرق على حديث رسول اللّه         ! بالشعوبيين

 -جهد عشرات العلماء الأتقياء الأذكياء عشرات من السنين لتحرير سنة رسول اللّـه              
 . وغربلتها وتنقيتها من كل دخيل عليها من كيد أولئك الكائدين لهذا الدين-�

الفتن أن تؤول معاني النصوص القرآنية،وأن تحـاول  كما استطاعت هذه الفرق في تلك    
 ..أن تلوي هذه النصوص لتشهد لها بما تريد تقريره من الأحكام والاتجاهات 



 ٢٣٢

 أن تحدث حـدثا     - وفي أشد أوقات الفتن حلوكة واضطرابا        -ولكنها عجزت جميعا    
ة على  واحدا في نصوص هذا الكتاب المحفوظ وبقيت نصوصه كما أنزلها اللّه حجة باقي            

 .كل محرف وكل مؤول وحجة باقية كذلك على ربانية هذا الذكر المحفوظ
 ضعفوا فيه عن حمايـة أنفسـهم،وعن        - ما نزال نعانيه     -ثم جاء على المسلمين زمان      

حماية عقيدم،وعن حماية نظامهم،وعن حماية أرضهم،وعن حماية أعراضهم وأمـوالهم          
 وغير عليهم أعداؤهم الغـالبون كـل        !وحتى عن حماية عقولهم وإدراكهم    .وأخلاقهم

كـل منكـر مـن العقائـد        ..معروف عندهم،وأحلوا مكانه كـل منكـر فـيهم          
ومن الأنظمـة والقـوانين     .والتصورات،ومن القيم والموازين،ومن الأخلاق والعادات    

وردوهم » الإنسان«وزينوا لهم الانحلال والفساد والتوقح والتعري من كل خصائص          ..
ووضعوا لهم ذلـك    ..وأحيانا إلى حياة يشمئز منها الحيوان       ..لحيوان  إلى حياة كحياة ا   

» العلميـة «و» العلمانيـة «و» التطور«و» التقدم«الشر كله تحت عنوانات براقة من       
إلى آخـر   ...» التجديـد «و» الثورية«و» تحطيم الأغلال «و» التحرر«و» الانطلاق«و

ليس لهم من   .ء وحدها مسلمين  بالأسما» المسلمون«وأصبح  ..تلك الشعارات والعناوين    
وباتوا غثاء كغثاء السيل لا يمنع ولا يدفع،ولا يصلح لشيء إلا           .هذا الدين قليل ولا كثير    

 ! ..وهو وقود هزيل..أن يكون وقودا للنار 
 لم يستطيعوا تبديل نصوص هذا الكتاب ولا        - بعد هذا كله     -ولكن أعداء هذا الدين     

فلقد كانوا أحرص الناس على بلـوغ هـذا         .اهدينولم يكونوا في هذا من الز     .تحريفها
 ! الهدف لو كان يبلغ،وعلى نيل هذه الأمنية لو كانت تنال

 رصيدهم من تجارب أربعة آلاف      - وفي مقدمتهم اليهود     -ولقد بذل أعداء هذا الدين      
قدروا على الدس في سـنة      ..وقدروا على أشياء كثيرة     .سنة أو تزيد في الكيد لدين اللّه      

وقدروا على تزويـر الأحـداث ودس       . وعلى تاريخ الأمة المسلمة    -� -لّه  رسول ال 
الأشخاص في جسم اتمع المسلم ليؤدوا الأدوار التي يعجـزون عـن أدائهـا وهـم           

وقدروا على تقـديم    .وقدروا على تحطيم الدول واتمعات والأنظمة والقوانين      .سافرون



 ٢٣٣

ا لهم بأعمال الهدم والتدمير في أجسام       عملائهم الخونة في صورة الأبطال الأمجاد ليقومو      
 ..اتمعات الإسلامية على مدار القرون،وبخاصة في العصر الحديث 

لم . .- والظروف الظاهرية كلـها مهيـأة لـه          -ولكنهم لم يقدروا على شيء واحد       
هذا الكتاب المحفوظ،الذي لا حماية له من أهله المنتسـبين   يقدروا على إحداث شيء في    

بعد أن نبذوه وراء ظهورهم غثاء كغثاء السيل لا يدفع ولا يمنع فدل هذا مرة               إليه وهم   
أخرى على ربانية هذا الكتاب،وشهدت هذه المعجزة الباهرة بأنه حقا تتريل من عزيـز         

 .حكيم
 مـن وراء    -أما هو اليوم    . مجرد وعد  -� -لقد كان هذا الوعد على عهد رسول اللّه         

فهو المعجزة الشـاهدة    .ء كل تلك القرون الطوال    كل تلك الأحداث الضخام ومن ورا     
إِنا نحن نزلْنا الذِّكْر،وإِنا لَـه      «:بربانية هذا الكتاب،والتي لا يماري فيها إلا عنيد جهول        

 ١٢٤..وصدق اللّه العظيم ..» لَحافِظُونَ
 

�����������  

                                                 
 ]٢٧٦٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٢٤



 ٢٣٤

�A.و�AV'L0�و_א�!�א2_ض��A.������ق�א����A.و�AV'L0�و_א�!�א2_ض��A.������ق�א����A.و�AV'L0�و_א�!�א2_ض��A.������ق�א����A.و�AV'L0�و_א�!�א2_ض��A.������ق�א���lp=@nא�lp=@nא�lp=@nא�lp=@nא���$�Qא���$�Qא���$�Qא���$�Qא��-�-�-�-����
 

 .»ولَقَد كَتبنا فِي الزبورِ مِن بعدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرض يرِثُها عِبادِي الصالِحونَ«:قال تعالى
ويكون الـذكر إذن    .والزبور إما أن يكون كتابا بعينه هو الذي أوتيه داود عليه السلام           

عنى قطعة من الكتاب    وإما أن يكون وصفا لكل كتاب بم      .سبقت الزبور  هو التوراة التي  
الأصيل الذي هو الذكر وهو اللوح المحفوظ،الـذي يمثـل المنـهج الكلي،والمرجـع              

 .الكامل،لكل نواميس اللّه في الوجود
هو بيـان   » ...ولَقَد كَتبنا فِي الزبورِ مِن بعدِ الذِّكْرِ        «:وعلى أية حال فالمقصود بقوله    

 ..» نَّ الْأَرض يرِثُها عِبادِي الصالِحونَأَ«:سنة اللّه المقررة في وراثة الأرض
 فما هي هذه الوراثة؟ ومن هم عباد اللّه الصالحون؟

لقد استخلف اللّه آدم في الأرض لعمارا وإصـلاحها،وتنميتها وتحويرها،واسـتخدام           
الكنوز والطاقات المرصودة فيها،واستغلال الثروات الظاهرة والمخبوءة،والبلوغ ـا إلى          

 .لكمال المقدر لها في علم اللّها
منـهجا  .ولقد وضع اللّه للبشر منهجا كاملا متكاملا للعمل على وفقه في هذه الأرض            

وفي الرسالة الأخيرة للبشر فصل هذا المنهج،وشرع له        .يقوم على الإيمان والعمل الصالح    
نهج ليست  في هذا الم  .القوانين التي تقيمه وتحرسه وتكفل التناسق والتوازن بين خطواته        

ولكن المقصـود   .عمارة الأرض واستغلال ثرواا والانتفاع بطاقاا هو وحده المقصود        
فـلا  .هو هذا مع العناية بضمير الإنسان،ليبلغ الإنسان كماله المقدر له في هذه الحيـاة             

ينتكس حيوانا في وسط الحضارة المادية الزاهرة ولا يهبط إلى الدرك بإنسـانيته وهـو               
 .وج في استغلال موارد الثروة الظاهرة والمخبوءةيرتفع إلى الأ

وقد يغلـب علـى     .وفي الطريق لبلوغ ذلك التوازن والتناسق تشيل كفة وترجح كفة         
وقد يغلب عليها   .وقد يغلب عليها همج ومتبربرون وغزاة     .الأرض جبارون وظلمة وطغاة   

ن هذه ليست   ولك..كفار فجار يحسنون استغلال قوى الأرض وطاقاا استغلالا ماديا          



 ٢٣٥

والوراثة الأخيرة هي للعباد الصالحين،الذين يجمعون بين الإيمـان         .سوى تجارب الطريق  
 .فلا يفترق في كيام هذان العنصران ولا في حيام.والعمل الصالح

وحيثما اجتمع إيمان القلب ونشاط العمل في أمة فهي الوارثة للأرض في أية فترة مـن                
وقـد تقـع الغلبـة     .ق هذان العنصران فالميزان يتأرجح    ولكن حين يفتر  .فترات التاريخ 

للآخذين بالوسائل المادية حين يهمل الأخذ ا من يتظاهرون بالإيمـان،وحين تفـرغ             
قلوب المؤمنين من الإيمان الصحيح الدافع إلى العمل الصالح،وإلى عمارة الأرض،والقيام           

 .بتكاليف الخلافة التي وكلها اللّه إلى هذا الإنسان
 على أصحاب الإيمان إلا أن يحققوا مدلول إيمام،وهو العمـل الصـالح،والنهوض             وما

» أَنَّ الْأَرض يرِثُها عِبادِي الصـالِحونَ     «:بتبعات الخلافة ليتحقق وعد اللّه،وتجري سنته     
  ..١٢٥فالمؤمنون العاملون هم العباد الصالحون..

 :وقال الشعراوي رحمه االله
الصالح الذي يعمرها ولو كان كافراً؛ لأن االله تعـالى          ،الح من الأرض  إنَّ االله يمكِّن الص   "

من كَانَ يرِيـد حـرثَ      { :يقول تعالى ،حتى وإنْ كان كافراً   ،لا يحرم الإنسان ثمار عمله    
لآخِرةِ مِـن   الآخِرةِ نزِد لَه فِي حرثِهِ ومن كَانَ يرِيد حرثَ الدنيا نؤتِهِ مِنها وما لَه فِي ا               

 ].٢٠:الشورى[}نصِيبٍ 
وتنقلـب  ،لكن عمارة الكفار للأرض وتمكينهم للحضارة سرعان ما تترل م النكبات          

وها نحن نرى نكبات الأمم المرتقية والمتقدمة وما تعانيه من أمـراض            ،عليهم حضارم 
ففي السويد  . فليست عمارة الأرض اقتصاداً وطعاماً وشراباً وترفاً      ،اجتماعية مستعصية 

وأعلى نسبة  ، وهي من أعلى دول العالم دخلاً ومع ذلك ا أعلى نسبة انتحار            - مثلاً   -
ومـن  { :وهذه هي المعيشة الضنك التي تحدث عنها القرآن الكريم في قوله تعالى           ،شذوذ

الْقِيام موي هرشحننكاً وةً ضعِيشم ن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهع ضرىا أَعم١٢٤:طه[ }ةِ أَع[ 
 .إنما له صور أخرى كثيرة،فالضنك لا يعني فقط الفقر والحاجة

                                                 
 ]٣٠٩٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٢٥



 ٢٣٦

إنما خذْ في حسبانك كُـلَّ النـواحي        ،لا تقِس مستوى التحضر بالماديات فحسب     :إذن
أما الصلاح الديني   ،فمن أتقن النواحي المادية الدنيوية أخذها وترف ا في الدينا         ،الأخرى
 .ي والقِيمي فهو سبيل لترف الدنيا ونعيم الآخرةوالخُلق

الصـلاح المـادي    ] ١٠٥:الأنبياء[} يرِثُها عِبادِي الصالِحونَ    { :وهكذا تشمل الآية  
فإنك ستجد  ،فإنْ أخذت الصلاح مطلقاً بلا إيمان     ،والصلاح المعنوي الأخروي  ،الدنيوي

 القديمـة مـن عـاد وثمـود         فأين أصحاب الحضارات  ،ثم ينقلب عليك  ،ثمرته إلى حين  
 والفراعنة؟

فزالت ،إن كُلَّ هذه الحضارات مع ما وصلت إليه ما أمكنها أن تحتفظ لنفسها بالـدوام              
ادٍ       { :يقول تعالى .وبادتبِع كبلَ رفَع فكَي رت ادِ    * أَلَمذَاتِ الْعِم مإِر *   لَـقخي الَّتِي لَم

 ٦:الفجر[}وفِرعونَ ذِى الأَوتادِ    * مود الَّذِين جابواْ الصخر بِالْوادِ      وثَ* مِثْلُها فِي الْبِلاَدِ    
- ١٠.[ 

أما إنْ أخـذت    . لا نعرف حتى أماكنها   ،إا حضارات راقية دفِنت تحت أطباق التراب      
الصلاح المنهجي من االله عز وجل فسوف تحوز به الـدنيا والآخـرة؛            ،الصلاح المعنوي 

وهذا لا يقوم   . افعل كذا ولا تفعل كذا    :ركة الحياة تحتاج إلى منهج ينظِّمها     ذلك لأن ح  
 .به البشر أما رب البشر فهو الذي يعلم ما يصلحهم ويشرع لهم ما يسعدهم

وعلينـا نحـن   ،ويخبرنا بـالحلال والحرام ،إن منهج االله وحده هو الذي يأمرنا وينـهانا     
 الممسكين بميزان العدل أنْ يراقبوا مسـألة التنفيـذ          وعلى الحكام وأولياء الأمر   ،التنفيذ

الحاكم ،وإلا فسد حال اتمع   ،ويقوم ا على أكمل وجه    ،فيولُّوا من يصلُح للمهمة   ،هذه
ويضع الرجـل المناسـب في مكانـه        ،يشجع العامل ويعاقب الخامل   ،يشرف ويراقِب 

 .المناسب
وكلمـة  ،ويديرون الأمور ،ام ينفّذون وحك،علماء يخططون :فعناصر الصلاح في اتمع   
 .اللجام الذي يكبح الفَرس ويوجهها:وهي) بالفتح(حاكم مأخوذة من الحكَمة 



 ٢٣٧

-�-عنِ ابنِ عباسٍ رضِى اللَّه عنهما عن رسولِ اللَّهِ           لذلك جاء في الحديث الشريف    
مِين وهو يعلَم أَنَّ فِيهِم أَولَى بِذَلِك مِنه وأَعلَم بِكِتـابِ    منِ استعملَ عامِلاً مِن الْمسلِ    « :

 لِمِينسالْم مِيعجو ولَهسرو انَ اللَّهخ هِ فَقَدبِيةِ ننس١٢٦»اللَّهِ و . 
فَقَالَ ،ضِهِ الَّذِي مات فِيهِ   عاد عبيد االلهِ بن زِيادٍ معقِلُ بن يسارٍ فِي مر         :قَالَ،وعن الْحسنِ 

لَو علِمت أَنَّ لِـي حيـاةً مـا         ،�إِني محدثُك بِحدِيثٍ سمِعته مِن رسولِ االلهِ        :معقِلٌ
يموت يـوم   ،ما مِن عبدٍ يسترعِيهِ اللَّه رعِيـةً      :يقُولُ �سمِعت رسولَ االلهِ    ،حدثْتك بِهِ 

مةَينهِ الْجلَيع اللَّه مرتِهِ إِلاَّ حعِيلِر غَاش وهو ١٢٧وت. 
ويثبط العزائم العالية والهمم القوية حين تـرى        ،لماذا؟ لأن ذلك يشيع الفساد في الأرض      

 .وتستبعد أنت،من هو أقلّ منك كفاءة يتولّى الأمر
 .مِنا ليصل إلى مكانه المناسبأما حين تعتد كِفَة الميزان فسوف يجتهد كُلٌّ 

أو ،فلا نقول لحاكم مثلاً يعِد لنـا طعامـاً        ،مهمة الحكام وولاة الأمر ترقية اتمع     :إذن
يتولاها ،ولقد رأينا أحد الأمراء وكان له أرض يزرعها       ،فليست هذه مهمته  ،يصنع لنا آلة  

 .بةومهمة الخولي الإشراف والمراق) الخُولي(أحد الموظفين يقولون له 
وفي أثناء جولتـهما    ،وفي يوم جاء الأمير ليباشر أرضه ويتفقد أحوالها في صحبة الخولي          

 .بالأرض رأى الخولي قناةً ينساب منها الماء حتى أغرق الزرع فترل وسد القناة بنفسه
وعندها غضب الأمير وفصله من عمله؛ لأنه عمل بيده في حين أن مهمتـه الإشـراف           

يقوم بمثل هذا العملولديه من العمال م ن. 
لكن ،لإنك إنْ عملت بيدك فأنت واحد     :لكن لماذا هذه النظرة في إدارة الأعمال؟ قالوا       

ومن هنا جاءت مسألة التخصص     . إنْ أشرفت فيمكن أنْ تشرِف على آلاف من العمال        
 .في الأعمال

فيقف أمام أي   ،اس له ويتابع تطبيق الن  ،وعلى الحاكم ووليّ الأمر أنْ يحافظ على منهج االله        
كما جاءَ في قوله تعـالى في قصـة         ،ويثيب اتهد العامل  ،ويأخذ على يد صاحبه   ،فساد

                                                 
  والحديث عنده بغير هذا اللفظ– حسن لغيره) ٢٠٨٦١](١١٨ /١٠[ حيدر آباد -السنن الكبرى للبيهقي  - ١٢٦
  )٤٤٩٥](٣٤٦ /١٠[ مؤسسة الرسالة  ٢ ط -وصحيح ابن حبان   ) ٣٨٠](٤٥٦ /١[ المكتر   -صحيح مسلم  - ١٢٧

 نيزيادة م



 ٢٣٨

وأَما من  * قَالَ أَما من ظَلَم فَسوف نعذِّبه ثُم يرد إِلَىا ربهِ فَيعذِّبه عذَاباً نكْراً              { :القرنين
   الِحاً فَلَهمِلَ صعو نراً         آمسا يرِنأَم مِن قُولُ لَهنسىا ونسآءً الْحز٨٧:الكهـف [} ج - 

٨٨.[ 
ولو تركنا أهل الفساد والمنحرفين     ،لأن االله تعالى يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن        ،ذلك

وتضرب علـى أيـدي     ،لا بد من قوة تصون صلاح اتمع      ،لجزاء القيامة لفسد اتمع   
 . من قوة تمنع من يتجرؤون علينا ويطالبون بتغيير نظامنا الإسلاميلا بد،المفسدين

وأَعِدواْ لَهم ما استطَعتم من قُوةٍ ومِن رباطِ الْخيلِ ترهِبونَ بِهِ عدو            { :لذلك يقول تعالى  
   كُمودعأن يعلم العدو أن لديك الر       ] ٦٠:الأنفال[}اللَّهِ و دردعـه إنِ     لا بالذي ي ادع

 .اعتدى عليك أو حاول إفساد صلاح اتمع
لكل من شـارك    ،يقول في الحديث إن السهم الذي يرمى في سبيل االله          �فالنبي  ،لذلك

والذي وضعه في   ،فالذي قطعه من الشجرة والذي براه     ،في إعداده ورمية جزء من الثواب     
ولا يفسـده   ، للصلاح حتى يـدوم    القوس ورمى به؛ لأن في ذلك صيانةً للحق وصيانة        

يخرج كُـلَّ يـومٍ     ،كَانَ عقْبةُ بن عامِرٍ الْجهنِي    :قَالَ،فعن عبدِ االلهِ بنِ زيدٍ الْأَزرقِ      .أحد
هتبِعتسيلَّ  ،ومأَنْ ي كَاد هـولِ االلهِ  :فَقَالَ،فَكَأنسر مِن تمِعا سم كبِرأُخ قُـولُ ،�أَلَمي  .

إِنَّ االلهَ عز وجلَّ يدخلُ بِالسهمِ الْواحِـدِ        " :يقُولُ،�سمِعت رسولَ االلهِ    :قَالَ. بلَى  :قَالَ
والَّذِي يجهز بِـهِ فِـي سـبِيلِ        ،صانِعه الَّذِي يحتسِب فِي صنعتِهِ الْخير     :ثَلَاثَةَ نفَرٍ الْجنةَ  

 ١٢٨"مِي بِهِ فِي سبِيلِ االلهِ والَّذِي ير،االلهِ
إنما هي مسئولية كل فرد فـيمن ولي        ،والمسئولية هنا لا تقتصر على الحكام وولاة الأمر       

سـمِعت  : قال - رضى االله عنهما     -كما جاء في عنِ ابنِ عمر       ،أمراً من أمور المسلمين   
الإِمام راعٍ ومسئُولٌ   ،ئُولٌ عن رعِيتِهِ  وكُلُّكُم مس ،كُلُّكُم راعٍ «  يقُولُ   -� -رسولَ اللَّهِ   

والْمرأَةُ راعِيةٌ فِى بيتِ زوجِها     ،والرجلُ راعٍ فِى أَهلِهِ وهو مسئُولٌ عن رعِيتِهِ       ،عن رعِيتِهِ 
 قَالَ وحسِـبت    -ولٌ عن رعِيتِهِ    والْخادِم راعٍ فِى مالِ سيدِهِ ومسئُ     ،ومسئُولَةٌ عن رعِيتِها  

                                                 
  زيادة مني-صحيح  ) ٣٩٩٢](١٤٨ /٦[شعب الإيمان  - ١٢٨



 ٢٣٩

 والرجلُ راعٍ فِى مالِ أَبِيهِ ومسئُولٌ عن رعِيتِهِ وكُلُّكُم راعٍ ومسئُولٌ عـن        -أَنْ قَد قَالَ    
  ..١٢٩»رعِيتِهِ 

 ـ ،وليكُن هو رقيباً على نفسه    ،وعلى العامل ألاّ ينظر إلى مراقبة صاحب العمل        ز واالله ع
يا أَيها الناس اتقُوا ربكُم الَّذِي خلَقَكُم مِـن نفْـسٍ           {:قال تعالى .وجل يراقب الجميع  

واحِدةٍ وخلَق مِنها زوجها وبثَّ مِنهما رِجالًا كَثِيرا ونِساءً واتقُوا اللَّه الَّذِي تساءَلُونَ بِهِ              
 ]١:النساء[} ه كَانَ علَيكُم رقِيبا والْأَرحام إِنَّ اللَّ

فالهندسـة  ،فمثلاً لـو أردت بنـاء بيت      ،والمتأمل في حركة الحياة يجـدها متداخلـة       
إن هـذا   :فلو قلنـا  ،..وهكذا،والنجارة حركة ،والكهرباء حركة ،والبناء حركة ،حركة

 فإنك لا تملك منها إلا حركة واحدة هـي عملـك          ،العمل يتكون من مائة حركة مثلاً     
فإنْ أخلصت فيما للنـاس عنـدك ألهمهـم االله أنْ           ،والباقي حركات لغيرك  ،الذي تتقنه 

وأخلص النـاس   ،فأنت أخلصت وأتقنت حركة واحدة    ،يخلصوا لك ولو عن غير قصد     
 .لك في تسع وتسعين حركة

فإنْ راقبت االله فيما للناس عندك راقبهم االله        ،واعلم أن الخواطر والأفكار بيد االله سبحانه      
ويريد أنْ يغشك   ،فقد يصنع لك الصانع شيئاً    ،وكفاك مؤنة المراقبة  ، فيما لك عندهم   لك

أو لا  ،فيه فيحول االله بينه وبين هذا؛ ربما يجلس معه أحد معارفه فيستحي أن يغش أمامه              
فيتقن لـك   ،أو غير ذلك من الأسباب التي يسخرها االله لك        ،يجد الشيء الذي يغشك به    

 .رغْماً عن إرادتهولو ،الصانع صنعته
 .إن أردت صلاح أمرك فأصلح أمور الآخرين:إذن

ومن الأساسيات التي نصلح ا ونرث الأرض أن ننظر إلى الناس جميعـاً علـى أـم                 
فليس فينا من هو ابـن الله  ،لا فضلَ لأحد على أحد إلا بالتقوى والعمل الصالح      ،سواسية

يا أَيها الناس إِنا خلَقْناكُم مِـن       { :قال تعالى ،بةوليس منا من بينه وبين االله قرا      ،عز وجل 
              لِيمع إِنَّ اللَّه قَاكُماللَّهِ أَت دعِن كُممفُوا إِنَّ أَكْرارعائِلَ لِتقَبا ووبعش اكُملْنعجثَى وأُنذَكَرٍ و

 بِير١٣:الحجرات[} خ.[ 

                                                 
  )٨٩٣](٤٩٧ /٣[ المكتر -صحيح البخارى - ١٢٩



 ٢٤٠

وقد ضـربنا   ،فقيمة كل امرئ ما يحسِنه    ،تقان العمل والإسلام لا يعرف الطبقية إلا في إ      
إنه رجل فرنسـي كـان نقيبـاً        ،وما نزال نذكره مع أنه لرجل غير مسلم       ،لذلك مثلاً 

فلمـا  ،ويطلب لهم زيادة الدخل من ميزانيـة الوزارة       ،وكان يدافع عن حقوقهم   ،للعمال
 ـ،تولى منصب الوزارة وتولى المسئولية عدلَ عما كان يطالب به          وأراد ،ج العمـال  فض

اذكر يا معالي الوزير أنك كنت في يوم من الأيـام ماسـح             :أحدهم أنْ يغيظه فقال له    
 .لكني كنت أجيدها.. نعم:فما كان من الرجل إلا أن قال،أحذية

فساعة ترى نفسـك    ،وسبق أن ذكرنا أن االله تعالى وزع المواهب والقدرات بين خلْقه          
وابحثْ فيما ميز به عنك غيرك؛ لأننا جميعاً عنـد          ،غتر به مميزاً على غيرك في شيء فلا ت      

وغيرك أيضاً مميـز في     ،فأنت مميز بعلمك أو قوتك    ،لا يحابي أحداً على أحد    ،االله سواء 
أو في رضاه بما قسم له أو في مقدرته علـى           ،سعادته مع أهله أو في أمانته وثقة الناس به        

وقُرة ،نا بالولد الصالح الذي يكون مِطْواعاً لأبيه      وقد يميز الواحد مِ   ،نفسه ورضاه بالقليل  
    .عين له

لا تخفى عليـه منـك      ،هذه مسألة مقدرة محسوبة؛ لأن ربك سبحانه قيوم عليك        :إذن
ويترع من قلوبنـا    ،وحين يميز بعضنا على بعض إنما ليدك فينا الغرور والكبرياء         ،خافية

ولا يكون التميز مثـار حقـدٍ؛ لأن تميـز غـيرك            ،وهكذا يتوازن اتمع  ،الحِقْد والغلَّ 
 .وسيعود عليك،لصالحك
وكيف أن الشـمس سـتدنو مـن    ، يحدثنا عن يوم القيامة- سبحانه وتعالى -والحق  

ذلك ،إلا هؤلاء الذين يظلُّهم االله يوم لا ظـل إلا ظلـه           ،ويشتد بالناس الكرب  ،الرؤوس
  . في الآخرةفأظلهم االله،لأم كانوا مظلة أمان في الدنيا

           بِينِ النةَ عريرأَبِي ه نفِـى     :قَالَ �كما جاء في الحديث الشريف ع اللَّه مظِلُّهةٌ يعبس
ورجلٌ قَلْبه معلَّق فِـى     ،وشاب نشأَ فِى عِبادةِ ربهِ    ،ظِلِّهِ يوم لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلُّه الإِمام الْعادِلُ       

ورجلٌ طَلَبتـه امـرأَةٌ ذَات      ،ورجلاَنِ تحابا فِى االلهِ اجتمعا علَيهِ وتفَرقَا علَيهِ       ،جِدِالْمسا



 ٢٤١

       اللَّه افى أَخالٍ فَقَالَ إِنمجصِبٍ ونـا         . مم الُهشِم لَمعى لاَ تتفَى حأَخ قدصلٌ تجرو
همِيني فِقنلٌ ،تجرواهنيع تا فَفَاضالِيخ اللَّه ١٣٠ذَكَر. 

فاسـتحقوا مظلَّـة االله في      ،لقد صنع هؤلاء بسلوكهم القويم مظلَّة أمانٍ في الكون        ،نعم
هذا اتمع الذي نريده هو     ،وبمثل هؤلاء يتوازن اتمع المسلم ويرقَى إلى القمة       . الآخرة

وكلما التزمنا بتطبيق هذا المنهج     . طائعوشابه  ،وفقيره كريم شريف  ،مجتمع غنيه متواضع  
 .١٣١وجدنا مجتمعاً راقياً من الدرجة الأولى

 
������������ 

                                                 
 )١٥٢٧٠](٧٨٨ /١٨[ موافق للمطبوع -أخرجه الجماعة المسند الجامع لمعروف وآخرين  - ١٣٠
 ]٢٥٧٠ص [تفسير الشعراوي  - ١٣١



 ٢٤٢

�A.������ق�א����A.������ق�א����A.������ق�א����A.������0(=']����ق�א��A#�sQ0(=']�,��]�א���'_�وא��A#�sQ0(=']�,��]�א���'_�وא��A#�sQ0(=']�,��]�א���'_�وא��A#�sQא���'_�وא�[��,����
 

يقَينِ وإِذَا تتلَى علَيهِم آياتنا بيناتٍ قَالَ الَّذِين كَفَروا لِلَّذِين آمنـوا أَي الْفَـرِ       {:قال تعالى 
وكَم أَهلَكْنا قَبلَهم مِن قَرنٍ هم أَحسـن أَثَاثًـا ورِئْيـا            ) ٧٣(خير مقَاما وأَحسن ندِيا     

 ..]٧٣،٧٤:مريم[} )٧٤(
إا النوادي الفخمة واامع المترفة والقيم التي يتعامل ا الكبراء والمترفون في عصـور              

لا .تمعات المتواضعة المظهر والمنتديات الفقيرة إلا من الإيمان       وإلى جانبها تلك ا   .الفساد
 !هذه وتلك تتقابلان في هذه الأرض وتجتمعان..أة ولا زينة،ولا زخرف،ولا فخامة 

بالمصـالح  .بسلطاا وجاهها.تقف بمالها وجمالها  : وتقف الأولى بمغرياا الفخمة الضخمة    
وتقف الثانية بمظهرها الفقير المتواضع،زأ بالمال      .تاعتحققها،والمغانم توفرها،وباللذائذ والم  

والمتاع،وتسخر من الجاه والسلطان وتدعو الناس إليها،لا باسم لذة تحققها،ولا مصلحة           
ولكن باسم العقيدة تقدمها إلـيهم      .توفرها،ولا قربى من حاكم ولا اعتزاز بذي سلطان       

لا بل تقـدمها    ..ه دون سواه    مجردة من كل زخرف،عاطلة من كل زينة،معتزة بعزة اللّ        
إليهم ومعها المشقة والجهد والجهاد والاستهتار،لا تملك أن تأجرهم على ذلـك كلـه              

 .شيئا في هذه الأرض،إنما هو القرب من اللّه،وجزاؤه الأوفى يوم الحساب
 فيقولـون   -� على عهد الرسـول      -وهؤلاء هم سادة قريش تتلى عليهم آيات اللّه         

الكبراء الـذين لا يؤمنـون      » أَي الْفَرِيقَينِ خير مقاماً وأَحسن ندِيا؟     «:للمؤمنين الفقراء 
أيهم خير مقاما وأحسن ناديا؟ النضير بن الحارث        .بمحمد،أم الفقراء الذين يلتفون حوله    

وعمرو بن هشام والوليد بن المغيرة وإخوام من السادة،أم بـلال وعمـار وخبـاب               
 أفلو كان ما يدعو إليه محمد خيرا أفكان أتباعه يكونـون هـم              وإخوام من المعدمين؟  

هؤلاء النفر الذين لا قيمة لهم في مجتمع قريش ولا خطر؟ وهم يجتمعون في بيت فقـير                 
عاطل كبيت خباب؟ ويكون معارضوه هم أولئك أصحاب النوادي الفخمة الضـخمة            

 . البارزة؟الاجتماعية والمكانة 



 ٢٤٣

وإا لحكمـة   .وبين عن الآفاق العليا في كل زمان ومكان       منطق المحج .إنه منطق الأرض  
ليقبل عليها من   .اللّه أن تقف العقيدة مجردة من الزينة والطلاء،عاطلة من عوامل الإغراء          

يريدها لذاا خالصة للّه من دون الناس،ومن دون ما تواضعوا عليه من قيم ومغريـات               
هي الزينة والزخـرف،ومن يطلـب      وينصرف عنها من يبتغي المطامع والمنافع،ومن يشت      

 .المال والمتاع
ويعقب السياق على قولة الكفار التياهين،المتباهين بما هم فيه من مقام وزينـة بلمسـة               
وجدانية ترجع القلب إلى مصارع الغابرين،على ما كانوا فيه من مقام كـريم ونعمـة               

 ..»  م أَحسن أَثاثاً ورِءْياً وكَم أَهلَكْنا قَبلَهم مِن قَرنٍ ه«:كانوا فيها فاكهين
ولم يعصمهم شيء من اللّه حين كتب       .فلم ينفعهم أثاثهم ورياشهم وزينتهم ومظهرهم     

ولو تذكر وتفكر ما أخـذه الغـرور بمظهـر    .ألا إن هذا الإنسان لينسى  .عليهم الهلاك 
افل ومصارع الغابرين من حوله تلفته بعنف وتنذره وتحذره،وهو سادر فيما هو فيـه،غ            

 ١٣٢.عما ينتظره مما لقيه من كانوا قبله وكانوا أشد قوة وأكثر أموالا وأولادا
 :وقال الشعراوي رحمه االله

المؤمنين وكانوا عادةً هم الضـعفاء الـذين لا         ،هذا حوار دار بين المؤمنين والكافرين     " 
وجاء منهج  ،وليس لهم جاه ولا سيادة يحافظون عليها      ،يقدرون حتى على حماية أنفسهم    

 .والقوي والضعيف،السادة والعبيد:االله في صالحهم يسوي بين الناس جميعاً
وأهل القـوة   ،أهل الجاه والسيادة  ،فطبيعي أنْ يقابلَ هذا الدين بالتكذيب من كفار مكة        

أما الضعفاء فقد آمنوا بدين االله في وقت لم يكـن  ،الذين يأخذون خير الناس من حولهم    
 ـ ،ية أنفسهملديهم القوة الكافية لحما سيهزم { :فعندما نزل قَول الحق ـ تبارك وتعالى 

 ربلُّونَ الدويو عم٤٥:القمر[}الْج.[ 
أي جمـع هـذا؟ وأي   :قال عمر ـ رضي االله عنه ـ وما أدراك من هو عمر؟ قـال   

 ونحن غير قادرين على حماية أنفسنا؟،هزيمة

                                                 
 ]٣٠٠٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٣٢



 ٢٤٤

. نين المستضعفين بالهجرة إلى الحبشة وإلى المدينة       المؤم �يأمر رسول االله    ،وفي هذه الآونة  
سيهزم الْجمع  { :صدق االله :قال عمر . وتأييده لهم في بدر   ،فلما جاء نصر االله للمؤمنين    

 ربلُّونَ الدوي٤٥:القمر[}و.[ 
 ـ       :وفي هذا الحوار يعير الكفار المؤمنين باالله       ال ماذا أفادكم الإيمان باالله وها أنتم على ح

من الضعف والهوان والذِّلَّة وضيق العيش؟ أيرضي رب أن يكون المؤمنون به على هذه              
 وأعداؤه والكافرون به هم أهل الجاه والسيادة وسعة الرزق؟،الحال

وكَذالِك فَتنـا بعضـهم بِـبعضٍ       { :كما قال سبحانه  ،وهكذا فتن االله بعضهم ببعض    
 ].٥٣:الأنعام[}

كُلٌّ منهم فتنة للآخر لِـيمحص االله       ،والصحيح والمريض ،والغني والفقير ،افرفالمؤمن والك 
 إلى الدنيا   �ويختبر اليقين في قلوب المؤمنين؛ لأن االله تعالى يعدهم لحمل رسالته            ،الإيمان

فلا بد أن يختار لهذه المهمة أقوياء الإيمان الذين يدخلون          ،كلها في جميع أزمنتها وأماكنها    
فهذا هو المؤمن المـؤتمن     ،بل لحمل رسالته والقيام بأعبائه    ،ليس لمغنم دنيوي  ،مفي الإسلا 

 .على حمل منهج االله
أما ،ومن ذلك ما نراه من أن مناهج الباطل في الدنيا من يدعو إليها يرشو المدعو ويعطيه               

 .منهج االله فيأخذ منه ليختبره وليمحصه
 للغني؟ الغني مفتون بالفقير حيث هو في سعة         والفقير فتنة ،فكيف يكون الغني فتنة للفقير    

ويرتدي الغني الفاخر   ،الغني يأكل حتى التخمة والفقير جائع     ،من العيش والفقير في ضيق    
 فهل سيعرف نعمة االله عليه ويؤدي حقها؟. من الثياب والفقير عريان

أم فهل سيصبر علـى هـذه الشـدة؟         ،والفقير مفتون بالغني حين يراه على هذه الحال       
 .ويحقد على الغني،سيعترض على ما قدره االله له

ولو علم الفقير أن الفقر درس تدريبي أُجرِي لجنود الحق الذين يحملون منـهج االله إلى                
وأن هذه قسمة االله بين خلْقه لَما اعترض علـى قسـمة        ،خلْق االله في كل زمان ومكان     

 .ولَما حقد على صاحب الغنى،االله



 ٢٤٥

فالصحيح يعـيش مـع نعمـة االله    ،صحيح بالمريض والمريض بالصحيحوكذلك يفتن ال  
عـن أَبِـي     كما جاء في الحديث القدسي    ،أما المريض فيعيش مع المنعم سبحانه     ،بالعافية

   بِينِ النةَ،عريرةِ      :قَالَ،-� -هامالْقِي مودِ يبلاَ لِلْععلَّ وج قُولُ اللَّهي:  ترِضم،مآد نا ابي 
أَمـا علِمـت أَنَّ     :يا رب،كَيف أَعودك وأَنت رب الْعالَمِين ؟ فَيقُولُ       :فَلَم تعدنِي،فَيقُولُ 

يا رب،كَيف أَسقِيك وأَنـت رب      :يا ابن آدم استسقَيتك فَلَم تسقِنِي ؟ فَيقُولُ       :ويقُولُ
أَما علِمت أَنَّ عبدِي فُلاَنا استسقَاك فَلَم تسقِهِ ؟ أَما علِمت أَنك لَـو              :الْعالَمِين ؟ فَيقُولُ  

يا رب،وكَيف  :يا ابن آدم استطْعمتك فَلَم تطْعِمنِي،فَيقُولُ     . سقَيته لَوجِدت ذَلِك عِندِي   
     الَمِينالْع بر تأَنو كقُولُ أُطْعِم؟ فَي:           فَلَـم كمطْعـتـا اسـدِي فُلاَنبأَنَّ ع لَمعت أَلَم

 .١٣٣."تطْعِمه،أَما لَو أَنك أَطْعمته لَوجِدت ذَلِك عِندِي
في حين أم في أُنـس  ،لذلك ترى أهل الأمراض من المؤمنين يتألم زوارهم من أمراضهم    

لـو حقـد   :ومنِ الذي يزهد في معية االله؟ إذن      ،مهمباالله يشغلهم عن أمراضهم وعن آلا     
إنْ كان الصحيح في معيـة  :وكان يجب عليه أن يعلم ،المريض على السليم فهو مفتون به     

 .النعمة فهو في معية المنعِم سبحانه وتعالى
وسيدنا نوح ـ عليه السلام ـ بعد أن لبث يدعو قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً كان   

فكـان  ] ٢٧:هود[}ا نراك اتبعك إِلاَّ الَّذِين هم أَراذِلُنا بادِي الرأْيِ          وم{ :جواب قومه 
فهم ضِعاف لا جاه    ،ثم حاولوا أنْ يغروه م ليطردهم     ،أتباع نوح في نظرهم حثالة القوم     

هم ملاَقُو ربهِـم    ومآ أَناْ بِطَارِدِ الَّذِين آمنواْ إِن     { :فما كان منه إلا أنْ قال     ،له ولا سلطان  
 ].٢٩:هود[}

ولاَ أَقُولُ لَكُم عِندِي خزآئِن اللَّهِ ولاَ أَعلَم الْغيب ولاَ أَقُولُ إِنـي            { :وقال في آية أخرى   
            بِم لَمأَع راً اللَّهيخ اللَّه مهتِيؤلَن ي كُمنيرِي أَعدزت لاَ أَقُولُ لِلَّذِينو لَكي    مإِن فُسِهِما فِي أَن

 الظَّالِمِين ٣١:هود[}إِذاً لَّمِن.[ 
فعلى مر الأزمان واختلاف الرسالات كان الكفار تزدري أعينهم الفقـراء والضـعفاء             

ألم يقل الحق ـ تبـارك وتعـالى ـ     ،ويحاولون طردهم وإخراجهم من ديارهم،المؤمنين

                                                 
 صحيح) ٩٤٤](٢٢٤ /٣[ مؤسسة الرسالة ٢ ط-صحيح ابن حبان - ١٣٣



 ٢٤٦

عونَ ربهم بِالْغداةِ والْعشِي يرِيدونَ وجهه ما علَيـك         ولاَ تطْردِ الَّذِين يد   { :�لرسوله  
              الظَّالِمِين كُونَ مِنفَت مهدطْرءٍ فَتين شم هِملَيع ابِكحِس ا مِنمءٍ وين شابِهِم محِس مِن

 ].٥٢:الأنعام[}
هِم آياتنا بيناتٍ قَالَ الَّذِين كَفَرواْ لِلَّـذِين        وإِذَا تتلَى علَي  { :وهكذا جاء اللقطة التي معنا    

 ].٧٣:مريم[} آمنواْ أَي الْفَرِيقَينِ خير مقَاماً وأَحسن ندِياً 
جمع آية وهي الشـيء العجيـب الـذي         :الآيات] ٧٣:مريم[} آياتنا بيناتٍ   }{ :قوله

وتلفتنا ،لآيات الكونية التي تثبت قدرة االله تعالىوتطلق ـ كما قلنا ـ على ا  ،يتحدث به
وتطلق على المعجزات التي تثبت     ،إلى بديع صنعه كآيات الليل والنهار والشمس والقمر       

وقَالُواْ لَن نؤمِن لَك حتىا تفْجـر لَنـا مِـن    { :كما جاء في قوله تعالى  ،صِدق الرسول 
أَو * نَ لَك جنةٌ من نخِيلٍ وعِنبٍ فَتفَجر الأَنهار خِلالَها تفْجِيراً           أَو تكُو * الأَرضِ ينبوعاً   

أَو يكُونَ لَـك    * تسقِطَ السمآءَ كَما زعمت علَينا كِسفاً أَو تأْتِي بِاللَّهِ والْملائِكَةِ قَبِيلاً            
      قَىا فِي السرت فٍ أَورخن زم تيقُلْ          ب هؤقْراباً نا كِتنلَيلَ عزنى تتح كقِيلِر مِنؤلَن نآءِ وم

 ].٩٣ـ٩٠:الإسراء[}سبحانَ ربي هلْ كُنت إِلاَّ بشراً رسولاً 
وهذه هي المـرادة هنـا؛ لأن       ،كما تطلق الآيات على آيات القرآن التي تحمل الأحكام        

    .ا كل الآياتآيات القرآن تنطوي فيه
لقـد ارتضـينا    :أي] ٧٣:مريم[} قَالَ الَّذِين كَفَرواْ لِلَّذِين آمنواْ أَي الْفَرِيقَينِ        { :وقوله

فأي الفريقين  ،وأنتم يا أهلَ الإيمان في ضيق     ،نحن الكفار في سعة   :حكمكم في هذه المسألة   
 .س الأعلى والأبقى فنحنأما بمقيا،فأنتم خير. خير مقاماً؟ واالله بمقاييسكم أنتم

. فمِن أقام،بضم الميم" مقام " أما .قام:اسم لمكان قيامك من الفعل:والمقام ـ بفتح الميم 
بيت كـبير   :مكاناً يقوم فيه على الآخر أي     :أي] ٧٣:مريم[} خير مقَاماً   { والمراد هنا   

 .وأثاث ومجلس يتباهى به على غيره
ويجلس ،وله مجلس يأوي إليه   ،الإنسان عادةً له بيت يأويه    ] ٧٣:مريم[} وأَحسن ندِياً   { 

وفيها يجلس كـبير    ،"المندرة  " أو  " حجرة الجلوس   " فيه مع أصحابه وأحبابه يسمونه      



 ٢٤٧

؛ لذلك إذا قـام     )عامل قعر مجلس  (:كما نقول في العامية   ،القوم ومن حوله أهله وأتباعه    
 وانفض بعدك يا كُليب الِس   : الشاعركما قال،انفض الس كله؛ لأم تابعون له

بدل أنْ يكون لكـل     ،وهو المكان الذي يجتمع فيه عظماء القوم والأعيان       ،وهناك النادي 
فالنـادي  :إلخ إذن .. نادى الرياضيين ونادى القضاة   :منهم مجلسه الخاص،كما نرى الآن    

 .د الحقدليلٌ على أم متفقون ومتكاتفون ومتكتلون ضد الإسلام وض
ومن ذلك مـا كـان     ] ١٧:العلق[}فَلْيدع نادِيه   { :ومن ذلك قول الحق تبارك وتعالى     

 .�،وكانوا يجتمعون فيها ليدبروا المكائد لرسول االله "دار الندوة " يسمى قبل الإسلام 
 فيجتمعون فيه لكُلِّ ما   ،ومن النادي ما كان مأخوذاً لعمل المنكر والفاحشة والعياذ باالله         

كما في قَول الحق ـ تبـارك وتعـالى    ،هو خبيث من شرب الخمر والرقص والفواحش
 ].٢٩:العنكبوت[}وتأْتونَ فِي نادِيكُم الْمنكَر { :ـ

فلم يكونـوا   ،وفي هذا دليل على شيوع الفاحشة والقِحةِ بين القادرين واـاهرة ـا            
 .ماكنبل في جمع من رواد هذه الأ،يقترفوا سِراً

ولما مدحت المـرأة العربيـة زوجهـا        ،الكرم:والنادي أو المنتدى مأخوذ من الندى أي      
 .قريب البيت من الناد،كثير الرماد،رفيع العِماد:قالت

 .فهو مقْصد الناس في قضاء حاجيام،أن بيته أقرب البيوت إلى النادي:والمعنى
] ٧٣:مريم[} يقَينِ خير مقَاماً وأَحسن ندِياً      أَي الْفَرِ { :كان قول الكفار للمؤمنين   :إذن

] ١١:الأحقـاف [}لَو كَانَ خيراً ما سبقُونآ إِلَيهِ       { :فقال المؤمنون ،موضع فتنة للفريقين  
لكن ،فلا بد أنْ يحبونا في الآخرة     ،ما دام أن االله حبانا في الدنيا وهو الرزاق        :وقال الكفار 

فقـال  ،إنما جاء الرد عليهم من طريق آخر      ، للقول المقابل من المؤمنين    لم تتعرض الآيات  
 }) ٧٤(وكَم أَهلَكْنا قَبلَهم مِن قَرنٍ هم أَحسن أَثَاثًا ورِئْيا { :تعالى
كأن يقول لك   ،وأن المقول بعدها وقع كثيراً    ،خبرية تدل على الكثرة التي لا تحصى      :كم

فتعدد له صنائع المعـروف الـتي أسـديتها         ،معروفاً أبداً أنت ما عملت معي     :صاحبك
 .وكم فعلت كذا،كم فعلت معك كذا:فتقول،إليه



 ٢٤٨

فترى الجـد والأب    ،بحيث تتداخل بينهم الأجيال   . هم الجماعة المتعايشون زماناً   :والقرن
لـذين  كما يطلَق القرن على الجماعة ا     . وقد قدروا القرن بمائة عام    ،والابن والحفيد معاً  

 .أو رسالة واحدة مهما طال زمنهم كقوم نوح مثلاً،يجتمعون على ملك واحد
 .وهذا أمر يتناسب وإمكانات صاحبه،هو فراش البيت:والأثاث
وفَـديناه  { :كما جاء في قوله تعالى    ،المرئي:ويراد به المفعول أي   ،على وزن فِعل  :والرئْى

 .مذبوح:عنىفذبح بم] ١٠٧:الصافات[}بِذِبحٍ عظِيمٍ 
لأن الـزي   :وهي غير بعيدة عن المعنى الأول     ) أحسن أثَاثاً وزِياً  (:وورد في قراءة أخرى   

والمراد هنا جمال الشكل والهيئـة      ،إلا أنه يتكون من الزي والذي يرتديه      ،أيضاً من المرئي  
 في حين كان المؤمنين شعثاً غُبـراً      ،وقد افتخر الكفار بذلك   ،ونضارة الشخص وهندامه  

 .يرتدون المرقَّع والبالي من الثياب
وقد جاء الاختلاف في بعض ألفاظ القرآن من قراءة الأخرى؛ لأن القرآن الكـريم دون   
أول ما دون غير منقوط ولا مشكول اعتماداً على ملَكَة العربي وفصاحته التي تمكِّنـه               

أن وضع له العلمـاء     وظل كذلك إلى    ،من توجيه الحرف حسب المعنى المناسب للسياق      
فمثلاً النبرة في كلمةٍ دون نقط يحتمل أنْ تقرأ         . النقاط فوق الحروف في العصر الأموي     

 .باء أو ياء:ومن أسفل تقرأ. نون أو تاء أو ثاء:من أعلى
) زيـا (تقـرأ   ) رئْيا(فكلمة  ،والعربي لمعرفته بمواقع الألفاظ يستطيع تحديد الحرف المراد       

 .والمعنى غير بعيد
صِـبغةَ  { وكلمـة ) فتثبتـوا (قرأها بعضهم   ] ٩٤:النساء[}فَتبينواْ  { ومن ذلك كلمة  

ودليل فصاحتهم أن الاختلاف في مثـل هـذه         ،)صنعة(قرأها بعضهم   ] ١٣٨:البقرة[}
 .الحروف لا يؤدي إلى اختلاف المعنى

 كأنـه   لأن تشكيل الكلام  ،كان العربي قديماً يغضب إنْ كُتِب إليه كتاب مشكل        ،لذلك
ومن هنا وجدنا العلماء الذين وضعوا قواعد اللغـة         . اام له بالغباء وعدم معرفته باللغة     

فهي ،ليسوا من العرب؛ لأن العربي في هذا الوقت كان يستنكف أن يضع للغة قواعـد              



 ٢٤٩

أما الأعاجم فلما دخلوا الإسلام     . بالنسبة له ملَكَة معروفة لا تحتاج إلى دراسة أو تعليم         
 .م أنْ يتعلَّموا لغته إلا ذه الدراسة لقواعدهاما كان له

} وكَم أَهلَكْنا قَبلَهم من قَرنٍ هم أَحسن أَثَاثاً ورِءْيـاً           { :والحق تبارك وتعالى يقول هنا    
 يريـد أنْ  ] ٧٣:مريم[}أَي الْفَرِيقَينِ خير مقَاماً وأَحسن ندِياً       { :لأم قالوا ] ٧٤:مريم[

يدلِّل على أم حمقَى لا ينظرون إلى واقع الحياة ليروا عاقبة من كانوا أعز منهم مكاناً                
 وكيف صار الأمر إليهم؟،ومكانة

فهذه الخيريـة  ،الحق ـ تبارك وتعالى ـ يرد على الكفار ادعاءهم الخيرية على المؤمنين  
ذكم أخذكم عن عِزة وجـاهٍ؛      حتى إذا أخ  ،بل هي عطاء من االله وفِتنة     ،ليست بذاتيتكم 

أما إنْ أخذهم على حال ذِلَّة وهوان لم يكن لأخذه هذا           ،ليكون أنكى لهم وأشد وأغَيظ    
    .الأثر فيهم

 :على حد قول الشاعر،فالحق سبحانه يملي لهم بنعمه ليستشرفوا الخير ثم يأخذهم
ا رأوةً   فَلمماً عِطَاشاً غَمامقَو ا أبرقَتوتجلَّتِكَم تعا أَقْشه 
 .فأطمعهم في البداية،ثم أخذهم وخيب آمالهم في النهاية
فجاءه الحارس بالمـاء    ،فطلب الماء ،وضربنا لذلك مثلاً بالأسير الذي بلغ به العطش مبلغاً        

ولو لم  ،وألمه أعظم ،واستشرف الري منعه وحرمه لتكون حسرته أشد      ،حتى كان على فِيهِ   
 .ان أهونَ عليهيأتِه بالماء لك

فقـد  ،حينما تجرون مقارنة بينكم وبين المؤمنين وتعيروم بما معكم من زينة الدنيا      :إذن
فلكي ،ومن الغباء أنْ تم بالوسائل وننسى الغايـات       ،قارنتم الوسائل وطرحتم الغايات   

 .بداية واية،تكون المقارنةُ صحيحة فقارنوا حالكم بحال المؤمنين
وآخر ،ح مجتهد في زراعته يعتني ا ويعفِّر نفسه من تراب أرضه كل يوم            فلا:ومثال ذلك 

وينظر إلى صاحبه الذي    ،ينعم بالثياب النظيفة والجلوس على المقهى والتسكع هنا وهناك        
فإذا ما جاء وقت الحصاد وجد الأولُ ثمرة تعبـه          ،ويرى نفسه أفضل منه   ،أجهده العمل 

فلا بد أن تأخذ في الاعتبار عند المقارنـة         . روماًوجلس الآخر حزيناً مح   ،ونتيجة مجهوده 
 :لذلك وفِّق الشاعر حين قال.الوسائل مع الغايات



 ٢٥٠

 ألاَ من يرِينِي غَايتِي قَبل مذْهبِي   ومِن أين والغايات بعد المذَاهِبِ؟
 ـ  ،وقد عزل الكفار الوسيلة في الدنيا عن الغاية في الآخرة          أَي { :ؤمنينفتباهوا وعيروا الم

 ].٧٣:مريم[}الْفَرِيقَينِ خير مقَاماً وأَحسن ندِياً 
 ـ  فَما كَانَ جواب قَومِهِ إِلاَّ أَن قَالُواْ اقْتلُوه { :وفي قصة سيدنا إبراهيم ـ عليه السلام 

   قُوهرح ـ     ،وهكذا اتفقوا على الإحراق   ].٢٤:العنكبوت[}أَو  ب ونجَّـى االله نبيـه وخي
وقَالَ إِنما اتخذْتم من دونِ اللَّهِ أَوثَاناً مودةَ بينِكُم         { :ثم كانت الغاية في الآخرة    ،سعيهم

              ارالن اكُمأْومضاً وعب كُمضعب نلْعيضٍ وعبِب كُمضعب كْفُرةِ يامالْقِي موي ا ثُميناةِ الديفِي الْح
مو     اصِرِينن نم فكان عليهم ألاَّ ينظروا إلى الوسيلة منفصـلةً        ].٢٥:العنكبوت[}ا لَكُم

وكَـم  { :وهنا يرد الحق ـ تبارك وتعالى ـ على هؤلاء المغترين بنعمة االله  .عن غايتها
 ـ  ] ٧٤:مريم[} أَهلَكْنا قَبلَهم من قَرنٍ هم أَحسن أَثَاثاً ورِءْياً          ال في آيـات    وكمـا ق

الَّتِي لَم يخلَق مِثْلُهـا فِـي       * إِرم ذَاتِ الْعِمادِ    * أَلَم تر كَيف فَعلَ ربك بِعادٍ       { :أخرى
 ].١٠ـ٦:الفجر[}وفِرعونَ ذِى الأَوتادِ * وثَمود الَّذِين جابواْ الصخر بِالْوادِ * الْبِلاَدِ 

   علـيهم عواصـف             وهلاك هؤلاء وأمثالهم س ُـب ْل لا يكلف الحق سبحانه إلا أنه
 .وتجعهلم أثراً بعد عين،فتطمس حضارم،الرمال

وما عسـاه   ،والتأمل في عاقبة أمثالهم من الكفرة والمكذبين      ،فدعاهم إلى النظر في التاريخ    
نـهم  وهل وسائل الدنيا هذه تدفع ع     ،أنْ يغني عنهم من المقام والندى الذي يتباهون به        

 الغاية التي تنتظرهم في الآخرة؟
إن عـاقبتكم كـذا   :وكأن الحق ـ تبارك وتعالى ـ لا يرد عليهم بكلام نظري يقول  

فَـإِما نرِينك  { : بقوله �ويخاطب نبيه   .بل يعطيهم مثالاً من الواقع    ،وكذا من العذاب  
    مهعِدالَّذِي ن ضعـا    { كسارمن القهر والهزيمة والان   :أي] ٧٧:غافر[}بنفَإِلَي كنفَّيوتن أَو

 .فلن يفلت من عذاب الآخرة،فمن أفلت من عذاب الدنيا] ٧٧:غافر[}يرجعونَ 
} وكَم أَهلَكْنا قَبلَهم من قَـرنٍ       { والقرآن حين يدعوهم إلى النظر في عاقبة من قبلهم          

ويسـتدل بواقـع شـيء    ،ة ممن سبقوهمفإنما يحثُّهم على أخذ العِبرة والعِظَ    ] ٧٤:مريم[
فالحضارات التي سـبقتهم والـتي لم يوجـد مثلـها في            ،حاضر على صِدق غيبٍ آتٍ    



 ٢٥١

ماذا حدث لهم؟ فهل أنتم أشد منهم قـوة؟ وهـل           ،وكان من صفاا كذا وكذا    ،البلاد
 تمنعون عن أنفسكم ما نزل بغيركم من المكذِّبين؟

{ :حيث يقول تعـالى   ،ض له القرآن في مشهد آخر     أما الغيب فيعر  ،هذا من ناحية الواقع   
وإِذَا * وإِذَا مرواْ بِهِم يتغـامزونَ      * إِنَّ الَّذِين أَجرمواْ كَانواْ مِن الَّذِين آمنواْ يضحكُونَ         

      واْ فَكِهِينانقَلَب لِهِمواْ إِلَىا أَهـ   * انقَلَب  قَالُواْ إِنَّ ه مهأَوإِذَا رالُّونَ   ولاَءِ لَضسِلُواْ  * اؤآ أُرمو
   افِظِينح هِملَي{ :فما بالهم في الآخـرة؟    ،هذا المشهد في الدنيا   ].٣٣ـ٢٩:المطفيين[}ع

علَــى الأَرآئِــكِ ينظُــرونَ * فَــالْيوم الَّــذِين آمنــواْ مِــن الْكُفَّــارِ يضــحكُونَ 
هـلْ  { : وتعالى ـ المؤمنين فيقول ثم يخاطب الحق ـ سبحانه ].٣٥ـ٣٤:المطففين[}

هل ،بعد ما رأيتموه من عـذام     :يعني].٣٦:المطففين[}ثُوب الْكُفَّار ما كَانواْ يفْعلُونَ      
قدرنا أنْ نجازيهم عما فعلوه بكم من استهزاء في الدنيا؟ وعلى كُلٍّ فإن اسـتهزاءهم               

فـأي  .  فأمر أبدي لا ايةَ لـه      أما ضِحككم الآن عليهم   ،بكم في الدنيا موقوت الأجل    
 الفريقين خير إذن؟

أو تخدعكم برقات النعـيم وانظـروا إلى الغايـات          ،فإياكم أنْ تغركم ظواهر الأشياء    
الْمالُ والْبنونَ زِينـةُ الْحيـاةِ الـدنيا والْباقِيـات          { :والنهايات؛ لذلك يقول سبحانه   

بر عِند ريخ اتالِحلاً الصأَم ريخاباً وثَو ٤٦:الكهف[}ك.[ 
حيث يقول أصـحاب الأعـراف      ،وفي سورة الأعراف لقطة أخرى من مواقف القيامة       

ثم ] ٤٨:الأعـراف [}مآ أَغْنى عنكُم جمعكُم وما كُنـتم تسـتكْبِرونَ          { :لأهل النار 
 أَقْسـمتم لاَ ينـالُهم اللَّـه بِرحمـةٍ          أَهـؤلاءِ الَّذِين { :يلتفتون إلى المؤمنين في الجنة    

 ١٣٤فأين أنتم منهم الآن؟] ٤٩:الأعراف[}
 

������������� 

                                                 
 ]٢٣٠٧ص [ تفسير الشعراوي - ١٣٤



 ٢٥٢

�-��A.א?�و�����-�k��-��A.������ق�א����-��A.א?�و�����-�k��-��A.������ق�א����-��A.א?�و�����-�k��-��A.������ق�א����-��A.א?�و�����-�k��-��A.������ق�א���B`'�B`'�B`'�B`'�����
 

هو الْقادِر على أَنْ يبعثَ علَيكُم عذاباً مِـن فَـوقِكُم،أَو مِـن تحـتِ          :قُلْ«:قال تعالى 
جضٍ     أَرعب أْسب كُمضعب ذِيقيعاً،وشِي كُملْبِسي أَو،لِكُم .     ملَّهالْآياتِ لَع فرصن فكَي ظُران

 ..» يفْقَهونَ
وتصور العذاب الغامر من فوق،أو النابع من تحت،أشد وقعا في النفس من تصوره آتيـا       

قدر على دفع العذاب من يمـين أو        فالوهم قد يخيل للإنسان أنه قد ي      . عن يمين أو شمال   
أما العذاب الذي يصب عليه من فوق،أو يأخذه من تحت،فهو عذاب غامر قاهر             ! شمال

والتعبير الموحي يتضمن هذا المؤثر القوي في حـس         ! مزلزل،لا مقاومة له ولا ثبات معه     
الإنسان ووهمه،وهو يقرر حقيقة قدرة اللّه على أخذ العباد بالعذاب من حيـث شـاء               

 .كيف شاءو
ويضيف إلى ألوان العذاب الداخلة في قدرة اللّه والتي قد يأخذ العباد ا متى شاء لونـا                 
آخر بطيئا طويلا لا ينهي أمرهم كله في لحظة ولكنه يصاحبهم ويساكنهم ويعايشـهم              

ن العذاب  وهي صورة م  ..» أَو يلْبِسكُم شِيعاً،ويذِيق بعضكُم بأْس بعضٍ     «:بالليل والنهار 
شـيعا   المقيم الطويل المديد الذي يذوقونه بأيديهم،ويجرعونـه لأنفسـهم إذ يجعلـهم           

وأحزابا،متداخلة لا يتميز بعضها عن بعض،ولا يفاصل بعضها بعضا،فهي أبدا في جدال            
 ..على ذاك . وصراع،وفي خصومة ونزاع،وفي بلاء يصبه هذا الفريق

ريخها ذلك اللون من العذاب،كلما انحرفت      ولقد عرفت البشرية في فترات كثيرة من تا       
عن منهج اللّه وتركت لأهواء البشر ونزوام وشهوام وجهالتهم وضعفهم وقصورهم           

. تصريف الحياة وفق تلك الأهواء والتروات والشهوات والجهالة والضعف والقصور         .. 
 وموازين  وكلما تخبط الناس وهم يضعون أنظمة للحياة وأوضاعا وشرائع وقوانين وقيما          

من عند أنفسهم يتعبد ا الناس بعضهم بعضا ويريد بعضـهم أن يخضـع لأنظمتـه                
وأوضاعه وشرائعه وقوانينه البعض الآخر،والبعض الآخـر يـأبى ويعارض،وأولئـك           

. وتتصارع رغبام وشـهوام وأطمـاعهم وتصـورام   . يبطشون بمن يأبى ويعارض   



 ٢٥٣

وينكر بعضـهم بعضـا،لأم لا      فيذوق بعضهم بأس بعض،ويحقد بعضهم على بعض،      
يفيئون جميعا إلى ميزان واحد يضعه لهم المعبود الذي يعنو له كل العبيد،حيث لا يجـد                

 .أحدهم في نفسه استكبارا عن الخضوع له،ولا يحس في نفسه صغارا حين يخضع له
إن الفتنة الكبرى في الأرض هي أن يقوم من بين العباد من يدعي حق الألوهية عليهم،ثم                

إا الفتنة التي تجعل الناس شيعا ملتبسة لأم من ناحية المظهـر            ! يزاول هذا الحق فعلا   
يبدون أمة واحدة أو مجتمعا واحدا،ولكن من ناحية الحقيقة يكون بعضهم عبيدا لبعض             

 - لأا غير مقيدة بشريعة مـن اللّـه          -ويكون بعضهم في يده السلطة التي يبطش ا         
ويذوق الذين يتربصون والذين يبطشـون      .. لحقد والتربص   ويكون بعضهم في نفسه ا    

والأرض ! وهم شيع ولكنها ليست متميزة ولا منفصلة ولا مفاصلة        ! بعضهم بأس بعض  
وهذا يقودنا إلى موقف العصبة المسلمة      ! كلها تعيش اليوم في هذا العذاب البطيء المديد       

 والجاهلية كل وضـع     - ا   وضرورة مسارعتها بالتميز من الجاهلية المحيطة     . في الأرض 
وكل حكم وكل مجتمع لا تحكمه شريعة اللّه وحدها،ولا يفرد اللّه سبحانه بالألوهيـة              

 وضرورة مفاصلتها للجاهلية من حولها باعتبار  نفسها أمة متميـزة مـن              -والحاكمية  
ها قومها الذين يؤثرون البقاء في الجاهلية،والتقيد بأوضاعها وشرائعها وأحكامها وموازين         

 .وقيمها
أَو يلْبِسـكُم   «:إنه لا نجاة للعصبة المسلمة في كل أرض من أن يقع عليها هذا العـذاب              

إلا بأن تنفصل هذه العصبة عقيـديا وشـعوريا         .. » شِيعاً ويذِيق بعضكُم بأْس بعضٍ    
تعتصم » دار إسلام « حتى يأذن اللّه لها بقيام       -ومنهج حياة عن أهل الجاهلية من قومها        

وأن مـا حولهـا ومـن       » الأمة المسلمة « وإلا أن تشعر شعورا كاملا بأا هي         -ا  
وأن تفاصل قومها علـى     . حولها،ممن لم يدخلوا فيما دخلت فيه،جاهلية وأهل جاهلية       

العقيدة والمنهج وأن تطلب بعد ذلك من اللّه أن يفتح بينها وبين قومها بالحق وهو خير                
 .الفاتحين

وهـو أن   . ل هذه المفاصلة،ولم تتميز هذا التميز،حق عليها وعيد اللّه هذا         فإذا لم تفاص  
تظل شيعة من الشيع في اتمع،شيعة تتلبس بغيرها من الشيع،ولا تتـبين نفسـها،ولا              



 ٢٥٤

وعندئذ يصيبها ذلك العذاب المقيم المديد دون أن يدركها فتح          . يتبينها الناس مما حولها   
والمفاصلة قد يكلف العصبة المسلمة تضحيات ومشقات       إن موقف التميز    ! اللّه الموعود 

غير أن هذه التضحيات والمشقات لن تكون أشد ولا أكبر من الآلام والعذاب الذي              .. 
يصيبها نتيجة التباس موقفها وعدم تميزه،ونتيجة اندغامها وتميعها في قومهـا واتمـع             

 ..الجاهلي من حولها 
ى أيدي جميع رسل اللّه،يعطينا اليقين الجازم بأن فتح         ومراجعة تاريخ الدعوة إلى اللّه عل     

لم يقع في مرة واحـدة،قبل  .. اللّه ونصره،وتحقيق وعده بغلبة رسله والذين آمنوا معهم      
 - أي الـدين     -لقومها على العقيدة وعلى منهج الحياة        تميز العصبة المسلمة ومفاصلتها   

 وأن هـذه    - أي نظام حياـا      -ينها  وانفصالها بعقيدا ودينها عن عقيدة الجاهلية ود      
 .كانت هي نقطة الفصل ومفرق الطريق في الدعوات جميعا

ولن يكون في شأا إلا ما كان على عهـود رسـل اللّـه              . وطريق هذه الدعوة واحد   
 ..» انظُر كَيف نصرف الْآياتِ لَعلَّهم يفْقَهونَ«:جميعا،صلوات اللّه عليهم وسلامه

 ١٣٥..أل أن يجعلنا ممن يصرف اللّه لهم الآيات فيفقهون واللّه نس
أَفَأَمِن أَهلُ الْقُرى أَنْ يأْتِيهم بأْسنا بياتاً وهم نائِمونَ؟ أَوأَمِن أَهلُ الْقُـرى      «: وقال تعالى 

 يأْمن مكْر اللَّهِ إِلَّـا الْقَـوم        أَنْ يأْتِيهم بأْسنا ضحى وهم يلْعبونَ؟ أَفَأَمِنوا مكْر اللَّهِ؟ فَلا         
أَولَم يهدِ لِلَّذِين يرِثُونَ الْأَرض مِن بعدِ أَهلِهـا أَنْ لَـو نشـاءُ أَصـبناهم                . الْخاسِرونَ

 ..» بِذُنوبِهِم،ونطْبع على قُلُوبِهِم فَهم لا يسمعونَ
  بالضـراء والسراء،والبأسـاء      الابـتلاء      وتلك سـنة اللّـه في      -أفأمن أهل القرى    

والنعماء،وتلك مصارع المكذبين السادرين،الذين كانوا قبلهم يعمرون هذه القـرى ثم           
 أفأمنوا أن يأتيهم بأس اللّه في غفلة من غفلام،وغـرة مـن             -تركوها فخلفوهم فيها    

 ..نائمون بياتا وهم .. غرام؟ أفأمنوا أن يأتيهم بأس اللّه بالهلاك والدمار 

                                                 
 ]١٥٥٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٣٥



 ٢٥٥

والإنسان في نومه مسلوب الإرادة،مسلوب القوة،لا يملك أن يحتاط ولا يملك أن يدفع             
فكيف ببأس اللّه الجبار؟ الذي لا يقف له الإنسان في أشـد      .. عادية من حشرة صغيرة     

 ساعات صحوه واحتياطه وقوته؟
يقظـة  واللعـب يسـتغرق ال    .. ضحى وهم يلعبـون     .. أفأمنوا أن يأتيهم بأس اللّه      

فلا يملك الإنسان،وهو غار في لعبه،أن يدفع عن        . والتحفز،ويلهي عن الأهبة والاحتياط   
فكيف بغارة اللّه التي لا يقف لها الإنسان وهو في أشد سـاعات جـده               . نفسه مغيرا 

 وتأهبه للدفاع؟
ولكن السياق  . لاعبين أم جادين  . وإن بأس اللّه لأشد من أن يقفوا له نائمين أم صاحين          

قرآني يعرض لحظات الضعف الإنساني،ليلمس الوجدان البشري بقـوة،ويثير حـذره           ال
وانتباهه،حين يترقب الغارة الطامة الغامرة،في لحظة مـن لحظـات الضـعف والغـرة              

أَفَـأَمِنوا  «! فهذه كتلك أمام بأس اللّه سواء     . وما هو بناج في يقظة أو غرة      . والفجاءة
 .»مكْر اللَّهِ؟

فَلا يأْمن مكْر اللَّهِ إِلَّا الْقَـوم        « ..ليتقوه ويحذروه   .. لمغيب على البشر    وتدبيره الخفي ا  
 ..» الْخاسِرونَ

وما يغفل عن مكر اللّه هكذا إلا الذين        . فما وراء الأمن والغفلة والاستهتار إلا الخسار      
أفأمنوا مكر اللّه وهـم يرثـون الأرض مـن بعـد أهلـها              ! يستحقون هذا الخسار  

هبين،الذين هلكوا بذنوم،وجنت عليهم غفلتهم؟ أما كانت مصـارع الغـابرين           الذا
 ديهم وتنير لهم طريقهم؟

أَولَم يهدِ لِلَّذِين يرِثُونَ الْأَرض مِن بعدِ أَهلِها أَنْ لَو نشاءُ أَصبناهم بِذُنوبِهِم،ونطْبع على              «
فما الـذي   . إن سنة اللّه لا تتخلف ومشيئة اللّه لا تتوقف         ..»قُلُوبِهِم فَهم لا يسمعونَ   

 يؤمنهم أن يأخذهم اللّه بذنوم كما أخذ من قبلهم؟
وأن يطبع على قلوم فلا يهتدوا بعد ذلك،بل لا يستمعوا إلى دلائل الهدى،ثم ينـالهم               

م،وسنة اللّه  ألا إن مصارع الخالين قبلهم،ووراثتهم له     .. جزاء الضلال في الدنيا والآخرة      
كل أولئك كان نذيرا لهم أن يتقوا ويحذروا وأن يطرحـوا عنـهم الأمـن               .. الجارية  



 ٢٥٦

الكاذب،والاستهتار السادر،والغفلة المردية وأن يعتبروا بما كان في الذين خلـوا مـن             
وما يريد اللّه للناس ذا التحـذير في        ! لو كانوا يسمعون  . عسى ألا يكون فيهم   . قبلهم

يشوا مفزعين قلقين يرتجفون من الهلاك والدمار أن يأخذهم في لحظة مـن             القرآن أن يع  
فالفزع الدائم من اهول،والقلق الدائم من المستقبل،وتوقع الدمار في كل          . ليل أو ار  

قد تشل طاقة البشر وتشتتها وقد تنتهي م إلى اليأس من العمـل والنتـاج               .. لحظة  
ا يريد اللّه منهم اليقظة والحساسية والتقوى،ومراقبة       إنم.. وتنمية الحياة وعمارة الأرض     

النفس،والعظة بتجارب البشر،ورؤية محركات التـاريخ الإنسـاني،وإدامة الاتصـال          
 .باللّه،وعدم الاغترار بطراءة العيش ورخاء الحياة

واللّه يعد الناس الأمن والطمأنينة والرضوان والفلاح في الدنيا والآخرة،إذا هم أرهفـوا             
. سيتهم به،وإذا هم أخلصوا العبودية له وإذا هم اتقوه فاتقوا كل ما يلوث الحيـاة              حسا

وإلى الثقة بقـوة    . فهو يدعوهم إلى الأمن في جوار اللّه لا في جوار النعيم المادي المغري            
وإلى الركون إلى ما عند اللّه لا إلى ما يملكون من عـرض             . اللّه لا بقوم المادية الزائلة    

 .الحياة
وما كان يـركن    . قد سلف من المؤمنين باللّه المتقين للّه سلف ما كان يأمن مكر اللّه            ول

وكان ذا وذاك عامر القلب بالإيمان،مطمئنا بذكر اللّه،قويا على الشـيطان           . إلى سواه 
 .وعلى هواه،مصلحا في الأرض دى اللّه،لا يخشى الناس واللّه أحق أن يخشاه

تخويف الدائم من بأس اللّه الذي لا يدفع،ومن مكر اللّه          وهكذا ينبغي أن نفهم ذلك ال     
لندرك أنه لا يدعو إلى القلق إنما يدعو إلى اليقظة،ولا يؤدي إلى الفـزع   .الذي لا يدرك 

 .إنما يؤدي إلى الحساسية،ولا يعطل الحياة إنما يحرسها من الاستهتار والطغيان
فوس والقلوب المتقلبة،وأطوار الأمـم      إنما يعالج أطوار الن    - مع ذلك    -والمنهج القرآني   

فيعطيها جرعة  . والجماعات المتنوعة،ويطب لكل منها بالطب المناسب في الوقت الملائم        
. من الأمن والثقة والطمأنينة إلى جوار اللّه،حين تخشى قوى الأرض وملابسات الحيـاة            



 ٢٥٧

لأرض ويعطيها جرعة من الخوف والحذر والترقب لبأس اللّه،حين تـركن إلى قـوى ا             
 ..١٣٦وربك أعلم بمن خلق،وهو اللطيف الخبير. ومغريات الحياة

 
������������� 

                                                 
خطـوط  «:راجع بتوسع فصل   و ]١٧٩٥ص  [ علي بن نايف الشحود      - ت -في ظلال القرآن للسيد قطب       - ١٣٦

لمحمد قطب » دراسات في النفس الإنسانية«:وكتاب» منهج التربية الإسلامية«:في كتاب» انيةمتقابلة في النفس الإنس
 .»دار الشروق«



 ٢٥٨

�������ق�א������.��A-��3@��אOj'د�Z0a�lp�W!�א?�و.�H�@3��-��A��0`'ع��-�א�#�����ق�א������.��A-��3@��אOj'د�Z0a�lp�W!�א?�و.�H�@3��-��A��0`'ع��-�א�#�����ق�א������.��A-��3@��אOj'د�Z0a�lp�W!�א?�و.�H�@3��-��A��0`'ع��-�א�#�����ق�א������.��A-��3@��אOj'د�Z0a�lp�W!�א?�و.�H�@3��-��A��0`'ع��-�א�#��
 

المد الإسلامي ليس في حاجة إلى مبررات أدبية له أكثر من المبررات الـتي حملتـها                إنَّ  
 :النصوص القرآنية

ومن يقاتِلْ فِي سبِيلِ اللَّـهِ      . فَلْيقاتِلْ فِي سبِيلِ اللَّهِ الَّذِين يشرونَ الْحياةَ الدنيا بِالْآخِرةِ         «
وما لَكُم لا تقـاتِلُونَ فِـي سـبِيلِ اللَّـهِ           . فَيقْتلْ أَو يغلِب فَسوف نؤتِيهِ أَجراً عظِيماً      

 مِن فِينعضتسالْمقُولُونَ     وي الْوِلْدانِ الَّذِينساءِ والنجالِ وةِ     : الريهذِهِ الْقَر نا مِنرِجنا أَخبر
الظَّالِمِ أَهلُها،واجعلْ لَنا مِن لَدنك ولِيا واجعلْ لَنا مِن لَدنك نصِيراً؟ الَّذِين آمنوا يقاتِلُونَ              

ين كَفَروا يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ الطَّاغُوتِ،فَقاتِلُوا أَولِياءَ الشيطانِ،إِنَّ كَيد         فِي سبِيلِ اللَّهِ،والَّذِ  
 ).٧٦ - ٧٤:النساء... (» الشيطانِ كانَ ضعِيفاً

 إِنْ ينتهوا يغفَر لَهم ما قَد سلَف،وإِنْ يعودوا فَقَـد مضـت سـنت        :قُلْ لِلَّذِين كَفَروا  «
لِينبِمـا               . الْأَو ا فَإِنَّ اللَّـهوهتلِلَّهِ،فَإِنِ ان كُلُّه ينكُونَ الديةٌ ونكُونَ فِتى لا تتح مقاتِلُوهو

 صِيرلُونَ بمعي .           صِـيرالن ـمنِعلى وـوالْم منِع،لاكُموم وا أَنَّ اللَّهلَما فَاعلَّووإِنْ تو « ...
 ) ..٤٠ - ٣٨:لالأنفا(
قاتِلُوا الَّذِين لا يؤمِنونَ بِاللَّهِ ولا بِالْيومِ الْآخِرِ،ولا يحرمونَ ما حرم اللَّه ورسـولُه،ولا       «

. يدِينونَ دِين الْحق مِن الَّذِين أُوتوا الْكِتاب حتى يعطُوا الْجِزيةَ عن يدٍ وهم صـاغِرونَ              
صارى     وقالَتِ الناللَّهِ،و ناب ريزع ودهاللَّهِ  :قالَتِ الْي ناب سِيحالْم .    بِـأَفْواهِهِم ملُهقَو ذلِك

اتخـذُوا أَحبـارهم    ! يضاهِؤنَ قَولَ الَّذِين كَفَروا مِن قَبلُ،قاتلَهم اللَّه أَنـى يؤفَكُـونَ          
مِن دونِ اللَّهِ والْمسِيح ابن مريم،وما أُمِروا إِلَّا لِيعبدوا إِلهاً واحِداً،لا إِله            ورهبانهم أَرباباً   

يرِيدونَ أَنْ يطْفِؤا نور اللَّهِ بِأَفْواهِهِم،ويأْبى اللَّه إِلَّا أَنْ يتِم          . إِلَّا هو،سبحانه عما يشرِكُونَ   
 لَوو هورونَنالْكافِر ٣٢ - ٢٩:التوبة.. (» كَرِه.( 

ومطـاردة  . إا مبررات تقرير ألوهية اللّه في الأرض وتحقيق منهجه في حيـاة النـاس             
الشياطين ومناهج الشياطين وتحطيم سلطان البشر الذي يتعبد الناس،والناس عبيد اللّـه            

يعة من هـواه    وحده،لا يجوز أن يحكمهم أحد من عباده بسلطان من عند نفسه وبشر           



 ٢٥٩

أي لا إكراه على اعتناق     ..» لا إِكْراه فِي الدينِ   «:مع تقرير مبدأ  .. وهذا يكفي   ! ورأيه
أو أن الدين   . العقيدة،بعد الخروج من سلطان العبيد والإقرار بمبدأ أن السلطان كله للّه          

 .ذا الاعتبار . كله للّه
ج الناس من العبوديـة للعبـاد إلى        بإخرا. إا مبررات التحرير العام للإنسان في الأرض      

ولقد كانت هـذه المـبررات   .. وهذه وحدها تكفي   .. العبودية للّه وحده بلا شريك      
ماثلة في نفوس الغزاة من المسلمين فلم يسأل أحـد منـهم عمـا أخرجـه للجهـاد                 

أو خرجنا نصد عدوان الفرس أو الروم علينـا         ! خرجنا ندافع عن وطننا المهدد    :فيقول
لقد كانوا يقولون كما قال     ! أو خرجنا نوسع رقعتنا ونستكثر من الغنيمة      ! ميننحن المسل 

ربعي بن عامر،وحذيفة بن محصن،والمغيرة بن شعبة،جميعا لرستم قائد جيش الفـرس في           
ثم بعث إليـه    :القادسية،وهو يسألهم واحدا بعد واحد في ثلاثة أيام متوالية،قبل المعركة         

فدخل عليه وقد زينوا مجلسه     ،طلبه وهو ربعي بن عامر    سعد رضي االله عنه رسولاً آخر ب      
وعليه ،وأظهر اليواقيت واللآلىء الثمينة والزينة العظيمة     ،والزرابي الحرير ،بالنمارق المذهبة 

ودخـل ربعـي    . وقد جلس على سرير من ذهب     ،تاجه وغير ذلك من الأمتعة الثمينة     
ها حتى داس ا على طـرف       ولم يزل راكب  ،بثياب صفيقة وسيف وترس وفرس قصيرة     

وأقبل وعليه سلاحه ودرعه وبيضته علـى       ،ثم نزل وربطها ببعض تلك الوسائد     ،البساط
فإنمـا  ،إني لم آتِكم وإِنم جئـتكم حـين دعوتموني    :ضع سلاحك فقال  :فقالوا له . رأسه

فأقبل يتوكأ علـى رمحـه فـوق        ،إئذنوا له :فقال رستم . تركتموني هكذا وإِلا رجعت   
االله ابتعثنا لنخرج من شـاء مـن        :ما جاء بكم؟ فقال   :فقالوا له ،خرق عامتها النمارق ف 

ومن جور الأديـان إلى عـدل       ،ومن ضِيق الدنيا إلى سعتها    ،عبادة العباد إلى عبادة االله    
فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه؛ فمن قبل ذلـك قبلنـا منـه ورجعنـا       ،الإِسلام

الجنة لمن  :وما موعود االله؟ قال   :قالوا،نفضي إلى موعود االله   ومن أبى قاتلناه أبداً حتى      ،عنه
لقد سمعت مقالتكم فهل لكـم أن       :فقال رستم . والظفر لمن بقي  ،مات على قتال من أبى    

كـم أحـب إلـيكم؟ يومـاً أو         ،نعم:تؤخروا هذا الأمر حتى ننظر فيه وتنظروا؟ قال       
ما سن لنـا رسـول االله       :الفق. لا بل حتى نكاتب أهل رأينا ورؤساء قومنا       :قال،يومين



 ٢٦٠

واختر واحـدة   ،فانظر في أمرك وأمرهم   ،أن نؤخر الأعداء عند اللقاء أكثر من ثلاث       �
 :فقال. من ثلاث بعد الأجل

. ولكن المسلمون كالجسد الواحد يجير أدناهم علـى أعلاهـم         ،لا:أسيدهم أنت؟ قال  
كلام هـذا الرجـل؟     هل رأيتم قط أعز وأرجح من       :فاجتمع رستم برؤساء قومه فقال    

معاذ االله أن تميل إِلى شيء من هذا وتدع دينك إلى هذا الكلب أمـا تـرى إلى                  :فقالوا
إن العرب  ،وانظروا إلى الرأي والكلام والسيرة    ،ويلَكم لا تنظروا إلى الثياب    :ثيابه؟ فقال 

 ١٣٧...يستخفُّون بالثياب والمأكل ويصونون الأحساب
لدين ذاته وفي إعلانه العام،وفي منهجه الواقعي لمقابلة        إن هناك مبررا ذاتيا في طبيعة هذا ا       

وهذا .. الواقع البشري بوسائل مكافئة لكل جوانبه،في مراحل محددة،بوسائل متجددة          
 ولو لم يوجد خطر الاعتداء  على الأرض الإسلامية وعلـى            -المبرر الذاتي قائم ابتداء     

ه،وطبيعة المعوقات الفعلية في اتمعات      إنه مبرر في طبيعة المنهج وواقعيت      -المسلمين فيها   
 !لا من مجرد ملابسات دفاعية محدودة،وموقوتة.. البشرية 

في سـبيل هـذه     . »فِي سبِيلِ اللَّهِ  «.. وإنه ليكفي أن يخرج المسلم مجاهدا بنفسه وماله         
 ..القيم التي لا يناله هو من ورائها مغنم ذاتي ولا يخرجه لها مغنم ذاتي 

طلق للجهاد في المعركة يكون قد خاض معركة الجهاد الأكـبر في            نبل أن ي  إن المسلم ق  
مـع مصـالحه    .. مع مطامعه ورغباته     .. ١٣٨مع هواه وشهواته  .. نفسه مع الشيطان    

                                                 
 ]٤٦ /٧[ موافقة للمطبوع -البداية والنهاية لابن كثير  - ١٣٧
قَدِمتم خير مقْدمٍ مِن الْجِهـادِ  "  �قَوم غُزاةٌ ، فَقَالَ  �قَدِم علَى رسولِ اللَّهِ : عن جابِرٍ رضِي اللَّه عنه قَالَ      - ١٣٨

 " .مجاهدةُ الْعبدِ هواه : وما الْجِهاد الْأَكْبر ؟ قَالَ : قَالُوا . الْأَصغرِ إِلَى الْجِهادِ الْأَكْبرِ 
: سمِعت فَضالَةَ بن عبيدٍ يقُولُ : مرو بن مالِكٍ ، يقُولُ أَخبرنِي أَبو هانِئٍ ، أَنه سمِع ع   : وعن حيوةَ بنِ شريحٍ ، قَالَ       

  صحيح  ) ١١( الْجِهاد لِابنِ أَبِي عاصِمٍ"الْمجاهِد من جاهد نفْسه لِلَّهِ : " يقُولُ  �سمِعت رسولَ اللَّهِ 
 ا إليه سبحانهالاجتهاد في طاعة االله وزيادة النوافل تقرب: ااهدة 

ولما كان جهاد أعداءِ االله فى الخارج فرعاً على جهادِ العبد نفسه فى ذاتِ االله، كما    :" قال العلامة ابن القيم رحمه االله       
 ٢ ط -بانصحيح ابن ح  .الْمجاهِد من جاهد نفْسه فِي االلهِ     : يقُولُ   �سمِعت رسولَ االلهِ    : عن فَضالَةَ بن عبيدٍ ،قالَ    

 .صحيح) ٤٧٠٦](٥ /١١[مؤسسة الرسالة 
 كان جهاد النفس مقَدماً على جِهادِ العدو فى الخارج، وأصلاً له، فإنه ما لم يجاهِد نفسه أولاً لِتفعل ما أُمِرت به،                     

نه جهاد عدوه والانتصـاف     وتترك ما نهيت عنه، ويحارِبها فى االله، لم يمكِنه جهاد عدوه فى الخارج، فكيف يمكِ              



 ٢٦١

ومـع كـل دافـع إلا       .. مع كل شارة غير شارة الإسلام       .. ومصالح عشيرته وقومه    
 .واغيت المغتصبين لسلطان اللّهالعبودية للّه،وتحقيق سلطانه في الأرض وطرد سلطان الط
يغضون من  » الوطن الإسلامي «والذين يبحثون عن مبررات للجهاد الإسلامي في حماية         

وهذه ليست نظـرة الإسـلام إلى هـذه         ! »الموطن«ويعتبرونه أقل من    » المنهج«شأن  
إا نظرة مستحدثة غريبة على الحس الإسلامي،فالعقيدة والمنهج الذي         .. الاعتبار ات   

تمثل فيه واتمع الذي يسود فيه هذا المنهج هي الاعتبـار ات الوحيـدة في الحـس                 ت
وكـل قيمـة لـلأرض في    !  فلا اعتبار  لها ولا وزن- بذاا -أما الأرض  . الإسلامي

                                                                                                                         
منه، وعدوه الذى بين جنبيه قاهر له، متسلِّطٌ عليه، لم يجاهده، ولم يحاربه فى االله، بل لا يمكنه الخروج إلى عدوه،                     

 .حتى يجاهِد نفسه على الخروج
ا إلا بجهاده، وهو واقف بينهما يثَـبطُ  فهذان عدوانِ قد امتحِن العبد بجهادهما، وبينهما عدو ثالث، لا يمكنه جهادهم   

العبد عن جهادهما، ويخذِّلُه، ويرجِف به، ولا يزالُ يخيل له ما فى جهادهما مِن المشاق، وتركِ الحظـوظ، وفـوتِ                    
 ـ               ا، وهـو   اللذاتِ، والمشهيات، ولا يمكنه أن يجاهِد ذَينِك العدوينِ إلا بجهاده، فكان جهاده هو الأصلَ لجهادهم

والأمر باتخاذه عدواً تنبيه على استفراغ      ]. ٦: فاطر[} إنَّ الشيطَانَ لَكُم عدو فاتخِذُوه عدواً     {: الشيطان، قال تعالى  
 .الوسع فى محاربته ومجاهدته، كأنه عدو لا يفْتر، ولا يقصر عن محاربة العبد على عدد الأنفاس

   عليه امتحاناً من االله له                فهذه ثلاثة أعداء، أُمِر لِّطَتلى بمحاربتها فى هذه الدار، وسبمحاربتها وجهادها، وقد ب العبد 
وابتلاءً، فأعطى االلهُ العبد مدداً وعدةً وأعواناً وسلاحاً لهذا الجِهادِ، وأعطى أعداءه مدداً وعدةً وأعواناً وسِلاحاً، وبلاَ             

ضهم لبعض فتنة لِيبلُو أخبارهم، ويمتحِن من يتولاَّه، ويتولَّى رسلَه ممن يتولَّى الشيطانَ أحد الفريقين بالآخر، وجعل بع
: ، وقال تعالى  ]٢٠: الفرقان[} وجعلْنا بعضكُم لِبعضٍ فِتنةً أتصبِرونَ، وكَانَ ربك بصِيراً       {: وحِزبه، كما قال تعالى   

ولَنبلُونكُم حتى نعلَـم    {: ، وقال تعالى  ]٤: محمد[}  لانتصر مِنهم ولَكِن لِيبلُواْ بعضكُم بِبعضٍ      ذَلِك، ولَو يشاءُ االلهُ   {
    كُمارباْ أَخلُوبنو ابِرِينالصو كُممِن اهِدِينى،       ]. ٣١: محمد[} المُجقول والقُـووالع ،والأبصار فأعطى عباده الأسماع

: الأنفـال [} أَنى معكُم فَثَبتواْ الَّذِين آمنـواْ {: أنزل عليهم كُتبه، وأرسلَ إليهم رسلَه، وأمدهم بملائكته، وقال لهم  و
، وأمرهم من أمره بما هو مِن أعظم العونِ لهم على حرب عدوهم، وأخبرهم أنهم إن امتثلوا ما أمرهم بـه، لم                      ]١٢

ه وعدوهم، وأنه إن سلَّطه عليهم، فلتركهم بعض ما أُمروا بـه، ولمعصـيتهم لـه، ثم لم                  يزالوا منصورين على عدو   
يؤيسهم، ولم يقنطْهم، بل أمرهم أن يستقْبِلُوا أمرهم، ويداووا جِراحهم، ويعودوا إلى مناهضةِ عـدوهم فينصـرهم         

مع المحسنين، ومع الصابرين، ومع المؤمنين، وأنه يدافع عـن          عليهم، ويظفرهم م، فأخبرهم أنه مع المتقين مِنهم، و        
عباده المؤمنين ما لا يدافعون عن أنفسهم، بل بدفاعه عنهم انتصروا على عدوهم، ولولا دفاعه عنـهم، لـتخطّفهم        

تِ المُدافعة، فمن وجـد     وهذه المدافعةُ عنهم بحسب إيمانِهم، وعلى قَدرِهِ، فإن قَوِى الإيمانُ، قوي          .عدوهم، واجتاحهم 
مؤسسة الرسالة، بيروت -زاد المعاد في هدي خير العباد.خيراً، فليحمدِ االله، ومن وجد غير ذِلك، فلا يلومن إلا نفسه       

]٦ /٣[ 



 ٢٦٢

وـذا تكـون    . التصور الإسلامي إنما هي مستمدة من سيادة منهج اللّه وسلطانه فيها          
 ..» الإنسان«ونقطة الانطلاق لتحرير » لإسلامدار ا«محضن العقيدة وحقل المنهج و

. حماية للعقيدة والمنهج واتمع الذي يسود فيه المنهج       » دار الإسلام «وحقيقة أن حماية    
وليست حمايتها هي الغاية الأخيرة لحركة الجهـاد        . ولكنها هي ليست الهدف النهائي    

ثم لاتخاذها قاعدة انطلاق إلى     . اإنما حمايتها هي الوسيلة لقيام مملكة اللّه فيه       . الإسلامي
فـالنوع الإنسـاني هـو موضـوع هـذا          . الأرض كلها،وإلى النوع الإنساني بجملته    

وكما أسلفنا فإن الانطلاق بالمنهج الإلهـي تقـوم في          ! الدين،والأرض هي مجاله الكبير   
وهذه كلها هـي    ..وجهه عقبات مادية من سلطة الدولة،ونظام اتمع،وأوضاع البيئة         

كي يخلو له وجه الأفـراد مـن الناس،يخاطـب          . ينطلق الإسلام ليحطمها بالقوة    التي
ضمائرهم وأفكارهم،بعد أن يحررها من الأغلال المادية ويترك لها بعـد ذلـك حريـة            

 .الاختيار 
،وألا يثقل على عاتقنا    »الجهاد«يجب ألا تخدعنا أو تفزعنا حملات المستشرقين على مبدأ          

زان القوى العالمية،فنروح نبحث للجهاد الإسلامي عن مبررات        ضغط الواقع وثقله في مي    
أدبية خارجة عن طبيعة هذا الدين،في ملابسات دفاعية وقتية،كان الجهاد سـينطلق في             

ويجب ونحن نستعرض الواقع التاريخي     ! طريقه سواء وجدت هذه الملابسات أم لم توجد       
.. ن وإعلانه العام ومنهجه الـواقعي  ألا نغفل عن الاعتبار ات الذاتية في طبيعة هذا الدي  

 ..وألا نخلط بينها وبين المقتضيات الدفاعية الوقتية 
لأن مجرد وجوده،في صورة إعلان     . حقا إنه لم يكن بد لهذا الدين أن يدافع المهاجمين له          

عام لربوبية اللّه للعالمين،وتحرير الإنسان من العبودية لغير اللّه،وتمثل هذا الوجود في تجمع             
تنظيمي حركي تحت قيادة جديدة غير قيادات الجاهلية،وميلاد مجتمع مستقل متميز لا             

إن مجرد وجود هـذا     .. يعترف لأحد من البشر بالحاكمية،لأن الحاكمية فيه للّه وحده          
الدين في هذه الصورة لا بد أن يدفع اتمعات الجاهلية من حوله،القائمة على قاعـدة               

ولا بد أن يتحـرك اتمـع       .  سحقه،دفاعا عن وجودها ذاته    العبودية للعباد،أن تحاول  
 ..الجديد للدفاع عن نفسه 



 ٢٦٣

وهذه معركة مفروضـة علـى      . تولد مع ميلاد الإسلام ذاته    . هذه ملابسة لا بد منها    
وهذا صراع طبيعي بين وجـودين لا يمكـن         . الإسلام فرضا،ولا خيار له في خوضها     

 ..التعايش بينهما طويلا 
ولا بـد  . ووفق هذه النظرة يكون لا بد للإسلام أن يدافع عن وجوده   . .هذا كله حق    

 ..أن يخوض معركة دفاعية مفروضة عليه فرضا 
إن مـن طبيعـة الوجـود       .. ولكن هناك حقيقة أخرى أشد أصالة من هذه الحقيقة          

من العبودية  » الأرض«في  » الإنسان«الإسلامي ذاته أن يتحرك إلى الأمام ابتداء لإنقاذ         
ولا يمكن أن يقف عند حدود جغرافية ولا أن يتروي داخل حدود عنصـرية              .  اللّه لغير

للشر والفسـاد   .. كل الأرض   ..» الأرض«في  .. نوع الإنسان   .. » الإنسان«تاركا  
 .والعبودية لغير اللّه

إن المعسكرات المعادية للإسلام قد يجيء عليها زمان تؤثر فيه ألا ـاجم الإسـلام،إذا               
لام تزاول عبودية البشر للبشر داخل حدودها الإقليمية ورضي أن يـدعها            تركها الإس 

ولكن الإسلام لا يهادا،إلا أن     ! .. وشأا ولم يمد إليها دعوته وإعلانه التحريري العام       
تعلن استسلامها لسلطانه في صورة أداء الجزية،ضمانا لفتح أبواا لدعوته بلا عوائـق             

 .هامادية من السلطات القائمة في
هذه طبيعة هذا الدين،وهذه وظيفته بحكم أنه إعلان عام لربوبية اللّه للعـالمين وتحريـر               

وفرق بين تصور الإسلام على هذه      ! الإنسان من كل عبودية لغير اللّه في الناس أجمعين        
! الطبيعة،وتصوره قابعا داخل حدود إقليمية أو عنصرية،لا يحركه إلا خوف الاعتـداء             

إن مـبررات الانطـلاق     ! رة الأخيرة يفقد مبرراته الذاتية في الانطلاق      إنه في هذه الصو   
الإسلامي تبرز بوضوح وعمق عند تذكر أن هذا الدين هـو منـهج اللّـه للحيـاة                 

! البشرية،وليس منهج إنسان،ولا مذهب شيعة من الناس،ولا نظام جنس من الأجنـاس         
.. ا هذه الحقيقة الهائلـة      ونحن لا نبحث عن مبررات خارجية إلا حين تفتر في حسن          .. 

إنه لا يمكن أن يستحضر     .. حين ننسى أن القضية هي قضية ألوهية اللّه وعبودية العباد           
والمسافة قد لا   ! إنسان ما هذه الحقيقة الهائلة ثم يبحث عن مبرر آخر للجهاد الإسلامي           



 ٢٦٤

 تبدو كبيرة عند مفرق الطريق،بين تصور أن الإسلام كان مضطرا لخـوض معركـة لا    
اختيار له فيها،بحكم وجوده الذاتي ووجود اتمعات الجاهلية الأخرى التي لا بـد أن              

 ..وتصور أنه هو بذاته لا بد أن يتحرك ابتداء،فيدخل في هذه المعركة . اجمه
فهو في كلتا الحالتين سـيدخل المعركـة        . المسافة عند مفرق الطريق قد لا تبدو كبيرة       

يق تبدو هائلة شاسعة،تغير المشاعر والمفهومات الإسـلامية        ولكنها في اية الطر   . حتما
 ..خطيرا .. تغييرا كبيرا 

إن هناك مسافة هائلة بين اعتبار  الإسلام منهجا إلهيا،جـاء ليقـرر ألوهيـة اللّـه في                  
الأرض،وعبودية البشر جميعا لإله واحد،ويصب هذا التقرير في قالب واقعي،هو اتمع           

يه الناس من العبودية للعباد،بالعبودية لرب العباد،فلا تحكمهم إلا         الإنساني الذي يتحرر ف   
فمن حقـه   .. شريعة اللّه،التي يتمثل فيها سلطان اللّه،أو بتعبير آخر تتمثل فيها ألوهيته            

إذن أن يزيل العقبات كلها من طريقه،ليخاطب وجدان الأفراد وعقولهم دون حـواجز             
إن هناك   .. الاجتماعية  ياسي،أو أوضاع الناس    ولا موانع مصطنعة من نظام الدولة الس      

. مسافة هائلة بين اعتبار  الإسلام على هذا النحو،واعتبار ه نظاما محليا في وطن بعينـه               
وذاك .. هذا تصـور    ! فمن حقه فقط أن يدفع الهجوم عليه في داخل حدوده الإقليمية          

تصور الكلي لبواعـث    ولكن ال .. ولو أن الإسلام في كلتا الحالتين سيجاهد        .. تصور  
هذا الجهاد وأهدافه ونتائجه،يختلف اختلافا بعيدا،يدخل في صميم الاعتقاد كما يدخل           

 .في صميم الخطة والاتجاه
فالإسلام ليس نحلة قوم،ولا نظام وطن،ولكنـه       . إن من حق الإسلام أن يتحرك ابتداء      

ظمة والأوضـاع   ومن حقه أن يتحرك ليحطم الحواجز من الأن       .. منهج إله،ونظام عالم    
 .في الاختيار» الإنسان«التي تغل من حرية 

إنمـا يهـاجم الأنظمـة      . وحسبه أنه لا يهاجم الأفراد ليكرههم على اعتناق عقيدته        
 .والأوضاع ليحرر الأفراد من التأثيرات الفاسدة،المفسدة للفطرة،المقيدة لحرية الاختيار

ليحقـق  .. لى عبادة اللّه وحـده      من عبادة العباد إ   » الناس«من حق الإسلام أن يخرج      
 -وعبادة اللّه وحده لا تتحقق      .. إعلانه العام بربوبية اللّه للعالمين،وتحرير الناس أجمعين        



 ٢٦٥

فهـو وحـده    .  إلا في ظل النظام الإسلامي     -في التصور الإسلامي وفي الواقع العملي       
. أبيضـهم أسـودهم و  .حاكمهم ومحكومهم . النظام الذي يشرع اللّه فيه للعباد كلهم      

أما في  .. فقيرهم وغنيهم تشريعا واحدا يخضع له الجميع على السواء          . قاصيهم ودانيهم 
وهـو مـن    . سائر الأنظمة،فيعبد الناس العباد،لأم يتلقون التشريع لحيام من العباد        

 .خصائص الألوهية
فأيما بشر ادعى لنفسه سلطان التشريع للناس من عند نفسـه فقـد ادعـى الألوهيـة            

وأيما بشر آخـر اعتـرف      ! صاصا وعملا،سواء ادعاها قولا أم لم يعلن هذا الادعاء        اخت
! لذلك البشر بذلك الحق فقد اعترف له بحق الألوهية،سواء سماها باسمها أم لم يسـمها              

إنما هو منهج   . حتى يقنع بإبلاغ عقيدته للناس بوسيلة البيان      . والإسلام ليس مجرد عقيدة   
والتجمعـات الأخـرى لا     . ي يزحف لتحرير كل الناس    يتمثل في تجمع تنظيمي حرك    

 .تمكنه من تنظيم حياة رعاياها وفق منهجه هو
وهذا . ومن ثم يتحتم على الإسلام أن يزيل هذه الأنظمة بوصفها معوقات للتحرر العام            

فلا تكون هناك دينونة ولا طاعة      .  معنى أن يكون الدين كله للّه      - كما قلنا من قبل      -
د لذاته،كما هو الشأن في سائر الأنظمة التي تقوم على عبوديـة العبـاد              لعبد من العبا  

إن الباحثين الإسلاميين المعاصرين المهزومين تحت ضغط الواقع الحاضـر،وتحت          ! للعباد
لأن المستشرقين صـوروا    . الهجوم الاستشراقي الماكر،يتحرجون من تقرير تلك الحقيقة      

والمستشرقون الخبثاء يعرفون جيـدا     . لعقيدةالإسلام حركة قهر بالسيف للإكراه على ا      
.. ولكنهم يشوهون بواعث الجهاد الإسلامي ذه الطريقة        . أن هذه ليست هي الحقيقة    

فيلجأون إلى  !  عن سمعة الإسلام،بنفي هذا الاام     - المهزومون   -ومن ثم يقوم المنافحون     
تحريـر  «حقـه في    ويغفلون عن طبيعة الإسـلام ووظيفته،و     ! تلمس المبررات الدفاعية  

 .ابتداء» الإنسان
 ذلك التصور الغربي لطبيعـة      - المهزومين   -وقد غشى على أفكار الباحثين العصريين       

ومن .. في الضمير لا شأن لها بالأنظمة الواقعية للحياة         » عقيدة«وأنه مجرد   .. » الدين«
ذلك في  ولكن الأمر ليس ك   ! ثم يكون الجهاد للدين،جهادا لفرض العقيدة على الضمير       



 ٢٦٦

وهو منهج يقوم على إفراد اللّـه وحـده         . فالإسلام منهج اللّه للحياة البشرية    . الإسلام
فالجهاد !  وينظم الحياة الواقعية بكل تفصيلاا اليومية      - متمثلة في الحاكمية     -بالألوهية  

أما العقيدة فأمرها موكول إلى حرية الاقتنـاع،في        . له جهاد لتقرير المنهج وإقامة النظام     
ومن ثم يختلف الأمر من أساسه،وتصبح لـه        .. ظل النظام العام،بعد رفع جميع المؤثرات       

 .صورة جديدة كاملة
وحيثما وجد التجمع الإسلامي،الذي يتمثل فيه المنهج الإلهي،فإن اللّـه يمنحـه حـق              

مع ترك مسألة العقيـدة الوجدانيـة       . الحركة والانطلاق لتسلم السلطان وتقرير النظام     
فإذا كف اللّه أيدي الجماعة المسلمة فترة عن الجهاد،فهـذه مسـألة          .. وجدان  لحرية ال 

هـذا   وعلـى . مسألة مقتضيات حركة لا مسألة مقررات عقيدة      . خطة لا مسألة مبدأ   
. الأساس الواضح يمكن أن نفهم النصوص القرآنية المتعددة،في المراحل التاريخية المتجددة          

الدلالة العامة لخـط الحركـة الإسـلامية الثابـت          ولا نخلط بين دلالالتها المرحلية،و    
 ١٣٩..الطويل

 
������������� 

                                                 
 ]١٩٣٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٣٩



 ٢٦٧

�������ق�א������.n���B�'����#��-��A =>�א?�و.n���B��#��-��A =>�א�*=�'ن����ق�א������.n���B�'����#��-��A =>�א?�و.n���B��#��-��A =>�א�*=�'ن����ق�א������.n���B�'����#��-��A =>�א?�و.n���B��#��-��A =>�א�*=�'ن����ق�א������.n���B�'����#��-��A =>�א?�و.n���B��#��-��A =>�א�*=�'ن�
 

ثُـم  فَسـينفِقُونها   . إِنَّ الَّذِين كَفَروا ينفِقُونَ أَموالَهم لِيصدوا عن سبِيلِ اللَّهِ        «:قال تعالى 
لِيمِيز اللَّه الْخبِيـثَ    . تكُونُ علَيهِم حسرةً ثُم يغلَبونَ والَّذِين كَفَروا إِلى جهنم يحشرونَ         

           أُولئِـك،منهفِي ج لَهعجمِيعاً،فَيج هكُمرضٍ،فَيعلى بع هضعبِيثَ بلَ الْخعجيبِ والطَّي مِن
 ..» اسِرونَهم الْخ

   اقحنِ إِسدِ بمحم نقَالَ،ع:    رِيهابٍ الزشِه نب دمحـنِ       ،قَالَ مب ـرمع ـنب اصِمعو
والْحصين بن عبدِ الرحمنِ بنِ عمرِو بنِ سـعدِ بـنِ           ،ومحمد بن يحيى بنِ حبانَ    ،قَتادةَ
وقَـدِ اجتمـع    ،عن يومِ أُحدٍ  ،كُلٌّ قَد حدثَ بعض الْحدِيثِ    ،مِن علَمائِنا وغَيرهم  ،معاذٍ

  قْتا سفِيم مدِيثُهرٍ   :قَالُوا،حدب موي شيقُر تا أُصِيبكَّةَ،لَمإِلَى م مفَلُّه عجرـو  ،وأَب عجرو
فِي ،وصفْوانُ بن أُميـةَ   ،وعِكْرِمةُ بن أَبِي جهلٍ   ،ن أَبِي ربِيعةَ  مشى عبد اللَّهِ ب   ،سفْيانَ بِعِيرِهِ 

فَكَلَّموا أَبا سفْيانَ بن حربٍ ومن كَانت لَه فِي تِلْك الْعِيرِ مِن قُـريشٍ              ،رِجالٍ مِن قُريشٍ  
فَأَعِينونا بِهذَا الْمـالِ  ،قَد وتركُم وقَتلَ خِياركُم إِنَّ محمدا   ،يا معشر قُريشٍ  :فَقَالُوا،تِجارةٌ

إِنَّ :فَفِيهِم أَنزلَ اللَّه عز وجلَّ    ،فَفَعلُوا،لَعلَّنا أَنْ ندرِك مِنه ثَأْرا مِمن أَصاب مِنا       ،علَى حربِهِ 
    دصلِي مالَهوفِقُونَ أَمنوا يكَفَر لِهِ الَّذِينبِيلِ اللَّهِ إِلَى قَوس نونَ   :وا عـرشحي مـنهإِلَى ج .

بِأَحابِيشِها ومن أَطَاعها مِن بنِي كِنانةَ وأَهلِ       �فَلَما اجتمعت قُريش لِحربِ رسولِ اللَّهِ       
فَخرجوا حتى نزلُوا يعـنِين     ،وأَنْ لَا يفِروا  خرجوا معهم بِالظَّعِينِ الْتِماس الْحفِيظَةَ      ،تِهامةَ

فَلَمـا سـمِع بِهِـم رسـولُ اللَّـهِ          . بِبطْنِ السبخةِ علَى شفِيرِ وادٍ مِما يلِي الْمدِينةَ         
 ـ      " :لِلْمسلِمِين�والْمسلِمونَ قَالَ رسولُ اللَّهِ     � ا تقَـرب ـتأَير ي قَدإِنحا ،ذْبهلْتأَوو

فَأَولْتها ،ورأَيت أَني أَدخلْت يدِي فِي دِرعٍ حصِـينةٍ       ،ورأَيت فِي ذُؤابةِ سيفِي ثَلْما    ،خيرا
قَـاموا بِشـر    فَإِنْ أَقَاموا أَ  ،فَإِنْ رأَيتم أَنْ تقِيموا بِالْمدِينةِ وتدعوهم حيثُ نزلُوا       . الْمدِينةَ  

قَالَ رِجالٌ مِن الْمسلِمِين مِمن أَكْـرمهم       " . وإِنْ هم دخلُوا علَينا قَاتلْتموهم فِيها       ،مقَامٍ
يـا رسـولَ    :وغَيرهم مِمن كَانَ فَاته يوم بدرٍ مِمـن حضـره         ،اللَّه بِالشهادةِ يوم أُحدٍ   

أَقِم بِالْمدِينةِ ولَا   :فَقَالَ عبد اللَّهِ بن أُبي    ،لَا يرونَ أَنا جبنا عنهم    ،اخرج بِنا إِلَى أَعدائِنا   ،هِاللَّ



 ٢٦٨

 هِمإِلَي جرخولِ اللَّهِ      ،تسبِر اسلِ النزي مِ      �فَلَملِقَاءِ الْقَو بح رِهِمأَم كَانَ مِن ى ،الَّذِينتح
وقَد مات فِي   ،وذَلِك يوم الْجمعةِ حِين فَرغَ مِن الصلَاةِ      ،فَلَبِس لَأْمته �دخلَ رسولُ اللَّهِ    

      قَالُ لَهارِ يصالْأَن لٌ مِنجمِ روالْي رٍو  :ذَلِكمع نب الِكارِ  ،مجنِي النب دـهِ    ،أَحلَيـلَّى عفَص
ولَم ،استكْرهناك يا رسولَ اللَّـهِ    :وقَد ندِم الناس فَقَالُوا   ،ثُم خرج علَيهِم  ،�لَّهِ  رسولُ ال 

ما ينبغِي لِلنبِـي    " :�فَقَالَ رسولُ اللَّهِ    ،فَإِنْ شِئْت فَاقْعد صلَّى اللَّه علَيك     ،يكُن ذَلِك لَنا  
فِي أَلْفِ رجلٍ مِن أَصـحابِهِ      �فَخرج رسولُ اللَّهِ    ،نْ يضعها حتى يقَاتِلَ   إِذَا لَبِس لَأْمته أَ   

حتى إِذَا كَانَ بِالشوطِ بين الْمدِينةِ وأُحدٍ انخزلَ عنه عبد اللَّهِ بن أُبي الْمنـافِق بِثُلُـثِ                 
فَـذَكَر كَيفِيـةَ    �ومضـى رسـولُ اللَّـهِ       :قَالَ،يأَطَـاعهم وعصـانِ   :وقَالَ،الناسِ
فَقَالَ ،فَصفَّهم ولِواؤه يومئِذٍ مع علِي بنِ أَبِي طَالِبٍ رضِي اللَّه عنه حِين غَدا            :قَالَ،مسِيرِهِ

نِ أَبِي طَلْحةَ أَخِي بنِـي عبـدِ   مع طَلْحةَ ب:قَالُوا" مع من لِواءُ الْقَومِ ؟      " :�رسولُ اللَّهِ   
فَدعا مصعب بن عميرٍ أَخـا بنِـي عبـدِ          ،"نحن أَحق بِالْوفَاءِ مِنهم     " :�فَقَالَ  ،الدارِ
فَأَحجم ،بِرازِثُم إِنَّ رجلًا مِن الْمشرِكِين خرج يوم أُحدٍ فَدعا إِلَى الْ          ،فَأَعطَاه اللِّواءَ ،الدارِ

فَقَام إِلَيهِ الزبير بن الْعوامِ فَوثَب علَيهِ وهو        ،وهو علَى جملٍ لَه   ،الناس عنه حتى دعا ثَلَاثًا    
فَقَالَ رسولُ اللَّـهِ    ،اثُم عانقَه فَأَقْبلَا فَوق الْبعِيرِ جمِيع     ،علَى بعِيرِهِ فَاستوى معه علَى رحلِهِ     

فَوقَع الْمشرِك ووقَع الزبيـر علَيـهِ فَذَبحـه    ،"الَّذِي يلِي حضِيض الْأَرضِ مقْتولٌ      " :�
 فَلَقَد قُمت وإِني لَـأَهم بِالْقِيـامِ إِلَيـهِ        ،ادنُ يا ابن صفِيةَ   " :�فَقَالَ رسولُ اللَّهِ    ،بِسيفِهِ

"،      هنمِ عامِ الْقَوجإِح أَى مِنا رلِم ذَلِكولُ اللَّهِ     ،وسر بقَر لَـى     �ثُمع ـهلَسفَأَج ريبالز
علَـى  �وأَمر رسولُ اللَّهِ    :قَالَ" . إِنَّ لِكُلِّ نبِي حوارِيا والزبير حوارِي       " :فَخِذِهِ وقَالَ 
 دباةِ عمفٍ        الرونِ عرِو بمنِي عا برٍ أَخيبج نلًا  ، اللَّهِ بجونَ رسماةُ خمالرولُ   ،وسر فَقَالَ لَه

إِنْ كَانت لَنا أَو علَينـا فَاثْبـت        ،لَا يأْتوننا مِن خلْفِنا   ،انضح عنا الْخيلَ بِالنبلِ   " :�اللَّهِ  
  نيتؤلَا ن ككَانم    لِكقِب ولُ اللَّهِ    ،" مِنسر رظَاهنِ     �وـيعدِر نيئِذٍ بموي .    ـنقَـالَ اب

اقحالٍ     :إِسوش فِ مِنصتِ لِلنبالس موا يقَوفَالْت،    برتِ الْحمِيى حتح اسلَ النتاقْتلَ ،وقَاتو
وعلِي بن أَبِي طَالِبٍ فِي رِجالٍ      ،وحمزةُ بن عبدِ الْمطَّلِبِ   ،أَبو دجانةَ حتى أَمعن فِي الناسِ     



 ٢٦٩

 لِمِينسالْم مِن،    هرصلَّ نجو زع لَ اللَّهزأَنو، هدعو مقَهدصـى     ،وتـيوفِ حبِالس موهسفَح
 . ١٤٠"يها وكَانتِ الْهزِيمةُ لَا شك فِ،كَشفُوهم عنِ الْعسكَرِ

وليس هذا الذي حدث قبل بدر وبعدها إلا نموذجا من الأسلوب التقليدي لأعداء هذا              
إم ينفقون أموالهم،ويبذلون جهودهم،ويستنفدون كيدهم،في الصد عن سبيل        .. الدين  

وفي حرب العصبة المسلمة في كل أرض وفي        . الدين اللّه،وفي إقامة العقبات في وجه هذا     
 ..كل حين 

ولن يتركوا أوليـاء هـذا      . وأعداء هذا الدين لن يدعوه في راحة      . عركة لن تكف  إن الم 
وسبيل هذا الدين هو أن يتحرك ليهاجم الجاهلية،وسـبيل أوليائـه أن            . الدين في أمن  

يتحركوا لتحطيم قدرة الجاهلية على العدوان ثم لإعلاء راية اللّه حتى لا يجـرؤ عليهـا                
 .الطاغوت

ر الكفار الذين ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل اللّه بأا ستعود            ينذ - سبحانه   -واللّه  
 ..عليهم بالحسرة 

وسيحشـرون  . إم سينفقوا لتضيع في النهاية،وليغلبوا هم وينتصر الحق في هذه الدنيا          
 ..ذلك .. في الآخرة إلى جهنم،فتتم الحسرة الكبرى 

»    بِ،والطَّي بِيثَ مِنالْخ اللَّه مِيزمِيعـاً         لِيج ـهكُمرضٍ،فَيعلـى بع هضعبِيثَ بلَ الْخعجي
 فكيف؟..» فَيجعلَه فِي جهنم أُولئِك هم الْخاسِرونَ

إن هذا المال الذي ينفق يؤلب الباطل ويملي له في العدوان فيقابله الحق بالكفاح والجهاد               
وفي هذا الاحتكاك المرير،تنكشـف  .. وبالحركة للقضاء على قدرة الباطل على الحركة      

 حـتى بـين     -الطباع،ويتميز الحق من الباطل،كما يتميز أهل الحق من أهل الباطـل            
 ويظهر الصامدون   - ! الابتلاء  الصفوف التي تقف ابتداء تحت راية الحق قبل التجربة و         

الصابرون المثابرون الذين يستحقون نصر اللّـه،لأم أهـل لحمـل أماناتـه،والقيام             
عند ذلك يجمع اللّه الخبيث على      .. ليها،وعدم التفريط فيها تحت ضغط الفتنة والمحنة        ع

والتعبير القرآني يجسم الخبيث حتى     ..وتلك غاية الخسران    ..الخبيث،فيلقي به في جهنم     

                                                 
١٤٠ -  قِيهيةِ لِلْبوبلَائِلُ النأورده مختصرا- صحيح مرسل  )١٠٧٥(د  



 ٢٧٠

لكأنه جرم ذو حجم،وكأنما هو كومة من الأقذار،يقذف ا في النار،دون اهتمـام ولا              
 ..»  جمِيعاً فَيجعلَه فِي جهنمفَيركُمه«! اعتبار 

وتلك طريقة القـرآن الكـريم في       .. وهذا التجسيم يمنح المدلول وقعا أعمق في الحس         
 ١٤١ ..التعبير والتأثير 

 
�������������  

                                                 
 ]٢٠٣٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٤١



 ٢٧١

�HIG��'O3= ��-��A.و�?�B$�,��= ��-��A.������ق�א����HIG��'O3= ��-��A.و�?�B$�,��= ��-��A.������ق�א����HIG��'O3= ��-��A.و�?�B$�,��= ��-��A.������ق�א����HIG��'O3= ��-��A.و�?�B$�,��= ��-��A.������ق�א�������
 

مِنِين أَنفُسهم وأَموالَهم بِأَنَّ لَهم الْجنةَ،يقاتِلُونَ فِـي        إِنَّ اللَّه اشترى مِن الْمؤ    «:قال تعالى 
سبِيلِ اللَّهِ فَيقْتلُونَ ويقْتلُونَ،وعداً علَيهِ حقا فِي التوراةِ والْإِنجِيـلِ والْقُـرآنِ،ومن أَوفى             

    عِكُميوا بِبشِربتاللَّهِ؟ فَاس دِهِ مِنهبِع       ظِـيمالْع زالْفَو وه ذلِكبِهِ،و متعونَ  . الَّذِي بايـائِبالت
الْعابِدونَ الْحامِدونَ السائِحونَ،الراكِعونَ الساجِدونَ،الْآمِرونَ بِالْمعروفِ والناهونَ عنِ       

مِنِينؤرِ الْمشبودِ اللَّهِ،ودالْحافِظُونَ لِحكَرِ،ونالْم «.. 
هذا النص الذي تلوته من قبل وسمعته ما لا أستطيع عده من المرات،في أثنـاء حفظـي                 
للقرآن،وفي أثناء تلاوته،وفي أثناء دراسته بعد ذلك في أكثر من ربع قرن مـن الزمـان                

أحسست أنني أدرك منه ما لم أدركه مـن         » الظلال« حين واجهته في     -هذا النص   ..
إنه يكشف  ! إنه نص رهيب  !  عدها على مدى ذلك الزمان     قبل في المرات التي لا أملك     

 بإسـلامهم  -عن حقيقة العلاقة التي تربط المؤمنين باللّه وعن حقيقة البيعة التي أعطوها    
فمن بايع هذه البيعة ووفى ا فهو المؤمن الحق الذي ينطبق عليه وصف             . طوال الحياة  -
! ى تحتاج إلى التصـديق والتحقيـق      وإلا فهي دعو  .وتتمثل فيه حقيقة الإيمان   ) المؤمن(

 أن اللّه   - أو هذه المبايعة كما سماها اللّه كرما منه وفضلا وسماحة            -حقيقة هذه البيعة    
لم .. قد استخلص لنفسه أنفس المؤمنين وأموالهم فلم يعد لهم منها شـيء              - سبحانه   -

 .يعد لهم أن يستبقوا منها بقية لا ينفقوا في سبيله
إـا صـفقة مشتراة،لشـاريها أن       ..كلا  .. في أن يبذلوا أو يمسكوا       لم يعد لهم خيار   

يتصرف ا كما يشاء،وفق ما يفرض ووفق ما يحدد،وليس للبائع فيها من شيء سوى              
أن يمضي في الطريق المرسوم،لا يتلفت ولا يتخير،ولا يناقش ولا يجادل،ولا يقـول إلا              

هو الجهاد والقتل والقتـال     :الطريقو..هو الجنة   :والثمن..الطاعة والعمل والاستسلام    
إِنَّ اللَّه اشترى مِن الْمؤمِنِين أَنفُسهم وأَموالَهم بِأَنَّ        «:هي النصر أو الاستشهاد   :والنهاية..

 ..» لَهم الْجنةَ،يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ اللَّهِ فَيقْتلُونَ ويقْتلُونَ



 ٢٧٢

فهـو المـؤمن    .من ارتضـى الـثمن ووفى     .صفقةمن أمضى عقد ال   .من بايع على هذا   
ومن رحمة اللّـه أن جعـل للصـفقة         ..فالمؤمنون هم الذين اشترى اللّه منهم فباعوا        ..

ولكنه كـرم هـذا   .ثمنا،وإلا فهو واهب الأنفس والأموال،وهو مالك الأنفس والأموال     
 ـ    -الإنسان فجعله مريدا وكرمه فجعل له أن يعقد العقود ويمضيها             -ه   حتى مـع اللّ

وكرمه فقيده بعقوده وعهوده وجعل وفاءه ا مقياس إنسانيته الكريمة ونقضه لها هـو              
إِنَّ شر الدواب عِند اللَّهِ الَّذِين كَفَروا       «..شر البهيمة   .:.مقياس ارتكاسه إلى عالم البهيمة    

        ونَ عقُضني ثُم مهمِن تدعاه ونَ الَّذِينمِنؤلا ي مقُـونَ       فَهتلا ي مهةٍ ورفِي كُلِّ م مهده «
 .كما جعل مناط الحساب والجزاء هو النقض أو الوفاء..

 لا تسـقط    - قادر عليها    - ولكنها في عنق كل مؤمن       - بلا شك    -وإا لبيعة رهيبة    
 .عنه إلا بسقوط إيمانه

إِنَّ اللَّه اشـترى    «:ومن هنا تلك الرهبة التي أستشعرها اللحظة وأنا أخط هذه الكلمات          
» مِن الْمؤمِنِين أَنفُسهم وأَموالَهم بِأَنَّ لَهم الْجنةَ،يقاتِلُونَ فِي سبِيلِ اللَّهِ فَيقْتلُونَ ويقْتلُونَ           

.. 
في » مسـلمين «وهؤلاء الذين يزعمـون أنفسـهم       ..فإن العقد رهيب    ! عونك اللهم 

،لا يجاهدون لتقرير ألوهيـة اللّـه في الأرض،وطـرد     مشارق الأرض ومغارا،قاعدون  
ولا .ولا يقتلـون  .الطواغيت الغاصبة لحقوق الربوبية وخصائصـها في حيـاة العبـاد          

ولقد كانت هذه الكلمات تطـرق      ! ولا يجاهدون جهادا ما دون القتل والقتال      .يقتلون
 القلوب   فتتحول من فورها في    -� - على عهد رسول اللّه      -قلوب مستمعيها الأولين    

المؤمنة إلى واقع من واقع حيام ولم تكن مجرد معان يتملوا بأذهام،أو يحسوا مجردة              
لتحويلها إلى حركة منظورة،لا إلى صورة      .كانوا يتلقوا للعمل المباشر ا    .في مشاعرهم 

عن . في بيعة العقبة الثانية    - رضي اللّه عنه     -هكذا أدركها عبد اللّه بن رواحة       ..متأملة  
اشـترط  :�قال عبد االله بن رواحة لرسـول االله         :محمد بن كعب القرظي وغيره قالوا     

واشـترط  ،اشترط لربي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا       :قال! لربك ولنفسك ما شئت     
فمـاذا لنـا؟    ،فإذا فعلنا ذلك  :قالوا.لنفسي أن تمنعوني مما تمنعون منه أنفسكم وأموالكم       



 ٢٧٣

إن االله اشـترى مـن      :(فترلـت !لا نقيـل ولا نسـتقيل       ،عربح البي :قالوا! الجنة:قال
 ..١٤٢الآية،)المؤمنين
لقد أخذوها صفقة ماضية نافـذة بـين        ..» ربح البيع ولا نقيل ولا نستقيل     «..هكذا  

» لا نقيل ولا نستقيل   «:متبايعين انتهى أمرها،وأمضي عقدها،ولم يعد إلى مرد من سبيل        
أليس الوعد من   ! ثمن مقبوض لا موعود   :لجنةفالصفقة ماضية لا رجعة فيها ولا خيار وا       

 .اللّه؟ أليس اللّه هو المشتري؟ أليس هو الذي وعد الثمن
 ..» وعداً علَيهِ حقا فِي التوراةِ والْإِنجِيلِ والْقُرآنِ«:وعدا قديما في كل كتبه

 ه؟ومن أوفى بعهده من اللّ! أجل.»ومن أَوفى بِعهدِهِ مِن اللَّهِ؟«
كل مؤمن على الإطـلاق منـذ   ..إن الجهاد في سبيل اللّه بيعة معقودة بعنق كل مؤمن    

إا السنة الجارية التي لا تستقيم هذه الحياة بـدوا       ..كانت الرسل ومنذ كان دين اللّه       
» ضولَولا دفْع اللَّهِ الناس بعضهم بِـبعضٍ لَفَسـدتِ الْـأَر          «:ولا تصلح الحياة بتركها   

..»            ذْكَري ساجِدمو لَواتصو عبِيو وامِعص تمدضٍ لَهعبِب مهضعب اساللَّهِ الن فْعلا دلَوو
 ..» فِيها اسم اللَّهِ كَثِيراً

بل لا بد أن    .! .ولا بد أن يقف له الباطل في الطريق       .إن الحق لا بد أن ينطلق في طريقه       
إن دين اللّه لا بد أن ينطلق لتحرير البشر مـن العبوديـة للعبـاد        ..يأخذ عليه الطريق    

بل لا بـد أن     ..ولا بد أن يقف له الطاغوت في الطريق         .وردهم إلى العبودية للّه وحده    
» الإنسان«كلها لتحرير   » الأرض«ولا بد لدين اللّه أن ينطلق في        ..يقطع عليه الطريق    

ومـا دام في    .! .ثني عنه ليدع للباطل طريقا    ولا بد للحق أن يمضي في طريقه ولا ين        .كله
عبودية لغير اللّـه    » الأرض«وما دامت في    .باطل» الأرض«وما دام في    .كفر» الأرض«

فالجهاد في سبيل اللّه ماض،والبيعة في عنق كل مـؤمن تطالبـه       » الإنسان«تذل كرامة   
من مات ولَـم     « -�-ولُ اللَّهِ   فعن أَبِى هريرةَ قَالَ قَالَ رس     ،وإلا فليس بالإيمان  .بالوفاء

  .١٤٣»يغز ولَم يحدثْ بِهِ نفْسه مات علَى شعبةٍ مِن نِفَاقٍ 
                                                 

 )١٧٢٧٠](٤٩٩ /١٤[ مؤسسة الرسالة -وتفسير الطبري ] ٢١٨ /٤[ دار طيبة -تفسير ابن كثير  - ١٤٢
 السيد رحمه االله .ونحن نستبعد أن تكون الآية نزلت يومذاك

  )٥٠٤٠](٤٦٣ /١٢[ المكتر -صحيح مسلم - ١٤٣



 ٢٧٤

ولكنها تنفق مع مضمون تلـك      .وهذه آية مدنية قطعا   .فيومذاك لم يكن قد فرض قتال     
 .البيعة العام

 .»لِك هو الْفَوز الْعظِيمفَاستبشِروا بِبيعِكُم الَّذِي بايعتم بِهِ،وذ«
وما ..استبشروا بإخلاص أنفسكم وأموالكم للّه،وأخذ الجنة عوضا وثمنا،كما وعد اللّه           

 الذي فات؟
ما الذي فات المؤمن الذي يسلم للّه نفسه وماله ويستعيض الجنـة؟ واللّـه مـا فاتـه          

 ـ.فالنفس إلى موت،والمال إلى فوت    .شيء بيل اللّـه أم في  سواء أنفقهما صاحبهما في س
فالمقابل زائل  ! كسب بلا مقابل في حقيقة الأمر ولا بضاعة       .والجنة كسب ! سبيل سواه 

 - إذا انتصر    -ينتصر  .ودع عنك رفعة الإنسان وهو يعيش للّه      ! في هذا الطريق أو ذاك    
 إذا  -ويستشـهد   .لإعلاء كلمته،وتقرير دينه،وتحرير عباده من العبودية المذلة لسـواه        

 . سبيله،ليؤدي لدينه شهادة بأنه خير عنده من الحياة في-استشهد 
 أنه أقوى من قيود الأرض وأنه أرفـع مـن   -ويستشعر في كل حركة وفي كل خطوة    

 .ثقلة الأرض،والإيمان ينتصر فيه على الألم،والعقيدة تنتصر فيه على الحياة
 ـ          .إن هذا وحده كسب    د كسب بتحقيق إنسانية الإنسان التي لا تتأكـد كمـا تتأك

بانطلاقه من أوهاق الضرورة وانتصار الإيمان فيه على الألم،وانتصار العقيدة فيه علـى             
فهو بيع يدعو إلى الاستبشار وهو فوز لا        ..الجنة  ..فإذا أضيفت إلى ذلك كله      ..الحياة  

 .»الْعظِيمفَاستبشِروا بِبيعِكُم الَّذِي بايعتم بِهِ،وذلِك هو الْفَوز «:ريب فيه ولا جدال
وعداً علَيهِ حقا فِي التوراةِ والْإِنجِيلِ      «:ثم نقف وقفة قصيرة أمام قوله تعالى في هذه الآية         

 ..» والْقُرآنِ
وهـو لا  ..فوعد اللّه للمجاهدين في سبيله في القرآن معروف مشهور مؤكد مكـرور          

 طبيعة هذا المنـهج الربـاني       يدع مجالا للشك في أصالة عنصر الجهاد في سبيل اللّه في          
 مـا   - لا في زمان بعينه ولا في مكان بعينه          -باعتبار ه الوسيلة المكافئة للواقع البشري       

دام أن الجاهلية لا تتمثل في نظرية تقابل بنظرية ولكنها تتمثـل في تجمـع عضـوي                  
حركي،يحمي نفسه بالقوة المادية ويقاوم دين اللّه وكل تجمع إسلامي علـى أساسـه              



 ٢٧٥

بالقوة المادية كذلك ويحول دون الناس والاستماع لإعلان الإسلام العام بألوهية اللّـه             
كما يحـول دوـم     .من العبودية للعباد  » الأرض«في  » الإنسان«وحده للعباد،وتحرير   

ودون الانضمام العضوي إلى التجمع الإسلامي المتحرر من عبادة الطاغوت بعبوديته للّه            
لتحقيـق  » الأرض« ثم يتحتم على الإسلام في انطلاقـه في          ومن..وحده دون العباد    

أن يصطدم بالقوة المادية التي تحمي التجمعات الجاهلية        » الإنسان«إعلانه العام بتحرير    
 أن تسحق حركة البعث الإسـلامي       - في حتمية لا فكاك منها       -والتي تحاول بدورها    

فأمـا وعـد اللّـه      ! ية للعبـاد  وتخفت إعلانه التحريري،لاستبقاء العباد في رق العبود      
 ..فهو الذي يحتاج إلى شيء من البيان .للمجاهدين في التوراة والإنجيل

إن التوراة والإنجيل اللذين في أيدي اليهود والنصارى اليوم لا يمكن القول بأما همـا               
وحـتى اليهـود    ! اللذان أنزلهما اللّه على نبيه موسى وعلى نبيه عيسى عليهما السلام          

ارى أنفسهم لا يجادلون في أن النسخة الأصلية لهذين الكتابين لا وجود لهـا وأن               والنص
ما بين أيديهم قد كتب بعد فترة طويلة ضاعت فيها معظم أصول الكتابين ولم يبق إلا                

ومع ذلك فمـا تـزال في       ! أضيف إليه الكثير  ..وهو قليل   ..ما وعته ذاكرة بعد ذاكرة      
هـاد،والتحريض لليهـود علـى قتـال أعـدائهم      كتب العهد القديم إشارات إلى الج     

 -وإن كانت التحريفات قد شوهت تصورهم للّه        ! الوثنيين،لنصر إلههم وديانته وعبادته   
فأما في الأناجيل التي بين أيدي النصارى اليـوم         . وتصورهم للجهاد في سبيله    -سبحانه  

فهومات السائدة  ولكننا في حاجة شديدة إلى تعديل الم      ..فلا ذكر ولا إشارة إلى جهاد       
 -عن طبيعة النصرانية فهذه المفهومات إنما جاءت من هذه الأناجيل التي لا أصل لهـا                

 وقبل ذلك بشهادة اللّه سبحانه كمـا وردت في     -! بشهادة الباحثين النصارى أنفسهم   
واللّه سبحانه يقـول في     .كتابه المحفوظ الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه           

إن وعده بالجنة لمن يقاتلون في سبيل اللّه فيقتلون ويقتلـون ثابـت في              :المحفوظكتابه  
 !فهذا إذن هو القول الفصل الذي ليس بعده لقائل مقال..التوراة والإنجيل والقرآن 

منـذ  .كل مؤمن على الإطـلاق    . إن الجهاد في سبيل اللّه بيعة معقودة بعنق كل مؤمن         
ولكن الجهاد في سبيل اللّه ليس مجرد اندفاعـة إلى          ..كانت الرسل،ومنذ كان دين اللّه      



 ٢٧٦

القتال إنما هو قمة تقوم على قاعدة من الإيمان المتمثل في مشـاعر وشـعائر وأخـلاق     
والمؤمنون الذين عقد اللّه معهم البيعة،والذين تتمثل فيهم حقيقة الإيمان هم قوم            :وأعمال

الراكِعـونَ  .السائِحونَ.الْحامِدونَ.عابِدونَالْ.التائِبونَ «:تتمثل فيهم صفات إيمانية أصيلة    
 » والْحافِظُونَ لِحدودِ اللَّهِ.الْآمِرونَ بِالْمعروفِ والناهونَ عنِ الْمنكَرِ.الساجِدونَ

والتوبة شعور بالنـدم علـى مـا        .مما أسلفوا،العائدون إلى اللّه مستغفرين    ..» التائِبونَ«
اللّه فيما بقي،وكف عن الذنب،وعمل صالح يحقق التوبة بالفعل كما          مضى،وتوجه إلى   

 .فهي طهارة وزكاة وتوجه وصلاح.يحققها بالترك
صفة هذه  ..المتوجهون إلى اللّه وحده بالعبادة وبالعبودية،إقرارا بالربوبية        ..» الْعابِدونَ«

ده بكل عمل وبكل    ثابتة في نفوسهم تترجمها الشعائر،كما يترجمها التوجه إلى اللّه وح         
 .فهي إقرار بالألوهية والربوبية للّه في صورة عملية واقعية.قول وبكل طاعة وبكل اتباع

الذين تنطوي قلوم على الاعتراف للمنعم بالنعمة وتلـهج ألسـنتهم           ..» الْحامِدونَ«
ا في السراء للشكر على ظاهر النعمة،وفي الضراء للشعور بم        .بحمد اللّه في السراء والضراء    

وليس الحمد هو الحمد في السراء وحدها،ولكنـه الحمـد في           .  من الرحمة   الابتلاء  في  
الضراء حين يدرك القلب المؤمن أن اللّه الرحيم العادل ما كان ليبتلي المؤمن إلا لخـير                

 .يعلمه،مهما خفي على العباد إدراكه
ومنـها مـا    .هـاجرون إم الم :فمنها ما يقول  .وتختلف الروايات فيهم  ..» السائِحونَ «

إم :ومنهم من يقول  .إم المتنقلون في طلب العلم    :ومنها ما يقول  .إم ااهدون :يقول
ونحن نميل إلى اعتبار هم المتفكرين في خلق اللّه وسننه،ممن قيل في أمثـالهم              ..الصائمون  

والنهارِ لَآياتٍ لِأُولِي   واختِلافِ اللَّيلِ   .إِنَّ فِي خلْقِ السماواتِ والْأَرضِ    «:في موضع آخر  
الْأَلْبابِ،الَّذِين يذْكُرونَ اللَّه قِياماً وقُعوداً وعلى جنوبِهِم،ويتفَكَّرونَ فِي خلْقِ السماواتِ          

فهذه الصفة أليق هنا بالجو بعـد       ..» ! ...ربنا ما خلَقْت هذا باطِلًا سبحانك     :والْأَرضِ
فمع التوبة والعبادة والحمد يكون التدبر في ملكوت اللّه علـى           .ة والحمد التوبة والعباد 

هذا النحو الذي ينتهي بالإنابة إلى اللّه،وإدراك حكمته في خلقه،وإدراك الحـق الـذي              



 ٢٧٧

ولكن .لا للاكتفاء ذا الإدراك وإنفاق العمر في مجرد التأمل والاعتبار           .يقوم عليه الخلق  
 ..ذلك على أساس هذا الإدراك لبناء الحياة وعمراا بعد 

الذين يقيمون الصلاة ويقومون بالصلاة كأا صفة ثابتة من         ..» الراكِعونَ الساجِدونَ «
 .صفام وكأن الركوع والسجود طابع مميز بين الناس لهم

لذي تحكمه  وحين يقوم اتمع المسلم ا    ..» الْآمِرونَ بِالْمعروفِ والناهونَ عنِ الْمنكَرِ     «
شريعة اللّه،فيدين للّه وحده ولا يدين لسواه،يكون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في             
داخل هذا اتمع ويتناول ما يقع فيه من أخطاء وانحرافات عن منهج اللّـه وشـرعه                

ولكن حين لا يكون في الأرض مجتمع مسلم وذلك حين لا يكون في الأرض مجتمـع           ..
 وحده،وشريعة اللّه وحدها هي الحاكمة فيه،فإن الأمر بالمعروف يجب          الحاكمية فيه للّه  

أن يتجه أولا إلى الأمر بالمعروف الأكبر،وهو تقرير ألوهية اللّه وحده سبحانه وتحقيـق              
والنهي عن المنكر يجـب أن يتجـه أولا إلى النـهي عـن المنكـر         .قيام اتمع المسلم  

ير اللّه عن طريق حكمهم بغير شريعة اللّـه  وهو حكم الطاغوت وتعبيد الناس لغ    .الأكبر
 هاجروا وجاهدوا ابتداء لإقامة الدولة المسلمة الحاكمـة         -� -والذين آمنوا بمحمد    ..

فلما تم لهم ذلك كانوا يـأمرون       .بشريعة اللّه،وإقامة اتمع المسلم المحكوم ذه الشريعة      
ولم ينفقـوا قـط     . والمعاصي بالمعروف وينهون عن المنكر في الفروع المتعلقة بالطاعات       

جهدهم،قبل قيام الدولة المسلمة واتمع المسلم في شيء من هذه التفريعـات الـتي لا               
ومفهوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا بـد أن          ! تنشأ إلا بعد قيام الأصل الأصيل     

 مـن   فلا يبدأ بالمعروف الفرعي والمنكر الفرعي قبل الانتهاء       .يدرك وفق مقتضى الواقع   
! المعروف الأكبر والمنكر الأكبر،كما وقع أول مـرة عنـد نشـأة اتمـع المسـلم               

وهو القيام على حدود اللّـه لتنفيـذها في الـنفس وفي            ..» والْحافِظُونَ لِحدودِ اللَّهِ  «
ولكن هذه كالأمر بالمعروف والنهي عن      ..ومقاومة من يضيعها أو يعتدي عليها       .الناس

ولا مجتمع مسلم إلا اتمع الذي تحكمه شريعة        . إلا في مجتمع مسلم    المنكر،لا يقام عليها  
اللّه وحدها في أمره كله وإلا الذي يفرد اللّه سبحانه بالألوهية والربوبيـة والحاكميـة               

والجهد كلـه   ..والتشريع ويرفض حكم الطاغوت المتمثل في كل شرع لم يأذن به اللّه             



 ٢٧٨

ومتى قام كان هناك مكان للحافظين لحدود اللّه        .عيجب أن ينفق ابتداء لإقامة هذا اتم      
 ! كما وقع كذلك أول مرة عند نشأة اتمع المسلم..فيه 

توبة تـرد   :وهذه هي صفاا ومميزاا   .هذه هي الجماعة المؤمنة التي عقد اللّه معها بيعته        
وتجعل اللّه  وعبادة تصله باللّه    .العبد إلى اللّه،وتكفه عن الذنب،وتدفعه إلى العمل الصالح       

وحمد للّه على السراء والضراء نتيجة الاستسلام الكامـل للّـه           .معبوده وغايته ووجهته  
وسياحة في ملكوت اللّه مع آيات اللّه الناطقة في الكـون           .والثقة المطلقة برحمته وعدله   

وأمر بالمعروف وي عن المنكـر يتجـاوز        .الدالة على الحكمة والحق في تصميم الخلق      
وحفظ لحـدود اللّـه يـرد عنـها العـادين           . إلى إصلاح العباد والحياة    صلاح الذات 

 ..والمضيعين،ويصوا من التهجم والانتهاك 
هذه هي الجماعة المؤمنة التي بايعهـا اللّـه علـى الجنة،واشـترى منـها الأنفـس                 

قتال في سبيل   .والأموال،لتمضي مع سنة اللّه الجارية منذ كان دين اللّه ورسله ورسالاته          
ه لإعلاء كلمة اللّه وقتل لأعداء اللّه الذين يحادون اللّه أو استشهاد في المعركة التي لا                اللّ

تفتر بين الحق والباطل،وبين الإسلام والجاهلية،وبين الشريعة والطاغوت،وبين الهـدى          
وليسـت الحيـاة أكـلا كمـا تأكـل الأنعـام            .وليست الحياة لهوا ولعبا    .والضلال

إنما الحيـاة   ..لامة ذليلة،وراحة بليدة ورضى بالسلم الرخيصة       وليست الحياة س  .ومتاعا
كفاح في سبيل الحق،وجهاد في سبيل الخير،وانتصار لإعلاء كلمـة اللّـه،أو            :هي هذه 

هذه هي الحياة التي يدعى إليهـا       ..ثم الجنة والرضوان    ..استشهاد كذلك في سبيل اللّه      
»  استجِيبوا لِلَّهِ ولِلرسولِ إِذا دعاكُم لِمـا يحيِـيكُم         يا أَيها الَّذِين آمنوا   «:المؤمنون باللّه 

 ١٤٤..وصدق رسول اللّه .وصدق اللّه...
 

������������� 
 

                                                 
 ]٢٣٢٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٤٤



 ٢٧٩

Bc��L��h�-��A.ق�.'�)&/�و�L��-��A.������ق�א���Bc��L��h�-��A.ق�.'�)&/�و�L��-��A.������ق�א���Bc��L��h�-��A.ق�.'�)&/�و�L��-��A.������ق�א���Bc��L��h�-��A.ق�.'�)&/�و�L��-��A.������ق�א�������
 

الحكيم الذي يخاطب البشر بمـا يناسـب        ..» تِلْك آيات الْكِتابِ الْحكِيمِ   «:قال تعالى 
ع البشر،ويعرض في هذه السورة جوانب منها صادقة باقية،نجد مصداقها في كـل             طبائ
 .جيل

في السـماء   .والحكيم الذي ينبه الغافلين إلى تدبر آيات اللّه في صفحة الكون وتضاعيفه           
وفي .وفي مصـارع القـرون الأولى     ..وفي الليل والنهار    .وفي الشمس والقمر  .والأرض

أَكـانَ  «..درة الكامنة والظاهرة في هذا الوجـود        وفي دلائل الق  ..قصص الرسل فيهم    
                 مقَـد ـموا أَنَّ لَهنآم رِ الَّذِينشبو،اسذِرِ النأَنْ أَن مهلٍ مِنجنا إِلى ريحباً أَنْ أَوجاسِ علِلن

 :»إِنَّ هذا لَساحِر مبِين.صِدقٍ عِند ربهِم؟ قالَ الْكافِرونَ
يستنكر هذا العجب الذي تلقى به الناس حقيقة الوحي منذ كانـت            .سؤال استنكاري 

 .الرسل
أبعث اللّه بشرا رسولا؟ ومبعث هذا      :لقد كان السؤال الدائم الذي قوبل به كل رسول        

» الإنسـان «عدم إدراك الناس أنفسهم لقيمة      .»الإنسان«السؤال هو عدم إدراك قيمة      
 -كون رسول اللّه،وأن يتصل اللّه بـه  فهم يستكثرون على بشر أن ي     .الذي يتمثل فيهم  

إم ينتظرون أن يرسل اللّه ملكا أو خلقا آخر         . فيكلفه هداية الناس   -عن طريق الوحي    
غير ناظرين إلى تكريم اللّه لهذا المخلوق ومن تكريمه أن          .أعلى رتبة من الإنسان عند اللّه     

 .لّه هذا الاتصال الخاصيكون أهلا لحمل رسالته وأن يختار من بين أفراده من يتصل بال
 وشبهة أمثالهم في القرون     -� -هذه كانت شبهة الكفار المكذبين على عهد الرسول         

 .الأولى
فأما في هذا العصر الحديث فيقيم بعض الناس من أنفسهم لأنفسهم شبهة أخرى لا تقل               

 ـ          :إم يسألون ! افتا عن تلك   ه كيف يتم الاتصال بين بشر ذي طبيعة مادية وبـين اللّ
 والذي ليس كمثله شيء؟.المخالف لطبيعة كل شيء مما خلق



 ٢٨٠

وهو سؤال لا يحق لأحد أن يسأله إلا أن يكون قد أحاط علما بحقيقة اللّـه سـبحانه                  
وهـو  .وطبيعة ذاته الإلهية،كما أحاط علما بكل خصائص الإنسان التي أودعها اللّه إياه           

 يعرف أن خصائص الإنسـان  بل.مالا يدعيه أحد يحترم عقله،ويعرف حدود هذا العقل       
القابلة للكشف ما يزال يكشف منها جديد بعد جديد،ولم يقف العلـم بعـد حـتى                

فضلا على أنـه سـتبقى وراء       .إنه أدرك كل الخصائص الإنسانية القابلة للإدراك      :يقال
ففي الإنسان إذن طاقات مجهولة     ! إدراك العلم والعقل دائما آفاق من اهول بعد آفاق        

واللّه أعلم حيث يجعل رسالته في الإنسان ذي الطاقة التي تحمل هـذه             .إلا اللّه لا يعلمها   
ولكن .وقد تكون هذه الطاقة مجهولة للناس،ومجهولة لصاحبها نفسه قبل الرسالة         .الرسالة

اللّه الذي نفخ في هذا الإنسان من روحه عليم بما تنطـوي عليـه كـل خليـة،وكل                 
نسان هذا الاتصال الخاص بكيفية لا يدركها       بنية،وكل مخلوق وقادر على أن يطوع لإ      

 .إلا من ذاقها وأوتيها
ونحـن  .ولقد جهد ناس من المفسرين المحدثين في إثبات الوحي عن طريق العلم للتقريب            

وللعلم آفـاق   .هو الميدان الذي يملك أدواته    .فللعلم ميدان .لا نقر هذا المنهج من أساسه     
والعلم لم يدع أنه يعرف شيئا حقيقيـا        .بتهاهي الآفاق التي يملك أدوات كشفها ومراق      

فهي ليست داخلة في نطاق عمله،لأا ليست شيئا قابلا للاختبـار المـادي    .عن الروح 
لذلك تجنب العلم الملتزم للأصول العلمية أن يدخل في ميـدان         .الذي يملك العلم وسائله   

 والشـكوك في    فهي محاولات وراءها الريب   » بالعلوم الروحانية «أما ما يسمى    .الروح
 ١٤٥! حقيقتها وفي أهدافها كذلك

ولا سبيل إلى معرفة شيء يقيني في هذا الميدان إلا ما جاءنا من مصدر يقيني كـالقرآن                 
إذ أن الزيـادة  .والحديث وفي الحدود التي جاء فيها بلا زيادة ولا تصـرف ولا قيـاس     

لأنـه لم   . أدواته والعقل هنا في غير ميدانه،وليس معه     .والتصرف والقياس عمليات عقلية   
 .يزود بأدوات العمل في هذا الميدان

                                                 
 .. » حقيقتها وأهدافها:الروحية الحديثة«: راجع الكراسة التي كتبها الدكتور محمد محمد حسين بعنوان - ١٤٥



 ٢٨١

»                 موا أَنَّ لَهنآم رِ الَّذِينشبو اسذِرِ النأَنْ أَن مهلٍ مِنجنا إِلى ريحباً أَنْ أَوجاسِ عأَكانَ لِلن
 .»قَدم صِدقٍ عِند ربهِم؟
وهـذا  .،وتبشير المؤمنين بعقبى الطاعـة    إنذار الناس بعاقبة المخالفة   :فهذه خلاصة الوحي  

فهذا هو الإنذار   .يتضمن بيان التكاليف الواجبة الاتباع وبيان النواهي الواجبة الاجتناب        
 .والتبشير ومقتضياما على وجه الإجمال

والبشرى للذين  :فكل الناس في حاجة إلى التبليغ والبيان والتحذير       .والإنذار للناس جميعا  
 .آمنوا وحدهم

تلك المعاني التي توحي ـا كلمـة        ..بشرهم هنا بالطمأنينة والثبات والاستقرار      وهو ي 
قـدم ثابتـة    ..» قدم صـدق  «..في جو الإنذار والتخويف     .مضافة إلى القدم  ) صدق(

راسخة موقنة لا تتزعزع ولا تضطرب ولا تتزلزل ولا تتردد،في جو الإنذار وفي ظلال              
في الحضرة التي تطمئن فيهـا      ..» مقدم صدق عند ر   «..الخوف،وفي ساعات الحرج    

 .حينما تتزلزل القلوب والأقدام.النفوس المؤمنة
رجل يعرفهم ويعرفونـه،يطمئنون إليـه   .وحكمة اللّه واضحة في الإيحاء إلى رجل منهم   

أما حكمته في إرسال الرسـل      .ويأخذون منه ويعطونه،بلا تكلف ولا جفوة ولا تحرج       
ولكن هذا العقل   .خير والشر،وعقله هو أداته للتمييز    فهي أوضح،والإنسان مهيأ بطبعه لل    

في حاجة إلى ميزان مضبوط يعود إليه دائما كلما غـم عليـه الأمر،وأحاطـت بـه                 
الشبهات،وجذبته التيارات والشهوات،وأثرت فيه المؤثرات العارضة التي تصيب البـدن   

هو في  .لى النقيض والأعصاب والمزاج،فتتغير وتتبدل تقديرات العقل أحيانا من النقيض إ        
إلى ميزان مضبوط لا يتأثر ذه المؤثرات ليعود إليه،ويترل على إرشـاده،ويرجع             حاجة

 .إلى الصواب على هداه
 .وهذا الميزان الثابت العادل هو هدى اللّه وشريعة اللّه

وهذا يقتضي أن تكون لدين اللّه حقيقة ثابتة يرجع إليها العقل البشري بمفهوماته كلها              
والقول بـأن   ..ا على هذا الميزان الثابت،وهناك يعرف صحيحها من خاطئها          فيعرضه

يعـرض  » متطور في أصـوله   «وأنه من ثم    » مفهوم البشر لدين اللّه   «دين اللّه هو دائما     



 ٢٨٢

 لخطـر التميـع     - وهي ثبات حقيقته وميزانـه       -هذه القاعدة الأساسية في دين اللّه       
بحيث لا يبقى هنالك ميزان ثابـت       . البشرية والتأرجح والدوران المستمر مع المفهومات    

 ..تعرض عليه المفهومات البشرية 
فالنتيجـة النهائيـة    ..والمسافة قصيرة بين هذا القول،والقول بأن الدين من صنع البشر           

منه ومـن  ..واحدة،والمزلق خطر وخطير للغاية،والمنهج بجملته يستوجب الحذر الشديد      
 ..نتائجه القريبة والبعيدة 

وضوح قضية الوحي على هذا النحو،فإن الكافرين يستقبلوا كما لو كانت أمرا            ومع  
 ..» إِنَّ هذا لَساحِر مبِين:قالَ الْكافِرونَ«:عجيبا

نبي يـوحى   : أن يقولوا  - لو كانوا يتدبرون     -وأولى لهم   .ساحر لأن ما ينطق به معجز     
كونية الكبرى ومن منـهج     فالسحر لا يتضمن من الحقائق ال     .إليه لأن ما ينطق به معجز     

الحياة والحركة،ومن التوجيه والتشريع ما يقوم به مجتمع راق،وما يرتكز عليـه نظـام              
 ..متفرد 

ولقد كان يختلط عندهم الوحي بالسحر،لاختلاط الدين بالسحر في الوثنيات كلها ولم            
يكن قد وضح لهم ما يتضح للمسلم حين يدرك حقيقة دين اللّه فينجـو مـن هـذه                  

 ١٤٦.نيات وأوهامها وأساطيرهاالوث
 

������������ 
 

                                                 
 ]٢٣٨٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٤٦



 ٢٨٣

!=08'jא�vא_(LK�A.و�/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(LK�A.و�/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(LK�A.و�/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(LK�A.و�/�pnWא�_(L@�א�A.������ق�א�������
 

ولَقَد أَهلَكْنا الْقُرونَ مِن قَبلِكُم لَما ظَلَموا،وجاءَتهم رسلُهم بِالْبيناتِ،ومـا           «:قال تعالى 
 ..» وم الْمجرِمِينكانوا لِيؤمِنوا كَذلِك نجزِي الْقَ

وهـذه  . إلى الهـلاك   - وهو الشـرك     -لقد انتهى م الإسراف وتجاوز الحد والظلم        
مصارعهم كانوا يرون بقيتها في الجزيرة العربية في مساكن عاد وثمود وقرى قوم لـوط               

.. 
» وما كـانوا لِيؤمِنـوا    «:جاءم رسلهم بالبينات كما جاءكم رسولكم     .وتلك القرون 

لأم لم يسلكوا طريق الإيمان،وسلكوا طريق الطغيان فأبعدوا فيها،فلم يعودوا مهيئين           ..
 ..» كَذلِك نجزِي الْقَوم الْمجرِمِين«..فلقوا جزاء ارمين .للإيمان

وإذ يعرض عليهم اية ارمين،الذين جاءم رسلهم بالبينات فلم يؤمنوا،فحق علـيهم            
تخلفون في مكان هـؤلاء الغـابرين،وأم مبتلـون ـذا           العذاب،يذكرهم أم مس  

ثُم جعلْناكُم خلائِف فِي الْأَرضِ مِن بعـدِهِم    «:الاستخلاف ممتحنون فيما استخلفوا فيه    
 ..» لِننظُر كَيف تعملُونَ

وهي لمسة قوية للقلب البشري إذ يدرك أنه مستخلف في ملك أديـل مـن مالكيـه                 
لي عنه أهله الذين سبق لهم أن مكنوا فيه،وأنه هو بدوره زائل عـن هـذا                الأوائل،وأج

الملك،وإنما هي أيام يقضيها فيه،ممتحنا بما يكون منه،مبتلى ذا الملك،محاسبا علـى مـا    
إن هذا التصور الذي ينشئه الإسلام في القلـب البشـري           ! يكسب،بعد بقاء فيه قليل   

 ..ا الخدع فوق أنه يريه الحقيقة فلا تخدعه عنه..
يظل يثير فيه يقظة وحساسية وتقوى،هي صمام الأمن له،وصمام الأمن للمجتمع الذي            

 .يعيش فيه
إن شعور الإنسان بأنه مبتلى وممتحن بأيامه التي يقضيها على الأرض،وبكـل شـيء              
يملكه،وبكل متاع يتاح له،يمنحه مناعة ضد الاغترار والانخداع والغفلة ويعطيه وقاية من            



 ٢٨٤

اق في متاع الحياة الدنيا،ومن التكالب على هذا المتاع الذي هو مسؤول عنـه              الاستغر
 .وممتحن فيه

لِننظُـر كَيـف    «:وإن شعوره بالرقابة التي تحيط به،والتي يصورها قول اللّه سـبحانه          
ليجعله شديد التوقي،شديد الحذر،شديد الرغبة في الإحسـان،وفي النجـاة     ..» تعملُونَ

وهذا مفرق الطريق بين التصور الذي ينشئه الإسلام في القلب          ! متحانأيضا من هذا الا   
البشري بمثل هذه اللمسات القوية والتصورات التي تخرج الرقابة الإلهيـة والحسـاب             

فإنه لا يمكن أن يلتقي اثنان أحدهما يعيش بالتصور الإسلامي          .! .الأخروي من حساا  
يمكن أن يلتقيا في تصور للحيـاة،ولا في        لا  ..والآخر يعيش بتلك التصورات القاصرة      

خلق،ولا في حركة كما لا يمكن أن يلتقي نظامان إنسانيان يقوم كل منهما على قاعدة               
والحياة في الإسلام حيـاة متكاملـة القواعـد         ! من هاتين القاعدتين اللتين لا تلتقيان     

سلامي ومـا   ويكفي أن نذكر فقط مثل هذه الحقيقة الأساسية في التصور الإ          .والأركان
وهي من ثم لا يمكن خلطها بحياة تقـوم         .ينشأ عنها من آثار في حركة الفرد والجماعة       

والذين يتصورون أنه من الممكـن      ! على غير هذه الحقيقة،ولا بمنتجات هذه الحياة أيضا       
تطعيم الحياة الإسلامية،والنظام الإسلامي،بمنتجات حياة أخرى ونظام آخر،لا يدركون         

 الجذرية العميقة بين الأسس التي تقوم عليها الحياة في الإسلام والتي تقوم             طبيعة الفوارق 
 ١٤٧!عليها الحياة في كل نظام بشري من صنع الإنسان

يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلـهٍ غَيـره           :قالَ.وإِلى مدين أَخاهم شعيباً   «: وقال تعالى 
...«. 

وقاعـدة الشـريعة   .وقاعدة الحيـاة الأولى  .ده قاعدة العقيدة الأولى   إا الدينونة للّه وح   
القاعدة التي لا تقوم بغيرها عقيـدة ولا عبـادة ولا           ..وقاعدة المعاملات الأولى    .الأولى

 ..معاملة 

                                                 
 ]٢٣٩٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-يد قطب في ظلال القرآن للس - ١٤٧



 ٢٨٥

»            ـوي ـذابع كُملَـيع ي أَخافإِنرٍ،ويبِخ ي أَراكُمالْمِيزانَ،إِنوا الْمِكْيالَ وقُصنلا تمٍ و
محِيطٍ،ويا قَومِ أَوفُوا الْمِكْيالَ والْمِيزانَ بِالْقِسطِ،ولا تبخسوا الناس أَشياءَهم،ولا تعثَـوا           

فْسِدِينضِ مفِي الْأَر.مِنِينؤم متإِنْ كُن لَكُم رياللَّهِ خ تقِيفِيظٍ.ببِح كُملَيا عما أَنو «.. 
 أو هي قضـية     - بعد قضية العقيدة والدينونة      - قضية الأمانة والعدالة     والقضية هنا هي  

 -فقد كان أهـل مـدين       ..الشريعة والمعاملات التي تنبثق من قاعدة العقيدة والدينونة         
 ينقصون المكيال والميزان،ويبخسـون     -وبلادهم تقع في الطريق من الحجاز إلى الشام         

وهي رذيلة تمس نظافة القلب     .م في المعاملات  الناس أشياءهم،أي ينقصوم قيمة أشيائه    
كما كانوا بحكم موقع بلادهم يملكـون أن يقطعـوا          .واليد،كما تمس المروءة والشرف   

ويتحكموا في طرق القوافل   .الطريق على القوافل الذاهبة الآئبة بين شمال الجزيرة وجنوا        
 .هذه السورةويفرضوا ما يشاءون من المعاملات الجائرة التي وصفها اللّه في 

ومن ثم تبدو علاقة عقيدة التوحيد والدينونة للّه وحده بالأمانة والنظافة وعدالة المعاملة             
وشرف الأخذ والعطاء،ومكافحة السرقة الخفية سواء قام ا الأفـراد أم قامـت ـا               

فهي بذلك ضمانة لحياة إنسانية أفضل،وضمانة للعدل والسلام في الأرض بـين            .الدول
الضمانة الوحيدة التي تستند إلى الخوف من اللّه وطلب رضاه،فتسـتند إلى            وهي  .الناس

 ..أصل ثابت،لا يتأرجح مع المصالح والأهواء 
هـذه  ..إن المعاملات والأخلاق لا بد أن تستند إلى أصل ثابت لا يتعلق بعوامل متقلبة               

 .هي نظرة الإسلام
لأخلاقية الـتي تـرتكن إلى       وا الاجتماعية  وهي تختلف من الجذور مع سائر النظريات        

وهي حين تسـتند إلى     ! تفكيرات البشر وتصورام وأوضاعهم ومصالحهم الظاهرة لهم      
ذلك الأصل الثابت ينعدم تأثرها بالمصالح المادية القريبة كما ينعـدم تأثرهـا بالبيئـة               

 .والعوامل السائدة فيها
ة الأخلاقية هو كـوم     فلا يكون المتحكم في أخلاق الناس وقواعد تعاملهم من الناحي         

إن هـذه   ..يعيشون على الزراعة أو يعيشون على الرعي أو يعيشون علـى الصـناعة              
العوامل المتغيرة تفقد تأثيرها في التصور الأخلاقي وفي قواعد المعاملات الأخلاقية،حين            



 ٢٨٦

يصبح مصدر التشريع للحياة كلها هو شريعة اللّه وحين تصبح قاعدة الأخـلاق هـي            
ه وانتظار ثوابه وتوقي عقابه،وكل ما يهرف به أصحاب المذاهب الوضعية من            إرضاء اللّ 

تبعية الأخلاق للعلاقات الاقتصادية وللطور الاجتماعي للأمة يصبح لغوا في ظل النظرة            
 ١٤٨! الأخلاقية الإسلامية

رزقا حسنا،فلستم  فقد رزقكم اللّه    .» إِني أَراكُم بِخيرٍ  .ولا تنقُصوا الْمِكْيالَ والْمِيزانَ   «
في حاجة إلى هذه الدناءة لتزيدوا غنى،ولن يفقركم أو يضركم أن لا تنقصوا المكيـال               

بل إن هذا الخير ليهدده ما أنتم عليه من غش في المعاملة،أو غصب في الأخذ               ..والميزان  
 .والعطاء

وإما في هذه الأرض    .لّهإما في الآخرة عند ال    ..» وإِني أَخاف علَيكُم عذاب يومٍ محِيطٍ     «
وحـين  .حين يؤتي هذا الغش والغصب ثمارهما المرة في حالة اتمع وفي حركة التجارة            

يذوق الناس بعضهم بأس بعض،في كل حركة من الحركات اليومية وفي كل تعامل وفي              
 .كل احتكاك

مِ ويا قَـو  «:ومرة أخرى يكرر شعيب نصحه في صورة إيجابية بعد صورة النهي السلبية           
وإيفاء الكيل والميزان أقوى من عدم نقصهما،لأنه       ..» أَوفُوا الْمِكْيالَ والْمِيزانَ بِالْقِسطِ   

 .أقرب إلى جانب الزيادة
 .وظل الإيفاء غير ظل عدم النقص،فهو أكثر سماحة ووفاء.وللعبارات ظل في الحس

»   مياءَهأَش اسوا النسخبلا تفهو يشمل حسن   .والموزوناتوهذه أعم من المكيلات     ..» و
وتقويمها ماديا  .تقويمها كيلا أو وزنا أو سعرا أو تقديرا       .تقويم أشياء الناس من كل نوع     

تطلق أحيانا ويراد   » شيء«لأن كلمة   .وقد تدخل في ذلك الأعمال والصفات     .أو معنويا 
 .ا غير المحسوسات

                                                 
كمـا  . للسيد أبي الأعلى المودودي أمير الإسلامية بباكستان      » نظرية الإسلام الخلقية  «: يراجع بتوسع كتاب    - ١٤٨

 . »دار الشروق«نشر . للمؤلف» نحو مجتمع إسلامي«:في كتاب» نظام أخلاقي«:يراجع فصل



 ٢٨٧

اعر سيئة من الألم أو      يشيع في نفوس الناس مش     - فوق أنه ظلم     -وبخس الناس أشياءهم    
وكلها مشاعر تفسد جـو الحيـاة       ..الحقد،أو اليأس من العدل والخير وحسن التقدير        

 . والنفوس والضمائر،ولا تبقي على شيء صالح في الحياةالاجتماعية والتعامل والروابط 
»    فْسِدِينضِ ما فِي الْأَرثَوعلا توالعثـو هـو الإفسـاد،فلا تفسـدوا متعمـدين          ..» و

ثم يوقظ وجدام إلى خير أبقى من ذلك الكسب الـدنس           .الإفساد،قاصدين إلى تحقيقه  
بقِيت اللَّهِ  «:الذي يحصلون عليه بنقص المكيال والميزان وبخس الناس أشياءهم في التقدير          

مِنِينؤم متإِنْ كُن لَكُم ريخ «.. 
 أي  -إلى عبادة اللّـه وحـده       وقد دعاهم في أول حديثه      ..فما عند اللّه أبقى وأفضل      

فهو يذكرهم ا هنا،مع ذكر الخير الباقي لهم عند اللّه إن آمنوا            -الدينونة له بلا شريك     
 .وهي فرع عن ذلك الإيمان.كما دعاهم،واتبعوا نصيحته في المعاملات

»     لَكُم رياللَّهِ خ تقِيب..  مِنِينؤم متللّه الـذي دعـاهم     ثم يخلي بينهم وبين ا    ..» إِنْ كُن
إليه،ويبين لهم أنه هو لا يملك لهم شيئا،كما أنه ليس مـوكلا بحفظهـم مـن الشـر                  

وليس موكلا كذلك بحفظهم من الضلال ولا مسؤولا عنهم إن هم ضلوا،إنما            .والعذاب
ومثل هذا الأسلوب يشعر المخـاطبين  ..» وما أَنا علَيكُم بِحفِيظٍ  «:عليه البلاغ وقد أداه   

 . الأمر،وبثقل التبعة،ويقفهم وجها لوجه أمام العاقبة بلا وسيط ولا حفيظبخطورة
قَالُوا يا  {:ولكن القوم كانوا قد عتوا ومردوا على الانحراف والفساد،وسوء الاستغلال         

             ا مالِنولَ فِي أَمفْعأَنْ ن ا أَوناؤآب دبعا يم كرتأَنْ ن كرأْمت كلَاتأَص بيعش    تلَأَن كاءُ إِنشا ن
 شِيدالر لِيم٨٧:هود[} )٨٧(الْح..[ 

وإن كانـت سـخرية     .وهو رد واضح التهكم،بين السخرية في كل مقطع من مقاطعه         
 .الجاهل المطموس،والمعاند بلا معرفة ولا فقه

فهـم لا   ..» ي أَموالِنا ما نشؤا؟   أَصلاتك تأْمرك أَنْ نترك ما يعبد آباؤنا أَو أَنْ نفْعلَ فِ          «
 أن الصلاة هي من مقتضيات العقيدة،ومن صور        - أولا يريدون أن يدركوا      -يدركون  

وأن العقيدة لا تقوم بغير توحيد اللّه،ونبذ ما يعبدونه من دونه هـم             .العبودية والدينونة 
ول الأموال وفي كل    وآباؤهم،كما أا لا تقوم إلا بتنفيذ شرائع اللّه في التجارة وفي تدا           



 ٢٨٨

فهي لحمة واحدة لا يفترق فيها الاعتقاد عن الصلاة عن          .شأن من شئون الحياة والتعامل    
 .شرائع الحياة وعن أوضاع الحياة

وقبل أن نمضـي طـويلا في تسـفيه هـذا التصـور السـقيم لارتبـاط الشـعائر                   
 ..وارتباطهما معا بالمعاملات .بالعقيدة

ذا التصور من أهل مدين قبل ألوف السنين،يحسـن أن          قبل أن نمضي طويلا في تسفيه ه      
نذكر أن الناس اليوم لا يفترقون في تصورهم ولا في إنكارهم لمثل هذه الدعوة عن قوم                

وأن الجاهلية التي نعيش فيها اليوم ليست أفضل ولا أذكى ولا أكثر إدراكا من              .شعيب
 ذاته الشرك الذي تزاولـه  وأن الشرك الذي كان يزاوله قوم شعيب هو  ! الجاهلية الأولى 

إم يهود أو نصارى أو مسلمون      : بما فيها أولئك الذين يقولون     -اليوم البشرية بجملتها    
فيجعل العقيدة والشعائر للّـه     .والشريعة والتعامل . فكلهم يفصل بين العقيدة والشعائر     -

 ـ   ..ووفق أمره،ويجعل الشريعة والتعامل لغير اللّه،ووفق أمر غيره          رك في  وهذا هـو الش
 ..حقيقته وأصله 

وإن كان لا يفوتنا أن اليهود وحدهم اليوم هم الذين يتمسكون بأن تكون أوضـاعهم               
 وذلك بغض النظر عمـا في هـذه         -ومعاملام وفق ما يزعمونه عقيدم وشريعتهم       

» الكنيست« فلقد قامت أزمة في      -العقيدة من انحراف وما في هذه الشريعة من تحريف          
 - من غير اليهود     -في إسرائيل بسبب أن باخرة إسرائيلية تقدم لركاا         مجلس تشريعهم   

 -وأرغمت الشركة والسفينة على تقديم الطعام الشـرعي وحـده           .أطعمة غير شرعية  
من هذا الاستمسـاك    » !مسلمين« فأين من يدعون أنفسهم      -مهما تعرضت للخسارة    

 !!بالدين؟
 من يستنكر وجود صلة بـين العقيـدة         -! إم مسلمون : ممن يقولون  -إن بيننا اليوم    

وحاصلون على الشـهادات العليـا مـن        .والأخلاق،وبخاصة أخلاق المعاملات المادية   
وما للإسلام وسلوكنا الشخصي؟    :يتساءلون أولا في استنكار   .جامعاتنا وجامعات العالم  

ما للإسلام والعري في الشواطئ؟ ما للإسلام وزي المرأة في الطريـق؟ مـا للإسـلام                
تصريف الطاقة الجنسية بأي سبيل؟ ما للإسلام وتناول كأس من الخمـر لإصـلاح              و



 ٢٨٩

فأي فرق بين هذا وبين سؤال      .! .؟»المتحضرون«المزاج؟ ما للإسلام وهذا الذي يفعله       
 ..» أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا؟«:أهل مدين

قتصاد،وأن تتصل  أن يتدخل الدين في الا    .بل ينكرون بشدة وعنف   .وهم يتساءلون ثانيا  
فما للدين والمعاملات الربوية؟    ..المعاملات بالاعتقاد،أو حتى بالأخلاق من غير اعتقاد        

وما للدين والمهارة في الغش والسرقة ما لم يقعا تحت طائلة القانون الوضعي؟ لا بل إم                
وينكرون حتى علـى بعـض      .يتبجحون بأن الأخلاق إذا تدخلت في الاقتصاد تفسده       

 ويعدوا تخليطا مـن     - النظرية الأخلاقية مثلا     -لنظريات الاقتصادية الغربية    أصحاب ا 
ونحـن  .فلا يذهبن بنا الترفع كثيرا على أهل مدين في تلك الجاهليـة الأولى            ! أيام زمان 

اليوم في جاهلية أشد جهالة،ولكنها تدعي العلم والمعرفة والحضارة،وتتهم الذين يربطون           
تتهمهم ..لسلوك الشخصي في الحياة،والمعاملات المادية في السوق        بين العقيدة في اللّه،وا   

 !!! بالرجعية والتعصب والجمود
وما تستقيم عقيدة توحيد اللّه في القلب،ثم تترك شريعة اللّه المتعلقة بالسلوك والمعاملـة              

فما يمكـن أن يجتمـع التوحيـد والشـرك في قلـب             .إلى غيرها من قوانين الأرض    
وهو يمثل أصل الشرك وحقيقته     .منه هذا اللون الذي نعيش به الآن      .نوالشرك ألوا .واحد

ويسخر أهل مدين من شعيب     ! التي يلتقي عليها المشركون في كل زمان وفي كل مكان         
إنك لأنـت   «: فيقولون - كما يتوقح بالسخرية اليوم ناس على دعاة التوحيد الحق           -

 ..» !الحليم الرشيد
لرشد عندهم أن يعبدوا مـا يعبـد آبـاؤهم بـلا           فالحلم وا .وهم يعنون عكس معناها   

وكذلك هو عند المثقفين المتحضرين     ! تفكير،وأن يفصلوا بين العبادة والتعامل في السوق      
ويتلطف شعيب تلطف صاحب الدعوة     !!! اليوم الذين يعيبون على المتعصبين الرجعيين     

عر بقصـورهم   الواثق من الحق الذي معه ويعرض عن تلك السخرية لا يباليها وهو يش            
يتلطف في إشعارهم أنه على بينة من ربه كما يجده في ضميره وقلبه وأنـه               ..وجهلهم  

على ثقة مما يقول لأنه أوتي من العلم ما لم يؤتوا،وأنه إذ يدعوهم إلى الأمانة في المعاملة                 
سيتأثر مثلهم بنتائجها لأنه مثلهم ذو مال وذو معاملات فهو لا يبغي كسبا شخصـيا               



 ٢٩٠

إنما هي دعـوة   ! دعوته لهم فلن ينهاهم عن شيء ثم يفعله هو لتخلو له السوق           من وراء   
{ :وليس فيما يدعوهم إليه خسارة عليهم كما يتوهمون       .الإصلاح العامة لهم وله وللناس    

 ـ               ما ونسقًا حرِز هقَنِي مِنزري وبر ةٍ مِننيلَى بع تإِنْ كُن متأَيمِ أَرا قَوأَنْ    قَالَ ي ا أُرِيـد
أُخالِفَكُم إِلَى ما أَنهاكُم عنه إِنْ أُرِيد إِلَّا الْإِصلَاح ما استطَعت وما توفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ علَيهِ                

 هِ أُنِيبإِلَيو كَّلْتو٨٨:هود[} ) ٨٨(ت..[ 
 .في تودد وتقرب،وتذكير بالأواصر القريبة..» ...يا قوم «
أجد حقيقته في نفسي وأستيقن أنه هو يـوحي     ..» أيتم إن كنت على بينة من ربي؟      أر«

 .وعن هذه البينة الواضحة في نفسي،أصدر واثقا مستيقنا.إلي ويأمرني بما أبلغكم إياه
 .ومنه الثروة التي أتعامل مع الناس مثلكم فيها..» ورزقَنِي مِنه رِزقاً حسناً«
فأا كم ثم أذهب من خلفكم فأفعل مـا         ..» لى ما أاكم عنه   وما أريد أن أخالفكم إ    «

 ! يتكم عنه لأحقق لنفسي نفعا به
الإصلاح العام للحياة واتمع الـذي يعـود        ..» إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت     «

صلاحه بالخير على كل فرد وكل جماعة فيه وإن خيل إلى بعضهم أن اتبـاع العقيـدة                 
فإنما يفـوت الكسـب     . الشخصي،ويضيع بعض الفرص   والخلق يفوت بعض الكسب   

الخبيث ويضيع الفرص القذرة ويعوض عنهما كسبا طيبا ورزقا حلالا،ومجتمعا متضامنا           
فهو القـادر علـى     ..» وما توفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ   «! متعاونا لا حقد فيه ولا غدر ولا خصام       

 .على جهديإنجاح مسعاي في الإصلاح بما يعلم من نيتي،وبما يجزي 
»كَّلْتوهِ تلَيعليه وحده لا أعتمد على غيره..» ع. 
» هِ أُنِيبإِلَيإليه وحده أرجع فيما يحزبني من الأمور،وإليه وحـده أتوجـه بنـيتي             ..» و

 .وعملي ومسعاي
ثم يأخذ م في واد آخر من التذكير،فيطل م على مصارع قوم نوح وقوم هود وقوم                

 :صالح وقوم لوط



 ٢٩١

فعل هذا في مثل تلك القلوب الجاسية ما لم يفعله التوجيه العقلي اللين الذي يحتاج               فقد ي 
ويا قَومِ لَا يجرِمنكُم شِقَاقِي أَنْ يصِيبكُم مِثْلُ ما أَصاب قَوم نوحٍ أَو             {:إلى رشد وتفكير  

 ]..٨٩:هود[} )٨٩(يدٍ قَوم هودٍ أَو قَوم صالِحٍ وما قَوم لُوطٍ مِنكُم بِبعِ
لا يحملنكم الخلاف معـي والعنـاد في مـواجهتي علـى أن تلجـوا في التكـذيب                  

وهؤلاء قوم لوط قريب منكم في      .والمخالفة،خشية أن يصيبكم ما أصاب الأقوام قبلكم      
 .فمدين كانت بين الحجاز والشام.وقريب كذلك في الزمان.المكان

 باب المغفرة والتوبـة،ويطمعهم في      -الهلاك   وهم في مواجهة العذاب و     -ثم يفتح لهم    
واستغفِروا ربكُم ثُم توبوا إِلَيهِ،إِنَّ ربـي       «:رحمة اللّه والقرب منه بأرق الألفاظ وأحناها      

وددو حِيمر «.. 
وهكذا يطوف م في مجالات العظة والتذكر والخوف والطمع،لعـل قلـوم تتفـتح              

 .وتخشع وتلين
قوم كانوا قد بلغوا من فساد القلوب،ومن سوء تقدير القيم في الحياة،وسـوء             ولكن ال 

 «:التصور لدوافع العمل والسلوك،ما كشف عنه تبجحهم من قبل بالسخرية والتكذيب          
يا شعيب ما نفْقَه كَثِيراً مِما تقُولُ،وإِنـا لَنـراك فِينـا ضـعِيفاً،ولَولا رهطُـك                :قالُوا

مجزِيزٍلَرنا بِعلَيع تما أَنو،ناك «.. 
قالُوا يا شعيب ما نفْقَه كَثِيراً      «:فهم ضيقو الصدور بالحق الواضح،لا يريدون أن يدركوه       

 ..» مِما تقُولُ
 ..» وإِنا لَنراك فِينا ضعِيفاً«:وهم يقيسون القيم في الحياة بمقياس القوة المادية الظاهرة

 . للحقيقة القوية التي يحملها ويواجههم افلا وزن عندهم
»  ناكمجلَر طُكهلا رلَوم عصبية العشيرة،لا عصبية الاعتقاد،وصـلة       ..» وففي حسا

 .ثم هم يغفلون عن غيرة اللّه على أوليائه فلا يضعوا في الحساب.الدم لا صلة القلب
ولكننـا  .الكرامة ولا عزة الغلـب والقهـر      لا عزة التقدير و   ..» وما أَنت علَينا بِعزِيزٍ   «

 ! نحسب حساب الأهل والعشيرة



 ٢٩٢

وحين تفرغ النفوس من العقيدة القويمة والقيم الرفيعة والمثل العالية فإا تقبـع علـى               
الأرض ومصالحها القريبة وقيمها الدنيا فلا ترى حرمة يومئذ لدعوة كريمة،ولا لحقيقـة             

 إلا أن تكون له عصبة تؤويه وإلا أن تكون معـه  كبيرة ولا تتحرج عن البطش بالداعية     
أما حرمة العقيدة والحق والدعوة فلا وزن لها ولا ظل في تلك النفوس             .قوة مادية تحميه  
 .الفارغة الخاوية

وعندئذ تأخذ شعيبا الغيرة على جلال ربه ووقاره فيتنصل من الاعتزاز برهطه وقومـه              
مة في هذا الوجود،وبسوء الأدب مـع اللّـه         ويجبههم بسوء التقدير لحقيقة القوى القائ     

ويفاصـل قومـه علـى أسـاس        .ويلقي كلمته الفاصلة الأخـيرة    .المحيط بما يعملون  
العقيدة،ويخلي بينهم وبين اللّه،وينذرهم العذاب الذي ينتظر أمثالهم،ويدعهم لمصـيرهم          

 واتخذْتموه وراءَكُم ظِهرِيا؟ إِنَّ     أَرهطِي أَعز علَيكُم مِن اللَّهِ    :يا قَومِ :قالَ «:الذي يختارون 
ويا قَومِ اعملُوا على مكانتِكُم إِني عامِلٌ،سوف تعلَمونَ مـن          .ربي بِما تعملُونَ محِيطٌ   

قِيبر كُمعي موا إِنقِبتارو كاذِب وه نمزِيهِ وخي ذابأْتِيهِ عي «.. 
أجماعة من البشر مهما يكونوا من القوة والمنعة فهـم      ..»  أَعز علَيكُم مِن اللَّهِ؟    أَرهطِي«

أهؤلاء أشد  ..أهؤلاء أعز عليكم من اللّه؟      ..ناس،وهم ضعاف،وهم عباد من عباد اللّه       
 قوة ورهبة في نفوسكم من اللّه؟

ك والإعراض،تزيد في شـناعة     وهي صورة حسية للتر   ..» واتخذْتموه وراءَكُم ظِهرِيا  «
فعلتهم،وهم يتركون اللّه ويعرضون عنه،وهم من خلقه،وهو رازقهم وممـتعهم بـالخير           

فهو البطر وجحود النعمة وقلة الحياء إلى جانب الكفر والتكذيب وسوء           .الذي هم فيه  
 .التقدير

لم بالشيء والقدرة   والإحاطة أقصى الصور الحسية للع    ..» إِنَّ ربي بِما تعملُونَ محِيطٌ    «
 .عليه

الغضبة التي لا يقوم    . ووقاره - سبحانه   -إا غضبة العبد المؤمن لربه أن يستباح جلاله         
إن شعيبا لم ينـتفخ ولم      ..إلى جوارها شيء من الاعتزاز بنسبه ورهطه وعشيرته وقومه          

ولم ! ينتفش أن يجد القوم يرهبون رهطه،فلا تمتد إليه أيديهم بالبطش الـذي يريدونـه             



 ٢٩٣

 الـذين  -يسترح ولم يطمئن إلى أن يكون رهطه هم الذين يحمونه ويمنعونه من قومـه      
أن المؤمن لا يعتز إلا بربه ولا       .. وهذا هو الإيمان في حقيقته       -افترق طريقهم عن طريقه     

فعصبية المسلم ليست لرهطه وقومه،إنما     ! يرضى أن تكون له عصبة تخشى ولا يخشى ربه        
هو مفرق الطريق في الحقيقة بين التصور الإسـلامي والتصـور           وهذا  .هي لربه ودينه  

والتنصل من الاعتزاز أو الاحتمـاء  .ومن هذه الغضبة للّه! الجاهلي في كل أزمانه وبيئاته    
بسواه،ينبعث ذلك التحدي الذي يوجهه شعيب إلى قومه وتقوم تلك المفاصـلة بينـه              

ويا قَومِ اعملُـوا    «: فلا يلتقيان   ويفترق الطريقان  - بعد أن كان واحدا منهم       -وبينهم  
تِكُمكانلى مع «.. 

 .وامضوا في طريقكم وخطتكم،فقد نفضت يدي منكم
 .على طريقتي ومنهجي..» إِني عامِلٌ«
»كاذِب وه نمزِيهِ وخي ذابأْتِيهِ عي نونَ ملَمعت فوأنا أم أنتم؟..» س 
»  كُمعي موا إِنقِبتارو قِيبوفي هذا التهديد مـا     ..للعاقبة التي تنتظرني وتنتظركم     ..»  ر

 ..كما يوحي بالمفاصلة وافتراق الطريق .يوحي بثقته بالمصير
على هذه الكلمـة الأخـيرة الفاصـلة وعلـى هـذا الافتـراق              .ويسدل الستار هنا  

 والمفاصلة،ليرفع هناك على مصرع القوم،وعلى مشهدهم جـاثمين في ديارهم،أخـذم          
الصاعقة التي أخذت قوم صالح،فكان مصيرهم كمصيرهم،خلت منهم الـدور،كأن لم           

مضـوا مثلـهم مشـيعين      .يكن لهم فيها دور،وكأن لم يعمروها حينا مـن الـدهر          
ولَما جاءَ أَمرنـا نجينـا       «:باللعنة،طويت صفحتهم في الوجود وصفحتهم في القلوب      

رحمةٍ مِنا،وأَخذَتِ الَّذِين ظَلَموا الصيحةُ فَأَصبحوا فِي دِيارِهِم        شعيباً والَّذِين آمنوا معه بِ    
وطويـت صـفحة    .»...أَلا بعداً لِمدين،كَما بعِدت ثَمود      .جاثِمِين،كَأَنْ لَم يغنوا فِيها   

 .١٤٩أخرى من الصفحات السود،حق فيها الوعيد على من كذبوا بالوعيد
 

������������ 

                                                 
 ]٢٥٤٧ص [ بن نايف الشحود  علي- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٤٩



 ٢٩٤

HIG��!,(#���א�A.و�H�&א���#),!�?�و�A.������ق�א���HIG��!,(#���א�A.و�H�&א���#),!�?�و�A.������ق�א���HIG��!,(#���א�A.و�H�&א���#),!�?�و�A.������ق�א���HIG��!,(#���א�A.و�H�&א���#),!�?�و�A.������ق�א�������
 

؛ توحيد الدينونة الله وحده هو مفرق الطريق بين الفوضى والنظام في عالم العقيـدة               إن  
أو استعبادها للأربـاب    ،وبين تحرير البشرية من عقال الوهم والخرافة والسلطان الزائف        

وللملوك والرؤساء والحكـام الـذين      ! ن خلقه   وللوسطاء عند االله م   ،المتفرقة ونزوام 
 - وهي الربوبية والقوامة والسلطان والحاكميـة        -يغتصبون أخص خصائص الألوهية     

 .فيعبدون الناس لربوبيتهم الزائفة المغتصبة 
يمكن أن يقوم على    ،وما من نظام اجتماعي أو سياسي أو اقتصادي أو أخلاقي أو دولي           

إلا حين تستقر عقيـدة  ،ضع للهوى والتأويلات المغرضةلا تخ ،أسس واضحة فاصلة ثابتة   
 .التوحيد هكذا بسيطة دقيقة 

ويستمتعوا بالكرامة الحقيقة التي    ؛ وما يمكن أن يتحرر البشر من الذل والخوف والقلق          
إلا حـين يتفـرد االله سـبحانه بالربوبيـة والقوامـة والسـلطان              ،أكرمهم ـا االله   

 . كل صورة من الصور ويتجرد منها العبيد في،والحاكمية
ولا كانت المعركـة بـين   ؛ وما كان الخلاف على مدار التاريخ بين الجاهلية والإسلام         

وتصـريف أمـوره في عـالم       ؛  للكون   - سبحانه   -على ألوهية االله    ،الحق والطاغوت 
إنما كان الخلاف وكانت المعركة على من يكون هو رب          :الأسباب والنواميس الكونية  

 ؟ويدينهم بطاعته ،ويصرفهم بأمره،مهم بشرعهالذي يحك،الناس
لقد كان الطواغيت ارمون في الأرض يغتصبون هـذا الحـق ويزاولونـه في حيـاة                

وكانت .ويجعلوم عبيدا لهم من دون االله       ،ويذلوم ذا الاغتصاب لسلطان االله    ،الناس
ن المغتصب من   الرسالات والرسل والدعوات الإسلامية تجاهد دائما لانتزاع هذا السلطا        

 ..االله سبحانه ..أيدي الطواغيت ورده إلى صاحبه الشرعي 
لا ينقص في ملكه شيئا عصيان العصـاة وطغيـان          . غني عن العالمين     - سبحانه   -واالله  

 هـم   -ولكن البشـر    ..ولايزيد في ملكه شيئا طاعة الطائعين وعبادة العابدين         .الطغاة  
وهـم  ؛ ين يدينون لغير االله من عبـاده      الذين يذلون ويصغرون ويسفلون ح     -أنفسهم  



 ٢٩٥

من العبودية للعبيد    ويتحررون،الذين يعزون ويكرمون ويستعلون حين يدينون الله وحده       
 يريد لعباده العزة والكرامة والاستعلاء فقد أرسل رسـله          - سبحانه   -ولما كان اللّه    ..

يرهم هم أنفسـهم    لخ..وليخرجوهم من عبادة العبيد     .ليردوا الناس إلى عبادة اللّه وحده     
 .واللّه غني عن العالمين..

إن الحياة البشرية لا تبلغ مستوى الكرامة الذي يريده اللّه للإنسان إلا بأن يعزم البشـر                
ذلك النير المذل لكرامة    .أن يدينوا للّه وحده،وأن يخلعوا من رقام نير الدينونة لغير اللّه          

وحـده تتمثـل في ربوبيتـه للنـاس         والدينونة للّـه    ! الإنسان في أية صورة قد كان     
والربوبية تعني القوامة على البشر،وتصريف حيام بشرع وأمر من عند اللّـه،لا            .وحده

 .من عند أحد سواه
كِتـاب  «:وهذا ما يقرر مطلع هذه السورة الكريمة أنه موضوع كتاب اللّـه وفحـواه    

 ..» أَلَّا تعبدوا إِلَّا اللَّه:أُحكِمت آياته ثُم فُصلَت مِن لَدنْ حكِيمٍ خبِيرٍ
 .وهذا هو معنى العبادة كما يعرفه العرب في لغتهم التي نزل ا كتاب اللّه الكريم

وكل شك  .والإقرار بالرسالة أساس للتصديق ذه القضايا التي جاءت الرسالة لتقريرها         
والذين يظنون أا   .لضميرفي أن هذا من عند اللّه،كفيل بتحطيم احترامها الملزم في عالم ا           

 لا يمكن أن تنال من نفوسـهم الاحتـرام          - مهما أقروا بعظمة محمد      -من عند محمد    
إن الشعور بأن هـذه     ..الملزم،الذي يتحرجون معه أن يتفلتوا منها في الكبير أو الصغير           

،وهو العقيدة من عند اللّه هو الذي يطارد ضمائر العصاة حتى يثوبوا في النهاية إلى اللّـه   
 .الذي يمسك بضمائر الطائعين،فلا تتلجلج ولا تتردد ولا تحيد

كي يتلقى  .كما أن الإقرار بالرسالة هو الذي يجعل هناك ضابطا لما يريده اللّه من البشر             
وكي لا يقوم كل    .البشر في كل ما يتعلق بالدينونة للّه من مصدر واحد،هو هذا المصدر           

! رع للناس شرعا،ثم يزعم أنه شرع اللّه وأمره       يوم طاغوت مفتر يقول للناس قولا،ويش     
وفي كل جاهلية كان يقوم من يشـرع الشـرائع،ومن          ! بينما هو يفتريه من عند نفسه     
 !!! هذا من عند اللّه:ثم يقول..يقرر القيم والتقاليد والعادات 



 ٢٩٦

وما يحسم هذه الفوضى وهذا الاحتيال على الناس باسم اللّه،إلا أن يكون هناك مصدر              
 . لقول اللّه- هو الرسول -د واح

والاستغفار من الشرك والمعصية هو دليل حساسية القلب وانتفاضه،وشـعوره بـالإثم            
 .ورغبته في التوبة

ولا .والتوبة بعد ذلك هي الإقلاع الفعلي عن الذنب،والأخذ في مقابله في أعمال الطاعة            
 يتحقق وجودها الفعلي،الذي    توبة بغير هذين الدليلين،فهما الترجمة العملية للتوبة،وما      

فإذا زعم زاعم أنـه تـاب مـن الشـرك ودخـل في              ..ترجى معه المغفرة والقبول     
الإسلام،بينما هو لا يدين للّه وحده،ولا يتلقى منه وحده عن طريق نبيه فلا قيمة لهـذا                

 ..الزعم الذي يكذبه واقع الدينونة لغير اللّه 
وهما عنصرا الترغيب   .قوام الرسالة،وقوام التبليغ  والبشرى للتائبين والوعيد للمتولين هما      

والاعتقاد بـاليوم  ! والترهيب،اللذان علم اللّه من طبيعة البشر أما الحافز القوي العميق     
الآخر ضروري لاكتمال الشعور بأن وراء الحياة حكمة،وأن الخير الذي تـدعو إليـه              

إن لم يلقه في هذه الحياة الدنيا       الرسالات هو غاية الحياة ومن ثم لا بد أن يلقى جزاءه ف           
أما .فجزاؤه مضمون في العالم الآخر،الذي تصل فيه الحياة البشرية إلى الكمال المقدر لها            

الذين يزيغون عن ج اللّه وحكمته في الحياة فهؤلاء يرتكسون وينتكسـون إلى درك              
استبد ـا   غلبتها شهوة أو     فإن.وفي هذا ضمان للفطرة السليمة ألا تنحرف      ..العذاب  

 .ومن ثم تصلح هذه الأرض لحياة البشر.ضعف عادت تائبة،ولم تلج في العصيان
فالاعتقاد باليوم الآخر ليس طريقا للثـواب في        .وتمضي الحياة على سنتها في طريق الخير      

 إنما هو الحـافز علـى الخـير في الحيـاة     - كما يعتقد بعض الناس    -الآخرة فحسب   
على أن يراعى في هذا النماء أنه لـيس هـدفا في            . وإنمائها والحافز على إصلاحها  .الدنيا

ذاته،إنما هو وسيلة لتحقيق حياة لائقة بالإنسان الذي نفخ اللّه فيه من روحه،وكرمـه              
على كثير من خلقه،ورفعه عن درك الحيوان لتكون أهداف حياته أعلى من ضـرورات             

 .غاياتهالحيوان ولتكون دوافعه وغاياته أرفع من دوافع الحيوان و



 ٢٩٧

ومن ثم كان مضمون الرسالة أو مضمون آيات الكتاب المحكمة المفصـلة،بعد توحيـد        
وهما ..الدعوة إلى الاستغفار من الشرك والتوبة       ..الدينونة للّه،وإثبات الرسالة من عنده      

والعمل الصالح ليس مجرد طيبة في النفس وشعائر مفروضـة          .بدء الطريق للعمل الصالح   
لاح في الأرض بكل معاني الإصلاح،من بناء وعمارة ونشاط ونمـاء           إنما هو الإص  .تقام

يمتعكُم متاعاً حسناً إِلى أَجلٍ مسمى،ويؤتِ كُلَّ ذِي فَضـلٍ          «:والجزاء المشروط .وإنتاج
لَهفَض «.. 

أما في الآخـرة    .والمتاع الحسن قد يكون بالنوع كما يكون بالكم في هذه الحياة الدنيا           
 .فلننظر في المتاع الحسن في هذه الحياة.النوع والكم وبما لم يخطر على قلب بشرفهو ب

مضـيقا  ..إننا نشاهد كثيرا من الطيبين الصالحين،المستغفرين التائبين،العاملين في الحياة          
 فأين إذن هو المتاع الحسن؟.عليهم في الرزق

اك المعنى الكـبير الـذي   ولا بد لإدر! وهو سؤال نعتقد أنه يتحرك على ألسنة الكثيرين   
يتضمنه النص القرآني أن ننظر إلى الحياة من زاوية أوسع،وننظر إليها في محيطها الشامل              

 .العام،ولا نقتصر منها على مظهر عابر
إنه ما من جماعة يسود فيها نظام صـالح،قائم علـى الإيمـان باللّه،والدينونـة لـه                  

إلا كان لها   ..لعمل الطيب المنتج في الحياة      وحده،وإفراده بالربوبية والقوامة،وقائم على ا    
التقدم والرخاء والحياة الطيبة بصفة عامة كجماعة وإلا ساد فيها العدل بـين الجهـد               

فإذا شاهدنا في جماعة مـا      .والجزاء والرضى والطمأنينة بالقياس إلى الأفراد بصفة خاصة       
الطيب،فذلك شاهد على أن    أن الطيبين العاملين المنتجين مضيق عليهم في الرزق والمتاع          

هذه الجماعة لا يسودها النظام المستمد من الإيمان باللّه،القائم على العدل بين الجهـد              
 .والجزاء

على أن الأفراد الطيبين الصالحين المنتجين في هذه الجماعة يمتعون متاعا حسنا،حتى لـو              
ان المشركون  ضيق عليهم في الرزق،وحتى لو كانت الجماعة تطاردهم وتؤذيهم،كما ك         

وليس هذا خيالا وليس    .يؤذون القلة المؤمنة،وكما تؤذي الجاهليات القلة الداعية إلى اللّه        



 ٢٩٨

فطمأنينة القلب إلى العاقبة،والاتصال باللّه،والرجاء في نصره وفي إحسانه وفضله          .ادعاء
 .عوض عن كثير ومتاع حسن للإنسان الذي يرتفع درجة عن الحس المادي الغليظ..

ل هذا لندعو المظلومين الذين لا يجدون جزاء عادلا على جهدهم إلى الرضـى              ولا نقو 
فالإسلام لا يرضى ذا،والإيمان لا يسكت على مثـل تلـك           .بالأوضاع المنافية للعدالة  

والجماعة المؤمنة مطالبة بإزالتها وكذلك الأفراد،ليتحقق المتاع الحسن للطيبين         .الأوضاع
 لأنه حق يحس به المؤمنون المتصلون باللّه،المضيق علـيهم في           إنما نقوله .العاملين المنتجين 

الرزق،وهم مع هذا يعملون ويجاهدون لتحقيق الأوضاع التي تكفل المتاع الحسن لعباد            
 .اللّه المستغفرين التائبين العاملين دى اللّه

»    لَهلٍ فَضتِ كُلَّ ذِي فَضؤيا عامة   وأرى.خصصها بعض المفسرين بجزاء الآخرة    ..» وأ 
في الدنيا والآخرة،على النحو الذي فسرنا به المتاع الحسن في الدنيا وهـو متحقـق في                

يجده رضـى   .وذو الفضل يلقى جزاءه في اللحظة التي يبذل فيها الفضل         .جميع الأحوال 
 .نفسيا وارتياحا شعوريا،واتصالا باللّه وهو يبذل الفضل عملا أو مالا متجها به إلى اللّه

 . اللّه له بعد ذلك فهو فضل من اللّه وسماحة فوق الجزاءأما جزاء
لا عـذاب   .هو عذاب يوم القيامة   ..» وإِنْ تولَّوا فَإِني أَخاف علَيكُم عذاب يومٍ كَبِيرٍ       «

فاليوم الكبير حين يطلق هكذا ينصرف إلى اليـوم         .يوم بدر كما يقول بعض المفسرين     
 .»لَى اللَّهِ مرجِعكُمإِ«:ويقوي هذا ما بعده.الموعود

ولكن جـرى   .وإن كان المرجع إلى اللّه في الدنيا والآخرة وفي كل لحظة وفي كل حالة             
 ..التعبير القرآني على أن المرجع هو الرجعة بعد الحياة الدنيا 

»    ءٍ قَدِيريلى كُلِّ شع وهي هذا المعنى،لأن التلويح بالقدرة على        ..» ووهذه كذلك تقو
 ١٥٠!مناسب للبعث الذي كانوا يستبعدونه ويستصعبونه،يءكل ش

أَنمـا هـو إِلـه      «إن الغاية الأساسية من ذلك البلاغ وهذا الإنذار،هي أن يعلم الناس            
ولـيس المقصـود    .فهذه هي قاعدة دين اللّه التي يقوم عليها منهجه في الحياة          ..» واحِد

المقصـود  .. حيام على قاعدة هذا العلم       بطبيعة الحال مجرد العلم،إنما المقصود هو إقامة      

                                                 
 ]٢٤٧٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٥٠



 ٢٩٩

 -فالإله هو الذي يستحق أن يكون ربـا         .هو الدينونة للّه وحده،ما دام أنه لا إله غيره        
 وقيام الحياة البشرية على هذه القاعدة       -أي حاكما وسيدا ومتصرفا ومشرعا وموجها       

 أي  -لعباد للعباد   يجعلها تختلف اختلافا جوهريا عن كل حياة تقوم على قاعدة ربوبية ا           
 وهـو اخـتلاف يتنـاول الاعتقـاد         -حاكمية العباد للعباد ودينونة العباد للعبـاد        

والتصور،ويتناول الشعائر والمناسك كما يتناول الأخلاق والسلوك،والقيم والمـوازين         
وكل جانب مـن جوانـب   ،الاجتماعيةوكما يتناول الأوضاع السياسية والاقتصادية و     

 .ماعية على السواءالحياة الفردية والج
إن الاعتقاد بالألوهية الواحدة قاعدة لمنهج حياة متكامل وليس مجرد عقيدة مستكنة في             

إن حـدود العقيـدة     ..وحدود العقيدة أبعد كثيرا من مجرد الاعتقاد الساكن         .الضمائر
وقضـية الحاكميـة بكـل      ..تتسع وتترامى حتى تتناول كل جانب من جوانب الحياة          

كما أن قضية الأخـلاق بجملتـها هـي قضـية           .سلام هي قضية عقيدة   فروعها في الإ  
فمن العقيدة ينبثق منهج الحياة الذي يشتمل الأخلاق والقـيم كمـا يشـتمل              .عقيدة

 ..الأوضاع والشرائع سواء بسواء 
ونحن لا ندرك مرامي هذا القرآن قبل أن ندرك حدود العقيدة في هذا الـدين،وقبل أن                

 ىعلى هذا المسـتو   » ن لا إله إلا اللّه وأن محمدا رسول اللّه        شهادة أ  «:ندرك مدلولات 
العبادة للّه وحده ونحدده بأنه الدينونة للّـه        :وقبل أن نفهم مدلول   .الواسع البعيد الآماد  

 ! وحده لا في لحظات الصلاة،ولكن في كل شأن من شؤون الحياة
نبه هو وبنيـه إياهـا،لا       ربه أن يج   - عليه السلام    -إن عبادة الأصنام التي دعا إبراهيم       

تتمثل فقط في تلك الصورة الساذجة التي كان يزاولها العرب في جاهليتـهم،أو الـتي               
كانت تزاولها شتى الوثنيات في صور شتى،مجسمة في أحجار أو أشجار،أو حيـوان أو              

 .طير،أو نجم أو نار،أو أرواح أو أشباح 
 باللّه،ولا تستغرق كل صور     إن هذه الصور الساذجة كلها لا تستغرق كل صور الشرك         

والوقوف بمدلول الشرك عند هذه الصور الساذجة يمنعنـا         .العبادة للأصنام من دون اللّه    
من رؤية صور الشرك الأخرى التي لا اية لها ويمنعنا من الرؤية الصحيحة لحقيقة مـا                



 ٣٠٠

طبيعـة  ولا بد من التعمق في إدراك       ! يعتور البشرية من صور الشرك والجاهلية الجديدة      
الشرك وعلاقة الأصنام ا كما أنه لا بد من التعمق في معنى الأصـنام،وتمثل صـورها                

 المخالف لشهادة أن لا إله إلا اللّه        -إن الشرك باللّه    ! المتجددة مع الجاهليات المستحدثة   
 يتمثل في كل وضع وفي كل حالة لا تكون فيها الدينونة في كل شأن مـن شـؤون             -

ويكفي أن يدين العبد للّه في جوانب من حياته،بينما هو يدين           . وحده الحياة خالصة للّه  
وتقديم الشعائر لـيس    ..في جوانب أخرى لغير اللّه،حتى تتحقق صورة الشرك وحقيقته          

والأمثلة الحاضرة في حياة البشـر اليـوم        ..إلا صورة واحدة من صور الدينونة الكثيرة        
إن العبد الذي يتوجه للّه بالاعتقـاد في        ..عته  تعطينا المثال الواقعي للشرك في أعماق طبي      

ألوهيته وحده ثم يدين للّه في الوضوء والطهارة والصـلاة والصـوم والحـج وسـائر                
 الاجتماعيـة  بينما هو في الوقت ذاته يدين في حياته الاقتصادية والسياسـية و           .الشعائر

صورات واصطلاحات   لت الاجتماعية  ويدين في قيمه وموازينه     .لشرائع من عند غير اللّه    
 .من صنع غير اللّه

ويدين في أخلاقه وتقاليده وعاداته وأزيائه لأرباب من البشر تفرض عليه هذه الأخلاق             
 إن هذا العبد يزاول الشرك في       - مخالفة لشرع اللّه وأمره      -والتقاليد والعادات والأزياء    

ول اللّـه في أخـص      أخص حقيقته ويخالف عن شهادة أن لا إله إلا اللّه وأن محمدا رس            
وهذا ما يغفل عنه الناس اليوم فيزاولونه في ترخص وتميع،وهم لا يحسـبونه             ..حقيقتها  

لـيس مـن   ..والأصـنام  ! الشرك الذي كان يزاوله المشركون في كل زمان ومكـان  
فالأصنام ليست سوى شعارات    ..الضروري أن تتمثل في تلك الصور الأولية الساذجة         

 ..تعبيد الناس باسمها،وضمان دينونتهم له من خلالها للطاغوت،يتخفى وراءها ل
إنما كان السادن أو الكـاهن أو الحـاكم         ..إن الصنم لم يكن ينطق أو يسمع أو يبصر          

ثم ينطق باسمها بما يريد هو أن ينطـق         ..يقوم من ورائها يتمتم حولها بالتعاويذ والرقى        
أي وقت شعارات ينطق باسمهـا  فإذا رفعت في أي أرض وفي ! لتعبيد الجماهير وتذليلها  

الحكام والكهان،ويقررون باسمها ما لم يأذن به اللّه من الشـرائع والقـوانين والقـيم               
! فهذه هي الأصنام في طبيعتها وحقيقتها ووظيفتها      ...والموازين والتصرفات والأعمال    



 ٣٠١

شـعارا،أو  » الشـعب «شعارا،أو رفع   » الوطن«شعارا،أو رفع   » القومية«إذا رفعت   
ثم أريد الناس على عبادة هذه الشعارات من دون اللّه وعلى           ...شعارا  » الطبقة «رفعت

بحيث كلما تعارضت شريعة اللّـه      .التضحية لها بالنفوس والأموال والأخلاق والأعراض     
وقوانينه وتوجيهاته وتعليماته مع مطالب تلك الشعارات ومقتضياا،نحيت شريعة اللّـه           

 أو بـالتعبير الصـحيح      -،ونفذت إرادة تلك الشعارات     وقوانينه وتوجيهاته وتعاليمه  
 :الدقيق

 كانت هذه هي عبادة الأصنام من دون        -إرادة الطواغيت الواقفة وراء هذه الشعارات       
فالصنم ليس من الضروري أن يتمثل في حجر أو خشبة ولقد يكون الصنم مذهبا              ..اللّه  

ولم تبذل فيـه    ! الحجرية والخشبية إن الإسلام لم يجىء رد تحطيم الأصنام        ! أو شعارا 
تلك الجهود الموصولة،من موكب الرسل الموصول ولم تقدم من أجله تلك التضـحيات            

 !الجسام وتلك العذابات والآلام،رد تحطيم الأصنام من الأحجار والأخشاب
 إنما جاء الإسلام ليقيم مفرق الطريق بين الدينونة للّه وحده في كل أمر وفي كل شـأن        

ولا بد من تتبع الهيئات والصـور في        .. الدينونة لغيره في كل هيئة وفي كل صورة          وبين
كل وضع وفي كل وقت لإدراك طبيعة الأنظمة والمناهج القائمة،وتقرير ما إذا كانـت              

 ! توحيدا أم شركا؟ دينونة للّه وحده أم دينونة لشتى الطواغيت والأرباب والأصنام
نشهد أن لا إله إلا اللّه      «لأم يقولون بأفواههم    » للّهدين ا «والذين يظنون أنفسهم في     

،ويدينون للّه فعلا في شؤون الطهارة والشعائر والزواج والطلاق         »وأن محمدا رسول اللّه   
بينما هم يدينون فيما وراء هذا الركن الضيق لغير اللّه ويخضعون لشرائع لم             ..والميراث  

 ثم هم يبذلون أرواحهـم      -فة صريحة شريعة اللّه      وكثرا مما يخالف مخال    -يأذن ا اللّه    
 ليحققوا ما تتطلبه منهم الأصنام      - أرادوا أم لم يريدوا      -وأموالهم وأعراضهم وأخلاقهم    

فإذا تعارض دين أو خلق أو عرض مع مطالب هذه الأصنام،نبذت أوامر اللّـه              .الجديدة
» دين اللّه «وفي  » مينمسل«الذين يظنون أنفسهم    ...فيها ونفذت مطالب هذه الأصنام      

 !!!عليهم أن يستفيقوا لما هم فيه من الشرك العظيم..وهذا حالهم 



 ٣٠٢

في مشارق  » مسلمين«إن دين اللّه ليس ذا الهزل الذي يتصوره من يزعمون أنفسهم            
 ! الأرض ومغارا

 والدينونة للّه وحده في كل    .إن دين اللّه منهج شامل لجزئيات الحياة اليومية وتفصيلاا        
 فضلا على أصولها وكلياا     -تفصيل وكل جزئية من جزئيات الحياة اليومية وتفصيلاا         

وإن الشرك باللّه لا    . هي دين اللّه،وهي الإسلام الذي لا يقبل اللّه من أحد دينا سواه            -
يتمثل فحسب في الاعتقاد بألوهية غيره معه ولكنه يتمثل ابتداء في تحكيم أرباب غـيره               

 ..معه 
دة الأصنام لا تتمثل في إقامة أحجار وأخشاب بقدر ما تتمثل في إقامة شعارات              وإن عبا 

ولينظر الناس في كل بلد لمـن المقـام         ! لها كل ما لتلك الأصنام من نفوذ ومقتضيات       
 الأعلى في حيام؟ ولمن الدينونة الكاملة؟ ولمن الطاعة والاتباع والامتثال؟

 فهـم  - معه أو من دونه -وإن كان لغير اللّه .لّهفإن كان هذا كله للّه فهم في دين ال       ..
 ..!والعياذ باللّه ..في دين الطواغيت والأصنام 

 ..١٥١» ولِيعلَموا أَنما هو إِله واحِد،ولِيذَّكَّر أُولُوا الْأَلْبابِ.هذا بلاغٌ لِلناسِ،ولِينذَروا بِهِ«
 

������������ 

                                                 
 ]٢٧٥٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٥١



 ٣٠٣

����='�lود�'و�l'=�8IJ�Uود�'و�l'=�8IJ�Uود�'و�l'=�8IJ�Uود�'و����8IJ�Uق�א������.�Aد�)]�א2, ���ق�א������.�Aد�)]�א2, ���ق�א������.�Aد�)]�א2, ���ق�א������.�Aد�)]�א2, 
 

دعوة توحيد  ..نقف أمام الدعوة الواحدة الخالدة على لسان كل رسول وفي كل رسالة             
يـا قَـومِ    :قالَ«:العبادة والعبودية للّه،المتمثلة فيما يحكيه القرآن الكريم عن كل رسول         

هرإِلهٍ غَي مِن ما لَكُم وا اللَّهدباع «.. 
في كـل   .للّه وحده » الدينونة الشاملة «للّه وحده بأا    » ةالعباد«ولقد كنا دائما نفسر     

ذلك أن هذا هو المدلول الذي تعطيه اللفظة في أصـلها           .شأن من شؤون الدنيا والآخرة    
وعبـده  .وطريق معبد طريق مذلل ممهد    .دان وخضع وذلل  :معناها» عبد«فإن  ..اللغوي  

ذا القـرآن أول مـرة      ولم يكن العربي الذي خوطب      ..جعله عبدا أي خاضعا مذللا      
بل إنه يوم خوطب    .يحصر مدلول هذا اللفظ وهو يؤمر به في مجرد أداء الشعائر التعبدية           

إنما كان يفهم منه عند مـا       ! به أول مرة في مكة لم تكن قد فرضت بعد شعائر تعبدية           
 يخاطب به أن المطلوب منه هو الدينونة للّه وحده في أمره كله وخلع الدينونة لغير اللّـه                

نصـا بأـا هـي      » العبـادة  «-� -ولقد فسر رسول اللّه     ..من عنقه في كل أمره      
 -�-عن عدِى بنِ حاتِمٍ قَالَ أَتيـت النبِـى          ف.وليست هي الشعائر التعبدية   » الاتباع«

سمِعته يقْرأُ  و. »يا عدِى اطْرح عنك هذَا الْوثَن       « فَقَالَ  . وفِى عنقِى صلِيب مِن ذَهبٍ    
أَما إِنهـم لَـم     « قَالَ  ) اتخذُوا أَحبارهم ورهبانهم أَربابا مِن دونِ اللَّهِ      (فِى سورةِ براءَةَ    

           وا عمرإِذَا حو لُّوهحتئًا اسيش ملُّوا لَهوا إِذَا أَحكَان مهلَكِنو مهوندبعوا يكُونئًا   يـيش هِملَي
 وهمر١٥٢»ح.. . 

باعتبار ها صورة من صور الدينونة      » الشعائر التعبدية «على  » العبادة«إنما أطلقت لفظة    
بل إا تجيء بالتبعيـة لا  » العبادة«صورة لا تستغرق مدلول     ..للّه في شأن من الشؤون      

لناس صاروا يفهمون   في نفوس ا  » العبادة«ومدلول  » الدين«فلما ت مدلول    ! بالأصالة
أن عبادة غير اللّه التي يخرج ا الناس من الإسلام إلى الجاهلية هي فقط تقديم الشـعائر                 

وأنه متى تجنب الإنسان هذه الصورة      ! التعبدية لغير اللّه،كتقديمها للأصنام والأوثان مثلا     
                                                 

 صحيح لغيره ) ٣٣٧٨](   ٣٥٤ /١١[ المكتر -سنن الترمذى - ١٥٢



 ٣٠٤

 يتمتع به   وتمتع بكل ما  ! لا يجوز تكفيره  » مسلما«فقد بعد عن الشرك والجاهلية وأصبح       
إلى آخر حقوق المسلم علـى      ...المسلم في اتمع المسلم من صيانة دمه وعرضه وماله          

» العبادة«وهذا وهم باطل،وانحسار وانكماش،بل تبديل وتغيير في مدلول لفظ          ! المسلم
 وهذا المدلول هو الدينونة الكاملة للّـه        -التي يدخل ا المسلم في الإسلام أو يخرج منه          

وهو المدلول الذي تفيده اللفظـة في       .ن ورفض الدينونة لغير اللّه في كل شأن       في كل شأ  
اتخذُوا «: نصا وهو يفسر قول اللّه تعالى      -� -أصل اللغة والذي نص عليه رسول اللّه        
 -� -وليس بعد تفسـير رسـول اللّـه         ..» أَحبارهم ورهبانهم أَرباباً مِن دونِ اللَّهِ     

 .١٥٣طلحات قول لقائللمصطلح من المص
هذه الحقيقة هي التي قررناها كثيرا في هذه الظلال وفي غيرها في كل ما وفقنـا اللّـه                  

فالآن نجد في قصة هـود كمـا        ..١٥٤لكتابته حول هذا الدين وطبيعته ومنهجه الحركي      
تعرضها هذه السورة لمحة تحدد موضوع القضية ومحور المعركة التي كانت بـين هـود               

لام الذي جاء به والجاهلية التي كانوا عليها وتحدد ما الذي كان يعنيه             وقومه وبين الإس  
 ..» يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلهٍ غَيره«:وهو يقول لهم

كما يتصور الذين انحسر    ! يا قوم لا تتقدموا بالشعائر التعبدية لغير اللّه       :إنه لم يكن يعني   
إنما كـان يعـني     ! م،وانزوى داخل اطار الشعائر التعبدية    في مفهوما  »العبادة«مدلول  

الدينونة للّه وحده في منهج الحياة كلها ونبذ الدينونة والطاعة لأحد من الطواغيـت في               
والفعلة التي من أجلها استحق قوم هود الهلاك واللعنة في الـدنيا            ..شؤون الحياة كلها    

فهذه صورة واحـدة مـن      ..ة لغير اللّه    والآخرة لم تكن هي مجرد تقديم الشعائر التعبدي       
 أي الدينونـة  -صور الشرك الكثيرة التي جاء هود ليخرجهم منها إلى عبادة اللّه وحده       

جحودهم : إنما كانت الفعلة النكراء التي استحقوا من أجلها ذلك الجزاء هي           -له وحده   

                                                 
اذ السيد أبو الأعلى المودودي أمير الجماعة الإسـلامية          يراجع البحث القيم الذي كتبه المسلم العظيم الأست         - ١٥٣

 . »العبادة. الدين. الرب. الإله«.. » المصطلحات الأربعة في القرآن«:بباكستان بعنوان
» هـذا الـدين   «:وكتـاب » خصائص التصور الإسلامي ومقوماتـه    «:وكتاب» معالم في الطريق  «:كتاب - ١٥٤

» العدالـة الاجتماعيـة   «:وكتـاب » لام ومشـكلات الحضـارة    الإس«:وكتاب» المستقبل لهذا الدين  «:وكتاب
 . »دار الشروق«نشر . »السلام العالمي والإسلام«:وكتاب



 ٣٠٥

 جحدوا بِآيـاتِ  وتِلْك عاد«:واتباع أمر الجبارين من عبيده   .بآيات رم،وعصيان رسله  
كما يقول عنهم أصدق القائلين اللّـه       .»ربهِم،وعصوا رسلَه،واتبعوا أَمر كُلِّ جبارٍ عنِيدٍ     

 .رب العالمين 
فهو أمر واحد   ..وجحودهم بآيات رم إنما يتجلى في عصيان الرسل،واتباع الجبارين          

 ..لا أمور متعددة 
ه المتمثلة في شرائعه المبلغة لهم من رسله بـألا يـدينوا لغـير              ومتى عصى قوم أوامر اللّ    

ودانوا للطواغيت بدلا من الدينونة للّه فقد جحدوا بآيات رم وعصـوا رسـله              .اللّه
 وقد تبين لنا من قبل أن الإسلام هو الأصـل           -وخرجوا بذلك من الإسلام إلى الشرك       

 به آدم من الجنة واسـتخلف في        الذي بدأت به حياة البشر على الأرض فهو الذي نزل         
إنما كـان   .هذه الأرض وهو الذي نزل به نوح من السفينة واستخلف في هذه الأرض            

الناس يخرجون من الإسلام إلى الجاهلية،حتى تأتي إليهم الدعوة لتردهم من الجاهلية إلى             
 ..وهكذا إلى يومنا هذا ..الإسلام 

الشعائر التعبدية ما استحقت كـل هـذا        والواقع أنه لو كانت حقيقة العبادة هي مجرد         
الموكب الكريم من الرسل والرسالات وما استحقت كل هذه الجهود المضنية التي بذلها             

 وما استحقت كل هذه العذابات والآلام الـتي      - صلوات اللّه وسلامه عليهم      -الرسل  
ن الباهظ  إنما الذي استحق كل هذا الثم     ! تعرض لها الدعاة والمؤمنون على مدار الزمان      

وردهم إلى الدينونة للّه وحده في كل أمر وفي         .هو إخراج البشر جملة من الدينونة للعباد      
 .كل شأن وفي منهج حيام كله للدنيا والآخرة سواء

إن توحيد الألوهية،وتوحيد الربوبية،وتوحيد القوامة،وتوحيد الحاكمية،وتوحيد مصدر       
إن ...التي يدين لها الناس الدينونة الشاملة       الشريعة،وتوحيد منهج الحياة،وتوحيد الجهة     

هذا التوحيد هو الذي يستحق أن يرسل من أجله كل هؤلاء الرسل،وأن تبذل في سبيله               
لا ..كل هذه الجهود وأن تحتمل لتحقيقه كل هذه العذابات والآلام على مدار الزمـان         

 .لأن اللّه سبحانه في حاجة إليه،فاللّه سبحانه غني عن العالمين



 ٣٠٦

ولكن لأن حياة البشر لا تصلح ولا تستقيم ولا ترتفـع ولا تصـبح حيـاة لائقـة                  
إلا ذا التوحيد الذي لا حد لتأثيره في الحياة البشرية في كل جانب مـن               » بالإنسان«

 ١٥٥ .جوانبها
 -ثم تنحرف إلى جاهلية ضالة مشركة       .. إن البشرية تبدأ طريقها مهتدية مؤمنة موحدة        

بكة المعقدة في تركيب الإنسان ذاته،وفي العوالم والعناصر التي يتعامل          بفعل العوامل المتشا  
. وهنا يأتيها رسول بذات الحقيقة التي كانت عليها قبل أن تضـل وتشـرك             .. معها  

والذين يحيون هم الذين آبـوا إلى الحقيقـة الإيمانيـة           . فيهلك من يهلك،ويحيا من يحيا    
. دا،واستسلموا بكليتهم إلى هذا الإله الواحد     هم الذين علموا أن لهم إلها واح      . الواحدة

فهـي  .. » يا قوم اعبدوا اللّه ما لكم من إله غـيره         «:هم الذين سمعوا قول رسولهم لهم     
.. حقيقة واحدة يقوم عليها دين اللّه كله،ويتعاقب ا الرسل جميعا على مدار التاريخ              

 الشـيطان عنها،فنسـوها   فكل رسول يجيء إنما يقول هذه الكلمة لقومه الذين اجتالهم      
 على اختلاف هذه الآلهـة في الجاهليـات         -وضلوا عنها،وأشركوا مع اللّه آلهة أخرى       

وعلى أساسها يأخذ اللّـه     ..  وعلى أساسها تدور المعركة بين الحق والباطل         -المختلفة  
سل والسياق القرآني يوحد الألفاظ التي عبر ا جميع الر        .. المكذبين ا وينجي المؤمنين     

يوحد حكاية ما قالوه،ويوحد ترجمتـه      ..  مع اختلاف لغام     - صلوات اللّه عليهم     -
وذلك لتحقيق معنى وحدة    .. » يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلهٍ غَيره        «:في نص واحد  

لأن هـذه العبـارة     !  حتى في صورا اللفظية    - على مدار التاريخ     -العقيدة السماوية   
 في التعبير عن حقيقة العقيدة،ولأن عرضها في السياق بذاا يصور وحدة العقيدة             دقيقة

 ..ولهذا كله دلالته في تقرير المنهج القرآني عن تاريخ العقيدة .. تصويرا حسيا 
.. مع المنهج القـرآني  » الأديان المقارنة«وفي ضوء هذا التقرير يتبين مدى مفارقة منهج   

في مفهوم العقيدة الأساسي،الذي جاءت به      » تطور«درج ولا   يتبين أنه لم يكن هناك ت     
المعتقـدات وتـدرجها    » تطـور «الرسل كلها من عند اللّه،وأن الذين يتحدثون عن         

! غير ما يقوله اللّه سبحانه     يقولون» والتطور«ويدمجون العقيدة الربانية في هذا التدرج       

                                                 
 ]٢٥٤٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٥٥



 ٣٠٧

وحكيـت  . ما بحقيقة واحدة   جاءت دائ  - كما نرى في القرآن الكريم       -فهذه العقيدة   
وهذا الإله الذي   » يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلهٍ غَيره        «:العبارة عنها في ألفاظ بعينها    
فلـم  .. الذي يحاسب الناس في يوم عظيم       .. » رب العالمين «دعا الرسل كلهم إليه هو      

كمـا  .. أمة،أو رب جنس يكن هنا لك رسول من عند اللّه دعا إلى رب قبيلة،أو رب      
وكـذلك لم   .. أنه لم يكن هناك رسول من عند اللّه دعا إلى إلهين اثنين أو آلهة متعددة                
أو » !أرواحيـة «يكن هناك رسول من عند اللّه دعا إلى عبادة طوطمية،أو نجميـة،أو             

كما يزعم من يسموم    .. ولم يكن هناك دين من عند اللّه ليس فيه عالم آخر            ! صنمية
وهم يستعرضون الجاهليات المختلفة،ثم يزعمون أن معتقداا كانـت         » ماء الأديان عل«

 -لقد جاءت الرسـل     ! هي الديانات التي عرفتها البشرية في هذه الأزمان،دون غيرها        
وبالحساب في يوم الدين    !  بالتوحيد الخالص،وبربوبية رب العالمين    -رسولا بعد رسول    

اد،مع الجاهليات الطارئة بعد كـل رسـالة،بفعل        ولكن الانحرافات في خط الاعتق    .. 
هـذه  .. العوامل المعقدة المتشابكة في تكوين الإنسان ذاته وفي العوالم التي يتعامل معها             

علماء «هي هذه التي يدرسها     .. الانحرافات تمثلت في صور شتى من المعتقدات الجاهلية         
وعلى أية حـال    ! ات وتطورها ثم يزعمون أا الخط الصاعد في تدرج الديان       » !الأديان

 وهو أحق أن يتبع،وبخاصة ممن يكتبـون عـن هـذا            - سبحانه   -فهذا هو قول اللّه     
أما الذين لا يؤمنون    ! الموضوع في صدد عرض العقيدة الإسلامية،أو صدد الدفاع عنها        

 ..ذا القرآن،فهم وما هم فيه 
 ..واللّه يقص الحق وهو خير الفاصلين 

 قد جاء إلى قومه،بعد انحرافهم      - صلوات اللّه عليهم جميعا      -ل  إن كل رسول من الرس    
فبنو آدم الأوائل نشأوا موحدين     .. عن التوحيد الذي تركهم عليه رسولهم الذي سبقه         

 - ثم انحرفوا بفعل العوامل التي أسلفنا        - كما كانت عقيدة آدم وزوجه       -لرب العالمين   
ثم جاء  .  توحيد رب العالمين مرة أخرى      دعاهم إلى  - عليه السلام    -حتى إذا جاء نوح     

وعمرت الأرض ؤلاء الموحدين لرب العالمين      . الطوفان فهلك المكذبون ونجا المؤمنون    
حتى إذا طال عليهم الأمد انحرفوا إلى الجاهلية كما         .  وبذراريهم - كما علمهم نوح     -



 ٣٠٨

 ـ         .. انحرف من كان قبلهم      ثم .. يم  حتى إذا جاء هود أهلك المكـذبون بـالريح العق
 ..وهكذا .. تكررت القصة 

يا قَومِ اعبدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلـهٍ         «:فقال. ولقد أرسل كل رسول من هؤلاء إلى قومه       
هرمعبرا عن ثقل التبعة وخطورة     »إني لكم ناصح أمين   «:وقال كل رسول لقومه   .. » غَي،

لآخرة ورغبته في هداية قومه،وهو     ما يعلمه من عاقبة ما هم فيه من الجاهلية في الدنيا وا           
من عليه القوم وكبرائهم في وجه كلمـة        » الملأ«وفي كل مرة وقف     .. منهم وهم منه    

وأبوا أن تكون العبودية والدينونة للّـه       . الحق هذه ورفضوا الاستسلام للّه رب العالمين      
 -كلـه    وهي القضية التي قامت عليها الرسالات كلها وقام عليها دين اللّـه              -وحده  

ثم ينقسم قومه إلى أمتين متفاصلتين      .. وهنا يصدع كل رسول بالحق في وجه الطاغوت         
وتنبت وشيجة القومية ووشيجة القرابة العائلية لتقـوم وشـيجة          . على أساس العقيدة  

! .. الواحد،أمتان متفاصلتان لا قربى بينهما ولا علاقـة       » القوم«وإذا  . العقيدة وحدها 
ويفصل اللّه بين الأمة المهتدية والأمة الضـالة،ويأخذ المكـذبين    . .وعندئذ يجيء الفتح    

وما جرت سنة اللّه قط بفتح ولا فصل قبل         .. المستكبرين،وينجي الطائعين المستسلمين    
أن ينقسم القوم الواحد إلى أمتين على أساس العقيدة،وقبل أن يجهر أصحاب العقيـدة              

وقبـل أن يعلنـوا     . جه الطاغوت بإيمـام   وقبل أن يثبتوا في و    . بعبوديتهم للّه وحده  
 .وهذا ما يشهد به تاريخ دعوة اللّه على مدار التاريخ.. مفاصلتهم لقومهم 

 -هو تعبيد الناس كلهم لـرم وحـده   :إن التركيز في كل رسالة كان على أمر واحد     
 ذلك أن هذه العبودية للّه الواحد،ونزع السلطان كله مـن الطواغيـت             -رب العالمين   

ولم يذكر القرآن   . تي تدعيه،هو القاعدة التي لا يقوم شيء صالح بدوا في حياة البشر           ال
ذلك . إلا قليلا من التفصيلات بعد هذه القاعدة الأساسية المشتركة في الرسالات جميعا           

 في الدين،إنما يرجع إلى هذه القاعدة ولا يخـرج          - بعد قاعدة العقيدة     -أن كل تفصيل    
لقاعدة في ميزان اللّه هي التي جعلـت المنـهج القـرآني يبرزهـا              وأهمية هذه ا  . عنها

 -ولنـذكر   .. هكذا،ويفردها بالذكر في استعراض موكب الإيمان بل في القرآن كله           



 ٣٠٩

أن هذا كان هو موضوع القرآن المكـي كلـه          ١٥٦كما قلنا في التعريف بسورة الأنعام       
 . أو توجيهكما كان هو موضوع القرآن المدني كلما عرضت مناسبة لتشريع

في هذا الـدين لا     » والمنهج«. لعرض هذه الحقيقة  » منهجا«و» حقيقة«إن لهذا الدين    
وعلينا أن نعرف الحقيقة الأساسـية الـتي   .. فيه » الحقيقة«يقل أصالة ولا ضرورة عن  

وفي .. كما أن علينا أن نلتزم المنهج الذي عرض به هذه الحقيقـة             . جاء ا هذا الدين   
ومن هنـا ذلـك     .. از وإفراد وتكرار وتوكيد لحقيقة التوحيد للألوهية        هذا المنهج إبر  

 ..التوكيد والتكرار والإبراز والإفراد لهذه القاعدة في قصص هذه السورة 
إن هذا القصص يصور طبيعة الإيمان وطبيعة الكفر في نفوس البشر ويعـرض نموذجـا               

إن .. لمستعدة للكفر أيضـا     مكررا للقلوب المستعدة للإيمان،ونموذجا مكررا للقلوب ا      
الذين آمنوا بكل رسول لم يكن في قلوم الاستكبار عن الاستسلام للّه والطاعة لرسوله            

 .ولم يعجبوا أن يختار اللّه واحدا منهم ليبلغهم وينذرهم
فأما الذين كفروا بكل رسول فقد كانوا هم الذين أخذم العزة بالإثم،فاسـتكبروا أن              

المغتصب في أيديهم للّه صاحب الخلق والأمر،وأن يسمعوا لواحـد          يترلوا عن السلطان    
.. من الحكام والكبار والوجهاء وذوي السلطان في قومهم         » الملأ«كانوا هم   .. منهم  

فـالملأ كـانوا    .. إا عقدة الحاكمية والسـلطان      .. ومن هنا نعرف عقدة هذا الدين       
 «...» بدوا اللَّه ما لَكُم مِن إِلهٍ غَيـره       يا قَومِ اع  «:يحسون دائما ما في قول رسولهم لهم      

    الْعالَمِين بر ولٌ مِنسي رلكِنكانوا يحسون أن الألوهيـة الواحـدة والربوبيـة         .. » و
 نزع السلطان المغتصب من أيـديهم ورده إلى صـاحبه           - أول ما تعني     -الشاملة تعني   

 كانوا يقاومون في سبيله حتى يكونوا مـن         وهذا ما .. إلى اللّه رب العالمين     .. الشرعي  
وقد بلغ من عقدة السلطان في نفوسهم ألا ينتفع اللاحق منهم بالغـابر،وأن             ! الهالكين

إن مصارع المكذبين   ! .. يسلك طريقه إلى الهلاك،كما يسلك طريقه إلى جهنم كذلك        
نحـراف  نسيان لآيات اللّه وا   : تجري على سنة لا تتبدل     - كما يعرضها هذا القصص      -

استكبار عن العبودية للّـه وحـده       . إنذار من اللّه للغافلين على يد رسول      . عن طريقه 

                                                 
  ١٠١٥ - ١٠٠٤ص :الجزء السابع - ١٥٦



 ٣١٠

طغيـان  . اغترار بالرخاء واستهزاء بالإنذار واستعجال للعذاب     . والخضوع لرب العالمين  
ثم المصرع الـذي    .. ثبات من المؤمنين ومفاصلة على العقيدة       . وديد وإيذاء للمؤمنين  

وأخيرا فإن طاغوت الباطل لا يطيق مجرد وجـود    ! ه على مدار التاريخ   يأتي وفق سنة اللّ   
 تاركا مصيرهما لفتح اللّه     -وحتى حين يريد الحق أن يعيش في عزلة عن الباطل           .. الحق  

ولقد .. بل يتابع الحق وينازله ويطارده      .  فإن الباطل لا يقبل منه هذا الموقف       -وقضائه  
فَةٌ مِنكُم آمنوا بِالَّذِي أُرسِـلْت بِـهِ وطائِفَـةٌ لَـم            وإِنْ كانَ طائِ  «:قال شعيب لقومه  

      الْحاكِمِين ريخ وهنا،ونيب اللَّه كُمحى يتوا حبِروا،فَاصمِنؤولكنهم لم يقبلوا منـه     .. » ي
هذه الخطة،ولم يطيقوا رؤية الحق يعيش ولا رؤية جماعة تدين للّه وحده وتخـرج مـن               

يا شعيب والَّـذِين     لَنخرِجنك:قالَ الْملَأُ الَّذِين استكْبروا مِن قَومِهِ     «:طواغيتسلطان ال 
وهنا صدع شعيب بالحق رافضـا هـذا        .. » آمنوا معك مِن قَريتِنا أَو لَتعودنَّ فِي مِلَّتِنا       

 قَدِ افْترينا علَى اللَّهِ كَـذِباً إِنْ        أَولَو كُنا كارِهِين؟  :قالَ«:الذي يعرضه عليهم الطواغيت   
 »..عدنا فِي مِلَّتِكُم بعد إِذْ نجانا اللَّه مِنها 

ذلك ليعلم أصحاب الدعوة إلى اللّه أن المعركة مـع الطواغيـت مفروضـة علـيهم                
وا فالطواغيت لن تتركهم إلا أن يترك     . فرضا،وأنه لا يجديهم فتيلا أن يتقوها ويتجنبوها      

وقد نجاهم اللّـه منـها     . دينهم كلية،ويعودوا إلى ملة الطواغيت بعد إذ نجاهم اللّه منها         
فلا مفر  ..بمجرد أن خلعت قلوم عنها العبودية للطواغيت ودانت بالعبودية للّه وحده            

من خوض المعركة،والصبر عليها،وانتظار فتح اللّه بعد المفاصلة فيها وأن يقولـوا مـع              
ثم .. » ربنا افْتح بيننا وبين قَومِنا بِالْحق وأَنت خير الْفاتِحِين        . للَّهِ توكَّلْنا علَى ا «:شعيب

 ١٥٧..تجري سنة اللّه بما جرت به كل مرة على مدار التاريخ 
إن وجود جماعة مسلمة في الأرض،لا تدين إلا اللّه،ولا تعترف بسلطان إلا سلطانه،ولا             

  ا منهجا إلا منهجـه            تحكم في حياإن وجـود   .. ا شرعا إلا شرعه،ولا تتبع في حيا
 حتى لو انعزلـت هـذه الجماعـة في          -جماعة مسلمة كهذه يهدد سلطان الطواغيت       

 .نفسها،وتركت الطواغيت لحكم اللّه حين يأتي موعده

                                                 
 ]١٧٥٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٥٧



 ٣١١

 حتى لـو آثـرت هـي ألا         -إن الطاغوت يفرض المعركة فرضا على الجماعة المسلمة         
وهذا الوجود ذاته هو الذي     .  إن وجود الحق في ذاته يزعج الباطل       -ه المعركة   تخوض مع 

 ..إا سنة اللّه لا بد أن تجري .. يفرض عليه المعركة مع الباطل 
لَنخرِجنك يا شعيب والَّذِين آمنـوا معـك مِـن          :قالَ الْملَأُ الَّذِين استكْبروا مِن قَومِهِ     «

هكذا في تبجح سافر،وفي إصرار على المعركـة لا يقبـل           .»نا،أَو لَتعودنَّ فِي مِلَّتِنا   قَريتِ
لقد .. إلا أن قوة العقيدة لا تتلعثم ولا تتزعزع أمام التهديد والوعيد            ! المهادنة والتعايش 

نقطـة  .. وقف شعيب عليه السلام عند النقطة التي لا يملك أن يتزحزح وراءها خطوة              
 على أن يترك لمن شاء أن يدخل في العقيدة التي يشـاء وأن يـدين                -التعايش  المسالمة و 

 وما يملـك صـاحب      -في انتظار فتح اللّه وحكمه بين الفريقين        :للسلطان الذي يشاء  
دعوة أن يتراجع خطوة واحدة وراء هذه النقطة،تحت أي ضـغط أو أي ديـد مـن      

فلمـا أن تلقـى المـلأ    .. وخانـه  وإلا تنازل كلية عن الحق الذي يمثله    .. الطواغيت  
المستكبرون عرضه هذا بالتهديد بالإخراج من قريتهم أو العودة في ملتهم،صدع شعيب            
بالحق،مستمسكا بملته،كارها أن يعود في الملة الخاسرة التي أنجاه اللّه منها،واتجه إلى ربه             

ولَـو كُنـا    أَ:قالَ«:وملجئه ومولاه يدعوه ويستنصره ويسأله وعده بنصرة الحق وأهله        
ومـا  . كارِهِين؟ قَدِ افْترينا علَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ عدنا فِي مِلَّتِكُم بعد إِذْ نجانا اللَّه مِنهـا               

  علَى اللَّـهِ   - إِلَّا أَنْ يشاءَ اللَّه ربنا،وسِع ربنا كُلَّ شيءٍ عِلْماً           -يكُونُ لَنا أَنْ نعود فِيها      
 ..» ربنا افْتح بيننا وبين قَومِنا بِالْحق،وأَنت خير الْفاتِحِين. توكَّلْنا

وفي هذه الكلمات القلائل تتجلى طبيعة الإيمان،ومذاقه في نفوس أهلـه،كما تتجلـى             
.. كذلك نشهد في قلب الرسول ذلك المشهد الرائـع          . طبيعة الجاهلية ومذاقها الكريه   

 »أَولَو كُنا كارِهِين؟:قالَ«. الحقيقة الإلهية في ذلك القلب وكيف تتجلى فيهمشهد
لَنخرِجنك يا شعيب والَّذِين آمنوا معك مِـن قَريتِنـا أَو           «:يستنكر تلك القولة الفاجرة   

!  نجانا اللّه منـها؟    أتجبروننا على ما نكره من ملتكم التي      :يقول لهم ..» لَتعودنَّ فِي مِلَّتِنا  
 ..» قَدِ افْترينا علَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ عدنا فِي مِلَّتِكُم بعد إِذْ نجانا اللَّه مِنها«



 ٣١٢

إن الذي يعود إلى ملة الطاغوت والجاهلية،التي لا يخلص فيها الناس الدينونة والطاعة للّه              
إن الـذي   .. للّه يقرون لهم بسلطان اللّه      وحده،والتي يتخذ الناس فيها أربابا من دون ا       

 بعد إذ قسم اللّه لـه الخـير وكشـف لـه الطريق،وهـداه إلى                -يعود إلى هذه الملة     
شـهادة  .  إنما يؤدي شهادة كاذبة على اللّه ودينـه        -الحق،وأنقذه من العبودية للعبيد     

 علـى   - مؤداها   أو! مؤداها أنه لم يجد في ملة اللّه خيرا فتركها وعاد إلى ملة الطاغوت            
 أن لملة الطاغوت حقا في الوجود،وشرعية في السلطان وأن وجودها لا يتنـافى              -الأقل  

وهي شهادة خطـيرة    .. فهو يعود إليها ويعترف ا بعد أن آمن باللّه          . مع الإيمان باللّه  
شهادة الاعتراف برايـة    . أخطر من شهادة من لم يعرف الهدى،ولم يرفع راية الإسلام         

 -وكذلك يستنكر شـعيب     !  ولا طغيان وراء اغتصاب سلطان اللّه في الحياة        .الطغيان
 ما يتهدده به الطغاة من إعادته هو والذين آمنوا معه إلى الملة التي أنجاهم               -عليه السلام   

وما من شأننا أصلا وما ينبغي لنا قطعـا أن          ..» وما يكُونُ لَنا أَنْ نعود فِيها     «:اللّه منها 
 يقولها وأمامه التهديد الذي يزاوله الطاغوت في كل أرض مـع الجماعـة              ..نعود فيها   

 .المسلمة،التي تعلن خروجها عن سلطانه،ودينونته للّه وحده بلا شريك معه أو من دونه
 مهما عظمت وشقت    -إن تكاليف الخروج من العبودية للطاغوت والدينونة للّه وحده          

إن تكاليف العبودية للطواغيت فاحشة     !  أقل وأهون من تكاليف العبودية للطواغيت      -
 إـا   -!  مهما لاح فيها من السلامة والأمن والطمأنينة على الحياة والمقام والـرزق            -

لا » الإنسـانية «تكاليف في إنسانية الإنسان ذاته فهـذه        ! تكاليف بطيئة طويلة مديدة   
 ـ   -توجد،والإنسان عبد للإنسان     رعه لـه   وأي عبودية شر من خضوع الإنسان لما يش

وأي عبودية شر من تعلق قلب إنسان بإرادة إنسان آخـر به،ورضـاه أو              ! .. إنسان؟
وأي عبودية شر من أن تتعلق مصائر إنسان وى إنسان مثله ورغباته            ! .. غضبه عليه؟ 

وأي عبودية شر من أن يكون للإنسان خطام أو لجام يقوده منه كيفما شاء              ! وشهواته؟
إنه يهبط ويهبط حـتى     .. يقف عند حد هذه المعاني الرفيعة       على أن الأمر لا     ! إنسان؟

.  أموالهم التي لا يحميها شرع ولا يحوطها سياج        - في حكم الطواغيت     -يكلف الناس   
كما يكلفهم أولادهم إذ ينشئهم الطاغوت كما شاء على ما شـاء مـن التصـورات               



 ٣١٣

م في أرواحهم وفي    فوق ما يتحك  . والأفكار والمفهومات والأخلاق والتقاليد والعادات    
حيام ذاا،فيذبحهم على مذبح هواه،ويقيم من جماجمهم وأشلائهم أعلام اد لذاتـه            

حيث لا يملك أب أن يمنع فتاته من الـدعارة        .. ثم يكلفهم أعراضهم في النهاية      ! والجاه
 كما يقع على نطاق واسع      -التي يريدها ا الطواغيت،سواء في صورة الغصب المباشر         

 أو في صورة تنشئتهن على تصورات ومفاهيم تجعلهن با مباحـا            -مدار التاريخ   على  
والذي يتصور  .. وتمهد لهن الدعارة والفجور تحت أي ستار        ! للشهوات تحت أي شعار   

 .أنه ينجو بماله وعرضه وحياته وحياة أبنائه وبناته في حكم الطواغيت من دون اللّه
إن عبادة الطاغوت عظيمة التكـاليف في  ! بالواقعإنما يعيش في وهم،أو يفقد الإحساس   

أربح وأقوم حتى بميزان     ومهما تكن تكاليف العبودية للّه،فهي    .. النفس والعرض والمال    
 ..فضلا على وزا في ميزان اللّه . هذه الحياة

 :الأسس الأخلاقية للحركة الإسلامية:يقول السيد أبو الأعلى المودودي في كتاب
 الـتي   -أدنى بصيرة بمسائل الحياة الإنسانية،لا يخفى عليه أن المسـألة           وكل من له    ...«

 إنما هي مسألة زعامة الشـؤون      -تتوقف عليها قضية صلاح الشؤون البشرية وفسادها        
وذلك كما تشاهد في القطار أنه لا يجري إلا إلى الجهـة         . البشرية ومن بيده زمام أمرها    

 إلى تلـك    - طوعا أو كرها     -ركاب أن يسافروا    التي يوجهه إليها سائقه،وأنه لا بد لل      
فكذلك لا يجري قطار المدنية الإنسانية إلا إلى جهة يوجهه إليهـا مـن              . الجهة نفسها 

ومن الظاهر البين أن الإنسانية بمجموعهـا لا تسـتطيع          . بأيديهم زمام أمر تلك المدنية    
الذين بأيديهم وسـائل    بحال من الأحوال أن تأبى السير على تلك الخطة التي رسمها لهم             

الأرض وأسباا طرا،ولهم الهيمنة كل الهيمنة على أزمة الأمر،وبيدهم السلطة المطلقة في            
تدبير شؤون الإنسانية،وتتعلق بأذيالهم نفوس الجماهير وآمـالهم،وهم يملكـون أدوات           
 تكوين الأفكار والنظريات وصوغها في قوالب يحبوا،وإليهم المرجع في تنشئة الطبـاع           

فإذا كان هؤلاء الزعماء والقـواد      . الفردية،وإنشاء النظام الجماعي،وتحديد القيم الخلقية    
فلا بد لنظام الحياة بأسره أن يسير على طريق من          .. ممن يؤمنون باللّه ويرجون حسابه      

. الخير والرشد والصلاح،وأن يعود الخبثاء الأشرار إلى كنف الدين ويصلحوا شـؤوم           



 ٣١٤

ات ويزكو غراسها،وأقل ما يكون من تأثير اتمع في السيئات أا           وكذلك تنمو الحسن  
 سـلطة الزعامـة     -وأما إذا كانت هذه السلطة      . إن لم تمحق وتنقرض آثارها    . لا تربو 

 بأيدي رجال انحرفوا عن اللّه ورسوله،واتبعوا الشهوات،وانغمسوا        -والقيادة والإمامة   
ام الحياة بقضه وقضيضه على البغي والعدوان       في الفجور والطغيان،فلا محالة أن يسير نظ      

والفحشاء،ويدب دبيب الفساد والفوضى في الأفكار والنظريـات والعلـوم والآداب           
والسياسة والمدنية والثقافة والعمـران والأخـلاق والمعـاملات والعدالـة والقـانون          

 »...برمتها،وتنمو السيئات ويستفحل أمرها 
 اللّه عباده،أن يدخلوا في عبودية الحق كافة مخلصـين        والظاهر أن أول ما يطالب به دين      

ثم . له الطاعة والانقياد،حتى لا يبقى في أعناقهم قلادة من قلائد العبودية لغير اللّه تعالى             
يتطلب منهم ألا يكون لحيام قانون إلا ما أنزله اللّه تعالى،وجاء به الرسـول الأمـي                

تعدم من الأرض الفساد،وتستأصـل شـأفة        ثم إن الإسلام يطالبهم أن ي      -� -الكريم  
 .السيئات والمنكرات الجالبة على العباد غضب اللّه تعالى وسخطه

وهذه الغايات السامية لا يمكن أن يتحقق منها شيء ما دامت قيادة أبناء البشر وتسيير               
شؤوم في الأرض بأيدي أئمة الكفر والضلال ولا يكون من أمر أتباع الـدين الحـق                

إلا أن يستسلموا لأمر هؤلاء وينقادوا لجبروم،يـذكرون اللّـه قـابعين في             وأنصاره  
زواياهم،منقطعين عن الدنيا وشؤوا،مغتنمين ما يتصدق به هؤلاء الجبابرة عليهم مـن            

ومن هنا يظهر ما للإمامة الصالحة وإقامة نظام الحق من أهميـة            ! المسامحات والضمانات 
والحق أن الإنسان لا يمكنه أن يبلغ رضى اللّه         . سهخطيرة تجعلها من غايات الدين وأس     

ألم تروا ما   .. تعالى بأي عمل من أعماله إذا تناسى هذه الفريضة وتقاعس عن القيام ا              
جاء في الكتاب والسنة من ذكر الجماعة ولزومها والسمع والطاعة،حتى إن الإنسـان             

ن صام وصلى وزعم أنـه   وإ- ولو قيد شعرة -ليستوجب القتل إذا خرج من الجماعة       
وهل لذلك من سبب سوى أن غرض الدين الحقيقي وهدفه إنما هو إقامة نظام              . مسلم

وكل ذلك يتوقف تحققه على القوة      . الحق،والإمامة الراشدة وتوطيد دعائمه في الأرض     
الجماعية،والذي يضعضع القوة الجماعية ويفت في عضدها،يجني على الإسـلام وأهلـه       



 ٣١٥

ثم انظروا إلى ما    .. برها وتلافيها بالصلاة ولا بالإقرار بكلمة التوحيد        جناية لا يمكن ج   
القـرآن لـيحكم     من المترلة العالية والمكانة الرفيعة في الدين،حتى إن       » الجهاد«كسب  

هو السعي  » الجهاد«ذلك أن   . على الذين ينكلون عنه ويثاقلون إلى الأرض      » بالنفاق«
وهذا الجهاد هو الـذي     . إقامة نظام الحق،ليس غير   المتواصل والكفاح المستمر في سبيل      

وبعبارة أخرى أنه من كـان      . يجعله القرآن ميزانا يوزن به إيمان الرجل وإخلاصه للدين        
يؤمن باللّه ورسوله لا يمكنه أن يرضى بتسلط النظام الباطل،أو يقعد عن بـذل نفسـه                

 ـ      .. وماله في سبيل إقامة نظام الحق        يء مـن الضـعف     فكل من يبدو في أعمالـه ش
والاستكانة في هذا الباب،فاعلم أنه مدخول في إيمانه،مرتاب في أمره،فكيف ينفعه عمل            

 ...» من أعماله بعد ذلك؟
إن إقامة الإمامة الصالحة في أرض اللّه لها أهمية جوهرية وخطورة بالغة في نظـام               «... 

مله بأن يبذل الجهد    فكل من يؤمن باللّه ورسوله ويدين دين الحق،لا ينتهي ع         . الإسلام
المستطاع لإفراغ حياته في قالب الإسلام،ولا تبرأ ذمته من ذلك فحسـب،بل يلزمـه              
بمقتضى ذلك الإيمان أن يستنفد جميع قواه ومساعيه في انتزاع زمام الأمر مـن أيـدي                
الكافرين والفجرة والظالمين حتى يتسلمه رجال ذوو صلاح ممن يتقون اللّـه،ويرجون            

 الأرض ذلك النظام الحق المرضي عند اللّه الذي به صلاح أمور الدنيا             حسابه،ويقوم في 
  ..١٥٨» وقوام شؤوا

إن الإسلام حين يدعو الناس إلى انتزاع السلطان من أيدي غاصبيه من البشر ورده كله               
للّه،إنما يدعوهم لإنقاذ إنسانيتهم وتحرير رقام من العبودية للعبيد كما يـدعوهم إلى             

إنه يكلفهم أعباء المعركة مع     .. حهم وأموالهم من هوى الطواغيت وشهوام       إنقاذ أروا 
 بكل ما فيها من تضحيات ولكنه ينقذهم من تضحيات أكبر           - تحت رايته    -الطاغوت  

لذلك قالهـا   ..إنه يدعوهم للكرامة،وللسلامة،في آن     ! .. وأطول،كما أا أذل وأحقر   
رينا علَى اللَّهِ كَذِباً إِنْ عدنا فِي مِلَّتِكُم بعد إِذْ          قَدِ افْت «:شعيب عليه السلام مدوية حاسمة    

                                                 
للسيد أبي الأعلى المـودودي أمـير       » الأسس الأخلاقية للحركة الإسلامية   « مقتطفات من مقدمات كتاب       - ١٥٨

 .الجماعة الإسلامية بباكستان



 ٣١٦

ولكـن شـعيبا بقـدر مـا يرفـع      ..» ..نجانا اللَّه مِنها،وما يكُونُ لَنا أَنْ نعود فِيها    
رأسه،وبقدر ما يرفع صوته،في مواجهة طواغيت البشر من الملأ الذين اسـتكبروا مـن              

 هامته،ويسلم وجهه في مواجهة ربه الجليل،الذي وسـع كـل           بقدر ما يخفض  .. قومه  
فهو في مواجهة ربه،لا يتألى عليه ولا يجزم بشيء أمام قدره،ويدع له قياده             . شيء علما 

» إِلَّا أَنْ يشاءَ اللَّه ربنا،وسِع ربنا كُلَّ شيءٍ عِلْمـاً         «:وزمامه،ويعلن خضوعه واستسلامه  
إنه يملك  .. به،في مستقبل ما يكون من أمره وأمر المؤمنين معه          إنه يفوض الأمر للّه ر    ..

رفض ما يفرضه عليه الطواغيت،من العودة في ملتهم ويعلن تصميمه والمؤمنين معه على             
ولكنه لا يجزم بشيء عن مشيئة اللّه       .. عدم العودة ويعلن الاستنكار المطلق للمبدأ ذاته        

ئة،وهو والذين آمنوا معـه لا يعلمـون،ورم        فالأمر موكول إلى هذه المشي    .. به وم   
إنه أدب ولي اللّه مع     .فإلى علمه ومشيئته تفويضهم واستسلامهم    . وسع كل شيء علما   

ولا يتأبى على   . الأدب الذي يلتزم به أمره،ثم لا يتألى بعد ذلك على مشيئته وقدره           . اللّه
هم وهنـا يـدع شـعيب طواغيـت قومـه وديـد          .شيء يريده به ويقدره عليـه     

علَى «:ووعيدهم،ويتجه إلى وليه بالتوكل الواثق،يدعوه أن يفصل بينه وبين قومه بالحق          
وهنا نشهد ذلك   ..» وأَنت خير الْفاتِحِين  . ربنا افْتح بيننا وبين قَومِنا بِالْحق     . اللَّهِ توكَّلْنا 

إنه يعرف مصـدر    ، اللّه ونبيه  في نفس ولي  » الألوهية«مشهد تجلي حقيقة    :المشهد الباهر 
. ويعلم أن ربه هو الذي يفصل بالحق بـين الإيمـان والطغيـان            . القوة،وملجأ الأمان 

ويتوكل على ربه وحده في خوض المعركة المفروضة عليه وعلى المؤمنين معه،والتي ليس             
بـه  عندئذ يتوجه الملأ الكفار من قومه إلى المـؤمنين  .إلا بفتح من ربه ونصر  . منها مفر 

لَئِنِ اتبعتم  :وقالَ الْملَأُ الَّذِين كَفَروا مِن قَومِهِ     «:ليفتنوهم عن دينهم  . يخوفوم ويهددوم 
 ..» شعيباً إِنكُم إِذاً لَخاسِرونَ

إن الطواغيت يتوجهـون أولا إلى الداعيـة        .. إا ملامح المعركة التي تتكرر ولا تتغير        
تعصم بإيمانه وثقته بربه،واستمسك بأمانة التبليغ وتبعتـه،ولم        فإذا اس .ليكف عن الدعوة  

تحولوا إلى الذين اتبعوه يفتنوم عن      .. يرهبه التخويف بالذي يملكه الطغاة من الوسائل        
إـم لا يملكـون حجـة علـى         .. دينهم بالوعيد والتهديد،ثم بالبطش والعـذاب       



 ٣١٧

يعون إقناع القلوب بجاهليتهم    باطلهم،ولكن يملكون أدوات البطش والإرهاب ولا يستط      
 ولكنهم يسـتطيعون    - وبخاصة تلك التي عرفت الحق فما عادت تستخف بالباطل           -

 .البطش بالمصرين على الإيمان،الذي أخلصوا الدينونة للّه فأخلصوا له السلطان
ولكنه من سنة اللّه الجارية أنه عند ما يتمحض الحق والباطل،ويقفان وجها لوجـه في               

فَأَخـذَتهم  «..وهكـذا كـان     .. ملة تجري سنة اللّه الـتي لا تتخلـف          مفاصلة كا 
جــاثِمِين وا فِــي دارِهِــمحــبفَةُ،فَأَصجالرجفــة والجثــوم،جزاء التهديــد ..» الر

لَئِنِ اتبعتم شعيباً «:ويرد السياق على قولتهم   ..والاستطالة،وبسط الأيدي بالأذى والفتنة     
فيقـرر  ! وهي التي قالوها مهددين متوعدين للمؤمنين بالخسارة.. » اسِرونَإِنكُم إِذاً لَخ 

 أن الخسران لم يكن من نصيب الذين اتبعوا شعيبا،إنما كان مـن             - في كم واضح     -
الَّذِين كَذَّبوا شعيباً كـانوا     . الَّذِين كَذَّبوا شعيباً كَأَنْ لَم يغنوا فِيها      «:نصيب قوم آخرين  

 الْخاسِرِين ملا حيـاة ولا    . ففي ومضة ها نحن أولاء نراهم في دارهـم جـاثمين          ..» ه
ويطـوي صـفحتهم   ! كأن لم يعمروا هذه الدار،وكأن لم يكن لهم فيها آثـار   . حراك

مشيعة بالتبكيت والإهمال،والمفارقة والانفصال،من رسولهم الذي كان أخاهم،ثم افترق         
ن مصيرهم،حتى لم يعد يأسـى علـى مصـيرهم          طريقه عن طريقهم،فافترق مصيره ع    

يا قَومِ لَقَد أَبلَغتكُم رِسالاتِ ربي      :فَتولَّى عنهم،وقالَ «:الأليم،وعلى ضيعتهم في الغابرين   
فهو أمـة   . إنه من ملة وهم من ملة     ..» ونصحت لَكُم،فَكَيف آسى على قَومٍ كافِرِين؟     

والأقوام،فلا اعتبار  لها في هذا الدين،ولا وزن لها في ميزان           أما صلة الأنساب    . وهم أمة 
فالوشيجة الباقية هي وشيجة هذا الدين،والارتباط بين الناس إنما يكون في حبل            .. اللّه  

 ١٥٩.. اللّه المتين 
 

������������� 

                                                 
 ]١٧٧٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٥٩



 ٣١٨

�������ق�א������.���Aא�vאYW'ن���א��א_�-�و��א�vא�������ق�א������.���Aא�vאYW'ن���א��א_�-�و��א�vא�������ق�א������.���Aא�vאYW'ن���א��א_�-�و��א�vא�������ق�א������.���Aא�vאYW'ن���א��א_�-�و��א�vא����
 

روا ربكُم ثُم توبوا إِلَيـهِ يمـتعكُم متاعـاً حسـناً إِلى أَجـلٍ               وأَنِ استغفِ «:قال تعالى 
 ..» مسمى،ويؤتِ كُلَّ ذِي فَضلٍ فَضلَه،وإِنْ تولَّوا فَإِني أَخاف علَيكُم عذاب يومٍ كَبِيرٍ

ياة البشـرية،وحقيقة اتصـال   إا حقيقة العلاقة بين القيم الإيمانية والقيم الواقعية في الح       
وهي حقيقة في حاجة إلى     ..طبيعة الكون ونواميسه الكلية بالحق الذي يحتويه هذا الدين          

يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا والذين لم تصـقل   جلاء وتثبيت وبخاصة في نفوس الذين     
 ..أرواحهم وتشف حتى ترى هذه العلاقة أو على الأقل تستشعرها 

 سبحانه  -زل به هذا الدين غير منفصل عن الحق المتمثل في ألوهية اللّه             إن الحق الذي ن   
 والحق الذي خلقت به السماوات والأرض،المتجلي في طبيعة هذا الكون ونواميسـه             -

 - سـبحانه    -والقرآن الكريم كثيرا ما يربط بين الحق المتمثل في ألوهية اللّه            ..الأزلية  
والحق ..ض والحق المتمثل في الدينونة للّه وحده        والحق الذي قامت به السماوات والأر     

المتمثل في دينونة الناس للّه يوم الحساب بصفة خاصة،والحق في الجزاء على الخير والشر              
وما خلَقْنا السماءَ والْـأَرض ومـا        «:وذلك في مثل هذه النصوص    ..في الدنيا والآخرة    

 ما لاعِبِينهنيب.   نا أَنْ ندأَر ا      لَونلَد مِن ذْناهخواً لَاتخِذَ لَهت..    ا فاعِلِينإِنْ كُن..   قْـذِفلْ نب
بِالْحق علَى الْباطِلِ فَيدمغه فَإِذا هو زاهِق،ولَكُم الْويلُ مِمـا تصِـفُونَ،ولَه مـن فِـي                

يسبحونَ اللَّيلَ  .عن عِبادتِهِ ولا يستحسِرونَ   السماواتِ والْأَرضِ،ومن عِنده لا يستكْبِرونَ      
أَمِ اتخذُوا آلِهةً مِن الْأَرضِ هم ينشِرونَ؟ لَو كانَ فِيهِما آلِهةٌ إِلَّا اللَّـه              .والنهار لا يفْترونَ  

أَمِ .لُ عما يفْعلُ وهـم يسـئَلُونَ      لا يسئَ .لَفَسدتا،فَسبحانَ اللَّهِ رب الْعرشِ عما يصِفُونَ     
هذا ذِكْر من معِي وذِكْـر مـن قَبلِي،بـلْ          .هاتوا برهانكُم :اتخذُوا مِن دونِهِ آلِهةً؟ قُلْ    

ا نوحِي إِلَيهِ   وما أَرسلْنا مِن قَبلِك مِن رسولٍ إِلَّ      .أَكْثَرهم لا يعلَمونَ الْحق فَهم معرِضونَ     
يا أَيها الناس إِنْ كُنتم فِي ريـبٍ        «).٢٥ - ١٦الأنبياء  (...» أَنه لا إِله إِلَّا أَنا فَاعبدونِ     

يرِ مِن الْبعثِ فَإِنا خلَقْناكُم مِن ترابٍ،ثُم مِن نطْفَةٍ،ثُم مِن علَقَةٍ،ثُم مِن مضغةٍ مخلَّقَةٍ وغَ             
             طِفْلًـا،ثُم كُمـرِجخن ى،ثُممسلٍ مشاءُ إِلى أَجحامِ ما نفِي الْأَر قِرنو،لَكُم نيبلَّقَةٍ،لِنخم



 ٣١٩

            لَمعلا يرِ لِكَيمذَلِ الْعإِلى أَر دري نم كُممِنفَّى،ووتي نم كُممِنو،كُمدوا أَشلُغبدِ  -لِتعب مِن  
 شيئاً،وترى الْأَرض هامِدةً،فَإِذا أَنزلْنا علَيها الْماءَ اهتزت وربت،وأَنبتت مِن كُلِّ           -عِلْمٍ  

زوجٍ بهِيجٍ ذلِك بِأَنَّ اللَّه هو الْحق،وأَنه يحيِ الْموتى،وأَنه على كُلِّ شـيءٍ قَـدِير،وأَنَّ     
اعورِالسفِي الْقُب نثُ معبي أَنَّ اللَّهفِيها،و بيةٌ لا ر٧ - ٥:الحج...(» ةَ آتِي.( 

»                إِنَّ اللَّـهو،مهقُلُوب لَه بِتخوا بِهِ فَتمِنؤفَي كبر مِن قالْح هأَن وا الْعِلْمأُوت الَّذِين لَمعلِيو
ولا يزالُ الَّذِين كَفَروا فِي مِريةٍ مِنه حتى تـأْتِيهم          .راطٍ مستقِيمٍ لَهادِ الَّذِين آمنوا إِلى صِ    

الْملْك يومئِذٍ،لِلَّهِ يحكُم بينهم،فَالَّـذِين آمنـوا       .الساعةُ بغتةً أَو يأْتِيهم عذاب يومٍ عقِيمٍ      
والَّذِين كَفَروا وكَذَّبوا بِآياتِنا فَأُولئِك لَهم عـذاب  .لنعِيمِوعمِلُوا الصالِحاتِ فِي جناتِ ا   

هِينم.              إِنَّ اللَّهناً،وسقاً حرِز اللَّه مهقَنزروا لَيمات قُتِلُوا أَو بِيلِ اللَّهِ ثُموا فِي سرهاج الَّذِينو
  ازِقِينالر ريخ ولَه.مهخِلَندلَي     لِيمح لِيملَع إِنَّ اللَّهو،هنوضرلًا يخدبِمِثْلِ    . م عاقَب نمو ذلِك

 غَفُور فُولَع إِنَّ اللَّه،اللَّه هنرصنهِ لَيلَيع غِيب بِهِ ثُم وقِبلَ فِـي  .ما عاللَّي ولِجي بِأَنَّ اللَّه ذلِك
    هارالن ولِجيهارِ والن    صِيرب مِيعس أَنَّ اللَّهلِ،وأَنَّ مـا        .فِي اللَّيو،ـقالْح وه بِأَنَّ اللَّه ذلِك

        الْكَبِير لِيالْع وه أَنَّ اللَّهالْباطِلُ،و وونِهِ هد ونَ مِنعدماءِ ماءً        .يالس لَ مِنزأَن أَنَّ اللَّه رت أَلَم
  ضخم ضالْأَر بِحصفَت    بِيرخ لَطِيف ةً؟ إِنَّ اللَّهإِنَّ         .رضِ وما فِي الْـأَرماواتِ وما فِي الس لَه

   مِيدالْح نِيالْغ ولَه رِ             .اللَّهحرِي فِي الْبجت الْفُلْكضِ وما فِي الْأَر لَكُم رخس أَنَّ اللَّه رت أَلَم
   ماءَ أَنْ تالس سِكميرِهِ،وبِأَم        حِيمر فؤاسِ لَربِالن ضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ،إِنَّ اللَّهلَى الْأَرع قَع.  ـوهو

       سانَ لَكَفُورإِنَّ الْإِن،يِيكُمحي ثُم كُممِيتي ثُم ياكُمالَّذِي أَح.       ـمـكاً هسنلْنا معةٍ جلِكُلِّ أُم
   رِ،وفِي الْأَم كننازِعفَلا ي،قِيمٍ           ناسِكُوهـتسم ـدىلـى هلَع ـكإِن،كبإِلى ر عاد... «

 ).٦٧ - ٥٤:الحج..(
وهكذا نجد في هذه النصوص وأمثالها في القرآن الكريم العلاقة الواضحة بين كون اللّـه               
سبحانه هو الحق،وبين خلقه لهذا الكون وتدبيره بنواميسه ومشيئته بالحق،وبين الظواهر           

وبين تتريل هذا الكتاب بالحق،وبين الحكم بين الناس في الـدنيا           .قالكونية التي تتم بالح   
فكله حق واحد موصول ينشأ عنه جريان قدر اللّه بما يشاء،وتسـليط          ..والآخرة بالحق   

القوى الكونية بالخير والشر على من يشاء وفق ما يكون من الناس من الخير والشـر في   



 ٣٢٠

الاستغفار والتوبـة،وبين المتـاع الحسـن    ومن هنا كان ذلك الربط بين  . الابتلاء  دار  
فكل أولئك موصول بمصدر واحد هو الحق المتمثل في ذات          ...وإرسال السماء مدرارا    

اللّه سبحانه وفي قضائه وقدره،وفي تدبيره وتصريفه،وفي حسابه وجزائه،في الخـير وفي            
القيم العملية  ومن هذا الارتباط مجلى أن القيم الإيمانية ليست منفصلة عن           ..الشر سواء   

سواء عن طريق قدر اللّه الغيبي المتعلق بعالم        .فكلتاهما تؤثر في هذه الحياة    .في حياة الناس  
أو عن طريق الآثار العملية المشهودة التي يمكـن         .الأسباب من وراء علم البشر وسعيهم     

وهي الآثار التي ينشئها في حيـام الإيمـان أو عـدم            .للبشر رؤيتها وضبطها كذلك   
إن سيادة المنهج الإلهي في مجتمع معناه أن يجد كل          و.ان،من النتائج المحسوسة المدركة   الإيم

عامل جزاءه العادل في هذا اتمع،وأن يجد كل فرد الأمـن والسـكينة والاسـتقرار               
 ومن شأن هـذا     - فضلا على الأمن والسكينة والاستقرار القلبي بالإيمان         -الاجتماعي  

سنا في هذه الدنيا قبل أن يلقوا جزاءهم الأخير في الآخـرة            كله أن يمتع الناس متاعا ح     
إن الدينونة للّه وحده في مجتمع من شأا أن تصون جهود الناس            :وحين قلنا مرة  . .١٦٠

وطاقام من أن تنفق في الطبل والزمر والنفخ والتراتيل والتسابيح والترانيم والتـهاويل             
 شيئا من خصائص الألوهية حتى تخضع لها        التي تطلق حول الأرباب المزيفة،لتخلع عليها     

ومن شأن هذا أن يوفر هذه الجهود والطاقـات للبنـاء في الأرض والعمـارة          ! الرقاب
فضلا علـى الكرامـة والحريـة       .والنهوض بتكاليف الخلافة فيكون الخير الوفير للناس      

  ..١٦١والمساواة التي يتمتع ا الناس في ظل الدينونة للّه وحده دون العباد 
  . .١٦٢وليست هذه إلا نماذج من ثمار الإيمان حين تتحقق حقيقته في حياة الناس 

 
������������� 

  

                                                 
 .  من هذا الجزء١٨٧٢ - ١٨٧١ ص  - ١٦٠
 .  من هذا الجزء١٨٩٧ ص  - ١٦١
يراجع كذلك ما جاء في تقـديم  و]٢٥٣٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت- القرآن للسيد قطب   في ظلال  - ١٦٢

 . ١٨ - ١٦الجزء الأول ص » في ظلال القرآن«:هذه الطبعة المنقحة لهذه الظلال بعنوان



 ٣٢١

<o' �وא��Vא�A.אع��L�א�������ق�א����<o' �وא��Vא�A.אع��L�א�������ق�א����<o' �وא��Vא�A.אع��L�א�������ق�א����<o' �وא��Vא�A.אع��L�א�������ق�א��������
 

نقف ابتداء أمام إدراك فرعون وملئه أن إيمان السحرة بـرب العـالمين،رب موسـى               
التي يقوم عليها هـذا     وهارون،يمثل خطرا على نظام ملكهم وحكمهم لتعارض القاعدة         

.. وقد عرضنا لهذا الأمر من قبـل    .. الإيمان،مع القاعدة التي يقوم عليها ذلك السلطان        
إنه لا يجتمع في قلـب واحـد،ولا في بلـد           .. ونريد أن نقرر هذه الحقيقة ونؤكدها       

واحد،ولا في نظام حكم واحد،أن يكون اللّه رب العالمين،وأن يكون السلطان في حياة             
 ..فهذا دين وذلك دين ..  لعبد من العبيد،يباشره بتشريع من عنده وقوانين الناس

 بعد أن أشرق نور الإيمان في قلوم،وجعل لهم         -ونقف بعد ذلك أمام إدراك السحرة       
 أن المعركة بينهم وبين فرعون وملئه هي معركة العقيدة وأنـه لا             -فرقانا في تصورهم    

 .ينينقم منهم إلا إيمام برب العالم
فهذا الإيمان على هذا النحو يهدد عرش فرعون وملكه وسلطانه ويهدد مراكز الملأ من              

مـن ربوبيـة    :أو بتعبير آخر مـرادف    ... قومه وسلطام المستمد من سلطان فرعون       
وهذا الإدراك لطبيعة المعركة    .. فرعون،ويهدد القيم التي يقوم عليها اتمع الوثني كله         

فهو وحده الذي أهل هـؤلاء    . لدعوة إلى ربوبية اللّه وحده    ضروري لكل من يتصدى ل    
إم يقدمون على الموت مسـتهينين ليقينـهم        .. المؤمنين للاستهانة بما يلقونه في سبيله       

بأم هم المؤمنون برب العالمين وأن عدوهم على دين غير دينهم لأنه بمزاولته للسلطان              
وما يمكن أن   .. فهو إذن من الكافرين     ..   وتعبيد الناس لأمره ينكر ربوبية رب العالمين      

 على ما ينتظرهم فيها من التعـذيب        -يمضي المؤمنون في طريق الدعوة إلى رب العالمين         
أـم هـم المؤمنـون،وأن أعـداءهم هـم          : إلا بمثل هذا اليقين بشـقيه      -والتنكيل  

 .الكافرون،وأم إنما يحاربوم على الدين،ولا ينقمون منهم إلا الدين



 ٣٢٢

وانتصار العزيمة علـى    . قف بعد ذلك أمام الروعة الباهرة لانتصار العقيدة على الحياة         ون
نعترف أننا نعجز   .. وهو مشهد بالغ الروعة     . على الشيطان » الإنسان«وانتصار  . الألم

 ١٦٣!فندعه كما صوره النص القرآني الكريم. عن القول فيه
ت أَودِيـةٌ بِقَـدرِها،فَاحتملَ السـيلُ زبـداً         أَنزلَ مِن السماءِ ماءً،فَسالَ    «:وقال تعالى 

كَذلِك يضـرِب اللَّـه     .ومِما يوقِدونَ علَيهِ فِي النارِ ابتِغاءَ حِلْيةٍ أَو متاعٍ زبد مِثْلُه          :رابِياً
كَـذلِك  .الناس فَيمكُثُ فِي الْأَرضِ فَأَما الزبد فَيذْهب جفاءً،وأَما ما ينفَع       .الْحق والْباطِلَ 

 ..» يضرِب اللَّه الْأَمثالَ
وإنزال الماء من السماء حتى تسيل به الوديان يتناسق مع جو البرق والرعد والسـحاب               
الثقال في المشهد السابق ويؤلف جانبا من المشهد الكوني العام،الذي تجـري في جـوه               

وأن تسيل هـذه    ..كذلك يشهد بقدرة الواحد القهار      وهو  .قضايا السورة وموضوعاا  
الأودية بقدرها،كل بحسبه،وكل بمقدار طاقته ومقدار حاجته يشـهد بتـدبير الخـالق             

وليس هذا أو ذلـك     ..وهي إحدى القضايا التي تعالجها السورة       ..وتقديره لكل شيء    
الذي يمرون عليـه  بعد إلا إطارا للمثل الذي يريد اللّه ليضربه للناس من مشهود حيام       

 .دون انتباه
إن الماء ليترل من السماء فتسيل به الأودية،وهو يلم في طريقه غثاء،فيطفو على وجهـه               

هذا الزبد نافش راب منـتفخ  .حتى ليحجب الزبد الماء في بعض الأحيان في صورة الزبد 
 ولكنه هو الماء الـذي يحمـل      ..والماء من تحته سارب ساكن هادئ       .ولكنه بعد غثاء  ..

كذلك يقع في المعادن التي تذاب لتصاغ منها حلية كالذهب والفضة،أو           ..الخير والحياة   
آنية أو آلة نافعة للحياة كالحديد والرصاص،فإن الخبث يطفو وقـد يحجـب المعـدن               

ذلك مثل الحق والباطل في هذا      ..ولكنه بعد خبث يذهب ويبقى المعدن في نقاء         .الأصيل
ينتفخ ويبدو رابيا طافيا ولكنه بعد زبد أو خبث،ما يلبـث           فالباطل يطفو ويعلو و   .الحياة

وربمـا  .والحق يظل هادئا ساكنا   .أن يذهب جفاء مطروحا لا حقيقة له ولا تماسك فيه         
ولكنه هو الباقي في الأرض كالمـاء       .يحسبه بعضهم قد انزوى أو غار أو ضاع أو مات         

                                                 
 ]١٨١١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٦٣



 ٣٢٣

وكذلك يقرر مصـائر   » ه الْأَمثالَ كَذلِك يضرِب اللَّ  «.المحيي والمعدن الصريح،ينفع الناس   
وهو اللّه الواحد القهار،المدبر    .ومصائر الأعمال والأقوال  .الدعوات،ومصائر الاعتقادات 

 ١٦٤.للكون والحياة،العليم بالظاهر والباطن،والحق والباطل والباقي والزائل
من فَـوقِكُم أَو مِـن تحـتِ        قُلْ هو الْقَادِر علَى أَن يبعثَ علَيكُم عذَابا         {:وقال تعالى 

             ملَّهاتِ لَعالآي فرصن فكَي ضٍ انظُرعب أْسكُم بضعب ذِيقيعاً وشِي كُملْبِسي أَو لِكُمجأَر
 سورة الأنعام) ٦٥(} يفْقَهونَ
لأن تعني تمام التمكن وأنه لا قدرة ولا حيلة لأحد حيـال قـدرة االله؛   " قادر " وكلمة  

وقـد  ،الحق سبحانه وتعالى يملي للقوم الظالمين ويمد لهم الأمر ثم يأخذهم بغتة بالعذاب            
فسـلط علـيهم   ،يأتي العذاب من فوقهم كما جاء لقوم أبرهة الذين أرادوا هدم الكعبة        

وهناك مـن أخـذهم     ،جعلتهم كعصف مأكول  ،ترميهم بحجارة من سجيل   ،طيراً أبابيل 
وكل ذلك عذاب جاء من فوق      ،م بريح صرصر عاتية   وهناك من أهلكته  ،الحق بالصيحة 

 .تلك الأقوام
وهـذه  ،وكذلك قوم فرعون أغرقتهم المياه    ،أما قارون فقد خسف االله به وبداره الأرض       

وقد يأتي أيضاً مـن     ،فالعذاب قد يأتي من فوق أو من تحت الأرجل حسياً         . هي التحتية 
طه االله علـى الطغـاة الكبـار        ومثال ذلك العذاب الذي يسـل     ،فوقية أو تحتية معنوية   

 .وقد يأتي العذاب من الفئات الفقيرة التي تعيش أسفل السلم الاجتماعي،المستبدين
والمقصود بلبس الأمـر    ].٦٥:الأنعام[} أَو يلْبِسكُم شِيعاً ويذِيق بعضكُم بأْس بعضٍ        { 

والشـيعة  ". ة  شـيع " هـي جمـع     " شـيعاً   " و. أي خلطه بصورة لا يتبينها الرائي     
ويجمعهم عليه كلمة واحدة وحركـة واحـدة        ،المتعاونون على أمر ولو كان باطلا     :هم

أي أن كل جماعـة مـنكم      } أَو يلْبِسكُم شِيعاً    { :والمقصود بقوله الحق  . وغاية واحدة 
وتختلط الأمور بين الاختلافات المذهبية التي تختفـي وراء  ،تتفرق ويكون لكل منهم أمير   

 .وبذلك يذيق االله الناس بأس بعضهم بعضاً،الأهواء

                                                 
 ]٢٦٩١ص [ بن نايف الشحود  علي- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٦٤



 ٣٢٤

ولماذا كل ذلك؟ لأن الناس ما دامت فد انفرطت عن منهج االله نجد الحق يترك بعضهم                
ولكن أُغير ذلك في ملك االله ونواميسـه        . لبعض ويتولى كل قوم إذاقة غيرهم العذاب      

والشمس هي  ،والأرض بعناصرها هي الأرض   ،فالسماء هي السماء  ،الثابتة من شيء؟ أبداً   
 .والمطر هو المطر،والنجوم هي النجوم،والقمر هو القمر،الشمس

ويصير كل بعض مـن     ،إن الذي يحدث فقط هو أن يذيق االله الناس بعضهم بأس بعض           
ومادام ،نعلم أن الناس كلها مذنبة    ،وعندما نرى الناس تشكو   . الناس ظالماً للبعض الآخر   

 يسلط الحق بعضنا على بعـض حـتى         الكل قد أذنب وخرج عن منهج االله فلا بد أن         
ولن يرتـاحوا إلا إذا     ،يعرف الجميع أم قد انفلتوا عن منهج االله لذلك يلقون المتاعب          

عادوا إلى أحضان منهج االله؛ لأن منهج االله يمنع أن يتكبر إنسان مـؤمن علـى أخيـه                  
 ـ        . والكل يسجد لإله واحد   . المؤمن رى ولهذا وضع الحق لنا العبادات الجماعية حـتى ي

الضعيف في سلطان الدنيا القوي في السلطان وهو يشترك معـه في السـجود للإلـه                
 .الواحد

إن من بين الـذين     ،مثال ذلك ما نراه من طواف الناس حول الكعبة في ملابس الإحرام           
ومن بين هؤلاء   ،يطوفون قوما من وجهاء الناس وأصحاب الرتب العالية والمنازل الرفيعة         

ويرى الضعيف نفسه مساوياً لمن في المركز       ،تلون إلا المكانة الضئيلة   أيضاً نجد الذين لا يح    
    .الاجتماعي القوي

ويريد سـبحانه بـذلك     . الكل يقف أمام ربه وهو ذليل ويمسك بأستار الكعبة باكياً         
قُلْ هو  { .استطراق الغرور بين المؤمنين ويكون الناس جميعا أمام االله وفي بيته على سواء            

 ع عاً         الْقَادِرشِـي كُملْبِسي أَو لِكُمجتِ أَرحمِن ت أَو قِكُمن فَوذَاباً مع كُملَيثَ ععبلَىا أَن ي
 ].٦٥:الأنعام[} ويذِيق بعضكُم بأْس بعضٍ انظُر كَيف نصرف الآياتِ لَعلَّهم يفْقَهونَ 

إننا نرى المنسوبين إلى الإسـلام      ،ناس شيعاً وها نحن أولاء نرى كيف أن الحق يلبس ال        
وإذا كان هؤلاء وأولئك طائفتين مؤمنتين تتقاتلان       . يذبح بعضهم بعضاً لسنوات طويلة    

وإِن طَآئِفَتـانِ مِـن   { :فأين الطائفة الثالثة التي تفصل بين الطائفتين مصداقاً لقوله الحق         
   نيواْ بلِحلُواْ فَأَصتاقْت مِنِينؤغِـي           الْمبى فَقَاتِلُواْ الَّتِـي ترلَى الأُخا عماهدإِح تغا فَإِن بمه



 ٣٢٥

                حِـبي أَقْسِطُواْ إِنَّ اللَّـهلِ ودا بِالْعمهنيواْ بلِحفَأَص رِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتفِيءَ إِلَى أَمى تتح
 قْسِطِين٩:الحجرات[}الْم.[ 

ومن العجيـب أن    ،ويزداد عـدد الضـحايا    ،الإسلام يسيل ها هوذا الدم المنسوب إلى      
وذلك يدل علـى    . أو يمدون كل طائفة بأدوات الدمار     ،الآخرين يقفون موقف المتفرج   

 .أن المسألة طامة وعامة
القاعدة أنه لا يوجد صراع بين حقـين؛ لأنـه لا           ،والقاعدة التي قلناها من قبل لا تتغير      

ولا يطول أبداً الصراع بين الحق والباطـل؛ لأن         . يوجد في الأمر الواحد إلا حق واحد      
ولكن الصراع إنما يطول بين باطلين؛ لأن أحدهما ليس أولى مـن         . الباطل زهوق وزائل  
 .الآخر بأن ينصره االله

 وكان الصراع الدائر هناك     - إبان الحرب الأهلية     -ومثال آخر كنا نراه في بلد كلبنان        
وكل إنسـان  ،وكل إنسان منهم له هواه  ،بمفردهيكاد يوضح لنا أن كل فرد صار طائفة         

انظُر كَيف نصـرف الآيـاتِ لَعلَّهـم        { .يذيق غيره العذاب ويذوق من غيره العذاب      
 ].٦٥:الأنعام[} يفْقَهونَ 

وينوع سبحانه الحجج والبراهين ويأتي لهم بالأحداث والنوازل حتى يتبين للجميع أنه لا             
والمقصود أن  . والفقه هو شدة الفهم   . ت عن منهج االله حتى يفقهوا     راحة أبداً في الانفلا   

نأخذ ونتفهم العظة من كل الآيات التي يجريها الحق أمامنا عسـانا نرجـع إلى مـراد                 
 .١٦٥االله
 

������������  

                                                 
 ]٨٤٧ص [تفسير الشعراوي  - ١٦٥



 ٣٢٦

�'�'Z8��A.א�$#-�א��),=!�و���_' @�hא�A.������ق�א����'�'Z8��A.א�$#-�א��),=!�و���_' @�hא�A.������ق�א����'�'Z8��A.א�$#-�א��),=!�و���_' @�hא�A.������ق�א����'�'Z8��A.א�$#-�א��),=!�و���_' @�hא�A.������ق�א�������
 

نن،فَسِيروا فِي الْأَرضِ،فَانظُروا كَيف كـانَ عاقِبـةُ        قَد خلَت مِن قَبلِكُم س     «:قال تعالى 
كَذِّبِينالْم.قِينتعِظَةٌ لِلْمومو دىهاسِ ويانٌ لِلنهذا ب «.. 

إن القرآن ليربط ماضي البشرية بحاضرها،وحاضرها بماضيها،فيشير من خلال ذلك كله           
 .إلى مستقبلها

 القول أول مرة لم تكن حيام،ولم تكن معارفهم،ولم         وهؤلاء العرب الذين وجه إليهم    
 -لولا هذا الإسلام    . لتسمح لهم بمثل هذه النظرة الشاملة      - قبل الإسلام    -تكن تجارم   

 .. الذي أنشأهم به اللّه نشأة أخرى،وخلق به منهم أمة تقود الدنيا -وكتابه القرآن 
ن ليقود تفكيرهم إلى الـربط بـين        إن النظام القبلي الذي كانوا يعيشون في ظله،ما كا        

سكان الجزيرة وما جريات حيام فضلا على الـربط بـين سـكان هـذه الأرض                
وأحداثها،فضلا على الربط بين الأحداث العالمية والسنن الكونية التي تجري وفقها الحياة            

! انوهي نقلة بعيدة لم تنبع من البيئة،ولم تنشأ من مقتضيات الحياة في ذلك الزم             ..جميعا  
وارتقت م إلى مستواها،في ربع قـرن       ! بل حملتهم إليها  .إنما حملتها إليهم هذه العقيدة    

على حين أن غيرهم من معاصريهم لم يرتفعوا إلى هذا الأفق مـن الـتفكير               .من الزمان 
العالي إلا بعد قرون وقرون ولم يهتدوا إلى ثبات السنن والنواميس الكونيـة،إلا بعـد               

ا اهتدوا إلى ثبات السنن والنواميس نسوا أن معها كذلك طلاقـة            فلم..أجيال وأجيال   
فأما هذه الأمة المختارة فقد اسـتيقنت هـذا    ..المشيئة الإلهية،وأنه إلى اللّه تصير الأمور       

كله،واتسع له تصورها،ووقع في حسـها التـوازن بـين ثبـات السـنن وطلاقـة                
 إلى  - بعد هذا    -لثابتة والاطمئنان   المشيئة،فاستقامت حياا على التعامل مع سنن اللّه ا       

 ..» قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن«! مشيئته الطليقة
فما وقع منـها في غـير     .وهي هي التي قررا المشيئة الطليقة     .وهي هي التي تحكم الحياة    

 في زمانكم،وما انطبق منها على مثل حالكم فهـو         - بمشيئة اللّه    -زمانكم فسيقع مثله    
 .بق على حالكمكذلك سينط



 ٣٢٧

والأرض كلـها مسـرح للحيـاة       .فالأرض كلـها وحـدة    ..» فَسِيروا فِي الْأَرضِ  «
 .والأرض والحياة فيها كتاب مفتوح تتملاه الأبصار والبصائر.البشرية

»     كَـذِّبِينةُ الْمكانَ عاقِب فظُروا كَيـا آثـارهم في           ..» فَان وهـي عاقبـة تشـهد
ولقد ذكر القرآن الكريم كـثيرا      ..تناقلها خلفهم هناك    الأرض،وتشهد ا سيرهم التي ي    

بعضها حـدد مكانـه وزمانـه       .من هذه السير ومن هذه الآثار في مواضع منه متفرقة         
 .وشخوصه

وهنا يشير هذه الإشارة املة ليصل منها       ..وبعضها أشار إليه بدون تحديد ولا تفصيل        
 :إلى نتيجة مجملة

ذلك كي تطمـئن    .ي مثله للمكذبين اليوم وغدا    إن ما جرى للمكذبين بالأمس سيجر     
وكي تحذر الانزلاق مع المكذبين من جهـة        .قلوب الجماعة المسلمة إلى العاقبة من جهة      

وفي السياق سيرد   .وقد كان هنالك ما يدعو إلى الطمأنينة وما يدعو إلى التحذير          .أخرى
 .من هذه الدواعي الكثير

هـذا بيـانٌ    «:للعظة والعبرة ـذا البيـان     وعلى إثر بيان هذه السنة يتجاوب النداء        
قِينتعِظَةٌ لِلْمومو دىهاسِ،ولِلن «.. 

فهو نقلة بشرية بعيدة ما كان الناس ببالغيها لـولا هـذا البيـان      .هذا بيان للناس كافة   
خاصة هي التي تجد فيه الهدى،وتجد فيه الموعظة،وتنتفع به وتصـل            ولكن طائفة .الهادي

 ..» المتقين«ائفة ط..على هداه 
والعظة البالغة لا ينتفع    .إن الكلمة الهادية لا يستشرفها إلا القلب المؤمن المفتوح للهدى         

والناس قلما ينقصهم العلـم بـالحق       ..ا إلا القلب التقي الذي يخفق لها ويتحرك ا          
لى إن الحق بطبيعته من الوضوح والظهور بحيث لا يحتاج إ         ..والباطل،وبالهدى والضلال   

والرغبـة في   ..إنما تنقص الناس الرغبة في الحق،والقدرة على اختيار طريقه          .بيان طويل 
ومن ..الحق والقدرة على اختيار طريقه لا ينشئهما إلا الإيمان،ولا يحفظهما إلا التقوى             

تنص على أن ما في هذا الكتاب من حق،ومن         .ثم تتكرر في القرآن أمثال هذه التقريرات      
فالإيمان والتقـوى  .إنما هي للمؤمنين وللمتقين  .. موعظة،ومن عبرة    هدى،ومن نور،ومن 



 ٣٢٨

وهما اللذان يزينان للقلـب     .هما اللذان يشرحان القلب للهدى والنور والموعظة والعبرة       
وهذا هو  ..واحتمال مشقات الطريق    ..اختيار الهدى والنور والانتفاع بالموعظة والعبرة       

فكم ممن يعلمون ويعرفـون،وهم     ..لعلم والمعرفة   لا مجرد ا  ..الأمر،وهذا هو لب المسألة     
إما خضوعا لشهوة لا يجدي معها العلم والمعرفة،وإما خوفـا          .في حمأة الباطل يتمرغون   

 !من أذى ينتظر حملة الحق وأصحاب الدعوة
ولا تهِنـوا ولا    «:وبعد هذا البيان العريض يتجه إلى المسلمين بالتقوية والتأسية والتثبيت         

 ولا تحزنوا   - من الوهن والضعف     -لا نوا   ..» إِنْ كُنتم مؤمِنِين  . وأَنتم الْأَعلَونَ  تحزنوا
عقيدتكم أعلى فـأنتم تسـجدون للّـه        .. وأنتم الأعلون    - لما أصابكم ولما فاتكم      -

فـأنتم  .ومنهجكم أعلـى  ! وحده،وهم يسجدون لشيء من خلقه أو لبعض من خلقه        
ودوركم ! اللّه،وهم يسيرون على منهج من صنع خلق اللّه       تسيرون على منهج من صنع      

فأنتم الأوصياء على هذه البشرية كلها،الهداة لهذه البشرية كلها،وهم شاردون عن           .أعلى
ومكانكم في الأرض أعلى،فلكم وراثة الأرض التي وعـدكم         .النهج،ضالون عن الطريق  

وإن .ؤمنين حقا فأنتم الأعلـون    فإن كنتم م  ..اللّه ا،وهم إلى الفناء والنسيان صائرون       
فإنما هي سنة اللّه أن تصابوا وتصـيبوا،على أن         .كنتم مؤمنين حقا فلا نوا ولا تحزنوا      

إِنْ يمسسكُم قَرح فَقَد مس الْقَوم      «: والتمحيص الابتلاء  تكون لكم العقبى بعد الجهاد و     
 مِثْلُه حقَر.   يداوِلُها بن امالْأَي تِلْكاسِ والن ن.         كُمخِـذَ مِـنتيوا،ونآم الَّـذِين اللَّـه لَمعلِيو

 ..» ولِيمحص اللَّه الَّذِين آمنوا ويمحق الْكافِرِين.واللَّه لا يحِب الظَّالِمِين.شهداءَ
وذكر القرح الذي أصام وأصاب المكذبين قرح مثله،قد يكـون إشـارة إلى غـزوة               

وقد يكـون إشـارة إلى غـزوة        .وقد مس القرح فيها المشركون وسلم المسلمون      .درب
حتى هـزم المشـركون وقتـل منـهم         .وقد انتصر فيها المسلمون في أول الأمر      .أحد

سبعون،وتابعهم المسلمون يضربون أقفيتهم حتى لقد سقط علم المشـركين في ثنايـا             
ثم ..رأة فلاثوا ا وتجمعـوا عليهـا        حتى رفعته لهم ام   .المعركة فلم يتقدم إليه منهم أحد     

 واختلفوا فيما   -� -كانت الدولة للمشركين،حينما خرج الرماة على أمر رسول اللّه          
جزاء وفاقا لهذا الاختلاف وذلـك      .فأصاب المسلمين ما أصام في اية المعركة      .بينهم



 ٣٢٩

وخـروجهم  الخروج،وتحقيقا لسنة من سنن اللّه التي لا تتخلف،إذ كان اختلاف الرماة            
واللّه قد كتب النصر في معارك الجهاد لمن يجاهـدون في           .ناشئين من الطمع في الغنيمة    

وتحقيقا كذلك لسنة أخرى من     .سبيله،لا ينظرون إلى شيء من عرض هذه الدنيا الزهيد        
 وفقا لما يبدو مـن عمـل النـاس    -سنن اللّه في الأرض،وهي مداولة الأيام بين الناس    

كما .ومن ثم يتبين المؤمنون ويتبين المنافقون     .ء يوما ولأولئك يوما    فتكون لهؤلا  -ونيتهم  
 .وينجلي الغبش.تتكشف الأخطاء

»       مِثْلُه حقَر مالْقَو سم فَقَد حقَر كُمسسماسِ      .إِنْ يالن نيداوِلُها بن امالْأَي تِلْكو.  لَمعلِـيو
 ..» اللَّه الَّذِين آمنوا

ة بعد الرخاء،والرخاء بعد الشدة،هما اللذان يكشفان عن معادن النفوس،وطبائع          إن الشد 
القلوب،ودرجة الغبش فيها والصفاء،ودرجة الهلع فيها والصبر،ودرجة الثقة فيها باللّـه           

عندئذ يتميز الصف   ! أو القنوط،ودرجة الاستسلام فيها لقدر اللّه أو البرم به والجموح         
،ويظهر هؤلاء وهؤلاء على حقيقتهم،وتتكشف في دنيا       مؤمنين ومنافقين :ويتكشف عن 

ويزول عن الصف ذلك الدخل وتلك الخلخلة التي تنشأ من قلة           .الناس دخائل نفوسهم  
واللّه سـبحانه يعلـم المـؤمنين       ! التناسق بين أعضائه وأفراده،وهم مختلطون مبهمون     

داث ومداولة الأيـام    ولكن الأح .واللّه سبحانه يعلم ما تنطوي عليه الصدور      .والمنافقين
بين الناس تكشف المخبوء،وتجعله واقعا في حيـاة النـاس،وتحول الإيمـان إلى عمـل               

فاللّـه  .ظاهر،وتحول النفاق كذلك إلى تصرف ظاهر،ومن ثم يتعلق به الحساب والجزاء          
 .سبحانه لا يحاسب الناس على ما يعلمه من أمرهم ولكن يحاسبهم على وقوعه منهم

والرخاء في هـذا  .عاقب الشدة والرخاء،محك لا يخطئ،وميزان لا يظلم  ومداولة الأيام،وت 
 .كالشدة

والنفس المؤمنة  .وكم من نفوس تصبر للشدة وتتماسك،ولكنها تتراخى بالرخاء وتنحل        
هي التي تصبر للضراء ولا تستخفها السراء،وتتجه إلى اللّه في الحـالين،وتوقن أن مـا               

 .أصاا من الخير والشر فبإذن اللّه



 ٣٣٠

 فرباها ذا   - وهي في مطالع خطواا لقيادة البشرية        -وقد كان اللّه يربي هذه الجماعة       
 بالنصـر   الابـتلاء    بالهزيمة المريرة بعد     الابتلاء   بالرخاء،و الابتلاء   بالشدة بعد    الابتلاء  

 وإن يكن هذا وهذه قد وقعا وفق أسباما ووفق سنن اللّه الجارية في النصر               -العجيب  
ولتزيـد طاعـة للّـه،وتوكلا      .لتتعلم هذه الجماعة أسباب النصـر والهزيمـة       .ةوالهزيم

 .١٦٦ولتعرف طبيعة هذا المنهج وتكاليفه معرفة اليقين.عليه،والتصاقا بركنه
قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن فَسِيروا فِي الْأَرضِ فَانظُروا كَيف كانَ عاقِبـةُ             « :وقال تعالى 
  كَذِّبِينلن ، فيذكر المسلمون من الآية الكريمة أن للّه سبحانه وتعالى سننا فى خلقـه       »الْم

مـا  ،وأن من هذه السنن وتلك الأحكام والقوانين التي أخذ اللّه ا الناس           ،تتخلف أبدا 
 وأَنْ لَيس لِلْإِنسانِ إِلَّا ما سعى وأَنَّ سعيه سوف يرى ثُم يجـزاه            « تضمنه قوله سبحانه    

 ) ..النجم:٤١ ـ ٣٩(» الْجزاءَ الْأَوفى 
فَمن يعملْ مِثْقالَ ذَرةٍ خيراً يره ومن يعملْ مِثْقالَ ذَرةٍ شـرا  « :وما جاء به قوله سبحانه 

 هرالزلزلة٨ ـ ٧(» ي .( 
ومـا  ،وذا يرى المسلمون أم مطالبون بأن يعملوا وأن يحسنوا مـا وسـعهم العمل             

وأن يلقوا عدوهم بالصبر وتوطين النفس على الجهـاد والتضـحية           ،مكنهم الإحسان أ
وهنا يـأذن اللّـه لهـم       .. وأن يشروا أنفسهم ابتغاء مرضاة اللّه       ،والبذل فى سبيل اللّه   

التي اكتسـبوها  ،وإلّا فقد رضوا لأنفسهم بالهزيمـة    ،ويريهم فى عدوهم ما يحبون    ،بالنصر
 .ةبالقعود عن البذل والتضحي

وما لهذه السنن من آثـار فى تقـدير         ،وينظر المسلمون فى سنن اللّه التي خلت فى عباده        
قـد  ،وآذوا رسـل اللّه   ،وإذا الّذين كذّبوا بآيات اللّه    ،مصائر الأمم والأفراد على السواء    

وقـوم  ،وقوم إبراهيم ،وثمود،وعـاد ،قـوم نوح  .. أخذهم اللّه أخذ عزيـز مقتـدر        
فأخذهم اللّـه   ،يعـا هـم ممـن كـذبوا الرسـل         هؤلاء جم .. وأصحاب مدين   ،لوط

وفى هذا بقول   .. ولهم فى الآخرة عذاب النار      ،وأوردهم موارد الهلاك فى الدنيا    ،بذنوم
فَكُلا أَخذْنا بِذَنبِهِ فَمِنهم من أَرسلْنا علَيهِ حاصِباً ومِنهم من أَخذَته الصيحةُ            « :اللّه تعالى 

                                                 
 ]٧٧٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٦٦



 ٣٣١

  مهمِنوا               وكـان لكِـنو مهظْلِملِي ما كانَ اللَّهقْنا وأَغْر نم مهمِنو ضفْنا بِهِ الْأَرسخ نم
فهذا هو مصير الذين كفروا بآيات اللّه وكذّبوا        ) .. العنكبوت:٤٠(» أَنفُسهم يظْلِمونَ   

ووقفوا منه ومن   ،وهوإلى مثل هذا المصير يصير أولئك الذين كذّبوا رسول اللّه وآذ          ،رسله
 ..دعوته هذا الموقف العنادى المغرق فى العناد والضلال 

إذا هـم صـبروا     ،وأم على طريق النصر   ،وتثبيت لأقدامهم ،وفى هذا تطمين للمسلمين   
.. وأن أعداءهم إلى البوار والهلاك إن أصروا على ما هم عليه من شرك وضلال               ،واتقوا

ا لَننصر رسلَنا والَّذِين آمنوا فِي الْحياةِ الدنيا ويوم يقُوم          إِن« :واللّه سبحانه وتعالى يقول   
  هادويقول سبحانه ) .. غافر:٥١(» الْأَش: »       قَـوِي لِي إِنَّ اللَّهسرا وأَن نلَأَغْلِب اللَّه بكَت

  زِيزادلة:٣١(» عم بعد هذ      ) ايانٌ  « :ا بقوله تعالى  ثم تمتلىء أسماع المسلمين وقلوهذا ب
 قِينتعِظَةٌ لِلْمومو دىهاسِ ولِلن«. 

وهم على مشارف المعركـة     ،فيرجعون إلى هذا البيان الذي استقبلتهم به تلك الآيات        . 
فيخلص إليهم منه فى كل مرة مـا        ،ويرتلون هذا البيان مرة بعد مرة     ،والالتحام بعدوهم 

وفى إصرار  ،وإذا هم يمضون إلى المعركة فى ثقة وطمأنينة       ،م يقينا يزيد إيمام إيمانا ويقينه   
 ! على كسب المعركة وبلوغ النصر

وفى لحظة خاطفة يرون أـم كسـبوا        ،وب ريح النصر على المسلمين    ،وتدور المعركة 
وأقبل على الغنائم ينتزعها من بين يدى العدو قبل أن          ،فألقى كثير منهم السلاح   ،المعركة
ويقع المسـلمون ليـد     ،وتسكن ريح النصـر   ،لكن سرعان ما تتبدل الأمور    و! يفر ا 

إذ تتناثر الكتيبـة الـتي      ،وينكشف الرسول .. فيقتلون منهم نحو سبعين قتيلا      ،أعدائهم
ويثبت الرسول الكـريم مـع فئـة قليلـة مـن            .. ومهزوم  ،وجريح،بين قتيل ،حوله

وينادى ،وتنكسر ثنيته ،أسهحتى لتشج ر  ،ويخلص إليه من سهام العدو أذى كثير      ،أصحابه
وتكاد تنتـهى   ،وهنا يستبد الهول والفزع بالمسـلمين     !! أن محمدا قتل  :منادى المشركين 

أن رسـول اللّـه هنـا فى        :لولا أن نادى منـادى الرسـول      ،المعركة بالهزيمة القاصمة  
ويجتمعون إلى رسـول    ،فتثوب إلى المسلمين ألبام الشاردة    .. يقاتل المشركين   ،المعركة

 ..ويصمدون معه فى رد عدوان المعتدين ،هاللّ



 ٣٣٢

خوفا مـن أن تـدور الـدائرة        ،وتقف بالمعركة عند هذا الحد    ،وتكتفي قريش بما نالت   
وقـد  ،ويعود النبى وأصحابه من المعركة    ! لو أا مضت بالحرب إلى آخر الشوط      ،عليها

 ..وفى أصحام ،أصيبوا فى أنفسهم
ويهب علـى المدينـة إعصـار       ،واختناقوفى النفوس ضيق    ،وفى القلوب حزن وأسى   

وأيـن  ! لا يرى فيه الرائي موقع قدميه     ،ملفف بالسواد ،يلف الناس فى جو كئيب    ،محموم
من هذا الوجه الذي    ،بدر ويومها ؟ وأين الوجه الذي استقبلت به المدينة أصحاب بدر          

 تستقبل به أصحاب أحد ؟ 
تكاد لكثرا أن تكـون     ،وغمغمات،وهمسات،خواطر،وعلى الشفاه ،وتدور فى الرءوس  

وتعلو أصـوات المنـافقين     ! أو عواء كعواء الريح العاصف    ،هديرا كهدير البحر الهائج   
والتكذيب لرسـول   ،بالتجديف علـى الإسـلام    ،فتقرع أسماع المسـلمين   ،والكافرين

فأين رب محمـد ؟     ! والسخرية بالملائكة التي قيل إا قاتلت مع المسلمين يوم بدر         ،اللّه
فمـا  .. وكاد أن يقتل هو     ،كة التي يقول إن ربه يمده ا ؟ لقد قتل أصحابه          وأين الملائ 

لربه لا يدفع عنه وعن أصحابه ما أصام ؟ وما للملائكة لا تخف لنجدته ؟ أم تـرى                  
هل تفر الملائكة كما يفر الناس ؟ وهل زم كما يهزم المحاربون ؟ وكم من الملائكة من                 

وغرورا فى  ،إن ذلك ليس إلّا ضـلالا فى ضـلال        .. كة ؟   قتيل وجريح على أرض المعر    
فأوردهم مـوارد الهـلاك وسـوء       ) الأنفال:٤٩(» غَر هؤلاءِ دِينهم    « لقد  .. غرور  
 !! المصير

ويلقون ا ـ فى شماتة  ،هكذا كان المشركون والمنافقون يرددون تلك المقولات المنكرة
! وتثقل من همـوم أنفسـهم  ،م جراحهمفتزيد من آلا،وسخرية ـ إلى أسماع المسلمين 

ويطوون صـدورهم علـى     ،يمسكون أنفسهم على هموم   ،والمسلمون فى صمت ووحوم   
 !! ولا ما يفعلون،لا يدرون ما يقولون.. حسرات وغمرات 

فيما كـان يجـرى فى      ،تلك هى بعض المشاهد التي يمكن أن يرصدها الراصد لهذا اليوم          
ومشـركين  ،ومنافقين،من مسلمين ،لتي تأوي إليها  وما يدور فى محيط الجماعات ا     ،المدينة

الذي انعقد فوق   ،تسبح صورها وخيالها فى غبار المعركة ودخاا      ،إا مشاهد أرضية  .. 



 ٣٣٣

يرقبون مـاذا   ،ويتطلع الرسول والمؤمنون إلى السماء    ! وخيم فى سمائها لأيام وأيام    ،المدينة
م عند اللّه فيمـا كـان       وماذا كان حسا  .. يجىء من جهتها عن هذا الحدث العظيم        

 ولما أخذوا أو تركوا فى هذا اليوم ؟ ،منهم
ويفضـح ضـلال    ،يقشع ظلام الباطل  ،وتتترل آيات اللّه بالحق   ،وتقول السماء كلماا  

وتمتلىء ا قلـوم سـكينة      ،،وتتلى كلمات اللّه فتلتئم ا جراحات المؤمنين      ،المبطلين
  ١٦٧.زاء ورحمة وشفاءع،وفى هذه الآيات المترّلة! :وإيمانا،ورضى

" تعـني   " خلـت   " و  . أي أنتم لستم بدعاً في هذه المسألة      :"وقال الشعراوي رحمه االله   
وعادة فالأخبار التي يتكلم ا     . أي حصلت واقعا في أزمان سبقت هذا الكلام       ،"مضت  

لكن هذه المسألة لا تحتاج إلى صـدق  ،الإنسان مرة تكون خبراً يحتمل الصدق والكذب   
فبمجرد أن يجيء الكلام لا     ،ولكنه أمر قد سبق   ،ن الواقع ليس أمراً مستقبلاً    أو كذب؛ لأ  

قَـد  { :فيقول سـبحانه  ،لأنَّ الواقع قد حدث من قبل     ،ننتظر واقعا يؤكد صدق الكلام    
 ننس لِكُممِن قَب لَتخ{. 

والسنن هي الطرق التي يصرف االله ا كونه بما يحقق مصلحة ذلك الكـون؛ ليضـمن                
ومصلحة الإنسان تتمثـل في أن      ، ما يحقق مصلحته   - السيد في هذا الكون      -ن  للإنسا

 .يسود الحق في حياة الإنسان المختار كما ساد الحق في الكون المسير قبل الإنسان
ولا . لا إرادة للجمـاد ولا للنبـات      ،أي لا إرادة له   :وقد قلنا إن في هذا الكون تسخيراً      

فلم يحدث أن جاء إنسـان لأرض صـالحة         .  تفعل للحيوان في أن يفعل الخير لك أو لا       
ولم تقل الأرض يوماً    ،لن أعطيك :فلم تنبت الأرض وقالت له    ،ووضع فيها بذوراً  ،للزراعة

 .إنه كافر فلن أعطى له الرزق:عن إنسان
والحيوانـات  . إن الأرض مسخرة لخدمة الإنسان ما دام يأخذ بأسباا؛ فهي تؤدي له           

ولكن بتسخير االله لهـا أن      ،ولا بقدرة تسخيرك لها   ،ياركأيضا مسخرة لخدمتك لا باخت    
 .تفعل

                                                 
 ]٥٩٦ /٢[ القاهرة -التفسير القرآني للقرآن ـ دار الفكر العربي  - ١٦٧



 ٣٣٤

فمرة يجعلها صاحبها تحمل    ،مثل بعض الفلاحين  ،إن الإنسان قد تكون عنده مطية     :وقلنا
وبعد ذلك يلوح له أن يخرجها من عملـها         ،أكوام السباخ من روث الحيوان وفضلاته     

مـن لجـام جميـل وسـرج        ويدللها بالأشياء التي تعرفوـا      ،هذا ويجعلها ركوبة له   
 .ويرفهها في حياا وينظفها،أجمل

 
هل في الحالة الأولى امتنعت المطية عن حمل السباخ أو امتنعت في الحالة الثانية عن حمل                

ولا ،ولا نبات له اختيـار    . فليس لها اختيار  ،الإنسان؟ لا؛ أنت تسيرها مثلما تريد أنت      
 .يار للإنسانإنما الاخت،ولا الحيوان أيضاً،جماد له اختيار

وقد حكم االله اختيار الإنسان بمقادير يكون الإنسان مسخراً فيها حتى لا يظـن أنـه                
والحق يحكم الإنسان بأشياء يجعلها قهرية على       . استقل بالسيادة فأصبحت له قدرة ذاتية     

. ويترك الحق للإنسان أشياء ليبقى له فيها الاختيار       . الإنسان كي يظل في إطار التسخير     
ا نظرنا إلى الكون وجدنا أن ما لا اختيار فيه لشيء يسير على أحداث نظـام ولا  فإذا م 

 .لماذا؟،والذي فيه اختيار للإنسان هو الذي يختل،تصادم فيه
 فـإذا   - سبحانه وتعـالى     -لأن الإنسان قد يختار على غير منهج الذي خلَق وهو االله            

 . في إطار منهج االلهأردت أن يستقيم لك الأمر أيها المختار فاجعل اختيارك
  

وحين تجعل اختيارك في إطار منهج االله تكون قد أصبحت سويا كبقية الأجناس وتسير              
 .الأمور معك بانتظام

وشيء لا اختيار للإنسان فيـه ولا       ،وعندما تقارن بين شيء للإنسان فيه اختيار وعمل       
ولا خلاف فيـه    ،رفأنت تجد أن الشيء الذي لا اختيار للإنسان فيه مستقيم الأم          ،عمل
 .فأنت تجد فيه الخلاف،أما الشيء الذي فيه اختيار للإنسان،أبداً

لو نظرنا إلى وسيلة مواصلات مـن الحيوانـات كالجمـال أو الخيـل أو               :مثال ذلك 
وتتقابل جيئة وذهابا فلا يحدث تصادم بين حمار        ،فإننا نجدها تسير في طريق واحد     ،الحمير
 .ينولا قتل لراكب أحد الحمار،وحمار



 ٣٣٥

ومهما كـان   . إن الحيوانات يتفادى ويتحامى بعضها بعضاً حتى لو كان الراكب نائماً          
 .الطريق مزدحماً فالحيوانات لا تتصادم؛ لأن ذلك من نطاق تسخير الحق للحيوان

صـنع الإنسـان ألـوان      ،ولننظر إلى الإنسان حين تدخل ليصنع وسـيلة مواصلات        
وبرغم ذلـك   ،سان هو الذي يقود السـيارات     ومع أن الإن  ،يقودها الإنسان ،السيارات

 .بدأت تأتي المخالفات والمصادمات والحوادث؛ لأن للإنسان يداً في ذلك
والحق سبحانه وتعالى يريد أن يدلك على أن ما خلق مسخراً بـأمر االله وتوجيهـه لا                 

 منهج  فحاول أن تختار في إطار    ،إنما يتأتى الفساد مما لك فيه اختيار      ،يتأتى منه فساد أبداً   
فعليك أن تصدق وتطيع؛ لأن     " افعل كذا ولا تفعل كذا      " :فعندما يقول الحق لك   . االله

وأنت أيها العبد عندما    ،الحق سبحانه عندما سخر الأشياء للإنسان سارت بانتظام رائع        
 .تطيع االله فإن الأمور في حياتك تمشي بيسر

لكن لمـاذا   ،مـة هـواء   ولم يشتكوا أز  ، إن الناس لم تشتك قط أزمة شمس      :ولذلك قلنا 
فما للإنسان فيه دخل يجـب      . اشتكوا أزمة طعام؟ إن الإنسان له دخل في إنتاج الطعام         

 ".افعل كذا ولا تفعل كذا " :أن يحكمه قانون التكليف من االله
ومعنى أنه مخلوق بحق أن كل شيء في الوجود يؤدي مهمته كمـا             . الكون مخلوق بحق  

إذا ما قام الإنسان بتنفيذ التكليف فكل شيء يسـير          ، وكما سخر من أجله   ،أرادها االله 
وإن ترك الإنسان التكليف وأخذ باختياره فإنه يصير إلى باطل ونـتج مـا هـو                . بحق

ما خلَقْناهمآ إِلاَّ بِالْحق ولَـاكِن أَكْثَرهم لاَ يعلَمونَ        { . والكون مبني على الحق   ،باطل
فلا شيء يعتدي على شيء آخـر       ،لكون قضايا ثابتة  إن الحق جعل ل   ] ٣٩:الدخان[} 
ولذلك يصون االله الكون    ،واختيار الإنسان هو الذي يأتي بمقابل الحق وهو الباطل        . أبداً

والباطـل يصـطدم بـالحق لكـن الحـق يجـيء            ،بأن يبين أن الحق يصطدم بالباطل     
وقُلْ جـآءَ   { :ويظهر االله لنا ذلك أمام أعيننا يقول تعالى       ،والباطل يزهق ويزول  ،ويبقى

 ]٨١:الإسراء[}الْحق وزهق الْباطِلُ إِنَّ الْباطِلَ كَانَ زهوقاً 



 ٣٣٦

اعتبروا بما سبقكم وانظروا إلى     :يعني} قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن      { :إذن فقوله سبحانه  
.أدام وبقى اصطدام الباطل بالحق؟ لا؛ لأن الباطل كان زهوقـا          ،اصطدام الباطل بالحق  

    
ولكن ،ولذلك نحن نرى أمثلة عملية لذلك لا أقول في مواكب الناس بعضهم مع بعض             

وحق السماء يمثله الرسل والمناهج التي جاءت مـن         . في موكب الباطل مع حق السماء     
 .عند االله وكل حق جاء من السماء وجاء من مناهج االله قابلة قوم مبطلون

وما دام الفساد يشيع فإن هناك      ،ين يشيع الفساد  لماذا؟ لأن السماء دائماً لا تتدخل إلا ح       
وهذه الطائفة المنتفعة بالفساد وبالباطل تدافع عنه وبعد ذلك يأتي          ،طائفة منتفعة بالفساد  

فقال الحـق   ،فتنشأ معركـة  ،موكب السماء ليصادم هذا الباطل والفئة المنتصرة للباطل       
وأن كـل  ،ق لنعرف أن الباطل زهـوق  قالها الح . }قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن      { :حينئذ

ولذلك تأتي سورة العنكبوت    . معارك أهل الأرض مع منهج السماء قد انتصر فيها الحق         
وإِلَى مدين أَخاهم شعيباً فَقَالَ ياقَومِ اعبدواْ اللَّه        { :بداية من قوله سبحانه   ،لتبين لنا ذلك  

    علاَ تو الأَخِر موواْ الْيجارو     فْسِدِينضِ ماْ فِي الأَرواْ    * ثَوحبفَةُ فَأَصجالر مهذَتفَأَخ وهفَكَذَّب
 اثِمِينج ارِهِم٣٧-٣٦:العنكبوت[}فِي د[ 

وعاداً وثَموداْ وقَد تبـين لَكُـم مـن         { :وتأتي الصورة الثانية  ،هذه هي الصورة الأولى   
  ملَه نيزو اكِنِهِمسم            صِـرِينبتسواْ مكَـانـبِيلِ وـنِ السع مهدفَص مالَهمطَانُ أَعيالش 

 ]٣٨:العنكبوت[}
وقَارونَ { :والصورة الثالثة . إذن فانظروا إلى مساكنهم الباقية لتدلكم على ما حدث لهم         

      تاتِ فَاسنيى بِالْبوسم مآءَهج لَقَدانَ وامهنَ ووعفِرو      ابِقِينواْ سا كَانمضِ وواْ فِي الأَرركْب
 ]٣٩:العنكبوت[}

والذي يلاحقـه  ،أي كأن هناك حاجة تلاحقهم. }وما كَانواْ سابِقِين   { وساعة تسمع   
{ :وتأتي السنن واضحة بعـد ذلـك      . لكنهم لا يستطيعون  ،شيء فإنه يحاول أن يسبقه    
    م مها بِذَنبِهِ فَمِنذْنأَخ فَكُلا           ـنم مهمِنةُ وحيالص هذَتأَخ نم مهمِناصِباً وهِ حلَيا علْنسن أَر



 ٣٣٧

               مـهواْ أَنفُسلَـاكِن كَـانو مهظْلِملِي ا كَانَ اللَّهما وقْنأَغْر نم مهمِنو ضا بِهِ الأَرفْنسخ
 ]٤٠:العنكبوت[}يظْلِمونَ 

فمن ،طل قد تقدم ووقع في أمم قد سبقتكم وبقيت لها مسـاكن           إذن فصراع الحق والبا   
ولا تـزال هنـاك آثـار       ،ولا تزال مدائن صالح   ،شاء أن يذهب إليها ليتأكد فليذهب     

فإن كنتم تريدون التأكد مـن      :ولذلك يوضح الحق  . وكل مكان فيه أثر من الآثار     ،عاد
 يريد اطمئنان قلبه    ولغير المؤمن ولمن  ،ومن آمن بي فليصدق خبري    ،ذلك فأنا قد أخبرت   

 ]٣٦:النحل[}فَسِيرواْ فِي الأَرضِ فَانظُرواْ كَيف كَانَ عاقِبةُ الْمكَذِّبِين { :يقول سبحانه
وهـذه  ، مـع الباطل   - وهو الشيء الثابت     -إن الحق سبحانه وتعالى يمثل صراع الحق        

 حـق وباطـل   صراعا بين،ويصنعها الحق فيهم  . القضية موجودة حتى فيما لا اختيار له      
وقد جعل سبحانه الصراع بين الحق والباطـل        . فيما لا اختيار له لمصلحة الإنسان أيضاً      

أما في  . وهذه نراها في الأمور المادية    ،في أشياء ليست من الإنسان ولكنها تخدم الإنسان       
احتملَ السيلُ زبـداً    أَنزلَ مِن السمآءِ مآءً فَسالَت أَودِيةٌ بِقَدرِها فَ       { :القيم فالحق يقول  

                 اللَّـه ـرِبضي كَذالِك ثْلُهم دباعٍ زتم ةٍ أَوآءَ حِلْيتِغارِ ابهِ فِي النلَيونَ عوقِدا يمِمابِياً ور
 فِي الأَرضِ كَذالِك    الْحق والْباطِلَ فَأَما الزبد فَيذْهب جفَآءً وأَما ما ينفَع الناس فَيمكُثُ          

 ]١٧:الرعد[}يضرِب اللَّه الأَمثَالَ 
والأودية كما نعرفها هـي المكـان       ،إنه سبحانه أنزل من السماء ماء فسال في الأودية        

فإذا نزلت الأمطار على الأعالي فإا تنحدر إلى الأسفل وتسيل في           ،المنحصر بين جبلين  
 الغرين والطمى الذي يترل من الجبال مع مياه         والوديان هي محل الخضب؛ لأن    . الأودية

وكل وادٍ من الوديان يأخذ علـى       . المطر ويترسب ويصير تراباً خصباً يخرج منه الزرع       
وذلـك كـان    ،ولو إلى باطن الأرض   ،وباقي المياه يبحث له عن مسلك آخر      ،قدر سعته 

كل وادٍ يأخذ   ،تلئ ماءً فعندما يأتي السيل فإن الأودية تم     ، مظهراً مألوفاً في الجزيرة العربية    
" الريم  " ونحن نراه في الحقول ونسميه      } فَاحتملَ السيلُ زبداً رابِياً     { . على قدر سعته  

ما الذي يحدث لهذا الريم؟ إنه يتجمع ويطفو ثم يركن ويميل           ،الذي يطفو على سطح الماء    
وهذا الريم فيـه    . على السطح إننا نجد الريم قد طفا      . ألم تر القدر ا لحم تفور؟     . جانباً



 ٣٣٨

فإذا ما جاءت حرارة النار أخرجتـه       ،أشياء خارجة عن عنصر الشيء الموجود في القدر       
وإما أن يتركه فيتجمد على الجوانب      ،فإما أن يخرجه الإنسان خارج القدر     ،على السطح 

 .وينتهي
 كجـذور ،والأرض فيها أشـياء كثيرة    ، ومن أين جاء هذا الزبد؟ إنه يأتي من الأرض        

هذه الأشـياء عنـدما     ،النبات وبقايا ما حمله الهواء وتتخلل هذه الأشياء مسام الأرض         
وتأتي الجذور الصغيرة لتنمو فتعوقها عن أخذ غذائها؛ لذلك فعنـدما           ،توجد في المسام  

يترل الحق الماء من السماء فإن الماء يجعل هذه الأشياء تطفو على السطح؛ ليجعل هناك               
 .منفذاً للجذور الصغيرة

. ويطفو الغثـاء ،ويجعل هذه الأشياء تطفو؛ لأا غثاء،ويترل االله المطر ليغسل التربة كلها  
كـذلك فـورة    ،إنه علو إلى انتهاء   ،وساعة أن يطفو الغثاء فإياك أن تفهم أن ذلك علو         

 .الباطل
 إنـه . لا،أو أنَّ ارتفاع الريم كان علواً على ما في القدر         ،إياك أنن تظن أن الزبد له فائدة      

 .}فَاحتملَ السيلُ زبداً رابِياً { :ولهذا قال الحق،تطهير لما في القدر أو الإناء
ولننظر . وإن لم تذهب آثار الريم بحركة الماء التموجية فإا ستذهب بطريقة أو بأخرى            

وما { .إلى الأشياء القذرة التي تلقي في البحر نجد أا بعد مدة قد خرجت إلى الشاطئ              
عي وإِلاَّ ه كبر ودنج ٣١:المدثر[}لَم[ 

وإلا كيف تتم صيانة الماء؟     . إا تخرج على الشاطئ ويجمعها المكلفون بتنظيف الشاطئ       
فإنه ينقي  ،إذن فالماء عندما يترل سيلاً    . إنه سبحانه يجعل الماء ينظف نفسه بحركته الذاتية       

وقد لا يكتفـي بعضـنا ـذا       ،صـغيرة التربة من العوائق التي تعوق غذاء الجذيرات ال       
ومِما يوقِدونَ علَيهِ فِي النارِ ابتِغآءَ حِلْيةٍ أَو متاعٍ زبد          { :فيضرب لنا االله مثلاً آخر    ،المثل

            ا يا مأَمفَآءً وج بذْهفَي دبا الزاطِلَ فَأَمالْبو قالْح اللَّه رِبضي كَذالِك ثْلُهم    ـاسالن نفَـع
 ]١٧:الرعد[} فَيمكُثُ فِي الأَرضِ 

فإن المعدن ينصـهر ويصـير      ،ونحن نرى هذه الحكاية عندما يضعون أي معدن في النار         
كالعجينة وتخرج منه فقاقيع ونحن نسميها خبث المعدن وعندما نخرج الخبث من المعدن             



 ٣٣٩

أو الـذي   ،لخبث الضار فيه  وأخرجت منه ا  ،فانه يصير قوياً إذن فالنار قد صهرت المعدن       
فأنا قد أصنع من الحديد درعاً قويـة أو أريـد أن            ،يجعله لا يؤدي مهمته بكفاءة عالية     

وهذه العمليات معناها أننا نصهر الحديد بالنار لتريل خبثه ليزداد          ،أستخرج منه الصلب  
وكذلك الذهب والفضة ساعة نريد أن نخلصهما من هذه الآثار فإننـا نصـهرهما        . قوة

نخرج منهما الأشياء الخارجة عنهما أي التي تختلط ما وتشـوما وهـي ليسـت               ل
لماذا إذن يا ربي هذا التمثيـل الحسـي في الميـاه؟ والحليـة الـتي لا تـؤدي                   .منهما

كَذالِك يضـرِب اللَّـه   { :والمتاع وهو الذي يؤدي ضرورة؟ إنه سبحانه يقول       ،ضرورة
 .}الْحق والْباطِلَ 

والنـار  ،والماء يحمل الزبد الرابي بعيداً عن مسـام الأرض        ،والحق كالنار ،كالماءإن الحق   
كـذلك  ،وتجعل المعادن خالصة للمنفعـة المطلوبـة لنا       ،تخرج الزبد والخَبث من المعادن    

 .}فَأَما الزبد فَيذْهب جفَآءً { :يضرب االله الحق والباطل
ذلـك هـو    . }نفَع الناس فَيمكُثُ فِي الأَرضِ      وأَما ما ي  { ،وجفاءً أي مطروحاً مرمياً   

ومن العجيب أنه   . صراع الحق والباطل في المبادئ والقيم ويصوره االله في الأمور المادية          
فإياك حين تـرى    ،ماء ونار ،يصوره بمتناقضين ولكنهما متناقضان ويؤديان مهمة واحدة      

وذاك ،ذا الشيء مطلوب لمهمـة    لأن ه . لا،هذا يناقض ذاك  :شيئاً يناقض شيئاً أن تقول    
 .الشيء مطلوب لمهمة أخرى

هو لفت لنا إلى صراع الحق مع       } قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن      { :إذن فقول الحق سبحانه   
وهـذه  . هذا إلى جفاء  :ونقول،وأن الإنسان قد يرى الباطل مرة وله فورة وعلو        ،الباطل

{ :فالتفتوا إلى دقة قول الحق تعـالى      ،هماوإن أردتم أن تتأكدوا من    . سنة من سنن الحياة   
 كَذِّبِينةُ الْماقِبكَانَ ع فواْ كَيظُرضِ فَانواْ فِي الأَرفَسِير{. 

أننا نفهم أن المقصود بذلك السير علـى        :الملحظ العام ،وملحظ خاص ،وهنا ملحظ عام  
لخالق لهـذا   لكن حين يتكلم االله فرؤية االله أشمل فهو ا        ،وتلك هي حدود رؤيتنا   ،الأرض
وخـالق  ،ولم نعرف بعضها إلا أخيراً    ،ونحن ما زلنا نجهل جزيئات في هذا الكون       ،الكون

 .الكون هو الذي يعلم كل الخبايا



 ٣٤٠

إننا نسير على الأرض؛ لأننا كنا نفهم أن هذه الأرض ليس عليها إلاّ نحـن               :نحن نقول 
ء في الأرض لمـا   أنه لو لا وجـود الهـوا       - بعد أن أخذ العلم حظه       -ثم تبين لنا    ،فقط

فالهواء الذي حولها يدور معها ويسمونه      . ولذلك فعندما تدور الأرض   . صلحت للحياة 
فالإنسان عنـدما   ،الغلاف الجوي إذن فالغلاف الجوي جزء من الأرض وله امتداد كبير          

أما الذي يسير على الأرض فهو الذي يسير فوق الغـلاف           ،يسير فإنه يسير في الأرض    
والغلاف الجوي ما زال فوقه فهو يسـير في الأرض لا           ،لى اليابسة أما السائر ع  ،الجوي

    .على الأرض
لذلك يقول  ،ويريد االله منا أن نعتبر بالسنن المتقدمة      ،وما دامت المسألة هي سنن تقدمت     

أو نسير بالأفكـار؛ لأن     ،إما أن نسير بالانتقال   . نسير بماذا؟ } فَسِيرواْ فِي الأَرض    { :لنا
 - مـثلاً    -والرحالة  ،لك القدرة على السير ويترك هذه المهمة للرحالة       الإنسان قد لا يم   

ورأوا وادي الأحقاف ووجدوا أن عاصـفة رمـل   ،هم الذين ذهبوا إلى جنوب الجزيرة    
 .واحدة تطمر قافلة بتمامها

فكـم مـن    . فعاصفة واحدة تطمر قافلة   ،إذن ففيه عواصف وارت الكثير من الأشياء      
ه القرون؟ والحق سبحانه يخبرنـا بـإرم ذات العمـاد           العواصف قد هبت على مر هذ     

الَّتِي لَم يخلَق مِثْلُهـا فِـي       * إِرم ذَاتِ الْعِمادِ    * أَلَم تر كَيف فَعلَ ربك بِعادٍ       { :فيقول
الَّذِين طَغـواْ فِـي     * وفِرعونَ ذِى الأَوتادِ    * وثَمود الَّذِين جابواْ الصخر بِالْوادِ      * الْبِلاَدِ  
 ].١٣-٦:الفجر[}فَصب علَيهِم ربك سوطَ عذَابٍ * فَأَكْثَرواْ فِيها الْفَساد * الْبِلاَدِ 

إنه سبحانه يخبرنا أن إرم ذات العماد التي لم يخلق مثلها في الـبلاد أي متفوقـة علـى                   
 .أين هي الآن؟وهي عجيبة وفيها أكثر من عجيبة ف. حضارة مصر القديمة

فكم عاصفة مرت علـى     ، تطمر قافلة  - كما قلنا    -وما دامت الرمال بعاصفة واحدة      
ولذلك نجد أننا لا نزال جميعاً إلى الآن حين نريد أن ننقب عن الآثار فـلا    . هذه البلاد؟ 

لماذا هذا الحفر وقد كانت هذه الآثار فـوق الأرض؟ لقـد            . بد أن نحفر تحت الأرض    
 .لرمليةغطتها العواصف ا



 ٣٤١

أنك تغيب عن بيتك شهراً واحداً وتعود لتجد من التراب الناعم مـا             :والمثال على ذلك  
فماذا تجد من حجم التراب لو غبت       . يغطي أرض البيت على الرغم من إغلاق النوافذ       

رغم إحكام وإغلاق النوافذ والفتحات بالمطاط      ،أو ثلاثة أعوام  ،أو عامين ،عن بيتك عاماً  
وإذا كانت هذه الأمور    . تراب الناعم يتسرب ويغطي الأثاث والأرض     وخلافه؟ ولكن ال  

تحدث في منازلنا فما بالك بالمنطقة التي فيها أعاصير وعواصف رملية؟ هل تطمر المدن              
 أو لا؟

إن المدن والحضارات تطمر تحت الرمال؛ لذلك فعندما ننقب عن الآثار فنحن نحفـر في    
فَـانظُرواْ  } :وحين يقول الحق  . لرؤية والعظة وهذا لون من السير في الأرض ل      ،الأرض

     كَذِّبِينةُ الْماقِبكَانَ ع ففماذا يعني بعاقبة المكذبين؟ حين تكون أمة قد تحضـرت     { كَي
الَّتِي * إِرم ذَاتِ الْعِمادِ    * أَلَم تر كَيف فَعلَ ربك بِعادٍ       { :حضارة كبيرة يقول عنها الحق    

   لَقخي ا فِي الْبِلاَدِ    لَمادِ      * مِثْلُهبِالْو رخواْ الصابج الَّذِين ودثَمادِ    * وتنَ ذِى الأَووعفِرو *
 ].١٢-٦:الفجر[}فَأَكْثَرواْ فِيها الْفَساد * الَّذِين طَغواْ فِي الْبِلاَدِ 

وا؟ كيف يتم   إن الذي أقام هذه الحضارات ألا يستطيع أن يجعل لهذه الحضارة ما يص            
 .القضاء على هذه الحضارات الواسعة واندثارها وذهاا؟

فهذه الحضارات رغم تقدمها الرهيب لم تستطع أن        ،لا بد أن ذلك يتم بقوة أعلى منها       
فَـانظُرواْ  { :وهكذا نصدق قوله الحـق    ،إا القوة الأعلى منها   . تحفظ نفسها من الفناء   

فمن يطغـى ويفسـد     ،إنه القّيوم الذي يرى كل الخلق     . }بِين  كَيف كَانَ عاقِبةُ الْمكَذِّ   
قَد خلَت مِن قَبلِكُم سنن     { :إذن فقوله سبحانه يحمل كل الصدق     . فليلق النهاية نفسها  

 كَذِّبِينةُ الْماقِبكَانَ ع فواْ كَيظُرضِ فَانواْ فِي الأَر١٦٨.}فَسِير  
 

������������� 

                                                 
 ]٥٢٨ص [تفسير الشعراوي  - ١٦٨



 ٣٤٢

����O�W'ل�وאZ8W'ل�O�W'ل�وאZ8W'ل�O�W'ل�وאZ8W'ل�O�W'ل�وאZ8W'ل����ق�א������.�Aא���ق�א������.�Aא���ق�א������.�Aא���ق�א������.�Aא
 

) ٤٤(فَذَرنِي ومن يكَذِّب بِهذَا الْحدِيثِ سنستدرِجهم مِن حيثُ لَا يعلَمونَ           {:قال تعالى 
 تِيندِي مإِنَّ كَي ملِي لَهأُم٤٤،٤٥:القلم[} )٤٥(و[ 

ه التدابير  وإن شأن المكذبين،وأهل الأرض أجمعين،لأهون وأصغر من أن يدبر اللّه لهم هذ           
وليعلمـوا أن   . يحذرهم نفسه ليدركوا أنفسهم قبل فوات الأوان       - سبحانه   -ولكنه  ..

وأن إمهالهم علـى  .الأمان الظاهر الذي يدعه لهم هو الفخ الذي يقعون فيه وهم غارون           
وأنه تدبير من اللّـه     .الظلم والبغي والإعراض والضلال هو استدراج لهم إلى أسوأ مصير         

م كاملة،ويأتوا إلى الموقف مثقلين بالذنوب،مستحقين للخزي والرهـق         ليحملوا أوزاره 
واللّه .وليس أكبر من التحذير،وكشف الاستدراج والتدبير،عدلا ولا رحمة       ..والتعذيب  

سبحانه يقدم لأعدائه وأعداء دينه ورسوله عدله ورحمته في هـذا التحـذير وذلـك               
إنـه  !  القناع ووضحت الأمور   وهم بعد ذلك وما يختارون لأنفسهم،فقد كشف      .النذير

وهو هنا يكشـف عـن      .ويملي للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته      .سبحانه يمهل ولا يهمل   
 ذرني ومن يكذب ـذا      -� -ويقول لرسوله   .التي قدرها بمشيئته   طريقته وعن سنته  

فسأملي لهم،واجعـل   .الحديث،وخل بيني وبين المعتزين بالمال والبنين والجاه والسلطان       
 ! ثم يدعهم لذلك التهديد الرعيب..فيطمئن رسوله،ويحذر أعداءه ! مة فخهمهذه النع

وفي ظل مشهد القيامة المكروب وظل هذا التهديد المرهوب يكمل الجدل والتحـدي             
فثقـل  ..» أَم تسئَلُهم أَجراً فَهم مِن مغرمٍ مثْقَلُـونَ؟       «:والتعجيب من موقفهم الغريب   

هم أجرا علـى الهدايـة هـو الـذي يـدفعهم إلى الإعـراض               الغرامة التي تطلبها من   
أَم عِنـدهم  «! والتكذيب،ويجعلهم يؤثرون ذلك المصير البشع،على فداحة ما يـؤدون؟      

 ..» الْغيب فَهم يكْتبونَ؟
ومن ثم فهم على ثقة مما في الغيب،فلا يخيفهم ما ينتظرهم فيه،فقد اطلعوا عليه وكتبوه               

 فكتبوه ضامنا لما يشتهون؟. هم الذين كتبوا ما فيهوعرفوه؟ أو أم



 ٣٤٣

وبذلك التعبير العجيب   ! ولا هذا ولا ذاك؟ فما لهم يقفون هذا الموقف الغريب المريب؟          
وبالإعلان عن خطة المعركـة     ..» فَذَرنِي ومن يكَذِّب بِهذَا الْحدِيثِ    «:الموحي الرعيب 

 -ذا وذلك يخلي اللّه الـنبي       ..خدوعين  والكشف عن سنة الحرب بين اللّه وأعدائه الم       
 -فهـي معركتـه   .وبين الحق والباطـل . والمؤمنين من المعركة بين الإيمان والكفر    -�

 -والأمر كذلك في حقيقته،مهما بدا أن للنبي        . وهي حربه التي يتولاها بذاته     -سبحانه  
 . وللمؤمنين دورا في هذه الحرب أصيلا-�

فهـم أداة   .م هو طرف من قدر اللّه في حربه مع أعدائـه          إن دورهم حين ييسره اللّه له     
وهو في الحالين يتـولى المعركـة       .وهو في الحالين فعال لما يريد     .يفعل اللّه ا أو لا يفعل     
 .بذاته وفق سنته التي يريد
فكانـت  . في مكة،والمؤمنون معه قلة لا تقدر على شيء        -� -وهذا النص نزل والنبي     

ثم تغـيرت   .،والفزع للمغترين بالقوة والجاه والمال والبـنين      فيه الطمأنينة للمستضعفين  
 .الأحوال والأوضاع في المدينة

ولكنه هنا لك   .وشاء اللّه أن يكون للرسول ومن معه من المؤمنين دور ظاهر في المعركة            
وقـال لهـم وهـم      .أكد لهم ذلك القول الذي قاله لهم وهم في مكة قلة مستضعفون           

قْتلُوهم ولكِن اللَّه قَتلَهم،وما رميت إِذْ رميـت ولكِـن اللَّـه            فَلَم ت «:منتصرون في بدر  
       لِيمع مِيعس ناً،إِنَّ اللَّهسلاءً حب همِن مِنِينؤالْم لِيبلِيمى،وم هذه     ..» روذلك ليقر في قلو

 .و سبحانهوأن الحرب حربه ه.حقيقة أن المعركة معركته هو سبحانه.الحقيقة
وأنه حين يجعل لهم فيها دورا فإنما ذلك ليبليهم منه بلاء           .وأن القضية قضيته هو سبحانه    

وأما حقيقـة   .أما حقيقة الحرب فهو الذي يتولاها     .وليكتب لهم ذا البلاء أجرا    .حسنا
وهم حين يخوضـوا أداة     .وهو سبحانه يجريها م وبدوم    ..النصر فهو الذي يكتبها     

وهي حقيقة واضحة من خـلال النصـوص        !  هي الأداة الوحيدة في يده     لقدرته ليست 
كما أا هي الحقيقة التي تتفق مع       .القرآنية في كل موضع،وفي كل حال،وفي كل وضع       

التصور الإيماني لقدرة اللّه وقدره،ولسنته ومشيئته،ولحقيقة القدرة البشرية التي تنطلـق           
 ..ن تكون أداة ولن تزيد على أ..أداة ..لتحقيق قدر اللّه 



 ٣٤٤

ما دام  .وهي حقيقة تسكب الطمأنينة في قلب المؤمن،في حالتي قوته وضعفه على السواء           
فقوته ليست هي التي تنصره في معركة الحق        .يخلص قلبه للّه،ويتوكل في جهاده على اللّه      

ه وضعفه لا يهزمه لأن قوة اللّ     .والباطل والإيمان والكفر،إنما هو اللّه الذي يكفل له النصر        
ولكن اللّه يملي ويستدرج ويقـدر      .من ورائه وهي التي تتولى المعركة وتكفل له النصر        

 .الأمور في مواقيتها وفق مشيئته وحكمته،ووفق عدله ورحمته
كما أا حقيقة تفزع قلب العدو،سواء كان المؤمن أمامه في حالة ضعف أم في حالـة                

اللّـه  .ذي يتولى المعركة بقوته وجبروته    فليس المؤمن هو الذي ينازله،إنما هو اللّه ال       .قوة
وخل بيني وبين هـذا البـائس       » فَذَرنِي ومن يكَذِّب بِهذَا الْحدِيثِ    «الذي يقول لنبيه    

 ! المتعوس
واللّه يملي ويستدرج فهو في الفخ الرعيب المفزع المخيف،ولـو كـان في أوج قوتـه                

وأُملِـي لَهـم إِنَّ   «..ا المصـيدة   فهذه القوة هي ذاا الفخ وهذه العدة هي ذا        .وعدته
 تِيندِي مفمن يأمن غيب اللّـه ومكـره؟    ! فذلك علم اللّه المكنون   .أما متى يكون  ! »كَي

 ١٦٩وهل يأمن مكر اللّه إلا القوم الفاسقون؟
 

������������  

                                                 
 ]٤٥٦٤ص [د  علي بن نايف الشحو- ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٦٩



 ٣٤٥

����t���l'G']�א?�و.��A-��$��0��3ض��-�א��,='t���l'G']�א?�و.��A-��$��0��3ض��-�א��,='t���l'G']�א?�و.��A-��$��0��3ض��-�א��,='t���l'G']�א?�و.��A-��$��0��3ض��-�א��,='@@@@���ق�א������.��A-����0$א.���ق�א������.��A-����0$א.���ق�א������.��A-����0$א.���ق�א������.��A-����0$א.
 

وهذه القلوب كان يجب أن تكون من       .رآن ينشئ قلوبا يعدها لحمل الأمانة     لقد كان الق  
 إلى  - وهي تبذل كل شيء وتحتمل كل شيء       -الصلابة والقوة والتجرد بحيث لا تتطلع       

قلوبـا مسـتعدة    .ولا ترجو إلا رضوان اللّه    .ولا تنتظر إلا الآخرة   .شيء في هذه الأرض   
وعذاب وتضـحية واحتمـال،بلا     لقطع رحلة الأرض كلها في نصب وشقاء وحرمان         

ولو كان هذا الجزاء هو انتصار الدعوة وغلبـة الإسـلام           .جزاء في هذه الأرض قريب    
 ! وظهور المسلمين

حتى إذا وجدت هذه القلوب التي تعلم أن ليس أمامها في رحلة الأرض شـيء إلا أن                 
 بـين   وموعدا كذلك للفصل  .وأن تنتظر الآخرة وحدها موعدا للجزاء     .تعطي بلا مقابل  

حتى إذا وجدت هذه القلوب،وعلم اللّه منها صدق نيتـها علـى مـا    ..الحق والباطل   
ولكن لتقوم بأمانـة    .لا لنفسها .بايعت وعاهدت،آتاها النصر في الأرض،وائتمنها عليه     

المنهج الإلهي وهي أهل لأداء الأمانة،مذ كانت لم توعد بشيء مـن المغـنم في الـدنيا     
وقد تجردت للّه حقا يوم كانت      .من المغنم في الأرض تعطاه    تتطلع إلى شيء     تتقاضاه ولم 

 ! لا تعلم لها جزاء إلا رضاه
وبعـد أن   .بعد ذلك .وكل الآيات التي ورد فيها ذكر للنصر في الدنيا جاءت في المدينة           

وجاء النصر ذاته لأن مشيئة اللّه      .أصبح هذا الأمر خارج برنامج المؤمن وانتظاره وتطلعه       
ذا المنهج واقعية في الحياة الإنسـانية تقـرره في صـورة عمليـة              اقتضت أن تكون له   
إنما كـان   .فلم يكن جزاء على التعب والنصب والتضحية والآلام       .محددة،تراها الأجيال 

 ١٧٠!قدرا من قدر اللّه تكمن وراءه حكمة نحاول رؤيتها الآن
هي كفيلة ف.وهذه اللفتة جديرة بأن يتدبرها الدعاة إلى االله،في كل أرض وفي كل جيل 

بأن تريهم معالم الطريق واضحة بلا غبش،وأن تثبت خطى الذين يريدون أن يقطعوا 
ثم يكون قدر االله بدعوته وم ما يكون،فلا .الطريق إلى ايته،كيفما كانت هذه النهاية 

                                                 
 ]٤٧٧٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٧٠



 ٣٤٦

يتلفتون في أثناء الطريق الدامي المفروش بالجماجم والأشلاء،وبالعرق والدماء،إلى نصر 
ولكن إذا كان االله يريد أن يصنع ..أو فيصل بين الحق والباطل في هذه الأرض أو غلبة،

لا جزاء على الآلام والتضحيات ..م شيئاً من هذا لدعوته ولدينه فسيتم ما يريده االله 
وإنما تحقيقاً لقدر االله في أمر دعوته ومنهجه على أيدي ..لا،فالأرض ليست دار جزاء ..

يمضي م من الأمر ما يشاء،وحسبهم هذا الاختيار ناس من عباده يختارهم ل
الكريم،الذي ون إلى جانبه وتصغر هذه الحياة،وكل ما يقع في رحلة الأرض من سراء 

 .أو ضراء 
هنالك حقيقة أخرى يشير إليها أحد التعقيبات القرآنية على قصة الأخدود في قوله 

حقيقة ينبغي أن يتأملها ..} مِنوا بِاللَّهِ الْعزِيزِ الْحمِيدِ وما نقَموا مِنهم إِلَّا أَنْ يؤ{ :تعالى
إن المعركة بين المؤمنين .المؤمنون الداعون إلى االله في كل أرض وفي كل جيل 

وإن .وخصومهم هي في صميمها معركة عقيدة وليست شيئاً آخر على الإطلاق 
إا ليست .. العقيدة خصومهم لا ينقمون منهم إلا الإيمان،ولا يسخطون منهم إلا

ولو كانت شيئاً من هذا ..معركة سياسية ولا معركة اقتصادية،ولا معركة عنصرية 
 إما كفر وإما -ولكنها في صميمها معركة عقيدة .لسهل وقفها،وسهل حل إشكالها 

 !إما جاهلية وإما إسلام ..إيمان 
والحكم والمتاع في  المال - �  -ولقد كان كبار المشركين يعرضون على رسول االله 

 ! مقابل شيء واحد،أن يدع معركة العقيدة وأن يدهن في هذا الأمر 
 !  إلى شيء مما أرادوا ما بقيت بينهم وبينه معركة على الإطلاق - حاشاه -ولو أجام 

وهذا ما يجب أن يستيقنه المؤمنون حيثما واجهوا ..إا قضية عقيدة ومعركة عقيدة 
" إلا أن يؤمنوا باالله العزيز الحميد " عاديهم لشيء إلا لهذه العقيدة فإنه لا ي.عدواً لهم 

 !ويخلصوا له وحده الطاعة والخضوع 
وقد يحاول أعداء المؤمنين أن يرفعوا للمعركة راية غير راية العقيدة،راية اقتصادية أو 

 شعلة سياسية أو عنصرية،كي يموهوا على المؤمنين حقيقة المعركة،ويطفئوا في أرواحهم
فمن واجب المؤمنين ألا يخدعوا،ومن واجبهم أن يدركوا أن هذا تمويه لغرض .العقيدة 



 ٣٤٧

وأن الذي يغير راية المعركة إنما يريد أن يخدعهم عن سلاح النصر الحقيقي .مبيت 
فيها،النصر في أية صورة من الصور،سواء جاء في صورة الانطلاق الروحي كما وقع 

 - الناشئة من الانطلاق الروحي -دود،أو في صورة الهيمنة للمؤمنين في حادث الأخ
 .كما حدث للجيل الأول من المسلمين 

ونحن نشهد نموذجاً من تمويه الراية في محاولة الصليبية العالمية اليوم أن تخدعنا عن حقيقة 
 كلا..المعركة،وأن تزور التاريخ،فتزعم لنا أن الحروب الصليبية كانت ستاراً للاستعمار 

إنما كان الاستعمار الذي جاء متأخراً هو الستار للروح الصليبية التي لم تعد قادرة ..
والتي تحطمت على صخرة العقيدة ! على السفور كما كانت في القرون الوسطى 

بقيادة مسلمين من شتى العناصر،وفيهم صلاح الدين الكردي،وتوران شاه 
{  !قيدا فانتصرت تحت راية العقيدة المملوكي،العناصر التي نسيت قوميتها وذكرت ع
 .} وما نقَموا مِنهم إِلَّا أَنْ يؤمِنوا بِاللَّهِ الْعزِيزِ الْحمِيدِ 
 ١٧١!وصدق االله العظيم،وكذب المموهون الخادعون 

 ممثلـة في    -لقد ولدت الحركة الإسلامية في مكة على محك الشدة فلم تكد الجاهليـة              
أن لا إله إلا اللّه وأن محمـدا        «:لحقيقي الذي يتهددها من دعوة    ا  تحس بالخطر  -قريش  

وما تمثله من ثورة على كل سلطان أرضي لا يستمد من سلطان اللّه ومن              » رسول اللّه 
 .تمرد ائي على كل طاغوت في الأرض والفرار منه إلى اللّه

دعوة تحـت   ثم بالخطر الجدي من التجمع الحركي العضوي الجديد الذي أنشأته هذه ال           
 هذا التجمع الذي يدين منذ اليوم الأول بالطاعة للّه ولرسول           -� -قيادة رسول اللّه    

اللّه ويتمرد ويخرج على القيادة الجاهلية الممثلة في قريش والأوضاع السـائدة في هـذه       
 .الجاهلية

  تحس ذا الخطر وذاك حتى شنتها حربا       - ممثلة في قريش أول الأمر       -لم تكد الجاهلية    
شعواء على الدعوة الجديدة،وعلى التجمع الجديد،وعلى القيادة الجديدة وحتى أرصدت          

 ..لها كل ما في جعبتها من أذى ومن كيد ومن فتنة ومن حيلة 

                                                 
 وما بعدها ] ١٦٣ص [ معالم في الطريق بتحقيقي - ١٧١



 ٣٤٨

لقد انتفض التجمع الجاهلي ليدفع عن نفسه الخطر الذي يتهدد وجوده بكل ما يدفع به               
ن الطبيعي الذي لا مفـر منـه        وهذا هو الشأ  ..الكائن العضوي خطر الموت عن نفسه       

كلما قامت دعوة إلى ربوبية اللّه للعالمين في مجتمع جاهلي يقوم على أساس من ربوبيـة       
العباد للعباد وكلما تمثلت الدعوة الجديدة في تجمع حركي جديد،يتبع في تحركه قيـادة              

 ! ١٧٢جديدة،ويواجه التجمع الجاهلي القديم مواجهة النقيض للنقيض
كل فرد في التجمع الإسلامي الجديد للأذى والفتنة بكل صـنوفها،إلى           وعندئذ تعرض   

ويومئذ لم يكن يقدم على شهادة أن لا إلـه إلا           ..حد إهدار الدم في كثير من الأحيان        
اللّه وأن محمدا رسول اللّه،والانضمام إلى التجمع الإسلامي الوليد،والدينونـة لقيادتـه            

      يأ لاحتمال الأذى والفتنـة والجـوع والغربـة         الجديدة،إلا كل من نذر نفسه للّه و
 ..والعذاب والموت في أبشع الصور في بعض الأحيان 

بذلك تكونت للإسلام قاعدة صلبة من أصلب العناصر عودا في اتمع العـربي فأمـا               
العناصر التي لم تحتمل هذه الضغوط فقد فتنت عن دينها وارتدت إلى الجاهليـة مـرة                

 قليلا،فقد كان الأمر كله معروفا مكشوفا من قبل فلم يكـن            أخرى وكان هذا النوع   
يقدم ابتداء على الانتقال من الجاهلية إلى الإسلام،وقطع الطريق الشائك الخطر المرهوب            

 .إلا العناصر المختارة الممتازة الفريدة التكوين
كونوا هم  وهكذا اختار اللّه السابقين من المهاجرين من تلك العناصر الفريدة النادرة،لي          

القاعدة الصلبة لهذا الدين في مكة ثم ليكونوا هم القاعدة الصلبة لهذا الدين بعد ذلك في                
المدينة مع السابقين من الأنصار الذين وإن كانوا لم يصـطلوها في أول الأمـر كمـا                 

قد دلت علـى أن     ) بيعة العقبة  (-� -اصطلاها المهاجرون،إلا أن بيعتهم لرسول اللّه       
 ..بيعة أصيلة مكافئة لطبيعة هذا الدين عنصرهم ذو ط

فَالْتقَوا ،الْأَنصار لَيلَةَ الْعقَبةِ  �لَما وعد النبِي    :رضِي االلهُ عنهما قَالَ   ،عن جابِرِ بنِ عبدِ االلهِ    
أَسـأَلُ لِربـي أَنْ     " :�  سلْ لِربك يا رسولَ االلهِ ولِنفْسِك ما شِئْت قَالَ        :بِالْعقَبةِ فَقَالُوا 

                                                 
  دار الشروق.١٥٥٨ - ١٥٥٥ يراجع في هذا الجزء التعليق على الآيات الأخيرة في سورة الأنفال ص  - ١٧٢



 ٣٤٩

" وأَسأَلُكُم لِنفْسِي أَنْ تمنعونِي مِما تمنعونَ مِنه أَنفُسـكُم          ،تعبدوه ولَا تشرِكُوا بِهِ شيئًا    
 ١٧٣"لَكُم الْجنةُ " :�فَماذَا لَنا إِذَا فَعلْنا ذَلِك ؟ قَالَ :قَالُوا

فَأَتاهم ومعه الْعباس رضِي    ،الْعقَبةَ�لَما جاءَتِ الْأَنصار وعدهم النبِي      :لَوعنِ الشعبِي قَا  
 هنولُ االلهِ    ،االلهُ عسا         " :�فَقَالَ رونيا عنلَيوا فَإِنَّ عجِزأَووا وكَلَّمارِ تصالْأَن رشعا مفَقَالَ " ي

  دعةَ أَسامو أُمأَب     هنااللهُ ع ضِيةَ راررز نرِطْ        : بـتاشو فْسِـكرِطْ لِنـتاشو كبرِطْ لِرتاش
ابِكحئًا       " :�فَقَالَ  ،لِأَصيرِكُوا بِهِ ششلَا تو وهدبعي أَنْ تبرِطُ لِرتونِي   ،أَشعنمفْسِي أَنْ تلِنو

   كُمفُسأَن هونَ مِنعنما تمِم،و      دِيكُماةَ فِي ذَاتِ أَياوسابِي الْمحلِأَص "     ةً لَـمطْبخ طَبخ ثُم
ابسطْ يدك فَأَنـا    :قَالَ" الْجنةُ  " :فَما لَنا قَالَ  :يخطُبِ الْمرد ولَا الشيب خطْبةً مِثْلَها قَالَ      

    كايِعب نلُ ما    .أَودِيثِ جا إِلَى حنعجر قَالَ    ثُم هنااللهُ ع ضِيـةَ      :بِرٍ رامـا أُمنِي أَبعفَقَالَ ي
  هنااللهُ ع ضِير:   ثْرِبلَ يا أَها يديور،           ـهأَن لَمعن نحنإِلَّا و طِيالْم ادهِ أَكْبإِلَي رِبضن ا لَمإِن

الْعربِ كَافَّةً وقَتلُ خِيـارِكُم وأَنْ تعضـكُم        وإِنَّ إِخراجه الْيوم مفَارقَةُ     ، �رسولُ االلهِ   
وفيبِ كَافَّـةً             ،السرقَةُ الْعفَارمو كُمارقُتِلَ خِيو كُمتسا إِذَا مهلَيونَ عبِرصت مقَو متا أَنفَإِم

ى أَنفُسِكُم خِيفَةً فَذَروه فَهو أَعذَر لَكُم       وإِما أَنتم تخافُونَ علَ   ،فَخذُوه وأَجركُم علَى االلهِ   
فَقُمنـا  :قَالَ،فَقَالُوا يا أَسعد أَمِطْ عنه يدك فَوااللهِ لَا نذَر هذِهِ الْبيعةَ ولَا نستقِيلُها            ،عِند االلهِ 

 ١٧٤.رضِي االلهُ عنه ويعطِينا علَى ذَلِك الْجنةَ إِلَيهِ رجلًا رجلًا يأْخذُ علَينا بِشرطِ الْعباسِ 
قـال عبـد االله بـن       :وقال محمد بن كعب القُرظي وغـيره      :قال ابن كثير في التفسير    

اشترط لربك ولنفسـك مـا      :-يعني ليلة العقبةِ    -�لرسول االله   ،رضي االله عنه  ،رواحة
وأشترط لنفسي أن تمنعـوني     ،أشترط لربي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا       ":فقال! شئت

ربِـح  :قالوا."الجنة":فما لنا إذا فعلنا ذلك؟ قال     :قالوا."مما تمنعون منه أنفسكم وأموالكم    
قِيل ولا نستقيل   ،البيعفترلت،لا ن: }         مالَهـوأَمو مهفُسأَن مِنِينؤالْم ى مِنرتاش إِنَّ اللَّه {
 ١٧٥.الآية

                                                 
 صحيح ) ٢٣٢٥](  ٢٦ /٤[ أخبار مكة للفاكهي - ١٧٣
  هذان من عندي-صحيح لغيره  ) ٢٥٤٠](٢٣٢ /٤[أخبار مكة للفاكهي  - ١٧٤
صحيح ) ١٧٢٧٠](٤٩٩ /١٤[ مؤسسة الرسالة    -وتفسير الطبري   ] ٢١٨ /٤[ دار طيبة    - تفسير ابن كثير     - ١٧٥

 لغيره



 ٣٥٠

رسول اللّه هذه البيعة ولا يرتقبون من ورائها شـيئا إلا   ولقد كان هؤلاء الذين يبايعون      
الجنة ويوثقون هذا البيع فيعلنون أم لا يقبلون أن يرجعوا فيه ولا أن يرجع فيه رسول                

يعلمون أم لا يبايعون على أمر هين بل كـانوا مسـتيقنين أن قريشـا       ! -� -اللّه  
بعدها في سـلام مـع الجاهليـة        لن يعيشوا    وراءهم،وأن العرب كلها سترميهم وأم    

 .الضاربة الأطناب من حولهم في الجزيرة وبين ظهرانيهم في المدينة
بِمكَّةَ عشر سِنِين،يتبع الناس فِي منـازِلِهِم بعكَـاظٍ       �مكَثَ رسولُ االلهِ    :عن جابِرٍ،قَالَ 

ينِي ؟ من ينصرنِي حتى أُبلِّغَ رِسالَةَ ربي،ولَـه         من يؤوِ :ومجنةَ،وفِي الْمواسِمِ بِمِنى،يقُولُ  
الْجنةُ ؟ حتى إِنَّ الرجـلَ لَيخـرج مِـن الْـيمنِ،أَو مِـن مِصـر،كَذَا قَالَ،فَيأْتِيـهِ                  

م،وهم يشِـيرونَ إِلَيـهِ     احذَر غُلاَم قُريشٍ،لاَ يفْتِنك،ويمشِي بين رِجالِهِ     :قَومه،فَيقُولُونَ
            مِنـؤـا فَيـلُ مِنجالر جرخفَي،اهقْندصو،اهنيفَآو،ثْرِبي مِن لَه ا اللَّهثَنعى بتابِعِ،حبِالأَص

       بي ى لَمتلاَمِهِ،حونَ بِإِسلِمسلِهِ فَيإِلَى أَه قَلِبنآنَ،فَيالْقُر قْرِئُهيارِ     بِهِ،وصورِ الأَند مِن ارد ق
حتى متى نترك   :إِلاَّ وفِيها رهطٌ مِن الْمسلِمِين،يظْهِرونَ الإِِسلاَم،ثُم ائْتمروا جمِيعا،فَقُلْنا       

 حتـى   ١٧٦يطْرد فِي جِبالِ مكَّةَ ويخاف ؟ فَرحلَ إِلَيهِ مِنا سبعونَ رجـلاً           �رسولَ االلهِ   
قَدِموا علَيهِ فِي الْموسِمِ،فَواعدناه شِعب الْعقَبةِ،فَاجتمعنا عِنده مِن رجلٍ ورجلَينِ حتـى            

طِ تبايِعونِي علَى السمعِ والطَّاعةِ فِي النشـا      :يا رسولَ االلهِ،علاَم نبايِعك،قَالَ   :توافَينا،فَقُلْنا
والْكَسلِ،والنفَقَةِ فِي الْعسرِ والْيسرِ،وعلَى الأَمرِ بِالْمعروفِ،والنهيِ عـنِ الْمنكَـرِ،وأَنْ          
      تونِي إِذَا قَـدِمعنمونِي،فَتـرصنلَى أَنْ تعةَ لاَئِمٍ،ومافُونَ فِي االلهِ لَوخقُولُوا فِي االلهِ،لاَ تت

 مِم كُملَيةُ،قَالَ    عنالْج لَكُمو،اءَكُمنأَبو،كُماجوأَزو،كُمفُسأَن هونَ مِنعنمـهِ    :ا تـا إِلَينفَقُم
رويدا يا أَهلَ يثْرِب،فَإِنا لَم     :فَبايعناه،وأَخذَ بِيدِهِ أَسعد بن زرارةَ،وهو مِن أَصغرِهِم،فَقَالَ      

وإِنَّ إِخراجه الْيوم مفَارقَةُ الْعربِ     ،�كْباد الإِِبِلِ إِلاَّ ونحن نعلَم أَنه رسولُ االلهِ         نضرِب أَ 
          كُمرأَجو،لَى ذَلِـكونَ عبِرصت مقَو متا أَنفَإِم،وفيالس كُمضعأَنَّ تو،ارِكُملُ خِيقَتكَافَّةً،و

وإِما أَنتم قَوم تخافُونَ مِن أَنفُسِكُم جبِينةً،فَبينوا ذَلِك،فَهو أَعذَر لَكُـم عِنـد             علَى االلهِ، 

                                                 
 ! ولكن العرب كثيرا ما تحذف الكسر:  المحقق أم اثنان وسبعون- ١٧٦



 ٣٥١

فَقُمنا إِلَيهِ  :أَمِطْ عنا يا أَسعد،فَواللَّهِ لاَ ندع هذِهِ الْبيعةَ أَبدا،ولاَ نسلُبها أَبدا،قَالَ          :االلهِ،قَالُوا
  ١٧٧رواه الإمام أحمد.بايعناه،فَأَخذَ علَينا،وشرطَ،ويعطِينا علَى ذَلِك الْجنةَفَ

 تكاليف هذه البيعة وكانوا يعلمون      - عن يقين واضح     -فقد كان الأنصار إذن يعلمون      
 حتى ولا النصر والغلبـة     -أم لم يوعدوا على هذه التكاليف شيئا في هذه الحياة الدنيا            

ثم كان هذا مدى وعيهم ا ومدى حرصهم عليها         .. وأم لم يوعدوا عليها إلا الجنة        -
 مع السابقين من المهاجرين الذين بنوا هذا البناء وأعدوا هـذا            -فلا جرم أن يكونوا     ..

 ..١٧٨ هم القاعدة الصلبة للمجتمع المسلم أول العهد بالمدينة -الإعداد 
 

������������ 

                                                 
 صحيح) ٤٢٥١]( ١٥ /٤[والمستدرك للحاكم ١٤٥١٠) ١٤٤٥٦](٨٥ /٥) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ١٧٧
 ]٢١١٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٧٨



 ٣٥٢

�����-�א?�ود�-�א��e0Q-�א?�ود�-�א��e0Q-�א?�ود�-�א��e0Q-�א?�ود�-�א����e0Qق�א������.�Aد���ق�א������.�Aد���ق�א������.�Aد���ق�א������.�Aد
 

} كَذَلِك كِدنا لِيوسف ما كَـانَ لِيأْخـذَ أَخـاه فِـي دِيـنِ الْملِـكِ                 {:قال تعالى 
 ]..٧٦:يوسف[

إنـه  .. تحديدا دقيقـا     - في هذا الموضع     -» الدين«إن هذا النص يحدد مدلول كلمة       
ة السـارق هـو     فإن نظام الملك وشرعه ما كان يجعل عقوب       ..نظام الملك وشرعه    :يعني

وقد ارتضى إخوة يوسف    .إنما هذا كان نظام يعقوب وشريعة دينه      .أخذه في جزاء سرقته   
تحكيم نظامهم هم وشريعتهم فطبقها يوسف عليهم عند ما وجد صواع الملك في رحل              

 ..» الدين«وعبر القرآن الكريم عن النظام والشريعة بأا ..أخيه 
يغيب في جاهلية القرن العشـرين عـن النـاس          هذا المدلول القرآني الواضح هو الذي       

 !سواء منهم من يدعون أنفسهم مسلمين وغيرهم من الجاهليين.جميعا
ويعدون كل مـن يعتقـد في       ..على الاعتقاد والشعائر    » الدين« إم يقصرون مدلول    

وحدانية اللّه وصدق رسوله ويؤمن بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خـيره             
مهما تكن دينونتـه بالطاعـة      » دين اللّه «داخلا في   ...دي الشعائر المكتوبة    وشره ويؤ 

بينمـا الـنص    ..الأرض   والخضوع وإقراره بالحاكمية لغير اللّه من الأرباب المتفرقة في        
» دين اللّـه  «وكذلك  .بأنه نظام الملك وشريعته   » دين الملك «القرآني هنا يحدد مدلول     

 ..فهو نظامه وشريعته 
قد هزل وانكمش حتى صار لا يعني في تصور الجماهير الجاهلية           » دين اللّه «إن مدلول   

ولكنه لم يكن كذلك يوم جاء هذا الدين منذ آدم ونـوح إلى             ..إلا الاعتقاد والشعائر    
 .محمد عليهم صلوات اللّه وسلامه أجمعين

إفراده و.الدينونة للّه وحده بالتزام ما شرعه،ورفض ما يشرعه غيره        :لقد كان يعني دائما   
 بالألوهية في الأرض مثل إفراده بالألوهية في السماء وتقرير ربوبيته وحده            - سبحانه   -

وكان مفرق الطريق دائما بين من هـم في         .أي حاكميته وشرعه وسلطانه وأمره    :للناس
أن الأولين يدينون لنظام اللّه وشرعه وحده،وأن       » دين الملك «ومن هم في    » اللّه«دين  



 ٣٥٣

أو يشـركون فيـدينون للّـه في الاعتقـاد          .نظام الملـك وشـرعه    الآخرين يدينون ل  
وهـذا مـن المعلـوم مـن الـدين          ! والشعائر،ويدينون لغير اللّه في النظام والشرائع     
 .بالضرورة،ومن بديهيات العقيدة الإسلامية تماما

ديـن  «وبعض المترفقين بالناس اليوم يتلمسون لهم عذرا في أم يجهلون مدلول كلمـة    
م من ثم لا يصرون ولا يحاولون تحكيم شريعة اللّه وحـدها بوصـفها هـي                وه» اللّه
وأنا ! وأن جهلهم هذا بمدلول الدين يعفيهم من أن يكونوا جاهليين مشركين          .»الدين«

إن ! لا أتصور كيف أن جهل الناس ابتداء بحقيقة هذا الدين يجعلهم في دائرة هذا الدين              
هل الناس حقيقة عقيدة فكيف يكونون معتنقين       فإذا ج .الاعتقاد بحقيقة فرع عن معرفتها    

 لها؟ وكيف يحسبون من أهلها وهم لا يعرفون ابتداء مدلولها؟
إن هذا الجهل قد يعفيهم من حساب الآخرة،أو يخفف عنهم العـذاب فيهـا ويلقـي                

ولكن ..بتبعام وأوزارهم على كاهل من لا يعلموم حقيقة هذا الدين وهم يعرفوا             
بية متروك أمرها للّه،والجدل في الجزاء الأخروي لأهل الجاهلية عامة ليس           هذه مسألة غي  

! وليس هو الذي يعنينا نحن البشر الذين ندعو إلى الإسلام في الأرض           .وراءه كبير طائل  
إنـه لـيس ديـن اللّـه     ..إن الذي يعنينا هو تقرير حقيقة الدين الذي فيه الناس اليوم     

فمن كان في نظام اللّه     .وفق النصوص القرآنية الصريحة   فدين اللّه هو نظامه وشرعه      .قطعا
ولا .»دين الملـك  «ومن كان في نظام الملك وشرعه فهو في         .»دين للّه «وشرعه فهو في    

لأن .والذين يجهلون مدلول الدين لا يمكن أن يكونوا معتقدين ذا الدين          .جدال في هذا  
بحقيقة هذا الدين الأساسـية   والجاهل  .الجهل هنا وارد على أصل حقيقة الدين الأساسية       

وهذه ..إذ الاعتقاد فرع عن الإدراك والمعرفة       .لا يمكن عقلا وواقعا أن يكون معتقدا به       
 ..بديهية 

 ونتلمس لهم المعاذير،ونحاول    - وهم في غير دين اللّه       -وخير لنا من أن ندافع عن الناس        
خير لنا من هذا كله أن      ! ..أن نكون أرحم م من اللّه الذي يقرر مدلول دينه وحدوده          

 ..أو يرفضوه ..ليدخلوا فيه » دين اللّه«نشرع في تعريف الناس حقيقة مدلول 



 ٣٥٤

خير لنا لأنه يعفينا من تبعة ضلال هؤلاء الجـاهلين ـذا            ..هذا خير لنا وللناس أيضا      
وخير للناس لأن مواجهتـهم     ..الدين،الذين ينشأ عن جهلهم به عدم اعتناقه في الحقيقة          

 قد زهم هزة تخرجهم مـن       -لا في دين اللّه       وأم في دين الملك    - ما هم عليه     بحقيقة
 عليهم صلوات   -كذلك فعل الرسل    ! الجاهلية إلى الإسلام،ومن دين الملك إلى دين اللّه       

 وكذلك ينبغي أن يفعل الدعاة إلى اللّه في مواجهة الجاهلية في كل زمان              -اللّه وسلامه   
 ١٧٩..ومكان 

 
 �������������� 

 

                                                 
 ]٢٦٥٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٧٩



 ٣٥٥

�=ZQא�H'�hא�A.א�=/�و�H'�hא�A.������ق�א����=ZQא�H'�hא�A.א�=/�و�H'�hא�A.������ق�א����=ZQא�H'�hא�A.א�=/�و�H'�hא�A.������ق�א����=ZQא�H'�hא�A.א�=/�و�H'�hא�A.������ق�א�������
 

ينـزلُ الْملائِكَـةَ   .أَتى أَمر اللَّهِ فَلا تستعجِلُوه سبحانه وتعالى عما يشرِكُونَ   «:قال تعالى 
 ..»  إِله إِلَّا أَنا فَاتقُونِأَنْ أَنذِروا أَنه لا:بِالروحِ مِن أَمرِهِ على من يشاءُ مِن عِبادِهِ

 أن يأتيهم بعذاب الدنيا أو عـذاب        -� -لقد كان مشركوا مكة يستعجلون الرسول       
وكلما امتد م الأجـل ولم يـترل ـم العـذاب زادوا اسـتعجالا،وزادوا               .الآخرة

 له  استهزاء،وزادوا استهتارا وحسبوا أن محمدا يخوفهم ما لا وجود له ولا حقيقة،ليؤمنوا           
ولم يدركوا حكمة اللّه في إمهالهم ورحمته في إنظارهم ولم يحـاولوا تـدبر       .ويستسلموا

هذه الآيات التي تخاطب العقول والقلـوب،خيرا مـن        .آياته في الكون،وآياته في القرآن    
والتي تليق بالإنسان الذي أكرمه اللّه بالعقل والشعور،وحرية الإرادة         ! خطاا بالعذاب 

 .والتفكير
يوحي بصدور الأمر وتوجه الإرادة     ..» أَتى أَمر اللَّهِ  «:مطلع السورة حاسما جازما   وجاء  

فإن سنة اللّـه    » فَلا تستعجِلُوه «وهذا يكفي لتحققه في الموعد الذي قدره اللّه لوقوعه          
فأمر اللّه بالعذاب أو بالساعة     .ولا يؤخرها رجاء  .تمضي وفق مشيئته،لا يقدمها استعجال    

تهى،أما وقوعه ونفاذه فسيكون في حينه المقـدر،لا يسـتقدم سـاعة ولا            قد قضي وان  
 .يتأخر

وهذه الصيغة الحاسمة الجازمة ذات وقع في النفس مهما تتماسك أو تكابر،وذلك فـوق         
مطابقتها لحقيقة الواقع فأمر اللّه لا بد واقع،ومجرد قضائه يعد في حكم نفاذه،ويتحقق به              

لا مجانبة للحقيقة،في الوقت الذي تؤدي غايتها من التأثر         وجوده،فلا مبالغة في الصيغة و    
 .العميق في الشعور

فأما ما هم عليه من شرك باللّه الواحد،وتصورات مستمدة من هذا الشرك فقد تتره اللّه               
بكل صوره وأشكاله،الناشئة عن هبوط في      » سبحانه وتعالى عما يشرِكُونَ   «:عنه وتعالى 

 .التصور والتفكير



 ٣٥٦

اللّه الذي لا يدع الناس إلى ضلالهم       .أتى أمر اللّه المتره عن الشرك المتعالي عما يشركون        
ينزلُ الْملائِكَةَ بِـالروحِ    «:وأوهامهم إنما هو يترل عليهم من السماء ما يحييهم وينجيهم         

يترل من السماء   فهو لا   .وهذا أولى نعمه وكبراها   ..» مِن أَمرِهِ على من يشاءُ مِن عِبادِهِ      
 إنما يترل الملائكة بـالروح مـن        - كما سيجيء  -ماء يحيي الأرض والأجسام وحدها      

حياة في النفـوس والضـمائر      :فهو حياة ومبعث حياة   .وللتعبير بالروح ظله ومعناه   .أمره
وهو أول مـا    .وحياة في اتمع تحفظه من الفساد والتحلل والايار       .والعقول والمشاعر 

تترل به الملائكة أطهر    . السماء للناس،وأول النعم التي يمن اللّه ا على العباد         يترله اللّه من  
أَنْ أَنذِروا أَنه لا إِله     «: خلاصته وفحواه  - الأنبياء   -خلق اللّه على المختارين من عباده       

 ».إِلَّا أَنا فَاتقُونِ
لطريق بين الاتجاه المحيـي     ومفرق ا .وحياة النفس .روح العقيدة .إا الوحدانية في الألوهية   

فالنفس التي لا توحد المعبود نفس حائرة هالكة تتجاذا السبل وتخايـل            .والاتجاه المدمر 
لها الأوهام وتمزقها التصورات المتناقضة،وتناوشها الوساوس،فلا تنطلق مجتمعة لهدف من          

لسـورة  والتعبير بالروح يشمل هذه المعاني كلها ويشير إليهـا في مطلـع ا            ! الأهداف
المشتملة على شتى النعم،فيصدر ا نعمه جميعا وهي النعمة الكبرى التي لا قيمة لغيرهـا      
بدوا ولا تحسن النفس البشرية الانتفاع بنعم الأرض كلها إن لم توهب نعمة العقيـدة       

 .التي تحييها
ويفرد الإنذار،فيجعله فحوى الوحي والرسالة،لأن معظم سياق السورة يـدور حـول            

بين والمشركين والجاحدين لنعمة اللّه،والمحرمين ما أحلـه اللّه،والناقضـين لعهـد            المكذ
وتكـون  .اللّه،والمرتدين عن الإيمان ومن ثم يكون إظهار الإنذار أليق في هذا السـياق            

 ١٨٠.الدعوة إلى التقوى والحذر والخوف أولى في هذا المقام
وهى أن أمـر    ،تقرير لحقيقـة واقعـة    » جِلُوه  أَتى أَمر اللَّهِ فَلا تستع    « :وفى قوله تعالى  

وهو انتقال الناس من دار الفناء إلى دار البقاء ـ قد أتى فعلا منذ كان للناس حياة  ،اللّه
عامل فيهم ؟ إن    ،وهو موجود بينهم  ،فلم يستعجلون أمر اللّه فيهم    .. على هذه الأرض    

                                                 
 ]٢٨٠٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٨٠



 ٣٥٧

فهو سيموت غدا أو    ،ليومفمن لم يمت ا   ،الموت يأتى كل يوم على أعداد كثيرة من الناس        
 بعد غد فلم يستعجل الناس أمرا يطلبهم ؟ 

تتريه للّه سبحانه وتعالى عـن هـذا        » سبحانه وتعالى عما يشرِكُونَ     « :وفى قوله تعالى  
ثم هو إلفات لهم    .. وعن هؤلاء الشركاء الذين يعبدوم من دونه        ،الشرك الذي هم فيه   

.. ونزل م أمر اللّه     ،وقد أظلّهم يوم القيامة   ، الذي هم فيه   إلى أن يخرجوا من هذا المنكر     
ووقعوا فى شـباكه    ،أدركهم الموت ،فإم إن لم يسرعوا للفرار مما يعبدون من دون اللّه         

 ..ولم يكن لهم ثمّة سبيل إلى النجاة 
 عِبادِهِ أَنْ أَنذِروا أَنه لا      ينزلُ الْملائِكَةَ بِالروحِ مِن أَمرِهِ على من يشاءُ مِن        « :وقوله تعالى 

أن يتخلصوا  ،ينذر هؤلاء المشركين  ،هو نذير بين يدى أمر اللّه الواقع      .»إِله إِلَّا أَنا فَاتقُونِ     
فهو سبحانه ـ  ..ويحذروا عقابه ،وأن يتقوه،وأن يخلصوا عبادم للّه وحده،من شركهم

روا الناس بما أوحـى إلـيهم مـن    وأمرهم أن ينذ،رحمة بعباده ـ قد بعث فيهم رسله 
هو أمر  ،والروح..والبراءة من كل شريك     ،والولاء له ،الذي هو دعوة إلى الإيمان به     ،أمره

وسميت روحا لأن   ،وهو كلماته المترلة على الرسل    ،اللّه الذي تحمله الملائكة إلى رسل اللّه      
وفى ..  الأحيـاء    وإن كان فى عالم   ،فهو ميت ،فمن لم يأخذ حظّه منها    ،فيها الحياة للناس  

أَومن كانَ ميتاً فَأَحييناه وجعلْنا لَه نوراً يمشِي بِهِ فِي الناسِ           « :هذا يقول الحق جلّ وعلا    
 ١٨١).الأنعام:١٢٢(» كَمن مثَلُه فِي الظُّلُماتِ لَيس بِخارِجٍ مِنها 

 
������������� 

                                                 
١٨١ - 

ن ـ دار ا���� ا����� ا������ ا������ ]٢٦٩ /٧[ ا��"ه�ة -�� �



 ٣٥٨

�����]����HIJ�[�HIJ�[�HIJ�[�HIJق�א������.�A,��]�אpnWم���,$'ن�و,����ق�א������.�A,��]�אpnWم���,$'ن�و,����ق�א������.�A,��]�אpnWم���,$'ن�و,����ق�א������.�A,��]�אpnWم���,$'ن�و,�
 

ثُـم  .ثُم جعلْناه نطْفَةً فِي قَرارٍ مكِينٍ .ولَقَد خلَقْنا الْإِنسانَ مِن سلالَةٍ مِن طِينٍ      «:قال تعالى 
 ثُم.خلَقْنا النطْفَةَ علَقَةً،فَخلَقْنا الْعلَقَةَ مضغةً،فَخلَقْنا الْمضغةَ عِظاماً،فَكَسونا الْعِظام لَحماً        

  رلْقاً آخخ أْناهشأَن.   الْخالِقِين نسأَح اللَّه كبارونَ    .فَتتيلَم ذلِك دعب كُمإِن ثُم.   موي كُمإِن ثُم
 ..» الْقِيامةِ تبعثُونَ

وفي أطوار هذه النشأة،وتتابعها ذا النظام،وذا الاطراد،ما يشـهد بوجـود المنشـئ             
فما يمكن أن يكـون     .القصد والتدبير في تلك النشأة وفي اتجاهها أخيرا       أولا،وما يشهد ب  

الأمر مصادفة عابرة،ولا خبط عشواء بدون قصد ولا تدبير ثم تسير هذه السيرة التي لا               
تنحرف،ولا تخطئ،ولا تتخلف ولا تسير في طريق آخر من شتى الطرق التي يمكن عقلا              

نسانية في هذا الطريق دون سواه مـن شـتى          إنما تسير النشأة الإ   .وتصورا أن تسير فيها   
 .الطرق الممكنة بناء على قصد وتدبير من الإرادة الخالقة المدبرة في هذا الوجود

كما أن في عرض تلك الأطوار ذا التتابع الدقيق المطرد،ما يشير إلى أن الإيمان بالخالق               
هو وحـده الطريـق إلى      ..المدبر،والسير على ج المؤمنين الذي بينه في المقطع السابق          

وهذا هو المحور الذي يجمع     .الدنيا والآخرة :بلوغ الكمال المقدر لتلك النشأة في الحياتين      
 .بين المقطعين في سياق السورة

وهذا النص يشـير إلى أطـوار النشـأة         ..» ولَقَد خلَقْنا الْإِنسانَ مِن سلالَةٍ مِن طِينٍ      «
لإنسـان مـر بـأطوار مسلسـلة،من الطـين إلى           فيفيـد أن ا   .الإنسانية ولا يحددها  

 .فالطين هو المصدر الأول،أو الطور الأول.الإنسان
وهي حقيقة نعرفها من القرآن،ولا نطلب لها مصداقا من         ..والإنسان هو الطور الأخير     

 .النظريات العلمية التي تبحث عن نشأة الإنسان،أو نشأة الأحياء
مجالا للتدبر في صنع اللّه،ولتأمل النقلة البعيدة بين        إن القرآن يقرر هذه الحقيقة ليتخذها       

ولا يتعـرض لتفصـيل هـذا       .المتسلسل في نشأته من ذلك الطين      الطين وهذا الإنسان  
أما النظريات العلمية فتحاول إثبات سلم معين       .التسلسل لأنه لا يعنيه في أهدافه الكبيرة      



 ٣٥٩

وهي تخطئ وتصـيب في  .نسانللنشوء والارتقاء،لوصل حلقات السلسلة بين الطين والإ 
 وليس لنا أن نخلط بين الحقيقة الثابتة        - التي سكت القرآن عن تفصيلها       -هذه المحاولة   

وبين المحاولات العلمية في البحث عن حلقـات  ..حقيقة التسلسل ..التي يقررها القرآن    
هذا التسلسل وهي المحاولات التي تخطئ وتصيب،وتثبت اليـوم وتـنقض غـدا،كلما             

 . وسائل البحث وطرائقة في يد الإنسانتقدمت
» بدأَ خلْق الْإِنسانِ مِن طِـينٍ ...«:والقرآن يعبر أحيانا عن تلك الحقيقة باختصار فيقول       

والمرجـع في هـذا الأمـر إلى الـنص الأكثـر            .دون إشارة إلى الأطوار التي مر ا      ..
فالنص الآخر يختصر هذه الأطوار     » مِن سلالَةٍ مِن طِينٍ   «تفصيلا،وهو الذي يشير إلى أنه      

أما كيف تسلسل الإنسان من الطين فمسـكوت عنـه          .لمناسبة خاصة في السياق هناك    
وقد تكون حلقاته على النحو الذي تقول       .كما قلنا لأنه غير داخل في الأهداف القرآنية       

به النظريات العلمية وقد لا تكون وتكون الأطوار قد تمت بطريـق آخـر لم يعـرف                 
ولكن مفرق الطريق بـين     ..سبب عوامل وعلل أخرى لم يكشف عنها الإنسان         بعد،وب

نظرة القرآن إلى الإنسان ونظرة تلك النظريات أن القرآن يكرم هذا الإنسان ويقرر أن              
فيه نفخة من روح اللّه هي التي جعلت من سلالة الطين إنسانا،ومنحته تلك الخصائص              

وهنا تفترق نظرة الإسلام افتراقا كليا عـن        .يوانالتي ا صار إنسانا وافترق ا عن الح       
 .١٨٢واللّه أصدق القائلين.نظرة الماديين

فأما نشأة الفرد الإنساني بعـد      ..من سلالة من طين     ..ذلك أصل نشأة الجنس الإنساني      
لقـد نشـأ    ..» ثُم جعلْناه نطْفَةً فِي قَرارٍ مكِينٍ     «:ذلك،فتمضي في طريق آخر معروف    

فأما تكرار أفراده بعد ذلك وتكاثرهم فقد جـرت         .ني من سلالة من طين    الجنس الإنسا 
سنة اللّه أن يكون عن طريق نقطة مائية تخرج من صـلب رجل،فتسـتقر في رحـم                 

لا بل خلية واحدة من عشرات الألوف من الخلايا الكامنة في           .نقطة مائية واحدة  .امرأة
الرحم الغائرة بين عظام الحوض،المحمية     ثابتة في   ..» فِي قَرارٍ مكِينٍ  «:تستقر.تلك النقطة 

                                                 
  »دار الشروق«. لمحمد قطب» الإنسان بين المادية والإسلام«: يراجع كتاب - ١٨٢



 ٣٦٠

ا من التأثر باهتزازات الجسم،ومن كثير مما يصيب الظهـر والـبطن مـن لكمـات        
 !وكدمات،ورجات وتأثرات

 والتعبير القرآني يجعل النطفة طورا من أطوار النشأة الإنسانية،تاليا في وجوده لوجـود             
لى التأمل،فهذا الإنسان الضـخم     ولكنها حقيقة عجيبة تدعو إ    .وهي حقيقة ..الإنسان  

يختصر ويلخص بكل عناصره وبكل خصائصه في تلك النطفة،كما يعاد من جديـد في              
ومـن النطفـة إلى     .الجنين وكي يتجدد وجوده عن طريق ذلك التلخـيص العجيـب          

حينما تمتزج خلية الذكر ببويضة الأنثى،وتعلق هذه بجدار الرحم نقطة صغيرة في            .العلقة
ومن العلقـة إلى المضـغة،حينما تكـبر تلـك النقطـة            ..ذى بدم الأم    أول الأمر،تتغ 

 ..العالقة،وتتحول إلى قطعة من دم غليظ مختلط 
وتمضي هذه الخليقة في ذلك الخط الثابت الذي لا ينحرف ولا يتحـول،ولا تتـوانى               

وبتلك القوة الكامنة في الخلية المستمدة من الناموس الماضـي في           .حركته المنظمة الرتيبة  
» فَخلَقْنا الْمضـغةَ عِظامـاً    «..حتى تجيء مرحلة العظام     ..طريقه بين التدبير والتقدير     

وهنا يقف الإنسان مدهوشـا     ..» فَكَسونا الْعِظام لَحماً  «:فمرحلة كسوة العظام باللحم   
أمام ما كشف عنه القرآن من حقيقة في تكوين الجنين لم تعرف على وجـه الدقـة إلا     

وقد ثبت  .ذلك أن خلايا العظام غير خلايا اللحم      .قدم علم الأجنة التشريحي   أخيرا بعد ت  
ولا تشاهد خلية واحدة مـن خلايـا        .أن خلايا العظام هي التي تتكون أولا في الجنين        

وهـي الحقيقـة الـتي    .اللحم إلا بعد ظهور خلايا العظام،وتمام الهيكل العظمي للجنين    
فسبحان العليم  ..» ضغةَ عِظاماً،فَكَسونا الْعِظام لَحماً   فَخلَقْنا الْم «:يسجلها النص القرآني  

فجـنين  .هذا هو الإنسان ذو الخصـائص المتميـزة       ..» ثُم أَنشأْناه خلْقاً آخر   «! الخبير
ولكن جنين الإنسـان ينشـأ خلقـا        .الإنسان يشبه جنين الحيوان في أطواره الجسدية      

ويبقى جنين الحيوان في مرتبـة      .،المستعدة للارتقاء آخر،ويتحول إلى تلك الخليقة المتميزة    
 .الحيوان،مجردا من خصائص الارتقاء والكمال،التي يمتاز ا جنين الإنسان

إن الجنين الإنساني مزود بخصائص معينة هي التي تسلك به طريقـه الإنسـاني فيمـا                
 الحيـواني عنـد     في آخر أطواره الجنينية بينما يقف الجنين      » خلْقاً آخر «وهو ينشأ   .بعد



 ٣٦١

ومن ثم فإنه لا يمكن أن يتجاوز الحيوان        .التطور الحيواني لأنه غير مزود بتلك الخصائص      
 - كما تقول النظريات الماديـة       -مرتبته الحيوانية،فيتطور إلى مرتبة الإنسان تطورا آليا        

اختلفا بتلك النفخة الإلهية الـتي ـا صـارت سـلالة الطـين              .فهما نوعان مختلفان  
واختلفا بعد ذلك بتلك الخصائص المعينة الناشئة من تلك النفخة والتي ينشأ ـا              .اإنسان

إنما الإنسان والحيوان يتشاان في التكـوين الحيـواني ثم          .»خلْقاً آخر «الجنين الإنساني   
ويتحول الإنسان خلقا آخر قابلا لما هو مهيأ له         .يبقى الحيوان حيوانا في مكانه لا يتعداه      

بواسطة خصائص مميزة،وهبها له اللّه عن تدبير مقصود لا عن طريق تطور            .من الكمال 
 .١٨٣آلي من نوع الحيوان إلى نوع الإنسان

»   الْخالِقِين نسأَح اللَّه كبارفأحسن هنا ليسـت    .وليس هناك من يخلق سوى اللّه     ..» فَت
 .للتفضيل،إنما هي للحسن المطلق في خلق اللّه

»  أَح اللَّه كبارفَت الْخالِقِين نالذي أودع فطرة الإنسان تلك القدرة على السير في         ..» س
هذه الأطوار،وفق السنة التي لا تتبدل ولا تنحرف ولا تتخلف،حتى تبلغ بالإنسان مـا              

 !هو مقدر له من مراتب الكمال الإنساني،على أدق ما يكون النظام
حين يصـنع الإنسـان     » لممعجزات الع « وإن الناس ليقفون دهشين أمام ما يسمونه        

فأين هذا من سير    ..جهازا يتبع طريقا خاصا في تحركه،دون تدخل مباشر من الإنسان           
وبين كل مرحلة ومرحلة فـوارق هائلـة في         ،الجنين في مراحله تلك وأطواره وتحولاته     

وتحولات كاملة في ماهيتها؟ غير أن البشر يمرون على هذه الخوارق مغمضـي             .طبيعتها
وإن مجـرد   ..ي القلوب،لأن طول الألفة أنساهم أمرها الخارق العجيـب          العيون،مغلق

 كله ملخص وكامن بجميـع خصائصـه        - هذا الكائن المعقد     -التفكر في أن الإنسان     
وسماته وشياته في تلك النقطة الصغيرة التي لا تراها العين اردة وإن تلك الخصـائص               

                                                 
إذ تفترض أن الإنسان ليس إلا طورا من أطـوار الترقـي   .  تقوم نظرية النشوء والارتقاء على أساس مناقض   - ١٨٣

والواقع المشهود يكذب هذا الفرض لتفسير      . ص التطور إلى مرتبة الإنسان    وتفترض أن الحيوان يحمل خصائ    . الحيوانية
فيقف دائما عند حدود جنسه الحيـواني لا  . ويقرر أن الحيوان لا يحمل هذه الخصائص . الصلة بين الحيوان والإنسان   

ع الإنساني متميزا   ولكن يبقى النو  . وقد يثبت تطوره الحيواني على نحو ما يقول دارون أو على أي نحو آخر             . يتعداه
   .إنما هي هبة مقصودة من قوة خارجية. بأنه يحمل خصائص معينة تجعل منه إنسانا ليست نتيجة تطور آلي



 ٣٦٢

مراحل التطور الجنينية حـتى تـبرز       والسمات والشيات كلها تنمو وتتفتح وتتحرك في        
وإذا كـل   .فإذا هي ناطقة بارزة في الطفل مرة أخرى       .واضحة عند ما ينشأ خلقا آخر     

هذه الوراثات وتلـك الـتي      .طفل يحمل وراثاته الخاصة فوق الوراثات البشرية العامة       
 ـ..كانت كامنة في تلك النقطة الصغيرة     ل إن مجرد التفكر في هذه الحقيقة التي تتكرر ك

 ..لحظة لكاف وحده أن يفتح مغاليق القلوب على ذلك التدبير العجيب الغريب 
فالحياة الإنسانية الـتي    .ثم يتابع السياق خطاه لاستكمال مراحل الرحلة،وأطوار النشأة       

نشأت من الأرض لا تنتهي في الأرض،لأن عنصرا غير أرضي قد امتزج ا،وتدخل في              
ة قد جعلت لها غاية غير غاية الجسد الحيواني،واية         خط سيرها ولأن تلك النفخة العلوي     

غير اية اللحم والدم القريبة وجعلت كمالها الحقيقي لا يـتم في هـذه الأرض،ولا في             
ثُم إِنكُم بعـد    «:هذه الحياة الدنيا إنما يتم هنالك في مرحلة جديدة وفي الحياة الأخرى           

فهو الموت اية الحياة الأرضية،وبرزخ ما      ..» م الْقِيامةِ تبعثُونَ  ثُم إِنكُم يو  .ذلِك لَميتونَ 
 .وهو إذن طور من أطوار النشأة الإنسانية وليس اية الأطوار.بين الدنيا والآخرة

وبعـده تبـدأ الحيـاة      .ثم هو البعث المؤذن بالطور الأخير من أطوار تلـك النشـأة           
ن ضـرورات اللحـم والـدم،ومن الخـوف         الكاملة،المبرأة من النقائص الأرضية،وم   

ذلك لمـن يسـلك   .والقلق،ومن التحول والتطور لأا اية الكمال المقدر لهذا الإنسان       
طريق المـؤمنين فأمـا مـن       .الطريق الذي رسمه المقطع الأول في السورة      .طريق الكمال 

 غايـة   ارتكس في مرحلة الحياة الدنيا إلى درك الحيوان،فهو صائر في الحياة الأخرى إلى            
حيث در آدميته،ويستحيل حصبا من حصـب جهنم،وقـودا للنـار،التي           .الارتكاس

 ١٨٤!والناس من هذا الصنف هو والحجارة سواء.وقودها الناس والحجارة
 

������������ 

                                                 
 ]٣١٦٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٨٤



 ٣٦٣

X=$@�وא�!�'�@nhא�A.������ق�א���X=$@�وא�!�'�@nhא�A.������ق�א���X=$@�وא�!�'�@nhא�A.������ق�א���X=$@�وא�!�'�@nhא�A.������ق�א�������
 

تلُونَ النفْس الَّتِي حرم اللَّـه إِلَّـا        والَّذِين لا يدعونَ مع اللَّهِ إِلهاً آخر،ولا يقْ       «:قال تعالى 
يضاعف لَه الْعذاب يوم الْقِيامةِ،ويخلُد فِيهِ      .ومن يفْعلْ ذلِك يلْق أَثاماً    .بِالْحق،ولا يزنونَ 

ه سيئاتِهِم حسناتٍ،وكانَ   إِلَّا من تاب وآمن وعمِلَ عملًا صالِحاً،فَأُولئِك يبدلُ اللَّ        .مهاناً
 .»ومن تاب وعمِلَ صالِحاً فَإِنه يتوب إِلَى اللَّهِ متاباً.اللَّه غَفُوراً رحِيماً

والبسـاطة في   الاستقامة  وتوحيد اللّه أساس هذه العقيدة،ومفرق الطريق بين الوضوح و        
 . على أساسه نظام صالح للحياةالاعتقاد والغموض والالتواء والتعقيد،الذي لا يقوم

 الآمنـة   الاجتماعيـة    مفرق الطريق بين الحياة      - إلا بالحق    -والتخرج من قتل النفس     
المطمئنة التي تحترم فيها الحياة الإنسانية ويقام لها وزن وحياة الغابات والكهوف التي لا              

 .يأمن فيها على نفسه أحد ولا يطمئن إلى عمل أو بناء
نا هو مفرق الطريق بين الحياة النظيفة التي يشعر فيها الإنسان بارتفاعه            والتحرج من الز  

عن الحس الحيواني الغليظ،ويحس بأن لالتقائه بالجنس الآخر هدفا أسمى من إرواء سعار             
اللحم والدم،والحياة الهابطة الغليظة التي لا هم للذكران والإناث فيها إلا إرضاء ذلـك              

 .السعار
فات الثلاثة مفرق الطريق بين الحياة اللائقة بالإنسان الكريم على          ومن أجل أن هذه الص    

من أجل ذلك ذكرها اللّـه في       ..اللّه والحياة الرخيصة الغليظة الهابطة إلى درك الحيوان         
وعقب عليهـا بالتهديـد     .أرفع الخلق عند اللّه وأكرمهم على اللّه      .سمات عباد الرحمن  

يضاعف لَه  «وفسر هذا العذاب بما بعده      .أي عذابا »  أَثاماً ومن يفْعلْ ذلِك يلْق   «:الشديد
فليس هو العذاب المضاعف وحده،وإنما هـي       ..» ويخلُد فِيهِ مهاناً  .الْعذاب يوم الْقِيامةِ  

 .المهانة كذلك،وهي أشد وأنكى
الصـحيح  ثم يفتح باب التوبة لمن أراد أن ينجو من هذا المصير المسيء بالتوبة والإيمان               

ويعد التائبين المؤمنين العاملين    » إِلَّا من تاب وآمن وعمِلَ عملًا صالِحاً      «:والعمل الصالح 
أن يبدل ما عملوه من سيئات قبل التوبة حسـنات بعـدها تضـاف إلى حسـنام                 



 ٣٦٤

لا مقابل له من    وهو فيض من عطاء اللّه      .»فَأُولئِك يبدلُ اللَّه سيئاتِهِم حسناتٍ    «:الجديدة
عمل العبد إلا أنه اهتدى ورجع عن الضلال،وثاب إلى حمى اللّه،ولاذ به بعد الشـرود               

 ..» وكانَ اللَّه غَفُوراً رحِيماً«.والمتاهة
لا .وباب التوبة دائما مفتوح،يدخل منه كل من استيقظ ضميره،وأراد العودة والمـآب           

 .ن،وأيا ما ارتكب من الآثامقاصد،ولا يغلق في وجه لاجى ء،أيا كا يصد عنه
أَرأَيت رجلا  :فَقَالَ�أَنه أَتى رسولَ اللَّهِ     ،روى الطبراني عن أَبِي طَوِيلٍ شطَبٍ الْممدودِ      

وهو فِي ذَلِك لَم يترك حاجـةً ولا داجـةً إِلا           ،فَلَم يترك مِنها شيئًا   ،عمِلَ الذُّنوب كُلَّها  
اأَتةٍ؟ قَالَ    ،اهبوت مِن لْ لَه؟ :"فَهتلَملْ أَسقَالَ"فَه:      إِلا اللَّه أَنْ لا إِلَه دها فَأَشا أَنأَم،  هـدحو

  لَه رِيكولُ اللَّهِ  ،لا شسر كأَنقَالَ،و":معاتِ ،نريلُ الْخفْعئَاتِ ،تيالس كرتتو،  اللَّه نلُهعجفَي
لَك  ناتٍ كُلَّهرياتِي؟ قَالَ  :قَالَ،" خرفَجاتِي ورغَدو":معقَالَ،"ن: رأَكْب اللَّه،    ـركَبالَ يا زفَم

 .١٨٥.حتى توارى
» ومن تاب وعمِلَ صالِحاً فَإِنه يتوب إِلَى اللَّـهِ متابـاً          «:ويضع قاعدة التوبة وشرطها   

لإقلاع عن المعصية،وتنتهي بالعمل الصالح الذي يثبت أن التوبـة  فالتوبة تبدأ بالندم وا   ..
وهو في الوقت ذاته ينشئ التعويض الإيجابي في النفس للإقلاع عن           .صحيحة وأا جدية  

فالمعصية عمل وحركة،يجب ملء فراغه بعمل مضاد وحركة،وإلا حنت النفس          .المعصية
وهذه لمحة في منهج التربيـة القـرآني        .إلى الخطيئة بتأثير الفراغ الذي تحسه بعد الإقلاع       
ومن أخبر من الخالق بما خلق؟ سبحانه       .عجيبة،تقوم على خبرة بالنفس الإنسانية عميقة     

 ١٨٦! وتعالى
 

������������� 

                                                 
 صحيح) ٧٠٨٥] (٤٧٥ /٦[المعجم الكبير للطبراني  - ١٨٥
 ]٣٣٠٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٨٦



 ٣٦٥

!=08'jא�vא_(L@��0-�وא��/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(L@��0-�وא��/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(L@��0-�وא��/�pnWא�_(L@�א�A.������08=!���ق�א'jא�vא_(L@��0-�وא��/�pnWא�_(L@�א�A.������ق�א�������
 

 - في الغالـب     -رية  إن طبيعة الإسلام هذه لا تلائمها طبيعة الشعراء كما عرفتهم البش          
فأما الإسلام فيريد تحقيق الحلم ويعمل علـى        .لأن الشاعر يخلق حلما في حسه ويقنع به       

 .تحقيقه،ويحول المشاعر كلها لتحقق في عالم الواقع ذلك النموذج الرفيع
فـإذا  .والإسلام يحب للناس أن يواجهوا حقائق الواقع ولا يهربوا منها إلى الخيال المهوم            

لحقائق لا تعجبهم،ولا تنفق مع منهجه الـذي يأخـذهم بـه،دفعهم إلى             كانت هذه ا  
 .تغييرها،وتحقيق المنهج الذي يريد

فالإسلام يستغرق هـذه    .ومن ثم لا تبقى في الطاقة البشرية بقية للأحلام المهومة الطائرة          
ومع هـذا فالإسـلام لا      .الطاقة في تحقيق الأحلام الرفيعة،وفق منهجه الضخم العظيم       

إنما يحارب المنهج الـذي     . كما قد يفهم من ظاهر الألفاظ      - الشعر والفن لذاته     يحارب
منهج الأهواء والانفعالات التي لا ضابط لها ومنـهج الأحـلام           .سار عليه الشعر والفن   

فأما حـين تسـتقر الـروح علـى منـهج           .المهومة التي تشغل أصحاا عن تحقيقها     
فنا وتعمل في الوقت ذاته على تحقيق هـذه         الإسلام،وتنضح بتأثراا الإسلامية شعرا و    

المشاعر النبيلة في دنيا الواقع ولا تكتفي بخلق عوالم وهمية تعيش فيها،وتدع واقع الحياة              
وأما حين يكون للروح منهج ثابت يهـدف إلى غايـة   ! كما هو مشوها متخلفا قبيحا   

سلام،ثم تعبر عـن    إسلامية،وحين تنظر إلى الدنيا فتراها من زاوية الإسلام،في ضوء الإ         
 .هذا كله شعرا وفنا

فأما عند ذلك فالإسلام لا يكره الشعر ولا يحارب الفن،كما قد يفهـم مـن ظـاهر                 
 .الألفاظ

ولقد وجه القرآن القلوب والعقول إلى بـدائع هـذا الكـون،وإلى خفايـا الـنفس                
والنفس وفي القرآن وقفات أمام بدائع الخلق       .وهذه وتلك هي مادة الشعر والفن     .البشرية

 .لم يبلغ إليها شعر قط في الشفافية والنفاذ والاحتفال بتلك البدائع وذلك الجمال



 ٣٦٦

إِلَّا الَّذِين آمنوا وعمِلُـوا     «:ومن ثم يستثني القرآن الكريم من ذلك الوصف العام للشعراء         
فهؤلاء ليسوا داخلين في    ..» الصالِحاتِ،وذَكَروا اللَّه كَثِيراً،وانتصروا مِن بعدِ ما ظُلِموا      

هؤلاء آمنوا فامتلأت قلوم بعقيدة،واسـتقامت حيـام علـى          .ذلك الوصف العام  
وعملوا الصالحات فاتجهت طاقام إلى العمـل الخـير الجميـل،ولم يكتفـوا             .منهج

 .بالتصورات والأحلام
ة الحـق  وانتصروا من بعد ما ظلموا فكان لهم كفاح ينفثون فيه طاقتهم ليصلوا إلى نصر 

 .الذي اعتنقوه
ومن هؤلاء الشعراء الذين نافحوا عن العقيدة وصاحبها في إبان المعركة مـع الشـرك               

 حسان بن ثابت،وكعب بن مالك وعبد اللّـه     -� -والمشركين على عهد رسول اللّه      
 من شعراء الأنصار،ومنهم عبد اللّه بن الزبعرى،وأبـو         - رضي اللّه عنهم     -بن رواحة   

 في  -� -ارث بن عبد المطلب وقـد كانـا يهجـوان رسـول اللّـه               سفيان بن الح  
 .جاهليتهما،فلما أسلما حسن إسلامهما ومدحا رسول اللّه ونافحا عن الإسلام

 أَو هـاجِهِم  -اهجهم «  لِحسانَ -� - قَالَ قَالَ النبِى - رضى االله عنه     -وعنِ الْبراءِ   
- كعرِيلُ مجِب١٨٧»  و. 

حدثَنِي عبد الرحمنِ بن عبدِ االلهِ بنِ كَعبِ بنِ مالِكٍ،أَنَّ كَعب بـن             : الزهرِي،قَالَ وعنِ
           بِيى النلَ،أَتزا أَنرِ معالَى فِي الشعتو كاربت لَ اللَّهزأَن الِكٍ،حِينفَقَالَ�م:    كـاربت إِنَّ اللَّه

   الَى قَدعتو            بِيى فِيهِ ؟ فَقَالَ النرت فكَيو،تلِمع ا قَدرِ معلَ فِي الشزأَن�:   مِنـؤإِنَّ الْم
 .١٨٨يجاهِد بِسيفِهِ ولِسانِهِ

           بِيقَالَ لِلن هأَبِيهِ،أَن نالِكٍ،عنِ مبِ بنِ كَعنِ بمحدِ الربع نلَّ   :�وعجو زع إِنَّ اللَّه   قَـد 
إِنَّ الْمؤمِن يجاهِد بِسيفِهِ ولِسانِهِ،والَّذِي نفْسِي بِيدِهِ،لَكَأَنَّ       :أَنزلَ فِي الشعرِ ما أَنزلَ،فَقَالَ    

   ١٨٩.ما ترمونهم بِهِ نضح النبلِ

                                                 
  )٣٢١٣]( ٣٥٧ /١١[ المكتر -صحيح البخارى - ١٨٧
  صحيح١٥٨٧٧) ١٥٧٨٥](٤١٦ /٥) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ١٨٨
  صحيح٢٧٧١٦) ٢٧١٧٤] (٧٧٧ /٨) [عالم الكتب(مسند أحمد  - ١٨٩



 ٣٦٧

الـتي  والصور التي يتحقق ا الشعر الإسلامي والفن الإسلامي كثيرة غير هذه الصورة              
وحسب الشعر أو الفن أن ينبع من تصور إسلامي للحياة في أي            .وجدت وفق مقتضياا  

 .جانب من جوانبها،ليكون شعرا أو فنا يرضاه الإسلام
وليس من الضروري أن يكون دفاعا ولا دفعا ولا أن يكون دعوة مباشرة للإسلام ولا               

 يكون في هذه الموضوعات     ليس من الضروري أن   ..تمجيدا له أو لأيام الإسلام ورجاله       
وإن نظرة إلى سريان الليل وتنفس الصبح،ممزوجة بشعور المسـلم          .ليكون شعرا إسلاميا  

وإن لحظـة   .في صـميمه   الذي يربط هذه المشاهد باللّه في حسه لهي الشعر الإسلامي         
إشراق واتصال باللّه،أو ذا الوجود الذي أبدعه اللّه،لكفيلة أن تنشئ شـعرا يرضـاه              

 .مالإسلا
فأيمـا  .ومفرق الطريق أن للإسلام تصورا خاصا للحياة كلها،وللعلاقات والروابط فيها         

 ١٩٠.شعر نشأ من هذا التصور فهو الشعر الذي يرضاه الإسلام
 

��������������  

                                                 
 ]٣٣٥٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٩٠



 ٣٦٨

�������ق�א������.�AאYW'ن�وא�#�'ق���ق�א������.�AאYW'ن�وא�#�'ق���ق�א������.�AאYW'ن�وא�#�'ق���ق�א������.�AאYW'ن�وא�#�'ق
 

 فِي اللَّهِ جعلَ فِتنةَ الناسِ كَعذابِ       فَإِذا أُوذِي .آمنا بِاللَّهِ :ومِن الناسِ من يقُولُ   «:قال تعالى 
      قُولُنلَي كبر مِن رصجاءَ ن لَئِناللَّهِ و:  كُمعا ما كُنورِ        .إِنـدبِما فِـي ص لَمبِأَع اللَّه سلَيأَو

نافِقِينالْم نلَمعلَيوا،ونآم الَّذِين اللَّه نلَمعلَي؟ والْعالَمِين «.. 
ذلك النموذج من الناس،يعلن كلمة الإيمان في الرخاء يحسـبها خفيفـة الحمل،هينـة              

بسبب الكلمة التي قالها وهـو  » فَإِذا أُوذِي فِي اللَّهِ «المئونة،لا تكلف إلا نطقها باللسان،    
فاسـتقبلها في جزع،واختلـت في نفسـه        » جعلَ فِتنةَ الناسِ كَعذابِ اللَّهِ    «آمن معافى   

القيم،واهتزت في ضميره العقيدة وتصور أن لا عذاب بعد هذا الأذى الذي يلقاه،حتى             
فعلام أصـبر   ،ها هو ذا عذاب شديد أليم ليس وراءه شـيء         :عذاب اللّه وقال في نفسه    

على الإيمان،و عذاب اللّه لا يزيد على ما أنا فيه من عذاب؟ وإن هو إلا الخلط بين أذى                 
 . اللّه الذي لا يعرف أحد مداهيقدر على مثله البشر،وعذاب

 .هذا موقف ذلك النموذج من الناس في استقبال الفتنة في ساعة الشدة
»     قُولُنلَي كبر مِن رصجاءَ ن لَئِنو:  كُمعا ما كُنوذلك كان موقفهم   ..إنا كنا معكم    ! »إِن

ولكن .طأ التقدير في ساعة العسرة من التخاذل والتهافت والتهاوي،وسوء التصوير وخ        
حين يجيء الرخاء تنبث الدعوى العريضـة،وينتفش المـتروون المتخاذلون،ويستأسـد           

أَولَيس اللَّه بِأَعلَم بِمـا فِـي صـدورِ         «! »إِنا كُنا معكُم  «:الضعفاء المهزومون،فيقولون 
 ..» الْعالَمِين؟

ومن إيمان أو نفاق؟ فمن     أو ليس يعلم ما تنطوي عليه تلك الصدور من صبر أو جزع،           
 الذي يخدعه هؤلاء وعلى من يموهون؟

»     نافِقِينالْم نلَمعلَيوا ونآم الَّذِين اللَّه نلَمعلَيوليكشفنهم فيعرفون فما كانت الفتنة     ..» و
 .إلا ليتبين الذين آمنوا ويتبين المنافقون

ن موضع الخطأ في هذا النموذج      ونقف لحظة أمام التعبير القرآني الدقيق وهو يكشف ع        
 ..» جعلَ فِتنةَ الناسِ كَعذابِ اللَّهِ«:من الناس حين يقول



 ٣٦٩

فليست الغلطة أن صبرهم قد ضعف عن احتمال العذاب،فمثل هذا يقـع للمـؤمنين              
 ولكنهم يظلون يفرقون تفرقة     - وللطاقة البشرية حدود     -الصادقين في بعض اللحظات     

رهم بين كل ما يملكه البشر لهم مـن أذى وتنكيـل،وبين            واضحة في تصورهم وشعو   
عذاب اللّه العظيم فلا يختلط في حسهم أبدا عالم الفناء الصغير وعالم الخلود الكبير،حتى              

إن اللّـه في    ..في اللحظة التي يتجاوز عذاب الناس لهم مدى الطاقة وجهد الاحتمـال             
وهذا هـو مفـرق     .. واحتماله   مهما تجاوز الأذى طاقته   ،حس المؤمن لا يقوم له شيء     

 ١٩١.الطريق بين الإيمان في القلوب والنفاق
 

��������������  

                                                 
 ]٣٤٦٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-لقرآن للسيد قطب في ظلال ا - ١٩١



 ٣٧٠

�������ق�א������.c'��A !�א�A#�sQو�'c !�א��'`��-���ق�א������.c'��A !�א�A#�sQو�'c !�א��'`��-���ق�א������.c'��A !�א�A#�sQو�'c !�א��'`��-���ق�א������.c'��A !�א�A#�sQو�'c !�א��'`��-
 

ويوم تقُوم الساعةُ يبلِس الْمجرِمونَ،ولَم يكُن لَهم مِن شـركائِهِم شـفَعاءُ            «:قال تعالى 
 روا بِشكانو كافِرِين قُونَ    .كائِهِمفَرتئِذٍ يموةُ ياعالس قُومت مويمِلُـوا     .وعوا ونآم ا الَّذِينفَأَم

وأَما الَّذِين كَفَروا وكَذَّبوا بِآياتِنا ولِقـاءِ الْـآخِرةِ         .الصالِحاتِ فَهم فِي روضةٍ يحبرونَ    
ضحذابِ مفِي الْع ونَفَأُولئِكر «.. 

أو ،ها هي ذي تجيء   .فها هي ذي الساعة التي يغفل عنها الغافلون،ويكذب ا المكذبون         
وهؤلاء هم ارمون حائرين يائسين،لا أمل لهم في نجاة،ولا رجاء لهم           ! ها هي ذي تقوم   

ولا شفاعة لهم من شركائهم الذين اتخـذوهم في الحيـاة الـدنيا ضـالين               .في خلاص 
ثم ها هم أولاء يكفـرون      .حائرين يائسين لا منقذ لهم ولا شفيع      هؤلاء هم   ! مخدوعين

 .بشركائهم الذين عبدوهم في الأرض وأشركوهم مع اللّه رب العالمين
فَأَما الَّذِين آمنواو عمِلُوا الصالِحاتِ     «:ثم ها هو ذا مفرق الطريق بين المؤمنين والكافرين        

 .لقون فيها ما يفرح القلب ويسر الخاطر ويسعد الضميرويت.. »فَهم فِي روضةٍ يحبرونَ
» وأَما الَّذِين كَفَروا وكَذَّبوا بِآياتِنا ولِقاءِ الْآخِرةِ فَأُولئِك فِـي الْعـذابِ محضـرونَ             «
 ١٩٢ .وعاقبة المحسنين والمسيئين.وتلك اية المطاف..
 

�������������� 

                                                 
 ]٣٥٠١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٩٢



 ٣٧١

�������ق�א������.�Aא���Uوא�pNل���ق�א������.�Aא���Uوא�pNل���ق�א������.�Aא���Uوא�pNل���ق�א������.�Aא���Uوא�pNل
 

أن ..هذا هو مفتاح الشر كله      ..» ؟...أَفَمن زين لَه سوءُ عملِهِ فَرآه حسناً        «:قال تعالى 
أن يعجب بنفسه وبكـل مـا يصـدر         .يزين الشيطان للإنسان سوء عمله فيراه حسنا      

! ألا يفتش في عمله ليرى مواضع الخطأ والنقص فيه،لأنه واثق من أنـه لا يخطـئ      .عنها
لا .مفتون بكل ما يتعلق بذاته    ! معجب بكل ما يصدر منه    ! ما على صواب  متأكد أنه دائ  

وبطبيعـة الحـال لا     .ولا أن يحاسبها على أمر    ،نفسه في شيء   يخطر على باله أن يراجع    
مـزين  .لأنه حسن في عين نفسـه .يطيق أن يراجعه أحد في عمل يعمله أو في رأي يراه         

هذا هو البلاء الـذي يصـبه       ! قصانلا مجال فيه للنقد،ولا موضع فيه للن      .لنفسه وحسه 
إن الذي  ! فإلى البوار .الشيطان على إنسان وهذا هو المقود الذي يقوده منه إلى الضلال          

فلا يأمن  .يكتب اللّه له الهدى والخير يضع في قلبه الحساسية والحذر والتلفت والحساب           
 .مكر اللّه

فهـو دائـم    .ص والعجـز  ولا يأمن النق  .ولا يأمن الخطأ والزلل   .ولا يأمن تقلب القلب   
 .دائم التطلع لعون اللّه.دائم الحذر من الشيطان.دائم الحساب لنفسه.التفتيش في عمله

 .وهذا هو مفرق الطريق بين الهدى والضلال،وبين الفلاح والبوار
أَفَمن زين لَه سـوءُ     «:إا حقيقة نفسية دقيقة عميقة يصورها القرآن في ألفاظ معدودة         

ومفتاح هـذا   .إنه نموذج الضال الهالك البائر الصائر إلى شر مصير        ..» رآه حسناً عملِهِ فَ 
هو هذا الستار الذي يعمي قلبه وعينه فـلا يـرى           .هو هذا الغرور  .كله هو هذا التزيين   

ولا يصلح خطأ   .ولا يحسن عملا لأنه مطمئن إلى حسن عمله وهو سوء         .مخاطر الطريق 
ولا يقف عند حد    !  فاسدا لأنه مستيقن أنه لا يفسد      ولا يصلح ! لأنه واثق أنه لا يخطئ    

ومفتـاح  .ونافذة السوء .إنه باب الشر  ! لأنه يحسب أن كل خطوة من خطواته إصلاح       
 ..الضلال الأخير 

ليشـمل كـل    ..» أَفَمن زين لَه سوءُ عملِهِ فَرآه حسناً؟      «..ويدع السؤال بلا جواب     
ح ومتاب؟ أفهذا كمن يحاسب نفسه ويراقـب        أفهذا يرجى له صلا   :كأن يقال .جواب



 ٣٧٢

إلى آخر صور الإجابة على مثـل هـذا         ..اللّه؟ أفهذا يستوي مع المتواضعين الأتقياء؟       
وتجيب الآية بأحد هـذه الأجوبـة مـن         .وهو أسلوب كثير التردد في القرآن     .السؤال

 ..» ذْهب نفْسك علَيهِم حسراتٍفَإِنَّ اللَّه يضِلُّ من يشاءُ ويهدِي من يشاءُ فَلا ت«:بعيد
إن مثل هذا قد كتب اللّه عليه الضلالة مستحقا لها بما زين له الشيطان من               :وكأنما يقول 

فإن اللّه يضل من يشـاء      ! سوء عمله وبما فتح عليه هذا الباب الذي لا يعود منه ضال           
طبيعة الضلال  . في هذا  ويهدي من يشاء بما تقتضيه طبيعة الضلال في ذلك وطبيعة الهدى          

وهو ..وطبيعة الهدى بالتفتيش والحذر والمحاسبة والتقوى       .برؤية العمل حسنا وهو سوء    
 .مفرق الطريق الحاسم بين الهدى والضلال

 ..» فَلا تذْهب نفْسك علَيهِم حسراتٍ«وما دام الأمر كذلك 
 -� -ن هو رسول اللّه     ولو كا .ليس من أمر بشر   .شأن الهدى والضلال  .إن هذا الشأن  

وهـو مقلـب القلـوب      .والقلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن     .إنما هو من أمر اللّه    
حتى يستقر  . يعزي رسوله ويسليه بتقرير هذه الحقيقة له       - سبحانه   -واللّه  ..والأبصار  

قلبه الكبير الرحيم المشفق على قومه مما يراه من ضلالهم،ومصيرهم المحتوم بعـد هـذا               
وحتى يدع ما يجيش في قلبه البشري من حرص على هداهم،ومن رؤية الحـق              .الضلال

يرفق اللّه سبحانه برسوله من     .وهو حرص بشري معروف   ! الذي جاء به معروفا بينهم    
وهي حالـة يعانيهـا     .وقعه في حسه،فيبين له أن هذا ليس من أمره،إنما هو من أمر اللّه            

 ورأوا الناس .ها وجمالها وما فيها من الخير     الدعاة كلما أخلصوا في دعوم،وأدركوا قيمت     
ولا .في الوقت ذاته يصدون عنها ويعرضون ولا يرون ما فيها مـن الخـير والجمـال               

وأولى أن يدرك الدعاة هذه الحقيقة التي واسى ا         .يستمتعون بما فيها من الحق والكمال     
 لا يأسوا بعد ذلك     ثم.فيبلغوا دعوم باذلين فيها أقصى الجهد     . رسوله - سبحانه   -اللّه  

 .على من لم يقدر له اللّه الصلاح والفلاح



 ٣٧٣

وهو يقسم لهم الهدى أو الضلال وفق علمـه بحقيقـة           ..» إِنَّ اللَّه علِيم بِما يصنعونَ    «
وهو يقسـم   .واللّه يعلم هذه الحقيقة قبل أن تكون منهم ويعلمها بعد أن تكون           .صنعهم

 ١٩٣ ...هم على ما يكون منهم إلا بعد أن يكونولكنه لا يحاسب.لهم وفق علمه الأزلي
 

��������������� 

                                                 
 ]٣٦٩٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٩٣



 ٣٧٤

�'O,א��aא�#��3و�����A.������ق�א����'O,א��aא�#��3و�����A.������ق�א����'O,א��aא�#��3و�����A.������ق�א����'O,א��aא�#��3و�����A.������ق�א�������
 

وإِنْ تشكُروا يرضه   .ولا يرضى لِعِبادِهِ الْكُفْر   .إِنْ تكْفُروا فَإِنَّ اللَّه غَنِي عنكُم     «:قال تعالى 
ر    .لَكُمأُخ رةٌ وِزوازِر زِرلا تلُونَ       .ى  ومعت متبِما كُن ئُكُمبنفَي كُمجِعرم كُمبإِلى ر ثُم.  ـهإِن

 ..» علِيم بِذاتِ الصدورِ
تليها مرحلـة الحيـاة     .إن هذه الرحلة في بطون الأمهات هي مرحلة في الطريق الطويل          

 المبدع العلـيم    بتدبير.ثم تعقبها المرحلة الأخيرة مرحلة الحساب والجزاء      .خارج البطون 
 .الخبير
إنما هي رحمته وفضله أن يشـملهم       . غني عن العباد الضعاف المهازيل     - سبحانه   -واللّه  

» إِنْ تكْفُروا فَإِنَّ اللَّه غَنِي عـنكُم      «! وهم من هم من الضعف والهزال     .بعنايته ورعايته 
كنه لا يرضى عن كفر     ول.وكفركم لا ينقص منه فتيلا    .فإيمانكم لا يزيد في ملكه شيئا     ..

ويعجبـه  ..» وإِنْ تشكُروا يرضه لَكُم «..» ولا يرضى لِعِبادِهِ الْكُفْر   «:الكافرين ولا يحبه  
 .منكم،ويحبه لكم،ويجزيكم عليه خيرا

فلكـل حملـه    .وكل فرد مأخوذ بعمله،محاسب على كسبه ولا يحمل أحد عبء أحد          
والمرجع في النهاية إلى اللّـه دون سـواه ولا          ..» خرى  ولا تزِر وازِرةٌ وِزر أُ    «:وعبؤه

 :مهرب منه ولا ملجأ عند غيره
ولا يخفى عليـه مـن أمـركم        ..» ثُم إِلى ربكُم مرجِعكُم فَينبئُكُم بِما كُنتم تعملُونَ       «

وهذا هـو   .دىوتلك هي دلائل اله   .هذه هي العاقبة  ..» إِنه علِيم بِذاتِ الصدورِ   «:شيء
 ١٩٤ ..وبعد العلم والتفكير .وعن تدبر.عن بينة.ولكل أن يختار..مفرق الطريق 

 
������������� 

                                                 
 ]٣٨١٦ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ١٩٤



 ٣٧٥

H�\و���Z3�ول�אi�A.������ق�א���H�\و���Z3�ول�אi�A.������ق�א���H�\و���Z3�ول�אi�A.������ق�א���H�\و���Z3�ول�אi�A.������ق�א�������
 

رب أَوزِعنِي أَنْ أَشكُر نِعمتك الَّتِي      :حتى إِذا بلَغَ أَشده وبلَغَ أَربعِين سنةً قالَ       «:قال تعالى 
نعمت علَي وعلى والِدي،وأَنْ أَعملَ صالِحاً ترضاه،وأَصلِح لِي فِي ذُريتِي،إِني تبـت            أَ

لِمِينسالْم ي مِنإِنو،كإِلَي «.. 
والأربعون هي غاية النضج والرشـد،وفيها  .وبلوغ الأشد يتراوح بين الثلاثين والأربعين 

وفي .ات،ويتهيأ الإنسان للتدبر والتفكر في اكتمال وهـدوء       تكتمل جميع القوى والطاق   
وتتـدبر  .هذه السن تتجه الفطرة المستقيمة السليمة إلى ما وراء الحياة وما بعد الحيـاة             

 .المصير والمآل
ويصور القرآن هنا خوالج النفس المستقيمة،وهي في مفرق الطريق،بين شطر من العمـر             

رب أَوزِعنِي أَنْ أَشكُر نِعمتك الَّتِي      «:ه إلى اللّه  وهي تتوج .ولى،وشطر يكاد آخره يتبدى   
   يلى والِدعو لَيع تمعدعوة القلب الشاعر بنعمة ربه،المستعظم المستكثر لهـذه        ..» أَن

النعمة التي تغمره وتغمر والديه قبله فهي قديمة العهد به،المستقل المستصغر لجهـده في              
لينهض بواجب الشـكر فـلا      ..» أَوزِعنِي«:نه بأن يجمعه كله   يدعو ربه أن يعي   .شكرها

 .يفرق طاقته ولا اهتمامه في مشاغل أخرى غير هذا الواجب الضخم الكبير
»   ضاهرلَ صالِحاً تمأَنْ أَعفهو يطلب العـون للتوفيـق إلى عمـل         .وهذه أخرى ..» و

وهو .ة التي يتطلع إليها   فرضى ربه هو الغاي   .صالح،يبلغ من كماله وإحسانه أن يرضاه ربه      
 .وحده الرجاء الذي يأمل فيه

وهي رغبة القلب المؤمن في أن يتصـل عملـه          .وهذه ثالثة ..» وأَصلِح لِي فِي ذُريتِي   «
وأن يؤنس قلبه شعوره بـأن في عقبـه مـن يعبـد اللّـه ويطلـب         .الصالح في ذريته  

وأروح .الكنوز والـذخائر  وهي آثر عنده من     .والذرية الصالحة أمل العبد الصالح    .رضاه
والدعاء يمتد من الوالدين إلى الذرية ليصل الأجيال المتعاقبة في          .لقلبه من كل زينة الحياة    

 .طاعة اللّه



 ٣٧٦

شفاعته التي يتقدم ا بين يدي هذا الدعاء الخالص للّـه،هي التوبـة             .وشفاعته إلى ربه  
 :والإسلام

ذلك شأن العبـد الصالح،صـاحب الفطـرة        ..» مِينإِني تبت إِلَيك وإِني مِن الْمسلِ     «
أُولئِك الَّذِين  «:فأما شأن ربه معه،فقد أفصح عنه هذا القرآن       .السليمة المستقيمة مع ربه   

وعد الصـدقِ   .نتقَبلُ عنهم أَحسن ما عمِلُوا،ونتجاوز عن سيئاتِهِم فِي أَصحابِ الْجنةِ         
 ..» ا يوعدونَالَّذِي كانو

والمآل إلى الجنة مـع     .والسيئات مغفورة متجاوز عنها   .فالجزاء بحساب أحسن الأعمال   
ولن يخلف اللّه وعده    .ذلك وفاء بوعد الصدق الذي وعدوه في الدنيا       .أصحاا الأصلاء 

 ١٩٥ .وهو جزاء الفيض والوفر والإنعام..
 

�������������� 
 

                                                 
 ]٤٠٥٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-سيد قطب في ظلال القرآن لل - ١٩٥



 ٣٧٧

��Z��!�'n_�A.������ق�א�����Z��!�'n_�A.������ق�א�����Z��!�'n_�A.������ق�א�����Z��!�'n_�A.������ق�א�������'n_و�'n_و�'n_و�'n_و�A�.'$�א�l'= ,2א�!�A�.'$�א�l'= ,2א�!�A�.'$�א�l'= ,2א�!�A�.'$�א�l'= ,2א�!�����
 

 مِن الْوحىِ الرؤيا    - � -عن عائِشةَ أُم الْمؤمِنِين أَنها قَالَت أَولُ ما بدِئ بِهِ رسولُ اللَّهِ             
يـهِ  الصالِحةُ فِى النومِ،فَكَانَ لاَ يرى رؤيا إِلاَّ جاءَت مِثْلَ فَلَـقِ الصـبحِ،ثُم حبـب إِلَ               

 اللَّيالِى ذَواتِ الْعددِ قَبلَ أَنْ      - وهو التعبد    -الْخلاَءُ،وكَانَ يخلُو بِغارِ حِراءٍ فَيتحنثُ فِيهِ       
لْحق وهو  ينزِع إِلَى أَهلِهِ،ويتزود لِذَلِك،ثُم يرجِع إِلَى خدِيجةَ،فَيتزود لِمِثْلِها،حتى جاءَه ا         

فَأَخذَنِى فَغطَّنِـى   « قَالَ  .» ما أَنا بِقَارِئٍ    « قَالَ  .فِى غَارِ حِراءٍ،فَجاءَه الْملَك فَقَالَ اقْرأْ       
يـةَ  فَأَخذَنِى فَغطَّنِى الثَّانِ  .قُلْت ما أَنا بِقَارِئٍ     .حتى بلَغَ مِنى الْجهد،ثُم أَرسلَنِى فَقَالَ اقْرأْ        
فَأَخـذَنِى فَغطَّنِـى    .فَقُلْت ما أَنا بِقَـارِئٍ      .حتى بلَغَ مِنى الْجهد،ثُم أَرسلَنِى فَقَالَ اقْرأْ        

اقْـرأْ  * خلَق الإِنسانَ مِن علَقٍ     * اقْرأْ بِاسمِ ربك الَّذِى خلَق      ( الثَّالِثَةَ،ثُم أَرسلَنِى فَقَالَ    
كبرو   مولُ اللَّهِ     .» )  الأَكْرسا ربِه عجـةَ      - � -فَردِيجلَى خلَ عخفَد،هادفُؤ فجري 

فَزملُوه حتـى ذَهـب عنـه       .» زملُونِى زملُونِى   « بِنتِ خويلِدٍ رضى االله عنها فَقَالَ       
     ربا الْخهربأَخةَ ودِيجفَقَالَ لِخ،عوفْسِى     « الرلَى نع شِيتخ ةُ كَـلاَّ    .» لَقَددِيجخ فَقَالَت

واللَّهِ ما يخزِيك اللَّه أَبدا،إِنك لَتصِلُ الرحِم،وتحمِلُ الْكَلَّ،وتكْسِب الْمعـدوم،وتقْرِى          
     قائِبِ الْحولَى نع عِينتو،فيةُ  .الضدِيجبِهِ خ طَلَقَتـنِ         فَانفَلِ بون نقَةَ بربِهِ و تى أَتتح 

 وكَانَ امرأً تنصر فِى الْجاهِلِيـةِ،وكَانَ يكْتـب         -أَسدِ بنِ عبدِ الْعزى ابن عم خدِيجةَ        
       اءَ اللَّها شةِ مانِيرجِيلِ بِالْعِبالإِن مِن بكْتفَي،انِىرالْعِب ابا     الْكِتا كَبِيرخيكَانَ شو،بكْتأَنْ ي 

   مِىع قَد-            نِ أَخِيكاب مِن عماس مع نا ابةُ يدِيجخ لَه أَخِى      . فَقَالَت نا ابقَةُ يرو فَقَالَ لَه
لناموس الَّـذِى   فَقَالَ لَه ورقَةُ هذَا ا    . خبر ما رأَى     - � -ماذَا ترى فَأَخبره رسولُ اللَّهِ      

 يا لَيتنِى فِيها جذَعا،لَيتنِى أَكُونُ حيا إِذْ يخرِجك قَومـك    - � -نزلَ اللَّه علَى موسى     
قَالَ نعم،لَم يأْتِ رجلٌ قَطُّ بِمِثْلِ مـا        .» أَومخرِجِى هم    « - � -فَقَالَ رسولُ اللَّهِ    .

ثُم لَم ينشب ورقَـةُ أَنْ      . عودِى،وإِنْ يدرِكْنِى يومك أَنصرك نصرا مؤزرا        جِئْت بِهِ إِلاَّ  
 ىحالْو رفَتو فِّىو١٩٦ت  

                                                 
 )١٧١٤٤](٤٦٢ /٢٠[والمسند الجامع  ) ٣]( ٨ /١[ المكتر -صحيح البخارى - ١٩٦



 ٣٧٨

أَنه سـمِع عبـد االلهِ بـن        ،حدثَنِي وهب بـن كَيسـانَ     :وعن محمدِ بنِ إِسحاق قَالَ    
قَـالَ  �عن بدو أَمرِ رسولِ االلهِ      ،ي االلهُ عنهما يسأَلُ عبيد بن عميرٍ الْجندعِي       رضِ،الزبيرِ
ديبا     �كَانَ  :عرهةٍ شنكُلِّ س اءٍ مِنبِحِر اوِرجي،      ـرِكِينشالْم مِـن اءَهج نم طْعِميفَإِذَا ،و

  صِلْ إِلَى بي لَم هارى جِوةِقَضببِالْكَع طُوفى يتتِهِ حـولُ االلهِ  ،يسا رنياءٍ�فَبكَـانَ  ،بِحِرو
كُنت لَا أُطِيق النظَـر     ،لَم يكُن مِن الْخلْقِ شيءٌ أَبغض إِلَي مِن شاعِرٍ أَو مجنونٍ          " :يقُولُ
رامتِهِ أَتانِي رجلٌ فِي كَفِّهِ نمـطٌ مِـن دِيباجٍ،فِيـهِ      فَلَما ابتدأَنِي االلهُ عز وجلَّ بِكَ     ،إِلَيهِما
ابفَقَالَ  ،كِت ائِما نأَنأْ:واقْر،أُ ؟  :فَقُلْتا أَقْرمو،    توالْم هأَن تنى ظَنتطَّنِي حـطَ   ،فَغكَش ثُم

وما أَقْرأُ ؟ فَعاودنِي    :فَقُلْت،اقْرأْ: ذَلِك فَقَالَ  وما أَقْرأُ ؟ فَعاد لِي مِثْلُ     :فَقُلْت،اقْرأْ:فَقَالَ،عني
 بِمِثْلِ ذَلِك،فَقُلْت: يا أُمـلَ               ،أَنلِـي بِمِثْـلِ الَّـذِي فَع ودعأَنْ ي ا مِنيحنا إِلَّا تلَا أَقُولُهو

{ إِلَى قَولِهِ   ] ٢:العلق[}  مِن علَقٍ    خلَق الْإِنسانَ ،اقْرأْ بِاسمِ ربك الَّذِي خلَق    { :فَقَالَ،بِي
      لَمعي ا لَمانَ مسالْإِن لَّمبِي قَالَ      ] ٥:العلق[} ع عنصا كَانَ يى كَمهتان ثُم:تا ،فَفَزِعمفَكَأَن

 تحدثُ عني قُـريش     لَا:فَقُلْت،إِنَّ الْأَبعد لَشاعِر أَو مجنونٌ    :فَقُلْت،صور فِي قَلْبِي كِتابا   
فَخرجت وما أُرِيد غَير    ،فَلَأَطْرحن نفْسِي مِنه فَلَأَقْتلُها   ،بِهذَا لَأَعمِدنَّ إِلَى حالِقٍ مِن الْجبلِ     

ذَلِك، لِذَلِك امِدا عا أَننياءِ،فَبمالس ادِي مِننا يادِينم تمِعإِذْ س:محا مـولُ   يسر ـتأَن د
فَوقَفْت لَـا   ،فَإِذَا رجلٌ صاف قَدميهِ فِي أُفُقِ السماءِ      ،فَذَهبت أَرفَع رأْسِي  ،وأَنا جِبرِيلُ ،االلهِ

     رأَخلَا أَتو مقَدلَى أَنْ أَتع أَقْدِر،            اءِ إِلَّـا قَـدـمالس ةٍ مِـناحِيهِي فِي نجو رِفا أَصمو 
هتأَيا فِي طَلَبِي         ،رلَهسر ا إِلَيهنااللهُ ع ضِيةُ ردِيجخ ثَتعى بتـا  ،حهوا إِلَيعجرلْ  ،وأَز فَلَم

فَجلَسـت  ،ثُم انصرفْت فَجِئْت خدِيجةَ رضِي االلهُ عنها      ،كَذَلِك حتى كَاد النهار يتحولُ    
وااللهِ لَقَد بعثْـت فِـي طَلَبِـك        ،يا أَبا الْقَاسِمِ أَنى كُنت ؟     :فَقَالَت،مضِيفًاإِلَى فَخِذَيها   

معاذَ االلهِ يا ابن    :فَقَالَت رضِي االلهُ عنها   ،إِنَّ الْأَبعد لَشاعِر أَو مجنونٌ    :قُلْت:�قَالَ  ،رسلِي
مإِلَّ  ،ع لَ بِكفْعا كَانَ االلهُ لِيامريا خ،    ـربـا الْخهرب؟ فَأَخ تـمِعس ئًا أَويش تأَير لَّكلَع

                                                                                                                         
= لـف وغطـى     :زمـل =لـف وغطـى     :زمل=الفزع  :الروع=يتعبد  :يتحنث=شابا فتيا   :جذعا=القوى  :المؤزر

تكرم الضيف وتقوم بحق    :تقرى=انقطع  :فتر= م  الشىء المعدوم الذى لا يجدونه أو الفقير الذى صار كالمعدو         :المعدوم
أصله الثقل ويدخل فى حمل الكل الإنفاق على الضعيف واليتيم والعيال           :الكل=تعطى المال للفقير    :تكسب=ضيافته  

 الوحى:الناموس=



 ٣٧٩

فَقَالَت:  مع نا اببِهِ  ،ي لَفحالَّذِي يـةِ       ،وذِهِ الْأُمه بِيكُونَ نو أَنْ تجي لَأَرإِن،   ـتعمج ثُم
وقَصـت  ،فَأَخبرته الْخبر ،وكَانَ يقْرأُ الْكُتب  ، نوفَلٍ ثُم انطَلَقَت إِلَى ورقَةَ بنِ    ،علَيها ثِيابها 

      بِيا النهلَيع ا قَصهِ ملَيقَةُ ،�عردِهِ  :فَقَالَ وفْسِي بِيالَّذِي نقْتِنِي  ،ودتِ صلَإِنْ كُن،  بِيلِن هإِن
فَرجعـت  :فَقُولِي لَه فَلْيثْبت قَالَ   ،الَّذِي يأْتِي موسى  ،أَكْبرإِنه لَيأْتِيهِ الناموس الْ   ،هذِهِ الْأُمةِ 

جِـواره  �فَأَخبرته الْخبر فَاسـتكْملَ رسـولُ االلهِ        ،�رضِي االلهُ عنها إِلَى رسولِ االلهِ       
يا ابن أَخِـي أَخبِرنِـي      :ةُ بن نوفَلٍ فَقَالَ   ثُم نزلَ فَبدأَ بِالْبيتِ فَطَاف بِهِ فَلَقِيه ورقَ       ،بِحِراءٍ

 تأَيبِالَّذِي ر،  هربهِ خلَيع فَقَالَ،فَقَص:      رالْأَكْب وسامالن أْتِيكلِي هدِهِ إِنفْسِي بِيالَّذِي نالَّذِي ،و
ولَئِن ،ولَتنصـرنَّ ،ولَتقَاتلَن،ن ولَتخرجن ولَتؤذَي،وإِنك لِنبِي هذِهِ الْأُمـةِ    ،كَانَ يأْتِي موسى  

 يعنِـي وسـطَ     -ثُم دنا فَقَبلَ شواته     ،أَدركْت ذَلِك لَأَنصرنك نصرا يعلَمه االلهُ مِني حقا       
 : ثُم انصرف فَقَالَ ورقَةُ بن نوفَلٍ فِي ذَلِك-رأْسِهِ 

 لِهم طَالَ ما بعثَ النشِيجا...كَرت وكُنت فِي الذِّكْرى لَجوجا ذَ
 فَقَد طَالَ انتِظَارِي يا خدِيجا...ووصفٍ مِن خدِيجةَ بعد وصفٍ 

ا فِي ذَلِكضفَلٍ أَيون نقَةُ برقَالَ وو: 
 وما عسى قَد قَضاه االلهُ مِن غِيرِ... يا لَلرجالِ لِصرفِ الدهرِ والْقَدرِ
 وما لَنا بِخمِيسِ الْغيبِ مِن خبرِ...جاءَت خدِيجةُ تنبِينِي لِأُخبِرها 
 أَمرا أُراه سيأْتِي الناس فِي أُخرِ...فَكَانَ ما سأَلَت عنه لِأُخبِرها 

 جِبرِيلُ أَنك مبعوثٌ إِلَى الْبشرِ...فَيخبِره بِأَنَّ أَحمد يأْتِيهِ 
فَقُلْت: هجِزني جِينرظِرِي...كَانَ الَّذِي تتانو ريجِي الْخفَر لَكِ الْإِلَه 

 ائِلَهسن ا كَينسِلِيهِ إِلَيرِ...فَأَرهالسمِ ووى فِي النرا يرِهِ مأَم نع 
 يقِف مِنه أَعالِي الْجِلْدِ والشعرِ...حِين أَتانِي منطِقًا عجبا فَقَالَ 

 فِي صورةٍ أُكْمِلَت فِي أَحسنِ الصورِ...إِني رأَيت أَمِين االلهِ واجهنِي 
 لشجرِمِما يسلِّم ما حولِي مِن ا...ثُم استمر فَكَاد الْخوف يذْعِرنِي 
 مهتوعأَنْ د لَيلِيكِ علِلْمرِ...ولَا كَدو نادِ بِلَا ملَ الْجِهقَب 



 ٣٨٠

 .١٩٧"حتى تعالَى من يدعو مِن الْبدرِ ...لَيت الْملِيك إِلَه الناسِ أَخرنِي 
دِ اللَّهِ بنِ أَبِي سفْيانَ بنِ الْعلَـاءِ بـنِ          حدثَنِي عبد الْملِكِ بن عب    :وعنِ ابنِ إِسحاق قَالَ   

حِين أَراد اللَّه عـز     �أَنَّ رسولَ اللَّهِ    " جارِيةَ الثَّقَفِي،وكَانَ واعِيةً،عن بعضِ أَهلِ الْعِلْمِ       
م علَيهِ وسمِع مِنه،فَيلْتفِت رسـولُ      وجلَّ كَرامته وابتدأَه،لَا يمر بِحجرٍ ولَا شجرٍ إِلَّا سلَّ        

خلْفَه وعن يمِينِهِ وعن شِمالِهِ ولَا يرى إِلَّا الشجر وما حولَه مِن الْحِجارةِ وهِـي               �اللَّهِ  
يخرج إِلَى حِـراءَ    �سولُ اللَّهِ   وكَانَ ر .السلَام علَيك يا رسولَ اللَّهِ      :تحييهِ بِتحِيةِ النبوةِ  

                طْعِـمةِ ياهِلِيشٍ فِي الْجيقُر مِن كسن نكَانَ مفِيهِ،و كسنةِ ينالس ا مِنرهامٍ شفِي كُلِّ ع
            لْ بخدي ائِهِ لَمقَضتِهِ وراوجم مِن فرصى إِذَا انتاكِينِ حسالْم اءَ مِنج نـى    متح ـهتي

                  تِـهِ مِـنامكَر مِن ادا أَرالَى بِهِ معت اللَّه ادالَّذِي أَر رهى إِذَا كَانَ الشتةِ حببِالْكَع طُوفي
كَما كَـانَ يخـرج     �السنةِ الَّتِي بعِثَ فِيها،وذَلِك الشهر رمضانُ فَخرج رسولُ اللَّهِ          

،وخرج معه بِأَهلِهِ حتى إِذَا كَانتِ اللَّيلَةُ الَّتِي أَكْرمه اللَّه فِيها بِرِسـالَتِهِ ورحِـم               لِجِوارِهِ
" :�الْعِباد بِهِ جاءَه جِبرِيلُ علَيهِ السلَام بِأَمرِ اللَّـهِ عـز وجلَّ،فَقَـالَ رسـولُ اللَّـهِ                  

 ائِما نأَناءَنِي،وأْ  :،فَقَالَفَجاقْر.فَقُلْت:          ـفَهكَش ثُم،توالْم هأَن تنى ظَنتنِي حتأُ ؟ فَغا أَقْرم
وما أَقْرأُ ومـا    :فَقُلْت.اقْرأْ  :وما أَقْرأُ ؟ فَعاد لِي بِمِثْلِ ذَلِك،ثُم قَالَ       :فَقُلْت:اقْرأْ:عني،فَقَالَ

  جنا إِلَّا تفَقَالَ      أَقُولُه،عنلِي بِمِثْلِ الَّذِي ص ودعا أَنْ يي:        لَـقخ لَـقالَّذِي خ كبمِ رأْ بِاساقْر
               لَـمعي ا لَـمانَ مسالْإِن لَّمبِالْقَلَمِ ع لَّمالَّذِي ع مالْأَكْر كبرأْ ولَقٍ اقْرع انَ مِنسالْإِن.  ثُـم

وهببت مِن نومِي فَكَأَنما صور فِي قَلْبِي كِتابا،ولَم يكُن فِي خلْقِ           انتهى،فَانصرف عني   
              ا،فَقُلْتهِمإِلَي ظُرأَن لَا أُطِيق تونٍ فَكُننجم اعِرٍ أَوش مِن إِلَي ضغأَب دلَّ أَحجو زإِنَّ :اللَّهِ ع

لَا تحدثُ عني قُريش بِهذَا أَبدا،لَأَعمِـدنَّ       :ثُم قُلْت ،عِر أَو مجنونٌ  الْأَبعد يعنِي نفْسه لَشا   
          ـرغَي ا أُرِيـدم تجرفَخ،نرِيحتا فَلَأَسهلَنفَلَأَقْت هفْسِي مِنن نحلِ فَلَأَطْربالْج الِقٍ مِنإِلَى ح

يا محمـد أَنـت     :لِك إِذْ سمِعت منادِيا ينادِي مِن السماءِ يقُولُ       ذَلِك فَبينا أَنا عامِد لِذَ    
رسولُ اللَّهِ وأَنا جِبرِيلُ،فَرفَعت رأْسِي إِلَى السماءِ انظُر فَإِذَا جِبرِيلُ علَيهِ السـلَام فِـي               

                                                 
 حسن ) ٢٤٢٠]( ٨٦ /٤[أخبار مكة للفاكهي  - ١٩٧

 العصر الشديد والضم:الغط= الرقيق هو الثِّياب المُتخذة من الإبرِيسم أي الحرير :الديباج



 ٣٨١

يا محمد أَنت رسولُ اللَّهِ،وأَنا جِبرِيـلُ       :ءِ يقُولُ صورةِ رجلٍ صاف قَدميهِ فِي أُفُقِ السما      
فَرفَعت أَنظُر إِلَيهِ وشغلَنِي عن ذَلِك وعما أُرِيد،فَوقَفْت وما أَقْدِر علَى أَنْ أَتقَـدم ولَـا                

إِلَّا رأَيته فِيها،فَما زِلْت واقِفًا ما أَتقَـدم        أَتأَخر،وما أَصرِف وجهِي فِي ناحِيةٍ مِن السماءِ        
              لْ كَذَلِكأَز وا فَلَمعجركَّةَ،ووا ملَغى بتا فِي طَلَبِي حلَهسةُ ردِيجخ ثَتعى بتح رأَخلَا أَتو

ت راجِعا إِلَى أَهلِي حتى أَتيت خدِيجةَ       حتى كَاد النهار يتحولُ،ثُم انصرف عني وانصرفْ      
    ا،فَقَالَتهضِيفًا إِلَيا مإِلَى فَخِذِه تلَسا الْقَاسِمِ    :فَجا أَبي             ثْـتعب اللَّهِ لَقَد؟ فَو تكُن نأَي 

الْأَبعـد لَشـاعِر أَو مجنـونٌ       إِنَّ  :رسلِي فِي طَلَبِك حتى بلَغوا مكَّةَ ورجعوا،فَقُلْت لَها       
.ـا                :فَقَالَتم عم ذَلِك لَ بِكفْعلِي ا كَانَ اللَّها الْقَاسِمِ،ما أَبي ذَلِك الَى مِنعبِاللَّهِ ت أُعِيذُك

        حِمِكصِلَةِ رو،لُقِكنِ خسحو،تِكانعِظَمِ أَمو،دِيثِكقِ حصِد مِن لَما ذَ .أَعمو   نا ابي اك
      هتمِعس ئًا أَويش تأَير لَّكلَع،مع.   ربا الْخهتربفَأَخ.فَقَالَت:       لَـه ـتاثْبو،مع نا ابي شِرأَب

هـا  ثُم قَامـت فَجمعـت ثِياب     .فَوالَّذِي يحلَف بِهِ إِني لَأَرجو أَنْ تكُونَ نبِي هذِهِ الْأُمةِ           
              مِعسو رصنتو بأَ الْكُتقَر كَانَ قَدا،وهمع ناب وهفَلٍ وونِ نقَةِ برإِلَى و طَلَقَتان ا،ثُمهلَيع

 رأَى  أَنـه �مِن التوراةِ والْإِنجِيلِ،فَأَخبرته الْخبر،وقَصت علَيهِ ما قَص علَيها رسولُ اللَّهِ           
  مِعسقَةُ .ورـا            :فَقَالَ وقْتِينِي يـدـتِ صكُن دِهِ لَئِنقَةَ بِيرو فْسالَّذِي نو،وسقُد وسقُد

خدِيجةُ،إِنه لَنبِي هذِهِ الْأُمةِ،وإِنه لَيأْتِيهِ الناموس الْأَكْبر الَّذِي كَانَ يـأْتِي موسـى علَيـهِ               
فَأَخبرته ما قَالَ لَها ورقَةُ فَسـهلَ       �فَرجعت إِلَى رسولِ اللَّهِ     .م،فَقُولِي لَه فَلْيثْبت    السلَا

           اءَها جبِم مالْه فِيهِ مِن وا هم ضعهِ بلَيع ولُ اللَّهِ     .ذَلِكسى را قَضفَلَم�   عـنص هارجِو
  عنصا كَانَ يكَم:دةِ فَقَالَ        بببِالْكَع طُوفي وهقَةُ ورو ها،فَلَقِيبِه ةِ فَطَافبأَ بِالْكَع:   ـنا ابي

والَّذِي :خبره،فَقَالَ ورقَةُ � أَخبِرنِي بِالَّذِي رأَيت وسمِعت،فَقَص علَيهِ رسولُ اللَّهِ           أَخِي  
لناموس الْأَكْبر الَّذِي كَانَ يـأْتِي موسـى،وإِنك لَنبِـي هـذِهِ            نفْسِي بِيدِهِ إِنه لَيأْتِيك ا    

       هلَمعا يرصن كنرصلَأَن ذَلِك كْترا أَدأَن لَئِننَّ،ورصنلَتو،لَنقَاتلَتو،نكَذَّبلَتو،نذَيؤلَتةِ،والْأُم
  هِ رى إِلَينأَد ثُم،ولُ اللَّهِ اللَّهسر فرصان ثُم،هافُوخلَ يفَقَب هأْس�  اللَّـه هادز قَدزِلِهِ،ونإِلَى م

 مالْه ا كَانَ فِيهِ مِنم ضعب هنع فَّفخا،واتقَةَ ثَبرلِ وقَو لَّ مِنجو ز١٩٨"ع 

                                                 
١٩٨ -  قِيهيةِ لِلْبوبلَائِلُ النحسن مرسل) ٤٥١(د 



 ٣٨٢

يرة وفي كتـب التفسـير،ثم      وقفت هنا أمام هذا الحادث الذي طالما قرأناه في كتب الس          
ضخم .ضخم جدا .إنه حادث ضخم  ! مررنا به وتركناه،أو تلبثنا عنده قليلا ثم جاوزناه       

ومهما حاولنا اليوم أن نحيط بضخامته،فإن جوانب كـثيرة منـه سـتظل         .إلى غير حد  
وضـخم بآثـاره في حيـاة       .وضخم بدلالته .إنه حادث ضخم بحقيقته   ! خارج تصورنا 
 هي أعظم   - بغير مبالغة    - اللحظة التي تم فيها هذا الحادث تعد         وهذه..البشرية جميعا   

 .لحظة مرت ذه الأرض في تاريخها الطويل
 ما حقيقة هذا الحادث الذي تم في هذه اللحظة؟

 في -حقيقته أن اللّه جل جلاله،العظيم الجبار القهار المتكبر،مالك الملك كله،قد تكـرم   
المسماة بالإنسان،القابعة في ركن من أركان الكون لا         فالتفت إلى هذه الخليقة      -عليائه  

الخليقة باختيار واحد منها ليكـون ملتقـى نـوره           وكرم هذه .يكاد يرى اسمه الأرض   
 ـذه   - سبحانه   -الإلهي،ومستودع حكمته،ومهبط كلماته،وممثل قدره الذي يريده       

 .الخليقة
تـها حـين يتصـور     تتكشف جوانب من عظم   .كبيرة إلى غير حد   .وهذه حقيقة كبيرة  

ويتصور في ظلها حقيقـة     . حقيقة الألوهية المطلقة الأزلية الباقية     - قدر طاقته    -الإنسان  
ثم يستشعر وقع هذه العناية الربانيـة ـذا المخلـوق           .العبودية المحدودة الحادثة الفانية   

الإنساني ويتذوق حلاوة هذا الشعور ويتلقاه بالخشوع والشكر والفـرح والابتـهال            
 يتصور كلمات اللّه،تتجاوب ا جنبات الوجود كله،مترّلة لهذا الإنسان في ذلك            وهو..

 وما دلالة هذا الحادث؟! الركن المتروي من أركان الوجود الضئيلة
 أنه ذو الفضل الواسع،والرحمة السابغة،الكريم الودود       - في جانب اللّه سبحانه      -دلالته  
 علة،سوى أن الفيض والعطاء بعض صفاته       يفيض من عطائه ورحمته بلا سبب ولا      .المنان

 .الذاتية الكريمة
 قـد أكرمـه كرامـة لا يكـاد        - سبحانه   - أن اللّه    - في جانب الإنسان     -ودلالته  

 .يتصورها،ولا يملك أن يشكرها



 ٣٨٣

أن يذكره  ..هذه  ..وأن هذه وحدها لا ينهض لها شكره ولو قضى عمره راكعا ساجدا             
وأن تصـبح   .ار من جنسه رسولا يوحي إليه بكلماتـه       اللّه،ويلتفت إليه،ويصله به،ويخت  

مهبطا لهذه الكلمات التي تتجاوب ا جنبات الوجود في خشـوع           ..مسكنه  ..الأرض  
 .وابتهال

بدأت .فأما آثار هذا الحادث الهائل في حياة البشرية كلها فقد بدأت منذ اللحظة الأولى             
منذ أن تحـددت  .. الإنساني في تحويل خط التاريخ،منذ أن بدأت في تحويل خط الضمير 

إـا ليسـت    ..الجهة التي يتطلع إليها الإنسان ويتلقى عنها تصوراته وقيمه وموازينه           
 .إنما هي السماء والوحي الإلهي..الأرض وليس الهوى 

في ..ومنذ هذه اللحظة عاش أهل الأرض الذين استقرت في أرواحهم هـذه الحقيقـة               
كبيره .عاشوا يتطلعون إلى اللّه مباشرة في كل أمرهم       .ةكنف اللّه ورعايته المباشرة الظاهر    

 .يحسون ويتحركون تحت عين اللّه.وصغيره
تردهم عن  . فتنقل خطاهم في الطريق خطوة خطوة      - سبحانه   -ويتوقعون أن تمتد يده     

وفي كل ليلة كانوا يبيتون في ارتقاب أن يتترل علـيهم           ..الخطأ وتقودهم إلى الصواب     
خـذوا هـذا    :م بما في نفوسهم،ويفصل في مشكلام،ويقول لهم      من اللّه وحي يحدثه   

فترة الثلاثة والعشـرين عامـا التاليـة،التي        .ولقد كانت فترة عجيبة حقا    ! ودعوا ذاك 
فتـرة لا يتصـور     .استمرت فيها هذه الصلة الظاهرة المباشرة بين البشر والملأ الأعلـى          

 .يتهاوشهدوا بدأها وا.وأحسوها.حقيقتها إلا الذين عاشوها
ورأوا مـن أيـن     .وأحسوا يد اللّه تنقل خطاهم في الطريق      .وذاقوا حلاوة هذا الاتصال   

 ..بدأوا وإلى أين انتهوا 
مسافة في الضمير لا تعدلها     .وهي مسافة هائلة لا تقاس بأي مقياس من مقاييس الأرض         
تلقـي مـن   المسافة بين ال! مسافة في الكون الظاهر،ولا يماثلها بعد بين الأجرام والعوالم       

بـين  .بين الاستمداد من الهوى والاستمداد مـن الـوحي        .الأرض والتلقي من السماء   
بين البشرية والربانية،وهي أبعد مما بين الأرض والسـماء في عـالم            .الجاهلية والإسلام 

ويشعرون بقيمتها،ويحسون وقـع    .ويدركون حلاوا .وكانوا يعرفون مذاقها  ! الأجرام



 ٣٨٤

 إلى الرفيق الأعلى،وانقطعت هذه الفترة العجيبة       -� -اللّه  فقداا حينما انتقل رسول     
 .التي لا يكاد العقل يتصورها لولا أا وقعت حقا

 لِعمر انطَلِق بِنا إِلَى    -�-عن أَنسٍ قَالَ قَالَ أَبو بكْرٍ رضى االله عنه بعد وفَاةِ رسولِ اللَّهِ              
فَلَما انتهينا إِلَيها بكَت فَقَالاَ لَهـا       . يزورها -�- رسولُ اللَّهِ    أُم أَيمن نزورها كَما كَانَ    

فَقَالَت ما أَبكِى أَنْ لاَ أَكُونَ أَعلَم أَنَّ ما عِند          .-�-ما يبكِيكِ ما عِند اللَّهِ خير لِرسولِهِ        
فَهيجتهما علَـى   .نَّ الْوحى قَدِ انقَطَع مِن السماءِ      ولَكِن أَبكِى أَ   -�-اللَّهِ خير لِرسولِهِ    

  ...١٩٩)أخرجه مسلم(.الْبكَاءِ فَجعلاَ يبكِيانِ معها
ولقد ظلت آثار هذه الفترة تعمل في حياة البشر منذ تلك اللحظة إلى هذه اللحظة،وإلى               

ديد باستمداد قيمه من السماء     لقد ولد الإنسان من ج    .أن يرث اللّه الأرض ومن عليها     
 .٢٠٠لا من الأرض،واستمداد شريعته من الوحي لا من الهوى

وكان .لقد تحول خط التاريخ كما لم يتحول من قبل قط،وكما لم يتحول من بعد أيضا              
وقامت المعالم في الأرض واضـحة عاليـة لا يطمسـها      .هذا الحدث هو مفرق الطريق    
 الضمير الإنساني تصور للوجود وللحياة وللقيم       وقام في .الزمان،ولا تطمسها الأحداث  

لم يسبق أن اتضح بمثل هذه الصورة،ولم يجيء بعده تصور في مثل شمولـه ونصـاعته                
ولقـد  .وطلاقته من اعتبارات الأرض جميعا،مع واقعيته وملاءمته للحيـاة الإنسـانية          

يهلِـك مـن    لِّ «.وتبينت خطوطه ومعالمه  ! استقرت قواعد هذا المنهج الإلهي في الأرض      
إنما هو الضلال عـن     .لا غموض ولا إام   ..» هلَك عن بينةٍ ويحيى من حي عن بينةٍ         

إنه الحـادث الفـذ في تلـك اللحظـة          ! علم،والانحراف عن عمد،والالتواء عن قصد    
 .الحادث الكوني الذي ابتدأ به عهد في هذه الأرض وانتهى عهد.الفريدة

والذي سـجلته جنبـات     .رقانا في تاريخ البشر لا في تاريخ أمة ولا جيل         والذي كان ف  
وبقي أن يتلفت هذا الضـمير      .الوجود كله وهي تتجاوب به،وسجله الضمير الإنساني      

                                                 
  )٦٤٧٢]( ١٣٢ /١٦[ المكتر -صحيح مسلم - ١٩٩
 .  من هذا الجزء٣٨٢٢ص » عبس وتولى«يراجع تفسير سورة  - ٢٠٠



 ٣٨٥

وأن يذكر دائما أنه ميلاد جديد للإنسانية       .اليوم على تلك الذكرى العظيمة ولا ينساها      
 ...لم يشهده إلا مرة واحدة في الزمان 

فهي تشـير   .فأما بقيتها فواضح أا نزلت فيما بعد      .شأن المقطع الأول من السورة    ذلك  
 إبلاغ  -� -إلى مواقف وحوادث في السيرة لم تجىء إلا متأخرة،بعد تكليف الرسول            

وذلك ما يشير إليه قولـه تعـالى في         .الدعوة،والجهر بالعبادة،وقيام المشركين بالمعارضة   
إلخ ولكن هناك تناسقا كـاملا بـين        ...» نهى عبداً إِذا صلَّى؟   أَرأَيت الَّذِي ي  «:السورة

 ٢٠١ .أجزاء السورة،وتسلسلا في ترتيب الحقائق التي تضمنتها بعد هذا المطلع المتقدم
 

�������������� 

                                                 
 ]٤٨٧٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٠١



 ٣٨٦

!=08'jא���l'�*�א�A.م�وpnWم���אp$�א�A.������08=!���ق�א'jא���l'�*�א�A.م�وpnWم���אp$�א�A.������08=!���ق�א'jא���l'�*�א�A.م�وpnWم���אp$�א�A.������08=!���ق�א'jא���l'�*�א�A.م�وpnWم���אp$�א�A.������ق�א�������
 

ادخلُوا فِي السلْمِ كَافَّةً،ولا تتبِعوا خطُواتِ الشيطانِ،إِنه       يا أَيها الَّذِين آمنوا     «.قال تعالى   
بِينم ودع لَكُم.كِيمح زِيزع وا أَنَّ اللَّهلَمفَاع،ناتيالْب كُمدِ ما جاءَتعب مِن،ملَلْتفَإِنْ ز «.. 

ليهم،والـذي يميـزهم    ـذا الوصـف المحبـب إ      .إا دعوة للمؤمنين باسم الإيمـان     
دعوة للذين آمنوا أن يدخلوا في السلم كافـة         ..ويفردهم،ويصلهم باللّه الذي يدعوهم     

.. 
وأول مفاهيم هذه الدعوة أن يستسلم المؤمنون بكليام للّـه،في ذوات أنفسـهم،وفي             

أن يستسلموا الاستسلام الذي لا تبقى بعده بقية ناشزة مـن    .الصغير والكبير من أمرهم   
أو شعور،ومن نية أو عمل،ومن رغبة أو رهبة،لا تخضع للّه ولا ترضى بحكمـه              تصور  
لليد التي تقود خطاهم وهم      الاستسلام.استسلام الطاعة الواثقة المطمئنة الراضية    .وقضاه

واثقون أا تريد م الخير والنصح والرشاد وهم مطمئنون إلى الطريق والمصير،في الدنيا             
 .والآخرة سواء
 الدعوة إلى الذين آمنوا إذ ذاك تشي بأنه كانت هنالك نفوس ما تزال يثور               وتوجيه هذه 

وهو أمـر طبيعـي أن يوجـد في         .فيها بعض التردد في الطاعة المطلقة في السر والعلن        
وهي دعوة توجه في كـل حـين    ..الجماعة إلى جانب النفوس المطمئنة الواثقة الراضية        

طرات نفوسهم واتجاهات مشاعرهم مع مـا      للذين آمنوا ليخلصوا ويتجردوا وتتوافق خ     
 .يريد اللّه م،وما يقودهم إليه نبيهم ودينهم،في غير ما تلجلج ولا تردد ولا تلفت

عالم كلـه   .والمسلم حين يستجيب هذه الاستجابة يدخل في عالم كله سلم وكله سلام           
 مـع   سلام.لا حيرة ولا قلق،ولا شرود ولا ضلال      .ثقة واطمئنان،وكله رضى واستقرار   

سلام مع الوجود كله    .سلام مع الناس والأحياء   .سلام مع العقل والمنطق   .النفس والضمير 
سـلام في   .وسلام يظلل الحياة واتمع   .سلام يرف في حنايا السريرة    .ومع كل موجود  

وأول ما يفيض هذا السلام على القلب يفيض مـن صـحة            .الأرض وسلام في السماء   
 .. وبساطته تصوره للّه ربه،ونصاعة هذا التصور



 ٣٨٧

يتجه إليه المسلم وجهة واحدة يستقر عليها قلبه فلا تتفرق به السـبل،ولا             .إنه إله واحد  
 - كما كان في الوثنية والجاهلية       -تتعدد به القبل ولا يطارده إله من هنا وإله من هناك            

 .إنما هو إله واحد يتجه إليه في ثقة وفي طمأنينة وفي نصاعة وفي وضوح
فإذا اتجه إليه المسلم فقد اتجه إلى القوة الحقة الوحيدة في           ..در عزيز قاهر    وهو إله قوي قا   

 .هذا الوجود
ولم يعد يخاف أحدا أو يخاف شيئا،وهو يعبد        .وقد أمن كل قوة زائفة واطمأن واستراح      

ولا يطمع في غير من يقـدر       .ولم يعد يخشى فوت شيء    .اللّه القوي القادر العزيز القاهر    
 .اءعلى الحرمان والعط

وهو إله عادل حكيم،فقوته وقدرته ضمان من الظلم،وضمان من الهوى،وضمان مـن            
ومن ثم يأوي المسـلم     .وليس كآلهة الوثنية والجاهلية ذوات التروات والشهوات      .البخس

 .من إلهه إلى ركن شديد،ينال فيه العدل والرعاية والأمان
ب المضطر إذا دعـاه     يجي.غافر الذنب وقابل التوب   .منعم وهاب .وهو رب رحيم ودود   

 .ويكشف السوء
 ..فالمسلم في كنفه آمن آنس،سالم غانم،مرحوم إذا ضعف،مغفور له متى تاب 

وهكذا يمضي المسلم مع صفات ربه التي يعرفه ا الإسلام فيجد في كل صفة ما يؤنس                
قلبه،وما يطمئن روحه،وما يضمن معه الحماية والوقاية والعطف والرحمة والعزة والمنعة           

 الاستقرار والسلام و
وبـين  .كذلك يفيض السلام على قلب المسلم من صحة تصور العلاقة بين العبد والرب    

 .الخالق والكون
فاللّه خلق هذا الكون بالحق وخلق كل شـيء فيـه بقـدر             ..وبين الكون والإنسان    

وهذا الإنسان مخلوق قصدا،وغير متروك سدى،ومهيأ له كل الظروف الكونية          .وحكمة
 .ة لوجوده،ومسخر له ما في الأرض جميعاالمناسب

والكـون مـن    .واللّه معينه على هذه الخلافة    .وهو كريم على اللّه،وهو خليفته في أرضه      
وهـو  .حوله صديق مأنوس،تتجاوب روحه مع روحه،حين يتجه كلاهما إلى اللّه ربـه           



 ٣٨٨

وهـو  .مدعو إلى هذا المهرجان الإلهي المقام في السماوات والأرض ليتملاه ويأنس بـه            
الكبير،الذي يعج بالأصدقاء    مدعو للتعاطف مع كل شيء ومع كل حي في هذا الوجود          

والعقيدة الـتي   ! والذين يؤلفون كلهم هذا المهرجان    ! المدعوين مثله إلى ذلك المهرجان    
تقف صاحبها أمام النبتة الصغيرة،وهي توحي إليه أن له أجـرا حـين يرويهـا مـن                 

هي عقيـدة جميلـة     .. يزيل من طريقها العقبات      عطش،وحين يعينها على النماء،وحين   
عقيدة تسكب في روحه السلام وتطلقه يعـانق الوجـود كلـه    .فوق أا عقيدة كريمة   

 .ويعانق كل موجود ويشيع من حوله الأمن والرفق،والحب والسلام
والاعتقاد بالآخرة يؤدي دوره الأساسي في إفاضة السلام على روح المؤمن وعالمه ونفي             

إن الحساب الختامي ليس في هذه الأرض والجزاء الأوفى ليس          ..والسخط والقنوط   القلق  
إن الحساب الختامي هناك والعدالـة المطلقـة مضـمونة في هـذا             ..في هذه العاجلة    

فلا ندم على الخير والجهاد في سـبيله إذا لم يتحقـق في الأرض أو لم يلـق                  .الحساب
ه العاجلة بمقاييس الناس،فسـوف يوفـاه   ولا قلق على الأجر إذا لم يوف في هذ   .جزاءه

ولا قنوط من العدل إذا توزعت الحظوظ في الرحلة القصيرة على غـير مـا               .بميزان اللّه 
 .وما اللّه يريد ظلما للعباد.يريد،فالعدل لا بد واقع

والاعتقاد بالآخرة حاجز كذلك دون الصراع انون المحموم الذي تداس فيـه القـيم              
 .وتداس فيه الحرمات
وهذا .فهناك الآخرة فيها عطاء،وفيها غناء،وفيها عوض عما يفوت       .بلا تحرج ولا حياء   

التصور من شأنه أن يفيض السلام على مجال السباق والمنافسة وأن يخلع التجمل علـى               
حركات المتسابقين وأن يخفف السعار الذي ينطلق من الشعور بأن الفرصة الوحيـدة             

ومعرفة المؤمن بأن غاية الوجود الإنسـاني       ! ير المحدود المتاحة هي فرصة هذا العمر القص     
 أن ترفعه إلى هـذا الأفـق   - ولا شك  -من شأا   ..هي العبادة،وأنه مخلوق ليعبد اللّه      

فهو يريد  .ترفع شعوره وضميره،وترفع نشاطه وعمله،وتنظف وسائله وأدواته      .الوضيء
هو يريد العبـادة بالخلافـة في   العبادة بنشاطه وعمله وهو يريد العبادة بكسبه وإنفاقه و  

فأولى به ألا يغدر ولا يفجر وأولى به ألا يغش ولا يخدع            .الأرض وتحقيق منهج اللّه فيها    



 ٣٨٩

وأولى به ألا يطغى ولا يتجـبر وأولى بـه ألا يسـتخدم أداة مدنسـة ولا وسـيلة                   
وأولى به كذلك ألا يستعجل المراحل،وألا يعتسـف الطريـق،وألا يركـب            .خسيسة

فهو بالغ هدفه من العبادة بالنية الخالصة والعمل الدائب في حـدود            .لأمورالصعب من ا  
ومن شأن هذا كله ألا تثور في نفسه المخاوف والمطامع،وألا يستبد به القلق في              ..الطاقة  

 .أية مرحلة من مراحل الطريق
فهو يعبد في كل خطوة وهو يحقق غاية وجوده في كل خطرة،وهو يرتقي صـعدا إلى                

 .كل نشاط وفي كل مجالاللّه في 
وما يسكبه هذا   ..وشعور المؤمن بأنه يمضي مع قدر اللّه،في طاعة اللّه،لتحقيق إرادة اللّه            

الشعور في روحه من الطمأنينة والسلام والاستقرار والمضي في الطريق بلا حيرة ولا قلق              
ولا سخط على العقبات والمشاق وبلا قنوط من عون اللّه ومدده وبلا خـوف مـن                

ومن ثم يحس بالسلام في روحه حتى وهو يقاتل أعداء          ..ضلال القصد أو ضياع الجزاء      
فهو إنما يقاتل للّه،وفي سبيل اللّه،ولإعلاء كلمة اللّه ولا يقاتل لجاه أو مغنم             .اللّه وأعداءه 

 .أو نزوة أو عرض ما من أعراض هذه الحياة
قانونـه قانونه،ووجهتـه    .كذلك شعوره بأنه يمضي على سنة اللّه مع هذا الكون كله          

وقوى الكـون كلـه     .فلا صدام ولا خصام،ولا تبديد للجهد ولا بعثرة للطاقة        .وجهته
 .تتجمع إلى قوته،وتدي بالنور الذي يهتدي به،وتتجه إلى اللّه وهو معها يتجه إلى اللّه
لا .والتكاليف التي يفرضها الإسلام على المسلم كلها من الفطرة ولتصـحيح الفطـرة            

تتجاهل طبيعة الإنسان وتركيبه ولا مل طاقة واحدة من طاقاته لا            وز الطاقة ولا  تتجا
تطلقها للعمل والبناء والنماء ولا تنسى حاجة واحدة من حاجات تكوينـه الجثمـاني              

ومن ثم لا يحار ولا يقلق في مواجهة        ..والروحي لا تلبيها في يسر وفي سماحة وفي رخاء          
 .حمله،ويمضي في الطريق إلى اللّه في طمأنينة وروح وسلاميحمل منها ما يطيق .تكاليفه

واتمع الذي ينشئه هذا المنهج الرباني،في ظل النظام الذي ينبثق مـن هـذه العقيـدة               
كلها مما يشيع السلم    ..الجميلة الكريمة،والضمانات التي يحيط ا النفس والعرض والمال         

 .وينشر روح السلام



 ٣٩٠

هذا اتمع الذي حققـه     .حاب المترابط المتضامن المتكافل المتناسق    هذا اتمع المتواد المت   
ثم ظل يحققـه في صـور شـتى علـى تـوالي             .الإسلام مرة في أرقى وأصفى صوره     

الحقب،تختلف درجة صفائه،ولكنه يظل في جملته خيرا من كل مجتمع آخـر صـاغته              
! اا ونظمها الأرضية  الجاهلية في الماضي والحاضر،وكل مجتمع لوثته هذه الجاهلية بتصور        

 حيث تذوب فيها الأجنـاس      - آصرة العقيدة    -هذا اتمع الذي تربطه آصرة واحدة       
والأوطان،واللغات والألوان،وسائر هذه الأواصر العرضية التي لا علاقـة لهـا بجـوهر         

 ..الإنسان 
لِحوا بـين أَخـويكُم     إِنما الْمؤمِنونَ إِخوةٌ فَأَص   {:هذا اتمع الذي يسمع اللّه يقول له      

والذي يرى صـورته في قـول       ..سورة الحجرات   ) ١٠(} واتقُوا اللَّه لَعلَّكُم ترحمونَ   
مثَلُ الْمؤمِنِين فِى توادهِم وتراحمِهِم وتعاطُفِهِم مثَلُ الْجسـدِ إِذَا           « -�-رسولِ اللَّهِ   

ت وضع هكَى مِنتى اشمالْحرِ وهدِ بِالسسالْج ائِرس ى لَهاع٢٠٢.»د..  
وإِذَا حييتم بِتحِيةٍ فَحيواْ بِأَحسن مِنها أَو ردوها إِنَّ اللّـه           {:هذا اتمع الذي من آدابه    
لناسِ ولَا تمـشِ    ولَا تصعر خدك لِ   {..سورة النساء ) ٨٦(} كَانَ علَى كُلِّ شيءٍ حسِيبا    

ولَـا  {..سـورة لقمـان   ) ١٨(} فِي الْأَرضِ مرحا إِنَّ اللَّه لَا يحِب كُلَّ مختالٍ فَخورٍ         
               لِيو هةٌ كَأَناودع هنيبو كنيفَإِذَا الَّذِي ب نسأَح بِالَّتِي هِي فَعئَةُ اديلَا السةُ ونسوِي الْحتست

مِيمـى أَن             {..سورة فصلت ) ٣٤(} حسمٍ عن قَـوم قَوم رخسوا لَا ينآم ا الَّذِينها أَيي
يكُونوا خيرا منهم ولَا نِساء من نساء عسى أَن يكُن خيرا منهن ولَا تلْمِزوا أَنفُسكُم ولَا                

  وا بِالْأَلْقَابِ بِئْسزابنونَ           تالظَّـالِم مه لَئِكفَأُو بتي ن لَّممانِ والْإِيم دعب وقالْفُس مالاِس  {
يا أَيها الَّذِين آمنوا اجتنِبوا كَثِيرا من الظَّن إِنَّ بعض الظَّن إِثْم            {..سورة الحجرات ) ١١(

     عكُم بضعب بتغلَا يوا وسسجلَا تـا            وتيأَخِيـهِ م ـمأْكُـلَ لَحأَن ي كُمدأَح حِبا أَيض
حِيمر ابوت إِنَّ اللَّه قُوا اللَّهاتو وهمتسورة الحجرات ) ١٢(} فَكَرِه.. 

ن يا أَيها الَّذِين آمنوا إِن جاءكُم فَاسِق بِنبـأٍ فَتبينـوا أَ           {:هذا اتمع الذي من ضماناته    
       ادِمِينن ملْتا فَعلَى موا عبِحصالَةٍ فَتها بِجموا قَوصِيبـا   {..سورة الحجرات   ) ٦(} تها أَيي

                                                 
  )٦٧٥١ (- المكتر - مسلم صحيح- ٢٠٢



 ٣٩١

الَّذِين آمنوا اجتنِبوا كَثِيرا من الظَّن إِنَّ بعض الظَّن إِثْم ولَا تجسسوا ولَا يغتب بعضـكُم           
حدكُم أَن يأْكُلَ لَحم أَخِيهِ ميتا فَكَرِهتموه واتقُوا اللَّـه إِنَّ اللَّـه تـواب      بعضا أَيحِب أَ  

حِيمسورة الحجرات) ١٢(} ر 
 ـ             { لِهلَى أَهوا علِّمستوا وأْنِستسى تتح وتِكُميب را غَيوتيلُوا بخدوا لَا تنآم ا الَّذِينها أَيا ي

 « -�-وقول رسولِ اللَّهِ    ..سورة النــور   ) ٢٧(} ذَلِكُم خير لَّكُم لَعلَّكُم تذَكَّرونَ    
لاَ تحاسدوا ولاَ تناجشوا ولاَ تباغَضوا ولاَ تدابروا ولاَ يبِع بعضكُم علَى بيـعِ بعـضٍ                

التقْـوى  .سلِم أَخو الْمسلِمِ لاَ يظْلِمه ولاَ يخذُلُه ولاَ يحقِره        الْم.وكُونوا عِباد اللَّهِ إِخوانا   
بِحسبِ امرِئٍ مِن الشر أَنْ يحقِـر أَخـاه         « ويشِير إِلَى صدرِهِ ثَلاَثَ مراتٍ      .»ها هنا   

همد امرلِمِ حسلَى الْملِمِ عسكُلُّ الْم لِمسالْم هضعِرو الُهم٢٠٣.» و..  
ثم هذا اتمع النظيف العفيف الذي لا تشيع فيه الفاحشة ولا يتبجح فيه الإغـراء،ولا               
تروج فيه الفتنة،ولا ينتشر فيه التبرج،ولا تتلفت فيه الأعين على العورات،ولا ترف فيه             

ما تنطلـق   الشهوات على الحرمات،ولا ينطلق فيه سعار الجنس وعرامة اللحم والدم ك          
هذا اتمع الذي تحكمه التوجيهـات الربانيـة        ..في اتمعات الجاهلية قديما وحديثا      

إِنَّ الَّذِين يحِبونَ أَن تشِيع الْفَاحِشةُ فِي       {: يقول - سبحانه   -الكثيرة،والذي يسمع اللّه    
        ةِ والْآخِرا وينفِي الد أَلِيم ذَابع موا لَهنآم ـونَ      الَّذِينلَمعلَـا ت مأَنتو لَمعي ١٩(} اللَّه (

الزانِيةُ والزانِي فَاجلِدوا كُلَّ واحِدٍ منهما مِئَةَ جلْدةٍ ولَا تأْخـذْكُم       {..سورة النــور     
يشهد عذَابهما طَائِفَةٌ مـن     بِهِما رأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِن كُنتم تؤمِنونَ بِاللَّهِ والْيومِ الْآخِرِ ولْ           

مِنِينؤـةِ         {..سورة النــور ) ٢(} الْمعبوا بِأَرـأْتي لَم اتِ ثُمنصحونَ الْممري الَّذِينو
) ٤(} قُونَشهداء فَاجلِدوهم ثَمانِين جلْدةً ولَا تقْبلُوا لَهم شهادةً أَبدا وأُولَئِك هم الْفَاسِ           

 سورة النــور
..}             بِيرخ إِنَّ اللَّه مكَى لَهأَز ذَلِك مهوجفَظُوا فُرحيو ارِهِمصأَب وا مِنضغي مِنِينؤقُل لِّلْم

وقُل لِّلْمؤمِناتِ يغضضـن مِـن أَبصـارِهِن        {..سورة النــور ) ٣٠(} بِما يصنعونَ 
 فُر فَظْنحيو            وبِهِنيلَى جع رِهِنمبِخ نرِبضلْيا وهمِن را ظَهإِلَّا م نهتزِين دِينبلَا يو نهوج

                                                 
  )٦٧٠٦ (- المكتر - صحيح مسلم- ٢٠٣



 ٣٩٢

              ولَتِهِنعاء بنأَب أَو ائِهِننأَب أَو ولَتِهِنعاء بآب أَو ائِهِنآب أَو ولَتِهِنعإِلَّا لِب نهتزِين دِينبلَا يو  أَو 
               ابِعِينأَوِ الت نهانمأَي لَكَتا مم أَو ائِهِننِس أَو اتِهِنونِي أَخب أَو انِهِنونِي إِخب أَو انِهِنوإِخ

ا يضرِبن  غَيرِ أُولِي الْإِربةِ مِن الرجالِ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِين لَم يظْهروا علَى عوراتِ النساء ولَ             
                لَّكُـمـونَ لَعمِنؤـا الْمها أَيمِيعوا إِلَى اللَّهِ جوبتو تِهِنمِن زِين فِينخا يم لَمعلِي لِهِنجبِأَر

 سورة النــور) ٣١(} تفْلِحونَ
 أطهر نساء الأرض في أطهر بيت في أطهـر بيئـة في             - والذي يخاطب فيه نساء النبي      

يا نِساء النبِي لَستن كَأَحدٍ من النساء إِنِ اتقَيتن فَلَا تخضعن بِالْقَولِ فَيطْمع             {أطهر زمان   
وقَرنَ فِي بيوتِكُن ولَـا تبـرجن تبـرج         ) ٣٢(الَّذِي فِي قَلْبِهِ مرض وقُلْن قَولًا معروفًا        

ى وأَقِمن الصلَاةَ وآتِين الزكَاةَ وأَطِعن اللَّه ورسولَه إِنما يرِيد اللَّه لِيـذْهِب             الْجاهِلِيةِ الْأُولَ 
 ..سورة الأحزاب}  )٣٣( عنكُم الرجس أَهلَ الْبيتِ ويطَهركُم تطْهِيرا

جته،ويأمن الأولياء  وفي مثل هذا اتمع تأمن الزوجة على زوجها،ويأمن الزوج على زو          
حيث لا تقع العيون على     .على حرمام وأعراضهم،ويأمن الجميع على أعصام وقلوم      

فإما الخيانة المتبادلة حينذاك وإما الرغائـب       .المفاتن،ولا تقود العيون القلوب إلى المحارم     
 ـ     ..المكبوتة وأمراض النفوس وقلق الأعصاب       ن بينما اتمع المسلم النظيف العفيف آم

 !ساكن،ترف عليه أجنحة السلم والطهر والأمان
 وأخيرا إنه ذلك اتمع الذي يكفل لكل قادر عملا ورزقا،ولكل عاجز ضمانة للعيش             
الكريم،ولكل راغب في العفة والحصانة زوجة صالحة،والذي يعتبر أهـل كـل حـي              

 ـ            ريمهم مسؤولين مسؤولية جنائية لومات فيهم جائع حتى ليرى بعض فقهاء الإسلام تغ
 .بالدية

واتمع الذي تكفل فيه حريات النـاس وكرامـام وحرمـام وأمـوالهم بحكـم               
فلا يؤخذ واحد فيه بالظنة،ولا يتسور على       .التشريع،بعد كفالتها بالتوجيه الرباني المطاع    

أحد بيته،ولا يتجسس على أحد فيه متجسس،ولا يذهب فيه دم هـدرا والقصـاص              
 . ماله سرقة أو با والحدود حاضرةحاضر ولا يضيع فيه على أحد



 ٣٩٣

كما يقوم على المسـاواة والعدالـة       .اتمع الذي يقوم على الشورى والنصح والتعاون      
الصارمة التي يشعر معها كل أحد أن حقه منوط بحكم شريعة اللّه لا بإرادة حاكم،ولا               

 .هوى حاشية،ولا قرابة كبير
عات البشرية،الذي لا يخضـع البشـر فيـه         وفي النهاية اتمع الوحيد بين سائر اتم      

إنما يخضعون حاكمين ومحكومين للّه ولشريعته وينفذون حـاكمين ومحكـومين           .للبشر
فيقف الجميع على قدم المساواة الحقيقية أمـام اللّـه رب العـالمين          .حكم اللّه وشريعته  

 ..وأحكم الحاكمين،في طمأنينة وفي ثقة وفي يقين 
 الذي تشير إليه الآية وتدعو الذين آمنوا للـدخول فيـه            هذه كلها بعض معاني السلم    

ليسلموا أنفسهم كلها للّه فلا يعود لهم منها شيء،ولا يعود لنفوسهم من ذاـا              .كافة
 ..وفي تسليم  حظ إنما تعود كلها للّه في طواعية وفي انقياد

بـد  ولا يدرك معنى هذا السلم حق إدراكه من لا يعلم كيف تنطلق الحيرة وكيف يعر              
القلق في النفوس التي لا تطمئن بالإيمان،في اتمعات التي لا تعرف الإسـلام،أو الـتي               
عرفته ثم تنكرت له،وارتدت إلى الجاهلية،تحت عنوان من شـتى العنوانـات في جميـع       

هذه اتمعات الشقية الحائرة على الرغم من كل ما قد يتوافر لها من الرخاء              ..الأزمان  
ضاري،وسائر مقومات الرقي في عرف الجاهلية الضالة التصـورات         المادي والتقدم الح  

 .المختلة الموازين
حيث .»السويد«وحسبنا مثل واحد مما يقع في بلد أوربي من أرقى بلاد العالم كله وهو               

وحيـث  .يخص الفرد الواحد من الدخل القومي ما يساوي خمسمائة جنيـه في العـام             
ي وإعانات المرض التي تصرف نقدا والعـلاج        يستحق كل فرد نصيبه من التأمين الصح      

وحيث التعليم في جميع مراحله باان،مع تقديم إعانات ملابـس          .ااني في المستشفيات  
وقروض للطلبة المتفوقين وحيث تقدم الدولة حوالي ثلاثمائة جنيه إعانة زواج لتأثيـث             

 ..وحيث وحيث من ذلك الرخاء المادي والحضاري العجيب ..البيوت 
 ولكن ماذا؟ ماذا وراء هذا الرخاء المادي والحضاري وخلو القلوب من الإيمان باللّه؟



 ٣٩٤

والطلاق ! إنه شعب مهدد بالانقراض،فالنسل في تناقص مطرد بسبب فوضى الاختلاط         
بمعدل طلاق واحد لكل ست زيجات بسبب انطلاق التروات وتبرج الفـتن وحريـة              

ى المسكرات والمخدرات ليعـوض خـواء   والجيل الجديد ينحرف فيدمن عل ! الاختلاط
والأمراض النفسـية والعصـبية والشـذوذ    .الروح من الإيمان وطمأنينة القلب بالعقيدة     

ثم الانتحـار   ..بأنواعه تفترس عشرات الآلاف من النفـوس والأرواح والأعصـاب           
 ..والحال أشنع من هذا في روسيا ..والحال كهذا في أمريكا ..

فلا .توبة على كل قلب يخلو من بشاشة الإيمان وطمأنينة العقيدة         إا الشقوة النكدة المك   
يذوق طعم السلم الذي يدعى المؤمنون ليدخلوا فيه كافة،ولينعموا فيه بالأمن والظـل             

ولا تتبِعـوا خطُـواتِ     ..يا أَيها الَّذِين آمنوا ادخلُوا فِي السلْمِ كَافَّةً         «:والراحة والقرار 
 ..» إِنه لَكُم عدو مبِين.الشيطانِ

حذرهم أن يتبعـوا خطـوات      ...ولما دعا اللّه الذين آمنوا أن يدخلوا في السلم كافة           
إما الدخول في السـلم كافـة،وإما اتبـاع         .فإنه ليس هناك إلا اتجاهان اثنان     .الشيطان

وإمـا  إما طريق اللّـه     .إما إسلام وإما جاهلية   .إما هدى وإما ضلال   .خطوات الشيطان 
وبمثل هذا الحسم ينبغي أن يدرك      ..وإما هدى اللّه وإما غواية الشيطان       .طريق الشيطان 

 .المسلم موقفه،فلا يتلجلج ولا يتردد ولا يتحير بين شتى السبل وشتى الاتجاهات
إنه ليست هنالك مناهج متعددة للمؤمن أن يختار واحدا منها،أو يخلط واحـدا منـها               

دخل في السلم بكليته،ومن لا يسلم نفسه خالصة لقيادة اللّه          إنه من لا ي   ! كلا..بواحد  
وشريعته،ومن لا يتجرد من كل تصور آخر ومن كل منهج آخر ومن كل شرع آخـر        

 ..إن هذا في سبيل الشيطان،سائر على خطوات الشيطان ..
! ليس هنالك حل وسط،ولا منهج بين بين،ولا خطة نصفها من هنا ونصفها من هناك             

واللّـه  .منهج اللّه أو غواية الشيطان.إسلام وجاهلية.هدى وضلال.ق وباطلإنما هناك ح 
يدعو المؤمنين في الأولى إلى الدخول في السلم كافة ويحذرهم في الثانيـة مـن اتبـاع                 

ويستجيش ضمائرهم ومشاعرهم،ويستثير مخاوفهم بتذكير هم بعداوة       .خطوات الشيطان 
والغفلة لا تكون مـع     .لتي لا ينساها إلا غافل    الشيطان لهم،تلك العداوة الواضحة البينة،ا    



 ٣٩٥

فَإِنْ زلَلْتم مِن بعدِ ما جاءَتكُم الْبينات فَاعلَموا        «:ثم يخوفهم عاقبة الزلل بعد البيان     .الإيمان
   كِيمح زِيزع وتذكيرهم بأن اللّه    ..» أَنَّ اللَّه»زِيزيحمل التلـويح بـالقوة والقـدرة       » ع

» حكِيم«وتذكير هم بأنه    .. يتعرضون لقوة اللّه حين يخالفون عن توجيهه         والغلبة،وأم
فيه إيحاء بأن ما اختاره لهم هو الخير،وما اهم هو الشر،وأم يتعرضون للخسـارة              ..

فالتعقيب بشطريه يحمل معنى التهديد     ..حين لا يتبعون أمره ولا ينتهون عما اهم عنه          
 ..٢٠٤والتحذير في المقام 

 ..» ومن يبدلْ نِعمةَ اللَّهِ مِن بعدِ ما جاءَته فَإِنَّ اللَّه شدِيد الْعِقابِ«:تعالىوقال 
والتحذير من  .فهما مترادفان .أو نعمة الإيمان  .ونعمة اللّه المشار إليها هنا هي نعمة السلم       

ينـة  تبديلها يجد مصداقه أولا في حال بني إسـرائيل،وحرمام مـن السـلم والطمأن             
وكانوا .والاستقرار،منذ أن بدلوا نعمة اللّه،وأبوا الطاعة الراضية،والاستسلام لتوجيه اللّه        

دائما في موقف الشاك المتردد،الذي يظل يطلب الدليل من الخارقة في كل خطوة وكل              
حركة ثم لا يؤمن بالمعجزة،ولا يطمئن لنور اللّه وهداه،والتهديد بشدة عقاب اللّه يجـد         

لا في حال بني إسرائيل،ويجد مصداقه أخيرا فيما ينتظـر المبـدلين للنعمـة              مصداقه أو 
 .المتبطرين عليها في كل زمان

وما بدلت البشرية هذه النعمة إلا أصاا العقاب الشديد في حياا علـى الأرض قبـل             
وها هي ذي البشرية المنكودة الطالع في أنحاء الأرض كلها تعاني العقاب            .عقاب الآخرة 

د وتجد الشقوة النكدة وتعاني القلق والحيرة ويأكل بعضها بعضا ويأكـل الفـرد              الشدي
منها نفسه وأعصابه،ويطاردها وتطارده بالأشباح المطلقة،وبالخواء القاتل الذي يحـاول          
المتحضرون أن يملأوه تارة بالمسكرات والمخدرات،وتارة بالحركات الحائرة التي يخيـل           

ونظرة إلى صورهم في الأوضاع العجيبـة       ! م الأشباح إليك معها أم هاربون تطارده    
من مائلة برأسها،إلى كاشفة عن صدرها،إلى رافعة ذيلـها،إلى         :المتكلفة التي يظهرون ا   

إلى ! إلى واضع رباط عنق رسم عليه تيتل أو فيـل         ! مبتدعة قبعة غريبة على هيئة حيوان     
م انونـة،وأغانيهم   ونظرة إلى رقصا  ! لابس قميص تربعت عليه صورة أسد أو دب       

                                                 
 ]٤٣٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٠٤



 ٣٩٦

المحمومة،وأوضاعهم المتكلفة وأزيائهم الصارخة في بعض الحفلات والمناسبات ومحاولـة          
 ..لفت النظر بالشذوذ الصارخ،أو ترضية المزاج بالتميز الفاضح 

ونظرة إلى التنقل السريع المحموم بين الأهواء والأزواج والصداقات والأزياء بين فصـل             
كل أولئك يكشف عن الحيرة القاتلة التي لا طمأنينة         ! باح والمساء وفصل،لا بل بين الص   

من » الهروب«ويكشف عن حالة الملل الجاثم التي يفرون منها،وعن حالة          .فيها ولا سلام  
وإن هو إلا عقاب    .أنفسهم الخاوية وأرواحهم الموحشة،كالذي تطارده الجنة والأشباح      

يا أَيها الَّذِين آمنوا ادخلُوا فِـي السـلْمِ         «:اللّه،لمن يحيد عن منهجه،ولا يستمع لدعوته     
وإن الإيمان الواثق لنعمة اللّه على عباده،لا يبدلها مبدل حتى يحيق بـه ذلـك               ..» كَافَّةً

 ..٢٠٥والعياذ باللّه ..العقاب 
تبع رِضوانه سـبلَ  يهدِي بِهِ اللَّه منِ ا.قَد جاءَكُم مِن اللَّهِ نور وكِتاب مبِين«:وقال تعالى 

وليس ..» ويخرِجهم مِن الظُّلُماتِ إِلَى النورِ بِإِذْنِهِ،ويهدِيهِم إِلى صِراطٍ مستقِيمٍ        .السلامِ
وعلى طبيعة هذا المنـهج     ..القرآن  ..أدق ولا أصدق ولا أدل على طبيعة هذا الكتاب          

ها المؤمن في قلبه وفي كيانه وفي حياته وفي         إا حقيقة يجد  ..» نور«من أنه   ..الإسلام  ..
يجدها بمجرد أن يجد حقيقة الإيمان في       ..رؤيته وتقديره للأشياء والأحداث والأشخاص      

ويشرق به كل شيء أمامـه      .نور تشرق به كينونته فتشف وتخف وترف      » نور«..قلبه  
 .فيتضح ويتكشف ويستقيم

كـل  ..م والدم،وعرامة الشهوة والتروة ثقلة الطين في كيانه،وظلمة التراب،وكثافة اللح     
تخف الثقلة،وتشرق الظلمـة،وترق الكثافـة،وترف      ..أولئك يشرق ويضيء ويتجلى     

 ..العرامة 
واللبس والغبش في الرؤية،والتأرجح والتردد في الخطوة،والحيرة والشـرود في الاتجـاه            

يتضح الهدف  ..كل أولئك يشرق ويضيء ويتجلى      ..والطريق البهيم الذي لا معالم فيه       
وصـفان  ..» وكِتاب مـبِين .نور«..ويستقيم الطريق إليه وتستقيم النفس على الطريق       

 منِ اتبع رِضوانه    -يهدِي بِهِ اللَّه    «..لهذا الذي جاء به الرسول الكريم       ..للشيء الواحد   

                                                 
 ]٤٤٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٠٥



 ٣٩٧

إِذْنِهِ،ويهـدِيهِم إِلى صِـراطٍ   ويخرِجهم مِن الظُّلُمـاتِ إِلَـى النـورِ بِ       . سبلَ السلامِ  -
وهو يهدي من يتبع رضوانه هـذا ويرتضـيه         ..لقد رضي اللّه الإسلام دينا      .»مستقِيمٍ

وما أدق هذا التعبير وأصدقه إنـه     ..» سبل السلام «..يهديه  ..لنفسه كما رضيه اللّه له      
وسلام .م الجماعة وسلا.سلام الفرد ..هو ما يسكبه هذا الدين في الحياة كلها         » السلام«

سلام البيـت والأسرة،وسـلام     ..سلام الضمير،وسلام العقل،وسلام الجوارح     ..العالم  
والسلام .والسلام مع الكون  .السلام مع الحياة  ..اتمع والأمة،وسلام البشر والإنسانية     

 إلا في   - ولم تجده يومـا      -السلام الذي لا تجده البشرية      ..مع اللّه رب الكون والحياة      
 . الدين وإلا في منهجه ونظامه وشريعته،ومجتمعه الذي يقوم على عقيدته وشريعتههذا

سبل ..» سبل السلام «حقا إن اللّه يهدي ذا الدين الذي رضيه،من يتبع رضوان اللّه،          
ولا يدرك عمق هذه الحقيقة كما يدركها مـن         ..السلام كلها في هذه الجوانب جميعها       

ولا يدرك عمق هذه الحقيقة كمـا       ..قديمة أو الحديثة    ذاق سبل الحرب في الجاهليات ال     
وحـرب  .يدركها من ذاق حرب القلق الناشئ من عقائد الجاهلية في أعماق الضـمير            

 .القلق الناشئ من شرائع الجاهلية وأنظمتها وتخبطها في أوضاع الحياة
 هـذا  وقد كان المخاطبون ذه الكلمات أول مرة يعرفون من تجربتهم في الجاهلية معنى        

 ..إذ كانوا يذوقونه مذاقا شخصيا ويلتذون هذا المذاق المريح .السلام
وما أحوجنا نحن الآن أن ندرك هذه الحقيقة والجاهلية من حولنا ومن بيننا تذيق البشرية               

ما أحوجنـا   ! من كل ألوان الحرب في الضمائر واتمعات قرونا بعد قرون         ..الويلات  
 فترة من تاريخنا ثم خرجنا من السلام إلى الحرب الـتي            نحن الذين عشنا في هذا السلام     

بينما نملك  ..تحطم أرواحنا وقلوبنا،وتحطم أخلاقنا وسلوكنا،وتحطم مجتمعاتنا وشعوبنا        
الدخول في السلم التي منحها اللّه لنا حين نتبع رضوانه ونرضى لأنفسنا ما رضيه اللّـه                

ونعاني من حرب الجاهلية وسلام     .نا قريب إننا نعاني من ويلات الجاهلية والإسلام م      ! لنا
فأية صفقة خاسرة هذه التي نستبدل فيها الذي هو         ..الإسلام في متناول أيدينا لو نشاء       

 أدني بالذي هو خير؟ ونشتري فيها الضلالة بالهدى؟ ونؤثر فيها الحرب على السلام؟



 ٣٩٨

 الصـور   إننا نملك إنقاذ البشرية من ويلات الجاهليـة وحرـا المشـبوبة في شـتى              
ولكننا لا نملك إنقاذ البشرية،قبل أن ننقذ نحن أنفسنا،وقبل أن نفيء إلى ظلال             .والألوان

فنكون من هؤلاء الذين يقول اللّـه       .السلام،حين نفيء إلى رضوان اللّه ونتبع ما ارتضاه       
 .٢٠٦عنهم إنه يهديهم سبل السلام

ظلمة الشبهات  ..والجاهلية كلها ظلمات    ..» هِويخرِجهم مِن الظُّلُماتِ إِلَى النورِ بِإِذْنِ     «
وظلمة الشـهوات والترعـات والانـدفاعات في        .والخرافات والأساطير والتصورات  

وظلمة الحيرة والقلق والانقطاع عن الهـدى والوحشـة مـن الجنـاب الآمـن               .التيه
هو ..والنور هو النور    .وظلمة اضطراب القيم وتخلخل الأحكام والقيم والموازين      .المأنوس

ذلك النور الذي تحدثنا عنه آنفا في الضمير وفي العقـل وفي الكيـان وفي الحيـاة وفي                  
 .الأمور

مستقيم مـع فطـرة الـنفس ونواميسـها الـتي           ..» ويهدِيهِم إِلى صِراطٍ مستقِيمٍ   «
مستقيم إلى اللّه لا يلتـوي ولا       .مستقيم مع فطرة الكون ونواميسه التي تصرفه      .تحكمها

 ..قائق والاتجاهات والغايات تلتبس فيه الح
إن اللّه الذي خلق الإنسان وفطرته وخلق الكون ونواميسه هو الذي وضع للإنسان هذا             

فطبيعي وبديهي أن يهديهم هذا المنهج إلى       .المنهج وهو الذي رضي للمؤمنين هذا الدين      
! انينحيث لا يهديهم منهج غيره من صنع البشر العاجزين الجهال الف          .الصراط المستقيم 

الذي لا يناله من هداهم أو ضلالهم شيء ولكنـه          .الغني عن العالمين  .وصدق اللّه العظيم  
 ٢٠٧!م رحيم

 
����������� 

                                                 
» لام العـالمي والإسـلام    الس«:كتاب..يراجع بتوسع في معنى السلام الذي يهدي إليه اللّه من اتبع رضوانه              - ٢٠٦

» يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة       «:وفي الظلال تفسير قوله تعالى    » الإسلام ومشكلات الحضارة  «:وكتاب
 . من الجزء الثاني٢١٢ ص - ٢٠٦ص 
 ]١٢٤٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٠٧



 ٣٩٩

�������ق�א������.�L��-��Aون���X�'L��u0א������و.��A-��$��)ن���u0א��������ق�א������.�L��-��Aون���X�'L��u0א������و.��A-��$��)ن���u0א��������ق�א������.�L��-��Aون���X�'L��u0א������و.��A-��$��)ن���u0א��������ق�א������.�L��-��Aون���X�'L��u0א������و.��A-��$��)ن���u0א�����
 

صـاة  التفاتة واقعية إلى الفتنة المستكنة في المتاع المتاح في هـذه الأرض للكفـار والع              
التفاتة لإعطاء هذا المتاع وزنه الصحيح وقيمته الصحيحة،حتى لا         ..والمعادين لمنهج اللّه    

يكون فتنة لأصحابه،ثم كي لا يكون فتنة للمؤمنين،الذي يعانون ما يعـانون،من أذى             
 قَلِيـلٌ   متاع.لا يغرنك تقَلُّب الَّذِين كَفَروا فِي الْبِلادِ      «:وإخراج من الديار،وقتل وقتال   

..    الْمِهاد بِئْسو منهج مأْواهم ـا          .ثُمتِهحت رِي مِنجت اتنج ملَه مهبا رقَوات لكِنِ الَّذِين
 ..» وما عِند اللَّهِ خير لِلْأَبرارِ.الْأَنهار،خالِدِين فِيها نزلًا مِن عِندِ اللَّهِ

بلاد،مظهر من مظاهر النعمة والوجدان،ومن مظاهر المكانـة        وتقلب الذين كفروا في ال    
يحيك منه شـيء في قلـوب       .والسلطان،وهو مظهر يحيك في القلوب منه شيء لا محالة        

المؤمنين وهم يعانون الشظف والحرمان،ويعانون الأذى والجهـد،ويعانون المطـاردة أو         
ويحيك ! ..ستمتعونوكلها مشقات وأهوال،بينما أصحاب الباطل ينعمون وي      ..الجهاد  

منه شيء في قلوب الجماهير الغافلة،وهي ترى الحق وأهله يعانون هذا العناء،والباطـل             
ويحيك منه شيء في قلوب الضالين المـبطلين أنفسـهم          ! وأهله في منجاة،بل في مسلاة    

 .فيزيدهم ضلالا وبطرا ولجاجا في الشر والفساد
ثُم مـأْواهم   .متاع قَلِيلٌ .ب الَّذِين كَفَروا فِي الْبِلادِ    لا يغرنك تقَلُّ  «:هنا تأتي هذه اللمسة   
  الْمِهاد بِئْسو منهأما المأوى الدائم الخالد،فهو جهنم     ..ينتهي ويذهب   ..متاع قليل   .»ج

 !وبئس المهاد..
جنات تجـرِي مِـن     «:وتكريم من اللّه  .وخلود.وفي مقابل المتاع القليل الذاهب جنات     

ت هارا الْأَنتِهفِيها «..» ح دِ اللَّهِ   «..» خالِدِينعِن لًا مِنزرارِ    «..» نلِلْأَب رياللَّهِ خ دما عِنو «
.. 

وما يشك أحد يضع ذلك النصيب في كفة،وهذا النصيب في كفة،أن ما عند اللّه خـير             
فة الذين كفروا في    وما تبقى في القلب شبهة في أن كفة الذين اتقوا أرجح من ك            .للأبرار

! وما يتردد ذو عقل في اختيار النصيب الذي يختاره لأنفسهم أولو الألبـاب            .هذا الميزان 



 ٤٠٠

 في موضع التربية،وفي مجال إقرار القـيم الأساسـية في التصـور             - سبحانه   -إن اللّه   
الإسلامي لا يعد المؤمنين هنا بالنصر،ولا يعدهم بقهر الأعداء،ولا يعدهم بـالتمكين في      

ممـا يعـدهم بـه في مواضـع     ..لأرض،ولا يعدهم شيئا من الأشياء في هذه الحيـاة    ا
 .أخرى،ومما يكتبه على نفسه لأوليائه في صراعهم مع أعدائه

وهذه هي  .فهذا هو الأصل في هذه الدعوة     .»ما عِند اللَّهِ  «هو  .إنه يعدهم هنا شيئا واحدا    
 هدف ومن كل غاية،ومن كـل       التجرد المطلق من كل   :نقطة الانطلاق في هذه العقيدة    

 حـتى   - حتى رغبة المؤمن في غلبة عقيدته وانتصار كلمة اللّه وقهر أعداء اللّه              -مطمع  
هذه الرغبة يريد اللّه أن يتجرد منها المؤمنون،ويكلوا أمرها إليه،وتتخلص قلوم من أن             

وبلا .قطف..عطاء ووفاء وأداء    :هذه العقيدة ! تكون هذه شهوة لها ولو كانت لا تخصها       
مقابل من أعراض هذه الأرض،وبلا مقابل كذلك من نصر وغلبة وتمكـين واسـتعلاء            

ولكن هـذا  ..ثم يقع النصر،ويقع التمكين،ويقع الاستعلاء ! ثم انتظار كل شيء هناك   ..
 .ليس جزءا من الصفقة.ليس داخلا في البيعة

 الابـتلاء  و..ء والعطاء   وليس فيها إلا الأداء والوفا    .ليس في الصفقة مقابل في هذه الدنيا      
.. 

ولم يمنح  .على هذا كانت البيعة والدعوة مطاردة في مكة وعلى هذا كان البيع والشراء            
اللّه المسلمين النصر والتمكين والاستعلاء ولم يسلمهم مقاليد الأرض وقيادة البشرية،إلا           

 :حين تجردوا هذا التجرد،ووفوا هذا الوفاء
فَأَتاهم ومعه الْعباس رضِـي     ،الْعقَبةَ�ا جاءَتِ الْأَنصار وعدهم النبِي      لَم:عنِ الشعبِي قَالَ  

 هنولُ االلهِ    ،االلهُ عسا         " :�فَقَالَ رونيا عنلَيوا فَإِنَّ عجِزأَووا وكَلَّمارِ تصالْأَن رشعا مفَقَالَ " ي
     نب دعةَ أَسامو أُمأَب   هنااللهُ ع ضِيةَ رارررِطْ        :زـتاشو فْسِـكرِطْ لِنـتاشو كبرِطْ لِرتاش

ابِكحئًا       " :�فَقَالَ  ،لِأَصيرِكُوا بِهِ ششلَا تو وهدبعي أَنْ تبرِطُ لِرتونِي   ،أَشعنمفْسِي أَنْ تلِنو
   كُمفُسأَن هونَ مِنعنما تمِم،حلِأَصو      دِيكُماةَ فِي ذَاتِ أَياوسابِي الْم "     ةً لَـمطْبخ طَبخ ثُم

ابسطْ يدك فَأَنـا    :قَالَ" الْجنةُ  " :فَما لَنا قَالَ  :يخطُبِ الْمرد ولَا الشيب خطْبةً مِثْلَها قَالَ      
    كايِعب نلُ مأَو.     ابِرٍ ردِيثِ جا إِلَى حنعجر قَالَ   ثُم هنااللهُ ع ـةَ      :ضِيامـا أُمنِي أَبعفَقَالَ ي



 ٤٠١

  هنااللهُ ع ضِير:   ثْرِبلَ يا أَها يديور،           ـهأَن لَمعن نحنإِلَّا و طِيالْم ادهِ أَكْبإِلَي رِبضن ا لَمإِن
بِ كَافَّةً وقَتلُ خِيـارِكُم وأَنْ تعضـكُم        وإِنَّ إِخراجه الْيوم مفَارقَةُ الْعر    ، �رسولُ االلهِ   

وفيبِ كَافَّـةً             ،السرقَةُ الْعفَارمو كُمارقُتِلَ خِيو كُمتسا إِذَا مهلَيونَ عبِرصت مقَو متا أَنفَإِم
فُسِكُم خِيفَةً فَذَروه فَهو أَعذَر لَكُم      وإِما أَنتم تخافُونَ علَى أَن    ،فَخذُوه وأَجركُم علَى االلهِ   

فَقُمنـا  :قَالَ،فَقَالُوا يا أَسعد أَمِطْ عنه يدك فَوااللهِ لَا نذَر هذِهِ الْبيعةَ ولَا نستقِيلُها            ،عِند االلهِ 
 ضِياسِ ربطِ الْعرا بِشنلَيذُ عأْخلًا يجلًا رجهِ رةَ إِلَينالْج لَى ذَلِكا عطِينعيو هن٢٠٨."االلهُ ع 

النصـــر والعـــز :لم يقـــل! والجنـــة فقـــط..» الجنـــة«..هكـــذا 
 .والمال.والقيادة.والتمكين.والقوة.والوحدة
!  فذلك كله خـارج عـن الصـفقة        - مما منحهم اللّه وأجراه على أيديهم        -والرخاء  
د أخذوها صفقة بـين متبـايعين أـي         لق..ربح البيع ولا نقيل ولا نستقيل       ..وهكذا  

 .أمرها،وأمضي عقدها
وهكذا ربى اللّه الجماعة التي قدر أن يضع في يدها مقاليد           ! ولم تعد هناك مساومة حولها    

الأرض،وزمام القيادة،وسلمها الأمانة الكبرى بعد أن تجردت من كل أطماعها،وكـل           
تحملها،والمنـهج الـذي    رغباا،وكل شهواا،حتى ما يختص منـها بالـدعوة الـتي           

فما يصلح لحمل هذه الأمانة الكبرى من بقي لـه          .تحققه،والعقيدة التي تموت من أجلها    
 .٢٠٩لنفسه في نفسه،أو بقيت فيه بقية لم تدخل في السلم كافة أرب

 
������������ 

                                                 
 صحيح لغيره ) ٢٥٤٠) (٢٣٢ / ٤ (-أخبار مكة للفاكهي  - ٢٠٨
  ]٨٦٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٠٩



 ٤٠٢

HIJن�'L�,م�وpnWل�א'Za�A.������ق�א���HIJن�'L�,م�وpnWل�א'Za�A.������ق�א���HIJن�'L�,م�وpnWل�א'Za�A.������ق�א���HIJن�'L�,م�وpnWل�א'Za�A.������ق�א�������
 

ورضِيت لَكُم الْإِسـلام  .وأَتممت علَيكُم نِعمتِي.ينكُمالْيوم أَكْملْت لَكُم دِ«..قال تعالى  
 ..» دِيناً

فما عـادت   .أكمل اللّه هذا الدين   ..الذي نزلت فيه هذه الآية في حجة الوداع         ..اليوم  
ورضـي  .وأتم نعمته الكبرى على المؤمنين ذا المنهج الكامل الشامل        .فيه زيادة لمستزيد  

 فإنما يرفض ما ارتضاه اللّـه       - إذن   -نا فمن لا يرتضيه منهجا لحياته       دي» الإسلام«لهم  
 .للمؤمنين

ويقف المؤمن أمام هذه الكلمات الهائلة فلا يكاد ينتهي من استعراض مـا تحملـه في                
 ..ثناياها من حقائق كبيرة،وتوجيهات عميقة،ومقتضيات وتكاليف 

وكـب الإيمان،وموكـب    أمام إكمال هذا الـدين يسـتعرض م       :إن المؤمن يقف أولا   
 - آدم عليه السـلام      -الرسالات،وموكب الرسل،منذ فجر البشرية،ومنذ أول رسول       

يرى هذا  ..فماذا يرى؟   ..رسالة النبي الأمي إلى البشر أجمعين       .إلى هذه الرسالة الأخيرة   
ويرى معـالم الطريـق،على طـول       .موكب الهدى والنور  .الموكب المتطاول المتواصل  

ويرى كل رسالة   . إنما أرسل لقومه   - قبل خاتم النبيين     - كل رسول    ولكنه يجد .الطريق
رسـالة خاصـة،موعة    .. إنما جاءت لمرحلة من الزمـان        - قبل الرسالة الأخيرة     -

ومن ثم كانت كل تلك الرسالات محكومـة بظروفهـا هـذه            ..خاصة،في بيئة خاصة    
 وكلها تـدعو    -وحيد   فهذا هو الت   -كلها تدعو إلى إله واحد      ..متكيفة ذه الظروف    

 وكلها تدعو إلى التلقي عـن       - فهذا هو الدين     -إلى عبودية واحدة لهذا الإله الواحد       
 ولكن لكـل منـها      - فهذا هو الإسلام     -هذا الإله الواحد والطاعة لهذا الإله الواحد        

 ..شريعة للحياة الواقعية تناسب حالة الجماعة وحالة البيئة وحالة الزمان والظروف 
ذا أراد اللّه أن يختم رسالاته إلى البشر أرسل إلى الناس كافة،رسولا خاتم النبـيين               حتى إ 

لا موعة من الأناسي في بيئة خاصة،في زمان خاص،في ظـروف           » للإنسان«برسالة  
من وراء الظروف والبيئات والأزمنة لأا تخاطـب        » الإنسان«رسالة تخاطب   ..خاصة  



 ٤٠٣

فِطْرت اللَّهِ الَّتِي فَطَر النـاس      «:تتحور ولا ينالها التغيير   فطرة الإنسان التي لا تتبدل ولا       
  مالْقَي ينالد لْقِ اللَّهِ ذلِكدِيلَ لِخبها لا تلَيوفصل في هذه الرسالة شـريعة تتنـاول   ..» ع

من جميع أطرافها،وفي كل جوانب نشاطها وتضع لها المبادئ الكليـة           » الإنسان«حياة  
فيما يتطور فيها ويتحور بتغير الزمان والمكان وتضع لها الأحكـام            اسيةوالقواعد الأس 

وكـذلك  ..التفصيلية والقوانين الجزئية فيما لا يتطور ولا يتحور بتغير الزمان والمكان            
كانت هذه الشريعة بمبادئها الكلية وبأحكامها التفصيلية محتوية كل ما تحتاج إليه حياة             

لى آخر الزمان من ضـوابط وتوجيهـات وتشـريعات          منذ تلك الرسالة إ   » الإنسان«
وتنظيمات،لكي تستمر،وتنمو،وتتطور،وتتجدد حول هذا المحور وداخل هذا الإطـار         

وأَتممـت علَـيكُم    .الْيوم أَكْملْت لَكُم دِينكُم   «: للذين آمنوا  - سبحانه   -وقال اللّه   ..
 ..» ورضِيت لَكُم الْإِسلام دِيناً.نِعمتِي

ولم يعد للمؤمن أن    ..فهذا هو الدين    ..فأعلن لهم إكمال العقيدة،وإكمال الشريعة معا       
ولا قصـورا يسـتدعي     . نقصا يستدعي الإكمال   - بمعناه هذا    -يتصور أن ذا الدين     

وإلا فما هو بمؤمن وما هـو       ..ولا محلية أو زمانية تستدعي التطوير أو التحوير         .الإضافة
إن شريعة ذلك الزمان الـذي      !  هو بمرتض ما ارتضاه اللّه للمؤمنين      بمقر بصدق اللّه وما   

 شريعة الدين الذي جـاء      - بشهادة اللّه    -نزل فيه القرآن،هي شريعة كل زمان،لأا       
في كل زمان وفي كل مكان لا لجماعة من بني الإنسـان،في جيـل مـن                » للإنسان«

 .سالاتالأجيال،في مكان من الأمكنة،كما كانت تجيء الرسل والر
والمبادئ الكلية جاءت لتكون هـي الإطـار     .الأحكام التفصيلية جاءت لتبقى كما هي     

الذي تنمو في داخله الحياة البشرية إلى آخر الزمان دون أن تخرج عليه،إلا أن تخرج من                
ويعلم من خلق هو الذي رضي له هذا الدين         » الإنسان«واللّه الذي خلق    ! اطار الإيمان 

 .لشريعةالمحتوي على هذه ا
إن شريعة الأمس ليست شريعة اليوم،إلا رجل يزعم لنفسه أنه أعلم من اللّـه              :فلا يقول 

أمام إتمـام نعمـة اللّـه علـى     :ويقف المؤمن ثانيا! بحاجات الإنسان وبأطوار الإنسان  
 .المؤمنين،بإكمال هذا الدين وهي النعمة التامة الضخمة الهائلة



 ٤٠٤

لا » فالإنسـان «. الحقيقة،كما تمثل نشأته واكتماله    في» الإنسان«النعمة التي تمثل مولد     
وقبل أن يعرف الوجـود الـذي       .وجود له قبل أن يعرف إلهه كما يعرفه هذا الدين له          

وقبل أن يعرف نفسه ودوره في هذا الوجود وكرامته       .يعيش فيه كما يعرفه له هذا الدين      
 .على ربه،كما يعرف ذلك كله من دينه الذي رضيه له ربه

لا وجود له قبل أن يتحرر من عبادة العبيد بعبادة اللّه وحده وقبل أن ينال               » انالإنس«و
المساواة الحقيقية بأن تكون شريعته من صنع اللّه وبسلطانه لا مـن صـنع أحـد ولا                 

 .بسلطانه
ذه الحقائق الكبرى كما صورها هذا الدين هـي بـدء مولـد             » الإنسان«إن معرفة   

أو أن » حيوانـا «عرفة على هذا المستوي يمكن أن يكون     إنه بدون هذه الم   ..» الإنسان«
في أكمـل  » الإنسان«ولكنه لا يكون ! في طريقه إلى التكوين  » مشروع إنسان «يكون  

 ..صورة للإنسان،إلا بمعرفة هذه الحقائق الكبيرة كما صورها القرآن 
 كـل   والمسافة بعيدة بعيدة بين هذه الصورة،وسائر الصور التي اصـطنعها البشـر في            

   ٢١٠!زمان
» إنسـانيته » «للإنسـان « وإن تحقيق هذه الصورة في الحياة الإنسانية،لهو الذي يحقق          

يحققها له وهو يخرجه بالتصور الاعتقادي،في اللّه وملائكته وكتبـه ورسـله            ..كاملة  
واليوم الآخر،من دائرة الحس الحيواني الـذي لا يـدرك إلا المحسوسـات،إلى دائـرة               

عالم الشهادة وعالم   .،الذي يدرك المحسوسات وما وراء المحسوسات     الإنساني» التصور«
 ٢١١!وينقذه من ضيق الحس الحيواني المحـدود      ..عالم المادة وعالم ما وراء المادة       ..الغيب  

ويحققها له وهو يخرجه بتوحيد اللّه،من العبودية للعباد إلى العبودية للّه وحده،والتساوي            
فإلى اللّه وحده يتجه بالعبادة،ومن اللّه وحـده        .داهوالتحرر والاستعلاء أمام كل من ع     

 ٢١٢يتلقى المنهج والشريعة والنظام،وعلى اللّه وحده يتوكـل ومنـه وحـده يخـاف               
                                                 

 .»دار الشروق«.»خصائص التصور الإسلامي ومقوماته«: وكتاب١٨ ص - ١١تراجع المقدمة ص  - ٢١٠
 الجـزء الأول  ٤٠ ص - ٣٩ص : وتفسير مطلع سورة البقرة٢٣ ص - ٢١ يراجع تفسير سورة الفاتحة ص   - ٢١١

 .لالمن الظ
 .»دار الشروق«.٢٠ ص - ١٥ص » هذا الدين« راجع كتاب  - ٢١٢



 ٤٠٥

ويحققها له،بالمنهج الرباني،حين يرفع اهتماماته ويهذب نوازعه،ويجمع طاقته للخـير          ..
! مـة وانطـلاق الأنعـام   والبناء والارتقاء،والاستعلاء على نوازع الحيوان،ولذائذ البهي  

ولا يدرك حقيقة نعمة اللّه في هذا الدين،ولا يقدرها قدرها،من لم يعرف حقيقـة              ٢١٣
 والجاهلية في كل زمان وفي كل مكان هي منهج الحياة           -الجاهلية ومن لم يذق ويلاا      

ويلاـا في التصـور     .. فهذا الذي عرف الجاهلية وذاق ويلاا        -الذي لم يشرعه اللّه     
هو الذي يحس ويشعر،ويرى ويعلم،ويدرك ويتذوق      ..قاد،وويلاا في واقع الحياة     والاعت

الذي يعرف ويعاني ويلات الضلال والعمـى،وويلات        حقيقة نعمة اللّه في هذا الدين       
الحيرة والتمزق،وويلات الضياع والخواء،في معتقدات الجاهلية وتصوراا في كل زمان          

 ٢١٤.وق نعمة الإيمانهو الذي يعرف ويتذ..وفي كل مكان 
والذي يعرف ويعاني ويلات الطغيان والهوى،وويلات التخبط والاضـطراب،وويلات         
التفريط والإفراط في كل أنظمة الحياة الجاهلية،هو الذي يعرف ويتذوق نعمة الحياة في             

 ٢١٥.ظل الإيمان بمنهج الإسلام
يتذوقون هـذه   ولقد كان العرب المخاطبون ذا القرآن أول مرة،يعرفون ويدركون و         

لأن مدلولاا كانت متمثلة في حيام،في ذات الجيل الذي خوطـب ـذا             .الكلمات
 ..القرآن 

وذاقـوا أوضـاعها الاجتمـاعي      .عتقادية  ذاقوا تصوراا الا  ..كانوا قد ذاقوا الجاهلية     
وبلوا من هذا كله ما يدركون معه حقيقة نعمة اللّه          .وذاقوا أخلاقها الفردية والجماعية   .ة
 .ليهم ذا الدين وحقيقة فضل اللّه عليهم ومنته بالإسلامع

كان الإسلام قد التقطهم من سفح الجاهلية وسارم في الطريق الصـاعد،إلى القمـة              
 فإذا هم على القمة ينظرون      - ٢١٦ كما فصلنا ذلك في مستهل سورة النساء         -السامقة  

 . جاهليتهم كذلكمن عل إلى سائر أمم الأرض من حولهم نظرم إلى ماضيهم في
                                                 

 - ٢٠٦ص  :الجزء الثاني من الظـلال    » يا أَيها الَّذِين آمنوا ادخلُوا فِي السلْمِ كَافَّةً       «: راجع تفسير قوله تعالى     - ٢١٣
 .٢١١ص 
 .»دار الشروق«.»خصائص التصور الإسلامي ومقوماته«:في كتاب» تيه وركام«: يراجع فصل - ٢١٤
 .»دار الشروق«.»الإسلام ومشكلات الحضارة«:في كتاب» تخبط واضطراب«: يراجع فصل - ٢١٥



 ٤٠٦

 حـول ربوبيـة     عتقادية  كان الإسلام قد التقطهم من سفح الجاهلية في التصورات الا         
الأصنام،والملائكة،والجن،والكواكب،والأسلاف وسائر هـذه الأسـاطير السـاذجة        

إلى أفق الإيمان بإله واحد،قادر قاهر،رحيم      .والخرافات السخيفة لينقلهم إلى أفق التوحيد     
لا واسطة بينه وبين أحد والكل      .قريب مجيب .عادل كامل .،عليم خبير ودود،سميع بصير 

ومن ثم حررهم من سلطان الكهانة،ومن سلطان الرياسة،يوم        ..له عباد،والكل له عبيد     
 ..حررهم من سلطان الوهم والخرافة 

من الفـوارق   .وكان الإسلام قد التقطهم من سفح الجاهلية في الأوضاع الاجتماعي ة          
العادات الزرية ومن الاستبداد الذي كان يزاوله كل من يأ له قدر مـن              الطبقية ومن   

 !).لا كما هو سائد خطأ من أن الحياة العربية كانت تمثل الديمقراطية(السلطان 
فقد كانت القدرة على الظلم قرينة بمعنى العزة والجاه في عرف السيد والمسـود مـن                «

وما كان الشاعر النجاشي    .صاها في الشمال  أمراء الجزيرة من أقصاها في الجنوب إلى أق       
 :إلا قادحا مبالغا في القدح حين استضعف مهجوه،لأن

 قبيلته لا يغدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل
وما كان حجر بن الحارث إلا ملكا عربيا حين سـام بـني أسـد أن يسـتعبدهم                  «

ملك فيهم وهم العبيد    أنت الم :بالعصا،وتوسل إليه شاعرهم عبيد بن الأبرص حيث يقول       
وكان عمر بن هند ملكا عربيا      «إلى القيامة ذلوا لسوطك مثلما ذل الأشيقر ذو الخزامة          

حين عود الناس أن يخاطبهم من وراء ستار وحين استكثر على سادة القبائل أن تـأنف                
 .أمهام من خدمته في داره

تخذ لنفسه يوما للرضـى  وكان النعمان بن المنذر ملكا عربيا حين بلغ به العسف أن ي     «
يغدق فيه النعم على كل قادم إليه خبط عشواء ويوما للغضب يقتل فيه كل طالع عليه                

 .من الصباح إلى المساء
إنه سمي بذلك لأنه كان يرمي الكليب حيث يعجبـه          :وقد قيل عن عزة كليب وائل     «

دي لا حـر بـوا  «:وقيـل .الصيد،فلا يجسر أحد على الدنو من مكان يسمع فيه نباحه      

                                                                                                                         
 ٥٧١ ص - ٥٥٤يراجع مقدمة الحديث عن سورة النساء في الجزء الرابع من الظلال من هذه الطبعة ص  - ٢١٦



 ٤٠٧

فكلهم أحـرار في    .لأنه من عزته كان لا يأوي بواديه من يملك حرية في جواره           » عوف
 ٢١٧» ..حكم العبيد 

وكان الإسلام قد التقطهم من سفح الجاهلية في التقاليد والعادات والأخلاق والصلات            
كان قد التقطهم من سفح البنـت المـوءودة،والمرأة المنكـودة،والخمر        ..الاجتماعية  

والعلاقات الجنسية الفوضـوية،والتبرج والاخـتلاط مـع احتقـار المـرأة            والقمار  
ومهانتها،والثارات والغارات والنهب والسلب،مع تفرق الكلمة وضعف الحيلة أمام أي          
هجوم خارجي جدي،كالذي حدث في عام الفيـل مـن هجـوم الأحبـاش علـى                

 ٢١٨ ! بينها شديداالكعبة،وتخاذل وخذلان القبائل كلها،هذه القبائل التي كان بأسها
 وكان الإسلام قد أنشأ منهم أمة تطل من القمة السامقة علـى البشـرية كلـها في                 

عـرف السـفح وعـرف      .في جيل واحـد   .السفح،في كل جانب من جوانب الحياة     
ومن ثم كانوا يتذوقون ويدركون معنى قول اللّـه         .عرف الجاهلية وعرف الإسلام   .القمة

 ..»  دِينكُم،وأَتممت علَيكُم نِعمتِي،ورضِيت لَكُم الْإِسلام دِيناًالْيوم أَكْملْت لَكُم«:لهم
 -يقف أمام رعاية اللّـه    ..أمام ارتضاء اللّه الإسلام دينا للذين آمنوا        :ويقف المؤمن ثالثا  

وهو تعبير يشي بحب اللّه     .. وعنايته ذه الأمة،حتى ليختار لها دينها ويرتضيه         -سبحانه  
 ..ذه الأمة ورضاه عنها،حتى ليختار لها منهج حياا له

وإن هذه الكلمات الهائلة لتلقي على عاتق هذه الأمة عبئا ثقيلا،يكافىء هـذه الرعايـة               
فما يكافىء هذه الرعاية الجليلة من الملك الجليل شيء تملك هذه           ..أستغفر اللّه   ..الجليلة  

وإنما ..الطاقة في شكر النعمة،ومعرفة المنعم      وإنما هو جهد    ..الأمة بكل أجيالها أن تقدمه      
هو إدراك الواجب ثم القيام بما يستطاع منه،وطلب المغفرة والتجـاوز عـن التقصـير               

 .والقصور فيه
إن ارتضاء اللّه الإسلام دينا لهذه الأمة،ليقتضي منها ابتـداء أن تـدرك قيمـة هـذا                 

ا في الطاقة من وسع واقتـدار       على هذا الدين جهد م    الاستقامة  ثم تحرص على    .الاختيار

                                                 
 ١٥١ ص ١٥٠للأستاذ العقاد ص » حقائق الإسلام وأباطيل خصومه«: من كتاب - ٢١٧
 .٥١٣ ص - ٥٠١ يراجع تفسير سورة الفيل في الجزء الثلاثين من الظلال وكذلك الجزء الرابع من ص  - ٢١٨



 ٤٠٨

 ما رضيه اللّه له،ليختار لنفسه      - بله أن يرفض     -وإلا فما أنكد وما أحمق من يهمل        ..
 لجريمة نكدة لا تذهب بغـير جـزاء،ولا يتـرك           - إذن   -وإا  ! ..غير ما اختاره اللّه   

لم ولقد يتـرك اللّـه الـذين        ..صاحبها يمضي ناجيا أبدا وقد رفض ما ارتضاه له اللّه           
فأما الذين عرفوا هذا    ..يتخذوا الإسلام دينا لهم،يرتكبون ما يرتكبون ويمهلهم إلى حين          

واتخذوا لأنفسهم مناهج في الحياة غير المنهج الذي ارتضاه         ..الدين ثم تركوه أو رفضوه      
فلن يتركهم اللّه أبدا ولن يمهلهم أبدا،حتى يـذوقوا وبـال أمـرهم وهـم               ..لهم اللّه   

 ٢١٩ !مستحقون
 

������������ 
 

                                                 
 ]١٢١٧ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢١٩



 ٤٠٩

<o' �א�u0��v(�$�א�A.و��V'.ع��L�א�A.������ق��א���<o' �א�u0��v(�$�א�A.و��V'.ع��L�א�A.������ق��א���<o' �א�u0��v(�$�א�A.و��V'.ع��L�א�A.������ق��א���<o' �א�u0��v(�$�א�A.و��V'.ع��L�א�A.������ق��א�������
 
ضـرورة في   .إن الصدع بحقيقة هذه العقيدة والجهر بكل مقوماا وكـل مقتضـياا            

الحركة ذه الدعوة فالصدع القوي النافذ هو الذي يهز الفطرة الغافية ويوقظ المشـاعر       
أما » لِك من هلَك عن بينةٍ ويحيى من حي عن بينةٍ         لِيه«المتبلدة ويقيم الحجة على الناس      

التدسس الناعم ذه العقيدة وجعلها عضين يعرض الداعية منها جانبا ويكتم جانبا،لأن            
فهذا ليس من طبيعة الحركة الصـحيحة       ! هذا الجانب يثير الطواغيت أو يصد الجماهير      

قيقة هذه الحقيقة لا يعني الغلظة المنفرة،والخشونة وقلـة         والصدع بح .ذه العقيدة القوية  
كما أن الدعوة بالحسنى لا تعني التدسس الناعم،وكتمان جانب مـن           ! الذوق والجلافة 

إنما هـو   ..و لا تلك     لا هذه ..حقائق هذه العقيدة وإبداء جانب،وجعل القرآن عضين        
حكمة كذلك في الخطاب    البيان الكامل لكل حقائق هذه العقيدة في وضوح جلي،وفي          

 .ولطف ومودة ولين وتيسير
وليست وظيفة الإسلام أن يصطلح مع التصورات الجاهلية السـائدة في الأرض،ولا             «

لم تكن هذه وظيفته يوم جاء ولن تكون هذه         ..الأوضاع الجاهلية القائمة في كل مكان       
الجاهلية ..هو الإسلام   فالجاهلية هي الجاهلية،والإسلام    ..وظيفته اليوم ولا في المستقبل      

هي الانحراف عن العبودية للّه وحده،وعن المنهج الإلهي في الحياة،واسـتنباط الـنظم              
والشرائع والقوانين،والعادات والتقاليد والقيم والموازين،من مصدر آخر غـير المصـدر           

 .٢٢٠»والإسلام هو الإسلام،ووظيفته هي نقل الناس من الجاهلية إلى الإسلام..الإلهي 
ذه الحقيقة الأساسية الكبيرة هي التي يجـب أن يصـدع ـا أصـحاب الـدعوة            وه

الإسلامية،ولا يخفوا منها شيئا وأن يصروا عليها مهما لاقوا من بطش الطواغيت وتململ            
فَسبح بِحمدِ ربك وكُـن مِـن       .ولَقَد نعلَم أَنك يضِيق صدرك بِما يقُولُونَ      «:الجماهير

الساجِدِين.قِينالْي كأْتِيى يتح كبر دباع٢٢١» و 

                                                 
 . »دار الشروق«. »معالم في الطريق«:في كتاب» نقلة بعيدة«: راجع بتوسع فصل - ٢٢٠
 ]٢٨٠٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٢٢١



 ٤١٠

واَسأَلْهم عنِ الْقَريةِ الَّتِي كَانت حاضِرةَ الْبحرِ إِذْ يعدونَ فِي السـبتِ إِذْ             {:وقال تعالى 
         ونَ لاَ تبِتسلاَ ي مويعاً ورش تِهِمبس موي مهانحِيت أْتِيهِموا      تا كَـانم بِملُوهبن كَذَلِك أْتِيهِم

 سورة الأعراف ) ١٦٣(} يفْسقُونَ
فأما كيف وقع لهم هذا،وكيف جعلت الأسماك تحاورهم هذه المحاورة،وتداورهم هـذه            

 ..المداورة 
والذين لا يعلمون ينكرون أن تجري      .. فهي الخارقة التي تقع بإذن اللّه عند ما يشاء اللّه           

 وفي  -والأمر في التصور الإسـلامي      ! »قوانين الطبيعة «لّه بغير ما يسمونه هم      مشيئة ال 
إن اللّه سبحانه هو الذي خلق هذا الكون،وأودعـه         ..  ليس على هذا النحو      -الواقع  

ولكن هذه المشيئة لم تعد حبيسة هذه القوانين        . القوانين التي يسير عليها بمشيئته الطليقة     
.. لقد ظلت طليقة بعد هذه القوانين كما كانـت طليقـة      .. لا تملك أن تجري إلا ا       

وإذا كانت حكمة اللّه ورحمته بعباده المخـاليق        .. وهذا ما يغفل عنه الذين لا يعلمون        
قد اقتضت ثبات هذه القوانين فإنه لم يكن معنى هذا تقيد هذه المشيئة وانحباسها داخل               

ر من الأمور مخالفا لهـذه القـوانين        فحيثما اقتضت الحكمة جريان أم    .. هذه القوانين   
ثم إن جريان هذه القوانين الثابتة في كل مـرة          .. الثابتة جرت المشيئة طليقة ذا الأمر       

فهي لا تجري جريانا آليا لا تـدخل        . فيها إنما يقع بقدر من اللّه خاص ذه المرة         تجري
وعلـى  .. أن تجري بغير ذلك     وهذا مع ثباا في طريقها ما لم يشأ اللّه          .. لقدر اللّه فيه    

 إنمـا يقـع   - سواء من جريان القوانين الثابتة أو جريان غيرها -أساس أن كل ما يقع      
ولا ..بقدر من اللّه خاص،فإنه تستوي الخارقة والقانون الثابت في جريانه ذا القـدر              

 ولقـد بـدأوا     -!  كما يظن الذين لا يعلمـون      -آلية في نظام الكون في مرة واحدة        
 !٢٢٢ركون هذا في ربع القرن الأخيريد

..  على أية حال،لقد وقع ذلك لأهل القرية التي كانت حاضرة البحر من بني إسرائيل               
فإذا جماعة منهم يج مطامعهم أمام هذا الإغراء،فتتهاوى عزائمهم،وينسون عهدهم مع           

                                                 
وعِنده مفاتِح  «: يراجع ما جاء في الجزء السابع من هذه الطبعة المنقحة في هذه الظلال عند تفسير قوله تعالى                  - ٢٢٢

وها إِلَّا هلَمعبِ لا يي١١٢١ - ١١١٣ص » الْغ  



 ٤١١

وما أكثر  !  للصيد في يوم السبت    - على طريقة اليهود     -رم وميثاقهم،فيحتالون الحيل    
الحيل عند ما يلتوي القلب،وتقل التقوى،ويصبح التعامل مع مجـرد النصـوص،ويراد            

 ! ..التفلت من ظاهر النصوص
إنما تحرسه القلوب التقية التي تسـتقر       .  إن القانون لا تحرسه نصوصه،ولا يحميه حراسه      

يتـه أن  وما من قانون تمكـن حما . تقوى اللّه فيها وخشيته،فتحرس هي القانون وتحميه    
ولـن تسـتطيع   ! ما من قانون تحرسه القوة المادية والحراسة الظاهرية! يحتال الناس عليه 

 أن تضع على رأس كل فرد حارسا يلاحقـه          - كائنا ما كان الإرهاب فيها       -الدولة  
لتنفيذ القانون وصيانته ما لم تكن خشية اللّه في قلوب الناس،ومراقبتهم لـه في السـر                

 ..والعلن 
. لك تفشل الأنظمة والأوضاع التي لا تقوم على حراسـة القلـوب التقيـة       من أجل ذ  

ومـن  .. وتفشل النظريات والمذاهب التي يضعها البشر للبشر ولا سلطان فيها من اللّه             
وتعجز . أجل ذلك تعجز الأجهزة البشرية التي تقيمها الدول لحراسة القوانين وتنفيذها          

وهكذا راح فريق من سكان القريـة       !  من سطوحها  الملاحقة والمراقبة التي تتابع الأمور    
وروي .. التي كانت حاضرة البحر يحتالون على السبت،الذي حرم عليهم الصيد فيـه             

أم كانوا يقيمون الحواجيز على السمك ويحوطون عليه في يوم السبت حتى إذا جـاء               
 -في المـاء    إم لم يصطادوه في السبت،فقد كـان        :الأحد سارعوا إليه فجمعوه وقالوا    

وراح فريق منهم آخر يرى ما يفعلون من الاحتيال علـى  !  غير مصيد  -وراء الحواجيز   
بينمـا  ! وينكر عليه ما يزاوله من الاحتيـال      ! فيحذر الفريق العاصي مغبة احتياله    ! اللّه

ما فائدة ما تزاولونه مـع      :مضى فريق ثالث يقول للآمرين بالمعروف الناهين عن المنكر        
ة،وهم لا يرجعون عما هم آخذون فيه؟ وقد كتب اللّه علـيهم الهـلاك              هؤلاء العصا 

 والعذاب؟
»   مهةٌ مِنأُم إِذْ قالَتدِيداً؟        :وذاباً شع مهذِّبعم أَو ملِكُههم ماً اللَّهعِظُونَ قَوت فلم تعد   .»لِم

للّه عليهم  بعد ما كتب ا   . هناك جدوى من الوعظ لهم،ولم تعد هناك جدوى لتحذيرهم        
معـذِرةً إِلى   :قـالُوا «.الهلاك أو العذاب الشديد بما اقترفوه من انتهاك لحرمـات اللّـه           



 ٤١٢

واجب الأمر بالمعروف والنـهي عـن       :فهو واجب للّه نؤديه   ..» ربكُم،ولَعلَّهم يتقُونَ 
ثم . واجبناإلى اللّه عذرنا،ويعلم أن قد أدينا        المنكر،والتخويف من انتهاك الحرمات،لنبلغ   

 .لعل النصح يؤثر في تلك القلوب العاصية فيثير فيها وجدان التقوى
فالأمة في التعريـف    .. أو ثلاث أمم    .. وهكذا انقسم سكان الحاضرة إلى ثلاث فرق        

الإسلامي هي مجموعة الناس التي تدين بعقيدة واحدة وتصور واحد وتـدين لقيـادة              
 القديم أو الحديث،مجموعـة النـاس الـتي    واحدة،وليست كما هي في المفهوم الجاهلي  

فهـذا مفهـوم لا يعرفـه      ! تسكن في إقليم واحد من الأرض وتحكمها دولة واحـدة         
  ٢٢٣!الإسلام،إنما هي من مصطلحات الجاهلية القديمة أو الحديثة

وأمة تقف في وجـه     . أمة عاصية محتالة  :وقد انقسم سكان القرية الواحدة إلى ثلاث أمم       
وأمـة تـدع المنكـر      .  وقفة إيجابية بالإنكار والتوجيه والنصـيحة      المعصية والاحتيال 

وهي طرائق متعددة مـن  .. وأهله،وتقف موقف الإنكار السلبي ولا تدفعه بعمل إيجابي         
فلمـا لم يجـد النصـح،ولم تنفـع         ! التصور والحركة،تجعل الفرق الثلاث أمما ثلاثـا      

 .نذرهالعظة،وسدر السادرون في غيهم،حقت كلمة اللّه،وتحققت 
وإذا الأمة العاصـية يحـل ـا        . فإذا الذين كانوا ينهون عن السوء في نجوة من السوء         

 فقد سـكت    - أو الأمة الثالثة     -فأما الفرقة الثالثة    . العذاب الشديد الذي سيأتي بيانه    
 إذ أا قعدت عـن      - وإن كانت لم تؤخذ بالعذاب       -ربما وينا لشأا    .. النص عنها   

فاستحقت الإهمال وإن لم تستحق     . ،ووقفت عند حدود الإنكار السلبي    الإنكار الإيجابي 
فَلَما نسوا ما ذُكِّروا بِهِ أَنجينا الَّذِين ينهونَ عنِ السوءِ،وأَخذْنا الَّذِين ظَلَمـوا             «:العذاب

كُونـوا قِـردةً   :عنه قُلْنا لَهـم فَلَما عتوا عن ما نهوا . بِعذابٍ بئِيسٍ بِما كانوا يفْسقُونَ    
خاسِئِين« 

                                                 
ولَما ورد ماءَ مدين وجد علَيهِ أُمةً مِن الناسِ         «:الىبمعنى الجماعة من الناس إطلاقا كقوله تع      » أمة« ترد كلمة     - ٢٢٣

،وهي هنا تتضمن معنى أنـه  »إِنَّ إِبراهِيم كانَ أُمةً قانِتاً لِلَّهِ حنِيفاً      «:،وترد بمعنى القيادة والإمامة كقوله تعالى     »يسقُونَ
صطلاحي الإسلامي للفظ أمة وهو الجماعة من الناس ذات         وإن كان هذا لا يؤثر في المدلول الا       ..كان فريقا وحده    

 .العقيدة الواحدة والتصور الواحد



 ٤١٣

 الذي حل بالعصاة المحتالين،جزاء إمعـام في        - أي الشديد    -لقد كان العذاب البئيس     
 التي يعتبرها النص هي الكفر،الذي يعبر عنه بالظلم مرة وبالفسق مرة كمـا              -المعصية  

 والفسق وهو تعبير يختلف عـن       هو الغالب في التعبير القرآني عن الكفر والشرك بالظلم        
المصطلح الفقهي المتأخر عن هذه الألفاظ إذ أن مدلولها القرآني ليس هو المدلول الـذي               

 كان ذلك العذاب البئيس هو المسخ عن الصورة         -جعل يشيع في التعبير الفقهي المتأخر       
 ـ         ! الآدمية إلى الصورة القردية    ص لقد تنازلوا هم عن آدميتهم،حين تنـازلوا عـن أخ

حين » الحيوان« وانتكسوا إلى عالم     - وهو الإرادة التي تسيطر على الرغبة        -خصائصها  
فقيل لهم أن يكونوا حيـث أرادوا لأنفسـهم مـن           . »الإنسان«تخلوا عن خصائص    

أما كيف صاروا قردة؟ وكيف حدث لهم بعد أن صاروا قردة؟ هل            ! الانتكاس والهوان 
إلى آخر  ... نسه؟ أم تناسلوا وهم قردة؟      انقرضوا كما ينقرض كل ممسوخ يخرج عن ج       

فهذا كله مسكوت عنـه في القـرآن        ... هذه المسائل التي تتعدد فيها روايات التفسير        
 .فلا حاجة بنا نحن إلى الخوض فيه..  شيء -� -الكريم وليس وراءه عن رسول اللّه 

             ا الخلق والتكوين ابتداء كما يجري ا التحوير والتغيير   لقد جرت كلمة اللّه التي يجري
كما جـرى   . فكانوا قردة مهينين  ..» كُونوا قِردةً خاسِئِين  :قُلْنا لَهم « .»كن«كلمة  .. 

 ٢٢٤ !القول الذي لا راد له ولا يعجز قائله عن شيء سبحانه
 

������������ 
  

                                                 
 ]١٨٤٥ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٢٤



 ٤١٤

+�^Qن�א'YWوא�/�=�Vن�א'YWא�A.������ق�א���+�^Qن�א'YWوא�/�=�Vن�א'YWא�A.������ق�א���+�^Qن�א'YWوא�/�=�Vن�א'YWא�A.������ق�א���+�^Qن�א'YWوא�/�=�Vن�א'YWא�A.������ق�א�������
 

ين،الَّذِين هم عن صلاتِهِم ساهونَ،الَّذِين هم يراؤنَ ويمنعـونَ         فَويلٌ لِلْمصلِّ «:قال تعالى 
فمن هم  ..إنه دعاء أو وعيد بالهلاك للمصلين الذين هم عن صلام ساهون            » الْماعونَ

 .»الَّذِين هم يراؤنَ ويمنعونَ الْماعونَ«إم ! هؤلاء الذين هم عن صلام ساهون
الـذين يـؤدون حركـات      .لئك الذين يصلون،ولكنهم لا يقيمـون الصـلاة       إم أو 

الصلاة،وينطقون بأدعيتها،ولكن قلوم لا تعيش معها،ولا تعـيش ـا،وأرواحهم لا           
إم يصلون  .تستحضر حقيقة الصلاة وحقيقة ما فيها من قراءات ودعوات وتسبيحات         

ساهون عنها لم   .وهم يؤدوا ومن ثم هم ساهون عن صلام       .رياء للناس لا إخلاصا للّه    
وإقامتها لا تكـون إلا باستحضـار   .والمطلوب هو إقامة الصلاة لا مجرد أدائها  .يقيموها

ومن هنا لا تنشئ الصلاة آثارها في نفوس هؤلاء المصلين          .حقيقتها والقيام للّه وحده ا    
 عـن   يمنعون المعونة والـبر والخـير     .فهم يمنعون الماعون  .الذين هم عن صلام ساهون    

ولو كانوا يقيمون الصلاة حقا للّه مـا        .يمنعون الماعون عن عباد اللّه    .إخوام في البشرية  
 ..منعوا العون عن عباده،فهذا هو محك العبادة الصادقة المقبولة عند اللّه 

ونجـد  .وهكذا نجد أنفسنا مرة أخرى أمام حقيقة هذه العقيدة،وأمام طبيعة هذا الـدين     
إنما أدوا حركـات لا روح      .لأم لم يقيموا الصلاة حقا    . بالويل نصا قرآنيا ينذر مصلين   

ولم تترك الصلاة أثرها في قلوم وأعمـالهم        .إنما أدوها رياء  .ولم يتجردوا للّه فيها   .فيها
وننظر من وراء هذه وتلـك إلى       ! بل هي إذن معصية تنتظر سوء الجزاء      .فهي إذن هباء  

 ... إليهم برسالاته ليؤمنوا به وليعبدوه حقيقة ما يريده اللّه من العباد،حين يبعث
يريد . إنما يريد صلاحهم هم أنفسهم     - فهو الغني    -إنه لا يريد منهم شيئا لذاته سبحانه        

يريد لهم حياة رفيعـة قائمـة علـى    .يريد طهارة قلوم ويريد سعادة حيام     .الخير لهم 
خاء ونظافـة القلـب     الشعور النظيف،والتكافل الجميل،والأريحية الكريمة والحب والإ     

 .والسلوك



 ٤١٥

فأين تذهب البشرية بعيدا عن هذا الخير؟ وهذه الرحمة؟ وهذا المرتقى الجميـل الرفيـع               
الكريم؟ أين تذهب لتخبط في متاهات الجاهلية المظلمة النكدة وأمامها هـذا النـور في               

 مفرق الطريق؟
نتحـدثُ أَنَّ   ،���� محمـدٍ     كُنـا أَصـحاب    {:وفِي السننِ عن ابنِ مسـعودٍ قَـالَ       

 .٢٢٥}ْ"والْفَأْس لا يستغنى عنه،والْقِدر،الدلْو:الْماعونَ
«  قَـالَ   - ���� - أَنَّ رسولَ اللَّـهِ      - رضى االله عنه     - وفَى الصحِيحينِ عن أَبِى هريرةَ      

    جلَى رعو،رلٍ سِتجلِرو،رلٍ أَججلُ لِريا فِـى         الْخطَهبلٌ رجفَر رأَج ا الَّذِى لَهفَأَم،رلٍ وِز
سبِيلِ اللَّهِ،فَأَطَالَ بِها فِى مرجٍ أَو روضةٍ،فَما أَصابت فِى طِيلِها ذَلِك مِـن الْمـرجِ أَوِ                

       نتا فَاسلُهطِي قَطَعان هأَن لَواتٍ،ونسح لَه تةِ كَانضوا      الرهآثَار تنِ كَانفَيرش فًا أَورش ت
                كَـانَ ذَلِـك قِىسأَنْ ي رِدي لَمو همِن ترِبرٍ فَشهبِن ترا مهأَن لَوو،اتٍ لَهنسا حاثُهوأَرو

م ينس حق اللَّهِ فِى رِقَابِهـا       حسناتٍ لَه،فَهِى لِذَلِك أَجر،ورجلٌ ربطَها تغنيا وتعفُّفًا ثُم لَ        
ولاَ ظُهورِها،فَهِى لِذَلِك سِتر،ورجلٌ ربطَها فَخرا ورِياءً ونِواءً لأَهلِ الإِسلاَمِ،فَهِى علَى           

 روِز ٢٢٦»ذَلِك. 
 

������������ 

                                                 
 وهو صحيح   )   ٨٩١٧(برقم) ١٣٠ص  / ٨ج  (-والمعجم الكبير للطبراني  )  ٢٠٩٢( تفسير مجاهد برقم- ٢٢٥
حبل يشد به   :الطيل=جرت وعدت     :استنت =  ) ٢٣٣٧(ومسلم برقم  )   ٢٣٧١(برقم صحيح البخارى      - ٢٢٦

 العداوة:النواء=الأرض الواسعة ذات نبات كثير تخلى فيه الدواب تسرح مختلطة كيف شاءت             :المرج= قائمة الدابة     
 ]٤٩٤١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب وانظر 



 ٤١٦

�v(J'�0���a')@�א?�وא�-�����a')@�א�A.������ق�א����v(J'�0���a')@�א?�وא�-�����a')@�א�A.������ق�א����v(J'�0���a')@�א?�وא�-�����a')@�א�A.������ق�א����v(J'�0���a')@�א?�وא�-�����a')@�א�A.������ق�א�������
 

أَلَم تر إِلَى الَّذِين يزعمونَ أَنهم آمنوا بِما أُنزِلَ إِلَيـك ومـا أُنـزِلَ مِـن      «: قال تعالى 
لِكوا إِلَى الطَّاغُوتِ      .قَبحاكَمتونَ أَنْ يرِيدوا بِـهِ         -يكْفُـروا أَنْ يأُمِر قَدو -   رِيـديو 

  ..»الشيطانُ أَنْ يضِلَّهم ضلالًا بعِيداً
ثم يهدمون هـذا الـزعم في   .الإيمان..يزعمون ..قوم ..ألم تر إلى هذا العجب العاجب       

ثم لا يتحـاكمون    .»يزعمونَ أَنهم آمنوا بِما أُنزِلَ إِلَيك وما أُنزِلَ مِن قَبلِك         «قوم  ! آن؟
 ـ       ر،وإلى إلى ما أنزل إليك وما أنزل من قبلك؟ إنما يريدون أن يتحاكموا إلى شـيء آخ

الذي لا يستمد   ..الطاغوت  ..يريدون أن يتحاكموا إلى     ..منهج آخر،وإلى حكم آخر     
ولا ضابط له ولا ميزان،مما أنزل إليك وما أنزل مـن           .مما أنزل إليك وما أنزل من قبلك      

طـاغوت بادعائـه خاصـية مـن خـواص          ..طـاغوت   ..ومن ثم فهـو     ..قبلك  
 ! وط أيضاوطاغوت بأنه لا يقف عند ميزان مضب.الألوهية

إنما هم يعلمون يقينا ويعرفون تمامـا،أن       ..وهم لا يفعلون هذا عن جهل،ولا عن ظن         
فليس في الأمر جهالـة     ..» وقَد أُمِروا أَنْ يكْفُروا بِهِ    «:هذا الطاغوت محرم التحاكم إليه    

 .بل هو العمد والقصد.ولا ظن
إنما هو  ! يك وما أنزل من قبلك    زعم أم آمنوا بما أنزل إل     .ومن ثم لا يستقيم ذلك الزعم     

 ..الشيطان الذي يريد م الضلال الذي لا يرجى منه مآب 
فهذه هي العلـة الكامنـة وراء إرادـم         ..» ويرِيد الشيطانُ أَنْ يضِلَّهم ضلالًا بعِيداً     «

وهذا هو الدافع الذي يدفعهم إلى الخروج مـن حـد الإيمـان             .التحاكم إلى الطاغوت  
لعلـهم يتنبـهون    .هذا هو الدافع يكشفه لهم    ! إرادم التحاكم إلى الطاغوت   وشرطه ب 
 .ويكشفه للجماعة المسلمة،لتعرف من يحرك هؤلاء ويقف وراءهم كذلك.فيرجعوا

ويمضي السياق في وصف حالهم إذا ما دعوا إلى ما أنزل اللّه إلى الرسول وما أنزل مـن        
تعالَوا إِلى ما أَنزلَ اللَّه وإِلَـى       :إِذا قِيلَ لَهم  و «:ذلك الذي يزعمون أم آمنوا به     ..قبله  



 ٤١٧

إن النفاق يـأبى إلا أن      ! يا سبحان اللّه  .»الرسولِ،رأَيت الْمنافِقِين يصدونَ عنك صدوداً    
 ...وإلا ما كان نفاقا ..ويأبى إلا أن يناقض بديهيات المنطق الفطري ! يكشف نفسه

البديهي للإيمان،أن يتحاكم الإنسان إلى ما آمن به،وإلى من آمـن           إن المقتضى الفطري    
ثم دعي إلى هذا الذي آمن      .فإذا زعم أنه آمن باللّه وما أنزل،وبالرسول وما أنزل إليه         .به

فأمـا  .به،ليتحاكم إلى أمره وشرعه ومنهجه كانت التلبية الكاملة هي البديهية الفطرية          
وينبىء عن كـذب    .ويكشف عن النفاق  .لفطريةحين يصد ويأبى فهو يخالف البديهية ا      

 - سـبحانه    -وإلى هذه البديهية الفطرية يحاكم اللّـه        ! الزعم الذي زعمه من الإيمان    
بـل  .ثم لا يتحاكمون إلى منهج اللّه ورسوله  .أولئك الذين يزعمون الإيمان باللّه ورسوله     

اهر النفـاق   ثم يعرض مظهرا من مظ    ! يصدون عن ذلك المنهج حين يدعون إليه صدودا       
في سلوكهم حين يقعون في ورطة أو كارثة بسبب عدم تلبيتهم للدعوة إلى ما أنزل اللّه                

وهـي  .ومعاذيرهم عند ذلك  .وإلى الرسول أو بسبب ميلهم إلى التحاكم إلى الطاغوت        
 يحلِفُـونَ    ثُم جاؤك  - بِما قَدمت أَيدِيهِم     -فَكَيف إِذا أَصابتهم مصِيبةٌ     «:معاذير النفاق 

 ..» إِنْ أَردنا إِلَّا إِحساناً وتوفِيقاً:بِاللَّهِ
 يومـذاك  -وهذه المصيبة قد تصيبهم بسبب انكشاف أمرهم في وسط الجماعة المسلمة  

فمـا يطيـق   . حيث يصبحون معرضين للنبذ والمقاطعة والازدراء في الوسط المسـلم    -
ن أم آمنوا باللّه وما أنزل،وبالرسول ومـا        اتمع المسلم أن يرى من بينه ناسا يزعمو       

التحـاكم   أنزل إليه ثم يميلون إلى التحاكم لغير شريعة اللّه أو يصدون حين يدعون إلى             
وكل ما له من الإيمان زعـم       .إنما يقبل مثل هذا في مجتمع لا إسلام له ولا إيمان          ..إليها  

صيبهم المصيبة من ظلم يقع     أو قد ت  ! كزعم هؤلاء وكل ما له من الإسلام دعوى وأسماء        
م نتيجة التحاكم إلى غير نظام اللّه العادل ويعودون بالخيبة والندامة من الاحتكام إلى              

لعلـهم  .أو قد تصيبهم المصيبة ابتلاء من اللّـه لهـم         .الطاغوت في قضية من قضاياهم    
 ..يتفكرون ويهتدون 

! ف يكون الحال حينئـذ    فكي:وأياما كان سبب المصيبة فالنص القرآني،يسأل مستنكرا      
 ...» يحلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَردنا إِلَّا إِحساناً وتوفِيقاً«:-� -كيف يعودون إلى الرسول 



 ٤١٨

 -غير قادرين على مواجهة الرسول    ...حين يعودون شاعرين بما فعلوا      ..إا حال مخزية    
دوا بالتحـاكم إلى    أم مـا أرا   :وفي الوقت ذاته يحلفون كاذبين    . بحقيقة دوافعهم  -�

وهي !  إلا رغبة في الإحسان والتوفيق     - وقد يكون هنا هو عرف الجاهلية        -الطاغوت  
أم يريدون اتقـاء    :دائما دعوى كل من يحيدون عن الاحتكام إلى منهج اللّه وشريعته          

ويريـدون  ! الإشكالات والمتاعب والمصاعب،التي تنشأ من الاحتكام إلى شريعة اللّـه         
إا حجة الـذين    ..العناصر المختلفة والاتجاهات المختلفة والعقائد المختلفة       التوفيق بين   

هي هي دائما وفي كل     .. وحجة المنافقين الملتوين     - وهم غير مؤمنين     -يزعمون الإيمان   
،أنـه  -� -ويخبر رسوله   . يكشف عنهم هذا الرداء المستعار     - سبحانه   -واللّه  ! حين

ومع هذا يوجهه إلى أخذهم بالرفق،والنصح لهـم        .ميعلم حقيقة ما تنطوي عليه جوانحه     
فَـأَعرِض عـنهم    .أُولئِك الَّذِين يعلَم اللَّه ما فِـي قُلُـوبِهِم        «:بالكف عن هذا الالتواء   

 ..» وعِظْهم،وقُلْ لَهم فِي أَنفُسِهِم قَولًا بلِيغاً
   ـذه   أولئك الذين يخفون حقيقة نواياهم وبواعثهم ويحتجون ذه الحجج،ويعتـذرون

ولكن السياسة التي كانت متبعة     ..واللّه يعلم خبايا الضمائر ومكنونات الصدور       .المعاذير
 مع المنافقين كانت هي الإغضاء عنهم،وأخذهم بـالرفق،واطراد         - في ذلك الوقت     -

 ..الموعظة والتعليم 
كأنمـا القـول    ..تعبير مصور   .» بلِيغاً قَولًا..فِي أَنفُسِهِم   ..وقُلْ لَهم   «:والتعبير العجيب 

 .يودع مباشرة في الأنفس،ويستقر مباشرة في القلوب
والاطمئنان إلى كنف اللّه وكنـف رسـوله        الاستقامة  وهو يرغبهم في العودة والتوبة و     

بعد كل ما بدا منهم من الميل إلى الاحتكام إلى الطاغوت ومن الصدود عن الرسـول       ..
فالتوبة باا مفتوح،والعـودة إلى     ..تحاكم إلى اللّه والرسول      حين يدعون إلى ال    -� -

 ! اللّه لم يفت أواا بعد واستغفارهم اللّه من الذنب،واستغفار الرسول لهم،فيه القبول
 -وهي أن اللّه قد أرسل رسـله ليطـاعوا          :ولكنه قبل هذا كله يقرر القاعدة الأساسية      

وما أَرسـلْنا   «! ومجرد مرشدين ! رد وعاظ ولا ليكونوا مج  . لا يخالف عن أمرهم    -بإذنه  



 ٤١٩

ولَـو أَنهـم إِذْ ظَلَمـوا أَنفُسـهم جاؤك،فَاسـتغفَروا           .مِن رسولٍ إِلَّا لِيطاع بِإِذْنِ اللَّهِ     
 ..» اللَّه،واستغفَر لَهم الرسولُ،لَوجدوا اللَّه تواباً رحِيماً

لتـذهب  .يلقي كلمته ويمضي  » واعظ«إن الرسول ليس مجرد      ..وهذه حقيقة لها وزا   
 كما يقول المخادعون عن طبيعة الدين وطبيعة الرسل أو كما           - بلا سلطان    -في الهواء   

 .»الدين«يفهم الذين لا يفهمون مدلول 
ــهج حيـــاة ــة.إن الـــدين منـ ــهج حيـــاة واقعيـ ــكيلاا .منـ بتشـ

وهذا كلـه   .وعباداا وشعائرها كذلك  .وتنظيماا،وأوضاعها،وقيمها،وأخلاقها وآداا 
سلطان يحقق المنهج،وتخضع له النفوس خضوع طاعة       .يقضي أن يكون للرسالة سلطان    

 ..وتنفيذ 
منهج اللّه  . في تحقيق منهج الدين    - بإذنه وفي حدود شرعه      -واللّه أرسل رسله ليطاعوا     

فتكـون  .ع،بإذن اللّهوما من رسول إلا أرسله اللّه،ليطا  .الذي أراده لتصريف هذه الحياة    
فهذا وهم  ..ولم يرسل الرسل رد التأثر الوجداني،والشعائر التعبدية        ..طاعته طاعة للّه    

وهي إقامـة منـهج معـين       .في فهم الدين لا يستقيم مع حكمة اللّه من إرسال الرسل          
لا .وإلا فما أهون دنيا كل وظيفة الرسول فيها أن يقف واعظا          ..للحياة،في واقع الحياة    

 !!! يستهتر ا المستهترون،ويبتذلها المبتذلون.عنيه إلا أن يقول كلمته ويمضيي
وخلاقـة  .ونظاما وحكما .كان دعوة وبلاغا  ..ومن هنا كان تاريخ الإسلام كما كان        

 تقوم بقوة الشريعة والنظـام،على تنفيـذ الشـريعة          -� -بعد ذلك عن رسول اللّه      
وليسـت  .قيق إرادة اللّه من إرسال الرسول     وتح.لتحقيق الطاعة الدائمة للرسول   .والنظام

إلا أن تكـون طاعـة      .الـدين :أو يقـال لهـا    .الإسلام:هنالك صورة أخرى يقال لها    
ثم تختلف أشكال هذا الوضع ما تختلف ويبقى أصلها         .للرسول،محققة في وضع وفي تنظيم    

 ـ      ..وحقيقتها التي لا توجد بغيرها      .الثابت ول استسلام لمنهج اللّـه،وتحقيق لمنـهج رس
 - سـبحانه    -وطاعة للرسول فيما بلغ عن اللّه،وإفراد للّه        .وتحاكم إلى شريعة اللّه   .اللّه

ومن ثم إفراده بالحاكمية التي تجعل التشريع ابتـداء         ) شهادة أن لا إله إلا اللّه     (بالألوهية  
 .وعدم احتكام إلى الطاغوت.حقا للّه،لا يشاركه فيه سواه



 ٤٢٠

للّه والرسول،فيما لم يرد فيه نص من القضايا والرجوع إلى ا.في كثير ولا قليل
 ٢٢٧..المستجدة،والأحوال الطارئة حين تختلف فيه العقول 

بل إن شـريعته    . إن هذا الدين شريعته كعقيدته في تقرير صفة الشرك أو صفة الإسلام           
.. إذ هي الترجمة الواقعية لها      .. بل إن شريعته هي عقيدته      .. من عقيدته في هذه الدلالة      

ا تتجلى هذه الحقيقة الأساسية من خلال النصوص القرآنية،وعرضـها في المنـهج             كم
 ..القرآني 

في نفوس أهل هذا الدين عنها زحزحـة        » الدين«وهذه هي الحقيقة التي زحزح مفهوم       
حتى انتهى الأمر بـأكثر     .. مطردة خلال قرون طويلة،بشتى الأساليب الجهنمية الخبيثة        

 أن تصـبح    -دعك من أعدائه والمستهترين الذين لا يحفلونه         و -المتحمسين لهذا الدين    
لا تجيش لها نفوسهم كما     ! قضية الحاكمية في نفوسهم قضية منفصلة عن قضية العقيدة        

ولا يعدون المروق منها مروقا من الدين،كالذي يمرق مـن عقيـدة أو             ! تجيش للعقيدة 
إنما هي الزحزحـة    . والشريعةوهذا الدين لا يعرف الفصل بين العقيدة والعبادة         ! عبادة

التي زاولتها أجهزة مدربة،قرونا طويلة،حتى انتهت مسألة الحاكمية إلى هذه الصـورة            
وهي هي القضية التي تحتشد لها سورة       ! الباهتة حتى في حس أشد المتحمسين لهذا الدين       

 - موضوعها ليس هو النظام وليس هو الشريعة،إنما موضوعها هـو العقيـدة              -مكية  
د لها كل هذه المؤثرات،وكل هذه التقريرات بينما هي تتصدى لجزئية تطبيقية من             وتحش

وذلك أن  .. أصل الحاكمية   .. ذلك أا تتعلق بالأصل الكبير      . تقاليد الحياة الاجتماعية    
 ..هذا الأصل الكبير يتعلق بقاعدة هذا الدين وبوجوده الحقيقي 

 يحكمون على المتحاكم إلى الطـاغوت       إن الذين يحكمون على عابد الوثن بالشرك،ولا      
. إن هؤلاء لا يقرأون القـرآن     .. ويتحرجون من هذه ولا يتحرجون من تلك        . بالشرك

فليقرأوا القرآن كما أنزله اللّه وليأخـذوا قـول اللّـه      .. ولا يعرفون طبيعة هذا الدين      
 .»وإِنْ أَطَعتموهم إِنكُم لَمشرِكُونَ«:بجد

                                                 
 ]١٠٣٤ص [ علي بن نايف الشحود - ت-لسيد قطب في ظلال القرآن ل - ٢٢٧



 ٤٢١

لمتحمسين لهذا الدين ليشغلون بالهم وبال الناس ببيان إن كان هـذا            وإن بعض هؤلاء ا   
.. القانون،أو هذا الإجراء،أو هذا القول،منطبقا على شـريعة اللّـه أو غـير منطبـق            

كأن الإسلام كله قائم،فلا ينقص     .. وتأخذهم الغيرة على بعض المخالفات هنا وهناك        
هؤلاء المتحمسون الغيورون علـى     ! فاتوجوده وقيامه وكماله إلا أن تمتنع هذه المخال       

بل يطعنونه الطعنة الـنجلاء بمثـل   . هذا الدين،يؤذون هذا الدين من حيث لا يشعرون       
إم يفرغون الطاقة العقدية الباقية في نفوس الناس في         .. هذه الاهتمامات الجانبية الهزيلة     
. ذه الأوضاع الجاهليـة   إم يؤدون شهادة ضمنية له    .. هذه الاهتمامات الجانبية الهزيلة     

بينمـا  . شهادة بأن هذا الدين قائم فيها،لا ينقصه ليكمل إلا أن تصحح هذه المخالفات            
أصلا،ما دام لا يتمثل في نظـام وأوضـاع،الحاكمية   » الوجود«الدين كله متوقف عن   

فإذا انتفى  . إن وجود هذا الدين هو وجود حاكمية اللّه       . فيها للّه وحده من دون العباد     
وإن مشكلة هذا الدين في الأرض اليوم،لهي قيام        ..  الأصل انتفى وجود هذا الدين       هذا

الطواغيت التي تعتدي على ألوهية اللّه،وتغتصب سلطانه،وتجعل لأنفسها حق التشـريع           
وهي هي المشكلة التي كان يواجههـا       .. بالإباحة والمنع في الأنفس والأموال والأولاد       

ن المؤثرات والمقررات والبيانات،ويربطها بقضية الألوهيـة       القرآن الكريم ذا الحشد م    
 .والعبودية،ويجعلها مناط الإيمان أو الكفر،وميزان الجاهلية أو الإسلام

لم تكن هـي المعركـة مـع      » وجوده«إن المعركة الحقيقية التي خاضها الإسلام ليقرر        
ولم تكـن   ! ا الدين هو ما يسعى إليه المتحمسون لهذ     » التدين«الإلحاد،حتى يكون مجرد    

 فهذه معارك تاليـة لمعركـة       -هي المعركة مع الفساد الاجتماعي أو الفساد الأخلاقي         
لقد كانت المعركة الأولى الـتي خاضـها الإسـلام ليقـرر            ! .. هذا الدين » وجود«
. لذلك خاضها وهو في مكـة     .. وتقرير لمن تكون    » الحاكمية«هي معركة   » وجوده«

خاضها ليثبت في الضـمير أن  . ولا يتعرض للنظام والشريعة  خاضها وهو ينشئ العقيدة،   
فلمـا  .. الحاكمية للّه وحده لا يدعيها لنفسه مسلم ولا يقر مدعيها على دعواه مسلم              

أن رسخت هذه العقيدة في نفوس العصبة المسلمة في مكة،بسر اللّه لهم مزاولتها الواقعية              



 ٤٢٢

بعـد أن  .  هم فيه وما يجـب أن يكـون     فلينظر المتحمسون لهذا الدين ما    .. في المدينة   
 ٢٢٨!يدركوا المفهوم الحقيقي لهذا الدين

 
��������������� 

                                                 
 ]١٦٥١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٢٨



 ٤٢٣

�B=`�!#8א�Qא�A.د�-�א?�و�u0��v' ��א�A.������ق�א����B=`�!#8א�Qא�A.د�-�א?�و�u0��v' ��א�A.������ق�א����B=`�!#8א�Qא�A.د�-�א?�و�u0��v' ��א�A.������ق�א����B=`�!#8א�Qא�A.د�-�א?�و�u0��v' ��א�A.������ق�א�������
 

 ..» ودوا لَو تدهِن فَيدهِنونَ.فَلا تطِعِ الْمكَذِّبِين«:قال تعالى
وفـرق بـين    .كما يفعلون في التجارة   . الطريق فهي المساومة إذن،والالتقاء في منتصف    

 !الاعتقاد والتجارة كبير
بـل لـيس في     . فصاحب العقيدة لا يتخلى عن شيء منها لأن الصغير منها كـالكبير           

لا يطيع فيها صاحبها أحدا،ولا     .إا حقيقة واحدة متكاملة الأجزاء    .العقيدة صغير وكبير  
قي الإسلام والجاهليـة في منتصـف       وما كان يمكن أن يلت    .يتخلى عن شيء منها أبدا    

وذلك حال الإسلام مع الجاهليـة في كـل زمـان           .الطريق،ولا أن يلتقيا في أي طريق     
بينـها وبـين     إن الهوة .جاهلية الأمس وجاهلية اليوم،وجاهلية الغد كلها سواء      .ومكان

امل وإنما هو النضال الك   .الإسلام لا تعبر،ولا تقام عليها قنطرة،ولا تقبل قسمة ولا صلة         
 ! الذي يستحيل فيه التوفيق

 ليدهن لهم ويلين    -� -ولقد وردت روايات شتى فيما كان يدهن به المشركون للنبي           
ويترك سب آلهتهم وتسفيه عبادم،أو يتابعهم في شيء ممـا هـم عليـه ليتـابعوه في           

على عادة المساومين الباحثين عن     ! دينه،وهم حافظون ماء وجوههم أمام جماهير العرب      
 كان حاسما في موقفه من دينه،لا يدهن فيه ولا          -� -ولكن الرسول   ! صاف الحلول أن

وهو فيما عدا الدين ألين الخلق جانبا وأحسنهم معاملة وأبرهم بعشيرة وأحرصهم            .يلين
فَـلا تطِـعِ    «:وهو فيه عند توجيـه ربـه      ! فأما الدين فهو الدين   .على اليسر والتيسير  

كَذِّبِينوهـو  . في دينه وهو في أحرج المواقف العصيبة في مكة         -� -ولم يساوم   ! »الْم
 .محاصر بدعوته

ولم .وأصحابه القلائل يتخطفون ويعذبون ويؤذون في اللّه أشد الإيذاء وهم صـابرون           
يسكت عن كلمة واحدة ينبغي أن تقال في وجوه الأقوياء المتجبرين،تأليفا لقلـوم،أو             

ة تمس العقيدة من قريب أو من بعيد        ولم يسكت كذلك عن إيضاح حقيق     .دفعا لأذاهم 
.. 



 ٤٢٤

  اقحإس نولُ اللّهِ     :قَالَ ابسى رادا بفَلَم�         لَـم اللّه هرا أَمكَم هب عدصلَامِ وبِالْإِس همقَو
فَلَما فَعلَ ذَلِك   ؛ها حتى ذَكَر آلِهتهم وعاب    - فِيما بلَغنِي    -يبعد مِنه قَومه ولَم يردوا علَيهِ       

             ـمهلَامِ وبِالْإِس مهالَى مِنعاللّه ت مصع نإلّا م هتاودعو وا خِلَافَهعمأَجو وهاكَرنو وهظَمأَع
 ـ      �قَلِيلٌ مستخفُونَ وحدِب علَى رسولِ اللّه        ضمو هوند قَامو هعنمو طَالِبٍ وأَب همى ع

فَلَما رأَت قُريش،أَنّ رسولَ    .علَى أَمرِ اللّهِ مظْهِرا لِأَمرِهِ لَا يرده عنه شيءٌ          �رسولُ اللّه   
لَا يعتِبهم مِن شيءٍ أَنكَروه علَيهِ مِن فِراقِهِم وعيبِ آلِهتِهِم ورأَوا أَنّ عمـه أَبـا                �اللّهِ  

د حدِب علَيهِ وقَام دونه فَلَم يسلِمه لَهم مشى رِجالٌ مِن أَشرافِ قُريشٍ إلَى أَبِي               طَالِبٍ قَ 
طَالِبٍ عتبةُ وشيبةُ ابنا ربِيعةَ بنِ عبدِ شمسِ بنِ عبدِ منافِ بنِ قُصي بنِ كِلَابِ بنِ مـرةَ                  

    ب ينِ لُؤبِ بنِ كَعـدِ     .نِ غَالِبٍ   ببـنِ عسِ بمدِ شبنِ عةَ بينِ أُمبِ برح نانَ بفْيو سأَبو
قَـالَ ابـن    .منافِ بنِ قُصي بنِ كِلَابِ بنِ مرةَ بنِ كَعبِ بنِ لُؤي بنِ غَالِبِ بنِ فِهـرٍ                 

وأَبو الْبخترِي واسمه الْعاصِ بن هِشامِ      :قَالَ ابن إسحاق  .واسم أَبِي سفْيانَ صخر     :هِشامٍ
                  ينِ لُؤبِ بنِ كَعةَ برنِ منِ كِلَابِ بب ينِ قُصى بزدِ الْعبنِ عدِ بنِ أَسارِثِ بنِ الْحقَالَ .ب

والْأَسود بـن   :ققَالَ ابن إسحا   ] ٢٦٥ص  .[ أَبو الْبخترِي الْعاصِ بن هاشِمٍ      :ابن هِشامٍ 
                 ينِ لُؤبِ بنِ كَعةَ برنِ منِ كِلَابِ بب ينِ قُصى بزدِ الْعبنِ عدِ بنِ أَسطّلِبِ بـو  .الْمأَبو

 بن هِشامِ بنِ الْمغِيرةِ بنِ عبدِ اللّهِ بـنِ          - واسمه عمرو،وكَانَ يكَنى أَبا الْحكَمِ       -جهلٍ  
مع            ينِ لُؤبِ بنِ كَعةَ برنِ مقَظَةَ بنِ يومِ بزخنِ مب نِ       .ردِ اللّهِ ببنِ عةِ بغِيرالْم نب لِيدالْوو

            ينِ لُؤبِ بنِ كَعةَ برنِ مقَظَةَ بنِ يومِ بزخنِ مب رمامِرِ      .عنِ عاجِ بجا الْحناب هبنمو بِيهنو
 نِ حب              ينِ لُؤبِ بنِ كَعصِيص بنِ هرِو بمنِ عمِ بهنِ سدِ بعنِ سفَةَ بائِلٍ   .ذَيو ناصِ بالْعو

. 
  اقحإس نقَالَ اب:     مهى مِنشم نم فَقَالُوا.أَو:         ـبس أَخِيـك قَـد ـنا طَالِبٍ إنّ ابا أَبي

فَإِما أَنْ تكُفّه عنا،وإِما أَنّ تخِلّـي بيننـا      ؛منا،وضلّلَ آباءَنا آلِهتنا،وعاب دِيننا،وسفّه أَحلَا  
وبينه فَإِنك علَى مِثْلِ ما نحن علَيهِ مِن خِلَافِهِ فَنكْفِيكَه فَقَالَ لَهم أَبـو طَالِـبٍ قَولًـا                  

هنفُوا عرصمِيلًا،فَانا جدر مهدرفِيقًا،ور . 



 ٤٢٥

علَى ما هو علَيهِ يظْهِر دِين اللّهِ ويدعو إلَيهِ ثُم شرى الْأَمر بينـه              �ومضى رسولُ اللّه    
بينها،فَتذَامروا �وبينهم حتى تباعد الرجالُ وتضاغَنوا،وأَكْثَرت قُريش ذِكْر رسولِ اللّهِ          

   ضحـا       فِيهِ وا أَبي ى،فَقَالُوا لَهرةً أُخرا إلَى أَبِي طَالِبٍ موشم مهإن هِ ثُملَيا عضعب مهضعب
طَالِبٍ إنّ لَك سِنا وشرفًا ومنزِلَةً فِينا،وإِنا قَد استنهيناك مِن ابنِ أَخِيك فَلَم تنهه عنا،وإِنا               

  صاَللّهِ لَا نو      ـا،أَونع كُفّهى تتا،حتِنبِ آلِهيعا،ولَامِنفِيهِ أَحستا،وائِنمِ آبتش ذَا مِنلَى هع بِر
           قَالُوا لَه  دأَح لِكهى يتح فِي ذَلِك اكإِيو ازِلَهنن ).  لَى أَبِـي      ) ثُمع ظُمفَع هنفُوا عرصان

مِهِ وقَو اقول اللّه طَالِبٍ فِرسلَامِ را بِإِسفْسن طِبي لَمو مهتاودلَا خِذْلَانِهِ �عو ملَه. 
  اقحإس نـا           :قَالَ ابشيثَ أَنّ قُردح هسِ أَنننِ الْأَخةِ بغِيرنِ الْمةَ ببتع نب قُوبعثَنِي يدحو

فَقَالَ لَه يا ابـن أَخِـي،إنّ       �ةَ بعثَ إلَى رسولِ اللّه      حِين قَالُوا لِأَبِي طَالِبٍ هذِهِ الْمقَالَ     
قَومك قَد جاءُونِي،فَقَالُوا لِي كَذَا وكَذَا،لِلّذِي كَانوا قَالُوا لَـه فَـأَبقِ علَـي وعلَـى                

نه قَد بدا لِعمـهِ فِيـهِ   أَ�نفْسِك،ولَا تحملْنِي مِن الْأَمرِ ما لَا أُطِيق قَالَ فَظَن رسولُ اللّهِ  
            هعامِ مالْقِيتِهِ ورصن نع فعض قَد هأَنو هلِمسمو اذِلُهخ هاءٌ أَندول اللّـه     .بسقَالَ فَقَالَ ر

�            ه كرلَى أَنْ أَتارِي عسفِي ي رالْقَممِينِي،وفِي ي سموا الشعضو اَللّهِ لَوو،ما عي  رذَا الْأَم
فَبكَى ثُم قَام فَلَما    �حتى يظْهِره اللّه أَو أَهلِك فِيهِ ما تركْته قَالَ ثُم استعبر رسولُ اللّهِ              

ب يا  فَقَالَ اذْه �ولّى ناداه أَبو طَالِبٍ فَقَالَ أَقْبِلْ يا ابن أَخِي،قَالَ فَأَقْبلَ علَيهِ رسولُ اللّه              
   .٢٢٩ابن أَخِي،فَقُلْ ما أَحببت فَواَللّهِ لَا أُسلِمك لِشيءِ أَبدا

جاءَت قُريش إِلَـى أَبِـي      :أَخبرنِي عقِيلُ بن أَبِي طَالِبٍ قَالَ     :وعن موسى بنِ طَلْحةَ قَالَ    
يا عقِيـلُ  :فَقَالَ.نادِينا ومسجِدِنا،فَانهه عنا إِنَّ ابن أَخِيك هذَا قَد آذَانا فِي  :طَالِبٍ،فَقَالُوا

بيت :مِن حِفْشٍ يقُولُ  :انطَلِق فَأْتِنِي بِمحمدٍ،فَانطَلَقْت إِلَيهِ فَاستخرجته مِن كِبسٍ أَو قَالَ        
        ا أَتفَلَم،رةِ الْحةِ فِي شِداءَ بِهِ فِي الظَّهِيرفَج غِيرو طَالِبٍ   صقَالَ أَب ملَاءِ    :اهؤه كمنِي عإِنَّ ب

قَد زعموا أَنك تؤذِيهِم فِي نادِيهِم ومسجِدِهِم فَانتهِ عن أَذَاهم فَحلَّـق رسـولُ اللَّـهِ                
فَما أَنـا بِأَقْـدرِ    :" قَالَ،نعم:قَالُوا" أَترونَ هذِهِ الشمس ؟     :" بِبصرِهِ إِلَى السماءِ،فَقَالَ  �

                                                 
 .تغيظوا وحض بعضهم بعضا عليه:تذامروا= زاد واشتد:شري صحيح مرسل] ٢٦٣ /١[سيرة ابن هشام  - ٢٢٩



 ٤٢٦

واللَّـهِ مـا   :فَقَالَ أَبو طَالِـبٍ " علَى أَنْ أَدع ذَلِك مِنكُم علَى أَنْ تستشعِلُوا مِنها شعلَةً           
 ٢٣٠"كَذَّبت ابن أَخِي قَطُّ فَارجِعوا 

نِ الْمغِيرةِ بنِ الْأَخنسِ،أَنـه حـدثَ أَنَّ    حدثَنِي يعقُوب بن عتبةَ ب    :وعنِ ابنِ إِسحاق قَالَ   
يـا ابـن    :فَقَالَ لَـه  �قُريشا حِين قَالَت لِأَبِي طَالِبٍ هذِهِ الْمقَالَةَ بعثَ إِلَى رسولِ اللَّهِ            
سِك،ولَا تحملْنِي مِـن  أَخِي،إِنَّ قَومك قَد جاءُونِي فَقَالُوا كَذَا وكَذَا فَأَبقِ علَي وعلَى نفْ    

الْأَمرِ ما لَا أُطِيق أَنا ولَا أَنت،فَاكْفُف عن قَومِكِ ما يكْرهونَ مِن قَولِك،فَظَن رسولُ اللَّهِ               
لَ رسـولُ اللَّـهِ     أَنْ قَد بدا لِعمهِ فِيهِ،وأَنه خاذِلُه ومسلِمه وضعف عنِ الْقِيامِ معه،فَقَا          �
يا عم لَو وضِعتِ الشمس فِي يمِينِي والْقَمر فِي يسارِي ما تركْت هذَا الْأَمر حتى               " :�

 فَبكَى،فَلَما ولَّى قَالَ لَـه    �ثُم استعبر رسولُ اللَّهِ     " يظْهِره اللَّه تعالَى أَو أَهلِك فِي طَلَبِهِ        
امضِ علَى أَمرِك   :" يا ابن أَخِي فَأَقْبلَ علَيهِ،فَقَالَ    :�حِين رأَى ما بلَغَ الْأَمر بِرسولِ اللَّهِ        

ثُم قَالَ أَبو طَالِبٍ فِي     :قَالَ ابن إِسحاق  " وافْعلْ ما أَحببت،فَواللَّهِ لَا أُسلِمك لِشيءٍ أَبدا        
علَيهِ،والدفَاعِ عنه علَى ما كَانَ مِن      �ه حِين أَجمع لِذَلِك مِن نصرةِ رسولِ اللَّهِ         شِعرٍ قَالَ 

 :عداوةِ قَومِهِ
 واللَّهِ لَن يصِلُوا إِلَيك بِجمعِهِم حتى أُوسد فِي الترابِ دفِينا

اضغَض كلَيا عم رِكضِي لِأَمافَاميونع كمِن بِذَاك قِرو شِرةٌ أَب 
 ودعوتنِي وزعمت أَنك ناصِحِي فَلَقَد صدقْت وكُنت قَبلُ أَمِينا

 دِينا وعرضت دِينا قَد عرفْت بِأَنه مِن خيرِ أَديانِ الْبرِيةِ
 . ٢٣١ " وجدتنِي سمحا بِذَاك مبِينالَولَا الْملَامةُ أَو حِذَارِي سبةً لَ

 على دعوته في اللحظة الـتي تخلـى عنـه فيهـا             -� -فهذه صورة من إصرار النبي      
! حاميه وكافيه،وآخر حصن من حصون الأرض يمنعه المتربصين به المتذامرين فيـه           .عمه

هذه هي صورة قوية رائعة جديدة في نوعها من حيث حقيقتها،ومن حيـث صـورها               

                                                 
٢٣٠ -  قِيهيةِ لِلْبوبلَائِلُ النحسن ) ٤٩٤(د 
 حسن مرسل ) ٤٩٥(لُ النبوةِ لِلْبيهقِي دلَائِ - ٢٣١

 الخَلْق:البرية=الذلة والمنقصة والعيب :الغضاضة=استفعل من العبرة،وهي تحلُّب الدمع :استعبر



 ٤٢٧

جديدة جدة هذه العقيدة،رائعة روعـة هـذه        ...لالها ومن حيث عباراا وألفاظها      وظ
 .»وإِنك لَعلى خلُقٍ عظِيمٍ«:فيها مصداق قول اللّه العظيم.العقيدة،قوية قوة هذه العقيدة

وصورة أخرى رواها كذلك ابن اسحق،كانت في مساومة مباشـرة مـن المشـركين              
اهم أمره،ووثبت كل قبيلة على من أسلم منـها تعذبـه         بعد إذ أعي   -� -لرسول اللّه   

 .وتفتنه عن دينه
  اقحإس نثْت أَنّ           :قَالَ ابـدقَالَ ح،ظِيبٍ الْقُرنِ كَعدِ بمحم نادٍ،عزِي نب زِيدثَنِي يدحو

جالِس �ريشٍ،ورسولُ اللّهِ   عتبةَ بن ربِيعةَ،وكَانَ سيدا،قَالَ يوما وهو جالِس فِي نادِي قُ         
              لّها لَعورهِ أُملَيع رِضأَعو هدٍ فَأُكَلّممحإلَى م شٍ،أَلَا أَقُوميقُر رشعا مي هدحجِدِ وسفِي الْم

             ةُ وـزمح لَمأَس حِين ذَلِكا ؟ ونع كُفياءَ وا شهطِيهِ أَيعا فَنهضعلُ بقْبي   ابـحا أَصأَور
بلَى يا أَبا الْولِيدِ قُم إلَيهِ فَكَلّمه فَقَام إلَيـهِ عتبـةُ   :يزِيدونَ ويكْثُرونَ فَقَالُوا�رسولِ اللّهِ   

فَقَالَ يا ابن أَخِي،إنك مِنا حيثُ قَد علِمت مِن السطَةِ فِي          �حتى جلَس إلَى رسولِ اللّه      
الْع               مهتـاعمقْت بِـهِ جظِيمٍ فَررِ عك بِأَممت قَويأَت ك قَدإِنبِ وسكَانِ فِي النالْمةِ وشِير

              عمفَاس ائِهِمآب ى مِنضم نت بِهِ مكَفّرو مهدِينو مهتت بِهِ آلِهعِبو مهلَامت بِهِ أَحفّهسو
 ورك أُملَيع رِضي أَعا مِنهضعا بهلُ مِنقْبلّك تا لَعفِيه ظُرنـولُ اللّـهِ   .ا تسر قَالَ فَقَالَ لَه

قُلْ يا أَبا الْولِيدِ أَسمع قَالَ يا ابن أَخِي،إنْ كُنت إنما ترِيد بِما جِئْت بِهِ مِن هذَا الْأَمرِ                  �
      ى تتا حالِنوأَم ا لَك مِننعمالًا جاك          مندـوفًا سـربِهِ ش رِيدت تإِنْ كُنالًا،وا منكُونَ أَكْثَر

وإِنْ كَـانَ هـذَا   ؛علَينا،حتى لَا نقْطَع أَمرا دونك،وإِنْ كُنت ترِيد بِهِ ملْكًا ملّكْناك علَينا  
ك،طَلَبنا لَك الطّب،وبذَلْنا فِيهِ غَلَب التابِع      الّذِي يأْتِيك رِئْيا تراه لَا تستطِيع رده عن نفْسِ        
          ا قَالَ لَهكَم أَو هى مِناودى يتلِ حجلَى الرولُ اللّه       .عسرةُ وبتغَ عى إذَا فَرتح� مِعتسي

قَالَ أَفْعلُ فَقَالَ بِسـمِ اللّـهِ   ؛نيمِنه قَالَ أَقَد فَرغْت يا أَبا الْولِيدِ ؟ قَالَ نعم قَالَ فَاسمع مِ  
حم تنزِيلٌ مِن الرحمنِ الرحِيمِ كِتاب فُصلَت آياته قُرآنا عربِيا لِقَـومٍ  { الرحمنِ الرحِيمِ   

 فِـي أَكِنـةٍ مِمـا       يعلَمونَ بشِيرا ونذِيرا فَأَعرض أَكْثَرهم فَهم لَا يسمعونَ وقَالُوا قُلُوبنا         
فَلَما سمِعها مِنه عتبةُ أَنصـت      .فِيها يقْرؤها علَيهِ    �ثُم مضى رسولُ اللّه     } تدعونا إِلَيهِ   

إلَـى  �لَها،وأَلْقَى يديهِ خلْف ظَهرِهِ معتمِدا علَيهِما يسمع مِنه ثُم انتهى رسولُ اللّـه              



 ٤٢٨

لسجدةِ مِنها،فَسجد ثُم قَالَ قَد سمِعت يا أَبا الْولِيدِ ما سمِعت فَأَنت وذَاك فَقَام عتبـةُ                ا
إلَى أَصحابِهِ فَقَالَ بعضهم لِبعضِ نحلِف بِاَللّهِ لَقَد جاءَكُم أَبو الْولِيدِ بِغيرِ الْوجهِ الّـذِي               

ما وراءَك يا أَبا الْولِيدِ ؟ قَالَ ورائِي أَني قَد سـمِعت            :فَلَما جلَس إلَيهِم قَالُوا   .ذَهب بِهِ   
                ـرشعا مةِ يانلَا بِالْكِهرِ وحلَا بِالسرِ وعبِالش وا هاَللّهِ مقَطّ،و ت مِثْلَهمِعا ساَللّهِ ملًا وقَو

 عاجونِي وشٍ،أَطِيعياَللّـهِ            قُرفَو زِلُوهتفِيهِ فَاع وا هم نيبلِ وجذَا الره نيلّوا بخا بِي،ولُوه
لَيكُونن لِقَولِهِ الّذِي سمِعت مِنه نبأٌ عظِيم فَإِنْ تصِبه الْعرب فَقَد كُفِيتموه بِغيـرِكُم وإِنْ               

   لْكُهبِ فَمرلَى الْعع رظْهاسِ بِهِ قَالُوا        يالن دعأَس متكُنو كُمعِز هعِزو لْكُكُماَللّهِ  : مك ورحس
ا لَكُمدا بوا معنأْيِي فِيهِ فَاصذَا رانِهِ قَالَ هلِيدِ بِلِسا الْوا أَب٢٣٢ي.  

رضوا فَإِنْ أَع «: إلى قوله تعالى   -� -وفي رواية أخرى أن عتبة استمع حتى جاء الرسول          
فقام مذعورا فوضع يده علـى فـم        ..» أَنذَرتكُم صاعِقَةً مِثْلَ صاعِقَةِ عادٍ وثَمود     :فَقُلْ

وقام .وذلك مخافة أن يقع النذير    ! أنشدك اللّه والرحم يا محمد    : يقول -� -رسول اللّه   
 ٢٣٣!إلى القوم فقال ما قال

 صورة من صـور     وهي كذلك . وعلى أية حال فهذه صورة أخرى من صور المساومة        
 وهو يستمع إلى عتبة حتى يفرغ من قولـه الفـارغ          -� -تبدو في أدبه    .الخلق العظيم 

 في تصوره لقيم هذا الكون،وفي ميزانـه        -� -الذي لا يستحق الانتباه من مثل محمد        
ولكن خلقه يمسك به لا يقاطع ولا يتعجل ولا يغضب ولا           .للحق ولعرض هذه الأرض   

أقد فرغت يـا    «:ثم يقول في هدوء   .مقالته،وهو مقبل عليه  يضجر،حتى يفرغ الرجل من     
إا الطمأنينة الصادقة للحق مع الأدب الرفيع في        .زيادة في الإملاء والتوكيد   » أبا الوليد؟ 

 .وهما معا بعض دلالة الخلق العظيم..الاستماع والحديث 
وهو يطُـوف   � اعترض رسولَ اللّهِ  :وصورة ثالثة للمساومة فيما رواه ابن اسحق قال       

 الْأَسود بن الْمطّلِبِ بنِ أَسدِ بنِ عبـدِ الْعزى،والْولِيـد بـن             - فِيما بلَغنِي    -بِالْكَعبةِ  
            مِهِمانٍ فِـي قَـونوا ذَوِي أَسكَانو،مِيهائِلٍ السو نب اصالْعلَفٍ،وخ نةُ بيأُمةِ،وغِيرالْم

                                                 
 حسن مرسل] ٢٩٢ /١[سيرة ابن هشام  - ٢٣٢
 هي بمعنى التي قبلها ولم أجدها - ٢٣٣



 ٤٢٩

ا محمد هلُم فَلْنعبد ما تعبد،وتعبد ما نعبد فَنشترِك نحن وأَنت فِي الْأَمرِ فَـإِنْ               ي:فَقَالُوا
كَانَ الّذِي تعبد خيرا مِما نعبد كُنا قَد أَخذْنا بِحظّنا مِنه وإِنْ كَانَ ما نعبد خيرا مِمـا                  

قُلْ يا أَيها الْكَـافِرونَ لَـا     { فَأَنزلَ اللّه تعالَى فِيهِم     .قَد أَخذْت بِحظّك مِنه     تعبد كُنت   
أَعبد ما تعبدونَ ولَا أَنتم عابِدونَ ما أَعبد ولَا أَنا عابِد ما عبدتم ولَا أَنتم عابِـدونَ مـا                   

    كُمدِين لَكُم دبدِينِ   أَع لِيونَ فَلَـا    } ودبعا تم دبإلّا أَنْ أَع ونَ إلّا اللّهدبعلَا ت متإنْ كُن أَي
 ٢٣٤".حاجةَ لِي بِذَلِك مِنكُم لَكُم دِينكُم جمِيعا،ولِي دِينِي 

   اقحنِ إِسدِ بمحم نقَالَ،وع:     رِيتخلَى الْبوا ممِين نب عِيدقَالَ،ثني س: "     ـنب لِيـدالْو لَقِي
يا :فَقَالُوا،�رسولَ اللَّهِ   ،وأُميةُ بن خلَفٍ  ،والْأَسود بن الْمطَّلِبِ  ،الْمغِيرةِ والْعاص بن وائِلٍ   

دمحم،   دبعا تم دبعفَلْن لُمه،  دبعا نم دبعتا كُ   ،ورِنفِي أَم رِكْكشنلِّهِو،    فَإِنْ كَانَ الَّذِي جِئْت
وإِنْ كَانَ الَّذِي بِأَيدِينا خيرا     ؛وأَخذْنا بِحظِّنا مِنه  ،بِهِ خيرا مِما بِأَيدِينا كُنا قَد شركْناك فِيهِ       

  كيدا فِي يا    ،مِمرِنا فِي أَمنكْترش قَد تكُن،  ظِّكبِح همِن ذْتأَخفَ،و لَ اللَّهزـا    :أَنها أَيقُلْ ي
 ٢٣٥"الْكَافِرونَ حتى انقَضتِ السورةُ 

 ما أمره   -� -وقال لهم الرسول    .وحسم اللّه المساومة المضحكة ذه المفاصلة الجازمة      
 ٢٣٦ .ربه أن يقول
كْمِ ربك ولا تطِع مِنهم آثِماً      فَاصبِر لِح .إِنا نحن نزلْنا علَيك الْقُرآنَ تنزِيلًا      «:وقال تعالى 
 ..» ومِن اللَّيلِ فَاسجد لَه وسبحه لَيلًا طَوِيلًا.واذْكُرِ اسم ربك بكْرةً وأَصِيلًا.أَو كَفُوراً

حقيقة ينبغي أن   .وفي هذه الآيات الأربع تكمن حقيقة كبيرة من حقائق الدعوة الإيمانية          
لدعاة إلى اللّه طويلا،وأن يتعمقوها تعمقا كـاملا،وأن ينظـروا بتـدبر في    يعيش فيها ا 

 .مدلولاا الواقعية والنفسية والإيمانية الكبيرة
وهـو لم يكـن     . يواجه المشركين بالدعوة إلى اللّه وحده      -� -لقد كان رسول اللّه     

يـدة  فـإن عق  .ولو كان الأمر كذلك لكان أيسر كثيرا      .يواجه في نفوسهم مجرد عقيدة    
الشرك المهلهلة التي كانوا عليها لم تكن من القوة والثبات بحيث يصمدون ا هكـذا               

                                                 
 بلا سند] ٣٦٢ /١[سيرة ابن هشام  - ٢٣٤
٢٣٥ - امِعج رِيآنِ لِلطَّبفْسِيرِ الْقُرانِ فِي تيزيادة مني-صحيح مرسل  ) ٣٥٤٨١( الْب  
 ]٤٥٥٢ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٣٦



 ٤٣٠

إنما كانت الملابسات الـتي تحـيط بالعقيـدة         .لعقيدة الإسلام القوية الواضحة البسيطة    
وبالموقف هي التي تقود إلى تلك المعارضـة العنيـدة،التي شـهدت ـا الروايـات                

والاعتزاز ،الاجتماعيـة كانت المكانـة    ..واضع منه شتى    التاريخية،وحكاها القرآن في م   
هـي العنصـر الأول     ..ا كذلك من مصالح مادية       بالقيم السائدة في البيئة،وما يتلبس    

الذي يقود إلى التشبث بالعقيدة الواهية الظاهرة البطلان،في وجه العقيدة القوية الظاهرة            
ا ولذائذها وشهواا إلى جانب ذلك      ثم كانت صور الحياة الجاهلية ومتاعه     ..الاستقامة  

تزيد المقاومة والعناد والتأبي على العقيدة الجديدة،وما فيها من اتجاهات أخلاقية وقـيم             
رفيعة،لا تسمح بانطلاق الغرائز والشهوات ولا بالحياة العابثة الماجنة المطلقة من كوابح            

 .الأخلاق
 والسـلطان والمـال     الاجتماعية  يم   سواء ما يتعلق منها بالمكانة والق      -وهذه الأسباب   

والمصالح،وما يتعلق منها بالإلف والعادة وصور الحيـاة التقليديـة،وما يتعلـق منـها              
 كانت قائمة في وجه الدعوة الأولى،وهي هي        -بالانطلاق من القيم والقيود الأخلاقية      

ركـة  وهي تمثل العناصر الثابتة في مع     .قائمة في وجه الدعوة في كل أرض وفي كل جيل         
العقيدة،التي تجعلها معركة عنيدة لا تنتهي من قريب وتجعل مشاقها وتكاليفها والثبات            

 .عليها من أعسر التكاليف
ومن ثم ينبغي للدعاة إلى دين اللّه في أي أرض وفي أي زمـان أن يعيشـوا طـويلا في          

  فهـي  -� -الحقيقة الكبيرة الكامنة في تلك الآيات،وملابسات نزولها على الرسول          
ملابسات معركة واحدة يخوضها كل صاحب دعـوة إلى اللّـه،في أي أرض وفي أي               

 !زمان
قُـم  .يا أَيهـا الْمـدثِّر  «: التكليف من ربه لينذر،وقيل له-� - لقد تلقى رسول اللّه     

ذِرض بالتكليف واجهته تلك العوامل والأسباب التي تصد القوم عـن         ..» فَأَن فلما أن
 على شعورهم بوهنه وهلهلته     -،وتثير في نفوسهم التشبث بما هم عليه        الدعوة الجديدة 

 وتقودهم إلى العناد الشديد،ثم إلى الدفاع العنيد عن معتقدام وأوضاعهم ومكانتهم            -
إلى آخر ما دده الدعوة الجديـدة       ..ومألوف حيام،ولذائذهم وشهوام    .ومصالحهم



 ٤٣١

ا شتى،في أولها إيذاء القلـة المؤمنـة الـتي          وأخذ هذا الدفاع العنيد صور    .أشد التهديد 
ثم تشويه هذه   .استجابت للدعوة الجديدة،ومحاولة فتنتها عن عقيدا بالتعذيب والتهديد       

كي لا ينضـم    . بشتى التهم والأساليب   -� -العقيدة وإثارة الغبار حولها وحول نبيها       
يكون أيسر من فتنـة     فمنع الناس عن الانضمام إلى راية العقيدة قد         .إليها مؤمنون جدد  

 ! الذين عرفوا حقيقتها وذاقوها
 إلى  - طرقا شتى من الإغراء      -� -وفي الوقت ذاته راحوا يحاولون مع صاحب الدعوة         

 ليلتقي م في منتصف الطريق ويكف عن الحملة السـاحقة           -جانب التهديد والإيذاء    
 يرتضـيه   على معتقدام وأوضاعهم وتقاليدهم ويصالحهم ويصالحونه علـى شـيء         

كما تعود الناس أن يلتقوا في منتصف الطريق عند الاختلاف   على المصالح              ! ويرتضونه
 .والمغانم وشؤون هذه الأرض المعهودة

وهذه الوسائل ذاا أو ما يشبهها هي التي يواجهها صاحب الدعوة إلى اللّـه في كـل                 
نة،وعصمه مـن    ولو أنه رسول،حفظه اللّه من الفت      -� -والنبي  ! أرض وفي كل جيل   

واللّه يعلـم منـه     .إلا أنه بشر يواجه الواقع الثقيل في قلة من المؤمنين وضعف          ..الناس  
هذا،فلا يدعه وحده،ولا يدعه لمواجهة الواقع الثقيل بلا عون ومدد وتوجيه إلى معـالم              

 .٢٣٧ .الطريق
 

��������������� 

                                                 
 ]٤٦٩٠ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٣٧



 ٤٣٢

!Y^وא���L#�א�>�א(��A.������ق�א���!Y^وא���L#�א�>�א(��A.������ق�א���!Y^وא���L#�א�>�א(��A.������ق�א���!Y^وא���L#�א�>�א(��A.������ق�א�������
 

قَالَ رسولُ اللَّهِ   : أَسلَم أَبِي عِمرانَ أَنه سمِع أَبا أَيوب الْأَنصارِي يقُولُ          عن الطبراني  روى  
إِني أُخبِرت عن عِيرِ أَبِي سفْيانَ أَنها مقْبِلَةٌ،فَهلْ لَكُم أَنْ نخرِج قِبلَ            :" ونحن بِالْمدِينةِ �

نعم،فَخرج وخرجنا،فَلَما سِرنا يوما أَو يومينِ،قَالَ      :،فَقُلْنا"لَّه يغنِمناها   هذَا الْعِيرِ ؟ لَعلَّ ال    
لَا واللَّهِ مالَنا طَاقَةٌ بِقِتالِ     :،فَقُلْنا"ما ترونَ فِي الْقَومِ،فَإِنهم قَد أُخبِروا بِمخرجِكُم ؟         :" لَنا

فَقُلْنا مِثْـلَ ذَلِك،فَقَـالَ     " ما ترونَ فِي قِتالِ الْقَومِ ؟       :" كِن أَردنا الْعِير،ثُم قَالَ   الْعدو،ولَ
فَاذْهب :إِذَنْ لَا نقُولُ لَك يا رسولَ اللَّهِ كَما قَالَ قَوم موسى لِموسى           :الْمِقْداد بن عمرٍو  

   فَقَاتِلَا إِن كبرو تونَ،قَالَ  أَنا قَاعِدناهـا قَـالَ          :ا ها كَما قُلْنأَن ارِ لَوصالْأَن رشعا منينمفَت
كَمـا  :الْمِقْداد أَحب إِلَينا مِن أَنْ يكُونَ لَنا مالٌ عظِيم،فَأَنزلَ اللَّه عز وجلَّ علَى رسولِهِ             

الْحق وإِنَّ فَرِيقًا مِن الْمؤمِنِين لَكَارِهونَ يجادِلُونك فِي الْحق         أَخرجك ربك مِن بيتِك بِ    
                كُـمعي ملَّ أَنجو زع لَ اللَّهزأَن ونَ ثُمظُرني مهتِ وواقُونَ إِلَى الْمسا يمكَأَن نيبا تم دعب

ي فِي قُلُوبِ الَّذِين كَفَروا الرعب فَاضرِبوا فَوق الْأَعناقِ واضرِبوا          فَثَبتوا الَّذِين آمنوا سأُلْقِ   
وإِذْ يعِدكُم اللَّه إِحدى الطَّائِفَتينِ أَنها لَكُم وتودونَ أَنَّ غَيـر ذَاتِ            :مِنهم كُلَّ بنانٍ وقَالَ   

ةُ الْقَوم وغَير ذَاتِ الشوكَةِ الْعِير،فَلَمـا وعـدنا إِحـدى           الشوكَةِ تكُونُ لَكُم والشوكَ   
بعثَ رجلًا لِينظُر مـا     �الطَّائِفَتينِ إِما الْقَوم وإِما الْعِير طَابت أَنفُسنا،ثُم إِنَّ رسولَ اللَّهِ           

هم هم هلُموا أَنْ نتعاد     " :�ا أَدرِي،فَقَالَ رسولُ اللَّهِ     رأَيت سوادا ولَ  :قِبلَ الْقَومِ ؟،فَقَالَ  
 "            ذَلِـك هرا،فَستِنولَ اللَّهِ بِعِدسا رنربلًا،فَأَخجر رشثَلَاثَةَ عثَلَاثَ مِائَةٍ و نحا،فَإِذَا نلْنفَفَع

ثُم إِنا اجتمعنا مع الْقَومِ فَصفَفْنا،فَبدرت مِنا       " ت  عِدةُ أَصحابِ طَالُو  :" فَحمِد اللَّه وقَالَ  
ثُم إِنَّ رسـولَ اللَّـهِ      " معِي معِي   :" إِلَيهِم فَقَالَ �بادِرةٌ أَمام الصف،فَنظَر رسولُ اللَّهِ      

يا رسولَ اللَّهِ إِني أُرِيد أَنْ أُشِـير        :واحةَ،فَقَالَ ابن ر  "اللَّهم إِني أَنشدك وعدك     :" قَالَ�
أَفْضلُ من يشِير علَيهِ إِنَّ اللَّه عز وجلَّ أَعظَـم مِـن أَنْ تنشـده               �علَيك،ورسولُ اللَّهِ   

،فَأَخذَ قَبضةً  "ه لَا يخلِف الْمِيعاد     يا ابن رواحةَ لَأَنشدنَّ اللَّه وعده،فَإِنَّ اللَّ      :" وعده،فَقَالَ
فِي وجوهِ الْقَومِ،فَانهزموا فَأَنزلَ اللَّه عز وجلَّ ومـا         �مِن الترابِ فَرمى بِها رسولُ اللَّهِ       



 ٤٣٣

        رما،فَقَالَ عنرأَسا ولْنى فَقَتمر اللَّه لَكِنو تيمإِذْ ر تيمر   هنع اللَّه ضِيولَ اللَّـهِ    : رسا ري
إِنما يحمِلُ  :ما أَرى أَنْ يكُونَ لَك أَسرى،فَإِنما نحن داعونَ مولِّفُونَ،فَقُلْنا معشر الْأَنصارِ          

ادعوا لِـي عمـر     :" الَثُم استيقَظَ ثُم قَ   �عمر علَى ما قَالَ حسدا لَنا،فَنام رسولُ اللَّهِ         
ما كَانَ لِنبِي أَنْ يكُونَ لَه أَسرى حتى        :إِنَّ اللَّه عز وجلَّ قَد أَنزلَ علَي      :" ،فَدعِي لَه،فَقَالَ "

ح زِيزع اللَّهةَ والْآخِر رِيدي اللَّها وينالد ضرونَ عرِيدضِ تفِي الْأَر ثْخِني ٢٣٨"كِيم 
فهذا ما حاك في نفوس فريق من المسلمين يومئذ،وما كرهوا من أجله القتال،حتى ليقول              

وذلك بعد ما تـبين  .. » كَأَنما يساقُونَ إِلَى الْموتِ وهم ينظُرونَ «:عنهم القرآن الكريم  
تـت  الحق،وعلموا أن اللّه وعدهم إحدى الطائفتين وأنه لم يبق لهم خيار بعـد مـا أفل      

 وأن عليهم أن يلقوا الطائفة الأخرى،وقد قدر اللّه لهم          - العير   -إحدى الطائفتين وهي    
كانـت  . كانت العير أو كانت النفير    . كانت ما كانت  . لقاءها وقدر أا ستكون لهم    

 .الضعيفة التي لا شوكة لها أم كانت القوية ذات الشوكة والمنعة
ام الخطر المباشر ويتجلى فيها أثر المواجهـة        وإا لحال تتكشف فيها النفس البشرية أم      

 والصورة التي يرسمها القرآن هنا جديرة بأن        -من الاعتقاد القلبي      على الرغم  -الواقعية  
تجعلنا نتواضع في تقديرنا لمتطلبات الاعتقاد في مواجهة الواقع فلا نغفل طاقـة الـنفس               

لا من النفس البشرية جملة حـين       البشرية وذبذباا عند المواجهة ولا نيئس من أنفسنا و        
 فحسب هذه   - على الرغم من طمأنينة القلب بالعقيدة        -نراها تز في مواجهة الخطر      

النفس أن تثبت بعد ذلك وتمضي في الطريق،وتواجه الخطر فعلا،وتنتصر علـى الهـزة              
 ! .. الأولى

يد اللَّهِ بـن    قال عب ما قال، �لقد كان هؤلاء هم أهل بدر،الذين قال فيهم رسول اللّه           
 أَنا والزبيـر    -� - يقُولُ بعثَنِى رسولُ اللَّهِ      - رضى االله عنه     -سمِعت علِيا   :أَبِى رافِعٍ 

انطَلِقُوا حتى تأْتوا روضةَ خاخٍ،فَإِنَّ بِهـا ظَعِينـةً ومعهـا           « والْمِقْداد بن الأَسودِ قَالَ     
فَانطَلَقْنا تعادى بِنا خيلُنا حتى انتهينا إِلَى الروضةِ،فَإِذَا نحـن          . » وه مِنها   كِتاب،فَخذُ

                                                 
والبداية والنهاية لابن    ) ٣٩٥١)(٤/١٧٤( المعجم الكبير    والطبراني في ] ١٥ /٤[ دار طيبة    -تفسير ابن كثير     - ٢٣٨

 حسن]٣٢٢ /٣[ موافق للمطبوع -كثير محقق 



 ٤٣٤

     ابرِجِى الْكِتا أَخةِ فَقُلْنابٍ      . بِالظَّعِينكِت عِى مِنا مم فَقَالَت .    أَو ابالْكِت رِجِنخا لَتفَقُلْن
 ابالثِّي نلْقِيولَ اللَّهِ       .   لَنسا بِهِ رنيا،فَأَتعِقَاصِه مِن هتجراطِبِ    -� -فَأَخح فَإِذَا فِيهِ مِن،

 -بنِ أَبِى بلْتعةَ إِلَى أُناسٍ مِن الْمشرِكِين مِن أَهلِ مكَّةَ،يخبِرهم بِبعضِ أَمرِ رسولِ اللَّـهِ                
قَالَ يا رسولَ اللَّـهِ،لاَ تعجـلْ   . »  يا حاطِب،ما هذَا  «-� -،فَقَالَ رسولُ اللَّهِ  -�

               مِـن ـكعم ـنكَانَ ما،وفُسِهأَن مِن أَكُن لَمشٍ،ويقًا فِى قُرلْصأً مرام تى كُنإِن،لَىع
لَهم،فَأَحببت إِذْ فَاتنِى ذَلِك مِن     الْمهاجِرِين لَهم قَرابات بِمكَّةَ،يحمونَ بِها أَهلِيهِم وأَموا      

النسبِ فِيهِم أَنْ أَتخِذَ عِندهم يدا يحمونَ بِها قَرابتِى،وما فَعلْت كُفْرا ولاَ ارتِـدادا ولاَ               
قَالَ عمر يـا    . »   لَقَد صدقَكُم  « -� -فَقَالَ رسولُ اللَّهِ    . رِضا بِالْكُفْرِ بعد الإِسلاَمِ     

إِنه قَد شهِد بدرا،وما يدرِيك لَعـلَّ       « قَالَ  . رسولَ اللَّهِ دعنِى أَضرِب عنق هذَا الْمنافِقِ        
                لَكُـم تغَفَر فَقَد،ما شِئْتلُوا ممرٍ فَقَالَ اعدلِ بلَى أَهع كُونَ قَدِ اطَّلَعأَنْ ي ٢٣٩»اللَّه. .

 ..وهذا يكفي 
ولقد بقيت العصبة المسلمة تود أن لو كانت غير ذات الشوكة هي التي كتـب اللّـه                 

وإِذْ يعِدكُم اللَّه إِحدى الطَّائِفَتينِ أَنها لَكُم وتودونَ أَنَّ غَير ذاتِ الشوكَةِ            «:عليهم لقاءها 
كُونُ لَكُمت «.. 

أما ما أراده اللّه لهم،وم،فكان أمـرا       . مة لأنفسها يومذاك  هذا ما أرادته العصبة المسل    
ويرِيد اللَّه أَنْ يحِق الْحق بِكَلِماتِهِ،ويقْطَع دابِر الْكافِرِين،لِيحِق الْحـق ويبطِـلَ            «:آخر

 ..» الْباطِلَ،ولَو كَرِه الْمجرِمونَ
ن تكون ملحمة لا غنيمة وأن تكون موقعة بـين           أ - وله الفضل والمنة     -لقد أراد اللّه    

وأراد أن يقطـع دابـر      . الحق والباطل،ليحق الحق ويثبتـه،ويبطل الباطـل ويزهقـه        
الكافرين،فيقتل منهم من يقتل،ويؤسر منهم مـن يؤسـر،وتذل كبرياؤهم،وتخضـد           
 شوكتهم،وتعلو راية الإسلام وتعلو معها كلمة اللّه،ويمكن اللّه للعصبة المسـلمة الـتي            
. تعيش بمنهج اللّه،وتنطلق به لتقرير ألوهية اللّه في الأرض،وتحطيم طاغوت الطواغيـت           

                                                 
  )٣٠٠٧](٤١ /١١[ المكتر -صحيح البخارى - ٢٣٩



 ٤٣٥

 - تعالى اللّه عن الجـزاف       -وأراد أن يكون هذا التمكين عن استحقاق لا عن جزاف           
 .وبالجهد والجهاد،وبتكاليف الجهاد ومعاناا في عالم الواقع وفي ميدان القتال

سلمة أن تصبح أمة وأن تصبح دولة وأن يصبح لها قوة وسلطان            أراد اللّه للعصبة الم   . نعم
فترجح ببعض قوا علـى قـوة       . وأراد لها أن تقيس قوا الحقيقية إلى قوة أعدائها        .. 

... وأن تعلم أن النصر ليس بالعدد وليس بالعدة،وليس بالمال والخيل والـزاد             ! أعدائها
 . لا تقف لها قوة العبادإنما هو بمقدار اتصال القلوب بقوة اللّه التي

ذلـك لتتـزود    . وأن يكون هذا كله عن تجربة واقعية،لا عن مجرد تصور واعتقاد قلبي           
العصبة المسلمة من هذه التجربة الواقعية لمستقبلها كله ولتوقن كل عصبة مسلمة أـا              
تملك في كل زمان وفي كل مكان أن تغلب خصومها وأعداءها مهما تكن هـي مـن                 

دوها من الكثرة ومهما تكن هي من ضعف العدة المادية ويكن عـدوها             القلة ويكن ع  
وما كانت هذه الحقيقة لتستقر في القلوب كمـا اسـتقرت           .. من الاستعداد والعتاد    

 .بالمعركة الفاصلة بين قوة الإيمان وقوة الطغيان
سلمة لنفسها  وينظر الناظر اليوم،وبعد اليوم،ليرى الآماد المتطاولة بين ما أرادته العصبة الم          

ينظـر  .. بين ما حسبته خيرا لها وما قدره اللّه لها من الخير            . يومذاك وما أراده اللّه لها    
فيرى الآماد المتطاولة ويعلم كم يخطئ الناس حين يحسبون أم قادرون على أن يختاروا              

 ـ                هم لأنفسهم خيرا مما يختاره اللّه لهم وحين يتضررون مما يريده اللّه لهم مما قـد يعرض
بينما يكمن وراءه الخير الذي لا يخطر لهـم         . لبعض الخطر أو يصيبهم بشيء من الأذى      

فأين ما أرادته العصبة المسلمة لنفسها مما أراده اللّه لها؟ لقـد كانـت              ! ببال،ولا بخيال 
قصة قوم أغاروا على قافلـة      . قصة غنيمة  - لو كانت لهم غير ذات الشوكة        -تمضي  

 ! فغنموها
قصة نصر حاسم وفرقان بين الحـق       .  مضت في التاريخ كله قصة عقيدة      فأما بدر فقد  

قصة انتصار الحق على أعدائه المدججين بالسلاح المزودين بكل زاد والحق في            . والباطل
قصة انتصار القلوب حين تتصل باللّـه،وحين       . قلة من العدد،وضعف في الزاد والراحلة     

 من القلوب من بينـها الكـارهون        بل قصة انتصار حفنة   . تتخلص من ضعفها الذاتي   



 ٤٣٦

ولكنها ببقيتها الثابتة المستعلية على الواقع المادي،وبيقينها في حقيقـة القـوى            ! للقتال
وصحة موازينها،قد انتصرت على نفسها،وانتصرت على من فيها،وخاضت المعركـة          

 ـ   ق والكفة راجحة رجحانا ظاهرا في جانب الباطل فقلبت بيقينها ميزان الظاهر فإذا الح
 .راجح غالب

ألا وإا لتقـرر    .  لتمضي مثلا في التاريخ البشري     - بملابساا هذه    -ألا إن غزوة بدر     
الأسباب الحقيقية  .. دستور النصر والهزيمة وتكشف عن أسباب النصر وأسباب الهزيمة          

ألا وإا لكتاب مفتوح تقرؤه الأجيال في كل زمان وفي          .. لا الأسباب الظاهرة المادية     
فهي آية من آيات اللّه،وسنة من سـننه        . كان،لا تتبدل دلالتها ولا تتغير طبيعتها     كل م 

ألا وإن العصبة المسلمة التي تجاهـد       .. الجارية في خلقه،ما دامت السماوات والأرض       
 لجديرة بـأن  - بعد ما غلبت عليها الجاهلية -اليوم لإعادة النشأة الإسلامية في الأرض      

يمها الحاسمة التي تقررها والأبعاد الهائلة التي تكشفها بين مـا      وق) بدر(تقف طويلا أمام    
وإِذْ يعِدكُم اللَّه إِحـدى الطَّـائِفَتينِ أَنهـا         «:يريده الناس لأنفسهم وما يريده اللّه لهم      

      كُونُ لَكُمكَةِ توذاتِ الش رونَ أَنَّ غَيدوتو،لَكُم .   حِقأَنْ ي اللَّه رِيديبِكَلِماتِـهِ     و ـقالْح 
الْكافِرِين دابِر قْطَعيونَ. ورِمجالْم كَرِه لَوطِلَ الْباطِلَ،وبيو قالْح حِقلِي «... 

إن العصبة المسلمة التي تحاول اليوم إعادة نشأة هذا الدين في دنيـا النـاس وفي عـالم                  
لمرحلة التي كانت فيها العصبة المسلمة      الواقع،قد لا تكون اليوم من الناحية الحركية في ا        

ولكن الموازين والقيم والتوجيهات العامة لبدر وملابساا ونتائجهـا         . الأولى يوم بدر  
والتعقيبات القرآنية عليها ما تزال تواجه وتوجه موقف العصبة المسلمة في كل مرحلـة              

دامت السماوات  من مراحل الحركة،ذلك أا موازين وقيم وتوجيهات كلية ودائمة ما           
والأرض،وما كانت عصبة مسلمة في هذه الأرض،تجاهد في وجه الجاهلية لإعادة النشأة            

 ...٢٤٠الإسلامية 
 

������������ 

                                                 
 ]١٩٩٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٤٠



 ٤٣٧

Ao'=*�א�A.و�A#�sQא�A.������ق�א���Ao'=*�א�A.و�A#�sQא�A.������ق�א���Ao'=*�א�A.و�A#�sQא�A.������ق�א���Ao'=*�א�A.و�A#�sQא�A.������ق�א�������
 

تتجمع في  .. شياطين الإنس والجن    .. إا معركة تتجمع فيها قوى الشر في هذا الكون          
هي عداء الحق الممثـل في رسـالات الأنبيـاء          .. ء خطة مقررة    تعاون وتناسق لإمضا  

يوحي بعضهم إلى بعـض زخـرف القـول         «.. خطة مقررة فيها وسائلها     .. وحربه  
يمد بعضهم بعضا بوسائل الخداع والغواية وفي الوقت ذاته يغوي بعضـهم            .. » غرورا
 الشـياطين   إن.. وهي ظاهرة ملحوظة في كل تجمع للشر في حرب الحق وأهله            ! بعضا

 ! يتعاونون فيما بينهم ويعين بعضهم بعضا على الضلال أيضا
ولكن يزين بعضهم لبعض عـداء الحـق        . إم لا يهدون بعضهم البعض إلى الحق أبدا       

 ! وحربه والمضي في المعركة معه طويلا
لا يقدر الشياطين   .. إنه محاط به بمشيئة اللّه وقدره       .. ولكن هذا الكيد كله ليس طليقا       

 -ومن هنا يبدو هذا الكيـد       . على شيء منه إلا بالقدر الذي يشاؤه اللّه وينفذه بقدره         
 !  مقيدا مغلولا-على ضخامته وتجمع قوى الشر العالمية كلها عليه 

ولا يصيب من يشاء بلا معقب ولا مراجع        . إنه لا ينطلق كما يشاء بلا قيد ولا ضابط        
دوم من البشر،ليعلقوا قلوم بمشـيئتهم       كما يحب الطغاة أن يلقوا في روع من يعب         -

وما يضرون  . وقدرم محدودة بقدر اللّه   . إن إرادم مقيدة بمشيئة اللّه    ! كلا.. وإرادم  
 . ومرد الأمر كله إلى اللّه-  الابتلاء  في حدود -أولياء اللّه بشيء إلا بما أراده اللّه 

أن يسترعي وعي أصحاب الحق     ومشهد التجمع على خطة مقررة من الشياطين جدير ب        
ومشهد إحاطة مشيئة اللّه وقدره بخطـة الشـياطين         .. ليعرفوا طبيعة الخطة ووسائلها     

وتدبيرهم جدير كذلك بأن يملأ قلوب أصحاب الحق بالثقة والطمأنينـة والـيقين،وأن            
يعلق قلوم وأبصارهم بالقدرة القاهرة والقدر النافذ،وبالسلطان الحق الأصيل في هـذا            

 ! لوجود،وأن يطلق وجدام من التعلق بما يريده أولا يريده الشياطينا
. وأن يمضوا في طريقهم يبنون الحق في واقع الخلق،بعد بنائه في قلوم هم وفي حيـام               

 .أما عداوة الشياطين،وكيد الشياطين،فليدعوهما للمشيئة المحيطة والقدر النافذ



 ٤٣٨

»لُوهما فَع كبشاءَ ر لَوونَفَ. ورفْتما يو مه٢٤١» ذَر.. 
ثم يتخـذون لهـذه   . يزعمون أن الملائكة بنات اللّه     - في جاهليتهم    -لقد كان العرب     

وأمثالها ثم يعبدون هـذه     » ومناةَ.والْعزى.اللَّات«:الملائكة تماثيل يسموا أسماء الإناث    
كان هذا على الأقل    ..ه زلفى    يتقربون ا إلى اللّ    - بوصفها تماثيل لبنات اللّه      -الأصنام  

ثم ينسون أصل الأسطورة،ويعبدون الأصنام ذاا،بل يعبـدون جـنس          ..في مبدأ الأمر    
 .الحجر،كما بينا ذلك في الجزء الرابع

كانت بنو ملـيح مـن خزاعـة        :قال الكلبي ..كذلك كان بعضهم يعبد الشيطان نصا       
 ..يعبدون الجن 

شركهم كله إنما يدعون الشيطان،ويسـتمدون    على أن النص هنا أوسع مدلولا،فهم في        
هذا الشيطان صاحب القصة مع أبيهم آدم الذي لعنه اللّه،بسبب معصيته وعدائـه             :منه

 إذنا بـأن    - سبحانه   -والذي بلغ من حقده بعد طرده ولعنته،أن يأخذ من اللّه           .للبشر
ونِـهِ إِلَّـا إِناثـاً،وإِنْ    إِنْ يدعونَ مِن د «:يغوي من البشر كل من لا يلجأ إلى حمى اللّه    

 عدوهم  -» لَأَتخِذَنَّ مِن عِبادِك نصِيباً مفْروضاً    :يدعونَ إِلَّا شيطاناً مرِيداً،لَعنه اللَّه وقالَ     
والذي .ذلك الشيطان الذي لعنه اللّه    . ويسوحونه ويستمدون منه هذا الضلال     -القديم  

دم،وتمنيتهم بالأمنيات الكاذبة في طريق الغواية،من     صرح بنيته في إضلال فريق من أبناء آ       
كما صرح بنيتـه في أن      ! لذة كاذبة،وسعادة موهومة،ونجاة من الجزاء في اية المطاف       

كتمزيـق آذان بعـض     .يدفع م إلى أفعال قبيحة،وشعائر سخيفة،من نسج الأساطير       
 ومـن   -رمها اللّه    دون أن يح   -الأنعام،ليصبح ركوا بعد ذلك حراما،أو أكلها حراما        

تغيير خلق اللّه وفطرته بقطع بعض أجزاء الجسـد أو تغـيير شـكلها في الحيـوان أو               
وما إليها من التغيير والتشويه الـذي حرمـه         ..الإنسان،كخصاء الرقيق،ووشم الجلود    

 .الإسلام
 هو الذي يأمر ذا الشرك وتوابعه من        - عدوه القديم    -وشعور الإنسان بأن الشيطان     

وقـد  . الحذر من الفخ الذي نصبه العـدو       - على الأقل    -ائر الوثنية،يثير في نفسه     الشع

                                                 
 ]١٦٢١ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٤١



 ٤٣٩

ووجه قوى المؤمن كلها لكفاح     .جعل الإسلام المعركة الرئيسية بين الإنسان والشيطان      
الشيطان والشر الذي ينشئه في الأرض والوقوف تحت راية اللّه وحزبـه،في مواجهـة              

لأن الشيطان لا يمل هذه الحـرب       .تضع أوزارها وهي معركة دائمة لا     :الشيطان وحزبه 
وهو يعلم أنه إمـا     .والمؤمن لا يغفل عنها،ولا ينسحب منها     .التي أعلنها منذ لعنه وطرده    

والشيطان يتمثـل  ..أن يكون وليا للّه،وإما أن يكون وليا للشيطان وليس هنالك وسط         
من المشركين وأهل   في نفسه وما يبثه في النفس من شهوات ونزوات ويتمثل في أتباعه             

معركـة واحـدة    ..والمسلم يكافحه في ذات نفسه،كما يكافحه في أتباعه         .الشر عامة 
 .متصلة طوال الحياة

ومن  «:ومن يجعل الشيطان مولاه فهو خاسر هالك      .ومن يجعل اللّه مولاه فهو ناج غانم      
سخ سِرخ ونِ اللَّهِ فَقَدد ا مِنلِيطانَ ويخِذِ الشتبِيناًيراناً م «.. 

يعِـدهم  «.ويصور السياق القرآني فعل الشيطان مع أوليائه،في مثل حالـة الاسـتهواء           
إا حالة استهواء معينة هي الـتي تنحـرف         .»ويمنيهِم،وما يعِدهم الشيطانُ إِلَّا غُروراً    

ا الاستهواء لمضـت    ولولا هذ .بالفطرة البشرية عن الإيمان والتوحيد،إلى الكفر والشرك      
وإا حالة استهواء معينـة     .الفطرة في طريقها،ولكان الإيمان هو هادي الفطرة وحاديها       
ويعده الكسب والسـعادة  ! هي التي يزين فيها الشيطان للإنسان سوء عمله،فيراه حسنا       

ويمنيه النجاة من عاقبة ما يعمل فيطمئن ويمضي        ! في طريق المعصية،فيعدو معه في الطريق     
 ..» وما يعِدهم الشيطانُ إِلَّا غُروراً«! طريقه إلى المهلكةفي 

وحين يرتسم المشهد على هذا النحو،والعدو القديم يفتل الحبال،ويضع الفخ،ويستدرج          
الفريسة،لا تبقى إلا الجبلات الموكوسة المطموسة هي التي تظل سادرة لا تسـتيقظ،ولا             

وبينما هـذه   ! ق تساق،وإلى أية هوة تستهوى    تتلفت ولا تحاول أن تعرف إلى أي طري       
اللمسة الموقظة تفعل فعلها في النفوس،وتصور حقيقة المعركة،وحقيقـة الموقـف،يجيء           

عاقبة من يستهويهم الشيطان،ويصـدق علـيهم       :التعقيب ببيان العاقبة في اية المطاف     
لته،لأم آمنوا  وعاقبة من يفلتون من حبا    ..ظنه،وينفذ فيهم ما صرح به من نيته الشريرة         

 وهـو   - لعنة اللّه عليه     -والمؤمنون باللّه حقا في نجوة من هذا الشيطان لأنه          .باللّه حقاً 



 ٤٤٠

فهو إزاءهم ضعيف   .يستأذن في إغواء الضالين،لم يؤذن له في المساس بعباد اللّه المخلصين          
 ولِيا مِن دونِ    ومن يتخِذِ الشيطانَ   «:ضعيف كلما اشتدت قبضتهم على حبل اللّه المتين       

أُولئِـك  .يعِدهم ويمنيهِم،وما يعِدهم الشيطانُ إِلَّا غُـروراً      .اللَّهِ فَقَد خسِر خسراناً مبِيناً    
والَّذِين آمنوا وعمِلُوا الصالِحاتِ سـندخِلُهم      .مأْواهم جهنم،ولا يجِدونَ عنها محِيصاً    

ناللَّـهِ             ج مِن قدأَص نما،وقاللَّهِ ح دعداً،وفِيها أَب خالِدِين،هارا الْأَنتِهحت رِي مِنجاتٍ ت
 ..» قِيلًا؟

وهي جنات الخلد لا خروج منها لأولياء       ..فهي جهنم ولا محيص عنها لأولياء الشيطان        
والصدق المطلق في قول اللّه هنـا يقابـل          ؟»لًاومن أَصدق مِن اللَّهِ قِي    «:وعد اللّه ..اللّه  

وشتان بين مـن يثـق بوعـد    ! الغرور الخادع،والأماني الكاذبة في قول الشيطان هناك    
 ٢٤٢!اللّه،ومن يثق بتغرير الشيطان

إنَّ المعركة الخالدة بين الشيطان والإنسان في هذه الأرض ترتكز ابتـداء إلى اسـتدراج     
استدراجه إلى الخروج من    .ج اللّه والتزيين له فيما عداه     الشيطان للإنسان بعيدا عن منه    

 أي الدينونة له في كل ما شرع من عقيدة وتصور،وشعيرة ونسك،وشريعة            -عبادة اللّه   
 فليس للشيطان عليهم من     - أي يعبدونه وحده     - فأما الذين يدينون له وحده       -ونظام  

 ..» انٌإِنَّ عِبادِي لَيس لَك علَيهِم سلْط«..سلطان 
ومفرق الطريق بين الاتجاه إلى الجنة التي وعد ا المتقون وبين الاتجاه إلى جهنم التي وعد                

 أو اتباع   - التي يعبر عنها في القرآن دائما بالعبادة         -ا الغاوون،هو الدينونة للّه وحده      
 .تزيين الشيطان بالخروج على هذه الدينونة

أي إنه لم يكن يلحد في      ..ه سبحانه،ولا صفاته    والشيطان نفسه لم يكن ينكر وجود اللّ      
وهذا هو ما أورده    ..إنما الذي فعله هو الخروج على الدينونة للّه         ! اللّه من ناحية العقيدة   

فـلا قيمـة    .إن الدينونة للّه وحده هي مناط الإسلام      .جهنم هو ومن اتبعه من الغاوين     
واء كان هذا الحكـم خاصـا   وس.لإسلام يدين أصحابه لغير اللّه في حكم من الأحكام  

أو خاصا  .أو خاصا بالشرائع والقوانين   .أو خاصا بالشعائر والمناسك   .بالاعتقاد والتصور 

                                                 
 ]١١٢٣ص [ علي بن نايف الشحود - ت- في ظلال القرآن للسيد قطب - ٢٤٢



 ٤٤١

والدينونة فيه لغير اللّه هي     .الدينونة فيه للّه هي الإسلام    ..فهو سواء   ...بالقيم والموازين   
 .الجاهلية الذاهبة مع الشيطان

 بالاعتقـاد والشـعائر دون النظـام        ولا يمكن تجزئة هـذه الدينونـة واختصاصـها        
وهي العبادة للّه في معناها اللغـوي وفي معناهـا          .فالدينونة للّه كل لا يتجزأ    .والشرائع

 ٢٤٣!وعليها تدور المعركة الخالدة بين الإنسان والشيطان..الاصطلاحي على السواء 
 

������������ 

                                                 
 ]٢٧٨٩ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب  - ٢٤٣



 ٤٤٢

�������ق�א������.�AאN,h 'ط�وא�@�����0ق�א������.�AאN,h 'ط�وא�@�����0ق�א������.�AאN,h 'ط�وא�@�����0ق�א������.�AאN,h 'ط�وא�@��0
 

للَّه لِيبين لَكُم،ويهدِيكُم سنن الَّذِين مِن قَبلِكُم،ويتوب علَيكُم،واللَّـه         يرِيد ا «:قال تعالى   
 كِيمح لِيملًـا            .عيمِيلُوا مواتِ أَنْ تهونَ الشبِعتي الَّذِين رِيديو،كُملَيع وبتأَنْ ي رِيدي اللَّهو

 ..» أَنْ يخفِّف عنكُم،وخلِق الْإِنسانُ ضعِيفاًيرِيد اللَّه .عظِيماً
 يتلطف مع عباده فيبين لهم حكمة تشريعاته لهم،ويطلعهم على ما           - سبحانه   -إن اللّه   

 وهو يرفعهم إلى    - سبحانه   -إنه يكرمهم   .في المنهج الذي يريده لحيام من خير ويسر       
إنـه  :حكمة ما يشرعه لهم وليقـول لهـم       الأفق الذي يحدثهم فيه،ليبين لهم      .هذا الأفق 

 ..أن يبين لهم :يريد
»   لَكُم نيبلِي اللَّه رِيديريد اللّه ليكشف لكم عن حكمته ويريد لكم أن تروا هـذه            ..» ي

الحكمة،وأن تتدبروها،وأن تقبلوا عليها مفتوحي الأعين والعقول والقلوب فهي ليست          
علة له ولا غاية وأنتم أهل لإدراك حكمتـها         معميات ولا ألغازا وهي ليست تحكما لا        

وهو تكريم للإنسان،يدرك مداه من يحسـون حقيقـة         ..وأهل لبيان هذه الحكمة لكم      
 .الألوهية وحقيقة العبودية،فيدركون مدى هذا التلطف الكريم

»    لِكُمقَب مِن الَّذِين ننس كُمدِيهيمـؤمنين  فهذا المنهج هو منهج اللّه الذي سـنه لل     ..» و
هو منهج  ..وهو منهج ثابت في أصوله،موجد في مبادئه،مطرد في غاياته وأهدافه           .جميعا

ومنهج الأمة الواحدة التي يجمعها موكب الإيمان علـى        .العصبة المؤمنة من قبل ومن بعد     
 .مدار القرون

بذلك يجمع القرآن بين المهتدين إلى اللّه في كل زمان ومكان ويكشف عن وحدة منهج               
ه في كل زمان ومكان ويربط بين الجماعة المسلمة والموكب الإيمـاني الموصـول،في              اللّ

وهي لفتة تشعر المسلم بحقيقة أصله وأمته ومنهجـه وطريقـه           .الطريق اللاحب الطويل  
إنه من هذه الأمة المؤمنة باللّه،تجمعها آصرة المنهج الإلهي،علـى اخـتلاف الزمـان              ..

ن وتربطها سنة اللّه المرسـومة للمـؤمنين في كـل           والمكان،واختلاف الأوطان والألوا  
 .جيل،ومن كل قبيل



 ٤٤٣

» كُملَيع وبتييبين لكـم ويهـديكم سـنن الـذين مـن            - سبحانه   -فهو  ..» و 
ليمهد لكـم   .ليأخذ بيدكم إلى التوبة من الزلل،والتوبة من المعصية       ...قبلكم،ليرحمكم  

 ..الطريق،ويعينكم على السير فيه 
ومن العلم والحكمة   .فعن العلم والحكمة تصدر هذه التشريعات     ...» يم حكِيم واللَّه علِ «

والعلـم بمـا يصـلح لكـم ومـا          .العلم بنفوسكم وأحوالكم  .تجيء هذه التوجيهات  
واللَّه يرِيد أَنْ يتوب    «...والحكمة في طبيعة المنهج وفي تطبيقاته على السواء         .يصلحكم

  الَّذِين رِيديو كُملَيظِيماً      علًا عيمِيلُوا مواتِ أَنْ تهونَ الشبِعتوتكشف الآية الواحدة   ..»  ي
القصيرة عن حقيقة ما يريده اللّه للناس بمنهجه وطريقته،وحقيقة ما يريده ـم الـذين               

 وكل من يحيد عن منهج اللّه إنمـا يتبـع           -يتبعون الشهوات،ويحيدون عن منهج اللّه      
والالتزام ،وكل ما عداه    الاستقامة   إلا منهج واحد هو الجد و       فليس هنالك  -الشهوات  

فمـاذا يريـد اللّـه      .إن هو إلا هوى يتبع،وشهوة تطاع،وانحراف وفسوق وضـلال        
يريـد أن  .بالناس،حين يبين لهم منهجه،ويشرع لهم سنته؟ إنه يريد أن يتـوب علـيهم    

 .يهديهم
 المرتقـى الصـاعد إلى القمـة        يريد أن يعينهم على التسامي في     .يريد أن يجنبهم المزالق   

 .السامقة
وماذا يريد الذين يتبعون الشهوات،ويزينون للناس منابع ومذاهب لم يأذن ا اللّـه،ولم             

 يشرعها لعباده؟
إم يريدون لهم أن يميلوا ميلا عظيما عن المنهج الراشد،والمرتقى الصـاعد والطريـق              

 .المستقيم
ميدان تنظيم الأسـرة وتطهـير      :يات السابقة وفي هذا الميدان الخاص الذي تواجهه الآ      

اتمع وتحديد الصورة النظيفة الوحيدة،التي يحب اللّه أن يلتقي عليها الرجال والنسـاء             
في هذا الميـدان    ..وتحريم ما عداها من الصور،وتبشيعها وتقبيحها في القلوب والعيون          

 شهوات؟الخاص ما الذي يريده اللّه وما الذي يريده الذين يتبعون ال



 ٤٤٤

وفيهـا إرادة التنظـيم،وإرادة     .فأما ما يريده اللّه فقد بينته الآيات السابقة في السـورة          
 .التطهير،وإرادة التيسير،وإرادة الخير بالجماعة المسلمة على كل حال

ديـني،أو  :وأما ما يريده الذين يتبعون الشهوات فهو أن يطلقوا الغرائز من كل عقـال             
 أن ينطلق السعار الجنسي المحمـوم بـلا حـاجز ولا            يريدون..اجتماعي   أخلاقي،أو

السعار المحموم الذي لا يقر معـه قلـب،ولا يسـكن معـه             .كابح،من أي لون كان   
يريدون أن يعود   .عصب،ولا يطمئن معه بيت،ولا يسلم معه عرض،ولا تقوم معه أسرة         

ط القـوة   الآدميون قطعانا من البهائم،يترو فيها الذكران على الإناث بلا ضابط إلا ضاب           
كل هذا الدمار،وكل هذا الفساد،وكل هذا الشـر باسـم          ! أو الحيلة أو مطلق الوسيلة    

وهذا هو الميل   !  ليست سوى اسم آخر للشهوة والتروة      - في هذا الوضع     -الحرية،وهي  
العظيم الذي يحذر اللّه المؤمنين إياه،وهو يحذرهم مـا يريـده لهـم الـذين يتبعـون                 

جهدهم لرد اتمع المسلم إلى الجاهلية في هـذا اـال           وقد كانوا يبذلون    .الشهوات
وهو ذاته ما تريده    .الأخلاقي،الذي تفوقوا فيه وتفردوا بفعل المنهج الإلهي القويم النظيف        

اليوم الأقلام الهابطة والأجهزة الموجهة لتحطيم ما بقي من الحـواجز في اتمـع دون               
ج اللّه،حين تقره العصبة المؤمنة في الأرض       الانطلاق البهيمي،الذي لا عاصم منه،إلا منه     

 .إن شاء اللّه
واللمسة الأخيرة في التعقيب تتولى بيان رحمة اللّه بضعف الإنسان،فيما يشرعه له مـن              

 .منهج وأحكام
والتخفيف عنه ممن يعلم ضعفه،ومراعاة اليسر فيما يشرع له،ونفي الحـرج والمشـقة             

 .والضرر والضرار
 ..»  يخفِّف عنكُم،وخلِق الْإِنسانُ ضعِيفاًيرِيد اللَّه أَنْ«

فأما في هذا اال الذي تستهدفه الآيات السابقة،وما فيها مـن تشـريعات وأحكـام               
وتوجيهات،فإرادة التخفيف واضحة تتمثل في الاعتـراف بـدوافع الفطـرة،وتنظيم           

،وفي الجو الطاهر النظيف    الاستجابة لها وتصريف طاقتها في اال الطيب المأمون المثمر        



 ٤٤٥

الرفيع دون أن يكلف اللّه عباده عنتا في كبتها حتى المشقة والفتنـة ودون أن يطلقهـم    
 .كذلك ينحدرون في الاستجابة لها بغير حد ولا قيد

وأما في اال العام الذي يمثله المنهج الإلهي لحياة البشر كلها فإرادة التخفيـف تبـدو                
 الإنسان،وطاقته،وحاجاته الحقيقية وإطلاق كـل طاقاتـه        كذلك واضحة بمراعاة فطرة   

وكثيرون يحسبون أن التقيد    ! ووضع السياج الذي يقيها التبدد وسوء الاستعمال      .البانية
والانطلاق مع الذين يتبعـون     . شاق مجهد  - وبخاصة في علاقات الجنسين      -بمنهج اللّه   

من كل قيد وتحري اللذة     فإطلاق الشهوات   ...وهذا وهم كبير    ! الشهوات ميسر مريح  
الذي لا مكان له إذا كانـت       » الواجب« في كل تصرف وإقصاء      - واللذة وحدها    -

اللذة وحدها هي الحكم الأول والأخير وقصر الغاية من التقاء الجنسين في عالم الإنسان              
على ما يطلب من مثل هذا الالتقاء في عالم البهائم والتجرد في علاقات الجنسين مـن                

إن هذه كلـها تبـدو يسـرا وراحـة          ..أخلاقي،ومن كل التزام  اجتماعي      كل قيد   
 بـل في  -وعقابيلها في حياة اتمـع  .ولكنها في حقيقتها مشقة وجهد وثقلة   .وانطلاقا

 .. عقابيل مؤذية مدمرة ماحقة -حياة كل فرد 
ياء من قيود الدين والأخلاق والح    » !تحررت«والنظر إلى الواقع في حياة اتمعات التي        

لقـد كانـت   ! لو كانت هنالك قلوب.في هذه العلاقة،يكفي لإلقاء الرعب في القلوب  
حطـم  .فوضى العلاقات الجنسية هي المعول الأول الذي حطم الحضـارات القديمـة           

وهذه الفوضـى   .الحضارة الإغريقية وحطم الحضارة الرومانية وحطم الحضارة الفارسية       
ية الراهنة وقد ظهرت آثار التحطيم شبه كاملة        ذاا هي التي أخذت تحطم الحضارة الغرب      

وبدأت هذه الآثار تظهـر في أمريكـا         في ايارات فرنسا التي سبقت في هذه الفوضى       
 .والسويد وانجلترا،وغيرها من دول الحضارة الحديثة

وقد ظهرت آثار هذه الفوضى في فرنسا مبكرة،مما جعلها تركع على أقدامها في كـل               
 إلى اليوم،وهي في طريقها إلى الايار التام،كما تـدل          ١٨٧٠ حرب خاضتها منذ سنة   

وهذه بعض الأمارات التي أخذت تبدو واضحة من بعد الحرب العالميـة            .جميع الشواهد 
 :الأولى



 ٤٤٦

اضـمحلال قـواهم    :إن أول ما قد جر على الفرنسيين تمكـن الشـهوات منـهم            «
 قد أو هن أعصام وتعبـد       فإن الهياج الدائم  .الجسدية،وتدرجها إلى الضعف يوما فيوما    

الشهوات يكاد يأتي على قوة صبرهم وجلدهم وطغيان الأمراض السرية قد أجحـف             
فمن أوائل القرن العشرين لا يزال حكام الجيش الفرنسـي يخفضـون مـن              .بصحتهم

مستوى القوة والصحة البدنية المطلوب في المتطوعة للجند الفرنسي،على فترة كل بضع            
ن الوافين بالمستوى السابق من القوة والصحة لا يزال يقل وينـدر            لأن عدد الشبا  .سنين

 في الصحة   -وهذا مقياس أمين،يدلنا كدلالة مقياس الحرارة       ..في الأمة على مسير الأيام      
ومـن أهـم    .٢٤٤ على كيفية اضمحلال القوى الجسدية في الأمة الفرنسية        -والتدقيق  

ل على ذلك أن كان عدد الجنـود        يد.الأمراض السرية الفتاكة  :عوامل هذا الاضمحلال  
الذين اضطرت الحكومة إلى أن تعفيهم من العمل،وتبعـث ـم إلى المستشـفيات،في              
السنتين الأوليين من سني الحرب العالمية الأولى،لكوم مصابين بمرض الزهري،خمسـة           

 جنـديا في آن واحـد في ثكنـة          ٢٤٢وابتلي ـذا المـرض وحـده        .وسبعين ألفا 
 بجانب  - حال هذه الأمة البائسة في الوقت الذي كانت فيه           -اللّه   ب -وتصور  .متوسطة

 في المضيق الحرج بين الحياة والموت،فكانت أحوج ما تكون إلى مجاهدة كل واحـد               -
وكان كل فرنك من ثروا مما يضن بـه ويـوفر           .من أبنائها المحاربين لسلامتها وبقائها    

قوة والوقت وسائر الأدوات والوسائل     وكانت الحال تدعو إلى بذل أكثر ما يمكن من ال         
 .في سبيل الدفاع

 أبناؤها الشباب الذين تعطل آلاف منهم عن أعمال الدفاع،من          - بجانب آخر    -وكان  
جراء انغماسهم في اللذات وما كفى أمتهم ذلك خسرانا،بل ضيعوا جانبا مـن ثـروة               

 .الأمة ووسائلها في علاجهم،في تلك الأوضاع الحرجة

                                                 
وسنة اللّه لا .مثل ذلك يقع الآن في أمريكا حيث لا يصلح للجندية ستة من كل سبعة ممن هم في سن التجنيد         - ٢٤٤

 .تتخلف



 ٤٤٧

إنه يموت في فرنسا ثلاثـون ألـف        :رنسي نطاسي يدعى الدكتور ليريه    يقول طبيب ف  «
وهذا المـرض هـو أفتـك    .نسمة بالزهري،وما يتبعه من الأمراض الكثيرة في كل سنة        

 .»الدق«الأمراض بالأمة الفرنسية بعد حمى 
وهذه جريرة مرض واحد من الأمراض السرية التي فيها عدا هذا أمراض كثيرة أخـرى               

«٢٤٥. 
ذلـك أن سـهولة تلبيـة الميـل         :فرنسية يتناقص تعدادها بشـكل خطـير      والأمة ال 

الجنسي،وفوضى العلاقات الجنسية والتخلص من الأجنة والمواليد،لا تدع مجالا لتكوين          
الأسرة،ولا لاستقرارها ولا لاحتمال تبعة الأطفال الذين يولدون من الالتقاء الجنسـي            

 .حرج فرنسا منحدرة إلى الهاويةومن ثم يقل الزواج،ويقل التناسل،وتتد.العابر
سبعة أو ثمانية في الألف هو معدل الرجال والنسـاء الـذين يتزوجـون في فرنسـا                 «

ثم .ولك أن تقدر من هذا المعدل المنخفض كثرة النفوس التي لا تتزوج من أهاليها             .اليوم
 هذا الترر القليل من الذين يعقدون الزواج،قل فيهم من ينوون به التحصـن والتـزام                

حتى إنه كثيرا ما    .المعيشة البرة الصالحة بل هم يقصدون به كل غرض سوى هذا الغرض           
! يكون من مقاصد زواجهم أن يحللوا به الولد النغل الذي قد ولدته أمه قبـل النكـاح       

من العادة الجارية في طبقة العـاملين في  :»بول بيورو «فقد كتب   ! ولدا شرعيا  ويتخذوه
 من خدا ميثاقا قبل أن يعقد بينهما النكـاح،أن الرجـل            فرنسا أن المرأة منهم تأخذ    

 .سيتخذ ولدها الذي ولدته قبل النكاح ولدا شرعيا له
إنني كنت قد آذنت بعلي عـن       :فصرحت! وجاءت امرأة في محكمة الحقوق بمدينة سين      

النكاح بأني لا أقصد بالزواج إلا استحلال الأولاد الذين ولدم نتيجة اتصالي به قبـل               
وأما أن أعاشره وأعيش معه كزوجة،فما كان في نيتي عند ذاك،ولا هو في نيتي              .كاحالن

ولذلك اعتزلت زوجي في أصيل اليوم الذي تم فيه زواجنا،ولم ألتق بـه إلى هـذا                .الآن
 .اليوم،لأني كنت لا أنوي قط أن أعاشره معاشرة زوجية

                                                 
 .١١٤ - ١١٣أبي الأعلى المودودي أمير الجماعة الإسلامية بباكستان ص  كتاب الحجاب للسيد  - ٢٤٥



 ٤٤٨

يريدون بعقد النكـاح    إن عامة الشباب    :قال عميد كلية شهيرة في باريس لبول بيورد       «
ذلك أم يظلون مدة عشر سنين أو أكثر يهيمون في أودية           .استخدام بغي في بيتهم أيضا    

ثم يأتي عليهم حين من دهرهم يملـون تلـك الحيـاة الشـريدة     .الفجور أحرارا طلقاء 
المتقلقلة،فيتزوجون بامرأة بعينها،حتى يجمعوا بين هدوء البيت وسكينته،ولذة المخادنـة          

 .٢٤٦»خارج البيت الحرة 
وهكذا هزمت في كل حرب خاضتها،وهكذا تتـوارى عـن          .وهكذا تدهورت فرنسا  

حتى تحق سنة اللّه التي لا تتخلـف      .مسرح الحضارة ثم عن مسرح الوجود يوما بعد يوم        
أما في الـدول    ! بالقياس إلى تعجل الإنسان   ! وإن بدت بطيئة الدوران في بعض الأحيان      

 لم تظهر فيها آثار الدمار واضحة بعد،فهذه نماذج مما يجـري            التي لا تزال تبدو فتية،أو    
 :فيها

حريـة الحـب في     «بعد أن يتحـدث عـن       ..يقول صحفي ممن زاروا السويد حديثا       
  في مجتمعهـا الاشـتراكي   الاجتماعيـة  السويد،وعن الرخـاء المادي،والضـمانات    

 :النموذجي
الاقتصادي الممتاز وأن نزيل    إذا كانت أقصى أحلامنا أن نحقق للشعب هذا المستوي           «

الفوارق بين الطبقات ذا الاتجاه الاشتراكي الناجح وأن نؤمن المواطن ضد كـل مـا               
إذا وصلنا إلى هذا الحلـم      ..يستطيع أي عقل أن يتصوره من أنواع العقبات في الحياة           

فهل نرضـى نتائجـه     ..البهيج الذي نسعى بكل قوانا وإمكانياتنا إلى تحقيقه في مصر           
» حريـة الحـب   «لأخرى؟ هل نقبل الجانب الأسود من هذا اتمع المثالي؟ هل نقبل            ا

 وآثارها الخطيرة على كيان الأسرة؟
مع وجود كل هذه المشجعات علـى الاسـتقرار في          «  »...دعونا نتحدث بالأرقام    «

مـع  ! ..الحياة،وتكوين أسرة،فإن الخط البياني لعدد سكان السويد يميل إلى الانقـراض          
د الدولة التي تكفل للفتاة إعانة زواج ثم تكفل لطفلها الحياة اانية حتى يتخرج في               وجو

يقابـل  «! الجامعة،فإن الأسرة السويدية في الطريق إلى عدم إنجاب أطفال على الإطلاق          

                                                 
  .١١٧ - ١١٥المصدر السابق  - ٢٤٦



 ٤٤٩

وارتفاع مستمر في نسبة عـدد المواليـد غـير    .هذا انخفاض مستمر في نسبة المتزوجين 
شرين في المائة من البالغين الأولاد والبنـات لا يتزوجـون           مع ملاحظة أن ع   .الشرعبين

 .أبدا
كانت نسبة  .١٨٧٠وبدأ معه اتمع الاشتراكي في السويد عام        .لقد بدأ عهد التصنيع   «

 في المائة،وارتفعت هذه النسبة في عـام        ٧ في ذلك العام     - غير المتزوجات    -الأمهات  
ولكنـها ولا شـك     . أعثر عليهـا   والاحصاءات بعد ذلك لم   . في المائة  ١٦ إلى   ١٩٢٠

 .مستمرة في الزيادة
في السويد،فتبين منها   » الحب الحر «وقد أجرت المعاهد العلمية عدة استفسارات عن        «

والفتاة في سن الخامسة    .علاقاته الجنسية بدون زواج في سن الثامنة عشرة        أن الرجل تبدأ  
وإذا أردنـا   «! ات جنسية  سنة لهم علاق   ٢١ في المائة من الشبان في سن        ٩٥وأن  .عشرة

 في المائة مـن هـذه العلاقـات         ٧إن  :تفصيلات تقنع المطالبين بحرية الحب،فإننا نقول     
 في المائة منها مع صديقات      ٥٨و!  في المائة منها مع حبيبات     ٣٥الجنسية مع خطيبات،و  

وجدنا .وإذا سجلنا النسب عن علاقة المرأة الجنسية بالرجل قبل سن العشرين        «! عابرات
 في  ٦٤و!  في المائة منها مع خطيـب      ٢٧و. في المائة من هذه العلاقات مع أزواج       ٣أن  

 في المائة من نساء السـويد       ٨٠إن  :وتقول الأبحاث العلمية  «! المائة منها مع صديق عابر    
وأدت حرية  «!  في المائة بقين بلا زواج     ٢٠مارسن علاقات جنسية كاملة قبل الزواج و      

مـع زيـادة عـدد      . المتأخر،وإلى الخطبة الطويلة الأجل    الحب بطبيعة الحال إلى الزواج    
 .الأطفال غير الشرعيين كما قلت

إن أهل السويد يـدافعون عـن       ..والنتيجة الطبيعية بعد ذلك أن يزيد تفكك الأسرة         «
إن اتمع السويدي ينظر نظـرة احتقـار إلى الخيانـة بعـد             :بقولهم» حرية الحب «

ولكنهم لا يستطيعون الدفاع    ! صحيح لا ننكره  وهذا  ! الزواج،كأي مجتمع متمدن آخر   
 .ثم الزيادة المروعة في نسبة الطلاق.عن الاتجاه إلى انقراض النسل

إن طلاقا واحدا يحدث بين كـل       .إن نسبة الطلاق في السويد هي أكبر نسبة في العالم         «
  الاجتماعيـة  ست أو سبع زيجات،طبقا للإحصاءات الـتي أعـدا وزارة الشـؤون             



 ٤٥٠

 كان يحـدث    ١٩٢٥في عام   ..والنسبة بدأت صغيرة،وهي مستمرة في الزيادة       .بالسويد
 في عـام    ١٠٤ ارتفع هـذا الـرقم إلى        - ألف من السكان     ١٠٠ طلاقا بين كل     ٢٦

 .١٩٥٤ في عام ١١٤،ثم ارتفع إلى ١٩٥٢
 في المائة من الزيجات تتم اضطرارا تحت ضغط الظروف،بعـد أن            ٣٠وسبب ذلك أن    «

 .تحمل الفتاة
ويشجع على الطلاق   .لا يدوم بطبيعة الحال كالزواج العادي     » الضرورة«اج بحكم   والزو

أن القانون السويدي لا يضع أية عقبة أمام الطلاق إذا قرر الزوجـان أمـا يريـدان                 
فإن أي سبب بسيط يقدمه،يمكن     .فالأمر سهل جدا،وإذا طلب أحدهما الطلاق     .الطلاق

فهناك حرية أخـرى    ..ب مكفولة في السويد     وإذا كانت حرية الح   «! أن يتم به الطلاق   
لقد انتشـرت في السـويد      ! إا حرية عدم الإيمان باللّه    ..يتمتع ا غالبية أهل السويد      

وهذه الظاهرة تسـود التـرويج      .الحركات التحررية من سلطان الكنيسة على الإطلاق      
يبثوا في عقول   المدرسون في المدارس والمعاهد يدافعون عن هذه الحرية و        .والدنمرك أيضا 

 .النشء والشباب
وهذه ظاهرة جديدة دد الجيل الجديد في السويد وبـاقي          ..والجيل الجديد ينحرف    «

إن افتقادهم للإيمان يجرفهم إلى الانحراف،وإلى الإدمان على المخدرات         .دول اسكندنافيا 
أي مـا   . ألفا ١٧٥وقد قدر عدد أطفال العائلات التي لها أب مدمن بحوالي           ..والخمور  

 . في المائة من مجموع أطفال العائلات كلها١٠يوازي 
إن من يقبض عليهم البوليس السـويدي       ..وإقبال المراهقين على إدمان الخمر يتضاعف       
 يوازي ثلاثة أمثال عدد المقبـوض  ١٧ و١٥في حالة سكر شديد من المراهقين بين سن     

ين والمراهقات تسير مـن     وعادة الشرب بين المراهق   . عاما ١٥عليهم بنفس السبب منذ     
 .ويتبع ذلك حقيقة رهيبة..سيىء إلى أسوأ 

ويقول ! إن عشر الذين يصلون إلى سن البلوغ في السويد يتعرضون لاضطرابات عقلية           «
 :أطباء السويد



 ٤٥١

ولا . في المائة من مرضاهم يعانون من اضطرابات عقلية تلازم أمراضهم الجسدية           ٥٠إن  
 عدم الإيمان سيضاعف هذه الانحرافات النفسية،ويزيد       بحرية شك أن التمادي في التمتع    
 »...ويقرم إلى هوة انقراض النسل .من دواعي تفكك الأسرة

والأمة الأمريكية في عنفواا   .ونذر السوء تتوالى  .والحال في أمريكا لا تقل عن هذه الحال       
 ـ           .لا تتلفت للنذر   رواء ولكن عوامل التدمير تعمل في كياا،على الرغم مـن هـذا ال

الظاهري وتعمل بسرعة،مما يشي بسرعة الدمار الداخلي على الرغم من كل الظـواهر             
لقد وجد الذين يبيعون أسرار أمريكا وبريطانيا العسـكرية لأعـدائهم،لا           !!! الخارجية

ولكن لأن م شذوذا جنسيا،ناشئا من آثار الفوضى الجنسـية          .لأم في حاجة إلى المال    
 .السائدة في اتمع

ل سنوات وضع البوليس الأمريكي يده على عصابة ضخمة ذات فـروع في مـدن            وقب
 مهمتـها مسـاعدة     - أي من قمة الطبقة المثقفـة        -مؤلفة من المحامين والأطباء     .شتى

الأزواج والزوجات على الطلاق بإيجاد الزوج أو الزوجة في حالة تلبس بالزنا،وذلـك             
ومن ثم يسـتطيع  ! قبول توقيع الطلاقلأن بعض الولايات لا تزال تشترط هذا الشرط ل  

الطرف الكاره أن يرفع دعوى على شريكه بعد ضبطه عـن طريـق هـذه العصـابة               
كذلك من المعروف أن هناك مكاتـب مهمتـها         ! متلبسا،وهي التي أوقعته في حبائلها    

وذلـك في مجتمـع لا      ! البحث عن الزوجات الهاربات والبحث عن الأزواج الهاربين       
! إن كان سيعود فيجد زوجته في الدار أم يجدها قد طارت مع عشيق            يدري فيه الزوج    

ولا تدري الزوجة إن كان زوجها الذي خرج في الصباح سيعود إليهـا أم سـتخطفه                
مجتمع تعيش البيوت فيه في مثل هذا القلق الـذي لا           ! أخرى أجمل منها أو أشد جاذبية     

دة أن ستة من كل سبعة مـن        وأخيرا يعلن رئيس الولايات المتح    !!! يدع عصبا يستريح  
 .شباب أمريكا لم يعودوا يصلحون للجندية بسبب الانحلال الخلقي الذي يعيشون فيه

 :وقد كتبت إحدى الات الأمريكية منذ أكثر من ربع قرن تقول
وهي جميعها في تسعير سـعير لأهـل        .عوامل شيطانية ثلاثة يحيط ثالوثها بدنيانا اليوم      «

 :الأرض،أولها



 ٤٥٢

) الأولى(فاحش الخليع الذي لا يفتأ يزداد في وقاحة ورواجه بعد الحرب العالمية           الأدب ال 
 .بسرعة عجيبة

والثاني الأفلام السينمائية التي لا تذكي في الناس عواطف الحب الشهواني فحسـب،بل             
والثالث انحطاط المستوي الخلقي في عامـة النسـاء،الذي         .تلقنهم دروسا عملية في بابه    

ن،بل في عريهن،وفي إكثارهن من التدخين،واختلاطهن بالرجال بـلا         يظهر في ملابسه  
ولا بـد أن  .هذه المفاسد الثلاث فينا إلى الزيادة والانتشار بتوالي الأيام..قيد ولا التزام      

فإن نحن لم نحـد     .يكون مآلها زوال الحضارة والاجتماع النصرانيين وفناءهما آخر الأمر        
يخنا مشاا لتاريخ الرومان،ومن تـبعهم مـن سـائر          من طغياا،فلا جرم أن يأتي تار     

الأمم،الذين قد أوردهم هذا الاتباع للأهواء والشهوات موارد الهلكة والفنـاء،مع مـا             
 .٢٤٧»كانوا فيه من خمر ونساء،أو مشاغل رقص ولهو وغناء

والذي حدث أن أمريكا لم تحد من طغيان هذه العوامل الثلاثة،بل استسلمت لها تمامـا               
ويكتب صحفي آخر عن موجة انحراف      ! ضي في الطريق الذي سار فيه الرومان      وهي تم 

 !الشباب في أمريكا وبريطانيا وفرنسا،ليهون من انحلال شبابنا
وأعلـن  .انتشرت موجة الإجرام بين المراهقين والمراهقات من شباب أمريكـا         «: يقول

نامج الإصلاح  حاكم ولاية نيويورك،أنه سوف يجعل علاج هذا الانحراف على رأس بر          
 :الذي يقوم به في الولاية

» إلخ..التهذيبية والأندية الرياضية    » الإصلاحيات«وعمد الحاكم إلى إنشاء المزارع و      «
 التي انتشرت بصفة خاصة بين طلبـة  -ولكنه أعلن أن علاج الإدمان على المخدرات     «

وأنه يترك أمره    لا يدخل في برنامجه،    -! وطالبات الجامعات ومنها الحشيش والكوكايين    
وأما في انجلترا فقد كثرت في العامين الأخيرين جرائم الاعتـداء           «! للسلطات الصحية 

وفي معظم الحالات كان المعتدي     .على النساء وعلى الفتيات الصغيرات في طرق الريف       
وفي بعضها كان ارم يعمد إلى خنق الفتاة أو الطفلـة،وتركها           .أو ارم غلاما مراهقا   

 .ة،حتى لا تفشي سره،أو تتعرف عليه،إذا عرضه عليها رجال البوليسجثة هامد

                                                 
 .١٢٩،١٣٠نقلا عن كتاب الحجاب للمودودي ص  - ٢٤٧



 ٤٥٣

ومنذ شهرين اثنين كان شيخ عجوز في طريقه إلى القرية،عند ما أبصر على جانـب               «
 .. غلاما يضاجع فتاة - وتحت شجرة -الطريق 

إن ما يفعله لا يجوز     :واقترب الشيخ منهما،ووكز الغلام بعصاه وزجره ووبخه،وقال له       «
ووقـع  ...وض الفتى،وركل الشيخ بكل قوته في بطنـه         «! ابه في الطريق العام   ارتك

 .الشيخ
وكـان  «! واستمر يركله بقسوة حتى شم الرأس   ...وهنا ركله الفتى في رأسه بحذائه       «

وقد قررت لجنة الأربعـة  » !الغلام في الخامسة عشرة،والفتاة في الثالثة عشرة من عمرها 
 في المائـة مـن الشـعب    ٩٠بمراقبة حالة البلاد الخلقيـة أن       عشر الأمريكية التي تعنى     

وذلك قبل وجود المركبات الحديثة مـن       (الأمريكي مصابون بالأمراض السرية الفتاكة      
وكتب القاضي لندسـي بمدينـة      !) مضادات الحيويات كالبنسلين والاستريبتومايسين   

لعـالم العـالمي    وكتب الطبيب ا  ! أنه من كل حالتي زواج تعرض قضية طلاق       » دنفر«
 :»الإنسان ذلك اهول«:ألكسيس كاريل في كتابه

بالرغم من أننا بسبيل القضاء على إسهال الأطفـال والسـل والـدفتريا والحمـى                «
فهناك عدد كبير من أمـراض      .إلخ فقد حلت محلها أمراض الفساد والانحلال      .التيفودية

كا يزيد عدد اانين الـذين      ففي بعض ولايات أمري   ...الجهاز العصبي والقوى العقلية     
يوجدون في المصحات علـى عـدد المرضـى الموجـودين في جميـع المستشـفيات                

وكالجنون،فإن الاضطرابات العصبية وضـعف القـوى العقليـة آخـذ في            .الأخرى
إن الفساد  ..وهي أكثر العناصر نشاطا في جلب التعاسة للأفراد،وتحطيم الأسر          .الازدياد

الحضارة من الأمراض المعدية،التي قصـر علمـاء الصـحة          العقلي أكثر خطورة على     
 ..» !والأطباء اهتمامهم عليها حتى الآن

هذا طرف مما تتكلفه البشرية الضالة،في جاهليتها الحديثة،من جـراء طاعتـها للـذين              
المنهج الملحوظ فيه اليسـر  .يتبعون الشهوات ولا يريدون أن يفيئوا إلى منهج اللّه للحياة         

 الإنسان الضعيف وصيانته من نزواته،وحمايته من شـهواته،وهدايته إلى          والتخفيف على 
واللَّه يرِيد أَنْ يتوب علَـيكُم  «:الطريق الآمن،والوصول به إلى التوبة والصلاح والطهارة   



 ٤٥٤

وخلِق    يخفِّف عنكُم  يرِيد اللَّه أَنْ  .ويرِيد الَّذِين يتبِعونَ الشهواتِ أَنْ تمِيلُوا ميلًا عظِيماً       
 .٢٤٨»الْإِنسانُ ضعِيفاً

 
�������������� 

                                                 
 ]٩٥٨ص [ علي بن نايف الشحود - ت-في ظلال القرآن للسيد قطب - ٢٤٨



 ٤٥٥

����א���Oس�א�3'مא���Oس�א�3'مא���Oس�א�3'مא���Oس�א�3'م
 

 ٣.............................مفرق الطريق بين التوحيد الكامل وبين الغبش الذي يعتريه
 ٧............................مفرق الطريق بين العبوية الخالصة الله تعالى وبين عبودية غيره

 ٩...............مفرق الطريق بين الصراط المستقيم وبين صراط المغضوب عليهم والضالين
 ١٩................................مفرق الطريق بين العبودية للّه وحده والعبودية للهوى
 ٢٦................................الإيمان بالغيب هو مفرق الطريق بين الإنسان والحيوان

 ٣٣.......................ين من يعمل للدنيا والآخرة وبين من يعمل للدنيامفرق الطريق ب
 ٣٥.....................................مفرق الطريق بين هداية القرآن وهداية الشيطان

 ٤١.................................. وبين من ينقضهمفرق الطريق بين من يلتزم بعهد االله
 ٤٣...............................مفرق الطريق بين فقه الحركة والحياة وبين فقه الأوراق

 ٦٩...............لا يعرف ذلكمفرق الطريق بين من يدرك سمة الواقعية الحركية وبين من 
 ٧٢..............................................مفرق الطريق بين أهل الجنة وأهل النار

 ٧٤............................مفرق الطريق بين نشأة الأمة المسلمة ونشأة الأمم الأخرى
 ٧٨..................................................مفرق الطريق بين السعادة والشقاء

 ٨٢........................................مفرق الطريق بين عقيدة المسلم وسائر العقائد
 ٨٨......................................مفرق الطريق بين طاعة ورسوله وبين معصيتهما

 ٩١....................................................مفرق الطريق بين الكفر والإيمان
 ١٠٢................................................مفرق الطريق بين الجاهلية والإسلام

 ١٢٣...................................مفرق الطريق بين التربية الربانية والتربية الجاهلية
 ١٣١..............................مفرق الطريق بين  القتال في سبيل االله وسبيل الشيطان

 ١٣٣.....................مفرق الطريق بين تحمل المؤمنين لمصاعب الجهاد وتحمل الكافرين
 ١٣٦..............................مفرق الطريق بين العمل الذي يرضي االله والذي يغضبه

 ١٣٨........................مفرق الطريق بين من يعبد االله حق العبادة وبين من يعبد غيره
 ١٤١....................................................مفرق الطريق بين الحق والباطل

 ١٥٣................يق بين الاعتبار بالسنن الكونية والشرعية وبين التكذيب امفرق الطر
 ١٥٦...................مفرق الطريق بين الاعتماد على االله وحده وبين الاعتماد على غيره



 ٤٥٦

 ١٥٩...................فرق الطريق بين انتصار الباطل في جولة وانتصار الحق في جولاتم
 ١٦٦....................مفرق الطريق بين من يعرف الحق ويقره وبين من يعرفه ويجحد به

 ١٧١........................................فرق الطريق بين منهج االله ومناهج الجاهليةم
 ١٨٥..................................مفرق الطريق بين موالاة المؤمنين وموالاة الكافرين

 ٢١٧...........................ان وقلوب أهل الشيطانمفرق الطريق بين قلوب أهل الإيم
 ٢٢٣.....................................مفرق الطريق بين سبيل المؤمنين وسبيل ارمين

 ٢٢٨.............................مفرق الطريق بين الطريق بين أولي الألباب وبين العميان
 ٢٣١.......مفرق الطريق بين حفظ االله تعالى للقرآن الكريم وحفظ الناس للكتب السماوية

 ٢٣٤.................... المفسدينمفرق الطريق بين وراثة الأرض للصالحين وبين  استيلاء
 ٢٤٢.....................................مفرق الطريق بين نظرة الكفار والمؤمنين للحياة

 ٢٥٢...................................مفرق الطريق بين من يأمن مكر االله وبين من يخافه
 ٢٥٨..مفرق الطريق بين من يعتبر الجهاد لإعلاء كلمة االله وبين من يعتبره للدفاع عن النفس

 ٢٦٧.......... سبيل الشيطانمفرق الطريق بين من ينفق ماله في سبيل االله وبين من ينفقه في
 ٢٧١.............................مفرق الطريق بين من يبيع نفسه الله وبين من يبيعها لغيره
 ٢٧٩.............................مفرق الطريق بين من يصدق بالوحي وبين من لا يصدقه

 ٢٨٣..........................مفرق الطريق بين التصور الإسلامي وبين تصورات الجاهلية
 ٢٩٤..............................مفرق الطريق بين الدينونة الله وحده وبين الدينونة لغيره

 ٣٠٣.....................................مفرق الطريق بين دعوة الأنبياء ودعاوى غيرهم
 ٣١٨............................مفرق الطريق بين ثمرات الإيمان في الدارين وثمرات الكفر

 ٣٢١.........................................مفرق الطريق في الصراع بين الحق والباطل
 ٣٢٦.............................مفرق الطريق بين الاعتبار في السنن الكونية وبين إهمالها

 ٣٤٢................................................مفرق الطريق بين الإمهال والإهمال
 ٣٤٥.........مفرق الطريق بين من يسلم ابتغاء مرضاة االله وبين من يسلم لعرض من الدنيا

 ٣٥٢..............................................ين دين االله ودين الملكمفرق الطريق ب
 ٣٥٥...................................مفرق الطريق بين الاتجاه المحيي وبين الاتجاه المميت

 ٣٥٨................................همفرق الطريق بين نظرة الإسلام للإنسان ونظرة غير
 ٣٦٣..............................................مفرق الطريق بين الاستقامة والتسيب



 ٤٥٧

 ٣٦٥.......................مفرق الطريق بين التصور الإسلامي للفن والتصورات الجاهلية
 ٣٦٨...................................................مفرق الطريق بين الإيمان والنفاق

 ٣٧٠....................................مفرق الطريق بين عاقبة المؤمنين وعاقبة الكافرين
 ٣٧١..................................................فرق الطريق بين الهدى والضلالم

 ٣٧٤..............................................مفرق الطريق بين شكر النعم وكفراا
 ٣٧٥................................................مفرق الطريق بين أول العمر وآخره

 ٣٧٧........................... ورسالة الأنبياء السابقين����مفرق الطريق بين رسالة محمد 
 ٣٨٦.........................مفرق الطريق بين السلام في الإسلام وبين الشقاء في الجاهلية

 ٣٩٩...مفرق الطريق بين من يصبرون على مصاعب الطريق وبين من يسقطون على الطريق
 ٤٠٢......................................مفرق الطريق بين كمال الإسلام ونقصان غيره

 ٤٠٩.........................مفرق  الطريق بين الصدع بالحق وبين السكوت على الباطل
 ٤١٤....................................مفرق الطريق بين الإيمان الحقيقي والإيمان المزيف

 ٤١٦............................مفرق الطريق بين التحاكم لدين االله والتحاكم للطاغوت
 ٤٢٣..............................مفرق الطريق بين الثبات على دين االله وبين المداهنة فيه

 ٤٣٢............................................يق بين عوامل النصر والهزيمةمفرق الطر
 ٤٣٧............................................مفرق الطريق بين المؤمنين وبين الشياطين

 ٤٤٢...............................................مفرق الطريق بين الانضباط والتفلت
 
 


