لمملكة العربية السعودية جَامِعة أم القرى طيَّة الدعوة وأصُول الدين الدراسَات العليا فرع الكتاب والسنة



إعث داد محمد بن تحمر بن سيس الم با زمول لنيل درجة الدكور في الشريعة الإيدادية

راشرات فَصَنَيْلَةَ الشَّنَجُ الأَسْتَادَ الدِّحْتُور عَبُراليِّ تَّارِفَتُحُ الدَّحْتُير عَبُراليِ تَّارِفَتُحُ الدَّحْتِير ١٤١٢م - ١٤١٢م

المجكلد الأولب

**حارالهرن** للِنَشِرواليَوْنيع

القرائج أنت وأثرُمُكُ التّفسِيرُ وَالْأَجْ كَامُرُ بسباندالرحم الرحيم



# شُكْرٌ وتقدِيرٌ

الحَمْد لله وحْدَه.

والصَّلاة والسَّلام على من لا نبي بعده.

أمًّا بعد:

فإنّي امتثالاً لقوله ﷺ: «لا يَشْكُر الله مَنْ لا يَشْكُر النَّاس»(١) أسجل هنا شكري وعرفاني بالجميل وتقديري.

أمًّا الشكر فلأستاذي وشيخي المشرف على الرسالة الأستاذ الدكتور فضيلة الشيخ:

### عبد الستار فتح الله سعيد

سلُّمه الله ورعاه

على ما بذله معي من جهد في قراءة الرسالة وإسداء النصح والتوجيه طوال فترة الإشراف، جزاه الله عنى كل خير.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

أخرجه أحمد بن حنبل في المسند (الميمنية) ٢٥٨/٢، ٢٥٩، ٣٠٣، ٣٨٨، ٤٦١، ٤٩١ وأبو داود في كتاب الأدب باب في شكر المعروف حديث رقم: (٤٨١١) والترمذي في كتاب البر والصلة باب ما جاء في الشكر لمن أحسن إليك، حديث رقم: (١٩٥٥)، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

والحديث صححه الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه للمسند ٢٤٦/١٣، وصححه كذلك الشيخ عبد القادر الأرناؤوط في تحقيقه لجامع الأصول لابن الأثر ٢٠/٢٥.

فقد كان ـ ولا أزكي على الله أحداً ـ حريصاً كل الحرص على تجلية الحقائق العلمية، وضرورة إبرازها بصورة جيدة، مع توجيهي إلى دقة العبارة، وسلامة التركيب، وصحة الأسلوب.

كما أسجل هنا تقديري للجهود الكريمة التي تبذلها جامعة أم القرى عامة، وكلية الدعوة وأصول الدين خاصة، لتيسير طريق العلم أمام طلابه، فجزاهم الله خيراً.

ولا يفوتني تسجيل شكري ودعائي لجميع أساتذتي، ومشايخي، الذين أفادوني كثيراً، ولجميع إخواني، وزملائي؛ من أعارني منهم كتاباً، أو أبدى تشجيعاً، فلهم مني كلَّ شكرٍ وتقدير، جزى الله الجميع خيراً.

هذا وأشكر المناقشين الفاضلين:

فضيلة الشيخ الأستاذ الدكتور محمد أحمد يوسف القاسم - من جامعة أم القرى.

وفضيلة الشيخ الأستاذ الدكتور عبد العزيز محمد عثمان ـ من الجامعة الإسلامية.

سلمهما الله ورعاهما، لتفضلهما بمناقشة هذه الرسالة وما أبدياه من توجيه وملاحظات وثناء، أسأل الله أن يجزيهما خير الجزاء إنه سميع مجيب.

وأخيراً، أسأل الله بأنَّ له الحمد لا إله إلا هو الحنَّان المنَّان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام أن يتقبل جميع عملي خالصاً لوجهه الكريم وأن يرزقني القبول إنه سميع عليم.

محمد بازمول

### مفتاح مختصرات ورموز الرسالة

الإبانة = الإبانة عن معانى القراءات، لمكى.

الإتحاف = إتحاف فضلاء البشر للدمياطي.

الإتقان (أبو الفضل) = الإتقان في علوم القرآن للسيوطي تحقيق أبو الفضل إبراهيم.

اه = انتهى.

البدور = البدور الزاهرة لعبد الفتاح القاضي.

البرهان = البرهان في علوم القرآن للزركشي.

ت ۱۲۳هـ = توفي سنة ۱۲۳هـ.

التبصرة = التبصرة في القراءات السبع، لمكي.

ت بغداد = تاريخ بغداد للخطيب البغدادي.

التحبير = تحبير التيسير في القراءات العشر، لابن الجزري.

تفسير الطبري = جامع البيان في تأويل آي القرآن.

تفسير القرطبي = الجامع لأحكام القرآن.

تفسير الطبري (شاكر) = تفسير الطبري بتحقيق أحمد ومحمود شاكر.

التقريب = تقريب التهذيب.

التهذيب = تهذيب التهذيب، كلاهما لابن حجر.

التيسير = التيسير في القراءات السبع للداني.

ج = جزء.

الحرز = حرز الأماني للشاطبي.

السبعة = السبعة في القراءات لابن مجاهد.

ص = صفحة.

طبقات القراء = غاية النهاية في طبقات القراء، لابن الجزري.

الغاية = الغاية في القراءات العشر لابن مهران.

فهرس جامعة الإمام = فهرس المخطوطات والمصورات في جامعة الإمام محمد بن سعود.

ق = قسم.

القلائد = قلائد الفكر، لمحمد القمحاوي، وزميله.

ل = لوحة، وذلك عند العزو إلى مخطوط.

اللطائف = لطائف الإشارات للقسطلاني.

الكشف = الكشف عن وجود القراءات السبع، لمكي.

المبسوط = المبسوط في القراءات العشر لابن مهران.

المرشد = المرشد الوجيز، لابن أبي شامة.

مسند أحمد بن حنبل (البنا) = الفتح الرباني بترتيب مسند أحمد بن حنبل الشيباني للشيخ البنا.

مسند أحمد بن حنبل (شاكر): مسند أحمد بن حنبل تحقيق أحمد شاكر.

المغنى = المغني في توجيه القراءات العشر.

المنجد = منجد المقرئين ومرشد الطالبين لابن الجزري.

النشر = النشر في القراءات العشر.

«...» = في هذا المكان حذف كلام من النص المنقول.

### المقكدمة

إنَّ الحمْدَ للَّهِ نحْمده ونسْتَعِينه ونسْتغفره ونعوذُ باللَّهِ من شرورِ أنفُسنا وسيئاتِ أعمالنا.

منَ يهده اللَّه فلا مُضِلُّ له ومن يُضلل فلا هاديَ له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له.

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا الله حَقَّ تُقَاتِه ولا تَمُوتُنَ إِلا وأَنْتُم مُسْلِمُون ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الذِّي خُلَقَكُمُ مَنْ نَفْسُ وَاحْدَةً وَخُلَقَ مَنْهَا زُوْجَهَا وَبَثَّ مَنْهُمَا رَجَالًا كَثْيُراً ونساء واتقوا الله الذي تسائلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيباً ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتقُوا الله وقُولُوا قُولاً سَدِيداً. يُصْلِح لَكُمُ أَعْمَالُكُم ويغْفِر لَكُم ذُنُوبِكُم ومَنْ يُطِع الله ورَسُولَه فقد فازَ فَوزاً عظيماً ﴾ [الأحزاب: ٧٠ ـ ٧١].

أمًّا بعد:

فإنَّ أصدَق الكلام كلام الله وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة في دين الله بدعة وكل بدعة ضلالة.

أمًّا بعد:

فإنَّ القرآن العظيم هو كلام رب العالمين أنزله هدى ورحمة للناس، فهو نور يضيء الظلمات، وروح يحيي الموات قال تبارك

وتعالى: ﴿يَا أَيْهَا النَّاسُ: قَدْ جَاءَكُم بُرُهَانٌ مِنْ رَبِّكُم وَانْزَلْنَا إِلَيْكُم نُوراً مُبِيناً ﴾ [النساء: ١٧٤] وقال: ﴿كتابٌ أَنزلناه إليكَ لِتُخْرِجَ النَّاسِ مِن الظَّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ ﴾ [إبراهيم: ١] وقال: ﴿وكَذَلِكَ أَوْحَينَا إِلَيك رُوحاً مِنْ أَمْرِنا﴾ [الشورى: ٧٥].

فهو خليق بأن تبذل في خدمته الجهود ويستوفى في بيانه غاية المجهود، وقد ندبنا الله تبارك وتعالى لحفظه وتدبره فقال: ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَدَّبُرُوا آياتِهِ ولِيتَذَكَرَ أُولُوا الألبابِ﴾ [ص: ٢٩].

وندبنا رسول الله ﷺ لتعلمه وتعليمه فقال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»(١).

وكان من فضل الله تبارك وتعالى عليَّ أن وفقني لاختيار موضوع عن القراءات وتعلقها بتفسير القرآن العظيم وبيان معانيه بعنوان:

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

فقد أخرجه البخاري في صحيحه عن عثمان بن عفان رضي الله عنه في كتاب فضائل القرآن باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه حديث رقم (٥٠٢٧).

## [القراءات وأثرها في التفسير والأحكام]

أتقدم به لنيل درجة: (الدكتوراه) من جامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين قسم الكتاب والسنة.

وقد كان الباعث لاختيار هذا الموضوع الأمور التالية:

١ - أهمية هذا الموضوع إذ يتعلق بأمرين هامين هما:

أ ـ القرءات.

ب ـ والتفسير .

فهو يوضح سبب اختلاف القراءات، والقراءة الصحيحة والقراءة الشاذة وما يعتمد منها في التفسير وما لا يعتمد، كما أنه يحقق صورة من صور تفسير القرآن عنها أحياناً، وصورة من صور تفسير القرآن بالسنة، وصورة من صور تفسير القرآن بقول الصحابي قد لا يتنبه لها.

٢ ـ الرغبة في خدمة القرآن العظيم، والعيش بين معانيه والتضلع من
 خلال ذلك فهماً وعلماً في كتاب الله عز وجل.

٣ ـ جِدّة هذا الموضوع؛ حيث لم أر من أفرده بالتصنيف غير كلام مبثوث في كتب التفسير وكتب توجيه القراءات.

٤ - جمع ما يتعلق بهذا الموضوع في مكان واحد بحيث يسهل مأخذه ويقرب على طالبه.

بيان الحِكم والفوائد الكبرى التي تتحقق من خلال تعدد القراءات والرد على الشبه التي يثيرها أعداء الإسلام.

### خطة الموضوع:

وقد قسَّمت الرُّسَالة إلى قِسْمَين رئيسين:

القسَم الأول: القراءات.

ويشتمل: على مدخل وثلاثة أبواب كما يلى:

المدخل، ويتضمن الحديث عن:

١ \_ تعريف القرآن العظيم.

٢ ـ نزول القرآن العظيم.

٣ \_ جمع القرآن العظيم.

وكان هذا المدخل ضرورياً في هذه الدراسة لما ينبني عليه من بيان القراءات، وأسباب تنوعها، والأحرف السبعة، ولفهم ما سيأتي في سائر مباحث الرسالة، إن شاء الله تعالى.

الباب الأول: القراءات تعريفاً وأقساماً.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: تعريف القراءة.

وفيه المباحث التالية:

المبحث الأول: تعريف القراءات لغة واصطلاحاً.

المبحث الثاني: نشأة القراءات ومصدرها.

المبحث الثالث: الفرق بين القراءة والقرآن والوجه والطريق والرواية.

الفصل الثاني: أقسام القراءات.

وفيه المباحث التالية:

المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة.

المبحث الثاني: أقسام القراءات.

المبحث الثالث: تعدد القراءات وفوائده.

الباب الثاني: تدوين القراءات وتطوره.

وفيه تمهيد وفصلان:

التمهيد: يتناول عرضاً تاريخياً حسب التسلسل الزمني لدراسات السابقين لتتضح الصورة الكلية بين يدي الفصول والمباحث.

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى ويتضمن هذا الفصل الحديث عن الكتابات الأولى في القراءات كيف بدأت؟ وكيف سارت في مراحلها الأولى؟ حيث إنَّ الباحث يجدُ القراءات في هذه المرحلة تكوِّن نصوصاً مبثوثة في كتب التفسير بالمأثور كما في "تفسير عبد الرزاق الصنعاني» و "تفسير النسائي» و "تفسير ابن أبي حاتم»، وغيرها من الكتب المصنفة في معاني القرآن مثل كتاب "معاني القرآن» للفراء، وكتاب «معاني القرآن» للأخفش.

كما يجد نصوصاً أخرى تتعلق بالقراءات في كتب الحديث بأنواعها كالمسانيد والمصنفات والجوامع والسنن.

وكذا في الكتب المصنفة في علوم القرآن ككتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد القاسم بن سَلاَم، وكتاب «فضائل القرآن» لابن الضُرَيس وكتاب «تأويل مشكل القرآن» لابن قتيبة، وغيرها.

وكذا في كتب النحو الأولى نجد نصوصاً تتعلق بالقراءات، كما في كتاب «الكتاب» لسيبويه، وكتاب «المقتضب» للمبرد وغيرها.

وبناء على هذا الواقع فإن هذا الفصل فيه المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.

ويتحدث هذا الفصل عن المصنفات التي أفردت للقراءات سواء كانت مفردة لقراءة إمام بعينه، أم كانت تجمع أكثر من قراءة، وسواء كانت

تجمع قراءات مع التحرير والاختيار، أم كانت بدون ذلك، ويتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام بعينه.

المبحث الثاني: كتب القراءات الموسعة.

المبحث الثالث: كتب توجيه القراءات.

الباب الثالث: رد الشبهات التي تثار حول القراءات.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها.

القسم الثاني: أثر القراءات في التفسير والأحكام.

ويشتمل على التمهيد والأبواب التالية:

الباب الأول: معنى العنوان، وصلة القراءات بالتفسير.

وفيه فصلان:

الفصل الأول: معنى العنوان.

الفصل الثاني: القراءات والتفسير.

الباب الثاني: القراءات التي بينت المعنى أو وسَّعته أو أزالت الإشكال.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: القراءات التي بينت معنى الآية.

الفصل الثاني: القراءات التي وسَّعت معنى الآية.

الفصل الثالث: القراءات التي أزالت الإشكال عن معنى الآية.

الباب الثالث: القراءات المتعلقة بالعموم والإطلاق والإجمال.

وفيه الفصول التالية:

الفصل الأول: القراءات المتعلقة بالعموم.

الفصل الثاني: القراءات المتعلقة بالإطلاق.

الفصل الثالث: القراءات المتعلقة بالإجمال.

الباب الرابع: القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب.

وفيه الفصلان التاليان:

الفصل الأول: في البناء للفاعل والمفعول والالتفات.

الفصل الثاني: في الاستئناف والمفاعلة والتكثير وغيره.

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والمقترحات التي انتهى إليها البحث.

الكشَّافات، والمصادر والمراجع، ودليل محتويات الرسالة.

#### منهج البحث:

يتلخص منهج البحث فيما يلي:

بالنسبة للقسم الأول من الرسالة المتعلق بالقراءات من جهة التعريف بها وتدوينها والشبهات التي أثيرت حولها؛ فقد تتبعت ما ذكره العلماء في ذلك قديماً وحديثاً وأوردته مع التحرير والتدقيق ما أمكن.

وقد كانت المشكلة التي واجهتني في ذلك شِحَّة المعلومات في جانب وكثرتها في جانب آخر، مما كان يستلزم البحث والتنقيب والتتبع والتقصى والتحرير والتدقيق قدر الوسع والطاقة.

وشكلت كتب علوم القرآن، ومقدمات كتب القراءات ومقدمات كتب التفسير والكتب المصنفة حول القراءات عموماً؛ المصادر الرئيسة لهذا القسم.

بالنسبة للقسم الثاني المتعلق ببيان أثر القراءات في التفسير والأحكام؛ فقد سلكت النهج التالي:

١ ـ استقرأت وتقصيت القراءات السبع والثلاث المتممة للعشر كما تقصيت القراءات الشاذة التي أوردها ابن جني (ت ٣٩٢ هـ) رحمه الله في كتابه «المحتسب» وكذا القراءات التي أوردها السيوطي (ت ٩١١هـ) في

كتابه «الدر المنثور» وأرجو أن لا يكون فاتني شيء مما له علاقة بالموضوع إلا ما يكون من شأن الإنسان والله المستعان.

Y \_ راجعت تلك المواضع في كتب التفسير، وخاصة كتاب أبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) «جامع البيان» وكتاب ابن الجوزي (ت ٧٩هـ) «زاد المسير» وكتاب القرطبي (ت ٧٥١ هـ) «الجامع لأحكام القرآن» وكتاب أبي حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ هـ) «البحر المحيط»؛ فقد راجعت هذه الكتب وغيرها ونقلت منها ما يتعلق بموضوع البحث.

وكانت كتب القراءات السبع، والعشر، مع كتب توجيه القراءات وكتب التفسير ومعاني القرآن، المصادر الرئيسة لهذا القسم.

وقد راعيت عند كتابتي الأمور التالية:

 التزمت عند إيراد الآيات القرآنية رواية حفص عن عاصم، وإذا أوردت الآية بغير هذه الرواية فإنى أنبه على ذلك.

Y - عزو الآيات إلى مواضعها من المصحف الشريف مع ضبط الآية بالشكل وذكر رقم الآية واسم السورة حسب المثبت في المصحف المطبوع في «مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف» وهو جار على عد الكوفيين وعدده عندهم (٦٢٣٦) آية (١٠).

٣ ـ وقد بلغ عدد مواضع تنوع القراءات بضعاً وأربعمئة موضعاً، اشتملت على خمسين وتسعمئة قراءة تقريباً، نصيب القراءات العشر منها: أربع وأربعون وسبعمئة قراءة، فيكون عددُ القراءات العشر باعتبار القراء أربعون وأربعمئة وسبعة آلاف (٧٤٤٠).

ونصيب القراءات الآحادية والشاذة منها: خمس ومئتا قراءة (٢).

وبلغ عدد القراءات الآحادية (٣) الموافقة للقراءات العشر، باعتبار القراء، ستأ وسبعين وتسعمئة وألفى قراءة.

<sup>(</sup>١) انظر تعريفاً بهذا المصحف طبع في آخره مع تقرير لجنة مراجعة مصحف المدينة النبوية.

<sup>(</sup>٢) ولم أحصها باعتبار القراء.

<sup>(</sup>٣) أعني قراءة الحسن وابن محيصن والأعمش واليزيدي.

وهذا العدد يدل \_ بفضل الله تعالى \_ على مدى ما بذل في هذه الرسالة من جهد في الجمع والتصنيف، والترتيب، والتحرير، فلله الحمد والفضل.

٤ ـ تخريج الأحاديث والآثار تخريجاً مختصراً، أقتصر فيه على عزو الحديث إلى مواضعه، مع بيان حاله: صحة أو حسناً أو ضعفاً مستعيناً في ذلك بأحكام أهل الشأن ـ إن وجدت ـ وإلا اجتهدت في تطبيق قواعدهم في ذلك.

ولا أثبت حكماً على حديث أو أثر \_ إن شاء الله تعالى \_ إلا بعد مراجعة كتب أئمة الجرح والتعديل ككتاب «الجرح والتعديل» لابن أبي حاتم «وميزان الاعتدال» للذهبي و «تهذيب التهذيب» و «تقريب التهذيب» و «لسان الميزان» لابن حجر العسقلاني، وغيرها.

• الحرص على الموضوعية في البحث، من التزام المقصود الأصلي في كل موضع، وتحرير المراد، وتحقيق القضايا، وعدم الاستطراد، أو تعميم الأحكام في غير موضعها، وقد أفردت صلب الرسالة لموضوعات البحث، والهامش للمسائل الفرعية بالنسبة لموضوع المطلب أو المبحث أو الفصل.

٦- التزمت بالتوثيق العلمي لِمَا أورده في جميع الرسالة بذكر اسم المرجع أو المصدر بالجزء والصحفة، إلا في تخريج الأحاديث فقد كنت أذكر الكتاب والباب، ورقم الحديث إن أمكن، والجزء والصفحة.

٧- ترجمت للأعلام الواردين في صلب الرسالة، وأرجو أن لا
 يكون فاتني من ذلك إلا القليل، مما الإنسان عرضة له.

٨- عرفت بالأماكن والبقاع، الواردة في صلب الرسالة.

٩- زودت الرسالة بكشافات تساعد القارىء على الوصول إلى ما يريده من موضوعات، وهي كالتالي:

أ \_ كشاف الآيات القرآنية.

ب ـ كشاف القراءات الشاذة.

ج ـ كشاف الأحاديث والآثار .

١٠ ألحقت في آخر الرسالة فهرساً للمصادر والمراجع ذكرت فيه
 معلومات النشر المتعلقة بالكتب التي رجعت إليها أثناء كتابتي للرسالة.

هذا: وقد بذلت غاية جهدي في هذه الرسالة، لشرف موضوعها، وجلال مقصودها، وكل ما أصبت فيه فهو من فضل الله تعالى وتوفيقه، وإن تكن الأخرى فمني، والله تعالى هو المرجو دائماً: أن يتجاوز عناً إن نسينا، أو أخطأنا، وهو سبحانه من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

هذا: وأسأل الله بأن له الحمد لا إله إلا هو الحنّان المنّان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام أن يجعل عملي كله خالصاً لوجهه الكريم، وأن يرزقني فيه القبول إنه سميع مجيب.

كتبه: الطالب: محمد بن عمر بن سالم بازمول مكة المكرمة في ١٤١٣/٧/١ هـ ص.ب ٧٢٦٩





# القسم الأول:

# القراءات

ويتضمن المدخل، وأبواباً ثلاثة كما يلي:

المدخل: القرآن العظيم تعريفه ونزوله وجمعه.

الباب الأول: القراءات تعريفاً وأقساماً.

الباب الثاني: تدوين القراءات وتطوره.

الباب الثالث: رد الشبهات التي تثار حول القراءات.

### المدخل

# القرآن العظيم تعريفه ـ نزوله ـ جمعه

# أولاً: تعريف القرآن العظيم:

اختلف العلماء في الوجه اللغوي لتسمية القرآن قرآناً:

١ ـ قال بعضهم: هو علم مرتجل<sup>(١)</sup> من أول الأمر وضع علماً على
 كتاب الله تعالى، غير مهموز.

وعليه فإنه يُلفظ بدون همز، وبه قرأ ابن كثير وهو مروي عن الشافعي (٢).

٢ ـ وقال بعضهم: القرآن وصف على وزن (فعلان)، واختلفوا في
 وجه الاشتقاق:

فقيل: من القرء بمعنى الجمع والضم والتأليف.

قال أبو عبيدة معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ): "إنما سُمِّي قرآناً لأنه يجمع السور فيضمها...» وأشار إلى أن هذه التسمية خاصة بالكتاب المنزل على محمد ﷺ فقال: "والقرآن اسم كتاب الله خاصة ولا يسمى به شيء من سائر الكتب غيره" (٢).

<sup>(</sup>١) يعني: غير منقول. وانظر الاتقان (أبو الفضل) ١٤٦/١.

<sup>(</sup>۲) انظر تاريخ بغداد ۲/ ۲۲ مناقب الشافعي للرازي ص ۱۹۱ الإتقان (أبو الفضل) ۱۹٦/۱ تعليق أحمد شاكر على الرسالة للشافعي ص ۱٤٦/

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن ١/١.

وقيل: القرآن وصف مشتق من التلاوة والقراءة.

وهذا القول اختيار ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) حيث قال: «والواجب أن يكون تأويله... من التلاوة والقراءة وأن يكون مصدراً من قول القائل: «قرأت» كقولك: «الخسران» من «خسرت» و «الغفران» من «غفر الله لك» و «الكفران» من «كفرتك» و «الفرقان» من «فرَّق الله بين الحق والباطل».» اه (١٠).

قال د. محمد دراز<sup>(۲)</sup> (ت ۱۳۷۷هـ): «القرآن في الأصل مصدر على وزن فعلان بالضم ك «الغفران» و «الشكران» و «التكلان» تقول: قرأته قرءاً وقراءة وقرآناً بمعنى واحد، أي: تلوته.

وقد جاء استعمال القرآن بهذا المعنى المصدري في قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَهُ. فَإِذَا قَرَأْنَاه فَاتَّبِع قُرآنَهُ ﴾ [القيامة: ١٨.١٧] أي: قراءته.

ثم صار علماً شخصياً لذلك الكتاب الكريم، وهذا هو الاستعمال الأغلب ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا القُرآن يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾ [الإسراء: ٩].

روعي في تسميته قرآناً كونه متلواً بالألسن، كما روعي في تسميته كتاباً كونه مدوناً بالأقلام، فكلتا التسميتين من تسمية شيء بالمعنى الواقع عليه» اهر (۳).

قلت: قيل في اشتقاق لفظة «القرآن» غير ذلك أيضاً، ولعل الراجح من ذلك جميعه: أن القرآن مصدر مشتق مهموز من قرأ يقرأ قراءة وقرآناً، ويرجح هذا ما يلي:

ـ أنَّ من قال: إنَّه غير مهموز، قد أبعد في مورد الاشتقاق.

ـ أنَّ القراء السبعة غير ابن كثير على همزه.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى (شاكر) ١/٩٤ ـ ٩٠، ٩٧.

<sup>(</sup>۲) محمد بن عبد الله دراز مفسر مفكر متبحر في الثقافات الإنسانية (۱۳۱۲ ـ ۱۳۷۷ هـ). ترجمته في مقدمة كتابه «المختار من كنوز السنة».

<sup>(</sup>٣) النبأ العظيم ص ١٢.

- أنَّ قراءة التخفيف (غير مهموز) قد وجهت بأن ترك الهمزة فيها من باب التخفيف، ونقل حركتها إلى ما قبلها، ولم يوجه إثباتها كأنه الأصل(١١).

- ومما يُضعف القول بأن أصل اشتقاق «القرآن» من «القرء» بمعنى الجمع والضم والتأليف ما قاله ابن جرير الطبري بعد حكايته لقول من قال: القرآن مصدر مشتق من القراءة، وقول من قال: القرآن مصدر مشتق من القراءة، وقول من قال: «ولكلا القولين اللذين حكيناهما وجه صحيح في كلام العرب غير أن أولى قوليهما بتأويل قول الله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَهُ. فَإِذَا قَرَأْنَاه فاتبع قُرْآنَهُ القيامة: ١٧ ـ ١٨] قول ابن عباس (يعني: تفسيره للآية بأن معناها: أن نقرئك فلا تنسى، وإذا تلى عليك فاتبع ما فيه).

لأن الله جل شأنه أمر نبيه في غير آية من تنزيله باتباع ما أوحي إليه ولم يرخص له في ترك اتباع شيء من أمره إلى وقت تأليفه القرآن له، فكذلك قوله: ﴿فَإِذَا قَرَأْنَاه فَاتَبِغْ قُرْآنَهُ لَهُ نَظير سائرما في آي القرآن التي أمر الله فيها باتباع ما أوحى إليه في تنزيله اله (٢).

- أضف إلى هذا أن طائفة من كبار العلماء وأساطين أهل العلم قد صححوا هذا القول منهم ابن جرير الطبري واللحياني<sup>(۱)</sup> واختاره الألوسي<sup>(1)</sup> والزرقاني<sup>(۵)</sup> (ت ١٣٧٧هـ) ودراز<sup>(1)</sup> (ت ١٣٧٧هـ) وغيرهم، رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم.

أمًّا تعريف القرآن العظيم بالحد المنطقي: بالجنس(٧) والفصل(٨)

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب ١٣/ ٣٤٠ الإتقان ١/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (شاكر) ٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) على بن المبارك وقيل: ابن حازم. بغية الوعاة ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني ٨/١.

<sup>(</sup>٥) مناهل العرفان ٧/١.

<sup>(</sup>٦) النبأ العظيم ص ١٢.

<sup>(</sup>٧) الجنس: كلي مقول على كثيرين مختلفين بالحقيقة، في جواب ما هو من حيث هو كذلك. التعريفات ص ٧٨.

<sup>(</sup>٨) الفصل: كلى يحمل على الشيء في جواب أي شيء هو في جوهره. التعريفات ص ١٦٧.

بحيث يكون تعريفه حداً حقيقياً فإنه صعب جداً بل صرّح بعض أهل العلم بتعذره (١) لأن التعاريف لا تكون إلا للكليات والقرآن عَلَمٌ جَزئي مركب من الماهية (٢) ومشخصاتها والمشخصات لا تعرف إلا بالاطلاع عليها بالحواس كالإشارة مثلاً أو بالتعبير عنها باسم العَلَم.

وما ذكره العلماء من تعريف للقرآن إنما هو ضابط مميز وليس بحد مُعرِّف (٣).

وعليه: فالتعريف الحقيقي للقرآن هو استحضاره معهوداً في الذهن أو مشاهداً بالحس كأن تشير إليه مكتوباً في المصحف أو مقرُوءاً باللسان فتقول: هو ما بين هاتين الدفتين أو تقول: هو: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين...﴾ إلى قوله تعالى: ﴿من الجِنة والناس﴾ وبغير هذا لا يمكن حده حداً حقيقياً تاماً(٤).

وقد ذكر العلماء رحمهم الله تعالى ضابطاً يُمَيّز القرآن عن غيره، خلاصته:

[القرآن كلام الله المُنزَّل على رسوله محمد ﷺ بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام المنقول إلينا تواتراً، المتعبد بتلاوته، المعجز بأقصر سورة منه، المجموع بين دفتي المصحف المفتتح بسورة الفاتحة المختتم بسورة الناس]<sup>(ه)</sup>.

وبتأمل هذا الضابط نجد أنه اشتمل على الشروط والقيود التالية:

انه أخرج كلام غير الله بعبارة: «القرآن كلام الله» فلا يسمى
 كلام الملك ولا كلام الرسول ﷺ قرآناً.

<sup>(</sup>١) النبأ العظيم ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الماهية: حقيقة الشيء التي بها يكون هو. وانظر التعريفات ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ١٥/١ النبأ العظيم ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر مناهل العرفان ١٤/١ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٥) هذا الضابط عبرتُ به من عندي مستفاداً من كلام العلماء رحمهم الله وانظر روضة الناظر ص ٦٠ ـ ٦١، النبأ العظيم ص ١٤.

٢ ـ وعبارة: «المُنزَّل على رسوله محمد ﷺ بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام» بينت أن المقصود هنا ما نزل على محمد ﷺ دون غيره من الأنبياء.

٣ ـ وعبارة: «المنقول إلينا تواتراً» أدخلت القراءات المتواترة حقيقة أو حكماً، وأخرجت القراءات الشاذة، والآحادية التي لم تتلق بالقبول، فلا تسمى قرآناً، بالضوابط التي ذكرناها(١).

٤ - وعبارة: «المتعبد بتلاوته» أخرجت الحديث القدسي، والنبوي،
 فلا يسميان قرآناً.

• \_ وعبارة: «المُغجِز بأقصر سورة منه» أخرجت ما ليس بمعجز (٢).

## ثانياً: نزول القرآن العظيم:

القرآن كلام الله سبحانه وتعالى، أنزله إلى رسوله محمد على بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام فبلغه إليه كما تلقاه من ربه (٣) وبلغه الرسول على لأمته كما سمعه.

<sup>(</sup>١) وانظر النشر في القراءات العشر ١/٩ ـ ١٩.

<sup>(</sup>٢) يرِدُ على هذا القيد: أن كون القرآن معجزاً ليس لازماً بيّنا إذ لا يعرفه إلا الأفراد من العلماء فضلاً عن أن يكون ذاتياً، فكيف يصح جعله قيداً للتعريف عن الحقيقة، والتعريف إنما يكون بالذاتيات أو باللوازم البينة؟.

ويَرِدُ أيضاً: أن معرفة السورة متوقفة على معرفة القرآن، وهذا دور؟. روح المعانى ٨/١ ـ ٩.

قلت: والجواب: أن هذين الإيرادين غير واردين لأن هذا القيد لا يقصد به الحد وإنما المقصود به أن يكون ضابطاً مميزاً فقط.

والدور هو: توقف الشيء على نفسه. انظر التعريفات ص ١٠٥ وضوابط المعرفة ص ٣٣٣.

والدور هنا: أن معرفة القرآن متوقفة على معرفة السورة ومعرفة السورة متوقفة على معرفة القرآن.

<sup>(</sup>٣) تكلم ابن تيمية رحمه الله عن تلقي جبريل للقرآن من الله تعالى في مجموع المفتاوي ١٢/ ١٢٧ـ ١٢٨، ٥٠٠ - ٢٢٤، وانظر الإتقان (أبو الفضل) ١٢٥/١ ـ ١٢٨.

قال الله تبارك وتعالى مخبراً أن القرآن منزل منه: ﴿حم \* تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ الله الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ [غافر: ١ -٢]، وقال تبارك وتعالى: ﴿تنزيلُ الْكتابِ مِنَ الله الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، وقال تبارك وتعالى: ﴿تنزيلُ مِنَ الرّحْمنِ الرّحيمِ ﴾ [فصلت: ٢]، وقال الله تبارك وتعالى: ﴿والّذِينَ مِنْ حَكيم حَميدِ ﴾ [فصلت: ٢٤]، وقال تبارك وتعالى: ﴿والّذِينَ الْتَنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنْهُ مُنْزَلٌ مِنْ رَبّك بالْحَقّ ﴾ [الأنعام: ١١٤]، وقال تبارك وتعالى: ﴿والّذِينَ تِبارك وتعالى: ﴿وَالّذِينَ اللّهُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنْهُ مُنْزَلٌ مِنْ رَبّك بالْحَقّ ﴾ [النحل: ١٠٤]، وقال تبارك وتعالى: ﴿قُلُ رُوحُ القُدُس مِنْ رَبْك بالْحَقّ ﴾ [النحل: ١٠٠].

كما أخبر عز وجل أن الذي نزل بالقرآن على الرسول على هو جبريل على السول على قلبك على قلبك على الشوح الأمين. على قلبك لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ [الشعراء: ١٩٣ ـ ١٩٤]، وقال: ﴿قُلْ: مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلِ فَإِنّه نَزّله على قَلْبِك بإذن الله [البقرة: ٩٧].

وبيَّن سبحانه وتعالى معنى نزول جبريل بالقرآن على قلب الرسول ﷺ، أي: أن الملك يقرأه عليه حتى يسمعه منه بأذنيه ويعيه قلبه ﷺ بعد سماعه، فيواطىء اللسان القلب، كما في قوله تعالى: ﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسانَكُ لتغجَل به إنّ عَلَيْنا جَمْعَهُ وقُرْآنَه. فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِع قُرْآنَهُ. ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا بَيَانَه ﴾ [القيامة: ١٧ ـ ١٩](١).

وقوله تعالى: ﴿ولا تَعْجَلْ بِالقرآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إليك وَحْيُه وقُلْ ربِّ زَدْنِي عَلْماً﴾ [طه: ١١٤].

وتوعد الله تبارك وتعالى من قال: ﴿إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبِشَرِ﴾ [المدثر: ٢٦].

وحدد بدء إنزال القرآن فقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانِ الّذِي أُنْزِلُ فيهِ القرآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقال: ﴿ إِنّا أَنْزَلْنَاه في لَيلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ [الدخان: ٣] (٢) وقال عز وجل: ﴿ إِنّا أَنْزَلْنَاه في لَيلَةِ القدرِ ﴾ [القدر: ١].

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ١/٧١.

<sup>(</sup>٢) الأهل العلم في الليلة المقصودة في هذه الآية الكريمة قوالان: قال بعضهم: هي =

وبيَّن الله تبارك وتعالى أنه أنزل القرآن منجماً مفرقاً على رسوله محمد ﷺ وأنه لم ينزِل عليه جملة واحدة؛ فقال جل وعز: ﴿وقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِعَقْراَهُ عَلَى الناس على مُكْثِ ونَزلنَاهُ تَنزيلا﴾ [الإسراء: ١٠٦].

وذكر الحكمة من تنجيم القرآن على رسوله على فقال سبحانه وتعالى: ﴿وقال الّذين كَفَرُوا: لؤلا نُزّلَ عَلَيْهِ القُرآنُ جُمْلَةً واحدةً كَذَلِك لَنُنَبّتَ بِهِ فُوَادَكَ ورَتَلْنَاهُ تَرْتِيلاً. ولا يأتُونَك بمثل إلا جِثْنَاك بالحَق وأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ [الفرقان: ٣٢ ـ ٣٣].

والناظر في القرآن الكريم إذا رأى هذه العناية من الله تبارك وتعالى بموضوع نزول القرآن الكريم يتساءل: ما معنى النزول؟ هل كانت للقرآن تنزلات قبل نزوله على الرسول ﷺ؟ وكيف نزلت الكتب السماوية السابقة؟ وما الحكمة في نزول القرآن منجماً؟ وهل تكرر نزول القرآن على الرسول صلوات ربى وسلامه عليه؟.

للإجابة عن هذه الاسئلة نعقد النقاط التالية:

#### معنى النزول:

إنَّ لفظ «النزول» الوارد في الآيات السابقات لم يأت فيه نص يحدد معناه؛ فالمرجع في تفسيره: لسان العرب.

والظاهر أن المراد الشرعي لهذه الكلمة «نزول» هو حقيقتها اللغوية؛ لأن بعض النصوص السابق استعملت المفعول المطلق لفعل النزول، مما يدل على وقوع الفعل حقيقة لا مجازاً(١) كما في قوله تعالى: ﴿وَنَزَلْنَاه

ليلة النصف من شعبان وقال آخرون: هي ليلة القدر، ونُقِل هذا القول عن قتادة وابن زيد ومجاهد والحسن وأبي عبد الرحمن السلمي وأكثر علماء العراق.
 وقال أبو بكر الطرطوشي: «وعلى هذا القول (يعني: أنها ليلة القدر) علماء الإسلام» اه. كتاب «الحوادث والبدع» ص ٢٦٣.

وقد دلل الطرطوشي رحمه الله على صحة هذا القول وقرره أبلغ تقرير في كتابه السابق ص ٢٦٤، ٢٦٦.

<sup>(</sup>١) انظر حول هذه القاعدة «تأويل مشكل القرآن» ص ١١١ الإتقان (أبو الفضل) ٣/

تَنْزِيلا﴾ [الإسراء: ١٠٦]، وقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ القرآنَ تَنْزِيلا﴾ [الإنسان: ٢٣].

ومادة الفعل [ن ز ل] تدل على هبوط شيء ووقوعه من علو واستعمالات هذه المادة تدور حول هذا الأصل(١).

فنزول القرآن هو انتقاله وهبوطه من علو بواسطة جبريل عليه الصلاة والسلام إلى محمد ﷺ (٢).

قال ابن تيمية (٣) (ت ٧٧٨هـ) رحمه الله: «ليس في القرآن ولا في السنة لفظ «نزول» إلا وفيه معنى النزول المعروف، وهذا هو اللائق، فإنه نزَلَ بلغة العرب ولا تعرف العرب نزولاً إلا بهذا المعنى، ولو أريد غير هذا المعنى لكان خطاباً بغير لغتها ثم هو استعمال اللفظ المعروف له معنى في معنى آخر بلا بيان، وهذا لا يجوز.

وبهذا يحصل مقصود القرآن واللغة الذي أخبر الله تعالى أنَّه بيَّنه وجَعَله هدى للناس» ه<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٥/٤١٧، أساس البلاغة ص ٤٥٢ لسان العرب ٢٥٦/١١.

<sup>(</sup>٢) هذا مذهب أهل السنة والجماعة، كما قرره ابن تيمية في رسالة «التبيان في نزول القرآن» ضمن مجموعة «الرسائل الكبرى» ٢١٣/١.

خلافاً للجهمية والقدرية في قولهم: معنى نزول القرآن، أي: خلق القرآن. «الرد على الجهمية» ص ٩٤ - ١٠٢، «مقالات الإسلاميين» ص ٢٨٠ «الفرق بين الفرق» ص ٢١٢.

وخلافاً لبعض الكلابية في قولهم: نزول القرآن: الإعلام به وإقهامه للملك أو نزول الملك بما فهم. «مقالات الإسلاميين» ص ٤٨٤ ـ ٤٨٥ «مجموع الفتاوي» ٢٤٧/١٢.

وانظر حول الموضوع مجموع الفتاوي ٢١٨/١٢ ـ ٢٥٧، ٢٢١/١٥ ومختصر الصواعق المرسلة ٢١٨/٢ ـ ٢٢٠، ٢٩٥ وخلاصتهما في شرح الطحاوية ص ١٧٩ ـ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية أبو العباس تقي الدين الحراني إمام كبير في التفسير والحديث والفقه والعقائد، (٦٦١ ـ ٧٢٨هـ). الأعلام ١٩١٤.

<sup>(</sup>٤) التبيان في نزول القرآن (ضمن مجموع الفتاوي) ٢٥٧/١٢.

قلت: وقال بعض العلماء: إن المراد بد «نزول القرآن» الإعلام به، وقال: لا يليق إرادة المعنى الحقيقي للنزول في «نزول القرآن» لما يلزم هذا المعنى من المكانية والجسمية، والقرآن ليس جسماً سواء كان المراد به المعنى القديم القائم بذاته تعالى أو الكلمات الحكيمة الأزلية أو اللفظ العربي المبين لأن صفاته ومتعلقاتها تنزه عن الحوادث وأعراض الحوادث، ولأن الألفاظ أعراض سيالة تنقضي بمجرد النطق بها(۱).

قلت: القول في «نزول القرآن» كالقول في سائر الأمور الغيبية، نثبت معانيها الظاهرة، ونفوِّض الكيفية لله تعالى (٢).

### تنزلات القرآن الكريم:

عند التأمل في الآيات السابقات يلاحظ:

أن الآيات التي تحدثت عن نزول القرآن الكريم على الرسول ﷺ جاءت مطلقة لم يحدد فيها زمن للنزول.

أن الآيات التي تحدثت عن نزول القرآن مطلقاً دون ذكر نزوله على الرسول ﷺ جاءت في بعضها مطلقة دون تحديد زمن للنزول وفي بعضها الآخر مقيدة بذكر زمن النزول وهو (شهر رمضان) في (ليلة القدر) وهي (الليلة المباركة)، مما يدل على أن للقرآن حالين في النزول:

الحال الأولى: في نزوله على الرسول على وهذا النزول لم يحدد

<sup>(</sup>١) انظر البرهان في علوم القرآن ١/ ٢٢٩ مناهل العرفان ١/ ٣٤.

 <sup>(</sup>۲) ولذلك لما قال ابن بطال: «المراد بالإنزال إفهام العباد معاني الفروض التي في القرآن، وليس إنزاله كإنزال الأجسام المخلوقة؛ لأن القرآن ليس بجسم ولا مخلوق».

لمًا قال ذلك تعقبه ابن حجر في فتح الباري ٤٦٣/١٣ بقوله: «الكلام الثاني متفق عليه بين أهل السنة سلفاً وخلفاً (يعني: ليس إنزال القرآن كإنزال الأجسام المخلوقة).

وأما الأول؛ فهو على طريقة أهل التأويل، والمنقول عن السلف إتفاقهم على أن القرآن كلام الله غير مخلوق تلقاه جبريل عن الله وبلغه جبريل إلى محمد عليه الصلاة والسلام وبلغه ﷺ إلى أمّته اله.

بزمن معين في الآيات السابقات لأنه كان ينزل عليه في مدى بضع وعشرين عاماً مفرقاً منجماً.

عن أبي سلمة بن عبد الرحمن (١) قال: أخبرتني عائشة (٢) وابن عباس (٣) رضي الله عنهم قالا: «لبث النبي على بمكة عشر سنين ينزل عليه القرآن وبالمدينة عشر سنين (١).

عن ابن عباس: «بعث رسول الله ﷺ لأربعين سنة، فمكث بمكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه، ثم أمر بالهجرة فهاجر عشر سنين، ومات وهو ابن ثلاث وستين» (٥٠).

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كيف نزل الوحي، وأول ما نزل حديث رقم (٤٩٧٨ ـ ٤٩٧٨).

قلت: ويلاحظ أنَّ إقامة الرسول ﷺ بالمدينة عشراً مما لا خلاف فيه، وأما إقامته بمكة بعد النبوة فالمشهور ثلاث عشرة سنة؛ لأنه عليه الصلاة والسلام أوحي إليه وهو ابن أربعين عاماً، وتوفي وهو ابن ثلاثة وستين عاماً على الصحيح.

فيحتمل: أن عائشة وابن عباس رضي الله عنهم حذفا ما زاد على العشر إختصاراً في الكلام؛ لأن العرب كثيراً ما يحذفون الكسور في كلامهم.

ويمكن أن يجمع بغير ذلك. انظر: فضائل القرآن لابن كثير ص ٦، فتح الباري ٩/٤. قلت: الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن عائشة رضي الله عنها، وابن عباس رضي الله عنهما، إنما ذكرا زمن نزول القرآن في مكة من غير فترة، وذلك أن الرسول كي مكث في مكة ثلاث عشرة سنة، منها ثلاث سنوات لم ينزل عليه فيها قرآن، فمدة نزول القرآن في مكة عشر سنين، ومدة مكثه فيها نبياً ثلاث عشرة سنة، كما في الأثر التالي (في الصلب) عن ابن عباس رضي الله عنهما والله أعلم.

(٥) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب مناقب الأنصار باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة حديث رقم (٣٩٠٢).

<sup>(</sup>۱) أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف الزهري المدني، قيل: اسمه عبد الله وقيل: اسمه إسماعيل، ثقة مكثر مات سنة ٩٤ أو ١٠٤هـ التقريب ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) عائشة بنت أبي بكر الصديق. أم المؤمنين. ولدت بعد البعثة بأربع سنين أو خمس، وماتت سنة ٨٥ه على قول الأكثرين. الإصابة ٩/٤ ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي، أبو العباس ابن عم رسول الله ﷺ حبر هذه الأمة وترجمان القرآن ولد قبل الهجرة بثلاث سنين ومات سنة ٦٨ ه الإصابة ٢٤٠/٣٤.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح.

الحال الثانية: حال نزول القرآن مقيداً بأنه في شهر رمضان في ليلة مباركة ليلة القدر.

وهذه الحال يحتمل:

ويحتمل: أن يراد بها نزول آخر غير النزول على رسول الله ﷺ. ويحتمل: أن يراد بها الأمران.

والاحتمال الأخير هو الذي دلت عليه الآثار الواردة، ومنها ما يلي:

ا ـ عن واثلة بن الأسقع<sup>(۱)</sup> قال رسول الله ﷺ: «أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان،

 <sup>(</sup>۱) واثلة بن الأسقع بن كعب الليثي، صحابي مشهور نزل الشام وعاش إلى سنة خمس وثمانين، وله مئة وخمس سنين. الإصابة ٣٣/٣٤.

<sup>(</sup>٢) حديث حسن.

أخرجه أحمد في المسند ١٠٧/٤ وابن جرير في تفسيره (شاكر) ٣/٢٤٤ والبيهقي في السنن الكبير ١٨٨/٩ وفي الأسماء والصفات ص ٣٠٢ والطبراني في المعجم الكبير ٢١/٥٧ والأصبهاني في الترغيب والترهيب ٢/٣٤٧ وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/٢٥١ إلى محمد بن نصر وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان وعزاه الألباني في السلسلة الصحيحة ٤/١٠٤ إلى النعالي في حديثه (٢/١٣١) وعبد الغني المقدسي في فضائل القرآن (٣٥/١) وابن عساكر (٢/١٣١).

وحسَّن الألباني إسناده في الصحيحة حديث رقم (١٥٧٥).

فائدة: في الحديث جواز أن يقال في تأريخ ما بعد نصف الشهر: لثمان عشرة خلت ولأربع وعشرين خلت خلافاً لابن درستويه في كتاب «الكتاب» ص ١٣٦ حيث زعم أن هذا خلاف تأريخ العرب وذلك في قوله: «... ثم تكتب ما بعد النصف على قياس ما قبل النصف إلا أنك تؤرخ بما بقى من =

Y ـ عن حسان (۱) عن سعيد بن جبير (۲) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «فُصل القرآن من الذكر (وفي رواية: «أنزل القرآن جملة») فوضع في بيت العزة في السماء الدنيا، فجعل جبريل عليه الصلاة والسلام ينزله على النبي ﷺ ويرتله ترتيلاً (۳).

٣ ـ عن منصور (٤) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلَةِ القَدْرِ﴾ [القدر: ١] قال: أنزل القرآن

(٣) إسناده صحيح.

أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ١٠/ ٥٣٣ والطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ ٥٤٥، والحاكم في المستدرك ٢/ ٦١١، ٢٢٣ وصححه ووافقه الذهبي، وأخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ص ٣٠٣ والطبراني في المعجم الكبير ٢٢/ ٣٢. وصححه الزركشي في «البرهان في علوم القرآن» ٢/ ٢٢٩.

وعزى السيوطي في الدر المنثور ١/ ٤٥٧ الأثر للفريابي ومحمد بن نصر وابن مردويه والضياء في المختارة.

تنبيه (أ): وقع عند الطبراني: «حسان أبو الأشرس» وهو تصحيف والصواب «حسان ابن أبى الأشرس».

تنبيه (ب): «حسان» في الرواية هو ابن حريث كما صرح باسمه في رواية الحاكم والبيهقي، لكن جاء في رواية ابن أبي شيبة والطبري والطبراني التصريح بأنه «حسان ابن أبى الأشرس» وعليه يكون الحديث مروياً من طريقيهما.

(٤) منصور بن المعتمر بن عبد الله السلمي أبو عتاب بمثناة ثقيلة ثم موحدة، الكوفي، ثقة ثبت مات سنة ١٣٢ه، التقريب ص ٥٤٧.

الشهر دون ما مضى فتكتب لأربع عشرة ليلة بقيت ولثلاث عشرة ليلة بقيت ولأربعة عشر يوماً حتى تنتهي إلى آخر يوم في الشهر، وهكذا تاريخ العرب أبداً يذكرون الأقل من زيادة الشهر ونقصانه».

<sup>(</sup>۱) الحديث مروي من طريق حسان بن أبي الأشرس، وحسان بن حريث كما سيأتي التنبيه عليه . إن شاء الله.

أما حسان بن حريث فهو أبو السوار العدوي البصري، اختلف في اسمه، ثقة. التقريب ص ٦٤٦.

أما حسان بن أبي الأشرس فهو منذر بن عمار الكاهلي مولاهم أبو الأشرس والد حبيب صدوق. التقريب ص ١٧٥.

<sup>(</sup>Y) سعيد بن جبير الأسدي مولاهم الكوفي، ثقة ثبت فقيه، قتل بين يدي الحجاج سنة خمس وتسعين، ولم يكمل الخمسين. التقريب ص ٢٣٤.

جملة واحدة في ليلة القدر إلى السماء الدنيا فكان بموقع النجوم، فكان الله ينزّله على رسوله بعضه في أثر بعض ثم قرأ: ﴿وقالَ الّذين كَفَرُوا لَوْلا نُزّلَ عَليهِ القُرْآنُ جُمْلَة واحدةً كَذَلِكَ لِنُثَبّت بهِ فُوءَادَك ورَتّلْناه تَرتِيلاً [الفرقان: ٣٢]»(١).

عن داود بن أبي هند<sup>(۲)</sup> عن عكرمة<sup>(۳)</sup> عن ابن عباس رضي الله عنهم قال: «أنزل الله القرآن إلى السماء الدنيا في ليلة القدر فكان الله إذا أراد أن يوحي منه شيئاً أوحاه أو أن يحدث منه في الأرض شيئاً أحدثه (٤).

• عن داود عن عكرمة عن ابن عباس قال: «أنزل الله القرآن إلى السماء الدنيا في ليلة القدر، وكان الله إذا أراد أنْ يوحى منه شيئاً أوحاه

(١) إسناده صحيح.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص١٢٥ - ١٧٦ وأخرجه النسائي في التفسير ص ٢٧٤ رقم (٧٠١) والطبري في تفسيره (بولاق) ٣٠/ ١٦٦ - ١٦٧ وفي إسناده محمد بن حميد ضعيف كما في التقريب ص ٤٧٥ لكن تابعه إسحاق بن راهويه عند الحاكم في المستدرك ٢/ ٥٣٠ والبيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٣١ وتابعه محمد بن قدامة عند النسائي في التفسير، وتابعه أبو بكر وعثمان ابنا أبي شيبة عند الحاكم في المستدرك ٢/ ٢٢٢ والبيهقي في الأسماء والصفات ص ٣٠٣.

وصححه الحاكم على شرط الشيخين ووافقه الذهبي، وصححه السيوطي في «الإتقان» (أبو الفضل) ١١٧/١ والأرنؤوط في تحقيقه لزاد المعاد ٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) داود بن أبي هند القشيري مولاهم، أبو بكر أو أبو محمد ثقة متقن كان يهم بأخرة، مات سنة أربعين ومئة وقيل قبلها. التقريب ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) عكرمة أبو عبد الله مولى ابن عباس، أصله بربري ثقة ثبت عالم بالتفسير، لم يثبت تكذيبه عن ابن عمر، ولا تثبت عليه بدعة مات سنة ١٠٤هـ وقيل بعد ذلك. التقريب ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص ١٢٥ بنحوه والنسائي في «فضائل القرآن» ص ٧٧ والطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ ٤٤٧ (بولاق) ٣٠/ ١٦٦ بسند صحيح وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٢٢٢ وأخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ص ٣٠٣ ـ ٣٠٤.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وصححه السيوطي في «الإتقان» (أبو الفضل) ١/ ١١٧

فهو قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيلَةِ القَدرِ﴾ [القدر: ١] وكان بين أوله وآخره عشرون سنة»(١).

7 عن حكيم بن جبير (7) عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: «نزل القرآن في ليلة من السماء العليا إلى السماء الدنيا جملة واحدة ثم فرق في السنين».

وتلا ابن عباس هذه الآية: ﴿فَلا أُقْسِم بِمَواقِع النُجُوم. وإنّه لقَسَمٌ لو تَعْلَمُون عَظِيم﴾ [الواقعة: ٧٥ ـ ٧٦] قال: نزل مفرقاً»(٣).

(١) إسناده صحيح.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص ٥٢١ بنحوه والطبري في تفسيره (شاكر) ٤٤٦/٣٤ ـ ٤٤٧ (بولاق) ١٦٦/٣٠ بإسنادين في أحدهما عبد الوهاب الثقفي ثقة اختلط قبل موته بثلاث سنين كما في التقريب ص ٣٦٨ وتابعه ابن أبي عدي في الإسناد الآخر وهو ثقة كما في التقريب ص ٤٦٥ وثقه أبو حاتم والنسائي كما في خلاصة تهذيب الكمال ص ٣٢٤ فإسناده صحيح.

وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير ٢١٢/١١ بنحوه بإسناد حسن فيه عمران القطان صدوق يهم كما في التقريب ص ٤٢٩ وبقية رجاله ثقات كما قال في مجمع الزوائد ٧/ ١٤٠ ورواه في الأوسط أيضاً كما قال محقق المعجم الكبير.

(٢) حكيم بن جبير الأسدي، وقيل: مولى ثقيف، الكوفي ضعيف رمي بالتشيع. التقريب ص ١٧٦.

(٣) ضعيف بهذا السياق.

أخرجه الطبري (شاكر) ٣٠/٣٠ (بولاق) ١٦٦/٣٠، ١٦٦/٣٠ والحاكم في المستدرك ٢/ ٥٣٠ وفي السند حكيم بن جبير ضعيف كما في التقريب ص ١٧٦ وقال في مجمع الزوائد ٧/ ١٢٠: "وفيه حكيم بن جبير وهو متروك". وتساهل الحاكم فصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

قلت: لكن الآثار السابقة واللاحقة تشهد للمتن فترقيه إلى مرتبة الحسن لغيره إلا قوله: «وتلا ابن عباس هذه الآية . . . الخ» فإنه لم يرد في الآثار ما يشهد له ، بل هو مخالف لما صح في سبب نزول هذه الآية عن ابن عباس نفسه: أخرج مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء حديث رقم (٧٣) بسنده عن ابن عباس قال: «مطر الناس على عهد النبي فقال النبي على الناس شاكر ومنهم كافر قالوا: هذه رحمة الله وقال بعضهم: لقد صدق نَوْءُ كذا وكذا قال [أي: ابن عباس]: فنزلت هذه الآية: ففلا أقسِمُ بمَوَاقِع النّجُوم حتى بلغ ﴿وتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنْكُمْ تُكَذّبُونَ ﴾ =

٧ - عن داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس قال: «أنزل القرآن جملة واحدة إلى السماء الدنيا في ليلة القدر ثم أنزل بعد ذلك بعشرين سنة [فكان المشركون إذا أحدثوا شيئاً أحدث الله لهم جواباً]: ﴿ولا يأتُونَك بمَثلِ إلا جَعْنَاكَ بالحق وأحسَنَ تَفْسِيراً﴾ [الفرقان: ٣٣] ﴿وقرآناً فرقناه لتَقْرَأُه على الناسِ على مُكث ونزلناه تنزيلاً﴾ [الإسراء: ﴿وقرآناً فرقناه لتَقْرَأُه على الناسِ على مُكث ونزلناه تنزيلاً﴾ [الإسراء: ٥٠٤]»(١٠).

 $\Lambda$  = عن عكرمة قال: «إنَّ القرآن نزل جميعاً فوضع بمواقع النجوم فجعل جبريل يأتي بالسورة، وإنما نزل جميعاً في ليلة القدر»(٢).

9 - عن سعيد بن جبير قال: «نزل القرآن جملة واحدة في ليلة القدر في شهر رمضان في سماء الدنيا» $^{(7)}$ .

<sup>= [</sup>الواقعة: ٧٥ ـ ٨٢].

تنبيه: وقع عند الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠: «عن حكيم بن جبير عن ابن عباس..» بدون ذكر سعيد بن جبير ولعله سقط من الناسخ أو الطابع والله أعلم.

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح.

أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٠/ ٥٣٣ والنسائي في «فضائل القرآن» ص ٢٧ وفي التفسير ص ١٥٦ رقم (٣٩٠) وأبو عبيد القاسم بن سلام في «فضائل القرآن» ص ٣٤٣ رقم (٨٠٣) والحاكم في المستدرك ٢/ ٢٢٢ والبيهقي في دلائل النبوة ٧/ ١٣١ ـ ١٣٢ وفي الأسماء والصفات ص ٣٠٣.

وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وابن كثير في «فضائل القرآن» ص ٦ والسيوطي. في الإتقان (أبو الفضل) ١١٧/١ وزاد نسبته إلى ابن أبي حاتم، والزيادة له.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (بولاق) ٢٧/٢٧.

<sup>(</sup>٣) إسناده حسن.

أخرجه ابن الضريس في «فضائل القرآن» ص ١٢٦ والطبري في تفسيره (شاكر) /٣٤٥.

فائدة: روى الطبري في تفسيره (بولاق) ١٦٦/٣٠: «عن سعيد بن جبير: «أنزل القرآن جملة واحدة ثم أنزل ربنا في ليلة القدر فيها يفرق كل أمر حكيم».

قلت: وفيه مهران ابن أبي عمر العطار، قال العقيلي في «الضعفاء» ٢٢٩/٤: «الروى عن الثوري أحاديث لا يتابع عليها».

• 1- عن الشعبي (١) قال: «بلغنا: أن القرآن نزل جملة واحدة إلى السماء الدنيا» (٢).

قلت: فهذه الآثار<sup>(٣)</sup> تبين أن نزول القرآن إلى بيت العزة إنما كان في شهر رمضان في ليلة القدر وحديث واثلة بن الأسقع يبين أن نزول القرآن على رسول الله ﷺ إنما كان لأربع وعشرين ليلة خلت من رمضان.

قال علم الدين السخاوي<sup>(١)</sup> معقباً على حديث واثلة: «فهذا الإنزال يريد به ﷺ أول نزول القرآن عليه، وقوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاه في ليلَّةِ

<sup>=</sup> قلت: روايته هنا عن الثوري، وفي السند محمد بن حميد ضعيف كما في التقريب ص ٤٧٥ لكن يشهد له الآثار السابقة.

<sup>(</sup>١) عامر بن شراحيل الشعبي، بفتح المعجمة أبو عمرو ثقة مشهور فقيه فاضل، مات بعد المئة، وله ثمانون سنة. التقريب ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (بولاق) ٣٠/١٦٦.

فائدة: روى الطبري في تفسيره (بولاق) ٣٠/٣٠ عن الشعبي في قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا ٱنْرَلْنَاه في ليلَةِ القدرِ﴾ [القدر: ١]، قال: «نزل أول القرآن في ليلة القدر».

قلت: وفيه عمران أبو العوام صدوق يهم كما في «التقريب» ص ٤٢٩، وعمرو ابن عاصم الكلابي صدوق في حفظه شيء كما في «التقريب» ص ٤٢٣، لكن شهد له الآثار السابقة.

<sup>(</sup>٣) وهي - وإن كان أغلبها عن ابن عباس - فإنها مما لا مجال للرأي فيه فلها حكم المرفوع كما نص على ذلك علماء المصطلح (انظر تدريب الراوي ١٢٩/١) ويؤكد هذا أن هذه الآثار لا علاقة لها بالإسرائيليات لأنها تتعلق بنزول القرآن العظيم، ولا مدخل للإسرائيليات فيه، وما كان ابن عباس ممن يتلقاها - كما قال الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لمسند أحمد ٥/٧٨٧ - بل ثبت عنه رضي الله عنه التنفير عن أحاديث أهل الكتاب أخرجه البخاري في كتاب الشهادات باب لا يعلم يسأل أهل الشرك عن الشهادة وغيرها تحت رقم (٢٦٨٥)، زد على هذا لا يعلم له مخالف من الصحابة والتابعين والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) علي بن محمد بن عبد الصمد الهمداني المصري السخاوي الشافعي، أبو الحسن علم الدين عالم بالقراءات والأصول والتفسير واللغة (٥٥٨ ـ ٣٤٢هـ). الأعلام ٤/٣٣٢.

القدر € [القدر: ١] يشمل الإنزالين» . اه(١٠).

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني (٢) بعد إيراده لحديث واثلة وأثر ابن عباس: «هذا كله مطابق لقوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الّذِي أُنْزِلَ فيهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

قلت: ويعلم مما تقدم أن للقرآن نزولين.

وقد أخبر تبارك وتعالى أن للقرآن وجوداً في اللوح المحفوظ، في قوله: ﴿بَلْ هُو قُرَآنُ مَجِيدٌ. في لَوْحِ محفوظ﴾ [البروج: ٢١ ـ ٢٢] وقوله: ﴿إِنّه لقرآنُ كريمٌ. في كتاب مَكْنُون. لا يمسه إلا المُطَهّرُون﴾ [الواقعة ٧٧ ـ ٧٩] وقوله: ﴿كَلاّ إِنّهَا تَذْكِرَةٌ. فمَنْ شَاءَ ذَكرَهُ. في صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ. مَرْفُوعَةٍ مُطَهّرة. بأيدِي سَفَرَةٍ. كرام بَرَرَةٍ﴾ [عبس: ١١ ـ ١٦] وقوله: ﴿وإِنّهُ فِي أُمٌ الكِتابِ لَدَيْنَا لَعَلَيْ حَكِيمٌ ﴾ [الزخرف: ٤].

وعليه؛ يكون للقرآن بعد إثباته في اللوح المحفوظ: وجود ونزولان (٤):

وجود في اللوح المحفوظ.

ونزول في رمضان إلى بيت العزة في سماء الدنيا، جملة واحدة.

ونزول إلى الرسول ﷺ منجماً مفرقاً.

<sup>(</sup>١) جمال القراء ٢١/١ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>۲) أحمد بن علي بن محمد الكناني العسقلاني أبو الفضل، شهاب الدين، ابن حجر، من أثمة الحديث والتاريخ، صاحب "فتح الباري بشرح صحيح البخاري" (۷۷۳ ـ ۸۵۲ هـ). البدر الطالع ١/ ٨٧ الأعلام ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٩/٥.

<sup>(</sup>٤) ونفى القرطبي الخلاف في ذلك. تفسير القرطبي ٢/ ٢٩٧.

#### نزول الكتب السماوية السابقة:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وقالَ الّذينَ كَفَرُوا: لَوْلا نُزّل عَليه القُرآن جُملة واحدة كَذَلِك لِنُتَبَتَ بِهِ فُوَادَكَ ورتَلْنَاه تَرْتِيلاً ﴾ [الفرقان: ٣٢]، يدل على أن الكتب السابقة كانت تنزل جملة واحدة إذ أن سكوته تبارك وتعالى عن الرد على المشركين في قولهم الذي حكاه عنهم: ﴿ لَوْلا نُزّل عَليه القُرآن جُملة واحدة ﴾ وعدوله سبحانه وتعالى إلى بيان حكمة نزوله مفرقا منجماً دليل على صحة ما بلغهم من خبر الكتب السابقة ؛ إذ [كل حكاية وقعت في القرآن فلا يخلو أن يقع قبلها أو بعدها \_ وهو الأكثر \_ ردّ لها، فإن وقع ردّ فلا إشكال في بطلان ذلك المحكي وكذبه، وإن لم يقع معها ردّ فذلك دليلُ صحة الممخكي وصدقه ؛ لأن القرآن سُمّي: فُرقاناً، وهُدى، وبُرْهاناً، وبياناً، لكل شيء، وهو حجة الله على الخلق على الجملة والتفصيل والاطلاق والعموم، وهذا المعنى يأبى أن يُخكَى فيه ما ليس بحق، ثم لا ينبّه عليه](١)

ويقرر السيوطي (٢) وجه دلالة الآية على نزول الكتب السماوية السابقة جملة واحدة بقوله: «ولو كانت الكتب كلها نزلت مفرقة لكان يكفي في الرد عليهم أن يقول: إن ذلك سُنة في الكتب التي أنزلها على الرسل السابقة كما أجاب بمثل ذلك قولهم: ﴿وقَالُوا مَال هَذَا الرّسُولِ يَأْكُلُ الطّعَامَ ويمْشِي في الأسواق﴾ [الفرقان: ٧] فقال: ﴿وما أَرْسَلْنَا قَبْلَك مِنَ المُرْسَلِين إلا إنّهم ليأكُلُون الطّعَام ويمْشُون في الأسواق﴾ (٣) [الفرقان: ٢٠].

وقولهم: ﴿ أَبُعَثَ اللهُ بَشَراً رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ٩٤].

فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِم﴾ [يوسف: ١٠٩].

<sup>(</sup>١) من كلام الشاطبي في «الموافقات» ٣/ ٣٥٣ ـ ٣٥٤ باختصار.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي جلال الدين، محدث مؤرخ أديب مصنف متفنن (۸٤٩ ـ ٩١١هـ). الأعلام ٣/ ٣٠٢.

 <sup>(</sup>٣) حُذِفت هذه الآية من الإتقان (أبو الفضل) ١٢٢/١ وهي موجودة في الإتقان
 (الحلبي) ١/٢٥ والسياق يدل عليها.

وقولهم: كيف يكون رسولاً ولا هم له إلا النساء؟(١).

فقال: ﴿ ولقد أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ وجَعَلْنَا لَهُم أَزُواجاً وذُرِيّة ﴾ [الرعد: ٣٨] إلى غير ذلك».

وقال رحمه الله: «ومن الأدلة على ذلك أيضاً (أي: على نزول الكتب السماوية السابقة جملة) قوله تعالى في إنزال التوراة على موسى يوم الصعقة: ﴿فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ وَكَتَبْنَا لَهُ في الْأَلُواحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةٌ وتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ، فَخُذْهَا بِقُوّةٍ ﴾ [الأعراف: 18٤ \_ 186] ﴿وألقَى الأَلْوَاحَ ﴾ [الأعراف: 186] ﴿وألقَى الأَلْوَاحَ ﴾ [الأعراف: 186] ﴿وألقَى وَفِي نُسْخَتِها هُدًى ورَحْمَةٌ ﴾ [الأعراف: 104] ﴿وإذْ نَتَقْنَا الجَبَل فَوْقَهُم كَأَنّه طُلّة، وَظَنُوا أَنّه واقِعٌ بِهم خُذُوا مَا آتَيْنَاكُم بِقُوّةٍ ﴾ [الأعراف: 1٧١].

فهذه الآيات كلها دالة على إتيانه التوراة جملة» ه. (٢).

وقد خالف بعضهم في ذلك، فقال: لا دليل على نزول الكتب السماوية السابقة جملة، بل الصواب أنها نزلت مفرقة كالقرآن (٣).

ومن أدلة هذا القول، أن الله تبارك وتعالى، ذكّر بني إسرائيل بأمور حدثت لأجدادهم، هم يعرفونها، ذكر فيها المخالفات التي وقعت منهم، وذكر العقوبة التي حصلت بعد وقوع المخالفة بزمن، وعلمهم بهذا الأمر

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير ٢٣٦/٤.

<sup>(</sup>٢) الإتقان (أبو الفضل) ١/ ١٢٢ - ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) الإتقان (أبو الفضل) ١/١٢٢، حيث قال: «وقد رأيت بعض فضلاء العصر أنكر ذلك وقال: إنه لا دليل عليه، بل الصواب أنها نزلت مفرقة كالقرآن» اه كلام السيوطى.

قلت: لعله أراد عصريه الشيخ: البقاعي (ت ٨٨٥هـ)، فقد ذكر في تفسيره عند آية سورة الفرقان ذلك، وممن نقل عنه ذلك أيضاً الشيخ: أحمد بن سليمان بن كمال باشا (ت ٩٤٠هـ)، حيث نُقِلَ عنه القول بأن التوراة أنزلت منجمة في ثماني عشرة سنة واستدل عليه بنصوص التوراة.

نقله عنه في روح المعاني ١٥/١٩ وقارن بحاشية الشهاب على البيضاوي ٢/ ٤٢١. قلت: يلاحظ أن السيوطي نقل نصوصاً عن السلف في أن التوراة نزلت جملة واحدة وذلك في الإتقان (أبو الفضل) ١٣٣/١ وصححها، وأنّ الاعتماد على نصوص التوراة المحرفة لا يصح وبالله التوفيق.

الأصل فيه أن يكون بكتاب منزل، ومن هذه الأمور، ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى يَا قُومُ إِنْكُمْ ظَلَمْتُم أَنفُسَكُمْ بِاتِخَاذِكُمُ العِجْلَ، فَتُوبُوا إلى بَارِئكُمْ، فَاقْتُلُوا. . . الآية ﴾ [البقرة: ٥٤]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نؤمِنَ لَكَ حَتًى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصّاعِقَةُ وأَنتُمْ تَنظُرُون. ثُمَّ بعَثْنَاكُم مِن بعدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥ ـ ٥٦].

#### الحكمة من إنزال القرآن إلى سماء الدنيا:

تعرض أهل العلم لبيان الحكمة من إنزال القرآن إلى سماء الدنيا جملة واحدة، فمن ذلك:

قول الرازي<sup>(۱)</sup>: "إن القرآن أنزل في ليلة القدر جملة إلى سماء الدنيا ثم نزل إلى الأرض نجوماً وإنّما جَرَت الحال على هذا الوجه؛ لما علمه الله تعالى من المصلحة على هذا الوجه؛ فإنه لا يبعد أن يكون للملائكة الذين هم سكان سماء الدنيا مصلحة في إنزال ذلك إليهم، أو كان في المعلوم أن في ذلك مصلحة للرسول عليه الصلاة والسلام في توقع الوحي من أقرب الجهات أو كان فيه مصلحة لجبريل عليه السلام؛ لأنه كان هو المأمور بإنزاله وتأديته» اه<sup>(۱)</sup>.

وقول السخاوي (ت ٦٤٣ه): «فإن قيل: ما في إنزاله جملة إلى سماء الدنيا؟. قلت: في ذلك تكريم بني آدم وتعظيم شأنهم عند الملائكة، وتعريفهم عناية الله عز وجل بهم ورحمته لهم ولهذا المعنى أمر سبعين ألفاً من الملائكة لمّا أنزل سورة الأنعام أن تَزُفّهَا (٣).

<sup>(</sup>۱) محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التميمي البكري أبو عبد الله، فخر الدين الرازي مفسر أصولي من أثمة المعقول وعلوم الأوائل (٥٤٤ ـ ٢٠٦هـ). الأعلام ٣١٣/٦.

 <sup>(</sup>۲) التفسير الكبير ٥/ ٨٥. وقوله: «أو كان فيه مصلحة..» يعقب عليه بأن المصلحة واردة لا محالة، ولكنا لا ندرك وجهها إلا بدليل، وما قاله الرازي أورده احتمالاً فلا ينهض دليلاً.

<sup>(</sup>٣) حديث ضعيف.

أخرجه الطبراني في الصغير ١/ ٨١ عن ابن عمر مرفوعاً.

وفيه أيضاً: إعلام عباده من الملائكة وغيرهم أنه علام الغيوب لا يعزب عنه شيء إذ كان في هذا الكتاب العزيز ذكر الأشياء قبل وقوعها.

وفيه أيضاً: التسوية بينه وبين موسى عليه السلام في إنزال كتابه جملة والتفضيل لمحمد ﷺ في إنزاله عليه منجماً ليحفظه، قال الله عز

= قال في مجمع الزوائد ٧٠ /٢: «وفيه يوسف بن عطية الصفار وهو ضعيف» اه. قلت: بل متروك كما قال في التقريب ص ٦١١.

وأخرجه أبو الشيخ عن أبي بن كعب مرفوعاً كما في الإتقان (أبو الفضل) 1/ وأخرجه أبو الفضل عن أبس. وأخرجه البيهقي في الشعب والطبراني عن أنس. قال في مجمع الزوائد ٢٠/٧: «رواه الطبراني عن شيخه محمد بن عبد الله بن عرس عن أحمد بن محمد بن أبي بكر السالمي، ولم أعرفهما، وبقية رجاله ثقات» اه.

قلت: الحديث عن أنس أورده أبو جعفر النحاس بسنده في معاني القرآن ٢/ ٣٩٧ وأورده القرطبي في «التذكار» ص ١٨٨ بإسناد النحاس وفي السند أحمد بن محمد بن أبي بكر المذكور آنفاً وضعفه السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ١/ ١٠٩ . وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٣١٥ والبيهقي عن جابر كما في الإتقان (أبو الفضل) ١٠٩/١ وصححه الحاكم على شرط مسلم وتعقبه الذهبي بأن فيه انقطاعاً وقال: «وأظن هذا موضوعاً» اه.

قلت: وقد قرأت في تحقيق «معاني القرآن» للنحاس ٣٩٧/٢ تصحيحاً لهذا الحديث بنقل كلام الحاكم وترك كلام الذهبي ولذلك لزم التنويه.

وأخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص ١٧٢ رقم (٤٤٤) وابن الضريس في فضائل القرآن ص ١٥٧ عن ابن عباس موقوفاً عليه وفي السند علي بن زيد بن جدعان عن يوسف بن مهران، والأول ضعيف كما في التقريب ص ٤٠١، والثاني لين الحديث ولم يرو عنه إلا على بن زيد هذا كما في التقريب ص ٢١٢.

وقع في فضائل القرآن لأبي عبيد ص ١٧٢ رقم (٤٤٤) «يونس بن يوسف بن مهران» وهو خطأ، لعله تحريف أو تصحيف من الناسخ، وقد كرره ص ٣٤٠ رقم (٧٩٧) على الصواب.

ثم رأيته في «فضائل القرآن» لأبي عبيد (طبعة دار الكتب العلمية) ص ١٢٩، على الصواب.

وقال السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ١٠٧/١: «أخرجه البيهقي في الشعب بسند فيه من لا يعرف عن علي، اهـ.

قلت: أخرجه عنه الخطيب في تاريخ بغداد ٧/ ٢٧١ وحكم بوضعه عنه في الميزان ٢٠١/١ وهي لسان الميزان ٢٣/٢.

وجل: ﴿كَذَلِك لِنُثَبِّت بِهِ فُوادَك﴾ [الفرقان: ٣٧] وقال عز وجل: ﴿سَنُقْرِئُك فلا تَنْسَى﴾ [الأعلى: ٦].

وفيه أيضاً: أن جناب العزة عظيم، ففي إنزاله جملة واحدة وإنزال الملائكة له مفرقاً بحسب الوقائع ما يوقع في النفوس تعظيم شأن الربوبية» اه(١).

وقول أبي شامة (٢): «فإن قلت: ما السر في إنزاله جملة إلى السماء الدنيا؟.

قلت: فيه تفخيم لأمره وأمر مَنْ أنْزِل عليه؛ وذلك بإعلام سكان السماوات السبع أن هذا القرآن آخر الكتب، المنزل على خاتم الرسل، لأشرف الأمم قد قربناه إليهم لننزله عليهم، ولولا أن الحكمة الإلهية اقتضت وصوله إليهم منجماً بحسب الوقائع [لهبط به] (٢) إلى الأرض جملة كسائر الكتب المنزلة قبله، ولكن الله تعالى باين بينه وبينها فجمع له الأمرين إنزاله جملة ثم إنزاله مفرقاً.

وهذا من جملة ما شرف به نبينا ﷺ اهر<sup>(٤)</sup>.

قلت: وحاصل ما ذكره أهل العلم في النقول السابقة في الحكمة من إنزال القرآن جملة إلى سماء الدنيا:

- تكريم بني آدم وتعظيم شأنهم عند الملائكة.

- التسوية بين رسولنا عليه الصلاة والسلام وبين سائر الرسل عليهم صلوات الله وسلامه في إنزال كتابه جملة والتفضيل له ﷺ في إنزاله عليه

<sup>(</sup>١) جمال القراء ١/ ٢٠ ٢١.

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي الدمشقي، أبو القاسم شهاب الدين، أبو شامة، مقرىء، مفسر، مؤرخ (٥٩٩ ـ ٦٦٥). غاية النهاية ١/ ٣٦٥ الأعلام ٣/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) في المطبوعة من "المرشد الوجيز" ص ٢٤: [لم نهبط به] وهي لا تتفق مع السياق، وأشار المحقق في الفروق بين النسخ التي اعتمد عليها ص ٦١٢ أنها في نسخة: [لهبط] فاثبتها، لأنها تتفق مع السياق، ثم رأيت السيوطي نقل في الاتقان (أبو الفضل) ١٩٩١ كلام أبي شامة وأثبت اللفظ كما أثبته.

<sup>(</sup>٤) المرشد الوجيز ٢٤ \_ ٢٥.

منجماً مفرقاً؛ فيكون فيه مزيد اعتناء وكبير شرف له ﷺ حيث كان يأتيه الوحى في كل وقت.

ـ تفخيم وتعظيم أمر القرآن الكريم والله أعلم.

#### الحكمة من نزول القرآن منجماً على رسول الله على:

بين الله تبارك وتعالى الحكمة في نزول القرآن منجماً مفرقاً على رسوله ﷺ حيث قال: ﴿وقَالَ الَّذِين كَفَرُوا لَوْلا نُزِّل عَلَيْه القُرآنُ جُمْلةً واحدةً كَذَلِك لِنُثَبِّتَ به فُوادَكَ وَرتَلْنَاهُ تَزْتِيلاً. ولا يأتُونَك بِمَثْلِ إِلاَّ جِنْنَاكَ بِالْحَقِّ وأَحْسَنَ تَفْسِيراً﴾ [الفرقان: ٣٣.٣٢].

وقد بسط أهل العلم القول في ذلك (١) ولهم فصول طويلة الذيل في تعداد الحكم من تنجيم القرآن على رسوله ﷺ ومن هؤلاء: الرازي (ت ٢٠٦ هـ) حيث قال في تفسيره ذاكراً وجوه الحكم في ذلك:

«أحدها: أنَّه عليه السلام لَم يكن من أهل القراءة والكتابة فلو نزل عليه ذلك جملة واحدة كان لا يضبطه ولجاز عليه الغلط والسهو، وإنَّما نزلت التوراة جملة لأنها مكتوبة يقرؤها موسى عليه الصلاة والسلام.

وثانيها: أنَّ مَن كان الكتاب عنده فربما اعتمد على الكتاب وتساهل في الحفظ فالله تعالى ما أعطاه الكتاب دفعة واحدة بل كان ينزل عليه وظيفة ليكون حفظه له أكمل، فيكون أبعد له عن المساهلة وقلة التحصيل.

وثالثها: أنه تعالى لو أنزل الكتاب جملة واحدة على الخلق لنزلت الشرائع بأسرها دفعة واحدة على الخلق فكان يثقل عليهم ذلك، أما لما نزل مفرقاً منجماً لا جرم نزلت التكاليف قليلاً قليلاً فكان تحملها أسهل.

ورابعها: أنه إذا شاهد جبريل حالاً بعد حال يقوى قلبه بمشاهدته

<sup>(</sup>۱) وأخص المتأخرين، أنظر مثلاً: مناهل العرفان ۱/ ٤٦-٥٥ المدخل لدراسة القرآن الكريم ص ٦٩-٨٣ مباحث في علوم القرآن لصبحي الصالح ص ٤٩-٦٢ مباحث في علوم القرآن للقطان ص ١٠٧-١١٦.

فكان أقوى على أداء ما حمل، وعلى الصبر على عوارض النبوة وعلى احتماله أذيّة قومه وعلى الجهاد.

وخامسها: أنه لما تم شرط الإعجاز فيه مع كونه منجماً ثبت كونه معجزاً، فإنه لو كان ذلك في مقدور البشر لوجب أن يأتوا بمثله منجماً مفرقاً.

وسادسها: كان القرآن ينزل بحسب أسئلتهم والوقائع الواقعة لهم فكانوا يَزْدَادُونَ بصيرةً؛ لأن بسبب ذلك كان ينضم إلى الفصاحة الإخبار عن الغيوب.

وسابعها: أن القرآن لمّا نَزَل مُنَجّماً مُفَرّقاً وهو عليه الصلاة والسلام كان يتحداهم من أول الأمر فكأنه تحداهم بكل واحد من نجوم القرآن فلما عجزوا عنه كان عجزهم عن معارضة الكل أولى، فبهذه الطريق ثبت في فؤاده أن القوم عاجزون عن المعارضة لا محالة.

وثامنها: أن السفارة بين الله تعالى وبين أنبيائه وتبليغ كلامه إلى الخلق منصب عظيم فيحتمل أن يقال: أنه تعالى لو أنزل القرآن على محمد على دفعة واحدة لبطل ذلك المنصب على جبريل عليه السلام فلما أنزله مفرقاً منجماً بقى ذلك المنصب العالى عليه.

فلأجل ذلك جعله الله سبحانه وتعالى مفرقاً منجماً. " ه(١١).

وممن تكلم عن حكمة تنجيم القرآن الحافظ عماد الدين ابن كثير (٢) (ت ٧٧٤هـ) حيث قال رحمه الله:

اوما هذا إلا اعتناء وكبير شرف للرسول عَلَيْ حيث كان يأتيه الوحي من الله عز وجل بالقرآن صباحاً ومساء وليلاً ونهاراً، سفراً وحضراً، وكل مرة كان يأتيه الملك بالقرآن لا كانزال الكتاب مما قبله من الكتب المتقدمة

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ۲۶/ .۷۹ والوجه الأخير في كلامه فيه نظر، إذ مجال وظائف جبريل ﷺ توقيفي. ثم هل بقي جبريل ﷺ بلا وظيفة بعد نزول القرآن كاملاً؟! .

<sup>(</sup>٢) إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضو بن درع القرشي البصروي ثم الدمشقي، أبو الفداء عماد الدين، مفسر، محدث، مؤرخ، فقيه ( ٧٠١- ٧٧٤هـ). البدر الطالع ١/٩٣١ الأعلام ١/٣٢٠.

فهذا المقام أعلى وأجل وأعظم مكانة من سائر إخوانه الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

فالقرآن أشرف كتاب أنزله الله، ومحمد على أعظم نبي أرسله الله تعالى، وقد جمع الله للقرآن الصفتين معاً، ففي الملأ الأعلى أنزل جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، ثم أنزل بعد ذلك إلى الأرض منجماً بحسب الوقائع والحوادث» ه(١).

## تكرار نزول القرآن:

ذهب بعضهم إلى إنكار كون شيء من القرآن يتكرر نزوله، وعلل ذلك بما يأتى:

ـ بأنه تحصيل حاصل، وهذا لا فائدة فيه.

قال القطان<sup>(۲)</sup> حفظه الله معقباً على القول بتكرار النزول عند عدم إمكان الجمع بين الروايات بتعدد سبب النزول، لتباعد الزمن بين الروايات الواردة في ذلك: «لا أرى لهذا الرأي وجها مستساغاً؛ حيث لا تتضح الحكمة من تكرار النزول وإنَّما أرى أن الروايات المتعددة في سبب النزول ولا يمكن الجمع بينها؛ يتأتى فيها الترجيح» اه<sup>(۳)</sup>.

قال الدُهلوي(٤): «قد يقررون حادثة في ذلك الباب (يعني: الصحابة) ويقولون: نزلت في كذا، وربما يقولون في هذه الصورة: فأنزل الله قوله كذا، فكأنه إشارة إلى أنه استنباطه على والقاؤها في تلك

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ٣١٨/٣.

<sup>(</sup>٢) مناع خليل القطان، عني بالتأليف في علوم القرآن وتاريخ التشريع (معاصر).

<sup>(</sup>٣) مباحث في علوم القرآن (للقطان) ص ٩١.

<sup>(</sup>٤) أحمد بن عبد الرحيم المعروف به «ولي الله الدهلوي» مصلح مجتهد مجدد (ت ١١١٤ ـ ١١٧٦ه). رجال الفكر والدعوة في الإسلام ج ٤ الإمام الدهلوي.

الساعة بخاطره المبارك أيضاً نوع من الوحي والنفث في الروع فلذلك يمكن أن يقال: فانزلت، ويمكن أيضاً أن يعبّر في هذه الصورة بتكرار النزول» اه<sup>(۱)</sup>.

#### قلت: تلاحظ الأمور التالية:

ـ يبدو أن سبب الخلاف ظن بعض أهل العلم أن النزول الثاني هو نزول ابتدائي جديد يجعل للآية موضعاً جديداً في السورة؛ وليس كذلك وإنما غالب ما قيل فيه بتكرار النزول هو من قبيل التذكير بما سبق نزوله.

- القول بأن تكرار النزول لا فائدة فيه مردود؛ لأن العلماء رحمهم الله نصوا على بعض فوائده، من ذلك:

قول ابن الحصار<sup>(٢)</sup> رحمه الله: «قد يتكرر نزول الآية تذكيراً وموعظة» اه<sup>(٣)</sup>.

قول علم الدين السخاوي (ت ٦٤٣هـ) بعد حكاية القول بنزول الفاتحة مرتين: «إن قيل: فما فائدة نزولها مرة ثانية؟.

قلت: يجوز أن يكون نزلت أول مرة على حرف واحد، ونزلت الثانية ببقية وجوهها نحو ﴿مَلِك﴾ و ﴿مَالِك﴾ و ﴿السِّرَاط﴾ و الصّراط﴾ ونحو ذلك» اه(٤٠).

قول ابن تيمية الحراني (ت ٧٢٨هـ) رحمه الله في معرض كلامه عن المنقول عن الصحابة في أسباب نزول القرآن: «وإذا ذَكَر أحدهم لها سبباً نزلت لأجله (يعني: الآية) وذكر الآخر سبباً، فقد يمكن صدقهما بأن تكون نزلت عقب تلك الأسباب أو تكون نزلت مرتين مرة لهذا السبب، ومرة لهذا السبب، اه(٥).

<sup>(</sup>١) الفوز الكبير في أصول التفسير ص ٢٢.

 <sup>(</sup>۲) علي بن محمد بن إبراهيم بن موسى الخزرجي أبو الحسن الحصار،
 فقيه أصولى أشبيلي الأصل منشأه بمصر (ت 311ه). الأعلام ٤/٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر الإتقان (أبو الفضل) ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) جمال القراء ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٥) مقدمة في أصول التفسير ص ٩٤، مجموع الفتاوى ٣٤٠/١٣.

قول الزركشي<sup>(۱)</sup> (ت **٧٩٤** هـ) رحمه الله: «قد ينزل الشيء مرتين تعظيماً لشأنه وتذكيراً به عند حدوث سببه خوف نسيانه. . . والحكمة في هذا كله:

أنه قد يحدث سبب من سؤال أو حادثة تقتضي نزول آية وقد نزل قبل ذلك ما يتضمنها، فتؤدي تلك الآية بعينها إلى النبي على تذكيراً لهم بها، وبأنها تتضمن هذه.

والعالم قد يحدث له حوادث، فيتذكر أحاديث وآيات تتضمن الحُكُم في تلك الواقعة وإن لم تكن خطرت له تلك الحادثة قبل مع حفظه للنص» اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: القول باحتمال أن الصحابي الذي سمع الآية تتلى أمامه . . . الخ، إحتمال وارد لكنه خلاف الأصل؛ إذ الأصل أن الصحابي يتكلم بما يعلم، خاصة في أمر القرآن العظيم؛ فهو حين يقول: حدَث كذا فأنزل الله كذا، الظاهر أنه يريد الاخبار بنزول الآية حينذاك، ولا يصار إلى خلاف الظاهر إلا بدليل، خاصة أن الجمع بين النصوص ممكن بالقول بتكرار النزول، ولا مانع منه كما سيأتي التدليل عليه قريباً ـ إن شاء الله ـ.

والقول بالترجيح مع إمكان الجمع خلاف القاعدة في الاختلاف من أنه: لا يصار إلى الترجيح مع إمكان الجمع (٣).

وقد ورد ما يدل على وقوع تكرار نزول القرآن، وهو قوله ﷺ: «نزل القرآن على سبعة أحرف»(٤).

<sup>(</sup>۱) محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي، أبو عبد الله، بدر الدين، عالم بفقه الشافعية، والأصول، صاحب «البرهان في علوم القرآن» ( ٧٤٥- ٧٩٤هـ). الدرر الكامنة ٣٩٧/٣.

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن ٢٩/١ ـ ٣٠ باختصار.

 <sup>(</sup>٣) نص عليها ابن حجر في مواضع من فتح الباري، انظر توجيه القاري ص ١٣١ مختلف الحديث وموقف النقاد منه ص ٣٧٦ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) حديث متواتر. نظم المتناثر من الحديث المتواتر ص ١١١، حيث رواه بضع وعشرون صحابياً.

ووجه الدلالة في الحديث: أن نزول القرآن على سبعة أحرف لم يكن من أول وهلة، بل الظاهر أنه نزل أولاً بلسان قريش كما قال عثمان بن عفان رضي الله عنه للرهط القرشيين الثلاثة حين أمرهم أن يكتبوا المصاحف: "إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت (۱) في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم (۲).

قال أبو شامة (ت ٦٦٥ هـ): «يعني: أول نزوله قبل الرخصة في قراءته على سبعة أحرف» اه<sup>(٣)</sup>.

وتكملة هذا الاستدلال كما قال الحافظ ابن حجر (ت ٨٥٢ هـ): «أن يقال: إنه نزل أولاً بلسان قريش أحد الأحرف السبعة ثم نزل بالأحرف السبعة المأذون في قراءتها تسهيلاً وتيسيراً فلما جمع عثمان (١٠) الناس على حرف واحد رأى أن الحرف الذي نزل القرآن أولاً بلسانه أولى الأحرف فحمل الناس عليه لكونه لسان النبي ﷺ؛ لما له من الأولية المذكورة» (٥).

وقال ابن حجر أيضاً في التدليل على كلام أبي شامة: «ويدل على ما قرره أنه أنزل أولاً بلسان قريش ثم سهل على الأمة أن يقرؤوه بغير لسان قريش، وذلك بعد أن كثر دخول العرب في الإسلام، فقد ثبت أن ورود التخفيف بذلك كان بعد الهجرة كما في حديث أبي بن كعب(٢):

<sup>(</sup>۱) زيد بن ثابت بن الضحاك بن لوذان الأنصاري النجاري أبو سعيد وأبو خارجة، صحابي مشهور، كتب الوحي، قال مسروق: كان من الراسخين في العلم، مات سنة خمس أو ثمان وأربعين وقيل: بعد الخمسين. الإصابة ١/ ٥٦١.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن تحت رقم (٤٩٨٧).

<sup>(</sup>٣) المرشد الوجيز ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس الأموي أمير المؤمنين، ذو النورين، أحد السابقين الأولين، والخلفاء الراشدين، والعشرة المبشرين بالجنة، استشهد في سنة ٣٥هـ الإصابة ٢/٢٦٢.

<sup>(</sup>۵) فتح الباري ۹/۹.

<sup>(</sup>٦) أبي بن كعب بن قيس بن عبيد بن زيد بن معاوية الأنصاري الخزرجي أبو المنذر سيد القراء، ويكنّى أبا الطفيل أيضاً من فضلاء الصحابة، اختلف في سنة وفاته اختلافاً كثيراً فقيل: سنة ١٩ هـ وقيل: ٣٣هـ وقيل: غير ذلك. الإصابة ١٩ ١٩.

«أن جبريل أتى النبي ﷺ وهو عند أضاة بني غفار (١) فقال: إن الله يأمرك أن تقرىء أمتك القرآن على حرف. فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته؛ فإن أمتي لا تطيق ذلك»... الحديث أخرجه مسلم (٢)» اه (٣).

وقيل بالمد والهمز مثل اناء.

وهو موضع بالمدينة النبوية ينسب إلى بني غفار بكسر المعجمة وتخفيف الفاء؛ لأنهم نزلوا عنده اه فتح الباري ٢٨/٩.

كذا جزم الحافظ ابن حجر أنه موضع بالمدينة، ومن قبله البكري في «معجم ما استعجم» / ١٦٤/ وساق حديث أبي بن كعب مشيراً إلى أنه الموضع المقصود في الحديث، وقد ضبطه القاضي عياض في «المشارق» / ٤٧/ ونص على أنها موضع بالمدينة وكذلك قال السمهودي في «وفاء الوفاء» ٤/٢٧/ نقلاً عن «المشارق» وذكر السمهودي منازل بني غفار في المدينة وعد منها: «أضاة بني غفار» وفاء الوفاء ٢/ ٧٥٧ ـ ٧٥٧.

لكن ذكر السمهودي أن بمكة موضعاً يسمى كذلك «أضاة بني غفار» في مادة «تناضب» من فصل أسماء بقاع المدينة وفاء الوفاء ١١٦٣/٤.

وجزم ياقوت في «معجم البلدان» ٢١٤/١ أن أضاة بني غفار موضع قريب من مكة فوق «سَرِف» قرب «التَنَاصُب»، وذكر الأزرقي في تاريخ مكة ٢١٣/٢ أثناء حديثه عن مقبرة «الحصاص» أن قبر ميمونة بنت الحارث الهلالية زوج النبي على وخالة ابن عباس، وأم المؤمنين، على الثنية التي بين وادي سرف وبين أضاة بني غفار (ماتت ميمونة بسَرِف فدفنت هنالك) وصرح بأن أضاة بني غفار هي التي ذكرت في حديث أبي بن كعب هذا.

قلت: سرف بفتح السين وكسر الراء المهملة في طريق الذاهب من مكة إلى المدينة المنورة بعد التنعيم قريباً من حي «النورية» اليوم.

والذي يتحصل من كلامهم رحمهم الله تعالى: أن «أضاة بني غفار» موضعين أحدهما في مكة والآخر في المدينة النبوية، كما قيل في «جبل ثور».

والظاهر أن المراد في حديث أبي بن كعب هو الموضع الذي في المدينة، كما جزم القاضي عياض والبكري وابن حجر وغيرهم لأنه لم يعرف في العهد المكي ذلك التنوع في القراءات والله أعلم.

(۲) في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن نزل على سبعة أحرف، حديث رقم (۸۲۰)
 وأخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم
 ( ١٤٧٧ ـ ١٤٧٨) والترمذي في كتاب القراءات باب ما جاء في أن القرآن أنزل =

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر: "وأضاة بني غفار: هي بفتح الهمزة والضاد المعجمة بغير همزة، وآخره تاء تأنيث هو مستنقع كالغدير وجمعه "أضا" كـ "عصا".

قلت: المقصود أن الحديث يدل على أن القرآن لم ينزل من أول وهلة على الأحرف السبعة، بل مرة بعد أخرى كما يفهم هذا من سائر رواياته.

وعليه؛ فإن في الحديث دلالة على تكرار نزول القرآن والله أعلم.

## ثالثاً: جمع القرآن العظيم:

يطلق جمع القرآن بمعنى حفظه في الصدور، وقد تعهد الله تبارك وتعالى لنبيه محمد على بذلك فقال عز وجل: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ﴾ [القيامة: ١٧].

على سبعة أحرف حديث رقم (٢٩٤٥) والنسائي في كتاب الصلاة باب جامع ما
 جاء في القرآن ٢/١٥٤، ١٥٢، والرواية الثانية بنحوه، وانظر ما تقدم في هذه
 الرسالة ص ٥٦.

فائدة: جاء عن حذيفة قال رسول ﷺ: «لقيت جبريل عند أحجار المراء، فقلت: يا جبريل إنّي أرسلت إلى أمة أمية.. وساقه بنحو حديث أبي بن كعب. وهذا حديث منكر معلول.

أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٣٠٦ رقم (٧٢٠)، (وفي طبعة دار الكتب العلمية ص ٢٠١) وأحمد في المسند (الميمنية) ٣٩/٥، ٤٠٠، ٤٠٥ والطحاوي في مشكل الآثار ١٩٣/٤، والطبراني في المعجم الكبير ١٩٧/٤ والبزار (كشف الأستار) ٨٩/٣.

وعلته عاصم بن بهدلة، فإنه صدوق له أوهام كما قال في «التقريب» ص ٣٨٥ وقد خالف رواية الثقات لهذا الحديث من وجهين:

الأول: أنه جعل الحديث بهذا السياق من مسند حذيفة والمعروف عنه حديث آخر أخرجه أحمد في المسند (الميمنية) ٥/ ٣٨٥، ٤٠١ يختلف عن سياق حديث أبى بن كعب الذي خرجته قبل قليل.

الثاني: قوله: «عند أحجار المراء» خلافاً للرواية المعروفة عن أبي بن كعب «عند أضاة بني غفار».

علماً بأن لعاصم بن بهدلة رواية أخرى للحديث على وفق رواية الثقات، مما يدل على أنه اضطرب في روايته للحديث وأدخل رواية حذيفة في رواية أبي بن كعب والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٢٨/٩.

وبلغ الرسول ﷺ ما أنزل إليه من ربه، وقرأ القرآن الكريم على أصحابه، فحفظه منهم من حفظه، وكتب منه منهم من كتب.

عن أبي سعيد الخدري (١) أن رسول الله على قال: «لا تكتبوا عني غير القرآن» (٢).

قال أبو شامة (ت ٦٦٥ ه): «وحفظه في حياته جماعة من أصحابه، وكل قطعة منه كان يحفظها جماعة كثيرة، أقلهم بالغون حد التواتر، ورخص لهم قراءته على سبعة أحرف» اه<sup>(٣)</sup>.

وما انتقل رسول الله على إلى الرفيق الأعلى إلا ومجموع القرآن مكتوب عند مجموع أصحابه.

عن زيد بن ثابت قال: «كنا عند رسول الله ﷺ نؤلف القرآن من الرقاع»(٤).

قال البيهقي (٥): «وهذا يشبه أن يكون أراد به تأليف ما نزل من الكتاب الآيات المتفرقة في سورها وجمعها فيها بإشارة النبي على ثم كانت

<sup>(</sup>۱) سعد بن مالك بن سنان بن عبيد الأنصاري، أبو سعيد الخدري له ولأبيه صحبة، واستصغر بأحد، ثم شهد ما بعدها، وروى الكثير، مات بالمدينة سنة ثلاث أو أربع أو خمس وستين، وقيل: سنة أربع وسبعين. الإصابة ٢/ ٣٥.

 <sup>(</sup>۲) حديث صحيح.
 أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الزهد باب التثبت في الحديث وحكم كتابة العلم حديث رقم (٣٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) المرشد الوجيز ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح. أخرجه أحمد في المسند ٥/ ٤٨١ والترمذي في كتاب المناقب باب فضل الشام أخرجه أحمد في المسند ٥/ ٤٨١ والترمذي في كتاب المناقب باب فضل الشام واليمن حديث رقم (٣٩٥٤) وقال: «حديث حسن غريب» وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢٢٩/٢، ٢١٦ وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي، وأخرجه ابن حبان في صحيحه (موارد الظمآن) ص ٤٧٥ رقم (٢٣١١) وأخرجه البيهةي في دلائل النبوة ٧/ ١٤٧ وصححه المنذري في الترغيب والترهيب ٤/ ٣٣ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة حديث رقم (٥٠٣) في بحث طويل ماتع.

<sup>(</sup>٥) أحمد بن الحسين بن علي، أبو بكر البيهقي، من أئمة الحديث، صاحب «السنن الكبرى» ( ١٩٦٤. ٨٥٥هـ). الشذرات ٣٠٤/٣ الأعلام ١١٦/١.

مثبتة في الصدور مكتوبة في الرقاع واللخاف والعسب» اه(١١).

# جمع القرآن في عهد الصديق<sup>(٢)</sup> رضي الله عنه:

ولم يمض عام واحد بعد أن قبض الرسول على إلا وبدت الحاجة ملحة لجمع وثائق القرآن المتفرقة في مجموعة واحدة مدونة، سهلة الاستعمال، حيث تتتابع آيات كل سورة كما هو ثابت من قبل في حافظة جماعات من المؤمنين.

ولقد تقدم بالفكرة عمر بن الخطاب إلى الخليفة الأول رضي الله عنهما عقب معركة اليمامة مع مسيلمة الكذاب التي قتل فيها مئات من المسلمين - منهم سبعون من حملة القرآن -، خشية أن يتناقص تدريجياً عدد هؤلاء القراء بسبب الحروب المحتملة.

وكان عمر<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه يهدف بهذه الطريقة ليس فقط إلى حفظ الممدون من التنزيل في مأمن من الأخطار، وفي صورة يسهل الرجوع إليها، وإنَّما كان يقصد أيضاً إقرار الشكل النهائي لهذا الكتاب المقدس وتوثيقه، عن طريق حفظته الباقين على قيد الحياة، واعتماده من الصحابة الذين كان كل منهم يحفظ منه أجزاء كبيرة أو صغيرة<sup>(١)</sup>.

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: «أرسل إليّ أبو بكر مقتل أهل

<sup>(</sup>١) دلائل النبوة ٧/ ١٤٧.

وقع في المطبوعة من «دلائل النبوة»: (العشب) وهو تصحيف واللخاف جمع لخف وهي حجارة بيض رقاق. النهاية في غريب الحديث والأثر ٤٤٤/٤ والعُسُب بضم العين والسين المهملة جمع عَسِيب وهو جريدة من النخل، وهي السعفة مما لا ينبت عليه الخوص. النهاية ٣٤٤/٣.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن مرة التيمي، أبو بكر بن أبي قحافة الصديق الأكبر، خليفة رسول الله على مات سنة ١٣هـ. الإصابة ٢/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٣) عمر بن الخطاب بن نفيل ابن عبد العزى ابن عدي بن كعب القرشي العدوي، أمير المؤمنين الخليفة الثاني، مشهور جم المناقب استشهد سنة ٣٣هـ وولي الخلافة عشر سنين ونصفاً. الإصابة ١٨/٢ التقريب ص ٤١٢.

<sup>(</sup>٤) المدخل إلى القرآن الكريم ص ٣٦.

اليمامة فإذا عمر جالس عنده، فقال أبو بكر: إنَّ عمر جاءني فقال: إن القتل القتل قد استحر يوم اليمامة بقراء القرآن، وإنِّي أخشى أن يستحر القتل بالقراء في كل المواطن فيذهب من القرآن كثير، وإني أرى أن تأمر بجمع القرآن.

قال: قلت لعمر: كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ (١١).

فقال عمر: هو والله خير. فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر عمر، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر.

قال زيد: فقال لي أبو بكر إنَّك رجل شاب لانتهمك، قد كنت تكتب الوحي لرسول الله ﷺ فتتَبَّع القرآن فاجمعه.

قال زيد: فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل علي مما أمرني به من جمع القرآن.

قال: قلت: كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟.

فقال أبو بكر: هو والله خير.

قال: فلم يزل أبو بكر يراجعني (وفي رواية: «فلم يزل عمر يراجعني») حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر.

قال: فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والعسب واللخاف وصدور الرجال، حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبي خزيمة (٢) الأنصاري لم أجدها مع

<sup>(</sup>۱) لا يتنافى هذا مع ما تقدم من أن القرآن كله كتب في عهد النبي على لكن غير مجموع في موضع واحد، ولا مرتب السور (أي: في الكتابة) لكنه كان يقرأ بالترتيب؛ لأن الكلام هنا في كتابة مخصوصة على صفة مخصوصة. فتح الباري ١٢/٩. وما فعله أبو بكر رضي الله عنه من جمع القرآن ليس بدعة في الدين، غاية ما فيه أنه من المصالح المرسلة، إن لم يكن أمرا أشارت النصوص الشرعية إلى جوازه؛ فقد أعلم الله عز وجل في القرآن بأنه مجموع في الصحف في قوله: ﴿ يَتُلُو صُحُفاً مُطَهَرَة ﴾ [البينة: ٢]، وأشار إليه في غير موضع بوصف الكتاب فقال: ﴿ ذلك الكِتَابُ لا رَيْبَ فِيه ﴾ [البقرة: ٢]، وكذا الرسول على فقال: ﴿ لا رَيْبَ فِيه ﴾ [البقرة: ٢]، وكذا الرسول على المحتلف في فقال: ﴿ لا رَيْبَ فِيه ﴾ البقرة: ٢]، وكذا الرسول الله في فقال.

أحد غيره (١): ﴿لقَدْ جَاءَكُم رَسُولٌ مِن أَنْفُسِكم ﴾ [التوبة: ١٢٨] خاتمة براءة.

قال: فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله، ثم عند عمر حتى توفاه الله ثم عند حفصة بنت عمر (١).

قال بعض الرواة فيه: «اللخاف يعنى: الخزف».

وفي سنن الترمذي: «يعني: الحجارة» (٣).

قال البغوي<sup>(٤)</sup>: «إن الصحابة رضي الله عنهم جمعوا بين الدفتين القرآن الذي أنزله الله سبحانه وتعالى على رسوله على من غير أن زادوا فيه أو نقصوا منه شيئاً.... فأمر (أي: الخليفة الصديق) بجمعه في موضع

قال ابن حجر: «والأرجح أنَّ الذي وجد معه آخر سورة التوبة أبو خزيمة بالكنية،
 والذي وجد معه الآية من الأحزاب خزيمة» اهـ. فتح الباري ١٥/٩ وانظر فتح الباري ٣٤٤/٨ والمرشد الوجيز ص ٥١.

وهو أبو خزيمة بن يربوع بن عمرو الأنصاري، وقيل: اسمه يربوع، ذكر العدوي والطبرى أنه شهد أحداً والمشاهد بعدها ولا عقب له. الإصابة ٣/ ٦٥٠، ١٤/ ٥٠.

<sup>(</sup>١) المراد بالنفي نفي وجودها مكتوبة لا نفي كونها محفوظة لأن زيداً كان قد سمعها وعلم موضعها في سورة الأحزاب بتعليم النبي على وكذلك غيره من الصحابة لأنه كان لا يكتفي بالحفظ دون الكتابة، وكان غرضهم أن لا يكتب إلا من عين ما كتب بين يدي الرسول على لا من مجرد الحفظ.

انظر المرشد الوجيز ص ٥١، ٥٧ البرهان في علوم القرآن ١/ ٣٢٤ فتح الباري ٩/ ١٥.

<sup>(</sup>٢) إنَّما كان ذلك عند حفصة لأنها كانت وصية عمر بن الخطاب فاستمر ما كان عنده عندها حتى طلبه منها من له طلب ذلك، ولأنها كانت كاتبة قارئة فهي أقدر على حفظه ونفى الدخيل عنه.

وهي حفصة بنت عمر بن الخطاب، أم المؤمنين، تزوجها رسول الله ﷺ بعد خنيس بن حذافة سنة ثلاث وماتت سنة ٤٥هـ. الإصابة ٤/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كاتب فضائل القرآن باب جمع القرآن حديث رقم (٤٩٨٦) وباب كتاب النبي ﷺ (٤٩٨٦) وفي كتاب التفسير تفسير سورة براءة باب ﴿لقَد جَاءَكُم رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكم﴾ حديث رقم (٤٦٧٩) وفي موضع آخر، وأخرجه الترمذي في كتاب التفسير باب ومن سورة التوبة حديث رقم (٣١٠٢).

 <sup>(</sup>٤) الحسين بن مسعود بن محمد الفراء أو ابن الفراء، أبو محمد محيي السنة البغوي، فقيه مفسر محدث (٤٣٦ ـ ١٠٥ أو ٥١٦ه). الأعلام ٢٥٩/٢.

فجمع أبو بكر القرآن الكريم من الرقاع واللخاف والعسب في صحف فهو أول من جمع كتاب الله عز وجل.

عن عبد خير (١٤) قال سمعت علياً يقول: «أعظم الناس أجراً في المصاحف أبو بكر، ورحمة الله على أبي بكر هو أول من جمع بين اللوحين» (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر روح المعانى ١/٢٣.

<sup>(</sup>٢) من الأدلة على تلقين الرسول ﷺ القرآن للصحابة: قول عبد الله بن مسعود: «علمني رسول الله ﷺ التشهد ـ وكفي بين كفيه ـ كما يعلمني السورة من القرآن...» متفق عليه.

وقول ابن عباس: «كان رسول الله ﷺ يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن...» أخرجه مسلم. انظر جامع الأصول ٥/ ٣٩٥ـ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) شرح السنة ٤/ ٧١٥ ـ ٣٢٥ باختصار وتصرف.

<sup>(</sup>٤) عبد خير بن يزيد أبو عمارة، وقيل: عبد خير بن محمد بن حولي بن عبد عمرو بن عبد يغوث، أدرك النبي الله إلا أنه لم يلقه، شهد مع علي بن أبي طالب حرب الخوارج بالنهروان وثقه ابن معين والعجلي. ت بغداد ١٢٤/١١.

<sup>(</sup>۵) أثر صحيح.

أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢١٣ رقم (٥٣٧)، ص ٢١٧ رقم (٥٤٥) وابن أبي داود في كتاب المصاحف ص ١١، والداني في المقنع ص ١٣. وصححه ابن كثير في «فضائل القرآن» ص ١٦، وحسن إسناده ابن حجر في فتح البارى ٩٤/١.

قلت: يعني أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كتابة القرآن على الوجه المذكور وإلا فإن القرآن مجموع مكتوب منذ عهد رسول الله ﷺ.

قال ابن كثير (٧٧٤ هـ): «فكان الذي فعله الشيخان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما من أكبر المصالح الدينية وأعظمها من حفظهما كتاب الله في الصحف لئلا يذهب منه شيء بموت من تلقاه عن رسول الله كانت تلك الصحف عند الصديق أيام حياته ثم أخذها عمر بعده فكانت عنده محروسة معظمة مكرمة فلما مات كانت عند حفصة أم المؤمنين ؛ لأنها كانت وصيته من أولاده على أوقافه وتركته، وكانت عند أم المؤمنين حتى أخذها أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه» اه (١).

## ثم كان جمع عثمان بن عفان:

قال البغوي (ت ١٦٥هـ): «ثم إنَّ أصحاب رسول الله على كانوا يقرؤون القرآن بعده على الأحرف السبعة التي أقرأهم رسول الله على بإذن الله عز وجل، إلى أن وقع الإختلاف بين القراء في زمن عثمان، وعظم الأمر فيه وكتب الناس بذلك من الأمصار إلى عثمان وناشدوه الله تعالى في جمع الكلمة، وتدارك الناس قبل تفاقم الأمر، وقدم حذيفة بن اليمان من غزوة أرمينية (٣) فشافهه بذلك، فجمع عثمان عند ذلك

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن لابن كثير ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) حذيفة بن اليمان، حليف الأنصار، صحابي جليل من السابقين وأبوه صحابي أيضاً، أمين سر رسول الله على مات في أول خلافة على بن أبي طالب سنة ٣٦هـ الإصابة ٢٩١٧/١.

 <sup>(</sup>٣) بكسر أوله ويفتح، وسكون ثانيه وكسر الميم، وياء ساكنة وكسر النون وياء خفيفة مفتوحة. معجم البلدان ١٥٩\_ ١٦٠.

منطقة جبلية في [شمال شرق] آسيا بين الأناضول وأنجاد إيران جنوبي القوقاس وهي أنجاد واسعة، تتخللها سلاسل جبال شاهقة القوقاس وطوروس وكردستان، تنبع فيها أنهر عديدة أهمها: أراكس ودجلة والفرات وكورا. المنجد في الأعلام ص. ٣٩.

وهي من الجمهوريات المستقلة حديثاً عما كان يسمى بـ «الاتحاد السوفيتي».

المهاجرين والأنصار وشاورهم في جمع القرآن في المصاحف على حرف واحد ليزول بذلك الخلاف وتتفق الكلمة، واستصوبوا رأيه وحضوه عليه ورأوا أنه من أحوط الأمور للقرآن اه(١١).

عن ابن شهاب<sup>(۲)</sup> عن أنس بن مالك<sup>(۳)</sup>: «أن حذيفة بن اليمان قدم على عثمان وكان يغازي أهل الشام في فتح أرمينية وأذربيجان<sup>(٤)</sup> مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القراءة فقال حذيفة لعثمان يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصارى.

فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك.

فأرسلت بها حفصة إلى عثمان، فأمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير (٥) وسعيد بن العاص (٦) وعبد الرحمن بن الحارث

<sup>(</sup>١) شرح السنة ٢٣/٤.

<sup>(</sup>٢) محمد بن مسلم بن عبيد الله بن عبد الله شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب القرشي الزهري، أبو بكر، فقيه حافظ متفق على جلالته واتقانه مات سنة ١٢٥هـ. التقريب ص ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) أنس بن مالك بن النضر الأنصاري الخزرجي، خادم رسول الله ﷺ خدمه عشر سنين مشهور، مات اثنتين وقيل: ثلاث وتسعين. التقريب ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) بالفتح ثم السكون، وفتح الراء وكسر الباء الموحدة وياء ساكنة وجيم، وقد فتح قوم الذال وسكنوا الراء، ومد آخرون الهمزة مع ذلك. معجم البلدان ١/ ١٢٨- ١٢٩. وهي الآن إحدى جمهوريات الاتحاد السوفيتي، وتقع على بحر قزوين، وحدود إيران، تغطي شماليها جبال القوقاس منطقة نفط غنية. المنجد في الأعلام ص ٣٣.

وقد استقلت حديثاً هي وعدة جمهوريات إسلامية بعد انهيار الاتحاد السوفيتي زعيم الإلحاد العالمي.

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن الزبير بن العوام القرشي الأسدي أبو بكر وأبو خبيب بالمعجمة مصغراً، وكان أول مولود في الإسلام بالمدينة من المهاجرين. ولي الخلافة تسع سنين إلى أن قتل سنة ٧٣٠.

<sup>(</sup>٦) سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص بن أمية الأموي، توفي رسول الله على وعمر سعيد تسع سنين، وذكر في الصحابة، وولي أمرة الكوفة لعثمان وامرة المدينة لمعاوية ومات سنة ٥٨هـ وقيل غير ذلك. التقريب ص ٢٧٣٠.

ابن هشام (۱<sup>)</sup> فنسخوها.

وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما أنزل بلسانهم.

ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف في المصاحف رد عثمان الصحف إلى حفصة فأرسل إلى كل أفق بمصحف مما نسخوا، وأمر بما سواه من القرآن في كل صحيفة أو مصحف أن يحرق.

قال ابن شهاب وأخبرني خارجة بن زيد بن ثابت (٢) سمع زيد بن ثابت قال: «فقدت آية من الأحزاب حين نسخنا المصحف قد كنت أسمع رسول الله ﷺ يقرأ بها فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة بن ثابت الأنصاري (٣): ﴿مِنَ المُؤمِنين رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عليه ﴾ [الأحزاب: ٢٣] ألحقناها في سورتها في المصحف» (٤).

وأورد هنا روايتين تلقيان مزيداً من الضوء على الحديث السابق:

عن مصعب بن سعد<sup>(٥)</sup> قال: «قام عثمان فخطب الناس فقال: أيها الناس عهدكم بنبيكم منذ ثلاث عشرة، وأنتم تمترون في القرآن، وتقولون: قراءة أبى وقراءة عبد الله.

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن الحارث بن هشام بن المغيرة المخزومي أبو محمد المدني، له رؤية وكان من كبار ثقات التابعين مات سنة ٤٣هـ التقريب ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) خارجة بن زيد بن ثابت الأنصاري، أبو زيد المدني ثقة فقيه مات سنة ١٠٠هـ وقيل قبلها. التقريب ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) خزيمة بن ثابت بن الفاكه الأنصاري الخطمي، بفتح المعجمة أبو عمارة المدني، ذو الشهادتين، من كبار الصحابة، شهد بدراً وقتل مع علي بن أبي طالب بصفين. التقريب ص ١٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح.أخرجه البخاري في

أخرجه البخاري في مواضع من صحيحه وسقته هنا بسياقه له في كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن حديث رقم (٤٩٨٧، ٤٩٨٨) وأخرجه الترمذي في كتاب التفسير باب ومن سورة التوبة رقم (٣١٠٣).

<sup>(</sup>o) مصعب بن سعد بن أبي وقاص الزهري، أبو زرارة المدني ثقة، مات سنة ١٠٣هـ. التقريب ص ٥٣٣.

يقول الرجل: والله ما تقيم قراءتك.

فأعزم على كل رجل منكم ما كان معه من كتاب الله شيء لما جاء به.

وكان الرجل يجيء بالورقة، والأديم فيه القرآن حتى جمع من ذلك كثرة.

ثم دخل عثمان فدعاهم رجلاً رجلاً فناشدهم لسمعت رسول الله ﷺ وهو أملاه عليك؟. فيقول: نعم.

فلما فرغ من ذلك قال: من أكتب الناس؟.

قالوا: كاتب رسول الله ﷺ زيد بن ثابت.

قال: فأي الناس أعرب؟.

قالوا: سعيد بن العاص.

قال: فليمل سعيد وليكتب زيد.

فكتب زيد، وكتب مصاحف ففرقها في الناس، فسمعت بعض أصحاب محمد يقول: قد أحسن (١١).

عن سويد بن غفلة (٢) قال: سمعت علي بن أبي طالب يقول: «يا أيها الناس لا تغلوا في عثمان ولا تقولوا له إلا خيراً أو قولوا له خيراً في المصاحف وإحراق المصاحف.

فوالله ما فعل الذي فعل في المصاحف إلا عن ملأ منا جميعاً.

<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح.

أخرجه ابن أبى داود في المصاحف ص ٣١.

وصححه ابن كثير في «فضائل القرآن» ص ٢٦.

فائدة: قوله: «ليمل سعيد وليكتب زيد» كأن هذا كان في إبتداء الأمر، ثم احتاجوا إلى من يساعد في الكتابة بحسب الحاجة إلى عدد من المصاحف التي ترسل إلى الآفاق، فأضافوا إلى زيد من ذكر في حديث أنس الذي سبق آنفاً ـ في الصلب ـ ثم استظهروا بأبي بن كعب في الإملاء. فتح الباري ١٩/٩.

<sup>(</sup>٢) سُويد بن غَفَلة، فتح المعجمة والفاء، أبو أمية الجعفي مخضرم من كبار التابعين قدم المدينة يوم دفن النبي على وكان مسلماً في حياته، ثم نزل الكوفة ومات سنة ٨٠هـ. التقريب ص ٢٦٠.

فقال (يعني: عثمان بن عفان): ما تقولون في هذه القراءة فقد بلغني أن بعضهم يقول إن قراءتي خير من قراءتك وهذا يكاد يكون كفراً.

قلنا: فما ترى؟.

قال: نرى أن نجمع الناس على مصحف واحد، فلا تكون فرقة ولا يكون اختلاف (وفي رواية: فقد رأيت أن أجمعهم على قراءة واحدة).

قلنا: فنِعْمَ ما رأيت.

قال: فقيل: أي الناس أفصح وأي الناس أقرأ؟.

قالوا: أفصح الناس سعيد بن العاص، وأقرأهم زيد بن ثابت.

فقال: ليكتب أحدهما ويملي الآخر.

ففعلا وجمع الناس على مصحف.

قال: قال علي: والله لو وليت لفعلت مثل الذي فعل»(١).

#### ويلاحظ ما يلي:

١ ـ زمن جمع عثمان رضى الله عنه:

قال ابن حجر (ت  $\Lambda$  هـ): «كانت هذه القصة في سنة خمس وعشرين في السنة الثالثة أو الثانية من خلافة عثمان، وقد أخرج ابن أبي داود  $(\Upsilon)$  من

<sup>(</sup>١) أثر صحيح.

أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٢٠ رقم (٥٤٨) مقتصراً على قول علي: «والله لو وليت...» وأخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص ٢٩ ـ ٣٠ وأبو عمرو الداني في المقنع ص ١٨ مقتصراً على قول علي: «والله لو وليت...» وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٢/٢؟.

وصححه ابن حجر في فتح الباري ٩/ ١٨، والسيوطي في الاتقان (أبو الفضل) ١/ ١٧٠ ومحقق شرح السنة ٤/ ٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) كتاب المصاحف ص ٣١.

وهي من طريق غيلان عن أبي إسحاق، وفيها علة حيث أخرج ابن أبي داود رواية ثانية للأثر بلفظ: «منذ ثلاثة عشرة سنة» من طريق إسرائيل عن أبي إسحاق.

ورواية غيلان خالفت رواية إسرائيل في موضعين:

طريق أبي إسحاق<sup>(۱)</sup> عن مصعب بن سعد بن أبي وقاص قال: «خطب عثمان فقال: يا أيها الناس، إنما قبض نبيكم منذ خمس عشرة سنة وقد اختلفتم في القراءة...» الحديث في جمع القرآن.

وكانت خلافة عثمان بعد مقتل عمر.

وكان قتل عمر في أواخر ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين من الهجرة بعد وفاة النبي ﷺ بثلاث عشرة سنة إلا ثلاثة أشهر.

فإن كان قوله: «خمس عشرة سنة» أي: كاملة، فيكون ذلك بعد مضي سنتين وثلاثة أشهر من خلافته.

لكن وقع في رواية أخرى له (٢): «منذ ثلاث عشرة سنة» فيجمع بينهما بإلغاء الكسر في هذه وجبره في الأولى؛ فيكون ذلك بعد مضي سنة واحدة من خلافته، فيكون ذلك في أواخر سنة أربع وعشرين وأوائل سنة خمس وعشرين، وهو الوقت الذي ذكر أهل التاريخ أن أرمينية فتحت فيه، وذلك في أول ولاية الوليد بن عقبة بن أبي معيط (٣) على الكوفة من قبل عثمان» اه (٤).

قلت: الرواية الأولى معلولة، فلا حاجة لتكلف الجمع بينها وبين الرواية

<sup>=</sup> الأول: في قوله: «منذ خمس عشرة سنة».

الثاني: في قوله فيها «قراءة أبي وعبد الله ومعاذ» فسمَّى: «معاذاً» ولم يذكره إسرائيل في روايته، ورواية إسرائيل عن أبي إسحاق أرجح من رواية غيلان عن أبي إسحاق كما يستفاد ذلك من ترجمة إسرائيل في «تهذيب التهذيب» ٢٦١/١ خاصة وأن الواقع هنا يؤيد روايته، فيكون قوله في رواية غيلان: «منذ خمس عشرة سنة» من قبيل الشاذ والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) عمرو بن عبد الله بن عبيد، ويقال: علي، ويقال: ابن أبي شعيرة الهمداني أبو إسحاق السبيعي، بفتح المهملة وكسر الموحدة، ثقة مكثر عباد، اختلط بأخرة مات سنة ١٢٩هـ وقيل: قبل ذلك. التقريب ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب المصاحف ص ١٣، وتقدم سياقها كاملاً مع تخريجها وبيان صحتها.

<sup>(</sup>٣) الوليد بن عقبة بن أبي معيط بن أبي عمرو بن أمية القرشي الأموي أخو عثمان بن عفان لأمه، له صحبة وعاش إلى خلافة معاوية. التقريب ص ٥٨٣.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٧/٩.

الصحيحة بلفظ: «منذ ثلاث عشرة سنة» التي تتفق مع الواقع والله أعلم.

#### ٢ ـ ماذا فعل عثمان رضي الله عنه؟:

قال الحارث المحاسبي<sup>(۱)</sup> (ت ٢٤٣ه): «المشهور عند الناس أن جامع القرآن عثمان، وليس كذلك.

إنما حمل عثمان الناس على القراءة بوجه واحد على إختيار وقع بينه وبين من شهده من المهاجرين والأنصار لما خشي الفتنة عند اختلاف أهل العراق والشام في حروف القراءات.

فأما قبل ذلك فقد كانت المصاحف بوجوه من القراءات المطلقات على الحروف السبعة التي أنزل بها القرآن.

فأما السابق إلى جمع الجملة فهو الصديق.

وقد قال علي: «لو وليت لعملت بالمصاحف الذي عمل بها  $^{(7)}$ .»  $^{(8)}$ .»  $^{(7)}$ .» اهرات الم

قلت: ولا يعترض على هذا (أعني: ما قرره المحاسبي رحمه الله مما يستفاد من النصوص السابقة من أن عثمان جمع الناس على حرف واحد) لا يعترض عليه بأنه لم يكن لعثمان ولا للصحابة إلغاء سائر الحروف السبعة غير الحرف الذي اختاره ووافقه عليه الصحابة رضوان الله عليهم؛ لأن الظاهر أن عثمان إنما اختار للناس حرفاً اتفق الجميع عليه، ولم يلغ سائر الحروف إنما ترك الباب مفتوحاً لكل من كان يؤكد من

<sup>(</sup>۱) الحارث بن أسد البغدادي المحاسبي أبو عبد الله زاهد عابد (ت ٢٤٣هـ) كان معاصراً لأحمد بن حنبل.

قال الذهبي في سير أعلام النبلاء (١١٠/١٢): «المحاسبي كبير القدر وقد دخل في شيء يسير من الكلام فنقم عليه وورد أن الإمام أحمد أثنى على حال الحارث من وجه وحذر منه اه.

وانظر: حلية الأولياء ١٠/ ٧٣\_ ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) أثر صحيح. تقدم تخريجه ص ٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الإتقان في علوم القرآن (أبو الفضل) ١/ ١٧١- ١٧٢.

الصحابة أنه سمع الرسول الله على يقرأ بقراءة معينة أن يقرأ بقراءته الخاصة بحرية تامة وتحت كامل مسؤوليته الدينية ومن غير أن يلزم جماعة المسلمين كلها بما يؤكد سماعه، ولا يكون التعليم العام للناس إلا من المصحف الذي أجمع على ما فيه الصحابة رضوان الله عليهم (١).

وهذا الموقف المعقول والعادل يتضح بجلاء مما يلي:

الأول: من كلام علي بن أبي طالب في النص السابق عن سويد بن غفلة، فإنه يدل عليه بأمور:

أ \_ أنه لم يقل فيه أن عثمان قال: ما عدا هذه القراءة باطل ليس بقرآن، لكنه اكتفى بأن جمعهم على قراءة واحدة خشية الفرقة والمراء في القرآن.

ب ـ أن عثمان لو قال باطلاً من القول لرد عليه الصحابة قوله إذ كيف يقر صحابة رسول الله على إبطال ما أباحه الرسول للأمة فلما أقروه دل هذا على أن مراد عثمان هو ما ذكرته، وهو ما فهمه الصحابة رضي الله عنهم وامتثلوه طاعة لولي الأمر فاقتصروا في تعليمهم العام للناس على الحرف الذي اختاره عثمان رضي الله عنه لهم فحظي بالتواتر في النقل، أما ما يخالفه فإنهم اقتصروا على القراءة به في خاصتهم ولذلك لم تحظ القراءات المخالفة لمصحف عثمان إلا بنقل الآحاد فقط والله أعلم.

الثاني: قول عثمان رضي الله عنه للرهط القرشيين الثلاثة: "إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش" فإنه يوضح أنه إنما اختار من الأحرف ما كان على لسان قريش، أما البقية التي يجزم الصحابي أنه سمع الرسول يقرأ بها، أو أقرأه إياه ويهم يبطلها عثمان، لكن سكت عن تسجيلها في المصحف الذي أراد جمع الناس عليه، ووافقه الصحابة فيه، وترك للصحابي الحرية في قراءته لنفسه، وتحمل مسؤوليته بمفرده.

الثالث: رد عثمان رضي الله عنه على المتمردين بقوله: «أما القرآن

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/ ٥٣- ٥٣ المدخل إلى القرآن الكريم ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح. تقدم تخريجه قريباً ص ٦٠.

فمن عند الله، إنما نهيتكم لأني خفت عليكم الاختلاف، فاقرأوا على أي حرف شئتم»(١).

## ٣ ـ هل تحتوي المصاحف العثمانية على الأحرف السبعة؟

قال ابن الجزري<sup>(۲)</sup>: «إذا قلنا: إن المصاحف العثمانية محتوية على جميع الأحرف السبعة التي أنزلها الله تعالى كان ما خالف الرسم يقطع بأنه ليس من الأحرف السبعة وهذا قول محظور؛ لأن كثيراً مما خالف الرسم قد صح عن الصحابة رضي الله عنهم، وعن النبي على الله عنهم،

والحق ما تحرر من كلام الإمام محمد بن جرير الطبري (٣) وأبي عمر بن عبد البر (٤) وأبي العباس المهدوي (٥) ومكي بن أبي طالب القيسي (٦) وأبي القاسم الشاطبي (٧) وابن تيمية وغيرهم، وذلك أن المصاحف التي كتبت في زمن أبي بكر رضي الله عنه كانت محتوية على جميع الأحرف السبعة، فلما كثر الاختلاف وكاد المسلمون يكفر بعضهم

<sup>(</sup>۱) كتاب المصاحف ص ٥٤ ـ ٦٤، عن إسماعيل بن أبي خالد قال: لما نزل أهل مصر الجحفة... وساق قصة محاورة عثمان لهم بواسطة علي بن أبي طالب. وإسماعيل لم يدرك عثمان وعلي، فروايته منقطعة، لكن يشهد لقول عثمان ما تقدم في رواية سويد ومصعب والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف أبو الخير شمس الدين العمري الدمشقي ثم الشيرازي الشافعي الشهير بابن الجزري شيخ الإقراء في زمانه (٧٥١ ـ ٨٣٣هـ). الأعلام ٧/٥٤.

<sup>(</sup>٣) محمد بن جرير بن يزيد الطبري، أبو جعفر إمام في التفسير والقراءات والحديث والفقه والتاريخ (٢٢٤ ـ ٣١٠). الأعلام ٦٩/٦.

<sup>(</sup>٤) يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري القرطبي المالكي أبو عمر حافظ محدث مؤرخ نسابة أديب (٣٦٨ ـ ٤٦٣هـ). الأعلام ٨/ ٢٤٠.

 <sup>(</sup>٥) أحمد بن عمار بن أبي العباس، أبو العباس المهدوي نسبة إلى المهدية بالمغرب، مفسر مقرى، (ت بعد ٤٣٠هـ). غاية النهاية ٩٢/١.

<sup>(</sup>٦) مكي بن أبي طالب حموش بن محمد بن مختار الأندلسي القيسي أبو محمد، مقرىء عالم بالتفسير والعربية (٣٥٥ ـ ٤٣٧هـ). الأعلام ٧/ ٢٨٦.

<sup>(</sup>۷) القاسم بن فِيُرَة بن خلف بن أحمد الرّعيني، أبو محمد وأبو القاسم الشاطبي، إمام القراء صاحب «حرز الأماني» قصيدة نظم فيه «التيسير» للداني مع زيادات (۸۳۵ ـ ۹۰ م). الأعلام م/۱۸۰.

بعضاً أجمع الصحابة على كتابة القرآن العظيم على العرضة الأخيرة التي قرأها النبي على جبريل عام قبض، وعلى ما أنزل الله تعالى دون ما أذن فيه، وعلى ما صح مستفاضاً عن النبي على دون غيره، إذ لم تكن الأحرف السبعة واجبة على الأمة، وإنّما كان ذلك جائزاً لهم مرخصاً فيه، وقد جعل إليهم الاختيار في أي حرف اختاروه.

قالوا: فلما رأى الصحابة أن الأمة تتفرق وتختلف وتتقاتل إذا لم يجتمعوا على حرف واحد، اجتمعوا على ذلك اجتماعاً سائغاً، وهم معصومون أن يجتمعوا على ضلالة ولم يكن في ذلك ترك واجب ولا فعل محظور» اه(١).

## ٤ \_ جمع الناس على حرف من مناقب عثمان رضي الله عنه:

قال ابن كثير (ت ٧٧٤ هـ): «وهذا أيضاً من أكبر مناقب أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه؛ فإن الشيخين سبقاه إلى حفظ القرآن أن يذهب منه شيء، وهو جمع الناس على قراءة واحدة لئلا يختلفوا في القرآن، ووافقه على ذلك جميع الصحابة والله أعلم.

وإنما روي عن عبد الله بن مسعود (٢) شيء من التغضب بسبب أنه لم يكن ممن كتب المصاحف، وأمر أصحابه بغل (٣) مصاحفهم لما أمر عثمان بحرق ما عدا المصحف الإمام، ثم رجع ابن مسعود إلى الوفاق (٤)

<sup>(</sup>١) المنجد ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن مسعود بن غافل بمعجمة وفاء، ابن حبيب الهذلي أبو عبد الرحمن، من السابقين الأولين، ومن كبار العلماء من الصحابة، مناقبه جمة، وأمره عمر بن الخطاب على الكوفة ومات سنة ٣٢ه أو التي بعدها بالمدينة. التقريب ص ٣٢٣.

 <sup>(</sup>٣) بكسر الباء وفتح العين المعجمة وتشديد اللام وخفضها، من الغلول، أي: اخفوا مصاحفكم ولا تظهروها حتى لا تحرق. معجم مقاييس اللغة ٣٧٥/٤ - ٣٧٧.

<sup>(</sup>٤) ساق جملة من هذه الروايات في تغضب ابن مسعود في كتاب المصاحف ص ١٨ ـ ٢٥ وأخرجها الترمذي في كتاب التفسير باب ومن سورة التوبة رقم (٣١٠٣)، وصححها الألباني في صحيح الترمذي ٣/ ٦٠.

وبالسند نفسه أخرج الترمذي وأبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢١٦ رقم =

حتى قال على بن أبي طالب: «لو لم يفعل ذلك عثمان لفعلته أنا»(١).

فاتفق الأئمة الأربعة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي على أن ذلك من مصالح الدين (يعني: جمع القرآن) (٢) وهم الخلفاء الذين قال رسول الله ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي...» (٣)» اه(٤).

#### حاصل ما تقدم:

حاصل ما شهدت به الأخبار المتقدمة وما صرحت به أقوال الأثمة )

م أن تأليف القرآن على ما هو عليه الآن كان في زمن النبي ﷺ بإذنه وأمره.

- وأن جمع أبي بكر إنما قصد به جمع القرآن في الصحف في مكان واحد خشية ضياعه ـ والعياذ بالله ـ بقتل القراء.

الزهري أنه قال تعقيباً على مقالة ابن مسعود: «فبلغني أن ذلك كره من مقالة ابن مسعود رجال من أفاضل الصحابة».

قال ابن حجر في "فتح الباري": ١٩/٩: "والعذر لعثمان في ذلك أنه فعله بالمدينة وعبد الله بالكوفة ولم يؤخر ما عزم عليه من ذلك إلى أن يرسل إليه ويحضر، وأيضاً فإن عثمان إنما أراد نسخ الصحف التي كانت جمعت في عهد أبي بكر وأن يجعلها مصحفاً واحداً وكان الذي نسخ ذلك في عهد أبي بكر هو زيد بن ثابت لكونه كان كاتب الوحي فكانت له في ذلك أولية ليست لغيره" اه.

<sup>(</sup>١) أثر صحيح. تقدم تخريجه قريباً ص ٦٤ بنحوه.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب المصاحف لابن أبي داود ص ٢٥ وفضائل القرآن لابن كثير ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه أحمد في المسند ٤/ ١٢٦ـ ١٢٧ وأبو داود في سننه كتاب السنة باب لزوم السنة حديث رقم (٤٦٠٦) والترمذي في كتاب العلم حديث رقم (٢٦٧٦) وابن ماجه في المقدمة باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين حديث رقم (٤٢).

وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣٤١/١ ٣٤٢ وصححه محقق جامع الأصول ٢٧٩/١.

<sup>(</sup>٤) فضائل القرآن لابن كثير ص ٢٠.

<sup>(</sup>٥) مستفاد من كلام أبي شامة في الرشد الوجيز ص ٧٠ ـ ٧١.

- وأن جمع عثمان إنما قصد به أن يقتصر الناس على تلاوة القرآن على حرف واحد من أحرف القراءة التي أباح لهم الرسول على القراءة بها خوفاً عليهم من المراء في القرآن والاختلاف فيه فاستوسقت له (۱) الأمة على ذلك بالطاعة ورأت أن فيما فعل من ذلك الرشد والهداية، فتركت القراءة بالأحرف الستة التي عزم عليها إمامها العادل في تركها طاعة منها له، ونظراً منها لأنفسها ولمن بعدها من سائر أهل ملتها حتى درست من الأمة معرفتها وتعفت آثارها فلا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، لدثورها وعفو آثارها وتتابع المسلمين على رفض القراءة بها من غير جحود منهم صحتها وصحة شيء منها، ولكن نظراً منها لأنفسها ولسائر أهل دينها فلا قراءة للمسلمين اليوم إلا بالحرف الواحد الذي اختاره لهم إمامهم الشفيق الناصح، دون ما عداه من الأحرف الستة الباقية كما قاله الطبري رحمه الله (۲).

قلت: ويعني رحمه الله بقوله: ««فلا قراءة..» أي: بمجموع الأحرف الستة لعامة المسلمين، وسباق كلامه ولحاقه وسياقه يدل على ذلك وإلا فالصواب: أن رسم المصحف اشتمل على هذا الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وعلى ما يوافقه من سائر الأحرف (٣).

- وأن جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه اقتصر على مجرد النسخ للصحف مكتفياً بحرف واحد، فلم يحدث فيه ترتيباً لم يكن فكتبوا كما سمعوا من رسول الله على من غير أن قدموا شيئاً أو أخروا، أو وضعوا له ترتيباً لم يأخذوه من رسول الله على .

قال ابن وهب(٤): سمعت مالكاً(٥) يقول: «إنما ألف القرآن على ما

<sup>(</sup>١) تتابعت وانقادت من التساوق والمساوقة. لسان العرب ١٦٦/١٠.

<sup>(</sup>۲) فی تفسیره (شاکر) ۱/۶۴.

<sup>(</sup>٣) وسيأتي تقرير هذا وبسطه ص ١٣٩ ـ ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) عبد الله بن وهب بن مسلم القرشي مولاهم، أبو محمد المصري الفقيه، ثقة حافظ عابد مات سنة ١٩٧٧.

<sup>(</sup>٥) مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو الأصبحي أبو عبد الله المدني محدث فقيه إمام دار الهجرة، رأس المتقنين وكبير المتثبتين إمام المذهب =

كانوا يسمعون من قراءة رسول الله ﷺ<sup>(١)</sup>.

ولعل القارىء الكريم بعد وصوله في قراءته إلى هذا الحد وقد تكررت معه كلمة القراءات يتساءل عن القراءات ما هي؟ ما أقسامها؟ ما علاقتها بالأحرف السبعة؟ هذه الأسئلة وأمثالها تخطر في ذهنه وللجواب عليها عقد الباب التالي:

<sup>=</sup> المشهور (۹۳ ـ ۱۷۹هـ). التقريب ص ٥١٦.

<sup>(</sup>۱) المقنع للداني ص ۱۸ المرشد الوجيز ص ٤٦ وانظر روح المعاني ٢٣/١ ومباحث في علوم القرآن لصبحي الصالح ص ٧١ - ٧٣.

# الباب الأول

# القراءات تعريفا وأقساما

ويشتمل على تمهيد وفصلين:

التمهيد: في أهمية القراءات.

الفصل الأول: تعريف القراءات.

الفصل الثاني: أقسام القراءات.



#### تمهيد

#### أهمية القراءات

لا يكاد يوجد علم من علوم العربية بَلْه الشريعة إلا وتعتبر القراءات رافداً من روافده الثّرة؛ فهذا علم النحو وعلم الصرف، وهذه علوم البلاغة، وهذه كتب المعاجم اللغوية يشكل القرآن بقراءاته أصلاً أصيلاً وركناً ركيناً فيها(١).

وهل نهضت علوم العربية إلا بالقرآن وعلومه؟.

<sup>(</sup>١) اهتم العلماء المتأخرون بإبراز هذا الأمر، وبيان أثر القراءات في العلوم ومن المصنفات في ذلك:

أير القراءات في الدراسات النحوية» د. عبد العال سالم علي. القاهرة مطبعة المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ١٣٨٩هـ – ١٩٦٩م.

ب \_ «القراءات واللهجات» عبد الوهاب حمودة. القاهرة مطبعة السعادة ١٣٦٨هـ \_ ١٩٤٨م.

ج \_ «الإمالة في القراءات واللهجات» د. عبد الفتاح إسماعيل شلبي القاهرة مطبعة نهضة مصر ١٣٧٦هـ \_ ١٩٥٧.

د \_ «اللهجات في القراءات القرآنية» د. عبده الراجحي القاهرة مطبعة دار المعارف ١٩٦٨م.

ه \_ «دراسات الأسلوب القرآن الكريم» محمد عبد الخالق عضيمة، في أحد عشر مجلداً قسمه إلى ثلاثة أقسام قسم في معاني الحروف ثلاثة مجلدات، وقسم في الصرف أربعة مجلدات، تجاوزت الآيات القرآنية والقراءات في القسم الأول (٢٨٧٠٠) كما صرح في ق ١ ج ١ ص ١٨.

و \_ «القراءات وأثرها في علوم العربية» د. محمد سالم محيسن - مكتبة الكليات الأزهرية.

ز \_ «القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث» د. عبد الصبور شاهين نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة.

قال الشيخ سعيد الأفغاني (١) متحدثاً عن القرآن الكريم: «هو النص الصحيح المجمع على الاحتجاج به في اللغة والنحو والصرف وعلوم البلاغة، وقراءاته جميعاً الواصلة إلينا بالسند الصحيح حجة لا تضاهيها حجة.

أما طرقه المختلفة في الأداء فهي كذلك؛ إذ أنَّها مروية عن الصحابة وقراء التابعين وهم جميعاً ممن يحتج بكلامهم العادي بَلْه قراءاتهم التي تحروا ضبطها جهد طاقتهم كما سمعوها من رسول الله ﷺ.

ولا ننس بعد ذلك أن أئمة القراء كأبي عمرو بن العلاء والكسائي ويعقوب الحضرمي هم أئمة في اللغة والنحو أيضاً.

وقد جرى عُرْف العلماء على الاحتجاج برواياته (يعني: القرآن) سواء أكانت متواترة أم روايات آحاد أم شاذة.

والقراءة الشاذة التي منع القراء قراءتها في التلاوة يحتج بها في اللغة والنحو؛ إذ هي على كل حال أقوى سنداً وأصح نقلاً من كل ما احتج به العلماء من الكلام العربي غير القرآن» اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: وغير السنة الصحيحة على الصواب، وسيأتي ـ إن شاء الله ـ الحديث عن القراءة الشاذة.

ويقول الشيخ محمد عبد الخالق عضيمه (٣): «القرآن الكريم حجة في العربية بقراءاته المتواترة وغير المتواترة، كما هو حجة في الشريعة، فالقراءة الشاذة التي فقدت شرط التواتر لا تقل شأناً عن أوثق ما نقل إلينا من ألفاظ اللغة وأساليبها وقد أجمع العلماء على أن نقل اللغة يكتفى فيه برواية الآحاد» اه(٤).

<sup>(</sup>١) سعيد الأفغاني عالم بالنحو، له مصنفات وتحقيقات منها كتابه "في أصول النحو" وتحقيق "لمع الأدلة" لابن الأنباري (معاصر).

<sup>(</sup>۲) في أصول النحو ص ۲۸ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الخالق عضيمة، عالم بالنحو والصرف، وأستاذ في كلية اللغة العربية بالقاهرة والرياض، صاحب كتاب «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» لم أر مثله (معاصر) توفي سنة ١٤٠٤ه عن عمر يقارب التسعين.

<sup>(</sup>٤) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ١ ج ١ ص ٢٠

قلت: وإذا كان هذا شأن القرآن المتواتر والقراءات الشاذة في تلك العلوم فإن شأنهما في الشريعة وعلومها أعظم وأفخم؛ فالقرآن الكريم وقراءاته الصحيحة مع السنة النبوية هما مصدر الشرع في العقائد والأحكام.

والمفسر للقرآن الكريم لابد له من تعلم القراءات<sup>(۱)</sup> إذا أراد بيان معاني القرآن الكريم؛ لأنه بالقراءات ينكشف من معاني الآية ما لا ينكشف بالقراءة الواحدة، وبالقراءات يترجح لديه بعض الوجوه المحتملة على بعض في معاني القرآن، وبها يعرف كيفية النطق بالقرآن وكيفية الأداء وما فيه من إعجاز ليس فقط في نظمه ومعانيه بل في تركيب الألفاظ وحروف الكلم<sup>(۲)</sup>.

وهذه المعاني في تفسير آيات القرآن الكريم من شأنها أن تفيد الفقيه في تفقهه لنصوص القرآن الكريم واستنباط الأحكام الشرعية منها.

قال الشيخ القسطلاني (٣): «لم تزل العلماء تستنبط من كل حرف يقرأ به قارىء معنى لا يوجد في قراءة الآخر ذلك المعنى.

فالقراءات حجة الفقهاء في الاستنباط ومحجتهم في الاهتداء إلى سواء الصراط» اه(٤).

ولمًا كانت القراءات بهذه المثابة، ولما كانت هذه الدراسة في بيان أثر القراءات في التفسير؛ احتاج الأمر إلى تعريف القراءات وبيان عددها وأقسامها وهذا بحول الله وقوته هو موضوع الفصلين التاليين \_ إن شاء الله تعالى \_.

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (أبو الفضل) ١٨٧/٤.

<sup>(</sup>٢) من أسرار التعبير في القرآن (حروف القرآن) ص ٢٢ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) أحمد بن محمد بن أبي بكر بن عبد الملك القسطلاني القتيبي المصري أبو العباس شهاب الدين، مقرىء محدث (٨٥١ ـ ٩٢٣هـ). الأعلام ١/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) لطائف الإشارات ١/ ١٧١ وقارن بـ «إتحاف فضلاء البشرى» ص ٥.



## الفصل الأول

## تعريف القراءات

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: نشأة القراءات ومصدرها.

المبحث الثاني: تعريف القراءات لغة واصطلاحاً.

المبحث الثالث: الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق والوجه.

وإليك البيان:



#### المبحث الأول

# نشأة القراءات ومصدرها

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: نشأة القراءات.

المطلب الثاني: مصدر القراءات.

#### المطلب الأول: نشأة القراءات:

بُدىء القرآن العظيم بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ اقْرَأَ باسْم رَبُّك الَّذِي خَلَق الإنْسَان مِنْ عَلَق. اقْرَأُ ورَبُّك الأَكْرَم. الّذِي عَلَّم بَالقَلَم. علّم الإنْسَان مَا لَمْ يَعْلَم ﴾ [العلق: ١ - ٥].

وأمر عليه الصلاة والسلام بالبلاغ قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا المُدَثِرِ. قُمْ فَأَنْذِر. وربّك فَكَبّر. وثِيَابَكَ فَطَهَر. والرّجْزَ فاهْجُر﴾ [المدثر: ١ ــ ٥].

وكان أعظم ما أمرَ عَلَيْ ببلاغه القرآن العظيم قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَقُرْآناً فَرَقْنَاه لِتَقْرَأُه عَلَى النّاسِ عَلَى مُكْثِ ونَزْلْنَاه تَنْزِيلاً﴾ [الإسراء: ١٠٦].

فأقرأ رسول الله ﷺ أصحابه القرآن على الوجه الذي أقرأه به جبريل عليه الصلاة والسلام:

عن سعيد بن جبير عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَل بِهِ﴾ [القيامة: ١٦].

(قال ابن عباس رضي الله عنهما): «كان رسول الله ﷺ يعالج من التنزيل شدة، وكان مما يحرك شفتيه.

فقال ابن عباس: فأنا أحركهما لكم كما كان رسول الله على يحركهما.

وقال سعيد: أنا أحركهما كما رأيت ابن عباس يحركهما فحرك شفتيه.

(قال ابن عباس): فأنزل الله تعالى: ﴿لا تُحَرّك بِهِ لِسَانَك لِتَعْجَل بِهِ. إِنْ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَه ﴾ قال: جمعه لك في صدرك وتقرأه ﴿فَإِذَا قَرَآنَه ﴾ فاتبع قُرْآنه ﴾ قال: فاستمع له وانصت ﴿ثُم إِنْ عَلَيْنَا بَيَانَه ﴾ ثم إن علينا أن تقرأه [الآيات الكريمات من سورة القيامة: ١٦ ـ ١٩].

[قال ابن عباس]: فكان رسول الله ﷺ بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع، فإذا انطلق جبريل قرأه النبي ﷺ كما قرأه»(١).

ومكث رسول الله ﷺ طوال زمن الرسالة يتدارس القرآن مع جبريل عليه السلام كل عام في رمضان.

عن فاطمة بنت رسول الله ﷺ أن جبريل كان يعارضني بالقرآن كل سنة، وأنه عارضني العام مرتين ولا أراه إلا حضر أجلى (٣).

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: «كان النبي ﷺ أجود الناس وأجود ما يكون في شهر رمضان؛ لأن جبريل كان يلقاه في كل ليلة في شهر رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه رسول الله ﷺ القرآن»(٤).

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب بدء الوحى حديث رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) فاطمة الزهراء بنت رسول الله ﷺ أم الحسن سيدة نساء هذه الأمة، تزوجها علي بن أبي طالب في السنة الثانية من الهجرة وماتت بعد النبي ﷺ بستة أشهر، وقد جاوزت العشرين بقليل. التقريب ص ٧٥١.

<sup>(</sup>۳) حدیث صحیح. أخرجه الرخاری ه

أخرجه البخاري معلقاً في كتاب الفضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على رسول الله ﷺ ووصله في كتاب المناقب باب علامات النبوة حديث رقم (٣٦٢٤).

 <sup>(</sup>٤) هذا يخالف ما في حديث أبي هريرة الآتي بعده (في المتن) لأن فيه أن جبريل
 كان يعرض على النبي ﷺ وفي هذا أن النبي ﷺ كان يعرض على جبريل

عن أبي هريرة (١) رضي الله عنه قال: «كان يعرض على النبي القرآن كل عام مرة، فعرض عليه مرتين في العام الذي قبض فيه وكان يعتكف في كل عام عشراً، فاعتكف عشرين في العام الذي قبض فيه (٢).

وأشفق رسول الله ﷺ على أمته أن تقرأ القرآن العظيم على حرف واحد فيشق عليها، فسأل الله أن يخفف عنها فأنزل الله تبارك وتعالى القرآن على سبعة أحرف «كلها شاف كاف».

عن أبي بن كعب قال: "إن النبي ﷺ كان عند أضاة بني غفار قال فأتاه جبريل عليه السلام فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرف.

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإنَّ أمتى لا تطيق ذلك.

ثم أتاه الثانية فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرفين.

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإن أمتى لا تطيق ذلك.

ثم جاءه الثالثة فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على ثلاثة أحرف.

<sup>=</sup> ولا اختلاف إذ يحمل على أن كلا منهما كان يعرض على الآخر. فتح الباري 4/ £2.

وقد ورد في رواية للحديث في البخاري في بدء الوحي: «وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن» فقوله: «يدارسه» يشمل عرض كل واحد منهما على الآخر «فإذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة». حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على النبي على حديث رقم (٤٩٩٧).

<sup>(</sup>۱) أبو هريرة الدوسي، صحابي جليل، حافظ الصحابة، اختلف في اسمه واسم أبيه، وأرجح ما قيل أنه عبد الرحمن بن صخر، مات سنة سبع وقيل: سنة ثمان وقيل: تسع وخمسين وهو ابن ثمان وسبعين سنة. التقريب ص ٦٨١.

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح. أخرجه الرخاري

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كان جبريل يعرض القرآن على النبي ﷺ حديث رقم (٤٩٩٨).

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته وإن أمتى لا تطيق ذلك.

ثم جاءه الرابعة فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على سبعة أحرف، فأيما حرف قرؤوا عليه فقد أصابوا»(١).

وفي رواية: «لقي رسول الله ﷺ جبريل فقال: يا جبريل بعثت إلى أمة أميين فيهم العجوز والشيخ والكبير والغلام والجارية والرجل الذي لم يقرأ كتاباً قط.

فقال: يا محمد إن القرآن أنزل على سبعة أحرف $^{(1)}$ .

فقرأ رسول الله ﷺ القرآن على أصحابه وعلمهم إياه، وأمرهم بتبليغه.

عن ابن مسعود قال: «علمني رسول الله ﷺ ـ وكفي بين كفيه ـ التشهد كما يعلمني السورة من القرآن...» (٣).

عن ابن عباس قال: «كان رسول الله ﷺ يعلمنا التشهد كما يعلمنا

(١) حديث صحيح.

أخرجه مسلم في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن نزل على سبعة أحرف حديث رقم (٢٨٠) واللفظ له وأخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم ( ١٤٧٧ـ ١٤٧٨) والنسائي في كتاب الصلاة باب جامع ما جاء في القرآن ٢/١٥٢، ١٥٤.

(٢) حديث صحيح.

أخرجه الترمذي في كتاب باب ما جاء أن القرآن أنزل على سبعة أحرف حديث رقم (٢٩٤٤) وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح وقد روي من غير وجه عن أبى بن كعب» سنن الترمذي ٥/ ١٩٥.

والحديث صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٥/٣ وحسن إسناده محقق جامع الأصول ٢/ ٤٨٣، وانظر ص ٣٣ رواية أخرى للحديث مع تخريجها.

وأضأة بني غفار تقدم في آخر بحث نزول القرآن ص ٣٤، ذكر الخلاف في تحديد مكانها، والمقصود في الحديث هنا ـ والله أعلم ـ أضأة بني غفار التي في المدينة.

(٣) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في مواضع من صحيحه واللفظ هنا أخرجه في كتاب الاستئذان باب الأخذ باليد حديث رقم (٦٢٦٥). وانظر ما سبق ص ٨٢.

السورة من القرآن»(١).

ووجه الدلالة: أن رسول الله ﷺ علمهم التشهد بحروفه كما كان يعلمهم القرآن بحروفه ووجه الشبه في المشبه به أقوى وأوضح

عن ابن مسعود قال: «كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن»(٢).

عن أبي عبد الرحمن السلمي<sup>(٣)</sup> قال: «حدثنا الذين كانوا يقرئوننا أنهم كانوا يستقرئون من النبي ﷺ فكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتى يعملوا بما فيها من العمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعاً»<sup>(٤)</sup>.

ومن أجل هذا كان صحابة رسول الله ﷺ إذا تعلم رجل منهم سورة البقرة جد وعظم في أعينهم.

أخرجه مسلم في كتاب الصلاة باب التشهد حديث رقم (٤٠٣)، وانظر ما سبق ص ٥٧.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٨٠.

وصحح إسناده الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري وقال: «هو موقوف على ابن مسعود، لكنه مرفوع معنى، لأن ابن مسعود إنما تعلم القرآن من رسول الله على فهو يحكي ما كان في ذلك العهد النبوي المنير» اهر.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن حبيب بن ربيعة بفتح الموحدة وتشديد الياء أبو عبد الرحمن السلمي الكوفي المقرىء، مشهور بكنيته ولأبيه صحبة، ثقة ثبت، مات بعد السبعين. التقريب ص ٢٩٩.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٨٠ من طريق جرير عن عطاء بن السائب عن أبي عبد الرحمن السلمي.

قلت: عطاء بن السائب قد اختلط بأخرة وجرير سمع منه بعد الاختلاط لكن ذكر الذهبي في كتابه «معرفة القراء الكبار» 1/٤٥ أن حماد بن زيد رواه عن عطاء، وهو قد سمع منه قبل الاختلاط فالسند صحيح، وصححه الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري كما صححه محققو كتاب «معرفة القراء الكبار» للذهبي.

قلت: ويشهد له الذي قبله.

عن أنس رضي الله عنه قال: «كان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عمران جد فينا، يعني: عظم»(١).

وأمرهم رسول الله ﷺ بتبليغ القرآن:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص (۲) رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار»(۳).

قال ابن كثير (٧٧٤ هـ): «يعني ولو لم يكن مع أحدكم سوى آية واحدة فليؤدها إلى من ورائه، فبلغوا عنه ما أمرهم به فأدوا القرآن قرآناً والسنة سنة، لم يلبسوا هذا بهذا....

فلهذا نعلم بالضرورة أنه لم يبق من القرآن مما أداه الرسول ﷺ اليهم إلا وقد بلغوه الينا ولله الحمد والمنة» اه<sup>(٤)</sup>.

فَلَقن صحابة رسول الله ﷺ القرآن العظيم وحَذَقَ فيه جماعة منهم، كانوا يتدارسونه، ويرسلهم ﷺ ليعلموه الناس، فكان يقال لهم: (القراء).

عن أنس رضي الله عنه: «إن رِعْلاً وذَكُوان وعُصَيّة (٥) وبني

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

أخرجه أحمد في المسند (الميمنية) ٣/ ١٢٠- ١٢١.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد (بالتصغير) ابن سعد بن سهم السهمي أبو محمد وقيل: أبو عبد الرحمن، أحد السابقين المكثرين من الصحابة وأحد العبادلة الفقهاء، مات في ذي الحجة ليالي الحرة على الأصح بالطائف على الأرجح سنة - ٦٥. التقريب ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل حديث رقم (٣٤٦٢) والترمذي في كتاب العلم باب العلم باب ما جاء في الحديث عن بني إسرائيل حديث رقم (٢٦٧١).

<sup>(</sup>٤) فضائل القرآن لابن كثير ص ١٩ باختصار.

 <sup>(</sup>٥) رغل بن مالك، قبيلة من سليم بن منصور، من العدنانية تنتسب إلى رعل بن مالك بن عوف بن امرىء القيس بن بهثه ابن سليم بن منصور، إحدى القبائل التي لعنها رسول الله ﷺ لقتلهم أهل بئر معونة. جمهرة أنساب العرب ص ٢٦٢، ٢٦٨. =

لِحْيَان (١) استمدوا رسول الله ﷺ على عدو فأمدهم بسبعين من الأنصار كنا نسميهم القراء في زمانهم كانوا يحتطبون بالنهار ويصلون بالليل، حتى كانوا ببئر معونة قتلوهم وغدروا بهم فبلغ النبي ﷺ، فقنت شهراً يدعو في الصبح على أحياء من أحياء العرب على رِغل وذَكُوان وعُصَيّة وبني لِحْيَان (٢).

وفي رواية عنه أيضاً: «جاء ناس إلى النبي ﷺ فقالوا: ابعث معنا رجالاً يعلمونا القرآن والسنة فبعث إليهم سبعين رجلاً من الأنصار يقال لهم: القراء فيهم خالي حرام يقرؤون القرآن ويتدارسون بالليل يتعلمون وكانوا بالنهار يجيئون بالماء فيضعونه في المسجد ويحتطبون فيبيعونه ويشترون به الطعام لأهل الصفة والفقراء»(٣).

وحفظ القرآن في زمن الرسول ﷺ جمع من الصحابة اتصلت أسانيد القراءات ببعضهم (٤).

قال الذهبي (٥): «الذين عرضوا على رسول الله ﷺ القرآن:

ذَكُوان بن رفاعة قبيلة من بني سليم بن منصور، من قيس عيلان من العدنانية،
 وهي إحدى القبائل التي لعنها رسول الله ﷺ لقتلهم أهل بئر معونة. جمهرة
 أنساب العرب ص ٢٦٣، ٢٦٨.

عُصَيّة بن خفاف قبيلة من بني سليم بن منصور، من قيس عيلان من العدنانية وهي إحدى القبائل التي لعنها رسول الله عليه إذ قتلوا أصحاب بئر معونة. جمهرة أنساب العرب ص ٢٦١، ٤٦٨.

<sup>(</sup>۱) لِحْيان بن هذيل من العدنانية، وهم بنو لحيان بن هذيل بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد عدنان، وهي إحدى القبائل التي لعنها رسول الله ﷺ إذ قتلوا أصحاب بئر معونة. جمهرة أنساب العرب ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب غزوة الرجيع ورعل وذكوان وبئر معونة حديث رقم (٤٠٩٠).

 <sup>(</sup>٣) حديث صحيح.
 أخرجه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب القنوت في جميع الصلاة إذا نزلت بالمسلمين نازلة حديث رقم (٦٧٧).

<sup>(</sup>٤) انظر صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن باب القراء من أصحاب النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي شمس الدين أبو عبد الله، محدث ناقد مؤرخ ( ٦٧٣ـ ٧٤٨هـ). الأعلام ٥/٣٢٦.

عثمان بن عفان [۳۵ هـ] وعلي بن أبي طالب [ت ٤٠هـ] وأبي بن كعب [ت ٣٢ هـ] وأبي بن كعب [ت ٣٢ هـ] وعبد الله بن مسعود [ت ٣٢ هـ] وزيد بن ثابت [ت ٤٥ هـ] وأبو موسى الأشعري<sup>(١)</sup> وأبو الدرداء<sup>(٢)</sup>.

فهؤلاء الذين بلغنا أنهم حفظوا القرآن في حياة النبي ﷺ وأخذ عنهم عرضاً وعليهم دارت أسانيد قراءة الأئمة العشرة.

وقد جمع القرآن غيرهم من الصحابة كمعاذ بن جبل $^{(7)}$  وأبي زيد $^{(1)}$  وسالم مولى أبي حذيفة $^{(0)}$  وعبد الله بن عمر $^{(7)}$  وعقبة بن عامر $^{(8)}$  لكن

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بفتح المهملة وتشديد الضاد المعجمة، أبو موسى الأشعري، صحابي مشهور، أمَّره عمر ثم عثمان وهو أحد الحكمين بصفين مات سنة ٥٠ه وقيل: بعدها. التقريب ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) عويمر بن زيد بن قيس الأنصاري أبو الدرداء مختلف في اسم أبيه وأما هو فمشهور بكنيته وقيل: اسمه عامر وعويمر لقب، صحابي جليل، أول مشاهده أحد، كان عابداً مات في أواخر خلافة عثمان، وقيل: عاش بعد ذلك. التقريب ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس الأنصاري الخزرجي أبو عبد الرحمن مشهور من أعيان الصحابة، شهد بدراً وما بعدها وكان إليه المنتهى في العلم بالأحكام والقرآن مات بالشام سنة ثماني عشرة. التقريب ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٤) عمرو بن أخطب أبو زيد الأنصاري، صحابي جليل، نزل البصرة مشهور بكنيته. التقريب ص ٤١٨.

<sup>(</sup>٥) سالم مولى أبي حذيفة بن عتيبة بن ربيعة بن عبد شمس، أحد السابقين الأولين، استشهد يوم اليمامة في السنة ١٢هـ الإصابة ٢/٢.

<sup>(</sup>٦) عبد الله بن عمر بن الخطاب العدوي أبو عبد الرحمن، ولد بعد المبعث بيسير واستصغر يوم أحد وهو ابن أربع عشرة، وهو أحد الكثيرين من الصحابة، والعبادلة، وكان من أشد الناس اتباعاً للأثر مات سنة ٧٣هـ في آخرها أو في أول التي تليها. التقريب ص ٣١٥.

 <sup>(</sup>٧) وقع في معرفة القراء الكبار للذهبي ١/٤٤: «... عتبة بن عامر» بالتاء المثناة
 من فوق ولم أجد في الصحابة ولا في القراء ولا في الرواة من اسمه «عتبة بن
 عامر» وترجح \_ عندي \_ أنه تصحيف عن \_ عقبة بن عامر \_ والله أعلم.

وهو عقبة بن عامر بن عبس بن عمرو بن عدي بن عمرو بن رفاعة بن مودعة بن عدي بن غنم ابن قيس بن جهينة الجهني صحابي مشهور، قال ابن يونس: "كان قارئاً عالماً بالفرائض والفقه فصيح اللسان شاعراً كاتباً وهو أحد من جمع القرآن، وقال أيضاً: "ورأيت مصحفه بمصر على غير تأليف مصحف عثمان وفي آخره كتب عقبة بن عامر بيده، اه توفي سنة ٥٨ه. الإصابة ٢/ ٤٨٩.

لم تتصل بنا قراءتهم» اه(١).

فقرأ أصحاب الرسول على القرآن العظيم وأقرؤوه، وحفظه جملة منهم، وكان حفظه خصوصية خص الله بها كتابه القرآن العظيم دون سائر الكتب، وهذه أشرف خصوصية مَنَّ الله تعالى بها على أمة محمد على وكان على هذا الحفظ الاعتماد في نقل القرآن العظيم تؤازره وتوثقه الكتابة كما بينا.

قال ابن تيمية (ت ٧٢٨ هـ): «الاعتماد في نقل القرآن على حفظ القلوب لا على المصاحف، كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «إن ربي قال لي: أن قم في قريش فأنذرهم.

فقلت: أي رب إذا يثلغوا رأسي<sup>(٢)</sup>.

فقال: إني مبتليك ومبتل بك، ومنزل عليك كتاباً لا يغسله الماء، تقرؤه نائماً ويقظاناً، فابعث جنداً أبعث مثليهم وقاتل بمن أطاعك من عصاك، وأنفق أنفق عليك»(٣).

فأخبر أن كتابه لا يحتاج في حفظه إلى صحيفة تغسل بالماء بل قرؤوه في كل حال كما جاء في نعت أمته: «أناجيلهم في صدورهم» بخلاف أهل الكتاب الذين لا يحفظونه إلا في الكتب ولا يقرؤونه كله إلا نظراً لا عن ظهر قلب» اه(٤).

<sup>(</sup>١) معرفة القراء الكبار / ٢٤- ٤٧ بتصرف واختصار.

<sup>(</sup>٢) يثلغوا رأسي: أي: يشدخوا.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه مسلم في كتاب الجنة باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار عن عياض بن حمار حديث رقم (٢٨٦٥) ولفظ محل الشاهد منه: «إن رسول الله على قال ذات يوم في خطبته: ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا. . . . . . وقال: إنما بعثتك لأبتليك وابتلي بك، وأنزلت عليك كتاباً لا يغسله الماء، تقرؤه نائماً ويقظان.

وإن الله أمرني أن أحرق قريشاً، فقلت: ربّ إذا يثلغوا رأسي فيدعوه خبزة. قال: استخرجهم كما استخرجوك، واغزهم نغزك، وانفق فستنفق عليك، وابعث جيشاً نبعث خمسة مثله، وقاتل بمن أطاعك من عصاك...».

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ١٣/ ٢٠٠.

قلت: إن القرآن العظيم لم يقتصر على كونه آيات تتلى أو تقرأ وتحفظ في الصدور وإنما كان أيضاً كتاباً مدوناً بالمداد فهاتان الصورتان تتضافران وتصحح كل منهما الأخرى، ولهذا كان الرسول على كتبة الوحي الوحي بالقرآن تلاه على الحاضرين وأملاه من فوره على كتبة الوحي ليدونوه على أي شيء كان في متناول أيديهم مما تمكن الكتابة عليه (١).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ): «ولما خصَّ الله تعالى بحفظه من شاء من أهله أقام له أئمة ثقات تجردوا لتصحيحه وبذلوا أنفسهم في إتقانه وتلقوه من النبي عَلَيْ حرفاً حرفاً لم يهملوا منه حركة ولا سكوناً ولا إثباتاً ولا حذفاً، ولا دخل عليهم في شيء منه شك ولا وهم وكان منهم من حفظه كله ومنهم من حفظ أكثره ومنهم من حفظ بعضه كل ذلك في زمن النبي عليها اه(٢).

#### القراء من الصحابة:

ولمّا توفي رسول الله على وجاء أبو بكر خليفة رسول الله على كان ما كان من أمر حروب الردة، واستحرار القتل في القراء من الصحابة، فأشار عمر بن الخطاب رضي الله عنه على أبي بكر بجمع القرآن العظيم في صحف خشية ذهابه \_ والعياذ بالله \_ بذهاب القراء من الصحابة، فجمع المصحف في صحف كانت عند أبي بكر حتى توفي ثم عند عمر حتى توفي ثم عند حفصة رضي الله عنها أم المؤمنين ووصية عمر رضي الله عنهما.

وفي خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنه انتشر الصحابة في أرجاء البلاد التي دخلت في الإسلام يعلمون الناس أمور دينهم ويقرئونهم كتاب ربهم.

وفي أواخر عام أربع وعشرين وأوائل عام خمس وعشرين من الهجرة حضر حذيفة بن اليمان رضي الله عنه فتح أرمينية وأذربيجان، فرأى وسمع من الناس ما أفزعه، إذ اختلف عوام الناس في القرآن فصار أحدهم يقول للآخر: قراءتي خير من قراءتك، فَقَدِمَ المدينة على عثمان وطلب إليه أن

<sup>(</sup>١) مدخل إلى القرآن الكريم ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر ١/٦.

يضع حداً لهذا اللجاج الذي قد يؤدي إلى مثل ما وقع فيه اليهود والنصارى من فُرْقَة بشأن كتبهم، فشكّل عثمان لجنة من أربعة نساخ هم: زيد بن ثابت \_ وهو من الأنصار \_ وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث \_ من المهاجرين \_ وكلفهم بنسخ مصحف حفصة بعدد من النسخ يعادل عدد الأمصار الرئيسة في الدولة الإسلامية، وقال لهم: "إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم"(۱).

وبانتهاء هذا العمل بما يتفق تماماً مع النص الأصلي أعيد مصحف حفصة إليها بينما وزعت النسخ على الأمصار (٢).

#### القراء من التابعين:

[وقرأ أهل كل مصر بما في مصحفهم وتلقوا ما فيه عن الصحابة الذين تلقوه من رسول الله ﷺ.

ثم قاموا بذلك مقام الصحابة الذين تلقوه عن النبي ﷺ أ<sup>(٣)</sup>. وقد كثر هؤلاء وانتشروا في البلاد وكان منهم (٤):

ا ـ في المدينة: سعيد بن المسيب<sup>(۵)</sup> وعروة بن الزبير<sup>(۲)</sup> وسالم بن عبد الله<sup>(۷)</sup> وابن شهاب الزهري (ت ۱۲۳ هـ)

<sup>(</sup>۱) أثر صحيح. سبق تخريجه ص ۵۰ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى القرآن الكريم ص ٣٨ ـ ٣٩ بتصرف، وقد تقدم الحديث بتوسع عن جمع القرآن. وانظر حول عدد نسخ المصاحف ما سيأتي ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) من كلام ابن الجزري في النشر ٨/١.

<sup>(</sup>٤) جمال القراء ٢/ ٤٢٥ نقلاً عن كتاب «القراءات» لأبي عبيد، وقارن بـ «النشر» ١/٨.

<sup>(</sup>٥) سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب بن عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم القرشي المخزومي، أحد العلماء الأثبات الفقهاء الكبار، مات بعد التسعين وقد ناهز الثمانين. التقريب ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٦) عروة بن الزبير بن العوام بن خويلد الأسدي أبو عبد الله المدني، ثقة فقيه مشهور مات سنة أربع وتسعين على الصحيح ومولده في أوائل خلافة عثمان. التقريب ص ٣٨٩.

 <sup>(</sup>٧) سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب القرشي العدوي أبو عمر أو أبو عبد الله =

وعبد الرحمن بن هرمز الذي يعرف بالأعرج<sup>(١)</sup>.

 $^{(7)}$  وفي مكة: عبيد الله بن عمير الليثي  $^{(7)}$  وعطاء بن أبي رباح وطاووس  $^{(3)}$  وعكرمة مولى ابن عباس (ت ١٠٥ه) وعبد الله بن أبي مليكة  $^{(6)}$ .

 $^{(7)}$  والأسود بن يزيد ومسروق بن الأجدع  $^{(8)}$  وعبيدة السلماني  $^{(9)}$  وعمرو بن شرحبيل  $^{(11)}$ .

المدني أحد الفقهاء السبعة كان ثبتاً عابداً فاضلاً كان يشبه بأبيه في الهدي والسمت مات في آخر سنة ست ومئة على الصحيح. التقريب ص ٢٢٦.

(١) عبد الرحمن بن هرمز الأعرج أبو داود المدني، مولى ربيعة بن الحارث، ثقة فقيه ثبت عالم مات سنة سبع عشرة ومئة. التقريب ص ٣٥٢.

(۲) عبيد الله بن عبيد بن عمير بن قتادة بن سعد بن عامر بن جندع أبو هاشم الليثي المكي، تابعي جليل مات سنة ١١٣ه. غاية النهاية ٢/ ٤٣٠.

وذكر في «النشر» بدلاً منه: «عبيد بن عمير»، له ترجمة في «غاية النهاية» ١/ ٤٩٧.

(٣) عطاء بن أبي رباح بفتح الراء والموحدة واسم أبي رباح أسلم القرشي مولاهم المكي،
 ثقة فقيه فاضل مات سنة أربع عشرة ومئة على المشهور. التقريب ص ٣٩١.

(٤) طاوس بن كيسان اليماني أبو عبد الرحمن الحميري مولاهم الفارسي يقال: اسمه ذكوان وطاوس لقب، ثقة فقيه فاضل مات سنة ست ومئة، وقيل: بعد ذلك. التقريب ص ٢٨١.

(٥) عبد الله بن عبيد الله بن عبد الله بن أبي مليكة بالتصغير ابن عبد الله بن جدعان، يقال اسم أبي مليكة زهير التيمي المدني، أدرك ثلاثين من الصحابة، ثقة فقيه مات سنة سبع عشرة ومئة. التقريب ص ٣٢١.

(٦) علقمة بن قيس بن عبد الله النخعي الكوفي، ثقة ثبت فقيه عابد مات بعد السبعين. التقريب ص ٣٩٧.

(٧) الأسود بن يزيد بن قيس النخعي أبو عمرو أو أبو عبد الرحمن مخضرم ثقة مكثر فقيه مات سنة أربع أو خمس وسبعين. التقريب ص ١١١٠.

(٨) مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداني الوادعي أبو عائشة الكوفي، ثقة فقيه عابد، مخضرم مات سنة اثنتين ويقال: سنة ثلاث وستين. التقريب ص ٥٢٨.

(٩) عبيدة بن عمرو السلماني بسكون اللام، ويقال: بفتحها المرادي أبو عمرو الكوفي تابعي كبير مخضرم، فقيه ثبت مات سنة اثنتين وسبعين أو بعدها والصحيح أنه مات قبل سنة سبعين. التقريب ص ٣٧٩.

(١٠) عمرو بن شرحبيل الهمداني أبو ميسرة الكوفي، ثقة عابد مخضرم مات سنة ثلاث وستين. التقريب ص ٤٢٢.

3 \_ وفي البصرة: عامر بن عبد الله (۱) وأبو العالية الرياحي (۲) وأبو رجاء العُطَاردي (۳) ونصر بن عاصم الليثي (۱) ويحيى بن يعمر (۱).

o = 0 المغيرة بن أبي شهاب المخزومي (٢٠) وخليد بن سعد o

#### القراء بعد التابعين:

قال أبو عبيد القاسم بن سلام (٨) بعد ذكر هؤلاء وغيرهم: «ثم قام من بعدهم بالقرآن قوم ليست لهم أسنان من ذكرنا ولا قدمتهم غير أنهم تجردوا للقراءة واشتدت بها عنايتهم ولها طلبهم حتى صاروا بذلك أئمة يأخذها الناس عنهم ويقتدون بهم فيها» اه(٩).

<sup>(</sup>۱) عامر بن عبد الله هو الذي يعرف بابن عبد قيس كان يقرىء الناس. جمال القراء ۲/۷/۲.

<sup>(</sup>٢) رفيع بالتصغير ابن مهران أبو العالية الرياحي بكسر الراء والتحتانية ثقة كثير الإرسال مات سنة تسعين وقيل: ثلاث وتسعين وقيل: بعد ذلك. التقريب ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) عمران بن تيم ويقال: ابن ملحان أبو رجاء العُطَاردي البصري التابعي الكبير ولد قبل الهجرة بإحدى عشرة سنة، وكان مخضرماً، أسلم في حياة النبي على ولم ولم ومئة. غاية النهاية ١٩٠١.

<sup>(</sup>٤) نصر بن عاصم الليثي ويقال الدؤلي البصري النحوي تابعي، توفي قديماً قبل سنة مئة، قال خليفة: مات سنة تسعين: غاية النهاية ٢/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٥) يحيى بن يعمر أبو سليمان العدواني البصري، تابعي جليل، يقال: إنه أول من نقط المصاحف، توفي قبل سنة تسعين. غاية النهاية ٢/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٦) المغيرة بن أبي شهاب عبد الله بن عمرو بن المغيرة بن ربيعة بن عمرو بن مخزوم أبو هاشم المخزومي الشامي أخذ القراءة عن عثمان بن عفان رضي الله عنه ومات سنة ٩١ه. غاية النهاية ٢/٣٠٥.

<sup>(</sup>۷) خليد بن سعد السلاماني مولى أم الدرداء تابعي قارىء. جمال القراء ٢/ ٤٣١ تهذيب تاريخ دمشق ٥/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٨) القاسم بن سلام أبو عبيد الخراساني الأنصاري مولاهم البغدادي إمام كبير حافظ علامة، صاحب التصانيف في القراءات والحديث والفقه واللغة والشعر مات سنة أربع وعشرين وماتتين بمكة. غاية النهاية ١٨/٢.

<sup>(</sup>٩) جمال القراء ٤٢٨/٢، نقلاً عن كتاب «القراءات» لأبي عبيد.

ومن هؤلاء:

ا ـ بالمدینة: أبو جعفر یزید بن القعقاع (۱) ثم شیبة بن نصاح ( $^{(7)}$  ثم نافع ابن أبي نعیم  $^{(9)}$ .

 $Y = e_{\mu} \lambda \lambda \bar{b}$ :  $\lambda \bar{b}$ :  $\lambda$ 

- (٢) شيبة بن نصاح بن سرجس بن يعقوب إمام ثقة مقرىء المدينة مع أبي جعفر وقاضيها ومولى أم سلمة رضي الله عنها مسحت على رأسه ودعت له بالخير وهو أول من ألف في الوقوف مات سنة ١٣٠ه في أيام مروان بن محمد وقيل: ١٣٠٨ه في أيام المنصور. غاية النهاية ١٣٠/١.
- (٣) نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم أبو رويم ويقال: أبو نعيم ويقال: أبو الحسن وقيل: أبو عبد الله وقيل: أبو عبد الرحمن الليثي مولاهم، وهو مولى جعونة بن شعوب الليثي حليف حمزة بن عبد المطلب، أحد القراء السبعة، ثقة صالح، مات سنة تسع وستين ومئة وقيل: سبعين وقيل: سبع وستين وقيل غير ذلك. غاية النهاية ٢٧-٣٣٠.
  - (٤) عبد الله بن كثير، إمام أهل مكة في القراءة (٤٥ ــ ١٣٠هـ). غاية النهاية ١/ ٤٤٣.
- (a) حميد بن قيس الأعرج أبو صفوان المكي القارىء ثقة توفي سنة ١٢٠هـ. غاية النهاية ١/ ٢٠ه.
- (٦) محمد بن عبد الرحمن بن محيصن السهمي، مولاهم المكي مقرىء أهل مكة مع ابن كثير، ثقة مات سنة ١٩٢٧ه وقيل: سنة ١٩٧٨ه.
- (٧) يحيى بن وثاب الأسدي مولاهم الكوفي تابعي ثقة كبير من العباد الأعلام مات سنة ١٠٣هـ. غاية النهاية ٢/ ٣٨٠.
- (٨) عاصم بن بهدلة أبي النّجُود بفتح النون وضم الجيم أبو بكر الأسدي مولاهم الكوفي شيخ الإقراء بالكوفة، أحد القراء السبعة توفي سنة ١٢٧ه وقيل غير ذلك. غاية النهاية ٢/١٣٠.
- (٩) سليمان بن مهران الأعمش أبو محمد الأسدي الكاهلي مولاهم الكوفي، إمام جليل (٦٠ ـ ١٤٨ه). غاية النهاية ١/ ٣١٥.

<sup>(</sup>۱) يزيد بن القعقاع الإمام أبو جعفر المخزومي المدني القارىء أحد القراء العشرة تابعي مشهور كبير القدر ويقال: اسمه جندب ابن فيروز، مات سنة ١٣٠، وقيل: سنة ١٣٠، ٢٨٢/

ثم حمزة (١) ثم الكسائي (٢).

 $\frac{3}{2}$  - وبالبصرة: عبد الله بن أبي إسحاق الحضرمي وعيسى بن عمر الثقفي وأبو عمرو بن العلاء الله عاصم الجحدري أن ثم يعقوب الحضرمي ( $^{(7)}$ ).

## وبالشام: عبد الله بن عامر (٨) وعطية بن قيس الكلابي (٩)

- (۱) حمزة بن حبيب بن عمارة بن إسماعيل، الإمام الحبر أبو عمارة الكوفي التيمي مولاهم، وقيل: من صميمهم الزيات أحد القراء السبعة ( ۸۰ ١٥٦هـ). غاية النهاية ١/٢٦١.
- (٢) على بن حمزة بن عبد الله بن بَهْمَن بن فيروز الأسدي مولاهم، أبو الحسن الكسائي إمام انتهت إليه رئاسة الإقراء بالكوفة بعد حمزة الزيات توفي سنة ١٨٩هـ. غاية النهاية ١/٥٣٥.
- (٣) عبد الله بن إسحاق الحضرمي النحوي البصري، جد يعقوب بن إسحاق الحضرمي توفي سنة ١١٧هـ. غاية النهاية ١١٤٠/١.
- (٤) عيسى بن عمر أبو عمر الثقفي النحوي البصري، مات سنة ١٤٩هـ. غاية النهاية ٦١٣/١.
- (٥) زَبّان بن العلاء بن عمار بن العريان بن عبد الله بن الحسين بن الحارث بن جلهمة بن حجر بن خزاعى، أبو عمرو التيمي المازني البصري، أحد القراء السبعة، مات سنة ١٥٤ هوقيل غير ذلك. غاية النهاية ١/٢٨٨.
- (٦) عاصم بن أبي الصباح العجاج، وقيل: ميمون أبو المجشر بالجيم والشين المعجمة مشددة مكسورة، الجحدري البصري توفي قبل ١٣٠ه. غاية النهاية ١٤٩/١.
- (٧) يعقوب بن إسحاق بن زيد بن عبد الله بن أبي إسحاق أبو محمد الحضرمي، مولاهم البصري أحد القراء العشرة، وإمام أهل البصرة ومقريها توفي سنة ٢٠٥ه. غاية النهاية ٢٨٣٨.
- (A) عبد الله بن عامر بن زيد بن تميم بن ربيعة بن عامر بن عبد الله بن عمران اليحصبي بضم الصاد وكسرها نسبة إلى يَحْصُب بن دهمان بن عامر بن حمير بن سبأ وقيل: يَحْصُب بن مالك بن أصبح بن أبرهة بن الصباح، أبو عمران إمام أهل الشام في القراءة والذي انتهت إليه مشيخة الإقراء بها مات سنة عمران إمام أهل النهامة 1/ ٣٨٦.
- (٩) عطية بن قيس أبو يحيى الكلابي الحمصي الدمشقي تابعي قارىء دمشق بعد ابن عامر ثقة مات سنة ١٢١ه.

ويحيى بن الحارث الذماري $^{(1)}$  ثم شريح بن يزيد الحضرمي $^{(7)(7)}$ .

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣): «ثم إن القراء بعد هؤلاء المذكورين كثروا وتفرقوا في البلاد وانتشروا وخلفهم أمم بعد أمم وعرفت طبقاتهم واختلفت صفاتهم فكان منهم: المتقن للتلاوة المشهور بالرواية والدراية.

ومنهم: المقتصر على وصف من هذه الأوصاف.

وكثر بينهم لذلك الاختلاف وقلَّ الضبط واتسع الخرق وكاد الباطل يلتبس بالحق فقام جهابذة علماء الأمة وصناديد الأئمة، فبالغوا في الاجتهاد وبينوا الحق المراد وجمعوا الحروف والقراءات وعَزَوْا الوجوه والروايات، وميزوا بين المشهور والشاذ، والصحيح والفاذ بأصول أصلوها وأركان فصلوها» اهد<sup>(3)</sup> فرضي الله عنهم وأرضاهم بما قدموا من خدمة القرآن والإسلام.

هذا ما كان من نشأة القراءات في هذا الطور، حيث لم تتجاوز مجرد التلقي والسماع، ثم انتقلت من طور الرواية المجردة إلى طور الرواية مع التدوين والتأليف، والحديث عن هذا الطور الثاني سيأتي في موضعه من هذه الرسالة(٥) ـ إن شاء الله ـ والله المستعان.

### المطلب الثاني: مصدر القراءات:

الأصل في القراءات إنما هو التلقي والسماع عن رسول الله ﷺ كما وضحت في المطلب السابق، وقد تقرر ذلك بالأدلة القاطعة ومنها:

<sup>(</sup>۱) يحيى بن الحارث بن عمرو بن يحيى بن سليمان بن الحارث أبو عمرو ويقال: أبو عمر ويقال: أبو عُلَيْم، الغساني الذماري ثم الدمشقي، إمام الجامع الأموي وشيخ القراءة بدمشق بعد ابن عامر يعد من التابعين مات سنة ١٤٥هـ. غاية النهاية ٢/٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) شريح بن يزيد أبو حيوة الحضرمي الحمصي صاحب القراءة الشاذة، ومقرىء الشام مات سنة ٣٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) جمال القراء ٢/ ٤٣٥ - ٤٣١ وقارن بالنشر ٨/١ - ٩.

<sup>(</sup>٤) النشر ١/٩.

<sup>(</sup>٥) في الباب الثاني من هذا القسم.

قوله تبارك وتعالى: ﴿وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُه عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزْلْنَاه تَنْزِيلاً﴾ [الإسراء: ١٠٦].

ووجه الدلالة في هذه الآية الكريمة: أنها تقرر أن القرآن العظيم إنما نزل من عند الله تعالى، وأنه سبحانه وتعالى فرّقه على زمن البعثة ليقرأه عليه الصلاة والسلام على الناس.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿لا تُجَرّك بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ. إِنْ عَلَيْنَا جَمْعَه وَقُرْآنَه. فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتّبِع قُرْآنَه. ثُمّ إِنْ عَلَيْنَا بَيَانَه﴾ [القيامة: ١٦ ـ ١٩].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿كِتَابُ أَنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن في صَدْرِك حَرَجٌ مِنْه لِتُنْذِر بِه وَذِكْرَى لِلمُؤمِنِين﴾ [الأعراف: ٢].

وقوله تعالى: ﴿الحمد لله الذي أَنْزَل عَلَى عَبْدِه الكِتَابَ ولَمْ يَجْعَل له عِوجاً. قَيْما لِيُنْذِر بأساً شَدِيداً مِنْ لَدُنْهُ ويُبَشِر المُؤمِنِين الذين يَعْمَلُون الصّالِحَات أَنْ لَهُم أَجْراً حَسَناً﴾ [الكهف: ١ ـ ٣].

وفي هذه الآيات تقرير أن القرآن العظيم من عند الله تعالى وأن الرسول عَلَيْ مهمته إعلام الناس به.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: "سمعت هشام بن حكيم بن حزام (۱) يقرأ سورة الفرقان في حياة رسول الله على فاستمعت لقراءته فإذا هو يقرأ على حروف كثيرة، لم يقرئنيها رسول الله على فكدت أساوره (۲) في الصلاة فتربصت (۳) حتى سلم، فلببته بردائه فقلت: من أقرأك هذه السورة التى سمعتك تقرؤها؟.

<sup>(</sup>۱) أسلم يوم الفتح، ومات قبل أبيه، وكان من فضلاء الصحابة قال ابن شهاب: كان هشام بن حكيم في نفر من أهل الشام يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ليس لأحد عليهم إمارة.

قال أبو نعيم: استشهد بإجنادين.

ووقعة إجنادين كانت عام ١٥هـ. الإستيعاب ٣/٥٩٣ الإصابة ٣٠٣/٣.

٧) أساوره: أواثبه وأقاتله. النهاية ٢/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) تربصت، التربص: المكث والانتظار. النهاية ٢/ ١٨٤.

قال: أقرأنيها رسول الله ﷺ.

فقلت: كذبت، فإن رسول الله ﷺ قد أقرأنيها على غير ما قرأت. فانطلقت به أقوده إلى رسول الله ﷺ.

فقلت: يا رسول الله إني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان (۱) على حروف لم تقرئنيها.

فقال رسول الله ﷺ: إقرأ يا هشام.

فقرأ عليه القراءة التي كنت سمعته يقرأ.

فقال رسول الله ﷺ: هكذا أنزلت، ثم قال النبي ﷺ: اقرأ يا عمر فقرأت القراءة التي أقرأني.

فقال رسول الله ﷺ: هكذا أنزلت، إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فاقرؤوا ما تيسر منه (٢).

## وهذا الحديث يدل على أمور منها:

- أن القراءات مبنية على التلقي والرواية لا على الرأي والدراية ويؤخذ هذا من قول عمر لما سمع هشاماً يقرأ: «فإذا هو يقرأ على حروف لم يقرئنيها رسول الله على الله على ومن قول هشام لعمر: «أقرأنيها رسول الله على ومن قول عمر لهشام: «فإن رسول الله على قد أقرأنيها على غير ما قد قرأت» وقول عمر للرسول على: «إني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان على حروف لم تقرئنيها» وقول الرسول على: «إقرأ يا هشام.

<sup>(</sup>١) فيه جواز قول سورة كذا، وفيه أن تسمية السورة بـ «الفرقان» توقيفية.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في مواضع منها في كتاب فضائل القرآن باب أنزل القرآن على سبعة أحرف حديث رقم (٤٩٩٢) وباب من لم ير بأساً أن يقول سورة البقرة وسورة كذا وكذا حديث رقم (٤٠٤١) ومسلم في كتاب الصلاة باب بيان أن القرآن أنزل على سبعة أحرف حديث رقم (٨١٨).

وأخرجه مالك وأبو داود والنسائي والترمذّي كما في جامع الأصول ٢/ ٤٧٩. وهو حديث متواتر. انظر نظم المتناثر ص ١١١.

قال عمر: فقرأ القراءة التي سمعته يقرأ بها» وقول الرسول ﷺ: «اقرأ يا عمر» فقال عمر: «فقرأت القراءة التي أقرأني» ثم إقرار الرسول ﷺ لهذا كله كما في تمام الحديث.

ويلاحظ في هذا: أن عمر رضي الله عنه لمَّا أنكر على هشام بن حكيم رضي الله عنه لم ينكر عليه لأنه سمع ما ليس في لغته وإنما كان ذلك لأنه سمع خلاف ما قرأه النبي ﷺ حسب علمه رضي الله عنه.

ويؤكذ هذا الأمر رجوع عمر رضي الله عنه إلى رسول الله على فلو كانت القراءة بالرأي وبالهوى لما احتاج عمر إلى هذا الرجوع، مما يبين أوضح بيان أنه ليس لأحد أن يقرأ برأيه واختياره أو من تلقاء نفسه وليس لأحد منهم أن يقرأ حسب رغبته وهواه ـ ولو صح لغة ـ فيغير عبارة بعبارة، أو يأتي في مكان اللفظ بمرادفه أو مساويه خاصة وعمر وهشام قرشيان لغتهما واحدة، ومع ذلك اختلفت قراءتهما لاختلاف الإقراء النبوي لكل واحد منهما.

- أن القراءات منزلة من عند الله تعالى، وموحى بها إلى النبي ﷺ ويؤخذ هذا من قول الرسول ﷺ: "إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف».

- أن الصحابة رضوان الله عليهم كانوا في الذروة العليا دقة وضبطاً لألفاظ القرآن الكريم، وإحكاماً لكلماته وحروفه وحرصاً على إماطة أدنى تصحيف عن ساحته وحسبنا برهاناً على ذلك موقف عمر بن الخطاب مع هشام بن حكيم، ومن تلبيبه له وأخذه بخناقه، وسوقه لرسول الله على غير القراءة التى أقرأه إياها رسول الله على غير القراءة التى أقرأه إياها رسول الله على غير القراءة التى أقرأه إياها رسول الله على غير القراءة التى القرأه إياها رسول الله على غير القراءة التى أقرأه إياها رسول الله على المدينة التي المدينة التي المدينة المدينة التي المدينة الله المدينة ال

<sup>(</sup>۱) هذه الأمور التي استفيدت من حديث هشام بن حكيم ذكرها مع بسط في الموضوع صاحب كتاب «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» ص 80 ـ 82.

\_ وفي كل ذلك تأكيد على أن القراءات تلق ورواية وليست رأياً ودراية.

قال الخطابي (٢٠): «إن أصحاب القراءات من أهل الحجاز والشام والعراق كل منهم عزا قراءته التي اختارها إلى رجل من الصحابة قرأها على رسول الله ﷺ لم يستثن من جملة القرآن شيئاً.

فأسند عاصم قراءته إلى على وابن مسعود.

وأسند ابن كثير قراءته إلى أبي.

وكذلك أبو عمرو بن العلاء أسند قراءته إلى أبي.

وأما عبد الله بن عامر فإنه أسند قراءته إلى عثمان.

وهؤلاء كلهم يقولون قرأنا على رسول الله ﷺ وأسانيد هذه القراءات متصلة ورجالها ثقات» اه<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) جرى المصنفون في كتب القراءات على عقد فصول في مقدماتها تتضمن أسانيد القراءات التي يوردونها؛ وذلك تأكيداً منهم لهذا الأصل التلقي والسماع.

وقد يظن من لا يمعن النظر أنه لا فائدة في حشد هذه الأسانيد في أول كتب القراءات، فإذا تمعن وجد أن لإيرادها فائدة وأصلاً أصيلاً وهو تأكيد شأن اعتمادهم فيما يوردونه من قراءات على التلقى والسماع.

ومن علماء القراءات مكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ) عقد في مقدمته لكتابه «التبصرة» في القراءات السبع فصلاً ترجمته: «ذكر إتصال قراءة من ذكرنا من الأئمة بالنبي را الله وكرم» التبصرة ص ٤٤- ٧٤.

<sup>(</sup>Y) حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي أبو سليمان الخطابي، فقيه محدث (٣١٩ ـ ٨٣٨ه). الأعلام ٢/٧٣٧.

<sup>(</sup>٣) نقله القرطبي في تفسيره ١/٩٥.

ليُعْلَم أَن نُسبة القراءة إلى شخص من هؤلاء القراء لا يعني كونها آحادية؛ لأن كل قراءة نسبت إلى قارىء من هؤلاء كان قراؤها زمن قارئها وقبله أكثر من قرائها فى هذا الزمان وأضعافهم.

قال أبو المعالى محمد بن أحمد بن اللبان (ت ٧٧٦هـ) - وهو من =

#### فالقراءات سنة متبعة يأخذها الآخر عن الأول عن رسول الله ﷺ.

قال ابن مجاهد (۱): «القراءة التي عليها الناس بالمدينة ومكة والكوفة والبصرة والشام، هي القراءة التي تلقوها عن أوليهم تلقياً وقام بها في كل مصر من هذه الأمصار رجل ممن أخذ عن التابعين أجمعت الخاصة والعامة على قراءته وسلكوا فيها طريقه، وتمسكوا بمذهبه على ما روي عن عمر بن الخطاب وزيد بن ثابت وعروة بن الزبير ومحمد بن المنكد (۲) وعمر بن عبد العزيز (۳) وعامر الشعبي أنهم قالوا (٤): «القراءة سنة يأخذها الآخر عن الأول فاقرؤوه كما تجدونه» اه (۵).

ومن ثَمَّ حذَّروا من أخذ القرآن من المُصْحَفيِّين الذين أخذوا القرآن من المصحف والصحف ولم يتلقوه بالسماع والمشافهة.

<sup>=</sup> شيوخ ابن الجزري -: «إنحصار الأسانيد في طائفة لا يمنع مجيء القرآن عن غيرهم، فلقد كان يتلقاه أهل كل بلد يقرأه منهم الجم الغفير عن مثلهم، وكذلك دائماً، والتواتر حاصل لهم، ولكن الأئمة الذين تصدوا لضبط الحروف وحفظ شيوخهم فيها جاء السند من جهتهم، وهذه الأخبار الواردة في حجة الوداع ونحوها أجلى، ولم تزل حجة الوداع منقولة ممن يحصل بهم التواتر عن مثلهم في كل عصر؛ فهذه كذلك».

وقال ابن اللبان رحمه الله أيضاً: «هذا موضع ينبغي [التنبه] له» اه نقله في المنجد ص ٧٠ وانظر منه ص ٦٧ ــ ٧٠ ولطائف الإشارات ٧٨/١.

<sup>(</sup>۱) أحمد بن موسى بن العباس التميمي أبو بكر بن مجاهد، كبير العلماء بالقراءات في عصره توفي سنة ٣٢٤هـ الأعلام ١/٢٦١.

<sup>(</sup>٢) محمد بن المنكدر بن عبد الله بن الهدير بالتصغير التيمي المدني، ثقة فاضل مات سنة ١٣٠٠هـ أو بعدها. التقريب ص ٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم بن أبي العاص الأموي أمير المؤمنين، أمه أم عاصم بن عمر بن الخطاب، ولي أمرة للوليد وكان مع سليمان كالوزير وولي الخلافة بعده فعد من الخلفاء الراشدين، مات في رجب سنة ١٠١هـ ومدة خلافته سنتان ونصف. التقريب ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٤) ساق ابن مجاهد رحمه الله أسانيده إلى هؤلاء وأقوالهم، وهي في معنى النص الذي لفقته منها.

<sup>(</sup>٥) كتاب السبعة ص ٤٩ ـ ٥٢ بتصرف واختصار.

عن سليمان بن موسى (١) قال: «كان يقال: لا تأخذوا القرآن من المصحفيين ولا العلم من الصحفيين»(١).

عن سعيد بن عبد العزيز التنوخي (٣) قال: «كان يقال: لا تحملوا العلم عن صُحُفِي، ولا تأخذوا القرآن من مصحفي»(٤).

ومنعوا القراءة بالقياس المطلق وهو الذي ليس له أصل في القراءة يرجع إليه، ولا ركن وثيق في الأداء يعتمد عليه (٥).

يقول ابن مجاهد (ت ٣٢٤ هـ) أثناء كلامه عن حملة القرآن:

"ومنهم من يعرب قراءته، ويبصر المعاني ويعرف اللغات ولا علم له بالقراءات، واختلاف الناس والآثار، فربما دعاه بصره بالإعراب إلى أن يقرأ بحرف جائز في العربية لم يقرأ به أحد من الماضين، فيكون بذلك مبتدعاً، وقد رويت في كراهة ذلك وحظره أحاديث".

ثم ساق بسنده عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم».

وبسنده عن حذيفة قال: «اتقوا الله يا معشر القراء وخذوا طريق من كان قبلكم، فوالله لئن استقمتم لقد سبقتم سبقاً بعيداً، ولئن تركتموهم يميناً وشمالاً، لقد ضللتم ضلالاً بعيداً».

وبسنده عن علي بن أبي طالب قال: «إن رسول الله ﷺ يأمركم أن تقرؤوا القرآن كما كما علمتم»(٦).

<sup>(</sup>۱) سليمان بن موسى الأموي مولاهم الدمشقي، الأشدق، صدوق فقيه في حديثه بعض لين وخولط قبل موته بقليل. التقريب ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٢) تصحيفات المحدثين ٢/١.

<sup>(</sup>٣) سعيد بن عبد العزيز التنوخي الدمشقي ثقة إمام سواه أحمد بالأوزاعي وقدمه أبو مسهر لكنه اختلط في آخر أمره مات سنة ١٦٧ وقيل: بعدها. التقريب ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) تصحيفات المحدثين ٧/١.

<sup>(</sup>٥) النشر ١٧/١ وانظر الاتقان (أبو الفضل) ١٧١٧.

 <sup>(</sup>٦) حدیث صحیح.
 أخرجه أحمد في المسند (شاكر) ٥/ ٣٥ رقم (٣٩٨١) بنحوه والحاكم في =

وبسنده عن عبد الله قال: «إني سمعت القَرأة فرأيتهم متقاربين، فاقرؤوا كما علمتم وإياكم والتنطع والاختلاف وإنما هو كقول أحدكم: هلم وأقبل وتعال»(١).

وبسنده عن أبي عمرو بن العلاء قال: «لولا أنه ليس لي أن أقرأ إلا بما قد قرىء به لقرأت حرف كذا كذا وحرف كذا كذا».

وبسنده عن الأصمعي (٢) قال: قلت لأبي عمرو بن العلاء: ﴿وَبَارَكْنَا عَلْيه﴾ في موضع ﴿وَتَرَكْنَا عَلْيه﴾ في موضع، أيعرف هذا؟.

فقال: ما يعرف إلا أن يسمع من المشايخ الأولين (٣).

المستدرك ٢/ ٢٢٣ ٢٢٤ وأخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٣٣ ٢٤ ٢٤ ولفظ ابن مجاهد عند الطبري تحت رقم (٣١) وأخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» تحت رقم (٧٥٧، ٧٥٧) وأخرجه ابن حبان في صحيحه (موارد الظمآن) ص ٤٤١ تحت رقم (١٧٨٣) وأخرجه بنحوه أبو يعلى في مسنده (أسد) ١/ ٨٤ رقم (٣٣٦).

والحديث صححه الحاكم ووافقه الذهبي، وصححه ابن حبان والشيخ أحمد شاكر في تحقيقه للمسند ولتفسير الطبري وحسنه الشيخ حسين أسد في تحقيقه لمسند أبي يعلى.

<sup>(</sup>١) أثر صحيح.

أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٣٣٤ تحت رقم (٧٨٤) وأخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٥٠- ٥١ بإسنادين أحدهما عال جداً كما قال الشيخ أحمد شاكر. قال الشيخ أحمد شاكر: «هذا الأثر لم نجده في غير هذا الكتاب (يعني: تفسير الطبري)» ١/٧٥.

قلت: أخرجه ابن مجاهد بسنده في كتاب «السبعة» كما ترى وأبو عبيد في فضائل القرآن كما ذكرت في التخريج، ولعل الشيخ لم يقف عليهما.

<sup>(</sup>٢) عبد الملك بن قريب بن عبد الملك بن علي بن أصمع أبو سعيد الباهلي الأصمعي البصري، صدوق سني، مات سنة ٢١٠هـ التقريب ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٣) قال محقّق كتاب «السبعة» تعليقاً على هذا الموضع في كتاب «السبعة» ص ٤٨: «هذه الآية وتاليتها وردتا في قصة إبراهيم عليه السلام بسورة الصافات؛ الأولى رقم ١١٣ والثانية رقم ١٠٨، وصورتهما في مصحف عثمان واحدة وواضح من إجابة أبي عمرو بن العلاء أن المعول في ذلك على السماع من الشيوخ الثقات» اهـ.

قلت: الأمر كما قال؛ وذلك أن الأصمعي إنما سأل أبا عمرو عن طريقة يمكن بها التمييز بين المتشابه في الرسم من الآيات، وأجابه أبو عمرو بأنه لا يعرف إلا بالسماع والتلقى عن المشايخ الأولين والله أعلم.

وقال (الأصمعي): قال أبو عمرو: «إنّما نحن فيمن مضى كبقلٍ في أصولِ نخلٍ طوال» »اه(١٠).

قلت: ومن هذا أيضاً لمّا أنكر شبل بن عباد (٢) أحرفاً من قراءة ابن محيصن وابن كثير وقال لهما: «إنّ العرب لا تفعل ذلك ولا أصحاب النحو»!.

فقالا: إنَّ النحو لا يدخل في هذا، هكذا سمعنا أئمتنا ومن مضى من السلف» اه<sup>(۳)</sup>.

قلت: فبَيِّنَا له أن القراءة سنة متبعة يتلقاها الآخر عن الأول وهي تحكم على اللغة ولا يحكم عليها علمنا باللغة لأن اللغة أوسع من علمنا بها، والله تعالى قد أحاط بكل شيء علماً.

ولقد قرر العلماء ـ رحمهم الله ـ هذا الأصل في كلامهم وشددوا عليه فمن ذلك:

- قول أبي إسحاق الزجاج<sup>(1)</sup>: «إن القراءة سنة ولا يجوز أن يقرأ قارىء بما لم يقرأ به الصحابة، أو التابعون أو من كان من قراء الأمصار المشهورين في القراءة» اه<sup>(٥)</sup>.
- قول أبي الفتح ابن جني  $^{(7)}$ : «لو قرأ قارىء: «إن الحمد  $^{(8)}$  بكسر الهمزة على الحكاية التي للفظ بعينه لكان جائزاً، لكن لا يقدم على ذلك إلا أن يرد به أثر وإن كان في العربية سائغاً» اه $^{(\Lambda)}$ .

<sup>(</sup>۱) كتاب «السبعة» ص ٤٦ـ ٤٨ باختصار.

<sup>(</sup>۲) شبل بن عباد أبو داود المكي، مقرىء مكة، ثقة ضابط، هو أجل أصحاب ابن كثير، بقي حياً إلى قريب سنة ١٦٠هـ. غاية النهاية ٣٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد ٣/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، عالم بالنحو واللغة والتفسير (٤) [براهيم بن الأعلام ١/٠٤.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن وإعرابه ١/ ٤٨٢.

<sup>(</sup>٦) عثمان بن جني الموصلي أبو الفتح، من أئمة الأدب والنحو مات سنة ٣٩٧هـ. الأعلام ٢٠٤/٤.

<sup>(</sup>٧) الآية رَقْم ١٠ من سورة يونس: ﴿وآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾.

<sup>(</sup>٨) المحتسب ٣٠٨/١.

- قول مكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧ هـ): «القراءات الثابتة كلها عندنا من السنة التي لا مدفع فيها لأحد فاعلم» اه(١١).
- قول أبي عمرو الداني (٢) (ت ٤٤٤ هـ): «أئمة القراء لا تعتمد في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة والأقيس في العربية بل على الأثبت في الأثر والأصح في النقل والرواية إذا ثبتت عندهم، لا يردها قياس عربية، ولا فشو لغة؛ لأن القراءة سنة متبعة يلزم قبولها والمصير إليها» اه (٣).

قلت: بل زاد العلماء على هذا أن القراءة إذا ثبتت صارت أصلاً ترد إليه قواعد اللغة والنحو<sup>(1)</sup>.

• قول أبي محمد علي بن حزم (٥): "واتفقوا... أن كل ما في القرآن حق وأن من زاد فيه حرفاً من غير القراءات المروية المحفوظة المنقولة نقل الكافة، أو نقص منه حرفاً أو بدل منه حرفاً مكان حرف، وقد قامت عليه الحجة أنه من القرآن فتمادى متعمداً لكل ذلك عالماً بأنه بخلاف ما فعل؛ فإنه كافر» اه (٢).

<sup>(</sup>۱) كتاب «التيصرة» ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) عثمان بن سعيد بن عثمان أبو عمرو الداني، ويقال له: ابن الصيرفي من موالي بني أمية إمام في القراءات وعلوم القرآن وأحد حفاظ الحديث ( ٣٧١ـ ٤٤٤). الأعلام ٢٠٦/٤.

<sup>(</sup>٣) بواسطة المنجد ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) ونقله في مناهل العرفان ١/ ٤١٥ وعلق بقوله: «هذا كلام وجيه، فإن علماء النحو إنما استمدوا قواعده من كتاب الله تعالى وكلام رسوله وكلام العرب، فإذا ثبتت قرآنية القرآن بالرواية المقبولة كان القرآن هو الحكم على علماء النحو، وما قعدوا من قواعد، ووجب أن يرجعوا هم بقواعدهم إليه، لا أن نرجع نحن بالقرآن إلى قواعدهم المخالفة نحكمها فيه، وإلا كان ذلك عكساً للآية، وإهمالاً للأصل في وجوب الرعاية» اه.

قلت: وقد قدّمت لك في التمهيد لهذا الباب ما يؤكد هذا المعنى ويزيد عليه، وسيأتي \_ إن شاء الله \_ في الباب الثاني عند الكلام عن القراءات في كتب النحو مزيداً على هذا، والله المستعان وعليه التكلان.

<sup>(</sup>٥) علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، أبو محمد عالم الأندلس في عصره، وأحد أئمة الإسلام (ت ٣٨٤ ـ ٤٥٦هـ). الأعلام ٢٥٤/٤.

<sup>(</sup>٦) مراتب الاجماع ص ١٧٤.

- قول أحمد بن عبد الجليم ابن تيمية (ت ٧٢٨ هـ): «سبب تنوع القراءات فيما احتمله خط المصحف هو تجويز الشارع، وتسويغه ذلك لهم، إذ مرجع ذلك إلى السنة والاتباع لا إلى الرأي والابتداع» اه(١).
- قول الزركشي (ت ٧٩٤ هـ): «القراءات توقيفية وليست اختيارية خلافاً لجماعة» اهـ(٢).

واختلاف القراء (٣) في القراءات كاختلاف الآثار التي رويت في الأحكام فمنها المجتمع عليه السائر المعروف ومنها المتروك المكروه عند الناس المعيب من أخذ به، يبين ذلك جهابذة شرفهم الله بخدمة كتابه وسنة نبه محمد على الله المعيد الله بخدمة كتابه وسنة لله محمد المعيد الله بخدمة كتابه وسنة الله محمد المعيد الله بخدمة كتابه وسنة الله محمد المعيد الله بعدما الله بخدمة كتابه وسنة الله محمد المعيد الله بعدما الله الله بعدما الله بعدما الله بعدما الله بعدما الله الله بعدما الله الله بعدما الله بعدما الله بعدما الله الله بعدما الله بعدما الله الله بعدما الله بعدما الله بعدما الله الله بعدما ا

من تمام هذا قول ابن الجزري ( ATTه) رحمه الله: «نعتقد أن معنى إضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم إنَّما هو من حيث أنه كان أضبط له وأكثر قراءة، وإقراء به، وملازمة له، وميلاً إليه، لا غير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القارىء وذلك الإمام اختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسبما قرأ به فآثره على غيره وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه، وأخذ عنه، فلذلك أضيف إليه دون غيره من القراء وهذه الإضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم لا إضافة اختراع ورأي واجتهاده اه النشر ٢/١٠.

(٢) البرهان في علوم القرآن ١/ ٣٢١.

(٣) فائدة: بهذا الأصل (أعني: التوقيف في اختلاف القراءات) افترق اختلاف القراء عن اختلاف الفقهاء.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) في النشر ١/٥٠: «إختلاف القراء كله حق وصواب نزل مِنْ عِنْد الله، وهو كلامه لا شك فيه، واختلاف الفقهاء اختلاف اجتهادي والحق في نفس الأمر فيه واحد، فكل مذهب بالنسبة إلى الآخر صواب يحتمل الخطأ، وكل قراءة بالنسبة إلى الأخرى حق وصواب في نفس الأمر نقطع بذلك ونؤمن به اه.

قلت: يعني القراءة الصحيحة الثابتة لا الشاذة ونحوها.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ۲/۱۳.

#### المبحث الثاني

# تعريف القراءات لغة واصطلاحاً

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: القراءات في اللغة.

المطلب الثاني: القراءات في الاصطلاح.

# المطلب الأول: القراءات في اللغة:

القراءات جمع مفردها قراءة، ومادة [ق. ر. أ] تدور في لسان العرب حول معنى الجمع والإجتماع (١).

والقراءة من قرأ يقرأ قراءة وقرآناً فهو قارىء، وهم قراء وقارئون (٢).

فالقراءة مصدر من قول القائل: قرأت الشيء إذا جمعته وضممت بعضه إلى بعض، كقولك: ما قرأت الناقة سلى قط.

تريد بذلك أنها لم تضم رحماً على ولد، كما قال عمرو بن كلثوم التغلبي (٣):

وَقَدْ أُمِنَتْ غُيون الكَاشِحِينَا هَجَان اللؤنِ لَمْ تَقْرأ جَنِينا<sup>(3)</sup>

تُرِيك إذا دَخَلْت عَلَى خَلاءِ ذِرَاعَي عَنْطُلِ أَدْمَاءَ بِخُرِ

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٥/٧٩.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس ١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) عمرو بن كلثوم بن مالك بن عتاب، من بني تغلب، أبو الأسود شاعر جاهلي، من أصحاب المعلقات توفي نحو سنة ٤٠٠ . ه. الأعلام ٥/ ٨٤.

<sup>(</sup>٤) قوله في البيت الأول «الكاشحينا» أي: الأعداء المضمرين العداوة في أكشاحهم وإنما =

يعني بقوله: «لم تقرأ جنيناً» لم تضمم رحماً على ولد.

وفيه قول آخر: «لم تقرأ جنينا» أي: لم تلقه (١١).

ومعنى قرأت القرآن بناء على هذا: لفظت به مجموعاً (٢).

وفَرَق ابن قيم الجوزية بين قري يقرى وبين قرأ يقرأ؛ فالأولى من باب الياء من المعتل ومعناها: الجمع والإجتماع، والثانية من باب الهمز ومعناها الظهور والخروج على وجه التوقيت والتحديد ومنه قراءة القرآن؛ لأن قارئه يظهره ويخرجه مقدراً محدوداً لا يزيد ولا ينقص ويدل عليه قوله: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ﴾ [القيامة: ١٧]؛ ففرّق بين الجمع والقرآن ولو كان واحداً لكان تكريراً محضاً (٣).

خصت العرب الكشح بالعداوة لأنه موضع الكبد، والعداوة عندهم تكون في الكبد
 وقيل: بل سمي العدو كاشحاً لأنه يعرض عنك ويوليك كشحه وهو الجنب.
 وقوله في البيت الثاني: «عيطل» أي: طويلة العنق.

وقوله: «أدماء» أي: بيضاء.

وقوله: «بكر هجان اللون» البكر الناقة التي ولدت ولداً واحداً وقد يطلق على. الناقة التي لم تلد.

وقوله: «هجان اللون» أي: الأبيض الخالص، أي: لونها أبيض.

وقوله: «لم تقرأ جنيناً» أي: لم تضم في رحمها جنيناً.

ومعنى البيتين: تريك هذه المرأة إذا أتيتها خالية وأمنت عيون أعدائها؛ تريك ذراعين ممتلئتين لحماً كذراعي ناقة طويلة العنق لم تلد بعد ولم تضم رحمها على ولد ولم تلقه؛ يصفها بالسمن والبياض.

انظر شرح أبي جعفر النحاس على المعلقات ص ٩٣. ٩٤ وشرح الزوزني للمعلقات ص ٢٠٢. ٢٠٢ وشرح المعلقات للتبريزي ص ٢٥٨. ٢٥٩.

والبيت الثاني له رواية غير المذكورة هنا وهي:

ذراعسي عسيطل أدمساء بحر تسربعت الأجمارع والمستونا نبه عليه النحاس والزوزني والتبريزي، وعلى هذه الرواية لا شاهد فيه.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (شاكر) ۱/ **٩٠ـ ٩٦** وقارن بلسان العرب ١٢٨/١ وتاج العروس ۱/ ١٠٢ـ ١٠٣.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ۱/۸۲۸ تاج العروس ۱/ ۱۰۲ـ ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) «زاد المعاد» ٥/ ٥٣٥.

#### المطلب الثاني: القراءات في الاصطلاح:

لعلماء القراءات ـ رحمهم الله ـ جملة من التعاريف في حد القراءات سأذكرها بحسب التسلسل الزمني لوفياتهم رحم الله الجميع (١).

## ١ ـ تعريف أبي حيان الأندلسي (٢):

عرَّف أبو حيان القراءات أثناء تعريفه للتفسير حيث قال: «التفسير علم يبحث فيه عن كيفية النطق بألفاظ القرآن ومدلولاتها وأحكامها الإفرادية والتركيبية ومعانيها التى تحمل عليها حال التركيب وتتمات لذلك».

ثم قال رحمه الله: "وقولنا: "يبحث فيه عن كيفية النطق بالفاظ القرآن" هذا هو علم القراءات" اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: فعلم القراءات عند أبي حيان رحمه الله هو العلم الذي يبحث فيه عن كيفية النطق بألفاظ القرآن.

#### ويلاحظ ما يلي:

- أن هذا التعريف أقرب إلى موضوع التجويد منه إلى تعريف القراءات (١٤).

- أن الباحث عند نظره في هذا التعريف ينبغي أن يتذكر أن أبا حيان لم يأت بهذا التعريف غرضاً وقصداً ولكن جاء به عرضاً فلا ينظر

<sup>(</sup>١) بدأتُ التعريفات بقول أبي حيان من القرن الثامن لأني بعد البحث لم أجد تعريفاً واضحاً لأحد قبل ذلك، والحقيقة أن هذا أمر مستغرب في باب العلوم ولعل شهرة قضية القراءات أغنت عن تعريفها والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيان الغرناطي الأندلسي الجياني أثير الدين أبو حيان الأندلسي، من كبار علماء العربية والتفسير (٦٥٤ ـ ٧٤٥ هـ). الأعلام ٧/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٤/١.

<sup>(</sup>٤) يعرّف التجويد بأنه: «إخراج كل حرف من القرآن من مخرجه مع إعطائه حقه ومستحقه».

وانظر الكتب المصنفة في تجويد القرآن ومنها «البرهان في تجويد القرآن» (عالم الكتب) ص ٩ ــ ١٠ «هداية القاريء إلى تجويد كلام الباري» ص ٣٧ ــ ٣٨.

إليه كحد يطلب فيه كونه جامعاً مانعاً والله أعلم.

٢ ـ تعریف بدر الدین الزرکشی (ت ۷۹۶ هـ):

عرف الزركشي القراءات تعريفاً يفرق فيه بينها وبين القرآن فقال: «القرآن هو الوحى المنزل على محمد ﷺ للبيان والإعجاز.

والقراءات هي اختلاف ألفاظ الوحي المذكور في كتبة الحروف أو كيفياتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما» اه(١).

قلت: فتعريف القراءات عند الزركشي هو اختلاف ألفاظ الوحي في كتبة الحروف أو كيفياتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما.

#### ويلاحظ ما يلي:

- أنَّه خصص القراءات في تعريفه بمواضع الاختلاف، ولم يشر إلى مواضع الاتفاق فيها<sup>(٢)</sup>.

قلت: وذلك لأن مواضع الإتفاق ليست قراءات وإنما هي قرآن، ومواضع الاختلاف منها ما يصح كونه قرآناً ومنها ما لا يصح.

- أنه لم يشر في تعريفه - بوضوح - إلى النقل والرواية التي هي الأصل في القراءات.

- أنه قصر الاختلاف في القراءات على ما ذكر ولم يشر - بوضوح - إلى الاختلاف في اللغة والاعراب والحذف والاثبات وهو واقع في القراءات، والله أعلم.

## ٣ ـ تعريف شمس الدين ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ):

عرّف ابن الجزري القراءات بقوله: «القراءات علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها بعزو الناقلة» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ١/٣١٨.

<sup>(</sup>٢) القراءات القرآنية تاريخ وتعريف ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) منجد المقرئين ص ٣.

#### ٤ ـ تعریف جلال الدین السیوطی (ت ۹۱۱هـ):

عرّف السيوطي القراءات أثناء حديثه عن العالي والنازل من أسانيد القرآن حيث قال: «ومما يشبه هذا التقسيم الذي لأهل الحديث تقسيم القراء أحوال الإسناد إلى قراءة ورواية وطريق ووجه، فالخلاف إن كان لأحد الأئمة السبعة أو العشرة أو نحوهم واتفقت عليه الطرق والروايات فهو قراءة...» اه<sup>(1)</sup>.

قلت: فالقراءة عند السيوطي هي ما خالف فيه إمام من الأئمة السبعة أو العشرة أو نحوهم غيره، مع إنفاق الطرق والروايات عليه.

#### ويلاحظ التالي:

- ـ أن هذا التعريف إنَّما ساقه السيوطي رحمه الله عرضاً لا غرضاً.
  - ـ أن هذا التعريف إنَّما ساقه السيوطي عن القراء عموماً.
- أنه لم يحدد فيه ماهية القراءة من حيث هي، إنما بالنظر إلى الرواية والوجه والطريق وهو ما عبر عنه بقوله: «تقسيم القراء أحوال الإسناد إلى قراءة...».

#### ٥ \_ تعريف شهاب الدين القسطلاني (ت ٩٢٣ هـ):

عرّف القسطلاني علم القراءات بأنه: «علم يعرف منه إتفاق الناقلين لكتاب الله واختلافهم في اللغة والإعراب والحذف والاثبات، والتحريك والإسكان، والفصل والاتصال، وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال من حيث السماع.

أو يقال: علم يعرف منه إتفاقهم واختلافهم في اللغة والإعراب والحذف والاثبات، والفصل والوصل، من حيث النقل.

أو يقال: علم بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها معزواً لناقلته» اه<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن (أبو الفضل) ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٢) لطائف الإشارات ١٧٠/١.

قلت: ويلاحظ أن التعريف الثالث الذي أورده القسطلاني رحمه الله هو تعريف ابن الجزري والله أعلم.

### ٦ ـ تعریف طاش کبری زاده (۱<sup>)</sup>:

قال طاش كبرى زاده معرفاً علم القراءات: «هو علم يبحث فيه عن صور نظم كلام الله تعالى من حيث وجوه الاختلافات المتواترة...

قال: وقد يبحث فيه أيضاً عن صور نظم الكلام من حيث الاختلافات الغير متواترة الواصلة إلى حد الشهرة» اه<sup>(۲)</sup>.

### قلت: ويلاحظ ما يلي:

- أنه لما ذكر أن علم القراءات يشمل الاختلافات المشهورة قال: «ومبادئه مقدمات مشهورة أو مروية عن الآحاد الموثوق بهم» اه؛ فظهر - والله أعلم - أنه لا يريد بالشهرة في التعريف ما هو قسيم المتواتر والآحاد، إنما يريد بالشهرة ما يقابل المتواتر ويدخل في الآحاد.

### ٧ ـ تعريف الدمياطي<sup>(٣)</sup>:

اكتفى الدمياطي رحمه الله عند تعريفه للقراءات<sup>(٤)</sup> بإيراد التعريف الأول والثالث مما أورده القسطلاني في كلامه الذي نقلته سابقاً.

### ٨ ـ تعريف الزرقاني<sup>(٥)</sup>:

قال الزرقاني معرفاً القراءات: «مذهب يذهب إليه إمام من أثمة القراء مخالفاً به غيره في النطق بالقرآن الكريم مع اتفاق الروايات والطرق عنه

<sup>(</sup>۱) أحمد بن مصطفى بن خليل أبو الخير عصام الدين طاشكبرى زاده، مؤرخ تركي الأصل، مستعرب (ت ٩٦٦هـ). الأعلام ٧١٥٧١.

<sup>(</sup>٢) مفتاح السعادة ٢/٦ وقارن بكشف الظنون ٢/١٣١٧ وأبجد العلوم ٢/٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) أحمد بن محمد بن أحمد بن عبد الغني الدمياطي، شهاب الدين الشهير بالبناء، عالم بالقراءات (ت ١١١٧هـ). الأعلام ١٠٤١.

<sup>(</sup>٤) إتحاف فضلاء البشر ص ٥.

<sup>(</sup>a) محمد بن عبد العظيم الزرقاني من علماء الأزهر بمصر (ت ١٣٧٦هـ). الأعلام /٦٠٠٦.

سواء كانت هذه المخالفة في نطق الحروف أم في نطق هيئاتها» اه<sup>(١)</sup>.

قلت: تعريف الزرقاني رحمه الله بسط لتعريف السيوطي السابق.

#### ويلاحظ ما يلي:

ـ أنه حصر التعريف على الاختلافات بين القراء.

- أنه حصر الاختلافات في النطق بالحروف وهيئاتها بينما الخلاف الواقع بين القراءات أعم من هذا إذ يشمل اللغة والإعراب والإثبات والحذف والوصل والفصل.

# ٩ ـ تعریف عبد الفتاح القاضي<sup>(۲)</sup>:

عرَّف رحمه الله القراءات بأنها: «علم يعرف به كيفية النطق بالكلمات القرآنية وطريق أدائها اتفاقاً واختلافاً مع عزو كل وجه لناقله» اه<sup>(٣)</sup>.

# ١٠ تعريف محمد سالم محيسن (١) حفظه الله:

عرَّف الشيخ حفظه الله القراءات بأنها: «علم بكيفيات أداء كلمات القرآن الكريم واختلافها من تخفيف وتشديد واختلاف ألفاظ الوحي في الحروف بعزو النقلة» اه<sup>(٥)</sup>.

قلت: تعريفه مأخوذ من تعريف ابن الجزري رحمه الله.

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان ١/ ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح القاضي، عالم بالقراءات من أهل التدقيق فيها له كتاب «البدور الزاهرة» في القراءات العشر و «القراءات الشاذة وتوجيهها» من علماء الأزهر توفى سنة ١٤٠٣هـ.

<sup>(</sup>٣) البدور الزاهرة ص ٧.

<sup>(</sup>٤) محمد محمد محمد سالم محيسن، عالم بالقراءات له مصنفات عديدة منها «القراءات وأثرها في علوم العربية» من علماء الأزهر.

 <sup>(</sup>٥) المقتبس من اللهجات العربية والقرآنية ص ٦٦ المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة ١/ ٤٥.

ويظهر ـ والعلم عند الله ـ بعد عرض هذه التعريفات وتقييد الملاحظات عليها أن هذه التعريفات جميعاً تدور على عناصر تحدد المعرف، وهذه العناصر هي:

١ ـ مواضع الاختلاف في القراءات.

٢ ـ النقل الصحيح سواء كان متواتراً أم آحاداً.

٣ \_ حقيقة الاختلاف بين القراءات.

فإذا أريد تعريف القراءات تعريفاً جامعاً لجميع أفرادها مانعاً من دخول غيرها فيها؛ فينبغي أن يشتمل هذا التعريف على هذه العناصر.

وباعتبار التعريفات السابقة نجد أن التعريفين الأولين الذين أوردهما القسطلاني رحمه الله (الفقرة رقم ٥) تعريفان جامعان مانعان وكذا تعريف الشيخ عبد الفتاح القاضى رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم.

#### تعريف القراءات باعتبار الفن المدون:

وإذا كان العلم في إصطلاح التدوين هو: «مجموع المسائل المتعلقة بجهة مخصوصة» (١) فإن تعريف القراءات كعلم مدون هو: «مجموع المسائل المتعلقة باختلاف الناقلين لكتاب الله تعالى في الحذف والإثبات والتحريك والإسكان والفصل والوصل وغير ذلك من هيئة النطق والإبدال من حيث السماع».

أو «مجموع المسائل المتعلقة باختلاف الناقلين لكتاب الله تبارك وتعالى من جهة اللغة والإعراب والحذف والإثبات والفصل والوصل من حيث النقل».

أو «مجموع المسائل المتعلقة بالنطق بالكلمات القرآنية وطريق أدائها اتفاقاً واختلافاً مع عزو كل وجه لناقله».

هذه خلاصة ما تحرر في تعريف القراءات كما قرر في كُتُبِ القوم والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ٦/١ وقارن بأبجد العلوم ٣/١.

#### المبحث الثالث

# الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق والوجه

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: هل يوجد فرق بين القرآن والقراءة؟ .

المطلب الثاني: الفرق بين الوجه والطريق والرواية.

# المطلب الأول: هل يوجد فرق بين القرآن والقراءة؟

البحث في هذه المسألة والبت فيها ينبني على بيان أقسام القراءات وما يترتب عليه من تقرير قرآنية كل قسم من عدمها وهذا سيأتي - إن شاء الله تعالى - في موضعه من الدراسة؛ لذلك سأكتفي هنا بعرض وجهات نظر العلماء رحمهم الله في الموضوع مؤجلاً البت فيه حتى يأتي الكلام عن أقسام القراءات - إن شاء الله تعالى -.

للعلماء \_ رحمهم الله \_ في هذه المسألة قولان مشهوران:

القول الأول: التفرقة بين القراءة وبين القرآن وهذا مذهب مكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ) على خلاف بينهما في وجه الافتراق سيأتي ذكره \_ إن شاء الله \_.

القول الثاني: عدم التفريق بين القراءة والقرآن.

أما أصحاب القول الأول؛ فقد اختلفت وجهتهم في الفرق بين القرآن وبين القراءة، كما يلى: أ ـ ذهب مكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ) إلى التفرقة بين القرآن والقراءة على أساس الشروط التالية:

١ ـ النقل عن الثقات إلى النبي عَلِيْق.

٢ ـ شيوعه في العربية.

٣ ـ موافقته لرسم المصحف.

فما توفرت فيه هذه الشروط فهو قراءة يقرأ بها (يعني: هي قرآن)، وما اختل فيه شرط منها فهو قراءة ولا يقرأ بها(١).

ونقل هذا عن أبي عمرو الداني (٢) (ت ٤٤٤ هـ) وذكره السخاوي (ت ٦٤٣هـ) في «جمال القراء» (٣) وقال: «وهو المختار عند أكثرهم» اهو وصرح بموافقة مكي أبو شامة في «المرشد الوجيز» (٤) وابن الجزري في «النشر في القراءات العشر» (٥).

ب ـ ذهب الزركشي (ت ٧٩٤هـ) إلى التفريق بين القرآن والقراءة بوجه آخر غير ما ذهب إليه مكي، فقال: «اعلم أن القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان فالقرآن هو الوحي المنزل على محمد والاعجاز والقراءات هي اختلاف ألفاظ الوحي المذكور في كتبة الحروف أو كيفيتها من تخفيف وتثقيل وغيرهما» اه(٢).

ونقل السيوطي<sup>(۷)</sup> (ت ٩١١هـ) كلام الزركشي ولم يتعقبه وقرره القسطلاني<sup>(۸)</sup> (ت ٩٢٣هـ) ولم ينسبه لأحد وكذا الدمياطي<sup>(۹)</sup> (ت ١١١٧هـ).

<sup>(</sup>١) الإبانة عن معانى القراءات ص ٥٧ ـ ٥٨، ١٠٠ وغيرها.

<sup>(</sup>٢) النشر ٩/١.

<sup>. £ £ • /</sup> Y (٣)

<sup>(</sup>٤) ص ١٧١ وإبراز المعانى ص ٥.

<sup>(</sup>٥) ٩/١ ويلاحظ أنه فَصّل في «المنجد» ص ١٥- ١٧ ما أجمله في «النشر».

<sup>(</sup>٦) البرهان في علوم القرآن ١/٣١٨.

<sup>(</sup>٧) الإتقان (أبو الفضل) ١/٢٢٢.

<sup>(</sup>A) لطائف الإشارات ١/ ١٧١ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٩) إتحاف فضلاء البشر ص ٥.

قلت: ويلاحظ على تفريق الزركشي أنه إنما ذكر الفرق بين القرآن والقراءة الصحيحة التي ثبت كونها وحي فقط، فكلامه لا يظهر منه الفرق بين القرآن والقراءة الآحادية التي لم تشتهر، وكذا القراءة الشاذة، وعلى خلاف ذلك تفريق مكي بن أبي طالب، فإنه يعطي الفرق بين القرآن وبين القراءة على الاطلاق، سواء كانت قراءة متواترة أم آحادية أم شاذة.

أما أصحاب القول الثاني؛ الذين لم يفرقوا بين القرآن والقراءة فكل قراءة عندهم قرآن، فهذا القول لا أعلم قائلاً به، غير أن ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) نقل كلاماً لابن دقيق العيد (١) نقله عنه أبو حيان الأندلسي (ت ٨٣٣هـ) وقد صرح فيه بهذا الرأي.

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤): "وعلى ما ذكره هؤلاء من المتأخرين من تحريم القراءة الشاذة؛ يكون عالم من الصحابة والناس من بعدهم إلى زماننا قد ارتكبوا محرماً، فيسقط بذلك الاحتجاج بخبر من يرتكب المحرم دائماً، وهم نقلة الشريعة فيسقط ما نقلوه فيفسد على هؤلاء نظام الإسلام ـ والعياذ بالله تعالى من ذلك ـ.

قال: وقد كان قاضي القضاة أبو الفتح محمد بن علي (يعني: ابن دقيق العيد) يستشكل هذه المسألة ويستصعب الكلام فيها.

وكان يقول: هذه الشواذ نقلت نقل آحاد عن رسول الله على فيعلم ضرورة أن رسول الله على قرأ بشاذ منها وإن لم يعين كما أن حاتماً نقلت عنه أخبار في الجود كلها آحاد ولكن حصل من مجموعها الحكم بسخائه وإن لم يتعين ما تسخى به وإذا كان كذلك فقد تواترت قراءة رسول الله على بالشاذ، وإن لم يتعين بالشخص فكيف يسمى شاذاً والشاذ لا يكون متواتراً» اه (٢).

قلت: الظاهر من هذا النقل أن ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى لم يقل بهذا القول تقريراً إنّما قاله بحثاً.

<sup>(</sup>۱) محمد بن علي بن وهب بن مطيع أبو الفتح تقي الدين القشيري المعروف بـ «ابن دقيق العيد» أصولي فقيه محدث (٦٢٥ ـ ٧٠٢هـ). الأعلام ٦/٣٧٣.

<sup>(</sup>۲) نقله في «المنجد» ص ۲۰ \_ ۲۱ و«النشر» ١/١٥.

### ويعقب عليه بما يلي:

١ ـ نحن نقطع أن كثيراً من الصحابة رضوان الله عليهم كانوا يقرؤون بما يخالف رسمه رسم مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه الذي جمع عليه الناس وأمر أن تكون القراءة العامة عليه.

وذلك لأن جمع عثمان رضي الله عنه للناس على المصحف الذي نسخه من مصحف حفصة رضي الله عنها مكتفياً فيه بما كان من القراءات موافقاً للسان قريش، هذا الجمع لم يكن الغرض منه ولا من نتائجه إلغاء القراءات الشفوية التي يقرأ بها الصحابة إذ بوضع الأمور على هذا النحو في نصابها ترك رضي الله عنه الباب مفتوحاً لكل من كان يؤكد أنه سمع الرسول على يقرأ بقراءة معينة لكي يقرأ بقراءته الخاصة بحرية تامة وتحت كامل مسؤوليته ومن غير أن يلزم جماعة المسلمين كلها بما يؤكد سماعه (۱).

Y - فنحن نتفق مع ابن دقيق العيد رحمه الله على القطع بأن من هذه القراءات (التي اصطلح علماء القراءات على تسميتها: شاذة) ما قرأه الرسول على ولكن لا نستطيع القطع في أفراد هذه القراءات بأن الرسول على قرأها؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم في زمن عثمان بن عفان رضي الله عنه لم يجمعوا عليها(٢) فنحن نتوقف فيها ولا نقطع بقرآنية هذه الأفراد على العموم؛ إذ لا توافق الرسم، كما أننا لا نلغيها تماماً، بل نستفيد منها في التفسير واللغة.

الحاصل: أنه لا يلزم من تواتر قراءة الرسول على بهذه الأفراد مع عدم التعيين لشخصه؛ لا يلزم من ذلك تواتر أفراده، وهذه المسألة تشبه ما يبحث في مصطلح الحديث (٢) ويسمى التواتر المعنوي، حيث لا يتواتر لفظ إنما يتواتر معنى كأحاديث الشفاعة وأحاديث الحوض ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) المدخل إلى القرآن الكريم ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) تقدم تقرير هذا في بحث جمع القرآن في المدخل لهذا القسم.

<sup>(</sup>٣) انظر نزهة النظر شرح نخبة الفكر ص ١٨٠ ٢٣ تدريب الراوي ٢/ ١٨٠ شرح شرح نخبة النظر ص ٣٠. شرح نخبة النظر ص ٣٠.

٣ ـ فمع قطعنا بتواتر قراءة الرسول ﷺ بما يخالف رسم المصحف مع عدم تعيين شخصه، فإننا نقطع بعدم تواتر هذه الأفراد ولا نعاملها معاملة القرآن والله أعلم.

\$ - قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ه): «الذي وصل إلينا اليوم متواتراً وصحيحاً مقطوعاً به قراءات الأثمة العشرة ورواتهم المشهورين، هذا الذي تحرر من أقوال العلماء وعليه الناس اليوم بالشام والعراق ومصر والحجاز... فثبت من ذلك أن القراءة الشاذة ولو كانت صحيحة في نفس الأمر؛ فإنها مما كان أذن في قراءته، ولم يتحقق إنزاله(١) وأن الناس كانوا مخيرين فيها في الصدر الأول ثم أجمعت الأمة على تركها للمصلحة وليس في ذلك خطر ولا اشكال لأن الأمة معصومة من أن تجتمع على خطأ» اه(٢).

و ـ فنحن لا نقطع بأن هذه القراءات الشاذة بأعيانها وأفرادها ليست قرآناً كما لا نقطع بأنها قرآن وهذا القول ينبني على أصل وهو هل يجب القطع فيما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة بأنه ليس منها؟.

الذي عليه جمهور العلماء أنه لا يجب القطع بذلك؛ إذ ليس ذلك مما وجب علينا أن يكون العلم به في النفي والاثبات قطعياً.

وذهب فريق من أهل الكلام إلى وجوب القطع بنفيه كالقاضي أبي بكر الباقلاني<sup>(٣)</sup> لزعمهم أن ما كان من موارد الاجتهاد في القرآن الكريم فإنَّه يجب القطع بنفيه (٤).

قال ابن تيمية معقباً على مذهب هذا الفريق من أهل الكلام: «والصواب القطع بخطأ هؤلاء» اه<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) لعله يقصد بهذه الجملة: لم يتحقق انزاله عندنا نحن بأعيانه.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ٢٣- ٢٤.

<sup>(</sup>٣) محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر، أبو بكر قاضي من كبار علماء الكلام انتهت إليه الرياسة في مذهب الأشاعرة ( ٣٣٨ـ ٤٠٣هـ). الأعلام ١٧٦/٦.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ٣٩٨/١٣ وقارن بالنشر ١/ ١٤ـ ١٥.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي ٣٩٨/١٣ ـ ٣٩٩.

قال ابن الجزري مشيراً إلى قول جمهور العلماء: «وهذا هو الصحيح عندنا وإليه أشار مكي<sup>(۱)</sup> بقوله: «ولبئس ما صنع إذ جحده (يعني: القراءة التي صح سندها وخالفت رسم المصحف)» اه<sup>(۲)</sup>.

وسواء قيل بالقطع في النفي أم الإثبات؛ فذلك لا يمنع كونها من موارد الاجتهاد التي لا تكفير ولا تفسيق فيها للنافي ولا للمثبت<sup>(٣)</sup>.

وبهذا يزول الإشكال الذي أورده ابن دقيق العيد رحمه الله بحثاً ولله الحمد والمنة.

### المطلب الثاني: الفرق بين الرواية والطريق والوجه:

لعلماء القراءات ـ رحمهم الله ـ إصطلاحات (٤) تجري كثيراً في كتبهم ومن هذه الإصطلاحات: الرواية، الوجه، الطريق.

وقد عقدت هذا المطلب لبيان هذه المصطلحات الثلاثة والفرق بينها؛ لأن تعريفها من تمام تعريف القراءات.

فأبدأ بتعريفها في اللغة، ثم اثني بتعريفها في الاصطلاح عند علماء القراءات.

#### الرواية : أ

مادة [ر. و. ي] لها في اللغة أصل واحد تدور حوله استعمالاتها، فالروي ما كان خلاف العطش، تقول: رويت من الماء رياً وهو راو من قوم رواة وهم الذين يأتونهم بالماء (٥).

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) النشر ١٥/١.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۳۹۹/۱۳.

<sup>(</sup>٤) جمع اصطلاح من باب الافتعال قلبت تاؤها طاء، وأريد بها ـ ههنا ـ: ألفاظ مخصوصة موضوعة لمعان يمتاز بعضها عن بعض باعتبار قيد يميزه عنه، وسبب إطلاقها عليها هو الاتفاق على وضعها لتلك المعاني ليحصل عند استعمالها مع أداتها إصلاح المعاني ودفع فساد إلتباس بعضها ببعض. المختصر في علم الأثر ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) معجم مقاييس اللغة ٢/ ٤٥٣.

تقول: روي من الماء يروى رياً، وسقيته رياً ورياً، وعين رية إذا كانت كثيرة الماء، ورويت للقوم أروي لهم إذا استقيت لهم، والبعير الذي يحمل عليه الماء: الراوية، وكثر ذلك حتى سموا المزادة راوية (١٠).

وسمي يوم التروية (وهو الثامن من ذي الحجة) لأنهم كانوا يرتوون من الماء لما بعد من أيام الحج في منى وعرفات (٢).

فالأصل في معنى هذه المادة هو هذا، ثم اشتق منه لحامل ما يروى منه، شبه به الذي يأتي القوم بعلم أو خبر فيرويه كأنه أتاهم بريهم من ذلك (٣).

تقول: هو راوية للحديث، وروى الحديث حمله من قولهم: البعير يروي الماء أي: يحمله، وحديث مروي، وهم رواة الأحاديث وراووها حاملوها، كما يقال رواة الماء.

تقول: رويته الحديث أي: حملته على روايته (٤).

ورويت الحديث والشعر أروية رواية، رجل راو للشعر وراوية الهاء للمبالغة (٥٠).

أما في الاصطلاح عند علماء القراءات: فالرواية ما ينسب للآخذين عن الإمام الذي اتفقت عليه الروايات والطرق عنه (٦) ومثالها:

قولهم: رواية ورش $^{(V)}$  عن نافع، ورواية شعبة $^{(\Lambda)}$  عن عاصم، ورواية

<sup>(</sup>١) جمهرة اللغة ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٢) المجمل ٤٠٣/٢ ـ ٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ٢/٤٥٣.

<sup>(</sup>٤) أساس البلاغة ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) جمهرة اللغة ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٦) سراج القارىء ص ١٣ الإتقان (أبو الفضل) ١/ ٢٠٩ الإتحاف ص ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٧) عثمان بن سعيد، قيل: سعيد بن عبد الله بن عمرو بن سليمان، وقيل: سعيد بن عدي بن غزوان بن داود بن سابق، أبو سعيد، وقيل: أبو القاسم، وقيل: أبو عمرو القرشي مولاهم القبطي المصري، الملقب به «ورش» راوي نافع، شيخ القراء المحققين، صاحب المقرأ المعروف بمقرأ ورش عن نافع، توفى سنة ١٩٧٧ه. غاية النهاية ٢/١٩٠٠.

<sup>(</sup>٨) شعبة بن عياش بن سالم أبو بكر الحناط بالنون، الأسدي النهشلي الكوفي، إمام =

حفص<sup>(۱)</sup> الدوري عن الكسائي، ورواية هشام<sup>(۲)</sup> عن ابن عامر ورواية رويس<sup>(۳)</sup> عن يعقوب، ورواية إسحاق<sup>(۱)</sup> عن خلف<sup>(۱)</sup> ورواية ابن وردان<sup>(۱)</sup> عن أبي جعفر، ورواية السوسي<sup>(۱)</sup> عن أبي عمرو ورواية البزي<sup>(۱)</sup> عن ابن كثير، ورواية خلاد<sup>(۱)</sup> عن حمزة.

وظاهر - والله أعلم - أن المناسبة بين المعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي: هي الارتواء والاكتفاء في كل؛ حيث أن الأصل في هذه المادة الارتواء من الماء ونقله، ثم أطلق هنا على الآخذين عن إمام من

<sup>=</sup> علم، راوي عاصم، اختلف في اسمه على ثلاثة عشر قولاً أصحها شعبة، مات سنة ١٩٣٣هـ. غاية النهاية ١/ ٣٢٥.

<sup>(</sup>۱) حفص بن عمر بن عبد العزيز بن صهبان بن عدي بن صهبان ويقال: صهيب أبو عمر الدوري الأزدي البغدادي النحوي الدوري الضرير، إمام في القراءة وشيخ الناس في زمانه ثقة ثبت كبير ضابط، أول من جمع القراءات، قرأ بسائر القراءات توفي سنة ٢٤٦ه. غاية النهاية ١/٥٥٨.

<sup>(</sup>۲) هشام بن عمار بن نصير بن ميسرة، أبو الوليد السلمي، وقيل: الظفري الدمشقي، إمام أهل دمشق وخطيبهم ومقرئهم ومحدثهم ومفتيهم ( ۱۵۳ـ ۱۵۳۸). غاية النهاية ۲/ ۳۵٤.

<sup>(</sup>٣) محمد بن المتوكل أبو عبد الله اللؤلؤي البصري المعروف برويس، مقرىء حافظ ضابط مشهور، يروي عن يعقوب، توفي سنة ٢٣٨٨. غاية النهاية ٢/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) إسحاق بن إبراهيم بن عثمان بن عبد الله أبو يعقوب المروزي ثم البغدادي. وراق خلف وراوي اختياره عنه، ثقة، توفي سنة ٢٨٦ه. غاية النهاية ١/١٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) خلف بن هشام بن ثعلب الأسدي، ويقال: خلف بن هشام بن طالب بن غراب، إمام علم، أبو محمد البزار بالراء أحد القراء العشرة توفي سنة ٢٢٩هـ. غاية النهاية ١/ ٢٧٢.

 <sup>(</sup>٦) عيسى بن وردان أبو الحارث المدني الحذاء، إمام مقرىء حاذق وراو محقق،
 ضابط توفى فى حدود ١٦٠هـ. غاية النهاية ١/١٦٦.

<sup>(</sup>۷) صالح بن زياد بن عبد الله بن إسماعيل بن إبراهيم بن الجارود بن مسرح الرستبي أبو شعيب السوسي الرقي، مقرىء ضابط محرر، ثقة توفي سنة ٢٦١ه. غاية النهاية ٢/٢٣.

<sup>(</sup>٨) أحمد بن محمد بن عبد الله بن القاسم بن نافع بن أبي بزة البزي أبو الحسن مقرىء مكة ومؤذن المسجد الحرام مات سنة ٧٥٠ه. غاية النهاية ١١٩١١.

<sup>(</sup>٩) خلاد بن خالد أبو عيسى، وقيل: أبو عبد الله الشيباني مولاهم الصيرفي إمام في القراءة ثقة عارف محقق مات سنة ٢٢٠هـ. غاية النهاية ٧٤٧/١.

أَتُمة القراءة علما يبلغ حد الكفاية والاستغناء في باب القراءات والله أعلم. الطريق:

مادة [ط. ر. ق] تدور في اللغة حول أربعة أصول:

الأول: الإتيان مساء، وهو الطروق، ويقال: إنه إتيان المنزل ليلاً.

الثاني: الضرب، تقول: طرق الباب يطرقه طرقاً والشيء يطرق ومطرقة.

الثالث: جنس من استرخاء الشيء، تقول: أطرق فلان في نظره والمطرق المسترخى العين.

الرابع: خصف شيء على شيء، أي: ضم الشيء إلى الشيء.

ومن الأول ـ والله أعلم ـ الطريق؛ لأنه يُتَورّد، ويجوز أن يكون من الرابع، من خصف الشيء فوق الشيء، وذلك أنه شيء يعلو الأرض، فكأنها قد طورقت به، وخصفت به.

ويقولون: تطارقت الإبل إذا جاءت يتبع بعضها بعضاً وهذا من الأصل الرابع في معاني هذه المادة، وكذلك الطريق وهو النخل الذي على صف واحد وهذا تشبيه، كأنه شبه بالطريق في تتابعه وعلوه الأرض (١).

والطريق السبيل، والطريقة السيرة، وطريقة الرجل مذهبه (٢).

والطريق المطروق الممر الواسع الممتد أوسع من الشارع (٣).

قال تعالى: ﴿أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي البَحْرِ يَبَساً﴾ [طه: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِنْ لَبِثْتُمْ إِلاّ يَوْماً﴾ [طه: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ويَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى﴾ [طه: ٣٣]، أي: السيرة والمذهب، تقول: فلان حسن الطريقة، حسن المذهب (٤٠).

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٣/ ٤٤٩ ـ ٤٥٣.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ۲۲۱/۱۰.

<sup>(</sup>T) المعجم الوسيط ٢/ ٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن ص ٣٠٣٠.

والجمع طرائق، فكأنه استعير من معنى السبيل إلى كل مسلك يسلكه الإنسان في فعل محمود أو مذموم.

أما في اصطلاح علماء القراءات: الطريق ما ينسب لمن أخذ عن الرواة، وإن سفل<sup>(١)</sup> ومثاله:

قولهم: رواية قالون (٢) عن نافع من طريق أبي نَشيط (٣) والحلواني (٤) عنه ورواية البزي عن ابن كثير من طريق أبي ربيعة (٥) وابن الحباب عنه (٢) ورواية الدوري عن الكسائي من طريق أبي الفضل جعفر بن محمد النصيبي (٧) وأبى عثمان الضرير (٨) عنه.

والعلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي على المعنى اللغوي الأول وهو «الاتيان ليلاً» علاقة تباين كما يظهر والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) سراج القارىء ص ۱۳ الاتقان (أبو الفضل) ۲۰۹/۱ غيث النفع ص ۳۳ ۳۳ ۳۳ الاتحاف ص ۱۷ - ۱۸.

<sup>(</sup>٢) عيسى بن مينا بن وردان بن عيسى بن عبد الصمد بن عمر بن عبد الله الزرقي ويقال: المري، مولى بني زهرة، أبو موسى الملقب بقالون، قارىء المدينة ونحويها توفى سنة ٢٠٠ه. غاية النهاية ١/٥١٦.

<sup>(</sup>٣) محمد بن هارون أبوجعفر الربعي الحربي البغدادي ويقال: المروزي، ويعرف بأبي نَشِيط، مقرىء جليل، ضابط مشهور توفي سنة ٢٥٨ه. غاية النهاية /٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) أحمد بن يزيد بن أزداذ ويقال: يزداذ الصفار، الأستاذ أبو الحسن الحلواني، إمام كبير عارف، صدوق متقن ضابط خصوصاً في قالون وهشام، توفي سنة نيف وخمسين ومائتين هجرية. غاية النهاية ١٤٩/١.

<sup>(</sup>a) محمد بن إسحاق بن وهب بن أعين بن سنان أبو ربيعة الربعي المكي المؤدب مؤذن المسجد الحرام مقرىء جليل ضابط توفي سنة ٢٩٤ه. غاية النهابة ٢/٨.

<sup>(</sup>٦) الحسن بن الحباب بن مخلد الدقاق أبو علي البغدادي شيخ متصدر مشهور ثقة ضابط من كبار الحذاق توفى سنة ٣٠١هـ. غاية النهاية ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٧) جعفر بن محمد بن أسد أبو الفضل الضرير النصيبي، يعرف بابن الحمامي حاذق ضابط شيخ نصيبين والجزيرة توفي سنة ٧٠٠هـ. غاية النهاية ١٩٥١.

<sup>(</sup>٨) سعيد بن عبد الرحيم بن سعيد، أبو عثمان الضرير البغدادي المؤدب مؤدب الأيتام. مقرىء حاذق ضابط توفي بعد سنة ٣٠٦ه. غاية النهاية ٢٠٦/١.

أما على المعنى الثاني وهو خصف شيء على شيء؛ فالعلاقة عموم وخصوص، فالمعنى اللغوي عام يشمل كل خصف شيء على شيء والمعنى الاصطلاحي خاص فيما يتحصل به المعنى في القراءات وكأن صاحب الطريق مهد الوصول إلى رواية الراوي عن الشيخ وطرقها والله أعلم.

#### الوجه:

مادة [و. ج. ه] تدور في اللغة حول معنى واحد، وهو مقابلة لشيء.

والوجه: مستقبل لكل شيء، يقال: وجه الرجل وغيره، وربَّما عبر عن الذات بالوجه وتقول: وجهي إليك(١).

وتقول: وجّه فلان فلاناً فتوجه، أي: انقاد واتبع، وشيء موجّه إذا جعل على جهة واحدة لا يختلف<sup>(٢)</sup>.

أما في اصطلاح علماء القراءات: الوجه ما رجع إلى اختيار القارىء من الاختلاف في القراءة (٣).

#### مثاله:

قولهم: في الوقف على ﴿العَالَمِينِ﴾ الوجوه التالية:

- بالسكون والروم والاشمام.
- وبالطويل والتوسط والقصير<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٦/٨٨ المجمل ٩١٧/٤.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب ۱۳/۸۰۰.

<sup>(</sup>٣) الإتقان (أبو الفضل) ٢٠٩/١ الإتحاف ص ١٧- ١٨.

<sup>(</sup>٤) غيث النفع ص ٣٤.

والوقف بالسكون هو: عزل الحركة عن الحرف الموقوف عليه فيسكن حيننذ ضرورة، والسكون هو الأصل في الوقف والقارىء بوقفه على الكلمة يكون قد كف عن الاتيان بالحركة في الحرف الأخير منها والتزم فيه السكون.

وكقولهم: الأوجه الثلاثة الجائزة في البسملة إذا فصل بين السورتين بها هي التالية:

الأول: الوقف على آخر السورة وعلى البسملة.

الثاني: الوقف على آخر السورة، ووصل البسملة بأول التالية.

الثالث: وصل آخر السورة بالبسملة مع وصل البسملة بأول التالية (١).

والعلاقة بين المعنى اللغوي والاصطلاحي علاقة توافق كما يظهر، وكأنه لما رجع إلى اختياره استقبله بوجهه والله أعلم.

ويلاحظ ما يلي:

١ ـ أن التمييز بين القراءات والروايات والطرق يسمى في اصطلاح علماء القراءات الخلاف الواجب.

والخلاف بين الأوجه يسمى في اصطلاحهم الخلاف الجائز.

والفرق بين الخلافين:

أ ـ أن خلاف القراءات والروايات والطرق خلاف نص ورواية، فلو أخل القارىء بشي منها كان نقصاً في الرواية.

<sup>=</sup> والوقف بالروم هو: تضعيف الصوت بالحركة حتى يذهب بذلك التضعيف معظم صوتها، وقال بعضهم: هو الاتيان ببعض الحركة وقدر العلماء تضعيف الصوت بالحركة أو الاتيان ببعضها بالثلث أي: أن المحذوف من الحركة أكثر من الثابت في حالة الروم ومن ثم ضعف صوتها لقصر زمنها فيسمعها القريب المصغي دون البعيد.

والوقف بالاشمام الاشمام في عرف القراء عبارة عن: ضم الشفتين من غير صوت بعد النطق بالحرف الأخير سكاناً إشارة إلى الضم. انظر هداية القارىء ص ١٧٥\_ ٥١٧.

وأما الطويل فهو اشباع المد بأن يكون ست حركات.

وأما التوسط فهو المد أربع حركات.

وأما القصر فهو المد حركتان. انظر هداية القارىء ص ٣٠٦ـ ٣١٠.

<sup>(</sup>١) غيث النفع ص ٤٥ الإتحاف ص ١٢٠ البدور الزاهرة ص ١٤.

ب \_ أن خلاف الأوجه ليس كذلك؛ إذ هو على سبيل التخيير، فبأي وجه أتى القارىء أجزأ في تلك الرواية ولا يكون إخلالاً بشيء منها، فلا حاجة لجمعها في موضع واحد بلا داع (١١).

٢ ـ قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ): «نعتقد أن معنى إضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم إنما هو من حيث أنه كان أضبط له وأكثر قراءة وإقراء به وملازمة له، وميلاً إليه، لا غير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القارىء وذلك الإمام اختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسبما قرأ به، فآثره على غيره وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه، وأخذ عنه فلذلك أضيف إليه دون غيره من القراء، وهذه الإضافة إضافة اختيار ودوام ولزوم، لا إضافة اختراع ورأي واجتهاد» اه(٢).

<sup>(</sup>١) غيث النفع ص ٣٤ ـ ٣٥ الإتحاف ص ١٨ البدور الزاهرة ص ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٥٢.

# الفصل الثاني

# عدد القراءات وأقسامها

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة.

المبحث الثاني: أقسام القراءات.

المبحث الثالث: اختلاف القراءات وفوائده.

وإليك البيان:

#### المبحث الأول

# عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة

ويشتمل على مطلبين:

**المطلب الأول:** عدد القراءات.

المطلب الثاني: صلة القراءات بالأحرف السبعة.

### المطلب الأول: عدد القراءات:

المقصود في هذا المطلب بالقراءات المعنى الاصطلاحي: ما نسب إلى إمام من أثمة الإقراء بشروطه إلى النبي ﷺ.

انتشر صحابة المصطفى على الأمصار الإسلامية يعلمون الناس أمور الدين ويبلغونهم ما تلقوه عن الرسول على فكان أعظم ما بلغ لأهل تلك الأمصار القرآن الكريم، الذي لَقِنَه من لَقِنَه من التابعين وتجردوا للقراءة والإقراء، واشتدت عنايتهم بذلك وَطلبهم له.

ثم إن القراء بعدهم كثروا وتفرقوا في البلاد وانتشروا وخلفهم أمم بعد أمم، عُرِفَت طبقاتهم واختلفت صفاتهم، فكان منهم المتقن المتحري، ومنهم دون ذلك.

ولا يخفى أن هذا الواقع أوجد الكثير من القراءات المنسوبة إلى المشتهرين بالإقراء بها، ولذلك لا يستغرب الناظر في الكتب المصنفة في القراءات إذا وجد من بينها كتبا اشتملت على عشرين قراءة، أو خمسين قراءة، أو ألف طريق ورواية، أو ما يزيد على هذا أو ينقص، إذ المقصود هنا جمع كل ما ورد من القراءات المنسوبة إلى أئمة تصدوا للإقراء بها.

وإذا كانت القراءات السبع هي المشهورة اليوم(١) وهي التالي:

١ ـ قراءة عبد الله بن عامر اليحصبي (ت ١١٨هـ).

٢ ـ قراءة عبد الله بن كثير الداري (ت ١٢٠هـ).

٣ ـ قراءة عاصم بن بهدلة أبي النجود (ت ١٢٧هـ).

٤ ـ قراءة أبى عمرو بن العلاء (ت ١٥٤هـ).

٥ ـ قراءة حمزة بن حبيب الزيات (ت ١٥٦هـ).

٦ قراءة أبي عبد الرحمن نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم
 (ت ١٦٩ه).

٧ ـ قراءة علي بن حمزة الكسائي (ت ١٨٩هـ).

ويتلوها في الشهرة القراءات الثلاث المتممة للعشر(٢) وهي:

٨ ـ قراءة أبي جعفر يزيد بن القعقاع المدني (ت ١٣٠هـ).

٩ \_ قراءة أبي محمد يعقوب بن إسحاق الحضرمي (ت ٢٠٥هـ).

١٠ـ قراءة أبي محمد خلف بن هشام البزار (ت ٢٢٩هـ).

ثم تأتي القراءات الأربع المتممة للأربع عشرة (٣) قراءة وهي التالية:

١١ ـ قراءة الحسن البصري<sup>(٤)</sup>.

١٢ \_ قراءة الأعمش سليمان بن مهران (ت ١٤٨ه).

۱۳ ـ قراءة اليزيدي يحيى بن المبارك<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) وهي التي جمعها ابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ) في كتاب «السبعة» وقد تكلم في مقدمته عن أحوالهم انظره ص ٥٣ ـ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المبسوط في القراءات العشر ص ١٩- ٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الاتحاف ص ٧.

<sup>(</sup>٤) الحسن بن أبي الحسن يسار السيد الإمام أبو سعيد البصري إمام زمانه علماً وعملاً توفي سنة ١١٠ه. غاية النهاية ٢٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) يحيى بن المبارك بن المغيرة الإمام أبو محمد العدوي البصري المعروف باليزيدي، نحوي مقرىء ثقة علامة كبير توفي سنة ٢٠٧ه. غاية النهاية ٢/ ٣٧٥.

1٤ ـ وقراءة ابن محيصن محمد بن عبد الرحمن المكي(١).

أقول: إذا كانت القراءات المشهورة اليوم هي السبع ثم الثلاث المتممة للعشر ثم الأربع المتممة للأربع عشرة؛ فإنها بالنسبة إلى ما كان مشهوراً في الأعصار الأوَل قلّ من كثر ونزر من بحر، وذلك أن القراء الذين أخذوا عن الأئمة المتقدمين كانوا أمماً لا تحصى وطوائف لا تستقصى، والذين أخذوا عنهم أيضاً أكثر، واستمر الحال على ذلك، فلما كانت المئة الثالثة، واتسع الخرق وقلّ الضبط وكان علم الكتاب والسنة أوفر ما كان في ذلك العصر تصدى بعض الأئمة لجمع القراءات وضبطها(۲).

فمنهم: من اشترط الأشهر واختار ما قطع به عنده فتلقى الناس كتابه بالقبول وأجمعوا عليه من غير معارض.

ومنهم: من ذكر ما وصل إليه من القراءات، ولم يشترطوا شيئاً وإنما ذكروا ما وصلهم؛ فيرجع في تمييز ما نقلوه إلى كتاب مقيد، أو قارىء مقلد (٣).

وممن صنف في القراءات فوق العشر والأربع عشرة:

١ ـ أبو عبيد القاسم بن سَلاَّم (ت ٢٢٤هـ).

صنف كتاباً في القراءات جمع فيه خمسة وعشرين قارئاً مع السبعة (٤).

٢ - إسماعيل بن إسحاق المالكي<sup>(٥)</sup> صاحب قالون.

<sup>(</sup>۱) محمد بن عبد الرحمن المكي مقرىء أهل مكة مع ابن كثير ثقة، ولولا ما في قراءته من مخالفة رسم المصحف لألحقت بالقراءات المشهورة توفي سنة ١٢٣ وقيل: ١٢٧هـ. غاية النهاية ٢/١٦٧.

<sup>(</sup>٢) مستفاد من كلام ابن الجزري في النشر ٣٨/١ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) منجد المقرئين ص ١٨. ١٩.

<sup>(</sup>٤) النشر ١/ ٣٣\_ ٣٤.

<sup>(</sup>٥) إسماعيد بن إسحاق بن إسماعيف بن حماد بن زيد القاضي أبو إسحاق الأزدي البغدادي، ثقة مشهور كبير ( ١٩٩- ٢٨٢هـ). غاية النهاية ١/١٦٢.

ألف كتاباً في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماماً منهم هؤلاء

٣ ـ أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ).

جمع كتاباً حافلاً سماه «الجامع» فيه نيف وعشرون قراءة<sup>(٢)</sup>.

٤ - أبو القاسم يوسف بن علي الهُذَلِي المغربي<sup>(٣)</sup>.

ألف كتابه «الكامل» جمع فيه خمسين قراءة عن الأئمة، وألفاً وأربعمئة وتسعاً وخمسين رواية وطريق.

قال فيه: «جملة من لقيت في هذا العلم ثلاثمائة وخمسة وستون شيخاً من آخر المغرب إلى باب فَرْغَانة (٤) يميناً وشمالاً وجبلاً وبحراً» اه<sup>(٥)</sup>.

(٣) يوسف بن علي بن جبارة بن محمد بن عقيل بن سوادة أبو القاسم الهذلي شهوان المسكري الأستاذ الكبير الرحال والعلم الشهير الجوال (ت المسكري الأستاذ الكبير الرحال والعلم الشهير الجوال (ت المسكري الأستاذ الكبير الرحال والعلم الشهير الجوال (ت

تَنُوبِ مُرَدِّ فَيْ النهاية ٢/٣٩٧. مُرَدُّ (٤) فَرْغانة بالفتح ثم السكون وغين معجمة وبعد الألف نون مدينة وكورة واسعة بما المراجعة علم من جهة مطلع وراء النهر متاخمة لبلاد تركستان، في زاوية من ناحية هيطل من جهة مطلع الشمس على يمين القاصد لبلاد الترك، بينها وبين سمرقند خمسون فرسخاً. معجم البلدان ٤/٢٥٣.

وهي الآن مدينة سوفياتية جنوبي وادي فرغانة في أوزبكستان تعداد سكانها خمس وسبعون ومئة ألف نسمة، تنتج منسوجات قطنية وحريرية. المنجد في الأعلام ص ۲۱۰.

وقد تحررت بعد إنهيار دولة الشيوعية الملحدة.

(٥) النشر ١/٣٥.

وقال الذهبي في ترجمة الهذلي من «معرفة القراء الكبار» ٤٣٣/١: «له أغاليط كثيرة في أسانيد القراءات وحشد في كتابه أشياء منكرة لا تحل القراءة بها ولا يصح لها إسناد» اه.

وتعقب ابن الجزري في «غاية النهاية» ٢/ ٤٠١ كلام الذهبي بقوله: «قد قرأ ب «الكامل» إمام زمانه حفظاً ونقلاً أبو العلاء الهمداني على أبي العز ولا زال يقرىء به إلى آخر وقت، وآخر من رواه تلاوة فيما نعلم ابن مؤمن الواسطي» اهـ.

وقال ابن الجزري في «غاية النهاية» ١/ ٤٠٠ عن كتاب «الكاملُ» للهذلي: «وقد =

<sup>(</sup>۱) النشر ۱/۳٤.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٣٤.

• \_ أبو معشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري نزيل مكة (١١).

ألف كتاباً سماه «سوق العروس» في القراءات، فيه ألف وخمسمئة وخمسون رواية وطريقاً (٢٠).

7 – أبو القاسم عيسى بن عبد العزيز الاسكندري $^{(7)}$ .

ألف كتاباً سماه «الجامع الأكبر والبحر الأزخر»(٤).

يحتوي على سبعة آلاف رواية وطريق<sup>(ه)</sup>.

وهذه الكتب المصنفة في القراءات تؤكد ما سبق من أن القراءات المشهورة اليوم بالنسبة إلى ما كان في العصر الأول نزرٌ من بحرٌ، وقلٌ من كثر.

لكن الأئمة رحمهم الله قطعوا بتواتر القراءات السبع في جملتها وجمهور أفرادها، واختلفوا في القراءات الثلاث المتممة للعشر، والراجح القطع بتواترها وبقبولها(٢٠).

وقع له أوهام في أسانيده وهو معذور في ذلك؛ لأنه ذكر ما لم يذكره غيره،
 وأكثر القراء لا علم لهم بالأسانيد، فمن ثم حصل الوهم» اه.

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم بن عبد الصمد بن محمد بن علي بن محمد أبو معشر الطبري القطان الشافعي شيخ أهل مكة إمام عارف محقق أستاذ ثقة صالح توفي سنة ( ٤٧٨هـ). غاية النهاية ١/١٠٤.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٣٥ قارن بكشف الظنون ٢/ ١٠٠٩.

<sup>(</sup>٣) عيسى بن عبد العزيز بن عيسى بن عبد الواحد الموفق أبو القاسم بن الوجيه أبو محمد اللخمي الشريشي الأصل ثم الاسكندري المالكي إمام في القراءات كبير جمع فأوعى لكنه خلط كثيراً توفي سنة ( ٦٠٩هـ). غاية النهاية ١/٩٠١. قال ابن الجزري في غاية النهاية ١/٩٠١ ـ ٦٠١ عن كتاب الاسكندري: «وفي الجملة فكتابه الذي جمعه وسماه «الجامع الأكبر» لم يجمع مثله في هذا الفن،

فإنه لم يترك من القراءات شيئاً قل ولا جلّ إلا نادراً، ومن رآه رأى العجب». (٤) وقال أيضاً: «لكنه خلط كثيراً (يعني: الاسكندري) وأتى بشيوخ لا تعرف وأسانيد لا توصف، فضعف بسبب ذلك واتهم بالكذب» اه.

<sup>(</sup>٥) النشر ١/ ٣٥ غاية النهاية ١/ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٦) صرح بذلك البغوي في تفسيره ٢/ ٣٠ ــ ٣١ وابن الجزري في «المنجد» ص ٢٤، ٢٣ ــ ٢٥ وحشد له النقول في «النشر» ٣٨ ــ ٤٧ والقسطلاني في «لطائف الإشارات» ١/ ٤٧ ــ ٧٧ والدمياطي في «الاتحاف» ص ٧.

كما اتفقوا على أن القراءات الأربع الزائدة على العشر شاذة، وإن كان فيها ما صح وثبت.

وإذا كان الأمر كذلك فما علاقة القراءات بالأحرف السبعة؟. هذا موضوع المطلب التالي ـ إن شاء الله ـ.

# المطلب الثاني: صلة الأحرف السبعة بالقراءات:

يشتمل هذا المطلب على المسائل التالية:

المسألة الأولى: بيان أن الأحرف السبعة ليست هي القراءات السبعة المشهورة.

المسألة الثانية: القراءات فوق السبع في العدد فلماذا اشتهرت هذه السبع؟.

المسألة الثالثة: هل اشتمل المصحف الذي نسخه عثمان على الأحرف السبعة؟ وهل كل قراءة صحيحة تتفق مع رسم المصحف العثماني؟.

### المسألة الأولى: بيان أن الأحرف السبعة غير القراءات السبعة:

يكفي في بيان ذلك أن يعلم أن القراءات المشهورة إنما هي اختيارات أولئك الأئمة القراء - وكانوا بعد عصر النبوة - وذلك أن كل واحد منهم اختار فيما روى وعلم وجهه من القراءات المنقولة عن رسول الله عليه أو صحابته رضوان الله عليهم ما هو الأحسن عنده والأولى فالتزمه طريقة، ورواة وأقرأ به واشتهر عنه وعُرِف به ونسب إليه؛ فقيل: حرف نافع، حرف ابن كثير. بمعنى الوجه من القراءة الذي اختاره نافع للإقراء به، والوجه من القراءة الذي اختاره ابن كثير للإقراء به. ولم يمنع واحد منهم اختيار الآخر ولا أنكره بل سوغه وجوّزه، إذ مرجع ذلك كله إلى النقل الصحيح الموافق لرسم المصحف الذي جمع عثمان الناس عليه وكل واحد من هؤلاء السبعة روي عنه اختياران أو أكثر؛ وكل صحيح (۱).

<sup>(</sup>١) مستفاد من كلام القرطبي في تفسيره ٢/١١ بتصرف وزيادة.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «فأما من ظن أن قراءة كل واحد من هؤلاء القراء كنافع وعاصم وأبي عمرو، أحد الحروف السبعة التي نص النبي على عليها، فذلك منه غلط عظيم؛ لأن فيه إبطالاً أن يكون ترك العمل بشيء من الأحرف السبعة.

وأن يكون عثمان ما أفاد فائدة بما صنع من حمل الناس على مصحف واحد وحرف واحد.

ويجب منه أن يكون ما لم يقرأ به هؤلاء السبعة متروكاً؛ إذ قد استولوا على السبعة الأحرف عنده فما خرج عن قراءاتهم فليس من السبعة عنده.

ويجب من هذا القول أن نترك القراءة بما روي عن أئمة هؤلاء السبعة من التابعين والصحابة مما يوافق خط المصحف مما لم يقرأ به هؤلاء السبعة.

ويجب منه ألا تروى قراءة عن ثامن فما فوقه؛ لأن هؤلاء السبعة ـ عند معتقد هذا القول ـ قد أحاطت قراءتهم بالأحرف السبعة.

وقد ذكر الناس من الأئمة في كتبهم أكثر من سبعين ممن هو أعلى رتبة وأجل قدراً من هؤلاء السبعة.

على أنه قد ترك جماعة من العلماء في كتبهم في القراءات ذكر بعض هؤلاء السبعة واطرحهم، قد ترك أبو حاتم (١) وغيره ذِكْر حمزة، والكسائي وابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلاً من الأئمة ممن هو فوق هؤلاء السبعة.

وكذلك زاد الطبري (ت ٣١٠هـ) في كتاب القراءات له على هؤلاء السبعة نحو خمسة عشر رجلاً.

وكذلك فعل أبو عبيد (ت ٢٢٤هـ) وإسماعيل القاضي (ت ٢٨٢هـ).

<sup>(</sup>۱) سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد أبو حاتم السجستاني إمام البصرة في النحو والقراءة واللغة والعروض (ت ٢٥٥هـ). غاية النهاية ١/٣٢٠.

فكيف يجوز أن يظن ظان أن هؤلاء السبعة المتأخرين قراءة كل واحد منهم أحد الحروف السبعة التي نص عليها النبي علم النبي علم عظيم، أكان ذلك بنص من النبي علم أم كيف ذلك؟. » اه(١).

وقال أبو شامة (ت ٦٦٥ هـ): «وقد ظن جماعة ممن لا خبرة له بأصول هذا العلم أن قراءة هؤلاء الأئمة السبعة هي التي عبر عنها النبي على بقوله: «أنزل القرآن على سبعة أحرف» (٢) فقراءة كل واحد من هؤلاء حرف من تلك الحروف ولقد أخطأ من نسب إلى ابن مجاهد أنه قال ذلك» اه (٣).

وأختم هذه المسألة<sup>(٤)</sup> بقول ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) رحمه الله: «لا نزاع بين العلماء المعتبرين أن الأحرف السبعة التي ذكر النبي عَلَيْ أن القرآن أنزل عليها ليست هي قراءات القراء السبعة المشهورة.

بل أول من جمع قراءات هؤلاء هو الإمام أبو بكر بن مجاهد وكان على رأس المئة الثالثة ببغداد، فإنّه أحب أن يجمع المشهور من قراءات الحرمين والعراقين والشام؛ إذ هذه الأمصار الخمسة هي التي خرج منها علم النبوة من القرآن وتفسيره والحديث والفقه، من الأعمال الباطنة والظاهرة، وسائر العلوم الدينية، فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أئمة قراء هذه الأمصار؛ ليكون ذلك موافقاً لعدد الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي الحروف السبعة، أو أن هؤلاء السبعة المعينين هم الذين لا يجوز أن يقرأ بغير قراءتهم.

<sup>(</sup>١) الإبانة عن معاني القراءات ص ٣٨- ٤١.

 <sup>(</sup>۲) حديث متواتر. انظر نظم المتناثر ص ۱۱۱، وذكر فيه أنه روي عن أربعة وعشرين صحابياً.

<sup>(</sup>٣) المرشد الوجيز ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) وقد أطال في تقرير ذلك وحشد له النقول مكي بن أبي طالب رحمه الله في كتابه «الإبانة» ص ٣٣- ٤٩ ومواضع أخرى وأبو شامة في كتابه «المرشد الوجيز» ص ١٤٦- ١٦٧ وابن الجزري في كتابه «النشر» ١/ ٣٦- ٤٧ والسيوطى في كتابه «الإتقان» (أبو الفضل) 1/ ٣٢٦- ٢٢٢.

ولهذا قال من قال من أئمة القراء: لولا ابن مجاهد سبقني إلى حمزة لجعلت مكانه يعقوب الحضرمي إمام جامع البصرة وإمام قراء عصره في زمانه في رأس المئتين» اه(١).

المسألة الثانية: القراءات فوق السبع فلماذا اشتهرت بالسبع؟:

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ) جواباً على هذه المسألة: «إنهم جعلوا سبعة لعلتين:

**إحداهما**: أن عثمان رضي الله عنه كتب سبعة مصاحف، ووجه بها إلى الأمصار فجعل عدد القراء على عدد المصاحف.

والثانية: أنه جعل عددهم على عدد الحروف التي نزل بها القرآن، وهي سبعة.

على أنه لو جعل عددها أكثر أو أقل لم يمنع ذلك أن عدد الرواة الموثوق بهم أكثر من أن يحصى.

وقد ألف ابن جبير المقرى (٢) - كان قبل ابن مجاهد - كتاباً في القراءات وسماه كتاب الخمسة وذكر فيه خمسة من القراء، وألف غيره كتاباً وسماه «كتاب الثمانية» وزاد على هؤلاء السبعة: يعقوب الحضرمي (٣) وهذا باب واسع.

وإنما الأصل الذي يعتمد عليه في هذا: أنَّ ما صح سنده واستقام وجهه في العربية ووافق لفظه خط المصحف؛ فهو من السبعة المنصوص عليها، ولو رواه سبعون ألفا متفرقين أو مجتمعين.

فهذا الأصل الذي بني عليه من قبول القراءات عن سبعة أو سبعة آلاف؛ اعرفه وابن عَليه اه(٤٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۱۳/ ۳۹۰ وقارن بالنشر ۱/ ۳۹.

<sup>(</sup>٣) لعله يعني كتاب «التذكرة في القراءات الثماني» لأبي الحسن طاهر بن عبد المنعم بن غلبون (ت ٣٩٩هـ). وقد ذكرته ص ٢٠٢ فانظره هناك.

<sup>(</sup>٤) الإبانة ص ١٠٢ـ ١٠٣، ووافقه على هذين السببين علم الدين السخاوي في «جمال القراء» ٢/ ٤٣٢.

قلت: السبب الأول الذي ذكره مكي رحمه الله فيه نظر وذلك أن الأئمة رحمهم الله اختلفوا في عدد المصاحف التي نسخها عثمان رضي الله عنه (۱) ولا نعلم يقيناً اختيار ابن مجاهد في ذلك فكيف يجعل هذا سبباً لاقتصاره على سبعة قراء؟.

وعليه؛ فإن السبب الثاني الذي ذكره مكي هو الظاهر وقد اكتفى به شيخ الإسلام ابن تيمية فيما نقلناه عنه منذ قليل حيث قال متحدثاً عن ابن

قال أبو عمرو الداني في المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص ١٩: «أكثر العلماء على أن عثمان بن عفان رضي الله عنه لما كتب المصاحف جعله على أربعة نسخ وبعث إلى كل ناحية من النواحي بواحدة منهن فوجه إلى الكوفة إحداهن، وإلى البصرة أخرى، وإلى الشام الثالثة، وأمسك عند نفسه واحدة.

وقد قيل: إنه جعله سبع نسخ ووجه من ذلك نسخة إلى مكة ونسخة إلى اليمن، ونسخة إلى البحرين، والأول أصح، وعليه الأئمة» اه.

وأخرج ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص ٣٤، عن حمزة الزيات أنه قال: «كتب عثمان أربعة مصاحف؛ فبعث بمصحف منها إلى الكوفة فوضع عند رجل من مراد فبقى حتى كتبت مصحفى عليه».

وقال ابن حجر (ت ۸۵۲هـ) في فتح الباري ۲۰/۹ والسيوطي (ت ۹۱۱هـ) في الإتقان (أبو الفضل) ۱۷۲/۱: «المشهور أنها خمسة» اهـ.

وقال أبو حاتم السجستاني (ت ٢٥٥ه): «لما كتب عثمان المصاحف حين جمع القرآن كتب سبعة مصاحف؛ فبعث واحداً إلى مكة وآخر إلى الشام وآخر إلى البمن وآخر إلى البحرين وآخر إلى البصرة وآخر إلى الكوفة وحبس بالمدينة واحداً» اه كتاب المصاحف ص ٤٣.

قلت: كأنه رحمه الله جمع بين الروايات الواردة في ذلك فضم بعضه إلى بعض؛ إذ غاية ما تفيده كل رواية هو مبلغ علم راويها والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) فمنهم من قال: كتب أربعة مصاحف، ومنهم من قال: كتب خمسة مصاحف، ومنهم من قال: كتب سبعة مصاحف، ومنهم من قال: كتب ثمانية مصاحف. وهذا بعض كلام أهل العلم في المسألة:

مجاهد وجمعه للقراءات: «فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أثمة قراء هذه الأمصار ليكون ذلك موافقاً لعدد الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي الحروف السبعة أو أن هؤلاء السبعة المعينين هم الذين لا يجوز أن يقرأ بغير قراءاتهم» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: ويمكن أن يقال: إن اقتصار ابن مجاهد رحمه الله تعالى على عدد «السبعة» لأن العرب تطلق هذا العدد غالباً لافادة الكثرة في المعدود، لا خصوص العدد المذكور<sup>(۲)</sup> فابن مجاهد رحمه الله رمز لكثرة القراءات بالحديث عن سبعة منها.

وقد يكوت اقتصاره عليها لأن هذا أصح ما عنده هو.

ويمكن أن يقال غير ذلك من الاجتهادات في تعليل اقتصاره على هؤلاء السبعة من القراء وقراءاتهم.

والمقصود بيان أن ابن مجاهد رحمه الله لم يقصد بالقراءات السبعة الاقتصار عليها واطراح ما عداها ولو كان صحيحاً، وأن هذه القراءات السبع هي الأحرف السبعة الواردة في الحديث والله أعلم.

المسألة الثالثة: هل اشتمل المصحف الذي نسخه عثمان رضي الله عنه على الأحرف السبعة؟.

تقدم (۳) أن عثمان بن عفان رضي الله عنه جمع الناس على حرف واحد: قراءة واحدة، وأنه أمر أن يكتب المصحف على لسان قريش.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۱۳/ ۳۹۰.

<sup>(</sup>٢) قال في لسان العرب ٨/ ١٤٦ ١٤٧ في كلامه على مادة [س. ب. ع]: «والعرب تضعها موضع التضعيف والتكثير...

وقال الأزهري: «وأرى قول الله عز وجل لنبيه ﷺ: ﴿إِنْ تَسْتَغْفِر لَهُمْ سَبْعِينَ مَرّةً فَلَن يَغْفِر اللّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠] من باب التكثير والتضعيف، لا من باب حصر العدد» اهـ:

<sup>(</sup>٣) في بحث جمع القرآن في المدخل لهذا القسم ص ٥٨ - ٦٢ - ٦٦.

وأنه رضي الله عنه فعل الذي فعل لما رأى الأمة تفترق وتختلف في كتاب ربها، فاجتمع رأيه ورأي الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين على جمع الناس على حرف واحد، فاجتمعوا على ذلك اجتماعاً سائغاً وهم معصومون أن يجتمعوا على ضلالة، ولم يكن في ذلك ترك لواجب ولا فعل لمحظور.

وهذا قول جمهور العلماء من السلف والأئمة(١).

وذهب طوائف من الفقهاء والقراء وأهل الكلام إلى أن هذا المصحف مشتمل على الأحرف السبعة، وقرر ذلك طوائف من أهل الكلام كالقاضي أبي بكر الباقلاني (ت ٤٠٣ هـ) وغيره، بناء على أنه لا يجوز على الأمة أن تهمل نقل شيء من الأحرف السبعة وقد اتفقوا على نقل هذا المصحف وترك ما سواه؛ حيث أمر عثمان بنقل القرآن من الصحف التي كان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما كتبا القرآن فيها، ثم أرسل عثمان رضي الله عنه بمشاورة الصحابة إلى كل مصر من أمصار المسلمين بمصحف، وأمر بترك ما سوى ذلك.

وقالوا: لا يجوز أن ينهى عن القراءة ببعض الأحرف السبعة (٢).

قلت: هذا الكلام لا يتطرق إلى إجماع الصحابة رضوان الله عليهم في موافقتهم لعثمان رضي الله عنهم أجمعين، ولم يكن فيما فعله رضي الله عنه ترك لواجب، ولا فعل لمحظور.

واختار مكي بن أبي طالب<sup>(٣)</sup> (ت ٤٣٧هـ) وابن الجزري<sup>(٤)</sup> (ت ٨٣٣هـ) وابن الجزري<sup>(٤)</sup> (ت ٨٣٣ هـ) مذهب جمهور العلماء من السلف والأثمة، لكنهما قالا: إنّ هذه المصاحف العثمانية مشتملة على الحرف الذي جمع عثمان رضي الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۲۲/۳۹ ـ ۳۹۷ وقارن بالمنجد ص ۲۱ ـ ۲۲ والنشر ۱/۷، ۳۱ ـ ۳۱.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ١٣/ ٣٩٠ ـ ٣٩٦ وقارن بالنشر ١/ ٣١.

<sup>(</sup>٣) الإبانة ص ٣٥ ٤٦، ٤٩. ق

<sup>(</sup>٤) المنجد ص ٢٢ النشر ٢١/١.

عنه الناس عليه مع ما يحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط(١) مع جمعها للعرضة الآخرة التي عرضها النبي على جبرائيل عليه السلام متضمنة لها لم تترك منها شيئاً.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «فإن قال قائل: فما بال الأحرف الستة غير موجودة إن كان الأمر في ذلك على ما وصفت وقد أقرأهن رسول الله على أصحابه، وأمر بالقراءة بهن وأنزلهن الله من عنده على نبيه على أنسخت فرفعت، فما الدلالة على نسخها ورفعها؟ أم نسيتهن الأمة فذلك تضييع ما قد أمروا بحفظه؟ أم ما القصة في ذلك؟.

قيل له: لم تنسخ فترفع، ولا ضيعتها الأمة وهي مأمورة بحفظها، ولكن الأمة أمرت بحفظ القرآن وخيرت في قراءته وحفظه بأي تلك الأحرف السبعة شاءت، كما أمرت إذا هي حنثت في يمين وهي موسرة أن تكفر بأي الكفارات الثلاث شاءت إما بعتق أو بإطعام، أو كسوة، فلو أجمع جميعها (يعني: الأمة) على التكفير بواحدة من الكفارات الثلاث دون حظرها التكفير بأي الثلاث شاء المكفر كانت مصيبة حكم الله، مؤدية في ذلك الواجب عليها من حق الله؛ فكذلك الأمة أمرت بحفظ القرآن وقراءته وخيرت في قراءته بأي الأحرف السبعة شاءت فرأت لعلة من العلل العلل الأوجبت عليها الثبات على حرف واحد قراءته بحرف واحد ورفض القراءة بالأحرف السبة الباقية، ولم تحظر قراءته بجميع حروفه على قارئه، بما أذن له في قراءته به» (٣)

وقال أيضاً رحمه الله: «على أن إمام المسلمين وأمير المؤمنين عثمان ابن عفان رحمة الله عليه جمع المسلمين ـ نظراً منه لهم، وإشفاقاً منه عليهم، ورأفة منه بهم حذار الردة من بعضهم بعد الإسلام، والدخول في الكفر بعد الإيمان، إذ ظهر من بعضهم بمحضره وفي عصره التكذيب

<sup>(</sup>١) ويظهر ـ والله أعلم ـ أن الطبري رحمه الله يقول بهذا، وسيأتي بعد قليل ما يؤكد هذا.

 <sup>(</sup>٢) صرحت الآثار بهذه العلة وهي وقوع الناس في الاختلاف في القرآن بما قد يكون
 كفراً.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (شاكر) ٨/١ - ٥٩.

ببعض الأحرف السبعة، التي نزل عليها القرآن، مع سماع أصحاب رسول الله على من رسول الله على التكذيب بشيء منها، وإخباره إياهم أن المراء فيها كفر؛ فحملهم ـ رحمة الله عليه ـ، إذ رأى ذلك ظاهراً بينهم في عصره، ولحداثة عهدهم بنزول القرآن وفراق رسول الله على إياهم بما أمن عليهم معه عظيم البلاء في الدين من تلاوة القرآن ـ على حرف واحد.

وجمعهم على مصحف واحد وحرف واحد وخرق ما عدا المصحف الذي جمعهم عليه وعزم على كل من كان عنده مصحف مخالف المصحف الذي جمعهم عليه أن يخرقه.

فاستوسقت<sup>(۱)</sup> له الأمة على ذلك بالطاعة، ورأت أن فيما فعل من ذلك الرشد والهداية، فتركت القراءة بالأحرف الستة التي عزم عليها إمامها العادل في تركها طاعة منها له، ونظراً منها لأنفسها ولمن بعدها من سائر أهل ملتها، حتى درست من الأمة معرفتها وتعفت آثارها فلا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها لدثورها وعفو آثارها، وتتابع المسلمين على رفض القراءة بها من غير جحود منها صحتها وصحة شيء منها، ولكن نظراً منها لأنفسها ولسائر أهل دينها فلا قراءة للمسلمين إلا بالحرف الواحد الذي اختاره لهم إمامهم الشفيق الناصح دون ما عداه من الأحرف الستة الباقية.

فإن قال بعض من ضعفت معرفته: وكيف جاز لهم ترك قراءة أقرأهموها رسول الله ﷺ وأمرهم بقراءتها؟.

قيل: إن أمره إياهم بذلك لم يكن أمر إيجاب وفرض وإنما كان أمر إباحة ورخصة؛ لأن القراءة بها لو كانت فرضاً عليهم لوجب أن يكون العلم بكل حرف من تلك الأحرف السبعة عند من تقوم بنقله الحجة ويقطع خبره العذر ويزيل الشك من قرأة الأمة؛ وفي تركهم نقل ذلك كذلك أوضح الدليل على أنهم كانوا في القراءة بها مخيرين بعد أن يكون في نقلة القرآن من الأمة من تجب بنقله الحجة ببعض تلك الأحرف السبعة.

<sup>(</sup>١) فاستوسقت له الأمة: تتابعت وانقادت، من تساوق البعير. لسان العرب ١٦٦/١٠.

وإذا كان ذلك كذلك؛ لم يكن القوم بتركهم نقل جميع القراءات السبع تاركين ما كان عليهم نقله، بل كان الواجب عليهم من الفعل ما فعلوا؛ إذ كان الذي فعلوا من ذلك كان هو النظر للإسلام وأهله، فكان القيام بفعل الواجب عليهم بهم أولى من فعل ما لو فعلوه كانوا إلى الجناية على الإسلام وأهله أقرب منهم إلى السلامة من ذلك» اه(١).

#### قلت: ويلاحظ ما يلي:

1 ـ الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن الصحابة رضوان الله عليهم امتثلوا لأمر عثمان رضي الله عنه، فاقرؤوا الناس بذلك الحرف الذي جمعهم عليه وبالتالي حظي ذلك الحرف بنقل الكافة عن الكافة، وهو ما اصطلح على تسميته بالتواتر.

٢ ـ هناك قراءات نقلت إلينا بأسانيد آحاد صحيحة موافقة لرسم المصحف ولها وجه من العربية، فهل هي من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه أم من غيره؟.

الذي يبدو \_ والعلم عند الله \_ أن كل قراءة لم تنقل نقلاً متواتراً وصح سندها ووافقت خط المصحف هي من غير الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه.

ويرشح هذا ما ذكرته سابقاً من أن عثمان رضي الله عنه لم يلغ باقي المحروف التي تخالف الحرف الذي جمع الناس عليه ولكنه أمر بأن يقرأ الناس بهذا الحرف الواحد، وترك كل حرف قرأ به صحابي على رسول الله على تحت المسؤولية الشخصية الفردية لذاك الصحابي، يقرأ به لنفسه ويصلى به، لكن لا يقرئه إقراء عاماً.

ومقتضى هذا أن الحرف الذي جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه الناس عليه ووافقه عليه الصحابة ـ رضوان الله عليهم ـ، ذاك الحرف هو الذي حظي بنقل الكافة عن الكافة، وتلك الحروف التي قرأ بها الصحابة على رسول الله عليه ولم تكن موافقة لهذا الحرف لم تحظ بنقل الكافة عن

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (شاكر) ١/ ٦٣. ٥٠.

الكافة، إنما بنقل الخاصة، وهو ما اصطلح عليه بالآحاد.

وعليه فإن القراءة التي صح سندها ولم تتواتر ووافقت رسم المصحف والعربية ولو بوجه، هذه القراءة لا تكون من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، لأنها لو كانت من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه لحظيت بالتواتر لأن الاقراء العام كان بذلك الحرف.

أما القراءة التي صح سندها ولم تتواتر ولم توافق رسم المصحف مع موافقتها للعربية ولو بوجه؛ هذه القراءة نتوقف فيها، فلا نقول هي من الأحرف السبعة جزماً، ولا نقطع بنفي ذلك إذ الأمر محتمل.

٣ ـ من التقرير السابق يظهر ـ والله أعلم ـ الملحظ الذي لاحظه العلماء الذين وضعوا ذلك الضابط في صحة القراءة (أعني: صحة السند وموافقة الرسم ولو احتمالاً وموافقة العربية ولو بوجه) فهم إنما لاحظوا هذا الملحظ الذي قلناه.

وقد صرح الإمام الطبري (ت ٣١٠هـ) رحمه الله تعالى بذلك حيث قال: «كل ما صح عندنا من القراءات أنه علمه رسول الله ﷺ لأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرؤوا بها القرآن، فليس لنا أن نخطىء من قرأ به إذا كان ذلك موافقاً لخط المصحف.

فإن كان مخالفاً لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه وعن الكلام فه» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: وكلامه رحمه الله هذا لا يتناقض مع ما سبق نقله عنه حيث قرر أن عثمان جمع الناس على حرف واحد<sup>(۲)</sup> وذلك إذا لاحظنا أن كلامه بالنسبة لجمع عثمان إنما هو بالنسبة للإقراء العام، وكلامه هنا بالنسبة للقراءات عموماً، سواء منها ما نقل عن طريق الكافة عن الكافة، أم ما نقل عن طريق الخاصة ولذلك تراه هنا صدر كلامه بقوله: «كل

<sup>(</sup>١) انظر «الإبانة» ص ٦٠، نقلاً عن كتاب القراءات للطبري.

<sup>(</sup>٢) وكلام الطبري الذي صرح فيه بهذا نقلته سابقاً قبل ذكر هذه الملاحظات.

ما صح عندنا...» وهذا بَيِّنٌ ولله الحمد(١).

#### خلاصة المطلب:

الصلة بين القراءات والأحرف السبعة صلة عموم وخصوص من وجه؛ حيث أن القراءات المنقولة إلينا بالتواتر إنما هي حرف واحد وهو الذي جمع عثمان رضى الله عنه الناس عليه.

والقراءات المتواترة مع القراءات التي صح سندها ووافقت رسم المصحف إنما هي بعض الأحرف السبعة مما يحتمله رسم المصحف العثماني.

وما صح سنده وخالف رسم المصحف توقفنا فيه؛ فلا نقول هو من الأحرف السبعة، ولا نقول ليس هو منها.

ونسبة القراءات السبعة إلى القراء السبعة إنما هي نسبة اختيار وشهرة، لا رأي ولا شهوة، إنما اتباع للنقل والأثر.

والقراءات السبع ليست هي الأحرف السبعة، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) وقد عد مكي بن أبي طالب هذا الموضع تناقضاً من الطبري رحمه الله، حيث قرر الطبري في مقدمة تفسيره (شاكر) ۱/ ٦٣ـ ٦٥ أن الأمة تركت القراءة بالأحرف الستة، وأنه لا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، مع قوله في كتاب «القراءات»: «كل ما صح عندنا من القراءات ليس لنا أن نخطىء من قرأ به إذا كان موافقاً لرسم المصحف...».

ولا تناقض بين كلامه ـ ولله الحمد ـ إذ أن كلام الطبري في مقدمة تفسيره يفهم منه أن الأحرف الستة بمجموعها لا سبيل لأحد اليوم إلى القراءة بها، وسياق كلامه وسباقه ولحاقه يدل على أن هذا مراده، فلا ينفي رحمه الله كون بعض الأحرف الستة مما وافق الرسم وصح في النقل أنه يمكن القراءة به، وهذا ما صرح به في كتابه «القراءات» في النص الذي نقله عنه مكي رحمه الله ونقلته عنه هنا والله أعلم.

#### المبحث الثاني

### أقسام القراءات

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أقسام القراءات من جهة النقل.

المطلب الثاني: أقسام القراءات من جهة القبول.

المطلب الأول: أقسام القراءات من جهة النقل:

القراءات تنقسم من جهة النقل إلى قسمين:

١ ـ قراءة متواترة.

٢ ـ قراءة آحادية، وهي قسمان:

أ \_ قراءة مشهورة.

ب \_ قراءة غير مشهورة.

أمًّا القراءة المتواترة فهي: القراءة التي رواها جماعة عن جماعة (من غير تعيين عدد على الصحيح) كذا إلى منتهاها يمتنع عادة تواطؤهم على الكذب(١).

أما القراءة الآحادية المشهورة فهي القراءة التي صح سندها ولم يبلغ درجة التواتر، ووافقت رسم المصحف ولو احتمالاً ووافقت وجهاً من العربية، واشتهرت عند القراء بالقبول(٢).

<sup>(</sup>۱) المنجد ص ۱۰ اللطائف ۱۹٫۱، وقيل بتعيين العدد الذي يحصل به التواتر واختلفوا فيه؛ فقيل: ستة، وقيل: اثنا عشر، وقبل عشرون، وقيل: أربعون،وقيل: سبعون. المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ١٦ النشر ٩/١، ١٣.

أما القراءة الآحادية غير المشهورة فهي القراءة التي اختل فيها شرط من شروط القراءة الآحادية المشهورة (١) وهي أنواع بحسب القبول.

قال القسطلاني (ت ٩٢٣ هـ): «القراءات بالنسبة للتواتر وعدمه ثلاثة أقسام:

قسم اتفق على تواتره، وهم السبعة المشهورة.

وقسم اختلف فيه، وهم الثلاثة بعدها.

وقسم اتفق على شذوذه، وهم الأربعة الباقية» اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: الذي تحرر من كلام أهل العلم أن القراءات الثلاث المتممة للعشر (أعني: قراءة أبي جعفر، ويعقوب، وخلف) متواترة برواتها المشهورين في جمهور أفرادها.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ): «الذي وصل إلينا اليوم متواتراً وصحيحاً مقطوعاً به قراءات الأثمة العشرة ورواتهم المشهورين، هذا الذي تحرر من أقوال العلماء، وعليه الناس اليوم بالشام والعراق ومصر والحجاز...» اه<sup>(٣)</sup>.

قال الدمياطي (ت ١١١٧ هـ): «و [هو] الصحيح المختار الذي تلقيناه عن عامة شيوخنا وأخذنا به عنهم، وبه نأخذ» اه<sup>(٤)</sup>.

ويلاحظ ما يلي:

ا \_ ذهب شهاب الدين أبو شامة (ت ٦٦٥ هـ) إلى القول بعدم تواتر القراءات عن النبي ﷺ وتابعه الزركشي (ت ٧٩٤ هـ) وجعله التحقيق

<sup>(</sup>١) ولكل نوع حكم في القبول، سيأتي \_ إن شاء الله \_ في المطلب الثاني من هذا المبحث.

<sup>(</sup>٢) اللطائف ١/١٧٠.

<sup>(</sup>٣) المنجد ص ٢٣ ولا يفهم من كلامه هنا الجزم بتواتر جميع أفراد القراءات العشر، فقد قال قبل هذا الموضع في كتابه «المنجد» ص ٢٠: «وإنما المقروء به عن القراء العشرة على قسمين متواتر وصحيح مستفاض متلقى بالقبول، والقطع حاصل بهما» اه.

<sup>(</sup>٤) الاتحاف ص ٧ بزيادة ما بين العارضتين.

<sup>(</sup>٥) المرشد ص ١٧٨.

حيث قال: «التحقيق أن القراءات السبع متواترة عن الأئمة السبعة، أما تواترها عن النبي على ففيه نظر، فإن إسناد الأئمة السبعة بهذه القراءات السبعة موجود في كتب القراءات، وهي نقل الواحد عن الواحد، لم تكمل شروط التواتر في استواء الطرفين والواسطة، وهذا شيء موجود في كتبهم، وقد أشار الشيخ شهاب الدين أبو شامة في كتابه «المرشد الوجيز» إلى شيء من ذلك» اه(١).

قلت: وفي هذا القول من أبي شامة والزركشي رحمهما الله نظر؛ إذ هذه الأسانيد الموجودة في كتب القراءات إنّما نقلت لنا أسماء من تصدوا للإقراء، والظاهر أن كل طبقة من طبقات هذه الأسانيد موافقون على هذه القراءة إذ لو كان غير ذلك لنقل لأن هذا مما تتداعى الهمم إلى نقله القراءة إذ لو كان غير ذلك لنقل لأن هذا مما تتداعى الهمم إلى نقله جملة، فانتهاء القراءة إلى أبي بن كعب، أو عبد الله بن مسعود لا يعني أن هذه القراءة لم ينقلها من الصحابة غيرهما رضي الله عنهما، بل الظاهر الذي تدل عليه الآثار أن مجموع الصحابة كان موافقاً مقراً بهذه القراءة عن رسول الله على وبهذا يتحقق التواتر، وقد نبه العلماء رحمهم الله على هذا، وبينوا أن عذر من قال بعدم تواتر القراءات السبع أو العشر إلى الرسول على أو في طبقة من طبقات أسانيدها؛ عذره أنه ظن القراءات كالحديث، مخرجها كمخرجه إذا كان مدارها على واحد كانت آحادية، وخفي عليه أنها نسبت إلى ذلك الإمام إصطلاحاً، وإلا فكل أهل بلده كانوا يقرؤونها أخذوها أمماً عن أمم ولو انفرد واحد بقراءة دون أهل بلده لم يوافقه على ذلك أحد بل كانوا يجتنبونها ويأمرون باجتنابها (٢).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) مقرراً ما تقدم: «هذا كان من شأنهم على أن تعيين هؤلاء القراء ليس بلازم ولو عين غير هؤلاء لجاز، وتعيينهم إما لكونهم تصدوا للإقراء أكثر من غيرهم أو لأنهم شيوخ المعين، ومن ثم كره من كره من السلف أن تنسب القراءة إلى أحد.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ٣١٩/١.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ٦٧.

روى ابن أبي داود<sup>(۱)</sup> عن إبراهيم النخعي<sup>(۲)</sup> قال: «كانوا يكرهون أن يقال: سنة فلان وقراءة فلان<sup>(۳)</sup>.

قلت (ابن الجزري): وذلك خوفاً مما توهمه أبو شامة من أن القراءة إذا نسبت إلى شخص تكون آحادية، ولم يدر أن كل قراءة نسبت إلى قارىء من هؤلاء كان قراؤها زمن قارئها وقبله أكثر من قرائها في هذا الزمان وأضعافهم»(٤) اه.

وقال أبو المعالي محمد بن أحمد بن اللبان<sup>(٥)</sup> (من شيوخ ابن الجزري): «انحصار الأسانيد في طائفة لا يمنع مجيء القرآن عن غيرهم فلقد كان يتلقاه أهل كل بلد يقرؤه منهم الجم الغفير عن مثلهم، وكذلك دائماً، والتواتر حاصل لهم، ولكن الأئمة الذي تصدوا لضبط الحروف وحفظوا شيوخهم فيها جاء السند من جهتهم.

وهذه الأخبار الواردة في حجة الوداع ونحوها أجلى، ولم تزل حجة الوداع منقولة عمن يحصل بهم التواتر عن مثلهم في كل عصر، فهذه كذلك.

قال: وهذا موضع ينبغي [التنبيه له] اه<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن سليمان بن الأشعث السجستاني البغدادي، إمام مشهور، ابن أبي داود صاحب السنن (ت ٣١٦هـ). غاية النهاية ٢٠/١.

 <sup>(</sup>۲) إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود أبو عمران النخعي الكوفي إمام مشهور صالح زاهد فقيه توفي سنة ٩٦هـ. غاية النهاية ٢/ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) روى ابن أبي داود في كتاب المصاحف ما يدل عليه ص ٢٠ ـ ٢١، ٣١ ولم أجد هذا النص عن إبراهيم النخعي فيه غير أني وجدت النووي في كتاب «التبيان في آداب حملة القرآن» ص ١٣٦ يعزوه كذلك إلى ابن أبي داود، وأورده السيوطي في الاتقان (أبو الفضل) ٢٢٩/١ دون عزوه إلى أحد.

ثم وجدته عند ابن أبي شيبة في المصنف ١٠/ ٥٣٢ ـ ٥٣٣ بسند صحيح عن إبراهيم النخعي رحمه الله فالحمد لله على توفيقه.

<sup>(</sup>٤) المنجد ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) محمد بن أحمد بن علي بن الحسن بن جامع أبو المعالي ابن اللبان الدمشقي أستاذ محرر ضابط ( ٧١٥ ـ ٧٧٣هـ). غاية النهاية ٢ / ٧٢.

<sup>(</sup>٦) بواسطة المنجد ص ٧٠ بتصرف.

قلت: مما تقدم يعلم أن القراءات السبع والعشر في جملتها وجمهور تفاصيلها لا تعتمد في تواترها على الأسانيد المدونة في كتب القراءات، وأن هذه الأسانيد إنما تنقل لنا أسماء من تصدى لضبط القراءات ونقلها خلفاً عن سلف، فهي مجرد طريق علمي اصطلاحي لنقل القراءة، وليست طريق الاخبار وحصول حقيقة العلم بها في ذاتها، لأنها (أعني: القراءات) حاصلة قبل أن يولد هؤلاء الأئمة الذين نقلوا أسانيدها.

وهذا أصل مهم ينبغي التنبه له، كما قال ابن اللبان رحمه الله تعالى؛ لأن كثيراً من الناس يتشوش فكره بعدم فهمه بل هذا مدخل استغله الزنادقة قديماً والمستشرقون وأضرابهم حديثاً؛ لقلة علمهم في هذا الباب، ولعدم تقرر هذا الأصل لديهم وهو أصل مطرد في كثير من قضايا الدين المهمة كالصلاة مثلاً لو نظرنا إلى أحاديثها فهي \_ غالباً \_ آحاد لكن الصلاة في جملتها وجمهور تفاصيلها منقولة لنا بنقل الكافة عن الكافة الذين يحصل بهم أوثق أنواع النقل المتواتر، والله أعلم.

# المطلب الثاني: أقسام القراءات من جهة القبول:

القراءات من جهة قبولها تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

- قسم القراءات المقبولة.
- قسم القراءات المردودة.
- قسم القراءات المتوقف فيها.

فالقسم الأول: القراءات المقبولة، وهي نوعان:

- ١ ـ القراءة المتواترة.
- ٢ القراءة الصحيحة المشهورة.
- والقسم الثاني: القراءات المردودة، ثلاثة أنواع:
- ١ ـ القراءة التي صح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية.
  - ٢ القراءة التي لم يصح سندها.

٣ ـ القراءة التي لا سند لها.

والقسم الثالث: القراءات المتوقف فيها وهو: كل قراءة صح سندها ووافقت العربية وخالفت رسم المصحف.

قلت: وبيان هذه الأقسام كما يلي:

## أولاً: القسم المقبول عند علماء القراءات وهو نوعان:

**الأول:** القراءة المتواترة.

الثاني: القراءة المشهورة.

أما القراءة المتواترة فقد مضى الحديث عنها في المطلب الأول من هذا المبحث، ولله الحمد والمنة.

أما القراءة المشهورة فهي عند العلماء: كل قراءة صح سندها ووافقت رسم المصحف ولو احتمالاً ووافقت العربية ولو بوجه واشتهرت بالقبول عند علماء هذا الشأن.

وهذه القراءة التي توفرت فيها هذه الشروط صحيحة عندهم(١).

ومثال القراءة المشهورة: ما انفرد به بعض الرواة وبعض الكتب المعتبرة، أو كمراتب القراء في المد ونحو ذلك.

كقراءة ابن ذكوان (٢): ﴿تَتَبِعَانَ﴾ [يونس: ٨٩]، بتخفيف النون وقرأ الباقون بتشديدها (٣) واتفقوا على فتح التاء الثانية وتشديدها وكسر الموحدة بعدها (٤).

<sup>(</sup>١) المنجد ص ١٦ النشر ٩/١، ٣١.

 <sup>(</sup>۲) عبد الله بن أحمد بن بشير ويقال: بشر بن ذكوان بن عمرو بن حسان ابن فهر بن مالك بن النضر أبو عمرو وأبو محمد القرشي الفهري الدمشقي، إمام شهير ثقة توفي سنة ۲٤٢هـ. غاية النهاية ٤/٤٠١.

<sup>(</sup>٣) التيسير ص ١٢٣ التبصرة ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) وانفرد ابن مجاهد عن ابن ذكوان بإسكان التاء الثانية وفتح الباء وتشديد النون. السبعة ص ٣٢٩.

وكقراءة هشام: ﴿أَفْتَيْدَة﴾ بياء بعد الهمز وذلك في قوله تعالى: ﴿ . . . فَاجْعَلْ أَفْتُدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِم . . ﴾ [إبراهيم: ٣٧]، وقرأ الباقون والطريق الثاني عن هشام ﴿أَفْتُدَة﴾ بغير ياء (١٠).

وكقراءة قُنْبُل<sup>(۲)</sup>: ﴿على سؤوقه﴾ بواو بعد الهمزة وذلك في قوله تعالى: ﴿...﴾ [الفتح: ۲۹]، وقرأ الباقون بواو ساكنة بعد السين<sup>(٣)</sup>.

وغير ذلك من التسهيلات والإمالات التي لا توجد في غير الشاطبية من كتب القراءات إلا في كتاب أو اثنين وهذا لا يثبت به التواتر.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) معقباً على ما سبق: «هذا وشبهه وإن لم يبلغ مبلغ التواتر صحيح مقطوع به نعتقد أنه من القرآن وأنه من الأحرف السبعة التي نزل القرآن بها، والعدل الضابط إذا انفرد بشيء تحتمله العربية والرسم واستفاض وتلقي بالقبول قطع به وحصل به العلم» اهد(٤).

وقال أيضاً رحمه الله تعالى عن هذا القسم من القراءات: «فهذا صحيح مقطوع به أنه منزل على النبي ﷺ من الأحرف السبعة، وهذا الضرب يلحق بالقراءة المتواترة وإن لم يبلغ مبلغها» (٥).

ونبّه الشاطبي كما في الحرز مع شرحه «إبراز المعاني» ص ٥١٠، على ضعفه وتابعه صاحب تحرير مسائل الشاطبية كما في مختصر بلوغ الأمنية على نظم تحرير مسائل الشاطبية ص ٢٤٩ ـ ٢٥٠، ونقل تضعيف الداني له أيضاً. وأشار المحقق ابن الجزري في النشر ٢/ ٢٨٧ إلى صحته من طرق أخرى.

قلت: وعلى هذا فهي قراءة صحيحة لأنها وافقت رسم المصحف والعربية وصح سندها ولم تتواتر، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) التيسير ص ١٣٥ النشر ٢٩٩/١ ـ ٣٠٠ الاتحاف ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) محمد بن عبد الرحمن بن خالد بن محمد أبو عمر المخزومي مولاهم المكي الملقب بقُنْبُل شيخ القراء بالحجاز في زمانه (١٩٥ ـ ١٩٢هـ) غاية النهاية ١/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) إبراز المعانى ص ٦٢٩ ـ ٦٣٠ النشر ٢/ ٣٣٨ البدور الزاهرة ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٤) المنجد ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) المنجد ص ١٦.

وقال أيضاً رحمه الله: «وإنما المقروء به عن القراء العشرة على قسمين متواتر وصحيح مستفاض متلقى بالقبول والقطع حاصل بهما» اهد(١).

قلت: يعني رحمه الله أن استفاضة القراءة الصحيحة السند وتلقيها بالقبول يقوم مقام التواتر في القطع بقرآنيتها ففيه إشارة إلى أن المقصود حصول القطع بقرآنية القراءة إما بتواتر سندها، أو بالقرآئن التي تحف بالسند الآحادي فتجعله يفيد ما يفيد التواتر، وسيأتي مزيد بسط لهذا - إن شاء الله - والله أعلم وأحكم.

# ثانياً: القسم المردود من القراءات:

وهو ثلاثة أنواع:

الأول: القراءة التي صح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية ولم تتلق بالقبول عند علماء القراءات.

الثاني: القراءة التي لم يصح سندها.

الثالث: القراءة التي وافقت الرسم والعربية ولا سند لها.

أما القراءة التي صح سندها ووافقت الرسم وخالفت العربية ولم تتلق بالقبول عند علماء القراءات؛ فإنها لا تصدر إلا على وجه السهو، والغلط وعدم الضبط، ويعرفه الأئمة المحققون والحفاظ الضابطون (٢).

<sup>(</sup>۱) المنجد ص ۲۰.

قد يوهم كلام ابن الجزري هنا المعارضة مع ما تقدم نقله عنه في المطلب الأول من هذا المبحث حيث قرر تواتر القراءات العشر برواياتها المشهورة.

قلت: ولا معارضة \_ ولله الحمد \_ بين الكلامين، حيث أن مراده حينما قال: «القراءات العشر متواترة» أي: بالنظر إلى مجموع القرآن أو ما كان منها عن طريق ورواية المشهورين باتفاق، وهذا لا ينفي وجود روايات وطرق منفردة في العشر غير الروايات والطرق المشهورة، وتلقاها القراء \_ مع ذلك \_ بالقبول لموافقتها الرسم والعربية ولصحة سندها، وهذا هو ما قصده ابن الجزري في قوله هنا عن القراءات العشر أنها عل قسمين متواتر وصحيح، والله أعلم، وانظر النشر ١٣/١ اللطائف ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ١٦.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) عن هذا النوع: "وهو قليل جداً بل لا يكاد يوجد وقد جعل بعضهم منه رواية خارجة عن نافع: ﴿معائش﴾ [الأعراف: ١٠]، بالهمز(١).

وما رواه ابن بكار<sup>(۲)</sup> عن أيوب<sup>(۳)</sup> عن يحيى عن ابن عامر من فتح ياء: ﴿أَدْرِي أَقَرِيبُ﴾ [الأنبياء: ١٠٩]، مع إِثبات الهمزة، وهي رواية زيد<sup>(٤)</sup> وأبى حاتم عن يعقوب.

وما رواه أبو علي العطار (٥) عن العباس (٦) عن أبي عمرو ﴿ساحران

وكذا في «الاتحاف» ص ٢٢٢، أما ابن مهران فقال في المبسوط ص ١٧٩: «قرأ القراء ﴿معايش﴾ بغير همز ولم يختلفوا فيه إلا ما رواه أسيد عن الأعرج وخارجة عن نافع أنهما همزاه قيل: فأما نافع فهو غلط عليه، لأن الرواة عنه الثقات كلهم على خلاف ذلك، وقال أكثر القراء وأهل النحو والعربية: إن الهمزة فيه لحن، وقال بعضهم: ليس بلحن وله وجه وإن كان بعيداً» اه.

قلت: أخذ خارجة بن مصعب القراءة عن نافع وأبي عمرو وله شذوذ عنهما لم يتابع عليه، كذا قال في «غاية النهاية» ٢٦٨/١، لكن نبه ابن مهران في كلامه السابق إلى أن خارجة لم ينفرد بهذه القراءة فالله أعلم.

(٢) عبد الحميد بن بكار أبو عبد الله الكلاعي الدمشقي نزيل بيروت. غاية النهاية (٢) عبد الحميد بن بكار أبو عبد الله الكلاعي الدمشقي نزيل بيروت.

(٣) أيوب بن تميم بن سليمان بن أيوب أبو سليمان التميمي الدمشقي، ضابط مشهور (١٢٠ ـ ٢١٩هـ). غاية النهاية ١٧٢١.

(٤) زيد بن أحمد بن إسحاق بن زيد أبو علي الحضرمي يروي القراءة عن عمه يعقوب عرضاً. غاية النهاية ١٠. ٢٩٦

(٥) الحسن بن علي بن عبد الله أبو علي العطار البغدادي شيخ جليل ماهر ثقة، يعرف بالأقرع توفي سنة ٤٤٧ه. غاية النهاية ٢٢٤/١.

(٦) العباس بن الفضل بن عمرو بن عبيد بن الفضل بن حنضلة أبو الفضل الواقفي الأنصاري البصري قاضي الموصل أستاذ حاذق ثقة (١٠٥ \_ ١٨٦هـ). غاية النهاية ٣٥٣/١.

<sup>(</sup>۱) وحكم ابن مجاهد رحمه الله بغلط هذه الرواية في «السبعة» ص ۲۷۸ وكذا في «غيث النفع» ص ۲۲۱ وقال ﴿معايش﴾ هو بالياء من غير همز ولا مد لكل القراء، وشذ خارجة فرواه عن نافع بالهمز وهو ضعيف جداً، بل جعله بعضهم لحناً».

تظاهرا ﴾ [القصص: ٤٨]، بتشديد الظاء(١) والنظر في ذلك لا يخفى اه(٢).

أما القراءة التي لم يصح سندها، سواء وافقت الرسم أم خالفته، وسواء وافقت العربية أم خالفتها؛ فهي قراءة ضعيفة مردودة (٣).

كقراءة ابن السميفع (٤) وأبي السمال (٥) وغيرهما في قوله تعالى: ﴿ فَالْيُومُ نُنَجِيكُ بِبَدَنِكُ لَتَكُونَ لِمَن خَلْفَكُ آية ﴾ [يونس: ٩٢]، فقد خالفت في موضعين "ننحيك" بالحاء المهملة، و "خلفك" بفتح سكون اللام.

وكالقراءة المنسوبة إلى الإمام أبي حنيفة (٢) رحمه الله التي جمعها أبو الفضل محمد بن جعفر الخزاعي (٧) ونقلها عنه أبو القاسم الهذلي (ت ٤٦٥ هـ) وغيره؛ فإنها لا أصل لها ومنها: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء﴾ [فاطر: ٢٨] برفع الهاء من لفظ الجلالة، ونصب الهمزة من «العلماء» على أنها مفعول به (٨).

<sup>(</sup>۱) ولم يختلف القراء في تخفيفها، وخلافهم في السين والحاء والألف، فعاصم وحمزة والكسائي وخلف بكسر السين وسكون الحاء بلا ألف، والباقون بفتح السين وألف بعدها وكسر الحاء. انظر النشر ٢/ ٣٤١ ـ ٣٤٣ الاتحاف ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) النشر ١٦/١

 <sup>(</sup>٣) النشر ١٦/١ وهذا النوع سماه السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ٢١٦/١:
 «موضوع».

<sup>(</sup>٤) محمد بن عبد الرحمن بن السميفع بفتح السين أبو عبد الله اليماني. غاية النهاية \\171.

<sup>(</sup>٥) قعنب بن أبي قعنب أبو السمال بفتح السين وتشديد الميم وباللام العدوي البصري، له اختيار شاذ عن العامة في القراءة. غاية النهاية ٢٧/٢.

<sup>(</sup>٦) النعمان بن ثابت بن زوطا الإمام أبو حنيفة الكوفي فقيه العراق، والمذكور في الآفاق، مولى بني تميم الله بن ثعلبة توفي سنة ١٥٠هـ. غاية النهاية ٢/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٧) الخزاعي إمام جليل من أثمة القراء الموثوق بهم، والعهدة في وضع الكتاب على الحسن بن زياد اللؤلؤي (ت ٢٠٤ه) صاحب أبي حنيفة، وهو ضعيف في الرواية جداً كذبه غير واحد وقد روى هذه القراءة عنه ابنه محمد بن الحسن بن زياد وعنه عمر بن شبه النمري حسبما ذكره الخزاعي.

انظر ميزان الاعتدال ١/ ٤٩١ غاية النهاية ٢١٣/١، ١١٠، ١١١٠،

<sup>(</sup>A) قال ابن الجزري: «وقد راج ذلك على أكثر المفسرين ونسبها إليه، وتكلف توجيهها وإن أبا حنيفة لبريء منها» اه. النشر ١٦٦/١.

ويدخل في هذين النوعين من قسم القراءات المردودة ما يذكره بعض المتأخرين من شراح الشاطبية في وقف حمزة على نحو: «اسمايهم» و «أوليك» فابدل الهمزة بياء خالصة ونحو «شركاوهم» و «أحباوه» فأبدل الهمزة المرفوعة بواو خالصة، ونحو «بداكم» و «أخاه» بألف خالصة، ونحو: «رأى را وترى ترا واشمأزت اشمزت وفادارأتم فادراتم» بالحذف في ذلك كله، مما يسمونه التخفيف الرسمي(۱).

ولا يجوز في وجه من وجوه العربية، فإنّه إما أن يكون منقولاً عن ثقة ولا سبيل إلى ذلك فهو مما لا يقبل إذ لا وجه له، وإما أن يكون منقولاً عن غير ثقة فمنعه أحرى ورده أولى(٢).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ): «تتبعت ذلك فلم أجده منصوصاً لا بطرق صحيحة ولا ضعيفة» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: إذا كان الأمر كما ذكره ابن الجزري رحمه الله فإن هذا المنسوب إلى وقف حمزة يكون من نصيب أمثلة النوع الثالث من القراءات المردودة وهو التالى:

 <sup>(</sup>١) الكلمات السابقة كلها كلمات قرآنية، وردت على الترتيب في الآيات التالية، أو أمثالها:

أسمايهم: ﴿قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِغُهُم بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ [البقرة: ٣٣].

أوليك: ﴿ أُولئك عَلَى هُدَى ﴾ [البقرة: ٥].

شركاوهم: ﴿وَكَذَلِكَ زَيْنَ لِكَثِيرِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أُولَادِهِمْ ﴾ [الأنعام: ١٣٧].

أحباوه: ﴿ وقالت اليَهُودُ والنَّصَارَى نَحْنَ أَبِنَاءُ اللهِ وأَحبَّاؤُه ﴾ [المائدة: ١٨].

بداكم: ﴿وادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُون﴾ [الأعراف: ٢٩].

أخاه: ﴿قالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلُ فِي المَدَائِنِ خَاشِرِينَ﴾ [الأعراف: ١١١].

را: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيلُ رأَى كُوكِّباً قال مَّذَا ربِّي﴾ [الأنعام: ٧٦].

ترا: ﴿ فترى اللَّينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهم ﴾ [المائدة: ٥٦].

اشمزت: ﴿وإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَه اشمأزَّت قلُوبُ الذَّين لا يؤمنون بالآخرة ﴾ [الزمر: 8].

فاداراتم: ﴿وإِذْ قَتَلْتُم نَفْساً مادراتم فِيها﴾ [البقرة: ٧٧].

<sup>(</sup>٢) النشر ١٦/١ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٣) النشر ١٧/١.

أما القراءة التي وافقت الرسم والعربية ولا سند لها؛ فهذه لا تسمى قراءة إلا تجوزاً.

قال ابن الجزري (۸۳۳ ه): «وبقي قسم مردود أيضاً وهو ما وافق العربية والرسم ولم ينقل البتة، فهذا رده أحق ومنعه أشد ومرتكبه مرتكب لعظيم من الكبائر» اه(١).

وقال أيضاً: «وأما ما وافق المعنى والرسم أو أحدهما من غير نقل فلا تسمى شاذة بل مكذوبة يكفر متعمدها» اه<sup>(٢)</sup>.

## ثالثاً: القسم المتوقف فيه من القراءات:

وهو القراءة التي صح سندها ووافقت العربية وخالفت الرسم؛ فهذه القراءة لا يحكم بقبولها ولا بردها، إذ يحتمل أن تكون من الأحرف السبعة، ويحتمل أن تكون من قبيل ما يسمى بالقراءات التفسيرية (٣).

وهذا القول بالتوقف ينبني على أصل وهو أن ما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟ (٤).

الذي عليه جمهور العلماء أنه لا يجب القطع بذلك؛ إذ ليس ذلك مما أوجب علينا أن يكون العلم به في النفي والإثبات قطعياً.

وصوَّب هذا ابن تيمية (٥) (ت ٧٢٨ هـ) وصححه ابن الجزري (٢) (ت ٨٣٣ هـ) رحمهما الله تعالى وذهب فريق من أهل الكلام إلى وجوب القطع بنفيه.

قال ابن تيمية معقباً على ما ذهب إليه هذا الفريق من أهل الكلام: «والصواب القطع بخطأ هؤلاء» اه(٧).

<sup>(</sup>١) النشر ١/١٧.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) النشر ١/ ٣٢ الاتقان (أبو الفضل) ٢١٦/١.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ١٣/ ٣٩٨ ـ ٣٩٩.

<sup>(</sup>٥) ما سبق وقارن بالنشر ١٥/١.

<sup>(</sup>٦) النشر ١٥/١.

<sup>(</sup>۷) مجموع الفتاوى ۱۳۸/۳۳ ـ ۳۹۹.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ) رحمه الله تعالى: «كل ما صح عندنا من القراءات أنه علمه رسول الله ﷺ لأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرؤوا بها القرآن فليس لنا أن نخطىء من قرأ به إذا كان ذلك موافقاً لخط المصحف.

فإن كان مخالفاً لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه وعن الكلام فه» اه<sup>(۱)</sup>.

### وأمثلة هذا النوع:

قراءة ابن عمر: «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقونهن في قبل عدتهم»(٤) [الطلاق: ١](٥).

قراءة ابن عباس: «وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً، وأما الغلام فكان كافراً» [الكهف: ٧٩ ـ ٨٠] (٧٠).

<sup>(</sup>١) انظر الإبانة ص ٦٠، نقلاً عن كتاب «القراءات» للطبري.

 <sup>(</sup>٢) نص الآية كما في رسم المصحف الذي بين أيدينا ﴿واللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى والنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى وَمَا خَلَقَ الذَّكرِ والأَنْثَى﴾.

<sup>(</sup>٣) قراءة صحيحة السند.

أخرجها البخاري في كتاب التفسير باب ﴿ وما خلق الذكر والأنثى ﴾ تحت رقم (٤٩٤٤) ومسلم في كتاب صلاة المسافرين باب ما يتعلق بالقراءات تحت رقم (٨٢٤).

<sup>(</sup>٤) رسم الآية كما في مصحفنا: ﴿ يَا أَيْهَا النَّبِي إِذَا طَلْقَتُم النَّسَاء فَطَلْقُوهُن لِعدَتِهنَ ﴾.

<sup>(</sup>٥) قراءة صحيحة السند.

أخرجها مسلم في كتاب الطلاق باب تحريم طلاق الحائض تحت رقم (١٤٧١) والدوري ومالك في الموطأ في كتاب الطلاق باب جامع الطلاق تحت رقم (٧٩) والدوري في جزء في قراءات النبي على ص ١٦٢ والحاكم في المستدرك ٢٠٠/٠٠.

رسم الآية كما في مصاحفنا: ﴿أَمَّا السّفِينَة فكانْت لِمَسَاكِين يعْمَلُون في البَخر فأردتُ أن أعيبها وكان وراءهم مَلِكُ يأخُذُ كُلَّ سَفِينَة غضباً. وأمّا الغُلام فكان أبُواه مُؤمِنَين﴾.

<sup>(</sup>٧) قراءة صحيحة السند.

أخرجها البخاري في كتاب التفسير باب ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسى لِفَتَاه: لا أَبْرَحُ حتى أَبْلُغ مَجْمَع البَحْرَين﴾ ـ تحت رقم (٤٧٢٥) وفي باب ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَجْمَع بينِهما نَسِيا حُوتَهما﴾ تحت رقم (٤٧٢٦).

ونحو ذلك مما صح سنده ووافق العربية وخالف رسم المصحف. فهذه القراءات نتوقف فيها؛ فلا نحكم بقرآنيتها ولا بعدم قرآنيتها.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ): «فهذه القراءة تسمى اليوم شاذة لكونها شذت عن رسم المصحف المجمع عليه، وإن كان إسنادها صحيحاً، فلا تجوز القراءة بها لا في الصلاة ولا في غيرها» اه(١١).

قلت: وفي حكم القراءة في الصلاة بالقراءة الشاذة مذاهب للعلماء رحمهم الله تعالى (٢).

على أن المهم هنا هو بيان أن هذا النوع من القراءة يستعان به في فهم مراد الله تعالى.

وأخرجها الطبري في تفسيره (دار الفكر ٢/١٦ بإسناد حسن إلى قتادة قال: هي
 في حرف ابن مسعود... وساق القراءة.

وأخرجها الطبري أيضاً بإسناد ضعيف جداً عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس قال: في قراءة أبي. . . وساق القراءة .

وأشار إلَى القراءة القرطبي في تفسيره ٢١/ ٣٤ وكذا أبو حيان في البحر المحيطُ . ٦/ ١٥٤.

<sup>(</sup>١) المنجد ص ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء رحمهم الله في حكم القراءة فى الصلاة بالشاذ فأجازها بعضهم؛ لأن الصحابة والتابعين كانوا يقرؤون بهذه الحروف في الصلاة وهذا أحد القولين لأصحاب الشافعي وأبى حنيفة وإحدى الروايتين عن مالك وأحمد.

وأكثر العلماء على عدم الجواز؛ لأن هذه القراءات لم تثبت متواترة عن النبي على وإن ثبتت بالنقل فإنها منسوخة بالعرضة الأخيرة أو بإجماع الصحابة على المصحف العثماني أو أنها لم تنقل إلينا نقلاً يثبت بمثله القرآن أو أنها لم تكن من الأحرف السبعة.

وتوسط بعضهم فقال: إن قرأ بها في القراءة الواجبة \_ وهي الفاتحة عند القدرة عليها \_ لم تصح صلاته؛ لأنه لم يتيقن أنه أدى الواجب من القراءة لعدم ثبوت القرآن بذلك وإن قرأ بها فيما لا يجب لم تبطل صلاته، لأنه لم يتيقن أنه أتى في الصلاة بمبطل؛ لجواز أن يكون ذلك من الأحرف السبعة التي أنزل عليها القرآن، وهذا اختيار مجد الدين ابن تيمية رحمه الله.

وهذا الخلاف الفقهي مبناه على ما ذكرته في المتن حول ما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟

قال أبو عبيد رحمه الله: «المقصد من القراءة الشاذة تفسير القراءة المشهورة، وتبيين معانيها.

كقراءة عائشة وحفصة: «والوسطى صلاة العصر» [البقرة: ٢٣٨] وقراءة جابر (١٠): «فإنّ الله مِنْ بَعْد إكْرَاهِهن لهن غفور رحيم» [النور: ٣٣].

قال: فهذه الحروف وما شاكلها قد صارت مفسرة للقرآن.

وقد كان يروى مثل هذا عن التابعين في التفسير فيستحسن فكيف إذا روي عن كبار الصحابة ثم صار في نفس القراءة فهو أكثر من التفسير وأقوى فأدنى ما يستنبط من هذه الحروف معرفة صحة التأويل» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: الذي يظهر - والله أعلم - أن قول أبي عبيد هو الحق الذي لا معدل عنه - إن شاء الله - فإن هذه القراءة التي صح سندها إلى الصحابي وخالفت رسم المصحف إمّا أن يصرح الصحابي برفعها إلى رسول الله على فيكون حكمها - على أدنى الأحوال - حكم خبر الآحاد المنقول عنه على في تفسير القرآن، إن لم تعد من الأحرف السبعة فتكون من باب تفسير القرآن.

وإما أن لا يصرح الصحابي برفعها فأدنى الأحوال حينئذ أن تعد هذه القراءة قول صحابي في تفسير القرآن فتكون من باب تفسير القرآن بقول الصحابى.

انظر تفسير القرطبي ١/٧١ مقدمتان في علوم القرآن ص ٢٧٣ «جمال القراء» ١/١٤ ح ٢٤١ «المجموع شرح المهذب» ٣٩٢/٣ «مجموع الفتاوی» ١٩٧ ح ٣٩٠ «البرهان في علوم القرآن» ١/ ٣٣٢ ـ ٣٣٣ النشر ١٤١١ ـ ١٥ الاتقان (أبو الفضل ٢/٧١، ٣٠٥ «اللطائف» ١/ ٧٧ ـ ٧٥ «غيث النفع» ص ١٨ ـ ١٩.

<sup>(</sup>۱) جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام بمهملة وراء الأنصاري ثم السلمي بفتحتين، صحابي ابن صحابي غزا تسع عشرة غزوة ومات بالمدينة بعد السبعين هجرية. «التقريب» ص ١٣٦.

<sup>(</sup>۲) فضائل القرآن لأبي عبيد (دار الكتب العلمية) ص ١٩٥ بتصرف، وانظر «البرهان في علوم القرآن» ٢٢٨/١ ـ ٣٣٨ «الإتقان» (أبو الفضل) ٢٢٨/١.

وهذا خلافاً لمن قال لا يعمل بها في شيء(١١).

تلك هي أقسام القراءات من جهة القبول، وينبغي ملاحظة الأمور التالية:

١ ـ التقسيم السابق على أساس أن القراءة الشاذة هي: ما صح سنده ووافقت العربية ولو بوجه وخالفت رسم المصحف.

وهذا التعريف هو الذي اعتمده ابن تيمية (ت  $^{(7)}$  (ت  $^{(7)}$  وابن الجزري ومن قبلهما مكي بن أبي طالب القيسي وأبو القاسم الهذلي (ت  $^{(7)}$  ه) وأبو شامة المقدسي  $^{(3)}$  (ت  $^{(7)}$  ه) وغيرهم كما سيأتي.

وأنبه هنا إلى أن هناك اصطلاحات أخرى في القراءة الشاذة غير هذا التعريف وهي التالية:

ا ـ اصطلح ابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ) على أن القراءة الشاذة هي كل قراءة خرجت عن القراءات السبع التي جمعها في كتابه الموسوم به «السبعة». قلت: وقد تبعه على هذا الاصطلاح ابن جني (ت ٣٩٢ هـ) في

<sup>(</sup>۱) ومأخذ هؤلاء أن الراوي لم يذكره إلا لكونه قرآناً ولم يروه في معرض الخبر فإذا بطل كونه قرآناً بطل من أصله فلا يحتج به على شيء. انظر تفسير القرطبي ١/ ٧٤٨ أضواء البيان ٥/ ٧٤٨ ـ ٧٤٨.

ويعقب على هذا المأخذ بعدم التسليم ببطلان كونه قرآناً؛ لأن الصواب كما قرر في الصلب هو التوقف في هذا القسم؛ فلا نجزم بقرآنيته ولا بعدم قرآنيته، وليس أقل من الاحتجاج به كخبر الآحاد.

ويمكن أن يجاب ثانياً على سبيل التنزل في الحوار: بأنه لا يلزم من التسليم ببطلان كونه قرآناً التسليم بعدم كونه خبراً.

والعمل بالقراءة الشاذة هو ما ذكره القاضي أبو الطيب والقاضي حسين والروياني والرافعي تنزيلاً لها منزلة خبر الآحاد وصححه ابن السبكي.

انظر بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب ٤٧٣/١ ـ ٤٧٤ جمع الجوامع بشرح المحلي وحاشية العطار ٣٠٠/١ ـ ٣٠١ حاشية التفتازاني على شرح العضد لمختصر ابن الحاجب ٢١/٢ الإتقان (أبو الفضل) ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ۲۹۳/۱۳۳ \_ ۳۹۶.

 <sup>(</sup>٣) المنجد ص ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٤) المرشد الوجيز ص ١٧٢، ١٧٨.

كتابه: «المحتسب» (١) وهذا المصطلح يعد القراءات الثلاثة المتممة للعشر من الشواذ بالرغم من صحة سندها وموافقتها للرسم وللعربية.

ب ـ اصطلح ابن الصلاح (٢) على أن القراءة الشاذة ما نقل قرآناً من غير تواتر واستفاضة، متلقاة بالقبول من الأمة كما اشتمل عليه «المحتسب» لابن جني وغيره.

قلت: فهو رحمه الله يشترط في القراءة الشاذة ثلاثة شروط سلبية وهي عدم نقلها بالتواتر، عدم استفاضتها، عدم تلقيها بالقبول من الأمة.

ج - اصطلح السيوطي (ت ٩١١ هـ) على أن القراءة الشاذة هي القراءة التي لم يصح سندها وخالفت رسم المصحف أو العربية أو لم تشتهر الاشتهار المذكور تسمى آحادية، ولا يقرأ بها<sup>(٣)</sup>.

٢ ـ ضابط القراءة الصحيحة صحة السند مع موافقة رسم المصحف وموافقة العربية واشتهارها بالقبول عند علماء القراءات.

مِنْ أوَّل مَنْ أشار إلى هذا الضابط الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (٤) (ت ٣١٠هـ) ثم الحسين بن أحمد بن خالويه (٥) ثم مكي بن

<sup>.47 /1 (1)</sup> 

۲) المرشد الوجيز ص ١٨٤ البرهان في علوم القرآن ١/ ٣٣٢. وابن الصلاح هو عثمان بن عبد الرحمن بن عثمان بن موسى بن أبي النصر النصري الشهرزوري الكردي الشرخاني أبو عمرو تقي الدين، أحد الفضلاء المقدمين في الحديث وأسماء الرجال والفقه والتفسير ( ٧٧٥ – ٣٤٣هـ). الأعلام ٤/ ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٣) الإتقان (أبو الفضل) ١/ ٢١٥، ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر الإبانة ص ٦٠ حيث نقل نصاً من كتاب «القراءات» للطبري صرح فيه بشرط صحة السند وموافقة الرسم ويؤخذ موافقة اللغة منهما.

<sup>(</sup>٥) القراءات لابن خالویه ورقة ١٨ مخطوط مصور عن معهد المخطوطات العربیة بالقاهرة. انظر القراءات القرآنیة تاریخ و تعریف ص ٤٣.

وابن خالويه هو الحسين بن أحمد بن خالويه بن حمدون أبو عبد الله النحوي اللغوي، نزيل حلب، إمام مشهور (ت ٧٣٠هـ). غاية النهاية ١٧٣٧/١.

أبي طالب القيسي<sup>(1)</sup> (ت ٤٣٧ هـ) وأبو العباس أحمد بن عمار المهدوي<sup>(۲)</sup> (ت بعد ٤٤٠ هـ) ثم أبو عمرو الداني<sup>(۳)</sup> (ت ٤٤٤ هـ) ثم أبو القاسم عبد الرحمن بن إسماعيل المعروف بأبي شامة<sup>(٤)</sup> (ت ٦٦٠ هـ) ثم الكواشي الموصلي<sup>(٥)</sup> (ت ٦٨٠هـ) ثم أبو الخير محمد بن محمد المعروف بابن الجزري<sup>(١)</sup> (ت ٨٣٣ هـ) وغيرهم.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) بعد ذكره لضابط القراءة الصحيحة: «هذا هو الصحيح عند أئمة التحقيق من السلف والخلف. . . وهو مذهب السلف الذي لا يعرف عن أحد منهم خلافه» اه (٧٠) .

٣ ـ شكك بعضهم (٨) في كون مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ)
 ممن يقول بهذا الضابط.

والواقع أن مكي بن أبي طالب أورد هذا الضابط في أكثر من موضع في كتابه «الإبانة» بألفاظ مختلفة وصرح رحمه الله في مواضع بعبارات قد توهم خلاف ما عزي إليه من قوله بهذا الضابط.

وليزول هذا الإيهام، أنقل كلامه في هذا الضابط ليسهل - إن شاء الله \_ فهمه.

قال مكي بن أبي طالب: «إن جميع ما روي من القراءات على ثلاثة أقسام: قسم يقرأ به اليوم؛ وذلك ما اجتمع فيه ثلاث خلال وهي:

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ١٠، ١٠٣، ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) النشر ۱/۹.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) المرشد الوجيز ص ١٤٥، ١٧١، ١٧٢، ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) النشر ٩/١.

والكواشي هو أحمد بن يوسف بن حسن بن رافع، الإمام أبو العباس الكواشي الموصلي المفسر، عالم زاهد كبير القدر (٥٩٠ ـ ١٨٠هـ). غاية النهاية ١/ ١٥١.

<sup>(</sup>٦) النشر ١/٤٤ اللطائف ١/٧٦.

<sup>(</sup>٧) المنجد ص ١٦ النشر ٩/١.

<sup>(</sup>٨) صاحب كتاب: «في علوم القراءات مدخل ودراسة وتحقيق» ص ٤٩ ــ ٥١.

أن ينقل عن الثقات إلى النبي عَلَيْق.

ويكون وجهه في العربية التي نزل بها القرآن شائعاً.

ويكون موافقاً لخط المصحف.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخلال الثلاث قرىء به، وقطع على مغيبه وصحته وصدقه؛ لأنه أخذ عن إجماع من جهة موافقته لخط المصحف، وكفر من جحده.

والقسم الثاني: ما صح نقله عن الآحاد، وصح وجهه في العربية وخالف لفظه خط المصحف.

فهذا يقبل ولا يقرأ به لعلتين:

إحداهما: أنه لم يؤخذ بإجماع إنما أخذ بأخبار الآحاد ولا يثبت قرآن يقرأ به بخبر الواحد.

والعلة الثانية: أنه مخالف لما قد أجمع عليه، فلا يقطع على مغيبه وصحته وما لم يقطع على صحته لا تجوز القراءة به ولا يكفر من جحده، وبئس ما صنع إذ جحده.

والقسم الثالث: هو ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة ولا وجه له في العربية.

فهذا لا يقبل وإن وافق خط المصحف» اه<sup>(۱)</sup>.

وقال مكي رحمه الله: «وهؤلاء الذين اختاروا إنما قرؤوا بقراءة الجماعة وبروايات، فاختار كل واحد منهم مما قرأ وروى قراءة تنسب إليه بلفظ الاختيار، وقد اختار الطبرى وغيره.

وأكثر إختياراتهم إنها هو في الحرف إذا اجتمع فيه ثلاثة أشياء:

قوة وجهه في العربية.

وموافقته للمصحف.

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ٥٧ ـ ٥٩.

واجتماع العامة عليه» اه<sup>(١)</sup>.

وقال رحمه الله: «وإنما الأصل الذي يعتمد عليه في هذا أن ما صح سنده واستقام وجهه في العربية ووافق لفظه خط المصحف فهو من السبعة المنصوص عليها، ولو رواه سبعون ألفاً متفرقين أو مجتمعين.

فهذا هو الأصل الذي بني عليه من قبول القراءات عن سبعة أو سبعة آلف؛ فاعرفه وابن عليه» اه(٢).

وقال رحمه الله بعد أن أورد بعض القراءات: «فهذا كله موافق لخط المصحف، والقراءة به لمن رواه عن الثقات جائزة لصحة وجهه في العربية وموافقته الخط إذا صح نقله» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: والناظر في هذا الكلام إذا تأمله يرى أن محور الخلاف فيه إنما هو في شرط صحة السند، فمرة يقول عنه: «أن ينقل الثقات عن رسول الله عليه» ومرة يقول: «ما صح سنده».

وبتأمل هذه العبارات يظهر - والله أعلم - أن مراد مكي من شرط صحة السند ليس بمجرده ولكن مع تلقيه بالقبول عند علماء القراءات، وهو ما عبر عنه في قوله آخر القسم الأول من أقسام القراءات عنده: «... لأنه أخذ عن إجماع من جهة موافقته لرسم المصحف» ويؤكد أن هذا مراده عده في القسم الثالث «ما نقله غير ثقة أو نقله ثقة لكن لا وجه له في العربية؛ فهذا لا يقبل وإن وافق خط المصحف»(3).

ولذلك تراه يقول: "إن مخالف خط المصحف من القراءات فإنما يؤخذ بأخبار الآحاد، وما وافق خط المصحف منها فهو يقين بالإجماع على المصحف» اه.

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإبانة ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) الإبانة ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) الإبانة ص ٦٢.

ويقول أيضاً عليه الرحمة والرضوان: "إنَّ القراءات التي وافقت خط المصحف هي من السبعة الأحرف، وما خالف خط المصحف أيضاً هو من السبعة إذا صحت روايته ووجهه في العربية، ولم يضاد معنى المصحف لكن لا يقرأ به؛ إذ لا يتأتى إلا بخبر الآحاد ولا يثبت قرآن بخبر الآحاد، وإذ هو مخالف للمصحف المجمع عليه» اه(١).

قلت: ومما تقدم يعلم أن مراد الإمام مكي بن أبي طالب بقوله: «لا يثبت قرآن بخبر الآحاد». أي خبر الآحاد المجرد عن موافقته للمصحف، أو المخالف للعربية، أو الذي لم يتلق بالقبول من علماء القراءات والله أعلم.

٤ - جمهور العلماء على أن التواتر شرط في ثبوت القرآن ولا يثبت بالسند الصحيح غير المتواتر ولو وافقت القراءة رسم المصحف والعربية.

وممن اشترط ذلك الغزالي  $(^{(1)})$  وابن قدامة  $(^{(1)})$  وابن الحاجب  $(^{(1)})$  وصدر الشريعة  $(^{(0)})$  رحم الله الجميع وأسكنهم فسيح جناته.

<sup>(</sup>١) الإبانة ص ٦٣.

 <sup>(</sup>۲) المستصفى في علم الأصول ١٠١/١.
 والغزالي هو محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي، أبو حامد فقيه متصوف متفلسف (٤٥٠ ـ ٥٠٥ه). الأعلام ٢٢/٧.

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر وجنة المناظر ص ٦١. وابن قدامة هو عبد الله بن محمد بن قدامة الجماعيلي المقدسي ثم الدمشقي الحنبلي أبو محمد موفق الدين فقيه من أكابر الحنابلة (٥٤١ ـ ٢٢٠هـ). الأعلام ٢٧/٤.

<sup>(</sup>٤) منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل ص ٤٦. وابن الحاجب هو عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس أبو عمرو جمال الدين ابن الحاجب فقيه مالكي من كبار علماء العربية والأصول (٥٧٠ ـ ١٤٦هـ). الأعلام ٢١١/٤.

<sup>(</sup>٥) التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه ١/ ٢٦. وصدر الشريعة هو عبيد الله بن مسعود بن محمود بن أحمد المحبوبي البخاري الحنفي صدر الشريعة الأصغر ابن صدر الشريعة الأكبر توفي سنة ٧٤٨هـ. الأعلام ١٩٨/٤.

ودليلهم في هذه الدعوة (أعني: قولهم ما نقل آحاداً فليس بقرآن) هو أن العادة تقضي بأن مثل هذا الكتاب الذي يكون هادياً للخلق معجزاً على وجه لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بسورة من مثله لم يقدروا عليه، فما كان حاله كذلك يمتنع أن لا يتواتر ؛ إذ الدواعي تتوافر على نقله إلى أن يصير شائعاً مستفيضاً متواتراً فما لم يبلغ حد التواتر يقطع بأنه ليس من القرآن(١).

وقالوا: عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن الكريم قول حادث مخالف لاجماع الفقهاء والمحدثين وغيرهم، ولم يخالف من المتأخرين إلا مكى وتبعه بعض المتأخرين (٢).

وقالوا: لا يقدح في ثبوت التواتر اختلاف القراءة فقد تتواتر القراءة عند قوم دون قوم؛ فكل من القراء إنما لم يقرأ بقراءة غيره لأنها لم تبلغه على وجه التواتر ولذا لم يعب أحد منهم على غيره قراءته لثبوت شرط صحتها عنده وإن كان هو لم يقرأ بها لفقد الشرط عنده فالشاذ ما ليس بمتواتر (٣).

قلت: ولا شك في أن هذا القول يخالف ما تقدم من أن القراءة المقبولة هي المتواترة، وكل قراءة صح سندها ووافقت رسم المصحف ولو احتمالاً والعربية ولو بوجه وتلقيت بالقبول عند علماء القراءات.

لكن يمكن أن يقال إن ما اشتهر من القراءات واستفاض موافقاً لرسم المصحف والعربية في قوة المتواتر في القطع بقرآنيته وإن كان غير متواتر من جهة السند لأن هذه الأركان الثلاثة (أعني: صحة السند وموافقة الرسم وموافقة اللغة ولو احتمالاً) تكاد تكون مساوية للتواتر في إفادة العلم القاطع بالقراءات المقبولة؛ وبيان هذه المساواة أن ما بين دفتي المصحف متواتر ومجمع عليه من الأمة في أفضل عهودها وهو عهد

<sup>(</sup>۱) المستصفى ۱۰۱/۱ بيان المختصر ٤١٦/١ البرهان في علوم القرآن ٢/١٢٥ الإتقان (أبو الفضل) ٢١٧/١.

<sup>(</sup>٢) قال ذلك النويري ونقله عنه في اللطائف ١/ ٦٩\_٠٠.

<sup>(</sup>٣) قال ذلك النوري الصفاقسي في غيث النفع ص ١٨\_ ١٩.

الصحابة، فإذا صَعِ سند القراءة ووافقت العربية ثم جاءت موافقة لخط هذا المصحف المتواتر، ثم تلقاها العلماء المتخصصون في القراءات بالقبول، كان ذلك قرينة على إفادة هذه الرواية للعلم القاطع وإن كانت منقولة بسند الآحاد<sup>(۱)</sup>.

ويترشح هذا إذا تذكرنا أن الخبر الذي تلقته الأمة بالقبول تصديقاً له أو عملاً بموجبه يفيد العلم عند جماهير الخلف والسلف، وهذا في معنى المتواتر عندهم، وأيضاً يحصل العلم بخبر الآحاد إذا حفت به القرائن ويكون في معنى المتواتر (٢).

قال أبو القاسم محمد بن أحمد الكلبي: «يحصل العلم بالخبر بطرق غير التواتر، وهي:

كون المخبر عنه معلوماً بالضرورة.

أو بالاستدلال.

أو خبر رسوله ﷺ.

أو خبر مجموع الأمة.

أو القرائن عند أبي المعالي وأبي حامد» اه $^{(7)}$ .

وقد قرر ابن العربي (ت ٥٤٣ هـ) رحمه الله تعالى قيام هذه الشروط مقام التواتر بقوله لما ذكرها: «ومعنى ذلك ـ عندي ـ أن تواترها تبع لتواتر المصحف الذي وافقته، وما دون ذلك فهو شاذ، يعني وأن تواتر المصحف ناشىء عن تواتر الألفاظ التي كتبت فيه» اه<sup>(٤)</sup>.

مناهل العرفان ١/ ٤١٥ ـ ٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۱۸/۱۸، ۲۸.

<sup>(</sup>٣) تقريب الوصول إلى علم الأصول ص ١٢٠.

وابن الكلبي هو محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن جزي الكلبي أبو القاسم، فقيه مالكي أصولي لغوي (٦٩٣ ـ ٧٤١م). الأعلام ٥/٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) بواسطة التحرير والتنوير ١/٥٣.

ويعلق على ذلك الشيخ الطاهر بن عاشور بقوله: "وهذه الشروط الثلاثة هي شروط قبول القراءة إذا كانت غير متواترة عن النبي ﷺ بأن كانت صحيحة السند إلى النبي ﷺ ولكنها لم تبلغ حد التواتر فهي بمنزلة الحديث الصحيح وأما القراءة المتواترة فهي غنية عن هذه الشروط؛ لأن تواترها يجعلها حجة في العربية ويغنيها عن الاعتضاد بموافقة المصحف المجمع عليه» اه (١).

قلت: هذا الذي ذكره الطاهر بن عاشور رحمه الله قرره ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) رحمه الله تعالى حيث قال: «إن التواتر إذا ثبت لا يحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره.

إذ ما ثبت من أحرف الخلاف متواتراً عن النبي على وجب قبوله وقطع بكونه قرآناً سواء وافق الرسم أم خالفه.

وإذا اشترطنا التواتر في كل حرف من حروف الخلاف انتفى كثير من أحرف الخلاف الثابت عن هؤلاء السبعة وغيرهم» اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: وإذا تقرر هذا لم يعد هناك خلاف بين من قال: يشترط التواتر في ثبوت القرآن، وبين من قال بالشروط الثلاثة إذ لا فرق حينئذ بينهما في إفادة القراءة للعلم.

على أنه يمكن مع هذا أن يعقب على القول باشتراط التواتر في ثبوت القرآن بما يأتى:

أولاً: اشتراط التواتر في ثبوت القرآن إنما هو بالنظر لمجموع القرآن الكريم، وإلا فلو اشترطنا التواتر في كل فرد من أحرف الخلاف انتفى كثير من القراءات الثابتة عن هؤلاء الأثمة السبعة وغيرهم.

وبهذا أجاب ابن الجزري<sup>(۱)</sup> (ت ۸۳۳ هـ) والقسطلاني<sup>(3)</sup> (ت ۹۲۰هـ).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) النشر ١٣/١.

<sup>(</sup>٣) النشر ١٣/١.

<sup>(</sup>٤) اللطائف ١/٧٠.

ثانياً: قولهم: "إنّ العادة تقضي توافر الهمم على نقله" يعقب عليه بأن ذلك مقيد بعدم المانع من نقله، وهنا قام المانع من توافر الهمم على نقله متواتراً في كل حروفه(١).

فإن قيل: ما المانع من توفر الهمم على نقله بجميع حروفه متواتراً؟.

قلت: المانع هو إمتثال الأمة عامة، ومن تصدى للإقراء خاصة من الصحابة عن مخالفة الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وأمرهم أن يقرئوا به الناس؛ فهذا اقتضى أن يحظى الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه بالتواتر، حيث حظي بنقل الكافة عن الكافة، وبقيت سائر الحروف السبعة لم تحظ بمثل ذلك النقل، إنما نقلت نقل آحاد وهي على نوعين:

- نوع صح سنده.
- ـ نوع لم يصح سنده.

والذي لم يصح سنده ضعيف لا ينظر إليه، وبقي ما صح سنده منها وكان على نوعين أيضاً:

<sup>(</sup>۱) وهناك تعقيب آخر على قولهم: "إن العادة تقتضي توافر الهمم على نقله" غير ما ذكرته خلاصته أن هذه العادة التي ذكرت هنا المسلم منها لزوم تواتر في الجملة وجمهور التفاصيل، وقد وقع بفضل الله تواتر أكثر مما تقضي به العادة من ذلك. وأما ما ادعوه هنا من أن العادة تقتضي توافر الهمم على نقله متواتراً جملة وتفصيلاً في كل فرد من أفراده؛ فهذا لاقضى به عقل ولا ساعده الواقع، وكثير من الناس العقلاء العلماء لاسيما المختصون بعلم القرآن على خلاف هذه الدعوة وتهجينها \_ وقد أوردت أسماءهم في الصلب \_ وقد ذكروا وقوع التواتر في نقل الجملة والجمهور من التفاصيل دون الأفراد وأقرب شيء من الكتب المحيطة المتداولة "النشر" لابن الجزري، وقد صرح فيه بهذا.

قال بعض المحققين: «ومن ادعى على الناس أنهم منكرون للتواتر الضروري الذي يراجع كل منصف نفسه بعد مبالغته في البحث فيحكم على دعواهم بالبطلان؛ فمنزلة هذا المدعي الإهمال» اه. بتصرف من إجابة السائل شرح بلغة الآمل ص 79.

- ـ نوع صح سنده ووافق رسم المصحف.
- ـ نوع صح سنده وخالف رسم المصحف.

أما النوع الذي صح سنده ووافق رسم المصحف؛ فنظر فيه من جهة تلقي علماء الشأن له فإن قبلوه واشتهر عندهم قبلناه وحكمنا بقرآنيته، وأنه من الأحرف السبعة، وإن لم يتلقوه بالقبول وحكموا بخطئه ووهمه، حكمنا بعدم قرآنيته، وأنه وهم من ناقله.

أما النوع الذي صح سنده وخالف رسم المصحف؛ فإننا نتوقف عن الحكم بقرآنيته وأنه من الأحرف السبعة، ونتوقف عن نفي ذلك إذ الأمر فيه محتمل لأن ذلك مما لا يجب علينا القطع بعلمه إثباتاً ونفياً.

وهذا التقرير ينبني على مسائل:

الأولى: هل اشتمل مصحف عثمان رضي الله عنه على الأحرف السبعة؟.

الثانية: ما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة فهل يجب القطع بكونه ليس منها؟.

وقد تقدم بيان أن مصحف عثمان رضي الله عنه بما تواتر من القراءات إنما اشتمل على حرف واحد فقط، وهو الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وأنه بما صح سنده من القراءات ووافق الرسم اشتمل على ما يحتمله الرسم من الأحرف السبعة.

وتقدم أنه لا يجب القطع نفياً ولا إثباتاً بما لم يثبت كونه من الأحرف السبعة.

ثالثاً: قولهم: «عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن قول حادث» يعقب عليه بما يلي:

أ ـ أن الحادث هو اشتراط التواتر في ثبوت القرآن الكريم، لا العكس؛ فإنه لم ينقل عن أحد من الصحابة ولا من التابعين ولا

تابعيهم - وهم أصحاب القرون الفاضلة - أنهم فرقوا بين المتواتر والآحاد (۱) بل كان الرسول على يرسل الصحابي الفرد والاثنين مما لم يبلغ التواتر إلى القبائل وإلى الحبشة وفارس والروم ليبلغوا الدين، ومعلوم أن من أول ما يبلغ القرآن، وكذا قبل هجرته على إلى المدينة أرسل مصعب بن عمير رضي الله عنه ليعلمهم القرآن الكريم (۲) وهو فرد واحد، فمن أين جاء أنهم كانوا لا يثبتون القرآن إلا بالتواتر، حتى يكون إثبات القرآن بما صح سنده من خبر الآحاد الموافق لرسم المصحف قول حادث؟.

قلت: وقد جزم ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) فيما نقلته عنه سابقاً بأن عدم اشتراط التواتر في ثبوت القرآن هو قول سلف الأمة وخلفها؛ فيكون . على هذا . مخالفه هو الحادث، وهذا ما قررته هنا والله أعلم.

رابعاً: قولهم: "ولا يقدح في ثبوت التواتر اختلاف القراءة فقد تتواتر عند قوم دون قوم . . . الخ» يعقب عليه بأن هذا مصادرة على المطلوب وتحكم، فنحن نبحث في اشتراط تواتر هذه الأحرف التي فيها الاختلاف، فكيف يقال: إنها متواترة عند قوم دون قوم؟ بل الظاهر أن هذه الأحرف التي جاءت في رواية من روايات قراءة من القراءات السبع أو العشر ولا توجد إلا في كتاب أو اثنين الظاهر أن هذه الأحرف لم تتواتر.

فيكون وجود مثل هذه الروايات التي انفرد بنقلها كتاب أو اثنان قادحاً في دعوى تواتر جميع أفراد القراءات (٣) والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أصل الاعتقاد ص ١٢.

<sup>(</sup>۲) أخرج البخاري في كتاب مناقب الصحابة باب مقدم النبي على وأصحابه المدينة حديث رقم (٣٩٢٥) بإسناده عن البراء بن عازب قال: «أول من قدم علينا مصعب بن عمير وابن أم مكتوم، وكانوا يقرثون الناس، فتقدم بلال وسعد وعمار بن ياسر، ثم قدم عمر بن الخطاب في عشرين من أصحاب النبي على ثم قدم النبي على فما رأيت أهل المدينة فرحوا بشيء فرحهم برسول الله على حتى جعل الإماء يقلن قدم رسول الله على فما قدم حتى قرأت: ﴿سَبِّع اسمَ رَبُك الأَعْلَى﴾ في سور من المفصل».

<sup>(</sup>٣) المنجد ص ١٩.

#### فائدة(١):

مما تقدم يعلم أن القرآن والقراءات حقيقتان متداخلتان متوافقتان بالنظر إلى القسم الأول من أقسام القراءات وهو قسم المقبول منها.

وحقيقتان متغايرتان بالنظر إلى القسم الثاني من أقسام القراءات وهو قسم المردود منها.

ويتوقف في نوع العلاقة بين القرآن والقراءات في القسم الثالث من أقسام القراءات وهو قسم القراءات المتوقف فيه منها والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كنت أجلت البت في مسألة هل القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان؟. إلى هذا المبحث، وهذا وفاء ما وعدت به ولله الحمد والمنة.

#### المبحث الثالث

### اختلاف القراءات وفوائده

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: بيان نوع الاختلاف الواقع بين القراءات.

المطلب الثاني: فوائد تعدد القراءات.

المطلب الأول: بيان نوع الاختلاف الواقع بين القراءات.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ عَنْدِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ الْحَبْلافاً كَثِيراً﴾ [النساء: ٨٢].

في هذه الآية استفهام معناه الإنكار على المعرضين عن القرآن العظيم وما فيه، وحث على التدبر في آيات الله الحكيم العليم.

والمعنى: أفلا يتأملون ما نزل عليك من القرآن ولا يعرضون عنه فإنَّ تدبره يظهر برهانه ويسطع نوره، ولا يظهر ذلك لمن أعرض عنه ولم يتأمله، ثم نبه سبحانه وتعالى إلى وجه الاحتجاج، وهو سلامة القرآن من الاختلاف والتناقض (١).

فإن قيل: كيف يتفق هذا مع الاختلاف الواقع في القرآن العظيم من

<sup>(</sup>١) قال أبو حيان في البحر المحيط ٣٠٥/٣ عند هذا الموضع: "ووجه هذا الدليل أنه ليس مِنْ مُتَكلِّم كَلاماً طويلاً إلا وُجِدَ فِي كَلامه إختلاف كثير"، إمّا في الوصف واللفظ، وإما في المعنى، بتناقض أخبار أو الوقوع على خلاف المخبر به، أو اشتماله على ما لا يلتئم، أو كونه يمكن معارضته.

والقرآن العظيم ليس فيه شيء من ذلك؛ لأنه كلام المحيط بكل، فناسب بلاغة معجزة فائتة لقوى البلغاء وتظافر صدق أخبار وصحة معان فلا يقدر عليه إلا العالم بما لا يعلمه سواه.

جهة قراءاته وتفسيره ومحكمه ومتشابهه . . ؟ .

فالجواب: الاختلاف قسمان:

- ـ اختلاف تنوع.
- ـ اختلاف تضاد.

والاختلاف المنفي في الآية هو اختلاف التضاد والمناقضة، فلا يوجد \_ ولله الحمد والمنة \_ في القرآن العظيم قولان متنافيان بل يشبه أوله آخره في الفصاحة، ويصدق بعضه بعضاً في الأخبار والأحكام قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَة رَبِّك صِدْقاً وعَدْلاً ﴾ [الأنعام: ١١٥]، أي: صدقاً في الأخبار، وعدلاً في الأحكام، اللهم إلا ما كان فيه من قبيل الناسخ والمنسوخ، وهو وإن كان رفع حكم بحكم آخر، إلا أنه مقصود لحكمة ما، ولو لم تكن الحكمة إلا الابتلاء من الله عز وجل لخلقه بذلك لكفي، وعلى كل حال فهو بعد بيان أمره لم يقع على سبيل التعارض و التناقض.

أما اختلاف التنوع؛ فهو الواقع في القرآن العظيم، من جهة القراءات والتفسير . . . الخ<sup>(١)</sup>.

البخوف، وتكبيرات العيد والجنازة، إلى غير ذلك مما شرع جميعه وإن كان قد

يقال: إن بعض أنواعه أفضل.

قال ابن عطية: فإن عَرَضَت لأحد شبهة وظن اختلافاً؛ فالواجب أن يتهم نظره، ويسأل من هو أعلم منه.

وما ذهب إليه بعض الزنادقة المعاندين من أن فيه أحكاماً مختلفة وألفاظاً غير مؤتلفة؛ فقد أبطل مقالتهم علماء الإسلام.

وما جاء في القرآن من اختلاف في تفسير وتأويل وقراءة وناسخ ومنسوخ ومحكم ومتشابه وعام وخاص ومطلق ومقيد؛ فليس هو المقصود في الآية، بل هذه من علوم القرآن الدالة على اتساع معانيه وأحكام مبانيه» اهـ.

واختلاف التنوع له أوجه:

فمنه ما يكون كل واحد من القولين أو الفعلين حقاً مشروعاً كما في القراءات التي اختلف فيها الصحابة، حتى زجرهم رسول الله ﷺ عن الاختلاف. ومثله: اختلاف الأنواع في صفة الأذان والإقامة والاستفتاح والتشهدات، وصلاة

فاختلاف القراءات من نوع اختلاف التنوع لا التضاد.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) رحمه الله تعالى: «حقيقة اختلاف هذه السبعة المنصوص عليها من النبي ﷺ اختلاف تنوع وتغاير لا اختلاف تضاد وتناقض، فإن هذا محال أن يكون في كلام الله تعالى، قال الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُون القُرآنَ، وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ الْحَتِلافاً كَثِيراً﴾ [النساء: ٨٦]» . اه(١٠).

واختلاف القراءات لا يخلو من ثلاث أحوال(٢):

أحدها: إختلاف اللفظ والمعنى واحد.

والثاني: إختلاف اللفظ والمعنى جميعاً، مع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه.

والثالث: إختلاف اللفظ والمعنى، مع إمتناع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لاستحالة إجتماعهما فيه، بل يتفقان من وجه آخر لا يقتضى التضاد.

أما اختلاف اللفظ والمعنى واحد، فنحو: ﴿السَّراطِ﴾ الفاتحة: بالسين و ﴿الصِّرَاطِ﴾ بالصاد و ﴿الزِّراطِ﴾ بإشمام الصاد صوت الزاي (٣).

ومنه ما يكون كل من القولين هو في الواقع في معنى القول الآخر لكن العبارتان مختلفتان كما قد يختلف كثير من الناس في ألفاظ الحدود والتعريفات وصيغ الأدلة والتعبير عن المسميات، وتقسيم الأحكام، وغير ذلك.

ومنه ما يكون المعنيان غيرين، لكن لا يتنافيان، فهذا قول صحيح وذلك قول صحيح، وإن لم يكن معنى أحدهما هو معنى الآخر، وهذا كثير في المنازعات جداً. ومنه ما يكون طريقتين مشروعتين ولكن قد سلك رجل أو قوم هذه الطريقة وآخرون قد سلكوا الأخرى وكلاهما حسن في الدين.

انظر اقتضاء الصراط المستقيم ص ٣٧ـ ٣٩ وتأويل مشكل القرآن ص ٤٠.

<sup>(</sup>١) النشر ١/٤٩.

 <sup>(</sup>۲) الأحرف السبعة للداني ص ٤٧ مجموع الفتاوى ١٣/ ٣٩١ - ٣٩٣ النشر ٢٠/١
 ٣٠، ٥٠ ع.

<sup>(</sup>٣) قرأ ابن كثير: ﴿السراط﴾ بالسين في كل القرآن الكريم وفي رواية عنه بالصاد في كل القرآن.

ونحو: ﴿عليهم﴾ و ﴿إليهم﴾ و ﴿لديهم﴾ بضم الهاء مع إسكان الميم وبكسر الهاء مع ضم الميم وإسكانها(١).

ونحو: ﴿فِيهِ هُدَى﴾ [البقرة: ٢]، و ﴿عَلَيْهِ كَنْزٌ﴾ [هود: ١٦]، و ﴿مِنْه آيَاتٌ﴾ [آل عمران: ٧]، و ﴿عَنْهُ مَالُهُ﴾ [الليل: ١١]، بصلة الهاء وبغير صلتها(٢).

ونحو: ﴿يؤدُه إليك﴾ [آل عمران: ٥٧]، و ﴿نُؤتِهِ مِنْها﴾ [آل عمران: ١٤٥]، و ﴿نُؤتِهِ مِنْها﴾ [آل عمران: ١٤٥]، بإسكان الهاء وبكسرها مع صلتها واختلاسها (٣).

ونحو ذلك مما يطلق عليه أنه لغات فقط(٤).

وقر أبو عمرو ﴿السُّرَاط﴾ بالسين، وفي رواية أنه قرأ بالصاد، وفي رواية أنه قرأ
 ﴿الرُّرَاط﴾ بالإشمام، وكذا عن حمزة بالصاد مشمة صوت الزاي.

انظر السبعة ص ١٠٥ ـ ١٠٨ النشر ٢٧١/١ ـ ٢٧٢.

وكيفية الإشمام هنا أن تخلط لفظ الصاد بالزاي، وتمزج أحد الحرفين بالآخر بحيث يتولد منهما حرف ليس بصاد ولا بزاي، ولكن يكون صوت الصاد متغلباً على صوت الزاي، كما يستفاد ذلك من معنى الإشمام، وقصارى القول أن تنطق بالصاد كما ينطق العوام بالظاء. البدور الزاهرة ص ١٥.

<sup>(</sup>۱) تفصيل خلاف القراء في ضم الهاء وكسرها من ضمير التثنية والجمع إذا وقعت بعد ياء ساكنة، وفي صلة ميم الجمع بواو وإسكانها إذا وقعت قبل محرك، تجد تفصيل الخلاف في ذلك في «السبعة» لابن مجاهد ص ۱۰۸ ـ ۱۱۱ والنشر ۱/ ۲۷۲ ـ ۲۷۲.

 <sup>(</sup>۲) تفصیل خلاف القراء في صلة هاء الکنایة وعدم صلتها في کتاب السبعة ص ۱۳۰ والنشر ۲۰۱۱ ـ ۳۰۱۳.

<sup>(</sup>٣) السبعة ص ١٣٠ والنشر ٢/٤٠١ ـ ٣١٣.

والاختلاس: تضعيف الصوت بحركة الحرف حتى يذهب ثلثها، فهو الاتيان بثلثي حركة الحرف، ويكون في الوقف والوصل، ويكون في الحركات الثلاث، بناء كانت أو إعراباً.

أما الروم فهو الاتيان بثلث حركة الحرف، ولا يكون إلا في الوقف فقط، ولا يكون إلا في المرفوع والمضموم، والمجرور والمكسور. انظر هداية القاري إلى تجويد كلام الباري ص ٥١٨ ـ ٥١٩ (هامش).

<sup>(</sup>٤) الأحرف السبعة للداني ص ٤٧ ـ ٤٨ النشر ١/٥٠.

وأما اختلاف اللفظ والمعنى جميعاً، مع جواز إجتماع القراءتين في شيء واحد من أجل عدم تضاد اجتماعهما فيه فمن الأمثلة عليه:

قوله تعالى: ﴿مَالِكِ يوم الدين﴾ [الفاتحة: ٤]، بألف و ﴿ملك﴾ بغير ألف<sup>(١)</sup> لأن المراد بهاتين القراءتين جميعاً هو الله سبحانه وتعالى، وذلك أنه تعالى مالك يوم الدين وملكه، فقد اجتمع له الوصفان جميعاً، فأخبر تعالى بذلك في القراءتين (٢).

وكذا قوله تعالى: ﴿ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠]، بتخفيف الذال وبتشديدها (٣) لأن المراد بهاتين القراءتين جميعاً هم المنافقون، وذلك لأنهم كانوا يكذّبون في أخبارهم، ويكذّبون النبي على فيما جاء به من عند الله تعالى، فالأمران جميعاً، مجتمعان لهم، فأخبر تعالى بذلك عنهم وأعلمنا أنه معذبهم بهما في آية واحدة بقراءتين (٤).

وقوله تعالى: ﴿كَيْفُ نُنْشِرُها﴾ [البقرة: ٢٥٩]، بالزاي والراء (٥) لأن المراد بهاتين القراءتين جميعاً هي العظام، وذلك أن الله تعالى أنشزها أي: رفع بعضها إلى بعض حتى التأمت، وأنشرها أي: أحياها، فأخبر سبحانه وتعالى أنه جمع لها هذين الأمرين من رفع بعضها إلى بعض لتلتئم وإحيائها بعد الممات، فذكر تعالى المعنيين في آية واحدة بالقراءتين، تنبيها على عظيم قدرته (٢).

وأما اختلاف اللفظ والمعنى جميعاً، مع امتناع جواز إجتماعهما في

<sup>(</sup>۱) قرأ عاصم: ﴿مَالِك﴾ بألف والباقون بغير ألف، واختلف عن الكسائي. «السبعة» ص ١٠٤ التبصرة ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٧٧ الكشف ١/ ٢٥\_ ٢٦.

<sup>(</sup>٣) قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر قوله تعالى: ﴿يُكَذِّبُونَ ﴾ بتشديد الذال وضم الياء وقرأ عاصم وحمزة والكسائي بتخفيفها وفتح الياء. السبعة ص ١٤٣ التبصرة ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) حجة القراءات ص ٨٨ الكشف ١/ ٢٢٧\_ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٥) قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو قوله تعالى: ﴿نَنْشُرِها﴾ بضم النون الأولى وبالراء، وقرأ عاصم وابن عامر وحمزة والكسائي بالزاي. «السبعة» ص ١٨٩ «التبصرة» ص ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) حجة القراءات ص ١٤٤ الكشف ١/ ١٣٠ ـ ٣١٢.

شيء واحد لاستحالة اجتماعهما فيه، فالأمثلة عليه كما يلي:

قراءة من قرأ قوله تعالى: ﴿وظَنُّوا أَنَّهُم قَدْ كُذَّبُوا﴾ [يوسف: ١١٠] بالتشديد(١).

لأن المعنى وتيقن الرسل أن قومهم قد كذبوهم، وقراءة من قرأ: ﴿قد كُذِبُوا﴾ بالتخفيف؛ لأن المعنى على هذه القراءة؛ تَوَهُم المُرْسَل اليهم أن الرُّسُلَ قد كذبوهم فيما أخبروهم به من أنهم إن لم يؤمنوا بهم نزل العذاب بهم.

فالظن في الآية على القراءة الأولى بمعنى اليقين والضمير الأول واو الجماعة في قوله الجماعة في قوله تعالى: ﴿كذبوا﴾ في القراءة الأولى للمرسل إليهم.

والظن في القراءة الثانية بمعنى الشك، والضمير الأول للمرسل إليهم والثاني للرسل(٢).

وكذا قراءة من قرأ: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلاَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائرَ﴾ [الإسراء: ١٠٢] بضم التاء (٣) وذلك أنه أسند هذا العلم إلى موسى عليه السلام حديثاً منه لفرعون حيث قال: ﴿إِنِّي لأَظُنُك يا مُوسَى مَسْحُوراً﴾ [الإسراء: ١٠١]، فقال موسى عليه السلام عند ذلك: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلاَّ رَبُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ بَصَائرَ﴾ فأخبر عن نفسه بالعلم بذلك أي: ليس بمسحور.

وقراءة من قرأ: ﴿لقد عَلِمْتَ﴾ بفتح التاء وذلك أنه أسند هذا العلم إلى فرعون مخاطبة من موسى له بذلك على وجه التقريع والتوبيخ له على شدة معاندته للحق، وجحوده له بعد علمه ولذلك أخبر تبارك وتعالى عنه

<sup>(</sup>۱) قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر قوله تعالى: ﴿كُذِبُوا﴾ مشدّدة الذال، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي بالتخفيف وكلهم ضم الكاف. السبعة ص ٣٥١ ــ ٣٥١ ٣٥٢ التبصرة ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣٦٦\_ ٣٦٧ الكشف ٢/ ١٥\_ ١٦.

<sup>(</sup>٣) قرأ الكسائي وحده بضم التاء في قوله تعالى: ﴿لقد علمت﴾ والباقون بفتحها. السبعة ص ٣٨٥ ـ ٣٨٩ التبصرة ص ٤٠١.

وعن قومه فقال: ﴿فَلَمَّا جَاءَتْهُم آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا: هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ. وَجَحَدُوا بِهَا واسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُم ظُلُماً وَعُلُواً﴾ (١) [النمل: ١٣ ـ ١٤].

وكذلك ما ورد من هذا النوع من اختلاف القراءتين، التي لا يصح أن يجتمعا في شيء واحد، هذا سبيله؛ لأن كل قراءة منهما بمنزلة الآية قائمة بنفسها، لا يصح أن تجتمع مع آية أخرى تخالفها في شيء واحد، ويتفقان من وجه آخر لا يقتضي التضاد، فليس في شيء من القراءات ولله الحمد والمنة ـ تناف ولا تضاد ولا تناقض (٢).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ): «كل ما صح عن النبي ﷺ من ذلك فقد وجب قبوله، ولم يسع أحد من الأمة رده ولزم الإيمان به، وأن كله منزل من عند الله إذ كل قراءة منها مع الأخرى بمنزلة الآية مع الآية، يجب الإيمان بها كلها واتباع ما تضمنته من المعنى علماً وعملاً، لا يجوز ترك موجب إحداهما لأجل الأخرى ظناً أن ذلك تعارض» اه (٣).

#### المطلب الثاني: فوائد تعدد القراءات:

الحديث عن فوائد تعدد القراءات هو الحديث عن القرآن العظيم في تيسيره وبلاغته، وأحكامه، وعظاته، وثوابه وبركته، وقبل ذلك ما تضمنه من الإعجاز والهداية، وتفصيل ذلك فيما يلي (٤):

ا ـ من فوائد تعدد القراءات التخفيف على هذه الأمة وإرادة التيسير بها والتهوين عليها، شرفاً لها وتوسعة ورحمة وخصوصية لفضلها وإجابة لقصد نبيها أفضل البشر ونصير الحق ﷺ حيث أتاه جبريل عليه السلام فقال: «إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرف.

فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته، وإن أمّتي لا تطيق ذلك.

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٤١١ الكشف ٧/٢٥ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأحرف السبعة للداني ص ٥٠ ــ ٥١ النشر ١/٥٠ ــ ٥١.

<sup>(</sup>٣) النشر ١/١٥ وقارن بمجموع الفتاوي ١٣/ ٣٩١ ـ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) ومجمل ما أذكره هنا مستفاد من كلام ابن الجزري رحمه الله في النشر ١/ ٢٧ / ٢٨ ـ ٢٩ ـ ٥٤.

ثم أتاه الثانية فقال: إن الله يأمرك أن تقرأ أمتك القرآن على حرفين. فقال: أسأل الله معافاته ومغفرته وإن أمّتي لا تطيق ذلك.

ولم يزل يردد المسألة حتى بلغ سبعة أحرف»(١).

وثبت عن رسول الله ﷺ أنه قال: «كان الكتاب الأول ينزل من باب واحد، على حرف واحد، ونزل القرآن من سبعة أبواب على سبعة أحرف: زجر وأمر وحلال وحرام ومحكم ومتشابه وأمثال؛ فأحلوا حلاله وحرموا حرامه وافعلوا ما أمرتم به، وانتهوا عما نهيتم عنه واعتبروا بأمثاله، واعملوا بمحكمه، وآمنوا بمتشابهه وقولوا: ﴿آمَنّا بِهِ كُلّ مِن عِنْدِ رَبّنا﴾»(٢).

قال ابن قتيبة (٣): «فكان من تيسير الله أن أمر الرسول ﷺ بأن يقرىء كل قوم بلغاتهم وما جرت عليه عادتهم. . . ولو أن كل فريق من هؤلاء

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

سبق تخریجه ص ۵۱، وانظر ص ۸۱.

<sup>(</sup>٢) حديث حسن لغيره.

أخرجه أحمد في المسند 1/83 والطحاوي في مشكل الآثار ٤/١٨٢، 1٨٤ مدا مد المستدركه 1/ ١٨٢ وابن أبي داود في المصاحف ص ٢٥ والحاكم في مستدركه 1/ ٥٥٠ وابن حبان في صحيحه (الإحسان) ٢/٢٢ ـ ٣٣ كلهم عن عبد الله بن مسعود.

قال في مجمع الزوائد ٧/١٥٢: «رواه أحمد وفيه عثمان بن حسان العامري، وقد ذكره ابن أبي حاتم ولم يجرحه ولم يوثقه وبقية رجاله ثقات».

والحديث صححه أحمد شاكر في تحقيقه للمسند ١٢٦/٦ وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة ٢/ ١٣٣٠ ١٣٥ حديث رقم (٥٨٧) لوروده من طريق آخر منقطعة تعضده وتقويه وترقيه إلى مرتبة الحسن لغيره، فلا تضر جهالة حال عثمان بن حسان.

وقد تصحف اسم عثمان بن حسان على الشيخ الألباني فقال: «عثمان بن حيان» تبعاً لما في مشكل الآثار ١٨٢/٤ حيث تصحف اسمه هناك، وبناء عليه حكم بتوثيقه، والصواب أنه عثمان بن حسان كما في مسند أحمد (بتحقيق أحمد شاكر) ٢٩٢٦، وتعجيل المنفعة ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري أبو محمد من أئمة الأدب (٢١٣ - ٢٧٣). ٢٧٦هـ). الأعلام ١١٣٧/٤.

أمر أن يزول عن لغته وما جرى عليه اعتباره طفلاً وناشئاً وكهلاً؛ لاشتد ذلك عليه، وعظمت المحنة فيه، ولم يمكنه إلا بعد رياضة للنفس طويلة، وتذليل للسان، وقطع للعادة؛ فأراد الله ـ برحمته ولطفه ـ أن يجعل لهم متسعاً في اللغات ومتصرفاً في الحركات، كتيسيره عليهم في الدين» اه(١).

وقال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) في الموضوع نفسه: «وذلك أن الأنبياء عليهم السلام كانوا يبعثون إلى قومهم الخاصين بهم والنبي بعث إلى جميع الخلق أحمرها وأسودها، عربيها وعجميها، وكانت العرب الذين نزل القرآن بلغتهم لغاتهم مختلفة، وألسنتهم شتى (٢) ويعسر على أحدهم الإنتقال من لغته إلى غيرها، أو من حرف إلى آخر، بل قد يكون بعضهم لا يقدر على ذلك ولا بالتعليم والعلاج، لا سيما الشيخ والمرأة، ومن لم يقرأ كتاباً كما أشار إليه النبي على فلو كلفوا العدول عن لغتهم والإنتقال عن ألسنتهم لكان من التكليف بما لا يستطاع، وما عسى أن يكلف المتكلف وتأبى الطباع» اه (٣).

Y \_ إظهار نهاية البلاغة، وكمال الإعجاز، وغاية الاختصار وجمال الإيجاز إذ كل قراءة بمنزلة الآية، إذ كان تنوع اللفظ بكلمة تقوم مقام آيات، ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ما كان في ذلك من التطويل.

وفي هذا تأكيد لإعجازه في فصاحته وبلاغته.

قال ابن قتيبة: «إنما يعرف فضل القرآن؛ من كثر نظره واتسع علمه، وفهم مذاهب العرب وافتنانها في الأساليب، وما خص الله به لغتها دون جميع اللغات، فإنه ليس في جميع الأمم أمة أوتيت من العارضة والبيان

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ٣٩ ــ ٤٠ باختصار وتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) يقصد بقوله: «لغاتهم... وألسنتهم..» أي: لهجاتهم الخاصة بهم في نطق العربية واستعمال مفرداتها، وإلا فكلهم يتكلم العربية لغة القرآن ولذلك كان حجة عليهم.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢٢/١.

واتساع المجال ما أوتيه العرب خصيصى من الله، لما أرهصه في الرسول على أراده من إقامة الدليل على نبوته بالكتاب، فجعله عَلَمه، كما جعل عَلَم كل نبي من المرسلين من أشبه الأمور بما في زمانه المبعوث فيه فكان لموسى عليه الصلاة والسلام فلق البحر، واليد والعصا وتفجر الحجر في التيه بالماء الرواء، إلى سائر أعلامه زمن السحر.

وكان لعيسى عليه الصلاة والسلام إحياء الموتى، وخلق الطير من الطين، وإبراء الأكمة والأبرص، إلى سائر أعلامه زمن الطب.

وكان لمحمد ﷺ الكتاب الذي لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثله لم يأتوا به، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً، إلى سائر أعلامه زمن البيان» اه(١).

" ـ بيان صدق الرسول على في أنه رسول رب العالمين، وأن هذا القرآن كلام الرحمن الرحيم، بعظيم البرهان وواضح الدلالة؛ إذ القرآن مع كثرة هذا التنوع في القراءات والتأويل والمحكم والمتشابه والمطلق والمقيد والعام والخاص، لم يتطرق إليه تضاد ولا تناقض ولا تخالف بل كله يصدق بعضه بعضاً، ويبين بعضه بعضاً ويشهد بعضه لبعض على نمط واحد وأسلوب واحد وما ذاك إلا آية بالغة وبرهان قاطع على صدق مَن جاء به وهو: الرسول على الرسول المسلوب الرسول المسلوب الرسول المسلوب الرسول المسلوب المسلوب الرسول المسلوب الرسول المسلوب ا

وفي هذا المعنى يقول الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُون الِقُرْآن وَلَو كَان مِن عِنْدِ غَير الله لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً﴾ [النساء: ٨٢].

قال محمد عبد العظيم الزرقاني (ت ١٣٦٧ هـ): «إن تنوّع القراءات يقوم مقام تعدد الآيات وذلك ضرب من ضروب البلاغة، يبتدىء من جمال هذا الإيجاز وينتهي إلى كمال الإعجاز.

أضف إلى ذلك ما في تنوع القراءات من البراهين الساطعة والأدلة

<sup>(</sup>۱) تأويل مشكل القرآن ص ۱۲ وتنظر رسالة «الاعجاز والقراءات» للدكتور فتحي عبد القادر فريد.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/٢٥.

القاطعة على أن هذا القرآن كلام الله، وعلى صدق من جاء به وهو رسول الله على كثرتها لا تؤدي إلى تناقض في المقروء وتضاد، ولا إلى تهافت وتخاذل، بل القرآن كله على تنوع قراءته يصدق بعضا ويبين بعضه بعضا، ويشهد بعضه لبعض، على نمط واحد في علو الأسلوب والتعبير وهدف واحد من سمو الهداية والتعليم وذلك ـ من غير شك ـ يفيد تعدد الإعجاز بتعدد القراءات والحروف.

ومعنى هذا أن القرآن يُعْجِز إذا قُرِىء بهذه القِراءة ويُعْجِز أيضاً إذا قُرِىء بهذه القراءة الثالثة، وهلم قُرِىء بهذه القراءة الثالثة، ويعجز أيضاً إذا قرىء بهذه القراءة الثالثة، وهلم جرا، ومن هنا تتعدد المعجزات بتعدد تلك الوجوه والحروف.

ولا ريب أن ذلك أدل على صدق محمد ﷺ لأنه أعظم في اشتمال القرآن على مناح جمة في الإعجاز وفي البيان على كل حرف ووجه وبكل لهجة ولسان ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيْنَةٍ، ويَحْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْنَةٍ، وإنَّ الله لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١) اله اله (٢).

٤ - سهولة حفظه وتيسير نقله على هذه الأمة؛ إذ هو على هذه الصفة من البلاغة والوجازة فإنه من يحفظ كلمة ذات أوجه أسهل عليه وأقرب إلى فهمه وأدعى لقبوله من حفظه جملاً من الكلام تؤدي معاني تلك القراءات المختلفات لا سيما فيما كان خطه واحداً فإنَّ ذلك أسهل حفظاً وأيسر لفظاً ".

• - إعظام أجور هذه الأمة من حيث إنهم يفرغون جهدهم ليبلغوا قصدهم في تتبع معاني ذلك واستنباط الحِكَم والأحكام من دلالة كل لفظ، واستخراج كمين أسراره، وخفي إشاراته وإنعامهم النظر، وإمعانهم الكشف عن التوجيه والتعليل والترجيح، والتفصيل بقدر ما يبلغ إليه علمهم، ويصل إليه نهاية فهمهم ﴿فاستَجَابَ لَهُم رَبّهم أني لا أضِيع عَمَل

<sup>(</sup>١) اقتباس من آية ٤٢ سورة الأنفال.

<sup>(</sup>۲) مناهل العرفان ١/١٤٢، وانظر رسالة «الإعجاز والقراءات».

<sup>(</sup>٣) النشر ١/٢٥ ـ ٥٣.

عَامِل مِنْكُم مِن ذَكَرَ أو أنثى ﴿ (١) والأجر على قدر المشقة (٢).

زد على هذا ما في ذلك من تلاوة القرآن العظيم، وفي هذا من الثواب الكثير والفضل الجزيل ما أخبر عنه المصطفى على: «من قرأ حرفاً من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: «الم» حرف، ولكن «ألف» حرف و «ميم» حرف» (ميم).

٦ - بيان فضل هذه الأمة وشرفها على سائر الأمم من حيث تلقيهم
 كتاب ربهم هذا التلقي، وإقبالهم عليه هذا الإقبال والبحث عن لفظه لفظة

فائدة: «أو» في قوله: «أو نصبك» التنويع، وظاهر الحديث أن الثواب والفضل في العبادة يكثر بكثرة النصب والنفقة، لكن ليس ذلك بمطرد، فقد يكون بعض العبادة أخف من بعض وهو أكثر فضلاً وثواباً بالنسبة إلى الزمان كقيام ليلة القدر بالنسبة لقيام ليال من رمضان غيرها وبالنسبة للمكان كصلاة ركعتين في الحرم بالنسبة لصلاة ركعات في غيره، وبالنسبة إلى شرف العبادة المالية والبدنية كصلاة الفريضة بالنسبة إلى أكثر من عدد ركعاتها أو أطول من قراءتها ونحو ذلك من صلاة النافلة. فتح الباري ٣/ ٦١١.

قلت: ولعله لذلك قصر الإمام البخاري الترجمة على العمرة التي ورد فيها النص فقال: «باب أجر العمرة على قدر النصب» وفقه البخاري في تراجمه – رحم الله الجميع وغفر لنا ولهم – وانظر حول علاقة الأجر بالمشقة في العبادات كتاب «ضوابط المصلحة في الشريعة» لمحمد سعيد رمضان البوطي ص ٩٩ - ١١٢ وكتاب «رفع الحرج في الشريعة الإسلامية» لصالح ابن حميد ص ٣٤٧ - ٣٥٩.

(٣) حديث صحيح، عن عبد الله بن مسعود.

أخرجه الترمذي في أبواب فضائل القرآن باب ما جاء فيمن قرأ حرفاً من القرآن ما ما ما من الأجر حديث رقم (٣٠٨٧) وصححه ورواه الدارمي وغيره، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي باختصار السند ٣/٣ حديث رقم (٢٣٢٧) وصححه محقق جامع الأصول ٧/ ٤٩٨.

<sup>(</sup>١) اقتباس من سورة آل عمران: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) هذا معنى حديث صحيح أخرجه البخاري في كتاب العمرة باب أجر العمرة على قدر النصب تحت رقم (١٧٨٧) وأخرجه مسلم في كتاب الحج باب بيان وجوه الإحرام تحت رقم (١٢١١) ولفظ الحديث عند البخاري: «قالت عائشة رضي الله عنها: يا رسول الله يصدر الناس بنسكين وأصدر بنسك؟ فقال لها: انتظري فإذا طهرت فاخرجي إلى التنعيم فأهلي، ثم ائتينا بمكان كذا، ولكنها على قدر نفقتك أو نصبك».

لفظة، والبحث عن صيغه صيغة صيغة وبيان صوابه، وبيان تصحيحه، وإتقان تجويده، حتى حموه من خلل التحريف، وحفظوه من الطغيان والتطفيف، فلم يهملوا تحريكاً ولا تسكيناً، ولا تفخيماً، ولا ترقيقاً، حتى ضبطوا مقادير المدات وتفاوت الإمالات، وميزوا بين الحروف بالصفات، مما لم يهتد إليه فكر أمة من الأمم، ولا يوصل إليه إلا بإلهام بارىء النسم سبحانه وتعالى (۱).

٧ - إظهار ما ادخره الله من المنقبة العظيمة، والنعمة الجليلة الجسيمة لهذه الأمة الشريفة، من إسنادها كتاب ربها، وإتصال هذا السبب الإلهي بسببها خصيصة الله تعالى هذه الأمة المحمدية، وإعظاماً لقدر أهل هذه الملة الحنيفية، وكل قارىء يوصل حروفه بالنقل إلى أصله، ويرفع ارتياب الملحد قطعاً بوصله، فلو لم يكن من الفوائد إلا هذه الفائدة الجليلة لكفت ولو لم يكن من الخصائص إلا هذه الخصيصة النبيلة لوفت (٢).

٨ - ظهور سر الله تعالى في توليه حفظه كتابه العزيز وصيانة كلامه المنزل بأوفى البيان والتمييز، فإن الله تعالى لم يخل عصراً من الأعصار، ولو في قطر من الأقطار، من إمام حجة قائم بنقل كتاب الله تعالى، وإتقان حروفه ورواياته، وتصحيح وجوهه وقراءاته؛ يكون وجوده سبباً لوجود هذا السبب القويم على ممر الدهور وبقاؤه دليلاً على بقاء القرآن العظيم في المصاحف والصدور (٣).

9 - ومنها بيان حكم مجمع عليه؛ كقراءة سعد بن أبي وقاص قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَو امْرَأَةٌ وَلَه أَخْ أَو أَخْتُ فَلِكُلُ وَاحِدٍ مِنْهُما السّدس﴾ [النساء: ١٢]، قرأ سعد: «وله أخ أو أخت من أم» (١٤) بزيادة لفظ «من أم» فتبين بها أن المراد بالأخوة في هذا

<sup>(</sup>١) النشر ١/ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٥٣.

<sup>(</sup>٣) النشر ١/٣٥ \_ ٥٤.

الحكم الأخوة للأم دون الأشقاء ومن كانوا لأب، وهذا أمر مجمع على (١).

• ١- الترجيح لحكم اختلف فيه كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَكَفَّارَتُه إِطْعَامُ عَشَرَة مَسَاكِين مِنْ أُوسَط مَا تُطْعِمُون أَهْلِيكُم أُو كِسُوتُهم أُو تَخْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [المائدة: ٨٩] جاء في قراءة: «أو تحرير رقبة مؤمنة» (٢) بزيادة لفظ: «مؤمنة» فكان فيها ترجيح لإشتراط الإيمان في الرقبة، وهذا يؤيد مذهب من ذهب إلى ذلك من أهل العلم (٣).

١١ ـ الجمع بين حكمين مختلفين بمجموع القراءتين كقوله تبارك وتعالى: ﴿فَاغْتَزِلُوا النِّسَاء في المَحِيض ولا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾ [البقرة: ٢٢٢] قرىء بالتخفيف والتشديد في حرف الطاء من كلمة:

<sup>=</sup> وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه ٢٢٣/، ٢٣١. وأشار في البحر المحيط ٣/ ١٩٠ إلى هذه القراءة.

وفي السند عند الدارمي والبيهقي والطبري: «القاسم بن عبد الله بن ربيعة الثقفي» لم يرو عنه سوى يعلى بن عطاء العامري كما في تهذيب التهذيب ٨/ ٣٠٠ ومع ذلك أورده ابن حبان في «الثقات» ٣٠١/٥ على طريقته، وقال ابن حجر في «التقريب» ص ٤٥٠: «مقبول» اه يعني: عند المتابعة، وتفرد الشيخ أحمد شاكر رحمه الله فقال عن القاسم هذا في تحقيقه لتفسير الطبري ٨/٢٠: «ثقة» اه.

قلت: ولعله سلك هذا المسلك لأن القاسم في طبقة التابعين وبعض أهل العلم يمرر روايتهم ولا يردها بجهالتهم وبناء عليه يكون إسناد هذا الحديث حسناً إن شاء الله تعالى.

وإلا فالحديث ضعيف لجهالة القاسم والله أعلم.

وسعد هو ابن أبي وقاص مالك بن وهيب بن عبد مناف الزهري أبو إسحاق. أحد العشرة، وأول من رمى بسهم في سبيل الله مات سنة ٥٥ه على المشهور التقريب ص ٢٣٢.

<sup>(</sup>١) نقل الإجماع على ذلك ابن المنذر وغيره، قال ابن المنذر (ت ٣١٨هـ): «وأجمعوا أن مراد الله عز وجل في الآية التي في أول سورة النساء الأخوة من الأم، وبالتي في آخرها الأخوة من الأب والأم» اه كتاب الإجماع ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) نقل هذه القراءة ابن الجزري في «النشر» ٢٩/١ ولم ينسبها.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢٩/١.

"يطهرن" (۱) وصيغة التشديد تفيد وجوب المبالغة في طهر النساء من الحيض لأن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى أما قراءة التخفيف فلا تفيد هذه المبالغة، ومجموع القراءتين يحكم بأمرين:

أحدهما: أن الحائض لا يقربها زوجها حتى يحصل أصل الطهر وذلك بانقطاع الحيض، على قراءة التخفيف.

الثاني: أنها لا يقربها زوجها حتى ينقطع الدم، وتزيد عليه التطهر بغسل المحل أو الوضوء أو الاغتسال، على قراءة التشديد.

فجمعت هاتان القراءتان بين حكمين، ولابد منهما في جواز قربان الحائض والله أعلم (٢).

17 ـ الدلالة على حكمين شرعيين ولكن في حالين مختلفين كما في قوله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُم وَأَيْدِيَكُم إلى الْمَرَافِق وامْسَحُوا برُوسِكُم وأرجُلَكُم إلى الْكَعْبَين﴾ [المائدة: ٦] قرىء بنصب لفظ: ﴿أَرْجُلِكُم﴾ وبجرها(٣) فالنصب يفيد طلب غسلها؛ لأن العطف حينئذ يكون على لفظ ﴿رؤوسكم﴾ المجرور وهو ممسوح.

وقد بين الرسول رضي أن المسح يكون للابس الخف وأن الغسل يجب على من لم يلبس الخف(٤).

١٣ ـ ومن فوائد القراءات دفع توهم ما ليس مراداً، كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي للصّلاة مِن يَوم الجُمُعَة فاسْعَوا إلى

<sup>(</sup>۱) قرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وعاصم في رواية: ﴿يَطّهُرُن﴾ خفيفة، وقرأ عاصم في رواية وحمزة والكسائي: ﴿يَطّهَرُن﴾ مشددة. السبعة ص ١٨٢ التيسير ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٢٩.

<sup>(</sup>٣) قرأ ابن كثير وحمزة وأبو عمرو وعاصم في رواية عنه: ﴿وأرجلكم﴾ خفضاً وقرأ نافع وابن عامر والكسائي وعاصم في رواية عنه: ﴿وأرجلكم﴾ نصباً. السبعة ص ٢٤٢ التيسير ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) النشر ٢٩/١ مناهل العرفان ١٤١/١.

ذِكرِ الله الله [الجمعة: ٩] وقرىء: «فامضوا إلى ذكر الله (۱) فالقراءة الأولى توهم أن المراد السرعة في المشي إلى صلاة الجمعة، وهذا يخالف ما جاء في الحديث عن رسول الله على: «إذا ثوب بالصلاة فلا يسع أحدكم، ولكن ليمش وعليه السكينة والوقار (٢) فجاءت القراءة الأخرى ودفعت توهم ما ليس مراداً وأزالت الاشكال؛ لأن المضي ليس من مدلوله السرعة (٣).

18 ـ ومن فوائد تعدد القراءات بيان المجمل والغريب كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلُواتِ والصّلاة الوسْطَى﴾ [البقرة: ٢٣٨]

(۱) قرأ بذلك عمر بن الخطاب وابن مسعود وعبد الله بن الزبير وأبي بن كعب. أما عن عمر بن الخطاب فأخرجه مالك في الموطأ في كتاب الجمعة باب ما جاء في السعي يوم الجمعة وأخرجه الشافعي في الأم ١٩٦/١ بسند صحيح وعبد الرزاق في مصنفه ٢٠٧/٣ وفي تفسيره لوحة: ١٦١ ويلاحظ وقوع سقط في السند: [عن ابن عمر: قال ما سمعت عمر يقرؤها إلا...] سقط ما بين العارضتين ويعرف بالنظر في سائر الروايات، وبما في الدر المنثور ١٦١/٨ وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٢٧/٧١ والطبري في تفسيره (دار الفكر)

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٨/ ١٦١ إلى أبي عبيد في فضائل القرآن، وسعيد بن منصور وابن المنذر وابن الأنباري والفريابي وعبد بن حميد وابن أبي حاتم.

أما عن ابن مسعود فأخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٠١، ١٠٠ وعبد الرزاق في تفسيره لوحة: ١٦١ وفي مصنفه ٢٠٧/٣ وابن أبي شيبة في مصنفه ٢/٧١٢.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٨/ ١٦١ إلى الفريابي وأبي عبيد وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن الأنباري والطبراني.

أما عن ابن الزبير فأخرجه ابن المنذر كما في الدر المنثور ٨/١٦٢.

أما عن أبي بن كعب فأخرجه عبد بن حميد كما في الدر المنثور ٨/ ١٦٢.

وهذه القراءة لا يقرأ بها لمخالفتها رسم المصحف.

(۲) حدیث صحیح، عن أبي هریرة.
 أخرجه مسلم في صحیحه كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب استحباب إتیان الصلاة بوقار وسكینة حدیث رقم (۲۰۲).

(٣) النشر ١/ ٢٩ مناهل العرفان ١/ ١٤١.

جاءت قراءة: «الصلاة الوسطى (١) وصلاة العصر» (٢) فبينت المقصود.

وكقوله تعالى: ﴿كالعِهْنِ المَنْفُوشِ﴾ [القارعة: ٥] جاء في قراءة آحادية: «كالصوف المنفوش»(٣) فبينت أن العهن هو الصوف.

(۱) جاءت قرة، أخرى للآية: «الصلاة الوسطى صلاة العصر» وقراءة: «الصلاة الوسطى هي صلاة العصر» وهي تدل على أن «الواو» في هذه القراءة ليست للمغايرة ولكنها من عطف الصفة على الموصوف أو زائدة، كما نبه عليه في «فتح الباري» ٨/ ١٩٧.

(۲) قرأ بذلك عائشة وحفصة وأم سلمة وابن عباس وأبي بن كعب. أما عن عائشة فأخرجه مالك في الموطأ كتاب صلاة الجماعة باب الصلاة الوسطى وعبد الرزاق في المصنف ١٧٨/١ وأحمد في المسند ١٧٨/١ ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر حديث رقم (٢٢٩) وأبو داود في كتاب الصلاة باب في وقت صلاة العصر حديث رقم (٤١٠) والترمذي في كتاب التفسير ومن سورة البقرة حديث رقم (٢٩٨١) وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/ ٢٨ وأخرجه النسائي في كتاب الصلاة باب المحافظة على صلاة العصر ١/ ٢٣٦ وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي أيضاً في تفسيره / ١٠٣١ حديث رقم (٢٦) والطبري في تفسيره (شاكر) ٥/ ١٧٣ - ١٧٥ والدوري في جزء فيه قراءات النبي على صدير الكبرى ١/ ٢٦٤.

وزاد السيوطي عزوه في الدر المنثور ١/ ٧٢٢ إلى عبد بن حميد وابن الأنباري في المصاحف وابن المنذر.

أما عن حفصة فأخرجه مالك في كتاب صلاة الجماعة باب الصلاة الوسطى وعبد الرزاق في المصنف 1/40 والطبري في تفسيره (شاكر) 6/41 وابن أبي داود في المصاحف ص 90-94 وابن حبان (موارد) (۱۷۲۲) والبيهقي في السنن الكبرى 1/41 وعزاه السيوطي في الدر المنثور 1/41 وعزاه السيوطي في الدر المنثور 1/41 وعبد وعبد بن حميد وأبي يعلى وابن الأنباري.

أما عن أم سلمة فأخرجه عبد الرزاق في المصنف ١/ ٧٩٥ والطبري في تفسيره (شاكر) ٥/ ١٧٦ وابن أبى داود في المصاحف ص ٩٨.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/ ٧٢٣ إلى وكيع وابن أبي شيبة وعبد بن حميد. أما عن ابن عباس فأخرجه الطبري في تفسيره ٥/ ٢١٣ وابن أبي داود في المصاحف ص ٨٧ وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/ ٧٢٣ لابن أبي شيبة وعبد بن حميد. أما عن أبي بن كعب فعزاه في الدر المنثور ١/ ٧٢٨ إلى عبد بن حميد والطحاوي.

(٣) أسندها أبو عبيد بسند صحيح عن سعيد بن جبير في "فضائل القرآن" ص ١٨٨ =

10 ـ تجلية عقيدة ضل فيها بعض الناس، كما في قوله تعالى في وصف الجنة وأهلها ونعيمهم: ﴿وَإِذَا رَأَيتَ ثَمَّ رَأَيتَ نَعِيماً ومُلْكاً كَبِيراً﴾ [الإنسان: ٢٠] جاءت في قراءة بضم الميم وسكون اللام في لفظ: «وملكاً كبيراً» وفي قراءة بكسر اللام وفتح الميم (١) وهي من أعظم الأدلة على رؤية الله تعالى في الدار الآخرة (٢).

17 - بيان صحة لغة من لغات العربية كقوله تعالى: ﴿واتَّقُوا الله الّذِي تَسَاءلُون بِهِ والأَرْحَام﴾ [النساء: ١] وقراءة: ﴿والأرحام﴾ بالخفض (٣) فإنها حجة على جواز عطف الاسم الظاهر على الضمير المجرور من غير إعادة العامل وكقوله تعالى: ﴿وَكَذَلِك زَيَّن لَكَثِير مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أُولادهم شُرَكائهم لِيَرُدوهم ولِيَلْبِسُوا عَلَيْهِم دِينَهم وَلَو شَاءَ الله ما فَعَلُوه فَذَرهُم وَمَا يَفْتَرون﴾ [المائدة: ١٣٧] في قراءة بضم الزاي في: ﴿زُين﴾ وبنصب ﴿أولادهم﴾ على المفعولية وبخفض: وبالرفع في: ﴿قتلُ وبنصب ﴿أولادهم على المفعولية وبخفض: هذه القراءة حجة على جواز الفصل بين المتضايفين بغير الظرف والجار والمجرور خلافاً للبصريين في كل هذا (٥).

هذا مجمل الفوائد التي تعود علينا من تعدد القراءات والقصد هنا إبراز ما يتعلق منها بالتفسير، وهذا ما تسعى إليه هذه الدراسة ـ إن شاء الله ـ أسأل الله تبارك وتعالى العون والتيسير والتوفيق إنه سهيع مجيب.

<sup>= (</sup>طبعة دار الكتب العلمية) وذكرها ابن الجزري في «النشر» ١/ ٢٩ وانظر «غاية النهاية» ٢/ ٥٥.

<sup>(</sup>۱) النشر ۲۹/۱.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) قرأ حمزة وحده: ﴿والأرحام﴾ خفضاً وقرأ الباقون نصباً السبعة ص ٢٢٨ التيسير ص ٩٣.

<sup>(</sup>٤) هذه قراءة ابن عامر، وقرأ الباقون بفتح الزاي: ﴿زين ﴾ ونصب اللام: ﴿قتل ﴾ وخفض الدال: ﴿أولادهم ﴾ ورفع الهمزة: ﴿شركاؤهم ﴾ السبعة ص ٢٧٠ التيسير ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) في أصول النحو ص ٣٩ ـ ٤٥.



# الباب الثاني

# تدوين القراءات وتطوره

يشتمل على مدخل وتمهيد وفصلين:

مدخل.

تمهيد: عرض تاريخي للمؤلفات في القراءات.

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى.

الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات.



## مدخل

مرت القراءات في نشأتها بمرحلتين أساسيتين هما:

المرحلة الأولى: مرحلة الرواية المجردة.

المرحلة الثانية: مرحلة التدوين.

وقد سبق الحديث (١) عن المرحلة الأولى ـ ولله الحمد والمنة ـ وبقي الحديث عن المرحلة الثانية مرحلة التدوين وموضعها هذا الباب ـ إن شاء الله ـ.

ومن حيث الواقع فإن القراءات في مرحلتها الثانية مرت بشكلين من أشكال التدوين:

الأول: تدوين القراءات في ثنايا العلوم الأخرى على صورة قضايا مبثوثة في تضاعيف الكتاب.

الثاني: التدوين المفرد للقراءات، وكان على أحوال سأعرضها بالتفصيل \_ إن شاء الله تعالى \_.

وبناء على هذا الواقع فإن هذا الباب يشتمل على فصلين:

الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى.

ويتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

<sup>(</sup>١) ص ٧٩ وما بعدها.

المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو.

الفصل الثانى: التدوين المفرد للقراءات.

ويتضمن المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام.

المبحث الثاني: الكتب المفردة لأكثر من قارىء.

المبحث الثالث: الكتب المفردة للقراءات وتوجيهها.

وقبل الشروع في فصول هذا الباب أقدم بين يديه التمهيد التالي المتضمن عرضاً تاريخياً حسب التسلسل الزمني لجملة من المصنفين في القراءات لتتضح الصورة الكلية بين يدي الفصول والمباحث.

## التمهيد: عرض تاريخي للمؤلفات في القراءات:

انتقلت القراءات من طور الرواية المجردة إلى طور التدوين مصداقاً وتأكيداً لوعد الله تبارك وتعالى بحفظ القرآن العظيم؛ حيث قام جهابذة علماء الأمة، وصناديد الأئمة فبالغوا في الاجتهاد، وجمعوا الحروف والقراءات، وعزو الوجوه والروايات، وميزوا بين المشهور والشاذ والصحيح والفاذ فمن هؤلاء:

## في القرن الأول الهجري:

ا \_ يحيى بن يعمر (ت قبل سنة ٩٠هـ) ألف كتاباً في القراءات جمع فيه ما روي من اختلاف الناس فيما وافق الخط ومشى الناس على ذلك زمناً طويلاً إلى أن ألف ابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ) كتابه في القراءات السعة (١).

الوجه الثاني: هذا الخبر المجمل رواه كما ترى ابن عطية بصيغة التمريض: «روي» مما قد يشعر بعدم ثبوته لديه بصورة يستطيع الجزم به.

الوجه الثالث: هذا الخبر انفرد به ابن عطية فلم أره في الكتب التي ترجمت ليحيى ابن يعمر، ولا إشارة إليه.

الوجه الرابع: أن هذا الخبر الذي نقله ابن عطية فيه أن الكتاب ألف في «واسط» وهذا فيه دلالة على أن مصنفه ليس هو يحيى بن يعمر؛ وذلك أن السيوطي أورد =

<sup>(</sup>۱) مقدمة تفسير ابن عطية ص ۷۷ وتفسير القرطبي ۲ / ۲ وقد جزم سزكين في تاريخ التراث العربي 4 / ۱ بأن هذا المصنف هو أقدم كتاب يعرف في القراءات، وتابعه الفضلي في كتابه: «القراءات القرآنية» ص ۲۸ وجزم أن هذا المصنف هو أول مؤلف في القراءات ويظهر ... والله أعلم ... أن في هذا الجزم نظراً لوجوه: الوجه الأول: أن عمدة من قال: أن ليحيى بن يعمر كتاباً في القراءات هي عبارة ابن عطية رحمه الله وهي العبارة التالية: «وأما شكل المصحف ونقطه؛ فروي أن عبد الملك بن مروان أمر به وعمله فتجرد لذلك الحجاج بواسط وجد فيه، وزاد تحزيبه، وأمر وهو والي العراق الحسن، ويحيى بن يعمر بذلك وألف أثر ذلك كتاباً في القراءات جمع فيه ما روي من اختلاف الناس فيما وافق الخط، ومشى الناس على ذلك زمناً طويلاً، إلى أن ألف ابن مجاهد كتابه في القراءات» اه. قلت: يلاحظ أن قوله: «ألف إثر ذلك بواسط كتاباً في القراءات» مشكل غير بين، هل الضمير يعود إلى يحيى بن يعمر أو يعود إلى الحسن أو يعود إلى الحجاج كل ذلك محتمل.

#### وفي القرن الثاني الهجري:

٢ ـ أبان بن تغلب الكوفي (ت ١٤١ هـ) حيث ذكر له كتاباً في القراءات (١).

٣ ـ مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠هـ) له كتاب في القراءات (٢٠).

٤ ـ زائدة بن قدامة الثقفي (ت ١٦١هـ) صنف كتاباً في القراءات (٣).

#### وفي القرن الثالث الهجري:

• يحيى بن المبارك اليزيدي (ت ٢٠٢ هـ) له رسالة صغيرة في قراءة أبى عمرو بن العلاء (٤).

في ترجمة يحيى بن يعمر أن الحجاج لما بنى «واسطاً» سأل الناس: ما عيبها؟ .
 قالوا: لا نعرف لها عيباً، وسندلك على من يعرف عيبها: يحيى بن يعمر.

فبعث إليه فسأله فقال: بنيتها من غير مالك، ويسكنها غير ولدك، فغضب الحجاج وقال: ما حملك على العلماء في علمهم ألا يكتموا الناس حديثاً فنفاه إلى خرسان فولاه قتيبة بن مسلم قضاءها فقضى في أكثر بلادها، اه بغية الوعاة ٢/ ٣٤٥.

ففي هذا الخبر ما يدل على أن يحيى بن يعمر لم يكن من أهل واسط وأنه لم يقم فيها، خاصة إذا تذكرنا أن يحيى بن يعمر معدود في أهل البصرة كما في «جمال القراء» ٢/ ٤٢٧.

الوجه الخامس: في الخبر الذي نقله ابن عطية ما يبطل حمله على القراءات بالمعنى الذي نقصده هنا؛ وهو قوله: «ومشى الناس على ذلك . . . » إذ يقال: كيف مشى الناس على هذه القراءات؟ وأين هي؟ ولماذا لم يذكر شيئاً منها أهل العلم في مصنفاتهم في القراءات؟

من أجل هذه الأمور فإن الذي يظهر لي \_ والعلم عند الله \_ أن المقصود في هذا النص أمر آخر، وهو ما اشتهر به يحيى بن يعمر وهو أمر نقط المصاحف والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الفهرست لابن النديم ص ٣٠٨ ولم أر من نص عليه غيره.

<sup>(</sup>۲) الفهرست لابن النديم ص ۲۰۳ - ۲۰۶ طبقات المفسرين للداودي ۲/ ۳۳۰ - ۳۳۰ ۳۳۱.

<sup>(</sup>٣) الفهرست لابن النديم ص ٣١٦.

 <sup>(</sup>٤) مخطوطة بالمكتبة الظاهرية قراءات رقم ٣٤٣، أشار إليها في تاريخ التراث العربي
 ١١ - ١١ حاشية.

٦ ـ يعقوب بن إسحاق الحضرمي (ت ٢٠٥ هـ) صنف كتاب «الجامع»
 ذكر فيه إختلاف وجوه القراءات، ونسب كل حرف إلى من قرأ به (١).

٧ ـ أبو عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤ هـ) صنف كتاباً في القراءات وجعل القراء خمسة وعشرين قارئاً مع القراء السبعة (٢٠).

٨ ـ أبو عمر حفص بن عمر الدوري (ت ٢٤٦ هـ) له جزء فيه قراءات النبي ﷺ (٣).

9 - أبو حاتم سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد السجستاني (ت ٢٤٨ هـ) صنف كتاباً في القراءات (٤) ترك فيه ذكر حمزة والكسائي وابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلاً من الأئمة ممن هو فوق القراء السبعة (٥) وصنف كتاباً في اختلاف المصاحف (٢).

• ١- أحمد بن جبير بن محمد الكوفي (ت ٢٥٨ هـ) ألف كتاباً في القراءات سماه «كتاب الخمسة» وذكر فيه خمسة من القراء من كل مصر واحد (٧).

وإنما عددناه في القرن الثالث باعتبار الوفاة، وإن كان كتابه قد صنف في القرن
 الثاني، وهكذا في بقية الأئمة.

<sup>(</sup>١) معجم الأدباء ٢٠/ ٥٢ \_ ١٩٥ لأعلام ٨/ ١٩٥.

<sup>(</sup>۲) النشر ۳۳/۱ – ۳۴ وهو من مرويات ابن خير الإشبيلي فهرست ابن خير ص ۲۳.

<sup>(</sup>٣) طبع مؤخراً بتحقيق د. حكمت بشير ياسين \_ مكتبة الدار بالمدينة المنورة \_ الطبعة الأولى ١٤٠٨ه.

فائدة: اصطلح العلماء على تسمية القراءات التي لا تنسب إلى أحد من أئمة الرواية في القراءات به «قراءة النبي ﷺ» فلا يُظن أنهم أرادوا بنسبتها إلى النبي ﷺ أنها وحدها المأثورة عنه عليه الصلاة والسلام.

أفاد هذا الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور في تفسير «التحرير والتنوير» ١/٤٥٠.

قلت: ولا يخفى أن الأمر في معرفة نسبة القراءات إلى أئمة الرواية نسبي يختلف من عالم إلى آخر.

<sup>(</sup>٤) الفهرست لابن النديم ص ٨٦ ـ ٨٧ كشف الظنون ص ١٤٤٩ ــ ١١٨٩.

<sup>(</sup>٥) الإبانة ص ٣٩ ـ ٤٠ ونقله في المرشد ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) الفهرست لابن النديم ص ٨ ـ ٨٧ كشف الظنون ص ٣٣.

<sup>(</sup>٧) الإبانة ص ١٠٣ النشر ١/٣٤.

11 \_ إسماعيل بن إسحاق المالكي (ت ٢٨٢ هـ) صنف كتاباً في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماماً منهم هؤلاء السبعة(١).

قلت: ويلاحظ ما يلي:

أ ـ أنه إلى أواخر هذا القرن لم تظهر كتب في قراءات القراء السبعة، مما يدل على أن حصر القراءات بسبع لم يعرف قبل ابن مجاهد.

ب ـ أن القراءات في الزمن الأول كانت كثيرة، وفي هذا تأكيد على أن القراءات السبع المعروفة الآن ليست هي الأحرف السبعة والله أعلم.

## ويأتي في القرن الرابع الهجري:

۱۲ \_ أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) جمع كتاباً حافلاً سماه: «الجامع» فيه نيف وعشرين قراءة (٢) ونقل بإسناده في تفسيره الكثير من القراءات.

١٣ - أبو بكر عبد الله بن سليمان بن الأشعث السجستاني
 (ت ٣١٦ هـ) صنف كتاب «المصاحف» (٣) ضمّنَه الكثير من القراءات وما يتعلق بها وبرسم المصحف.

المجاهد التميمي بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي ( $^{(2)}$  (ت  $^{(2)}$  ه) وهو أول من سبع السبعة في كتابه: «السبعة» ( $^{(6)}$ 

<sup>(</sup>١) النشر ١/٣٤ طبقات القراء ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/٣٤ كشف الظنون ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) طبع بتحقيق المستشرق آرثر جفري في القاهرة المطبعة الرحمانية \_ الطبعة الأولى ١٩٣٦م وطبع طبعة تجارية في بيروت \_ دار الكتب العلمية الطبعة الأولى ١٤٠٥ه وقد قام بتحقيقه بعض إخواننا في رسالته لنيل درجة الدكتوراة مقدمة لكلية الدعوة وأصول الدين بجامعة أم القرى ١٤١٣ه ه.

<sup>(</sup>٤) انظر بحث: «أبو بكر بن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية» للدكتور عبد الفتاح شلبي، نشر في العدد الخامس من مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بمكة ص ٣٣- ٩٢.

<sup>(</sup>٥) طبع بتحقيق د. شوقي ضيف \_ نشر دار المعارف \_ القاهرة الطبعة الأولى ١٩٧١م الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ.

وله كتاب «قراءات النبي ﷺ وما حفظ من ألفاظه واستعاذته وافتتاحه»(١).

١٥ ـ أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد ابن أشتة (ت ٣٦٠هـ)
 صنف كتاب: «المصاحف» وكتاب: «المحبر في القراءات» (٢).

ابن خالویه) (ت ۳۷۰هـ) صنّف كتاب: «البدیع في القراءات السبع» ( $^{(7)}$  وكتاب: «القراءات» وكتاب: «القراءات السبع» ( $^{(8)}$  وكتاب: «مختصر من شواذ القرآن» ( $^{(7)}$  وغيرها.

<sup>(</sup>١) فهرست ابن خير الأشبيلي ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) فهرست ابن خير الأشبيلي ص ٧٤.

<sup>(</sup>٣) مخطوط منه نسخة في مكتبة تشستربتي تحت رقم ٣٠٥١ وعنها مصورة في شريط مصغر في مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى تحت رقم ٢٣ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج ١ ق ٢ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) مخطوط منه نسخة بمعهد المخطوطات بالجامعة العربية تحت رقم ٥٢ قراءات، وهي في شرح إعراب قراءات أهل الأمصار وله مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي ١٢٧ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي التفسير وعلوم القرآن ج ١ ق ٢ ص ٢٥.

ثم رأيته مطبوعاً بتحقيق د. عبد الرحمن بن عثيمين في مجلدين \_ دار الخانجي \_ مصر.

<sup>(</sup>٥) مطبوع بتحقيق د. عبد العال سالم مكرم \_ بيروت دار الشرق ١٩٧١م. والكتاب شُكَك في نسبته لابن خالويه؛ حيث كتب محمد العابد الفاسي مقالاً عنوانه: «نسبة الحجة إلى ابن خالويه لا تصح» نشره في مجلة اللسان العربي التي تصدرها إدارة التعريب في المغرب الرباط المجلد ٨ الجزء ١ ص ٥٢١ ـ ٢٥٣ لعام ١٩٧١م.

وانظر ما كتبه حول هذا محمود فهمي حجازي في مجلة كلية الآداب والتربية بجامعة الكويت العدد الثاني لعام ١٩٧٧م ص ١٩٣هـ ١٩٤ وما كتبه صبحي عبد المنعم تحت عنوان: «نسبة الحجة إلى ابن خالويه افتراء عليه» نشر في مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق المجلد ٤٨ الجزء ٣ لعام ١٩٧٣م. بواسطة تاريخ التراث العربي ٢١/١ هامش، مقدمة تحقيق كتاب: «حجة القراءات» لابن زنجلة ص ٢٤ وكتاب: «ابن خالويه وجهوده في اللغة مع تحقيق كتابه شرح مقصورة ابن دريد» ص ٣٣.

<sup>(</sup>٦) مطبوع بتحقيق المستشرق براجستراسر \_ القاهرة \_ المطبعة الرحمانية ١٩٣٤هـ.

۱۷ \_ أبو بكر أحمد بن الحسين بن مهران الأصبهاني (ت  $^{(1)}$  هـ) صنف كتاب: «الغاية في القراءات العشر» (۱۱ و: «المبسوط في القراءات العشر» (۱۲) و غيرها.

١٨ ـ أبو الحسن طاهر بن عبد المنعم بن عبيد الله بن غلبون الحلبي (ت ٣٩٩ هـ) له كتاب: «التذكرة في القراءات الثماني»<sup>(٤)</sup>.

قلت: ويلاحظ أنه من هذا القرن بدأت كتب القراءات تأخذ سبيلاً واحداً في الغالب هو القراءات السبع التي جمعها ابن مجاهد (ت ٣٢٤ هـ) فاشتغل العلماء بها وظهرت كتب الاحتجاج لها(٥).

#### وفي القرن الخامس الهجري:

19 \_ أبو الفضل محمد بن جعفر الخزاعي (ت ٤٠٨ هـ) صنف: «المنتهى في القراءات الخمسة عشر» $^{(7)}$  ويشتمل على مائتين وخمسين رواية، جمع فيه ما لم يجمع قبله $^{(\vee)}$ .

<sup>(</sup>١) طبع مؤخراً بتحقيق: محمد غياث الجنباز ـ السعودية.

<sup>(</sup>٢) طبع بتحقيق سبيع حمزة حاكمي \_ دار القبلة للثقافة الإسلامية \_ جدة \_ مؤسسة علوم القرآن \_ بيروت \_ الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ.

<sup>(</sup>٣) مخطوط منه نسخة بمكتبة الجمعية الآسيوية في البنغال تحت رقم ١١٥ وتقع في ٢١٤ نسخ عام ٢١٤هـ. تاريخ التراث العربي ١١/١٦.

<sup>(</sup>٤) مخطوط منه نسخة بمكتبة وهبي باستنبول تحت رقم ١٧ وتقع في ٢٠٩ ورقة نسخت عام ٢٠٦هـ ونسخة أخرى بمكتبة عاطف باستنبول تحت رقم ٤٩ وتقع في ١٥٠ ورقة نسخت عام ١١٤٥هـ. تاريخ الأدب العربي ٢/٤ تاريخ التراث العربي ١٨٣١. ثم رأيته مطبوعاً بتحقيق د. عبد الفتاح بحيري إبراهيم – مطبعة الزهراء.

أنظر حول الكتاب والتعريف به جريدة المدينة عدد ٨٤٢٦ الخميس ٧ ذو القعدة ١٤١٠ ه.

<sup>(</sup>٥) انظر ما كتبه الدكتور عبد الفتاح شلبي حول هذا في بحثه: «الاحتجاج للقراءات بواعثه وتطوره وأصوله وثماره المنشور في مجلة البحث العلمي العدد الرابع ص ٧١-٧٠.

<sup>(</sup>٦) مخطوط منه نسخة بدار الكتب بالقاهرة (قسم المكتبة التيمورية) ٢٩١/١ تفسير ٤٣٤ نسخت عام ٥٨٤هـ. تاريخ التراث العربي ١/ ٣٣ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٧) طبقات القراء ١٠٩/٢ كشف الظنون ص ١٨٥٨.

• ٢- أبو محمد مكي بن أبي طالب القيسي (١) (ت ٤٣٧ هـ) صنف: «التبصرة في القراءات السبع» (٢) و «الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها» (٣) و «الموجز في القراءات» (٤) و «الإبانة عن معاني القراءات» (٥).

(ت عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت على هـ) صنف: «جامع البيان» (م) في القراءات السبع يشتمل على نيف وخمسة رواية وطرقها عن الأئمة السبعة وله «التيسير في القراءات السبع» (م) وهو مختصر مشتمل على مذاهب القراء السبعة بالأمصار، وما اشتهر وانتشر من الروايات والطرق عند التاليين، وصح وثبت لدى الأئمة المتقدمين، فذكر عن كل واحد من

<sup>(</sup>۱) كتب دراسة حوله د. أحمد حسن فرحات بعنوان: «مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن» نشر دار الفرقان ـ عمان ـ الأردن ـ الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>۲) طبع بتصحيح وتعليق محمد غوث الندوي \_ نشر الدار السلفية الهند عام ١٣٩٩هـ.

<sup>(</sup>٣) طبع بتحقيق د. محيي الدين رمضان \_ نشر مؤسسة الرسالة \_ بيروت الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٤) عده الدكتور: أحمد حسن فرحات في كتابه «مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن» ص ١٢٢ من الكتب المفقودة.

<sup>(</sup>٥) طبع بتحقيق الدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي \_ المكتبة الفيصلية \_ الطبعة الثانية ١٤٠٥ه.

ولم يرتض هذه الطبعة الدكتور أحمد حسن فرحات ووسمها بالقصور لاعتماد المحقق على نسخة واحدة فقط مع وجود خمس نسخ مخطوطة للكتاب، مما جعل تلك الطبعة غير وافية بالغرض حيث كثرت أخطاؤها ويظهر هذا بالمقابلة بين النسخ. «مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن» ص ١١٩ـ١٠.

<sup>(</sup>٦) طبع على الآلة الكاتبة حيث حقق القسم الأول منه (من أوله إلى فرش الحروف) عبد المهيمن عبد السلام الطحان في رسالة علمية لنيل درجة الدكتوراه ــ كلية الشريعة والدراسات الإسلامية عام ١٤٠٣هـ.

<sup>(</sup>V) طبع بتصحيح أوتو برتزل \_ دار الكتاب العربي \_ بيروت \_ الطبعة الثانية \$18.8 وهذا الكتاب هو الذي نظمه الشاطبي مختصراً له في منظومته الشهيرة في القراءات "حرز الأماني" وفيها يقول الشاطبي رحمه الله تعالى مشيراً إلى ذلك ص ٠٠:

وفي يسرها التيسير رمت اختصاره فأجنت بعون الله منه مؤملا

القراء روايتين<sup>(١)</sup> وله كتاب «المقنع»<sup>(٢)</sup> في رسم مصاحف الأمصار.

77 \_ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر القرطبي (ت 77 هـ) صنف: «المدخل في القراءات» (ه) و «الاكتفاء في قراءة نافع وأبي عمرو» (7).

٢٤ ـ أبو القاسم يوسف بن علي الهذلي (ت ٤٦٥ هـ) صاحب
 كتاب: «الكامل في القراءات»(٧) وهو مشتمل على خمسين قراءة عن الأئمة
 وعن ألف وأربعمئة وتسعة وخمسين رواية وطريقاً(٨).

٢٥ ـ أبو معشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري (ت ٤٧٨ هـ)
 له: «سوق العروس»<sup>(٩)</sup> في القراءات، فيه ألف وخمسمئة وخمسون رواية

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٢) طبع بتحقيق محمد الصادق القمحاوي \_ نشر الكليات الأزهرية ١٩٧٨م.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) مخطوط منه نسخة في المكتبة الأزهرية، تقع في ٤٩ ورقة تحت رقم ٢٧٠/ ٢٧٧ عنها صورة على شريط مصغر في مركز البحث العلمي تحت رقم: ٣١ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج ١ ق ٢ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) كشف الظنون ص ١٦٤٤.

<sup>(</sup>٦) كشف الظنون ص ١٤٢.

<sup>(</sup>۷) مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ۲۰۰ أولها ناقص تقع في ۲۵۰ ورقة نسخت عام ۵۱۶هر رقمها بمركز البحث العلمي ۱۳۶ قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ج ۱ ق ۲ ص ۲۰۵.

<sup>(</sup>A) النشر ٢/ ٣٥ غاية النهاية ١/ ٤٠٠ - ٤٠١ ووقعت له أغاليط في أسانيد القراءات، نبه على ذلك الذهبي في معرفة القراء الكبار ٢٣٣/١ وتقدم نقل كلام ابن الجزري في الذب عنه ص ١٣٢ - ١٣٣ في الهامش.

<sup>(</sup>٩) النشر ١/ ٣٥ كشف الظنون ص ١٠٠٩.

وطريقاً وله «التلخيص في القراءات الثماني»(١).

#### وفي القرن السادس:

77 - iبو عبد الله محمد بن يحيى بن مزاحم الأنصاري الطليطلي (ت 7.7 هـ) صنف كتاب «الناهج للقراءات بأشهر الروايات» (7.7).

۲۷ ـ أبو علي حسن بن خلف الهواري (ت ۱۱۵ هـ) له كتاب «تلخيص العبارات في القراءات» (۳).

٢٩ أبو محمد عبد الله بن علي بن أحمد المعروف بسبط الخياط (ت ٤١ هـ) له «المبهج في القراءات الثمان وقراءة الأعمش وابن محيصن وإختيار خلف واليزيدي» (٥) و «تبصرة المبتدي وتذكرة المنتهي في القراءات» (٢) و «الإيجاز في القراءات السبع» (٧).

<sup>(</sup>۱) فهرست ابن خير الأشبيلي ص ۲۹ كشف الظنون ص ٤٧٩. وقد حقق هذا الكتاب في رسالة جامعية مقدمة إلى قسم الكتاب والسنة بكلية الدعوة وأصول الدين في جامعة أم القرى لنيل درجة الماجستير.

<sup>(</sup>۲) كشف الظنون ص ٦١٧.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ٤٧٣، ٤٧٩ ومن مرويات ابن الجزري كما في النشر ١/٧٢.

<sup>(</sup>٤) مطبوع بتحقيق عمر حمدان الكبيسي، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ المكتبة الفيصلية بمكة.

وقد كان هذا الكتاب عمدة أهل العراق، وكانوا لا يحفظون سواه، ولهذا نظمه كثير من الواسطيين والبغداديين، ولولا ما وقع من فتنة هؤلاء بالعراق وفتنة المجنكزخانيين ببلاد العجم وما وراء النهر وقتل من قتل من أهل القراءات وغيرها لمنا اشتهر فيها «حرز الأماني» للشاطبي ولا «التيسير» للداني، كما هو معلوم عند العلماء المحققين الذين تعتبر أقوالهم، ولهم على ذلك أكفأ اطلاع يحصر. منجد الممقرئين ص ٥٣.

حقق في رسالة لنيل درجة الدكتوراه بجامعة أم القرى كلية اللغة العربية \_\_ الدراسات العليا \_ فرع اللغة ١٤٠٤ \_ ١٤٠٥.

<sup>(</sup>٦) النشر ١/٨٤.

<sup>(</sup>٧) النشر ٨٣/١ كشف الظنون ص ٢٠٦.

•٣٠ أبو جعفر أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري المعروف به «ابن الباذش» (ت •٥٤٠) صنف «الإقناع في القراءات السبع» (د) وهو كتاب محكم التأليف مرتب الأبواب غزير المادة بريء من الحشو متقن ما شاء الله له من الإتقان، نَقَّح فيه مصنفه وهذب وشرح وتمم كتاب «التبصرة» لمكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ) وكتاب «التيسير» لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤ هـ) (٢).

 $^{(7)}$  علي بن عساكر ابن المرجب البطائحي (ت  $^{(7)}$  ه) صنف كتاب «الخلاف بين قراءة عبد الله بن عامر وبين قراءة أبي عمرو بن العلاء» وكتاب «الخلاف بين قراءة أبي بكر بن بهدلة عاصم وبين قراءة أبي عمرو ابن العلاء» وكتاب «الخلاف بين قراءة حمزة بن حبيب وبين أبي عمرو بن العلاء» (6).

٣٢ - أبو محمد القاسم بن فِيُرَّه الشاطبي الضرير (ت ٥٩٠هـ) صنف «حرز الأماني ووجه التهاني في القراءات السبع للسبع المثاني»<sup>(١)</sup> منظومة نظم فيها كتاب «التيسير» للداني (ت ٤٤٤هـ) عدد أبياتها ثلاثة وسبعون وماثة وألف بيتاً أجاد فيها وأتقن ورزقه الله فيها القبول، فصارت عمدة الفن، وصارت تعرف باسمه «الشاطبية» بل صار اسمه علماً على هذا الفن.

<sup>(</sup>١) طبع بتحقيق د. عبد المجيد قطامش، ضمن مطبوعات مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى.

<sup>(</sup>٢) مقدمة تحقيق كتاب «الإقناع» ص ٣٠، ٢٧.

<sup>(</sup>٣) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسه، حراتشي، ضمن مجموع تحت رقم ٧٢٦ اتقع فيه من ورقة ١ إلى ورقة ١١ نسخت عام ٣٦٤هـ. تاريخ التراث العربي ١١٤/١.

<sup>(</sup>٤) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسة، حراتشي زاده ضمن مجموع تحت رقم ٢٣٦٣ تقع فيه من ورقة 1/٤٨ إلى ٧٠/ب، نسخت في عام ١٣٤هـ. تاريخ التراث العربي ١/٥١.

<sup>(</sup>٥) مخطوط منه نسخة في مخطوط بروسه، حراتشي زاده ضمن مجموع تحت رقم ٧٢٦٤ تقع فيه من ورقة ٧٠/ب إلى ٩٠/ب، نسخت في عام ١٩٣٤هـ. تاريخ التراث العربي ١٩/١.

<sup>(</sup>٦) وهي مطبوعة متداولة، مفردة وضمن شروح لها.

#### وفي القرن السابع الهجري:

٣٣ ـ موفق الدين عيسى بن عبد العزيز الاسكندري (ت ٦٢٩ هـ) صنَّف «الجامع الأكبر والبحر الأزخر» يحتوي على سبعة آلاف رواية وطريق<sup>(۱)</sup> وله «التذكرة المختصرة في القراءات العشرة»<sup>(۲)</sup> و «نظرة السريع الانتهاء من مشهور القراءات المنتقى من غريب الطرق والروايات»<sup>(۳)</sup>.

٣٤ - أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الصمد علم الدين السخاوي (ت ٦٤٣ هـ) صنف كتاب «فتح الوصيد في شرح القصيد» (٤) وهو أول شرح لقصيدة شيخه الشاطبي المشهورة «حرز الأماني» وله «جمال القراء وكمال الإقراء» (٥) وهو كتاب مفيد جداً.

٣٥ ـ كمال الدين أبو عبد الله محمد بن الموقع أحمد أبو الوفاء الموصلي الحلبي يعرف به «شعلة» (ت ٢٥٠هـ) صنف «الشمعة في قراءات السبعة» (٦) وهي منظومة رائية قدر نصف الشاطبية مختصرة جداً، أحسن في نظمها واختصارها، وله «كنز المعاني شرح حرز الأماني» (٧)

<sup>(</sup>١) النشر ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) إيضاح المكنون ١/٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) إيضاح المكنون ٢/ ٦٥٧.

<sup>(</sup>٤) مخطوط منه نسخة في مكتبة عارف حكمت بالمدينة المنورة برقم ٤٦ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ٧٢٨ ونسخة ناقصة الأول بالمكتبة التيمورية بدار الكتب المصرية برقم ٢٥٥ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث تحت رقم ٧٢٥ ونسخة ناقصة الآخر بالمكتبة الخالدية بالقدس تحت رقم (١) عنها مصورة على شريط مصغر بالمركز تحت رقم ٧٢٩. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ١/ ٢٠٥ ـ ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) مطبوع بتحقيق د. علي حسين البواب مكتبة التراث بمكة \_ الطبعة الأولى 18٠٨

<sup>(</sup>٦) طبقات القراء ٢/ ٨٠.

<sup>(</sup>۷) مخطوط منه نسخة في مكتبة الحرم المكي تحت رقم ٦ دهلوي عنها صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ٥٨٧. فهرس مركز البحث العلمي (فهرس علوم القرآن) ٢٥٨/٢.

ونسخة في المكتبة الأزهرية تحت رقم ٤٠٤ عنها مصورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي بمركز البحث العلمي (فهرس التفسير والقراءات) ١٣٨ / ٢٥٤.

أوله: «الحمد لله الذي أنزل القرآن على سبعة أحرف»... بنى شرحه لكل بيت على ثلاث قواعد مبادي في اللغة، ولواحق في الاعراب، ومقاصد في المقصود من الكلام(١).

77 أبو شامة عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم المقدسي (ت 77 هـ) صنف «إبراز المعاني من حرز الأماني» (القراء» (7).

٣٧ ـ محمد بن عبد الله بن مالك النحوي (ت ٦٧٢ هـ) صاحب الألفية الشهيرة في النحو له القصيدة الدالية في القراءات، يقول فيها:

ولابد من نظمي قوافي تحتوي لما قد حوى حرز الأماني وأزيدا(١)

وله أيضاً «حوز المعاني في إختصار حرز الأماني» وهو في بحر الشاطبية وقافيتها (٥٠).

#### وفي القرن الثامن الهجري:

سرعة الشرعة (ت  $^{(7)}$  هـ) له «الشرعة في القراءات السبعة» (ت  $^{(7)}$  و «نهج الدماثة في نظم القراءات الثلاثة» و شرحه «خلاصة الأبحاث» ( $^{(8)}$  و «كنز المعاني في شرح حرز الأماني» ( $^{(8)}$ .

تم رأيته مطبوعاً، طبع دار رسائل الجيب بمصر \_ على نفقة الاتحاد العام لجماعة القراء ١٩٥٥م \_ ١٣٧٤هـ.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>(</sup>٢) مطبوع حققه إبراهيم عطوه عوض \_ مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر الطبعة الجديدة (!) ١٣٩٨ه.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ١٧٧٣.

<sup>(</sup>٤) اللطائف ١/ ٨٩.

<sup>(</sup>٥) اللطائف ١/ ٨٩.

<sup>(</sup>٦) اللطائف ١/ ٩٠.

<sup>(</sup>۷) مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ۱٤٠١ وأخرى تحت رقم ۱۸۸۱۹۲۲ عنهما صورة على شريط مصغر في مركز البحث تحت رقم ٦٥، ٦٦
مجاميع قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢٢٩/١.

<sup>(</sup>A) مخطوط منه نسخة بالمكتبة الأزهرية تحت رقم ١٥١/ ١٦١٨٩، ٣٣٦٧، ٢٤٨ عنها مصورات في مركز البحث العلمي تحت الأرقام التالية ٩٤، ٩٥، ٩٦، ٩٥، قراءات. فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) 1/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠.

• ٤- أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي (ت ٧٤٥ هـ) صنف «عقد اللآلي في القراءات السبع العوالي» (٤) على وزن الشاطبية ورويها ولم يأت فيها برمز وزاد فيها على «التيسير» للداني (ت ٤٤٤ هـ) كثيراً وله «الأثير في قراءة ابن كثير» (و «غاية المطلوب في قراءة يعقوب» (٢) و «تقريب النائي في قراءة الكسائي» (٧).

13 ـ شهاب الدين أحمد بن يوسف المعروف به «المسين» الحلبي (ت ٧٥٦ هـ) صنّف «العقد النضيد في شرح القصيد» (م) وهو من شروح الشاطبية، أوله: «الحمد لله الذي تفضل على العباد في المبتدأ والمعاد...» ذكر فيه أن «الحرز» المذكور أحسن ما وضع في الفن، وأحسن شروحه شرحا الشيخين الفاسي وأبي شامة غير أن كلا منهما أهمل ما عنى به الآخر مع إهمالهما أشياء مهمة فشرحه بما يوفي المقصود، واجتهد في بيان فك الرموز وإعراب الأبيات وجعل «الشين» علامة لأبي عبد الله الفاسي (٩).

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص ١٤٩٩.

<sup>(</sup>۲) مخطوط منه نسخة في المكتبة الظاهرية تحت رقم ٣١٦ عنها صورة على شريط مصغر في مركز البحث العلمي تحت رقم ١٣٧ مجاميع قراءات، ونسخة أخرى بمكتبة الحاج محمود بتركيا تحت رقم ٤١٢ عنها صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ١٠٩ فهرس مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ١/ ٢٥٤، ٢/ ٧٥٧.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ١٦٢٣.

<sup>(</sup>٤) اللطائف ١/ ٩٠ كشف الظنون ص ١١١٥٢.

<sup>(</sup>٥) إيضاح المكنون ١/ ٢٤.

<sup>(</sup>٦) كشفّ الظنون ص ١١٩٤.

<sup>(</sup>٧) إيضاح المكنون ١/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٨) كشف الظنون ص ٦٤٨.

<sup>(</sup>٩) كشف الظنون ص ٦٤٨.

٤٢ - أحمد بن يوسف بن مالك الرعيني الأندلسي (ت ٧٧٧ هـ) صنّف كتاب «تحفة الأقران في ما قرىء بالتثليث من حروف القرآن»<sup>(۱)</sup> وموضوعه ما قرىء بالحركات الثلاث في القرآن الكريم، سواء أكان التثليث بنية أم إعراباً، وسواء أكانت القراءات كلها متواترة، أم بعضها غير متواتر<sup>(۲)</sup>.

## وفي القرن التاسع الهجري:

27 - علاء الدين علي بن عثمان بن محمد المعروف به «ابن القاصح» العذري البغدادي (ت ٨٠١ هـ) صنف «سراج القارىء المبتدىء وتذكار المقرىء المنتهي» (٣) شرح منظومة «حرز الأماني» وله كذلك «مصطلح الإشارات في القراءات الزوائد الثلاثة عشر المروية عن الثقات» (٤) و «القصيدة العلوية في القراءات السبع المروية» (٥) وهي قصيدة ألفية أولها:

لَك الحَمْدُ يا اللَّه والعِزُّ والعُلا الحَمْدُ يا اللَّه والعِزُّ والعُلا

قرأها عليه جماعة، فشرحها لهم شرحاً مختصراً سماه: «الأمالي المرضية» أوله: «الحمد لله الذي شرف بعلم دينه...

\$3\$ - شمس الدين محمد بن محمد ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ) الذي جدد علم القراءات في القرن التاسع، وله فيه «النشر في القراءات الذي العشر» (٦) و «تحبير التيسير» (٧) و «الدرة المضية في القراءات الثلاث

<sup>(</sup>۱) مطبوع بتحقيق د. علي حسين البواب \_ دار المنارة \_ جدة الطبعة الأولى ۱٤٠٧هـ.

<sup>(</sup>۲) مقدمة محقق تحفة الأقران ص ٥ ـ ٦، ١١.

<sup>(</sup>٣) مطبوع متداول. طبع دار الفكر \_ بيروت \_ ١٤٠١هـ.

<sup>(</sup>٤) اللطائف ١/١١ كشف الظنون ص ١٧١١.

<sup>(</sup>٥) كشف الظنون ص ١١٦٣.

<sup>(</sup>٦) مطبوع متداول. طبع دار الفكر \_ بيروت \_ وهي مصورة عن طبعة الحاج مصطفى محمد صاحب المكتبة التجارية الكبرى \_ القاهرة.

<sup>(</sup>٧) مطبوع متداول. له طبعات عديدة منها طبعة بتحقيق وتعليق: عبد الفتاح القاضي ومحمد الصادق القمحاوي. نشر دار الوعى بحلب. الطبعة الأولى ١٣٩٧ه.

المرضية»(١) وهي منظومة على وزن الشاطبية أولها:

قل الحمد لله الذي وحده علا ومجده وأسأل عونه وتوسلا ومن مصنفاته «منجد المقرئين» (٢) وهو كتاب نافع مبارك على صغر

25 \_ برهان الدين أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي (ت ٨٨٥ هـ) صنف كتاب «الضوابط والإشارات لأجزاء علم القراءات» أوله: «الحمد لله المؤيد من توسل إليه بلذيذ خطابه...».

27 \_ أبو العباس أحمد بن إسماعيل الكوراني (ت ٨٩٣ هـ) صنف «كشف الأسرار عن قراءة الأئمة الأخيار» (٤٠) وهو شرح على نظم ابن الجزري في القراءات الثلاث الزوائد على العشر قراءة ابن محيصن والأعمش والحسن البصري.

أول الشرح: «الحمد لله الذي جعل حملة كتابه مع السفرة الكرام...».

٤٧ ـ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن خليل بن محمد الحلبي الشهير به «القبابي» (ت ٨٩٤ هـ) له منظومة في القراءات الأربع عشر إسمها «مجمع السرور والحبور ومطلع الشموس والبدور» (٥).

#### وفي القرن العاشر الهجري:

الدر النثير في « منف «الدر النثير في الدر النثير في الدر النثير في قراءة ابن كثير ( $^{(7)}$  وله شرح الشاطبية وهو شرح ممزوج ( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>١) مطبوع. وقد أوردها الشيخ علي محمد الضباع ضمن مجموعه المسمى "إتحاف البررة بالمتون العشرة في القراءات والرسم والآي والتجويد" من ص ١١٥ – ١٦٧.

 <sup>(</sup>۲) مطبوع متداول وله طبعات عديدة، منها طبعة دار الكتب العلمية - بيروت وهي طبعة سقيمة جداً.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ١٠٩٠.

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون ص ١٤٨٦.

<sup>(</sup>٥) إيضاح المكنون ٢/ ٤٣٤.

<sup>(</sup>٦) كشف الظنون ص ٧٣٠.

<sup>(</sup>۷) كشف الظنون ٦٤٨.

به العباس أحمد بن محمد القسطلاني (ت ٩٢٣ هـ) صنف كتاب «لطائف الإشارات لفنون القراءات» (١) وهو كتاب جامع استوعب دقائق هذا الفن وقواعده وله «فتح الداني في شرح حرز الأماني» (٢) زاد فيه زيادات ابن الجزري مع فوائد كثيرة لا توجد في غيره.

• ٥- جمال الدين حسين بن علي الحصني (٩٦٣ هـ) صنف «الغاية» (٣) في شرح الشاطبية و «الجوهرة في القراءات العشرة» (٤٠).

## وفي القرن الحادي عشر الهجري:

۱۰ - سلطان بن أحمد بن سلامة بن إسماعيل المزاحي (٥) (ت ١٠٧٥ هـ) له كتاب «القراءات الأربع الزائدة على العشر» (٢) و «الجوهر المصون في الأوجه ما بين الضحى إلى المفلحون».

عبد الرحمن بن أبي القاسم المكناسي (ت 1.47 هـ) صنف «الفجر الساطع في شرح الدرر اللوامع في مقرأ الإمام نافع» ( $^{(V)}$ .

## وفي القرن الثاني عشر الهجري:

٣٥ - أحمد بن محمد بن أحمد الدمياطي الشهير بد «البناء» (ت ١١١٦هـ) صنف كتاب «إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربع عشر» (^) وهو كتاب فذ في بابه ويكاد يكون اختصاراً لكتاب «لطائف الإشارات» للقسطلاني مع زيادات والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) طبع الجزء الأول منه بتحقيق عامر السيد عثمان وعبد الصبور شاهين بمصر ضمن مطبوعات المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية. القاهرة ١٣٩٧هـ.

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ص ٤٦٧، ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون ص ٦٢١.

<sup>(</sup>٥) بتشديد الزاي وفتح الميم نسبة إلى منية مزاح من الدقهلية بمصر. الأعلام ٣/

<sup>(</sup>٦) الأعلام ١٠٨/٣ وأشار إلى أماكن وجود هذه المخطوطات.

<sup>(</sup>٧) معجم المؤلفين ٥/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٨) مطبوع بتصحيح على محمد الضباع. دار الندوة الجديدة \_ بيروت.

ومن الحسن على النوري (١) الصفاقسي (ت ١١١٧هـ) صنف كتاب «غيث النفع في القراءات السبع» (٢) وهو عمدة الطلاب والمقرئين وما جاء بعده فعالة عليه، ومرده إليه وله كتاب «تنبيه الغافلين وإرشاد الجاهلين عما يقع لهم من الخطأ حال تلاوتهم لكتاب الله المبين (٣) وهو عمدة الطلاب والمقرئين في فن التجويد.

## وفي القرن الثالث عشر الهجري:

وه مصطفى بن علي بن عمر بن أحمد الميهي من أعيان القرن الثالث عشر صنف كتاب «فتح الكريم الرحمن في تحرير أوجه القرآن» ونص على أنه انتهى منه ضحوة يوم الخميس لاحدى عشرة ليلة بقين من ذي الحجة الحرام إختتام عام ١٢٢٩ هـ(٤).

ووالد هذا الشيخ: «علي بن عمر بن أحمد الميهي» (ت ١٢٠٤ هـ) معدود من أعيان قراء هذا القرن<sup>(ه)</sup>.

## وفي القرن الرابع عشر الهجري:

**٥٦ ـ محمد بن أحمد الشهير بـ «المتولي» (ت ١٣١٣ هـ) صنف** زهاء أربعين مصنفاً في القراءات وغيرها من علوم القرآن كالتجويد والرسم والضبط والفواصل<sup>(١)</sup>منها: «الوجوه المسفرة في القراءات الثلاث المتممة

<sup>(</sup>١) وَهِمَ في إيضاح المكنون ٢/ ١٥٢ فقال: «غيث النفع في القراءات السبع للإمام النووي الحافظ يحيى بن شرف الدين» اه. قلت: لعل سبب هذا الخلط أن رسم كلمة «النوري» قريب من رسم كلمة

قلت: لعل سبب هذا الخلط أن رسم كلمة «النوري» قريب من رسم كلمة «النووي» فتصحف عليه والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) مطبوع بهامش «سراج القارىء لابن القاصح» نشر دار الفكر بيروت.

<sup>(</sup>٣) هداية القاريء إلى تجويد كلام الباري (ملحق الأعلام) ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) هداية القاريء إلى تجويد كلام الباري ص ٧٣٩.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٦٨٩ وهو الذي عناه الشيخ سليمان الجمزوري في قوله في متن «تحفة الأطفال»:

سميته بتحفة الأطفال عن شيخنا الميهي ذي الكمال انظر تحفة الأطفال مع شرحها بغية الكمال ص ٩.

<sup>(</sup>٦) هداية القاري (ملحق الأعلام) ص ٧٠٨.

للقراءات العشر»(١) ونظم أحكام قوله تعالى: ﴿آلآن﴾(٢) و «الكوكب الدري في قراءة أبي عمرو البصري» نظم فيها ما خالف فيه أبو عمرو البصري حفصاً من طريق الشاطبية(٣).

0 حسن بن خلف الحسيني (ت 1 ۱۳٤٢ هـ) له «نظم في تحرير مسائل الشاطبية في القراءات السبع» $^{(2)}$  جرى فيه على وزنها.

٥٨ - إبراهيم بن أحمد بن سليمان المارغني (ت ١٣٤٩ هـ) صنف «النجوم الطوالع على الدرر اللوامع في أصل مقرأ الإمام نافع» (٥) و «دليل الحيران شرح مورد الظمآن في رسم وضبط القرآن» (٦) و «تنبيه الخلان إلى شرح الإعلان بتكميل مورد الظمآن» (٧).

هذا مجمل ما كان من أمر تدوين القراءات عبر القرون حسب التسلسل التاريخي؛ لتتضح الصورة الكلية بين يدي الفصول والمباحث التالية \_ إن شاء الله \_.

<sup>(</sup>١) مطبوع ضمن (إتحاف البررة بالمتون العشرة) ص ١١٥ ـ ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) مطبوع ضمن المجموع السابق ص ١١٢ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>٣) هداية القاريء (ملحق الأعلام) ص ٧٠٨.

<sup>(</sup>٤) مطبوع مع شرحه «مختصر بلوغ الأمنية» لعلي محمد الضباع في هامش «سراج القاري لابن القاصح» \_ دار الفكر \_ بيروت.

<sup>(</sup>٥) هداية القاري (ملحق الأعلام) ص ٦٣٠.

<sup>(</sup>٦) مطبوع حققه محمد الصادق قمحاوي. مكتبة الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>٧) مطبوع مع الكتاب السابق.

## الفصل الأول

## تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى

يتحدث هذا الفصل عن الكتابات الأولى في القراءات كيف ظهرت؟ وكيف سارت في ثنايا مدونات العلوم الأخرى؟.

وعليه فإن هذا الفصل يشتمل على المباحث التالية:

المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير.

المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث.

الفصل الثالث: القراءات في كتب النحو.

وسيتعرض هذا الفصل بصفة عامة لإبراز أهم القضايا التي طرقتها المصنفات في تلك العلوم، والتي من خلالها تظهر صورة من الصور التي نقل بها علم القراءات، وكيفية معالجة بعض قضاياه من خلال ذلك.

وإليك البيان:



#### المبحث الأول

# القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: القراءات في كتب علوم القرآن.

المطلب الثاني: القراءات في كتب التفسير.

# المطلب الأول: القراءات في كتب علوم القرآن:

المقصود هنا المصنفات الأولى في علوم القرآن، التي لم تكن شاملة لجميع أنواع علوم القرآن، ولكنها مفردة لنوع واحد فقط، وقد تشتمل على أكثر من نوع دون استيعاب.

وسيعرض هذا المطلب ـ إن شاء الله ـ للمواضع التي ورد فيها ذلك القراءات وما يتعلق بها في هذه المصنفات بإيجاز مبرزاً أهم القضايا التي طرقتها تلك المصنفات حول القراءات.

ومن الكتب الأولى في علوم القرآن التي تشكل مرحلة التصنيف المفرد لنوع من أنواع علوم القرآن الكتب التالية.

١ - كتاب «فضائل القرآن ومعالمه وآدابه» (١) لأبي عبيد القاسم بن سلام الهروي البغدادي (١٥٤ - ٢٢٤ هـ).

<sup>(</sup>۱) حققه لنيل درجة الماجستير الطالب محمد تجاني جوهري جامعة الملك عبد العزيز بمكة (أم القرى حالياً) كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ـ قسم الدراسات العليا شعبة الكتاب والسنة عام ١٣٩٣هـ.

ثم رأيته مؤخراً مطبوعاً بتحقيق: وهبي سليمان غاوجي \_ طبع دار الكتب العلمية \_ الطبعة الأولى . ١٤١١هـ .

يعتبر هذا الكتاب أكبر كتاب أصيل في موضوعه وأشمله (۱) بل هو أول محاولة تطبيقية لتدوين علوم القرآن العظيم بمعناها الشامل (۲) فهو يحتوي بين صفحاته على روايات في فضائل القرآن العظيم بصورة عامة وفضائل السور والآيات وآداب تلاوة القرآن وجمع القرآن والقراءات والقراء من الصحابة والتابعين وتابعيهم، والمنسوخ تلاوة، ومنازل القرآن، وأول ما نزل وخواص القرآن العظيم، والاسترقاء به، والمصاحف وكل ما يتعلق بما فيها من تنقيطها وتعشيرها ولغات القرآن وغيرها من البحوث (۳).

ومن الأبواب التي تضمنها هذا الكتاب مما له علاقة بالقراءات ما يلي:

جملة أبواب قراء القرآن ونعوتهم وأخلاقهم (٤).

منها: باب حامل القرآن وما يجب عليه أن يأخذ به من آداب القرآن، باب ما يستحب لحامل القرآن من إكرام القرآن وتعظيمه وتنزيهه، باب ما يؤمر به حامل القرآن من تلاوته بالقرآن والقيام به في الصلاة، باب ما يستحب لقارىء القرآن من الترسل في قراءته والترتيل والتدبر، باب ما يستحب للقارىء من تحسين القرآن وتزيينه، باب القارىء يصعق من قراءة القرآن ومن كره ذلك وعابه.

ـ جماع أحاديث القرآن وإيثاره في كتابه وتأليفه وإقامة حروفه<sup>(ه)</sup>.

منها: باب تأليف القرآن وجمعه ومواضع حروفه وسوره، باب الزوائد من الحروف التي خالف فيها الخط في القرآن، باب ما رفع من القرآن بعد نزوله ولم يثبت في المصاحف، باب حروف القرآن التي اختلفت فيها مصاحف أهل الحجاز وأهل العراق. . وهي اثنا عشر حرفاً،

<sup>(</sup>١) مقدمة تحقيق كتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٦٤.

<sup>(</sup>٤) فضائل القرآن لأبي عبيد ص ٤٩ ــ ١٤٦ وتضمن هذا القسم ثلاثة وعشرين باباً.

 <sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٢١٣ ـ ٣٦٣ وتضمن هذا القسم خمسة عشر باباً.

هذه الحروف التي اختلفت فيها مصاحف أهل الشام وأهل العراق وقد وافقت أهل الحجاز في بعض وفارقت بعضاً باب لغات القرآن وأي العرب نزل القرآن عليه بلغته، باب إعراب القرآن وما يستحب للقارىء من ذلك وما يؤمر به، المراء في القرآن والاختلاف في وجوهها وما في ذلك من التغليظ والكراهة.

- جماع أبواب المصاحف وما جاء فيها وما يؤمر به وينهي عنه (١).

منها: باب بيع المصاحف وما فيه من الرخصة والكراهة، باب نقط المصحف وما فيه من الرخصة والكراهة، باب تعشير المصاحف وفواتح السور ورؤوس الآى، باب تزيين المصاحف وحليتها بالذهب والفضة.

### قلت: ويلاحظ ما يلي:

- (١) أن هذا الكتاب احتوى على جملة كبيرة من المباحث المتعلقة بعلم القراءات، بله القراءات الكثيرة التي أوردها أو أشار إليها.
- (٢) أنه تضمن جملة كبيرة من القراءات المخالفة لرسم المصحف العثماني.
- (٣) أن الأحاديث والآثار التي يوردها أبو عبيد في كتابه هذا جميعها مسندة، ومنها المقبول والمردود.
- (٤) تضمن الكتاب آراء أبي عبيد في كثير من المسائل من ذلك ما اختاره بالنسبة للقراءة الشاذة ومنزلتها في التفسير.
- (٥) أن القراءات في هذا الكتاب برزت بروزاً ظاهراً ولا غرو فإن لأبى عبيد مصنفاً فيها.

٢ ـ كتاب «تأويل مشكل القرآن» لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) وهو يتعلق بنوع المحكم والمتشابه من القرآن العظيم (٢).

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن لأبي عبيد ص ٣٦٤ ـ ٣٧٧ ويتضمن هذا القسم ستة أبواب.

 <sup>(</sup>۲) سبقه في هذا الاتجاه قطرب (ت ۲۰۳هـ) فقد ذُكر في مصنفاته كتاب «الرد على الملحدين في متشابه القرآن» أو «فيما سأل عنه الملحدون من آي القرآن».
 فهرست ابن النديم ص ۵۷، ۷۹.

تضمن هذا الكتاب مباحث في الذب عن القراءات، والرد على الطاعنين في القرآن العظيم من جهتها؛ إذ نجد ابن قتيبة رحمه الله تعالى يعقد بعد المقدمة العنوان التالي: «الحكاية عن الطاعنين»(۱) أورد فيه طعون هؤلاء في القرآن العظيم مصدراً ذلك باحتجاجهم بقوله تعالى: ﴿وَلُو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ آخْتِلافاً كثيراً﴾ [النساء: ١٨]، وبقوله تبارك وتعالى: ﴿لاَ يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَينِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ﴾ [فصلت: ٤٢].

وحكى قولهم: وجدنا الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ ومن بعدهم يختلفون في الحرف من القراءات مما يخالف بعضه بعضاً والقراء يختلفون؛ فهذا يرفع ما ينصبه ذاك، وذاك يخفض ما يرفعه هذا، وأنتم تزعمون أن هذا كله كلام رب العالمين، فأي شيء بعد هذا الاختلاف؟.

وبعد إيراده لشبههم وجميع ما لديهم في ذلك، عقد باباً عنوانه: «باب الرد عليهم في وجوه القراءات» (٢) رد فيه عليهم وبسط قلمه وتفنن في ذلك وأبدع فيه ما شاء الله له أن يبدع وأبرز علمه ودرايته رحمه الله، وتحدث أثناء ذلك عن الأحرف السبعة والخلاف فيها.

ثم عقد باباً عنوانه: «ما ادعى على القرآن من اللحن»(٣) رد فيه على هؤلاء الملحدين شبههم في ذلك، وزيَّفَهَا، وأظهر عوار قولهم وفضح باطلهم، جزاه الله خيراً.

#### ويلاحظ ما يلى:

(۱) أن الحديث عن القراءات عند ابن قتيبة في كتابه هذا اتخذ سبيلاً غير ذاك السبيل الذي رأيناه عند أبي عبيد رحمه الله تعالى؛ إذ أن ابن قتيبة تعرض للقراءات من جهة الذب عنها وما يتعلق بالإبانة عن معانيها من جهة تنوعها وما وجهه الملحدون من الطعون في القرآن العظيم عن طريقها.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٥٠.

(٢) أن إيراده للقراءات يختلف عن طريقة أبي عبيد؛ فإن ابن قتيبة لا يسوق سنداً لما يذكر من القراءات بَلَه الأحاديث والآثار إلا نادراً.

(٣) يؤخذ على ابن قتيبة في هذا الكتاب تلحينه لبعض القراءات، ورميه حمزة من القراء بالتخليط والإضطراب(١) وهذا مما لا يسلم له(٢).

قال ابن مطرف الكناني في كتابه «القرطين» ٢/ ١٥ ـ ١٦ الذي جمع فيه بين كتابي ابن قتيبة: «تأويل مشكل القرآن» و «تفسير غريب القرآن» بعد إيراده كلاماً لابن قتيبة قبل هذا: «وباقي هذا الباب لم أكتبه لما فيه من الطعن على حمزة رحمة الله عليه، وكان أورع أهل زمانه مع خلو باقي الباب من فائدة» اه.

وصنف أبو القاسم عبد الله بن محمد العكبري (ت ١٠هـ) كتاباً في الانتصار لحمزة سماه: «الانتصار لحمزة فيما نسبه إليه ابن قتيبة في مشكل القرآن» ذكر هذا الكتاب في كشف الظنون ١٧٣/١ ولم أقف عليه.

#### قلت: يلاحظ ما يلي:

(أ) أن ما صدر من بعض أهل العلم من الطعن في بعض القراءات إنما صدر عنهم لأحد سبين \_ عندي \_:

الأول: عدم ثبوت القراءة لديهم بأسانيد صحيحة إذ قد تشتهر قراءة لدى جماعة في مكان لم تبلغ درجة القبول بَلْهَ الاشتهار عند غيرهم، وهذا أمر أشار إليه ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوى ١٣/ ٣٩٢\_ ٣٩٤.

الثاني: ثبوتها لديهم بأسانيد صحيحة، لكن قام لديهم ما يعارضها باجتهادهم، فيغلب على ظنهم وقوع الوهم والخطأ في القراءة عن طريق من نقلت عنه.

وملاحظة هذين الأمرين تبرىء ابن قتيبة وغيره من أهل العلم من تهمة قصد الطعن في القراءات المتواترة والله أعلم.

(ب) أن ابن قتيبة سُبِق فيما ذهب إليه كما أشار إلى ذلك هو نفسه في كتابه «تأويل مشكل القرآن» ص ٦٠ والحال في الطعن من سبق ابن قتيبة كالحال في الطعن منه يحمل على ما ذكرته.

(ج) أن ما ذكره ابن قتيبة من عيب قراءة حمزة مردّه غالباً إلى الرواة عن حمزة ؛ حيث ذَكرَ أهلُ العلم أن الرواة عن حمزة بالغوا وأفرطوا، ولم يضبطوا عنه، وما آفة الأخبار إلا رواتها.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ٥٨، ٦١\_ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) قال ابن قتيبة: «منهم (أي: القراء) رجل ستر الله عليه عند العوام بالصلاح، وقرَّبه من القلوب بالدين، لم أر فيمن تتبعت وجوه قراءته أكثر تخليطاً ولا أشد اضطرابا منه..» اه. تأويل مشكل القرآن ص ٥٩.

(٤) أظهر هذا الكتاب سعة علم ابن قتيبة رحمه الله وإدراكه لأثر القراءات في تفسير القرآن العظيم، ولعل ذلك يظهر جلياً في كتابه «تفسير غريب القرآن» وسيأتي الحديث عنه . إن شاء الله ..

٣ ـ كتاب «فضائل القرآن وما أنزل من القرآن بمكة وما نزل بالمدينة»
 لأبي عبد الله محمد بن أيوب بن يحيى بن الضُرِيس<sup>(١)</sup>.

اشتمل هذا الكتاب على أبواب تتعلّق بفضل تعليم القرآن وتلاوته وتعشير المصحف، ونحو ذلك.

وهذه الأبواب هي التالية:

<sup>=</sup> قال ابن مجاهد رحمه الله: «حدثني علي بن الحسن قال: قال محمد بن الهيثم: «واحتج من عاب قراءة حمزة بعبد الله ابن ادريس أنه طعن فيها، وإنما كان سبب هذا أن رجلاً ممن قرأ على سليم \_ أضبط أصحاب حمزة \_ حضر مجلس ابن ادريس عبد الله فقرأ، فسمع ابن إدريس ألفاظاً فيها إفراط في المد والهمز وغير ذلك من التكلف المكروه، فكره ذلك ابن إدريس وطعن فيه.

قال محمد (ابن الهيشم): وهذا الطريق عندنا مكروه مذموم وقد كان حمزة يكره هذا وينهى عنه، وكذلك من أتقن القراءة من أصحابه اه. كتاب «السبعة» ص ٧٦\_٧٠.

قال ابن الجزري: «أما كراهته (يعني: حمزة) الإفراط في ذلك فقد رُوِّينا عنه من طرق أنه كان يقول لمن يفرط عليه في المد والهمز: «لا تفعل أما علمت أن ما كان فوق البياض فهو برص، وما كان فوق الجعودة فهو قطط، وما كان فوق القراءة فليس بقراءة» اهد. غاية النهاية ٢٦٣/١.

ومما يؤكد وقوع الوهم من الرواة عن حمزة وليس منه وأنّ ما أنكره أهل العلم على قراءة حمزة ليس منها إنما من وهم النقلة، مما يؤكد هذا ما ذكره ابن المجزري من أنّ بعض المتأخرين من شراح الشاطبية ذكر أشياء في وقف حمزة مما حاصله إن صح سنده أن يكون لا وجه له، أو ورد بسند ضعيف.

قال ابن الجزري معقباً على ذلك: «مع أني تتبعت ذلك فلم أجده منصوصاً لحمزة لا بطريق صحيحة ولا ضعيفة» اهر. النشر ١/ ١٦ــ ١٧.

وينظر حول الرد على من طعن في قراءة حمزة: «السبعة» ص ٧١ ــ ٧٧ «جمال القراء» ٢/ ٤٧١ «خاية النهاية» ١/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>۱) البجلي الرازي أبو عبد الله من حفاظ الحديث مات بالري سنة ٢٩٤هـ. الأعلام ٢٦٠.

باب الرجل يمر بآية تخويف ورحمة فيسأل أو يتعوذ (١) باب ما يقرأ به الأعرابي الجاهل بالقرآن (٢) باب ما قالوا في الماهر بالقرآن (٣) باب فيمن كره التعشير في المصحف (٤) باب الرجل إذا ختم القرآن ما يصنع (٥) باب ما قيل في فضل الألف واللام من القرآن (٢) باب فيمن قال القرآن يشفع لصاحب يوم القيامة (٧) باب يقال لصاحب القرآن إقرأ وأرقَ، باب في فضل من تعلم القرآن وعلمه (٨).

هذا غير الأبواب المتعلقة بفضائل السور، والمتعلقة بنزول القرآن العظيم.

ويلاحظ: أن هذا الكتاب لم يتعرض للقراءات إلا من جهة ما يتعلق بفضل قراءة القرآن العظيم، ومن جهة كتابة المصحف وتعشيره فقط، وهو لا يورد شيئاً إلا بالسند، وفيما أورد المقبول والمردود.

٤ ـ كتاب «فضائل القرآن وما جاء فيه من الفضل، وفي كم يقرأ،
 والسنة في ذلك» لأبي بكر جعفر بن محمد بن الحسن الفريابي<sup>(٩)</sup>.

تضمن الموجود من هذا الكتاب أبواباً حول فضل قراءة القرآن وترتيله كما يأتي:

باب في فضل القرآن وقراءته (١٠٠ باب فضل القرآن والاستماع وتعاهد

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن لابن الضريس ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ص ٦٨

<sup>(</sup>۳) ما سبق ص ۸۱.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ٨٤.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٨٨.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ٩١.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ص ۱۰۶.

<sup>(</sup>۸) ما سبق ص ۱۳۲.

<sup>(</sup>۹) جعفر بن محمد أبو بكر الفريابي قاض من العلماء بالحديث تركي الأصل من أهل فرياب (من ضواحي بلخ) حدث بمصر وبغداد ورحل رحلة واسعة ( ۲۰۷ م. ۳۰۱ م.). الأعلام ۲۰۷۲.

<sup>(</sup>١٠) فضائل القرآن للفريابي ص ١٠٩.

القرآن (۱) باب ختم القرآن وما جاء فيه (۲) باب الوقف في قراءة القرآن، والجمع في السور وكيف كانت قراءة رسول الله على وترتيله وفي كم يقرأ القرآن والسنة في ذلك (۳) باب النظر في المصحف (۱) باب ما جاء في تعاهد القرآن عن النبي على (۱).

هذا عدا بعض الأبواب المتعلقة بفضائل السور.

#### ويلاحظ:

- (۱) أن هذه الأبواب لم تتعرض مباشرة لموضوع القراءات، إلا أن الناظر يجد كلمة: «الوقف في قراءة القرآن» وهي تشير إلى علم الوقف والابتداء في قراءة القرآن العظيم وهو أحد العلوم السبعة التي هي وسائل لعلم القراءات (٢).
- (٢) أنه لم يسق شيئاً من الروايات إلا بالسند وفيما أورده المقبول والمردود.
  - (٣) أن الموجود من هذا الكتاب لا يشمل جميع الكتاب.
- \_ كتاب «المصاحف» لأبي بكر عبد الله بن سليمان بن الأشعث السجستاني (ت ٣٠٦هـ).

تضمن هذا الكتاب نصوصاً كثيرة، تتعلق بالقراءات، وبرسم

<sup>(</sup>١) فضائل القرآن للفريابي ص ١٦٧.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٦) وباقى العلوم السبعة التي هي وسائل لعلم القراءات:

<sup>(</sup>أ) علم العربية. (ب) علم التجويد وهو معرفة مخارج الحروف وصفاتها. (ج) علم الرسم (رسم المصحف). (د) علم الفواصل وهو معرفة عدد الآيات. (ه) علم الأسانيد وهو الطرق الموصلة إلى القرآن العظيم، وهو من أهم العلوم إذ الأصل في القراءات النقل فالقراءة سنة متبعة. (و) علم الابتداء والختم وهو الاستعادة والتكبير ومتعلقاتها. غيث النفع ص ٢١-٢٢.

المصحف، وبكتابته، وهو يعد من أهم المصنفات في بابه؛ فقد نقل إلينا نصوصاً عزيزة تتعلق بالقرآن من جهة جمعه وترتيبه واختلاف مصاحف الصحابة (١) مما يجعله بحق فريداً بين الكتب المصنفة في هذا المجال.

### فمن أبوابه:

باب اختلاف مصاحف الأمصار التي نسخت من الإمام (٢) باب اختلاف مصاحف الصحابة (٣) حين أورد ما يتعلق بمصحف عمر بن الخطاب وعلي بن أبي طالب وأبي بن كعب وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن عباس وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عمرو بن العاص ومصحف عائشة وأم سلمة (٤) رضي الله عنهم وأرضاهم جميعاً.

ثم ذكر اختلاف مصاحف التابعين (٥) فذكر مصحف عبيد بن عمير الليثي وعطاء بن أبي رباح وعكرمة ومجاهد (١) وسعيد بن جبير والأسود بن يزيد وعلقمة بن قيس ومحمد بن أبي موسى وحطان بن عبد الله الرقاشي (٧) وصالح بن كيسان (٨) وطلحة بن مصرف (٩) وسليمان بن مهران الأعمش.

<sup>(</sup>۱) سبقه في هذا الاتجاه الكسائي (ت ۱۸۹ه) حيث صنف كتاب: «اختلاف مصاحف أهل المدينة وأهل الكوفة وأهل البصرة والشام في المصاحف». فهرست ابن النديم ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصاحف لابن أبي داود ص ٤٩.

<sup>(</sup>۳) ما سبق ص ۲۰.

<sup>(</sup>٤) هند بنت أبي أمية بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن مخزوم المخزومية، أم سلمة أم المؤمنين، تزوجها رسول الله ﷺ سنة أربع وقيل: ثلاث ماتت سنة ٢٦هـ وقيل: ٦١هـ وقيل قبل ذلك، والأول أصح. «التقريب» ص ٧٥٤.

<sup>(</sup>٥) المصاحف لابن أبي داود ص ٩٨.

<sup>(</sup>٦) مجاهد بن جبر أبو الحجاج المكي، أحد الأعلام من التابعين والأئمة المفسرين مات سنة ١٠٣هـ وقيل: ١٠٤هـ. غاية النهاية ٢/ ٤١.

<sup>(</sup>٧) حطان بن عبد الله الرقاشي ويقال: السدوسي كبير القدر صاحب زهد وورع وعلم مات سنة نيف وسبعين قاله الذهبي تخميناً. غاية النهاية ١/ ٢٥٣.

 <sup>(</sup>A) صالح بن كيسان المدني أبو محمد أو أبو الحارث، مؤدب ولد عمر بن عبد العزيز
 ثقة ثبت فقيه مات بعد سنة ثلاثين ومئة أو بعد أربعين ومئة . التقريب ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٩) طلحة بن مصرف بن عمرو بن كعب أبو محمد ويقال: أبو عبد الله الهمداني اليامي الكوفي تابعي كبير كان يسمى سيد القراء مات سنة ١١٧هـ. غاية النهاية ٣٤٣/١.

وقد تضمن هذا الباب الكثير مما يتعلق برسم المصحف وترتيبه.

ومن العناوين في كتاب: «المصاحف» ما اجتمع عليه كتاب المصاحف<sup>(۱)</sup> ما كتب في المصاحف على غير الخط<sup>(۲)</sup> باب ما غير الحجاج في مصحف عثمان<sup>(۳)</sup>. باب كتابة المصاحف، أخذ الأجرة على كتابة المصاحف<sup>(۵)</sup> تعظيم المصاحف<sup>(۵)</sup> تصغير المصاحف<sup>(۲)</sup> كتابة الفواتح والعدد في المصاحف<sup>(۷)</sup> كتابة العواشر في المصاحف<sup>(۸)</sup> باب نقط المصاحف وشراؤها<sup>(۱)</sup> وغير ذلك.

ويلاحظ: أن في ما أورده ابن أبي داود في كتابه هذا المقبول والمردود، ولا ضير عليه في هذا، إذ لم يسق شيئاً إلا بالسند فقد برئت عهدته من ذلك، ومن أسند لك فقد أحالك(١١١) والله أعلم.

وكانوا يرون ذمتهم تبرأ بذلك.

وهذا يلاحظ في مصنفات أبي نعيم الأصبهاني والطبراني وابن أبي داود والطبري وغيرهم.

أما في هذه الأعصار فإن الذمة لا تبرأ برواية المردود دون بيان لضعفه ورده، لعدم الأمن من المحذور، إذ تقاصرت علوم أكثر الناس عن معرفة الإسناد ومراتب الحديث والله أعلم. انظر: التبصرة والتذكرة ١٧٢/١ فتح المغيث للسخاوي ١٧٤/١.

<sup>(</sup>١) المصاحف لابن أبي داود ص ١١٧.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ص ۱۲۸.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ١٥١.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ١٥١.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ص ۱۵۳.

<sup>(</sup>۸) ما سبق ص ۱۵٤.

<sup>(</sup>٩) ما سبق ص ١٥٨.

<sup>(</sup>۱۰) ما سبق ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>١١) جرى المحدثون في القرون الأولى على رواية ما يقع في روايتهم في الموضوع الذين هم بصدد التصنيف فيه، دون تحري للمقبول منه \_ إلا من اشترط منهم ذلك .. والسر في ذلك \_ كما نبه أهل العلم \_ أنهم كانوا لا يروون شيئاً إلا بإسناد وكان ذكر الإسناد من جملة البيان عندهم، إذ يحيلون الناظر على الكشف عن السند،

7 ـ كتاب «أخلاق أهل القرآن» لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري (١).

موضوع هذا الكتاب في عنوانه، وهو يمس جانباً مهماً في القراءات (أعني: ما يتعلق بآداب القارىء والمقرىء) وهو يتضمن ثمانية أبواب اشتملت على أربعة وستين نصاً ما بين مرفوع وموقوف ومقطوع (٢) واشتملت المقدمة على ستة نصوص، فصار مجموع ما في الكتاب تسعين نصاً أما الأبواب فهى التالية:

باب فضل حملة القرآن<sup>(3)</sup> باب فضل من تعلم القرآن وعلمه<sup>(6)</sup> باب فضل الاجتماع في المسجد لدرس القرآن<sup>(1)</sup> باب ذكر أخلاق أهل القرآن<sup>(1)</sup> باب أخلاق من قرأ القرآن لا يريد به إلا الله عز وجل<sup>(A)</sup> باب ذكر أخلاق المقرىء إذا جلس يقرأ ويلقن لله عز وجل، ماذا ينبغي له أن يتخلق به<sup>(۹)</sup> باب ذكر أخلاق من يقرأ على المقرىء<sup>(۱۱)</sup> باب آداء القراء عند تلاوتهم القرآن مما لا ينبغي لهم جهله<sup>(۱۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فقيه شافعي محدث نسبته إلى آجر من قرى بغداد (ت ٣٦٠هـ). الأعلام ٦/ ٩٧.

 <sup>(</sup>۲) المرفوع: هو ما أضيف إلى رسول الله ﷺ خاصة ولا يقع مطلقه على غير ذلك.
 الموقوف: ما يروى عن الصحابة رضي الله عنهم من أقوالهم وأفعالهم ونحوها،
 فيوقف عليهم ولا يتجاوز به إلى رسول الله ﷺ.

المقطوع وهو غير المنقطع، وهو ما جاء عن التابعين موقوفاً عليهم من أقوالهم أو أفعالهم ولم يتجاوز به إلى الصحابة رضوان الله عليهم. مقدمة ابن الصلاح ص 21 ـ 27.

<sup>(</sup>٣) اعتمدت في هذه العدة على الطبعة التي حققها محمد عمرو بن عبد اللطيف بإشراف المكتب السلفي لتحقيق التراث \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.

<sup>(</sup>٤) أخلاق أهل القرآن ص ٥٥.

<sup>(</sup>a) ما سبق ص ٦١.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ٦٩.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ص ۷۷.

<sup>(</sup>۸) ما سبق ص ۸۷.

<sup>(</sup>٩) ما سبق ص ١١١.

<sup>(</sup>۱۰) ما سبق ص ۱۳۵.

<sup>(</sup>١١) ما سبق ص ١٤٥.

ويلاحظ: أن الحال في النصوص الواردة في هذا الكتاب كالحال في النصوص الواردة في كتاب ابن أبي داود «المصاحف» والكتاب مع كونه يلمس جانباً مهماً في القراءات، بيد أنه يخلو من نصوص تتعلق بأداء كلمات القرآن أو رسم المصحف والله أعلم.

٧ ـ كتاب «**الإبانة عن معاني القراءات**» لمكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ).

يتحدث هذا الكتاب<sup>(۱)</sup> عن حديث: «أنزل القرآن على سبعة أحرف»<sup>(۲)</sup> فاشتمل على بيان صلة القراءات السبعة بالأحرف السبعة، وعن إشتمال المصاحف العثمانية على جميع الأحرف السبعة أو أحدها فقط، أو ما يحتمله الرسم منها مبيناً الخلاف في ذلك<sup>(۲)</sup> كما تحدث عن أقسام القراءات من جهة القبول<sup>(3)</sup> وعن جمع القرآن وسببه وكيفيته<sup>(٥)</sup> وبيَّن السبب ـ من وجهة نظره ـ في اشتهار القراء السبعة دون من هو فوقهم، والسبب في جعلهم سبعة<sup>(۱)</sup> ثم ذكر من جمع القرآن على عهد النبي الشهار وختم كتابه بالتمثيل لاختلاف القراء في سورة الفاتحة مما هو جزء من الأحرف السبعة<sup>(۸)</sup>.

والواقع أن مكى رحمه الله استوعب الحديث عن الموضوع وبرع فيه

<sup>(</sup>۱) قال مكي بن أبي طالب في مقدمة كتاب «الإبانة»: «هذا كتاب أبين فيه \_ إن شاء الله \_ معاني القراءات وكيفيتها وما يجب أن نعتقد فيها، مع ما يتصل بذلك من فوائدها وغرائب معانيها وما علمت أن أحداً تقدمني إلى مثل كتابي هذا فيما جمعت وبينت فيه، أعظم الله عليه الأجر، وأكمل به الذخر، وجعله لوجهه خالصاً ولا جعله رياء ولا سمعة» اه. الإبانة ص ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الإبانة ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الإبانة ص ٣٨ ـ ٤٩.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ٥٧ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٦٤.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ص ۱۰۶.

<sup>(</sup>۸) ما سبق ص ۱۳۱.

ووفق فيه أيما توفيق، ولم يخل كتابه من لفتات جديدة بديعة، ونظرات ثاقبة في الموضوع مما جعل كتابه بحق معتمد دارسي القراءات والمشتغلين بالدراسات القرآنية (١).

ويلاحظ: أن كتاب مكي جاء متخصصاً في مباحث القراءات يتحدث عنه بصورة واضحة، ارتسمت لديه حقيقة العلم وهيئته ويحتاجه كل من يطالع علم القراءات، ويريد فهم خلفياته.

ولا غرو في ذلك فإن مكي بن أبي طالب له كتاب في القراءات السبعة اسمه «التبصرة» كما أن له كتاباً في توجيه القراءات وكتاباً في إعراب مشكل القرآن يأتي الحديث عنهما \_ إن شاء الله \_.

وبعد هذه الجولة في بعض المصنفات المفردة لنوع من أنواع علوم القرآن والتي تشكل المراحل الأولى في تدوين علوم القرآن يلاحظ التالي:

(١) أن القراءات شغلت حيزاً لا يستهان به في المصنفات الأولى في علوم القرآن وحق للقراءات أن تحظى بهذا الاهتمام لما لها من صلة مباشرة بالقرآن العظيم.

(٢) أن صور الاهتمام بالقراءات تنوعت، ولم تقتصر على جانب فرش الحروف وكيفية الأداء، مما أثرى المباحث المتعلقة بهذا العلم إثراء ظاهراً.

(٣) أن علم القراءات متداخل مع أنواع من علوم القرآن فهو يتداخل مع علم نزول القرآن، وعلم فواصل القرآن، وعلم متشابه القرآن، وعلم رسم القرآن، وعلم فضائل القرآن، وعلم آداب تلاوته، وأنواع أخرى.

ولعل من أبرز تشابك القراءات مع علوم القرآن، هو تداخلها مع علم التفسير؛ فكيف كانت صورة هذا التداخل بين القراءات والتفسير في المدونات الأولى في التفسير؟.

هذا موضوع المطلب التالى \_ إن شاء الله \_.

<sup>(</sup>١) مقدمة تحقيق «الإبانة» ص ٢٢.

### المطلب الثاني: القراءات في كتب التفسير:

لقد دونت جملة من النصوص المتعلقة بالقراءات في ثنايا المصنفات الأولى في التفسير؛ إذ أن أهم العناصر المرجوع إليها في تفسير القرآن العظيم بالإضافة إلى الروايات الواردة عنصرين يتصلان مباشرة باللفظ القرآني، هما:

١ \_ عنصر القراءة.

٢ ـ عنصر الإعراب.

وكان المفسرون الأولون مأخوذين بلزوم الالتفات إلى القراءات والاعتماد عليها، حتى أن رجحان قراءة من القراءتين يرجح أحد المعنيين المفروضين في تفسير الآية، وأن رجحان أحد المعنيين قد يرجح أيضاً إحدى القراءتين على الأخرى، فكان عنصر القراءة الذي دخل في تفاسير القرن الثاني استمداداً لقضايا منقولة من علم القراءات استخدمت في إيضاح المعاني وتقريرها(١).

والمقصود هنا إستعراض بعض الكتب المصنفة في قرون الإسلام الأولى لتفسير القرآن العظيم، لمعرفة مدى ما نقلته في ثناياها من نصوص تتعلق بالقراءات وكيفية تناولها فيها وإهتمامها بها غاية الإهتمام.

### ومن هذه الكتب:

١ ـ كتاب «التفسير» لسفيان بن سعيد الثوري (٢).

من أول المصنفات في تفسير القرآن العظيم<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) التفسير ورجاله ص ۲۳ــ ۲۰.

<sup>(</sup>٢) سفيان الثوري هو سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري أبو عبد الله الكوفي إمام كبير أحد الأعلام علماً وعملاً، توفي سنة ١٦١ه بالبصرة. غاية النهاية ١/ ٢٠٨

<sup>(</sup>٣) من الكتب المؤلفة في الموضوع كتاب «سفيان الثوري وأثره في التفسير» لهاشم المشهداني \_ دار الكتب للطباعة \_ بغداد \_ الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.

- يتضمن هذا الكتاب بضعاً وستين نصاً في القراءات<sup>(١)</sup> ومن الأمور اللافتة للنظر ما يأتي:
- (١) اهتمامه بقراءة عبد الله بن مسعود، ويعبر عنها تارة بقوله: «كان أصحاب عبد الله يقرؤونها..»(٢) أو يقول: «في قراءة عبد الله..»(٣).
- (٢) انفراده في مواضع بنقل قراءات عن عبد الله بن مسعود لم ينقلها عنه غيره (٤).
- (٣) نقله قراءات عن عبد الله بن عباس (٥) وعن مجاهد (٦) وعن غيرهما (٧) ولكنها قليلة بالنسبة لما ينقله عن ابن مسعود.
- (٤) وقفت له على نص وجّه فيه معنى الآية باختلاف القراءات في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا تُتَلَّى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا

<sup>(</sup>۱) هذا حسب إحصائي الخاص من خلال "تفسير سفيان الثوري" المطبوع بتحقيق إمتياز عرشي، خلافاً لما ذكره صاحب كتاب "سفيان الثوري وأثره في التفسير" ص ۲۸٦سـ ۲۸۷ حيث قال: "أورد الثوري ۱۳۲ رواية في القراءات في تفسيره، و ٥٠ رواية في القراءات نقلتها عنه المصادر الأخرى غير كتابه في التفسير" اله بتصرف.

قلت: ويغلب على ظني أن العدة انعكست عليه؛ فما عده في كتاب التفسير هو من حق عدة المصادر الأخرى، وما عده في المصادر الأخرى حقه كتاب التفسير والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) تفسیر الشوري ص ٤٤، ٤٧، ٢٥، ٢٠، ٨٠، ٨٢، ١٠٠، ١٣٢، ١٣٧، ١٣٧. ۲۱۱، ۱۱۷، ۱۲۱، ۱۷۷، ۱۷۸، ۱۹۵، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲.

<sup>(</sup>۳) ما سبق ص ۶۰، ۶۳، ۱۰۰، ۱۲۹، ۱۳۳ موضعان، ۱۳۹، ۱۵۲، ۱۱۲، ۱۱۲۸ ۲۷۲ موضعان، ۲۵۲، ۲۲۱، ۲۷۱، ۲۷۲، ۲۷۲ موضعان ۲۵۲، ۲۸۱، ۲۷۲، ۲۷۲ موضعان ۲۷۲، ۲۸۱، ۲۸۳.

 <sup>(</sup>٤) نبه على ذلك الأستاذ: إمتياز عرشي في تحقيقه لتفسير الثوري في مواضع منها في هامش ص ٤٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير الثوري ص ٥٣، ٥٦، ٧٧، ٨١، ١٢٠، ١٣٠، ١٨٤، ٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ٧١، ٢١٨.

<sup>(</sup>٧) كقوله في تفسيره ص ٤١: "كان أصحاب رسول الله على يقرأون..» وكقوله ص ٢٧: "قرأ الأسود (يعني: ابن يزيد)..» ونقل ص ١٨٤ قراءة عن أنس، ونقل ص ٨٢ قراءة عن أبي عبد الرحمن السلمي.

لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيِّ الفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَاماً وأَحْسَنُ نَدِيًّا ﴾ [مريم: ٧٣].

قال سفيان الثوري: «من قرأها: ﴿خَيْرٌ مُقَاماً﴾ (يعني: بضم الميم) فإنّما يعني: مقامه الذي يقيم فيه الدهر، والذي يقرأها ﴿خَيْرٌ مَقَاماً﴾ (يعني: بفتح الميم) فإنما يعني المقامة التي يقيم فيها» اه(١).

۲ \_ كتاب «معاني القرآن» لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت ۲۰۷ هـ).

يهتم هذا الكتاب ببيان معاني المشكل من الآيات وبتوجيه القراءات اهتماماً بيناً، ويحتفل بالشاهد القرآني على القاعدة النحوية أكثر من احتفاله بالشاهد الشعري، فتراه يقول: «الكتاب (يعني: القرآن) أعرب وأقوى في الحجة من الشعر» اه(٢).

## ويلاحظ الناظر في كتاب الفراء الأمور التالية:

(۱) أنه يشير غالباً إلى القراءات بصيغ مختلفة لا يصرح فيها صراحة باسم صاحب القراءة كقوله: «قرأ بعضهم..» (۳) و «قرأ بعض القراء..» (٤) و «اجتمع القراء..» (٥) و «قرأت القراء..» (٢) و «قرأ بعض أهل المدينة..» (٧).

<sup>(</sup>١) تفسير الثوري ص ١٨٨.

ويلاحظ: أن هذا الاتجاه من سفيان (أعني: توجيهه لمعنى الآية على القراءتين) قد سبقه إليه بعض التابعين كقتادة وغيره، وقد أشار إلى ذلك السيوطي في «الإتقان» (أبو الفضل) ٤/ ١٩٤٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء ١٤/١.

ولذلك يُعد الفراء من الأوائل الذين نادوا به «أن القرآن أولى مما سواه عند تقعيد قواعد النحو» «نظرية النحو القرآني» ص ٣٨.

والفراء هو يحيى بن زياد بن عبد الله بن منصور أبو زكريا الأسلمي النحوي الكوفي المعروف به «الفراء» شيخ النحاة توفي سنة ٢٠٧ه. غاية النهاية ٢/ ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء ١٩/١، ٨٣.

<sup>(</sup>٤) ما سبّق ١/ ١٤، ١٩، ٢٨، ٧١ ــ ٧٧، ٨٣، . . .

<sup>(</sup>a) ما سبق ۱/۳...

<sup>(</sup>٦) ما سبق ٩/١، ٧٧، ٨٣٠...

<sup>(</sup>٧) ما سبق ١/ ٧٥...

- (۲) أنه يعين أحياناً أسماء بعض القراء كتصريحه مثلاً بقراءة عبد الله بن مسعود (۱) وأبي بن كعب (۲) وعاصم (۳) ويحيى بن وثاب وعبد الله بن عباس (۵) وحمزة (۲) والحسن البصري (۷).
  - (٣) أنه يهتم بتوجيه القراءات نحوياً وتفسيرياً (٨).
- (٤) أنه مع احتفاله بالشاهد القرآني قد طعن في بعض القراءات كقوله: «وقد خفض الياء من قوله: ﴿... بِمُصْرِخي﴾ [إبراهيم: ٢٧] الأعمش ويحيى بن وثاب جميعاً، حدثني القاسم بن معن عن الأعمش عن يحيى أنه خفض الياء.

قال الفراء: «ولعلها من وهم القراء طبقة يحيى فإنه قل من سلم منهم من الوهم، ولعله ظن أن الباء في ﴿... بمصرخي﴾ خافضة للحرف كله، والياء من المتكلم خارجة من ذلك» اه(٩).

قلت: وهذه القراءة التي وهمها الفراء رحمه الله هي قراءة حمزة (۱۰) ويظهر ـ والله أعلم ـ أن توهيم الفراء لهذه القراءة ولغيرها يدور حول أحد سين:

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للفراء ۱/۳۱، ۶۳، ۵۰، ۵۰، ۲۹، ۷۰، ۷۳، ۷۰، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۸، ۷۹، ۷۸، ۷۸،

<sup>(</sup>٢) ما سبق ١/٤٣، ٧٣، ٧٥...

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٩/١، ١٣٠...

<sup>(</sup>٤) ما سبق ٧٨...

<sup>(</sup>۵) ما سبق ۱/۲۶، ۲۵، ...

<sup>(</sup>٦) ما سبق ١/٧٠...

<sup>(</sup>۷) ما سبق ۱/۲٤، ۷۰...

<sup>(</sup>٨) هذا ظاهر في الكتاب \_ معاني القرآن للفراء \_ جميعه، من ذلك ٣/١، ٥، (٨) هذا ظاهر في الكتاب \_ معاني القرآن للفراء \_ جميعه، من ذلك ٣/١، ٥٠.

٩) معاني القرآن للفراء ٢/٥٧ ومما يجدر التنبيه إليه هنا: أن الفراء حكم على القراءة بكسر الياء الثانية في: ﴿مُضرِخِي﴾ أنها وهم، بينما ينقل عنه الداني في التيسير ص ١٣٤ أنه قال عنها: «هي لغة» وحكى صاحب دراسات لأسلوب القرآن ق ١ ج ١ ص ٢٣ عن الفراء أنه قال: «إنها لغة بني يربوع».

<sup>(</sup>١٠) السبعة لابن مجاهد ص ٣٦٢ التيسير ص ١٣٤.

الأول: عدم ثبوتها لديه.

الثاني: ثبوتها لديه مع قيام مانع عنده من قبولها.

ومما تجدر ملاحظته هنا أنه لا يوجد ما يدل على تواتر هذا الحرف عنده؛ وبالتالي لا يقال: إنه رد قراءة متواترة عنده والله أعلم.

٣ ـ كتاب «معاني القرآن» لسعيد بن مسعدة البلخي (الأخفش)(١).

درس الأخفش في كتابه القرآن العظيم لغة ونحواً وقراءة ما أمكنته السبيل إلى ذلك؛ فكانت القراءات القرآنية ركناً من أركان مصنفه، شأنه في ذلك شأن غيره ممن درس القرآن العظيم.

ومجمل ما يلاحظه الناظر في كتاب الأخفش «معاني القرآن» من جهة القراءات يدور حول الأمور التالية (٢٠):

(١) يذكر الأخفش وجوهاً من الإعراب واللغة والأبنية، ويناقشها؟ إما مؤيداً وإما منكراً، أو مسوياً بين الأوجه أو مفضلاً لبعضها على بعض، ويبنى ذلك غالباً على قراءات نقلت عن القراء أو بعضهم.

(٢) ينكر الأخفش وجود قراءات يثبتها غيره، ويلاحظ أنها غالباً تكون من الشواذ.

(٣) يبني الأخفش اختياره للقراءات على أحد الأوجه التالية:

(أ) رسم المصحف.

(ب) لغات القرآن العظيم.

(ج) أساليب كلام العرب.

(د) أخذ أكثر القراء أو العامة منهم بها.

(هـ) ويراعي في ذلك التوجيه التفسير للقراءة.

<sup>(</sup>۱) المجاشعي بالولاء البلخي ثم البصري أبو الحسن المعروف بالأخفش الأوسط نحوي عالم باللغة والأدب توفي سنة ٢١٥ه. الأعلام ٣/١٠١.

<sup>(</sup>٢) استعرض محقق كتاب «معاني القرآن» للأخفش في دراسته للكتاب ١/ ٦٥- ٨٢ القراءات في كتاب الأخفش وما ذكرته هنا مستفاد منه.

- ٤) القراءة الغالبة في كتاب الأخفش هي قراءة عاصم برواية حفص.
- ٤ كتاب «تفسير غريب القرآن» (١) لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦ هـ).

تضمن هذا الكتاب كلاماً على معاني غريب القرآن، ومن السمات المشاهدة فيه كلامه على معانى الآية باعتبار القراءات ومن ذلك:

- (١) في قوله تعالى: ﴿لا تَقُولُوا رَاعِنَا﴾ [البقرة: ١٠٤]، قال: ﴿رَاعِنَا﴾ من رعيت الرجل إذا تأملته، وتعرفت أحواله... ومن قرأها: ﴿رَاعِناً﴾ بالتنوين أراد اسماً مأخوذاً من الرعن والرعونة، أي: لا تقولوا حمقاً وجهلاً» اه<sup>(٢)</sup>.
- (٢) في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ نُنْشِرُهَا﴾ [البقرة: ٢٥٩]، قال: «بالراء أي: نحييها... ومن قرأ ﴿نُنْشِرُها﴾ بالزاي؛ أراد نحرك بعضها إلى بعض ونزعجه» اه<sup>(٣)</sup>.
- (٣) في قوله تعالى: ﴿... تَساءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴾ [النساء: ١]، قال: «من نصب؛ أراد اتقوا الله الذي تساءلُون به، واتقوا الأرحام أن تقطعوها ومن خفض أراد الذي تساءلون به وبالأرحام» اه<sup>(٤)</sup>.

ويلاحظ: أن ابن قتيبة لم يقتصر فيما يورده من قراءات على ما يوافق الرسم منها، كما أنه لا يورد سند ما يورده من قراءات.

۵ ـ كتاب «التفسير» لأبي عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي
 (ت ۳۰۳ ه).

من كتب التفسير بالمأثور.

<sup>(</sup>١) طبع بتحقيق سيد أحمد صقر \_ دار الكتب العلمية ١٣٩٨ه.

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٩٥.

٤) ما سبق ص ١١٨.

تضمن جملة من النصوص في القراءات بلغ عددها ثلاثة عشر نصآ(۱).

## ويلاحظ ما يلي:

- (۱) أنه يروي هذه النصوص بسنده، ومنها المقبول<sup>(۲)</sup> ومنها المردود<sup>(۳)</sup>.
- (٢) أنه نقل بعض القراءات الصحيحة السند المخالفة لرسم المصحف (٤).
- (٣) أنه اكتفى بالرواية المجردة، فلم يعلق على القراءات بتوجيه تفسيري أو نحوي (٥).
- ٦ كتاب «جامع البيان عن تأويل آي القرآن» لأبي جعفر محمد بن
   جرير الطبري (ت ٣١٠هـ).

من كتب التفسير الجامعة بين الرواية والدراية.

## يلاحظ الناظر في هذا الكتاب الأمور التالية:

- (١) اهتمام الطبري رحمه الله بالقراءات اهتماماً بيناً ظاهراً، فهو يوردها ويوجهها نحوياً وتفسيرياً \_ غالباً \_.
  - (٢) اهتم في تفسيره ببيان أثر القراءات في معانى الآيات.

<sup>(</sup>۱) هذا من خلال الطبعة المحققة لتفسير النسائي، وأرقام النصوص التي تضمنت القراءات في هذا الكتاب هي: ۱۰، ۱۹، ۳۷، ۲۷۰، ۲۷۰، ۳۲۲، ۵۲۰، ۵۷۷ ، ۳۲۲، ۳۲۳، ۵۷۰ ، ۵۷۷

وقد أسقط المحققان الفاضلان من فهرس القراءات آخر الكتاب ٢/ ٨٥٩ النص رقم: ١٦، ٢٧٧ وذكرا النص رقم ٧٧، ١٢٣ ولا علاقة لهما بالقراءات.

<sup>(</sup>٢) تفسير النسائي النص رقم: ١٥، ٣٩، ٦٦، ٧٧٠ ــ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) ما سبق النص رقم ٦٦ وهو النص الضعيف الوحيد من ضمن النصوص التي أوردها النسائي في تفسيره حول القراءات.

<sup>(</sup>٤) ما سبق النص رقم ٥٤٧، ٦٩٦.

<sup>(</sup>٥) وهذا يتمشى مع كون كتابه من كتب التفسير بالمأثور، ولو علق أو وَجَّه أو أعرب لعُدً كتابه من كتب التفسير الجامعة بين الرواية والدراية.

(٣) يؤخذ على الطبري موقفه من بعض القراءات الذي يتلخص في الأمرين التاليين:

الأول: تفضيله بين القراءات الصحيحة(١).

**الثاني**: إنكاره لبعض القراءات الصحيحة (٢).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣ هـ): «أول من نعلمه أنكر هذه القراءة وغيرها من القراءة الصحيحة وركب هذا المحذور ابن جرير الطبري بعد الثلاثمئة، وقد عد ذلك من سقطات ابن جرير حتى قال السخاوي (٣): «قال لي شيخنا أبو القاسم الشاطبي رحمه الله: إياك وطعن الطبري على ابن عامر».» اه (٤٠).

٧ ـ كتاب «معاني القرآن وإعرابه» (٥) لأبي إسحاق إبراهيم بن السري الزجاج (ت ٣١١ هـ).

تضمن هذا الكتاب تفسيراً لغوياً للقرآن الكريم بحسب ترتيبه، إهتم فيه بالقراءات وأثرها في تفسير القرآن العظيم ويلاحظ ما يلي:

<sup>(</sup>۱) وقد تكلم عن هذا الموقف عند الطبري د. لبيب السعيد في كتابه «دفاع عن القراءات المتواترة» ص ۲۰ ـ ۲۲.

<sup>(</sup>٢) دفاع عن القراءات المتواترة ص ٢٢ ــ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) كلامه في «جمال القراء» ٢/ ٤٣٤.

<sup>(3)</sup> النشر ٢/ ٢٦٤ وقد اهتم أهل العلم برصد هذا الاتجاه عند الطبري وغيره (أعني: إنكارهم لبعض القراءات) فألف ابن الجزري كتابه: «النشر في القراءات العشر» الذي تضمن أثناء كلامه على فرش الحروف الرد على أغلب من أنكر قراءة من العشر وكتب الدكتور لبيب السعيد كتابه: «دفاع عن القراءات المتواترة في مواجهة الطبري المفسر» وكتب محمد عارف عثمان موسى الهرري كتابه: «القراءات المتواترة التي أنكرها ابن جرير الطبري في تفسيره والرد عليه من أول القرآن إلى آخر سورة التوبة» وكتب غيرهم أيضاً في الموضوع كتابات متناثرة.

والحال في الطبري وغيره هو الحال الذي ذكرته في ابن قتيبة أعني: ما ذكرته من الأعذار في الذب عن ابن قتيبة يشمل أيضاً الطبري رحمهم الله جميعاً وغفر لنا ولهم. انظر ما سبق ص ٢٢١ ـ ٢٢٢.

- (١) أنه يهتم كثيراً بإيراد القراءات في تفسيره والإشارة إلى معانيها.
- (٢) أن القراءات التي يوردها عرية عن السند، فقط يكتفي بعزوها إلى أصحابها.
- (٣) يهتم رحمه الله ببيان أن القراءة سنة متبعة لا يسوغ الاجتهاد والرأى فيها، من ذلك قوله:
- (أ) «... فأما القرآن فلا يقرأ فيه «الحمد» إلا بالرفع؛ لأن السنة تتبع في القرآن، ولا يلتفت فيه إلى غير الرواية الصحيحة التي قد قرأ بها القراء المشهورون بالضبط والثقة. والرفع القراءة» اه(١).
- (ب) «ولا ينبغي أن يقرأ بما يجوز (يعني: لغة) إلا أن تثبت به رواية صحيحة، أو يقرأ به كثير من القراء» اه(٢).
- (ج) «... فإن القراءة سنة، ولا يجوز أن يقرأ قارىء بما لم يقرأ به الصحابة أو التابعون، أو من كان من قراء الأمصار المشهورين في القراءة» اه<sup>(۳)</sup>.

## (٤) أنه يهتم ببيان معنى القراءات، فمن ذلك:

- (أ) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ بِمَا كَانُوا يُكَذَّبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠]، قال: «ويُقرأ ﴿ يَكُذِّبُونَ ﴾ بالتخفيف فإن كذبهم قولهم: إنهم مؤمنون، قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٨]، وأما: ﴿ يُكَذِّبُونَ ﴾ بالتثقيل فمعناه: بتكذيبهم النبي ﷺ اه (٤٠).
- (ب) في قوله تبارك وتعالى: ﴿الْهِيطُوا مِصْراً﴾ [البقرة: ٦١]، قال: «الأكثر في القراءة إثبات الألف، وقد قرأ بعضهم: ﴿الْهِيطُوا مِصْر فإنَّ لَكُمْ﴾ بغير ألف؛ فمن قرأ: ﴿مصرا﴾ بالألف فله وجهان:
  - جائز أن يراد بها مصراً من الأمصار؛ لأنهم كانوا في تيه.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ١/ ٤٠.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ١/١٥.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ١/ ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ١/ ٨٧.

• وجائز أن يكون أراد مصر بعينها فجعل مصراً اسماً للبلد فصرف» . اه(١).

(ج) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿... فَآتَتُ أُكُلَهَا﴾ [البقرة: ٢٦٥]، قال: «أي: ثمرها ويقر: ﴿أَكُلَهَا﴾ (يعني: بتسكين الكاف) والمعنى واحد» اه(٢).

 $\Lambda$  كتاب «معاني القرآن الكريم» ( $^{(7)}$  لأبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل بن يونس المرادي المعروف بـ «النحاس».

تضمن هذا الكتاب تفسيراً للقرآن بحسب ترتيب المصحف (٤) ويلاحظ الناظر فيه الأمور التالية:

(١) اهتمامه بنقل أقوال الصحابة والتابعين في تفسير القرآن العظيم.

(٢) لا يورد ـ غالباً ـ أسانيده فيما يسوقه من أحاديث وآثار.

(٣) عدم إقتصاره فيما يورده من قراءات على السبع أو العشر، بل يورد كذلك ما وافق الرسم وما خالفه.

(٤) اهتمامه ببيان معنى القراءات، وأثرها في الآية، فمن ذلك:

أ) في قوله تبارك وتعالى: ﴿شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم... ﴾ [آل عمران: ١٨]. قال النحاس «... وقرأ الكسائي بفتح «أن» في قوله: ﴿أَنَّه لا إِلَهَ إِلا هُوَ ﴾ وفي قوله: ﴿إِنَّ الدّين عِندَ الله الإسلام ﴾ [آل عمران: ١٨، ١٩] قال أبو العباس محمد بن يزيد: «التقدير على هذه القراءة: أن الدين عند الله الإسلام، بأنه لا إله إلا هو، ثم

<sup>(</sup>۱) ما سبق ۱/۱٤٤.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۱/۳٤۸.

<sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق الشيخ محمد علي الصابوني ــ مطبوعات مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى ١٤٠٨ه. والنحاس هو أحمد بن محمد بن إسماعيل المرادي المصري أبو جعفر النحاس، مفسر أديب توفي سنة ٣٣٨ه. الأعلام ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>٤) والموجود من هذا الكتاب ناقص من سورة البقرة وناقص من آخره.

حذفت الباء... قال الكسائي: أنصبهما جميعاً بمعنى: شهد الله أنه كذا، وأن الدين عند الله الإسلام، ويكون أيضاً بمعنى: شهد الله أنه لا إله إلا هو أن الدين عند الله الإسلام.

وقرأ ابن عباس فيما حكى الكسائي: «شهد الله إنه لا إله إلا هو» (يعنى: بكسر همزة «إن»).

وقرأ: ﴿إِن الدين عند الله الإسلام﴾ والتقدير على هذه القراءة: شهد الله أن الدين الإسلام، ثم ابتدأ فقال: إنه لا إله إلا هو.

وروى محارب بن دثار (۱) عن عمه أبي المهلب أنه قرأ ـ وكان قارئاً ـ «شهداء لله».» اه(7).

(ب) في قوله تبارك وتعالى: ﴿واللّهُ أَعْلُمْ بِمَا وَضَعَتْ، وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأَنْفَى﴾ [آل عمران: ٣٦]، قال النحاس: «في الكلام تقديم وتأخير، والمعنى: قالت ربي إني وضعتها أنثى، وليس الذكر كالأنثى؛ فقال الله عز وجل: ﴿وَاللهُ أَعلَمُ بِمَا وَضَعَت﴾.

وقرأ أبو رجاء وإبراهيم النخعي وعاصم: «والله أعْلَمُ بِمَا وَضَعْت» (يعني: بفتح الواو والضاء وسكون العين المهملة).

فعلى هذه القراءة ليس في الكلام تقديم ولا تأخير» اه<sup>(٣)</sup>.

هذا عرض مجمل للقراءات في بعض كتب التفسير في القرون الأربعة الأولى، وظهر من خلال ذلك ما يلى:

١ ـ اهتمام المصنفين في تفسير القرآن بإيراد القراءات.

٢ ـ أن توجيه القراءات تفسيرياً ونحوياً ظهر مبكراً جداً بل وجدت نصوص تدل على قيام بعض الصحابة بتوجيه معنى الآية باعتبار اختلاف القراءات فيها.

<sup>(</sup>۱) محارب بن دثار السدوسي الكوفي القاضي، كان من كبار العلماء عرض على أبيه عن عمر بن الخطاب، وروى عن جابر وابن عمر. غاية النهاية ٢/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ١/ ٣٦٩ ـ ٣٧١.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للنحاس ١/٤٨٧.

٣ ـ أنه وجد في بعض كتب التفسير اتجاه لإنكار بعض القراءات،
 كما وجد نحو ذلك في بعض كتب علوم القرآن<sup>(١)</sup>.

 أن القراءات التي كانوا يوردونها في مصنفاتهم في التفسير لم تقتصر على السبعة أو على العشرة، بل لم تقتصر كذلك على ما يوافق رسم المصحف منها(٢).

خهر بوضوح اهتمام السلف بأثر القراءات في التفسير.

<sup>(</sup>١) كما سبق في المطلب الأول لهذا المبحث فيما كتبته حول طعن ابن قتيبة في بعض القراءات.

<sup>(</sup>٢) ينظر بحث د. عبد الفتاح شلبي: «أبو بكر بن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية» المنشور في مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية العدد الخامس ص ٦٦ ـ ٦٨.

وهذا (أعني: عدم حصر القراءات في عدد معين) كان سبيل المصنفين قبل الطبري ومعه كما أثبت ذلك د. عبد الفتاح شلبي أيضاً في بحثه «سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات» نشر ضمن مجلة بحوث كلية اللغة العربية بجامعة أم القرى العدد الثاني ١٤٠٤ه ص ٢٥ – ٣٥.

### المبحث الثاني

# القراءات في كتب الحديث

اشتملت كتب الحديث بأنواعها (١) المختلفة على نصوص تتعلق بالقراءات سواء ما يتعلق بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها أم ما يتعلق بفضل وآداب تلاوته وتعلمه وتعليمه، فمن ذلك:

ا \_ مسند الإمام أحمد ابن حنبل $^{(1)}$  فقد تضمن نصوصاً كثيرة جداً تتعلق بالقراءات $^{(7)}$ .

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (٤) عن أنس بن مالك: «أن

<sup>(</sup>۱) حول أنواع كتب الحديث، انظر جامع الأصول ۱/ ٤٣ ــ ٤٦ الحطة في ذكر الصحاح الستة ص ١١٨ ــ ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال الشيباني المروزي أبو عبد الله أحد الأئمة، ثقة حافظ فقيه مات سنة ٢٤١ه. التقريب ص ٨٤.

فائدة: أثبت همزة «ابن» عند ذكر اسم الإمام أحمد فكتبت: «أحمد ابن حنبل» مع أن الشائع عدم اثباتها وذلك لأن أهل العلم صرحوا بوجوب اثباتها في مواطن منها إذا أضيف إلى الأب الأعلى و «حنبل» ليس هو الأب المباشر، فوجب إثباتها تنبيها إلى ذلك. انظر خير الكلام في التفصي عن أغلاط العوام ص ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٣) ويعلم ذلك من خلال مطالعة: «الفتح الرباني لترتيب مسند أحمد ابن حنبل الشيباني» حيث تضمن الجزء الثامن عشر منه كل ما يتعلق بالقرآن الكريم من الفضائل والأحكام والقراءات وأسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، والتفسير وغير ذلك وعدد أحاديثه 29 حديثاً، وبلغ عدد الأحاديث في أبواب تلاوة القرآن وآدابها وأبواب تحزيب القرآن وأوراده وتأليفه وجمعه وكتابته في المصاحف، وأبواب القراءات وجواز اختلافها؛ بلغ عدد الأحاديث في هذه الأبواب 177 حديثاً من أصل 950 حديثاً تشتمل على التفسير وأسباب النزول والفضائل، ولا شك أنها تشتمل على كثير مما له علاقة بالقراءات والله أعلم.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد بترتيب البنا ١٨/ ٤٠. وهذه قراءة الكسائي. إرشاد المبتدي ص ٢٩٦.

رسول الله عَلَيْ قرأها: ﴿وكتَبْنَا عَلَيْهِم فِيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ والعَيْنَ بِالنَّفْسِ والعَيْنَ بِالنَّفْسِ والعَيْنَ النَّفْسِ ورفع العين».

 $\Upsilon$  محيح الإمام البخاري<sup>(۱)</sup> تضمن نصوصاً كثيرة تتعلق بالقراءات، وذلك في كتاب التفسير<sup>(۲)</sup> وكتاب فضائل القرآن<sup>(۳)</sup> من كتب الجامع الصحيح.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (٤) عن إبراهيم قال: "قدم أصحاب عبد الله على أبي الدرداء فطلبهم فوجدهم، فقال: أيكم يقرأ على قراءة عبد الله؟ قال: كلنا. قال: فأيكم يحفظ؟ وأشاروا إلى علقمة فقال: كيف سمعته يقرأ ﴿واللَّيلِ إِذَا يَغْشَى﴾ قال علقمة: "والذكر والأنثى" قال: أشهد أني سمعت النبي ﷺ يقرأ هكذا، وهؤلاء يريدونني على أن أقرأ: ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ والأُنْفَى﴾ [الليل: ٣] والله لا أتابعهم».

٣ ـ صحيح الإمام مسلم<sup>(٥)</sup> اشتمل على نصوص تتعلق بالقراءات ضمنها كتاب صلاة المسافرين وقصرها، وبوَّب عليها النووي<sup>(٦)</sup> الأبواب التالية:

<sup>(</sup>١) محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة الجعفي أبو عبد الله البخاري جبل الحفظ وإمام الدنيا في فقه الحديث توفي ببنتة ٢٥٦هـ. التقريب ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري ٨/ ١٥٥\_ ٧٤١.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٩/ ٣ ــ ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري كتاب التفسير سورة ﴿واللَّيل إِذَا يَغْشى﴾ باب ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكُر وَاللَّيْل إِذَا يَغْشى﴾ باب ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكُر وَالْأَنْفَى﴾ حديث رقم (٤٩٤٤).

<sup>(</sup>٥) مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري ثقة حافظ إمام مصنف عالم بالفقه مات سنة ٢٦١ه. التقريب ص ٥٢٩.

<sup>(</sup>٦) نَبَّه النووي في مقدمة شرحه لصحيح مسلم ٢١/١ على أن مسلماً رحمه الله رتب كتابه على أبواب، فهو مبوب في الحقيقة ولكنه لم يذكر تراجم الأبواب فيه لئلا يزداد بها حجم الكتاب أو لغير ذلك وبناء على هذا قام النووي رحمه الله بوضع تراجم لصحيح مسلم بحسب ما يرى أنه اللائق.

والنووي هو يحيى بن شرف الدين بن مري بن حسن الحزامي الحوراني النووي الشافعي أبو زكريا محيي الدين علامة بالفقه والحديث ( ٦٣١– ٦٧٦هـ). الأعلام ٨/ ١٤٩٨.

باب فضائل القرآن وما يتعلق به  $^{(1)}$  باب الأمر بتعهد القرآن وكراهة قول نسيت آية كذا وجواز قول أنسيتها  $^{(7)}$  باب استحباب تحسين الصوت بالقرآن  $^{(7)}$  باب نزول السكينة لقراءة القرآن  $^{(3)}$ ... باب بيان أن القرآن على سبعة أحرف وبيان معناه  $^{(0)}$  باب ترتيل القراءة واجتناب الهذ $^{(7)}$  باب ما يتعلق بالقراءات  $^{(7)}$ .

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (^) عن عبد الله بن مسعود عن النبي على أنه كان يقرأ هذا الحرف: ﴿فهل من مدكر﴾ (يعني: بالدال) [القمر: ١٥].

٤ ـ أمًّا الإمام أبو داود (٩) فقد عقد في سننه كتاباً في القراءات أسماه «كتاب الحروف والقراءات» (١٠٠) ويشتمل على أربعين حديثاً.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (۱۱) عن عبد الله قال: أقرأني رسول الله ﷺ: «إني أنا الرزاق ذو القوة المتين» (۱۲) [الذاريات: ٥٨]».

أما الإمام الترمذي<sup>(١٣)</sup> فقد عقد في سننه كتاباً للقراءات<sup>(١٤)</sup>

<sup>(</sup>١) شرح صحيح مسلم للنووي ٦/ ٧٥.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٧٨/٦.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ٦/ ٨١.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ٦/ ٩٨.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ٢/١٠٤.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ۱۰۸/۳.

<sup>(</sup>A) صحيح مسلم كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب ما يتعلق بالقراءات حديث رقم (A۲۳).

<sup>(</sup>٩) سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد السجستاني أبو داود ثقة حافظ مصنف من كبار العلماء مات سنة ٧٧٠هـ. التقريب ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>۱۰) سنن أبي داود ٤/ ۲۷۷\_ ۲۹۷.

<sup>(</sup>١١) سنن أبى داود كتاب الحروف والقراءات حديث رقم (٣٩٩٣).

<sup>(</sup>١٢) ورسم الآية كما في مصاحفنا: ﴿إِنَّ الله هُو الرَّزَّاقُ ذُو القُوَّةِ المَتِينُ﴾.

<sup>(</sup>١٣) محمد بن عيسى بن سورة السلمي الترمذي أبو عيسى صاحب الجامع أحد الأثمة مات سنة ٢٧٩هـ. التقريب ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>١٤) سنن الترمذي ٥/ ١٨٥ ـ ١٩٨.

تضمن أحد عشر باباً اشتملت على ثلاثة وعشرين حديثاً.

ومن هذه النصوص ما أخرجه بسنده (۱) عن أم سلمة قالت: «كان رسول الله ﷺ يُقَطِّع قراءته يقرأ: ﴿الحَمْدُ لِلَّه رَبِّ العَالَمِين ﴾ ثم يقف ﴿الرَّحْمَن الرَّحِيم ﴾ [الفاتحة: ١ - ٢] ثم يقف وكان يقرأها: ﴿ملك يوم الدين ﴾.».

ويلاحظ الناظر فيما احتوته كتب الحديث من القراءات الأمور التالية:

ا ـ أن جميع ما ورد فيها جاء مروياً بالسند إلى رسول الله ﷺ أو إلى أحد الصحابة رضى الله عنهم.

Y ـ أن النصوص المنقولة في كتب الحديث منها الصحيح ومنها المردود ـ هذا بالنظر إلى العموم، أما بالنظر إلى البخاري ومسلم فكل الروايات التي نقلاها حول القراءات في كتابيهما صحيحة ـ.

٣ ـ أن القراءات التي نقلتها كتب الحديث فيها جملة من القراءات صحيحة السند مخالفة لرسم المصحف كما اشتملت على نقل بعض القراءات المتواترة.

٤ ـ أنها اشتملت على نصوص تتعلق بآداب التلاوة، ونصوص تتعلق برسم المصحف كما اشتملت على نصوص تتعلق بكيفية أداء كلمات القرآن واختلافها وغير ذلك مما له علاقة بالقرآن والقراءات.

• حلو كتب الحديث من توجيه الروايات؛ لأنها كتب رواية في المقام الأول، تسند الأحاديث والآثار إلى قائليها مرفوعة أو موقوفة أو غير ذلك.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي كتاب القراءات باب في فاتحة الكتاب حديث رقم (٢٩٢٧).

#### المبحث الثالث

# القراءات في كتب النحو

#### فيه مطلبان:

المطلب الأول: منزلة القراءات من النحو.

المطلب الثاني: موقف النحويين من القراءات.

### المطلب الأول: منزلة القراءات من النحو:

يعتبر القرآن الكريم بقراءاته المتواترة والصحيحة والشاذة أصلاً أصيلاً بالنسبة للنحو العربي؛ فقد ارتبط النحو بالقرآن الكريم منذ نشأته ارتباطاً لم ينفك عنه.

وقد صرح بذلك العلماء سلفاً وخلفاً:

١ ـ يقول سيبويه (١) في قول الله تبارك وتعالى ﴿ما هَذَا بَشَراً﴾
 [يوسف: ٣١] «في لغة أهل الحجاز وبنو تميم يرفعونها إلا من درى كيف هي في المصحف» اه (٢٠).

ويعلق الزركشي (ت ٧٩٤ هـ) على كلام سيبويه بقوله: "وإنما كان كذلك لأن القراءة سنة مروية عن النبي ﷺ ولا تكون القراءة بغير ما روي عنه» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سيبويه هو أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر، أخذ النحو من الخليل بن أحمد، وصنف «الكتاب» الذي يعد أهم كتب النحو على الإطلاق توفي سنة ١٨٠هـ وله إثنتان وثلاثون سنة.

وسيبويه بالفارسية رائحة التفاح. الأعلام ٥/ ٨١.

<sup>(</sup>٢) الكتاب لسيبويه ١/٥٩.

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن ١/٣٢٢.

٢ ـ ويقول سيبويه أيضاً: «فأما قوله عز وجل: ﴿إِنَا كُلْ شَيْءَ خَلَقْنَاهُ
 بِقَدرِ ﴾ [القمر: ٤٩] فإنما هو على قوله: زيداً ضربته، وهو عربي كثير.

وقد قرأ بعضهم: «وأمَّا ثَمُود فَهِدَيْنَاه» [فصلت: ١٧] إلا أن القراءة لا تخالف لأن القراءة السنة» اه(١).

قلت: يعني أن لفظ «فهديناه» جاء مكان ﴿فَهَدَيْنَاهم﴾.

ومعنى كلمته هذه: أنَّ للنحو مقاييسه التي ينقاس عليها لكن القراءة أثر مروي ينبغي أن لا يدفعه قياس بله أن يقدم عليها (٢).

 $^{\circ}$  عال الفراء (ت  $^{\circ}$  ه): «الكتاب أعرب وأقوى في الحجة من الشعر» اه $^{(\circ)}$ .

٤ ـ قال ابن خالویه (ت ٣٧٠ه): «قد أجمع الناس جميعاً أن اللغة إذا وردت في القرآن لا خلاف في ذلك» اه<sup>(٤)</sup>.

و \_ قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٧هـ) متحدثاً عن القراءات وأنها تكون على ضربين: «ضرب اجتمع عليه أكثر قراء الأمصار، وهو ما أودعه أبو بكر أحمد بن موسى بن مجاهد رحمه الله كتابه الموسوم به «قراءات السبعة» وهو بشهرته غان عن تحديده.

وضرب تعدى ذلك؛ فسماه أهل زماننا شاذاً، أي: خارجاً عن قراءة القراء السبعة المقدم ذكرها، إلا أنه مع خروجه عنها نازع بالثقة إلى قرائه، محفوف بالروايات من أمامه وورائه ولعله أو كثير منه مساو في الفصاحة للمجتمع عليه».

وقال: «إلا أننا وإن لم نقرأ في التلاوة به مخافة الانتشار فيه، ونتابع

<sup>(</sup>١) الكتاب لسيبويه ١/٨٤٨.

 <sup>(</sup>۲) سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات ص ٤٥ ضمن مجلة بحوث كلية اللغة العربية \_ جامعة أم القرى \_ العدد الثاني ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للفراء ١٤/١.

<sup>(</sup>٤) بواسطة «المزهر في علوم العربية» ٢١٣/١.

من يتبع في القراءة كل جائز رواية ودراية؛ فإننا نعتقد قوة هذا المسمى شاذاً وأنه مما أمر الله تعالى بتقبله، وأراد منا العمل بموجبه، وأنه حبيب إليه ومرضى من القول لديه.

نعم وأكثر ما فيه أن يكون غيره من المجتمع عندهم عليه أقوى منه إعراباً وأنهض قياساً، إذ هما جميعاً مرويان مسندان إلى السلف رضي الله عنه» اه(١).

٦ ـ قال أبو عمرو الداني (ت ٤٤٤ هـ): «وأئمة القراء لا تعمل في شيء من حروف القرآن على الأفشى في اللغة والأقيس في العربية بل على الأثبت في الأثر والأصح في النقل والرواية.

إذا ثبت عنهم لم يردها قياس عربية ولا فشو لغة، لأن القراءة سنة متبعة، فلزم قبولها والمصير إليها» اه<sup>(٢)</sup>.

٧ ـ قال السيوطي (ت ٩٩١ هـ): «أما القرآن فكل ما ورد أنه قرىء
 به جاز الاحتجاج به في العربية سواء كان متواتراً أم آحاداً أم شاذاً.

وقد أطبق الناس على الاحتجاج بالقراءات الشاذة في العربية، إذا لم تخالف قياساً معروفاً، بل ولو خالفته يحتج بها في مثل ذلك الحرف بعينه، وإن لم يجز القياس عليه كما يحتج بالمجمع على وروده ومخالفته القياس في ذلك الوارد بعينه ولا يقاس عليه.

وما ذكرته من الاحتجاج بالقراءة الشاذة لا أعلم فيه خلافاً بين النحاة، وإن اختلف في الاحتجاج بها في الفقه» اه<sup>(٣)</sup>.

 $\Lambda$  - قال محمود شكري الألوسي (٤): «وأما قول ربنا تبارك وتعالى

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/ ٣٢\_ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) بواسطة المنجد ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الاقتراح مع شرحه الإصباح ص ٦٧ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٤) محمود شكري بن عبد الله بن شهاب الدين محمود الألوسي الحسيني، أبو المعالي مؤرخ عالم بالأدب والدين من الدعاة إلى الإصلاح ( ١٢٧٣ م. ١٣٤٢هـ). الأعلام ٧/ ١٧٧.

فهو أفصح كلام وأبلغه، فلا خلاف في جواز الاستشهاد بمتواتره وشاذه، كما بينه ابن جني في أول كتابه «المحتسب» وأجاد القول فيه» اه(١٠).

هذه النقول تؤكد المكانة العالية الجليلة التي يُنزِّل فيها علماء النحو القراءات؛ فهي أصل أصيل في النحو العربي.

# المطلب الثاني: موقف النحويين من القراءات:

أظهر المطلب السابق مدى المكانة التي تنزل فيها القراءات من النحو العربي، والسؤال هنا إذا كانت هذه منزلة القراءات من النحويين من القراءات؟

وللجواب عن هذا السؤال عقد هذا المطلب.

جرى النحويون على الاحتجاج بالقراءات القرآنية، والاحتفال بها، فلا يوجد كتاب نحوي لم يستدل فيه بالقرآن وبقراءاته المتنوعة.

وما نقل من طعن بعض النحويين في بعض القراءات محمول -عندي \_ على أحد سببين:

الأول منهما: أن القراءة لم تثبت لديهم بما تقوم به الحجة.

الثاني منهما: قيام اجتهاد منهم يؤجرون عليه أجراً واحداً غلب على ظنهم أن هذه القراءة خطأ ووَهُم مِنْ أحد الرواة الذين نقل عن طريقهم هذا الحرف الذي طعن فيه (٢٠).

ومجمل هذه الاجتهادات ـ التي تقوم لدى النحاة حين طعنهم في

<sup>(</sup>١) إتحاف الأمجاد في ما يصح به الاستشهاد ص ٧٦.

<sup>(</sup>Y) والحقيقة أن إحسان الظن بالنحويين واجب، ولا أتصور إنكار من أنكر منهم لبعض القراءات هكذا دون سبب وجيه قام لديه \_ بحسب نظره \_ والذي أقترحه في هذا الصدد أن يقوم بعض المتخصصين بدراسة استقرائية فيدرس أئمة النحو الذين نقل عنهم طعن في بعض القراءات ويستقرىء هذه المواضع من كلامهم ويدرسها متلمساً للبواعث والأسباب وراء هذا الموقف في كل موضع على حدة وبالله التوفيق.

بعض القراءات \_ تعود إلى ما يلى(١):

أ ـ أنهم يحتكمون إلى ما وضعوه من قواعد وسنوه من قوانين قاصرة؛ لقصور واضعيها من البشر، يمنعون بها جواز بعض الأساليب، فلحنوا ما جاء عليها من قراءات؛ كمنعهم الفصل في النثر بين المضاف والمضاف إليه (٢) ومنعهم عطف الاسم الظاهر على الضمير المخفوض من غير إعادة العامل (٣) ومنعهم نصب الفعل المضارع إذا وقع بعد الفاء ولم يكن جواباً وقالوا: لا يكون فيه إلا الرفع (٤)... الخ (٥).

ب - خفاء توجيه بعض القراءات على بعض النحويين جره إلى التسرع في الحكم بتلحينها.

ج ـ قصور نظر بعض النحاة على الشائع من اللغات وإغفال غيره.

د - عدم مراعاة الأساليب البلاغية في أسلوب القرآن الكريم ففي قوله تبارك وتعالى: ﴿ولا يَجْرِمَنَّكُم شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الحَرَامِ [المائدة: ٢].

قطع أبو جعفر النحاس<sup>(٦)</sup> بأن هذه الآية نزلت عام الفتح سنة ثمان، والصد كان زمن الحديبية سنة ست، مُخَطِّئاً قراءة ابن كثير وأبي عمرو: ﴿إِنْ صَدُّوكُم﴾ بكسر الهمزة وهما قراءتان سبعيتان (٧).

ه - في بعض الأحيان يزعم بعضهم أنه أحصى أوزان العربية

<sup>(</sup>۱) مستفاد من مقدمة الشيخ محمد عبد الخالق عضيمة لكتابه «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» ق ۱ ج ۱ ص ۲۲ ـ ۲۰.

<sup>(</sup>٢) نظرية النحو القرآني ص ٧٨\_ ٨٤.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٧٤\_ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ٩٢\_ ٩٤.

<sup>(</sup>٥) ذكر مُصَنِّف كتاب "نظرية النحو القرآني" جملة من القواعد النحوية التي اعتمدها النحاة وردوا ما خالفها من القراءات ويصل عدد القواعد التي ذكرها \_ على سبيل المثال \_ إلى أربعين قاعدة.

<sup>(</sup>٦) إعراب القرآن للزجاج ٢/٥.

<sup>(</sup>٧) السبعة ص ٢٤٢ التيسير ص ٩٨.

فوجدها تخلو من بعض الأوزان، فيلحن ما جاء عليها من قراءات ففي قوله تبارك وتعالى: ﴿فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

أنكر الأخفش (١) قراءة: ﴿مَنِسُرَة﴾ بضم السين (٢) لأنه ليس في الكلام «مَفْعُل» بضم العين.

وقد شنّع ابن حزم<sup>(۳)</sup> على النحاة الذين يردون بعض القراءات لمخالفتها القياس بزعمهم، ثم هم يثبتون اللغة بما هو دون القراءة فقال رحمه الله: «ولا عجب أعجب ممن إن وجد لامرىء القيس<sup>(3)</sup> أو لزهير<sup>(0)</sup> أو لجرير<sup>(1)</sup> أو الحطيئة<sup>(۷)</sup> أو الطرماح<sup>(۸)</sup> أو لأعرابي أسدي<sup>(۹)</sup> أو أسلمي<sup>(۱۱)</sup> أو تميمي<sup>(۱۱)</sup> أو من سائر أبناء العرب بوال على عقبيه لفظاً في شعر أو نثر جعله في اللغة وقَطَعَ بِهِ ولم يعترض فيه؛ ثم إذا وجد لله

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للأخفش ١/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) قرأ ناَّفع بضم السين والباقون بفتحها. السبعة ص ١٩٢ التيسير ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبو محمد، عالم الأندلس في عصره، وأحد أثمة الإسلام ( ٣٨٤ـ ٤٥٦هـ). الأعلام ٢٥٤/٤.

<sup>(</sup>٤) امرؤ القيس بن حجر بن الحارث الكندي من بني آكل المرار، أشهر شعراء العرب على الإطلاق، وأحد أصحاب المعلقات (ت نحو ١٣٠هـ ١٨٠ق. هـ). الأعلام ١١/٧٢.

<sup>(</sup>٥) زهير بن أبي سلمى ربيعة بن رياح المزني، من مضر حكيم الشعراء في الجاهلية، أحد أصحاب المعلقات، وتعرف قصائده بالحوليات لأنه كان ينظم القصيدة ثم ينقحها في سنة (ت ١٣ق. هـ). الأعلام ٢/٣ه.

<sup>(</sup>٦) جرير بن عطية بن حُذيفة الخطفي بن بدر الكلبي اليربوعي من تميم، أشعر أهل عصره، ولد ومات في اليمامة، وكان عفيفاً وهو من أغزر الناس شعراً ( ٢٨ـــ ١١هـ). الأعلام ٢/ ١١٩.

<sup>(</sup>٧) جرول بن أوس بن مالك العبسي، أو مليكة، شاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام كان هَجًّاء عنيفاً. الأعلام ١١٨/٢.

<sup>(</sup>A) الطرماح بن حكيم بن الحكم، من طيء، شاعر إسلامي فحل، ولد ونشأ في الشام، وانتقل إلى الكوفة فكان معلماً فيها وكان هجاء، اعتقد مذهب «الشراة» من الأزارقة (ت نحو ١٢٥هـ). الأعلام ٣/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٩) هناك جملة من قبائل العرب النسبة إليها به «أسدي» وينظر في معرفتها معجم القبائل العربية 幾/ ٢١\_ ٢٥.

<sup>(</sup>١٠) ينظر معجم القبائل العربية ١/ ٢٥- ٢٦ في قبائل «أسلم».

<sup>(</sup>١١) هناك عدة قبائل النسبة إليها «تميمى» انظر معجّم القبائل العربية ١/ ١٢٥ -١٣٣.

تعالى خالق اللغات وأهلها كلاماً لم يلتفت إليه، ولا جعله حجة، وجعل يصرفه عن وجهه ويحرفه عن مواضعه، ويتحيل في إحالته عما أوقعه الله عليه، وإذا وجد لرسول الله عليه، وإذا وجد لرسول الله عليه كلاماً فعل به مثل ذلك.

وتالله لقد كان محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم ـ قبل أن يكرمه الله تعالى بالنبوة وأيام كونه فتى بمكة بلا شك عند كل ذي مسكة من عقل ـ أعلم بلغة قومه وأفصح فيها وأولى بأن يكون ما نطق به من ذلك حجة من كل خندفي (۱) وقيسي (۲) وربيعي (۳) وإيادي وتيمي وقضاعي وحميري؛ فكيف بعد أن اختصه الله تعالى للنذارة واجتباه للوساطة بينه وبين خلقه وأجرى على لسانه كلامه وضمن حفظه وحفظ ما يأتي به؟.» اه (٤٠).

### قلت: أسجل هنا الملاحظات التالية:

١ - القراءات حجة عند جميع النحاة حتى الذين نقل عنهم إنكار بعضها؛ لأن من أنكر منهم شيئاً من القراءات لم ينكرها إلا وقد قام لديه مانع من الأخذ بها - بحسب اجتهاده - أما مع عدم المانع فالقراءة عند الجميع حجة.

Y - بالنسبة إلى موقف النحويين من القراءات، فإنه ينحصر في قسمين:

القسم الأول من القراءات: ارتضاه النحويون، ووافقوا عليه كما وافقوا عليه كما وافقوا على نظائره من كلام العرب، وهو القسم الأكبر ولله الحمد.

<sup>(</sup>۱) بطن من العدنانية، وهم بنو إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان، ينقسم إلى ثلاثة أفخاذ مدركة، طابخة، وقمعة.

وخندف زوج إلياس هي بنت حلوان بن عمران بن الحافي بن قضاعة، عرف بنو إلياس بها فقيل لهم: خندف. معجم القبائل العربية ١/ ٤٠.

 <sup>(</sup>۲) «قيس» اسم لقبائل انظر معجم القبائل العربية ٣/ ٩٧٠ ٩٧٠.

 <sup>(</sup>٣) ينظر معجم القبائل العربية ٢/ ١٨٨ـ ٢٦٤ في القبائل التي تنسب إلى «ربيع»
 و «ربيعة».

<sup>(</sup>٤) الفِصَل فِي المِلَل والنِّحل ٣/ ١٩٢.

القسم الثاني من القراءات: لم يرتضه بعض النحويين فتأولوه (١) أو عارضوه معارضة صريحة أو خفية (٢) لسبب من الأسباب السابقة أو غيرها.

وبعد فأقف هنا وقفات سريعة أبين من خلالها نصيب القراءات من كتابين لعالمين في النحو أحدهما يمثل مدرسة البصرة والآخر يمثل مدرسة الكوفة.

#### ۱ \_ كتاب «الكتاب» لسيبويه.

- (۱) بلغت الشواهد القرآنية في كتاب سيبويه تسعة عشر وأربعمئة شاهد (۳) في حين بلغت الشواهد الشعرية خمسين وألفاً (۱). وهو يأتي بالشاهد القرآني ليدعم القاعدة الكلية التي بناها، وما ساقه من الجوازات عليها.
  - (٢) قلما ينسب سيبويه وجهاً من وجوه القراءات إلى من قرأ به.
- (٣) رد سيبويه بعض القراءات رداً خفياً (٥) لم يصرح فيه بالقراءة، من ذلك:
- (أ) قوله: «وقد بلغنا أن قوماً من أهل الحجاز من أهل التحقيق يحققون «نبيء» و «بريته» وذلك قليل رديء» اه<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك كتاب «التأويل النحوي في القرآن الكريم» للدكتور عبد الفتاح أحمد الحموز \_ مكتبة الرشد \_ الرياض الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٢) نظرية النحو القرآني ص ٤٩. والمعارضة الخفية: أن يذكر النحوي مثالاً يطابق قراءة مطابقة تامة ثم يعارضه دون أن يذكر نص الآية صراحة في هذه المعارضة، غير أن كل ما في المثال ينطبق على الآية تمام الانطباق. نظرية النحو القرآني ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) بإحصائي لها من خلال فهارس عبد السلام هارون للكتاب ٥/ ٧- ٢٨.

<sup>(</sup>٤) هذا إحصاء أبي علي الجرمي، وأبي جعفر النحاس. انظر مقدمة تحقيق «الكتاب» ٣٣/١ دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ١ ج ١ ص ٦- ٧.

<sup>(</sup>٦) الكتاب لسيبويه ٣/٥٥٥.

قلت: قرأ نافع قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي لِمَ تُحَرُّم مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾ [التحريم: ١]، وقوله تعالى: ﴿ أُولَئكَ هُمْ خَيْرِ البَرِيَة ﴾ [البينة: ٧]، قرأ نافع بتحقيق الهمز فيهما معاً (١).

ولعل العذر لسيبويه في هذا ما ذكره الرضي الاستراباذي (٢) في قوله: «ومذهب سيبويه أن ذلك رديء مع أنه قرىء به، ولعل القراءات السبع عنده ليست متواترة (٣) وإلا لم يحكم برداءة ما ثبت أنه من القرآن الكريم تعالى عنها» اه (٤٠).

(ب) ومن ذلك قول سيبويه: «والراء لا تدغم في اللام» اه<sup>(٥)</sup>.

قلت: قرأ أبو عمرو من رواية السوسي عنه بإدغام الراء في اللام<sup>(٦)</sup>. ٢ ـ كتاب «المقتضب» (٧) للمبرد.

(۱) بلغت الشواهد القرآنية في كتاب المبرد (ت ٢٨٥هـ) «المقتضب» خمسمئة آية وتجاوزتها (٨) في حين بلغت الشواهد الشعرية واحداً وستين وخمسمئة شاهد (٩).

(٢) وكان يبسط القول في بعض الآيات ويذكر بعض القراءات وتوجيهها أحياناً.

<sup>(</sup>۱) السبعة ص ۲۹۳، ۱۵۷.

<sup>(</sup>٢) محمد بن الحسن الرضي الإستراباذي نجم الدين، عالم بالعربية من أهل «إستراباذ» من أعمال طبرستان توفي نحو ٦٨٦ه. الأعلام ٦/٦٨.

<sup>(</sup>٣) قد أثبت هذا وبينه د. عبد الفتاح شلبي في بحثه «سيبويه وبراءته من تهمة الطعن في القراءات» نشر في بحوث كلية اللغة العربية ـ العدد الثاني ١٤٠٤هـ ص ١٩ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٤) شرح شافية ابن الحاجب ٣/ ٣٥.

<sup>(</sup>٥) الكتاب لسيبويه ٤/٨٤٤.

<sup>(</sup>٦) النشر ١/ ٢٩٢، ٢/ ١٢... ١٣.

<sup>(</sup>۷) محمد بن يزيد بن عبد الأكبر الثمالي الأزدي أبو العباس المعروف به «المبرد» (بفتح الراء المشددة عند الأكثر وبعضهم بكسر) إمام العربية ببغداد وأحد أئمة الأدب والأخبار ( ۲۱۰ ـ ۲۸۶هـ). الأعلام ۱٤٤٧.

<sup>(</sup>A) مقدمة تحقيق «المقتضب» ١١٦/١.

<sup>(</sup>٩) مقدمة تحقيق «المقتضب» ١/ ١١٥.

## (٣) رد المبرد<sup>(١)</sup> بعض القراءات رداً صريحاً، من ذلك:

(أ) قوله: «وقرأ بعض القراء بالإضافة، فقال: ﴿ ثُلَثَمْتُةِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٢٥] وهذا خطأ في الكلام غير جائز وإنما يجوز مثله في الشعر للضرورة» اه(٢٠).

قلت: والقراءة في قوله تعالى: ﴿ لَلَهُمِئَةِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٢٥]، بالإضافة قراءة حمزة والكسائي (٣).

(ب) ومن ذلك قول المبرد: «وأما قراءة من قرأ: ﴿ ثُمَّ لَيَقْطَعْ فَلْيَنْظُر ﴾ [الحج: 10] فإنَّ الإسكان في لام ﴿ فَلْيَنْظُر ﴾ جيِّد، وفي لام ﴿ ليقطع ﴾ لحن؛ لأن ﴿ ثُمَّ ﴾ منفصلة من الكلمة، وقد قرأ بذلك يعقوب بن إسحاق الحضرمي » اه (٤٠).

قلت: القراءة بالإسكان في لام (ليقطع) قراءة حمزة والكسائي وعاصم وابن كثير من رواية البزي(٥).

<sup>(</sup>۱) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ۱ ج ۱ ص ٥٤ ـ ٥٧ مقدمة تحقيق «المقتضب» ١/ ١١١ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) المقتضب ٢/ ١٧١.

<sup>(</sup>٣) السبعة ص ٣٨٩ ـ ٣٩٠ التيسير ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) المقتضب ٢/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) السبعة ص ٤٣٤ ــ ٤٣٥ التيسير ص ١٥٦.

### خلاصة الفصل:

يتلخص هذا الفصل في النقاط التالية:

١- أن القراءات سُجِّلَت على هيئة قضايا مبثوثة في ثنايا كتب علوم القرآن والتفسير والحديث واللغة.

Y تنوعت طرق التناول لمسائل علم القراءات، فتارة تسجل بعض القضايا المتعلقة بكيفية الأداء (فرش الحروف) وتارة تسجل بعض القضايا حول المتعلقة بنقل القراءات والأحرف السبعة، وتارة تسجل بعض القضايا حول القراءات والأحرف السبعة، وتارة تسجل بعض القضايا حول القراءت من خلال الذب عنها والرد على الطاعنين في القرآن العظيم، وتارة تسجل لبيان معنى تفسيري لآية قرآنية، وتارة تسجل لإثبات قاعدة نحوية ونحو ذلك.

٣- احتلت القراءات مكانة سامقة بين العلوم فلا يكاد يوجد علم من علوم الشريعة وما يدور حولها إلا وتجد القراءات رافداً من روافده.

3- أخذ على بعض أهل العلم طعنهم في بعض القراءات وهذا الموقف منهم ليس رداً لمكانة القراءات إنما يعود - حسب اجتهادي - لأحد أمرين:

الأمر الأول: إمَّا لأن القراءة لم تثبت عندهم بما تقوم به الحجة.

الأمر الثاني: وإمَّا أن يقوم لديهم مانع ـ بحسب اجتهادهم ـ يمنعهم من الأخذ بها، وهم في اجتهادهم مأجورون أجراً واحداً.

القراءات أصل من الأصول التي يقوم عليها علم النحو العربي بإجماع علماء النحو.

#### الفصل الثاني

## التدوين المفرد للقراءات

القراءات كأي علم مرت بحالين في التدوين:

الحال الأولى: تدوين على شكل قضايا مبثوثة في ثنايا العلوم.

الحال الثانية: تدوين مفرد للعلم.

وقد سبق الحديث في الفصل الأول من هذا الباب عن الحال الأولى، والآن موضع الحديث عن الحال الثانية . بمشيئة الله ..

يتحدث هذا الفصل عن المصنفات المفردة للقراءات، سواء كانت مفردة لقراءة إمام بعينه أم كانت تجمع قراءة أكثر من إمام، وسواء كانت قراءات مع التحرير والاختيار أم كانت بدون ذلك، وسواء كانت قراءات مع التوجيه أم بدون ذلك.

ولذلك يتضمن هذا الفصل المباحث التالية:

المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام.

المبحث الثاني: كتب القراءات الموسعة.

المبحث الثالث: كتب توجيه القراءات.

وإليك البيان:



#### المبحث الأول

## الكتب المفردة لقراءة إمام

تنوعت مناهج العلماء في إفراد قراءة إمام بعينه من أئمة القراءات؛ فمنهم من أفرد قراءة إمام من أئمة القراءات برواياتها المختلفة، ومنهم من أفرد قراءة إمام بروايتين فقط عنه، ومنهم من أفرد قراءة إمام باعتبار رواية من الروايات عنه، على ما نبينه فيما يلي:

# أولاً: من المصنفات في قراءة عاصم:

١- «قراءة حفص»<sup>(۱)</sup> لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي.

٢\_ «رسالة في رواية حفص عن عاصم» (٢) لفائد بن مبارك الإبياري المصري.

٣- «الثغر الباسم في قراءة عاصم» (٣) لأبي مصلح علي بن عطية

<sup>(</sup>١) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

وأبو الطاهر البغدادي أستاذ كبير إمام نحوي علم ثقة لم يكن بعد ابن مجاهد مثله (ت ٣٤٩هـ). غاية النهاية ١/ ٤٧٥.

 <sup>(</sup>۲) مخطوط. يقع في ۲۸ ورقة منه نسخة في جامعة الإمام محمد بن سعود بالرياض قسم المخطوطات تحت رقم ١٠٠٤. فهرس جامعة الإمام ١/٩٦ - ٩٧.

الإبياري عالم بالسيرة والحديث حنفي المذهب مصري أزهري (ت بعد ١٧٥٠هـ). الأعلام ٥/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) مخطوط. يقع في ١٣٦ ورقة منه صورة على شريط مصغر عن نسخة المكتبة الأزهرية برقم ٢٣٨/ ٢٢٢٤٥ موجودة بمركز البحث العلمي بجامعة أم القرى تحت رقم ٥٦ قراءات. فهرس مخطوطات ومصورات مركز البحث العلمي التفسير وعلوم القرآن ٢٢٦/١.

العمريني الشافعي الأزهري (كان حياً سنة ١١١٨هـ).

٤- «القول القاصم في قراءة حفص عن عاصم»(١) لعبد الغني النابلسي.

٥- «در الناظم في مفردات عاصم»(٢) لعمر بن محمد بن محمد.

7 «البيان الوفي بقراءة حفص عن عاصم الكوفي (7) لأحمد بن أحمد النشوي.

٧- «الرياض البواسم في رواية حفص عن عاصم»<sup>(١)</sup> لابن عزوز
 محمد مكي التونسي.

# ثانياً: من المصنفات في قراءة نافع:

۱- «التقريب والحواشي لقراءة قالون وورش»<sup>(۵)</sup> لأبي الأصبغ
 عيسى بن محمد بن فتوح الهاشمى البلنسى.

Y- «القصيدة الحصرية في قراءة نافع» لأبي الحسن علي بن

<sup>(</sup>١) إيضاح المكنون ٢/ ٢٥٠.

والنابلسي عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني شاعر عالم بالدين والأدب، متصوف، مكثر من التصنيف ( ١٠٥٠\_ ١١٤٣هـ). الأعلام ٣٢/٤.

 <sup>(</sup>۲) مخطوط. يقع في خمس ورقات، منه نسخة في جامعة الأمام محمد بن سعود
 تحت رقم ۱۰۲۵. فهرس جامعة الإمام ۱/۸۱.

<sup>(</sup>٣) مخطوط. يقع في ٣٥ ورقة منه صورة على شريط مصغر مصورة عن نسخة المكتبة الأزهرية، بمركز البحث العلمي ٢٩ مجاميع قراءات. فهرس مخطوطات ومصورات مركز البحث العلمي (التفسير وعلوم القرآن) ٢/٧١١.

<sup>(</sup>٤) إيضاح المكنون ١/ ٦٠٠.

وابن عزوز هو محمد مكي بن مصطفى بن محمد بن عزوز الحسني الإدريسي المالكي التونسي، قاض فقيه باحث ( ١٠٢٠ـ ١٣٣٤هـ). الأعلام ١٠٩/٧.

<sup>(</sup>٥) مخطوط. يقع في أربعين لوحة. ناقص، منه صورة في جامعة الإمام محمد بن سعود تحت رقم ٥٩٥٩.

وأبو الأصبغ الهاشمي يعرف بابن المرابط نزيل بلنسية مقري بارع (ت ٤٠٣هـ) غاية النهاية ١/٤١٤.

عبد الغني الحصري (ت ٢٦٨هـ) وهي في تسعة ومئتين بيتاً (١).

٣- «بلوغ الأماني في قراءة ورش من طريق الأصبهاني» (٢) لشهاب الدين أحمد بن بدر الدين أحمد العتبي (ت ٩٧٩هـ).

٤- «المقرر النافع الحادي لقراءة نافع» (٣) لجمال الدين ناصر بن عبد الله اليمني (ت ١٠٨١هـ).

و\_ «مختصر قراءة قالون عن نافع» (٤) لأبي محمد عبد الله بن أحمد ابن أسعد.

٦- «مقرأ نافع بن عبد الرحمن المدني»(٥) لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف بن موسى.

۷- «رسالة ورش» (۲) لمحمد بن أحمد الشهير به «المتولي» (ت ۱۳۳۱ه) وهي منظومة، يقول في أولها:

صلاة وتسليماً على أشرف الملا وأصحابه والتابعين ومن تلا يخالف ورش فيه حفصا فحصلا وأسأل ربي أن يوفقني علا بدأت ببسم الله والحمد سائلاً محمد الهادي الأمين وآله وبعد فهذا النظم فيه ذكرت ما وذلك مما كان في «الحرز» وارداً

يا ليل الصب متى غده أقيام الساعة موعده رقد السسمار فأرقه أسف للبين يردده غاية النهاية ١/ ٥٠٠.

(٢) إيضاح المكنون ص ١٥٩.

<sup>(</sup>۱) كشف الظنون ص ۱۳۳۷ وانظر شروحها فيه ص ١٣٤٤. والحصري أستاذ ماهر أديب حاذق صاحب القصيدة المشهورة:

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٢/ ٥٤٥.

<sup>(</sup>٤) مخطوط في ١٩ ورقة، منه صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ١١٥٤. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢/٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) مخطوط يقع في ثمانين ورقة، منه صورة على شريط مصغر بمركز البحث العلمي تحت رقم ٦٩٨. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٠٧/٢.

 <sup>(</sup>٦) مطبوعة بمراجعة وتصحيح عامر السيد عثمان، بمكتبة ومطبعة: محمد على صبيح وأولاده بمصر.

 $\Lambda$  - «النجوم الطوالع على الدرر اللوامع في أصل مقرأ الإمام نافع»(۱) شرح إبراهيم المارغني (ت ١٣٤٩هـ) لمنظومة أبي الحسن سيدي علي الرباطي.

 $\mathbf{9}$  - «المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب» (٢) لعلى بن محمد الضباع.

يقول في مقدمتها: «طلب مني كثير من الإخوان أصلح الله لي ولهم الحال والشأن أن أكتب ملخصاً أبين فيه ما صح في الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب الأزرق مما رواه عن ورش المصري على ما من طرق «الطيبة» تحرر وتحقق؛ لكثرة القارئين بطرائقه في بلادنا المصرية، وللاعتياد عليها بين الناس في الأقطار المغربية والسودانية، ولما وقع فيها لأكثر القارئين بها في هذا الزمان من التلفيق والالتباس؛ لجهلهم بمآخذها ومذاهب مؤلفيها، وعدم اعتمادهم عند الأخذ على متين الأساس.

فاستخرت الله تعالى وطرقت أبواب «النشر» الكبير، وما حضرني من أصوله وما كتبه عليه الأئمة النحارير، ولخصت من أقوالهم الشريفة ما هو في الآتي آت، وسلكت في التعبير طريقهم رجاء أن أدرج في سلكهم المشمول بالبركات.

وسميته:

«المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب».

ورتبته على مقدمة ومقصد وخاتمة.

فالمقمدمة في بيان طريقي الأزرق المختارتين في «النشر» ومآخذهما.

<sup>(</sup>١) مطبوع. بالمكتبة العتيقة تونس ١٣٥٤هـ.

<sup>(</sup>٢) مطبوع. مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، وأتم تأليفه ليلة الأربعاء ١٦ رجب ١٣٤٨ه صرح بذلك في ختامه.

والضباع هو علي بن محمد بن حسن بن إبراهيم الملقب بالضباع مصري علامة كبير وإمام مقدم في علم التجويد والقراءات والرسم العثماني وضبط المصحف الشريف وعد الآي وغيرها ولي مشيخة عموم المقارىء والإقراء بالديار المصرية (ت ١٣٧٦هـ). ملحق الأعلام في كتاب «هداية القاري» ص ١٨٩.

والمقصد في بيان الكلمات المختلف فيها عنه.

والخاتمة في التعريف بهذه المآخذ.

واقتصرت في مباحث مواضع الخلاف على الأوجه التي وصلت إلينا بالأسانيد الصحيحة وتركت ما سواها مما ذكره في «النشر» ولم يكن من الطرق التي اختارها، وبينها في مقدمته الصريحة» اه<sup>(۱)</sup>.

۱۰ «نظم ما خالف فیه قالون ورشاً» (۲) لعلي بن محمد الضباع (ت ۱۳۷۱ هـ).

اقتصر فيه على طريق الشاطبية، وقال في ختامه: "من أراد إتمام القراءة بقراءة إمام المدينة نافع؛ فليرجع إلى كتابي "الأصدق فيما خالف فيه الأصبهاني الأزرق» أو كتابي "النور الساطع في قراءة الإمام نافع».» اه.

۱۱ «شرح رسالة قالون» (۳) لعلي الضباع (ت ۱۳۷٦هـ).

قال في مقدمتها: «وبعد فهذا شرح مختصر على رسالة الأستاذ الفاضل الشيخ: محمد بن سعودي المقرىء التي نظمها فيما خالف فيه الإمام أبو موسى عيسى الملقب بقالون الإمام أبا سعيد عثمان الملقب بورش من طريق الشاطبية، وأسأل الله تعالى أن ينفع به كما نفع بأصله إنه جواد كريم» اه.

قلت: ومقدمة النظم هي:

يَسَقُولُ رَاجِي رَحْمَة السَوَدُودِ السَحَسَمُ للله وصَلَّى الله وبَعْدُ فَخُذْ نَظْماً لِقَالُونهم وذَا مِن الَّذِي بِحِرْز الشَّاطِبي

فَقِيرُه مُحَمَّدُ سُعُودِي عَلَى مُحَمَّد وَمَن وَالاه مُخَالِفاً مَا جَاء عَنْ وَرْشِهِم والله اسْتَعِين وَهُو مَطْلَبِي

<sup>(</sup>١) المطلوب في بيان المختلف فيها عن أبي يعقوب ص ٢، وقال في ختامه: «من أراد الزيادة فعليه بـ «أسرار المطلوب». » اه.

 <sup>(</sup>۲) مطبوع. ملحق بـ «المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب»،
 وذكر في ختامه أنه أتمه يوم الأحد ٨ ربيع الأول ١٣٤٩ه.

<sup>(</sup>٣) مطبوع. بمكتبة محمد على صبيح وأولاده بمصر بدون تاريخ.

۱۲ «الطريق المأمون إلى أصول رواية قالون» (١) من طريق الشاطبية لعبد الفتاح السيد عجمي المرصفي حفظه الله تعالى.

قال في مقدمته: «لما كان طلاب المدارس القرآنية بالجمهورية الليبية وحفظة القرآن الكريم بها يحفظون القرآن العظيم ويقرؤونه برواية قالون عن الإمام نافع المدني رضي الله عنهما؛ رأيت الحاجة ماسة إلى كتابة رسالة في أصول رواية قالون؛ ليتمكن الطلاب وحفظة القرآن من معرفة أحكام التلاوة وليكونوا بعيدين عن الخطأ والتحريف.

وقد توخيت في كتابتها سهولة الأسلوب ووضوح المعنى وتقريب البعيد وتجنب التعقيد بكل ما أمكن، وقد ذكرت فيها من القواعد والتحريرات ما يساعد على الأداء الصحيح ـ إن شاء الله ـ وبينت فيها ما يجوز من الأوجه، وما يمتنع حتى لا يقرأ بالممنوع على أنه من الجائز، ونبهت فيها على الوجه المقدم في أحد الوجهين أو الوجوه عن قالون حسبما تلقيته عن مشايخي الأجلاء بالجامع الأزهر الشريف.

وقد ضمنتها الكثير من مسائل رسالتي في فن التجويد وخاصة فيما اتفق عليه الأئمة العشرة وذلك لاندراج قالون فيهم.

وأما ما انفرد به قالون وحده أو شاركه بعض القراء في أصل من الأصول المطردة أو غير المطردة فاقتصر على ما ذهب إليه الإمام قالون فقط؛ إذ هو المقصود بالذكر.

وقد التزمت في كتابة هذه الرسالة طريقة الشاطبية.

وقد رتبتها على مقدمة وسبعة عشر مبحثاً (٢) وخاتمة، نسأل الله تعالى حسنها، فجاءت بحمد الله وافية بالمقصود جامعة للفوائد المنشودة» اه.

<sup>(</sup>۱) مطبوع. مطبعة عيس البابي الحلبي وشركاه الطبعة الأولى ١٣٩٠هـ. راجعه عبد الفتاح قاضي.

المقدمة في التعريف بقالون وشيخه وإسناد المؤلف.
 أما المباحث فكما يلي: الأول: في الاستعاذة. الثاني: في البسملة. الثالث: في ميم الجمع وأحكامها. الرابع: في هاء الكناية وأحكامها وحالاتها. الخامس: في =

# ثالثاً: مما صنف في قراءة أبي عمرو:

۱\_ «قراءة أبي عمرو» (۱) لأبي زيد سعيد بن أوس الخزرجي (ت ٢١٥ه).

 $\Upsilon$  "إفراد قراءة الإمام أبي عمرو بن العلاء" لأبي معشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري (ت  $\Upsilon$  ٤٧٨).

 $^{(7)}$ قصيدة لشهاب الدين أحمد بن وهبان (ت  $^{(8)}$ ).

٤- «رسالة في حرف أبي عمرو بن العلاء» (١٤) لسعد الدين أبي سعد أسعد بن البصير (كان حياً في القرن السادس الهجري).

و\_ «أفراد قراءة أبي عمرو بن العلاء» (٥) لأبي عبد الله محمد بن محمد بن أبي القاسم البجائي المغربي المالكي (ت ٨٦٥هـ).

٦- «مختصر في مذهب أبي عمرو بن العلاء البصري» (٢) لمحمد بن سليمان المقري.

 $^{(v)}$  لسراج «القطر المصري في قراءة أبي عمرو بن العلاء البصري السراج الدين أبي حفص محمد بن قاسم بن شمس الدين محمد الأنصاري.

المد والقصر. السادس: في الهمزتين من كلمة. السابع: في الهمزتين من كلمتين . . وهكذا إلى المبحث السابع عشر: في ياءات الزوائد.

<sup>(</sup>١) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) مخطوط. يقع في ٢٦ لوحة، منه صورة بجامعة الإمام محمد بن سعود تحت رقم . ٣٩٢٥ فهرس جامعة الإمام ٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ١٣٢٣، ١٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) مخطوط. يقع في ١٧ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي تحت رقم ٨٠ مجاميع قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٣٤/١.

<sup>(</sup>٥) مخطوط. يقع في ٦٣ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى \_ مركز البحث العلمي تحت رقم ٨٠٠/ علوم قرآن. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٤/٢.

<sup>(</sup>٦) مخطوط. يقع في ١٦ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي تحت رقم ١٤٨/ قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ١/ ٢٥٧.

<sup>(</sup>٧) مخطوط. يقع في ٣٩ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى مركزالبحث العلمي تحت رقم ١٢٩/ قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ١/١٥١.

 $^{(1)}$  لعبد الرحمن بن محمد الشهير بالقاضى.

# رابعاً: مما صنف في قراءة حمزة:

١- «قراءة حمزة الكبير»<sup>(٢)</sup> لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن
 محمد ابن أبي هاشم البزار البغدادي (ت ٣٤٩هـ).

۲ـ «قراءة حمزة»(7) لأبي محمد عبد العزيز بن محمد بن الواثق البغدادي (7) (7)

۳ـ «قراءة حمزة»( $^{(3)}$  لأبي عيسى بكار بن أحمد بن بكار البغدادي (ت  $^{(2)}$   $^{(3)}$ 

٤- "إتحاف الأعزة بتتميم قراءة حمزة" (٥) لمحمد بن عبد الرحمن الخليجي (كان حياً سنة ١٣٦٨هـ) وهي أرجوزة أتم نظمها سنة ١٣٤٧هـ.

٥- «رسالة حمزة» لمحمد بن أحمد الشهير به «المتولي» (ت ١٣٣١هـ) وهي منظومة سماها «فتح المجيد» يقول في مطلعها:

<sup>(</sup>۱) مخطوط. يقع في ۸۰ ورقة، ومنه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي تحت رقم ۱۱۸ قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ۲٤٨/۱.

<sup>(</sup>٢) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

 <sup>(</sup>٥) مخطوط. في سبع ورقات بجامعة الإمام محمد بن سعود تحت رقم ١٥٤٤.
 فهرس جامعة الإمام ٣٣/١.

 <sup>(</sup>٦) مطبوع. بمراجعة على محمد الضباع. الطبعة الأولى ١٣٧٤هـ - ١٩٥٤م - مكتبة ومطبعة محمد على صبيح وأولاده - مصر.

روى الذكر بالإتقان عنه سليمُهُم سأذْكُر مَا قَدْ خَالَفُوا فِيه حَفْصهم وسميْتُه «فتح المجيد» مُؤمُلاً وبالله تَوْفِيقى وعَوْنِي ونُصْرَتى

وقل: خلف عنه وخلاد قَدْ تلا ومَا لا فَلا فَاحْفَظ وكُنْ مُتَأَمُّلاً به نَفْع إخواني ودَعْوَة مَنْ تلا وإنّي عَلَيْه لَمْ أزل مُتَوكُلاً

و- «الطريقة البهية في تحرير ما زاده حمزة من الطيبة على الشاطبية»<sup>(۱)</sup> لأحمد بن عبد الحميد شعبان.

يقول في مقدمتها: «هذه كلمات يسيرة جمعت فيها طريقة عزيزة الفتها شرحاً على منظومة الإمام المحقق المحرر الضابط المتقن الراجي من الله حسن الأماني الشيخ محمد بن إسماعيل الهمداني، مدرس بمعهد القراءات الديني وشيخ مقرئه الجامع الأزهر.

تلك الرسالة تحتوي على قراءة حمزة بالسكت العام من طريق كتاب «الكامل» الذي هو أصل من أصول الطيبة» اه.

قلت: ومقدمة النظم:

وصَلَيت تَعْظِيماً عَلى أَشْرَفِ المَلا والسه والسَّابِ عين ومَن ولا لدى «كامل» مِن أضل «طيّبة» عَلا

بَداْتُ بحَدِمْد الله رَبِّي أَوّلاً مُحَمَّد الهَادِي الأمين وصَحْبِه وبعدُ: فَخُذْ مَا زَاد «نَشر» لحمزة

# خامساً: مما صنف في قراءة ابن كثير:

۱- «الأثير في قراءة ابن كثير» (۲) لأبي حيان محمد بن يوسف الأندلسي (ت ٧٤٥ه).

 $\Upsilon$  «الدر النثير في قراءة ابن كثير» (۳) لجلال الدين السيوطي (ت 411ه).

 $^{(1)}$  لأحمد بن محمد بن عثمان البوزدي.

<sup>(</sup>١) مطبوع بمراجعة محمد إسماعيل الهمداني نشر المكتبة المحمودية التجارية \_ مصر.

<sup>(</sup>٢) إيضاح المكنون ١/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون ص ٧٣٥.

<sup>(</sup>٤) مخطوط. يقع في ٣٧ ورقة، منه صورة في جامعة أم القرى ـ مركز البحث =

٤ـ «النفح المسكي في قراءة ابن كثير المكي»(١) لابن عزوز محمد مكي التونسي.

• «البدر المنير في قراءة ابن كثير» (٢) لعلي بن محمد الضباع (ت ١٣٧٦هـ).

## سادساً: مما صنف في قراءة الكسائي:

۱- «قراءة الكسائي» (۳) لأبي الحسن علي بن حمزة الكسائي (ت ۱۸۹ه).

٢- «قراءة الكسائي»<sup>(١)</sup> لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن
 محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي (ت ٣٤٩هـ).

٣- «قراءة الكسائي» (٥) لأبي عيسى بكار بن أحمد بن بكار البغدادي (ت ٣٥٧ه).

٤- «تقريب النائي في قراءة الكسائي»<sup>(۱)</sup> لأبي حيان الأندلسي
 (ت ٧٤٥ه).

# سابعاً: مما صنف في قراءة يعقوب:

اـ «مفردة يعقوب» (۷) لأبي عمرو عثمان الداني (ت ٤٤٤هـ).

يقول في مقدمته: «سألتني . أيدك الله بتوفيقه . أن أرسم لك في هذا

العلمي تحت رقم ٥٨٥. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢/ ٧٣.

<sup>(</sup>١) إيضاح المكنون ٢/ ٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) هداية القاري إلى تجويد كلام الباري ص ٦٩٢.

<sup>(</sup>٣) مخطوط. يقع في ٢٢ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي تحت رقم ٨٢٩. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) ما سبق.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ٢/٤/١.

<sup>(</sup>٧) مخطوط. منه نسخة في نور عثمانية ـ تركيا ـ تحت رقم ٤٥ ونسخة أخرى تحت رقم ٦٦. الإمام أبو عمرو الداني وكتابه «جامع البيان» ص ٥٧.

الكتاب قراءة أبي محمد يعقوب بن إسحاق الحضرمي البصري، فيما خالف فيه نافع بن عبد الرحن بن أبي نعيم المدني رحمة الله عليهما، من رواية عيسى بن مينا قالون عنه دون ما اتفقا عليه...» أه.

وذكر قراءة يعقوب من روايتي روح ورويس عنه.

۲- «مفردة يعقوب» (۱) لعبد الرحمن بن عتيق بن خلف بن الفحام (ت ۱۹۵۸ه).

٣- «مفردة يعقوب» (۲) لأبي محمد عبد الباري بن عبد الرحمن الصعيدي (ت ،٦٥٠هـ).

3 «غاية المطلوب في قراءة يعقوب» ( $^{(7)}$  لأبي حيان محمد بن يوسف الأندلسي ( $^{(7)}$  »  $^{(7)}$ ».

٥- «منظومة في قراءة يعقوب» (٤) لمحمد بن محمد بن عرفة الورغمي التونسي (ت ٨٢٣هـ).

# ثامناً: مما صنف في قراءة إمام بعينه غير ما تقدم:

۱- «قراءة الأعمش» (<sup>(ه)</sup> لأبي طاهر عبد الواحد بن عمر بن محمد بن أبي هاشم البزار البغدادي (ت ٣٤٩هـ).

٢- «قراءة الأعمش»(٦) لأبي علي حسن بن داود النقاد الأموي الكوفي (ت ٣٥٧ه).

٣- «النير الجلي في قراءة زيد بن علي» (٧) لأبي على الأهوازي (ت ٤٤٦هـ).

<sup>(</sup>۱) كشف الظنون ص ۱۷۷۳.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ١١٩٤.

<sup>(</sup>٤) كشف الظنون ص ١٨٦٧.

<sup>(</sup>٥) إيضاح المكنون ٢/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٦) ما سبق.

<sup>(</sup>٧) كشف الظنون ص ١٩٩٤.

٤ «قراءة ابن محيصن» (١) لأبي علي الحسن بن محمد الأهوازي (ت ٤٤٦هـ).

و «رواية ابن عامر في القراءات» $^{(Y)}$  لأحمد بن جعفر بن أحمد الغافقي المُشهور بابن الأبرازي  $^{(T)}$  (ت

آ - «التذكار في قراءات أبان بن يزيد العطار»<sup>(٣)</sup> لمحمد بن محمد ابن الجزري (ت ٨٣٣ه).

٧\_ "قراءة أبي عمر حفص بن عمر الدوري" (٤) لعبد الله بن محمد المدني المصري المعروف بالتكراوي.

ولعل من أهم الملاحظات التي تسجل عن مجال التصنيف المفرد لقراءة إمام بعينه الأمور التالية:

- (١) أن القراء السبعة هم أكثر حظوة من غيرهم في أفراد قراءة كل واحد منهم بمصنف.
- (۲) أن الغالب على المصنفات المفردة لقراءة إمام بعينه المصنفة بعد
   القرن السابع الغالب عليها الاقتصار على طريق الشاطبية.
- (٣) أن القراءات الشاذة أفردت أيضاً، بمصنفات، كما في قراءة «ابن محيصن» وغيره.

\$ - اقتصار بعض المصنفات المفردة لقراءة إمام بعينه على طرق وروايات بعينها عن الإمام صاحب القراءة، وعلى عكس ذلك مصنفات نقلت كل ما يتعلق بقراءة الإمام دون قيد.

و أن هذا النهج من التصنيف كان معروفاً من بداية التصنيف في القراءات واستمر إلى هذا العصر.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص١٣٢٢ ـ ١٣٢٣.

 <sup>(</sup>۲) مخطوط. يقع في ۸۰ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي
 تحت رقم ۸۱۰. فهرس التفسير وعلوم القرآن ۱۹۸/۲.

<sup>(</sup>٣) مخطوط. يقع في خمس ورقات، منه صورة بجامعة أم القرى \_ مركز البحث العلمي تحت رقم ٤١ مجاميع قراءات. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢٢١/١.

 <sup>(</sup>٤) مخطوط. يقع في ٨٠ ورقة، منه صورة بجامعة أم القرى ـ مركز البحث العلمي
 تحت رقم ٨١٦. فهرس التفسير وعلوم القرآن ٢١٧/٢.

## المبحث الثاني

## كتب القراءات الموسعة

سلك المصنفون في القراءات مناهج شتى؛ فمنهم من أفرد قراءة إمام بالتصنيف، ومنهم من صنف في القراءات العشر والثمان والسبع والخمس وغير ذلك، ومؤلفو هذه المصنفات على قسمين:

القسم الأول: اشترط الأشهر واختار ما قطع به عنده؛ فتلقى الناس كتابه بالقبول، واجمعوا عليه في غير معارض.

القسم الثاني: ذكر ما وصل إليه من القراءات دون قيد (١) وإنما تساهلوا في الشروط والروايات.

وبناء على هذا الواقع اشتمل هذا المبحث على مطلبين:

المطلب الأول: كتب القراءات المحررة.

المطلب الثاني: كتب القراءات المرسلة.

## المطلب الأول: كتب القراءات المحررة.

الكتب المحررة في القراءت التي يعتمد أصحابها على الأشهر المتلقى بالقبول عند الناس كثيرة، منها:

۱- كتاب «السبعة» لأبي بكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي (ت ٣٢٤هـ) وهو أول من سبع السبعة وجرى من بعده على منواله، إلا النزر منهم (٢).

<sup>(</sup>١) المنجد ص ١٨\_ ١٩.

<sup>(</sup>٢) أبو بكر ابن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية ص ٦٣- ٩٢.

۲ كتاب «الغاية في القراءات العشر»<sup>(۱)</sup> لأبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران النيسابوري المقرىء المصري (ت ٣٨١هـ).

٣ كتاب «التبصرة في القراءات السبع» لمكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ).

٤- كتاب «التيسير في القراءات السبع» لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت ٤٤٤هـ).

٥- كتاب «الموجز في القراءات» (٢) لأبي على الحسن بن على بن إبراهيم الأهوازي (ت ٤٤٦ه).

7- كتاب «الكافي في القراءات السبع» (۳) لأبي عبد الله محمد بن شريح بن أحمد الرعيني الأشبيلي (ت ٤٧٦هـ).

٧\_ كتاب «التلخيص في القراءات» (٤) لأبي معشر عبد الكريم بن عبد الطبرى (ت ٤٧٨هـ).

٨ كتاب «إرشاد المبتدي وتذكرة المنتهي في القراءات» (أبي العز محمد بن الحسين بن بندار القلانسي الواسطي (ت ٥٢١هـ).

٩- كتاب «غاية الاختصار في القراءات العشر لأثمة الأمصار» (٦٠)
 لأبى العلاء حسن بن أحمد العطار الهمذاني (ت ٩٦٥هـ).

<sup>(</sup>۱) غاية النهاية ۱/ ٤٩\_ ٥٠ كشف الظنون ص ١١٨٩. وقد طبع كتاب «الغاية» بتحقيق: محمد غياث الجنباز الطبعة الأولى ١٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ١٩ كشف الظنون ص ١٨٩٩.

<sup>(</sup>٣) المنجد ص ١٩ كشف الظنون ص ١٣٧٩ وهو مطبوع في هامش كتاب «المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرر» للنشار ـ الطبعة الثانية ١٣٧٩هـ شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر.

<sup>(</sup>٤) المنجد ص ١٩ كشف الظنون ص ٤٧٩.

<sup>(</sup>٥) المنجد ص ١٩ كشف الظنون ص ٦٦.

<sup>(</sup>٦) ما سبق، وقال في كشف الظنون عنه: «اقتصر فيه على الأشهر من الطرق والروايات بشروط الأحرف السبعة، وجرده عن الشاذ مطلقاً وقدم أبا جعفر على الكل، وقدم يعقوب على الكوفيين» اه.

١٠ كتاب «الإعلان في القراءات» (١) لأبي القاسم عبد الرحمن بن
 عبد المجيد الصفراوي (ت ٦٣٦ه).

وغيرها من الكتب.

ومن هذه الكتب ما كان أصلاً بنى عليه بعض المصنفين بعده كتباً محررة مثله ومن ذلك:

11- كتاب «الإقناع في القراءات السبع» لأبي جعفر أحمد بن علي بن أحمد بن خلف الأنصاري ابن الباذش (ت ٤٠ه) حيث اعتمد هذا الكتاب على كتاب «التبصرة» لمكي بن أبي طالب وكتاب «التيسير» لأبي عمرو الداني.

قال ابن الباذش في مقدمة «الإقناع»: «وإني تأملت كتابي الشيخين الإمامين أبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي وأبي عمرو عثمان بن سعيد القرشي رضي الله عنهما «التبصرة» و «التيسير» فألفيت معناهما للإسمية موافقاً، وباطنهما للعنوان مرافقاً؛ لأنهما قرباهما للمبتدى الصغير، وقصدا قصد التبصير والتيسير وطولا مدى الكلام القصير ولادرك عليهما بل لهما الدرك والسبق الذي لا يدانى ولا يدرك، لكن في كتابيهما مجال للتهذيب ومكان للترتيب، فكم هناك من منفرد حيل بينه وبين أخيه، ونازح عن أمه وأبيه، ومنفصل عن فصيلته التي تؤويه.

ولما طالت بهما الغصة ولاحت لي فيهما الفرصة، ورجوت أن أفوز باهتبالها، وأحرز ما يبقى من صيتهما وجمالها، استخرت الله تعالى في ضم الشكل إلى شكله وجمع ما تشتت من شمله ورد النازح إلى أهله، في كتاب يسري في الآفاق نجماً، ويكون كأحدهما حجماً»(٢) اه.

11\_ منظومة «حرز الأماني ووجه التهاني» في القراءات السبع للقاسم بن فِيُرَّه بن خلف بن أحمد الشاطبي (ت ٥٩٠هـ) الذي نظم كتاب «التيسير» للداني (ت ٤٤٤هـ) وفي ذلك يقول الشاطبي: وفي يسرها التيسير رمت اختصاره فأجنت ـ بعون الله ـ منه مؤملا (٣)

<sup>(</sup>١) المنجد ص ١٩ كشف الظنون ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) الإقناع في القراءات السبع ١/ ٤٨ـ ٤٩.

<sup>(</sup>٣) حرز الأماني ووجه التهاني ص ٦.

واشتهرت باسم الشاطبية وهي منظومة محررة في القراءات السبع تبعاً لأصلها اشتغل بها علماء القراءات ووضع لها القبول بين الناس فكم من شارح لها(١) وكم من مختصر لها(٢) وكم من زائد عليها فوائد

(١) للشاطبية شروح كثيرة منها:

#### (٢) للشاطبية مختصرات كثيرة منها:

- «حوز المعاني في اختصار حرز الأماني» لجمال الدين محمد بن عبد الله مالك النحوي (ت ٢٤٧٠). كشف الظنون ص ٦٤٩.
- «مختصر الشاطبية» لعبد الصمد بن التبريزي (ت ٧٦٥هـ). كشف الظنون ص ٦٤٩.
- «نظم در الجلا في قراءة السبعة الملا» مختصر الشاطبية لأمين الدين عبد الوهاب بن أحمد بن وهبان الدمشقي (ت ٧٦٨ه). كشف الظنون ص ٦٤٩.

<sup>- «</sup>المهند القاضبي شرح قصيدة الشاطبي» لأبي العباس أحمد بن علي الأندلسي (ت معدة تقريباً). كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>- «</sup>فتح الوصيد في شرح القصيد» لعلم الدين أبي الحسن علي بن محمد السخاوي (ت ٦٤٣هـ). كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>- «</sup>كنز المعاني شرح حرز الأماني» لأبي عبد الله محمد بن أحمد المعروف بد «شعلة» الموصلي (ت ، ٦٠٠هـ). كشف الظنون ص ١٠٦٥.

<sup>- «</sup>الفريدة البارزية في حل القصيدة الشاطبية» لأبي عبد الله المغربي محمد بن الحسن بن محمد الفاسى (ت ٦٤٦هـ). كشف الظنون ص ٦٤٨- ٦٤٩.

<sup>- «</sup>المفيد في شرح القصيد» لعلم الدين قاسم بن أحمد اللورقي الأندلسي (ت 31/ه). كشف الظنون ص 32/

<sup>- «</sup>كشف الرموز» شرح الشاطبية لتقي الدين يعقوب بن بدران الدمشقي الجرايدي (ت ٦٨٨هـ). كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>- «</sup>كنز المعاني شرح حرز الأماني» لبرهان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري (ت ٧٣٢ه). كشف الظنون ص ٦٤٦.

<sup>- «</sup>العقد النضيد في شرح القصيد» لشهاب الدين أحمد بن يوسف المعروف بر «السمين» الحلبي (ت ٧٥٦).

<sup>- &</sup>quot;إبراز المعاني من حرز الأماني" لأبي شامة عبد الرحمن بن إسماعيل الدمشقي (ت - ٣٦٥هـ). كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>- «</sup>سراج القاري» لعلاء الدين علي بن عثمان بن محمد المعروف بابن القاصح العذري البغدادي (ت ٨٠١هـ). كشف الظنون ص ٦٤٧.

<sup>-</sup> المختصر الشاطبية؛ لبلال الرومي (ت(؟)). كشف الظنون ص ٦٤٩.

وإشارات وطرق وقراءات(١).

11\_ «الكنز في القراءات العشر» (٢) لأبي محمد عبد الله بن عبد المؤمن بن الوجيه الواسطي (ت ٧٤٠هـ) جمع فيه بين «الإرشاد» للقلانسي و «التيسير» للداني، وزاده فوائد.

# المنهج العلمي في الكتب المحررة:

وسأعمل هنا \_ إن شاء الله \_ على إبراز أهم معالم النهج الذي سار عليه بعض مصنفي هذه الكتب المحررة في القراءات وقد اخترت الكتب التالية لأهميتها ومزيتها في التحرير والتحقيق:

١- كتاب «السبعة» في القراءات لابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ).

٢- كتاب «الغاية» في القراءات العشر لابن مهران (ت ٣٨١هـ).

٣ كتاب «التبصرة» في القراءات السبع لمكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ).

٤- كتاب «التيسير» لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ).

٥- كتاب «النشر في القراءات العشر» لابن الجزري (ت ٨٣٣هـ).

وأقول وبالله التوفيق:

<sup>(</sup>١) للشاطبية تتمات وزوائد عليها منها:

<sup>- «</sup>التكملة المفيدة لحافظ القصيدة» لأبي الحسن على بن إبراهيم الكناني (ت ٧٢٠هـ). كشف الظنون ص ٦٤٩.

 <sup>«</sup>النظيرة» تكملة الشاطبية لأحمد بن علي بن أحمد الهمداني (ت ٧٥٥هـ).
 كشف الظنون ص ٦٤٩.

<sup>- «</sup>تكملة الشاطبية في القراءات الثلاث» لشهاب الدين أحمد بن محمد بن سعيد اليمني الشرعبي (ت ٨٣٩هـ). كشف الظنون ص ٦٤٩.

<sup>- «</sup>الدر النضيد في زوائد القصيد» لمحمد بن يعقوب بن إسماعيل الأسدي المقدسي الشافعي (ت ٧٤٩هـ). كشف الظنون ص ٦٤٩، ٧٣٥.

<sup>(</sup>٢) كشف الطنون ص ١٥١٩.

# الكتاب الأول «السبعة» في القراءات.

لأبي بكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد التميمي البغدادي (ت ٣٢٤هـ).

## مكانة هذا الكتاب بإيجاز:

في تاريخ القراءات عدة معالم بارزة منها:

- (أ) جمع القرآن في عهد أبي بكر الصديق رضى الله عنه.
- (ب) نسخ المصحف على حرف في عهد عثمان رضي الله عنه.
  - (ج) النقط والشكل ونحوها مما أدخل على رسم المصحف.
    - (د) إتجاه العلماء إلى جمع القراءات وافرادها بالتصنيف.

(ه) تسبيع القراءات السبع على يد ابن مجاهد رحمه الله إذ يعتبر ابن مجاهد أول من جمع قراءات هؤلاء السبعة واقتصر عليهم فقط، وذلك في كتابه «السبعة»(١).

والواقع أن إمامة ابن مجاهد وتمكنه من علم القراءات كانا من الأسباب الرئيسة وراء هذا القبول الذي حظي به كتابه هذا بعد توفيق الله له.

وكان تأليف مجاهد لكتاب «السبعة» على رأس المئة الرابعة وفي ذلك يقول علم الدين السخاوي (ت ٦٤٣هـ): «فلما كان العصر الرابع سنة ثلاثمئة وما قاربها كان أبو بكر بن مجاهد رحمه الله قد انتهت إليه الرئاسة في علم القراءة وتقدم في ذلك على أهل ذلك العصر اختار من القراءات ما وافق خط المصحف ومن القراء بها ما اشتهرت عدالته وفاقت معرفته وتقدم أهل زمانه في الدين والأمانة والمعرفة والصيانة واختاره أهل عصره في هذا الشأن وأطبقوا على قراءته، وقصد من سائر الأقطار وطالت ممارسته للقراءة والإقراء، وخص في ذلك بطول البقاء.

<sup>(</sup>۱) النشر ۱/۲۶، ۳۵.

ورأى أن يكونوا سبعة تأنساً بهذه المصاحف الأئمة، وبقول النبي ﷺ: "إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف من سبعة أبواب" فاختار هؤلاء القراء السبعة وصنف كتابه في قراءاتهم واتبعه الناس على ذلك، ولم يسبقه أحد إلى تصنيف قراءة هؤلاء السبعة» اه(٢).

## أهم مزايا هذا الكتاب:

لعل أهم مزايا هذا الكتاب هي ما يلي:

- (أ) ضبطه للروايات التي أوردها في كتابه.
  - (ب) تحريره لأوجه الخلاف.
    - (ج) تمييزه بين الطرق.
  - (د) وضوح عبارته وسلاسة أسلوبه.
    - (هـ) التلخيص والتقريب.

كما أن ابن مجاهد مهد للتأليف في الاحتجاج للقراءات بل فتح الباب فعلاً؛ إذ أن ابن مجاهد احتج للقراءات في سورة الفاتحة من كتابه «السبعة» ثم وجد أن الكتاب سيطول فترك الاحتجاج، حيث يقول رحمه الله بعد ذلك اختلاف القراء في سورة الفاتحة، وتعليله للقراءات: «استطلت ذكر العلل بعد هذه السورة وكرهت أن يثقل الكتاب، فأمسكت عن ذلك، وأخبرت بالقراءة مجردة» اه(٣).

#### محتويات الكتاب:

استفتح ابن مجاهد كتابه بمقدمة تحدث فيها عن حملة القرآن وتفاضلهم في ذلك، ومراتبهم في ضبطه وأدائه، مدّعماً كلامه في ذلك بآثار عن السلف يرويها بأسانيده إليهم.

وأكد في هذه المقدمة على أصل أصيل في القراءات وهو التلقي

<sup>(</sup>۱) حدیث حسن. سبق تخریجه ص ۱۸۱.

<sup>(</sup>٢) جمال القراء ١٢/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) السبعة ص ١١٢.

والسماع والرواية عن رسول الله ﷺ (١).

ثم ترجم لأئمة القراء وأنسابهم وأساتذتهم وتلاميذهم وختم كلامه عن أحوال القراء السبعة بالتأكيد على أن القراءة سنة متبعة فقال عليه الرحمة والرضوان: "فهؤلاء سبعة نفر من أهل الحجاز والعراق والشام، خلفوا في القراءة التابعين واجمعت على قراءتهم العوام من أهل كل مصر من هذه الأمصار التي سميت وغيرها من البلدان التي تقرب من هذه الأمصار إلا أن يستحسن رجل لنفسه حرفاً شاذاً فيقرأ به، من الحروف التي رويت عن بعض الأوائل منفردة، فذلك غير داخل في قراءة العوام، ولا ينبغي لذي لُبٌ أن يتجاوز ما مضت عليه الأئمة والسلف بوجه يراه جائزاً في العربية، أو مما قرأ به قارىء غير مجمع عليه» اه(٢).

ثم بعد ذلك ذكر الأسانيد التي نقلت إليه القراءة عن أئمة أهل كل مصر من الأمصار التالية:

المدينة، مكة، الكوفة، البصرة، الشام (٣).

ثم ذكر بعد ذلك فرش الحروف واختلاف القراء في سور القرآن سورة سورة حتى ختم القرآن العظيم (٤).

## روايات القراءات في كتاب «السبعة»:

حشد ابن مجاهد رحمه الله أسانيده في القراءات السبعة قراءة قراءة واءة والملاحظة العامة التي أسجلها هنا أن ابن مجاهد لم يقتصر على رواية أو روايتين عن كل قارىء كما صنع أبو عمرو الداني رحمه الله في «التيسير»؛ ولكنه يذكر روايات وطرقاً كثيرة، فمثلاً:

ذكر لقراءة نافع خمس وعشرين رواية من خمسة عشر طريقاً (٥).

<sup>(</sup>١) استغرقت هذه المقدمة من كتاب «السبعة» من ص ٤٥ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) السبعة ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) استغرق ذلك من كتاب «السبعة» ص ٨٨ ـ ١٠١.

<sup>(</sup>٤) وذلك من ص ١٠٤ إلى آخر الكتاب.

<sup>(</sup>٥) السبعة ص ٨٨ ـ ٩٢.

وذكر لقراءة ابن كثير عشرة أسانيد مدارها على ثلاث روايات(١١).

وذكر لقراءة عاصم أحد عشر إسناداً غير أسانيد أخرى أشار إليها ومدار الأسانيد الأحد عشر على أربع روايات (٢).

وذكر لقراءة حمزة ستة أسانيد مدارها على خمس روايات<sup>(٣)</sup>.

## الكتاب الثانى «الغاية في القراءات العشر»:

لأبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران النيسابوري (ت ٣٨١هـ).

مكانة كتاب «الغاية» باختصار:

هذا الكتاب من أهم كتب ابن مهران، وقد عده ابن الجزري من الكتب المحررة في القراءات(٤) وهو من الكتب الجامعة لولا إيجاز واختصار شديد في ألفاظه وعباراته.

### محتويات الكتاب:

قدم ابن مهران لكتابه بقوله: «سألت أسعدك الله أن أجمع لك القراءات التي قرأت بها لفظاً بجميع الروايات التي وجدتها نقلاً، مع ذكر الأسانيد وأن اختصرها بألفاظ لطيفة وتراجم موجزة خفيفة، لتقرب على متحفظها وتسهل؛ فلا تطول وتكثر فتثقل، فأجبتك مستعيناً بالله...» اه(٥).

وبعد هذه المقدمة الموجزة ذكر أسانيده في القراءات التالية (٦) وهي:

- ـ قراءة أبي جعفر.
  - ـ قراءة نافع.

<sup>(</sup>١) السبعة ص ٩٢ ـ ٩٤.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ص ٩٤ - ٩٧.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٩٧ - ٩٨.

<sup>(</sup>٤) المنجد ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) الغاية في القراءات العشر ص ٢٣.

<sup>(</sup>٦) استغرق ذلك من كتاب «الغاية» من ص ٢٣- ٧٣.

- ـ قراءة عبد الله بن كثير.
- ـ قراءة أبي عمرو بن العلاء.
  - ـ قراءة عبد الله بن عامر.
    - ـ قراءة عاصم.
    - قراءة حمزة.
    - قراءة الكسائي.
      - \_ قراءة يعقوب.
- ـ قراءة أبي حاتم السجستاني.
  - قراءة خلف.

ثم ذكر اختلاف القراء في الفاتحة ثم البقرة، فالإدغام ثم ذكر الإمالة، وذكر بعدها كل سور القرآن الكريم حتى آخره وختم كتابه بذكر اختلاف القراء في حذف الياء وإثباتها.

## روايات القراءات في كتاب «الغاية»:

حشد ابن مهران الأسانيد في مقدمة كتابه التي نقل بها القراءات التي أوردها في كتابه، والأمر معه كالأمر مع ابن مجاهد؛ إذ لم يكتف في القراءات التي أوردها على روايتين فقط بل زاد على ذلك في بعض القراءات، فمثلاً:

قراءة ابن كثير أورد سنده إلى رواية قنبل عنه وسنده إلى رواية البزي عنه، وسنده إلى رواية ابن فليح عنه(١).

وقراءة أبي عمرو بن العلاء أورد سنده إلى رواية اليزيدي عنه، ثم ساق عدة طرق لرواية اليزيدي عن أبي عمرو؛ فأورد سنده إلى رواية أبي عمرو الدوري عن اليزيدي عنه، ورواية أبي شعيب السوسي عن اليزيدي عنه، ورواية عنه، ورو

<sup>(</sup>١) الغاية ص ٣٣ـ ٣٦.

إبراهيم صاحب السجادة عن اليزيدي عنه ورواية أبي أيوب الخياط عن اليزيدي عنه، ثم ساق سنده إلى رواية أخرى من غير طريق اليزيدي وهي رواية شجاع عن أبي عمرو، ورواية العباس عن أبي عمرو(١).

## الكتاب الثالث «التبصرة» في القراءات السبع:

لأبي محمد مكي بن أبي طالب حموش بن محمد بن مختار القيسي (ت ٤٣٧ه).

## أهمية الكتاب باختصار:

يعد من أهم الكتب المصنفة في هذا العلم؛ حيث جمع فيه ما تفرق في الكتب الأخرى، مع تحري الصحة، والضبط لما ينقل من القراءات، وقد عده ابن الجزري من الكتب المحررة في هذا العلم (٢).

### محتويات الكتاب:

<sup>(</sup>١) الغاية في القراءات العشر ص ٢٣٠ ٤٣.

<sup>(</sup>٢) المنجد ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) اقتباس من سورة فصلت آية: ٤٢.

وأخليت هذا الكتاب من كثرة العلل، جعلته مجرداً من الحجة وربما أشرت إلى اليسير من ذلك لعلة توجبه وضرورة تدعو إليه.

وقللت فيه الروايات الشاذة، وأضربت عن التكرار ليقرب حفظه على من أراد ذلك ولولا ما فرق في الكتب مما نحن جامعوه، وما عدم فيه القول مما نحن قائلوه وما صعب مأخذه على الطالب مما نحن مقربوه وما طول فيه الكلام لغير فائدة مما نحن موجزوه ومبينوه؛ لكان لنا عما قصدنا إليه شغل، وبما قد ألفه من تقدمنا من السلف الصالح رضي الله عنهم كفاية ومقنع، ونحن معترفون لهم بالفضل والتقدم لهم في العلم رحمة الله عليهم أجمعين» اهر(۱).

وبعد تقديمه هذا ذكر أسماء القراء السبعة ومن روى عنهم ممن سيذكره (٢) ثم ذكر أسانيده المتصلة بهؤلاء الأثمة السبعة (٣) ثم ذكر إتصال قراءة من ذكر من القراء بالنبي ﷺ ثم ذكر الاستعاذة والاختلاف في البسملة (٥) ثم ذكر اختلافهم في الفاتحة وسائر سور القرآن العظيم.

### روايات القراءات في كتاب «التبصرة»:

صرح مكي رحمه الله في مقدمة كتابه بأنه خرج في هذا الكتاب أربع عشرة رواية عن السبعة المشهورين، واقتصر عند ذكره لأسانيده المتصلة إلى هؤلاء القراء على أقرب الطرق مما قرأ بأكثره ورواه، وترك ما عدا ذلك مما يتكرر الإسناد فيه لغير فائدة، ومما رواه ولم يقرأ به (٢).

# الكتاب الرابع «التيسير» في القراءات السبع:

لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني القرشي القرطبي (ت ٤٤٤هـ).

<sup>(</sup>١) التبصرة ص ١- ٤ باختصار.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ص ٥٥ ٢٥.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٢٦\_ ٤٤.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ٤٤ ـ ٧٤.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ص ٧٥ ـ ٨٠.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ص ٢٦.

### أهمية الكتاب بإيجاز:

من أهم الكتب المصنفة في القراءات السبع ويتميز:

بالضبط في الرواية.

وتحرير أوجه الخلاف.

والتمييز بين الروايات.

ويسر أسلوبه وتقريبه لمسائل هذا العلم.

ويكفي للدلالة على أهمية الكتاب أنه الأصل الذي اعتمد عليه الشاطبي في منظومته في القراءات «حرز الأماني» التي اشتهرت بين العلماء حتى صار اسمها علماً على علم القراءات.

#### محتويات الكتاب:

تحدث الداني رحمه الله في مقدمة كتابه عن الباعث له على تصنيفه وعن منهجه فيه فقال عليه الرحمة والرضوان: "إنكم سألتموني وعن منهجه فيه إن أصنف لكم كتاباً مختصراً في مذاهب القراء السبعة بالأمصار ورحمهم الله ويقرّب عليكم تناوله ويسهل عليكم حفظه ويخف عليكم درسه ويتضمن من الروايات والطرق ما اشتهر وانتشر عند التالين، وصح وثبت عند المتصدرين من الأثمة المتقدمين، فأجبتكم إلى ما سألتموه وأعملت نفسي في تصنيف ما رغبتموه على النحو الذي أردتموه، واعتمدت في ذلك على الإيجاز والاختصار، وترك التطويل والتكرار، وقربت الألفاظ، وهذبت التراجم ونبهت على الشيء بما يؤدي عن حقيقته من غير استغراق لكي يوصل إلى ذلك في يسر ويتحفظ في قرب، وذكرت عن كل واحد من القراء روايتين. . . » اه (۱).

وتقسيمه للكتاب يشابه ترتيب مكي بن أبي طالب في «التبصرة».

<sup>(</sup>۱) التيسير ص ۲ـ ۳.

### روايات القراءات في «التيسير»:

الداني جرى على نهج مكي في «التبصرة» فاكتفى في القراءات السبع بأربع عشرة رواية عن كل قارىء راويان(١١) فذكر عن:

- ـ نافع رواية قالون وورش.
- ـ وابن كثير رواية قنبل والبزي عن أصحابهما عنه.
- وأبى عمرو رواية أبى عمر وأبى شعيب عن اليزيدي عنه.
  - ـ وابن عامر رواية ذكوان وهشام عن أصحابهما عنه.
    - ـ وعن عاصم رواية أبى بكر وحفص.
    - ـ وحمزة رواية خلف وخلاد عن سليم عنه.
      - ـ والكسائي رواية أبي عمر وأبي الحارث.

وذكر بعض أسانيده التي نقلت إليه هذه القراءات والروايات(٢).

# الكتاب الخامس «النشر في القراءات العشر»:

لأبي الخير محمد بن محمد بن محمد بن علي بن يوسف الجزري (ت ٨٣٣هـ).

#### أهمية الكتاب بإيجاز:

كتاب «النشر» من أجمع الكتب المصنفة في القراءات مع التحرير والتدقيق، وجمع الفوائد والفرائد حتى قال القسطلاني (ت ٩٢٠هـ) في وصف هذا الكتاب بأنه: «الذي لم يسبق إلى مثله»(٣).

والواقع أن كل مصنف في القراءات بعده عالة عليه.

<sup>(</sup>١) التيسير ص ٣.

<sup>(</sup>۲) التيسير ص ۱۰ـ ١٦.

<sup>(</sup>٣) اللطائف ١/ ٩١.

#### محتويات الكتاب:

ذكر رحمه الله الباعث على تصنيف هذا الكتاب في قوله: "وإني لما رأيت الهمم قد قصرت، ومعالم هذا العلم الشريف قد دثرت، وخلت من أثمة الآفاق، وأقوت من موفق يوقف على صحيح الاختلاف والاتفاق، وترك لذلك أكثر القراءات المشهورة ونسي غالب الروايات الصحيحة المذكورة حتى كاد الناس لم يثبتوا قرآناً إلا ما في "الشاطبية" و "التيسير" ولم يعلموا قراءات سوى ما فيهما من النذر اليسير وكان من الواجب علي التعريف بصحيح القراءات والتوقيف على المقبول من منقول مشهور الروايات» اه(١).

ثم ذكر أنه عمد إلى القراءات والروايات والطرق وجمعها في كتاب يرجع إليه وسفر يعتمد عليه.

قال: «لم أدع عن هؤلاء الثقات الأثبات حرفاً إلا ذكرته ولا خلافاً إلا أثبته ولا إشكالاً إلا بينته وأوضحته ولا بعيداً إلا قرَّبته، ولا مفرقاً إلا جمعته ورتبته منبهاً على ما صح عنهم وشذ وما انفرد به منفرد وفذ، ملتزماً للتحرير والتصحيح والتضعيف والترجيح معتبراً للمتابعات والشواهد، رافعاً إبهام التركيب بالعزو المحقق إلى كل واحد جمع طرق بين الشرق والغرب فروى الوارد والصادر بالغرب، وانفرد بالاتقان والتحرير واشتمل جزء منه على كل ما في «الشاطبية» و «التيسير»؛ لأن الذي فيهما عن السبعة أربعة عشر طريقاً، وأنت ترى كتابنا هذا حوى ثمانين طريقاً تحقيقاً غير ما فيه من فوائد لا تحصى ولا تحصر، وفوائد دخرت له فلم تكن في غيره تذكر، فهو في الحقيقة نشر العشر.

ومن زعم أن هذا العلم قد مات.

قيل له: حييًّ به «النشر».» اه<sup>(۲)</sup>.

وقد قسم كتابه إلى مقدمة طويلة تكلم فيها عن تاريخ القراءات

<sup>(</sup>١) النشر ١/٤٥.

<sup>(</sup>٢) النشر ١/ ٥٦ ٥٥.

والمصنفات فيها وأهم المسائل المتعلقة بها<sup>(۱)</sup> ثم عقد باباً ذكر فيه أسانيده إلى الكتب التي روى عنها القراءات العشر<sup>(۲)</sup> ثم ذكر أسانيد القراءات والطرق في هذه الكتب<sup>(۳)</sup>، ثم ذكر فوائد تتعلق بمخارج الحروف وصفاتها وكيف ينبغي أن يقرأ القرآن من التحقيق والحدر والترتيل والتصحيح والتجويد والوقف والابتداء ملخصاً<sup>(3)</sup> ثم عقد باباً في الاستعاذة<sup>(۵)</sup> ثم باباً في البسملة<sup>(۲)</sup> ثم ذكر اختلافهم في سورة الفاتحة<sup>(۷)</sup> ثم باباً في اختلافهم في الإدغام الكبير<sup>(۸)</sup> ثم باباً في هاء الكناية<sup>(۹)</sup> ثم باباً في المد والقصر<sup>(۱)</sup> ثم باباً في الهمزتين المجتمعتين من كلمة<sup>(۱۱)</sup> ثم باباً في الهمزتين من كلمتين<sup>(۱۲)</sup> ثم باباً في الهمز إلى الساكن قبل الهمز وغيره<sup>(۱)</sup> ثم باباً في السكت على الساكن قبل الهمز وغيره<sup>(۱)</sup> ثم باباً في الهمز الهمز وقف حمزة وهشام على الهمز<sup>(۱۲)</sup>.

وعقد باباً في الإدغام الكبير(١٧) وباباً في حروف قربت مخارجها(١٨)

<sup>(</sup>۱) النشر ۱/ ۲\_ ۵۳.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ١/ ٥٦ .٩٨.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ١/ ٩٨\_ ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) مَا سبق ١/ ١٩٨\_ ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) ما سبق ١/ ٢٤٣\_ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ۱/ ۲۵۹\_ ۲۷۰.

<sup>(</sup>۷) ما سبق ۱/ ۲۷۱.

<sup>(</sup>۸) ما سبق ۱/۲۷٤.

<sup>(</sup>۹) ما سبق ۱/۳۰۶.

<sup>(</sup>۱۰) ما سبق ۲۱۲/۱.

<sup>(</sup>۱۱) ما سبق ۱/۳۵۷.

<sup>(</sup>۱۲) ما سبق ۱/۳۹۸.

<sup>(</sup>۱۳) ما سبق ۱/ ۳۹۰.

<sup>(</sup>١٤) ما سبق ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>١٥) ما سبق ١/٤١٩.

<sup>(</sup>١٦) ما سبق ١/ ٤٢٨.

<sup>(</sup>۱۷) ما سبق ۲/۲.

<sup>(</sup>۱۸) ما سبق ۸/۲.

وباباً في أحكام النون الساكنة والتنوين<sup>(۱)</sup> وباباً في مذاهبهم في الفتح والإمالة وبين اللفظين<sup>(۲)</sup> وباباً في إمالة هاء التأنيث وما قبلها في الوقف<sup>(۳)</sup> وباباً في ذكر تغليظ اللامات<sup>(٤)</sup> وباباً في الوقف على أواخر الكلم<sup>(٥)</sup> وباباً في الوقف على مرسوم الخط<sup>(۲)</sup> وباباً في مذاهبهم في ياءات الإضافة<sup>(۷)</sup> وباباً في مذاهبهم في ياءات الزوائد<sup>(۸)</sup> وباباً في بيان إفراد القراءات وجمعها<sup>(۹)</sup> وباباً في فرش الحروف في سور القرآن سورة سورة حتى آخره<sup>(۱)</sup> ثم عقد باباً في التكبير وما يتعلق به<sup>(۱۱)</sup> ثم ختم الكتاب بالأمور المتعلقة بختم القرآن العظيم والدعاء وآدابه<sup>(۱۱)</sup>.

## الطرق والروايات في كتاب «النشر»:

حشد ابن الجزري رحمه الله الأسانيد في نقل القراءات على خطة دقيقة بديعة يقول في ذلك: «فعمدت إلى أن اثبت ما وصل إليً من قراءاتهم وأوثق ما صح لدي من رواياتهم من الأئمة العشرة قراء الأمصار، والمقتدى بهم في سالف الأعصار واقتصرت عن كل إمام براويين وعن كل راهٍ بطريقين وعن كل طريق بطريقين مغربية ومشرقية، مصرية وعراقية، مع ما يتصل إليهم من الطرق ويتشعب عنهم من الفرق» اهر(۱۳).

وقال بعد أن ساق أسانيد القراءات: «واستقرت جملة الطرق عن

<sup>(</sup>١) النشر ٢/ ٢٢.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۲۹/۲.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ١١١/٢.

<sup>(</sup>۵) ما سبق ۲/ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٦) ما سبق ۲/ ۱۲۸.

<sup>(</sup>V) ما سبق ۲/ ۱۶۱.

<sup>(</sup>۸) ما ستق ۲/۱۷۹.

<sup>(</sup>٩) ما سبق ١٩٤/٢.

<sup>(</sup>۱۰) ما سبق ۲/ ۲۰۶ ۲۰۶.

<sup>(</sup>١١) ما سبق ٢/ ٤٠٥.

<sup>(</sup>۱۲) ما سبق ۲/ ٤٤٠ ٤٦٧.

<sup>(</sup>۱۳) ما سبق ۱/۵۵.

الأئمة العشرة على تسعمئة طريق وثمانين طريقاً حسبما فصل فيما تقدم عن كل راو راو من رواتهم، وذلك بحسب تشعب الطرق من أصحاب الكتب»(١).

ثم قال: «فهذا ما تيسر من أسانيدنا بالقراءات العشر من الطرق المذكورة التي أشرنا إليها، وجملة ما تحرر عنهم من الطرق بالتقريب نحو ألف طريق وهي أصح ما يوجد اليوم في الدنيا وأعلاه، لم نذكر فيها إلا من ثبت عندنا أو عند من تقدمنا من أثمتنا عدالته وتحقق لقيه لمن أخذ عنه وصحت معاصرته وهذا التزام لم يقع لغيرنا ممن ألف في هذا العلم» اه(٢).

#### \* \* \*

بعد هذه الجولة الموجزة مع خمسة من كتب القراءات المحررة، أسجل الملاحظات التالية:

1 أن جميع الكتب السابقة اعتمد أصحابها على الروايات والطرق الصحيحة المعتمدة عند أهل العلم.

٢- أن المصنفين جميعهم فيما سبق يؤكدون على أصل التلقي والرواية والسماع في القراءات؛ وذلك من خلال ما يوردونه من أسانيدهم في القراءات في مقدمات كتبهم فيها.

٣- أن المصنفين في القراءات منهم من اقتصر على روايتين لكل قراءة ومنهم من لم يقتصر على ذلك كما رأينا مع ابن مجاهد وابن مهران عليهما الرحمة والرضوان.

أبرزت هذه الجولة السريعة المختصرة تميز كتاب ابن مجاهد «السبعة» وكتاب ابن مهران «الغاية» وكتاب ابن الجزري «النشر» عن غيرها من الكتب المصنفة في القراءات.

<sup>(</sup>۱) النشر ۱۹۰/۱.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ١/ ١٩٢\_ ١٩٣.

و- أن الكتب المحررة في القراءات لم تخرج عن القراءات العشر؛ وذلك لما سبق تقريره من أنّ القراءات العشر متواترة متلقاة بالقبول عند أهل العلم والله أعلم.

وإذا كان هذا هو الحال في الكتب المحررة في القراءات فما الحال في الكتب غير المحررة في القراءات؟.

جواب هذا السؤال في المطلب التالي.

## المطلب الثانى: كتب القراءات المرسلة:

المقصود هنا الكتب المصنفة في القراءات المشتملة على أكثر من قراءة واكتفى أصحابها بمجرد النقل لما وصل إليهم دون قيد أو شرط.

من السبل التي سلكها المصنفون في القراءات سبيل الرواية المجردة، حيث يكتفي المصنف بإيراد ما وقع في روايته من القراءات دون اشتراط الصحة والشهرة أو أي قيد آخر مخالف أو مشابه، وهذه المصنفات مهمة جداً لا في القراءات فقط بل في التفسير واللغة أيضاً؛ لأنها تنقل إلينا جملة كبيرة من النصوص التي اصطلح أئمة القراءات على تسميتها بالقراءات الشاذة كما أنها توقف الباحث على أسانيد هذه القراءات وتمكنه من النظر فيها ودراستها للحكم عليها.

ومما تجدر ملاحظته أن هذه الكتب اشتملت على جملة من القراءات الصحيحة أيضاً مع اشتمالها على جملة القراءات الشاذة، والباطلة أحياناً.

وسأذكر هنا بعض هذه الكتب مع ما تيسر لي الوقوف عليه من معلومات حولها، فمن ذلك:

1 - كتاب «القراءات» لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤هـ) صنف كتاباً في القراءات جمع فيه قراءة خمس وعشرين قارئاً مع القراء السبعة (١).

<sup>(</sup>۱) النشر ۱/۳۶ كشف الظنون ص ۱۶۶۹ وانظر ما سبق معنا ص ۲۱۷\_ ۲۱۹.

وأبو عبيد لا يسقط القراءة الشاذة - التي صح سندها وخالفت رسم المصحف - بل يرى أن القصد من إيرادها ونقلها هو تفسير القراءة المشهورة وتبيين معانيها، وذلك على أدنى الأحوال(١١).

٢- جزء فيه «قراءات النبي ﷺ لأبي عمر حفص بن عمر الدوري (ت ٢٤٦هـ) ساق فيه الروايات على ترتيب سور القرآن سورة سورة.

## ويلاحظ ما يلي:

- (١) أن ما أورده المصنف في هذا الجزء من قراءات لم يقصد بها القراءة التي يجب أن تقرأ لكونها أسندت إلى النبي على أو أنها اختيارات للمصنف، لكنه يسوق روايات وصلته عن جمع من شيوخه إلى النبي على منها صحيحة ومنها غير ذلك وربما صح بعضها إلى النبي على مع مخالفته لرسم المصحف (٢).
- (٢) في هذا الجزء قراءات سبعية متواترة رويت من طرق غير الطرق المشهورة التي قرأ بها أصحابها (٣) وهذا ظاهر من خلال تصفح روايات الجزء.
- (٣) حينما نقارن عدد الروايات التي في هذا الجزء مع عدد الروايات في الكتب التي بوب أصحابها لقراءات النبي على نجد أن هذا الجزء يفوقها من حيث العدد، فمثلاً:

اشتمل كتاب «الحروف والقراءات» من سنن أبي داود على أربعين حديثاً.

اشتمل كتاب «القراءات» من سنن الترمذي على ثلاثة وعشرين حديثاً.

اشتمل كتاب «قراءات النبي عَلَيْقَ» من مستدرك الحاكم على عشر ومئة حديث.

<sup>(</sup>۱) نقلتُ عبارته سابقاً ص ١٦٠ وانظرها في البرهان في علوم القرآن ١/ ٣٣٦-٣٣٨ الإتقان (أبو الفضل) ٢٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) مقدمة المحقق لهذا الجزء ص ٩.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ص ٧.

بينما اشتمل هذا الجزء على ثلاثين ومئة رواية.

(٤) هذا الجزء هو الكتاب الوحيد المطبوع من المصنفات التي صنفت بعنوان: «قراءات النبي ﷺ»(١).

۳ کتاب «القراءات» لأبي حاتم سهل بن محمد بن عثمان بن يزيد السجستاني (ت ۲٤٨هـ)(۲).

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «قد ترك جماعة من العلماء في كتبهم في القراءات ذكر بعض هؤلاء السبعة وأطرحهم قد ترك أبو حاتم وغيره ذكر حمزة والكسائي وابن عامر، وزاد نحو عشرين رجلاً من الأئمة ممن هو فوق هؤلاء السبعة» اه<sup>(٣)</sup>.

٤ كتاب «القراءات» لإسماعيل بن إسحاق (ت ٢٨٧هـ)(٤).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) عن إسماعيل بن إسحاق: «ألف كتاباً في القراءات جمع فيه قراءة عشرين إماماً منهم هؤلاء السبعة» اه<sup>(٥)</sup>.

**٥-** كتاب «**القراءات**» للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ)(٦).

قال ابن الجزري متحدثاً عن الطبري: «جمع كتاباً حافلاً سماه «الجامع» فيه نيف وعشرون قراءة» اه(٧).

قال مكي القيسي (ت ٤٣٧هـ): «زاد الطبري في كتاب «القراءات» له على هؤلاء السبعة نحو خمسة عشر رجلا  $^{(\Lambda)}$  من الصحابة والتابعين ومن دونهم $^{(P)}$ .

<sup>(</sup>۱) من الكتب المصنفة في ذلك كتاب: «قراءة النبي ﷺ لابن مجاهد. انظر فهرست ابن النديم ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية ١/ ٣٢٠ كشد الظنون ص ١٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) الإبانة ص ٣٩ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٤) غاية النهاية ١٦٢/١ كشف الظنون ص ١٤٤٩.

<sup>(</sup>٥) النشر ١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٦) كشف الظنون ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>٧) النشر ١/٣٤.

<sup>(</sup>٨) الإبانة ص ٤٠.

<sup>(</sup>۹) ما سبق ص ۵۹ - ۹۰.

قال الطبري في كتابه «القراءات»: «كل ما صح عندنا من القراءات أنه علمه رسول الله يَسَلِّمُ لأمته من الأحرف السبعة التي أذن الله له ولهم أن يقرأوا بها القرآن؛ فليس لنا أن نخطىء من قرأ به إذا كان ذلك موافقاً لخط المصحف، فإن كان مخالفاً لخط المصحف لم نقرأ به، ووقفنا عنه وعن الكلام فيه» اه (۱).

7- كتاب «المنتهى في القراءات الخمسة عشر» للإمام محمد بن جعفر بن عبد الكريم أبو الفضل الخزاعي الجرجاني (ت ٤٠٨هـ) (٢). يشتمل هذا الكتاب على مثنين وخمسين رواية (٣).

قال ابن الجزري عنه: «جمع فيه ما لم يجمع قبله» اه<sup>(٤)</sup>.

٧- كتاب «الإيضاح» وكتاب «جامع المشهور والشاذ» كلاهما لأبي علي حسن بن علي بن إبراهيم الأهوازي (ت ٤٤٦هـ).

قال ابن الجزري عن الأهوازي: «مؤلف «الوجيز» و «الإيجاز» و «الإيضاح» و «الاتضاح» و «جامع المشهور والشاذ» ومن لم يلحقه أحد في هذا الشأن» اه<sup>(۱)</sup>.

٨- كتاب «الكامل» في القراءات الخمسين لأبي القاسم يوسف بن على الهذلي المغربي (ت ٤٦٥هـ)(٧).

مكانة كتاب «الكامل» في القراءات بإيجاز:

تتلخص مكانة هذا الكتاب في أمرين اثنين هما:

جمعه لهذا العدد من القراءات.

<sup>(</sup>١) انظر «الإبانة» ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ص ١٨٥٨.

<sup>(</sup>٣) غاية النهاية ١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) النشر ١/ ٣٤.

<sup>(</sup>٥) كشف الظنون ص ٢١١.

<sup>(</sup>٦) النشر ١/ ٣٥، وانظر ترجمته في «غاية النهاية» ١/ ٢٢٠\_ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٧) كشف الظنون ص ١٣٨١.

تضمنه اختيار الهذلي من القراءة.

قال الهذلي: «وسئلت أن اختار اختياراً يوافق العربية والأثر والمعاني والأحكام فأجبتهم إلى ذلك» اه(١).

## محتويات الكتاب:

استفتح الهذلي كتابه بالكلام عن فضائل القرآن العظيم (٢) ثم عقد فصلاً في فضل القارىء والمقرىء وحامل القرآن (٣) ثم عقد فصلاً آخر في أدب القارىء والمقرىء (٤) ثم فصلاً آخر في معنى القارىء والمقرىء (٥) ثم فصلاً في فضل المقرئين السبعة ومن تبعهم (٦) ثم فصلاً في ذكر قراء أهل مكة (٧) ثم فصلاً في فضايل أهل الكوفة (٨) ثم فصلاً في الأخبار الواردة أن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف ومعنى السبعة واختلاف الناس فيها على الإختصار (٩) ثم عقد عدة كتب كالتالي:

كتاب التجويد (١٠) كتاب العدد (11) كتاب الوقف (17) كتاب الأسانيد (17) كتاب الإمالات (18) كتاب الإمالات (18) كتاب الأسانيد (18)

<sup>(</sup>۱) الكامل (مخطوط) لوحة ۵۳/ب.

 <sup>(</sup>۲) ما سبق لوحة ۱ .. ٤.

<sup>(</sup>٣) ما سبق لوحة ٥/أ.

<sup>(</sup>٤) ما سبق لوحة ٦/ب.

<sup>(</sup>۵) ما سبق لوحة ٧/ ب.

<sup>(</sup>٦) ما سبق لوحة ٨/ب.

<sup>(</sup>٧) ما سبق لوحة ٩/ب.

<sup>(</sup>۸) ما سبق لوحة ۱۳/ب.

<sup>(</sup>٩) ما سبق لوحة ١٧/أ.

<sup>(</sup>۱۰) ما سبق لوحة ۱۹/ب.

<sup>(</sup>١١) ما سبق لوحة ٢٤/أ.

<sup>(</sup>۱۲) ما سبق لوحة ۲۳/1.

<sup>(</sup>۱۳) ما سبق لوحة ۳۸/ب.

<sup>(</sup>۱٤) ما سبق لوحة ۸۰/ب.

<sup>(</sup>١٥) ما سبق لوحة ٩٥/ ب.

الهمزة (۱) كتاب المد والوقف لحمزة (۲) كتاب الياءات (۳) كتاب الهاءات وميمات الجمع (۱) كتاب التعوذ والتسمية والتهليل والتكبير (۱) كتاب الفرش ((1)).

وضمَّن كل كتاب مما سبق فصلاً تبحث في مسائله.

## روايات القراءات في كتاب «الكامل»:

جمع الهذلي في كتابه خمسين قراءة عن الأئمة وألفاً وأربعثمة وتسعة وخمسين رواية وطريقاً (١).

قال الهذلي: «جملة من لقيت في هذا العلم ثلاثمئة وخمسة وستون شيخاً من آخر المغرب إلى باب «فَرْغَانة» يميناً وشمالاً وجبلاً وبحراً.

ولو علمت أحداً تقدم علي في هذه الطبقة في جميع بلاد الإسلام لقصدته».

وقال أيضاً رحمه الله: «ألفت هذا الكتاب «الكامل» فجعلته جامعاً للطرق المتلوة والقراءات المعروفة ونسخت به مصنفاتي: «الوجيز» و «الهادي».» اه<sup>(۸)</sup>.

9 كتاب «سوق العروس في القراءات» لأبي معشر عبد الكريم بن عبد الصمد الطبري نزيل مكة (ت ٤٧٨هـ)(٩).

أورد فيه خمسين وخمسمئة وألفاً من الروايات والطرق(١٠٠).

<sup>(</sup>١) الكامل في القراءات (مخطوط) لوحة ١١١/أ.

<sup>(</sup>٢) ما سبق لوحة ١/١٣٥.

<sup>(</sup>٣) ما سبق لوحة ١٤٠/ب.

<sup>(</sup>٤) ما سبق لوحة ١٥١/أ.

<sup>(</sup>٥) ما سبق لوحة ١/١٥٥.

<sup>(</sup>٦) ما سبق لوحة ١٩٥٧.

<sup>(</sup>٧) النشر ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٨) انظر غاية النهاية ٣٩٨/٢.

<sup>(</sup>٩) كشف الظنون ص ١٠٠٩.

<sup>(</sup>١٠) النشر ١/ ٣٥.

• ١- كتاب «المبهج في القراءات الثماني وقراءة الأعمش وابن محيصن واختيار خلف واليزيدي» لعبد الله بن علي بن أحمد المعروف بسبط الخياط (ت ٥٤١هـ)(١).

۱۱ـ كتاب «الجامع الأكبر والبحر الأزخر» لأبي القاسم عيسى بن عبد العزيز الاسكندري (ت ٦٢٩هـ)(٢).

يحتوى على سبعة آلاف رواية وطريق<sup>(٣)</sup>.

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ): "وفي الجملة فكتابه (يعني: الاسكندري) الذي جمعه وسماه "الجامع الأكبر" لم يجمع مثله في هذا الفن فإنه لم يرترك من القراءات شيئاً قل ولا جل إلا نادراً من رآه رأى العجب" اه(3).

#### أما بعد:

فهذه جملة من الكتب المصنفة في القراءات التي اكتفى أصحابها برواية ما وقع لهم من القراءات مجرداً عن شرط أو قيد، فمن أراد التمييز بين الصحيح منها والشاذ فعليه بالرجوع إلى كتاب مقيد أو مقرىء مقلد مجود<sup>(٥)</sup> والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص ١٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية ٦٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) النشر ١/ ٣٥.

<sup>(</sup>٤) غاية النهاية ١/٦١١.

<sup>(</sup>٥) المنجد ص ١٩.

#### المبحث الثالث

# كتب توجيه القراءات

المقصود هنا الكتب المصنفة في تبيين وجوه القراءات والإيضاح عن عللها وحججها.

من المسالك التي سلكها المصنفون في القراءات مسلك الاحتجاج لها ولعل الداعي إلى سلوك هذا النهج هو بيان وجه اختيار القارىء للقراءة بهذا الوجه وهو يساعد أيضاً على دفع الشبه في نحور الملحدين كما يساعد على إثراء معاني القرآن العظيم أو ترجيح بعضها على بعض، ونحو ذلك(١).

وقد قيل لابن المبارك<sup>(٢)</sup>: إن الكسائي قد وضع كتاباً في إعراب القرآن مثل: «الحمد لله» (بنصب الدال) و «الحمد لله» (بخفض الدال) فمن رفع حجته كذا ومن نصب حجته كذا ومن خفض حجته كذا.

<sup>(</sup>١) وقد سبق ملاحظة أن كتب «معاني القرآن» اهتمت بصورة واضحة بتوجيه القراءات ومعانيها، كماتجد ذلك في كتاب الفراء والأخفش.

وهذا التعليل أوجه \_ عندي \_ من القول: «إن التصنيف في ذلك إنما كان باعثه إثبات حجية القراءة بالنحو».

وذلك لأن هذا القول عكس للواقع، إذ الواقع أن القراءات يحتج بها لا لها على قواعد العربية، وما ثبت بها أصل يرجع ويرد إليه ولا يرجع هو إلى غيره.

انظر التمهيد الذي كتبه الشيخ سعيد الأفغاني في مقدمة تحقيقه لكتاب «حجة القراءات» لابن زنجلة ص ١٥- ١٩ وما كتبه د. عبد الفتاح شلبي في بحثه «الاحتجاج للقراءات بواعثه وتطوره وأصوله وثماره» ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن المروزي مولى بني حنظلة ثقة ثبت فقيه عالم جواد مجاهد جمعت فيه خصال الخير توفي سنة ١٨١هـ التقريب ص ٣٢٠.

فكيف ترى في ذلك؟.

فقال ابن المبارك: إن كانت هذه القراءة قرأ بها قوم من السلف من القراء فالتمس الكسائي المخرج لقراءتهم فلا بأس به وإن كانت قراءة لم يقرأ بها أحد من السلف من القراء فاحتملها على الخروج على النحو؟ فأكرهه.

قال السائل لابن المبارك: ثم قَدِمْتُ بعد ذلك بغداد والكسائي حي، لقيت بها رجلاً من أهل نيسابور يقال له: «مت» أخو حفص بن عبد الرحمن وكان من أعلم الناس بالنحو والعربية فأخبرته بقول ابن المبارك؛ فقال: أحسن أبو عبد الرحمن وأعجبه قوله.

وقال: ولكن أخبرك أن الكسائي يقول: إن هذه الوجوه كلها قراءة القراء من السلف» اه(١).

وهذا الخبر فيه بيان الخطوة الأولى في الاحتجاج للقراءات مع بيان الأصل الذي ينتبه إليه وهو كون القراءات توقيفية، فلا يصح أن يأتي أحد بأوجه من القراءة تحتملها العربية دون أن يكون له سند من الرواية والتلقي عن القراء من السلف.

ويمكن تلخيص المعالم الكبرى لتطور الاحتجاج للقراءات على النحو التالي (٢):

الخطوة الأولى: في التخريجات الفردية التي قام بها بعض أهل العلم حينما احتجوا لبعض القراءات ووجهوها، وكشفوا عن عللها.

الخطوة الثانية: تتمثل في جمع القراءات المختلفة والبحث عن إسنادها حيث يعد البحث عن الإسناد ضرب من الاحتجاج.

الخطوة الثالثة: تتمثل في احتجاج المشارقة والمغاربة لسبعة ابن مجاهد أو الاقتصار على الانتصار لقارىء من السبعة، أو لأصل من أصول القراءات.

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الراوى وآداب السامع ٢/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج للقراءات بواعثه... ص ٨٧ بتصرف، وهو قد بسط الكلام عن هذه الخطوات.

وهذا المبحث معقود لذكر الكتب التي تمثل الخطوة الثالثة في تطور الاحتجاج للقراءات حسب التسلسل الزمني فمن ذلك:

۱ـ كتاب «احتجاج القراء في القراءة» لشمس الدين محمد بن السري المعروف بابن السراج النحوي المصري (ت ٣١٦هـ).

مات قبل أن يتم كتابه (١).

۲ـ كتاب «احتجاج القراء في القراءة» (۲) لمحمد بن حسن بن يعقوب بن مقسم البغدادي النحوي (ت ٢٥٤هـ).

٣- كتاب «الحجة في علل القراءات السبع»(٣) لأبي على حسن بن أحمد الفارسي (ت ٣٧٧هـ) قام فيه بتوجيه القراءات السبع التي أوردها ابن مجاهد في كتابه(٤).

## طريقته في كتابه بإيجاز:

كان الفارسي يبدأ بنص أبي بكر ابن مجاهد في كتابه «السبعة» في القراءات؛ فيذكر اختلاف القراء في الحرف الذي يريد بيان وجهه، مرتباً ذلك على ترتيب آي القرآن الكريم في الحروف التي وقع فيها الاختلاف، ثم يورد كلام أبي بكر بن السراج (ابن السري) ثم ينهي الحكاية عنه ثم يصدر إحتجاجه بكلمة: «قال أبو علي».

<sup>(</sup>۱) فهرست ابن النديم ص ۹۳ كشف الظنون ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) فهرست ابن النديم ص ٤٩ كشف الظنون ص ١٥ وذكر له ابن النديم الكتب التالية: «كتاب السبعة بعللها» الكبير «كتاب السبعة» الأوسط، «كتاب الأصغر» ويعرف بد «شفاء الصدور».

<sup>(</sup>٣) طبع الجزء الأول منه بتحقيق علي النجدي ناصف وعبد الحليم النجار وعبد الفتاح شلبي ـ الهيئة المصرية ـ القاهرة ١٣٨٥ه ثم توقف طبع الكتاب. ثم بدأ في السنتين الأخيرتين طبعه بجهود محققين فاضلين من الشام يسر الله إتمامه وأعانهما عليه.

<sup>(</sup>٤) حتى أن محقق كتاب «السبعة» لابن مجاهد اعتبر أن في ثنايا كتاب «الحجة» للفارسي نسخة من كتاب ابن مجاهد، تنقص مقدمات الكتاب عن القراء السبعة وأساتذتهم وتلاميذهم وأسانيد ابن مجاهد إليهم. مقدمة تحقيق «السبعة» ص ٣٩٠.

واهتم أبو علي بإيراد كلام ابن السري في كتابه «احتجاج القراء» حتى انتهى القدر الذي تركه وذلك عند قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، وبعد هذه الآية يستقل أبو علي بالاحتجاج فلا يرد ذكر ابن السري.

ولا يعمد أبو علي إلى اللفظ القرآني الذي وقع فيه الاختلاف بين القراء فيتحدث عنه مبيناً وجهه؛ بل يتناول الآية التي وقع فيها ذلك الحرف فيتحدث عن التفسير اللغوي لكلماتها، مستقصياً المعاني التي تحتملها هذه الكلمات، مورداً لكل معنى سنده من القرآن الكريم مستدلاً بأقوال أثمة اللغة السابقين ومستشهداً بما روي من الشعر جاهليه وإسلاميه، وهكذا يمضي في الشرح اللغوي، ثم يتبعه بتصريف الكلمة ـ إن كانت تحتمل التصريف \_ ذاكراً الآراء المحتملة مستدلاً على كل رأي بما لديه من نصوص قرآنية وشعر وأقوال، ويذكر الرأي الذي يختار ويستدل عليه.

ثم يخلص من ذلك إلى الحديث فيما يتصل بذلك من مسائل النحو فيذكر آراء أئمة النحاة من أمثال الخليل (ت ١٧٠هـ) وسيبويه (ت ١٨٠هـ) والكسائي (ت ١٨٠هـ) والفراء (ت ٢٠٠هـ) والأخفش (ت ١٨٠هـ) والمازني (أ) والمبرد (ت ٢٠٥هـ) وثعلب (٢) وينتصر لفريق دون فريق، ويرى الرأي ويعززه بالأدلة والشواهد من النقل والقياس وفي غضون كل بحث من هذه البحوث يستطرد بذكر قضايا ويستدل عليها حتى ينتهي من ألفاظ الآية على هذا النحو لغة ونحواً وصرفاً وتفسيراً واحتجاجاً وتدليلاً، وقد يخلط ذلك كله بمسائل تتصل بالفقة والعقيدة والبلاغة، ثم يعود إل إعراب الآية، وقد يذكر شيئاً من الأصول النحوية التي بنى عليها توجيهه الإعرابي.

وبعد هذه الجولة الواسعة المتقصية المستطردة يعود إلى بيان وجه

<sup>(</sup>۱) بكر بن محمد بن حبيب بن بقية أبو عثمان المازني إمام في العربية، قوي في المناظرة من أهل البصرة توفي سنة ٢٤٩هـ وقيل غير ذلك. بغية الوعاة ص ٢٠٢ الأعلام ٢٩/٢.

 <sup>(</sup>۲) أحمد بن يحيى بن يسار الشيباني مولاهم البغدادي أبو العباس ثعلب إمام الكوفيين في النحو واللغة ( ۲۰۰- ۲۹۱ه). بغية الوعاة ص ۱۷۲.

قراءة كل قارىء راجعاً إلى أصل من أصول العربية<sup>(١)</sup>.

ولعل هذا التطويل الذي سلكه الفارسي في كتابه كان سبباً في انصراف بعض الناس عن كتابه، وفي هذا يقول ابن جني (ت ٣٩٢هـ) تلميذ الفارسي: "إن أبا علي ـ رحمه الله ـ عمل كتاب "الحجة في القراءات" فتجاوز فيه قدر حاجة القراء إلى ما يجفو عنه كثير من العلماء" اه(٢).

٤ـ كتاب «المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها» (٣٩٠ لأبي الفتح عثمان بن جني (ت ٣٩٢هـ).

قال ابن جني رحمه الله: «اعلم أن جميع ما شذ عن قراءة القراء السبعة \_ وشهرتهم مغنية عن تسميتهم \_ ضربان:

ضرب شذ عن القراءة عارياً من الصنعة، ليس فيه إلا ما يتناوله الظاهر مما هذه سبيله فلا وجه للتشاغل به، وذلك لأن كتابنا هذا ليس موضوعاً على جميع كافة القراءات الشاذة عن قراءة السبعة، وإنما الغرض منه إبانة ما لطفت صفته، وأغربت طريقته.

وضرب ثان وهو هذا الذي نحن على سمته، أعني: ما شذ عن السبعة، وغمض عن ظاهر الصنعة، وهو المعتمد المعول عليه، المولى جهة الاشتغال به.

<sup>(</sup>۱) استفدت في عرض كتاب الفارسي وبيان منهجه في كتابه «الحجة» من كتاب «أبو علي الفارسي حياته ومكانته بين أثمة التفسير والعربية وآثاره في القراءات والنحو» ص ١٧٨ ـ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٣٤/١ وقال أيضاً ٢٣٦/١: «وقد كان شيخنا أبو علي عمل كتاب «الحجة» في قراءة السبعة فأغمضه وأطاله حتى منع كثيراً ممن يدعي العربية فضلاً عن القرأة منه، وأجفاهم عنه» اه.

ومن أجل هذا تمنى الشيخ سعيد الأفغاني لو أن أحداً عرض مادة كتاب «الحجة» ـ عرضاً منسقاً يفي بحاجة أهل العلم وطلابهم ويجنبهم في الوقت نفسه مكارهه ـ في جزء لطيف مقتصراً فيه على ما يتعلق بتوجيه القراءات، مقدمة تحقيق «حجة القراءات» لابن زنجلة ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق على النجدي ناصف وعبد الحليم النجار وعبد الفتاح شلبي، وقدم لطبعته الثانية محمد بشير الأدلبي ـ دار سزكين للطباعة والنشر ـ ١٤٠٦هـ

ونحن نورد ذلك على ما رويناه ثم على ما صح عندنا من طريق رواية غيرنا له، لا نألوا فيه ما تقتضيه حال مثله من تأدية أمانته وتحري الصحة في روايته، وعلى أننا ننحي فيه على كتاب أبي بكر أحمد بن موسى بن مجاهد رحمه الله الذي وضعه لذكر الشواذ من القراءة، إذ كان مرسوماً به محنو الأرجاء عليه وإذ هو أثبت في النفس من كثير من الشواذ المحكية عمن ليست له روايته، ولا توفيقه ولا هدايته» اه (١).

## قلت: يلاحظ ما يلى:

(١) أن القراءات الشاذة عند ابن جني هي ما وراء السبعة، فكتابه «المحتسب» مشتمل على جملة كبيرة من القراءات الثلاث المتممة للعشر، التي صحح أهل العلم تواترها مع السبعة في الجملة من طرقها المشهورة.

وبناء على هذا فإن كتابه يحتوي على توجيه جملة كبيرة من القراءات الثلاث المتممة للعشر.

(٢) أن عمدة ابن جني في القراءات الشاذة هو مصنف ابن مجاهد الذي وضعه لذكر الشواذ من القراءة.

وعليه فإن كتاب «المحتسب» يحمل بين ثناياه نسخة من كتاب «شواذ القراءة» لابن مجاهد بدون المقدمة.

ومنهج «المحتسب» قريب من منهج «الحجة» لأبي علي الفارسي رحمه الله (۲) لا يكاد يخالفه إلا بمقدار ما تقتضيه طبيعة الاحتجاج لقراءة الجماعة والقراءة الشاذة؛ فأبو الفتح يعرض القراءة ويذكر من قرأ بها، ثم يرجع في أمرها إلى اللغة، يلتمس لها شاهداً فيرويه، أو نظيراً فيقيسها عليه، أو لهجة فيردها إليها ويؤنسها بها، أو تأويلاً أو توجيهاً فيعرضه في قصد وإجمال، أو تفصيل وافتنان على حسب ما يقتضيه المقام، ويتطلبه الكشف عن وجه الرأي في القراءة، وهو في الجملة أخذ بها واطمئنان إليها.

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/0°.

<sup>(</sup>٢) تجد فصلاً كاملاً في تأثر ابن جني في «المحتسب» بأبي علي ضمن كتاب «أبو على الفارسي حياته ومكانته. . . » ص ٧٢٧ـ ٣٨٤.

وربما وقع في نفسك من كثرة ما عدد من خصائصها واستخرج من لطائفها أنه يؤثرها ويحكم لها على قراءة الجماعة، كما تراه في احتجاجه لقراءة الحسن «اهدنا صراطاً مستقيماً» [الفاتحة: ٦](١).

وإن هو لم يجد للقراءة وجهاً يسكن إليه إما لشذوذه في اللغة، وإما لحاجته في الاحتجاج إلى ضرب من التكلف والاعتساف لم يتحرج أن يردها أو يضعف القراءة بها، لا يكاد بأخذها هي نفسها بهذا أو ذاك، ولكن يأخذ به الوجه الذي يتجه بها إليه فهو أخذ غير مباشر ولا صريح.

فقال مثلاً في الاحتجاج لقراءة ابن محيصن: «ثم أطره إلى عذاب النار» [البقرة: ١٢٦] بإدغام الضاد في الطاء، قال ابن جني رحمه الله: «هذه لغة مرذولة» اه(٢).

وقال في الاحتاج لقراءة أبي جعفر يزيد: ﴿لِلْمَلاثِكَةِ ٱسْجُدُوا﴾ (٣) [البقرة: ٣٤] بضم التاء: «هذا ضعيف عندنا جداً» اه (٤).

وليس عجيباً ولا منكوراً أن يتشابه كتاب «الحجة» وكتاب «المحتسب» في المنهج على هذا النحو؛ فموضوعهما واحد، وصاحب «الحجة» أستاذ لصاحب «المحتسب» ووحدة الموضوع تستدعي تشابهاً في علاج مسائله، وللأستاذ في تلميذه تأثير، وللتلميذ في أستاذه قدوة.

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/ 11\_ 28.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٣) قرأ أبو جعفر من رواية ابن جماز ومن غير طريق هبة الله وغيره عن ابن وردان بضم التاء حالة الوصل، ووجه ذلك أنهم استثقلوا الانتقال من الكسرة إلى الضمة إجراء للكسرة اللازمة مجرى العارضة، وذلك لغة «أزد شنوءة»، وعللها أبو البقاء: بأنه نوى الوقف على التاء فسكنها ثم حركها بالضم اتباعاً لضم الجيم ولم يعتد بالساكن فاصلاً، وهذا من إجراء الوصل مجرى الوقف، وروى هبة الله وغيره عن ابن وردان اشمام كسرتها الضم، ووجه الاشمام أنه أشار إلى الضم تنبيها على أن الهمزة المحذوفة التي هي همزة الوصل مضمومة حال الابتداء، وصحح في النشر الوجهين عن ابن وردان، وقرأ باقي العشرة بالكسرة الخالصة على الجر بالحروف. انظر «النشر» ٢١٠/٢ الاتحاف» ص ١٣٤.

<sup>(3)</sup> المحتسب 1/VV.

على أن ابن جني كان يأخذ على كتاب «الحجة» إغماض أسلوبه، وطول الاحتجاج فيه حتى عي به القراء، وجفا عنه كثير من العلماء (١) فلم يشأ أن يكون في «المحتسب» كما كان شيخه من قبله في «الحجة» لهذا لا تراه يكثر مثله من الشواهد ولا يمعن إمعانه في الاستطراد، ولا يغمض إغماضه في الاحتجاج، وهو يذكر هذا وينبه عليه في مواطن شتى من الكتاب (٢).

حتاب «حجة القراءات» ( $^{(r)}$  لأبي زرعة عبد الرحمن بن محمد بن زنجلة من علماء القرن الرابع الهجري  $^{(3)}$ .

في الاحتجاج للقراءات السبع.

انتهج ابن زنجلة في كلامه على القراءات الترتيب المعروف للسور من فاتحة الكتاب إلى خاتمته؛ فهو يذكر عنوان السورة، ثم يشرع في الكلام على الآيات التي فيها أوجه للقراءات على ترتيبها في السورة، فينسب كل قراءة إلى قارئها من السبعة ثم يذكر الحجة في قراءته، وينتقل إلى الوجه الآخر ذاكراً الحجة فيه أيضاً، وهو إذا وجد الحجة من القرآن نفسه بدأ بها، وإذا كانت الحجة في الحديث ذكره، كما يورد في ذلك الشعر والنثر من كلام العرب، ويورد كلاماً للغويين والنحويين، حتى إذا فرغ انتقل إلى آية بعدها مما فيه وجوه مختلفة متجاوزاً الآيات التي لا خلاف في قراءتها بين السبعة.

ويمتاز كلامه وشرحه بالوضوح والإيجاز مكتفياً بأقل ما يقنع من الحجج، وإذا كان له اختيار ذكره بعد فراغه من عرض الوجوه المختلفة للقراءات الصحيحة (٥).

<sup>(</sup>١) سبق نقل بعض نصوصه في ذلك أثناء الحديث عن كتاب «الحجة» لأبي علي الفارسي.

<sup>(</sup>۲) استفدت في بيان منهج ابن جني من مقدمة تحقيق «المحتسب» ١١/١ - ١٩٠.

 <sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق سعيد الأفغاني \_ مؤسسة الرسالة \_ الطبعة الرابعة ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٤) مقدمة تحقيق الحجة لابن زنجلة ص ٢٦.

<sup>(</sup>٥) استفدت في إيضاح منهج ابن زنجلة في كتابه مما كتبه محققه في مقدمته ص ٣٠ ـ ٣٦.

٦- كتاب «الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها» (١) لمكى بن أبى طالب القيسى (ت ٤٣٧هـ).

يتحدث مكي في مقدمة كتابه هذا فيقول: "كنت قد ألفت بالمشرق كتاباً مختصراً في القراءات السبع في سنة إحدى وتسعين وثلاثمئة وسميته "كتاب التبصرة" وهو فيما اختلف فيه القراء السبعة المشهورون، وأضربت فيه عن الحجج والعلل ومقاييس النحو في القراءات واللغات طلباً للتسهيل، وحرصاً على التخفيف ووعدت في صدره أني سأؤلف كتاباً في علل القراءات التي ذكرتها في ذلك الكتاب "التبصرة" (٢)، أذكر فيه حجج القراءات ووجوهها وأسميته: "كتاب الكشف عن وجوه القراءات" ثم تطاولت الأيام وترادفت الأشغال عن تأليفه وتبيينه ونظمه إلى سنة أربع وعشرين وأربعمئة. . . . . وهأنذا حين أبدأ بذلك ـ أذكر علل ما في أبواب الأصول، دون أن أعيد ذكر ما في كل باب من الاختلاف؟ إذ ذاك منصوص في الكتاب الذي هذا شرحه، وأرتب الكلام في علل الأصول على السؤال والجواب.

- ثم إذا صرنا إلى فرش الحروف ذكرنا كل حرف ومن قرأ به وعلته حجة كل فريق.

- ثم أذكر اختياري في كل حرف، وأنبه على علة اختياري لذلك كما فعل من تقدمنا من أثمة المقرئين» اه<sup>(٣)</sup>.

٧- كتاب «الجمع والتوجيه لما انفرد به الإمام يعقوب»(٤) لشريح بن محمد الرعيني (ت ٥٣٩هـ).

<sup>=</sup> وقد لاحظت أثناء مراجعاتي لهذا الكتاب أنه يكاد أن يكون تلخيصاً لكتاب ابن خالويه (ت ٣٧٠هـ) «إعراب قراءات أهل الأمصار» والله أعلم بحقيقة الحال. وقد أبديت هذه الملاحظة لمحقق كتاب ابن خالويه الدكتور عبد الرحمن ابن عثيمين فأقرني عليها وأفاد أنه لاحظ ذلك أيضاً.

<sup>(</sup>١) طبع بتحقيق د. محيي الدين رمضان ـ مؤسسة الرسالة ـ بيروت الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>٢) تقدم الحديث عنه ضمن الكتب المحررة في القراءات ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٣/١ - ٥ باختصار.

<sup>(</sup>٤) تاريخ التراث العربي ٢٣/١.

٨ـ كتاب «الكشف في نكت المعاني والإعراب وعلل القراءات المروية عن الأئمة السبعة»(١) لنور الدين علي بن الحسين بن علي الباقولي (ت ٥٤٣هـ).

9\_ كتاب «تلخيص علل القرآن» (٢) لأبي الفضل حبيش بن إبراهيم التفليسي (ت ٦٢٩هـ).

۱۰ كتاب «تحفة الأقران فيما قرىء بالتثليث من حروف القرآن» (۳)
 لأحمد بن يوسف الرعيني (ت ٧٧٧ه).

## موضوع هذا الكتاب:

ما قرىء بالحركات الثلاث في القرآن الكريم، سواء أكان التثليث بنية، أو إعراباً، وسواء أكانت القراءة متواترة أم آحاداً.

# طريقة المؤلف(1):

يعرض الآية مصدراً إياها بقوله: «ومن ذلك قوله تعالى في سورة... قرىء بفتح. وضمها وكسرها»، ثم يشرع في الحديث عن كل واحدة بذكر من قرأ بها من القراء أو بعضهم، ثم ما فيها من توجيهات وتعليلات.

وقد يستطرد فيذكر بعض الأمور التي تتعلق بالآية، ويعنون لها به "تتميم".

عرض المصنف في كتابه ثمانياً وثمانين لفظة مثلثة، رتبها على حروف المعجم مراعياً الحرف المثلث، ف «شركاءكم» بتثليث الهمزة و «رب» بتثليث الباء وضعها في حرف الباء، و «جذوة» بتثليث الجيم وضعها في حرف الميم.

<sup>(</sup>١) كشف الظنون ص ١٤٩٣.

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ص ٤٧٩ المستدرك على معجم المؤلفين ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) مطبوع بتحقيق د. علي حسين البواب ـ دار المنارة ـ جدة الطبعة الأولى ... مطبوع بتحقيق د. علي حسين البواب ـ دار المنارة ـ جدة الطبعة الأولى ...

<sup>(</sup>٤) استفدت من مقدمة المحقق في بيان منهج الرعيني ص ١١ـ ١٣.

والتزم داخل الحرف الواحد ترتيب الآيات على ورودها في القرآن الكريم؛ فقدم ما ورد من ألفاظ مثلثة في الفاتحة على البقرة وهكذا.

۱۱ـ كتاب «القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب»(۱) لعبد الفتاح القاضى (ت ۱٤٠٣هـ).

قال الشيخ عبد الفتاح القاضي رحمه الله في مقدمة كتابه هذا: «وبعد فهذه مذكرة ذكرت فيها القراءات التي انفرد بنقلها القراء الأربعة ابن محيصن. يحيى اليزيدي. الحسن البصري. سليمان الأعمش. أو أحدهم، أو راو من رواتهم فإن وافقت قراءة واحد منهم إحدى القراءات المتواترة أو وجهاً من وجوهها تركت الكلام عليها.

وقد ذكرت لكل قراءة من تلك القراءات وجهها من اللغة والإعراب مؤثراً في ذلك أحسن الأوجه وأشهر الأعاريب سالكاً سبيل القصد والاعتدال.

وقدمت بين يدي المقصود بحثين شرحت في الأول منهما أركان القراءة المقبولة، وما تتميز به عن القراءة الشاذة المردودة، وبينت حكم القراءة بكل منهما وحكم تعلم القراءة الشاذة وتعليمها وتدوينها في الكتب، وذكرت في الثاني كلمة موجزة في تاريخ القراء الأربعة ورواتهم وطرقهم» اه(٢).

۱۲ كتاب «المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة» (٣) لمحمد سالم محيسن حفظه الله.

قال عن منهجه الذي أتبعه في تصنيف كتابه هذا:

«أولاً: جعلت بين يدي الكتاب عدة مباحث هامة لها صلة وثيقة بموضوع الكتاب.

<sup>(</sup>۱) طبع مع كتاب «البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة» للمصنف نفسه رحمه الله تعالى ـ نشر الكتاب العربي ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.

<sup>(</sup>٢) القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب ص ٥.

 <sup>(</sup>٣) مطبوع ـ دار الجيل ـ بيروت ـ مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة ـ الطبعة الثانية
 ١٤٠٨هـ.

ثانياً: القراءات التي سأقوم بتوجيهها هي «القراءات العشر» المتضمنة في كتاب «النشر في القراءات العشر».

ثالثاً: أكتب الكلمة القرآنية التي فيها أكثر من قراءة والمطلوب توجيهها ثم أتبعها بجزء من الآية القرآنية التي وردت الكلمة فيها، وبعد ذلك أذكر سورتها ورقم آيتها.

رابعاً: أسند كل قراءة إلى قارئها.

خامساً: رجعت في كل قراءة إلى أهم المصادر، وفي مقدمة ذلك:

- متن «طيبة النشر في القراءات العشر» لابن الجزري.

- كتاب «النشر في القراءات العشر».

سادساً: راعيت في تصنيف الكتاب ترتيب الكلمات القرآنية حسب ورودها في سورها» اه<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) المغنى في توجيه القراءات العشر المتواترة ١/٨.

# خلاصة نتائج المبحث:

بعد هذا العرض الموجز السريع لأهم الكتب المصنفة في توجيه القراءات تلاحظ الأمور التالية:

- (۱) بطلان زعم من قال: «كان أبو علي الفارسي (ت ٣٧٧هـ) أول من احتج للقراءات السبع فألف فيها كتابه «الحجة في علل القراءات السبع» (١) إذ تبين أنه سبقه إلى الاحتجاج للقراءات السبع ابن السري (ت ٣٥٤هـ).
- (٢) أن الاحتجاج للقراءات لم يقتصر على السبع فقط، إذ صنفت كتب في الاحتجاج للقراءات العشر، كما صنفت كتب في الاحتجاج لما وراء القراءات السبع مما يشمل العشر وغيرها.
- (٣) أن القراءات السبع حظيت باهتمام أكبر من المصنفين في الاحتجاج للقراءات.
  - (٤) أن الاهتمام بالاحتجاج للقراءات لم ينقطع حتى عصرنا هذا.
- (٥) المقصود في كتب الاحتجاج إنما هو بيان وجه القراءة من جهة الإعراب أو المعنى الذي من أجله اختار القارىء الذي يحتج لقراءته هذه القراءة، ولا يقصد منه أن القراءة تعتمد في صحتها على ما يذكر في كتب الاحتجاج.

فكتب الاحتجاج إنما تبين حجة القارىء في اختياره للقراءة بكذا دون كذا، وليست لذكر الحجة التي بها تصير القراءة صحيحة، لأن هذا عكس للواقع وهو أن اللغة إنما تثبت بالقراءة وليس العكس وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) القراءات القرآنية في بلاد الشام ص ٧٥.

# الباب الثالث

# رد الشبهات التي تثار حول القراءات

## ويشتمل على تمهيد وفصلين:

التمهيد: شبه الملحدين حول القراءات القرآنية.

الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها.

لما أتممت ما يتعلق بالقراءات بتعريفها وأقسامها وتدوينها أتبعت ذلك بإيراد الشبه التي تثار حول القراءات والرد عليها وجعلتها في باب مستقل، تابع للأبواب السابقة، على صورة الوصف العارض ليناسب حال موضوعه.

وقسمت الرد على تمهيد وفصلين:

الفصل الأول: الشبه في اختلاف القراءات وردها.

الفصل الثاني: الشبه في رسم المصحف وردها.

رددت فيهما على خمس شبه وافتراءات لأعداء الله في ذلك.



## التمهيد

# شبه الملحدين حول القراءات القرآنية

ما برح أعداء الإسلام يكيدون له، يحاولون إطفاء نوره وتشويه صورته ﴿وَيَأْبَى اللَّهُ إِلا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَو كَرِه الكَافِرُون﴾(١).

يشككون في صحة رسالة المصطفى صلوات ربي وسلامه عليه؟ فيقولون: كاهن، وتارة يقولون: ﴿شَاعِرٌ نَتَرَبُّصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ﴾(٢).

وهم في تخبطهم كاذبون.

ويبقى القرآن العظيم آية بينة ومعجزة خالدة، تبطل ما يأفكون، من شبه وكيد وطعون.

ونبتت بَعْدُ نابتة سوء فحاكت بخيط العنكبوت بيوتاً من الشبه والظنون؛ فجاءت شيئاً إدًا، لم يأت به الكافرون في زمن رسول رب العالمين ﷺ

ويصور هذا ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) في قوله: «وقد اعترض كتاب الله بالطعن ملحدون ولغوا فيه وهجروا، واتبعوا ﴿ما تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ﴾ (٣) بأفهام كليلة، وأبصار عليلة، ونظر مدخول، فحرفوا الكلام عن مواضعه وعدلوه عن سبله.

ثم قضوا عليه بالتناقض والإستحالة، واللحن، وفساد النظم والاختلاف.

<sup>(</sup>١) اقتباس من سورة التوبة: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) اقتباس من سورة الطور: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) اقتباس من سورة آل عمران: ٧.

وأدلوا في ذلك بعلل ربما أمالت الضعيف الغمر، والحدث الغر، وأعترضت بالشبه في القلوب وقدحت بالشكوك في الصدور.

ولو كان ما نحلوا إليه على تقريرهم وتأويلهم؛ لسبق إلى الطعن به من لم يزل رسول الله على يحتج عليه بالقرآن، ويجعله العَلَم لنبوته، والدليل على صدقه، ويتحداه في موطن بعد موطن على أن يأتي بسورة من مثله؛ وهم الفصحاء والبلغاء والخطباء والشعراء والمخصصون من بين جميع الأنام بالألسنة الحداد واللدد في الخصام مع اللب والنهى وأصالة الرأي.

وقد وصفهم الله بذلك في غير موضع من الكتاب، وكانوا مرة يقولون: هو سحر<sup>(۱)</sup> ومرة يقولون: هو قول الكهنة<sup>(۲)</sup> ومرة أساطير الأولين<sup>(۳)</sup>.

ولم يحك الله تعالى عنهم ولا بلغنا في شيء من الروايات أنهم جدبوه من الجهة التي جدبه منها الطاعنون» اه<sup>(٤)</sup>.

قلت: ولست أبعد عن الحقيقة إن قلت: إنَّ هذه الشبه التي تثار حول القرآن العظيم جانب كبير منها جاء من اليهود والنصارى، ويظهر هذا من خلال المناظرات والمحاورات التي كانت تجري بين علماء الإسلام وأهل الكتاب وهي قديمة جداً؛ حيث كان أهل الكتاب يحاولون عكس الأدلة الدامغة التي يواجههم بها المسلمون في أن ما بين أيديهم من الكتب محرَّف مبدل.

ولا جرم أن تعاد هذه الشبه وتطور بصيغ أخرى متنوعة في كتابات المستشرقين حول القرآن العظيم، حيث يدسونها في دراساتهم التي يَسِمُونَها بالبحث العلمي وبالبحث الموضوعي ويُلْجِنُون بها في كل مناسبة.

<sup>(</sup>١) ورد ذلك في مواضع من القرآن منها قوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِم آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِين كَفُرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُم: هَذَا سِخْرٌ مُبِينَ ﴾ [الأحقاف: ٧].

 <sup>(</sup>٢) قال تبارك وتعالى عن القرآن: ﴿ولا بقول كَاهِن قَلِيلاً ما تَذَكَّرُون﴾ [الحاقة: ٤٢].

 <sup>(</sup>٣) قال تبارك وتعالى عن الكافرين: ﴿وَقَالُوا: أَسَاطِيرُ الأَوْلِينِ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ
 بُكْرَةً وَأُصِيلاً [الفرقان: ٥].

<sup>(</sup>٤) تأويل مشكل القرآن ص ٢٢ ـ ٢٣.

ولعل القراءات القرآنية في النص القرآني من أكثر المجالات التي لجوا فيها بزيفهم وضلالهم؛ فاهتم علماء الإسلام بالرد عليهم، وصنفوا في ذلك المصنفات.

وأذكر هنا بعضاً من مصنفات وبحوث المتأخرين خاصة الذين اشتغلوا بالرد على المستشرقين وبالذات على المستشرق المجري اليهودي جولد تسيهر (ت ١٣٤٠هـ - ١٩٢١م) الذي عقد باباً في كتابه «مذاهب التفسير الإسلامي» حول المرحلة الأولى للتفسير، لا يكاد يترك شبهة حول القرآن من جهة القراءات إلا أشار إليها.

فمن هذه المصنفات والبحوث في الرد على جولد تسيهر:

ا\_ ما كتبه الدكتور عبد الوهاب حموده في كتابه «القراءات واللهجات» (١) في الفصل العاشر منه.

٢ وما كتبه محمد طاهر الكردي في كتابه «تاريخ القرآن» في الرد
 على الافرنج القائلين باستنباط القراءات عن الرسم.

٣ وما كتبه الشيخ: عبد الفتاح القاضي في كتابه «القراءات في نظر المستشرقين والملحدين» وهو رد علمي قوي متين جزاه الله خيراً عن الإسلام والمسلمين.

٤ وما كتبه الدكتور عبد الفتاح إسماعيل شلبي في كتابه «رسم المصحف العثماني وأوهام المستشرقين في قراءات القرآن الكريم دوافعها ودفعها».

وما كتبه الدكتور: عبد الرحمن السيد في بحثه «جولد تسيهر والقراءات» (۲).

٦- وما كتبه الدكتور: إبراهيم عبد الرحمن خليفة في كتابه «دراسات في مناهج المفسرين» حيث عقد فصلاً طويلاً في الرد على جولد تسيهر ويمكن أن يفرد في كتاب.

<sup>(</sup>١) طبع مكتبة النهضة المصرية \_ القاهرة ١٩٤٨هـ.

<sup>(</sup>٢) منشور بمجلة المربد \_ إصدار جامعة البصرة \_ السنة الأولى العدد الأول. بواسطة القراءات القرآنية تاريخ وتعريف ص ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) واستغرق هذا الرد من ص ٦٩ - ٢١٢.



## الفصل الأول

# الشبه في اختلاف القراءات وردها

أخبر الرسول ﷺ أن القرآن الكريم: «أنزل على سبعة أحرف» (١) فكان هذا الخبر أصل في اختلاف القراءات القرآنية.

وبين علماء الإسلام أن الاختلاف نوعان:

النوع الأول: نوع محمود، موجود في نصوص الكتاب والسنة، وهو اختلاف التنوع.

النوع الثاني: ونوع مذموم، لا وجود له ـ والله الحمد ـ في القرآن العظيم ولا في السنة المشرفة، وهو اختلاف التضاد.

أما اختلاف التنوع فهو الواقع بين القراءات، فلا تضاد بينها ولله الحمد.

وبناء على ماتقدم قرر العلماء رحمهم الله الحقائق التالية (٢):

ا- أن اختلاف القراءات سببه ومصدره التوقيف التلقي عن رسول الله ﷺ.

٢- ان اختلاف القراءات لا تضاد فيه ولا تناقض، وأنه من اختلاف التنوع، فكل قراءة تصدق الأخرى، والواجب علينا الإيمان والقبول بذلك كله.

<sup>(</sup>١) حديث متواتر. انظر نظم المتناثر ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) سبق ولله الحمد والمنة تقرير هذه الحقائق وبسط القول فيها في الباب الأول من هذا القسم.

٣- حرص الصحابة على نقل الدين وتبليغه إلى من بعدهم بضبط وحفظ تامين.

هذه الحقائق حاول بعض الملحدين نقضها والتشكيك فيها؛ فجاء بشبه وأباطيل، سأذكرها هنا مع ردها ودفعها.

ويشتمل هذا الفصل على رد الشبه التالية:

الشبهة الأولى: اختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن الكريم.

الشبهة الثانية: سبب اختلاف القراءات خلو رسم المصحف من الشكل والحركات.

الشبهة الثالثة: عدم كتابة بعض الصحابة لبعض القرآن، وكتابة بعضهم في مصاحفهم ما ليس بقرآن.

وإليك البيان:

# الشبهة الأولى: اختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن.

يقول المستشرق جولد تسيهر (۱): «لا يوجد كتاب تشريعي اعترفت به طائفة دينية اعترافاً عقدياً على أنه نص منزل أو موحى به يقدم نصه في أقدم عصور تداوله مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات كما نجد في نص القرآن» اهر(۲).

قلت: قبل الخوض في رد هذه الشبهة أشير هنا إلى أن جولد تسيهر في طعنه هذا إنما طور طعنا قديماً جاء به الملحدون ورده عليهم أهل العلم.

قال ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ): الحكاية عن الطاعنين وكان مما بلغنا

<sup>(</sup>۱) مستشرق مجري له العديد من المصنفات رحل إلى سورية وفلسطين ومصر، وعين أستاذاً في جامعة بودابست (عاصمة المجر) وتوفي بها ( ١٢٦٦ـ ١٣٤٠هـ). الأعلام ١/٨٤.

<sup>(</sup>٢) مذاهب التفسير الإسلامي ص ٤ وهو يقصد هنا اختلاف القراءات كما صرح في كلامه بعد ذلك.

عنهم أنهم يحتجون بقوله عز وجل: ﴿ وَلُو كَانَ مِنْ عِنْدِ غير الله لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَفا كَثِيراً ﴾ [النساء: ٨٦] وبقوله: ﴿لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِه ﴾ [فصلت: ٤٢] وقالوا: وجدنا الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم يختلفون في الحرف..... والقراء يختلفون؛ فهذا يرفع ما ينصبه ذاك، وذاك يخفض ما يرفعه هذا، وأنتم تزعمون أن هذا كله كلام رب العالمين، فأي شيء بعد هذا الاختلاف تريدون؟. وأي باطل بعد الخطأ واللحن تبتغون؟. » اه (١٠).

قلت: لعلك ترى كيف أن هذه الشبهة التي جاء بها المستشرق تسيهر شبهة قديمة مستهلكة، وهي كما ترى ذات شقين:

الأول: اختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن.

الثاني: اختلاف القراءات يخالف ما أخبر الله عز وجل به عن كتابه من أنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً.

# الرد على الشبهة الأولى:

كسرت الرد على قسمين:

القسم الأول: لرد الفرع الأول من الشبهة، والمتمثل هنا في كلام جولد تسيهر.

القسم الثاني: لرد الفرع الثاني من الشبهة والمتمثل هنا فيما حكاه ابن قتيبة رحمه الله عن الطاعنين في القرآن العظيم.

# رد الفرع الأول من الشبهة:

زعم جولد تسيهر أنه لا يوجد كتاب تشريعي اعترفت به طائفة دينية اعترافاً عقدياً على أنه نص منزل أو موحى به يقدم مثل هذه الصورة من الاضطراب وعدم الثبات كما يوجد في نص القرآن العظيم.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ٢٤ ـ ٢٠.

وهذا زعم باطل يصدق فيه قولهم في الأمثال: «رمتني بدائها وانسلت» (١) ويظهر بطلانه بالأمور التالية:

- لم ير جولد تسيهر كتب الشرائع السابقة في نصوصها الأصلية، فكيف يحكم بأنها ليست كالقرآن في تعدد القراءات والوجوه؟.

على أنه يناقض نفسه فيقرر في الباب نفسه الذي أورد فيه كلامه السابق أن التلمود يقول بنزول التوراة بلغات كثيرة في وقت واحد<sup>(٢)</sup>.

أليس هذا شبيهاً بنزول القرآن على سبعة أحرف؟.

أما النصوص الباقية من الكتب السابقة فهي مختلفة اختلافاً كبيراً بل متضاربه أيضاً، وهذا يقرره جولد تسيهر نفسه كذلك حيث يتساءل في موضع من كتابه الذي أورد فيه كلامه المتقدم ويقول: «أي نسخة من التوراة كان يستخدمها (يعني: أبا الجلد) في دراسته؟.» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: ففي هذا اعتراف منه بوجود نسخ مختلفة من التوراة(٤).

- وقد قرر علماء الإسلام<sup>(٥)</sup> اضطراب ما هو موجود في أيدي اليهود والنصارى مما يسمونه «التوراة» و «الإنجيل»، حتى قال القرافي (ت ١٨٤هـ) متحدثاً عن التوراة وتعدد نسخها: «لا تكاد نسخة توافق الأخرى» اه<sup>(٦)</sup>.

وقال ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ): «والتوراة هي أصح الكتب وأشهرها

<sup>(</sup>١) كتاب الأمثال لأبي عبيد ص ٧٣ المستقصى في أمثال العرب ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>٢) مذاهب التفسير الإسلامي ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) مذاهب التفسير الإسلامي ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) مستفاد مما كتبه د. عبد الحليم النجار في هامش ترجمته لكتاب تسيهر السابق ص ٤ بتصرف.

<sup>(</sup>٥) انظر «المختار في الرد على النصارى» للجاحظ ص ٩٦- ١٠٠ و «الفِصَل في الملل والنحل» لابن حزم ١١٠١ وما بعدها وشفاء الغليل فيما وقع في التوراة والإنجيل من التبديل» ص ٣٦- ٥٠ و «إظهار الحق» ص ٢٠٥ وما بعدها، وص ٤٤١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) الأجوبة الفاخرة ص ٨٥.

عند اليهود والنصارى، ومع هذا فنسخة السامرة مخالفة لنسخة اليهود والنصارى حتى في نفس الكلمات العشر؛ ذكر في نسخة السامرة (۱) منها من أمر استقبال الطور ما ليس في نسخة اليهود والنصارى، وهذا مما يبين أن التبديل وقع في كثير من نسخ هذا الكتاب، فإن عند السامرة نسخا متعددة، وكذلك رأينا في الزبور نسخاً متعددة تخالف بعضها بعضاً مخالفة كثيرة في كثير من الألفاظ والمعاني يقطع من رآها أن كثيراً منها كذب على زبور داود عليه السلام.

وأما الأناجيل فالاضطراب فيها أعظم منه في التوراة» اه<sup>(۲)</sup>.

وقال ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه): «وقولهم: «نسخ التوراة متفقة في شرق الأرض وغربها»؛ كذب ظاهر، فهذه التوراة التي بأيدي النصارى تخالف التوراة التي بأيدي اليهود، والتي بأيدي السامرة تخالف هذه وهذه.

وهذه نسخ الإنجيل يخالف بعضها بعضاً ويناقضه، فدعواهم: أن نسخ التوراة والإنجيل متفقة شرقاً وغرباً من البهت والكذب الذي يروجونه على أشباه الأنعام؛ حتى أن هذه التوراة التي بأيدي اليهود فيها من الزيادة والتحريف والنقصان ما لا يخفى على الراسخين في العلم، وهم يعلمون قطعاً أن ذلك ليس في التوراة التي أنزلها الله على موسى عليه السلام ولا في الإنجيل الذي أنزله على المسيح عليه السلام.

وكيف يكون في الإنجيل الذي أنزل على المسيح قصة صلبه وما جرى له، وأنه أصابه كذا وكذا، وصلب يوم كذا وكذا، وأنه قام من القبر بعد ثلاث وغير ذلك مما هو من كلام شيوخ النصارى، وغايته أن يكون من كلام الحواريين خلطوه بالإنجيل وسموا الجميع إنجيلاً؛ وكذلك كانت الأناجيل عندهم أربعة يخالف بعضها بعضاً» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) السامرة من فرق اليهود قوم يسكنون جبال بيت المقدس وقرايا من أعمال مصر، أثبتوا نبوة موسى وهارون ويوشع بن نون عليهم السلام وأنكروا نبوة من بعدهم. الملل والنحل للشهرستاني ۲۱۸/۱ دائرة المعارف الإسلامية ۸۸/۱۱ ۱۳۸.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ١/ ٣٨٠ وانظر منه ٢٠/٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) هداية الحياري في أجوبة اليهود والنصاري ص ٤٨.

قلت: وإذا تقرر ما سبق؛ ظهر تناقض جولد زيهر من كلامه نفسه وخطؤه في واقع الأمر.

على أن قوله عن اختلاف القراءات: «اضراب وعدم ثبات» ليس إلا باطلاً من القول وزوراً لما يلى:

- معنى الاضطراب وعدم الثبات في النص هو وروده على صور مختلفة أو متضاربة لا يعرف الصحيح الثابت منها، أمّا ورود النص على صور كلها صحيح بالنسبة إلى مصدره متواتر الرواية عنه فليس في ذلك شيء من الاضطراب وعدم الثبات (١).

وقراءات القرآن العظيم المعتمدة مهما اختلفت في النص الواحد كلها مقطوع بصحة نسبتها إلى المصدر الأصلي وهو الرسول عليه أفضل السلام وأزكى التسليم؛ فقد أخبر ﷺ: «أن القرآن أنزل على سبعة أحرف» وأذن صلوات ربي وسلامه عليه بقراءة ما تيسر من ذلك.

قال أبو محمد علي بن حزم (ت ٤٥٦هـ): «أما قولهم: «إننا مختلفون في قراءة كتابنا فبعضنا يزيد حروفاً وبعضنا يسقطها».

فليس هذا اختلافاً، بل هو إتفاق منا صحيح؛ لأن تلك الحروف وتلك القراءات كلها مبلغ بنقل الكواف إلى رسول الله عليه أنها نزلت كلها عليه؛ فأي تلك القراءات قرأنا فهي صحيحة وهي محصورة كلها مضبوطة معلومة لا زيادة فيها ولا نقص؛ فبطل التعلق بهذا الفصل ولله الحمد» اه(٣).

قلت: وكلام ابن حزم رحمه الله إنما كان جواباً على زعم النصارى أن اختلاف نسخ الإنجيل كاختلاف قراءات القرآن العظيم (٤) وقد رد هذا

<sup>(</sup>۱) مستفاد من كلام د. عبد الحليم النجار في تعليقاته على كتاب «مذاهب التفسير الإسلامي» ص ٤-٥.

<sup>(</sup>٢) حديث متواتر. انظر نظم المتناثر ص ١١.

 <sup>(</sup>٣) الفِصل في الملل والأهواء والنحل ٢/ ٧٦.

<sup>(</sup>٤) ومنه تعلم أن شبهة الطعن في القرآن باختلاف القراءات شبهة ساقطة لدى النصارى، وهي شبهة قديمة لدى الملحدين في كتاب الله، وجاء جولد تسيهر في آخر الركب وغير في صياغتها ثم أعاد رميها، فعادت عليه كسيرة ولله الحمد.

الزعم عليهم القرافي (١) أيضاً فقال: «الجواب ما قال الشاعر (٢):

أكل امرء تحسبين امرءاً ونار توقد بالليل ناراً

هيهات ما كل سوداء تمرة، ولا كل بيضاء شحمة، أنزل الله سبحانه وتعالى كتابه العزيز على خير رسله بلغة قريش.

وقبائل العرب مختلفة اللغات في الإمالة والتفخيم، والمد والقصر والجهر والاخفاء وإعمال العوامل الناصبة والرافعة والجارة، فلو كلفوا كلهم الحل على لغة واحدة لشق عليهم ذلك، فسأل عليه السلام ربه أن يجعله على سبعة لغات لتتسع الغرب ويذهب الحرج، وكان بالمؤمنين رؤوفاً رحيماً؛ فأنزلت القراءات لذلك، وكلها مروية عنه عليه السلام متواترة فنحن على ثقة في جميعها، وأنها عن الله تعالى وبإذنه متلقاة عن خير رسله فذهب اللبس وحصل اليقين...» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن أبو العباس شهاب الدين الصنهاجي القرافي، من علماء المالكية فقيه أصولي محقق متكلم نحوي توفي سنة ١٨٤ه. الأعلام / ٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) هو أبو دؤاد الإيادي وقد ذكر هذا البيت ابن قتيبة في ترجمته في كتابه «الشعر والشعراء» ١/ ٢٣٩ وذكر أنه مما يتمثل به من شعره.

<sup>(</sup>٣) وتمام كلام القرافي: «وأما أنتم فليس في أناجيلكم رواية العدل عن العدل إلى مؤلفي أناجيكم، ولا صرح مؤلفو أناجيلكم بكلمة واحدة يقول «مَتَّى» فيها، أو غيره قال لي المسيح: أن الله أنزل عليه كذا، بل غاية ما في بعضه قال اليسوع المسيح: كذا.

أمًا أن ذلك القول من الكتاب المنزل من عند الله أو هو من قبل عيسى عليه السلام على ما اقتضاه رأيه أو أنزل عليه لا على سبيل أنه من الإنجيل هذا لم يتعرض له إنجيل من الأناجيل.

وهلموا إلى أناجيلكم تحكم بيننا وبينكم إن كنتم صادقين، فقد وقفنا عليها، ولم نجد فيها شيئاً من ذلك؛ بل تواريخ وحكايات وأخبار، وبينها أقوال يسيرة معزية للمسيح عليه السلام لم يصرح فيها بأنها من الإنجيل ولا من غيره وليس لكم أن تقولوا: متى نقل التلميذ شيئا، فالمسيح قاله لهم؛ لأنا نقول: هم خلفاؤه على زعمكم، وكانوا فضلاء نجباء ومثل هؤلاء يكون لهم آراء واجتهادات وأقيسة وفراسات يتحدثون باعتبارها، فليس لكم أن تقولوا كل ما يقولونه فهو من قبل المسيح عليه السلام أو من قوله.

فالحاصل: أن اختلاف القراءات ليس من قبيل الاضطراب وعدم الثبات، بل جميع ذلك حق ويقين أعلمنا به الرسول الأمين على الله الله المن المنات ا

فإن قيل: اختلاف القراءات في القرآن الكريم ألا يخالف ما أخبر الله عز وجل في كتابه بأن القرآن العظيم لو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً؟.

فالجواب: هذا هو الفرع الثاني من الشبهة، ورده هو التالي: رد الفرع الثاني من الشبهة:

اختلاف القراءات ليس من قبيل الاختلاف الذي نفى الله عز وجل وجوده في القرآن العظيم، فإن الله عز وجل نفى عن القرآن اختلاف التضاد، ولست واجده ـ بحمد الله ـ في إخباره ولا في أمره ونهيه إلا ما كان من قبيل الناسخ والمنسوخ والعام والخاص والمطلق والمقيد(١).

وقد رد هذه الشبهة ابن قتيبة فقال: «أما ما اعتلوا به في وجوه

ولو سلمنا أنه من قوله عليه السلام فيحتمل أن يكون من كلام الإنجيل ومن غيره، فلا يوثق بحرف واحد عندكم أنه من الإنجيل المنزل، بل نقطع بأن أكثره ليس منزلاً، وهو تلك التواريخ وكلام الكهنة وملوك الكفرة التي حشرتموها في الإنجيل وتزعمون أن الإنجيل الكتاب المنزل، هذا عندكم أشد وأصعب من التوراة؛ فإن التوراة كتبت في الألواح وتميزت وتعينت، ثم طرأ عليها ما طرأ عليها، وأما الإنجيل فلم يتميز قط، ولم يعرف له صورة، ولا سمع منه كلمة، غليته أن التلاميذ أملوا هذه الأناجيل بعد رفع المسيح عليه السلام بمدة طويلة، ولم يصرحوا بأن هذا منزل ولا غير منزل، فسقطت الثقة من الجميع حتى يتعين المنزل.

ولهذه القواعد لم يجز المسلمون أن يجعلوا شيئاً من الأحاديث النبوية مع صحتها من الكتاب المنزل، ولا قول أحد من الصحابة، بل متى قال الصحابي قولاً نسب له فقط، ولا يجوز أن يقال هذا من قول النبي عليه السلام فضلاً عن كونه من القرآن، وأنتم جعلتم الجميع من الكتاب المنزل، وسميتموه كتاب الله، فوقعتم في الضلال وقول المحال، فلا تشبهوا أنفسكم بنا، فوالله ما اجتمعنا في شيء من هذا، بل أنتم في غاية الإهمال، ونحن في غاية الإحتفال» اه. الأجوبة الفاخرة ص ٧٥ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>۱) تقدم بسط هذا ص ۱۷٤.

القراءات من الاختلاف فإنا نحتج عليهم فيه بقول النبي ﷺ: «نزل القرآن على سبعة أحرف، كلها شاف كاف، فاقرؤوا كيف شئتم»(۱)..... وتأويل ذلك على سبعة أوجه من اللغات متفرقة في القرآن.....

فإن قال قائل: هذا جائز في الألفاظ المختلفة إذا كان المعنى واحداً فهل يجوز أيضاً إذا اختلفت المعاني؟.

قيل له: الاختلاف نوعان: اختلاف تغاير، واختلاف تضاد.

فاختلاف التضاد لا يجوز، ولست واجده بحمد الله في شيء من القرآن إلا في الأمر والنهي من الناسخ والمنسوخ.

واختلاف التغاير جائز...» اه<sup>(۲)</sup>.

ثم ضرب لهذا النوع \_ اختلاف التغاير \_ أمثلة من الآيات، وبرهن على جوازه بأن كلا من المعنيين صحيح وأن كل قراءة بمنزلة آية مستقلة، لا جرم أن يكون هذا الاختلاف فناً من فنون الإيجاز الذي يسلكه القرآن في إرشاده وتعليمه (٣).

والاختلاف بين القراءات إنما هو من قبيل اختلاف التنوع لا اختلاف التضاد، واختلاف القراءات لا يخرج عن حال من ثلاثة (١٤):

أما أن يختلف اللفظ ويتحد المعنى.

أو يختلف اللفظ ويختلف المعنى، مع جواز اجتماعهما في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه.

أو يختلف اللفظ ويختلف المعنى، مع امتناع جواز اجتماعهما في شيء واحد ولكن يتفقان من وجه آخر لا يقتضي التضاد.

<sup>(</sup>١) حديث متواتر. انظر نظم المتناظر ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن ص ٣٣ باختصار.

<sup>(</sup>٣) القراءات في نظر المستشرقين والملحدين ص ١٧- ١٨.

<sup>(</sup>٤) مضى ـ ولله الحمد والمنة ـ بسط أحوال الاختلاف بين القراءات ص ١٧٦.

قال ابن تيمية (ت ٧٢٨ه): «ولا نزاع بين المسلمين أن الحروف السبعة التي أنزل القرآن عليها لا تتضمن تناقض المعنى وتضاده، بل قد يكون معناها متفقاً أو متقارباً، كما قال عبد الله بن مسعود: «إنما هو كقول أحدكم: أقبل، وهلم وتعال»(١).

وقد يكون معنى أحدهما ليس هو معنى الآخر، لكن كلا المعنيين حق، وهذا اختلاف تنوع وتغاير، لا اختلاف تضاد وتناقض، وهذا كما جاء في الحديث المرفوع عن النبي على الحديث: «أنزل القرآن على سبعة أحرف إن قلت: غفوراً رحيماً، أو قلت عزيزاً حكيماً، فالله كذلك، ما لم تختم آية رحمة بآية عذاب، أو آية عذاب بآية رحمة»(٢).

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/٠٥ وابن مجاهد في «السبعة» ص ٤٧ وانظر ما سبق ص ١٠١.

(٢) حديث صحيح.

وهو ملفق من روايتين عن أبي هريرة بنحوه.

الرواية الأولى لفظها: «أنزل القرآن على سبعة أحرف عليم حكيم، غفور رحيم». أخرجها أحمد في المسند (شاكر) ١٦٧/١٦ تحت رقم (٧٣٧٢) وأخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٢/١ تحت رقم (٨) وابن حبان في صحيحه (موارد) ص ٤٤٠ تحت رقم (١٧٧٩) وصححه أحمد شاكر. الرواية الثانية لفظها: "إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فأقرأوا ولا حرج ولكن لا تختموا ذكر رحمة بعذاب ولا ذكر عذاب برحمة».

أخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٤٥- ٤٦ وصححها شيخ أحمد شاكر على شرط الشيخين، وصححها الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٣٧٩/٣ تحت رقم (١٢٨٧) وعزاها لأبي الفضل الرازي في كتابه «معاني أنزل القرآن على سبعة أحرف» ق ٢/٦٨.

وهذه الرواية الثانية جاءت بنحوها عن أبي بكرة أخرجها أحمد في المسند ٥/ ١٤، ١٥ والطبري في تفسيره (شاكر) ٣٤/١، ٥٠ والداني في المكتفى ص ١٣٠- ١٣١ ومدارها على «علي بن زيد بن جدعان» وهو ضعيف كما قال الحافظ ابن حجر في التقريب ص ٤٠١ وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ٧/ ١٥٠: «رواه أحمد والطبراني بنحوه وفيه علي بن زيد بن جدعان وهو سيء الحفظ، وقد تربع وبقية رجال أحمد رجال الصحيح» اه.

<sup>(</sup>١) أثر صحيح.

وهذاكما في القراءات المشهورة: ﴿رَبَّنَا بَاعِدِ﴾ و ﴿بَاعَدِ﴾ [سبأ: ١٩].

﴿ إِلا أَن يُخَافا إِلا يُقِيمًا ﴾ و ﴿ إِلا أَن يَخَافَا الا يُقِيمًا ﴾ (٢) [البقرة: ٢٢٩].

﴿وَإِنْ كَانَ مَكُرُهُمُ لَتَزُولُ﴾ و ﴿لِتَرُولَ مَنْهُ الْجِبَالُ﴾ (٣) [إبراهيم: ٤٦].

(۱) تنوعت القراءات في قوله: ﴿فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِد﴾ فقرأ ابن كثير وأبو عمرو وهشام بنصب: ﴿ربنا﴾ على النداء، و ﴿بَعّدَ﴾ بكسر العين المشددة بلا ألف، ومعناها طلب المباعدة بين أسفارهم على سبيل الجرأة والبطر، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ يعقوب: ﴿رَبُنا﴾ بضم الباء على الابتداء، و ﴿بَاعَدَ﴾ بالألف وفتح العين والدال، ومعناها خبر عن بعد سفرهم إفراطاً منهم في الترفه وعدم الاعتداد بما أنعم الله به عليهم وهذا الخبر على سبيل الشكوى من ذلك.

وقرأ الباقون: ﴿رَبُّنَا﴾ بالنصب ﴿بَاعِد﴾ بالألف وكسر العين وسكون الدال، ومعناها كالأولى طلب المباعدة بين أسفارهم. انظر التيسير ص ١٨١ النشر ٢/ ١٣٠٠ الاتحاف ص ٣٥٩.

(٢) تنوعت القراءات في قوله: ﴿إلا أَنْ يَخَافَا﴾ فقرأ أبو جعفر وحمزة ويعقوب والأعمش: ﴿إلا أَن يَخَافَا﴾ بضم الياء على البناء للمفعول؛ فحذف الفاعل وناب عنه ضمير الزوجين، و ﴿إلا أَنْ يُقِيمَا حُدُود الله﴾ بدل اشتمال من ضمير الزوجين، والتقدير: إلا أن يخافا عدم إقامتهما حدود الله.

وقرأ الباقون: ﴿يَخَافَا﴾ بفتح الياء على البناء للفاعل، وإسناد الفعل إلى ضمير الزوجين المفهوم من السياق، و ﴿أَنْ لَا يُقِيمًا حُدُودَ الله﴾ مفعول به. انظر الغاية ص ١١٤ المغنى ٢٤٩/١.

(٣) تنوعت القراءات في قوله: ﴿لتَزولُ﴾ فقرأ الكسائي وحده من العشرة ووافقه ابن محيصن: ﴿لَتَزولُ﴾ بفتح اللام الأولى وضم الثانية، والمعنى: وإن كان مكرهم لَتَزُولُ منه الجبال.

فائدة: إن ختم الآيات لا يخضع للتشهي، ولكن لا بد من التوقيف فيه، وليس لأحد مهما كانت منزلته أن يبدل حرفاً من كتاب الله بحرف آخر. والظاهر في معنى الحديث كما قال أبو عمرو الداني في المكتفى في الوقف والابتدا ص ١٣٧: «أنه ينبغي أن يقطع على الآية التي فيها ذكر النار والعقاب وتفصل مما بعدها إذا كان بعدها ذكر الجنة والثواب، وكذلك يلزم أن يقطع على الآية التي فيها ذكر الجنة والثواب وتفصل مما بعدها أيضاً إذا كان بعدها ذكر النار والعقاب. . .» اه. قلت: وهذا المعنى هو ما تدل عليه الرواية الثانية للحديث عن أبي هريرة والله أعلم.

# ﴿بَلْ عَجِبْتَ﴾ و ﴿بَلْ عَجِبْتُ﴾ (١) [الصافات: ١٢]، ونحو ذلك.

ومن القراءات ما يكون المعنى فيها متفقاً من وجه متبايناً من وجه كقوله: ﴿يَخْدَعُونَ﴾ و ﴿يُخَادِعُونَ﴾ البقرة: ٩].

# و ﴿يَكْذِبُونِ﴾ و ﴿يُكَذِّبُونِ﴾ [البقرة: ١٠].

- وقرأ الباقون: ﴿لِتَزولَ﴾ بكسر اللام الأولى ونصب الثانية، والمعنى: إنهم مكروا ليزيلوا ما هو كالجبال الثابتة ثباتاً وتمكناً من آبات الله وشرائعه. انظر الغاية ص ١٨٤ الإتحاف ص ٢٧٣ القلائد ص ٦٦.
- (۱) تنوعت القراءات في قوله: ﴿عجبت﴾ فقرأ حمزة والكسائي وخلف ووافقهم الأعمش بضم التاء على أنها ضمير المتكلم، والمعنى: قل يا محمد بل عجبت أنا، أو أن الله تعالى رد التعجب إلى كل من بلغه إنكار المشركين للبعث من المقرين بالبعث وعلى ذلك جاء قوله تعالى: ﴿وإِنْ تَعْجَبُ قَوْلُهُم أَئذًا كُنّا تُرَاباً أَننًا لَفِي خَلْق جَديدِ﴾ [الرعد: ٥].
- وقرأ الباقون : ﴿ عَجِبْتَ ﴾ بفتح التاء على أنها ضمير المخاطب، والمعنى: بل عجبت من قدرة الله تعالى على هذه الخلائق العظيمة، وهم يسخرون منك مما تريهم من آثار قدرة الله تعالى أو من إنكارهم البعث مع إعترافهم بالخالق. انظر النشر ٢/٣٥٦ الإتحاف ص ٣٦٨ المغنى ٣/ ١٨٨.
- (٢) تنوعت القراءات في قوله: ﴿وَمَا يُخْدَعُونَ﴾ فقرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو بضم الياء وفتح الخاء وألف بعدها وكسر الدال: ﴿يُخَادِعُونَ﴾ ووافقهم اليزيدي، والمعنى: إنهم يخادعون أنفسهم أي: يمنونها الأباطيل، وأنفسهم تمنيهم ذلك أيضاً، ويجوز أن تكون المفاعلة ليست على بابها فيكون المعنى كما في القراءة التالية:
- قرأ الباقون بفتح الياء وسكون الخاء وفتح الدال: ﴿يَخْدَعُونَ ﴾ مضارع خدع، على أن الفعل من جانب واحد. انظر الغاية ص ٩٧ الإتحاف ص ١٢٨ القلائد ص ١٣٠.
- (٣) تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿وَلَهُم عَذَابٌ أَلِيم بِمَا كَانُوا يُكَذُّبُون﴾ فقرأ عاصم وحمزة والكسائي وكذا خلف ووافقهم الحسن والأعمش بفتح الياء وسكون الكاف وتخفيف الذال ﴿يَكْذِبُون﴾ والمعنى: أخبر سبحانه أن لهم عذاباً أليماً لأنهم اتصفوا بالكذب.
- وقرأ الباقون بضم الياء وفتح الكاف وكسر الذال المشددة: ﴿ يُكَذِّبُونَ ﴾ والمعنى: أخبر سبحانه أن لهم عذاباً أليماً لأنهم كذبوا الرسل عليهم الصلاة والسلام. انظر الغاية ص ٩٧ ٩٨ الإتحاف ص ١٣٨ القلائد ص ١٣.

و ﴿لَمَسْتُم﴾ و ﴿لامَسْتُم﴾ (١) [النساء: ٤٣] [المائدة: ٦].

و ﴿حَتَّى يَطْهُرُن﴾ و ﴿يَطَّهَرُن﴾ [البقرة: ٢٢٢] ونحو ذلك.

فهذه القراءات التي يتغاير فيها المعنى كلها حق.

وكل قراءة منها مع القراءة الأخرى بمنزلة الآية مع الآية، يجب الإيمان بها كلها، واتباع ما تضمنته من المعنى علماً وعملاً ولا يجوز ترك موجب إحداهما لأجل الأخرى ظناً أن ذلك تعارض، بل كما قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «من كفر بحرف منه فقد كفر به كله»(٣).

<sup>(</sup>۱) تنوعت القراءات في قوله: ﴿لامستم﴾ في الموضعين (في النساء والمائدة) فقرأ حمزة والكسائي وكذا خلف بغير ألف فيهما ﴿لمستم﴾ ووافقهم الأعمش، والمعنى: الإفضاء باليد إلى الجسد.

وقرأ الباقون: ﴿لامستم﴾ بإثبات ألف بعد السين والمعنى: الجماع. انظر الغاية ص ١٣٥ الإتحاف ص ١٩١ القلائد ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) تنوعت القراءات في قوله: ﴿يطهرن﴾ فقرأ أبو بكر وحمزة والكسائي وكذا خلف بفتح الطاء والهاء مشددتين، مضارع تطهر «يطهرن» ووافقهم ابن محيصن والأعمش، والمعنى: حتى ينقطع الحيض ويغتسلن أو يتوضأن أو يغسلن المحل.

وقرأ الباقون بسكون الطاء وضم الهاء مخففة مضارع طهرت المرأة ﴿يطهرن﴾، والمعنى: حتى ينقطع حيضهن ودخلن في وقت الطهر. انظر الغاية ص ١١٤ الاتحاف ص ١٥٧ القلائد ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) أثر حسن لغيره.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/٥٥ وفي السند مغيرة بن مقسم عن إبراهيم، ومغيرة ثقة مدلس ولا سيما عن إبراهيم كما نص على ذلك الحافظ ابن حجر في التقريب ص ٥٤٣، وقد عنعه.

وفي السند أيضاً محمد بن حميد الرازي شيخ الطبري ضعيف كما في التقريب ص ٤٧٥.

لكن الحديث ورد في سياق طويل بإسناد آخر ضعيف أخرجه أحمد في المسند (شاكر) ٣٢٤/٥ تحت رقم (٣٨٤٥)، فيقوي هذا الحديث ويرقيه إلى درجة الحسن لغيره.

والحديث ورد أيضاً بإسناد ضعيف جداً عند الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٨/١ تحت رقم (١٨).

وأما ما اتحد لفظه ومعناه، وإنما يتنوع صفة النطق به كالهمزات والممدات، والامالات، ونقل الحركات، والإظهار والإدغام، والإختلاس، وترقيق اللامات والراءات، أو تغليظها ونحو ذلك مما يسمي القراء عامته: الأصول؛ فهذا أظهر وأبين في أنه ليس فيه تناقض ولا تضاد مما تنوع فيه اللفظ أو المعنى إذ هذه الصفات المتنوعة في أداء اللفظ لا تخرجه عن أن يكون لفظاً واحداً، ولا يعد ذلك فيما اختلف لفظه واتحد معناه، أو اختلف معناه من المترادف ونحوه، ولهذا كان دخول هذا النوع في حرف واحد من الحروف السبعة التي أنزل القرآن عليها [من أولى ما](۱) يتنوع فيه اللفظ أو المعنى وإن وافق رسم المصحف وهو ما يختلف فيه النقط أو الشكل» اه(٢).

قلت: فالقراءات جميعها حق، واختلافها حق، لا تضاد فيه ولا تناقض، والاختلاف الذي نفاه الله عن القرآن الكريم هو اختلاف التضاد والتناقض، وهذا لست واجده في الشرع بَلْه القرآن العظيم ولله الحمد والمنة.

## الشبهة الثانية:

ذهب بعض الملحدين في القرآن العظيم إلى أن اختلاف القراءات يرجع لسبين:

الأول: تجرد المصاحف من نقط الحروف.

الثاني: تجردها من شكل الحروف، وفقد الحركات اللغوية والنحوية منها.

وفي ذلك يقول المستشرق جولد تسيهر: «وترجع نشأة قسم كبير من هذه الاختلافات إلى خصوصية الخط العربي الذي يقدم هيكله المرسوم مقادير صوتية مختلفة، تبعاً لاختلاف النقاط الموضوعة فوق هذا الهيكل أو تحته وعدد تلك النقاط.

 <sup>(</sup>١) كذا ولعل الصواب: «ولهذا كان دخول هذا النوع في حرف واحد.. أولى من ما يتنوع فيه اللفظ أو المعنى...».

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ١٣/ ٣٩١\_ ٣٩٢.

بل كذلك في حالة تساوي المقادير الصوتية يدعو اختلاف الحركات ـ الذي لا يوجد في الكتابة العربية الأصلية ما يحدده ـ إلى اختلاف مواقع الإعراب للكلمة، وهذا إلى اختلاف دلالتها.

وإذا اختلاف تحلية هيكل الرسم بالنقط، واختلاف الحركات المحصول الموحد القالب من الحروف الصامتة؛ كانا هما السبب الأول في نشأة حركة اختلاف القراءات في نص لم يكن منقوطاً أصلاً أو لم تتحر الدقة في نقطه أو تحريكه» اه(١).

وتلقف هذا الإفك المستشرقان الألمانيان أوتوبرتسل<sup>(۲)</sup> (ت 1981م).

وانخدع به بعض الباحثين المسلمين (٤) إما جهلاً منهم لشناعة هذه المقولة، وإما خطأ منهم في فهم المسألة، والله أعلم.

وكارل بروكلمان مستشرق ألماني كان عضوا في المجمع العلمي العربي (!) وعضواً في كثير من المجامع والجمعيات العلمية في ألمانيا وغيرها ( ١٨٦٨- ١٩٥٦م). الأعلام ٥/ ٢١١١.

<sup>(</sup>١) مذاهب التفسير الإسلامي ص ٨ - ٩.

٢) مقدمة تحقيقه لكتاب «التيسير» للداني ص «ي».
 وأوتو برتسل من أبرز المستشرقين في الدراسات الخاصة بقراءات القرآن ولد في منشن (ميونخ) ١٨٩٣م من أساتذة جامعة منشن مات في الحرب العالمية الثانية عام ١٩٤١م. موسوعة المستشرقين ص ٥٣-٥٤.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأدب العربي ١٤٠/١. وكارل بروكلمان مستشرق ألما:

<sup>(</sup>٤) منهم: علي بن عبد الواحد وافي، صرح بذلك في كتابه «فقه اللغة» حاشية ص ١١٩ الطبعة الأولى ثم رجع عن ذلك في الطبعات التالية للكتاب، والرجوع للحق فضيلة. انظر «رسم المصحف العثماني» ص ٢٠. ومنهم: د. جواد علي، ود. عبد الله خورشيد، ود. صلاح الدين المنجد. انظر «رسم المصحف دراسة لغوية» ص ٧١٩.

ومنهم: إبراهيم الإبياري صرح بذلك في كتابه «الموسوعة القرآنية». انظر «القرانية تاريخ وتعريف» ص ٨٣ - ١١٠، ٨٦.

ومن الواضح أنهم جميعاً ممن لم يتخصصوا في العلوم الشرعية لأن العالم الشرعى لا يقول ذلك.

#### رد الشبهة الثانية:

هذا الرأي في سبب اختلاف القراءات مغالطة، وعكس للواقع إذ أن الواقع الثابت أن الرواية والتلقي والسماع هي الأصل الذي تثبت به القراءة ويثبت به رسمها، وليس لأحد اجتهاد في ذلك ولا رأي.

وقد نبه علماء الأمة من عصر الصحابة رضوان الله عليهم إلى زمننا وإلى ما شاء الله؛ نبهوا إلى أن الأصل في القراءات إنما هو التلقي والسماع من الآخر للأول(١).

حتى في طور التدوين لعلم القراءات كانت الروايات والسماع هي الأصل، حيث نجد الكتب المصنفة في القراءات تتابع على ذكر أسانيد ما تنقله من القراءات (٢).

قال أبو عمرو الداني: «فإن سأل سائل عن السبب الموجب لاختلاف مرسوم هذه الحروف الزوائد في المصحف؟.

قلت: السبب في ذلك ـ عندنا ـ أن أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه لما جمع القرآن في المصاحف ونسخها على صورة واحدة وآثر في رسمها لغة قريش دون غيرها مما لا يصح ولا يثبت نظراً للأمة واحتياطاً على أهل الملة وثبت عنده أن هذه الحروف من عند الله عز وجل كذلك منزلة، ومن رسول الله على مصحف واحد على تلك الحال غير متمكن إلا بإعادة الكلمة مرتين، وفي رسم ذلك كذلك من التخليط والتغيير للمرسوم ما لا خفاء به ففرقها في المصاحف لذلك فجاءت مثبتة في بعضها ومحذوفة في بعضها لكي

<sup>(</sup>١) تقدم بسط هذا الموضوع ص ٩٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) تقدم تأكيد ذلك في الموضع السابق، وبسطه في الباب الثاني من القسم الأول لهذه الدراسة.

تحفظها الأمة كما نزلت من عند الله عز وجل وعلى ما سمعت من رسول الله على في مصاحف أهل الأمصار» اهداله الأمصار» الهدال الأمصار» المدال الأمصار» المدال الأمصار» المدال الأمصار» المدال المحال المحال المدال المحال الم

قلت: وفي ذلك يقول ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ): «سبب تنوع القراءات فيما احتمله خط المصحف هو تجويز الشارع، وتسويغه ذلك لهم؛ إذ مرجع ذلك إلى السنة والاتباع لا إلى الرأي والابتداع» اه(٢٠).

ويؤكد هذا ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) في قوله: «ونعتقد أن معنى إضافة كل حرف من حروف الاختلاف إلى من أضيف إليه من الصحابة وغيرهم، إنما هو من حيث أنه كان اضبط له، وأكثر قراءة وأقرا به، وملازمة له، وميلاً إليه، لا غير ذلك.

وكذلك إضافة الحروف والقراءات إلى أئمة القراءة ورواتهم المراد بها أن ذلك القارىء وذلك الإمام اختار القراءة بذلك الوجه من اللغة حسبما قرأ به مآثره على غيره، وداوم عليه ولزمه حتى اشتهر وعرف به، وقصد فيه وأخذ عنه؛ فلذلك أضيف إليه دونما غيره من القراء.

وهذه الإضافة إضافة اختيار ولزوم، لا إضافة اختراع ورأي واجتهاد» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: ويدلل على بطلان رأي هذا المجري أنه لو كان خلو المصاحف من الشكل والاعجام سبباً في تنوع القراءات واختلافها لكانت كل قراءة يحتملها رسم المصحف صحيحة معتبرة قرآناً والواقع ليس كذلك (٤) فإن القراءات تنقسم من جهة قبولها إلى ثلاثة أقسام (٥):

<sup>(</sup>١) المقنع ص ١١٨\_ ١١٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۲/۱۳.

<sup>(</sup>٣) النشر ١/٢٥.

<sup>(</sup>٤) القراءات في نظر المستشرقين والملحدين ص ٤٩.

<sup>(</sup>٥) تقدم - ولله الحمد - بسط القول في أقسام القراءات ص ١٤٦.

القسم الأول: القراءات المقبولة، وهي:

- (أ) القراءات المتواترة.
- (ب) القراءات الصحيحة السند الموافقة لرسم المصحف المتلقاة بالقبول.

القسم الثاني: القراءات المردودة المنكرة الباطلة وهي:

- (أ) القراءة التي لم يصح سندها، أو صح ولم تتلق بالقبول.
- (ب) القراءة التي لا سند لها، سواء وافقت الرسم أم لم توافقه.

القسم الثالث: القراءات المتوقف فيها، وهي:

القراءة التي صح سندها، وخالفت رسم المصحف، واصطلح على تسميتها بالقراءة الشاذة.

وهذا التقسيم يدلل على أن أي قراءة لا يعتد بها ولا تعتبر قرآناً إلا إذا كانت ركيزتها الإسناد: التلقى والسماع.

وتأتي هنا بحق كلمة ابن المبارك (ت ١٨١هـ): «الإسناد من الدين، لولا الإسناد لقال من شاء ما شاء» اه<sup>(١)</sup>.

ويؤكد اعتماد القراءات على النقل أن هناك ألفاظاً تقرأ بخلاف الرسم فمثلاً: «الصلاة» رسمها في المصحف العثماني «الصلوة» و «الزكاة» رسمها «الزكوة».

كما أن في القرآن الكريم كلمات تكررت في مواضع كثيرة ورسمت برسم واحد في جميع المواضع، ولكنها في بعض المواضع وردت فيها القراءات التي يحتملها رسمها فاختلف فيها القراء وتنوعت فيها قراءتهم، وفي بعض المواضع اتفق القراء على قراءتها بوجه واحد؛ لأن غيره لم يصح به النقل، ولم تثبت به الرواية مع أن الرسم يحتمله (٢).

<sup>(</sup>۱) مقدمة صحيح مسلم ۱۹/۱ الجرح والتعديل ۱۹/۲ المجروحين من المحدثين ۲٦/۱ معرفة علوم الحديث ص ٦.

<sup>(</sup>٢) أورد الأمثلة على ذلك صاحب كتاب «رسم المصحف العثماني» ص ٣٣ - ٤٧ =

ومن مغالطات المستشرق جولد تسيهر في قوله: "إن الشكل والنقط في الخط العربي هما سبب اختلاف القراءات"، من مغالطاته: أنه أقام هذا الرأي على توهم أن الأمة الإسلامية قد اعتمدت في أخذ كتابها على مثل ما اعتمد عليه غيرها من الأمم من النقل من الصحف المكتوبة والقراءة من الخط المرسوم فحسب؛ فلذلك \_ وبسبب تجرد الخط في أول الأمر من الشكل والنقط \_ وقعت في كثير من التحريف والتصحيف في القرآن، الشكل والنقط \_ وقعت في كثير من التحريف والتصحيف في القرآن، حيث قرأها كل بحسب ما اتفق له من الفهم، وما رآه من صحة المعنى وحسنه في نفسه، فوقعوا بسبب ذلك في الاختلاف على ما تقتضيه ضرورة تفاوت الأفهام واختلاف الملاحظ إلى حد التباين في كثير من الأحيان (1).

ولكشف هذه المغالطة أنقل كلاماً نفيساً لابن حزم (ت 207ه) حيث يقول: «إن نقل المسلمين لكتابهم ودينهم ولما نقلوه عن أئمتهم ينقسم أقساماً ستة:

أولها: شيء ينقله أهل المشرق والمغرب عن أمثالهم جيلاً جيلاً لا يختلف فيه مؤمن ولا كافر منصف غير معاند للمشاهدة، وهو أن القرآن المكتوب في المصاحف في شرق الأرض وغربها لا يشكون ولا يختلفون في أن محمداً بن عبد الله بن عبد المطلب أتى به وأخبر أن الله عز وجل أوحى به إليه، وأن من اتبعه أخذه عنه كذلك ثم أخذ عن أولئك حتى بلغ إلينا......

وليس عند اليهود والنصارى من هذا النقل شيء أصلاً. . . .

والثاني: شيء نقلته الكافة عن مثلها حتى يبلغ الأمر كذلك إلى

<sup>=</sup> وصاحب كتاب "القراءات في نظر المستشرقين والملحدين" ص ٥٦ - ٩٧ واستوعب السيوطي في الإتقان ٤/ ١٥٦ - ١٥٩ المواضع التي فيها قراءتان وكتبت على إحداهما مما يؤكد الاعتماد على النقل كما استقصى الشيخ محمد سالم محيسن حفظه الله من أول المصحف إلى آخره في كتابه "المغني في توجيه القراءات" ٣/ ٣٨٠ - ٤٠٤ الكلمات القرآنية الفرشية التي ورد فيها أكثر من قراءة إلا أن هذه القراءات كانت خاصة بكلمات مخصوصة دون أن تشمل ذوات النظير.

<sup>(</sup>١) دراسات في مناهج المفسرين (١/ ١٠٠).

رسول الله ﷺ ككثير من آياته ومعجزاته. . . . . . .

وليس عند اليهود والنصارى من هذا النقل شيء أصلاً....

والثالث: ما نقله الثقة عن الثقة كذلك حتى يبلغ إلى النبي على يخبر كل واحد منهم باسم الذي أخبره ونسبه، وكلهم معروف الحال والعين والعدالة والزمان والمكان على أكثر ما جاء هذا المجيء فإنه منقول نقل الكواف، إما إلى رسول الله على من طرق جماعة من الصحابة رضي الله عنهم، وإما إلى الصاحب، وإما إلى التابع، وإما إلى إمام أخذ عن التابع، يعرف ذلك من كان من أهل المعرفة بهذا الشأن، والحمد لله رب العالمين.

وهذا نقل خص الله تعالى به المسلمين دون سائر أهل الملل كلها، وأبقاه عندهم غضاً جديداً على قديم الدهور منذ أربعمئة عام وخمسين عاماً (۱) في المشرق والمغرب والجنوب والشمال، يرحل في طلبه من لا يحصي عددهم إلا خالقهم إلى الآفاق البعيدة ويواظب على تقييده من كان الناقد قريباً منه قد تولى الله تعالى حفظه والحمد لله رب العالمين، فلا تفوتهم زلة في كلمة فما فوقها في شيء من النقل إن وقعت لأحدهم، ولا يمكن فاسقاً أن يقحم فيه كلمة موضوعة ولله تعالى الشكر.

وهذه الأقسام الثلاثة التي نأخذ ديننا منها ولا نتعداها إلى غيرها والحمد لله رب العالمين...» اه<sup>(۲)</sup>.

ثم ذكر رحمه الله القسم الرابع والخامس والسادس.

وهذا الكلام من ابن حزم رحمة الله عليه يبين لك أن ما أقام عليه جولد تسيهر كلامه من أبعد ما يكون عن تلقي هذه الأمة الإسلامية لكتابها العظيم؛ إذ اعتمدت في نقله على أعلى درجات التوثق والضبط في كل

<sup>(</sup>١) يعنى إلى زمنه، وهو كذلك إلى زماننا هذا عام ١٤١٦هـ والحمد لله.

<sup>(</sup>٢) الفِصَل في الملل والأهواء والنحل ٢/ ٨١ ــ ٨٤ باختصار وتصرف يسير.

طبقات السماع، فأنَّى يدخله التزيد ويخرمه النقص بالرأي والاجتهاد؟.

وكيف يكون الرسم هو معتمدهم في القراءات وسبب إختلافهم فيها، وهم ينهون عن أخذ القرآن عن المصحفيين، الذين أخذوا القرآن من الصحف ولم ينقلوه بالسماع والمشافهة (١٠)؟.

سبحانك ربي هذا بهتان عظيم.

قال تبارك وتعالى: ﴿ بَلْ هُو آيَات بَيْنَات فِي صُدُورِ الَّذِين أَوُتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بآيَاتِنَا إلا الظَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٩].

### الشبهة الثالثة:

عدم كتابة بعض الصحابة لبعض القرآن في المصحف وكتابة بعضهم لما ليس بقرآن في المصحف، وهذا اختلاف في القرآن وقراءاته بالزيادة والنقصان.

وهذه الشبهة حكاها ابن قتيبة عن الطاعنين في القرآن العظيم حيث قالوا عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه: «كان يحذف من مصحفه «أم الكتاب» (٢) ويمحو «المعوذتين» ويقول: لِمَ تزيدون في كتاب الله ما ليس فيه ?... ...

وأبي بن كعب يزيد في مصحفه افتتاح «دعاء القنوت» إلى قول الداعي:

<sup>(</sup>١) تقدم تقرير أن الأصل في القراءات هو التلقى والسماع انظر ص ٩٤.

<sup>(</sup>٢) أورد السيوطي في الدر المنثور ١٠/١ شيئاً حول هذا وسيأتي ـ إن شاء الله ـ قريباً.

<sup>(</sup>٣) أثر صحيح.

أخرجه عبد الله بن أحمد في زيادات المسند ٥/ ١٢٩ والطبراني في المعجم الكبير ٢٨/٩ وصححه ابن حجر في فتح الباري ٢٨/ ٧٤٧، ٧٤٧ ووافقه السيوطي في الاتقان (أبو الفضل) ٢ ٢٢/١ ولفظه: «عن عبد الرحمن بن يزيد قال: «كان عبد الله يحك المعوذتين من مصاحفه ويقول: إنهما ليستا من كتاب الله تبارك وتعالى».

قال في «مجمع الزوائد» ٧/ ١٤٩: «رجال عبد الله رجال الصحيح ورجال الطبراني ثقات» اه.

= وأخرجه بنحوه البزار ٣/ ٨٦ (كشف الأستار) والطبراني في المعجم الكبير ٩/ ٢٦٩ وقال في «مجمع الزوائد» ٧/ ١٤٩: «ورجالهما ثقات» اهد ولفظه: «عن علقمة عن عبد الله أنه كان يحك المعوذتين من المصحف، ويقول: إنما أمر رسول الله ﷺ أن يتعوذ بهما، وكان عبد الله لا يقرأ بهما».

قال البزار: «هذا لم يتابع عبد الله عليه أحد من الصحابة، وقد صح عن النبي على أنه قرأ بهما في الصلاة وأثبتا في المصحف» اه.

وصَححه ابن حجر في فتح الباري ٨/٧٤٣ ووافقه السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ١/ ٢٢١/١.

قلت: لكن قوله في هذه الرواية: «وكان عبد الله لا يقرأ بهما» شاذ بمرة؛ لأن المتواتر عن عبد الله بن مسعود القراءة بهما وأنهما من القرآن.

وأخرج البخاري في كتاب التفسير سورة: ﴿قُلُ أَعُودُ بُرِبِ الْفَلَقُ ﴾ حديث رقم (٤٩٧٧) عن زر قال: «سألت أبي بن كعب قلت: أبا المنذر إن أخاك ابن مسعود يقول: كذا وكذا. فقال أبي بن كعب: سألت رسول الله ﷺ فقال لي: «قيل لي فقلت» قال أبي ابن كعب: فنحن نقول كما قال رسول الله ﷺ.

وقوله: «كذا وكذا» أبهمه الراوي، وصرح به في رواية أحمد في المسند ١٢٩/٥ والطحاوي في مشكل الآثار ١/ ٣٣- ٣٤ وابن الضُرَيس في فضائل القرآن ص ١٩٩ عن زر بن حبيش قال: قلت لأبي بن كعب: «إن ابن مسعود كان لا يكتب المعوذتين في مصحفه (وفي رواية الطحاوي في مشكل الآثار ١/٣٣ «إن أخاك ابن مسعود يحكهما من المصحف») فقال: أشهد أن رسول الله على أخبرني أن جبريل عليه السلام قال له: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الفَلَقِ فَقلتها، فقال: فقال: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ الفَلَقِ فَقلتها، فقال:

(۱) أثر صحيح.

أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ٢/ ٣١٤ والبيهقي في السنن الكبرى ٢/ ٢١٠ ولفظه عند ابن أبي شيبة عن ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن عمير قال: «سمعت عمر يقنت في الفجر يقول بسم الله الرحمن الرحيم اللهم إنا نستعينك ونؤمن بك ونتوكل عليك الخير كله، ولا نكفر، ثم قرأ بسم الله الرحمن الرحيم اللهم إياك نعبد ولك نصلي ونسجد وإليك نسعى ونحفد، نرجو رحمتك ونخشى عذابك، إن عذابك الجد بالكفار ملحق، اللهم عذب كفرة أهل الكتاب الذين يصدون عن سبيلك».

قال الألباني في "إرواء الغليل" ٢/ ١٧٠ عن سند هذا الأثر: "وهذا سند رجاله كلهم ثقات، رجال الشيخين، ولولا عنعنة ابن جريج لكان حرياً بالصحة" اه.

وذكر ابن قتيبة في موضع آخر من كتبه أن هذه الشبهة من التهم الكثيرة التي وجهها إبراهيم بن سيار أبو إسحاق النظام المعتزلي ( ٢٣١هـ)

قلت: وجدت تصريح ابن جريج بالسماع عن عطاء في رواية هذا الحديث عند عبد الرزاق في المصنف ١١١/٣ وزاد في آخره: «قال وسمعت عبيد بن عمير يقول: القنوت قبل الركعة الآخرة من الصبح وذكر أنه بلغه أنهما سورتان من القرآن في مصحف ابن مسعود، وأنه يوتر بهما كل ليلة وذكر أنه يجهر بالقنوت في الصبح. قال ابن جريج لعطاء: فإنك تكره الإستغفار في المكتوبة فهذا عمر قد استغفر؟ قال: قد فرغ هو في الدعاء في آخرها».

والحديث أورده في كنز العمال ٨/ ٧٥ وعزاه إلى من سبق وزاد عزوه إلى الطحاوى ومحمد بن نصر.

قلت: الحديث عند الطحاوي في شرح معاني الآثار ٢٤٩/١ من طريق ابن أبي ليلى عن عطاء عن عبيد بن عمير قال: «صليت خلف عمر رضي الله عنه صلاة الغداة فقنت فيها بعد الركوع وقال. وساقه مختصراً.

ومن طريق ابن أبي ليلى أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٢/٤ اليضاً، وابن أبي ليلى هو محمد بن عبد الرحمن سيء الحفظ جداً كما في «التقريب» ص ٢١٤ لكنه لم يتفرد به فقد أخرج ابن أبي شيبة في مصنفه ٢/٤٣ والبيهقي في سننه الكبرى ٢/٢١ من طريق سعيد بن عبد الرحمن بن أبزي عن أبيه أنه صلى خلف عمر فصنع مثل ذلك».

قلت: وهذا إسناد صحيح صححه البيهقي والألباني في إرواء الغليل ٢/ ١٧١. وعن أبي إسحاق قال: «أمنا أمية بن عبد الله بن خالد بن أسيد بخرسان فقرأ بهاتين السورتين: إنّا نستعينك ونستغفرك... وذكر الحديث.

وأخرجه الطبراني في كتاب الدعاء ١١٤٤/٢ حديث رقم (٧٥٠) عن عبد الله بن زرير قال: «قال لي عبد الملك بن مروان ما حملك على حب أبي تراب إلا أنك أعرابي جاف.

وهناك روايات أخرى في الباب أوردها عبد الرزاق في المصنف ٣/ ١٠٥\_١٢٣ وانظر الإتقان للسيوطي ١/ ١٨٤\_ ١٨٥، «الدر المنثور» ٨/ ١٩٥\_ ١٩٨. تأويل مشكل القرآن ص ٢٤\_ ٢٥ باختصار وتصرف. إلى ابن مسعود أنه جحد من كتاب الله تعالى سورتين (١١).

ولم تفت هذه الشبهة النصارى فاستغلوها في الطعن في القرآن العظيم، حتى جاء مُذرِه القوم اليهودي المجري تسيهر ينفث سمومه الخبيثة من خلال حديث عن الصحابيين الجليلين عبد الله بن مسعود وأبي بن كعب متخذاً من الروايات المنقولة عنهما في زيادة قراءتهما على القراءات المستفيضة المتواترة حجة الحجج على الطعن في القرآن العظيم بالنقصان والزيادة.

يقول جولد تسيهر: "وقد رويت أمثال تلك الزيادات في النص عن اثنين من صحابة الرسول (علم الله بوجه خاص، تظهر في قراءتيهما على وجه العموم أشد الاختلافات التي تمس حتى محصول السور، وكلاهما من أعظم المعلمين مقاماً في أقدم طبقة إسلامية عبد الله بن مسعود وأبي بن كعب رضي الله عنهما وقد انتفع فعلاً رجال الجدل المسيحيون بقراءات الأول فاتخذوها حجة للطعن في صحة القراءات.

وعلى الرغم مما نال النص القرآني في قراءتيهما من تغييرات بعيدة المدى ـ ليس فقط من حيث الحروف والحركات والكلمات كما ذكرنا ـ فقد تمتعا بالإجلال على أنهما خير حجج النص القرآني. . . الخ»(٢).

هذا حاصل هذه الشبهة.

رد الشبهة الثالثة:

تنوعت وجهة أهل العلم أمام هذه الشبهة، ويمكن حصرها في موقفين أو اتجاهين:

الاتجاه الأول: التسليم بصحة الروايات الواردة في ذلك مع الجمع بينها وبين ما تواتر عن عبد الله بن مسعود وأبي بن كعب رضي الله عنهما في القراءات المتواترة.

<sup>(</sup>١) تأويل مختلف الحديث ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) مذاهب التفسير الإسلامي ص ١٦. ٢١.

ويمكن أن يسمى هذا الاتجاه به «مسلك الجمع والتوفيق بين الآثار الواردة في المسألة» حيث تُتَأوّل الآثار التي استدل بها الطاعنون بأحد التأويلات.

يقول الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت ١٥٥٨هـ) مُرَجِّحاً لهذا المسلك: «الطعن في الروايات الصحيحة بغير مستند لا يُقْبل، بل الرواية صحيحة والتأويل محتمل» اه(١).

قلت: والتأويلات التي يمكن أن تحمل عليها الروايات السابقة هي التالبة:

# ١- تأويل سفيان بن عيينة (٢):

عن سفيان عن عبدة (٣) وعاصم عن زر بن حبيش قال: قلت لأبي: «إن أخاك يحكهما من المصحف فلم ينكر. قبل لسفيان: ابن مسعود؟. قال: نعم، وليسا في مصحف ابن مسعود؛ كان يرى رسول الله على يعود بهما الحسن والحسين ولم يسمعه يقرؤهما في شيء من صلاته فظن أنهما عوذتان، وأصر على ظنه، وتحقق الباقون كونهما من القرآن فأودعوهما إياه» (٤).

وقد اعتمد هذا التأويل ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) رحمه الله فيقول: «وأما نقصان «مصحف عبد الله» بحذفه «أم الكتاب» و «المعوذتين» وزيادة أبي بسورتي القنوت؛ فإنًا لا نقول: إنَّ عبد الله وأبيًا أصابًا وأخطأ المهاجرون والأنصار، ولكن عبد الله ذهب فيما يرى أهل النظر إلى أن المعوذتين كانتا كالعوذة والرقية وغيرها، وكان يرى رسول الله على يعوذ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۷٤٣/۸.

<sup>(</sup>٢) سفيان بن عيينة بن أبي عمران ميمون الهلالي، أبو محمد الكوفي المكي ثقة حافظ فقيه إمام حجة، إلا أن حفظه تغير بأخرة وكان ربما دلس عن الثقات مات في رجب سنة ١٩٨ه. التقريب ص ٢٤٥.

 <sup>(</sup>٣) عبدة بن أبي لبابة الأسدي مولاهم، ويقال: مولى قريش، أبو القاسم البزاز
 الكوفى، نزيل دمشق ثقة. التقريب ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) أثر صحيح. أنسأ

بهما الحسن والحسين وغيرهما، كما كان يعوذ به «أعوذ بكلمات الله التامة..»(١) وغير ذلك، فظن أنهما ليستا من القرآن وأقام على ظنه ومخالفة الصحابة جميعاً.....

وإلى نحو هذا ذهب أُبِي في دعاء القنوت؛ لأنه رأى رسول الله ﷺ يدعو به في الصلاة دعاء دائماً فظن أنه من القرآن، وأقام على ظنه ومخالفة الصحابة.

وأما فاتحة الكتاب، فإني أشك فيما روي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه من تركه إثباتها في مصحفه، فإن كان هذا محفوظاً فليس يجوز لمسلم أن يظن به الجهل بأنها من القرآن وكيف يظن به ذلك وهو من أشد الصحابة عناية بالقرآن، وأحد الستة الذين انتهى إليهم العلم.....

ولكنه ذهب فيما يظن أهل النظر إلى أنَّ القرآن إنما كُتِب وجُمِع بين اللوحين مخافة الشك والنسيان، والزيادة والنقصان ورأى ذلك لا يجوز على سورة الحمد لقصرها، ولأنها تثنى في كل ركعة؛ ولأنه لا يجوز لأحد من المسلمين ترك تعلمها وحفظها، كما يجوز ترك تعلم غيرها وحفظه؛ إذ كانت لا صلاة إلا بها.

فلمًا أمن عليها العلة التي من أجلها كتب المصحف ترك كتابتها وهو يعلم أنها من القرآن.

ولو أنّ رجلاً كتب في المصحف سوراً وترك سوراً لم يكتبها لم نر عليه في ذلك وكفاً (٢) إن شاء الله تعالى، اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

<sup>(</sup>۱) ثبت تعويذه ﷺ للحسن والحسين به «أعيذكما بكلمات الله التامة...» أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿واتَّخَذَ اللَّهُ إِنْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾ والترمذي في كتاب الطب باب رقم (۱۸) حديث رقم (۲۰۲۱) وأبو داود في كتاب السنة باب في القرآن حديث رقم (٤٧٣٧).

<sup>(</sup>٢) الوَكَف: الإثم والعيب. لسان العرب ٣٦٣/٩.

<sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن ص ٤٦\_ ٤٩ باختصار.

(١) أن هذا التأويل قائم على أساس أن ابن مسعود رضي الله عنه لم يثبت عنده القطع بكون المعوذتين من القرآن، ثم حصل الاتفاق بعد ذلك.

وقد حكى ابن حجر عن ابن الصباغ قوله في مانعي الزكاة: "وإنما قاتلهم أبو بكر على منع الزكاة ولم يقل أنهم كفروا بذلك، وإنّما لم يكفروا؛ لأن الإجماع لم يكن استقر، قال: ونحن الآن نكفر من جحدها، قال: وكذلك ما نقل عن ابن مسعود: في المعوذتين.

(قال ابن حجر): يعني أنه لم يثبت عنده القطع بذلك ثم حصل الإتفاق بعد ذلك» اه(١).

(٢) مما سبق يزول الإشكال الذي أورده الرازي حيث قال: "إن قلنا: إن النقل المتواتر كان حاصلاً في عصر الصحابة بكون سورة الفاتحة من القرآن؛ فحينئذ كان ابن مسعود عالماً بذلك، فإنكاره يوجب الكفر أو نقصان العقل.

وإن قلنا: إن النقل المتواتر في هذا المعنى ما كان حاصلاً في ذلك الزمان هذا يقتضي أن يقال: إن القرآن ليس بمتواتر في الأصل وذلك يخرج عن كونه حجة يقينية (يعني: يلزم أن بعض القرآن لم يتواتر).

قال: «وهذا في غاية الصعوبة» اه(٢).

قلت: هذا اللازم الذي ذكره الرازي غير لازم، إذ يحتمل أن القرآن كان متواتراً في عصر ابن مسعود لكن لم يتواتر عنده جميعه (٣) إذ ليس من شرط التواتر أن يتواتر عند كل أحد والله أعلم.

(٣) يقدح في هذا التأويل ـ الذي ذكره سفيان بن عيينة واعتمده ابن قتيبة ـ أنه ثبت عن ابن مسعود وأبي بن كعب عَدّهما المعوذتين والفاتحة من القرآن، وعدم عدهما دعاء القنوت من القرآن، وذلك فيما تواتر عنهما

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱/۷٤۳.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير للرازي ٢١٨/١ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٨/٧٤٣.

من قراءة، وهذا يدل إمّا على رجوعهما عما نقل عنهما، وإمّا أن ذلك الفعل الذي صدر منهما له محمل غير إنكار قرآنية الفاتحة، وغير اعتبار ذلك الدعاء قرآناً، لكن رجوعهما لم ينقل عنهما صريحاً بل يمكن أن يقال: إن عدم نقل ذلك عنهما يدل على أنهما أقاما على ذلك، فيبقى إذا أن يكون لذلك محمل عنهما غير ما تقدم.

وبهذا تعلم أن المخالفة لا زالت قائمة، وإذ لم تكن هذه الطريقة في التأويل كافية إنتقلنا إلى التأويل الثاني:

# ٢\_ تأويل القاضي أبى بكر الباقلاني ( ٤٠٣هـ):

يتركز تأويل القاضي أبي بكر في قضية عدم كتابة ابن مسعود رضي الله عنه للمعوذتين في مصحفه، إذ يرى أن ابن مسعود لم ينكر قرآنيتهما، لكنه كان يرى أن لا يكتب في المصحف إلا ما أمر الرسول بكتابته، ولم يثبت عنده ذلك في المعوذتين فلم يكتبهما.

وفي ذلك يقول الباقلاني: «أما دعوى من ادعى أن ابن مسعود أنكر أن تكون المعوذتان قرآناً منزلاً وجحد ذلك؛ فإنها دعوى تدل على جهل من ظن صحتها، وغباوته، وشدة بعده عن التحصيل وعلى بهت من عرف حال المعوذتين وحال عبد الله وسائر الصحابة.

لأن كل مسلم عاقل سليم الحس يعلم أن عبد الله لم يجحدهما ولا أنكرهما، ولا دفع أن يكون النبي تلاهما على الأمة وأخبر أنهما منزلتان من عند الله، وأنه أمر بأن يقولهما على ما قيل له في أولهما، وكيف يمكن ابن مسعود أو غيره من الصحابة جحد ذلك وانكاره، وذلك مما قد أعلنه الرسول وأظهره، وتلاه وكرره، وصلى به وجهر به في قراءته، وخبر أنه من أفضل ما أنزل عليه، وكشف عن ذلك وأبانه».

ثم قال الباقلاني رحمه الله: «إن عبد الله بن مسعود لا يجوز منه مع عقله وتمييزه وجريان التكليف عليه أن يحمل نفسه على جحد المعوذتين وإنكار نزولهما، وأن الله أوحى بهما إلى نبيه.

ومما يوضح ذلك ويبينه أنه لو كان قد جحد المعوذتين وأنكرهما مع ظهور أمرهما وإقرار جميع الصحابة بهما؛ لم يكن بد من أن يدعوه داع

إلى ذلك، وأن يكون هناك سبب بعثه عليه ولو كان هناك سبب حداه على ذلك وحركه للخلاف فيه؛ لوجب في موضع العادة أن يحتج به ويذكره ويعيد به ويبدىء، ويكثر إعتداده له، وتعويله عليه، وظهوره عنه وانتشاره وحصول العلم به؛ إذ كان خلافاً في أمر عظيم وخطر جسيم....

ولو كان منه هذا الخلاف مع الصحابة لوجب أن يعظم ردهم عليه، ويغلظ قولهم له، والحكم عليه بالكفر والردة، وأنه بمثابة من جحد جميع كتاب الله، وأن يطالبوا الإمام بإقامة حق الله عليه في ذلك.

وفي عدم ظهور ذلك كله وحدوثه أوضح دليل على أنه لم يكن منه \_ قط \_ جحد المعوذتين وإنكار لكونهما قرآناً منزلاً»(١).

وقال الباقلاني: «لم ينكر ابن مسعود كونهما من القرآن وإنما أنكر إثباتهما في المصحف شيئاً إلا إن كان النبي على أذن في كتابته فيه، وكأنه لم يبلغه الإذن في ذلك.

قال: فهذا تأويل منه، وليس جحداً لكونهما قرآناً» اهر(٢).

## قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن الباقلاني رحمه الله في الوقت الذي قبل فيه الروايات عن ابن مسعود في إنكاره للمعوذتين، وتأولها، في الوقت الذي رد فيه الروايات عن أبي بن كعب في كتابته لسورتي القنوت.

(٢) أن الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ) استحسن تأويل الباقلاني وقال: «هو تأويل حسن إلا أن الرواية الصحيحة الصريحة التي ذكرتها تدفع ذلك حيث جاء فيها: «ويقول: إنهما ليستا من كتاب الله» نعم يمكن حمل لفظ كتاب الله على المصحف فيتمشى التأويل المذكور» اه (٣).

<sup>(</sup>١) نقل هذا عن الباقلاني: سيد صقر في هامش تأويل مشكل القرآن بتحقيقه ص ٤٣- ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري ٨/٧٤٣.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

(٣) يمكن تأول ما ورد عن أبي بن كعب من كتابته لدعاء القنوت في مصحفه أنه لم يكتبه على أنه قرآن وإنما كان ـ رضي الله عنه ـ يكتبه على أنه دعاء سمعه من الرسول على، ويسهل تصور هذا إذا علمنا أن بعض الصحابة كان يكتب تفسير الآيات على هامش الصفحة التي فيها القرآن، أو بين الآيات نفسها، ويؤكده: أن الروايات المتواترة عنه في القرآن ليس فيها هذا الدعاء، وأنه لو كان يكتبه على أنه قرآن لما أقر إسقاطها من المصحف الذي جمعه عثمان بن عفان رضي الله عنهم أجمعين والله أعلم.

الاتجاه الثاني: الرد والتكذيب للروايات التي اعتمدت عليها هذه الشبهة، وحجتهم في هذا التكذيب أنه قد تواتر عن عبد الله بن مسعود وأبي بن كعب رضي الله عنهما بعض القراءات المتواترة:

فأسند عاصم قراءته إلى على بن أبى طالب وابن مسعود.

وأسند نافع وابن كثير وأبو عمرو قراءته إلى أبي بن كعب.

وأسند حمزة قراءته إلى علي بن أبي طالب وعثمان وابن مسعود وابن عباس.

وكذا الكسائي لأنه قرأ على حمزة(١).

وقد ثبتت الفاتحة والمعوذتان في هذه القراءات المتواترة عنهما، ولم ينقل فيها ما نسب إلى ابن مسعود وأبي بن كعب من سورة دعاء القنوت؛ فكان في هذا ما يدل على كذب ما نسب إليهما وبطلانه.

ونقل هذا عن الباقلاني (ت ٤٠٣هـ) [في قضية أبي بن كعب خاصة] وابن حزم (ت ٤٥٦هـ) والرازي (ت ٢٠٦هـ) والنووي (ت ٢٧٦هـ) على ما نبيه:

١- أما الباقلاني فقال: «ثم إذا صرنا إلى القول فيما روى عنه من إثبات هذا الدعاء في مصحفه؛ لم نجده ظاهراً منتشراً ولا مما يلزم قلوبنا

<sup>(</sup>١) التبصرة ص ٤٤ ٧٤.

العلم بصحته، ويلزمنا الإقرار به والقطع على «أبي» بأنه كتب ذلك، بل إنما يروى ذلك من طرق يسيرة نزرة، رواية الآحاد التي لا توجب العلم ولا تقطع العذر ولا ينبغي لمسلم - عرف فضل «أبي» وعقله وحسن هديه، وكثرة علمه ومعرفته بنظم القرآن، وما هو منه، مما ليس من جملته - أن ينسب إليه أنه كتب دعاء القنوت في مصحفه أو اعتقد أنه قرآن فإن اعتقاد كونه قرآنا أبين وأفحش في الغلط من كتابته في المصحف... فإذا كان كذلك سقط التعلق بهذه الرواية سقوطاً ظاهراً.

ومما يدل على وهاء هذا الخبر عن «أبي» علمنا بأن «عثمان» تشدد في قبض المصاحف المخالفة لمصحفه وفي المطالبة بها وتحريقها، وإذا كان ذلك كذلك؛ لكانت العادة توجب أن يكون «مصحف أبي» أول مقبوض ومأخوذ، وقد جاءت الرواية عن محمد والطفيل ابني أبي بن كعب أنهما قالا لوفد أصحاب عبد الله عليهما بطلب مصحف أبيهما: "إنّ عثمان قد قبضه منه».

وإذا كان ذلك كذلك وجب أن يكون «مصحف أبي» الذي فيه إثبات هذا الدعاء \_ إن كان ذلك على ما روي \_ مما قد أخذ وقبض فكيف بقي حتى رآه الناس ورووا أنه كان عند أنس بن مالك، ويقول بعضهم: هذا لا أصل له، وقد رأينا «مصحف أنس» الذي ذكر أنه «مصحف أبي» وكان موافقاً لمصحف الجماعة بغير زيادة ولا نقصان؟.

ولو صح وثبت أنه وجد مصحف ينسب إلى «أبي» فيه دعاء القنوت لوجب أن يعلم أنه مكذوب موضوع، قصد بوضعه إفساد الدين، وتفريق كلمة المسلمين والقدح في نقلهم والطعن في مصحفهم الذي هو إمامهم» اه(١).

٢- أما ابن حزم فقال: «كل ما روي عن ابن مسعود أن المعوذتين وأم القرآن لم تكن في مصحفه؛ فكذب موضوع لا يصح وإنما صحت عنه قراءة عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود وفيها أم القرآن والمعوذتان» اه<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) الانتصار لوحة 1/٨٠ بواسطة نقل سيد صقر في هامش تأويل مشكل القرآن بتحقيقه ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) المحلى ١٣/١.

وقال أيضاً: «أما قولهم: إن مصحف عبد الله بن مسعود خلاف مصحفنا؛ فباطل وكذب وإفك، مصحف عبد الله إنما فيه قراءته بلا شك، وقراءته هي قراءة عاصم المشهورة عند جميع أهل الإسلام في شرق الدنيا وغربها، نقرأ بها وبغيرها مما قد صح أنه كله منزل من عند الله تعالى» اه<sup>(۱)</sup>.

٣- أما الرازي فقال: "نقل في الكتب القديمة أن ابن مسعود كان ينكر كون سورة الفاتحة من القرآن، وكان ينكر كون المعوذتين من القرآن.

واعلم أن هذا في غاية الصعوبة؛ لأنا إن قلنا: إن النقل المتواتر كان حاصلاً في عصر الصحابة بكون سورة الفاتحة من القرآن فحينئذ كان ابن مسعود عالماً بذلك، فإنكاره يوجب الكفر أو نقصان العقل.

وإن قلنا: إن النقل المتواتر في هذا المعنى ما كان حاصلاً في ذلك الزمان فهذا يقتضي أن يقال: إن نقل القرآن ليس بمتواتر في الأصل وذلك يخرج القرآن عن كونه حجة يقينية.

والأغلب على الظن أن نقل هذا المذهب عن ابن مسعود نقل كاذب باطل، وبه يحصل الخلاص عن هذه العقدة» اه<sup>(٢)</sup>.

أما النووي فقال: «أجمع المسلمون على أن المعوذتين والفاتحة من القرآن، وأن من جحد منهما شيئاً كفر.

وما نقل عن ابن مسعود باطل ليس بصحيح» اه $^{(7)}$ .

قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن العلماء الذين حكموا بكذب هذه الروايات وردها لم يغفلوا \_ إن شاء الله \_ عن صحة أسانيد بعضها، ولكنهم \_ رحمهم الله \_ رأوا أن

<sup>(</sup>۱) الفصل في الملل والأهواء والنحل ٧/٧٧ وقال ذلك في معرض رده على اعتراض اليهود والنصارى به على المسلمين.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ٢١٨/١، وتقدم ص ٣٤١ الجواب عن هذه العقدة التي يراها الرازي.

<sup>(</sup>٣) انظر فتح الباري ٨/٧٤٣.

هذه الروايات مع صحة سندها تتضمن علة قادحة في المتن، وهي مخالفتها لما تواتر عن ابن مسعود وأبي بن كعب، ومعلوم أن العلة الخفية القادحة يكون الظاهر السلامة منها؛ لذلك حكموا بكذب هذه الروايات وردها والله أعلم.

(٢) ما نسب إلى عبد الله بن مسعود من حذفه للفاتحة لم أقف على أسانيده لكن أورد السيوطى الأثرين التاليين:

أ ـ عن محمد بن سيرين: «أن أبي بن كعب كان يكتب فاتحة الكتاب والمعوذتين واللهم إنا نستعينك واللهم إياك نعبد ولم يكتب ابن مسعود شيئاً منهن، وكتب عثمان منهن فاتحة الكتاب والمعوذتين»(١).

- 3 إبراهيم: «كان عبد الله لا يكتب فاتحة الكتاب في المصحف وقال لو كتبتها لكتبت في أول كل شيء» (٢).

وهذان الأثران ليس فيهما أن ابن مسعود ينكر قرآنية الفاتحة، بل في الأثر الثاني ما يثبت أنه يرى قرآنيتها ويعلل عدم كتابتها بأنه يرى أن تكتب أول كل شيء، وهذا منه تعظيم للفاتحة، غايته ـ والله أعلم ـ حمل الناس على حفظها في الصدور لاحتياجهم إليها في صلواتهم والله أعلم.

(٣) أن الباقلاني يكذب ما نسب إلى أبي بن كعب من كتابته دعاء القنوت في مصحفه في الوقت الذي قبل فيه ما نسب إلى ابن مسعود من عدم كتابته للمعوذتين في مصحفه، وتأوله كما سبق في الاتجاه الأول.

<sup>(</sup>۱) عزاه في الدر المنثور ۱۰/۱ إلى عبد ابن حميد ومحمد بن نصر المروزي في كتاب الصلاة وابن الأنباري في المصاحف. وعزاه في الإتقان (أبو الفضل) ١/١٨٤ إلى أبي عبيد وقال في الاتقان (١/ ٢٢٢) أيضاً: «أخرجه أبو عبيد بسند صحيح» اه.

 <sup>(</sup>۲) عزاه في الدر المنثور ۱۰/۱ إلى عبد بن حميد.
 ثم رأيت القرطبي في تفسيره ۱/۱۱ يسوقها بإسناد ابن الأنباري عنه، وإسناده صحيح والله أعلم.

#### الخلاصة:

أن الروايات عن ابن مسعود في عدم كتابته للمعوذتين وعن أبي بن كعب في كتابته دعاء القنوت في مصحفه يجاب عنها بأحد مسلكين:

المسلك الأول: إما بردها وتكذيبها وعدم قبولها لمخالفتها المتواتر عنهما، واللائق بهما.

المسلك الثاني: وإما بقبولها وتأولها كما يلي:

بالنسبة لعبد الله بن مسعود يقال: إنه لم ينكر قرآنية المعوذتين وإنما أنكر كتابتهما في المصحف، وكذا الفاتحة لأن الواجب على كل مسلم حفظها في صدره.

وبالنسبة لأبي بن كعب يقال: إنه لم يكتب دعاء القنوت في مصحفه على أنه قرآن، وإنما لأنه سمعه من رسول الله ﷺ ورآه يحافظ عليه.

ويؤكد هذا أن المتواتر عنهما هو ما عليه الجماعة والله أعلم. .

وبهذا تسقط هذه الشبهة \_ إن شاء الله تعالى \_ وبالله التوفيق.

## الفصل الثانى

# الشبه في رسم المصحف وردها

يُعَد رسم المصحف العثماني ركناً من أركان القراءة الصحيحة المقبولة؛ لذا كان الطعن فيه، تشكيكاً في صحة القراءات.

من أجل ذلك حرص الملحدون على استغلال بعض الروايات يطعنون بها في صحة رسم المصحف العثماني، ليصلوا بذلك إلى إسقاط القراءات أو التشكيك فيها على أدنى الأحوال.

وفي هذا المجال قرر علماء القراءات الحقائق التالية:

- (١) أن الصحابة كانوا من أحرص الناس على نقل القرآن إلى الأمة بأعلى درجات الضبط والإتقان.
- (٢) أن المصحف العثماني موافق في رسمه للقراءة التي تلقاها الصحابة رضوان الله تعالى عليهم عن رسول الله ﷺ على وفق الحرف الذي أراد عثمان رضي الله عنه جمع الناس عليه.
- (٣) أن رسم المصحف العثماني منقول إلينا خلفاً عن سلف كما كتبه الصحابة رضوان الله عليهم دون زيادة أو نقص، غير الشكل والنقط.
- (٤) أن شكل القرآن ونقطه يعتمد على القراءات المتلقاة عن رسول الله ﷺ.

هذه الحقائق أراد بعض الملحدين إبطالها فجاء بشبه، واستند إلى روايات بعضها باطل وبعضها صحيح وضعها الملحدون في غير موضعها فلم ينفع كيدهم شيئاً ـ بحمد الله ـ إذ أن الله حفظ كتابه.

وسأورد هذه الشبه مع ردها \_ إن شاء الله تعالى ..

ويشتمل هذا الفصل على رد الشبه التالية:

الشبهة الأولى: وقوع الخطأ في رسم المصحف واستمرار القراءة به.

الشبهة الثانية: الحجاج بن يوسف غير أحد عشر حرفاً من المصحف العثماني.

وإليك البيان:

الشبهة الأولى: وقوع الخطأ في رسم المصحف، واستمرار القراءة على مقتضى ذلك الخطأ.

وتقوم هذه الشبهة على الآثار التالية:

ا عن هشام بن عروة عن أبيه قال: «سألت عائشة عن لحن القرآن عن قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَان لَسَاحِرَان﴾ [طه: ٣٣] وعن قوله تعالى: ﴿والمُقِيمِينَ الصَّلاة والمُؤتُون الرَّكَاة﴾ [النساء: ١٦٢] وعن قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا والنَّذِينَ هَادُوا والصَابِئون﴾ [المائدة: ٦٩].

فقالت: يا بن أخي هذا عمل الكتاب أخطؤوا في الكتاب»(١).

قلت: تقصد رضي الله عنها أن الأصل: "إن هذين" بالنصب "والمقيمون" بالرفع عطفاً على المرفوع قبلها، "والصابئين" عطفاً على المنصوب قبلها.

Y عن الزبير أبي خالد قال: قلت لأبان بن عثمان بن عفان: «ما

<sup>(</sup>١) أثر صحيح.

أخرجه الفراء في «معاني القرآن» بسنده ١٠٦/١، ١٨٣/٢ وأبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٢٩ تحت رقم (٥٥٦) والطبري في تفسيره (شاكر) ٩/ ٣٩٥ وابن أبي داود في «المصاحف» ص ٤٣ والداني في المقنع ص ١٢٢ من طريق أبي عبيد.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٧٤٤/٢ إلى سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر وساقه في «الإتقان» ٢٦٩/٢ (أبو الفضل) بإسناد أبي عبيد وقال: «هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين» اه.

شأنها كتبت ﴿لَكِن الرَّاسِخُونَ فِي العِلْم مِنْهُم والمُؤمِنُونَ يُؤمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلْنَاهُ وَالمُؤمِنُونَ الرَّكَاة ﴾ [النساء: الناء: ما بين يديها وما خلفها رفع وهي نصب؟.

قال: إن الكاتب لما كتب: ﴿لَكِنْ الرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ مِنْهُم. . ﴾ حتى إذا بلغ قال: ما أكتب؟ .

قيل له: أكتب ﴿والمُقِيمِينَ الصَّلاةَ﴾ فكتب ما قيل له»(١١).

٣- عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿لا تَذْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُم حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا﴾ [النور: ٢٧] قال: «إنما هي خطأ من الكاتب «حتى تستأذنوا وتسلموا».»(٢).

٤- عن عكرمة عن ابن عباس: «أنه كان يقرأ قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ

(١) أثر ضعيف.

أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٣١ تحت رقم (٥٥٨) والطبري في تفسيره (شاكر) ٩/ ٣٩٤ـ ٣٩٠ وابن أبي داود في «المصاحف» ص ٤٢ـ ٤٣. قلت: مدار طرقه عندهم على: «الزبير أبي خالد» مجهول العين والحال، ترجم له البخاري في تاريخه الكبير ٣/ ٤١٣ وابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ٣/ له البخاري في الثقات ٦/ ٣٣٣ ولم يزيدوا في ترجمته على سطر واحد نصه: «أبو خالد شيخ يروي عن أبان بن عثمان، روى عنه حماد بن سلمة» اه. وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٢/ ٧٤٤ إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

وقع في "فضائل القرآن" لأبي عبيد: "الزبير أبو عبد السلام" بدلاً من "الزبير أبو خالد" ويغلب على ظنى أنه تصحيف.

والزبير أبو عبد السلام له ترجمة في التاريخ الكبير ٣/ ٣٧٨ والجرح والتعديل ٣/ ٥٨٤ وتعجيل المنفعة ص ١٣٥ وهو مجهول الحال فالأثر ضعيف على أي حال والله أعلم.

(٢) أثر صحيح.

أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٦٣ تحت رقم (٦٣٧) والطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٠٩/١٨ بأسانيد صحيحة، وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢٩٦/٢ وصححه على شرط الشيخين.

وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٦/ ١٧١ إلى الفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف والبيهقي في شعب الإيمان والضياء في المختارة.

يَنِتُس الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَوْ يَشَأُ اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعا ﴾ [الرعد: ٣١] أنه كان يقرؤها: «أفلم يتبين الذين آمنوا».

قال: كتب الكاتب الأخرى وهو ناعس»(١).

و عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر القرشي قال: «لما فُرِغ من المصحف أتِيَ به عثمان فنظر فيه فقال: «قد أحسنتم وأجملتم أرى فيه شيئاً من لحن ستقيمه العرب بألسنتها»(٢).

(١) أثر صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٦/ ٤٥٢ وصححه الشيخ محمود شاكر.

(٢) أثر حسن لغيره.

أخرجه ابن أبي داود في كتاب «المصاحف» ص ٤١ وابن اشته في كتاب «المصاحف» وساقه بسنده السيوطي في «الإتقان» (أبو الفضل) ٢/ ٢٧٢ ولفظه: «عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر قال: «لما فرغ من المصحف أتي به عثمان فنظر فيه فقال: أحسنتم وأجملتم، أرى شيئاً سنقيمه بألسنتنا».

قلت: و «عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر» مقبول كما قال الحافظ في التقريب ص ٣٣١، وفي السند أيضاً الحارث بن عبد الرحمن بن عبد الله الدوسي صدوق يهم كما في «التقريب» ص ١٤٦.

لكن يشهد له ويرقيه إلى مرتبة الحسن لغيره ما يلي:

(١) ما رواه ابن أبي داود في «المصاحف» ص ٤١ من طريق يونس بن حبيب عن بكار بن بكر قال حدثنا أصحابنا عن أبي عمرو عن قتادة أن عثمان لما رفع إليه المصحف قال: «إن فيه لحناً ستقيمه العرب بألسنتها».

قلت: هذا أثر ضعيف لما يلي:

قتادة لم يسمع من عثمان. «المراسيل» لابن أبي حاتم ص ١٣٩.

جهالة أصحاب بكر بن بكار.

بكر بن بكار سيء الحفظ. «لسان الميزان» ٢٨/٢.

(٢) وما رواه ابن أبي داود في «المصاحف» ص ٤١ من طريق يونس بن حبيب عن أبي داود عن عمران بن دوار القطان عن قتادة بن نصر بن عاصم الليثي عن عبد الله بن فطيمة عن يحيى بن يعمر قال: قال عثمان بن عفان رضي الله عنه: «في القرآن لحن ستقيمه العرب بألسنتها».

ورواه من طريق إسحاق بن إبراهيم عن أبي داود به.

ورواه الداني في «المقنع» ص ١٢١ من طريق أحمد بن زهير عن عمرو بن مرزوق عن عمران به.

وروبات قلت: هذا أثر ضعيف، لما يلى: 7- عن عكرمة الطائي قال: «لما أتي عثمان رضي الله عنه بالمصحف رأى شيئاً من لحن فقال: لو كان المملي من هذيل والكاتب من ثقيف لم يوجد فيه هذا»(١).

= قتادة مدلس وقد عنعن. تعريف أهل التقديس (دار الكتب العلمية) ص ١٠٢. عبد الله بن فطيمة مجهول الحال. التاريخ الكبير ٥/ ١٧٠ الثقات لابن حبان ٧/ ٤١. يحيى بن يعمر لم يسمع من عثمان. المقنع ص ١١١.

وقد أشار البخاري في التاريخ الكبير ٥/ ١٧٠ إلى انقطاع هذا الطريق فقال: «عبد الله بن فطيمة عن يحيى بن يعمر، روى قتادة عن نصر بن عاصم، منقطع» اه ولم يزد على هذا في ترجمته، وكذا ابن حبان في «الثقات».

ويلاحظ ما يلي:

(أ) وقع في كتاب «المصاحف» لابن أبي داود ص ٤١: «عمران بن داود» بالدال المهملة، وهو تصحيف، والصواب: «عمران بن داور» بالراء المهملة، كما نص عليه في التقريب ص ٤٢٩.

(ب) ووقع فيه أيضاً وفي التاريخ الكبير للبخاري ٥/ ١٧٠: "عبد الله بن فطيمة"، وفي الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٥/ ١٣٧: "عبد الله بن أبي فطيمة" وكذا في "المقنع" للداني ص ١٢١ وهما واحد.

(٣) وما رواه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٢٦ تحت رقم (٥٥٥) عن حجاج عن هارون بن موسى عن الزبير بن الخريت عن عكرمة قال: لما كتبت المصاحف عرضت على عثمان فوجد فيها حروفاً من اللحن، فقال: «دعوها فإن العرب ستغيرها (أو قال: ستعربها) بألسنتها، ولو كان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل لم توجد هذه الحروف».

قلت: وهو أثر منقطع عكرمة لم يسمع عثمان كما قال الداني في «المقنع» ص ١١٩.

ومجموع هذه الأسانيد يقوي الأثر السابق ويرقيه إلى درجة الحسن لغيره والله أعلم. (١) أثر حسن لغيره.

أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٢٦ تحت رقم (٥٥٥) وابن أبي داود في «المصاحف» ص ٤٢ والداني في المقنع ص ١٢٠.

وعزاه السيوطي في «الإتقان» (أبو الفضل) ٢/ ٢٧٩ إلى ابن الأنباري في كتاب «الرد على من خالف مصحف عثمان» وابن اشته في كتاب «المصاحف».

قلت: الأثر أعله الداني بالانقطاع فإن عكرمة لم يسمع من عثمان. «المقنع» ص ١١٩.

لكن الأثر ورد ما يقويه ويرقيه إلى مرتبة الحسن لغيره انظر الأثر الذي قبله.

وقد حكى ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) عن الطاعنين في القرآن احتجاجهم بهذه الآثار في نسبة الخطأ إلى القرآن العظيم (١١).

الرد على الشبهة الأولى:

يتلخص الرد على هذه الشبهة في أحد الطريقين التاليين:

الأول: النظر في هذه الآثار من جهة السند.

الثاني: النظر في هذه الآثار من جهة المتن.

أما من جهة السند:

فإن هذه الآثار على قسمين:

(أ) آثار في درجة القبول، إما صحيحة السند وإما حسنة السند وإما ضعيفة السند قد تقوَّت ببعضها وترقت إلى مرتبة الحسن لغيره.

وهي التي تحمل الأرقام التالية: (١، ٣، ٤، ٥، ٦).

(ب) آثار ضعيفة السند، وهو الأثر رقم: (٢).

وهذا الأثر الضعيف لا نتشاغل بالرد عليه.

وأما الجواب عن الآثار الأخرى فهو التالي:

ما روي عن عائشة: «أخطأوا في الكتاب» وابن عباس: «إنما هي خطأ من الكاتب» فإن مرادهما رضي الله عنهما بالخطأ: أنهم أخطأوا في إختيار الأولى من الأحرف السبعة بجمع الناس عليه، لا أن الذي كتبوا من ذلك خطأ لا يجوز لأن ما لا يجوز مردود بإجماع، وإن طالت مدة وقوعه، وعظم قدر موقعه، وهذا جواب ابن اشته (۲) (ت ٣٦٠هـ) وابن جباره أحمد بن محمد المقدسي (۳) (ت ٧٢٨هـ) ونقله الداني (ت ٤٤٤هـ) عن بعض أهل العلم.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ٢٥- ٢٦، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) نقله في الإتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٧٢ - ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) المقنع ص ١٢٢.

ما روي عن عثمان رضي الله عنه: «قد أحسنتم وأجملتم أرى فيه شيئاً من لحن ستقيمه العرب بألسنتها» فكلها ابتداء روايات ضعيفة لا يقوم بواحد منها حجة عند الإنفراد، ومن ثَمَّ فلا حجة فيها إلا إذا اعتضد بعضها ببعض ويلاحظ التالي:

(أ) أن ابن اشته أخرجه في كتاب المصاحف بلفظ: «عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر قال: «لما فرغ من المصحف أتي به عثمان فنظر فيه فقال: «أحسنتم وأجملتم أرى شيئاً سنقيمه بألسنتنا»(١).

(ب) والأثر بهذا اللفظ الذي في رواية ابن اشته لا إشكال فيه، بل به يتضح معنى اللفظ المتقدم ـ فلا بد أن تحمل الروايات على معنى هذه الرواية تحسيناً لها وإلا وجب ردها لأن متنها لا يقوى على معارضة المتواتر من القرآن لو كان هذا المتن صحيحاً فكيف وهو متهافت لا يقوم إلا مستنداً على غيره؟ ـ فكأن المصحف عرض على عثمان رضي الله عنه عقب الفراغ من كتابته فرأى فيه شيئاً مكتوباً على غير لسان قريش، كما وقع لهم في لفظة: «التابوه» و ﴿التابوت﴾؛ فوعد بأنه سيقيمه على لسان قريش، ثم وفي بهذا عند العرض والتقويم ولم يترك فيه شيئاً، ولعل من روى تلك الآثار السابقة عنه حرفها، ولم يتقن اللفظ الذي صدر عن عثمان فلزم منه ما لزم من الإشكال.

وهذا جواب ابن اشته<sup>(۲)</sup> (ت ۳۳۰هـ).

قلت: ويلاحظ ما يلي:

(١) أن هذا الجواب مبني على أن معنى «اللحن» في الروايات السابقة: اللغة، وهذا المعنى قررته كتب اللغة في معاني هذه المادة: «ل. ح. ن»(٣).

(Y) وهذا المعنى في تفسير كلمة «اللحن» ذكره ابن أبي داود عقب

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص ٣٥٢، وانظر الإتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) الإتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٧١\_ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ١٣/ ٢٧٩ - ٣٨٣.

إيراده لقول عثمان بن عفان رضي الله عنه: «أرى فيه شيئاً من لحن ستقيمه العرب بألسنتها».

قال ابن أبي داود رحمه الله: «هذا \_ عندي \_ يعني بلغاتها وإلا لو كان فيه لحن لا يجوز في كلام العرب جميعاً لما استجاز أن يبعث به إلى قوم يقرؤونه» اه(١).

وقال أيضاً في موضع آخر: «لا يجوز أن يجتمع أهل الأمصار كلها وأصحاب النبي ﷺ معهم على الخطأ وخاصة في كتاب الله عز وجل وفي سنن الصلاة» اه(٢).

(٣) أن المقصود فيما سبق باللغات أنهم كتبوه بلغات نزل بها القرآن في قراءات غير القراءة التي أراد عثمان رضي الله عنه جمع الصحابة على وفق لسان قريش.

قلت: فسر بعض أهل العلم كلمة «اللحن» بـ «القراءة واللغة» والمعنى: إن في القرآن ورسم مصحفه وجها في القراءة لا تلين به ألسنة العرب جميعاً، ولكنها لا تلبث أن تلين به ألسنتهم بالمران وكثرة التلاوة للقرآن العظيم بهذا الوجه.

ومثّل لذلك بكلمة ﴿الصراط﴾ بالصاد المبدلة من السين فتقرأ العرب بالصاد عملاً بالرسم وبالسين عملاً بالأصل<sup>(٣)</sup>.

قلت: وفسر آخرون كلمة «اللحن» بـ «اللغة وطريقة الكلام» ورجحوا أن يكون المقصود بقول عثمان رضي الله عنه إنما هو تلاوة الحروف المرسومة بزيادة حرف أو نقصانه مما لو قرىء على وجهه لتغير اللفظ وفسد المعنى أي أن هناك كلمات على القارىء أن يقيم قراءتها وفقاً لما تلقاه وسمعه دون ما يجده مكتوباً في الخط(٤).

<sup>(</sup>١) المصاحف لابن أبي داود ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المصاحف لابن أبى داود ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ١/ ٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) المقنع ص ١١٩ـ ١٢٠.

قلت: هذا قاله ابن اشته (ت ٣٦٠هـ) في جوابه عن قول عثمان رضي الله عنه (۱).

قال أبو عمرو الداني (ت عنه الله عنه أن قرر نحواً مما سبق: «فإن قيل: فما معنى قول عثمان رضي الله عنه في آخر هذا الخبر: «لو كان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل لم توجد فيه هذه الحروف» قلت: معناه أي لم توجد فيه مرسومة بتلك الصور المبنية على المعاني دون الألفاظ المخالفة لذلك؛ إذ كانت قريش ومن ولي نسخ المصاحف من غيرها قد استعملوا ذلك في كثير من الكتابة وسلكوا فيها تلك الطريقة، ولم تكن ثقيف وهذيل مع فصاحتهما يستعملان ذلك، فلو أنهما وليتا من أمر المصاحف ما وليه من تقدم من المهاجرين والأنصار لرسمتا جميع تلك الحروف على حال استقرارها في اللفظ ووجودها في المنطق دون المعاني والوجوه؛ إذ ذلك هو المعهود عندهما والذي جرى عليه استعمالهما.

هذا تأويل قول عثمان \_ عندي \_ لو ثبت وجاء مجيء الحجة وبالله التوفيق» اه<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٧١.

<sup>(</sup>۲) المقنع ص ۱۲۰.

فائدة: قلت: جواب أبي عمرو الداني مبني على أصل له في رسم المصحف بينه في موضع آخر من كتبه حيث يقول: «وليس شيء من الرسم ولا من النقط اصطلح عليه السلف رضوان الله عليهم إلا وقد حاولوا به وجها من الصحة والصواب، وقصدوا به طريقاً من اللغة والقياس لموقعهم من العلم ومكانهم من الفصاحة، علم ذلك من علمه، وجهله من جهله والفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم» اه المحكم ص ١٩٦٠.

فهو ـ رحمة الله عليه ـ يرى أن ظواهر الرسم القرآني في المصحف العثماني معلله بعلل لغوية ونحوية، وأن مراعاة هذه العلل ما كان ممكناً لو كان الكاتب من ثقيف والمملي من هذيل فهم لو ولوا نسخ المصاحف لرسموا الكلمات وفقاً للفظها دون زيادة حرف في رسمها أو حذف شيء من رموزها لأنهم لا يراعون في كتابتهم الوجوه والمعاني. رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية ص ٢١٧-

أما من جهة المتن: فيقال: كيف يظن بالصحابة:

أولاً: أنهم يلحنون في الكلام فضلاً عن القرآن وهم الفصحاء اللد؟.

ثانياً: كيف يظن بهم ذلك في القرآن الذي تلقوه عن النبي ﷺ كما أنزل وحفظوه وضبطوه وأتقنوه؟.

ثالثاً: كيف يظن بهم اجتماعهم كلهم على الخطأ وكتابته؟.

رابعاً: كيف يظن بهم عدم تنبههم ورجوعهم عنه؟

خامساً: كيف يظن بعثمان أنه ينهى عن تغييره؟.

سادساً: كيف يظن أن القراءة استمرت على مقتضى ذلك الخطأ، والقرآن مروي بالتواتر خلفاً عن سلف؟.

هذا مما يستحيل عقلاً وشرعاً.

ويؤكد هذا أن عثمان رضي الله عنه لم يكتب مصحفاً واحداً بل كتب عدة مصاحف.

فإن قيل: إن اللحن وقع في جميعها.

تعقب بأنه لا يمكن ذلك إذ الأمة لا تجتمع على ضلالة.

وإن قيل: إنَّ اللحن وقع في بعضها.

تعقب بأنه اعتراف بصحة بعضها الآخر، ولم يذكر أحد من الناس أن اللحن كان في مصحف دون مصحف، ولم تأت المصاحف قط مختلفة إلا فيما هو من وجوه القراءات وليس ذلك بلحن (١١).

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «لو كان ذلك خطأ من الكاتب لكان الواجب أن يكون في كل المصاحف ـ غير مصحفنا الذي كتبه لنا الكاتب الذي أخطأ في كتابه ـ بخلاف ما هو في مصحفنا.

<sup>(</sup>١) النشر ١/ ٤٥٩ الإتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٧٠ بتصرف.

وفي اتفاق مصحفنا ومصحف أبي في ذلك ما يدل على أن الذي في مصحفنا من ذلك صواب غير خطأ.

مع أن ذلك لو كان خطأ من جهة الخط، لم يكن الذين أخذ عنهم القرآن من أصحاب رسول الله على يعلمون من علموا ذلك من المسلمين على وجه اللحن، ولأصلحوا بألسنتهم ولقنوه الأمة تعليماً على وجه الصواب.

وفي نقل المسلمين جميعاً ذلك قراءة على ما هو به في الخط مرسوماً أدل الدليل على صحة ذلك وصوابه، وأن لا صنع في ذلك للكتاب» اه(١).

# وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن الطعن في متن الروايات هو من العلة القادحة، ولا يضير حينئذ كون الظاهر في سندها الصحة.

(٢) أن الجمع والتوفيق بين الروايات وما يعارضها مقدم على ردها وتضعيفها بمجرد المخالفة.

## خلاصة الرد على هذه الشبهة:

أن الآثار والروايات التي قامت عليها هذه الشبهة لا تخرج عن حالين:

إما أن ترد ويطعن في صحتها لنكارة متنها.

إما أن تقبل وتحمل على معنى سالم من المعارضة من الوجوه التالية:

(١) أن تفسر كلمة «أخطأ الكاتب» بالخطأ في إختيار الأولى من الأحرف السبعة.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (شاكر) ٩/ ٣٩٧ـ ٣٩٨.

- (٢) أن تفسر كلمة «لحن» باللغة والقراءة، ويحمل المعنى على أحد الوجوه التالية:
- (أ) أن يكون مراد عثمان رضي الله عنه: أن في نسخهم للقرآن لحناً أي لغة مما نزل به القرآن غير لسان قريش الذي طلب منهم الكتابة به.
- (ب) أو أن يكون مراده أن في القرآن ورسم المصحف وجها في القراءة لا تلين به بعض ألسنة العرب، ولكنها لا تلبث أن تلين به بالمران والتلاوة.
- (ج) أو يكون المقصود إنما هو تلاوة الحروف المرسومة بزيادة حرف أو نقصانه مما لو قرىء على وجهه لتغير اللفظ وفسد المعنى، فعلى القارىء أن يقيم لسانه وفقاً لما تلقاه وسمعه دون ما يجده مكتوباً في الخط.

#### الشبهة الثانية:

الحجاج غيَّر أحد عشر حرفاً في مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه.

تستند هذه الشبهة على ما جاء عن عوف بن أبي جميلة قال: "إن الحجاج بن يوسف غير في مصحف عثمان أحد عشر حرفاً.

قال كانت في البقرة [آية ٢٥٩] «لم يتسن وانظر» بغير هاء فغيرها: ﴿ لَم يَتَسَنُّه ﴾ بالهاء.

وكانت في المائدة [آية ٤٨] «شريعة ومنهاجاً» فغيرها ﴿شِرْعَةً ومِنْهَاجِاً﴾.

وَكَانَتَ فِي يُونِسَ [آية ٢٢] «هو الذي ينشركم» فغيره: ﴿يُسَيِّرُكُمْ﴾.

وكانت في يوسف [آية ٤٥] «أنا آتيكم بتأويله» فغيرها ﴿أَنَا أَنْبَتُّكُم بِتَأْوِيلِهِ ﴾.

وكانت في المؤمنين [آية ٨٥، ٨٧، ٩٨] «سيقولون لله. . . سيقولون لله» ثلاثتهن فجعل الأخريين: ﴿الله . الله ﴾ .

وكانت في الشعراء في قصة نوح [آية ١١٦] «من المخرجين» وفي قصة لوط [الشعراء ١٦٧] فغيَّر قصة نوح: ﴿مِنَ المَرْجُومِينَ﴾ وقصة لوط ﴿مِنَ المُخْرَجِينَ﴾

وكانت الزخرف [آية ٣٢] «نحن قسمنا بينهم معايشهم» فغيَّرها ﴿معِيشتهُمْ﴾.

وكانت في: «الذين كفروا» [محمد: ١٥] «من ماء غير ياسن» فغيرها: ﴿مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنِ﴾.

وكانت في الحديد [آية ٧]: «فالذين آمنوا منكم واتقوا لهم أجر كبير» فغيرها ﴿وانفقوا﴾.

وكانت في «إذا الشمس كورت» [آية ٢٤] ﴿وَمَا هُو عَلَى الغَيْبِ بَظَنِينِ ﴾ فغيرها ﴿بضنين ﴾ . » اه(١٠).

الرد على الشبهة الثانية:

يرد على تلك الشبهة بأنها كاذبة باطلة سنداً ومتناً.

أما سنداً؛ فلأنها من طريق عباد بن صهيب وهو متروك (٢).

<sup>(</sup>١) أثر ضعيف جداً.

أخرجه ابن أبي داود في «المصاحف» ص ٥٩، ١٣٠ وفي السند: «عباد بن صهيب» أحد المتروكين. لسان الميزان ٣/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي في "ميزان الإعتدال" ٣٦٧/٢: "عباد بن صهيب البصري أحد المتروكين... قال ابن المديني: "ذهب حديثه" وقال البخاري والنسائي وغيرهما: "متروك" وقال ابن حبان: "كان قدرياً داعية، ومع ذلك يروي أشياء إذا سمعها المبتدى، في هذه الصناعة شهد لها بالوضع".. وأما أبو داود فقال: "صدوق قدري" وقال أحمد: "ما كان بصاحب كذب وكان عنده من الحديث أمر عظيم" اه.

قلت: كلام أبي داود وأحمد يدل على: أنه لا يضبط الحديث بمرة لكن هذا عندهما ليس منه بل من غيره فإنه كان إذا سمع من أحد حديثاً حدث به ولم يخطر بباله أنه يكذب أحد في الحديث عن رسول الله لأنه كان يعظم ذلك، ومن هنا دُخِل عليه في حديثه.

أما متناً؛ فإنّ الحجاج لو فعل ذلك حقاً لنقل إلينا متواتراً؛ لأن هذا مما تتوافر الدواعي على نقله وتواتره، ثم كيف يفعل هذا ويقره علماء عصره ويسكتون ولا ينكرون عليه، ولا يدافعون ولا يستقتلون؟. ﴿إن هذا الختلاق﴾.

ثم إن الحجاج كان عاملاً على بعض أقطار الإسلام فأنى له أن يجمع المصاحف ويحرقها فيما عدا ولايته التي هو عامل عليها؟.

وإذا فرضنا أن الحجاج كان له من القوة والشوكة ما أسكت به كل الأمة في زمانه على هذا الخرق الواسع في الإسلام والقرآن فما الذي أسكت المسلمين بعد انقضاء عهد الحجاج؟.

وإذا كان الحجاج قد استطاع التحكم في المصاحف والتلاعب فيها بالزيادة والنقصان فكيف استطاع أن يتحكم في قلوب الحفاظ وهم آلاف مؤلفة في ذلك العهد حتى يمحو منها ويثبت ما يريد؟.

هذه دعاوى ساقطة، تحمل أدلة سقوطها في ألفاظها وتدل على جرأة القوم واغراقهم في الجهل والضلال ﴿وَمَنْ يُضْلِل الله فَمَا لَهُ مِنْ هَاد﴾ نسأل الله السلامة بمنه وكرمه(١).

وعلى فرض صحة هذه الرواية، فالجواب عليها هو التالي:

نص الرواية يذكر لفظ «غَيَّر» أي: بدل، ولا يشترط أن يكون التغيير من الصواب إلى الخطأ بل قد يكون التغيير من الخطأ إلى الصواب، ويكون الخطأ دافعاً للتغيير إلى الصواب.

والخطأ المتوقع في هذه الحال هو أن بعض المصاحف كتبت فيها حروف على نحو ما يوجد في قراءة ابن مسعود مما يخالف رسم المصحف العثماني، ويكون الصواب هنا تغييرها إلى مثل ما هي عليه في مصاحف الأمة.

<sup>(</sup>۱) من كلام الزرقاني في «مناهل العرفان» 1/ ٢٦٦\_ ٢٦٧.

ويرشح هذا ما ذكره ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) من أن «الحجاج وَكَلَ عاصماً الجحدري، وناجية بن رمح، وعلي بن أصمع بتتبع المصاحف، وأمرهم أن يقطعوا كل مصحف وجدوه مخالفاً لمصحف عثمان ويعطوا صاحبه ستين درهماً.

قال ابن قتيبة: «خبرني بذلك أبو حاتم عن الأصمعي قال: وفي ذلك يقول الشاعر:

وإلا رسوم البدار قنفراً كأنها كتاب محاه الباهلي ابن أصمعا اله (١)

وتشير هذه الرواية التي أوردها ابن قتيبة إلى أن الحجاج كان حريصاً على المحافظة على هجاء الكلمات في المصاحف كما هو عليه في مصحف الإمام عثمان بن عفان رضي الله عنه.

ومن ثم فإن حرص الحجاج على أن تبقى المصاحف موحدة في هجائها جعله يكل الأمر إلى جماعة من العلماء في عصره لينظروا في المصاحف ويقطعوا أو يمحوا ما كان مخالفاً للمصحف العثماني ويعطوا صاحبه من المال ما يستطيع به أن يحوز على نسخة من المصحف العثماني.

وعلى هذا فإن هناك احتمالاً قوياً أن يكون أولئك الجماعة قد وجدوا بعض المصاحف لا تخالف المصحف العثماني إلا في حروف يسيرة فرأوا تغييرها فقط دون إتلاف المصحف بكامله، ولعل جزءاً مما قاموا به ارتبط باسم الحجاج لأنه الآمر به، وجاءت الرواية تقول أن الحجاج غير في المصحف أحد عشر حرفاً على أمره بتصحيح تلك المواضع (٢) والله أعلم.

هذا الجواب ـ عندي ـ لو صح هذا الخبر وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن ص ١٥\_ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية ص ٧١٣ـ ٧١٤.

### خلاصة القسم الأول من الرسالة:

بهذا الباب ينتهي بحمد الله وتوفيقه القسم الأول من هذه الرسالة، التي أردت بها خدمة هذا العلم العزيز، وهو علم القراءات، وإلقاء الضوء على مسائله ومراحل تدوينه، والذب عنه، من خلال الأبواب الثلاثة التي اشتمل عليها هذا القسم من الرسالة.

فقد عرَّفت القراءات، مؤكداً على أنها تلق ورواية، وليست رأياً ودراية، وبينت أقسامها من جهة النقل، وأقسامها من جهة القبول، مسنداً ذلك بالدليل، معضداً له بالنقل عن أئمة العلم رحمهم الله جميعاً.

كما عرجت على استعراض مراحل تدوين القراءات، وأوضاعه المتنوعة التي ظهر بها، مستعرضاً تسلسل التأليف في هذا العلم إلى عصرنا الحاضر.

وقمت بجمع الشبه التي طعن بها المبطلون في كتاب الله من خلال القراءات؛ من جهة اختلافها، ومن جهة رسم المصحف، ثم قمت بالرد عليها، رداً موضوعياً، مدعماً بالحجة والبرهان، مستعيناً فيه بكلام أهل العلم، ومصنفاتهم المتعددة في ذلك، جزاهم الله خيراً عن الإسلام والمسلمين.

وختاماً أسأل الله تبارك وتعالى بأن له الحمد لا إله إلا هو الحنان المنان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام أسأله سبحانه أن يتقبل جميع عملي خالصاً لوجهه الكريم، وأن يرزقني القبول في الدنيا والآخرة.

هذا، وبانتهاء هذا القسم يبدأ القسم الثاني من الرسالة، وهو التالي:

## القسم الثاني

# أثر القراءات في التفسير والأحكام

ويتضمن: الأبواب التالية:

الباب الأول: معنى العنوان وصلة القراءات بالتفسير.

الباب الثاني: القراءات التي بينت المعنى أو وسعته أو أزالت الإشكال.

الباب الثالث: القراءات المتعلقة بالعموم والإطلاق والإجمال.

الباب الرابع: القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب.



## الباب الأول

## معنى العنوان وصلة القراءات بالتفسير

هذا باب تمهيدي أردت فيه شرح العنوان: «أثر القراءات في التفسير والأحكام»، وبيان صلة القراءات بالتفسير.

وفيه فصلان:

الفصل الأول: معنى العنوان.

الفصل الثاني: القراءات والتفسير.



#### الفصل الأول

### معنى العنوان

لمًّا كان عنوان هذا القسم يتكون من هذه المفردات:

- (١) الأثر.
- (٢) القراءات.
  - (٣) التفسير.
  - (٤) الحكم.

رأيت توطئة للدراسة فيه بيان معانيها - عدا القراءات التي سبق بيانها - ليسهل معرفة المقصود في البحث، إن شاء الله.

#### (١) معنى الأثر:

تدورمادة [أ. ث. ر] حول ثلاثة أصول:

الأول: تقديم الشيء، تقول: لقد أثرت بأن أفعل كذا تعني هممت.

الثاني: ذكر الشيء، تقول: ما حلفت آثراً ولا ذاكراً، تعني: ما حلفت مخبراً عن غيري أنه حلف ولم أذكر ذلك عن نفسي.

الثالث: رسم الشيء، ومنه الأثارة في قوله تعالى: ﴿أَوْ أَثَارَة مِنْ عِلْمَ﴾ [الأحقاف: ٤]، أي: بقية من علم (١).

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٧/١٥ ـ ٥٧ وانظر لسان العرب ١٤ ٥ ـ ١٠.

وذكر الجرجاني (١) أن «للأثر» ثلاثة معان:

الأول: بمعنى النتيجة وهو الحاصل من الشيء، والثاني: بمعنى العلامة، والثالث: بمعنى الجزء.

وظاهر أن هذه المعاني التي ذكرها الجرجاني كلها من الأصل الثالث لهذه المادة وهو: «بقية الشيء» أو «رسم الشيء الباقي».

وحينما ندرس هنا «أثر القراءات في التفسير والأحكام» فإنما نريد بيان النتيجة الحاصلة من اختلاف القراءات من جهة التفسير والأحكام.

#### (٢) معنى التفسير:

تدور مادة [ف. س. ر] في اللغة حول أصل واحد يدل على بيان شيء وإيضاحه، من ذلك الفسر، يقال: فسرت الشيء وفسرته إذا بيَّنته، والفسر والتفسرة نظر الطبيب إلى ماء المريض (يعني: البول الذي يوضع في إناء ويعطى للطبيب من أجل كشف حال المريض) وحكمه فيه (٢).

والتفسير على ذلك الشرح والبيان.

أما في الاصطلاح فإن للعلماء عليهم الرحمة والرضوان في تعريف التفسير باعتباره علماً مدوناً عبارات كثيرة من أجمعها وأمنعها قولهم في تعريفه: «علم يبحث فيه عن القرآن الكريم من حيث دلالته على مراد الله تعالى بقدر الطاقة الشرية»(٣).

وشرح التعريف كما يلي:

قولهم: «علم» جنس يشمل سائر العلوم.

قولهم: «يبحث فيه عن أحوال القرآن» قيد احترز به عن العلوم الباحثة عن أحوال غيره.

<sup>(</sup>١) التعريفات ص ٩.

والجرجاني هو علي بن محمد المعروف بالشريف الجرجاني فيلسوف من كبار العلماء بالعربية ( ٧٤٠ - ٨١٦هـ) الأعلام ٥/٧.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ٤/٤٠٥.

<sup>(</sup>٣) مناهل العرفان ١/ ٤٧١.

قولهم: «من حيث دلالته على مراد الله تعالى» قيد ثان احترز به عن البحث في أحوال القرآن من غير هذه الحيثية ككونه شاهداً على صحة قاعدة نحوية أو بلاغية أو حكم فقهي أو أصل عقدي أو نحو ذلك، واحترز به كذلك عن البحث في أحوال القرآن من حيث كونه لفظاً منطوقاً أو خطاً مرسوماً.

وقولهم: «بقدر الطاقة البشرية» فيه بيان أنه لا يقدح في العلم بالتفسير عدم العلم بمراد الله من الآية في الواقع ونفس الأمر في كثير من الأحيان، فهو إذن قيد للإدخال لا للإخراج (١).

#### (٣) معنى الحكم:

تدور مادة [ح. ك. م] في اللغة حول أصل واحد وهو المنع (٢).

ومن ذلك «الحكم» بضم الميم وسكون الكاف وهو المنع من الظلم.

وسميت الحديدة التي يمسك بها رأس الدابة حَكَمَة لأنها تمنع الدابة من الجماح.

وتقول: حكمت السفيه وأحكمته إذا أخذت على يده.

ثم للفظة «حكم» اصطلاحات عرفية، والذي يتعلق بموضوع هذه الرسالة إطلاقان هما:

الأول: الحكم بمعنى إسناد أمر إلى آخر إيجاباً أو سلباً (٣).

الثاني: الحكم في اصطلاح الأصوليين: «خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفين للاقتضاء أو التخيير أو الوضع»(٤).

وشرح هذا التعريف عند الأصوليين كما يلى:

<sup>(</sup>١) دراسات في مناهج المفسرين ١/ ٣٠- ٣١.٠

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ١٩١/٢.

<sup>(</sup>٣) التعريفات ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) منتهى الوصول والأمل ص ٣٢.

قولهم: «خطاب الله» يراد به القرآن والسنة وما قام عليهما من إجماع أو قياس صحيح، واحترز بقوله «خطاب الله» فأخرج خطاب غيره.

قولهم: «المتعلق بأفعال المكلفين» قيد أخرج الخطاب المتعلق بذات الله أو بالاعتقاد فلا يسمى حكماً في اصطلاح الأصوليين، واحترز به أيضاً عن غير المكلف بالقوة والفعل.

قولهم: «للاقتضاء» يعني: الطلب، وهو إما أن يكون طلب فعل أو طلب ترك.

وطلب الفعل إما أن يكون على وجه الإلزام فهو الواجب وإما أن يكون على غير وجه الإلزام فهو المستحب.

وطلب الترك إما أن يكون على سبيل الإلزام فهو المحرم، وإما أن يكون لا على سبيل الإلزام فهو المكروه.

قولهم: «أو التخيير» يعني: المباح، إذ يخير المكلف بين فعله وتركه.

قولهم: «أو الوضع» أي: ما وضعه الشارع من علامات على الصحة والبطلان أو الشرط والسبب والمانع(١).

والمقصود من الحكم في عنوان هذا القسم أعم من الحكم في اصطلاح الأصوليين؛ إذ القراءة عند افادتها لمعنى لم تفده القراءة الأخرى (بزيادة وصف أو شيء آخر) يعتبر هذا حكماً مَهْمَا كان موضوعه، أي: سواء كان حكماً أصلياً في العقائد، أو فرعياً في الفقه، أو لغوياً من جهة النحو، أو الصرف، أو البلاغة، ونحو ذلك، كما سنبين \_ إن شاء الله \_ فالحكم في عنوان الرسالة إنما يقصد به الإطلاق الأول الاصطلاحي لا الثاني، أي: مطلق إسناد أمر لأمر... الخ.

<sup>(</sup>۱) المحصول في علم الأصول ١٥/١، ١٧ بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب ١/ ٣٢٥ـ ٣٢٨.

#### وبعد:

فإنَّ تأمل معاني هذه المفردات التي يتكون منها عنوان هذا القسم هو «اثر القراءات في التفسير والأحكام» يوضح أنَّ المقصود في هذا القسم هو بيان النتيجة الحاصلة من اختلاف القراءات من جهة بيان مراد الله من كلامه المنزل على رسوله محمد عَلَيْ حسب الطاقة البشرية، من بيان ما يفيده اختلاف القراءات من أحكام سواء في معنى الآية أم في الخطاب الشرعي المتعلق بأفعال المكلفين بالوضع والاقتضاء والتخيير، أم في تقرير معنى لغوى، ونحو ذلك.



#### الفصل الثاني

#### القراءات والتفسير

ويشتمل على بيان المباحث التالية:

المبحث الأول: منزلة القراءات من التفسير.

المبحث الثاني: أقسام القراءات من جهة التفسير.

المبحث الثالث: نبذة موجزة عن اهتمام العلماء ببيان أثر القراءات في التفسير.

المبحث الرابع: قواعد مهمة يحتاج لها أثناء دراسة أثر القراءات في التفسير.

وإليك البيان:

المبحث الأول: منزلة القراءات من التفسير:

تتبين هذه المنزلة من خلال معرفة أفضل طرق التفسير، التي تنحصر في الطرق التالية:

الأول: تفسير القرآن بالقرآن والسنة.

الثاني: تفسير القرآن بقول الصحابي.

الثالث: تفسير القرآن بقول التابعي وبلغة العرب(١١).

<sup>(</sup>۱) بسط الكلام في ذلك ابن تيمية في «مقدمة في أصول التفسير» ص ٩٣- ١٠٠٠.

وإذا كانت القراءات من جهة القبول تنقسم إلى(١):

(أ) قراءات مقبولة وهي: القراءة المتواترة والآحادية الموافقة للرسم المتلقاة بالقبول.

(ب) قراءات مردودة وهي: القراءة التي لم يصح سندها أو لم تتلق بالقبول من علماء الشأن.

(ج) قراءات متوقف فيها وهي: القراءة الشاذة التي صح سندها وخالفت رسم المصحف.

فإذا كان ذلك كذلك فإن منزلة القراءات من التفسير تكون كالتالى:

أولاً: المعنى التفسيري الناتج عن اختلاف القراءات المقبولة هو من نوع تفسير القرآن بالقرآن.

ثانياً: أما القراءة المردودة فإنه لا محل لها في التفسير أصلاً.

ثالثاً: أما المعنى التفسيري الناتج من القراءة الشاذة فإنه إن لم يكن من باب تفسير القرآن بالقرآن ـ لأننا لا نجزم بقرآنيتها ولا بعدمها ـ فإنه يكون من باب تفسير القرآن بقول الرسول على أو على أدنى الأحوال من باب تفسير القرآن بقول الصحابى.

وهذا هو الراجح في المسألة(٢).

قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٧هـ) في كلامه عن القراءات وأنها ضربان قال: «ضرب اجتمع عليه أكثر قراء الأمصار وهو ما أودعه أبو بكر أحمد بن موسى بن مجاهد (ت ٣٧٤هـ) رحمه الله كتابه الموسوم بد «قراءات السبعة» وهو بشهرته غان عن تحديده.

وضرب تعدى ذلك فسماه أهل زماننا شاذاً أي: خارجاً عن قراءة القراء السبعة المقدم ذكرها، إلا أنه مع خروجه عنها نازع بالثقة إلى قرَّائه محفوف بالروايات من أمامه وورائه ولعله أو كثير منه مساو في الفصاحة للمجتمع عليه.

<sup>(</sup>١) سبق بيان ذلك ص ١٥٠ \_ ١٦٠ ولله الحمد والمنة.

<sup>(</sup>۲) تقدم بحث في هذه المسألة في ص ١٦٠ ـ ١٦١.

نعم وربما كان فيه ما تَلْطُف صَنْعَتُه وتَعْنُف<sup>(۱)</sup> بغيره فصاحته، وتمطُوه<sup>(۲)</sup> قوى أسبابه وترسو به قدم إعرابه؛ ولذلك قرأ بكثير منه من جاذب ابن مجاهد عنان القول فيه وما كنه عليه، وراده إليه، كأبي الحسن أحمد بن محمد ابن شنبوذ<sup>(۳)</sup> وأبي بكر محمد بن الحسن بن مقسم (ت عمد) وغيرهما ممن أدى إلى رواية استقواها وأنحى على صناعة من الإعراب رضيها واستعلاها.

ولسنا نقول ذلك فسحاً بخلاف القراء المجتمع في أهل الأمصار على قراءتهم، أو تسويغاً للعدول مما أقرأته الثقات عنهم؛ لكن غرضنا منه أن نرى وجه قوة ما يسمى الآن شاذاً، وأنه ضارب في صحة الرواية بجرانه (٥) آخذ من سمت العربية مهلة ميدانه؛ لئلا يرى مري (٦) أن العدول عنه إنما هو غض منه، أو تهمة له.

ومعاذ الله وكيف يكون هذا والرواية تنميه إلى رسول الله ﷺ والله

<sup>(</sup>١) تعنف بغيره أي: تعذله وتلومه، من العنف خلاف الرفق، والتعنيف التشديد في اللوم. معجم مقاييس اللغة ١٥٨/٤.

ويريد ابن جني رحمه الله: «أن فصاحة هذا الضرب من القراءات متفوقة تلوم غيره على تخلفه في مضمار الفصاحة» المحتسب ٢٢/١ حاشية رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) تمطوه تمده. المحتسب ١/ ٣٢ حاشية رقم (٦).

<sup>(</sup>٣) كذا ساق اسمه، واعتبر ذلك ابن الجزري في غاية النهاية ٤/٢ وهما صوابه: «محمد بن أحمد بن أيوب بن الصلت بن شنبوذ ويقال: ابن الصلت بن أيوب بن شنبوذ (ت ٣٢٣هـ).

وقال عنه ابن الجزري غاية النهاية ١/ ٥٤: «كان يرى جواز القراءة بالشاذ وهو ما خالف رسم المصحف... ثم ذكر الحروف التي أنكرت عليه اه.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الجزري رحمه الله في ترجمة ابن مقسم «غاية النهاية» ٢ ١ ٢٤ : «ويذكر عنه أنه كان يقول: إن كل قراءة وافقت المصحف ووجها في العربية فالقراءة بها جائزة وإن لم يكن لها سند، وأنه عقد له مجلس ووقف للضرب فتاب ورجع، وهذا غير ما كان بنحوه ابن شنبوذ، فإنه كان يعتمد على السند وإن خالف المصحف، وهذا يعتمد على المصحف وإن خالف النقل، واتفقا على موافقة العربية» اه.

<sup>(</sup>٥) بِجِرَانه بكسر الجيم وفتح الراء باطن العنق من البعير. انظر لسان العرب ١٣/ ٨٦. والمراد هنا أن هذا الشاذ ثبت واستقر.

<sup>(</sup>٦) المري: الرجل المقبول في خلَّقه وخُلقه. لسان العرب ١٥/٢٧٩.

تعالى يقول: ﴿ وما آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ [الحشر: ٧].

وهذا حكم عام في المعاني والألفاظ، وأخذه هو الأخذ به فكيف يسوغ مع ذلك أن نرفضه ونجتنبه، فإن قصر شيء منه عن بلوغه إلى رسول الله على فلن يقصر عن وجه من الإعراب داع إلى الفسحة والإسهاب، إلا أننا وإن لم نقرأ في التلاوة به مخافة الإنتشار فيه، ونتابع من يَتَّبع في القراءة كل جائز رواية ودراية، فإننا نعتقد قوة هذا المسمى شاذاً، وأنه مما أمر الله تعالى بتقبله وأراد منا العمل بموجبه، وأنه حبيب إليه، ومرضى من القول لديه.

نعم وأكثر ما فيه أن يكون غيره من المجتمع عندهم عليه أقوى منه إعراباً وأنهض قياساً، إذ هما جميعاً مرويان مسندان إلى السلف رضي الله عنهم؛ كان هذا قادحاً فيه ومانعاً من الأخذ به فليكونن ما ضعف إعرابه مما قرأ بعض السبعة به هذه حاله..... وهو أيضاً مع ذلك مأخوذ به.

ولعمري أن القارىء به من شاعت قراءته واعتيد الأخذ عنه فأمًا أن نتوقف عن الأخذ به لأن غيره أقوى إعراباً منه فلا؛ لما قدمنا» اه(١٠).

قلت: لله دره ما أجل كلامه، فقد رمى وسدد واستهدى ورشد وتلاحظ الأمور التالية:

- (۱) القراءة الشاذة عند ابن جني رحمه الله ما زاد على القراءات السبع سواء وافقت الرسم أم خالفته، ما دامت تضرب في صحة الرواية بجرانها وتأخذ من سمت العربية مهلة ميدانها.
- (٢) أن ابن جني رحمه الله قرر أنه لا تلازم بين الأخذ بالقراءة الشاذة والعمل بها وبين عدم جواز القراءة بالشاذ في الصلاة؛ لأن القراءة إنما تكون بقراءة القراء المجتمع في أهل الأمصار على قراءاتهم.
- (٣) أن في كلامه رحمه الله مبالغة في وصف الشاذ الذي لا يقرأ به

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/ ٣٢ ٣٣ باختصار وتصرف يسيرين.

(أعني: قوله: «فإنا نعتقد قوة...») وغاية ما يقال: إنها قراءات لها وجه من الإسناد يعمل بها في بيان المعني.

(٤) أن كون بعض القراءات أقوى إعراباً من بعض لا يعد مسوغاً عنده رحمه الله للقدح في القراءة وعدم الأخذ بها.

وصدق رحمة الله عليه، لأن الأصل في القراءة الرواية أساساً.

هذا ما كان من شأن القراءة الشاذة في التفسير.

فإن قيل: هل كل خلاف بين القراءات يؤثر في التفسير؟.

فالجواب هو التالي فيما يأتي:

المبحث الثاني: أقسام القراءات من جهة التفسير:

ليس كل اختلاف بين القراءات له أثر في التفسير؛ فإن للقراءات حالين:

إحداهما: لا تعلق لها بالتفسير بحال.

الثانية: لها تعلق بالتفسير من جهات متفاوتة (١).

أما الأولى؛ فهي اختلاف القراء في وجوه النطق بالحروف والحركات كمقادير المد والإمالات والتخفيف والتسهيل والتحقيق والجهر والهمس والغنة والاخفاء، فهذه الاختلافات لا تأثير لها في اختلاف معاني الآي، وإن كان لها أثر من جهات أخرى غير التفسير مثل التخفيف على الأمة في النطق وبيان سعة اللغة.

أما الثانية؛ فهي اختلاف القراء في حروف الكلمات، وهو على نوعين:

(أ) اختلاف اللفظ والمعنى جميعاً مع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه.

(ب) اختلاف اللفظ والمعنى، مع امتناع جواز أن يجتمعا في شيء

<sup>(</sup>١) أصول التفسير وقواعده ص ٢٢٨ـ ٤٢٩.

واحد لاستحالة اجتماعهما فيه، بل يتفقان من وجه آخر لا يقتضي التضاد<sup>(۱)</sup>.

فهذه الحال بنوعيها هي التي لها مزيد التعلق بالتفسير، لأن ثبوت أحد اللفظين في قراءة قد يبين المراد عن نظيره في القراءة الأخرى، أو يثير معنى غيره، ولأن اختلاف القراءات في ألفاظ القرآن يكثر المعاني في الآية الواحدة.

قال صاحب «التحرير والتنوير من التفسير» في تقرير هذه المعاني: «إن للقراءات حالتين:

إحداهما لا تعلق لها بالتفسير بحال.

والثانية لها تعلق به من جهات متفاوتة.

أما الحالة الأولى فهي اختلاف القراء في وجوه النطق بالحروف والحركات؛ كمقادير المد والإمالات والتخفيف والتسهيل والتحقيق والجهر والهمس والغنة....

ومزية القراءات من هذه الجهة عائدة إلى أنها حفظت على أبناء العربية ما لم يحفظه غيرها؛ وهو تحديد كيفيات نطق العرب بالحروف في مخارجها وصفاتها وبيان اختلاف العرب في لهجات النطق بتلقي ذلك عن قراءة القرآن من الصحابة بالأسانيد الصحيحة.

وهذا غرض مهم جداً لكنه لا علاقة له بالتفسير لعدم تأثيره في اختلاف معانى الآي.

ولم أر من عَرَف لفن القراءات حقه من هذه الجهة، وفيها أيضاً سعة من بيان وجوه الإعراب في العربية؛ فهي لذلك مادة كبرى لعلوم اللغة العربية.

فأئمة العربية لما قرأوا القرآن قرأوه بلهجات العرب الذين كانوا بين

<sup>(</sup>۱) تقدم بسط ذلك في ص ۱۷٦ ـ ۱۸۰.

ظهرانيهم في الأمصار التي وزعت عليها المصاحف. . . وكان في هذه الأمصار قراؤها من الصحابة قبل ورود مصحف عثمان إليهم فقرأ كل فريق بعربية قومه في وجوه الأداء لا في زيادة الحروف ونقصانها، ولا في اختلاف الإعراب دون مخالفته مصحف عثمان، ويحتمل أن يكون القارىء الواحد قد قرأ بوجهين لِيُرِي صحتهما في العربية قصداً لحفظ اللغة مع حفظ القرآن الذي أنزل بها؛ ولذلك يجوز أن يكون كثير من اختلاف القراء في هذه الناحية اختياراً(۱). . . . .

أما الحالة الثانية فهي اختلاف القراء في حروف الكلمات مثل: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ [الفاتحة: ٤] و ﴿نُنشِرُهَا﴾ و ﴿نُنشِرُهَا﴾ [البقرة: ٢٥٩] و ﴿ظُنُوا أَنَّهُمَ قد كُذُبوا﴾ بتشديد الذال أو ﴿قد كُذِبُوا﴾ بتخفيفه [يوسف: ١١٠] وكذلك اختلاف الحركات الذي يختلف معه معنى الفعل كقوله ﴿وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَعِدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٥] قرأ نافع بضم الصاد وقرأ حمزة بكسر الصاد؛ فالأولى بمعنى: صدودهم في فالأولى بمعنى: صدودهم في أنفسهم، وكلا المعنيين حاصل منهم.

وهي (أي: الحال الثانية) من هذه الجهة لها مزيد تعلق بالتفسير لأن ثبوت أحد اللفظين في قراءة قد يبين المراد من نظيره في القراءات الأخرى، أو قد يثير معنى غيره؛ ولأن اختلاف القراءات في ألفاظ القرآن يكثر المعاني في الآية الواحدة نحو ﴿حَتَّى يَطْهُرن﴾ [البقرة: ٢٢٢] بفتح الطاء المشددة والهاء المشددة، وبسكون الطاء وضم الهاء مخففة، ونحو لأمستُمُ النِّسَاء﴾ و ﴿لَمستُم النِّسَاء﴾ [النساء: ٣٤، المائدة: ٦] وقراءة ﴿وجَعَلُوا المَلائكَة الذين هُمْ عِند الله إناثاً﴾ مع قراءة ﴿الذين هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ﴾ [الزخرف: ١٩].

<sup>(</sup>۱) يريد الشيخ صاحب «التحرر والتنوير» رحمه الله من قوله: «اختيارا» أن القراء قرأوا القرآن بما ورد عن رسول الله على مما جاء على لهجات العرب، فهم يقرأون بذلك الوجه من اللغة حسبما نقل عن رسول الله على فيضاف إليهم ذلك الوجه من القراءة إضافة اختيار لا إضافة رأي واختراع. انظر النشر ٢/١٠.

والظن (۱) أن الوحي نزل بالوجهين وأكثر؛ تكثيراً للمعاني إذا جزمنا (۲) بأن جميع الوجوه في القراءات المشهورة هي مأثورة عن النبي على النبي الله النبي النبي الله النبي النبي الله النبي الله النبي الله النبي النبي الله النبي ال

على أنه لا مانع من أن يكون مجيء ألفاظ القرآن على ما يحتمل تلك الوجوه مراداً لله تعالى ليقرأ القراء بوجوه فتكثر من جراء ذلك المعاني، فيكون وجود الوجهين فأكثر في مختلف القراءات مجزئاً عن آيتين فأكثر، وهذا نظير التضمين (٣) في استعمال العرب، ونظير التورية (٤) والتوجيه (٥) في البديع، ونظير مستتبعات التراكيب في علم المعاني وهو من زيادة ملاءمة بلاغة القرآن؛ ولذلك كان اختلاف القراء في اللفظ الواحد من القرآن قد يكون معه اختلاف المعنى، ولم يكن حمل أحد القراءتين على الأخرى متعيناً ولا مرجحاً......

وأنا أرى أن على المفسر أن يبين اختلاف القراءات المتواترة لأن في

<sup>(</sup>١) الظن هنا في كلام الشيخ إذا كان بمعنى إدراك الطرف الراجح فهو متعلق بقوله: «تكثيراً للمعاني... الخ» ولا يتعلق بقوله: «أن الوحي نزل بالوجهين..» إذ هذا يقين.

وإذا كان الظن بمعنى اليقين فيصح تعلقه بهما، وقد ثبت استعمال الظن بهذا المعنى في القرآن كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي مُلاقٍ حِسَابِيته﴾ [الحاقة: ٢٠].

<sup>(</sup>٢) أي: في ظرف جزمنا، فهنا معنى الظرفية غالب، لا معنى الشرط إذ لا مكان هنا للشك في ذلك، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) التضمين يستعمل في لسان العرب على صورتين الأولى: إيقاع لفظ موقع غيره لتضمنه معناه، الثاني: حصول معنى لفظ من غير ذكر له باسم هي عبارة عنه. ويطلق بمعنيين آخرين عرفيين لا تعلق لهما هنا بالمراد ذكرهما السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ٣/٩٦٩، ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) التورية في اصطلاح البلاغيين: أن يطلق لفظ له معنيان أحدهما قريب ودلالة اللفظ عليه ظاهرة، والآخر بعيد ودلالة اللفظ عليه خفية، فيريد المتكلم المعنى البعيد ويوري عنه بالمعنى القريب فيتوهم السامع أول وهلة أنه يريد القريب وليس كذلك. الإيضاح ص ٤٩٩ معجم البلاغة العربية ص ٧١٤.

<sup>(</sup>٥) التوجيه في اصطلاح البلاغيين إيراد الكلام محتملاً لوجهين مختلفين. الإيضاح ص ٥٢٨ معجم البلاغة العربية ص ٧٠٥.

اختلافها توفيراً لمعاني الآية غالباً، فيقوم تعداد القراءات مقام تعداد كلمات القرآن» اه(١١).

قلت: وهذا بداهة مشروط بما قررناه سابقاً من عدم تناقض المعاني أو اختلافها في حلال وحرام.

فإن قلت: هل اهتم العلماء ببيان أثر القراءات في التفسير؟.

قلت الجواب: هو التالي:

المبحث الثالث: نبذة موجزة عن اهتمام السلف ببيان أثر القراءات في التفسير:

تعرض السلف رضوان الله عليهم لبيان أثر القراءات في التفسير، واهتموا به اهتماماً يعلمه الناظر في المنقول عنهم من تفسير القرآن العظيم بله المتأمل فيه.

والتنبه لهذا في كلام السلف على معاني القرآن بحسب قراءة مخصوصة يرفع ما قد يظن أنه تفسيران في الآية الواحدة مختلفان بينما الواقع أنهما تفسيران للآية كل تفسير على قراءة (٢).

ومن النصوص التي تظهر اهتمام السلف رضوان الله عليهم ببيان أثر القراءات في تفسير القرآن العظيم ما يلي:

(١) في قوله تعالى: ﴿وإِذْ قُلْتُم يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِر عَلَى طَعَام واحدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّك يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وقِثَّائِهَا وفُومِهَا وعَدَسِهَا وبَصَلِهَا...﴾ [البقرة: ٦١].

عن ابن عباس أن نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله عز وجل: ﴿وَفُومِهَا﴾؟.

قال: الفوم الحنطة.

قال: وهل تعرف العرب ذلك؟.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/ ٥١-٥٦ باختصار.

<sup>(</sup>٢) وقد نبه السيوطي رحمه الله على هذا في الاتقان ١٩٤/٤.

قال: نعم، أما سمعت أبا محجن الثقفي وهو يقول:

قد كنت أحسبني كأغنى واحد قدم المدينة عن زراعة فوم

قال: يا ابن الأزرق ومن قرأها على قراءة ابن مسعود (يعني: «وثومها») فهو هذا المنتن، قال أمية بن أبى الصلت:

كانت منازلهم إذ ذاك ظاهرة فيها الفراديس والفومات والبصل

وقال أمية بن أبي الصلت أيضاً:

أنفى الدياس من الفوم الصحيح كما أنفى من الأرض صوب الوابل البرد اله(١١)»

قلت: هذا النص فسر فيه ابن عباس رضي الله عنه الآية على القراءتين ﴿فومها﴾ و «ثومها».

(٢) في قوله تبارك وتعالى: ﴿فَنَادَتُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَهُوَ قَائمٌ يُصَلّي في المِحْرَابِ أَنَّ ٱلله يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِنَ اللَّهِ وسَيداً وحَصُوراً ونَبِيناً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩].

عن معاذ الكوفي قال: «من قرأ: يبشرهم» مثقلة فإنه من البشارة، ومن قرأ: «يبشرهم» مخففة بنصب الياء فإنه من السرور يسرهم» اه<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف جداً.

نسخة مسائل ابن الأزرق برواية الطستي مخطوطة لم أقف عليها لكن ساقت سندها الدكتورة: عائشة عبد الرحمن في كتابها «الإعجاز البياني للقرآن» ص ٢٩٨\_ ٢٩٩، ٣٠٢ من النسخة المخطوطة التي وقفت عليها في دار الكتب المصرية في مجموع رقم ١٦٦٦م (١٣٧ و ـ ١٤٣ ظ) وفي المجموع رقم ٢٦٦٦م (١٣٧).

قلت: وفي السند أبو سهل السري بن سهل لا يحتج به. لسان الميزان ٣/ ١٢. وعيسى بن داب كذلك. لسان الميزان ٤٠٧/٤.

ويلاحظ: أن أصل التفسير بالحنطة. ثابت، انظر: فتح الباري ٨/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٣٦٩/٦ من طريق إسحاق هو ابن الحجاج الطاحوني عن عبد الرحمن بن أبي حماد عن معاذ الكوفي.

(٣) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَجَاء المُعَذَّرُون مِنَ الأَعرَابِ لِيُوذَنَ لَهُم وَقَعَد الَّذِين كَفَرُوا الله وَرَسُولَه، سيصِيب الذِين كَفَرُوا مِنْهُم عَذَابٌ ٱلِيم﴾ [التوبة: ٩٠].

عن السدي قال: «من قرأها ﴿وَجَاء المُغذِرُونَ مِنَ الأَعْرَابِ﴾ خفيفة قال: بنو مقرِن، ومن قرأها: ﴿وجاء المُعَذَّرُونَ﴾ (يعني: مشددة) قال: اعتذروا بشيء ليس لهم عذر بحق» اه(١).

قلت: يريد السدي رحمه الله أن يبين أن الآية بالقراءتين شملت من جاء من الأعراب يعتذر بحق \_ وهذا على قراءة التخفيف وهم بنو مقرن كما قال مجاهد في سبب نزول الآيات بعدها $\binom{7}{1}$  \_، وشملت من جاء يعتذر بغير حق وهم أهل النفاق \_ وذلك على قراءة التشديد \_ والله أعلم $\binom{7}{1}$ .

(٤) في قوله تبارك وتعالى: ﴿ فلمَّا سَمِعَت بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَت إليْهِنَ وَاعتَدت لَهُنَ مُتَّكَأً وآتَتْ كُلِّ وَاحِدَة مِنْهُنَّ سَكَيناً... ﴾ [يوسف: ٣١].

عن مجاهد قال: «من قرأ ﴿متكأ﴾ شدها فهو الطعام، ومن قرأ ﴿متكا﴾ خففها فهو الأترنج» اه(٤٠).

ولإسحاق الطاحوني ترجمة في الجرح والتعديل ٢١٧/٢ لم يذكر فيها بجرح ولا تعديل.

وشيخ الطبري المثنى لم أقف له على ترجمة.

فالأثر ضعيف لجهالة حال إسحاق هذا ولعدم معرفة شيخ الطبري المثنى.

تنبيه: الآية ﴿يبشرك﴾ والنص «يبشرهم»، وقد ذكر في الإتحاف ص ١٧٤ تنوع القراءات في هذا الموضع بين التخفيف والتشديد، وكأن القصد هو: التمثيل للقاعدة العامة، وليس خصوص المثال المذكور.

<sup>(</sup>١) عزاه في الدر المنثور ٤/ ٢٦١ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) أسباب نزول القرآن للواحدي ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) انظر زاد المسير ٣/ ٤٨٤ ـ ٤٨٤.

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٦/٧٧.

وعزاه في الدر المنثور ٢٩/٤٥ - ٣٠٠ إلى أبي عبيد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ.

(٥) في قوله تبارك وتعالى: ﴿لَقَالُوا إِنَّمَا سُكُرِت أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُون﴾ [الحجر: ١٥].

عن قتادة قال: «من قرأ: ﴿ سُكَرَت ﴾ مشددة يعني سدت، ومن قرأ ﴿ سُكِرَت ﴾ مخففة فإنه يعنى سحرت اله (١٠).

(٦) في قوله تبارك وتعالى: ﴿أُو يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُخْرُفِ..﴾ [الإسراء: ٩٣].

عن مجاهد قال: كنا لا ندري ما الزخرف حتى رأيناه في قراءة ابن مسعود «أو يكون له بيت من ذهب». » اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: هذا نص صحيح صريح في اهتمام مجاهد رضي الله عنه ببيان أثر القراءات في التفسير، وقد جاء عن مجاهد أنه قال: «عرضت القرآن على ابن عباس ثلاث عرضات أقفه عند كل آية أسأله فيم نزلت وكيف كانت» اه<sup>(۳)</sup>.

وقال أيضاً: «لو كنت قرأت قراءة ابن مسعود لم أحتج أن أسأل ابن

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٢/١٤ وفي السند «إسحاق الطاحوني» ذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ٢١٧/٢ ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، وفي السند «المثنى» شيخ الطبري لم أعرفه، فالأثر ضعيف بهما.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ٢/ ٣٩٠ من طريق الثوري عن رجل عن الحكم عن مجاهد، وفي إسناده راو مبهم، وأخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٦٣/١٥ من طريقين أحدهما: من طريق عبد الرزاق السابق والآخر من طريق محمد بن جعفر عن شعبة عن الحكم عن مجاهد، وهذا إسناد صحيح كالشمس، وأخرجه أبو نعيم في الحلية ٣/ ٢٨٤ من طريق عمرو بن مرزوق عن شعبة به، وإسناده حسن.

وعزاه في الدر المنثور ٥/ ٣٤٠ إلى أبي عبيد في فضائله وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في «المصاحف».

هذه القراءة مخالفة لرسم المصحف، فلعلها تفسير منه، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) حلية الأولياء ٣/ ٢٧٩ مر أعلام النبلاء ٤/ ٥٥٦ ٤٥٧.

عباس عن كثير من القرآن مما سألت» اه<sup>(۱)</sup>.

قد يقال: إذا كان مجاهد يسأل ابن عباس عن كل آية فكيف كان يجهل معنى «الزخرف»؟ فالجواب: لعل هذا كان قبل عرضه على ابن عباس وملازمته له.

(٧) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذ آعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ اللَّهَ فَأُووَا إِلَى الكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُم رَبُّكُم مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيُهَيَّء لَكُمَ مِنْ أَمْرِكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مَنْ وَالْكَهْف: ١٦].

عن قتادة ﴿وإِذ أَعْتَزَلْتُمُوهُمْ ومَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ الله ﴾ قال: هي في مصحف ابن مسعود: «وما يعبدون من دون الله » فهذا تفسيرها »(٢).

قلت: هذا نص صحيح في أن قتادة فسر القراءة بالقراءة الأخرى.

(٨) في قوله تبارك وتعالى: ﴿فَنَادَاهَا مِن تَحْتِهَا أَلاَّ تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ
 رَبُكِ تَحْتَكَ سَرِيًا﴾ [مريم: ٢٤].

عن أبي بكر بن عياش قال: «قرأ عاصم بن أبي النجود ﴿فناداها من تحتها﴾ بالنصب (يعني: الميم في «من») قال: وقال عاصم: من قرأ بالنصب فهو عيسى، ومن قرأها بالخفض فهو جبريل» اه<sup>(٣)</sup>.

(٩) في قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَاماً وأحسَنُ نَدِيًا﴾ [مريم: ٧٣].

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ٤/٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح. أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٢٠٩/١٥ من طريق يزيد هو ابن زريع عن سعيد هو ابن أبي عروبة عن قتادة، وهذا إسناد صحيح. وعزاه في الدر المنثور ٣٧١/٥ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور ٥/٢٠٥ إلى عبد بنّ حميد، ولم أقف على كتاب عبد بن حميد.

والقراءة بكسر الميم وجرّ «تحتها» لنافع وحفص وحمزة والكسائي وأبو جعفر وروح، والقراءة بفتح الميم ونصب «تحتها» للباقين. الإتحاف ص ٢٩٨.

قال سفيان الثوري: «من قرأها ﴿مَقَاما﴾ فإنما يعني: مقامه الذي يقيم فيه الدهر، والذي يقرأها ﴿خير مُقَاما﴾ فإنما يعني: المقامة التي يقيم فيها» اه(١).

قلت: لعله يعني رحمه الله بمقامه الذي يقيم فيه الدهر أي: منزله ومحل إقامته، وبمقامه الذي يقيم فيه أي: مكانته بين الناس ومقامه بينهم، خير إقامة، والله أعلم.

(١٠) في قوله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثْرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وكَذَلِك سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي﴾ [طه: ٩٦].

عن أبي الأشهب قال: «كان الحسن يقرؤها: «فقبصت قبصة» بالصاد، يعني بأطراف أصابعه، وكان أبو رجاء يقرؤوها: ﴿فقبضت قبضة﴾ بالضاد، هكذا يجمع كفيه» اه(٢).

(١١) في قوله تبارك وتعالى: ﴿والبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُم مَنْ شَعَائِرِ ٱللّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ، فَأَذْكُرُوا ٱسْمَ ٱللّهِ عَلَيْهَا صَوَافً..﴾ [الحج: ٣٦].

عن مجاهد قال: «من قرأها: «صوافن» قال: معقولة، ومن قرأها: ﴿صُوافُ ﴾ قال: يصف بين يديها».

وفي لفظ: «الصواف» على أربعة، و «الصوافن» على ثلاثة».

وفي لفظ: «من قرأها ﴿صواف﴾ فهي قائمة مضمومة يديها، ومن قرها: «صوافن» قياماً معقولة»(٣).

 <sup>(</sup>١) تفسير الثوري ص ١٨٨.
 قلت: القراءة بضم المد

قلت: القراءة بضم الميم لابن كثير وتابعه ابن محيصن، والباقون بضمها. الإتحاف ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) عزاه في الدر المنثور ٥/٦٦٥ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف.

أخرجه ابن أبي شيبة ٤/ ٨٢ والفظ الأول له، والبيهقي في السنن الكبير ٥/ ٢٣٧ والسياق له.

(١٢) في قوله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا: لَوْلا أُوتِي مُوسَىٰ مِنْ قَبْلُ، لَوْلا أُوتِي مُوسَىٰ مِنْ قَبْلُ، قَالُوا: سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ﴾ [القصص: ٤٨].

عن قتادة: ﴿قالوا: سِحْرَان تَظَاهِرا﴾ قال ذلك أعداء الله اليهود للإنجيل والقرآن، قال: ومن قرأها: ﴿ساحران﴾ يقول: محمد وعيسى (عليهما الصلاة والسلام). » اه(١).

(١٣) في قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَنَّا زَيَّنَّا السَّمَاء الدُّنْيا بِزِينةِ الكَواكِبِ ﴾ [الصافات: ٦].

عن أبي بكر بن عياش قال: «قال لي عاصم رضي الله عنه: من قرأها: ﴿بِزِنيَةِ الكَواكِبِ﴾ مضافاً ولم ينون فلم يجعلها زينة للسماء وإنما جعل الزينة للكواكب» اه(٢).

قلت: ومفهوم كلامه أن من قرأها بالتنوين، فالزينة وصف للسماء.

(۱٤) في قوله تبارك وتعالى: ﴿أَفَتُمارُونَه عَلَى مَا يَرَى﴾ [النجم: الآ] عن سعيد بن جبير أنه كان يقرأ: ﴿أَفتمرونه﴾ قال: من قرأها: ﴿أَفتمارونه﴾ قال: أفتجادلونه» اه(٣).

(١٥) في قوله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا هُو عَلَى الغَيْبِ بِضَنِين﴾ [التكوير: ٢٤].

عن إبراهيم النخعي فال: ﴿الطنين﴾: المتهم و ﴿الضنين﴾: البخيل» اه(٤٠). .

وفي السند عند البيهقي من لم أقف له على ترجمه، وفي سند ابن أبي شيبة
 خلل في الطبع لم أتبين وجه الصواب فيه.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٦/٣٥ إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>١) عزاه في الدر المنثور ٢/ ٤٢١ إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه في الدر المنثور ٧/ ٧٩ إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم.

 <sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور //٦٤٦ إلى ابن المنذر.

قلت: معنى: أفتمرونه: أي تجحدونه. لسان العرب ١٥/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) عزاه في الدر المنثور ٨/ ٤٣٥ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر.

عن زر بن حبيش قال: «﴿الغيب﴾: القرآن، في قراءتنا ﴿بطنين﴾ متهم، وفي قراءتكم ﴿بضنين﴾: ببخيل» اه(١).

(١٦) في قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَة. في عَمَدِ مُمَدِّدة﴾ [الهمزة: ٨-٩].

عن السدي قال: من قرأها «في عمد» (يعني: بضم العين وسكون الميم) فهو عمد من النار، ومن قرأها: ﴿في عمد﴾ (يعني بنصب العين والميم) فهو حبل ممدود» اه(٢٠).

قلت: هذه النصوص ـ سواء منها ما صح سنده أم لم يصح ـ تدل على أن السلف رضوان الله عليهم كانوا يستعينون بالقراءات في الآية من أجل تفسيرها وبيان المراد منها، وهذا الأمر لم يقتصر على طبقة الصحابة والتابعين، فقد رأينا تصوراً واضحاً لأثر القراءات في التفسير عند سفيان الثوري (ت ١٦٦ه) والفراء (ت ٧٠٧هـ) والأخفش (ت ٢١٠هـ) وابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) والطبري (ت ٣١٠هـ) والزجاج (ت ٣١١هـ) وأبي جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ)

ونجد مثل ذلك عند جمهرة المفسرين ويمتاز كتاب «البحر المحيط» لأبي حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ) باحتفاله وعنايته البالغة بذلك بما لا تكاد تجد مثله بين المفسرين.

ولعل كتب توجيه القراءات من أظهر الكتب التي اهتمت ببيان معنى الآية باعتبار القراءات فيها، بقصد بيان وجه اختيار المقرىء لقراءته.

والواقع أن كل مفسر للقرآن العظيم لا بد أن يتعرض للقراءات القرآنية عند تفسيره للقرآن، ولكن تتفاوت طرق التناول في المقدار والنوع، مما يجعل لكل مفسر صبغة خاصة في تفسيره، والذي لا شك فيه

<sup>(</sup>١) عزاه في الدر المنثور ٨/ ٤٣٥ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) عزاه في الدر المنثور ٨/ ٦٢٥ إلى ابن حاتم.

<sup>(</sup>٣) تقدم استعراض القراءات في كتب هؤلاء العلماء ص ٢٣٠ وما بعدها.

أن اعتماد المفسر على القراءات في تفسيره للقرآن الكريم من أهم المهمات التي تطلب منه إذ أنَّ تفسير القراءة بالقراءة دائر بين تفسير القرآن بالسنة أو بقول الصحابي على أدنى الأحوال.

ولذلك جاءت في كتاب «قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل» القاعدة الأربعون حول القراءات العشر يقول فيها: «على متدبر كتاب الله أن يبحث عن المعاني وعن الصور البيانية الموصولة بإعجاز القرآن، التي تدل عليها وجوه القراءات المختلفة التي لا يظهر فيها بوضوح أن الغرض من الاختلاف فيها مجرد التهوين والتسهيل على السنة الناطقين العرب إبان تنزيل القرآن، مراعاة للهجاتهم المختلفة وقواعد ألسنتهم.

وعليه أن يعتمد في بحثه الجزئي لكل نص على التدبر المتأني العميق، وفي بحثه الكلي التصنيفي على السبر الشامل وأن لا يقتصر على التقاط أمثلة يعثر عليها من هنا وهناك دون سبر شامل واستقراء تام، فهذا الأمر قد أصبح بحمد الله ممكناً لمن يريد أن يبذل جهداً وصبراً».

ثم ذكر أنه سبر القراءات (١) المتواترة في سورة البقرة فظهر له أن اختلاف القراءات فيها يتضمن الأغراض التالية:

الغرض الأول: تكامل المعاني (٢) فمن اختلاف القراءات في النص الواحد ما الغرض منه تأدية كل قراءة لمعنى لا تؤديه القراءة الأخرى، فتقوم القراءتان أو الأكثر مقام تعدد الآيات، وتؤدي القراءات المختلفات تكاملاً في المعاني المقصودة جميعاً.

الغرض الثاني: التكامل في الأداء البياني كأن يراعى في النص توجيهه مرة بأسلوب الحديث عن الغائب... وتوجيهه أخرى بأسلوب الخطاب الوجاهي المباشر... وكأن يراعى في النص توجيهه بالبناء

<sup>(</sup>۱) السبر هو حصر الأوصاف في الأصل والغاء بعض ليتعين الباقي للعليّة، ويلجأ إليه الفقيه في الأحكام من أجل استخراج علة الحكم. التعريفات ص ١١٦. والمقصود هنا حصر القراءات ذات الأثر المتشابه من أجل استخراج الجامع الذي يجمع بينها، والإضافة التي تضيفها إلى معنى الآية.

<sup>(</sup>٢) في الأصل «التكامل الفكري»، والعبارة التي أثبتها أليق بالمعنى.

للمعلوم مرة... وتوجيهه مرة أخرى بالبناء لما لم يذكر فاعله....

الغرض الثالث: التنويع في الأداء الفني الجمالي مع ما قد يتضمنه من دلالات فكرية وبيانية، مثل جعل فعل الشرط بصيغة الفعل الماضي في قراءة وجعله بصيغة الفعل المضارع في قراءة أخرى . . .

الغرض الرابع: إثبات وجوه عربية متكافئة فيما قسمه علماء العربية حين أرادوا ضبط هذه اللغة بعد اختلاط الشعوب إلى علوم اللغة والنحو والتصريف والبلاغة (المعاني ـ والبيان ـ والبديع).

وجاء في التنزيل إثبات هذه الوجوه أمثلة يقاس عليها وشاهداً دائماً على أنها من الوجوه الجائزة في العربية، وأنه يحسن استمرار استعمالها في وجوه الكلام العربي مع ما تتضمنه من تحقيق الأغراض الثلاثة الأولى» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: فاته بعض أغراض القراءات المتعلقة بجانب التفسير وهي التالية:

الغرض الأول: بيان المراد؛ فمن اختلاف القراءات في النص الواحد ما الغرض منه بيان المراد، كما في القراءة المجملة والقراءة المفسرة، أو القراءة العامة والقراءة المخصصة بعض أفراد عموم القراءة الأخرى بالذكر، أو القراءة المطلقة والقراءة المقيدة.

الغرض الثاني: ترجيح معنى من المعاني التي تحتملها الآية وتوكيده.

الغرض الثالث: دفع الإشكال وبيان المعنى (٢).

ولعل عذر صاحب كتاب «قواعد التدبر الأمثل» أنه إنّما ذكر من الأغراض ما تبين له من اختلاف القراءات المتواترة دون الشاذة في سورة البقرة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قواعد التدبر الأمثل ص ٧٢٧ - ٧٢٣، بتصرّف يسير.

<sup>(</sup>٢) والأمثلة على هذه الأغراض، ستأتى في الباب الثاني والثالث من هذا القسم.

المبحث الرابع: قواعد مهمة يتنبه لها أثناء دراسة أثر القراءات في التفسير.

من الأشياء المهمة للذي يبحث في «أثر القراءت في التفسير» مراعاة القواعد التالية:

- (أ) الخلاف الواقع بين القراءات الصحيحة إنما هو من خلاف التنوع لا خلاف التناقض (١٠).
- (ب) إضافة القراءة إلى المقريء إنما هي إضافة اختيار واتباع وليست إضافة رأي وابتداع.
- (ج) لا تفرقة بين القراءات الصحيحة المقبولة فكلها كلام الله تبارك وتعالى، وكلها قرآن، والمعاني التي تدل عليها كلها معان قرآنية لا تفضيل بينها.

قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ): «هذه القراءات إذا اختلفت معانيها لم يجز أن يقال إحداهما أجود من الأخرى كما لا يقال ذلك في أخبار الآحاد إذا اختلفت معانيها» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: ولذلك حين بالغ بعضهم في التفضيل بين قراءة الكسائي وعاصم ﴿مَالِك يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤] بالمد وقراءة باقي السبعة ﴿مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ بحذف الألف تعقبهم أبو شامة الدمشقي (ت ٦٦٥هـ) بقوله: «قد أكثر المصنفون في القراءات والتفاسير من الكلام في الترجيح بين هاتين القراءتين حتى أن بعضهم يبالغ في ذلك إلى حد يكاد يسقط وجه القراءة الأخرى، وليس هذا بمحمود بعد ثبوت القراءتين وصحة اتصاف الرب سبحانه وتعالى بهما فهما صفتان لله تعالى يتبين وجه الكمال له فيهما فقط، ولا ينبغي أن يتجاوز ذلك» اه (٣).

قلت: يقصد رحمه الله بالصفتين: «ملك»، و «مالك».

<sup>(</sup>١) تقدم تقرير هذا الأصل ص ١٧٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن للنحاس ٣/ ٢٤٣ ونقله القرطبي في تفسيره ١٩١/١٤.

<sup>(</sup>٣) إبراز المعانى من حرز الأماني ص ٧٠.

وقال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ) في موضع شبيه: «هذا الترجيح الذي يذكره المفسرون والنحويون بين القراءتين لا ينبغي؛ لأن هذه القراءات كلها صحيحة ومروية ثابتة عن رسول الله ﷺ، ولكل منها وجه ظاهر حسن في العربية، فلا يمكن ترجيح قراءة على قراءة» اه (١١).

وقال أيضاً رحمه الله: «وتكلموا في ترجيح أحد القراءتين على الأخرى، وقد تقدم أني لا أرى شيئاً من هذه التراجيح؛ لأنها كلها منقولة متواترة قرآناً فلا ترجيح في إحدى القراءتين على الأخرى» اه<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً رحمه الله: «لا ترجيح، إذ كل من القراءتين متواترة» اه<sup>(۳)</sup>.

وقال في موضع آخر: "وقد تقدم لنا غير مرة أنا لا نرجح بين القراءتين المتواترتين، وحكى أبو عمر الزاهد في كتاب "اليواقيت" أن أبا العباس أحمد بن يحيى (ثعلبا) كان لا يرى الترجيح بين القراءات السبع، وقال: قال ثعلب: إذا اختلف الإعرابان في القرآن عن السبعة لم أفضل إعراباً على إعراب في القرآن، فإذا خرجت إلى الكلام (كلام الناس) فضلت الأقوى.

ونغم السلف لنا أحمد بن يحيى كان عالماً بالنحو واللغة متديناً ثقة» اه<sup>(٤)</sup>.

قلت: هذا هو الصواب - إن شاء الله - خلافاً لما ذهب إليه بعضهم (٥).

(د) القراءات الشاذة (وهي كل قراءة صح سندها وخالفت رسم المصحف) يستفاد منها في التفسير، إلا أنه لا تجوز القراءة بها في الصلاة.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۲/۵۰۹.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٣/ ٨٨.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ٤/ ٨٧.

<sup>(</sup>٥) التحرير والتنوير ١/ ٦٦- ٦٣.

وقد تقدم معك قريباً (۱) نقل كلام ابن جني (ت ٣٩٢هـ) رحمه الله في ذلك وفيه قوله: «... إلا أننا وإن لم نقرأ في التلاوة به مخافة الانتشار فيه، ونتابع من يتبع في القراءة كل جائز رواية ودراية، فإنا نعتقد قوة هذا المسمى شاذاً، وأنه مما أمر الله تعالى بتقبله، وأراد منا العمل بموجبه وأنه حبيب إليه ومرضي من القول لديه» اه (٢).

قلت: المقصود أنه لا تناقض بين الاستفادة من القراءة الشاذة في التفسير وبين عدم القراءة بها في الصلاة وبالله التوفيق.

(ه) القراءات المسندة في كتب الحديث، ولم تنتسب إلى أحد من أئمة الرواية اصطُلح على تسميتها به «قراءة النبي ﷺ».

قال في «التحرير والتنوير»: «وقد تروى قراءات عن النبي على بأسانيد صحيحة في كتب الصحيح مثل صحيح البخاري ومسلم وأضرابهما إلا أنها لا يجوز لغير من سمعها من النبي على القراءة بها؛ لأنها غير متواترة النقل فلا يترك المتواتر للآحاد، وإذا كان راويها قد بلغته قراءة أخرى متواترة تخالف ما رواه وتحقق لديه التواتر وجب عليه أن يقرأ بالمروية تواتراً.

وقد اصطلح المفسرون على أن يطلقوا عليها قراءة النبي على الأنها غير منتسبة إلى أحد من أئمة الرواية.

<sup>(</sup>١) ص ٣٧٦ وما بعدها وراجع تعليقنا هناك على غلوه في عبارته.

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/28.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير ١/ ٥٤\_ ٥٥.

(و) القراءات المقبولة قد تتفاوت بما تشتمل عليه من خصوصيات البلاغة أو الفصاحة أو كثرة المعاني، وهو تمايز متقارب لا يجعل حمل أحد القراءتين على الأخرى متعيناً ولا مرجحاً(١١).

ألا ترى أنه يكون قراءتان في لفظ واحد ولكل منهما توجيه يخالف الآخر<sup>(۲)</sup> ويتعين عدم حمل أحد القراءتين على الأخرى إذا تذكرنا القاعدة الكلية التي كثيراً ما يذكرها أهل العلم وهي: "إعمال الكلام أولى من إهماله» ومما يدخل فيها قاعدة: "التأسيس أولى من التأكيد»<sup>(۳)</sup> فلأن تكون القراءة مؤسسة لمعنى أولى من أن تجعل مؤكدة لمعنى القراءة الأخرى.

وعلى هذا جرى جمهور المفسرين رحمهم الله تعالى.

(ز) التفاسير الواردة عن السلف في تفسير الآيات الكريمات، ينبغي قبل الحكم باختلافها: النظر في كونها تفاسير للآية على قراءة دون قراءة.

قال السيوطي (ت ٩١١هـ): «من المهم معرفة التفاسير الواردة عن الصحابة بحسب قراءة مخصوصة، وذلك أنه قد يرد عنهم تفسيران في الآية الواحدة مختلفان فيظن اختلافاً وليس باختلاف وإنما كل تفسير على قراءة، وقد تعرض السلف لذلك...» اهر(٤).

(ح) الخلاف الواقع بين معاني القراءات على نوعين:

(١) اختلاف اللفظ والمعنى جميعاً مع جواز أن يجتمعا في شيء واحد لعدم تضاد اجتماعهما فيه.

(٢) اختلاف اللفظ والمعنى مع امتناع جواز أن يجتمعا في شيء

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/٥٥، ٦١.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط **1777**.

<sup>(</sup>٣) الأشباه والنظائر في قواعد فقه الشافعية ص ١٢٨، ١٣٥ والاشباه والنظائر في قواعد فقه الحنفية ص ١٣٥، ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) الاتقان (أبو الفضل) ١٩٣/٤ وقد سبقت الإشارة إلى ذلك ص ٣٨٣.

واحد لاستحالة اجتماعهما فيه، بل يتفقان من وجه آخر لا يقتضي التضاد (١).

قال ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) بعد ذكره للنوعين السابقين من أنواع الخلاف الواقع بين معاني القراءات: «وكل قراءة منها مع القراءة الأخرى بمنزلة الآية يجب الإيمان بها كلها، واتباع ما تضمنته من المعنى علماً وعملاً، لا يجوز ترك موجب إحداهما لأجل الأخرى ظناً أن ذلك تعارض بل كما قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «من كفر بحرف منه فقد كفر به كله».» اه(٢).

قلت: ولعل هذا مما يدخل في قول سفيان: «ليس في القرآن اختلاف إنما كلام جامع يراد به هذا وهذا» اه<sup>(٣)</sup>.

ويدخل أيضاً في قول ابن جني (ت ٣٩٧ه): «إذا تباعد معنياً قراءتين هذا التباعد وأمكن أن يجمع بينهما كان ذلك جميلاً وحسناً» اه<sup>(٤)</sup>.

وبعد: فتلك أهم القواعد التي على الباحث في «أثر القراءات في التفسير» أن يتنبه لها.

أما عن النهج الذي سلكته في بيان «أثر القراءات في التفسير» فقد سلكت النهج التالي:

أولاً: القراءات التي لها أثر واضح في التفسير سعيت إلى استقرائها من قراءات القراء العشرة والقراءات الشاذة التي أوردها ابن جني (ت ٣٩٧ه) في كتابه «المحتسب»، وكذا ما أورده عبد الرزاق الصنعاني (ت ٢١١ه) في تفسيره، وأبو جعفر الطبري (ت ٣١٠هـ) في تفسيره، وابن أبي حاتم (ت ٣٢٧هـ) في تفسيره مما أورده السيوطي (ت ٩١١هـ)

<sup>(</sup>١) وقد سبق بسط هذا، مع ذكر الأمثلة ص ١٧٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ۳۹۱/۱۳ وقارن بالنشر ۱/۱۰ وأثر ابن مسعود سبق تخريجه ص ۳۲۷.

<sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور ١/ ٤٠ إلى سعيد بن منصور وابن المنذر والبيهقي في كتاب الرؤية.

<sup>(£)</sup> المحتسب 1/ ٢٧٧.

في كتابه «الدر المنثور» من قراءات وهو يشمل ما أورده أئمة التفسير في تفاسيرهم المسندة من قراءات، وكذا ما أورده أئمة الحديث.

ومن كتب الحديث ما يلي:

- ـ موطأ الإمام مالك (ت ١٧٩هـ).
  - ـ الكتب الستة.
- السنن الكبرى للبيهقى (ت ٤٥٨ هـ).
  - \_ مسند الإمام أحمد (ت ٢٤١هـ).
  - \_ المستدرك للحاكم (ت ٤٠٥هـ).

#### وانتهجت السبيل التالى:

- (١) أورد الآية التي حصل فيها اختلاف في القراءة له أثر في التفسير برواية حفص عن عاصم فأجعلها أصل الباب.
- (٢) أذكر القراءات الأخرى في الآية بغير رواية حفص عن عاصم مبيناً سندها وحكمها إذا أمكن ذلك.
  - (٣) أبين معنى كل قراءة.
  - (٤) ثم أذكر حاصل القراءات في المعنى.
  - (٥) ثم أسجل ملاحظات حول الآية أو القراءة إن وجدت.

ثانياً: القراءات التي لها مدخل في التفسير من بعض جوانبه كتنوع القراءات الذي ينتج أسلوب الالتفات أو القراءات التي يتنوع فيها الأسلوب بين البناء للفاعل أو لما لم يسم فاعله؛ هذه القراءات استقرأتها من القراءات العشر المتواترة فقط لأنها \_ غالباً \_ لا تضيف معنى جديداً كسابقتها ورأيت أن استقراءها من القراءات العشر يحقق المقصود، والله المستعان.

ثالثاً: القراءات التي لم ينتج تنوعها أثراً واضحاً في التفسير إنّما جاءت على سبيل تعدد اللغات أوتعدد الإعراب اكتفيت بإيراد جملة من الأمثلة عنه، دون التفصيل في البيان الذي جريت عليه في القراءات التي أنتج تنوعها أثراً بيناً في التفسير والأحكام، لضعف تعلق هذا النوع بالتفسير.

وهذا أوان ذكر الآيات المتعلقة بذلك، بعون الله تبارك وتعالى:

# الباب الثاني

# في القراءات التي بيَّنت المعنى أو وسَّعته أو أزالت الإشكال

ويشتمل على الفصول التالية:

الفصل الأول: في القراءات التي بينت معنى الآية.

الفصل الثاني: في القراءات التي وَسَّعت معنى الآية.

الفصل الثالث: في القراءات التي أزالت الإشكال.

في هذا الباب أورد القراءات التي أنتج تنوعها بيان معنى الآية، أوسَّع معنى الآية فصار شاملاً لأكثر من معنى، كما يتضمن القراءات التي أزالت الإشكال الوارد في بعض الآيات ورفعته.

وفي هذا الباب الفصول التالية:



# الفصل الأول

# فى القراءات التي بينت معنى الآية.

يتضمن هذا الفصل الآيات التي وردت فيها قراءات بينت معناها ووضحته، وغالبها أنتج فيه اختلاف القراءات أكثر من معنى في الآية لكنه يجتمع في معنى واحد جامع بلا تضاد، ولا شك أن ورودها على هذه الصفة مما يزيد المعنى وضوحاً وبياناً والله أعلم.

وأورد هنا مواضع الآيات حسب ورودها في ترتيب المصحف الشريف وعددها في هذا الفصل اثنان وعشرون موضعاً وهي التالية:

# الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَالِك يَوْم الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤].

تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿مَالِكُ ﴾:

فقرأ عاصم والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿مَالِكُ ﴾ بالألف مدا، ووافقهم الحسن والمطوعي عن الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿مَلِك﴾ بغير ألف(١).

معنى القراءتين.:

القراءة بـ ﴿مَلِك﴾: الملك هو المتصرف بالأمر والنهي في المأمورين، من الملك بضم الميم.

<sup>(</sup>١) النشر ١/١٧١ الاتحاف ص ١٢٢.

القراءة بـ ﴿مَالِك﴾: المالك هو المتصرف في الأعيان المملوكة كيف شاء من الملك بكسر الميم(١).

قال الأخفش (ت ٢١٥هـ): «يقال: «ملك» من الملك بضم الميم و «مالك» من الملك بكسر الميم وفتحها» اه<sup>(٢)</sup>.

قال أبو حيان ( ٧٥٤هـ): «الملك هو القهر والتسليط على من تتأتى منه الطاعة، ويكون ذلك باستحقاق وبغير استحقاق.

والملك هو القهر على من تتأتى منه الطاعة ومن لا تتأتى منه، ويكون ذلك منه باستحقاق، فبينهما عموم وخصوص من وجه» اه<sup>(٣)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

يتحصل من القراءتين أن الله مالك يوم الدين وملكه فهو سبحانه وتعالى المالك ليوم الدين لا يملك أحد في ذلك اليوم معه حكماً، كملكهم في الدنيا، وهو سبحانه الملك في يوم الدين دون جميع خلقه الذين كانوا قبل ذلك في الدنيا ملوكاً جبابرة ينازعونه الملك ويدافعونه الانفراد بالكبرياء والعظمة والسلطان والجبرية، فأيقنوا بلقاء الله يوم الدين أنهم الصغرة الأذلة، وأن له دونهم ودون غيرهم الملك والكبرياء والعزة

<sup>·</sup> فائدة:

وقرأ «ملك» على وزن سهل أبو هريرة وعاصم الجحدري ورواها الجعفي وعبد الوارث عن أبي عمرو وهي لغة بكر بن وائل.

وقرأ «ملكي» باشباع كسرة الكاف أحمد بن صالح عن ورش عن نافع. وقرأ «ملك» على وزن عجل أبو عثمان النهدي والشعبي وعطية.

ورويت قراءات غير ذلك بلغت إلى ثلاث عشرة قراءة وجميعها راجع في المعنى

ورويت فراءات غير دلك بلغت إلى ثلاث عشرة قراءة وجميعها راجع في المعنى إلى القراءتين المتواترتين «مالك» و «ملك».

انظر المصاحف لابن أبي داود ص ١٠٦ ـ ١٠٦ البحر المحيط ٢٠/١ النشر ١/ ٧٧ ٨ ـ ١٠٨ / ١٠٨ / ١٠٨ .

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي ص ٤.

<sup>(</sup>٢) بواسطة البحر المحيط ١/١١ وانظر معانى القرآن للأخفش ١/٠١٠.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢١/١.

والبهاء، كما قال جل ذكره وتقدست أسماؤه في تنزيله: ﴿ يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيءٌ، لِمَنِ المُلْكُ اليَوْمَ لِلَّهِ الوَاحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ٢٦].

فأخبر تعالى في قوله: ﴿مَلِك يِوْمِ الدِّينَ﴾ أنه المنفرد يومئذ بالملك دون ملوك الدنيا الذين صاروا يوم الدين من ملكهم إلى ذله وصغار، ومن دنياهم في المعاد إلى خسار(١).

وأخبر بقوله: ﴿مَالِك بِوْمِ الدِّينِ﴾ أنه المنفرد بالمالكية في ذلك اليوم، فليس لأحد تصرف ولا حكم في شيء، إلا الله الواحد القهار.

#### ويلاحظ ما يلى:

(۱) الفرق بين الوصفين ﴿مَالِك يَوْمِ الدِّينِ ﴾ و ﴿مَلِك يَوْمِ الدِّينِ ﴾ بالنسبة إلى الرب سبحانه وتعالى أن «الملك» صفة لذاته و «المالك» صفة لفعله (۲).

(۲) بناء على ما تقدم لا يصح أن يقال: إن «مالك» أبلغ من «ملك» أو العكس (۳)، إذ القراءتان كلام الله تعالى، تتضمنان صفتين لله تعالى.

قال الشوكاني (ت ١٢٥٠ه): «والحق أن لكل واحد من الوصفين نوع أخصية لا يوجد في الآخر، فالمالك يقدر على ما لا يقدر عليه الملك من التصرفات بماهو ملك له بالبيع والهبة والعتق ونحوها، والملك يقدر على ما لا يقدر عليه المالك من التصرفات العائدة إلى تدبير الملك وحياطته ورعاية مصالح الرعية فالمالك أقوى من الملك في بعض الأمور، والملك أقوى من المالك في بعض الأمور» اهردي المالك أقوى من المالك أوروب المالك أورو

قلت: وهذا التفريق الذي ذكره الشوكاني إنّما هو من جهة الدلالة اللغوية للفظ، وإلا فإن وصف الملك والمالكية بالنسبة لله غيره بالنسبة

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (دار الفكر) ١/ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشوكاني ٧/ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) كما صنع بعض المفسرين عند هذا الموضع.

<sup>(</sup>٤) تفسير الشوكاني ٢٧/١.

للبشر فإنه سبحانه ﴿ لَيْس كَمِثْلِهِ شَيَّ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرِ ﴾ ، فالوصفان في حق الله تعالى وصفا كمال لا تتطرق إليهما معاني النقص التي تتطرق إليها عند استعمالها أو أحدهما في حق الخلق، وعليه فلا مجال للترجيح بهما بين القراءتين.

قال الألوسي (ت ۱۲۷۰هـ) رحمه الله: "وعندي لا ثمرة للخلاف والقراءتان فرسا رهان، ولا فرق بين "الملك" و "الملك" صفتين لله تعالى كما قاله السمين، ولا التفات إلى من قال إنهما كه "حاذر" و "حذر"، ومتى أردت ترجيح أحد الوصفين تعارضت لدي الأدلة، وسدت على الباب الآثار، وانقلب إلى بصر البصيرة خاسئاً وهو حسير، إلا أني أقرأ كالكسائي (مَالِك) لأحظى بزيادة عشر حسنات (۱)، ولأن فيه إشارة

<sup>(</sup>۱) أي: لزيادة الألف في هذه القراءة، وهو لفت إلى قوله ﷺ: «من قرأ حرفاً من كتاب الله فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول «الم» حرف ولكن «ألف» حرف و «لام» حرف و «لام» حرف و

حديث صحيح.

أخرجه الترمذي عن عبد الله بن مسعود في أبواب فضائل القرآن باب ما جاء فيمن قرأ حرفاً من القرآن ماله من الأجر حديث رقم (٣٠٨٧) ورواه الدارمي وغيره.

وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/٩ حديث رقم (٢٣٢٧) وصححه محقق جامع الأصول ٨/ ٤٩٨.

قلت: وهذا الاستدلال من الألوسي رحمه الله بناء على كون الحرف المراد من الحديث هو أحد حروف الهجاء، بيند أن المحققين من أهل العلم بينوا أن المراد من الحرف في الحديث الكلمة، فالاسم وحده حرف، والفعل وحده حرف، وحرف المعنى وحده حرف، لقوله: «ألف حرف» وهذا اسم، ولهذا لما سأل الخليل أصحابه عن النطق بالزاي فقالوا: زاي. فقال: نطقتم بالاسم، وإنما الحرف زه.

وهذا قول ابن تيمية وابن كثير وتلميذه ابن الجزري وغيرهم كثير، وهو الصحيح - إن شاء الله - إذ لو كان المراد بالحرف في الحديث حرف الهجاء لكان «ألف» بثلاثة أحرف، و «لام» بثلاثة أحرف.

وهذا التقرير قد يَعْسُر على الفهم، فينبغي أن يُتَفَطَّن له فَكْثير من الناس لا يعرفه كما قال ابن الجزري رحمه الله.

انظر النشر ٢/ ٤٥٣ ـ ٤٥٥ تفسير القاسمي ١/ ٢٣٢، ٢٨٩.

واضحة إلى الفضل الكبير والرحمة الواسعة والطمع بالمالك من حيث أنه مالك، فوق الطمع بالملك من حيث أنه ملك، فأقصى ما يرجى من الملك أن ينجو الإنسان منه رأساً برأس، ومن المالك يرجى ما هو فوق ذلك، فالقراءة به أرفق بالمذنبين مثلي، وأنسب بما قبله، وإضافته إلى يوم الدين بهذا المعنى ليكسر حرارته، فإنَّ سماع يوم الدين يقلقل أفئدة السامعين.

ويشبه ذلك من وجه قوله تعالى: ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ﴾ [التوبة: ٣٣] والمدار على الرحمة لا سيما والأمر جدير والترغيب فيه أرغب، على أنه لا يخلو الحال عن ترهيب.

وكأني بك تعارض هذه النكتة، وما عليَّ، فهذا، الذي دعاني إليه حسن الظن» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: أحسن الله إليك بظنّك الخير، لكن تحرير المسائل العلمية لا بد منه، فجزاك الله خيراً، والذي يظهر - والله أعلم - أن باب الترجيح بين القراءتين ينبغي أن يغلق إذ الجميع كلام الله، وكل معنى دلت عليه قراءة هو مراد الله سبحانه وتعالى، والمعنى المركب من اللفظ العربي من حيث هو، حق في نفسه، ولكنه بالنسبة لله تعالى على ما يليق بجلاله سبحانه، فلا مجال للترجيح بين القراءتين هنا بما أثاره - رحمه الله - من المعاني، إذ غايته أنه متعلق فيها بدلالة اللفظ العربية لا من حيث تعلقها بصفتين له سبحانه وتعالى والله أعلم.

# الموضع الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمنًا بِٱللَّه وَبِالْيَومِ الآخر ومَا هُم بِمُؤمِنينَ. يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا ومَا يَخْدَعُونَ إلاّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾ [البقرة: ٨- ٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿وَمَا يَخْدَعُونَ﴾:

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ۸۳/۱ ـ ۸۴.

فقرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو بضم الياء وألف بعد الخاء وكسر الدال: ﴿ يُخَادِعُونَ ﴾ .

وقرأ باقي العشرة بفتح الياء وسكون الخاء وفتح الدال من غير ألف: ﴿يَخْدَعُونَ﴾(١).

#### معنى القراءتين:

والقراءتان بمعنى واحد<sup>(٢)</sup>، غير أن في المفاعلة زيادة في المعنى ؛ إذ تقتضي حصول الفعل من أكثر من واحد، فإذا لم يقتض الواقع المشاركة فهي للمبالغة<sup>(٣)</sup>.

فإذا اعتبرنا المفاعلة على بابها من اثنين؛ فهم خادعون أنفسهم حيث منوها الأباطيل، وأنفسهم خادعتهم حيث منتهم ذلك أيضاً.

وإذا اعتبرنا المفاعلة على غير بابها فهي على سبيل المبالغة في الفعل فهم يمعنون في الخداع ولكنهم في الحقيقة ما يخادعون إلا أنفسهم، إذ وبال ذلك ليس راجعاً إلى أحد غيرهم، فكأنهم ما خادعوا ولا كادوا إلا أنفسهم بإيرادها موارد الهلكة وهم لا يشعرون بذلك جهلاً منهم.

ويؤيد هذا المنزع أنه قد يجيء «فاعل» من واحد كقولك: «عاقبت اللص» و «داويت المريض» و «طارقت النعل»(٤).

ويمكن أن يقال تلخيصاً لهذا الوجه (أعني: كون المفاعلة على غير بابها): قراءة ﴿يَخْدَعُونِ﴾ تصف حالهم العادي في خداعهم المعتاد.

وقراءة: ﴿ يُخَادِعُونَ ﴾ تصف حالهم أثناء مبالغتهم في الخداع فهم في حال كونهم «يخادعون» لا يخدعون ولا يخادعون إلا أنفسهم؛ إذ وبال ذلك راجع إليهم (٥٠).

<sup>(</sup>١) المسوط ص ١١٥ النشر ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>۲) الكشف ۱/ ۲۲٤.

 <sup>(</sup>٣) ينظر شذا العرف ص ٤٢ـ ٣٤ ودراسات لأسلوب القرآن الكريم ج ١ ق ٢ ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ١/ ٥٧.

<sup>(</sup>٥) قواعد التدبر الأمثل ص ٧٢٥.

# حاصل القراءتين:

بين القراءتين تكامل في المعنى؛ إذ قراءة ﴿يَخْدَعُونَ﴾ بينت مآل أمرهم في حال أمرهم في حال أمرهم في حال مبالغتهم في الخداع، ففي الحالين ما يخدعون إلا أنفسهم، إذ وبال ذلك عليهم.

#### وتلاحظ: الأمور التالية:

(۱) قال الراغب (ت ۲۰۵ه): «الخداع إنزال الغير عما هو بصده بأمر يبديه على خلاف ما يخفيه، قال تعالى: ﴿يُخَادِعُونَ الله [البقرة: ٩] أي يخادعون رسوله وأولياءه، ونسب ذلك إلى الله تعالى من حيث أن معاملة الرسول كمعاملته، ولذلك قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِين يُبَايِعُونَك إِنَّمَا يُبَايِعُونَ لله وَتنبيها على عظم الرسول وعظم أوليائه.

وقول أهل اللغة: إن هذا على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه.

فيجب أن يعلم أن المقصود بمثله في الحذف لا يحصل لو أتى بالمضاف المحذوف لما ذكرنا من التنبيه على أمرين:

أحدهما: فظاعة فعلهم فيما تحروه من الخديعة وأنهم بمخادعتهم إياه يخادعون الله.

والثاني: التنبيه على عظم المقصود بالخداع وأن معاملته كمعاملة الله كما نبه عليه بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينِ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ الله ﴾ [الفتح: ١٠]» اه(١٠).

قلت: يعني رحمه الله أنه لو صرح بالمضاف فاتت الدلالة على الأمرين المذكورين، وقد قيل: إنه ليس على حذف البتة وأن القوم لجهلهم يزعمون الله مما يصح خداعه تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً (٢).

<sup>(</sup>١) المفردات ص ١٤٣ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) عمدة الحفاظ ص ١٥٢.

(٢) لم يختلف القراء العشرة في قوله تعالى: ﴿ يُخَادِعُونَ الله ﴾ [البقرة: ٩] وكذا في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ المُنَافِقِين يُخَادِعُونَ الله ﴾ [النساء: ١٤٢] وكذا في قوله تعالى ﴿ وإن يُريدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ ﴾ [الأنفال: ٦٢].

ولم يجر في هذه المواضع الثلاثة الخلاف الذي في هذا الموضع، وذلك لأن القراءة سنة متبعة مبنية على التوقيف(١).

# الموضع الثالث:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ أَنْتُم هَوْلاء تَقْتُلُون أَنْفُسَكُم وتُخْرِجُون فَرِيقاً مِنْكُم مِنْ دِيَارِهم تَظَاهَرُون عَليهم بالإثم والعُدْوَان وإن يَأْتُوكُم أَسَارَى تُفَادُوهُم وَهُو مُحَرَّمٌ عَليْكم إِخْرَاجهم أَفتوْمنون ببَعْض الكِتَابِ وتَكْفُرُون ببعض فَمَا جَزَاء مَنْ يَفْعَل ذَلِك مِنْكُم إلا خِزْي فِي الحَيَاةِ الدُنْيَا وَيوم القِيَامَةِ يُرَدُون إلى أَشَدُ العَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُون ﴾ [البقرة: ٨٥].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿تفادوهم﴾:

فقرأ نافع وعاصم والكسائي وأبو جعفر ويعقوب بضم التاء وفتح الفاء وألف بعدها: ﴿ تُفَادوهم ﴾، وافقهم الحسن والمطوعي عن الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بفتح التاء وسكون الفاء بلا ألف: ﴿تَفْدُوهُمُ ﴾، وافقهم ابن محيصن واليزيدي والشنبوذي عن الأعمش (٢).

#### معنى القراءتين:

معنى القراءة بـ ﴿تَفدوهم﴾: تدفعون الفداء وهي بمعنى «فعل» المجرد إذ لا تقتضى الفعل إلا من واحد $^{(n)}$ .

معنى القراءة بر ﴿ تُفَادوهم ﴾: أن الفعل حصل من اثنين لأن كل واحد من الفريقين يدفع من عنده من الأسارى ويأخذ من عند الآخرين من الأسرى فكل واحد مفاد فاعل، ف ﴿ تُفَادوهم ﴾ على وزن «تفاعلوهم» تقتضي المفاعلة (٤٠).

<sup>(</sup>١) المغنى في توجيه القراءات العشر ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١١٩ النشر ٢١٨/٢ الاتحاف ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/٢٥٢ حجة القراءات ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) الكشف ١/ ٢٥٢ المغني في توجيه القراءات العشر ١٥٦/١.

ويمكن أن تكون المفاعلة من الاثنين بصورة أخرى: يعطى الأسير المال ويعطى الآسر الاطلاق من الأسر(١).

# حاصل القراءتين:

بين القراءتين تعدد في المعنى، فتارة يفدى الأسير بالمال وتارة يفدى الأسير باطلاق صراح أسير؛ فقراءة ﴿تَفَدُوهِم﴾ بينت الحال الثاني.

#### وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن القراءة بـ ﴿ تُفَادوهم ﴾ فسرت سابقاً على أساس أن المفاعلة فيها بين اثنين، وأشير هنا إلى أنها قد تحتمل أنها من واحد فلا تكون على بابها.

وتحتمل معنى آخر بينه مكي بن أبي طالب في قوله: "إن المفاعلة قد تكون من واحد فيكون معناه معنى قراءة من قرأ بغير ألف، فيتفق معنى القراءتين، فأما من قرأ بفتح التاء من غير ألف فإنه بناه على أن أحد الفريقين يفدي أصحابه من الفريق الآخر بمال أو غيره من عرض، وكذلك العادة في المغلوب وهو يفدي ما أخذ له الغالب، فالفعل من واحد، إذ لا يكون كل واحد من الفريقين غالباً.

وإنما تحمل المفاعلة على القراءة بالألف أن لكل واحد من الفريقين أسيراً فيفادى كل واحد منهما ويدفع ما عنده من الأسرى بما عند الفريق الآخر من الأسرى.

ويجوز أن يكونا تقاتلا فغلب أحدهما الآخر وأسر الغالب ثم تقاتلا فغلب المغلوب وأسر، ثم تفادوا، وإنما أسروا أسرى هؤلاء وأسرى هؤلاء» اه<sup>(۲)</sup>.

(٣) في البحر المحيط: «ومعنى ﴿تُفَادوهم﴾: تفدوهم؛ إذ المفاعلة

<sup>(</sup>١) الاتحاف ص ١٤١ قلائد الفكر ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/٢٥٢.

تكون من اثنين ومن واحد، ففاعل بمعنى فعل المجرد وهو أحد معانيها.

وقيل: معنى «فادى» بادل أسيراً بأسير، ومعنى «فدى» دفع الفداء...

وقيل: معنى ﴿تَفْدُوهُم﴾ بالصلح، و ﴿تُفَادُوهُم﴾ بالعنف.

وقيل: ﴿تُفَادوهم﴾ تطلبوا الفدية من الأسير الذي في أيديكم من أعدائكم... و ﴿تَفَدُوهم﴾ تعطوا فديتهم.

وقال أبو علي: معنى ﴿تُ**فَادوهم﴾** في اللغة تطلقونهم بعد أن تأخذوا عنه شيئاً، وفاديت نفسى، أي: أطلقتها بعد أن دفعت شيئاً» اه<sup>(١)</sup>.

# الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَا نَنْسَخُ مِنْ آيَةٍ أَو نُنْسِهَا نَاتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَو مِنْهَا أَو مِنْهَا أَو مِنْهَا أَلَم تَعْلَم أَنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرِ﴾ [البقرة: ١٠٦].

تنوعت القراءات في قوله ﴿نُنْسِهَا﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو بفتح النون والسين وهمزة ساكنة بين السين والهاء ﴿نَسْأُها﴾، ووافقهما ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ باقي العشرة بضم النون وكسر السين من غير همزة ﴿نُنْسِهَا﴾ ووافقهم الحسن والأعمش (٢).

وقرأ سعد بن أبي وقاص: «تنساها» بتاء مفتوحة ونون ساكنة.

وقرأ أبى بن كعب: «أو ننسك»<sup>(٣)</sup>.

عن القاسم بن ربيعة قال: «سمعت سعداً يقرأ: «ما ننسخ من آية أو تنساها» قال: فقلت: إن سعيداً يقرأها ﴿أُو نُنْسِهَا﴾ فقال: إن القرآن لم ينزل على المسيب ولا على ابنه (يعنى: سعيداً) قال (القاسم): وحفظى

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/ ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٢١ النشر ٢/٢٠٠ الاتحاف ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١/١٢٨ البحر المحيط ١/٣٤٣، وأوردا قراءات شاذة أخرى تعود في المعنى إلى القراءتين المتواترتين وانظر «المحتسب» ١/٣٠١ الدر المنثور ١/ ٢٥٥٠.

أنه قرأ: ﴿ سَنُقْرِئكَ فَلا تَنْسَى ﴾ [الأعلى: ٦] ﴿ وَاذْكُر رَبِّكَ إِذَا نَسِيت ﴾ [الكهف: ٢٤]. »(١).

معنى القراءات:

القراءة بـ ﴿نُنْسِهَا﴾ بغير همز في معناها وجهان:

الأول: ننسها من النسيان ضد الذكر.

الثاني: ننسها من الترك، والمعنى أو نترك إنزالها أو نمحها فلا تترك لفظاً يتلى ولا حكماً يلزم، أو نأمر بتركها يقال: أنسيته الشيء أي: أمرت بتركه، ونسيته تركته (٢).

القراءة بـ ﴿نَنْسَأُها﴾ بالهمز من التأخير تقول العرب: نسأت الإبل عن الحوض وأنسأ الإبل عن الوزد، والمعنى في الآية فيه ثلاثة وجوه:

**الأول:** نؤخر نسخها.

الثاني: نؤخر إنزالها.

الثالث: نمحها لفظاً وحكماً (٣).

<sup>(</sup>١) أثر ضعيف الاسناد.

أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ١/٥٥ والنسائي في تفسيره ١٨١/١ تحت رقم ( ١٧٥٥٥) و ١٨١) والطبري في تفسيره (شاكر) ٢/ ٤٧٤ ٢٥٥٥ تحت رقم ( ١٧٥٥٥) وابن أبي داود في المصاحف ص ١٠٧ والحاكم في المستدرك ٢/ ٢٤٢، ٢٤٢ وصححه ووافقه الذهبي.

ومدار الحديث على القاسم بن عبد الله بن ربيعة بن قانف الثقفي لم يرو عنه غير يعلى بن عطاء، وانفرد ابن حبان بتوثيقه كما في تهذيب التهذيب ٨/ ٣٢٠ وقال في التقريب ص ٤٥٠: «مقبول» اه قلت: يعني عند المتابعة ولم أقف له على متابع والله أعلم.

وعزاه في الدر المنثور ١/ ٢٥٥ إلى أبي داود في ناسخه وابن المنذر وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي ٣/ ٢٣١ البحر المحيط ١/٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١٢٨/١ البحر المحيط ١/ ٣٤٤.

#### حاصل القراءات:

ما ينسخ الله من آية أو ينسيها الرسول ﷺ أو يؤخر نسخها فإنه سبحانه يأتي بخير منها أو مثلها.

#### وتلاحظ الأمور التالية:

(١) قد أنكر قوم معنى النسيان وقالوا: غير جائز أن يكون رسول الله ﷺ نسي من القرآن شيئاً مما لم ينسخ إلا أن يكون نسي منه شيئاً ثم ذكره.

قالوا: وبعد، فإنه لو نسي منه شيئاً لم يكن الذين قرأوه وحفظوه من أصحابه بجائز على جميعهم أن ينسوه.

قالوا: وفي قول الله جل ثناؤه: ﴿ وَلَئن شِئنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا لِللهِ وَلَئن شِئنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إليْكَ ﴾ [الإسراء: ٨٦] ما ينبىء عن أن الله تعالى ذكره لم ينس نبيه شيئاً مما آتاه من العلم (١٠).

قال أبو جعفر الطبري ( ٣١٠هـ) راداً لهذا المُنكَر من القول: «وهذا قول يشهد على بطلانه وفساده الأخبار المتظاهرة عن رسول الله علي وأصحابه بنحو الذي قلنا:

عن أنس بن مالك: «إن أولئك السبعين من الأنصار الذين قتلوا ببئر معونة قرأنا بهم وفيهم كتاباً: «بلغوا عنا قومنا أنا لقينا ربنا فرضي عنا وأرضانا»، ثم إن ذلك رفع»(٢).

وما أشبه ذلك من الأخبار التي يطول باحصائها الكتاب.

وغير مستحيل في فطرة ذي عقل صحيح ولا بحجة خبر أن ينسي الله نبيه ﷺ بعض ما قد كان أنزله إليه فإذا كان ذلك غير مستحيل من أحد هذين الوجهين؛ فغير جائز لقائل أن يقول ذلك غير جائز.

وأما قوله: ﴿ وَلَثِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء: ٨٦]

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى (شاكر) ٢/ ٢٧٩ البحر المحيط ١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح. سبق تخريجه بنحوه ص ٨٤ ـ ٨٥.

فإنه جل ثناؤه لم يخبر أنه لا يذهب بشيء منه وإنما أخبر أنه لو شاء لذهب بجميعه فلم يذهب به والحمد لله بل إنما ذهب بما لا حاجة بهم إليه منه، وذلك أن ما نسخ منه فلا حاجة بالعباد إليه وقد قال تعالى ذكره: ﴿ سَنُقُرِئك فَلاَ تَنْسَى. إلا مَا شَاء الله ﴾ [الأعلى: ٦- ٧] فأخبر أنه ينسي نبيه منه ما شاء فالذي ذهب منه الذي استثناه» اه(١).

وقال أبو محمد عبد الحق ابن عطية (ت ٤٦هه): "والصحيح في هذا أنَّ نسيان النبي ﷺ لِمَا أراد اللَّهُ أن ينساه ولم يرد أن يثبته قرآناً جائز، وأما النسيان الذي هو آفة في البشر فالنبي ﷺ معصوم منه قبل التبليغ وبعد التبليغ ما لم يحفظه أحد من الصحابة، وأما بعد أن يحفظ فجائز عليه ما يجوز على البشر لأنه قد بلغ وأدى الأمانة» اه(٢).

قلت: يشير رحمه الله إلى قوله ﷺ لمَّا سمع رجلاً يقرأ في سورة بالليل فقال: «يرحمه الله لقد أذكرني آية كذا وكذا كنت أنسيتها من سورة كذا وكذا»(٣).

قال ابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ): «في الحديث حجة لمن أجاز النسيان على النبي ﷺ فيما ليس طريقه البلاغ مطلقاً، وكذا فيما طريقه البلاغ لكن بشرطين:

أحدهما: أنه بعد ما يقع منه تبليغه.

والآخر: أنه لا يستمر على نسيانه بل يحصل له تذكرة إما بنفسه وإما بغيره.

وهل يشترط في هذا الفور؟. قولان، فأما قبل تبليغه فلا يجوز عليه فيه النسيان أصلاً» اه<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (شاكر) ۲/ ۲۷۹ ۲۸۰.

<sup>(</sup>٢) بواسطة البحر المحيط ١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب فضائل القرآن باب نسيان القرآن وهل يقول نسيت آية كذا وكذا؟. حديث رقم (٥٠٣٨).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٨٦/٩.

قال الإسماعيلي<sup>(۱)</sup>: «النسيان من النبي ﷺ لشيء من القرآن يكون على قسمين:

أحدهما: نسيانه الذي يتذكره عن قرب وذلك قائم بالطباع البشرية وعليه يدل قوله على في حديث ابن مسعود في السهو: «إنما أنا بشر مثلكم أنسى كما تنسون»(٢).

والثاني: أن يرفعه الله عن قلبه على إرادة نسخ تلاوته، وهو المشار إليه بالاستثناء في قوله تعالى: ﴿سَنُقْرِئُكَ فَلاَ تَنْسَى. إلا مَا شَاء الله﴾ [الأعلى: ٦ ـ ٧].

قال: فأما القسم الأول؛ فعارض سريع الزوال لظاهر قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنَ نَزَّلْنَا الذُّكْرَ وإِنَّا لَهُ لَحافِظُون﴾ [الحجر: ٩] وأمَّا الثاني؛ فداخل في قوله تعالى: ﴿مَا نَنْسَخُ مِن آيةٍ أَوْ نُنْسِهَا﴾ [البقرة: ١٠٦] على قراءة من قرأ بضم أوله من غير همزة» اه(٣).

# الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿هو الذي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْه آيات مُحْكَمَات هُنَّ أَم الْكِتَابِ وأخر متشابهات فأما الذين في قُلُوبِهم زَيْغٌ فيتَبِعُون ما تَشَابَه مِنْه ابتِغَاء الفِتْنَة وابتغاء تأويله وما يَعْلَم تَأْويله إلا الله والرَّاسِخُون في العِلم يقولون آمنا به كُل من عند ربنا﴾ [آل عمران: ٧].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس: «وما يعلم تأويله إلا الله ويقول الراسخون في العلم آمنا به».

<sup>(</sup>۱) أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل أبو بكر الإسماعيلي، حافظ من أهل جرجان جمع بين الفقه والحديث ورياسة الدين والدنيا (۲۹۷ ـ ۳۷۱هـ). الأعلام ١/٦٦٠.

حديث صحيح. أخرجه البخاري في مواضع من صحيحه منها في كتاب الصلاة باب التوجه نحو القبلة حديث كان حديث رقم (٤٠١)، وأخرجه مسلم في صحيحه في كتاب المساجد باب السهو في الصلاة والسجود له حديث رقم (٧٧٢).

<sup>(</sup>٣) بواسطة فتح الباري ٨٦/٩.

وقرأ ابن مسعود: «وإن حقيقة تأويله إلا عند الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به»(١).

عن طاوس قال كان ابن عباس يقرؤها: «وما يعلم تأويلها إلا الله ويقول الراسخون في العلم آمنا به»<sup>(٢)</sup> عن الأعمش قال في قراءة عبد الله: «وإن حقيقة تأويله إلا عند الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به»<sup>(٣)</sup>.

#### معنى القراءات:

قراءة عامة القراءة العشرة: ﴿وَمَا يَعْلَم تَأْوِيلُه إِلاَ الله والرَّاسِخُون فِي العِلْم يَقُولُونَ آمنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْد رَبِّنَا وَمَا يَذَكَرَ إِلاَ أُولُوا الأَلْبَابِ﴾ تحتمل معنيين (١٤):

الأول: أن قوله: ﴿والرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ معطوف على لفظ الجلالة وجملة ﴿يَقُولُونَ آمنًا بِهِ ﴾ في موضع نصب على الحال والتقدير وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم قائلين آمنا به، والمعنى: إن الله والراسخين في العلم يعلمون ما تشابه منه.

وعلى هذا المعنى يكون الوقف على قوله: ﴿فَي الْعِلْمِ﴾.

الثاني: أن قوله: ﴿والرَّاسِخُونَ فِي العِلْمِ﴾ جملة مستأنفة والمعنى أن المتشابه لا يعلمه إلا الله، ويقول الراسخون في العلم: آمنا به كل من عند ربنا.

وقراءة ابن عباس وابن مسعود معناها: أن الراسخين في العلم لا يعلمون المتشابه، فلا يعلم المتشابه إلا الله عز وجل.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٢/ ١٥٠ وسيأتي تخريجها عنهما قريباً.

<sup>(</sup>۲) اندر انفسور ۲/۱۰(۲) إسناده صحيح.

أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ١١٦/١ ومن طريقه أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٠٢/٦ وابن الأنباري في الأضداد ص ٤٢٦ وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢٠٨/٢ وصححه على شرطهما وصححه السيوطي في الإتقان (أبو الفضل) ٣/٣.

<sup>(</sup>٣) إسناده حسن إلى الأعمش.

أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص ٦٧، ٦٩.

<sup>(</sup>٤) البيان في غريب إعراب القرآن ١٩٢/١.

#### حاصل القراءات:

بينت قراءة ابن عباس وابن مسعود أن المعنى المراد في القراءة المتواترة: اثبات علم الله عز وجل للمتشابه، وتسليم أهل الرسوخ في العلم بذلك وإيمانهم به.

# وتلاحظ الأمور التالية:

(١) ذهب جمهور العلماء إلى أن الوقف على لفظ الجلالة من قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ على معنى أن المتشابه لا يعلمه إلا الله، وتكون الواو استئنافية في قوله: ﴿وَالرَّاسِنُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمنًا بِهِ﴾.

وقراءة ابن عباس وابن مسعود تدل لصحة هذا المذهب؛ لأن هذه الرواية وإن لم تثبت بها قراءة فأقل درجاتها أن يكون خبراً بإسناد صحيح إلى ترجمان القرآن فيقدم كلامه في ذلك على من دونه (١١).

(۲) في الآية إشارات تدل على أن الواو استئنافية لا عاطفة قال موفق الدين ابن قدامة (ت ، ۲۲ه): "في الآية قرائن تدل على أن الله سبحانه منفرد بعلم تأويل المتشابه وأن الوقف الصحيح عند قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهُ إِلاَ الله ﴾ لفظاً ومعنى أما اللفظ فلأنه لو أراد عطف الراسخين لقال: "ويقولون آمنا به" بالواو.

وأما المعنى فلأنه ذم مبتغي التأويل ولو كان ذلك للراسخين معلوماً لكان مبتيغه ممدوحاً لا مذموماً.

ولأن قولهم: ﴿آمَنا بِهِ ﴾ يدل على نوع تفويض وتسليم لشيء لم يقفوا على معناه سيما إذا أتبعوه بقولهم: ﴿كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ فذكرهم ربهم ها هنا يعطي الثقة به والتسليم لأمره وأنه صدر منه وجاء من عنده كما جاء من عنده المحكم.

ولأن لفظة «أمًّا» لتفصيل الجُمَل، فذكره لها في الذين في قلوبهم

الاتقان (أبو الفضل) ٣/٣.

زيغ مع وصفه إياهم بابتغاء المتشابه وابتغاء تأويله يدل على قسم آخر يخالفهم في هذه الصفة وهم: «الراسخون» ولو كانوا يعلمون تأويله لم يخالفوا القسم الأول في ابتغاء التأويل» اه(١).

ومما يؤيد أن الواو استئنافية لا عاطفة: أنَّ الأسلوب الغالب في القرآن أنه تعالى إذا نفى عن الخلق شيئاً وأثبته لنفسه أنه لا يكون له في ذلك الاثبات شريك كقوله تعالى: ﴿قُل لاَ يَعلَمُ مَن فِي السَماواتِ وَالأَرضِ الغَيبَ إلاَّ اللَّهُ وَمَا يَشعُرُون أَيَّانَ يُبعثُونَ ﴾ [النمل: ٦٥] وقوله: ﴿لا يُجَلّيهَا لِوَقْتِهَا إلاَّ هُوَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧] وقوله: ﴿كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجُههُ ﴾ [القصص: ٨٨]؛ فالمطابق لذلك أن يكون قوله: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ معناه: أنه لا يعلمه إلا هو وحده.

(٣) ذهب بعض أهل العلم إلى أنه يجوز الوقف على لفظ الجلالة في قوله: ﴿والرَّاسِخُون في قوله: ﴿والرَّاسِخُون فِي العِلْم﴾، فجواز الوصل على اعتبار أن معنى التأويل هو التفسير وفهم المعنى، وجواز الفصل على اعتبار أن معنى التأويل هو حقيقة ما يؤول إليه الأمر وذلك لا يعلمه إلا الله.

وتعقب هذا التفصيل صاحب «أضواء البيان» بقوله: «وهو تفصيل جيد لكن يشكل عليه أمران:

الأول: قول ابن عباس رضي الله عنهما: «التفسير على أربعة أنحاء: تفسير لا يعذر أحد [بجهالته].

وتفسير تعرفه العرب من [كلامها].

وتفسير يعلمه العلماء.

وتفسير لا يعلمه إلا الله» (٢).

<sup>(</sup>١) روضة الناظر ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) قول ابن عباس أسنده عنه الطبري في تفسيره (شاكر) ١/ ٧٥.

فهذا تصريح من ابن عباس أن هذا الذي لا يعلمه إلا الله بمعنى التفسير لا ما تؤول إليه حقيقة الأمر.

الثاني: أن الحروف المقطعة في أوائل السور لا يعلم المراد بها إلا الله إذ لم يقم دليل على شيء معين أنه هو المراد بها من كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا من لغة العرب، فالجزم بأن معناها كذا على التعيين تحكم بلا دليل» اه(١).

# الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقَالُوا هَذِه أَنْعَامٌ وحَرْثٌ حِجْرٌ لا يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَشَآء بِزَعْمِهِم وأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وأَنْعَامٌ لا يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءَ عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُوا يَفْتُرُونَ﴾ [الأنعام: ١٣٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿حِجْرٌ ﴾.

وقرأ أبي بن كعب وابن مسعود وأبن عباس وابن الزبير والأعمش وعكرمة وعمرو بن دينار: «حرث حرج»(٢).

#### معنى القراءتين:

القراءة بـ ﴿حَرْثُ حِجْرٌ ﴾ أي: ممنوعة لا يتصرف فيها.

القراءة بـ «حرث حرج» أي: مضيق عليها فلا يتصرف فيها.

#### حاصل القراءتين:

عبرت القرءاتان عن معنى واحد بكلمتين؛ فقوله: «حرث حرج» في معنى ﴿حَجْرٌ﴾ إذ معناه عندهم أنها ممنوعة محجورة أن يطعمها إلا من يشاءون أن يطعموه إياها بزعمهم (٣).

وأفادت الآية بالقراءتين أن الأرض محجورة عليها وأنه حرج الأكل منها.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٢٣٦/١، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/ 271.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

فائدة:

عد هذا أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٢هـ) من باب الاشتقاق الأكبر<sup>(۱)</sup>.

حيث يقلب الأصل الواحد والمادة الواحدة إلى صور مختلفة يخطمها كلها معنى واحد؛ فمادة: [ح. ج. ر] تقاليبها: [ح ج ر، ج رح، ح رج، رج ح ر] أما [رح ج] فمهمل.

وهذه الصور الخمس تلتقي في معنى الشدة والضيق والاجتماع.

وقال رحمه الله: واعلم أنّا لا ندعي أنّ هذا مستمر في جميع اللغة، كما لا ندعي للاشتقاق الأصغر أنه في جميع اللغة. . . وقد رَسَمتُ لك منه رسماً فاحتذه وتقيّله تحظّ به، وتكثر إعظام هذه اللغة الكريمة من أجله، نعم وتسترفده في بعض الحاجة إليه فيعينك ويأخذ بيديك» اه (٢).

# الموضع السابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَغْتَسِلُوا، سُكَارَى حَتَّى تَغْتَسِلُوا، ولا جُنْباً إلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوا، وإنْ كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْ جَاء أَحَدٌ مِنْكُم مِنَ الغَائِط أَوْ لامَسْتُمْ النِّسَاءَ فَلْمْ تَجدوا مَاءَ فَتيمَّمُوا صَعِيداً طَيّباً فامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وأيدِيكُمْ إِنَّ الله كَانَ عَفُواً غَفُوراً ﴾ [النساء: ٤٣].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُم إِلَى الصَّلاَةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُم إِلَى المَرافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُم إِلَى الكَغْبَيْنِ وإِنْ كُنتُم جُنُباً فاطَّهَرُوا وإنْ كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرِ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنْكُم مِنَ الْغائِط أَو لامَسْتُمُ النِّساء فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَممُوا صَعيداً طَيباً فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِنْهُ، مَا يُريدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهّرَكُمْ وَلِيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦].

<sup>(</sup>١) الخصائص ٢/ ١٣٣ المحتسب ٢٣١/١.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ٢/ ١٣٨\_ ١٣٩.

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ لا مَسْتُم ﴾ من الآيتين:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف بغير ألف: ﴿لَمَسْتُم﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بالألف فيهما: ﴿لامَسْتُم﴾ ووافقهم الحسن وابن محيصن واليزيدي(١).

#### معنى القراءتين:

معنى القراءة بغير ألف ﴿لمَسْتُم﴾ أي: الجماع، ويحتمل أن يكون المراد مجرد اللمس باليد(٢).

معنى القراءة بالألف ﴿لامَسْتُم﴾ أي: جامعتم (٣).

#### حاصل القراءتين:

أن التيمم يرفع الحدث الأصغر والحدث الأكبر، وبيان ذلك فيما يلى:

(١) اختلف الصحابة ومن بعدهم في معنى الملامسة المذكورة في الآية على قولين (١):

**الأول**: أنها الجماع، قاله علي بن أبي طالب وابن عباس ووافقهم من التابعين الحسن ومجاهد وقتادة.

الثاني: أنها الملامسة باليد، قاله ابن مسعود وابن عمر ووافقهم الشعبي وعبيدة وعطاء وابن سيرين والنخعي والحكم وحماد.

وبسبب اختلافهم في معنى الملامسة في الآية بحسب القراءات اختلف العلماء في مسألة نقض الوضوء بمجرد لمس بشرة المرأة<sup>(٥)</sup>:

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٥٧ النشر ٢٠٠/٢ الاتحاف ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٣٩١ حجة القراءات ص ٢٠٥٠

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/ ٣٩٢ حجة القراءات ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٢/ ٩٢ الدر المنثور ٢/ ٩٩٥ ـ ٥٥١.

<sup>(</sup>٥) حلية العلماء ١/ ١٤٧ - ١٤٨ بداية المجتهد ١/ ٣٧- ٣٨ رحمة الأمة ص ١٢.

- ذهب أبو حنيفة النعمان رحمه الله إلى أن مباشرة الرجل للمرأة فيما دون الجماع لا تنقض الوضوء، إلا أن ينتشر ذكره، فينقض باللمس والانتشار جميعاً (١).

\_ وذهب مالك وأحمد رحمهما الله تعالى إلى أن لمس الرجل المرأة بشهوة ناقض للوضوء (٢).

- وذهب الشافعي رحمة الله عليه إلى أن لمس الرجل المرأة ناقض للضوء بكل حال إذا لم يكن حائل، والصحيح من مذهبه استثناء المحارم<sup>(٣)</sup>.

(٢) الواقع أن القراءة بـ ﴿لامَسْتُم﴾ ظاهرة في معنى الجماع والقراءة بـ ﴿لَمَسْتُم﴾ محتملة للجماع ولمجرد اللمس باليد لكن الاحتمال الأول هو المراد هنا بدلالة القرائن التالية:

(أ) أن الملامسة حقيقة في تماس البدنين بشيء من أجزائهما<sup>(٤)</sup>، لكن إذا أضيفت إلى النساء كان المعنى الجماع.

قال يعقوب بن إسحاق ابن السكيت (ت ٢٤٤هـ): «لمست المرأة ألمسها لمساً إذا غشيتها» اه<sup>(٥)</sup>.

(ب) وثبت عن عائشة رضي الله عنها قالت: «إن رسول الله ﷺ قَبَّل امرأة من نسائه ثم خرج إلى الصلاة ولم يتوضأ» (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ١/ ٢٩\_ ٣٠ فتح القدير ١/٤٥.

 <sup>(</sup>۲) مقدمات ابن رشد ۱/۱ الفواكه الدواني ۱/ ۱۳۶ ۱۳۰ الشرح الصغير للدردير
 ۱/ ۵۵ ۵۰، والكافي لابن قدامة ۱/۱ ۱۸۶ المبدع شرح المقنع ۱/ ۱۹۰ ۱۹۷.

<sup>(</sup>٣) التنبيه للشيرازي ص ١٧ الوجيز للغزالي ١٦/١ روضة الطالبين ١/ ٧٤- ٧٥.

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة ٥/ ٢١٠ روح المعانى ٥/ ٤٢.

<sup>(</sup>٥) تهذيب اصلاح المنطق ص ٨٨٥ المشوف المعلم ٢/ ٦٨٢.

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح.

أخرجه أبو داود في كتاب الطهارة باب الوضوء من القبلة حديث رقم ( ١٧٨- ١٨٠) والترمذي في كتاب الطهارة باب ما جاء في ترك الوضوء من القبلة حديث رقم (٨٦) والنسائى في كتاب الطهارة باب ترك الوضوء من القبلة ١٠٤/١ وغيرهم.

وهو نص في أن لمس المرأة بشهوة وبغير شهوة لا ينقض الوضوء.

(ج) ومن القرائن: أن الآية بهذا القول (وهو تفسير الملامسة بالجماع) تكون شاملة للحدثين الأصغر والأكبر، فالأصغر في قوله: ﴿أَو لَمَسْتُم ﴿ أَو لَمَسْتُم ﴾ والأكبر في قوله: ﴿أَو لَمَسْتُم ﴾ ﴿أَو لَمَسْتُم ﴾ وهو الجماع؛ أما إذا أريد منه اللمس باليد فإنه يكون قليل الفائدة إذ المجيء من الغائط واللمس حينئذ من واد واحد (۱۱)، ولا تكون الآية حينئذ شاملة لحكم وجوب التيمم للجنب إذا لم يجد الماء.

واختار أبو جعفر الطبري (ت ٣١٠هـ) أنها في القراءتين بمعنى الجماع حيث قال: «وأولى القولين في ذلك بالصواب قول من قال: عني الله بقوله: ﴿أُو لَامَسْتُم النِّسَاء﴾: الجماع، دون غيره من معاني اللمس لصحة الخبر عن رسول الله ﷺ أنه قبل بعض نسائه ثم صلى ولم يتوضأ» اه(٢).

وقال أيضاً رحمه الله: «وهما قراءتان متقاربتا المعنى لأنه لا يكون الرجل لامساً امرأته إلا وهي لامسته، فاللمس في ذلك يدل على معنى اللماس، واللماس على معنى اللمس من كل واحد منهما صاحبه، فبأي القراءتين قرأ ذلك القارىء فمصيب لاتفاق معنيهما» اه<sup>(٣)</sup>.

(د) ومن القرائن الدالة على إرادة الجماع بقوله: ﴿لامَسْتُم﴾ ﴿لمستم﴾ ما أشار إليه الصنعاني في قوله: «إن تركيب الآية الشريفة وأسلوبها يقتضي أن المراد بالملامسة الجماع فإنه تعالى عد من مقتضيات

<sup>=</sup> والحديث صححه الألباني في صحيح الجامع ٢٧٣/٤ وحسنه محقق جامع الأصول ٧/٤/٢.

فائدة :

بيَّن ابن تيمية بياناً شافياً بُعْد قول من قال مجرد اللمس ناقض للطهارة في مجموع الفتاوي ٢١/ ٣٣٠\_ ٢٤٠.

<sup>(</sup>١) تفسير السايس لآيات الأحكام ١١١/٢ أضواء البيان ٢/ ٣٧\_ ٣٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ٥/ ١٠٥.

<sup>(</sup>۳) تفسير الطبري (دار الفكر) ۱۰۸/۰.

التيمم المجيء من الغائط تنبيها على الحدث الأصغر، وعد الملامسة تنبيها على الحدث الأكبر وهو مقابل لقوله تعالى في الأمر بالغسل: ﴿وَإِنْ كُنْتُم جُنُباً فَاطَهْرُوا﴾ ولو حملت الملامسة على اللمس الناقض للوضوء لفات التنبيه على أن التراب مقام الماء في رفعه للحدث الأكبر وخالف صدر الآية» اه(١).

(ه) ومنها: ما أشار إليه ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) رحمه الله في قوله: "إن الأحكام التي تحتاج الأمة إلى معرفتها لابد أن يبينها الرسول على بياناً عاماً، ولابد أن تنقلها الأمة، فإذا انتفى هذا علم أن هذا ليس من دينه وهذا كما يعلم أنه لم يفرض صيام شهر غير رمضان، ولا حج بيت غير البيت الحرام، ولا صلاة مكتوبة في اليوم والليلة غير الخمس وأنه لم يوجب الغسل من مباشرة المرأة بلا إنزال (يعني: مخالطتها دون إيلاج).».

إلى أن قال: «وبهذه الطريقة تعلم أيضاً أنه لم يوجب الوضوء من لمس النساء، ولا من النجاسات الخارجة من غير السبيلين فإنه لم ينقل أحد عنه بإسناد يثبت مثله أنه أمر بذلك مع العلم بأن الناس كانوا لا يزالون يحتجمون ويتقيئون ويجرحون في الجهاد وغير ذلك، وقد قطع عرق بعض الصحابة ليخرج منه الدم وهو الفصد ولم ينقل عنه مسلم أنه أمر أصحابه بالتوضؤ من ذلك.

وكذلك الناس لا يزال أحدهم يلمس امرأته بشهوة وبغير شهوة ولم ينقل عنه مسلم أنه أمر الناس بالتوضؤ من ذلك، والقرآن لا يدل على ذلك بل المراد بالملامسة الجماع كما بسط في موضعه اه (٢).

(و) ومنها: أنّ السنة قد جاءت مؤيدة لحكم الآية وجوب التيمم على من اجتنب ولم يجد الماء عن شقيق بن سلمة الأسدي قال: «كنت جالساً مع عبد الله بن مسعود وأبي موسى فقال أبو موسى: أرأيت يا أبا عبد الرحمن لو أن رجلاً أجنب فلم يجد الماء شهراً كيف يصنع بالصلاة؟.

<sup>(</sup>١) سبل السلام ١/ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) حقيقة الصيام ص ٤٤ وقارن بأحكام القرآن للجصاص ١/ ٣٦٩. ٣٧٠.

فقال عبد الله: لا يتيمم وإن لم يجد الماء شهراً.

فقال أبو موسى: فكيف بهذه الآية في سورة المائدة [آية: ٦](١): ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءَ فَتَيْمَمُوا صَعِيداً طَيْباً ﴾؟.

فقال عبد الله: لو رخص لهم في هذه الآية لأوشك إذا برد عليهم الماء أن يتيمموا بالصعيد؟.

قلت: وإنما كرهتم هذا لذا؟. قال نعم.

فقال أبو موسى لعبد الله: ألم تسمع قول عمار لعمر بعثني رسول الله ﷺ في حاجة فأجنب، فلم أجد الماء فتمرغت في الصعيد كما تمرغ الدابة، ثم أتيت النبي ﷺ فذكرت ذلك له؛ فقال: إنما يكفيك أن تصنع هكذا وضرب بكفيه ضربة على الأرض ثم نفضها ثم مسح بها ظهر كفه بشماله أو ظهر شماله بكفه ثم مسح بها وجهه؟.

فقال عبد الله: أو لَمْ تر عمر لم يقنع بقول عمار؟.».

وفي رواية: «قال أبو موسى فدعنا من قول عمار، فكيف تصنع بهذه الآية؟ فما درى عبد الله ما يقول»(۲).

قال الحافظ ابن حجر (ت ٨٥٢هـ) معلقاً على الحديث السابق: «فيه جواز التيمم للجنب» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: وما تقدم تعلم أن الراجح أن لمس المرأة بشهوة وبدون شهوة

<sup>(</sup>١) فائدة: وإنما عَيَّن أبو موسى سورة المائدة لكونها أظهر في مشروعية تيمم الجنب من آية النساء. فتح الباري ٤٥٦/١.

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح. أخرجه البخاري في كتاب التيمم باب إذا خاف الجنب على نفسه المرض أو الموت أو خاف البخاري في كتاب التيمم حديث رقم (٣٤٥، ٣٤٦) وباب التيمم ضربة حديث رقم (٣٤٧)، وأخرجه مسلم في كتاب الحيض باب التيمم حديث رقم (٣٦٨) وأبو داود في كتاب الطهارة باب التيمم حديث رقم (٣٢١) والنسائي في كتاب الطهارة باب تيمم الجنب ١/٠١٠.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ١/٥٥٥.

غير ناقض للوضوء، وأن المراد بقوله: ﴿لمَسْتُم﴾ أي: جامعتم، كما بينته قراءة: ﴿لامستم﴾(١) والله أعلم.

# الموضع الثامن:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ومِنَ الأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشاً كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ ولا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ ﴾ [الأنعام: 1٤٧].

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿خُطُوات﴾ بضم الخاء دون همز واختلفوا في الطاء؛ فأسكن الطاء نافع وأبو عمرو وحمزة وخلف وأبو بكر واختلف عن البزي فروى عنه أبو ربيعة الاسكان وروى عنه ابن الحباب الضم، وبضمها قرأ باقي العشرة ووافقهم الحسن (٢).

وقرأ علي بن أبي طالب والأعرج وعمرو بن عبيد: «خُطُؤاتِ» بالهمز مثقلاً.

وقرأ أبو السمال: «خطوات» بفتح الخاء المعجمة والطاء دون همز (۳).

#### معنى القراءات:

القراءة بـ ﴿خُطُوات﴾ بضم الخاء والطاء دون همز أي جمع خطوة، وهي ذرع ما بين القدمين، والمعنى لا تتبعوا طرق الشيطان ولا تسلكوها.

القراءة بـ ﴿خَطُوات﴾ بفتح الخاء والطاء دون همز معناها كما سبق أي: لا تتبعوا خطوات الشيطان أي آثاره لا تقتدوا به، وتقديره على هذا بحذف المضاف أي لا تتبعوا مواضع أو طرق خطوات الشيطان.

<sup>(</sup>۱) انظر ما كتبه الشيخ: أحمد شاكر حول الموضوع تحت عنوان «القول الفصل في مس المرأة وعدم نقضه للوضوء» ضمن مقالاته المجموعة تحت عنوان «كلمة الحق» ص ٢٣٧\_ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) النشر ٢/٢١٦ الاتحاف ص ١٤١.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/27T.

قال ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «وإن شئت أجريته على ظاهره من غير تقدير حذف كقولك: «لا تتبع أفعال المشركين».» اه<sup>(١)</sup>.

القراءة بـ «خطؤات» بضم الخاء والطاء والهمز أي: جمع خطأه بمعنى الخطأ، والمعنى لا تتبعوا أخطاء الشيطان (٢).

#### حاصل القراءات:

في الآية نهي عن اتباع سبل الشيطان وسلوكها، وفي القراءة الشاذة نهي عن اتباع أخطاء الشيطان؛ وكل سبله أخطاء ولكن مجيء القراءة بهذا اللفظ فيه إشعار بعلة النهى والله أعلم.

#### الموضع التاسع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِنَا وَأَسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمْآءِ ولا يَذْخُلُون الجنَّةَ حَتَى يَلِجَ الجَمَلُ فِي سَمّ الْخِيَاطِ وكَذَلِكَ نَجْزي المُجْرِمن﴾ [الأعراف: ٤٠].

هكذا قرأ عامة العشرة ﴿الجَمَلُ ﴾ بفتح الجيم وفتح الميم المخففة.

وقرأ ابن عباس وسعيد بن جبير ومجاهد والشعبي وأبي العلاء بن الشخير ورويت عن أبي رجاء: «حتى يلج الجمل» بضم الجيم وتشديد الميم.

وقرأ ابن عباس وسعيد بن جبير بخلاف وعبد الكريم وحنظلة ومجاهد بخلاف: «حتى يلج الجُمَل» بضم الجيم وفتحة الميم مخففة.

وقرأ ابن عباس وسعيد بن جبير بخلاف عنهما: «الجمل» بضم الجيم وسكون الميم.

وقرأ ابن عباس: «الجُمُل» بضمتين والميم خفيفة.

وقرأ أبو السمال: «الجَمْل» مفتوحة الجيم ساكنة الميم (٣).

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۲۳۳/۱.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للنحاس ٣/ ٣٥ـ ٣٦ المحتسب ١/ ٢٤٩ الكامل للهذلي لوحة ١٩٣/أ.

#### معنى القراءات:

القراءة بفتح الجيم وفتح الميم المخففة: ﴿الجَمَلِ ﴾ هو الحيوان المعروف.

القراءة بضم الجيم وتثقيل الميم، وبضم الجيم والميم بالتخفيف معناها الحبل الغليظ، ويقال: حبل السفينة، ويقال: الحبال المجموعة، والمعانى متقاربة.

القراءة بضم الحيم وتسكين الميم: «جمل» جمع جمل كأسد وأسد.

القراءة بفتح الجيم وسكون الميم: «جمل» الأقرب أنه مخفف من الميم المثقلة فيكون بمعناها(١).

#### حاصل القراءات:

أفادت الآية استحالة دخول الجنة على المكذبين بآيات الله تعالى والمستكبرين عليها، كما يستحيل دخول الحبل الغليظ من ثقب الإبرة، وكما يستحيل دخول الحيوان الكبير من ثقب الإبرة.

#### ويلاحظ ما يلي:

(١) إن قيل كيف خص (الجمل) (على القراءة المتواترة) من دون سائر الدواب، وفيها ما هو أعظم منه؟.

فالجواب: خص الجمل لأحد أمرين:

أحدهما: أن ضرب المثل بالجمل يحصل المقصود؛ والمقصود أنهم لا يدخلون الجنة كما لا يدخل الجمل في ثقب الإبرة، ولو ذكر أكبر منه أو أصغر منه جاز، والناس يقولون: فلان لا يساوي ريالاً، وهذا لا يغني عنك فتيلاً، وإن كنا نجد أقل من الريال وأقل من الفتيل.

والثاني: أن الجمل أكبر شأناً عند العرب من سائر الدواب فإنهم يقدمونه في القوة على غيره؛ لأنه يوقر بحمله فينهض به دون غيره من

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (شاكر) ۱۲/ ٤٣٧ - ٤٣٣ معاني القرآن للنحاس ٣/ ٣٥ـ ٣٦ المحتسب ٢٤٩/١.

الدواب، ولهذا عَجَّبَهم من خلق الإبل فقال تبارك وتعالى: ﴿أَفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت﴾ [الغاشية: ١٧] فآثر الله ذكره على غيره لهذا المعنى (١).

(٢) بناء على اختلاف القراءات في الآية تنوعت الآثار الواردة عن السلف في معنى (الجمل) بحسب القراءة، فنقل عن ابن عباس وابن مسعود والحسن أنه الجمل الحيوان المعروف، ونقل عن ابن عباس وسعيد بن جبير وسالم بن عجلان (٢) ومجاهد وعكرمة أنه الحبل الغليظ (٣).

وليس هذا باختلاف تضاد؛ إذ المعنى المقصود عند جميعهم واحد، وهم فسروا الآية بحسب القراءات الواردة فيها.

#### الموضع العاشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لو خَرَجُوا فيكم ما زادُوكم إلا خَبَالا ولأَوْضَعُوا خِلالكم يَبْغُونَكم الفِتْنَة وفيكم سمَّاعُون لَهُم والله عليمُ بالظَالِمِين﴾ [التوبة: ٤٧].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿ولأوْضَعُوا خلالكم﴾.

وقرأ مجاهد ومحمد بن زيد: «ولأوفضوا خلالكم»(٤).

وقرأ ابن الزبير: «ولأرقصوا» بالراء والقاف(٥).

#### معنى القراءات:

القراءات جميعها بمعنى واحد.

قراءة عامة العشرة: ﴿ولأَوْضَعُوا خِلالَّكم﴾ الإيضاع: الإسراع

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٣/١٩٧ نقلاً عن ابن الأنباري.

 <sup>(</sup>۲) سالم بن عجلان الأفطس، الأموي مولاهم أبو محمد الحَرَّاني ثقة رمي بالارجاء مات سنة ١٥٣هـ. التقريب ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى (شاكر) ١٢/ ٤٢٧ ١٣٣ الدر المنثور ٣/ ٤٥٥.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/ ٤٩.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢٩٣/١.

ومفعول «أوضعوا» محذوف تقديره: ولأوضعوا ركائبهم بينكم؛ لأن الراكب أسرع من الماشي (١).

قراءة مجاهد وابن زيد: «ولأوْفَضُوا خلالكم» أي: أسرعوا كقوله تعالى: ﴿إلى نُصُبِ يُوفِضُون﴾ [المعارج: ٤٣]، ويقال: وفض يفض وأوفض يوفض يوفض يوفض يوفض إيفاضاً أي: عدا عدوا سريعاً(٢٠).

قراءة ابن الزبير: «ولأرْقَصُوا خِلالَكم» أي: أسرعوا من رقص في مشيه أي: أسرع، والرقص والرقصان ضرب من الخَبَب<sup>(٣)</sup>.

#### حاصل القراءات:

القراءات بمعنى متحد، وتنوعت الألفاظ في أدائه.

والآية بالقراءات شملت الأحوال التي يسعى بها الذين يبتغون الفتنة فهم إما سعياً بأرجلهم وإما بركائبهم، لا يتركون وسيلة إلا ركبوها، والقراءات فيها إمعان في تصوير حال هؤلاء المنافقين في سعيهم للفتنة والله أعلم.

#### ويلاحظ ما يلى:

في «المحتسب»(٤): «لأرقصوا» كما أثبته بالراء والقاف.

وفي «البحر»(٥): «لأرفضوا» بالرء والفاء، وهو تصحيف والله أعلم.

#### الموضع الحادي عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَأً أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَّخَلاً لَوْ مُدَّخَلاً لَوْ النوبة: ٥٧].

<sup>(</sup>١) النهر الماد ٥/ ٤٩.

<sup>(</sup>٢) عمدة الحفاظ ص ٦٣٧.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ١/ ٢٩٣ لسان العرب ٧/ ٤٢.

والخبب: ضرب من العدو، وقيل: هو مثل الزَّمل. لسان العرب ١/ ٣٤١.

<sup>(3) 1/477.</sup> 

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٥/ ٤٩.

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿يَجْمَحُونَ ﴾.

وقرأ الأعمش عن أنس: «يجمزون»<sup>(١)</sup>.

#### معنى القراءتين:

يجمحون ويجمزون بمعنى واحد وهو يشتدون (٢).

تقول جمح الفرس بصاحبه جمحاً وجماحاً: ذهب يجري جرياً غالباً، واعتز فارسه وغلبه، والجموح من الرجال الذي ركب هواه فلا يمكن رده، ويجمحون أي يسرعون إسراعاً لا يرد وجوههم شيء (٢٠).

وتقول: جمز الإنسان والبعير والدابة يجمز جمزاً وجمزى وهو عدو دون الحضر الشديد وفوق العنق<sup>(٤)</sup>.

#### حاصل القراءات:

عبرت القراءتان عن معنى واحد مع اختلاف اللفظ فيهما.

لكن القراءة بـ ﴿يَجْمَحُونَ﴾ أفادت أنهم في جريهم وشدتهم إنما يركبون هواهم في اندفاعهم في غيهم.

# الموضع الثاني عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلمُوءْمِنينَ رَووفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبة: ١٢٨].

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿أَنْفُسِكُم﴾ بضم الفاء وكسر السين.

وقرأ عبد الله بن قسيط المكي: «أنْفَسِكُم» بفتح الفاء وكسر السين،

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢٩٦/١ البحر المحيط ٥/٥٥.

<sup>(</sup>٢) ما سيق.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ٢/٤٢٦.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ٥/ ٣٢٣ والحضر بالضاد من عدو الدواب وهو العدو. لسان العرب ٢٠١/٤. والعنق من أوصاف السير والمشي يطلق على السير المنبسط. لسان العرب ٢٧٣/١٠.

قال الثعالبي: «العنق أن يباعد بين خطاه ويتوسع في جريه» اه. فقه اللغة ص ١٨٦.

وهي قراءة ابن عباس وأبي العالية والضحاك وابن محيصن ومحبوب عن أبي عمرو، ويعقوب من بعض طرقه ورويت عن فاطمة وعائشة رضي الله عنهما (١١).

#### معنى القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿ أَنْفُسِكُم ﴾ بضم الفاء وكسر السين تعني: منكم أي: رسول الله ﷺ منكم وليس من غيركم.

والقراءة بفتح الفاء وكسر السين: «أَنْفَسِكُم» معناها: من خياركم، ومنه قولهم: هذا أنفس المتاع، أي: أجوده وخياره واشتق منه النفس وهي أشرف ما في الإنسان(٢).

#### حاصل القراءتين:

يمتن الله تبارك وتعالى بإرساله رسول الله ﷺ إلى العرب الذي هو منهم ومن خيارهم وأشرافهم (٣).

#### الموضع الثالث عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَنَادَى نُوحٌ رَّبَهُ فَقَالَ: رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ ٱلحَقُ وَأَنْتَ أَحْكُمُ ٱلحَاكِمِينَ. قَالَ: يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أُعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلجَاهِلِينَ﴾ [هود: 80\_ 23].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ غَيرُ ﴾:

فقرأ يعقوب والكسائي بكسر الميم وفتح اللام: ﴿عمِلَ ﴾ وبنصب الراء في: ﴿غيرَ ﴾.

وقرأ سائر العشرة بفتح الميم ورفع اللام منونة: ﴿عَمَلٌ ﴾ وبرفع الراء في: ﴿عَمِلٌ ﴾ وبرفع الراء في: ﴿غَيرُ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) المحتسب ٣٠٦/١ البحر المحيط ١١٨/٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١١٨٨٥.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/١٦٠١ الشفا بتعريف حقوق المصطفى ١/ ١٥- ١٦ البحر المحيط ٥/ ١٨٠.

<sup>(</sup>٤) المبسوط ص ٢٠٤ النشر ٢/ ٢٨٩ الإتحاف ص ٢٥٦\_ ٢٥٧.

عن أم سلمة: «إن النبي ﷺ كان يقرئها «إنه عمل غير صالح» (١٠). معنى القراءتين:

معنى الآية على قراءة يعقوب والكسائي: إن ابنك يا نوح عمل عملاً غير صالح، يشير إلى أنه مشرك، أو إلى كونه مع الكافرين، وتركه الركوب مع المؤمنين (٢).

ومعنى قراءة باقي العشرة فيه وجوه:

الأول: إن مسألتك إياي هذه عمل غير صالح، فيكون مرجع الضمير في ﴿إنه﴾ السؤال المضمن في قوله: ﴿رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي. . . ﴾ وهذا مروي عن ابن عباس ومجاهد وقتادة والنخعي.

الثاني: أن يكون مرجع الضمير في ﴿إِنَّه﴾ هو المسؤول فيه ابن نوح والمعنى: إن الذي ذكرت أنه ابنك عمل غير صالح أي لغير رشده، أو ذو عمل غير صالح (٣).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «وكون الضمير في ﴿إِنَّهُ عائداً على غير ابن نوح عليه السلام تكلف وتعسف لا يليق بالقرآن» اه<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) حدیث حسن.

أخرجه الترمذي في كتاب القراءات باب ومن سورة هود تحت رقم (٢٩٣٢) وعن أسماء بنت زيد أخرجه أبو داود في كتاب الحروف والقراءات تحت رقم (٣٩٨٣).

وفي السند شهر بن حوشب قال في التقريب ص ٢٦٩: "صدوق كثير الإرسال والأوهام" اه.

وعن عائشة أخرجه الفراء في «معاني القرآن» ٢/ ١٧- ١٨ ومن طريقه أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد ٢/ ٢٨٩ وإسناده جيد، وهو يشهد لرواية شهر بن حد شب.

والحديث صحححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/ ١٣.

<sup>(</sup>Y) زاد المسير ١١٤/٤ البحر المحيط ٥/٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٢/ ٥٠- ٥٣ زاد المسير ١١٤/٤ البحر المحيط ٥/ ٢٢٩

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/٢٢٩.

قلت: كذا قال رحمة الله عليه، وغير ظاهر وجه التعسف والتكلف في ذلك خاصة وقد نقل عن ابن عباس ومجاهد والنخعي وقتادة القول برجوع الضمير إلى السؤال المضمن في كلام نوح عليه الصلاة والسلام.

وفي مصحف ابن مسعود: «إنه عمل غير صالح أن تسألني ما ليس لك به علم»(١).

ومجيء مرجع الضمير مضمناً في الكلام قبل الضمير ورد كثيراً في القرآن العظيم (٢) كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضَرَ القِسْمَةَ أُولُوا القُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ فَارْزُقُوهُم مِنْه وقُولُوا لَهمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ [النساء: ٨]؛ فقوله: ﴿فَارْزُقُوهُم مِنْه ﴾ الضمير في: ﴿مِنْه ﴾ يعود إلى المقسوم المذكور ضمناً في قوله: ﴿القسمة ﴾ ، وكذا في قوله تعالى: ﴿اعدلوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى ﴾ [المائدة: ٨]؛ فقوله تعالى: ﴿هو ﴾ ضمير لم يتقدم مرجعه صراحة لكن ضمنا في قوله: ﴿اعدلوا ﴾ فأفاد رجوع الضمير إلى العدل.

ولعل وجه التكلف والتعسف الذي عناه أبو حيان رحمه الله هو ما صرح به الدمياطي (ت ١١١٧هـ) في قوله: «وأما من جعله (أي: الضمير) عائداً إلى السؤال المفهوم من النداء ففيه خطر عظيم ينبغي تنزيه الرسل عنه ولذا ضعفه الزمخشري» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت كلام الزمخشري (ت ٧٣٥هـ) الذي أشار إليه هو قوله: «وقيل: الضمير لنداء نوح أي: نداءك هذا عمل غير صالح وليس بذاك» اه<sup>(٤)</sup>.

وتعقب ابن المُنَيِّر<sup>(ه)</sup> كلام الزمخشري السابق ولم يرتضه فقال: «في كلام الزمخشري ما يدل على أنه يعتقد أن نوحاً عليه السلام صدر منه ما

<sup>(1)</sup> البحر الميحط ٥/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٣ ج ١ ص ٥٦-٥٦.

<sup>(</sup>٣) الاتحاد ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير الزمخشري ٢١٩/٢.

<sup>(</sup>٥) أحمد بن محمد بن منصور، قاضي الاسكندرية وخطيبها ( ٦٢٠ - ٦٨٣ هـ). الأعلام ٢٠٠١.

أوجب نسبة الجهل إليه، ومعاتبته على ذلك، وليس الأمر كما تخيله الزمخشري، ونحن نوضح الحق في الآية منزلاً على نصها مع تنزيه نوح عليه السلام مما توهم الزمخشري نسبته إليه؛ فنقول:

لما وعُد نوح أولاً تنجيه أهله إلا من سبق عليه القول منهم ولم يكن كاشفاً لحال ابنه المذكور ولا مطلعاً على باطن أمره بل معتقداً بظاهر الحال أنه مؤمن؛ بقي على التمسك بصيغة العموم للأهلية الثابتة، ولم يعارضها يقين في كفر ابنه حتى يخرج من الأهل ويدخل في المستثنين فسأل الله فيه بناء على ذلك؛ فتبين له أنه في علمه من المستثنين وأنه هو لا علم له بذلك فلذلك سأل فيه.

وهذا بأن يكون إبانة عذر أولى منه أن يكون عتباً؛ فإن نوحاً عليه السلام لا يكلفه الله علماً استأثر به غيباً.

وأما قوله: ﴿إِنِّي أَعِظُكُ أَنْ تَكُونَ مِنَ ٱلجَاهِلِينَ ﴾ فالمراد منه النهي عن وقوع السؤال في المستقبل بعد أن علمه الله باطن أمره وأنه إن وقع في المستقبل في السؤال إنه من الجاهلين.

والغرض من ذلك تقديم ما يبقيه عليه السلام على سمة العصمة، والموعظة لا تستدعي وقوع ذنب بل المقصد منها أن لا يقع الذنب في الاستقبال؛ ولذلك امتثل عليه الصلاة والسلام ذلك واستعاذ بالله أن يقع منه ما نهي عنه والله أعلم» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: وعلى فرض وقوع الذنب من نوح عليه الصلاة والسلام في مسألته لربه؛ فإنا نقول: لكن الله وفقه للتوبة والاستغفار ففي الآية بعدها قال الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ علم علم وإلاَّ تَغْفِرْ لِي وتَرْحَمْنِي أَكُن من الخَاسِرِين﴾ [هود: ٤٧]؛ فالله عصمه من الإقرار على الخطأ وهذا مفهوم العصمة عند السلف(٢) والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الانتصاف فيما تضمنه الكشاف من الاعتزال ٢/ ٢١٩- ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) عصمة الأنبياء بين المسلمين وأهل الكتاب ص ١٥٢ وانظر منه ص ١٤- ٢٤.

## حاصل القراءتين:

ينهى الله عز وجل نوح عليه الصلاة والسلام عن سؤاله لولده المشرك، ويعلل هذا النهي بكون الولد (ابن نوح) عمل عملاً غير صالح في شركه وكونه مع الكافرين وعدم ركوبه مع المؤمنين.

## الموضع الرابع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقَالَ ٱلَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا اللهِ عَاْرِسِلُونِ﴾ [يوسف: ٤٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس وابن عمر وعكرمة ومجاهد بخلاف عنهم والضحاك وأبي رجاء وقتادة وشبيل بن عزرة الضبعي وربيعة بن عمر وزيد بن علي: «وآدكر بعد أُمَةٍ» بفتح الهمزة والميم وكسر.

وقرأ الأشهب العقيلي: «بعد إمهِ» بكسر الهمزة ونصب الميم المثقلة وتنوين في آخره (١١).

## معنى القراءات:

من قرأ: ﴿وَادَّكُر بَعْد أُمَّةٍ ﴾ بضم الهمزة وتثقيل الميم المفتوحة وتنوين آخره فالمعنى بعد حين.

ومن قرأ: «بعد أمهِ» بفتح الهمزة والميم أراد بعد نسيان<sup>(٢)</sup>.

ومن قرأ: «بعد إمه» بكسر الهمزة فالمعنى: بعد أن أنعم الله عليه بالنجاة (٣).

#### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءات الواردة فيها أن هذا الرجل تذكر بعد مدة وحين من الزمان، بعد أن كان قد نسي أمر يوسف عليه السلام وبعد أن أنعم الله عليه بالنجاة والله أعلم.

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/£38.

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن ص ٢١٨.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/884.

#### الموضع الخامس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿حَتَّى إِذَا اَسْتَيْأَسَ ٱلرُّسُلُ وظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِيّ مَن نَشَآء، وَلاَ يُرَدّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلقَوْمِ المُجْرِمِينَ﴾ [يوسف: ١١٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿وظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا﴾:

فقرأ أبو جعفر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿وظنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبوا﴾ بضم الكاف وتخفيف الذال ووافقهم الأعمش.

وقرأ نافع وابن كثير وابن عامر وأبو عمرو ويعقوب: ﴿قَدْ كُذَّبُوا﴾ بضم الكاف وتشديد الذال ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والحسن (١).

### معنى القراءتين:

القراءة بالتخفيف فيها وجهان من التفسير:

الأول: حتى إذا استيأس الرسل من إيمان قومهم، وظن قومهم أن الرسل قد كذبوا، بمعنى أُخلِفوا ما وُعِدوه من النصر جاء الرسل نصرنا.

الثاني: حتى إذا استيأس الرسل من إيمان قومهم، وظن قومهم أن الرسل قد كذبتهم فيما أخبروهم به جاء الرسل نصرنا وهذا القول هو المشهور عن ابن عباس وابن مسعود وابن جبير ومجاهد.

والضمائر في الآية على هذه القراءة والتفسير عائدة على المرسل إليهم، والظن فيها على بابه الذي هو ترجيح أحد المحتملين (٢).

والقراءة بالتشديد فيها وجهان من التفسير أيضاً:

الأول: أن الرسل أيقنوا أنهم كذبهم قومهم المشركون.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢١١ النشر ٢/٢٩٦ الاتحاف ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣٦٦ زاد المسير ٢٩٦/٤ البحر المحيط ٥/٤٥٠ تفسير ابن كثير ٢/ ٤٩٨ـ ٤٩٨.

وعلى هذا الوجه يكون الظن بمعنى اليقين، وهذا قول الحسن وعطاء وقتادة (١).

الثاني: أن يكون الظن على بابه بمعنى ترجيح أحد المحتملين، والمعنى: أن الرسل ظنوا أن من آمن معهم لما طالت عليهم المواعيد حسبت الرسل أن المؤمنين أولاً قد كذبوهم وارتابوا بقولهم، وهذا القول منقول عن عائشة رضى الله عنها.

والضمائر على هذه القراءة والتفسير عائدة كلها على الرسل صلوات الله وسلامه عليهم (٢).

#### حاصل القراءتين:

أن الرسل لما تيقنوا تكذيب قومهم لهم وخافوا لما طالت المواعيد أن يرتاب من قد آمن بهم، ولما ظن الذين أرسل إليهم الرسل أن رسلهم كذبت عليهم فيما جاءتهم به، وأن رسلهم كذبوا فيما وعدوه من النصر جاء نصر الله لرسله.

فالقراءتان بينت المراد مع الإيجاز.

## وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن القراءتين مع اختلاف لفظهما ومعناهما وامتناع اجتماعهما في شيء واحد، مع كل هذا لا يتضادان، ولا يتناقضان، فاختلافهما من باب اختلاف التنوع، وكل قراءة تصدق الأخرى.

ونُقِل عن عائشة رضى الله عنها أنها ردت هذا التفسير.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١٥/٢ حجة القراءات ص ٣٦٧ البحر المحيط ٥/٣٥٤.

عن عبد الله بن أبي مليكة رضي الله عنه: «إن ابن عباس رضي الله عنهما قرأها: ﴿وَظَنُوا أَنَّهُم قَد كُذِبُوا﴾ مخففة، يقولوا: أخلفوا.

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: وكانوا بشراً، وتلا: ﴿حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ ٱلله﴾ [البقرة: ٢١٤].

قال ابن أبي مليكة: فذهب ابن عباس رضي الله عنهما إلى أنهم يئسوا وضعفوا، فظنوا أنهم قد أخلفوا.

قال ابن أبي مليكة: وأخبرني عروة عن عائشة أنها خالفت ذلك وأبته وقالت: ما وعد الله رسوله من شيء إلا علم أنه سيكون قبل أن يموت، ولكنه لم يزل البلاء بالرسل حتى ظنوا أن من معهم من المؤمنين قد كذبوهم، وكانت تقرؤها: ﴿وظَنُوا أَنْهُم قَدْ كُذُبوا﴾ مثقلة للتكذيب»(١).

عن عروة بن الزبير عن عائشة رضي الله عنها قالت: ﴿حَتَّى إِذَا السَّيَاأَسَ الرَّسُلِ﴾ قال: قلت: أكُذُّبُوا أم كَذَّبُوا ؟.

قالت عائشة: كُذُّبُوا.

قلت: فقد استيقنوا أن قومهم كَذَبُوهم فما هو الظن؟.

قالت: أجل لعمري، لقد استيقنوا بذلك.

فقلت ﴿ لها ﴿ وظنوا أنهم قد كُذِبُوا؟ .

قالت: معاذ الله. لم تكن الرسل تظن ذلك بربها.

قلت: فما هذه الآية؟.

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب التفسير سورة البقرة باب ﴿أَمْ حَسِبْتُم أَنْ تَذْخُلُوا الْجَنّة وَلَلْضَرَاء﴾ . . . إلى وَلَمّا يَأْتِكُم مَثَلُ الّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكم مَسّتْهُم البَأْسَاءَ والضّرَاء﴾ . . . إلى ﴿قريب﴾ تحت رقم (٤٥٢٤) مختصراً بنحوه، وأخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٨٦/١٣، ٨٧ واللفظ له، وأخرجه النسائي في تفسيره ١/ ٢٠٦ ٧٠٠ تحت رقم (٢٧٦).

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٩٦/٤ إلى ابن المنذر والطبراني وأبو الشيخ وابن مردوية.

قالت: هم أتباع الرسل الذين آمنوا بربهم وصدقوهم، فطال عليهم البلاء، واستأخر عنهم النصر، حتى إذا استيأس الرسل ممن كذبهم من قومهم، وظنت الرسل أن اتباعهم قد كذبوهم وجاءهم نصر الله عند ذلك»(۱).

قلت: زيَّف ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) رحمه الله هذا المعنى الممنسوب إلى ابن عباس الذي ردته عائشة رضي الله عنها، ورده بالكلية وأباه ولم يقبله ولا ارتضاه حيث قال بعد ذكره لهذا المعنى المنسوب إلى ابن عباس رضي الله عنه: «وقول غيره من أهل التأويل أولى ـ عندي ـ بالصواب، وخلافه من القول أشبه بصفات الأنبياء والرسل، إن جاز أن يرتابوا بوعد الله إياهم ويشكوا في حقيقة خبره ـ مع معاينتهم من حجج الله وأدلته ما لا يعاينه المرسل إليهم ـ؛ فيعذروا في ذلك؛ إن المرسل إليهم لأولي في ذلك منهم بالعذر، وذلك قول أن قاله قائل لا يخفى أمره، وقد ذكر هذا أهل التأويل الذي ذكرناه أخيراً، عن ابن عباس لعائشة فأنكرته أشد النكرة فيما ذكر لنا» اه(٢).

ولم يرتض الخطابي (ت ٣٨٨هـ) ظاهر هذا المعنى المنسوب إلى ابن عباس رضي الله عنه فقال: «أما الذي لا يُشَك فيه مِنْ مَذْهَبِه أنه لم يُجَوِّز على الرسل صلوات الله عليهم أن يكذبوا بالوحي الذي يأتيهم من قبل الله عز وجل، وأن يَشُكّوا في صدق الخبر عنه أو يرتابوا، لكنه قد يحتمل أن يقال: إنهم عند تطاول مدة البلاء عليهم وإبطاء نجز العدة عنهم وشدة مطالبة القوم إياهم بما كانوا يعدونهم من النصرة دخلتهم الريبة حتى توهموا أن الذي جاءهم من الوحي لعله كان حسباناً منهم ووهماً فارتابوا بأنفسهم وظنوا عليها الغلط في تلقي ما ورد عليهم من القول؛ فيكون

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب التفسير سورة يوسف باب ﴿حَتَّى إِذَا اسْتَيَأْسَ الرَّسل﴾ تحت رقم (٤٦٩٥) والطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٣/٨٧.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٥/٥٥٥ إلى أبي عبيد والنسائي وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ وابن مردوية من طريق عروة.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ٨٦/١٣.

معنى الكذب في هذا متأولاً على الغلط، كقول القائل لصاحبه: كذبتك نفسك، وكقولك: كذب سمعي، وكذب بصري وقد قال على للرجل الذي وصف له العسل: «صدق الله وكذب بطن أخيك» (١) وقد كان نبينا على أول ما بديء بالوحي يرتاب بنفسه ويشفق أن يكون الذي يتراءاه أمراً غير موثوق به إلى أن ثبت الله قلبه، وسكن بذلك جأشه وشرح به صدره، فانزاح عنه الريب وخلفه اليقين، ومرجع الأمر في هذا الباب أن الذي عرض من الريبة إنما ينصرف إلى الوسائط التي هي مقدمات الوحي لا إلى نفس الوحي وأصله بعد حصول العلم به والله أعلم» اه(٢).

قلت: وهذا الاحتمال قال به الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) معلقاً له على صحة ما ورد عن ابن عباس فقال: إن صح هذا عن ابن عباس فقد أراد بالظن ما يخطر بالبال ويهجس في القلب من شبه الوسوسة وحديث النفس على ما عليه البشرية، وأما الظن الذي هو ترجح أحد الجائزين على الآخر فغير جائز على رجل من المسلمين، فما بال رسل الله الذين هم أعرف الناس بربهم وأنه متعال عن خلف الميعاد منزه عن كل قبيح» اه(٣).

واستبعد هذا التفسير المنقول عن ابن عباس الفخر الرازي (ت ٢٠٦ه) حيث قال بعد حكايته: «إلا أنه بعيد؛ لأن المؤمن لا يجوز أن يظن بالله الكذب بل يخرج بذلك عن الإيمان فكيف يجوز مثله على الرسل؟.» اه(٤٠).

قلت: الحقيقة إن هذا التفسير المنقول عن ابن عباس رضي الله عنه فيه نسبة أمر لا تليق نسبته إلى رسل الله صلوات الله وسلامه عليهم، ويبعد صدوره بهذا المعنى عن ترجمان القرآن وحبر الأمة عبد الله بن عباس رضى الله عنه.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح عن أبي سعيد.

أخرجه البخاري في كتاب الطب باب الدواء بالعسل وقول الله تعالى: ﴿فيه شفاء للناس﴾ [النحل: ٦٩] حديث رقم (٦٨٤).

<sup>(</sup>٢) أعلام الحديث ص ١٨١٣ـ ١٨١٤.

<sup>(</sup>٣) الكشاف (دار المعرفة) ٢/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازي ٢٢٦/١٨.

والذي يظهر - والله أعلم - أن ابن عباس لم يرد هذا المعنى الذي فهم من ظاهر كلامه؛ لأنه لم يأتي عنه التصريح بأن الرسل هم الذين ظنوا ذلك، ولا يلزم ذلك من قراءة التخفيف بل الذي يُظَن بابن عباس أنه أراد بقوله: "كانوا بشراً... إلى آخر كلامه؛ الذي يظن به أنه أراد من آمن من اتباع الرسل لا ذات الرسل، وقول الراوي عنه «ذهب بها هناك» (۱) أي: إلى السماء معناه: أن اتباع الرسل ظنوا أن ما وعدهم به الرسل على لسان الملك تخلف، ولا مانع أن يقع ذلك في خواطر بعض الأتباع.

ويمكن أن يكون الضمير في: ﴿وَظنوا﴾ عائد على المرسل إليهم وفي: ﴿كُذِبُوا﴾ عائد على الرسل أي: وظن المرسل إليهم أن الرسل كذبوا.

أوالضمائر للرسل والمعنى: يئس الرسل من النصر وتوهموا أنفسهم كذبتهم حين حدثتهم بقرب النصر أو كذبهم رجاؤهم.

أو الضمائر كلها للمرسل إليهم أي: يئس الرسل من إيمان من أرسلوا إليه وظن المرسل إليهم أن الرسل كذبوهم في جميع ما أدعوه من النبوة والوعد بالنصر لمن أطاعهم والوعيد بالعذاب لمن لم يجبهم.

وإذا كان ذلك محتملاً وجب تنزيه ابن عباس عن تجويزه ذلك على الرسل.

فإن قيل: على أي شيء يحمل إنكار عائشة؟.

فالجواب: يحمل إنكار عائشة على أنها فهمت المنقول عن ابن عباس على ظاهره (٢٠) والله أعلم.

ويؤكد أن ابن عباس لم يرد ظاهر النص المنقول عنه ما ثبت عنه أنه

<sup>(</sup>۱) هذه اللفظة في رواية البخاري تحت رقم (٤٥٢٤) في كتاب التفسير سورة البقرة باب ﴿أَم حسبتم أَن تدخلوا الجنة... ﴾ ولفظها: عن أبي مليكة يقول: قال ابن عباس رضي الله عنهما: ﴿حتى اسْتَيَاسَ الرُّسُل وظَنُّوا أَنهم كُذِبُوا ﴾ خفيفة ذهب بها هناك، وتلا ﴿حتى يَقُول الرَّسُول والذِين آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ الله، إلا إن نَصْرَ الله قريب ﴾ [البقرة: ٢١٤].

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۳۹۹/۸.

قرأ ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْأُسَ الرُّسُلِ وظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا ﴾ خفيفة قال: إذا استيأس الرسل من إيمان قومهم وظن قومهم أن الرسل كذبوهم »(١).

وثبت نحو هذا عن سعيد بن جبير<sup>(۲)</sup> وهو من أكابر أصحاب ابن عباس العارفين بكلامه والله أعلم.

(٣) ظاهر الروايات أن عائشة رضي الله عنها أنكرت القراءة بالتخفيف بناء على أن الضمير للرسل، ويؤكد هذا رواية الإسماعيلي: «قلت (عروة): فهي مخففة؟.

قالت: معاذ الله اه (٣).

قلت: ولعلها رضي الله عنها لم تبلغها القراءة بالتخفيف ممن يرجع إليه في ذلك<sup>(٤)</sup> والله أعلم.

# الموضع السادس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَيَجْعَلُونَ لله مَا يَكْرَهُونَ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ الْكَذِبَ أَنَّ لَهُمُ النَّارِ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ ﴾ [النحل: ٢٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿مُفْرَطُون﴾.

فقرأ نافع بكسر الراء مخففة: ﴿مُفْرِطُونَ﴾.

وقرأ أبو جعفر بكسر الراء مشددة: ﴿مُفَرِّطُونَ﴾.

<sup>(</sup>١) حديث حسن.

أخرجه النسائي في تفسيره ١/ ٦٠٧ تحت رقم (٢٧٧) والطبري في تفسيره (دار الفكر) ٨٤/١٣.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٩٦/٤ إلى أبي عبيد وسعيد ابن منصور وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ وابن مردوية.

وحسنه الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٨/٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٣/ ٨٤ وانظر فتح الباري ٨/ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٨/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٨/ ٣٦٨.

وقرأ باقي العشرة بالفتح مع التخفيف: ﴿مُفْرَطُونَ ﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي وأحسن والأعمش(١١).

## معنى القراءات:

القراءة بسكون الفاء وتخفيف الراء وفتحها في معناها قولان:

**الأول**: متركون قاله ابن عباس وقال ابن جبير: متركون منسيون، ونحوه قول مجاهد<sup>(۲)</sup>.

الثاني: معجلون وهو قول ابن عباس أيضاً والحسن (٣).

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «ومعنى الفرط في اللغة: التقدم، وقد فرط إلى منه قول، أي: تقدم، فمعنى ﴿مُفْرَطُونَ﴾ مقدمون إلى النار... ومن فسر متروكون فهو كذلك أي: قد جعلوا مقدمين في العذاب أبداً متروكين فيه اهداً.

القراءة بسكون الفاء وتخفيف الراء وكسرها معناها: أفرطوا في معصية الله كما تقول: قد أفرط فلان في مكروهي أي: بالغ في الإساءة (٥).

القراءة بفتح الفاء وتشديد الراء وكسرها معناها: مضيعون أي: كانوا مضيعين في الدنيا<sup>(١)</sup>.

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «من قرأ ﴿مُفَرِّطُونَ﴾ فالمعنى: أنه وصف لهم بأنهم فرطوا في الدنيا فلم يعملوا فيها للآخرة، وتصديق هذه القراءة قوله: ﴿أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنبِ الله﴾ [الزمر: ٥٦].» اهد(٧).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٢٥ النشر ٣٠٤/٢ الإتحاف ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٤٦٠/٤ معانى القرآن للنحاس ٤٩/٤.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للزجاج ٣/ ٢٠٧\_ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للزجاج ٢٠٨/٣ معاني القرآن للنحاس ٨٠/٤.

<sup>(</sup>٦) معانى القرآن للنحاس ٤/ ٨١.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن للزجاج ٣/٢٠٨.

#### حاصل القراءات:

أن للكافرين النار يعجل بادخالهم إليها ويتركون فيها، وذلك لأنهم بالغوا في معصية الله وضيعوا دينه في الدنيا.

# الموضع السابع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإن عَاقَبْتُم فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَتَن صَبَرْتُم لهو خَيْرٌ للصابِرين﴾ [النحل: ١٢٦].

هكذا قرأها عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن سيرين: «وإن عقبتم فعقبوا»(١).

### معنى القراءتين:

قراءة العامة: ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا﴾ معناها: إن صنع بكم صنع سوء فافعلوا مثله ولا تزيدوا عليه، والعقوبة في الحقيقة إنما هي الثانية، وسميت الأولى عقوبة لمشاكلة اللفظ ويحتمل أن يكون ﴿عاقبتم﴾ الكفار بمعنى: أصبتم عقبى كقوله في سورة الممتحنة [آية ١١] ﴿وإن فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفار فعاقبتم...﴾ بمعنى: غنمتم فيكون في الكلام تجنيس (٢).

قراءة ابن سيرين: «وإن عقبتم فعقبوا» معناها: إن تتبعتم فتتبعوا بقدر الحق الذي لكم ولا تزيدوا عليه (٣)، أي: إن قفيتم بالانتصار فقفوا بمثل ما فعل بكم (٤).

# حاصل القراءتين:

بينت القراءة الشاذة أن المراد في معنى القراءة المتواترة أن العقوبة إنما هي بعد أن يكون لكم العاقبة فتتبعوا بقدر الحق الذي لكم.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) التسهيل لعلوم التنزيل ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ١٣/٢.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/٩٥٠.

# الموضع الثامن عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ اعْتَرْلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ اللهُ فَأُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُر لَكُمْ رَبَّكُمْ مِنْ رَحْمَتُهُ وَيُهَتِى الْكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مِرْفَقًا ﴾ [الكهف: ١٦].

هكذا قرأها عامة العشرة: ﴿وإذا اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله ﴾. وفي مصحف ابن مسعود: «وما يعبدون من دون الله »(١).

# حاصل القراءتين:

بينت القراءة في مصحف ابن مسعود أن أصحاب الكهف اعتزلوا قومهم ومايعبدون من الآلهة سوى الله، وآووا إلى الكهف يطلبون رحمة الله عز وجل.

قال الطبري ( ٣١٠هـ) رحمه الله: «يقول تعالى ذكره مخبراً عن قيل بعض الفتية لبعض: وإذ اعتزلتم أيها الفتية قومكم الذين اتخذوا من دون الله آلهة.

﴿ وما يعبدون إلا الله ﴾ يقول: وإذ اعتزلتم قومكم والذين يعبدون من الله. الآلهة سوى الله.

ف ﴿ما﴾ إذ كان ذلك معناه في موضع نصب عطفاً لها على الهاء والميم التي في قوله: ﴿وإذ اعتزلتموهم﴾.

وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل... ثم ساق بسنده عن قتادة: ﴿وإذ اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله ﴿ وهي في مصحف عبد الله: «وما يعبدون من دون الله ﴾ هذا تفسيرها (7). » اه (7).

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥/٣١٧ وتخريجها هو التالي:

<sup>(</sup>۲) إسناد صحيح إلى قتادة. أخرجه الطبري في تفسيره (بولاق) ١٣٨/١٥.

عزاه السيوطي في الدر المنثور ٥/٣١٧ إلى ابن أبي حاتم، وانظر ما سبق ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (بولاق) ١٣٨/١٥.

### الموضع التاسع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَنْجِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتاً فَارِهِين﴾ [الشعراء: ١٤٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿فَارِهِينَ﴾:

فقرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف بألف بعد الفاء: ﴿فَارِهِينَ﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بغير ألف: ﴿فَرِهِينَ﴾ ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن (١)

## معنى القراءات:

القراءة بالألف ﴿فَارِهِينَ﴾ من الفراهة والحذق في العمل أي: حاذقين، فارهين.

القراءة بغير ألف: ﴿فَرهِينَ﴾ أي: أشرين بطرين (٢).

## حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءات أنهم كانوا ينحتون من الجبال بيوتاً والحال أنهم حاذقون لها متكبرون في صنعها.

# الموضع العشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلاَّ دَابَّةُ ٱلأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِين﴾ [سبأ: ١٤].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ ﴾:

فقرأ يعقوب: ﴿فَلَمَّا خَرَّ تُبُينَتِ ٱلجِنَّ﴾ بضم التاء والباء وكسر الياء على البناء للمفعول والنائب الجن.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٧٧٠ النشر ٢/ ٣٣٦ الإتحاف ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه ٤/ ٩٦ إعراب القراءات السبع ١٣٧/٢.

وقرأ روح عن يعقوب من طريق أبي علي الضرير وغيرهما عن روح عنه، وقرأ باقي العشرة: ﴿تَبَيَّنتِ﴾ بفتح التاء والباء والياء على البناء للفاعل(١).

وقرأ ابن شنبوذ<sup>(۲)</sup> وهي قراءة ابن عباس<sup>(۳)</sup> وغيره: «فلما خر تبينت الإنس أن الجن لو كانوا يعلمون الغيب ما لبثوا حولاً في العذاب المهين».

## معنى القراءات:

قراءة الجمهور: ﴿تَبَيَّتِ﴾ مبنياً للفاعل تحتمل في معناها وجهين:

الأول: أن تكون من "تبين" بمعنى: "بان" أي: ظهرت الجن، والجن فاعل، و "أن" وما بعدها بدل من الجن كما تقول: تبين زيد جهله أي: ظهر جهل زيد، فالمعنى ظهر للناس جهل الجن علم الغيب، وأن ما ادعوه من ذلك ليس بصحيح.

الثاني: أن تكون من «تبين» بمعنى: «علم وأدرك» والجن هنا خدم الجن وضعفتهم، والمعنى: علم وأدرك خدم الجن وضعفتهم أن لو كانوا، أي: لو كان رؤساؤهم وكبراؤهم يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين (3).

قال الزمخشري (ت ٥٣٨ه): «﴿ تَبَيّنتِ ٱلْجِنّ ﴾ من تبين الشيء إذا ظهر وانجلى، و ﴿ أَن ﴾ مع صلتها بدل اشتمال كقولك: تبين زيد جهله، والظهور له في المعنى أي: ظهر أن الجن ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا لَبُوا فِي ٱلْعَذَابِ ﴾ أو علم الجن كلهم علماً بيناً بعد التباس الأمر على عامتهم وضعفتهم وتوهمهم أن كبارهم يصدقون في إدعائهم علم الغيب أو علم المدعون علم الغيب منهم عجزهم، وأنهم لا يعلمون الغيب وإن علم المدعون قبل ذلك بحالهم وإنما أريد التهكم بهم كما تتهكم بمدعي

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٠٤ النشر ٢/ ٣٥٠ الاتحاف ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية ٢/ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٦٨٣/٦.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٧/٢٦٦.

الباطل إذا دحضت حجته وظهر إبطاله بقولك: هل تبينت أنك مبطل؟، وأنت تعلم أنه لم يزل كذلك متبيناً» اه(١).

قراءة يعقوب ﴿تُبُيِّنَتِ﴾ مبنياً للمفعول، معناها: عرفت الجن واكتشف أمرها وأنها لا تعلم الغيب.

والقراءة الشاذة بمعنى قراءة يعقوب غير أنها صرحت بالفاعل وأنه الإنسان.

#### حاصل القراءات:

بينت قراءة يعقوب والقراءة الشاذة أن المعنى المراد في القراءة المتواترة هو الوجه الأول من المعنيين الذين تحتملهما.

# ويلاحظ ما يلي:

(۱) القراءة بضم التاء والباء وكسر الياء على البناء للمفعول نسبها في «النشر»<sup>(۲)</sup> إلى يعقوب من رواية رويس فقط، وأفاد ابن مهران<sup>(۳)</sup> (ت ۳۸۱ه) أن هناك طرقاً لرواية روح كذلك مثل رواية رويس، وعليه فإن لروح رواية مثل رواية رويس في هذه الآية من غير طرق «النشر» والله أعلم.

(٢) قال أبو حيان: «وعن ابن عباس وابن مسعود وأبي وعلي بن الحسن والضحاك قراءة في هذا الموضع مخالفة لسواد المصحف ولما روي عنهم ذكرها المفسرون، واضرب عن ذكرها صفحاً على عادتنا في ترك نقل الشاذ الذي يخالف للسواد مخالفة كثيرة» اه (١٤).

قلت: يشير رحمه الله إلى هذه القراءة الشاذة التي أوردتها عن ابن عباس وغيره.

<sup>(</sup>١) الكشاف ٣/٢٥٤.

<sup>.</sup>To · /Y (Y)

<sup>(</sup>٣) الميسوط ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٧/ ٢٦٨.

## الموضع الحادي والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَقَالُواْ رَبَّنَا بَاعِد بَيْنَ أَسْفَارِنَا. وَظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقْنَاهُمْ كُلَّ مُمَزَّقِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلَّ صَبَارٍ شَكُورٍ﴾ [سبأ: 19].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿رَبُّنَا بَاعِدُ﴾.

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو وهشام بنصب الباء وكسر العين مشددة من غير ألف مع إسكان الدال: ﴿رَبُّنا بَعُدْ﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ يعقوب برفع الباء من ﴿رَبُنا﴾ وفتح العين والدال وألف قبل العين من ﴿بَاعَد﴾.

وقرأ الباقون بنصب الباء وكسر العين وبألف قبل العين وبتخفيف العين: ﴿ رَبُّنَا بَاعِد ﴾ (١).

## معنى القراءات:

القراءة بنصب: ﴿رَبَّنَا﴾ وكسر العين وتشديدها وبدون ألف ﴿بَعَّذُ﴾ أي: يا رب بعد بين أسفارنا، فهي نداء منهم لله يطلبون فيه المباعدة بين أسفارهم، على وجه الجرأة والبطر(٢).

القراءة بضم ﴿رَبُنَا﴾ وفتح العين المخففة وبالألف قبلها ﴿بَاعَد﴾ أي: إخبار منهم عن مباعدة الله بين أسفارهم؛ فهي إخبار منهم أن الله استجاب دعاءهم، على وجه الشكوى إفراطاً في الترفه وعدم الاعتداد بما أنعم الله به عليهم (٣).

<sup>(</sup>١) الغاية ص ٢٤٢ النشر ٢/٣٥٠ الاتحاف ص ٢٥٩.

قال أبو جعفر النحاس: "وقرأ يحيى بن يعمر وعيسى بن عمر وتروى عن ابن عباس: "دنا بعد» وقرأ سعيد بن أبي الحسن البصري أخو الحسن: "دفقالوا ربنا بعد» (بفتح الباء وضم العين المخففة). " اه. إعراب القرآن للنحاس ٣٤٢/٣ وانظر المحتسب ٢/ ١٨٩، وهذه القراءات راجعة في المعنى إلى القراءات المتواترة.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٢/ ٨٥ إعراب القرآن للنحاس ٣٤٢ ٣٤٣ تفسير القرطبي ٢٤٠ / ١٤٠

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٧/ ٨٥ المهذب ١٥٣/٢ المغنى ١٦٣/٣.

القراءة بنصب الباء ﴿رَبَّنا﴾ وكسر العين وبألف قبلها ﴿بَاعِدْ﴾ أي: يا رب بعد بين أسفارنا، فهي نداء كالأولى(١).

## حاصل القراءات:

أن هؤلاء سألوا الله وطلبوه أن يباعد بين أسفارهم فأخبر الله أنه استجاب لهم، وأنهم صاروا يخبرون بذلك ويتشكون.

قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ) مبيناً حاصل القراءات في الآية: «خبر عنهم أنهم دعوا أن يباعد بين أسفارهم بطراً وأشراً، وخبر أنهم لما فعل بهم ذلك خبروا به وشكوا كما قال ابن عباس» اه(٢).

قلت: يشير رحمه الله إلى القراءة المروية عن ابن عباس: «رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا» (٣) وقد فسرها ابن عباس بقوله: «شكوا أن ربهم باعد بين أسفارهم» اه (٤).

# وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أن القراءات مع اختلاف لفظها ومعناها لم تتناقض ولم تتضاد فكل قراءة حق، واختلافها من باب التنوع ولله الحمد (٥).

(٢) قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ): «وهذه القراءات إذا اختلفت معانيها لم يجز أن يقال إحداها أجود من الأخرى؛ لا يقال ذلك في الأخبار إذا اختلفت معانيها» اه<sup>(١)</sup>.

قلت: وهذا هو الحق الذي لا محيد عنه إذ الجميع (أعني: القراءات الصحيحة) كلام الله، وكلها قرآن، وقد يشتد القلم ببعضهم فيفاضل بين القراءت فيوشك أن يلغي واحدة منها، وإن لم يصرح

<sup>(</sup>١) ما سبق، القلائد ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) اعراب القرآن ٣٤٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ما سبق، البحر المحيط ٧/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) اعراب القرآن ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>٥) انظر مجموع الفتاوي ١٣/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٦) اعراب القرآن ٣٤٣/٣.

بذلك(١) ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٣) قال سيبويه: «إن فاعل وفعل يجيئان بمعنى، كقولهم: ضاعف وضعف، وقارب وقرب، واللفظان جميعاً على معنى الطلب والدعاء ولفظهما الأمر» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: جاءت قراءتان ﴿بَاعِدْ﴾ و ﴿بَعُدْ﴾ وقراءة واحدة فقط ﴿بَاعَدَ﴾ وذلك في المتواتر من القراءات، ولا يخفى في أن مجيء قراءتين على معنى واحد فيه إشارة إلى المبالغة والتأكيد.

وفي القراءتين معنى النداء تأكيداً على حصول الإلحاح منهم في الدعاء بذلك على وجه الجرأة والإنكار لنعمة الله عليهم.

# الموضع الثاني والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ. وَاللَّيْلَ وَمَا وَسَقَ. وَاللَّيْلَ وَمَا وَسَقَ. وَٱلْقَمَر إِذَا أَتَّسَقَ. لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقِ ﴾ [الإنشقاق: ١٦- ١٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لَتَرْكَبُنَّ﴾.

فقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وخلف: ﴿لتركبَنَّ ﴾ بفتح الباء ووافقهم ابن محيصن والأعمش.

وقرأ الباقون ﴿ لَتَرْكُبُنَّ ﴾ بضم الباء ووافقهم الحسن واليزيدي (٣).

<sup>(</sup>۱) كما حصل من ابن جرير الطبري رحمه الله، وقد صنفت في الرد عليه مصنفات منها كتاب: «القراءات المتواترة التي أنكرها ابن جرير الطبري في تفسيره والرد عليه» لمحمد عارف عثمان الهرري، ورسالة: «دفاع عن القراءات المتواترة في مواجهة الطبري المفسر» للبيب السعيد.

<sup>(</sup>٢) بواسطة حجة القراءات ص ٥٨٨.

<sup>(</sup>٣) إرشاد المبتدي ص ٦٧٧ النشر ٢/ ٣٩٩ الاتحاف ص ٤٣٦. وقرأ ابن مسعود وأبو الجوزاء وأبو الأشهب: «ليركبن» بالياء وفتح الباء على ذكر الغائب، وقرأ أبو المتوكل وأبو عمران وابن يعمر: «ليركبن» بالياء وضم الباء. انظر زاد المسير ٢/٧٦ البحر المحيط ٧/٧٤٤.

وهي في المعنى راجعة إلى القراءات المتواترة السابقة.

#### معنى القراءات:

القراءة بضم الباء خطاب لسائر الناس(١).

القراءة بفتح الباء فيها قولان:

الأول: أنه خطاب للرسول على أي: لتركبن يا محمد طبقاً بعد طبق.

الثاني: أنه خبر عن السماء أي لتركبن السماء طبقاً بعد طبق (٢).

#### حاصل القراءات:

جميع هذه المعاني التي تدل عليها الآية بالقراءات لا تمانع بينها فالله يخاطب الناس بأنهم سيركبون طبقاً عن طبق، كما يخاطب رسوله بأنه سيركب طبقاً عن طبق، ويخبر سبحانه عن السماء أنها ستركب طبقاً عن طبق.

# ويلاحظ ما يلي:

قوله: ﴿طَبَقاً عَن طَبَقٍ﴾ يتنوع المراد منه بحسب الخطاب وأصل مادة [ط. ب. ق] تدل على وضع شيء مبسوط على مثله حتى يغطيه، ومن ذلك الطبق، تقول أطبقت الشيء على الشيء، فالأول طبق للثاني، وقد تطابقا<sup>(۱)</sup> وقيل للحال المطابقة لغيرها طبق (٤٠).

ويحتمل المراد في قوله: ﴿لَتَرْكبنَ طَبَقاً عَن طَبَقٍ﴾ على القراءة بضم الباء في ﴿لَتَرْكَبُنَّ﴾ على أنها خطاب للجمع الأوجه التالية(٥):

الأول: لتركبن أيها الإنسان أموراً وأحوالاً أمراً بعد أمر، وحالاً بعد حال، ومنزلاً بعد منزل إلى أن يستقر الأمر على ما يقضى به على الإنسان من جنة أو نار.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٣٦٨ حجة القراءات ص ٧٥٧ زاد المسير ٩/ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٣٦٧ حجة القراءات ص ٥٥٦ زاد المسير ٩/ ٦٧.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ٣/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازي ٢١/ ١٠٩.

<sup>(</sup>۵) ما سبق ۲۱/۳۱ ـ ۱۱۹.

الثاني: أن معنى الآية لتركبن أيها الإنسان يوم القيامة أحوالاً وشدائد حالاً بعد حال، وشدة بعد شدة، كأنهم لما أنكروا البعث أقسم الله أن البعث كائن، وأن الناس يلقون فيها الشدائد إلى أن يفرغ من حسابهم فيصير كل أحد إلى ما أعد له من جنة أو نار.

الثالث: أن يكون المعنى لتركبن أيها الناس حالاً بعد حال يوم القيامة عما كنتم عليه في الدنيا، فمن وضيع في الدنيا يصير رفيعاً في الآخرة ومن رفيع يتضع ومن متنعم يشقى، ومن شقي يتنعم؛ فالآية كقوله: ﴿خَافِضَةٌ رَّافِعَةُ﴾ [الواقعة: ٣].

الرابع: أن يكون المعنى لتركبن أيها الناس سنة الأولين ممن كان قبلكم. .

ويحتمل المراد في قوله: ﴿لَتَرْكَبِن طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾ على القراءة بفتح الباء في ﴿لَتَرْكَبَنَّ ﴾ قولان:

الأول: أنه خطاب للرسول ﷺ أي: لتركبن يا محمد حالاً بعد حال، يذكر حالات النبي ﷺ من يوم أوحي إليه إلى يوم قبضه الله عز وجل.

أو أن يكون ذلك بشارة للرسول على أي: لتركبن يا محمد سماء بعد سماء، يعني: في المعراج.

الثاني: أن الآية خبر عن السماء وتغيرها من حال إلى حال تكون منشقة ثم منفطرة ثم تصير وردة كالدهان، وتارة كالمهل على ما ذكر الله تبارك وتعالى في القرآن العظيم (١).

<sup>(</sup>۱) حجة القراءات ص ٧٥٦ ـ ٧٥٧ تفسير الرازي ٣١٠/٣١.

تم المجلد الأول ويليه المجلد الثاني وأوّله: الفصل الثاني من الباب الثاني من القسم الثاني: بعنوان في القراءات التي وشعت معنى الآية

# الفصل الثاني

# في القراءات التي وسّعت معنى الآية

يتضمن هذا الفصل الآيات التي وردت فيها قراءات وسعت معناها وأفادت الآية بها أكثر من معنى.

وقد سقتها حسب ورودها في ترتيب المصحف الشريف، وعددها في هذا الفصل ثمانية وتسعون موضعاً وهي كالتالي:

## الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضاً وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ﴾ [البقرة: ١٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿يُكْذِبُونَ﴾:

فقرأ أبو جعفر ونافع وأبو عمرو وابن كثير وابن عامر ويعقوب: ﴿ يُكَذِّبون ﴾ بضم الياء وفتح الكاف وتشديد الذال ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿يَكْذِبُونَ ﴿ بِفَتِحِ الياء وسكون الكاف وتخفيف الذال ووافقهم الحسن والأعمش (١١).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١١٥ النشر ٢٠٧/٢ الاتحاف ص ١٢٩.

#### معنى القراءات:

القراءة بالتشديد معناها: أنهم استحقوا العذاب الأليم بسبب تكذيبهم للرسول على الله المسلم المس

القراءة بالتخفيف معناها: أنهم استحقوا العذاب الأليم بسبب إظهارهم الإسلام والإيمان وهم كافرون في باطنهم، فهم كاذبون في قولهم: ﴿ آمَنًا بالِله وبالنوم الآخِرِ ﴾ (٢).

#### حاصل القراءات:

أن المنافقين سيعذبون العذاب الأليم بسبب كذبهم وتكذيبهم ففي القراءتين تنوع في المعنى لشمول جميع أحوالهم تكذيبهم وكذبهم.

قال أبو محمد مكي بن طالب (ت ٤٣٧هـ): «والقراءتان متداخلتان ترجع إلى معنى واحد؛ لأن من كذب رسالة الرسل وحجة النبوة فهوكاذب على الله ومن كذب على الله وجحد تنزيله فهو مكذب بما أنزل الله» اه(٣).

قال ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) رحمه الله: «في ﴿يَكْذِبُونَ ﴿ قراءتان مشهورتان ؛ فإنهم كَذَبُوا في قولهم: ﴿آمَنّا بالِلهِ وباليومِ الآخر ﴾ وكَذَّبُوا الرَّسُولَ في الباطن وإن صَدَّقُوه في الظاهر » اه (٤٠).

## ويلاحظ ما يلي:

ما سبق من بيان أثر القراءات في بيان مراد الله من الآية على اعتبار أن لكل قراءة معنى خاصاً بها؛ ﴿يُكَذِّبون﴾ بالتشديد غيرها بالتخفيف وهذا هو الراجح الواضح.

لكن يحتمل أن يكون المشدد في معنى المخفف على جهة المبالغة كما قالوا في صدق وصدق، وفي بان الشيء بين، وفي قلص الثوب قلص (٥٠).

<sup>(</sup>١) الكشف ١/ ٢٢٨ حجة القراءات ص ٨٩.

<sup>(</sup>۲) ما سبق وتفسير القرطبي ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ٧/ ١٨٢.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ١٠/١.

وهذا الاحتمال الثاني رجحه الطبري<sup>(۱)</sup> وصوبه، وأورده أبو حيان<sup>(۲)</sup> (ت ۱۲۷۰هـ) احتمالاً.

قلت: وما قدمته هو الظاهر ـ إن شاء الله ـ إذ لا مانع منه، والتأسيس أولى من التأكيد، ولأن تكثير المعاني أولى من مجرد تغير اللفظ مع اتحاد المعنى إلا إذا اقتضت ذلك ضرورة ما، والله تعالى أعلم.

# الموضع الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَل لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً مَا يُؤمِنُون﴾ [البقرة: ٨٨].

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿غُلْفٌ ﴾ بتسكين اللام.

وقرأ ابن عباس والأعرج وابن هرمز وابن محيصن: «غلف» بضم اللام وهي مروية عن أبي عمرو<sup>(٤)</sup>.

عن ابن عباس: «أنه كان يقرأ: «قلوبنا غلف» مثقلة أوعية للحكمة، كيف تتعلم، وإنما قلوبنا غلف للحكمة أي: أوعية للحكمة»(٥).

#### معنى القراءات:

قراءة العامة: ﴿قُلُوبُنا غُلْفٌ ﴾ أي: قلوبهم مستورة عن الفهم والتميز (٦).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (دار الفكر) ١/ ١٢٣\_ ١٢٤.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط ١/ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ١/١٥٠.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١١٣/١ تفسير القرطبي ٢/ ٢٥ البحر المحيط ٣٠١/١ الاتحاف ص ١٤١.

<sup>(</sup>٥) قال في مجمع الزوائد ٧/ ١٥٤: رواه الطبراني في الأوسط، وفيه سليمان بن أرقم وهو متروك اه.

قلت: قال في التقريب ص ٢٥٠: «سليمان بن أرقم البصري أبو معاذ ضعيف من السابعة» اه.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ٢/ ٢٥ البحر المحيط ٢٠١/١.

قراءة ابن عباس والآخرين: «غلف» بضم اللام جمع غلاف مثل خُمْر جمع خمار والمعنى يحتمل الوجوه التالية:

الأول: أنها أوعية للعلم أقاموا العلم مقام شيء مجسد وجعلوا الموانع التي تمنعهم غلفاً له، ليستدل بالمحسوس على المعقول.

الثاني: أنها أوعية للعلم، تعي ما تخاطب به لكنها لا تفقه ما تحدث به؛ فلو كان ما تقوله حقاً لوعته قلوبنا، قاله ابن عباس وقتادة والسدي.

الثالث: أنها أوعية مملؤة علماً من دينهم وشريعتهم واعتقادهم أن دوام ملتهم إلى يوم القيامة، وهي لصلابتها وقوتها تمنع أن يصل إليها غير ما فيها كالغلاف الذي يصون المغلف أن يصل إليه ما بغيره، أو لا حاجة لها إلى علمك.

الرابع: أنها أوعية خالية، كالغلاف الخالي لا شيء فيه (١).

### حاصل القراءات:

بينت القراءات المتواترة أن يهود يقولون: قلوبنا لا تفهم ولا تميز، وهم أبناء بني إسرائيل الذين كانوا بحضرة رسول الله على، قالوا ذلك بهتا ودفعاً لمّا قامت عليهم الحجج وظهرت لهم البينات، وأعجزتهم المعجزات عن مدافعة الحق؛ نزلوا عن رتبة الإنسانية إلى رتبة البهيمية ففيها بيان لذمهم أنفسهم بما ليس فيهم دفعاً لقبول الحق.

وبينت القراءة الآحادية ما يتذرعون به من الحجج في عدم قبولهم لدعوة الرسول ﷺ، ففيها بيان لحال قلوبهم (٢).

#### الموضع الثالث:

قول الله تبارك: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنِ يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَاداً يُحبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ، وَلَوْ يَرَى ٱلذِّينَ ظَلَمُوآ إِذْ يَرَوْنَ

<sup>(</sup>١) ما سبق والقراءات الشاذة وتوجيهها ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢/ ٢٥ البحر المحيط ١/ ٣٠١ القراءات الشاذة وتوجيهها ص ٣٠١.

ٱلعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّة لِلَّهِ جَمَيعاً وأَنْ ٱللَّهَ شَدِيدُ العَذَابِ﴾ [البقرة: ١٦٥].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ ولو يرى الذين ﴾:

فقرأ نافع وابن عامر ويعقوب بالتاء: ﴿وَلُو تَرَى الَّذِينَ﴾.

وروى ابن شبيب عن الفضل من طريق النهرواني عن ابن وردان عن أبى جعفر بالخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ولُو يَرَى ٱلَّذِينَ﴾ بالياء (١١).

#### معنى القراءات:

القراءة على الخطاب، أي: أن الله عز وجل يخاطب الرسول ﷺ وخطاب الله إليهم.

ويحتمل هذا الخطاب تقديرات كما يلي:

الأول: لو ترى يا محمد الذين ظلموا في حال رؤيتهم العذاب وفزعهم منه واستعظامهم له لأقروا أن القوة لله تعالى.

الثاني: ولو ترى يا محمد الذين ظلموا في حال رؤيتهم العذاب وفزعهم منه لعلمت أن القوة لله جميعاً، وقد كان الرسول على يعلم ذلك ولكن خوطب به باعتبار عين اليقين، أي: العلم الحاصل عن الرؤية المباشرة وهو أوقع من العلم النظري، وأمته عليه الصلاة والسلام مرادة بهذا.

الثالث: قل يا محمد للظالم هذا.

الرابع: ولو ترى يا محمد الذين ظلموا في حال رؤيتهم للعذاب؛ لأن القوة لله لعلمت مبلغهم من النكال وما حلَّ بهم (٢).

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۲۶ ولم يحك خلافاً عن أبي جعفر وذلك على حسب الطرق والروايات التي يسوق عنها قراءة أبي جعفر، النشر ٢/٤٢١ وحكى الخلاف عن أبي جعفر.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢/ ٢٠٥ البحر المحيط ١/ ٤٧١\_ ٤٧٢.

القراءة على الغيب، أي: لو يرى الذين يتخذون شركاء مع الله تعالى؛ العذاب الذي أعده الله لهم في الآخرة لأيقنوا أن القوة لله وحده وأنه شديد العذاب وأن الأنداد والشركاء لا حول لهم ولا قوة، ولم يغنوا عنهم من عذاب الله شيئاً(۱).

# حاصل القراءات:

لا منافاة بين جميع المعاني السابقة، لكن يلاحظ أن الاحتمال الأول والثالث في معنى القراءة بالخطاب يتفق في المعنى مع القراءة بالياء: ﴿ولُو يَرَى﴾(٢)، ولا مانع من إرادة الاحتمالات الأخرى في معنى القراءة بالخطاب.

# ويلاحظ ما يلي:

أن تقدير جواب «لو» في الآية مبني على تنوع القراءات في قوله تعالى في الآية السابقة: ﴿ولو يَرى الّذِينَ ظَلَمُوا... أَنَّ القُوةَ للّهِ جَمِيعاً وأَنَّ الله شَديدُ العَذَاب﴾ [البقرة: ١٦٥].

فقرأ أبو جعفر ويعقوب: ﴿إِنَّ القُوة لله جَمِيعاً وإنَّ الله شديدُ العَذَابِ ﴾ بُسُكُرُ الهمزة فيهما على تقدير أن «إن» وما بعدها جواب «لو» أي: لقلت: إن القوة لله جميعاً... النخ على قراءة الخطاب ﴿ولو تَرى﴾.

أو لقالوا: إن القوة لله جميعاً... الخ على قراءة الغيب: ﴿ولَوْ

ويحتمل أن يكون على الاستئناف على أن جواب "لو" محذوف والتقدير: لرأيت أو لرأوا أمراً عظيماً.

وقرأ باقي العشرة بفتح الهمزة فيهما: ﴿أَنَّ القُوة لله جَمِيعاً وأَنَّ الله شديدُ العذابِ ﴾ وتقدير الجواب: لعلمت أن القوة لله جميعاً... الخ على

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ۲/ ۲۰۶\_ ۲۰۰ المغنى في توجيه القراءات ١/٢١٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/٢٧٢.

قراءة الخطاب، أو لعلموا أن القوة لله جميعاً على قراءة الغيب(١).

## الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُواكُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهِ تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُواكُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبَلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ. أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنْكُم مَريضاً أَوْ عَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مَريضاً أَوْ عَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ فَمَنَ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُم مِسْكِينِ فَمَنَ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿ يُطِيقُونَهُ ﴾.

وقرأ عبد الله بن عباس في المشهور عنه: "يطوقونه" مبنياً للمفعول من طوق على وزن "قطع" (٢).

وقرأت عائشة ومجاهد وطاووس وعمرو بن دينار: «يطوقونه» من «أطوق» وأصله تطوق، يتطوقونه، ثم أدغمت التاء في الطاء (٣).

وقرأ ابن عباس وعكرمة ومجاهد: «يطيقونه».

وقرأ ابن عباس أيضاً: «يطيقونه».

#### معنى القراءات:

القراءة المتواترة معناها: أن القادر على الصوم له أن يترك الصوم إلى الفدية ولا يلزمه القضاء، وهي على هذا منسوخة (١٠).

القراءات الشاذة معناها: أن الذي يتكلف ويتجشم الصوم ويكون له كالطوق في عنقه؛ له أن يترك الصوم إلى الفدية ولا يلزمه القضاء، وهي على الشيخ الكبير الهرم، والعجوز الكبيرة الهرمة، والمرضع

<sup>(</sup>۱) الاتحاف ص ۱۰۱ المغني في توجيه القراءات ۱/ ۲۳۱ وانظر البحر المحيط ۱/ (۱) الاتحاف ص ۱۰۹ المغني في توجيه أشرت إليها في معنى القراءات في هذه الآية.

<sup>(</sup>٢) وزاد ابن جني في المحتسب ١١٨/١ نسبتها إلى سعيد بن المسيب وطاوس وابن جبير ومجاهد وعكرمة وأيوب السختياني.

<sup>(</sup>٣) قال ابن جني في المحتسب ١١٨/١ عن هذه القراءة: «رويت عن ابن عباس وعن عكرمة» اه.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١/١٨٦ نواسخ القرآن ص ٦٥- ٧٠ البحر المحيط ٢/ ٣٥- ٣٧.

والحامل، على خلاف في وجوب القضاء عليهما مع الفدية (١). حاصل القراءات:

دلت الآية بالقراءات الواردة فيها على حكمين:

أحدهما: أن القادر على الصوم له أن يترك الصوم إلى الفدية ولا يلزمه القضاء، وهذا على قراءة: ﴿يُطِيقُونَهُ ﴾ وهذا الحكم منسوخ.

الثاني: أن الذي يتكلف ويتجشم الصوم ويكون الصوم كالطوق في عنقه فيجد فيه مشقة؛ له أن يترك الصوم إلى الفدية ولا يلزمه القضاء، وهذا الحكم للشيخ الهرم والعجوز الهرمة والحامل والمراضع على خلاف في وجوب القضاء أو الفدية على الحامل والمرضع، وهذا على قراءة «يطوقونه» و «يطوقونه» و «يطيقونه» و هو حكم محكم غير منسوخ.

#### وتلاحظ الأمور التالية:

(١) قال القرطبي (ت ٦٧١هـ) عن قراءة: «يطوقونه»: «ليست من القرآن خلافاً لمن أثبتها قرآناً، وإنما هي قراءة على التفسير» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: لم يرتض أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) رحمه الله ذلك فقال: «قال بعض الناس: هو تفسير لا قراءة خلافاً لمن أثبتها قراءة.

والذي قاله الناس خلاف هذا القائل وأوردها قراءةً أهر<sup>(٣)</sup>.

قلت: أوردها ابن جني (ت ٣٩٢هـ) في كتابه «المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها» (٤)، وعلى كل حال فاحتمال أنها قراءة تفسيرية وارد، واحتمال أنها قراءة من غير الحرف الذي جمع عليه عثمان رضي الله عنه الناس عليه وارد أيضاً وفي الحالين يستفاد منها في التفسير والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ص ۱۶۹ ۱۵۵ الكشاف ۱۱۳/۱ تفسير القرطبي ۱/ ۲۸۷\_ ۲۸۹.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢/ ٣٥.

<sup>.114/1 (1)</sup> 

(٢) اختلفت الآثار الواردة عن ترجمان القرآن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما في هذه الآية فتارة يفسرها بمعنى ويحكم بنسخها، وتارة يفسرها بمعنى آخر ولا يحكم بنسخها، وليس هذا تناقضاً منه رضي الله عنه؛ لأن مراده بالنسخ هنا التخصيص حيث كان السلف يطلقون كلمة «نسخ» على رفع الحكم بالكلية وعلى رفع بعض الحكم سواء بالتخصيص أم بالتقييد، بل يسمون الاستثناء والشرط والصفة نسخاً لتضمن ذلك رفع دلالة الظاهر وبيان المراد، فكل ما بيّن المراد بغير ذلك اللفظ بل بأمر خارج عنه فهو نسخ عندهم (١).

فقول ابن عباس رضي الله عنه: «رخص للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة في ذلك وهما يطيقان الصوم أن يفطرا إن شاءا، ويطعما عن كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليهما، ثم نسخ ذلك في هذه الآية: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ [البقرة: ١٨٥] وثبت للشيخ الكبير والعجوز إذا كانا لا يطيقان الصوم، والحبلى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا كل يوم مسكيناً»(٢).

هذا القول من ابن عباس لا يعارض ما جاء عن عطاء أنه سمع ابن عباس يقرأ: «وعلى الذين يطوقونه فدية طعام مسكين».

قال: ابن عباس: ليست بمنسوخة هو الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما فليطعمان مكان كل يوم مسكيناً»(٣).

<sup>(</sup>۱) نبه على ذلك القرطبي في تفسيره ٢/ ٢٨٨ـ ٢٨٩ وابن القيم في أعلام الموقعين ١/ ٣٥ـ ٣٦ والشاطبي في الموافقات ٣/ ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه أبو داود في كتاب الصوم باب من قال: هي مثبتة للشيخ والحبلى حديث رقم (٢٧٥٢، ٢٧٥٣) والطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ ٤٢٥ حديث رقم (٢٧٥٢، ٢٧٥٣) وابن الجارود تحت رقم (٣٨١).

وانظر أرواء الغليل ١٨/٤.

<sup>(</sup>٣) أثر صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب ﴿أياما معدودات. . . ﴾ تحت رقم (٥٠٠٤).

لأن قوله: «ليست بمنسوخة يفسره قوله: «ثم نسخ ذلك في هذه الآية: ﴿فمن شهد منكم الشهر فليصمه﴾ [البقرة: ١٨٥] وثبت للشيخ الكبير والعجوز إذا كانا لا يطيقان الصوم، والحبلى والمرضع إذا خافتا أفطرتا وأطعمتا كل يوم مسكيناً»؛ فمراده من قوله: «ليست بمنسوخة» أي: حصص حكم الآية لم يرفع بالكلية، ومراده من قوله: «ثم نسخ» أي: خصص بعض أفراد الحكم، وثبت الحكم في حق من ذكره(١).

وبهذا يتفق كلام ابن عباس رضي الله عنه والصحابة رضوان الله عليهم.

قال ابن أبي ليلى حدثنا أصحاب محمد ﷺ: "نزل رمضان فشق عليهم فكان من أطعم كل يوم مسكيناً ترك الصوم ممن يطيقه، ورخص لهم في ذلك، فنسختها: ﴿وأن تصوموا خير لكم﴾ [البقرة: ١٨٤] فأمروا بالصوم»(٢).

عن سلمة بن الأكوع قال: «لما نزلت: ﴿وعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ كان من أراد أن يفطر ويفتدي، حتى نزلت الآية التي بعدها فسخت»(٣).

قلت: ومما يؤكد اتفاق الجميع على أن حكم الآية لم ينسخ بالكلية كما أشار إليه حبر الأمة عبد الله بن عباس؛ ما جاء عن ابن أبي ليلى (٤)

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن عباس ومروياته من كتب السنة ٧٣/١.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الصوم باب ﴿وعلى الذين يطيقونه ﴾ تعليقاً.

٣) حديث صحيح.
 أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب ﴿من شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ حديث رقم (٤٥٠٧) ومسلم في كتاب الصيام باب بيان نسخ قوله تعالى: ﴿وعَلَى اللَّذِينَ يُطِيقُونه ﴾ [البقرة: ١٨٤].

وانظر جامع الأصول ٢٣/٢.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي ليلى لم يسمع من معاذ كما قال ابن المديني ونقله في تهذيب التهذيب 77/٢ ولم يتعقبه، لكن نبه الحافظ الزيلعي في نصب الراية ٢٦٧/١ إلى مجيء الحديث من طريق آخر عن ابن أبي ليلى: قال حدثنا أصحابنا: \_ يريد صحابة رسول الله على أخو متصل، يشهد لحديثه عن معاذ والله أعلم.

عن معاذ بن جبل قال: «أحيلت الصلاة ثلاثة أحوال وأحيل الصوم ثلاثة أحوال..... فذكر أحوال الصلاة ثم قال: «وأما أحوال الصيام؛ فإن رسول الله على قدم المدينة فجعل يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وصام يوم عاشوراء.

ثم إن الله عز وجل فرض عليه الصيام فأنزل الله عز وجل: ﴿يَا أَيُهَا اللَّهِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُم الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُم ﴿ [البقرة: اللَّهِينَ يطيقونه فدية طعام مسكين ﴾ [البقرة: البقرة: عنان من شاء صام ومن شاء أطعم مسكيناً فأجزأ ذلك عنه.

قال: ثم إن الله عز وجل أنزل الآية الأخرى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلذي أَنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥] إلى قوله: ﴿ فَمن شَهِد مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البقرة: ١٨٥] قال: فأثبت الله صيامه على المقيم الصحيح، ورخص فيه للمريض والمسافر وثبت الإطعام للكبير الذي لا يستطيع الصيام فهذان حولان... » الحديث (١).

قلت: قوله: «فهذان حولان» أي: حولان بعد الأول وهو صيام ثلاثة أيام وعاشوراء فتصير ثلاثة أحوال، فهذا الحديث صريح في أن الآية منسوخة بالنسبة للذي يطيق الصيام، غير منسوخة بالنسبة للذي يشق عليه الصيام أي أن الآية مخصوصة.

وعليه فإنَّ حكم هذه الآية باق في حق الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة الذين يشق عليهما الصيام، وكذا في حق الحامل والمرضع إذا خافتا على نفسيهما أو ولديهما.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح لغيره.

أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب بدء الأذان تحت رقم (٥٠٦، ٧٠٥) وأخرجه الترمذي في كتاب الصلاة باب ما جاء أن الإقامة مثنى مثنى، وأخرجه أحمد في المسند ٥/ ٢٤٦ ـ ٢٤٧ واللفظ له وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٧١٤ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٠٠/٤.

وانظر نصب الراية ١/ ٢٦٦ / ٢٦٧ إرواء الغليل ٤/ ٢٠ - ٢١ جامع الأصول ٥/ ١٧- ٢٧١.

وهذا الحكم الذي ذكره ابن عباس في الآية لا مخالف له فيه من الصحابة (١)، بل نقل عنهم ما يوافقه:

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: "إذا خافت الحامل على نفسها والمرضع على ولدها في رمضان قال: يفطران ويطعمان مكان كل يوم مسكيناً ولا يقضيان صوماً" (٢).

وعنه أيضاً أنه رأى أم ولد له حاملاً أو مرضعاً فقال: «أنت بمنزلة الذي لا يطيقه عليك أن تطعمي مكان كل يوم مسكيناً ولا قضاء عليك»(٣).

وسئل ابن عمر عن المرأة الحامل إذا خافت على ولدها فقال: «تفطر وتطعم مكان كل يوم مسكيناً مداً من حنطة»(٤).

وعنه أيضاً قال: «الحامل والمرضع تفطر ولا تقضي»(٥).

وسألت امرأة ابن عمر وهي حبلى فقال: «افطري واطعمي عن كل يوم مسكيناً ولا تقضي»<sup>(١٦)</sup>.

وقال: «إسناد صحيح» اه.

<sup>(</sup>١) ذكر ابن قدامة في كتابه: «المغني في الفقه» ٣/ ١٤٠ قول ابن عباس وابن عمر المذكورين هنا، وعقب عليهما بقوله: «ولا مخالف لهما في الصحابة» اه.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٣٦/٢.

 <sup>(</sup>٣) إسناده صحيح.
 أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٣٦/٢ والدارقطني في سننه ٢٠٦/٢

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح. أخرجه الشافعي في المسند (ترتيب السندي) ٢٧٨/١ والبيهقي في سننه الكبري٤/ ٢٣٠.

 <sup>(</sup>٥) إسناده حسن.
 أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر)٢/١٣٦ مقتصراً على السند، والدارقطني في سننه ٢/٧٠٧ وصححه.

<sup>(</sup>٦) إسناده حسن.أخرجه الدارقطني في سننه ٢/٢٠٧.

عن سعيد بن المسيب قال في قول الله تبارك وتعالى: ﴿فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ﴾ [البقرة: ١٨٤] قال: «هو الكبير الذي كان يصوم فكبر وعجز عنه، وهي الحامل التي ليس عليها الصيام فعلى كل واحد منهما طعام مسكين مد حنطة لكل يوم حتى يمضي رمضان»(١).

عن أنس بن مالك أنه أفطر في رمضان وكان قد كبر فأطعم مسكيناً كل يوم<sup>(٢)</sup>.

وهذا الحكم المستفاد من الآية \_ وضع الصوم عن الحامل والمرضع إذا خافتا على نفسيهما أو ولديهما \_ جاء صريحاً في حديث مرفوع عن أنس بن مالك الكعبي قال: «غارت علينا خيل رسول الله على فأتيت رسول الله على فوجدته يتغدى فقال: أدن فكل. فقلت: إني صائم. فقال: ادن أحدثك عن الصوم \_ أوالصيام \_ إن الله تبارك وتعالى وضع عن المسافر شطر الصلاة وعن الحامل والمرضع الصوم \_ أو الصيام \_ والله لقد قالهما النبي على كليهما أو أحدهما فيالهف نفسى ألا أكون طعمت طعام النبي على النبي على المسافر شعى المالهف نفسى ألا أكون طعمت طعام النبي

<sup>(</sup>١) إسناده حسن.

تفسير الطبري (دار الفكر) ٢/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

علقة البخاري في كتاب التفسير باب ﴿أياماً معدودات...﴾ بنحوه، وعزاه الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٨/ ١٨٠ وتغليق التعليق ٤/ ١٧٧ـ ١٧٨ إلى عبد بن حميد وفوائد محمد ابن هشام الملاس.

قلت: وأخرجه الدارقطني ٢٠٧ / ٢٠٠ وسنده صحيح كما قال صاحبا كتاب «صفة صوم النبي ﷺ ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) حديث حسن.

أخرجه الترمذي في كتاب الصوم باب الرخصة في الافطار للحبلى والمرضع حديث رقم (٧١٥) وأخرجه أبو داود في كتاب الصوم باب اختيار الفطر حديث رقم (٢٤٠٨) وأخرجه النسائي في كتاب الصيام باب ذكر وضع الصيام عن المسافر ٤/ ١٨٠ وأخرجه ابن ماجة في كتاب الصيام باب ما جاء فني الإفطار للحامل والمرضع حديث رقم (١٦٦٧) وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه ٣/ ٢٦٨ حديث رقم (٢٠٤٣).

والحديث حِسَّنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجة ١/ ٢٧٩ وصحيح سنن النسائي ٢/ ٤٧٤ وصحيح سنن الترمذي ٢١٨/١.

قلت: وقال الترمذي معقباً على هذا الحديث: «والعمل على هذا عند بعض أهل العلم، وقال بعض أهل العلم: الحامل والمرضع يفطران ويقضيان ويطعمان وبه يقول سفيان ومالك والشافعي وأحمد.

وقال بعضهم: يفطران ويطعمان ولا قضاء عليهما وإن شاءتا قضتا ولا اطعام عليهما وبه يقول إسحاق» اه<sup>(۱)</sup>.

فإن قيل: هذا الحكم الذي أشار إليه ابن عباس والصحابة رضوان الله عليهم من بقاء حكم الآية في حق الشيخ الهرم والعجوز الكبيرة الذين لا يستطيعان الصوم إلا بمشقة، وفي حق المرأة الحامل والمرضع إذا خافتا على نفسيهما أو ولديهما؛ يخالف تمام الآية حيث قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى ٱلّذِينَ يُطيقُونَهُ فِذيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ، فَمَن قَلَ الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى ٱلّذِينَ يُطيقُونَهُ فِذيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ، فَمَن قَلَ الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى ٱلّذِينَ يُطيقُونَهُ فِذيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ، فَمَن قَلَ الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى ٱلّذِينَ يُطيقُونَهُ فِذيّةٌ لَكُمْ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: عَلَونَ الحكم باق في حق من لا يستطيع الصوم ثم يقول الله: ﴿وَأَنْ تَصُومُوا خِيرٌ لَكُمْ ﴾؟.

فالجواب: أنَّ الآية هنا من نوع الموصول لفظاً المفصولَ معنى (٢)، فقوله تعالى: ﴿وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ كلام منفصل في معناه عما قبله، يقرر فيه تبارك وتعالى تفضيل الصيام، فخير لمعنى التفضيل لا الأفضلية، ف «خير» هنا ضدها «الشر»(٣)، فعدم الصيام شر(٤).

<sup>(</sup>١) صحيح سنن الترمذي ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٢) أفرد السيوطي في كتابه الإتقان (أبو الفضل) ١/ ٢٥٢ النوع التاسع والعشرين في بيان الموصول لفظاً المفصول معنى، وقال في مطلعه: «هو نوع مهم جدير أن يفرد بالتصنيف... وبه يحصل حل اشكالات وكشف معضلات كثيرة» اه.

<sup>(</sup>٣) نبّه السيوطي في الحاوي للفتاوي ١/ ٣٧٦. ٣٧٧ إلى أن لفظة «خير» لها استعمالان:

أحدهما: أن يراد بها معنى التفضيل لا الأفضلية وضدها «الشر»، وهي كلمة باقية على أصلها لم يحذف منها شيء.

والثاني: أن يراد بها معنى الأفضلية وهي التي توصل به «من» وهذه أصلها «أخير» حذفت همزتها تخفيفاً، ويقابلها «شر» التي أصلها «أشر».

<sup>(</sup>٤) هذا الجواب مبني على ما تقدم من أن حكم الآية لم ينسخ بالكلية إنما خصص فقط، وهناك جواب آخر مبني على أن حكم الآية نسخ بالكلية، وإنما استفاد =

(٢) قال الألوسي (ت ١٢٧٠هـ): «والحق أن كلا من القراءات يمكن حملها على ما يحتمل النسخ وما لا يحتمله» اه(١).

(٣) قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «إن قراءة كافة المسلمين ﴿وعَلَىَ الَّذِينَ يُطِيقُونَه﴾، وعلى ذلك خطوط مصاحفهم، وهي القراءة التي لا يجوز لأحد من أهل الإسلام خلافها لنقل جميعهم تصويب ذلك قرناً عن قرن» (٢).

وقال رحمه الله: «أما قراءة من قرأ ذلك: «وعلى الذين يطوقونه» فقراءة لمصاحف أهل الإسلام خلاف، وغير جائز لأحد من أهل الإسلام الاعتراض بالرأي على على على نقله المسلمون وراثة عن نبيهم على على على على المسلمون وراثة عن نبيهم على قاطعاً للعذر؛ لأن ما جاءت به الحجة من الدين هو الحق الذي لا شك فيه أنه من عند الله ولا يعترض على ما قد ثبت وقامت به حجة أنه من عند الله بالآراء والظنون والأقوال الشاذة» اه (٣).

قلت: نحن نجزم بأن هذه القراءات الشاذة ليست من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه عليه الناس، ولكن لا نجزم بأنها ليست من باقي الأحرف السبعة، ولا بأنها منها بل نتوقف في ذلك وهذا هو مذهب الطبري الذي صرح به في كتاب القراءات له، نقل عبارته في ذلك مكي بن أبي طالب القيسي<sup>(3)</sup> (ت ٤٣٧هـ) رحمهم الله.

### الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وٱلْعُمرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُخْصِرْتُمْ فَمَا السَّنِيسَرَ مِنَ ٱلْهَذِي . . . ﴾ [البقرة: ١٩٦].

ابن عباس ومن معه ثبوت الحكم في حق الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة والحامل
 والمرضع، استفادوا الحكم من السنة لأنّ مثله لا يقال بالرأي.

انظر إرواء الغليل ٤/ ٢٢\_ ٢٥.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ٧/٩٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر)٢/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر)٢/ ١٤١.

<sup>(</sup>٤) الإبانة ص ٦٠.

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿والعُمْرَةَ ﴾ بالنصب.

وقرأ الأصمعي عن نافع، والقزاز عن أبي عمرو، والكسائي عن أبي جعفر: و «العمرة» برفعها، وهي قراءة ابن مسعود بخلف عنه وأبي رزين والحسن والشعبي (١).

وقرأ ابن مسعود: «وأتموا الحج والعمرة إلى بيت الله» (٢).

وقرأ علقمة: «وأقيموا الحج والعمرة لله» $(^{(^{\circ})}$ .

وقرأ علي بن أبي طالب وابن مسعود: «وأقيموا الحج والعمرة للبيت»(٤).

وقرأ ابن مسعود: «وأقيموا الحج والعمرة إلى البيت لله»(٥).

عن إبراهيم عن علقمة: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَهِ ﴾ قال هو في قراءة عبد الله: «وأقيموا الحج والعمرة إلى البيت» قال: لا تجاوزوا بالعمرة البيت.

قال إبراهيم: فذكرت ذلك لسعيد بن جبير فقال: كذلك قال ابن عباس<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ۲۰٤/۱ تفسير القرطبي ۲/۳۹۹ البحر المحيط ۲/۲۷ الدر المنثور ۱/ ۲۰۰۵.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢/ ٣٦٩ البحر المحيط ١/ ٧٧ الدر المنثور ١/ ٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٧٢/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ١/٥٠٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ٢/ ٣٦٩ البحر المحيط ١/ ٧٢.

<sup>(</sup>٦) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري (شاكر) ٧/٤ وأبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢٣٦ تحت رقم (٦٤٥).

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/ ٥٠٢ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم وابن الأنباري.

وقع في المطبوعة من كتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد (على الآلة الكاتبة) قوله تعالى: ﴿وَأَتَّمُوا . . ﴾ بدلاً من: «وأقيموا . . » ولعل الصواب \_ إن شاء الله \_: «وأقيموا ، كما في تفسير الطبرى والدر المنثور والله أعلم .

عن علي: «أنه قرأ: «وأقيموا الحج والعمرة للبيت» ثم قال: هي واجبة مثل الحج»(١).

عن يزيد بن معاوية قال: إني لفي المسجد زمن الوليد بن عقبة في حلقة فيها حذيفة وليس إذ ذاك حجرة ولا جلاوزة (٢) إذ هتف هاتف من كان يقرأ قراءة أبي موسى فليأت الزاوية التي عند أبواب كندة، ومن كان يقرأ على قراءة عبد الله بن مسعود فليأت هذه الزاوية التي عند دار عبد الله.

واختلفا (يعني عبد الله بن مسعود وأبا موسى) في آية من سورة البقرة قرأ هذا: «وأتموا الحج والعمرة للبيت» وقرأ هذا: «وأتموا الحج والعمرة لله».

فغضب حذيفة واحمرت عيناه ثم قام ـ وذلك زمن عثمان ـ فقال: إما أن تركب إلى أمير المؤمنين وإما أن أركب؛ فهكذا كان من قبلكم، ثم أقبل فجلس فقال: إن الله بعث محمداً فقاتل بمن أقبل من أدبر حتى أظهر الله دينه ثم إن الله قبضه فطعن الناس في الإسلام طعنة جواد، ثم إن الله استخلف أبا بكر وكان ما شاء الله، ثم إن الله قبضه فطعن الناس في الإسلام طعنة جواد، ثم إن الله استخلف عمر فنزل وسط الإسلام، ثم إن الله قبضه فطعن الناس في الإسلام طعنة جواد، ثم إن الله استخلف عثمان وأيم الله ليوشكن أن تطعنوا فيه طعنة تحلقونها له»(٣).

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري (شاكر)١٢/٤.

وفي السند ثوير بن أبي فاختة قال في التقريب ص ١٣٥: "ضعيف رمي بالرفض" اه.

وعزاه السيوطى في الدر المنثور ١/٣٠٥ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٢) الجلاوزة حملة السوط، وهو اسم يطلق على رجال الشرطة في ذلك العصر لأنهم يحملون في أيديهم الأسواط، وجلز السوط مقبضه عند قبيعته، ويفهم هذا المعنى من مراجعة لسان العرب ٥/٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) حسن لغيره.

أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص ١٨.

عن ابن مسعود: «أنه قرأ: «وأقيموا الحج والعمرة للبيت» ثم قال: والله لولا التحرج أني لم أسمع فيها من رسول الله على شيئاً لقلنا: إن العمرة واجبة مثل الحج». (١).

#### معنى القراءات:

معنى قراءة عامة العشرة: ﴿العُمْرَةَ﴾ بالنصب مفعول به لـ ﴿أَتِمُواْ﴾ والمعنى: يأمر الله الناس باتمام الحج والعمرة.

معنى القراءة: «العمرة» بالرفع يأمر الله باتمام الحج ثم يُسْتأنّف كلام جديد يخبر الله عز وجل فيه بأن العمرة لله.

وفي السند عنده: "عبد الله بن عبد الملك بن أبجر"، لم أجد له ترجمة وغلب على ظني وجود تصحيف في الاسم والصواب: "عبد الرحمن بن عبد الملك بن أبجر" إذ يروي عنه يحيى بن عبد الرحمن الأرحبي كما في التهذيب ١١/ ٢٥٠ وهو صدوق ربما أخطأ كما في التقريب ص ٩٣٠؛ فإن صح ذلك فالإسناد حسن إن شاء الله وإلا فضعيف.

وبمراجعة مخطوطتي كتاب المصاحف (نسخة تشستربتي ٣٥٨٦ لوحة 1/1) ونسخة الظاهرية  $1190 \cdot 100$  لوحة 1/100 وجد فيهما كلاهما: عبد الله بن عبد الله أعلم بحقيقة الحال.

لكن هناك ما يشهد للأثر انظر المصاحف لابن أبي داود ص ٧٠- ٢١، وأورد بعضه الحافظ في الفتح ١٨/٩.

ويلاحظ ما يلى:

<sup>(</sup>۱) وقع في المطبوعة من كتاب المصاحف ذكر الآية الأولى: «وأتموا الحج والعمرة للبيت» وكذا في المخطوطتين السابقتين وأثبت ما في الدر المنثور للسيوطي ٥٠٣/١.

<sup>(</sup>٢) وقع في المطبوعة في آخر الأثر قوله في آخره «... طعنة تخلفونه كله» وأثبت ما في الدر المنثور.

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر)١٣/٤ وابن أبي داود في المصاحف ص ٦٦ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٥١/٤.

ومدار السند عندهم على ثوير بن أبي فاختة قال في التقريب ص ١٣٥: «ضعيف رمى بالرفض» اه.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/٤٠٥ إلى عبد بن حميد.

معنى القراءة بـ ﴿ أَتِمُّوا ﴾ فيه أربعة أقوال:

الأول: أن معنى إتمامها أن يفصل بينهما فيأتي بالعمرة في غير أشهر الحج، قاله عمر بن الخطاب والحسن وعطاء.

الثاني: أن يحرم الرجل من دويرة أهله قاله علي بن أبي طالب وطاووس وابن جبير.

الثالث: أنه إذا شرع في أحدهما لم يفسخه حتى يتم، قاله عبد الله بن عباس.

الرابع: أنه فعل ما أمر الله فيهما، قاله مجاهد(١).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «الاتمام ضد النقص والمعنى: افعلوهما كاملين ولا تأتوا بهما ناقصين شيئاً من شروطهما وأفعالهما التي تتوقف وجود ماهيتهما عليهما. . . هذا ظاهر اللفظ» اه<sup>(٢)</sup>.

ومعنى القراءة بـ «أقيموا الحج والعمرة» أي: أديموا فعلهما وحافظوا عليهما.

والقيام والقوام اسم لما يقوم به الشيء، أي: يثبت كالعماد والسناد لما يعمد ويسند به (٣).

#### حاصل القراءات:

قال الماتريدي (ت ٣٣٣هـ): «إنما قال: ﴿وَأَتِمُواْ الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللَّهِ ﴾ لأن الكفرة كانوا يفعلون الحج لله والعمرة للصنم» اه(٤).

قلت: فالقراءة المتواترة بنصب (العمرة) أفادت مجرد الأمر باتمام الحج والعمرة بعد الشروع فيهما لله تعالى، والمفعول لأجله (أله متعلق بر (أتِمُوا) وفيها إشارة إلى ما كان يفعله بعض المشركين من الحج والعمرة للأصنام.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٢٠٤/١ تفسير القرطبي ٢/ ٣٦٥\_ ٣٦٦ البحر المحيط ٢/ ٧٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/ ٧١. ٧٢.

<sup>(</sup>٣) انظر المفردات ص ٤١٦ـ ٤١٧.

<sup>(</sup>٤) بواسطة البحر المحيط ٧١/٢.

وقد أفادت وجوب اتمام الحج والعمرة بعد الشروع فيهما.

والقراءة الآحادية برفع «العمرة» أفادت الأمر باتمام الحج ثم استئناف كلام جديد يخبر الله تعالى بأن العمرة لله، وهو خبر بمعنى الأمر ليفيد مزيد الاهتمام بالعمرة فلا تصرف إلا لله لأن بعض المشركين كان يحج لله ويعتمر للصنم كما قال الماتريدي في كلامه السابق والله أعلم.

والقراءة الشاذة: «أقيموا الحج والعمرة» فسرت الاتمام في القراءة المتواترة بأنه على ظاهره، وأن المراد بـ ﴿أَيْمُوا﴾ أي: افعلوهما كاملين ولا تأتوا بهما ناقصين شرطاً من شروطهما وأفعالهما التي تتوقف وجود ماهيتهما عليهما، وهي بهذا لا تتعارض مع ما أفادته القراءة المتواترة إنما تتكامل معها في أداء المعنى فيكون كلا المعنيين مراداً.

والقراءة الشاذة: «أقيموا الحج والعمرة إلى البيت لله» والأخرى: «... للبيت» أفادت التنصيص على قصد بيت الله الحرام بالحج والعمرة لا الأصنام ولا غيرها تأكيداً على مغايرة حال المشركين والله أعلم.

# ويلاحظ ما يلي:

(۱) قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) بعد إيراده للقراءات الشاذة السابقة: «وينبغي أن يحمل هذا كله على التفسير لأنه مخالف لسواد المصحف الذي أجمع عليه المسلمون» اه(۱).

(٢) قال ابن الجوزي (ت ٧٩٥هـ): «قراءة الجمهور تدل على وجوبها (يعني: العمرة).» اه<sup>(٢)</sup>.

قال القرطبي (ت ٦٧١هـ): «وقرأ الشعبي وأبو حيوة برفع التاء في «العمرة» وهي تدل على عدم الوجوب» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: لا يظهر في الآية على قراءة: ﴿ وَأَتِمُوا ﴾ دليل وجوب العمرة، لأن الله عز وجل إنما قرنها بالحج في وجوب الاتمام لا في الابتداء.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧٢/٢.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٢٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٣٦٩/٢.

وعلى قراءة: «وأقيموا الحج والعمرة» يكون في الآية دليل ظاهر على الوجوب \_ والله أعلم \_ ولذلك قال ابن مسعود فيما يروى عنه \_ إن صح \_: «أمرتم بإقامة أربع: أقيموا الصلاة وآتوا الزكاة، وأقيموا الحج والعمرة إلى البيت، والحج: الحج الأكبر، والعمرة: الحج الأصغر»(١).

وممن ذهب إلى وجوب العمرة علي بن أبي طالب وابن عمر وابن عباس والحسن وابن سيرين وعطاء وطاووس وسعيد بن جبير ومجاهد وأحمد والشافعي والثوري والأوزاعي وإسحاق وداود.

وذهب أبو حنيفة ومالك إلى أنها سنة وتطوع<sup>(٢)</sup>.

(١) إسناده ضعيف.

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى 1/8 700 وأبو القاسم الأصبهاني في كتاب «الترغيب والترهيب» 1/ 2001 كلاهما من طريق الفضل بن العلاء عن أشعث بن سوار عن أبي إسحاق عن مسروق عن ابن مسعود.

والفضل هو أبو العباس ويقال أبو العلاء الكوفي صدوق له أوهام كما في التقريب ص ٤٤٦، وأشعث بن سوار هو الكندي ضعيف كما قال في التقريب ص ١١٣.

وعزاه في الدر المنثور ١/٣٠٥ إلى ابن مردوية.

ويلاحظ ما يلي:

(۱) وقع في السند عند أبي القاسم الأصبهاني مطبوعة كتابه «الترغيب والترهيب» ١/ ٤٣٤: «أبو بكر بن نافع» كما عند البيهقي في السنن الكبرى ١/٤٣٤.

(٢) وقع في المتن في مطبوعة الترغيب والترهيب ١/ ٤٣٤: «... وأتموا الحج والعمرة...» وهو خطأ صوابه: «وأقيموا الحج والعمرة» كما عند البيهقي وكما في الدر المنثور ٢/٣٠٥ وليتفق أول الكلام وآخره ويتفق مع القراءة المروية عنه

(٢) معجم فقه السلف ٢٤/ ٨٢ ـ ٨٣.

وانظر في مسألة حكم العمرة: الأم ١٣٢/٢ بدائع الصنائع ٢/ ٢٢٦ المغني في الفقه ٢/٣٢ تفسير القرطبي ٢٨٨/٣ المجموع شرح المهذب ٣/٧ فتح القدير لابن الهمام ٣/ ١٣٩ المبدع شرح المقنع ٣/ ٨٣- ٨٤ الدر الثمين ص ٣٨٦ الفواكه الدواني ٤٣٧/١ نيل الأوطار ٥/٥ أضواء البيان ص٥/ ١٩٥٠.

# الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَل مِنَ الْغَمَامِ وَٱلْمَلائِكَةُ وَقُضِيَ ٱلأَمْرُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ الأَمُورُ ﴾ [البقرة: ٢١٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ . . . والمَلائكَةُ ﴾ :

فقرأ أبو جعفر: ﴿ . . . والمَلائكَةِ ﴾ بالخفض .

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿... والمَلائكَةُ ﴾ بالرفع (١٠).

وقرأ أبي وابن مسعود: «هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله والملائكة في ظلل من الغمام»(٢).

وقرأ معاذ: «... وقضاء الأمر وإلى الله ترجع الأمور»<sup>(٣)</sup>.

عن الربيع بن أنس عن أبي العالية قال في قراءة أبي بن كعب: «هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله والملائكة في ظلل من الغمام» قال: «تأتي الملائكة في ظلل من الغمام ويأتي الله عز وجل فيما شاء»(٤).

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۲۹ النشر ۲/۲۷ الاتحاف ص ۱۵٦. وقع في المبسوط نسبة هذه القراءة: ﴿... والملائكة﴾ بالخفض لـ «أبي عمرو وحده» هكذا وهو تصحيف أو خطأ مطبعي صوابه: «لأبي جعفر وحده» كما صرح صاحب المبسوط نفسه في كتابه الغاية ص ۱۱۳.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (شاكر) ٢٦١/٤ البحر المحيط ٢/١٢٥ الدر المنثور ١/٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٢٥/٢.

<sup>(</sup>٤) إسناده حسن.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٢٦١/٤ واللفظ له، والبيهقي في الأسماء والصفات ص ٤٦٠ بنحوه كلاهما من طريق أبي جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية.

وأبو جعفر الرازي صدوق سيء الحفظ خصوصاً عن المغيرة كما في التقريب ص ٩٢٩هـ.

وأبو العالية هو الرياحي ثقة كثير الارسال يروي عن أبي ابن كعب. تهذيب التهذيب ٣/ ٢٨٤ التقريب ص ٢١٠.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ١/ ٥٨٠ إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم.

#### معنى القراءات:

قراءة أبي جعفر: ﴿... والمَلائكَةِ ﴾ بالخفض تحتمل في المعنى وجهين:

الأول: أن تكون معطوفة على قوله: ﴿ طُلُلُ ﴾ فيكون التقدير: هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام وفي الملائكة وقضي الأمر...

الثاني: أن تكون معطوفة على قوله: ﴿مِنَ الغَمَامِ ﴾ فيكون التقدير هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام ومن الملائكة وقضي الأمر...

قراءة الجمهور: ﴿... والمَلائكةُ الله بالرفع، معطوفة على لفظ الجلالة والتقدير هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام وتأتيهم الملائكة وقضي الأمر، ويحتمل أن يكون قوله: ﴿فَي ظُلَلِ الله مضافاً إلى الله للملائكة فقط، والإتيان مضاف إلى الله .

قراءة ابن مسعود: «هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله والملائكة في ظلل من الغمام»، فيكون المضاف إلى الله تعالى هو الإتيان فقط.

ومعنى قراءة معاذ: «..... وقضاء الأمر» تكون معطوفة على: ﴿... والمَلائكَةُ ﴾ والتقدير: ... في ظلل من الغمام وفي الملائكة وفي قضاء الأمر، و ﴿في على هذا بمعنى الباء، أي: بظلل من الغمام وبالملائكة وبقضاء الأمر(١).

#### حاصل القراءات:

أثبتت القراءات إتيان الله سبحانه وتعالى، وبينت أنه سبحانه يأتي في ظلل من الغمام ومن الملائكة.

وأثبتت القراءة الشاذة إتيانه سبحانه وتعالى، وأضافت قوله: ﴿في ظلل من الغمام﴾ للملائكة، وذلك \_ والله أعلم \_ لبيان أن لله عز وجل الإتيان فيما

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/١٢٥.

شاء كما يشاء، وهو ما نبه إليه أبو العالية فيما سيأتي عنه \_ إن شاء الله ..

قال ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ): «اختلف أهل التأويل في قوله: ﴿ ظلل من الغمام﴾ وهل هو من صلة فعل الله جل ثناؤه أو من صلة فعل (الملائكة) ومن الذي يأتى فيها؟.

فقال بعضهم: هو من صلة فعل الله، ومعناه: هل ينظرون إلا يأتيهم الله في ظلل من الغمام، وأن تأتيهم الملائكة، قال ذلك مجاهد وقتادة وعكرمة.

وقال آخرون: بل قوله: ﴿فِي ظُلَلٍ مِنَ الغَمَامِ﴾ من صلة فعل الملائكة وإنما تأتي الملائكة فيها، وأما الرب تعالى ذكره فإنه يأتي فيما يشاء، قال ذلك الربيع بن أنس.

قال أبو جعفر: وأولى التأويلين بالصواب في ذلك تأويل من وجه قوله: ﴿وَفِي ظَلَلَ مِن الغَمَامِ ﴾ إلى أنه من صلة فعل الرب عز وجل وأن معناه: هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام وتأتيهم الملائكة ؛ لما جاء عن ابن عباس أن النبي على قال: «إن من الغمام طاقات يأتي فيها الله محفوفاً وذلك قوله: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاّ أَنْ يَأْتِيَهُم الله فِي ظُلَلٍ مِنَ الغَمَام والمَلائكةُ وقضِيَ الأَمْرُ ﴾ "(١) . اه(٢).

<sup>(</sup>١) حديث ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٤/ ٢٦٤ـ ٢٦٥ والديلمي في فردوس الأخبار / ٢٥٨ ولم يذكر سنده، لكن قال ابن حجر في تسديد القوس: «أسنده عن ابن عباس» اهد وفي السند عند الطبري زمعة بن صالح الجندي قال في التقريب ص ٢١٧: «ضعيف» اهد وضعف الحديث الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري.

وقال السيوطي في الدر المنثور ١/ ٥٨٠: «أخرج عبد بن حميد وأبو يهلى وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس في هذه الآية قال: «يأتي الله يوم القيامة في ظلل من السحاب قد قطعت طاقات» اه.

قال الشيخ أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري ٤/ ٢٦٥: "ولعله موقوفاً أشبه بالصواب» اه.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (شاكر) ٤/ ٢٦٣ـ ٢٦٥ باختصار وتصرف.

# وتلاحظ الأمور التالية:

(1) من قال أن قوله: ﴿ فِي ظُلَلٍ مِنَ الغَمَامِ ﴾ من صلة فعل الله عز وجل فقوله صواب على قراءة، ومن قال: هو من صلة فعل الملائكة فقوله صواب على قراءة، ولا منافاة بين القولين بل القراءة التي أفادت أنه من صلة فعل الملائكة أستفيد منها التنبيه على أن لله الإتيان فيما شاء كما يشاء سبحانه وتعالى والله أعلم.

# الموضع السابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلَ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمِنَافِعُ لَلْنَاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَر مِنْ نَفْعِهما، ويَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ الْعَفْو كَذَلِكَ يُبَيِّنَ الله لكم الآياتِ لَعَلَّكُم تَتَفَكَّرُونَ﴾ [البقرة: ٢١٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿إِثْم كبير﴾:

فحمزة والكسائي بالثاء المثلثة: ﴿إِنَّم كَثِيرٍ ﴾ ووافقهما الأعمش.

وقرأ باقى العشرة: ﴿إِثْمَ كَبِيرٍ﴾ بالموحدة(٢).

#### معنى القراءات:

قراءة حمزة والكسائي: ﴿إِثْم كثير﴾ من الكثرة، وذلك أن الخمر تحدث مع شربها آثام كثيرة من لغط وتخليط وسب وأيمان، وعداوة

<sup>(</sup>١) محاسن التأويل ٣/ ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٣٠ النشر ٢/٢٢٧ الاتحاف ص ١٥٧.

وخيانة، وتفريط في الفرائض وفي ذكر الله وفي غير ذلك، فوصف بالكثرة (١٠).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤ه): «ووصف الإثم بالكثرة؛ إما باعتبار الآثمين فكأنه قيل فيه: للناس آثام، أي: كل واحد من متعاطيها آثم، أو باعتبار ما يترتب على شربها مما يصدر من شاربها من الأفعال والأقوال المحرمة، أو باعتبار من زاولها من لدن كانت إلى أن بيعت وشريت فقد «لعن رسول الله على الخمر ولعن معها عشرة بائعها ومبتاعها والمشتراة (أي: له) وعاصرها ومعتصرها والمعصورة له وساقيها وشاربها وحاملها والمحمولة له وآكل ثمنها»(٢) فناسب وصف الإثم بالكثرة بهذا والاعتبار» اه (٣).

أخرجه أبو داود في كتاب الأشربة باب العنب يعصر للخمر تحت رقم (٣٦٧٤) وابن ماجة في كتاب الأشربة باب لعنت الخمر من عشرة أوجه والطحاوي في مشكل الآثار ٤/ ٣٢ والبيهقي في المستدرك ٢/ ٣٢ والبيهقي في السنن الكبرى ٨/ ٢٨٧.

والحديث صححه الألباني في إرواء الغليل ٥/ ٣٦٠ـ ٣٦٧ وغاية المرام ص ٥٤ وحسنه محقق جامع الأصول ٥/ ١٠٤.

ولفظ الحديث عند ابن ماجة عن ابن عمر يقول: «قال رسول الله على العنت الخمر على عشرة أوجه: بعينها وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومبتاعها وحاملها والمحمولة إليه، وآكل ثمنها وشاربها وساقيها...».

وأخرجه ابن ماجة وغيره عن أنس ولفظه: «قال رسول الله على: «في الخمر عشرة: عاصرها ومعتصرها والمعصورة له وحاملها والمحمولة له، وبائعها والمبيوعة له وساقيها والمستقاة له حتى عد عشرة من هذا الضرب».

وهو حديث حسن عن أنس أخرجه ابن ماجة في كتاب الأشربة باب لعنت الخمر على عشرة أوجه حديث رقم (٣٣٨١) وأخرجه الترمذي في كتاب البيوع باب النهي عن أن يتخذ الخمر خلا حديث رقم (١٢٩٥) وحسنه محقق جامع الأصول ٥/٤٠١.

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٢٦١.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح لغيره عن ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢/ ١٥٧\_ ١٥٨.

معنى قراءة الباقين: ﴿إِثْم كبير﴾ من الكبر على معنى: العظم أي: فيهما إثم عظيم.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «اجمعوا على أن شرب الخمر من الكبائر فوجب أن يوصف إثمه بالكبر» اه(١١).

#### حاصل القراءات:

تأكيد تحريم الخمر لعظم إثمها، وكثرة آثامها، ولذلك كانت من الكبائر بل أمها جميعاً.

## ويلاحظ ما يلي:

(١) أن القرائتين المذكورتين متواترتان فهما قرآن بالإجماع، ويحتملهما رسم المصحف.

(٢) قال أبو حيان ( ٤٧٥ه): «ذكر بعض الناس ترجيحاً لكل قراءة من هاتين القراءتين على الأخرى، وهذا خطأ؛ لأن كلا من القراءتين كلام الله تعالى، فلا يجوز تفضيل شيء منه على شيء من قبل أنفسنا إذ كله كلام الله تعالى» اه(٢).

قلت: صدق رحمه الله وجعل الجنة مثواه، وقد سبق التنبيه إلى هذا<sup>(٣)</sup> ولله الحمد.

## الموضع الثامن:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُل هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُواْ ٱلنِسَاءَ فِي ٱلْمحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهِنَّ حَتَّى يَطَهُرْنَ، فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلمُتَطَهِرِينَ ﴿ [البقرة: مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلمُتَطَهِرِينَ ﴿ [البقرة: ٢٢٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿حَتَّى يَطْهُرُنَّ﴾:

<sup>(</sup>١) الكشف ٢٩١/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٥٨/٢.

<sup>(</sup>٣) في المدخل لهذا القسم ص ٣٩٣.

فقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وحفص عن عاصم ويعقوب وأبو جعفر ﴿يَطَّهُرُنَ﴾ بسكون الطاء وضم الهاء مخففة.

وقرأ عاصم في رواية أبي بكر والمفضل وحمزة والكسائي وخلف ﴿يَطَّهُزُنَ﴾ مشددة الطاء والهاء مفتوحة.

وهذه قراءات متواترة (١).

### معنى القراءات:

قراءة التخفيف: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾ أي: ينقطع الدم عنهن فيكون المعنى نهى الله عباده عن قرب الحائض حتى ينقطع دم الحيض؛ فجعل انقطاع دم الحيض غاية النهي عن قربانهن (٢).

وقراءة التشديد: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطَّهَرْنَ﴾ أي: يستعملن الماء بأن تغسل موضع الدم منها فقط، أو تتوضأ أو تغتسل أيّ ذلك فعلت جاز لها، وأباح لزوجها قربانها(٣).

#### حاصل القراءات:

عدم جواز قربان المرأة حتى ينقطع عنها دم الحيض، وحتى تغسل موضع الدم منها بالماء، أو تتوضأ، أو تغتسل.

ويؤكد هذا ويعضده؛ أنه لازم قوله تعالى عقب هذا الموضع مباشرة ﴿ فَإِذَا تَطْهُرُنَ ﴾ وقد أجمع القراء على قراءته هنا بالتشديد إذ سياق الآية ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَ حَتَّى يَطْهُرُنَ ، فَإِذَا تَطَهْرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٤) .

فأفادت قراءة التشديد رفع توهم جواز إتيان الحائض إذا ارتفع عنها الدم وإنَّ لم تطهر بالماء.

ونبهت الآية بالقراءات إلى أن من انقطع عنها دم الحيض في حكم

<sup>(</sup>١) السبعة ص ١٨٧ المبسوط ص ١٣٠ النشر ٢/٢٧/.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ١٤٣/١ تفسير الطبري (دار الفكر) ٢/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للنحاس ١٨٣/١ تفسير الطبري (دار الفكر) ٢/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الزمخشري ١/١٣٤ تفسير الرازي ٦/٨٦ تفسير البيضاوي ص ٤٨.

الحائض ما لم تطهر، وهي ممنوعة من الصلاة ما لم تتطهر، ولزوجها مراجعتها ما لم تطهر بالماء(١).

## وتلاحظ الأمور التالية:

(۱) أكثر الفقهاء على: أن المرأة إذا انقطع حيضها لا يحل لزوجها مجامعتها إلا بعد أن تستعمل الماء، وهذا قول مالك والأوزاعي والشافعي والثوري<sup>(۲)</sup> وأحمد بن حنبل<sup>(۳)</sup>.

والمشهور عن أبي حنيفة: أنه إذا انقطع دمها دون العشرة فهي في حكم الحائض حتى تغتسل إذا كانت واجدة للماء أو يمضي عليها وقت الصلاة فإذا كان أحد هذين خرجت المرأة من الحيض وحل لزوجها وطؤها وانقضت عدتها إن كانت آخر حيضة.

وإذا كانت أيامها عشرة ارتفع حكم الحيض بمضي العشرة وجاز وطؤها وتكون حينئذ في حكم المرأة الجنب يباح وطء زوجها لها، وتنقضي عدتها وغير ذلك(1).

<sup>(</sup>۱) وهذا قول عمر بن الخطاب وعبادة بن الصامت وأبي الدرداء وقال الشعبي: «روى ذلك عن ثلاثة عشر من الصحابة منهم أبو بكر وعمر وابن مسعود وابن عباس» الكشف ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۳/ ۸۸ تفسير الرازي ٦/ ٦٨.

<sup>(</sup>٣) مختصر الخرقي ص ٢١ المبدع في شرح المقنع ٢٦٢/١.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للجصاص ٣٤٨/١.

فائدة: اختلف في المطلقة هل يقف انقضاء عدتها على اغتسالها من الحيضة الثالثة؟. على ثلاثة أقوال: أحدها لا تنقضي عدتها حتى تغتسل وهذا هو المشهور عن أكابر الصحابة، قال الإمام أحمد: «وعمر وعلي وابن مسعود يقولون: له رجعتها قبل أن تغتسل من الحيضة الثالثة» اه وروي ذلك عن أبي بكر الصديق وعثمان بن عفان وأبي موسى وعبادة وأبي الدرداء ومعاذ بن جبل رضي الله عنهم، وهو قول سعيد بن المسيب والثوري وإسحاق بن راهوية. والثاني: أنها تنقضي بمجرد طهرها من الحيضة الثالثة، ولا تقف على الغسل، وهذا قول ابن جبير والأوزاعي والشافعي في قوله القديم واحدى الروايات عن أحمد واختارها أبو الخطاب. والثالث: أنها في عدتها بعد انقطاع الدم، ولزوجها رجعتها حتى يمضى عليها وقت الصلاة التي طهرت في وقتها وهذا قول للثوري =

وسبب الخلاف<sup>(۱)</sup>: أن أبا حنيفة رحمه الله حمل قراءة التخفيف على انقطاع الدم لأكثر الحيض وقراءة التشديد على انقطاعه لدونه وحمل قراءة التشديد على قراءة التخفيف؛ فقوله: ﴿حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾ بالتخفيف وبالتشديد معناه: انقطاع الدم<sup>(۲)</sup>.

ووجه ذلك: أن الله تبارك وتعالى اشترط لحل إتيان النساء شرطاً زائداً على مجرد انقطاع الحيض وهو أن يتطهرن بالماء، فلا يجوز إلغاء هذا الشرط أو تخصيصه بما إذا انقطع الحيض قبل العشرة أيام، وإنما هو رأي لأبي حنيفة رحمه الله بدا له، لا يجوز لنا الأخذ به لمخالفته إطلاق الآية، وهو رحمه الله تعالى قد قال فيما صح عنه: «لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذناه، فإننا بشر نقول القول اليوم ونرجع عنه غداً»(٧).

فكيف يجوز لنا الأخذ بقوله هذا، وهو مخالف لظاهر الآية؟.

<sup>=</sup> ورواية عن أحمد وهو قول أبي حنيفة، لكن إن انقطع الدم لأقل الحيض، وإن انقطع الدم لأكثره انقضت العدة عنها بمجرد انقطاعه. انظر زاد المعاد ٥/ ٢٠٣- ٢٠٣.

<sup>(</sup>١) تفسير آيات الأحكام للسايس ١/١٣٠ روائع البيان ١/ ٣٠١. ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص ٣٤٩/١، ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للهراسي ١/ ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) غرائب التفسير وعجائب التأويل ٢١٣/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ٣/ ٨٩.

<sup>(</sup>٦) الإكليل في استنباط التنزيل ص ٣٦.

<sup>(</sup>٧) أخرجه عنه ابن عبد البر في «الإنتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» ص ١٤٥ وبنحوه في ترتيب تاريخ ابن معين ص ٢٠٧ وانظر صفة صلاة النبي ﷺ للألباني ص ٢٤.

ثم لا دليل على قوله يلزم المصير إليه.

وقد بين الكيا الهراسي ( ٤٠٥ه) رحمه الله ذلك بياناً شافياً حيث قال بعد أن ذكر ما نقل عن أبي حنيفة رضي الله عنه: «وهذا قول بعيد وأقل ما فيه إخراج قوله تعالى: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرْنَ﴾ عن كونه حقيقة في الاغتسال إذا حمل على انقطاع الدم على الأكثر، وحمله على حقيقته في الاغتسال إذا كان انقطاع الدم على ما دون الأكثر، وذلك بعيد جداً.

ولأن الآية لو كانت متناولة للحالين كان تقدير الكلام: ﴿حتى يغتسلن﴾ في آية، «ولا يغتسلن» في آية أخرى أو قراءة أخرى، ويكون ذلك المحيط متناولاً لهما جميعاً، ولا يكون فيه بيان المقصود، فيكون مجملاً غير مفيد للبيان.

ولأنه إذا كانت قراءة التشديد حقيقة في الاغتسال وقد حملوها على انقطاع الدم فيما دون الأكثر؛ فيجب أن يتوقف الحل فيه على الاغتسال وقد قالوا: «إذا دخل وقت الصلاة وإن لم تغتسل حل للزوج وطؤها» فجعلوا وجوب الصلاة والصوم مجوزاً للوطء ولم يجعلوا وجوب الغسل مجوزاً.

فإن حملوا قراءة التشديد على الغسل لزمهم أن يوقفوا الحل على الغسل، فلا هم عملوا بقراءة التخفيف ولا بقراءة التشديد.

وإن موهوا باعتذارات في وجوب الصلاة فلا أثر لها في إخراج قراءة التشديد عن كونها حقيقة» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: ويؤكد صحة ما عليه الجمهور أن قراءة التخفيف: ﴿يَطْهُرْنَ﴾ من الفعل الثلاثي «طهر» وهو ثلاثي لازم يستعمل فيما لا كسب فيه للإنسان وهو انقطاع دم الحيض هنا، وقراءة التشديد ﴿يَطْهُرْنَ﴾ على صيغة «تفعل» لأن أصلها «يتطهرن» أدغمت التاء في الطاء، وهذه الصيغة تستعمل فيما يحصل بكسب الإنسان ومباشرته له، وهي هنا تدل على استعمال الماء(٢).

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للهراسي ١/ ١٣٩\_ ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ١٣٤ شذا العرف ص ٣٢ تفسير السايس ١٣٠/١.

(٢) أن المرأة إذا انقطع عنها الدم لم يحل لزوجها وطؤها حتى تستعمل الماء فتغسل موضع الدم أو تتوضأ أو تغتسل؛ لأن اسم «التطهر» يقع على كل من هذه الأمور الثلاثة.

قال ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ): «اختلف في التطهر الذي عناه الله تعالى ذكره فأحل له جماعها فقال بعضهم هو الاغتسال بالماء، ولا يحل لزوجها أن يقربها حتى تغسل جميع بدنها.

وقال بعضهم: هو الوضوء للصلاة.

وقال آخرون: بل هو غسل الفرج؛ فإذا غسلت فرجها فذلك تطهرها الذي يحل به لزوجها غشيانها» اه<sup>(۱)</sup>.

قال ابن حزم (ت ٤٥٦ه): «إن كل ما يقع عليه اسم الطهر بعد أن يطهرن فقد حللن به، والوضوء تطهر بلا خلاف، وغسل الفرج بالماء تطهر كذلك وغسل جميع الجسد تطهر، فبأي هذه الوجوه تطهرت التي رأت الطهر من الحيض فقد حل به لنا إتيانها وبالله تعالى التوفيق» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: القول بأن تطهر المرأة بعد انقطاع الدم يكون بغسل موضع الدم أو بالوضوء أو بغسل جميع بدنها أي ذلك فعلت حلت لزوجها مروي عن عطاء وقتادة فقالا جميعاً في الحائض إذا رأت الطهر فإنها تغسل فرجها ويصيبها زوجها.

وعن عطاء: إذا رأت الطهر فتوضأت حل وطؤها لزوجها ${}^{(7)}$ .

وهو قول ابن حزم وقال: «وهو قول أبي سليمان وجميع أصحابنا» اه<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۲/ ۳۸۵.

<sup>(</sup>٢) المحلَّى ١٠/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصنف لابن أبي شيبة ١/٩٦ المحلى ١٠/ ٨١ الدر المنثور ١/ ٦٢٤.

<sup>(</sup>٤) بداية المجتهد ١/ ٥٨.

<sup>(</sup>٥) المحلى ١٠/١٠.

وأبو سليمان هو داود بن علي بن خلف الأصبهاني الظاهري أحد أثمة المجتهدين في الإسلام (ت ٢٠١\_ ٢٧٠ه). الأعلام ٢/٣٣٣.

قلت: وقد استعمل لفظ «التطهر» في السنة النبوية بمعنى: غسل موضع الدم في عدة نصوص منها:

ما جاء عن عائشة رضي الله عنها ـ أن امرأة سألت النبي ﷺ عن غسلها من المحيض؟ فأمرها كيف تغتسل.

قال: خذي فرصة من مسك فتطهري بها.

قالت: كيف أتطهر؟. قال: تطهري بها.

قالت: كيف؟. قال: سبحان الله تطهري.

قالت عائشة: فاجتذبتها إلى فقلت: تتبعي بها أثر الدم»(١١).

قال الشيخ الألباني: «وبالجملة فليس في الدليل ما يحصر معنى قوله عز وجل: ﴿فَإِذَا تَطهَّرْنَ﴾ بالغسل فقط، فالآية مطلقة تشمل المعاني الثلاثة السابقة فبأيها أخذت الطاهر حلت لزوجها ولا أعلم في السنة ما يتعلق بهذه المسألة سلباً أو إيجاباً غير حديث ابن عباس مرفوعاً: «إذا أتى أحدكم امرأته في الدم فليتصدق بدينار، وإذا وطئها وقد رأت الطهر ولم تغتسل فليتصدق بنصف دينار» ولكنه حديث ضعيف...» اه(٢).

(٣) قول عماد الدين ابن كثير (ت ٧٧٤هـ): «وقد اتفق العلماء على أن المرأة إذا انقطع حيضها لا تحل حتى تغتسل بالماء أو تتيمم أن تعذر ذلك عليها بشرطه» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

أخرجه البخاري في كتاب الحيض باب دلك المرأة نفسها إذا تطهرت من المحيض حديث رقم (٣١٤) ومسلم في كتاب الحيض باب استحباب استعمال المغتسلة من الحيض فرصة من مسك في موضع الدم حديث رقم (٣٣٢).

<sup>(</sup>Y) وتمام كلامه: «فيه عبد الكريم بن أبي المخارق أبو أمية، وهو مجمع على ضعفه، ومن ظنه عبد الكريم الجزري أبا سعيد الحراني الثقة فقد وهم كما حققته في صحيح سنن أبي داود رقم (٢٥٨) ثم إن في متنه اضطراباً يمنع من الاحتجاج به لو صح سنده فكيف وهو ضعيف؟.» اه آداب الزفاف في السنة المطهرة ص ١٢٩.

قلت: والحديث ضعفه كذلك ابن حزم في المحلى ١٠/ ٨١ وأعله بالانقطاع.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر ۲۹۰/۱.

قلت: إن أراد بقوله: «حتى تغتسل» أي: استعمال الماء في الغسل أو الوضوء أو غسل المحل فلا اعتراض عليه.

وإن أراد بقوله: «حتى تغتسل» أي: تغسل جميع جسدها الغسل الشرعي فيعترض عليه بما يلي:

(أ) لا دليل في الشرع يدل على تعين غسل جميع البدن من المرأة إذا انقطع حيضها لتحل لزوجها.

(ب) ما نقله من الاتفاق غير صحيح (١) فقد نقلنا سابقاً كلام ابن جرير الطبري ( ٣١٠هـ)، وكلام ابن حزم (ت ٤٥٦هـ) في حكاية الخلاف في ذلك.

# الموضع التاسع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿الطَّلاَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ وَلاَ يَجِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً إِلاَّ أَن يَخَافَآ أَلاَ يُقَيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا آفْتَدَتْ حُدُودَ ٱللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا آفْتَدَتْ بِهِ، تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا، وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَئِكِ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَخَافَا ﴾.

فقرأ أبو جعفر وحمزة ويعقوب: ﴿إِلا أَنْ يُخَافا﴾ بضم الياء ووافقهم الأعمش.

وقرأ الباقون: ﴿ أَلَا أَنْ يَخَافَا ﴾ بفتح الياء (٢).

<sup>(</sup>١) إن أراد به الإطلاق، أما إن أراد به خصوص المذاهب الأربعة ما عدا مذهب أبي حنيفة فقد يصح والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٣٠ النشر ٢/ ٢٢٧ الاتحاف ص ١٥٨. وقرأ عبد الله بن مسعود: «إلا أن يخافوا» المصاحف ص ٦٨ وهي راجعة في المعنى إلى القراءات المتواترة.

#### معنى القراءات:

القراءة بضم الياء ﴿إلا أَنْ يُخَافا﴾ أي: إلا أن يخاف عدم اقامتهما لشرع الله، والفاعل محذوف وهو الأثمة والحكام أو المتوسطون بين الزوجين وإن لم يكونوا أثمة وحكاماً(١).

القراءة بفتح الياء: ﴿إلا أَنْ يَخَافَا ﴾ أي: إلا أن يخاف الزوج والزوجة عدم إقامتهما لشرع الله(٢٠).

#### حاصل القراءتين:

أنه يجوز للأئمة والحكام إذا خافوا أن لا يقيم الزوجان شرع الله أن يوقعا الخلع بين الرجل وامرأته - وإن لم يتراضيا عليه - كما يجوز للزوجين إذا خافا أن لا يقيما شرع الله المخالعة بما يتراضيا عليه.

فيكون في القراءة بضم الياء تنبيه إلى أن الأئمة والحكام أو المتوسطين بين الزوجين لهم أيقاع الخلع بين الزوجين إذا خافوا أن لا يقيما شرع الله.

## وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن القراءتين مع اختلاف لفظهما ومعناهما لم يتضادا ولم يتناقضا، فكل قراءة تصدق الأخرى وتضيف إليها معنى.

(۲) قال أبو عبيد مستدلاً بقراءة الضم: ﴿إِلاَ أَنْ يُخَافَا﴾: «في هذا حجة لمن جعل الخلع إلى السلطان» اه<sup>(۳)</sup>.

وقد قال بهذا الحسن وابن جبير وابن سيرين (٤).

قال شعبة: «قلت لقتادة: عَنْ مَنْ أخذ الحسن قوله: «لا يكون الخلع دون السلطان»؟. فقال: أخذه عن زياد، وكان واليا لعمر وعلي رضي الله عنهما»(٥).

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٢٩٥ حجة القراءات ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن الكريم للنحاس ٢٠٢/١ تفسير القرطبي ٣/١٣٧.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن للنحاس ١/٣١٤.

<sup>(</sup>٤) المحلى ١٠/ ٢٣٧.

 <sup>(</sup>a) معانى القرآن للنحاس ٢٠٣/١، ولم أقف على سند هذه الرواية.

قلت: كذا قيل، وقد صح عن عمر (۱) وعثمان (۲) وابن عمر جوازه دون السلطان، وكما جاز الطلاق والنكاح دون السلطان (۳) فكذلك الخلع، وهو قول الجمهور من العلماء (٤)، وهذا المذهب الثاني.

والقراءة بالضم ليس فيها أنه لا يصح الخلع إلا بالسلطان وتوجيه القراءة بالضم ظاهر؛ لأنه لما قال: ﴿ولا يَحِل لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمًا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً﴾ وجب على الحكام منع من أراد أن يأخذ شيئاً من ذلك ثم قال: ﴿إلا أن يخافا﴾ فالضمير للزوجين والخائف محذوف وهم الولاة والحكام أو المتوسطون والتقدير إلا أن يخاف الأولياء الزوجين أن لا يقيما حدود الله فيجوز الافتداء (٥).

ففي القراءة بالضم تنبيه إلى أنه ليس للحكام منع الخلع إذا كان يخشى من الزوجين عدم إقامة شرع الله، لا أن لا يوقع عندئذ إلا بهم (أي: الحكام) والله أعلم.

(٣) ظاهر الآية أن الخلع إنما يجوز إذا خيف على الزوجين أو خافا أن لا يقيما حدود الله(٦).

فإذا كان الزوجان متراضيين على الخلع تم الخلع منهما بما تراضيا عليه، وهذا ما دلت عليه القراءة بالفتح ﴿يَخَافَا﴾.

وإذا كان الزوجان يخافان ألا يقيما حدود الله، ولم يتراضيا على شيء رفعا أمرهما إلى الحاكم، وللحاكم أو الوالي أو الواسطة بينهما الزام الزوج بالخلع، إذا خافوا أن لا يقيم الزوجان حدود الله وهذا ما دلت عليه القراءة بالضم ﴿يُخَافَا﴾ كما في قصة ثابت بن قيس (٧).

<sup>(</sup>۱) علق ذلك عنه البخاري في كتاب الطلاق باب الخلع وكيف الطلاق. انظر فتح الباري ۴/۹۲.

<sup>(</sup>۲) موسوعة فقه عثمان بن عفان ص ۱۶۲ - ۱۹۳.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن للنحاس ١/٣١٤ تفسير القرطبي ٣/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ٣/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ١٩٨/٢.

<sup>(</sup>٦) أخذ به ابن حزم في المحلى ١٠/ ٢٤٣\_٢٥٣.

<sup>(</sup>٧) سيأتي ـ إن شاء الله ـ ذكره مع التخريج قريباً.

قلت: وهذا يخالف ما قرر عن الجمهور(١).

قال الرازي (ت ٢٠٦ه): «أما جمهور المجتهدين فقالوا: الخلع جائز في حالة الخوف وفي غير حالة الخوف، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُم عَن شَيءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَرِيئاً ﴾ [النساء: ٤] فإذا جاز لها أن تهب مهرها من غير أن تحصل لنفسها شيئاً بإزاء ما بذل، كان ذلك في الخلع الذي تصير بسببه مالكة لنفسها أولى » اه (٢).

قلت: هذا القياس لا يصح؛ لأنه مع الفارق إذ الآية التي أوردها الرازي \_ رحمه الله \_ في حال استمرار عقد الزوجية لا فسخه، وفرق بين الحالين ثم هو اجتهاد في مقابلة النص، ولا اجتهاد مع النص، وما دل عليه ظاهر الآية هو المعتمد \_ إن شاء الله \_ بل خلافه حادث في الإسلام.

يقول ابن تيمية (ت ٧٢٨ه): «الخلع الذي جاء به الكتاب والسنة أن تكون المرأة كارهة للزوج تريد فراقه فتعطيه الصداق أو بعضه فداء نفسها، كما يفتدي الأسير، وأما إذا كان كل منهما مريداً لصاحبه فهذا الخلع محدث في الإسلام» اه(٣).

قال الشوكاني (ت ١٢٥٠ه): "قيد سبحانه حل الافتداء بمخافتهما ألا يقيما حدود الله، وظاهر الآية أن الخلع لا يجوز إلا بحصول المخافة منهما جميعاً بأن يخاف الزوج أن لا يمسكها بالمعروف وتخاف الزوجة أن لا تطيعه كما يجب عليها ولكنه لما ثبت حديث ابن عباس عند البخاري وغيره: "أن امرأة ثابت بن قيس بن شماس جاءت إلى النبي عليه في خلق ولا دين ولكني أكره الكفر في يا رسول الله إني ما أعتب عليه في خلق ولا دين ولكني أكره الكفر في الإسلام.

فقال رسول الله ﷺ: أتردين عليه حديقته؟. قالت: نعم.

<sup>(</sup>١) بداية المجتهد ٢/ ٦٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ٦/١٠٠.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۲۲/ ۲۸۲.

فقال رسول الله ﷺ: أقبل الحديقة وطلقها تطليقة»(١). .

قال الشوكاني: «دل ذلك على أن المخافة لعدم إقامة حدود الله من طريقها كافية في جواز الاختلاع» اه<sup>(٢)</sup>.

## الموضع العاشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِي حَآجً إِبْرَاهِيمَ فِي رَبّه أَنْ اللَّهُ المُلْكَ إِذْ قَالَ أَبْرَاهِيمُ: رَبّي اللَّذِي يُخيِي ويُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحي والمِيتُ قَالَ إِبْراهِيمُ فَإِنَّ اللَّه يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَعْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ واللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿فَبُهتَ﴾.

وقرأ ابن السميفع ونعيم بن ميسرة: "فبَهت الذِي كَفر" بفتح الباء والهاء والتاء.

وقرأ أبو حيوة شريح بن يزيد: «فبهت» بفتح الباء وضم الهاء<sup>(٣)</sup>، وهما قراءتان آحاديتان.

### معنى القراءات:

معنى قراءة الجمهور ﴿فَبُهِت﴾ أي دهش وتحير وانقطعت حجته (٤)، وهو من الأفعال التي جاءت ملازمة للبناء للمفعول وهي للمعلوم.

قراءة ابن السميفع ونعيم: «فبهت» فيه وجوه:

الأول: بهت، أي: تحير واندهش وانقطعت حجته.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الطلاق باب الخلع وكيف الطلاق فيه، حديث رقم (٥٢٧٣) والنسائي في كتاب الطلاق باب ما جاء في الخلع ١٦٩/٦ وابن ماجة في كتاب الطلاق باب المختلعة تأخذ ما أعطاها حديث رقم (٢٠٥٦).

<sup>(</sup>٢) السيل الجرار ٢/٤٣٤ وانظر فتح الباري ٩/٤٠١.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن الكريم للنحاس ١/ ٢٧٦ المحتسب ١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ١/ ٣٤١ المفردات ص ٦٣.

الثاني: بهت الذي كفر، أي: جاء الذي كفر بالبهت أي: بهت الذي كفر إبراهيم عليه السلام.

الثالث: بهت الذي كفر، أي: رام أن يبهت إبراهيم عليه السلام إلا أنه لم يستو له ذلك، وكانت الغلبة فيه لإبراهيم عليه السلام.

الرابع: بهت الذي كفر، أي: بهت إبراهيم الكافر فيكون فاعل «بهت» إبراهيم عليه الصلاة والسلام(١).

وقراءة أبي حيوة: «بهت» بضم الهاء وفتح الموحدة تفيد المبالغة، والمعنى: فاشتد بهتان الذي كفر.

#### حاصل القراءات:

أن الذي كفر جاء بالبهتان فحجه إبراهيم عليه الصلاة والسلام وقطعه فبهته؛ فالآية بالقراءتين دلت على أمرين:

الأول: أن الذي كفر جاء ببهتان في محاجته لإبراهيم عليه الصلاة والسلام.

الثاني: أنَّ إبراهيم عليه الصلاة والسلام حاجَّه وغلبه.

قال ابن جني (ت ٣٩٢ه): «أما «بهت» فقد يمكن أن يكون من معنى ما قبله (يعني: بمعنى قراءة الجمهور) إلا أنه جاء على «فعل» كد «ذهل ونكل وعجز ولغب» فيكون على هذا غير متعد كهذه الأفعال.

وقد يمكن أن يكون متعدياً ويكون مفعوله محذوفاً، أي: فبهت الذي كفر إبراهيم عليه السلام.

فإن قيل: فكيف يجوز على هذا أن يجتمع معنى القراءتين؟ ألا ترى أن بهت قد عرف منه أنه كان مبهوتاً لا باهتاً وأنت على هذا القول تجعله الباهت لا المبهوت؟.

قيل: قد يمكن أن يكون معنى قوله: "بهت"، أي: رام أن يبهت

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/8°1.

إبراهيم عليه السلام، إلا أنه لم يستو له ذلك، وكانت الغلبة فيه لإبراهيم عليه السلام.

وجاز أن يقول: «بهت» وإنما كانت منه الإرادة كما قال جل وعز: ﴿إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُم﴾ [المائدة: ٦] أي: إذا أردتم القيام إليها، كقوله: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ القُرآن فَاسْتَعِذْ بِالله﴾ [النحل: ٩٨] أي: إذا أردت قراءته؛ فاكتفى بالمسبب الذي هو القيام والقراءة من السبب الذي هو الإرادة وقد أفردنا لهذا الموضع باباً في كتابنا «الخصائص»(١).

ويجوز جوازاً حسناً أن يكون فاعل «بهت» إبراهيم أي: فبهت إبراهيم الكافر، ليلتقي معنى هذه القراءة مع معنى الأخرى التي هي؛ ﴿فَبُهِت الَّذِي كَفَر﴾. » اه(٢).

# الموضع الحادي عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَوْ كَالْذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وهِيَ خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنِّى يُحِي هَذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا، فَأَمَاتَهُ ٱللَّه مِثْةَ عَام ثُمَّ بَعَثَهُ، قَالَ كَمْ لَبِثْتَ؟ قَالَ لَبِثْتُ مِثَةً عَام، فَانظُر إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَأَنظُر إلى حِمَارِك ولنَجْعَلَكَ آيةً لِلْنَّاسِ وآنظُرِ إلى العِظَامِ كَيْفِع نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً فَلَمَّا تَبِيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿نُنْشِزُهَا﴾.

فقرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب: ﴿كَيْفَ نُتْشِرُهَا﴾ بالراء ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والحسن.

وقرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿كَيْفُ نُنْشِرُهَا﴾ بالزاي ووافقهم الأعمش<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ٣/ ١٧٣ باب في الاكتفاء بالسبب من المسبب وبالمسبب من السبب.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ١/٥٥١.

<sup>(</sup>٣) إرشاد المبتدي ص ٢٤٧ النشر ٢/ ٢٣١ الاتحاف ص ١٦٢٠.

#### معنى القراءات:

القراءة بالراء: ﴿ نُنشِرُها ﴾ أي: كيف نحييها ونبعثها بعد موتها (١١).

القراءة بالزاي: ﴿نُنْشِرُهَا﴾ أي: نرفع بعضها إلى بعض ونركبه على حالته الأولى لا يختل عظم عن مكانه، والنشز الرفع، فترفع العظام وتركب للأحياء(٢).

#### حاصل القراءات:

القراءتان تضيف كل واحدة منهما إلى الأخرى معنى؛ فقراءة: ﴿نُنْشِرُها﴾ بينت أن العظام رفعت وركبت على بعضها دون تعرض لاحيائها، وقراءة: ﴿نُنْشِرُهَا﴾ بينت أن العظام أحياها الله.

فأفادت الآية بالقراءتين أن الله ركب العظام على بعضها كما كانت على حالتها الأولى لم يختل عظم من مكانه، وأحياها فأدت القراءتان المعنى المراد بيانه - وهو التنبيه على عظيم قدرته سبحانه - مع الإيجاز (٣).

## وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن القراءتين اجتمعتا على شيء واحد وهو الدلالة على عظيم قدرته سبحانه في البعث والإحياء والتركيب.

(٢) اختلف أهل التأويل في المراد من العظام في الآية:

فقيل: المراد عظام الحمار. وقيل: عظام الرجل. وقيل: عظامهما<sup>(٤)</sup>.

وهذا الأخير أولى الأقوال عند ابن جرير الطبري في المراد بالعظام في الآية.

قال الطبري ( ٣١٠هـ): «قوله ﴿ وَأَنْظُرْ إِلَى ٱلعِظَامِ ﴾ إنما هو بمعنى

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ١٤٤ عمدة الحفاظ ص ٥١٦.

<sup>(</sup>۲) الكشف ۱/ ۳۱۰ - ۳۱۱ تفسير الرازي ۷/ ۳۳ تفسير القرطبي ۳/ ۲۹۰.

<sup>(</sup>٣) قواعد التدير الأمثار ص ٧٥٢.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ٢٩٣/٢.

وانظر إلى العظام التي تراها ببصرك كيف ننشزها ثم نكسوها لحماً.

وقد كان حماره أدركه البلى في قول أهل التأويل جميعاً نظير الذي لحق عظام من خوطب بهذا الخطاب، فلم يمكن صرف معنى قوله: ﴿وَانْظُر إِلَى الْمِطَامِ ﴾ إلى أنه أمر له بالنظر إلى عظام الحمار دون عظام الحمار. ولا إلى أنه أمر له بالنظر إلى عظام نفسه دون عظام الحمار.

وإذا كان ذلك كذلك وكان البلى قد لحق عظامه وعظام حماره كان الأولى بالتأويل أن يكون الأمر بالنظر إلى كل ما أدركه طرفه مما قد كان البلى لحقه؛ لأن الله تعالى ذكره جعل جميع ذلك عليه حجة وله عبرة وعظة» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: فكأن «ال» في ﴿العظام﴾ للعهد الحضوري عنده رحمه الله، لكن الذي يظهر والله أعلم وأن المراد عظام الحمار فقط والدليل على ذلك ما يلى:

- (أ) أن الظاهر من سياق الآية أن الله بعث الرجل ورد إليه روحه، فلما صار بشراً سوياً أطلعه الله على جواب سؤاله ﴿أَنِّي يُحْيِ هَذِهِ اللَّه بَعْدَ مَوْتِهَا؟ . . ﴾ .
- (ب) كيف يصح القول بأن الله بعثه وعظامه لا تزال رميماً ينظر إليها؟ .

(ج) ثم كيف يصح ذلك مع قوله: ﴿والْظُر إلى العِظَامِ كَيْفَ نُنْشِزُهَا﴾؟.

أما ما يقوله الإمام الطبري فالأصل العموم حقاً، لكن خص النظر بالحمار لما ذكرت والله أعلم.

(٣) قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «وقرأ أبي «كيف ننشيها» بالياء، أي: نخلقها» اه<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (دار الفكر) ٣/ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/ ٢٩٤، وهي قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصحف.

# الموضع الثاني عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَوْ كَأَلْذَى مَرَّ عَلَى قَرْبَةٍ وهِيَ خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ: أَنِّى يُحِي هَذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا، فأَمَاتَهُ ٱللَّه مِئةً عَام ثُمَّ بَعْنَهُ، عُرُوشِهَا قَالَ: أَنِّى يُحِي هَذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا، فأَمَاتَهُ ٱللَّه مِئةً عَام، فَانظُر قَالَ كَمْ لَبِثْتَ مِئةً عَام، فَانظُر إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وأَنظُر إلَى حِمَارِك ولنَجْعَلَكَ آيةً لِلْنَّاسِ وأَنظُر إلَى حِمَارِك ولنَجْعَلَكَ آيةً لِلْنَّاسِ وأَنظُر إلَى العِظَامِ كَيفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً فَلَمَّا تَبيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنْ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ . . . ﴾ :

فقرأ حمزة والكسائي: ﴿أَغْلَمُ﴾ بوصل الهمزة مع سكون الميم حالة وصل ﴿قال﴾ بـ ﴿اعلم﴾ وإذا ابتدآ بـ ﴿أَعْلَمُ﴾ كسرا همزة الوصل.

وقرأ باقي العشرة ﴿أَعْلَمُ ﴾ بهمزة قطع مفتوحة وصلاً وابتداء مع رفع الميم (١).

#### معنى القراءات:

قراءة حمزة والكسائي: ﴿أَعْلَمُ﴾ بهمزة الوصل، أي: قال الله لهذا الذي مر على القرية لما تبين له اعلم... ف ﴿أَعْلُم﴾ فعل أمر، والفاعل ضمير مستتر وجوباً يعود على هذا الذي مر على قرية....

ويحتمل أن يكون خطاباً من هذا الرجل الذي مر على قرية خطاباً منه لنفسه بعد أن عاين ما عاين فيقول على سبيل «التجريد»: اعلم أن الله على كل شيء قدير، أي الزم هذا العلم لما عاينت وتيقنت (٢).

قراءة الجمهور: ﴿أَعْلُم﴾ قطع وضم الميم، أي: قال الرجل الذي مر على القرية ﴿أعلم. . . ﴾ ف ﴿أَعْلُم﴾ فعل مضارع واقع مقول القول<sup>(٣)</sup>، فالرجل يخبر عن نفسه.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٣٤ النشر ٢/ ٢٣١ الاتحاف ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٣١٢ حجة القراءات ص ١٤٤ -١٤٥.

٣) المغني في توجيه القراءات ١/ ٢٧٤.

#### حاصل القراءات:

يأمر الله عز وجل هذا الرجل الذي مر على القرية بعد أن تبينت له الآية في إعادته إلى الحياة بعد موته وإعادة حماره إلى الحياة يأمره بأن يعلم بأن الله على كل شيء قدير، وتفيد الآية بالقراءة الأخرى امتثال هذا الرجل لذلك الأمر واستجابته للأمر فصرح بذلك فقال: أعلم أن الله على كل شيء قدير.

## الموضع الثالث عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإِن كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِباً فَرِهانٌ مَّقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضاً فَلْيُؤَدِ الَّذِي أَوْتُمِنَ أَمَانَتُهُ وَلَيْتَقِ ٱللَّهُ وَلاَ تَكْتُمُواْ الْشَهَادَةَ وَمَن يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ آئِمٌ قَلْبُه وَٱللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿كَاتِباً﴾.

وقرأ ابن عباس والحسن: «كتابا» بضم الكاف وتاء مشددة بعدها ألف<sup>(۱)</sup>.

وقرأ أبي بن كعب ومجاهد وأبو العالية: «كتابا» على أنه من الكتابة (٢٠).

#### معنى القراءات:

قراءة الجمهور دلت أن الرهن يكون لفقد الكاتب والقراءات الشاذة دلت على أن الرهن يكون لفقد الكتابة.

### حاصل القراءات:

الرهن يكون لفقد الكاتب والكتابة.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «نفي الكاتب يقتضي نفي الكتابة ونفي الكتابة يقتضي أيضاً نفي الكتب» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/ ٣٥٥ الاتحاف ص ١٦٦ القراءات الشاذة ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/ ٣٥٥ الدر المنثور ٢/ ١٢٤، ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢/ ٣٥٥.

# ويلاحظ ما يلي:

عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قرأ: «ولم تجدوا كتاباً» وقال: «قد يوجد الكاتب ولا يوجد القلم ولا الدواة ولا الصحيفة والكتاب يجمع ذلك كله. قال: وكذلك كانت قراءة أبي»(١).

# الموضع الرابع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُوءَتِيَهُ ٱللَّهُ ٱلكِتَابَ والحُكُمَ والنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لِي مِن دُونِ ٱللَّهِ، ولَكِن كُونُوا رَبَّانِينَ بِمَا كُنْتُم تَعلّمُونَ الكِتابَ وبِما كُنْتُم تَذْرُسُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ تُعَلِّمُونَ ﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو جعفر ويعقوب ونافع وأبو عمرو: ﴿تَعْلَمُونَ﴾ بفتح التاء وإسكان العين وفتح اللام المخففة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تُعَلِّمُون﴾ بضم التاء وفتح العين وكسر اللام مشددة (٢).

### معنى القراءات:

القراءة بتشديد اللام: ﴿ تُعَلِّمُونَ ﴾ أي: بتعليمكم الناس الكتاب (٣).

<sup>(</sup>١) إسناده حسن لغيره في قراءة عباس.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٩٥/٦ من طريق ابن جريج عن أبيه عن ابن عباس وأخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٤٣ رقم (٥٨٠) من الطريق نفسه كلاهما مقتصراً على قراءة ابن عباس.

وفي السند عندهما جريج وهو عبد العزيز بن جريج قال في التقريب ص ٣٥٦ عنه: «لين» اهد لكن تابعه شهر بن حوشب، فقد أخرجه مقتصراً على قراءة ابن عباس أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٤٤ رقم (٥٨١) من طريق حجاج عن هارون عن حنظلة السدوسي عن شهر بن حوشب عن ابن عباس، وحنظلة قال عنه في التقريب ص ١٨٤: «ضعيف» اهد وشهر بن حوشب قال عنه في التقريب ص ٢٦٩: «صدوق كثير الإرسال والأوهام» اهد.

قلت: فالأثر في قراءة ابن عباس حسن لغيره إن شاء الله.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٤٥ النشر ٢٤٠/٢ الاتحاف ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/ ٣٥١ حجة القراءات ص ١٦٧\_ ١٦٨.

القراءة بتخفيف اللام: ﴿تَعْلَمُونَ﴾ أي: بعلمكم الكتاب وفهمكم له. حاصل القراءات:

أثبتت القراءتان بتخفيف اللام وتشديدها علمهم بالكتاب وزادت القراءة بالتشديد على القراءة بالتخفيف إثبات تدريسهم للكتاب.

# ويلاحظ ما يلي:

تكلم بعض المفسرين في ترجيح إحدى القراءتين على الأخرى وقد تعقب ذلك أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) بقوله: «تكلموا في ترجيح أحد القراءتين على الأخرى وقد تقدم أني لا أرى شيئاً من هذه التراجيح؛ لأنها كلها منقولة متواترة قرآناً فلا ترجيح في إحدى القراءتين على الأخرى» اه(١).

### الموضع الخامس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإذا أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال ءأقررتم وأخذتم على ذلكم أصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين﴾ [آل عمران: ٨١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿وإِذْ أَخَذَ اللهُ ميثاق النبيين﴾.

وقرأ أبي وابن مسعود: «وإذ أخذ الله ميثاق الذين أتوا الكتاب»(٢)، وهذه قراءة شاذة مخالفة لرسم المصحف.

#### حاصل القراءات:

أن الله أخذ ميثاق النبيين وميثاق الذين أوتوا الكتاب لأن أخذ الميثاق من النبيين أخذ لميثاق الذين معهم؛ لأنهم قد تبعهوم وصدقوهم.

وأفادت القراءة الشاذة التنبيه على ذلك، فلا يقال مثلاً: إنما أخذ الميثاق على النبيين ولم يؤخذ على الذين أوتوا الكتاب؛ لأن هذه القراءة

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/٥٠٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٧٤/٤ البحر المحيط ٧/ ٥٠٨.

بينت أنه أخذ الميثاق من الذين أوتوا الكتاب كما أخذه من النبيين والله أعلم.

# ويلاحظ ما يلي:

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «حدثني محمد بن عمرو قال: حدثنا أبو عاصم قال: عن عيسى عن ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله: ﴿وَإِذَ أَخَذَ اللهُ ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ﴿ قال: هي خطأ من الكاتب، وهي في قراءة ابن مسعود: «وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب». » اه (١).

# الموضع السادس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلْتَكُن مُنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ ٱلمُنكَرِ وَأُولَنْكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: 108].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن الزبير: «ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير..... ويستعينون الله على ما أصابهم»(٢).

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٦/٥٥٣.

ومحمد بن عمرو شيخ الطبي هو أبو بكر الباهلي، ترجم له في تاريخ بغداد ٣/ ١٢٧ ونقل توثيقه عن عبد الرحمن بن يوسف.

وأبو عاصم هو الضحاك بن مخلد ثقة ثبت كما قال في التقريب ص ٢٨٠. وعيسى بن ميمون ضعيف كما قال في التقريب ص ٤٤١.

وابن أبي نجيح هو عبد الله ثقة يدلس عن مجاهد كما قال في التقريب ص ٣٧٦ و «تعريف أهل التقديس» ص ٣٩ وروايته هنا عن مجاهد وقد عنعن. وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٢/ ٢٥٢ إلى عبد بن حميد والفريابي وابن المنذر.

وقد سبق ص ٣٥٠ ـ ٣٦٠، الرد على من يستدل بهذا الأثر وأمثاله في الطعن على القرآن العظيم.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٦٥/٤ البحر المحيط ١٦/٣.

عن عمرو بن دينار أنه سمع ابن الزبير يقرأ: "ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويستعينون الله على ما أصابهم».

[فما أدري أكانت قراءته أم فسر؟.](١).

### حاصل القراءات:

أضافت هذه القراءة الشاذة \_ لمخالفتها رسم المصحف \_ إلى القراءة المتواترة أمراً آخر وهو الاستعانة بالله على ما يصيب الإنسان نتيجة أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر، وهي بهذا تتفق مع آيات أخرى يذكر الله تعالى فيها الصبر على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كقوله تعالى: ﴿يَا بُنِيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وأَمُرْ بِالمَعْرُوفِ وأَنّهَ عَنِ ٱلمُنكرِ وأَصْبِرْ عَلَى ما أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم الأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧].

# ويلاحظ ما يلي:

(۱) قال القرطبي ( ۲۷۱هـ): «قال أبو بكر ابن الأنباري (ت ۳۲۷هـ): «وهذه الزيادة تفسير من ابن الزبير، وكلام من كلامه غلط فيه بعض الناقلين فألحقه بألفاظ القرآن.

يدل على صحة ما أصف الحديث الذي حدثنيه أبي حدثنا حسن بن عرفة حدثنا وكيع عن أبي عاصم عن أبي عون عن صبيح قال: سمعت عثمان بن عفان يقرأ: «ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويستعينون الله على ما أصابهم» فما يشك عاقل في أن عثمان لا يعتقد هذه الزيادة من القرآن، إذ لم يكتبها في مصحفه الذي هو إمام المسلمين وإنما ذكرها واعظاً بها ومؤكداً ما تقدمها من كلام رب العالمين جل وعلا» اهر(۲).

<sup>(</sup>١) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٧/ ٩١- ٩٢ وابن أبي داود في المصاحف ص ٩٣.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٢/ ٢٨٨ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن الأنباري في المصاحف، والزيادة بين العارضتين منه.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف.

قلت: لم يصح سند هذا الأثر عن عثمان رضي الله عنه، وعلى كل حال فإن هذه القراءة عن ابن الزبير يستفاد منها في التفسير والله أعلم.

(٢) قال أبو حيان (ت ٧٥٤ه): «لم تثبت هذه الزيادة في سواد المصحف فلا يكون قرآناً، وفيها إشارة إلى ما يصيب الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر من الأذى كما قال تعالى: ﴿وَأَمُرْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنَّهُ عَنِ الْمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى ما أَصَابَكَ ﴾ [لقمان: ١٧]. » اه(١).

# الموضع السابع عشر:

قوله تبارك وتعالى: ﴿إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتْلِكَ ٱلأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ وَٱللَّه لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٠].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿اللَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لَلِهِ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَاتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ [آل عمران: ١٧٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿قَرْحُ﴾ و ﴿القَرْحُ﴾:

فقرأ عاصم في رواية أبي بكر عنه وحمزة والكسائي وخلف بضم القاف فيها.

وقرأ سائر العشرة بفتح القاف فيها<sup>(٢)</sup>.

<sup>=</sup> أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٩١/٧ وابن أبي داود في المصاحف ص ٤٨، كلاهما من طريق محمد بن عبيد الله أبي عون الثقفي عن صبيح أنه سمع عثمان يقرأ. . .

وصبيح هذا لم أتحقق منه، لعله صبيح بن سعيد يروي عن عثمان وعائشة، قال أبو خيثمة وابن معين: «كان ينزل الخلد كذاب خبيث»، قال أبو داود: «ليس بشيء».

انظر ميزان الاعتدال ٢/٣٠٧ وقارن بترتيب تاريخ ابن معين ٢/٧٢.

وعزاه في الدر المنثور القرطبي ٤/ ١٦٥- ١٦٦.

<sup>(1)</sup> البحر المحيط ٢١/٣.

<sup>(</sup>Y) المبسوط ص 18V النشر YXYY.

#### معنى القراءات:

واختلف أهل التفسير هل معنى القراءتين واحد أم لا؟(١).

قال أبو إسحاق الزجاج (ت ٣١١هـ): «قوله جل وعز: ﴿إِنْ يَمْسَسُكُمْ قَرْحُ﴾. و ﴿قُرْحُ﴾ جميعاً يقرآن، وهما عند أهل اللغة بمعنى واحد، ومعناه: الجراح وألمها، يقال: قد قرح يقرح قرحاً وأصابه قرح» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: فرَّق آخرون من أهل العلم بين (قرح) بالضم وبين (قرح) بالفتح.

فقال أبو عبيد (ت ٢٢٤هـ): «القرح بالفتح الجراح والقتل والقرح بالضم ألم الجرح» اه<sup>(٣)</sup>.

وكذا قال الفراء (ت ٢٠٧هـ).

وبنحوه قال الراغب (ت ٢٠٥هـ) حيث قال: «القَرْح الأثر من الجراحة، من شيء يصيبه من خارج، والقُرح أثرها من داخل كالبثرة (٥) ونحوها» اه (٦).

#### حاصل القراءات:

إذا كانت القراءتان بمعنى واحد فإنَّ أثر الاختلاف بين القراءتين هو التوسعة على الأمة بمجيء لغتين في قراءة هذه الكلمة.

أما إذا كان معنى القراءة بالضم غير معنى القراءة بالفتح فهنا أثر اختلاف القراءتين يظهر في مجيء معنيين للآية الواحدة بقراءتين متواترتين.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ١/٤٦٦.

<sup>(</sup>۲) معانى القرآن وإعرابه ١/ ٤٧٠.

<sup>(</sup>m) بواسطة زاد المسير 1/٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للفراء ١/٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) البثرة خراج صغار، وخص بعضهم به الوجه، واحدته بثرة بتسكين الثاء وبثرة بتحريكها بالفتحة. لسان العرب ٣٩/٤.

<sup>(</sup>٦) المفردات ص ٤٠٠.

### ويلاحظ ما يلي:

أن التأسيس أولى من التأكيد؛ فإذا أمكن أن يكون لكل قراءة معنى فهو أولى من كونهما لغتان بمعنى.

قال في حجة القراءات: «وأولى القولين بالصواب قول الفراء لتصييرهما لمعنيين، والدليل على ذلك قول الله جل وعز حين أساهم بهم في موضع آخر بما دل على أنه أراد الألم فقال: ﴿ولاَ تَهِنُواْ فِي ٱبْتِغَاءَ الْقَوْمِ إِن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ [النساء: ١٠٤] فدل ذلك على أنه أراد: إن يمسسكم ألم من أيدي القوم فإن بهم من ذلك مثل ما بكم» اه(١٠).

## الموضع الثامن عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَغُلُ . وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ القِيَامَةِ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿يغل﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم بفتح الياء وضم العين: ﴿يَغُلُّ ﴾.

وقرأ أبو جعفر ونافع وابن عامر وحمزة والكسائي وخلف ويعقوب بضم الياء وفتح الغين: ﴿يُغَلُ (٢).

#### معنى القراءات:

القراءة بفتح الياء وضم الغين ﴿يَغُل﴾ مبنياً للفاعل والمعنى أنه لا يمكن ذلك منه؛ لأن الغلول معصية، والنبي ﷺ معصوم، فلا يمكن أن يقع في شيء منها وهذا النفي إشارة إلى أنه لا ينبغي أن يتوهم فيه ذلك، ولا ينسب إليه شيء من ذلك (٣).

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) النشر ٢/٣٤٣ الاتحاف ص ١٨١ البدور الزاهرة ص ٧٢.

٣) الكشف ١/٣٦١ البحر المحيط ١٠١/٣.

القراءة بضم الياء وفتح الغين: ﴿يُغَلُّ مبنياً للمفعول والمعنى انه ليس لأحد أن يغل النبي ﷺ أي: يخونه، فالآية خبر في معنى النهي.

وفي هذه القراءة معنى آخر: ﴿يُغَلَى مبنياً للمفعول أي: يسرق ويخون، أي: ينسب إلى الغلول، ويقال: أغللته، أي: نسبته إلى الغلول، ويجوز أن يكون المعنى ما كان لنبي أن يوجد غالاً، كقولك: أحمدت الرجل أي: وجدته محموداً(١).

### حاصل القراءات:

ينفي الله تبارك وتعالى عن الرسول ﷺ تهمة الغلول، كما ينهى الناس عن الغلول وخاصة مع النبي ﷺ، وفيها نهي آخر وهو أن ينسب إلى الرسول ﷺ الخيانة أو الغلول.

فالآية بالقراءتين تضمنت خبراً ونهيين، وقامت مقام ثلاث آيات على وجه الإيجاز مع الإعجاز، فسبحان الذي هذا كلامه.

# وتلاحظ الأمور التالية:

- (١) ورد عن ابن عباس الآثار التالية:
- (أ) عن أبي عبد الرحمن قال: "قلت لابن عباس: إنَّ ابن مسعود يقرأ: ﴿وما كان لنبي أن يُغَل﴾ (يعني: بفتح الغين). فقال لي: قد كان له أن يُغَل وأن يُقْتَل، وإنما هي: ﴿أَن يَغُل﴾ (يعني: بضم الغين) ما كان الله ليجعل نبيه غالاً (٢٠٠٠).
- (ب) عن مجاهد قال: «كان ابن عباس ينكر على من يقرأ: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِيَ أَنْ يُغَلُّ ويقول: كيف لا يكون له أن يغل وقد كان له أن يقتل؟. قال الله: ﴿ويَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاء بِغَيرِ حَقِ﴾ [آل عمران: ١١٢] ولكن

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٣٦٣ ـ ٣٦٤ حجة القراءات ص ١٨٠ ـ ١٨١.

<sup>(</sup>٢) قال في الدر المنثور ٢/ ٣٦٢: «أخرجه ابن منيع في مسنده» اهـ.

المنافقين اتهموا النبي ﷺ في شيء من الغنيمة؛ فأنزل الله: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِي أَنْ يَغُلُ﴾ . "(١).

قلت: هذا الكلام روي عن ابن عباس بإسناد ضعيف، وحتى إن صح عنه فإنه محمول على أنه رضي الله عنه لم تبلغه القراءة الأخرى بضم الياء وفتح العين وإلا فإن القراءة ثابتة ولا تعارض.

(۲) نقل ابن مهران (۲) (ت ۳۸۱هـ) الخلاف عن يعقوب برواية روح وزيد عنه ورواية رويس عنه من طرقه إليهم، خلافاً لما في «إرشاد المبتدي» ( $^{(7)}$  و «الإتحاف» ( $^{(8)}$  و النشر» و «الإتحاف الروايات عندهم عما عند ابن مهران والله أعلم.

(٣) فإن قيل: الآية على قراءة: ﴿ يُغَلَى اللهِ بمعنى: ما كان لأحد أن يخون النبي على النبي الله النبي الله النبي الله المدرمة؟.

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ١٠١/١١ ومن طريقه أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ١/ ٣٧٣ ٣٧٣ والواحدي في أسباب النزول ص ١٢٢.

وفي السند محمد بن أحمد بن يزيد النرسي شيخ الطبراني، أورده الخطيب في تاريخ بغداد ١/٣٧٢ ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، وأورد ابن حجر في لسان الميزان ٥/١٤ ترجمة محمد بن أحمد بن يزيد الزهري (كذا) روى عنه أبو الشيخ والطبراني، قال أبو الشيخ: لم يكن بالقوي في الحديث وقال: أبو نعيم كان كثير الخطأ والمصنفات. قال ابن حجر: «يحتمل أن يكون هو شيخ ابن عدى المذكور قبله» اه.

قلت: شيخ ابن عدي المذكور قبله قال في ترجمته: «كان يسرق الحديث» اهـ فإن كان هو شيخ الطبراني فالحديث ضعيف جداً، وإلا فالحديث ضعيف فقط.

<sup>(</sup>Y) المبسوط ص 18A-189.

<sup>(</sup>۳) ص ۲۷۱.

<sup>.727/7 (1)</sup> 

<sup>(</sup>۵) ص ۱۸۱.

فالجواب: هو في قول الرازي (ت ٢٠٦هـ): «وتخصيص النبي ﷺ بهذه الحرمة فيه فوائد:

أحدها: أن المجني عليه كلما كان أشرف وأعظم درجة كانت الخيانة في حقه الخيانة في حقه أفحش، والرسول أفضل البشر فكانت الخيانة في حقه أفحش.

وثانيها: أن الوحي كان يأتيه حالاً فحالاً فمن خانه فربما نزل الوحي فيه فيحصل له مع عذاب الآخرة فضيحة الدنيا.

وثالثها: أن المسلمين كانوا في غاية الفقر في ذلك الوقت فكانت تلك الخيانة هناك أفحش» اه(١١).

وقول القرطبي (ت 7٧١هـ): «خصة (يعني: النبي ﷺ) بالذكر؛ لأن الخيانة معه أشد وقعاً وأعظم وزراً لأن المعاصي تعظم بحضرته لتعين توقيره، والولاة إنما هم على أمر النبي ﷺ فلهم حظهم من التوقير» اه<sup>(٢)</sup>.

### الموضع التاسع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمْ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وبَتْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءَ واتَّقُوا ٱللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ واللَّارْحَامَ إِنَّ ٱللَّه كَانَ عَلَيْكُمْ رَقيباً﴾ [النساء: ١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿والأرْحَامِ﴾.

فقرأ حمزة: ﴿والأرحَامِ﴾ بالخفض، ووافقه المطوعي عن الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿والأرحَامَ﴾ بالنصب، ووافقهم اليزيدي وابن محيصن والحسن والشنبوذي عن الأعمش<sup>(٣)</sup>.

وقرأ أبو عبد الرحمن عبد الله بن يزيد: «والأرحام» بالرفع (٤٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي ٩/ ٧٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١٥٣ النشر ٢/ ٢٤٧ الإتحاف ص ١٨٥.

<sup>(3)</sup> المحتسب 1/1V4.

#### معنى القراءات:

معنى قراءة حمزة: ﴿والأرحَامِ﴾ بالخفض، أي: اتقوا الله الذي تساءلون به وبالأرحام، وهو قول الرجل: أسألك بالله وبالرحم، وهذا قول الحسن وعطاء وإبراهيم ومجاهد(١).

معنى قراءة عامة العشرة: ﴿والأرحَام﴾ بالنصب، أي: اتقوا الله الذي تساءلون به واتقوا الأرحام وصلوها لا تقطعوها، وهو قول ابن عباس ومجاهد وعكرمة والسدي وابن زيد(٢).

معنى قراءة أبي عبد الرحمن عبد الله بن زيد: «والأرحام» بالرفع، أي: والأرحام مما يجب أن تتقوه وأن تحتاطوا لأنفسكم فيه (٣).

#### حاصل القراءات:

يأمر الله تعالى الناس بتقواه كما يأمرهم بأن يحافظوا على الأرحام ويصلوها ولا يقطعوها، كما تتضمن قراءة حمزة جواز السؤال به تعالى وبالرحم من باب حفظها وعظم حقها عند الله تعالى والله أعلم.

### وتلاحظ الأمور التالية:

(١) ورد عن الصحابة والتابعين قولان في تفسير الآية:

الأول: ﴿تساءلون به والأرحَامِ﴾ كقول الرجل: أسألك بالله وبالرحم، وهذا منقول عن مجاهد والحسن وغيرهما(٤).

الثاني: ﴿تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامِ﴾، أي: اتقوا الله الذي تساءلون به واتقوا الأرحام وصلوها، وهذا منقول عن ابن عباس ومجاهد كذلك وعكرمة (٥٠).

<sup>(1)</sup> زاد المسير ٣/٢ الدر المنثور ٢/٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ١٧٩/١.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٢/٤٢٤.

<sup>(</sup>a) ما سبق.

قلت: وليس هذا باختلاف منهم رضي الله عنهم، بل كل منهم فسر الآية باعتبار قراءة من القراءات الواردة فيها، وقد سبق التنبيه إلى نحو هذا ولله الحمد(١).

(٢) قد آذن تبارك وتعالى إذ قرن الأرحام باسمه على أن صلتها بمكان منه (٢)، وقد قال ﷺ: «إن الرحم شجنة من الرحمن (٣) فقال الله: من وصلك وصلته ومن قطعك قطعته».

وفي رواية قال رسول الله ﷺ «إن الله خلق الخلق حتى إذا فرغ منهم قامت الرحم؛ فقال: مه؟ قالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة. فقال: ألا ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك؟. قالت: بلى يا رب. قال: فذلك لك».

وفي رواية: «ثم قال رسول الله ﷺ: «اقرؤوا إن شئتم ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ شَيْتُمْ أَوْلَئِكَ اللَّذِينَ إِنْ تَوَلَّئِتُمْ أَنْ تُفْسِدواْ فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ. أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأْصَمَهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ. أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ القُرآن أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾ [سورة محمد: ٢٢\_٢]. "(٤).

<sup>(</sup>۱) ص ۳۹٦.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/١٤١ وقارن بتفسير البيضاوي ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) «الرحم شجنة من الرحمن» أي: قراءة مشتبكة كاشتباك العروق. انظر النهاية في غريب الحديث والأثر ٢/٤٤٧.

والمراد أنها مشتقة من اسمه تعالى كما وقع مصرحاً به في الحديث القدسي: «أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها من اسمي اسماً، فمن وصلها وصلته ومن قطعتها بتته عديث صحيح.

أخرجه أحمد في المسند (شاكر) حديث رقم (١٦٨٠) والبخاري في الأدب المفرد (فضل الله الصمد) ١٣٢/١ حديث رقم (٥٣) وأبو داود في كتاب الزكاة باب صلة الرحم حديث رقم (١٦٩٤) والترمذي في كتاب البر والصلة باب ما جاء في قطيعة الرحم حديث رقم (١٩٠٨) والحاكم في المستدرك ١٠٥٨) من وصححه أبو يعلى في مسنده ٢/ ١٥٠ عديث رقم (١٨٤٠) من حديث عبد الرحمن بن عوف وصححه الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب المحديث وأحمد شاكر في تحقيقه للمسند ٣/١٥٠.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح عن أبي هريرة.

(٣) هاجم جمهور البصريين هذه القراءة المتواترة عن حمزة حتى صرح بعضهم بخطأ هذه القراءة لمخالفتها للقاعدة لديهم: «لا يجوز عطف الاسم الظاهر على الضمير المخفوض إلا بعد إعادة الخافض»(١).

قلت: والحق قبول هذه القراءة، وتصحيح القاعدة مع ما يتفق مع ما جاء فيها، وقد رد الإمام أبو نصر عبد الرحيم بن عبد الكريم القشيري (ت ١٩٥٤هـ) قول البصريين واختار جواز عطف الاسم الظاهر على الضمير المخفوض دون إعادة الخافض كمذهب الكوفيين وقال في رده على البصريين: "ومثل هذا الكلام مردود عند أئمة الدين؛ لأن القراءات التي قرأ بها أئمة القراء ثبتت عن النبي على تواتراً يعرفه أهل الصنعة، وإذا ثبت شيء عن النبي فمن رد ذلك فقد رد على النبي على واستقبح ما قرأ به، وهذا مقام محذور، ولا يقلد فيه أئمة اللغة والنحو فإن العربية تتلقى من النبي على ولا يشك أحد في فصاحته» اه (٢).

قلت: رحم الله القشيري، فقد أجاد وأفاد، ولعل مما تجدر ملاحظته أن القضية ليست الشك في فصاحته على وإنما القضية أن القراءة متواترة؛ فهي إذا قد تلقاها بالوحي من جبريل عليه السلام فأي رد لها لقواعد اللغة، هو رد للوحي الذي ينبغي أن يكون حاكماً على القواعد وليس محكوماً بها، على أن هذه القراءة ليست متفردة بذلك بل في القرآن الكريم كثير مثلها كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه؟ قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به موالمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله. . . ﴾ [البقرة: ٢١٧] حيث عطف كلمة ﴿المسجد الحرام على الهاء في ﴿به بدون إعادة الخافض وكذا في

<sup>=</sup> أخرجه البخاري في مواضع منها في كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿ يريدون أن يبدلوا كلام الله ﴾ [الفتح: ١٥] حديث رقم (٧٠٠٧) وفي كتاب الأدب باب من وصل وصله الله حديث رقم (٥٩٨٧)، وأخرجه مسلم في كتاب البر باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها حديث رقم (٢٥٥٤).

<sup>(</sup>١) وهي من مسائل الخلاف بين الكوفيين والبصريين عند ابن الأنباري في الانصاف في مسائل الخلاف ٢/ ٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) بواسطة تفسير القرطبي ٥/٤.

قوله تعالى: ﴿وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستم له برازقين﴾ [الحجر: ٢٠] حيث قالوا: إن كلمة ﴿من﴾ في موضع خفض عطفاً على الضمير المخفوض في ﴿لَكُمْ﴾(١).

وقد تأول البصريون هذه الآيات لتتفق مع كلامهم وقد قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «وتأويلها (يعني: آية النساء) على غير العطف على الضمير مما يخرج الكلام عن الفصاحة فلا يلتفت إلى التأويل..... ومن ادعى اللحن فيها أو الغلط على حمزة فقد كذب» اه<sup>(٢)</sup>.

### الموضع العشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِسَآءَ إِلاً مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ كِتَابَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ، وأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَلِكُم أَن تَبتَغُواْ بِأَمْوَالِكُم مُحصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا ٱسْتَمْتَغْتُم بِه مِنْهُنَّ فَأَتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُم بِه مِن بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ إِنَّ اٱللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُم بِه مِن بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةِ إِنَّ اٱللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ [النساء: ٢٤].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ أبي بن كعب وعبد الله بن عباس وابن جبير: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن» $^{(7)}$ .

# معنى القراءات:

معنى قراءة عامة العشرة: ﴿... فَمَا ٱسْتَمْتَعْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فُٱتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ يعني: إذا استمتعتم بالزوجة ووقع الوطء ولو مرة فقط وجب إعطاء الأجر وهو المهر، ولفظة ﴿ما ﴾ تدل على أن يسير الوطء يوجب إيتاء الأجر (٤٠)، وهذا المعنى قاله ابن عباس ومجاهد وابن زيد والحسن والجمهور (٥٠).

<sup>(</sup>۱) وقد بسط القول في وجوب تصحيح القاعدة عند البصريين صاحب كتاب "نظرية النحو القرآني" ص ٧٤- ٧٨ وانظر "دراسات الأسلوب القرآن الكريم" ق ١ ج٣ ص ٥٤٣- ٤٧٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (شاكر) ١٧٧- ١٧٩ معاني القرآن للنحاس ٢/ ٦١.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ٣/ ٢١٨.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ٢/٣٥ البحر الميحط ٢١٨/٣.

معنى قراءة أبي وابن عباس وابن جبير: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن» يعني: نكاح المتعة، حيث كان الرجل يقول للمرأة أتزوجك إلى أجل كذا وكذا على أن لا ميراث بيننا ولا طلاق ولا شاهد وأعطيك كذا (١)، وهذا المعنى قاله ابن عباس ومجاهد والسدي (٢).

هذا الحكم الذي دلت عليه الآية بهذه القراءة الشاذة منسوخ بما جعل الله بيد الزوج من الطلاق، وبما فرض من الميراث بين الزوجين، وبالعدة والصداق والشهادة والولي<sup>(٣)</sup> وبإجماع العلماء على تحريم نكاح المتعة (٤) وبالله التوفيق.

## حاصل القراءات:

دلت الآية بالقراءتين على حكمين:

الأول: استحقاق المرأة للمهر إذا استمتع الرجل بها أيما استمتاع في النكاح، ثم لا جناح إذا تراضت المرأة مع زوجها في نقض ما تراضوا عليه أو رده أو تأخره من بعد الفريضة وهذا الحكم محكم غير منسوخ.

الثاني: جواز متعة النساء، فالرجل إذا استمتع بالمرأة فلها أجرها، ثم لا جناح عليكم إذا انقضى أجل المتعة أن يزدنكم في الأجل، وتزيدون في الأجر من غير استبراء، وهذا الحكم منسوخ.

## وتلاحظ الأمور التالية:

(١١ أورد هنا جملة من الآثار المتعلقة بالآية:

(أ) عن عبد الله بن عباس قال: «كانت المتعة في أول الإسلام وكانوا يقرأون هذه الآية: «فما استمتعم به منهن إلى أجل مسمى» كان الرجل يقدم البلد ليس له به معرفة فيتزوج بقدر ما يرى يفرغ من حاجته لتحفظ متاعه وتصلح له شأنه حتى نزلت هذه الآية: ﴿حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢١٨/٣.

<sup>(</sup>٣) الإيضَاح لناسخ القرآن ومنسوخه ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) موسوعة الإجماع في الفقه الإسلامي ص ١١٥٣.

أُمّهاتُكُمْ... ﴾ [النساء: ٢٣] إلى آخر الآية ونسخ الأجل وحرمت المتعة، وتصديقها في القرآن: ﴿إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهم فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٦]، فما سوى هذا الفرج فهو حرام».

وفي رواية: «... حتى إذا نزلت الآية: ﴿إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ ﴾ [المؤمنون: ٦] قال ابن عباس: فكل فرج سوى هذين فهو حرام»(١).

(ب) عن أبي نضرة قال: قرأت على ابن عباس رضي الله عنهما: ﴿ فَمَا ٱسْتَمْتَعْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فَأَتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾.

قال ابن عباس: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى».

أخرجه الترمذي في كتاب النكاح باب ما جاء في تحريم نكاح المتعة تحت رقم (١١٢٢) دون أن يذكر القراءة، والرواية التي أشرت إليها له، وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير ١٠/ ٣٨٩ والسياق له، ومن طريقه أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٣٠٥ وساقه الحازمي بسنده في «الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار» ص ١٧٨ - ١٧٩.

قلت: مدار السند عندهم على موسى بن عبيدة قال في التقريب ص ٥٥٠: «ضعيف» اه ومتنه منكر.

والحديث قال عنه الحازمي في «الاعتبار» ص ١٧٩: «هذا إسناد صحيح لولا موسى بن عبيدة» اه.

وحكم بضعفه الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٩/ ١٧٢ والألباني في إرواء الغليل ٣١٦/٦.

قلت: ونكارة الحديث لمخالفته ما صح عن ابن عباس أن نكاح المتعة رخصة في الحال الشديد أخرجه البخاري في كتاب النكاح باب نهي رسول الله على عن نكاح المتعة أخيراً تحت رقم (١١٦٥) ولفظه: «عن أبي جمرة قال: «سمعت ابن عباس يسأل عن نكاح متعة النساء فرخص، فقال له مولى له: إنما ذلك في الحال الشديد وفي النساء قلة أو نحوه. فقال ابن عباس: نعم».

وأخرجه الطحاوي في شرح معاني الآثار ٣٦/٣ بلفظ: «... إنما كان ذلك في الغزو والنساء قليل. فقال ابن عباس رضي الله عنهما: صدقت».

وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٢٠٤ وعنده بدل «الغزو» «الجهاد».

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

قال أبو نضرة: فقلت ما نقرأها كذلك؟.

فقال ابن عباس: والله لأنزلها الله كذلك ثلاث مرات»(١).

(ج) قال الطبري: حدثنا أبو كريب قال: حدثنا يحيى بن عيسى قال: حدثنا نصير بن أبي الأشعث قال: حدثني ابن حبيب بن أبي ثابت عن أبيه قال: «أعطاني ابن عباس مصحفاً فقال: هذا على قراءة أبي.

قال أبو كريب: قال يحيى: فرأيت المصحف عند نصير فيه: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى»(٢).

(٢) نقل المفسرون في الآية على قراءة الجمهور قولين:

(١) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٨/١٧٧ من طرق، وابن أبي داود في المصاحف ص ٩١ والحاكم في المستدرك ٢/٣٠٥ وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه» اه ووافقه الذهبي، وهو كما قالا، والزيادة بين العارضتين من الطبري وابن أبي داود.

(٢) إسناده حسن.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٨/ ١٧٦\_ ١٧٧.

وأبو كريب هو محمد بن العِلاء بن كريب الهمداني ثقة كما قال في التقريب ص ٥٠٠.

ويحيى بن عيسى هو التميمي النهشلي صدوق يخطيء كما قال في التقريب ص ٥٩٥.

ونصير بن أبي الأشعث هو الأسدي أبو الوليد الكوفي ثقة كما قال في التقريب ص ٥٦١.

وابن حبيب، أبناء حبيب بن أبي ثابت ثلاثة هم: عبد الله وهو ثقة. التقريب ص ٢٩٩، وعبيد الله وثقه ابن معين. الجرح والتعديل ٣١١/٥ وقال الدارقطني: «عبد الله وعبد السلام بنو حبيب بن أبي ثابت وكلهم ثقات» تهذيب التهذيب ١٨٣/٥.

وحبيب بن أبي ثابت ثقة فقيه جليل كان كثير الإرسال والتدليس كما في التقريب ص ١٥٠.

قلت: وللأثر شواهد منها:

١- عن قتادة قال: «في قراءة أبي بن كعب: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى».

الأول: أن الآية محكمة وأنها في مهر الزوجة إذا استمتع بها زوجها.

الثاني: أن الآية في نكاح المتعة وهي منسوخة.

قلت والذي يظهر - والعلم عند الله - أن القولين إنما هما باعتبار اختلاف القراءة في الآية، فمن قرأ بقراءة الجمهور كان معنى الآية عنده هو الأول، ومن قرأ الآية بقراءة أبي وابن عباس كان معنى الآية عنده هو الثاني، فكل تفسير على قراءة.

(٣) القراءة المنقولة عن أبي بن كعب وابن عباس قراءة شاذة لا يقرأ
 بها في الصلاة.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «أما ما روي عن أبي بن كعب وابن عباس من قراءتهما: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى» فقراءة بخلاف ما جاءت به مصاحف المسلمين وغير جائز لأحد أن يلحق في كتاب الله تعالى شيئاً لم يأت به الخبر القاطع العذر عمن لا يجوز خلافه» اه(١).

<sup>=</sup> قلت: عزاه في الدر المنثور ٢/ ٤٨٤ إلى عبد بن حميد وابن جرير.
وأخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (شاكر) ١٧٨/٨ بسند صحيح إلى قتادة،
وساق المقدسي في كتابه «تحريم نكاح المتعة» ص ١٧٨ هذا الأثر من طريق
عبد بن حميد بسند صحيح إلى قتادة.

٢- عن سعيد بن جبير قال: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى» وقال:
 «هذه قراءة أبى بن كعب».

قلت: أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص ٦٣ وسنده صحيح إلى ابن جبير وأورده المقدسي في كتاب «تحريم نكاح المتعة» ص ١٧٨ بسنده من طريق عبد بن حميد دون قوله: «وقال: هذه قراءة أبي بن كعب».

٣ قال في الدر المنثور ٢/ ٤٨٤: «أخرج عبد الرزاق عن عطاء: «أنه سمع ابن عباس يقرؤها: «فما استمتعتم به منهن إلى أجل فآتوهن أجورهن» وقال ابن عباس: في حرف أبي: «إلى أجل مسمى»».

قلت: لم أجد هذه الرواية في تفسير الصنعاني المطبوع ولا في مصنفه والله أعلم. (١) تفسير الطبري (شاكر) ٨/ ١٧٩.

وقال مكي (ت ٤٣٧ه): «لا يجوز لأحد اليوم أن يقرأ بذلك لأنها قراءة على التفسير مخالفة للمصحف؛ ولأن القرآن لا يؤخذ بأخبار الآحاد» اه(١).

قال نصر بن إبراهيم المقدسي (ت ٤٩٠): "إن قوله: "إلى أجل مسمى" ليس بقرآن، وليس بمنزل من الله تعالى؛ لأنه ليس بين الدفتين، ولو كان من القرآن لوجدناه فيه ولجازت قراءته في المحاريب، وبين أظهر الناس، ولما لم يجز ذلك بحال؛ علم أنه ليس من القرآن، وكفانا بالمصحف وإجماع الصحابة، ألا ترى أنا أجمعنا على أن سورتي القنوت ليستا من القرآن وإن كانتا في قراءة أبي، فكذلك هذا مثله» اه (٢).

## الموضع الحادي والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا أَلَذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَتَبَيّنُواْ، وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلاَم لَسَتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ اللّهِ مَنْاتِمُ كثيرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِن قَبْلُ فَمَنَّ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيّنُوا إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ [النساء: 98].

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاْ فَتَبَيَّنُواْ أَنْ تُصِيبُواْ قَوماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: 3].

# تنوعت القراءات في قوله ﴿فتبينوا﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿فتثبتوا﴾ بثاء مثلثة بعدها باء موحدة، بعدها تاء مثناة فوقية ووافقهم الحسن والأعمش.

وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وعاصم ويعقوب وأبو جعفر: ﴿فتبينوا﴾ بالباء والنون، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) تحريم نكاح المتعة للمقدسي ص ١٧٩.

٣) إرشاد المبتدى ص ٢٨٧ الإُتحاف ص ١٩٣.

#### معنى القراءات:

القراءات بالثاء: ﴿فتثبتوا﴾، أي: تأنوا، ولا تقدموا وقفوا حتى يتضح الحال، أعم من أن يكون منشأ ذلك الاتضاح الاستطلاع وبذل الجهد في التعرف؛ فليس في الآية إلا طلب التأني والتوقف حتى تتبين الأمور.

القراءة بالباء: ﴿فتبينوا﴾، أي: افحصوا واكشفوا حتى تتبين لكم الحقيقة، ففيها أمر زائد على مجرد التوقف والتأني وهو الحث على التبين وكشف الحال(١) والله أعلم.

### حاصل القراءات:

يطلب الله من المؤمنين إذا نقل إليهم فاسق نبأ أن لا يكتفوا بمجرد التوقف والتأني إلى أن ينجلي الأمر ولو بنفسه بل يطلب منهم بذل الجهد في طلب الحقيقة والبيان ما يحصله ويعجل به (٢).

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «التبين يعم التثبت؛ لأن كل من تبين أمراً فليس يتبينه إلا بعد التثبت، ظهر له ذلك الأمر أو لم يظهر، لا بد من التثبت مع التبين، ففي التبين معنى التثبت، وليس كل من تثبت في أمر تبينه وقد يتثبت ولا يتبين له الأمر، فالتبين أعم من التثبت في المعنى لاشتماله على التثبت» اه (٣).

## وتلاحظ الأمور التالية:

(١) هذا التنوع في قراءة ﴿فتبينوا﴾ (١) تكرر في جميع مواضع ورودها في القرآن العظيم، ومجموعها ثلاثة مواضع وهي التالية:

الأول والثاني: في قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ، وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ ٱلْقَى إِلَيْكُمُ ٱلسَّلاَم لَستَ

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) دراسات في مناهج المفسرين ١/٦٦.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/ ٣٩٤.

<sup>(</sup>٤) المبسوط ص ١٥٧ النشر ٢٥١/٢.

مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللَّهِ مَغَانِمُ كثيرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مَن قَبْلُ فَمَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ [النساء: ٩٤].

الموضع الثالث: في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبِيّنُواْ أَنْ تُصِيبُواْ قَومَا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ فَاسِنَ ﴾ [الحجرات: ٦].

وما ذكر هنا من معنى القراءات شامل لجميع هذه المواضع.

(٢) أن في مجيء القراءة به ﴿ فَتَثْبَتُوا ﴾ بالثاء \_ مع أن قراءة ﴿ فَتَبِينُوا ﴾ مستلزمة لها في المعنى ويمكن أن تغني عنها \_ تأكيداً على التأني في الأمور وعدم العجلة فيها، خاصة ما وردت فيه الآيتان وهو حال ملاقاة من يلقي السلام علينا ولا نعرف عنه شيئاً فيما إذا ضربنا في سبيل الله، وحال الفاسق ينقل إلينا خبراً ؛ فلا نتعجل الحكم ونتأنى فيهما مع السعي لطلب البيان وهذا حق فإن «التأني من الرحمن والعجلة من الشيطان»(١).

وفيه تأكيد على أن طريق التبين والوصول إلى الحقيقة هو التأني والتثبت كما قيل: «إذا تأنيت أصبت أو كدت تصيب، وإذا استعجلت أخطأت أو كدت تخطىء»(٢) والله أعلم.

<sup>(</sup>١) اقتباس من حديث حسن الإسناد عن أنس.

أخرجه أبو يعلى في مسنده ٧٤٨/٧ حديث رقم (٤٢٥٦) والبيهقي في السنن الكبرى ١٠٤/١٠ بهذا اللفظ.

والحديث حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة ٤٠٤/٤ حديث رقم (١٧٩٥)، وحسنه لغيره محقق مسنده أبي يعلى.

قال في مجمع الزوائد ١٩/٨ عن هذا الحديث: «أخرجه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح» اه.

قلت: في السند سعد بن سنان ويقال: سنان بن سعد لم يخرج له في الصحيح، إنما أخرج له أصحاب السنن إلا النسائي كما في التقريب ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) روي مرفوعاً ولا يصح. أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ١٠٤/١٠ ومدار السند عنده على سعيد بن سماك بن حرب قال أبو حاتم كما في ميزان الاعتدال ٢/ ١٤٣: «متروك الحديث» اه. وحكم الألباني بضعفه في ضعيف الجامع ١/

### الموضع الثاني والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثَاً وَإِن يَدْعُونَ إِلاًّ شَيْطَاناً مَّريداً﴾ [النساء: ١١٧].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿إِلاَّ إِنَاثَاكُ.

وقرأت عائشة رضي الله عنها: «إلا أوثاناً».

وروى عنها: «أثنا» بثاء قبل النون.

وروي عنها وعن ابن عباس رضي الله عنهما: «أنثا» النون قبل الثاء، وبه قرأ أبو حيوة والحسن وعطاء وأبو العالية.

وقرأ ابن عباس: «إلا وثنا».

وقرأ عطاء بن أبي رباح: «إلا أثنا».

وقرأ سعد بن أبي وقاص وعبد الله بن عمر وأبو المتوكل وأبو الجوزاء: «إلا وثنا» بفتح الواو والثاء من غير همزة.

وقرأ أيوب السختياني: «إلا وثنا» بضم الواو والثاء من غير همزة كد «شقف»(١).

عن هشام بن عروة عن أبيه قال كان في مصحف عائشة: «إن يدعون من دونه إلا أوثاناً». »(٢).

وأخرج الخطيب في تاريخه عن عائشة قالت: «قرأ رسول الله ﷺ:

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٥/ ٢٨٠، وأبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢٤٨ تحت رقم (٥٩١)، وأورده ص ٢٤٨ تحت رقم (٥٩١)، وأورده ابن أبي حاتم في العلل ٧٩/٧ ونقل عن أبي حاتم تكذيبه للخبر مرفوعاً ثم قال: «وعن عروة عن عائشة: «أنها قرأت: «إن يدعون من دونه إلا أوثاناً» صحيح، وهو غير ذلك (يعني المرفوع).» اه.

وعزاه في الدر المنثور ٢/ ٦٨٧ إلى ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/١٩٨ زاد المسير ٢٠٢/٢ البحر المحيط ٣/٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

«إن يدعون من دونه إلا أنثى»(١)».

قلت: هذه قراءة شاذة مخالفة لرسم المصحف.

#### معنى القراءات:

القراءة المتواترة: ﴿إِنَاثاً ﴾ فيه خمسة أقوال:

الأول: أن الإناث بمعنى الأموات، قاله ابن عباس والحسن في رواية وقتادة، قال الحسن: كل شيء لا روح فيه كالحجر والخشبة فهو إناث.

قال الزجاج (ت ٣١١ه): "والأموات كلها يخبر عنها كما يخبر عن المؤنث، تقول من ذلك: الأحجار تعجبني والدراهم تنفعني".

الثاني: أنَّ الإناث الأوثان، وهو قول عائشة ومجاهد.

الثالث: أنَّ الإناث اللات والعزى ومناة، كلهن مؤنث وهذا قول أبي مالك وابن زيد والسدى.

وروى أبو رجاء عن الحسن قال: «لم يكن حي من أحياء العرب إلا ولهم صنم يسمونه أنثى بني فلان، فنزلت هذه الآية».

قال الزجاج: «والمعنى ما يدعون إلا ما يسمونه باسم الأنثى» اه.

قلت: يشير رحمه الله إلى أن تلك الأقوال هذا معناها وذلك موافقة لقوله تعالى: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأنثَى . تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيَرَى ﴾ [النجم: ٢١\_٢].

الرابع: أنها الملائكة، كانوا يزعمون أنها بنات الله.

الخامس: أن مع كل صنم شيطانة (جنية)(٢).

ومعنى القراءة الشاذة: «أثنا»، «أنثا»:

قال أبو الفتح ابن جني ( ٣٩٢هـ): «أما «أثن» فجمع «وَثَن» وأصله

<sup>(</sup>۱) تاریخ بغداد ۲۰۲/۲.

<sup>(</sup>۲) زاد المسير ۲/۳۰۲ الدر المنثور ۲/ ۲۸۳ ۱۸۸۰.

"وُثُنْ» فلما أنضمت الواو ضماً لازماً قلبت همزة كقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذَا الرُّسُلُ أُقِتَّتُ ﴾ [المرسلات: ١١] وكقولهم في "وجوه": "أجوه"، وفي "وعد": "أعد"، وهذا باب واسع...

ومن قال: «أثنًا» بسكون الثاء فهو كر «أسد» بسكون السين...

وأما «أنثا» بتقديم النون على الثاء فينبغي أن يكون جمع «أنيث» كقولهم: سيف أنيث الحديد أي: لين وذلك كقراءة العامة: ﴿إلا إناثاً﴾ يعني به الأصنام.

قال الحسن: الإناث كل شيء ليس فيه روح خشبة يابسة وحجر يابس. . . (قال ابن جني): وعليه القراءة: «إلا أوثانا». » اه<sup>(۱)</sup>.

### حاصل القراءات:

يُشَنِّع الله سبحانه وتعالى على الكافرين بأنهم يعبدون أحجاراً وأخشاباً ميتة، يسمونها تسمية الأنثى فهي اللات والعزى ومناة، وقد يكون مع كل صنم منها شيطانة، فهى أوثان أناث أنثا والله أعلم.

## وتلاحظ الأمور التالية:

(١) اختلف في تفسير الآية بحسب تنوع القراءات فيها.

(٢) قال الشوكاني ( ١٢٥٠هـ): «وعلى جميع هذه القراءات فهذا الكلام خارج مخرج التوبيخ للمشركين والإزراء عليهم والتضعيف لعقولهم لكونهم عبدوا من دون الله نوعاً ضعيفاً» اه<sup>(٢)</sup>.

### الموضع الثالث والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ . . . فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرؤوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ﴾ [المائدة: ٦].

تنوعت القراءات في اللام من قوله: ﴿وَأَرْجُلَكُمْ ﴾:

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/ ١٩٨\_ ١٩٩ باختصار.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشوكاني ١٦/١ه.

فقرأ أبو جعفر وأبو عمرو وابن كثير وعاصم في رواية أبي بكر وحمزة وخلف: ﴿وامسحوا برؤوسكم وأَزْجُلِكُم﴾ بالخفض.

وقرأ نافع وابن عامر وعاصم في رواية حفص والكسائي ويعقوب: ﴿ وَأَرْجِلُكُم ﴾ بالنصب، وهذه قراءات متواترة (١٠).

وقرأ الحسن: «وأرجلكم» بالرفع<sup>(٢)</sup>.

#### معنى القراءات:

معنى الآية على قراءة الخفض أغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين؛ فيكون حكم الأرجل هو المسح لأنها معطوفة على: ﴿رُوسِكُمْ لَفظاً ومعنى ويحتمل أنها معطوفة لفظاً لا معنى؛ فيكون حكم الأرجل الغسل وخفضت على الجوار(٣).

ومعنى الآية على قراءة النصب: فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وأرجلكم إلى الكعبين وامسحوا برؤوسكم، فيكون حكم الأرجل هو الغسل، لأنها معطوفة على: ﴿وُجُوهِكُم وَأَيدِيكُم﴾ وإنما أدخل مسح الرأس بين المغسولات محافظة على الترتيب، لأن الرأس يمسح بين المغسولات<sup>(3)</sup>، ومن هنا أخذ جماعة من العلماء وجوب الترتيب في أعضاء الوضوء حسبما في الآية الكريمة (٥).

ومعنى الآية على قراءة الرفع: اغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وامسحوا برؤوسكم، وأرجلكم مغسولة، فيكون حكم الأرجل الغسل؛ لأن ﴿أرجلُكم﴾ مرفوعة على المبتدأ والخبر محذوف أي: اغسلوها أو مغسولة أو نحو ذلك(٢)، ومعنى هذه القراءة راجع إلى القراءة المتواترة بالنصب.

<sup>(1)</sup> المبسوط ص 171 النشر ٢/٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) الاتحاف ص ١٩٨ القراءات الشاذة ص ٤٢.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان ٧/٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي ص ١٤٢، وأطال ابن كثير في تفسيره ٢/ ٢٥ تقرير ذلك، وفي شرح لامية العجم للصفدي ٢/ ٣٦٤ فائدة حول هذا.

<sup>(</sup>٦) المحتسب ٢٠٨/١ تفسير البيضاوي ص ١٤٢.

#### حاصل القراءات:

إذا اعتبرنا قراءة الخفض من باب الخفض على الجوار فهو عطف لفظي لا معنوي؛ إذ العرب تخفض الكلمة لمجاورتها للمخفوض، مع أن إعرابها النصب أو الرفع<sup>(۱)</sup>، فلو اعتبرنا القراءة من هذا الباب رجع معنى هذه القراءة إلى القراءة بالنصب، فلا تفيد عندها القراءات إلا حكماً واحداً وهو غسل الرجلين، فتكون قراءة النصب مبينة لقراءة الخفض.

وعلى هذا: فإن فائدة مجيء القراءة بالخفض مع رجوع معناها إلى قراءة النصب هو التنبيه على أنه ينبغي أن يقتصد في صب الماء عليهما عند غسلهما، ويغسلا غسلاً يقرب من المسح<sup>(۲)</sup> أما لو لم تعتبر قراءة الخفض من باب الخفض على الجوار فإنه يكون أثر اختلاف القراءات اختلاف حكم الأرجل، فهي تغسل على قراءة النصب، وتمسح على قراءة الخفض، وعلى هذا فإن القراءات مختلفة، ويجمع بينها بأحد الوجوه التالية:

الوجه الأول: أن يقال: المراد بمسح الرجلين غسلهما.

قال أبو إسحاق الزجاج (ت ٣١١هـ) عن قراءة: ﴿وَأَرجلكم﴾ بالخفض: «الخفض على الجوار لا يجوز في كتاب الله عز وجل، وإنما يجوز ذلك في ضرورة الشعر<sup>(٣)</sup>، ولكن المسح على الرجل لو كان مسحاً كمسح الرأس لم يجز تحديده إلى الكعبين كما جاز التحديد في اليدين

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٧/٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي ص ۱٤۲.

<sup>(</sup>٣) وكذا أنكر النحاس الخفض على الجوار وقال: «هذا القول غلط عظيم لأن الجوار لا يجوز في الكلام أن يقاس عليه وإنما هو غلط ونظيره الأقواء» اهم إعراب القرآن للنحاس ٩/٢. والإقواء: اختلاف إعراب القوافي. لسان العرب ٢٠٨/١٥.

قلت: قد حقق الشنقيطي أن الخفض بالجوار أسلوب من أساليب العربية وأنه جاء في القرآن. أضواء البيان ٢/ ٨- ١٢.

وانظر ما كتبه د. عبد الفتاح الحموز في كتابه «الحمل على الجوار في القرآن الكريم» خاصة ص ٥٠ ـ ٥٠.

إلى المرافق؛ قال الله عز وجل: ﴿وامْسَحُوا برؤوسكُم﴾ [المائدة: ٦] بغير تحديد في القرآن، وكذلك التيمم: ﴿فامسحُوا بوجوهكُم وأيديكُم منه﴾ [المائدة: ٦] من غير تحديد فهذا كله يوجب غسل الرجلين» اه<sup>(١)</sup>.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): «والعرب تقول: تمسحت للصلاة، أي: توضأت لها، وقد قال أبو زيد: «إن المسح خفيف الغسل»، وقد قال أبو عبيد (٢) في قوله تعالى: ﴿فَطَفِقَ مَسْحَا﴾ [سورة ص: ٣٣]: «إن معنى المسح الضرب»؛ فقد صار المسح يستعمل في الغسل وكذلك مسح الأرجل مستعمل في الغسل نفسه» اه (٢٠).

قلت: ولا مانع من كون المراد بالمسح في الأرجل هو الغسل، والمراد به في الرأس المسح الذي ليس بغسل وليس من حمل المشترك على معنييه ولا من حمل اللفظ على حقيقته ومجازه، لأنهما مسألتان كل منهما منفردة عن الأخرى مع أن التحقيق جواز حمل المشترك على معنييه (٤).

قال ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ): «اللفظ المشترك يجوز أن يراد به معنياه إذ قد جوز ذلك أكثر الفقهاء المالكية والشافعية والحنبلية وكثير من أهل الكلام» اه<sup>(٥)</sup>.

قلت: وعلى هذا فالحاصل من اختلاف القراءات حكم واحد هو غسل الأرجل مع تنبيه قراءة الخفض على عدم الإسراف في غسل الرجلين، وخصص بذلك لأنه مظنة لصب الماء الكثير والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب ٢/٩٩٥.

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوعة ويغلب على ظني أنها تصحيف صوابها: «أبو عبيدة» أعني: معمر بن المثنى، وانظر «مجاز القرآن» ١٨٣/٢.

قلت: وهذا القول في معنى المسح في قوله: ﴿فَطَفَقُ مُسَحَّا﴾ لا يتفق مع سياق الآية وسباقها ولحاقها.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/٦٠١.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان ٢/١٣.

<sup>(</sup>a) مقدمة في أصول التفسير ص4- ١٥.

الوجه الثاني: أن يقال: المراد عدم الاكتفاء بمجرد الغسل، بل يجمع بين الدلك باليد والغسل الذي هو إسالة الماء على العضو.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «والصواب من القول عندنا: أن الله عز ذكره أمر بعموم مسح الرجلين بالماء في الوضوء، كما أمر بعموم مسح الوجه بالتراب في التيمم، وإذا فعل ذلك بهما المتوضيء كان مستحقاً اسم: «ماسح غاسل»؛ لأن «غسلهما»: إمرار الماء عليهما أو إصابتهما بالماء، و «مسحهما»: إمرار اليد أو ما قام مقام اليد عليهما، فإذا فعل ذلك بهما فاعل فهو «غاسل ماسح».

ولذلك \_ من احتمال «المسح» المعنيين اللذين وصفت من العموم والخصوص اللذين أحدهما مسح ببعض، والآخر مسح بالجميع \_ اختلفت قراءة القرأة في قوله: ﴿وأرجلكم﴾ فنصبها بعضهم توجيها منه ذلك إلى أن الفرض فيهما الغسل، وإنكاراً منه المسح عليهما، مع تظاهر الأخبار عن رسول الله على بعموم مسحهما بالماء.

وخفضها بعضهم توجيهاً منه ذلك إلى أن الفرض فيهما المسح.

ولِمَا قلنا في تأويل ذلك \_ أنه مَغنِي به عموم مسح الرجلين بالماء \_ كره من كره للمتوضيء الاجتزاء بإدخال رجليه في الماء دون مسحهما بيده أو بما قام مقام اليد، توجيها منه قوله: ﴿وَٱمْسَحُواْ بِرُووسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَعْبَينِ ﴾ إلى مسح جميعهما عاماً باليد، أو بما قام مقام اليد، دون بعضهما مع غسلهما بالماء كما قال ابن عمر لما سئل عن الرجل يتوضأ ويدخل رجليه في الماء قال: «ما أعد ذلك طائلاً».

وأجاز ذلك من أجاز توجيها منه إلى أنه معني به الغسل كما قال الحسن في الرجل يتوضأ في السفينة قال: «لا بأس أن يغمس رجليه غمساً».

فإذا كان في «المسح» المعنيان اللذان وصفنا؛ من عموم الرجلين بالماء، وخصوص بعضهما به، وكان صحيحاً أن مراد الله من مسحهما العموم وكان لعمومهما بذلك معنى «الغسل» و «المسح»؛ فبَيِّنٌ صواب القراءتين جميعاً، أعني: النصب في «الأرجل» والخفض؛ لأن في عموم

الرجلين بمسحهما بالماء غسلهما وفي إمرار اليد وما قام مقام اليد عليهما مسحهما.

فوجه صواب قراءة من قرأ ذلك نصباً، لما في ذلك من معنى عمومها بإمرار الماء عليهما.

ووجه صواب قراءة من قرأ خفضاً لما في ذلك من إمرار اليد عليهما أو ما قام مقام اليد مسحاً بهما» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: هذا رأي أبي جعفر الطبري رحمة الله عليه في الجمع بين القراءتين وخلاصته أن قراءة النصب يراد بها غسل الرجلين، وقراءة الخفض يراد بها المسح مع الغسل يعني الدلك باليد أو غيرهما.

ولعل حكمة هذا في الرجلين دون غيرهما أن الرجلين هما أقرب أعضاء الإنسان إلى ملابسة الأقذار لمباشرتها الأرض فناسب ذلك أن يجمع لهما بين الغسل بالماء والمسح أي الدلك باليد ليكون ذلك أبلغ في التطهر والتنظيف (٢).

الوجه الثالث: المراد بقراءة الجر المسح لكن النبي على أن ذلك «المسح» لا يكون إلا على الخف.

وعليه فالآية على قراءة النصب تشير إلى غسل الرجلين في الأحوال العادية، وتشير إلى المسح على الخف على قراءة الخفض في حال لبسهما على طهارة كما دلت السنة.

والمسح على الخفين متواتر عن رسول الله ﷺ (٣) لم يخالف فيه إلا من لا عبرة بخلافة.

وحاصل اختلاف القراءتين على هذا الوجه الدلالة على حكمين شرعيين ولكن في حالين مختلفين (٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۲/ ۱۳۰ باختصار.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ٢٦/٢ أضواء البيان ١٤/٢.

<sup>(</sup>٣) نظم المتناثر ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن للشافعي ١/ ٥٠ مناهل العرفان ١٤١/١ أضواء البيان ١٤/٢.

### وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن بعض أهل العلم (١) لم يحقق النقل عن ابن جرير الطبري فنقل عنه التخيير بين الغسل والمسح، وأنه جعل القراءتين كالروايتين في الخبر يعمل بهما إذا لم يتناقضا.

ونقل آخرون عنه أنه أوجب غسلهما للأحاديث وأوجب مسحهما للآبة.

وهذا مخالف كما ترى لكلامه الذي نقلته قبل قليل بطوله.

قال العماد ابن كثير (ت ٧٤٤ه): «ومن نقل عن أبي جعفر ابن جرير أنه أوجب غسلهما للأحاديث وأوجب مسحهما للآية؛ فلم يحقق مذهبه في ذلك، فإن كلامه في تفسيره إنما يدل على أنه أراد أنه يجب دلك الرجلين من دون سائر أعضاء الوضوء... وعبر عن الدلك بالمسح فاعتقد من لم يتأمل كلامه أنه أراد وجوب الجمع بين غسل الرجلين ومسحهما، فحكاه من حكاه كذلك، ولهذا يستشكله كثير من الفقهاء، وهو معذور، فإنه لا معنى للجمع بين المسح والغسل سواء تقدمه أو تأخر عليه لاندراجه فيه وإنما أراد الرجل ما ذكرته والله أعلم.

ثم تأملت كلامه أيضاً فإذا هو يحاول الجمع بين القراءتين في قوله: ﴿وَأُرْجِلِكُم﴾ خفضا على المسح وهو الدلك، ونصباً على الغسل، فأوجبهما أخذاً بالجمع بين هذه وهذه» اه(٢).

(٢) جوَّز بعضهم (٢) في الجمع بين قراءة: ﴿وَأَرْجِلِكُم﴾ بالخفض والنصب أن تكون القراءة بالخفض معطوفة على: ﴿برؤوسِكم﴾ لفظاً ومعنى فيكون حكم الأرجل المسح ثم نسخ المسح بوجوب الغسل.

قلت: وهذا لا يصح، لأنه دعوى لا دليل عليها، ولا يصار إلى

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي ٢/ ٧٧٥ تفسير القرطبي ٦/ ٩٢.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۲۹/۲.

<sup>(</sup>٣) القلائد ص ٣٨ المهذب ١/ ١٨٠ المحمل على الجوار ص ٥٠.

النسخ مع إمكان الجمع والتوفيق (١)، وهو هنا متيسًر بالأوجه الثلاثة التي أوردتها سابقاً والحمد لله.

(٣) القراءتان متفقتان على حكم الغسل للأرجل من خلال الأوجه الثلاثة التي أوردتها، حتى الوجه الثالث لم ينف غسل الرجلين في الوضوء لكنه أفاد حكمها حال لبس الخفين، وأنه يجزيء المسح عليهما، ويستفاد من اختلاف القراءتين ما يلى:

(أ) التنبيه إلى عدم الاسراف في الماء عند غسل الرجلين.

(ب) الاعتناء بدلك الرجلين بالماء والمسح عليهما به.

(ج) جواز المسح على الخفين، والأحاديث فيه متواترة (٢).

# الموضع الرابع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَبِمَا نَقْضِهِم مَيْنَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّواضِعِهِ وَنَسُواْ حَظًا مَمَا ذُكِرُواْ بِهِ، ولاَ تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَآئِنةٍ مِنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحْ إِنَّ ٱللَّهَ بِحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ [المائدة: ١٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿قَاسِيَةٌ ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي: ﴿قلوبهم قسية﴾ بغير ألف وتشديد الياء. وقرأ سائر العشرة: ﴿قلوبهم قاسية﴾ بالألف خفيفة الياء<sup>(٣)</sup>.

#### معنى القراءتين:

معنى قراءة حمزة والكسائي فيه قولان:

الأول: أن «قسية» فعيلة من القسوة، وجاءت على وزن «فعيلة»

<sup>(</sup>١) ذكر ذلك العلماء في مختلف الحديث وهو منطبق على اختلاف القرآن ومشكله. «مختلف الحديث وموقف النقاد منه» ص ٣٧٤.

٢) نظم المتناثر ص ٤٢.

<sup>(</sup>T) المبسوط ص 171\_ 177 النشر ٢٥٤/٢.

للمبالغة في الوصف فإن فعيلة أبلغ من فاعل كما أن «عليما» أبلغ في الوصف بالعلم من «عالم»، و «سميعاً» أبلغ من «سامع»(١).

الثاني: أن «قسية» ليست من القسوة، ومعنى قسية أي: التي ليست بخالصة الإيمان، أي: خالطها كفر فهي فاسدة ولهذا قيل للدراهم التي خالطها غش من نحاس أو غيره: «قسية»(٢).

قال الراغب (ت ٢٠٥ه): «وقرىء ﴿قسية﴾ أي: ليست قلوبهم بخالصة من قولهم: درهم قسي؛ وهو جنس من الفضة المغشوشة فيه قساوة، أي: صلابة» اه(٣).

ويعلل ذلك السمين (٤) بقوله: «فإن الخالص من الفضة والذهب لين، والمغشوش منها صلب يتعب عند عمله» اه (٥).

معنى قراءة باقي العشرة: ﴿قاسية﴾ من القسوة أي: غليظة بائنة عن الإيمان قد نزعت منها الرحمة والرأفة، والقسوة في اللغة الغلظة واليبس وشدة الصلابة (٢٠).

#### حاصل القراءتين:

إذا كانت ﴿قسيَّة ﴾ بمعنى ﴿قاسية ﴾ من القسوة فتكون القراءة ﴿قسيَّة ﴾ مفيدة للمبالغة في وصف القسوة، فأثر تنوع القراءات عندها: تأكيد المعنى.

وإذا كانت ﴿قسيَّة﴾ ليست بمعنى ﴿قاسية﴾ فهنا تكاملت القراءتان في تأكيد المعنى، ووصف بعدهم عن قبول الحق وقساوة قلوبهم؛ فهم

<sup>(</sup>۱) الكشف ١/٧٠١ زادالمسير ٣١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٢٧٤ المغني في توجيه القراءات ١١/٢.

<sup>(</sup>٣) المفردات ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) هو أبو العباس شهاب الدين أحمد بن يوسف الحلبي الشافعي يعرف به «السمين» توفي سنة ٧٣٩، مقرىء مفسر نحوي فقيه. الدرر الكامنة ١/٣٣٩ معجم المؤلفين ٢١١/٢.

<sup>(</sup>٥) عمدة الحفاظ ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب ١٥٠/ ١٨٠\_ ١٨١.

يحملون قلوباً فاسدة يخالطها الكفر، فهي كالدراهم القسية مغشوشة وصلبة قاسية.

## الموضع الخامس والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ رَجُلاَنِ مِنَ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَ ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِنْ كُنْتِم مُوْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٣٣].

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿يخافون ﴾ بفتح الياء.

وقرأ ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير وأبو رجاء وأيوب: «يخافون» بضم الياء (١٠).

وفي بعض القراءة: «يخافون أنعم الله عليهما»(٢).

عن قتادة في قوله: ﴿مِنَ الَّذِينِ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا﴾ قال: في بعض القراءة: «يخافون الله أنعم الله عليهما» (٣).

عن ابن عباس «أنه قرأ: «قال رجلان من الذين يخافون» بضم الياء».»(٤).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن الكريم للنحاس ٢/ ٢٨٩ المحتسب ٢٠٨/١ زاد المسير ٢/ ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ٦/١٧٧.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح إلى قتادة.

أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ١٨٦/١ ومن طريقه أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٧٧/٦.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٣/ ٤٩ إلى عبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>(</sup>٤) إسناده حسن.

أخرجه الحاكم في المستدرك ٢/ ٢٣٧ من طريق يزيد بن هارون عن أصبغ بن زيد الجهني الوراق عن القاسم بن أبي أيوب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس به، ولفظه: "عن سعيد بن جبير قال: سألت عبد الله بن عباس رضي الله عنهما عن قوله تعالى: ﴿وفتناك فتوناً﴾ [طه: ٤٠] في حديث يبلغ به النبي ﷺ: "قال رجلان من الذين يخافون" برفع الياء".

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه» اه ووافقه الذهبي.

قلت: فهذا الأثر جزء من حديث الفتون، وحديث الفتون ساقه بطوله النسائي في =

#### معنى القراءات:

معنى قراءة العشرة: ﴿يَخَافُونَ ﴾ بنصب الياء فيه أقوال:

الأول: أنهم يخافون الله وحده.

الثاني: أنهم يخافون الجبارين ولم يمنعهم خوفهم من قول الحق<sup>(۱)</sup>.

ولفظ رواية النسائي: «.. «قال رجلان من الذين يخافون» قيل ليزيد: هكذا قرأه؟ قال: نعم من الجبارين آمنا بموسى وخرجا إليه، فقالوا: نحن أعلم بقومنا إن كنتم إنما تخافون من ما رأيتم من أجسامهم وعددهم فإنهم لا قلوب لهم ولا منعة عندهم فادخلوا عليهم الباب، فإذا دخلتموه فإنكم غالبون، ويقول أناس: إنهما من قوم موسى».

قلت: يزيد بن هارون هو السلمي أبو خالد الواسطي ثقة متقن عابد كما في «التقريب» ص ٢٠٦.

وأصبغ بن يزيد الجهني صدوق يغرب كما في التقريب ص ١١٣.

والقاسم بن أبي أيوب هو الأسدي الأعرج الواسطي ثقة كما في التقريب ص ٤٤٩.

والحديث أورده في مجمع الزوائد ٧/ ٥٦ـ ٦٦ وقال: «رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح، غير أصبغ بن زيد والقاسم ابن أبي أيوب وهما ثقتان».

وأورده ابن كثير في تفسيره ٣/ ١٤٨ - ١٥٣ وقال: «هو موقوف من كلام ابن عباس وليس فيه مرفوع إلا قليل منه، وكأنه تلقاه ابن عباس رضي الله عنهما مما أبيح نقله من الإسرائيليات عن كعب الأحبار أو غيره \_ والله أعلم \_ وسمعت شيخنا الحافظ أبا الحجاج المزي يقول ذلك أيضاً» اه.

قلت: والقراءة التي نقلت عن ابن عباس فيه ليست من الإسرائيليات قطعاً.

وعزاه في الدر المنثور ٥/ ٥٦٩ إلى ابن أبي عمر العدني في مسنده وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردوية.

(۱) زاد المسير ۲/۳۲٦.

الثالث: يخافون ضعف بني إسرائيل وجبنهم (١).

معنى القراءة بضم الياء: «يخافون» فيه وجوه»:

الأول: أن الرجلين كانا من الجبارين الذين يخافهم بنو إسرائيل آمنا بموسى ﷺ واتبعاه وأنعم الله تعالى عليهما بالإيمان (٢).

ثانيها: أن الرجلين كانا من قوم موسى عليه الصلاة والسلام ومعنى قوله «يخافون» بضم الياء أي: يرهبون ويخافون ويتقون لما لهم في نفوس الناس من العفة والورع والستر، وذلك أنه من كان في النفوس كذلك رهب واحتشم وأطيع وأعظم لأن من أطاع الله سبحانه أكرم وأطيع ومن عصاه أمتهن وأضيع.

ثالثها: أن الرجلين كانا من قوم موسى عليه الصلاة والسلام ومعنى «يخافون» أي: يخيفون بأوامر الله تعالى ونواهيه وزجره ووعيده، فيخافون من أخاف (٣).

ومعنى القراءة الأخيرة ظاهر.

### حاصل القراءات:

إذا اعتبرنا في معنى القراءتين أن الرجلين كانا من قوم موسى عليه الصلاة والسلام يتحصل المعنى التالي: أن الرجلين كانا يخافان الله عز وجل فخوف الله منهما عباده بأن جعل لهما في نفوس الناس رهبة ومكانة وهيبة على حد قولهم: "من خاف الله خف منه".

وعلى هذا المعنى يكون في الآية بالقراءتين إشارة إلى ثمرة عاجلة من ثمار الخوف من الله تعالى.

وأما إذا اعتبرنا في معنى القراءتين أن الرجلين كانا من الجبارين آمنا بموسى عليه الصلاة والسلام فيتحصل المعنى التالى: أن الرجلين كانا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٦/١٢٧.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٣/ ٤٥٥.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/ \_ ۲۰۹.

يخافان الله تعالى مع كونهما من القوم الجبارين الذين يخافهم بنو إسرائيل، ولا مانع من المعنى الآخر وهو كونهما يخافون لصلاحهم وورعهم وتقواهم.

فيكون في قراءة عبر بالسبب وفي الأخرى عبر بالمسبب والله أعلم.

لكن إذا اعتبرنا تلك القراءة التي جاء فيها التصريح بالمفعول: «يخافون أنعم الله عليهما» فإنه يتحصل المعنى التالي في القراءة التي جاءت بنصب الياء ﴿يَخَافُونَ ﴾ يكون المعنى: أنهم يخافون الله كما جاء صريحاً في القراءة الأخرى.

وفي القراءة بضم الياء: «يخافون» يكون المعنى: أن بني إسرائيل يخافونهم لما جعله الله تعالى في قلوبهم من الهيبة والإجلال لهما لتقواهما وورعهما وخوفهما من الله تعالى.

## ويلاحظ ما يلي:

المعنى الثاني والثالث من الأقوال في القراءة المتواترة لا ينسجمان مع القراءة الشاذة: «يخافون الله أنعم الله عليهما»، وكذا المعنى الأول في القراءة الواردة عن ابن عباس ومجاهد وغيرهما.

### الموضع السادس والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيه فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [المائدة: ٣٠].

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿فَطَوَّعَتْ﴾ بتشديد الواو.

وقرأ الحسن بن عمران وأبو واقد والجراح ورويت عن الحسن البصري: «فطاوعت له نفسه»(١).

#### معنى القراءات:

معنى قراءة الجمهور: ﴿فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ ﴾، أي حسنته له وسهلته

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢٠٩/١.

عليه والأقوال المنقولة في المعنى متقاربة وهي(١):

الأول: فطوعت له تابعته على قتل أخيه، قاله ابن عباس رضي الله عنهما.

الثاني: فطوعت له شجعته. قاله مجاهد.

الثالث: فطوعت له زينت له. قاله قتادة.

الرابع: فطوعت له رخصت له. قاله أبو الحسن الأخفش.

**الخامس**: أن «طوعت» فعلت من الطوع، والعرب تقول: طاع لهذه الظبية أصول هذا الشجر، وطاع له كذا، أي: أتاه طوعاً، حكاه الزجاج عن المبرد<sup>(۲)</sup>.

وقال ابن قتيبة: «شايعته وانقادت له، يقال: لساني لا يطوع بكذا أي: لا ينقاد»(٣).

معنى القراءة الشاذة: «فطاوعت له نفسه» قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٧هـ): ينبغي ـ والله أعلم ـ أن يكون هذا على أن قتل أخيه جذبه إلى نفسه ودعاه إلى ذلك فأجابته نفسه وطاوعته» اه(٤).

قلت: وهي هذه القراءة إشْعَار بأن «قتل أخيه» زُيِّن لنفسه فطاوعت نفسه وأجابت، ففيها إشارة إلى دور الشيطان لعنه الله في ذلك أو فعل صاحب هذه النفس في تسويغ هذه المعصية عليها.

#### حاصل القراءات:

أثبتت القراءات المتواترة تزيين النفس لصاحبها المعصية كما أثبتت القراءة الشاذة فعل صاحب النفس في تسويغ هذه المعصية على نفسه، فكأن الآيات تشير إلى حوار نفسى عنيف دار داخل نفس هذا الأخ قبل

<sup>(</sup>١) زاد المسر ٢/ ٣٣٧.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه ۲/۱۹۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير غريب القرآن ص ١٤٢.

<sup>(3)</sup> المحتسب ٢٠٩/١.

وقوعه في معصية قتل أخيه ولا تكاد تخلو جريمة من سبق هذا الحوار العاصف والله أعلم.

## الموضع السابع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَحُكُمَ ٱلْجَاهِليَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْماً لِقَوْم يُوقِنُونَ﴾ [المائدة: ٥٠].

هكذا قرأها ألعشرة: ﴿ أَفَحُكُمَ ﴾ بضم الحاء وسكون الكاف.

وقرأها المطوعي عن الأعمش: «أفحكم» بفتح الحاء والكاف والميم (١).

#### معنى القراءات:

القراءة المتواترة حكم مفرد جمعها أحكام، والمراد استنكار أحكام وشرائع الجاهلية التي ابتدعوها افتراء على الله وشرعه.

والقراءة الشاذة حكم مفرد جمعها حكام، والمراد الاستنكار والتشنيع على حكام الجاهلية الذين يشرعون من دون الله أو يقضون بين الناس بشرائع الجاهلية.

#### حاصل القراءات:

يشنع الله سبحانه وتعالى على أحكام الجاهلية وشرائعها وقوانينها التي لا تحكم بشرع الله وذلك بأسلوب الاستفهام الاستنكاري<sup>(۲)</sup>، كما بينت القراءة الشاذة أن الوصف بالجاهلية والتشنيع ليس مقصوراً على الأحكام والشرائع والقوانين بل هو شامل لجنس الحكام<sup>(۳)</sup> الذين يرضون بهذه القوانين؛ فهم حكام جاهلية وأحكامهم أحكام جاهلية.

فالقراءة الشاذة تلتقي في المعنى مع القراءة المتواترة في التشنيع على أحكام الجاهلية (٤)، وتزيد عليها في بيان أن هذا الوصف ينسحب على الحكام وليس مقصوراً على الأحكام والله أعلم.

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/ ٢١١ الاتحاف ص ٢٠٠ القراءات الشاذة ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٣/٥٠٤.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/٢١٣.

<sup>(3)</sup> Ilarim 1/118.

### ويلاحظ ما يلى:

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ): «قرأ قتادة والأعمش: «أفحكم» بفتح الحاء والكاف والميم وهو جنس لا يراد به واحد كأنه قيل أحكام الجاهلية وهي إشارة إلى الكهان الذين كانوا يأخذون الحلوان وهي رشا الكهان، ويحكمون لهم بحسبه، بحسب الشهوات، أرادوا بسفههم أن يكون خاتم النبيين حكماً كأولئك الحكام» اه(١).

قلت: ينبغي أن يتنبه هنا إلى أن المراد بالجاهلية هنا كل حُخم وحَكَم يرضى به بدلاً عن شرع الله، وما أروع عبارة سيد قطب رحمه الله في تصوير هذا المعنى حيث قال: "إن معنى الجاهلية يتحدد بهذا النص؛ فالجاهلية كما يصفها الله ويحددها القرآن هي حكم البشر للبشر؛ لأنها هي عبودية البشر للبشر، والخروج عن عبودية الله، ورفض الوهية الله، والاعتراف في مقابل هذا الرفض بألوهية بعض البشر، وبالعبودية لهم من دون الله. . .

إن الجاهلية في ضوء هذا النص ليست فترة من الزمان، ولكنها وضع من الأوضاع، هذا الوضع يوجد بالأمس ويوجد اليوم ويوجد غداً، فيأخذ صفة الجاهلية المقابلة للإسلام، والمناقضة للإسلام.

والناس في أي زمان وفي أي مكان إما أنهم يحكمون بشريعة الله دون فتنة عن بعض منها ويقبلونها ويسلمون بها تسليماً فهم إذن في دين الله.

وإما أنهم يحكمون بشريعة من صنع البشر في أي صورة من الصور ويقبلونها فهم إذن في جاهلية، وهم في دين من يحكمون بشريعته وليسوا بحال في دين الله.

والذي لا يبتغي حكم الله يبتغي حكم الجاهلية، والذي يرفض شريعة الله يقبل شريعة الجاهلية ويعيش في الجاهلية.

وهذا مفرق الطريق، يوقف الله الناس عليه وهم بعد ذلك بالخيار...

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٣/٥٠٥.

ثم يسألهم سؤال استنكار لابتغائهم حكم الجاهلية وسؤال تقرير لأفضلية حكم الله: ﴿ومَنْ أَخْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْماً لَقَومِ يُوقِنُون؟. ﴾. اه(١).

# الموضع الثامن والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا ٱلرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبُكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَه وٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّه لا يَهْدِي القَوْمَ ٱلكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: ٦٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ وَإِنْ لَّمْ تَفْعَلْ . . رِسَالَتُهُ ﴾ :

فقرأ نافع وابن عامر وشعبة عن عاصم وأبو جعفر ويعقوب: ﴿ رِسَالاتُه ﴾ باثبات ألف بعد اللام مع كسر التاء، على الجمع ووافقهم الحسن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿رِسَالته ﴾ بحذف الألف بين اللام والتاء المنصوبة على الإفراد(٢).

#### معنى القراءات:

القراءة به ﴿رِسالاته﴾ على الجمع، فيها أنه لما كانت الرسل يأتي كل واحد بضرب من الشرائع المرسلة معهم مختلفة حسن جمعه ليدل على ذلك؛ إذ ليس ما جاءوا به رسالة واحدة فجاءت القراءة بالجمع لاختلاف أجناس التشريعات (٣).

والقراءة بـ ﴿رِسَالته ﴾ على الإفراد فيها أنه لما كانت الرسالة في حقيقتها أمر واحد وهو التوحيد والعبادة لله عز وجل ناسب لها الافراد، أو لأن الإفراد في رسالة يدل على الكثرة وهي كالمصدر في أكثر الكلام فهي تدل على ما يدل عليه لفظ الجمع.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٢/ ٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٦٣ النشر ٢/٢٥٥ الاتحاف ص ٢٠٢٠

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/ ٤١٥.

فإن قيل: إذا كان لفظ «رسالة» يدل على معنى الجمع ﴿رسالاته﴾ فلماذا جاء الجمع؟.

فالجواب: أنه لما اختلفت أنواع التشريعات التي تتضمنها الرسالة ناسب الجمع.

ويمكن أن يقال: إن الجمع في القراءة بـ ﴿ رِسالاته ﴾ للإشارة إلى أن البلاغ من الرسول على إنما هو بلاغ عن رسالة الأنبياء السابقين في الجملة، والإفراد في القراءة بـ ﴿ رِسَالته ﴾ للإشارة إلى اتفاق الجميع في رسالة واحدة وهي التوحيد كما قال على: «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة، والأنبياء إخوة لعلات (١) أمهاتهم شتى ودينهم واحد» (٢).

قال ابن حجر (ت ٨٥٢ه): «ومعنى الحديث أن أصل دينهم واحد وهو التوحيد وإن اختلفت فروع الشرائع، وقيل: المراد أن أزْمِنَتَهم مختلفة» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: دين الرسل واحد ليس في التوحيد فقط وإنما في:

- (١) كل جوانب الإيمان.
- (٢) كل صنوف الأخلاق أمراً ونهياً.
- (٣) أصول العبادات من صلاة وزكاة وصيام. . إلى آخره.
- (٤) أصول المعاملات من بيع ونكاح وذبائح وميراث وحدود... إلى آخره.

<sup>(</sup>١) بفتح العين المهملة. فتح الباري ٦/ ٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء باب قول الله: ﴿وَاذْكُر فَي الْكَتَابِ مُرْمِم إِذْ انْتَبَلْت مِن أَهُلُها﴾[مريم: ٢٦] حديث رقم (٣٤٤٣) واللفظ له، وأخرجه مسلم في كتاب الفضائل باب فضائل عيسى عليه السلام حديث رقم (٢٣٦٥) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٦/ ٤٨٩.

وقد وقع التفاوت فقط في صور العبادات وصور المعاملات وهذا معنى قول الله تبارك وتعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مّن الّدِينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ ومُوسَى وَعِيسَىٰ: أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِين مَا تَدْعُوهُم إلَيْهِ ٱللَّهُ يَجْتَبِي إليْهِ مَن يَشِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣].

#### حاصل القراءات:

أشارت قراءة الإفراد: ﴿رِسَالته﴾ إلى أن أصل البلاغ هو شيء واحد وهو تقرير دين الله عز وجل، وأشارت القراءة بالجمع: ﴿رِسَالاته﴾ إلى تنوع الشرائع في الرسالة الواحدة، وإلى رسالة الأنبياء السابقين صلوات الله وسلامه عليهم جميعاً.

# ويلاحظ ما يلي:

نحو هذا المعنى وارد في اختلاف القراء في قوله تعالى: ﴿الله أَعْلَم حِيث يَجْعَل رِسَالته﴾ [الأنعام: ١٠٤] فقرأ ابن كثير وحفص: ﴿رِسَالته﴾ بغير ألف بعد اللام ونصب التاء، وذلك على الإفراد، وقرأ باقي العشرة بإثبات ألف بعد اللام وكسر التاء على الجمع(١).

# الموضع التاسع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لاَ يُؤاخِذُكُمُ الله بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ولَكِنَ يُؤَاخِذُكُمُ الله بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ولَكِنَ يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُم الأَيْمَانَ، فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِين مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو كِسْوَتُهُمْ أَو تَحْرِيرُ رَقَبةٍ، فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَئَةٍ أَيَّامِ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ كَذَلِك يُبَيّن اللَّهُ لَكُم آياتِهَ لَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ بِمَا عَقَّدتُم ﴾:

فقرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وابن عامر برواية هشام وعاصم برواية حفص: ﴿ بِما عَقدتُم الأَيْمَانَ ﴾ بتشديد القاف

<sup>(</sup>۱) المغنى في توجيه القراءات العشر ۲/۹۲.

ووافقهم ابن محيصن والحسن واليزيدي.

وقرأ عاصم في رواية شعبة وحمزة والكسائي وخلف: ﴿بِمَا عَقَدَتُم﴾ بتخفيف القاف.

وقرأ ابن ذكوان وحده: ﴿بِمَا عَاقَدَتُم﴾ بالألف بعد العين(١١).

معنى القراءات:

ذهب بعض أهل العلم إلى أن هذه القراءات بمعنى قراءة التخفيف ﴿ عَقَدتم ﴾ تفيد مجرد الفعل (٢).

وذهب آخرون إلى أن كل قراءة تفيد معنى، كما يلي:

معنى القراءة بالتخفيف: ﴿بِما عَقَدتم﴾ أي: أوجبتم على أنفسكم وعزمت عليها قلوبكم (٣)، فلا تفيد سوى مجرد الفعل دون تكرار.

ومعنى القراءة بالتشديد: ﴿بما عَقَدتم ﴾ أي: وكدتم الإيمان ورددتموها، فتفيد تكثير الفعل وتكراره، على معنى عقد بعد عقد (٤).

ومعنى القراءة بالألف: ﴿بما عَاقَدتم﴾ أي: تكون اليمين من كل واحد للآخر على أمر عقدوه، فيكون فعل من اثنين (٥٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٣ الاتحاف ص ٢٠٢.

اختلفت كتب القراءات في نسبة القراءة بالألف: ﴿عاقدتم﴾ لابن عامر؛ فابن مجاهد (ت ٣٨١هـ) في مجاهد (ت ٣٨١هـ) في «السبعة» ص ٢٤٧ وابن مهران (ت ٣٨١هـ) في «المبسوط» ص ١٦٣ وأبو العز القلانسي (ت ٢١٥هـ) في «إرشاد المبتدي» ص ٢٩٩ ثلاثتهم نسبوا إلى ابن عامر مطلقاً عن راوييه القراءة بالألف: ﴿عاقدتم﴾، خالفهم مكي (ت ٤٣٧هـ) في «التبصرة» ص ٣١٧ وأبو عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ) في «التيسير» ص ١٠٠ وابن الجزري (ت ٣٨٨هـ) في «النشر» ٢/ ٢٥٥ وغيرهم نسبوا إلى ابن عامر عن راويه ابن ذكوان القراءة بالألف: ﴿عاقدتم﴾، ومن رواية هشام عنه: ﴿عقدتم﴾ بالتشديد.

قلت: ولعل ذلك لاختلاف طرق الروايات عندهم والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ۱۰/۹ أضواء البيان ۲/۱۰۷.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٣/٧ حجة القراءات ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٣/٧ معاني القرآن للنحاس ٢/ ٣٥٢.

٥) حجة القراءات ص ٢٣٥ تفسير القرطبي ٢٦٦/٦.

### حاصل القراءات:

بيَّنُ ـ ولله الحمد ـ أن قراءة التخفيف فيها رفع ما يتوهمه بعضهم من قراءة التشديد وهو ترك الكفارة عمن لم يكرر اليمين، فأفادت قراءة التخفيف أن من حلف وعقد يمينه مرة واحدة لزمه البر أو الكفارة.

وقراءة: ﴿ بِما عَاقدتم ﴾ تفيد وجوب اليمين المنعقدة بين شخصين ففيها رفع توهم أن اليمين المنعقدة لا تكون إلا من واحد (١٠).

ويتحصل من القراءات الأمور التالية:

(۱) أن الحنث باليمين يوجب الكفارة سواء كان عقداً واحداً لمرة واحدة، أم تكرر عقد بعد عقد مع نفسه أم مع غيره ما دام في موضوع واحد.

(۲) في قراءة التشديد الزام الحالفين الكفارة على عددهم على اعتبار أن التشديد يفيد تكثير الفعل على معنى عقد بعد عقد، أو يكون أراد تكثير العاقدين للأيمان بدلالة قوله: ﴿ولكن يُوَاخِذُكُم﴾ فخاطب جماعة (۲).

### الموضع الثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ، فَإِنَّهِمْ لاَ يُكَذَّبُونَكَ، وَلَكنَّ ٱلظَّالِمينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ [الأنعام: ٣٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لا يكذبونك﴾:

فقرأ نافع والكسائي: ﴿لا يكذبونك﴾ بالتخفيف.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لا يكذبونك﴾ بالتشديد ووافقهم الحسن والأعمش واليزيدي وابن محيصن (٣).

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤١٧.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١٦٨ النشر ٢٥٧ الاتحاف ص ٢٠٧.

### معنى القراءتين:

قيل: القراءتان بمعنى واحد.

وقيّل: بينهما فرق كما يلي:

معنى القراءة بالتخفيف: ﴿لا يَكْذِبُونك﴾ أي: لا يجدونك كاذباً لأنهم يعرفونك بالصدق، ولا ينسبونك للكذب(١).

فتكون القراءة بالتخفيف من باب أحمدت الرجل أي: وجدته مجموداً، ودل على صحة ذلك قوله: ﴿وَلَكنَّ ٱلظَّالِمينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ أي: يجحدون ما يعلمون صحته يقيناً عناداً منهم.

وحكى الكسائي عن العرب: «أكذبت الرجل» إذا أخبرت أن الذي يحدث به كذب، ليس هو الصانع له، و «كذبت الرجل» إذا أخبرت أنه كذاب (٢).

معنى القراءة بالتشديد: ﴿لا يُكَذُّبُونك﴾ أي: لا يقدرون أن ينسبوك إلى الكذب فيما جئتهم به (٣) لانتفاء ما يترتب عليه من المضار فكأنه قيل: لا يكذبونك تكذيباً يضرك لأنك لست بكاذب، فتكذيبهم كلا تكذيب (٤).

وقد ذكر في معنى القراءة بالتشديد خمسة أوجه، وهي:

الأول: لا يكذبونك بحجة، وإنما هو تكذيب عناد وبهت قاله قتادة والسدى.

الثاني: لا يقولون لك: إنك كاذب لعلمهم بصدقك، ولكن يكذبون ما جئت به، قاله ناجية بن كعب.

<sup>(</sup>١) الكشف ١/ ٤٣٠ البحر المحيط ١١١٨.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن الكريم للنحاس ٢/ ٤١٨ -١٤٩ الكشف ١/ ٤٣٠ زاد المسير ٣/ ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/ ٤٣٠.

علل مكي هنا بقوله: ﴿ لأنه في كتبهم " يعني: أهل الكتاب.

قلت: لكن السورة مكية والظاهر أنه خطاب لأهل مكة ولم يكن معهم كتاب فالأولى ما ذكرت والله أعلم.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ١١١/٤.

الثالث: لا يكذبونك في السر، ولكن يكذبونك في العلانية عداوة لك، قاله ابن السائب ومقاتل (١١).

الرابع: لا يقدرون أن يقولوا لك فيما أنبأت به مما في كتبهم: كذبت.

قلت: وفي هذا القول نظر لأن السورة مكية والظاهر أنها تتكلم عن كفار قريش ولا كتب لديهم.

الخامس: لا يكذبونك بقلوبهم؛ لأنهم يعلمون أنك صادق، ذكر القولين الأخيرين الزجاج (٢).

## حاصل القراءات:

الحاصل أنهم لا يكذبون الرسول رضي في نفسه كما لا يملكون تكذيب ما جاء به، بمعنى إظهار كذبه فيه، ولكنهم يجحدون.

قال القاضي عياض (ت ٤٤٥هـ) بعد ذكره لهذه الآية: «ففي هذه الآية منزع لطيف المأخذ من تسليته تعالى له عليه السلام والطافه به في القول، بأن قرر عنده أنه صادق عندهم، وأنهم غير مكذبين له، معترفون بصدقه قولاً واعتقاداً، وقد كانوا يسمونه قبل النبوة: «الأمين» فدفع بهذا التقرير ارتماض نفسه بسمة الكذب، ثم جعل الذم لهم بتسميتهم جاحدين ظالمين، فقال تعالى: ﴿وَلَكَنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾.

فحاشاه من الوصم، وطوقهم بالمعاندة بتكذيب الآيات حقيقة الظلم، إذ الجحد إنما يكون ممن علم الشيء ثم أنكره، كقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٣/٣ البحر المحيط ١١١/٤.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن واعرابه للزجاج ٢/٢٤٢.

# ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وٱسْتَنِقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وعُلُواً﴾ [النمل: ١٤].

ثم عزاه وآنسه بما ذكره عمن قبله ووعده النصر بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُذُبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبُروا عَلَى مَا كُذُبُوا وأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُم نَصْرُنَا وَلاَ مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ولَقَدْ جَآءكَ مِن نَبأ المُرْسَلِينَ﴾ [الأنعام: ٣٤]. اهـ(١).

## الموضع الحادي الثلاثون:

قُول الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ إِنِّي عَلَيَ بَيِّنَةٍ مُن رَّبِي وَكَذَّبْتُمَ بِهِ، مَا عِندِي مَا تَسْتَغْجِلُونَ بِهِ، إِن ٱلْحُكْمُ إِلاَّ لِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الفَاصِلِينَ﴾ [الأنعام: ٥٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿يَقُصُّ ٱلْحَقَّ﴾:

فقرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير وعاصم: ﴿يَقُصُّ ٱلْحَقَّ﴾ بضم القاف وبالصاد المهملة المشددة المرفوعة ووافقهم ابن محيصن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يَقْضِ ٱلْحَقَّ﴾ بالقاف الساكنة وبالضاد المعجمة المكسورة، ووافقهم الحسن والأعمش واليزيدي (٢٠).

## معنى القراءتين:

القراءة بالصاد: ﴿ يَقُصُّ ٱلْحَقَّ ﴾ من القصص كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُو القَصَصُ الْحَق، ومَا مِن إِله إلا الله وإنَّ الله لَهُو العَزِيز الحَكِيم ﴾ [آل عمران: ٣٦]، وقوله تعالى: ﴿ نخن نَقُصَ عَلَيْك أَحْسَنَ القَصَصِ بِمَآ أُوحَيْناً إِلَيْك هَذَا ٱلقُرْانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَافِلينَ ﴾ ﴿ [يوسف: ٣]، والمعنى: أن كل ما أخبر به فهو حق.

<sup>(</sup>١) الشفا بتعريف حقوق المصطفى ١/ ٣٩. ٤٠.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٦٩، النشر ٢/ ٢٥٨ الاتحاف ص ٢٠٩.

لم ترسم في المصحف إلا بضاد بدون ياء كأن الياء حذفت خطأ تبعاً للفظ الساكنين، كما في قوله: ﴿حكمة بالغة فما تغن النذر﴾ [القمر: ٥]. إتحاف فضلاء البشر ص ٢٠٩.

قلت: وقد عد أبن الأنباري هذا الموضع ضمن المواضع التي حذفت منها الياء اكتفاء بالكسرة منها، ثم قال: «فهذه الحروف كلها الياء ساقطة منها في المصحف والوقف عليها بغيرياء» ووافقه الداني. المقنع ص ٤٠- ٤١.

القراءة بالضاد: ﴿ يَقْضِ ٱلْحَقَّ ﴾ من القضاء، ودل على ذلك أن بعده: ﴿ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ ﴾ والمعنى: يقضى القضاء الحق (١٠).

## حاصل القراءتين:

قررت الآية بالقراءتين أن الله إنما يقص الحق فيما يخبر به في القرآن العظيم، وأنه يقضي بالحق فيما جاء به شرعه الحكيم سبحانه وتعالى، وجاءت القراءتان بمعنيين دون أن يكون في الآية أي اختلاف أو تناقض، وهذا من إعجاز القرآن الكريم، إذ كل خبر فيه حق وكل حكم فيه حق.

#### تنبيه :

حكي أن أبا عمرو بن العلاء سئل أهو: ﴿يَقُصُّ ٱلْحَقَّ﴾ أو ﴿يَقُضِ الْحَقَّ أَو ﴿يَقْضِ الْحَقَ ؟. فقال: «لو كان يقص لقال: هو خير القاصين، أقرأ أحد بهذا؟. وحيث قال: ﴿هُو خَيْرُ الفَاصِلِينَ ﴿ فَإِنَمَا يَكُونَ الفَصَلَ فَي القَضَاء » (٢).

قال أبو حيان متعقباً ذلك: «لم يبلغ أبا عمرو أنه قريء بها ويدل على ذلك قوله: «أقرأ بها أحد»، ولا يلزم ما قال، فقد جاء الفصل في القول، قال تعالى: ﴿إنه لَقولٌ فَصْل﴾ [الطارق: ١٣]: وقال: ﴿أَخْكِمَت آياتُهُ ثُمّ فُصُلت﴾ [الأنعام: ٥٥] فلا يلزم من ذكر الفاصلين أن يكون معيناً ليقضى» ا ه(٣).

قلت: القضية على كل حال سماع واتباع لا مجال فيها للاجتهاد والرأي، وكلاهما قراءة متواترة.

## الموضع الثاني والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وِيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَنَى إِذَا جَآء أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ﴾ [الأنعام: ٦١].

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٤٣٤ زاد المسير ٣/٥٣.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءت ص ٢٥٤ الدر المنثور ٣/ ٢٧٩ البحر المحيط ١٤٣/٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٤٣/٤.

هكذا قرأ عامة العشرة: ﴿لا يُفَرِّطُونَ ﴾ بتشديد الراء.

وقرآ الأعرج: «وهم لا يفرطون» بضم الياء وسكون الفاء وكسر الراء(١)، وهي قراءة آحادية.

## معنى القراءتين:

قراءة العامة: ﴿وهم لا يُفَرِّطُونَ﴾ أي: لا يقصرون فيما يؤمرون به من توفي من تحضر منيته.

قراءة الأعرج: «وهم لا يفرطون» أي: لا يزيدون، ولا يتوفون إلا من أمروا بتوفيه.

## حاصل القراءتين:

قال أبو الفتح ابن جني (٣٩٢٠ هـ): «يقال: أفرط في الأمر إذا زاد فيه، وفَرَط فيه إذا قصّر، فكما أنّ قراءة العامة: ﴿لا يُفَرِّطُون﴾ لا يقصرون فيما يؤمرون به من توفي من تحضر منيته، فكذلك أيضاً لا يزيدون ولا يتوفون إلا من أمروا بتوفيه، ونظيره قوله عز وجل: ﴿وكُل شَيءٍ عِنْدَه بِمُقدَارِ﴾ [الرعد: ٨]». اه(٢).

### الموضع الثالث والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُم وَخَرَقُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْجِنّ لَهُ بَنِينَ وبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْم سُبْحَانَه وتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ﴾[الأنعام: ١٠٠].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿وَخَلَقُهمْ ﴾ بنصب الخاء واللام والقاف وضم الهاء.

وقرأ ابن يعمر: «وخلقهم» بتسكين اللام (٣٠).

### معنى القراءات:

القراءة بنصب اللام والقاف وضم الهاء في معناها وجهان:

<sup>(</sup>۱) المجتسب ۲۲۳/۱.

<sup>(</sup>۲) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/٤/١.

الأول: أنها ترجع إلى الجاعلين له الشركاء، فيكون المعنى وجعلوا للذي خلقهم شركاء لا يخلقون.

الثاني: أنها ترجع إلى الجن، فيكون المعنى والله خلق الجن، فكيف يكون الشريك لله محدثا؟.

ذكرهما الزجاج (ت ٣١١ه)<sup>(١)</sup>.

القراءة بتسكين اللام ونصب القاف أي: وخلق الجن يعني: ما يخلقونه ما يأفكون فيه، ويتكذبونه، فيكون المعنى: جعلوا له الجن شركاء وأفعالهم شركاء أفعاله، أو شركاء له إذا عنى بذلك الأصنام ونحوها(٢).

### حاصل القراءات:

الآية بالقراءتين تضمنت استهجان وإبطال جعلهم الجن شركاء لله عز وجل مع أنه خلقهم، ومن أشركوه مع الله لا يخلق، فكيف يكون الشريك المخلوق شريكا للخالق؟.

كما تضمنت الآية استهجان اتخاذ الجن وأفعالهم شركاء لله عز وجل، وكذا اتخاذ ما يخلقونه إلها من دون الله تعالى.

## الموضع الرابع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُصَرُفُ الآيَاتِ وَلَـيِقُولُوا: دَرَسْتَ وَلِيْقُولُوا: دَرَسْتَ وَلِئْبَيَّنَهُ لِقَوْم يَعْلَمُون﴾[الأنعام: ١٠٥].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ دَرَسْتَ ﴾ :

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو بألف بعد الدال وسكون السين وفتح التاء: ﴿ دَارِسْتَ ﴾ ، ووافقهما ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ ابن عامر ويعقوب بغير ألف وفتح السين وسكون التاء: ﴿ وَرَسَتْ ﴾، ووافقهما الحسن إلا أنه ضم الراء.

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن للزجاج ۲/ ۲۷۷ وقارن بـ «زاد المسير» ۳/ ۹۷.

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/ ٢٢٤.

وقرأ باقي العشرة بغير ألف وسكون السين وفتح التاء: ﴿درسْتَ﴾ ووافقهم الأعمش(١).

وروي عن نافع أنه قال: «درست». (برفع الدال وكسر الراء وتخفيف التاء) وهي قراءة ابن يعمر (٢).

وقرأ قتادة والحسن وزيد بن علي: «درست» مبنياً للمفعول، وهي قراءة ابن عباس بخلاف عنه (٣٠).

وقرأ أبي وطلحة بن مصرف: «درس» بفتح الراء والسين بلا ألف ولا تاء، وهي كذلك في مصحف ابن مسعود<sup>(٤)</sup>.

وقرأ معاذ القاريء وأبو العالية ومورق: «درست» برفع الدال وكسر الراء وتشديدها ساكنة السين (٥٠).

وقرأ أبي بن كعب: «درست» بفتح الدال والسين وضم الراء وتسكين التاء (٦).

### معنى القراءات:

معنى القراءة به ﴿ وَارِسْتَ ﴾ بألف بعد الدال وسكون السين وفتح التاء على وزن "فاعلت" والمعنى: يقولون: دارست أهل الكتاب ودارسوك، أي: ذاكرتهم وذاكروك.

والمفاعلة على هذا المعنى من الجانبين، ويدل له قوله تعالى: ﴿وقال الَّذِينَ كَفَرُواۤ إِنْ هَذَاۤ إِلاَّ إِفْكُ اَفْتَراهُ وأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَآءُو ظُلْماً وَزُوراً. وقَالُوا: أَسَاطِيرُ الأُوَّلِينَ ٱكْتَتَبَها فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وأصيلا﴾ [الفرقان: ٤-٥](٧).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٧٣ النشر ٢/ ٢٦١ الإتحاف ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ١٠١/٣.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ١/٥٢١ البحر المحيط ١٩٧/٤.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١٠١/٣ البحر المحيط ١٩٧/٤.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ١٠١/٣.

<sup>(</sup>٦) ما سبق.

<sup>(</sup>٧) الكشف ١/٤٤٤ المغني في توجيه القراءات العشر ٧٦/٢.

معنى القراءة بـ ﴿ وَرَسَتُ ﴾ بغير ألف وفتح السين وسكون التاء أي: درست الآيات، وذلك على إسناد الفعل إليها، فأخبر تعالى أنهم يقولون هذه الأخبار التي تتلوها علينا قديمة قد درست، أي: قد عفت وامحت ومضت، وكانت من أساطير الأولين فجئتنا بها (١١)، ويدل لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ الّذِينُ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلا السَاطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم: مَّاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ؟ قَالُوا: أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ ﴾ [النحل: ٢٤].

معنى القراءة بـ ﴿درست﴾ بغير ألف وسكون السين وفتح التاء أي: النبي ﷺ، وذلك على إسناد الفعل إليه ﷺ، فأخبر تعالى أنهم يقولون درس محمد ﷺ كتب أهل الكتاب، ويدل لهذا المعنى قوله تعالى: ﴿وقالُوا أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ اكْتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وأصِيلاً﴾ [الفرقان: ٥](٢).

معنى القراءة به «درست» برفع الدال وكسر الراء وتخفيف التاء: قرئت (۳).

معنى القراءة بـ «درست» مبنياً للمفعول فيه قولان:

الأول: درست، أي: الآيات، والمعنى: درست وقرأت الآيات يا محمد فيعود معناها إلى قراءة ﴿دارست﴾.

الثاني: «درست» أي: عفت وامحت<sup>(٤)</sup>.

معنى القراءة به «درس» أي الرسول ره والمعنى كالقراءة به (دارست) و «درست».

معنى القراءة بـ «درست» بضم الدال وكسر الراء وتشديدها ساكنة السين مبنياً للمفعول، أي: درس الرسول را الله والمعنى كالقراءة بـ ﴿دارست﴾ .

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٤٤٤ المغنى في توجيه القراءات العشر ٢/٧٦.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤٤٤ المغنى في توجيه القراءات العشر ٢/ ٧٧.

<sup>(</sup>٣) زاد المسبر ١٠١/٣.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٢٢٦/١ البحر المحيط ١٩٧/٤.

معنى القراءة بـ «درست» أي: الآيات، وهي بمعنى القراءة بـ «درست» أي: أمحت وعفت، أي: ذهبت آثارها وزالت (١١).

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ): «وقريء «درست» بالتشديد والخطاب، أي: درست الكتب القديمة، وقريء: «درست» مشدداً مبنياً للمفعول المخاطب، وقريء «دورست» بالتخفيف والواو مبنياً للمفعول والواو مبدلة من الألف في «دارست»...» اه(٢).

### حاصل القراءات:

بَيْن القراءات تكامل في المعنى، وجميعها يبين ما قاله الكافرون في حق الرسول ﷺ، ولا تنافى بينها ولا تعارض.

## الموضع الخامس والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِم لَئَن جَاءَتُهُمْ آيَةٌ لَّيُوْمِنُنَّ بِهَا، قُلْ إِنَّمَا ٱلآياتُ عِندَ ٱللَّهِ، وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لا يُؤْمِنُونَ﴾ [الأنعام: ١٠٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُوءْمِنُونَ ﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وخلف وشعبة بِخُلْفِ عنه بكسر الهمزة في ﴿أَنْها﴾.

وقرأ سائر العشرة بفتحها: ﴿أَنُّها﴾ وهو الوجه الثاني عن شعبة (٣).

### معنى القراءات:

القراءة بكسر الهمزة على الاستئناف أخبارٌ عنهم بعدم الإيمان. ويكون الكلام قبلها تاماً عند قوله: ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمْ ﴾ أي: وما يدريكم، ثم أبتدأ الخبر عنهم: أنهم لا يؤمنون إذا جاءتهم(٤).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١٩٧/٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٩٧/٤.

وذكر قراءات أخرى، وكلها مرجعها من جهة المعنى إلى القراءات المتواترة.

٣) المبسوط ص ١٧٣ البدور الزاهرة ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (دار الفكر) ٣١٢/٧ الكشف ١/ ٤٤٥.

معنى القراءة بفتح الهمزة فيه وجهان:

الأول: وما يدريكم لعلها إذا جاءت لا يؤمنون، والعرب تجعل «أن» بمعنى «لعل» يقولون: أئت السوق أنك تشتري لنا شيئاً، أي: لعلك.

الثاني: وما يدريكم أنها إذا جاءت يؤمنون، وتكون «لا» صلة لتأكيد الجحد كقوله تبارك وتعالى: ﴿مَا مَنعَكُ أَنْ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ﴾ [الأعراف: ١٢].

وكقوله: ﴿وحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠](١).

ورد هذا الوجه الزجاج<sup>(٢)</sup> واختار الأول.

قلت: وما اختاره الزجاج هو الأليق بكتاب الله تعالى.

### حاصل القراءات:

يأمر الله عز وجل رسوله ﷺ أن يخبر هؤلاء الذين أقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها، يأمره أن يقول ما يدريكم، إنما الآيات عند الله، ثم يقرر تبارك وتعالى أن الآيات إذا جاءتهم لا يؤمنون، ويعلل في القراءة الأخرى لعلها إذا جاءتهم الآيات لا يؤمنون.

## الموقع السادس والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعاً لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمآ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنْبِتُهُم بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ [الأنعام: 109].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً كُلُّ حِزْبِ بِمعا لَدَيْهِم فَرْحُونَ﴾ [الروم: ٣٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿فَرَقُوا﴾:

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ٣/ ١٠٤\_ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن واعرابه للزجاج ٢/ ٢٨٣.

فقرأ حمزة والكسائي بألف وتخفيف الراء: ﴿فَارِقُوا ﴾ ووافقهما الحسن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿فرقوا﴾ بتشديد الراء بلا ألف ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والأعمش(١).

وقرأ النخعي وأبو صالح مولى ابن هاني، ويروى عن الأعمش ويحي: «الذين فرقوا دينهم» بالتخفيف(٢).

### معنى القراءات:

قيل: القراءات بمعنى واحد، تقول: ضاعف وضعف.

وقيل: القراءة بـ ﴿فارقوا﴾ أي: فارقوا وتركوا، من المفارقة والفراق، على معنى إنهم تركوا دينهم وخرجوا عنه.

والقراءة به ﴿ فرقوا ﴾: أي: آمنوا ببعض وكفروا ببعض من التفريق. وكذا القراءة بالتخفيف: «فرقوا» (٣).

### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءتين أن حال من فارق دينه وحال من فرق في دينه فآمن ببعض وكفر ببعض أنه حال واحد، ومآل واحد.

وفي الآية بالقراءتين إشعار بأن مآل من فرق في دينه إلى المفارقة لدينه، نسأل الله العفو والعافية.

وفيها بالقراءتين أيضاً تحذير من الحزبية التي تفرِّق المسلمين، وأنها ليست من الإسلام في شيء.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٧٧ النشر ٢١٦/٢ الإتحاف ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>Y) المحتسب YTA/1.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٧/ ١٤٩ البحر المحيط ٤/ ٢٦٠.

## الموضع السابع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَوَسُوسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لَهُمَا مَا وُدِيَ عَنْهُمَا مِن سَوْءَتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ ٱلشَّجَرةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلْكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالدِينَ. وقاسَمَهُمَا إِنِي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ﴾ [الأعراف: ٧٠- ٢١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس: «إلا أن تكونا ملكين» بكسر اللام (١) وهي قراءة الزهري (٢) ويحيى بن أبي كثير (7) والضحاك (٤).

وفي بعض القراءة: «وقاسمهما بالله إني لكما لمن الناصحين<sup>»(ه)</sup>.

#### معنى القراءات:

قراءة عامة القراء العشرة: ﴿ملكَين﴾ بفتح اللام يعني: ملكين من الملائكة.

<sup>(</sup>١) إسناد ضعيف عن ابن عباس.

أخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ٣٤٨/١٢ من طريق المثنى عن إسحاق عن ابن أبي حماد عن عيسى الأعمى عن السدي قال: «كان ابن عباس يقرأ»... والمثنى شيخ الطبري هو ابن إبراهيم الأبلي لم أقف له على ترجمة.

وإسحاق هو ابن الحجاج الطاحوني ذكره أبن أبي حاتم الجرح والتعديل ٢١٧/٢ ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً.

وابن أبي حماد هو عبد الرحمن ترجم له في غاية النهاية 1/ ٣٦٩ـ ٣٧٠ وقال: «صالح مشهور» ا هـ.

وعيسى الأعمى هو ابن عمر الهمداني قال في التقريب ص ٤٤٠: "ثقة» ا ه. والسدي هو إسماعيل بن عبد الرحمن قال في التقريب ص ١٠٨: "صدوق يهم» ا ه.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٣/١٧٩.

<sup>(</sup>٣) إسناد صحيح عن يحي بن أبي كثير.أخرجها الطبري في تفسيره (شاكر) ٣٤٩/١٢.

<sup>(</sup>٤) إعراب القرآن للنحاس ١١٨/٢ وتفسير القرطبي ٧/ ١٧٨ البحر المحيط ٤/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) قال في الدر المنثور ٣/ ٤٣١: «أخرج ابن جرير وأبو الشيخ عن الربيع بن أنس قال: «في بعض القراءة...» وساقه.

قراءة ابن عباس: «ملكين» بكسر اللام يعني من الملك كما قال تعالى: ﴿قَالَ يَا آدم هَلْ أُدلُكَ عَلَى شَجَرةِ الخُلْدِ ومُلْكِ لا يَبْلَى﴾ [سورة طه: ١٢٠].

### حاصل القراءات:

أن إبليس - أعاذنا الله منه - إمعاناً منه في المكر على أبينا آدم عليه الصلاة والسلام وأمنا حواء رحمهما الله ورضي عنهما يذكر لهما أمرين أن يكونا ملكين من الملوك وأن يكونا ملكين من الملائكة، ويردد الأمر بينهما مبالغة في الكيد والمكر.

## ويلاحظ ما يلي:

(١) أنكر أبو عمرو بن العلاء كسر اللام وقال: لم يكن قبل آدم ﷺ ملك فيصيرا ملكين (١).

قلت: هذا الانكار غير متوجه، لأن الظاهر أن الشيطان ـ أعوذ بالله منه ـ جاءهما من جهة الملك بمعنى: المكث في الجنة مع الخلد فيها كما قال في الآية الأخرى: ﴿... ومُلْكِ لا يَبْلَى﴾ [طه: ١٢٠].

قال ابن عباس: «أتاهما الملعون من جهة الملك، ولهذا قال: ﴿هَلْ أَدُلُّكُ عَلَى شَجَرةِ الخُلدِ ومُلْكِ لا يَبْلَى﴾ [طه: ١٢٠](٢).

وقال أبو عبيد (ت ٢٢٤ه): «احتجاج يحيى بن أبي كثير بقوله: ﴿وَمَلَكُ لَا يَبْلَى﴾ حجة بينة، ولكن الناس على تركها فلهذا تركناها»(٣).

ولم يرتض هذا أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ) فقال: "إلا أن تكونا ملكين" (بكسر اللام) قراءة شاذة، وقد أنكر على أبي عبيد هذا الكلام، وجعل من الخطأ الفاحش، وهل يجوز أن يتوهم آدم على أنه يصل إلى أكثر من ملك الجنة، وهي غاية الطالبين، وإنما معنى: ﴿ومُلْكِ لا يَبْلَى﴾ المقام في ملك الجنة والخلود فيها» اه(٤).

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للنحاس ٣/ ٢٠- ٢١ وتفسير القرطبي ٧/ ١٧٨\_ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) بواسطة تفسير القرطبي ٧/ ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) بواسطة إعراب القرآن للنحاس ١١٨/٢.

<sup>(</sup>٤) ما سبق.

قلت: لم أفهم من كلام أبي عبيد غير المعنى الذي قرره النحاس، وعلى فرض حصول ما ذكره فإن المقام مقام كيد ومكر من إبليس ـ أعوذ بالله منه ـ ولعل في ما يأتي ما يبين ذلك ـ إن شاء الله ـ.

(٢) قال ابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه): «﴿مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُما عَنْ هَذِه الشَّجَرة إِلاَّ أَنْ تَكُونَا مَلَكِين هَال : أي: إلا كراهة أن تكونا ملكين وكراهة أن تخلدا في الجنة، ومن هنا دخل عليهما لما عرف أنهما يريدان الخلود فيها، وهذا باب كيده الأعظم الذي يدخل منه على ابن آدم، فإنه يجري منه مجرى الدم حتى يصادف نفسه ويخالطه ويسألها عما تحبه وتؤثره فإذا عرفه استعان بها على العبد ودخل عليه من هذا الباب.

وكذلك علم إخوانه وأولياءه من الانس إذا أرادوا أغراضهم الفاسدة من بعضهم بعضاً أن يدخلوا عليهم من الباب الذي يحبونه ويهوونه فإنه باب لا يخذل عن حاجته من دخل منه، ومن رام الدخول من غيره فالباب عليه مسدود وهو عن طريق مقصده مصدود.

فشام عدو الله الأبوين فأحس منهما إيناساً وركونا إلى الخلد في تلك الدار في النعيم المقيم؛ فعلم أنه لا يدخل عليهما من غير هذا الباب، فقاسمهما بالله إنه لهما لمن الناصحين، وقال: ﴿مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَذِهِ ٱلشَّجَرةِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخالِدينَ﴾.

وكان عبد الله بن عباس يقرؤها: «ملكين» بكسر اللام ويقول: «لم يطمعا أن يكونا من الملائكة، ولكن استشرفا أن يكونا ملكين فأتاهما من جهة الملك».

ويدل على هذه القراءة قوله في الآية الأخرى: ﴿قَالَ يَا آدَمُ هَلْ اللَّهِ الْأَخْرَى: ﴿قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرةِ ٱلْخَلْدِ وَمُلْكَ لا يَبْلَىٰ﴾ [طه: ١٢٠].

وأما على القراءة المشهورة فيقال: كيف أطمع عدو الله آدم عليه السلام أن يكون بأكله من الشجرة من الملائكة وهو يرى الملائكة لا تأكل ولا تشرب، وكان آدم عليه السلام أعلم بالله وبنفسه وبالملائكة من أن يطمع أن يكون منهم بأكلة، ولا سيما مما نهاه الله عز وجل عنه؟.

فالجواب: أن آدم وحواء عليهما السلام لم يطمعا في ذلك أصلاً، وإنما كذبهما عدو الله وغرهما، وخدعهما بأن سمى تلك الشجرة شجرة

الخلد، فهذا أول المكر والكيد ومنه ورث اتباعه تسمية الأمور المحرمة بالأسماء التي تحب النفوس مسمياتها؛ فسموا الخمر: «أم الأفراح»، وسموا أخاها به «لقيمة الراحة» (المعاملة» وسموا الربا به «المعاملة» وسموا المكوس به «الحقوق السلطانية» وسموا أقبح الظلم وأفحشه «شرع الديوان»، وسموا أبلغ الكفر: (وهو جحد صفات الرب): «تنزيها»، وسموا مجالس الفسوق: «مجالس الطيبة» (۲).

فلما سماها: «شجرة الخلد» قال: ما نهاكما عن هذه الشجرة إلا كراهة أن تأكلا منها فتخلدا في الجنة ولاتموتا فتكونان مثل الملائكة الذين لا يموتون، ولم يكن آدم عليه السلام قد علم أنه يموت بعد واشتهى الخلود في الجنة، وحصلت الشبهة من قول العدو وإقسامه بالله جهد أيمانه أنه ناصح لهما؛ فاجتمعت الشبهة والشهوة، وساعد القدر فأخذتهما سنة الغفلة، واستيقظ لهما العدو كما قيل:

واستيقظوا وأراد الله غفلتهم لينفذ القدر المحتوم في الأزل

إلا أن هذا الجواب يعترض عليه قوله: ﴿ أَو تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالِدين ﴾ [الأعراف: ٢٠].

فيقال: الماكر المخادع لابد أن يكون فيما يمكر به ويكيد من التناقض والباطل ما يدل على مكره وكيده، ولا حاجة بنا إلى تصحيح كلام عدو الله، والاعتذار عنه، وإنما يعتذر عن الأب في كون ذلك راج عليه وولج سمعه، فهو لم يجزم لهما بأنهما إن أكلا منها صارا ملكين، وإنما ردد الأمر بين أمرين أحدهما ممتنع، والآخر ممكن، وهذا من أبلغ أنواع الكيد والمكر؛ ولهذا لما أطمعه في الأمر الممكن جزم له به ولم يردده فقال: ﴿يَا آدَمُ هَلْ أَذُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ ٱلْخُلْدِ ومُلْكِ لا يَبْلَى﴾ [طه: ١٧٠] فلم يدخل أداة الشك ههنا كما أدخلها في قوله ﴿إلا أَنْ تَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ﴾ [الأعراف: ٢٠] فتأمله. » اه(٣).

<sup>(</sup>١) لعله يقصد النباتات المخدرة ك «الحشيش» ونحوه.

<sup>(</sup>٢) ومنه تسميتهم للربا «فائدة» وللرشوة «هدية».

<sup>(</sup>٣) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ١/ ١١٢\_ ١١٣.

### الموضع الثامن والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشاً ولِبَاسُ ٱلتَّقْوَى ذلِكَ خَيْرٌ، ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَى ﴾:

فقرأ نافع وابن عامر والكسائي وأبو جعفر بنصب السين ووافقهم الحسن والشنبوذي عن الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بالرفع، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والمطوعي عن الأعمش<sup>(١)</sup>.

## معنى القراءتين:

القراءة بنصب السين على عطف كلمة: ﴿لِبَاسُ على ﴿رِيشاً ﴾ فيكون المعنى أنزلنا عليكم ريشاً وأنزلنا عليكم لباس التقوى.

القراءة برفع السين على الابتداء أو الخبر.

أما على الابتداء فيكون: ﴿لِبَاسُ التَّقُوى﴾ مبتدأ و ﴿ذَلِكَ﴾ مبتدأ ثاني و ﴿خَيْرٌ﴾ خبر المبتدأ الثاني، والجملة من المبتدأ والخبر في محل رفع خبر المبتدأ الأول، والتقدير: لباس التقوى المشار إليه خير.

أما على الخبر فيكون: ﴿لِبَاسُ التَّقْوىَ﴾ خبر لمبتدأ مخذوف تقديره: هو لباس التقوى، أي: وستر العورة لباس المتقين (٢).

## حاصل القراءتين:

اشتملت الآية بالقراءتين على ما يلي:

إخبار الله تبارك وتعالى بأنه أنزل علينا لباسين:

أحدهما: لباس الرياش والأثاث والكسوة.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٨٠ النشر ٢٦٨/٢ الاتحاف ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٢/ ٣٢٨ـ ٣٢٩ حجة القراءات ص ٢٨٠ـ ٢٨١.

وثانيهما: لباس التقوى.

وهذا على القراءة بنصب السين.

وأخبر تعالى أن لباس التقوى خير من أي لباس آخر، وأن ستر العورة لباس المتقين، وهذا على القراءة برفع السين.

## ويلاحظ ما يلي:

(١) أن كلمة «خير» لها استعمالان:

أحدهما: أن يراد بها معنى التفضيل لا الأفضلية، أي: يراد بها إثبات أن الشيء فاضل في ذاته بقطع النظر عن تفضيله على غيره وعلى هذا المعنى يكون ضدها الشر، وفي هذا الاستعمال تبقى كلمة «خير» على أصلها لم يحذف منها شيء.

والثاني: أن يراد بها معنى الأفضلية، أي: يراد بها تفضيل شيء على آخر وهو يتضمن بداهة أنه فاضل في ذاته، وهي التي توصل به "من" وهذه أصلها «أخير» حذفت همزتها تخفيفاً ويقابلها «شر» التي أصلها «أشر» (١٠).

والآية هنا تضمنت كلمة «خير» وهي هنا ـ على ما يظهر ـ بالمعنى الأول للتفضيل لا للأفضلية.

(۲) في الآية على القراءتين تنبيه إلى فضيلة التقوى، وأنها لباس لصاحبها يستره عن العيب والنقص عند الله تعالى كما قال عز وجل: ﴿إِنَّ أَكُو مَكُم عِنْدَ اللَّه أَتْقَاكُم إِنَّ الله عَليمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣].

وقد ذكر الله عز وجل التقوى في معرض ذكر الزاد فقال تبارك وتعالى: ﴿وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادَ التَقْوَى واتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾ [البقرة: ١٩٧].

فالتقوى لباس وزاد لصاحبها، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) الحاوى للفتاوى ١/ ٣٧٥ـ ٣٧٦.

## الموضع التاسع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ بُشْرا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَاباً ثِقَالاً سُقْنَاهُ لِبَلدِ مَّيْتِ فَٱنْزَلْنَا بِهِ المَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ المَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلُ الثَّمَرَاتِ كَذَلِكَ نُخْرِجُ المَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٧].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ وَأَنْزِلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءَ طَهُوراً﴾ [الفرقان: ٤٨].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُوسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ ٱللَّهُ مَّعَ ٱللَّهِ تَعَالَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [النمل: ٦٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ بُشْراً ﴾ .

فقرأ عاصم بالباء الموحدة المضمومة وإسكان الشين في المواضع الثلاثة.

وقرأ ابن عامر بالنون مضمومة وإسكان الشين في ثلاثتها.

وقرأ حمزة والكسائي وخلف بالنون المفتوحة وسكون الشين ووافقهم الأعمش: ﴿نَشْراً﴾.

وقرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب بضم النون والشين: ﴿نُشُراً﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي(١١).

وكلها قراءات متواترة.

### معنى القراءات:

القراءة به ﴿ نُشُراً ﴾ بضم النون والشين جمع نشور، ونشور بمعنى: ناشر، ومعناه محي، كطهور بمعنى: طاهر، جعل الريح ناشرة للأرض أي: محيية لها إذ تأتى بالمطر الذي يكون النبات به.

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۸۱ النشر ۲/ ۲٦٩ ٢٧٠ الإتحاف ص ۲۲٦. وقد نسبت هذه القراءات إلى غير القراء العشرة كما في المحتسب ١/٢٥٥.

ويجوز أن يكون نشور بمعنى: منشور، والمعنى: أحيا الله الريح لتأتي بين يدي رحمته، فهي ريح منشورة، أي: محياة، تقول: قد أنشر الله الريح: إذا بعثها.

والقراءة بـ ﴿ نُشْراً ﴾ بضم النون وسكون الشين بمعنى القراءة قبلها.

والقراءة به ﴿نَشُراً﴾ بفتح النون وتسكين الشين من النشر خلاف الطي كأن الريح في سكونها كالمطوية، ثم ترسل من طيها ذلك فتصير كالمتفتحة.

ويحتمل المعنى أن يكون نشراً بمعنى: متفرقة على وجوهها، على معنى تنشرها هنا وهنا، ويحتمل أن يكون ﴿نَشْراً﴾ بمعنى: منشورة أي محياة.

والقراءة بالباء مضمومة من البشارة: أي: أن الريح تبشر بالمطر (١٠). حاصل القراءات:

تضمنت الآية بالقراءات السابقة المعانى التالية:

- (١) يذكِّر الله عز وجل بارسال الريح في حال كونها بشارة بنزول المطر وذلك على القراءة بالباء: ﴿بشراً﴾.
- (٢) كما يذكر سبحانه بإرسال الريح في حال كونها منشورة بعد أن تكون مطوية، وذلك على القراءة بالنون مع فتحها وتسكين الشين: ﴿نَشْراً﴾.
- (٣) كما يذكّر عز وجل بارسال الريح في حال كونها تجيء الأرض بما تحمله من المطر لتحي به أرضاً ميتاً، وذلك على القراءة بالنون مع ضمها وضم الشين: ﴿نُشُراً﴾.
- (٤) ويذكّر الله عز وجل بالريح في حال إحياء الله لها لحمل السحاب الثقال، وذلك على القراءة بضم النون والشين كذلك: ﴿نُشُراً﴾.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٢/ ٣٤٥ معاني القرآن الكريم للنحاس ٣/ ٤٤ الكشف ١/ ٤٦٠ ـ ٤٦٦.

## الموضع الأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى ٱلنَّاسِ بِرِسَالاَتِيْ وَبِهِكَلامِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُن مَنَ الشَّاكِرِينَ﴾ [الأعراف: ١٤٤].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿بِرِسَالاَتِي﴾.

فقرأ نافع وابن كثير وأبو جعفر وروح في روايته عن يعقوب ب ﴿برسالتي﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿بِرِسالاتي﴾ بالألف على الجمع، ووافقهم الحسن والأعمش واليزيدي(١١).

### معنى القراءات:

القراءة على الإفراد ﴿برسالتي﴾ المراد منها أي: بإرسالي إياك، أو بتبليغ رسالتي.

القراءة على الجمع ﴿برسالاتي﴾ المراد منها بأنواع رسالاتي المتعددة؛ لأنه لما كان موسى ﷺ أرسل بضروب متنوعة من الرسالات كالعقائد والعبادات والحدود وضروب المعاملات، فتعددت أنواعها، ولتعدد أسفار التوراة فجمع المصدر لذلك(٢).

### حاصل القراءات:

تضمنت الآية بالقراءتين ما يلي:

إمتنان الله تبارك وتعالى على موسى على بأنه سبحانه اصطفاه برسالته، وامتنان الله تبارك وتعالى على موسى على بأنه اصطفاه بتشريعاته وأسفار التوراة.

## الموضع الحادي والأربعون:

قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٣ النشر ٢/ ٢٧٢ الإتحاف ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٧٦/١ الإتحاف ص ٢٣٠.

فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٤].

هكذا قرأ عامة العشرة.

وقرأ ابن جبير بنصب: «عبادا أمثالكم»(١).

### معنى القراءات:

معنى قراءة عامة العشرة: تقرر الآية أن هذه الأصنام التي تدعى من دون الله عز وجل، وتسمى آلهة من دون الله الذي أوجدها وأوجدكم؛ إنما هم عباد لله عز وجل.

وسمى الأصنام عباداً \_ وإن كانت جمادات \_ لأنهم كانوا يعتقدون فيها أنها تضر وتنفع، فاقتضى ذلك أن تكون عاقلة.

معنى قراءة ابن جبير: تحقير شأن الأصنام، ونفي مماثلتها للبشر بل هم أقل وأحقر إذ هي جمادات لا تفعل (٢).

ف «إن» في قراءة ابن جبير هي النافية التي تعمل عمل «ما» الحجازية وقد اختلف في مجيئها في مثل هذا السياق<sup>(٣)</sup>.

والقراءة على هذا التخريج متأوله على إضمار فعل تقديره: إن الذين تدعون من دون الله تدعون عباداً أمثالكم، وتكون القراءتان قد توافقتا على معنى واحد وهو الإخبار أنهم عباد كما نبّه على ذلك أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ).

وقال رحمه الله: «وقد خَرَجت هذه القراءة في «شرح التسهيل» على وجه غير ما ذكروه وهو أن «إن» هي المخففة من الثقيلة وأعمالها عمل المشددة، وقد ثبت أن «إن» المخففة يجوز إعمالها عمل المشددة في غير المضمر بالقراءة المتواترة: ﴿وإنّ كُلاً لّمّا﴾ [هود: ١١١] وبنقل سيبويه... وقد ذهب جماعة من النحاة إلى جواز نصب أخبار «أنّ»

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للنحاس ١١٧/٣ المحتسب ١/٣٧٠.

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/ ٣٧٠ البحر المحيط ٤٤٣/٤.

<sup>(</sup>٣) إعراب القرآن للنحاس ٢/ ١٦٨\_ ١٦٩ المحتسب ١/ ٣٧٠ البحر المحيط ٤/ ٤٤٤.

وأخواتها واستدلوا على ذلك بشواهد ظاهرة الدلالة على صحة مذهبهم» اه(١).

## حاصل القراءتين:

بينت قراءة الجمهور أن الأصنام خلق من خلق الله تعالى كما أن الذين يعبدونها خلق من خلق الله.

وبينت قراءة ابن جبير أن هذه الأصنام أحقر شأناً من البشر فهم ليسوا مثلهم؛ فعجباً كيف يتخذ المخلوق إلها مخلوقاً مثله ثم العجب ممن يتخذ مخلوقاً أحقر شأناً منه إلهاً له.

## الموضع الثاني والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوآ إِنَّهُمْ لا يُعْجِزُونَ﴾ [الأنفال: ٥٩].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿لاَ تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَمَاْوَاهُمُ النَّارُ ولَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ﴾ [النور: ٥٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ولا يَحْسَبَنَّ ﴾ في الموضعين:

فقرأ ابن عامر وحفص وحمزة وأبو جعفر وإدريس بخلف عنه عن خلف: ﴿يحسبن﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تحسبن﴾ بتاء الخطاب(٢).

### معنى القراءتين:

معنى القراءة بياء الغيب لا يحسبن الكفار أنفسهم سابقين، ويحتمل أن يكون المعنى لا يحسبن الكفار سابقين، والفاعل ضمير يعود إلى الرسول على أو لفاعل محذوف اقتضاه المقام وتقديره: «ولا يحسبن أحد...».

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٤/٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٩٠ النشر ٢/ ٢٧٧ الإتحاف ص ٢٣٨.

معنى القراءة بتاء الخطاب: لا تحسبن يا محمد الكفار سابقين (١) أو الخطاب لكل من يصلح له أي: لا تحسبن أيها المخاطب. ، وهذا أولى لأنه على لا يحسب ذلك ثقة في ربه.

## حاصل القراءات:

## الموضع الثالث والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُم مَّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَداً، فَأْتِمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَّقِينَ﴾ [التوبة: ٤].

هكذا قرأ القراء العشرة: ﴿ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئاً ﴾ بالصاد المهملة.

وقرأ عطاء بن السائب الكوفي وعكرمة وأبو زيد وابن السميفع: «ينقضونكم» بالضاد المعجمة (٢)، وهي قراءة أحادية.

### معنى القراءتين:

القراءة بالصاد: ﴿ يَنْقُصُوكُمْ ﴾ من النقص، أي: لم ينقصوكم من شروط العهد (٣).

القراءة بالضاد المعجمة: "ينقضوكم" من النقض وهو على حذف مضاف، أي: لم ينقضوا عهدكم، فحذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه لدلالة الكلام عليه (٤).

<sup>(</sup>١) الكشف ١/ ٤٩٣ـ ٤٩٤ المغني في توجيه القراءات ٢/ ١٩٣ـ ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/٣٨١ تفسير القرطبي ٨/١٧ البحر المحيط ٥/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٨/٨.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/٨.

### حاصل القراءتين:

القراءة بالضاد المعجمة تناسب ذكر العهد في الآية، وهي بمعنى قراءة الجمهور بالصاد المهملة، لأن من نقص من العهد فقد نقص من الأجل المضروب، إلا أن «النقض» يشعر بإلغاء بنود العهد جميعها، بينما النقص يشعر بإلغاء بعض بنود العهد، ويؤخذ منه أن من نقص العهد بالكلية أو بعض بنوده حكمهما واحد، وأن من أتم عهده وحافظ عليه ولم ينقضه ولم ينقصه أنه يتم إليهم عهدهم إلى مدتهم.

## الموضع الرابع والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِن نَّكَثُوا أَيْمَانَهُم مِّن بَعُدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينُكِمْ فَقَاتِلُوا أَثْمَّةَ الْكُفْرِ لاَ أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ﴾ [التوبة: ١٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لا أَيْمَان لهم﴾:

فقرإ ابن عامر بكسر الهمزة: ﴿لا إِيْمَانُ ﴾ ووافقه الحسن وعطاء وزيد بن علي.

وقرأ باقي العشرة بالفتح: ﴿لا أَيْمَانَ﴾ ووافقهم الحسن بخلف عنه، وابن محيصن والأعمش واليزيدي(١).

### معنى القراءات:

قراءة ابن عامر بكسر الهمزة: «لا إيمان» مصدر آمن، أي: لا إسلام ولا دين لهم، وقيل: مصدر «امنته» من الأمان، أي: لا يؤمنون في أنفسهم، وقيل: معناه لا يوفون لأحد بأمان يعقدونه له (٢).

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): «يبعد في المعنى أن يكون من الإيمان الذي هو التصديق، لأنه قد وصفهم بالكفر قبله فتبعد صفتهم بنفي الإيمان عنهم لأنه معنى قد ذكر إذ أضاف الكفر إليهم، فاستعماله بمعنى آخر أولى ليفيد الكلام فائدتين ودل على أنه من الأمان قوله عنهم:

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٩٣ البحر المحيط ٥/١٥ الاتحاف ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن واعرابه للزجاج ٢/ ٤٣٥ـ ٤٣٦ معاني القرآن للنحاس ٣/ ١٨٩.

﴿ لا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ ولا ذِمَّةَ ﴾ [التوبة: ١٠] أي: لا يوفون لأحد بعهد ولا يحفظون ذمام أحد اه(١٠).

قراءة الجمهور بفتح الهمزة: ﴿لا أيمان بحمع يمين، ودل على ذلك قوله تعالى في سباق الآية: ﴿إِلا ٱلَّذِينَ عَاهَدَتُمْ التوبة: ٧]، والمعاهدة بالأيمان تكون (٢).

### حاصل القراءات:

يأمر الله تعالى بمقاتلة أئمة الكفر لأنه لا إسلام ولا دين لهم ولا أمان يعطونه، ولا عهد يؤدونه ويحفظونه بعد نكثهم.

ولا يعطون الأمان بعد الردة والنكث ولا سبيل إليه.

## ويلاحظ ما يلي:

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ه): «بقراءة الفتح استشهد أبو حنيفة على أن يمين الكافر لا يكون يميناً.

وعند الشافعي يمينهم يمين، وقال: «معناه أنهم لا يوفون بها بدليل أنه تعالى وصفها بالنكث» اه(٣).

قال الألوسي (ت ١٢٧٠هـ) رحمه الله: «والنفي في الآية عند الإمام أبي حنيفة عليه الرحمة على ما هو المتبادر، فيمين الكافر ليست يميناً عنده معتداً بها شرعاً.

وعند الشافعي عليه الرحمة هي يمين لأن الله تعالى وصفها بالنكث في صدر الآية، وهو لا يكون حيث لا يمين ولا إيمان لهم بما علمت.

وأجيب: بأن ذلك باعتبار اعتقادهم أنه يمين.

ويبعده: أن الإخبار من الله تعالى، والخطاب للمؤمنين.

<sup>(</sup>١) الكشف ١/٠٠٥.

<sup>(</sup>٢) ما سبق، حجة القراءات ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/١٥.

وقال آخرون: إن الاستدلال بالنكث على اليمين إشارة (١) إو التضاء (٢)، و ﴿لا ايمان لهم﴾ عبارة (٣) فترجح.

والقول بأنها تؤول جمعاً بين الأدلة فيه نظر؛ لأنه إذا كان لأبد، من التأويل في أحد الجانبين فتأويل غير الصريح أولى ولعله لا يعتبر في ذلك التقدم والتأخر.

وثمرة الخلاف أنه لو أسلم الكافر بعد يمين انعقدت في كفره ثم حنث هل تلزمه الكفارة؟ فعند أبي حنيفة عليه الرحمة: لا، وعند الشافعي رحمه الله تعالى: نعم» اه(٤٠).

قلت: يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا شَهَادَة بِينَكُم إِذَا حَضِر أَحدكم الموت حين الوصية اثنان ذوا عدل منكم، أو آخران من غيركم إن أنتم ضربتم في الأرض فأصابتكم مصيبة الموت تحبسونهما من بعد الصلاة فيقسمان بالله إن أرتبتم لا نشتري به ثمناً ولو كان ذا قربى ولا نكتم شهادة الله إذا لمن الآثمين ﴾ [المائدة: ١٠٦].

فهذه الآية تدل على أن الكافر من أهل القسم له يمين فهذه عبارة، مع الإشارة في قوله: ﴿وَان نَكْتُوا أَيْمَانُهُم. ﴾ [التوبة: ١٢]؛ لأنه عبر بالنكث وهو لا يكون حيث لا يمين معتبرة فاقتضى ذلك عدم صحة التأويل الذي ذكره الألوسي رحمه الله في كلامه السابق.

<sup>(</sup>۱) إشارة النص: هي العمل بما ثبت بنظم الكلام لغة لكنه غير مقصود ولا سيق له النص، كقوله تعالى: ﴿وعلى المولود له رزقهن﴾ سيق لإثبات النفقة، وفيه إشارة إلى أن النسب إلى الآباء. التعريفات ص ۲۷.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء النص: عبارة عما لم يعمل النص إلا بشرط تقدم عليه، فإن ذلك أمر اقتضاء النص بصحة ما تناوله النص، وإذا لم يصح لا يكون مضافاً إلى النص، فكان المقتضى كالثابت بالنص. التعريفات ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) عبارة النص: هي النظم المعنوي المسوق له الكلام، سميت عبارة لأن المستدل يعبر من النظم إلى المعنى: والمتكلم من المعنى إلى النظم، فكانت هي موضع العبور، فإذا عمل بموجب الكلام من الأمر والنهي يسمى استدلالاً بعبارة النص. التعريفات ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) روح المعاني ١٠/ ٥٩\_ ٦٠.

على أن قوله تعالى: ﴿وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم وطعنوا في دينكم فقاتلوا أئمة الكفر أنهم لا أيمان لهم لعلهم ينتهون [التوبة: ١٦]، إذا تأمل الباحث سياقه وسباقه ولحاقه ظهر له أن المراد أن الكافر إذا نقض عهده فإنه يقاتل ولا يقبل منه يمين ولا عهد في هذه الحال، فمن أين في الآية أن يمين الكافر لا تعتبر مطلقاً؟(١).

# الموضع الخامس والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الفُلْكِ وجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيّبَةٍ وفَرِحُواْ بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وجَآءَهَمَ المَوْجُ مِن كُلَّ مَكَانٍ وَظَنُّوا أَنْهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُا اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [يونس: ٢٢].

تنوعت القراءات قي قوله: ﴿يُسَيِّرُكُمْ﴾:

فقرأ أبو جعفر وابن عامر: ﴿يَنْشُرِكُم﴾ بفتح الياء ونون ساكنة بعدها وشين معجمة مضمومة من «النشر» ووافقهما الحسن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يسيركم﴾ بضم الياء وسين مهملة مفتوحة بعدها ياء مكسورة مشددة من «التسيير»، ووافقهم اليزيدي وابن محيصن والأعمش (٢).

### معنى القراءات:

القراءة بـ ﴿يَنْشُرِكُم﴾ من النشر ضد الطي، أي: يبثكم ويفرقكم في البر والبحر، كما قال تعالى: ﴿فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ﴾[الجمعة: ١٠] وقال: ﴿وَبَتَ فِيهَا مِن كُلِّ دَابِة﴾ [البقرة: ١٦٤](٣).

<sup>(</sup>۱) انظر حول المسألة: المحلى ٨/ ٥٠- ٥١ بدائع الصنائع ٣/ ١٠- ١١ المغني لابن قدامة ٨/ ٦٩١- ١٦ تفسير القرطبي ٧/ ٤٠٠- ٤٠٣ فتح القدير لابن الهمام ٥/ ٨٦- ٨٧ كفاية الأخيار ٢/ ١٥٥ كتاب الأيمان والنذور د/ محمد أبي فارس ص ٧٧- ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٩٩ النشر ٢/ ٢٨٢ الاتحاف ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/١١٥.

القراءة به ﴿ يُسَيِّر كم ﴾ أي: يحملكم على السير ويمكنكم منه (١). حاصل القراءات:

يُذَكِّر الله تعالى بنعمة من نعمه الكثيرة على الناس، فهو سبحانه الذي بث الناس ونشرهم وفرقهم في أرجاء الدنيا برأ وبحرا، وهو سبحانه الذي سيرهم ومكنهم من ذلك كما قال تبارك وتعالى: ﴿هُو الَّذِي جَعَل لَكُم الأَرْضَ ذَلُولاً فامشُوا فِي مَنَاكِبهَا وكُلُوا مِن رِزْقِه وإليه النّشُور﴾ [الملك: 10].

## ويلاحظ ما يلي:

(۱) قال أبو عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ): «في يونس [آية ٢٧] في مصاحف أهل الشام: ﴿هو الذي يَنْشُركم في البَرّ والبَحْر﴾ بالنون والشين، وفي سائر المصاحف: ﴿يُسَيركم﴾ بالسين والياء اه(٢).

(٢) قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): "فإن قلت: كيف جعل الكون في الفلك غاية للتسيير في البحر (يعني: في قوله تعالى ﴿.. حَتَّى إِذَا كُنْتُم فِي الفُلك...﴾) والتسيير في البحر إنما هو بالكون في الفلك؟.

قلت: لم يجعل الكون في الفلك غاية للتسيير في البحر ولكن مضمون الجملة الشرطية الواقعة بعد حتى بما في حيزها كأنه قيل: «يسيركم حتى إذا وقعت الحادثة وكان كيت وكيت من مجيء الريح العاصف وتراكم الأمواج والظن للهلاك والدعاء بالانجاء» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: استحسن أبو حيان (٢٠ هـ ٧٥٤هـ) هذا الجواب، ومن قبله استجاده ناصر الدين أحمد بن المُنير الاسكندري (ت ٦٨٣هـ) حيث قال: «وهذه... من نكته التي لا يكتنه حسنها» اهـ(٥٠).

<sup>(</sup>١) الاتحاف ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الزمخشري ١٨٦٢.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/ ١٣٨.

<sup>(</sup>٥) الانتصاف فيما تضمنه الكشاف من الاعتزال ١٨٦/٢.

## الموضع السادس والأربعون:

قوله تبارك وتعالى: ﴿هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ وَرُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلاَهُمُ ٱلْحَقُّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ﴾[يونس: ٣٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿تَبْلُواْ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف بتاءين من فوق: ﴿تَتْلُوا﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تَبْلُوا﴾ بتاء من فوق والباء الموحدة ووافقهم ابن محيصن والحسن واليزيدي(١).

## معنى القراءات:

القراءة بر ﴿ تَتْلُوا ﴾ بتاءين من فوق، أي: تطلب وتتبع ما أسلفته من أعمالها، أو المراد تقرأ ما عملته مسطراً في مصحف الحفظة، كقوله تعالى: ﴿ أَقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ [الإسراء: ١٤] (٢)، فعلى الأول: «تتلوا» من الطلب والتتبع، وعلى الثاني: «تتلوا» من التلاوة.

القراءة به ﴿تبلوا﴾ بتاء من فوق ثم باء موحدة الابتلاء، أي: تختبر ما أسلفت من العمل فتعرف كيف هو أنافع أم ضار أمقبول أم مردود كما يتعرف الرجل الشيء باختباره (٣).

### حاصل القراءات:

يخبر الله عز وجل أنه في ذلك الموقف والمقام المقتضي للحيرة والدهش تتبع كل نفس ما أسلفت من عمل وتتلوه وتقرأه وتختبره فتعرف كيف هو لتجزى به.

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۲۰۰ النشر ۲/۲۸۳ الاتحاف ص ۲۶۸ـ ۲۶۹.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/١١٥.

<sup>(</sup>٣) ما سبق، البحر المحيط ١٥٣/٥.

تنبيه: وقع خطأ مطبعي في الكشف ١/ ١٧٥ في السطر التاسع من أسفل الصفحة كلمة: «الابتداء» صوابها: «الاختبار» والله الموفق.

## الموضع السابع والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قُل لَّوْ شَاءَ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَاكُم بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِن قَبْلِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾[يونس: ١٦].

وقوله تعالى: ﴿ولا أَقْسِم بِيَوْمِ القِيَامَةِ﴾[القيامة: ١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ ولا أَدَراكم ﴾:

فروى قنبل بطرق عن ابن كثير يحدف الألف التي بعد اللام.

وروى العراقيون قاطبة عن أبي ربيعة عن البزي عن ابن كثير كذلك في الموضعين.

وروى ابن الحباب والمغاربة والمصريون قاطبة عن البزي اثبات الألف فيهما، وبذلك قرأ باقى العشرة (١٠).

وقرأ الشنبوذي عن الأعمش: «ولا نذرتكم به» بنون ساكنة وذال معجمة مفتوحة وراء ساكنة وتاء مضمومة (7)، وكذا هي في حرف ابن مسعود (7).

وقرأ الحسن: «ولا أدرأتكم به» بهمزة ساكنة وتاء مرفوعة (٤) وهي قراءة ابن عباس وابن سيرين كذلك (٥).

#### معنى القراءات:

القراءة بحذف الألف التي بعد اللام: ﴿ولأدرَاكِم﴾ معناها: ولأعلمكم به، ومعنى الآية: لو شاء الله لأعلمكم به من غير أن أتلوه عليكم (٢)، أي: من غير طريقي وعلى لسان غيري، ولكنه يمن على من

<sup>(</sup>۱) النشر ۲/ ۲۸۲ الاتحاف ص ۲٤٧.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٥/١٣٣ الاتحاف ص ٢٤٧ القراءات الشاذة ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/١٣٣ الاتحاف ص ٧٤٧.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٧٩٩١.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ٨/ ٣٢٠.

يشاء من عباده، فخصني بهذه الكرامة ورآني لها أهلاً دون الناس(١).

القراءة بإثبات الألف: ﴿ولا أَدرَاكم به﴾ معناها: لا يعلمكم الله به، ومعنى الآية: لو شاء الله ما أرسلني إليكم فتلوت عليكم القرآن، ولا أعلمكم الله ولا أخبركم به (٢٠).

القراءة بـ «ولا نذرتكم» بنون ساكنة وذال معجمة مفتوحة وراء ساكنة وتاء مرفوعة معناها من اونذار (٣)، ومعنى الآية: لو شاء الله ما تلوت عليكم القرآن ولا أنذرتكم به، وهي في المعنى تعود إلى القراءة بإثبات الألف: ﴿ولا أَدرَاكم به﴾.

القراءة به «ولا أدرأتكم به» بهمزة ساكنة مكان الألف وبعدها تاء مضمومة في معناها وجهان:

الأول: أنها من الدراية، والأصل: «أدريتكم» فقلبت الياء همزة، وهي في المعنى تعود إلى القراءة بإثبات الألف: ﴿ولا أَدَرَاكُم بِهُ﴾.

الثاني: أنها من الدرء بمعنى الدفع وتكون الهمزة على هذا أصلية، والمعنى: لو شاء الله ما تلوت القرآن عليكم ولا جعلتكم بتلاوته خصماء تدرؤونني بالجدال وتكذبونني (٤).

## حاصل القراءات:

يأمر الله عز وجل رسوله ﷺ بأن يقول للكفار: لو شاء الله ما تلوت عليكم هذا القرآن ولا علمتم به مطلقاً لا مني ولا من غيري، ولو شاء لأعلمكم به من غيري، ولو شاء الله ما تلوته عليكم ولا جعلتكم بتلاوته خصماء تدفعونني بالجدال وتكذبونني.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٥/ ١٣٢.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ٨/ ٣٢٠ البحر المحيط ٥/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/١٣٣ الاتحاف ص ٧٤٧.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/١٣٣ القراءات الشاذة ص ٥٢.

## الموضع الثامن والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وتَذْكِيرِي بِآيَاتِ ٱللَّهِ فَعَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوَا إِليَّ ولا تُنظِرُونِ ﴿ آيونس: ٧١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرإ السري بن ينعم (١): «أفضوا إلى»بالفاء (٢).

معنى القراءتين:

القراءة به ﴿اقْضُوا ﴾ بالقاف، أي: افعلوا ما بدا لكم.

القراءة بـ «افضوا» بالفاء من أفضيت، معناه: اسرعوا إلي<sup>(٣)</sup>.

قال ابن جني (ت ٣٩٢ه): "وهو أفعلت من الفضاء، وذلك أنه إذا صار إلى الفضاء تمكن من الإسراع، ولو كان من ضيق لم يقدر من الاسراع على ما يقدر عليه من السعة... فقولهم: أفضيت: صرت إلى الفضاء، كقولهم: ... أعمن الرجل: إذا صار إلى عمان وأنجد: أتى نجدا، ونحو ذلك» اه(٤).

### حاصل القراءتين:

الآية بالقراءتين تفيد أن نوحاً ﷺ قال لقومه: إن طال عليكم لبثي فيكم وتخويفي أياكم بآيات الله وعزمتم على قتلي وطردي فعلى الله توكلت واعتمدت فاعزموا أمركم وافعلوا ما بدا لكم على وجه السرعة ولا تمهلون.

وهذا إخبار من الله تعالى عن نبيه نوح ﷺ أنه كان بنصر الله واثقاً ومن كيدهم غير خائف، وفيه تعزية لنبيه ﷺ وتقوية لقلبه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) السَّرِي بن يَنْعُم بفتح التحتانية وسكون النون وضم النون وضم المهملة الجبلاني بضم الجيم وسكون الموحدة، شامي، صدوق عابد. الجرح والتعديل ٤/ ٢٨٤ التقريب ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/01N.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ٣٠/٣ معانى القرآن للنحاس ٣٠٧/٣ المحتسب ١/٣١٥.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٣١٦/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ٨/٣٦٤.

## الموضع التاسع والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وإِنَّ كَثِيراً مِن النَّاسِ عَنْ آياتِنا لَغَافِلُونَ﴾ [يونس: ٩٢].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ أبي بن كعب وابن السميفع ويزيد البربري: «فاليوم ننحيك ببدنك» بالحاء(١١).

### معنى القراءات:

القراءة بالجيم: ﴿نُنَجِّيكَ﴾ أي: نلقيك على نجوة من الأرض أو نبعدك مما وقع فيه قومك من قاع البحر ونظهرك جسداً لا روح فيه، وقيل غير ذلك وهو متقارب<sup>(٢)</sup>.

القراءة بالحاء: «ننحيك» أي: نلقيك بناحية تلي البحر (٣).

### حاصل القراءات:

أخبر تعالى أنه أبعد بدن فرعون مما وقع فيه قومه من قاع البحر، وأنه جعله على نجوة من الأرض بناحية مما يلى البحر.

## الموضع الخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ولَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِٱلْبُشْرَى قَالُوْا سَلاماً، قَالَ سَلامً، فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذِ﴾[هود ﴿ ٦٩].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلاَماً، قَالَ سَلامٌ قَوْمٌ مُنْكَرُون﴾ [الذاريات: ٢٥].

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/٣١٦.

قلت: واعتمدت في إيرادها على المحتسب لِمَا ذَكَرُه في مقدِّمته وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٨/ ٣٨٠ البحر المحيط ٥/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) المحتسب **١/ ٣١٧**.

## تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿سُلاَمِ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي بكسر السين وسكون اللام بلا ألف في الموضعين: ﴿سِلْم﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سَلاَمِ بَفتح السين واللام وبألف بعدها في الموضعين (١١).

### معنى القراءات:

قيل: سلام وسلم بمعنى واحد، كحرام وحرم، وحلال وحل (٢٠).

وقيل: القراءة بـ ﴿سلام﴾بمعنى التحية.

القراءة بر ﴿سِلْم﴾ بمعنى السلم ضد الحرب تقول: نحن سلم لكم (٣).

### حاصل القراءات:

رد إبراهيم ﷺ تحيتهم بالتحية بالمثل وبأحسن، كما أعطاهم السلم، فكأنه قال لهم: لست مريداً غير السلامة والصلح.

## الموضع الحادي والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلاَ أَنَ رَأَى بُرهْانَ رَبِّهِ، كَذَلِكَ لنَصْرِفِ عَنْهُ السُّؤَ وَالفَحْشَاء إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلمُخْلَصِينَ﴾ [يوسف: ٢٤].

وقول الله تبارك وتغَّالَى: ﴿قَالَ: رَبَّ بِمَاۤ أَغْوَيْتَنِي لأَزَيِنَ لَهُمْ فِي ٱلأَرَضِ وَلأُغُويَنَّهُمْ أَجمَعِينَ. إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ﴾ [الحجر: ٣٩- ٤٠].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَذْكُر فِي ٱلْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصَاً وَكَانَ رَسُولاً نَّبِيّاً﴾ [مريم: ٥١].

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٠٥ النشر ٢/ ٢٩٠ الاتحاف ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٢/ ٢٠\_ ٢١.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/ ٢٤١.

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا تُجْزَوْنَ إِلاَّ مَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ إِلاَّ عِبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ أُولَئكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ﴾ [الصافات: ٣٩\_ ٤١].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنذَرِينَ إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ﴾ [الصافات: ٧٣\_٤٧].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُحْلَصِينَ ﴾[الصافات: ١٢٧].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتَ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ. سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّايَصِفُونَ. إِلاَّ عَبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ﴾الصافات: ١٥٨\_١٦٠].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِن كَانُواْ لَيَقُولُونَ. لَوْ أَنَّ عِنَدنَا ذِكْراً مَنَ الأَوْلِينَ. لَكُنَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلِصِينَ﴾ [الصافات: ١٦٧-١٦٩].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لأُعْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ. إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ﴾ [سورة ص: ٨٢ ـ ٨٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿مُخْلَصاً ﴾ و ﴿المُخْلَصِينَ ﴾:

فقرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿مُخْلَصَا ﴾ بفتح اللام ووافقهم الأعمش.

وقرأ سائر العشرة: ﴿مُخلِصاً﴾ بكسر اللام ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والحسن (١).

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب: ﴿المُخْلِصينَ﴾ بكسر اللام في جميع القرآن، ووافقهم اليزيدي والحسن وابن محيصن.

وقرأ أبو جعفر ونافع وعاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿المُخلَصِين﴾ بفتح اللام في جميع القرآن العظيم، ووافقهم الأعمش (٢٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٤٤ النشر ٢/ ٢٩٥ الاتحاف ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٠٩ إرشاد المبتدي ص ٣٨٠ الاتحاف ص ٢٦٤.

#### معنى القراءات:

القراءة بكسر اللام: ﴿مُخلِصا﴾ و ﴿المُخلِصينَ﴾ أي: أخلصوا دينهم وأعمالهم من الرياء(١) لأن اسم الفاعل يدل على من وقع منه الفعل أو تعلق به(٢).

القراءة بفتح اللام: ﴿مُخلَصا﴾ ﴿المُخلَصين﴾ أي: الله أخلصهم من الأسواء والفواحش فصاروا مخلصين (٣) لأن اسم المفعول يدل على من وقع عليه الفعل (٤).

# حاصل القراءات:

أخبر الله عز وجل أنه استخلصهم لعبادته وخلصهم من أدران القلوب والأعمال وهيأهم بذلك ليكونوا مخلصين له الدين حنفاء.

## ويلاحظ ما يلي:

(١) أن القراءتين تكمل أحداهما الأخرى، ولا تعارض بينهما ولا تناقض.

(۲) أن الإخلاص لما كان في أصله موهبة من الله تعالى، وعملاً
 من صاحبه جاءت القراءتان بصيغة اسم الفاعل واسم المفعول.

فغاية القراءة بفتح اللام الإخبار بأن الله أخلصهم وهيأهم ليكونوا مخلصين، كقوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ﴾ [ص: ٤٦].

وغاية القراءة بكسر اللام الدلالة على أنهم فعلوا الإخلاص في أعمالهم وقلوبهم، كما قال تعالى: ﴿إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَاعْتَصَمُواْ اللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولْنَكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَسُوفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجراً عَظِيماً ﴾ [النساء: 187] وقال تعالى: ﴿قُل اللَّهِ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج ٢٠٢/٣ حجة القراءات ص ٣٥٨ـ ٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) شذا العرف ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجاج ١٠٢/٣ حجة القراءات ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٤) شذا العرف ص ٧٩.

دِيني﴾ [الزمر: ١٤] وقال تعالى: ﴿وَمَاۤ أُمِرُواۤ إِلاَّ لِيَعُبُدُواۡ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِينَ حُنَفَآء وَيُقِيمُوا ٱلصَّلاَة وَيُؤْتُواْ الزَّكَاة وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِمةِ﴾ [البينة: ٥].

# الموضع الثاني والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَدْ مَكَرُوا مَكْرَهُمْ وَعِنْدَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ الجِبَالُ﴾ [إبراهيم: ٤٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لِتَزُولَ﴾:

فقرأ الكسائي وحده: ﴿وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لَتَزُولُ مِنْهُ الجِبَالُ ﴾ بفتح اللام الأولى وضم الثانية، ووافقه ابن محيصن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لِتَزُولَ﴾ بكسر اللام وفتح الثانية، ووافقهم اليزيدي والحسن والأعمش(١).

### معنى القراءات:

القراءة بفتح اللام الأولى وضم الثانية: ﴿لَتَزُولُ معناها: عند الله مكرهم، وإن كان مكرهم يقرب في الكيد إلى إزالة الجبال، فإن الله ينصر دينه، ومكرهم عنده لا يخفي؛ فمعنى: هذه القراءة أن الله جل ذكره عظم مكرهم كما قال: ﴿وَمَكَرُوا مَكْراً كُبَاراً ﴾ [نوح: ٢٢] وقال: ﴿تَكَادُ السَّمَواتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنهُ وتَنْشَقُ الأَرْضُ وتَخِرُ الجِبَالُ هَداً. أَنْ دَعَوا لَلرَّحْمَنِ وَلَذَيْ الْجِبَالُ هَداً. أَنْ دَعَوا لَلرَّحْمَنِ وَلَذَيْ الْجِبَالُ هَداً. أَنْ دَعَوا لَلرَّحْمَنِ وَلَذَيْ [مريم: ٩٠- ٩١] (٢).

وهذا المعنى في هذه القراءة المتواترة تدل عليه قراءة أبي بن كعب: «ومكرو مكرهم، وعند الله مكرهم، ولولا كلمة الله لزال من مكرهم الجبال»(۳).

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۲۱۸ إرشاد المبتدى ص ۳۹۶ الاتحاف ص ۲۷۳.

 <sup>(</sup>۲) معاني القرآن وأعرابه للزجاج ۳/ ۱۹۷ معاني القرآن للنحاس ۳/ ۵٤۲ الكشف ۲/
 ۲۷.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للنحاس ٣/ ٤٣٥ الكشف ٢٧/٢ ولم يورد سندها، وهي مخالفة لرسم المصحف، والظاهر أنها قراءة تفسيرية والله أعلم.

وروي عن عمر وعلي وابن مسعود وابن عباس أنهم قرؤوا: "وإن كاد مكرهم لتزول منه الجبال"(١).

فهذا دليل على تعظيم مكرهم، ولأن كاد في كلام العرب تكون لمقاربة الفعل<sup>(٢)</sup>.

والقراءة بكسر اللام الأولى وفتح اللام الثانية أي ما كان مكرهم لتزول منه الجبال فمكرهم أضعف وأوهن من أن تزول منه الجبال الراسيات وهي بعض خلق الله عز وجل، فكيف يمكن لمكرهم أن يزيل القرآن والنبوة والله وعد نبيه على اللها الهار دينه فقال: ﴿لَيُظْهِرَهُ عَلَى الدّين كُلّهِ﴾ [الفتح: ٢٨] ويدل على هذا قوله سبحانه وتعالى بعد هذه الآية: ﴿فلا تَحْسَبَنَ الله مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَه﴾ أي: لا يخلفهم ما وعدهم من نصره وإظهار نبوتهم وكلمتهم ".

### حاصل القراءات:

أن الكفار مكروا مكراً عظيماً كبيراً يقرب من أن يزيل الجبال، لكن مكرهم هذا بالنسبة إلى الله عز وجل ضعيف واهن لا يستطيع أن يزيل جبلاً خلقه الله، فكيف يستطيعون بمكرهم أن يزيلوا أمر الدين والنبوة والقرآن التي وعد الله رسوله بإظهارها على الدين كله ولو كره الكافرون.

### وتلاحظ الأمور التالية:

(١) أن اختلاف معنى القراءتين ليس من باب اختلاف التناقض

<sup>(</sup>۱) اعراب القرآن للنحاس ١٨٧/٢ علل القراءات ٣٣٧/١ المحتسب ١/٣٣٥ الكشف ٢/٧٢ الدر المنثور ٥/ ٥٣ ٤٠ كنز العمال ٢/٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢٨/٢، وقد نبه ابن هشام في «مغني اللبيب» ص ٨٦٨ ٨٦٠ على أن ما شاع في ألسن بعض المشتغلين بالنحو من أن «كاد» نفيها إثبات وإثباتها نفي غير صحيح، والصواب أن معناها هو المقاربة.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجاج ٣/ ١٦٦ معاني القرآن للنحاس ٣/ ٥٤٣ حجة القراءات ص ٣٧٩.

ويلاحظ أني اخترت تفسير الجبال بالمعنى المعروف في لغة العرب في القراءتين.

والتعارض بل من اختلاف التنوع، وكلا المعنيين حق.

قال ابن جني: «إن قيل: هذا اختلاف في التأويل بإثبات من إحدى القراءتين ما نفته الأخرى!.

قيل: لا. ليس ذلك ضداً ولا ناقضاً، وذلك أن قوله: عز وجل اسمه: ﴿وَإِنْ كَانَ مَكْرِهُم لِتَرُولُ مِنْهُ اللهِ عَلَى إِنْ مَكْرِهُم تَرُولُ مِنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ للفرق بين «أن» المخففة من الثقيلة و «إن» النافية كدخولها في قوله سبحانه: ﴿إِنْ كَادَ لَيْضَلْنَا عَنِ آلَهْتَنَا. ﴾ [الفرقان: ٤٢] أي: إنه قد كاد يضلنا، وليست لام الابتداء كما يظن من لا خبرة له...

وأما ﴿لِتَزُولَ مِنْه الجِبَال﴾ فمعناه ـ لعمري ـ: إن الجبال لا تزول منه، وليس هذا نفياً لما أثبتته القراءة الأخرى؛ وذلك أن الجبال في قوله: ﴿لِتَزُولَ﴾ المراد به هذه الجبال التي هي أوتاد الأرض.

والجبال في قراءة من قرأ: ﴿لَتَزُولُ منه الجبال﴾ لا يعنى بها هذه التي ذكرناها، وإنما المراد بها \_ والله أعلم \_ ثبات الدين وعزة المسلمين فسماه عز اسمه جبالاً لثباته وتمكنه، ألا ترى إلى قول الله تعالى: ﴿هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركين﴾[التوبة: ٣٣] وقوله: ﴿يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون﴾ [الصف: ٨] وغير ذلك من الآي الشاهدة بقوة الدين واعتلاء أيدي المؤمنين.

ويؤكد ذلك أن لفظ «الجبال» قد وضع عبارة عما لا تدركه المعاينة وإنما هو من المعاني المتصورة... وقد شاع ذلك في اللغة» اه(١).

(٢) أورد غالب أهل التفسير (٢) قصة النسور وخلاصتها: أن رجلاً طاغية اتخذ نسوراً وأطعمها وسمنها ثم قعد هو وصاحبه في تابوت وربط

<sup>(</sup>۱) الخاطريات ص ٥٦\_ ٥٨ باختصار.

<sup>(</sup>۲) منهم الطبري في تفسيره (دار الفكر) ۲۶۱/۱۳ وفي تاريخه ۱/ ۲۸۸ ، ۲۹۰ والبغوي والزجاج في معاني القرآن ۳/ ۱۹۷ والنحاس في معاني القرآن ۳/ ۱۹۷ والبغوي في تفسيره ۳/ ۳۸۰ ۴۸۱ وابن كثير في تفسيره ۲/ ۳۸۰ وغيرهم.

التابوت بأرجل النسور وعلقوا اللحم فوق التابوت فكانت النسور كلما نظرت إلى اللحم صعدت وصعدت تذهب نحو اللحم حتى انقطع بصره من الأرض، ثم صوب العصا التي علق فيها اللحم إلى الأرض فتصوبت النسور إليها، فسمعت الجبال حفيف النسور فكانت ترى أنها أمر من السماء فكادت تزول فهو قوله تعالى في هذه الآية: ﴿وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُم لِتَرُولَ مِنْهُ الْجِبَالُ﴾.

هكذا أورد كثير من المفسرين هذه القصة، وهي بعيدة جداً والظاهر أنها من الإسرائيليات والله أعلم.

وقد رد هذه القصة جماعة من أهل التفسير:

قال الرازي (ت ٦٠٦هـ) بعد إيراده لهذه القصة: «قال القاضي: وهذا بعيد جداً لأن الخطر فيه عظيم، ولا يكاد العاقل يقدم عليه، وما جاء فيه خبر صحيح معتمد ولا حجة في تأويل الآية البتة» اه(١).

وقال علاء الدين أبو الحسن الخازن (ت ٧٤١هـ) بعد حكايته للقصة: «واستبعد بعض العلماء هذه الحكاية، وقال: إن الخطر فيه عظيم...»(٢) وساق الكلام السابق.

وقال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤): "وما روي من قصة النمرود أو بختنصر واتخاذ الأنسر وصعودهما عليها إلى قرب السماء في قصة طويلة، وما تأول بعضهم أنه عبر بالجبال عن الإسلام والقرآن لثبوته ورسوخه، وعبر بمكرهم عن اختلافهم فيه من قولهم: هذا سحر، وهذا شعر، وهذا أفك؛ فأقوال ينبو عنها ظاهر اللفظ وبعيد جداً قصة الأنسر» اه(٣).

وقال الألوسي (ت ١٢٧٠هـ) بعد نقله لكلام الرازي: «ونِعْمَ ما قال في خبر النسور؛ فإنه وإن جاء عن على كرم الله وجهه وعن مجاهد وابن

<sup>(</sup>١) تفسير الرازى ١٤٤/١٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير الخازن ٣/ ٨٦.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/ ٤٣٨.

جبير وأبي عبيدة والسدي وغيرهم إلا أن في الأسانيد ما لا يخفي على من نقر، وقد شاع ذلك من أخبار القصاص وخبرهم واقع عن درجة القبول، ولو طاروا إلى النسر الطائر...» اه(١).

# الموضع الثالث والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَثُلِهِ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلأَصْفَادِ سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانِ وَتَغْشَى وُجُوهَهُم ٱلنَّارُ﴾ [إبراهيم: ٤٩\_٥٠].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ زيد بن أخي يعقوب عن عمه يعقوب الحضرمي \_ أحد القراء العشرة \_ وكذا أبو حاتم عنه، وكذا قرأ علي بن أبي طالب وأبو هريرة وابن عباس وعكرمة وابن جبير وابن سيرين والحسن \_ بخلاف عنه \_ وسنان بن سلمة وزيد بن على وقتادة وأبو صالح والكلبي وعيسى الهمداني وعمرو بن فائد وعمرو بن عبيد جميعهم قرأ بفتح القاف وكسر الطاء وتنوين الراء «قطر»، «آن» بالتنوين على أنها كلمتين (٣).

#### معنى القراءات:

قراءة القراء العشرة: ﴿قَطِرانِ﴾ أي: قطران الأبل، وهو شيء يتحلب من شجر تهنأ (يعني: تطلى) به الأبل عند إصابتها بالجرب.

<sup>(</sup>۱) روح المعانى ۲۵۲/۲۵۲.

<sup>(</sup>۲) حدیث صحیح عن عبد الله بن عمرو.

أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل تحت رقم (٣٤٦١) والترمذي في كتاب العلم باب ما جاء في الحديث عن بني إسرائيل تحت رقم (٢٦٧١)، وانظر ما تقدم ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) علل القراءات ١/ ٨٩/١ المحتسب ١/ ٣٦٦.

والقراءة الأخرى على كلمتين «قطر آن» القطر: النحاس المذاب، و«آن»: الذائب الحار الذي قد تناهى حره (١).

# حاصل القراءات:

أن سرابيل المجرمين في النار ستكون من قطران ومن نحاس مذاب حار تناهى حره، فالقراءة الخارجة عن العشرة وسَّعت معنى الآية وبيَّنت أن للمجرمين سرابيل من قطران وسرابيل من نحاس مذاب غاية في الحرارة والله أعلم.

#### وتلاحط الأمور التالية:

(١) أن هذه القراءة صحيحة السند عن رسول الله ﷺ، ولا تخالف رسم المصحف ولا تخالف العربية.

(٢) أنه ورد عن السلف في تفسير الآية قولان، فظن اختلافاً وليس باختلاف وإنما كل تفسير على قراءة فمن فسر الآية بقوله سرابيلهم من قطران الإبل، يطلى به حتى يشتعل ناراً كما ورد عن الحسن (٢) وعكرمة فهو تفسير لقراءة من قرأ: ﴿قَطِرانَ﴾ كلمة واحدة بدون تنوين كلمة «قطر».

ومن فسر الآية بقوله: سرابيلهم من نحاس مذاب حار، كما ورد عن ابن عباس (٤) وابن جبير (٥) فهو تفسير لقراءة من قرأ: «قطر آن» بالتنوين على كلمتين.

(٣) قال الفراء (ت ٢٠٧هـ): «قوله: ﴿سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانٍ ﴾ عامة القراء مجمعون على أن القطران حرف واحد مثل الظربان.

قال وحدثني حبان عن الكلبي عن أبي صالح أن ابن عباس فسرها:

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٤/ ٣٧٧ البحر المحيط ٥/ ٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۲۰۲/۱۳.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٥/ ٦٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى (دار الفكر) ٢٥٧/١٣ الدر المنثور ٥/٠٠.

<sup>(</sup>a) ما سبق.

«من قطر آن» قد انتهى حره، قرأها ابن عباس كذلك»(١).

قال أبو زكريا: «وهو من قوله: ﴿قال آتُونِي أُفْرِغُ عَلَيْه قِطْراً﴾ [الكهف: ٩٦]» اه(٢).

(٤) أسوق هنا كلاماً للطبري (ت ٣١٠ هـ) حول هذه القراءة الأحادية مع التنبيه على حال بعض الأسانيد عنده قال الطبري: «قد روي عن بعض المتقدمين أنه كان يقرأ ذلك: «من قطرآن» بفتح القاف وتسكين الطاء وتنوين الراء وتصيير «آن» من نعته، وتوجيه معنى القطر إلى أنه النحاس ومعنى «الآن» إلى أنه الذي قد انتهى حره.

وممن كان يقرأ كذلك . . . عكرمة مولى ابن عباس .

حدثني بذلك أحمد بن يوسف قال: القاسم قال: حدثنا هشيم قال: أخبرنا حصين به (٣)....

أخرجه الفراء كما ترى في معاني القرآن ٢/ ٨٢ وابن خالوية في علل القراءات ١/ ٩٠ من طريق آخر قال حدثني ابن مجاهد عن السمري عن الفراء عن أبي بكر بن عياش عن الكلبى به.

والكلبي هو محمد بن السائب قال عنه في التقريب ص ٤٧٩: «متهم بالكذب ورمي بالرفض» ا هـ.

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٢٥٦/١٣.

قلت: أحمد بن يوسف شيخ الطبري هو الأزدي أبو الحسن النيسابوري حافظ ثقة كما في «التقريب» ص ٨٦.

والقاسم هو أبو عبيد بن سلام إمام مشهور ثقة فاضل كما في التقريب ص ٤٥٠.

وهشيم هو ابن بشير أبو معاوية السلمي ثقة ثبت كثير التدليس والارسال الخفي كما في التقريب ص ٧٤.

قلت: صرح هشيم هنا بالتحديث كما ترى.

وحصين هو ابن عبد الرحمن أبو الهذيل السلمي الكوفي ثقة تغير حفظه في الآخر كما في التقريب ص ١٧٠.

<sup>(</sup>١) إسناد ضعيف جداً.

وينظر الإتقان (أبو الفضل) ٢٠٩/٤.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح إلى عكرمة.

حدثني المثنى قال: حدثنا إسحاق قال: حدثنا عبد الرحمن ابن أبي حماد قال: حدثنا يعقوب القمي عن جعفر عن ابن جبير أنه كان يقرأ: «سرابيلهم من قطر آن»(١)...

حدثني المثنى قال: حدثنا إسحاق قال: حدثنا هشام قال: حدثنا أبو حفص عن هارون عن قتادة أنه كان يقرأ: «من قطر آن» قال من صفر قد انتهى حره»(۲).

قال الطبري: «وكان الحسن يقرؤها: «من قطر آن» اه<sup>(٣)</sup>.

(٥) تقدم أن هذه القراءة صحيحة السند عن النبي على ولا يضرها ورودها من بعض الطرق الضعيفة والواهية فقد رواها عن يعقوب الحضرمي زيد ابن أخيه كما ذكره ابن مهران (٤) ولم يتفرد زيد بذلك عن عمه يعقوب بل تابعه أبو حاتم عن يعقوب (٥).

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ١٣/٢٥٦.

المثنى شيخ الطبري قال أحمد شاكر في تحقيقه لتفسير الطبري (١/٦٧١): «أما المثنى شيخ الطبري فهو المثنى بن إبراهيم الآملي يروي عنه الطبري كثيراً في التفسير والتاريخ» ا ه.

قلت: رواية الطبري عن المثنى في تاريخه محصورة في بضع وعشرين رواية كما في الفهارس العامة لتاريخ الطبري ٢٠ / ٣٨٨ ولم أعثر له على ترجمة فيما بين يدي من كتب. وإسحاق هو ابن الحجاج له ترجمة في الجرح والتعديل ٢ / ٢١٧ لم يذكر فيها جرحاً ولا تعديلاً، فهو مجهول الحال، وصرح الطبري باسمه في مواضع منها في تفسيره (شاكر) ٢٠٦/٢، ٣٨٥.

وعبد الرحمن بن أبي حماد هو عبد الرحمن بن سكين بن أبي حماد ترجم له في غاية النهاية (٣٦٩/١) وقال: «صالح مشهور».

وعزاه بنحوه في «الدر المنثور» ٥/ ٦٠ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ٢٥٧/١٣.

قلت: وفي السند المثنى وإسحاق ابن أبي حماد تقدماً فيما قبله.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٥٦/١٣ باختصار.

<sup>(</sup>٤) الغاية في القراءات العشر ص ١٨٤ المبسوط ص ٢١٨ وأورد في إولهما إسناده في القراءة عن زيد عن يعقوب، الغاية ص ٦٩ـ ٧٠ المبسوط ص ٧٧ـ ٧٨.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ٤/ ٣٧٧.

### الموضع الرابع والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبِّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِن بَعْدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النحل: ١١٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿مَا فَتَنُوا﴾:

فقرأ ابن عامر بفتح الفاء والتاء مبنياً للفاعل: ﴿مَا فَتَنُوا﴾.

وقرأ باقي العشرة بضم الفاء وكسر التاء مبنياً للمفعول: ﴿مَا فُتِنُوا﴾، ووافقهم اليزيدي والأعمش والحسن وابن محيصن (١).

#### معنى القراءات:

القراءة بفتح الفاء والتاء معناها: من بعد ما فتنوا الناس عن دين الله عز وجل، فالآية تشير إلى من أسلم من المشركين، ويحتمل أن يكون المعنى: من بعد ما فتنوا أنفسهم بإظهار ما أظهروا للتقية؛ لأن الرخصة لم تكن نزلت بعد (٢).

القراءة بضم الفاء وكسر التاء معناها من بعد ما فتنهم المشركون عن دينهم (٣).

#### حاصل القراءات:

بينت الآية حكم من فتن وعذب في دين الله تعالى فأعطى المشركين من القول ما طلبوه كما فعل عمار بن ياسر.

وحكمه أن الله يغفر له.

وبينت الآية بقراءة ابن عامر حكم من آذى المسلمين وفتنهم وعَذَّبهم في دِين الله ثم أسلم.

وحكمه أن الله عز وجل يغفر له ذلك، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۲۲٦ النشر ۲/۳۰۵ الاتحاف ص ۲۸۰\_۲۸۱.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٤/٨٩٤.

وعكس ذلك أبو حيان، فجعل الأول محتملاً والثاني هو الظاهر. البحر المحيط ٥/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للزجاج ٣/ ٢٢٠ زاد المسير ٤٩٨/٤.

### الموضع الخامس والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرِنَاهَا تَدْميراً ﴾ [الإسراء: ١٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ أَمَرْنَا ﴾:

فقرأ يعقوب بمد الهمزة: ﴿آمَرْنَا﴾ ورويت عن ابن كثير وأبي عمرو وعاصم ونافع من غير الطرق التي اشتهرت عنهم، ووافقه الحسن (۱) وبها قرأ علي بن أبي طالب وابن أبي إسحاق وأبو رجاء وعيسى بن عمر وسلام وعبد الله بن أبي يزيد والكلبي وتروى عن ابن عباس والحسن وقتادة وأبي العالية وابن هرمز (۲).

وقرأ باقي العشرة: ﴿أَمَرِنا﴾ بدون مد وبفتح الميم (٣) وهاتان قراءتان متواترتان.

ورواية عن الحسن ويحيى بن يعمر وعكرمة: «أمرنا» بكسر الميم، وتروى عن ابن عباس كذلك.

وقرأ ابن عباس وأبو عثمان النهدي والسدي وزيد بن علي وأبو العالية: «أمّرنا» بتشديد الميم (٤) وهاتان قراءتان آحاديتان.

#### معنى القراءات:

قراءة من قرأ: ﴿أَمَرِنا مترفيها﴾ بدون مد وبفتح الميم في معناها ثلاثة أقوال:

**الأول**: أنه من الأمر، وفي الكلام إضمار تقديره: أمرنا مترفيها بالطاعة ففسقوا، وهو قول ابن جبير.

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «ومثل قوله: ﴿أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسقُوا

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٨٨ النشر ٢٠٦/٢ الإتحاف ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/ ١٥- ١٧ زاد المسير ٥/٩١ البحر المحيط ٢٠/٦.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٢٢٨ النشر ٣٠٦/٢ الإتحاف ص ٢٨٢.

<sup>(3)</sup> المحتسب ٢/ ١٥- ١٧ زاد المسير ٥/١٩ البحر المحيط ٦٠٠٢.

فِيهَا ﴾ من الكلام: أمرتك فعصيتني؛ فقد علم أن المعصية مخالفة الأمر وكذلك الفسق مخالفة أمر الله جل ثناؤه» اه<sup>(۱)</sup>.

قال النحاس (ت ٣٣٨ه): «المعنى: أمرناهم بالطاعة، والفاسق إذا أمر بالطاعة عصى؛ فعصوا؛ فحق عليهم القول بالعصيان، أي: وجب» اه<sup>(٢)</sup>.

الثاني: ﴿أَمرِنا﴾: كثرنا، يقال: أمِرَ بنو فلان إذا كثروا، والمعنى: كثرنا مترفيها.

الثالث: ﴿أَمرنا﴾: أمّرنا، يقال: أمرت الرجل، بمعنى: أمّرته، والمعنى: سلطنا مترفيها بالإمارة (٣).

معنى قراءة: ﴿آمرنا﴾ بمد الهمزة وفتح الميم على صيغة «فاعل» التي تقتضي المشاركة في الأكثر، وهي هنا لا تقتضي ذلك والمعنى: كثرنا مترفيها (٤).

وصيغة «فاعل» إذا جاءت بمعنى المجرد فإنّها قد تقتضي التكثير من الفعل فتكون بمعنى «فعل» المضعف (٥) وهي هنا كذلك.

معنى قراءة: «أمَّرنا» بتشديد الميم فيه قولان:

الأول: أنها بمعنى: كثرنا.

الثاني: أنها من الإمارة بمعنى: ولينا مترفيها وصيرناهم أمراء (٦).

حاصل القراءات:

هذه الأقوال جميعها في معنى الآية بالقراءات الواردة فيها لا مانع منها، فالله إذا أراد إهلاك قرية كثر مترفيها وجعلهم أمراء عليها وأمرهم

<sup>(</sup>۱) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن الكريم للنحاس ٤/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن الكريم للنحاس ٤/ ١٣٤، زاد المسير ٥/ ١٨- ١٩.

<sup>(</sup>٤) ما سبق، البحر المحيط ٢٠/٦.

<sup>(</sup>٥) شذا العرف ص ٤٦ - ٤٣.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن الكريم للنحاس ٤/ ١٣٤ البحر المحيط ٢٠/٦.

بالطاعة فعصوا، فتكون المعصية والفجور غالبين، فإذا تمت هذه الأمور حق عليها القول فدمرها سبحانه وتعالى تدميراً.

# وتلاحظ الأمور التالية:

ا أن الآية بمجموع القراءات الواردة فيها تكشف عن سنة من سنن الله في المجتمعات، فهو سبحانه إذا أراد هلاك قرية فإنه يبدأ من فساد المترفين ثم يكون التأمير والانغماس في الترف ثم يكون التكثير والركون للظالمين (١).

وفي هذا تنبيه إلى تأكيد وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والنصيحة من الرعية .

وقد أشارت إلى هذا المعنى آيات منها: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لَيَمْكُرُوا فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إلا بِأَنْفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٣].

وقوله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبُكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيد﴾ [هود: ١٠٢].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿فَلَوْلا كَانَ مِنَ القُرونِ مِن قَبْلِكُمْ أُولُوا بَقِيَةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مِمَّنْ أَنَجِينَا مِنْهُمْ، وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أَثْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ مُجْرِمِينَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلمٍ وَأَهْلُها مُصْلِحُونَ﴾ [هود: ١١٦ - ١١٧].

قال سيد قطب (ت ١٣٨٧هـ) في كلامه على قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا أَن نُهلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا﴾ [الإسراء: ١٦] قال: «والآية تقرر سنة الله هذه، فإذا قدر الله لقرية أنها هالكة لأنها أخذت بأسباب الهلاك فكثر فيها المترفون فلم تدافعهم (يعني: القرية وأهلها) ولم تضرب على أيديهم؛ سلط الله هؤلاء المترفين ففسقوا فيها، فعم فيها الفسق، فتحللت وترهلت فحقت عليها سنة الله وأصابها الدمار والهلاك، وهي المسؤولة عما يحل بها لأنها لم تضرب على أيدي المترفين، ولم تصلح من نظامها

<sup>(</sup>١) انظر سنن الله في المجتمع من خلال القرآن ص ٣٣ـ ٣٨.

الذي يسمح بوجود المترفين، فوجود المترفين ذاته هو السبب الذي من أجله سلطهم الله عليها ففسقوا، ولو أخذت (يعني: القرية وأهلها) عليهم الطريق فلم تسمح لهم بالظهور فيها ما استحقت الهلاك، وما سلط الله عليها من يفسق فيها ويفسد فيقودها إلى الهلاك.

إن إرادة الله قد جعلت للحياة البشرية نواميس لا تتخلف وسنناً لا تتبدل، وحين توجد الأسباب تتبعها النتائج فتنفذ إرادة الله وتحق كلمته، والله لا يأمر بالفسق، إن الله لا يأمر بالفحشاء، لكن وجود المترفين في ذاته دليل على أن الأمة قد تخلخل بناؤها، وسارت في طريق الانحلال وأن قدر الله سيصيبها جزاء وفاقاً، وهي التي تعرضت لسنة الله بسماحها للمترفين بالوجود والحياة.

فالإرادة هنا ليست إرادة للتوجيه القهري الذي ينشىء السبب ولكنها ترتب النتيجة على السبب، الأمر الذي لا مفر منه لأن السنة جرت به، والأمر ليس أمراً توجيهياً إلى الفسق ولكنه إنشاء النتيجة الطبيعية المترتبة على وجود المترفين وهي الفسق (١).

وهنا تبرز تَبِعَة الجماعة في ترك النظم الفاسدة تنشىء آثارها التي لا مفر منها، وعدم الضرب على أيدي المترفين فيها كي لا يفسقوا فيها فيحق عليها القول فيدمرها تدميراً.

هذه السنة قد مضت في الأولين من بعد نوح قرناً بعد قرن كلما فشت الذنوب في أمة انتهت بها إلى ذلك المصير، والله هو الخبير بذنوب

<sup>(</sup>١) كلام الشيخ سيد قطب رحمه الله، لا ينفي الإرادة القدرية إنما يريد \_ والله أعلم \_ أنّ وقوع ذلك على هذه الهيئة هو من الإرادة الكونية القدرية، هذا ما يظهر، والله أعلم.

فإن كانت الأخرى فهذا مذهب المعتزلة، وانظر «البيان لأخطاء بعض الكتاب» ص ١٥٢.

وقد بيَّن ابن قيم الجوزية رحمه الله أن الإرادة في الآية من الإرادة الكونية، القدرية، ودلل على أرجحيته من سبعة أوجه، وذلك في كتابه: «شفاء العليل» ص ٢٨٠ ـ ٢٨١.

عباده البصير: ﴿وَكُمْ أَهْلَكْنَا مِنَ الْقُرُونِ مِن بَعْدِ نُوحٍ وَكَفَى بِربِكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيراً بَصِيراً ﴾ [الإسراء: ١٧] اه(١٠).

٢ ـ شكك الفراء (ت ٢٠٧هـ) في قراءة: «أمرنا» فقال: «وقرأ الحسن: «آمرنا» وروي عنه «أمرنا» ولا ندري أنها حفظت عنه لأنا لا نعرف معناها ها هنا» اه<sup>(٢)</sup>.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «ورد الفراء هذا القراءة لا يلتفت إليه؛ إذ نقل أنها لغة كفتح الميم ومعناها كثرنا» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: لكن يلاحظ أنها ليست من القراءات العشر، مع موافقتها للرسم؛ لأنها لم تتواتر، والله أعلم.

٣ ـ قال أبو علي الفارسي (ت ٣٧٧هـ): «لا وجه لكون ﴿أمرنا﴾ من الإمارة؛ لأن رياستهم لا تكون إلا لواحد بعد واحد، والإهلاك إنما يكون في مدة واحد منهم» اه(٤٠).

قلت: كذا قال وتعقبه أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) رحمه الله بقوله: «ما قاله أبو علي لا يلزم لأنا لا نسلم أن الأمير هو الملك بل كونه ممن يأمر ويؤتمر به، والعرب تسمي أميراً من يؤتمر به وإن لم يكن ملكاً.

ولئن سلمنا أنه أريد به الملك فلا يلزم ما قال؛ لأن القرية إذا ملك عليها مترف ثم فسق: ثم آخر ففسق، ثم كذلك كثر الفساد وتوالى الكفر ونزل بهم على الآخر من ملوكهم» هذه أ.

قلت: ما قاله أبو حيان رحمه الله هو الصواب، والله أعلم.

3 - في قراءة أبي بن كعب: «وإذا أردنا أن نهلك قرية بعثنا فيها أكابر مجرميها فمكروا فيها فحق عليها القول» $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن ٤/ ٢٢١٧\_ ٢٢١٨.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ١١٩/٢.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢٠/٦.

<sup>(</sup>٤) بواسطة البحر المحيط ٦/٢٠.

<sup>(</sup>a) ما سبق.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن للفراء ١١٩/٢ معاني القرآن الكريم للنحاس ١٣٦/٤.

قلت: والظاهر أنها تفسير منه للآية والله أعلم.

# الموضع السادس والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِيَذَّكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ نُفُوراً﴾ [الإسراء: ٤١].

وقول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَاهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكُرُوا فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً﴾ [الفرقان: ٥٠].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ليذكروا﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿ليذكروا﴾ بإسكان الذال وضم الكاف مع تخفيفها في الموضعين، ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ليذكروا﴾ بفتح الذال والكاف مع تشديدها فيهما، ووافقهم ابن محيصن والحسن واليزيدي(١).

#### معنى القراءات:

القراءة بإسكان الذال وضم الكاف مع تخفيفها من الذكر ضد النسيان. القراءة بفتح الذال والكاف مع تشديدها من التذكر والاتعاظ والاعتبار (٢).

#### حاصل القراءات:

في الآية أمر بالذكر وعدم النسيان وأمر بالاعتبار والتذكر والاتعاظ، ولا شك أن الاعتبار والتذكر لا يكون إلا بعد الذكر وعدم النسيان، كما أن الذكر وعدم النسيان لا يؤدي المقصود بدون الاعتبار والاتعاظ، فجمعت الآية بالقراءتين بين الأمرين والله أعلم.

#### ويلاحظ ما يلى:

مثل هذا تماماً تكرر في مواضع، وهي التالية:

١ ـ تنوع القراءة في قوله تعالى: ﴿ أَوَ لاَ يَذْكُرُ الإِنسَانُ أَنَّا

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٢٩ النشر ٢٠٧/٢ الإتحاف ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/٧٤ الإتحاف ص ٢٨٣.

خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يِكُ شَيْئاً﴾ [مريم: ٦٧].

قرأ نافع وابن عامر وعاصم: ﴿يِذْكُر﴾ بإسكان الذال وضم الكاف من الذكر ضد النسيان.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يذَّكُر﴾ بتشديد الذال والكاف من التذكر والاتعاطِّ(١).

٢ ـ وتنوع القراءة في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارَ
 خِلفَةً لَّمْنِ أَرَادَ أَن يَذَّكُو أَوْ أَرَادَ شُكُوراً﴾ [الفرقان: ٦٢].

قرأ حمزة وخلف: ﴿يذكر﴾ بتخفيف الذال مسكنة، وتخفيف الكاف مضمومة.

وقرأ الباقون بتشديد الذال والكاف مفتوحتين (٢).

٣ \_ وتنوع القراءة في قوله تعالىٰ: ﴿قَالُواْ طَائرُكُم مَّعَكُمْ أَئن ذُكّرتُم﴾ [يس: ١٩].

فقرأ أبو جعفر: ﴿ فَكُرتم ﴾ بتخفيف الكاف من الذكر ضد النسيان.

وقرأ باقي العشرة بالتشديد في الكاف: ﴿ وَكُورَتُم ﴾ من التذكر والاعتبار والاتعاظ (٣).

# الموضع السابع والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَوُلاءِ إِلاَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَائرَ وَإِنِّي لأَظُنُّكَ يَا فِرْعَوْنُ مَثْبُوراً﴾ [الإسراء: ١٠٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لقد علمت﴾:

فقرأ الكسائي بضم التاء ووافقه الأعمش:

وقرأ الباقون بفتح التاء(٤).

<sup>(</sup>١) المغني في توجيه القراءات العشر ٣/١٤.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۳/۹۳.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٣/ ١٧٤ - ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) الغاية ص ١٩٣ إرشاد المبتدى ص ٤١٤ الإتحاف ص ٢٨٧.

#### معنى القراءات:

القراءة بضم التاء معناها أن موسى على أخبر بذلك عن نفسه بصحة ذلك عنده، وأنه لا شك عنده في أن الذي أنزل الآيات هو رب السماوات والأرض (١).

ومعنى القراءة بفتح التاء أن موسى ﷺ خاطب فرعون بأنك يا فرعون تعلم أن الذي أنزل الآيات هو رب السماوات والأرض، ويدل على هذا قوله تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَنِقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْماً وَعُلُوا ﴾ [النمل: ١٤](٢).

#### حاصل القراءات:

أن موسى ﷺ أخبر بعلمه عن نفسه بصحة ذلك: الله رب السماوات والأرض، هو الذي أنزل الآيات، كما أخبر موسى فرعون بأنه (فرعون) يعلم هذا كذلك، ولكنه العناد والكفر والظلم.

فأفادت القراءتان الإخبار عن حال موسى ﷺ وعن حال فرعون بآية واحدة مع الإيجاز.

قال أبو محمد علي بن حزم (ت ٤٥٦هـ): «وكلا القراءتين حق من عند الله تعالى، لا يجوز أن يرد منها شيء، فنعم موسى عليه الصلاة والسلام علم ذلك، وفرعون علم ذلك» اه<sup>(٣)</sup>.

#### وتلاحظ الأمور التالية:

١ ـ أن القراءتين مع اختلاف لفظهما ومعناهما وامتناع جواز
 اجتماعهما في شيء واحد؛ ليس بينهما تناقض ولا اختلاف تضاد، بل
 يصدق بعضها بعضاً.

٢ ـ إن قيل على قراءة الضم؛ يخبر موسى عليه الصلاة والسلام عن نفسه محتجاً بذلك على فرعون كيف يصح الاحتجاج بعلمه، وعلمه لا يكون حجة على غيره؟.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى (دار الفكر) ١٧٤/١٥ الكشف ٢/٢٥.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٤١١ تفسير القرطبي ٣٣٧/١٠.

<sup>(</sup>٣) الفصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم ٣/٣٠٣.

فالجواب: أنه لما قيل: ﴿رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجنُونَ﴾ [الشعراء: ٢٧] كان ذلك قدحاً في علمه؛ لأن المجنون لا يعلم، فكأنه نفى ذلك، ودفع عن نفسه، فقال: لقد علمت صحة ما أتيت به علماً صحيحاً كعلم الفضلاء، فصارت الحجة على فرعون من هذا الوجه(١).

٣ ـ وفي القراءة بالفتح توبيخ وتقريع وتقرير من موسى ﷺ لفرعون.

٤ - وفي الآية بالقراءتين دليل على أن الكفار يجحدون بألسنتهم الآيات التي أتى بها الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وقلوبهم تستيقن بها، وتعلم أنها حق.

وقد جاء هذا المعنى في آيات منها قوله تعالى: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدّينِ قَد تَّبَيّنَ الرُّشُدُ مِنَ الغَينِ ﴿فَلَمَّا وَقُولُه تَعَالَىٰ: ﴿فَلَمَّا جَاءَتُهُم آياتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوْا هَذَا سِخرٌ مُبِينٌ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْماً وعُلُواً، فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُفْسِدِينَ ﴾ [النمل: ١٣ ـ ١٤].

وفيها دليل على أن المعرفة القلبية، واليقين القلبي المجرد عن عمل الحوارح، والقول باللسان، لا يكون إيماناً شرعياً وأنه لا ينفع صاحبه (٢٠).

#### الموضع الثامن والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَّا أَشْهَدتُهُمْ خَلْقَ السَّمَاواتِ وَالأَرضِ وَلاَ خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضِلِينَ عَضُداً﴾ [الكهف: ٥١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿وهَا كُنتُ﴾:

فقرأ أبو جعفر بفتح التاء: ﴿وَمَا كُنْتُ﴾، ووافقه الحسن.

وقرأ باقي العشرة: ﴿وما كنُتُ﴾ بضم التاء، ووافقهم الأعمش واليزيدي وابن محيصن (٣٠).

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٤١١.

<sup>(</sup>٢) الفصل في الملل والأهواء والنحل ٣/ ٢٠٠٠. وقد أطال ابن حزم رحمه الله في تقرير هذا المعنى وأقام عليه الدليل من القرآن والسنة والإجماع والمعقول والحس والمشاهدة الضرورية.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢/ ٣١١ الإتحاف ص ٢٩١.

### معنى القراءات:

القراءة بفتح التاء: ﴿وما كنتَ ﴾ خطاب من الله عز وجل لنبيه محمد ﷺ ليعلم أمته أنه لم يزل محفوظاً لم يعتضد بمضل، ولا مال إليه.

القراءة بضم التاء: ﴿ وما كُنتُ ﴾ إخبار من الله تعالى عن ذاته المقدسة بأنه سبحانه وتعالى ليس في حاجة إلى أحد (١).

#### حاصل القراءات:

تضمنت الآية بالقراءتين خبرين:

أولهما: عن الله تبارك وتعالى أنه ليس فى حاجة إلى أحد.

ثانيهما: عن رسوله ﷺ أنه لم يتخذ المضلين عضدا.

# الموضع التاسع والخمسون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِئَة وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْماً، قُلْنَا يَاذَا القَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذَّبَ وإِمَّا أَن تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْناً﴾ [الكهف: ٨٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿عَيْن حَمِثَةٍ ﴾:

فقرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وحفص في روايته عن عاصم بغير ألف بعد الحاء وبهمز الياء: ﴿حَمِئَةٍ﴾، ووافقهم اليزيدي.

وقرأ باقي العشرة بالألف وفتح الياء من غير همز: ﴿حَاميَة﴾ ووافقهم الحسن والأعمش واليزيدي(٢).

#### معنى القراءات:

القراءة بغير ألف بعد الحاء وبهمز الياء: ﴿حَمِئَةٍ﴾ أي: ذات حمأة، والحمأة الطين الأسود المنتن (٣)، ويقال: حمأت البئر أي: أخرجت حمأتها.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٩١ المغنى في توجيه القراءات العشر ٢/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٣٨ النشر ٢/ ٣١٤ الإتحاف ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) المفردات للراغب ص ١٣٣٠.

القراءة بالألف وفتح الياء من غير همز: ﴿حامية﴾ حارة (١). حاصل القراءات:

القراءة بالهمز: ﴿حَمِئَة﴾ لا تنافي القراءة بغير همز: ﴿حَامِيَة﴾ إذ قد تكون الشمس تغرب في عين حارة ذات حمأة، فتكون الآية بالقراءتين جمعت وصفين في العين التي تغرب فيها الشمس أنها حارة، وأنها ذات حمأ طين أسود نتن.

# ويلاحظ ما يلي:

قال ابن الجوزي (ت ٩٧٠هـ): «ربما توهم متوهم أن هذه الشمس على عظم قدرها تغوص في عين ماء، وليس كذلك، فإنها أكبر من الدنيا(٢) مراراً فكيف تسعها عين ماء؟... وإنما وجدها تغرب في العين كما يرى راكب البحر الذي لا يرى طرفه أن الشمس تغيب في الماء، وذلك لأن ذا القرنين انتهى إلى آخر البنيان، فوجد عيناً حمئة ليس بعدها أحد» اه(٣).

### الموضع الستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى. قال: هي عصاي أتوكأ عليها، وأهش بها على غنمي ولي فيها مآرب أخرى﴾ [طه: ٧٧ ـ ١٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿وأهش﴾ بضم الهاء والشين المعجمة.

وقرأ عكرمة: «وأهس» بالسين المهملة وهي قراءة آحادية.

وقرأ النخعي: «وأهش» بكسر الهاء وبالمعجمة(<sup>٤)</sup> وهي آحادية.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٣٠٨/٣ الكشف ٢/ ٧٣\_ ٨٤.

<sup>(</sup>۲) يقصد بـ «الدنيا» الأرض وليس العوالم جميعاً.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١٨٦/٥ وانظر ما نقله صاحب «محاسن التأويل» عن ابن حزم في تقرير ما ذكره ابن الجوزي رحمه الله ١١/ ٩٥- ٩٦.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٢/٥٠.

### معنى القراءات:

قيل: لا فرق بين ﴿أهش﴾ بالشين، و «أهس» بالسين فكلاهما بمعنى واحد (١).

وقيل: بينهما فرق كما يلي (٢):

قراءة الجمهور ﴿وأهش﴾ بالشين المعجمة والهاء المضمومة وقراءة النخعي «وأهش» بالشين المعجمة وبكسر الهاء تحتمل وجهين:

الأول: من هش الخبز يهش إذا كان ينكسر لهشاشته والمعنى: أهش الورق والكلأ والنبات أي أخبطه على رؤوس غنمي لتأكله.

الثاني: من هش يهش هشاشة إذا مال أي: أميل بها على غنمي بما يصلحها من السوق وتكسِير العلف ونحو ذلك (٣).

والقراءة بالسين المهملة «وأهس» معناها أسوق، أي: أنحي على غنمي بها زاجراً لها، والهس زجر الغنم (٤).

## حاصل القراءات:

لا تمانع بين المعنيين جميعاً فالعصا يستعملها في خبط الكلأ والنبات والورق لتأكله الغنم، ويستعملها كذلك لزجر غنمه وسوقها.

### ويلاحظ ما يلي:

ا ـ التفريق بين معنى القراءتين هو المعتمد لأن التأسيس أولى من التأكد(٥).

٢ - على قراءة: «أهس بها على غنمي» بالسين المهملة يأتي

<sup>(</sup>۱) حكاه القرطبي في تفسيره ۱۸۷/۱۱.

<sup>(</sup>٢) كما صنع صاحب الكشاف ٢/ ٤٣٠ ومن قبله ابن جني في «المحتسب» ٢/ ٥٠ وحكاه القرطبي في تفسيره ١٨٧/١١ عن الماوردي.

 <sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ٥٠ الكشاف ٢/ ٤٣٠ البحر المحيط ٦/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) ما سبق.

<sup>(</sup>٥) الأشباه والنظائر في فروع الشافعية ص ١٣٥.

سؤال: كيف قال: «أهس بها على غنمي»؟ وهلا قال: أهس بها غنمي، كقولك: أسوق بها غنمي.

أجاب عن هذا ابن جني (ت ٣٩٢ه) رحمه الله بقوله: «قيل: لما دخل السوق معنى الانتحاء لها، والميل بها عليها استعمل معها «على» حملاً على المعنى . . . ومن ذلك قولهم: «كفى بالله» أي: كفى الله، إلا أنهم زادوا الباء حملاً على معناه، إذ كان في معنى: اكتف بالله، ولذلك قالوا: «حسبك به» لمّا دخله معنى: «اكتف»، والفعل لا يخبر عنه، ونظائره كثيرة جداً» اه(١).

٣ ـ تضمن جواب موسى كليم الله ﷺ نكتا منها:

أ ـ جاء جوابه على السؤال، وحكمة ذلك رغبته عليه الصلاة والسلام في مطاولة مناجاته لربه تعالى، وازدياد لذاذته بذلك، وتعداده نعمه تعالى عليه، بما جعل فيها من المنافع (٢).

ب ـ تضمنت هذه الزيادة تفصيلاً في قوله: ﴿أَتُوكُما عَلَيْهَا وأَهُشْ بِهَا عَلَيْهِا وأَهُشْ بِهَا عَلَمِي فَا خَرَى ﴾ (٣).

ج ـ قدَّم في الجواب مصلحة نفسه في قوله: ﴿أَتُوكُا عَلَيْها﴾ ثم ثنى بمصلحة رعيته في قوله: ﴿وأهش بها على غنمي﴾ (١).

وليس في هذا تفضيل لنفسه وأثرة لها وإنما لأن الغرض الأول فعلاً المقصود من اتخاذ العصا هو التوكؤ عليها في هذا المقام.

# الموضع الحادي والستون:

قوله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ فَٱذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لاَ مِسَاسَ وإنَّ لَكَ مَوْعِداً لَن تُخْلَفَهُ، وٱنظُرْ إِلَى إِلاهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنُحَرُقَنَّهُ ثُمَّ لتَنسِفنَّهُ فِي ٱلْيَمِّ نَسْفاً﴾ [طه: ٩٧].

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٦/ ٢٣٤ الإتقان (أبو الفضل) ٣١٢/٢.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٢/ ٤٣٠.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ٦/ ٢٣٤.

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ لَن تُخْلَفُهُ ﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب بضم التاء وكسر اللام مبنياً للفاعل: ﴿ تُخلِفه ﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والحسن.

وقرأ باقي العشرة بفتح اللام على البناء للمفعول: ﴿تُخْلَفُهُ ووافقهم الأعمش(١).

### معنى القراءتين:

القراءة بضم التاء وكسر اللام: ﴿تُخلِفه ﴾ تحتمل معنيين:

الأول: ستأتيه ولن تجده مخلفاً، كما يقال: أحمدته أي: وجدته محموداً.

الثاني: على التهديد أي: لا بد لك من أن تصير إليه (٢).

القراءة بفتح اللام بمعنى: إن الله لن يخلفك إياه (٣).

# حاصل القراءتين:

يخبر الله تعالىٰ عن قول موسى عليه الصلاة والسلام وتهديده إياه بأن له موعداً، أي يوم القيامة، لن يُخلَفه ولن يُخلِفه.

فمن قرأ بفتح اللام فالمعنى: يكافئك الله على ما فعلت في القيامة، والله لا يخلف الميعاد.

ومن قرأ بكسر اللام فالمعنى: إنك تبعث وتوافي يوم القيامة لا تقدر على غير ذلك، ولن تخلفه (٤٠).

ولا يخفى ما فيه من التهديد.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٥٠ النشر ٢/ ٣٢٢ الإتحاف ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن للنحاس ٣/ ٥٧ وقارن بتفسير القرطبي ٢٤٢/١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٢٤٢/١١.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/ ٣٧٥.

## الموضع الثاني والستون:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿حَتَّى إِذَا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبِ يَنسِلُونَ﴾ [الأنبياء: ٩٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿من كل حَدَبِ﴾ بالحاء والباء.

وقرأ ابن مسعود: «من كل جدث ينسلون» بالجيم والثاء (١٠).

# معنى القراءتين:

قراءة جمهور القراء: ﴿من كُلِّ حَدَبٍ ﴾ الحدب: كل ما ارتفع من ظهر الأرض (٢)، والمعنى يطلعون من كل ثنية ومرتفع ويعمون الأرض (٣).

وعلى هذه القراءة يكون الضمير «هم» عائداً على يأجوج ومأجوج (١٤).

قراءة ابن مسعود: «جدث» يعني: القبر، أي: يخرج الناس من قبورهم للحشر<sup>(ه)</sup>.

وعلى هذه القراءة يكون الضمير: «هم» عائداً على البشر<sup>(٦)</sup>.

### حاصل القراءتين:

جمعت الآية بالقراءتين بيان حال يأجوج ومأجوج في خروجهم قبل قيام الساعة، وحال الناس في خروجهم للحشر كما في قوله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّن ٱلأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾ [يس: ٥١].

# ويلاحظ ما يلي:

١ - أن هذا المتحصل من الآية بالقراءتين لا ينسجم مع سباق الآية

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) المفردات للراغب ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢/٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) ما سبق.

<sup>(</sup>٥) ما سبق.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ٣٤١/١١ البحر المحيط ٣٣٩/٦.

ولحاقها؛ فإنه ذكر خروج يأجوج ومأجوج، وذكر بعدها قوله تعالى: ﴿واثْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ الحَقُّ فإذًا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ، يا وَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِن هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٧].

ولعل المعنى على قراءة: "من كل جدث" بالجيم والثاء من باب المقدم والمؤخر إذ المعنى: حتى إذا فتحت يأجوج ومأجوج اقترب الوعد الحق وهم (أي: العالم) من كل جدث ينسلون شاخصة أبصار الذين كفروا.

ويجوز أن يكون الضمير في قوله: "وهم من كل جدث" على القراءتين بالجيم والثاء، وبالحاء والباء، يجوز أن يكون الضمير عائداً على يأجوج ومأجوج، والمعنى: إنهم يخرجون من كل مرتفع وثنية، ومن كل قبر ومنخفض، إذ يحصل منهم نبش القبور، والنزول في كل مكان يمرون عليه، وما نقل عن يأجوج ومأجوج لا يمنع ذلك إن لم يوافقه.

٢ ـ عد الكرماني (توفي بعد ٥٣١هـ) القول بأن مرجع الضمير في قوله تعالى: ﴿وهُم مِن كُل حَدَبٍ يَنْسِلُون﴾ أي: جميع الخلق من كل حدب ينسلون؛ عد هذا القول من غرائب التفسير(١١).

قلت: هو كذلك على قراءة العامة، أما على القراءة المروية عن ابن مسعود: «من كل جدث ينسلون» بالجيم والثاء فهو قول مستقيم؛ إذ تدل عليه هذه القراءة، ولذلك قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ه) رحمه الله: «الظاهر أن ضمير «هم» عائد على يأجوج ومأجوج أي يطلعون من كل ثنية ومرتفع ويعمون الأرض وقيل: الضمير للعالم، ويدل عليه قراءة عبد الله وابن عباس: «من كل جدث» بالثاء المثلثة وهو القبر» اه(٢).

قلت: وقضية عدم انسجام هذا التفسير للقراءة مع سياق الآية تحل بأن الآية من باب المقدم والمؤخر، وقد أفرد هذا النوع السيوطي (ت ٩١١هـ) رحمه الله في كتابه: «الإتقان في علوم القرآن» (٣).

<sup>(</sup>١) غرائب التفسير وعجائب التأويل ٧٤٨/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٦/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) تحقيق أبو الفضل إبراهيم ٣/ ٣٣.

# الموضع الثالث والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدْخِلُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ يُحَلَّونَ فِيهَا مَنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوْاً ولِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ﴾ [الحج: ٢٣].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿جَنَّاتُ عَدْن يَدْخُلُونَهَا يُحَلُّونَ فِيها مِنْ أُسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُؤْلُوا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حرير﴾ [فاطر: ٣٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ وَلُؤَلُوا ﴾:

فقرأ نافع وعاصم وأبو جعفر بالنصب في الموضعين.

وقرأ يعقوب موضع سورة الحج بالنصب.

وقرأ باقي العشرة الموضعين بالجر، ووافقهم الحسن والأعمش واليزيدي وابن محيصن.

وقرأ يعقوب موضع سورة فاطر بالجر(١).

# معنى القراءات:

القراءة بالنصب: ﴿لَوْلُوا﴾ عطفاً على محل: ﴿من أساور﴾ أي: يحلون أساور ويحلون لؤلؤاً.

وهذا الأخير لم يذكر غيره ابن جني (٢<sup>)</sup> (ت ٣٩٢هـ) رحمه الله.

القراءة بالجر: ﴿ **لؤلؤ**﴾ عطفاً على ﴿ أَساور ﴾ أي: يحلون أساور من لؤلؤ كما يحلون أساور من ذهب (٣).

### حاصل القراءات:

أجملت القراءة بالنصب حال اللؤلؤ لما يعطى لأهل الجنة، وبينت القراءة بالجر أنهم يحلون به على هيئة أساور.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٥٦ - ٢٥٧ النشر ٢/ ٣٢٦ الإتحاف ص ٣١٤.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/ VV.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ١١٧ البحر المحيط ٦/ ٣٦١.

كما دلت الآية بالنصب على أن حليتهم باللؤلؤ ليست مقصورة على مجرد الأساور والله أعلم.

فأفادت القراءتان معنى العموم والخصوص معاً، وهذا أجدر بفضل الله تعالى، وأعظم في بيان جلال الثواب الذي يعطيه الله تعالى لعباده المؤمنين.

# الموضع الرابع والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿والْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِن شَعَائِر ٱللَّهِ لَكُمْ فِي اللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا صَوَآفٌ، فَإِذَا وَجَبِتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْها وأَطْعِمُوا القَانِعَ وَٱلْمُعتَر كَذَلِكَ سَخَرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون﴾ [الحج: ٣٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿عَلَيْهَا صَوافَّ﴾.

وقرأ ابن مسعود وابن عمر وابن عباس وإبراهيم وأبي جعفر محمد بن علي والأعمش واختلف عنهما، وعطاء بن أبي رباح والضحاك والكلبي: «صوافن» وهي قراءة شاذة.

وقرأ «صوافي» أبو موسى الأشعري والحسن وشفيق وزيد بن أسلم وسليمان التيمي ورويت عن الأعرج (١٠)، وهي قراءة شاذة.

# معنى القراءات:

قراءة الجمهور: ﴿صَوافَ ﴾ أي: قد صفت قوائمها، أي: فاذكروا اسم الله عليها في حال نحرها، والبعير ينحر قائماً.

القراءة بـ «صوافن» الصافن الذي يقوم على ثلاث، فالبعير إذا أرادوا نحره تعقل إحدى يديه فهو صافن، والجمع صوافن.

القراءة بـ "صوافي" أي: خوالص، والمراد خالصة لله عز وجل، ولا تشركوا في التسمية على نحرها أحداً (٢).

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ ٨١ البحر المحيط ٦/ ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٤٢٨/٣ المحتسب ٨١/٢ البحر المحيط ٦/٣٦٩.

#### حاصل القراءات:

لا تمانع بين جميع هذه المعاني، فالبعير تنحر قائمة وعلى ثلاث، خالصة لله عز وجل.

مع ملاحظة أن القراءتين الثانية والثالثة شاذة لمخالفتها رسم المصحف، فيستفاد منها في التفسير فقط.

## الموضع الخامس والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿والَّذِينَ سَعوا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِين أُولئك أَصْحَابُ الجَحِيم﴾ [الحج: ٥١].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿والَّذِين سَعوا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِين أُولئك لَهُم عَذَابٌ مِن رَجْزِ أَليم﴾ [سبأ: ٥].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿والَّذِين يَسْعُونَ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أَوْلَئَكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ﴾ [سبأ: ٣٨].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿مُعَاجِزِينَ﴾: .

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو: ﴿معجزين﴾ بدون ألف وبتشديد الجيم في المواضع الثلاثة، ووافقهما اليزيدي فيها، وابن محيصن في موضع سورة الحج، والموضع الثاني من سورة سبأ.

وقرأ باقي العشرة ﴿معاجزين﴾ بالألف وتخفيف الجيم(١١).

#### معنى القراءات:

القراءة بدون ألف وبتشديد الجيم ﴿مُعَجِّزِينِ ﴾ أي: مثبطين الناس عن الإسلام ويؤخرونهم عن الدخول فيه، وهو بمعنى: يحببون إليهم ترك اتباع النبي ﷺ (٢).

القراءة بالألف وبتخفيف الجيم: ﴿مُعَاجِزِينِ﴾ أي: مشاقين الله

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٥٨ النشر ٣٢٧/٢ الإتحاف ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ١٢٢\_ ١٢٣ البحر المحيط ٦/ ٣٧٩.

تعالى، وقيل: معاندين الله تعالى، وقيل: مسابقين الله تعالى، والمعنى: إنهم ظنوا أنهم يعجزون الله، وقيل: يفوقونه فلا يقدر عليهم، وذلك باطل من ظنهم(١).

قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): «عاجزه سابقه؛ لأن كل واحد منهما في طلب إعجاز الآخر عن اللحاق به، فإذا سبقه قيل: أعجزه وعجزه، والمعنى: سعوا في ﴿آياتنا﴾ بالفساد من الطعن فيها حيث سموها سحراً وشعراً وأساطير، ومن تثبيط الناس عنها سابقين أو مسابقين في زعمهم وتقديرهم طامعين أن كيدهم للإسلام يتم لهم» اه(٢).

### حاصل القراءات:

أثبتت القراءة بالألف وتخفيف الجيم سعي الكفار إلى إبطال حجج الإسلام وآيات صدق المصطفى على وأثبتت القراءة بدون الألف وبالتشديد سعي الكفار إلى تثبيط المسلمين عن الإسلام، ولا مانع من إرادة ذلك جميعه.

## الموضع السادس والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَاتَّخَذْتُمُوْهُمْ سِخْرِيّاً حَتَّى أَنسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنتُم مَنْهُمْ تَضْحَكُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٠].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿وقَالُوا مَا لَنَا لا نَرى رِجَالاً كُنًا نَعُدُهُم مِن الأَشْرَارِ. أَتَّخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زاغت عنهُمُ الأَبْصَارُ﴾ [ص: ٦٣.٦٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿سِخْرِيّاً﴾:

فقرأ نافع وحمزة والكسائي وأبو جعفر وخلف: ﴿سُخُرِيا﴾ بضم السين في الموضعين، ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سِخْرِيا﴾ بكسر السين فيهما، ووافقهم اليزيدي وابن محيصن والحسن<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ١٢٣ زاد المسير ٥/ ٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر الزمخشری ۳/ ۳٦ - ۳۷.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٢٦٣ النشر ٢/٣٢٩ الإتحاف ص ٣٢١.

#### معنى القراءات:

قيل: القراءتان بمعنى واحد ﴿سخريا﴾ بضم السين وبكسرها واحد وهذا منقول عن الخليل وسيبويه(١).

وقيل: بينهما فرق:

القراءة بضم السين من السخرة والتسخير وهو الخدمة.

القراءة بكسر السين من السخرية والاستهزاء (٢).

# حاصل القراءات:

لا تمانع بين المعنيين إذ أن الكفار منهم من اتخذ المؤمنين سخرة للخدمة؛ لأنه كان يملكه عبداً، أو يقهره محكوماً تحت سلطانه ونحو ذلك، ومنهم من اتخذ المؤمنين سخرية واستهزاء كما قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمنُوا يَضْحَكُونَ. وإذا مَرَّوا بِهِمْ يَتَغَامَرُونَ. وإذا انقَلَبُوا إلى أَهْلِهِم انقَلَبُوا فَكِهِينَ. وإذا رأَوْهُم قَالُوا إِنَّ مَوْلاء لضَالون. ومَا أَرْسِلوا عَليْهم حَافِظينِ المَطففين: ٢٩-٣٣].

قال أبو عبيدة معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ): «﴿فاتخذوهم سخريا﴾ مكسورة الأولى لأنه من قولهم: يسخر منه، وبعضهم يضم أوله؛ لأنه يجعله من السخرة والتسخر بهم» اه(٣).

# ويلاحظ ما يلي:

ا ـ قال أبو حيان (ت ٧٥٤ه): «قال أبو عبيدة والكسائي والفراء ضم السين من السخرة والاستخدام، والكسر من السخر وهو الاستهزاء...» اه<sup>(٤)</sup>.

قلت: في نسبة التفريق إلى الكسائي (ت ١٨٩هـ) نظر؛ إذ قال

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج ٢٤/٤.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٢/ ٢٣٤ تفسير غريب القرآن ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن ٢/ ٦٢.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٦/٤٢٣.

الفراء (ت ٢٠٧هـ): «قال الكسائي: سمعت العرب تقول: بحر لجي ولجي ودري ودري منسوب إلى الدر والكرسي والكرسي وهو كثير.

قال الفراء: وهو في مذهبه (يعني: الكسائي) بمنزلة قولهم: العصي والعصى؛ والأسوة والإسوة» اه(١).

قلت: ومنه تعلم أن الكسائي في مذهبه أن قراءة الضم والكسر لغتان بمعنى واحد، وليس كما ذكر أبو حيان رحمه الله ويؤكد ما ذكرته من أن الكسائي لا يفرق بين القراءة بالضم والكسر من جهة المعنى في قوله تعالى: ﴿سخريا﴾ ما يلى:

٢ ـ قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ): «لا يعرف هذا التفريق الخليل وسيبويه رحمهما الله ولا الكسائي ولا الفراء.

قال الكسائي: هما لغتان بمعنى واحد، كما يقال: عُصى وعِصى.

وقال محمد بن يزيد: إنما يؤخذ التفريق بين المعاني عن العرب فأما التأويل فلا يكون» اه(٢).

قلت: وهذا الكلام فيه أمور:

الأول: أنه يوافق ما تقدم من أن الكسائي لم يفرق بين القراءتين خلافاً لأبي حيان رحمه الله تعالىٰ في ذكره الكسائي ممن فرق.

الثاني: قوله: «ولا الفراء» فيه نظر؛ فإني رأيت الفراء حكى في كتابه القول بالتفريق، ثم نقل قول الكسائي، ولم يعقب عليه، نعم لما حكى القول بالتفريق قال: «قال الذين كسروا...» قلت: لكنه غير صريح في أنه لا يرى التفريق تأمل.

الثالث: قول محمد بن يزيد: "إنما يؤخذ التفريق بين المعاني عن العرب...» مراده . والله أعلم . أن التفريق بين القراءتين لا يشترط فيه أن يؤخذ عن أهل اللغة إلا إذا كان من جهة بيان معنى اللفظ المجرد في

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للفراء ٢/ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) إعراب القرآن للنحاس ٣/١٧٤.

اللغة، أما إذا كان من جهة بيان المراد من اللفظ في السياق القرآني. وهو ما عبر عنه بالتأويل. فإن المرجع فيه أهل التفسير.

قلت: وهنا نقل التفريق في معنى القراءتين عن بعض أهل اللغة وأهل التفسير:

أ ـ قال الحسن وقتادة وأبو عمرو بن العلاء . وهذا معنى ما قالوا: «السُخري بالضم ما كان من جهة السخرة، والسخري بالكسر ما كان من الهزؤ»(۱).

ب ـ قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «قوله: ﴿سخريا﴾ يقرأ بالضم والكسر، وكلاهما جيد، إلا أنهم قالوا: إن بعض أهل اللغة قال: ما كان من الاستهزاء فهو بالكسر، وما كان من جهة التسخير فهو الضم...» اه(٢).

ج ـ قال عبد الرحمٰن بن زید فی قوله: ﴿فاتخذتموهم سخریا﴾ قال: «هما مختلفتان ﴿سِخْرِیا﴾ و ﴿سُخْرِیا﴾ یقول الله: ﴿ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات لیتخذ بعضهم بعضاً سخریا﴾ [الزخرف: ٣٢].

قال: هذا سخريا يسخرونهم.

والآخرون الذين يستهزئون بهم هم: ﴿سخريا﴾.

فتلك سخريا يسخرونهم عندك، فسخرك رفعك فوقه، والآخرون استهزءوا بأهل الإسلام هي سخريا يسخرون منهم؛ فهما مختلفتان.

وقرأ قول الله عز وجل: ﴿كُلَّمَا مَرْ عَلَيْهُ مَلاً مِن قَوْمِهُ سَخِرُوا مِنْهُ قَالُ إِنْ تَسْخَرُوا ﴾ [هود: ٣٨].

وقال: یسخرون منهم کما سخر قوم نوح بنوح: ﴿التخذوهم سخریا﴾ اتخذوهم هزؤا لم یزالوا یستهزئون بهم» اه<sup>(۱۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للنحاس ٤٨٨/٤.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٢٤/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٨/ ٦١.

٣ ـ قال ابن عطية (ت ٥٤١هـ): «وقرأ أصحاب عبد الله وابن أبي إسحاق والأعرج بضم السين كل ما في القرآن، وقرأ الحسن وأبو عمرو بالكسر إلا التي في الزخرف فإنهما ضما السين كما فعل الناس» اه(١٠).

وحكى ابن عطية إجماع القراء على ضم السين في قوله تعالى: «ليتّخِذ بغضُهُم بَعْضاً سُخْرِياً» [الزخرف: ٣٢](٢).

قلت: إن كان مراد ابن عطية بحكاية إجماع القراء يعني القراء العشرة فهو مسلم، أما إن كان مراده غير ذلك فقد تعقبه أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ) بقوله: "وليس ما ذكره من إجماع القراء على ضم السين في الزخرف صحيحاً، لأن ابن محيصن وابن مسلم كسرا في الزخرف ذكر ذلك أبو القاسم ابن جبارة الهذلي في كتاب: "الكامل" اه(٤).

قلت: الأمر كما قال أبو حيان رحمه الله وقد نص على ذلك ابن مهران<sup>(٥)</sup> (ت ٣٨١هـ) رحمه الله.

# الموضع السابع والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءو بِٱلإِفْكِ عُضبَةٌ مِنكُم لا تَخْسَبُوهُ شَرَاً لَكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ، لِكُلِّ آمْرِىء مَنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِن الإثمِ والَّذِي تَولَى كِبْرَهُ مِنْهُم لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [النور: ١١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿كِبْرَهُ﴾:

فقرأ يعقوب: ﴿كُبره﴾ بضم الكاف، وهي قراءة أبي رجاء وحميد بن قيس وسفيان الثوري ويزيد بن قطيب وعمرة بنت عبد الرحمٰن.

وقرأ باقي العشرة بكسرها: ﴿كِبْرَهُ﴾(٦).

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ٦/٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ٦/٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) كتاب الكامل للهذلي لوحة ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٦/٤٢٣.

<sup>(</sup>٥) المبسوط ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٦) المبسوط ص ٢٦٦ النشر ٢/ ٣٣١ الإتحاف ص ٣٢٣.

#### معنى القراءات:

القراءة بكسر الكاف: ﴿كبره فيها قولان:

الأول: البداءة بالإفك، والمراد الذي تولى البداءة بالإفك.

الثاني: الإثم، والمراد الذي تولى الإثم في حديث الإفك.

القراءة بضم الكاف: ﴿ كُبره ﴾ المعنى: عظمه، والمراد: الذي تولى معظم الإفك (١).

#### حاصل القراءات:

أفادت الآية بالقراءتين الوعيد الشديد لمن تولى الإثم وبدأ بإشاعته وتولى معظمه، وكل هذه المعاني لا تمانع بينها.

#### الموضع الثامن والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِالْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِالْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيْناً وَهُوَ عِنَدَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ﴾ [النور: ١٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿تَلَقُّونَه﴾ بفتح الثلاث وشد القاف.

وقرأ ابن عباس وعائشة رضي الله عنهما وابن يعمر وعثمان الثقفي: «إذ تلقونه» بفتح التاء وكسر اللام وضم القاف.

وقرأ ابن السميفع: «إذ تلقونه» بضم التاء والقاف وسكون اللام، وهاتان القراءتان آحاديتان.

وقرأت أم سفيان بن عيينة: «إذ تتقفونه» بتاءين مفتوحتين وبفاء بعد القاف.

وعنها أيضاً: «إذ تثقفونه» بالثاء المثلثة بعد التاء، والفاء بعد القاف، وكانت على قراءة ابن مسعود (٢٠).

وقرأ ابن أسلم وأبو جعفر: «تألقونه» بفتح التاء وهمزة ساكنة بعدها لام مكسورة.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج ٤/٣٥ المحتسب ١٠٤/٢ النشر ٢/٣٣١.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/ ١٠٤.

وقرأ يعقوب في رواية المازني: «يتلقونه» بتاء مكسورة بعدها ياء ولام مفتوحة (١)، وهذه القراءة شاذة.

روي عن سفيان بن عيينة أنه قال: «سمعت أمي تقرأ: «إذ تتقفونه» (بتاءين وفاء بعد القاف) وكانت على قراءة عبد الله».

وروي عنه أيضاً: «سمعت أمي تقرأ: «إذ تثقفونه» (بتاء ثم ثاء وفاء بعد القاف) وكان أبوها يقرأ بقراءة عبد الله» (٢).

### معنى القراءات:

قراءة جمهور القراء: ﴿إِذْ تَلَقُونَهُ ﴾ أي: يأخذه بعضكم من بعض، يقال: تلقى القول وتلقنه، والأصل: «تتلقونه»، وهي قراءة أبي بن كعب وابن مسعود.

قراءة عائشة وابن عباس ومن معهم: «تلقونه» فيها قولان:

الأول: أنها من الولق الذي هو الإسراع بالشيء بعد الشيء كعدد في أثر كلام، ويقال: ولق في سيره إذا أسرع.

الثاني: أنها من قول العرب: ولق الرجل يلق ولقاً إذا كذب واستمر على كذبه (٢٠).

وجمع النحاس (ت ٣٣٨هـ) بين القولين فقال في بيان معنى هذه القراءة: «يقال: ولق يلق إذا أسرع في الكذب وغيره» اه<sup>(٤)</sup>.

قراءة ابن السميفع: «إذ تلقونه» مضارع ألقى، والمعنى: تلقونه من أفواهكم.

قراءة أم سفيان بن عيينة: «تتقفونه» أي: تجمعونه وتحطبونه من عند أنفسكم، ولا أصل له عند الله تعالىٰ.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/ ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٢٠٤/١٢ البحر المحيط ٦/٤٣٨.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للنحاس ١٠/٤.

وقراءة أم سفيان الأخرى: «تثقفونه» من ثقفت الشيء إذا طلبته وأدركته، والمعنى: تتصيدون الكلام في الإفك من هنا ومن هنا(١).

### حاصل القراءات:

جميع هذه المعاني يصدق بعضها بعضاً، ولا تمانع بينها، فالقراءات وسعت معنى الآية، وجعلت لها أكثر من معنى، وجميعها يصدق على أصحاب الإفك.

وتعبير الآية بهذه المعاني مع تعدد القراءات بأوجز لفظ وأخصر عبارة فيه إعجاز بالإيجاز فسبحان الله العظيم.

## الموضع التاسع والستون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ ويَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلاَ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكْ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً. أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنَزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَةٌ يِأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاّ رَجُلاً مَسْحُوراً﴾ [الفرقان: ٧ـ ٨].

تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف بنون الجمع: ﴿نَأْكُل مِنْهَا﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بالياء: ﴿ يَأْكُلُ مِنْهَا ﴾ ووافقهم اليزيدي وابن محيصن والحسن (٢).

#### معنى القراءات:

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۲/۱۰۰.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٧٠ النشر ٢/ ٣٣٣ الإتحاف ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/١٤٤.

### حاصل القراءتين:

أفادت الآية بالقراءتين أنهم اقترحوا جنة يأكلون هم منها والرسول عَلَيْق.

قال النحاس (ت ٣٣٨هـ) بعد إشارته إلى القراءتين: «والقراءتان حسنتان تؤديان عن معنيين وإن كانت القراءة بالياء أبين لأنه قد تقدم ذكر النبي علي وحده فإن يعود الضمير إليه أبين» اه(١).

قلت: وهذا باعتبار القرب في التقدم، وإلا فقد تقدم لهم أيضاً ذكر في قوله تعالى: ﴿وقالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُول﴾ [الفرقان: ٧].

### الموضع السبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيُومَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّه فَيَقُولُ أَانْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَوُلاَءِ أَمْ هُمْ ضَلُوا ٱلسَّبِيلَ. قَالُوا: سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَتْخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ ولَكِن مَّتَعْتَهُم وأَباءَهُم حَتَّى كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَتْخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ ولَكِن مَّتَعْتَهُم وأباءَهُم حَتَّى نَسُوا الذِّكْرَ وكَانُوا قَوْماً بُوراً. فَقَذْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُون صَرْفاً وَلاَ نَصْراً ومَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقْهُ عَذَاباً كَبِيراً ﴾ [الفرقان: ١٧. ١٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿فما تُسْتَطِيعُونَ ﴾:

فقرأ حفص بالتاء: ﴿فما تَسْتَطِيعُونَ ﴾ على الخطاب، ووافقه الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بالياء: ﴿فما يَسْتَطِيعُونَ ﴾ على الغيب ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن (٢).

## معنى القراءتين:

القراءة بالتاء على الخطاب لمتخذي الشركاء.

القراءة بالياء على الغيب والمعنى فما يستطيع الشركاء (٣).

<sup>(</sup>١) إعراب القرآن للنحاس ٣/ ١٥٢ ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٧١ النشر ٢/ ٣٣٤ الإتحاف ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ١٤٥.

### حاصل القراءتين:

أفادت الآية بالقراءتين أن متخذي الشركاء، والشركاء لا يستطيعون صرفاً للعذاب ولا نصراً من عند أنفسهم لبعضهم بعضاً.

## ويلاحظ ما يلي:

المعنى على القراءة بالياء يحتمل وجهاً غير ما تقدم بأن يكون الضمير للكفار كالقراءة بالتاء (١٠)، فيكون أسلوب التفات من الخطاب إلى الغيبة لبيان حقارتهم وخستهم.

## الموضع الحادي والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ إِنَّ هَوُلاَءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ. وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَاثِظُونَ. وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ﴾ [الشعراء: ٥٣ ـ ٥٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿حاذرون﴾:

فقرأ ابن عامر في رواية ابن ذكوان عنه، ورواية هشام من طريق الدجواني، وعاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿حاذرون﴾ بألف بعد الحاء، ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بحذف الألف: ﴿حذرون﴾، ووافقهم ابن محيصن والحسن واليزيدي(٢).

وقرأ عبد الله بن السائب وابن أبي عامر: «حادرون» بالدال غير معجمة (٣)، وهي قراءة آحادية.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/٧٩.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٧٤ - ٧٥ النشر ٢/ ٣٣٥ الإتحاف ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للنحاس ٥/ ٨١ إعراب القراءات السبع وعللها ٢/ ١٣٤ المحتسب ١٨٨/٢.

# معنى القراءات:

قيل: هما بمعنى واحد<sup>(۱)</sup>، وقيل: بينهما فرق القراءة بـ ﴿حاذرون﴾ بألف بعد الحاء، معناها: مستعدون بالسلاح وغيره من آلة الحرب.

القراءة بـ ﴿حذرون﴾ معناها: خائفون وحذرون(٢).

القراءة بـ «حادرون» بالدال غير معجمة معناها: أقوياء غلاظ الأجسام (٣).

### حاصل القراءات:

لا تمانع بين هذه المعاني جميعها؛ فهم خائفون وحذرون من تفشي هذا الأمر في الناس وهم مستعدون بالسلاح وغيره من آلة الحرب وبقوة أجسامهم، مستعدون للقيام بحربهم ومنعهم من الاستمرار فيما هم عليه.

## الموضع الثاني والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالُوا سَوَاءُ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مّنَ الْوَاعِظِينَ. إِنْ هَذَا إِلاَّ خُلُقُ الأَوَّلِينَ﴾ [الشعراء: ١٣٦ ـ ١٣٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿خُلُق﴾.

فقرأ أبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب والكسائي بفتح الخاء وسكون اللام: ﴿خَلْقِ﴾ ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن.

وقرأ الباقون بضم الخاء واللام: ﴿خُلُق﴾ ووافقهِم الأعمش(٤).

وقرأ ابن عباس وعكرمة وعاصم الجحدري برفع الخاء وتسكين اللام: «خلق»(٥).

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن ٢/٨٦ الكشف ٢/١٥١.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٤/ ٩٢ معانى القرآن للنحاس ٥٠ ٨٠.

<sup>(</sup>٣) إعراب القراءات السبع وعللها ٢/ ١٣٤ المحتسب ١٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) المبسوط ص ٧٧٠ النشر ٢/ ٣٣٠ ١٣٣٦ الإتحاف ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ٦/١٣٧.

### معنى القراءات:

القراءة بفتح الخاء وتسكين اللام: ﴿خلق﴾ فيها وجهان:

الأول: بمعنى اختلاقهم وكذبهم، كما قال تعالىٰ عن الكفار أنهم قالوا: ﴿إِنْ هذا إِلاَ اخْتِلاق﴾ [ص: ٧].

الثاني: بمعنى خلقنا كما خلق من كان قبلنا، نحيا كما حيوا، ونموت كما ماتوا، ولا نبعث كما لم يبعثوا(١).

القراءة بضم الخاء واللام: ﴿خُلُق﴾ أي عادة أي: هكذا كان الناس يعيشون ما عاشوا ثم يموتون ولا بعث لهم ولا حساب(٢).

القراءة بضم الخاء وسكون اللام: «خلق» بمعنى: عادة فهي بمعنى القراءة بضم الخاء واللام (٣).

### حاصل القراءات:

لا مانع من إرادة هذه المعاني، فالكفار أجابوا نبيهم هوداً على الدعاهم بأن ما جاء به أمر مختلق من قديم، كما قال الكفار لنبينا على المؤقال الكفار لنبينا على المؤقال المؤلم المؤلمين المختبها الفرقان: ٥]، وأنكروا البعث وقالوا: كان الناس يعيشون ما عاشوا ثم يموتون ولا بعث لهم ولا حساب.

## الموضع الثالث والسبعون:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿قُل لاَّ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَواتِ والأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّه وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ. بَلِ ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ فِي الآخِرَة بَلْ هُمْ فِي شَكِ مِنْهَا بَل هُمْ مِنْهَا عَمُون﴾ [النمل: ٦٥ ـ ٦٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ بِل ادارك ﴾:

فقرأ نافع وابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف بوصل الهمزة وتشديد الدال وألف بعدها ووافقهم الأعمش: ﴿بل ادَّرك﴾.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٤/ ٩٧ الكشف ٢/ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ٤/ ٩٧ الكشف ٢/ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٦/١٣٧.

وقرأ باقي العشرة بهمزة واحدة مقطوعة وسكون الدال مخففة بلا ألف:

﴿أدرك﴾، ووافقهم الحسن واليزيدي(١).

وقرأ ابن محيصن: «أأدرك» بهمزة ثم ألف بعدها (٢).

### معنى القراءات:

القراءة بقطع الهمزة وإسكان الدال من غير ألف بعد الدال معناها: بلغ ولحق، كما تقول: أدرك علمي هذا، أي: بلغه و ﴿بل﴾ بمعنى: «هل»، فهو إنكار أن يبلغ علمهم أمر الآخرة وفيه معنى التقرير والتوبيخ لهم وطلبهم علم ما لا يبلغونه أبداً، فالمعنى: هل أدرك علمهم في الآخرة، ومتى تكون، أي: أنهم لم يدركوا علم الآخرة ووقت حدوثها، ودل على ذلك قوله: ﴿بَلْ هُمْ فِي شَكِ مِنْهَا بَل هُمْ مِنْهَا عَمُون﴾ أي: من علمها.

و ﴿ في ﴾ بمعنى: الباء، والتقدير: هل أدرك علمهم بالآخرة، أي: هل بلغ علمهم غايته فلم يدركوا علم الآخرة، ولم ينظروا في حقيقتها، والعمى عن الشيء أعظم من الشك فيه، وهو في حرف أبي بن كعب: «أم تدارك» على معنى النفي (٣).

القراءة بوصل الألف وتشديد الدال وألف بعد الدال، أي: تدارك تتابع وتلاحق، وفيها قولان:

أحدهما: بل تكامل علمهم يوم القيامة؛ لأنهم مبعوثون قال ابن عباس: «ما جهلوه في الدنيا علموه في الآخرة».

الثاني: بل تدارك ظنهم وحدسهم في الحكم على الآخرة فتارة

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٨٠ النشر ٢/ ٣٣٩ الإتحاف ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٣٩ وهناك قراءات أخرى فوق القراءات الأربع عشرة ذكرها ابن جني في «المحتسب» ١٤٢/٢ تعود في المعنى إلى ما ذكرته من القراءات المتوترة.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ١٦٤\_ ١٦٥.

يقولون: إنها كائنة، وتارة يقولون: لا تكون(١١).

## حاصل القراءات:

هذه المعاني لا تمانع بينها؛ فهم لا يدرك علمهم الآخرة متى ستكون؟. وهم تتتابع وتتلاحق أقوالهم في الآخرة فتارة يقولون: لا تكون، وتارة يقولون: إنها كائنة، ثم يقرر الله عز وجل أنهم إنما يعلمون في الآخرة ما جهلوه في الدنيا.

# الموضع الرابع والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ المَوْتَىٰ ولا تُسْمِعُ الصَّمَّ الصَّمَّ الصَّمِّ الدَّعَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ [النمل: ٥٠].

وقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى، وَلاَ تُسْمِعُ ٱلصَّمَّ السُّمِّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينِ ﴾ [الروم: ٥٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لا تُسْمِعُ الصُّمَّ ﴾ في الموضعين:

فقرأ ابن كثير فيهما بالياء وفتحها وفتح الميم، و ﴿الصُّمُّ بالرفع.

وقرأ الباقون فيهما بالتاء وضمها وكسر الميم، ونصب: ﴿الصُّمُّ﴾(٢).

#### معنى القراءات:

قراءة ابن كثير بالياء المفتوحة والميم المفتوحة ورفع: ﴿الصُّمُ ﴾ معناها: إن الصم لا يسمعون الدعاء لأنهم صم، والمراد بالدعاء النداء، وهذا تمثيل لإعراض الكفار عن سماع الحق.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «فالمعنى أنهم لا ينقادون إلى الحق كما لا يسمع الأصم المعرض المدبر عن سماع ما يقال له من كلام من يكلمه فلم يكفه أنه معرض عما يقال له حتى وصفه بالصمم؛ فهذا غاية امتناع سماع ما يقال له، فيشبههم في إعراضهم عن قبول ما يقال

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٨١ النشر ٢/ ٣٣٩ الإتحاف ص ٣٣٩.

لهم من الإسلام والكتاب بدعاء الأصم المعرض المدبر عن الشيء اه(١).

قراءة الجمهور بالتاء وضمها وكسر الميم ونصب: ﴿الصُّمَّ ﴿ معناها: إِن الرسول ﷺ لا يسمع الصم الدعاء.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): «إنك يا محمد لا تقدر أن تسمع دعاءك الصم المعرضين عنك المدبرين، شبهوا في إعراضهم عما جاءهم به محمد وترك قبولهم له بالأصم المعرض عن الشيء المدبر» اه(٢).

### حاصل القراءات:

لا تعارض بين هذه المعاني؛ فالكفار يعرضون عن الوحي الذي جاء به الرسول على لا يسمعون له، والرسول على لا يملك أن يسمع من يعرض عنه.

## الموضع الخامس والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإِذَا وَقَع القَولُ عَلَيْهِم أَخْرَجْنَا دَابَةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُم أَنَّ النَّاس كَانُوا بِآياتِنَا لا يُوقِنُونَ ﴾ [النمل: ٨٢].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿تُكِلُّمُهُم﴾.

وقرأ ابن عباس وابن جبير ومجاهد والجحدري وأبي زرعة: «تكلمهم» بفتح التاء وسكون الكاف وكسر اللام دون تشديد وهي قراءة آحادية.

وقرأ أبي بن كعب: «تنبئهم أن الناس كانوا».

وقرأ ابن مسعود: «تكلمهم بأن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون» (٣) وهاتان قراءتان شاذتان.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ١٤٤ - ١٤٥ تفسير القرطبي ٢٣٨/١٣.

#### معنى القراءات:

قراءة الجمهور: ﴿تُكلِّمُهُم﴾ من الكلام ويؤكده قراءة أبي بن كعب: «تنبئهم»، وقراءة ابن مسعود: «تكلمهم بأن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون» وهي على التفسير والله أعلم.

قراءة ابن عباس ومن معه: «تكلمهم» من الكلم بمعنى: الجرح، أي: تجرح الناس وتسمهم (١).

## حاصل القراءات:

أفادت الآية بالقراءات الواردة فيها أن هذه الدابة يخرجها الله عز وجل، وأنها تخاطب الناس وتكلمهم، وتسمهم وتجرحهم.

قال أبو الجوزاء: «سألت ابن عباس عن هذه الآية: ﴿تُكَلِّمُهُم﴾ أو «تكلمهم»؟. فقال: هي والله تُكَلِّمهم وتَكْلِمهم تُكَلِّم المُؤمن وتَكْلُم الفاجر أي تجرحه اه(٢).

## الموضع السادس والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمّا جَاءهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوا لَوْلاَ أُوتِيَ مِثْلَ مَا أُوتِيَ مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُوا لِمَا أُوتِيَ مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُوا سِخْرَان تَظاهَرَا، وقَالُوا إِنّا بِكُلِ كَافِرُون﴾ [القصص: ٤٨].

تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿قَالُوا سِحْرَانِ﴾:

فقرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف بكسر السين، من دون ألف وإسكان الحاء: ﴿سِخران﴾.

وقرأ باقي العشرة بفتح السين وألف بعدها وكسر الحاء (سَاحِرَان) (٣).

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/ ١٤٤ - ١٤٥ تفسير القرطبي ٢٣٨/١٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۲۳۸/۱۳.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٢٨٧ النشر ٢/ ٣٤١ ٢٨٢ الإتحاف ص ٣٤٣.

### معنى القراءتين:

القراءة بكسر السين وإسكان الحاء دون ألف قبلها: ﴿سِحْرانُ فِي المراد منها ثلاثة أقوال:

أحدها: السحران: التوراة والفرقان قاله ابن عباس والسدي.

والثاني: السحران: الإنجيل والقرآن، قاله قتادة.

والثالث: السحران: التوراة والإنجيل، قاله أبو مجلز وإسماعيل بن أبي خالد.

والمعنى كل سحر منهما يقوي الآخر، فنسب التظاهر إلى السحرين توسعاً في الكلام (١).

القراءة بفتح السين وألف بعدها وكسر الحاء: ﴿سَاحِرَانُ فَي المراد منها ثلاثة أقوال:

الأول: موسى ومحمد عليهما الصلاة والسلام، قاله ابن عباس والحسن وابن جبير، وعلى هذا يكون هذا من قول مشركي العرب.

الثاني: موسى وهارون عليهما الصلاة والسلام، قاله مجاهد وعلى هذا يكون القول من قول اليهود لهما في ابتداء الرسالة.

الثالث: محمد وعيسى، قاله قتادة، فعلى هذا يكون من قول اليهود الذين لم يؤمنوا بنبينا(٢).

### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءتين أن الكفار إذا دعاهم النبي ركان سواء كان نبينا أم موسى أم عيسى صلوات الله وسلامه عليهم قالوا: هذان كتابان وساحران تعاونا.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٦/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ٦/ ٢٢٧.

## الموضع السابع والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينِ اسْتَكْبَرُوا بَلْ مَكْرُ اللَّيلِ والنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَّكُفُرَ بِاللَّهِ ونَجْعَلَ لَهُ أَنْدَاداً، وأَسَرُّوا النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُوا العَذَابَ وجَعَلْنَا الأَغْلَالَ في أَعْنَاقِ الَّذِينَ كَفَروا هَلْ يُجْزَوْنَ إِلاَّ مَا كَانُوا يَعْمَلُون﴾ [سبأ: ٣٣].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿ بِل مَكُرُ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ ﴾ بسكون الكاف وضم الراء.

وقرأ سعيد بن جبير وأبو رزين: «بل مَكَرّ الليلِ والنَّهار».

وقرأ قتادة: «بل مكر الليل والنهار»(١).

### معنى القراءات:

معنى قراءة الجمهور: ﴿مَكُرُ اللَّيلِ والنَّهَارِ﴾ أي: مكركم في الليل والنّهارِ أي: مكركم في الليل والنهار (٢)، أي: مسارتكم إيانا ودعاؤكم لنا إلى الكفر حملنا على هذا.

والمكر في كلام العرب الاحتيال والخديعة (٣).
وقداءة الن حسر وأبي رزين: «بل مكر الليل والنهار» من الكرو

وقراءة ابن جبير وأبي رزين: «بل مكر الليل والنهار» من الكرور والمعنى: تكرار الليل والنهار صدنا.

وليس في هذه القراءة تراجع عن قولهم: ﴿لُولا أَنْتُم لَكُنَّا مُؤمنين﴾ [سبأ: ٣١] إذ تقدير الآية بحسب السياق: كرور الليل والنهار علينا أصارانا إلى الكفر، إذ تأمروننا أن نكفر بالله، أي: كرور الليل والنهار علينا على إغوائكم إيانا هو الذي أصارنا إلى النار، أي: تتابع الأيام والليالي على هذا الكلام جعله إلفاً وعرفاً راسخاً.

وقراءة قتادة: «بل مكر الليل والنهار» على نحو القراءة السابقة أي: مكر كائن في الليل والنهار فالظرف صفة للحدث (٤).

<sup>(</sup>١) المحتسب ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٤/٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٤/٣٠٢.

<sup>(3)</sup> المحتسب ٢/ ١٩٤.

#### حاصل القراءات:

بينت الآية بقراءة الجمهور أن خديعة وحيلة الكفار هي التي حملت المستضعفين على الكفر، وبينت القراءات الأخرى سبيل ذلك وهو تكرار المكر في الليل والنهار والله أعلم.

## الموضع الثامن والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿والشَّمْسُ تَجْرِي لَمُسْتَقَرَّ لَّهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ﴾ [يس: ٣٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿والشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَّهَا﴾.

وقرأ ابن مسعود وابن عباس وعكرمة وعطاء بن أبي رباح وأبو جعفر محمد بن علي وأبو عبد الله جعفر بن محمد وعلي بن حسين: "والشمس تجري لا مستقر لها»(١) وهي قراءة شاذة.

#### معنى القراءات:

قراءة الجمهور ﴿الشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا﴾ أي: الشمس جارية حتى إذا غربت وانتهت إلى الموضع الذي لا تتجاوزه استقرت تحت العرش إلى أن تطلع (٢)، كما دلت على ذلك السنة الصحيحة.

قراءة ابن مسعود وابن عباس ومن معهما: «الشمس تجري لا مستقر لها» أي: أنها تجري في الليل والنهار لا وقوف لها ولا قرار إلى أن يكورها الله يوم القيامة (٣).

### حاصل القراءات:

أثبتت الآية بقراءة الجمهور جريان الشمس، وأنها تجري حتى تصل إلى مستقرها.

وأثبتت القراءة الأخرى أنّ الشمس لا مستقر لها.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/٢١٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٥/ ٢٧، ٢٨.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/٢١٢ تفسير القرطبي ٢٨/١٥.

ولا تناقض بين القراءتين إذ المراد بالمستقر المنفي في قراءة ابن عباس وابن مسعود إنّما هو بحسب الرؤية البشرية، فالشمس لا تُرى إلا جارية في الليل والنهار.

## ويلاحظ ما يلي:

ا ـ عن أبي ذر قال: «سألت النبي ﷺ عن قوله تعالى: 
﴿والشمس تجري لمستقر لها﴾؟. قال: مستقرها تحت العرش»(١).

٢ ـ قال الحافظ ابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ) في شرحه لحديث أبي ذر السابق: «قوله: «تحت العرش» قيل: هو حين محاذاتها له، ولا يخالف هذه قوله: ﴿وجَدَها تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئةٍ﴾ [الكهف: ٨٦] فإنَّ المراد بها نهاية مدرك البصر إليها حال الغروب، وسجودها تحت العرش إنما هو بعد الغروب.

وفي الحديث رد على من زعم أن المراد بمستقرها غاية ما تنتهي إليه من الارتفاع وذلك أطول يوم في السنة، وقيل: إلى منتهى أمرها عند انتهاء الدنيا» اه<sup>(۲)</sup>.

٣ ـ قال الخطابي (ت ٣٨٨ه): «وليس في سجودها لربها تحت العرش ما يعوقها عن الدأب في سيرها والتصرف لما سخرت له سبحان الذي أحاط بكل شيء عدداً وتبارك الله رب العالمين وأحسن الخالقين» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: لم يرتض هذا الحافظ ابن حجر وتعقبه فقال: «قلت: ظاهر الحديث أن المراد بالاستقرار وقوعه في كل يوم وليلة عند سجودها،

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب: ﴿والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم﴾ حديث رقم (٤٨٠٣) ورواه مطولاً في الموضع نفسه حديث رقم (٤٨٠٢) وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان حديث رقم (١٥٩). وانظر جامع الأصول ٢/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۸/ ۵٤۲.

<sup>(</sup>٣) أعلام الحديث ٣/ ١٨٩٤.

ومقابل الاستقرار المسير الدائم المعبر عنه بالجري والله أعلم» اه<sup>(۱)</sup>.

## الموضع التاسع والسبعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَن بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ المُرْسَلُونَ﴾ [يس: ٥٢].

هكذا قرأ القراء العشرة: ﴿مَنْ بَعْثَنَا﴾ بفتح الميم والعين.

وقرأ علي بن أبي طالب بكسر الميم والثاء وسكون العين: «من بعثنا» (٢) وهي قراءة أبي رزين والضحاك وعاصم الجحدري (٣).

### معنى القراءات:

قراءة الجمهور: ﴿مَن بَعثَنَا﴾ استفهام عن مُوقِظهم من هو<sup>(٤)</sup>.

قراءة على بن أبي طالب رضي الله عنه: «من بعثنا» أي: ويلنا كائن من بعثنا (٥٠).

### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءتين أن الكفار يتفجعون من بعثهم بعد الموت لما يتوقعونه من العذاب، وأنهم يتساءلون عن موقظهم من مرقدهم إلى ذلك البعث الذي يشاهدون فيه صدق ما كذبوه ولذلك هم يتفجعون: «يا ويلنا من بعثنا».

ويترتب على القراءتين أن ﴿مَن﴾ في الأولى اسم استفهام و ﴿بَعثَنَا﴾ فعل ماضي، وفي الثانية «من» حرف جر و «بعثنا» مصدر مجرور بحرف الجر.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۸/ ۵٤۲.

قلت: ولا مانع من إرادة المعاني جميعاً وتفويض الكيفية إلى عالمها سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/YYY.

<sup>(</sup>T) زاد المسير ٧/ ٢٥.

<sup>(</sup>٤) روح المعانى ٢٣/ ٣٣.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢١٣/٢.

### الموضع الثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا زَيِّنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينةِ الكَوَاكِبِ﴾ [الصافات: ٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿بِزِينةِ الكَوَاكِبِ﴾:

فقرأ شعبة عن عاصم بتنوين: ﴿ زِينةٍ ﴾ ونصب ﴿ الكُواكبَ ﴾ .

وقرأ حفص عن عاصم وقرأ حمزة بتنوين ﴿زينةٍ﴾ وجر ﴿الكُواكِبِ﴾ ووافقهما الحسن والأعمش.

وقرأ الباقون بحذف التنوين: ﴿بزينةِ الكَواكب﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي(١).

#### معنى القراءات:

القراءة بحذف التنوين وإضافة: ﴿ زِينةِ ﴾ إلى ﴿ الكُواكب ﴾ معناها: وينا السماء بضوء الكواكب وحسنها.

القراءة بتنوين ﴿ زينةٍ ﴾ وخفض ﴿ الكواكبِ ﴾ أي: الكواكب بدلاً من الزينة؛ لأنها هي، كما تقول: مررت بأبي عبد الله: محمد، فالمعنى: إنا زينا السماء الدنيا بالكواكب.

القراءة بتنوين ﴿زينةٍ﴾ ونصب ﴿الكَواكبَ﴾ معناها: زينا السماء الدنيا بأن زينا الكواكب فيها حين ألقيناها في منازلها وجعلناها ذات نور.

ويجوز أن يكون ﴿الكَواكبَ﴾ في النصب بدلاً من قوله ﴿بزينةِ﴾ لأن قوله ﴿بزينةٍ﴾ لأن قوله ﴿بزينةٍ﴾ في موضع نصب(٢).

#### حاصل القراءات:

قال عاصم بن أبي النجود (توفي في حدود ١٢٧هـ): «من قرأها: ﴿بزينةِ الكواكب﴾ مضافاً ولم ينون فلم يجعلها زينة للسماء وإنما جعل الزينة للكواكب» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣١٥ النشر ٢/٣٥٦ الإتحاف ص ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ٢/٤٦.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٧/٧٧ وعزاه إلى عبد بن حميد وابن أبي حاتم.

قلت: وأفاد رحمه الله: أن من لم يقرأها: ﴿بزينَةِ الكَواكب﴾ على الإضافة يجعل الكواكب زينة للسماء.

ويتحصل أن الكواكب بنفسها زينة، وأنها وزينتها زينة للسماء الدنيا والله أعلم.

## الموضع الحادي والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَالسَتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينٍ لازِب. بَلْ عَجِبْتَ ويَسْخَرُون. وإذا ذُكِرُوا لاَ يَذْكُرُونَ﴾ [الصافات: ١ ١ ـ ١٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿عَجِبْتُ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف بتاء المتكلم المضمومة: ﴿عَجِبْتُ﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بتاء الخطاب المفتوحة ﴿عَجِبْتُ﴾ ووافقهم اليزيدي والحسن وابن محيصن (١).

### معنى القراءات:

القراءة بضم التاء يتعجب الله سبحانه وتعالى من كفر هؤلاء، فيكون التعجب هنا مسنداً إليه تعالى على ما يليق به منزهاً عن التمثيل والتكييف والتعطيل (٢).

ولما كان التعجب لا يكون إلا لما خفي سببه؛ أسند إلى الله تعالى على ضرب من غاية المبالغة، لأن المعنى: الله تعالى يعلم كل شيء، ولا يجد لكم سبباً واحداً في علمه للكفر وإنكار البعث ولذلك يتعجب من فعلكم كما أشار إلى ذلك في الآيات الأخرى كقوله تعالى: ﴿قُلْ فَعَلَمُ فِي السَّمَواتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وتَعَالَىٰ عَمَّا

<sup>(</sup>١) إرشاد المبتدي ص ٧١٥ النشر ٢/ ٣٥٦ الإتحاف ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للزجاج ٣٠٠/٤ معاني الفرآن للنحاس ١٦/٦ حجة القراءات ص ٢٠٧.

يُشْرِكُونَ [يونس: ١٨] وقوله تعالى: ﴿أَفَمَنْ هُوَ قَائمٌ عَلَى كُلِّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ، قُلْ: سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَبِّئُونَهُ بِمَا لاَ يعْلَمُ فِي الأَرْضِ أَم بِظَاهِرٍ مِنَ ٱلقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينِ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ ومَن أَم بِظَاهِرٍ مِنَ ٱلقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينِ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ ومَن يُضْلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴾ [الرعد: ٣٣].

وقيل: المعنى قل يا محمد: بل عجبت أنا(١).

وقيل: المعنى: إن هؤلاء من رأى حالهم يقول: عجبت (٢).

والمعنى في القراءة بفتح التاء: بل عجبت يا محمد من كفرهم وتكذيبهم مع اعترافهم بالخالق سبحانه (٣).

#### حاصل القراءات:

أن الله عز وجل يعجب ورسوله يعجب من كفر المشركين وعنادهم، وعدم إيمانهم مع تظاهر الآيات في الدلالة على الحق(٤).

## وتلاحظ الأمور التالية:

١ ـ أن هاتين القراءتين مع اختلاف لفظهما ومعناهما لم يتناقضا
 ولم يتضادا فكل قراءة تصدق الأخرى وتضيف إليها معنى.

٢ ـ أن هذه الآية الكريمة على قراءة حمزة والكسائي فيها إثبات صفة العجب لله تعالى، فهي إذا من آيات الصفات على هذه القراءة (٥).

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «ومن قرأ ﴿عجبتُ ﴿ فهو إخبار عِن الله .

وقد أنكر قوم هذه القراءة وقالوا: الله عز وجل لا يعجب.

وإنكارهم هذا غلط؛ لأن القراءة والرواية كثيرة، والعجب من الله

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للنحاس ١٦/٦ تفسير القرطبي ١٥/٠٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/٣٢٢ القلائد ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للزجاج ٢٩٩/٤ الكشف ٢/٣٢ حجة القراءات ص ٦٠٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٣/٢٣.

<sup>(</sup>٥) أضواء البيان ٦/٠٦٠.

عز وجل خلافه من الآدميين، كما قال: ﴿ويمْكُر اللهِ [الأنفال: ٣٠] و ﴿سَخِر الله مِنْهِمِ [التوبة: ٧٩] ﴿وهو خَادِعهم ﴾ [النساء: ١٤٢].

والمكر من الله والخداع خلافه من الآدميين.

وأصل العجب في اللغة: أن الإنسان إذا رأى ما ينكره ويقل مثله قال: عجبت من كذا وكذا، وكذا إذا فعل الآدميون ما ينكره الله جاز أن يقول فيه عجبت، والله قد علم الشيء قبل كونه، ولكن الإنكار إنما يقع والعجب الذي يلزم به الحجة عند وقوع الشيء» اهد(1).

قلت: وهذا كلام متين منه رحمه الله، وقد جاءت أحاديث عن رسول الله ﷺ أخبر فيها عن عجب الله سبحانه وتعالى، من ذلك:

أ ـ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: عجب ربنا تعالىٰ من قوم يقادون إلى الجنة في السلاسل».

وفي رواية: «عجب الله من قوم يدخلون الجنة في السلاسل»<sup>(۲)</sup>.

ب - عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «قال رسول الله ﷺ: عجب ربنا تبارك وتعالى من رجل غزا في سبيل الله، فانهزم أصحابه فعلم ما عليه، فرجع حتى أهريق دمه، فيقول الله عز وجل لملائكته: انظروا إلى عبدي رجع رغبة فيما عندي، وشفقة مما عندي حتى أهريق دمه»(٣).

ج ـ عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: «سمعت رسول الله عليه

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن للرجاج ۲۰/۵(۲) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الجهاد باب الأسارى في السلاسل حديث رقم (٣٠١٠) وأبو داود في كتاب الجهاد باب: الأسير يوثق تحت رقم (٢٦٧٧). فائدة: قال أبو داود: «يعنى: الأسير يوثق ثم يسلم» اه.

<sup>(</sup>٣) حديث حسن.

أخرجه أبو داود في كتاب الجهاد باب في الرجل الذي يشري نفسه حديث رقم (٢٥٣٦) وحسنه الألباني في صحيح الجامع ٢٧/٤ وحسنه أيضاً محقق جامع الأصول ٩/٨٠٥.

يقول: «يعجب ربك من راعي غنم في رأس شظية للجبل<sup>(١)</sup> يؤذن بالصلاة ويصلي، فيقول الله عز وجل: انظروا إلى عبدي هذا، يؤذن ويقيم الصلاة يخاف مني قد غفرت لعبدي وأدخلته الجنة»<sup>(٢)</sup>.

قلت: فصفة «العجب» أخبر بها رسول الله على عن الله تبارك وتعالى، ورسول الله أعلم بما يليق بالله عز وجل، فنثبت له سبحانه صفة العجب بما يليق له دون تشبيه أو تحريف أو تكييف أو تعطيل والله أعلم.

٣ ـ أن القراءتين تؤكدان العجب من حال هؤلاء الكفرة في إصرارهم على الكفر والعناد مع ما يرونه من الآيات البينات والله أعلم.

## الموضع الثاني والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلائكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَّاثًا، أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ، سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ ويُسْأَلُونَ﴾ [الزخرف: ١٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿عِبَادُ الرَّحْمَٰنِ﴾:

فقرأ أبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي وخلف بالألف بعد الموحدة المفتوحة ورفع الدال: ﴿عِبادُ﴾ جمع عبد، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والشنبوذي، وعن المطوعي كذلك لكن بالفتح.

وقرأ باقي العشرة: ﴿عِند الرَّحْمَنِ ﴾ بالنون الساكنة وفتح الدال بلا ألف (٣).

 <sup>(</sup>١) الشظية من الجبل قطعة مرتفعة في رأس الجبل. النهاية في غريب الحديث والأثر
 ٢٧٦/٢.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب الأذان في السفر حديث رقم (١٢٠٣) والنسائي في كتاب الأذان باب: الأذان لمن يصلي وحده ٢٠/٢.

والحديث صححه الألباني في السلسلة الصحيحة ١/ ٦٥ حديث رقم (٤١) وصححه أيضاً محقق جامع الأصول ٩/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٣٣٤ النشر ٢/٣٦٨ الإتحاف ص ٣٨٥.

### معنى القراءات:

القراءة بالباء: ﴿عِبَاد الرَّحْمَن﴾ جمع عبد، كقوله تعالى: ﴿بل عباد مكرمون﴾ [الأنبياء: ٢٦] وهذه القراءة تدل على نفي قول من جعل الملائكة بنات الله تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً لأنه يخبر أنهم عباده، والولد لا يكون عبد أبيه، فهى قراءة تدل على تكذيب من ادعى ذلك وترد قوله.

القراءة بالنون: ﴿عِنْد الرَّحْمَن﴾ على الظرف كقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عِنْد رَبِّكَ لَا يَسْتَكْبِرُون﴾ [الأعراف: ٢٠٦] وكقوله تعالىٰ: ﴿ومَنْ عِنْد لَا يَسْتَكْبِرُون﴾ [الأنبياء: ١٩]، وفي هذه القراءة دلالة على شرف منزلتهم وجلالة قدرهم عند الله عز وجل فما يدريهم أنهم إناث؟(١).

### حاصل القراءات:

تضمنت الآية بالقراءتين تقرير ما يلي:

١ ـ أن الملائكة عباد لله تعالى.

٢ ـ أن الملائكة في منزلة عالية من الشرف وجلال القدر عند الله تعالى.

وفي هذين التقريرين إيضاح كذب الكفار وبيان جهلهم في نسبة الأولاد إلى الله سبحانه وتعالى، ثم في تحكمهم بأن الملائكة إناث وأنهم بنات الله.

وذكرهم بوصف «العباد» مدح لهم؛ أي: كيف عبدوا من دون الله من هو في نهاية العبادة لله؟. ثم كيف حكموا بأنهم إناث من غير دليل؟ (٢).

### الموضع الثالث والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ أَبْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾ [الزخرف: ٥٧].

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٢٥٦\_ ٢٥٧.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۱٦/ ۷۲\_ ۷۳.

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ يُصِدُّونَ ﴾ :

فقرأ نافع وابن عامر والكسائي وأبو جعفر وخلف: ﴿يَصُدُّونَ﴾ بضم الصاد.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يَصِدُونَ﴾ بكسر الصاد مضارع(١).

معنى القراءتين:

القراءة بضم الصاد أفادت أن قوم الرسول ﷺ لما ضرب ابن مريم مثلاً صدوا غيرهم عن الإيمان.

القراءة بكسر الصاد أفادت أن قوم الرسول على الله لله الله الله مريم مثلاً صدوا في أنفسهم.

وقيل: يصدون بكسر الصاد يضجون.

أو يصدون من التصدية وهو التصفيق والصياح والضجيج بمعنى: يصفقون ظناً منهم أنهم أقاموا الحجة على الرسول ﷺ في شأن عيسى عليه الصلاة والسلام وأنه يدخل النار مع آلهتهم لأنه عبد من دون الله تعالىٰ.

ويؤيد هذا المعنى ما جاء عن ابن عباس: «أن النبي ﷺ قال لقريش: يا معشر قريش لا خير في أحد يعبد من دون الله.

فقالوا: ألست تزعم أن عيسى كان نبياً وكان عبداً صالحاً؛ إن كنت صادقاً؛ إنه لكآلهتهم فأنزل الله عز وجل: ﴿ولمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَمَ مَثلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾ يضجون ﴿وإنه لعلم السَّاعة ﴾ خروج عيسى قبل يوم القيامة »(٢).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٣٥\_ ٣٣٦ النشر ٢/ ٣٦٩ الإتحاف ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) إسناد حسن.

أخرجه أحمد في المسند (شاكر) ٣٢٨/٤ حديث رقم (٢٩٢١) بسياق أتم من هذا وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير ١/٢ ١٥٣ ـ ١٥٤ والسياق له، وأخرجه الواحدي في «أسباب النزول» ص ٣١٥ بسياق تام، و ص ٣٩٧ بهذا السياق. قال في مجمع الزوائد ٤/٨٣: «فيه عاصم بن بهدلة وثقه أحمد وغيره وهو سيء الحفظ وبقية رجاله رجال الصحيح» اه.

#### حاصل القراءات:

قال في التحرير والتنوير: «كلا المعنيين حاصل منهم» اه(١١).

وعلى المعنى الثاني في (يصدون) بالكسر يضجون يتحصل أن قوم الرسول على إذا ضرب ابن مريم مثلاً يضجون ويعرضون، فيكون إعراضاً مصحوباً بضجيج (٢) والله أعلم.

## الموضع الرابع والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلاَ تَهِنُوا وتَدْعُوا إِلَى ٱلسَّلْمِ وأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ وَٱللَّهُ مَعَكُمْ ولَن يَتِرَكُم أَعْمَالَكُمْ﴾ [محمد: ٣٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿تَدْعُوا﴾ بسكون الدال.

وقرأ السلمي: «وتدعوا إلى السلم» بتشديد الدال<sup>(٣)</sup> وهي قراءة آحادية.

### معنى القراءتين:

قراءة الجمهور معناها: لا تدعوا إلى الصلح ابتداء (٤).

قراءة السلمي معناها: لا تنسبوا إلى السلم، أي: لا تنسبوا أنفسكم إلى السلم مع الكفار<sup>(٥)</sup>.

<sup>=</sup> والحديث في سنده عاصم بن بهدلة والمتقرر أنه حسن الحديث ما لم يخالف، وقد حسن حديثه الذهبي في «الميزان» ٢/٣٥٧.

وعزاه في الدر المنثور ٧/ ٣٨٥ إلى ابن أبي حاتم وابن مردويه كذلك.

والحديث صححه السيوطي في لباب النقول ص ١٨٩ وأحمد شاكر في تحقيقه للمسند وأشار إلى حُسْنِه مقبل الوادعي في «الصحيح المسند من أسباب النزول» ص ١٣١.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٥٢\_ ٦٥٣.

<sup>(</sup>T) المحتسب Y/YVY.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١٣/٧.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢/٢٧٢.

### حاصل القراءات:

المنع من مسالمة الكفار مطلقاً، فلا يجوز للمسلم أن يدعو الكفار إلى السلم ابتداء، كما لا يجوز له أن ينسب نفسه إلى السلم فيجعلهم يطلبون السلم ليعطيهم إياه، والله أعلم.

## ويلاحظ ما يلي:

مثل هذه الآية وأثر القراءات فيها قوله تبارك وتعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِثْنَ افْلَمُ مِثْنَ افْلَمُ الْكَذِبِ وَهُو يُدْعَى إِلَى الإِسْلاَمِ وَٱللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [الصف: ٧].

هكذا قرأها عامة القراء العشرة.

وقرأ طلحة: «وهو يدعى إلى الإسلام» بتشديد الدال.

قال ابن جني (ت ٣٩٢ه): «ظاهر هذا أن يقال: يدعي الإسلام إلا أنه لما كان يدعي الإسلام ينتسب إليه قال: يدَّعي إلى الإسلام حملاً على معناه كقول الله تعالى: ﴿هل لك إلى أن تزكى﴾ [النازعات: ١٨] وعادة الاستعمال: هل لك في كذا، لكنه لما كان معناه: أدعوك إلى أن تزكى، استعمل «إلى» هنا تطاولاً نحو المعنى» اه(١).

### الموضع الخامس والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَفْتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرى ﴾ [النجم: ١٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ أَفْتُمَارُونَه ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي ويعقوب وخلف بفتح التاء وسكون الميم بلا ألف: ﴿ أَفْتُمْرُونِه ﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿أفتمارونه﴾ بضم التاء وفتح الميم وألف بعدها، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي والحسن (٢).

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٣٥٤ النشر ٢/ ٣٧٩ الإتحاف ص ٤٠٢.

### معنى القراءتين:

القراءة بفتح التاء وسكون الميم بلا ألف: ﴿أَفْتَمْرُونه ﴾ من مريته إذا علمته وجحدته، وعدى به «على» لتضمنه معنى الغلبة، والتقدير: أفتجحدونه على ما يرى؛ إذ كان شأن المشركين الجحود لما يأتيهم به محمد ﷺ.

القراءة بضم التاء وفتح الميم وألف بعدها: ﴿أَفَتُمَارُونه ﴾ من ماراه يماريه مراء أي: جادله، والمعنى: أفتجادلونه فيما علمه ورآه كما قال: ﴿يُجَادِلُونَكُ فِي الْحَقّ بَعْد مَا تَبِيَّن ﴾ [الأنفال: ٦](١).

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «وقد تواترت الأخبار بمجادلة قريش النبي ﷺ أمر الإسراء» اه<sup>(٢)</sup>.

### حاصل القراءات:

القراءتان تصدق بعضهما بعضاً وتضيف كل واحدة إلى الأخرى معنى زائداً فالكفار جحدوا أمر الإسراء وجادلوا الرَّسول ﷺ سعياً في إبطاله والله أعلم (٣).

## الموضع السادس والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿والأَرْضَ وَضَعَها لِلأَنَامِ. فِيهَا فَاكِهَةُ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الأَكْمَامِ. وَالحَبُّ ذُو الْعَصْفِ والرَّيْحَانُ. فَبِأَيِّ آلاءِ رَبُّكُمَا تُكَذَّبَانِ﴾ [الرحلن: ١٠ ـ ١٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَضْفِ وَالرَّيْحَانُ ﴾:

فقرأ ابن عامر بنصب الثلاثة الأسماء: ﴿والحَبُّ ذَا العَصْفُ والرَّيْحَانَ ﴾، وكذا كتب ﴿ذَا العصف ﴾ في المصحف الشامي بألف(٤).

وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿والرَّبِحانِ ﴾ بخفض النون ورفع

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٢٩٤\_ ٢٩٥ الإتحاف ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص ١١٢ النشر ٢/ ٣٨٠.

الأولين: ﴿ والحَبُّ ذُو ٱلعَضفِ والرَّيْحَانِ ﴾ ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة برفع الأسماء الثلاثة: ﴿والحَبُّ ذو العَصْفِ والرَّيْحَانُ ﴾ و ﴿ذو العصف ﴾ في مصاحفهم بالواو<sup>(١)</sup>، ووافقهم اليزيدي وابن محيصن والحسن.

## معنى القراءات<sup>(۲)</sup>:

قوله: ﴿والحب﴾ يريد جميع الحبوب كالبر والشعير ونحوها.

وقوله: ﴿ وَو العَصْف ﴾ فيه قولان:

أحدهما: أنه تبن الزرع وورقه الذي تعصفه الرياح، قاله ابن عباس وابن مجاهد وغيرهما.

والثاني: أنه المأكول من الحب، حكاه الفراء، ولا سلف لهذا القول.

## وقوله: ﴿الرَّيْحَانُ ﴿ فَيَهُ أُرْبِعَةً أَقُوالَ:

الأول: أنه الرزق، رواه عكرمة عن ابن عباس وبه قال مجاهد، وسعيد بن جبير والسدي، والعرب تقول: خرجت أطلب ريحان الله (٣)، أي: أطلب رزق الله.

والثاني: أنه خضرة الزرع، روي عن ابن عباس. قال بعضهم: «فعلى هذا سمى ريحاناً لاستراحة النفس بالنظر إليه».

والثالث: أنه الريحان الذي يشم، روي عن ابن عباس وهذا مذهب الحسن والضحاك وابن زيد.

والرابع: أنه ما لم يؤكل من الحب والعصف المأكول حكاه الفراء.

قلت: وهذه الأقوال الأربعة حاصلها قولان؛ لأن القول الثاني والثالث في معنى واحد، فمن النبات ما تستريح إليه النفس لطيب ريحه،

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٥٨ النشر ٢/٣٨٠ الإتحاف ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>۲) زاد المسير ۸/ ۱۰۸\_۱۰۹ الدر المنثور ۷/ ۲۹۳\_ ۲۹۶.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن وتفسيره ص ٣١٦ تفسير غريب القرآن ص ٤٣٧.

ومنه ما تستريح إليه النفس لحسن منظره، والقول الرابع لا سلف له، وقد حكاه الفراء مؤخّراً له، مصدراً إياه بقوله: «قال بعضهم: . . . »(۱)، فالحاصل من هذه الأقوال الأربعة في معنى ﴿الرَّيْحَانُ﴾ قولان هما:

الأول: أنه الرزق.

الثاني: أنه ما تستريح إليه النفس لطيب ريحه أو لحسن منظره.

ويتعين كون ﴿الرَّيْحَان﴾ بمعنى الرزق على قراءة حمزة والكسائي وخلف وتقدير المعنى عليها: والحب ذو ورق الزرع وتبنه وذو الرزق؛ فالتبن وورق الزرع رزق البهائم، و ﴿الرَّيْحَان﴾ هو رزق بني آدم من الحب.

وعلى هذا ف (الرَّيْحَان) لا يحتمل المشموم أو ما يستروح بمنظره (٢٠).

ويحتمل معنى ﴿الرَّبْحَانُ﴾ القولين على باقي القراءات.

فالمعنى على قراءة ابن عامر بالنصب: ﴿والحَبُّ ذَا العصفِ والرَّيْحَانِ ﴾ أي: خلق الحب ذا العصف وخلق الريحان.

وعلى هذه القراءة ف ﴿الربحان﴾ محتمل لمعنى الرزق، ولمعنى ما يستروح به مما يشم أو ينظر إليه (٢).

والمعنى على قراءة الباقين بالضم: ﴿والحَبُّ ذُو العَضف والرَّيْحَان﴾ أي: في الأرض فاكهة وفيها الحب ذو العصف وفيها الريحان؛ فيكون الريحان هاهنا هو الريحان الذي يشم أو يكون هاهنا هو الرزق(٤).

#### حاصل القراءات:

خلق الله الحب صاحب الورق والتبن للبهائم، وصاحب الرزق لسائر

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للفراء ٣/١١٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٢٩٩ـ ٣٠٠ القراءات ص ٦٩٠ـ ٢٩١ أضواء البيان ٧/٧٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٢٩٩ أضواء البيان ٧/ ٧٤٠.

<sup>(</sup>٤) حجة القراءات ص ٦٩١ أضواء البيان ٧/ ٧٤٠.

الخلق، وهو ما يؤكل من الحب، كما خلق ما يستروحون بطيب ريحه أو بحسن منظره من الزرع.

## وتلاحظ الأمور التالية:

١ ـ أن القراءات مع تنوع لفظها ومعناها يصدق بعضها بعضاً،
 ويضيف إليها معنى جديداً.

Y \_ إن قلت: في معنى الآية على قراءة حمزة والكسائي وخلف: ﴿الْعَضْفُ ﴿ هُ مَا تَأْكُلُهُ البَهَائِمِ مِن ورق الزرع وتبنه، و ﴿الرَّيْحَانُ ﴾ ما يرزقه الناس من الحب؛ فإن العصف والعصفة رزق أيضاً فكأنه قال: ذو الرزق وذو الرزق؟.

فالجواب: هذا لا يمتنع لأن العصفة رزق غير الرزق الذي أوقع الريحان عليه، وكأن الريحان أريد به الحب إذا خلص لفائفه، فأوقع عليه الرزق لعموم المنفعة به، وأنه رزق للناس وغيرهم (١).

" أن الآية على قراءة حمزة ومن معه يكون معناها كقوله عز وجل: ﴿مَتَاعاً لَكُم ولاَنِعَامِكم﴾ [النازعات: ٣٣] وقوله تبارك وتعالى: ﴿فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تأكُلُ مِنْهُ أَنعَامُهُم وأَنفُسُهُم﴾ [السجدة: ٢٧] وقوله تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِن نَباتٍ شَتَّى كُلُوا وارْعَوا أَنعامَكُم﴾ [طه: ٣٥\_ ٤٥] وكقوله تعالى: ﴿فَلْيَنْظُر الإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ أَنَّا صَبَبْنَا المَاء صَبّا. ثُمّ شَقْقُنَا الأَرْضَ شَقًا فَانْبِتنا فِيهَا حباً وعِنَباً وقَضْباً وزَيْتُوناً ونَخْلاً. وحَدائق عُلْباً. وفَاكِهَةً وأباً. مَتَاعاً لَكُمْ ولأنعَامِكم﴾ [عبس: ٢٤ - ٣٢](٢).

٤ ـ لما ذكر الله السماء في أول سورة الرحمٰن في قوله تبارك وتعالى: ﴿والسَّماء رَفَعَها ووَضَعَ المِيزَان﴾ [الرحمٰن: ٧]، ذكر مقابلها فقال: ﴿والأَرْضَ وضَعَها لِلأَنَام﴾ أي: خفضها مدحوة لينتفع بها وجعل فيها فاكهة ضرباً مما يتفكه به، وبدأ بقوله: ﴿فَاكِهَة﴾ إذ هو من باب الابتداء بالأدنى، والترقي إلى الأعلى ونَكر لفظها لأن الانتفاع بها دون الانتفاع بما يذكر بعدها.

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٦٩١ هامش.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٣٠٠ أضواء البيان ٧٤١/٧.

وثنى بالنخل مُعَرَّفاً ذاكراً الأصل ولم يذكر ثمرتها وهو «التمر» فقط لكثرة الانتفاع بها من ليف وسعف وجريد وجذوع.

ثم أتى ثالثاً بالحب الذي هو قوام عيش الإنسان في أكثر الأقاليم وهو «البُر» و «الشَّعير» وكل ما له سنبل، وأوراق متشعبة على ساقه، ووصفه بقوله: ﴿ وَوَ الْعَصْف ﴾ تنبيهاً على إنعامه عليهم بما يقوتهم من الحب، ويقوت بهائمهم من ورقه الذي هو التبن.

وبدأ بالفاكهة وختم بالمشموم وبينها النخل والحب ليحصل ما به يتقوت وما به تقع اللذاذة من الرائحة.

وذكر النخل باسمها والفاكهة دون شجرها لعظيم المنفعة بالنخل من جهات متعددة، وشجر الفاكهة بالنسبة إلى ثمرتها حقيرة؛ فنص على ما يعظم الانتفاع به من شجرة النخل ومن الفاكهة دون شجرها(١).

• ـ أن مجيء الآية محتملة لمعنيين في قراءة، ومجيئها على معنى واحد في قراءة من أحد المعنيين؛ فيه تأكيد على هذا المعنى، ففي الآية تأكيد على قضية امتنان الله بجعل الحب رزقاً لسائر الخلق، مما يتناسب مع كونه مما لا يستغنى عنه.

## الموضع السابع والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجُنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٨٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿فروح﴾:

فقرأ رويس في روايته عن يعقوب: ﴿فروح﴾ بضم الراء(٢) وانفرد ابن مهران(٣) بروايته عن روح عن يعقوب، ورويت عن ابن عباس مرفوعة (٤)، وهي قراءة أبي بكر الصديق وأبي رزين والحسن وعكرمة وابن يعمر وقتادة وابن أبي سريج عن الكسائي(٥).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٨/ ١٨٩\_ ١٩٠ باختصار.

<sup>(</sup>٢) النشر ٢/٣٨٣ الإتحاف ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٣٦١ وانظر النشر ٢/ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢/٣١٠ زاد المسير ١٥٦/٨.

وقرأ باقي العشرة: ﴿فروح﴾ بالفتح، وهي قراءة الحسن وابن محيصن واليزيدي والأعمش (١).

### معنى القراءات:

القراءة بفتح الراء: ﴿فروح﴾ في معناها أقوال<sup>(٢)</sup>:

الأول: الفرح، رواه ابن جبير عن ابن عباس.

الثاني: الراحة، وهو مروي عن ابن عباس.

الثالث: المغفرة والرحمة، رواه العوفى عنه أيضاً.

الرابع: الجنة، قاله مجاهد.

الخامس: روح في القبر، أي: طيب النسيم، قاله ابن قتيبة (٣). القراءة برفع الراء: ﴿فروح﴾ في معناها قولان(٤):

الأول: فرحمة، قاله قتادة.

الثاني: فحياة وبقاء، قاله ابن قتيبة (٥).

### حاصل القراءات:

أن للسابقين حياة دائمة، مريحة في جنته سبحانه.

## الموضع الثامن والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنِافَقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُواْ انظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُورِكُمْ، قِيلَ: ٱرْجعُواْ وَرَاءَكُمْ فَالتّمِسُواْ نُوراً فَضُرِبَ بَينَهُم بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ الرَّحمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾ [الحديد: ١٣].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿انظرونا﴾.

<sup>(</sup>١) النشر ٣٨٣/٢ الإتحاف ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ١٥٦/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير غريب القرآن ص ٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٨/١٥٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير غريب القرآن ص ٤٥٢.

فقرأ حمزة بقطع الهمزة المفتوحة، وكسر الظاء ووافقه المطوعي في روايته عن الأعمش.

وقرأ باقي العشرة بوصل الهمزة وضم الظاء، ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن والشنبوذي عن الأعمش (١).

### معنى القراءات:

قراءة حمزة بقطع الهمزة المفتوحة وكسر الظاء من الانظار بمعنى الإمهال، أي: تمهلوا نقتبس من نوركم.

قراءة الجمهور بوصل الهمزة وضم الظاء من النظر، نظر العين، أي: انظروا إلينا وأبصروا حالنا<sup>(٢)</sup>.

#### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءتين أن المنافقين والمنافقات يقولون للذين آمنوا: انظروا إلينا وأبصروا حالنا، وانتظرونا لنسير معكم في نوركم.

### الموضع التاسع والثمانون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِن المصدقين والمصدقات وأقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعف لهم ولهم أجر كريم﴾ [الحديد: ١٨].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿المصدقين والمصدقات﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو بكر عن عاصم بتخفيف الصاد فيهما ووافقهما ابن محيصن: ﴿المصدقين والمصدقات﴾(٣).

## معنى القراءتين:

قراءة ابن كثير وأبي بكر بتخفيف الصاد من التصديق أي: صدقوا الرسول ﷺ، والمعنى: إن المؤمنين والمؤمنات وأقرضوا الله قرضاً حسناً يضاعف لهم ولهم أجر كريم؛ لأن الإيمان والتصديق سواء.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٦٢ النشر ٣٨٤/٢ الإتحاف ص ٤١٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/٩٠٣.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٣٦٣ النشر ٢/٤٨٤ الإتحاف ص ٤١٠.

قراءة الجمهور بتشديد الصاد من التصدق، وأصله: إن المتصدقين والمتصدقات، ثم أدغم (١).

### حاصل القراءتين:

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «في القراءة بالتشديد قوة من جهة المعنى؛ وذلك أن كل من تصدق لله فهو مؤمن، وليس كل من آمن يتصدق لله، فالقراءة بالتشديد أعم لأنها تجمع الإيمان والصدقة.

وفي القراءة بالتخفيف قوة أيضاً من جهة المعنى؛ وذلك أنه محمول على التصديق الذي هو الإيمان ثم ذكر بعده: ﴿وَأَقْرَضُوا اللهِ فَقَد بَيْنَ أَنْهُم جَمَعُوا الحالتين الإيمان والصدقة.

ومن شدد فإنما يقدر أن قوله: ﴿وأقرضوا﴾ تأكيد مكرر، لأن التشديد يدل على الصدقة وهي القرض، وكان في الكلام إذا قرىء بالتشديد تكرير، وليس كذلك إذا قرىء بالتخفيف، بل التخفيف وما بعده من ذكر القرض يدل على الإيمان والصدقة فذلك فائدتان، والتشديد وما بعده من ذكر القرض يدل على فائدة واحدة وهي الصدقة لا غير» اه(٢).

قلت: أفادت الآية بالقراءتين أهمية الصدقة، وأنها دليل الإيمان وبرهانه كما قال ﷺ: «... والصدقة برهان» (٣)، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الكشف ۲/۳۱۰.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٣١٠\_ ٣١١.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح.

أخرجه مسلم في كتاب الطهارة باب فضل الوضوء حديث رقم (٢٢٣) وهو أول حديث في كتاب الطهارة ولفظه: «عن أبي مالك الأشعري قال: «قال رسول الله على الطهور شطر الإيمان والحمد لله تملأ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملآن أو تملأ ما بين السماوات والأرض، والصلاة نور والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك أو عليك، كل الناس يغدو فبايع نفسه فمعتقها أو موبقها».».

قال عياض: «قوله: «الصدقة برهان» أي: دليل على إيمان صاحبها؛ لأن شأن المنافقين اللمز فيها، ألا ترى ضعف إيمان من منعها في الردة أيام أبي بكر رضوان الله عليه» اه. نقله الأبي في شرحه لصحيح مسلم 7/٢.

### الموضع التسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيئتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ﴾ [الملك: ٢٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿تدعون﴾.

فقرأ يعقوب بسكون الدال مخففة: ﴿تدعون﴾ وهي قراءة الحسن وأبي رجاء والضحاك وعبد الله بن مسلم بن يسار وقتادة وسلام (١٠).

قرأ باقى العشرة: ﴿تدعون﴾ بتشديد الدال مع فتحها(٢).

### معنى القراءات:

القراءة بتخفيف الدال مع سكونها من الدعاء، أي: تطلبون وتستعجلون، والمعنى هذا الذي كنتم تطلبون وتستعجلون وتدعون الله أن يوقعه بكم كقوله تعالى: ﴿سَأَلَ سَائِلٌ بِعَدَابٍ وَاقِعٍ﴾ [المعارج: ١](٣).

القراءة بتشديد الدال فيها قولان:

الأول: أنها من الدعاء، كقراءة يعقوب، أي: تتداعون بوقوعه، والمراد أن الدعوة بوقوعه فاشية منكم (٤).

الثاني: أنها من الدعوى، أي: هذا الذي كنتم من أجله تدعون الأباطيل والأكاذيب، تدَّعون أنكم إذا متم لا تبعثون فلا جنة ولا نار<sup>(٥)</sup>.

## حاصل القراءات:

أنه يقال للذين كفروا لما يروا العذاب: هذا الذي كنتم تسألون عنه وتستعجلون به، وهذا ما كنتم تنكرونه وتدعون أن لا جنة ولا نار.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٣٧٧ النشر ٢/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) ما سبق.

<sup>(</sup>٥) زاد المسير ٨/٣٢٤.

## الموضع الحادي والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْنَا وَأَقُومُ قِيلاً﴾ [المزمل: ٦].

# تنوعت القراءات في قوله: ﴿أَشَدُ وَطُمَّا﴾:

فقرأ أبو عمرو وابن عامر بكسر الواو وفتح الطاء وألف ممدودة بعدها همزة بوزن: «قتال»، ووافقهم اليزيدي والحسن وابن محيصن.

وقرأ الباقون بفتح الواو وسكون الطاء بلا مد(١).

## معنى القراءتين:

القراءة: ﴿وطأ﴾ على وزن: «قتال» مصدر واطأ يواطىء مواطأة، أي: الليل أشد لمواطأة القلب واللسان فيهما، أو موافقته لما يراد من الإخلاص والخضوع، ولذا فضلت صلاة الليل على النهار (٢).

القراءة بفتح الواو وسكون الطاء بلا مد، أي: الليل أشد على المصلي من ساعات النهار، من قول العرب: اشتدت على القوم وطأة السلطان؛ إذا ثقل عليهم ما يلزمهم به<sup>(٣)</sup>، أو المعنى: أشد ثبات قدم وأبعد من الزلل، أو المعنى: أشد نشاطاً للمصلي، أو المعنى: أشد قياماً، أو أثبت قياماً وقراءة أو أثبت للعمل وأدوم لمن أراد الاستكثار من العبادة (٤).

### حاصل القراءات:

المعاني السابقة في معنى القراءتين لا مانع من إرادتها هنا، فالقيام في الليل أكثر موافقة للقلب واللسان والإخلاص والخضوع، وقيام الليل أشد على النفس لأنه يبعثها من لذيذ المنام، وهو أشد ثباتاً لقدم صاحبه في قيامه وقراءته وأدوم لمن أراد الاستكثار من العبادة.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٨٦ النشر ٢/ ٣٩٢ ٣٩٣ الإتحاف ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٨/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٤) عمدة الحفاظ ص ٦٣٥ الإتحاف ص ٤٢٦.

## الموضع الثاني والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ. وَلَقَدْ رَءَاهُ بِالأُفُقِ الْمُبِينِ، وَمَا هُوَ بِقَوْل شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ. فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ [التكوير: ٢ ٢ - ٢٦].

تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿بضنين﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو والكسائي ويعقوب من رواية رويس بالظاء: ﴿بِظنين﴾.

وقرأ عاصم وخلف وحمزة وابن عامر ونافع وأبو جعفر ويعقوب من رواية روح بالضاد: ﴿بضنين﴾.

وانفرد ابن مهران برواية القراءة بالظاء: ﴿بِظنين﴾ عن روح(١).

### معنى القراءات:

القراءة بالضاد: ﴿بضنين﴾ أي: ببخيل من الضنة، وهي البخل، يقال: ضن يضن بفتحها في المضارع، لأن الماضي بكسرها قال الشاعر:

مَهْلاً أَعَاذِلَ قَدْ جَرَبْت مِن خُلُقِي أَنِّـي أَجُــودُ لأَقْــوَامٍ وإنْ ضَــنِّــوا وقيل: الضنة البخل بالشيء النفيس، فهو أخص.

والمعنى: أنه ﷺ ليس ببخيل بما يوحى إليه، بل يبلغ جميع ما أنزل الله إليه امتثالاً لقوله تعالى: ﴿فَذَكُم إِنْمَا أَنْتَ مَذْكُم﴾ [الغاشية: ٢١](٢).

معنى القراءة بالظاء: ﴿بِظنين﴾ أي: بمتهم، من الظنة، قال الشاعر: أما \_ وكِتَاب ٱللَّهِ \_ لا عَنْ شَنأة هجرت ولكن الظّنِين الظّنِين الظّنِين والمعنى: ليس محمد ﷺ بمتهم في أن يأتي من عند نفسه بزيادة فيما أوحى إليه أو ينقص منه شيئاً(٤٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٩٨ النشر ٢/ ٣٩٨ ١٣٩٩ الإتحاف ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٣٦٤ عمدة الحفاظ ص ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٧٥٧ تفسير القرطبي ١٩/ ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) الكشف ٢/ ٣٦٤ حجة القراءات ص ٧٥٢.

### حاصل القراءتين:

أن محمداً ﷺ ليس ببخيل في الوحي فهو يبلغ ما أنزل الله إليه كما هو دون زيادة ولا نقص، فهو ليس ببخيل وليس بمتهم في الوحي.

### وتلاحظ الأمور التالية:

١ - أن الآية لم يختلف رسمها في المصاحف، حيث كتبت فيها بالضاد<sup>(١)</sup>.

قال الدمياطي (ت ١١١٧هـ): «لا مخالفة في الرسم (يعني: بين الضاد والظاء) إذ لا مخالفة بينهما إلا في تطويل رأس الظاء على الضاد، قال الجعبري: وجه ﴿بضنين﴾ أنه رسم برأس معوجه وهو غير طرف فاحتمل القراءتين وفي مصحف ابن مسعود بالظاء» اه(٢).

قلت: إذا ثبت التواتر لم يحتج إلى موافقة الرسم كما قال ابن الجزري رحمه الله.

Y ـ القراءة بـ ﴿ طنین ﴾ من الظنة التهمة، دل على ذلك أنه لم يتعد إلا إلى مفعول واحد، قام مقام الفاعل، وهو مضمر فيه و "ظننت" إذا كان بمعنى اتهمت لم تتعد إلا إلى مفعول واحد (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري (دار الفكر) ۳۰/۳۰ النشر ۲/۳۹۹ وظاهر أن مرادهما المصاحف التي توافق الرسم العثماني فلا يعترض عليهما برسم مصحف ابن مسعود ولا غيره.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤٣٤.

قلت: ولما قال أبو عبيدة معللاً إتحاد الرسم في المصاحف مع اختلاف القراءات في هذا الموضع: «إن الضاد والظاء في الخط القديم لا يختلفان إلا بزيادة رأس إحداهما على الأخرى زيادة يسيرة قد تشتبه».

تعقبه الشهاب الخفاجي في حاشيته على البيضاوي ٨/ ٣٣٠ـ ٣٣١ بقوله: «وهو كما قال، ويعرفه من قرأ الخط المسند وليس فيه اتهام لنقلة المصاحف كما توهم، لأن ما نقلوه موافق للقراءة المتواترة، ولا بد مما ذكره أبو عبيدة؛ لأنهم اشترطوا في القراءات موافقة الرسم العثماني، ولولاه كانت قراءة الظاء مخالفة له» اه.

قلت: لكن قال ابن الجزري في النشر ١/ ٣١: «التواتر إذا ثبت لا يحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره، إذ ما ثبت من أحرف الخلاف متواتراً عن النبي على وجب قبوله وقطع بكونه قرآناً سواء وافق الرسم أم خالفه» اهـ.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٣٦٤ تفسير الرازي ٣١/ ٧٤.

٣ ـ هاتان القراءتان اختلف لفظهما ولم يتناقضا، وهي تصدق بعضها بعضاً بل أضافت كل قراءة معنى إلى الأخرى.

### الموضع الثالث والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمِ. الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ ﴾ [الانفطار: ٦ ـ ٨].

## تنوعت القراءات في قوله: ﴿فسواك فعدلك﴾:

فقرأ أبو جعفر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف بتخفيف الدال: ﴿ فعدلك ﴾ ووافقهم الحسن والأعمش.

وقرأ ابن كثير ونافع وابن عامر وأبو عمرو ويعقوب بتشديد الدال: ﴿فعدلك﴾ ووافقهم ابن محيصن واليزيدي(١).

### معنى القراءات:

القراءة بالتشديد: ﴿فعدلك﴾ أي: سوى خلقك في أحسن صورة وأكمل تقويم، فجعلك معتدلاً معدل الخلق مقوماً، ولم يجعلك كالبهائم متطأطئاً(٢).

والقراءة بالتخفيف: ﴿فعدلك﴾ تحتمل المعنى السابق في القراءة بالتشديد، وتحتمل أن تكون بمعنى صرفك وأمالك إلى أي صورة شاء، إما إلى صورة حسنة وإما إلى صورة قبيحة، أو إلى صورة بعض قراباته (٣).

### حاصل القراءتين:

خلق الله تعالى الإنسان سوياً في خلقته، في أحسن تقويم كما قال تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾ [التين: ١٤، وصوره في الصورة التي أرادها سبحانه وتعالى كما قال تعالى: ﴿هو الذي يصوركم

<sup>(</sup>١) الميسوط ص ٣٩٩ النشر ٢/٣٩٩ الإتحاف ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى (دار الفكر) ٣٠/ ٨٧ الكشف ٢/ ٣٦٤ حجة القراءات ص ٧٥٢\_ ٧٥٣.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

في الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم ﴿ [آل عمران: ٦].

### وتلاحظ الأمور التالية:

١ - قوله تعالى: ﴿فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ﴾ بيان لقوله: ﴿عدلك﴾ إذا كان الجار والمجرور متعلقاً بقوله: ﴿ركبك﴾، أو متعلقاً بقوله: ﴿بربك﴾، وهذا الثاني قول الجمهور، والمعنى عليه: ما غرك بربك الكريم الذي... في أي صورة ما شاء ركبك(١).

٢ - قيل: قوله تعالىٰ: ﴿فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَاءَ رَكَّبَكَ﴾ يتعلق بقوله: ﴿فعدلك﴾ أي: فعدلك في صورة أي صورة، و ﴿أي﴾ تقتضي التعجيب والتعظيم؛ فلم يجعلك في صورة خنزير أو حمار، وعلى هذا تكون ﴿ما﴾ منصوبة بـ ﴿شاء﴾ كأنه قال: أي تركيب حسن شاء ركبك؛ والتركيب: التأليف والجمع (٢).

ولا يتعلق قوله: ﴿فِي أَيِ صُورَةٍ... ﴾ بـ ﴿عدلك ﴾ على قراءة التخفيف (٢).

٣ ـ مما تقدم تعلم النكتة في عدم عطف قوله: ﴿ وكبك ﴾ بالفاء (٤).

### الموضع الرابع والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ. وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفي جَحِيمٍ. يَضَلَوْنَهَا يَوْمُ الدِّينِ. وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَاثْبِينَ. وَمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ. يَوْمَ لاَ تَمِلكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئاً وَالأَمْرُ يَوْمَ لاَ تَمِلكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئاً وَالأَمْرُ يَوْمِيْدٍ لِلَّهِ ﴾ [الانفطار: ١٣ ـ ١٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ يَوْمَ لاَ تَملِكُ ﴾:

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ۲٤٧/۱۹ البحر المحيط ٨/٤٣٧ حاشية الشهاب على البيضاوي ٨/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط N/ ٤٣٧.

٣) تفسير القرطبي ٢٤٧/١٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي ص ٧٨٧ البحر المحيط ٨/٤٣٧.

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب: ﴿يوم﴾ بالرفع ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ سائر العشرة: ﴿يُومِ﴾ بالنصب ووافقهم الحسن والأعمش(١).

معنى القراءات:

القراءة بالضم في معناها وجهان (٢):

الأول: أن يكون قوله: ﴿ يَوْمَ لاَ تَملِكُ نَفْسٌ لنَفْسٍ شَيْئاً ﴾ بدل من قوله: ﴿ ما يوم الدين ﴾ .

الثاني: أن يكون قوله: ﴿ يَوْمَ لا تَملِكُ نَفْسٌ لَنفْسٍ شَيْئاً ﴾ على إضمار «هو» فيكون المعنى: ما يوم الدين هو يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً.

وعلى الوجهين يكون قوله: ﴿يوم لا تملك. . . ﴾ تفسير لقوله: ﴿يوم الدين﴾ .

ومعنى القراءة بالنصب فيه وجوه (٣):

الأول: أن يكون قوله: ﴿ يَوْمَ لاَ تَملِكُ نَفْسٌ لَنْفُسِ شَيْناً ﴾ ظرفا، على معنى: هذه الأشياء المذكورة تكون يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً.

الثاني: بإضمار: «اذكروا»، أي: اذكروا يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً.

الثالث: أن تكون بمعنى القراءة بالضم، ويكون قوله: ﴿يَوْمَ لاَ تَملِكُ ﴾ في موضع رفع إلا أنه بني على الفتح لإضافته إلى قوله: ﴿لا تملك ﴾؛ لأن ما أضيف إلى غير المتمكن قد يبنى على الفتح وإن كان في موضع رفع أو جر.

حاصل القراءتين:

يخبر الله تبارك وتعالى أن هذه الأمور التي ذكرها في الآيات ستكون

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٣٩ النشر ٢/ ٣٩٩ الإتحاف ص ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٥/ ٢٩٦ الكشف ٧/ ٣٦٤ ٣٦٠ تفسير الرازي ٣١١/٨٠.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

في ذلك اليوم الذي لا تملك فيه نفس لنفس شيئاً وذلك اليوم هو يوم الدين، الذي علينا أن نتذكره ونستعد له.

### وتلاحظ الأمور التالية:

١ - أن هاتين القراءتين فيهما إعلام بشدة هول ذلك اليوم وبأنه لا ملك لأحد إلا الله الواحد القهار كما قال تعالى: ﴿ لَمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ؟ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَارِ ﴾ [غافر: ١٦] وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ تَجْزِي نَفْسُ عَن نَفْسُ شَيئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعةٌ وَلاَ يُؤخَذُ منْهَا عَذَلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ نَفْس شَيئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعةٌ وَلاَ يُؤخَذُ منْهَا عَذَلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨] وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ المَرُّ مِن أَخِيهِ وَأُمِهِ وَأَبِيهِ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنيهِ ﴾ [عبس: ٣٤ - ٣٦].

٧ ـ هذه الآية نظير قوله تعالى: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ﴾ [الفاتحة: ٤].

" - في الآية تقرير أنه ليس لأحد شيء في ذلك اليوم، وقررت آيات أخرى أن الله يقبل الشفاعة، ولا تعارض لأن قبول الشفاعة بإذنه ورضاه سبحانه فعاد الأمر كله لله الواحد القهار كما قال تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى [الأنبياء: ٢٨] وقال تعالى: ﴿مَا مِن شَفِيع إِلاَّ مِن بَغدِ إِذْنِهِ إِنْفِهُ السَّفَاعَةُ إِلاَّ مَن أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ [طه: ١٠٩] وقال تعالى: ﴿وَلاَ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ لِمَن أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ [طه: ١٠٩] وقال: ﴿وَلاَ تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنَدُه إِلاَّ لِمَن أَذِنَ لَهُ الرَّحْمٰنُ [طه: ٢٠٩] وقال تبارك وتعالى: ﴿وَلَا لِلّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ [الزمر: ٤٤].

### الموضع الخامس والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ عَلَى الأَرَاثِكِ يَنْظُرُونَ تَعرِفُ فِي وُجُوهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ. يُسْقُونَ مِن رَّحِيتٍ مَّخْتُومٍ. خِتَامهُ مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ﴾ [المطففين: ٢ ٢ ـ ٢٦].

تنوعت القراءات في قوله تعالىٰ: ﴿ختامه﴾.

فقرأ الكسائي بفتح الخاء والتاء والألف بينهما: ﴿خاتمه﴾. وقرأ الباقون بكسر الخاء والألف بعد التاء: ﴿ختامه﴾(١).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٤٠٣ النشر ٢/ ٣٩٩ الإتحاف ٤٣٥.

#### معنى القراءات:

معنى قراءة الكسائي: أن ختم هذا الرحيق الذي يختم به الإناء مسك، بدل الطين الذي يختم به رؤوس القوارير، فكأن ذلك المسك رطب ينطبع فيه الخاتم (١).

وقد نقل هذا المعنى عن ابن عباس وغيره (٢).

معنى قراءة الباقين: أن خاتمة ما في الكأس مسك، أي: إذا شربوا هذا الرحيق ففني ما في الكأس يجدون عاقبتها مسكاً (٣).

#### حاصل القراءتين:

أن الأبرار يسقون من رحيق مختوم على آنيته بمسك، وفي آخره إذا شربوا مسك.

### وتلاحظ الأمور التالية:

١ - ذهب بعض أهل العلم إلى أن معنى القراءتين واحد، وهو آخره وعاقبته مسك، أي: هي طيبة الريح، وأن ريحها في آخر شرابهم يختم لها بريح المسك.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «والختام والخاتم وإن اختلفا في اللفظ فإنهما متقاربان في المعنى، غير أن الخاتم اسم، والختام مصدر.

ونظير ذلك قولهم: هو كريم الطبائع (٤) والطباع» اه (٥).

قلت: والمغايرة مع التأسيس أولى من مجرد المغايرة للتأكيد وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٣٦٦ البحر المحيط ٨/ ٤٤٢

<sup>(</sup>Y) الدر المنثور ٨/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٣٦٦ حجة القراءات ص ٧٥٤.

<sup>(</sup>٤) كذا في تفسير الطبري (دار الفكر) ١٠٧/٣٠ وصوابه: «كريم الطابع» ليصح التنظير وانظر «معانى القرآن» للفراء ٢٤٨/٣٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري (دار الفكر) ٣٠ /٣٠ باختصار.

٢ ـ للمفسرين في قوله تعالىٰ: ﴿خِتَامهُ مِسكُ ﴾ أربعة أقوال (١):
 الأول: خلطه مسك، وينسب إلى ابن مسعود ومجاهد.

الثاني: أن ختمه الذي يختم به الإناء مسك، وينسب إلى ابن عباس.

الثالث: أن طعمه وريحه مسك، وينسب إلى علقمة.

الرابع: أن آخر طعمه مسك، قاله ابن جبير والفراء أن وأبو عبيدة وابن قتيبة أن والزجاج أن في آخرين.

قلت: القول الأول ضعيف إذ الختم بمعنى المزج لم يسمع من كلام العرب (٦).

والقول الثالث راجع إلى الثاني والرابع والله أعلم.

#### الموضع السادس والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ. إِرَمَ ذَاتِ الْعِمادِ. الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ ﴾ [الفجر: ٦- ٨].

هكذا قرأ عامة القراء: ﴿إِرَمَ ذَاتِ العِمَادِ﴾.

وقرأ ابن عباس: «بعاد أرم ذات العماد» بفتح الهمزة والراء.

وروي عن الضحاك: «بعاد أرم ذات العماد» بفتح الهمزة وسكون الراء.

وروي عن ابن الزبير: «بعاد أرم ذات العماد» بفتح الهمزة وكسر الراء.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٠٠١ - ١٠٧ زاد المسير ٩/٩٥.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ٣/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن ٢/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير غريب القرآن ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للزجاج ٥/ ٣٠٠ ـ ٣٠١.

<sup>(</sup>٦) تفسير الطبري (دار الفكر) ٣٠/٣٠.

وروي عنه أيضاً: «بعاد أرم ذات العماد» بكسر الهمزة وفتح الراء وكسر الميم (١).

### معنى القراءات:

القراءة المتواترة: ﴿إِرَم ذَاتِ العِمَادِ ﴾ في المراد ب «ارم» أربعة أقوال:

أحدها: أنه اسم بلدة، قيل: هي دمشق، وقيل: الإسكندرية، وقيل: مدينة صَنَعها شداد بن عاد.

الثانى: أنه اسم أمّة من الأمم، ومعناه: القديمة.

الثالث: أنه قبيلة من قوم عاد.

الرابع: أنه اسم لجد عاد (٢).

قراءة ابن عباس: «أرم ذات العماد» أي: جعلها رميماً، والأرم: الهلاك، كما يقال: أرم بنو فلان أي: هلكوا.

القراءة المروية عن الضحاك: «بعاد أرم» بسكون الراء بمعنى القراءة قبلها.

القراءة المروية عن ابن الزبير: به «عاد أرم ذات العماد» أي: أهل أرم، هذه المدينة، فهي على حذف المضاف، أي: عاد أهل أرم ذات العماد، ويحتمل أنه اسم لجد عاد أو علم على قبيلة من عاد.

القراءة بـ «عاد أرم ذات العماد» على إضافة «عاد» إلى: «أرم» وهي المدينة التي يقال لها: ذات العماد، أي: أصحاب أعلام هذه المدينة (٣).

#### حاصل القراءات:

دلت الآية بالقراءات الواردة فيها على أن المقصود بعاد هم أهل مدينة ارم ذات العماد، وأن الله أهلكهم ومدينتهم.

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۳/ ۳۰۹\_ ۳۲۰.

<sup>(</sup>۲) زاد المسير ۹/ ۱۰۹\_ ۱۱۱.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ٣٦٠ الدر المنثور ٨/ ٥٠٦.

### الموضع السابع والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَى. وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى. وَمَا خَلَقَ الذَّكر وَالأَنْثَى. إِنَّ سَغْيَكُمْ لَشَتَّى﴾ [الليل: ١ ـ ٤].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ والأُنشى﴾.

وقرأ علي بن أبي طالب وابن مسعود وأبو الدرداء وابن عباس: «والنهار إذا تجلى والذكر والأنثى»(١).

وقرأ ابن مسعود أيضاً: «والذي خلق الذكر والأنثى» (٢).

عن إبراهيم قال (٣): قدم أصحاب عبد الله على أبي الدرداء فطلبهم فوجدهم فقال: أيكم يقرأ على قراءة عبد الله؟. قال: كلنا. قال: فأيكم يحفظ؟. وأشاروا إلى علقمة. قال: كيف سمعته يقرأ: ﴿والليل إذَا يَغْشَى﴾؟. قال علقمة: «والذكر والأنثى». قال: أشهد أني سمعت النبي ﷺ يقرأ هكذا، وهؤلاء يريدونني على أن أقرأ: ﴿وما خَلق الذّكرَ والأنثى﴾ والله لا أتابعهم»(٤).

### معنى القراءات:

القراءة المتواترة في معناها وجهان:

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/٣٦٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۱۹۸/۳۱ فتح الباري ۸/۷۰۷.

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث صورته الإرسال، لأن إبراهيم وهو النخعي ما حضر القصة، لكن وقع عند البخاري حديث رقم (٤٩٤٣): «عن إبراهيم عن علقمة..» فتبين أن لا إرسال في هذا الحديث. وانظر فتح الباري ٧٠٧/٨.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب: ﴿ وما خلق الذكر والأنثى ﴾ حديث رقم (٤٩٤٤) وأخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها باب ما يتعلق بالقراءات حديث رقم (٨٢٤) وأخرجه الترمذي في جامعه كتاب القراءات باب ومن سورة الليل حديث رقم (٢٩٣٩) والنسائي في تفسيره ٢٨/٢٥ حديث رقم ( ٢٩٦٦ - ٢٩٦) والدوري في جزء فيه قراءات النبي على ص ٢٧١ - ١٧٧ حديث رقم ( ١٣١ - ١٣٢) وأخرجه الخطيب في تاريخ بغداد مختصراً ٢/١٣٩،

الأول: أي: وخلق الذكر والأنثى، فلفظة «ما» في ﴿وما خَلَق﴾ مصدرية فيكون المعنى أقسم الله بخلقه للذكر والأنثى.

الثاني: أي: والذي خلق الذكر والأنثى، فلفظة «ما» بمعنى: «من» والقراءة الشاذة عن ابن مسعود: «والذي خلق الذكر والأنثى» تبينه، وعبر عن «من» به «ما» للدلالة على الوصفية ولقصد التفخيم، أي: والقادر العظيم الذي خلق صنفى الذكر والأنثى (١).

فعلى الوجه الأول يكون القسم بخلقه سبحانه وتعالىٰ للذكر والأنثى، وعلى الثاني يكون القسم بالله تعالىٰ.

والقراءة الشاذة عن علي ومن معه رضي الله عنهم بمعنى الوجه الأول في القراءة المتواترة.

#### حاصل القراءات:

يقسم الله تعالى بنفسه وبخلقه للذكر والأنثى، كما يقسم بالذكر والأنثى، فالقراءات أفادت تعدد القسم والمقسم به وذلك تعظيماً لله، وتأكيداً لجواب القسم في السورة والله أعلم.

#### وتلاحظ الأمور التالية:

١ ـ في المراد بالذكر والأنثى قولان:

الأول: آدم وحواء قاله ابن عباس والحسن والكلبي ومقاتل.

الثاني: يعني جميع الذكور والإناث من بني آدم والبهائم لأن الله تعالى خلق جميعهم من ذكر وأنثى من نوعهم (٢).

وقيل: كل ذكر وأنثى من الآدميين دون البهائم لاختصاصهم بولاية الله وطاعته (٣).

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ۹/ ۱۳۸\_ ۱۳۹ تفسير القرطبي ۲۰/ ۸۰\_۸۱ تفسير الشوكاني ٥/ ٤٥٢

<sup>(</sup>Y) زاد المسير 4/ 180\_187.

<sup>(</sup>۳) تفسير القرطبي ۲۰/۸۱.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «الظاهر عموم الذكر والأنثى» اه<sup>(١)</sup>. قلت: وكذا قال الشوكاني<sup>(٢)</sup> (ت ١٢٥٠هـ).

Y ـ في تخصيص القسم بالذكر والأنثى لما فيهما من بديع صنع الله وقوة قدرته سبحانه، وكذا في القسم بخلق الذكر والأنثى لفت نظر إلى هذه الصفة لما فيها من إعجاز البشر عنها كما في الليل والنهار ـ الذين أقسم الله بهما في مطلع هذه السورة ـ فإن فيهما من عموم الإعجاز للبشر ما هو ظاهر وكذا قسمه بخلق الذكر والأنثى (٣).

٣ ـ قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «وما ثبت في الحديث من قراءة: «والذكر والأنثى» نقل آحاد مخالف للسواد فلا يعد قرآناً» اه<sup>(٤)</sup>.

وقال ابن حجر (ت ٨٥٢هـ) معلقاً على قراءة أبي الدرداء وابن مسعود: «لعل هذا مما نسخت تلاوته ولم يبلغ النسخ أبا الدرداء ومن ذكر معه، والعجب من نقل الحفاظ الكوفيين هذه القراءة عن علقمة وابن مسعود وإليهما تنتهي القراءة بالكوفة ثم لم يقرأ بها أحد منهم، وكذا أهل الشام حملوا القراءة عن أبي الدرداء ولم يقرأ أحد منهم بهذا، فهذا مما يقوي أن التلاوة بها نسخت» اه(٥).

قلت: هذا الذي أورده الحافظ رحمه الله ممكن، لكن الأصل عدمه، فلا يثبت إلا بدليل، وهناك احتمال آخر وهو عدم النسخ، ولم تشتهر هذه القراءة ولم يُقْرأ بها لأنها لم تكن من الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه.

قال الألوسي (ت ١٢٧٠هـ): «وأنت تعلم أن هذه قراءة شاذة منقولة آحاداً، لا تجوز القراءة بها لكنها بالنسبة إلى من سمعها من النبي عليه الصلاة والسلام في حكم المتواتر تجوز قراءته بها» اه<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٨/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير الشوكاني ٥/ ٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) تتمة أضواء البيان ٩/ ٢٥٤\_ ٢٥٥.

<sup>(3)</sup> البحر المحيط ٨/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٨/٧٠٧.

<sup>(</sup>٦) روح المعاني ٣٠/ ١٨٨.

قلت: هذا من جهة السند، أما من جهة المعنى فالأمر قريب ولا تعارض بين القراءتين، سواء كان القسم بالخالق سبحانه أو خلقه الذكر والأنثى أو القسم بالذكر والأنثى ذاتهما، وهذه معان متكررة كثيراً في القرآن الكريم أي: يقسم الله بذاته أو بصفة من صفاته أو بشيء من خلقه كالليل والنهار في نفس السورة والله أعلم.

### الموضع الثامن والتسعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالتِينِ وَالزَّيْتُونِ. وَطُورِ سِينِينَ وَهَذَا الْبَلَدِ الْمَينِ. لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾ [التين: ١ ـ ٤].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿سنين﴾.

وقرأ عمر بن الخطاب<sup>(۱)</sup> وعبد الله وطلحة وأبو الدرداء والحسن: «سيناء» بكسر السين والمد<sup>(۲)</sup>.

وقرأ عمر أيضاً وزيد بن علي وسعد بن أبي وقاص وأبو العالية وأبو مجلز بفتح السين والمد: «سيناء»(٣).

أخرج عبد بن حميد وابن الأنباري في المصاحف والدارقطني في الأفراد عن عمر بن الخطاب الأفراد عن عمر بن الخطاب المغرب فقرأ في الركعة الأولى «والتين والزيتون وطور سيناء».

قال: وهكذا هي في قراءة عبد الله. وقرأ في الركعة الثانية: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ﴾ [الفيل: ١] و ﴿ لِإِيلاَفِ قُريشٍ ﴾ [قريش: ١] جمع بينهما ورفع صوته؛ فقدرت أنه رفع صوته تعظيماً للبيتُ » (٤).

وقرأ ابن أبي إسحاق وعمرو بن ميمون وأبو رجاء بفتح السين: «سينين» (٥).

<sup>(</sup>١) إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم ص ١٢٨.

<sup>(</sup>Y) زاد المسير ٩/ ١٧٠ البحر المحيط ٨/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٨/٥٥٠ كنز العمال ٢/ ٥٩١- ٥٩٢.

<sup>(</sup>a) البحر المحيط ٨/ ٤٨٩\_ ٤٩٠.

#### معنى القراءات:

اختلف في معنى «سينين» على أقوال:

الأول: أنه بمعنى الحسن أي: الجبل الحسن.

الثانى: أنه المبارك، أي: الجبل المبارك.

الثالث: أنه اسم حجارة بعينها، أضيف الجبل إليها لوجودها عنده.

**الرابع:** أنه الجبل المشجر.

الخامس: أنه سيناء اسم المكان الذي به هذا الجبل وهذا أصح الأقوال، وتؤيده قراءة: «سيناء»(١).

#### حاصل القراءات:

أن الله عز وجل أقسم بالجبل الذي في سيناء(٢) ولا مانع من أن

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٥/٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) سيناء بكسر أوله ويفتح اسم موضع بالشام يضاف إليه الطور فيقال: طور سيناء، وهو الجبل الذي كلم الله تعالى عليه موسى بن عمران عليه الصلاة والسلام، ونودي فيه وهو كثير الشجر. معجم البلدان ٣٠٠/٣.

وقال البكري في (معجم ما استعجم) ٨٩٧/٣: «الطور جبل بيت المقدس، ممتد ما بين مصر وأيلة...» أه.

قال أبو البقاء العكبري (ت ٦١٦ه): «سيناء هو اسم جبل معروف، فإذا فتح السين كانت همزته للتأنيث البتة لبطلان كونها للإلحاق والتكثير؛ لأن «فعلالا» لم يأت في غير المضاعف ك «الزلزال والقلقال»، ويجوز كسر السين، فعلى هذا تكون الياء فيه زائدة ويكون على «فيعال» مثل ديباج وديماس.

وقد تكون الياء أصلية ويكون كـ «علياء» في كون الهمزة للإلحاق.

فإن قلت: فلم لم ينصرف؟. قلت: لاجتماع التعريف والتأنيث لأنها اسم بقعة، وهو مثل دمشق في تأنيثها بغير علامة» اه انظر معجم البلدان ٣٠٠٠٣ وقارن ب الرحمٰن، ٢٨٠٢.

قلت: وقد جاء في اسم هذا الموضع "سينين" كما في سورة التين: ﴿طور سينين﴾ وليس في كلام العرب اسم مركب من [س. ي. ن] إلا في قول الحرف: "سين". معجم البلدان ٣/ ٣٠٠ وانظر المعرب للجواليقي ص ٣٩٢ـ ٣٩٣ ودائرة المعارف الإسلامية ١٥/ ٣٢٣.

يكون مباركاً حسناً مشجراً، فيكون المعنى الجبل المبارك الحسن المشجر الذي بسيناء.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «والصواب من القول في ذلك أن يقال: أن «سيناء» اسم أضيف إليه الطور، ويعرف به كما قيل: جبلا طيء، فأضيفا إلى طيء.

ولو كان القول في ذلك كما قال من قال: معناه جبل مبارك، أو كما قال من قال: معناه الحسن؛ لكان «الطور» منوناً، وكان قوله: «سيناء» من نعته.

على أن "سيناء" بمعنى مبارك، حسن، غير معروف في كلام العرب، فيجعل ذلك من نعت الجبل، لكن القول في ذلك ـ إن شاء الله \_ كما قال ابن عباس، من أنه جبل عرف بذلك، وأنه الجبل الذي نودي منه موسى على الله معنى مبارك اله (١).

### وتلاحظ الأمور التالية:

۱ ـ وردت كلمة «طور سيناء» في موضع آخر من القرآن العظيم غير سورة التين، وهو قوله تبارك وتعالى: ﴿وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالدهن وصبغ للآكلين﴾ [المؤمنين: ۲۰].

٢ ـ القراءة «سينين» بفتح السين هي لغة بكر وتميم (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۱۸/۱۸، ۳۰، ۲٤۱.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط ٨/ ٤٩٠.



#### الفصل الثالث

## في القراءات التي أزالت الإشكال عن معنى الآية

يتضمن هذا الفصل الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها رفع إشكال متوهم في معنى الآية.

وقد رتبتها على حسب ورودها في المصحف الشريف، وعدد المواضع ستة مواضع.

#### الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ، قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ١١٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾:

فقرأ الكسائي: ﴿تستطيع﴾ بالخطاب، ﴿ربك﴾ بالنصب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يستطيع﴾ بالغيب: ﴿ربك﴾ بالرفع(١).

### معنى القراءات:

قراءة الكسائي معناها: هل تقدر يا عيسى أن تسأل ربك؟ هل تفعل ذلك لنا؟. وهذا كما تقول للرجل: هل تستطيع أن تكلمني، وقد علمت أنه مستطيع لذلك؛ وإنما معناه: افعل ذلك(٢).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٥ النشر ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للفراء ١/ ٣٢٥ الكشف ١/ ٤٢٢.

ومعنى قراءة باقي العشرة أي: هل يستجيب لك ربك إن سألته ذلك؟ (١). فهم كانوا عالمين بإستطاعة الله وقدرته على ذلك وغيره.

### حاصل القراءات:

بينت القراءة بالخطاب ونصب كلمة ﴿ ربك ﴾ المراد من القراءة بالغيبة وضم كلمة ﴿ ربك ﴾ ، ونفت توهم وإشكال قد يفهم منها ؛ وذلك أن القراءة بالغيبة وضم ﴿ ربك ﴾ قد يفهم منها أنه سؤال شك في قدرة الله سبحانه وتعالى ، وهذا ينافي الإيمان الذي أثبته الله تعالى للحواريين في الآية قبلها إذ سياق الآية هكذا: ﴿ وإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي . قَالُوا آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنَنَا مُسْلِمُونَ . إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ . . . ﴾ فكيف يكون سؤالهم سؤال شك في قدرة الله وهم مؤمنون؟ (٢) .

بل سؤالهم كان لعيسى هل يقدر أن يسأل ربه، كما دلت على ذلك قراءة الكسائي، ولا إشكال والحمد لله رب العالمين.

### وتلاحظ الأمور التالية:

ا ـ هذا التقرير الذي دلت عليه الآية بالقراءتين روي عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان الحواريون أعلم بالله من أن يقولوا: هل يستطيع ربك إنما قالوا: هل تستطيع، أنت ربك؟ هل تستطيع أن تدعوه؟»(٣).

٢ ـ اختار ابن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ) أن قوله تعالىٰ: ﴿إِذْ قَالَ

<sup>(</sup>١) الكشف ١/ ٤٢٢\_ ٤٢٣ حجة القراءات ص ٢٤١\_ ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) إسناده ضعيف.

أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (شاكر) ٢١٩/١١ وفي السند عنده ابن وكيع وهو سفيان بن وكيع بن الجراح قال في التقريب ص ٢٤٥: «كان صدوقاً إلا أنه ابتلي بوراقه، فأدخل عليه ما ليس من حديثه فنصح فلم يقبل فسقط حديثه» اه. قلت: فالأثر ضعيف بهذا السند.

وعزاه في الدر المنثور ٣/ ٢٣١ إلى ابن أبي شيبة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشيخ وابن مردويه.

الْحَوارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ... ﴾ [المائدة: ١١٢] من صلة قوله تعالىٰ في الآية قبلها: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي، قَالُواْ آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١]، وأن تقدير معنى الآية: وإذ أوحيت إلى الحواريين أن آمنوا بي وبرسولي، إذ قال الحواريون يا عيسى ابن مريم هل يستطيع ربك؟.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «فبين إذ كان ذلك كذلك أن الله تعالى ذكره قد كره منهم ما قالوا من ذلك واستعظمه وأمرهم بالتوبة ومراجعة الإيمان من قيلهم ذلك، والإقرار لله بالقدرة على كل شيء، وتصديق رسوله فيما أخبرهم عن ربهم من الأخبار، وقد قال عيسى لهم عند قيلهم ذلك له استعظاماً منه لما قالوا: ﴿اتقوا الله إن كنتم مؤمنين﴾ [المائدة: المحواريين في قدرة الله حين سألوا ذلك السؤال، وأنه فهم السؤال على الحواريين في قراءة الجمهور وأنه مع إثباته شك الحواريين لم ينف كونهم قبل السؤال مؤمنين وذلك يؤخذ من قوله رحمه الله: «وأمرهم بالتوبة ومراجعة الإيمان من قيلهم ذلك. . . » ووجّه هذا المعنى الذي اختاره بأن قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُونَ . . . » من صلة قوله: ﴿وإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيْونَ . . . »

أقول: إذا صح ما اختاره ابن جرير رحمه الله فيمكن أن يقال: لعل هذا صدر منهم قبل أن يتمكن الإيمان في قلوبهم، أو كما قال بعض المفسرين: "قال الحواريون ذلك في صدر الأمر قبل علمهم بآيات عيسى عليه السلام بأنه يبرىء الأكمه والأبرص ويحيي الموتى" (٢).

ويؤيد هذا أن في سؤالهم بعض تعنت، وفي قولهم: ﴿يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيمَ ﴾ سوء أدب إذ لم يقولوا: يا روح الله أو يا رسول الله، وفي قولهم: ﴿هَلَ يَسْتَطِيعُ رَبُّك ﴾ سوء أدب (٣) لا يتناسب مع كونهم أنصار عيسى عليه السلام والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (شاكر) ۲۲۰/۱۱.

<sup>(</sup>٢) نقله في البحر المحيط ٥٣/٤.

<sup>(</sup>٣) النهر الماد من البحر ٥٣/٤.

Y - اختار الزمخشري (ت ٥٣٥هـ) أن الذين قالوا تلك المقالة لم يكونوا مؤمنين بناء على ظاهر قراءة الجمهور فقال: "إن قلت: كيف قالوا: ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّك ﴾ بعد إيمانهم وإخلاصهم؟ قلت: ما وصفهم الله بالإيمان والإخلاص، وإنما حكى ادعاءهم لهما ثم أتبعه قوله: ﴿ إِذَ قَالُوا . . ﴾ فأذن أن دعواهم كانت باطلة وأنهم كانوا شاكين، وقوله: ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ . . ﴾ كلام لا يَرِد مثله عن مؤمنين معظمين لربهم، وكذلك قول عيسى عليه السلام لهم معناه: اتقوا الله ولا تشكوا في اقتداره واستطاعته ولا تقترحوا عليه، ولا تتحكموا ما تشتهون من الآيات فتهلكوا إذا عصيتموه بعدها اله اهد (١).

قلت: ولم يرتض أبو حيان (ت ٧٥٤ه) رحمه الله هذا فتعقبه بقوله: «أما غير الزمخشري من أهل التفسير فأطبقوا على أن الحواريين كانوا مؤمنين حتى قال ابن عطية (ت ٧٤١هـ) لا خلاف أحفظه في أن الحواريين كانوا مؤمنين . . . . . قال ابن الأنباري (ت ٣٢٨هـ) لا يجوز لأحد أن يتوهم أن الحواريين شكوا في قدرة الله، وإنما هذا كما يقول الإنسان لصاحبه: هل تستطيع أن تقوم معي، وهو يعلم أنه مستطيع له ولكنه يريد هل يسهل عليك. انتهى.

وقال الفارسي (ت ٣٧٧هـ): معناه: هل يفعل ذلك بمسألتك إياه» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: ولعل خير جواب عن ظاهر الآية على قراءة الجمهور أن يقال: إن قراءة الكسائي ـ وهي متواترة ـ بينت المراد في قراءة الجمهور، ورفعت الإشكال المحتمل فيها، والله أعلم.

٣ ـ قال السيوطي (ت ٩١١هـ) رحمه الله: «نفي الاستطاعة قد يراد به نفي الامتناع، وقد يراد به الوقوع بمشقة وكلفة.

<sup>(</sup>١) تفسير الزمخشري ١/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٤/٥٣.

من الأول ﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةٌ ﴾ [يس: ٥٠] ﴿ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا ﴾ [الأنبياء: ٤٠] ﴿ فَمَا اسْطاعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُواْ لَهُ نَقْباً ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

ومن الثاني ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُكَ ﴾ [المائدة: ١١٢] على القراءتين أي: هل يفعل، أو هل تجيبنا إلى أن تسأل، فقد علموا أنه قادر على الإنزال، وأن عيسى قادر على السؤال.

ومن الثالث ﴿إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً﴾ [الكهف: ٧٦]، . اهـ(١).

قلت: وهذا الذي قرره السيوطي من معنى نفي الاستطاعة في آية المائدة تؤيده القراءة الثانية التي ذكرت هنا وبالله التوفيق.

### الموضع الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَاكْتُبْ لَنَا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْاَخْرَةِ إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكَ، قَالَ: عَذَابِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيءٍ فَسَأَكْتُبُهَا للذِينَ يَتَّقُونَ ويُؤتُونَ الزَّكَاةَ والَّذِينَ هُم بِآيَاتِنَا يُؤمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ الحسن وزيد بن علي وطاووس وعمرو الأسواري: «أصيب به من أساء» (٢).

### معنى القراءات:

قراءة عامة القراء العشرة: ﴿أصيب به من أشاء﴾ معناها: إن الله عز وجل يصيب بعذابه من يشاء، لا يملك أحد أن يرد ما أراد الله، وهذا الأمر مقرر عند أهل السنة ومحاط بأن الله تعالى لا يظلم عباده، وأنه سبحانه لا يعذب أحداً إلا بما جناه واجترمه على نفسه؛ فهو سبحانه الملك العليم الحكيم (٣).

الإتقان (أبو الفضل) ٣/ ٢٣١- ٢٣٢.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ٢/ ٢٦١ زاد المسير ٣/ ٢٧٠ البحر المحيط ٤٠٢/٤.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

ومعنى القراءة الشاذة: «أصيب به من أساء» من الإساءة أي: أصيب بعذابي الذين أساؤوا، وفيها بيان لعلة استحقاق الإصابة بعذاب الله عز وجل<sup>(۱)</sup>.

#### حاصل القراءات:

القراءة المتواترة فيها إيهام أن عذاب الله يصيب من يشاء من عباده أساء أو لم يسء، والقراءة الشاذة أزالت هذا الإيهام ودفعته بأن بينت أن الآية تدل بالقراءتين على أن عذاب الله يصيب به من يشاء ممن أساء.

### ويلاحظ ما يلي:

١ - أن القراءة المتواترة إنما توهم هذا المعنى بالنظر إليها مجردة عن النصوص الأخرى المقررة لعدله سبحانه وحكمته وعلمه.

Y ـ قال أبو عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ) عن القراءة بـ "عذابي أصيب به من أساء" بالسين غير المعجمة: «لا تصح هذه القراءة عن الحسن وطاووس، وعمرو بن فائد رجل سوء، وقرأ بها سفيان بن عيينة مرة واستحسنها فقام إليه عبد الرحمن المقري وصاح به وأسمعه. فقال سفيان: لم أدر ولم أفطن لما يقول أهل البدع» اه(٢).

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ه): «للمعتزلة تعلق بهذه القراءة من جهة إنفاذ الوعيد، ومن جهة خلق المرء أفعاله وإن أساء لا فعل فيه لله تعالى، والانفصال عن هذا كالانفصال عن سائر الظواهر» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: وقد ذُكِر أن الشافعي رحمه الله (ت ٢٠٤هـ) اختار هذه القراءة (٤) والله أعلم.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ٤٠٢/٤.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازي ٢١/١٥.

#### الموضع الثالث:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿قَالَ فَٱذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لاَ مِسَاسَ وإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّن تُخْلَفَهُ وَانْظُرْ إِلَى إِلَاهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلْيهِ عَاكِفاً لَّنُحَرَقَنَهُ ثُمَّ لَنَسِفَنَهُ فِي الْيَم نَسْفاً﴾ [طه: ٩٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لنحرقنه﴾:

فقرأ أبو جعفر بإسكان الحاء وتخفيف الراء، واختلف راوياه فابن وردان بفتح النون وضم الراء وافقه الأعمش، وابن جماز بضم النون وكسر الراء وافقه الحسن.

وقرأ باقي العشرة بضم النون وفتح الحاء وكسر الراء مشددة، وافقهم ابن محيصن واليزيدي(١).

### معنى القراءات:

القراءة بتشديد الراء والقراءة بكسر الراء مخففة من الحرق بالنار، وفي التشديد معنى التكرار، أي: نحرقه مرة بعد مرة (٢).

القراءة بضم الراء من حرقت الحديد إذا بردته فتحات وتساقط والمعنى: لنحرقنه، أي: لنبردنه ولنحتنه حتاً ثم لننسفنه في اليم نسفاً (٣).

#### حاصل القراءات:

في الآية بقراءة الجمهور إشكال؛ إذ كيف يحرق العجل وينسف في اليم نسفاً وهو من ذهب؟ ولدفع هذا الإشكال أقول: أفادت الآية بالقراءتين أن موسى عليه الصلاة والسلام توعد العجل بأن يحرقه بالنار حرقاً شديداً، ويبرده بالمبرد حتى يتحات ويتساقط ثم يذروه في البحر فيضيع فيه.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٥٠ النشر ٢/ ٣٢٢ الإتحاف ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/٥٥.

### ويلاحظ ما يلي:

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): "في مصحف أبي وعبد الله: "لنذبحنه ثم لنحرقنه ثم لننسفنه" وتوافق هذه القراءة من روى أنه (أي: العجل) صار لحماً ودماً ذا روح، ويترتب الإحراق بالنار على هذا، وأما إذا كان جماداً مصوغاً من الحلي فيترتب برده لا إحراقه، إلا إن عني به إذابته.

وقال السدي: أمر موسى بذبح العجل، فَذُبِح وسَال مِنْه الدَّم، ثُمّ أُخْرِق ونُسِف رمَاده.

وقيل: بُرِدَت عِظامه بالمِبْرَد حتى صارت بحيث يمكن نسفها» اه(١).

### الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنَّسَاءِ اللاتي لا يَرْجُونَ نِكَاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غير مُتَبَرِّجَاتِ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [النور: ٦٠].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿أَنْ يَضَغْنَ ثِيَابَهُنَّ﴾.

وقرأ ابن مسعود وابن عباس: «فليس عليهن جناح أن يضعن جلابيبهن غير متبرجات»(٢).

### معنى القراءات:

الثياب في قراءة العامة اسم عام يشمل كل ما يلبس، وسياق الآية يدل أن المراد بالثياب ما تلبسه المرأة فوق ملابسها عند لقاء الأجانب.

قراءة ابن مسعود وابن عباس: «جلابيبهن» الجلباب هو القميص ويطلق على الثوب المشتمل على الجسد كله وعلى الخمار وعلى ما يلبس فوق الثياب كالملحفة وعلى الملاءة تشتمل بها المرأة (٣) والمراد هنا هذه المذكورات في الآخر.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢٧٦/٦.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٦/٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) عمدة الحفاظ ص ٩٦.

### حاصل القراءات:

بينت هذه القراءة الشاذة عن ابن عباس وابن مسعود أن المراد بالثياب لا كل الثياب ولكن ما تشتمل به المرأة وتلبسه فوق الثياب العادية التي تلبسها في بيتها، فحاصل القراءات أنها بينت المراد ودفعت إشكال قد يرد من معنى متوهم.

فهنا القراءة الشاذة دفعت الإشكال عن معنى القراءة المتواترة والله أعلم.

### الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ آمَنُوا وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَتُهُم بِإِيمَانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَتُهُمْ وَمَا ٱلْتُنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ شَيءٍ كُلُّ ٱمْرِىء بِمَا كَسَبَ رَهِينَ﴾ [الطور: ٢١].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿وَاتَّبَعَتْهُمْ ﴾:

فقرأ أبو عمرو بقطع الهمزة وفتحها وإسكان التاء والعين ونون وألف بعدها، ووافقه اليزيدي.

وقرأ سائر العشرة بوصل الهمزة وتشديد التاء وفتح العين وتاء ساكنة بعدها، ووافقهم الحسن وابن محيصن والأعمش (١).

#### معنى القراءات:

معنى قراءة الجمهور إخبار من الله تعالىٰ عن ذرية المؤمنين أنها تتبع أباءها في الإيمان (٢)، لكن هل هذا يشمل كل ذرية الذين آمنوا أم لا؟ ليس في القراءة ما يبين ذلك.

قراءة أبي عمرو معناها: إخبار من الله تعالى عن نفسه أنه يوفق من يشاء من ذرية المؤمنين إلى الإيمان بمثل إيمانهم ويخذل من يشاء فلا يوفقه إلى الإيمان (٣)، فبينت هذه القراءة المجمل في قراءة الجمهور.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٥١ النشر ٢/ ٣٧٧ الإتحاف ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

## واختلف المفسرون في هذا على ثلاثة أقوال:

الأول: أن معناها: ألحقنا بهم ذرياتهم من المؤمنين في الجنة وإن كانوا لم يبلغوا أعمال أبائهم، تكرمة من الله تعالى لأبائهم المؤمنين باجتماع أولادهم معهم، روى هذا المعنى ابن جبير عن ابن عباس.

الثاني: أن معناها: بلغت أن آمنت ألحقنا بهم ذريتهم الصغار الذين لم يبلغوا الإيمان، وروى العوفي هذا عن ابن عباس وبه قال الضحاك، ومعنى هذا القول أن أولادهم الكبار تبعوهم بإيمان منهم، وأولادهم الصغار تبعوهم بإيمان الأباء؛ لأن الولد يحكم له بالإسلام تبعاً لوالده.

الثالث: واتبعناهم ذرياتهم بإيمان الأباء فأدخلناهم الجنة، وهذا مروي عن ابن عباس أيضاً (١).

### حاصل القراءتين:

في قراءة الجمهور إجمال قد يتوهم منه أن ذرية الذين آمنوا تتبع أباءها في الإيمان؛ فينتج عن ذلك إشكال إذ ليس كل من آمن اتبعته ذريته بإيمان، فبينت قراءة أبي عمرو هذا الإجمال وزال الإشكال.

بينت قراءة أبي عمرو أن المقصود في الآية من وفقه الله من ذرية المؤمنين إلى الإيمان بمثل إيمان أبائهم.

ولذلك قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «ولولا الجماعة لكانت القراءة الأولى (يعني: قراءة أبي عمرو) أحب إلي لصحة معناها؛ ولأنه ليس كل من آمن اتبعته ذريته بإيمان، إنما ذلك إلى الله يوفق من يشاء من ذرية المؤمنين إلى الإيمان بمثل إيمانهم ويخذل من يشاء فلا يوفقه إلى الإيمان» اه(٢).

### الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَة فَٱسْعُوا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّه﴾ [الجمعة: ٩].

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ۸/ ۵۰- ۱۵.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/ ٢٩٠.

هكذا قرأ عامة القراء العشرة هذه الآية.

وقرأ عمر بن الخطاب وابن مسعود وأبي بن كعب<sup>(۱)</sup> وابن عمر وابن عباس وابن الزبير وأبو العالية والسلمي ومسروق وطاووس وسالم بن عبد الله وطلحة: «فامضوا إلى ذكر الله»<sup>(۲)</sup>.

#### معنى القراءات:

قراءة عامة القراء فيها: ﴿فَأَسْعُوا﴾ وظاهره وجوب السعي وأنه يكون في المشي خفة وسرعة (٢) لأن السعي عدو دون الشد من سعى يسعى سعاً.

القراءة الشاذة: «فامضوا» أي: امشوا دون سرعة.

#### حاصل القراءات:

قراءة عامة القراء فيها إيهام حيث قال: ﴿فَاسْعُوا﴾ وهذا يخالف ما جاء عن أبي هريرة قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا أَقْيِمَتِ الصلاة فلا تأتوها تسعون، وأتوها تمشون، وعليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فأتموا» (٤).

وبينت القراءة الشاذة المراد من السعي في القراءة المتواترة وأنه السعي القلبي، بمعنى اهتموا بها وانشغلوا بها وأقبلوا عليها فلا تفوتكم (٥٠)، فبينت أن «السعي» يقصد به «المضي»، لأن «المضي» ليس من مدلوله السرعة (٢٠).

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذه القراءة عنهم ص ١٤٥ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/ ۳۲۱\_ ۳۲۲.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٨/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الأذان باب: لا يسعى إلى الصلاة حديث رقم (٦٣٦) ومسلم في كتاب المساجد باب: استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة... حديث رقم (٢٠٢) واللفظ له.

<sup>(</sup>۵) النشر ۲۹/۱ مناهل العرفان ۱٤۱/۱.

<sup>(</sup>٦) لسان العرب ١٤/ ٣٨٥.

ففي التعبير بـ ﴿ فاسْعُوا﴾ مكان «فامضوا» تنبيه إلى أن المطلوب وقت سماع النداء للجمعة الإقبال بالنية والإرادة والعمل والخشوع والسكينة في المشي إليها، وهذا ما فهمه السلف رضوان الله عليهم قال الحسن البصري في هذه الآية: «أمّا والله ما هو بالسعي على الأقدام، ولقد نُهُوا أن يأتوا الصلاة إلا وعليهم السكينة والوقار، لكن بالقلوب والنية والخشوع» (١).

قال قتادة في هذه الآية أيضاً: «فالسعي أن تسعى بقلبك وعملك وهو المشى إليها»(٢).

قال مالك بن أنس: «وإنما السعي في كتاب الله العمل والفعل، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿وإِذَا تَولَّى سَعَى فِي الأَرْضِ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقال تعالى: ﴿وأمَّا مَنْ جَاءك يَسْعَى. وَهُوَ يَخْشَىٰ﴾ [عبس: ٨] وقال: ﴿ثُمَّ أَذْبَر يَسْعَى﴾ [الليل: ٤].

قال مالك: فليس العمل الذي ذكر الله في كتابه بالسعي على الأقدام، ولا الاشتداد، وإنما عني العمل والفعل» اه<sup>(٣)</sup>.

وقرر الشافعي ما قاله مالك رحمهما الله(٤).

#### وتلاحظ الأمور التالية:

ا مان الآية على القراءة المتواترة فيها قرينة تدل على أنه لا يقصد به «السعي» سرعة المشي، وتتلخص هذه القرينة في تعدية الفعل «سعى» بحرف الجر «إلى».

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة في المصنف ٢/ ١٥٧.

وعزاه السيوطي في الدر المنثور ٨/ ١٦٢ إلى سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري (دار الفكر) ۲۸/ ۱۰۰.

وعزاه في الدر المنثور ٨/ ١٦٢ إلى عبد بن حميد والبيهقي في الشعب.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك (عبد الباقي) ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٤) الأم ١/٢٩١.

قال ابن منظور (ت ۷۱۱ه): «وسعى إذا مشى، وسعى إذا عمل، وسعى إذا عمل، وسعى إذا قصد، وإذا كان بمعنى المضي عدي به «إلى» وإذا كان بمعنى العمل عدي، باللام، والسعى القصد» اه(۱).

٢ - حمل القرطبي (ت ٦٧١هـ) وأبو حيان (ت ٧٥٤هـ) هذه القراءة الشاذة على أنها قراءة تفسيرية.

قال القرطبي بعد إيراده للآثار التي ذكرت هذه القراءة: «وهو كله تفسير منهم لا قراءة قرآن منزل، وجائز قراءة القرآن بالتفسير في معرض التفسير» اه<sup>(۲)</sup>.

قال أبو حيان عن ذلك أيضاً: «وينبغي أن يحمل على التفسير من حيث أنه لا يراد بالسعي هنا الإسراع في المشي، ففسروه بالمضي، ولا يكون قرآناً لمخالفته سواد ما أجمع عليه المسلمون» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: الذي يظهر - والله أعلم - أنه لا يصح الجزم بقرآنيتها لمخالفتها للرسم، كما لا يصح الجزم بعدم قرآنيتها لاحتمال أن تكون من الأحرف التي لم يجمع عثمان رضي الله عنه الناس عليها، وعلى كل حال فإنه يستفاد منها في التفسير، والله أعلم.

أما ما ورد عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قيل له: "إن أبيا يقرؤها: ﴿فَاسْعُوا﴾ قال: أمّا إنه أقرؤنا وأعلمنا بالمنسوخ، وإنما هي «فامضوا»)؛ فإنه لم يصح عنه بهذا السياق(٤).

<sup>(</sup>١) لسان العرب ١٤/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ١٠٢/١٨.

<sup>(</sup>T) البحر المحيط ٢٦٨/٨.

<sup>(</sup>٤) إسناده ضعيف بهذا السياق.

أخرجه الطبري (دار الفكر) ٢٨/ ٩٩ـ ١٠٠ من طريق إبراهيم النخعي عن عمر . قلت: إبراهيم لم يلق عمر كما نص على ذلك ابن أبي حاتم في كتاب «المراسيل» ص ١٧ـ ١٨.

وأخرج ابن أبي شيبة في مصنفه ١٥٧/٢ من طريق مغيرة عن إبراهيم عن خرشة نحوه مختصراً على ذكر قراءة عمر فقط دون ذكر نسخ القراءة.

قلت: مغيرة هو ابن مقسم ثقة متقن إلا أنه كان يدلس عن إبراهيم كما قال ابن حجر في التقريب ص ٥٤٣.

...........

ويلاحظ: أن هذا الطريق قد يعضد الأول فيرقيه إلى مرتبة الحسن لغيره، ولكن بدون قول عمر بنسخ القراءة المتواترة، فيبقى على حاله من الضعف والله أعلم. وعزى هذا الأثر في كنز العمال ٢/ ٥٩٢ من طريق خرشة بن الحر عن عمر إلى أبي عبيد وسعيد بن منصور وابن المنذر وابن الأنباري في المصاحف. وفي هذا الأثر بهذا السياق نكارة في المتن، إذ كيف تكون هذه القراءة فاشعوا منسوخة ثم يجمع عليها الصحابة، ثم لم أثبتها عمر في المصحف الذي كان عنده، ثم عند حفصة ابنته ومنها أخذه عثمان ونسخ المصحف، وبالله التوفيق.

## الباب الثالث

# القراءات المتعلقة بالعموم والإطلاق والإجمال

### ويشتمل على ثلاثة فصول:

الفصل الأول: في القراءات المتعلقة بالعموم.

الفصل الثاني: في القراءات المتعلقة بالإطلاق.

الفصل الثالث: في القراءات المتعلقة بالإجمال.

يشتمل هذا الباب على القراءة العامة الدلالة التي جاء ما يخصصها في قراءة أخرى، أو ما يخصص بعض أفرادها بالذكر، أو ما يبين أنها عامة أريد بها الخصوص، كما يشتمل على القراءة المطلقة التي جاء ما يقيدها في قراءة أخرى، ويشتمل على القراءة المجملة التي جاء ما يبين المراد منها في قراءة أخرى.

وبناء على هذا التقسيم فقد قسمت هذا الباب على ثلاثة فصول كما يلى:



### الفصل الأول

## في القراءات المتعلقة بالعموم

يتضمن هذا الفصل الآيات التي أنتج اختلاف القراءات ما سبيله في مباحث العموم، كالقراءة العامة التي خصصت بعض أفراد العام بالذكر، أو القراءة العامة التي جاء في قراءة أخرى ما يبين أن المراد بها الخصوص، وقد سقت المواضع حسب ورودها في المصحف الشريف، وعددها ثلاثة عشر موضعاً.

وقد مَهّدت لهذا الفصل بالتمهيد التالى:

### تمهيد: في تعريف العموم.

ويتضمن النقاط التالية:

١ ـ العام في اللغة والاصطلاح.

٢ ـ معنى التخصيص.

٣ ــ أنواع العام.

وإليك البيان:

١ ـ العام في اللغة والاصطلاح.

العام في اللغة من عم يعم إذا شمل الجميع، تقول عمهم الأمر يعمهم عموماً أي: شملهم يقال عمهم بالعطية (١٦ أي: شملهم بها فرداً فرداً.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ١٨/٤ لسان العرب ٢٢٦/١٢.

فائدة: انظر حول العموم والخصوص والألفاظ العربية في «الصاحبي» ص ٣٤٤ وما بعدها، وفي «المزهر في علوم اللغة وأنواعها» ٢٢٦/١ وما بعدها.

العام في اصطلاح الأصوليين: اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد، دفعة بلا حصر (١).

فخرج بقولهم: «مستغرق لجميع ما يصلح له» ما لم يستغرق نحو قولك: بعض الحيوان إنسان.

وخرج بقولهم: «بحسب وضع واحد» المشترك اللفظي كـ «العين» فلا يسمى عاماً بالنسبة إلى شموله الجارية والباصرة؛ لأنه لم يوضع لهما وضعاً واحداً بل لكل منهما وضع مستقل.

وخرج بقولهم: «دفعة» ما كان عمومه بدلي لا دفعي شمولي كما في عموم المطلق فإنه بدلي كالنكرة في سياق الإثبات تقول: «شاهدت رجلا» فكلمة «رجل» مستغرقة، ولكن استغراقها بدلي لا دفعة واحدة فهي تصدق على أي رجل، ولكنها لا تتناول أكثر من واحد منهم دفعة واحدة.

وخرج بقولهم: «بلا حصر» لفظ عشرة مثلاً؛ فإنه محصور باللفظ فلا يكون من صيغ العموم على رأي الأكثرين.

#### ٢ \_ معنى التخصيص:

في اللغة من خص يخص، تقول: خصه بالشيء يخصه أفرده به دون غيره (٢).

وفي اصطلاح الأصوليين: تخصيص العام قصره على بعض أفراده بدليل متصل أو منفصل (٣).

### ٣ \_ أنواع العام:

العام ثلاثة أنواع:

 <sup>(</sup>۱) حرر هذا التعريف الشنقيطي في مذكرة أصول الفقه ص ۲۰۳.
 وانظر روضة الناظر ص ۱۹۶ وأحكام الآمدي ۲/ ۲۸٦ ٢٨٨ تفسير النصوص
 ۲/ ۹- ۱۱.

<sup>(</sup>Y) لسان العرب Y \ Y \ Y.

<sup>(</sup>٣) التعريفات ص ٥٣ وانظر الأحكام للآمدي ٢/ ٤٠٠ـ ٤١٠.

الأول: العام الباقي على عمومه.

كقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: 7]، فكلمة ﴿دَابَة﴾ نكرة في سياق النفي تفيد العموم، ولا مخصص لدلالة الآية.

وكقوله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُم أُمَّهَاتُكُمْ...﴾ [النساء: ٢٣]؛ فكلمة ﴿أُمَّهَاتُكُم﴾ جمع مضاف يفيد العموم فأم كل واحد محرمة عليه، ولا مخصص لدلالة الآية.

الثاني: العام المراد به الخصوص.

كقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمْ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٧٣] فمن المعلوم بضرورة العقل أن المراد بكلمة ﴿الناس﴾ لا كل الناس منذ فجر البشرية، وإنما المراد ناساً معينين.

الثالث: العام المخصص.

كقوله تعالى: ﴿والعَصْرِ إِنَّ الإنسَانَ لَفِي خُسْرِ. إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وتَواصَوْا بِالْحَبِّ وتَواصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ١-٣]، فكلمة ﴿الإنسَانَ ﴾ معرف بأل للاستغراق، أي: كل إنسان في خسر، وجاء الاستثناء فخصص من الوقوع في الخسران الذين آمنوا وعملوا الصالحات وتواصوا بالصبر(١).

وبعد هذه المقدمة أسوق هنا المواضع التي جاءت على هذا السبيل، مراعياً ترتيب المصحف الشريف وقد بلغ عددها ثلاثة عشر موضعاً، وهذه المواضع هي التالية:

### الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَائكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّهُنَّ، عَلِمَ ٱللَّهُ أَنكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ، عَلِمَ ٱللَّهُ أَنكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>۱) الإتقان (أبو الفضل) ٣/ ٤٤ـ ٤٦ تفسير النصوص ٢/ ١٠٢ـ ١٠٥ دراسات في القرآن الكريم ص ١٧٩ـ ١٨١.

وعَفَا عَنكُمْ فَالْثُنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ ٱللَّه لَكُمْ، وَكُلُوا وٱشْرَبُوا حَتَّى يَتَبِيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ الأَبْيَضَ مِنَ ٱلْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ، ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيلِ ولا تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي المَسَاجِدِ، تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّه فَلاَ تَقْرَبُوهَا، كَذْلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة: ﴿وابتغوا ما كتب الله﴾.

وقرأ الحسن البصري والحسن بن قرة: «واتبعوا» من الاتباع ورويت عن ابن عباس (١).

عن عطاء بن أبي رباح قال: قلت لابن عباس: كيف تقرأ هذه الآية: ﴿وابتغوا﴾ أو «اتبعوا»؟. قال: أيتها شبت، قال: عليك بالقراءة الأولى»(٢).

وقرأ الأعمش: «واتوا ما كتب الله لكم» وهي قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصحف<sup>(٣)</sup>.

### معنى القراءات:

معنى القراءة المتواترة: ﴿وابْتَغُوا مَا كَتَبِ ٱللَّهِ لَكُمْ﴾ من الابتغاء وفي المراد أقوال(٤):

الأول: ابتغوا الولد، يدل عليه أنه عقيب قوله: ﴿فَالآن بَاشِرُوهُنَّ﴾ وقال بعض أهل العلم: لمَّا كانت المباشرة قد تقع على ما دون الجماع أباحهم الجماع الذي يكون من مثله الولد فقال: ﴿وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللّه لَكُمْ﴾ يريد الولد (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢/٣١٨ البحر المحيط ٢/ ٥٠ الدر المنثور ١/ ٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه عبد الرزاق في تفسيره ١/ ٧١ ومن طريقه أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ ٥٠٨.

وعزاه في الدر المنثور ١/ ٤٧٩ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) تفسير الزّمخشري ١/٥١١ البحر المحيط ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١/١٩٢ تفسير القرطبي ٢/٣١٨ البحر المحيط ٢/٥٠.

<sup>(</sup>a) زاد المسير 197/1.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤ه): «لمَّا أبيحت لهم المباشرة أمروا بطلب ما قسم الله لهم، وأثبته في اللوح المحفوظ من الولد وكأنه أبيح لهم ذلك لا لقضاء الشهوة فقط، لكن لابتغاء ما شرع الله النكاح له من التناسل» اهد(١).

قلت: هذا قول ابن عباس ومجاهد والحكم بن عتيبة وعكرمة والحسن والسدي والربيع والضحاك (٢).

الثاني: هو محل الوطء: ابتغوا المحل المباح الوطء فيه دون ما لم يكتب لكم من المحل المحرم لقوله تعالى: ﴿فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللَّهُ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

الثالث: هو ما أباحه بعد الحظر، أي: ابتغوا الرخصة والإباحة والتوسعة.

قلت: هذا قول قتادة وابن زيد، واستحسنه ابن عطية (ت ٤٢هم)(٣).

الرابع: وابتغوا ليلة القدر.

قلت: روي هذا القول عن ابن عباس ومعاذ بن جبل(٤).

قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): «وهو قريب من بدع التفاسير» اه<sup>(ه)</sup>.

قلت: عدّه الكرماني (توفي بعد ٥٠٠هـ) من عجائب التفسير (٢).

**الخامس**: هو القرآن، أي: ابتغوا القرآن فما أبيح لكم وأمرتم به فهو المبتغى.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ٣١٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير القرطبي ٢/٣١٨.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١٩٢/١.

<sup>(</sup>۵) تفسير الزمخشري ١١٥/١.

<sup>(</sup>٦) غرائب التفسير وعجائب التأويل ٢٠١/١.

قلت: صحح هذا القول الزجاج (ت ٣١١هـ).

السادس: هو الأحوال والأوقات التي أبيح لكم المباشرة فيهن لأن المباشرة تمتنع في الحيض والنفاس والعدة والردة.

السابع: هو الزوجة أو المملوكة كما في قوله تعالى: ﴿إِلاَّ عَلَى الْوَاجِهِم أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانهم﴾ [المؤمنون: ٦].

ومعنى القراءة الشاذة: «وأتوا ما كتب الله لكم» أي: ابتغوا المحل المباح الوطء فيه، والمعنى: افعلوا ما أذن الله لكم في فعله من غشيان النساء في جميع ليلة الصيام (٢).

وقراءة الحسن: «واتبعوا ما كتب الله لكم» معناها: اتبعوا القرآن فما أبيح لكم وأمرتم به فهو المبتغى.

#### حاصل القراءات:

القراءة الشاذة ترجح المعنى الأول والثاني من معاني القراءة المتواترة.

وقراءة الحسن ترجح المعنى الخامس من معاني القراءة المتواترة.

ولا مانع من إرادة جميع هذه المعاني المذكورة في معنى القراءة المتواترة، وقراءة الحسن: «واتبعوا ما كتب الله لكم» تؤيد ذلك جميعه فهي على العموم.

ويلاحظ أن القراءة المتواترة ذكرت فرداً من أفراد العموم المستفاد من قراءة الحسن فلا تفيد التخصيص، لكن تفيد مزيد اهتمام بهذا الأمر الذي يدل عليه السياق وهو ابتغاء الولد، ويرجحه القراءة الشاذة: «وأتوا ما كتب لكم».

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) بعد ذكر القول الخامس من معاني القراءة المتواترة: «... ويرجحه قراءة الحسن ومعاوية بن قرة: «واتبعوا»

<sup>(</sup>١) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٢/ ٥٠.

من الاتباع ورويت أيضاً عن ابن عباس» اه<sup>(۱)</sup>.

وقال كذلك رحمه الله بعد ذكره أن معنى القراءة المتواترة: افعلوا ما أذن الله لكم في فعله من غشيان النساء في جميع ليلة الصيام قال: «ويرجح هذا قراءة الأعمش: «وأتوا ما كتب الله لكم» وهي قراءة شاذة لمخالفتها سواد المصحف» اه(٢).

# ويلاحظ ما يلي:

قال أبو جعفر الطبري ( ٣١٠هـ) عند تفسيره لهذه الآية: «والصواب من القول في تأويل ذلك ـ عندي ـ أن يقال: إن الله تعالىٰ ذكره قال: ﴿وَابْتَغُوا﴾ بمعنى اطلبوا ﴿ما كَتَب ٱللَّه لَكُم﴾ يعني الذي قضى الله تعالىٰ لكم.

وإنما يريد الله تعالى ذكره اطلبوا الذي كتبت لكم في اللوح المحفوظ أنه يباح فيطلق لكم، وطلب الولد إن طلبه الرجل بجماعه المرأة، مما كتب الله له في اللوح المحفوظ، وكذلك إن طلب ليلة القدر فهو مما كتب الله له، وكذلك إن طلب ما أحل الله وأباحه فهو مما كتبه له في اللوح المحفوظ.

وقد يدخل في قوله: ﴿وابْتَغُوا مَا كَتَبِ ٱللَّه لَكُم﴾ جميع معاني الخير المطلوبة، غير أن أشبه المعاني بظاهر الآية قول من قال معناه: وابتغوا ما كتب الله لكم من الولد؛ لأنه عقيب قوله: ﴿فالآن بَاشِرُوهُنَّ﴾ بمعنى: جامعوهن، فلأن يكون قوله: ﴿وابْتَغُوا مَا كَتَبِ ٱللَّهُ لَكُم﴾ بمعنى: وابتغوا ما كتب الله في مباشرتكم إياهن من الولد والنسل، أشبه بالآية من غيره من التأويلات التي ليس على صحتها دلالة من ظاهر التنزيل، ولا خبر عن الرسول ﷺ اه(٣).

قلت: ما قاله \_ رحمة الله عليه \_ من الأشبه بمعنى القراءة المتواترة

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (شاكر) ٣/ ٥٠٨ـ ٥٠٩.

هو الظاهر، لكن ورود القراءة الأخرى يدل على باقي المعاني، وهي مقبولة في التفسير على كل حال والله أعلم.

# الموضع الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُوا فَضَلاً مِن رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِنْ عَرَفَاتِ فَأَذْكُرُوا ٱللَّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ الحَرَامِ وٱذْكُرُوهُ كَمَا هَذَاكُمْ وإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلضَّالِينَ﴾ [البقرة: ١٩٨].

هكذا قرأها عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس وابن الزبير: «ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم في مواسم الحج»(١).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كانت عكاظ ومجنة وذو المجاز أسواقاً في الجاهلية، فلما كان الإسلام فكأنهم تأثموا فيه، فنزلت: «ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم في مواسم الحج». قرأها ابن عباس»(٢).

#### معنى القراءات:

تفيد القراءة المتواترة إباحة مطلق ابتغاء فضل الله (يعني: التجارة) في كل زمان ومكان دون تخصيص.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/٩٤.

<sup>(</sup>۲) إسناده صحيح.

أخرجه البخاري في صحيحه في مواضع منها كتاب البيوع باب: ما جاء في قول الله عز وجل: ﴿فَإِذَا قُضِيَتَ الصَّلَاةَ فَانْتَشِرُوا فِي الأَرْضِ...﴾ [الجمعة: 11] والسياق لهذا الموضع، وفي كتاب الحج باب: التجارة أيام الموسم والبيع في أسواق الجاهلية.

وأخرجه أبو داود في كتاب الحج باب: التجارة في الحج حديث رقم (١٧٣٢) وأخرجه أبو داود في كتاب الحج ١٧٣٢) وفي باب الكرى حديث رقم (١٧٣٤) والحاكم في المستدرك ١/٤٤٩، ٤٨١- ٤٨٢ ٤٨٢ والبيهقي في السنن الكبرى ٤/ ٣٣٣- ٣٣٤.

وأخرج هذه القرآءة عن ابن عباس أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢٣٦ أثر رقم (٥٦٥) والطبري في تفسيره (شاكر) ١٦٥، ١٦٦، ١٦٨ وابن أبي داود في المصاحف ص ٨٤.

وتفيد القراءة الشاذة تخصيص بعض أفراد هذا العموم بالذكر وهو: «مواسم الحج»، وذكر بعض أفراد العموم لا يفيد تخصيص العام، إنما يفيد خصوصية هذا الفرد بمزيد اهتمام بالحكم المذكور والله أعلم.

### حاصل القراءات:

القراءة المتواترة عامة والقراءة الشاذة خاصة إذ خصصت بعض أفراد القراءة المتواترة بالذكر اهتماماً به، ولإزالة التأثم الذي شعر به بعض الصحابة من اتجارهم في الحج إذ كان محلاً لأسواقهم في الجاهلية.

# ويلاحظ ما يلي:

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «والأولى جعل هذا تفسيراً (يعني: قراءة ابن عباس) لأنه مخالف لسواد المصحف الذي أجمعت عليه الأمة» اه(١).

قال ابن حجر (ت ٨٥٢هـ): «وقراءة ابن عباس: «في مواسم الحج» معدودة من الشاذ الذي صح إسناده وهو حجة وليس بقرآن» اه<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً: «... فهي (يعني قراءة ابن عباس) على هذا من القراءة الشاذة، وحكمها عند الأئمة حكم التفسير» اه<sup>(٣)</sup>.

### الموضع الثالث:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَنَادَتْهُ الْمَلائكَةُ وَهُوَ قَائمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللَّهِ وَسَيْداً وحَصُوراً وَنَبِيناً مَنَ اللَّهِ وَسَيْداً وحَصُوراً وَنَبِيناً مَنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٩].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿فنادَاه الْمَلائكَةُ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٧٤/٢.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۲۹۰/۶.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٣/ ٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) المبسوط ص ١٤٢ النشر ٢/ ٢٣٩.

وقرأ ابن مسعود: «فناداه جبريل»(١).

قال الطبري: «حدثني المثنى قال: حدثنا إسحاق بن الحجاج قال: حدثنا عبد الرحمٰن بن أبي حماد: إن قراءة ابن مسعود: «فناداه جبريل وهو قائم يصلي في المحراب».» اه<sup>(۲)</sup>.

#### حاصل القراءات:

بينت قراءة ابن مسعود أن الإطلاق في اللفظ العام ﴿المَلاتُكَة ﴾ على القراءة المتواترة إنما من باب إطلاق العام وإرادة الخاص.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «الظاهر أن مناديه جماعة من الملائكة لصيغة اللفظ، وقد بعث تعالى ملائكة إلى قوم لوط وإلى إبراهيم وفي غير ما قصة، وذكر الجمهور أن المنادي هو جبريل وحده، ويؤيده قراءة عبد الله في مصحفه: «فناداه جبريل وهو قائم».» اه<sup>(٣)</sup>.

وقال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): «وإنما قيل الملائكة على قولهم: «فلان يركب الخيل».» اه<sup>(٤)</sup>.

قال أبو حيان مفسراً مراد الزمخشري: "يعني: أن الذي ناداه هو من جنس الملائكة لا يريد خصوصية الجمع، كما أن قولهم: "فلان يركب الخيل" لا يريد خصوصية الجمع وإنما يريد مركوبه من هذا الجنس، وخرج عليها: ﴿اللّذين قالَ لَهُم النّاس. . ﴾ [آل عمران: ١٧٣] وهو نعيم بن مسعود" اه(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (شاكر) ٦/ ٣٦٤ تفسير القرطبي ٤/ ٤٤ البحر المحيط ٢/ ٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) . إسناده ضعيف.

أخرجه الطبرى (شاكر) ٦/ ٣٦٤.

قلت: وفي السند المثنى شيخ الطبري وهو الأبلي لم أقف له على ترجمة، وإسحاق ابن الحجاج أورده ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل ٢١٧/٢ ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً.

<sup>(</sup>T) النحر المحيط ٢/ ٤٤٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير الزمخشري ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٢/٤٤٦.

قلت: وقد توسّع الإمام الشافعي في كتابه «الرسالة» ص ٥٨ - ٦٢ في تقرير هذا المعنى في «باب بيان ما نزل من الكتاب عام الظاهر يراد به كله الخاص».

قلت: يعني أبو حيان رحمه الله أن هذه الآية من باب العام الذي أريد به الخاص.

# الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ ٱللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَىٰ انْفُسِهِم بِٱلكُفْر أُولَئكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُون﴾ [التوبة: ١٧].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿مسَاجِدَ ٱللَّهِ﴾:

فقرأ أبو عمرو ويعقوب وابن كثير: ﴿مَسْجِد ٱللَّه﴾ على الإفراد، ووافقهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ باقي العشرة: ﴿مَسَاجِد ٱللَّه ﴾ على الجمع، وافقهم الحسن والأعمش (١).

# معنى القراءات:

القراءة بالتوحيد: ﴿مَسْجِد ٱللّه﴾ المراد المسجد الحرام بمكة بدليل قوله بعدها: ﴿إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾ [التوبة: ٢٨].

قال أبو عمرو: وتصديقها قوله: ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجُ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ... ﴾ [التوبة: ١٩](٢).

ويحتمل أن المراد بالإفراد الجنس فيدخل المسجد الحرام في مقدمته (٣).

القراءة بالجمع: ﴿مسَاجِدَ ٱللَّهِ فيها أوجه:

الأول: أن المراد جميع المساجد، فيدخل المسجد الحرام دخولاً أولياً وأولوياً على طريق الكناية كما لو قلت: «فلان لا يقرأ كتب الله»

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٩٣ النشر ٢/ ٢٧٨ الإتحاف ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ٣/ ١٩١ حجة القراءات ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/١٨ الإتحاف ص ٢٤٠.

فإنَّك أكدت نفي قراءته للقرآن من تصريحك بذلك، أو من باب وضع المفرد مكان الجمع والعكس كقولك: «فلان كثير الدرهم» و «فلان يجالس الملوك» وهو يملك دراهم كثيرة، ولا يجالس إلا ملكاً واحداً.

الثاني: أن المراد المسجد الحرام، وأطلق عليه الجمع إما باعتبار أن كل مكان منه مسجد، وإما لأنه قبلة المساجد كلها وإمامها(١).

#### حاصل القراءات:

أفادت الآية بقراءة من قرأ: ﴿مسَاجِد﴾ بالجمع نفي أن يعمر المشركون، أي مسجد من المساجد.

وأفادت القراءة بالإفراد تعيين المسجد الحرام بالذكر تأكيداً لشأنه في ذلك، فالقراءتان من باب ذكر بعض أفراد العموم، وهي لا تفيد التخصيص، وإنما تفيد التأكيد والاهتمام بهذا الفرد.

# ويلاحظ ما يلي:

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ): «واتفقوا على الجمع بالحرف الثاني: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ ٱللَّه﴾ [التوبة: ١٨] لأنه يريد جميع المساجد» اه (٢).

قلت: لا شك أن اتفاقهم على الجمع في هذا الحرف إنما هو لأن القراءة سنة متبعة متلقاة عن الرسول على الله المالية القراءة سنة متبعة متلقاة عن الرسول المالية المال

# الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ: يَا لَيْتَنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مَّنسِياً﴾ [مريم: ٢٣].

تنوعت القراءات في قول: ﴿ كُنتُ نَسْياً ﴾:

فقرأ حمزة وحفص في روايته عن عاصم بفتح النون: ﴿نَسْياً﴾.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للنحاس ٣/ ١٩١ البحر المحيط ١٩/٠.

<sup>(</sup>٢) النشر ٢/ ٢٧٨.

وقرأ باقي العشرة بكسرها: ﴿نِسْياً﴾(١).

وقرأ محمد بن كعب القرظي وبكر بن حبيب السهمي: «نستاً» بفتح النون مهموزة (٢٠).

### معنى القراءات:

القراءة بفتح النون وبكسرها لغتان بمعنى الشيء الحقير الذي لا قيمة له، ولا يحتاج إليه (٣) ومن شأنه أن ينسى فلا يتألم لفقده كالوتد والحبل للمسافر وخرقة الطمث (٤).

القراءة بفتح النون مهموزة من نسأت اللبن أنسؤه نسئاً؛ وذلك أن تأخذ حليباً فتصب عليه ماء، واسمه: «النسء» و «النسيء» والمعنى: يا ليتني مت قبل هذا وكنت كهذا اللبن المخلوط بالماء في قلته وحقارة حاله (٥).

#### حاصل القراءات:

تمنت مريم رضي الله عنها لو أنها ماتت قبل هذا، وكانت كالشيء المحتقر ينساه أهله، وفي القراءة بالهمز بينت فرداً من الأفراد التي تمنت أن تكون مثلها في قلته وحقارته وهوانه على أهله.

# الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ
فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْفَةٍ مُخَلَّقَةٍ وغَيْرِ
مُخَلَّقَةٍ لَنُبَيْنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي ٱلأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُخرِجُكُمْ
طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُمْ مَّن يُتَوَفِّى ومِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَزْفِلِ ٱلْعُمُرِ
لِكَيْلاً يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْم شَيْئاً وتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا المَاءَ

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٤٣ النشر ٢/٣١٨ الإتحاف ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/٨٦.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٦/١٨٣.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢/ ٤٠.

أَهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَأَنبَتَت مَن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ﴾ [الحج: ٥].

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنَوْلَنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاء ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَخْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ﴾ [فصلت: ٣٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿رَبَتُ﴾:

فقرأ أبو جعفر: ﴿ رَبَّأْتُ ﴾ بهمزة مفتوحة بعد الباء في الموضعين.

وقرأ سائر العشرة: ﴿رِبَت﴾ بحذف الهمزة فيها، ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن والأعمش(١).

### معنى القراءتين:

القراءة بـ ﴿ رَبِأَتِ ﴾ بالهمزة أي: ارتفعت، وأشرفت يقال: فلان يربأ بنفسه عن كذا أي: يرتفع بها عنه (٢).

القراءة بـ ﴿رَبُّت﴾ دون همز، أي: زادت وإنتفخت (٣).

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «من قرأ: ﴿وربَت﴾ فهو من ربا يربو إذا زاد على أي الجهات» اه<sup>(٤)</sup>.

قال أبو الفتح ابن جني ( ٣٩٢ه): «المسموع في هذا المعنى: «ربت»؛ لأنه من ربا يربو إذا ذهب في جهاته زائداً، وهذه حال الأرض إذا ربت، وأما الهمز فمن ربأت القوم إذا أشرفت مكاناً عالياً لتنظر لهم وتحفظهم، وهذا إنما فيه الشخوص والانتصاب وليس له دلالة على الوفور والانبساط، إلا أنه يجوز أن يكون ذهبه على علو الأرض لما فيه من إفراط الربو، فإذا وصف علوها دل على أن الزيادة قد شاعت في جميع جهاتها، فلذلك همز وأخذه من ربأت القوم، أي: كنت لهم طليعة، وهذا مما يذكر أحد أوصافه فيدل على بقية ذلك وما يصحبه» اه(٥٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٥٦ النشر ٢/ ٣٢٥ الإتحاف ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن وإعرابه ١٣/٣ البحر المحيط ٦/٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٦/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ١٣/٣.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢/ ٧٤.

### حاصل القراءتين:

قراءة الجمهور دلت على أن نزول المطر يجعل النبات يزداد من كل الجهات دون تنصيص على جهة دون جهة، وجاءت قراءة أبي جعفر: ﴿ رَبَاتُ ﴾ لتدل على زيادة النبات من جهة العلو فهو يعلو ويشرف على ما حوله، ففيها ذكر بعض أفراد العام في قراءة الجمهور، ولا يفيد التخصيص إنما يفيد التنصيص على أهم مظاهر الزيادة في النبات إذا نزل الغيث، وليؤكد حصول الزيادة.

### وتلاحظ الأمور التالية:

١ ـ تضمنت الآية دليلين على البعث:

الدليل الأول: في قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقةٍ ثُمَّ مِن مُضْفَةٍ مُخَلَّقةٍ وغَير مُخَلَّقة لُنُبيْنَ لَكُمْ ونُقِرُّ فِي الْارْحَام مَا نَشَاءُ إلىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرَجُكُمْ طِفْلاً ثم لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ، وَمَنْكُم مَّن يُتَوَقَّى وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إلَى أَرْذَلِ ٱلْعُمُر لِكَيْلا يَعْلَمَ مِن بَعْد عِلْمِ شَيْئاً ﴾.

الدليل الثاني: في قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿وتَرَى الأَرْضَ هَامِدَة فَإِذَا الْدَلْيَ الْأَرْضَ هَامِدَة فَإِذَا الْتَاءَ الْفَاءَ الْفَتَرَّتُ ورَبَتْ والْبَتَتَ مِن كُلُّ زَفْج بَهِيج﴾ .

٢ ـ لمّا كان الدليل الأول بعض مراتب الخلقة فيه غير مرئيين قال: ﴿إِن كُنتُم فِي رَيبٍ مِنَ البَغث فإنّا خَلَقْنَاكُم... ﴾ فلم يُحِل في جميع رتبه على الرؤية ولمّا كان هذا الدليل الثاني مُشَاهَداً للأبصار أحال ذلك على الرؤية فقال: ﴿وترى الأرض... ﴾ أي: ترى أيها السامع أو المجادل الأرض الهامدة...

ولظهور هذا الدليل تكرر في القرآن العظيم(١).

الموضع السابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَذِن للذين يُقَاتَلُون بِأَنَّهِم ظُلِمُوا وَإِنَّ ٱللَّهِ عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِير ﴾ [الحج: ٣٩].

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٦/٣٥٣.

تنوعت القراءات في قوله: ﴿ يُقَاتَلُونَ ﴾ .

فقرأ أبو جعفر ونافع وحفص عن عاصم، وابن عامر بفتح التاء: ﴿يُقَاتَلُونَ﴾.

وقرأ سائر العشرة بكسرها: ﴿يُقَاتِلُونَ﴾(١).

#### معنى القراءتين:

القراءة بفتح التاء: ﴿يُقَاتَلُونَ﴾ الفعل مبني للمجهول والمعنى: أذن الله للمسلمين الذين يقاتلهم الكفار أن يقاتلوهم؛ لأن المشركين يقتلون أصحاب النبي ﷺ وكان المؤمنون ممسكون عن القتال؛ لأنهم لم يؤمروا به فأذن الله لهم أن يقاتلوا من قاتلهم (٢).

القراءة بكسر التاء: ﴿ يُقَاتِلُونَ ﴾ أي: يقاتلون عدوهم الظالم لهم بإخراجهم من ديارهم (٣) فالآية بهذه القراءة فيها إذن بقتال المسلمين لمن ظلمهم سواء ظلمهم بقتال أم بغيره.

### حاصل القراءتين:

يأذن الله للمؤمنين بقتال من ظلمهم وخصوصاً من ظلمهم بأن قتل منهم.

### ويلاحظ ما يلي:

أن الآية بالقراءة بكسر التاء عامة فيها إذن للمسلمين بقتال من ظلمهم أي ظلم.

والقراءة بفتح التاء ذكر فيها الإذن للمسلمين بقتال من قاتلهم فقط، وليس بين القراءتين اختلاف حتى يجمع بينها بحمل العام على الخاص، بل القراءة بفتح التاء هي من باب ذكر بعض أفراد العموم ولا تفيد التخصيص.

<sup>(1)</sup> المبسوط ص ۲۰۸ النشر ۲/۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٤٧٨\_ ٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

# الموضع الثامن:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿تَبَارِكُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجاً وجَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجاً وجَعَلَ فِيهَا سِرَاجاً وقَمَراً مُنِيراً﴾ [الفرقان: ٦١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿سِرَاجاً ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وخلف بضم السين والراء بلا ألف: ﴿ سُرُجاً ﴾ .

وقرأ باقي العشرة بكسر السين وفتح الراء وألف بعدها: ﴿سِرَاجاً﴾ ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن.

وقرأ الأعمش والنخعي وابن وثاب بضم السين وسكون الراء(١).

#### معنى القراءات:

القراءة بضم السين والراء بلا ألف: ﴿ سُرُجاً ﴾ المعنى: الشمس والكواكب العظام معها، وكذا القراءة بضم السين وسكون الراء.

القراءة بكسر السين وفتح الراء وألف: ﴿سَرِاجاً﴾ أي: الشمس (٢).

### حاصل القراءات:

على القراءة بضم السين والراء بلا ألف يكون في الآية ذكر لبعض أفراد العام؛ حيث يكون المعنى: تبارك الذي جعل في السماء كواكب؛ لأن كل كوكب سراج، وهي تطلع مع القمر وهو منها، فيكون إفراده بالذكر لبيان فضله وتشريفه.

وعلى القراءة بكسر السين وفتح الراء يكون في الآية ذكر الشمس والقمر لبيان شرفها (٣).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٧٢ النشر ٢/ ٣٣٤ الإتحاف ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٤/٤٤ تفسير القرطبي ١٣/٦٥.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للنحاس ٥/ ٤٣ـ ٤٤ البحر المحيط ٦/ ٥١١.

## الموضع التاسع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ومِن آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاواتِ والأرْضِ واخْتِلاَف الْسِنْتِكُمْ والْوَانِكُمْ إِنَّ في ذَلِكَ لاَيَاتِ لَلْعَالِمِينَ ﴾ [الروم: ٢٢].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لَلْعَالِمِينَ﴾:

فقرأ حفص في روايته عن عاصم بكسر اللام: ﴿لَلْعَالِمِينَ﴾. وقرأ باقي العشرة بفتح اللام: ﴿لَلْعَالَمِين﴾ (١).

### معنى القراءتين:

أفادت القراءة بكسر اللام أن التبصر لهذه الآيات المذكورة إنما يكون من العلماء، وهم ذوو العلم، خصهم الله تعالى بهذا لأنهم أهل النظر والاستنباط والاعتبار دون الجاهلين الذين هم في غفلة وسهو عن تدبر الآيات والتفكر فيها كما قال تعالى: ﴿وما يَعْقِلُهَا إِلاَ العَالِمُون﴾ الايات والتفكر فيها كما قال تعالى: ﴿وما يَعْقِلُهَا إِلاَ العَالِمُون﴾ والعنكبوت: ٤٣]، فأخبر أن الذين يعقلون الأمثال والآيات هم العالمون دون الجاهلين، ولو عقلها الجميع لم يكن لعالم فضل على جاهل.

القراءة بفتح اللام: ﴿الْعَالَمِين﴾ معناها: جميع المخلوقات في ﴿الْعَالَمِين﴾ جمع عالم كما قال تعالى: ﴿الحمدُ للّهِ رَبُّ الْعَالَمِين﴾ [الفاتحة: ١]، والعالم: جميع المخلوقات في كل أوان فذلك أعم في جميع الخلق، إذ الآيات والدلالات على توحيد الله يشهدها العالم والجاهل، فهي آية للجميع، وحجة على كل الخلق، ليست بحجة على العالم دون الجاهل، فكان العموم أولى بذلك(٢).

# حاصل القراءتين:

في القراءة بكسر اللام ذكر بعض أفراد العموم حيث عممت القراءة بفتح اللام: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك لآياتِ للعالَمِين﴾ فجعلت هذه آيات لجميع البشر، وخصصت القراءة بكسر اللام بعض أفراد هذا العموم بالذكر وهم

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٩٤ النشر ٢/ ٢٤٤ الإتحاف ص ٣٤٨.

٢) الكشف ٢/ ١٨٣\_ ١٨٤.

العلماء تنبيهاً لخاصية العالم في الفهم والاعتبار والاستنباط.

# الموضع العاشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَٱلَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنَدَ ٱللَّهِ وَجِيها ﴾ [الأحزاب: ٦٩].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود: «وكان عبداً لله وجيهاً»(١) وهي قراءة الأعمش وأبى حيوة (7).

#### معنى القراءتين:

قراءة العشرة فيها إثبات كون موسى ﷺ وجيهاً عند الله سبحانه وتعالى، ولم تتعرض لوجاهته عند الناس.

قراءة ابن مسعود فيها إثبات الوجاهة لموسى على دون تعيين.

## حاصل القراءتين:

بينت الآية بقراءة ابن مسعود وجاهة موسى ﷺ وخصصت قراءة الجمهور كون وجاهته ﷺ عند الله تعالى، ولا اختلاف بين القراءتين فقراءة الجمهور ذكرت بعض أفراد العموم في قراءة ابن مسعود، ووجه التخصيص أنه أشرف وأفضل والله أعلم.

قال ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «قراءة الكافة أقوى معنى من هذه القراءة (يعني: قراءة ابن مسعود) وذلك أن هذه إنما يفهم منها أنه عبد لله، ولا تفهم منها وجاهته عند من هي؟ أعند الله أم عند الناس؟.

وأما قراءة الجماعة فإنها تفيد كون وجاهته عند الله، وهذا أشرف من القول الأول، لإسناد وجاهته إلى تعالىٰ وحسبه هذا شرفاً» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/١٨٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٧/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ١٨٥، وقد سبقه إلى هذا ابن الأنباري (ت ٣٢٧هـ) ونقل كلامه القرطبي في تفسيره ١٤/ ٢٥٢.

### الموضع الحادي عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ومَن يُضْلِل ٱللَّه فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر: ٣٦].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾:

فقرأ حمزة والكسائي وأبو جعفر وخلف: ﴿عِبَادَه﴾ بألف بعد الباء ووافقهم الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿عَبْده﴾ بغير ألف، ووافقهم الحسن واليزيدي وابن محيصن (١).

### معنى القراءتين:

القراءة بالألف: ﴿عِبَاده﴾ على الجمع، والمراد: أن الله يكفي عباده من الأنبياء والصالحين.

القراءة بدون ألف: ﴿عَبْده﴾ على الإفراد، المراد منها: أن الله يكفي رسوله ﷺ كما قال: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكُ المُسْتَهْزِئين﴾ [الحجر: ٩٥](٢).

# حاصل القراءتين:

دلت الآية بالقراءة بالألف على أن الله يكفي وينصر عباده أجمعين، وخصصت الآية بالقراءة الأخرى رسوله ﷺ بأن الله عز وجل يكفيه وينصره، فهي من باب ذكر بعض أفراد العام، وهو لا يفيد التخصيص، إنّما يفيد شرف هذا الفرد ومزيد الاهتمام به.

### الموضع الثاني عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا المُؤمِنُونَ إِخْوَةَ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويْكُمُ وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُم تُرْخَمُون﴾ [الحجرات: ١٠].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٢٣ النشر ٢/ ٣٦٣\_ ٣٦٣ الإتحاف ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) الكشف ٢/٢٣٩.

وقرأ أبي بن كعب ومعاوية وسعيد بن المسيب وابن جبير وقتادة وأبو العالية وابن يعمر وابن أبي عبلة ويعقوب: "بين إخوتكم" بتاء مع كسر الهمزة على الجمع.

وقرأ علي بن أبي طالب وأبو رزين وأبو عبد الرحمٰن السلمي والحسن والشعبي وابن سيرين: «بين إخوانكم» بالنون وألف قبلها (١) وهي قراءة زيد وابن مسعود وعاصم الجحدري (٢).

### معنى القراءات:

القراءة بـ ﴿ أُخُونِكُم ﴾ على التثنية تحتمل أن يكون المراد منها التثنية، وتحتمل أن يكون لفظها لفظ التثنية ومعناها الجمع.

القراءة بـ "إخوتكم" و "إخوانكم" على الجمع كما يظهر.

#### حاصل القراءات:

قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٧هـ): «هذه القراءة (يعني: «إخوانكم» قلت: ومثلها: «إخوتكم») تدل على أن القراءة العامة التي هي: ﴿بِين أَخويكم﴾ لفظها لفظ التثنية ومعناها الجماعة، أي: كل اثنين فصاعداً من المسلمين اقتتلا فاصلحوا بينهما، ألا ترى أن هذا حكم عام في الجماعة وليس يختص به منهم اثنان مقصودان؟» اه (٣).

قلت: نص على الإصلاح بين الاثنين في القراءة المتواترة لأن ذلك هو الأغلب ولأن منشأ الاقتتال بين الجماعات يكون غالباً بين اثنين: زعيما كل طائفة ثم يُتَعصب لهما والله أعلم.

# الموضع الثالث عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يا أيها المدثر. قم فانذر. وربك فكبر وثيابك فطهر. والرجز فاهجر﴾ [المدثر: ١ ـ ٥].

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٧/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/٨٧٨.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/٨٧٢.

تنوعت القراءات في قوله: ﴿والرجز فاهجر﴾.

فقرأ أبو جعفر ويعقوب وحفص عن عاصم بضم الراء في: (الرجز).

وقرأ سائر العشرة بكسرها: ﴿الرجز﴾<sup>(١)</sup>.

معنى القراءتين:

اختلف في معنى القراءتين على قولين.

القول الأول: القراءتان بمعنى واحد<sup>(٢)</sup> واختلف في المراد، فقيل: الرجز الأصنام والأوثان، قاله ابن عباس ومجاهد وعكرمة وقتادة والزهري والسدي وابن زيد.

وقيل: الرجز الإثم، روي عن ابن عباس أيضاً.

وقيل: الرجز الشرك، قاله ابن جبير والضحاك.

وقيل: الرجز العذاب، قاله ابن السائب، والمعنى: اهجر ما يؤدي إلى عذاب الله.

وقيل: الرجز الشيطان، قاله ابن كيسان (٣).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٣٨٧ النشر ٢/٣٩٣.

وقع في كتاب «المبسوط» ص ٣٨٧ لابن مهران (ت ٣٨١هـ) نسبة القراءة: ﴿وَالرَّجِزُ فَاهْجِر﴾ [المدثر: ٥] بضم الراء إلى أبي جعفر وحفص عن عاصم فقط، والقراءة بكسر الراء للباقين.

فأفاد أن يعقوب يقرأ بكسر الراء.

قلت: وهذا خلاف ما ذَكَرَته كتب القراءات الأخرى. انظر إرشاد المبتدي للقلانسي ص ٦١٠ النشر ٣٩٣/٢.

بل خلاف ما ذكره هو نفسه في كتابه «الغاية» ص . ٢٨٢ حيث نسب القراءة بضم الراء إلى أبي جعفر وحفص ويعقوب، مما يرجح أن ما وقع في كتابه «المبسوط» ناتج عن سقط في النسخ أو الطباعة، خاصة وأن قراءة يعقوب مروية في الكتابين من طريق واحد فيهما والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٩/٢٩ معانى القرآن وإعرابه ٥/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ١٨/٤٠١.

القول الثاني: أن القراءة بالضم يراد بها الصنم، والمقصود أساف ونائلة، والقراءة بالكسر يراد بها العذاب والمقصود ذو العذاب فاهجر (١).

قال الطبري (ت ٣١٠هـ) في قوله تعالى: ﴿والرجز فاهجر﴾ [المدثر: ٥] «اختلفت القراء في قراءة ذلك؛ فقرأه بعض قراء المدينة وعامة قراء الكوفة: ﴿والرجز﴾ بكسر الراء، وقرأه بعض المكيين والمدنيين: ﴿والرجز﴾ بضم الراء.

فمن ضم الراء وجهه إلى الأوثان، وقال: معنى الكلام: والأوثان فاهجر عبادتها واترك خدمتها.

ومن كسر الراء وجهه إلى العذاب، وقال: معناه: والعذاب فاهجر، أي: ما أوجب لك العذاب من الأعمال فاهجر.

والصواب من القول في ذلك: أنهما قراءتان معروفتان فبأيتهما قرأ القارىء فمصيب، والضم والكسر في ذلك لغتان بمعنى واحد، ولم نجد أحداً من متقدمي أهل التأويل فرق بين تأويل ذلك، إنما فرق بين ذلك فيما بلغنا الكسائى» اه<sup>(۲)</sup>.

قلت: الكسائي (ت ١٨٩هـ) إمام في اللغة والقراءات وتفريقه معتبر (٣) والتأسيس أولى من التأكيد والله أعلم.

### حاصل القراءتين:

على القول الأول في معناهما تكون القراءتان لغتان بمعنى واحد.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «الرجز بكسر الراء هي لغة قريش» اه<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٣٤٧ حجة القراءات ص ٧٣٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۲۹/۱٤۷.

 <sup>(</sup>٣) ونقل في لسان العرب ٣٨٦/٨ عن الأزهري في موضع شبيه بما ها هنا قوله:
 «١. والكسائي لا يحكي عن العرب شيئاً إلا وقد ضبطه وحفظه» اه.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ٨/ ٣٧١.

قال الدمياطي (ت ١١١٧هـ): «الرجز بضم الراء لغة الحجاز وبكسرها لغة تميم» اه<sup>(١)</sup>.

وعلى القول الثاني تكون كل قراءة لها معنى، والعلاقة بين المعنيين أحدهما عام والآخر من ذكر بعض أفراد العموم.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٤٢٧ المهذب في القراءات العشر ١/٣١١.

# الفصل الثاني

# في القراءات المتعلقة بالإطلاق

يتضمن هذا الفصل الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها من المعاني ما هو بسبيل الإطلاق والتقييد.

وسردت المواضع فيها على حسب ترتيب المصحف الشريف، وقد بلغ عددها تسعة مواضع.

وقد مهدت لهذا الفصل بالتمهيد التالي:



# تمهيد: في تعريف المطلق

ويتضمن النقاط التالية:

١ \_ معنى المطلق.

٢ \_ معنى المقيد.

٣ \_ حكم المطلق مع المقيد.

وإليك البيان:

### ١ \_ معنى المطلق:

في اللغة الإطلاق أن يذكر الشيء باسمه لا يقرن به صفة ولا شرط ولا زمان ولا عدد ولا شيء يشبه ذلك.

والتقييد أن يذكر بقرين من بعض ما ذكرناه فيكون ذلك القرين زائداً في المعنى (١).

في الاصطلاح عند الأصوليين المطلق: «اللفظ الذي يدل على الماهية بدون قيد يقلل شيوعه»(٢) [على سبيل البدل].

فخرج بهذا التعريف ألفاظ الأعداد المتناولة لأكثر من واحد، كما

<sup>(</sup>۱) الصاحبي ص ٣١٦ وانظر لسان العرب ١٠/ ٢٢٥ - ٢٣١ حيث ذكر استعمالات مادة [ط. ل. ق] وكلها تدور حول هذا المعنى.

<sup>(</sup>٢) هذا ما تحرر لصاحب «تفسير النصوص» ٢/ ١٨٧ وقد زدت ما بين عارضتين للتفريق بين عموم العام وعموم المطلق.

وانظر روضة الناظر ص ٢٣٠. واختار ابن الزملكاني في «التبيان في علم البيان» ص ٥٦ تعريفه بـ «ما دل على واحد لا بعينه» تمييزاً لأعلام الأجناس.

تخرج المعارف ك «زيد» و «أحمد» وهكذا.

وخرج بجملة: "على سبيل البدل» ألفاظ العموم فإنّها تدل على الماهية على سبيل الشمول فقولك: "ما شاهدت رجلاً» نفي لمشاهدة عموم رجل على سبيل الشمول، وقولك: "شاهدت رجلاً» إثبات لمشاهدة رجل، جنس رجل، يصدق على "زيد» كما يصدق على "عبيد» كما يصدق على غيرهما.

# ٢ ـ معنى المقيد:

المقيد في اصطلاح الأصوليين: «اللفظ الذي يدل على الماهية بقيد يقلل من شيوعه»(١).

فهو يتناول عند دلالته على موضوعه واحداً توفر فيه قيد من القيود، كما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نُسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرَّ رَقَبَةٍ من قَبْلِ أَن يَتَماسًا فَمَن لَمْ يَسْتَطِغ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِيناً . . ﴾ [المجادلة: ٣]، فلفظة ﴿رقبة﴾ مطلقة لم تقيد بوصف كما في كفارة القتل في قوله تعالى: ﴿ومَا كَان لِمُؤمن أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطَأْ وَمْن قَتلَ مُؤمِناً فَعَرْيرُ رَقَبَةٍ مُؤمِنةٍ ودِيَةٌ مَسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ . . . ﴾ [النساء: ٩٢]، فلفظة ﴿رقبة﴾ هنا جاءت مقيدة بوصف الإيمان.

### ٣ \_ حكم المطلق مع المقيد.

قال العلماء: متى وجد دليل على تقييد المطلق صير إليه وإلا فلا، بل يستمر المطلق على إطلاقه، والمقيد على تقييده؛ لأن الله تعالىٰ خاطبنا بلغة العرب.

والضابط: أن الله تعالىٰ إذا حكم في شيء بصفة أو شرط ثم ورد حكم آخر مطلقاً، نظر فإن لم يكن له أصل يرد إليه إلا ذلك الحكم المقيد وجب تقييده به، وإن كان له أصل غيره يرد إليه لم يكن رده إلى أحدهما بأولى من الآخر.

<sup>(</sup>۱) تفسير النصوص ۲/ ۱۸۹ وانظر روضة الناظر ص ۲۳۰.

فالأول: مثل اشتراط العدالة في الشهود على الرجعة والفراق والوصية في قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذُويْ عَذَلَ مِنْكُم﴾ [الطلاق: ٢]، وقوله: ﴿شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المَوْتُ حِينَ ٱلْوصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَذْلِ مُنْكُمْ﴾ [المائدة: ١٠٦].

وقد أطلق الشهادة في البيوع وغيرها في قوله: ﴿وَاشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُم﴾ [البقرة: ٢٨٧]، وقال أيضاً: ﴿فَإِذَا دَفَعْتُم إليْهِم أَمْوَالهم فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِم﴾ [النساء: ٦].

والعدالة شرط في الجميع.

والثاني: مثل تقييد الصوم بالتتابع في كفارة القتل والظهار، وتقييده بالتفريق في صوم التمتع، وأطلق كفارة اليمين وقضاء رمضان، فيبقى على إطلاقه من جوازه مفرقاً ومتتابعاً لا يمكن حمله عليهما؛ لتنافي القيدين، ولا يمكن حمله على أحدهما إلا بمرجح (١).

وبعد هذه المقدمة، فإني أسوق المواضع التي جاءت على هذا السبيل، وهي التالية:

# الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيْهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ على ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ. أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعامُ مِسْكِينِ فَمَن تَطوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، وأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُمْ مِسْكِينِ فَمَن تَطوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، وأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُمْ مِسْكِينِ فَمَن تَطوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ، وأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُمْ مِنْكُمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣ ـ ١٨٤].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ أبي بن كعب: "فعدة من أيام أخر متتابعات" (٢).

<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن ٢/١٥ الإتقان (أبو الفضل) ١٩١/٣ وانظر تفسير النصوص /٢ / ١٩١. ١٩٩.

<sup>(</sup>Y) المحلى ٦/ ٢٦١ البحر المحيط ٢/ ٣٥.

#### معنى القراءتين:

القراءة المتواترة تدل على أن قضاء رمضان يجزىء مفرقاً كما يجزىء متتابعاً، ولا يشترط التتابع في القضاء.

قراءة أبي بن كعب فيها دليل على اشتراط التتابع في قضاء رمضان.

# حاصل القراءتين:

دلت القراءة الشاذة على تقييد الحكم المطلق في القراءة المتواترة فلا يجزىء قضاء رمضان إلا متتابعاً، لكن هذا الحكم منسوخ لأن قراءة أبي بن كعب منسوخة كما دل عليه ما صح عن عائشة رضي الله عنها قالت: «نزلت «فعدة من أيام أخر متتابعات» فسقطت «متتابعات».»(١).

قال ابن حزم (ت ٤٥٦ه): «سقوطها مسقط لحكمها؛ لأنه لا يسقط القرآن بعد نزوله إلا بإسقاط الله تعالى إياه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْن نِزْلْنَا الذَّكُر وإِنَّا لَهُ لَحَافِظُون﴾ [الحجر: ٩] وقال تعالى: ﴿مَا نَنْسَخ مِنْ آيةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَاتِ بِخَيرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلُها﴾ [البقرة: ١٠٦] وقال تعالى: ﴿سَنُقُرنُكَ فَلا تَنْسَى. إلا مَا شَاءَ ٱللَّه﴾ [الأعلى: ٥ ـ ٦].

فإن قيل: قد يسقط لفظ الآية ويبقى حكمها كما كان في آية الرجم. قلنا: لولا إخبار النبي ﷺ ببقاء حكم الرجم لما جاز العمل به بعد إسقاط الآية النازلة به، لأن ما رفع الله تعالىٰ فلا يجوز لنا إبقاء لفظه ولا حكمه إلا بنص آخر» اه(٢٠).

قلت: وكذا قال البيهقي (ت ٤٥٨هـ) رحمه الله حيث قال: «وقولها: «سقطت» تريد نسخت لا يصح له تأويل غير ذلك» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف ٤/ ٢٤١ - ٢٤٢ ومن طريقه الدارقطني في السنن ٢/ ١٩٢ وقال: «هذا إسناد صحيح» اه.

ومن طريقهما أخرجه البيهقي في السنن الكبير ٢٥٨/٤..

<sup>(</sup>Y) المحلى 7/171.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى ٢٥٨/٤.

قلت: وقد اتفق جمهور العلماء من الحنفية (١) والمالكية (٢) والشافعية (٣) والحنابلة (٤) على جواز قضاء رمضان متفرقاً (٥).

# الموضع الثاني:

قول الله تبارك تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَأَكُلُونَ الرّبَا لاَ يَقُومُونَ إلاَّ كَمَا يَقُومُ اللَّهِ الرّبَا لاَ يَقُومُ اللَّهِ مِثْلُ الرّبَا اللَّهِ يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنّهُمْ قَالُوا إِنّمَا البّيْعِ مِثْلُ الرّبَا وَأَخَلُ اللّهُ البّيْعَ وحَرَّمَ الرّبّا، فَمن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ من رّبّهِ فَٱنتَهَى فَلَهُ ما سَلَفَ وأَمْرُهُ إِلَى ٱللّهِ وَمَن عَادَ فَأُولَئكَ أَضْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُون ﴾ [البقرة: وأَمْرُهُ إِلَى ٱللّهِ وَمَن عَادَ فَأُولَئكَ أَضْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُون ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود: «لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس يوم القيامة»(٢).

عن الربيع في قوله تعالىٰ: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُونَ إلاَّ كَمَا

<sup>(</sup>١) الهداية مع فتح القدير ٢/ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير على أقرب المسالك ١/٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) المهذب ١/٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) المبدع في شرح المقنع ٣/ ٤٥.

 <sup>(</sup>٥) انظر مناقشة المسألة فقهياً في «الاحتجاج بالقراءة الشاذة وأثرها في اختلاف الفقهاء» ص ٢٢٤ - ٢٣٠ رسالة ماجستير (على الآلة الكاتبة).

<sup>(</sup>٦) حسن لغيره.

أخرجه أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢٤٣ رقم (٥٧٩).

وفي السند: «أبو بكر بن عبد الله بن أبي مريم» قال عنه في «التقريب» ص ٩٢٣: «ضعيف وكان قد سرق بيته فاختلط» اه.

وفي السند ابن عبد الله بن مسعود كذا ابهم ولم يبين.

قلت: لكن يشهد للقراءة الأثر التالى.

وعزاه في الدر المنثور ٢/ ١٠٤ إلى ابن أبي حاتم.

والقراءة عن ابن مسعود ذكرها القرطبي في تفسيره ٣/٣٥٤ وأبو حيان في البحر المحيط ٣٣٣/٢ وانظر الدر المنثور ٢/١٠٤.

يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ قال: «يبعثون يوم القيامة وبهم خبل من الشيطان وهي في بعض القراءة: «لا يقومون يوم القيامة»(١).

# معنى القراءتين:

نقل عن ابن عباس ومجاهد وسعيد بن جبير والضحاك والربيع والسدي في معنى الآية: لا يقومون من قبورهم في البعث يوم القيامة إلا كالمجانين عقوبة لهم وتمقيتاً عند جمع المحشر ويكون ذلك سيما لهم يعرفون بها(٢).

قال القرطبي (ت ٦٧١ه): «ويقوي هذا التأويل المجمع عليه أن في قراءة ابن مسعود: «لا يقومون يوم القيامة».» اه(٣).

قال ابن عطية (ت ٤٤٥هـ): «أما ألفاظ الآية فكانت تحتمل تشبيه حال القائم بحرص وجشع إلى تجارة الربا بقيام المجنون لأن الطمع والرغبة تستفزه حتى تضطرب أعضاؤه، وهذا كما تقول لمسرع في مشيه يخلط في هيئة حركاته إما من فزع أو غيره: «قد جن هذا» وقد شبه الأعشى ناقته في نشاطها بالجنون في قوله:

وتُصْبِح مِن غَبِّ السرى وكَأنَّما ﴿ أَلَمْ بِهَا مِنْ طَائفِ الجِن أَوْلَق (٤)

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/٦ قال الطبري: «حدثت عن عمار قال: حدثنا ابن أبي جعفر عن أبيه عن الربيع به».

قلت: الواسطة بين الطبري وعمار غير معروفة وابن أبي جعفر هو عبد الله قال في «التقريب» ص ٦٢٩: «صدوق سيء الحفظ خصوصاً عن مغيرة» اه.

ي ري. والربيع هو ابن أنس قال في «التقريب» ص ٢٠٥: «صدوق له أوهام» اه قال ابن حبان في «الثقات» ٢٠٨/٤: «والناس يتقون من حديثه ما كان من رواية أبي جعفر عنه لأن في أحاديثه عنه اضطراباً كثيراً» اه.

قلت: وهذا من رواية أبي جعفر عنه، لكن القراءة فيه تشهد للأثر المتقدم.

<sup>(</sup>٢) هذا حاصل ما روي عن هؤلاء المذكورين. انظر الروايات عنهم في تفسير الطبرى (شاكر) ٦/ ١٩-١١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٣/ ٣٥٤ وقارن به «البحر المحيط» ٢/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) أولق: الأولق المجنون. لسان العرب ٧/١٠.

وقال آخر: لعمرك بي من حب أسماء أولق.

ولكن ما جاءت به قراءة ابن مسعود وتظاهرت به أقوال المفسرين يضعف هذا التأويل» اه(١).

### حاصل القراءتين:

قراءة الجمهور مطلقة غير مقيدة بزمان فالذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس.

وقراءة ابن مسعود قيدت هذا الإطلاق بأن حال آكلي الربا كذلك في الآخرة لا في الدنيا.

والظاهر أنَّ هذه القراءة \_ إن صحت عن ابن مسعود \_ من قبيل التفسير منه \_ والله أعلم \_ لأن الرواية عنه اختلفت في لفظها فجاءت مرة: «لا يقومون يوم القيامة إلا كما يقوم . . .».

وجاءت مرة: «إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس يوم القيامة».

#### الموضع الثالث:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿والسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبا نَكَالاً مَنَ ٱللَّه وآللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

ويروى عن ابن مسعود أنه قرأ: «والسارقون والسارقات فاقطعوا أيمانهم»(٢) وهي قراءة شاذة لمخالفتها لرسم المصحف.

والشاعر يصف ناقته أنها تصبح من «غب السرى» أي: بعد سير الليل الطويل،
 تصبح كالمجنون من نشاطها واجتماع قوتها لم يضعفها طول السرى. تحقيق محمود شاكر لتفسير الطبري ١١/٦ (الحاشية).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي ٣/ ٣٥٤ البحر المحيط ٢/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) إسناده حسن لغيره.

أخرج الطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/ ٢٩٤\_ ٢٩٥ بسنده عن إبراهيم قال: «في قراءتنا ـ وربما قال: في أيمانهما».

### حاصل القراءتين:

القراءة المتواترة لم تعين محل القطع من اليد، إنما أمرت بقطع يد السارق على الإطلاق.

القراءة الشاذة عينت محل القطع وأنه اليد اليمني.

وهذا الحكم الذي تضمنته الآية بالقراءتين حكم صحيح بالإجماع.

قال ابن حزم (ت ٤٥٦ه): «واتفقوا أن من سرق... فقطعت يده اليمنى أنه قد أقيم عليه الحد» اه<sup>(١)</sup>.

قال ابن قدامة (ت ٦٢٠هـ): «لا خلاف بين أهل العلم في أن السارق أول ما يقطع منه يده اليمنى من مفصل الكف وهو الكوع، وفي

<sup>=</sup> قلت: وفي السند سفيان بن وكيع قال في «التقريب» ص ٢٤٥: «كان صدوقاً إلا أنه ابتلي بوراقه فأدخل عليه ما ليس من حديثه فنصح فلم يقبل فسقط حديثه» اه.

لكن قال ابن حجر في فتح الباري ٩٩/١٢: "وقد قرأ ابن مسعود: "فاقطعوا أيمانهما" وأخرج سعيد بن منصور بسند صحيح عن إبراهيم قال: "هي قراءتنا يعنى أصحاب ابن مسعود" اه.

وعزَّاه في الدر المنثور ٣/ ٧٣ إلى أبي الشيخ وابن المنذر.

وأُخْرِج البيهقي في السنن الكبرى ٨/ ٢٧٠ من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد في قراءة ابن مسعود: «والسارق والسارقة فاقطعوا أيمانهما».

وابن أبي نجيح ثقة أكثر عن مجاهد، وكان يدلس عنه كما في طبقات المدلسين لابن حجر ص ٣٩.

قلت: وقد عنعن هنا.

ومجاهد عن ابن مسعود مرسل كما في «المراسيل» لابن أبي حاتم ص ١٦٢. قلت: ولذلك قال البيهقي في «السنن الكبرى» ٨/ ٢٧٠: «هذا منقطع» اه. وتابعهما الألباني في «إرواء الغليل» ٨/ ٨١ فضعفه.

قلت: لكن يشهد له الأثر السابق المقطوع عن إبراهيم النخعي خاصة وقد صحح ابن حجر سنده عند سعيد بن منصور فيرقيه ذلك إلى درجة الحسن لغيره والله أعلم.

وعزاه في «الدر المنثور» ٣/ ٧٣ إلى ابن المنذر وأبي الشيخ من طرق. (١) مراتب الإجماع ص ١٣٥.

قراءة عبد الله بن مسعود: "فاقطعوا أيمانهما" وهذا إن كان قراءة وإلا فهو تفسير، وقد روي عن أبي بكر الصديق وعمر رضي الله عنهما قالا: "إذا سرق السارق فاقطعوا يمينه من الكوع" ولا مخالف له من الصحابة" اه(١).

قلت: الظاهر أن هذه القراءة المروية عن ابن مسعود من قبيل التفسير؛ إذ جاءت في رواية بلفظ: «والسارقون والسارقات» وفي رواية بلفظ: «والسارق والسارقة»، ولها حكم المرفوع والله أعلم (٢).

الجواب: للعلماء في القطع بعد السرقة الثانية مذهبان:

الأول: مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى روايتيه لا يقطع أكثر من يد ورجل بل يحبس.

الثاني: مذهب مالك والشافعي أنه يقطع في الثالثة يسرى يديه وفي الرابعة يمنى رجليه، وهي الرواية الأخرى عن أحمد. انظر «الاختيار لتعليل المختار» ٤/١٠/ «الوجيز» ٢/٨٧ «المقنع في فقه أحمد بن حنبل» ص ٣٠٤.

وسبب اختلافهم الأمور التالية:

أ - أن قراءة ابن مسعود بينت محل القطع في السرقة الأولى وهو اليد اليمنى، ودل حديث الرسول على وفعل الصحابة على قطع الرجل اليسرى في السرقة الثانية، وإن سرق الثالثة لا يقطع بل يحبس لفوات محل القطع؛ ولأن المقصود من العقوبة الردع لا الإهلاك، وتعلق القطع بالوصف إنما هو حيث أمكن أما وقد فات المحل فلا دليل فيه، وقراءة ابن مسعود: "فاقطعوا أيمانهما" قيدت إطلاق الآية فوجب قطع اليد اليمنى بالآية ووجب قطع الرجل اليسرى في المرة الثانية بالسنة وعمل الصحابة، ثم لا دليل على قطع بقية الأعضاء، فكان السجن في الثالثة.

انظر «فقه عمر بن الخطاب موازناً بفقه أشهر المجتهدين» ٣٠٣/٢.

ب - اختلافهم في العمل بالحديث الدال على قطع الأعضاء الأربعة، وهو الحديث التالى:

عن جابر بن عبد الله قال: «جيء بسارق إلى النبي على فقال: اقتلوه. فقالوا: إنما سرق.

فقال: اقطعوه. قال: فقطع. ثم جيء به الثانية.

فقال: اقتلوه. فقالوا: يا رسول الله إنما سرق.

<sup>(</sup>١) المغنى في الفقه ٨/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) فائدة: اللَّية بالقراءة التي جاءت فيها تبين حكم قطع يد السارق بعد السرقة الأولى فما حكم القطم بعدها؟.

= فقال: اقطعوه. قال: فقطع. ثم جيء به الثالثة.

فقال: اقتلوه. فقالوا: يا رسول الله إنما سرق.

قال: اقطعوه. ثم أتى به الرابعة فقال: اقتلوه.

فقالوا: يا رسول الله إنما سرق. قال: اقطعوه.

فأتى به الخامسة فقال: اقتلوه.

قالُ جابر: فانطلقنا به فقتلناه ثم اجتررناه فألقيناه في بئر ورمينا عليه الحجارة».

قلت: حديث جابر حديث حسن لغيره.

أخرجه أبو داود في كتاب الحدود باب في السارق يسرق مراراً حديث رقم (٤٤١٠) والنسائي في كتاب قطع السارق باب قطع اليدين والرجلين من السارق ٨٠ .٩٠.

والحديث صححه الألباني في ﴿إرواء الغليلِ ٨/ ٨٦\_٨٨.

قال ابن حجر (ت ٨٥٧) في الفتح الباري ١١/ ٩٩. ١٠٠: «اختلف السلف فيمن سرق فقطع ثم سرق ثانياً؛ فقال الجمهور: تقطع رجله اليسرى ثم إن سرق فالرجل اليمنى، واحتج لهم بآية المحاربة وبفعل الصحابة وبأنهم فهموة من الآية أنها في المرة الواحدة، فإذا عاد السارق وجب عليه القطع ثانياً إلى أن لا يبقى له ما يقطع، ثم إن سرق عزر وسجن.

وقيل: يقتل الخامسة، قاله أبو مصعب الزهري المدني صاحب مالك، وحجته ما أخرجه أبو داود والنسائي من حديث جابر (يعني: الحديث السابق وساقه)...

وقد قال بعض أهل العلم كابن المنكدر والشافعي: إن هذا منسوخ.

وقال بعضهم: هو خاص بالرجل المذكور، فكأن النبي ﷺ اطلع على أنه واجب القتل؛ ولذلك أمر بقتله من أول مرة.

ويحتمل أنه كان من المفسدين في الأرض. . . .

وفيه قول ثالث بقطع اليد بعد اليد ثم الرجل بعد الرجل نقل عن أبي بكر وعمر ولا يصح.

وأخرج عبد الرزاق بسند صحيح عن القاسم بن محمد: «أن أبا بكر قطع يد السارق في الثالثة». [قلت: هو في المصنف ١٨٧/١ رقم (١٨٧٦٩) بنحوه]. ومن طريق سالم بن عبد الله: «أن أبا بكر إنما قطع رجله وكان مقطوع اليد» ورجال السند ثقات مع انقطاعهما. [قلت: هو في المصنف ١٨٧/١٠ رقم (١٨٧٧٠)].

وفيه قول رابع: تقطع الرجل اليسرى بعد اليمنى ثم لا قطع أخرجه عبد الرزاق من طريق الشعبي عن علي وسنده ضعيف. [قلت: هو في المصنف ١٨٦/١٠].

# الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لاَ يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانُكُمْ وَلَكِنَ يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانُكُمْ وَلَكِنَ يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ الأَيْمَانَ، فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ، فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَئَةٍ أَيْمَانِكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ، وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود وابن عباس وأبي بن كعب: «فمن لم يجد فصيام

<sup>=</sup> ومن طريق أبي الضحى: «أن علياً... نحوه ورجاله ثقات مع انقطاعه. [قلت: هو في المصنف رقم (١٨٧٦٧)].

وبسند صحيح عن إبراهيم النخعي: «كانوا يقولون: لا يترك ابن آدم مثل البهيمة ليس له يد يأكل بها ويستنجي بها». [قلت: هو في المصنف ١٨٦/١٠ رقم (١٨٧٦٥)].

وبسند حسن عن عبد الرحمٰن بن عائذ: «إن عمر أراد أن يقطع في الثالثة فقال له علي: أضربه واحبسه ففعل». [قلت: هو في المصنف ١٨٦/١٠ رقم (١٨٧٦٦)].

وهذا قول النخعي والشعبي والأوزاعي والثوري وأبي حنيفة.

وفيه قول خامس قاله عطاء لا يقطع شيء من الرجلين أصلاً على ظاهر الآية، وهو قول الظاهرية. [قلت: قرر هذا ابن حزم في «المحلى» ١١/ ٣٦٧\_٣٦٣].

قال ابن عبد البر: «حديث القتل في الخامسة منكر، وقد ثبت: «لا يحل قتل امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث...». [قلت: هو حديث صحيح عن ابن مسعود. وأخرجه البخاري في كتاب الديات باب: قول الله تعالى: ﴿النفس بالنفس والعين بالعين﴾ ومسلم في كتاب القسامة باب: ما يباح به دم المسلم رقم (١٦٧٦). انظر جامع الأصول ٢١٣/١]. وثبت: «السرقة فاحشة وفيها عقوبة»، وثبت عن الصحابة قطع الرجل بعد اليد وهم يقرؤون: ﴿والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما﴾ [المائدة: ٣٨]..... وإنما قالوا جميع ذلك بالسنة».» اه باختصار.

قلت: ولعل الصواب بالنسبة لحديث قتل السارق في الخامسة \_ إن صح \_ هو ما قرره ابن قيم الجوزية في كتابه «تهذيب السنن» ٢٨٨٦ من أن قتله في الخامسة ليس حداً وإنما هو تعزير بحسب المصلحة التي يراها ولي الأمر، والله تعالى أعلم.

ثلاثة أيام متتابعات»(١) وهي قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصحف.

عن مالك عن حميد بن قيس أنه أخبره قال: «كنت مع مجاهد وهو يطوف بالبيت فجاءه إنسان فسأله عن صيام أيام الكفارة أمتتابعات أم يقطعها؟. قال حميد: فقلت له: نعم يقطعها إذا شاء.

قال مجاهد: لا يقطعها فإنها في قراءة أبي بن كعب: «ثلاثة أيام متتابعات»(٢).

عن أبي جعفر الرازي عن الربيع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب أنه كان يقرأ: «فصيام ثلاثة أيام متتابعات»(٣).

أخرجه مالك في الموطأ ٣٠٥/١ رقم (٤٩) من كتاب الصيام باب: ما جاء في قضاء رمضان والكفارات، ومن طريقه أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ٢٠/١٠ كتاب الإيمان باب التتابع في صوم الكفارة.

قال محقق «شرح السنة» ٣٢٣/٦: «رجاله ثقات» اه.

قال في «إرواء الغليل» ٨/ ٢٠٤: «وهذا إسناد صحيح إن كان مجاهد سمع أبي بن كعب أو رأى ذلك في مصحفه؛ فإن في وفاته (أبي بن كعب) اختلافاً كثيراً؛ فقيل: سنة تسع عشرة وقيل: سنة اثنتين وثلاثين وقيل غير ذلك» اه.

قلت: لم أقف على من نص على سماع مجاهد لأبي، ثم يلاحظ أن مجاهداً لم يذكر سماعاً، إنما نقل قراءته جازماً محتجاً بها، فالظاهر على أدنى الأحوال ثبوت هذه القراءة عنده عن أبى بن كعب والله أعلم.

فائدة: الراجح أن أبي بن كعب توفي سنة ٣٠ه. أو بعدها بقليل وذلك لثبوت بعض الروايات في أنه رضي الله عنه كان حياً زمن الفتنة التي وقعت في أمر الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضي الله عنه. انظر التاريخ الكبير ٢/ ٤٠، التاريخ الصغير ص ٣٧.

(٣) إسناده حسن لغيره.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/ ٥٥٥ ـ ٥٦٠ وابن أبي داود في «المصاحف» ص ٦٤ والحاكم في المستدرك ٢/ ٢٧٦ والبيهقي في السنن الكبرى ١٠/ ٦٠.

قلت: في السند عندهم أبو جعفر الرازي، قال عنه في «التقريب» ص ٦٢٩: «صدوق سيء الحفظ خصوصاً عن مغيرة» اهد.

وتعتضد روايته بالأثر السابق عن مجاهد، والأثر صححه الحاكم ووافقه الذهبي. وعزاه في «الدر المنثور» ٣/ ١٥٥ إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٢/ ٤١٥ البحر المحيط ١٢/٤.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح إلى مجاهد.

عن حجاج قال: «سألت عطاء عن الصيام في كفارة اليمين، قال: إن شاء فرَّق. قلت: فإنها في قراءة عبد الله: «متتابعة».

قال: إذا ننقاد لكتاب الله عز وجل»(١).

عن ابن عباس: «أنه كان يقرؤها: «فصيام ثلاثة أيام متتابعات». »(٢).

عن إبراهيم النخعي قال: «في قراءتنا في كفارة اليمين: «ثلاثة أيام متتابعات» (٣).

# معنى القراءتين:

القراءة المتواترة تدل على أن من لم يستطع إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو عتق رقبة فإنه يصوم ثلاثة أيام، ولم تقيد بأي قيد، فيجوز صومها متتابعة.

القراءة الشاذة تفيد أن صيام الأيام الثلاثة يشترط فيه التتابع لأنها

<sup>(</sup>١) إسناده حسن.

أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ١٠/١٠.

قلت: وأخرج عبد الرزاق في المصنف ٨/ ٥١٣ - ٥١٤ والطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/ ٥٠ وزاد السيوطي في الدر المنثور ٣/ ٥٠٥ عزوه إلى ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن الأنباري وأبو الشيخ، أخرجوا من طرق عن ابن مسعود: «أنه كان يقرأها «فصيام ثلاثة أيام متتابعات».

وانظر «أرواء الغليل» ٨/ ٢٠٠٣ حيث حكم بصحة هذه القراءة عن أبي وانظر مسعود وابن عباس.

<sup>(</sup>٢) قال في الدر المنثور ٣/ ١٥٥: «أخرجه أبو عبيد وابن المنذر عن ابن عباس» اهـ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح عن النخعي.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٠/ ٥٦٠ والبيهقي في السنن الكبرى ١٠/ ٦٠. وأخرج أبو عبيد في فضائل القرآن ص ٢٥٠ رقم (٥٩٥) بسنده عن إبراهيم قال: «في قراءة عبد الله: «فصيام ثلاثة أيام متتابعات»».

قلت: وفي سنده مغيرة عن إبراهيم، ومغيرة هو ابن مقسم ثقة مدلس وقد عنعن، لكن يتقوى بما تقدم فيرتقي إلى مرتبة الحسن لغيره.

قيدتها بوصف التتابع<sup>(١)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

القراءة الشاذة قيدت إطلاق القراءة المتواترة، فلا يجوز صيام الثلاثة الأيام في كفارة اليمين إلا متتابعة غير مفرقة.

وللعلماء رأيان في اشتراط تتابع الأيام الثلاثة في صيام كفارة اليمين فذهب مالك والشافعي إلى جواز صيام الثلاثة الأيام متفرقة أو متتابعة، لكن استحبا التتابع فيها.

وذهب أبو حنيفة وأحمد إلى اشتراط التتابع في الأيام الثلاثة في صيام كفارة اليمين (٢٠).

وسبب اختلافهم في ذلك شيئان<sup>(٣)</sup>:

الأول: هل يجب العمل بالقراءة الشاذة؟ .

فمن قال: إذا خالفت القراءة رسم المصحف سقطت قرآنيتها وبالتالي لا يتعلق بها؛ قال: لا يشترط التتابع في الأيام الثلاثة.

ومن قال إذا خالفت القراءة رسم المصحف لا تعد قرآناً، ولكن تجري مجرى الخبر فيعمل بها؛ قال: يشترط التتابع في صيام الأيام الثلاثة في كفارة اليمين.

وقد تقدمت(٤) حكاية مذاهب أهل العلم في العمل بالقراءة الشاذة،

<sup>(</sup>١) معنى التتابع في أيام الصيام السرد لها بدون تفريق بينها.

تقول: تابع بين الأمور متابعة وتباعاً، أي: واتر ووالى، وتقول: تابعته على كذا متابعة وتباعاً، والتباع الولاء.

يقال: تابع فلان بين الصلاة وبين القراءة إذا والى بينهما ففعل هذا على أثر هذا بلا مهلة بينهما، وكذلك إذا قلت: رميته فأصبته بثلاثة أسهم تباعاً أي: ولاء. وتتابعت الأشياء تبع بعضها بعضاً. لسان العرب ١٩/٨.

<sup>(</sup>٢) بداية المجتهد ١٨/١ المبدع في شرح المقنع ١٠/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) بداية المجتهد ١٨/١٤.

<sup>(</sup>٤) ص ١٥٩\_ ١٦١.

وترجيح العمل بها والاستفادة منها في التفسير وبالله التوفيق.

الثاني: اختلافهم هل يحمل الأمر بمطلق الصوم على التتابع أم لا يحمل؟. إذا كان الأصل في الصيام الواجب بالشرع إنما هو التتابع.

### الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَدَخَلَ مَعَهُ السَّجْنَ فَتَيَانِ، قَالَ أَحَدُهُمَا إِنَّي أَرانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تَأْكُلُ اللَّهِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبِئنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ المُحْسِنِينَ﴾ [يوسف: ٣٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود: «إنِّي أراني أعصر عنباً»<sup>(١)</sup>.

### معنى القراءتين:

قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٢ه): «هذه القراءة (يعني: «أعصر عنباً») هي مراد قراءة الجماعة: ﴿إِنِّي أَرَانِي أَعصر خَمْراً ﴾ وذلك أن المعصور حينئذ هو العنب، فسماه خمراً لما يصير إليه من بعد حكاية لحاله المستأنفة» اه<sup>(٢)</sup>.

### حاصل القراءتين:

بينت قراءة ابن مسعود المراد بالخمر في قراءة عامة العشرة وأنه خمر العنب، وذلك على سبيل تقييد الإطلاق في القراءة المتواترة، إذ الخمر يصدق على خمر العنب وغيره، فقيدت القراءة الشاذة الخمر بوصف العنب فهو خمر عنب.

### الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَمَا السَفِينَةُ فَكَانَتُ لَمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فَيَ البَحْرِ فَأَرْدَتُ أَنْ أُعِيْبُهَا وَكَانَ وَرَاءُهُمْ مَلَكُ يَأْخُذُ كُلِّ سَفِينَةً غَصِباً﴾ [الكهف: ٧٩].

<sup>(</sup>١) تفسير سفيان الثوري ص ١٤٧ المحتسب ٣٤٣/١.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ١/ ٣٤٣\_ ٣٤٤.

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس: «وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً»(١) وهذه قراءة شاذة لمخالفتها رسم المصحف.

وقرأ أبي بن كعب: «كل سفينة صالحة غصباً» (٢) وهذه قراءة شاذة.

(١) إسناد صحيح عن ابن عباس.

وهو جزء من قصة موسى عليه السلام مع الخضر أخرجه البخاري في مواضع منها في كتاب العلم باب: ما ذكر في ذهاب موسى عليه البحر إلى الخضر حديث رقم (٧٤) وفي كتاب التفسير باب: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَفْتَاهُ لا أَبْرِح حتى أَبِلغ مجمع البحرين أو أمضي حقيا﴾ رقم (٤٧٧٥)، وأخرجه مسلم في كتاب الفضائل باب: من فضائل الخضر عليه السلام حديث رقم (٢٣٨٠) وانظر الدر المنثور (٤١١٠).

(٢) إسناد صحيح عن أبي.

وردت هذة القراءة عن أُبِي في رواية للحديث السابق عن ابن عباس أخرجه النسائي في تفسيره ٢/ ٨ـ ١١رقم (٢٢٦) وتفرد به النسائي من هذا الوجه، والحديث في البخاري ومسلم من غير هذا الوجه كما تقدم في التعليق قبله.

انظر الدر المنثور.

فائدة: أسوق هنا الحديث تاماً في قصة لقاء موسى بالخضر عليهما الصلاة والسلام، الذي وردت فيه هذه القراءة أخرج البخاري في كتاب التفسير باب: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لَفْتَاهُ لا أَبْرِح حتى أَبِلْغ مجمع البحرين أو أمضي حقبا﴾ رقم(٤٧٢٥) بسنده عن سعيد بن جبير قلت لابن عباس: «إن نوفاً البكالي يزعم أن موسى صاحب بني إسرائيل.

قال موسى: يا رب فكيف لي به؟. قال: تأخذ معك حوتاً فتجعله في مكتل فحيثما فقدت الحوت فهو ثُمَّ.

فأخذ حوتاً فجعله في مكتل ثم انطلق، وانطلق معه بفتاه يوشع بن نون حتى إذا أتيا الصخرة وضعا رؤوسهما فناما، واضطرب الحوت في المكتل فخرج منه فسقط في البحر، فاتخذ سبيله في البحر سرباً.

وأمسك الله عن الحوت جرية الماء فصار عليه مثل الطاق.

فلما استيقظ نسي صاحبه أن يخبره بالحوت، فانطلقا بقية يومهما وليلتهما، حتى إذا كان من الغد قال موسى لفتاه: آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً.

قال: ولم يجد موسى النصب حتى جاوز المكان الذي أمر الله به.

فقال له فتاه: أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة فإنّي نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره، واتخذ سبيله في البحر عجباً.

قال: فكان للحوت سرباً ولموسى ولفتاه عجباً.

قال موسى: ذلك ما كنا نبغى فارتدا على آثارهما قصصاً.

قال: رجعا يقصان آثارهما حتى انتهيا إلى الصخرة فإذا رجل مسجى ثوباً، فسلم عليه موسى، فقال الخضر: وأنى بأرضك السلام. قال: أنا موسى. قال: موسى بنى إسرائيل؟ قال: نعم أتيتك لتعلمنى مما علمت رشداً.

قال: إنك لن تستطيع معي صبراً، يا موسى أني على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمك الله لا أعلمه.

فقال موسى: ستجدني ـ إن شاء الله ـ صابراً ولا أعصى لك أمراً.

فقال له الخضر: فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً.

فانطلقا يمشيان على ساحل البحر فمرت سفينة فكلموهم أن يحملوهم فعرفوا الخضر فحملوه بغير نول، فلما ركبا في السفينة لم يفجأ إلا والخضر قد قلع لوحاً من ألواح السفينة بالقدوم، فقال له موسى: قوم حملونا بغير نول عمدت إلى سفينتهم فخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً.

قال: ألم أقل لك أنك لن تستطيع معى صبراً؟.

قال: لا تؤاخذني بما نسيت ولا ترهقني من أمري عسراً.

قال: وقال رسول الله ﷺ: «وكانت الأولى من موسى نسياناً».

قال: وجاء عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر في البحر نقرة، فقال له الخضر: ما علمي وعلمك من علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر.

ثم خرجا من السفينة فبينما هما يمشيان على الساحل إذ أبصر الخضر غلاماً يلعب مع الغلمان فأخذ الخضر رأسه بيده فاقتلعه بيده فقتله.

فقال له موسى: أقتلت نفساً زاكية بغير نفس؟، لقد جئت شيئاً نكراً.

قال: ألم أقل لك إنك لن تستطيع معى صبراً؟.

قال: وهذه أشد من الأولى.

قال: إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدني عذراً. فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيفوهما فوجدا جداراً

يريد أن ينقض «قال: ماثل» فقام الخضر فأقامه بيده.

وقرأ أبي بن كعب وابن عباس: «أما الغلام فكان كافراً وكان أبواه مؤمنين» وهذه قراءة شاذة (١٠).

عن قتادة قال: «كانت تقرأ في الحرف الأول: «كل سفينة صالحة غصباً» قال: وكان لا يأخذ إلا خيار السفن»(٢).

عن أبي الزاهرية قال: «كتب عثمان: «وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً» (٣٠).

#### معنى القراءتين:

معنى القراءة المتواترة: ﴿وراءهم ﴾ فيه قولان:

<sup>=</sup> فقال موسى: قوم أتيناهم فلم يطعمونا، ولم يضيفونا، لو شئت لاتخذت عليه أجراً.

قال: ﴿هذا فراق بيني وبينك﴾ إلى قوله: ﴿ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً﴾.

قال سعيد بن جبير: "فكان ابن عباس يقرأ: "وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة غصباً" وكان يقرأ: "وأما الغلام فكان كافراً وكان أبواه مؤمنين". " اه.

قلت: قول ابن عباس رضي الله عنه: «كذب» وقوله: «عدو الله» محمولان على إرادة المبالغة في الزجر والتنفير عن تصديق تلك المقالة. انظر فتح الباري ١/ ١٤٦، ١٢٨/٨.

قوله: «مكتل» بكسر الميم الزنبيل الكبير، قيل: أنه يسع خمسة عشر صاعاً، جمعه مكاتل. النهاية في غريب الحديث ١٥٠/٤.

قوله: «السَرَب» بالتحريك المسلك في خفيه. النهاية في غريب الحديث ٢/ ٣٥٦.

قوله: «وأنّى بأرضك السلام» ووقع في رواية عند البخاري تحت رقم (٤٧٢٦): «قال: وهل بأرضك من سلام» قال ابن حجر عن الرواية: «أنى بأرضك السلام؟». في فتح الباري ٤١٧/٨: «هي بمعني أين وكيف، وهو استفهام استبعاد يدل على أن أهل تلك الأرض لم يكونوا إذ ذاك مسلمين، ويجمع بين الروايتين بأنه استفهمه بعد أن رد عليه السلام» اه.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٥/ ٤١١، ٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) عزاه في الدر المنثور ٥/ ٤٢٨ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٣) عزاه في الدر المنثور ٥/ ٤٢٨ إلى أبي عبيد وابن المنذر.

الأول: أمامهم، قاله ابن عباس وقتادة وأبو عبيدة وابن قتيبة.

الثانى: خلفهم (١)، واستجود هذا القول الزجاج (٢) (ت ٣١١هـ).

قلت: كلمة «وراء» من ألفاظ الأضداد قال أبو حاتم السجستاني (ت ٢٤٨هـ على خلف): «وراء تكون في معنى خلف وقدام...» اه<sup>(٣)</sup>.

معنى القراءة الشاذة: «أمامهم» أي: بين أيديهم وقدامهم.

#### حاصل القراءتين:

القراءة المتواترة مطلقة فالملك يأخذ كل سفينة سواء كانت صالحة أم غير صالحة.

القراءة الشاذة قيدت إطلاقها فأفادت أن الملك لا يأخذ إلا السفن الصالحة دون غيرها والله أعلم.

## الموضع السابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحرِ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَّلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً﴾ [الكهف: ٧٩].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ علي بن أبي طالب بتشديد السين جمع «مسَّاك» (٤).

معنى القراتين:

قراءة الجمهور: ﴿مساكين﴾ مفردها مسكين من المسكنة.

<sup>(</sup>۱) زاد الميسر ٥/ ١٧٨.

<sup>(</sup>۲) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/ ٣٠٥.

 <sup>(</sup>٣) كتاب الأضداد للسجستاني ص ٨٧ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٦/١٦ روح المعاني ١٩/١٦.

قراءة على بن أبي طالب: «مسَّاكين» من المسك جمع مساك واختلف في معناها:

فقيل: المعنى: الملاحين، واستظهر هذا الألوسي<sup>(۱)</sup> (ت ١٢٧٠ه).

وقيل: المسَّاك الذي يمسك رجل السفينة وكانوا يتناوبون ذلك.

وقيل: المسَّاكون دبغة المسوك وهي الجلود واحدها مسك(٢).

### حاصل القراءتين:

في القراءة المتواترة وصف أصحاب السفينة بأنهم ﴿مسَاكين﴾ وهذا وصف يصدق على كثيرين، وفي القراءة الشاذة وصف أصحاب السفينة بوصف يقيد إطلاق الوصف في القراءة المتواترة فهم مسًاكين مسَاكين (٣).

<sup>(</sup>١) روح المعانى ٩/١٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٦/١٥٣.

<sup>(</sup>٣) فائدة: قال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ) في كتابه «معاني القرآن الكريم» ٤/ ٤٧٢ـ ٢٧٤: «أهل اللغة جميعاً لا نعلم بينهم اختلافاً يقولون: المسكين الذي لا شيء له، والفقير الذي له الشيء اليسير.

وأكثر الفقهاء على ضد هذا فيهما، ويحتجون بهذه الآية.

قال أبو جعفر: قيل: وليس قوله: ﴿كانت لمساكين يعملون في البحر﴾ يدل على أنهم كانوا يملكونها..... والأشياء تضاف إلى أشياء ولا يوجب ذلك ملكاً، فأضيفت إليهم لأنهم كانوا يعملون فيها... والاشتقاق يوجب ما قاله أهل اللغة لأن «مسكيناً» مأخوذ من السكون وهوعدم الحركة فكأنه بمنزلة الميت.

والفقير كأنه الذي كسر فقاره فقد بقيت له بقية، اهـ.

قلت: كذا قال رحمه الله، والذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن الاشتقاق يوجب ما قاله الفقهاء، ثم إن القول بأن اللام لمطلق الإضافة خلاف الظاهر، ولا يصار إليه إلا بدليل.

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ه) في كتابه «البحر المحيط» ١٥٣/٦: «احتج بهذه الآية على أن المسكين هو الذي له بلغة من العيش كالسفينة لهؤلاء، وأنه (يعنى: المسكين) أصلح حالاً من الفقير» اه.

وقال أيضاً رحمه الله في كتابه «النهر الماد» ١٥٣/٦: «واللام في ﴿لمساكين﴾ ظاهره أنها للاختصاص وأنهم كانوا مالكين لها» اه.

## الموضع الثامن:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ. قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي﴾ [طه: ٩٥ ـ ٩٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ الحسن بخلاف عنه: «قبضت قبصة» بالصاد المهملة فيهما وهي قراءة عبد الله وأبي بن كعب وابن الزبير وحميد وقتادة وابن سيرين وأبي رجاء.

وقرأ الحسن وقتادة ونصر بن عاصم بالصاد فيهما وضم القاف في الثانية (١).

#### معنى القراءات:

قراءة العشرة: ﴿قبضة﴾ بالضاد المعجمة أي: باليد كلها، أي أخذت بكفي مع الأصابع.

والقراءة بالصاد: «قبصة» أي: أخذت بأطراف الأصابع (٢).

والمأثور عن الصحابة والتابعين: أن السامري قبض قبضة من أثر الرسول جبريل عليه الصلاة والسلام، وكان قد ألقى في نفسه أن أقبض من أثره قبضة فما ألقيته على شيء إلا صار له روح ولحم ودم (٣).

وقد نازع في قبول الآثار الواردة بعض المفسرين (٤) وأحسن الألوسي (٥) (ت ١٢٧٠هـ) رحمه الله الرد عليهم.

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/٥٥ البحر المحيط ٢/٢٧٣ القراءات الشاذة ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ٢/٥٥ البحر المحيط ٦/ ٢٧٣ القراءات الشاذة ص ٦٨.

 <sup>(</sup>۳) انظر تفسير الطبري (شاكر) ۱٦/ ٢٠٤ ٢٠٦ إغاثة اللهفان ٢/ ٣٠٠ ٥٠٠ الدر المنثور ٥/ ٢٥٤ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) منهم أبو مسلم الأصبهاني ونقل كلامه الرازي في تفسيره ١١١/٢ ورآه أقرب إلى التحقيق بقوله: «إنَّ هذا القول الذي ذكره أبو مسلم ليس فيه إلا مخالفة المفسرين ولكنه أقرب إلى التحقيق لوجوه...» اه.

<sup>(</sup>٥) روح المعانى ١٦/ ١٥٤\_ ٢٥٥.

## حاصل القراءات:

بينت القراءة بالصاد أن مقدار ما أخذه بقبضته إنما هو قبصة بالصاد أي: قدر ما يؤخذ بأطراف الأصابع فهي قيدت إطلاق القراءة المتواترة (١٠).

## الموضع التاسع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِراً وَنَذِيراً. لَتُؤمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُوتَرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأُصِيلاً﴾ [الفتح: ٨ - ٩].

هكذا قرأها عامة القراء العشرة.

وقرأ علي وابن عباس وابن السميفع: «وتعززوه» بزاءين (٢٠).

#### معنى القراءتين:

القراءة بـ ﴿تعزروه﴾ أي: تنصروه وتعظموه.

قال الزجاج (ت ٣١١ه): «معنى ﴿تعزروه﴾: تنصروه، يقال: عزرته أعزره، أي: نصرته مرة بعد مرة، وجاء في التفسير: لتنصروه بالسيف... ونصرة النبي ﷺ هي نصرة الله عز وجل» اه<sup>(٣)</sup>.

قال النحاس (ت ٣٣٨ه): «وأصله (يعني: التعزير) في اللغة من التبجيل، والتطهير، ومنه «التعزير» الذي هو دون الحد» اه<sup>(٤)</sup>.

قال الراغب (ت ٥٠٢هـ): «التعزير: النصرة مع التعظيم قال: ﴿تعزروه﴾ [الفتح: ٩] ﴿وعزرتموهم﴾ [المائدة: ١٢] والتعزير: ضرب دون الحد، وذلك يرجع إلى الأول، فإن ذلك تأديب، والتأديب نصرة ما، لكن الأول نصرة بقمع ما يضره عنه والثاني نصرة بقمعه عما يضره، فمن

<sup>(</sup>۱) فائدة: ذكر ابن جني (ت ٣٩٢هـ) قضية «تقارب الألفاظ لتقارب المعاني» في «قبضة» و «قبصة» إذ الضاد لتفشيها واستطالة مخرجها جعلت عبارة عن الأكثر، والصاد لصفائها وانحصار مخرجها وضيق محلها جعلت عبارة عن الأقل.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ٦/ ٥٠٠ المحتسب ٢/ ٢٧٥ زاد المسير ٧/ ٤٢٧.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٥/ ٢١.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن الكريم للنحاس ١٩٩/٦.

قمعته عما يضره فقد نصرته اه<sup>(۱)</sup>.

معنى القراءة بـ «تعززوه» يقال: عززه أي: جعله عزيزاً وقواه ومنه قوله تعالى: ﴿فعززنا بثالث﴾ (٢) [يس: ١٤].

وللمفسرين رأيان في مرجع الضمائر في الآية: ﴿لَتُومِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكُرةً وَأُصِيلا﴾ [الفتح: ٩]:

الأول: أن الضمائر في الآية كلها مرجعها إلى لفظ الجلالة والمعنى: تنصروا دين الله وتعظموه وتنزهوا الله عز وجل عن النقائص والعيوب.

الثاني: أن الضمائر في الآية بعضها للرسول ﷺ وبعضها لله عز وجل، وتعزروه وتوقروه للرسول ﷺ، وتسبحوه لله عز وجل، ولذلك اختار كثير من القراء الوقف(٣) على قوله: وتوقروه لاختلاف الكناية فيه عما بعده.

قال الرازي (ت ٦٠٦هـ): «الكنايات المذكورة في قوله تعالى: ﴿وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَوِّهُ وَتُسَبِّحُوهُ ﴾ راجعة إلى الله أو إلى الرسول ﷺ؟. والأصح الأول» اه(٤٠).

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ): «الظاهر أن الضمائر عائدة على الله تعالى، وتفريق الضمائر بجعلها للرسول ﷺ وبعضها لله تعالىٰ حيث يليق قول الضحاك» اه<sup>(٥)</sup>.

قلت: الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن الضمائر عائدة على لفظ

<sup>(</sup>١) المفردات ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن الكريم للنحاس ٦/٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) وهو وقف تام عند أبي حاتم وأحمد بن موسى، وخولفا في هذا، والصواب أنه وقف كاف كما صرح به الداني والأشموني والأنصاري. انظر المكتفى في الوقف والابتداء ص ٥٢٨ منار الهدى ص ٣٦٤ المقصد لتلخيص ما في المرشد ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازى ٨٦/٢٨.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٩١/٨.

الجلالة، ويقويه أن الأصل توافق الضمائر في المرجع حذر التشتيت<sup>(۱)</sup>، ولذلك قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): «﴿يعزروه﴾ يقووه بالنصرة ﴿ويوقروه﴾ ويعظموه ﴿ويسبحوه﴾ من التسبيح أو من السبحة، والضمائر لله عز وجل، والمراد بتعزير الله تعزير دينه ورسوله ﷺ، ومن فرق الضمائر فقد أبعد» اه<sup>(۱)</sup>.

### حاصل القراءتين:

يأمر الله تبارك وتعالى بأن ينصر الناس دينه ورسوله ﷺ، وأن يجعلوهما عزيزين ويقووا من شأنهما.

فالقراءة بـ ﴿تعزروه﴾ فيها معنى النصرة والتعظيم.

والقراءة بـ «تعززوه» فيها معنى جعله عزيزاً قوياً.

والحاصل أن القراءة المتواترة طلبت النصرة والتعظيم، والقراءة الأخرى بينت أن المقصود هو جعله عزيزاً قوياً، فليس المطلوب أي نصرة أو تعظيم، إنما المطلوب النصر والتعظيم الذي يجعل منه عزيزاً قوياً.

فالقراءة به «تعززوه» قيدت مطلق معنى القراءة به ﴿تعزروه﴾ وبينت المراد منها.

ويؤخد من القراءتين أن النصر والتعظيم مطلوب لدين الله تعالى، ولكن ينبغي أن يكون هذا النصر محققاً لعزة الدين وعظمته، فليس أي نصر وتعظيم مطلوباً وهذا من القراءة بـ «عززوه» أي: اجعلوه عزيزاً.

ففي القراءتين تنبيه إلى الحكمة وتحري ما يؤدي إلى عزة الدين في نصره وتعظيمه، فلا ينفع النصر العاطفي أو التعظيم العاطفي المجرد عن الحكمة والعلم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الاتقان (أبو الفضل) ٢/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير الزمخشري ٣/٤٦٣.

# الفصل الثالث

# في القراءات المتعلقة بالإجمال

يتضمن هذا الفصل الآيات التي جاءت مجملة على قراءة وجاءت قراءة أخرى بينت هذا الإجمال.

وأقدم بين يديه التمهيد التالي:



# تمهيد: في تعريف المجمل وأنواعه

ويشتمل على ما يلي:

٢ ـ تعريفه في اللغة والاصطلاح.

٢ ـ أنواع المجمل.

وإليك البيان:

١ ـ تعريفه في اللغة والاصطلاح.

الإجمال في اللغة من أجمل الشيء جمعه عن تفرقه، وأجمل له الحساب كذلك، فأصلها من تجمع الشيء وعظمه ومنه قوله تعالى: ﴿وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملة واحدة﴾ [الفرقان: ٣٢](١).

والمجمل في اصطلاح الأصوليين: «اللفظ الذي خفي من ذاته خفاء جعل المراد منه لا يدرك إلا ببيان من المُجْمِل، سواء أكان ذلك الخفاء لانتقال اللفظ من معناه الظاهر في اللغة إلى معنى مخصوص أراده الشارع، أم كان لتزاحم المعاني المتساوية، أم كان لغرابة اللفظ نفسه»(٢).

## ٢ \_ أنواع المجمل.

يشير التعريف السابق إلى أسباب الإجمال في اللفظ، وتبعاً لهذه الأسباب تعددت أنواع المجمل، وهي كما يلي:

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ١/ ٤٨١ لسان العرب ١٢٨/١١.

 <sup>(</sup>۲) تفسير النصوص ۲۷۷/۱ وهو ما تحرر لديه في تفسير المجمل وانظر روضة الناظر ص ۱۵۹.

الأول: ما كان إجماله بسبب نقل اللفظ من معناه اللغوي الظاهر إلى معنى خاص غير معلوم أراده الشارع من جديد كلفظة: «الصلاة» و «الزكاة».

الثاني: ما يكون إجماله بسبب تعدد المعاني المتساوية وتزاحمها على اللفظ وانتفاء القرينة التي ترجح أحد هذه المعاني كالمشترك اللفظى (١).

الثالث: ما يكون إجماله ناشئاً من غرابة اللفظ في المعنى الذي استعمل فيه (٢) وقد ذكر السيوطي جملة من أسباب الإجمال (٣) وهي في مجملها تعود إلى الأسباب الثلاثة التي ذكرت في التعريف.

## وهذه الأسباب هي:

١ - الإجمال بسبب الاشتراك، نحو قوله تعالىٰ: ﴿والليل إذا عسعس﴾ [التكوير: ١٧]، فإنَّ كلمة: «عسعس» موضوعة لـ «أقبل» و «أدبر».

٢ ـ الإجمال بسبب الحذف نحو: ﴿وترغبون أن تنكحوهن﴾
 [النساء: ١٢٧] يحتمل: «في» ويحتمل «عن».

٣ ـ الإجمال بسبب اختلاف مرجع الضمير نحو: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه﴾ [فاطر: ١٠] يحتمل عود ضمير الفاعل في ﴿يرفعه﴾ إلى ما عاد عليه ضمير: ﴿إليه﴾ وهو الله عز وجل، ويحتمل عوده إلى ﴿العمل﴾، والمعنى: إن العمل الصالح هو الذي يرفع الكلم الطيب، أي: أن الكلم الطيب

<sup>(</sup>۱) وهذا النوع لا مكان له في نصوص الأحكام من كتاب الله وسنة نبيه ﷺ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام لم ينتقل إلى جوار ربه حتى أدى الأمانة وحقق ما أمره الله به من بيان كتابه المنزل على عباده.

وما يوجد من إجمال في بعض النصوص الشرعية إنما هو بحسب المجتهدين لا بحسب الشرع.

<sup>(</sup>٢) تفسير النصوص ١/ ٢٧٨\_ ٢٩٨ باختصار.

<sup>(</sup>٣) في كتابه «الإتقان» (أبو الفضل) ٣/ ٥٣\_ ٥٤.

وهو التوحيد يرفع العمل الصالح لأنه لا يصح العمل إلا مع الإيمان.

٤ ـ الإجمال بسبب احتمال العطف والاستثناف نحو قوله تعالى:
 ﴿... إلا الله والراسخون في العلم يقولون﴾ [آل عمران: ٧].

• \_ الإجمال بسبب غرابة اللفظ نحو قوله تعالىٰ: ﴿فلا تعضلوهن﴾ [البقرة: ٢٣٢].

٦ ـ الإجمال بسبب عدم كثرة الاستعمال الآن نحو قوله تعالى:
 ﴿ثانى عطفه﴾ [الحج: ٩]، أي: متكبراً.

٧ ـ الإجمال بسبب التقديم والتأخير نحو قوله تعالى: ﴿يسألونك كأنك حفى عنها﴾ [الأعراف: ١٨٧] أي: يسألونك عنها كأنك حفى.

٨ - الإجمال بسبب قلب المنقول نحو قوله تعالى: ﴿وطور سينين﴾ [التين: ٢] أي: سيناء.

٩ ـ الإجمال بسبب التكرير القاطع لوصل الكلام في الظاهر نحو قوله تعالى: ﴿للذين استضعفوا لمن آمن منهم﴾ [الأعراف: ٧٥].

قلت: وقد جاء في اختلاف القراءات ما يبين الإجمال بجملة من هذه الأسباب.

هذا ما يتعلق بتعريف المجمل، وأسوق هنا الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها ما سبيله بيان الإجمال، وأسوقها على حسب ترتيب المصحف الشريف.

وقد بلغ عدد المواضع ثلاثة وأربعين موضعاً وهي التالية:

الموضع الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقُلْنَا يِهَا آدَمُ ٱسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِنْتُمَا وَلاَ تَقْرَبا هَذِهِ ٱلشَّجَرَة فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ. فَأَرْلَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأْخُرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وقُلْنَا ٱهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوًّ ولَكُمْ في الأَرْضِ مُسْتَقَرٌ ومتَاعٌ إلى حِين﴾ [البقرة: ٣٥ ـ ٣٦].

تنوعت قراءات القراء لقوله تعالىٰ: ﴿فَأَرْلُّهُمَا﴾:

فقرأ حمزة وحده: ﴿فَأَزَالَهُما﴾ بالألف، وقرأ مثله الأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿فأزلُّهما﴾ بغير ألف، ومثلهم قرأ الحسن وابن محيصن واليزيدي(١).

وقرأ الأعمش: «فوسوس لهما»(٢) وهي قراءة شاذة.

#### معنى القراءتين:

قال أبو عبيد (ت ٢٢٤هـ): «من قرأ بغير ألف ذهب إلى الزلل في الدين كقوله: ﴿فَتَزِلَ قَدُمٌ بَعْد ثُبُوتِهَا﴾ [النحل: ٩٤] ومن خفف أراد إذالتهما عن موضعهما» اه<sup>(٣)</sup>.

قراءة حمزة: ﴿فَأَزَالَهُما﴾ من الزوال، أي: التنحية من قول القائل: أزال فلان فلاناً عن موضعه إذا نحاه عند وزال<sup>(٤)</sup>.

قراءة باقي العشرة: ﴿فَأَرْلَهُما﴾ من زللت وأزلني غيري أي: أوقعهما في الزلل، وهو أن يزل الإنسان عن الصواب إلى الخطأ والزلة، والمعنى: أوقعهم في الخطأ، إذ ليس للشيطان قدرة على زوال أحد من مكان إلى مكان، إنما قدرته على إدخال الإنسان في الزلل فيكون ذلك سبباً إلى زواله من مكان إلى مكان بذنبه، ويقوي ذلك قراءة الأعمش: "فوسوس لهما الشيطان"، وأنه جل وعز قال في موضع آخر: ﴿فَوسُوسَ لَهُمَا الشيطان﴾ [الأعراف: ٢٠]، والوسوسة إنما هي إدخالهما في الزلل بالمعصية وليست الوسوسة بإزالة من إبليس لهما من مكان إلى مكان إنما تزيين فعل المعصية وهي الزلة لا الزوال (٥٠).

قال في «حجة القراءات»: «نسب الفعل إلى الشيطان لأنهما زلا بإغواء الشيطان إياهما فصار كأنه أزلهما» اه<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١١٦ الإتحاف ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصاحف لابن أبى داود ص ٦٨ بسند حسن عنه.

<sup>(</sup>٣) انظر الكشف ١/٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) حجة القراءات ص ٩٤.

<sup>(</sup>٥) الكشف ١/٢٣٦.

<sup>(</sup>٦) حجة القراءات ص ٩٤.

وقد يحتمل أن يكون معنى ﴿فَأَزلَهُما﴾ من زل عن المكان إذا تنحى عنه، فيكون في المعنى كقراءة حمزة: ﴿فَأَزَالهُمَا﴾ من الزوال(١).

لكن التفريق بين معنى القراءتين أولى؛ لأن التأسيس أولى من التأكيد، خاصة مع قراءة الأعمش: «فوسوس لهما الشيطان».

## حاصل القراءتين:

بينت قراءة حمزة: ﴿فَأَزَالَهُما﴾ أن إبليس أعوذ بالله منه نحى آدم ﷺ وحواء عن مكانهما في الجنة، لكن هذه القراءة مجملة في بيان كيفية حصول هذا الزوال وهذه التنحية، فجاءت قراءة الجمهور: ﴿فَأَزْلَهُما﴾ مبينة لكيفية حصول هذه النتيجة من إبليس لهما، وأنهما بسبب إيقاعه لهما في الزلل والمعصية؛ فهو أوقعهما في الزلل والمعصية فتسبب في زوالهما عما كانا فيه، والله أعلم.

## الموضع الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإِذْ واعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِين لَيْلَةً ثُمَّ أَتَخَذْتُم المِجْلِ مِنْ بَعْدِه وأَنْتُم ظَالِمُون﴾ [البقرة: ٥١].

وقوله تبارك تعالى: ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاثِين لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْر فَتَمْ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً، وقَالَ مُوسَى لأَخِيهِ هَارُونَ ٱخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وأَصْلِحْ وَلا تَتَّبِعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ [الأعراف: ١٤٢].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ يَا بَنِي إِسْرائيلَ قَدْ أَنْجَيْنَاكُمْ مِّنْ عَدُوِّكُمْ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَنَ ونَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وٱلسَّلْوَى﴾ [طه: ٨٠].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿ وَاعَدْنا ﴾ ﴿ وواعدناكم ﴾:

فقرأ أبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب بغير ألف بعد الواو: ﴿وعدنا﴾ ﴿ووعدناكم﴾ وقرأ مثلهم اليزيدي وابن محيصن.

وقرأ باقي العشرة بالألف: ﴿واعدنا﴾ ﴿وواعدناكم﴾ وقرأ مثلهم الأعمش والحسن(٢).

<sup>(</sup>١) الكشف ٢٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١١٧ الإتحاف ص ١٣٥ ـ ١٣٦.

#### معنى القراءتين:

معنى الوعد في القراءتين واحد، لكن صيغة «فاعل» تفيد معنى المشاركة بين اثنين على الأكثر، وقد تفيد معنى الفعل المجرد فتفيد معنى المبالغة (١).

والقراءة بر ﴿واعدنا﴾ ﴿وواعدناكم﴾ تفيد أن المواعدة من الله لموسى ومن موسى لله؛ وعد الله موسى لقاءه على الطور ليكلمه ويناجيه، ووعد موسى الله المسير لما أمره به، أو الوعد من الله وقبوله كان من موسى وقبول الوعد يشبه الوعد (٣).

وقد يحتمل أن تكون المواعدة من الله عز وجل خاصة لموسى على قراءة: ﴿واحدنا﴾ ﴿وواعدناكم﴾ لأن المفاعلة قد تأتي من واحد كقولهم: طارقت النعل، وداويت العليل، وعاقبت اللص، والفعل في كل ذلك من واحد، فتكون القراءتان بمعنى واحد في «فعل» و «فاعل»، لكن التأسيس أولى من التأكيد، خاصة ولا مانع يمنعه والله أعلم.

#### حاصل القراءتين:

بینت القراءة به ﴿وعدنا﴾ ﴿ووعدناكم﴾ أن الله وعد موسى ﷺ لكن هل تكرر هذا الوعد؟ هل أكده الله سبحانه وتعالىٰ؟ هل قبل موسى هذا الوعد؟ هذه القراءة مجملة في ذلك.

لكن القراءة بـ ﴿وعدنا﴾ ﴿وواعدناكم﴾ بينت هذا الإجمال فإنها إذا كانت تدل على المشاركة بين اثنين فإنها تبين مشاركة موسى عليه الصلاة

<sup>(</sup>۱) شذا العرف ص ٤٦ ـ ٤٣ دراسات لأسلوب القرآن الكريم في ٢ ج ١ ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٢٣٩ حجة القراءات ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) ' الكشف ١/ ٢٣٩ البحر المحيط ١٩٩/١.

والسلام في هذا الوعد من الله عطاء ومن موسى قبولاً وامتثالاً له، لأن قبول الوعد والامتثال له ينزل منزلة الوعد، كما أنها تدل على تأكيد هذا الوعد وتكراره(١) والله أعلم.

#### فائدة:

﴿وعدنا﴾ من قوله تعالى: ﴿أفمن وعدناه وعداً حسناً فهو لاقيه﴾ [القصص: ٢١] و﴿وعدناهم﴾ من قوله تعالى: ﴿أَو نريك الذي وعدناهم فإنا عليهم مقتدرون﴾ [الزخرف: ٤٢] اتفق القراء العشرة على قراءتهما بدون ألف بعد الواو ولم يجر فيها الخلاف السابق (٢).

## الموضع الثالث:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ قُلْتُم يَا مُوسَى لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَام وَاحِدٍ فَآدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَائَهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وبَصَلِهَا، قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَى بِٱلَّذِي هُوَ خَيْرٌ آهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذَّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَاءوا بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّه ذَلِكَ بِأَنْهُمْ كَانُوا يَخْفُرُونَ بآياتِ ٱللَّهِ وَيقْتُلُونَ النَّبِيينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَغْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود وابن عباس وأبي بن كعب: «وثومها» بالثاء<sup>(٣)</sup>.

قال ابن أبي داود: «حدثنا الحسن بن أحمد حدثنا مسكين عن هارون حدثنا صاحب لنا عن أبي روق عن إبراهيم التيمي عن ابن عباس قال: «قراءتي قراءة زيد وأنا آخذ ببضعة عشر حرفاً من قراءة ابن مسعود هذا أحدها: «من بقلها وقثائها وثومها وعدسها وبصلها»(٤).

<sup>(</sup>١) الكشف ٢٤٠/١ دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٤٥٥، ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) المغنى في توجيه القراءات العشر ١٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للفراء ١/١٤ تفسير غريب القرآن ص ٥١ المحتسب ٨٨/١ زاد المسير ٨٩/١.

<sup>(</sup>٤) إسناد ضعيف.

#### معنى القراءتين:

اختلف في المراد من قراءة العشرة: ﴿ وَفُومِهَا ﴾ على قولين:

أحدها: أنه الحبوب، واختلف أصحاب هذا القول في تحديد الحبوب:

فقيل: الحنطة، روي عن ابن عباس والسدي عن أشياخه والحسن وأبي مالك(١).

قال الفراء: «هي لغة قديمة يقول أهلها: فوَّموا لنا أي: اختبزوا لنا»<sup>(٢)</sup>، ومن هذا ما روي عن مجاهد وابن عطاء وابن زيد أن: فومها: الخبز<sup>(٣)</sup>.

وقيل: الحبوب كلها، ذكره ابن قتيبة (٤) والزجاج (٥).

<sup>=</sup> أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص ٦٥.

الحسن بن أحمد هو أبن أبي شعيب أبو مسلم الحراني، ثقة يغرب كما في التقريب، ص ١٥٨.

مسكين بن بكير الحراني أبو عبد الرحمٰن الحذاء، صدوق يخطىء كما في «التقريب» ص ٥٢٩.

هارون هو ابن موسى الأزدي العتكي، ثقة مقرىء رمي بالقدر كما في «التقريب» ص ٥٦٩.

أبو روق هو عطية بن الحارث صاحب التفسير صدوق كما في «التقريب» ص ٣٩٣.

إبراهيم التيمي هو ابن يزيد أبو أسماء الكوفي، ثقة إلا أنه يرسل ويدلس كما في «التقريب» ص ٩٥.

قال ابن المديني لم يسمع (يعني: إبراهيم) من علي ولا من ابن عباس. تهذيب التهذيب ١٧٧/١.

قلت: فالسند ضعيف لجهالة صاحب هارون، وللانقطاع بين التيمي وابن عباس، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ١/٨٩.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للفراء ١/١٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) تفسير غريب القرآن ص ٥١.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ١٤٣/١.

وقيل: الحمص.

وقيل: السنبلة(١).

الثاني: أنه الثوم، قاله مجاهد والربيع بن أنس ومقاتل والكسائي والنضر بن شميل وابن قتيبة (٢).

وجزم الزجاج ( ٣١١هـ) أنه الحنطة فقال: «﴿وفُومِهَا﴾ الفوم الحنطة، ويقال الحبوب، وقال: بعض النحويين: أنه يجوز عنده الفوم ههنا الثوم. وهذا ما لا يعرف أن الفوم الثوم. وههنا ما يقطع هذا: محال أن يطلب القوم طعاماً لا بر فيه والبر أصل الغذاء كله، ويقال: فوموا لنا أي: اخبزوا لنا، ولا خلاف عند أهل اللغة أن الفوم الحنطة، وسائر الحبوب التي تخبز يلحقها اسم الفوم» اهر (٣).

قلت: ويلاحظ أنه رحمه الله لم يشر إلى القراءة بـ «وثومها» وبالله التوفيق.

أما قراءة: «وثومها» فالثوم المعروف.

ونقل عن ابن عباس الآية بالقراءتين، ﴿وفُومِهَا﴾: الحنطة، «وثومها»: الثوم المعروف(٤).

# حاصل القراءتين:

بينت قراءة أبي وابن مسعود وابن عباس المراد من هذه اللفظة: ﴿ فُومِهَا ﴾ في القراءة المتواترة.

قال الفراء (ت ٢٠٧ه): «... وهي في قراءة عبد الله: «وثومها» بالثاء، فكأنه أشبه المعنيين بالصواب؛ لأنه مع ما يشاكله من العدس والبصل وشبهه. والعرب تبدل الفاء بالثاء فيقولون: «جدث» و «جدف»

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١/ ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن ص ٥١ زاد المسير ١/٨٩.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) سبق ذلك ص ٣٨٤.

و «وقعوا في عاثور شر» و «عافور شر» و «الأثاثي» و «الأثافي».

وسمعت كثيراً من بني أسد يسمي: «المغافير» «المغاثير».» اه(١١).

وقال ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ): «... ويقال: هو الثوم، والعرب تبدل الثاء بالفاء فيقولون جدث وجدف، والمغاثير والمغافير، وهذا أعجب الأقاويل إلي، لأنها في مصحف عبد الله: «وثومها».» اه<sup>(٢)</sup>.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) عند كلامه عن معاني: «فومها»: «أحدها: أنه الثوم، بينته قراءة ابن مسعود: «وثومها»، وهو المناسب للبقل والعدس والبصل...» اه<sup>(٣)</sup>.

## الموضع الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدِ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَّانُهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وبَصَلِهَا، قَال أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَى بِٱلَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِضْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ والمَسْكَنَةُ وبَاءوا بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ والمَسْكَنَةُ وبَاءوا بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ فَإِنَّ النَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ ويَقْتُلُونَ النَّبِيينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقَّ ذَلِكَ بِمَا عَصُوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود والحسن والأعمش وأبان بن تغلب وطلحة: «مصر» بترك الصرف وكذلك هي في مصحف أبي بن كعب<sup>(٤)</sup> وهي قراءة شاذة.

#### معنى القراءتين:

معنى القراءة المتواترة: ﴿الهَبِطُوا مِصْراً﴾ أي: من الأمصار دون تعيين، ويحتمل أن يراد مصر فرعون.

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للفراء ١/١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير غريب القرآن ص ٥١.

<sup>(</sup>T) البحر المحيط 1/ ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ١/ ٨٩ تفسير القرطبي ١/ ٤٢٩ البحر المحيط ١/ ٢٣٤ القراءات الشاذة ص ٢٩.

ومعنى قراءة أبي بن كعب وابن مسعود والآخرين: «مصر» أي: مصر بعينها، وهي مصر فرعون.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «اختلف القراء في قراءة قوله: ﴿مصرا﴾ فقرأه عامة القراء: ﴿مصراً﴾ بتنوين المصر وإجرائه، وقرأه بعضهم بترك التنوين وحذف الألف منه.

فأما الذين نوّنُوه وأجُرُوه (يعني: صرفوه ولم يعاملوه معاملة الممنوع من الصرف) فإنهم عنوا به مصراً من الأمصار لا مصراً بعينه فتأويله على قراءتهم: اهبطوا مصراً من الأمصار؛ لأنكم في البدو، والذي طلبتم لا يكون في البوادي والفيافي إنما يكون في القرى والأمصار، فإن لكم إذا هبطتموه ما سألتم من العيش.

وقد يجوز أن يكون بعض من قرأ ذلك بالإجراء والتنوين كان تأويل الكلام عنده اهبطوا مصراً البلدة التي تعرف بهذا الاسم وهي مصر التي خرجوا عنها، غير أنه أجراها ونونها اتباعاً منه خط المصحف؛ لأن في المصحف ألفاً ثابتة في مصر، فيكون سبيل قراءته ذلك بالإجراء والتنوين سبيل من قرأ: ﴿قَوارِيراً عَن فِضَة﴾ [الإنسان: ١٥ ـ ١٦] منونة اتباعاً منه خط المصحف.

وأما الذي لم ينون: «مصر» فإنه لا شك أنه عني: «مصر» التي تعرف بهذا الاسم بعينها دون سائر البلدان غيرها» اه(١).

قلت: وقد اختلف المفسرون في المقصود بـ «مصر» في الآية واحتجوا بحجج.

قال الطبري (ت ٣١٠هـ): «من حجة من قال: إن الله جل ثناؤه إنّما عني بقوله: ﴿ اهبطوا مصراً ﴾ مصراً من الأمصار دون مصر فرعون بعينها:

أن الله جعل أرض الشام لبني إسرائيل مساكن بعد أن أخرجهم من مصر، وإنَّما ابتلاهم بالتيه بامتناعهم على موسى في حرب الجبابرة إذ قال

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (شاكر) ٢/ ١٣٢\_ ١٣٣.

لهم: ﴿ يَا قَوْمِ أَذْ خُلُوا الأَرْضَ المُقَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ. قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وإِنَّا لَن نَدْخُلُهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ. قَالَ رَجُلاَنِ مِنَ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَا أَدْخُلُوا عَلَيْهِمُ ٱلْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ ٱللَّهِ فَتَوكَّلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ. قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا غَلِيمُوهُ وَإِنَّكُمْ أَلِيهِ مَا ذَنُعُلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ. قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا أَبْدَا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنتَ ورَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢١ أَبُداً مَّا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبُ أَنتَ ورَبُكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢١ على الله جل وعز على قائلي ذلك ـ فيما ذُكِرَ لنا ـ دخولها حتى هلكوا في التيه، وابتلاهم بالتيهان في الأرض أربعين سنة، ثم أهبط ذريتهم الشام، فأسكنهم الأرض المقدسة وجعل هلاك الجبابرة على أيديهم مع يوشع بن نون بعد وفاة موسى بن عمران فرأينا الله جل وعز قد أخبر عنهم أنه كتب لهم الأرض المقدسة، ولم يخبرنا عنهم أنه ردهم إلى مصر بعد إخراجه إياهم منها فيجوز لنا أن نقرأ: «اهبطوا مصر» ونتأوله أنه ردهم إليها.

قالوا: فإن احتج محتج بقول الله جل ثناؤه: ﴿فَأَخْرَجْنَاهُم مِن جَنَاتٍ وعُيون. وكُنُوزٍ وَمَقامٍ كَرِيم. كَذَلِك وأَوْرَثْنَاها بَنِي إِسْرَائيل﴾ [الشعراء: ٥٧ ـ ٥٩].

قيل له: فإن الله جل ثناؤه إنَّما أورثهم ذلك، فملكهم إياها ولم يردهم إليها وجعل مساكنهم الشأم.

وأما الذين قالوا: إن الله إنما عني بقوله جل وعز: ﴿الهبطوا مِصْراً ﴾: مصر.

فإن من حجتهم التي احتجوا بها الآية التي قال فيها: ﴿فَأَخْرَجْنَاهُمْ مِّن جَنَّاتٍ وعُيُونٍ. وكُنُوزٍ ومَقَامٍ كَرِيمٍ. كَذَلِكَ وأَوْرَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائيلَ ﴾ [الشعراء: ٥٧ ـ ٥٩].

وقوله: ﴿كُمْ تَرَكُوا مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونِ. وَزُرُوعِ ومَقَامٍ كَرِيمٍ. ونَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِين. كَذَلِكَ وأُوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ﴾ [الدخان: ٢٥ ـ ٢٨].

قالوا: فأخبر الله جل ثناؤه أنه قد ورثهم ذلك وجعلها لهم، فلم يكونوا يرثونها ثم لا ينتفعون بها، قالوا: ولا يكونون منتفعين بها إلا بمصير بعضهم إليها، وإلا فلا وجه للانتفاع بها إن لم يصيروا، أو يصير بعضهم إليها.

قالوا: وأخرى (يعني: حجة أخرى) أنها في قراءة أبي بن كعب وعبد الله بن مسعود: «اهبطوا مصر» بغير ألف قالوا: ففي ذلك الدلالة البينة أنها «مصر» بعينها» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: واختار الطبري عدم الترجيح بين القولين، وقال: «لا دلالة في كتاب الله على الصواب من هذين التأويلين ولا خبر عن الرسول على قطع مجيئه العذر. وأهل التأويل متنازعون في تأويله» اه<sup>(٢)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿مِصْراً﴾ بالتنوين لا تدل على مصر معين أي: اهبطوا مصراً من الأمصار، وقراءة أبي بن كعب والحسن ومن معهم عينت ذاك المبهم وهو مصر فرعون، فأمروا بالهبوط إليها.

قال الفراء (ت ٢٠٧ه): «.. وإنْ شئت جعلت «مصر» غير المصر التي تعرف، يريد: اهبطوا مصراً من الأمصار، فإن الذي سألتم عنه لا يكون إلا في القرى والأمصار.

والوجه الأول أحب إلي (يعني: أنها مصر التي تعرف) لأنها في قراءة عبد الله: «اهبطوا مصر» بغير ألف وفي قراءة أبي: «اهبطوا فإنَّ لكم ما سألتم واسكنوا مصر» وتصديق ذلك أنها في سورة يوسف [آية ٩٩] بغير ألف: ﴿اذخلوا مِصْر إنْ شَاء الله آمنين﴾ . . . » اه (٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى (شاكر) ۲/ ۱۳۴\_ ۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ٢/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن للفراء ٤٣/١.

وقال محققاه: «هذه القراءة المنسوبة لأبي لم نقف عليها في أصول القراء مما بين أيدينا من المراجع» اه.

قلت: يشيران إلى قراءة أبي بن كعب التي أوردها الفراء: «اهبطوا فإن لكم ما سألتم واسكنوا مصر».

## الموضع الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ آَجْعَلْ هَذَا بَلَداً آمِناً وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الظَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِٱللَّهِ وٱلْيَومِ الآخِرِ قَالَ ومَن كَفَرَ فَأَمْتُعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ اضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ النّارِ وبشَسَ المَصِيرِ ﴾ [البقرة: ١٢٦].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿فَأَمَتُّعُهُ ﴾:

فقرأ ابن عامر وحده: ﴿فأمتَعه﴾ خفيفة، وقرأ مثله المطوعي عن الأعمش.

وقرأ سائر العشرة: ﴿فَأَمَتُعه﴾ بالفتح والتشديد، وقرأ مثلهم الحسن وابن محيصن واليزيدي(١).

#### معنى القراءتين:

والقراءتان بمعنى واحد غير أن التشديد فيه معنى تكرير الفعل<sup>(۲)</sup>.

قال الراغب (ت ٢٠٥ه): «المتوع: الامتداد والارتفاع يقال: متع النهار ومتع النبات إذا ارتفع في أول النبات والمتاع انتفاع ممتد الوقت، يقال: متعه الله بكذا وأمتعه، وتمتع به».

قال: «وكل موضع ذكر فيه تمتعوا في الدنيا فعلى طريق التهديد وذلك لما فيه من معنى التوسع» اه<sup>(٣)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

أفادت القراءة بالتخفيف مجرد الإخبار عن إمتاع الله للكفار في الدنيا لكن هل يتكرر ذلك أم هو مرة واحدة؟ . ليس في قراءة التخفيف ما يبين ذلك . وبينت القراءة بالتضعيف ذلك فأفادت أن الله يمتع من كفر في الحياة

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۲۲ الإتحاف ص ۱٤۸ وقال مكي في الكشف ١/٩٥٠: «وبالتخفيف قرأ ابن عباس وابن محيصن وشبل... وبالتشديد قرأ... الأعمش؛ اه.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن ص ٤٦١.

الدنيا قليلاً، متعة بعد متعة، ثم يضطره إلى عذاب النار وبئس المصير.

## الموضع السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَ إِنَّ ٱللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿وَوَصَّى بِهَا﴾:

فقرأ نافع وابن عامر وأبو جعفر بهمزة مفتوحة بين الواوين وإسكان الثانية وتخفيف الصاد: ﴿وأوصَى﴾.

وقرأ باقي العشرة من غير همز معدى بالتضعيف: ﴿وَوَصَّى﴾(١).

#### معنى القراءتين:

معنى القراءتين واحد، غير أن التشديد فيه معنى تكرار الفعل فكأنه أبلغ في المعنى (٢).

قال الراغب (ت ٢٠٥ه): «الوصية التقدم إلى الغير بما يعمل به مقترناً بوعظ، من قولهم: أرض واصية متصلة النبات ويقال: أوصاه ووصاه» اه<sup>(٣)</sup>.

## حاصل القراءتين:

أفادت القراءة بالتخفيف حصول فعل التوصية من إبراهيم على البنيه ويعقوب، وهل حصلت الوصية مرة أو مرَّات؟. ليس في القراءة ما يدل على شيء من ذلك، وجاءت القراءة بالتشديد فأفادت حصول فعل التوصية من إبراهيم على البنيه ويعقوب مرة بعد مرة والله أعلم.

#### فائدة:

قال أبو عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ): «في مصاحف أهل المدينة والشام: ﴿وَأُوصَى بِهَا﴾ بألف بين الواوين.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٢٣ الإتحاف ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) المفردات في غريب القرآن ص ٥٢٥.

قال أبو عبيد: وكذلك رأيتها في الإمام مصحف عثمان بن عفان رضي الله عنه، وسائر المصاحف: ﴿ووصَّى﴾ بغير ألف» اه(١).

### الموضع السابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ولكل وجهة هو موليها فاستبقوا الخيرات أين ما تكونوا يأت بكم الله جميعاً إن الله على كل شيء قدير﴾ [البقرة: ١٤٨].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿لَكُلُّ وَجَهَةُ هُو مُولِيها﴾:

فقرأ ابن عامر: ﴿مُولَاهَا﴾ بفتح اللام وألف بعدها.

وقرأ باقي العشرة: ﴿مُولِيها﴾ بكسر اللام وياء بعدها(٢).

وقرىء: «ولكلِ وجهة» بإضافة «كل» إلى «وجهة» وتروى عن ابن عباس (٣).

عن ابن عباس أنه قرأ: «ولكلِ وجهةِ هو موليها» مضاف، قال: مواجهها، قال: صلوا نحو بيت المقدس مرة ونحو الكعبة قبلة»(٤).

وقرىء: «لكل جعلنا قبلة يرضونها»<sup>(ه)</sup>.

عن منصور بن المعتمر قال: «نحن نقرؤها: ولكل جعلنا قبلة يرضونها» (١).

<sup>(</sup>١) المقنع في رسم مصاحف الأمصار ص ١٠٦ وانظر المصاحف لابن أبي داود ص

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٢٣ النشر ٢/٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٢/١٦٠ الدر المنثور ١/٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) عزاه في الدر المنثور ١/٣٥٧ إلى ابن أبي حاتم، وقال القرطبي في تفسيره ٢/ ١٦٥:

<sup>«</sup>وذكر أبو عمرو الداني هذه القراءة عن ابن عباس رضي الله عنهما» اهـ.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبرى (شاكر) ١٩٤/٣.

<sup>(</sup>٦) إسناده حسن إلى منصور.

أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ٣/ ١٩٤ وابن أبي داود في المصاحف ص ٦٦ كلاهما من طريق جرير قال: قلت لمنصور...

قال الطبري: حدثني ابن حميد قال: حدثنا جرير... به.

#### معنى القراءات:

معنى قراءة ابن عامر: ﴿مولاها﴾ لكل فريق وجهة مولاها أي: مصروف إليها(١).

معنى قراءة الجمهور: ﴿موليها﴾ أي: لكل صاحب ملة قبلة موليها وجهه، وهذا قول الربيع وعطاء وابن عباس.

وقيل: ﴿موليها﴾ أي: متوليها (٢).

ويحتمل أن يكون المعنى: لكل صاحب ملة قبلة، الله موليها إياه (٢٠).

معنى القراءة بإضافة «كل» إلى «وجهة»: «لكل وجهة» أي: فاستبقوا الخيرات لكل وجهة ولا كموها ولا تعترضوا فيما أمركم بين هذه وهذه، أي: إنما عليكم الطاعة في الجميع، وقدم قوله: «ولكل وجهة» على الأمر في قوله: ﴿فاستبقوا الخيرات﴾ للاهتمام بالوجهة كما يقدم المفعول(٤).

<sup>=</sup> قال ابن أبي داود: حدثنا يوسف بن موسى قال: سمعت جريراً... به.
قلت: ابن حميد شيخ الطبري هو محمد، ضعيف كما في «التقريب» ص ٤٧٥ لكن تابعه يوسف بن موسى هو أبو يعقوب الكوفي صدوق كما في «التقريب» ص ٢١٢.

وجرير هو ابن عبد الحميد الكوفي قال في "التقريب" ص ١٣٩: "ثقة صحيح الكتاب قيل: كان في آخر عمره يهم من حفظه" اه.

ومنصور هو ابن المعتمر قال في «التقريب» ص ٧٤٥ عنه: «ثقة ثبت» اه.

قلت: والظاهر أنها قراءة تفسيريّة والله أعلم.

وقال محققاً تفسير الطبري (شاكر) ٣/١٩٤: «قوله: «نقرؤها» (يعني: في الأثر السابق عن منصور) لا يعني أنها قراءة في قراءات القرآن، وإنما يعني دراستها والتفقه في معانيها» اه.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ١٦٤/٢.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/٢٦٧ حجة القراءات ص ١١٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ٢/١٦٥.

#### حاصل القراءات:

القراءة الشاذة: «لكل جعلنا قبلة يرضونها» فسرت معنى القراءتين المتواترتين: ﴿مُولُيها﴾ و ﴿مُولُها﴾ والقراءة الآحادية: «ولكلِ وجهةِ» بإضافة كل إلى وجهة أضافت إلى الآية معنى آخر وهو المبادرة إلى الخيرات في كل وجهة يولينا الله عز وجل إيًاها.

#### تنبيه:

خطَّأ الطبري (ت ٣١٠هـ) القراءة بـ «لكلِ وجهةِ» بإضافة «كل» إلى «وجهة» وقال: «قد ذكر عن بعضهم أنه قرأ ذلك: «ولكل وجهة» بترك التنوين والإضافة وذلك لحن ولا تجوز القراءة به؛ لأن ذلك ـ إذا قرىء كذلك ـ كان الخبر غير تام، وكان كلاماً لا معنى له وذلك غير جائز أن يكون من الله جل ثناؤه» اهـ(١).

وتعقبه ابن عطية (ت ٧٤٥هـ) فقال: «خطَّاها الطبري وهي متجهة أي: فاستبقوا الخيرات لكل وجهة ولا كموها ولا تعترضوا فيما أمركم بين هذه وهذه، أي: إنما عليكم الطاعة في الجميع وقدم قوله: «لكلِ وجهة» على الأمر في قوله: ﴿فاستبقوا الخيرات﴾ للاهتمام بالوجهة كما يقدم المفعول» اهر (٢) وكذا تعقب الألوسي (ت ١٢٧٠هـ) من خطأ هذه القراءة فقال: «وقد صعب تخريجها حتى تجرأ بعضهم على ردها وهو خطأ عظيم» اه (٣).

ثم ذكر بعض التوجيهات ولم يرتض منها شيئاً.

## الموضع الثامن:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِين﴾ [البقرة: ١٨٤].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿فِذْيَة طَعَامُ مِسْكِينِ﴾:

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (شاكر) ٣/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) بواسطة تفسير القرطبي ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) روح المعانى ٢/ ١٤.

فقرأ أبو جعفر ونافع وابن ذكوان عن ابن عامر: ﴿فلايةُ بغير تنوين: ﴿طَعَامِ ﴾ بالخفض على الإضافة و ﴿مسَاكينَ ﴾ بالجمع وفتح النون بلا تنوين، وقرأ مثلهم الحسن والمطوعي.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿فَلَيْهُ بِالتنوين ﴿طَعامُ اللهِ بِالرفع ﴿مِسْكِينَ اللهِ بِالإفراد وكسر النون منونة، وقرأ مثلهم ابن محيصن واليزيدي.

وقرأ هشام عن ابن عامر: ﴿فديةٌ بالتنوين و ﴿طعامُ بالرفع و مُساكِين ﴾ بالرفع و مُساكِين ﴾ بالرفع و مُساكِين ﴾ بالرفع

#### معنى القراءات:

القراءة بالإضافة: ﴿فدية طَعامٍ ﴾ فيها بيان أن فدية الصيام من طعام فالإضافة من باب إضافة الشيء إلى نفسه، والمقصود به البيان، مثل: «خاتم حديد» فالخاتم قد يكون من حديد وقد يكون من غيره فلما أضفته إلى «حديد» بينت أنه منه، وكذا قولك: «ثوب حرير»، والفدية مثل ذلك تكون طعاماً وغيره، فلما قال: ﴿فِذْيَةُ طَعامٍ ﴾ بين أن الفدية من طعام لا غيره.

القراءة بالتنوين: ﴿فديةٌ طعامُ﴾ أي: أن الطعام بدل الفدية، فبين الله عز وجل الفدية من أي نوع هي أبالطعام أو غيره (٢).

القراءة: ﴿مسَاكِينِ بالجمع أي: على الذين يطيقونه إطعام

<sup>(</sup>١) النشر ٢/٦٦٢ الإتحاف ص ١٥٤.

تنبيه: نسب ابن مجاهد في «السبعة» ص ١٧٦ وابن مهران في «المبسوط» ص ١٢٧ والقلانسي في «المبسوط» ص ١٢٧ والقلانسي في «إرشاد المبتدي» ص ٢٣٨ إلى ابن عامر القراءة بوفدية مضاف إلى وطعام ، ومساكين بالجمع، ولم يفصلوا بين رواية هشام وابن ذكوان.

وفصل بينهما مكي بن أبي طالب في «التبصرة» ص ٢٦٦ وأبو عمرو الداني في «التيسير» ص ٧٩ وابن الجزري في «التيسير» ص ٢٠٦ وابن الجزري في «الإتحاف» ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٢٨٢ حجة القراءات ص ١٢٥ فتح الباري ٨/ ١٨١.

مساكين، فقابل الجمع في ﴿الذين﴾ بالجمع في ﴿مسَاكين﴾ والمعنى: على كل واحد إطعام مسكين، وهل عليه أن يطعم مسكيناً لكل يوم؟ أو يكفيه إطعام مسكين واحد عن كل الأيام؟ لا يفهم من هذه القراءة بيان ذلك(١).

القراءة: ﴿مَسْكِينَ﴾ بالإفراد أي: على الذين يطيقونه إطعام مسكين، فقابل الجمع في ﴿اللّذينَ﴾ بالمفرد في ﴿مَسْكِينَ﴾ والمعنى: على كل واحد لكل يوم يفطر فيه إطعام مسكين (٢) فمقابلة الجمع بالمفرد هنا اقتضت تعميم المفرد (٣).

#### حاصل القراءات:

تأكيد أن فدية الفطر وترك الصيام إنما تكون إطعام مساكين، وبيان أن هذه الفدية تجب على كل من أفطر لكل يوم أفطر فيه.

والمراد من إطعام مسكين: إطعام مسكين عن كل يوم (٤).

فتنوع القراءات في ﴿فدية طعام﴾ بين الإضافة والإبدال إنما أفاد تأكيد الحكم، وتنوعها في ﴿مسَاكين﴾ بين الجمع والإفراد أفاد تفصيل مجمل حيث بينت قراءة الإفراد أن الفدية لازمة عن كل يوم يفطر فيه، ولا يفهم ذلك من قراءة الجمع.

#### فائدة:

حكم هذه الآية مخصص بالشيخ الهرم والعجوز الكبيرة الذين لا يطيقان الصوم، وبالحامل والمرضع إذا خافتا على نفسيهما أو ولديهما، على خلاف بين أهل العلم في ذلك(٥).

<sup>(</sup>۱) الكشف ۱/ ۲۸۳ فتح الباري ۱۸۱/۸.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر حول مقابلة الجمع بالجمع ومقابلة الجمع بالمفرد «فوائد في مشكل القرآن» ص ٩١- ٩٢ الإتقان (أبو الفضل) ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ٨/ ١٨١.

<sup>(</sup>٥) الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ص ١٤٩ نواسخ القرآن ص ٦٠.

## الموضع التاسع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نَّسَائهِمْ تَرَبُصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رّحِيمٌ﴾ [البقرة: ٢٢٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس وأبي بن كعب: «للذين يقسمون» وهي قراءة شاذة (١).

عن ابن عباس أنه: «كان يقرؤها: «للذين يقسمون من نسائهم» ويقول: الإيلاء القسم، والقسم الإيلاء»(٢).

عن حماد قال: قرأت في مصحف أبي: «للذين يقسمون» $^{(n)}$ .

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١٠٢/٣ البحر المحيط ١٨٠/٢.

<sup>(</sup>٢) إسناده صحيح.

أخرجه عبد الرزاق في المصنف ٦/ ٤٥٤ - ٤٥٥ بدون قوله: «ويقول: الإيلاء...».

وفي السند عنده عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج ثقة مدلس، بل قال الدارقطني: «شر التدليس تدليس ابن جريج فإنّه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح» اه طبقات المدلسين ص ٤١.

قلت: وقد عنعن في روايته هنا، لكن أخرجه أبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٣٨ تحت رقم (٥٦٨) بإسناد صحيح مثل رواية عبد الرزاق.

وعزاه في «الدر المنثور» ٦٤٦/١ إلى سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن الأنباري في المصاحف.

<sup>(</sup>٣) إسناده حسن إلى حماد.

أخرجه ابن أبى داود في «المصاحف» ص ٦٣.

وفي السند إسحاق بن إبراهيم (شاذان) شيخ ابن أبي داود قال ابن أبي حاتم في المجرح والتعديل 11/7 عنه: «صدوق» اه وأورده ابن حبان في «الثقات» 17 ، 17 ، وقال الذهبي في «سير أعلام النبلاء» 17/7 عنه: «الإمام المحدث الصدوق» اه ولكن قال ابن حجر في «لسان الميزان» 1/7 عنه: «له مناكير وغرائب» اه.

قلت: وهذا لا يضره هنا، والأثر السابق يشهد له والله أعلم.

وقال السيوطي في «الدر المنثور» ٦٤٦/١: «وأخرج ابن المنذر عن أبي بن كعب مثله» اه.

#### معنى القراءتين:

الإيلاء هو القسم، والقسم هو الإيلاء، وهذا محل إجماع بين أهل العلم.

قال ابن المنذر (ت ٣١٨هـ): «وأجمعوا على أن كل يمين منعت جماعاً أنه إبلاء...» اه<sup>(١)</sup>.

قال ابن حزم (ت ٤٥٦ه): «اتفقوا على أن من حلف في غير حال غضب باسم من أسماء الله عز وجل على أن لا يطأ زوجته الحرة المسلمة العاقلة البالغة الصحيحة الجسم والعقل والنكاح، وهي غير حبلى ولا مرضعة وكان قد دخل وهو مسلم بالغ عاقل غير سكران ولا مكره ولا مجبوب ولاعنين، وهي ممكنة له من نفسها ووطؤها ممكن فحلف ألا يطأها أبداً فإنه مول، إذا طلبته بذلك» اه(٢).

## حاصل القراءتين:

بينت القراءة الشاذة المراد من كلمة: ﴿يؤلُونَ ﴾ في القراءة المتواترة وأن معناها يقسمون.

#### الموضع العاشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نَسَائِهِم تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآءُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [البقرة: ٢٢٦].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ أبي بن كعب وابن مسعود: «فإن فاؤوا فيهن فإن الله غفور رحيم» (٣) وهي قراءة شاذة.

<sup>(</sup>١) الإجماع لابن المنذر ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) مراتب الإجماع ص ٧٠ ٧١.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢/ ١٨٢.

وعزى في «الدر المنثور» ٦٤٩/١ قراءة أبي بن كعب إلى أبي عبيد في «فضائل القرآن» وابن المنذر.

قلت: وهي عند أبي عبيد في الفضائل القرآن، ص ٢٣٨ تحت رقم (٥٦٩) (طبعة دار الكتب العلمية) ص ١٦٤\_ ١٦٥ بإسناد صحيح.

#### حاصل القراءتين:

القراءة المتواترة: ﴿ فِإِن فَاؤُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ تحتمل أن يكون التقدير: فإن فاؤوا في الأشهر، ويحتمل أن يكون فإن فاؤوا بعد انقضاء الأشهر (١).

القراءة الشاذة: «فإن فاؤوا فيهن فإن الله غفور رحيم» تدل على أن الفيئة لا تكون إلا في الأشهر.

فالقراءة الشاذة لم تتعرض لوقوع الطلاق بمجرد مضي الأربعة الأشهر إنما نصت على أن الفيئة فيهن مقبولة عند الله سبحانه وتعالىٰ لا تحتاج إلى أن يوقف صاحبها ولا شيء من ذلك، وأن الله يغفر يمين المؤلي ولا يؤاخذه بها، ولم تعرض لحكم الطلاق بعد الأشهر الأربعة بنفي أو إثبات؛ فهي يقتصر دورها في بيان أن الفيئة في مدة الأشهر الأربعة مقبولة وهي بهذا تكون قيدت القراءة المتواترة ورجحت أحد المعنيين المحتملين، ودلت على أن الإيلاء يكون في أقل من أربعة أشهر.

وهل تدل على أن المولي إذا لم يفيء فيها دخل عليه الطلاق من غير أن يوقف بعد مضي الأربعة الأشهر؟.

## محل خلاف<sup>(۲)</sup>:

ذهب أبو حنيفة إلى أنها تدل على دخول الطلاق المولي بعد الأربعة أشهر إن لم يفيء فيها، من غير أن يوقف بعد مضي الأشهر الأربعة، وهذا مذهب ابن مسعود وابن عباس وعثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب وزيد بن ثابت وجابر بن زيد والحسن ومسروق رضي الله عنهم جميعاً (٣).

وتوجيه دلالة الآية والقراءة أنه تعالىٰ ذكره قال: ﴿لَلَّذِينَ يُؤْلُونَ﴾ ثم قال: ﴿فَاوُوا﴾ ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلاقَ﴾ وهذه الفاء للتقسيم فأحد القسمين

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٢/ ١٨٢\_ ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للهراسي ١/ ١٤٧ ـ ١٤٨.

 <sup>(</sup>۳) معجم فقه السلف ۷/ ۷۳ ۷۷ موسوعة فقه ابن مسعود ص ۱۲۳ ۱۲۵ موسوعة فقه ابن عباس ص ۲۱۹.

يكون في المدة وهو الفيء، والآخر يكون بعد مضيها وهو الطلاق(١).

ثم إنَّ القراءة المتواترة محتملة لجواز الفيء من الإيلاء في الأربعة الأشهر دون ما بعدها، وتحتمل جواز الفيء من الإيلاء بعد الأربعة الأشهر، فجاءت القراءة الشاذة ورجحت أحد الاحتمالين وهو كون الفيء في المدة، إما باعتبار أن الأصل توافق القراءتين شاذتين كانتا أو أحدهما شاذة فتنزل تفسيراً للمراد من الأخرى، وإما باعتبار أنها تستقل بإثبات كونه في المدة؛ إذ لا تعارض القراءة المشهور؛ لأنها أعم من كونها فيها أو بعدها(٢).

وذهب مالك والشافعي وأحمد وإسحاق إلى أن المرأة لا تطلق بمضي الأربعة الأشهر حتى يوقف الزوج إما يفيء وإما أن يطلق، فإن فاء فإن الله غفور رحيم، وإن عزم الطلاق فإن الله سميع عليم (٣).

وهذا القول مروي عن علي بن أبي طالب وعمر بن الخطاب وهو الصحيح عن عثمان بن عفان، وابن عمر وعائشة وأبي الدرداء<sup>(٤)</sup>.

عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه أنه قال: «سألت اثني عشر من أصحاب رسول الله ﷺ عن الرجل يؤلي؟.

قالوا: ليس عليه شيء حتى تمضي أربعة أشهر فيوقف فإن فاء وإلا طلق $^{(o)}$ .

ووجه دلالة الآية لهذا القول: أن الفاء في قوله تعالىٰ: ﴿فَإِن فَآءُوا﴾

<sup>(</sup>١) الاختيار لتعليل المختار ٣/١٥٣.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير لابن الهمام ١٩١/٤.

<sup>(</sup>٣) المدونة ٢/ ٣٢١ الأم للشافعي ٥/ ٢٦٩ مسائل أحمد لعبد الله ص ٣٦٣ اختلاف العلماء للمروزي ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) معجم فقه السلف ٧/ ٧٣- ٧٧ وهو صحيح عنهم انظر «إرواء الغليل» ٧/ ١٦٩- ١٧١.

<sup>(</sup>٥) إسناده صحيح.

أخرجه الدارقطني ٤/ ٦٦ ومن طريقه البيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٣٧٧. قلت: صححه الألباني في إرواء الغليل ٧/ ١٧٢.

للتعقيب والترتيب والمعنى للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر ثم عقبها إمَّا أن يفيئوا وإما أن يطلقوا.

وقوله تعالى: ﴿وإِنْ عَزَمُوا الطَّلاقَ﴾ يدل على أنها لا تطلق بمضي الأشهر الأربعة حتى يوقف، فإن فاء فإن الله غفور رحيم وإن عزم على الطلاق فإن الله سميع عليم.

وسبب اختلافهم: هو هل قوله تعالىٰ: ﴿... فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رحِيمٌ ﴾ يعني: قبيل انقضاء المدة (الأربعة الأشهر) أم بعدها؟.

فمن فَهِم منه: قبل انقضاء المدة، قال: يقع الطلاق بمجرد انقضائها، ومعنى العزم عنده في قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلاَقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عِليمٌ ﴾ أن لا يفيء حتى تنقضي المدة.

ومن فَهِم من اشتراط الفيئة اشتراطها بعد انقضاء المدة قال: معنى قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطّلاَقَ﴾ أي: باللفظ ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ﴾ (١).

ويضاف سبب آخر: وهو اختلافهم في العمل بالقراءة الشاذة حيث يرى الأحناف أن الفيء في الإيلاء لا يعتد به إلا في أثناء مدته عملاً بقراءة ابن مسعود وأبي بن كعب: «فإن فاؤوا فيهن»، وغيرهم يرى أن الفيء كما يكون في أثناء المدة يكون بعد انقضائها لأنهم لا يعملون بالقراءة الشاذة والله أعلم.

قال الشوكاني (ت ١٢٥٠ه): «أعلم أنَّ أهل كل مذهب قد فسروا هذه الآية بما يطابق مذهبهم وتكلفوا بما لم يدل عليه اللفظ، ولا دليل آخر، ومعناها ظاهر واضح: وهو أن الله جعل الأجل لمن يولي (أي: يحلف من امرأته) أربعة أشهر، ثم قال مخبراً لعباده بحكم هذا المُولِي بعد هذه المدة: ﴿فَإِن فَاوُوا﴾ رجعوا إلى بقاء الزوجية واستدامة النكاح ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رحِيمٌ ﴾ أي: لا يؤاخذهم بتلك اليمين بل يغفر لهم ويرحمهم ﴿وإن عزموا الطلاق ﴾ أي: وقع العزم منهم عليه والقصد له ويرحمهم ﴿وإن عزموا الطلاق ﴾ أي: وقع العزم منهم عليه والقصد له

<sup>(</sup>١) بداية المجتهد ٢/١٠٠.

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعِ ﴾ لذلك منهم ﴿ عَلِيمٌ ﴾ به، فهذا معنى الآية الذي لا شك فيه ولا شبهة.

فمن حلف أن لا يطأ امرأته ولم يقيد بمدة أو قيد بزيادة على أربعة أشهر كان علينا إمهاله أربعة أشهر فإذا مضت فهو بالخيار إمًا رجع إلى نكاح امرأته وكانت زوجته بعد مضي المدة كما كانت زوجته قبلها، أو طلقها وكان له حكم المطلق لامرأته ابتداء.

وأمّا إذا وقت بدون أربعة أشهر فإن أراد أن يبر في يمينه اعتزل امرأته التي حلف منها حتى تنقضي المدة كما فعل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حين آلى من نسائه شهراً؛ فإنّه اعتزلهن حتى مضى الشهر (۱) وإن أراد أن يطأ امرأته قبل مضي تلك المدة التي هي دون أربعة أشهر حنث في يمينه ولزمته الكفارة وكان ممتثلاً لما صح عنه على من قوله: «من حلف على شيء فرأى غيره خيراً منه فليأت الذي هو خير منه وليكفر عن يمينه» (۱). » اه (۱).

### الموضع الحادي عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصّلَوَاتِ وَالصّلاَةِ الْوُسْطَى﴾ [البقرة: ٢٣٨].

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

فقد أخرجه البخاري عن أنس في مواضع من صحيحه منها في كتاب الصلاة باب الصلاة في السطوح والمنبر والخشب، وفي كتاب الطلاق باب قول الله تعالى: ﴿للذين يؤلون من نسائهم﴾ وأخرجه الترمذي في كتاب الصوم باب: ما جاء أن الشهر يكون تسعاً وعشرين حديث رقم (٦٩٠) وأخرجه النسائي في كتاب الإيلاء الشهر يكون تسعاً وعشرين حديث رقم (٢٩٠) وأخرجه النسائي في كتاب الإيلاء المهر يكون تسعاً وعشرين حديث رقم (٢٥٠) وأخرجه النسائي في كتاب الإيلاء

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

فقد أخرجه مسلم عن أبي هريرة في كتاب الأيمان باب ندب من حلف يميناً فرأى غيرها خيراً منها أن يأتي الذي هو خير حديث رقم (١٦٥٠) ومالك في كتاب الأيمان باب: ما تجب فيه الكفارة من الأيمان ٢/ ٤٧٨ والترمذي في كتاب الأيمان باب ما جاء في الكفارة قبل الحنث حديث رقم (١٥٣٠). انظر جامع الأصول 1/ ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير الشوكاني ١/٢٣٣.

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقد اختلف السلف في المراد بالصلاة الوسطى(١).

وجاءت قراءة عن عائشة وحفصة وأم سلمة وابن عباس وأبي بن كعب تبين المراد من الصلاة الوسطى وأنها العصر<sup>(٢)</sup>:

عن أبي يونس مولى عائشة قال: «أمرتني عائشة أن أكتب لها مصحفاً، وقالت: إذا بلغت هذه الآية فآذني: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَلَوَاتِ وَالصَلاَةِ الْوُسْطَى﴾ [البقرة: ٢٣٨].

فلما بلغتها آذنتها، فأملت علي: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين».

قالت عائشة: سمعتها من رسول الله ﷺ (٣).

عن عمرو بن رافع قال: «كنت أكتب مصحفاً لحفصة أم المؤمنين، فقالت: إذا بلغت هذه الآية فآذني: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصّلَوَاتِ وَالصّلاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلّهِ قَانِتِينَ﴾ فلما بلغتها آذنتها فأملت علي: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين».»(٤).

<sup>(</sup>۱) وجمع الدمياطي في ذلك جزءاً مشهوراً سماه: «كشف الغطاء عن الصلاة الوسطى» فبلغ تسعة عشر قولاً، وأوصلها الحافظ ابن حجر إلى عشرين قولاً في «فتح الباري» ٨/ ١٩٦ـ ١٩٧.

قلت: وهذه الأقوال هي التالية الصبح أو الظهر أو العصر أو المغرب أو جميع الصلوات أو الجمعة أو الغشاء أو العبر الصلوات أو الجمعة أو الغشاء أو العبر والعشاء أو الصبح والعصر أو صلاة الجماعة أو الوتر أو صلاة الخوف أو صلاة عيد الأضحى أو واحدة من الخمس غير معينة أو أنها الصبح أو العصر على الترديد أو صلاة الليل أو التوقف. وأرجحها ما دلت عليه هذه القراءة.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريج هذه القراءات جميعها بتوسع ص ١٩٠، وأكتفي هنا بعزو مختصر لألفاظ الروايات التي أسوقها.

<sup>(</sup>٣) هذا لفظ مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر حديث رقم (٦٢٩).

<sup>(</sup>٤) هذا لفظ مالُّك في كتاب صلاة الجماعة باب: الصلاة الوسطى حديث رقم (٢٦).

عن عبد الله بن رافع قال: «أمرتني أم سلمة أن أكتب لها مصحفاً، وقالت: إذا بلغت: ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَى﴾ فأخبرني؛ فأخبرتها، فقالت: أكتب: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين». »(١).

عن هبيرة بن يريم: «أنه سمع ابن عباس قرأ هذا الحرف: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر».»(٢).

عن أبي قلابة قال: «كانت في مصحف أبي بن كعب: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى، وهي صلاة العصر»(٣).

# وتلاحظ الأمور التالية:

الحصرة العصرة الواو في الروايات السابقة: «الصلاة الوسطى وصلاة العصر» ليست للمغايرة بدليل ما جاء صريحاً في قراءة أبي بن كعب: «الصلاة الوسطى هي صلاة العصر» (٤).

وما جاء عن هشام بن عروة عن أبيه قال: «كان في مصحف عائشة: «حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وهي صلاة العصر»(٥).

وما جاء عن حفصة زوج النبي على أنها قالت لكاتب مصحفها: "إذا بلغت مواقيت الصلاة فأخبرني حتى أخبرك بما سمعت رسول الله على الما أخبرها قالت: أكتب، فإني سمعت رسول الله على يقول: "حافظوا

 <sup>(</sup>۱) هذا لفظ عبد الرزاق في المصنف كتاب المواقيت باب: الصلاة الوسطى ١/ ٧٩٥ حديث رقم (٢٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) هذا لفظ البيهقي في السنن الكبرى ١/٢٦٣.

تنبيه:

وقع تصحيف في هذا الأثر في «الدر المنثور» ٧٢٣/١: «عمير بن مريم» صوابه: «هبيرة ابن يريم» كما في السنن الكبرى للبيهقي ١/٣٦١ وكما في تفسير الطبري (شاكر) ٥/٢١٣.

<sup>(</sup>٣) هذا سياق السيوطى في «الدر المنثور» ٧٢٨/١.

<sup>(</sup>٤) قال ابن حجر في «فتح الباري» ١٩٧/٨: «رواه أبو عبيد بإسناد صحيح عن أبي بن كعب» اه.

<sup>(</sup>۵) تفسير الطبري ۲/ ۵۵۰.

على الصلوات والصلاة الوسطى وهي صلاة العصر»(١).

قلت: فالواو عاطفة، لكن عطف صفة لا عطف ذات(٢).

قال ابن كثير (ت ٧٧٤هـ): «يحتمل أن تكون الواو زائدة كما في قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُفَصّلُ الآيَاتِ ولِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الْمُجْرِمِينَ﴾ [الأنعام: ٥٥] ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَليَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ﴾ [الأنعام: ٧٥].

أو تكون لعطف الصفات لا لعطف الذوات كقوله: ﴿وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] وكقوله: ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبّكَ الأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوًى وَالَّذِي قَدَّر فَهَدَى وَالَّذِي أَخْرَجَ ٱلْمَرْعى ﴾ [الأعلى: ١ ـ ٤] وأشباه ذلك كثيرة.

وقال الشاعر:

إلى السملك القَرْم الهُ مَام ولَيْث الكَتِيْبَة فِي المُزْدَحَمْ وقال أبو داود الآيادي:

سلط الموت والمنون عليهم في صدى المقابر هام والموت هو المنون.

قال عدي بن زيد العبادي:

فقددت الأديم لراهشيه فألفى قولها كذباً وميناً وميناً والكذب هو المين.

وقد نص سيبويه شيخ النحاة على جواز قول القائل: مررت بأخيك وصاحبك، ويكون الصاحب هو الأخ نفسه والله أعلم» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۸/۱۹۷.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ٢/٣٥٥، وأورد ابن حجر رحمه الله احتمالاً أنها زائدة، ولم يرتض ذلك بعض أهل العلم فلم أشر إليه في الصلب إذ لا يليق إطلاق وصف الزائد على حرف من كتاب الله الحكيم العليم والله أعلم. وانظر «الإتقان في علوم القرآن» ٢٦٨/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٢٩٣/١.

٢ \_ جاءت أحاديث صحيحة تصدق ما جاء في هذه القراءات:

عن على بن أبي طالب: «أن النبي عَلَيْ قال يوم الأحزاب (وفي رواية: يوم الخندق): ملأ الله قبورهم وبيوتهم ناراً كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس».

وفي رواية: «شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر»(١) نحوه.

عن ابن مسعود قال: «حبس المشركون رسول الله على عن صلاة العصر حتى احمرت الشمس أو اصفرت، فقال رسول الله على: شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر، ملا الله أجوافهم وقبورهم ناراً - أو حشا الله أجوافهم وقبورهم ناراً »(٢).

عن سمرة بن جندب وابن مسعود رضي الله عنهما: «إن رسول الله ﷺ قال: «الصلاة الوسطى صلاة العصر»(٣).

الله على الصفات أليق من العلى المنات أليق من القول أنها زائدة.

قال في «الإتقان» (أبو الفضل) ٢٦٨/٢ عند ذكره الأمور التي ينبغي على الناظر في كتاب الله تجنبها: «الثاني عشر: أن يتجنب إطلاق لفظ الزائد في كتاب الله تعالى، فإن الزائد قد يفهم منه أنه لا معنى له، وكتاب الله منزه عن ذلك، لذا فرَّ بعضهم إلى التعبير بدله بالتأكيد والصلة والمقحم» اه.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.

فقد أخرجه البخاري في كتاب الجهاد باب: الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة، وفي كتاب التفسير باب: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾ حديث رقم (٤٥٣٣)، وأخرجه مسلم في كتاب المساجد باب التغليظ في تفويت صلاة العصر وباب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي العصر تحت رقم (٦٢٧). وانظر جامع الأصول ٢٩/٢).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

فقد أخرجه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر رقم (٦٢٨) وأخرجه ابن ماجه في كتاب الصلاة باب: المحافظة على صلاة العصر رقم (٦٨٦) وأخرجه أحمد في المسند (شاكر) رقم (٣٧١٦، ٣٨٢٩، ٤٣٦٥) والبيهقي في السنن الكبرى ١/ ٤٦٠. وانظر جامع الأصول ٢/ ٤٦٠. ٥٠.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح عنهما.

٣ ـ جاءت رواية صريحة صحيحة تدل على أن هذه القراءة منسوخة التلاوة:

عن شقيق بن عقبة عن البراء بن عازب قال: «نزلت هذه الآية: «حافظوا على الصلوات وصلاة العصر» فقرأناها ما شاء الله ثم نسخها الله؛ فنزلت: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى﴾.

فقال رجل كان جالساً عند شقيق له: هي إذن صلاة العصر؟.

فقال البراء: قد أخبرتك كيف نزلت وكيف نسخها الله والله أعلم»(١).

قال عماد الدين ابن كثير (ت ٧٧٤هـ) تعليقاً على حديث البراء: «فعلى هذا تكون هذه التلاوة، وهي تلاوة الجادة ناسخة للفظ رواية عائشة وحفصة ولمعناها إن كانت الواو دالة على المغايرة، وإلا فلفظها فقط والله أعلم» اه(٢).

قلت: قدمت لك \_ ولله الحمد \_ بيان أن العطف هنا ليس للمغايرة الكلية، وإنما هو من باب عطف الصفات، وعليه فالمنسوخ لفظها فقط والله أعلم.

## الموضع الثاني عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ كَانْ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَوْ امرأة ولَهُ أَخْ أَوْ أَخْتَ فَلِكُلِّ وَاحِدِ مِنْهُمَا السُّدُسِ﴾ [النساء: ١٢].

<sup>=</sup> أخرجه الترمذي في التفسير باب: ومن سورة البقرة تحت رقم (٢٩٨٦، ٢٩٨٨) وفي كتاب الصلاة باب ما جاء في صلاة الوسطى أنها العصر تحت رقم (١٨١، ١٨١).

وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/ ٢٨. ٢٩ وحسَّنه عن ابن مسعود محقق جامع الأصول ٢/ ٥٠.

 <sup>(</sup>۱) حدیث صحیح.
 فقد أخرجه مسلم في كتاب المساجد باب الدلیل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر حدیث رقم (٦٣٠).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۱/۳۹۳.

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ سعد بن أبي وقاص وأبي بن كعب بزيادة لفظة: «من أم».

عن القاسم بن عبد الله بن ربيعة بن قانف «أن سعداً كان يقرؤها: «وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت من أم»(١).

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ): «قراءة أبي: «وله أخ أو أخت من الأم» اه<sup>(٢)</sup>.

قلت: وحكى أهل العلم الإجماع على هذا. قال ابن المنذر (ت ٣١٨هـ): «وأجمعوا أن مراد الله عز وجل في الآية التي في أول سورة النساء الأخوة من الأم، وبالتي في آخرها الأخوة من الأب والأم» اه<sup>(٣)</sup>.

وقال الرازي (ت ٦٠٦ه): «أجمع المفسرون ههنا على أن المراد من الأخ والأخت الأخ والأخت من الأم، وكان سعد بن أبي وقاص يقرأ: «وله أخ أو أخت من أم»؛ وإنّما حكموا بذلك لأنه تعالىٰ قال في آخر السورة: ﴿قُلِ ٱللّه يُفْتِيكُم فِي الكَلاَلةِ... ﴾ [النساء: ١٧٦] فأثبت للأختين الثلثين، وللأخوة كل المال، وههنا أثبت للأخوة والأخوات

<sup>(</sup>١) إسناده ضعيف.

أخرجه الدارمي في سننه ٢/ ٣٦٦ وأبو عبيد في «فضائل القرآن» ص ٢٤٧ رقم (٥٨٩) والطبري في تفسيره (شاكر) ٨/ ٦١\_ ٦٢ والبيهقي في السنن الكبرى ٦/ ٢٣١، ٢٣١.

قلت: مدار السند عندهم على القاسم بن عبد الله بن ربيعة الثقفي، لم يرو عنه سوى يعلى بن عطاء العامري، كما في تهذيب التهذيب ٨/ ٣٢٠، وأورده ابن حبان في «الثقات» ٥/ ٣٠٠ على طريقته، وقال ابن حجر في التقريب ص ٤٥٠ عن القاسم هذا: «مقبول» اه (يعني: عند المتابعة وإلا فلين الحديث كما صرح في مقدمة التقريب)، ولم أقف له على متابع، واستروح الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تحقيقه لتفسير الطبري ٨/ ٦٢ إلى توثيقه ولم يذكر حجته في ذلك مع كلام الأئمة فيه والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٣/١٩٠ ولم يذكر سند هذه القراءة.

<sup>(</sup>٣) كتاب الإجماع لابن المنذر ص ٨٢.

الثلث، فوجب أن يكون المراد من الأخوة والأخوات ههنا غير الأخوة والأخوات في تلك الآية.

فالمراد ههنا الأخوة والأخوات من الأم فقط، وهناك الأخوة والأخوات من الأب والأم أو من الأب» اه(١١).

وقال القرطبي (ت ٦٧١هـ): «ذكر الله عز وجل في كتابه الكلالة في موضعين آخر السورة (يعني: النساء)، وهنا (يعني: في أولها، وهو الموضع الذي نتكلم عنه) ولم يذكر في الموضعين، وارثاً غير الأخوة.

فأما هذه الآية فأجمع العلماء على أن الأخوة فيها عني بها الأخوة للأم لقوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانُوا أَكْثَر مِن ذَلِك فَهُم شُرَكَاء في الثّلث﴾ [النساء: ١٢] وكان سعد بن أبي وقاص يقرأ: «وله أخ أو أخت من أمه».» اه(٢).

## قلت: وتلاحظ الأمور التالية:

ا ـ أن ظاهر الآية على هذه القراءة يفيد عدم استحقاق الأشقاء شيئاً من الميراث في مسألة: زوج وأم أو جدة واثنان من إخوة الأم وواحد أو أكثر من إخوة الأب والأم، لقوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُم شُركاء فِي الثّلث﴾ [النساء: ١٢] ولا خلاف كما رأيت في أن المراد بهذه الآية أولاد الأم على الخصوص، فأصل المسألة من ستة؛ للأم أو الجدة السدس = واحد، وللزوج النصف = ثلاثة لعدم الفرع الوارث، وللإخوة من أم الثلث = اثنان، فمجموع الأنصباء ستة، ولم يبق للعصبة (الأخوة الأشقاء) شيء، وهذا مذهب أبي حنيفة وأصحابه الثلاثة وأحمد بن حنبل وداود الظاهري وغيرهم.

وذهب مالك والشافعي وإسحاق وغيرهم إلى تشريك الأخوة الأشقاء مع الأخوة لأم في الثلث لأنهم أخوة لأم.

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازى ٩/ ٢٢٣\_ ٢٢٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ٥/ ٧٨.

قلت: وتسمى هذه المسألة بر «المشركة»(١).

٢ ـ الذي يظهر ـ والله أعلم ـ أن هذه القراءة ـ إن صحت ـ تفسيرية، ويدل على ذلك اختلاف الروايات فيها:

ففي رواية عن القاسم عن سعد: «أنه كان يقرأ: «وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت» قال سعد: لأمه».

وفي رواية عن القاسم: «سمعت سعد بن أبي وقاص يقرأ: «وإن كان رجل يورث كلالة وله أخ أو أخت من أمه»(٢).

وفي رواية عن القاسم: «أن سعداً كان يقرؤها: «وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت من أم»(٣).

أقول: هذا الاختلاف بين الروايات مع التأمل في سياقها خاصة الأولى منها يدل على أن سعداً إنَّما قال ذلك من عنده تفسيراً لا رواية، ولذلك والله أعلم قال ابن القيم (ت ٧٥١هـ) بعد إشارته إلى هذه القراءة: «وهي تفسير وزيادة بيان» اه<sup>(٤)</sup>.

٣ ـ أن الإجماع هو الحجة في إثبات معنى الآية وأنها في الأخوة لأم وأما القراءة الواردة ـ إن صحت ـ فإنّها تندرج في الإجماع وإلا فإنّ معنى الآية ثابت بدونها والله أعلم.

# الموضع الثالث عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيْهَا الَّذِينِ آمنُوا لاَ تَتَخذُوا اليَهُود وَالنَّصَارَى أُولِياءَ بَعْضُهُمْ أُولِياءُ بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مَنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ. فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ. فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ

<sup>(</sup>۱) النشر ۱/ ۲۸ـ ۲۹ شرح متن الرحبية ص ٥٠ـ ٥٢ العذب الفائض ١/ ١٠١ـ ١٠٢ وهو مهم، عدة الباحث ص ٣١ـ ٣٢ وانظر إعلام الموقعين ١/ ٣٥٥ـ ٣٥٧.

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى (دار الفكر) ٤/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى للبيهقى ٦/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين ١/ ٥٥٥\_ ٣٥٦.

يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَائرةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمرٍ مِنْ عِندهِ فَيُصْبِحُوا عَلَى مَا أَسَرُوا فِي أَنفُسِهِمْ نَادِمِينَ﴾ [المائدة: ٥١ - ٥٢].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن الزبير: «فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما أسروا في أنفسهم من موادتهم اليهود ومن غمهم الإسلام وأهله نادمين».

وقرأ أيضاً: «فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبح الفساق على ما أسروا في أنفسهم نادمين».

عن عمرو بن دينار: «أنه سمع ابن الزبير يقرأ: «فيصبح الفساق على ما أسروا في أنفسهم نادمين».

قال عمرو: فلا أدري أقرأها كذلك أو أقرأها من قبله؟»(١).

قال ابن أبي داود (ت ٣١٦هـ): «أحسبه يعني: أقرأها كذلك عن عمر بن الخطاب» اه(٢).

وفي رواية: «إنه سمع ابن الزبير يقرأ: «فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما أسروا في أنفسهم من موادتهم اليهود ومن غمهم الإسلام وأهله نادمين»(٣).

<sup>(</sup>۱) إسناده صحيح

أخرجه ابن أبي داود في المصاحف ص ٩٣ قال: حدثنا أبو الطاهر حدثنا سفيان عن عمرو أنه سمع ابن الزبير يقرأ...».

قلت: وأبو الطاهر هو أحمد بن عمرو بن عبد الله بن عمرو بن السرح ثقة كما في «التقريب» ص ٨٣.

وَسَفَيَانَ هُو ابن عَبِينَة ثَقَة حَافظ كَمَا فَي ﴿التَّقْرِيبِ﴾ ص ٧٤٠.

وعمرو هو ابن دينار المكي أبو محمد الأثرم ثقة ثبت كما في «التقريب» ص ٤٢١. وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٣/ ١٠١ إلى سعيد بن منصور وابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>۲) المصاحف لآبن أبى داود ص ٩٣.

<sup>(</sup>٣) هذه الرواية الثانية عزاها السيوطي في «الدر المنثور» ٣/ ١٠١ إلى ابن سعد وسعيد بن منصور وابن أبي حاتم.

#### معنى القراءات:

معنى القراءات ظاهر لا يحتاج إلى بيان.

#### حاصل القراءات:

القراءة المتواترة أجمل فيها الأمر الذي أسر في قلوبهم وجاءت القراءة المنسوبة إلى ابن الزبير وبيَّنت هذا الذي أسر في قلوبهم من موادتهم اليهود ومن غمهم الإسلام وأهله.

والظاهر أن هذه القراءة تفسيرية من ابن الزبير لاختلاف لفظها عنه والله أعلم.

# الموضع الرابع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلِكَنَ يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلِكَنَ يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ الأَيْمَانَ فَكَفَّارتُهُ إِطْعَامُ عَسْرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَو تَحْرِيرُ رَقَيَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةِ أَيَّامِ ذَلِكَ كَفَّارةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُم كَذَلِكَ يُبَيّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ سعيد بن جبير ومحمد بن السميفع: «أو كاسوتهم»(١).

#### معنى القراءتين:

قراءة الجمهور ﴿كسوتهم﴾ معناها ظاهر وهو الكسوة من الثياب.

القراءة الشاذة: «كاسوتهم» قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «أو كاسوتهم: من الأسوة.

قال: كأنه ـ والله أعلم ـ قال: أو كما يكفي مثلهم، فهو على حذف المضاف، أو ككفاية أسوتهم، وإن شئت جعلت الأسوة هي الكفاية ولم تحتج إلى حذف المضاف» اه(٢).

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢١٨/١.

<sup>(</sup>٢) ما سبق.

قال سعيد بن جبير: "إطعام عشرة مساكين... أو كاسوتهم" قال: أو كاسوتهم في الطعام $^{(1)}$ .

## حاصل القراءتين:

بينت القراءة المتواترة أن كفارة اليمين على التخيير بين الإطعام والكسوة وتحرير رقبة، وبينت أن الإطعام يكون من أوسط ما يطعم المسلم أهله دون كفاية المساكين، أو فوق كفايتهم فما العمل؟.

بينت القراءة الشاذة أنه يجزىء في الإطعام مثل ما يكفي حاجة المسكين سواء كان من أوسط ما يطعم المسلم أهله أم لم يكن كذلك ما دام مما يناسب المسكين، والله أعلم.

# الموضع الخامس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَ لِيُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَالِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتَّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَخيِ نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ﴾ [الأعراف: ١٢٧].

هكذا قرأ عامة العشرة.

وقرأ ابن مسعود وابن عباس والحسن وسعيد بن جبير ومجاهد وأبو العالية وابن محيصن: «وإلاهتك» بكسر الهمزة وقصرها وفتح اللام وبألف بعدها<sup>(۲)</sup> وهي قراءة شاذة، لمخالفتها رسم المصحف.

وقرأ ابن مسعود أيضا: «وقد تركوك أن يعبدوك وآلهتك»(٣).

عن ابن عباس: «أنه كان يقرأ: «ويذرك والاهتك». قال: عبادَتك، وقال: إنما كان فرعون يُعْبَد ولا يَعْبُد»(٤).

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٣/ ١٥٤ وعزاه إلى أبي الشيخ.

٢) المحتسب ٢/ ٢٥٦ زاد المسير ٣/ . ٢٤٤

<sup>(</sup>٣) المصاحف لابن أبي داود ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) إسناده حسن لغيره.

عن الضحاك قال: «كيف تقرأون هذه الآية: ﴿ويذرك...﴾؟.

قالوا: ﴿وَيِذُرِكُ وَآلَهَتَكَ﴾. فقال الضحاك: إنما هي «الاهتك» أي: عبادتك، ألا ترى أنه يقول: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعَلَى﴾(١) [النازعات: ٢٤].

عن الأعمش قال: «في قراءة عبد الله: «وقد تركوك أن يعبدوك وآلهتك» (٢).

= أخرجه الطبري في تفسيره (شاكر) ١٣/ ١٣٧ ، وأورده من عدة طرق كما يلي:

أ - من طريق ابن وكيع عن سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار عن محمد بن عمرو بن الحسن عن ابن عباس...

قلت: وهذا سند صحيح لولا ابن وكيع وهو سفيان، قال في «تقريب التهذيب» ص ٧٤٥: «كان صدوقاً إلا أنه ابتلي بوراقه فأدخل عليه ما ليس من حديثه فنصح فلم يقبل فسقط حديثه» اه.

ب ـ . . . قال حدثنا أبي عن نافع بن عمر عن عمرو بن دينار عن ابن عباس. . . قلت: وهذا سند صحيح لولا سقوط شيخ الطبري من المخطوط.

ج - عن المثنى عن عبد الله بن صالح عن معاوية عن علي بن أبي طلحة عن ابن عباس...

قلت: وهذا سند لا بأس به لولا المثنى شيخ الطبري، لم أجد له ترجمة.

د ـ عن سعيد بن الربيع عن سفيان عن عمرو بن دينار عن محمد بن عمرو بن حسن عن ابن عباس...

قلت: وهذا سند صحيح لولا شيخ الطبري سعيد بن الربيع لم أجد له ترجمة. وهذه الطرق تشد بعضها بعضاً \_ إن شاء الله \_ وترقي الأثر إلى مرتبة الحسن لغيره. وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» ٣/١٦٥ إلى الفريابي وعبد بن حميد وأبي عبيد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف وأبو الشيخ من طرق عن ابن عباس.

(۱) قال في «الدر المنثور» ۳/۵۱۹: «أخرج عبد بن حميد وابن جرير عن الضحاك... وساقه».

قلت: لم أجده عند الطبري في تفسيره والله أعلم.

(٢) إسناده صحيح إلى الأعمش.

أخرجه ابن أبي داود في كتاب المصاحف ص ٧٢ في رواية طويلة من طريق أبي عبد الله محمد بن يحيى عن خلاد بن خالد عن حسين الجعفي عن زائدة عن الأعمش به.

#### معنى القراءات:

قراءة العشرة: ﴿وآلهتك﴾ معناها فيه قولان:

الأول: أن فرعون اتخذ لقومه أصناماً يعبدونها تقرباً إليه وقال: أنا ربكم ورب هذه الأصنام فذلك قوله: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤]، ويؤيد هذا المعنى القراءة الأخرى عن ابن مسعود: «وقد تركوك أن يعبدوك وآلهتك».

الثاني: أن فرعون اتخذ لنفسه إلها يعبده سراً؛ فقيل: كان يعبد البقر، وقيل: كان يعبد تيساً في السر، وقيل: كان يحمل في عنقه شيئاً يعبده، وقيل: كان يعبد الشمس (١).

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٢هـ): «الظاهر أن فرعون كان له آلهة يعبدها» اه<sup>(٢)</sup>.

والقراءة بـ «الاهتك» يعني: عبادتك، والمعنى: يذرك وعبادة الناس إياك، ففرعون كان يُعْبَد ولا يَعْبُد (٣).

#### حاصل القراءات:

بينت الآية بالقراءتين أن الملأ قالوا لفرعون أتذر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض ويصرف الناس عن الآلهة التي جعلتها لهم يعبدوها تقربا إليك حيث بينت القراءة الشاذة المراد في القراءة المتواترة.

وتفسير الآية بأن فرعون كانت له آلهة يعبدها سراً غير ظاهر لأنه لا

<sup>=</sup> قلت: أبو عبد الله محمد بن يحيى الخنيسي ترجم له ابن الجزري في غاية النهاية ٢٧٨/٢ وقال: «مقرىء مشهور» اهـ.

وخلاد بن خالد ترجم له في «الجرح والتعديل» ٣٦٨/٣ قال عنه أبو حاتم: «صدوق» اهه، وقال عنه ابن الجزري في «غاية النهاية» ٢٧٤/١: «ثقة عارف محقق أستاذ» اهه.

وحسين الجعفي هو حسين بن الوليد ثقة عابد كما في «التقريب» ص ١٦٧.

<sup>(</sup>١) زاد الميسر ٣/ ٢٤٤ البحر المحيط ٤/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط ٤/٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٣/ ٢٤٤ نقلاً عن ابن الأنباري.

يتناسب مع سباق الآية؛ إذ لو كان فرعون يعبد تلك الآلهة سراً كيف علم بها الملأ؟. والله أعلم.

## الموضع السادس عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ، قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ﴾ [الأنفال: ١].

هكذا قرأ ابن مسعود وسعد بن أبي وقاص وعلي بن الحسين وأبو جعفر محمد بن علي وزيد بن علي وجعفر بن محمد وطلحة بن مصرف: «يسألونك الأنفال»(١).

#### معنى القراءتين:

قراءة عامة العشرة: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ﴾ أي: يسألونك عن حكم الأنفال ولمن تكون.

القراءة الشاذة: «يسألونك الأنفال» أي: يسألونك الأنفال أن تعطيها لهم.

#### حاصل القراءتين:

ذكر الله تبارك وتعالى أنه وقع منهم سؤال عن حكم الأنفال ولمن تكون، ولكن هل كان هذا السؤال لمجرد طلب العلم أو للتعرض لطلبها؟. بينت القراءة الشاذة أن هذا السؤال إنما وقع تعرضاً لطلبها واستعلاماً لحالها هل يسوغ طلبها؟ (٢).

والسؤال يطلق على معنيين:

أحدهما: استدعاء المعرفة، وهو ما يعبر عنه بـ «السؤال القتضاء معنى».

ثانيهما: استدعاء المال والنوال.

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/٢٧١ زاد المسير ٣/٣١٨ البحر المحيط ٣/ .٤٥٦

<sup>(</sup>Y) المحتسب 1/ ۲۷۲.

وإذا كان السؤال لاستدعاء المعرفة فإنه يتعدى بنفسه وتارة بحرف الجر وبد (عن) أكثر.

وإذا كان السؤال لاستدعاء المال فإنه يتعدى بنفسه وبه «من» على الأكثر(١).

وفي هذه الآية على القراءة المتواترة جاء السؤال بالمعنى الأول، وبالمعنى الثاني على القراءة الشاذة.

وحمل أبو حيان<sup>(۲)</sup> (ت ٧٥٤هـ) رحمه الله القراءة الشاذة على حذف حرف الجر، وجعلها بمعنى المتواترة، بينما جعل ابن جني<sup>(۲)</sup> (ت ٣٩٦هـ) رحمه الله القراءة الشاذة على ظاهرها بالمعنى الذي ذكرته هنا، وهو الأرجح ـ عندي ـ إذ الأصل عدم الحذف، والتأسيس أولى من التأكيد والله أعلم.

# الموضع السابع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالنَّهِ مَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ، وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ وَالَّذِينَ النَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ، وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوزُ العَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿تجري تحتها الأنهار﴾:

قرأ ابن كثير: ﴿تجري من تحتها﴾ بزيادة ﴿من﴾ وكذلك هي في مصاحف أهل مكة.

وقرأ الباقون: ﴿تجري تحتها الأنهار﴾ بحذف ﴿من﴾ (٤)، وكذلك هي في سائر المصاحف (٥).

<sup>(</sup>١) المفردات للراغب ص ٢٥٠ البحر المحيط ٣/٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٣/٤٥٦.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/ ۲۷۲.

<sup>(</sup>٤) إرشاد المبتدي ص ٥٥٥ البدور الزاهرة ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٥) المصاحف لأبن أبي داود ص ٥٧ المقنع في رسم المصاحف ص ١٠٨. اتفقت القراءات القرآنية على إثبات (من) قبل (تحتها) في سائر المواضع من القرآن الكريم. النشر ٢/ ٢٨٠- ٢٨١.

وهذه قراءات متواترة.

#### حاصل القراءتين:

في قراءة: ﴿من تحتها﴾ من البيان لقراءة الحذف ما يمكن نظمه في سلك بيان المجمل؛ وذلك أن قراءة الحذف لا نص فيها على مبتدأ جريان الأنهار، بل كل ما فيها أن الأنهار تجري تحت الجنة، وهو أعم كما ترى من أن يكون تحت الجنة هو منبع تلك الأنهار، ومبتدأ جريانها وأن يكون منبعها ومبتدؤها موضعاً آخر يعلم الله به، غاية الأمر أن جريانها تحت الجنة، فأتت قراءة الإثبات مبينة لها ونصاً في أن منبع تلك الأنهار ومبتدأ جريانها هو كذلك تحت الجنة (١).

ويظهر ـ والله أعلم ـ معنى آخر أن المراد في قراءة الحذف أن الماء ينبع من تحت أشجارها، لا أنه يأتي من موضع وتجري من تحت هذه الأشجار (٢٠).

والمراد في قراءة الإثبات أن الماء يأتي من موضع ويجري تحت هذه الأشجار.

وعلى هذا المعنى الأخير تكون هذه الجنات معدة لمن ذكر في الآية من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه، أعدها لهم وخصهم بها تعظيماً لأمرهم وتنويهاً بفضلهم وإظهاراً لمنزلتهم لمبادرتهم لتصديق هذا النبي الكريم عليه أفضل الصلاة وأكمل التسليم ولمن تبعهم بالإحسان والتكريم " والله أعلم.

# ويلاحظ ما يلي:

أن المعنى الأول في توجيه القراءة في هذا الموضع بإثبات ﴿من﴾ وبحذفها لم يراع فيه ملاحظة تخصيص هذا الموضع دون سواه بذلك.

<sup>(</sup>١) دراسات في مناهج المفسرين ١/ ٦٥\_ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) النشر ٢/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢/ ٢٨٠.

بينما المعنى الآخر في توجيه القراءة بالإثبات والحذف في هذا الموضع لوحظ فيه وجه تخصيص هذا الموضع بالإثبات والحذف دون سائر المواضع، كما لوحظ فيه سباق الآية من جهة تخصيص المذكورين بمزيد فضل، وعظيم الشأن عند الله سبحانه وتعالىٰ.

#### الموضع الثامن عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَعَلَى الثَلاثَةِ الَّذِينَ خُلَفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَن لاَّ مَلَجاً مِنَ ٱللَّهِ إِلاَّ إِلَيهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِم لِيَتُوبُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ [التوبة: 11٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ عكرمة وزر بن حبيش وعمرو بن عبيد: «خلفوا» بفتح الخاء وتخفيف اللام مبنياً للفاعل، ورويت هذه القراءة عن أبي عمرو<sup>(۱)</sup>، وهي قراءة معاذ القارىء وحميد<sup>(۲)</sup>.

وقرأ أبو جعفر محمد بن علي وعلي بن الحسين وجعفر بن محمد وأبو عبد الرحمٰن السلمي: «وخالفوا» بفتح الخاء بعدها ألف<sup>(٣)</sup>، وهي قراءة أبي رزين وأبي مجلز والشعبي وابن يعمر<sup>(٤)</sup>.

وقرأ أبو العالية وأبو الجوزاء: «خلفوا» بفتح الخاء وتشديد اللام (٥٠). وقرأ الأعمش: «وعلى الثلاثة المخلفين».

وقرأ محمد بن علي بن حسين الباقر: «ولو خلفوا لم يكن لهم» (٦٥).

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/٣٠٥ البحر المحيط ٥/١١٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٥/١١٠.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/٦٠١.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٣/١١٠ البحر المحيط ٥/١١٠.

<sup>(</sup>۵) زاد المسير ۳/۱۳۰.

٦) البحر المحيط ٥/١١٠.

#### معنى القراءات:

القراءة بـ خلفوا بضم الخاء وتشديد اللام معناها: تُرِكُوا عن قبول العذر، وليس بتخلفهم عن الغزو<sup>(۱)</sup>.

القراءة بفتح الخاء وتخفيف اللام معناها: خلفوا الغازين بالمدينة أو فسدوا من الخالفة (٢).

القراءة به «خالفوا» بفتح الخاء وألف بعدها معناها: من المخالفة أي: لم يوافقوا على الغزو<sup>(٣)</sup>.

القراءة بـ «خلفوا» بفتح الخاء وتشديد اللام معناها: خلفوا الغازين بالمدينة وأقاموا فيها.

#### حاصل القراءات:

أفادت الآية بالقراءات الواردة فيها أن هؤلاء الثلاثة وصفوا بأنهم خلفوا عن التوبة وقبول العذر، وخلفوا الغازين في المدينة، وخالفوا الغازين فلم يغزوا معهم.

قال أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ) بعد إيراده لقراءة الأعمش: «وعلى الثلاثة المخلفين» قال رحمه الله: «لعله قرأ كذلك على سبيل التفسير لأنها قراءة مخالفة لسواد المصحف» اه(٤٠).

قلت: وكذا قراءة الباقر: «ولو خلفوا لم يكن لهم» والله أعلم.

# الموضع التاسع عشر:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَرْسِلْهُ مَعَنا غَداً يَرْتَع ويَلْعَب وإنَّا لَهُ لَحَافِظُون﴾ [يوسف: ١٢].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿ يَرْتُع وَيَلْعَب ﴾:

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ١٠٩/٥.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۵/۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) ما سبق.

<sup>(</sup>٤) ما سبق.

فقرأ نافع وأبو جعفر بالياء فيهما وكسر عين ﴿يُرْبِعُ﴾ من غير ياء.

وقرأ عاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف بالياء كذلك فيهما لكن مع سكون العين، وقرأ مثلهم الحسن والأعمش.

وقرأ أبو عمرو وابن عامر بالنون فيهما وسكون العين وقرأ مثلهما اليزيدي.

وقرأ البزي عن ابن كثير فيهما بكسر العين من غير ياء.

وقرأ قنبل عن ابن كثير بالنون فيهما وكسر العين بإثبات الياء من طريق ابن شنبوذ وصلاً ووقفا(١).

وقرأ ابن محيصن: «يرتع» بضم الياء وكسر التاء وسكون العين (٢)، وهي قراءة آحادية.

#### معنى القراءات:

القراءة بـ ﴿يَرْتِع﴾ بالياء من تحت وكسر العين من غير ياء من ارتعى أي: يرعى بعضنا بعضاً، ومنه رعاك الله، أي: حفظك.

القراءة به ﴿يَرِتغ﴾ بالياء مع سكون العين، والقراءة بالنون مع سكون العين: ﴿نُرِتع﴾ مضارع «رتع» يقال: «رتعت الإبل إذا رعت»، والمراد نله ونسع ونأكل.

القراءة بالنون وكسر العين من غير ياء: ﴿نُوتِع﴾ والقراءة بالنون وكسر العين وإثبات الياء: ﴿نُوتِعِي﴾ من «رعى» وفيها قولان:

الأول: رعى من المراعاة أي: يرعى بعضنا بعضاً.

الثاني: من رعي الإبل، أي: يتدرب في الرعي وحفظ المال أو من رعي النبات والكلأ، أي: ترتع مواشينا، فهي على حذف المضاف(٣).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٠٩ النشر ٢/٣٩٣ الإتحاف ص ٢٦٢\_ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٦٣ القراءات الشاذة ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٤/ ١٨٧ تفسير القرطبي ٩/ ١٣٩\_ ١٤٠ البحر المحيط ٥/ ٢٨٥.

القراءة بـ «يرتع» بضم الياء وكسر التاء من ارتع، ومفعوله محذوف تقديره ماشيته (١).

#### حاصل القراءات:

أن إخوة يوسف عليه الصلاة والسلام زينوا لأبيهم السماح لهم بأخذ يوسف معهم يلهو فقالوا أرسله معنا في رعايتنا وفي حفظنا يرعى الماشية ويتعلم حفظ المال ويلهو ويلعب.

# الموضع العشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وجَاءو عَلَى قَمِيصِهِ بِدَم كَذِبٍ قَال بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُم أَمْراً فَصِيرٌ جَمِيلٌ واللَّهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾ [يوسف: ١٨].

هكذا قرأ القراء العشرة.

وقرأت عائشة وابن عباس وأبو العالية والحسن: «بدم كدب» بالدال غير المعجمة (٢).

#### معنى القراءتين:

القراءة بر (بدم كذب) بالذال المعجمة أي: بدم ذي كذب أو وصف بالمصدر مبالغة كأنه نفس الكذب وعينه كما يقال للكذاب هو الكذب بعينه والزور بذاته، وبعضهم يؤول كذب بر «مكذوب» فيه، فإن المصدر قد يؤول بمثل ذلك(٣).

القراءة: «بدم كدب» بالدال غير المعجمة، وفسر بالكدر، وقيل: الطري، وقيل: اليابس<sup>(1)</sup>.

قال ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «أصل هذا من «الكدب» وهو الفوف،

<sup>(</sup>١) القراءات الشاذة ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ١/ ٣٣٥ زاد المسير ١٩٣/٤ البحر المحيط ٥/ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/ ٢٨٩ روح المعاني ٢/ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٥/ ٢٨٩ القراءات الشاذة ص ٥٦.

يعني: البياض الذي يخرج على أظفار الأحداث، فكأنه دم قد أثر في قميصه فلحقته أعراض كالنقش عليه» اه(١).

# حاصل القراءتين:

أن إخوة يوسف عليه الصلاة والسلام جاءوا أباهم بدم مكذوب فيه، كأنه منقوش على القميص كما يؤثر البياض الذي يخرج على أظفار الأحداث.

# الموضع الحادي والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ورَاوَدَنْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَغَلَّقَتِ الْأَبُوابِ، وقَالَتْ: هَيْتَ لَك، قَال: مَعاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَنْوايَ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الظَّالِمُون﴾ [يوسف: ٣٣].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿هَيْتُ﴾:

فقرأ نافع وأبو جعفر وابن ذكوان في روايته عن ابن عامر بكسر الهاء وفتح التاء من غير همز: ﴿هِيتَ﴾.

وقرأ هشام في روايته عن ابن عامر بكسر الهاء وفتح التاء كنافع إلا أنه همز وذلك من طريق الحلواني عنه، وقرأ الدجواني عن هشام في روايته عن ابن عامر بكسر الهاء مع الهمز وضم التاء.

وقرأ ابن كثير بفتح الهاء وياء ساكنة وضم التاء: ﴿هَيْتُ﴾.

وقرأ ابن محيصن كنافع، وعنه: «هيت» بفتح الهاء وسكون الياء وكسر التاء.

وقرأ باقي العشرة بفتح الهاء وسكون الياء وفتح التاء (٢). وقرأ ابن عباس: «هييت» مثل حييت (٣).

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۱/۳۳۰.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٠٩ النشر ٢/ ٢٩٣ ـ ٢٩٥ الإتحاف ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>T) المحتسب 1/ ٣٣٧ البحر المحيط ٥/ ٢٩٤.

#### معنى القراءات:

الجمهور على أن جميع هذه القراءات لغات في هذه الكلمة وهيت ، وهي اسم فعل بمعنى: هلم وأقبل، إلا قراءة ابن عباس الأخيرة فإنها فعل مبني للمفعول مسهل الهمزة من هيأت الشيء، وإلا قراءة من ضم التاء وكسر الهاء سواء همز أم لم يهمز فإنه يحتمل أن يكون اسم فعل كحالها عند فتح التاء أو كسرها، ويحتمل أن يكون فعلاً واقعاً ضمير المتكلم، من هاء الرجل يهيء إذا أحسن هيئته، على مثال جاء يجيء، أو بمعنى: تهيأت، ويقال: هيت وتهيأت بمعنى واحد، فإذا كان فعلاً تعلقت به اللام (١٠).

# حاصل القراءات:

أن امرأة العزيز قالت ليوسف ﷺ: أقبل، وكانت قد هيأت نفسها له.

ففي تنوع القراءات توسيع معنى الآية، وفيه بيان مجمل من جهة أن امرأة العزيز لما دعته لم يتبين إن كانت دعته وقد هيأت نفسها أم لا، فجاءت القراءات وبينت أن كل ذلك حصل منها والله أعلم.

# الموضع الثاني والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ امرَأَتُ الْعَزِيزِ تُرَاودُ فَتَاهَا عَن نَفْسِهِ، قَدْ شَغَفَهَا حُبّاً إِنَّا لَنَرَاهَا فِي ضَلاَلٍ مُبِينِ. فَلَما سَمِعَتْ بِمَكْرهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَا وَآتَتْ كُلُّ وَاحِدَةٍ مَنْهُنَ سِكِيناً، وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمًا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَا لِلّهِ مَا هَذَا وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمًا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَا لِلّهِ مَا هَذَا وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَا لِلّهِ مَا هَذَا وَقَلْنَ عَلَيْهِا إِلاَّ مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ [يوسف: ٣٠- ٣١].

هكذا قرأ جمهور القراء العشرة: ﴿متكأ﴾ على وزن مفتعل.

وقرأ أبو جعفر: ﴿متكا﴾ بتنوين الكاف وحذف الهمزة بوزن «متقى»(٢) وقرأ مثله الزهري وشيبة.

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/ ٣٣٧ـ ٣٣٨ البحر المحيط ٥/ ٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٢٠ النشر ١/ ٣٩٩ الإتحاف ص ٢٦٤.

وقرأ ابن عباس وابن عمر والجحدري وقتادة والضحاك والكلبي وأبان بن تغلب ورويت عن الأعمش: «متكا» ساكنة التاء غير مهموز.

وقرأ: «متكاء» بزيادة ألف الحسن<sup>(١)</sup>.

## معنى القراءات:

من قرأها مهموزة: ﴿متكأ﴾ مشددة التاء، معناها: مجلساً أي: أعدت لكل واحدة منهن مكاناً يجلسن ويتكئن فيه للأكل<sup>(٢)</sup>.

ومن قرأها من غير همز ساكنة التاء: «متكا» في معناه أوجه:

أحدها: أنه الأترج، قاله ابن عباس ومجاهد وابن يعمر.

الثاني: أنه الطعام، قاله عكرمة.

الثالث: أنه كل شيء يحز بالسكاكين، قال الضحاك.

**الرابع**: أنه الزماورد<sup>(٣)</sup>، روي عن الضحاك أيضاً<sup>(٤)</sup>.

قلت: وجميع هذه الأوجه متقاربة، والمراد طعام يقطع بالسكين.

قال ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ): «قوله سبحانه: ﴿وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَنَّا﴾ أي: طعمنا.

وقال جميل:

<sup>(</sup>١) المحتسب ٣٣٩/١ الإتحاف ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ٧٠٢/٥.

<sup>(</sup>٣) كلمة فارسية عربت، وتدعوه العامة: «بزماورد» أورده الجواليقي في «المعرب» ص ٣٠٤ ولم يفسره، وقال في «القاموس»: «طعام من البيض واللحم» قال الزبيدي في «تاج العروس» ٢/٣٢٥: «قال شيخنا: وفي كتب الأدب: هو طعام يقال له: لقمة القاضي، ولقمة الخليفة، ويسمى بخراسان: «نواله»..» اه.

قلت: لقمة القاضي تطلق عند الناس اليوم على عجين يقلى يقطع قطعاً صغيرة على حجم اللقمة وتقلى على الزيت ثم يغمس في ماء السكر.

قلت: ولعل مراد الضحاك رحمه الله التمثيل لا التعيين للطعام والله أعلم.

<sup>(3)</sup> زاد المسير ٤/ ٢١٦\_ ٢١٧.

# فظللنا بنعمة واتكأنا وشربنا الحلال من قلله (۱)

والأصل أن من دعوته ليطعم أعددت له التكأة للمقام والطمأنينة، فسمي الطعام متكثاً على الاستعارة» اه (٢٠).

وقال أيضاً رحمه الله: «﴿متكا﴾ أي: طعاماً... ومن قرأ: «متكا» فإنه يريد الأترج، ويقال: الزماورد، وأياً ما كان فإني لا أحسبه سمي متكاً إلا بالقطع، كأنه مأخوذ من البتك، وأبدلت الميم فيه من الباء، كما يقال:... شر لازب، والميم تبدل من الباء كثيراً لقرب مخرجها...

ومما يدل على هذا قوله: ﴿وآتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مَنْهُنَّ سِكِيناً﴾ لأنه طعام لا يؤكل حتى يقطع، وقال جويبر والضحاك: المتك كل شيء يحز بالسكاكين» اه<sup>(٣)</sup>.

# حاصل القراءات:

بينت القراءات أن امرأة العزيز أعدت للنسوة مجلساً وقدمت إليهن طعاماً يقطع بالسكاكين، وأدخلت عليهن يوسف ﷺ فلما رأينه أكبرنه وقطعن أيديهن.

قال مجاهد: «من قرأ ﴿متكأ﴾ فهو الطعام، ومن قرأها «متكا» فخففها فهو الأترج»(٤).

قال ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ): «قوله: ﴿واعتدت لهن متكأ﴾ وهو الطعام، و «اعتدت لهن متكا» وهو الأترج، ويقال: الزماورد، فدلت هذه القراءة على معنى ذلك الطعام، وأنزل الله بالمعنيين جميعاً» اه<sup>(٥)</sup>.

دیوانه ص ۸۵.

<sup>(</sup>۲) تأويل مشكل القرآن ص ۱۸۰ ۱۸۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير غريب القرآن ص ٢١٦ـ ٢١٧.

<sup>(</sup>٤) إسناده صحيح.

أخرجه الطبري (شاكر) ١٦/٧٢.

وعزاه في «الدر المنثور» ٤/ ٥٢٩ إلى أبي عبيد وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبي الشخ.

<sup>(</sup>٥) تأويل مشكل القرآن ص ٤١.

#### الموضع الثالث والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَخْفَطُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ ما بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ وإِذَا أَرَادَ ٱللَّه بِقَوم سُوءاً فَلا مَردَّ لَهُ، ومَالَهُم مِنَ دُونِهِ مِن وَالٍ﴾ [الرعد: ١١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ علي بن أبي طالب وابن عباس رضي الله عنهما وعكرمة وزيد بن علي وجعفر بن محمد: «يحفظونه بأمر الله»(١).

#### معنى القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ فيها أقوال:

الأول: يحرسونه من أمر الله ولا يقدرون، وهذا على قول من قال هي في الكافرين المحترسين من أمر الله تعالىٰ.

الثاني: أن المعنى حفظهم له من أمر الله، قاله ابن عباس وابن جبير، فيكون تقدير الكلام هذا الحفظ مما أمر الله به.

الثالث: يحفظونه بأمر الله، قاله الحسن ومجاهد وعكرمة لأن الباء تقوم مقام «من»، وحروف الصفات يقوم بعضها مقام بعض.

الرابع: يحفظونه من الجن قاله مجاهد والنخعى.

الخامس: في الكلام تقديم وتأخير، والمعنى: له معقبات من أمر الله يحفظونه، قاله أبو صالح والفراء.

السادس: يحفظونه لأمر الله فيه حتى يسلموه إلى ما قدر له.

السابع: يحفظون عليه الحسنات والسيئات قاله ابن جريج (٢).

قراءة على بن أبي طالب وابن عباس: «يحفظونه بأمر الله» تبين أن ﴿من﴾ في القراءة المتواترة بمعنى السببية (٣).

<sup>(1)</sup> المحتسب 1/00%.

<sup>(</sup>Y) زاد المسير ٤/ ٣١١\_ ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٥/ ٣٧٢.

قال الزمخشري (ت ٥٣٥هـ): «﴿ يَحْفَظُونَه مِن أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ هما صفتان جميعاً وليس من أمر الله بصلة للحفظ، كأنه قيل: له معقبات من أمر الله أو يحفظونه من أجل أمر الله، أي من أجل أن الله أمرهم بحفظه، والدليل عليه قراءة علي رضي الله عنه وابن عباس وزيد بن علي وجعفر بن محمد وعكرمة «يحفظونه بأمر الله» اه (١١).

# حاصل القراءتين:

بينت القراءة الشاذة المجمل في القراءة المتواترة، ورجحت أحد المعاني المحتملة فيها فيكون معنى قوله تعالى: ﴿يَحْفَظُونَه مِن أَمْرِ ٱللَّه﴾ أي: بأمر الله، كما في القراءة الشاذة والله أعلم.

ومجيء «من» للسبب ثابت في كلام العرب<sup>(۲)</sup>.

الموضع الرابع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ولَوْ أَنَّ قُرْآنَا سُيُرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْإِنْ أَنْ الْمُورُ وَلَوْ أَنَّ قُرْآنَا سُيُرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلُمَ بِهِ الْمَوتَى، بَل لِلَّهِ الأَمْرُ جَمِيعاً، أَفَلَمْ ياينسِ الَّذِينَ آمنُوا أَن لَذَين كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا أَن لَوْ يَشَآء اللَّه لهَدى النَّاسَ جَمِيعاً، ولا يَزالُ الذين كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَة أَوْ تَحُلُ قَرِيباً مِن دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ وَعْدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ [الرعد: ٣١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ علي بن أبي طالب وابن عباس وابن أبي مليكة وعكرمة والجحدري وعلي بن الحسين وزيد بن علي وجعفر بن محمد وأبي يزيد المدني وعبد الله بن يزيد: «أفلم يتبين»(٣).

#### معنى القراءتين:

القراءة بـ ﴿ أَفَلَمْ يَنِئُسُ ﴾ فيها قولان:

الأول: اليأس بمعنى: العلم والتبين، لأن في علمك الشيء وتبينك

تفسير الزمخشري ٢/ ٢٨٢.

 <sup>(</sup>۲) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ۱ ج ۳ ص ۳۷۰ وانظر تناوب حروف الجر في لغة القرآن ص ۱۱۹ - ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ١/ ٢٥٧.

ئه يأسك من غيره، ونقل في هذا المعنى الوجهان التاليان:

١ - ﴿أَفَلَم يَئِنُس﴾ أي: أفلم يتبين، رواه العوفي عن ابن عباس
 وهو قول مجاهد وعكرمة وأبي مالك ومقاتل.

٢ - ﴿أَفَلَم يَنِئُس﴾ أي: أفلم يعلم، رواه علي بن أبي طلحة عن ابن عباس وبه قال الحسن وقتادة وابن زيد، وهي لغة لحي من النخع يقال لهم: «وهبيل» بفتح الواو وسكون الهاء.

الثاني: اليأس على أصله، وفي المراد وجهان:

١ ـ أن المعنى: قد يئس الذين آمنوا أن يهدوا واحداً ولو شاء الله
 لهدى الناس جميعاً، قاله أبو العالية.

Y - أفلم ييئس الذين آمنوا أن يؤمن هؤلاء المشركون، قاله الكسائي (١).

القراءة بر «أفلم يتبين» أي: أفلم تعلموا.

قال ابن جني (ت ٣٩٢هـ) عن القراءة بـ «أفلم يتبين»: «هذه القراءة فيها تفسير قول الله تعالى: ﴿أَفَلَم يَنِئس الَّذَين آمنُوا﴾ وروينا عن ابن عباس أنها لغة «وهبيل» فخذ من النخع، قال:

ألم يَيْنُس الأَقْوَام أَنِّي أَنَا ابنه وإن كُنت عَنْ أَرْضِ العَشِيرةِ نَائياً

وروينا لسحيم بن وثيل:

أقول لأهل الشعب إذ يأسرونني ألم تيئسوا أني ابن فارس زهدم(٢)

<sup>(1)</sup> زاد المسير ٤/ ٣٣١\_ ٣٣٢.

<sup>(</sup>۲) البيت أورده أبو عبيدة في «مجاز القرآن» ۱/ ٣٣٢ ونسبه إلى سحيم بن وثيل وأورده ابن قتيبة في «تأويل مشكل القرآن» ص ١٩٢ دون نسبة، وكذا في «تفسير غريب القرآن» ص ٢٢٨.

وأورده الطبري في تفسيره (شاكر) ١٦/ ٤٥٠ ونسبه إلى سحيم بن وثيل، وفي نسبة البيت خلاف انظره في كلام سيد صقر في تحقيقه لـ «تأويل مشكل القرآن»، وفي كلام محمود شاكر في تحقيقه لـ «تفسير الطبري».

وزهدم اسم الفرس التي يملكها والد سحيم فيما قيل.

أي: ألم تعلموا، ويشبه - عندي - أن يكون هذا راجعاً أيضاً إلى معنى اليأس، وذلك أن المتأمل للشيء المتطلب لعلمه ذاهب بفكره في جهات تعرفه إياه، فإذا ثبت يقينه على شيء من أمره اعتقده، وأضرب عما سواه، فلم ينصرف إليه كما ينصرف اليائس من الشيء عنه ولا يلتفت إليه» اه(١١).

#### حاصل القراءتين:

بينت القراءة الشاذة المراد من القراءة المتواترة، فبينت أن معنى: ﴿ يَتِينُ ﴿ يَتِينَ ﴾ «يتبين ».

## الموضع الخامس والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ويقول الذين كفروا لست مرسلاً قل كفى بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ [الرعد: ٤٣].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ علي بن أبي طالب وابن عباس وأبي بن كعب رضي الله عنهم وسعيد بن جبير وعكرمة ومجاهد بخلاف عنه، والحسن بخلاف عنه وعبد الرحمٰن بن أبي بكرة وابن أبي إسحاق والضحاك والحكم بن عتيبة ورويت عن الأعمش: "ومن عنده علم الكتاب" بكسر الميم في "من"، وكسر الدال والهاء في "عنده".

وقرأ علي بن أبي طالب وابن السميفع والحسن: «ومن عنده علم الكتاب» بكسر الميم والدال والهاء في «من عنده»، وبضم العين وكسر اللام وفتح الميم في «علم»: «عُلِمَ الكتاب»(٢).

#### معنى القراءات:

القراءة المتواترة بفتح الميم وسكون النون في: ﴿من عنده علم الكتاب﴾ في معناها سبعة أقوال:

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۷/۷۵۳.

<sup>(</sup>٢) المحتسب ١/٨٥٣.

أحداها: أنهم علماء اليهود والنصاري، رواه العوفي عن ابن عباس.

الثاني: أنه عبد الله بن سلام، قاله الحسن ومجاهد وعكرمة وابن زيد وابن السائب ومقاتل.

الثالث: أنهم قوم من أهل الكتاب كانوا يشهدون بالحق منهم عبد الله بن سلام وسلمان الفارسي وتميم الداري، قاله قتادة.

الرابع: أنه جبريل عليه السلام، قاله سعيد بن جبير.

الخامس: أنه على بن أبى طالب قاله ابن الحنفية.

السادس: أنه بنيامين.

السابع: أنه الله تعالى، روي عن الحسن ومجاهد(١).

القراءة بكسر الميم والدال في «من» و «عنده علم الكتاب» بكسر الدال في «عنده» تقدير معناها: من فضله ولطفه علم الكتاب.

القراءة بـ "من عنده عُلِم الكتاب" بضم العين وكسر اللام في "علم" فمعناها معنى القراءة التي قبلها، إلا أن تقدير إعرابها مخالف، لأن من قال: "ومِنْ عِنْدِه عِلْمُ الكتاب" فه "من" متعلقة بمحذوف، و "علم الكتاب" مرفوع بالابتداء كقوله تعالى: "ومِنْهُم أُمِيُّونَ [البقرة: ٧٨]، ومن قال: "ومِنْ عِنْدِه عُلِم الكتاب" فه "من" متعلقة بنفس "علم" كقولك: من الدار "ومِنْ عِنْدِه عُلِم الكتاب" فه "من" متعلقة بنفس "علم" كقولك: من الدار أخرج زيد من الدار، ثم قدمت حرف الجر(٢).

#### حاصل القراءات:

بينت القراءة الآحادية المراد من القراءة المتواترة.

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «﴿ومَنْ عِنْده عِلْم الْكِتَابُ ﴾ و ﴿من ﴾ يعود على الله عز وجل، وقيل في التفسير: يعني به عبد الله بن سلام، وقيل: ابن يامين، والذي يدل على أنه راجع إلى الله عز وجل قراءة من قرأ: «ومِنْ عِنْده عِلْم الكتاب» لأن الأشبه \_ والله قرأ: «ومِنْ عِنْده عِلْم الكتاب» لأن الأشبه \_ والله

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ٤/ ٣٤١\_ ٣٤٢.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ١/٣٥٨.

أعلم \_ أن الله لا يستشهد على خلقه بغيره.

وذلك التفسير جائز؛ لأن البراهين إذا قامت مع اعتراف من قرأ الكتب التي أنزلت قبل القرآن فهو أمر مؤكد» اه(١).

قلت: ونحو هذا كلام أبي جعفر النحاس (٢) (ت ٣٣٨هـ).

# الموضع السادس والعشرون:

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ. لَقَالُوا إِنَّمَا سُكُرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾ [الحجر: 18\_ 19].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿ سُكُرتُ ﴾:

فقرأ ابن كثير بالبناء للمفعول من تخفيف الكاف: ﴿ سُكِرَتْ ﴾ وقرأ مثله ابن محيصن والحسن.

وقرأ باقي العشرة بتشديد الكاف مع البناء للمفعول: ﴿ سُكُوتُ ﴾ وقرأ مثلهم اليزيدي والأعمش (٣).

وقرأ الزهري بخلاف عنه: «سكرت» بفتح السين وكسر الكاف مبنياً للفاعل (٤٠).

#### معنى القراءات:

معنى قراءة ابن كثير: ﴿ سُكِرَتْ ﴾ بضم السين وتخفيف الكاف مأخوذ من سكر الشراب يعني: أن الأبصار حارت، ووقع بها من فساد النظر مثل ما يقع بالرجل السكران من تغير العقل، فمعنى سكرت حارت وأخذت.

معنى قراءة باقي العشرة: ﴿ سُكُرتْ ﴾ بتشديد الكاف مأخوذ من السكور التي تمنع الماء الجرية، فكأن هذه الأبصار منعت من النظر كما

<sup>(</sup>۱) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ۳/ ١٥١- ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ٣/ ٥٠٧- ٥٠٩.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٢٢٠ النشر ٢/١ ٣٠ الإتحاف ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٣/٢.

يمنع السكر الماء من الجري، فمعنى: سكرت سدت(١).

ومعنى قراءة الزهري: «سكرت» بفتح السين وكسر الكاف أي: اختلطت وتغيرت، وهي بمعنى قراءة ابن كثير (٢).

عن قتادة قال: «من قرأ ﴿سُكِّرت﴾ مشددة يعني: سدت، ومن قرأ ﴿سُكِرت﴾ مخففة فإنه يعنى سحرت»(٣).

وقال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): «هما لغتان: سكرت عينه وسكرتها أغشيتها إغشاء، لكن في التشديد معنى التكثير والتكرير وحسن ذلك لإضافته إلى جماعة، لكل واحد بصر قد غشي بغشاوة، و «الأبصار» جماعة فحقه التشديد ليدل على التكثير» اه<sup>(٤)</sup>.

قلت: ذهب الكسائي إلى أنهما لغتان وإن اختلف تفسيرها.

قال الكسائي (ت ١٨٩هـ): «سكرت وسكرت لغتان وإن اختلف تفسيرهما» اه<sup>(ه)</sup>.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «قيل: معنى التشديد أخذت، ومعنى التخفيف سحرت والمشهور أن سكر لا يتعدى، قال أبو علي: ويجوز أن يكون سمع متعدياً في البصر.

وحكى أبو عبيد عن أبي عبيدة: أنه يقال: سكرت أبصارهم إذا غشيها سهاد حتى لا يبصروا.

وقيل: التشديد من سكر الماء، والتخفيف من سكر الشراب، وتقول العرب: سكرت الربح تسكر سكراً إذا ركدت ولم تنفذ لما كانت بسبيله

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ٤/ ٣٨٦.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ٢/٣البحر المحيط ٥/٨٤٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ١٢/١٤ من طريق المثنى عن إسحاق عن عبد الرحمٰن بن أبي حماد عن شيبان عنه.

وانظر الإتقان (أبو الفضل) ٤/ ١٩٣\_ ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) الكشف ٢/ ٣٠.

<sup>(</sup>٥) علل القراءات ٧١٣٤١.

أوَّلاً، وسكر الرجل من الشراب سكراً إذا تغيرت حاله وركد ولم ينفذ فيما كان للإنسان أن ينفذ فيه، ومن هذا المعنى: «سكران لا يبت» أي: لا يقطع أمراً، وتقول العرب: سكرت مجاري الماء إذا طمست وصرفت الماء فلم ينفذ لوجهه.

فإن كان من سكر الشراب أو من سكر الريح فالتضعيف للتعدية أو من سكر مجاري الماء فللتكثير؛ لأن مخففه متعد.

وأما سكرت بالتخفيف فإن كان من سكر الماء ففعله متعد أو من سكر الشراب أو الريح فيكون من باب وجع زيد ووجعه غيره، فتقول: سكر الرجل وسكر غيره وسكرت الريح وسكرها غيرها كما جاء سعد زيد وسعده غيره» اه(١).

# حاصل القراءات:

يخبر الله تعالى أنه لو فتح سبحانه وتعالى باباً من السماء فظلت الملائكة تعرج فيه على هؤلاء القائلين لك يا محمد: ﴿لَوْ مَا تَأْتِينَا بِالمَلائكة إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقينَ﴾ [الحجر: ٧]، وهم يرونهم عياناً لقالوا: إنَّما سحرت أبصارنا فلا تبصر الشيء على ما هو به، وذهب حد أبصارها.

فقراءة الجمهور أفادت أنهم قالوا: إنَّ أبصارهم سدت فما عادوا يرون، ولكن كيف حصل هذا؟. لم تبين ذلك هذه القراءة لكن قراءة ابن كثير والزهري بينت أنهم يريدون بقولهم: ﴿سكرت﴾ لا عميت فما عادوا يرون، بل يرون ولكن باختلاط وتغير كما يرى السكران.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤ه): «قرأ أبان بن تغلب: «سحرت أبصارنا» ويجيء قوله: ﴿بِل نَحْن قَوْمٌ مَسْحُورُون﴾ [الحجر: ١٥] انتقالاً إلى درجة عظمى من سحر العقل، وينبغي أن تجعل هذه القراءة تفسير معنى لا تلاوة لمخالفتها سواد المصحف» اه (٢٠).

<sup>(1)</sup> البحر المحيط ٥/ ٤٤٨ـ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) ما سبق ٥/ ٤٤٩.

#### الموضع السابع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنِّي خِفْتُ الْمَوالِيَ مِن وَرَائِي وَكَانَتِ آمُراْتِي عَاقِراً فَهَبْ لِي مِن لَدُنك وَلِيّاً﴾[مريم: ٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ عثمان بن عفان وزيد بن ثابت وابن عباس وسعيد بن العاص وابن يعمر وسعيد بن جبير وعلي بن الحسين ومحمد بن علي وشبيل بن عزرة: «خَفّت الموالي» بفتح الخاء وتشديد الفاء(١).

#### معنى القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿إِنِّي خِفْتُ الْمَوالِيَ ﴾ من الخوف يعني خاف الموالي أي: الذين يلونه في النسب وهم بنو العم والعصبة (٢).

قال ابن الجوزي (ت ٧٩هم): «وفي ما خافهم عليه قولان:

أحدهما: أنه خاف أن يرثوه، قاله ابن عباس.

فإن اعترض عليه معترض فقال: كيف يجوز لنبي أن ينفس على قراباته بالحقوق المفروضة لهم بعد موته؟.

#### فعنه جوابان:

أحدهما: أنه لما كان نبياً والنبي لا يورث خاف أن يرثوا ماله فيأخذوا ما لا يجوز لهم.

والثاني: أنه غلب عليه طبع البشر فأحب أن يتولى ماله ولده، ذكرهما ابن الأنباري.

قلت (ابن الجوزي): وبيان هذا أنه لا بد أن يتولى ماله وإن لم يكن ميراثاً فأحب أن يتولاه ولده.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/٣٧.

<sup>(</sup>Y) زاد المسير ٥/ ٢٠٧ البحر المحيط ١٧٣/٦.

والقول الثاني أنه خاف تضييعهم للدين ونبذهم إياه، ذكره جماعة من المفسرين» اه<sup>(۱)</sup>.

القراءة بفتح الخاء وتشديد الفاء: «خفت الموالي» أي: قلّت الموالي أي: قلّت الموالي (٢)، أي: قل بنو عمي وأهلي (٣)، والمعنى انقطع موالي وماتوا فإنما أطلب ولياً يقوم بالدين (٤).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «على قراءة: ﴿خِفْتُ من الخوف يكون ﴿من وراثي﴾ أي: بعد موتي، وعلى قراءة: «خَفّت» يحتمل أن يتعلق من ﴿ورائي﴾ به «خفت» وهو الظاهر؛ فالمعنى: أنهم خفوا قدامه، أي: درجوا فلم يبق منهم من له تقو واعتضاد.

أو أن يتعلق بالموالي، أي: قلوا وعجزوا عن إقامة الدين و ﴿ورائي﴾ بمعنى: خلفي ومن بعدي، فسأل ربه تقويتهم ومظاهرتهم بولي يرزقه اه<sup>(٥)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

بينت قراءة الجمهور أن زكريا ﷺ خاف الموالي ولكنها أبهمت فيما خافهم على ملل على الدين والدعوة؟.

وجاءت القراءة الأخرى الآحادية وبينت هذا المبهم وأنه إنما خافهم لقلتهم وانقطاعهم، فخافهم على الدين فطلب الله ولياً يقوم بالدين.

#### الموضع الثامن والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِى مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مُنْسِيّاً ﴾ [مريم: ٢٣].

هكذا قرأ عامة العشرة.

<sup>(</sup>۱) زاد المسير ٥/ ٢٠٧ـ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ٢١٠/٤.

<sup>(</sup>T) المحتسب ٢/ ٣٧.

<sup>(3)</sup> البحر المحيط 7/ 1V8.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٦/ ١٧٤ وقارن به «الكشاف» ٢/ ٤٠٥.

وروى حماد بن سلمة عن عاصم وقرأ شبيل بن عزرة: «فاجأها»(۱).

قال حماد بن سلمة: «قال لي عاصم: «كيف تقرأ: «فأجأها»؟.

قلت: أقرؤها: ﴿فَأَجِمَا﴾. فقال: إنما هو «فاجأ» من المفاجأة» اه(٢).

## معنى القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿فَأَجَاءَهَا المخاصُ﴾ أي: جاء بها وألجأها كما يقال: جاءت بي الحاجة إليك والجأتني الحاجة إليك (٣).

قال الفراء (ت ۲۰۷ه): «قوله: ﴿فَأَجَاءَهَا الْمَخَاضُ﴾ من جئت كما تقول: فجاء بها المخاض إلى جذع النخلة، فلما ألقيت الباء جعلت في الفعل الفا، كما تقول: «آتيتك زيداً» تريد: «أتيتك بزيد».» اه(٤٠).

والقراءة الأخرى: «فاجأها» من المفاجأة (٥)، والمعنى: أتاها المخاض على حين غرة فجأة.

#### حاصل القراءتين:

بينت قراءة الجمهور أن المخاض ألجأ مريم رضي الله عنها وأرضاها إلى جذع النخلة، لكنها أبهمت ولم تبين إذا كان هذا المخاض متوقعاً أم لا؟ بمعنى هل كانت مريم رضي الله عنها تنتظر النفاس وألم الوضع؟.

ليس في قراءة العشرة ما يبين ذلك، من أجل هذا اختلف المفسرون في مقدار مدة حمل مريم رضي الله عنها بعيسى ﷺ؛ فقيل: أنها حملت به وولدته في وقتها وقيل: أنه ولد في ثمانية أشهر وقيل غير ذلك(٢).

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/ ٣٩ تفسير القرطبي ١١/ ٩٢ البحر المحيط ٦/ ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن الكريم للنحاس ٣/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) تفسر غريب القرآن لابن قتيبة ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفراء ٢/ ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٣٩/٢ تفسير القرطبي ١١/١١ البحر المحيط ٦/١٨٢.

<sup>(</sup>٦) انظر البحر المحيط ٦/ ١٨١.

قال عماد الدين ابن كثير (ت ٧٧٤هـ): «المشهور الظاهر والله على كل شيء قدير أنها حملت به كما تحمل النساء بأولادهن» اه(١١).

قلت: واستظهره الشنقيطي (٢) ( ١٣٩٣هـ) رحم الله الجميع.

قال الزجاج (ت ٣١١ه): «قوله عز وجل: ﴿فَأَجَاءَهَا المَخَاضُ﴾ يدل على مكث الحمل» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: لكن القراءة المروية عن عاصم وشبيل تدل على خلاف هذا وتشعر بأن الولادة وألمها لم يكن متوقعاً وجاء على حين غرة مما يقوي قول من جعل مدة الحمل على خلاف العادة، ويرجحه مجيء الآية بالفاء التي تفيد العطف مع التعقيب: ﴿فَحَمَلْتُهُ فَٱنْتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِياً، فأَجَاءَها التي تفيد العطف مع التعقيب: ﴿فَحَمَلْتُهُ فَانْتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِياً، فأَجَاءَها المَحَاضُ إلى جِذْعِ النّخلَةِ...﴾ [مريم: ٢ ٢ ـ ٢٣]، ولا يقال: الفاء تفيد التعقيب وتعقيب كل شيء بحسبه، فهنا الفاء أفادت التعقيب بين الحمل والمخاض وهو بحسبه بمعنى أن بينهما مدة الحمل العادية أقول: لا يقال هذا لأن مدة الحمل العادية إنما تكون في حالة الحمل العادية أما حمل مريم رضي الله عنها بعيسىٰ في في فمنشأه خارق للعادة، وإن شئت التحقيق فقل: الفاء في الآية أفادت التعقيب وهو بحسبه، وهنا الحمل خارق للعادة فليكن تعقيب المخاض له خارق للعادة كذلك، ويؤيد هذا ويؤكده القراءة المروية: «فاجأها» من المفاجأة التي تدل على عدم التوقع والله أعلم.

نعم تحديد مدة الحمل بالضبط لا دليل عليه، إذ أن كل ما أفادته الآية بالقراءتين أن مدة الحمل ومجيء المخاض كانت غير المدة العادية، والظاهر أنهما كانتا متقاربتين وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ۱۱٦/۳.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان ٤/٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير ابن كثير ١١٦/٣.

#### الموضع التاسع والعشرون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَناداها مِنْ تَحْتِهَا ٱلاَ تَحْزَنِي قَدْ جَعَل رَبُّكِ تَحْتَك سَرِيًا﴾ [مريم: ٢٤].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿مِنْ تَحْتِهَا﴾:

فقرأ نافع وحفص في روايه عن عاصم وحمزة والكسائي وأبو جعفر وروح في روايته عن يعقوب، وقرأ خلف جميعهم بكسر الميم وجر: ﴿تَحْتِهَا﴾ ﴿مِنْ تَحْتِهَا﴾ وقرأ مثلهم ابن محيصن بخُلْف عنه، والحسن والأعمش.

وقرأ باقي العشرة بفتح الميم: ﴿مَن تحتها﴾ وقرأ مثلهم اليزيدي (١). وقرأ ابن عباس: «فناداها ملك من تحتها»(٢).

وقرأ زر بن حبيش وعلقمة: «فخاطبها من تحتها»<sup>(٣)</sup>.

#### معنى القراءات:

القراءة بكسر الميم والتاء: ﴿مِن تَحْتِها﴾ على معنى: أن عيسى كلمها وهو من تحتها أي: تحت ثيابها؛ لأن ذلك موضع ولادة عيسى على وهذا المعنى هو الظاهر المتبادر من الآية في هذه القراءة، ويحتمل أن المعنى: فناداها جبريل عليه السلام من تحتها أي: من أسفل من مكانها، أي: من دونها كما تقول: داري تحت دارك، وبلدي تحت بلدك، أي: دونها.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ): «وكون الضمير لـ «عيسى» أبين لها وأعظم في زوال وحشتها لتسكين نفسها، فالمعنى: فكلمها جبريل

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٤٣ النشر ٢/٣١٨ الإتحاف ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١١/ ٩٤ البحر المحيط ٦/ ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٦/١٨٣.

فائدة: قال أبو حيان في «البحر المحيط» ١٨٣/٦ عن هذه القراءة: «ينبغي أن يكون تفسيراً لا قراءة لأنها مخالفة لسواد المصحف المجمع عليه» اه.

من الجهة المحاذية لها أو فكلمها عيسى من موضع ولادته، وذلك تحت ثيابها» اه(١).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «المنادي الظاهر أنه عيسى أي: فولدته فأنطقه الله ﴿وناداها﴾ أي: حالة الوضع، وقيل: جبريل وكان في بقعة من الأرض أخفض من البقعة التي كانت عليها» اه(٢).

القراءة بفتح الميم والتاء: ﴿مَنْ تَحْتَها﴾ أي: كلمها الذي تحتها، ف ﴿من﴾ هي الفاعل و ﴿تحتها﴾ إما أن يكون المراد به تحت الثياب أي: موضع الولادة وذلك إذا كان الفاعل للنداء عيسى على المناء عبريل كلية. المراد به دونها وأسفل منها في المكان إذا كان الفاعل للنداء جبريل كلية.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): "وكون الضمير لـ "عيسى" في القراءة بفتح الميم أقوى في المعنى، وكون الضمير لجبريل عليه السلام في القراءة بكسر الميم أقوى في المعنى، ويجوز في القراءتين أن يكون لـ "عيسى" وأن يكون لـ "جبريل" عليهما السلام» اه (٣).

قلت: القول بأن الفاعل هو جبريل عليه الصلاة والسلام مروي عن ابن عباس وعكرمة والضحاك وعمرو بن ميمون والبراء وسعيد بن جبير وقتادة (١٤) واستظهره القرطبي (٥).

والقول بأن الفاعل هو عيسى عليه الصلاة والسلام مروي عن مجاهد والحسن وأبي بن كعب<sup>(١)</sup> واختاره الطبري<sup>(٧)</sup> واستظهره أبو حيان<sup>(٨)</sup> والشنقيطي<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٨٧.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط ٦/ ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٨٧.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ٥/ ٥٠١<u>- ٥٠٢</u>.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي ١١/ ٩٤.

<sup>(</sup>٦) الدر المنثور ٥/٢٠٥.

<sup>(</sup>۷) تفسير الطبرى (دار الفكر) ۱٦/ ٦٨.

<sup>(</sup>٨) البحر المحيط ٦/١٨٣.

<sup>(</sup>٩) أضواء البيان ٢٤٦/٤.

#### حاصل القراءات:

القراءتان بفتح الميم والتاء وبكسرهما محتملة في الدلالة على فاعل النداء هل هو جبريل عليه الصلاة والسلام أو هو عيسى را

والظاهر المتبادر من السياق في القراءة المتواترة أنه عيسى على

عن الحسن قال: «من قرأ: ﴿مِنْ تحتِها﴾ فهو جبريل، ومن قرأ: ﴿مَنْ تَحْتَها﴾ فهو عيسى عليه الصلاة والسلام(١١).

عن أبي بكر بن عياش قال: «قرأ عاصم بن أبي النجود: ﴿فَنَادَاهَا مَن تحتَها﴾ قال عاصم: من قرأ بالنصب فهو عيسى ومن قرأها بالخفض فهو جبريل»(٢).

قلت: لولا القراءة الواردة عن ابن عباس لتوجه القول بالأمرين جميعاً ولا منافاة بينهما، ولعله من أجل ذلك جزم الفراء<sup>(٣)</sup> (ت ٢٠٧هـ) بأن الفاعل على القراءتين هو الملك وليس عيسى ﷺ.

## الموضع الثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرِّي عَيْناً فَإِمَّا تَرِينً مِنَ الْبَشَرِ أَحداً فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمٰنِ صَوْماً، فَلَنْ أَكَلُمَ الْيَوْمَ إِنسِيّاً﴾ [مريم: ٢٦].

هكذا قرأ عامة العشرة.

وقرأ أبي بن كعب وزيد بن علي وروي عن أنس بن مالك: "إني نذرت للرحمٰن صمتاً».

وفي مصحف ابن مسعود: "إنِّي نذرت للرحمٰن صمتاً»(٤).

<sup>(</sup>١) عزاه في الدر المنثور ٥/٢٠٥ إلى ابن أبي حاتم.

<sup>(</sup>٢) عزاه في الدر المنثور ٥/٢٠٥ إلى عبد بن حميد.

<sup>(</sup>٣) معانى القرآن للفراء ٢/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير الثوري ص ١٨٤ زاد المسير ٥/ ٢٢٥ تفسير القرطبي ١١/ ٩٧- ٩٨ البحر المحيط ٦/ ١٨٥.

#### معنى القراءات:

القراءة التي قرأ بها عامة العشرة: ﴿إِنِّي نَذَرْتُ للرَّحْمَن صَوْماً﴾ فيها قولان:

الأول: أن الصوم في شرعها كان إمساكاً عن الأكل والشرب والكلام.

الثاني: أنها نذرت أن لا تتكلم كما هو ظاهر الآية حيث فسر قوله تعالى: ﴿فَلَن أَكُلُم اليَوْم إنسِيّاً﴾ فسر المراد من الصوم في قولها: ﴿إِنِّي نَذَرْتُ للرَّحْمَن صَوْماً﴾ (١).

أما القراءات الشاذة فمعناها كما يلى:

الصوم المعروف، وأني نذرت للرحمٰن صوماً وصمتاً» أي: الصوم المعروف، وأن الصمت كان ملتزماً عندهم بالنذر (٢).

٢ - "إنّي نذرت للرحمٰن صوماً صمتاً» تحتمل أن تكون بمعنى ما قبلها، ويحتمل أن يكون قوله: "صمتاً» عطف بيان.

٣ - «إنِّي نذرت للرحمٰن صمتاً» أي: نذرت الصمت.

قلت: معنى القراءات الشاذة اختلف لاختلاف اللفظ فيها: قراءة: «إني نذرت للرحمٰن صوماً وصمتاً» وقراءة: «إنّي نذرت للرحمٰن صوماً صمتاً» بدون واو وقراءة: «إنّى نذرت للرحمٰن صمتاً».

قال القرطبي (ت ٦٧١هـ): «واختلاف اللفظين يدل على أن الحرف ذكر تفسيراً لا قرآناً، فإذا أتت معه واو فممكن أن يكون غير الصوم.

والذي تتابعت به الأخبار عن أهل الحديث ورواة اللغة أن الصوم هو الصمت؛ لأن الصوم إمساك والصمت إمساك عن الكلام» اه<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) زاد المسير ٥/ ٢٢٤\_ ٢٢٥.

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ۱۱/۹۸.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ٨٩/١١.

الذي يظهر من كلام ابن المجوزي (ت ١٩٥٨) وأبي حيان الأندلسي (ت ١٥٩٧) رحمهما الله تعالى أن القراءة لم يختلف لفظها إلا في كلمة: «صوما»، ولا يفهم من كلامهما أن هناك قراءة تكررت فيها الكلمتان سواء بواو تفصل بينهما أم لا، وبالله التوفيق.

#### حاصل القراءات:

ظاهر القراءة المتواترة أن مريم رضي الله عنها نذرت للرحمن صوماً لكن هل المقصود بالصوم الإمساك عن الأكل والشرب والطعام والكلام لأنه في شرعتهم كذلك، أو المقصود أنها نذرت أن تصمت ولا تتكلم، أو أنها نذرت أن تصوم بمعنى تمسك عن الكلام؟. القراءة محتملة.

القراءة الشاذة بينت أن المراد بالصوم هو الصمت.

ويؤكد هذا تمام الآية: ﴿ فَلَنْ أَكُلُّمَ الْيَوْمَ إِنسِياً ﴾ قلت: فيكون ذلك النذر جائزاً في شرعهم.

قال القرطبي (ت ٦٧١ه): «من التزم ألا يكلم أحداً من الآدميين؟ فيحتمل أن يقال: إنه قربة فيلزم بالنذر، ويحتمل أن يقال: ذلك لا يجوز في شرعنا لما فيه من التضييق وتعذيب النفس كنذر القيام في الشمس ونحوه.

وعلى هذا كان نذر الصمت في تلك الشريعة لا في شريعتنا... وقد أمر ابن مسعود من فعل ذلك بالنطق بالكلام.

وهذا هو الصحيح لحديث أبي إسرائيل أخرجه البخاري عن ابن عباس» اه<sup>(۱)</sup>.

قلت: حديث ابن عباس قال: «بينا النبي عَلَيْ يخطب إذا هو برجل قائم فسأل عنه. فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم. فقال النبي عَلَيْم: «مُزْهُ فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه»(٢).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ۱۱/ ۹۸.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح.

أخرجه البخاري في كتاب الأيمان والنذور باب النذر فيما لا يملك في معصية حديث رقم (٢٧٠٤) وأخرجه مالك في الموطأ في كتاب الأيمان والنذور باب ما لا يجوز من النذور في معصية الله، وأبو داود في السنن في كتاب الأيمان باب ما جاء في النذور في المعصية حديث رقم (٣٣٠٠). وانظر جامع الأصول ١١/٣٥٥.

قال ابن حجر (ت ٨٥٢هـ) في كلامه على فوائد حديث ابن عباس هذا: «وفي حديثه أن السكوت عن المباح ليس من طاعة الله... وفيه أن كل شيء يتأذى به الإنسان ولو مآلا مما لم يرد بمشروعيته كتاب أو سنة كالمشي حافياً والجلوس في الشمس ليس هو من طاعة الله فلا ينعقد به النذر، فإنه على أمر أبا إسرائيل بإتمام الصوم دون غيره وهو محمول على أنه علم أنه لا يشق عليه، وأمره أن يقعد ويتكلم ويستظل» اه(١).

فائدة: ظاهر الآية أنها أبيح لها أن تقول هذه الألفاظ التي في الآية: ﴿إِنِّي نَذْرْتُ للرَّحْمَن صَوْماً فلَن أَكُلُّمَ اليَوْم إِنْسِيّاً ﴾ وهو قول الجمهور.

وقالت طائفة معنى: ﴿قولي﴾ بالإشارة لا بالكلام باللسان لأنها لو تكلمت بلسانها لكان تناقضاً ينافي نذرها الذي نذرته ألا تكلم اليوم إنسياً، واختار هذا القول الأخير عماد الدين أبو الفداء ابن كثير (ت ٧٧٤هـ) رحمه الله وذلك في تفسيره (٢).

وأجاب المخالفون عن دلالة الآية بأن المعنى فلن أكلم اليوم إنسياً بعد قولي إني نذرت للرحمٰن صوماً ذكر ذلك أبو حيان في «البحر المحيط» (٦٠).

قلت: ما ذهب إليه الحافظ ابن كثير رحمه الله من حمل قوله تعالى: ﴿قُولِي﴾ على الإشارة المفهمة للمعنى من أجل دلالة الآية على ذلك؛ لأنها لو تكلمت بلسانها لكان يتناقض ويتنافى مع نذرها، أقول: هذا الذي ذكره ابن كثير رحمه الله غير مسلم ـ عندي ـ لأن ما حصل به عقد الإعلام والإخبار لم يكن داخلاً تحت الخبر، ولو أنَّ شخصاً قال: لا أتكلم اليوم كلاماً إلا كان كذباً لم يدخل إخباره بذلك تحت ما أخبر به؛ فقول الله عز وجل في قصة مريم رضي الله عنها: ﴿فَإِمَّا تَرِينً مِنَ الْبَشَرِ أَحداً فَقُولِي إنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمنِ صَوْماً، فَلنَ أَكلمَ اليَوْمَ إنسِياً وإنَّما أمرت بذلك لئلا تسأل عن ولدها فقولها: ﴿فَلنَ أَكلمَ اليَوْمَ إنسِياً به حصل بذلك لئلا تسأل عن ولدها فقولها: ﴿فَلنَ أَكلُمَ اليَوْمَ إنسِياً به حصل

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ۱۱/۹۰.

<sup>.114/4 (1)</sup> 

<sup>.100/7 (4)</sup> 

إخبار بأنها لا تكلم الإنس ولم يكن ما أخبرت به داخلاً تحت الخبر، وإلا كان قولها هذا مخالفاً لنذرها(١).

## الموضع الحادي والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى﴾ [طه: ١٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ سعيد بن جبير ورويت عن الحسن ومجاهد: «أخفيها» بفتح الألف<sup>(۲)</sup>، ورويت عن ابن كثير وعاصم<sup>(۳)</sup> وهي قراءة آحادية.

## معنى القراءات:

قراءة الجمهور: ﴿ أَخفيها ﴾ بضم الألف تحتمل ما يلي:

الأول: ﴿أخفيها﴾ بمعنى: أسترها ولا أظهرها، وقوله: ﴿لتجزى كل نفس بما تسعى﴾ متعلق بقوله: ﴿آتية﴾ والتقدير: الساعة آتية لتجزى كل نفس بما تسعى، وتكون جملة: ﴿أكاد أخفيها﴾ معترضة (٤٠).

الثاني: ﴿أَخْفِيها﴾ بمعنى: أظهرها، وقوله: ﴿لتجزى كل نفس بما تسعى﴾ متعلق بقوله: ﴿أَخْفِيها﴾.

وعلى هذا تكون ﴿ أَخفيها ﴾ بضم الألف من الأضداد.

قال أبو عبيدة معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ): «﴿أَكَادُ أَخْفَيْهَا﴾ له موضعان: موضع كتمان، وموضع إظهار، كسائر حروف الأضداد» اهـ(٥٠).

معنى قراءة ابن جبير ومن معه: «أخفيها» بفتح الألف أي: أظهرها (٦).

<sup>(</sup>۱) هذا التقرير مستفاد من كتاب «بدائع الفوائد» ٢١٨/٤.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٦/ ٢٣٢.

<sup>(£)</sup> البحر المحيط ٦/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن ١٦/٢.

<sup>(7)</sup> Ilastin (7) (8).

قال الزجاج (ت ٣١١ه): «وهذه القراءة الثانية (بفتح الألف) أبين في المعنى، لأن معنى أكاد أظهرها أي: قد أخفيتها وكدت أظهرها» اه(١٠).

#### حاصل القراءات:

رجحت قراءة سعيد بن جبير أحد المعنيين الذين احتملتهما قراءة الجمهور ف (أخفيها) بمعنى أظهرها.

لكن نقل عن أبي بن كعب أنه قرأ: «أكاد أخفيها من نفسي فكيف أطلعكم عليها» (٢)، وفي مصحف عبد الله بن مسعود: «أكاد أخفيها من نفسي فكيف يعلمها مخلوق» (٣).

وهذا يساعد المعنى الثاني الذي احتملته قراءة الجمهور: ﴿ الْحَفْيُهِ ﴾: أسترها، ولذلك لا مانع من إرادة جميع هذه المعاني إذ لا تعارض بينها.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) عن قراءة أبي بن كعب وابن مسعود: «وهذا محمول على ما جرت به عادة العرب من أن أحدهم إذا بالغ في كتمان الشيء قال: كدت أخفيه من نفسي، والله تعالىٰ لا يخفى عليه شيء» اه(٤).

ويكون حاصل القراءات في معنى الآية إن الله عز وجل أخفى تعيين وقت الساعة، ولكنه جعل لها أمارات يعلم بها دنو وقتها فالساعة على التعيين لا يعلم وقتها فهي مخفية مستورة لا تعلم، وعلى أماراتها فهي تكاد تكون ظاهرة.

قلت: وبهذا التقرير يندفع توهم المعارضة بين معاني القراءات في

معانى القرآن وإعرابه للزجاج ٣/٣٥٣.

<sup>(</sup>۲) «تأويل مشكل القرآن» ص ۲۰، ۳۸ «تفسير غريب القرآن» ص ۲۷۷ مقتصراً على بعضها، «الأضداد» لابن الأنباري ص ۹۰- ۹۳ «البحر المحيط» ۲۳۳/۲.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١١/ ١٨٤\_ ١٨٥ وقارن بالبحر المحيط ٦/٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ٦/ ٢٣٣.

الآية، كما يظهر فائدة تنوع معنى القراءة وأثره على معنى الآية حيث شملت الإشارة إلى أمارات الساعة والله أعلم.

#### فائدة:

قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «فإذا كان «أخفيها» بالفتح أو ﴿الخفيها﴾ (بالضم) بمعنى أظهرها فاللام في قوله: ﴿لتجزى﴾ معلقة بنفس ﴿الخفيها﴾ ولا يحسن الوقف دونها.

وإذا كان من معنى الإخفاء والستر فاللام متعلقة بنفس ﴿آتية﴾ أي: إن الساعة آتية لتجزى كل نفس بما تسعى، أكاد أخفيها؛ فالوجه أن تقف بعد أخفيها وقفة قصيرة.

أما الوقفة فلئلا يظن أن اللام معلقة بنفس ﴿أخفيها﴾ وهذا ضد المعنى؛ لأنها إذا لم تظهر لم يكن هناك جزاء، إنما الجزاء مع ظهورها، فأما قصر الوقفة فلأن اللام متعلقة بنفس ﴿آتية﴾ فلا يحسن إتمام الوقف دونها لاتصال العامل بالمعمول فيه وهذه الوقفة القصيرة ذكرها أبو الحسن وما أحسنها وما ألطف الصنعة فيها» اه(١١).

قلت: واستحسن الأشموني (٢) (من علماء القرن الحادي عشر الهجري) نحو التفصيل الذي استحسنه ابن جني رحمهما الله.

وعدَّ الداني (ت ٤٤٤هـ) الوقف على ﴿أَكَادُ أَخْفِيها﴾ وقف كافِ قال: «لأن فيه إضمار من «نفسي» أي: من عندي» اه<sup>(٣)</sup>.

والوقف الكافي عنده هو «الذي يحسن الوقف عليه والابتداء بما بعده، غير أن الذي بعده متعلق به من جهة المعنى دون اللفظ»(٤).

## الموضع الثاني والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلا يَأْتُلِ أُولُوا الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/ A3.

<sup>(</sup>٢) منار الهدى في بيان الوقف والابتدا ص ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) المكتفى في الوقف والابتدا ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) ما سبق ص ١٤٣.

يُؤْتُوا أُولي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَعْفُوا وَلْيَعْفُوا وَلْيَعْفُوا أَلا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِر ٱللَّهُ لَكُمْ وٱللَّهُ غَفُورٌ رحِيمِ [النور: ٢٧].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿وَلاَ يَأْتُلِ أُوْلُوا الْفَصْلِ﴾.

فقرأ أبو جعفر وعبد الله بن عياش بن أبي ربيعة مولاه وزيد بن أسلم: ﴿ولا يتأل﴾ بتاء مفتوحة بعد الياء وبعدها همزة مفتوحة على وزن: «يتفع» بحذف لام الكلمة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ يَأْتُلَ ﴾ بهمزة ساكنة بعد الياء وبعدها تاء مفتوحة وبعدها لام مكسورة مخففة على وزن: «يفتع» بحذف لام الكلمة (١٠).

## معنى القراءتين:

قراءة الجمهور: ﴿يأتل﴾ فيها وجهان:

الأول: أنها من «آليت» أي: حلفت، والمعنى: لا يقسموا أن لا ينفعوا أحداً.

الثاني: أنها من «ألوت» أي: قصرت، والمعنى: الا تقصروا عن نفع غيرهم، ومنه قوله تعالى: ﴿لا يألونكم خبالا﴾(٢) [آل عمران: ١١٨].

قراءة أبي جعفر: **﴿ولا يَمْأُل﴾** من «آليت» أي: ولا يقسم، والمعنى: ولا يقسم أولوا الفضل والسعة أن لا ينفعوا أحداً (٣).

#### حاصل القراءتين:

بينت قراءة أبي جعفر الإجمال في المراد من قراءة الجمهور من جهة تعدد الوجوه التي احتملتها، وأنها من التألي بمعنى الحلف.

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ٢٦٦ النشر ٢/ ٣٣١ الإتحاف ص ٣٢٣. عزى في «المحتسب» ٢٠٦/١ قراءة أبي جعفر إلى «عباس بن عياش» بدلاً من عبد الله بن عياش، وأثبت ما في «النشر» لابن الجزري، ولم أجد لعباس ترجمة فلعله تصحيف عن «عبد الله بن عياش» وترجمه في «غاية النهاية» ١/ ٤٣٩ـ فلعله تصحيف عن «عبد الله بن عياش» وترجمه في «غاية النهاية» ١/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للنحاس ١١/٤٥ تفسير القرطبي ٢٠٨/١٢.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢/ ٣٣١.

#### الموضع الثالث والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعفِفِ الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ نِكَاحاً حَتَّى يُغْنِيهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضلِهِ، وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُم مِن مَّالِ ٱللَّهِ الَّذِي آتاكُمْ، وَلاَ تُكْرهُوا فَتَياتكُم عَلَى البِغَاءِ إِنْ أَرَدَنَ تَحَصُّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَن يُكْرِههُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفورٌ رحِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣].

هكذا قرأ عامة القراء.

وقرأ ابن عباس وسعيد بن جبير: «من بعد إكراههن لهن غفور رحيم» (١) وهي قراءة جابر وابن مسعود (٢).

## معنى القراءتين:

قراءة عامة القراء العشرة: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ مِن بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رحِيمٌ ﴾ فيها أقوال:

الأول: إن الله غفور رحيم للمُكرِهين (بضم الميم وكسر الراء) إن تابوا.

الثاني: إن الله غفور رحيم للمُكْرِهين (بضم الميم وكسر الراء) إن تابوا وللمُكْرَهات.

الثالث: إن الله غفور رحيم للمُكْرَهات لا المُكْرِهِين (٣).

قراءة ابن عباس وابن جبير ومن معهم: «من بعد إكراههن لهن غفور رحيم» أي: غفور رحيم للمكرهات يغفر لهن لا المكرهين (بكسر الراء).

#### حاصل القراءتين:

بينت قراءة ابن عباس ـ وهي شاذة لمخالفتها الرسم ـ المراد من قراءة العشرة، وأزالت الإجمال في ذلك إذ كانت محتملة لكل تلك المعاني.

<sup>(1)</sup> المحتسب ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٢/ ٢٥٥.

 <sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ٧٦ أضواء البيان ٦/٩١٦.

قال أبو السعود (ت ٩٥١هـ): «﴿ فَإِنَ اللهُ مَنَ عَبِدُ إِكْرَاهُهُنَ غَفُورَ رَحِيمٍ ﴾ أي: لهن كما وقع في مصحف ابن مسعود وعليه قراءة ابن عباس رضي الله تعالىٰ عنهم، وكما ينبىء عنه قوله تعالىٰ: ﴿ مَن بعد إكراههن ﴾ أي: كونهن مكرهات؛ على أن الإكراه مصدر من المبني للمفعول، فإنَّ توسيطه بين اسم "إنّ وخبرها للإيذان بأن ذلك هو السبب للمغفرة والرحمة، وكان الحسن البصري رحمه الله إذا قرأ هذه الآية يقول: "لهن"، واللهن"، اه(١).

قلت: ولم يرتض أبو حيان الأندلسي (ت ٤٧٥٤) التقدير السابق الذي دلت عليه القراءة الشاذة المروية عن ابن عباس وابن جبير وغيرهما، بل إنه لم يشر إلى هذه القراءة أصلاً، وقال: «الصحيح أن التقدير: غفور رحيم لهم، ليكون جواب الشرط فيه ضمير لا يعود على «من» الذي هو اسم الشرط، ويكون ذلك مشروطاً بالتوبة، ولما غفل الزمخشري<sup>(٢)</sup> وابن عطية وأبو البقاء<sup>(٣)</sup> عن هذا الحكم قدروا فإن الله غفور رحيم لهن، أي: للمكرهات، فعريت جملة جواب الشرط من ضمير يعود على اسم الشرط» اه<sup>(٤)</sup>.

قلت: تقدير الآية غفور رحيم لهن، كما قال الزمخشري وابن عطية وأبو البقاء هو الصواب ـ إن شاء الله ـ لأمور:

الأول: أنه وردت به قراءة عن ابن عباس وابن جبير (٥) وابن مسعود وجابر رضي الله عنهم (٦).

الثاني: لأن في تخصيص المغفرة والرحمة بالمكرهات، وتعيين مدارهما وهو الإكراه، مع سبق ذكر المكرهين (بكسر الراء) أيضاً في

<sup>(</sup>١) إرشاد العقل السليم ٦/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ٣/٧٦.

<sup>(</sup>٣) إملاء ما من به الرحمٰن ١٥٦/٢.

<sup>(3)</sup> البحر المحيط ٦/٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير القرطبي ١٢/ ٢٥٥.

الشرطية دلالة بينة على كونهم محرومين من المغفرة والرحمة، كأنه قيل: إن الله غفور رحيم للمكرهات لا للمُكرِه (بكسر الراء) ولظهور هذا التقدير اكتفى به عن العائد إلى اسم الشرط(١).

الثالث: ولأن في تجويز تعلق المغفرة والرحمة بالمكرهين بشرط التوبة استقلالاً أو مع المكرهات؛ في تجويز ذلك إخلال بجزالة النظم الجليل وتهوين لأمر النهي في مقام التهويل، وحاجتهن إلى المغفرة المنبئة عن سابقة الإثم إما باعتبار أنهن ـ وإن كن مُكرهات ـ لا يخلون في تضاعيف الزنا عن شائبة مطاوعة ما، بحكم الجبلة البشرية، وإما باعتبار أن الإكراه قد يكون قاصراً عن حد الإلجاء المزيل للاختيار بالمرة، وإما لغاية تهويل أمر الزنا، وحث المكرهات على التثبت في التجافي عنه والتشديد في تحذير المُكرهين (بكسر الراء) ببيان أنهن حيث كن عرضة للعقوبة لولا أن تداركهن المغفرة والرحمة مع قيام العذر في حقهن فما حال من يكرههن (بكسر الراء) في استحقاق العذاب (۲).

الرابع: ولأن المُكْرَه لا يؤاخذ بما أكره عليه، بل يغفر الله له لعذره بالإكراه كما يوضحه قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦].

فبينت هذه الآية أن الموعود بالمغفرة والرحمة هو المعذور بالإكراه دون المكره (بكسر الراء) لأنه غير معذور في فعله القبيح (٣).

فإن قيل: المُكْرَهة غير آثمة فلا حاجة إلى تعليق المغفرة بهن؟.

فالجواب: هو ما تقدم تقريره في الأمر الثالث، من أن ذلك إما باعتبار أنهن ـ وإن كن مكرهات ـ لا يخلون في تضاعيف الزنا من شائبة مطاوعة... إلخ (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود ٦/ ١٧٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير أبي السعود ٦/٤٧١.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان ٦/ ٢١٩\_ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) أورد السؤال والجواب بنحوه الزمخشري في تفسيره ٣/٧٦.

وأجاب الشنقيطي (ت ١٣٩٤هـ) بجواب آخر فقال: "إسقاط المؤاخذة بالإكراه يصدق عليه أنه غفران ورحمة من الله بعبده والعلم من عند الله تعالى» اه(١).

## الموضع الرابع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِضْبَاحٌ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَارِكةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيء وَلَوْ لَمْ مَن شَمَسُهُ نَارٌ، نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي ٱللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ويَضْرَبُ اللَّهُ الأَمثَالَ لِلنَّاسِ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٣٥].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿دري﴾:

فقرأ نافع وابن كثير وابن عامر وحفص وأبو جعفر ويعقوب وخلف بضم الدال وتشديد الياء من غير مد ولا همز: ﴿دري﴾، وقرأ مثلهم الحسن وابن محيصن.

وقرأ أبو عمرو والكسائي بكسر الدال والراء وياء بعدها همزة ممدودة: ﴿دريء﴾ وقرأ مثلهم اليزيدي.

وقرأ أبو بكر في روايته عن عاصم وقرأ حمزة بضم الدال ثم ياء ساكنة ثم همزة ممدودة، وقرأ مثلهم المطوعي في روايته عن الأعمش، وكذا الشنبوذي إلا أنه فتح الدال(٢).

#### معنى القراءات:

القراءة بضم الدال وتشديد الياء من غير مد ولا همز فيها وجهان:

الأول: أنها نسبة إلى الدر لفرط ضيائه ونوره.

الثاني: أنها من الدرء بمعنى: الدفع، فأبدل الهمز وأدغم والمعنى وصف الضوء بضوء الكوكب الذي يخط ويسير متدافعاً؛ فإنه عندها يكون

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٦/٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٦٧ النشر ٢/ ٣٣٢ الإتحاف ص ٣٢٤.

له ضوء شديد، أبو بضوء الكواكب الدراريء، وهي اللاتي يدرأن عليك أي: يظهرن ويطلعن (١).

القراءة بكسر الدال والراء وياء بعدها همزة ممدودة وهي من الدرء والدفع أي: يدفع بعض ضوئه بعضاً من لمعانه.

القراءة بضم الدال ثم ياء ساكنة ثم همزة ممدودة على وزن فعيل من «الدرء» بمعنى أنها يدفع بعضها بعضاً (٢).

#### حاصل القراءات:

بينت القراءات الواردة بالهمز الراجح من المعنيين الذين احتملتهما القراءة بدون همز.

ويمكن أن يقال في معنى القراءة بدون الهمز أنها بالمعنيين إذ لا تمانع بينهما.

## الموضع الخامس والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مُسْتَكِبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٧].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿تهجرون﴾:

فقرأ نافع بضم التاء وكسر الجيم: ﴿تهجرون﴾ وقرأ مثله ابن محيصن.

وقرأ باقي العشرة بفتح التاء وضم الجيم: ﴿تهجرون﴾ وقرأ مثلهم الحسن والأعمش واليزيدي (٣).

وقرأ ابن مسعود وابن عباس وزيد بن علي وعكرمة وأبو نهيك وابن محيصن وأبو حيوة: «تهجرون» بضم التاء وكسر الجيم المشددة وفتح الهاء (٤)، وهي قراءة آحادية.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ١٣٨ البحر المحيط ٦/ ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) ما سبق تفسير القرطبي ٢٦٣/١٢.

<sup>(</sup>٣) المسوط ص ٢٦٢ النشر ٣٢٩ الإتحاف ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٢/ ٩٦ زاد المسير ٥/ ٤٨٣ البحر المحيط ١٣/٦.

#### معنى القراءات:

القراءة بضم الجيم وفتح التاء: ﴿تهجرون﴾ فيها قولان:

الأول: من الهجر بسكون الجيم، وهو القطع والصد.

الثاني بَنْ الهجر بفتح الجيم والهجر بضم الهاء وسكون الجيم وهو الهذيان والإفحاش في المنطق<sup>(۱)</sup>.

القراءة بضم التاء وكسر الجيم من الهجر، وهو السب والإفحاش في المنطق (٢).

القراءة بضم التاء وكسر الجيم المشددة وفتح الهاء فيها قولان كالقراءة بضم الجيم وفتح التاء (٣).

وجزم ابن الأنباري<sup>(٤)</sup> (ت ٣٢٧هـ) وابن جني<sup>(٥)</sup> (ت ٣٩٢هـ) رحمهما الله تعالىٰ أنها بمعنى قول الفحش والهذيان.

قلت: وهو الظاهر في هذه القراءة بالتشديد والله أعلم.

وقال ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «ولو ذهب ذاهب إلى أن معنى «تهجرون» (يعني: بالتشديد) أي: تكثرون من الهذيان حتى تكونوا - وأنتم في سواد الليل لقلة احتشامكم لظهور ذاك عليكم - كأنكم مهجرون، أي: مبادون به غير مسايرين له، كالذي يهجّر في مسيره أي: يسير في الهاجرة... لكان وجهاً» اه<sup>(٦)</sup>.

#### حاصل القراءات:

بينت القراءة بكسر الجيم معنى الآية ورجحت بين المعنيين الذين احتملتهما، وأنها من الهذيان وقول اللغو والسب والإفحاش في المنطق،

<sup>(</sup>١) معانى القرآن للزجاج ٤/٦/٤ زاد المسير ٥/٤٨٣ البحر المحيط ١٣/٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ١٣/٦ الإتحاف ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٣/٦.

<sup>(</sup>٤) نقله عنه في زاد المسير ٥/ ٤٨٣.

<sup>(</sup>o) المحتسب ٩٦/٢.

 <sup>(</sup>٦) المحتسب ٧/٧٩ ونقل كلامه في البحر المحيط ٦/١٣/٦ ولم يعقب عليه.

وزادت القراءة بالتشديد المعنى تأكيداً إذ أفادت تكرار قول الهجر مرة بعد مرة والله أعلم.

وجزم مكي بن أبي طالب<sup>(۱)</sup> (ت ٤٣٧هـ) وكذا صاحب «حجة القراءات»<sup>(۲)</sup> بأن معنى قراءة نافع بضم التاء وكسر الجيم: ﴿تهجرون﴾ من الهُجر (بضم الهاء) وهو الهذيان وما لا خير فيه من الكلام، وأن المعنى في قراءة الجمهور بفتح التاء وضم الجيم: ﴿تهجرون﴾ من الهجر أي: تهجرون آيات الله فلا تؤمنون بها.

قلت: وكلا المعنيين لا تمانع بينهما، وعليه يتحصل من الآية بالقراءتين المتواترتين: أنّ الكفار يسمرون بقول الفحش والسوء، ويسمرون بما يجعلهم يهجرون الإيمان بالقرآن العظيم.

## الموضع السادس والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلَالاً فَهِيَ إِلَى اللَّهُ قَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ ﴾ [يس: ٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود: «إنَّا جعلنا في أيمانهم أغلالاً فهي إلى ا الأذقان»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ١٢٩\_ ١٣٠.

ويتنبه إلى وقوع سقط في المطبوعة حيث جاء قوله: «وحجة من ضم الجيم أنه جعله من الهجر...» وصوابه: «وحجة من ضم التاء وكسر الجيم أنه جعله من الهجر...» كما يدل على ذلك السياق والسباق واللحاق وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>٢) ص ٤٨٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٢/ ١٥٠.

وفي «الدر المنثور» ٧/ ٤٤ عن قتادة قال: «في بعض القراءات...» وعزاه السيوطي إلى عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم. ولم أجد في تفسير الطبري هذا الأثر بالسياق الذي أورده في «الدر المنثور»، لكن وجدت الطبري يجزم بنسبة هذه القراءة إلى ابن مسعود.

#### حاصل القراءتين:

قوله تعالى: ﴿إلى الأذقان﴾ يعني: أيمانهم مجموعة بالأغلال في أعناقهم، فكنى عن الأيمان ولم يجر لها ذكر لمعرفة السامعين بمعنى الكلام، وأن الأغلال إذا كانت في الأعناق لم تكن إلا وأيدي المغلولين مجموعة بها إليها، فاستغنى بذكر كون الأغلال في الأعناق عن ذكر الأيمان (۱).

وجاءت قراءة ابن مسعود مفسرة ومبينة ومؤكدة لهذا المعنى والله أعلم.

### الموضع السابع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِنْةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ﴾ [الصافات: ١٤٧].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ جعفر بن محمد: «وأرسلناه إلى مئة ألف ويزيدون» بالواو<sup>(۲)</sup>، وهي قراءة أبي بن كعب ومعاذ القاريء وأبي المتوكل وأبو عمران الحوني<sup>(۳)</sup>.

#### معنى القراءتين:

القراءة بر ﴿ أُو يزيدُون ﴾ فيها أقوال:

أحدها: أن «أو» بمعنى «بل».

الثاني: أن «أو» بمعنى الواو.

الثالث: أن «أو» على أصلها، والمعنى: أو يزيدون في تقديركم إذا رآهم الرائي قال هؤلاء مئة ألف أو يزيدون (٤٠).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٢/ ١٥٠ وانظر «البرهان في علوم القرآن» ٢٨/٤.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ۲۲۲/۲.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٧/ ٨٩.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٧/ ٨٩.

القراءة بـ «ويزيدون» بالواو معناها: أرسلناه إلى جمع لو رأيتموهم لقلتم أنتم هؤلاء مئة ألف وهم أيضاً يزيدون(١١).

#### حاصل القراءتين:

بينت هذه القراءة الشاذة المراد من القراءة المتواترة، وأن «أو» فيها على وجهها، وأن هؤلاء المرسل إليهم يزيدون على مئة ألف والله أعلم.

#### الموضع الثامن والثلاثون:

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ص والقرآن ذي الذكر﴾ [ص: ١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ أبي بن كعب والحسن وابن إسحاق: «صاد» بكسر الدال<sup>(۲)</sup>، وهي قراءة ابن عباس<sup>(۳)</sup>.

وقرأ الثقفي: «صاد والقرآن» بفتح الدال وكسر النون<sup>(٤)</sup>.

قال ابن الجوزي (ت ٧٩٥هـ): «وهي قراءة أبي رجاء وأبي الجوزاء ومحبوب عن أبي عمرو» اه<sup>(ه)</sup>.

#### معنى القراءات:

قراءة الجمهور على أنها حرف من الحروف المقطعة وقد اختلف فيها:

فقيل: الله أعلم بمراده منها.

وقيل: لها معنى، واختلف في المعنى المراد منها على أقوال، والذي يظهر رجحانه أنها للتنبيه والتحدي، فإن السامع للقرآن العظيم لما يسمع هذه الأحرف في بداية السورة يتنبه ويتشوق لمعرفة ما وراء هذا

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/٧٧٪.

<sup>(</sup>Y) المحتسب Y/ ۲۳۰.

<sup>(</sup>٣) زاد المسير ٧/ ٩٧.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ٢/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>a) زاد المسير ٧/ ٩٧\_ ٩٨.

الافتتاح الغريب، أما التحدي فإن الرسول على أمي لا يقرأ ولا يكتب، والأمي عادة لا يعلم اسم الحرف ولا رسمه غايته أن يؤدي صوت الحرف، فلما يأتي الرسول على وهو لا يقرأ ولا يكتب ويتلفظ بأسماء الحروف فلا شك أن في هذا نوع آية له على وكأنه بذلك يقول لهم هذا القرآن العظيم جاء بلسانكم ومكون من هذه الحروف ومع ذلك عجزتم عن الإتيان بمثله والنسج على منواله، ولذلك ينتصر الله عز وجل للقرآن العظيم في كل سورة افتتحها بالأحرف المقطعة والله أعلم (1).

قراءة أبي بن كعب: «صاد» بكسر الدال من المصاداة، أي: عارض عملك بالقرآن، وتكون الواو بمعنى الباء في غير القسم (٢).

وهذا القول مروي عن الحسن البصري<sup>(٣)</sup>.

وقد يمكن أن تكون كسرة الدال في قوله: «صاد» لالتقاء الساكنين (٤)، وبالتالى يكون معنى القراءة بكسر الدال كقراءة الجمهور.

القراءة بفتح الدال: «صاد» بمعنى: صاد محمد قلوب الخلق واستمالها حتى آمنوا به وأحبوه.

ويحتمل أن فتح الدال لالتقاء الساكنين أيضاً ويكون: «صاد» اسماً للسورة لا ينصرف<sup>(ه)</sup>.

## حاصل القراءات:

المعنى المتحصل من القراءة بكسر الدال في "ص" معنى غريب وكذا المعنى المتحصل في القراءة بفتح الدال: "صاد".

قال الكرماني (ت بعد ٥٣١هـ): «قوله تعالى: ﴿ص﴾ الكلام كما في سائر الحروف التي وقعت أوائل السور.... العجيب: معناه: صاد

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير ١/ ٣٥ - ٣٩ أضواء البيان ٣/٣.

<sup>(</sup>Y) المحتسب ٢/ ٢٣٠ زاد المسير ٧/ ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور ٧/ ١٤٣ وعزاه لعبد بن حميد وابن جرير.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للزجاج ٣١٩/٤ المحتسب ٢/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) المحتسب ٢/ ٢٣٠.

محمد قلوب العباد من الصيد، ومَنْ كسره فلالتقاء الساكنين، الغريب: هو أمر من صادى يصادي والواو في ﴿والقرآن﴾ بدل من الباء أي صاد بالقرآن عملك..» اه(١٠).

قلت: فإذا كان ذلك كذلك فإن قراءة الجمهور ترجح أحد المحتملين في معنى القراءتين فتكون كسائر الحروف في أوائل السور، ويكون كسر الدال وفتحها إنما هو لالتقاء الساكنين (٢).

#### الموضع التاسع والثلاثون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَنُذِيقَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسْوَأُ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُون. ذَلِكَ جَزَاءُ أَعْدَاءِ ٱللَّهِ النّارُ لهم فِيهَا دَارُ الخُلدِ جَزَاءَ بِمَا كَانُوا بِآياتِنَا يَجْحَدُون﴾ [فصلت: ٢٧ ـ ٢٨].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ عبد الله بن مسعود وابن عباس: «ذلك جزاء أعداء الله النار دار الخلد» (٣).

#### معنى القراءتين:

معنى قراءة الجمهور فيه قولان:

الأول: أن دار الخلد هي النار، فيكون قوله: ﴿فيها﴾ ليس للظرفية إنما لـ «التجريد»(٤)، فليس المعنى أن النار فيها دار الخلد للكافرين ودار

<sup>(</sup>١) غرائب التفسير وعجائب التأويل ٢/ ٩٨٩.

<sup>(</sup>٢) تنبيه: المعنى المروي عن الحسن البصري في معنى "ص" (أعني: أن صاد من المصاداة والمعارضة) قد انتصر له وأمعن في تأكيده والحشد له صاحب كتاب: "براعة الاستهلال في فواتح القصائد والسور" ص ٢٤٧- ٢٤٠ والواقع أنه معنى غريب كما قال الكرماني والله الموفق.

<sup>(</sup>٣) الطبري (دار الفكر) ١١٣/٢٤ معاني القرآن الكريم للنحاس ٢٦٤/٦ تفسير القرطبي ١٩٤/٥.

<sup>(</sup>٤) التجريد: هو أن ينتزع من أمر ذي صفة أمر آخر مثله في تلك الصفة مبالغة في كمالها فيه، نحو: «لي من فلان صديق حميم» جرد من فلان فلاناً آخر جعله صديقاً حميماً له وهو هو.

انظر: الإيضاح في علوم البلاغة ص ٥١٧ الإتقان (أبو الفضل) ٣/ ٢٦٨.

غير دار الخلد لغيرهم من أهلها، بل هي نفسها دار الخلد، فكأنه جرد من الدار داراً تهويلاً لأمرها(١).

الثاني: أن دار الخلد دار في النار، وفيها غيرها، فيكون قوله: ﴿فيها﴾ للظرفية (٢).

قلت: لم يرتض الشهاب الخفاجي (ت ١٠٦٩هـ) هذا القول الثاني فقال بعد تقريره للأول: «وجعله للظرفية حقيقة تكلف لا داعي له مع أن المذكور (يعني: كونه للتجريد) أبلغ» اه<sup>(٣)</sup>.

قلت: لا يخفى - إن شاء الله - إنَّ مجرد كونه أبلغ لا يعني رجحانه بله أرجحيته، والظاهر - والله أعلم - يساعد الثاني الذي رده الخفاجي رحمه الله، لأن الحقيقة هي الأصل، فيكون المراد أن لهم في النار المشتملة على الدركات داراً مخصوصة وهم فيها خالدون (١٤) والله أعلم.

معنى قراءة ابن مسعود وابن عباس أن النار هي دار الخلد<sup>(ه)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

بينت القراءة الشاذة المعنى المراد من القراءة المتواترة ورجحت بين المعانى المحتملة فيها.

قال أبو جعفر الطبري (ت ٣١٠هـ) في تفسيره لهذه الآية: "يقول تعالىٰ ذكره هذا الجزاء يجزى به هؤلاء الذين كفروا من مشركي قريش جزاء أعداء الله.

ثم ابتدأ جل ثناؤه الخبر عن صفة ذلك الجزاء وما هو فقال: هو النار؛ فالنار بيان عن الجزاء وترجمة عنه، وهي مرفوعة بالرد عليه.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه ٤/ ٣٨٥ البحر المحيط ٧/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>۲) جزم به الرازي في تفسيره ولم يذكر غيره ۲۷/ ۱۲۰ وانظر روح المعاني ۲۶/ ۱۱۹.

<sup>(</sup>۳) حاشية الشهاب ٧/ ۳۹۸ - ۳۹۹.

<sup>(</sup>٤) روح المعانى ٢٤/١١٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري (دار الفكر) ١١٣/٢٤.

ثم قال: ﴿لهم فيها دار الخلد﴾ يعني: لهؤلاء المشركين بالله في النار دار الخلد، يعني: دار المكث واللبث إلى غير نهاية ولا أمد.

والدار التي أخبر جل ثناؤه أنها لهم في النار هي النار وحسن ذلك لاختلاف اللفظين كما يقال: لك من بلدتك دار صالحة ومن الكوفة دار كريمة، والدار هي الكوفة والبلدة، فيحسن ذلك لاختلاف الألفاظ.

وقد ذكر لنا أنها في قراءة ابن مسعود: «ذلك جزاء أعداء الله النار دار الخلد» ففي ذلك تصحيح ما قلنا من التأويل في ذلك؛ وذلك أنه ترجم بالدار عن النار» اه(١).

وقال أبو جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ): «﴿ النار لهم فيها دار الخلد﴾ النار هي دار الخلد، والعرب تفعل هذا على التوكيد. . . كما يقال: لك في هذا المنزل دار واسعة، وهو الدار.

ولا يجوز عند الكوفيين حتى يخالف لفظ الثاني لفظ الأول، لا تقول على قولهم: «في هذا المنزل منزل حسن» على أن الثاني الأول، وهو عند البصريين كله جيد.

وفي قراءة عبد الله ابن مسعود: «ذلك جزاء أعداء الله النار دار الخلد».» اه(٢٠).

## الموضع الأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضاً مُستَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِم قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمطِرُنَا، بَلْ هُوَ ما اسْتَعْجَلتُم بِهِ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [الأحقاف: ٢٤].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن مسعود: «قالوا هذا عارض ممطرنا، قال هود بل هو ما استعجلتم به»(۳).

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري (دار الفكر) ٢٤/١١٣.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن الكريم للنحاس ٦/٤٦٢.

<sup>(</sup>٣) المحتسب ٢/ ٢٦٥.

#### حاصل القراءتين:

في القراءة المتواترة إجمال إذ لم تعين القائل، بينته القراءة الشاذة.

قال أبو الفتح ابن جني (ت ٣٩٢هـ): «قد كثر عنهم حذف القول لدلالة ما يليه عليه، كقول الله تعالى: ﴿والمَلاَئَكَةُ يَدَخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ سَلامٌ عَلَيْكُم﴾ [الرعد: ٣٣ ـ ٢٤] أي: يقولون: سلام عليكم، وكذّلك هذه القراءة (يعني: قراءة ابن مسعود) مفسرة لقراءة الجماعة: ﴿بل هو ما استعجلتم به﴾ لو لم تأت قراءة عبد الله هذه لما كان المعنى إلا عليها، فكيف وقد جاءت ناصرة لتفسيرها؟» .اه(١).

## الموضع الحادي والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَثَلُ الجَنَّةِ الَّتِي وُعِد الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِن مَاءِ غَيرِ آسنٍ وَأَنْهَارٌ مِن لَّبَنِ لَمْ يَتَغَيَّر طَعمُهُ وَأَنْهَارٌ مِن خَمرٍ لَّذَّة للشَارِبِينَ وَأَنْهَارٌ مِن عَسَلٍ مُصَفَّى وَلَهُم فِيهَا مِن كُلِ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفرةٌ مِن رَبَّهم، كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ، وَسُقُوا مَاءَ حَمِيماً فَقَطَعَ أَمْعَاءَهُم﴾ [محمد: ١٥].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ علي وابن عباس رضي الله عنهما: «أمثال الجنة التي وعد المتقون» $^{(7)}$ .

#### معنى القراءتين:

قراءة العامة تحتمل أن يكون المراد: ﴿مثل الجنة ﴾ على الإفراد، وتحتمل أن يكون جاء بلفظ الواحد وأراد الكثرة.

قراءة على وابن عباس رضي الله عنهما جاءت على الكثرة: «أمثال» ولم يتطرق إليها من هذه الجهة احتمال.

#### حاصل القراءتين:

هذه القراءة من علي وابن عباس رضي الله عنهما دليل على أن

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>۲) ما سبق ۲/۲۷۰.

القراءة المتواترة: ﴿مثل الجنة ﴾ بالإفراد، جاءت بلفظ المفرد المعنى الكثرة، فتكون القراءة الشاذة بينت المراد فيها ورجحت أحد المحتملين في معناها(١).

## الموضع الثاني والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلَيَةِ فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمنِينَ وَأَلزَمَهُمْ كَلِمَة النَّقُوى وكَانُوا أَحَق بِهَا وَأَهلَهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِ شَيءٍ عَلِيماً ﴾ [الفتح: ٢٦].

هكذا قرأ هذه الآية عامة القراء العشرة.

وقرأ أُبِي بن كعب: «إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام»(٢) وهي قراءة شاذة.

عن أبي إدريس عن أبي بن كعب: «أنه كان يقرأ: «إذ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية، ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام» فبلغ ذلك عمر، فاشتد عليه، فبعث إليه وهو يهنأ ناقة له، فدخل عليه فدعا ناساً من أصحابه فيهم زيد بن ثابت، فقال (يعني: عمر): من يقرأ منكم سورة الفتح؟. فقرأ زيد على قراءتنا اليوم.

فغلظ له عمر (يعني: لأُبيّ بن كعب).

فقال له أُبَيّ: أأتكلم؟.

فقال (يعني: عمر): تكلم.

فقال: لقد علمت أني كنت أدخل على النبي ﷺ ويقرئني وأنتم بالباب فإن أحببت أن أقرىء الناس على ما أقرأني أقرأت، وإلا لم أقرىء حرفاً ما حييت.

قال (عمر): بل أقرىء الناس.

<sup>(1)</sup> المحتسب ٢/·٢٧.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ٧/ ٥٣٥.

وفي رواية النسائي: «بل أنت رجل عندك علم وقرآن فأقرىء وعلم مما علمك الله ورسوله»(١).

## حاصل القراءتين:

بينت القراءة المتواترة أن الذين كفروا جعلوا في قلوبهم حمية الجاهلية، وأنه سبحانه وتعالىٰ نزل سكينته على رسوله وعلى المؤمنين

(١) إسناده صحيح.

أخرجه النسائي في تفسيره مختصراً ٣٠٨/٢ رقم (٥٢٥) وأخرجه الحاكم في مستدركه ٢/ ٢٠٥ و٢٢ واللفظ له وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي، ووافقهما محققاً تفسير النسائي.

فائدة: في أسلوب الآية لطائف:

منها: أن الله أبان غاية البون بين الكافر والمؤمن فأشار إلى ثلاثة أشياء أحدها: جعل ما للكافرين بجعلهم فقال: ﴿إِذْ جعل الذين كفروا﴾ وجعل ما للمؤمنين بجعل الله فقال: ﴿فأنزل الله﴾ وبين الفاعلين ما لا يخفى. ثانيهما: جعل للكافرين حمية الجاهلية وللمؤمنين السكينة وبين المفعولين تفاوت. ثالثها: أضاف الحمية إلى الجاهلية وأضاف السكينة إلى نفسه فقال: ﴿حمية الجاهلية﴾ و ﴿أَنزل سكينته وبين الإضافتين ما لا يذكر.

ومنها: أنه قال في حق الكافر: ﴿جعل﴾ وقال في حق المؤمن: ﴿أَنزلُ﴾ للإشارة إلى أن الحمية كانت مجعولة في الحال في العرض الذي لا يبقى وأما السكينة فكانت كالمحفوظة معدة لعباده فأنزلها. تفسير الرازي ١٠٢/٢٨.

تنبيه: قد يقال: إذا سمح عمر بن الخطاب رضي الله عنه لأبي بن كعب أن يُقرىء الناس بالقراءة التي سمع الرسول ﷺ يقرأ بها، فلماذا لم تتواتر عنه؟ والجواب: هذه القراءة التي كان يقرىء بها أبي بن كعب، على حسب ما سمع الرسول ﷺ، لم تتواتر؛ لأن الصحابة رضي الله عنهم أجمعوا في عهد عثمان بن عفان رضي الله عنه، على إقراء الناس بالحرف الذي جمعهم عليه عثمان حفاظاً على وحدة الأمة، وامتثالاً لما فهموه عن رسول الله ﷺ، من أن هذه الحروف هي للتخفيف، وليست هي الحرف الأصلي الذي جمعهم عليه عثمان رضى الله عنه.

وبذلك لم يحظ هذا الحرف ـ الذي كان يقرأ به أبي، وغيره من الصحابة ـ بالتواتر، واشتهر حرف قريش بالمصحف الإمام، وأمثاله مما وزع على الأمصار، وكان الإقراء العام به، وبالله التوفيق.

وألزمهم كلمة التقوى وكانوا أحق بها وأهلها لكن هل حمية المسلمين لربهم ولرسوله مثل حمية الجاهلية؟.

ليس في القراءة المتواترة ما يبين ذلك، وفي القراءة الشاذة بيان ذلك: «ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام».

فبينت امتناع فساد المسجد الحرام لامتناع الشبه بين حمية المسلمين لربهم ولرسوله وبين حمية المشركين والله أعلم.

## الموضع الثالث والأربعون:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا أَيُهَا النَّبِيُ إِذَا طَلَقْتُمُ النِسَّاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَ وَالْأَ لِعِدَّتِهِنَ وَالْمَا الْعِدَّةِ وَاتَّقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَ وَالاَ يَخْرُجُنَ إِلاَّ أَنَ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبِينَةٍ، وتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ، وَمَن يَتَعَمَّدً حُدُودُ اللَّهِ، وَمَن يَتَعَمَّدً حُدُودَ اللَّهِ فَقَد ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَذْرِي لَعَلَ اللَّهَ يُحْدَثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ والطلاق: ١].

هكذا قرأ عامة القراء العشرة.

وقرأ ابن عباس: «فطلقوهن في قبل عدتهن»<sup>(١)</sup>.

وقرأ ابن عمر ومجاهد: «فطلقوهن لقبل عدتهن» (۲) وهي قراءة عثمان وابن عباس وأبي بن كعب وجابر بن عبد الله وعلي بن الحسين وجعفر بن محمد (۳).

قال ابن جريج: أخبرني أبو الزبير: «أنه سمع عبد الرحمٰن بن أيمن مولى عزة يسأل ابن عمر ـ وأبو الزبير يسمع ذلك ـ: كيف ترى في رجل طلق امرأته حائضاً؟.

فقال: طلق ابن عمر امرأته وهي حائض على عهد رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ٨/ ١٩١.

وقال في «فتح الباري» ٣٤٦/٩: «ونقلت هذه القراءة أيضاً عن أبي وعثمان وجابر وعلي بن الحسين» اه.

<sup>(</sup>۲) الدر المنثور ۱۹۱/۸.

<sup>(</sup>r) المحتسب ٣/٣٢٣.

فسأل عمر رسول الله ﷺ؛ فقال: إنَّ عبد الله بن عمر طلق امرأته وهي حائض فقال له النبي ﷺ: ليراجعها، فردها.

وقال: إذا طهرت فليطلق أو ليمسك.

قال ابن عمر: وقرأ النبي ﷺ: «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قبل عدتهن». »(١).

وفي رواية للحديث عند مسلم: «فسأل عمر النبي عَلَيْهُ عن ذلك فأمره أن يراجعها حتى يطلقها طاهراً من غير جماع، وقال: يطلقها في قبل عدتها»(٢).

عن مجاهد قال: «كنت عند ابن عباس فجاءه رجل فقال: إنه طلق امرأته ثلاثاً.

قال فسكت (يعني: ابن عباس) حتى ظننت أنه رادها إليه ثم قال: ينطلق أحدكم فيركب الحموقة ثم يقول يا ابن عباس، يا ابن عباس وإن الله قال: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً﴾ [الطلاق: ٢] وإنك لم تتق الله فلم أجد لك مخرجاً، عصيت ربك وبانت منك امرأتك، وإنَّ الله قال: «يَا أَيُها النَّبِيُّ إِذَا طلَّقْتُمُ النّسَاءَ فَطَلقُوهُنَّ في قبل عدتهن» [الطلاق: ١].

[وهكذا كان ابن عباس يقرأ هذا الحرف].»(٣).

<sup>(</sup>١) حديث صحيح.

فقد أخرجه مسلم في كتاب الطلاق باب: تحريم طلاق الحائض بغير رضاها حديث رقم (١٤٧١) وأبو داود في كتاب الطلاق باب في طلاق السنة حديث رقم (٢١٨٥) وابن الجارود تحت رقم (٧٣٣) والنسائي في سننه كتاب الطلاق باب: وقت الطلاق للعدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء ٢/١٣٩ وأحمد في المسند (ميمنية) ٢١/٢، م ٨٠-٨١ وغيرهم.

انظر ﴿إرواء الغليل؛ ٧/ ١٢٩ وغوث المكدود ٣/ ٥٧.

 <sup>(</sup>۲) هي الرواية رقم (۸) في كتأب الطلاق باب: تحريم طلاق الحائض بغير رضاها من صحيح مسلم.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح.

#### معنى القراءات:

القراءة المتواترة: ﴿لعدتهن﴾ تحتمل أن تكون اللام بمعنى: «في»(١) كقوله تعالىٰ: ﴿ربنا إنَّك جامع الناس ليوم﴾ [آل عمران: ٩] أي: في يوم، وكقوله: ﴿هو الذي أخرج الذين كفروا من أهل الكتاب من ديارهم لأول الحشر﴾ [الحشر؛ ٢]، أي: في أول الحشر.

فقوله: ﴿لعدتهن﴾ أي: في عدتهن، أي: الزمان الذي يصلح لعدتهن؛ فاللام للتوقيت نحو كتبته لليلة بقيت من شهر كذا فهذه اللام الوقتية بمعنى: «في»(٢).

ويحتمل أن تكون اللام هنا على بابها وهو الاختصاص، والمعنى: طلقوهن مستقبلات عدتهن.

معنى القراءتين الشاذتين: «في قبل عدتهن» «لقبل عدتهن» أي: الوقت الذي تستقبل فيه العدة (٣).

قلت: الاحتمال الأول في معنى القراءة المتواترة فيه نظر وذلك لأن

<sup>=</sup> أخرجه أبو داود في كتاب الطلاق باب: نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث حديث رقم (۲۱۹۷) واللفظ له، وأخرجه الطبري في تفسيره (دار الفكر) ۲۸/ ۱۲۹ والنسائي في تفسيره ۲/ ٤٤٢ -٤٤٣ وصححه محققاه وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير ۸۸/۱۱ تحت رقم (۱۱۱۳۹) ۱۱/ ۹۰ تحت رقم (۱۱۱۵۷) والرواية الثانية بنحوه.

وأخرجه عبد الرزاق في المصنف ٣٠٣/٦ من طريق آخر مقتصراً على قرآءة ابن عباس.

وصححه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» ٩ ٣٦٢/٩ وصرح بصحة سند الطبري في قراءة ابن عباس في «فتح الباري» ٩٤٦/٩.

وعزاه في «الدر المنثور» ١٩٠/٨ إلى عبد بن حميد وابن مردويه وعبد الرزاق والزيادة من سياقه في الدر.

<sup>(</sup>١) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ١ ج ٢/٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ١٥٢/١٨ البحر المحيط ٨/ ٢٨١ تهذيب السنن ٣/ ١١٠ زاد المعاد ٥/ ٦١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٥٣/١٨ تهذيب السنن ٣/١١١.

مسألة تناوب حروف الجر محل خلاف بين العلماء، ومنها مسألة مجيء «اللام» بمعنى «في».

والتحقيق عند بعض النحاة: أن معنى اللام في الأصل هو الاختصاص وهو معنى لا يفارقها(١)، وهذا مما يرشح معنى القراءة الشاذة.

ويؤكده أن «اللام» في قوله: «لعدتهن» لا يصح أن تكون بمعنى «في» لأن الطلاق لا يكون في نفس العدة، ولا تكون عدة الطلاق ظرفاً له قط<sup>(۲)</sup>، يفسر هذا قراءة النبي على على حديث ابن عمر: «فطلقوهن في قبل عدتهن»؛ وعلى هذا فإذا طلقها في طهرها استقبلت العدة من الحيضة التي تليه، فقد طلقها في قبل عدتها بخلاف ما إذا طلقها حائضاً فإنها لا تعتد بتلك الحيضة، وينتظر فراغها وانقضاء الطهر الذي يليها، ثم تشرع في العدة، فلا يكون طلاقها حائضاً طلاقاً في قبل عدتها، كما جاء صريحاً في رواية لحديث ابن عمر عند مسلم: «فأمره أن يراجعها حتى يطلقها طاهراً من غير جماع، وقال: يطلقها في قبل عدتها» (۳).

#### حاصل القراءات:

القراءتان الشاذتان بينتا المجمل في القراءة المتواترة وأن المراد طلقوهن مستقبلات عدتهن.

وهاتان القراءتان الشاذتان حملها ابن حزم (ت ٤٥٦هـ) على أنهما مما نسخت تلاوته حيث أورد حديث ابن عمر في قراءة النبي على: «يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قبل عدتهن» ثم قال (ابن حزم): «وهذا مما قرىء ثم رفعت لفظة: «في قبل» وأنزل الله تعالى: ﴿لعدتهن﴾ .» اه(٤٠).

<sup>(</sup>۱) انظر كتاب «تناوب حروف الجر في لغة القرآن» ص ٧- ٢٠ زاد المعاد ٥/ ١٣٠- ٦٣٢.

<sup>(</sup>٢) وقد عد في «غرائب التفسير وعجائب التأويل» ٢/ ١٢٢١ قول من قال: اللام للتاريخ كقولك كتبت لثلاث خلون.

 <sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٥/ ٦٢٩ عهد تهذيب السنن ٣/ ١١ بتصرف، وقد أطال رحمه الله
 الكلام في المسألة في الزاد فليراجعه من أراد.

<sup>(</sup>٤) المحل*ى ١٦٦/١٠.* 

وحملها أبو حيان الأندلسي (ت ٧٥٤) على أنها قراءة تفسيرية حيث قال رحمه الله: «وما روي عن جماعة من الصحابة والتابعين رضي الله تعالى عنهم من أنهم قرأوا: «فطلقوهن في قبل عدتهن» وعن بعضهم: «قبل عدتهن» وعن عبد الله: «لقبل طهرهن» هو على سبيل التفسير، لا على أنه قرآن لخلافه المصحف الذي أجمع عليه المسلمون شرقاً وغرباً» اه(١).

وكذا نقل الزرقاني (٢) عن القشيري.

قلت: هاتان قراءتان مخالفتان لرسم المصحف لا دليل على نسخهما، فيستفاد منهما في التفسير والله أعلم (٢).

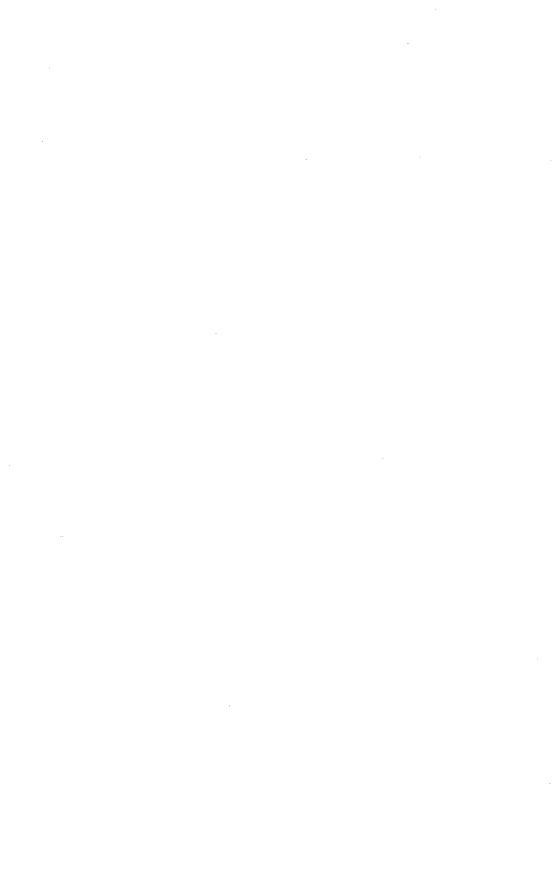
<sup>(</sup>١) البحر المحيط ٨/ ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) شرح الموطأ للزرقاني ٣/٢١٨.

<sup>(</sup>٣) فائدتان:

١- قوله تعالى: ﴿لعدتهن﴾ يقتضي أنهن مدخول بهن من الأزواج لأن غير المدخول بهن خرجن بقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عدة تعتدونها﴾ [الأحزاب: ٤٩] تفسير القرطبي ١٥٠/١٨.

٢- قال السيوطي (ت ٩١١ه): «قوله تعالىٰ: ﴿ فطلقوهن لعدتهن ﴾ فسره ﷺ بأن تطلق في طهر لم يعجمه فيه، فاستدل الفقهاء بذلك على أن طلاق السنة ما ذكر، وأن الطلاق في الحيض أو طهر جومعت فيه بدعي حرام » اهد. الإكليل ص ٢١١.



## الباب الرابع

# القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب

ويشتمل على تمهيد وفصلين كما يلي:

الفصل الأول: القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل والمفعول والالتفات.

الفصل الثاني: القراءات المتعلقة بالاستثناف والمفاعلة والتكثير وغيره.



#### تمميح

هناك آيات أنتج تنوع القراءات فيها تنوعاً في الأسلوب، فالآية على قراءة تكون خبرية وعلى قراءة تكون إنشائية، وآية على قراءة يكون الفعل فيها مبنياً للفاعل وعلى قراءة مبنياً إلى ما لم يسم فاعله، وآية على قراءة تدل على مجرد حدوث الفعل وعلى قراءة تفيد تكرار حدوث الفعل، وآية تكون الجملة فيها على إعراب غيره في قراءة أخرى.

وهناك آيات أنتج اختلاف القراءات فيها نوعاً بلاغياً يسمى بد «الالتفات».

هذا القبيل من الآيات ليس له تأثير في تفسير الآية كما في القراءات في البابين الثاني والثالث من هذا القسم، لكن تنوع الأسلوب يضفي على معنى الآية دلالة لا تكون فيها بدونه.

وهناك آيات أنتج اختلاف القراءات فيها وجود أكثر من لغة في قراءة اللفظة القرآنية.

وهذا القبيل الأخير لا علاقة له أصلاً بالتفسير، ولذلك اكتفيت فيه بذكر جملة يسيرة على سبيل التمثيل.

والذي يستوقف النظر ويقف المتدبر منه إجلالاً وإغظاماً لهذا القرآن العظيم أنه مع هذا التنوع في أداء اللفظ القرآني سواء ما نقل متواتراً أم آحاداً موافقاً للرسم أم مخالفاً؛ مع هذا التنوع جميعه يظل القرآن العظيم مناراً عالي الشماريخ لا تطاله ريح الاختلاف والتناقض؛ بل جميعه يصدِّق بعضه بعضا وجميعه يوافق بعضه بعضه؛ ليكون بذلك آية صدق على نبوة المصطفى وأن هذا القرآن ليس من عند غير الله مصداقاً لقوله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَلُو كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافاً كَثِيراً﴾ [النساء: ٨٦].

هذا والباب يتضمن فصلين كما يلى:



### الفصل الأول

# القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل أو المفعول والالتفات.

وفيه مبحثان:

المبحث الأول: القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل أو المفعول.

المبحث الثاني: القراءات المتعلقة بالالتفات.

وإليك البيان:



#### المبحث الأول

# القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل أو المفعول

وفيه مطلبان:

## المطلب الأول: الغرض من البناء للفاعل أو المفعول

أصل ترتيب الجملة الفعلية في لسان العرب فعل وفاعل ومفعول، وقد تكلم العلماء رحمهم الله عن الغرض في هذا الترتيب للجملة الفعلية، والغرض الذي يسعى إليه العربي لمًا يقدم المفعول المؤخر ويؤخر الفاعل.

وكان منطلق العلماء عند نظرهم في ترتيب الجملة كلمة سيبويه (ت ١٨٠هـ) في كتابه حيث قال: «هذا باب الفاعل الذي يتعداه فعله إلى مفعول وذلك قولك: «ضرب عبد الله زيداً» فعبد الله ارتفع ههنا... وشغلت «ضرب» به وانتصب «زيد» لأنه مفعول تعدى إليه فعل الفاعل.

فإن قدمت المفعول وأخرت الفاعل جرى اللفظ كما جرى في الأول؛ وذلك قولك: «ضرب زيداً عبد الله» لأنك إنّما أردت به مؤخراً ما أردت به مقدماً، ولم ترد أن تشغل الفعل بأول منه وإن كان مؤخراً في اللفظ؛ فمن ثم كان حد اللفظ أن يكون فيه مقدماً، وهو عربي جيد كثير، كأنهم إنما يقدمون الذي بيانه أهم لهم وهم ببيانه أعني، وإن كانا جميعاً يهمانهم ويعنيانهم» اه(١).

قلت: هذه الكلمة كانت أساس نظر العلماء في أسرار ترتيب الجملة تقديماً وتأخيراً، إظهاراً وإضماراً.

<sup>(</sup>۱) الكتاب ۱/ ۳٤.

ولمًا كان القرآن العظيم بلسان عربي مبين؛ فقد لحظ العلماء فيه هذا الملحظ الذي قال عنه سيبويه: «هو عربي جيد كثير» ولذلك نجد ابن جني (ت ٣٩٢ه) لما جاء عند قراءة يزيد البربري: ﴿وعُلُم آدمُ الأسماء كلها﴾ [البقرة: ٤١] بضم العين من «علم» على البناء لما لم يسم فاعله، ورفع الميم من «آدم» قال ابن جني رحمه الله في توجيه هذه القراءة: «ينبغي أن يعلم ما أذكره هنا، وذلك أن أصل وضع المفعول أن يكون فضلة، وبعد الفاعل، ك «ضرب زيد عمراً»؛ فإذا عناهم ذكر المفعول قدموه على الفاعل فقالوا: «ضرب عمراً زيد» فإن ازدادت عنايتهم به قدموه على الفعل الناصب، فقالوا: «عمراً ضرب زيد».

فإن تظاهرت العناية به عقدوه على أنه رب الجملة وتجاوزوا به حد كونه فضلة فقالوا: «عمرو ضربه زيد» فجاؤوا به مجيئاً ينافي كونه فضله، ثم زادوه على هذه الرتبة فقالوا: «عمرو ضرب زيد» فحذفوا ضميره ونووه ولم ينصبوه على ظاهر أمره، رغبة به عن صورة الفضلة وتحامياً لنصبه الدال على كون غيره صاحب الجملة.

ثم إنهم لم يرضوا له بهذه المنزلة حتى صاغوا الفعل له وبنوه على أنه مخصوص به، وألغوا ذكر الفاعل مظهراً أو مضمراً فقالوا: "ضرب عمرو" فاطرح ذكر الفاعل البتة.

نعم، وأسندوا بعض الأفعال إلى المفعول دون الفاعل البتة، وهو قولهم: «أولعت بالشيء» ولا يقولون: أولعني به كذا، وقالوا: «ثلج فؤاد الرجل» ولم يقولوا: ثلجه كذا، و «امتقع لونه» ولم يقولوا: امتقعه كذا، ولهذا نظائر.

فرفض الفاعل هنا البتة، واعتماد المفعول به البتة دليل على ما قلناه فاعرفه.

وأظنني سمعت: «أولعني به كذا»، فإن كان كذلك فما أقله أيضاً.

وهذا كله يدل على شدة عنايتهم بالفضلة، وإنما كانت كذلك لأنها تجلو الجملة وتجعلها تابعة المعنى لها» اه<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) المحتسب ١/٦٥ وقارن بدلائل الإعجاز ص ١٠٦ وما بعدها، ص ١٥٣.

وقال أيضاً رحمه الله في موضع آخر عند توجيه قراءة ابن مسعود والحسن والأعمش: «يوم يقال لجهنم» [ق: ٣٠]: «هذا يدل على أن قولنا: «ضرب زيد» ونحوه لم يترك ذكر الفاعل للجهل به، بل لأن العناية انصرفت إلى ذكر وقوع الفعل بزيد، عرف الفاعل به أو جهل، لقراءة الجماعة: ﴿يوم نقول﴾ وهذا يؤكد عندك قوة العناية بالمفعول به.

وفيه شاهد وتفسير لقول سيبويه في الفاعل والمفعول: «وإن كانا جميعاً يهمانهم ويعنيانهم».

ومن شدة قوة العناية بالمفعول أن جاؤوا بأفعال مسندة إلى المفعول، ولم يذكروا الفاعل معها أصلاً، وهي نحو قولهم: «امتقع لون الرجل» و «انقطع به» و «جن زيد» ولم يقولوا: امتقعه ولا انقطعه ولا جنه، ولهذا نظائر، فهذا كإسنادهم الفعل إلى الفاعل البتة فيما لا يتعدى نحو: «قام زيد» و «قعد جعفر».» اه(۱).

قلت: هذه التقريرات الماتعة فيها بيان سر الاستغناء عن الفاعل في حال بناء الفعل إلى ما لم يسم فاعله.

ويتلخص مما سبق أن البيان القرآني عندما يستغني عن الفاعل ويبني الفعل إلى ما لم يسم فاعله فإنه لم يترك ذكر الفاعل للجهل به، بل لأن العناية انصرفت إلى ذكر وقوع الفعل بالمفعول، سواء عرف لنا الفاعل أم يعرف.

وهذا في الحقيقة يكشف ضعف النظرة التي يقصر فيها سر البناء إلى ما لم يسم فاعله على: «أن الفاعل يحذف للعلم أو الجهل به أو لخوف منه أو عليه» (٢) حيث وجدنا القرآن يبني الفعل إلى ما لم يسم فاعله في قراءة، ويبنيه إلى الفاعل في قراءة أخرى مما يفيد أن المقصود التنبيه على ذكر وقوع الفعل بغض النظر عن العلم بالفاعل أو الخوف منه أو عليه.

إذا تقرر ما سبق فإني أورد هنا جملة مما وقفت عليه من آيات كان

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الإعجاز البياني ص ٢٤٢.

تنوع القراءات فيها من هذا القبيل، حيث تأتي الآية في قراءة مبنية للمفعول وعلى قراءة مبنية للفاعل.

ولم أستوعب ذلك في جميع القرآن<sup>(۱)</sup>، واقتصرت فيما أوردته على القراءات العشر، ومكتفياً بالإشارة إلى اختلاف القراءات، أنها في قراءة كذا وكذا على البناء للفاعل وفي قراءة كذا وكذا على البناء لما لم يسم فاعله.

وأوردتها حسب ترتيب المصحف الشريف، وذلك في المطلب التالى:

المطلب الثاني: في سياق بعض المواضع التي تنوعت فيها القراءات فجاءت مرة مبنية للفاعل ومرة مبنية لما لم يسم فاعله.

ومن هذه المواضع:

١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ ٱلْدِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَاماً لَيُواطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ رُيِّنَ لَهُمْ سُوء أَعْمَالِهِمْ وٱللَّه لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ﴾ [التوبة: ٣٧].

قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿ يُضَلَ ﴾ بضم الياء وفتح الضاد وهو مضارع مبني للمفعول، والمعنى: أن كبراءهم يحملونهم على تأخير حرمة الشهر الحرام فيضلونهم بذلك و ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ نائب فاعل.

وقرأ يعقوب: ﴿يُضِلُ بضم الياء وكسر الضاد على البناء للفاعل، والفاعل ضمير عائد على لفظ الجلالة المتقدم ذكره في قوله تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةُ الشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ آثْنَا عَشَر شَهْراً ﴾ [التوبة: ٣٦]، و ﴿الَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ مفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يَضِل﴾ بفتح الياء وكسر الضاد و ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فاعل (٢).

 <sup>(</sup>۱) وقد ذكر جملة وافرة منها صاحب كتاب «القراءات وأثرها في علوم العربية» ١/
 ٣٢١. ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣١٨ الكشف ٧٠٢/١ - ٥٠٣ المغنى ٢٠٦/٢.

٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوى مِنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ أَم مَّنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفِ هَارٍ فَٱنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَمَ وَٱللَّهُ لا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ [التوبة: ١٠٩].

قرأ نافع وابن عامر: ﴿أُسِس﴾ في الموضعين بضم الهمزة وكسر السين على البناء للمفعول، و ﴿بُنيانُه﴾ بالرفع نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿أَسُّسُ﴾ فيهما بفتح الهمزة والسين على البناء للفاعل، والفاعل ضمير مستتر يعود على ﴿من﴾ و ﴿بُنيانَه﴾ بالنصب مفعول به(١).

٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿لا يَزَال بُنْيَانُهُم الَّذِي بَنُوا رِيْبَةً في قُلُوبِهِمْ إلاَّ أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وٱللَّه عَليمٌ حَكِيمٌ﴾ [التوبة: ١١٠].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وشعبة في روايته عن عاصم والكسائي وخلف: ﴿تُقَطّع﴾ بضم التاء على البناء للمفعول و ﴿قُلُوبُهم﴾ نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿تقطع﴾ بفتح التاء على البناء للفاعل و ﴿قلوبهم﴾ فاعل (٢).

٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّه لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِغْجَالَهُم بِالْخَيْرِ لَقُضِي إلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِين لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِم يَعْمَهُونَ ﴾ [يونس: ١١].

قرأ ابن عامر ويعقوب: ﴿لقضى﴾ بفتح القاف والضاد وقلب الياء ألفاً على البناء للفاعل، والفاعل ضمير مستتر يعود على لفظ الجلالة و﴿أجلهم﴾ بالنصب مفعول به.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لقضي﴾ بضم القاف وكسر الضاد وفتح الياء على البناء للمفعول و ﴿أجلهم﴾ بالرفع نائب فاعل(٣).

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٣٢٣ الكشف ١/ ٥٠٠ - ٥٠٨ المغنى ٢١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣٢٤ الكشف ١/ ٥٠٨ - ٥٠٩ المغنى ٢٢٠/٢.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٣٢٨ الكشف ١/٥١٥ المغنى ٢/٢٤.

و ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُم إِن كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ
 مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُم لَهَا كَارهُونَ ﴾ [هود: ٢٨].

قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿فعميت﴾ بضم العين وتشديد الميم على البناء للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره «هي» يعود على لفظ ﴿رحمة﴾ المتقدم في قوله: ﴿وآتاني رحمة﴾ .

وقرأ باقي العشرة: ﴿فَعَمِيت﴾ بفتح العين وتخفيف الميم على البناء للفاعل والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هي» يعود على لفظ ﴿رحمه﴾.

وعميت أخفيت، تقول: عميت الأمر عليه، أي: أخفيته (١).

٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبلك إِلاَّ رَجَالاً نُوحِي إِلْنِهم مِنْ أَهْلِ القُرَى... ﴾ [يوسف: ١٠٩].

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبلك إلاَّ رَجَالاً نُوحِي إليهم فسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكُر إِنْ كُنْتُم لا تَعْلَمُون﴾ [النحل: ٤٣].

وقوله تعالى: ﴿ومَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاّ رِجَالاً نُوحِي إليهم فَسَالُوا أَهْلَ الذَّكر إِنْ كُنتُم لا تَعْلَمُون﴾ [الأنبياء: ٧].

قرأ حفص: ﴿ نُوحِي﴾ في المواضع الثلاثة بنون العظمة وكسر الحاء على البناء للفاعل.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يُوحَى﴾ بالياء التحتية وفتح الحاء على البناء للمفعول (٢).

٧ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَفْمَنْ هُوَ قَائمٌ عَلَى كُلِّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ وَجَعَلُوا للَّه شُرَكَاءَ، قُلْ سَمُّوهُمْ، أَمْ تُنَبِّئُونَهُ بِمَا لا يَعْلَمُ في الأَرْضِ أَم بِظَاهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ للَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ وَمَن يُظَاهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ للَّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ السَّبِيلِ وَمَن يُظَاهِرٍ مِّنَ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٣٣].

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٣٣٨ الكشف ١/٧٧٥ المغنى ٢/٣٤٣.

 <sup>(</sup>۲) حجة القراءات ص ٣٦٥ الكشف ٢/ ١٤ ـ ١٥ المغنى ٢/ ٢٧٩.

وقوله تعالىٰ: ﴿وَكَذَٰلِكَ زُيُنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ﴾ [غافر: ٣٧].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿وصُدُوا﴾ و ﴿صُدُ» بضم الصاد على البناء للمفعول ونائب الفاعل في موضع سورة الرعد واو الجماعة العائد على ﴿الذين كفروا﴾.

ونائب الفاعل في موضع سورة غافر ضمير مستتر تقديره «هو» عائد على فرعون عليه لعنة الله تعالى.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿وصَدوا﴾ ﴿وصَد﴾ بفتح الصاد على البناء للفاعل والفاعل في موضع الرعد واو الجماعة، وفي موضع غافر ضمير مستتر تقديره «هو» عائد على فرعون(١١).

٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَا نُنَزُّلُ الْمَلَائِكَةَ إِلاَّ بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظَرِينِ﴾ [الحجر: ٨].

قرأ شعبة في روايته عن عاصم: ﴿ما تُنَزّلُ ﴾ بضم التاء وفتح النون والزاى مشددة على البناء للمفعول و ﴿الملائكة ﴾ بالرفع نائب فاعل.

وقرأ حفص في روايته عن عاصم وحمزة والكسائي وخلف ﴿ما ننزل﴾ بنونين الأولى مضمومة والأخرى مفتوحة، وكسر الزاي مشددة مبنياً للفاعل و ﴿الملائكة﴾ بالنصب مفعول به.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ما ننزل﴾ بتفح التاء والنون والزاي مشددة مبنياً للفاعل والملائكة بالرفع فاعل.

وقرأ البزي بخلف عنه في روايته عن ابن كثير: ﴿تنزل﴾ بتشديد التاء حالة وصلها بما قبلها(٢).

٩ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿إِن تَخْرِضْ عَلَى هُدَاهُمْ فإنَّ ٱللَّهَ لا يَهْدِي
 مَن يُضِلَ ﴾ [النحل: ٣٧].

<sup>(</sup>١) الكشف ٢/ ٢٧ ٣٣ المغنى ٢/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣٨١ الكشف ٢/ ٢٩ المغنى ٢/ ٣٠٦ ٧٠٠.

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وأبو جعفر ويعقوب: ﴿لا يهدى﴾ بضم الياء وفتح الدال وألف بعدها وذلك على بناء الفعل للمفعول، و ﴿من﴾ نائب فاعل، أي: من يضله الله لا يهدى.

وقرأ الباقون: ﴿لا يهدي﴾ بفتح الياء وكسر الدال وياء بعدها وذلك على بناء الفعل للفاعل، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على لفظ الجلالة و ﴿من﴾ مفعول به (١٠).

١١ ، ١١ \_ قوله تبارك وتعالى: ﴿ونُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلقِيَامَةِ كِتَاباً يَلْقاهُ مَنشُوراً﴾ [الإسراء: ١٣].

قرأ أبو جعفر: ﴿ويخرج﴾ بياء تحتية مضمومة وراء مفتوحة مبني للمجهول ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على ﴿طائره﴾ المتقدم ذكره في قوله تعالىٰ: ﴿وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه﴾ و﴿كتاباً﴾ حال.

وقرأ يعقوب: ﴿ويخرج﴾ بالياء التحتية المفتوحة وراء مضمومة مبني للمعلوم والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على ﴿طائره﴾ و ﴿كتاباً﴾ حال.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ونخرج﴾ بنون العظمة المضمومة وراء مكسورة مبني للمعلوم، والفاعل ضمير مستتر تقديره «نحن» لأن قبله: ﴿وجَعَلْنَا ٱلليلَ والنَّهَارَ مُبْصِرَةً... وكُلَّ شَيءٍ فصّلنَاه تَفْصِيلاً. وكُلَّ إنسَانِ ٱلزمْنَاهُ طَائرَهُ فِي عُنْقِهِ.. ﴾ و﴿كتاباً ﴾ مفعول به.

وقرأ ابن عامر وأبو جعفر: ﴿ يلقاه ﴾ بضم الياء وفتح اللام وتشديد القاف مبني للمجهول، ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على «الإنسان» المتقدم ذكره في قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَانِ ﴾ .

وقرأ الباقون: ﴿يلقاه﴾ بفتح الياء وتخفيف القاف وسكون اللام والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على صاحب الكتاب وهو «الإنسان» المتقدم ذكره (٢٠).

<sup>(</sup>۱) حجة القراءات ص ٣٨٨\_ ٣٨٩ المغنى ٢/ ٣٢٢\_ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٣٩٨ الكشف ٢/ ٤٣ المغنى ٢/ ٣٣٨.

١٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ويَوْمَ نُسَيْرِ الْجِبَالَ﴾ [الكهف: ٤٧].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر: ﴿تسير﴾ بتاء مثناة فوقية مضمومة مع فتح الياء المشددة على البناء للمفعول و ﴿الجبال﴾ بالرفع ناثب فاعل.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿نسير﴾ بنون العظمة مضمومة مع كسر الياء المشددة على البناء للفاعل، والفاعل ضمير مستتر وجوباً تقديره «نحن» يعود على لفظ الجلالة المتقدم ذكره في قوله: ﴿وكان الله على كل شيء مقتدراً﴾(١) [الإسراء: ٤٥].

١٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ولَكِنَّا حُمُلْنَا أُوزَاراً مِن زِينَة القَوْم ﴾
 [طه: ٨٧].

قرأ نافع وابن كثير وابن عامر وحفص وأبو جعفر ورويس عن يعقوب: ﴿حملنا﴾ بضم الحاء وكسر الميم المشددة، و ﴿نا﴾ في ﴿حملنا﴾ نائب فاعل.

وقرأ باقي العشرة: ﴿حملنا﴾ بفتح الحاء والميم المخففة، و ﴿نا﴾ في ﴿حملنا﴾ فاعل(٢).

١٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يُخَتِل إليْهِ مِن سِخْرِهِم أَنَّهَا تَسْعَى ﴾
 [طه: ٦٦].

قرأ ابن ذكوان في روايته عن ابن عامر، وروح في روايته عن يعقوب: ﴿تخيل﴾ بتاء التأنيث على أن الفعل مبني للمجهول مسند إلى ضمير يعود على «العصي والحبال» وهي مؤنثة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يخيل﴾ بياء التذكير؛ لأن التأنيث في «العصي والحبال» غير حقيقي (٣).

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٤١٩ الكشف ٢/ ٦٤ المغنى ٢/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٤٦١ الكشف ٢/١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١٠١/٢ المغنى ٢٦/٣.

١٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ولا تَعْجَل بالقُرْآن مِن قَبْل أَن يُقْضَى إلينكَ وحْيُه ﴾ [طه: ١١٤].

قرأ يعقوب: ﴿نقضى﴾ بنون مفتوحة وضاد مكسورة وياء مفتوحة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يقضي﴾ بياء مضمومة وضاد مفتوحة بعدها ألف (١).

17 \_ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فظن أن لن نقدر عليه﴾ [الأنبياء:

قرأ يعقوب: ﴿يقدر﴾ بياء تحتية مضمومة ودال مفتوحة على أن الفعل مضارع مبني للمجهول والجار والمجرور ﴿عليه﴾ نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿نقدر﴾ بنون العظمة مفتوحة ودال مكسورة على أن الفعل مبني للمعلوم مسند إلى ضمير العظمة (٢).

١٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْم نَطْوِي السَّمَاء كَطَيّ السِّجِلَ للكُتُب﴾ [الأنبياء: ١٠٤].

قرأ أبو جعفر: ﴿تطوى﴾ بضم التاء وفتح الواو على أنه فعل مبني للمجهول و ﴿السماء﴾ بالرفع نائب فاعل، وأنث الفعل لأن ﴿السماء﴾ مؤنثة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نطوي﴾ بنون العظمة مفتوحة وكسر الواو ﴿السماء﴾ بالنصب على أنه (أي: نطوي) فعل مضارع مبني للمعلوم مسند إلى ضمير العظمة و ﴿السماء﴾ مفعول به (٣).

١٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَذَنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُوا﴾
 [الحج: ٣٩].

قرأ نافع وأبو عمرو وعاصم وأبو جعفر ويعقوب وإدريس بخلف

<sup>(</sup>۱) المغنى ۲٦/٣.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٣/ ٤١.

<sup>(</sup>٣) ما سبق ٣/ ٤٤.

عنه: ﴿أَذُن﴾ بضم الهمزة على أنه فعل ماضي مبني للمجهول و ﴿للذين﴾ في محل رفع نائب فاعل.

وقرأ باقي العشرة بفتح الهمزة: ﴿أَذِنَ عَلَى أَنه فعل ماضي مبني للمعلوم و ﴿للذين متعلق به، والفاعل ضمير يعود على لفظ الجلالة المتقدم ذكره في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِين آمَنُوا ﴾(١) [الحج: ٣٨].

١٩ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿الزُّجَاجَة كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِن شَجَرةٍ مُبَارَكَةٍ﴾ [النور: ٣٥].

قرأ شعبة في روايته عن عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿توقد﴾ بتاء فوقية مضمومة وبرفع الدال وتخفيف القاف وهو فعل مضارع مبني للمجهول، ونائب فاعله ضمير مستتر تقديره: «هي» يعود على ﴿الزجاجة﴾.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب: ﴿تَوقَدَ﴾ بتاء مفتوحة وواو مفتوحة مع تشديد القاف ونصب الدال على «تفعل» وهو فعل ماضي والفاعل ضمير مستتر يعود على ﴿الزجاجة﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ يُوقَدُ ﴾ بياء تحتية مضمومة وواو ساكنة مدية بعدها مع تخفيف القاف ورفع الدال وهو فعل مضارع مبني للمجهول من «أوقد» الرباعي ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على «المصباح» (٢).

٢٠ قوله تبارك وتعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُو والآصَال رِجَالٌ ﴾
 [النور: ٣٦].

قرأ ابن عامر وشعبة في روايته عن عاصم: ﴿يسبح﴾ بفتح الباء الموحدة على أنه فعل مضارع مبني للمجهول ونائب الفاعل الجار والمجرور بعده وهو ﴿له﴾ وحينئذ يكون ﴿رجال﴾ فاعل لفعل محذوف

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٤٧٨ الكشف ٢/ ١٢٠ المغنى ٣/٥٥.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٥٠٠ الكشف ١٣٨/٢ المغنى ٣/ ٨٠.

دل عليه المقام كأنه قيل من يسبحه؟. فقيل: رجال، أي: يسبحه رجال صفتهم كذا وكذا.

وقرأ الباقون بكسر الباء على أنه مضارع مبني للمعلوم و ﴿له﴾ متعلق برجال﴾ فاعل(١).

٢١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وعَد ٱللَّه الَّذِينِ آمنُوا مِنْكم وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ليسْتَخْلِفَنَهُم في الأرضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينِ مِنْ قَبْلِهم﴾ [النور: ٥٥].

قرأ شعبة في روايته عن عاصم: ﴿استخلف﴾ بضم التاء وكسر اللام على البناء للمفعول و ﴿الذين﴾ نائب فاعل.

وقرأ باقي العشرة: ﴿استَخلَف﴾ بفتح التاء واللام على البناء للفاعل و ﴿الذين﴾ مفعول به، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على لفظ الجلالة في ﴿وعد الله﴾(٢).

٢٢ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿مَا كَان يَنْبَغِي لَنَا أَن نَتْخِذ مِنْ دُونِك مِنْ أَوْلِيَاء﴾ [الفرقان: ١٨].

قرأ أبو جعفر: ﴿ نُتخَذَ الله بضم النون وفتح الخاء على البناء للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نَتَخِذَ﴾ بفتح النون وكسر الخاء على البناء للفاعل والفاعل ضمير مستتر تقديره «نحن» يعود على الواو في قوله: ﴿قَالُوا سُبْحَانَكُ مَا كَان يَنْبَغِي لَنا﴾ و ﴿مِنْ دُونِكُ متعلق بـ ﴿نتخذ﴾ و ﴿من﴾ زائدة و﴿أولياء﴾ مفعول به (٢٠).

٢٣ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ويُلَقُّونَ فِيهَاتَحِيَّةُ وَسَلاماً﴾ [الفرقان: ٧٥].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وحفص وأبو جعفر

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٥٠١ الكشف ٢/ ١٢٩ المغنى ٣/ ٨١.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٥٠٤ الكشف ٢/ ١٤٢ المغنى ٣/ ٨٣ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) المغنى ٣/ ٨٨.

ويعقوب: ﴿ويُلَقَون ﴾ بضم الياء وفتح اللام وتشديد القاف مبني للمجهول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ويَلقُون﴾ بفتح الياء وسكون اللام وتخفيف القاف مبنى للمعلوم(١).

٢٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ لَوْلَا أَنْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا﴾
 [القصص: ٨٢].

قرأ حفص ويعقوب: ﴿لخسف﴾ بفتح الخاء والسين على البناء للفاعل والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على الله تعالى في قوله: ﴿لَوْ لَا أَنْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْنَا﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لَحْسَفَ﴾ بضم الخاء وكسر السين على البناء للمفعول ونائب الفاعل الجار والمجرور وهو ﴿بِنَا﴾(٢).

٢٥ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ يُضَاعَف لَهَا الْعَذَابِ ضِعْفَين ﴾
 [الأحزاب: ٣٠].

قرأ ابن كثير وابن عامر: ﴿نُضعُف﴾ بنون مضمومة وحذف الألف بعد الضاد مع كسر العين وتشديدها على البناء للفاعل والفاعل ضمير مستتر تقديره «نحن» وهو إخبار من الله تعالى عن نفسه.

وقرأ أبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب: ﴿ يُضعَّف ﴾ بياء تحتية مضمومة وحذف الألف بعد الضاد مع فتح العين وتشديدها على البناء للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ يُضاعَفَ ﴾ بياء تحتية مضمومة وإثبات الألف بعد الضاد مع فتح العين وتخفيفها على البناء للمفعول (٣).

٢٦ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿فلمَّا خَرْ تَبينت الجِنْ أَن لَو كَانُوا
 يَعْلَمُون الغَيْب ما لَبِثُوا فِي العَذاب المُهين﴾ [سبأ: ١٤].

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٥١٥ الكشف ١٤٨/٢ المغنى ٣/ ٩٠- ٩٦.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٥٤٩ الكشف ٢/١٧٥.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٥٧٥ الكشف ١٩٦/٢ المغنى ٣/١٥١.

قرأ رويس في روايته عن يعقوب: ﴿تبينت﴾ بضم التاء الأولى وضم الباء الموحدة بعدها وكسر الياء التحتية المشددة على البناء للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تبينت﴾ بفتح الحروف الثلاثة على البناء للفاعل(١).

٢٧ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿حَتَّى إِذَا فُزِّع عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا ماذَا قَالَ رَبُّكُمٰ؟ قَالُوا الحَقَّ﴾ [سبأ: ٢٣].

قرأ ابن عامر ويعقوب: ﴿فَرَّع﴾ بفتح الفاء والزاي مع تشديدها على البناء للفاعل، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على ﴿ربك﴾ في قوله تعالى: ﴿وربك على كل شيء حفيظ﴾ [سبأ: ٢١].

وقرأ باقي العشرة: ﴿فُزُع﴾ بضم الفاء وكسر الزاي على البناء للمفعول والجار والمجرور: ﴿عَنْ قُلوبِهم﴾ نائب فاعل (٢).

٢٨ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وما يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّر ولا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ
 إلاَّ فِي كِتابِ﴾ [فاطر: ١١].

قرأ رويس عن يعقوب بخلف عنه: ﴿ينقص﴾ بفتح الياء وضم القاف مبنياً للفاعل والفاعل يفهم من المقام أي شيء ما.

وقرأ الباقون من العشرة بضم الياء وفتح القاف مبنياً للمفعول وهو الوجه الثاني لرويس والجار والمجرور: ﴿من عمره﴾ نائب فاعل<sup>(٣)</sup>.

٢٩ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿... فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَى عَلْيها ٱلْمَوْتَ﴾
 [الزمر: ٤٢].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿قضى﴾ بضم القاف وكسر الضاد وفتح الياء على البناء للمفعول و ﴿الموت﴾ بالرفع نائب فاعل.

وقرأ باقي العشرة: ﴿قضى﴾ بفتح القاف والضاد على البناء للفاعل،

<sup>(</sup>۱) المغنى ٣/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٥٨٩ الكشف ٢/ ٢٠٥ - ٢٠٦ المغنى ٣/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المغني ٣/ ١٦٩.

والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على لفظ الجلالة المتقدم في أول الآية (١).

٣٠ قوله تبارك وتعالى: ﴿كَذَلِك يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِين مِن قَبْلِكَ ٱللَّه العَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [الشورى: ٣].

قرأ ابن كثير: ﴿يوحى﴾ بفتح الحاء بعدها ألف رسمت ياء على البناء للمفعول و﴿إليك﴾ نائب فاعل، ولفظ الجلالة ﴿الله﴾ فاعل لفعل مقدر كأنه قيل من يوحى؟ فقيل: يوحى الله.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يوحي﴾ بكسر الحاء على البناء للفاعل والفاعل لفظ الجلالة: ﴿اللَّهُ مِن قوله تعالىٰ: ﴿الله العَزِيزِ الحَكِيم﴾ و ﴿إليك﴾ متعلق بر ﴿يوحي﴾ (٢).

٣١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ أُو مَن يُنَشَّوْا فِي الْحِلْيَة ﴾ [الزخرف: ١٨].

قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿ينشؤا﴾ بضم الياء وفتح النون وتشديد الشين مضارع «نشأ» مضعف العين مبنياً للمفعول ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على ﴿من﴾.

و ﴿في الحلية﴾ متعلق بـ ﴿ينشؤا﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ينشؤا﴾ بفتح الياء وسكون النون وتخفيف الشين مضارع «نشأ» الثلاثي مبنياً للفاعل، والفاعل ضمير مستتر يعود على ﴿من﴾.

و ﴿ فِي الحلية ﴾ متعلق بـ ﴿ ينشؤا ﴾ (٣).

٣٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعةِ وإلَيْه تُرْجَعُونَ﴾ [الزخرف: ٨٥].

قرأ يعقوب بالبناء للفاعل.

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٦٢٤ الكشف ٢/ ٢٣٩ المغنى ٣/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٣٩ الكشف ٢/ ٢٥٠ المغنى ٣/ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٦٤٦ ١٧٠ الكشف ٢/ ٢٥٥ المغنى ٣/ ٢٢٥.

وقرأ باقى العشرة بالبناء للمفعول(١).

٣٣ \_ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿لِيَجْزِيَ قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ [الجاثية: ١٤].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وعاصم ويعقوب: ﴿ليجزي﴾ بياء مفتوحة مع كسر الزاي وفتح الياء مبنياً للفاعل، والفاعل ضمير يعود على لفظ الجلالة: ﴿الله﴾ المتقدم ذكره في قوله تعالىٰ: ﴿الله الذي سخر لكم البحر لتجري الفلك فيه بأمره﴾ [الجاثية: ١٢]، و ﴿قوماً﴾ بالنصب مفعول به.

وقرأ أبو جعفر: ﴿ليجزى﴾ بضم الياء وفتح الزاي على البناء للمفعول و ﴿قُوماً﴾ بالنصب مفعول به، ونائب الفاعل محذوف تقديره: الخير، إذ الأصل: ليجزي الله قوماً، مثل: جزاك الله خيراً، ويجوز أن يكون نائب الفاعل الجار والمجرور وهو: ﴿بما كانوا يكسبون﴾ ويكون ذلك حجة للكوفيين حيث يجيزون نيابة الظرف أو الجار والمجرور مع وجود المفعول به.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لنجزي﴾ بنون العظمة مفتوحة مع كسر الزاي وفتح الياء مبنياً للفاعل والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن» وحينئذ يكون في الكلام التفات من الغيبة إلى التكلم و ﴿قُوماً﴾ بالنصب مفعول به (٢).

٣٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿أُولَئكَ ٱلَّذِين نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا
 ونتجاوزُ عَن سَيْئاتِهِم﴾ [الأحقاف: ١٦].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وشعبة وأبو جعفر ويعقوب: ﴿يتقبل﴾ و ﴿يتجاوز﴾ بياء تحتية مضمومة في الفعلين على البناء للمفعول و ﴿أحسن﴾ بالرفع نائب فاعل لـ ﴿يتقبل﴾ وأما نائب فاعل ﴿يتجاوز﴾ فهو الجار والمجرور بعده: ﴿عن سَيّناتهم﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نتقبل﴾ و﴿نتجاوز﴾ بنون مفتوحة في الفعلين

<sup>(</sup>١) المغنى ٣/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٦٠ الكشف ٢/ ٢٦٨ المغنى ٣/ ٢٣٩\_ ٢٤٠.

على البناء للفاعل، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن» والمراد به الله سبحانه وتعالى، وقد جرى الكلام على نسق ما قبله؛ لأن قبله قوله تعالى: ﴿ووصينا الإنسان بوالدیه﴾ [الأحقاف: ١٥]، و ﴿أحسن﴾ بالنصب مفعول به (١).

٣٥ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿فأَصْبَحُوا لا يُرَى إلا مساكِنُهُم﴾
 [الأحقاف: ٢٥].

قرأ عاصم وحمزة ويعقوب وخلف: ﴿لا يرى﴾ بياء تحتية مضمومة على البناء للمفعول و ﴿مساكنهم﴾ بالرفع نائب فاعل والتقدير لا يرى شيء إلا مساكنهم ولذلك ذكر الفعل لأنه محمول على «شيء» المقدر، و ﴿مساكنهم﴾ نائب فاعل.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لا ترى﴾ بتاء فوقية مفتوحة على البناء للفاعل، وهو خطاب للنبي ﷺ المفهوم من قوله تعالى: ﴿واذْكُر أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذُر قَوْمَه بِالْأَخْفَافِ﴾ [الأحقاف: ٢١]، وبناء عليه فالفاعل ضمير مستتر تقديره: «أنت» والمراد به: النبي ﷺ ويجوز أن يكون الخطاب عاماً لكل من يصلح له الخطاب، و ﴿مسَاكنَهم﴾ بالنصب مفعول به، و ﴿ترى﴾ بصرية لا تنصب إلا مفعولاً واحداً والتقدير: لا ترى شيئاً إلا مساكنهم (٢).

٣٦ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿والَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلن يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ﴾ [محمد: ٤].

قرأ أبو عمرو وحفص ويعقوب: ﴿قتلوا﴾ بضم القاف وحذف الألف وكسر التاء مبنياً للمفعول والواو نائب فاعل من القتل.

وقرأ الباقون: ﴿قاتلوا﴾ بفتح القاف وألف بعدها وفتح التاء مبنياً للفاعل والواو فاعل من المقاتلة (٣).

٣٧ - قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿الشَّيْطَانُ سَوِّل لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ﴾ [محمد: ٢٥].

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٦٦٤ الكشف ٢/ ٢٧٢ المغنى ٣/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٦٦ الكشف ٢/ ٢٧٤ المغنى ٣/ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٦٦٦ الكشف ٢/٢٧٦ المغنى ٣/٢٤٧.

قرأ أبو عمرو: ﴿وأملي﴾ بضم الهمزة وكسر اللام وفتح الياء على البناء للمفعول ونائب الفاعل ضمير مستتر تقديره: «أنا» والمراد به: الله عز وجل كما قال تعالى في آية أخرى: ﴿وأملي لَهُم إِنَّ كَيْدِي مَتِين﴾ [الأعراف: ١٨٣].

ويجوز أن يكون نائب الفاعل ضميراً تقديره: «هو» يعود على الشيطان، ومعنى إملاء الشيطان لهم: وسوسته لهم فبعدت آمالهم حتى ماتوا على الكفر.

وقرأ يعقوب: ﴿وأملي﴾ مثل قراءة أبي عمرو إلا أنه سكّن الياء على البناء للفاعل وعلى هذه القراءة يتعين أن يكون الفاعل ضميراً مستتر تقديره: «أنا» والمراد به: الله عز وجل.

وقرأ الباقون: ﴿وأملي﴾ بفتح الهمزة واللام على أنه فعل ماضي والفاعل ضمير مستتر يعود على الشيطان(١١).

٣٨ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿حَتَّى يُلاَقُوا يَوْمَهم الَّذِي فِيهِ يُضعَقُون﴾ [الطور: ٤٥].

قرأ ابن عامر وعاصم: ﴿ يُصعَقُونَ ﴾ بضم الياء على البناء للمفعول وهو فعل مضارع مبني للمجهول من: «أصعق» الرباعي والواو نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿يصعقون﴾ بفتح الياء على البناء للفاعل وهو فعل مضارع من «صعق» الثلاثي نحو «علم» والواو فاعل(٢).

٣٩ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿يَخْرُج مِنْهُما اللؤلؤ والمَرْجَان﴾ [الرحلن: ٢٧].

قرأ نافع وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب: ﴿يخرج﴾ بضم الياء وفتح الراء على البناء للمفعول و ﴿اللولون نائب فاعل و ﴿المرجان﴾ معطوف عليه.

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٦٦٧ الكشف ٢/ ٢٧٧ / ٢٧٨ المغنى ٣/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٨٤ الكشف ٢/ ٢٩٢ المغنى ٣/ ٢٦٨.

وقرأ الباقون: ﴿يخرج﴾ بفتح الياء وضم الراء على البناء للفاعل و ﴿اللولو والمرجان﴾ ﴿اللولو) فاعل و ﴿المرجان﴾ معطوف عليه(١).

• ٤ - قوله تبارك وتعالى: ﴿ وقد أَخَذ مِيثَاقَكم ﴾ [الحديد: ٨].

قرأ أبو عمرو: ﴿أَخَذَ﴾ بضم الهمزة وكسر الخاء على البناء للمفعول و ﴿ميثاقكم﴾ بالرفع نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿أَخَذَ﴾ بفتح الهمزة والخاء على البناء للفاعل و ﴿ميثاقكم﴾ بالنصب مفعولاً به، وفاعل ﴿أَخَذَ﴾ ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على لفظ الجلالة ﴿الله﴾ المتقدم في صدر الآية في قوله تعالىٰ: ﴿وما لَكُم لا تُؤمِنُون بِٱللَّه﴾ (٢).

٤١ \_ قوله تبارك وتعالى : ﴿ يَوم القِيَامة يَفْصِل بَيْنَكُم ﴾ [الممتحنة : ٣].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر: ﴿يفصل﴾ بضم الياء وسكون الفاء وفتح الصاد مخففة على البناء للمفعول، وهو مضارع «فصل» الثلاثي نحو «ضرب»، ونائب الفاعل: ﴿بينكم﴾ وقيل: نائب الفاعل مصدر مضمر والتقدير يفصل الفصل بينكم.

وقرأ ابن ذكوان: ﴿يفصل﴾ بضم الياء وفتح الفاء والصاد المشددة على البناء للمجهول، وتوجيهها كتوجيه القراءة المتقدمة، إلا أن الفعل مضارع «فصل» مضارع «فصل» مضعف العين نحو «علم».

وقرأ عاصم ويعقوب: ﴿يفصل﴾ بفتح الياء وإسكان الفاء وكسر الصاد مخففة على البناء للفاعل، وهو مضارع «فصل» الثلاثي، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على لفظ الجلالة: ﴿الله المتقدم في قوله تعالى: ﴿أَنْ تَوْمَنُوا بِالله ربكم﴾ [الممتحنة: ١].

وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿يفصل﴾ بضم الياء وفتح الفاء وكسر الصاد مشددة على البناء للفاعل أيضاً مضارع «فصل» مضعف العين.

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٦٩١ الكشف ٢/ ٣٠١ المغنى ٣/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٦٩٧ الكشف ٢/٣٠٧ المغنى ٣/ ٢٨٤.

وقرأ هشام عن ابن عامر بوجهين الأول كابن ذكوان، والثاني كنافع ومن معه (١).

٤٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿لِيَعْلَم أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالاتِ رَبِّهمْ﴾
 [الجن: ٢٨].

قرأ رويس عن يعقوب: ﴿ليعلم﴾ بضم الياء مبنياً للمفعول، ونائب الفاعل محذوف يفهم من السياق والتقدير ليعلم الناس (أي: المرسل إليهم): أن الرسل أبلغوا رسالات ربهم.

وقرأ الباقون: ﴿ليعلم﴾ بفتح الياء مبنياً للفاعل، والمراد به: «العلم» المتعلق بالإبلاغ الموجود بالفعل، و ﴿أَنَ المخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن محذوف والخبر جملة، وفاعل ﴿يعلم ضمير مستتر تقديره: «هو» والمراد نبينا محمد على والمعنى ليعلم محمد المسلقة أن الرسل قبله قد أبلغوا الرسالة كما بلغ هو الرسالة (٢).

٤٣ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿تَعْرِف فِي وجُوهِهم نَضْرَة النَّعِيم﴾ [المطففين: ٢٤].

قرأ أبو جعفر ويعقوب: ﴿تُعرَف﴾ بضم التاء وفتح الراء مبنياً للمفعول و ﴿نضرة﴾ بالرفع نائب فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿تعرف﴾ بفتح التاء وكسر الراء مبنياً للفاعل، و ﴿نضرة﴾ بالنصب مفعول به، أي: إذا رأيت الأبرار عرفت أنهم من أهل النعمة لما تراه في وجوههم من النور والحسن والبياض والبهجة والرونق(٣).

٤٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ويَضلَى سَعِيراً﴾ [الانشقاق: ١٢].

قرأ نافع وابن كثير وابن عامر والكسائي: ﴿ويصلي ﴾ بضم الياء وفتح الصاد وتشديد اللام مضارع: «صلى» مضعف العين مبنياً للمفعول

<sup>(</sup>۱) حجة القراءات ص ٧٠٦ الكشف ٣١٨/٢ المغنى ٣/ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) المغني ٣/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) المغنى ٣/ ٣٥٥.

ونائب الفاعل ضمير تقديره: «هو» يعود على الذي أوتي كتابه وراء ظهره المذكور في قوله تعالى: ﴿وَأَمَا مِنْ أُوتِي كتابه وراء ظهره﴾ [الانشقاق: ١]، و ﴿سعيراً﴾ مفعول ثان لـ ﴿يصلي﴾ لأنه عدي إلى مفعولين بسبب التضعيف؛ الأول: نائب الفاعل، والثانى: ﴿سعيراً﴾.

وقرأ الباقون: ﴿ويصلى﴾ بفتح الياء وسكون الصاد وتخفيف اللام مضارع «صلى» مخففاً، مبنياً للفاعل يتعدى إلى مفعول واحد وهو ﴿سعيراً﴾ وفاعل ﴿يصلى﴾ ضمير يعود على الذي أوتي كتابه وراء ظهره(١).

٥٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿لا تَسْمَع فِيها لاغِيَة﴾ [الغاشية: ١١].

قرأ نافع: ﴿لا تسمع﴾ بالتاء الفوقية المضمومة على البناء للمفعول، و ﴿لاغية﴾ بالرفع نائب فاعل، وأنَّث الفعل لتأنيث نائب الفاعل.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ورويس: ﴿لا يسمعُ بالياء التحتية المضمومة على البناء للمفعول و ﴿لاغية بالرفع نائب فاعل وذكر الفعل لأن تأنيث نائب الفاعل مجازي وللفصل بالجار والمجرور.

وقرأ الباقون: **﴿لا تسمع﴾** بالتاء الفوقية المفتوحة على البناء للفاعل والفاعل ضمير تقديره: «هي» يعود على الوجوه الناعمة من قوله تعالى: **﴿وجوه يومئذ ناعمة﴾** [الغاشية: ٨]، والمراد: أصحاب الوجوه الناعمة، و **﴿لاغية﴾** بالنصب مفعول به (٢).

٤٦ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿فيومَثْذِ لا يُعذّب عَذَابَهُ أَحَدُ﴾ [الفجر: ٢٥].
 وقوله تعالى: ﴿ولا يوثق وثاقه أحد﴾ [الفجر: ٢٦].

قرأ الكسائي ويعقوب: ﴿لا يعذب﴾ ﴿لا يوثق﴾ بفتح الذال والثاء على البناء للمفعول ونائب الفاعل: ﴿أحد﴾ والهاء في ﴿عذابه﴾

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٧٥٥ الكشف ٢/ ٣٦٧ المغنى ٣/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) حجة القراءات ص ٧٦٠ الكشف ٢/ ٣٧١ المغنى ٣/ ٣٦٢ - ٣٦٣.

و ﴿وثاقه﴾ تعود على الإنسان المعذب والتقدير: فيومئذ لا يعذب أحد مثل تعذيبه ولا يوثق أحد مثل إيثاقه.

وقرأ الباقون بكسر الذال والثاء على البناء للفاعل، والفاعل ﴿أحد﴾ والهاء في ﴿عذابه﴾ و ﴿وثاقه﴾ تعود على لفظ الجلالة: ﴿الله﴾ والتقدير: فيومئذ لا يعذب أحد أحداً مثل تعذيب الله للعصاة والكافرين، ولا يوثق أحد أحداً مثل إيثاق الله للعصاة والكافرين (١).

<sup>(</sup>١) حجة القراءات ص ٧٦٣ الكشف ٢/ ٣٧٣ المغنى ٣٦٦ /٣٦٦.

#### المبحث الثاني

## القراءات المتعلقة بالالتفات

فيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف الالتفات

الالتفات: هو التعبير عن معنى بأسلوب التكلم أو الخطاب أو الغيبة وذلك بعد التعبير عن المعنى بأسلوب آخر منها(١).

أو هو الانتقال من التكلم أو الخطاب أو الغيبة إلى صاحبه (٢).

والعرب تنتقل في كلامها من أسلوب إلى أسلوب وذلك على عادة افتنانهم في الكلام وتصرفهم فيه؛ ولأن الكلام إذا نقل من أسلوب إلى أسلوب كان ذلك أحسن تطرية لنشاط السامع وإيقاظاً للإصغاء إليه من إجرائه على أسلوب واحد<sup>(٣)</sup>، وهذه فائدة الالتفات العامة (٤٠)، وقد تختص مواقعه بفوائد (٥٠).

وللالتفات ست صور:

الأولى: الانتقال من التكلم إلى الخطاب.

الثانية: الانتقال من التكلم إلى الغيبة.

الثالثة: الانتقال من الخطاب إلى التكلم.

الرابعة: الانتقال من الخطاب إلى الغيبة.

الخامسة: الانتقال من الغيبة إلى الخطاب.

السادسة: الانتقال من الغيبة إلى التكلم (٦).

<sup>(</sup>١) الإيضاح في علوم البلاغة ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) جواهر البلاغة ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) الكشاف للزمخشري ١٠/١.

<sup>(</sup>٤) الإتقان (أبو الفضل) ٣/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٥) الكشاف ١٠/١ الإتقان (أبو الفضل) ٣/٢٥٣.

<sup>(</sup>٦) جواهر البلاغة ص ٢٣٩ علوم البلاغة ص ١٦٧.

### المطلب الثاني: مواضع الالتفات في القراءات

أورد هنا القراءات التي أنتج تنوعها ما يسمى في البلاغة به «الالتفات» مستقصياً ذلك في القراءات العشر.

مُصَدِّراً ذلك بذكر أمثلة أفصل فيها القول ثم انتقل منها إلى إيراد المواضع حسب ترتيب المصحف الشريف باختصار دون تفصيل، والله المستعان وعليه التكلان.

فمن الأمثلة ما يلي:

#### المثال الأول:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً وإنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وإنَّ مِنْهَ لَمَا يَشَقَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ المَاءُ وإنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ومَا ٱللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُون ﴾ [البقرة: ٧٤].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿عما تعملون﴾:

فقرأ ابن كثير بياء الغيبة: ﴿عما يعملون﴾ وقرأ مثله ابن محيصن.

وقرأ سائر العشرة بالخطاب: ﴿عما تعملون﴾ وقرأ مثلهم الأعمش واليزيدي والحسن (١٠).

#### معنى القراءتين:

القراءتان بمعنى واحد، وفيهما التفات إذا كان الخطاب لبني إسرائيل (٢).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «يحتمل: أن يكون الخطاب مع رسول الله ﷺ (يعني: في قوله: ﴿وما الله بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُون﴾) ويحتمل:

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١١٨ النشر ٢/٧١٧ الإتحاف ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١٤٣/١.

أن يكون الخطاب مع بني إسرائيل ويكون ذلك التفاتاً إذ خرج من الخطاب في قوله: ﴿يعملون﴾.

وحكمة هذا الالتفات أنه أعرض عن مخاطبتهم وإبرازهم في صورة من لا يقبل عليهم بالخطاب، وجعلهم كالغائبين عنه؛ لأن مخاطبة الشخص ومواجهته بالكلام إقبال من المخاطب عليه وتأنيس له، فقطع عنهم مواجهته لهم بالخطاب لكثرة ما صدر عنهم من المخالفات» اه(١).

#### حاصل القراءتين:

القراءتان بمعنى واحد وفيهما التفات من الخطاب إلى الغيبة إذا كان الخطاب لبنى إسرائيل.

# المثال الثاني:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ لا تَعْبُدُونَ إِلاَّ ٱللَّه وِبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِي القُرْبَى وٱلْيَتَامَى وٱلْمَسَاكِينِ وقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً وأقِيمُوا الصَّلاةَ وآتُوا الزَّكَاةَ ثُمَّ تَولَّيْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِنكُمْ وأَنتُمْ مُعْرضُونَ ﴾ [البقرة: ٨٣].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿لا تعبدون إلا الله﴾:

فقرأ ابن كثير وحمزة والكسائي: ﴿لا يعبدون إلا الله﴾ بالياء وقرأ مثلهم ابن محيصن والحسن والأعمش.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لا تعبدون﴾ بالتاء وقرأ مثلهم اليزيدي(٢).

#### معنى القراءتين:

القراءتان بمعنى واحد وفيهما التفات من الغيبة إلى الخطاب.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «من قرأ بالياء فلأن بني إسرائيل لفظ غيبة، ومن قرأ بالتاء فهو التفات.

<sup>(1)</sup> البحر المحيط 1/ ٢٦٧\_ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١١٩ النشر ٢١٨/٢ الإتحاف ص ١٤٠.

وحكمته: الإقبال عليهم بالخطاب ليكون أدعى للقبول وأقرب للامتثال إذ فيه الإقبال من الله على المخاطب بالخطاب» اه<sup>(۱)</sup>.

#### حاصل القراءتين:

القراءتان فيهما التفات، وهما بمعنى واحد.

قلت: وقرأ ابن مسعود وأبي بن كعب: «لا يعبدوا» على النهي، والقراءة المتواترة: ﴿لا يعبدون﴾ على النفي، وكلاهما بمعنى.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ) عند ذكره أوجه إعراب جملة: ﴿لا يعبدون﴾: «الوجه الثامن: أن تكون الجملة تفسيرية فلا موضع لها من الإعراب، وذلك أنه لما ذكر أنه أخذ ميثاق بني إسرائيل كان في ذلك إبهام للميثاق ما هو، فأتى بهذه الجملة مفسرة للميثاق. . . . . . ومع جعل الجملة مفسرة لا تخرج عن أن يكون نفي أريد به نهي إذ تبعد حقيقة الخبر فيه» اه (٢).

ونبّه رحمه الله إلى وجود التفات آخر في الآية في قوله: ﴿إلا الله﴾ إذ خرج من ضمير المتكلم إلى الاسم الغائب ألا ترى أنه لو جرى على نسق واحد لكان نظم الكلام: لا تعبدون إلا إيانا، لكن في العدول إلى الاسم الظاهر من الفخامة والدلالة على سائر الصفات والتفرد بالتسمية به ما ليس في المضمر؛ ولأن ما جاء بعده من الأسماء إنّما هي أسماء ظاهرة فناسب مجاورة الظاهر الظاهر» اه(٣).

#### المثال الثالث:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَحُكُمَ الجَاهِليَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُماً لِقَوْم يُوقِنُونَ﴾ [المائدة: ٥٠].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿يبغون﴾:

<sup>(1)</sup> البحر المحيط YAT/1.

<sup>(</sup>Y) البحر المحيط 1/ YAY.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ٢٨٣/١.

فقرأ ابن عامر وحده: ﴿أَفْحَكُمُ الْجَاهِلَيْهُ تَبْغُونَ﴾ بالتاء.

وقرأ سائر العشرة: ﴿يبغون﴾ بالياء وقرأ مثلهم ابن محيصن والحسن والأعمش واليزيدي(١).

#### معنى القراءتين:

قراءة ابن عامر: ﴿تبغون﴾ على الخطاب، أي: قل لهم يا محمد أفحكم الجاهلية تبغون (٢).

قراءة سائر العشرة: ﴿يبغون﴾ على الغيبة أي: أيطلب هؤلاء حكم الجاهلية (٣).

#### حاصل القراءتين:

في القراءتين التفات من الخطاب للغيبة (٤).

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «في القراءة بالخطاب مواجهتهم بالإنكار والردع والزجر، وليس ذلك في الغيبة فهذه حكمة الالتفات» اه<sup>(٥)</sup>.

قلت: ويمكن أن يقال: وفي الخطاب بالغيبة تحقير لهم وإشارة إلى بعدهم عن الحق؛ إذ نزل الحاضر منزلة الغائب، مع ما فيه من الإنكار والردع والله أعلم.

قال أبو حيان (ت ٧٥٤هـ): «الخطاب ليهود قريظة والنضير» اه<sup>(٦)</sup>.

قلت: ليلاحظ أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب(٧).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٢ النشر ٢/ ٢٥٤ الإتحاف ص ٢٠١.

<sup>(</sup>Y) الكشف 11/11 زاد المسير ٢/٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) حجة القراءات ص ٢٢٨ المغني ١٩/٢.

<sup>(</sup>٤) المغنى ١٩/٢.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط ٣/ ٥٠٥ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٦) البحر المحيط ٣/٥٠٥ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٧) الإتقان (أبو الفضل) ١/ ٨٥-٨٧.

### المثال الرابع:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وأَقْسَمُوا بِٱللَّه جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَنُن جَاءَتُهُمْ آيةً لَيُومِنُنَّ بِهَا، قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِندَ ٱللَّهِ وما يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءتْ لا يُؤمِنُونَ﴾ [الأنعام: ١٠٩].

تنوعت قراءات القراء في قوله: ﴿إذا جاءت لا يؤمنون﴾:

فقرأ ابن عامر وحمزة بالتاء: ﴿إِذَا جِاءَتُ لَا تَوْمَنُونَ﴾.

وقرأ سائر العشرة بالياء: ﴿إِذَا جَاءَتُ لَا يَوْمَنُونَ﴾(١).

### معنى القراءتين:

معنى قراءة ابن عامر وحمزة الكلام فيها للمخاطب، والمعنى: ما يدريكم أيها الكفار المقترحون مجيء الآية الدالة على نبوة محمد ﷺ أنها إذا جاءتكم تؤمنون، فالله سبحانه وتعالىٰ طبع على قلوبكم.

ومعنى قراءة باقي العشرة بالياء على الغيبة: ما يدريكم أيّها المؤمنون أن لو أنزل الله الآية التي طلبها الكفار أنهم يؤمنون.

إذا فعدم إيمانهم مقطوع به لأن الله ختم على قلوبهم.

حاصل القراءتين:

الآية بالقراءتين جاءت على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (٢).

## المثال الخامس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ بِفَصْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيرٌ مّمًا يَجْمَعُونَ﴾ [يونس: ٥٨].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿يجمعون﴾:

فقرأ أبو جعفر وابن عامر ورويس عن يعقوب بالتاء: ﴿تجمعون﴾ على الخطاب.

<sup>(1)</sup> المبسوط ص ۱۷۳ النشر ۲/۲۶۱.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤٤٥ حجة القراءات ص ٢٦٦ المغنى ٨٣/٢.

وقرأ باقي العشرة بالياء: ﴿يجمعون﴾ على الغيبة<sup>(١)</sup>.

#### معنى القراءتين:

القراءة بالتاء: ﴿تجمعون﴾ على الخطاب معناها: لو كنتم مؤمنين لوجب أن تفرحوا بذلك، فهو خير مما تجمعون من دنياكم أيها الكفار.

القراءة بالياء: ﴿يجمعون﴾ على الغيب معناها: ما أعطي المؤمنون من الإسلام والقرآن خير مما يجمع الكفار من دنياهم.

#### حاصل القراءتين:

ليفرح هؤلاء الكفار بالإيمان إن كانوا مؤمنين، وليفرح المؤمنون بإيمانهم وإسلامهم فهو خير مما يجمع الكفار من دنياهم(٢).

قلت: وفي الآية بالقراءتين التفات من الغيبة إلى الخطاب.

#### المثال السادس:

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً ومُبَشِّراً ونَذِيراً. لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ورَسُولِهِ وتُعَزِّرُوه وَتُوقِّرُوه وتُسَبِّحُوه بُكْرَةَ وأصيلاً﴾ [الفتح: ٨ ـ ٩].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿لِتُوْمِنُوا بِٱللَّهِ ورَسُولِهِ وتُعَزِّرُوه وَتُوقِّرُوه وتُوقِّرُوه وتُسَبِّحُوه بُكْرَةً وأصِيلاً﴾:

فقرأ ابن كثير وأبو عمرو بالغيب في الأربعة: ﴿ليؤمنوا﴾ و ﴿يعزروه﴾ و ﴿يعزروه﴾ و ﴿يعزروه﴾ و وافقهما ابن محيصن واليزيدي والحسن.

وقرأ سائر العشرة بالخطاب في الأربعة: ﴿لتؤمنوا﴾ و ﴿تعزروه﴾ و ﴿تعزروه﴾

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ٢٠٠ - ٢٠١ النشر ٢/ ٢٨٥ الإتحاف ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) الكشف ١/ ٥٢٠ المغنى ٢/ ٢٣٤.

#### حاصل القراءتين:

في القراءتين التفات من الغيبة إلى الخطاب وفائدته هنا الإشعار بالتخصيص.

قال مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ه): «قوله: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكُ ﴾ يدل على أن ثُمَّ مُرْسَلاً إليهم وهم غيب فأتى بالياء إخباراً عن الغيب المرسل إليهم.

وقرأ الباقون بالتاء فيهن على المخاطبة للمُرْسَل إليهم من المؤمنين ؛ لأن ﴿أَرسلناك﴾ يدل على أن ثَمَّ مُرْسَلاً إليهم فخص المؤمنين بالخطاب لأنهم أجابوا وآمنوا بالرسول ﷺ اه(١١).

قلت: للعلماء رأيان في مرجع الضمير في هذه الكلمات الأربعة والنظاهر أنها راجعة إلى لفظ الجلالة، وهو ما صححه الرازي<sup>(۲)</sup> (ت ٢٠٦هـ) واستبعد خلافه الزمخشري<sup>(1)</sup> (ت ٥٣٨هـ).

وبعد: فتلك أمثلة لمواضع الالتفات، وأسرد هنا الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها التفاتاً من القراءات العشر فقط سائقاً لها على ترتيب المصحف الشريف.

وهذا المواضع هي التالية:

١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... ومَا ٱللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُون. أُولَئكَ ٱلْذِينَ اشْتَرَوا الحَياةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ فَلاَ يُخَفَّفُ عَنْهُم الْعَذَابُ ولا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٨٥ ـ ٨٦].

فقرأ نافع وابن كثير وشعبة عن عاصم ويعقوب وخلف: ﴿يعملون﴾ ساء الغسة.

<sup>(</sup>۱) الكشف ۲/۲۸۰.

<sup>(</sup>۲) تفسير الرازي ۲۸/۲۸.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٩١/٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الزمخشري ٣/٤٦٣.

وقرأ باقي العشرة بتاء الخطاب: ﴿تعملون﴾(١).

ففى الآية التفات من الخطاب إلى الغيبة.

٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... وأللّه بَصيرٌ بِمَا يَعْمَلُون. قُل مَنْ
 كَان عَدُواً لِجنريل... ﴾ [البقرة: ٩٦ ـ ٩٧].

فقرأ يعقوب: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الإلتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يعملون﴾ بياء الغيب جرياً على نسق ما قبله من قوله تعالى: ﴿ولن يَتَمنُّوه أبداً بِمَا قدَّمت أَيْدِيهم﴾ [البقرة: ٩٥](٢).

٣ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿أَمْ تَقُولُون: إِنَّ إِبْرَاهِيم وإسْمَاعِيل وإسْحَاق ويَعْقُوب والأَسْبَاط كَانُوا هُوداً أَو نَصَارَى﴾ [البقرة: ١٤٠].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وشعبة عن عاصم، وروح عن يعقوب: ﴿يقولون﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تقولون﴾ بتاء الخطاب<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... وما الله بِغَافِلِ عَمًا يَعْمَلُون ولئن أَتِيتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ بِكُلِّ آية مَا تَبِعُوا قِبْلَتك. . ﴾ [البقرة: ١٤٤].
 ١٤٤].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وعاصم ورويس عن يعقوب وخلف: ﴿يعملون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب(٤).

٥ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَات فَنِعمًا هِي وإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤتُوها الفُقَراء فَهُو خَيرٌ لَكُم ويُكَفِّر عَنْكُم مِن سَيْئاتِكُم﴾ [البقرة: ٢٧١].

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١١٨ النشر ٢/٢١٨ الإتحاف ص ١٤٠.

<sup>(</sup>۲) الإتحاف ص 18٤ المغنى ١٦٤/١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ١٤٨ المغنى ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ١٥٠ المغنى ٢٠١/١.

قرأ نافع وحمزة والكسائي وأبو جعفر وخلف: ﴿ونكفر﴾ بنون العظمة وجزم الراء، والفاعل ضمير مستتر وجوباً تقديره: «نحن» يعود على لفظ الجلالة المتقدم في الآية قبلها.

وقرأ ابن عامر وحفص: ﴿ويكفر﴾ بالياء ورفع الراء والفاعل ضمير مستتر جوازاً تقديره: «هو» يعود على لفظ الجلالة المتقدم في الآية قبلها (١).

وفي القراءتين التفات من الغائب إلى المتكلم.

٦ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... لا نُفَرَقُ بَين أحدِ مِنْ رُسُلِهِ...﴾
 [البقرة: ٢٨٥].

قرأ يعقوب: ﴿لا يفرق﴾ بالياء التحتية، على أن الفاعل ضمير يعود على الرسول ﷺ من قوله تعالىٰ: ﴿آمن الرَّسُول بِمَا أَنْزِل إليه مِن رَبِّه﴾ [البقرة: ٧٨٥].

وقرأ باقي العشرة: ﴿لا نفرق﴾ بالنون، وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم، والتقدير: كل من الرسول والمؤمنون يقول: لا نفرق بين أحد من رسله (٢٠).

٧ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿قَد كَان لَكُم آيةٌ فِي فئتين التَقَتَا فِئةٌ تُقَاتِل في سَبِيل الله وأُخْرَى كَافرة يَرْونَهم مُثْلَيْهم رَأْيَ العَين. . . ﴾ [آل عمران: ١٣].

قرأ نافع وأبو جعفر ويعقوب: ﴿ترونهم﴾ بتاء الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يرونهم﴾ بياء الغيبة(٣).

في القراءتين التفات من الغيبة إلى الخطاب.

٨ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَيُعَلِّمه الْكِتَابِ والْحِكْمَة والتّورَاة والإنْجِيلِ﴾ [آل عمران: ٤٨].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ١٦٥ المغنى ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٦٧ المغنى ١٩١٤/١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ١٧١ المغنى ٣١٨/١.

قرأ نافع وعاصم وأبو جعفر ويعقوب: ﴿ويعلمه﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ونعلمه﴾ بنون العظمة على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(١).

٩ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتُ فَيُوفِّيهِم أَجُورَهم﴾ [آل عمران: ٥٧].

قرأ حفص ورويس عن يعقوب: ﴿فيوفيهم﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿فنوفيهم﴾ بنون العظمة الدالة على التكلم وذلك على الالتفات (٢٠).

١٠ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهَ مِيثَاقَ النَّبِيينَ لَمَا آتَيْتُكُم مَن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ. . . ﴾ [آل عمران: ٨١].

قرأ نافع وأبو جعفر: ﴿آتيناكم﴾ بنون العظمة وألف بعدها.

وقرأ باقي العشرة: ﴿آتيتكم﴾ بتاء مضمومة مكان النون من غير ألف، وهي تاء المتكلم وذلك على الالتفات (٣).

١١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَواتِ والأَرْضِ طَوْعاً وكَرْها وإلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣].

قرأ أبو عمرو وحفص ويعقوب: ﴿يبغون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تبغون﴾ بتاء، وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٤).

١٢ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكْفَرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلْمُتَّقِينَ﴾ [آل عمران: ١١٥].

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ۱۷۶ المغنى ۱/۳۳۶.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٧٥ المغنى ٣٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ١٧٧ المغنى ٣٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ١٧٧ المغنى ١/ ٣٤٧ ٨٣٤٨.

قرأ الدوري عن أبي عمرو بخلف عنه وحفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿يفعلوا﴾ ﴿يكفروه﴾ بياء الغيبة فيهما.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تَفعلوا﴾ ﴿تكفروه﴾ بتاء الخطاب فيهما وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(١).

١٣ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... وللّه مِيرَاثُ السّمَوات والأرْض وأللّه بمَا تَعْمَلُون خَبير﴾ [آل عمران: ١٨٠].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب: ﴿يعملون﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٢).

١٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... سَنَكْتُب مَا قَالُوا وقَتْلَهم الأنْبِيَاء بِغَيرِ حَقّ ونَقُول ذُوقُوا عَذَاب الحَرِيق﴾ [آل عمران: ١٨١].

قرأ حمزة: ﴿سيكتب﴾ بياء مضمومة وفتح التاء مبنياً للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سنكتب﴾ بنون العظمة وضم التاء مبنياً للفاعل وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

١٥ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّه مِيثَاقَ ٱلذِين أُوتُوا الكِتَابِ لَتُبَيِّنَتُه لِلناس ولا تَكْتُمُونَه. . ﴾ [أل عمران: ١٨٧].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وشعبة عن عاصم: ﴿ليبيننه﴾ و ﴿لا يكتمونه﴾ بياء الغيب فيهما.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لتبيننه﴾ و ﴿لا تكتمونه﴾ بتاء الخطاب فيهما أنهما (٤)، على سبيل الالتفات فيهما .

١٦ \_ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ١٧٨ المغنى ١/٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٨٣ المغنى ١/ ٣٨٢ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) الإِتحاف ص ١٨٣ المغنى ١/ ٣٨٣ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ١٨٣ المغنى ١/٣٨٦.

وأقِيمُوا الصَّلاةَ وآثُوا الزَّكَاة فَلمَّا كُتِبَ عَليْهِمُ ٱلْقِتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ، أو أَشَدَّ خَشْيَةً وَقالُوا رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا القِتَالَ لَوْلاَ أَخُرْتَنَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ؟ قُلْ: مِنَاعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ والآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱتَّقَى ولا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً﴾ [النساء: ٧٧].

قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي وأبو جعفر وخلف وروح بخلف عنه: ﴿ولا يظلمون﴾ بياء الغيبة

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿ولا تظلمون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(١).

١٧ ــ قوله تبارك وتعالى: ﴿لا خَير فِي كَثيرٍ مَن نَجُواهُم إلا مَنْ أَمَر بِصَدَقةٍ أَو مَغْرُوف أَو إضلاح بين الناسِ ومَنْ يَفْعَل ذلكَ اَبْتِغَاء مَرْضَاتِ اللَّه فَسُوف نؤتِيه أَجراً عَظِيماً﴾ [النساء: ١١٤].

قرأ أبو عمرو وحمزة وخلف: ﴿يؤتيه﴾ بالياء التحتية على الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نؤتيه﴾ بنون العظمة (٢) وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم.

١٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿والَّذِين آمنُوا بِٱللَّه ورُسُلِه ولَمْ يُفرَّقُوا بَيْن أَحدِ مِنْهُم أُولَئك سَوْفَ يَؤْتِيهم أُجُورَهُم وكَان ٱللَّه غَفُوراً رَحِيماً﴾
 [النساء: ١٥٢].

قرأ حفص: ﴿يؤتيهم ﴾ بالياء التحتية على الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نؤتيهم﴾ بنون العظمة (٢) وذلك على الالتفات من الغيبة للخطاب.

١٩ \_ قول الله تبارك وتعالى: ﴿لَكِنِ ٱلَّراسِخُونَ فِي ٱلْعِلْم مِنْهُمْ وَالْمُوْمِنُونَ يُوْمِنُونَ بِمَا ٱنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَ أُنْزِل مِن قَبْلِك والْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ والمُوْمِنُونَ يُوْمِنُونَ بِمَا ٱنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَ أُنْزِل مِن قَبْلِك والْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ١٩٢ المعنى ٤١٣/١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٩٤ المغنى ١/ ٤١٧ ـ ٤١٨.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ١٩٥ المغنى ٤٢٣/١.

والمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ والمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ واليَومِ الآخِرِ أَوْلَئكَ سَنُؤْتِيهِمْ أَجْراً عَظِيماً ﴾ [النساء: ١٦٢].

قرأ حمزة وخلف: ﴿سيؤتيهم﴾ على الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سنؤتيهم﴾ بنون العظمة على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(١).

٢٠ قوله تبارك وتعالى: ﴿ويَوْم نَحْشُرهم جَمِيعاً ثُمّ نَقُول لِلّذِين أَشْرَكُوا أَينَ شُرَكَاؤكُم الّذِين كُنتُم تَزْعُمُون﴾ [الأنعام: ٢٢].

وقوله تعالى: ﴿ويَوْم يَحْشُرهم جَمِيعاً ثم يَقُول للمَلائكَةِ: أَهَوُلاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ﴾ [سبأ: ٤٠].

قرأ يعقوب: ﴿يحشرهم﴾ ﴿يقول﴾ في السورتين بالياء التحتية على الغيبة، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على الله تعالى الذي يدل عليه السياق.

وقرأ حفص: ﴿نحشرهم﴾ ﴿نقول﴾ في سورة الأنعام بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم، وقرأ في سورة سبأ ﴿يحشرهم﴾، و ﴿يقول﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نحشرهم ﴾ و ﴿نقول ﴾ في السورتين بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم (٢).

٢١ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿وللدار الآخرة خير للذين يتقون أفلا
 تعقلون﴾ [الأنعام: ٣٢].

وقوله تعالى: ﴿والدار الآخرة خير للذين يتقون أفلا تعقلون﴾ [الأعراف: ١٦٩].

وقوله تعالىٰ: ﴿ولدَارُ الآخِرَة خَيْرٌ للذِين يَتْقُون أَفَلاَ تَعْقِلُون﴾ [يوسف: ١٠٩].

الإتحاف ص ١٩٦ المغنى ١/ ٤٢٤ - ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٠٦ المغنى ٢/ ٣٦\_ ٣٧.

وقوله تعالىٰ: ﴿وما عِنْد ٱللَّه خَيرٌ وأَبْقَى أَفَلا تَعْقِلُونَ﴾ [القصص: ٦٠]. وقوله تعالىٰ: ﴿ومن نُعَمِّره نُنَكُسْه في الخَلْق أَفَلا يَعْقِلُونَ﴾ [يس: ٦٨].

قرأ نافع وأبو جعفر ويعقوب: ﴿تعقلون﴾ في المواضع الخمسة بتاء الخطاب.

وقرأ ابن عامر بتاء الخطاب في أربعة مواضع: وهي سورة الأنعام وسورة الأعراف وسورة يوسف وسورة القصص، واختلف عنه في موضع سورة يس فقرأه مرة بتاء الخطاب وأخرى بياء الغيبة.

وقرأ شعبة عن عاصم بتاء الخطاب في موضعين وهما سورة يوسف والقصص وبياء الغيبة في ثلاثة مواضع: وهي الأنعام والأعراف وسورة يس.

وقرأ حفص عن عاصم بتاء الخطاب في أربعة مواضع: وهي الأنعام والأعراف ويوسف والقصص، وبياء الغيبة في موضع سورة يس فقط.

وقرأ الدوري عن أبي عمرو بياء الغيبة في أربعة مواضع: وتاء الخطاب في موضع سورة القصص فقط.

وقرأ السوسي في روايته عن أبي عمرو بياء الغيبة في أربعة مواضع واختلف عنه في موضع القصص فقرأه مرة بتاء الخطاب وأخرى بياء الغيبة.

وقرأ الباقون وهم ابن كثير وحمزة والكسائي وخلف العاشر بياء الغيبة في المواضع الخمسة (١).

ومن ينعم النظر في سياق الكلام الذي قبل هذه الآيات يجد أن قراءة الغيبة جاءت متمشية مع سياق الكلام في أربعة مواضع وهي سورة الأنعام وسورة الأعراف وسورة يوسف وسورة يس.

وأن قراءة الخطاب جاءت متمشية مع السياق في موضع القصص فقط.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٠٧ المغنى ٢/ ٤٢ ٤٤.

وبناء عليه تكون قراءة الغيبة في السور الأربع جاءت جرياً على السياق، وقراءة الخطاب في هذه السور الأربع تكون على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وتكون قراءة الخطاب في موضع سورة القصص جاءت جرياً على السياق. وقراءة الغيبة في سورة القصص تكون على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (١).

٢٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قل مَن يُنَجِّيكُم مّن ظُلُمَات البرّ والبَخر تَدْعُونَه تَضَرُّعاً وخُفْيَة لَئن أَنجَانا مِن هَذَه لَنكُونَن مِنَ الشَّاكِرين﴾ [الأنعام: ٦٣].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿انجانا﴾ بألف بعد الجيم من غير ياء ولا تاء بلفظ الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿أنجيتنا﴾ بياء تحتية ساكنة بعد الجيم وبعدها تاء فوقية مفتوحة، على الخطاب، وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، على سبيل الحكاية لدعائهم(٢).

٢٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا ٱللَّه حَقَّ قَدْرِه إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَل ٱللَّه عَلَى بَشَر مَن شَيء، قُلْ مَن أَنْزَل الكِتَاب الَّذِي جَاء بِهِ مُوسَى نُوراً وهُدَى لِلنَّاس تَجْعَلُونَه قَراطِيس تُبْدُونَها وتُخْفُون كَثيراً وعُلِّمْتُم مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُم ولا آبَاؤكم قُلْ ٱللَّه ثُم ذَرْهُم فِي خَوْضهم يَلْعَبُون﴾ [الأنعام: ٩١].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو: ﴿يجعلونه﴾ ﴿يبدونها﴾ ﴿ويخفون﴾ الأفعال الثلاثة بناء الغب.

وقرأ الباقون الأفعال الثلاثة بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، أو رداً على المخاطبة التي قبل في قوله تعالى: ﴿قُلُ مَنْ نَزُلُ الْكَتَابِ الذي جاء به موسى. . ﴾ أي: قل لهم ذلك (٣).

<sup>(</sup>١) المغنى ٢/ ٤٤ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢/٤٥ الإتحاف ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢١٣ المغنى ٢/ ٦٤.

٢٤ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ولِكُلّ دَرَجات مّما عَمِلُوا وَما رَبُّك بِغَافِلِ
 عَمًا يَعْمَلُون﴾ [الأنعام: ١٣٢].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿فَاعْبُده وتَوكُّل عَلَيْه ومَا رَبُّك بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُون﴾ [هود: ١٢٣].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿وقُل الحَمْد للَّه سَيْرِيكُم آيَاتِه فَتَغْرِفُونَها ومَا رَبُّك بِغَافِلِ عَمًا تَعْمَلُون﴾ [النمل: ٩٣].

قرأ ابن عامر: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب في المواضع الثلاث.

ووجه الخطاب في موضع سورة الأنعام لمناسبة الخطاب في قوله تعالىٰ قبل: ﴿يَا مَعْشَر الْجِنّ والإنس أَلَمْ يَأْتِكُم رُسُلٌ مِنْكُم يَقُصّون عَلَيْكُم آيَاتِي وينذِرُونَكم لِقَاء يَوْمِكُم هَذا﴾ [الأنعام: ١٣٠].

ووجه الخطاب في موضع سورة النمل لمناسبة الخطاب في قوله تعالىٰ قبل في الآية نفسها: ﴿سيريكم آياته﴾.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وشعبة عن عاصم، وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿يعملون﴾ بياء الغيب في المواضع الثلاث.

ووجه الغيبة في موضع سورة الأنعام لمناسبة قوله تعالى قبل في الآية نفسها: ﴿وَلِكُلِ دَرَجات مّما عَمِلُوا﴾.

ووجه الغيبة في موضع سورة هود على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة.

ووجه الغيبة في موضع سورة النمل على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة.

وقرأ نافع وحفص وأبو جعفر ويعقوب: ﴿يعملون﴾ بالغيبة في موضع سورة الأنعام فقط، و ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب في موضع سورة هود وموضع سورة النمل وذلك على الالتفات كما تقدم (١١).

الإتحاف ص ۲۱۷ المغنى ۲/ ۱۰۱\_ ۱۰۲.

٢٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿اتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ ولا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

قرأ ابن عامر: ﴿ يتذكرون ﴾ بياء قبل التاء على الغيبة مع تخفيف الذال.

وقرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿تذكرون﴾ بحذف الياء وتخفيف الذال.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تذكرون﴾ بتشديد الذال.

والقراءة بالغيبة على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة(١١).

٢٦ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ . . . قالَ لِكُلِّ ضِغفٌ ولَكِن الأَ تَغلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٨].

قرأ شعبة عن عاصم: ﴿يعلمون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تعلمون﴾ بتاء الخطاب.

وفي القراءتين التفات من الخطاب إلى الغيبة<sup>(٢)</sup>.

٢٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ . . . قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْم القِيَامَةِ إِنَّا كُنًا عَنْ هَذَا غَافِلينَ . أَو تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ أَباؤُنَا مِن قَبْلُ وكُنَّا ذُرِّيةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفْتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلِ المُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢ ـ ١٧٣].

قرأ أبو عمرو: ﴿أَن يقولُوا﴾ ﴿أَو يقولُوا﴾ بياء الغيب فيهما.

وقرأ باقي العشرة: ﴿أَن تقولوا﴾ ﴿أَو تقولوا﴾ بتاء الخطاب فيهما.

وفي القراءتين التفات من الغيبة إلى الخطاب(٣).

٢٨ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿من يُضْلِل ٱللَّه فَلا هَادِيَ لَهُ وَيَذْرُهُمْ
 فِي طُغْيانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٦].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٢٢ المغنى ١١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٢٤ المغنى ١٢٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٣٣ المغنى ١٧٤/٢.

قرأ نافع وابن كثير وابن عامر وأبو جعفر: ﴿ونذرهم ﴾ بنون العظمة ورفع الراء.

وقرأ أبو عمرو وعاصم ويعقوب: ﴿يذرهم﴾ بياء الغيبة ورفع الراء. وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿ويذرهم﴾ بياء الغيبة وجزم الراء. في القراءات التفات من الغيبة إلى التكلم(١).

٢٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهِم حَتَّى لا تَكُون فِتْنَة ويَكُون اللَّهِ فإن النَّهُوا فإنَّ اللَّه بِمَا يَعْمَلُون بَصِير ﴾ [الأنفال: ٣٩].

قرأ رويس عن يعقوب: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يعملون﴾ بياء الغيب.

وفي القراءتين التفات من الغيبة إلى الخطاب<sup>(٢)</sup>.

٣٠ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هُو الَّذِي جَعَل الشَّمْسَ ضِيَاء والقَمَر نُوراً وقَدْره مَنَازِل لِتَعْلَمُوا عَددَ السُّنِين والحِسَابِ ما خَلق ٱللَّه ذَلِك إلا الْحَق يُفَصِّل الآيَاتِ لِقَوم يَعْلَمُون ﴾ [يونس: ٥].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحفص ويعقوب: ﴿يفصل﴾ بالياء التحتية على الغيب وذلك جرياً على السياق.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نفصل﴾ بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

٣١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿... قُلْ أَتُنَبُّنُونَ ٱللَّهَ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي السَّمَواتِ ولاَ فِي الأرْضِ سُبْحَانَهُ وتَعَالَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ. ومَا كَانَ النَّاسُ إلاّ أُمّةً واحِدَةً فاختلفوا...﴾ [يونس: ١٨ ـ ١٩].

وقوله تعالىٰ: ﴿ أَتَى أَمْرُ ٱللَّهِ فَلاَ تَسْتَغْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٣٣ المغنى ١٧٦/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٣٧ المغني ٢/١٩٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٧٤٧ المغنى ٢٢٤/٢.

وقوله تعالىٰ: ﴿خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقّ تَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [النحل: ٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿..... سبحانه وتعالىٰ عما يشركون. ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس...﴾ [الروم: ٤٠ ـ٤١].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿تشركون﴾ في المواضع الأربعة بتاء الخطاب جرياً على نسق ما قبله.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يشركون﴾ بياء الغيبة وذلك على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (١).

٣٧ ـ قول الله تعالى: ﴿وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِّن بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرٌ فِي آيَاتَنِا، قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَعُ مَكْراً إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمْكُرُون﴾ [يونس: ٢١].

قرأ روح عن يعقوب: ﴿يمكرون﴾ بياء الغيب مناسبة للسباق.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تمكرون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٢).

٣٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلكِ فَلَيْفُرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾ [يونس: ٥٨].

قرأ رويس عن يعقوب: ﴿فلتفرحوا﴾ بتاء الخطاب جرياً على السياق.

وقرأ باقى العشرة: ﴿فليفرحوا﴾ بياء الغيب على الالتفات (٣).

٣٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ﴾ [يونس: ١٠٠].

قرأ شعبة عن عاصم: ﴿ونجعل﴾ بنون العظمة على الالتفات من الغيبة إلى التكلم.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٤٨ المغنى ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٤٨ المغنى ٢/٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٥٢ المغنى ٢٣٣/٢.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ويجعل﴾ بياء الغيبة جرياً على السباق(١).

٣٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ [يوسف: ٤٩].

قرأ حمزة والكسائى وخلف: ﴿تعصرون﴾ بتاء الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يعصرون﴾ بياء الغيب.

والقراءة بالتاء على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٢).

٣٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاءِ أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَاءِ أَخِيهِ كَذَلِكَ كِذْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلاَّ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ نَزْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاءُ وَفَوْقَ كُلِ ذِي عِلمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٧٦].

قرأ يعقوب: ﴿يرفع﴾ و ﴿نشاء﴾ بالياء التحتية فيهما.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نرفع﴾ و ﴿يشاء﴾ بنون العظمة فيهما على الالتفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

٣٧ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَفِي الأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتُ وجَنَّاتُ مَنْ أَغْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِماءِ واحِدٍ وَنُفَضّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأُكُل إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لَقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ [الرعد: 3].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿ويفضل﴾ بالياء للغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ونفضل﴾ بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(٤).

٣٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ والزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٥٤ المغنى ٢/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٦٥ المغنى ٢/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٢٦ المغنى ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٢٦٩ المغنى ٢/ ٢٨٥ ٢٨٦.

والأَعنَابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَّقَوْمِ يَتَفكُّرُونَ﴾ [النحل: ١١].

قرأ شعبة عن عاصم: ﴿ننبت﴾ بنون العظمة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿ينبت﴾ بالياء التحتية.

والقراءة بنون العظمة على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(١).

٣٩ \_ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لاَ يَخْلُقُونَ مَن دُونِ ٱللَّهِ لاَ يَخْلُقُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لاَ يَعْمُلُونَ مِن اللَّهِ لاَ يَعْمُ لِللَّهِ لَا يَعْمُ لَهُ اللَّهِ لِللَّهِ لَا يَعْمُ لَلْهُ لَا يَعْمُلُونَ اللَّهِ لَا يَعْمُ لَلْهِ لاَلَّهُ لَيْ إِلَّا لَهُ مِنْ مُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لاَ يَعْمُلُونَ مُن اللَّهِ لَا يَعْمُ لَهُ مِنْ مُنْ اللَّهِ لَا يَعْمُ لَهُ لَا لَا عَلَامُ لَا لَا لَاللَّهُ لِلللَّهِ لَا يَعْمُ لَلْهُ لَا لَهُ مِنْ لِمُنْ اللَّهِ لِللَّهِ لَا لَا عَلَى اللَّهِ لَا لَا عَلَيْكُونَ مِنْ مُنْ اللَّهِ لَا يَعْلُونُ لَا لَا عَلَامُ لَا لَا عَلَيْكُونَ لَا لَا عَلَيْكُونَ لَا لَا عَلَامُ لَا لَا عَلَامُ لَا لَا عَلَى لَا عَلَامِ لَا عَلَامُ لَا عَلَيْكُونَ مِنْ اللَّهِ لِللَّهِ لَا عَلَيْكُونَ مِن لَا عَلَيْكُونَ مِن مُولِي اللَّهِ لَا يَعْلَمُ لَا عُلَالًا عَلَيْكُونُ لِللَّهِ لَا عَلَيْكُونَ مِن مُولِي لَا عَلَيْكُونَ مِن مُنْ مُولِي اللَّهِ لَلَّهُ لَا عَلَامُ لَا عَلَامُ عَلَيْكُونُ لَا عَلَامُ لَا عَلَيْكُونُ لَا عَلَامُ لَا عَلَّا عَلَامُ لَا عَلَامُ لَا عَلَامُ لّ

قرأ عاصم ويعقوب: ﴿يدعون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تدعون﴾ بتاء الخطاب.

والقراءة بالغيبة على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (٢).

٤٠ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّراتٍ فِي جَوِ السَمَاءِ ﴾ [النحل: ٧٩].

قرأ ابن عامر وحمزة ويعقوب وخلف: ﴿تروا﴾ بتاء الخطاب.

وقرأ باقى العشرة: ﴿يروا﴾ بياء الغيب.

والقراءة بالغيب على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (٣).

٤١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَا عِندَكُم يَنفَذُ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ بَاقِ وَلَنجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُوا أَجْرَهُمْ﴾ [النحل: ٩٦].

قرأ ابن كثير وعاصم وأبو جعفر وابن عامر بخلف عنه: ﴿ولنجزين﴾ بنون العظمة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿وليجزين﴾ بياء الغيب.

وفي القراءة بالتكلم التفات من الغيبة إلى التكلم (٤).

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ۲۷۷ المغنى ۲/ ۳۱۷ـ ۳۱۸.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٧٧ المغنى ٢/ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٧٨ المغنى ٢/ ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٢٨٠ المغنى ٢/ ٣٣٢ـ ٣٣٣.

٤٢ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ الْا تَتَخِذُوا مِن دُونِي وَكِيلاً ﴾
 [الإسراء: ٢].

قرأ أبو عمرو: ﴿ أَلَا يَتَخَذُوا ﴾ بياء الغيب.

وقرأ الباقون: ﴿ أَلَا تَتَخَذُوا ﴾ بتاء الخطاب.

والقراءة بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(١).

٤٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعْدُ الآخِرَةِ لِيَسُؤوا وَجُوهَكُمْ ﴾ [الإسراء: ٧].

قرأ الكسائي: ﴿لنسؤ﴾ بنون العظمة.

وقرأ ابن عامر وشعبة عن عاصم وحمزة وخلف: ﴿ليسؤ﴾ بالياء التحتية وفتح الهمزة.

وقرأ باقي العشرة نافع وابن كثير وأبو عمرو وحفص وأبو جعفر ويعقوب: ﴿ليسؤوا﴾ بالياء التحتية وضم الهمزة وبعدها واو ساكنة.

وفي القراءة بالياء التحتية وفتح الهمزة التفات من التكلم إلى الغيبة على القول بأن الفاعل ضمير مستتر يعود على الله جل جلاله وعز شانه، أما لو قيل: الفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على الوعد، والمراد به الموعود وهو العذاب الذي أعده الله لهم؛ فإنه لا يكون في الآية التفات والله أعلم (٢).

٤٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فلا يُسْرِف فِي القَتْلِ﴾
 [الإسراء: ٣٣].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿تسرف﴾ بتاء الخطاب.

وقرأ الباقون: ﴿يسرف﴾ بياء الغيبة.

وفي القراءة بالخطاب التفات من الغيبة إلى الخطاب (٣).

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٨١ المغنى ٢/٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٨٢ المغنى ٢/ ٣٣٦\_ ٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٨٣ المغنى ٣٤٣/٢.

٤٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَفَأَمِنتُمْ أَن يَخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً ثُمَّ لا تَجِدُوا لَكُم وَكيلاً. أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيه تَارَةَ أَخْرَى فَيُرسِلَ عليكم قَاصِفاً مِنَ الرِّيح فَيُغْرِقَكُمْ بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لا تَجِدُوا لَكُمْ عَلَيْنَا بِهِ تَبِيعاً﴾ [الإسراء: ٦٨ ـ ٦٩].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو بنون العظمة في الأفعال الخمسة: ﴿أَن نَحْسَفُ﴾ ﴿أَو نُرسَلُ﴾ ﴿فَنعرقكم﴾.

وقرأ أبو جعفر ورويس عن يعقوب: ﴿فتغرقكم﴾ بتاء التأنيث وبقية الأفعال بياء الغيبة.

وقرأ الباقون بياء الغيبة في الأفعال الخمسة.

والقراءة بنون العظمة على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(١).

٤٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلاَ يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً ﴾
 [الكهف: ٢٦].

قرأ ابن عامر: ﴿ولا تشرك﴾ بتاء الخطاب وجزم الكاف.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ولا يشرك﴾ بياء الغيبة ورفع الكاف.

وفي القراءة بتاء الخطاب التفات من الغيبة إلى الخطاب(٢).

٤٧ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوْا شُرَكَائِي الَّذِينَ زَعَمْتُمْ ﴾ [الكهف: ٥٦].

قرأ حمزة: ﴿نقول﴾ بنون العظمة.

وقرأ الباقون: ﴿يقول﴾ بياء الغيبة.

وفي القراءة بالغيبة التفات من التكلم إلى الغيبة<sup>(٣)</sup>.

٤٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَخَرِقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا ﴾ [الكهف: ٧١].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٨٥ المغنى ٢/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٨٩ المغنى ٢/٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٩١ المغني ٢/ ٣٧٥.

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿ليغرق﴾ بفتح الياء المثناة من تحت وفتح الراء على الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لتغرق﴾ بضم الناء المثناة من فوق وكسر الراء على الخطاب.

وفي القراءة بالغيبة التفات من الخطاب إلى الغيبة(١).

٤٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَرَبُّنَا الرَّحْمَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا
 تَصفُونَ﴾ [الأنبياء: ١١٢].

قرأ ابن ذكوان بخلف عنه: ﴿يصفون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تصفون﴾ بتاء الخطاب وهو الوجه الثاني لابن ذكوان عن ابن عامر.

والقراءة بالغيبة على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة (٢).

٥٠ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ [الحج: ٦٢].

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وأَنَّ مَا يَدعُونَ مِن دُونِهِ الباطل﴾ [لقمان: ٣٠].

وقرأ باقي العشرة: ﴿تدعون﴾ بالتاء من فوق على الخطاب.

وفيه التفات من الغيبة إلى الخطاب<sup>(٣)</sup>.

١٥ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُون ٱللَّه لَنْ
 يَخْلُقُوا ذُبَّاباً وَلُو اجْتَمَعُوا لَه﴾ [الحج: ٧٣].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٩٣ المغنى ٢/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢١٣ المغنى ٣/ ٤٦.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣١٦ المغنى ٣/٧٥.

قرأ يعقوب: ﴿يدعون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿تدعون﴾ بتاء الخطاب.

وفيه التفات من الخطاب إلى الغيبة(١).

٢٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ويَوْم يَحْشُرُهُم ومَا يَعْبُدُون مِن دُونِ ٱللَّه﴾ [الفرقان: ١٧].

قرأ ابن كثير وحفص وأبو جعفر ويعقوب: ﴿يحشرهم ﴾ بالياء التحتية والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على ﴿ربك ﴾ في قوله تعالى: ﴿كان على ربك وعداً مسئولا ﴾ [الفرقان: ١٦].

وقرأ باقي العشرة: ﴿نحشرهم﴾ بنون العظمة والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن».

وفي القراءة بنون العظمة التفات من الغيبة إلى التكلم (٢).

٣٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَيَقُولَ ءَأَنتُم أَضَلَلْتُم عِبَادِي هَوْلاَء ﴾
 [الفرقان: ١٧].

قرأ ابن عامر: ﴿فنقول﴾ بنون العظمة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿فيقول﴾ بالياء التحتية.

وفي القراءة بنون العظمة التفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

30 ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَيَعْلَم مَا تُخْفُون وَمَا تُعْلِنُون﴾
 [النمل: ٢٥].

قرأ حفص والكسائي: ﴿تخفون﴾ و ﴿تعلنون﴾ بتاء الخطاب فيهما وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ الباقون: ﴿يخفون﴾ ﴿يعلنون﴾ بياء الغيب فيهما، جرياً على

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣١٧ المغنى ٨/٥٥.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٢٨ المغني ٣/ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٢٨ المغنى ٨٨/٣.

نسق الغيبة التي في قوله تعالىٰ: ﴿وزَيْن لَهُم الشَّيْطَان أَعْمَالهم فَصَدَّهُم عَنِ السَّبِيل فهُم لا يَهْتَدُون﴾(١) [النمل: ٢٤].

٥٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّه خَبِير بِمَا تَفْعَلُونَ﴾ [النمل: ٨٨].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وابن عامر وشعبة في روايته عن عاصم: ﴿يفعلون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿تفعلون﴾ بتاء الخطاب وهو الوجه الثاني لابن عامر وشعبة.

والقراءة بالخطاب على الالتفات من الغيبة إلى االخطاب(٢).

٥٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ومَا عِنْد ٱللَّه خَيْرٌ وأَبْقَى أَفَلا تَعْقِلُون﴾ [القصص: ٦٠].

قرأ أبو عمرو بخلف عن السوسي عنه: ﴿يعقلون﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تعقلون﴾ بتاء الخطاب.

وفي القراءة بالغيبة التفات من الخطاب إلى الغيبة (٣).

٥٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّه يَعْلَم مَا يَدْعُون مِن دُونِه مِن شَيءٍ﴾ [العنكبوت: ٤٢].

قرأ أبو عمرو وعاصم ويعقوب: ﴿يدعون﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تدعون﴾ بتاء الخطاب وفيها التفات من الغيبة إلى الخطاب(٤).

٥٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ويَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُون﴾
 [العنكبوت: ٥٥].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٣٦ المغنى ١٠٦/٣.

<sup>(</sup>۲) الإتحاف ص ٣٤٠ المغنى ٣/ ١١٤ - ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٤٣ المغنى ١٢٣/٣.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٣٤٦ المغنى ١٢٨/٣.

قرأ نافع وعاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿ويقول﴾ بالياء.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ونقول﴾ بالنون على الالتفات من الغيبة إلى التكلم(١١).

٥٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائقَةُ ٱلْمَوْتِ ثُمَّ إليناً تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٥٧].

قرأ شعبة: ﴿يرجعون﴾ بياء الغيب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ترجعون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٢).

٦٠ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لُيِذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُم يَرْجِعُون ﴾ [الروم: ٤١].

قرأ روح وقنبل بخلف عنه: ﴿لنذيقهم﴾ بنون العظمة.

وقرأ باقى العشرة: ﴿ليذيقهم﴾ بالياء التحتية.

وفي القراءة بنون العظمة التفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

٦١ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱللَّه كَانَ بِمَا تَعْمَلُون خَبِيراً﴾
 [الأحزاب: ٢].

وقوله تعالى: ﴿وكان الله بِما تعملون بصيراً﴾ [الأحزاب: ٩].

قرأ أبو عمرو: ﴿يعملون﴾ في الموضعين بياء الغيب.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب فيهما على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب ليدخل الجميع في المخاطبة(٤).

٦٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿هَذَا طما تُوعَدُون لِيَوْم الحِسَابِ﴾
 [ص: ٥٣].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٤٦ المغنى ١٢٩/٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٤٦ المغنى ٣/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٤٨ المغنى ٣/ ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٣٥٧ المغنى ١٤٦/٣.

قرأ ابن كثير وأبو عمرو: ﴿يوعدون﴾ بالياء التحتية على الغيب.

وقرأ الباقون: ﴿توعدون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(١).

٦٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِه لا يَقْضُونَ
 بِشَيءِ﴾ [غافر: ٢٠].

قرأ نافع وهشام وابن عامر في رواية ابن ذكوان عنه: ﴿تدعون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿يدعون﴾ بياء الغيبة(٢).

٦٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿كَانُوا أَشَدَ مِنْهُم قُوَّةٍ﴾ [غافر: ٢١].

قرأ ابن عامر: ﴿منكم﴾ بكاف الخطاب موضع الهاء وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿منهم﴾ بضمير الغيبة(٣).

٦٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وهُوَ ٱلَّذِي يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ
 ويَعْفُو عَنِ السَّيْتَاتِ ويَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾ [الشورى: ٢٥].

قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف ورويس في روايته عن يعقوب بخلف عنه: ﴿تفعلون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يفعلون﴾ بياء الغيبة (٤).

٦٦ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَنِ نُقَيِّضْ
 لَهُ شَيْطَاناً﴾ [الزخرف: ٣٦].

قرأ يعقوب وشعبة عن عاصم بخلف عنه: ﴿يقيض﴾ بالياء من تحت.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٧٣ المغنى ١٩٩/٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٧٨ المغنى ٣/ ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٧٨ المغنى ٣/ ٢١٠.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٣٨٣ المغنى ٣/ ٢٢٠.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نقيض﴾ بنون العظمة على الالتفات وهو الوجه الثاني لشعبة (١).

٧٧ ـ قول الله تعالى: ﴿وعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وإلَيْهِ تُرْجَعُون﴾ [الزخرف: ٨٥].

قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي ورويس وخلف: ﴿يرجعون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ترجعون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب<sup>(٢)</sup>.

٦٨ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلامٌ، فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٨٩].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿يعلمون﴾ بياء الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تعلمون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب (٣).

٦٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَبِأْيُ حَدِيثِ بَعْدَ ٱللَّهِ وآياتِهِ يُؤمِنُونَ ﴾
 [الجاثية: ٦].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وحفص وأبو جعفر وروح في روايته عن يعقوب: ﴿يؤمنون﴾ بياء الغيبة لمناسبة السياق.

قرأ باقي العشرة: ﴿تؤمنون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب(٤).

٧٠ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿لِيجْزِي قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ [الجاثنة: ١٤].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٨٦ المغنى ٢٢٨/٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٨٧ المغنى ٣/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٨٧ المغنى ٣/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٣٨٩ المغنى ٣/ ٢٣٨ - ٢٣٩.

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وعاصم ويعقوب: ﴿ليجزي﴾ بياء مفتوحة مع كسر الزاي وفتح الياء مبنياً للفاعل وهو ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على الله سبحانه وتعالىٰ.

وقرأ أبو جعفر: ﴿ليجزي﴾ بضم الياء وفتح الزاي على البناء للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لنجزي﴾ بنون العظمة مفتوحة مع كسر الزاي وفتح الباء مبنياً للفاعل، وهو ضمير متكلم تقديره: «نحن»، ففي هذه القراءة التفات من الغيبة إلى التكلم (١).

٧١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ولِيُوَفِّيَهُمْ أَعْمَالَهُمْ وهُمْ لا يُظْلَمُونَ﴾
 [الأحقاف: ١٩].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم ويعقوب وهشام بخلف عنه: ﴿وليوفيهم﴾ بالياء من تحت على لفظ الغيبة، والفاعل ضمير مستتر تقديره «هو» يعود على الله عز وجل المتقدم ذكره في قوله تعالىٰ: ﴿وهُمَا يَسْتَغِيثَانَ ٱللَّهُ ويْلَكُ آمِنَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهُ حَقَ﴾ [الأحقاف: ١٧].

وقرأ باقي العشرة: ﴿ولنوفيهم﴾ بنون العظمة، والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن» وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم (٢).

٧٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَاهَد عَلَيْهِ ٱللَّهِ فَسَيُوتِيهِ أَجْراً عَظِيماً﴾ [الفتح: ١٠].

قرأ أبو عمرو وعاصم وحمزة والكسائي ورويس وخلف: ﴿ فَسِيؤتِيه ﴾ بياء الغيبة جرياً على السياق.

وقرأ باقي العشرة: ﴿فسنؤتيه﴾ بنون العظمة، وفيها التفات من الغيبة إلى التكلم (٣).

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ۳۹۰ المغنى ۳/ ۲۳۹ـ ۲٤٠.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٩٢ المغنى ٣/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٩٥ المغنى ٣/ ٣٥٣\_ ٢٥٤.

٧٣ \_ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿يَوْمَ نَقُول لِجَهنَّم هَل امْتَلأَت﴾ [ق: ٣٠].

قرأ نافع وشعبة: ﴿يقول﴾ بالياء التحتية وذلك إخبار عن الله عز وجل والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على لفظ الجلالة (الله) المتقدم ذكره في الآيات قبلها.

وقرأ باقي العشرة: ﴿نقول﴾ بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن» والمراد به الله عز وجل(١).

٧٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابِ حَفِيظٍ ﴾
 [ق: ٣٢].

قرأ ابن كثير: ﴿ما يوعدون﴾ بالياء التحتية على الغيبة لأن واو الجماعة في: ﴿يوعدون﴾ عائد على المتقين في قوله تعالى: ﴿وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد﴾ [ق: ٣١].

وقرأ باقي العشرة: ﴿ما توعدون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، أي: قل يا محمد للمتقين: ﴿هذا ما توعدون﴾(٢).

٧٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿سنَفْرغُ لَكُم أَيُّهَا الشَّقَلان﴾
 [الرحمٰن: ٣١].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿سيفرغ﴾ بالياء التحتية المفتوحة على الغيبة والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» والمراد به الله تعالىٰ؛ لأنه يعود على لفظ ﴿ربك﴾ من قوله تعالىٰ: ﴿ويَبْقَى وَجُه رَبِّك ذُو الجَلال والإِحْرَامِ﴾ [الرحمٰن: ٢٧]، وحينئذ يكون الكلام جرى على نسق واحد وهو الغيبة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سنفرغ﴾ بنون العظمة المفتوحة، وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن»(٣).

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٩٨ المغنى ٣/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٩٨ المغنى ٣/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٤٠٦ المغنى ٣/٢٧٧.

٧٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ مِن قَبل ﴾ [الحديد: ١٦].

قرأ رويس: ﴿ولا تكونوا﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب لأن المقام للغيبة، حيث المراد: «المؤمنون».

وقرأ باقي العشرة: ﴿ولا يكونوا﴾ بياء الغيبة جرياً على السياق لأن قبله قوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَأْنِ للَّذِينِ آمَنُوا أَن تَخْشَع قُلُوبُهم لِذَكُر ٱللَّه﴾(١) [الحديد: ١٦].

٧٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱللَّه خَبِير بِمَا تَعْمَلُون﴾ [المنافقون: ١١].

قرأ شعبة عن عاصم: ﴿يعملون﴾ بياء الغيبة وذلك على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة.

وقرأ الباقون: ﴿تعملون﴾ بتاء الخطاب جرياً على السياق(٢).

٧٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْم يَجْمَعُكُم لِيوْم الجَمْع ﴾
 [التغاین: ۹].

قرأ يعقوب: ﴿نجمعكم﴾ بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم.

وقرأ الباقون: ﴿يجمعكم﴾ بياء الغيبة والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على لفظ الجلالة من قوله تعالىٰ: ﴿وَٱللَّه بِمَا تَعْمَلُون خَبِير﴾ [التغابن: ٨]، وهذه القراءة موافقة للسياق(٣).

٧٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يُعرِض عَنْ ذِكْر رَبِّه يَسْلُكُهُ عَدَابًا صَعَداً ﴾ [الجن: ١٧].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿يسلكه﴾ بياء الغيب

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ٤١٠ المغنى ٣/ ٢٨٦ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤١٧ المغنى ٣٠٤/٣.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٤١٧ المغنى ٣/٥٠٥.

جرياً على السياق والفاعل ضمير مستتر تقديره: «هو» يعود على لفظ ﴿ رَبِه ﴾ .

وقرأ الباقون: ﴿نسلكه﴾ بنون العظمة وذلك على الالتفات من الغيبة إلى التكلم والفاعل ضمير مستتر تقديره: «نحن» وهو إخبار من الله عز وجل عن نفسه(۱).

٨٠ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وما يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾
 [المدثر: ٥٦].

قرأ نافع: ﴿ وما تذكرون ﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب.

وقرأ الباقون: ﴿وما يذكرون﴾ بياء الغيبة جرياً على السياق لأن قبله قوله تعالىٰ: ﴿كلا بل لا يخافون الآخرة﴾(٢) [المدثر: ٥٣].

٨١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿كَلاّ بَلْ تُحِبُّون العَاجِلَة﴾
 [القيامة: ٢٠].

وقوله تعالى: ﴿وتَذَرُونِ الآخِرَةَ﴾ [القيامة: ٢١].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب: ﴿يحبون﴾ ﴿يذرون﴾ بياء الغيبة فيهما لمناسبة ما قبلهما وهو قوله تعالى: ﴿يُنَبَّوُا الإِنْسَان يَوْمَئذِ بِمَا قَدّم وأَخْر﴾ [القيامة: ١٣]، ولفظ ﴿الإنسَان﴾ وإن كان مفرداً إلا أن المراد به الجمع لأنه اسم جنس.

وقرأ الباقون: ﴿تحبون﴾ ﴿تذرون﴾ بتاء الخطاب فيهما على معنى: قل لهم يا محمد بل تحبون العاجلة، وتذرون الآخرة، وحينئذ يكون هنا التفات من الغيبة إلى الخطاب<sup>(٣)</sup>.

٨٢ \_ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وما تَشَاءون إلا أن يَشَاء ٱللَّه﴾ [الإنسان: ٣٠].

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ٤٢٥ المغنى ٣/٤/٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤٢٧ المغنى ٣٣٢/٣.

 <sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٤٢٨ المغنى ٣/٤٣٤ ـ ٣٣٠.

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر بخلف عنه: ﴿وَمَا يَشَاءُونَ﴾ بياء الغيبة لمناسبة قوله تعالى: ﴿نحن خَلَقْنَاهُم وشَدَدْنَا أَسْرَهُم ﴾ [الإنسان: ٢٨].

وقرأ الباقون: ﴿وما تشاءون﴾ بتاء الخطاب وذلك على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب وهو الوجه الثاني لابن عامر(١).

٨٣ \_ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿كَلاَّ بَلْ تُكَذِّبُون بِالدِّينِ ﴾ [الانفطار: ٩].

قرأ أبو جعفر: ﴿يكذبون﴾ بياء الغيبة وذلك على الالتفات من الخطاب إلى الغيبة.

وقرأ الباقون: ﴿تكذبون﴾ بتاء الخطاب جرياً على السياق لأن ما قبله قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنسَانَ مَا غَرِّكُ بَرَبِّكُ الكّرِيمِ. . ﴾ فالمقام للخطاب(٢).

٨٤ \_ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ بَلْ تُؤثِرُون الحَياة الدنيا ﴾ [الأعلى: ١٦].

قرأ أبو عمرو: ﴿يؤثرون﴾ بياء الغيبة لمناسبة السياق.

وقرأ الباقون: ﴿تؤثرون﴾ بتاء الخطاب على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب (٣).

٥٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَلا بَلْ لا تُكْرِمُون اليَتِيم ولا تَحَاضُون عَلَى طَعَام المِسْكِين . وتَأْكُلُون التُرَاثَ أَكُلاً لَمَا . وتُحِبُون المَالَ حُنا جَمّا ﴾ [الفجر: ١٧ ـ ٢٠].

قرأ أبو عمرو ويعقوب بخلف عن روح عنه بياء الغيب في الأفعال الأربعة: ﴿تَكْرِمُونَ﴾ ﴿تَحَافُونَ﴾ ﴿تَكْلُونَ﴾ ﴿تَحْبُونَ﴾ حملاً على لفظ: ﴿الإنسانَ﴾ المتقدم ذكره في قوله تعالىٰ: ﴿فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه﴾ [الفجر: 10].

وقرأ الباقون بتاء الخطاب في الأربعة على الالتفات من الغيبة إلى الخطاب (١٠).

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٤٣٠ المغنى ٣/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤٣٥ المغنى ٣٥٣/٣.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٤٣٧ المغني ٣/ ٣٦١.

 <sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٤٣٨ المغنى ٣/ ٣٦٤ -٣٦٥.



### الفصل الثاني

# القراءات المتعلقة بالاستئناف والمفاعلة والتكثير وغيره

يتضمن هذا الفصل الإشارة إلى بعض الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها تنوعاً في الأسلوب، دون تأثير يذكر في المعنى. وذلك من خلال المباحث التالية:

#### الميحث الأول

### القراءات المتعلقة بالاستئناف

أحياناً ينتج تنوع القراءات في الآية أن تكون الجملة فيها على قراءة جملة استئنافية (١) وعلى قراءة غير استئنافية.

وأورد هنا جملة من ذلك(٢):

١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَسْتَنْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ ٱللَّه وفَضْلَ وَأَن ٱللَّه لا يضيع أجر المؤمنين ﴾ [آل عمران: ١٧١].

تنوعت القراءات في قوله: ﴿وَأَنَ اللهُ. . . ﴾:

(١) الجمل المستأنفة نوعان:

الأول: الجملة التي افتتح بها النطق نحو: «المؤمن القوي خير من المؤمن الضعيف».

الثاني: الجملة الواقعة أثناء النطق وهي مقطوعة عما قبلها نحو قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الْمِزَّةُ للَّهِ جَمِيعاً﴾ [يونس: ٦٥]، بعد قوله: ﴿ولا يحْزُنْكَ قولهم﴾.

والنوع الثاني هو المقصود هنا.

والأصل في الجمل أن تكون كلاماً مستقلاً غير مرتبط بغيره، فلا يكون لها محل من الإعراب وهي سبع جمل: (أ) الابتدائية أو المستأنفة. (ب) المعترضة. (ج) التفسيرية. (د) المجاب بها القسم. (ه) الواقعة جواباً لشرط غير جازم أو جازم ولم تقترن بالفاء ولا بر إذا الفجائية، (و) الواقعة صلة لاسم أو حرف. (ز) التابعة لما لا محل له.

انظر مغني اللبيب ص ٥٠٠ معجم القواعد العربية ص ١٩٩.

(٢) ولم استقص ولم أكثر من الأمثلة لقلة تأثير ذلك في معنى الآية، وقد أفاض صاحب كتاب «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» بالحديث عن هذا الأسلوب في المقرآن الكريم ق ٣ ج ٤ ص ٣٥٩ ق ٣ ج ٤ ص ٣٥٩ -٣٦٠، ٣٦٠

فقرأ الكسائي وحده: ﴿وإن آللَّه لا يُضِيعُ أَجْرَ المؤمنين﴾ بكسر الهمزة في ﴿أَن﴾.

وقرأ سائر العشرة: ﴿وأن الله. . . ﴾ بفتح الهمزة فيها(١٠).

ومعنى قراءة الكسائي بالكسر على الاستئناف والمراد: والله لا يضيع أجر المؤمنين، فالجملة مستأنفة ليست متعلقة بما قبلها في الإعراب<sup>(٢)</sup>.

ومعنى قراءة الجمهور بفتح الهمزة أي: يستبشرون بنعمة من الله وفضل ويستبشرون بأن الله لا يضيع أجر المؤمنين<sup>(٣)</sup>.

### حاصل القراءتين:

يخبر الله عز وجل عن الشهداء أنهم يستبشرون بنعمة من الله وفضل، ويقرر جل وعز ذلك بجملة مستأنفة بأنه سبحانه لا يضيع أجر المؤمنين، كما يخبر تعالى عن الشهداء أنهم يستبشرون كذلك بأن الله لا يضيع أجر المؤمنين.

وفي قراءة عبد الله بن مسعود: «يستبشرون بنعمة من الله وفضل والله لا يضيع أجر المؤمنين» وهي بمعنى قراءة الكسائي (٤).

٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِن تَسْتَفْتِحُوا فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ، وإِن تَسْتَفْتِحُوا فَهُو خَيْرٌ لكم وإِن تَعُودُوا نَعُدْ وَلَن تُغْنِي عَنكُمْ فِتَتُكُمْ شَيْئاً ولَوْ كَثْرَتْ وَأَنَّ ٱللَّه مَعَ المُؤْمِنينَ﴾ [الأنفال: ١٩].

قرأ نافع وابن عامر وحفص وأبو جعفر: ﴿وَأَنْ آللَّه مَع الْمُؤْمِنِينَ ﴾ بفتح الهمزة في ﴿أَن ﴾ على تقدير اللام أي: ولأن الله مع المؤمنين لن تغني عنكم فئتكم شيئاً ولو كثرت.

وقرأ باقي العشرة: ﴿وَإِنَ ﴾ بكسر الهمزة على الابتداء والاستئناف وفيه معنى التوكيد لنصرة الله للمؤمنين.

<sup>(1)</sup> المبسوط ص 189 النشر YEE/Y.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٣٦٥ حجة القراءات ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (دار الفكر) ٤/ ١٧٥ معانى القرآن وإعرابه للزجاج ١/ ٤٨٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (دار الفكر) ٤/١٧٥ البحر المحيط ١١٦٦/٣.

والقراءتان بمعنى مع تنوع الأسلوب فيهما(١١).

٣ \_ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ولا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا إِنَّهُمْ لا يُعْجِزُون﴾ [الأنفال: ٥٩].

قرأ ابن عامر: ﴿أنهم لا يعجزون﴾ بفتح الهمزة على إسقاط لام العلة والمعنى: ولا يحسبن الكفار أنفسهم سبقوا لأنهم لا يعجزون.

وقرأ باقي العشرة: ﴿إنهم لا يعجزُون﴾ بكسر الهمزة وذلك على الاستئناف والقطع.

والقراءتان بمعنى، مع تنوع الأسلوب فيهما(٢).

٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإنَّ هَـذِهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً واحِدَةً﴾
 [المؤمنون: ٥٢].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿وإن﴾ بكسر الهمزة وتشديد النون على الاستئناف و ﴿هذه﴾ اسمها و ﴿أمتكم﴾ خبرها و ﴿أمة﴾ حال و ﴿واحدة﴾ صفة لـ ﴿أمة﴾.

وقرأ ابن عامر: ﴿وأن﴾ بفتح الهمزة وتخفيف النون على أنها مخففة من الثقيلة، واسمها ضمير الشأن محذوف و ﴿هذه﴾ مبتدأ و ﴿أمتكم﴾ خبر، والجملة خبر ﴿إن﴾.

وقرأ الباقون نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ويعقوب: ﴿وَأَنَ﴾ بفتح الهمزة وتشديد النون، على تقدير حرف الجر قبلها أي: ولأن هذه أمتكم. و ﴿هذه﴾ اسم ﴿أن﴾ و ﴿أمتكم﴾ خبرها(٣).

و له تبارك وتعالى: ﴿ أَنَّهُمْ هُمُ الْفَائزُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١١].
 قرأ حمزة والكسائي: ﴿ إنهم ﴾ بكسر الهمزة على الاستئناف.

الإتحاف ص ٢٣٦ المغنى ٢/ ١٨٩ - ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٣٨ المغنى ٢/١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣١٩ المغنى ٣/٦٤.

وقرأ الباقون: ﴿أنهم﴾ بفتح الهمزة على أنه المفعول الثاني لا ﴿جزيتهم﴾ في قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ أي: جزيتهم فوزهم أو على تقدير حرف الجر أي: لأنهم أو بأنهم (١).

٢ ـ قول الله تعالى: ﴿ويَضِيتُ صَدْرِي ولا يَنْطَلِقُ لِسَانِي﴾
 [الشعراء: ١٣].

قرأ يعقوب: ﴿ويضيق﴾ ﴿ولا ينطلق﴾ بنصب القاف فيهما عطفاً على ﴿يكذبون﴾ المنصوب بـ ﴿أَن﴾ من قوله تعالىٰ: ﴿قال ربّ إِنّي أَخَافُ أَنْ يُكَذَّبُون﴾ [الشعراء: ١٢].

وقرأ الباقون برفع القاف فيهما على الاستئناف<sup>(٢)</sup>.

٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فانظُر كَيف كَان عَاقِبةُ مَكْرِهم أَنّا دُمَّرْنَاهُم وقَوْمَهم أَجْمَعِين﴾ [النمل: ٥١].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿إِنَّا دَمَرْنَاهِم﴾ بفتح الهمزة على أن ﴿كان﴾ تامة بمعنى وقع، فتحتاج إلى مرفوع فقط و ﴿عاقبة﴾ فاعل، و ﴿أَنَا دمرناهم﴾ بدل من ﴿عاقبة﴾.

ويجوز أن يكون قوله: ﴿إنا دمرناهم﴾ خبر لمبتدأ محذوف والتقدير هو: أنا دمرناهم.

وقرأ الباقون من العشرة: ﴿إنا دمرناهم بكسر الهمزة على الاستئناف و ﴿كان الله تامة بمعنى وقع ، لا تحتاج إلى خبر ، و ﴿عاقبة ﴾ فاعل ، و ﴿كيف في موضع الحال ، فتم الكلام على ﴿مكرهم الله ثم ابتدأ ب ﴿إنا مستأنفاً فكسرها ، والتقدير : فانظر يا محمد على أي حال وقع عاقبة أمرهم ، ثم استأنف مفسراً للعاقبة بالتدمير بكسر ﴿إن ﴾ (") .

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٢١ المغنى ٣/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٣١ المغنى ٩٧/٣.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٣٨ المغنى ١٠٨/٣.

٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وقال مُوسَى رَبِّي أَعْلَم بِمَن جَاء بِالْهُدى مِنْ عِنْدِهِ ﴾ [القصص: ٣٧].

قرأ ابن كثير: ﴿قال﴾ بحذف الواو على الاستئناف.

وقرأ باقي العشرة: ﴿وقال﴾ بإثبات الواو عطفاً على الجملة التي قلها(١).

٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَقُلْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾
 [الدخان: ٤٩].

قرأ الكسائي: ﴿أَنَّك﴾ بفتح الهمزة على تقدير لام العلة أي: لأنك أنت...، وهذا على سبيل السخرية والاستهزاء.

وقرأ باقي العشرة: ﴿إنك﴾ بكسر الهمزة على الاستئناف(٢).

١٠ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ الرَّحِيمُ﴾ [الطور: ٢٨].

قرأ نافع والكسائي وأبو جعفر: ﴿أَنه ﴾ بفتح الهمزة على تقدير لام التعليل أي: لأنه هو البر الرحيم.

وقرأ باقي العشرة: ﴿إِنَّهُ بَكُسُرُ الْهُمَزَةُ عَلَى الْاسْتَئْنَافُ (٣).

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٤٣ المغنى ١٢٠/٣.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٨٩ المغنى ٣/٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٤٠١ المغنى ٢٦٦٦.

### المبحث الثاني

### القراءات المتعلقة بالمفاعلة

قد ينتج تنوع القراءات في الآية: أن تأتي الآية على قراءة مفيدة مجرد حدوث الفعل، وعلى قراءة تفيد حدوث المشاركة في الفعل، أو تأتي على قراءة أخرى على في قراءة، وتأتي على قراءة أخرى على غير هذه الصيغة.

وفي هذا المبحث أشير إلى معنى هاتين الصيغتين: "فاعل" و "تفاعل" ثم أورد جملة من الآيات (١) التي كان تنوع القراءات فيها من هذا القبيل، وذلك من خلال المطلبين التاليين:

# المطلب الأول: في معنى «فاعل» و «تفاعل»

من صيغ مزيد الثلاثي من الأفعال صيغة: "فاعل" وصيغة: "تفاعل"، وتشترك الصيغتان في الدلالة على المشاركة في الفعل ثم تنفرد كل واحدة منها بمعنى.

#### معنى «فاعل»:

المعنى الغالب على «فاعل» هو الدلالة على المشاركة وهي أن يفعل أحدهما بصاحبه فعلاً فيقابله الآخر بمثله، وحينتذ ينسب للبادىء نسبة الفاعلية وللمقابل نسبة المفعولية كقولك: «ضارب زيد عمرا» حيث نسبأصل الفعل: «ضارب» وهو الضرب إلى زيد صراحة، ولكنه يجيء من «عمرو» ضمنا وانتصاب «عمرو» على أنه مشارك وليس على أنه مضروب.

<sup>(</sup>۱) اكتفيت بأمثلة قليلة، فقد استوعب الموضوع صاحب كتاب «دراسات لأسلوب القرآن الكريم» ق ٢ ج ١ ص ٤٢٤ ـ ٤٧٥، ٩٩٥ ـ ٦٢٥.

ويجيء «فاعل» لإفادة التكثير، ونحو قولك: «ضاعفت الشيء» أي: كثرت أضعافه، وكقولك: «ناعمه الله» أي: أكثر نعمته.

ويفيف «فاعل» الموالاة ومعناها أن يتكرر الفعل يتلو بعضه بعضاً نحو: «واليت الصوم» و «تابعت القراءة».

ويجيء «فاعل» بمعنى «فعل» كـ «سافر وجاوز» وربما كانت المفاعلة بتنزيل غير الفعل منزلته (١).

#### معنى «تفاعل»:

تدل على المشاركة بين اثنين فأكثر، فيكون كل منهما فاعلاً في اللفظ مفعولاً في المعنى بخلاف: «فاعل» فإنها لاقتسام الفاعلية والمفعولية لفظاً والاشتراك فيهما معنى.

وتأتي «تفاعل» لإفادة التظاهر بالفعل دون حقيقته وهو التكلف في الفعل كقولك: «تجاهلت، تغافلت».

وتجيء لإفادة حصول الشيء تدريجياً كـ «تزايد النيل».

وتكون «تفاعل» لمطاوعة «فاعل» نحو: «باعدته فتباعد» (٢).

# المطلب الثاني: أمثلة في القراءات المتعلقة بالمفاعلة

أورد أمثلة سريعة تنوعت القراءات فيها فجاءت صيغة الفعل على وزن «فاعل» أو «تفاعل».

١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿لاَّ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أُو تَفْرضُوا لَهُنْ فَرِيضَةً ومَتُعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وعَلَى المُقْتِرِ قَدَرُهُ مَنَاعاً بِٱلْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى المُحْسِنِينَ﴾ [البقرة: ٢٣٦].

<sup>(</sup>۱) الممتع في التصريف ۱/۱۸۱ ـ ۱۸۳ شذا العرف ص ٤٧ ـ ٤٣ المغني في تصريف الأفعال ص ٩٠ ـ ٩٢ أبنية الفعل ص ٣٢ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الممتع في التصريف ١٨٨/١ شذا العرف ص ٤٦ـ ٤٧ المغني في تصريف الأفعال ص ٩٦ـ ٩٧.

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿تماسوهن﴾ بضم التاء وإثبات الألف بعد الميم مع المد المشبع من المفاعلة التي تكون بين اثنين لأن كل واحد من الزوجين يمس الآخر أثناء الجماع.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تمسوهن﴾ بفتح التاء من غير ألف ولا مد، على أن «المس» من الرجال ومعناه الجماع في القراءتين(١١).

٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآياتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللْحَالِمُ الللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

قرأ حمزة: ﴿ويقتلون الذين يأمرون بالقسط﴾ بضم الياء وفتح القاف وألف بعدها وكسر التاء: ﴿يقاتلون﴾.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يقتلون﴾ بفتح الياء وإسكان القاف، وحذف الألف.

والمعنى واحد في القراءتين غير أن قراءة: ﴿يقاتلون﴾ من «قاتل» تقتضي المفاعلة من الجانبين (٢).

٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ وَٱلَّذِينَ عَقَدَت أَيْمَانُكُمْ فَأَتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلَ شَيءٍ شَهِيداً ﴾ [النساء: ٣٣].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿عقدت﴾ بغير ألف.

وقرأ باقي العشرة: ﴿عاقدت﴾ بإثبات ألف بعد العين.

والمعنى واحد في القراءتين غير أن قراءة ﴿عاقدت﴾ تقتضي المفاعلة من الجانبين (٣).

٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُوراً أو إعْرَاضاً فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحاً والصُّلْحُ خَيْرٌ،

<sup>(</sup>١) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٤٥٥ المغني ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٢) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٤٥٣ المغني ٢/٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) دراسات الأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٤٥٢ المغني ٤٠٧/١.

وأخضِرَتِ الأنفُسُ آلشُحُ وَإِن تُخسِنُوا وتَتَقُوا فإنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ [النساء: ١٢٨].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿يصلحا﴾ بضم الياء وإسكان الصاد وكسر اللام من غير ألف بعدها.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يصالحا﴾ بفتح الياء، والصاد المشددة وألف بعدها وفتح اللام.

والمعنى في القراءتين واحد، ولكن المفاعلة تقتضي حصول الفعل من الاثنين (١١).

قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ آمَنُوا﴾
 [الحج: ٣٨].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب: ﴿ يدفع ﴾ بفتح الياء وإسكان الدال وحذف الألف التي بعدها وفتح الفاء على أنه مضارع «دفع» الثلاثي.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ يدافع ﴾ بضم الياء وفتح الدال وإثبات ألف بعدها وكسر الفاء على أنه مضارع «دافع» والمفاعلة فيه ليست على بابها، بل هي من جانب واحد مثل: «سافر»، والقصد منها إفادة المبالغة في الدفع عن المؤمنين (٢).

<sup>(</sup>١) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٦١٤ المغني ١/٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) دراسات لأسلوب القرآن الكريم ق ٢ ج ١ ص ٤٥١ المغني ٣/٣٥.

#### المبحث الثالث

## القراءات المتعلقة بإفادة التكثير

ينتج تنوع القراءات أحياناً مجيء آية لا تفيد على قراءة إلا مجرد حدوث الفعل، وعلى قراءة تفيد تكراره وكثرة وقوعه.

وهذه القراءات ليس لها كبير أثر في معنى الآية.

وأورد هنا جملة من هذه الآيات التي أنتج تنوع القراءات فيها ما هو من هذا القبيل، فمن ذلك:

١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً﴾ [البقرة: ٧٤٥].

وقوله تبارك وتعالى: ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ ٱجْرٌ كَرِيمٌ﴾ [الحديد: ١١].

قرأ نافع وأبو عمرو وحمزة والكسائي وخلف: ﴿فيضاعفه﴾ بتخفيف العين وألف قبلها مع رفع الفاء على الاستئناف، أي: فهو يضاعفه.

وقرأ ابن كثير وأبو جعفر: ﴿فيضعفه﴾ بتشديد العين وحذف الألف مع رفع الفاء.

وقرأ ابن عامر ويعقوب: ﴿ فيضعفه ﴾ بتشديد العين وحذف الألف مع نصب الفاء.

وقرأ عاصم: ﴿فيضاعفه﴾ بتخفيف العين وألف قبلها مع نصب الفاء. والتشديد للدلالة على التكثير والتكرار (١١).

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ١٥٩ المغنى ٢٥٨/١.

٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكْفِيَكُمْ أَنْ يُجِدِّكُمْ أَن يُجِدِّكُمْ رَبُّكُم بِثَلاثَةِ آلافِ مِّنَ ٱلْمَلائكَةِ مُنزلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٢٤].

قرأ ابن عامر: ﴿منزلين﴾ بفتح النون وتشديد الزاي.

وقرأ باقي العشرة: ﴿منزلين﴾ بسكون النون وتخفيف الزاي.

والتشديد للتكثير أو للتدريج وقيل: لغتان بمعنى واحد(١١).

٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَأَيْنَ مِن نَبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا ٱسْتَكَانُوا وٱللَّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٦].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو ويعقوب: ﴿قَتُلُ﴾ بضم القاف وحذف الألف وكسر التاء على البناء للمفعول.

وقرأ باقي العشرة: ﴿قاتل﴾ بفتح القاف وإثبات الألف وفتح التاء وذلك على البناء للفاعل (٢).

وقرأ قتادة: ﴿وكأين من نبي قتل معه ربيون كثير﴾ بتشديد التاء المكسورة وضم القاف(٣).

أفادت القراءة بـ ﴿قاتل﴾ مجرد وقوع المقاتلة من النبي ومن معه من الربيين؛ فهو امتداح لهم للمقاتلة وإن لم يقع فيهم قتل.

أفادت القراءة بـ ﴿قتل﴾ امتداحهم على المقاتلة والقتل.

أفادت القراءة بـ ﴿قتل﴾ بتشديد التاء امتداحهم على كثرة وقوع القتل فيهم أثناء قتالهم مع الأنبياء.

٤ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا
 مَا قُتِلُوا. . . ﴾ [آل عمران: ١٦٨].

قرأ هشام بخلف عنه في روايته عن ابن عامر: ﴿مَا قَتَلُوا﴾ بتشديد التاء.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ١٧٩ المغنى ١/٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٤٨ النشر ٢ / ٢٤٢.

 <sup>(</sup>٣) المحتسب ١/١٧٣ وانظر البحر المحيط ٣/ ٧٣ ٤٧.

وقرأ باقى العشرة: ﴿ماقتلوا﴾ بتخفيف التاء(١١).

والتشديد لإرادة التكثير في القتل.

قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ولا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتاً﴾ [آل عمران: ١٦٩].

وقوله تعالى: ﴿فَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا وأَخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وأُوذُوا فِي سَبِيلِي وقَاتَلُوا وَتُتِلُوا﴾ [آل عمران: ١٩٥].

وقوله تعالى: ﴿قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلادَهُمْ سَفَها بِغَيْرِ عِلْمٍ﴾ [الأنعام: ١٤٠].

وقوله تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّه ثُمّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا...﴾ [الحج: ٥٨].

قرأ ابن عامر: ﴿قتلوا﴾ في المواضع الأربعة بتشديد التاء.

وقرأ ابن كثير بتشديد التاء في الموضع الأخير من آل عمران [آية: ١٤٠]، أما موضع آل عمران [آية: ١٩٠] فقد قرأهما بتخفيف التاء.

وقرأ باقي العشرة بتخفيف التاء في المواضع الأربعة.

والقراءة بالتشديد لإرادة التكثير في القتل(٢).

٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قُلْ هَلْ أَنْبُنْكُم بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ ٱللَّهِ مَن لَعَنَهُ ٱللَّه وغَضِبَ عَليْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ القِرَدَةَ والخَنَازِيرَ وعَبَدَ الطَّاغُوتَ أُولئك شَرَّ مَكَاناً وأضَلُ عَن سَوَاء السَّبِيل﴾ [المائدة: ٦٠].

قرأ حمزة: ﴿وعبد﴾ بضم الباء وفتح الدال و ﴿الطاغوت﴾ بجر التاء.

وقرأ باقي العشرة: ﴿وعبد﴾ بفتح الباء والدال على أنه فعل ماضي.

وبناء ﴿عبد﴾ بضم الباء وفتح الدال كما في قراءة حمزة للمبالغة والكثرة (٣).

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ۱۸۱ المغني ١/٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٨١ المغنى ١٨٧٨.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٠١ المغنى ٢٣/٢.

٧ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ ٱللَّه إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُم فَمَن يَكْفُر
 بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أَعَذَّبُهُ عَذَاباً لا أَعَذَّبُهُ أَحَداً مِنَ العَالَمِينَ ﴿ [المائدة: ١١٥].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿منزلها﴾ بسكون النون وكسر الزاي مخففة على أنها اسم فاعل من أنزل الرباعي.

وقرأ باقي العشرة: ﴿منزلها﴾ بفتح النون وكسر الزاي مشددة على أنها اسم فاعل من «نزل» مضعف الثلاثي.

والتشديد هنا يفيد المبالغة في تأكيد الوصف(١١).

٨ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكُرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِم أَبُوابَ كُلِّ شَيءٍ حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَة فإذا هُم مُبْلِسُون ﴾ [الأنعام: ٤٤].

وقوله تعالىٰ: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا واتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتِ مِنَ السَّمَاءِ والأرضِ ولَكِن كَذَّبُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون﴾ [الأعراف: ٩٦].

وقوله تعالىٰ: ﴿فَقَتَحْنَا أَبُوابَ السَّمَاء بِمَاءٍ مُنْهَمِرِ﴾ [القمر: ١١].

قرأ ابن عامر وابن وردان في روايته عن أبي جعفر: ﴿فَتَحَنَّا﴾ في السور الثلاث بتشديد التاء.

وقرأ ابن جماز في روايته عن أبي جعفر وروح في روايته عن يعقوب بالتشديد في موضع سورة القمر، وبالتشديد والتخفيف في موضعي سورة الأعراف.

وقرأ رويس في روايته عن يعقوب بالتشديد والتخفيف في السور الثلاث.

والتخفيف والتشديد لغتان إلا أن في التشديد الدلالة على التكثير (٢). ٩ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٠٤ المغنى ٢/٣٤.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ١٠٨ المغنى ٢/ ٤٥.

لَهُ بَنِينَ وبَنَات بِغَيْرِ عِلْم سُبْحَانَه وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠].

قرأ أبو جعفر ونافع: ﴿وخرقوا﴾ مشددة الراء.

وقرأ سائر العشرة: ﴿وخرقوا﴾ بالتخفيف(١).

وفي القراءتين ذم من الله تعالىٰ للكافرين في اختلاقهم وكذبهم لأنهم زعموا لله بنين وبنات كما ذمهم على تكرار هذا القول منهم مرة بعد مرة ولا يتوبون بل يصرون عليه، تعالىٰ الله عما يقولون علواً كبيراً (٢).

١٠ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمَن يُرِد ٱللَّه أَنْ يَهْدِيَه يَشْرَح صَدْرَه للإسلام ومَن يُرد أَنْ يُضِلّه يَجْعَل صَدْرَه ضَيْقاً حَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَعْدُ فِي السَّمَاء كَذَٰلِك يَجْعَل ٱلله الرِّجسَ عَلَى الَّذِين لا يُؤْمِنُون ﴾ [الأنعام: ١٢٥].

قرأ ابن كثير بإسكان الصاد وتخفيف العين بلا ألف ووافقه ابن محيصن: ﴿يصعد﴾.

وقرأ أبو بكر في روايته عن عاصم: ﴿يصاعد﴾<sup>(٣)</sup>.

أفادت القراءات تشبيه حال الكافر بحال من يصعد السماء ويتكلفه مرة وهو لا يطيق، فالتضعيف أفاد التكثير والكلفة (٤).

١١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لا تُفتَح لَهُم أَبُوابُ السَّمَاء ولا يَذْخُلُونَ الجَنَّة حَتَى يَلِجَ الجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطُ وكَذَلِك نَجْزِي المُجْرِمِين﴾ [الأعراف: ٤٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿لا تفتح﴾ بتاء التأنيث وسكون الفاء وفتح التاء مخففة.

وقرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿لا يفتح﴾ بياء التذكير وسكون الفاء وفتح التاء مخففة.

المبسوط ص ۱۷۳ النشر ۲/۲۶۱ الإتحاف ص ۲۱۶.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن للزجاج ٢٧٨/٢ الكشف ١/٤٤٣.

 <sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١٧٤ النشر ٢/ ٢٦٢ الإتحاف ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للنحاس ٢/ ٤٨٧ تفسير القرطبي ٧/ ٨٣ البحر المحيط ٤/ ٢١٨.

وقرأ باقي العشرة: ﴿لا تفتح﴾ بتاء التأنيث وفتح الفاء وتشديد التاء.

والقراءات بمعنى واحد غير أن في القراءة بالتشديد معنى التكثير والتكرار (١١).

۱۲ \_ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴾ [الأعراف: 117].

وقوله تعالىٰ: ﴿وقَالَ فِرْعَونَ التُتُونِي بِكُلِ سَاحِرٍ عليمٍ﴾ [يونس: ٧٩].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿سحار﴾ في الموضعين على وزن «فعال» بفتح الحاء وتشديدها وألف بعدها.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ساحر﴾ بألف بعد السين وكسر الحاء مخففة على وزن «فاعل».

والقراءة بالتشديد على وزن "فعال" تفيد المبالغة في الوصف(٢).

١٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفَكُون﴾ [الأعراف: ١١٧].

وقوله تعالىٰ: ﴿وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِك تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْد سَاحِر ولا يُفْلِح السَّاحِر حَيث أتَى﴾ [طه: ٦٩].

وقوله تعالى: ﴿ فَالْقَى مُوسَى عَصَاه فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا يَأْفَكُونَ ﴾ [الشعراء: ٤٥].

قرأ البزي بخلف عنه في روايته عن ابن كثير: ﴿تلقف﴾ بتشديد التاء حالة وصل ﴿تلقف﴾ بما قبلها وبفتح اللام وتشديد القاف مطلقاً، وعند الابتداء بها يخفف التاء ويفتح اللام ويشدد القاف.

وقرأ حفص: ﴿تلقف﴾ بسكون اللام وتخفيف القاف.

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٢٤ المغنى ١٢٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٢٨ المعنى ١٤٨/٢.

وقرأ باقي العشرة: ﴿تلقف﴾ بفتح اللام وتشديد القاف. والقراءة بالتشديد فيها معنى التكثير والتكرار(١).

١٤ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿... قَال سَنُقَتَلُ أَبْنَاءَهُمْ ونَسْتَخي نِسَاءَهُمْ.. ﴾ [الأعراف: ١٢٧].

قرأ نافع وابن كثير وأبو جعفر: ﴿سنقتل﴾ بفتح النون وإسكان القاف وضم التاء مخففة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿سنقتل﴾ بضم النون وفتح القاف وكسر التاء مشددة.

والقراءة بالتشديد فيها معنى التكثير والتكرار مرة بعد مرة (٢).

١٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُمَسَّكُونَ بِٱلْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ المُصْلِحِينَ﴾ [الأعراف: ١٧٠].

قرأ شعبة عن عاصم: ﴿يمسكون﴾ بسكون الميم وتخفيف السين.

وقرأ باقي العشرة: ﴿يمسكون﴾ بفتح الميم وتشديد السين.

والقراءتان بمعنى واحد، لكن في التشديد معنى التكثير والتكرير وهنا يفيد التأكيد على الوصف والله أعلم<sup>(٣)</sup>.

١٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ذَلِكُم وَأَنَّ ٱللَّهَ مُوهِنُ كَنِدِ الكَافِرِينَ ﴾
 [الأنفال: ١٨].

قرأ ابن عامر وشعبة وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف: ﴿موهن﴾ بسكون الواو وتخفيف الهاء والتنوين.

وقرأ حفص عن عاصم: ﴿موهن﴾بسكون الواو وتخفيف الهاء من غير تنوين.

<sup>(</sup>۱) الإتحاف ص ۲۲۸ المغنى ۲/ ١٥٠ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٢٩ المغنى ٢/ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٢٣٢ المغنى ٢/ ١٧١.

وقرأ باقي العشرة: ﴿مُوهن﴾ بفتح الواو وتشديد الهاء والتنوين.

والقراءات بمعنى واحد، لكن في التشديد معنى التكرير فهو توهين بعد توهين، وذلك أن التشديد إنما وقع لتكرار الفعل(١).

١٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ هَل آمَنكُم عَلْيه إلا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَيه إلا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِن قَبْلُ. فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمينَ﴾ [يوسف: ٦٤].

قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف: ﴿حافظا﴾ بفتح الحاء وألف بعدها وكسر الفاء على وزن «فاعل» وذلك للمبالغة على تقدير فالله خير الحافظين فاكتفى بالواحد عن الجمع.

وقرأ باقي العشرة: ﴿حفظا﴾ بكسر الحاء وحذف الألف التي بعدها وإسكان الفاء على وزن «فعل» على أنه تمييز، وذلك أن أخوة يوسف عليه الصلاة والسلام لما نسبوا الحفظ إلى أنفسهم في قوله تعالى: ﴿ونحفظ أخانا﴾ [يوسف: 70]، فقال لهم أبوهم: ﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً﴾ أي: خير من حفظكم الذي نسبتموه إلى أنفسكم (٢).

١٨ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَمْحُو ٱللَّه مَا يَشَاء ويُثْبِت وَعِنِدَهُ أَمَّ الْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم في روايته عن حفص ويعقوب: ﴿وَيَثْبُت﴾ بإسكان التاء وتخفيف الباء الموحدة.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ويثبت﴾ بفتح الثاء وتشديد الباء.

والتشديد يفيد التكثير<sup>(٣)</sup>.

19 ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون﴾ [النحل: ٢].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٢٣٦ المغني ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٢٦٦ المغنى ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٧٧٠ المغنى ٢/ ٢٨٩.

قرأ ابن كثير وأبو عمرو ورويس في روايته عن يعقوب: ﴿ينزل﴾ بإسكان النون وتخفيف الزاي المكسورة و ﴿الملاتكة﴾ بالنصب مفعول به.

وقرأ روح في روايته عن يعقوب: ﴿تنزل﴾ بتاء مثناة من فوق مفتوحة ونون مفتوحة وزاي مفتوحة مشددة و ﴿الملائكة﴾ بالرفع فاعل.

وقرأ الباقون: ﴿ينزل﴾ بتشديد الزاي المكسورة وفتح النون، و ﴿الملائكة﴾ بالنصب مفعول به.

والقراءة بالتشديد فيها معنى التكرار والتكثير(١).

٢٠ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلاَماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَتَلَتَ نَفَساً زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِثْتَ شَيْئاً نُكْرًا ﴾ [الكهف: ٧٤].

قرأ نافع وابن كثير وأبو عمرو وأبو جعفر ورويس عن يعقوب بألف بعد الزاي وتخفيف الياء اسم فاعل من «زكا»: ﴿زاكية﴾.

وقرأ عاصم وابن عامر وحمزة والكسائي وخلف وروح عن يعقوب بتشديد الياء من غير ألف: ﴿زِكِيةٍ﴾(٢).

والقراءتان بمعنى واحد (٣) غير أن القراءة بتشديد الياء: ﴿زكية﴾ أبلغ من ﴿زاكية﴾ لأن فعيلا المحول من فاعل يدل على المبالغة.

قال الزجاج (ت ٣١١هـ): «قالوا في ﴿زكية﴾ بريئة، أي: لم ير ما يوجب قتلها» اهـ(٤).

قلت: وكذا قال أبو جعفر النحاس<sup>(ه)</sup> (ت ٣٣٨هـ).

٢١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ منه﴾ [مريم: ٩٠].

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٧٧٧ المغنى ٣١٦/٢ المهذب في القراءات ٢/٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ٢٣٧ النشر ٢/٣١٣ الإتحاف ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٦٨ حجة القراءات ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للزجاج ٣٠٣/٣.

<sup>(</sup>٥) معانى القرآن للنحاس ٤/ ٢٧١.

وقوله تعالىٰ: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾ [الشورى: ٥].

قرأ نافع وابن كثير وحفص في روايته عن عاصم والكسائي وأبو جعفر: ﴿يتفطرن﴾ في الموضعين بتاء فوقية مفتوحة بعد الياء مع فتح الطاء وتشديدها.

وقرأ أبو عمرو وشعبة عن عاصم ويعقوب: ﴿ينفطرن﴾ في الموضعين بنون ساكنة بعد الياء مع كسر الطاء مخففة على أنه مضارع: «انفطر» بمعنى: انشق.

وقرأ ابن عامر وحمزة وخلف موضع مريم: ﴿ينفطرن﴾ مثل قراءة أبي عمرو ومن معه، وموضع الشورى: ﴿يتفطرن﴾ مثل قراءة: «نافع» ومن معه.

وفي قراءة التشديد معنى التكرير مرة بعد مرة (١).

٢٢ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿لَهُدُّمَتْ صَوَامِعُ وبِيَعِ﴾ [الحج: ٤٠].

قرأ نافع وابن كثير وأبو جعفر: ﴿لهدمت﴾ بتخفيف الدال، على أنه فعل ثلاثي مجرد وهو يقع للقليل والكثير.

وقرأ الباقون: ﴿لهدمت﴾ بتشديد الدال على أنه فعل مضعف العين يدل على التكثير وذلك لكثرة الصوامع والبيع والصلوات والمساجد(٢).

٢٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِن جَهنَّم كَانت مِرْصَاداً. لِلطَّاغِين مآباً. لا يَلُوقُونَ فِيهَا بَرْداً ولا شَرَاباً. إلا حَمِيماً وغَساقاً. جَزاءً وفاقاً [النبأ: ٢١ ـ ٢٦].

قرأ حمزة وروح بلا ألف: ﴿لبثين﴾.

وقرأ سائر العشرة: ﴿لابثين الله (٣).

قال الزمخشري (ت ٥٣٨هـ): «اللبث أقوى؛ لأن اللابث: من

<sup>(</sup>١) الإتحاف ص ٣٠١ المغنى ٣/١٧.

 <sup>(</sup>۲) الإتحاف ص ۳۱٦ المغنى ٣/ ٥٤.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٣٩٣ النشر ٢/ ٣٩٧ الإتحاف ص ٤٣١.

وجد منه اللبث، ولا يقال: «لبث» إلا لمن شأنه اللبث كالذي يجثم بالمكان لا يكاد يفنك عنه» اه(١).

وقال الألوسي (ت ١٢٧٠هـ): « (لبثين ) فيه من المبالغة ما ليس في (لابثين )» اه (٢٠).

<sup>(</sup>١) الكشاف ٤/ ١٧٨ وقارن بالبحر المحيط ١٣/٨.

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ۱۸/۳۰.

### المبحث الرابع

# القراءات المتعلقة بالخبر والإنشاء

الخبر: الكلام الذي يدخله التصديق والتكذيب(١١).

الإنشاء: الكلام الذي لا يدخله التصديق والتكذيب وهو نوعان:

النوع الأول: الإنشاء الطلبي وهو ما يستدعي مطلوباً غير حاصل وقت الطلب، فيشمل التمني والاستفهام والأمر والنهي والنداء.

النوع الثاني: الإنشاء غير الطلبي، وهو ما لا يستدعي مطلوباً ويشمل التعجب والرجاء والقسم وصيغ المدح والذم به «نعم» و «بئس» وما جرى مجراهما، وصيغ العقود كقول البائع: «بعت»، وقول المشتري: «اشتريت» (۲).

إذا علم هذا فإن من الآيات ما أنتج تنوع القراءات فيها تنوعاً في الأسلوب بين الخبر والإنشاء، وأحياناً يتنوع أسلوب الآية بين أكثر من أسلوب في الإنشاء مثلاً بين الاستفهام والنداء أو بين أكثر من أسلوب خبري كأن تدور بين النعت والبدل ونحو ذلك.

وقد اكتفيت فيه بجملة من الأمثلة كما يلي.

١ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالحَقِ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلاَ تُسْأَلُ عَن أَضْجَابِ الْجَحِيم﴾ [البقرة: ١١٩].

 <sup>(</sup>١) الإيضاح في علوم البلاغة ص ٨٥ الإتقان (أبو الفضل) ٣/ ٢٢٥ وما بعدها.
 وقد اختلف في حد الخبر والذي ذكرته هو أسلم التعاريف \_ إن شاء الله \_ من الإيرادات والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) شرح التلخيص في علوم البلاغة ص ٨١ جواهر البلاغة ص ٧٥ وما بعدها.

قرأ نافع ويعقوب: ﴿ولا تسأل﴾ بالجزم على النهي بفتح التاء وجزم اللام.

وقرأ باقي العشرة: ﴿ولا تسأل﴾ بضم التاء وضم اللام مبني للمفعول(١).

وقراءة نافع ويعقوب هنا بأسلوب النهي فهي إنشائية وقراءة الجمهور خبرية (٢).

٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِذْ جَعَلْنا البَيْت مَثَابةً للنّاسِ وأَمْنَا واتخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْراهيم مُصَلى وعَهِذْنا إلى إبراهيم وإسمَاعيل أن طَهَرا بَيْتِي لِلطائِفين والعَاكِفين والرُّكع السّجود﴾ [البقرة: ١٢٥].

قرأ نافع وابن عامر بفتح الخاء: ﴿واتخذوا﴾.

وقرأ باقي العشرة بكسر الخاء: ﴿**واتخذوا﴾**<sup>(٣)</sup>.

قراءة نافع وابن عامر على الخبر وقراءة باقي العشرة أمر باتخاذ مقام إبراهيم مصلى (٤).

٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوْا لاَ تُحِلُوا شَعَائِرَ ٱللَّهِ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلاَ الهَدي وَلاَ الْقَلائدَ وَلاَ آمَينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مَن رَبِّهِمْ وَرِضُواناً وَإِذَا حَلَلتُمْ فاصطَادُوا وَلاَ يَجْرِمنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمِ أَن صَدُّوكُمْ عَن الْمسجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاونُوا عَلَى الْبِرِ والتَّقُوى وَلاَ تَعَاونُوا عَلَى الْإِثْم والعُدُوانِ وَاتَّقُوا ٱللَّه إِنَّ ٱللَّه شَدِيدُ العِقَابِ ﴾ [المائدة: ٢].

قرأ ابن كثير وأبو عمرو بكسر الهمزة: ﴿إِنْ صَدُّوكُم﴾. وقرأ باقي العشرة بفتح الهمزة: ﴿أَنْ صَدُّوكُم﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٢١ النشر ٢/ ٢٢١ الإتحاف ص ١٤٦- ١٤٧.

<sup>(</sup>Y) انظر البحر المحيط ١/ ٣٦٧ـ ٣٦٨.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١٢١ النشر ٢/ ٢٢٢ الإتحاف ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير القرطبي ١١١/٢ البحر المحيط ١/ ٣٨٠. ٣٨١.

<sup>(</sup>٥) المبسوط ص ١٦١ النشر ٢/٤٥٤ الإتحاف ص ١٩٨.

الآية بقراءة ابن كثير وأبي عمرو شرطية فهي على أسلوب الإنشاء، وعلى قراءة الجمهور خبرية (١١).

٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وقَفَيْنَا عَلَى آثَارِهم بِعِيسَى آبن مَرْيَم مُصَدِّقاً لِمَا مَينَ يَديهِ مِنَ التَّوْرَاة وآتينَاهُ الإنْجِيل فِيه هُدى ونورٌ ومُصَدِّقاً لِمَا بَينَ يَديهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وهُدى وَمُوعِظَة للمُتَقِينِ. ولْيَحْكُم أَهْل الإنْجِيل بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّه فأولَئِكَ هُم الفَاسِقُون﴾ [المائدة: الزّلَ ٱللَّه فأولَئِكَ هُم الفَاسِقُون﴾ [المائدة: ٤٧].

قرأ حمزة وحده: ﴿وليحكم﴾ بكسر اللام وفتح الميم.

وقرأ باقي العشرة: ﴿وليحكم﴾ ساكنة اللام والميم (٢).

فالآية على قراءة حمزة تعليل وهو أسلوب خبري.

وهي على قراءة باقي العشرة أمر وهو أسلوب إنشائي<sup>(٣)</sup>.

قول الله تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَ لَمْ تَكُن فِتْنَتُهم إلا أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينِ ﴾ [الأنعام: ٣٣].

قرأ حمزة والكسائي وخلف: ﴿والله ربنا﴾ بالنصب.

وقرأ باقى العشرة: ﴿والله ربنا﴾ بالخفض(٤).

وقراءة حمزة والكسائي وخلف معناها النداء، أي: والله يا ربنا.

وقراءة باقي العشرة معناها على النعت أو البدل أي: والله الموصوف بأنه رب لنا، أو وربنا.

ففي القراءتين تنوع أسلوب الآية بين النداء والبدل والنعت(٥٠).

٦ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُل

<sup>(</sup>١) انظر الكشف ١/ ٤٠٥ حجة القراءات ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) الميسوط ص ١٦٢ النشر ٢/٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الكشف ١/ ٤١٠ زاد المسير ٢/ ٣٦٩ البحر المحيط ٣/ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٤) المبسوط ص ١٦٧ النشر ٢/ ٢٥٧ الإتحاف ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) الكشف ١/ ٤٢٧ حجة القراءات ص ٢٤٤.

سَلامٌ عَلَيْكُم كَتَب رَبُّكم عَلَى نَفْسِه الرَّحْمَةَ أَنَّه مَنْ عَمِلَ مِنكُم سُوءاً بِجَهَالةِ ثُم تَابَ مِن بَعْدِهِ وأَصْلَحَ فأنَّه غَفورٌ رحيمٌ ﴾ [الأنعام: ٥٤].

تنوعت القراءات في قوله تعالى: ﴿أَنه من عمل منكم سوءاً﴾ ﴿فأنه غفور رحيم﴾ فقرأ نافع وأبو جعفرٌ بفتح الهمزة في الأولى والكسر في الثانية: ﴿أَنه من عمل منكم سوءاً﴾ ﴿فإنه غفور رحيم﴾.

وقرأ ابن عامر وعاصم ويعقوب بالفتح فيهما: ﴿أَنُهُ مَنْ عَمَلُ مَنْكُمُ سُوءاً﴾ ﴿فَأَنَّهُ عَمْلُ مَنْكُمُ سُوءاً﴾ .

وقرأ باقي العشرة بالكسر فيهما: ﴿إِنَّه مَنْ عَمِلَ مِنْكُم سُوءاً﴾ ﴿فإنّه عَفُور رَحِيم﴾(١).

## معنى القراءات:

القراءة بفتح الهمزة في قوله تعالى: ﴿أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنْكُم سُوءاً﴾ تفيد طفي قوله: ﴿مَنْ عَمِلَ مِنْكُم سُوءاً بِجَهَالَة ثُمَّ تَابِ مِن بَعْده وأَصْلَح فَإِنَّه غَفُور رَحِيم﴾ بدل من الرحمة كأنه قال: كتب ربكم على نفسه أنه من عمل منكم....

والقراءة بفتح الهمزة في قوله: ﴿فَأَنَّه غَفُور رَحِيم﴾ خبر مبتدأ محذوف تقديره: فأمره أنه . ، أي: أن الله غفور رحيم له، ويجوز أنها مبتدأ لخبر محذوف تقديره: فله أنه غفور رحيم. له، أي: فله غفران الله(٢).

القراءة بكسر الهمزة في قوله: ﴿إِنَّه مَنْ عمل منكم سوءاً﴾ تفيد أن قوله: ﴿من عمل منكم سوءاً﴾ تفيد أن

القراءة بكسر الهمزة في قوله: ﴿فإنه غفور رحيم﴾ خبر لمبتدأ محذوف أو في موضع الجواب لقوله: ﴿من عمل...﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٨\_ ١٦٩ النشر ٢/ ٢٥٨ الإتحاف ص ٢٠٨\_ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤٣٣ البحر المحيط ١٤١/٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ١٤١/٤.

# حاصل القراءات:

تنوع أسلوب الآية مع اتحاد المعنى فيها إذ قوله تعالى: ﴿أنه من عمل منكم سوءاً بجهالة...﴾إمَّا أن يكون بدلاً من الرحمة في قوله تعالى: ﴿كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ وإمَّا أن يكون عطف بيان للرحمة، والمعنى على الأسلوبين واحد، وهذا من صور إعجاز القرآن العظيم.

٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وإذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لَأْبِيهِ آزَر أَتَتْخَذُ أَصْنَاماً آلِهَةَ إِنِّي أَرَاكُ وقَوْمَكُ فِي ضَلال مُبِين﴾ [الأنعام: ٧٤].

قرأ يعقوب بضم الراء: ﴿آزر﴾.

وقرأ باقي العشرة بفتح الراء نيابة عن الكسرة لأنه ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة: ﴿آزر﴾(١).

والقراءة بضم الراء على النداء.

والقراءة بفتح الراء على أنه بدل أو عطف بيان مجرور بالكسرة نيابة عن الفتحة لأنه ممنوع من الصرف للعلمية والعجمة إذا كان إسماً أو للوصفية والعجمة إذا كان وصفاً أو لقباً (٢).

٨ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿أَفَامِنَ أَهْلِ القُرَى أَنْ يَأْتِيهِم بَأْسُنَا وَهُمْ يَأْتِيهُم بَأْسُنَا ضُحى وَهُمْ يَلْعَبُون.
 أَفَامِنُوا مَكُر ٱللَّه فَلا يَأْمَن مَكْر ٱللَّه إلاّ القَوْم الخَاسِرُون﴾ [الأعراف: ٩٧ ـ ٩٩].

قرأ نافع وابن كثير وابن عامر وأبو جعفر بسكون الواو: ﴿أَوْ أَمْنَ﴾.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٧٠ النشر ٢/ ٢٥٩ الإتحاف ص ٢١١.

<sup>(</sup>٢) انظر زاد المسير ٣/ ٧٠- ٧١ البحر المحيط ٤/ ١٦٣- ١٦٤.

وللشيخ أحمد شاكر رحمه الله بحث ماتع حول تحقيق أن «آزر» اسم أبي إبراهيم ﷺ وليس لقباً أو اسم صنم، نشره في كتابه الذي سماه «كلمة الحق» ص ٣٠٢ ـ ٣٠١.

وقرأ باقي العشرة بفتح الواو: ﴿أَوْ أَمْنَ﴾<sup>(١)</sup>.

### معنى القراءتين:

القراءة بتسكين الواو: ﴿أُو أَمن ﴾ على أن ﴿أُو حرف عطف للتقسيم والمعنى: أيأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياتاً وهم نائمون أو يأمنوا أن يأتيهم بأسناً ضحى وهم يلعبون أي: أيأمنون إحدى العقوبتين.

القراءة بفتح الواو: ﴿أُو أَمن﴾ على أن واو العطف دخلت عليها همزة الاستفهام بمعنى الإنكار وهي مقدمة لفظاً، وإن كانت بعدها تقديراً، أي: أفأمنوا مجموع العقوبتين (٢).

# حاصل القراءتين:

والآية بالقراءتين تضمنت الخبر والاستفهام الإنكاري، وفي هذا إعجاز قرآني حيث تنوع الأسلوب ولم يختلف المعنى.

٩ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿لا يَزالُ بُنيَانُهُم الَّذِي بَنَوْا رِيبَةَ فِي قُلُوبِهِمْ إلاَّ أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ [التوبة: ١١٠].

قرأ يعقوب بتخفيف اللام على أنها حرف جر: ﴿إلى أن تقطع﴾ .

وقرأ باقي العشرة بتشديد اللام على أنها حرف استثناء: ﴿إلا أَن تقطع﴾(٣).

تنوع أسلوب الآية في القراءتين وكلاهما خبر إلا أنه في القراءة الأولى أخبر عن غاية الريبة في قلوبهم وهي أن تقطع يعني إما بالموت وإما بالتوبة.

وفي القراءة الثانية أخبر عن الريبة أنها لا تزال في بنيانهم في كل وقت باستثناء وقت تقطيع قلوبهم أو في كل حال باستثناء حال تقطيعها بحيث لا يبقى لها قابلية الإدراك والإضمار (٤).

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٨٧ النشر ٢/ ٢٧٠ الإتحاف ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤٦٨ ١٩٤ الإتحاف ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١٩٧ النشر ٢/ ٢٨١ الإتحاف ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٢٤٥.

١٠ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَمَنْ هُوَ قَانِتْ آنَاءَ ٱللّٰيلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ ويزجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي ٱلّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ﴾ [الزمر: ٩].

قرأ ابن كثير ونافع وحمزة بتخفيف الميم: ﴿أَمَن هُو قَانَتُ﴾. وقرأ باقي العشرة بتشديد الميم: ﴿أَمَن هُو قَانَتُ﴾ (١).

القراءة بالتخفيف الهمزة فيها للنداء والمعنى: يا من هو قانت(٢).

والقراءة بالتشديد الهمزة فيها للاستفهام والمعنى: أمن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه خير أم هذا الكافر الممذكور في الآية قبلها: ﴿وإذا مَسَّ الإنسَان ضُرَّ دَعَا رَبَّه مُنِيباً إلَيْه ثُمّ إذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إلَيْهِ مِن قَبْلُ وجَعَلَ للَّه أنْداداً لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلاً إنَّكَ مِنْ أَضْحَابِ ٱلنَّارِ. أمَّنْ هُوَ قَانِتُ آناءَ اللّيل . ﴾ (٣) [الزمر: ٨ - ٩].

فتنوع أسلوب الآية بالقراءتين مرة أسلوب إنشائي استفهامي ومرة أسلوب إنشائي ندائي.

١١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَوَ لَمْ يَرَ الَّذِين كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوات والأَرْض كانتا رَثْقاً فَفتَقْنَاهُمَا﴾ [الأنبياء: ٣٠].

قرأ ابن كثير: ﴿ أَلَم ﴾ بحذف الواو التي بعد الهمزة على أنه كلام مستأنف والهمزة للاستفهام التوبيخي، والمعنى: يوبخهم الله على عدم توحيده مع قيام الأدلة الواضحة على ذلك.

وهذه القراءة موافقة لرسم المصحف.

وقرأ باقي العشرة: ﴿أولم بإثبات الواو على أنها عاطفة والمعطوف عليه مقدر بعد همزة الاستفهام الإنكاري، يدل عليه الكلام

<sup>(1)</sup> المبسوط ص ٣٢٢ النشر ٢/٣٦٢.

 <sup>(</sup>۲) معانى القرآن للفراء ٢/ ٤١٦ ١١٤ زاد المسير ١٦٦٢.

<sup>(</sup>٣) الكشف ٢/ ٢٣٧ حجة القراءات ص ٦٢٠- ٦٢١.

السابق وهو قوله تعالى: ﴿أَم اتَّخَذُوا اللهة مِنَ الأَرْضِ هُمْ يُنشِرُون﴾ [الأنبياء: ٢١]، وتقدير الكلام: أأشركوا بالله ولم يتدبروا في خلق السماوات والأرض ليستدلوا بهما على وحدانيته تعالى (١١).

١٢ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿عَالِمِ الْغَيْبِ والشَّهَادة﴾ [المؤمنون: ٩٢].

قرأ نافع وشعبة وحمزة والكسائي وأبو جعفر وخلف: ﴿عالم﴾ برفع الميم على القطع وهو خبر لمبتدأ محذوف، أي: هو عالم الغيب والشهادة.

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو وابن عامر وحفص وروح في روايته عن يعقوب: ﴿عالم﴾ بخفض الميم على أنه بدل من لفظ الجلالة في قوله تعالى: ﴿سُبْحَانَ ٱللَّه عَمَّا يَصِفُون﴾ [المؤمنون: ٩١] أو صفة له.

وقرأ رويس: ﴿عَالِم﴾ بالخفض وصلاً، وله حالة الابتداء وجهان الرفع والخفض (٢).

١٣ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ كُمْ لَبِثْتُمُ فِي الأَرْضَ عَدَد سِنِين﴾ [المؤمنون: ١١٢].

قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي: ﴿قل﴾ بضم القاف وحذف الألف وإسكان اللام على أنه فعل أمر.

وقرأ الباقون: ﴿قال﴾ بفتح القاف وإثبات ألف بعدها وفتح اللام على أنه فعل ماضي (٣).

١٤ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿قال: إِنْ لَبِثْتُم إِلا قَلِيلا﴾
 [المؤمنون: ١١٤].

قرأ حمزة والكسائى: ﴿قُلُّ بِلْفُظُ الْأَمْرِ.

<sup>(</sup>١) المغني في القراءات العشر ٣٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٣/٦٦.

<sup>(</sup>٣) المغني ٣/ ٦٨.

وقرأ الباقون: ﴿قَالَ﴾ بلفظ الماضي(١).

10 \_ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿لَيَكْفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُم وَلِيتَمتَّعُوْا﴾ [العنكبوت: ٦٦].

قرأ قالون وابن كثير وحمزة والكسائي وخلف: ﴿وليَتَمَتَّعُوا﴾ بإسكان اللام على أنها لام الأمر، وفي الكلام معنى التهديد والوعيد.

وقرأ باقي العشرة بكسر اللام على أنها لام «كي» (٢).

١٦ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ رَبِّ السَّمَاواتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾
 [الدخان: ٧].

قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف: ﴿ربِ﴾ بالخفض على البدلية من ﴿ربك﴾ المتقدمة في قوله تعالىٰ: ﴿رحمة ربك﴾ [الدخان: ٦].

وقرأ الباقون: ﴿رب﴾ بالرفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف، أي: هو رب<sup>(٣)</sup>.

١٧ ــ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَآبَةٍ آياتٌ لِقَوْمِ
 يُوقِئُون﴾ [الجاثية: ٤].

وقوله تعالى: ﴿وتَضرِيفِ ٱلرِّيَاحِ آيَاتٌ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ [الحاثية: ٥].

قرأ حمزة والكسائي ويعقوب: ﴿آيات﴾ في الموضعين بنصب التاء بالكسرة عطفاً على اسم (إن» في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ فِي ٱلسَّمَاواتِ والأَرْضِ لاَيَاتِ لِلْمؤمِنِينَ﴾ [الجاثية: ٣]، والتقدير: إنَّ في خلقكم وما يبث من دابة آيات لقوم يؤمنون، وإن في اختلاف الليل والنهار آيات لقوم يعقلون.

وقرأ باقي العشرة: ﴿آيات﴾ بالرفع في الموضعين على الابتداء وما قبله خبر مقدم(٤).

<sup>(</sup>١) المغنى في توجيه القراءات ٣/ ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٣٤٦، المغنى ٣/ ١٣١.

<sup>(</sup>٣) الإتحاف ص ٣٨٨، المغنى ٣/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) الإتحاف ص ٣٨٩، المغنى ٣/ ٢٣٨.

١٨ ـ قوله تبارك وتعالىٰ: ﴿وتَرى كُلَّ أَمَةٍ جَاثْيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَى إِلَى
 كِتَابِهَا﴾ [الجاثية: ٢٨].

قرأ يعقوب: ﴿كل﴾ بالنصب على أنها بدل من ﴿كل﴾ الأولى.

وقرأ الباقون بالرفع على أنها مبتدأ وجملة: ﴿تدعى إلى كتابها﴾ الخبر(١).

١٩ ـ قوله تعالى: ﴿وَكُلاَ وَعَد ٱللَّهُ الحُسْنَى﴾ [الحديد: ١٠].

قرأ ابن عامر: ﴿وكل﴾ برفع اللام على الابتداء وجملة: ﴿وعد الله الحسنى أي: الحسنى أي: الجنة.

وهذه القراءة موافقة لرسم المصحف الشامي.

وقرأ الباقون: ﴿وكلا﴾ بالنصب مفعولاً مقدماً لـ ﴿وعد﴾ و ﴿الحسني﴾ المفعول الثاني.

وهذه القراءة موافقة لرسم المصاحف غير الشامي(٢).

<sup>(</sup>۱) المغنى ٣/ ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) الإتحاف ص ٤٠٩ ـ ٤١٠، المغنى ٣/ ٢٨٥.

### المبحث الخامس

# القراءات المتعلقة بتعدد اللغات

هناك قراءات أنتج تنوع القراءات فيها تعدد اللغات في اللفظة الواحدة، وهذا النوع في الحقيقة لا علاقة له بالتفسير أصلاً، ولكن لما كان من المهم للمفسر أن يطلع عليه فقد أوردت جملة من الأمثلة حوله (١).

وهذا النوع من تنوع القراءات فيه تخفيف على هذه الأمة وإرادة اليسر بها والتهوين عليها؛ شرفاً لها وتوسعة ورحمة وخصوصية لفضلها وإجابة لقصد نبيها أفضل البشر صلوات ربي وسلامه عليه.

ومن الأمثلة على هذا النوع ما يلي:

١ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِلمِ
 كَافَةُ ولا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشّيطَانِ إِنَّهُ لَكُم عدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٨].

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله إنّه هو السميع العليم﴾ [الأنفال: ٦١].

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعلون والله معكم ولن يتركم أعمالكم ﴾ [محمد: ٣٥].

قرأ أبو جعفر ونافع وابن كثير والكسائي بفتح السين في جميع المواضع السابقة: ﴿السلم﴾ ﴿السلم﴾ .

وقرأ أبو عمرو وابن عامر وعاصم برواية حفص ويعقوب بكسر

 <sup>(</sup>۱) عقد السيوطي رحمه الله في كتابه الإتقان (أبو الفضل) ۸۹/۲ النوع السابع والثلاثون فيما وقع في القرآن بغير لغة الحجاز فانظره للاستزادة.

السين في قوله: ﴿ ادخلوا في السلم كافة ﴾ وبفتح السين في قوله: ﴿ وإن جنحوا للسلم ﴾ بفتح السين وباقي المواضع بكسر السين.

وقرأ عاصم برواية أبي بكر بكسر السين في موضع الأنفال وسورة محمد (١).

والقراءات لغتان بمعنى واحد وهو الصلح أو الإسلام (٢).

٢ - قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذ قَالَ إِبراهِيمُ رَبِ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْتَى قَالَ أَو لَم تُؤْمِن قَال بَلَى ولَكِن لِيطمَئنَ قَلْبِي قَالَ فَخْذ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إلَيْكَ ثُمَ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ اَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إلَيْكَ ثُم اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ اَدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَغْياً وأَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّه عَزِيزٌ حَكِيمْ ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

وقول الله تعالىٰ: ﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً﴾ [الزخرف: ١٥].

وقول الله تعالىٰ: ﴿لِكُلِّ بَابِ مُنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ﴾ [الحجر: ٤٤].

قرأ أبو جعفر وحده: ﴿جِزاً﴾ بغير همز مشدد الزاي حيث كان في كل القرآن.

وقرأ عاصم في رواية أبي بكر وحده: ﴿جزءآ﴾ بضم الزاي مهموزة في جميع القرآن (٣).

وقرأ سائر العشرة: ﴿جُزْءاً﴾ ساكنة الزاي مهموزة في كل القرآن. والجزء بعض الشيء أو ما تقوم به جملته (٤٠).

والقراءتان بضم الزاي وإسكانها لغتان معروفتان، الضم لغة الحجازيين والتسكين لغة تميم وأسد<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۲۹، ۱۹۰، ۳٤٥ النشر ٢/ ٢٢٧.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ١٦/٥، الكشف ١٧٨٧، ٤٩٤، ٢/٢٧٩، حجة القراءات ص ١٣٠، ٣١٢، ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ١١٨ النشر ٢٠٦/١، ٢١٦/٢ الإتحاف ص ١٤١.

<sup>(</sup>٤) المفردات في غريب القرآن ص ٩٣.

<sup>(</sup>٥) حجة القراءات ص ١٤٥ المهذب في القراءات العشر ١٠٢/١.

٣ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ٱبْتِغاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَتَثْبِيتاً مِنْ أَنفُسِهِم كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَآتَتُ أَكُلَهَا ضِغْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُون بَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٦٥].

وقول الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَآوَيْنَاهُمَا إِلَى رَبُوةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعين﴾ [المؤمنون: ٥٠].

قرأ ابن عامر وعاصم بفتح الراء: ﴿ربوة﴾.

وقرأ سائر العشرة بضم الراء: ﴿رَبُوهُ﴾<sup>(١)</sup>.

والربوة: ما ارتفع من الأرض(٢).

والقراءة بفتح الراء: ﴿ربوة﴾ لغة تميم.

والقراءة بضم الراء: ﴿رَبُوهُ لَغَةً قَرَيْشُ (٣).

٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَآتَتْ أَكلَهَا ضِعْفَينِ﴾ [البقرة: ٢٦٥].

وقوله تعالىٰ: ﴿وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأُكُلِ﴾ [الرعد: ١].

وقوله تعالى: ﴿وَبَدَّلناهُم بِجَنَّتيهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاتَيْ أَكُلِ خَمْطٍ﴾ [سبأ: ١٦].

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتلِفاً أَكُلُهُ﴾ [الأنعام: ١٤١].

قرأ نافع وابن كثير: ﴿أُكلها﴾ ﴿الأكل﴾ ﴿أكل﴾ ﴿أكلهُ جميع هذه الألفاظ حيث وقعت في القرآن الكريم بإسكان الكاف.

ووافقهما أبو عمرو في: ﴿أَكُلُها﴾ فقط فقرأ بإسكان الكاف.

وقرأ سائر العشرة بضم الكاف في جميعها، وكذا أبو عمرو في (الأكل) (أكل) (أكله)(٤).

<sup>(1)</sup> المبسوط ص 148 النشر ٢/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>۲) معاني القرآن وإعرابه للزجاج ۳٤٨/۱.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١٤٦٦ حجة القراءات ص ١٤٦.

<sup>(£)</sup> المبسوط ص 184 النشر ٢١٦/٢.

والقراءتان بمعنى واحد، والقراءة بالإسكان لغة تميم وأسد، والقراءة بالضم لغة الحجازيين (١).

قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلاَ يَخْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُوا ٱللَّهَ شَيئاً يُرِيدُ ٱللَّهُ أَلا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظاً فِي الآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ﴾ [آل عمران: ١٧٦].

وقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولَ لَا يَخْزُنْكَ ٱلَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ﴾ [المائدة: ٤١].

وقوله تعالى: ﴿قَدْ نَعْلَم إِنَّه لَيَحْزُنْك الَّذِي يَقُولُون فإنَّهم لا يُكَذِّبونك﴾ [الأنعام: ٣٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿ولا يحزنك قولهم إنَّ العِزَّة للَّه جَميعاً﴾ [يونس: ٦٥].

وقوله تعالىٰ: ﴿قَالَ إِنِّي لَيَخْزُنُنِي أَنْ تَذْهَبُوا بِهِ﴾ [يوسف: ١٣].

وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ كَفَر فَلا يَخْزُنك كُفْره﴾ [لقمان: ٣٣].

وقوله تعالىٰ: ﴿فلا يَخْزُنك قَوْلُهُم﴾ [يس: ٧٦].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّجُوى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحزُنِ الَّذِينِ آمنُوا﴾ [المجادلة: ١٠].

قرأ نافع في جميع هذه المواضع: ﴿يحزنك﴾ ﴿ليحزنني﴾ ﴿ليحزنني﴾ ﴿ليحزنني﴾ ﴿ليحزنهم الفزع ﴿ليحزنهم الفزع الأكبر﴾ [الأنبياء: ١٠٣]، فإنه قرأه بفتح الياء وضم الزاي.

وقرأ أبو جعفر جميع هذه المواضع بفتح الياء وضم الزاي إلا قوله تعالى: ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر﴾ [الأنبياء: ١٠٣]، فإنه قرأه بضم الياء وكسر الزاي.

وقرأ سائر العشرة كل المواضع السابقة وقوله: ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر﴾ [الأنبياء: ١٠٣]، بفتح الياء وضم الزاي (٢٠).

<sup>(</sup>۱) الكشف ۱/ ۳۱۶ المغني ۲۸۰/۱.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ص ١٤٩ النشر ٢/ ٢٤٤ الإتحاف ص ١٨٢.

والقراءتان لغتان بمعنى واحد(١).

٦ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿... ولقد جَاءتهم رُسُلُنَا بالبيئنَاتِ ثُمّ إنّ
 كثيراً مِنْهم بَعْدَ ذَلِك فِي الأرْضِ لمُسْرِفُون﴾ [المائدة: ٣٢].

وقوله تعالىٰ: ﴿... وَلَقْد جَاءَتْهُمْ رُسُلُهم بِٱلْبَيْنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا مِنْ قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْكَافِرِينِ﴾ [الأعراف: 1٠١].

وقوله تعالى: ﴿قَالُوا أَوَ لَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِّنَاتِ؟ قَالُوا بَلَى...﴾ [غافر: ٥٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿رسلنا﴾ ﴿رسلهم﴾ ﴿رسلكم﴾ بإسكان السين.

وقرأ سائر العشرة هذه الألفاظ بضم السين (٢).

والقراءتان لغتان بمعنى واحد، الإسكان لغة تميم وأسد والقراءة بالضم لغة الحجازيين (٣).

٧ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن جَاءُوكَ فَأَخُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَغْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُغْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُرُّوكَ شَيْئًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاخْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ إِنَّ ٱللَّه يُحِبُ المُقْسِطِينَ﴾ [المائدة: 21].

وقوله تعالى: ﴿وَتَرَى كَثِيراً مِنْهُم يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمَ والعُذُوانَ وَأَكْلِهُمُ السُّحْتُ لَبِثْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [المائدة: ٦٢].

وقوله تعالى: ﴿لَوْلا يَنْهَاهُم الرَّبَّانِيُون والأَخبَار عَنْ قَوْلِهم الإثم وأَكْلِهم السُّخت لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُون﴾ [المائدة: ٦٣].

قرأ نافع وابن عامر وعاصم وحمزة: ﴿للسحت﴾ و ﴿السحت﴾ بإسكان الحاء في هذه المواضع.

<sup>(</sup>١) الكشف ١/ ٣٦٥ حجة القراءات ص ١٨١ المغنى ١/ ٣٧٩\_ ٣٨٠.

<sup>(</sup>۲) النشر ۲۱٦/۲ الإتحاف ص ۱٤۲.

<sup>(</sup>٣) الكشف ١/٨٠٤ المغنى ٢/ ١٣ ـ ١٥.

وقرأ سائر العشرة بضم الحاء فيها<sup>(١)</sup>.

القراءتان بضم الحاء وسكونها بمعنى واحد وهما لغتان؛ القراءة بالإسكان لغة تميم وأسد والقراءة بضم الحاء لغة الحجازيين (٢).

٨ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِٱللَّنِ وَٱلسِّنِ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ فَأُولَئكَ هُمُ الظَّالِمُونِ ﴾ [المائدة: ٤٥].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ومنهم الذين يؤذون النبي ويقولون هو أذن قل أذن خير لكم يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة للذين آمنوا منكم والذين يؤذون رسول الله لهم عذاب أليم﴾ [التوبة: ٦١].

وقوله تعالى: ﴿وإذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبراً كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقرأ فبشره بعذاب أليم﴾ [لقمان: ٧].

قرأ نافع بإسكان الذال في قوله: ﴿الأذن﴾ ﴿أَذَنَ﴾ ﴿أَذْنِهِ ﴿ أَذْنِهِ ﴾.

وقرأ سائر العشرة بضمها فيها جميعاً<sup>(٣)</sup>.

والمعنى فيها واحد والقراءة بضم الذال لغة الحجازيين والقراءة بإسكان الذال لغة تميم وأسد (٤).

9 \_ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذَّينَ آمنُوا مِن يُرتدُ مَنكُم عَن دينه فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله واسع عليم ﴾ [المائدة: ٥٤].

قرأ أبو جعفر ونافع وابن عامر: ﴿من يرتدد منكم﴾ بدالين.

<sup>(</sup>١) المبسوط ص ١٦٢ النشر ٢/٢١٦ الإتحاف ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤٠٨ المغني ٢/ ١٥- ١٦.

<sup>(</sup>٣) النشر ٢١٦/٢ الإتحاف ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) الكشف ١/٠١١ المغنى ٢/١٨.

وقرأ باقى العشرة: ﴿يرتد﴾ بدال واحدة مشددة(١١).

ومعنى القراءتين واحد والقراءة بدال واحدة لغة تميم والقراءة بريرتده لغة أهل الحجاز (٢).

١٠ ـ قوله تبارك وتعالى: ﴿فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يؤمنون﴾ [الأنعام: ١٢٥].

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلقوا منها مكاناً ضيقاً مقرنين دَعَوا هنالك ثبوراً﴾ [الفرقان: ١٣].

قرأ ابن كثير وحده: ﴿ضيقا﴾ بسكون الياء في الموضعين.

وقرأ سائر العشرة: ﴿ضيقا﴾ بتشديد الياء في السورتين (٣).

والقراءتان معناهما واحد وهما لغتان(٤).

١١ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَأُورَثْنَا القَوْمِ الَّذِينِ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ ومَغَارِبِهَا الَّتِي بَارَكْنا فِيهَا وتَمّت كَلِمةُ رَبّك الحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائيل بِمَا صَبَرُوا ودَمّرْنَا مَا كَان يَصْنَعُ فِرْعَون وَقُومُه ومَا كَانُوا يَعْرشُون﴾ [الأعراف: ١٣٧].

وقوله تعالى: ﴿وَأُوحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن أَتَخِذِي مِنَ الجِبَالِ بِيُوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمًا يَعْرِشُون﴾ [النحل: ٦٨].

قرأ ابن عامر وأبو بكر عن عاصم بضم الراء فيهما: ﴿يعرشون﴾ (٥) والقراءتان بمعنى واحد وهما لغتان (٦).

١٢ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿وجَاوَزْنَا بَبِنِي إِسْرَائِيلِ البَحْرِ فَأَتَوْا

المبسوط ص ١٦٢ النشر ٢/٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) الكشف ١/ ٤١٣ حجة القراءات ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>T) المبسوط ص 1V8 النشر ٢٦٢/٢.

<sup>(</sup>٤) حجة القراءات ص ٥٠٨ المغنى ٧٣/٢.

<sup>(</sup>٥) المبسوط ص ١٨٤ النشر ٢/ ٢٧١.

<sup>(</sup>٦) الكشف ١/ ٤٧٥ المغنى ٢/ ١٥٢.

عَلَى قَوْم يَعْكُفُون عَلَى أَصْنَام لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى ٱجْعَلَ لَنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٣٨].

قرأ حمزة والكسائي وخلف برواية إسحاق الوراق عنه بكسر الكاف: ﴿يعكفون﴾ .

وقرأ سائر العشرة وخلف برواية الشطي عنه بضم الكاف: ﴿ يَعْكُفُونَ ﴾ (١).

والقراءتان بمعنى واحد والقراءة بكسر الكاف لغة أسد.

والقراءة بضم الكاف لغة باقي العرب(٢).

١٣ ـ قول الله تبارك وتعالىٰ: ﴿ رُبِمَا يَودُ الَّذِينِ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمين ﴾ [الحجر: ٢].

قرأ أبو جعفر ونافع وعاصم بتخفيف الباء: ﴿ربما﴾.

وقرأ سائر العشرة بتشديد الباء مفتوحة: ﴿رَبُّما﴾ (٣).

والقراءتان بمعنى واحد، والقراءة بالتخفيف لغة أهل الحجاز وكثير من قيس والقراءة بتشديد الباء لغة أسد وتميم (١٠).

١٤ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿قَالَ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلاًّ الضَّالُونَ﴾ [الحجر: ٥٦].

وقوله تعالى: ﴿وإِنْ تُصِبْهُمْ سَيَئةٌ بِمَا قَدَمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذاً هُمْ يَقْنَطُون﴾ [الروم: ٣٦].

وقوله تعالىٰ: ﴿لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ إِنْ ٱللَّه يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعاً ﴾ [الزمر: ٥٣].

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۱۸۶ النشر ۲/ ۲۷۱.

<sup>(</sup>۲) الكشف ١/ ٤٧٥ الإتحاف ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٢٢٠ النشر ٢/ ٣٠١.

<sup>(</sup>٤) زاد المسير ٤/ ٣٧٩.

قرأ أبو عمرو والكسائي ويعقوب وخلف بكسر النون: ﴿يقنط﴾ ﴿يقنطون﴾ ﴿تقنطوا﴾.

وقرأ سائر العشرة بفتح النون في هذه المواضع جميعها(١١).

ومعنى القراءات واحد، والقراءة بكسر النون لغة أهل الحجاز وأسد، والقراءة بفتحها لغة باقى العرب<sup>(٢)</sup>.

١٥ ـ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ الآخِرَ وذَكَر ٱللَّه كَثِيراً ﴾ [الأحزاب: ٢١].

وقوله تعالى: ﴿قَدْ كَانت لَكُم أَسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيم والَّذِينَ مَعَهُ..﴾ [الممتحنة: ٤].

وقوله تعالىٰ: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو ٱللَّهَ وَٱللَّهَ وَاللَّهَ وَٱلْغَنِيُ الْحَمِيدُ﴾ [الممتحنة: ٦].

قرأ عاصم بضم الهمزة: ﴿أُسُوهَ ﴾ في الآيات الثلاث.

وقرأ سائر العشرة بكسرها: ﴿إسوة﴾ في الآيات الثلاث(٣).

والقراءتان بمعنى واحد، والقراءة بضم الهمزة: ﴿أُسوةَ لَغَة قيسَ وَالْمَدِهُ: ﴿أُسُوهُ لَغَة قيسَ وَالْمَدِهُ: ﴿إِسُوهُ لَغَةَ أَهِلِ الْحَجَازِ (٤).

<sup>(</sup>۱) المبسوط ص ۲۲۱ النشر ۳۰۲/۲.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢/٣١٣.

<sup>(</sup>٣) المبسوط ص ٣٠٠ النشر ٢/ ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤) الكشف ٢٩٢/٢ حجة القراءات ص ٥٧٥ الإتحاف ص ٣٥٤ المقتبس من اللهجات العربية القرآنية ص ١١٠٠.



الخاتمة



#### الخاتمة

تتضمن الخاتمة أهم النتائج التي توصل إليها البحث، مع جملة من المقترحات التي يوصي بها الباحث.

وتتلخص أهم النتائج التي توصل إليها البحث فيما يلي:

1 ـ بيان معنى نزول القرآن العظيم، وأن الاستعمال الشرعي لكلمة نزول لم يخرج بها عن حقيقتها اللغوية، وأن القول فيه كالقول في سائر الغيوب، والصفات الإلهية.

Y ـ بيان أن للقرآن العظيم بعد إثباته في اللوح المحفوظ، وجود ونزولين، وجود في اللوح المحفوظ، ونزول في بيت العزة في السماء الدنيا، ونزول إلى الرسول على منجماً مفرقاً على مدى ثلاث وعشرين سنة.

٣ ـ تقرير تكرار نزول القرآن العظيم، والتدليل عليه مع بيان حكمته.

٤ ـ المصحف العثماني يشتمل على الحرف الذي جمع عثمان
 رضي الله عنه الناس عليه، وعلى ما يوافق رسمه من سائر الأحرف
 السبعة.

• ـ تحديد زمن جمع عثمان رضي الله عنه للمصحف الشريف.

7 - بيان أن رسم المصحف العثماني يشتمل على الحرف الذي جمع عثمان رضي الله عنه الناس عليه، وعلى ما يوافق رسمه من سائر الأحرف السبعة.

٧ - أن التمييز بين القراءات التي تعود إلى الحرف الذي جمع

عثمان رضي الله عنه الناس عليه وبين ما يوافقه من سائر الأحرف إنما هو بالنقل؛ فذاك الحرف حظي بالتواتر في النقل، وما وافقه نقل على غير طريق التواتر، لكن توفرت له شروط القبول من موافقة الرسم والعربية وصحة النقل وتلقاه العلماء بالقبول.

٨ ـ تقرير أن القراءات سنة متبعة، تؤخذ عن طريق التلقي والرواية،
 وليست رأياً ودراية.

٩ ـ بيان أقسام القراءات من جهة النقل، ومن جهة القبول، مع
 بيان الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق والوجه.

١٠ ـ تقرير أن القراءات لا تنحصر في السبع أو في العشر، إنما هذا هو المشهور في العصور المتأخرة، أما في الأعصار الأول فهذا العدد قل من كثر، ونزر من بحر.

١١ ـ تقرير أن التلقي بالقبول مع موافقة الرسم والعربية وصحة السند يفيد العلم ويقوم مقام التواتر في ثبوت القراءة.

۱۲ ـ بيان أنواع الاختلاف الواقع بين القراءات، وفوائد تعدد القراءات.

١٣ ـ بيان أن التصنيف في القراءات وما يتعلق بها لم ينقطع في عصر من الأعصار وأنه مستمر ولله الحمد إلى زمننا هذا.

18 ـ بيان أن موقف بعض النحاة من بعض القراءات لم يقم على أساس عدم الاعتداد بالقراءة أو عدم الاحتجاج بها، إنما كان نتيجة لأحد أمرين:

إما لعدم ثبوت القراءة لديهم، ثبوت الحجة.

وإما لقيام مانع ـ بحسب اجتهادهم ـ منعهم من الأخذ بها وهم في اجتهادهم مأجورون أجراً واحداً.

10 ـ رد الشبه التي جاء بها المستشرقون بالنسبة لاختلاف القراءات ولرسمها، وأنها في حقيقتها تطوير للشبه القديمة التي جاء بها المبطلون وردها عليهم أهل العلم.

17 ـ تأكيد أن القراءات جميعها حق، واختلافها حق، لا تضاد فيه، ولا تناقض، لأنه اختلاف تنوع، والاختلاف الذي نفاه الله عز وجل عن القرآن العظيم هو اختلاف التضاد والتناقض، وهذا لا يوجد في الشرع بله في القرآن العظيم، ولله الحمد والمنة.

۱۷ ـ بيان منزلة القراءات من التفسير، وأنها تارة تكون من باب تفسير القرآن بالسنة أو بقول الصحابى.

1A ـ بيان أن تنوع القراءات من جهة أثره في التفسير على قسمين: الأول: قراءات لها أثر في تفسير الآية وبيان معناه.

الثاني: قراءات لا أثر لها في تفسير الآية ومعناها، وإنما هو أمور ترجع إلى اللغة نحواً، وصرفاً ونحو ذلك.

19 - تقرير أن الاهتمام بأثر القراءات في التفسير كان منذ عهد الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم أجمعين.

٢٠ حصر الآيات الكريمة الذي أنتج تنوع القراءات فيها أثراً في
 معناها وتفسيرها من قبيل الجهات التالية:

أ ـ القراءات التي بينت معنى الآية.

ب ـ القراءات التي وسعت معنى الآية.

ت ـ القراءات التي أزالت الإشكال عن معنى الآية.

ث - القراءات التي خصصت عموم الآية.

ج ـ القراءات التي قيدت مطلق الآية.

ح ـ القراءات التي بينت إجمال الآية.

٢١ ـ ثم أوردت الآيات الذي أنتج تنوع القراءات فيها تنوعاً في
 الأسلوب، دون كبير أثر في معنى الآية وتفسيرها.

۲۲ ـ تقرير أن تعدد القراءات هو ضرب من الإعجاز القرآني، لا يستطيع أن يأتي به بشر قط من عنده، ثم لا يستطيع أن يبلغه على هذا الوجه الشامل إلا رسول من عند الله حقاً، لذلك لم يحط بعد ذلك إمام واحد بكل القراءات.

# أما أهم المقترحات فهي التالية:

الله عرت أثناء اشتغالي بموضوع الرسالة - التي بين يديك - بحاجة ماسة إلى كتاب يجمع القراءات المسندة في كتب الحديث والتفسير، ويدرسها ويميز بين الصحيح والضعيف منها، ولذلك اقترح على الباحثين: جمع هذه الروايات ودراستها. وكتاب «الدر المنثور» للسيوطي (ت ٩١١هـ) يعطي كشافاً عن أماكن الكثير من الروايات المتعلقة بالقراءات في كتب الحديث والتفسير.

٢ ـ ولاحظت أثناء دراستي وجمعي لمادة البحث وجود جملة كبيرة من القراءات توفرت فيها شروط القبول، وهي خارج العشر، فلو أن متخصصاً ينهض للقيام بجمع هذه القراءات الزائدة على العشر، لكان في هذا الخير الكثير على الدراسات القرآنية.

٣ ـ كان مما انتهيت إليه في هذا البحث: أن علماء النحو الذين نقل عنهم الطعن في بعض القراءات، إنما كان ذلك منهم نتيجة لأحد أمرين:

إما لعدم ثبوت القراءة لديهم، ثبوت الحجة.

إما لقيام مانع ـ بحسب اجتهادهم ـ منعهم من الأخذ بها وهم في اجتهادهم مأجورون أجراً واحداً.

وعليه؛ فإني أرجو أن يقوم بعض المتخصصين بدراسة حول هؤلاء الأئمة يتتبع فيها موقف كل عالم منهم على حدة، من القراءات عموماً، ويكشف عن الملابسات التي توفرت في كل موضع من تلك المواضع التي وقف منها ذاك الموقف.

٤ ـ كما أنصح الباحثين في مجال الدراسات الشرعية، واللغوية بالاستفادة من القراءات في أبحاثهم، فإنها تعطي الدراسة أبعاداً، وآفاقاً علمية، تساعد ـ بإذن الله ـ على بلوغ الحق، والصواب الذي هو بغية كل طالب.

تمت والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

هذا آخر ما تيسر جمعه في بيان «القراءات وأثرها في التفسير والأحكام» وأرجو الله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وهادياً إلى سنة نبيه الأمين على وعلى آله وصحبه أجمعين.

و «سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك».



# فهرست المصادر والمراجع(١)

<sup>(</sup>١) سرت في ذكر المصادر والمراجع، على الطريقة التالية:

<sup>(</sup>أ) لم اعتبر في الترتيب (ال) التعريف.

<sup>(</sup>ب) شمل هذا الفهرس الكتب التي أحيل إليها في الهامش، سواء المطبوع منها أم المخطوط.

<sup>(</sup>ج) الفهرس مرتب على حروف المعجم: (أ، ب، ت.... إلخ)، وبدأت بالقرآن الكريم، كلام الله، وهو أجل الكتب.

<sup>(</sup>د) العلامة (=) بمعنى: انظر.



- الإبانة عن معاني القراءات/ لمكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٧هـ)، تحقيق: د. عبد الفتاح شلبي، المكتبة الفيصلية، الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ.
- أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم/ صديق بن حسن خان القنوجي ( ١٣٠٧هـ)، أعده للطبع: عبد الجبار زكار، منشورات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق ١٩٧٨م.
- إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع/ لعبد الرحمٰن بن إسماعيل أبي شامة، تحقيق: إبراهيم عطوة عوض، شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي.
- أبنية الفعل دلالاتها وعلاقاتها/ أبو أوس إبراهيم الشمسان، دار المدني، الطبعة الأولى ١٤٠٧ه.
- إتحاف الأمجاد في ما يصح به الاستشهاد/ لمحمود شكري الألوسي (ت ١٣٤٢هـ)، تحقيق: عدنان الدوري، وزارة الأوقاف العراقية، ١٤٠٢هـ.
- إتحاف البررة بالمتون العشرة/ جمع: علي الضباع، مطبعة مصطفى البابي الحلبى وأولاده، ١٣٥٤ه.
- إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر/ لأحمد بن عبد الغني الدمياطي (ت ١١١٧هـ)، تصحيح: على الضباع، دار الندوة الجديدة.
- الإتقان في علوم القرآن/لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث القاهرة، الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ.
- إجابة السائل شرح بغية الآمل/ لمحمد بن إسماعيل الصنعاني (ت ١١٨٢هـ)، تحقيق: حسن السياغي و د. حسن الأهدل، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.

<sup>(</sup>١) برواية حفص عن عاصم، طبع مجمع الملك فهد بالمدينة النبوية، وأرقام الآيات فيه على عد الكوفيين.

- الإجماع/ لأبي بكر بن محمد ابن المنذر (ت ٣١٨هـ)، تحقيق: أبو حماد صغير أحمد، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.
- الأجوبة الفاخرة على الأسئلة الفاجرة/ لأحمد بن إدريس القرافي (ت ٦٨٤هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- الاحتجاج بالقراءة الشاذة وأثرها في اختلاف الفقهاء/ لمحمد مشهوري محمد نعيم، رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في أصول الفقه، في كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى ١٤٠٩هـ. (على الآلة الكاتية).
- الاحتجاج للقراءات بواعثه وتطوره وأصوله وثماره/ لعبد الفتاح شلبي، بحث منشور في مجلة البحث العلمي، بجامعة أم القرى، العدد الرابع.
- الأحرف السبعة للقرآن/ لأبي عمرو الداني (ت 388هـ)، تحقيق: عبد المهيمن الطحان، مكتبة المنارة، مكة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان/ لعلاء الدين علي بن بلبان الفارسي (ت ٧٣٩هـ)، قدم له وضبطه: كمال يوسف الحوت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ، دار الكتب العلمية، بيروت.
- الأحكام في أصول الأحكام/ لعلي بن أبي علي الآمدي ( ٦٣١هـ)، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٠هـ.
  - أحكام القرآن/ لأبي بكر أحمد الجصاص ٣٧٠ه. دار الفكر.
- أحكام القرآن/ لأبي عبد الله بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ)، جمع: أحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨هـ)، علق عليه: عبد الغني عبد الخالق، قدم له: محمد زاهد الكوثري، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- أحكام القرآن/ لابن العربي (ت ٣٤٥هـ)، تحقيق: على محمد البجاوي،
   نشر دار المعرفة.
- أحكام القرآن/ لعماد الدين محمد بن الكيا الهراسي (ت ٥٠٤هـ)، طبع دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار/ للأزرقي (ت بعد ٢٤٧هـ)، تحقيق: رشدي الصالح ملحس، مطابع دار الثقافة، مكة، الطبعة الرابعة ١٤٠٣هـ.

- اختلاف العلماء/ لأبي عبد الله المروزي ( ٢٩٤هـ)، تحقيق: صبحي السامرائي، عالم الكتب، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ.
- الاختيار لتعليل المختار/ عبد الله بن محمود الموصلي (ت ٩٦٨٣)، تعليق: محمود أبو دقيقة، دار المعرفة.
- أخلاق أهل القرآن/ لأبي بكر محمد بن الحسين الآجري (ت ٣٦٠هـ)، تحقيق: محمد عمرو عبد اللطيف، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- آداب الزفاف/ لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتبة الإسلامية، عمان الطبعة الأولى للطبعة الجديدة ١٤٠٩هـ.
- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم/ لأبي السعود محمد بن محمد العمادي (ت ٩٥١هـ)، دار إحياء التراث العربي.
- ارشاد المبتدي وتذكرة المنتهي/ لأبي العز محمد بن حسين القلانسي (ت ٥٢١هـ)، تحقيق: عمر حمدان الكبيسي، المكتبة الفيصلية بمكة، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل/ لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- أساس البلاغة/ لمحمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٣٨هـ)، تحقيق: عبد الرحيم محمود، دار المعرفة، بيروت ١٣٩٩هـ.
- أسباب نزول القرآن/ لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي (ت ٤٦٨هـ)، تحقيق: سيد أحمد صقر، دار القبلة، جدة، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ.
- الاستيعاب في معرفة الأصحاب/ لابن عبد البر النمري (ت ٤٦٣هـ)، في حاشية «الإصابة» لابن حجر العسقلاني، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى ١٣٢٨هـ.
- الأسماء والصفات/ لأحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١٦٩هـ)، دارالكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.

- الإصابة في تمييز الصحابة/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، في حاشيته «الاستيعاب» لابن عبد البر النمري، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى ١٣٢٨هـ.
- أصل الاعتقاد دراسة حديثية/ لعمر سليمان الأشقر، الدار السلفية، الكويت الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- أصول التفسير وقواعده/ خالد عبد الرحمن العك، دار النفائس، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ.
- الأضداد/ لمحمد بن القاسم الأنباري (ت ٣٢٧هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن/ لمحمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، مطبعة المدني، الطبعة الأولى ١٣٨٦ه، على نفقة محمد عوض بن لادن.
  - إظهار الحق/ لرحمة الله الهندي، تحقيق: محمد الفراج، توزيع الأهرام.
- الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الآثار/ لمحمد بن موسى بن عثمان الهمذاني (ت ١٣٨٦هـ)، مطبعة الأندلس حمص الطبعة الأولى ١٣٨٦هـ.
- الإعجاز البياني للقرآن، ومسائل ابن الأزرق دراسة قرآنية لغوية وبيانية/ لعائشة عبد الرحمٰن (بنت الشاطىء)، دار المعارف، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ.
- الإعجاز والقراءات/ لفتحي عبد القادر فريد، دار العلوم، الطبعة الأولى ... ١٤٠٢هـ.
- إعراب القراءات السبع وعللها (شرح إعراب قراءات أهل الأمصار)/ لحسين بن عبد الله ابن خالويه (ت ٣٧٠هـ)، تحقيق: د. عبد الرحمٰن العثيمين، دار الخانجي، مصر.
- إعراب القرآن/ لأبي جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ)، تحقيق: زهير غازي زاهد، عالم الكتب، مكتبة النهضة الحديثة، الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ.

- \_ إعراب القرآن للعكبري = إملاء ما منَّ به الرحمٰن (سيأتي بعد قليل).
- أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري/ لحمد بن محمد الخطابي (ت ٣٨٨هـ)، تحقيق: محمد بن سعود بن عبد الرحمن، من مطبوعات مركز إحياء التراث الإسلامي جامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- الأعلام (قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين)/ لخير الدين الزركلي (ت ١٣٩٦هـ)، دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة ١٩٨٠م.
- إعلام الموقعين عن رب العالمين/ لأبي عبد الله محمد بن أبي بكر الزرعي
   (ت ٧٥٧هـ)، راجعه وعلق عليه: طه عبد الرؤوف، طبع دار الجيل.
- إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان/ لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي (ابن قيم الجوزية) (ت ٧٥١هـ)، بتحقيق محمد حامد الفقي، نشر دار المعرفة، بيروت.
- الإقناع في القراءات السبع/ لأحمد بن علي بن أحمد (ابن الباذش) (ت ٥٤٠هـ)، تحقيق: د. عبد المجيد قطامش، من مطبوعات مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى، دار الفكر ـ دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم/ لابن تيمية (ت ٧٢٨هـ)، تصحيح: محمد على الصابوني مطابع المجد التجارية، ١٣٩٠هـ.
  - \_ الاقتراح/ لجلال الدين السيوطي، انظر الإصباح شرح الاقتراح.
- الإكليل في استنباط التنزيل/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار الكتب العلمية.
- إكمال إكمال المعلم شرح صحيح مسلم لأبي عبد الله محمد الأبي (ت ٨٢٧هـ أو بعدها)، ومعه مكمل إكمال الإكمال للسنوسي، دار الكتب العلمية.
- الأم/ لمحمد بن إدريس الشافعي، تصحيح/ محمد زهري النجار، دار المعرفة، بيروت.
- الأمثال/ لأبي عبيد (ت ٢٢٤هـ)، تحقيق: عبد المجيد قطامش، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ.

- إملاء ما من به الرحمٰن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن/
   لعبد الله بن أبي عبد الله العكبري (ت ٦١٦هـ)، دار الكتب العلمية،
   الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- الانتقاء في فضائل الثلاثة الأثمة الفقهاء/ لأبي عمر ابن عبد البر النمري (ت ٤٦٣هـ)، نشر حسام الدين المقدسي، دار الكتب العلمية بيروت.
- الانتصاف فيما تضمنه الكشاف من الاعتزال/ لناصر الدين أحمد ابن المنير الأسكندري (ت ٦٨٣هـ)، بهامش «الكشاف» للزمخشري، ويليه «الكافي الشاف»، دار المعرفة.
- الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين: البصريين والكوفيين/ لأبي البركات الأنباري (ت ٧٧٥هـ)، ومعه كتاب «الانتصاف من الإنصاف» لمحمد محى الدين، المكتبة التجارية الكبرى لمصطفى محمد بمصر.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل/ لعبد الله الشيرازي البيضاوي ( ٦٨٠هـ)، دار الفكر ١٤٠٢هـ.
- الإيضاح في علوم البلاغة/ للخطيب القزويني (ت ٧٣٩هـ)، تعليق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتاب اللبناني، الطبعة الخامسة ١٤٠٠هـ.
- الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه ومعرفة أصوله واختلاف الناس فيه/ لمكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٨هـ)، تحقيق: أحمد حسن فرحات، دار المنارة، جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- أيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون/ لإسماعيل باشا بن محمد أمين (ت ١٣٣٩هـ)، تصحيح: محمد شرف الدين، دار العلوم الحديثة.
- الأيمان والنذور/ لمحمد عبد القادر أبو فارس، مؤسسة الرسالة، دار الأرقم، الطبعة الثانية ١٤٠١ه.

- البحر المحيط/ لمحمد بن يوسف أبي حيان الأندلسي (ت ٧٥٤هـ)، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع/ لعلاء الدين الكاساني (ت ٥٨٧هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ.
- بدائع الفوائد/ لابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، إدارة الطباعة المنيرية، الناشر دار الكتاب العربي.
- بداية المجتهد ونهاية المقصد/ لمحمد بن أحمد ابن رشد القرطبي (ت ٥٩٥هـ)، طبع دار المعرفة، الطبعة الرابعة ١٣٩٨هـ.
- البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع/ لمحمد بن علي الشوكاني (ت ١٣٤٨هـ)، مطبعة السعادة، الطبعة الأولى سنة ١٣٤٨هـ.
- البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة من طريق الشاطبية والدري/ لعبد الفتاح القاضي، ويليه القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.
- براعة الاستهلال في فواتح القصائد والسور/ لمحمد بدري عبد الجليل، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية، بيروت ١٤٠٥هـ.
  - \_ البرهان في تجويد القرآن/ لمحمد الصادق قمحاوي، بدون معلومات نشر.
- البرهان في علوم القرآن/ لبدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت ٧٩٤هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، الطبعة الثالثة 1٤٠٠هـ، دار الفكر.
- بغية الكمال شرح تحفة الأطفال/ لأسامة بن عبد الوهاب، نشر مكتبة التوعية الإسلامية، الجيزة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار المعرفة، بيروت.
- أبو بكر ابن مجاهد ومكانته في الدراسات القرآنية واللغوية/ لعبد الفتاح شلبي، بحث منشور في مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية بمكة، العدد الخامس.

- البيان في غريب إعراب القرآن/ أبو البركات ابن الأنباري (ت ٧٧هـ)، تحقيق: د. طه عبد الحميد طه، وزميله، الهيئة المصرية العامة للكتاب،
- البيان لأخطاء بعض الكتاب/ صالح بن فوزان الفوزان، دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.
- بيان المختصر شرح ابن الحاجب/ لأبي الثناء محمود بن عبد الرحمٰن الأصفهاني (ت ٧٤٩هـ)، تحقيق: د. محمد مظهر بقا، من مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.

#### ت

- تاج العروس من جواهر القاموس/ لمحمد مرتضى الزبيدي (ت ١٢٠٥ه)، دار مكتبة الحياة.
- تاريخ الأدب العربي/ لكارل بروكلمان (ت ١٣٧٥هـ)، نقله إلى العربية: عبد الحليم نجار وزميله، دار المعارف ـ جامعة الدول العربية، الإدارة الثقافية، الطبعة الرابعة.
- تاريخ بغداد/ لأحمد بن علي الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- تاريخ التراث العربي/ لفؤاد سزكين، نقله إلى العربية: د. محمود فهمي حجازي وزميله، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٧ه.
- التاريخ الصغير (١)/ لمحمد بن إسماعيل البخاري، (ت ٢٥٦هـ)، ويليه الضعفاء الصغير له أيضاً، والضعفاء والمتروكين للنسائي، ومعها إفادات أبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، وزميله، المكتبة الأثرية، سانكله هل.
- التاريخ الكبير/ لمحمد بن إسماعيل البخاري (ت ٢٥٦هـ)، طبع المكتبة الإسلامية، ديار بكر تركيا.

<sup>(</sup>١) حقق بعض الباحثين أن التاريخ الأوسط هو المعروف بالتاريخ الصغير، وأنَّ كتاب الضعفاء للبخاري هو التاريخ الصغير، والله أعلم.

- \_ تاريخ مكة = أخبار مكة للأزرقي (حرف الألف).
- تأويل مشكل القرآن/ لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة ( ٢٧٦ه)، تحقيق: سيد أحمد صقر، دار التراث، القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- التأويل النحوي في القرآن الكريم/ لعبد الفتاح الحموز، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- التبصرة (في القراءات السبع)/ لمكي بن أبي طالب القيسي (ت ٤٣٨هـ)، تعليق: الحافظ محمد غوث الندوي، الدار السلفية، الهند.
- التبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن/ لعبد الواحد ابن الزملكاني (ت ٢٥١هـ)، تِحقيق: أبو القاسم عبد العظيم، نشر إدارة البحوث الإسلامية والدعوة والإفتاء بالجامعة السلفية بنارس الهند، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- التبيان في نزول القرآن/ لابن تيمية (ت ٧٢٨هـ)، ضمن مجموعة الرسائل الكبرى، انظر مجموعة الرسائل الكبرى.
  - تتمة أضواء البيان/ لعطية محمد سالم، مطبعة المدني (١٠).
- التحرير والتنوير من التفسير/ لمحمد الطاهر ابن عاشور، الدار التونسية للنشر، ١٩٨٤م.
- تحريم نكاح المتعة/ لأبي الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي (ت ٤٩٠هـ)، تحقيق: حماد الأنصاري، مكتبة دار التراث، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- تحفة الأقران في ما قرىء بالتثليث من حروف القرآن/ لأبي جعفر أحمد بن يوسف الرعيني (ت ٧٧٩هـ)، تحقيق: علي حسين البواب، دار المنارة، جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- تدريب الراوي بشرح تقريب النواوي/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١ه)، تحقيق: عبد الوهاب عبد اللطيف، دار إحياء السنة النبوية، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ.

<sup>(</sup>١) وتشكل المجلد الثامن والتاسع من أضواء البيان.

- التذكار في أفضل الأذكار/ لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن فرح القرطبي (ت ٦٧١هـ)، بعناية بشير محمد العيون، نشر مكتبة دار البيان، الطبعة الثالثة ١٤٠٧هـ، توزيع مكتبة المؤيد بالطائف.
- ترتيب تاريخ ابن معين/ لأحمد محمد نور سيف، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي جامعة أم القرى، الطبعة الأولى.
- الترغيب والترهيب/ لأبي القاسم إسماعيل الأصبهاني (ت ٥٣٥هـ)، خرج أحاديثه: محمد السعيد بسيوني زغلول، مؤسسة الخدمات الطباعية، بيروت.
- الترغيب والترهيب/ لأبي محمد زكي الدين عبد العظيم المنذري (ت ٦٥٦هـ)، تعليق: مصطفى محمد عمارة، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة ١٣٨٨هـ.
- التسهيل لعلوم التنزيل/ لمحمد بن أحمد بن جزي الكلبي، دار الكتاب العربى، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- تصحيفات المحدثين/ لأبي هلال العسكري (ت في حدود الأربعمئة)، تحقيق: محمود أحمد الميرة، المطبعة العربية الحديثة، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٢ه.
- تعجيل المنفعة بزوائد رجال الأئمة الأربعة/ لابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢ه)، دار الكتاب العربي.
- تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢ه)، تحقيق: د. عاصم عبد الله قريوتي، طبع جمعية عمال المطابع التعونية، مكتبة المنار، الأردن، الزرقاء، الطبعة الأولى.
- التعریفات/ لعلي بن محمد الجرجاني ( ۸۱٦هـ)، طبع دار الکتب العلمیة،
   الطبعة الأولى ۱٤٠٣هـ.
  - تفسير آيات الأحكام/ لمحمد علي السايس، مطبعة محمد علي صبيح.
    - تفسير أبي السعود = إرشاد العقل السليم (حرف الألف).
      - تفسير البغوي = معالم التنزيل (حرف الميم).

- ـ تفسير البيضاوي = أنوار التنزيل (حرف الألف).
  - تفسير الرازى = التفسير الكبير (حرف التاء).
- تفسير الزمخشرى = الكشاف عن حقائق التنزيل (حرف الكاف).
  - تفسير السايس = تفسير آيات الأحكام (حرف التاء).
- تفسير سفيان الثوري/ سفيان بن سعيد الثوري (ت ١٦١هـ)، تحقيق: امتياز عرشي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- تفسير الشوكاني = فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير (حرف الفاء).
  - تفسير الطبري = جامع البيان (حرف الجيم).
- تفسير ابن عباس ومروياته في الكتب الستة/ لعبد العزيز الحميدي، مطبوعات مركز البحث العلمي جامعة أم القرى.
- تفسير غريب القرآن/ لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (ت ٢٧٦هـ)، تحقيق: سيد أحمد صقر، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.
  - تفسير القاسمي = محاسن التأويل (حرف الميم).
- تفسير القرآن/ لعبد الرزاق الصنعاني (ت ٢١١هـ)، مخطوط مصور عن نسخة دار الكتب المصرية ٢٦٣ (١).
- تفسير القرآن العظيم/ لإسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ( ٧٧٤ه)، دار الفكر.
  - تفسير القرطبي = الجامع لأحكام القرآن (حرف الجيم).
- التفسير الكبير/ لفخر الدين محمد بن عمر الرازي (ت ٢٠٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة.
- تفسير النسائي/ لأحمد بن شعيب النسائي (ت ٣٠٣هـ)، تحقيق: سيد الجليمي، وصبري الشافعي، مكتبة السنة القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>۱) كما رجعت إلى الطبعة التي حققها د. مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ. ويميز بين عزوي للمخطوط والمطبوع بذكر الجزء، فإن المخطوط لا أذكر الجزء عند العزو إليه، إنما أشير إلى اللوحة فقط.

- تفسير النصوص في الفقه الإسلامي/ لمحمد أديب الصالح، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة ١٤٠٤ه.
- التفسير ورجاله/ لمحمد الفاضل بن عاشور، مجمع البحوث الإسلامية
   بالأزهر، ۱۳۹۰هـ.
- تقريب التهذيب/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، تحقيق محمد عوامة، طبع دار البشائر الإسلامية، بيروت، دار الرشيد حلب، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- تقريب الوصول إلى علم الأصول/ لأبي القاسم محمد بن أحمد الكلبي الغرناطي (ت ٧٤١هـ)، تحقيق: محمد علي فركوس، مكتبة الفيصلية، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، المطبعة العربية باكستان، المكتبة الأثرية باكستان.
- التلويح على التنقيح لمتن التنقيح في أصول الفقه/ لسعد الدين التفتازاني (ت ٧٩٢هـ)، دار الكتب العلمية.
- تناوب حروف الجر في لغة القرآن/ لمحمد حسن العواد، دار الفرقان، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.
- التنبيه (في فقه الشافعية)/ لأبي إسحاق الشيرازي (ت ٤٧٦هـ)، إعداد عماد الدين أحمد حيدر، عالم الكتب، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- تهذيب إصلاح المنطق/ للخطيب التبريزي (ت ٥٠٢هـ)، تحقيق: فخر الدين قباوة، منشورات دار الآفاق الجديدة، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- تهذیب تاریخ دمشق الکبیر/ لعلی بن الحسن بن هبة الله (ابن عساکر) (ت ۷۲۱هه)، دار المسیرة بیروت، الطبعة الثانیة ۱۳۹۹هه.
- تهذیب التهذیب/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ۸۵۲هـ)، طبع مطبعة مجلس دائرة المعارف بحیدر أباد الدکن، الطبعة الأولى نشر دار صادر.

- تهذيب تهذيب سنن أبي داود/ لشمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر الزرعي (ابن قيم الجوزية) (ت ٧٥١هـ)، تحقيق: أحمد شاكر، ومحمد حامد الفقى، نشر دار المعرفة ١٤٠٠هـ.
  - ـ تهذیب السنن = تهذیب تهذیب سنن أبی داود (هو السابق له).
- توجيه القاري إلى القواعد والفوائد الأصولية والحديثية والإسنادية في "فتح الباري"/ لحافظ ثناء الله الزاهدي، مجلس التحقيق الأثري، جامعة العلوم الأثرية بجهلم، توزيع: حديث أكادمي، نشاط أباد، فيصل أباد، باكستان، الطبعة الأولى 18٠٦هـ.
- توجيه النظر إلى أصول الأثر/ لطاهر بن صالح الجزائري (ت ١٣٣٨هـ)، دار المعرفة ـ بيروت.
- التيسير (في القراءات السبع)/ لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ)، تصحيح: أوتوبرتزل، نشر دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية ١٤٠٤هـ.

#### ٹ

- الثقات/ لمحمد بن حبان البُستي (ت ٣٥٤هـ)، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، بحيدر آباد ـ الدكن، الطبعة الأولى.

## ح

- جامع الأصول في أحاديث الرسول ﷺ لمبارك بن محمد الأثير (ت ١٤٠٣هـ)، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- جامع البيان عن تأويل القرآن/ لمحمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ)، دار المعرفة بيروت، الطبعة الرابعة بالأوفست ١٤٠٠هـ.، وهي صورة عن طبعة بولاق سنة ١٣٢٣هـ(١).

<sup>(</sup>١) وأشير إليها بـ (بولاق)، وقد رجعت إلى طبعتين أخريين، كما يلي:

<sup>-</sup> طبعة دار الفكر ١٤٠٥ه، بيروت لبنان، وأشير عند الرجوع إليها به (دار الفكر). - الطبعة التي حققها الشيخ أحمد شاكر، ومحمود شاكر، دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية، وهذه المقصودة عند الإطلاق خاصة في تفسير الأجزاء الأولى من القرآن العظيم، وقد أشير إليها به (شاكر).

- الجامع الصحيح/ لمحمد بن إسماعيل البخاري (ت ٢٥٦هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبع مع «فتح الباري»، طبع المطبعة السلفية.
- الجامع الصحيح/ لمسلم بن الحجاج النيسابوري (ت ٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي.
- الجامع لأحكام القرآن/ لمحمد بن أحمد القرطبي (ت ٦٧١هـ)، تصحيح: أحمد عبد العليم البردوني وزملائه، الطبعة الثانية ١٣٧٢هـ.
- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع/ لأحمد بن علي (الخطيب البغدادي) (ت ٣٤٦هـ)، تحقيق: محمود الطحان ـ مكتبة المعارف ـ الرياض ١٤٠٣هـ.
- الجرح والتعديل/ لعبد الرحمٰن بن محمد الرازي (ابن أبي حاتم) (ت ٣٢٧هـ)، تحقيق: عبد الرحمٰن المعلمي، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد، الدكن، الهند ١٢٧١هـ.
  - جريدة المدينة المنورة العدد رقم (٨٤٢٦).
- جزء فيه: قراءات النبي ﷺ/ لأبي عمر حفص بن عمر الدوري (ت ٢٤٦هـ)، تحقيق: حكمت بشير ياسين، مكتبة الدار بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- جمال القراء وكمال الإقراء/ لعلم الدين السخاوي (ت ٦٤٣هـ)، تحقيق: علي حسين البواب، مكتبة التراث، مكة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ، مطبعة المدنى.
- جمع الجوامع/ لتاج الدين السبكي (ت ٧٧١هـ)، مع حاشية العطار، مطبعة مصطفى محمد.
- جمهرة أنساب العرب/ لعلي بن أحمد ابن حزم، دار الكتب العلمية، بيروت ـ الطبعة الأولى ١٤٠٣ه.
- جمهرة اللغة/ لمحمد بن الحسن بن دريد (ت ٣٢١هـ)، تصحيح: زين العابدين الموسوي، مطبعة مجلس دائرة المعارف ـ حيدر أباد ـ الدكن ـ الهند ١٣٤٤هـ.
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح/ لابن تيمية (ت ٧٢٨هـ)، مطابع المجد التجارية.

- جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع/ لأحمد الهاشمي، دار إحياء التراث العربي.

ح

- حاشية سعد التفتازاني على العضد/ لسعد الدين التفتازاني (ت ٧٩١ه)، مع حاشية الجرجاني والهروي على العضد، المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، ١٣٢٦هـ.
- حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي/ لأحمد بن محمد الخفاجي ( ١٠٦٩هـ)، المكتبة الإسلامية، أزدمير، ديار بكر، تركيا، دار صادر، بيروت.
- الحاوي للفتاوي/ لجلال الدين عبد الرحمٰن السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار الكتب العلمية ـ بيروت ١٤٠٢هـ.
- س حجة القراءات/ لأبي زرعة عبد الرحمٰن ابن زنجلة (ت في بداية القرن الخامس)، تحقيق: سعيد الأفغاني، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة المادد.
- حرز الأماني ووجه التهاني (في القراءات السبع)/ للقاسم بن فِيْرَة الشاطبي (ت ٩٠٠هـ)، تصحيح وضبط: محمد تميم الزعبي، دار المطبوعات الحديثة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- الحطة في ذكر الصحاح الستة/ لصديق حسن خان القنوجي (ت ١٣٠٧هـ)، تحقيق: علي حسن عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، دار عمار، عمَّان، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- حقيقة الصيام/ لابن تيمية، (ت ٧٢٨هـ)، خرج أحاديثه: الألباني، وحققه: زهير شاويش، المكتب الإسلامي، الطبعة الرابعة، ١٣٩٧هـ.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء/ لأحمد بن عبد الله الأصفهاني (ت ٤٣٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، دار الفكر، بيروت.
- حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء/ لمحمد بن أحمد الشاشي ( ٧٠٥هـ)، تحقيق: د. ياسين أحمد إبراهيم درادكه، مؤسسة الرسالة، بيروت، دار الأرقم، عمان، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ.

- الحمل على الجوار في القرآن الكريم/ لعبد الفتاح الحموز، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- الحوادث والبدع/ لأبي بكر الطرطوشي (ت ٥٢٠هـ)، تحقيق: عبد المجيد التركي، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ، دار الغرب الإسلامي.

# خ

- الخاطريات/ لأبي الفتح عثمان بن جني/ تحقيق: على ذو الفقار شاكر، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٠٨ه..
- ابن خالویه وجهوده في اللغة مع تحقیق کتابه شرح مقصورة ابن درید/ دراسة وتحقیق: محمود جاسم محمد، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ۱٤۰۷هـ.
- الخصائص/ لأبي الفتح ابن جني (ت ٣٩٢هـ)، تحقيق: محمد علي النجار، عالم الكتب، الطبعة الثالثة ١٤٠٣هـ.
- خلاصة تذهيب تهذيب الكمال/ لصفي الدين أحمد بن عبد الله الخزرجي الأنصاري (ت بعد سنة ٩٢٣هـ)، نشر مكتبة المطبوعات الإسلامية، بتقديم: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـ.
- خير الكلام في التفصي عن أغلاط العوام/ لعلي بن بالي القسطنطيني (ت ٩٩٢هـ)، تحقيق: حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ..
- دائرة المعارف الإسلامية/ لجماعة من المستشرقين، ترجمها إلى العربية: أحمد الشنتناوي، وزملاؤه، مراجعة: محمد مهدي علام ـ دار المعرفة ـ بيروت.
- دراسات في مناهج المفسرين/ لإبراهيم عبد الرحمٰن خليفة، دار الوفاء للطباعة، نشر مكتبة الأزهر، القاهرة ١٣٩٩هـ.
- دراسات لأسلوب القرآن الكريم/ محمد عبد الخالق عضيمة، دار الحديث،
   القاهرة.
- الدر الثمين والمورد المعين/ لمحمد بن أحمد ميَّارة المالكي، وبهامشه شرح خطط السداد والرشد على مقدمات ابن رشد، لتتائي المالكي، دار الفكر.

- الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة/ لأحمد بن علي ابن حجر (ت ٨٥٧هـ)، تصحيح: سالم الكرنكوي مطبعة دائرة المعارف العثمانية حيدر أباد الدكن الهند دار الجيل.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- الدعاء/ سليمان بن أحمد الطبراني (ت ٣٦٠هـ)، تحقيق: محمد سعيد بخاري، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- دفاع عن القراءات المتواترة في مواجهة الطبري المفسر/ للبيب السعيد، دار المعارف، ١٩٧٨م.
- دلائل الإعجاز/ لعبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١ أو ٤٧٤هـ)، تعليق: محمود محمد شاكر، نشر مكتبة الخانجي، مطبعة الخانجي.
- دلائل النبوة/ لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨ه)، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥ه.

J

- رجال الفكر والدَّعوة في الإسلام (الإمام الدهلوي)/ لأبي الحسن الندوي، دار القلم الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- رحمة الأمة في اختلاف الأئمة/ لأبي عبد الله محمد بن عبد الرحمٰن العثماني الدمشقي (من علماء القرن الثامن)، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده، الطبعة الثانية ١٣٨٦هـ.
- الرد على الجهمية/ لأبي سعيد عثمان الدارمي ( ٢٨٠هـ)، تخريج: محمد ناصر الدين الألباني، تحقيق: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ.
  - الرسائل الكبرى = مجموعة الرسائل الكبرى.
- \_ الرسالة/ لمحمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، بدون معلومات نشر.

- رسالة حمزة/ لمحمد بن أحمد المتولي ( ١٣٣١هـ)، راجعه: علي الضباع، مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح وأولاده، مصر، الطبعة الأولى ١٣٧٤هـ.
- رسالة ورش/ لمحمد بن أحمد المتولي (ت ١٣٣١هـ)، تصحيح: عامر السيد عثمان، مكتبة ومطبعة: محمد على صبيح وأولاده، بمصر.
- رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية/ لغانم قدوري الحمد، اللجنة الوطنية للاحتفال بمطلع القرن الخامس عشر، بغداد، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ.
- رسم المصحف العثماني وأوهام المستشرقين في قراءات القرآن دوافعها ودفعها/ لعبد الفتاح شلبي، دار الشروق، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- رفع الحرج في الشريعة الإسلامية/ لصالح ابن حميد، مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- روائع البيان تفسير آيات الأحكام/ لمحمد علي الصابوني، منشورات مكتبة الغزالي، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني/ لأبي الفضل شهاب الدين محمود الألوسي (ت ١٢٧٠هـ)، دار الفكر سنة ١٣٩٨هـ.
- روضة الطالبين وعمدة المفتين/ لأبي زكريا يحيى النروي (ت ٦٧٦هـ)، أشرف على طبعه: زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية 1٤٠٥هـ.
- روضة الناظر وجنة المناظر/ لعبد الله بن أحمد ابن قدامة المقدسي (ت ٩٦٢هـ)، راجعه: سيف الدين الكاتب، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.

ز

زاد المسير في علم التفسير/ لعبد الرحمٰن بن علي ابن الجوزي
 ( ۷۹۰هـ)، تحقيق: زهير الشاويش ـ المكتب الإسلامي ـ بيروت ـ الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.

- زاد المعاد في هدي خير العباد/ لمحمد بن أبي بكر الزرعي ابن قيم الجوزية (ت ٧٠١هـ)، تحقيق: شعيب وعبد القادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة السابعة ١٤٠٠هـ.

## س

- ـ السبعة (في القراءات)/ أحمد بن موسى ابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ)، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف، الطبعة الثانية.
- سبل السلام شرح بلوغ المرام/ لمحمد بن إسماعيل الأنصاري (ت ١١٨٦هـ)، مكتبة الرسالة الحديثة، عمان الطبعة الخامسة ١٣٩١هـ.
- سراج القارىء المبتدىء وتذكار المقرىء المنتهي/ لعلي بن عثمان العذري (ابن القاصح) (ت ٨٠١هـ)، راجعه: علي محمد الضباع، بهامشه "غيث النفع» ـ دار الفكر ـ بيروت ١٤٠١هـ.
- سفيان الثوري وأثره في التفسير/ لهاشم المشهداني، دار الكتاب للطباعة، عنداد، ١٤٠١ه.
- سلسلة الأحاديث الصحيحة/ لمحمد ناصر الدين الألباني، المجلد الأول والثاني المكتب الإسلامي، المجلد الثالث والرابع المكتبة الإسلامية.
- سنن الله في المجتمع من خلال القراءات/ لمحمد الصادق عرجون، الدار السعودية للنشر والتوزيع، الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.
- سنن الدارقطني/ لعلي بن عمر الدارقطني (ت ٣٨٥هـ)، وبذيله «التعليق المغني» للآبادي، عني بتصحيحه وتنسيقه وترقيمه وتحقيقه: عبد الله هاشم يماني المدني (ت ١٣٨٦هـ)، دار المحاسن للطباعة، القاهرة.
- سنن الدارمي/ لعبد الله بن عبد الرحمٰن الدارمي (ت ٢٥٥هـ)، طبع بعناية محمد أحمد طهمان، دار إحياء السنة النبوية.
- سنن أبي داود/ لسليمان بن الأشعث السجستاني (ت ٢٧٥هـ)، إعداد وتعليق: عزت عبيد الدعاس، دار الحديث، الطبعة الأولى ١٣٨٨هـ.
- سنن الترمذي/ لمحمد بن عيسى الترمذي (ت ٢٧٩هـ)، تحقيق: أحمد شاكر ج ١ و٢، ومحمد فؤاد عبد الباقي ج ٣، وإبراهيم عطوة ج ٤ و٥ دار إحياء التراث العربي، بيروت.

- سنن النسائي/ لأحمد بن شعيب النسائي (ت ٣٠٣هـ)، دار إحياء التراث العربي.
- سنن ابن ماجه/ لمحمد بن يزيد القزويني ابن ماجه (ت ٣٧٥هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى، دار إحياء التراث العربى ١٣٩٥هـ.
- السنن الكبير (الكبرى)/ لأحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨هـ)، وفي ذيله «الجوهر النقى»، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، الهند ١٣٤٤هـ.
- سير أعلام النبلاء/ للذهبي (ت ٧٤٨هـ)، أشرف على تحقيقه: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ.
- السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار/ لمحمد بن علي الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى الكاملة ١٤٠٠هـ.

## ش

- الشاطبية = حرز الأماني ووجه التهاني (حرف الحاء).
- شذا العرف في فن الصرف/ لأحمد الحملاوي (ت ١٣٥١هـ)، منشورات المكتبة العلمية الجديدة، بيروت.
- شذرات الذهب في أخبار من ذهب/ لعبد الحي بن العماد الحنبلي (ت ١٠٨٩هـ)، دار الفكر، بيروت.
  - شرح الأبي على صحيح مسلم = إكمال إكمال المعلم (حرف الألف).
- شرح التلخيص في علوم البلاغة/ لمحمد هاشم دويدري، دار الجيل بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٢ه.
- شرح رسالة قالون/ لعلي الضباع (ت ١٣٧٦هـ)، مكتبة محمد علي صبيح وأولاده، مصر.
- شرح الزرقاني لموطأ مالك/ لمحمد الزرقاني (ت ١١٢٢هـ)، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت ١٣٩٨هـ.
- شرح السنة/ للحسين بن مسعود البغوي (ت ١٦٥هـ)، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.

- شرح شافية ابن الحاجب/ لرضي الدين الاستراباذي (ت ٦٨٦هـ)، مع شرح شواهده للبغدادي، تحقيق: محمد نور الحسن وزملائه، دار الكتب العلمية ١٣٩٥هـ.
- شرح شرح نخبة الفكر/لملا علي القاري (ت ١٠١٤هـ)، دار الكتب العلمية ١٣٩٨هـ.
- الشرح الصغير على أقرب المسالك/ لأحمد بن محمد الدردير ( ١٢٠١هـ)، في هامش بلغة السالك للصاوي، دار المعرفة ١٣٩٨هـ.
- شرح العقيدة الطحاوية/ لمحمد بن علي بن أبي العز الحنفي (ت ٧٩٧ه)، خرَّج أحاديثها: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة السادسة ١٤٠٠ه.
- شرح القصائد العشر/ للخطيب أبي زكريا التبريزي ( ٥٠٢هـ)، تصحيح: عبد السلام الحوفي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- شرح القصائد المشهورات الموسومة بالمعلقات/ لأبي جعفر ابن النحاس (ت ٣٣٨هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
  - شرح لامية العجم = الغيث المسجم (حرف الغين).
  - شرح مسلم للنوي = المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج (حرف الميم).
- شرح معاني الآثار/ لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي (ت ٣٢١هـ)، حققه وضبطه ونسقه وصححه: محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- شرح المعلقات السبع/ للحسين بن أحمد الزوزني ( ٤٨٦هـ)، منشورات دار مكتبة الحياة.
- الشعر والشعراء/ لابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ)، تحقيق: أحمد شاكر، دار المعارف، الطبعة الثانية ١٣٧٧هـ.
- الشفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ لعياض اليحصبي (ت ٤٤٥هـ)، تحقيق: على محمد البجاوي، دار الكتاب العربي ١٤٠٤هـ.
- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل/ لابن قيم الجوزية
   (ت ٧٥١هـ)، دار المعرفة ١٣٩٨هـ.

- شفاء الغليل في بيان ما وقع في التوراة والإنجيل من التبديل/ لعبد الملك الجويني (ت ٤٧٨هـ)، تحقيق: أحمد السقا، طبع الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ١٤٠٣هـ.

## ص

- صحيح البخاري = الجامع الصحيح للبخاري (حرف الجيم).
  - صحيح مسلم = الجامع الصحيح لمسلم (حرف الجيم).
- صحيح الجامع الصغير/ لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ.
- صحيح ابن خزيمة/ لمحمد بن إسحاق بن خزيمة (ت ٣١١هـ)، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمى، المكتب الإسلامى ١٣٩٠هـ.
  - صحیح ابن حبان = الإحسان بترتیب صحیح ابن حبان (۱) (حرف الألف).
    - صحيح ابن حبان = موارد الظمآن (Y) (حرف الميم).
- صحيح سنن ابن ماجه باختصار السند/ تصحيح الأحاديث لمحمد ناصر الدين الألباني، نشر مكتب التربية العربي لدول الخليج، توزيع المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة ١٤٠٨ه.
- صحيح سنن الترمذي باختصار السند/ تصحيح الأحاديث لمحمد ناصر الدين الألباني، نشر مكتب التربية العربي لدول الخليج، توزيع المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٠٨ه.
- صحيح سنن النسائي باختصار السند/ تصحيح الأحاديث لمحمد ناصر الدين الألباني، نشر مكتب التربية العربي لدول الخليج، توزيع المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٠٩ه.
- صفة صلاة النبي ﷺ كأنك تراها من التكبير إلى التسليم/ لمحمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الثانية عشرة ١٤٠٥هـ، المكتب الإسلامي ـ بيروت.

<sup>(</sup>۱) كنت إذا أحلت إلى صحيح ابن حبان أنبه إلى أن ذلك من خلال «الإحسان» بقولى (الإحسان).

<sup>(</sup>٢) كنت إذا أحلت إلى صحيح ابن حبان أنبه إلى أن ذلك من خلال "موارد الظمآن" بقولي (موارد).

- صفة صوم النبي ﷺ لعلي حسن عبد الحميد، وسليم الهلالي، المكتبة الإسلامية، عمّان ـ الأردن، الطبعة الثانية ١٤٠٩ هـ .

## ض

- ضعيف الجامع الصغير/ لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ.
- ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية/ لمحمد سعيد رمضان البوطي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة ١٤٠٢ه.
- ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة/ لعبد الرحمٰن حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ.

## ط

- طبقات المدلسين = تعريف أهل التقديس (حرف التاء).
- طبقات المفسرين/ لمحمد بن علي الداودي ( ٩٤٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- الطريقة البهية في تحرير ما زاده حمزة من الطيبة على الشاطبية/ لأحمد بن عبد الحميد شعبان، مراجعة: محمد إسماعيل الهمداني، المكتبة المحمودية التجارية، مصر.
- الطريق المأمون إلى أصول رواية قالون (من طريق الشاطبية)/ لعبد الفتاح السيد عجمي المرصفي، راجعه: عبد الفتاح القاضي، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة الأولى ١٣٩٠ه.

## ع

- . عصمة الأنبياء بين المسلمين وأهل الكتاب/ أحمد عبد اللطيف، رسالة ماجستير مقدمة إلى كلية الشريعة، فرع العقيدة، بجامعة أم القرى، ١٤٠٢ه (على الآلة الكاتبة).
  - علل القراءات السبع = إعراب القراءات السبع وعللها (حرف الألف).

- أبو على الفارسي حياته ومكانته بين أئمة التفسير العربية وآثاره في القراءات والنحو/ لعبد الفتاح شلبي، نشر دار المطبوعات الحديثة، جدة، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ.
- عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ/ لشهاب الدين أحمد بن يوسف (السمين) (ت ٧٥٦هـ)، تحقيق: محمود محمد السيد الدغيم، دار السيد للنشر، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- الإمام أبو عمرو الداني وكتابه «جامع البيان في القراءات السبع»/ لعبد المهيمن الطحان، مكتبة المنارة، مكة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.

# غ

- الغاية في القراءات العشر/ لأبي بكر أحمد بن الحسين بن مهران النيسابوري (ت ٣٨١هـ)، تحقيق: محمد غياث الجنباز، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام/ لمحمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ، المكتب الإسلامي بيروت.
- غاية النهاية في طبقات القراء/ لشمس الدين أبي الخير محمد بن الجزري (ت ٨٣٣هـ)، عني بنشره: ج برجستراسر، طبع دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ.
- غرائب التفسير وعجائب التأويل/ لتاج القراء محمود بن حمزة الكرماني (ت ٥٠٥هـ)، تحقيق: شمران سركال يونس العجلي، دار القبلة، جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٨ه.
- غوث المكدود بتخريج منتقى ابن الجارود/ لأبي إسحاق الحويني، دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- غيث النفع في القراءات السبع/ لعلي النوري (ت ١١١٧هـ)، بهامش «سراج القارىء» لابن القاصح، دار الفكر ١٤٠١هـ.
- الغيث المسجم في شرح لامية العجم/ لصلاح الدين الصفدي (ت ٧٦٤هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٣٩٥هـ.

- فتح الباري بشرح صحيح البخاري/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٧ه)، تحقيق: عبد العزيز بن باز ج ٢-١، ترتيب وترقيم: محمد فؤاد عبد الباقى، طبع المكتبة السلفية.
- الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني/ لأحمد عبد الرحمٰن البنا، مع مختصر شرحه «بلوغ الأماني»، نشر دار الحديث، القاهرة، الطبعة الثانية، دار إحياء التراث العربي.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير/ لمحمد بن على الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ)، دار المعرفة.
- ت فتح القدير على بداية المبتدي/ لكمال الدين محمد ابن الهمام (ت ٦٨١هـ)، ومعه شرح العناية على الهداية للبابرتي، وحاشية سعدي جلبي، ويليه تكملة فتح القدير المسماة «نتائج الأفكار في كشف الرموز والأسرار» لقاضي زاده، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ.
- الفرق بين الفرق/ لعبد القاهر البغدادي (ت ٤٢٩هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار المعرفة.
- الفصل في الملل والأهواء والنحل/ لأبي محمد علي بن أحمد ابن حزم الظاهري (ت ٤٥٦هـ)، وبهامشه الملل والنحل للشهرستاني، دار المعرفة، الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ.
- فضائل القرآن/ لأبي عبد الرحمن النسائي (ت ٣٠٣هـ)، تحقيق: سمير الخولي، مؤسسة الكتب الثقافية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- فضائل القرآن/ لعماد الدين إسماعيل ابن كثير (ت ٧٧٤هـ)، دار الأندلس، بيروت.
- فضائل القرآن وما جاء فيه من الفضل وفي كم يقرأ، والسنة في ذلك/ لأبي بكر جعفر بن محمد الفريابي ( ٣٠١هـ)، تحقيق: يوسف عثمان فضل الله، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- فضائل القرآن وما أنزل من القرآن بمكة وما نزل بالمدينة/ لأبي عبد الله

- محمد بن أيوب ابن الضريس (ت ٢٩٥هـ)، تحقيق: د. مسفر سعيد الغامدي، دار حافظ للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- فضائل القرآن ومعالمه وآدابه/ لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٧٤هـ)، تحقيق: محمد تجاني جوهري، رسالة ماجستير بجامعة الملك عبد العزيز، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، شعبة الكتاب والسنة، ١٣٩٣هـ، على الآلة الكاتبة (١).
- فقه عمر بن الخطاب موازناً بفقه أشهر المجتهدين (الحدود والجنايات)/ لرويعي بن راجح الرحيلي، من مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- فقه اللغة وسر العربية/ لأبي منصور الثعالبي (ت ٤٢٩هـ)، دار الكتب العلمية.
- فهرست ابن خير الإشبيلي/ لمحمد بن خير الإشبيلي (ت ٥٧٥هـ)، نسخ ومقابلة: فرنسشكه قدره زيدين وتلميذه، المكتب التجاري بيروت، ومكتبة المثنى بغداد، ومؤسسة الخانجي القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٨٢هـ.
- فهرست المخطوطات والمصورات (المصاحف والتجويد والقراءات)/ مطبوعات عمادة شئون المكتبات، جامعة الإمام محمد بن سعود، الطبعة الثانية ١٤٠٣ه.
- فهرس التفسير وعلوم القرآن للمصورات (الميكروفلمية) بمركز البحث العلمي جامعة العلمي/ إعداد: فرج عطا سالم، من مطبوعات مركز البحث العلمي جامعة أم القرى، ١٣٩٩هـ.
- فهرس علوم القرآن للمصورات (الميكروفلمية) بمركز البحث العلمي/ إعداد قسم الفهرسة بالمركز، من مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، ١٤٠٦ه.
- فهرست ابن النديم/ لمحمد بن إسحاق ابن النديم (ت ٣٨٥هـ)، نشر دار المعرفة بيروت ١٣٩٨ه.

<sup>(</sup>۱) كما رجعت إلى طبعة دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق: وهبي سليمان غاوجي، الطبعة الأولى ١٤١١ه، وقد وقفت عليها مؤخراً.

- الفواكه الدواني شرح رسالة أبي زيد القيرواني/ لأحمد بن غنيم النفراوي (ت ١١٢٠هـ)، دار المعرفة للطباعة والنشر ـ بيروت.
- الفوز الكبير في أصول التفسير/ لشاه ولي الله الدهاوي ( ١١٧٦هـ)،
   ترجمة: محمد منير آغا الدمشقى، طبع باعتناء منير محمد كتب خانة.
- ـ في أصولُ النحو/ لسعيد الأفغاني، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- في ظلال القرآن/ لسيد قطب (ت ١٣٨٧هـ)، دار الشروق، الطبعة الثامنة
   ١٣٩٩هـ.
- في علوم القراءات مدخل ودراسة وتحقيق/ لسيد رزق الطويل، المكتبة الفيصلية الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.

## ق

- القراءات الشاذة وتوجيهها من لغة العرب/ لعبد الفتاح القاضي، يلي البدور
   الزاهرة في القراءات العشر المتواترة من طريق الشاطبية والدري، دار الكتاب
   العربي، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.
- القراءات في نظر المستشرقين والملحدين/ لعبد الفتاح عبد الغني القاضي، نشر مكتبة الدار بالمدينة المنورة.
- القراءات القرآنية تاريخ وتعريف/ لعبد الهادي الفضلي، نشر مكتبة دار المجمع العلمي بجدة، ١٣٩٩ه.
- القراءات القرآنية في بلاد الشام/ لحسين عطوان، دار الجيل، الطبعة الأولى 1907م.
- القراءات المتواترة التي أنكرها ابن جرير الطبري في تفسيره والرد عليه (من أول القرآن إلى آخر سورة التوبة)/ لمحمد عارف عثمان موسى الهرري، 18.7ه، بدون معلومات نشر.
- القراءات وأثرها في علوم العربية/ لمحمد سالم محيسن، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، ١٤٠٤ه.
  - القرطين/ لابن مطرف الكناني (ت ٤٥٤هـ)، دار المعرفة للطباعة والنشر.
- قلائد الفكر في توجيه القراءات العشر/ لقاسم أحمد الدجوي وزميله، مكتبة محمد علي صبيح وأولاده، الطبعة الثالثة.

- قواعد التدبر الأمثل لكتاب الله عز وجل/ لعبد الرحمٰن حبنكة الميداني، دار القلم، الطبعة الثانية ١٤٠٩هـ.

## ك

- الكافي في الفقه (الحنبلي)/ لموفق الدين عبد الله ابن قدامة (ت ٦٢٠هـ)، تحقيق: زهير شاويش المكتب الإسلامي بيروت الطبعة الرابعة الرابعة ...
- الكامل في القراءات الخمسين/ ليوسف بن علي الهذلي، مخطوط بالمكتبة الأزهرية، رواق المغاربة (٣٦٩)<sup>(١)</sup>.
- الكتاب/ لعبد الله بن جعفر بن درستويه (ت ٣٤٧هـ)، تحقيق: إبراهيم السامرائي، وزميله، دار الكتب الثقافية الكويت حولي، الطبعة الأولى ١٣٩٧هـ.
- الكتاب/ لأبي بشر عمرو بن عثمان بن قنبر (سيبويه) (ت ١٨٠هـ)، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي بمصر، الطبعة الثانية ١٩٧٧م.
- محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٣٨هـ)، ويليه «الكافي الشافي» لابن حجر، دار المعرفة، بيروت.
- كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة/ لنور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت ٨٠٧هـ)، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون/ لمصطفى بن عبد الله حاجي خليفة (ت ١٠٦٧هـ)، دار العلوم الحديثة، بيروت.
- الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها، لأبي محمد مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ)، تحقيق: محي الدين رمضان، مؤسسة الرسالة الطبعة الثالثة ١٤٠٤هـ.

<sup>(</sup>۱) صورة منها لدى الشيخ سعيد العبد الله، وعن طريقه وقفت عليها، وبمركز البحث العلمي مصورة على شريط مصغر، عن النسخة المحفوظة بالمكتبة الأزهرية، تحت رقم ۲۰۰، ورقمها بمركز البحث (١٣٤/ قراءات).

- كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار/ لتقي الدين الحصني (من علماء القرن التاسع)، دار المعرفة للطباعة والنشر.
- كلمة حق (مجموعة مقالات وبحوث)/ لأحمد شاكر، تقديم: عبد السلام هارون، دار الكتب السلفية الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال/ لعلاء الدين على المتقى الهندي (ت ٩٧٥هـ)، تصحيح: صفوة السقا، مؤسسة الرسالة ٩٠٤٠هـ.

## ل

- لباب النقول في أسباب النزول/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار إحياء العلوم، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٧٩م.
- لسان العرب/ لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري (ت ٧١١هـ)، دار صادر، بيروت.
- لسان الميزان/ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢ه)، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية في الهند، حيدر آباد الدكن، الطبعة الأولى سنة ١٣٣١ه.
- لطائف الإشارات لفنون القراءات/ لشهاب الدين القسطلاني (ت ٩٢٣هـ)، تحقيق: عامر السيد عثمان وزميله، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة ١٣٩٧هـ.

#### ٩

- مباحث في علوم القرآن/ لصبحي الصالح، دار العلم للملايين، الطبعة العاشرة ١٩٧٧م.
- مباحث في علوم القرآن/ لمناع القطان، مؤسسة الرسالة، الطبعة السابعة . 1200
- المبدع في شرح المقنع/ لإبراهيم بن محمد بن عبد الله ابن مفلح (ت ١٩٨٠هـ)، المكتب الإسلامي بيروت ١٩٨٠م.
- المبسوط في القراءات العشر/ لأبي بكر ابن مهران (ت ٣٨١هـ)، تحقيق: سبيع حمزة حاكمي، دار القبلة للثقافة الإسلامية، جدة، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ.

- مجاز القرآن/ لأبي عبيدة معمر بن المثنى التيمي (ت ٢١٠هـ)، تحقيق: محمد فؤاد سزكين، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ.
- المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين/ لأبي حاتم ابن حبان (ت ٣٥٤)، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، توزيع دار الباز، مكة.
- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد/ لعلي بن أبي بكر الهيثمي (ت ٨٠٧هـ)، دار الكتاب العربي، الطبعة الثالثة ١٤٠٢هـ.
- مجمل اللغة/ لأبي الحسين ابن فارس (ت ٣٩٥هـ)، تحقيق: زهير سلطان، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ١٤٠٤ه.
- مجموعة الرسائل الكبرى/ لابن تيمية (ت ٧٢٨هـ)، دار إحياء التراث العربى.
- المجموع شرح المهذب/ ليحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦هـ)، وبهامشه شرح الوجيز، والتلخيص الحبير، دار الفكر.
- مجموع الفتاوى/ لأحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني/ جمع: عبد الرحمٰن بن محمد بن قاسم، مطبعة الرسالة، سوريا، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ.
- المختار في الرد على النصاري/ للجاحظ ٢٥٥ه، تحقيق: محمد عبد الله الشرقاوي، دار الصحوة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- المختار في كنوز السنة/ لمحمد عبد الله دراز، عني بنشره: عبد الله بن إبراهيم الأنصاري، الطبعة الثالثة.
- مختصر الخرقي من مسائل الإمام أحمد بن حنبل/ لأبي القاسم الخرقي (ت ٣٣٤هـ)، تحقيق: زهير شاويش، المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة 1٤٠٣هـ.
- مختصر الصواعق المرسلة/ لابن قيم الجوزية (ت ٧٥١هـ)، اختصار الموصلي، مع تعليقات عبد الظاهر أبو السمح، بدون معلومات نشر.
- مختصر المستدرك للذهبي بهامش المستدرك انظر المستدرك على الصحيحين للحاكم.

- المختصر في علم الأثر/ لمحي الدين الكافيجي (ت ٨٧٩هـ)، ضمن رسالتان في مصطلح الحديث، تحقيق: علي زوين، دار الرشد، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- مختلف الحديث وموقف النقاد منه/ لأسامة عبد الله خياط، مطابع الصفا، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- محاسن التأويل/ لمحمد جمال الدين القاسمي (ت ١٣٣٧هـ)، تصحيح وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها/ لأبي الفتح ابن جني (ت ٣٩٦هـ)، تحقيق: علي النجدي ناصف، وزملائه، دار سزكين للطباعة والنشر، أعده للطباعة: محمد بشير الأدلبي ١٤٠٦هـ.
- المحصول في علم أصول الفقه/ لفخر الدين الرازي (ت ٦٠٦هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- المحكم في نقط المصاحف/ لأبي عمرو الداني (ت ٤٤٤هـ)، تحقيق: عزة حسين، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ.
  - المحلى/ لعلي بن حزم ( ٤٥٦هـ)، تحقيق: أحمد شاكر، دار الفكر.
- مدخل إلى القرآن الكريم/ لمحمد عبد الله دراز، دار القلم، الكويت، ١٤٠٤هـ.
- مذاهب التفسير الإسلامي/ لجولد تسيهر (ت ١٩٢١م)، ترجمة وتعليق: عبد الحليم النجار، دار إقرأ.
- مذكرة أصول الفقه/ لمحمد الأمين الشنقيطي (ت ١٣٩٣هـ)، المكتبة السلفية، المدينة المنورة.
- مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات/ لابن حزم (ت ٤٥٦ه)، ويليه «نقد مراتب الإجماع» لابن تيمية، دار الكتب العلمية.
- المراسيل/ لأبي محمد عبد الرحمٰن بن أبي حاتم (ت ٣٢٧هـ)، تعليق: أحمد عاصم الكاتب، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز/ لشهاب الدين عبد الرحمٰن بن إسماعيل أبو شامة (ت ٦٦٥هـ)، تحقيق: طيار آلتي قولاج، دار صادر، بيروت ١٣٩٥هـ.

- المزهر في علوم اللغة وأنواعها/ لجلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ)، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى، وزملائه، دار الفكر.
- مسائل أحمد بن حنبل/ رواية: عبد الله بن أحمد بن حنبل (ت ٢٩٠ه)، تحقيق: زهير الشاويش المكتب الإسلامي بيروت الطبعة الأولى 1٤٠١هـ.
- المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين/ لمحمد بن الحسين أبو يعلى الفراء (ت ٤٥٨هـ)، تحقيق: د. عبد الكريم بن محمد اللاحم ـ مكتبة المعارف ـ الرياض ـ الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- المستدرك على الصحيحين/ لأبي عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري (ت ٤٠٥هـ)، نشر دار الكتاب العربي، بيروت.
- المستصفى في علم الأصول/لأبي حامد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، ومعه «فواتح الرحموت»، دار الكتب العلمية، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- المستقصى في أمثال العرب/ لأبي القاسم الزمخشري (ت ٥٣٨هـ)، دار الكتب العلمية ١٤٠٨هـ.
- المسند/ لمحمد بن إدريس الشافعي (ت ٢٠٤هـ)، ترتيب محمد عابد السندي، تولى نشره وتصحيحه ومراجعة أصوله السيد يوسف علي الزواوي الحسني، والسيد عزت العطار الحسيني ١٣٧٠هـ، دار الكتب العلمية، بيروت.
- المسند/ لأحمد بن حنبل (ت ٢٤١هـ)، الميمنية، وبهامشه «منتخب كنز العمال»، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ(١).
- المسند/ لأبي يعلى الموصلي (ت ٣٠٧هـ)، تحقيق: حسين أسد، دار المأمون للتراث، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
  - \_ مسند البزار = كشف الأستار (حرف الكاف).

<sup>(</sup>۱) كما رجعت إلى «مسند أحمد» بتحقيق: أحمد شاكر، طبع دار المعارف بمصر ١٣٧٧ه/ ١٩٥٨م، وعند الإحالة إلى هذه الطبعة أنبه على ذلك. كما أحلت إلى «مسند أحمد» بترتيب البنا، المسمى (الفتح الرباني) وعند الإحالة إليه أنبه على ذلك بقولى (البنا).

- مشارق الأنوار على صحاح الآثار/ لأبي الفضل عياض اليحصبي (ت 304ه)، المكتبة العتيقة تونس، دار التراث القاهرة.
- مشكل الآثار/ لأبي جعفر أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي (ت ٣٢١هـ)، مطبعة مجلس دائرة المعارف النظامية، الهند، حيدر أباد، الطبعة الأولى ١٣٣٣هـ.
  - مشكل القرآن لابن قتيبة = تأويل مشكل القرآن.
- المشوف المعلم في ترتيب الإصلاح على حروف المعجم/ لأبي البقاء العكبري (ت ٦١٦هـ)، تحقيق: ياسين السواس، من مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، ١٤٠٣هـ.
- المصاحف/ لأبي بكر عبد الله بن أبي داود السجستاني (ت ٣١٦هـ)،
   دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ(١).
- المصنف في الأحاديث والآثار/ لعبد الله بن محمد بن أبي شيبة (ت ٢٣٥٠هـ)، الدار السلفية، الهند، بمبى، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ.
- المصنف/ لعبد الرزاق بن همام الصنعاني (ت ٢١١ه)، تحقيق: حبيب الرحمٰن الأعظمي، منشورات المجلس العلمي كراتشي باكستان، الطبعة الأولى ١٣٩٠ه، ويطلب من المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- المطلوب في بيان الكلمات المختلف فيها عن أبي يعقوب/ لعلي الضباع (ت ١٣٧٦هـ)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده.
- معالم التنزيل/ لأبي محمد الحسين بن مسعود البغوي (ت ٥١٦هـ)، تحقيق: خالد العك، وزميله، دار المعرفة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- معاني القرآن/ لأبي زكريا يحيئ بن زياد الفراء (ت ٢٠٧هـ)، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٠م.
- معاني القرآن/ للأخفش (ت ٢١٥هـ)، تحقيق: عبد الأمير (!) محمد أمين، عالم الكتب، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.

<sup>(</sup>۱) كما رجعت إلى مخطوطة تشستر بتي، والتي قام بتحقيقها بعض إخواننا ـ جزاه الله خيراً ـ في رسالة الدكتوراة بكلية الدعوة وأصول الدين ـ جامعة أم القرى ـ قسم الكتاب والسنة.

- معاني القرآن الكريم/ لأبي جعفر النحاس (ت ٣٣٨هـ)، تحقيق: محمد علي الصابوني، مطبوعات مركز إحياء التراث، بجامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- معاني القرآن وإعرابه/ لأبي إسحاق الزجاج (ت ٣١١هـ)، تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي، عالم الكتب، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- معجم الأدباء/ لياقوت الحموي (ت ٦٢٦هـ)، تحقيق: مرجليوت، مطبوعات دار المأمون، دار إحياء التراث العربي.
- معجم البلاغة العربية/ لبدوي طبانة، دار المنارة، جدة، دار الرفاعي، الرياض، الطبعة الثالثة ١٤٠٨ه.
- معجم البلدان/ لياقوت الحموي (ت ٦٢٦هـ)، دار صادر، دار بيروت، ١٤٠٤هـ.
- معجم فقه السلف عترة وصحابة وتابعين/ لمحمد المنتصر الكتاني، جامعة
   أم القرى، المركز العالمي للتعليم الإسلامي، مطابع الصفا، ١٤٠٥هـ.
- معجم القواعد العربية في النحو والتصريف وذيّل بالإملاء/ لعبد الغني الدقر، دار القلم، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع/ لعبد الله بن عبد العزيز البكري (ت ٤٨٧هـ)، تحقيق: مصطفى السقا، عالم الكتب.
- معجم مقاييس اللغة/ تأليف أبي الحسين أحمد بن فارس (ت ٣٩٥هـ)، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الكتب العلمية، إسماعيليان نجفي، إيران.
- معجم المؤلفين (تراجم مصنفي الكتب العربية)/ لعمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي.
- المعجم الصغير/ لسليمان بن أحمد الطبراني (ت ٣٦٠هـ)، دار الكتب العلمية ١٤٠٣هـ، ويليه رسالة «غنية الألمعي».
- معجم قبائل العرب القديمة والحديثة/ لعمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة ١٤٠٢هـ.
- المعجم الكبير/ لسليمان بن أحمد الطبراني (ت ٣٦٠هـ)، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفي، الطبعة الثانية.

- المعجم الوسيط/ لإبراهيم أنيس، وزملائه، مطابع دار المعارف بمصر، 1۳۹۳ه الطبعة الثانية.
- المعرب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم/ لأبي منصور الجواليقي (ت ٥٤٠هـ)، تحقيق: ف. عبد الرحيم، دار القلم، الطبعة الأولى
- معرفة علوم الحديث/ لأبي عبد الله محمد النيسابوري (الحاكم) (ت ٠٥٠ه)، اعتنى بنشره وتصحيحه: معظم حسين، المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٧٧م.
- معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار/ لمحمد بن أحمد الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، تحقيق: بشار عواد، وزملائه، مؤسسة الرسالة ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- المغني في تصريف الأفعال/ لمحمد عبد الخالق عضيمة، دار العهد الجديد، الطبعة الأولى ١٣٧٤ه.
- المغني في توجيه القراءات العشر المتواترة/ لمحمد سالم محيسن، دار الجيل، بيروت، مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الثانية ١٤٩٨ه.
- المغني في الفقه/ لابن قدامة (ت ٩٢٠هـ)، تقديم: محمد رشيد رضا، نشر مكتبة الجمهورية العربية، مصر، مكتبة الكليات الأزهرية.
- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب/ لجمال الدين ابن هشام المصري الأنصاري (ت ٧٦١ه)، تحقيق: مازن المبارك، ومحمد علي حمد الله، دار الفكر، الطبعة السادسة ١٩٨٥م.
  - مفاتيح الغيب = التفسير الكبير (حرف التاء).
- مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم/ لطاش كبرى زاده ( ٩٦٨هـ)، دار الكتب العلمية الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- المفردات في غريب القرآن/ لحسين بن محمد الراغب الأصفهاني
   (ت ٢٠٥٨)، تحقيق: محمد سيد الكيلاني، دار المعرفة، بيروت.
- مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين/ لأبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري ( ٣٢٤هـ)، عني بتصحيحه: هلموت ريتر، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة.

- المقتبس من اللهجات العربية والقرآنية/ لمحمد سالم محيسن، مكتبة القاهرة، الطبعة الأولى ١٣٩٩ه.
- المقتضب/ لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد (ت ٢٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت.
- المقدمات/ لأبي الوليد ابن رشد (ت ٥٢٠هـ)، بهامش «المدونة الكبرى»، دار الفكر.
- مقدمة ابن الصلاح (علوم الحديث)/ لأبي عمرو ابن الصلاح (ت ٦٤٣هـ)، تحقيق: نور الدين عتر، المكتبة العلمية ١٤٠١هـ.
- مقدمتان في علوم القرآن (مقدمة «كتاب المباني»، ومقدمة «ابن عطية»)/ نشر
   آرثر جفري، تصحيح: عبد الله الصاوي، نشر مكتبة الخانجي ١٣٩٢هـ.
- مقدمة في أصول التفسير/ لابن تيمية ( ٧٢٨هـ)، تحقيق: عدنان زرزور،
   دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـ.
  - . مقدمة صحيح مسلم انظر الجامع الصحيح لمسلم بن الحجاج.
- المقصد لتلخيص ما في المرشد/ لأبي يحيى زكريا الأنصاري، بهامش «منار الهدى في بيان الوقف والابتدا» لأحمد بن محمد الأشموني، شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى إلبابي الحلبي، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- المقنع في رسم مصاحف الأمصار/ لأبي عمرو عثمان بن سعيد الدَّاني (ت 333هـ)، تحقيق: محمد الصادق القمحاوي، نشر مكتبة الكليات الأزهرية.
- المقنع في الفقه (الحنبلي)/ لعبد الله بن أحمد ابن قدامة (ت ٩٢٠هـ)،
   دار الكتب العلمية ـ بيروت ـ الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- المكتفي في الوقف والابتدا في كتاب الله عز وجل/ لأبي عمرو الداني (ت 1818هـ)، تحقيق: يوسف مرعشلي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى
- مكي بن أبي طالب وتفسير القرآن/ لأحمد حسن فرحات، دار الفرقان الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
  - \_ ملحق الأعلام انظر «هداية القاريء».

- الملل والنحل/ لمحمد بن عبد الكريم الشهرستاني (ت ٤٨هـ)، تحقيق: محمد سيد الكيلاني، دار المعرفة، ١٤٠٠هـ.
- الممتع في التصريف/ لابن عصفور الإشبيلي (ت ٦٦٩هـ)، تحقيق: فخر الدين قباوة، دار المعرفة، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- من أسرار التعبير القرآني (حروف القرآن)/ لعبد الفتاح لاشين، شركة مكتبات عكاظ، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- منار الهدى في بيان الوقف والابتدا/ لأحمد بن محمد الأشموني، ومعه «المقصد لتلخيص ما في المرشد»، شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى إلبابي الحلبى، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- مناقب الشافعي/ لفخر الدين الرازي (ت ٦٠٦هـ)، تحقيق: أحمد حجازي السقا، نشر مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- مناهل العرفان في علوم القرآن/ لمحمد عبد العظيم الزرقاني، دار إحياء الكتب العربية، عيسى إلبابي الحلبي.
- منتهى الوصول والأمل في علمي الأصول والجدل/ لجمال الدين أبي عمرو ابن الحاجب (ت ٦٤٠٥)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
  - \_ المنجد في الأعلام = المنجد في اللغة والأعلام (حرف الميم).
- المنجد في اللغة والأعلام/ لكرم البستاني وزملائه، دار المشرق، بيروت، الطبعة الثامنة والعشرين ١٣٨٦هـ.
- منجد المقرئين ومرشد الطالبين/ لمحمد محمد ابن الجزري (ت ۸۳۳ه)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج/ لمحي الدين يحيى بن شرف النووي (ت ٢٧٦هـ)، بتصحيح: محمد محمد عبد اللطيف، الطبعة الثانية ١٣٩٢هـ، دار إحياء التراث.
- المهذب في القراءات العشر/ لمحمد سالم محيسن، مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الثانية ١٣٨٩ه.
- موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان/ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت ٨٠٧هـ)، حققه ونشره: محمد عبد الرزاق حمزة، دار الكتب العلمة.

- الموافقات في أصول الشريعة/ لأبي إسحاق الشاطبي (ت ٧٩٠هـ)، بشرح عبد الله دراز، المكتبة التجارية الكبرى.
  - \_ موسوعة الإجماع في الفقه الإسلامي/ لسعدي أبو جيب، دار العربية.
- موسوعة فقه عبد الله بن عباس/ لمحمد رواس قلعه جي، من مطبوعات معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، جامعة أم القرى.
- موسوعة فقه عثمان بن عفان/ لمحمد رواس قلعه جي، من مطبوعات مركز البحث العلمي، جامعة أم القرى، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- موسوعة المستشرقين/ لعبد الرحمٰن بدوي، دار العلم للملايين، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
- موطأ مالك/ لمالك بن أنس الأصبحي (ت ١٧٩هـ)، تحقيق وترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي ١٤٠٦هـ.
- ميزان الاعتدال في نقد الرجال/ لأحمد بن محمد الذهبي (ت ٧٤٨ه)، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الأولى ١٣٨٢ه.

#### ن

- النبأ العظيم/ لمحمد عبد الله دراز، دار القلم، بيروت، الكويت ... ١٤٠٠ه.
- نزهة النظر شرح نخبة الفكر/ لابن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)، مذيلاً
   بتعليقات لإسحاق عزوز، نشر المكتبة العلمية.
- النشر في القراءات العشر/ لمحمد بن محمد ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ)، إشراف: علي محمد الضباع، دار الفكر للطباعة والنشر.
- نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية/ جمال الدين عبد الله بن يوسف الزيلعي (ت ٧٦٢هـ)، مع حاشيته «بغية الألمعي»، نشر المكتبة الإسلامية، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ.
- نظرية النحو القرآني/ لأحمد مكي الأنصاري، دار القبلة للثقافة الإسلامية، الطبعة الأولى 1800هـ.

- نظم المتناثر من الحديث المتواتر/ لأبي الفيض جعفر الحسني، طبع بالمطبعة المولوية بفاس العليا المحمية سنة ١٣٢٨ه.
- النهاية في غريب الحديث والأثر/ لمجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري (ت ٦٠٦هـ)، تحقيق: طاهر الزواوي ومحمود الطناحي، نشر المكتبة الإسلامية.
- النهر الماد/ لمحمد بن يوسف أبي حيان الأندلسي (ت ٧٥٤ه)، بهامش «البحر المحيط» دار الفكر، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ.
- نواسخ القرآن/ لجمال الدين أبي الفرج ابن الجوزي (ت ٩٧هـ)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار/ لمحمد بن علي الشوكاني (ت ١٩٧٣م، (عن الطبعة المنيرية).

### A

- هداية القاري إلى تجويد كلام الباري/ لعبد الفتاح السيد عجمي المرصفي، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ، على نفقة محمد بن عوض بن لادن.
- هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى/ لابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه)، دار الكتب العلمية، بيروت.

#### g

- الوجيز (في فقه مذهب الإمام الشافعي)/ لأبي حامد محمد الغزالي (ت ٥٠٥هـ)، دار المعرفة، ١٣٩٩هـ.
- وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى/ لعلي بن أحمد السمهودي (ت ٩٩١١هـ)، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار إحياء التراث، الطبعة الثالثة ١٤٠١هـ.



# الكشافات(١)

كشاف الآيات القرآنية.

كشاف القراءات الشاذة.

كشاف الأحاديث والآثار .

<sup>(</sup>۱) هذه الكشافات خاصة بالصلب فقط، ولا تشمل الهامش إلا نادراً، وهي مرتبة ترتيباً هجائياً.



## كشاف الآيات القرآنية

| الصفحة                | اسم السورة                                         | الآية   |
|-----------------------|----------------------------------------------------|---------|
| ä.                    | سورة الفاتح                                        |         |
| 77,180,174,77         | ﴿الحمد لله رب العالمين﴾                            | 1       |
| ۸٤، ۸۷۱، ۱۸۳،         | ﴿مالك يوم الدين﴾                                   | ٤       |
| 1.3, 4.3, 407         | 10.                                                |         |
| A3, FVI, F0Y          | ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾                            | ٥       |
|                       | سورة البقرة                                        |         |
| ، للمتقين﴾ 🔻 ٢٩٩، ٢٩٩ | ﴿ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى                         | ۲       |
| یشعرون﴾ ۲۳۸، ۳۲۳، ۴۰۵ | ﴿وما يخادعون إلا أنفسهم وما                        | 4       |
| 444 × 144             | ﴿كانوا يكذبون﴾                                     | ١.      |
| ۲۲۳، ۵۰3،             |                                                    |         |
| <b>ξοο (ξ•</b> Λ      |                                                    |         |
| ك♦ ۲۰۳، ۳۳۷           | ﴿وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوج                        | ۳٦ _ ٣٤ |
| ن نفس شیئاً﴾ 💮 ۱۵۲    | ﴿واتقوا يوماً لا تجزي نفس عز                       | ٤٨      |
| \ <b>m</b> Y          | ﴿وعلَّم آدم الأسماء كُلها﴾                         | ٤١      |
| 140                   | ﴿ وَإِذْ وَاعَدُنَا مُوسَى أَرْبِعَيْنَ لَيْلَةً ا | ٥١      |
| م أنفسكم﴾ ٢٤          | ﴿ وإذ قال موسى يا قوم إنكم ظلمت                    | ٤٥      |
| •                     | ﴿ وَإِذْ قَلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَوْمَنَ لَكَ -  | 07_00   |
| ۸۳۲ ، ۳۸۳ ، ۷۳۷ ، ۶۱  | ﴿اهبطوا مصراً﴾                                     | 71      |
| <b>/0 €</b>           | ﴿ثُم قست قلوبكم من بعد ذلك                         | ٧٤      |
| <b>/</b> A0           | ﴿وَمُنهُم أَمِيونَ﴾                                | ٧٨      |
| .00                   | ﴿ وَإِذْ أَخْذُنَا مَيْثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ}   | ۸۳      |
| ﴾ ۸۰٤، ۲۰             | ﴿ثُم أنتم هؤلاء تقتلون أنفسكم                      | ٥٨ ـ ٢٨ |
| <b>0</b> V            | ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُف﴾                       | ٨٨      |

| الصفحة               | اسم السورة                                                      | الآية     |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------|
| ۸٦١                  | ﴿ولن يتمنوه أبداً﴾                                              | 90        |
| AY, 15A              | ﴿قل من كان عدواً لجبريل فإنه نزله على قلبك﴾                     | 44 _ 47   |
| 740                  | ﴿لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا﴾                                 | ۱۰٤       |
| . 212 . 213          | ﴿ مَا نُسْخُ مِن آية أو نُنسها نأت بِخير مُنها﴾                 | 1.7       |
| <b>V1</b> A          | · ·                                                             |           |
| 911                  | ﴿إِنَا أَرْسُلْنَاكُ بِالْحَقِّ بِشْيَراً وَنَذَيْراً﴾          | 119       |
| 917                  | ﴿وإذ جعلنا البيت مثابة للناس﴾                                   | 140       |
| V££                  | ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلُ هَذَا بِلَّذَا آمَنّا﴾ | 177       |
| 144                  | ﴿ووصى بها إبراهيم بنيه﴾                                         | 141       |
| A71                  | ﴿أُم تقولون إن إبراهيم وإسماعيل وإسحاق﴾                         | 18.       |
| ۸٦١                  | ﴿وَمَا الله بِغَافِل عَمَا يَعْمَلُونَ﴾                         | 180 _ 188 |
| V£7                  | ﴿ولكل وجهة هو موليها﴾                                           | 181       |
| 979                  | ﴿وبث فيها من كل دابة﴾                                           | 178       |
| 27. (209             | ﴿وَمِنَ النَّاسُ مِن يَتَخَذُ مِن دُونَ اللَّهُ﴾                | 170       |
| 173, 373,            | ﴿يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام﴾                          | 148 - 144 |
| (£77 (£70            |                                                                 |           |
| <b>473, 444, 434</b> |                                                                 |           |
| AY, PT, TF3,         | ﴿شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن﴾                                | ١٨٥       |
| 170 (171             |                                                                 |           |
| TAF                  | ﴿أَحَلُ لَكُمُ لَيْلَةُ الصِّيامُ الرَّفْ إِلَى نَسَائَكُم﴾     | ۱۸۷       |
| 279                  | ﴿وأتموا الحج والعمرة لله﴾                                       | 197       |
| 009                  | ﴿وتزودوا فإن خير الزاد التقوى﴾                                  | 197       |
| 7.8.7                | ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلاً من ربكم﴾                        | 191       |
| <b>17</b> £          | ﴿وإذا تولى سعى في الأرض﴾                                        | 7.0       |
| 471                  | ﴿يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة﴾                      | ۲.۸       |
| ٤٧٦                  | ﴿هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله﴾                                  | ۲۱۰       |
| £44                  | ﴿حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه﴾                              | 418       |
| 011                  | ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه﴾                              | *17       |
| £ <b>V</b> 4         | ﴿يسألونك عن الخمر والميسر﴾                                      | 719       |

| الصفحة       | اسم السورة                                              | الآية      |
|--------------|---------------------------------------------------------|------------|
| ۷۸۱، ۷۲۳،    | ﴿يسألونك عن المحيض قل هو أذى فاعتزلوا النساء﴾           | 777        |
| ۱۸۳، ۱۸۱     |                                                         |            |
| 104, 704     | ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة أشهر﴾                 | 777        |
| ٥٢٣، ٨٨٤     | ﴿ إِلا أَن يَخَافَا أَلَا يَقْيِما حَدُودَ اللهِ ﴾      | 779        |
| 747          | رُّه<br>﴿فلا تعضلوهن﴾                                   | 747        |
| <b>^9</b>    | ﴿لا جناح عليكم إن طلقتم النساء﴾                         | 747        |
| 1, 70V, VOV  | ,                                                       | 747        |
| 9            | ﴿من ذَا الذي يقرض الله قرضاً حسناً﴾                     | 7 2 0      |
| 400          | ﴿أَن يَأْتِيكُم التَّابُوتُ﴾                            | 7 2 1      |
| 097          | ﴿لا إكراه في الدين﴾                                     | 707        |
| 193          | ﴿أَلُم تُو إِلَى الذي حاج إبراهيم﴾                      | Y01        |
| ۸۷۱، ۳۳۰،    | ﴿فانظر إلى طعامك لم يتسنه ﴾                             | 709        |
| ٠٢٦، ١٨٣،    |                                                         |            |
| 293, 493     |                                                         |            |
|              | ﴿وَإِذَا قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرْنِي كِيفُ تَحْيِي | 77.        |
| 477          | الموتى،                                                 |            |
| 977, 779     | ﴿فَآتَتُ أَكْلُها﴾                                      | 470        |
| <b>17</b> 8  | ﴿إِن تبدوا الصدقات فنعما هي﴾                            | <b>TV1</b> |
|              | ﴿الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما                   | 140        |
| V• <b>9</b>  | يقوم ﴾                                                  |            |
| 701          | ﴿فَنظرة إلى ميسرة﴾                                      | ۲۸۰        |
| V•V          | ﴿وَاشْهَدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمَ﴾                       | 7.47       |
| ۸۰۷ ، ٤٩٨    | ﴿وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتباً﴾                     | 774        |
| <b>477</b>   | ﴿لا نفرق ٰبين أحد من رسله﴾                              | 440        |
|              | سورة آل عمران                                           |            |
| ٦0٠          | ﴿هُو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء﴾                   | ٦          |
| ۱۸۱ ، ۱۸۱ ،  | ﴿هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات﴾              | ·<br>V     |
| ۱۳، ۱۱٤، ۳۳/ |                                                         | •          |
|              | ﴿ربنا إنك جامع الناس ليوم﴾                              | ٩          |

N. 185 F.

| الصفحة         | اسم السورة                                                                   | الأبة   |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ۸٦٢            | ﴿قد كان لكم آية في فئتين﴾                                                    | ۱۳      |
| 744            | ﴿شهد الله أنه لا إله إلا هو﴾                                                 | 18      |
| 72 37          | ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْدَ اللَّهِ الْإِسلامِ﴾                                  | 19      |
| ۸۹۸            | ﴿إِنْ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآيَاتَ اللَّهُ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيينَ﴾      | 71      |
| 78.            | ﴿والله أعلم بما وضعت﴾                                                        | ٣٦      |
| 3 17 4 7 1 7 1 | ﴿فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب﴾                                   | 44      |
| YFA            | ﴿ويعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل﴾                                    | ٤٨      |
| ۷۷۱ ، ۳۲۸      | ﴿وَأَمَا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَحَاتُ﴾                         | ٥٧      |
| 0 8 0          | ﴿إِنَّ هَذَا لَهُو القَصْصِ الْحَقِّ﴾                                        | 77      |
| 177            | ﴿ يؤده إليك﴾                                                                 | ٧٥      |
| 899            | ﴿ ﴿ مَا كَانَ لَبُشُرِ أَنْ يَؤْتِيهِ اللَّهِ الْكَتَابِ﴾                    | ٧٩      |
| ٠٠٠، ٣٢٨       | ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مَيْثَاقَ النَّبِيينِ﴾                                  | ۸۱      |
| ۸٦٣            | ﴿أَفْغَيْرُ دَيْنَ اللَّهُ يَبْغُونَ﴾                                        | ۸۳ _ ۸۲ |
| 0.1            | ﴿ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير﴾                                             | ١٠٤     |
| 7.0            | ﴿ويقتلون الأنبياء بغير حق﴾                                                   | 117     |
| ۸٦٣            | ﴿وَمَا يَفْعُلُوا مِنْ خَيْرِ فَلَنْ يَكْفُرُوهُ﴾                            | 110     |
| 4.1            | ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلْنَ يَكْفِيكُمْ أَنْ يُمَدِّكُمْ رَبِّكُمْ﴾ | 178     |
| ۰۰۳            | ﴿إِنْ يمسسكم قرح فقد مس القوم قرح مثله﴾                                      | 18.     |
| 144            | ﴿نَوْتُهُ مَنْهَا﴾                                                           | 150     |
| 4.1            | ﴿وَكَأَيْنَ مِنْ نَبِي قَاتَلَ مَعُهُ رَبِيُونَ﴾                             | 127     |
| 0.0            | ﴿وَمَا كَانَ لَنْهِي أَنْ يَعْلُ﴾                                            | 171     |
| 4.1            | ﴿الَّذِينَ قَالُوا لَإِخْوَانِهُمْ وَقَعْدُوا﴾                               | ۱٦٨     |
| 4.4            | ﴿وَلا تَحْسَبُنَ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي سَبِيلُ اللَّهُ أَمُواتًا﴾           | 179     |
| 184            | ﴿يستبشرون بنعمة من الله وفضل﴾                                                | 171     |
| ٥٠٣            | ﴿الَّذِينَ استجابُوا للهِ والرسول﴾                                           | 177     |
| 145, 445       | ﴿الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم﴾                                  | 174     |
| 3 7 8          | ﴿ولا يحزنك الذين يسارعون في الكفر﴾                                           | 177     |
| 378            | ﴿ولله ميراث السموات والأرض﴾                                                  | 1.4.    |
| 378            | ﴿سنكتب ما قالوا﴾                                                             | ۱۸۱     |
|                |                                                                              |         |

| الصفحة         | اسم السورة                                                          | الآية |
|----------------|---------------------------------------------------------------------|-------|
| 378            | ﴿وَإِذَا أَخَذَ اللهِ مَيْثَاقَ الذِّينَ أُوتُوا الكتاب﴾            | ١٨٧   |
|                | ﴿فاستجاب لِهم ربهم أنى لا أضيع عمل                                  | 190   |
| ۹۰۲ ،۱۸۰       | عامل منكم﴾                                                          |       |
|                | سورة النساء                                                         |       |
| ۱۱، ۱۳۰ ۸۰۰    | ﴿واتقوا الله الذي تساءلون به﴾                                       | 1     |
| 193            | ﴿فإن طبن لكم عن شيء منه نفساً﴾                                      | ٤     |
| V•V            | ﴿فإذا دفعتم إليهم أموالهم﴾                                          | ٦     |
| £٣٣            | ﴿وَإِذَا حَضُرُ القَسَمَةُ أُولُوا القربي﴾                          | ٨     |
| ۰۸۱، ۲۲۷، ۳۲۷  |                                                                     | . 14  |
| 310, 115       | ﴿حرمت عليكم أمهاتكم﴾                                                | 74    |
| 014            | ﴿والمحصنات من النساء إلا ما ملكت أيمانكم﴾                           | 4 £   |
| ٨٩٨            | ﴿وَلَكُلُّ جَعَلْنَا مُوالِّي﴾                                      | **    |
| ۲۲۱، ۲۸۳، ۲۱۹  | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                             | ٤٣    |
| £ <b>~</b> Y   | ﴿ وَإِذَا حَضُرُ القَسَمَةُ أُولُوا القَربِي ﴾                      | ٤٨    |
| A70            | ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الذينَ قِيلَ لَهُمْ كَفُوا أَيْدِيكُمْ ﴾        | VV    |
| 371, 771,      | ﴿أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ القرآنَ﴾                                    | ۸Y    |
| ۳۸۱، ۲۲۰       | , g - <b>3. 1</b> ,                                                 |       |
| ۷۲۳، ۷۲۸       |                                                                     |       |
| V•7            | ﴿وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمناً﴾                                      | 44    |
| 019 (017       | ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا صَرِبْتُم فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ | 98    |
| •••            | ﴿ولا تهنوا في ابتغاء القوم﴾                                         | 4 • 8 |
| 470            | ﴿لا خير في كثير من نجواهم﴾                                          | ۱۱٤   |
| ٠٢٠            | ﴿إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا إِنَاثًا﴾                       | 117   |
| /44            | ﴿وترغبون أن تنكحوهن﴾                                                | 177   |
| 199            | ﴿وَإِنَّ امْرَأَةَ خَافَتَ مَنْ بَعْلَهَا نَشُوزًا﴾                 | ۱۲۸   |
| 171 (E+A       | ﴿يخادعون الله وهو خادعهم﴾                                           | 187   |
| <b>&gt;</b> YA | ﴿ إِلَّا الذِّينَ تَابُوا وأُصلحوا واعتصموا بالله ﴾                 | 127   |
|                | ﴿ والذين آمنوا بالله ورسله ولم يفرقوا بين                           | 107   |
| 170            | أحد منهم،                                                           |       |

| المقيمين الصلاة والمؤتون الزكاة الله الناس قد جاءكم برهان من ربكم الله يفتيكم في الكلالة الله يفتيكم في الكلالة الله يفتيكم في الكلالة الله يفتيكم في الكلالة الله ولا يجرمنكم شنآن قوم الله النساء الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <ul><li>) 1∨٤</li><li>) 1∨7</li></ul> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| قل الله يفتيكم في الكلالة الله سورة المائدة الله يفتيكم في الكلالة الله سورة المائدة الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) 177                                 |
| قل الله يفتيكم في الكلالة الله سورة المائدة الله يفتيكم في الكلالة الله سورة المائدة ولا يجرمنكم شنآن قوم (١٨٨ ١٨٨ ١٩٤ أو لامستم النساء (١٨٨ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤ ١٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ) 177                                 |
| ولا يجرمنكم شنآن قوم الله ١٨٨، ٢٥٠ أو لامستم النساء الله ١٨٨، ٢٩٤ أو لامستم النساء الله ١٩١٩، ١٩٤ كالم ١٩١٤ كالم ١٩١٤ كالم ١٩٤٤ كالم ١٩٠٤ كالم ١٩٠٤ كالم المتصهم ميثاقهم لعناهم الله عناهم الله عناهم الله عناهم عناهم الله تقل المقدسة الله تقل أخيه الله تقل أخيه الله والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما الرسول لا يحزنك الذين يسارعون المارعون المارعو  | <b>»</b> Y                            |
| أو لامستم النساء ﴾ أو لامستم النساء ﴾ الاسم ١٩٩٤، ١٩٨، ١٩٩٤، ٢٧٥ وآمنتم برسلي وعزرتموهم ﴾ الإمام نقضهم ميثاقهم لعناهم ﴾ الإمام نقضهم ميثاقهم لعناهم ﴾ الإمام الأرض المقدسة ﴾ الإمام الذين يخافون ﴾ الإمام الذين يخافون ﴾ الإمام ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات ﴾ الإمام والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴾ الإمام الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>&gt;</b> Y                         |
| أو لامستم النساء ﴾ أو لامستم النساء ﴾ الاسم ١٩٨١ ١٩٩٤ ١٩٩٤ ١٩٩٤ ١٩٩٤ ١٩٩٤ ١٩٩٤ ١٩٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
| ۷۲۲       ١٩٤٥ ، ٢٧٥         وآمنتم برسلي وعزرتموهم       ١٩٧٥         فيما نقضهم ميثاقهم لعناهم       ١٩٧٥         يا قوم ادخلوا الأرض المقدسة       ١٣٥         قال رجلان من الذين يخافون       ١٣٥         فطوعت له نفسه قتل أخيه       ١٩٠٥         ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات       ١٩٠٥         والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما       ١١٠         يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |
| وآمنتم برسلي وعزرتموهم       وج٥٥         فيما نقضهم ميثاقهم لعناهم       وج٥٥         يا قوم ادخلوا الأرض المقدسة       والمد والدن من الذين يخافون         قال رجلان من الذين يخافون       وقل رجلان من الذين يخافون         فطوعت له نفسه قتل أخيه       ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات         والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما       والسارعون         يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       |
| فبما نقضهم میثاقهم لعناهم   ۷٤۲ یا قوم ادخلوا الأرض المقدسة   ۳۱ قال رجلان من الذین یخافون   ۱۳۵ فطوعت له نفسه قتل أخیه   ولقد جاءتهم رسلنا بالبینات   والسارق والسارقة فاقطعوا أیدیهما   ۱۲۷ یحزنك الذین یسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| یا قوم ادخلوا الأرض المقدسة ﴾         یا قوم ادخلوا الأرض المقدسة ﴾         قال رجلان من الذین یخافون ﴾         فطوعت له نفسه قتل أخیه ﴾         ولقد جاءتهم رسلنا بالبینات ﴾         والسارق والسارقة فاقطعوا أیدیهما ﴾         یا أیها الرسول لا یحزنك الذین یسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>→</b> 17                           |
| قال رجلان من الذين يخافون ﴾ قال رجلان من الذين يخافون ﴾ قطوعت له نفسه قتل أخيه ﴾ ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات ﴾ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴾ يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>▶</b> 18°                          |
| فطوعت له نفسه قتل أخيه \$  970  ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات \$  والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما \$  يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>→</b> 78 _ 71                      |
| ولقد جاءتهم رسلنا بالبينات (الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>&gt;</b> 77                        |
| والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴿ ٢١١ السارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٧٠                                    |
| يا أيها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * **                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>→ ٣</b> ∧                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ، الكفر﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •                                     |
| سماعون للكذب أكالون للسحت،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |
| وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس﴾ ٧٦٣، ٢٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
| وقفينا على آثارهم بعيسى ابن مريم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| شرعة ومنهاجاً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |
| فحكم الجاهلية يبغون المحكم الجاهلية يبغون المحكم الجاهلية يبغون المحكم المحاهلية يبغون المحكم |                                       |
| با أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى﴾ ٧٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                       |
| ا أيها الذين آمنوا من يرتد منكم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| نل هل أنبئكم بشر من ذلك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       |
| رترى كثيراً منهم يسارعون في الإثم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                       |
| ولا ينهاهم الربانيون والأحبار﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |
| ا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ن الذين آمنوا والذين هادوا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | .j∳ 79                                |

| الصفحة        | اسم السورة                                                                | الآية |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| ٠٥٤٠ ،١٨٧     | ﴿فكفكارته إطعام عشرة مساكين﴾                                              | ٨٩    |
| ۱۷، ۲۲۷       |                                                                           |       |
|               | ﴿يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر                                  | 1.7   |
| V•V .07A      | أحدكم الموت﴾                                                              |       |
| 770           | ﴿وَإِذْ أُوحِيتَ إِلَى الحواريين﴾                                         | 111   |
| 770 ,774      | ﴿إِذْ قَالَ الحواريونَ يَا عَيْسَى ابْنُ مُرْيَمُ﴾                        | 117   |
| 9.4           | ﴿قَالَ الله إني منزلها عليكم فمن يكفر بعد﴾                                | 110   |
| 141           | ﴿وكذلك زين لكثير من المشركين قتل أولادهم﴾                                 | ۱۳۷   |
|               | سورة الأنعام                                                              |       |
| ٨٦٦           | ﴿ويوم نحشرهم جميعاً﴾                                                      | **    |
| 914           | ﴿ثُم لَم تَكُن فَتَنْتُهُم إِلَّا إِنْ قَالُوا﴾                           | 74    |
| ٨٦٦           | ﴿وَلَٰلدَارُ الآخْرَةَ خَيْرُ للذينَ يَتَقُونَ﴾                           | 44    |
| 730, 378      | ﴿قد نعلم إنه ليحزنك الذي يقولون﴾                                          | ٣٣    |
| 0 8 0         | ﴿ولقد كذَّبت رسل من قبلُك﴾                                                | 4.5   |
| 9.4           | ﴿فَلَمَا نَسُوا مَا ذَكُرُوا بِه﴾                                         | ٤٤    |
| 418           | ﴿وَإِذَا جَاءَكَ الذَّينَ يَوْمَنُونَ بَآيَتَنا﴾                          | ٤٥    |
| 730, POV      | ﴿وكذلك نفصل الآيات﴾                                                       | 00    |
| 0 8 0         | ﴿قُلُ إِنِّي عَلَى بَيْنَةً مِن رَبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِ﴾                 | ٥٧    |
| 0 2 7         | ﴿هو القاهر فوق عباده﴾                                                     | 17    |
| ۸٦٨           | ﴿قُلُّ مِن يَنجيكُم مِن ظلمات البر والبحر﴾                                | ٦٣    |
| 910           | ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ لَأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَخَذَ أَصِنَاماً آلَهِهَ﴾ | V £   |
| V09           | ﴿وكذلك نري إبراهيم ملكوت السموات﴾                                         | ٧٥    |
| ۸٦٨           | ﴿وما قدروا الله حتى قدره﴾                                                 | 91    |
| 4.8 .084      | ﴿وجعلوا لله شركاء الجن وخلقهم﴾                                            | ١     |
| 0 2 .         | ﴿الله أعلم حيث يجعل رسالته﴾                                               | 1 • £ |
| 0 & A         | ﴿وكذلك نصرف الآيات﴾                                                       | 1.0   |
| ۱ ۵ ۵ ، ۸ ۵ ۸ | ﴿واقسموا بالله جهد أيمانهم﴾                                               | 1.9   |
|               | ﴿والذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من                                 | 118   |
| 44            | ربك بالحق﴾                                                                |       |

| 18.       ﴿ وَلَدُ حَسِرِ اللّذِينَ قَتَلُوا أُولادهم سفهاً ﴾       18.         ﴿ وَلَنْ خَسِرِ اللّذِينَ وَلَوْرَ مِخْتَلُفاً أَكِلُه ﴾       18.         ﴿ وَلِمَ مِخْتُلُفاً أَكِلُه ﴾       18.         ﴿ وَلِمَ اللّذِينَ فَرِقُوا دينهم وكانوا شيعاً ﴾       10.         ﴿ وَلَا اللّذِينَ فَرِقُوا دينهم وكانوا شيعاً ﴾       10.         ﴿ وَلَلْمَ اللّذِينَ الللّذِينَ اللّذِينَ الللّذِينَ الللّذِينَ الللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ اللّذِينَ الللّذِينَ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل | الصفحة      | اسم السورة                                           | الآية   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------|---------|
| ۱۲۰ ﴿فمن يرد الله أن يهديه﴾ ۱۲۰ ﴿ولكر معشر الجن والإنس آلم يأتكم رسل منكم﴾ ۱۳۲ ﴿ولكل درجات مما عملوا﴾ ۱۳۸ ﴿وقالوا هذه أنعام وحرث حجر﴾ ۱۶۱ ﴿وقالوا هذه أنعام وحرث حجر﴾ ۱۶۱ ﴿والنخل والزرع مغتلفاً أكله﴾ ۱۶۱ ﴿والنخل والزرع مغتلفاً أكله﴾ ۱۶۲ ﴿والنخل والزرع معتلفاً أكله﴾ ۱۶۷ ﴿والنخل والزرع معتلفاً أكله﴾ ۱۹۸ ﴿والن الذين فوقوا دينهم وكانوا شيعاً﴾ ۱۹۸ ﴿وتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج﴾ ۱۹ ﴿اتبعوا ما أنزل إليكم﴾ ۱۹ ﴿والقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش﴾ ۱۹ ﴿والمنحل أن تسجد إذ أمرتك﴾ ۱۹ ﴿والمنحل النين الشيطان ليبدي لهماما وري عنهما﴾ ۱۹ ﴿والمنعل نكل ضعف ولكن لا تعلمون﴾ ۱۹ ﴿والدين استضعفوا لمن آمن منهم﴾ ۱۹ ﴿والذين استضعفوا لمن آمن منهم﴾ ۱۹ ﴿والمناقري آمراك بكل ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾ ۱۹ ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾ ۱۹ ﴿والقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾ ۱۱ ﴿واوحينا إلى موسى أن أنل عصاك ﴾ ۱۱۷ ﴿وأوحينا إلى موسى أن أنل عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 140         | ﴿وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلاً﴾                         | 110     |
| ۱۳۰         ﴿ العمشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم ﴾         ١٣٧           ﴿ والكل درجات مما عملوا ﴾         ١٣٨           ﴿ وقالوا هذه أنعام وحرث حجر ﴾         ١٤٠           ﴿ والنخل والزرع مختلفاً أكله ﴾         ١٤١           ﴿ والنخل والزرع مختلفاً أكله ﴾         ١٤٧           ﴿ ومن الأنعام حمولة وفرشاً ﴾         ١٥٥           ١٠٥         ﴿ كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج ﴾           ١٠٥         ﴿ كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج ﴾           ٢٠         ﴿ وأتبعوا ما أنزل إليكم ﴾           ١٠٥         ﴿ وأتبعوا ما أنزل إليكم ﴾           ١٠٥         ﴿ وألقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش ﴾           ١٠٠         ﴿ وألقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش ﴾           ٢٠         ﴿ ونسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما وري عنهما ﴾         ١٠٠           ٢٠         ﴿ ولا النين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾         ١٠٠           ٢٠         ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾           ٢٠         ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾           ٢٠         ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾           ٢٠         ﴿ ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾           ١١٧         ﴿ وأنوب بكل ساحر ﴾           ١١٧         ﴿ وأنوب بكل ساحر ﴾           ١١٧         ﴿ وأنوب بكل ساحر ﴾           ١١٧         ﴿ وأنوب بنا إلى موسى أن ألن عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 09.         | ﴿وكذلك جعلنا في كل قرية أكابر مجرميها﴾               | ۱۲۳     |
| (العلائ درجات مما عملوا)       ۱۳۲         (العلم الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3.6, 716    | ﴿فَمَنَ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يُهِدِيهُ﴾               | 170     |
| ۱۳۸       ﴿ وقالوا هذه أنعام وحرث حجر﴾         ١٤٠       ﴿ وقد الذين قتلوا أولادهم سفهاً﴾         ١٤١       ﴿ والنخل والزرع مختلفاً أكله﴾         ١٤٧       ﴿ ومن الأنعام حمولة وفرشاً﴾         ١٥٩       ﴿ ومن الأنعام حمولة وفرشاً﴾         ١٥٩       ﴿ الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعاً﴾         ١٥٩       ﴿ كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج﴾         ٢٠       ﴿ التيموا ما أنزل إليكم﴾         ١٠٠       ﴿ ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش﴾         ١٠٠       ﴿ ما منعك أن تسجد إذ أمرتك ﴾         ٢٠       ﴿ ولم الني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً ﴾         ٢٠       ﴿ ولى أن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾         ٢٠       ﴿ الذين استضعفوا لمن آمن منهم ﴾         ٢٠       ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾         ٢٠       ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾         ٢٠       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ٢٠       ﴿ والقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾         ٢٠       ﴿ والوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         ٢٠       ﴿ والوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         ٢٠       ﴿ والوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٨٦٩         | ﴿يا معشر الجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم﴾             | 14.     |
| ۱٤٠       ﴿والنخل والزي مختلفاً أكله﴾       ١٤٠         ١٤١       ﴿والنخل والزرع مختلفاً أكله﴾       ١٤٠         ١٤٠       ﴿ومن الأنعام حمولة وفرشاً﴾       ١٥٠         ١٠٠       ﴿كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿تبعوا ما أنزل إليكم﴾       ١٠٠         ١٠٠       ﴿ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش﴾       ١٥٠         ١٠٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾       ١٠٥٠         ٢٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾         ٢٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾         ٢٠       ﴿ما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾         ٢٠       ﴿ما أن الكل ضعف ولكن لا تعلمون﴾         ٢٠       ﴿واللذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿وأفأمن أهل القرى آمنوا﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿وأفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿وأولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿وأفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً﴾       ١٠٠         ٢٠       ﴿وأولو بن إلى موسى أن ألق عصاك﴾       ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۸٦٩         | ﴿وَلَكُلُّ دَرَجَاتُ مِمَا عَمَلُوا﴾                 | 144     |
| 181       ﴿ والنخل والزرع مختلفاً أكله﴾         187       ﴿ ومن الأنعام حمولة وفرشاً﴾         188       ﴿ ومن الأنعام حمولة وفرشاً﴾         189       ١٥٩         ١٥٩       ﴿ كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج﴾         ١٥٠       ﴿ اتبعوا ما أنزل إليكم﴾         ١٠٠       ﴿ ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش﴾         ١٥٥       ١٥٥         ١٥٥       ١٥٥         ١٥٥       ١٥٥         ١٥٥       ١٠٥         ١٥٥       ١١٠         ١١٧       ﴿ ولو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾         ١٠٥       ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا﴾         ١٠٥       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين﴾         ١٠٥       ﴿ وأفامن أهل القرى آمنوا﴾         ١٠٥       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾         ١١٧       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 481         | ﴿وقالوا هذه أنعام وحرث حجر﴾                          | ۱۳۸     |
| 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4.4         | ﴿قد خسر الذين قتلوا أولادهم سفهاً﴾                   | 18.     |
| 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 974         | ﴿والنخل والزرع مختلفاً أكله﴾                         | 181     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 240         | ﴿وَمِنَ الْأَنْعَامُ حَمُولَةً وَفُرْشَا﴾            | 184     |
| ۲       ﴿ الله فلا يكن في صدرك حرج ﴾         ۲۰       ﴿ النعوا ما أنزل إليكم ﴾         ۱۰       ﴿ ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش ﴾         ۱۲       ﴿ ما منعك أن تسجد إذ أمرتك ﴾         ۲۰       ۲۰         ۲۰       ﴿ فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهماما وري عنهما ﴾         ۲۲       ﴿ ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً ﴾         ۲۸       ﴿ ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً ﴾         ۲۸       ﴿ وال الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾         ۲۹       ﴿ والنابي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾         ۲۹       ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾         ۲۹       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ۲۰       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ۲۰       ﴿ والقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾         ۲۰       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         ۲۰       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 007         | ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دينهم وكانوا شيعاً﴾        | 109     |
| ۲       ﴿ الله فلا يكن في صدرك حرج ﴾         ۲۰       ﴿ النعوا ما أنزل إليكم ﴾         ۱۰       ﴿ ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش ﴾         ۱۲       ﴿ ما منعك أن تسجد إذ أمرتك ﴾         ۲۰       ۲۰         ۲۰       ﴿ فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهماما وري عنهما ﴾         ۲۲       ﴿ ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً ﴾         ۲۸       ﴿ ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً ﴾         ۲۸       ﴿ وال الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾         ۲۹       ﴿ والنابي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾         ۲۹       ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾         ۲۹       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ۲۰       ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ۲۰       ﴿ والقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾         ۲۰       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         ۲۰       ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             | سورة الأعراف                                         |         |
| ۱۰       ﴿اتبعوا ما أنزل إليكم﴾       ۱۰         ﴿ولقدمكناكم في الأرض وجعلنالكم فيهامعايش﴾       ۱۰         ﴿وما منعك أن تسجد إذ أمرتك﴾       ۱۲         ۲۰ (١٠) ﴿ونوسوس لهماالشيطان ليبدي لهماما وري عنهما﴾       ۱۲٥، ١٥٥٠         ۲۲ ﴿ويا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً﴾       ۱۲۸         ۲۸ ﴿قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون﴾       ۱۲۰         ۲۰ ﴿وإن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها﴾       ۱۲۰         ۲۰ ﴿ولو أن ألفري يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾       ۱۲۰         ۲۰ ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ۱۲۰         ۲۰ ﴿ولو أن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً﴾       ۱۱۲         ۲۰ ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾       ۱۱۲         ۹۰۵       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾         ۱۱۷       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 40          |                                                      | ۲       |
| 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸٧٠         |                                                      | ٣       |
| ١٢ ﴿ وَالسابِقُونَ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عليكم الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 108         | ` .                                                  | ١.      |
| <ul> <li>۷۳٤ (۱) و الله الله الله الله الله الله الله ال</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 007         | •                                                    | 14      |
| ۲۲       ﴿يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً﴾       ٢٦         ۲۸       ﴿قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون﴾       ٢٤، ٤٢٦         ٤٠       ﴿إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها﴾       ٢٠         ٢٥       ﴿هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾       ٢٣         ٢٠       ﴿للذين استضعفوا لمن آمن منهم﴾       ٣٠٠         ٢٠       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ١٠٠         ٢٠٠       ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾       ١٠٠         ٢٠٠       ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾       ١٠٠         ٩٠٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾       ١١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 300, 700,   | ﴿فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ماوري عنهما﴾          | Y1 _ Y• |
| ۸۷۰       ﴿قال آلکل ضعف ولکن لا تعلمون﴾         ۶٤       ﴿إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها﴾         ۷٥       ﴿هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾         ۷۳       ﴿للذين استضعفوا لمن آمن منهم﴾         ۹۰۳       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾         ۹۰       ﴿أفأمن أهل القرى أمنوا﴾         ۹۰۰       ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾         ۱۰۰       ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾         ۹۰٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾         ۹۰٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | VTE .00V    |                                                      |         |
| • ١٠٠       ﴿إن الذين كذبوا بآياتنا واستكبروا عنها ﴾       • ١٠٠         • ﴿هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾       • ١٠٠         • ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾       • ١٠٠         • • ﴿ والو أن أهل القرى آمنوا ﴾       • ١٠٠         • • ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾       • ١٠٠         • • ﴿ والعلم بالبينات ﴾       • • ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         • • ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 001         | ﴿يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً﴾                  | 77      |
| ۷۵       ﴿هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته ﴾         ۷۳       ﴿للذين استضعفوا لمن آمن منهم ﴾         ۹٦       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا ﴾         ۹۷ _ ۹۷       ﴿أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً ﴾         ۱۰۰       ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾         ۱۰۱       ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾         ۹۰٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾         ۹۰٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۸٧٠         | ﴿قَالَ لَكُلُّ ضَعْفُ وَلَكُنَ لَا تَعْلَمُونَ﴾      | ٣٨      |
| ۷۳۳       ﴿اللذين استضعفوا لمن آمن منهم﴾       ۹۰۳         ۹۲       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ۹۱۰         ۹۷ _ ۹۷       ﴿أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً﴾       ۱۰۰         ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾       ۱۰۰         ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾       ۱۱۲         ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾       ۱۱۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9.8 (877    | ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَبُوا بَآيَاتُنا واستكبروا عنها﴾ | ٤٠      |
| ٩٠٣       ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾       ٩٠٩         ٩٧ _ ٩٧       ﴿أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياناً﴾       ١٠٠         ٠٠١       ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾       ١٠١         ٩٠٥       ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾       ١٠٠         ٩٠٥       ﴿يأتوك بكل ساحر﴾       ١١٧         ٩٠٥       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾       ١١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٠, ٢٥       | ﴿هو الذي يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾            | ٥٧      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧٣٣         | ﴿للَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا لَمِنَ آمِنَ مَنْهُم﴾       | ٧٥      |
| ۱۰۰ ﴿ والسابقون الأولون من المهاجرين ﴾<br>۱۰۱ ﴿ ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات ﴾<br>۱۱۲ ﴿ يأتوك بكل ساحر ﴾<br>۱۱۷ ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4.4         | ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا﴾                             | 47      |
| ۱۰۱       ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾         ۹۰٥       ﴿يأتوك بكل ساحر﴾         ۱۱۷       ﴿وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 910         | ﴿أَفَأَمَنَ أَهُلُ القرى أَن يأتيهم بأسنا بياناً﴾    | 94 - 94 |
| <ul> <li>٩٠٥ ﴿ يأتوك بكل ساحر ﴾</li> <li>١١٧ ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك ﴾</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>YY 1</b> | ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾                     | 1       |
| ١١٧ ﴿ وأوحينا إلى موسى أن ألق عصاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 970         | ﴿ولقد جاءتهم رسلهم بالبينات﴾                         | 1 • 1   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4.0         | ﴿يأتوك بكل ساحر﴾                                     | 117     |
| ۱۲۷ ﴿وقال الملأ من قوم فرعون﴾ ١٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9.0         | ﴿وَاوَحِينَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلَقَ عَصَاكُ﴾       | 117     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9.7 (77     | ﴿وقال الملأ من قوم فرعون﴾                            | 144     |

| الصفحة      | اسم السورة                                                            | الآية |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|-------|
| 477         | ﴿وأورثنا القوم الذين كانوا يستضعفون﴾                                  | ١٣٧   |
| ۸۲۶         | ﴿وجاوزنا ببني إسرئيل البحر﴾                                           | ۱۳۸   |
| ٧٣٥         | ﴿واعدنا موسى ثلاثين ليلة﴾                                             | 184   |
| 13, 750     | ١٤٥ ﴿فخذ ما آتيتك وكن من الشاكرين﴾                                    | - 188 |
| ٤١          | ﴿ولما سكت عن موسى الغضب أخذ الألواح﴾                                  | 108   |
| 777         | ﴿وَاكْتُبُ لَنَا فِي هَذَهُ الدُّنيا حَسَنَةٌ وَفِي الْآخَرَةُ﴾       | 107   |
| 777         | ﴿والدار الآخْرة خير للذين يتقونُ                                      | 179   |
| 4.7         | ﴿والذين يمسكون بالكتاب﴾                                               | ١٧٠   |
| ٤١          | ﴿وَإِذْ نَتَقَنَا الْجَبَلِ فَوَقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةً﴾             | 171   |
| ۸٧٠         | ١٧٢ ﴿قَالُوا بِلِّي شَهْدُنَّا عِلَى أَنْفُسِنا﴾                      | - 1VY |
| ٨٤٨         | ﴿وأملى لهم إن كيدي متين﴾                                              | ۱۸۳   |
| ۸٧٠         | ﴿من يَضلل الله فلا هادي له﴾                                           | 141   |
| ۷۸۱، ۷۸۷    | ﴿لا يجليها لوقتها إلا هو﴾                                             | ۱۸۷   |
| 770         | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهُ عَبَاداً أَمْثَالَكُم ﴾ | 198   |
| 744         | ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْدُ رَبِّكُ لَا يَسْتَكْبُرُونَ﴾                  | 7.7   |
|             | سورة الأنفال                                                          |       |
| ٧٧٠         | ﴿يسألونك عن الأنفال﴾                                                  | 1     |
| 747         | ﴿يجادلونك في الحق بعد ما تبين﴾                                        | ٦     |
| 4.7         | ﴿ذَلَكُم وَأَنَ اللهُ مُوهَنَ كَيْدُ الْكَافَرِينَ﴾                   | ۱۸    |
| <b>19</b> 1 | ﴿إِن تَسْتَفْتُحُوا فَقَد جَاءَكُم الفَتَحَ﴾                          | 19    |
| 141         | ﴿ويمكرون ويمكر الله﴾                                                  | ۳.    |
| ۸۷۱         | ﴿وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة﴾                                           | 44    |
| 115         | ﴿ليهلك من هلك عن بينة﴾                                                | ٤٢    |
| 350, 791    | ﴿ولا يحسبن الذين كفروا سبقوا إنهم لا يعجزون﴾                          | ٥٩    |
| 441         | ﴿وإن جنحوا للسلم فاجنح لها﴾                                           | 17    |
| ٤٠٨         | ﴿وَإِنْ يَرِيدُوا أَنْ يَخْدُعُوكُ﴾                                   | 77    |
|             | سورة التوبة                                                           |       |
| ٥٦٥         | ﴿ إلا الذين عاهدتم من المشركين ثم لم ينقصو كم ﴾                       | ٤     |

| الصفحة      | اسم السورة                                                 | الآية      |
|-------------|------------------------------------------------------------|------------|
| <i>0</i> 77 | ﴿إِلا الذين عاهدتم﴾                                        | · V        |
| V70         | ﴿لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة﴾                            | ١.         |
| 918         | ﴿لا يزال بنيانهم الذي بنوا ريبة﴾                           | 11         |
| ، ۱۲۵، ۲۶۵  | ﴿ وإن نكثوا أيمانهم من بعد عهدهم ﴾                         | 14         |
| 7.89        | ﴿ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله﴾                     | 17         |
| 79.         | ﴿إنما يعمر مساجد الله﴾                                     | ۱۸         |
| ٦٨٩         | ﴿أجعلتم سقاية الحاج﴾                                       | 19         |
| 7.09        | ﴿إنما المشركون نجس﴾                                        | 47         |
| ٣١١         | ﴿ويأبى الله إلا أن يتم نوره﴾                               | ٣٢         |
| 011         | ﴿هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق﴾                      | **         |
| ۸۳٤         | ﴿إِنْ عَدَّةَ الشَّهُورُ عَنْدُ اللهِ اثنا عَشْرُ شَهْراً﴾ | 47         |
| ۸۳٤         | ﴿إنما النسيء زيادة في الكفر﴾                               | **         |
| ٤٠٥         | ﴿عفا الله عنك لم أذنَّت لهم﴾                               | 24         |
| 247         | ﴿لُو خرجوا فيكم ما زادوكم إلا خبالاً﴾                      | ٤٧         |
| 244         | ﴿لُو يَجِدُونَ مُلْجَأً أَوْ مَغَارَاتُ أَوْ مَدْخَلاً﴾    | ٥٧         |
| 977         | ﴿ومنهم الذين يؤذون النبي﴾                                  | 71         |
| 741         | ﴿سخر الله منهم﴾                                            | <b>V</b> 9 |
| 440         | ﴿وجاء المعذرون من الأعراب﴾                                 | ٩.         |
| <b>YY 1</b> | ﴿والسابقون الأولون من المهاجرين﴾                           | ١          |
| ۸۳٥         | ﴿أَفَمَنَ أُسُسُ بَنِيانَهُ عَلَى تَقُوى مَنَ اللهُ﴾       | 1.4        |
| 917         | ﴿لا يزال بنيانهم الذي بنوا ريبة﴾                           | 11.        |
| <b>***</b>  | ﴿وعلى الثلاثة الذين خلفوا﴾                                 | 114        |
| 2402        | ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم﴾                                 | ۱۲۸        |
|             | سورة يونس                                                  |            |
| 707         | ﴿مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِن بَعِدَ إِذَنَّهُ ﴾             | ٣          |
| <b>AV 1</b> | ﴿هُو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نوراً﴾                     | ٥          |
| ۸۳٥         | ﴿وَلُو يُعْجُلُ اللهُ لَلنَاسُ الشُّر﴾                     | 11         |
| <b>0</b>    | ﴿قُلُ لُو شَاءُ اللهِ مَا تَلُوتُهُ عَلَيْكُم﴾             | 17         |

| الصفحة     | اسم السورة                                                      | الآية      |
|------------|-----------------------------------------------------------------|------------|
|            | ﴿قُلُ أَتَنْبُونَ الله بِمَا لَا يَعْلُمُ فِي السَّمُواتِ وَلَا | 19 _ 14    |
| 74.        | في الأرض﴾                                                       |            |
| ۸۷۲        | ﴿ وإذ أذقنا الناس رحمة من بعد ضراء مستهم،                       | ۲۱         |
| ٠٢٠، ٢٥٥   | ﴿هُو الذي يسيركم في البر والبحر﴾                                | **         |
| ov1        | ﴿هنالك تبلوا كل نفس ما أسلفت﴾                                   | ٣٠         |
| ۸۵۸، ۲۷۸   | ﴿قُلُّ بِفُضِلُ اللهِ وَبَرْحَمْتُهُ فَبِذَلْكُ فَلَيْفُرْحُوا﴾ | ٥٨         |
| 478        | ﴿ولا يحزنك قولهم إن العزة لله جميعاً﴾                           | ٦٥         |
| ٥٧٤        | ﴿وَاتِلَ عَلَيْهُمْ نَبَّأُ نُوحَ إِذْ قَالَ لَقُومُهُ﴾         | ٧١         |
| 9.0        | ﴿قَالَ فَرَعُونُ ائْتُونِي بَكُلُّ سَاحِرِ﴾                     | <b>V9</b>  |
| 101        | ﴿قال قد أجيبت دعوتكما فاستقيما ولا تتبعان﴾                      | ٨٩         |
| 000, 000   | ﴿فاليوم ننجيك ببدنك﴾                                            | 97         |
| <b>AVY</b> | ﴿ وما كان لنفس أن تؤمن إلا بإدن الله ﴾                          | ۲          |
|            | سورة هود                                                        |            |
| 0 2 7      | ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت﴾                                      | 1          |
| 145        | ﴿وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها﴾                       | ٦          |
| 177        | ﴿فلعلك تارك بعض ما يوحي إليك﴾                                   | ١٢         |
| ۲۳۸        | ﴿قَالَ يَا قُومُ أُرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ﴾       | 44         |
| 11.        | ﴿كلما مر عُليه ملأ من قومه سخروا منه﴾                           | <b>٣</b> ٨ |
| 173        | ﴿ونادی نوح ربه﴾                                                 | 17 _ 20    |
|            | ﴿قال رب إني أعوذ بك أن أسألك ما ليس                             | ٤٧         |
| 373        | لي به علم﴾                                                      |            |
| ٥٧٥        | ﴿ولقد جاءت رسلنا إبراهيم بالبشرى﴾                               | 79         |
| 04.        | ﴿وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى﴾                                   | 1.4        |
| 770        | ﴿وإن كلا لما﴾                                                   | 111        |
| 04.        | ﴿فلولا كان من القرون من قبلكم أولوا بقية﴾                       | 117        |
| PFA        | ﴿فاعبده وتوكل عليه وما ربك بغَافل﴾                              | ١٢٣        |
|            | سورة يوسف                                                       |            |
| 0 2 0      | <ul><li>فنحن نقص عليك أحسن القصص</li></ul>                      | ٣          |

| الصفحة        | اسم السورة                                                    | الأية      |
|---------------|---------------------------------------------------------------|------------|
| VV £          | ﴿أرسله معنا غداً يرتع ويلعب﴾                                  | 14         |
| 478           | ﴿قال إني ليحزنني أن تذهبوا به﴾                                | ١٣         |
| <b>YY</b> 7   | ﴿وجاءوا على قميصه بدم كذب﴾                                    | 1.4        |
| <b>YYY</b>    | ﴿وراودته التي هو في بيتها﴾                                    | 74         |
| 077           | ﴿ولقد همت به وهم بها﴾                                         | <b>4 £</b> |
| 747, 6A7, AVV | ﴿ما هذا بشراً﴾                                                | ۳۱ _ ۳۰    |
| V19           | ﴿ودخل معه السجن فتيان﴾                                        | . 47       |
| ٠٢٦، ٥٣٤      | ﴿أَنَا أَنْبِئُكُم بِتَأْوِيلِهِ﴾                             | ٤٥         |
| ۸۷۳           | ﴿ثم يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس﴾                       | ٤٩         |
| 4.4           | ﴿قَالَ هُلَ آمَنَكُمُ عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّا أَمَنْتُكُم      | 7.5        |
| 4.4           | ﴿ونحفظ أخانا﴾                                                 | ٥٢         |
| ۸۷۳           | ﴿فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه﴾                                 | 77         |
|               | ﴿ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين﴾                                | 44         |
| ٠٤، ٢٣٨، ٢٢٨  | ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً﴾                               | 1.9        |
| ٩٧١، ١٨٣، ٢٣٤ | ﴿وظنوا أنهم قد كذبوا﴾                                         | 11.        |
|               | سورة الرعد                                                    |            |
| 974 , 774     | ﴿وَنَفْضُلُ بِعَضُهَا عَلَى بِعَضُ﴾                           | ٤          |
| 0 E V         | ﴿وكل شيء عنده بمقدار﴾                                         | ٨          |
| <b>YA1</b>    | ﴿له معقبات من بين يديه ومن خلفه﴾                              | 11         |
| ۸۱٦           | ﴿والملائكة يدخلون عليهم من كل باب﴾                            | 7 £ _ 74   |
| 401           | ﴿أَفَلُم يَيْنُسُ الذِّينَ آمَنُوا أَنَّ لُو يَشَاءُ اللَّهِ﴾ | ۳۱         |
| ۸۳٦ ، ۲۳۰     | ﴿وَمَنْ يَضِلُلُ اللهِ فَمَا لَهُ مَنْ هَادَ﴾                 | ٣٣         |
| ٤١            | ﴿ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك وجعلنا لهم أزواجاً﴾                | 47         |
| 4.4           | ﴿يمحو الله ما يشاء ويثبت﴾                                     | 44         |
| YAE           | ﴿ويقول الذين كفروا لست مرسلاً﴾                                | 24         |
|               | سورة إبراهيم                                                  |            |
| 4             | ﴿كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات﴾                    | 1          |
| 777           | ﴿مَا أَنَا بِمُصْرِخُكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِخِي﴾         | * **       |

| الصفحة      | اسم السورة                                             | الآية   |
|-------------|--------------------------------------------------------|---------|
| 104         | ﴿فاجعل أفئدة من الناس﴾                                 | **      |
| 077, PV0    | ﴿وإن كان مكرهم لتزول منه الجبال﴾                       | ٤٦      |
| ٥٨٣         | ﴿وترى المجرمين يومئذ مقرنين﴾                           | o £4    |
|             | سورة الحجر                                             |         |
| 478         | ﴿ربما يود الذين كفروا لو كانوا﴾                        | . 4     |
| ٧٨٨         | ﴿لُو مَا تَأْتَيْنَا بِالْمُلَائِكَةِ﴾                 | ٧       |
| ۸۳۷         | ﴿مَا نَنْزِلُ الْمُلَائِكَةُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾        | ٨       |
| ۷۰۸ ۵۷      | ﴿إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون﴾                  | 4       |
| ۳، ۲۸۷، ۸۸۷ | ﴿لقالوا إنما سكرت أبصارنا﴾                             | 10 _ 18 |
| 017         | ﴿وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستم برازقين﴾               | ۲.      |
|             | ﴿قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في                      | ٤٠ _ ٣٩ |
| PV7         | الأرض﴾                                                 |         |
| 777         | ﴿لكل باب منهم جزء مقسوم﴾                               | ٤٤      |
| ۸۲۶         | ﴿قال ومن يقنط من رحمة ربه﴾                             | 70      |
| ٦٩٨         | ﴿إنا كفيناك المستهزئين﴾                                | 90      |
|             | سورة النحل                                             |         |
| ۸٧١         | ﴿أَتَى أَمْرِ اللهُ فلا تستعجلوه﴾                      | 1       |
| 4.4         | ﴿ينزل الملائكة بالروح من أمره﴾                         | *       |
| ۸۷۲         | ﴿خلق السماوات والأرض﴾                                  | ٣       |
| ۸٧٤         | ﴿ينبت لكم به الزرع والزيتون﴾                           | 11      |
|             | ﴿وَالَّذِينَ يُدْعُونَ مِن دُونَ اللهِ لَا يَخْلُقُونَ | ۲.      |
| AVE         | شيئاً ﴾                                                |         |
|             | ﴿إِن تحرص على هداهم فإن الله لا يهدي                   | ٣٧      |
| ۸۳۷         | من يضل﴾                                                |         |
| ٨٣٦         | ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا﴾                         | ٤٣      |
|             | ﴿ويجعلون لله ما يكرهون وتصف ألسنتهم                    | 77      |
| 227         | الكذب﴾                                                 |         |
| 977         | ﴿وأوحى ربك إلى النحل﴾                                  | ٦٨      |

| AV £ VT £ AV £ £ 9 £ YA A · o oAV £ £ £ | ﴿أَلُم يَرُو إِلَى الطَيْرِ مَسْخُرَاتُ فِي جُو السَمَاءُ﴾<br>﴿فَتْرَلُ قَدْم بَعْد ثَبُوتَها﴾<br>﴿وَمَا عَنْدَكُم يَنْفُدُ وَمَا عَنْد الله بَاقِ﴾<br>﴿فَإِذَا قَرَأْت القرآن فاستعذ بالله﴾<br>﴿قل نزله روح القدس من ربك بالحق﴾<br>﴿إلا من أكره وقلبه مطمئن﴾<br>﴿ثم إن ربك للذين هاجروا من بعد ما فتنوا﴾<br>﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به﴾ | V9<br>98<br>97<br>9A<br>1.Y |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| AV £                                    | ﴿ فَتَزَلَ قَدَمَ بَعَدَ ثُبُوتِها ﴾<br>﴿ وَمَا عَنْدُكُمَ يَنْفُذُ وَمَا عَنْدَ اللهِ بَاقِ ﴾<br>﴿ فَإِذَا قَرَأْتُ القَرآنُ فَاسَتَعَذَ بِاللهِ ﴾<br>﴿ قَلَ نَزْلُهُ رُوحِ القَدْسُ مِنْ رَبِكُ بِالْحَقِ ﴾<br>﴿ إِلَا مِنْ أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مَطْمَئُن ﴾<br>﴿ ثُمْ إِنْ رَبِكُ لَلْذَيْنَ هَاجِرُوا مِنْ بَعْدُ مَا فَتَنُوا ﴾                 | 97<br>9.<br>1 • Y<br>1 • 7  |
| £4£ YA A.o oAV £££                      | ﴿وما عندكُم ينفذ وما عند الله باقِ﴾<br>﴿فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله﴾<br>﴿قل نزله روح القدس من ربك بالحق﴾<br>﴿إلا من أكره وقلبه مطمئن﴾<br>﴿ثم إن ربك للذين هاجروا من بعد ما فتنوا﴾                                                                                                                                                                 | 4A<br>1•4<br>1•7            |
| YA<br>A·•<br>•AY<br>£££                 | ﴿فَإِذَا قَرَأَتُ القَرآنُ فَاسَتَعَذَ بِاللهِ ﴾<br>﴿قُلَ نَزَلُهُ رُوحِ القَدْسُ مِن رَبِكُ بِالْحَقِ ﴾<br>﴿إِلاَ مِن أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مَطْمَئُن﴾<br>﴿ثُمْ إِنْ رَبِكُ لَلْذَيْنَ هَاجِرُوا مِنْ بَعْدُ مَا فَتَنُوا ﴾                                                                                                                          | 1 · 1                       |
| ۸٠٥<br>٥٨٧<br>٤٤٤                       | ﴿إلا من أكره وقلبه مطمئن﴾<br>﴿ثم إن ربك للذين هاجروا من بعد ما فتنوا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.7                         |
| 0AV<br>£££                              | ﴿إلا من أكره وقلبه مطمئن﴾<br>﴿ثم إن ربك للذين هاجروا من بعد ما فتنوا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |
| <b>£££</b>                              | ﴿ثُمْ إِنْ رَبِكَ لَلَّذِينَ هَاجِرُوا مَنْ بَعَدُ مَا فَتَنُوا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             |
|                                         | ` .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11.                         |
| AVA                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 177                         |
| ۸۷۵                                     | سورة الإسراء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                             |
| ,,,,                                    | ﴿أَلَا تَتَخَذُوا مَن دُونِي وَكَيْلاً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | *                           |
| ۸٧٥                                     | ﴿فَإِذَا جَاءَ وَعَدَ الْآخَرَةُ لَيْسَؤُوا وَجُوهُكُمُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٧                           |
| 3 7                                     | ﴿إِن هذا القرآن يهدي للتي هي أقوم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4                           |
| ۸۳۸                                     | ﴿وَنَخْرِجُ لَهُ يُومُ القَيَامَةُ كَتَابًا يُلْقَاهُ مُنْشُوراً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٣                          |
| ov1                                     | ﴿ اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٤                          |
| ۸۸۵، ۹۰                                 | ﴿وَإِذَا أَرِدْنَا أَنْ نَهَلُكُ قَرِيَةً أَمْرِنَا مَتَرَفِيها﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 17                          |
| 097                                     | ﴿كم أهلكنا من القرون من بعد نوح﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 17                          |
| ۸۷٥                                     | ﴿ فلا يسرف في القتل﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣٣                          |
| 094                                     | ﴿ولقد صرفنا في هذا القرآن ليذكروا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤١                          |
| 7VX                                     | ﴿أَفَامَنتُم أَنْ يَخْسُفُ بَكُمْ جَانِبُ البُّر﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 79 _ 71                     |
| 7/3                                     | ﴿ولئن شئنا لنذهبن بالذي أوحينا إليك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۸                          |
| ۳۸٦                                     | ﴿أُو يكون لك بيت من زخرف﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 98                          |
| ٤٠                                      | ﴿أَبِعِثُ اللهِ بِشْرَأَ رَسُولًا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4 £                         |
|                                         | ١ ﴿لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا رب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             |
| 098 (179                                | السماوات والأرض﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                             |
| PY, . T, VT,                            | ﴿وَوَرَانَا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7.1                         |
| 40 (44                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                             |
|                                         | سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                             |
| 90                                      | ﴿الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٣ _ ١                       |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٦      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| (اللهمئة سنين وازدادوا تسعاً)         (اللهمئة سنين وازدادوا تسعاً)         (اللهمئة سنين وازدادوا تسعاً)         (اللهم الله اللهم)         (اللهم اللهم الله |         |
| ﴿ولا يشرك في حكمه أحداً﴾         ﴿ويوم نسير الجبال﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أخرقتها لتغرق أهلها﴾         ﴿ما أسفينة نكانت لمساكين﴾         ﴿ما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿ما أسفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿ما أسماعوا أن يظهروه﴾         ﴿ما أسماعوا أن يظهروه﴾         ﴿ما أجاءها المخاص إلى جذع النخلة﴾         ﴿ما أسريه وقري عينا﴾         ﴿ما أسريه وقري عينا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4 £     |
| ﴿ولا يشرك في حكمه أحداً﴾         ﴿ويوم نسير الجبال﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أشهدتهم خلق السموات والأرض﴾         ﴿ما أخرقتها لتغرق أهلها﴾         ﴿ما أسفينة نكانت لمساكين﴾         ﴿ما أسفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿ما أسفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿موا أسوائيل قد أنجيناكم من عدوكم﴾         ﴿موا أخرقتها لغرب في عين حمثة﴾         ﴿موا أستطاعوا أن يظهروه﴾         ﴿موا أستطاعوا أن يظهروه﴾         ﴿موا أستطاعوا أن يظهروه﴾         ﴿موا أحدى المخاص إلى جذع النخلة﴾         ﴿موا أحدى المخاص إلى جذع النخلة﴾         ﴿موا أحدى مريم فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك         ﴿مونكلي واشربي وقري عينا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Y.0     |
| (ما أسهد تهم خلق السموات والأرض)         (ما أشهد تهم خلق السموات والأرض)         (ما أشهد تهم خلق السموات والأرض)         (ما أخرقتها لتغرق أهلها)         (ما أنطلقا حتى إذ لقيا غلاماً فقتله)         (ما أنك لن تستطيع معي صبراً)         (ما أسفينة فكانت لمساكين)         (ما أسطاعوا أن يظهروه)         (ما أستطاعوا أن يظهروه)         (ما أستطاعوا أن يظهروه)         (ما أجاءها المخاص إلى جذع النخلة)         (ما أجاءها المخاض إلى جذع النخلة)         (ما أبعاءها المخاض إلى جذع النخلة)         (ما أبعاءها واشربي وقري عيناً)         (ما فكلي واشربي وقري عيناً)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77      |
| ﴿ مَا أَشْهِدَتُهُمْ خَلَقُ السَمُواتُ وَالْأَرْضُ ﴾ ﴿ وَاخْ وَتُهَا لِتَغْرِقُ أَهِلُهِا ﴾ ﴿ وَانَطْلَقَا حَتَى إِذَ لَقَيَا غَلَاماً فَقَتَلَهُ ﴾ ﴿ وَانَطْلَقَا حَتَى إِذَ لَقَيَا غَلَاماً فَقَتَلَهُ ﴾ ﴿ وَانَعُلَى السَفِينَةُ فَكَانَتُ لَمُسَاكِينَ ﴾ ﴿ وَانَعُ السَفِينَةُ فَكَانَتُ لَمُسَاكِينَ ﴾ ﴿ وَالْ السَفِينَةُ فَكَانِتُ لَمُسَاكِينَ ﴾ ﴿ وَالْ السَفِينَةُ فَكَانِتُ لَمُسَاكِينَ ﴾ ﴿ وَالْ السَفِينَةُ فَكَلَى وَالْسُوالِي مِنْ وَرَائِي ﴾ ﴿ وَإِنِي خَفْتَ الْمُوالِي مِنْ وَرَائِي ﴾ ﴿ وَأَخَاءُهَا الْمُخَاضُ إِلَى جَذَعُ النَّخِلَةُ ﴾ ﴿ وَفَادَاهَا مِنْ تَحْتُهَا أَلَا تَحْزِنِي قَدْ جَعْلُ رَبِكُ ﴾ ﴿ وَفَنَادَاهَا مِنْ تَحْتُهَا أَلَا تَحْزِنِي قَدْ جَعْلُ رَبِكُ ﴾ ﴿ وَالْمُرَاقِي وَاشْرِبِي وَقَرِي عِيناً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٤٧      |
| ﴿ادر مقول نادوا شركائي﴾         ﴿ادر مقع التغرق أهلها﴾         ﴿ان التغرق أهلها﴾         ﴿انك لن تستطيع معي صبراً﴾         ﴿إنك لن تستطيع معي صبراً﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿وأيا بني إسرائيل قد أنجيناكم من عدوكم﴾         ﴿وجدها تغرب في عين حمئة﴾         ﴿وقال آتوني أفرغ عليه قطراً﴾         ﴿قال آتوني أفرغ عليه قطراً﴾         ﴿فاما استطاعوا أن يظهروه﴾         ﴿فإني خفت الموالي من ورائي﴾         ﴿فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة﴾         ﴿فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة﴾         ﴿فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك         تحتك سرياً﴾         ﴿فكلي واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ٥١      |
| ﴿أخرقتها لتغرق أهلها﴾         ﴿فانطلقا حتى إذ لقيا غلاماً فقتله﴾         ﴿أنك لن تستطيع معي صبراً﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفينة فكاني واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٢      |
| ﴿فانطلقا حتى إذ لقيا غلاماً فقتله﴾         ﴿إنك لن تستطيع معي صبراً﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفين أفرغ عليه قطراً﴾         ﴿أما السفين خفت الموالي من ورائي﴾         ﴿أما السخاص إلى جذع النخلة ﴾         ﴿أما السخاص ألى جذع النخلة ﴾         ﴿أما السخاص ألم تحتها ألا تحزني قد جعل ربك         ﴿أفكلي واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧١      |
| (إنك لن تستطيع معي صبراً الله (إنك لن تستطيع معي صبراً الله (الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧٤      |
| ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفينة فكانت لمساكين﴾         ﴿أما السفينة فكراً في عين حمثة﴾         ﴿قال آتوني أفرغ عليه قطراً﴾         ﴿قال آتوني أفرغ عليه قطراً﴾         ﴿قال آتوني أفرغ عليه قطراً﴾         سورة مريم         ﴿أوإني خفت الموالي من ورائي﴾         ﴿أوأجاءها المخاض إلى جذع النخلة﴾         ﴿فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك         تحتك سرياً﴾         ﴿فكلي واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٧٦      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٧٩      |
| ﴿وجدُهَا تغربُ في عين حمئة ﴾ ﴿وَال آتُونِي أَفْرِغُ عَلَيْه قَطْراً ﴾ ﴿وَال آتُونِي أَفْرِغُ عَلَيْه قَطْراً ﴾ ﴿وَالْمَا استطاعُوا أَنْ يَظْهُرُوه ﴾ ﴿وَإِنِي خَفْتَ المُوالِي مِنْ وَرَائِي ﴾ ﴿وَإِنِي خَفْتَ المُوالِي مِنْ وَرَائِي ﴾ ﴿وَاجَاءُهَا المُخَاضُ إِلَى جَذْعُ النَّخَلَة ﴾ ﴿وَاجَاءُهَا المُخَاضُ إِلَى جَذْعُ النِّخَلَة ﴾ ﴿وَاذَادُاهَا مِنْ تَحْتُهَا أَلَا تَحْزِنِي قَدْ جَعْلُ رَبِكُ ﴿وَاذَادُاهَا مِنْ تَحْتُهَا أَلَا تَحْزِنِي قَدْ جَعْلُ رَبِكُ تَحْتَكُ سَرِياً ﴾ ﴿وَاكُلِي وَاشْرِبِي وَقْرِي عَيْناً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۰      |
| «قال آتوني أفرغ عليه قطراً»           «٥٥٥             «فلم استطاعوا أن يظهروه»           سورة مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٨٦      |
| (فما استطاعوا أن يظهروه)         سورة مريم         سورة مريم         (وإني خفت الموالي من ورائي)         ۲       (فأجاءها المخاض إلى جذع النخلة)         ۲       (فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك         تحتك سرياً       تحتك سرياً         (فكلي واشربي وقري عيناً)       وفم يعناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4٧      |
| ۲ ﴿ فَأَجَاءُهَا الْمَخَاصُ إِلَى جَذَعُ النَّخَلَةُ ﴾ ۲۹، ۲۹۰<br>﴿ فَنَادَاهَا مِن تَحْتُهَا أَلَا تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبِكُ<br>تَحْتَكُ سَرِياً﴾<br>﴿ فَكُلِي وَاشْرِبِي وَقْرِي عَيْناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| ﴿ فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك<br>تحتك سرياً﴾<br>﴿ فكلي واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0       |
| تحتك سرياً﴾<br>﴿فكلي واشربي وقري عيناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۲ _ ۲۲ |
| ﴿فَكُلِّي وَاشْرِبِي وَقَرِي عَيْناً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7 £     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| ﴿واذكر في الكتاب موسى إنه كان مخلصاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 77      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥١      |
| وکان رسولاً نبیاً﴾ ٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| ﴿ أُوَ لا يذكر الإنسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً ﴾ ٩٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٦٧      |
| ﴿وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِم آيَاتَنَا بَيِنَاتُ﴾ ﴿ ٣٨٧ ٢٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧٣      |
| ٩ ﴿ تكاد السماوات ٰ يتفطرن منه ﴾ ٩٠٨ ، ٩٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱ _ ٩٠  |
| سورة طه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| ﴿إِن الساعة آتية أكاد أخفيها﴾ V99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10      |

| الصفحة      | اسم السورة                                                            | الآية     |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------|
| 091         | ﴿وما تلك بيمينك يا موسى﴾                                              | 14 - 14   |
| 78.         | ﴿فَأَخْرِجِنَا بِهِ أَزُواجِاً مِن نِبَاتِ شُتِّي﴾                    | 08 _ 04   |
| ۱۲۱، ۱۵۰    | ﴿ويذهبا بطريقتكم المثلى﴾                                              | 74        |
| ۸۳۹         | ﴿يخيل إليه من سحرهم أنها تسعى﴾                                        | 77        |
| 9.0         | ﴿وَالَقَ مَا فَي يَمِينُكُ تَلْقُفُ مَا صَنْعُوا﴾                     | 79        |
| 171, 104    | ﴿قالوا: إنَّ هذان لساحران﴾                                            | ٧٣        |
| 171         | ﴿أَنْ أُسر بعبادي فاضرب لهم طريقاً في البحر﴾                          | <b>YV</b> |
| A <b>44</b> | ﴿وَلَكُنَا حَمَلُنَا أُوزَارًا مِن زَيِّنَةِ القَوْمِ﴾                | ۸۷        |
| ٧٢٥         | ﴿قال فما خطبك يا سامري﴾                                               | 97 _ 90   |
| 444         | ﴿قال بصرت بما لم يبصروا به﴾                                           | 47        |
|             | ﴿قال فاذهب فإن لك في الحياة أن تقول لا                                | 4٧        |
| 174 . 7     | مساس﴾                                                                 |           |
|             | ﴿يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له                                  | 1.4       |
| 707         | الرحمن،                                                               |           |
| 171         | ﴿إِذْ يَقُولُ أَمْثُلُهُمْ طَرِيقَةً إِنْ لَبَتْتُمْ إِلَّا يُومَّأُ﴾ | ١٠٤       |
|             | ﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك                                 | 118       |
| ۸٤٠ ، ۲۸    | وحيه﴾                                                                 |           |
| , roo, voo  | ﴿قال يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد﴾ ٥٥٥                               | 14.       |
|             | سورة الأنبياء                                                         |           |
| ۸۳٦         | ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً﴾                                       | <b>v</b>  |
| 744         | ﴿وَمَنْ عَنْدُهُ لَا يُسْتَكَبُّرُونَ﴾                                | 14        |
| 744         | ﴿بل عباد مكرمون﴾                                                      | 77        |
| 414         | ﴿أُمُّ اتَّخَذُوا آلَهَةً﴾                                            | 41        |
| 707         | ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾                                            | 44        |
|             | ﴿أُو لَمْ يُرُ الَّذِينَ كَفُرُوا أَنْ السَّمَاوَاتِ                  | ٣.        |
| 914         | والأرض ﴾                                                              |           |
| 777         | ﴿فلا يستطيعون ردهاً﴾                                                  | ٤٠        |
| ۸٤٠         | ﴿فظن أن لن نقدر عليه﴾                                                 | ٨٧        |
| 007         | ﴿وحرام على قرية أهلكناها﴾                                             | 90        |

| الصفحة               | اسم السورة                                                    | الآية |
|----------------------|---------------------------------------------------------------|-------|
| ٦٠٢                  | ﴿حتى إذا فتحت يأجوج ومأجوج﴾                                   | 47    |
| 7.4                  | ﴿واقترب الوعد الحق﴾                                           | 4٧    |
| 378                  | ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر﴾                                      | 1.4   |
| ٨٤٠                  | ﴿يوم نطوي السماء كطى السجل للكتب﴾                             | ۱۰٤   |
| 108                  | ﴿وَإِنْ أَدْرِي أَقْرِيبِ أَمْ بَعْيَدُ مَا تُوعِدُونَ﴾       | 1.9   |
| ۸۷۷                  | ﴿وربنا الرحمن المستعان على ما تصفون﴾                          | 117   |
|                      | سورة الحج                                                     |       |
| 797                  | ﴿يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث﴾                       | ٥     |
| ٧٣٣                  | ﴿ثاني عطفه﴾                                                   | 4     |
| <b>700</b>           | ﴿ثم ليقطع فلينظر﴾                                             | 10    |
|                      | ﴿إِنَّ الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات                  | 74    |
| ٦٠٤                  | جنات﴾                                                         |       |
| ۸۸۳، ۱۰۰             | ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر الله﴾                            | 41    |
| <b>199</b>           | ﴿إِنَّ اللهُ يَدَافَعُ عَنِ الَّذِينِ آمَنُوا﴾                | ٣٨    |
| 48. (794             | ﴿أَذَنَ لَلَّذِينَ يَقَاتُلُونَ بِأَنْهُم ظَلَّمُوا﴾          | 44    |
| 1.9                  | ﴿لهدمت صوامع وبيع﴾                                            | ٤٠    |
| 1.7                  | ﴿والذين سعوا في آياتنا معاجزين﴾                               | ٥١    |
| 1.7                  | ﴿والذين هاجروا في سبيل الله﴾                                  | ٥٨    |
| <b>\ \ \ \ \ \ \</b> | ﴿وإن ما يدعون من دونه هو الباطل﴾                              | ٦٢    |
|                      | ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونَ اللَّهِ لَنَ يَخَلَّقُوا | ٧٣    |
| <b>\</b> \\\         | ذباباً ﴾                                                      |       |
|                      | سورة المؤمنون                                                 |       |
|                      | ﴿إِلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم                          | ٦     |
| 310, 311             | فإنهم غير ملومين﴾                                             |       |
| 171                  | ﴿وشجرة تخرج من طور سيناء﴾                                     | ۲.    |
| 174                  | ﴿وجعلنا ابن مريم وأمه آية﴾                                    | ۰۰    |
| 194                  | ﴿وإِن هذه أمتكم أمة واحدة﴾                                    | ۲٥    |
| ۸۰۸، ۲۰۸             | ﴿مستكبرين به سامراً تهجرون﴾                                   | ٦٧    |

| الصفحة        | اسم السورة                                                     | الآية    |
|---------------|----------------------------------------------------------------|----------|
| 41.           | ﴿سيقولون لله قل أفلا تذكرون﴾                                   | ٨٥       |
| ٣٦٠           | ﴿سيقولون لله قل أفلا تتقون ﴾                                   | ٨٧       |
| ٣٦٠           | ﴿سيقولون لله قل فأنى تسحرون﴾                                   | ٨٩       |
| 414           | ﴿سبحان الله عماً يصفون﴾                                        | 41       |
| 414           | ﴿عالم الغيب والشهادة﴾                                          | 44       |
| ٧٠٢           | ﴿فاتخذتموهم سخريا﴾                                             | 11.      |
| ۸۹۳           | ﴿إنهم هم الفائزون﴾                                             | 111      |
| 414           | ﴿قال كم لبثتم في الأرض عدد سنين﴾                               | 117      |
| 414           | ﴿قال إن لبثتم إلاّ قليلا﴾                                      | 118      |
|               | سورة النور                                                     |          |
| 711           | ﴿إِذْ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكُ عَصِبَةٌ مَنْكُمَ﴾         | 11       |
| 717           | ﴿إِذْ تَلْقُونُهُ بِٱلسِنتِكُمِّ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهُكُمُّ﴾ | ١٥       |
| ۸۰۲           | ﴿ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسعة﴾                             | **       |
| 401           | ﴿لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا﴾                     | **       |
| ۸۰۳           | ﴿وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً﴾                               | ٣٣       |
| 7. A. 13A     | ﴿الزجاجة كأنها كوكب دري﴾                                       | 40       |
| AEI           | ﴿يسبح له فيها بالغدو والآصال﴾                                  | ٣٦       |
|               | ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا                              | 00       |
| AEY           | الصالحات                                                       |          |
|               | ﴿لا تحسبن الذين كفروا معجزين في                                | ٥٧       |
| 976           | الأرض﴾                                                         |          |
|               | ﴿والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون                            | 7.       |
| 77.           | نکاحاً﴾                                                        |          |
|               | سورة الفرقان                                                   |          |
| 714 .000 .089 | ﴿وقال الذين كفروا إن هذا إلا أفك﴾                              | ٤ _ ٥    |
| 13, 317, 017  | ﴿وقالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام﴾                            | <b>v</b> |
| 477           | ﴿وإذا ألقوا فيها مكاناً ضيقاً مقرنين﴾                          | ١٣       |
| ۸٧٨           | ﴿كان على ربك وعداً مسئولاً﴾                                    | 71       |

| الصفحة              | اسم السورة                                                      | الآية                 |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ۵۱۶، ۲۱۸، ۸۷۸       | ﴿ ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله ﴾                          | 19 - 14               |
| ٤٠                  | ﴿ وما أرسلنا قبلكُ من المرسلين إلا إنهم ليأكلون ﴾               | ۲.                    |
| ۶۲، ۳۳، <b>۷۳</b> ، | ﴿وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرأن جملة﴾                    | <b>**</b> _ <b>**</b> |
| . 20 . 22 . 20      |                                                                 |                       |
| ٧٣١                 |                                                                 |                       |
| ۰۸۰                 | ﴿وَإِنْ كَادَ لَيْضَلَّنَا عَنِ آلَهَتَنَا﴾                     | · £Y                  |
| 07.                 | ﴿هو الذي أرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته﴾                       | ٤A                    |
| 094                 | ﴿ولقد صرفنا بينهم ليذكروا﴾                                      | ۰۰                    |
| 790                 | ﴿تبارك الذي جعلُ في السماء بروجاً﴾                              | 17                    |
| 098                 | ﴿وهو الذي جعل اللَّيل والنهار خلقة﴾                             | 77                    |
| AEY                 | ﴿ويلقون فيها تحية وسلاماً﴾                                      | ٧٥                    |
|                     | سورة الشعراء                                                    |                       |
| <b>198</b>          | ﴿قال ربي إني أخاف أن يكذبون﴾                                    | 17                    |
| <b>198</b>          | ﴿ويضيق صدري ولا ينطلق لسّاني﴾                                   | ۱۳                    |
| 097                 | ﴿إِنْ رَسُولُكُمُ الَّذِي أَرْسُلُ إِلَيْكُمُ لَمُجْنُونَ﴾      | **                    |
| 9.0                 | ﴿ فَالْقِي مُوسِي عَصَّاهِ ﴾                                    | ٤٥                    |
| 717                 | ﴿فَأُرْسُلُ فَرَعُونَ فِي الْمَدَائِنَ حَاشُرِينَ﴾              | 70 _ 70               |
| V                   | ﴿فَأَخْرَجْنَاهُمْ مَنْ جَنَاتَ وَعَيُونَ﴾                      | 09 _ 0V               |
| 771                 | ﴿من المخرجين﴾                                                   | 117                   |
| 717                 | ﴿قالواسواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ﴾                  | ۱۳۷                   |
| £ £ 7               | ﴿وتنحتون من الجبال بيوتاً فارهين﴾                               | 189                   |
| 771                 | ﴿قال لئن لم تنته لتكونن من المرجومين﴾                           | 177                   |
| 44                  | ﴿نزل به الروح الأمين على قلبك﴾                                  | 198 - 198             |
|                     | سورة النمل                                                      |                       |
| .088 .11.           | ﴿فَلَمَا جَاءَتُهُمُ آيَاتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَذَا سُحَرُ﴾ | 18 _ 18               |
| 090 6080            | G = - G = 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0- 0-                |                       |
| AV9                 | ﴿ وزين لهم الشيطان أعمالهم فصدهم عن السبيل ﴾                    | 4 £                   |
| AVA                 | ﴿ويعلم ما تخفون وما تعلنون﴾                                     | 40                    |

| 177 | ﴿فألقه إليهم﴾                                                    |         |
|-----|------------------------------------------------------------------|---------|
|     | •                                                                | 47      |
| 448 | ﴿فَانَظُرُ كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةً مَكْرُهُم﴾                     | ٥١      |
| ۰۲۰ | ﴿أَمن يهديكم في ظلمات البر والبحر﴾                               | ٦٣      |
|     | ﴿قُلْ لَا يَعِلُم مِن فِي السَّمَاوات والأرض                     | ٥٢ _ ٦٦ |
| ۸۱۲ | الغيب إلا الله ﴾                                                 |         |
|     | ﴿إنك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم                                | ٨٠      |
| ٦٢٠ | الدعاء﴾                                                          |         |
| 177 | ﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمَ أَخْرِجِنَا لَهُمْ دَابَّةٌ﴾ | ٨٢      |
| ۸۷۹ | ﴿إنه خبير بما تفعلون﴾                                            | ٨٨      |
| ۸٦٩ | ﴿وقل الحمد لله سيريكم آياته﴾                                     | 94      |
|     | سورة القصص                                                       |         |
| ۷۳۷ | ﴿أَفْمَنَ وَعَدْنَاهُ وَعَدَأَ حَسَنَا﴾                          | *1      |
| ۸۹٥ | ﴿ وقال موسى ربي أعلم بمن جاء بالهدى ﴾                            | ٣٧      |
| 777 | ﴿ساحرانُ تَظَّاهِرانُ ۗ مُ ١٥٥ ، ٣٨٩،                            | ٤٨      |
| ۸۷۹ | ﴿وما عند الله خير وأبقى﴾ ٨٦٧،                                    | ٦.      |
| ۸٤٣ | ﴿لُولًا أَنْ مَنَّ الله عَلَيْنَا لَحْسَفَ بِنَا﴾                | ٨٢      |
| ٤١٧ | ﴿كُلُّ شَيَّءَ هَالَكَ إِلَّا وَجَهَّهُ                          | ٨٨      |
|     | سورة العنكبوت                                                    |         |
| ۸۷۹ | ﴿إِنَ الله يعلم ما يدعون من دونه﴾                                |         |
|     | ﴿بل هو آيات بينات في صدور الذين أوتوا                            | ٤٩      |
| 440 | العلم﴾                                                           |         |
| ۸٧٩ | ﴿ويقُول ذوقوا ما كنتم تعملون﴾                                    | 00      |
| ۸۸۰ | ♦كل نفس ذائقة الموت﴾                                             | ٥٧      |
| 919 | ﴿وليكفروا بما آتيناهم﴾                                           | 77      |
|     | سورة الروم                                                       |         |
| 797 | ﴿وَمِن آيَاتُه خَلَق السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضِ﴾                  | **      |
| 007 | ﴿من الذين فرقوا دينهم﴾                                           | ٣٢      |
| 478 | ﴿ وَإِنْ تَصْبُهُمْ سَيَّتُهُ بِمَا قَدَمَتَ أَيْدِيهُم ﴾        | ٣٦      |

| الصفحة    | اسم السورة                                                           | الآية   |
|-----------|----------------------------------------------------------------------|---------|
|           | ﴿ سبحانه وتعالى عما يشركون. ليذيقهم                                  | ٤١ _ ٤٠ |
| ۸۸۰ ،۸۷۲  | بعض الذي عملوا﴾                                                      |         |
|           | ﴿ فإنك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم                                  | 97      |
| 77.       | الذعاء﴾                                                              |         |
|           | سورة لقمان                                                           |         |
| 777       | ﴿وَإِذَا تَتَلَّى عَلَيْهِ آيَاتِنا﴾                                 | ٧       |
|           | ﴿ يَا بَنِّي أَقَّمَ الصَّلَاةَ وَامْرُ بِالْمُعْرُوفُ وَانَّهُ عَنْ | ۱۷      |
| 7.0, 7.0  | المنكر﴾                                                              |         |
| 478       | ﴿وَمَنَ كَفُرَ فَلَا يَحْزَنُكَ كَفُرُهُ                             | ۲۳      |
| ۸۷۷       | ﴿وإنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ البَّاطِلِ﴾                        | ٣.      |
|           | سورة السجدة                                                          |         |
| 71.       | ﴿فنخرج به زرعاً تأكل منه أنعامهم﴾                                    | * **    |
|           | سورة الأحزب                                                          |         |
| ۸۸۰       | ﴿إِنَ اللهِ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾                        | *       |
| ۸۸۰       | ﴿وَكَانَ اللهِ بِمَا تَعْمَلُونَ بِصِيراً﴾                           | . 4     |
| 444       | ﴿لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة﴾                                 | ۲۱      |
|           | ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله                               | 74      |
| ٦.        | عليه﴾                                                                |         |
| ٨٤٣       | ﴿يضاعف لها العذاب ضعفين﴾                                             | ٣٠      |
| V09       | ﴿ولكن رسول الله وخاتم النبيين﴾                                       | ٤٠      |
| ۸۲۳/ هامش | ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات﴾                             | ٤٩      |
|           | ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا                           | 79      |
| 797       | موسى﴾                                                                |         |
|           | سورة سبأ                                                             |         |
| 7.7       | ﴿والذين سعوا في آياتنا معاجزين﴾                                      | ٥       |
|           | ﴿فلما قضينا عليه الموت ما دلهم على موته                              | 1 8     |
| 733, Y3A  | إلا دابة﴾                                                            |         |
| 974       | ﴿وبدلناهم بجنتيهم جنتين﴾                                             | 17      |
|           | ·                                                                    |         |

| الصفحة   | اسم السورة                                         | الآية   |
|----------|----------------------------------------------------|---------|
| 674, 433 | ﴿ربنا باعد﴾                                        | 19      |
| 705, 335 | ﴿ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن ارتضى﴾              | 74      |
| 375      | ﴿لُولًا أَنتُم لَكُنَا مُؤْمِنِينَ﴾                | ٣١      |
| 375      | ﴿وقال الذين استضعفوا للذين استكبروا﴾               | ٣٣      |
| 7.7      | ﴿والذين يسعون في آياتنا معاجزين﴾                   | ٣٨      |
| ۸٦٦      | ﴿ويوم يحشرهم جميعاً﴾                               | ٤٠      |
|          | سورة فاطر                                          |         |
| ٧٣٢      | ﴿إليه يصعد الكلم الطيب﴾                            | ١.      |
| A £ £    | ﴿وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره﴾                | 11      |
| 100      | ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾                 | 44      |
| ٦٠٤.     | ﴿جنات عدنُ يدخلونها يحلون فيها من أساور﴾           | 74      |
| •        | سورة يس                                            |         |
| A-4      | ﴿إِنَا جِعلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلَالُا﴾       | ٨       |
| ٧٢٧      | ﴿فعززنا بثالثُّ﴾                                   | 1 £     |
| 1 390    | ﴿قالوا طائركم معكم﴾                                | 19      |
|          | والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير                   | ٣٨      |
| 770      | العزيز العليم،                                     |         |
| 777      | ﴿ فلا يستطيعون توصية ﴾                             | ۰۰      |
|          | ﴿ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث إلى              | ٥١      |
| 7.7      | ربهم ينسلون﴾                                       |         |
| 777      | ﴿قالوا يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا﴾                | ٥٢      |
| ۸٦٧      | ﴿وَمِن نَعْمُرُهُ نَنْكُسُهُ فِي الْخُلِّقُ﴾       | ٦٨      |
| 47 É     | ﴿فلا يحزنك قولهم﴾                                  | ٧٦      |
|          | سورة الصافات                                       |         |
| 9873 875 | ﴿إِنَا زَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنيَا بزينة الكواكب﴾ | ٦       |
| 779      | ﴿فاستفتهم أهم أشد خلقاً أم من خلقنا﴾               | 11      |
| 441      | ﴿بل عجبت﴾                                          | 17      |
| ٥٧٧      | ﴿وما تجزون إلا ما كنتم تعملون﴾                     | 13 _ 44 |

| الصفحة       | اسم السورة                                               | الآية     |
|--------------|----------------------------------------------------------|-----------|
| <b>0 Y Y</b> | ﴿فانظر كيف كان عاقبة المنذرين﴾                           | V£ _ V٣   |
| 1 • 1        | ﴿وتركنا عليه﴾                                            | ۱۰۸       |
| 1 • 1        | ﴿وبِارِكنا عليه﴾                                         | 114       |
| ٥٧٧          | ﴿فكذبوهفإنهم لمحضرون إلاعباد الله المخلصين﴾              | 174 - 174 |
| ۸۱۰          | ﴿وأرسلناه إلىٰ مئة ألف أو يزيدون﴾                        |           |
| ٥٧٧          | ﴿ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون﴾                           | 17 109    |
| ٥٧٧          | ﴿وَإِنْ كَانُوا لِيقُولُونَ لُو أَنْ عَنْدُنَا ذَكُراً﴾  |           |
|              | سورة ص                                                   |           |
| ۸۱۱          | ﴿ص والقرآن ذي الذكر﴾                                     | 1         |
| 717          | ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا اخْتَلَاقَ﴾                          | ٧         |
| ٩ .          | ﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته﴾                  | 79        |
| 070          | ﴿فطفق مسحاً بالسوق والأعناق﴾                             | ٣٣        |
| <b>0 V A</b> | ﴿إِنَا أَخْلُصْنَاهُم بِخَالِصَةً ذَكْرَى الدَّارِ﴾      | १२        |
| ۸۸٠          | ﴿هذا ما توعدون ليوم الحساب﴾                              | ٥٣        |
| 7.7          | ﴿وقالوا مالنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار﴾        | 75 - 75   |
| <b>0 V V</b> | ﴿قال فبعزتك لأغوينهم أجمعين﴾                             | ۸۳ _ ۸۲   |
|              | سورة الزمر                                               |           |
| 44           | ﴿تنزيل من الله العزيز الحكيم﴾                            | 1         |
| 414          | ﴿أَمن هو قانت آناء الليل﴾                                | ۹ _ ۸     |
| 0 / 9        | ﴿قُلُ اللهُ أُعبد مخلصاً له ديني﴾                        | 18        |
| 797          | ﴿اليس الله بكاف عبده﴾                                    | 47        |
| <b>^ £ £</b> | ﴿فيمسك التي قضى عليها الموت﴾                             | 43        |
| 707          | ﴿قل لله الشفاعة جميعاً﴾                                  | ٤٤        |
| 444          | ﴿لاَّ تَقْنَطُوا مِن رَحْمَةُ اللهُ﴾                     | ۳٥        |
|              | ﴿أَن تَقُولُ نَفُسُ يَا حَسَرَتًا عَلَى مَا فَرَطْتَ فَي | ۲٥        |
| 2 5 4        | جنب الله﴾                                                |           |
|              | سورة غافر                                                | •         |
| 47           | ﴿حم تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم﴾                  | ۲ _ ۱     |

| الصفحة          | اسم السورة                                                       | الآية        |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| 707 ( 2 . 4 0 7 | ﴿يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء﴾                        | ١٦           |
| ۸۸۱             | ﴿والَّذِينَ مَن دُونُهُ لَا يَقْضُونَ بِشِّيءَ﴾                  | · * *        |
| ۸۸۱             | ﴿كانوا أشد منهم قوة﴾                                             | ۲۱           |
| ۸۳۷             | ﴿وكذلك زين لفرعون سوء عمله﴾                                      | **           |
| 970             | ﴿قالوا أَوَ لَم تَكَ تَأْتِيكُم رَسَلَكُم﴾                       | ٥٠           |
|                 | سورة فصلت                                                        |              |
| 44              | ﴿تنزيل من الرحمن الرحيم﴾                                         | *            |
| Y & V           | ﴿وأمَّا ثمود فهديناهم﴾                                           | 17           |
| ۸۱۳             | ﴿فَلَنَدْيَقُنَ الَّذِينَ كَفُرُوا عَذَابًا﴾                     | <b>Y V V</b> |
| 797             | ﴿وَمَنَ آيَاتُهُ أَنْكُ تَرَى الأَرْضُ خَاشَعَةً﴾                | ٣٩           |
| ٠، ۲۲، ۱۸۲،     | ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه﴾ ٢٨                     | 73           |
| 414             |                                                                  |              |
|                 | سورة الشورى                                                      |              |
| ٨٤٥             | ﴿كذلك يوحي إليك وإلى الذين من قبلك﴾                              | ٣            |
| 4.4             | ﴿تَكَادُ السَّمُواتِ يَتَفَطِّرنَ﴾                               | ٥            |
| ٤٠٣ ، ٣٠        | ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾                                | 11           |
| ٥٤٠             | ﴿شرع لكم من الدين ما وصي به نوحاً﴾                               | ١٣           |
| ۸۸۱             | ﴿وهو الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو﴾                            | 40           |
|                 | سورة الزخرف                                                      |              |
| 44              | ﴿وإنه في أم الكتاب لدينا لعلى حكيم﴾                              | ٤            |
| 977             | ﴿وجعلوا من عباده جزءاً﴾                                          | 10           |
| 150             | ﴿أَوَ مَن يَنْشُو فَي الحلية﴾                                    | ۱۸           |
| 184, 745        | ﴿وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الله إناثاً﴾                      | 14           |
|                 | ﴿أَهُمْ يَقْسَمُونَ رَحْمَتَ رَبُّكُ نَحْنَ قَسَمَنَا بَيْنَهُمْ | 44           |
| 111, 111        | معیشتهم ﴾                                                        |              |
| AA1             | ﴿ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض﴾                                     | 41           |
| **              | ﴿وإنه في أم الكتاب لدينا لعلي حكيم﴾                              | ٤٠           |
| <b>VTV</b>      | ﴿أُو نريك الذي وعدناهم﴾                                          | 43           |

| الآية   | اسم السورة                                             | الصفحة     |
|---------|--------------------------------------------------------|------------|
| ٥٧      | ﴿ ولما ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدون﴾          | 184, 777   |
| ۸۳      | ﴿وعنده علم الساعة﴾                                     | معم، ۲۸۸   |
| ٧٩      | ﴿فَاصِفْحِ الصَّفْحِ الجميلِ﴾                          | <b>1</b>   |
|         | سورة الدخان                                            |            |
| ٣       | ﴿إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةً مِبَارِكَةً﴾         | 11         |
| ٧       | ر.<br>﴿رب السماوات والأرض وما بينهما﴾                  | 119        |
| 10      | <br>﴿من ماء غير آسن﴾                                   | ۳٦.        |
| YA _ Y0 | ﴿<br>كُم تركوا من جنات وعيون﴾                          | 124        |
| ٤٩      | ﴿ذَقُ إِنْكُ أَنتَ العزيزِ الكريم﴾                     | 190        |
|         | سورة الجاثية                                           |            |
| ٣       | ﴿إِنْ فِي السموات والأرض لآيات للمؤمنين﴾               | 119        |
| ٤       | ﴿وَفِي خَلَقَكُمْ وَمَا يَبْثُ مِنْ دَابِّةٍ﴾          | 119        |
| •       | ﴿وتصريف الرياح آيات لقوم يعقلون﴾                       | 119        |
| ٦       | ﴿فَبَأَي حَدَيْثُ بَعَدُ اللهِ وَآيَاتُهُ يَوْمَنُونَ﴾ |            |
| 14      | ﴿اللهُ الذي سخر لكم البحر﴾                             | 127        |
| 18      | ﴿ليجزي قوماً بما كانوا يكسبون﴾                         | 73A, 7A    |
| 44      | ﴿وترى كل أمة جاثية﴾                                    | ۲٠         |
|         | سورة الأحقاف                                           |            |
| ٤       | ﴿أُو أَثَارَةً مِن عَلَمَ﴾                             | 79         |
| 10      | ﴿ووصينا الإنسان ٰبوالديه﴾                              | . ٤٧       |
| 17      | ﴿أُولَئُكُ الَّذِينَ نَتَقَبَلُ مِنْهُم﴾               | ٤٦         |
| 17      | ﴿وهما يستغيثان الله ويلك آمن﴾                          | ۸۳         |
| 19      | ﴿وليوفيهم أعمالهم وهم لا يظلمون﴾                       | ۸۳         |
| 71      | ﴿واذكر أَخَا عَادَ إِذْ اللَّهُ قُومُهُ                | ٤٧         |
| 3 Y     | ﴿فلما رأوه عارضا مستقبل أوديتهم﴾                       | 10         |
| 40      | ﴿فأصبحوا لا يرى إلا مساكنهم﴾                           | <b>٤</b> ٧ |
|         | سورة محمد                                              |            |
| ٤       | ﴿والذين قتلوا في سبيل الله﴾                            | ٤٧         |

| الصفحة        | اسم السورة                                                    | الآية   |
|---------------|---------------------------------------------------------------|---------|
| ۳٦١           | ﴿مثل الجنة التي وعد المتقون﴾                                  | 10      |
| ٥١٠           | ﴿فهل عسيتم إن توليتم﴾                                         | 78 _ 77 |
| AEV           | ﴿والشيطان سُول لهم﴾                                           | 40      |
| ٥٣٢، ١٢٩      | ﴿فلا تهنوا وتدعوا إلٰى السلم﴾                                 | ۳۰      |
|               | سورة الفتح                                                    |         |
| 77V, YYV, POA | ﴿إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهَدَا وَمُبَشِّراً وَنَذْيُراً﴾       | ۹ _ ۸   |
| ۷۰٤، ۳۸۸      | ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَبَايَعُونَكَ إِنْمَا يَبَايَعُونَ اللَّهِ﴾ | ١.      |
| ۸۱۷           | ﴿إِذْ جَعَلُ الَّذِينَ كَفُرُوا فِي قَلُوبِهِمُ الْحَمَيَّةِ﴾ | 77      |
| ٥٨٠           | ﴿ليظهره على الدين كله﴾                                        | 47      |
| 107           | ﴿فاستوى على سوقه يعجب الزراع﴾                                 | 79      |
|               | سورة الحجرات                                                  |         |
| ٧١٥، ١٩٥      | ﴿يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ﴾                      | ٦       |
| 744           | ﴿إنما المؤمنون إخوة فاصلحوا﴾                                  | ١.      |
| 009           | ﴿إِنْ أَكْرِمُكُمْ عَنْدُ اللهِ أَتَقَاكُمْ﴾                  | 14      |
|               | سورة ق                                                        |         |
| AA£           | ﴿يُومُ نَقُولُ لَجَهُمُ هُلُ امْتَلَأَتُ﴾                     | ٣٠      |
| AA <b>£</b>   | ﴿وأزلفت الجنة للمتقين﴾                                        | ۳۱      |
| AAE           | ﴿هذا ما توعدون لكل أواب حفيظ﴾                                 | ٣٢      |
|               | سورة الذاريات                                                 |         |
| 0 7 0         | ﴿إِذْ دَخُلُوا عَلَيْهُ فَقَالُوا سَلَاماً﴾                   | . 70    |
|               | سورة الطور                                                    |         |
| 771           | ﴿والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان﴾                         | 71      |
| ۸۹٥           | ﴿إِنَا كَنَا مِنْ قَبَلِ نَدْعُوهُ ﴾                          | 47      |
| 711           | ﴿ شاعر نتربص به ريب المنون﴾                                   | ٣.      |
| V £ A         | ﴿حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون﴾                                | ٤٥      |
|               | سورة النجم                                                    |         |
| 747           | ﴿أَفْتَمَارُونُهُ عَلَى مَا يَرِي﴾                            | 14      |

| الصفحة | اسم السورة                                   | الآية   |
|--------|----------------------------------------------|---------|
| 0 7 1  | ﴿الكم الذكر وله الأنثى﴾                      | 77 _ 71 |
|        | سورة القمر                                   | ·       |
| 9.4    | ﴿فَقَتَحَنَا أَبُوابِ السَّمَاءَ﴾            | 17      |
| 7 £ £  | ﴿فهل من مدكر﴾                                | 17      |
| 7 2 7  | ﴿إنَا كُلُّ شَيءَ خَلَقْنَاهُ بَقْدُر﴾       | ٤٩      |
|        | سورة الرحمن                                  |         |
| 71.    | ﴿والسماء رفعها ووضع الميزان﴾                 | ٧       |
| 747    | ﴿والأرض وضعها للأنام فيها فاكهة﴾             | 14 - 1. |
| ٧٤٨    | ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾                 | **      |
| ٨٨٤    | ﴿ويبقَّى وجه ربك ذو الجلال والإكرام﴾         | **      |
| ٨٨٤    | <ul> <li>سنفرغ لكم أيها الثقلان</li> </ul>   | ٣١      |
|        | سورة الواقعة                                 |         |
| ٣٦     | ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون﴾ | ۰۷ _ ۲۷ |
| 781    | ﴿فروح وريحان﴾                                | ٨٩      |
|        | سورة الحديد                                  |         |
| 411    | ﴿فالذين آمنوا منكم وانفقوا﴾                  | ٧       |
| ۸٤٩    | ﴿وقد أخذ ميثاقكم﴾                            | ٨       |
| 97.    | ﴿وكلا وعد الله الحسني﴾                       | 1.      |
| 9      | ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً﴾           | 11      |
| 737    | ﴿يوم يقول المنافقون والمنافقات﴾              | ١٣      |
| ۸۸٥    | ﴿ولا يكونوا كالذين أوتوا الكتاب من قبل﴾      | 17      |
| 754    | ﴿إِنَ المصدقين والمصدقات﴾                    | ١٨      |
|        | سورة المجادلة                                |         |
| ٧٠٦    | ﴿والذين يظاهرون من نسائهم﴾                   | ٣       |
| 978    | ﴿إنما النجوى من الشيطان﴾                     | ١.      |
|        | سورة الحشر                                   |         |
| ۸۲۱    | ﴿هو الذي أُخرِج الذين كفروا من أهل الكتاب﴾   | 4       |

| الصفحة     | اسم السورة                                                         | الآية |
|------------|--------------------------------------------------------------------|-------|
| ***        | ﴿وما آتاكم الروسل فخذوه﴾                                           | · ·   |
|            | سورة الممتحنة                                                      |       |
| <b>189</b> | ﴿أَن تَوْمَنُوا بِاللَّهُ رَبِّكُم﴾                                | . 1   |
| 154        | ﴿يوم القيامة يفصل بينكم﴾                                           | ٣     |
| 979        | ﴿قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم﴾                                 | ٤     |
| 979        | ﴿لقد كان لكم فيهم أسوة﴾                                            | ٦     |
| 111        | ﴿وَإِنْ فَاتَّكُمْ شِّيءَ مَنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكَفَارِ﴾     | 11    |
|            | سورة الصف                                                          |       |
| 747        | ﴿وَمِنَ أَظُلُمُ مَمِنَ افْتَرِى عَلَى اللهِ﴾                      | ٧     |
| 01         | ﴿يريدون ليطفئوا نور الله﴾                                          | ٨     |
|            | سورة الجمعة                                                        |       |
|            | ﴿يا أيها الذين آمنوا إذًا نودي للصلاة من يوم                       | ٩     |
| PA1 , 777  | الجمعة﴾                                                            |       |
| 079        | ﴿فانتشروا في الأرض﴾                                                | ١.    |
|            | سورة المنافقون                                                     |       |
| ٨٨٥        | ﴿والله خبير بما تعملون﴾                                            | 11    |
|            | سورة التغابن                                                       |       |
| ٨٨٥        | ﴿والله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾                                  | ٨     |
| ٨٨٥        | ﴿يوم يجمعكم ليوم الجمع﴾                                            | 4     |
|            | سورة الطلاق                                                        |       |
| ۸۱۹        | ﴿يا أيها النبي إذا طلقتم النساء﴾                                   | 1     |
| V•V        | ﴿وَمِنْ يَتِقَ اللهُ يَجِعِلُ لَهُ مَخْرِجاً﴾                      | • 4   |
|            | سورة التحريم                                                       |       |
| 708        | ﴿يا أيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك﴾                             | 1     |
|            | سورة الملك                                                         |       |
| ov•        | ﴿هُو الذي جعل لكم الأرض ذلولاً﴾                                    | 10    |
| 750        | ﴿ فَلَمَّا رَأُوْهُ زَلْفَةً سَيِّئُتُ وَجُوهُ الَّذِينَ كَفُرُوا﴾ | **    |

| الصفحة       | اسم السورة                                                    | الآية   |
|--------------|---------------------------------------------------------------|---------|
|              | سورة المعارج                                                  |         |
| 780          | ﴿سأل سائل بعذاب واقع﴾                                         | 1       |
| 279          | ﴿إِلَى نصب يوفضون﴾                                            | ٤٣      |
|              | سورة نوح                                                      |         |
| 049          | ﴿ومكروا مكراً كباراً﴾                                         | **      |
|              | سورة الجن                                                     |         |
| ۸۸٥          | ﴿ومن يعرض عن ذكر ربه﴾                                         | 1٧      |
| ۸۰۰          | ﴿ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم﴾                              | 47      |
|              | سورة المزمل                                                   | •       |
| 7 2 7        | ﴿إِن ناشئة الليل هي أشد وطتاً﴾                                | ٦       |
|              | سورة المدثر                                                   |         |
| 799 (79      | ﴿يا أيها المدثر قم فأنذر﴾                                     | o _ 1   |
| <b>Y</b> A   | ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قُولُ البِّشْرِ﴾                           | 97 _ 77 |
| ለለ٦          | ﴿وما يذكرون إلا أن يشاء الله﴾                                 | 70      |
|              | سورة القيامة                                                  |         |
| <b>0 Y Y</b> | ﴿ولا أقسم بيوم القيامة﴾                                       | 1       |
| ۲۸۸          | ﴿ينبؤ الإنسان يومئذ بما قدم وأخر﴾                             | 14      |
| ۹۰ ،۸۰ ،۷۹   | ﴿لا تحرك به لسانك لتعجل به﴾                                   | 17      |
| 37, 07, 77,  | ﴿إن علينا جمعه وقرآنه﴾                                        | 19 _ 17 |
| (90 (1.07    |                                                               |         |
| 1.7          |                                                               |         |
| ۹۷۵ ، ۸۸۵    | ﴿كلا بل تحبون العاجلة﴾                                        | Y1 _ Y• |
|              | سورة الإنسان                                                  |         |
| V £ 1        | ﴿قواريراً قواريراً من فضة﴾                                    | 17 _ 10 |
| 191          | ﴿وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمُّ رَأَيْتُ نَعِيمًا وَمَلَكًا كَبِيرًا﴾ | ۲.      |
| ٣٠           | ﴿إِنَا نَحْنُ نُزُلْنَا عَلَيْكُ القَرَآنَ﴾                   | 74      |
| AAV          | ﴿نحن خلقناهم وشددنا أسرهم﴾                                    | 44      |
|              |                                                               |         |

| الصفحة                         | اسم السورة                                                        | الآية                 |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ۸۸٦                            | ﴿وما تشاؤون إلا أن يشاء الله﴾                                     | ۳.                    |
| 74                             | ﴿إنا نحن نزلنا عليك القرآن تنزيلاً﴾                               | ٣٣                    |
|                                | سورة المرسلات                                                     |                       |
| ٥٢٣                            | ﴿وإذا الرسل أقتت﴾                                                 | 11                    |
|                                | سورة النبأ                                                        |                       |
| 4 • 4                          | ﴿إِنَّ جهنم كانت مرصاداً﴾                                         | 17 _ 71               |
|                                | سورة النازعات                                                     |                       |
| ٦٣٠                            | ﴿مل لك إلى أن تزكى﴾                                               | ٨                     |
| 778                            | ونم أدبر يسعى»                                                    | **                    |
| ۸۲۷، <b>۴</b> ۲۷               | ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى﴾                                      | 7 £                   |
| 78.                            | ﴿متاعاً لكُم ولأنعامكم﴾                                           | ٣٣                    |
|                                | سورة عبس                                                          |                       |
| ٦٧٤                            | ﴿وَأَمَا مَنْ جَاءَكُ يَسْعَى وَهُو يَخْشَى﴾                      | ٨                     |
| 44                             | ﴿كلا إنها تذكرة فمن شاء ذكره﴾                                     | 11 _ 71               |
| 78.                            | ﴿فلينظر الإنسان إلى طعامه﴾                                        | <b>44 - 45</b>        |
| 707                            | ﴿يُومُ يَفُرُ الْمُرَءُ مِنْ أُخْيَهِ﴾                            | 37 _ 77               |
|                                | سورة التكوير                                                      |                       |
| ٧٣٢                            | ﴿والليل إذا عسعس﴾                                                 | 17                    |
|                                | ﴿وما صاحبكم بمجنون وما هو على                                     | 77 _ 77               |
| "ት <b>' የ</b> ለጥን <b>ሃ</b> \$፫ | الغيب بضنين﴾                                                      |                       |
|                                | سورة الانفطار                                                     |                       |
| 789                            | ﴿يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم﴾                              | ۲ _ ۸                 |
| ۸۸٧                            | ﴿كلا بل تكذبون بالدين﴾                                            | 4                     |
| 70.                            | ﴿إِنَ الأَبْرَارِ لَفِي نَعِيمٍ﴾                                  | 19 _ 18               |
|                                | سورة المطففين                                                     |                       |
| 705, •01                       | ﴿إِنَّ الْأَبْرَارِ لَفِي نَعِيمَ عَلَى الْأَرَائِكُ يَنْظُرُونَ﴾ | 77 _ 77               |
| ٦٠٨                            | ﴿إِنَ الذِّينِ أَجِرِ مُواكَانُوا مِنَ الذِّينِ آمنوا يضحكونَ﴾    | <b>**</b> _ <b>*4</b> |

| الصفحة        | اسم السورة                                           | الآية      |
|---------------|------------------------------------------------------|------------|
|               | سورة الانشقاق                                        |            |
| ۸۰۱           | ﴿ وَأَمَّا مَنَ أُوتَى كَتَابُهُ وَرَاءً ظَهُرٍهِ ﴾  | ١.         |
| ۸0٠           | ﴿ويصلي سعيراً﴾                                       | 14         |
| 101           | ﴿فلا أقسم بالشفق والليل وما وسق﴾                     | 71 _ 91    |
|               | سورة البروج                                          |            |
| ٣٩            | ﴿بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ﴾                       | YY _ Y1    |
|               | سورة الأعلى                                          |            |
| V09           | ﴿سبح اسم ربك الأعلى﴾                                 | ٤ _ ١      |
| 33, 113, 713, | ﴿سنقرئك فلا تنسى﴾                                    | . 4_0      |
| ۷۰۸ ، ٤١٤     |                                                      |            |
| AAY           | ﴿بل تؤثرون الحياة الدنيا﴾                            | 77         |
|               | سورة الغاشية                                         |            |
| ۸۰۱           | ﴿وجوه يومئذ ناعمة﴾                                   | · <b>A</b> |
| ۸۰۱           | لا تسمع فيها لاغية                                   | 11         |
| £ Y A         | ﴿أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبْلُ كَيْفُ خُلْقَتُ﴾ | 17         |
| 757           | ﴿فَذَكُر إِنَّمَا أَنْتَ مَذَكُرِ﴾                   | 71         |
|               | سورة الإنشقاق                                        |            |
| ۸۰۱           | ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتَي كَتَابُهُ وَرَاءَ ظُهُرُهُ﴾    | ١.         |
|               | سورة الفجر                                           |            |
| 708           | ﴿ أَلُم تَر كيف فعل ربك بعاد﴾                        | ۸ ـ ٦      |
| ۸۸۷           | ﴿فَأَمَا الْإِنسَانَ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبِّهِ﴾   | ١٥         |
| AAV           | ﴿كلا بل لا تكرمون اليتيم﴾                            | Y - 1V     |
| 101           | ﴿فيومئذ لا يعذب عذابه أحد﴾                           | 40         |
| 101           | ﴿ولا يوثق وثاقه أحد﴾                                 | 77         |
|               | سورة الليل                                           |            |
| . 727 . 177   | ﴿والليل إذا يغشى ﴾                                   | ٤ _ ١      |
| 745 , 707     |                                                      |            |

| الصفحة        | اسم السورة                                | الآية |
|---------------|-------------------------------------------|-------|
| 174           | ﴿وما يغني عنه ماله إذا تردى﴾              | 11    |
|               | سورة التين                                |       |
| P35, P05, TTV | ﴿والتين والزيتون ﴾                        | ٤ _ ١ |
| •             | سورة العلق                                |       |
| V4 .44        | ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾                  | 0_1   |
|               | سورة القدر                                |       |
| 77 . TE . YA  | ﴿إِنَا أَنزَلْنَاهُ فِي لِيلَةُ القَدْرِ﴾ | 1     |
|               | سورة البينة                               |       |
| له            | ﴿ومِا أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين       | •     |
| 044           | الدين﴾                                    |       |
| 701           | ﴿أُولَئِكُ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ﴾       | ٧     |
|               | سورة القارعة                              |       |
| 14.           | ﴿كالعهن المنفوش﴾                          | •     |
|               | سورة العصر                                |       |
| 7.81          | ﴿والعصر إن الإنسان لَّفي خسر﴾             | ۳ _ ۱ |
|               | سورة الهمزة                               |       |
| <b>٣4.</b>    | ﴿إنها عليهم مؤصدة﴾                        | ۸ ـ ۸ |
|               | سورة الفيل                                |       |
| 709           | ﴿ الله تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل﴾       | 1     |
| •             | سورة قريش                                 | ,     |
| 709           | ﴿لإيلاف قريش إيلافهم﴾                     | 1     |
|               | سورة الناس                                |       |
| 77            | ﴿من الجنة والناس﴾                         | ٦     |

## كشاف القراءات الشاذة<sup>(١)</sup>

| الصفحة       | اسم السورة                               | الآية   |
|--------------|------------------------------------------|---------|
|              | سورة البقرة                              |         |
| <b>VTT</b>   | فوسوس لهما الشيطان عنها                  | 47 _ 40 |
| ATT          | وعُلِّم آدم الأسماء كلها                 | ٤١      |
| `            | يخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها وقثائها | 17      |
| VEVTV        | وثومها                                   |         |
| £oV          | قالوا قلوبنا غُلَف                       | ٨٨      |
| ٤١٠          | ما ننسخ من آية أو ننسها                  | 7 • 1   |
| V£7          | ولكل وجهة هو موليها                      | 184     |
| 173          | وعلى الذين يطوقونه                       | ١٨٣     |
| V•V          | فعدة من أيام أخر متتابعات                | 115     |
| 787          | واتبعوا ما كتب الله لكم وكلوا واشربوا    | ١٨٧     |
| ٤٧٠          | وأقيموا الحج والعمرة إلى البيت           | 147     |
| 7.7.         | أن تبتغوا فضلاً من ربكم في مواسم الحج    | 144     |
| 273          | هل ينظرو إلا أن يأتيهم الله والملائكة    | ۲1.     |
| 104, 704     | للذين يقسمون من نسائهم تربص أربعة أشهر   | 777     |
|              | حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى        | ۲۳۸     |
| ۲۱، ۱۹۰، ۷۵۷ | صلاة العصر                               |         |
| 193          | فبَهت الذي كفر                           | YOA     |

<sup>(</sup>٢) يتضمن القراءات المخالفة للرسم والآحادية التي حكم بشذوذها سواء منها ما وافق الرسم أو خالفه.

<sup>﴿</sup>تنبيه:﴾ قد يكون في الآية أكثر من قراءة شاذة فاكتفي بالإشارة إلى واحدة منها، أو اكتفى بذكر طرف الآية فقط.

| الصفحة       | اسم السورة                              | الآية    |
|--------------|-----------------------------------------|----------|
| 297          | وانظر إلى طعامك لم يتسن                 | 709      |
|              | الذي يتخبطه الشيطان من المس يوم         | 740      |
| ۷۰۲، ۸۰۲     | القيامة                                 |          |
| £9A          | ولم تجدوا كتابأ فرهان مقبوضة            | 7.7      |
|              | سورة آل عمران                           |          |
| 111          | وإن حقيقة تأويله إلا عند الله           | <b>v</b> |
| *** 177      | شهد الله إنه لا إله إلا هو              | ١٨       |
| ۳۸0          | يبشرهم بيحيي مصدقاً بكلمة من الله       | 40       |
| 147          | فناداه جبريل وهو قائم يصلى              | 44       |
| 0 • •        | وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب   | ۸۱       |
| 0.1          | ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير          | ١٠٤      |
| 0.7          | وما كان لنبي أن يغل                     | 171      |
| <b>1.9</b> A | يستبشرون بنعمة من الله                  | 171      |
|              | سورة النساء                             |          |
| ۰۰۸          | واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام    | •        |
| V71          | وله أخ أو أخت من أم                     | 17       |
| 017          | فما استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى       | 7 £      |
| ٥٢.          | إن يدعون من دونه إلا أوثاناً            | 117      |
|              | سورة المائدة                            |          |
| 077          | فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق      | ٦        |
| 041          | قال رجلان من الذين يخافون               | 74       |
| 04.5         | فطاوعت له نفسه قتل أخيه                 | ٣.       |
| V11 (17.     | والسارق والسارقة فاقطعوا أيمانهما       | **       |
| 47.          | شريعة ومنهاجأ                           | ٤٨       |
| 770          | أفحَكُم الجاهلية يبغون                  |          |
|              | فيصبحوا على ما أسروا في أنفسهم من موادة | 01       |
| V70          | اليهود                                  |          |
| ۸۱، ۱۷، ۲۲۷  | أو تحرير رقبة مؤمنة V                   | ۸۹       |

| الصفحة              | اسم السورة                             | الآية   |
|---------------------|----------------------------------------|---------|
|                     | سورة الأنعام                           |         |
| 0 £ V               | وهم لا يفرطون                          | 17      |
| 0 EV                | وجعلوا لله شركاء الجن وخلقهم           | ١       |
| 0 8 9               | وليقولوا درست                          | ١٠٥     |
| 240                 | خطؤات الشيطان                          | 184     |
| ٤١٨                 | - حرث حرج<br>- حرث حرج                 | ۱۳۸     |
| 004                 | الذين فرقوا دينهم<br>الذين فرقوا دينهم | 109     |
|                     | سورة الأعراف                           |         |
| 008                 | إلا أن تكونا مَلِكَين                  | Y1 _ Y. |
| 573                 | حتى يلج الجُمَّل                       | ٤٠      |
| <b>Y</b> 7 <b>Y</b> | وقد تركوك أن يعبدوك وآلهتك             | 144     |
| <b>77</b> A         | أصيب به من أساء                        | 107     |
| ۳۲۰                 | عبدأ أمثالكم                           | 198     |
|                     | سورة الأنفال                           |         |
| <b>YY</b> •         | يسألونك الأنفال                        | 1       |
|                     | سورة التوبة                            |         |
| 070                 | ثم لم ينقضوكم شيئاً                    | ٤       |
| 247                 | ولأوفضوا خلالكم                        | ٤٧      |
| ٤٣٠                 | لولوا إليه وهم يجمزون                  | ٥٧      |
| <b>٧٧٣</b>          | وعلى الثلاثة الذين خلفوا               | 114     |
| ٤٣٠                 | لقد جاءكم رسول من أنفَسِكم             | ۱۲۸     |
|                     | سورة يونس                              |         |
| 040, 540            | ولأنذرتكم به فقد لبثت فيكم             | 17      |
| ٣٦.                 | هو الذي ينشركم                         | **      |
| ٥٧٤                 | ثم أفضوا إلى ولا تنظرون                | V1.     |
| 100                 | فاليوم ننحيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية  | 97      |
|                     | سورة هود                               |         |
| £44                 | إنه عمل غير صالح أن تسألني ما ليس لك   | 17 _ 10 |

| الصفحة              | اسم السورة                          | الآية   |
|---------------------|-------------------------------------|---------|
|                     | سورة يوسف                           |         |
| ٧٧٤                 | يرتع ويلعب                          | 14      |
| ٧٧٦ .               | بدم کذب                             | ۱۸      |
| VVV                 | هييت لك                             | 74      |
| VVA                 | أرسلت إليهن واعتدت لهن متكا         | ۳۱ _ ۳۰ |
| <b>V14</b>          | إني أراني أعصر عنبأ                 | *7      |
| ٠٢٦، ٥٣٤            | أناً آتيكم بتأويله                  | ٤٥      |
|                     | سورة الرعد                          |         |
| ٧٨١                 | يحفظونه بأمر الله                   | 11      |
| ۲۵۲، ۲۸۷            | أفلم يتبين الذين آمنوا              | ٣١      |
| VAE                 | ومِنْ عنده علم الكتاب               | 27      |
|                     | سورة إبراهيم                        |         |
| م ولولا             | ومكروا مكرهم وعند الله مكرهم        | ٤٦      |
| ۰۸۰                 | كلمة الله                           |         |
| ٥٨٣                 | سرابيلهم قطرآن                      | ٠٠ _ ٤٩ |
|                     | سورة الحجر                          |         |
| <b>V</b>            | سكرت أبصارنا                        | 10 _ 18 |
|                     | سورة النحل                          |         |
| <b>£</b> £ £        | وإن عقبتم فعقبوا                    | 177     |
|                     | سورة الإسراء                        |         |
| ۰۸۸                 | أمرنا مترفيها                       | 17      |
| ۳۸٦                 | أو يكون له بيت من ذهب               | 44      |
|                     | سورة الكهف                          |         |
| ۲۸۳، ۱۹۵            | وما يعبدون من دون الله              | 17      |
| غصباً ۱۵۸، ۷۲۰، ۷۲۳ | وكان أمامهم ملك يأخذ كل سفينة صالحة | A+ _ V4 |
| VY <b>£</b>         | أما الغلام فكان كافراً              |         |

| الصفحة      | اسم السورة                             | الآية        |
|-------------|----------------------------------------|--------------|
|             | سورة مريم                              | <del>.</del> |
| VA <b>9</b> | خفَّت الموالي من وراثي                 | ٥            |
| ۷۹۰ ، ۱۹۱   | قالت يا ليتنى مت قبل هذا وكنت نسئاً    | 74           |
| ٧٩٣         | فناداها ملك من تحتها                   | 3 Y          |
| <b>V90</b>  | إنِّي نذرت للرحمن صمتاً                | 77           |
|             | سورة طه                                |              |
| <b>V99</b>  | أكاد أخفيها لتجزى كل نفس بما تسعى      | 10           |
| 091         | وأهس بها على غنمي                      | 14 - 14      |
| ۸۸۳، ۲۷۷    | فقبصت قبصة                             | 47           |
| 77.         | لنحرقنه ثم لننسفنه                     | 4٧           |
|             | سورة الأنبياء                          |              |
| 7.5         | من كل جدث ينسلون                       | 47           |
|             | سورة الحج                              |              |
| 7.0 (7/)    | فاذكروا اسم الله عليها صوافن           | ٣٦           |
|             | سورة المؤمنون                          |              |
| ۸۰۷         | مستكبرين به سامراً تهجرون              | 77           |
| 41.         | سيقولون الله                           | ٨٧           |
| 41.         | سيقولون الله                           | 4.           |
|             | سورة النور                             |              |
| 714         | إذ تتقفونه بألسنتكم                    | 10           |
| 401         | حتى تستأذنوا وتسلموا                   | **           |
| ۰۲۱، ۳۰۸    | فإن الله من بعد إكراههن لهن غُفور رحيم | **           |
| ~~~         | فليس عليهن جناح أن يضعن جلابيبهن       | ٦.           |
|             | سورة الفرقان                           |              |
|             | تبارك الذي جعل في السماء بروجاً وجعل   | 71           |
| 790         | فيها سرجاً                             |              |

| الصفحة     | اسم السورة                                   | الآية    |
|------------|----------------------------------------------|----------|
|            | سورة الشعراء                                 |          |
| 717        | وإنا لجميع حادرون                            | ٥٦ _ ٥٣  |
| ۳۸•        | من المخرجين                                  |          |
| 14         | إن هذا إلا خلق الأولين                       | ۳۷ _ ۱۳٦ |
|            | سورة النمل                                   |          |
| 111        | بل أأدرك علمهم في الآخرة                     | 77 _ 70  |
| Y 1        | أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم              | ٨٢       |
|            | سورة الروم                                   |          |
| 000        | الذين فرقوا دينهم                            | 44       |
|            | سورة الأحزاب                                 |          |
| 197        | وكان عند الله وجيهاً                         | 79       |
|            | سورة سبأ                                     |          |
| 604        | تبينت الإنس أن الجن لو كانوا يعلمون الغيب    | 18       |
| 307, 001   | ربنا بعد بین أسفارنا                         | 14       |
| 3 7.       | بل مكّر الليل والنهار                        | ٣٣       |
|            | سورة فاطر                                    |          |
| 100        | إنما يخشى الله من عباده العلماء              | 44       |
|            | سورة يس                                      |          |
| . • 9      | إنا جعلنا في أيمانهم أغلالاً فهي إلى الأذقان | ٨        |
| Y0         | والشمس تجري لا مستقر لها                     | 47       |
| **         | مِن بغْثِنا من مرقدنا                        | ۲٥       |
|            | سورة الصافات                                 |          |
| ۸۱۰        | وأرسلناه إلى مثة ألف أو يزيدون               | 1 2 4    |
|            | سورة ص                                       |          |
| <b>411</b> | صاد بالقرآن                                  | ١        |
|            | سورة فصلت                                    |          |
| 7 2 4      | وأما ثمود فهديناه                            | ١٧       |
|            |                                              |          |

| الصفحة   | اسم السورة                                | الآية   |
|----------|-------------------------------------------|---------|
| ۸۱۳      | ذلك جزاء أهداء الله النار                 | YA _ YV |
|          | سورة الزخرف                               |         |
| 411      | نحن قسمنا بينهم معايشهم                   | 44      |
|          | سورة الأحقاف                              |         |
|          | قالوا هذا عارض ممطرنا قال بل هو ما        | 3.7     |
| A1 £     | استعجلتم به                               |         |
|          | سورة محمد                                 |         |
| ודץ, דוא | من ماء غير ياسن                           | ١٥      |
| 740      | وتدَّعوا إلى السلم                        | 40      |
|          | سورة الفتح                                |         |
| 77V)     | وتعززوه وتوقروه                           | ٩ _ ٨   |
| ۸۱۷      | ولو حميتم كما حموا لفسد المسجد الحرام     | 77      |
|          | سورة الحجرات                              |         |
| 799      | فاصلحوا بين أخوتكم                        | ١.      |
|          | سورة ق                                    |         |
| ٨٣٣      | يوم يقال لجهنم                            | ۴.      |
|          | سورة الذاريات                             |         |
| 7 £ £    | إني أنا الرزاق ذو القوَّة المتين          | ۱٥      |
|          | سورة الحديد                               |         |
| ۲۳۱      | فالذين آمنوا منكم واتقوا لهم أجر كبير     | ٧       |
|          | سورة الجمعة                               |         |
|          | إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فامضوا إلى  | 9       |
| ۹۸۱، ۳۷۲ | ذكر الله                                  |         |
|          | سورة الطلاق                               |         |
|          | يا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في | 1       |
| ۸۹۱، ۱۵۸ | قبل عدتهن                                 |         |
|          | _                                         |         |

| الصفحة    | اسم السورة                                  | الأية |
|-----------|---------------------------------------------|-------|
|           | سورة الإنسان                                |       |
| 191       | وإذا رأيت ثمَّ رأيت نعيماً ومَلِكَاً كبيراً | ٧.    |
|           | سورة الفجر                                  |       |
| 708       | بعاد أرم ذات العماد                         | ۲ _ ۸ |
|           | سورة الليل                                  |       |
|           | والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى والذكر     | ۳ _ ۱ |
| ۸۰۱، ۳۶۲، | والأنثى                                     |       |
| 70F, V0F  |                                             |       |
|           | سورة التين                                  |       |
| 709       | وطور سيناء                                  | ٤ _ ١ |
|           | سورة القارعة                                |       |
| 19.       | كالصوف المنفوش                              | •     |

## كشاف الأحاديث والآثار<sup>(١)</sup>

|         | (                  | 1)                                                    |
|---------|--------------------|-------------------------------------------------------|
| ٧٥٦     |                    | آلى رسول الله من نسائه شهراً                          |
|         |                    | * أبي بن كعب يزيد في مصحفه                            |
| 440     |                    | افتتاح دعاء القنوت                                    |
| 1       | (ابن مسعود)        | <ul> <li>اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم</li> </ul>      |
| 1       | (حذيفة)            | * اتقوا الله يا معشر القراء                           |
| 140     | (بالمعنى عن عائشة) | الأجر على قدر المشقة                                  |
| 270     |                    | <ul><li>* أحيلت الصلاة ثلاثة أحوال</li></ul>          |
|         |                    | * إذا خافت الحامل على نفسها                           |
| 223     |                    | والمرضع على ولدها                                     |
|         |                    | * أخبرني عن قوله عز وجل:                              |
| ۳۸۳     |                    | ﴿وقومها﴾؟                                             |
| ٠٩٠ ،٥٠ | (عثمان)            | * إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت                       |
| ٥٢، ٩٨  |                    |                                                       |
| 777     | (أبو هريرة)        | <ul> <li>إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها تسعون</li> </ul> |
| 144     | (أبو هريرة)        | إذا ثوَّب بالصلاة فلا يسع                             |
| 245     |                    | <ul> <li>إذا استيأس الرسل من إيمان قومهم</li> </ul>   |
| 701     | (حفصة)             | <ul> <li>إذا بلغت مواقيت الصلاة فأخبرني</li> </ul>    |
|         |                    | * إذا سرق السارق فاقطعوا يمينه من                     |
| ٧١٣     | (أبو بكر وعمر)     | الكوع                                                 |

<sup>(</sup>١) أميز الأثر بوضع (۞) أمامه. تنبيه: لم يشمل هذا الكشاف الآثار التي نقلت قراءات شاذة لأنها دخلت ضمن كشاف القراءات الشاذة.

|             |                    | * أرأيت يا أبا عبد الرحمن لو أن                          |
|-------------|--------------------|----------------------------------------------------------|
| 274         |                    | رجلاً أجنب                                               |
|             |                    | * أرسل إليَّ أبو بكر مقتل أهل                            |
| ٥٤          | (زید بن ثابت)      | اليمامة                                                  |
| ۱۵، ۱۸،     | (أبي بن كعب)       | أسأل الله معافاته ومغفرته                                |
| 1.4.1       | -                  |                                                          |
| ۸۰          | (فاطمة)            | أسر إلي النبي ﷺ: أن جبريل                                |
| ***         | (ابن المبارك)      | <ul><li>* الإسناد من الدين</li></ul>                     |
| ٧٥٦         | (بالمعن <i>ي</i> ) | اعتزال الرسول ﷺ لنسائه                                   |
|             |                    | <ul> <li>أعطاني ابن عباس مصحفاً فقال:</li> </ul>         |
| 010         |                    | هذا على قراءة أبي                                        |
| ٥٧          | (علي بن أبي طالب)  | * أعظم الناس أجراً في                                    |
| £7V         |                    | <ul> <li>أفطر أنس في رمضان وكان قد كبر</li> </ul>        |
| <b>£</b> 77 |                    | <ul> <li>افطري وأطعمي عن كل يوم مسكيناً</li> </ul>       |
| 193         |                    | اقبل الحديقة وطلقها                                      |
| 740         | (عمر بن الخطاب)    | * أمًا إنه أقرؤنا واعلمنا بالمنسوخ                       |
| 375         | (الحسن)            | <ul> <li>* أما والله ما هو بالسعي على الأقدام</li> </ul> |
| ٤٧٥ .       |                    | * أمرتم بإقامة أربع                                      |
|             |                    | * أمرتني أم سلمة أن أكتب لها                             |
| ٧٥٨         | (عبد الله بن رافع) | مصحفأ                                                    |
| <b>Y0Y</b>  | (أبو يونس)         | * أمرتني عائشة أن أكتب لها مصحفاً                        |
| 43          | (حديث بالمعنى)     | أمر سبعين ألف ملك لما أنزل                               |
| 77 _ 70     | (عثمان)            | * أما القرآن فمن عند الله                                |
| 044         |                    | أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم                            |
| 277         |                    | * أنت بمنزلة الذي لا يطيقه                               |
| 40          | (ابن عباس)         | * أنزل الله القرآن                                       |
| ٣٣          | (واثلة بن الأسقع)  | أنزلت صحف إبراهيم                                        |
| ۳۷ ، ۳٥     | (ابن عباس)         | <ul> <li>أنزل القرآن جملة واحدة</li> </ul>               |
| 13, 017,    |                    | أنزل القرآن على سبعة أحرف                                |
| ****        |                    |                                                          |

|           |                      | أنزل القرآن على سبعة أحرف إن                                                                     |
|-----------|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 448       | (أبو هريرة)          | قلت: غفوراً                                                                                      |
|           |                      | * إن أبي بن كعب كان يكتب فاتحة                                                                   |
| 250       | (محمّد بن سیرین)     | الكتاب                                                                                           |
| ٣٣٩       |                      | <ul> <li>إن أخاك يحكهما من المصحف</li> </ul>                                                     |
|           |                      | <ul> <li>إن الله بعث محمداً فقاتل بمن أقبل</li> </ul>                                            |
| £V1       |                      | من أدبر                                                                                          |
|           |                      | إن الله خلق الخلق حتى إذا فرغ                                                                    |
| 01.       |                      | منهم قامت الرحم                                                                                  |
|           |                      | إن جبريل أتى النبي ﷺ وهو عند                                                                     |
| ۱۵، ۱۸    | (أب <i>ي</i> بن كعب) | أضاة بني غافر                                                                                    |
| وانظر ۱۸۰ |                      |                                                                                                  |
|           |                      | * إن الحجاج بن يوسف غير في                                                                       |
| ۳٦.       | (عوف بن أبي جميلة)   | مصحف عثمان                                                                                       |
|           |                      | * إن حذيفة بن اليمان قدم على                                                                     |
| 09        | (أنس بن مالك)        | عثمان وكان يغازي                                                                                 |
|           |                      | إن ربي قال لي: أن قم في قريش                                                                     |
| ٨٧        | (عیاض بن حمار)       | فأنذرهم                                                                                          |
| 01.       |                      | إن الرحم شجنة من الرحمن                                                                          |
| 173       |                      | إن رسول الله ﷺ قبل امرأة من نسائه                                                                |
|           |                      | إن رسول الله ﷺ يأمركم أن تقرأوا                                                                  |
| 1         | (علي بن أبي طالب)    | القرآن                                                                                           |
| 419 17    | , .ts                | إن رعالاً وذكوان وعصية وبني                                                                      |
| 31, 713   | (أنس)                | لحيان                                                                                            |
| ٤١.       | / '-tr t-tt\         | * إن القرآن لم ينزل على المسيب                                                                   |
| ٤١٠       | (القاسم بن قانف)     | ولا على ابنه                                                                                     |
| ٣٧        | (* (-)               | * إن القرآن نزل جميعاً فوضع بمواقع                                                               |
| 79        | (عكرمة)              | النجوع                                                                                           |
| £1£       | (مالك)               | <ul> <li>إنما ألف القرآن على ما كانوا يسمعون</li> <li>إنما ألم أن على ما كانوا يسمعون</li> </ul> |
|           | (ابن مسعود)          | إنما أنا بشر أنسى كما تنسون                                                                      |

|                     | / L ()                | . N                                                  |
|---------------------|-----------------------|------------------------------------------------------|
| <b>V</b> 7 <b>V</b> | (ابن عباس)            | <ul> <li># إنما كان فرعون يُعبد ولا يعبُد</li> </ul> |
| 1.1, 374            |                       | <ul> <li>إنما هو كقول أحدكم: أقبل</li> </ul>         |
| 107, 307            | (ابن عباس)            | <ul> <li>إنما هي خطأ من الكاتب</li> </ul>            |
| 3 7 3               |                       | إنما يكفيك أن تصنع هكذا                              |
| EVA -               |                       | إن من الغمام طاقات يأتي فيها الله                    |
|                     | رل                    | إن هذا القرآن أنزل = كان الكتاب الأر                 |
| 1.1, 377            | (ابن مسعود)           | <ul> <li>إني سمعت القرأة فرأيتهم متقاربين</li> </ul> |
| مختصرأ              |                       | ,                                                    |
| هامش ۱۷۲            | (البراء بن عازب)      | أوَّل من قدم علينا مصعب                              |
|                     | (                     | ( ب                                                  |
| **                  | (ابن عباس)            | <ul> <li>بعث رسول الله ﷺ لأربعين سنة</li> </ul>      |
|                     |                       | بعثني رسول الله ﷺ في حاجة                            |
| 3 7 3               | (عمَّار)              | فأجنبت                                               |
| ۸۱۷                 | (أب <i>ي</i> بن كعب)  | <ul> <li>بل أنت رجل عندك علم وقرآن</li> </ul>        |
| ٣٨                  | (الشعب <i>ي</i> )     | <ul> <li>بلغنا أن القرآن نزل جملة واحدة</li> </ul>   |
| 31, 710             | (عبد الله بن عمرو)    | بلغوا عني ولو آية وحدثوا                             |
| <b>V4V</b>          | (ابن عباس)            | بينا النبي ﷺ يخطب إذا هو برجل قائم                   |
|                     | •                     | ( ت                                                  |
| ٤٧٥                 |                       | تأتي الملائكة في ظلل من الغمام                       |
| 019                 | (أنس)                 | * التأني من الرحمّن                                  |
| ٤١٧                 | (ابن عباس)            | <ul> <li>التفسير على أربعة أنحاء</li> </ul>          |
| 277                 | (ابن عمر)             | * تفطر وتطعم عن كل يوم مسكيناً                       |
|                     | (                     | 7)                                                   |
|                     |                       | * حبس المشركون رسول الله ﷺ عن                        |
| ٧٦٠                 |                       | صلاة العصر                                           |
| ۸۳                  | (أبوعبد الرحمنالسلمي) | <ul> <li>* حدثنا الذين كانوا يقرئوننا</li> </ul>     |
| 277                 | (ابن عمر)             | * الحامل والمرضع تفطر ولا تقضي                       |
|                     | (                     | (خ)                                                  |
| 1.                  | (عثمان)               | خيركم من تعلم القرآن وعلمه                           |
|                     |                       | •                                                    |

| ٤٨٧ |                   | خذي فرصة ممسكة فتطهري بها                         |
|-----|-------------------|---------------------------------------------------|
|     | ( )               | <b>)</b>                                          |
| 275 | (ابن عباس)        | <ul> <li>« رخص للشيخ الكبير والعجوز</li> </ul>    |
|     | ( )               | )                                                 |
|     |                   | * زيادة أبي بن كعب دعاء القنوت                    |
| 440 | (بالمعنى)         | في مصحفه                                          |
|     | ں )               | u )                                               |
|     |                   | * سألت اثني عشر من أصحاب                          |
| ٧٥٤ | (أبو صالح)        | رسول الله ﷺ                                       |
| 40. | (عروة بن الزبير)  | سألت عائشة عن لحن القرآن                          |
|     |                   | سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة                       |
| 90  | (عمر)             | الفرقان                                           |
|     | ښ)                | o)                                                |
| ٤٤٠ | (أبي سعيد)        | <ul> <li>شدق الله وكذب بطن أخيك</li> </ul>        |
| 788 | (أبي سعيد)        | الصدقة برهان،                                     |
| ٧٦٠ | (سمرة وابن مسعود) | الصلاة الوسطى صلاة العصر                          |
|     | ط)                | , )                                               |
| ۸۲. | (ابن عمر)         | <ul> <li>* طلق ابن عمر امرأته وهي حائض</li> </ul> |
|     | ظ )               | )                                                 |
| ۲۸۹ | (إبراهيم النخعي)  | * الظنين المتهم                                   |
|     | ع )               | )                                                 |
| 177 |                   | عجب الله من قوم يدخلون الجنة                      |
|     |                   | عجب ربنا تبارك وتعالى من رجل                      |
| 141 |                   | غزا في سبيل الله                                  |
|     |                   | عجب ربنا تعالى من قوم يقادون                      |
| 141 | (أبو هريرة)       | إلى الجنة                                         |
|     |                   | <ul> <li>عضت القرآن على ابن عباس ثلاث</li> </ul>  |
| ۲۸٦ | (مجاهد)           | عرضات                                             |
| ٨٢  | (ابن مسعود)       | علمني رسول الله ﷺ وكفي                            |

| 7.7.           | (ابن عباس)                       | * عليك بالقراءة الأولى                              |
|----------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ٨٢             | (العرباض بن سارية)               | عليكم بسنتي وسنة                                    |
|                | (                                | ر خ                                                 |
|                |                                  | * غارت علينا خيل رسول الله ﷺ                        |
| 277            |                                  | فأتيت الرسول ﷺ                                      |
| 44.            | (زر بن حبیش)                     | * الغيب: القرآن، بظنين: متهم                        |
|                | ( ,                              | ( ف                                                 |
| 375            | (قتادة)                          | <ul> <li>   غالسعي أن تسعى بقلبك  </li> </ul>       |
| 45             | (ابن عباس)                       | * فصل القرآن من الذكر                               |
| ٦.             | (زید بن ثابت)                    | <ul> <li>* فقدت آیة من الأحزاب حین</li> </ul>       |
| ۳۸۳            | (ابن عباس)                       | * الفوم الحنطة                                      |
|                | (                                | ( ق                                                 |
|                |                                  | * قام عثمان فخطب الناس فقال:                        |
| ٦.             | (مصعب بن سعد)                    | أيها الناس                                          |
| ,400, 404,     | (عثمان بن عفان)                  | <ul> <li>ಪ قد أحسنتم وأجملتم أرى فيه</li> </ul>     |
| 401            |                                  |                                                     |
|                | 4 1 0                            | * قدم أصحاب عبد الله على أبي                        |
| 737, 707       | (إبراهيم)                        | الدرداء فطلبهم فوجدهم                               |
| 0 · 7<br>£ 9 9 |                                  | <ul> <li>قد كان له أن يُغل أو يقتل</li> </ul>       |
| 277            |                                  | <ul> <li>* قد يوجد الكاتب ولا يوجد القلم</li> </ul> |
|                | (عـمر وزيد وعروة<br>ومـحـمـد بـن | * القراءة سنة يأخذها                                |
|                | المنكدر وعمر بن                  |                                                     |
|                | عبد العزيز                       |                                                     |
| 99             | والشعبي)                         |                                                     |
|                | -                                | * قراءتي قراءة زيد، وأنا آخذ بضعة                   |
| ٧٣٧            | (ابن عباس)                       | عشر حرفاً من                                        |
|                | (                                | <b>4</b> )                                          |
| <b>777</b>     | (قتادة)                          | * كانت تقرأ في الحرف الأول                          |

| •           |                     | * كانت عكاظ ومجنة وذو المجاز                           |
|-------------|---------------------|--------------------------------------------------------|
| 7.7.        | (ابن عباس)          | أسواقاً في الجاهلية                                    |
| 017         |                     | <ul> <li>* كانت المتعة في أول الإسلام</li> </ul>       |
|             |                     | * كان الحواريون أعلم بالله من أن                       |
| 778         | (عائشة)             | يقولوا                                                 |
| <b>^£</b>   | (أنس)               | كان الرجل إذا قرأ                                      |
| ۸۳          | (ابن مسعود)         | * كان الرجل منا إذا تعلم                               |
| <b>V9</b>   | (ابن عباس)          | كان رسول الله ﷺ يعالج                                  |
| ۷۹ ، ۷۸     | (ابن عباس)          | كان رسول الله ﷺ يعلمنا التشهد .                        |
| 1 8 0       | (أم سلمة)           | كان رسول الله ﷺ يقطع                                   |
|             | ·                   | <ul> <li>* كان كان عبد الله لا يكتب فاتحة</li> </ul>   |
| 72          | (إبراهيم النخعي)    | الكتاب                                                 |
| 1412        | (عبد الله بن مسعود) | كان الكتاب الأول ينزل                                  |
| مختصرأ      |                     |                                                        |
| ۸.          | (ابن عباس)          | كان النبي ﷺ أجود الناس                                 |
| ۸١          | (أب <i>ي</i> هريرة) | كان يعرض على النبي ﷺ القرآن                            |
| 1           | (سلیمان بن موسی)    | <ul> <li>* كان يقال: لا تأخذوا القرآن</li> </ul>       |
| ٥٣          | (زید بن ثابت)       | كنا عند رسول الله ﷺ نؤلف القرآن                        |
| ۳۸٦         | (مجاهد)             | <ul> <li>* كنا لا ندري ما الزخرف حتى رأيناه</li> </ul> |
| <b>Y0Y</b>  | (عمرو بن رافع)      | * كنت أكتب مصحفاً لحفصة                                |
| 274         | (أب <i>ي</i> موسى)  | * كنت جالساً مع عبد الله بن مسعود                      |
|             | •                   | كنت عند ابن عباس فجاءه رجل فقال                        |
| ۸۲.         | (مجاهد)             | إنه طلق                                                |
| <b>٧</b> ١٦ | (حميد بن قيس)       | <ul> <li>* كنت مع مجاهد وهو يطوف</li> </ul>            |
|             | (                   | (J)                                                    |
| 44          | (عائشة وابن عباس)   | * لبث النبي عَلِيْةُ بمكة عشر سنين                     |
|             | 0.0                 |                                                        |
| ٤٨٠         |                     | معها عشرة                                              |
| 440         | ,                   | <ul> <li>لم تزیدون فی کتاب الله ما لیس فیه</li> </ul>  |
| 404         |                     | <ul> <li>* لما أتي عثمان بالمصحف</li> </ul>            |
|             |                     |                                                        |

| 707, 007    | (عبد الأعلى)      | <ul> <li>لما فرغ من المصحف أتي به عثمان</li> </ul>      |
|-------------|-------------------|---------------------------------------------------------|
|             |                   | لما نزلت: ﴿وعلى الذين يطيقونه                           |
| 171         | (سلمة بن الأكوع)  | <b>فدیة طعام مسکین﴾</b> کان من أراد                     |
|             | •                 | * لو كنت قرأت على قراءة ابن                             |
| ۲۸٦         | (مجاهد)           | مسعود لم أحتج                                           |
| 75, 35,     | (علي بن أبي طالب) | <ul><li>لو وليت لعملت بالمصاحف</li></ul>                |
| (۲۸ بنحوه)  |                   |                                                         |
| <b>۸</b> ۲• | (ابن عمر)         | ليراجعها                                                |
|             |                   | <ul> <li>ليست بمنسوخة هو الشيخ الكبيرة</li> </ul>       |
| 2753        | (ابن عباس)        | والمرأة الكبيرة                                         |
|             | (                 | <b>,</b> )                                              |
|             |                   | <ul> <li>المأنها كتبت: ﴿لكن الراسخون ٰ</li> </ul>       |
| <b>70.</b>  | (الزبير أبو خالد) | في العلم﴾                                               |
|             |                   | <ul> <li>الله رسوله من شيء إلا</li> </ul>               |
| 247         |                   | علم أنه سيكون                                           |
| <b>V4V</b>  | (ابن عباس)        | مرة فليتكلم وليستظلم وليقعد                             |
| 777         | (أبو ذر)          | مستقرها تحت العرش                                       |
| ٧٦٠         | (على بن أبي طالب) | ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارأ                            |
| 707         | (أبي هريرة)       | من حلف على شيء فرأى غيره خيراً                          |
| ۳۸۷         | (أبو بكر بن عياش) | <ul> <li>* من قرأ بالنصب فهو عيسى</li> </ul>            |
| ۱۸۵، وانظر  | (ابن مسعود)       | من قرأ حرفاً من كتاب الله                               |
| هامش ٤٠٤    |                   |                                                         |
| ٥٨٣، ٧٧٧    | (مجاهد)           | <ul> <li>من قرأ ﴿متَّكا﴾ شدها فهو الطعام</li> </ul>     |
|             |                   | <ul> <li>* من قرأ ﴿سكرت﴾ مشددة يعني:</li> </ul>         |
| ۳۸٦         | (قتادة)           | سدت                                                     |
|             |                   | <ul> <li>* من قرأها: ﴿أَفْتَمَارُونَهُ﴾ قال:</li> </ul> |
| 474         | (سعید بن جبیر)    | أفتجادلونه                                              |
|             |                   | <ul> <li>* من قرأها: ﴿بزينة الكواكب﴾</li> </ul>         |
| 444         | (عاصم)            | مضافاً ولم ينون                                         |
| 444         | (مجاهد)           | <ul><li>« من قرأها: «صوافن»</li></ul>                   |

|             |                      | * من قرأها: ﴿في عمد﴾ فهو عمد                              |
|-------------|----------------------|-----------------------------------------------------------|
| 44.         | (السدي)              | من النار                                                  |
|             |                      | <ul> <li>* من قرأها: ﴿مقاماً﴾ فإنما يعني</li> </ul>       |
| ٣٨٨         | (الثوري)             | مقامه                                                     |
| ۳۸٥         | (السدي)              | * من قرأها: ﴿وجاء المعذرون﴾                               |
| <b>ፕ</b> ለ٤ | (معاذ بن جبل)        | <ul> <li>* من قرأ «يبشرهم» مثقلة فإنه.</li> </ul>         |
| ***         | (ابن مسعود)          | * من كفر بحرف منه                                         |
|             | (                    | ن )                                                       |
|             |                      | * نزل «فعدة من أيام أخر متتابعات»                         |
| ٧٠٨         | (عائشة)              | فسقطت                                                     |
|             |                      | * نزلت هذه الآية «حافظوا على                              |
| 771         | (البراء بن عازب)     | الصوات »                                                  |
|             |                      | * نزل رمضان فشق عليهم فكان من                             |
| 171         | (ابن أبي ليلي)       | أطعم                                                      |
| **          | (ابن جبير)           | <ul> <li>* نزل القرآن جملة واحدة في ليلة القدر</li> </ul> |
| 89          |                      | نزل القرآن على سبعة أحرف                                  |
| ٣٦          | (ابن عباس)           | <ul> <li>نزل القرآن في ليلة من السماء</li> </ul>          |
|             | (                    | ( ه                                                       |
| 244         | (عائشة)              | * هم أتباع الرسل الذين آمنوا                              |
| £77         | (ابن المسيب)         | # هو الكبير الذي كان يصوم                                 |
| 0.1         |                      | * هي خطأ من الكاتب                                        |
| ۷۸۳، ه٤٤    | (قتادة)              | * هي في مصحف ابن مسعود                                    |
| 777         | (ابن عباس)           | <ul> <li>* هي والله تكلمهم وتكلمهم</li> </ul>             |
|             | (                    | ( و                                                       |
| 010         |                      | <ul> <li>الله الله الله كذلك</li> </ul>                   |
|             |                      | * والله لولا التحرج أني لم أسمع                           |
| <b>£YY</b>  |                      | فيها من رسول الله ﷺ                                       |
|             | (                    | <b>ሃ</b> )                                                |
| 1           | (سعيد بن عبد العزيز) | * لا تحملوا العلم عن صحفي                                 |

| ۰۳       | (أبو سعيد الخدري) | لا تكتبوا عني غير القرآن                              |
|----------|-------------------|-------------------------------------------------------|
| ٥        |                   | لا يشكر الله من لا يشكر الناس                         |
|          | ي )               | ( و                                                   |
| .07, 307 | (عائشة)           | <ul> <li>پا ابن أخي هذا عمل الكاتب</li> </ul>         |
| 71       | (سويد بن غفلة)    | <ul> <li>* يا أيها الناس لا تغلوا في عثمان</li> </ul> |
|          |                   | يا معشر قريش لا خير في أحد                            |
| 377      |                   | يعبد من دون الله                                      |
| ٤١٣      |                   | يرحمه الله لقد أذكرني كذا وكذا                        |
|          |                   | يعجب ربك من راعي غنم في                               |
| 741      |                   | دأس شظية                                              |

## فَهُ إِن الْوَضُوعَات

| الصفحة       | الموضوع                                                                                                                |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7_0          | شکر وتقدیرشکر                                                                                                          |
| <b>A – V</b> | مفتاح المختصرات والرموز المستعملة                                                                                      |
| 11 - 4       | مقدّمة الرسالة                                                                                                         |
| P1 _ 377     | القسم الأول: القراءات                                                                                                  |
| V YY         | المدخل: القرآن العظيم، تعريفه، نزوله، جمعه                                                                             |
| TV _ TT.     | أولاً: تعريف القرآن                                                                                                    |
| 0Y _ YV      | ثانياً: نزول القرآن العظيم                                                                                             |
| V o7         | ثالثاً جمع القرآن العظيم                                                                                               |
| 147 - V.1    | الباب الأول: القراءات تعريفاً وأقساماً                                                                                 |
| ۷٥ _ ٧٣      | التمهيد: في أهمية القراءات                                                                                             |
| 140 - 44     | الفصل الأول: تعريف القراءات                                                                                            |
| 1.8 - 44     | المبحث الأول: نشأة القراءات ومصدرها                                                                                    |
| 117 - 1.0    | المبحث الثاني: تعريف القراءات لغة واصطلاحاً                                                                            |
|              | المبحث الثالث: الفرق بين القرآن والقراءة والرواية والطريق                                                              |
| 170 - 114    | والوجه                                                                                                                 |
| 191 - 177    | الفصل الثاني: عدد القراءات وأقسامها                                                                                    |
|              | المبحث الأول: عدد القراءات وصلتها بالأحرف السبعة                                                                       |
| 144 - 187    | المبحث الثاني: أقسام القراءات                                                                                          |
| 141 - 148    | المبحث الثالث: اختلاف القراءات وفوائده                                                                                 |
| ۳۰۸ _ ۱۹۳    | الباب الثاني: تدوين القراءات وتطوره                                                                                    |
| 197 _ 190    | <b>مدخل</b> و المحال |
| Y 1.2: _ 19V | التمهيد: عرض تاريخي للمؤلفات في القراءات                                                                               |

| 017 _ 707               | الفصل الأول: تدوين القراءات في كتب العلوم الأخرى      |
|-------------------------|-------------------------------------------------------|
| V17 _ 13Y               | المبحث الأول: القراءات في كتب علوم القرآن والتفسير .  |
| 717 _ 017               | المبحث الثاني: القراءات في كتب الحديث                 |
| 737 _ 00Y               | المبحث الثالث: القراءات في كتب النحو                  |
| T. V. T.                | الفصل الثاني: التدوين المفرد للقراءات                 |
|                         | المبحث الأول: الكتب المفردة لقراءة إمام               |
| 147 _ 447               | المبحث الثاني: كتب القراءات الموسعة                   |
|                         | المبحث الثالث: كتب توجيه القراءات                     |
| 415 - 414               | الباب الثالث: رد الشبهات التي تثار حول القراءات       |
| 414 - 411               | التمهيد: شبه الملحدين حول القراءات القرآنية           |
| 457 - 434               | الفصل الأول: الشبهة في اختلاف القراءات، وردَّها       |
|                         | الشبهة الأولى: اختلاف القراءات اضطراب في نص القرآن    |
|                         | الشبهة الثانية: سبب اختلاف القراءات خلو رسم المصحف    |
| 440 - 444               | من الشكل والحركات                                     |
|                         | الشبهة الثالثة: عدم كتابة بعض الصحابة لبعض القرآن،    |
|                         | وكتابة بعضهم في مصاحفهم ما ليس بقرآن                  |
| <b>778 _ 784</b>        | الفصل الثاني: الشبه في رسم المحف وردها                |
|                         | الشبهة الأولى: وقوع الخطأ في رسم المصحف، واستمرار     |
| 41 40.                  | القراءة على مقتضى ذلك الخطأ                           |
|                         | الشبهة الثانية: الحجاج بن يوسف غيّر أحد عشر حرفاً من  |
| 778 _ 77.               | و المصحف العثماني                                     |
| 474 _ 470               | القسم الثاني أثر القراءات في التفسير والأحكام         |
| <b>717</b> _ <b>717</b> | 💮 💮 الباب الأول: معنى العنوان، وصلة القراءات بالتفسير |
| <b>777 _ 774</b>        | الفصل الأول: معنى العنوان                             |
| <b>444 - 440</b>        | الفصل الثاني: القراءات والتفسير                       |
|                         | الباب الثاني: القراءات التي بيّنت المعنى              |
| 777 _ 744               | أو وسعته أو أزالت الإشكال                             |
| 1.3 _ 403               | الفصل الأول: في القراءات التي سنت معنى الآبة          |

| الفصل الثاني: في القراءات التي وسُّعت معنى الآية 603 ـ 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الثالث: في القراءات التي أزالت الإشكال ١٦٣ - ١٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الباب الثالث: في القراءات المتعلقة بالعموم<br>والإطلاق والإجمال عدم 177 - ATT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الفصل الأول: في القراءات المتعلقة بالعموم ٧٠٢ - ٧٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الفصل الثاني: في القراءات المتعلقة بالإطلاق٧٢٨ - ٧٠٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الفصل الثالث: في القراءات المتعلقة بالإجمال ٧٢٩ - ٧٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الباب الرابع: القراءات المتعلقة بتنوع الأساليب ١٣٠ - ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| التمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الفصل الأول: القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل أو المفعول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| والالتفات ١٩٢٨ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المبحث الأول: القراءات المتعلقة بالبناء للفاعل والمفعول ٨٧٩ - ٨٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المبحث الثاني: القراءات المتعلقة بالالتفات ٨٥٧ - ٨٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الفصل الثاني: القراءات المتعلقة بالاستئناف والمفاعلة والتكثير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وغيره ۸۸۹ ـ ۹۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المبحث الأول: القراءات المتعلقة بالاستثناف ٨٩١ - ٨٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المبحث الثاني: القراءات المتعلقة بالمفاعلة ٨٩٦ - ٨٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المبحث الثالث: القراءات المتعلقة بإفادة التكثير ١٠٠ - ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المبحث الرابع: القراءات المتعلقة بالخبر والإنشاء ١١١ - ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المبحث الخامس: القراءات المتعلقة بتعدد اللغات ١٢١ - ٩٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الخاتمة الا - ١٣١ - ١٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| فهرست المصادر والمراجع المصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الكشافات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| كشاف الآيات القرآنية نشاف الآيات القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| كشاف القراءات الشاذة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| كشاف الأحاديث والآثار ١٠٣٧ - ١٠٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| فهرس الموضوعات ١٠٣٢ الموضوعات المراد الم |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |