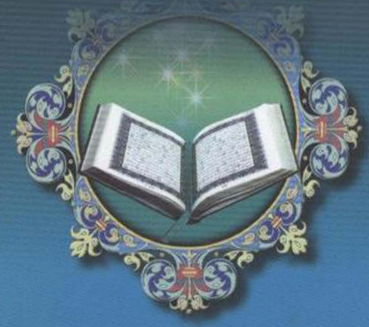
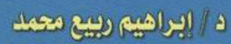
موسوعة الثقافة الإسلامية

سوال و جــواب القرآن الكربم









# موسوعة الثقافة الإسلامية سؤال وجواب في القرآن الكريم

اعداد:

دكتور/ إبراهيم ربيع

تصميم الغلاف:

التنسيق الداخلي:

الناشر:

دار العلوم للنشر والتوزيع

رقم الإيداع: 2005/7175

الترقيم الدولي:

977-380-547/4

الطبعة الأولى: 1426 هـ/ 2005 مر

العنوان:

43ب شارع رمسيس أمام جمعية الشبان السلمين ـ الدور السادس ـ شقة 71 ـ معروف .

الراسلات: ص ب: 202 محمد فريد 11518 القاهرة

ھاتف: 5761400(202) فاكس:5799907(202)

إدارة المبيعات: 0127221936 - 0101636192

البريد الإلكتروني:

Info@daralaloom.com daralaloom@hotmail.com WWW.daralaloom.com

حقوق الطبع والنشر محفوظة للناشر

# بين يدي الكتاب

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا على عبده ورسوله.

وبعد...

فها نحن أيها القارئ الكريم نلتقي مرة ثانية مع إصدارة جديدة من إصدارات " مار العلوم للنشر والتوزيع" تلك الدار التي أخذت منذ نشأتها منجى غرس القيم، وإرساء المبادئ في عقل ووجدان النشء، علاوة على الكبار، وها هي تتقدم في مسعاها بإذن الله تعالى.

نلتقي أيها القارئ العزيز مع هذا الكتاب الذي يندرج ضمن "موسوعة الثقافة الإسلامية". وفكرة هذا الكتاب وموضوعه، ربط المسلم \_ أيًّا كان \_ بكتاب رب العالمين فهما، وتدبرًا، وتعلمًا، وهو ليس جديدًا في بابه، وإنما الجديد هو كمّ المعلومات التي بين دفتيه وطريقة تجميعها، فقد حوى أسباب نزول الآيات، فإذا كان هناك أكثر من سبب لنزول الآية اخترنا أصح الروايات، واكتفينا بسبب واحد لكل آية.

أيضًا بالكتاب معجم بألفاظ مفردات القرآن التي يستعصي فهم معناها على بعض منا، وإذا وردت لفظة بمعان مختلفة - حسب سياق الآية - أوردنا كل تلك المعاني؛ وذلك حتى لا تنقطع الصلة بين المسلم وكتاب ربه بسبب عدم فهم معاني تلك الألفاظ.

كما حوى هذا الكتاب أيضًا أسماء الله الحسنى، وعدد مرات ورود كل اسم منها في القرآن الكريم.

ثم ذكرنا أنبياء الله عليهم السلام وعدد مرات ذكر اسم كل منهم.

ثم عدد مرات ذكر الكلمة وعكسها في القرآن، مثل: الدنيا والآخرة، الحياة والموت... إلخ، وفي هذه الجزئية تتجلى حكمة من حكم الله البالغة سوف تجدها عزيزي القارئ في هذا الفصل.

ثم ذكرنا أعضاء الإنسان التي ورد ذكرها في القرآن الكريم وكم مرة ورد ذكر كل عضو منها وفي أي سورة يليها أسماء الحيوانات والحشرات والطير التي ورد ذكرها في القرآن.

لذا، فلا يعد من قبيل المبالغة أن يكون هذا الكتاب "الموسوعة الإسلامية"؛ لأنه يحتوي على كم من المعارف التي يحتاجها المسلم حتى تقوى صلته بربه وكتابه، ونبيه وسنته، والصحابة رضوان الله عليهم. فيلتمس القدوة والنبراس، ويسير على النهج القويم والطريق المستقيم، ومن ثم تسترد الأمة هويتها الإسلامية بأبنائها المخلصين، وتعود لها عافيتها، ويتحقق فينا قول الله تعالى " كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرجَتْ لِلنَّاس " [آل عمران: ١١٠].

والله أسأل أن ينفعنا بما قدمنا، وأن يجعله حجة لنا لا علينا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين..

القاهرة في مارس ٢٠٠٥م.

دكتور

إبراهيم ربيع معمد

أسباب النزول

# سورة البقرة

س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ المر \* ذَلِكَ الكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدَّى لُلُمُتَّقِينَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿هُمْ يُوقِنُونَ﴾؟ [النقرة: ١-٤]

ج: نزلت هذه الآيات في المؤمنين.

س: فيمِن نزلت هذه الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنظَرْتُهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ •خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمُعِهِمُ وَعَلَى أَيْصَارَهُمْ غَشَاوَةٌ وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [ البقرة: ٦-٧].

ج: نزلت هاتأن الآيتان في الكافرين.

س؛ فيمن نزلت هذه الآية؛ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ﴾ إلى قوله تعــالى: ﴿ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لَنَهَبَ بِسَمُعِهِمْ وَأَبْصَارَهِمْ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الْبقرة:٨-٢٠].

ج: نزلت هذه الآيات في المنافقين.

س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَسْتَحْنِي أَن يَضْرِبَ مَثَلاً ﴾ ؟[البقرة: ٢٦]

ج: نزلت فى المنافقين لمَا ضرب الله مَثْلَينَ فَى القرآن فى قوله تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ لَاراً ﴾ [البقرة: ١٧] وقوله تعالى: ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَيَرْقُ ﴾ [البقرة: ١٩] قال المنافقون: الله أعلى وأجل من أن يضرب هذه الأمثال، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لاَ يَسْتَحْيِي ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضَ أُوْلَئِكَ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦–٢٧].

س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ أَتَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ؟[البقرة: ٤٤]

ج: نزلت فى يهود أهل المدينة كان الرجل منهم يقول لصهره ولذوى قرابته من المسلمين أثبت على الدين الذى أنت عليه، وما يأمرك به هذا الرجل ـ يعنى النبى الله عليه، وما يأمرك به هذا الرجل ـ يعنى النبى الله عليه، وما يأمرك به هذا الرجل ـ يعنى النبى الله عليه الناس بذلك ولا يفعلونه.

س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكُتُبُونَ الكِتَابَ بِأَيْدِيهِم ﴾ [البقرة: ٧٩]

ج: نزلت هذه الآية في أحبار اليهود، وجدوا صفة النّبي لله مكتوبة في التوارة "أكحل، أعين (أى واسع العين)، ربعة (أى لا طويل ولا قصير) جعد الشعر (أى قصير الشعر)، حسن الوجه" فمحوه حسدًا وبغيا، وقالوا: نجده طويلاً، أزرق، سبط الشعر.

س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّاماً مَّعْدُودَةً ﴾ ؟[ البقرة: ٨٠]

ج: نزلت فى اليهود فعندما قدم النبى ﷺ إِلَى المدينة وجد اليهود تقول: إنما مدة الدنيا سبعة آلاف سنة، وإنما يُعذب الناس بكل ألف سنة من أيام الدنيا يوما واحدا فى النار من أيام الآخرة، فإنما هى سبعة أيام، ثم ينقطع العذاب، فأنزل الله تعالى: فى ذلك ﴿وَقَالُوا لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مُعْدُودَةً ﴾ إلى قوله تعمالى: ﴿هُمُ فِيهَا خَالِهُ وَالسَّدُونَ ﴾ [البقرة: ٨-٨-٨].

# س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ وَكَانُوا مِن قَبْسُ يَسْستَفُتِحُونَ عَلَى الَّذِيسنَ كَفَسرُوا ﴾ ؟ [البقرة: ٨٩]

ج: كان بين يهود خيبر وقبيلة غطفان قتالٌ، فكلما التقوا هُزمت اليهود فعادت اليهود بهذا الدعاء: اللهم إنا نسألك بحق محمد النبى الأمى الذى وعدتنا أن تخرجه لنا فى آخر الزمان، إلا نصرتنا عليهم، فكانوا إذا التقوا دعوا بهذا الدعاء فيهزمون غطفان، فلما بعث النبى هُمُ كفروا به فأنزل الله تعالى هذه الآية: ﴿ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسُ تَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَ رُوا﴾ أى كانوا يستفتحون بك يا محمد على الكافرين.

# س: فيما نزلت هذه الآية: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ ﴾ ؟ [ البقرة: ٩٤ ]

ج: نزلت هذه الآية عندما قال اليهدود: لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أى يهوديا فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِندَ اللَّهِ خَالِصَةً مَّن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا المَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾.

# س: فيما نزلت هذه الآية: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تُتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ ؟ [البقرة: ١٠٢]

ج: نزلت هذه الآية عندما قالت اليهود: " انظروا إلى محمد يخلط الحق بالباطل، يذكر سليمان مع الأنبياء، أفما كان ساحرًا يركب الريح، فأنزل الله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتُّلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلْيْمَانَ ﴾ سُلْيْمَانَ ﴾

# س: فيمن نزلت هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُــوا انظُـــرْنَا ﴾؟ [البقرة: ١٠٤]

ج: نزلت هذه الآية في جماعة من المسلمين، فقد كان رجلان من اليهود هما مالك بن صيف، ورفاعة ابن زيد، إذا لقيا النبي هُ قالا له وهما يكلمانه: راعنا سمعك، واسمع غير مسمع، فظن المسلمون أن هذا شيء كان أهل الكتاب يعظمون به أنبياءهم، فقالوا للنبي هُ ذلك فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتُولُوا رَاعِنًا وَقُولُوا انظُرْنًا ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿مَا نَنْسَخُ مِنْ آيَةَ أُو نُنسِهَا نَأْتُ بِخَيْرِ مُنْهَا ﴾ ؟ [البقرة: ١٠٦]

ج: قال ابن عباس، الله الله عنول على النبى الله الوْحى بالليل، ونسيه بالنهار فأنزل الله تعالى: ﴿ مَا نَنْسَخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مُنْهَا ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَمْ تُربِدُونَ أَن تُسْأَلُوا رَسُولُكُمْ كَمَا سُئلَ مُوسَى ﴾ [ البقرة: ١٠٨]

ج: سبب نزل هذه الآية أن قريشاً سألت رسول الله ه أن يجعل لهم جبل الصفا ذهبا، فقال: نعم، وهو لكم كالمائدة لنبى إسرائيل إن كفرتم، فأبوا ورجعوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْأَلُوا رَبُولَكُمْ كُمَا سُئِلَ مُوسَى﴾.

#### س؛ ما سبب نزول هذه الآية؛ ﴿ وَقَالَتِ اليّهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ اليّهُودُ عَلَى شَيءٍ﴾ ؟ [البقرة: ١١٢]

ج: لما قدم النصارى من أهل نجران على رسول الله ﷺ أتتهم أحبار اليهود، فتنازعوا فقال رافع بن خزيمة من اليهود: ما أنتم على شيء وجحد نبوة موسى وكه و بالتوارة، فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ لَيْسَتِ النُّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النُّصَارَى لَيْسَتِ اليَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النُّصَارَى لَيْسَتِ اليَهُودُ عَلَى شَيْءٍ .

موسوعة الثقافة الإسلامية صحيحة التقافة الإسلامية صحيحة التروي المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد الله أن يُذكَرَ فِيهَا اسْتَمَهُ وَسَتَعَى فِي خَرَاسِهَا﴾؟ [البقرة: ١١٤]

ج: سبب نزول هذه الآية، أن قريشا منعوا النبي ﷺ من الصلاة عند الكعبة في المسجد الحرام، فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَأَيْنُمُا تُولُوا فَتُمَّ وَجُهُ اللَّه ﴾ [ البقرة: ١١٥]

#### س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ وَللَّه الْشُرقُ وَالْمَفْرِبُ ﴾؟ [البقرة: ١١٥]

ج: لما مات النجاشى قال النبى هُ: َ"إِن أَخاَ لكم قد مات، فصلوا عليه". قالوا نصلى على رجل ليس بمسلم فنزلت: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ النَّكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٩٩] قالوا: فإنه كان لا يصلـــي إلى القبلة فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَقَالَ الَّذِيكَ لَا يَعْلَمُ وَنَ لَكُولًا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ ﴾؟ [البقرة: ١١٨]

ج: حينما قال رافع بن خزيمة لرسول الله ﷺ إن كنت رسولا من الله كما تقول، فقل لله فليكلمنا حتى نسمع كلامــه فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْلا يُكلِّمُنَّا اللَّهُ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّا أَرْسُلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيسِراً وَلاَ تُسْسَأَلُ عَسَنْ أَصْحَسَابِ الجَحِسِيمِ ﴾؟ [البقرة: ١١٩]

ج: قال رسول الله ﷺ: "ليت شعرى ما فعل أبواى؟" فنزلت ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الجَحِيم ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصلِّي ﴾ [ البقرة: ١٢٥]

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسُهُ ﴾؟ [البقرة: ١٣٠]

ج: دعا عبدالله بن سلام ابنى أخيه سلمة ومهاجرًا إلى الإسلام فقال لهما: قد علمتما أن الله تعالى: قال فى التوارة: " إنى باعث من ولد إسماعيل نبيا اسمه أحمد، فمن آمن به فقد اهتدى ورشد، ومن لم يؤمن به فهو ملعون" فأسلم سلمة وأبى مهاجر، فنزلت هذه الآية.

#### س: ما ســـبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُوداً أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾؟[البقرة: ١٣٥]

ج: عن اَبِن عباس الله قال: قال ابن صوريا \_ اليهودى للنبى الله الهدى إلا ما نحن عليه، فاتبعنا يا محمد تهتد، وقالت النصارى مثل ذلك، فأنزل الله فيهم ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُوداً أَوْ نُصَارَى تَهْتَدُوا قُلُ بَلْ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيغاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ ؟ [البقرة: ١٤٣]

ج: قال البراء ﷺ: مات على القبلة قبل أنَ تحوّل رجال وقتلوا، فلم ندر ما نقول فيهم؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾ ؟ [البقرة: ١٥٠]

ج: لما صرف النبى الله نحو الكعبة بعد صلاته إلى بيت المقدس، قال المشركون من أهل مكة: تحيّر على محمد دينه، فتوجه بقبلته إليكم، وعلم أنكم أهدى منه سبيلا، يوشك أن يدخل فى دينكم، فأنزل الله تعالى: ﴿ لِئَلااً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ ﴾.

#### س؛ ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمُن يُقُتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُوَاتٌ بَلُ أَحْيَاءٌ وَلَكِن لاَّ تَشُـعُرُونَ ﴾؟ [ البقرة: ١٥٤ ]

ج: قال ابن عباس راك الله قتل تميم بن الحمام ببدر، نزلت فيه وفي غيره هذه الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ البَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُّوفَ بِهِمَا﴾ ؟[البقرة: ١٥٨]

ج: قاًل عاصم بن سليمان: سألت أنسا عن الصفا والمروة فقال: كنا نرى أنهما من أمر الجاهلية، فلما جاء الإسلام أمسكنا عنهما فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ اللّهِ ﴾ قال ابن عباس الله المياطين في الجاهلية تطوف الليل اجمع بين الصفا والمروة، وكان بينهما أصنام لهم، فلما جاء الإسلام، قال المسلمون: يا رسول الله الله الله المنافق بين الصفا والمروة، فإنه شيء كنا نصنعه في الجاهلية، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِر اللّهِ ﴾

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ البَيِّنِنَاتِ وَالْهُـدَى ﴾؟ [البقرة:١٥٩]

ج: سال معاذ بن جبل، وسعيد بن معاذ، وخارجة بن زيد هُن، نفرا من أحبار اليهود عن بعض ما فى التوراة، فكتموهم إياه، وأبوا أن يخبروهم، فأنزل الله فيهم ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ البَيِّنَاتِ وَالْهُدَى ﴾.

# س: ما سِبِ نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ﴾ إلى قوله ﴿ لآيَاتٍ لُّقُوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ ؟[البقرة: ١٦٤]

ج: أخرج البيهقى فى شعب الإيمان عن أبى الضحى قال: لما نزلت ﴿ وَالَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣] تعجب المشركون وقالوا: إلها واحداً، لئن كان صادقاً فـليأتنا بآية فأنـزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ ﴾ إلى قوله ﴿ لآيَاتٍ لِنَّقُومٍ يَعْقِلُونَ ﴾

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ مُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَينَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾؟ [النقرة: ١٧٠]

ج: دعا رسول الله ه اليهود إلى الإسلام ورغبهم فيه، وحذرهم عذاب الله ونقمته، فقال رافع بن خزيمة ومالك بن عوف: بل نتبع يا محمد ما وجدنا عليه آباءنا فهم كانوا أعلم وخيرا منا، فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ الله قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴾

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الكِتَابِ ﴾ ؟ [البقرة: ١٧٤]

ج: كانت رؤساء اليهود وعلماؤهم يأخذون الهدايا من سفلتهم ويصيبون الفضل وكانوا يرجون أن يكون النبى المبعوث منهم، فلما بعث النبى ألله من غيرهم خافوا زوال رياستهم، فعمدوا إلى صفة النبى فغيروها، ثم أخرجوها إليهم، وقالوا: هذا نعت النبي الذي يخرج آخر الزمان، لايشبه نعت هذا النبى فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ الكِتَابِ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ البِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾؟ [البقرة: ١٧٧]

ج: كانت اليهود تصلى قبل المغرب والنصارى تصلى قبل المشرق فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِصَاصُ فِي القَتْلَى الحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْاَئْتَى ﴾ [البقرة: ١٧٨]

ج: اقتتل حَيان من أحياء العرب في الجاهلية قبل الإسلام بقليل، وكان بينهم قتل وجراحات حتى قتلوا العبيد والنساء، فلم يأخذ بعضهم من بعض حتى أسلموا فكان أحد الحيين يتطاول على الأخر في العدد والأموال، فحلفوا لا يرضوا حتى يقتل بالعبد منا الحر منهم، والمرأة منا بالرجل منهم فأنزل الله تعالى: (الحُرُّ بالْحُرُّ وَالْعَبْدُ بالْعَبْدِ وَالْأَنتَى بالأُنتَى ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبِادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾؟ [البقرة: ١٨٦]

ج: جاء أعرابى إلى النبى ﷺ، فقال: أقريب ربناً فنناجَيه أم بعيد فنناديه؟ فسكت النبى ﷺ، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّى فَإِنِّى قَرِيبٌ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الْصَيَامِ الرُّفَثُ إِلَى نِسَانكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَاَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلَمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلِيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبِيْنَ لَكُمُ الخَيْطُ الاَبْيَضُ مِنَ الخَيْطُ الاَسْوَد ﴾ [ البقرة: ١٨٧]

ج: كان أصحاب النبى ﷺ إذا كان الرجل صائما وحضر الإفطار ونام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته ولا يومه ولا يأتى النساء حتى يمسى، وكان قيس بن صرفة الأنصارى ﷺ صائما، فلما حضر الإفطار قال لامرأته: هل عندك طعام؟ فقالت: لا ولكنى أنطلق فأطلب لك وكان يعمل طوال اليوم، فغلبته عينه، وجاءته امرأته، فلما رأته نائما قالت: خيبة لك، فلما انتصف النهار غشى عليه فذكر ذلك للنبى ﷺ فنزلت هذه الآية ففرحوا بها فرحاً شديدا.

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾ { [البقرة : ١٨٧] -

ج: كان الرجل إذا اعتكف فى المسجد فخرج منه جامع إن شاء، فنزلت ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي المسَاجِدِ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَسْأُلُونَكَ عَنَ الأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُّ ﴾؟ [البقرة: ١٨٩]

ج: قال معاذ بن جبل، وثعلبة بن غنمة َ الله للنبي النبي الله الله الله الهلال يطلع دقيقا مثل خيط، ثم يزيد حتى يعظم ويستوى ويستدير. ثم ينقص ويدق حتى يعود كما كان، لايكون على حال واحد؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَن الأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجُ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾ [ البقرة: ١٩٥]

ج: قال أبو أيوب الأنصارى الله عنه الآية فينا معشر الأنصار، لما أعز الله الإسلام وكثر ناصروه، قال بعضنا لبعض سرًا: إن أموالنا قد ضاعت، وإن الله قد أعز الإسلام، فلو أقمنا في أموالنا، فأصلحنا ما ضاع منها، فأنزل الله يرد علينا ما قلنا ﴿ وَأَنفِتُوا فِي سَبيلِ اللّهِ وَلاَ تُلْقُوا بَأَيْدِيكُمْ إِلَى التّهلُكَةِ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، فكانت التهلكة الإقامة على الأموال وإصلاحها وتَرْكنا الغزو.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَتَّمُوا الحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّه ﴾؟ [البقرة: ١٩٦]

ج: جاء رجل إلى النبى الله متضمخا بالزعفران، عليه جبة، فقال: كيف تأمرنى يا رسول الله فى عمرتى؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا الحَجّ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ فقال رسول الله الله الله الله عن العمرة؟ قال: ها أناذا. فقال له " ألق عنك ثيابك ثم اغتسل واستنشق ما استطعت ثم ما كنت صانعا فى حجك فاصنعه فى عمرتك.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُــكٍ ﴾؟ [البقرة: ١٩٦]

ج: قال كعب بن عجرة ﷺ: حملت إلى النبى ﷺ، والقمل يتناثر على وجهى، فقال: "ما كنت أرى أن الجهد قد بلغ بك هذا أما تجد شاه"؟قلت لا: قال: "صم ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع من طعام، واحلق رأسك" فنزلت هذه الآية فيَّ خاصة، وهي لكم عامة.

#### س: ما سبب نزول هذه الأية: ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوى ﴾؟ [البقرة: ١٩٧]

ج: قال ابن عباس الله الله عند أهل اليمن يحجون ولا يتزودون، ويقولون: نحن متوكلون فأنزل الله تعالى: ﴿ وَتَزَوُّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الرَّادِ التَّقْوَى﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَ فُوا فَضْ الْأَمَّن رَّبُّكُ مِنْ ﴾ [ البقرة: ١٩٨ ]

ج: كان فى الجاهلية أسواق عـكاظ، ومجنـة، وذو المجاز، فتأثم المسلمون أن يتجروا فى موسم الحج، فســالوا رسـول الله على عن ذلك فنزلت: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُوا فَضْلاً مِّن رَبِّكُمْ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ ثُمُّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾ [ البقرة: ١٩٩ ]

ج: كانت العرب في موسم الحج تقف بعرفة، وكانت قريش تقف دون ذلك في المزدلفة فأنزل الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُهُ مَّنَاسِكَكُمُ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُ مَّ آبَاءَ كُــمْ أَوْ أَشَــدَّ ذِكُــراً ﴾؟ [البقرة: ٢٠٠]

ج: كانوا فى الجاهلية إذا قضوا مناسكهم، وقفوا عند الجمرة، وذكروا آباءهم فى الجاهلية وفِعال آبائهم، يقول الرجل منهم، كان أبى يطعم الطعام ويحمل الديات، ليس لهم ذكر غير ذلك فأنزل الله تعالى:

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمُ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدُ ذِكُراً ﴾.

موسوعة الثقافة الإسلامية \_\_\_\_\_\_\_\_ أسباب النزول سن ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ هَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَــهُ فِــي الآخِـــرَةِ مِـنْ خُـــلاقٍ ﴾؟ [اللقرة: ٢٠٠]

ج: كان قوم من الأعراب يجيئون إلى الموقف ويدعون الله فيقولون: اللهم اجعله عام غيث، وعام خصب، وعام ولاء وحسن، لا يذكرون من أصر الآخرة شيئاً، فأنزل الله فيهم ﴿فَينَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاق ﴾ ثم يجيئ بعدهم قوم آخرون من المؤمنين فيقولون: ﴿ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١].

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قوله فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا ۖ وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ ۗ وَهُوَ أَلَّدُ الخصام ﴾؟[البقرة:٢٠٤]

ج: نزلت الآية في الأخنس بن شريف حيث أقبل إلى النبي هُم، وأظهر الإسلام، فأعجبه ذلك منه، ثم خرج من عنده فمر بزرع لقوم من المسلمين، وحمر، فأحرق الزرع وعقر الحمر، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قوله فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الخِصَام ﴾.

#### س؛ ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُوفْ بِالْعِبَادِ ﴾؟ [البقرة: ٢٠٧]

ج: أقبِل صهیب شه مهاجرا إلى النبی شه، فاتبعه نفر من قریش، فنزل عن راحلته وانتشل ما فی كنانته، ثم قال: یا معشر قریش، لقد علمتم أنی من أرماكم رجلا، وأیم الله لا تصلون إلی حتی أرمی كل سهم معی فی كنانتی، ثم أضرب بسیفی ما بقی فی یدی منه شیء: ثم افعلوا ما شئتم، وإن شئتم دللتكم علی مالی بمكة، وخلیتم سبیلی، قالوا: نعم، فلما قدم علی النبی شه المدینة قال له: ربح البیع أبا یحیی" ونزلت هذه الآیة ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن یَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهُ مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهُ مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

#### س: ما ســـبِب نزول هذه الآية: ﴿ يَسُأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّ عَن سَــبِيلِ اللَّهِ﴾؟ [البقرة: ٢١٧]

ج: بعث النبى الله رهطا، وبعث عليهم عبدالله بن جحش، فلقوا ابن الحضرمى فقتلوه، ولم يدروا أن ذلك اليوم من رجب أو من جمادى، فقال المسـركون للمسلـمين، قتلتم فـي الشـهر الحرام، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَـالٍ فِيـهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلُ إِصْلاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ المُفْسَدُ مِنَ المُصْلِح ﴾{[البقرة: ٢٧٠]

ج: لما نُزلتُ آية ُ لَأُولاً تَقْرُبُوا مَالَ اليَتِيمِ إِلاً بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [الأنعام: ١٥٢] انطلق من كان عنده يتيم فعزل طعامه من طعامه، وشرابه، فَجعل يفضل له الشيء من طعامه فيحبسه له حتى يأكله أو يفسد، فاشتد ذلك عليهم. فذكروا ذلك لرسول الله على فأنزل الله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ اليَتَامَى قُلْ إِصْلاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾؟ [البقرة: ٢٢١]

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْسركة ۚ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُسم ﴾ ؟ [البقرة: ٢٢١]

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْمَحِيض قُلْ هُوَ أَدَّى فَاعْتَرْلُوا النِّسَاءَ فِي الْمِيض ﴾؟ [البقرة: ٢٢٢]

ج: كانت اليهود إذا حاضت المرأة منهم، لم يُؤاكلوها، ولم يُجامعوها في البيوت ـ أى لم يجلسوا معها ـ فسأل أصحاب النبي ﷺ عن ذلك فأنزل الله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ المَحِيضِ﴾ الآية. وقال رسول الله ﷺ: " اصنعوا كل شيء إلا النكاح".

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُوا حَرْثُكُ مِ أَنَّى شِسنَتُمُ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٢٣]

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَجْعَلُوا اللَّهُ عُرْضَةُ لاَيْمَانِكُمْ ﴾؟ [البقرة:٢٢]

ج: نزلت فى أبكر فى شأن مسطح بن أثاثة فقد كان أبن خالة الصديق، وكان مسكينا لا مال له إلا ما ينفق عليه أبو بكروهم، فلما قال فى عائشة الله على عائشة الله عالى عائشة الله عالى عائشة الله تعالى: هذه الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الطُّلاقُ مَرَّتَان فَإمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسُريحٌ بِإحْسَانٍ ﴾؟ [البقرة: ٢٢٩]

ج: كان الرجل يطلق امرأته ماشاء أن يطَلقَها، وهي امرأته إذا ارتجعها في العدة، وإن طلقها مائة مرة وأكثر، حتى قال رجل لامراته. والله لا أطلقك فتبيني منى ـ ولا آويك أبدا، قالت: وكيف ذلك؟. قال: أطلقك فكلما همت عدتك أن تنقضي راجعتك، فذهبت المرأة فأخبرت النبي هذه فسكت حتى نزل قوله تعالى: ﴿الطَّلاقُ مَرَّتَان فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بإحْسَان﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَإِن طُلْقَهَا فَلاَ تَحلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكحَ زُوْجاً غَيْرَهُ ﴾؟ [البقرة: ٣٠٠]

ج: نزلت هذه الآية في عائشة بنت عبد الرحمن، وابن عتيك وهو ابن عمها فطلقها طلاقا بائنا، فتزوجت بعده عبد الرحمن بن الزبير القرظي، فطلقها فأتت النبي في فقالت: إنه طلقني قبل أن يمسنى، أفأرجع إلى الأول؟ قال: "لا حتى يمس" ونزل فيها ﴿فَإِن طلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ زَوْجًا عُيْرُهُ فَإِن طلَّقَهَا ﴾ بعد ما جامعها ﴿فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا﴾.

# س: مَا سبب نزول هَذه الآية: ﴿ وَإِذَا طَلْقَتُمُ النِّسَاءَ هَبَاغُنْ أَجَلَهُنَّ قَامُسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾؟ [البقرة:٢٣١]

ج: قال ابن عباس الله الرجل يطلق امرأته ثم يراجعها قبل انقضاء عدتها ثم يطلقها يفعل ذلك يضارها ويعضلها، فأنزل الله تعالى هذه الآية.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُواً ﴾؟ [البقرة: ٢٦١]

ج: كان الرجل يطلق امرأته ثم يقول: لعبت \_ أى ليس على سبيل الجد \_ ويعتق ثم يقول لعبت، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُواً ﴾ وقال رسول الله ﷺ: "ثلاثة جدهن جد وهزلهن جد، الطلاق والعتق والهبة".

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذَا طَلْقُتُمُ النِّسَاءَ هَبِلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُوا بَيْنَهُم بالْمُعُروفُ ﴾؟ [البقرة: ٣٣٧ ]

ج: زوج معقل بن يسار أخته رجلا من المسلمين، فكانت عنده ثم طلقها تطليقة، ولم يراجعها حتى انقضت العدة، فهويها وهويته، فخطبها مع الخطاب، فقال له معقل بن يسار: يالكع أكرمتك بها، وزوجتكها فطلقتها، والله لا ترجع إليك أبدا، فعلم الله حاجته إليها، وحاجتها إليه فأنزل تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ فلما سمعها معقل قال: سمعا لربى وطاعة، ثم دعاه وقال: أزوجك وأكرمك.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ حَافِحًا فِظُوا عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلاةِ الْوُسْطَى ﴾ ؟ [البقرة: ٢٣٨]

ج: كان رسول الله الله الظهر بالهجير، وكانت أثقل الصلاة على أصحابه، قلا يكون وراءه إلا الصف والصفان، والناس في قائلتهم وتجارتهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصُلُوَاتِ وَالصَّلاةِ اللهُ سُطَى ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾؟ [البقرة: ٢٣٨]

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً﴾ ؟[البقرة: ٢٤٥]

ج: قال ابن عمر ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْكُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَالَهُمُّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ﴾ [البقرة: ٢٦١] إلى آخر الآية، قال رسول الله الله عَنْ " رب زد أمتى" فنزلت ﴿ مَنَ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الغَيِّ ﴾؟ [البقرة: ٢٥٦]

ج: كان رجل من الأنصار من بنى سالم بن عوف يقال له الحصين، له ابنان نصرانيان، وكان هو مسلما، فقال للنبى هذا ألا استكرهما، فإنهما قد أبيا إلا النصرانية، فأنزل الله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ قَد تُبَيِّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِن طَيَّبَاتٍ مَا كَطَبْتُمُ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٦٧]

ج: قال البراء ﷺ: نزلت هذه الآية فينا معشر الأنصار، كنا أصحاب نخل، وكان الرجل يأتى من نخله على قدر كثرته وقلته، وكان ناس ممن لا يرغب في الخير يأتى الرجل بالقنو \_ الجمل \_ فيه الصيص والحشف. الصيص: تمر رديء ليس له نوى، والحشف: أردأ التمر \_ وبالقنو قد انكسر فيعلقه، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِن طَيّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ۗ ﴾؟ [البقرة: ٧٧٢]

ج: كان رسول الله ﷺ يأمر ألا يتصدق إلا على أهل الإسلام، فنزلت هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ﴾ إلى قولـه تعالى: ﴿ وَأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ فأمر بالتصدق على كل من سأل من كل دين.

س: ما سبِبِ نزولِ هِنه الآية: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالُهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِراً وَعَلانِيَةٌ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمُ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾{[البقرة: ٢٧٤]

ج: قال ابن عُباس الله: نزلت هذه الآية في على بن أبى طالب الله، وكانت معه أربعة دراهم، فأنفق بالليل درهما، وبالنهار درهما، وسرًا درهما وعلانية درهما. قال ابن المسيب: الآية نزلت في عبدالرحمن بن عوف الله، وعثمان بن عفان ، في نفقتهما في جيش العسرة.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾؟ [البقرة: ٢٨٥]

ج: قال أبو هريرة ﴿ لَا نزلت: ﴿ وَإِنَ تُبُدُوا مَا فِي أَنْفُيكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤] اشتد ذلك على الصحابة. فأتوا رسول الله ﴿ ثم جثوا على الركب، فقالوا: قد أنزل عليك هذه الآية ولا نطيقها، فقال رسول الله ﴿ "أَتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم سمعنا وعصينا، بل قولوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير.. " فلما اقترأها القوم وذللت بها السنتهم، أنزل الله في أثرها: ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنزلَ إليه مِن رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ الآية فلما فعلوا ذلك نسخها الله فانزل: ﴿ لاَ يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَها ﴾ [البقرة: ٢٨٦] إلى آخرها.

# سورة آل عمران

#### س: ما سبب نزول هاتين الآيتين: ﴿ السم \* اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُــوَ الحَيُّ القَيُّومُ ﴾؟ [آل عمران: ١-٢]

رسول الله ﷺ: "أسلما " فقالا: قد أسلمنا قبلك. قال رسول الله ﷺ: "كذبتما، منعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولدًا وعبادتكما الصليب، وأكلكما الخنزير" قالا: إن لم يكن عيسى ولد الله فمن أبوه؟ وخاصموه جميعا في عيسى، فقال لهما النبي ﷺ: "ألستم تعلمون أنه لا يكون ولد إلا ويشبه أباه؟ قالوا: بلى قال: فهل يملك عيس من ذلك شيئًا ؟ قالوا: لا قال: "فإن ربنا صور عيسى في الرحم كيف شاء، وربنا لايأكل ولا يشرب ولا يحدث "؟ قالوا بلى، قال: " فكيف يكون هذا كما زعمتم؟ فسكتوا. فأنزل الله ﷺ في الحيّ القيّوم الله الله الله الله الته مدر سورة آل عمران ﴿ السم \* اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ الحَيّ القيّوم الله بضع وثمانين آية منها.

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿قُل لَّلَانِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِنْسَ الْهَادُ ﴾ ? [آل عمران:١٧]

ج: لما أصاب رسول الله هُ مَن أهل بدر ما أصاب ورجع إلى المدينة جَمْع اليَهود في سوق بني قينقاع وقال: "يا معشر يهود أسلموا قبل أن يصيبكم الله بما أصاب قريشا" فقالوا: يا محمد لا يغرنك من نفسك أن قتلت نفرا من قريش كانوا أغمارا لا يعرفون القتال، إنك والله لو قات لتنا لعرف تأنا نحسن الناس، وأن لم تلق مثلنا، فأنزل الله تعالى: ﴿ قُل للَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ ﴾ إلى قول تعالى: ﴿ قُل للَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأُولِي الأَبْصَار ﴾ [آل عمران: ١٣].

## س: ما سِببِ نزولِ هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِّنَ الكِتَابِ يُلْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ تُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾؟ [آل عمران: ٢٣ ]

ج: دخل رسول الله ﷺ بيتَ المدراس على جماعة من اليهود فدعاهم إلى الله. فقال له نعيم بن عمرو والحارث بن زيد: على أى دين أنت يا محمد ؟ قال " على ملة إبراهيم ودينه" قالا: فإن إبراهيم ﷺ كان يهوديا، فقال لهما رسول الله ﷺ: فهلما إلى التوارة بينى وبينكم " فأبيا عليه، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِّنَ الكِتَابِ يُدْعَوْنَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مًا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤].

#### س: ما سِبِ نزول هذه الآية: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ ثُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَعَزِعُ الْمُلكَ مِمَّنَ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُدْلُ مَنْ تَشَاءُ ﴾؟[آل عمران: ٢٦]

ج: لما افتتح رسول الله هم مكة، ووعد أمته ملك فارس والروم، قالت المنافقون واليهود: هيهات هيهات من أين لمحمد ملك فارس والروم؟ هم أعز وأمنع من ذلك، ألم يكف محمدا مكة والمدينة حتى طمع فى ملك فارس والروم؟ فأنزل الله هذه الآية: ﴿ قُل اللَّهُمُّ مَالِكَ اللَّلْكِ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ لاَ يَتَّخِذِ الْمُمِنُونَ الكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؟ [آل عمران: ٢٨]

ج: كان الحجاج بن عمرو حليف كعب بن الأشرف، وابن أبى المحقيق، وقيس بن زيد، قد بطنوا بنفر من الأنصار ليفتنوهم عن دينهم، فقال رفاعة بن المنذر وعبد الله بن جبير وسعدبن حثمة لأولئك النفر: اجيتنبوا هيؤلاء النفر من يهود، واحذروا مباطنتهم لا يفتنوكم عن دينكم فأبوا، فأنزل الله فيهم: ﴿ لاَ يَتُخِذِ المُؤْمِنُونَ الكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ٢٩].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ هَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ [ آل عمران: ٣١]

ج: قال أَقْوامُ لُرسولِ اللهِ ﷺ: يَأُ محمد إِنَا لَنْحب رِبُنا ۖ قَالَوْلُ الله تعالى: ۖ ﴿ قُلُ إِن كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ ﴾.

س: ماسبب نزول هذه الآية: ﴿ ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآيَاتِ وَالذُّكُر الحَكِيمِ ﴾؟ [آل عمران: ٥٨]

ج: أَتَى إِلَى رَسُولَ الله عَلَى رَاهِباً نَجِرانَ، فَقَالَ أَحَدُهُما: مِنَ أَبُو عَيْسَى ؟ وَكَانَ رَسُولَ الله عَلَمُ لا يَعْجَلَ حَتَى يَوْامَر رَبِه، فَنَزَلَ عَلِيه ﴿ ذَلِكَ نَتُلُوهُ عَلَيْكُ مِنَ الْآيَاتِ وَالذَّكْرِ الْحَكِيمِ مَ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنَدَ اللّهِ كَمَثُلُ آدَمَ خَلَقَهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيْكُونُ مَ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُلُن مَّلَ الْمُثَرِيلَ ﴾ اللّهِ كَمَثُلُ آدَمَ خَلَقَهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيْكُونُ مَ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُلُن مَّلَ الْمُثَرِيلَ ﴾ [آل عمرانَ: ٨٥-٢٠].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَهْلَ الكتَابِ لَمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ ؟ [آل عمران: ٦٥]

ج: اجتمعت نصارى نجران وأحبار يهود عند رسول الله هُمُّ، فتنازعوا عنده، فقالت الأحبار: ما كان إبراهيم إلا يهوديا، وقالت النصارى: ما كان إبراهيم إلا نصرانيا، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَهْلَلَ الْكِتَابِ لِلهَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنزلَتِ التُّوْرَاةُ وَالإنجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾.

س: ما سِبِبٍ نزولِ هذه الآية: ﴿ وَقَالَتَ طَّائِفَةٌ مَّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجُهُ الثَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾؟ [آل عمران: ٧٢ ]

ج: قال عبدالله بن الصيف وعدى بن زيد والحارث بن عوف، بعضهم لبعض: تعالوا نؤمن بما أنزل على محمد وأصحابه غدوة ونكفر به عشية، حتى يلبس عليهم دينهم، لعلهم يصنعون كما نصنع فيرجعون عن دينهم، فأنزل الله فيهم ﴿ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الحَقَ بِالْبَاطِلِ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٧١-٧٣].

س: ما سبب نزول هـنه الآية : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ ۖ وَأَيْمَانِهِمْ ثُمَناً قَلِيلاً أُولَئِكَ لاَ خَلاقَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ﴾؟ [آل عمران: ٧٧]

ج: قال الأشعث كان بينى وبين رجل من اليهود أرض فجحدنى، فقدمته إلى النبى الله فقال: "ألك بينة؟" قلت: لا. فقال لليهودى: "احلف" فقلت يا رسول الله الله الذن يحلف فيذهب مالى. فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ﴾ إلى آخر الآية.

س: ما سبب نِزُول هذه الآية: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لّي مِن دُون اللَّهِ ﴾؟ [آل عمران: ٧٩]

ج: قال رَجل للنبى ﷺ: يا رسول الله نسلم عليك كما يسلم بعضنا على بعض، أفلا نسجد لك؟ قال ﷺ: "لا ولكن أكرموا نبيكم واعرفوا الحق لأهله، فإنه لا ينبغي أن يسجد لأحد من دون الله" فأنزل الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿أَيَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩-٨٠].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قُومًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِــمُ وَشَــهِدُوا أَنَّ الرَّسُـولَ حَـــقٌ ﴾؟ [آل عمران: ٨٦]

ج: جاء الحارث بن سويد فأسلم مع النبي ، ثم كفر فرجع إلى قومه فأنزل الله فيه ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْماً ﴾ إلى قوله ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٨٦-

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَمَن كِفَرَ هَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ عَنِ العَالَمِينَ ﴾؟ [آل عمران: ٩٧]

جَّ: لَمَا نَزَلْتَ آَيَةً ﴿ وَمَّنَ يَبْتَغُ غَيْرَ الْإَسْلَامِ دِيَنَا ۚ فَلَنَ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الآخِرَةَ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ قالت اليهود: فنحن مسلمون. فقال لهم النبي ﷺ: " إن الله فرض على المسلمين حج البيت". فقالوا: لم يكتب علينا. وأبوا أن يحجوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّه غَنِيٍّ عَن العَالَمِينَ ﴾.

س: ما سببِ نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقاً مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافَرِينَ ﴾؟ [آل عمران: ١٠٠ ]

ج: عن ريد بن أسلم قال: مر شاس بن قيس وكان يهوديا على نفر من الأوس والخزرج يتحدثون - فغاظه ما رأى من تآلفهم بعد العداوة فأمر شاب من اليهود أن يجلس بينهم فيذكرهم يوم بعات ففعل، فتنازعوا وتفاخروا حتى وثب رجل من الأوس، وجبار بن صخر من الخزرج، فتقاولا وغضب الفريقان وتواثبوا للقتال، فبلغ ذلك رسول الله شفي فجاء حتى وعظهم وأصلح بينهم، فسمعوا وأطاعوا، فأنزل الله في أوس وجبار ومن كان معهما ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقاً مَنَ الَّذِينَ أَمَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقاً مَنَ الَّذِينَ أَوْتُوا الكِتَابَ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿لَيْسُوا سَوَاءُ مِّنْ أَهْلِ الكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ﴾؟ [آل عمران: ١١٣]

ج: أُخُر رسُولَ الله ﷺ صلاة العشاء، ثم خرج إلى المسجد فإذا الناس ينتظرون الصلاة، فقال: "أما أنه ليس من أهل هذه الأديان أحد يذكر الله هذه الساعة غيركم" فأنزل الله تعالى: ﴿لَيْسُوا سَوَاءً﴾ حتى قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ﴾ [آل عمران: ١٣-١٥].

س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا بِطَانَةٌ مِّن دُونِكُمْ ﴾؟ [آل عمران: ١١٨]

ج: كان رجال من المسلمين يواصلون رجالاً من يهود، لما كان بينهم من جوار وحلف في الجاهلية، فأنزل الله فيهم ينهاهم عن مباطنتهم خوف الفتنتة عليهم.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِــمْ أَوْ يَعَذَّبَهُــمْ فَإِنَّهُــمْ ظَالِمُــونَ ﴾؟ [آل عمران ١٢٨]

ج: روى مسلم عن أنس أن النبى الله كسرت رباعيته يوم أحد، وشج فى وجهه حتى سال الدم على وجهه فقال: "كيف يفلح قوم فعلوا هذا بنبيهم وهو يدعوهم إلى ربهم " فأنزل الله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ وروى البخارى عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله الله اللهم العن فلانا، اللهم العن صفوان بن أمية " فنزلت هذه اللهم العن الحارث بن هشام، اللهم العن سهيل بن عمرو، اللهم العن صفوان بن أمية " فنزلت هذه الآية ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ إلى آخرها.. فتيب عليهم كلهم.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافاً مُّضَاعَفَةٌ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُفْلِحُونَ﴾؟ [آل عمران: ١٣٠]

ج: كانت ثقيف تداين بنى النضير فى الجاهلية، فإذا جاء الأجل قالوا: تُربيكم وتؤخرون عنا. فنزلت الآية فى ذلك.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾؟ [آل عمران: ١٤٠]

ج: لما أبطأ على النساء خبر النبى ﷺ يوم أحد، خرجن ليستخبرن، فإذا رجلان مقبلان على بعير، فقالت امرأة: ما فعل رسول الله ﷺ ؟ قالا: حى. قالت: فلا أبالي يتخذ الله من عباده الشهداء، ونزل القرآن على ما قالت ﴿ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدُ كُنتُمُ تَمَنُّونَ المَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُ وَ وَأَنْتُ مُ تَنظُ رُونَ ﴾؟ [آل عمران: ١٤٣]

ج: كان رجال من الصحابة يقولون: ليتنا نقتل كما قتل أصحاب بدر أو ليت يوما كيوم بدر نقاتل فيه المشركين، ونبلى فيه خيرا أو نلتمس الشهادة والجنة أو الحياة والرزق، فأشهدهم الله أحدا فلم يلبثوا إلا ما شاء الله منهم، فأنزل الله ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنُّونَ المَوْتَ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِ الرُّسُلُ ﴾؟ [آل عمران: ١٤٤]

## س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةٌ ثُعَاساً ﴾؟ [آل عمران: ١٥٤]

ج: قال الزبير الله النوم، فما منا أحد حين اشتد علينا الخوف، وأرسل علينا النوم، فما منا أحد إلا ذقنه في صدره، فوالله إنى لأسمع كالحلم قول معتب بن قشير: لو كان لنا من الأمر شيء ما قتلنا ههنا.. فحفظتها، فأنزل الله في ذلك ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مَّنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُّعَاساً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾.

# س: ماسبب نزول هذه الآية: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِيَّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغُلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾؟[آل عمران: ١٦١]

ج: قال أبن عباس الله الله الله الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَغُلُ ﴾.
رسول الله الله الله الذها فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَغُلُ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَّبْتُم مِّثْنَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَمِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾؟ [آل عمران:١٦٥]

ج: قال عمر بن الخطاب و عوقبوا يوم أحد بما صنعوا يوم بدر من أخذهم الفداء فقتل منهم سبعون، وفر أصحاب النبى الله: ﴿ أَوَ لَمَّا أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةً ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِّهٍ مِ يُرْزَقُ ونَ ﴾؟ [آل عمران: ١٦٩]

ج: عن ابن عباس الله قال: قال رسول الله في: "لما أصيب إخوانكم بأحد جعل الله أرواحهم فى أجواف طير خضر ترد أنهار الجنة وتأكل من ثمارها وتأوى إلى قناديل من ذهب فى ظل العرش فلما وجدوا طيب مأكلهم ومشربهم قالوا: ياليت إخواننا يعلمون ما صنع الله لنا لئلا يزهدوا فى الجهاد

موسوعة الثقافة الإسلامية بياب النزول

ولا يتكلوا عن الحرب، فقال الله أنا أبلغهم عنكم فأنزل الله هذه الآيات ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا ﴾ الآية وما بعدها.

#### س؛ ما سبِب نزول هنه الآية: ﴿ الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ ۖ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِمَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُم ۗ وَاتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيم ۗ ﴾؟ [آل عمران: ١٧٢]

ج: لما رجع المشركون من أُحد قالوا: لا محمدًا قتلتم ولا الكواعب أردفتم، ـ الكواعب: أى النساء ـ بئسما صنعتم ارجعوا. فسمع رسول الله هُ فندب المسلمين فانتدبوا، حتى بلغوا حمراء الأسد أو بئر أبى عتبة فأنزل الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَالرَّسُول ﴾ الآية.. وقد كان أبو سفيان قال للنبى هُ: موعدكم موسم بدر حيث قتلتم أصحابنا، فأما الجبان فرجع، وأما الشجاع فأخذ أهبة القتال والتجارة، فأتوه فلم يجدوا به أحدا وتسوقوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَانقَلْبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَصْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوءٌ وَاتَّبِعُوا رضُوانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْل عَظِيم ﴾ [آل عمران: ١٧٤].

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الحَرِيقِ ﴾؟ [ آل عمران: ١٨١]

ج: دخل أبو بكر الصديق الله بيت المدراس ـ مكان لليهود ـ فوجد اليهود قد اجتمعوا إلى رجل منهم يقال له فنحاص، فقال له: والله يا أبا بكر ما بنا إلى الله من فقر، وإنه إلينا لفقير، ولوكان غنيا ما استقرض منا كما يزعم صاحبكم فغضب أبو بكرا وضرب وجهه، فذهب فنحاص إلى رسول الله الله فقال: يا محمد انظر ما صنع صاحبك بي. فقال رسول الله الله الله الله على ما صنعت؟ " قال أبو بكر الله: يا رسول الله قال قولاً عظيمًا يزعم أن الله فقير وأنهم عنه أغنياء. فجحد فنحاص فأنزل الله تعالى: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ اللّهِ قَوْلُ اللّهِ فَقِيرُ وَنَحْنُ أَغْنِياءُ ﴾.

## س؛ ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا ۚ وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمُ يَفْعُلُوا فَلاَ تَحْسَبَنَّهُمُ بِمَفَازَةٍ مِّنَ العَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾؟ [آل عمران: ١٨٨ ]

#### س: ما سبِب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَـــابِ ﴾؟ [آل عمران: ١٩٠]

ج: أتت قريش اليهود فقالوا بما جاءكم موسى من الآيات؟ قالوا عصاه ويد بيضاء للناظرين، وأتوا النبى النصارى فقالوا: كيف كان عيسى ؟ قالوا: كان يبرئ الأكمه والأبرص ويحيى الموتى، فأتوا النبى الخصاري فقالوا: ادع لنا ربك يجعل لنا الصفا ذهبا. فدعا ربه فنزلت الآية ﴿إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُوْلِى الأَلْبَابِ﴾

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِّنكُم مِّن ذَكَرِ أَوْ أُنتَّى ﴾ إلى آخر الآية؟ [آل عمران: ١٩٥]

ج: قالت أم المؤمنين أم سلمة ﴿ : يا رسول ﴿ الله الله الله لله لله الله الله عنه الهجرة بشيء فأنزل الله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهُلِ الكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ ﴾ ؟ [آل عمران: ١٩٩]

ج: قال أنس ﷺ: لما جاء نعَى النجاَشي قال رسول الله ﷺ: "صلوا عليه" قالوا: يا رسول الله نصلى على عبد حبشى؟ فأنزل الله ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلْيُكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ لِلّهِ لاَ يَشْتَرُونَ بآيَاتِ اللّهِ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ إلى آخر الآية.

# سورة النساء

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتَهِنَّ نَحْلَةٌ ﴾؟ [النساء: ٤]

ج: كان الرجل إذا زوج ابنته أخذ صداقها دونها، فنهاهم الله عن ذلك فأنزل: ﴿ وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً﴾ أي عطاء.

# س: ما سِبِ نزول هذه الآية: ﴿ لِلرِجَالِ نَصِيبٌ مِّمًا تُرَكَ الوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَلِلنَسَاءِ نَصِيبٌ مِّمًا تَرَكَ الوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ ﴾؟ [النساء: ٧]

ج: كان أهل الجاهلية لا يورثون البنات ولا الصغار من الذكور حتى يدركوا، فمات رجل من الأنصار يقال له أوس بن ثابت، وترك ابنتين وابنا صغيرا، فجاء ابنا عمه خالد وعرفطة وهما عصبة، فأخذا ميراثه كله، فأتت امرأته رسول الله ﷺ فذكرت له ذلك، فقال: " ما أدرى ما أقول" فنزلت الآية ﴿لِلرَجَالَ نَصِيبٌ مَّمًا تَرَكَ الوَالِدَان﴾ إلى آخرها.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلنَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْاُنتَيَيْنَ ﴾؟ [النساء: ١١]

## س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْها ﴾ ؟ [النساء:١٩]

ج: قال ابن عباسﷺ كان إذا كات الرجل ،كان أولياؤه أحق بامرأته إن شاء بعضهم تزوجها، وإن شاءوا زوجوها، فهم أحق بها من أهلها فنزلت هذه الآية﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرُها﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَنكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم مِّنَ النِّسَاءِ إلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾؟ [النساء:٢٢]

ج: كان الرجل في الجاهلية إذا توفى كان ابنه أحق بامرأته أنّ ينكحها إن لم تكن أمه، أو ينُكحها من شاء، فلما مات أبو قيس بن الأسلت قام ابنه محصن فورث نكاح امرأته ولم يورثها من المال

شيئاً، فأتت النبى الله فذكرت له ذلك، فقال: "ارجعى لعل الله ينزل فيك شيئاً "فنزلت هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَنكِحُوا مَا نَكَمَ آباؤُكُم ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَتَمَنُّوا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْض ﴾؟ [النساء:٣٦]

ج: عن أم سلمة الله أنها قالت: يغزوا الرجال ولا يغزوا النساء وأنما لنا نصف الميراث، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ ﴾؟ [النساء:٣٤]

ج: جاءت امرأة إلى النبي ﷺ تستعدى على زوجها أنه لطمها، فقال رسول الله ﷺ: "القصاص" فأنزل الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ﴾ الآية فرجعت بغير قصاص.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ ﴾؟ [النساء: ٣٧]

ج: كان رجال من الهيود يأتون رجالا من الأنصار ينصحون لهم فيقولون لهم: لا تنفقوا أموالكم فإنا نخشى عليكم الفقر في ذهابها، ولا تسارعوا في النفقة، فإنكم لا تدرون ما يكون، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيماً ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمُ سُكَارَى ﴾؛ [النساء: ٤٦]

ج: قال على بن أبى طالب ﷺ: صنع لنا عبد الرحمن بن عوف طعاما فدعانا وسقانا من الخمر، فأخذت الخمر منا، وحضرت الصلاة فقدمونى فقرأت ﴿قُلُ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ ونحن نعبد ما تعبدون، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرُبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ ﴾؟ [النساء:٤٣] `

ج: قال يزيد بن أبى حبيب الله: كأن رجال من الأنصار كانت أبوابهم في المسجد، فكانت تصيبهم جنابة ولا ماء عندهم، فيريدون الماء ولا يجدون ممرًا. إلا في المسجد، فأنزل الله تعال: ﴿ وَلاَ جُنُباً اللهَ عَابِرِي سَبِيل ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لَّمَا مَعَكُم ﴾؟ [النساء:٤٧]

ج: كلم رسول الله ﷺ رؤساء أحبار اليهود، منهم عبد الله بن صوريا، وكعب بن أسيد، فقال لهم: " يا معشر يهود اتقوا الله وأسلموا، فوالله إنكم لتعلمون أن الذى جئتكم به الحق" فقالوا: ما نعرف ذلك يا محمد، فأنزل الله تعالى: فيهم ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنًا ﴾ إلى آخر الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ؟ [النساء: ٤٨]

ج: جاء رجل إلى النبى هُ فقال: إن لى ابن أخ لا ينتهى عن الحرام، قال: "وما دينه؟" قال: يصلى ويوحد الله. قال: "استوهب منه دينه، فإن أبى فابتعه منه" فطلب الرجل ذلك منه فأبى عليه، فأتى النبى هُ فأخبره فقال: وجدته شحيحا على دينه فنزلت ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾
مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ وَلاَ يُظُلِّمُونَ فَتِيــلاً ﴾؟ [النساء:٤٩]

ج: كان اليهود يقدمون صبيانهم يصلون بهم، ويقربون قربانهم، ويزعمون أنهم لا خطايا لهم ولا ذنوب. فأنزل الله تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى النَّذِينَ يُزَكُونَ أَنفُسُهُمْ ﴾ إلى آخر الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِّنَ الكِتَابِ﴾؟ [النساء:٥١]

ج: لما قدم أحبار اليهود على قريشَ بعد أن حزبوا الأحزاب، قالت قريش: هؤلاء أحبار يهود، وأهل العلم بالكتب الأولى فاسألوهم أدينكم خير أم دين محمد إفسألوهم فقالوا دينكم خير من دينه، وأنتم أهدى منه، وممن اتبعه، فأنزل الله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِّنَ الكِتَابِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ مُّلْكاً عَظِيماً ﴾ [النساء: ٥١ - ٥٤].

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَامُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِنَّى أَهْلِهَا ﴾؟ [النساء: ٨٨]

ج: لما فتح رسول الله الله مكة دعا عثمان بن طلحة، فلما أتاه قال: "أرنى المفتاح" فأتاه به، فلما بسط يده إليه قام العباس فقال: يا رسول الله الله بأبى أنت وأمى اجمعه لى مع السقاية، فكف عثمان لله يده، فقال رسول الله الله الله المفتاح يا عثمان"، فقال: هاك أمانة الله، فقام ففتح الكعبة، ثم خرج فطاف بالبيت، ثم نزل عليه جبريل المفتاح، فدعا عثمان بن طلحة المفتاح ثم قال: ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يَاْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ حتى فرغ من الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بِيْنَهُمْ تُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مَمّاً قَضْيْتَ وَيُسلّمُوا تَسْلِيماً ﴾؟ [النساء:٦٥]

ج: خاصم الزبير ﴿ رجلا من الأنصار في شراج الحرة ـ أى في سقى الأرض ـ فقال النبى ﴿ "اسق يا زبير، ثم أرسل الماء إلى جارك" فقال الأنصارى: يا رسول الله ﴿ إن كان ابن عمتك، فتلون وجهه ﴿ ثم قال: " اسق يا زبير ثم احبس الماء حتى يرجع إلى الجدر، ثم ارجع الماء إلى جارك" واستوعب الزبير حقه، وكان أشار عليهما بأمر لهما فيه سعة. قال الزبير ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِئُونَ حَتّى يُحَكّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن يُطعِ اللَّهَ ۖ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ ۚ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ﴾؟ [النساء:٩٠]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قُومُ بِينَكُمْ وَبِينَهُم مِّيثَاقٌ ﴾؟ [النساء:٩٠]

ج: لما ظهر النبى الله على أهل بدر وأهل أحد، وأسلم من حولهم، قال سراقة: بلغنى أنه يريد أن يبعث خالد بن الوليد الله إلى قومى بنى مدلج، فأتيته فقلت: أنشدك النعمة، بلغنى أنك تريد أن تبعث إلى قومى، وأنا أريد أن توادعهم، فإن أسلم قومك أسلموا ودخلوا في الإسلام، وإن لم يسلموا

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن أَن يَقْتُلُ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطَناً ﴾؟ [النساء: ٩٧]

ج: كان الحارث بن يزيد يعذب عياش بنُ أبى ربيعة مع أبى جهل، ثم خرج الحارث بعد ذلك مهاجرا إلى النبى الله النبى الله يعد الإسلام فلقيه عياش فقتله بالسيف وهو يحسب أنه كافر، ثم جاء إلى النبى فأخبره، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن ﴾ إلى آخر الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً هَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا ۖ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ ۗ وَلَعَنَهُ ۖ وَأَعَدُّ لَهُ عَدَّابِاً عَظَيْماً﴾؟ [النساء: ٩٣]

ج: قتل رجل من الأنصار أخا مقيس بن صبابة، فأعطاه النبي الله الله الله فقبلها، ثم وثب على قاتل أخيه فقتله، فقال النبي الله الله الله تعالى: هذه الآية: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُثَّعِمًا لَهُ تَعالى: هذه الآية: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَّعَمًا لَهُ الله على الله تعالى: هذه الآية، وقتل مقيس بن صبابة يوم الفتح.

#### س؛ ما سِببِ نزولِ هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السّلام لَسْتُ مُؤْمِناً﴾؟ [النساء:٩٤]

ج: مر رجل من بنى سليم بنفر من أصحاب النبى الله وهو يسوق غنما له، فسلم عليهم فقالوا: ما سلم علينا إلا ليتعوذ منا، فعمدوا إليه فقتلوه، وأتوا بغنمه إلى النبى الله فأنزل الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذًا ضَرَبْتُمْ ﴾ إلى آخر الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن بِهَاجِرْ هِي سَبِيلِ اللّه يَجِدْ هِي الأَرْضِ مُرَاغَماً كَثِيراً وَسَعَةُ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بِيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْوَثُ فَقَدْ وَقَعَ أَخْرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ غَضُوراً رَجِيمـاً ﴾ [ النساء:١٠٠٠ ]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيكُمْ وَلا أَمَانِيُّ أَهْلِ الكِتَابِ ﴾؟ [النساء:١٢٣]

# سورة المائدة

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحلُّوا شَعَائِرَ اللَّه ﴾؟ [المائدة:٢]

ج: قدم الحطيم بن هند المدينة في عير له يحمل طعاما فباعه، ثم دخل على النبى ه فبايعه وأسلم، فلما ولى خارجا نظر إليه فقال لمن عنده: "لقد دخل على بوجه فاجر، وولى بقفا غادر" فلما قدم

اليمامة ارتد عن الإسلام، وخرج في عير له يحمل الطعام في ذى القعدة ـ وهو من الأشهر الحرام ـ يحريد مكة، فلما سمع به أصحاب النبي ﷺ تهيأ للخروج إليه نفرٍ من المهاجرين والأنصار، ليقتطعوه في عيره، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحِلُّوا شَعَائِرُ اللهِ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمِ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الحَــــرَامِ أَن تَعْتَــدُوا﴾ ؟ [ الماندة: ٢ ]

ج: كان رسول الله الله الله وأصحابه بالحديبية حين صدهم المشركون عن البيت، وقد اشتد ذلك عليهم، فمر بهم أناس من المشركين من أهل المشرق، يريدون العمرة، فقال أصحاب النبي الله نصد هؤلاء كما صد أصحابنا، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنُّكُمْ شَنَّانُ قُوْم ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذًا أُحِلَّ لَهُمْ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ ۚ وَمَا عَلَّمْتُم مَّنَ الجَوَارِحِ مُكَلَّبِينَ ﴾؟ [المائدة:٤]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ ﴾ ؟ [المائدة : ٦]

#### س: مِا سِبِبِ نزولِ هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمُ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ﴾ [المائدة:١١]

ج: قال رجل يقال له غورث بن الحارث من بنى محارب لقومه: أقتل لكم محمدًا، فأقبل إلى رسول الله على وهو جالس وسيفه فى حجره فقال: يا محمد أنظرُ إلى سيفك هذا؟ قال: "نعم" فأخذه فاستله وجعل يهزه ويهم به، فيكبته الله تعالى: فقال: يا محمد أما تخافنى؟ قال: "لا" قال: أما تخافنى والسيف في يدى؟ قال: "لا، يمنعنى الله منك"، فأغمد السيف ورده إلى رسول الله على فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿ يَـا أَهْلَ الكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مُمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الكِتَابِ﴾؟ [ المائدة: ١٥]

ج: دعا رسول الله هي يهود إلى الإسلام ورغبهم فيه، فأبوا عليه، فقال لهم معاذ بن جبل وسعد بن عبادة الله عشر يهود اتقوا الله، فوالله إنكم لتعلمون أنه رسول الله، لقد كنتم تذكرونه لنا قبل مبعثه، وتصفونه لنا بصفته، فقال رافع بن حريملة، ووهب بن يهوذا: ما قلنا لكم هذا، وما أنزل

الله على من كتاب من بعد موسى، ولا أرسل بشيرا ولا نذيرا بعده: فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَهُلَ الكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبِيِّنُ لَكُمْ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهُ يَتُوبُ عَلَيْكِ إِنَّ اللَّهَ غَفُ وَرَّحِيهِ مَ ﴾؟ [المائدة: ٩٩]

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحُزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ مِنَ الّذِينَ قَالُوا آمَنًا بِأَفْواهِهِمْ ﴾؟ [المائدة: ٤١]

ج: عن البرا، بن عازب شقال: مُر على رسول الله بيهودى محمم - أى سُود وجهه بالفحم - مجلود، فدعاهم فقال أله "هكذا تجدون حد الزانى في كتابكم؟" فقالوا: نعم، فدعا رجلا من علمائهم فقال أله الله الذى أنزل التوراة على موسى هكذا تجدون حد الزانى في كتابكم؟" فقال أله ولولا أنك نشدتنى بهذا لم أخبرك، نجد حد الزانى في كتابنا الرجم، ولكنه كثر في أشرافنا، فكنا إذا زنى الشريف تركناه، وإذا زنى الضعيف أقمنا عليه الحد، فقلنا تعالوا حتى نجعل شيئا نقيمه على الشريف والوضيع، فاجتمعنا على التحميم والجلد، فقال النبى أنه اللهم إنى أول من أحيا أمرك إذا أماتوه فأمر به فرجم فأنزل الله: (يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الكُفْرِ) إلى قوله تعالى: (إنْ أُوتِيتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ يقولون ائتوا محمدا، فإن أفتاكم بالرجم فاحذروا إلى قوله تعالى: (وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ إلا المَاتُوه ؟ ].

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَأَن احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ ﴾ [ المائدة : ٤٩]

ج: قال كعب بن أسيد، وعُبد الله بن صوريا، وشاس بن قيس من أحبار يهود: اذهبوا بنا إلى محمد لعلنا نفتنه عن دينه، فجاءوه فقالوا: يا محمد إنك قد عرفت أنّا أحبار يهود وأشرافهم وساداتهم، وإنا إن اتبعناك اتبعتنا يهود ولم يخالفونا، وإنا بيننا وبين قومنا خصومة فنحاكمهم إليك، فتقضى لنا عليهم ونؤمن بك فأبى ذلك، وأنزل الله فيهم ﴿وَأَن احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَقَالَتِ اليّهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتَ أَيْدِيهِم ۚ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا ﴾؟ [المائدة: ٦٤]

ج: قال رجــل من اليهـود يقال له النباش بن قيس: يا محمد إن ربك بخيل لا ينفق فأنزل الله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ اليَّهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾؟ [المائدة: ٦٧]

ج: كان النبى ﷺ يُحرس فنزلت َهذه الآية ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ فأخرج رأسه من القبة فقال: "يا أيها الناس انصرفوا فقد عصمنى الله". س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسُتُمُ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَبِّكُمْ ﴾؟ [المائدة:٨٨]

ج: جاء رافع وسلام بن مشكم ومالك بن الصيف، فقالوا: يا محمد ألست تزعم أنك على ملة إبراهيم ودينه، وتؤمن بما عندنا؟ قال الله الله الكنكم أحدثتم وجحدتم بما فيها، وكتمتم ما أمرتم أن تبينوه للناس "قالوا: فإنا نأخذ بما في أيدينا، فإنا على الهدى والحق، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ لَسُتُمْ عَلَى شَيْءٍ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَقُرْبَهُم مُّودَّةٌ لُّلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى ﴾؟ [المائدة: ٨٧]

ج: بعث رسول الله الله عمرو بن أمية الضمرى وكتب معه كتابا إلى النجاشى، فقدم على النجاشى، فقرأ كتاب رسول الله أن ثم دعا جعفر بن أبى طالب والمهاجرين معه، وأرسل إلى الرهبان والقسيسين، ثم أمر جعفر بن أبى طالب فقرأ عليهم سورة مريم، فآمنوا بالقرآن، وفاضت أعينهم من الدمع، فهم الذين أنزل الله فيهم ﴿وَلتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مُوَدَّةً ﴾ إلى قوله: ﴿فَاكْتُبنّا مَعَ الشَّاهِدِينَ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتٍ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ ؟ [المائدة: ٨٧]

ج: أتى رجل إلى النبى هُ فقال: يا رسول الله إنى إذا أصبت اللحم انتشرت للنساء وأخذتنى شهوتى، فحرمت على اللحم، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيَبَاتِ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ الآنة.

## س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الخَمْرُ وَالْمَسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مَّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلُحُونَ ﴾ ? [المائدة: ٩٠]

ج: عن أبى هريرة ﴿ قال: قدم رسول الله ﴿ المدينة وهم يشربون الخمر ويلعبون الميسر فسألوا رسول الله ﴿ عنهما، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] فقالَ الناس: ما حرَم علينا إنما قال إثم كبير، وكانوا يشربون الخمر، حتى كان يوم من الأيام صلى رجل من المهاجرين أمَّ أصحابه في المغرب فخلط في قراءته، فأنزل الله آية أغلظ منها: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٣٤] ثم نزلت آية أغلظ من ذلك ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا النَّيْرِ وَالْمُيسِرُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَهِلُ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠-٩١] قالوا انتهينا ربنا، فقال الناس: يا رسول الله ناس قتلوا في سبيل الله وماتوا على فراشهم، وكانوا يشربون الخمر، ويأكلون الميسر، وقد جعله الله رجسا من عمل الشيطان، فأنزل الله تعالى: ﴿ لَيْس عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحُ فِيمَا طَعِمُوا ﴾ إلى آخر الآية [المائدة: ٣٠].

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُل لاَّ يَسْتَوِي الخَبِيثُ والطِّيِّبُ ﴾؟ [المائدة:١٠٠٠]

موسوعة الثقافة الإسلامية ————————— أسباب النزول

"إن الله لا يقبل إلا الطيب"، فأنزل الله تعالى: تصديقا لرسوله ﷺ: ﴿ قُلُ لا يَسْتَوِي الخَبيثُ وَالطَّيِّبُ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمُ ﴾ ؟ [المائدة: ١٠١٠] ج: خطب النبى ﷺ خطبة فقال رَجل من أبى؛ فقال رسول الله ﷺ فلان، فنزلت هذه الآية ﴿ لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ الآية. وعن الإمام على بن أبى طالب ﷺ قال: لما نزلت: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧] قالوا يا رسول الله في كل عام؛ فسكت، قالوا: يا رسول الله في كل عام؟ قال: "لا، لو قلت نعم لو جبت" فأنزل الله تعالى:: ﴿ لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن ثَبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ ﴾.

# سورة الأنمام

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُل اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ ﴾؟ [الانعام: ١٩]

ج: جاء النحام بن زيد، وقردم بن كُعب، وبحرى بن عمرو فقالوا لرسول الله ﷺ: يا محمد ما نعلم مع الله الله إله إلا الله بذلك بعثت، وإلى ذلك أدعو" فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ أَيُّ شَهَادَةً ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْنَوْنَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُ وَنَ إِلاَّ أَنْفُسَ هُمْ وَمَا يَشْ عُرُونَ ﴾؟ [الانعام: ٢٦]

ج: نزلت هذه الآية في أبى طالب عم النبى ، كان ينهى المشركين أن يؤذوا رسول الله ، ويتباعد عما جاء به.

س؛ ما سبب نرول هذه الآية؛ ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحُرُّنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾؟ [الانعام:٣٣]

ج: قال أبو جهل للنبي 繼: إنا لا نكذبك، ولكن نكذب ما جئت به، فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿وَأَننِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مَّن دُونِهِ ۖ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ نَعْلُهُمْ يَتَقُونَ ﴾؟ [الانعام:٥١ ]

ج: قال ابن مسعود الله من قريش على رسول الله الله الله الله الأرت، وصهيب وبلال وعمار، فقالوا: يا محمد أرضيت بهؤلاء الله عليهم من بيننا، لو طردت هؤلاء لا تبعناك، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ الله عَلَيْكُ الله عَلَى الله عَلَيْكُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ الله عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّه

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُ مِ بِالْفَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾؟ [الانعام: ٥٧]

ج: قال سعد بن أبى وقاص ﷺ: لقد نزلت هذه الآية في ستة: أنا وعبد الله بن مسعود وأربعة. قالوا لرسول اللهﷺ: اطردهم فإنا نستحى أن نكون تبعا لك كهؤلاء، فوقع في نفس النبيﷺ ما شاء الله، . فأنـــزل الله تعــالى: ﴿وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ إلى قولـه تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ﴾ [الأنعام: ٢ه-٣ه ].

#### س؛ ما سبب نـرُولِ هِـنه الآيـة : ﴿ وَمَا قَنَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَنْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيْءٍ قُلُ مَنْ أَنزَلَ الكِتَابَ الَّذي جَاءَ بِهِ مُوسَى ﴾؟ [الانعام: ٩١]

ج: جاء رجل من اليهود يقال له مالك بن الصيف فخاصم النبي الله النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي التوراة أن الله يبغض الجد السمين وكان الرجل صبرًا سمينًا، فغضب وقال: ما أنزل الله على بشر من شيء، فقال له أصحابه اليك ويحك، ولا على موسى؟ فأنزل الله تعالى: : ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِه ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾؟ [الانعام: ٩٤]

ج: قال النضر بن الحارث: سوف تشفع لى اللات والعزى فنزلت هذه الآية ﴿وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَضَلُ عَنكُم مًا كُنتُمُ تَرْعُمُونَ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـرول هـنه الآيـة: ﴿ وَلاَ تَسُبُّوا الَّـنِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُــبُّوا اللَّـهَ عَـــدُواً بِغَــيْرِ عِلْــمِ ﴾؟ [الانعام: ١٠٨٠]

ج: كان المسلمون يسبون أصنام الكفار، فيسب الكفار الله، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلاَ تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِن جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَّيُؤْمِنُنَّ بِهَا ﴾؟ [الانعام: ١٠٩]

ج: كلم رسول الله على قريشا، فقالوا: يا محمد تخبرنا أن موسى كان معه عصا يضرب به الحجر، وأن عيسى كان يحيى الموتى، وأن ثمود لهم الناقة، فائتينا من الآيات حتى نصدقك؟ فقال رسول الله على: "أى شيء تحبون أن آتيكم به؟" قالوا: تجعل لنا الصفا ذهبا، فقال على: "إن فعلت تصدقونى"؟ قالوا: نعم والله فقام رسول الله يدعو، فجاء جبريل على فقال له: إن شئت أصبح ذهبا، وإن لم يصدقوا عند ذلك لنعذبنهم، وأن شئت فاتركهم حتى يتوب تائبهم فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهُدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩].

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾؟ [الانعام: ١١٨]

ج: جاء ناس إلى رسول الله وه فقالسوا: يا رسول الله أتأكل ما تقلّل، ولا تأكل ما يقتسل الله؟ فأنزل الله تعسالى: ﴿فَكُلُوا مِمّا ذُكِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ﴾ إلى قوله ﴿وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ﴾ [الأنعام: ١١٨-١٢١].

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتاً فَأَحُيَيْنَاهُ وَجَفَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّتُلُهُ فِي الظُّلْمَاتِ لَيْسَ بِخُارِجِ مَنْهَا ﴾؟ [الانعام: ١٢٢ ]

ج: قَالَ زَيدَ بَن أسلم ﷺ: قوله ﷺ ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾ هو عمر بن الخطاب ﴿ وقوله ﷺ ﴿ كَمَن مَّثُلُهُ فِي الظَّلْمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾ هو أبو جهل بن

هشام. قلت: ذلك أن عمر بن الخطاب الله عن الله عليه بالإسلام وأصبح من أئمة الهدى إلى دين الله، وأبو جهل بن هشام ظل على عناده وكفره وصده عن سبيل الله.

# سورة الأنفال

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَن الأَنفَالِ قُل الأَنفَالُ لِلَّه وَالرَّسُولِ ﴾؟ [الانفال: ١]

ج: قال سعد بن أبى وقاص ﷺ: لما كان يوم بُدر قُتل أخى عمير، فقتلت به سعيد بن العاص، وأخذت سيفه، فأتيت به النبى ﷺ، فقال: "اذهب فاطرحه في القبر" فرجعت وبى ما لا يعلمه إلا الله من قتل أخى، وأخذ سلبى، فما جاوزت إلا يسيرا حتى نزلت سورة الأنفال، فقال لى النبى ﷺ: "اذهب فخذ سيفك".

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بِالْحَـقُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُــونَ ﴾؟ [الأنفال:٥]

ج: قال أبو أيوب الأنصارى ﴿ لَا بَلَغ رَسُولَ اللّه ﴾ وهو بالمدينة أن عير أبى سفيان أقبلت فقال: "ما ترون" فقلنا يا رسول الله ما لنا طاقة بقتال القوم إنما خرجنا للعير، فقال المقداد: لا تقولوا كما قال قوم موسى: ﴿ فَاذْهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤]. فأنزل الله تعالى: ﴿ كُمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بالْحَقَ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِذْ تَسْتَغيتُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾؟ [الانفال: ٩]

جَ قَالُ عَمر بِن الخَطْابِ ﷺ: نَظُر نبى الله ﷺ إلى المشركين وهم ألف وأصحابه ثلثمائة وبضعة عشر رجلاً، فاستقبل القبلة ثم مد يديه وجعل يهتف بربه: "اللهم أنجز لى ما وعدتنى، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد فى الأرض" فمازال يهتف بربه مادًا يديه مستقبلا القبلة حتى سقط رداؤه، فأتاه أبو بكرﷺ فأخذ رداءه وألقاه على منكبيه، ثم التزمه من ورائه وقال: يا نبى الله كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجز لك ما وعدك فأنزل الله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُعِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ اللَّلائكة.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى ﴾ ؟ [الأنفال: ١٧]

ج: قـال حكـيم بـن حـزام: لمـا كان يوم بدر سمعنا صوتا وقع من السماء إلى الأرض، كأنه صوت حصاة وقعـت فـى طسـت، ورمـى رسول الله ﷺ بتلك الحصبا: فانهزمنا فذلك قولـه تعالى: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ ﴾ ؟ [الأنفال: ٢٧]

ج: لما حاصر النبى ﷺ يهود بنى قريظة وطلبوا مشورة أبى لبابة بن عبد المنذر وسألوه عن الأمر الذى سوف يفعله النبى ﷺ بهم، فأشار إلى حلقه يقول الذبح، فنزلت الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَخُونُوا اللّهَ وَالرّسُولَ﴾ قال أبو لبابة: مازالت قدماى حتى علمت أنى خنت الله ورسوله.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُتَّبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْلَكِرِينَ ﴾؟ [الانفال: ٢٠]

ج: اجتمع نفر مَن قريش ومن أشراف كل قبيلة ليدخلوا دار الندوة فاعترضهم إبليس في صورة شيخ جليل، فلما رأوه قالوا: من أنت؟ قال: شيخ من أهل نجد، سمعت بما اجتمعتم له، فأردت أنّ أحضركم ولن يعدمكم منى رأى ونصح، قالوا: أجل فادخل، فدخل معهم، فقال: انظروا في شأن هـذا الـرجـل ـ يعنى النبـي ﷺ ـ فقــال قائــل: احبسـوه في وثـاق ثم تربصــوا به المنون ـ الموت ـ حتى يهلك كما هلك من كان قبله من الشعراء زهير والنابغة، فإنما هو كأحدهم، فقال عدو الله الشيخ النجدى: لا والله ما هذا لكم برأى، والله ليخرجن رائده من محبسه إلى أصحابه، فليوشكن أن يثبوا عليه حتى يأخذوه من أيديكم، ثم يمنعوه منكم، فما آمن عليكم أن يخرجوكم من بلادكم، فانظروا غير هذا الرأى. قال قائل: أخرجوه من بين أظهركم واستريحوا منه، فإنه إذا خرج لن يضركم ما صنع، فقال عدو الله: والله ما هذا لكم برأى، ألم تروا حلاوة قول ه وطلاقة لسانه وأخذه للقلوب بما يستمع من حديثه، والله لئن فعلتم ثم استعرض العرب ليجتمعن عليه ثم ليسيرن إليكم حتى يخرجكم من بلادكم ويقتل أشرافكم، قالوا: صدق والله، فانظروا رأيا غير هذا، فقال أبو جهل: والله لأشيرن عليكم بـرأى مـا أراكـم أبصـرتموه بعـد، ما أرى غيره، قالوا: وما هذا؟ قال: تأخذوا من كل قبيلة وسيطا شابا جلدا، ثم يُعطى كل غلام منهم سيفا صارما، ثم يضربونه ضربة رجل واحد، فإذا قتلتموه تفرق دمه في القبائل كلها، فلا أظن هذا الحي من بني هاشم يقدرون على حـرب قريش كلهم، وإنهم إذا رأو ذلك قبلوا العقل ـ الدية ـ واسترحنا وقطعنا عنا أذاه، فقال الشيخ النجدي عدو الله: هذا والله هو الرأي، القول ما قال الفتى لا أرى غيره، فتفرقوا على ذلك وهم يجمعون له، فأتى جبريل الله النبي النبي الله فأمره بأن لا يبيت في مضجعه الذي كان يبيت فيه، وأخبره بمكر القوم، فلم يبيت رسول الله لله في بيته في تلك الليلة، وأذن الله له عند ذلك في الخروج، وأنزل عليه بعد قدومه المدينة يذكره نعمته عليه: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبَتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ ۚ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾.

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذَّبَهُمُ وَأَنْتَ هِيهِمْ ﴾ ؟ [الأنفال: ٣٣]

# س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَن سَبِيل اللَّهِ ﴾؟ [الانفال: ٣٦]

ج: لما أصيبت قريش يوم بدر ورجعوا إلى مكة، مشى عبد الله بن أبى ربيعة، وعكرمة بن أبى جهل، وصفوان بن أمية فى رجال من قريش أصيب أباؤهم وأبناؤهم، فكلموا أبا سفيان ومن كان له فى ذلك العير من قريش تجارة، فقالوا: يا معشر قريش إن محمدا قد وتركم - أى أنقصكم وأفقدكم الأهل - وقتل خياركم، فأعينونا بهذا المال على حربه، فلعلنا أن ندرك منه ثأرا، ففعلوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَن سَبيلِ اللّهِ فَسَيْنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ﴾ الآَية.

سَوَعُودَ ﴿ لَكُ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسَبُكَ اللَّهُ ۚ وَمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُونِينَ ﴾؟ [الانفال: ٦٤]

ج: لما أُسلم عمر بن الخطاب على كُأنَّ قد أسلم مع النّبي الله تُسعَةُ وَثلاثون رجلا وامرأة، ثم أسلم عمر الله فكانوا أربعين فأنزل الله تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ مَا كَانَ لنَبِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُتَّخْنَ فِي الأَرْض ﴾ ؟ [ الأنفال: ٦٧ ]

ج: استشار النبي ﷺ الناس في الأسّاري يوم بدر، فقال: "إنَّ الله قد أمكنكم منهم" فقام عمر بن الخطاب ﷺ فقال: يا رسول الله اضرب أعناقهم، فأعرض عنه، فقام أبو بكرﷺ فقال: نرى أن تعفو عِنهِم وأن تقبل منهم الفداء، فعفا عنهم وقبل منهم الفداء، فأنزلَ الله: ﴿ لَوْلا كِتَابٌ مِّنَ اللَّهِ سَبَقَ لْمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٨].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض في كتَابِ اللَّه ﴾؛ [الأنفال: ٧٥]

ج: آخى رسول الله ﷺ بين الزبير بن العُوام وكعب بن مالكُ ﷺ، قَالُ الزبيرﷺ: لقد رأيت كعبا أصابته الجراحة بأحد، فقلت لو مات وانقطع عن الدنيا وأهلها لورثته، فنزلت هذه الآية: ﴿وَأُولُوا الأَرْحَام بَعْضُـهُمْ أَوْلَـى بِبَعْض فِي كِتَابِ اللَّهِ﴾ فصارت المواريث بعد للأرحام والقرابات، وانقطعت تلكّ المواريث في المؤاخاة.

# سورة التوبة

س: ما سبب نرول هذه الآية: ﴿ أَجِعَلْتُمْ سِقَايَةَ الحَاجِّ وَعِمَارَةَ الْسُجِدِ الحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ باللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لاَ يَسْتُوُونَ عِندَ اللَّهِ ۖ وَاللَّهُ لاَّ يَهْدِي الْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾؟ [ البُّوبَة : ١٩٠ ]

ج: عَنْ النَّعْمَانُ بِن بشر الله قال: كنت عند منبر رسول الله الله الله عنه أصحابه، فقال رجل منهم: ما أبالي أن لا أعمل لله عملا بعد الإسلام إلا أن أسقى الحاج، وقال آخر: بل عمارة المسجد الحرام، وقال آخـر بـل الجهاد في سبيل الله خير مما قلتم، فزجرهم عمرو وقال لا ترفعوا أصواتكم عند منبر رسول الله ﷺ وذلك يوم الجمعة، ولكن إذا صليت الجمعة دخلت على رسول الله، فاستفتيته فيما اختلفتم فيه، فأنزل الله تعالى: ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الحَاجِّ ﴾ إلى قوله: ﴿لاَ يَهْدِي القَوْمَ الظّالِمِينَ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ ۚ وَأَبْنَاؤُكُمْ ۗ وَاخْوَانُكُمْ ۗ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُوالٌ اقْتَرَفِّتُمُوهَا وَتِجَارِةٌ تَخْشُونَ كَسَّادُهَا ۚ وَمَسَّاكِنُ تَرْضُونُهَا أَحَبَ إِلَيْكُم مَنَ اللَّهِ ۖ وَرَسُولِهِ ۚ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَاتِيَ اللُّهُ بِأُمُّرِهِ ﴾ ؟ [التوبة:٢٤]

ج: قدم على بن أبي طالب ، مكة فقال للعباس، أي عم ألا تهاجر ألا تلحق برسول الله الله فقـالُ العَّـباسﷺ: أعْمُرُ المسجد وأحجب البيت، فأنزل الله تعالى: ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الحَاجُّ وَعِمَارَةَ المُسْجِدِ﴾ [التوبة: ١٩] وقال لقوم: ألا تهاجروا ألا تلحقوا برسول الله ﴿ ؟ فقالوا: نقيم مع إخواننا وعشائرنا ومساكننا، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتْكُمْ فَلَمْ تُغْنَ عَنكُمْ شَيْناً ﴾ ؟ [التوبة: ٢٥]

ج: قال رجل من المسلمين يوم حنين: لَّن نغلب من قلة، وكانوا أثني عشر ألفا فشق ذلك على رسول الله ﷺ، فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ حُنَيْنَ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضِلِهِ ﴾؟ [التوبة: ٢٨]

ج: كان المشركون يجيئون إلى البيت الحرام ومعهم الطعام يتاجرون فيه، فلما نهوا عن أن يأتوا البيت، قال المسلمون: من أين لنا الطعام؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ ۚ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْسِيحُ ابْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قولهم بِأَفْوَاهِهِمْ ﴾؟ [التوبة: ٣٠]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الكُفْرِ ﴾؟ [التوبة: ٣٧]

ج: عن أبى مالك قال: كأنوا يجعلون السنة ثلاثة عشر شهرا فيجعلون المحرم صفرا يستحلون فيه المحرمات، فأنزل الله ﴿إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةً فِي الكُفْرِ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِلاَّ تَنفرُوا يُعِذَّبْكُمْ عَنَاباً أَلِيماً ﴾ ؟ [التوبة: ٣٩]

ج: استنفر رسول الله ﷺ أحياء من العرب فتثاقلوا عنه، فأنزل الله تعالى: ﴿إِلاَّ تَنفِرُوا يُعَدَّبُكُمْ عَذَاباً أَلِيماً﴾ الآية، فأمسك عنهم المطر فكان عذابهم.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنكَ لَمَ أَذَنتَ لَهُمْ ﴾؟ [التوبة:٤٣]

## س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ الْذَن لِّي وَلاَ تَفْتنِّي أَلاَ في الفَتْنَةَ سَقَطُوا ﴾ ؟ [التوبة: ٤٩]

ج: لما أراد النبى الله أن يخرج إلى غزوة تبوك قال للجد بن قيس: "يا جد بن قيس ما تقول في مجاهدة بنى الأصفر "فتان فأذن لى بنى الأصفر" فقال: يا رسول الله إنى امرؤ صاحب نساء، ومتى أرى نساء بنى الأصفر أفتتن فأذن لى ولا تفتنى، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ ائَذَن لَى وَلا تَفْتِنَى ﴾ الآية.

#### س: ما سبِب نزول هذه الآية: ﴿ إِن تُصِبِكَ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ ۚ وَإِن تُصِبْكَ مُصِيبَةٌ يَقُولُوا قَدْ أَخَذْنَا أَمْرِنَا مِن قَبْلُ وَيَتَوَلُوا وَهُمْ فَرَحُونَ ﴾ { التوبة:٥٠ ]

ج: أخذ اللنافقون الذين تخلفوا فى المدينة عن غزوة تبوك يخبرون عن النبى الله أخبار السوء، يقولون: إن محمدا وأصحابه قد جهدوا فى سفرهم وهلكوا، فبلغهم تكذيب حديثهم، وعاقبة النبى الله وأصحابه فساءهم ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿إِن تُصِبْكَ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـزول هـذه الآيـة: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أُعْطُوا مِنْهَا رَضُوا ۚ وَإِن لَّمْ يُعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ﴾؟ [التوبية ٨٠٠ ]

ج: بينما رسول الله ﷺ يقسم قسما إذ جاءه ذو الخويصرة، فقال: اعدل، فقال رسول الله: ﷺ "ويلك من يعدل إذا لم أعدل"؟ فأنزل الله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهَزْءُونَ ﴾؟ [التوبة:٦٥]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا ۚ وَلَقَدُ قَالُوا كَلِمَةَ الكُفَــِرُ وَكَفَــرُوا بَعْدَ إِسْلامِهِـــمُ ﴾؟ [التوبة:٧٤]

ج: كان الحلاس بن سويد بن الصامت ممن تخلف عن رسول الله ه في غزوة تبوك وقال: لئن كان هذا الرجل صادقا \_ يعنى النبى ف لله ل لنحن شر من الحمير، فرفع محمد بن سعد ذلك إلى رسول الله في فحلف بالله ما قال، فأنزل الله تعالى: ﴿ يُحُلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا ﴾ الآية.

#### س: مـا سبب نـرُول هـنه الآيـة: ﴿ وَمِـنْهُم مَّنْ عَاهَـدَ اللَّـهَ لَئِنْ آتَاتَا مِن فَضْلِهِ لَنَصَّدُقَنَّ وَلَنَكُـونَنَّ مِنَ الصَّالِحِــينَ﴾؟ [التوبة:٧٥]

ج: قال ثعلبة بن حاطب: يا رسول الله ادع الله أن يرزقنى مالا، قال (أويحك يا ثعلبة قليل تؤدى شكره خير من كثير لا تطيقه"، قال: والله لئن أتانى الله مالاً لأوتين كل ذى حق حقه، فدعا له فاتخذ غنما، فتَمت حتى ضاقت عليه أزقة المدينة، فتنحى بها، وكان يشهد الصلاة ثم يخرج إليها، إليها، ثم نَمت حتى تعذرت عليه مراعى المدينة فتنحى بها، فكان يشهد الجمعة ثم يخرج إليها، ثم نمت فتنحى بها، فكان يشهد الجمعة ثم يخرج إليها، ثم نمت فتنحى بها، فكان يشهد الجمعة ثم يخرج إليها، ثم نمت فتنحى بها، فكان يشهد الجمعة ثم يخرج إليها، ثم نمت فتنحى بها، فترك الجمعة والجماعات، ثم أنزل الله على رسوله (خُذْ مِنْ أَمْوَالِهمْ صَدَقَةً تُطَهّرُهُمْ وَتُزَكّيهم بها ) [التوبة:١٠٣٠] فاستعمل رسول الله على الصدقات رجلين وكتب لهما كتابا، فأتيا ثعلبة فأقرآه كتاب رسول الله الله تعالى: (فأعُقبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ فقال: ما هذه إلا أخت الجزية فانطلقا، فانزل الله تعالى: (فأعُقبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمٍ يَلْقَوْنَهُ يَما أَخْلَفُوا الله مَا وَعَدُوهُ وَبِما كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة:٥٧-٧٧].

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الَّذِينَ يُلْمِزُونَ الْمُطُّوِّينَ مِنَ الْمُمْنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ ؟ [التوبة:٧٩]

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ هَرِحَ الْخُلّْفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُولِ اللَّهِ ۚ وَكَرهُوا أَن يُجَاهِدُوا بِأَمُوالِهِمُ ۖ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ۚ وَقَالُوا لاَ تَنْفِرُوا فِيَ الْحَرِ قُلْ نَارُ جَهَنَّم أَشَدُ حَراً لُوْكَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾؟ [التوبة ٨١٠]

#### س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدا ۗ وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمُ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُم فَاسِقُونَ ﴾؟ [التوبة: ٨٤٠]

#### س: ما سبب نزول هـنه الآية: ﴿ لَيُسَ عَلَى الضُّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى الْرُضَى وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ﴾؟ [التوبة:٩١]

#### س: ما سبب نـرْول هذه الآيـة: ﴿ وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُّوا ۚ وَأَعَيْنُهُمْ تَعْيِضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنَا أَلاَّ يَجِدُوا مَا يُنَفِقُونَ ﴾؛ [التوبة: ٩٢]

ج: أمر رسول الله ﷺ الناس أن ينبعثوا غازين معه، فجاءت جماعة من أصحابه فيهم عبد الله بن معقل المزنى، فقال: يا رسول الله احملنا، فقال: "والله لا أجد ما أحملكم عليه"، تولوا ولهم بكاء، وعز عليهم أن يحبسوا عن الجهاد ولا يجدون نفقة ولا محملا، فأنزل الله ﷺ: ﴿وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوكَ لِتَحْبِلَهُمْ ﴾.

#### . س: ما سبب نزولِ هذه الآية: ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَقُوا بِنُثُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً ۚ وَآخَرَ سَيِّنا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾؟ [ التوبة :١٠٢ ]

ج: غزا رسول الله ه فتخلف أبو لبابة وخمسة معه، ثم إن أبا لبابة ورجلين معه تفكروا وندموا وأيقنوا بالهلاك، وقالوا: نحن في الظلال والطمأنينة مع النساء ورسول الله ه والمؤمنون معه في الجهاد، والله لنوثقن أنفسنا بالسوارى فلا نطلقها حتى يكون رسول الله ه هو الذى يطلقها ففعلوا، وبقى ثلاثة نفر لم يوثقوا أنفسهم، فرجع رسول الله م من غزوته فقال: "من هؤلاء الموثقون بالسوارى"؟ فقال رجل: هذا أبو لبابة وأصحاب له تخلفوا، فعاهدوا الله أن لا يطلقوا أنفسهم حتى تكون أنت الذى تطلقهم، فقال: "لا أطلقهم حتى أومر بإطلاقهم" فأنزل الله تعالى: ﴿وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ ﴾ الآية، فلما نزلت أطلقهم وعذرهم، وبقى الثلاثة الذين لم يوثقوا أنفسهم لم يُذكروا بشيء، وهم الدين

قال الله فيهم ﴿وَآخَرُونَ مُرْجَوْنَ لَأَمْرِ اللَّهِ﴾ [التوبة:١٠٦] الآية، فجعل أناس يقولون: هلكوا إذا لم ينزل عذرهم، وآخرون يقولن: عسى الله أن يتوب عليهم، حتى نزلت: ﴿وَعَلَى الثَّلاَّةِ الَّذِينَ خُلُّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَن لاَّ مَلْجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ﴾ [التوبة: ١١٨].

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ضِرَارا ۗ وَكُفْرا ۗ وَتَفْرِيقاً بَيْنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ ؟ [التوبة: ١٠٧]

ج: قال أبو رهم الغفارى الله عند وكان ممن بايع تحت الشجرة -: أتى من بنى مسجد الضرار إلى رسول الله الله الله في وهو متجهز إلى تبوك، فقالوا: يا رسول الله إنا بنينا مسجدا لذى العلة والحاجة والليلة الشاتية، والليلة المطيرة، وإنا نحب أن تأتينا فتصلى لنا فيه. قال الله: "إنى على جناح سفر، ولو قدمنا إن شاء الله أتيناكم فصلينا لكم فيه"، فلما رجع نزل بذى أوان على ساعة من المدينة، فأنزل الله في المسجد (والدين التَّخذوا مَسْجِداً ضِرَاراً) إلى آخر القصة، فدعا رسول الله في مالك بن الدخشين ومعد بين عدى أو أخاه عاصم بن عدى فقال: انطلقا إلى هذا المسجد الظالم أهل فاهدماه وأحرقاه، ففعلا.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسُهُم ۚ وَأَمُوالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ ﴾؟ [التوبة:١١١]

### س: ما سِبِب نزول هذه الآية: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْكَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الجَحِيم﴾؟ [التوبة:١١٣]

ج: لما حضر أبا طالب الوفاة، دخل عليه رسول الله فل وعنده أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية، فقال رسول الله فل "أى عم قل لا إله إلا الله أحاج لك بها عند الله"، فقال أبو جهل وعبد الله: يا أبا طالب، أترغب عن ملة عبد المطلب، فلم يزالا يكلمانه حتى آخر شيء كلمهم به هو على ملة عبد المطلب، فقال النبي فل "لأستغفرن لك ما لم أنه عنك"، فنزلت: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِللَّمُسْرِكِينَ ﴾ الآية، وأنزل في أبي طالب ﴿إنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦].

#### س: مـا سـبـبِ نـزول هـنـه الآيــة : ﴿ لَقَد تُتَابِ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ ۚ وَالْمَهَاجِرِينَ ۚ وَالْأَنصَار الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَرْبِغُ قُلُوبُ فَرِيقَ مَنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّجِيمٌ ﴾؟ [التوبة :١٧٧ ]

ج: قال كعب بن مالك ﷺ: لم أتخلف عن النبي ﷺ في غزوة غزاها إلا بدرا حتى كانت غزوة تبوك، وهي آخر غزوة غزاها، وآذن الناس بالرحيل، فذكر الحديث بطوله، وفيه فأنزل الله توبتنا: ﴿ لَقَد تُعَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [التوبة: ١١٧- ١١٨].

# سورة يونس

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مُنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا أَنْ لَهُمْ قَدَمَ صِدْق عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ الكَافِرُونَ إِنْ هَذَا لَسَاحِرٌ مُبِينٌ ﴾؟ [يونس:٢]

ج: قال ابن عباس الله الله عدم الله محمدا الله وسولاً أنكرت العرب ذلك، أو من أنكر ذلك منهم، فقالوا: الله أعظم من أن يكون رسوله بشرا، فأنزل الله تعالى: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً﴾ الآية، وأنزل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رَجَالاً﴾ [يوسف: ١٠٩] فلما كرر الله عليه م الحجمج قالوا: وإذا كان بشرا فغير محمد كأن أحق بالرسالة: ﴿لَوْلا نُزِّلُ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُل مَّنَ القَرْيَتَيْن عَظِيمٍ﴾ [الزخرف: ٣١] يقولون: أشرف من محمد، يعنون الوليد بن المغيرة من مكة، ومسعود بن عمرو الثقفي من الطائف، فأنزل الله ردا عليهم: ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمةً رَبِّكَ ﴾ [الزخرف: ٣٢].

### سورة هود

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ ﴾؟ [هود:٥]

س: ما سبب نـرُول هـنه الآيـة : ﴿ وَنَيْنَ أَخَّـرْنَا عَنْهُمُ العَـنَابَ إِلَى أُمُةٍ مُعَـٰدُودَةٍ لَيَقُولُنْ مَا يَخْبِسُهُ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوهَا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مًا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِعُونَ ﴾ : [ هود : ٨ ]

ج: عن قتادة ﴿ قَالَ: لما نزل قول الله تعالى: ﴿ اقْتُرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ﴾ [الأنبياء: ١] قال ناس: إن الساعة قد اقتربت فتناهسوا، فتناهى القوم قليلا، ثم عادوا إلى مكرهم مكر السوء، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ أَخُرْنَا عَنْهُمُ العَذَابَ ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَقِيَ النَّهَارِ وَذُلَفاَ مَنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْخَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّـيْنَاتِ ﴾؟ [هود: ١١٤ ]

ج: قال ابن مسعود الله الله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# سورة يوسف

- س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا القُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَيْنَ الفَاظِينَ ﴾؟ [يوسف:٣]
- ج: قال سعد بن أبى وقاص ﷺ: أنزل على النبىﷺ القرآن فتلاه عليهم زمانا، فقالوا: يا رسول الله ﷺ لو حدثتنا، فنـزل:﴿اللَّهُ نَزْلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُثَشَابِهاً مَّثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ

# سورة الرعد

### س: ما سبب نسزول هذه الآية: ﴿ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنتَى وَمَا تَغِيضُ الأَرْخَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِعِقْدَالَ﴾ [الرعد: ٨]

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيُرْسِلُ الصَّواعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي اللَّهِ ﴾ ؟ [الرعد:١٧]

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَلَوْأَنَّ قُرْاناً سُيِّرَتْ بِهِ الجِبِـالُ أَوْ قُطَّعَــتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلَّــمَ بِهِ المُؤتّــي﴾؟ [الرعد: ٢١]

ج: قال المشركون للنبي ﷺ: إن كان كما تقول فأرنا أشياخنا الأول، نكلمهم من الموتى، وافسح لنا هذه الجبال عبد التي قد ضمتنا، فنزلت الآية: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً سُيِّرَتُ بِهِ الجِبَالُ ﴾ إلى آخرها.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ ۖ وَيُثِّبِتُ ۖ وَعِنْدَهُ أُمُّ الكِتَابِ﴾؟ [الرِعد:٣٩]

ج: قالت قريش حين أنزل الله تعالى: : ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُول أَن يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلاَّ بإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [الرعد: ٣٨] ما نراك يا محمد تملك من شيء، لقد فُرغ من الأمر، فأنزَل الله تعالى: ﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ ﴾.

# سورة الحجر

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُنَا المُسْتَقَدِمِينَ مِنكُم ۗ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ ﴾؟ [الحجر:٢٤]

ج: كانت امرأة تصلى خلف رسول الله الله الله عنه أحسن الناسُ، فكان بعض القوم يتقدم حتى يكون في الصف المؤول لثلا يراها، ويستأخر بعضهم حتى يكون في الصف المؤخر فإذا ركع نظر من تحت إبطيه، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ ﴾؟ [الحجر: ٤٥]

ج: لما سمع سلمان الفارسي ﷺ قُول الله تعالى: ﴿وَإِنَّ جَهَلَمْ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [الحجر: ٤٣] فر ثلاثة أيام هاربا من الخوف لا يعقل، فجيء به للنبي ﷺ فسأله فقال: يا رسول الله أنزلت هذه الآية: ﴿وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ فو الذي بعثك بالحق لقد قطعت قلبي، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ المُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونَ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلَّ ﴾؛ [الحجر: ٤٧]

ج: نزلت هذه الآية فى أبى بكر وعمر قيلُ وأى غُلُ، قال على بن الحسين: غل الجاهلية، فقد كان بين بنى تميم وبنى عدى وبنى هاشم فى الجاهلية عداوة، فلم أسلم هؤلاء القوم تحابوا، اشتكى أبو بكر الصديق خاصرته، فجعل على بن أبى طالب يسخن يده فيكمد بها خاصرة أبى بكر أن فن فنزلت هذه الآية ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورهِم مَّنْ غِلُ إِخْوَاناً عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ نَبِّي عَبَادِي أَنِّي أَنَّا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾؟ [ الحجر : ٤٩ ] .

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزِئِينَ ﴾؟ [الحجر: ٩٥]

ج: مرّ النبى ﷺ على أنـاُس بمكـة فجعلـوا يغمـزون فـى قفاه ويقولون: هذا الذى يزعم أنه نبى ومعه جـبريل ﷺ، فغمـز جبريل ﷺ بإصبعه فوقع مثل الظفر في أجسادهم، فصارت قروحا حتى نتنوا، فلم يستطع أحد أن يدنو منهم فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْسُتَهْزِئِينَ﴾.

# سورة النطل

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لاَ يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ ﴾؟ [النحل: ٣٨]

ج: كان لرجل من المسلمين على رجل من المشركين دين، فأتاه يتقاضاه، فكان مما يتكلم به المسلم، والذى أرجوه بعد الموت أنه كذا وكذا، فقال له المشرك: إنك لتزعم أنك تبعث من بعد الموت، فأقسم بالله جهد يمينه لا يبعث الله من يموت، فنزلت هذه الآية: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهمْ ﴾.

موسوعة الثقافة الإسلامية ويعرفون بغمت الله تُمرُّ يُنكِرُونَهَا ﴾ ؟ [النحل: ٨٣]

ج: أتى أعرابى إلى رسول الله وَقُوا عَليه: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُم مَن بُيُوتِكُمْ سَكَناً ﴾ قال الأعرابى:

نعم، ثم قرأ عليه: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتاً تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إقَامَتِكُمُ ﴾

[النحل: ٨٠] قال: نعم، ثم قرأ عليه كل ذلك يقول نعم، حتى بلغ ﴿ كَذَٰلِكَ يُتِمُ يَعْمُتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ 
تُسْلِمُونَ ﴾ [النحل: ٨٠] فولى الأعرابي، فأنزل الله تعالى: ﴿ لَيَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ 
الكَافَهُونَ ﴾ [النحل: ٨٠]

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلُهَا ﴾؟ [النحل: ٩٦]

ج: كانت سعيدة الأسدية امرأة مجنونة تجمع الشعر واللسيف، فنزلت هذه الآية: ﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ غَزْلُهَا ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِلاُّ مَنْ أَكْرَهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَّ بِالإيمَانَ ﴾؟ [النحل: ١٠٦]

ج: لما أراد النبى الله أن يهاجر إلى المدينة أخذ المشركون بلالا وخبابا وعمار بن ياسر، فأما عمار فقال لهم كلمة أعجبتهم تقية، فلما رجع إلى رسول الله الله تعالى: "كيف كان قلبك حين قلت، أكان منشرحا بالذى قلت؟" قال: لا. فأنزل الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ باللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ بالإيمَان وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْر صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَلُوا رحيم ۗ ﴾؟ [النحل:١١٠ ]

ج: كَانَ عَمَارَ بِنَ يَاسِ ﴿ يَعَدْبِ حَتَى لَا يَدْرَى مَا يَقُولُ، وَكَانَ صَهَيْبِ ﴿ يَعَدْبِ حَتَى لَا يَدْرَى مَا يَقُولُ، وَكَانَ أَبُو فَكَيْهَةً ﴿ يَعَدْبِ حَتَى لَا يَدْرَى مَا يَقُولُ، وَبِلَالُ وَعَامِرَ بِنَ فَهِيْرَةً وَقُومٍ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَئِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِّلصَّابِ رِينَ ﴾؟ [النحل: ١٢٦]

ج: وقف رسول الله ه على حمزة حين استشهد وقد مثل به فقال: "لأقتلن سبعين منهم مكانك" فنزل جبريل الله والنبى الله واقف بخواتيم سورة النحل: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ﴾ إلى خر السورة، فكف رسول الله هو أمسك عما أراد.

# سورة الإسراء

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَرْرُ وَازِرَةٌ وِزْرَأُخْرَى ﴾؟ [الإسراء:١٥]

### س: مَا سبب نُدُول هذه الآيلة: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِعَاءَ رَحْمَةٍ مِّنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُمْ قَـــوْلاً مَيْسُـــوراً ﴾؟ [الاسراء: ٢٨]

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَجْعُلْ يَدَكَ مَفُلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ البَسْطِ ﴾ [ الإسراء ٢٩٠ ]

ج: جاء غلام إلى النبى ﷺ فقال: إن أمى تسألُك كذا وكذا قالﷺ: "ما عندنا شىء اليوم" قال: فتقول لك اكسنى قميصك، فخلع قميصه فدفعه إليه فجلس في البيت حاسرا، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلاَ تَجْعُلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلُّ البَسْطِ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿وَإِذَا قَـرَأْتَ القُـرُانَ جَعَلْـنَا بَيْـنَكَ ۚ وَبَـيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً ﴾؟ [الإسراء: 20]

ج: كان رسول الله ه إذا تلا القرآن على مشركى قريش، ودعاهم إلى الكتاب قالوا يهزؤن به، قلوبنا فى أكنة مما تدعونا إليه وفى أذننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب، فأنزل الله فى ذلك: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ القُرْآنَ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿قُـلِ ادْعُوا الَّـنِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرَّ عَنكُمْ وَلاَ تَحْوِيــلاّ ﴾؟ [الإسراء:٥٦]

ج: كان ناس من الإنس يعبدون ناسا من الجن، فأسلم الجنيون واستمسك الآخرون بعبادتهم فأنزل الله تعالى: ﴿قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا مَنْعَنَا أَن نُرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلَّا أَن كُنَّبَ بِهَا الأَوَّلُونَ ﴾ ؟ [الإسراء: ٥٩]

ج: سأل أهل مكة النبى ﷺ أن يجعل لهم الصفا ذهَبا، وأن ينحى عنهم الجبال فيزرعوا، فقيل له: إن شـــئت أن تستأنى بهم وإن شئت تؤتهم الذى سألوا، فإن كفروا أهلكوا كما أهلكت من قبلهم، قال ﷺ: "بل أستأنى بهم" فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا مَنْعَنَا أَن نُّرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَن كَذَّبَ بِهَا الأَوَّلُونَ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرَّوْيَا الَّتِي أَرِيْنَاكَ إِلَّا فِتَّنْهُ لَّلِنَّاس ﴾؟[الإسراء: ٦٠]

ج: لما أسرى برسول الله ﷺ أصبح يحدث نفرا من قَريش يستهزءُون به، فطلبوا منه آية، فوصف لهم بيت المقدس وذكرلهم قصة العير، فقال الوليد بن المغيرة: هذا ساحر، فأنزل الله: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَتِي أَرِيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِّلنَّاسِ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَالشَّجَرَةِ اللَّهُونَةَ فِي القُرْآنَ ﴾ ؟ [الإسراء ٢٠٠]

ج: لما ذكر الله تعالى: الزقوم فى القرآن خوف به هذا الحى من قريش، قال أبو جهل: هل تدرون ما هذا الزقوم الذى يخوفكم به محمد؟ قالوا: لا، قال: الثريد بالزيد أما لئن أمكننا منها لزقمنها زقما، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ طَعَامُ الأَثِيمِ ﴾ فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ طَعَامُ الأَثِيمِ ﴾ والدخان: ٣٤-٤٤ }.

موسوعة الثقافة الإسلامية سيب النزول سيب النزول سيب النزول هذه الآية: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِتُونَكَ عَن الَّذِي أَوْحَيْنًا إِنَيْكَ ﴾؟ [الإسراء: ٧٣]

جُ: خرج أمية بن خُلف وأبو جهل بن هشام ورجّال من قريش فأتوا النبى هُ فقالوا: يا محمد تعال تمسّـحِ بآلهتـنا وندخـل معـك في دينـك، وكان يحب إسلام قومه فرق لهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِئُونَكَ عَن الَّذِي أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِيَ عَلَيْنًا غَيْرَهُ وَإِذاً لاَّتَخَذُوكَ خَلِيلاً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَهُمُ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنًا نَصِيراً ﴾ [الإسراء: ٧٣-٧٥].

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَسْتَقِزُّونَكَ مِنَ الأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا ﴾؟ [الإسراء: ٧٦]

ج: أتوا اليهود النبي في فقالوا: إن كنت نبيا فالحق بالشام، فإن الشام أرض المحشر، وأرض الأنبياء، فصدق رسول الله في ما قالوا، فغزا غزوة تبوك يريد الشام، فلما بلغ تبوك أنزل الله آيات من سورة الإسراء بعدما ختمت السورة (وَإن كَادُوا لَيَسْتَفِزُونَكَ مِنَ الأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذاً لاَّ يَلْبَتُونَ خِلافَكَ إلاَّ قَلِيلاً وأمره بالرجوع إلى المدينة، وقال له جبريل المَسِينَ: سل ربك فإن لكل نبى مسألة، فقال في أمرني أن أسأل قال: (وقل رب أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْق وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَل لللهِ في نَدُوكَ سُلْطَاناً نَصِيراً [الإسراء: ٨٠] فهولاء نزلن في رجعته من تبوك.

### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَـنِ الـرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مَّنَ العِلْــمِ إِلاَّ قَلِيــلاً ﴾؟ [الإسراء: ٨٥]

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ قُل لَّنِن اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا القُرْانِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُم لِبَعْض ظَهِيراً ﴾ ? [الإسراء: ٨٨]

ج: جاء سلاَم بَنَ مشكم فى جماعة من يهود إلى النبى في فقالوا: كيف نتبعك وقد تركت قبلتنا، وإن هذا الذى جئت به لا نراه مناسقا كما تناسق التوراة، فأنزل علينا كتابا نعرفه وإلا جئناك بمثل ما تأتى به فأنزل الله: ﴿ قُل لَّئِن اجْتَمَعَتِ الإنسُ وَالْجِنُ ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالُوا لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْض يَنْبُوعاً ﴾؟ [الإسراء:٩٠]

ج: اجتمع جماعة من قريش منهم عتبة وشيبة ابنى ربيعة وأبو سفيان بن حرب والوليد بن المغيرة وأبو جهل وأمية بن خلف والعاصى بن وائل وآخرون، اجتمعوا فقالوا: يا محمد ما نعلم رجلا من العرب أدخل على قومه ما أدخلت على قومك، لقد سببت الأباء، وعبت الدين، وسفهت الأحلام، وشتمت الألهة، وفرقت الجماعة، فما من قبيح إلا وقد جئته فيما بيننا وبينك، فإن كنت إنما جئت بهذا الحديث تطلب مالاً جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثر مالا، وإن كنت إنما تطلب الشرف سودناك علينا ـ أى جعلناك سيدًا علينا ـ وإن كان هذا الذى يأتيك بما يأتيك رئيا تراه قد غلب، بذلنا أموالنا في طلب العلم حتى نبرئك منه، فقال رسول الله على: "ما بي ما تقولون، ولكن الله بعثنى إليكم رسولا وأنزل على كتابا، وأمرنى أن أكون لكم مبشرا ونذيرا" قالوا: فإن كنت غير قابل منا ما عرضنا عليك فقد علمت أنه ليس أحد من الناس أضيق بلادا ولا أقل مالا ولا أشد عيشا منا،

فلتسأل لنا ربك الذى بعثك فليسير عنا هذه الجبال التى ضيقت علينا، وليبسط لنا بلادنا، وليجر فيها أنهارا كأنهار الشام والعراق، وليبعث لنا من قد مضى من آبائنا، فإن لم تفعل فسل ربك مَلِكا يصدقك بما تقول، وأن يجعل لنا جنانا وكنوزا وقصورًا من ذهب وفضة نعينك بها على ما نراك تبتغى، فإنك تقوم بالأسواق وتلتمس المعاش، فإن لم تفعل فأسقط السماء كما زعمت أن ربك إن شاء فعل، فإنا لن نؤمن لك إلا أن تفعل، فقام رسول الله والله الله عنهم، وقام معه عبد الله بن أبى أمية فقال: يا محمد عرض عليك قومك ما عرضوا فلم تقبله منهم، ثم سألوك لأنفسهم أمورا ليعرفوا بها منزلتك من الله فلم تفعل ذلك، ثم يسألوك أن تعجل ما تخوفهم به من العذاب، فوالله لا أومن بك أبدا حتى تتخذ إلى السماء سُلما، ثم ترتقى فيه وأنا أنظر، حتى تأتيها، وتأتى معها بنسخة منشورة ومعك أربعة من الملائكة، فيشهدون لك أنك كما تقول، فانصرف رسول الله الله عنه حزينا، فأنزل عليه ما قال له عبد الله بن أبي أمية: ﴿وَقَالُوا لَن نُؤْمِنَ لَكَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا والله مُعَد الله من المُدَى إلا أن قَالُوا أَبَعَثَ الله مُهراً رّسُولاً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إلْ مُؤَلًا أَن قَالُوا أَبَعَثَ الله مُهراً رّسُولاً ﴿ [الإسراء: ١٠ عله ع].

### س: مَا سبب نـرُول هـنهُ الآيـة: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهُ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَــنَ أَيّاً مَّا تَدْعُـــوا فَلَهُ الأَسْـــمَاءُ الحُسْــــنَى﴾؟ [الاسراء:١١٠]

ج: قام رسول الله الله بمكة ذات يوم فدعا فقال فى دعائه: "يا الله يا رحمن" فقال المشركون: انظروا إلى هنذا الصابئ ينهانا أن ندعوا إلهين، وهو يدعو إلهين، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلا تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلا تُخَافِتُ بِهَا ﴾ ؟ [الإسراء:١١٠]

ج: كان رسول الله ﷺ إذا صلى بأصحابه رفع صوته بالقرآن، فكان المشركون إذا سمعوا القرآن سبوه ومن أنزله ومن جاء به، فنزلت: ﴿ وَلا تَجْهَرُ بِصَلاتِكَ وَلا تُخَافِتُ بِهَا ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقُلِ الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِنْ وَلَـداً وَلَـمْ يَكُــن لَـهُ شَــرِيكٌ فِــي الْمُلْكِ ﴾ ؟ [الإسراء:١١١]

ج: قَالَتَ اليهود والنصارى: اتخذن الله ولدا، وقالت العرب: لبيك لا شريك لك إلا شريكا هو لك، تملكه وما ملك، وقال الصابئون والمجوس: لولا أولياء الله لذل، فأنزل الله: ﴿وَقُلِ الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي الْلَكِ﴾ الآية.

# سورة الكهف

#### س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِــعٌ نَّفْسَــكَ عَلَى آثَارِهِـمْ إِن لَّـمْ يُؤْمِنُـوا بِهَـذَا الحَدِيــثِ أَسَـــفاً ﴾؟ [الكهف:٦]

ج: اجتمع عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وأبو جهل بن هشام والنضر بن الحارث وأمية بن خلف وغيرهم فى نفر من قريش، وكان رسول الله الله الله على عليه ما يرى من خلاف قومه إياه وإنكارهم ما جاء به من النصيحة، فأحزنه حزنا شديدا، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى آثَارِهُمْ ﴾.

موسوعة الثقافة الإسلامية بين موسوعة الثقافة الإسلامية بين موسوعة الثقافة الإسلامية بين موسوعة الثقافة الإسلامية بين وَلَا تَقُولَنَّ لِشَسَيْءٍ إِنِّسِي فَاعِسلٌ ذَلِكَ غَسِداً إِلاَّ أَن يَشَسَاءَ اللَّسَهُ ﴾ ؟ [الكهف:٢٣-٢٤]

ج: حلف النبى الله على يمين فمضى له أربعون ليلة فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً إِلاًّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ .

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تُطِعُ مَنْ أَغُفُلْنَا قُلْبُهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ﴾ ؟ [ الكهف: ٢٨ ]

 ج: دخـل عيينة بن حصن على النبى الله وعنده سلمان، فقال عيينة: إذا نحن أتيناك فأخرج هذا وأدخلنا، فنزلت (وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِناً) الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُل لُوْكَانَ البَحْرُ مِدَاداً لَّكَلِمَاتَ رَبِّي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْجِنْنَا مِمَثْلُهُ مِنْداً ﴾؟ [الكهف:١٠٩]

ج: قَالَتَ قريش لليهود: أعطونا شيئا نسأل عنه هذا الرجل \_ يعنى النبي ﴿ \_ فقالوا: سلوه عن الروح: فسألوه فنزلت: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرَّوحِ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي ﴾ [الإسراء: ٨٥] وقال اليهود: أوتينا علما كثيرا، أوتينا التوراة، ومن أوتى التوراة فقد أوتى خيرا كثيرا، فنزلت: ﴿ قُلُ لُو كَانَ البَحْرُ مِذَاداً ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ هَٰمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً ۖ وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَـــداً ﴾؟ [الكهف:١١٠]

ج: قَالَ جَندب بن زهير: إذا صلى الرجل أوصام أو تصدق فُذكر بخير ارتاح له فزاد في ذلك لمقالة الناس له فنزلت في ذلك: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبُّهِ ﴾ الآية.

# سورة مريم

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَمَا نَتَنْزُّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾؟ [مريم: ٦٤]

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَفَرَءَيْتُ الَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا ۖ وَقَالَ لأُوتَيَنَّ مَالاً ۚ وَوَلَدا ۗ ﴾؟ [مريم:٧٧]

ج: قال خباب بن الأرت ﷺ: جئت العاصى بن وائل السهمى أتقاضاه حقًا لى عنده فقال: لا أعطيك حتى تكفر بمحمد، فقلت: لا حتى تموت وحتى تبعث، قال: فإنى لميت ثم مبعوث؟ فقلت: نعم، فقال: إن لى هناك مالا وولدا فأقضيك، فنزلت: ﴿أَفَرَءُيْتَ اللَّذِي كَفَرَ بآيَاتِنَا﴾ الآية.

س ٢٢٨: ما سبب نزول هذه الأية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَـهُمُ الرَّحْمَنُ وُداً ﴾؟ [مريم: ٩٦] ج: لما هاجر عبد الرحمن بن عوف عَهُ إلى المدينة وجد نفسه على فراق أصحابه بمكة فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُداً ﴾ محبة في قلوب المؤمنين.

# سورة طه

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ طه مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾؟ [طد١٠-٢]

. ج: كان أول ما أنزل الله تعالى: الوحى على النبى ﷺ يقوم على صدور قدميه إذا صلى، فأنزل الله ﴿طه مَا أَنزُلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيَسْأُلُونَكَ عَنْ الجِبَال فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا ﴾ ؟ [طه: ١٠٥]

ج: قالت قريش: يا محمد كيف يفعل رَبك بهذَه الجبال يوم القيامة فنزلت: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن الجِبَال ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَعْجَلُ بِالْقُرْآن مِن قَبْل أَن يُقْضَى إلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبّ زذنِي عِلْما ﴾؟ [طد:١١٤]

ج: كان النبى ه إذا نزل عليه جبريل الله بالقرآن أتعب نفسه فى حفظه حتى يشق على نفسه، فيخاف أن يصعد جبريل الته ولم يحفظه، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْجَلُ بِالْقُرْآنِ ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلاَ تُمُدُّنَّ عَينَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُم ﴾؟ [طه: ١٣١]

ج: عن أبى رافع الله على قال: أضاف النبى الله على ضيفا فأرسلنى إلى رجل من اليهود: "أن أسلفنى دقيقاً إلى هلال رجب فقال: لا إلا برهن فأتيت النبى الله فأخبرته فقال: "أما والله إنى لأمين فى السماء أمين فى الأرض". فلم أخرج من عنده حتى نزلت هذه الآية: ﴿وَلاَ تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ ﴾.

# سورة الأنبياء

#### س: ما طبب نزول طلنه الآية : ﴿مَا آمَنَتْ قَبْلُهُم مِّن قَرْيَة أَهْلَكُنَاهَا أَفَهُمْ يُؤْمِظُونَ ﴾؟ [الانبياء:٦]

ج: قال أهل مكة للنبى ﷺ: إن كان ما تقول حقاً ويسرك أن نؤمن، فحول لنا الصفا ذهبا، فأتاه جبريل الخلاطة فقال: إن شئت كان الذى سألك قومك، ولكنه إن كان ثم لم يؤمنوا لم يُنظروا، وإن شئت استأنيت بقومك، فأنزل الله تعالى: ﴿ مَا آمَنَتُ قَبْلَهُم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَّاهَا﴾ الآية.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ الخُلْدَ أَفَإِن مَّتَّ فَهُمُ الخَالِدُونَ ﴾ ? [الأنبياء: ٣٤]

ج: لما نُعى للنبى ﷺ نفسه، قال: "ياُربُ فمن لأَمتى" فنزلَت: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ الخُلْدَ﴾ الآية.

### س: ما مطلب نزول هللنه الآية: ﴿ وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَتَّخِنُونَكَ إِلَّا هُزُوا ﴾ ؟ [الانبياء: ٣٦]

ج: مر النبى ﷺ على أبى جهَلْ وأبى سفيان وهما يتحدثان، فلما رآه أبو جهل ضحك وقال لأبى سفيان: هذا نبى بنى عبد مناف، فغضب أبو سفيان وقال: أتنكرون أن يكون لبنى عبد مناف نبى؟! فسمعهما النبى ﷺ فرجع إلى أبى جهل فوقع به وخوفه وقال: "ما أراك منتهيا حتى يصيبك ما أصاب من غير عهده" فنزلت: ﴿وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلاَّ هُزُواً﴾ الآية.

س ۚ ما سبب نزول هٰذه الَّايَّة : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا الحُسْنَى أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ ؟ [الأنبياء:١٠١]

ج : قال أبن عباس الله عباس الله عباس الله عبد الشمس والقمر والملائكة وعُزير، فكل هؤلاء في النار مع آلهتنا فنزلت: ﴿إِنَّ النَّانِ مَنْا الحُسْنَى أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ ونزلت: ﴿وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً﴾ إلى قولَه تعالى: ﴿إِنَّ هُمْ قُوْمٌ خَمِمُونَ﴾ [الزخرف: ٧٥ – ٥٥].

# سورة الحج

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ ﴾؟ [الحج: ١١]

ج: كان الرجل يقدم الدينة فيُنسلم، فإن ولدت امرأته غلاَما، ونتجت خيله قال هذا دين صالح، وإن لم تلد امرأته ولدا ذكرا، ولم تنتج خيله قال هذا دين سوء، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَـرُفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَى وَجُهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الخُسُرَانُ اللَّهِينُ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطَّعَتْ لُهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارِيُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الحمِيمُ ﴾؟ [الحج:١٩]

ج: لما تبارز يـوم بـدر حمـزة الله عم النبى الله وعلى بن أبى طالب وعبيدة بن الحارث وعتبة بن ربيعة وشيبة ابن ربيعة وشيبة ابن ربيعة والوليد بن عتبة الله أنزل الله تعالى: ﴿هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَذُونُوا عَذَابَ الحَرِيقِ ﴾ [الحج: ١٩-٢٣].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن يُردُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْم نَّذِقْهُ مِنْ عَدَابِ أَلِيم ﴾؟ [الحج: ٢٥]

ج: بعث رسول الله ه عبد الله بن أنيس مع رجلين أحدهما مهاجرٌ والآخر من الأنصار، فافتخروا فى الأنساب، فغضب عبد الله بن أنيس فقتل الأنصارى ثم ارتد عن الإسلام وهرب إلى مكة فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَن يُردُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلُم تُذِقّهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيم﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا ۖ وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقْوَى منكُم ﴾؟ [الحج: ٣٧]

ج: كان أهل الجاهلية يضمخون البيت - أى يلطخون - بلحوم الإبل ودمائها، فقال أصحاب النبي ﷺ: فنحن أحق أن نضمخ. فأنزل الله تعالى: ﴿ لَن يَئَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلاَّ دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنكُمْ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ لِقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ ؟ [الحج: ٣٩]

جُ: لما خرج رسول الله هُ مَنَ مَكة قال أَبُو بكر الصديقُ هُ: أخرجوا نَبيهم لَيهلكهن الله، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾.

س: مبا سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ ۖ وَلاَ نَبِيّ إلاَّ إِذَا لتَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ ۖ وَاللهُ عَلِيــمُ حَكِيدٌ ﴾ ؟ [الْحِج:٥٧]

ج: قـرأ النبسى الله بمكة (وَالنَّجُم إِذَا هَوَى) فلما بلغ (أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَّى ، وَمَنَاةَ الثَّالِتُةَ الأُخْرَى) وَالنَّالِثَةَ الأُخْرَى) [النجم: ١-٢٠] ألقى الشيطان على لسانه تلك الغرانيق العلا ـ وإن شفاعتهن لترتجى، فقال

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ ذَلِكَ ۚ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّه لَعَفُوِّ غَفُورٌ ﴾؟ [الحج: ٦٠]

ج: بعث رسول الله هُ سرية فلقوا المشركين لليلتين بقيتا من المحرم فقال المشركون بعضهم لبعض قاتلوا أصحاب محمد فإنهم يحرمون القتال فى الشهر الحرام، فناشدهم الصحابة رضوان الله عليهم وذكروهم بالله أن لا يعرضوا لقتالهم فإنهم لا يستحلون القتال فى الشهر الحرام، فأبى المشركون ذلك، وقاتلوهم وبغوا عليهم، فقاتلهم المسلمون ونصروا فنزلت: ﴿ ذَٰلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِي عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّه لَعَفُوًّ عَفُورٌ ﴾.

# سورة المؤمنون

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾؟ [المؤمنون:٢]

ج: كـان رسـول الله ﷺ إذا صلى رفع بصره إلى السماء فنزلت: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ﴾ فطأطأ رأسه.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَاهُم بِالْعَنَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ ﴾؟ [المؤمنون:٧٦]

ج: لما أتى بابن إياز الحنفى إلى النبى ه وهو أسير خلى سبيله وأسلم، فلحق بمكة ثم رجع فحال بين أهل مكة وبين الميرة - الطعام - من اليمامة حتى أكلت قريش العلهن - يعنى الوبر والدم - فجاء أبو سفيان إلى النبى ه، فقال: ألست تزعم أنك بعثت رحمة للعاملين، قال: "بلى" قال: فقد قتلت الآباء بالسيف والأبناء بالجوع، فنزلت: ﴿وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ ﴾ الآية.

# سورة النور

س: ما سبب نـرْول هـنه الآية: ﴿ الرَّانِي لاَ يَنكِحُ إِلاَّ زَانِيَةَ أَوْمُشْرِكَةٌ ۚ وَالرَّانِيَةُ لاَ يَنكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْمُشْرِكٌ ۗ وَحُرَّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُهْمَانِينَ ﴾ [ النور: ٣]

ج: كان رجل يقال له مزيد يحمل من الأنبار إلى مكة حتى يأتيهم، وكان امرأة بمكة صديقة له يقال لها عناق، فاستأذن النبى هُ أن ينكحها، فلم يرد عليه شيئا حتى نزلت: (الزَّانِي لاَ يَنكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً) الآية، فلا مُشْرِكَةً) الآية، فلا تنكحُها".

تنكحُها".

ج: لما نزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ اللَّحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بَأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جُلْدَةً وَلاَ تَغْبَلُوا لَهُمْ شَمَادَةً أَبِداً ﴾ [النور: ٤] قال سعد بن عبادة ﴿ وهو سيد الأنصار: أهكذا نزلت يا رسول الله؛ فقال رسول الله ﷺ: "يا معشر الأنصار ألا تسمعون ما يقول سيدكم "؟! قالوا: يا رسول الله لا تلمه فإنه رجل غيور، والله ما تزوج امرأة قط فاجتراً رجل منا أن يتزوجها من شدة غيرته، فقال سعد: والله يا رسول الله إنبي لأعلم أنها حق وأنها من الله، ولكني تعجبت أني لو وجدت لكاعًا قد تفخذها رجل لم يكن لي أن أنحيه ولا أحركه حتى آتى بأربعة شهداء، فوالله لا أتى بهن حتى يقضى حاجته، فما لبثوا إلا يسيرا حتى جاء هلال بن أمية وهو أحد الثلاثة الذين تاب الله عليهم، فجاء من أرضه عشاءً فوجد عند أهله رجلا فرأى بعينه وسمع بأذنه، فلم يهيجه حتى أصبح، فغدا إلى رسول الله ﷺ، وقال له: إنى جثت أهلي عشاءً فوجدت عندها رجلا، فرأيت بعيني وسمعت بأذني، فكره رسول الله ﷺ ما جاء به واشتد عليه، واجتمعت الأنصار فقالوا: قد ابتلينا بما قال بأذني، فكره رسول الله ﷺ ما جاء به واشتد عليه، واجتمعت الأنصار فقالوا: قد ابتلينا بما قال يأمر بضربه أنزل الله عليه الوحي، فأمسكوا عنه حتى فرغ من الوحي، فنزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ يَامُ مِنْ أَلُولُ الله عليه الوحي، فأمسكوا عنه حتى فرغ من الوحي، فنزلت: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَنْهَا نزلت في عويمر، وقال ابن حجر: يحتمل أن أنها نزلت بي عويمر، وقال ابن حجر: يحتمل أن النزول بسبب هلال فلما جاء عويمر لم يكن له علم بما وقع لهلال فأخبره النبي ﷺ بالحكم.

س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ ﴾؟ [النور:١١-٢٣]

ج: عن عائشة رضي قالت: كَان رسول الله شَه إذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه فأيتهن خرج سهمها خرج بها معه، فأقرع بيننا في غزوة غزاها فخرج سهمي فخرجت، وذلك بعدما أنزل الحجاب فأنا أحمل بالرحيل فقمت فمشيت حتى جاوزت الجيش فلما قضيت شأنى أقبلت إلى الرحل فلمست صدرى فإذا عقد من جزع ظفار قد انقطع فرجعت فالتمست عقدى فحبسني ابتغاؤه وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلون بي فحملوا هودجي على بعيرى الذي كنت أركب وهم يحسبون أنى فيه قالت: وكانت النساء إذ ذاك خفافًا لم يهبلن ولم يغشهن اللحم إنما يأكلن العلفة من الطعام فلم يستنكر القوم ثقل الهودج حين زحلوه ورفعوه فبعثوا الجمل وساروا ووجدت عقدى عندما سار الجيش فجئت منازلهم وليس بها داع ولا مجيب فتيممت منزلي الذي كنت فيه، فظننت أن القوم سيفقدونني فيرجعون إلى، فبينما أنا جالسة في منزلي غلبتني عيناي فنمت وكان صفوان بن المعطل قد عرس وراء الجيش فأدلج فأصبح عند منزلى فرأى سواد إنسان نائم فعرفنى حين رآنى وكان يرانى قبل أن يضرب علىً الحجـاب فاستيقظت باسترجاعه حـين عرفنى فخمـرت وجهى بجلبابي فوالله ما كلمني كلمة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه حين أناخ راحلته فوطىء على يدها فركبتها فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش بعدما نزلوا موغرين في نحو الظهيرة فهلك من هلك في شأني وكان الذي تولى كبره عبد الله بن أبي بن سلول فقدمت المدينة فاشتكيت حين قدمنا شهرًا والناس يفيضون في قول أهل الإفك ولا أشعر بشيء من ذلك حتى خرجت بعدما نُقهت وخرجت مع أم مسطح قبل

المناصع وهو متبرزنا فعثرت أم مسطح في مرطها فقالت: تعس مسطح فقلت لها: بئس ما قلت تسبين رجلاً شهد بدرًا قالت: أي هنتاه ألم تسمعي ما قال قلت: وماذا قال؟ فأخبرتني بقول أهل الإفك فازددت مرضًا إلى مرضى فلما دخل على رسول الله ﷺ قلت: أتأذن لى أن آتى أبوى وأنا أريد أن أتيقن الخبر من قبلهما فأذن لى فجئت أبوى فقلت لأمى: يا أماه ما يتحدث الناس؟ قالت: أي بنية هونى عليك فوالله لقلما كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبها ولها ضرائر إلا أكثرن عليها قلت: سبحان الله أو قد تحدث الناس بهذا فبكيت تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقأ لى دمع ولا أكتحل بنوم ثم أصبحت أبكى ودعا رسول الله ﷺ على بن أبى طالب وأسامة بن زيد ﴿ حين استلبث الوحي يستشيرهما في فراق أهله فأما أسامة فأشار إليه بالذي يعلم من براءة أهله فقال: يا رسول الله هم أهلك ولا نعلم إلا خيرًا، وأما على فقال: لن يضيق الله عليك والنساء سواها كثير، وإن تسأل الجارية تصدقك، فدعا بريرة فقال: "أي بريرة هل رأيت من شيء يريبك من عائشة" قالت: والـذى بعثك بالحق إن رأيت عليها أمرًا قط أغمصه عليها أكثر من أنها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها فتأتى الداجن فتأكله فقام رسول الله ﷺ على المنبر فاستعذر من عبد الله بن أبي فقال: "يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي فوالله ما علمت على أهلي إلا خيرًا". قالت: وبكيت يومي ذلك لا يرقأ لى دمع ثم بكيت تلك الليلة لا يرقأ لى دمع ولا أكتحل بنوم وأبواى يظنان أن البكاء فالق كبدى فبينما هما جالسان عندى وأنا أبكى استأذنت علىَّ امرأة من الأنصار فأذنت لها فجلست تبكي معى ثم دخل رسول الله ﷺ فسلم ثم جلس وقد لبث شهرًا لا يوحي إليه في شأني شيء فتشهد ثم قال: "أما بعد يا عائشة فأنه قد بلغني عنك كذا وكذا فإن كنت بريئة فسيبرئك الله وإن كنت ألمت بذنب فاستغفرى الله ثم توبى إليه فإن العبد إذا اعترف بـذنب ثم تاب تاب الله عليه" فلما قضى مقالته قلت لأبي أجب عنى رسول الله ﷺ فقال: والله ما أدرى ما أقول فقلت لأمى: أجيبي رسول الله ﷺ فقالت: والله ما أدرى ما أقول فقلت وأنا جارية حديثة السن: والله لقد عرفت أنكم قد سمعتم بهذا حتى استقر في أنفسكم وصدقتم به ولئن قلت لكم أنى بريئة والله يعلم أنى بريئة لا تصدقوني وفي رواية ولئن اعترفت لكم بأمر والله يعلم أنى منه بريئة لتصدقني والله لا أجد لي ولكم مثلاً. إلا كما قال أبو يوسف ﴿فَصَبْرٌ جَمْيِلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَي مًا تَصِفُونَ﴾ [يوسف: ١٨] ثم تحولت فاضطجعت على فراشي فوالله ما رام رسول الله ﷺ مجلسه ولا خبرج من أهل البيت أحد حتى أنزل الله على نبيه فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء فلما سرى عنه كان أول كلمة تكلم بها أن قال: "أبشرى يا عائشة أما الله فقد برأك" فقالت لى أمى: قومى إليه فقلت: والله لا أقوم إليه ولا أحمد إلا الله هو الذي أنزل براءتي وأنزل الله ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بالإفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ ﴾ [النور: ١١] عشر آيات فقال أبو بكر ﷺ وكان ينفق على مسطح لقرابته منه وفقره: والله لا أنفق عليه شيئًا بعد الذي قال لعائشة ﴿ فَأَنْزِلَ اللَّهُ: ﴿ وَلَا يَأْتُلَ أُولُوا الفَضْل مِنكُمْ وَالسَّعَةِ ﴾ إلى ﴿أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ﴾ [النور: ٢١] قال أبو بكر: والله إنى لَأحب أن يغفَر الله لى فرجع إلى مسطح ما كان ينفق عليه.

موسوعة الثقافة الإسلامية \_\_\_\_\_\_\_ أسباب النزول س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْثِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ﴾ ؟ [النهر: ٢٧]

ج: جاءت امرأة من الأنصار إلى النبى الله فقالت: يا رسول الله: إنى أكون في بيتى على حال لا أحب أن يرانى عليها أحد، وأنه لا يزال يدخل على رجل من أهلى وأنا على تلك الحال فكيف أصنع؟ فنزلت: (أيا أيُها الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ الإِية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُوا بِيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَة ﴾؟ [النور:٢٩]

جَ: لمَا نُزلَت: ﴿ فَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ بَيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلَّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ﴾ [النور: ٢٧] قال أبو بكر الصديق ﴿ الله على الله كيف بتجار قريش الذين يختلفون بين مكة والمدينة والشام، ولهم بيوت معلومة على الطريق، فكيف يستأذنون ويسلمون وليس فيها سكان؟ فنزلت: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَقُل لُلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ هَرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ منْهَا﴾ ؟ [النور:٣١]

ج: كانت أسماء بنت مرثد فى نخل لها، فجعل النساء يدخلن عليها غير متأزرات، فيبدو ما فى أرجلهن يعنى الخلاخل، وتبدو صدورهن وذوائبهن، فقالت أسماء: ما أقبح هذا! فأنزل الله تعالى: فى ذلك: ﴿وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ الآية.

س: ما سبب نـزول هـذه الآيـة: ﴿ وَالَّـٰذِينَ يَبُـتَغُونَ الكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ هَكَاتِبُوَهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ ؟ [النور: ٣٣]

ج: عن عبد الله بن صبيح عن أبيه قال: كنت مملوكا لحويطب بن عبد العزى فسألته الكتابة فأبى، فأنزل الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الكِتَابَ ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلا تُكُرهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ ﴾؟ [النور: ٣٣]

ج: كان لعبد الله بن أُبَى جاريتان يقال لإحداهما مسيكة ، والأخرى يقال لها أميمة ، فكان يكرههما على الزنا ، فشكتا ذلك إلى رسول الله هُمْ ، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّناً ﴾ الآنة تحمَّناً ﴾ الآنة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَإِذَا دُعُوا إِنَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا هَٰرِيقٌ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾؟ [النور: ٤٨] ج: كان الرجل إذا كان بينه وبين الرجل منازعة فدعى إلى النبي ﷺ وهو محق أذعن، وعلم أن النبي ﷺ سيقضى له بالحق، وإذا أراد أن يظلم فدعى إلى النبي ﷺ أعرضٍ، فقال: انطلق إلى فلان، فأنزل الله تعالى: ﴿وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ الآية.

س: ما سبب نـرْول هـنه الآية: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبِلَهِمْ﴾ ؟ [النور:٥٥]

ج: كان الرجل يذهب بالأعمى والأعرج والمريض إلى بيت أبيه أو بيت أخيه أو بيت أخته أو بيت عمته أو بيت عمته أو بيت خالته فكان الزمنى - أى المرضى - يتحرجون من ذلك ويقولون إنما يذهبون بنا إلى بيوت غيرهم فنزلت هذه الآية رخصة لهم ﴿لَيْسَ عَلَى الأَعْمَى حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى المَريضِ حَرَجٌ ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْـتَاتاً ﴾؟ [النور:٦١]

ج: كانت الأنصار إذا نزل بهم الضيف لا يأكلون حتى يأكل الضيف معهم فنزلت هذه الآية رخصة لهم لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً ﴾.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ ۚ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِذًا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَّمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ ﴾؟ [النور:٦٢]

ج: لما ضرب رسول الله الله الخندق على المدينة وعمل فيه وعمل المسلمون فيه، وأبطأ رجال من المنافقين، وجعلوا يأتون بالضعيف من العمل، فيتسللون إلى أهليهم بغير علم من رسول الله الله وإذن، وجعل الرجل من المسلمين إذا نابته النائبة من الحاجة التي لا بد منها، يذكر ذلك لرسول الله في فيستأذنه في اللحوق لحاجته فيأذن له، وإذا قضى حاجته رجع، فأنزل الله تعالى: في أولئك المؤمنين: ﴿إِنَّمَا المُوْمِئُونَ الذينَ آمَنُوا باللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢-٢٤].

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولَ بِيْنَكُمْ كُدُعَاءٍ بِعُضِكُم بَعْضًا ﴾؟ [النور:٦٣]

ج: كانوا ينادون على رسول الله ﷺ يقولون: يا محمد يا أبا القاسم، فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُول بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضاً﴾ فقالوا: يا نبى الله يا رسول الله.

# سورة الفرقان

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي إِن شَــاءَ جَعَـلَ لَكَ خَيْراً مِّن ذَلِكَ ﴾ { [الفرقان:١٠]

جَّ: قيلٌ للنبي ﷺ: إنَّ شئتٌ أَعطيناكَّ مُفاتيح الأرض وخزائنها، لا يَنقصكُ ذلكُ عنْدنا شيئًا، وإن شئت جمعتهما لك في الآخرة، قال: "بل اجمعهما لى في الآخرة" فنزلت: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْراً مِّن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَيَجْعَل لَّكَ قُصُوراً﴾.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطُّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسْـوَاقِ﴾؟ [الفرقان:٢٠]

ج: لما عيَـر المشـركون رسـول الله ﷺ بالغاقـة ـ الفقـر ـ ﴿وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُول يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الأَسْوَاق﴾ [الفرقان: ٧] حزن رسول الله ﷺ، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْٰسَلْنَا قَبَّلَكَ مِنَ المُرْسَلِينَ﴾. موسوعة الثقافة الإسلامية بسباب النزول من الأبين كَفَرُوا لَوْلا تُزَّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةٌ وَاحِدَةٌ ﴾ [ الفرقان ٢٣٠]

ج: قال الشركون: إن كان محمد كما يـزعم نبيًا فلم يعذبه ربه، ألا ينزل عليه القرآن جملة واحدة، فينزل عليه الآية والآيتين، فأنزل الله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزُّلَ عَلَيْهِ القُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً﴾.

س: ما سبب ننزول هذه الآية: ﴿وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهَا آخَرَ ۚ وَلاَ ۚ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقُّ ۖ وَلاَ يَزْنُونَ﴾ ؟[الفرقان:٨٨]

# سورة الشعراء

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَفَرَأَيْسَسَتَ إِن مُتَّعَنَسَاهُمْ سِسَنِينَ • ثُمَّ جَاءَهُـم مَّا كَانُـوا يُوعَسَدُونَ ﴾؟ [الشعراء: ٢٠٠٥-٢٠٦]

ج: رؤى النبى الله كأنه متحير، فسألوه عن ذلك فقال: "ولم ورأيت عدوى يكون من أمتى بعدى" فنزلت: ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمْ سِنِينَ ، ثُمَّ جَاءَهُم مًّا كَانُوا يُوعَدُونَ ، مَا أَعْنَى عَنْهُم مًا كَانُوا يُمَتَّعُونَ﴾ [الشعراء: ٢٠٧-٢٠٧] فطابت نفسه.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؟ [الشعراء: ٢١٥]

ج: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأُقْرَبِينَ﴾ [الَشعراء: ٢١٤] بدأ بأهل بيته وفصيلته فشق ذلك على المسلمين، فأنزل الله تعالى: ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ ﴾؟ [الشعراء:٢٢٤]

ج: تهاجى رجلان على عهد رسول الله ﷺ أحدهما من الأنصار والآخر من قوم آخرين، وكان مع كل واحد منهما غواة من قومه، وهم السفهاء فأنزل الله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعُملُوا الصَّالحَاتَ وَذَكَّرُوا اللَّهَ كَثيراً ﴾ ؟ [الشعراء: ٢٢٧]

ج: لما نزلت: ﴿وَالشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الغَاوُونَ﴾ [الشعراء: ٢٢٤] جاء عبد الله بن رواحة، وكعب بن مالك، وحسان بن ثابت، فقالوا: يا رسول الله والله لقد أنزل الله هذه الآية وهو يعلم أنّا شعراء هلكنا، فأنزل الله ﴿إلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ الآية، فدعاهم رسول الله ﷺ فتلاها عليهم.

# سورة القصص

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الَّذِينَ آتَيَنَاهُمُ الكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾؟ [القصص:٥٢] ج: خرج عشرة رهط من أهل الكتاب منهم رفاعة إلى النبي ﷺ فآمنوا فأوذوا فنزلت: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكتَابَ ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿إِنَّكَ لاَ تَهْدي مَــنْ أَخْبَبْتَ وَلَكنَّ اللَّهُ يَهْدي مَن يَشَاءُ ﴾ ؟ [القصص:٥٦]

ج: قال رسول الله ﷺ لعمه: صلى الله إلا الله أشهد لَك يوم القَيَّامة "قال: لولا أن تعيرني نساء قريش يقلن إنه حمله على ذلك الجزء الأقررت بها عينك، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالُوا إِن تُتَّبِع الهُدَى مَعَكَ نُتُخَطُّفْ مِنْ أَرْضِنَا ﴾؟ [القصص:٥٧]

ج: قال أناس من قريش للنبيَّ ﷺ: إَن نتبعك تخطفنا الناس، فنزلت: ﴿وَقَالُوا إِن نُتُبِعِ الهُدَى مَعَكَ نُتَخَطُّفْ مِنْ أَرْضِنًا ﴾.

س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَاد ﴾؟ [القصص: ٨٥] ج: لما خرج النبي ﷺ مِنْ مكة فبلغ الجحفة اشتاق إلى مكة فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ ﴾.

# سورة العنكبوت

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أُحَسبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ ﴾ ؟ [العنكبوت: ٢]

- ج: كان أناس بمكة قد أقروا بالإسلام فكتب إليهم أصحاب رسول الله ﷺ من المدينة أنه لا يقبل منكم حتى تهاجـروا، فخـرجوا عامـدين إلى المديـنة فتبعهم المشركون فردوهم فنزلت: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا ۗ وَهُمْ لاَ يُفَتَنُونَ﴾ فكتبوا إليهم أنه قد نزل فيكم كذا وكذا فقالوا نخرج فإن اتبعنا أحــد قاتلناه، فخــرجوا فاتبعهم المشركون فقاتلوهم، فمنهم من قتل ومنهم من نجا، فأنزل الله فيهم ﴿ثُمَّ إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ﴾ [النحل: ١١٠].
- س: مـا سبِب نِـرْول هـنه الآيـة : ﴿ وَوَصَّيْنَا الإِنسَـانَ بِـوَالِدَيْهِ حُسْنَا ۚ ۚ وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ هَٰلاَ تُطفهُما ﴾؟ [العنكبوت:٨]
- ج: قالت أم سعد بن أبي وقاص لابنها سعد، أليس قد أمر الله بالبر، والله لا أطعم طعاما ولا أشرب شرابا حتى أموت أو تكفر فنزلت: ﴿وَوَصَّيْنَا الإنسَانَ بَوَالِدَيْهِ حُسْنًا وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِك بي ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآبة: ﴿ أُو لَمْ يَكْفَهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتِّلَى عَلَيْهِمْ ﴾؟ [العنكبوت:٥١]

- ج: جاء ناس من المسلمين بكتب قَد كتبوا فيها بعض ما سمعوه منَ اليهود فقال النبي ﷺ: "كفي بقوم ضـلالة أن يـرغبوا عما جاء به نبيهم إليهم إلى ما جاء به غيره إلى غيرهم" فنزلت: ﴿أَوَ لَمْ يَكفِهمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ يُتْلَى عَلَيْهِمْ).
- س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿وَكَـاَيِّن مَّن دَابَّةٍ لاَّ تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُــمْ وَهُــوَالسَّــمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾؟ [العنكيوت:٦٠]
- ج: قال ابن عمر الله: خرجت مع رسول الله على حتى دخل بعض حيطان ـ بساتين ـ المدينة فجعل

أشتهيه وهذه صبح رابعة منذ لم أذق طعاما ولم أجده ولو شئت لدعوت ربى فأعطانى مثل ملك كسرى وقيصر، فكيف بك يا ابن عمر إذا لقيت قوما يخبئون رزق سنتهم ويضعف اليقين، قال: فوالله ما برحنا ولا رمنا حتى نزلت ﴿وَكَأَيِّن مِّن دَابَّةٍ لا تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرُزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ فقال رسول الله ﷺ وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ فقال رسول الله ﷺ: "إن الله لم يأمرنى بكنز الدنيا ولا باتباع الشهوات ألا وإنى لا أكنز دينارا ولا درهما ولا أخبأ رزقا لغد".

س: ما سبب نزول هذه الآيية: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماُ آمِناً ۖ وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنَعْمَةَ اللَّهَ يَكُفُرُونَ ﴾؟ [العنكبوت:٦٧]

ج: عن ابن عَباس الله أنهم قالوا يا محمد ما يمنعنا أن ندخل في دينك إلا مخافة أن يتخطفنا الناس لقلتنا والأعراب أكثر منا فمتى ما يبلغهم أنا قد دخلنا في دينك اختطفنا فأنزل الله تعالى: ﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّا جَمَلْنَا حَرَما آمِناً ﴾ .

# سورة الروم

س : مـا ســـبب نـرُول هــــنــه الآيــة : ﴿الـم \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِي أَدْثَى الأَرْضِ وَهُــم مَّــنْ بَعْـــلاِ غَلَبِهِــــمُ سَـــيَغْلِبُونَ ﴾؟ [الروم:۱-٣]

ج: كان المشركون يجادلون المسلمين وهم بمكة قبل أن يهاجر رسول الله الله الله الله الدوم يشهدون أنهم أهل كتاب، وقد غلبتهم المجوس، وأنتم تزعمون أنكم ستغلبوننا بالكتاب الذى أنزل على نبيكم، فكيف غلب المجوس الروم وهم أهل كتاب فسنغلبكم كما غلب فارس الروم، فأنزل الله تعالى: ﴿ آلَم م غُلِبَتِ الرُّومُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ القُومِتُونَ م ينصر اللهِ ﴾ [الروم: ١ – ٥].

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبُدُأُ الخُلْقَ ثُمُّ يُعِيدُهُ ﴾ ؟ [الروم: ٢٧]

ج: قال عكرمة ﴿ لَمَ تَعجبُ الكَفَّارَ مِن إحياء اللهُ اللهِ اللهُ الوتى أَنزِلَ تَعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ اللَّالُ الأَعْلَى فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ هَل لُكُم مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُـــم مِّن شُـــرَكَاءَ فِـي مَا رَزَقْنَاكُم ۚ ﴾؟ [الروم: ٢٨] \_

جُ: قال ابن عباس اللهُ عنه أهل الشَرك يلبونُ: لبيك اللهم لبيكُ، لبيكُ لا شريك لك، إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك. فأنزل الله تعالى: ﴿هَل لَكُم مِن مًا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُم مِّن شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَاكُمُ ﴾ الآية.

# سورة لقمان

س: ما سبِبِ نـرْولِ هـنِه الآيـة: ﴿وَمِنَ الـنَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْم ۗ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواٌ أُولَئكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾؟ [لقمان: ٦]

ج: قَالَ ابن عباس الله الله عنه الآية في النضر بن الحارث، اشترى قينة منه وكان لا يسمع بأحد يريد الإسلام إلا انطلق به إلى قينته فيقول: أطعميه واسقيه وعنه، هذا خير مما يدعوك إليه محمد من الصلاة والصيام وأن تقاتل بين يديه، فنزلت (وَمِنَ النَّاسَ مَن يَشْتَرِي لَهْوَ الحَدِيثِ ﴾.

س: مَا سَبِبَ نَزُولِ هذه الآية: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلامٌ ۖ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللّه إنَّ اللّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾؟ [ لقمان ٢٠٠]

ج: قَالَ عَطَاء بَنَ يَسَار ﷺ: نزلت بمكة: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ العِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً﴾ [الإسراء: ٢٥] فلما هاجر رسول الله ﷺ إلى المدينة أتاه أحبار يهود فقالوا: ألم يبلغنا منك أنك تقول: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ العِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً﴾ إيانا تريد أم قومك؟ فقال: "كلا عنيت" قالوا: فإنك تتلو أنّا قد أوتينا التوراة وفيها تبيان كل شيء، فقال رسول الله ﷺ: "هي في علم الله قليل" فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلامُ﴾ الآية.

## سورة السجدة

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ ؟ [السجدة: ١٦]

ج: قال أنس ﷺ: نزلت هذه الآية في انتظارَ الصلاةَ التي تدعى العتمة، وكان أناس في المسجد يصلون بعد المغربُ إلى العشاء فنزلت هذه الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ أَفْمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لاَّ يَسْتَوُونَ ﴾ ؟ [ السجدة: ١٨٠]

ج: قال الوليد بن عقبة لعلى بن أبى طالب ﴿ أَنا أحد منك سنانا، وأبسط منك لسانا وأملأ للكتيبة منك، فقال له على ﴿ أَفَمَن كَانَ فَاسِقاً لا أَنت فاسق، فنزلت ﴿ أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لا يَسْتُوُونَ﴾.

# سورة الأحزاب

س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ يَـا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ ۖ وَلاَ تُطِعِ الكَافِرِينَ ۚ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً ﴾؟ [الاحزاب:١]

ج: دعا أهل مكة ومنهم الوليد بن المغيرة وشيبة بن ربيعة النبى ﷺ أن يرجع عن قوله على أن يعطوه شطر أموالهم، وخوفه المنافقون واليهود بالمدينة إن لم يرجع قتلوه، فأنزل الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّق اللَّهَ وَلاَ تُطِع الكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيماً﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُل مِّن قُلْبَيْن فِي جَوْفِهِ ﴾ ؟ [الأحزاب: ٤]

ج: قـام رســول الله ﷺ يــوما يصــلى فخُطر خُطرة فقَالَ المنافقُون الذين يصلون معه: ألا تروا أن له قلبين قلبا معكم وقلبا معه، فأنزل الله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْن فِي جَوْفِهِ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ ادْعُوهُمْ لاَ بَانْهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عندَ اللَّهُ ﴾؟ [ الأحزاب:٥]

### سْ: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾؟ [الأحزاب:٩]

ج: قال حذيفة بن اليمان الله الله الأحزاب ونحن صافون قعودا وأبو سفيان ومن معه من الأحزاب فوقنا، وقريظة أسفل منا، نخافهم على ذرارينا، وما أتت قط علينا ليلة أشد ظلمة ولا أشد ريحا منها، فجعل المنافقون يستأذنون النبي الله يقولون: إن بيوتنا عورة. وما هي بعورة فما يستأذن أحد منهم إلا أذن له فيتسللون إذ استقبلنا النبي الله رجلا رجلا حتى أتى على فقال: "ائتنى بخبر القوم" فجئت فإذا الريح تضربهم بها، وهم يقولون الرحيل الرحيل، فجئت فأذا الريح تضربهم بها، وهم يقولون الرحيل الرحيل، فجئودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ ريحاً وَبُنُوداً لله تَعالى: ﴿ إِنَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ ريحاً وَجُنُوداً لله تَرَوْهَا وَكَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً ﴾

#### س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ إِلاَّ غُرُوراً ﴾؟ [الأحزاب:١٢]

#### س: ما سبب نزول هذه الآيية: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن يَنتَظُرُ وَمَا بَدُلُوا تَبْدِيلاً ﴾؟ [الأحزاب: ٢٣]

ج: قَالُ أنس ﷺ: غابٌ عمى أنس بن النضر عن بدر، فكبر عليه فقال: أول مشهد قد شهده رسول الله ﷺ غبت عنه، لئن أرانى الله مشهدا مع رسول الله ﷺ ليرين الله ما أصنع، فشهد يوم أحد، فقاتل حتى قتل. فوجد فى جسده بضع وثمانون ما بين ضربة وطعنة ورمية ونزلت هذه الآية ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ الآية.

### س: مَا سِبِب نِـرْوِل هِـنه الآيـة : ﴿يَـا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لاَّزُواجِكَ إِن كُنتُنَّ تُـرِدْنَ الحَيَاةَ الدُّنْيَا ۚ وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعْكُنَّ وأَسَرِّحُكُنَ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾؟ [الاحزاب:٨٠]

عائشة ليضربها، وقام عمر إلى حفصة كلاهما يقول: تسألان النبي ه ما ليس عنده، وأنزل الله الخيار، فبدأ بعائشة فقال: "إنى ذاكر لك أمرا ما أحب أن تعجلى فيه حتى تستأمرى أبويك، قالت: ما هـو؟ فتلا عليها ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ ﴾ الآية، قالت عائشة: أفيك أستأمر أبوى بل اختار الله ورسوله.

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُؤْمِنِاتِ ﴾؟ [الأحزاب: ٣٥]

ج: جاءت أم عمارة الأنصارية إلى النبي ﷺ فقالت: ما أرى كل شيء إلا للرجال وما أرى النساء يذكرن بشيء، فنزلت: ﴿إِنَّ السُلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ﴾ الآية.

#### س: مِا سِبِبِ نَـرُولِ هَـنه الْآيِـة : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنْ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذًا قَضَى اللَّـهُ ۚ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ ﴾ ؟ [الأحزاب:٣٦]

ج: خَطَب رسول الله ﷺ زينب بنت جحش لزيد بن حارثة فاستنكفت منه وقالت: أنا خير منه حسبا فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلا مُؤْمِنَةٍ ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدِمِّن رَّجَالِكُمْ ﴾ ؟ [الأحزاب:٤٠]

ج: لما تزوج النبى ﷺ زينب ﷺ ، قالـوا تَزوج حُليلة ابنه فأنزل الله: ﴿مَا كَانَ مُحَمِّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رُجَالِكُمْ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عِلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ ﴾؟ [الأحزاب:٤٣]

ج: لما نزلت: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَ تَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾ [الأحزاب: ٥٦] قال أبو بكر الصديق الله الله عليك خيرًا إلا أشركتنا فيه فنزلت: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُمْ وَمَلائِكُتُهُ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَبِشِّر الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُم مِّنَ اللَّهِ فَصْلاً كَبِيراً ﴾؟ [الأحزاب:٤٧]

- ج: لما نزلت: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدُّمُ مِنَ دُنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ﴾ [الفتح: ٢] قال رجال من المؤمنين: هينئا لك يا رسول الله قد علمنا ما يفعل بك فماذا يفعل بنا؟ فأنزل الله: ﴿لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ﴾ [الفتح: ٥] وأنزل في سورة الأحزاب ﴿وَبَشِّر المُؤْمِنِينَ بأَنَّ لَهُم مِّنَ اللَّهِ فَضْلاً كَبِيراً ﴾.
- س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجِكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتٍ عَمْكَ وَبَنَاتٍ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتٍ خَسَالِكَ وَبَنسَاتٍ خَالاتِسكَ اللاّتِسي هَاجَسْرُنَ مَعَسكَ ﴾ ؟ [الأحزاب:٥٠]
- ج: قالت أم هانى بنت أبي طالب: خطبنى رسول الله الله الله الله فاعتذرت إليه فعذرنى فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ اللَّاتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾ فلم أكن أحل له لأنى لم أهاجر.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَامْرَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَّكَ مِن دُونِ الْوُمِنينَ ﴾ ? [الاحزاب ٥٠٠]

ج: عرضت أم شريك غزية بنت جابر بن حكيم نفسها على النبى الله وكانت جميلة، فقبلها فقالت عائشة الله مؤمنة عائشة الله مؤمنة عائشة الله مؤمنة فقال تعالى: ﴿وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنّبِيِّ ﴾ فلما نزلت هذه الآية قالت عائشة الله الله يسرع لك في هواك.

موسوعة الثقافة الإسلامية بسباب النزول موسوعة الثقافة الإسلامية أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْسَنُهُنَّ ﴾؟ س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿لاَ يَحِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَعْلُ وَلاَ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْسَنُهُنَّ ﴾؟ [الأحداب:٥١]

ج: لما خير رسول الله ﷺ أزواجه بين الإمساك أو التسريح، اخترن الله ورسوله فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعُدُ﴾ الآية.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَن يُؤذَّنَ لَكُمْ ﴾؟ [الاحزاب:٥٣]

ج: لما انقضت عدة زينب ﴿ ، قال رسول الله ﴿ لزيد: النهب فاذكرها على فانطلق فأخبرها فقالت: ما أنا بصانعة شيئا حتى أؤامر ربى ، فقامت إلى مسجدها ونزل القرآن ، وجاء رسول الله ﴿ أطعمنا عليها الخبز واللحم ، فدخل عليها بغير إذن ، ولقد رأيتنا حين دخلت على رسول الله ﴿ أطعمنا عليها الخبز واللحم ، فخرج الناس وبقى رجال يتحدثون فى البيت بعد الطعام ، فخرج رسول الله ﴿ واتبعته ، فجعل يتتبع حجر نسائه ، ثم أخبر أن القوم قد خرجوا فانطلق حتى دخل البيت ، فذهبت أدخل معه ، فألقى الستر بينى وبينه ، ونزل الحجاب ، ووعظ القوم بما وعظوا به وأنزل ﴿ لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَ النّبي الله الله الآية .

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤَذُّوا رَسُولَ اللَّهِ ۖ وَلاَ ۚ أَن تَنكِجُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللّه عظيماً ﴾؟ [الاحزاب:٥٣]

ج: أتى رَجل بعض أزواج النبى الله فكلمها وهو ابن عمها، فقال النبى الله: "لا تقومن هذا المقام بعد يومك هذا" فقال: يا رسول الله إنها ابنة عمى، والله ما قلت لها منكرا ولا قالت لى قال النبى الله "قد عرفت ذلك، إنه ليس أحد أغير من الله، وإنه ليس أحد أغير منى فمضى ثم قال: يمنعنى من كلام ابنة عمى، لأتزوجها من بعده، فأنزل تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤُذُوا رَسُولَ اللّهِ ﴾ الآية. قال ابن عباس الله، وحج ماشيا توبة من كلمته.

#### س: مِا سبب نزول هنه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ ۚ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأَعَدُّ لَهُمْ عَثَابِاً مُهنئاً ﴾؟ [الأحزاب:٥٧]

ج: قالَ ابن عباس الله عنه الآية في عبد الله بن أَبي وناس معه قذفوا عائشة الله فخطب النبي الله وقال: "من يعذرني من رجل يؤذيني ويجمع في بيته من يؤذيني" فنزلت: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ الآية.

#### س؛ ما سبب نـرْول هذه الآيـة : ﴿ رَبَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لاَزُوَاجِكَ ۚ وَبَنَاتِكَ ۖ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذِيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ { [الاحزاب: ٥٩]

ج: خرجت السيدة سودة أم المؤمنين ﴿ بعدما ضرب الحجاب لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر ﴿ فقال: يا سودة أما والله ما تخفين علينا فانظرى كيف تخرجين، فانكفأت راجعة ورسول الله ﴿ في بيت عائشة، وإنه ليتعشى وفي يده عرق، فدخلت فقالت: يا رسول الله إنى خرجت لبعض حاجتى، فقال لى عمر كذا وكذا، فأوحى الله إليه ثم رفع عنه وإن العرق في يده ما وضعه فقال: "إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن".

# سورة سبأ

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنهم أَيَّةٌ ﴾؟ [سبا:١٥]

ج: قدم فروة بن مسيك الغطفانى على رسول الله ﷺ فقال: يا نبى الله إن سبأ قوم كان لهم فى الجاهلية عـز وإنـى أخشـى أن يـرتدوا عـن الإسلام أفأقاتلهم؟ فقال ﷺ: "ما أمرت فيهم بشىء بعد". فأنزلت هذه الأية ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَأٍ فِى مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ﴾.

#### س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ وَمَا أَرْسَـــلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أُرْسِـلْتُم بِهِ كَافِرُونَ ﴾؟ [سبا ٣٤٠]

ج: كان رجلان شريكان خرج أحدهما إلى الشام وبقى الآخر فى مكة، فلما بُعث النبى الله كتب الذى فى الشام إلى صاحبه يسأله ما عمل، فكتب إليه أنه لم يتبعه أحد من قريش إلا رذالة الناس ومساكينهم، فترك تجارته ثم أتى صاحبه فقال: دلنى عليه، وكان يقرأ بعض الكتب، فأتى النبى في فقال: إلام تدعو؟ فقال في: إلى كذا وكذا" فقال: أشهد أنك رسول الله، فقال: "وما علمك بذلك"؟ قال: إنه لم يبعث نبى إلا اتبعه رذالة الناس ومساكينهم، فنزلت هذه الآية (وَمَا أَرْسَلْنًا فِي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ الآية، فأرسل إليه النبى في أن الله قد أنزل تصديق ما قلت.

# سورة فاطر

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَفَمَن زُبِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَله فَرآهُ حَسَنا ﴾؟ [ فاطر : ٨]

ج: قال النبى ﷺ: "اللهم أعز دينك بعمر بن الخطاب أو بأبى جهل بن هشام". فهدى الله عمر الله الله عمر الله

#### س: مـا سـبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ الَّـنِي أَحَلَّـنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِن فَصْلِهِ لاَ يَمَسُّنَا فِيهَا نَصَبٌ ۚ وَلاَ يَمَسُّـــنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾؟ [فاطر :٣٥]

ج: قال رجل للنبى ﷺ: يا رسول الله إن النوم مما يقر الله به أعيننا فى الدنيا، فهل فى الجنة من نوم؟ قال: "لا إن النوم شريك الموت، وليس فى الجنة موت" قال: فماراحتهم؟ فأعظم ذلك رسول الله ﷺ وقال: "ليس فيها لغوب كل أمرهم راحة" فنزلت: ﴿ لاَ يَمَسُنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلاَ يَمَسُنَا فِيهَا لَعُوبٌ ﴾ الآبة.

#### س : ما سبب نـرْول هـنه الآيـة : ﴿ وَأَقُسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَـئِن جَاءَهُمْ تَنْبِيرٌ لَيكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ ﴾؟ [ فاطر : ٤٢]

ج: كانت قريش تقول: لو أن الله بعث منا نبيا ما كانت أمة من الأمم طوع لخالقها ولا أسمع لنبيها، ولا أشد تمسكا بكتابها منا. فأنزل الله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾ الآية، وكانت اليهود تستفتح به على النصارى فيقولون إنا نجد نبيا يخرج.

# سورة يس

س: ما سبِب نـرْول هـنه الآيـات: ﴿يـس \* وَالْقُرْآنِ الحَكِيمِ ﴾ إلى قـولـه: ﴿وَسَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنتُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنتِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾؟ [يس:١-١٠]

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمُ سَداً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَداً فَاَغْشَيْنَا هُمْ فَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ ﴾ ؟ [يس: ٩] ج: قال أبو جهل لعنه الله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَداً ﴾ الآية، فكانوا يقولون له هذا محمد، فيقول: أين هو؟ أين هو؟ ولا يبصره.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمُوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ ﴾ ؟ [يس:١٦]

ج: كان بنو سلمة في ناحيةً المدينة فأرادوا الانتقال إلى قرب المسجد، فنزلت هذه الآية، فقال لهم النبي ﷺ: "إن آثاركم تكتب فلا تنتقلوا".

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَ الإنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نَّطُفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾؟ [يس:٧٧]

ج: جاء العاص بن وائل إلى رسول الله الله الله عظم ففته فقال: يا محمد أَيُبعث هذا بعدما أرم؟ قال: "نعم يبعث الله هذا، ثم يميتك ثم يحييك ثم يدخلك نار جهنم" فنزلت: ﴿ أَوَ لَمْ يَنَ الإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن لَمُ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

# سورة الصافات

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْل الجَحِيم ﴾؟ [الصافات:٦٤]

ج: قال أبو جهل لعنه الله: زعم صاحبكم هذا أن في النار شجرة، والنار تأكل الشجر، وإنا والله ما نعلم الزقوم إلا التمر والزيد، فأنزل الله حين عجبوا أن يكون في النار شجرة: ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ لَخُرُجُ وَي أَصْلِ الجَحِيمِ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الجِنَّةَ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾؛ [الصافات:١٥٨]

ج: قال كفار قريش: الملائكة بنات الله، فقال لهم أبو بكر الصديق ﷺ: فمن أمهاتهم؟ قالوا بنات سراة الجن، فأنزل الله تعالى:: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمَتِ الجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَفَبِعَدَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴾؟ [الصافات: ١٧٦]

ج: قال الكفار: يا محمَّد أرنا العذاب الذي تخوفنا به عجله لنا فنزلت: ﴿أَفَيعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ﴾.

### سورة ص

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ ص وَالْقُرْآن ذِي الذَّكُر ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ بَلَ لَمَّا يَدُوقُ وا عَسدَابٍ ﴾ ؟ [ص: ١-٨] ج: مرض أبو طالب عم النبى ﷺ فَجَاءته قريش وجاءه النبى ﷺ فشكوه إلى أبى طالب فقال: يا ابن أخى ما تريد من قومك؟ قالﷺ: "أريد منهم كلمة تدين لهم بها العرب وتؤدى إليهم العجم الجزية كلمة واحدة" قال: ما هى؟ قالﷺ: "لا إله إلا الله" فقالوا: إلها واحد إن هذا لشى، عجاب فنزلت فيهم الآيات.

### سورة الزمر

س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾؟ [الزمر:٣]

ج: قال ابن عباس الله النولت هذه الآية في ثلاثة أحياء، عامر وكنانة وبني سلمة، كانوا يعبدون الأوثان، ويقولون الملائكة بنات الله فقالوا: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَمَّنْ هُوَ قَانِتْ آتَاءَ اللَّيْل سَاجِداً وَقَائِماً ﴾؟ [الزمر ٩٠]

ج: قال ابن عمر راك نزلت هذه الآية في عثمانُ بن عفان الله عنه علم الله عنه الله عنه الله عنه ا

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَّوْلَ فَيَتَّبِعُونِ أَحْسَنَهُ ﴾؟ [الزمر: ١٨]

ج: قال جابر بن عبد الله هُ: لَمَا نزلت: ﴿لَهَا سَبْعَةُ أَبْوَابٍ ﴾ [الحجر: ٤٤] أتى رجل من الأنصار النبى هذه هذه الله إن لى سبعة مماليك وإنى قد أعتقت لكل باب منها مملوكا فنزلت فيه هذه الآية: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلُ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَنَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدُهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾؟ [الزمر:٣٦]

ج: قال الكفار للنبى ﷺ: لتكفن عن شتم آلهتنا أو لنأمرنها فلتخبلنك فنزلت: ﴿وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ﴾ الآية.

س:ما سبب نزول هذه الآية : ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾؟ [ الزمر :٥٣]

ج: بعث رسول الله ﷺ إلى وحشى قاتل حمزة يدعوه إلى الإسلام، فأرسل إليه كيف تدعونى وأنت تزعم أن من قتل أوزنى أو أشرك يلق أثاما يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانا، وأنا صنعت ذلك، فهسل تجسد لى من رخصة فأنزل الله تعالى: ﴿إِلاَ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً﴾ [الفرقان: ٧٠] فقال وحشى: هذا شرط شديد إلا من تاب وآمن وعمل عملا صالحا، فلعلى لا أقدر على هسذا، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاعُ الله على الله على عددا أرى بعد مشيئة فلا أدرى هو لى أم لا؟ فهل غير هذا،

موسوعة الثقافة الإسلامية والسباب النزول

فَأَسْرَل الله تعالى: ﴿ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَ تَقْتَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾ قال وحشى: هذا نعم فأسلم.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدرهِ ﴾ ؟ [الزمر:٦٧]

ج: مر يهودى بالنبى الله فقال: كيف تقول أبا القاسم إذا وضع الله السموات على ذه، والأرضين على ذه، والأرضين على ذه، والمبال على ذه، فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرُهِ﴾.

# سورة غافر

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتَ اللَّهُ ﴾؟ [غافر:٥٦]

ج: جاءت اليهود إلى رسول َ الله هُ فذكروا الدجال فقالوا: يكون منا فى آخر الزمان فعظموا أمره، وقالوا يصنع كذا فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَّ كِبْرُ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللّهِ﴾ فأمر نبيه أن يتعوذ من فتنة الدجالَ.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ قُلُ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾؟ [غافر:٦٦]

ج: قال الوليد بن المغيرة وشَيبَة بن ربيعة للنبى ﷺ: يَا محَمد اُرجع عما تقول وعليك بدين آبائك وأجدادك فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي نُهيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾.

### سورة فصلت

### س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿وَمَا كُنـتُمُ تُسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدُ عَلَيْكُمُ سَمْفُكُمْ ۖ وَلاَ أَبْصَارُكُــمُ ۗ وَلاَ جُلُودُكُــمُ ۗ ؟ [فصلت: ٢٢]

ج: اختصم عند البيت ثلاثة نفر قرشيان وثقفى فقال أحدهم: أترون الله يسمع ما نقول؟ فقال الآخر: يسمع إن جهرنا ولا يسمع إن أخفينا، وقال الآخر: إن كان يسمع إذا جهرنا فهو يسمع إذا اخفينا فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَفَمَن يُلْقَى فِي النَّارِ خَسِيْراً أَم مَّسن يُأْتِسِي آمِناً يَسوْمَ القِيامَة ﴾؟ [فصلت: ٤٠] ج: نزلت هذه الآية في أبي جهل وعمار بن ياسر ﷺ.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلُو جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيا لَّقَالُوا لُولًا فُصَّلَتُ آيَاتُهُ ﴾؟ [فصلت: ٤٤]

ج: قالت قريش لولا أنزل هذا القرآن أعجميا وعُربيا، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِياً لَّقَالُوا لَوْلا فُصَّلَتُ آيَاتُهُ﴾ الآية.

# سورة الشوري

س: مـا سبب نــزول هـنه الآيــة: ﴿وَالَّـٰذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ ۗ وَعَلَيْهِمُ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ ﴾؟[الشورى: ١٦]

ج: لما نزلت: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ》 [النصر: ١] قال المشركون بمكة لمن بين أظهرهم من المؤمنين: قد دخل الناس في دين الله أفواجا فاخرجوا من بين أظهرنا، فعلام تقيمون بين أظهرنا. فنزلت: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ قُلُ لا أَسَا لُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَودَّةَ فِي القُرْبَى ﴾ ؟ [الشورى: ٢٣]

ج: قالت الأنصار: لو جمعنا لرسول الله هُ مالاً. فأنزل الله تعالى: ﴿قُلُ لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إلاً المَوَدَّةَ فِي القُرْبَى﴾ فقال بعضهم: إنما قال هذا ليقاتل عن أهل بيته وينصرهم فأنزل الله تعالى: ﴿أَمَّ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِباً ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ﴾ [الشورى: ٢٤-٢٥] فعرض لهم التوبة.

س: مـا سبب نزول هذه الآية: ﴿وَلُوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغُواْ فِي الأَرْضِ ۖ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍمَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴾؟ [الشورى: ٢٧]

ج: قال الإمام على ﷺ: نزلت هذه الآية في أصحاب الصفة، وذلك أنهم قالوا: لو أن لنا، فتمنوا الدنيا.

# سورة الزخرف

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَجَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهدُوا خَلْقَهُمْ ﴾؟ [الزخرف:١٩] ج: قال أناس من المنافقين: إن الله صاهر الجن فخرجت من بينهم الملائكة فأنزل الله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا المَلائِكةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَن إِنَاثًا﴾.

**س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَقَالُوا لَوْلا نُزُلَ هَذَا القُرآنُ عَلَى رَجُل مِّنَ القَرْيَتَيْنِ عَظِيم ﴾؟ [الزخرف:٣١] ج: قال الوليد بـن المغيرة: لـو كـان ما يقول محمد حقا، أُنزل علىّ هَذا اَلقرآن أو على مسعود الثقفى. فأنزل الله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ ﴾ الآية.** 

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكُر الرَّحْمَن نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُو لَهُ قَرينٌ ﴾؟ [الزخرف:٣٦]

ج: قالت قريش قيضوا لكل رجل من أصحاب مُحمد رجلا يأخذه، فقيضُوا لأبى بكر الصديق طلحة، فأتاه وهو في القوم، فقال أبو بكر الصديق الله تدعوني؟ قال: أدعوك إلى عبادة اللات والعزى، قال أبو بكر: فمن أمهم؟ قال أبو بكر: فمن أمهم؟ فسكت طلحة فلم يجبه، فقال طلحة لأصحابه: أجيبوا الرجل فسكت القوم، فقال طلحة: قم يا أبا

موسوعة الثقافة الإسلامية والمسامية والمسامية والمسامية والمساب النزول

بكر أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ غُقْرُ الرَّحْمَنِ غُقْرُ الرَّحْمَنِ غُقْرُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ غُقْرُ لَا لَهُ شَيْطًاناً ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَمَّا ضُربَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾؟ [الزخرف:٥٧]

# سورة الدخان

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السِّحِمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴾ ؟ [ الدخان: ١٠]

#### س: ما سبب نزول الآيتين: ﴿إِنَّ شُجَرَتَ الزَّقُومِ \* طَعَامُ الأَثْيِمِ ﴾؟ [الدخان: ٢٦-٤٤]

ج: كان أبـو جهـل علـيه لعنّة الله يأتى بالتَمر والزبد فيقَول: تزقموا فهذا الزقوم الذى يعدكم به محمد فنزلت: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزُّقُّوم ﴿ طَعَامُ الأَثِيم ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ ? [ الدخان : ٤٩]

ج: لقى رسول الله ه أبا جهَل فقال له: "إنى الله أمرنى أن أقول لك أولى لك فأولى ثم أولى لك فأولى " فنزع كوبه من يده وقال: ما تستطيع لى أنت ولا صاحبك من شى، ، لقد علمت أنى أمنع أهل بطحاء، وأنا العزيز الكريم، فقتله الله يوم بدر وأذله وعيره بكلمته ونزل فيه: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيرُ الكريمُ ﴾.

الكريمُ ﴾.

# سورة الجاثية

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْـم ﴾ ؟ [الجاثية: ٢٣] ج: كانت قريش تعبد الحجر حينا مَن الدهر، فإذا وجدوا ما هو أحسنٌ منه طرحوا الأول وعبدوا الآخر، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ الآية. أسباب النزول —————————— موسوعة الثقافة الإسلامية

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُ وَتُحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْنُ ﴾ ؟ [الجاثية: ٢٤]

ج: كان أهل الجاهلية يقولون إنما يهلكنا الليل والنهار، فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

## سورة الأحقاف

س: مِـا سببِ نـرُولِ هـنه الآيـة: ﴿قُـلُ أَزَايَتُمُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللَّهِ ۚ وَكَفَرْتُم بِهِ ۚ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مَنْ بَنِي إِسْرَانِيلَ عَلَى مِثْلِهِ هَامَنَ وَاسْتَكَبْرُتُم ﴾؟ [الاحقاف:١٠]

ج: قال عوف بن مالك الأشجعى: انطلق النبى ﴿ وأنا معه حتى دخلنا كنيسة اليهود يوم عيدهم، فكرهوا دخولنا عليهم فقال لهم رسول الله ﴿ "يا معشر اليهود أرونى اثنى عشر رجلا منكم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله يحط الله عن كل يهودى تحت أديم السماء الغضب الذى عليه، فسكتوا فما أجابه منهم أحد، ثم انصرف فإذا رجل من خلفه، فقال كما أنت يا محمد، فأقبل فقال: أى رجل تعلمونى منكم يا معشر اليهود؟ قالوا: والله ما نعلم فينا رجلا كان أعلم بكتاب الله ولا أفقه منك ولا من أبيك قبلك ولا من جدك قبل أبيك. قال: فإنى أشهد أنه النبى الذى تجدون فى التوراة، قالوا: كذبت ثم ردوا عليه وقالوا فيه شرا. فأنزل الله تعالى: ﴿ قُلُ أَرَأَيُّتُمْ الله عِنْ عِنْدِ اللّهِ وَكَفَرْتُم بِهِ ﴾ الآية. قال سعد بن أبى وقاص ﴿ : هذا الرجل كان عبد الله بن سلام.

س: ماسبب نزول هذه الآية: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِلَّذِينَ آمَنُ وَا لَوْكَانَ خَيْراً مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ ﴾ ؟ [الأحقاف:١١] ج: كان لعمر بن الخطاب ﴿ أَمَة أُسلمت قَبله يقال لها زنين، فكان عمر يضربها على إسلامها حتى يفتر، وكان كفار قريش يقولون لو كان خيرا ما سبقتنا إليه زنين فأنزل الله في شأنها ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِّنَ الجِنُّ ﴾ ؟ [الأحقاف: ٢٩]

ج: قَالَ ابِنَ مَسَعُودَ اللَّهِ: إِنَّ الجَنَ هَبِطُوا عَلَى النَّبِي اللَّهِ وَهُو يَقِرأُ القَرآنَ بِبَطْنَ نَخَلَةً، فَلَمَا سَمَعُوهُ قَالُوا: أنصتوا وكانوا تسعة أحدهم زوبعة فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنًا إِلَيْكَ نَفَراً مِّنَ الجِنَّ ﴾ إلى قولـه تعالى: ﴿ أُوْلَئِكَ فِي ضَلال مُّبِين ﴾ [الأحقاف: ٢٩-٣٣].

### سورة محمد

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَسبِيل اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَالُهُ مِ ﴾ [ محمد: ٤]

ج: نزلت هذه الآية يوم أحد ورسول الله هُ فَي الشِعبُ، وقد نشبت فيهم الجراحات والقتل، وقد نادى المسركون يومئذ أعلى هبل، ونادى المسلمون الله أعلى وأجل، فقال المشركون: إن لنا العزى ولا عزى لكم، فقال رسول الله هه: "قولوا الله مولانا ولا مولى لكم".

موسوعة الثقافة الإسلامية س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿وَكَايَّن مَٰن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةٌ مَٰن قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلكُنَاهُمْ فَلاَ نَاصِرَ لَهُمْ ﴾؟ [محمد:١٣]

ج: لما خرج رسول الله ﷺ تلقاء الغار نظر إلى مكة فقال: "أنت أحب بلاد الله إلى ولولا أن أهلك أخرجونى منك لم أخرج عنك، فأنزل الله تعالى:: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ ﴾ الآية.

س: ما سِبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ مَاذَا قَالَ آنفاً ﴾؟ [محمد:٦٦]

ج: كان المؤمنون والمنافقون يجتمعون إلى النبى الله فيسمع المؤمنون منه ما يقول ويعونه، ويسمعه المنافقون فلا يعونه، فإذا خرجوا سألوا المؤمنين ماذا قال آنفا فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُ وا أَغْمَالَكُمُ ﴾؛ [محمد: ٣٣] ج: كان أصحاب رسول الله ه يرون أنه لا يضر مع لا إله إلا الله ذنب، كما لا ينفع مع الشرك عمل، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴾ فخافوا أن يبطل الذنب العمل.

# سورة الفتح

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدُّم مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُّس ﴾ ؟ [الفتح: ٣]

جَ: قَالَ أَنسُ ﷺ: أَنْزَلتَ هَذَه الآية على النبي ﷺ عَند رجوعه من الحديبية ، فقال النبي ﷺ: "لقد نزلت على آية أحب إلى مما على الأرض" ثم قرأها عليهم. فقالوا: هنيئا مريئا لك يا رسول الله، قد بين الله لك ماذا يفعل بك فماذا يفعل بنا؟ فنزلت: ﴿لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَيُكَفِّرُ عَنْهُمُ سَيَّئَاتِهمْ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَ اللهِ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ [الفتح: ٥].

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيهُمْ عَنكُـمْ وَأَيْدِيكُـمْ عَنْهُـم ﴾؟ [الفتح: ٢٤]

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلُولًا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ ﴾؟ [الفتح: ٢٥]

ج: قال جنبذ بن سبع: قاتلتَ النبى الله يوم الحديبية أول النهار كافرا، وقاتلت معه آخر النهار مسلما، وكنا ثلاثة رجال وسبع نسوة، وفينا نزلت: ﴿وَلُولًا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءٌ مُؤْمِنَاتٌ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقُّ لَتَدْخُلُــنَّ المُسْجِدَ الحَرَامَ ﴾؟ [الفتح: ٢٧]

ج: قال مجاهد ﷺ: أَرى النبى ﷺ وهو بالحديبية أنه يدخل مكة هو وأصحابه آمنين محلقين رؤسهم ومقصرين، فلما نحر الهدى بالحديبية قال أصحابة: أين رؤياك يا رسول الله؟ فنزلت: ﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرَّؤْيَا﴾ الآية.

# سورة العجرات

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِيبَنَّ آمَنُوا لاَ تُقَدَّمُ ....وا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ؟ [الحجرات:١]

ج: قدم ركب من بني تميم على رسول الله شفقال أبو بكر الصديق شف: أَمَر القعقاع بن معبد، وقال عمر شف: عمر شف: بل أمّر الأقرع بن حابس، فقال أبو بكر الصديق شف: ما أردت إلا خلافي، وقال عمر شف: ما أردت خلافك فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدّمُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ إلى قوله ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ ﴾ [الحجرات: ١-٥].

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّـنِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصُوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ ﴾؟ [الحجرات:٢]

ج: قعد ثابت بن قيس فى الطريق يبكى، فمر به عاصم بن عدى بن العجلان فقال: ما يبكيك؟ قال: هذه الآية، أتخوف أن تكون نزلت فى وأنا صيت رفيع الصوت، فرفع عاصم ذلك إلى رسول الله الله فقدعا به فقال: "أما ترضى أن تعيش حميدًا وتقتل شهيدًا وتدخل الجنة" قال: رضيت ولا أرفع صوتي أبدا على صوت رسول الله الله في فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِ أَوْلَئِكَ النَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلقَّقْوَى ﴾ [الحجرات: ٣].

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الحُجُرَاتِ أَكْثُرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾؟ [الحجرات:٤]

ج: نادى الأقرع بن حابسُ رسول الله ﷺ من وراء الحجرات فلم يجبه فقال: يا محمد إن حمدى لزين وإن ذمى الشين فقال: "ذاكم الله".

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيِّنُ وا ﴾؟ [الحجرات: ٦]

ج: عن الحارث بن ضرار الخزاعي قال: قدمت على رسول الله فق فدعاني إلى الإسلام فأقررت به ودخلت فيه ودعاني إلى الزكاة فأقررت بها وقلت يا رسول الله أرجع إلى قومي فادعوهم إلى الإسلام وأداء الزكاة فمن استجاب لى جمعت زكاته فترسل إلى الابان كذا وكذا ليأتيك ما جمعت من الزكاة فلما جمع الحارث الزكاة وبلغ الابان احتبس الرسول فلم يأته فظن الحارث أنه قد حدث فيه سخطة فدعا سروات قومه فقال لهم: إن رسول الله في كان قد وقت وقتا يرسل إلى رسوله ليقبض ما عندى من الزكاة وليس من رسول الله في الخلف ولا أدرى حبس رسوله إلا من سخطة فانطلقوا فنأتي رسول الله في وبعث رسول الله في الوليد بن عقبة ليقبض ما كان عنده فلما أن سار الوليد فرق فرجع فقال إن الحارث منعني الزكاة وأراد قتلي فضرب رسول الله في البعث إلى الحارث بأصحابه إذ استقبل البعث فقال لهم: "إلى أين بعثتم؟" قالوا: إليك قال: ولم؟ قالوا: إن رسول الله بعث إليك الوليد بن عقبة فزعم أنك منعته الزكاة وأردت قتله قال: لا والذي بعث محمدا بالحق ما رأيته ولا أتاني فلما دخل على رسول الله في قال: "منعت الزكاة وأردت قتل رسول" قال: لا والذي بعث محمدا بالحق ما رأيته ولا أتاني فلما دخل على رسول الله في قال: "منعت الزكاة وأردت قتل ولولى" قال: لا والذي بعث محمدا بالحق فنزلت: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاهَكُمْ فَاسِقٌ بنَبَإْ فَتَبَيّلُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ وَالدَى بعثك بالحق فنزلت: ﴿ يَا أَيّهَا الّذِينَ آمَنُوا إِن جَاهَكُمْ فَاسِقٌ بنَبَإْ فَتَبَيّلُوا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَاللّهُ عَلَيمُ حَكِيمُ وَالدَى المحرات: ٢-٨].

ج: ركب النبى ﷺ حمارًا وانطلق إلى عبد الله بن أبي فقال: إليك عنى فوالله لقد آذانى نتن حمارك، فقال رجل من قومه وغضب لكل فقال رجل من الأنصار: والله لحماره أطيب ريحا منك فغضب لعبد الله رجل من قومه وغضب لكل واحد منهما أصحابه، فكان بينهم ضرب بالجريد والأيدى والنعال، فنزل فيهم: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ اللَّهُمْنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما ﴾.

### س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿ وَلا تَنَابَرُوا بِالأَلْقَابِ ﴾؟ [الحجرات:١١]

ج: قال أبو جبير بن الضحاك الله: كان الرجل منا يكون له الإسمان والثلاثة فيدعى ببعضها لعسى أن يكره فنزلت: ﴿وَلاَ تَنَابَزُوا بِالأَلْقَابِ﴾

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلا يَغْتَب بِّعْضُكُم بَعْضاً ﴾؟ [الحجرات:١٦]

ج: نزلت هذه الآية في سلمان الفارس أكل ثم رقد فنفخ، فذكر رجل أكله ورقاده فنزلت هذه الآية.

#### س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَـــرِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُـعُوباً وَقَبَائِــلَ ﴾؟ [الحجرات:١٣]

ج: قَال أبن أبى مليكة هيد: لما كان يوم الفتح رقى بلال على ظهر الكعبة فقال بعضهم: أن يسخط الله هذا بغيره فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذُكَر وَأُنتَى ﴾ .

### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لا تَمَنُّوا عَلَيَّ إِسْلاَمَكُمْ ﴾؟ [الحجرات:١٧]

ج: قال أناس صن العرب: يا رسول الله أسلمنا ولم نقاتلك وَقاتلك بنو فلان فأنزل الله تعالى: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا ﴾ الآية.

# سورةق

# س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُـوبٍ ﴾؟ [ق:

ج: أتت اليهود رسول الله على فسألته عن خلق السموات والأرض، فقال: "خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين وخلق الجبال يوم الثلاثاء وما فيهن من منافع وخلق يوم الأربعاء الشجر والماء والمدائن والعمران والخراب، وخلق يوم الخميس السماء وخلق يوم الجمعة النجوم والشمس والقمر والملائكة إلى ثلاث ساعات بقين منه فخلق في أول ساعة الآجال حتى يموت من مات وفي الثانية التي ألقي الآفة على كل شيء مما ينتفع به الناس، وفي الثالثة خلق آدم وأسكنه الجنة وأمر إبليس بالسجود له، وأخرجه منها في آخر ساعة" قالت اليهود: ثم ماذا يا محمد، قال: "ثم استوى على العرش" قالوا: قد أصبت لو أتممت قالوا: ثم استراح، فغضب النبي هي غضبًا شديدًا فنزلت: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَنَكُرُ بِالْقُرَّانِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾؟ [ق:٥٠]

ج: عن ابن عباس رضي قال: قالوا يا رسول الله لو خُوفَتنا، فنزلت: ﴿فَذَكُّرُ بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ﴾.

# سورة الذاريات

س : ما سبب نزول هذه الآية : ﴿وَفِـــي أَمُوَالِـــهمْ حَـقٌ لْلسَّــائِل وَالْمَحْــرُومِ ﴾؟ [الذاريات:١٩]

ج: بعث رسول الله ﷺ سرية فأصابوا وغَنموا، فجاء ُقَوم بعد ما فَرغوا فنزلت: ﴿وَفِي أَمُوالِهِمْ حَقٌّ لَلسَّائِل وَالْمَحْرُوم﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَذَكَّرُ فَإِنَّ النِّكْرَى تَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾؟ [الداريات:٥٥]

جُ: قَالَ الْإِمَامُ عَلَى ﷺ: لَمَا نُرْلَتُ: ﴿فَتَوَلُّ عَنْهُمْ فَمَا أَنْتَ بِمَلُومٍ﴾ [الذاريات: ٥٤] لم يبق منا أحد إلا أيقن بالهلكة إذا أمر النبي ﷺ أن يتولى عنا، فنزلت: ﴿وَذَكَّرْ فَإِنَّ الذَّكْرَى تَنفَعُ المُؤْمِنِينَ ﴾ فطابت أنفسنا.

### سورة الطور

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَمْ يَقُولُ وَ شَاعِرٌ نَتَرَبُّ صُ بِهِ رَيْبَ الْمُنْسُونَ ﴾؟ [الطور: ٣٠]

ج: لما اجتمعت قريش فى دار الندوة فى أمر النبى أله قائل منهَم احبسوه فى وثاق ثم تربصوا به المنون حتى يهلك كما هلك من قبله من الشعراء زهير والنابغة، فإنما هو كأحدهم فأنزل الله فى ذلك: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمُونِ﴾.

# سورة النجم

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿هُوَاَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَاكُمْ مِّنَ الأَرْضِ وَإِذْ أَنتُـمْ أَجِنَّـةٌ فِي بُطُسونِ أُمَّهَاتِكُـمْ ﴾؟ [النجم: ٢٧]

ج: كانت اليهود تقول إذا هلك لهم صبى صغير فهو صدّيق، فبلغ ذلك النبى الله فقال: "كذبت يهود ما من نسمة يخلقها الله فى بطن أمه إلا أنه شقى أو سعيد" فأنزل الله تعالى: عند ذلك (هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُم ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿أَفَرَأَيْتَ النَّــنِي تَوَلَّـــى ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ثُمَّ يُجْـــزَاهُ الجَـــزَاءَ الأَوْفَــى ﴾؟ [النجم:٣٣-٤]

# سورة القهر

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ اقْتُرَبِّت السَّاعَةُ ۚ وَانشَّقَّ القَّمَرُ ﴾؟ [القمر:١]

ج: قال ابن مسعودها: رأيت القمر منشقا شقتين بمكة قبل مخرج النبى ، فقالوا: سحر القمر، فنزلت هذه الآية: ﴿ اقْتُرَبِّتِ السَّاعَةُ وَانشَقُ القَمَرُ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ سَيُهُزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ اللَّبُرَ ﴾؟ [القمر:٤٥]

ج: قال ابن عباس الله قال المشركون يوم بدر نحن جميع منتصر، فنزلت: (سَيُهْزَمُ الجَمْعُ وَيُوَلُونَ الدُّبُرَ﴾.

### س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنَاهُ بِقَــدَرٍ ﴾؟ [القمر:٤٧-٤٩]

ج: قال أبو هريرة ﷺ: جماء مشركو قريش يخاصمون رسول الله ﷺ في القدر، فنزلت: ﴿إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي ضَلالٍ وَسُعُرٍ ﴾ إلى قول ه تعالى: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَّاهُ بِقَدَرٍ ﴾.

# سورة الرحهن

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّه جَنَّتَانَ ﴾ [ الرحمن: ٤٦]

ج: ذكر أبو بكر الصديق ﷺ ذات يوم القيامة والموازين والجنة والنار، فقال: وددت أنى كنت خضراء من هذه الخضر تأتى على بهيمة تأكلني وإنى لم أخلق، فنزلت: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنْتَان﴾.

### سورة الواقعة

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ ثُلُّهُ مُّنَ الأُولِينَ \* وَثُلُّةٌ مِّنَ الآخِرِينَ ﴾ [ الواقعة : ٣٩- ٤٠]

ج: عن جابر بن عبد الله ﷺ قال: لما نزلت: ﴿إِذَا وَقَمَتِ الوَاقِعَةُ﴾ [الواقعة: ١] وذكر فيها: ﴿ثُلَّةٌ مِّنَ الأَوَّلِينَ وَقَلِيلَ مَنَ الآخِرِينَ﴾ [الواقعة: ٣٠-١٤] قال عمر ﷺ: يا رسول الله ثلة من الأولين وقليل منا، فأمسك آخر السورة سنة ثم نزل: ﴿ثُلَّةٌ مَنَ الأَوَّلِينَ ﴿ وَثُلَّةٌ مِّنَ الآخِرِينَ ﴾ فقال رسول الله ﷺ: " يا عمر تعالى: فاسمع ما قد أنزل الله".

#### س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿وَأَضَحَابُ اليَّمِينِ مَا أَضَحَابُ اليِّمِينِ \* فِي سِــذرِ مُخْضُودِ \* وَطَلْح مُمْدُودِ ﴾؟ [الواقعة: ٢٧-٢٠]

ج: قال مجاهد ﷺ: كانوا يعجبون بوج - وادٍ بين مكة والطائف - وظلاله وطلحه وسدره فأنزل الله تعالى:: ﴿ وَأَصْحَابُ اليّمِينَ مَا أَصْحَابُ اليّمِينَ ﴾ إلى آخر الأيات.

س: مَا سبب نَـرُول هذه الآيات: ﴿فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزُقَكُم ۚ أَنَّكُم تُكُنَّبُونَ ﴾؟ [الواقعة:٧٥-٨٢]

#### سورة الحديد

#### س: ما سبب نـرْول هذه الآيـة: ﴿ أَلَـمُ يَـأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُــمُ لِذِكْــرِ اللّهِ وَمَا نَـــزَلَ مِــنَ الحَـــقُ ﴾؟ [الحديد: ١٦:]

ج: عن الأعمش ﷺ قال: لما قدم أصحاب رسول الله ﷺ المدينة فأصابوا من العيش ما أصابوا بعد ما كان بهم من الجهد، فكأنهم فتروا عن بعض ما كانوا عليه فنزلت: ﴿أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾الآية.

#### س: ما سبب نـزول هـنه الآيـة: ﴿ يَـا أَيُّهَا الَّـذِينَ آمَـنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ۚ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُــمْ كِفْلَــيْنِ مِـن رَّحْمَتِــهِ ﴾؟ [الحديد: ٢٨]

ج: عن ابن عباس الله أن أربعين من أصحاب النجاشي قدموا على النبي الله فشهدوا معه أحدًا، فكانت فيهم جراحات ولم يُقتل منهم أحد، فلما رأوا ما بالمؤمنين من الحاجة، قالوا: يا رسول الله إنا أهل ميسرة فأذن لنا نجىء بأموالنا نواسي بها المسلمين، فأنزل الله تعالى: فيهم: ﴿ اللَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [القصص: ٥٦] فلما نزلت قالوا: يا معشر المسلمين أما من آمن منا بكتابكم له أجران ومن لم يؤمن بكتابكم فله أجر كأجركم، فأنز الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ وَآمِنُوا برَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْن مِن رُحْمَتِهِ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿لِنَلاَّ يَعْلَمَ أَهْلُ الكِتَابِ أَلاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَضْلِ اللّهِ وَأَنَّ الفَضْلَ بِيَدِ اللّهِ يُرنِيهِ مَن يَشَاءُ﴾ ؟ [الحديد: ٢٩]

ج: عن مجاهد ﷺ قال: قالت اليهود: يوشك أن يخرج منا نبى فيقطع الأيدى والأرجل، فلما خرج من العرب كفروا، فأنزل الله: ﴿لِنَلاَ يَعْلَمَ أَهْلُ الكِتَابِ ﴾ الآية. يعنى بالفضل والنبوة.

### سورة المجادلة

#### س: ماســبِبِ نــزول هـنه الآيــة: ﴿قَـدُسَـمِعَ اللَّهُ قَـوْلَ الْتِـي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا ۚ وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ ۗ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ﴾؛ [المجادلة:١]

ج: قالت عائشة ﷺ: تبارك الذى وسع سمعه كل شىء، إنى لأسمع كلام خولة بنت ثعلبة ويخفى على بعضه، وهى تشتكى زوجها إلى رسول الله ﷺ وتقول: يا رسول الله أكل شبابى ونثرت له بطنى حتى إذا كبر سنى وانقطع ولدى ظاهر منى، اللهم إنى أشكو إليك، فما برحت حتى نزل جبريل الله الآيات: ﴿قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ وهو أوس بن الصامت.

### س: ما سبب نزول هذه الآيد: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجُوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ ﴾؟ [المجادلة : ٨]

ج: كان بين النبي ﷺ وبين اليَهود موادعة، فكانوا إذا امر بهم رجل من أصحابه جلسوا يتناجون بينهم، حتى يظن المؤمن أنهم يتناجون بقتله أو بما يكرهه، فنهاهم النبي ﷺ عن النجوي فلم ينتهوا، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَى ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذَا جَساءُوكَ حَيَّسوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّسكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ ؟ [المجادلة: ٨]

ج: كان اليهود يقولون لرسُول الله ﷺ: سام عليكم، ثم يقولون في أنفسهم لولا يعذبنا الله بما نقول، فنزلت هذه الآية: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكُ بِهِ اللَّهُ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآبة: ﴿إِنَّمَا النَّجُوي مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾؟ [المجادلة:١٠]

ج: قال قتادة راك المُنافقون يتناجون بينَهم وكان ذلك يغيظ المؤمنين ويكبر عليهم، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّجُوى مِنَ الشَّيْطَانِ ﴾ الآية.

# س: ما سبب نـرْول هـنه الآيـة : ﴿ يَـا أَيُّهَا الَّـنْبِينَ آمَنُوا إِذًا قَبِيلَ لَكُمْ تَفْسَّحُوا فِي الْجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ ﴿

ج: قال مقاتل ﷺ: نزلت يوم جمعة وقد جاء ناس من أهل بدر وفي المكان ضيق، فلم يفسح لهم، فقاموا على أرجلهم، فأقام رسول الله ر نفرًا بعدتهم وأجلسهم مكانهم، فكره أولئك النفر ذلك، فنزلت الآبة

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُـوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْــوَاكُمْ صَـــدَقَةٌ ﴾؟ [المحادلة:١٢]

ج: عن ابن عباس رضي قال: إن المسلمين أكثروا المسائل على رسول الله ﷺ حتى شقوا عليه فأراد الله أن يخفف عن نبيه فأنزل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ ﴾ الآية، فلما نزلت صبر كثير من الناس وكفوا عن المسائل فأنزل الله بعد ذلك: ﴿ أَأَشْفَقُتُمْ أَن ثُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ ِنَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُسُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ خَبِيرٌ ٰ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [المجادلة: ١٣].

#### س: مِيا سِبِب نـزِولِ هذه الآية : ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعاً فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ ۚ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءِ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الكَّاذِبُونَ ﴾؟ [الجادلة ١٨٠]

ج: كَان رسول الله ﷺ في ظل حجره، وقد كاد الظل أن يتقلص فقال: "إنه سيأتيكم إنسان فينظر إليكم بعيني شيطان، فإذا جاءكم فلا تكلموه" فلم يلبثوا أن طلع عليهم رجل أزرق أعور، فدعاه رسول الله ﷺ فقال له حين رآه: "علام تشتمني أنت وأصحابك؟" فقال: ذرني آتيك بِهم، فانطلق فدعاهم، فحلفوا له ما قالوا وما فعلوا، فأنزل الله تعالى:: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ ﴾ الآية.

#### س: ما سبب نزول هذه الآينة: ﴿لاَ تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِيُواَدُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلُوكَانُوا أَنَاءُهُمُ ﴾؛ [المجادلة: ٢٢]

ج: نزلت هذه الآية في أبي عبيدة بن الجراح الله عين قتل أباه يوم بدر، فكان والد أبي عبيدة يتصدى لأبى عبيدة يـوم بـدر، وأبو عبيدة يحّيد عنه، فلما أكثر قصده أبو عبيدة فقتله فنزلت: ﴿لاَ تَجِدُ

### سورة الحشر

س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَلَوْلا أَن كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الجَلاءَ لَعَذَّهُمُ ﴾؟ [الحشر:١-٣]

ج: بعد غزوة بدر بستة أشهر حاصر النبى الله الله بنى النضير وهم طائفة من اليهود كان نخلهم، ومنازلهم في ناحية المدينة فحاصرهم النبى الله حتى نزلوا على الجلاء وأن يخرجوا من المدينة ولهم ما حملت الإبل من الأمتعة والأموال إلا السلاح، فأنزل الله تعالى: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ﴾.

س:ما سبب نزول هذه الآية: ﴿مَا قَطَعْتُم مَن لَّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْن اللَّسه ﴾ ؟[الحشر:٥]

ج: لما نـزل رسـول الله هُ ببنـى النضير تُحصنوا منه في الحصون، فَأَمر بَقطَع النخَل والتحريق فيها، فنادوه: يا محمـد قد كنت تنهى عن النساء وتعيبه، فما بال قطع النخل وتحريقها فنزلت الآية: ﴿مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا ﴾.

س:ما ســبب نـزول هــــنه الآيــة : ﴿ وَالَّـنِيــنَ تَـبَــوُّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَـانُ مِــن قَبْلِــهِم يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِــم ﴾ ؟ [الحشر: ٩]

ج: قالت الأنصار لرسول الله ﷺ: يا رسول الله أقسم بيننا وبين إخواننا المهاجرين الأرض نصفين قال: "لا ولكن تكفونهم المؤنة وتقاسمونهم الثمرة والأرض أرضكم" قالوا: رضينا فأنزل الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَيُوْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهم مُ وَلَوْ كَانَ بِهمْ خَصَاصَهَ ﴾ ؟ [الحشر :٩]

ج: أتى رجل رسول الله في فقال: يا رسول الله أصابني الجهد، فأرسل رسول الله في إلى نسائه فلم يجد عندهن شيئاً فقال: "ألا رجل يضيفه هذه الليلة يرحمه الله" فقام رجل من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله، فذهب إلى أهله فقال لامرأته: ضيف رسول الله في لا تدخريه شيئاً، قالت: والله ما عندى إلا قوت الصبية، قال: فإذا أراد الصبية العشاء فنوميهم، وتعالى فاطفئ السراج، ونطوى بطوننا الليلة، فغعلت ثم غدا الرجل على رسول الله في فقال: "لقد عجب الله أو ضحك من فلان وفلانة" فأذرل الله تعالى: (وَيُؤثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهمُ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَتُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ﴾ ؟ [الحشر:١١]

ج: أسلم ناس من أهل قريظة وكان فيهم منافقون، وكانوا يقولون لأهل النضير لئن أخرجتم لنخرجن معكم فنزلت هذه الآية فيهم.

### سورة المتحنة

#### س؛ ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمِ بِالْمَـوَدَّةِ ﴾ ؟ [المتحنة: ١]

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِينِ ۚ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ﴾؛ [المتحنة: ٨]

ج: قالت أسماء بنتَ أبى بكرِ الصديقِ ﴿ : أتتنى أمى راغبة فسألت النبى ﴿ أَأْصَلَهَا ؟ قَالَ: "نعم" فأنزل الله فيها ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَن الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِين ﴾.

س: ما سبب نزولِ هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَجِنُوهُنَّ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُمْسكُوا بِعصِمِ الكَوَافِرِ ﴾ [ المتحنة ١٠٠]

ج: لما عاهد رسول الله َ الله عَلَى قريش يوم الحديبية جاءه نساء من الؤمنات مهاجرات فأنزل الله تعالى: هذه الآبة.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُ عِوا لاَ تَتَوَلُّوا قَوْمَا عَضِهَ اللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ [ المتحنة ١٣٠]

ج: قال ابن عباس ﷺ: كان عبد الله بن عمر وزيد بن الحارث يوادان رجلاً من يهود فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلُّوا قَوْماً غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ الآية.

### سورة الصف

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُكُ والِمَ تَقُولُكُ وَنَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ ؟ [الصف: ٢]

ج: قال عبد الله بن سلام ﷺ: قعدنا نفرا من أصحاب رسول الله ﷺ فتذاكرنا فقلنا: لو نعلم أى الأعمال أحب إلى الله لعملناه فأنزل الله: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ، يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ﴾ [الصف: ١-٣] فقرأها علينا رسول الله ﷺ حتى ختمها.

أسباب النزول \_\_\_\_\_ موسوعة الثقافة الإسلامية

س؛ ما سبب نزول هذه الآية؛ ﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ۚ وَرَسُولِهِ ۚ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ ۚ وَأَنفُسِكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾؟ [الصف ١١٠]

ج: لَمْ نزلت: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠] قال المسلمون: لو علمنا ما هذه التجارة لأعطينا فيها الأموال والأهلين فنزلت: ﴿ تُوْمِئُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾.

#### سورة الجمعة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تَجَارَةً أَوْ لَهُواً انفَضُّوا إِلَيْهَا ۖ وَتَركُوكَ قَائماً ﴾؟ [الجمعة:١١]

ج: كان النبى على يَعطب يوم الجمعة إذا أقبلت عير قد قدمت فخرجوا إليها حتى لم يبق معه إلا اثنا عشر رجلا فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُواً ﴾ الآية.

# سورة المنافقين

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ ﴾؟ [المنافقين:١]

ج: قال زيد بن أرقم ﴿ : سَمعت عبد الله بن أبى يقول لأصحابه لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا، فلئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل، فذكرت ذلك لعمى، فذكر ذلك للنبى ﴿ فدعانى النبى ﴿ فحدثته، فأرسل رسول الله ﴿ إلى عبد الله بن أبى وأصحابه، فحلفوا ما قالوا، فكذبنى وصدقه، فأصابنى شيء لم يصبنى قط مثله، فجلست في البيت، فقال عمى: ما أردت إلا أن كذبك رسول الله ﴿ ومقتك، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ المُنَافِقُونَ ﴾ فبعث إلى رسول الله ﴿ فقرأها ثم قال: "إن الله قد صدقك".

س: مِا سِبِبِ نـزول هـنه الآيـة: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُـمُ تَعَالُواْ يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ لَوَّوْا رُءُوسَهُمْ ۚ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾؟ [المنافقين:٥]

ج: قيل لعبد الله بن أُبي لو أتيت النبي ﷺ فاستغفر لك فجعل يلوى رأسه فنزلت هذه الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِم أَسْتَغَفَرْتَ لَهُم أَمْ لَمْ تَسْــتَغْفَرْ لَهُم ﴾؟ [المنافقين:٦]

ج: قال عروة ﷺ: لمَّا نزلت: ﴿ السَّتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْلاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِنَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠] قال النبي ﷺ: "لأزيدن على السبعين" فأنزل الله تعالى: : ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْهِمُ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لُمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ ﴾ الآية.

### سورة التغابن

س: ما سبب نزول هنه الآية: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ مِنْ أَزْوَاجِكُــمْ وَأَوْلادِكُمْ عَسَدُواْ لَّكُمْ فَاحْسَذَرُوهُمْ)؟ [التغاين:١٤]

ج: نزلت هذه الآية في قوم من أهل مكة أسلموا فأبى أزواجهم وأولادهم أن يدعوهم يأتوا المدينة، فلما قدموا على رسول الله على وجدوا الناس قد فقهوا فهموا أن يعاقبوهم فأنزل الله تعالى:: ﴿ وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التغابن: ١٤].

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾ ؟ [التغابن:١٦]

ج: لما نزلت الآية ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنُّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ١٠٢] اشتد على القوم العمل فقاموا حتى ورمت عراقيبهم، وتقرَحت جباههم، فأنزل الله تعالى: تخفيفا على المسلمين: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ﴾.

### سورة الطلاق

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقَتُمْ النَّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدْتِهِنَّ ؟ [الطلاق:١]

ج: عن أنس الله قال: ظلق رسول الله الله الله المؤمنين حفصة الله قاتت أهلها فأنزل الله تعالى: ﴿ يَا اللَّهِ عَال أَيُّهَا النَّييُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّمَاءَ ﴾ الآية فقيل له راجعها فإنها صوامة قوامة.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجا \* وَيَرْزُقُهُ مِسْنُ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾؟ [ الطلاق:٢-٣]

ج: قال ابن عباس الله الله عوف بن مالك الأشجعى فقال: يا رسول الله إن ابنى أسره العدو وجزعت أمه فما تأمرنى؟ قال: "آمرك وإياها أن تستكثرا من قول لا حول ولا قوة إلا بالله" فقالت المرأة: نعم ما أمرك، فجعلا يكثران منها فتغفل عنه العدو فاستاق غنمهم فجاء بها إلى أبيه فنزلت: ﴿وَمَن يَتُقِ اللهَ يَجْعَل لّهُ مَخْرَجاً ﴾.

الله يَجْعَل لّهُ مَخْرَجاً ﴾.

### سورة التعريم

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ ﴾ { [التحريم: ١]

ج: كان رسول الله ﷺ يشرب عند أم المؤمنين سودة ۞ العسل، فدخل على عائشة ۞ فقالت: إنى أجد منك ريحا، ثم دخل على حفصة فقالت مثل ذلك، فقال: "أراه من شراب شربته عند سودة والله لا أشربه" فنزلت: ﴿ إِنَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾ الآية.

# سورةن

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿مَا أَنْتَ بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ﴾؟ [ن:٢]

ج: كانوا يقولون للنبي ه أنه مجنون ثم شيطان فنزلت هذه الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظيم ﴾؟ [ن:٤]

ج: قالت عائشة ﴿ : مَا كَانَ أَحد أَحسَّنَ خَلَقًا مِن رَسُولَ اللهِ ﴾، ما دعاه أحد مِن أصحابه، ولا من أهل بيته إلا قال: "لبيك" فلذلك أنزل الله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمٍ ﴾.

س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كُمَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الجَنَّةِ ﴾؟ [ن:١٧]

ج: قال أبو جهل يوم بدُر: خذوهم أخذا فاربطوهم في الحبال ولا تقتلوا منهم أحدا فنزلت: ﴿إِنَّا يَلُونُاهُمْ كُمَا بَلُونًا أَصْحَابَ الجَنَّةِ﴾ يقول في قدرتهم عليهم كما اقتدر أصحاب الجنة على الجنة.

### سورة الحاقة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿وَتَعْيَهَا أُذُنَّ وَاعْيَةٌ ﴾؟ [الحاقة: ١٢]

ج: قـال رسـول الله ﷺ لعلى بن أبى طالب ﷺ: "إنى أمرت أن أدنيك ولا أقصيك وأن أعلمك وأن تعى وحق لك أن تعى". فنزلت هذه الآية ﴿وَتَعِيَهَا أَذُنُ وَاعِيَةٌ﴾.

### سورة المعارج

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿سَأَلَ سَائِلٌ بِعَدَابِ وَاقِع ﴾؟ [المعارج:١]

ج: قال النضر بن الحارث لعنه الله: اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء. فأنزل الله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ وكان عذاب النضر بن الحارث يوم بدر.

# سورة الجن

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الجِنُّ ﴾؛ [الجن:١]

بأصحابه صلاة الفجر، فلما سمعوا القرآن استمعوا له فقالوا: هذا والله الذى حال بينكم وبين خبر السماء، فهنالك رجعوا إلى قومهم فقالوا: يا قومنا إنا سمعنا قرآنا عجبا، فأنزل الله على نبيه ﴿قُلُ أُوحِىَ إِلَيَّ ﴾ وإنما أوحى إليه قول الجن.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَنِّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الجِنَّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ [الجن:٦]

ج: عن سعيد بن جبير شه أن رجلًا من بنى تميّم يقال له رافع بن عمير، حدث عن بدء إسلامه قال: إنى لأسير برمل عالج ذات ليلة إذ غلبنى النوم، فنزلت عن راحلتى وأنختها ونمت، وقد تعوذت قبل نومى فقلت: أعوذ بعظيم هذا الوادى من الجن. فرأيت فى منامى رجلا بيده حربة يريد أن يضعها فى نحر ناقتى، فانتبهت فزعا، فنظرت يمينا وشمالا فلم أر شيئا، فقلت: هذا حلم، ثم عدت فغفوت فرأيت مثل هذا فانتبهت، فرأيت ناقتى تضطرب، والتفت وإذا برجل شاب كالذى رأيته فى المنام بيده حربة ورجل شيخ ممسك بيده يدفعه عنها، فبينما هما يتنازعان إذ طلعت ثلاثة أنوار من الوحش، فقال الشيخ للفتى: قم فخذ أيتها شئت فدا الناقة جارى الإنسى، فقام الفتى فأخذ منها ثورا وانصرف، ثم المتفت إلى الشيخ وقال: يا هذا إذا نزلت واديا من الأودية فخفت هوله، فقل: أعوذ برب محمد من هول هذا الوادى، ولا تعذ بأحد من الجن فقد بطل أمرها قال فقلت له: ومن محمد هذا؟ قال: نبى عربى لا شرقى ولا غربى، بعث يوم الاثنين، قلت: فأين فقلت له: ومن محمد هذا؟ قال: نبى عربى لا شرقى ولا غربى، بعث يوم الاثنين، قلت: فأين مسكنه؟ قال: يثرب ذات المنخل، فركبت راحلتى حين ترقى لى الصبح، وحددت السير، حتى تقحمت المدينة، فرآنى رسول الله شخ فحدثنى بحديثى قبل أن أذكر منه شيئا ودعانى إلى الإسلام فأسلمت. قال سعيد بن جبير: وكنا نرى أنه هو الذى أنزل الله فيه: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مَنَ الإنس يَعُوذُونَ برجَالٌ مِنَ الْجِنْ فَرَادُوهُمْ رَهَقاً﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَأَن لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّريقَةِ لاَسْقَيْنَاهُم مَّاءٌ غَدَقاً ﴾؟ [الجن: ١٦] ج: منع المطرعن كفار قريش سبع سنين، فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُسُوا مَعَ اللَّهِ أَحَسا ﴾ [الجن: ١٨]؟

ج: عن ابن عباس رض قال: قالت الجن يا رسول الله انذن لنا نشهد معك الصلوات في مسجدك فأنزل الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِلَّهِ ﴾ الآية.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ ﴾ ؟ [الجن: ٢٢]

ج: قال جنى من الجن من أشرافهم ذو تبع: إنما يريد محمد أن يجيره الله وأنا أجيره، فأنزل الله تعالى: هذه الآية.

### سورة المزمل

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾؟ [المزمل:١]

ج: اجتمعت قريش فى دار الندوة فقالت: سموا هذا الرجل اسمًا يصدر عنه الناس قالوا: كاهن قالوا: ليس بكاهن، قالوا: ليس بمجنون، قالوا: ساحر قالوا: ليس بساحر، فبلغ ذلك النبى الله فتزمل فى ثيابه، فأتاه جبريل النه ققال: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾.

س: ما سبب نزول هنه الآية: ﴿فَاقُرْءُوا مَا تَيَسَّرَ مَنْهُ ﴾ ؟ [المزمل:٢٠]

ِ جِ: قالت السيدة عائشة ﴿ يَا نَزِلت: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ، قُمِ اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ قاموا سنة حتى ورمت أقدامهم فأنزلت: ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾.

### سورة المدثر

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُثَّثُّرُ \* قُمْ فَأَنذِرْ ﴾؟ [المدثر:١-٢]

ج: قال رسول الله ﷺ: "جاورت بحراء شهرا فلما قضيت جوارى نزلت فاستبطنت الوادى، فنوديت فلم أر أحدا، فرفعت رأسى فإذا الملك الذى جاءنى بحراء، فرجعت فقلت دثرونى دثرونى" فأنزل الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذَتُرُ ، قُمْ فَأَنذِرْ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ ذُرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيداً ﴾؟ [المدثر:١١]

ج: جاء الوليد بن المغير إلى النبى الله فقرأ عليه القرآن، فكأنه رق له، فبلغ ذلك أبا جهل فأتاه فقال: يا عم إن قومك يريدون أن يجمعوا لك مالا ليعطوكه، فإنك أتيت محمدًا لتتعرض لما قبله، قال: لقد علمت قريش أنى من أكثرها مالاً قال: فقل فيه قولا يبلغ قومك أنك منكر له وأنك كاره له، قال: وماذا أقول فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر منى، ولا برجزه ولا بقصيده منى، ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذى يقول شيئا من هذا، ووالله إن لقوله لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإنه لمنير أعلاه مشرق أسفله، وإنه ليعلو وما يُعلى، وإنه ليحطم ما تحته، قال: لا يرضى عنك قومك حتى تقول فيه، قال: فدعني حتى أفكر، فلما فكر قال: إن هذا سحر يؤثر، أثره عن غيره، فنزلت: ﴿ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾؟ [الدثر ٢٠٠]

ج: سأل رهط من اليهود رجل من أصحاب النبي ﷺ عن خزنة جهنم، فجاء فأخبر النبي ﷺ فنزل عليه ساعتند: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةُ عَشَرُ﴾.

#### س؛ ما سبب نزول هذه الآيية: ﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلائِكَةٌ ۚ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةٌ لَّلَانِيــنَ كَفَـــرُوا ﴾؟ [المدثر:٣١]

ج: قال أبو جهل لعنه الله يوما: يا معشر قريش يزعم محمد أن جنود الله الذين يعذبونكم فى النار تسعة عشر، وأنتم أكثر الناس عددا، أفيعجز مائة رجل منكم عن رجل منهم؟ فأنزل الله تعالى ﴿ وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلائِكَةً﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ بَلْ يُرِيدُكُلُّ امْرِئِ مِّنْهُمْ أَنْ يُؤْتَّى صُحُفًا مُّنَشَّرَةٌ ﴾؟ [المدثر:٥٢]

ج: قالوا لئن كان محمد صادقا فليصبح تحت رأس كل رجل منا صحيفة فيها براءة وأمنة من النار فنزلت: ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئ مَّنْهُمْ أَن يُؤْتَى صُحُفاً مُّنَشَّرَةً﴾

# سورة القيامة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ لاَ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾؟ [القيامة: ١٦]

جَّ: كان رُسولُ الله ﷺ إذا نزل عليه الوَحى يحُرك بهُ لسانه يريد أن يحفظه فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ تُحَرُّكُ بهِ لِسَائَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أُولَى لَكَ فَأُولَى \* ثُمَّ أُولَى لَكَ فَأُولَى ﴾؟ [القيامة: ٣٤-٣٥]

ج: لما نزلت: ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ﴾ [المدثر: ٣٠] قال أبو جهل لقريش: ثكلتكم أمهاتكم يخبركم ابن أبى كبشة أن خزنة جهنم تسعة عشر، وأنتم الدهم أفيعجز كل عشرة منكم أن يبطشوا برجل من خزنة جهنم؟ فأوحى الله تعالى: إلى رسوله أن يأتى أبا جهل فيقول له: ﴿أَوْلَى لَكَ فَأُولَى \* ثُمَّ أَوْلَى لَكَ

### سورة الإنسان

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُـمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً ﴾؟ [الإنسان: ٢٠]

ج: دخل عمر بن الخطابَ شه على النبي شه وهو راقد على حصير من جريد وقد أثر في جنبه فبكى عمر فقال له رسول الله هه: "ما يبكيك؟" قال: ذكرت كسرى وملكه وهرمز وملكه وصاحب الحبشة وملكه وأنت رسول الله الله على حصير من جريد؟! فقال رسول الله هه: "أما ترضى أن لهم الدنيا ولنا الآخرة" فأنزل الله تعالى:: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمُّ رَأَيْتَ نَعِيماً وَمُلْكاً كَبِيراً﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلا تُطِعْ مِنْهُمُ آثِما أَوْ كَفُوراً ﴾؟ [الإنسان:٢٤]

جَ: قال أَبُو جَهَل لعنه الله: لئن رُأيتَ محمَدًا يُصلى لأطأن عنقه فأنزل الله تعالى : ﴿وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمْ آثِماً أَوْ كَفُوراً﴾.

### سورة النبأ

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ \* عَنِ النَّبَا العَظِيمِ ﴾؟ [النبا:١-٢] ج: عن الحسن ۞ قال: لما بعث النبي ۞ جُعلواً يتساَّلُون بينهم فأنزلت: ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴾.

#### سورة النازعات

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ قَالُوا تِلْكَ إِذْا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ ﴾ ؟ [النازعات:١٢]

جَ: لَمَا نَبْزُلُ قُولُ الله تَعالى: ﴿ يُقُولُونَ أَئِنًا لَمَرْدُودَنَ فِي الحَافِرَةِ ﴾ [النازعات: ١٠] قال كفار قريش: لئن حيينا بعد الموت لنخسرن فنزل قوله تعالى: ﴿ قَالُوا تِلْكَ إِذَا كُرُّةٌ خَاسِرَةٌ ﴾.

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ يَسْأُلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾؟ [النازعات:٤٢]

ج: كان مشـــركو أهــل مكـة يسألوَن النبى ﷺ: متى تقوم الساعة؟ استهزاء منهم، فأنزل الله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَن السَّاعَةِ﴾ إلى آخر السورة.

### سورة عبس

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿عَبُسُ وَتُولِّي ﴾؟ [عبس:١]

ج: قالت السيدة عائشة ﴿ أنزلت: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَى ﴾ في ابن أم مكتوم الأعمى أتى رسول الله ﷺ فجعل يقول: يا رسول الله ﷺ يعول: يا رسول الله ﷺ يعرض عنه ويقبل على الآخر فيقول له: "أترى بما أقول بأسا؟" فيقول: لا، فنزلت: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُتِلَ الإِنسَانُ مَا أَكُفَرَهُ ﴾؛ [عبس:١٧]

ج: نزلت هذه الآية في عتبة بن أبي لهب حين قال: كفرت برب النجم.

# سورة التكوير

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن بَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ { [التكوير : ٢٩]

ج: لما نزلت: ﴿لِمَن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ قال أبو جهل: ذاك إلينا إن شئنا استقمنا وإن شئنا لم نستقم فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾.

### سورة المطففين

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَيْلٌ لَّلُمُطَّفِّفِينَ ﴾ ؛ [المطففين:١]

# سورة الطارق

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَلْيَنظُر الإنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾؟ [الطارق:٥]

ج: نزلت هذه الآية في أبى الأِشدَ، كان يقوم على الأديم فيقول: يا معشر قريش من أزالني عنه فله كذا ويقول: إن محمدا يزعم أن خزنة جهنم تسعة عشر، فأنا أكفيكم وحدى عشرة، واكفوني أنتم تسعة.

### سورة الأعلى

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ سُنُقُرنُكَ فَلاَ تَنسَى ﴾؟ [الأعلى: ٦]

ج: كان النبى ﷺ إذا أتاه جـبَريلﷺ بالوحـى لم يفرغ جبريلﷺ من الوحى حتى يتكلم النبى ﷺ بأوله مخافة أن ينساه، فأنزل الله تعالى: ﴿سَنُقْرِئُكَ فَلاَ تَنسَى﴾.

### سورة الفاشية

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَفَ لاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإبل كَيْفَ خُلِقَت ﴾ ؟ [الغاشية ١٧٠]

جَ: لما نُعْتُ الله ما فَى الجنة عَجِبُ مَن ذلكُ أَهل الضَلالة فأنزل الله تعالى : ﴿ أَفَلاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴾.

### سورة الفجر

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ﴾؟ [الفجر: ٢٧]

ج: عن ابن عباس الله أن النبى أله قال: "من يشتري بئر رومة يستعذب بها غفر الله له" فاشتراها عثمان فقال: "هل لك أن تجعلها سقاية للناس؟" قال: نجم، فأنزل الله في عثمان: ﴿يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْطُمْنِئَّةُ ﴾.

# سورة الليل

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَفْشَى ﴾ إلى آخر السورة؟ .

ج: عن ابن عباس الله النخلة ليأخذ منها التيرة فربها تقع تمرة فيأخذها صبيان الفقير فينزل من فدخل الدار فصعد إلى النخلة ليأخذ منها التيرة فربها تقع تمرة فيأخذها صبيان الفقير فينزل من نخلته فيأخذ التمرة من أيديهم وإن وجدها في فم أحدهم أدخل أصبعه حتى يخرج التمرة من فيه فشكا ذلك الرجل إلى النبي في فقال: "أذهب" ولقى النبي في صاحب النخلة فقال له: "أعطيني نخلتك التي فرعها في دار فلان ولك بها نخلة في الجنة" فقال الرجل: لقد أعطيت كذا وإن لي لنخلاً كثيرًا وما فيه نخلة أعجب إلى تمرة منها ثم ذهب الرجل ولفي رجلاً كان يسمع الكلام من رسول الله في ومن صاحب النخلة فأتى رسول الله في فقال: أتعطيني يا رسول الله ما أعطيت الرجل إن أنا أخذتها؟ قال: نعم. فذهب الرجل فلقي صاحب النخلة ولكليهما نخل فقال له الرجل إن أنا أخذتها؟ قال: نعم. فذهب الرجل فلقي صاحب النخلة ولكليهما نخل فقال له

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى ﴾؟ [الليل:٥]

ج: عن عبد الله بن الزبير عن أبيه هُ قال: قال أبو قحافة لأبى بكر: أراك تعتق رقابا ضعافا، فلو أنك أعتقت رجالاً جلدا يمنعونك ويقومون دونك يا بنى فقال: يا أبت إنى إنما أريد ما عند الله فنزلت هذه الآيات فيه: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى ﴾ إلى آخر السورة.

### سورة الضمى

س: ما سبب نزول هذه الآيات: ﴿وَالضَّحَى \* وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى \* مَا وَدَّعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَى ﴾؟ [الضحى:١-٣] ج: اشتكى النبى ﷺ فلم يقم ليلة أو ليلتينَ فأتته امرأة فقالت: يا محمد ما أرى شيطانك إلا قد تركك فأنزل الله تعالى: هذه الآيات.

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَلَسُوْنَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾؟ [الضحى:٥]

ج: عن ابن عباس الله قال: عُرض علَـى النبي الله تعالى: ﴿ مَا هُو مَفتــوَح عَلَى أَمتِه فُسـر بِه فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾.

### سورة الشرح

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِنَّ مَعَ العُسْرِيُسُراً ﴾؟ [الشرح:٦] ج: لما نزلت هذه الآية قال رَسول الله ﷺ: "أبشروا أتاكم اليسر، لن يغلب عسر يسرين".

### سورة التين

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ تُمُّ رَدُدُنَاهُ أَشْفُلَ سَافِلِينَ ﴾؟ [التين:٥]

ج: قال ابن عباس الله الله عنها عنها عنها عنها على عهد رسول الله الله الله عنها حين سفهت عقولهم، فأنزل الله عذرهم، إن لهم أجرهم الذي عملوا قبل أن تنهب عقولهم.

### سورة العلق

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿كُلاَّ إِنَّ الإنسَانَ لَيَطْفَى ﴾؟ [العلق: ٦]

ج: عن أبى هريرة هله قال: قال أبو جهل: هل يعفر محمد وجهه بين أظهركم؟ فقيل: نعم فقال: واللات والعزى لئن رأيته يفعل لأطأن على رقبته، ولأعفرن وجهه في التراب، فأنزل الله تعالى: ﴿كَلاَّ إِنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾ ؟ [العلق:٩-١٠]

ج: كأن رسول الله على يصلى فجاءه أبو جهل فَنهاه فأنزل الله تعالى: ﴿أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى \* عَبْداً إِذَا صَلَّى ﴾.

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿ فَلْيِدْعُ نَادِيهُ \* سَنْدُعُ الزَّبَانِيَةَ ﴾؟ [ العلق :١٧ - ١٨]

ج: كان النبى ﷺ يصلى فجاءه أبو جهل فقال: ألم أنهك عن هذا؟ فزجره النبى ﷺ، فقال أبو جهل: إنك لتعلم ما بها نادٍ أكثر منى فأنزل الله: ﴿فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ۥ سَنَدْعُ الزَّبَانِيَةَ ﴾.

### سورة القدر

ج: رأى النبى الله بنى أمية على منبره فسساءه ذلك فنزلست: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الكَوْثَرَ ﴾ [الكوثر: ١] ونزلت: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ﴾ أى خير من ألف شهر تملكها بعدك بنو أمية، قال القاسم الحراني: فعددنا فإذا هي ألف شهر لا يزيد ولا تنقص.

### سورة الزلزلة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً خَيْراً يَرهُ \* وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً شَراً يَرهُ ﴾ [الزلزلة: ٧-٨] ج: لما نزلت: ﴿ وَيُطْمِمُونَ الطَّمَامَ عَلَى حُبُّهِ ﴾ [الإنسان: ٨] كان المسلمون يرون أنهم لا يؤجرون على الشبىء القليل إذا أعطوه، وكان آخرون يرون أنهم لا يلامون على الذنب اليسير الكذبة والنظرة والنيبة وأشباه ذلك، ويقولون: إنما وعد الله النار على الكبائر فأنزل الله تعالى: : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَراً يَرَهُ ﴾.

### سورة العاديات

### سورة التكاثر

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ أَنْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ \* حَتَّى زُرْتُمُ الْقَابِرَ ﴾؟ [التكاثر:١-٢]

ج: نزلت فى قبيلتين من الأنصار فى بنى حارثة وبنى الحارث، تفاخروا وتكاثروا فقالت إحداهما: فيكم مثل فلان وفلان، وقال الآخرون مثل ذلك، تفاخروا بالأحياء، ثم قالوا انطلقوا بنا إلى القبور، فجعلت إحدى الطائفتين تقول فيكم مثل فلان وفلان يشيرون إلى القبور، وتقول الأخرى مثل ذلك فأنزل الله تعالى: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ، حَتَّى زُرْتُمُ الْقَابِرَ ﴾.

### سورة العمزة

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ وَيُلْ لَكُلُ هُمَزَة لُمَزَة ﴾؟ [الهمزة:١] ج: كان أمية بن خلف إذا رأى رسول الله ﷺ همزه ولمزه فأنزل الله تعالى: ﴿ وَيْلُ لَكُلُ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ السورة كلها.

#### سورة الماعون

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ فَوَيْلٌ لَّلْمُصَلِّينَ ﴾؟ [الماعون: ٤]

ج: كان المنافقون يراؤونِ المؤمنين بصلاتهم إذا حضروا ويتركونها إذا غابوا ويمنعونهم العارية، فأنزل الله تعالى: ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِينَ﴾.

### سورة الكوثر

س: ما سبب نزول هذه الآية : ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ [ الكوثر : ٣]

ج: لما أوحى إلى النبى ﷺ قالت قريش: بتر محمد منا فنزلت ﴿إِنَّ شَانِئكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ وكانت قريش تقول إذا مات ذكور الرجل بُتر فلان، فلما مات ولد النبى ﷺ قال العاص بن وائل: بتر محمد فنزلت هذه الآية.

# سورة الكافرون

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾؟ [الكافرون:١]

ج: دعت قريش رسول الله هُ إلى أن يعطوه مالا فيكون أغنى رجل بمكة ويزوجوه ما أراد من النساء، فقالوا: هذا لك يا محمد وتكف عن شتم ألهتنا ولا تذكرها بسؤء، فإن لم تفعل فاعبد آلهتنا سنة. قال: "حتى أنظر ما يأتينى من ربى" فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ﴾ إلى آخر السورة.

### سورة النصر

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾؟ [النصر:١]

ج: لما دخل رسول الله هُ مَكة عام الفتح بعث خالد بن الوليد الله فقاتل بمن معه صفوف قريش بأسفل مكة حتى هزمهم الله ثم أمر بالسلاح فرفع عنهم، فدخلوا في الدين فأنزل الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ حتى ختمها.

### سورة المسد

#### س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿ تَبُّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾؟ [المسد:١]

ج: صعد رسول الله ﷺ ذات يوم على الصفا فنادى "يا صباحاه" فاجتمعت إليه قريش قال: "أرأيتم لو أخبرتكم أن العدو مصبحكم وممسيكم أكنتم تصدقونى". قالوا: بلى قال: "فإنى نذير لكم بين يدى عـذاب شـديد" فقال أبو لهب: تبا لك ألهذا جمعتنا. فأنزل الله تعالى: ﴿ تُبُّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُ ﴾ إلى آخرها.

### سورة الإخلاص

س: ما سبب نزول هذه الآية: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾؟ [الإخلاص: ١] ج: قال المشركون لرسول الله ﷺ: أنسب لنا ربك، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ إلى آخرها.

### الموذتان

#### س: ما سبب نزول هاتين السورتين: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الفَّلَق ﴾ و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاس ﴾؟

معاني المفردات

### معانى المفردات

س: ما معنى كلمة (أبّا) في قوله: ﴿ وَفَاكِهَةٌ وَأَبِا ﴾؟ [عبس:٣١]

ج: الأب: الكلأ الذي لم يزرعه الناس مما تأكله الدواب والأنعام.

س: ما معنى كلمة (ماتيا) في قوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ وَعُدُهُ مَأْتِياً ﴾ [ مريم: ٦١]

ج: مأتيا: أي آتٍ أي: الوعد آتٍ لَا محالة.

س: ما معنى كلمة (أثارة) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْمٍ ﴾؟ [الأحقاف: ٤]

ج: أثارة: أي علامة من علم أو بقية من علم تروى.

س: ما معنى كلمة (أثل) في قوله تعالى: ﴿ وَأَثْلُ وَشَيْءٍ مِّنْ سِدْرِ قَلِيلٍ ﴾ ؟ [سبأ: ١٦]

ج: الأثل: شجر أصوله غليظة يعمل منها الأبواب وغيرها، وأتخذ منه منبر رسول الله .

س: ما معنى كلمة (تاثيما) في قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواْ وَلاَ تَأْثِيماً ﴾ [ الواقعة ٥٠]

ج: تأثیما: أى ما يأثم به المر، عند سماعه.

س: ما معنى كلمة (أجاج) في قوله تعالى: ﴿ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ ﴾ ؟ [فاطر: ١٧]

ج: أجاج: أي شديد المرارة.

س: ما معنى كلمة (تاذن) فى قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَاذَنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لاَزِيدَنَّكُمْ ﴾ ؟ [إبراهيم:٧] ج: تأذن ربكم: أى عَلِم ربكم.

س: ما معنى كلمة (آذناك) في قوله تعالى: ﴿قَالُوا آذَنَّاكَ ﴾؟ [فصلت: ٤٧]

ج: آذناك: أي أعلمناك.

س: ما معنى كلمة (آزره) في قوله تعالى: ﴿كَزَرْعٍ أَخْرَجُ شَطْأَهُ فَازَرَهُ ﴾؛ [الفتح: ٢٩]

ج: آزره: أى قواه وأعانه.

س: ما معنى كلمة (آسفونا) في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا انتَقَمَنَا مِنْهُمْ ﴾؟ [الزخرف: ٥٥] ج: آسفونا: أغضبونا.

س: ما معنى كلمة (آسن) في قوله تعالى: ﴿مَن مَّاءٍ غَيْرِ آسِنِ﴾ ؟[محمد: ١٥]

ج: آسن: أى تغير ريحه فلا يشربه أحد من نتنه.

س: ما معنى كلمة (إصرا) في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً ﴾ ؟ [البقرة: ٢٨٦] ج: إصر: أي الذنب والثقل.

س: ما معنى كلمة (إصرى) في قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذَتُكُمْ عَلَى ذَٰلِكُمْ إِصْرِي ﴾ ؟ [آل عمران: ٨١] ج: إصرى: أي عهدى.

س: ما معنى كلمة (فليبتكن) في قوله تعالى: ﴿وَلاَّ مُرَنَّهُمْ فَلَيْبَتِّكُنَّ آذًانَ الأَنْعَامِ ﴾ ؟[النساء: ١١٩] ج: فليبتكن: البتك القطع، ويبتكن يقطعون.

س: ما معنى كلمة (بثى) في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَشْكُوبَتِّي وَحُزْنِي إِلَى الله ﴾ ؟ [يوسف: ٨٦] ج: بثى: البث: الحال والحزن، أي إنما أشكو حالى.

· س: ما معنى كلمة (بحيرة) في قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ الله منْ بُحيرَة ﴾ ؟[المائدة:١٠٣]

ج: بحيرة: هي الناقة التي تشق أذنها كي يعرفونها وهي التي لا يحلبون لبنها ويتركونه لطواغيتهم.

س: ما معنى كلمة (باسرة) في قوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهٌ يَوْمَلِذٍ بَاسِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٤]

ج: باسرة: كالحة.

ج: المبثوث: المنشور.

س: ما معنى كلمة (بخس) في قوله تعالى: ﴿فَلاَ يَخَافُ بِخُسا ۖ وَلاَ رَهَقاً ﴾؟ [الجن: ١٣]

ج: البخس: النقص.

س: ما معنى كلمة (باخع) في قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلُّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى اَثَارِهِم ۗ ﴾ [الكهف: ٦] ج: باخع: قاتل.

س: ما معنى كلمة (بعلا) في قوله تعالى: ﴿أَتَدْعُونَ بِغُلاَّ وَتَذَرُونَ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾؟ [الصافات: ١٢٥] ج: بعلا: صنما.

س: ما معنى كلمة (يبلس) فى قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْجُرِمُونَ ﴾ [ الروم: ١٧] ج: يبلس: ييئسون من رحمة الله.

س: ما معنى كلمة (تبت) في قوله تعالى: ﴿ تَبَّتْ يُدَا أَبِي لهبٍ ﴾ ؟[السد: ١]

ج: تبت: خسرت وهلكت وهو دعاء بالخسران والهلاك.

س: ما معنى كلمة (تبرنا) في قولـه تعالى: ﴿ وَكُلاُّ تَبُّرْنَا تَتْبِيراً ﴾ ? [الفرقان: ٣٩]

ج: تبرنا: كسرنا وأهلكنا.

س: ما معنى كلمة (تباب) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾؟ [غافر: ٣٧]

ج: تباب: خسران وهلاك.

س: ما معنى كلمة (الترائب) في قوله تعالى: ﴿ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ [ الطارق: ٧]

ج: الترائب: عظام الصدر.

س: ما معنى كلمة (متربة) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ مِسْكِينَا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾؟ [البلا: ١٦]

ج: متربة: أى فقر وحاجة فهو لاصق بالتراب لُشدة فقره.

س: ما معنى كلمة (تفثهم) في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُوا تَفَتُهُمْ ﴾ ؟[الحج: ٢٩]

ج: تفثهم: أى ما حرم عليهم بالإحرام من قص الشارب وحلق العانة وقص الأظفار وغير ذلك . ومعنى
 يقضوا تفثهم: أى يستبيحوا ما حرم عليهم بالإجرام.

س: ما معنى كلمة (التنور) في قوله تعالى: ﴿ وَفَارَ التَّنُورُ ﴾؟ [هود: ٤٠]

ج: التنور: ما يخبز فيه، والمراد هنا وجه الأرض.

س: ما معنى كلمة (اليثبتوك) في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ ﴾؟ [الانفال: ٣٠] ج: ليثبتوك: ليجرحوك.

س: ما معنى كلمة (ثبورا) في قوله تعالى: ﴿لاَ تَدْعُوا اليَوْمَ ثُبُوراً وَاحِداً وَادْعُوا ثُبُوراً كَثِيراً ﴾؟[الفرقان:١٤] ج: الثبور: المهلاك وأهل النار يقولون واثبوراه فيقال لهم لا تدعوا ثبورا واحدا وادعوا ثبورا كثيرا.

-س: ما معنى كلمة (تُبطهم) في قوله تعالى: ﴿ كَرَهَ الله انبِعَاتُهُمْ فَثَبَّطَهُمُ ﴾ ؟[التوية: ٧٤]

ج: ثبطهم: أي شغلهم عنه ومنعهم.

س: ما معنى كلمة (تُجاجا) في قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُصْرِاتِ مَاءُ تُجَّاجاً ﴾؟ [النبأ: ١٤]

ج: ثجاجا: أى ماء منصب منهمر

· س: ما معنى كلمة (ثلة) في قوله تعالى: ﴿ ثُلُةٌ مِّنَ الأَوَّلِينَ ﴾ ؟ [الواقعة: ٣٩]

ثلة: جماعة من الناس.

س: ما معنى كلمة (مثانى) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ الثَّانِي ﴾ ؟ [الحجر: ٨٧] ج: الثانى: فاتحة الكتاب وسميت كذلك لأنه يثنى بها مع السورة في كل ركعة وتعاد في كل ركعة.

س: ما معنى كلمة (ثاويا) في قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِياً فِي أَهْلَ مَدْيَنَ ﴾ ؟ [القصص: ٤٥]

ج: ثاویا: أی مقیما.

س: ما معنى كلمة (تجاروا) في قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُّونَى لَلْكَافِرِينَ ﴾؟ [المؤمنون: ٦٥] ج: لا تجأروا: لا تصيحوا.

س: ما معنى كلمة (الجب) في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَٱلْقُوهُ فِي غَيَابَةِ الجُبِّ ﴾ ؟ [يوسف: ١٠] ج: الجب: البئر التي لم تبنى بالحجارة.

س: ما معنى كلمة (الجبت) في قوله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ ﴾ ؟ [النساء:٥١]

ج: الجبت: اسم صنم.

س: ما معنى كلمة (جِبِلا) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنكُمْ جِبِلاًّ كَثِيراً ﴾؟ [يس: ٦٢] ج: جيلاً: خلقا.

س: ما معنى كلمة (الجبلة) في قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْجِبِلَّةَ الأَوَّلِينَ ﴾ ? [الشعراء: ١٨٤] ج: الجبلة: الخِلقة.

س: ما معنى كلمسة (يجبي) في قوله تعالى: ﴿أَوَ لَمْ نُمَكِّن لهمْ حَرَماً آمِناً يُجْبَى إِلَيْهِ ثُمَرَاتُ كُلّ شَيْءٍ﴾؟ [القصص: ٥٧]

ج: يجبى: يجمع.

موسوعة الثقافة الإسلامية سوء معاني المفردات سن ما معنى كلمة (اجتباكم) في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اجْتَبَاكُم فَهَا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي اللَّيْنِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج ٢٨٠] ج: اجتباكم: اصطفاكم. سن ما معنى كلمة (جابوا) في قوله تعالى: ﴿ وَتُمُودَ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّغْرَ بِالْوَادِ ﴾ [الفجر: ٩]

ج : جابوا : خرقوا وقطعوا . س : ما ممنے کلم**ة (حفان کالحواب) في قوله تعالى:﴿ يَعْمُلُونَ لِلهِ مَا بَشَاءُ مِنْ مُّحَارِبِ وَتَّمَاتُيل**اً

س: ما معنى كلمة (جفان كالجواب) في قوله تعالى: ﴿ يَعْمَلُونَ لَـهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مُحَارِيبَ وَتَمَاتِيلُ وَجِفَانٍ كَالْجَوابِ ﴾؟ [سيأ: ١٣]

ج: جفان كالجواب: أى قصعان مثل الأحواض التي يجمع فيها الماء.

س: ما معنى كلمة (الأجداث) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ الأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾؟ [يس: ٥١]

ج: الأجداث: القبور.

س: ما معنى كلمة (جد) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَّذُ صَاحِبَةٌ وَلاَ وَلَداً ﴾ ؟ [الجن: ٣] ج: جد ربنا: أي عظمة ربنا.

س: ما معنى كلمة (جدد) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ الحِبَالِ جُدَدَّ بِيضٌ وَحُمْرٌ ﴾؟ [فاطر: ٢٧]

ج: جدد: طرائق ومفردها: جُدُّة: طريقة.

س: ما معنى كلمة (مجذوذ) في قوله تعالى: ﴿عَطَاءُ غَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾؟ [هود: ١٠٨]

ج: مجذوذ: مقطوع.

س: ما معنى كلمة (جرحتم) في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ﴾ ؟ [الانعام:

ج: جرحتم: كسبتم.

س: ما معنى كلمة (الجرز) في قوله تعالى: ﴿ أَنَّا نَسُوقُ اللَّاءَ إِلَى الأَرْضِ الجُرْزِ ﴾ ؟ [السجدة: ٢٧]

ج: الجرز: التي لا نبات فيها.

س: ما معنى كلمة (جرف) في قوله تعالى: ﴿عَلَى شُفَا جُرُفٍ هَارٍ ﴾؟ [التوبة: ١٠٩]

ج: الجرف: هو ما كسحته السيول وأكلته من الأرضُ.

س: ما معنى كلمة (يجرمنكم) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ ﴾؟ [المائدة: ٨]

ج: يجرمنكم: يحملنكم.

س: ما معنى كلمة (جرَم) في قوله تعالى: ﴿ لاَ جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمُ الأَخْسَرُونَ ﴾ ؟ [هود: ٢٢]

ج: لا جرم: لا محالة، وهي تجرى مجرى القسم.

س: ما معنى كلمة (الجوار) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الجَوَارِ فِي البَحْرِ كَالأَعْلَامِ ﴾ ؟ [الشورى: ٣٧]

ج: الجوار: السفن.

س: ما معنى كلمة (يجمحون) في قوله تعالى: ﴿ لُوَلُّوا إِلَيْهِ ۖ وَهُمْ يَجْمَحُونَ ﴾؟ [التوبة: ٥٧]

ج: يجمحون: يسرعون.

س: ما معنى كلمة (الجُنب والجَنب) في قوله تعالى: ﴿ وَالْجَارِ الجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ ﴾ ؟ [النساء: ٣٦]

ج: الجار الجَنب: جارك من قوم آخرين، والصاحب باَلجنب: الصاحب في السفر.

س: ما معنى كلمة (جنحوا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسِّلْمِ فَاجْنَحُ لِها ﴾ ؟ [الانفال: ٦١]

ج: جنحوا: مالوا.

س: ما معنى كلمة (جُناح) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ ﴾ ؟ [البقرة: ١٥٨]

ج: جُناح: إثم.

س: ما معنى كلمة (جنفا) في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ خَافَ مِن مُّوسِ جَنَفًا ﴾؟ [البقرة: ١٨٢]

ج: جنفا: ميلا.

س: ما معنى كلمة (جهد أيمانهم) في قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهُدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾ ؟ [الأنعام: ١٠٩]

ج: جهد أيمانهم: أى جدوا وبالغوا في قسمهم.

س: ما معنى كلمة (جهرة) في قوله تعالى: ﴿ حَتَّى نُرَى اللَّهُ جَهُرَةٌ ﴾ ؟ [البقرة: ٥٥]

ج: جهرة: عَيَانا.

س: ما معنى كلمة (فجاسوا) في قوله تعالى: ﴿فَجَاسُوا خِلالَ الدِّيَارِ ﴾ ؟ [الإسراء: ٥]

ج: جاسوا: أي تخللوها فطلبوا ما فيها.

س: ما معنى كلمة (تحبرون) في قوله تعالى: ﴿ ادْخُلُوا الجَنَّةَ أَنتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ ? [الزخرف: ٧٠]

- ج: تحبرون: تُسرون وتنعمون وتكرمون.

س: ما معنى كلمة (حبط) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرْ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَله ﴾ ؟[المائدة: ٥]

ج: حبط: بطل.

س: ما معنى كلمة (حبك) في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الحُبُكِ ﴾ { [الذاريات: ٧]

ج: الحبك: طرائق النجوم.

س: ما معنى كلمة (حثيثاً) في قوله تعالى: ﴿ يُغْشِي النَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثاً ﴾ ؟ [الأعراف: ٥٤]

ج: حثيثا: سريعا.

س: ما معنى كلمة (حجر) في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا هَذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ ﴾؟ [الانعام: ١٣٨]

**ج: حجر: هنا أي ح**رام.

س: ما معنى كلمة (حجر) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ الحِجْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴾؟ [الحجر: ٨٠]

ج: الحجر: منازل ثمود.

س: ما معنى كلمة (حجر) في قوله تعالى: ﴿ هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لَّذِي حِجْرٍ ﴾ [ الفجر: ٥]

ج: الحجر: العقل.

س: ما معنى كلمة (حجوركم) في قوله تعالى: ﴿ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي خُجُورِكُم ﴾ ؟ [النساء: ٢٣]

ج: حجوركم: أكنافكم وحمايتكم.

موسوعة الثقافة الإسلامية معاني المفردات

س: ما معنى كلمة (حدب) في قولـه تعالى: ﴿وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾؟ [الأنبياء: ٩٦]

ج: حدب: ما ارتفع من الأرض.

س: ما معنى كلمة (حرد) في قوله تعالى: ﴿ وَغَدَوْا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ ؟ [القلم: ٢٥]

ج: حرد: منع.

س: ما معنى كلمة (حرف) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ ﴾ ؟ [الحج: ١١] حرف: وجه واحد أي يعبد الله في السراء دون الضراء.

س: ما معنى كلمة (متحرفا) في قوله تعالى: ﴿إِلَّا مُتَحَرَّفاً لُقِتَالٍ ﴾؟ [الأنفال: ١٦]

ج: متحرفا: مائلا أي مائلا للقتال وليس للهزيمة.

س: ما معنى كلمة (تحسونهم) في قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْنِهِ ﴾ ؟ [ آل عمران: ١٥٢]

ج: تحسونهم: تقتلونهم وتستأصلونهم.

س: ما معنى كلمة (حسيسها) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ﴾ ؟ [الأنبياء: ١٠٢]

ج: الحسيس: الصوت الخفي.

س: ما معنى كلمة (حصب) في قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ [ الأنبياء: ٩٨] ج: حصب جهنم: وقود جهنم.

س: ما معنى كلمة (حاصبا) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً ﴾ ؟ [الإسراء: ٦٨]

ج: حاصبا: ريح شديدة تحمل التراب والحصباء.

س: ما معنى كلمة (حصيرا) في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمُ لِلْكَافِرِينَ حَصِيراً ﴾؟[الإسراء: ٨] ج: حصيرا: محبسا.

س: ما معنى كلمة (حصحص) في قوله تعالى: ﴿ الْأَنَّ حَصْحَصَ الْحَقُّ ﴾ [ يوسف: ٥١]

ج: حصحص: ظهر وبان.

س: ما معنى كلمة (الحطمة) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدُرَاكَ مَا الحُطَمَةُ ﴾ { [الهمزة: ٥]

ج: الحطمة: من أسماء النار لأنها تحطم كل ما يلقى فيها.

س: ما معنى كلمة (حافين) في قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمَلائِكَةَ حَافَّينَ ﴾ ؟ [الزمر: ٧٥]

ج: حافين: طائفين.

س: ما معنى كلمة (حفى) في قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا ﴾ [ الأعراف: ١٨٧]

ج: حفى عنها: أكثرت المسألة عنها وأصبحت عالما بها.

س: ما معنى كلمة (حفيا) في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِياً ﴾؟ [مريم: ٤٧]

ج: حفيا: لطيفا كريما يجيب دعوتي.

س: ما معنى كلمة (حقبا) في قوله تعالى: ﴿ أُوْ أَمْضِيَ حُقُباً ﴾؟ [الكهف: ٦٠]

ج: حقبا: مددا طويلة.

س: ما معنى كلمة (أحقاف) في قوله تعالى: ﴿إِذْ أَنلَزَ قُوْمَهُ بِالأَخْقَافِ﴾ ؟ [الأحقاف: ٢١]

ج: الأحقاف: ديار عاد.

س: ما معنى كلمة (حُقت) في قوله تعالى: ﴿ وَأَذِنْتُ لِرَبُّهَا وَحُقَّتُ ﴾ [الانشقاق: ٢]

ج: حُقت: أى وجب عليها أن تفعل ذلك.

س: ما معنى كلمة (حميم) في قوله تعالى: ﴿لهم شَرَابٌ مِّنْ حَمِي ﴾ { الأنعام: ٧٠ ]

ج: حميم: ماء حار.

س: ما معنى كلمة (يحموم) في قوله تعالى: ﴿ وَظِلَّ مَن يَحْمُوم ﴾ [ الواقعة: ٤٣]

ج: يحموم: دخان أسود شديد السواد.

س: ما معنى كلمة (حام) في قوله تعالى: ﴿ وَلا وَصِيلَة وَلا حَام ﴾ ؟[المائدة: ١٠٣]

ج: الحام: هـو فحـل الإبل إذا وقع على عدد من الإناث أعفوه عن الحمل فلا يحمل عليه شيء وسموه الحامي.

س: ما معني كلمة (الحمية) في قوله تعالى: ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيَّةَ ﴾ { [الفتح: ٢٦]

ج: الحمية: الأنفة والغيرة.

س: ما معنى كلمة (تحنث) في قوله تعالى: ﴿ فَاضْرِب بِّهِ وَلاَ تَحْنُثُ ﴾ ؟ [س: ٤٤]

ج: لا تحنث: لا تخلف في يمينك.

س: ما معنى كلمة (الحنث) في قوله تعالى: ﴿ وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الحِنثِ الْعَظِيمِ ﴾ ؟ [الواقعة: ٤٦]

ج: الحنث: الذنب العظيم.

س: ما معنى كلمة (حنيد) في قوله تعالى: ﴿جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴾ [ هود: ٦٩]

ج: حنید: مشوی.

س: ما معنى كلمة (حنفاء) في قوله تعالى: ﴿ حُنَفَاء غَيْرَ مُشْرِكِينَ ﴾؟ [الحج: ٣١]

ج: حنفاء: أي مسلمون أسلموا لأمر الله.

س: ما معنى كلمة (لاحتنكن) في قوله تعالى: ﴿ لاَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتُهُ إلاَّ قَلِيلاً ﴾؟ [الإسراء: ٦٢]

ج: لأحتنكن: لأستولين عليهم ولأستميلهم.

س: ما معنى كلمة (جوبا) في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ كَانَ حُوباً كَبِيراً ﴾؟ [النساء: ٢]

ج: جوبا: إثما.

س: ما معنى كلمة (يحور) في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ ظُنَّ أَن لَّن يَحُورَ ﴾؟ [الانشقاق: ١٤]

ج: يحور: يرجع.

س: ما معنى كلمة (الحوايا) في قوله تعالى: ﴿أَو الحَوَايَا ﴾؟ [الأنعام: ١٤٦]

ج: الحوايا: الأمعاء.

س: ما معنى كلمة (أحوى) في قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلَه غُثًاءَ أُحْوَى ﴾ ? [الأعلى: ٥]

ج: أحوى: أخضر.

س: ما معنى كلمة (يحيف) في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ الله عَلَيْهِمْ ﴾ ؟ [النور: ٥٠]

ج: يحيف: يجور ويظلم.

س: ما معنى كلمة (يحيق) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَحِيقُ الْكُرُ السَّيِّيُ إِلاَّ بِأَهْلِه ﴾؟ [فاطر: ٤٣]

ج: يحيق: يحيط.

س: ما معنى كلمة (نستحيى) في قوله تعالى: ﴿سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْبِي نِسَاءَهُمْ ﴾ ؟ [الأعراف: ١٢٧]

ج: نستحيى: نستبقى.

س: ما معنى كلمة (الخبء) في قوله تعالى: ﴿الَّذِي يُخْرِجُ الخَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ﴾ ؟[النمل: ٢٧]

ج: الخبء: كل شيء خبي، وخب، السماء اللَّطر، وخب، الأرض النبات.

س: ما معنى كلمة (أخبتوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ ﴾ [ هود: ٢٣]

ج: أخبتوا: خشعوا.

س: ما معنى كلمة (خبالا) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَاٰلُونَكُمْ خَبَالاً ﴾ ؟ [آل عمران: ١١٨]

ج: خبالا: فسادًا.

س: ما معنى كلمة (ختار) في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا كُلُّ خَتَّارِ كَفُورٍ ﴾ [ لقمان: ٣٢]

ج: ختّأر: غدار.

س: ما معنى كلمة (مختوم) في قوله تعالى: ﴿ يُسْقُونَ مِن رَّحِيقٍ مُّخْتُومٍ ﴾ ؟ [المطففين: ٢٥]

ج: مختوم: أى لم يفتح من قبل ولم يخرج منه شيئا.

س: ما معنى كلمة (أخدان) في قوله تعالى: ﴿وَلاَ مُتَّجْدَاتِ أَخْدَانِ ﴾؟ [النساء: ٢٥]

ج: أخدان: أصدقاء في السر.

س: ما معنى كلمة (خنولا) في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ الشَّيْطَانُ للإنسَانِ خَنُولاً ﴾ ؟ [الفرقان: ٢٩]

ج: خذولا: أى يترك نصرته وعونه بعد أن يغويه.

س: ما معنى كلمة (خردل) في قوله تعالى: ﴿ مثَّقَالَ حَبَّة مِّنْ خَرَدَل ﴾ ؟ [الأنبياء: ٤٧]

ج: الخردل: نبات معروف.

س: ما معنى كلمة (تخرصون) في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَنتُمُ إِلَّا تَخُرُصُونَ ﴾ ؟ [الأنعام: ١٤٨]

ج: تخرصون: تكذبون.

س: ما معنى كلمة (الخرطوم) في قوله تعالى: (سَنَسِمُهُ عَلَى الخُرْطُوم )؟ [القلم: ١٦]

· ج: الخرطوم: الأنف.

س: ما معنى كلمة (خمط) في قوله تعالى: ﴿ ذُوَاتَىٰ أَكُل خَمْط ﴾ ؟ [سبا:١٦]

ج: الخمط: شجر له شوك وفيه مرارة لا يمكن أكلُه.

س: ما معنى كلمة (خرقوا) في قوله تعالى: ﴿ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْم ﴾ [ الاتعام: ١٠٠]

ج: خرقوا: أي اختلقوا ذلك كذبًا وكفرًا.

س: ما معنى كلمة (يخصفان) في قوله تعالى: ﴿ وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الجِّنِّةِ ﴾ [الأعراف: 27]

ج: يخصفان: يلزقان بعضه ببعض ليسترا به عورتهما.

س: ما معنى كلمة (مخضود) في قوله تعالى: ﴿فِي سِنُرِ مَّخْضُودٍ ﴾؟ [الواقعة: ٢٨]

ج: مخضود: قطع شوكه فلا شوكة فيه.

س: ما معنى كلمة (استخف) في قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَخْفُ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ ﴾ { الرَّحْرَفَ: ٥٤ ]

ج: استخفهم: استجهلهم فحملهم على اتباعه.

س: ما معنى كلمة (تستخفونها) في قوله تعالى: ﴿ تُسْتَخِفُونَهَا يَوْمُ ظَفْنِكُم ﴾ ؟[النحل: ٨٠]

ج: تستخفونها: أي يخف عليكم حملها.

س: ما معنى كلمة (يستخفنك) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَسْتَخِفَّنَّكَ الَّذِينَ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ [ الروم: ٦٠]

ج: لا يستخفنك: لا يستفزنك عن دينك ويخرجنك عنه.

س: ما معنى كلمة (أخلا) في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَّهُ أَخُلَا إِلَى الأَرْضِ ﴾ ؟ [الأعراف: 177]

ج: أخلد: ركن إلى الأرض.

س: ما معنى كلمة (خلصوا) في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا اسْتَيْأَسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نَجِياً ﴾؟ [يوسف: ٨٠]

ج: خلصوا: تميزوا عن بقية الناس بأنهم يتناجون فيما أهمهم.

س: ما معنى كلمة (أخلصناهم) في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى اللَّارِ ﴾ { [س: ٤٦]

ج: أخلصناهم: جعلناهم خالصين بأن جعلناهمَ يزهدون في َالدَنيا ُويَذكرون اَلدار الآَخرة.

س:ما معنى كلمة (خلطاء) في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَثِيراً مِنَ الخُلطَاءِ لَيَنِغِي بَغضُهُمْ عَلَى بَغض ﴾ ؟ [ص: ٢٤]

ج: الخلطاء: هنا بمعنى الشركاء الذين لا يتميز ملك كل واحد من ملك صاحبه إلا بالقسمة.

س: ما معنى كلمة (خلفة) في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ خَلْفَةٌ ﴾؟ [الفرقان: ٦٦]

ج: خلفة: أي يذهب هذا ويجئ هذا.

س: ما معنى كلمة (الخوالف) في قوله تعالى: ﴿ رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ الخَوَالِفِ ﴾ ؟ [التوبة: ٨٧]

ج: الخوالف: هنأ بمعنى النساء.

سَ: ما معنى كلمة (مخلقة) في قوله تعالى: ﴿ مِن مُّضْفَةٍ مُّخُلُّقَةٍ وَغَيْر مُخَلَّقَةٍ ﴾؟ [الحج: ٥]

ج: مخلقة: تامة الخلق.

س: ما معنى كلمة (اختلاق) في قوله تعالى: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا اخْتِلاقُ ﴾؟ [س: ٧]

ج: اختلاق: افتراء.

س: ما معنى كلمة (خلاق) في قوله تعالى: ﴿ أُولْنَكَ لاَ خَلاقَ لهم ﴾ ؟ [آل عمران: ٧٧]

ج: خلاق: نصيب.

موسوعة الثقافة الإسلامية عاني المفردات

س: ما معنى كلمة (خُلة) في قوله تعالى: ﴿مَن قَبَل أَن يَأْتِيَ يَوْمُ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلُةٌ ﴾ ؟[البقرة: ٢٥٤] "

ج: خلة: خليل أى صديق.

س:ما معنى كلمة (مخمصة) في قوله تعالى: ﴿فَمَن اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ ﴾؟ [المائدة: ٣]

ج: مخمصة: مجاعة.

س: ما معنى كلمة (خمط) في قوله تعالى: ﴿ ذَوَاتَيْ أَكُلُ خَمْطِ وَأَثْلُ ﴾ ؟[سبا: ١٦]

ج: الخمط: شجر له شوك وبه مرارة.

س: ما معنى كلمة (الخنس) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ﴾ ؟ [التكوير: ١٥]

ج: الخنس: هي الكواكب التي تغيب وتختفي في مجراًها وهي: زحل \_ المشترى \_ المريخ \_ عطارد \_ الأهرة.

س: ما معنى كلمة (خوار) في قوله تعالى: ﴿عِجْلاً جَسَداً له خُوارٌ ﴾؟ [الأعراف: ١٤٨]

ج: الخوار: صوت العجل.

س: ما معنى كلمة (الخياط) في قوله تعالى: ﴿حَتَّى يِلجَ الجُمَلُ في سَمِّ الخياط﴾ ؟[الأعراف: ٤٠]

ج: الخياط: الإبرة.

س: ما معنى كلمة (مختال) في قوله تعالى: ﴿ وَالله لاَ يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ { [الحديد: ٢٣]

ج: مختال: متكبر.

س: ما معنى كلمة (دأب) في قوله تعالى: ﴿كُنَأْبِ آلِ فَرْعَوْنَ ﴾ ؟ [آل عمران: ١١]

ج: الدأب: العادة والشأن.

س: ما معنى كلمة (دأبا) في قوله تعالى: ﴿ تَزْرُعُونَ سَبْعَ سنينَ دَأَباً ﴾؟ [يوسف: ٤٧]

ج: دأبا: أي بجد وتعب.

س: ما معِنى كلمة (ادارأتم) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَأَتُمْ فِيهَا ﴾ ؟[البقرة: ٧٧]

ج: ادارأتم: اختلفتم.

س: ما معنى كلمة (يدرءون) في قوله تعالى: ﴿ وَيَدْرُءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةُ ﴾ { [الرعد: ٢٧]

ج: يدرون: يدفعون.

س: ما معنى كلمة (درست) في قوله تعالى: ﴿ وَلِيتُولُوا دَرَسُتَ ﴾ ؟[الأنعام: ١٠٥]

ج: درست: أي قرأت كتب أهل الكتاب.

س: ما معنى كلمة (اداركوا) في قوليه تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا ادَّارِكُوا فِيهَا ﴾ ؟ [ الأعراف: ٣٨]

ج: اداركوا: تلاحقوا أى لحق آخرهم أولهم.

س: ما معنى كلمة (ادارك) في قوله تعالى: ﴿ بِلَ ادَّارِكَ عِلْمُهُمْ فِي الْأَخِرَةِ ﴾ [ النمل: ٦٦]

ادارك: أى اجتمع علمهم في الآخرة وعلموا أن الذي كان يوعدون به حق.

س: ما معنى كلمة (دسر) في قوله تعالى: ﴿ وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَدُسُرٍ ﴾ { [القمر: ١٣]

ج: دسر: خيوط من ليف تشد بها ألواح السفينة، وهي المسامير أيضًا.

س: ما معنى كلمة (دساها) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾؟ [الشمس: ١٠]

ج: دساها: أي دس نفسه مع الصالحين وهو ليس منهم وجعلها خسيسة بالعمل الخبيث.

س: ما معنى كلمة (يدع) في قوله تعالى: ﴿ فَنَالِكَ الَّذِي يَدُعُ اليَّتِيمَ ﴾؟ [الماعون: ٢]

ج: يدع: أي يدفعه ويعنفه وينتهره.

س: ما معنى كلمة (دلوك) في قوله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُنُوكِ الشَّمْسِ ﴾ ؟ [الإسراء: ٧٨]

دلوك الشمس: إذا أصفرت ومالت للغروب وقيل زوالها وقت الظهيرة.

س: ما معنى كلمة (دان) في قوله تعالى: ﴿ وَجَنَى الجَنَّتَيْنَ دَانِ ﴾ [ الرحمن: ٥٤]

ج: دان: قریب.

س: ما معنى كلمة (دهاقا) في قوله تعالى: ﴿وَكَأْساً دَهَاقاً ﴾ [ النبأ: ٣٤]

ج: دهاقا: مملوءة.

س: ما معنى كلمة (مدهامتان) في قوله تعالى: ﴿ مُدْهَامَّتَانِ \* فَبِأَيِّ آلاءٍ رَبَّكُمَا تُكَذَّبَانِ ﴾ [الرحمن: ٦٤] ج: مدهامتان: أي سوداوان من شدة الخضرة من الريء، والعرب تقول لكل أخَضر أسود.

س: ما معنى كلمة (تدهن) في قوله تعالى: ﴿ وَدُّوا لَوْ تُدُهنُ فَيُدُهِنُونَ ﴾ ؟ [القلم: ٩]

ج: تدهن: أى تصانع: أى ودوا لو تصانعهم وتمالئهم في دينهم فيصانعونك في دينك.

س: ما معنى كلمة (مدهنون) فى قولـه تعالى: ﴿ أَفَهِهَذَا الحَدِيثِ أَنتُم مُدْهِنُونَ ﴾؟ [الواقعة: ٨١] ج: مدهنون: مكذبون.

س: ما معنى كلمة (الدهان) في قوله تعالى: ﴿ فَكَانَتُ وَرَدَةُ كَالدُّهَانِ ﴾ ? [الرحمن: ٣٧]

ج: كالدهان: أي حمراء مثل أديم الأرض.

س: ما معنى كلمة (ديارا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَّبَّ لاَ تَنَدُّرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ ؟ [ نوح: ٢٦] ج: ديارا: أحدا.

س: ما معنى كلمة (دائرة) في قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ ﴾ ﴿ [المائدة: ٥٢]

ج: دائرة: هزيمة أو سوء.

س: ما معنى كلمة (الدوائر) في قوله تعالى: ﴿ وَيَتَرَبُّصُ بِكُمُ الدَّوَائِرَ ﴾ ؟ [التوبة: ٩٨]

ج: الدوائر: المراد هنا القتل أو الموت.

س: ما معنى كلمة (دولة) في قوله تعالى: ﴿ كَيُ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ ﴾ ؟[الحشر: ٧] ج: دولة: أي يتداولونه بينهم.

س: ما معنى كلمة (درأ) في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لِلهَ مِمَّا ذَرّاً ﴾؟ [الأنعام: ١٣٦]

ج: ذرأ: خلق.

س: ما معنى كلمة (ذرعا) في قوله تعالى: ﴿ وَضَاقَ بِهِمْ ذُرُّعاً ﴾ ؟[هود: ٧٧]

ج: ذرعا: أي عجز عن احتمالهم ولم يطقهم.

س: ما معنى كلمة (الذاريات) في قوله تعالى: ﴿ وَالذَّارِيَاتِ ذَرُواً ﴾؟ [الذاريات: ١]

ج: الذاريات: الرياح.

س: ما معنى كلمة (منعنين) في قوله تعالى: ﴿ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُنْعِنِينَ ﴾؟ [النور: ٤٩]

ج: مذعنين: خاضعين ذليلين.

س: ما معنى كلمة (ذلول) في قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَّ ذُلُولٌ ﴾؟ [البقرة: ٧١]

ج: ذلول: أى سهلة منقادة ويريد هنا بقرّة بغير هذه الأوصاف.

س: ما معنى كلمة (ذللت) في قوله تعالى: ﴿وَذُلَّكَ قُطُوفُهَا تَدْلِيلاً ﴾؟ [الإنسان: ١٤]

ج: ذللت: أي سويت عناقيدها وتدلت.

س: ما معنى كلمة (رنيا) في قوله تعالى: ﴿ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا ۗ وَرِءْياً ﴾؟ [مريم: ٧٤]

ج: رئيا: منظرا؛ هي هم أحسن منظرًا.

س: ما معنى كلمة (ربيون) في قوله تعالى: ﴿وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ ﴾ ؟ [آل عمران: ١٤٦]

ج: ربيون: ألوف من الناس.

س: ما معنى كلمة (الربانيون) في قوله تعالى: ﴿ وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ ﴾ ؟ [المائدة: ٤٤]

ج: الربانيون: العارفون بالله.

س: ما معنى كلمة (ربائب) في قوله تعالى: ﴿ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي خُجُورِكُم ﴾ ؟ [النساء: ٢٣]

ج: ربائب: جمع ربيبة وهي بنت الزوجة.

س: ما معنى كلمة (يتربصن) في قوله تعالى: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثُلاثَةً قُرُوءٍ ﴾ ؟[البقرة: ٢٢٨]

ج: يتربصن: ينتظرن.

س: ما معنى كلمة (رابية) في قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَةُ رَّابِيَةٌ ﴾؟ [الحاقة: ١٠]

ج: رابية: زائدة.

س: ما معنى كلمة (رتقا) في قوله تعالى: ﴿ كَانْتَا رَتْقاً فَفَتَقْنَاهُما ﴾ ؟ [الأنبياء: ٣٠]

ج: رتقا: ملتئمتان ملتزقتان.

س: ما معنى كلمة (الرجز) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرُّجْزُ ﴾ ؟ [الأعراف: ١٣٤]

ج: الرجز: هنا العذاب.

س: ما معنى كلمة (رجز) في قوله تعالى: ﴿ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ ﴾ ؟ [المدثر: ٥]

ج: رجز الشيطان: وساوسه وخطاياه.

س: ما معنى كلمة (الرجع) في قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾؟[الطارق: ١١]

ج: الرجع: المطر وقيل النفع.

س: ما معنى كلمة (الراجفة) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ﴾؟ [النازعات: ٦]

ج: الراجفة: النفخة الأولى في الصور.

س: ما معنى كلمة (المرحمة) في قوله تعالى: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالصِّيْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ ﴾ ? [البلا: ١٧]

ج: تواصوا بالمرحمة: أى أوصى بعضهم بعضا برحمة الضّعيف والتعطف عليه.

س: ما معنى كلمة (ردءًا) في قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسِله مَعِيَ رَدْءًا ﴾ [ القصص: ٣٤]

ج: ردًّا: عونا ونصرا.

س: ما معنى كلمة (ردف) في قوله تعالى: ﴿ قُلُ عَسَى أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ [النمل: ٧٧]

ج: ردف لكم: قرب لكم.

س: ما معنى كلمة (مردفين) في قوله تعالى: ﴿ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الأنفال: ٩]

ج: مردفین: متتابعین.

س: ما معنى كلمة (أرداكم) في قوله تعالى: ﴿ وَذَلِكُمْ ظُنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنتُم بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُم ﴾ ؟ [فصلت: ٢٣] ج: أرداكم: أهلككم.

س: ما معنى كلمة (متردية) في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُتَرِدِّيَّةُ وَالنَّطِيحَةُ ﴾ ؟ [المائدة: ٣]

ج: المتردية: هي الشاة التي تسقط من جبل أو تطيح في بئر فتموت.

س: مِا معنى كلمة (أردُل) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْدُلِ العُمْرِ ﴾ { [الحج: ٥]

ج: أرذل العمر: آخره.

س: ما معنى كلمة (الأرذلون) في قوله تعالى: ﴿ قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الأَرْذُلُونَ ﴾؟ [الشعراء: ١١١] ج: الأرذلون: الدون من الناس.

س: ما معنى كلمة (الرس) في قوليه تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الرَّسُّ وَتُمُودُ ﴾ ؟ [ق: ١٧]

ج: الرس: البئر.

س: ما معنى كلمة (أرساها) في قوله تعالى: ﴿ وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا ﴾ [ النازعات: ٢٧]

ج: أرساها: ثبتها.

س: ما معنى كلمة (رصدا) في قوله تعالى: ﴿ يَجِدُ له شِهَاباً رَصَداً ﴾؟ [الجن: ٩]

ج: رصدا: مراقبا له حارسا السماء.

س: ما معنى كلمة (إرصادا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِرْسَاداً لَّمَنْ حَارَبَ اللَّهُ وَرَسُولُه ﴾؟ [التوبة: ١٠٧]

ج: إرصادا: مكانا ينتظرون فيه من حارب الله ورسوله.

س: ما معنى كلمة (مرصد) في قوله تعالى: ﴿ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾ [ التوبة: ٥]

ج: مرصد: طريق.

س: مُا معنى كلِمِــة (مراغـما) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُهَاجِرْ فِي سَبِيل الله يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُرَاغَمــاً كَثِــيراً وَسَعَةً ﴾ ؟[النساء: ١٠٠]

ج: مراغمًا: مهاجرا: أي أماكن يهاجر إليها.

س: ما معنى كلمة (رفاتا) في قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا أَنْذَا كُنَّا عَظَامًا ۚ وَرُفَاتًا ﴾؟ [الإسراء: 14]

ج: الرفات: هو العظم الذي دُق فكسر: أي عظما مدقوقا.

س: ما معنى كلمة (الرفد) في قوله تعالى: ﴿ بنُسِ الرَّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾؟ [ هود: ٩٩]

ج: الرفد: العطاء والصلة.

س: ما معنى كلمة (رفرف) في قوله تعالى: ﴿مُتَّكُنِينَ عَلَى رَفُرَف خُضْرٍ ﴾ {[الرحمن: ٧٦]

ج: رفرف: ديباح رقيقة حسنة تبسط لهم فيتكئون عليهاً.

س: ما معنى كلمة (مرفقا) في قوله تعالى: ﴿ وَلُهَيِّنْ لَكُم مِّنْ أَمْرِكُم مِّرْفَقاً ﴾؟ [الكهف: ١٦] ج: مرفقا: نفعًا، فالمرفق من الأمر هو ما انتفعت به.

س: ما معنى كلمة (مرتفقا) في قوله تعالى: ﴿بِنْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقاً ﴾؟[الكهف: ٢٩] ج: مرتفقا: متكئًا.

س: ما معنى كلمة (رق) في قوله تعالى: ﴿ فِي رَقُّ مُّنْشُورٍ ﴾ { [الطور: ٣]

ج: الرق: جلد رقيق يكتب فيه.

س: ما معنى كلمة (الرقيم) في قوله تعالى: ﴿ أَنَّ أَصْحَابَ الكُهْفِ وَالرَّقيمِ ﴾ ؟ [الكهف: ٩]

ج: الرقيم: الكتاب، وقيل هو لوح كتب فيه أسماء أهل الكهف وقصَصهم.

س: ما معنى كلمة (التراقي) في قوله تعالى: ﴿ كُلاَّ إِذَا بِلَفَتِ التَّرَاقِيَ ﴾؟ [القيامة: ٢٦]

ج: العظم الذي بين النحر والعاتق.

س: ما معنى كلمة (ركاب) في قوله تعالى: ﴿فَمَا أُوْجَفُتُمْ عَلَيْهُ مِنْ خَيْلُ وَلاَ رِكَابِ﴾ ؟[الحشر: ٦]

ج: ركاب: الإبل التي يُسار عليها الواحدة منها راحلة ولا مفرد لها مَن لَفظها.

س: ما معنى كلمة (ركزا) في قوله تعالى: ﴿ هَلْ تُحسُّ مَنْهُم مِّنْ أَحَد أُوْ تَسْمَعُ لهمُ ركْزاً ﴾؟ [مريم: ٩٨] ج: الركز: الصوت الخفي.

س: ما معنى كلمة (أركسهم) في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهَ أَرْكُسُهُم بِمَا كُسَيُوا ﴾ [ النساء: ٨٨]

ج: أركسهم: ردهم إلى كفرهم.

س: ما معنى كلمة (يركمه) في قوله تعالى: ﴿فَيَرْكُمهُ جَمِيعاً فَيَجْعَله في جَهَنَّمَ ﴾ [ الأنفال: ٣٧]

ج: يركمه: يجمعه ويلقى بعضه على بعض.

س: ما معنى كلمة (تركن) في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلا أَن ثُبُّتُنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ ﴾ ؟ [الإسراء: ٧٤] ج: تركن: تميل وتسكن. س: ما معنى كلِمة (ركن) في قوله تعالى: ﴿ قَالَ لُوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْاَوِي إِلَى رُكُنْ ِ شَدِيدٍ ﴾؟ [هود: ٨٠]

ج: ركن: ركن الشيء جانبه الأقوى والمراد هنا عزة ومنعة.

س: ما معنى كلمة (رميم) في قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾ ؟ [يس: ٧٨]

ج: رميم: بالية.

س: ما معنى كلمة (ترهقها) في قوله تعالى: ﴿ ثُرُهُقُهُا قَتَرَةٌ ﴾ ؟ [عبس: ١١]

ج: ترهقها: تغشاها.

س: ما معنى كلمة (ترهقنى) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُرْهِقُنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً ﴾؟ [الكهف: ٧٣]

ج: ترهقنی: تکلفنی.

س: ما معنى كلمة (رهقا) في قوله تعالى: ﴿ فَزَادُوهُمُ رَهَقاً ﴾؟ [الجن: ٦]

ج: رهقا: سفها وطغيانا.

س: ما معنى كلمة (رهقا) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ يَخَافُ بِخُسا ۗ وَلاَ رَهَقاً ﴾ ? [الجن: ١٣]

ج: رهقا: ظلما

س: ما معنى كلمة (رهوا) في قوله تعالى: ﴿وَاتَّرُكِ البَّحْرَ رَهُوا ﴾؟ [الدخان: ٢٤]

ج: رهوا: ساكنا.

س: ما معنى كلمة (ريحكم) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَازَعُوا فَتَغْشُلُوا وَتَدُهُبَ رِيحُكُم ﴾ [الانفال: ٢٦]

ج: ريحكم: قوتكم وغلبتكم.

س: ما معنى كلمة (الروع) في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ ﴾ ؟[هود: ٧٤] ...

ج: الروع: الفزع.

س: ما معنى كلمة (راغ) في قوله تعالى: ﴿ فَرَاغَ إِلَى ٱلهِتِهِم فَقَالَ أَلاَ تُأْكُلُونَ ﴾ ؟ [الصافات: ٩١]

ج: راغ: مال سرا.

س: ما معنى كلمة (ريشا) في قوله تعالى: ﴿لِبَاسا يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشاً ﴾ ؟[الأعراف: ٢٦]

ج: ريشا:زينة ومتاعًا.

س: ما معنى كلمة (ريع) في قوله تِعالى: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آِيَةٌ تَعْبَثُونَ ﴾ [ الشعراء: ١٢٨]

ج: الربع: المكان المرتفع من الأرض، وقيل: الجبل.

ُس: ما معنى كلمة (ران) في قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ بِلْ رَانَ صَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾؟ [المطففين: ١٤]

ج: ران: غلب، وقيل:الران هو الذنب على الذنب حتى يسود القلب.

س: ما معنى كلمة الزبور في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدُ كَتُبُنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذُّكْرِ ﴾ ؟ [الانبياء: ١٠٥] - ج: الزبور : كتاب داود النَّكِيرُ .

س: ما معنى (زبرٍا) في قوله تعالى: ﴿ فَتَقَطُّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً ﴾؟ [المؤمنون: ٥٣]

ج: زبرا: قطعاً.

معانى المفردات موسوعة الثقافة الاسلامية س: ما معنى كلمة (أزدجر) في قوله تعالى ؛ ﴿ فَكَنَّابُوا عَبْدَنَا وَقَالُــوا مَجْنُــونٌ وَازْدُجِــرَ ﴾ ؟ [القمر: ٩] ج: ازدجر : أي امتنع عما أنت فيه وانته . س: ما معنى كلمة (يزجى) في قوله تعالى : ﴿ رَبُّكُمُ الَّذِي يُزْجِي لَكُ مُ الفُّلْكَ فِي البَحْسِ ﴾ ؟ [الإسراء: ٦٦] ج: يزجى: يسوق. س: ما معنى كلمة (مزجاة) في قوله تعالى : ﴿ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٌ مُّزْجَاةٍ ﴾ [ يوسف: ٨٨] ج: مزجاة : قليلة. س: ما معنى كلمة (زرابي) في قوله تعالى : ﴿ وَزَرَابِيُّ مَئِتُوثُةٌ ﴾؟ [ الغاشية : ١٦] ج: زرابي مبثوثة: وسائد كثيرة منتشرة. س: ما معنى كلمة (يزفون) في قوله تعالى : ﴿ فَأَقْبُلُوا إِلَيْهِ يَرْفُونَ ﴾ [ الصافات: ٩٤] ج: يزفون : يسرعون. س: ما معنى كلمة (الزقوم) في قوله تعالى: ﴿ أَذَٰلِكَ خَسِيْرٌ نُسزُلاً أَمْ شُسجَرَةُ الزَّقُسومِ ﴾؟ [الصافات: ٦٢] ج: الزقوم : طعام أهل النار. س: ما معنى كلمة (زكى) في قوله تعالى : ﴿ وَلَوْلا فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ ۚ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنكُم مِّنْ أَحَـداً ﴾ ؟ [النور: ۲۱] ج: زكى : صُلح.

س: ما معنى كلمة (يتزكى) في قوله تعالى: ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مَالِه يَتَزَكَّى ﴾ ؟ [الليل: ١٨] . ج: يتزكى يتصدق.

س: ما معنى كلمة (زكيا) في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَـبَ لَكِ غُلامـاً زَكِيـاً ﴾؟ [مريم: ١٩] ج: زكيا: صالحا.

س: ما معنى كلمة (زكاة) في قوله تعالى: ﴿ وَحَنَانا مِّن لُّدُنَّا وَزَكَاةٌ ﴾؟ [مريم: ١٣]

ج: زكاة : صلاحا.

س: ما معنى كلمة (أزلفت) في قوله تعالى: ﴿ وَأَزْلِفَتِ الجِّنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ? [الشعراء: ٩٠]

ج: أزلفت : قربت.

س: ما معنى كلمة (زلفى) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمُوالْكُمْ وَلاَ أَوْلادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَي ﴾؟ [سبا: ٣٧] ج: زلفى: درجة ومنزلة.

> س: ما معنى كلمة (أزلفنا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَزْلُفْنَا ثُمَّ الْآخَرِينَ ﴾؛ [الشعراء : ٦٤] ج: أزلفنا: جمعنا وقربنا الآخرين من الغرق.

س: ما معنى كلمة (زلفا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِم الصَّلاةَ طَرَقَ النَّهَارِ وَزُلَفَا مَّنَ اللَّيل ﴾ ؟ [هود: ١١٤] ج: زلف الليل: ساعاته الأولى والمقصود هنا صلاة المغرب والعشاء. س: ما معنى كلمة (زلقا) في قوله تعالى: ﴿ فَتُصْبِحَ صَعِيداً زَلَقاً ﴾؛ [الكهف: ٤٠]

ج: زلقا ملساء ليس بها شيء.

س: ما معنى كلمة (يزلقونك) في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ ﴾؟ [القلم: ٥١]

ج: الزلق : النظر بحدة : ومعنى يزلقونك أي يصيبونكُ بأعينهم فيزيلوك عن مُقامك.

س: ما معنى كلمة (الأزلام) في قوله تعالى: ﴿ وَأَن تَسْتَقُسِمُوا بِالأَزْلامِ ﴾؟ [المائدة: ٣]

ج: الأزلام: الأقدام التي كانوا يكتبون عليها في الجاهلية أفعل أولا لا تفعل .

س: ما معنى كلمة (زمرا) في قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً ﴾ ؟ [الزمر: ٧٧]

ج: زمر : جماعات .

س: ما معنى كلمة (زمهريرا) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَرُونَ فِيهَا شَمْساً وَلاَ زَمْهَرِيراً ﴾؟ [الإنسان: ١٣]

ج: الزمهرير: شدة البرد.

سَ: ما معنى كلمة (زنيم) في قوله تعالى: ﴿ عُتُلَّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾ [القلم: ١٣]

ج: زنيم لئيم يعرف بلؤمه.

س: ما معنى كلمة (زهق) في قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ البَّاطِلُ ﴾ ؟ [الإسراء: ٨١]

ج: زهق : اضمحل.

س: ما معنى كلمة (سبحاً) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً ﴾؟ [المزمل: ٧]

ج: سبحاً: فراغا طويلا ومتسعا.

س: ما معنى كلمة (السابحات) في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّابِحَاتَ سَبِّحاً ﴾؛ [النازعات: ٣]

ج: السابحات: النجوم التي تسبح في الفلك.

س: ما معنى كلمة (أسباطا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَطْغْنَاهُمُ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطاً أُمَّماً ﴾؟ [الأعراف: ٦٠]

ج: أسباطا: أى فرقة والأسباط من بنى إسرائيل كالقبائل من العرب.

س: ما معنى كلمة (سابغات) في قوله تعالى: ﴿ أَنْ اعْمَلُ سَابِغَاتٍ ﴾؟ [سبا: ١١]

ج: سابغات: دروع .

س: ما معنى كلمة (سِجِّين) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّين ﴾ ؟ [المطففين: ٧]

ج: سجين: واد في جهنم.

س: ما معنى كلمة (سجى) في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى ﴾؟ [الضحي: ٢]

ج: سجى: دام وسكن .

س: ما معنى كلمة (فيسحتكم) في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَفْتَرُوا عَلَى الله كَذِباً فَيُسْحِتَكُم ﴾؟ [طه: ٦١]

ج: يسحتكم: يستأصلكم.

س: ما معنى كلمة (سحت) في قوله تعالى: ﴿ أَكَّا لُونَ لِلسُّحْتِ ﴾ [المائدة: ٤٢]

ج: السحت : الحرام.

موسوعة الثقافة الإسلامية سن: ما معنى كلمة (سارب) في قوله تعالى: ﴿ مَنْ هُوَ مُسْتَخَفَ بِاللَّيْلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهَارِ ﴾ [الرعد: ١٠] ج: سارب: ظاهر.

س: ما معنى كلمة (سربا) في قوله تعالى: ﴿ فَاتَّخَنَ سَبِيله فِي البَحْرِ سَرَبا ﴾ [الكهف: ٢١] ج: سربا: طريقا والمعنى اتخذ طريق الحوت طريقا لنفسه.

س: ما معنى كلمة (سرابيل) في قوله تعالى: ﴿ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بُاسَكُم ﴾ [النحل: ١٨] ج: سرابيل : دروع.

س: ما معنى كلمة (ساريل) في قوله تعالى: ﴿ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بُاسَكُم ﴾ [النحل: ١٨] ج: السرد: :الثقب.

س: ما معنى كلمة (السرد) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدِرُ فِي السَّرْدِ ﴾ [سبا: ١١] ج: السرد: :الثقب.

س: ما معنى كلمة (سرمدا) في قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَداً ﴾؟ [القصص: ٧١] ج: سرمدا: دائماً.

س: ما معنى كلمة (سطحت) في قوله تعالى: ﴿ وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴾؟ [الغاشية: ٢٠] ج: سطحت : بسطت.

س: ما معنى كلمة (سعرت) فى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الجَحِيمُ سُفَرَتُ ﴾؟ [التكوير: ١٦] ج: سعرت: أوقدت وألهبت.

س: ما معنى كلمة (مسفية) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْفَبَةٍ ﴾؟ [البلا: ١٤] ج: مسغبة: مجاعة.

س: ما معنى كلمة (مسفوحا) في قوله تعالى: ﴿ أَوْدَما مَسْفُوحاً ﴾؛ [الانعام: ١٤٥]

ج: مسفوحا: مسفوكاً. س: ما معنى كلمة (مسافحين) في قوله تعالى: ﴿ مُحْصنينَ غَيْرَ مُسَافحينَ ﴾ [ النساء: 24]

> ج: مسافحين : زُناة: جمع زان. س: ما معنى كلمة (أسفر) في قوله تعالى: ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ { [المدثر: ٣٤]

ج: أسفر: أضاء.

س: ما معنى كلمة (سفرة) فى قوله تعالى: ﴿ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ ﴾ ؟ [عبسى: ١٥] ج: سفرة : كتبة.

س: ما معنى كلمة (أسفارا) في قوله تعالى: ﴿ كَمَثُلِ الحِمَارِيَحُمِلُ أَسُفَاراً ﴾ [ الجمعة: ٥] ج: أسفار: كتبا .

س: ما معني كلمة (لنسفعاً) في قوله تعالى: ﴿ لَنَسْفُعا بِالنَّاصِيَةِ ﴾ ؟ [العلق: ١٥]

ج: لنسفعاً أى لنسودن وجهه ونأخذه إلى النار.

س: ما معنى كلمة (أسلفت) في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسْلَفَتْ ﴾ [ يونس: ٣٠]

ج: أسلفت: قدمت.

س: ما معنى كلمة (سلقوكم) في قوله تعالى: ﴿ سَلَقُوكُم بِٱلْسِنَةِ حِدَادٍ ﴾ ؟ [الأحزاب: ١٩]

ج: سلقوكم: آذوكم.

س: ما معنى كلمة (سامدون) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتُمُ سَامِدُونَ ﴾؟ [النجم: ٦١]

ج: سامدون: لاهون.

س: ما معنى كلمة (سامرا) في قوله تعالى: ﴿ سَامِراً تَهُجُرُونَ ﴾؟ [المؤمنون: ٦٧]

ج: سامرا: أي سماراً تتحدثون بالليل.

س: ما معنى كلمة (سمكها) في قوله تعالى: ﴿ رَفَعَ سَمْكُهَا فَسَوَّاهَا ﴾؟ [النازعات: ٢٨]

ج: سمكها: سقفها.

س: ما معنى كلمة (السموم) في قوله تعالى: ﴿ وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ السَّمُومِ ﴾ { [الحجر: ٢٧]

ج: السموم: الريح الحارة.

س: ما معنى كلمة (سميا) في قوله تعالى: ﴿ لَمْ نَجْعَلَ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِياً ﴾؟ [مريم: ٧]

ج: سميا: نظيرا يستحق هذا الاسم.

س: ما معنى كلمة (مسندة) في قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةٌ ﴾؟ [المنافقون: ٤]

ج: مسندة: أى مسنودة إلى غيرها.

س: ما معنى كلمة (تسنيم) في قوله تعالى: ﴿ وَمِزَاجُهُ مِن تَسْنِيمٍ ﴾ { [المطففين: ٢٧]

ج: التسنيم: عين ماء في الجنة.

س: ما معنى كلمة (مسنون) في قوله تعالى: ﴿ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونِ ﴾ [ الحجر: ٢٦]

ج: مسنون : متغير منتن .

س: ما معنى كلمة (يتسن) في قوله تعالى: ﴿ فَانظُرْ إِنَّي طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ ثَمْ يَتَسَنُّه ﴾؟ [البقرة: ٢٥٩]

ج: لم يتسنه: لم يتغير طعمه.

س: ما معنى كلمة (سنا) في قوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَدُهْبُ بِالأَبْصَارِ ﴾ ؟ [النور: ٢٢]

ج: سنا : ضوء.

س: ما معنى كلمة (سنة) في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سَنَةٌ وَلاَ نُومٌ ﴾ ؛ [البقرة: ٢٥٥]

ج: سنة : نعاس.

س: ما معنى كلمة (الساهرة) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴾؟ [النازعات: ١٤]

ج: الساهرة: وجه الأرض.

س: ما معنى كلمة (سوءاتهما) في قوله تعالى: ﴿ بِدَتْ لَهُمَا سَوُءَاتُهُمَا ﴾ [ الأعراف: ٢٢] حِ: سواءتهما: عوراتهما.

س: ما معنى كلمة (يسيغه) في قوله تعالى: ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ ؟ [إبراهيم: ١٧] ج: يسيغه: يبتلعه.

س: ما معنى كلمة (سول) في قوله تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لهم ﴾ ؟ [محمد:٥]

ج: سول : زين.

س: ما معنى كلمة (يسومونكم) في قوله تعالى: ﴿ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ العَدَابِ ﴾ ؟ [ البقرة: ٤٩ ]

ج: يسومونكم يجشمونكم.

س: ما معنى كلمة (تسيمون) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾ [ النحل: ١٠]

ج: تسيمون : ترعون.

س: ما معنى كلمة (مسومة) في قوله تعالى: ﴿ وَالْخَيْلِ الْسُوَّمَةِ ﴾ ؛ [آل عمران: ١٤]

ج: المسومة: التي بها علامة.

س: ما معنى كلمة (سوى ) في قوله تعالى: ﴿ مَكَاناً سُوَّى ﴾؟ [طه:٥٨]

ج: سوى وسطا بيننا وبينك.

س: ما معنى كلمة (الشامة) في قوله تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الْشَامَةِ ﴾ [ الواقعة: ٩ ]

ج: المشأمة: الميسرة: والمراد أهل الشمال أى أهل النار.

س: ما معنى كلمة (شح) في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ﴾؟ [الحشر:٩]

· ج: شح : بخل. س: ما معنى كلمة (تشخص) في قوله تعالى: ﴿ تَشْخَسُ فِيهِ الأَبْصَارُ ﴾؟ [إبراهيم: ٤٢]

ج: تشخص : أى تظل مفتوحة لاتطرف .

س: ما معنى كلمة (شطاه) في قوله تعالى: ﴿ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأُهُ ﴾ [ الفتح : ٢٩]

ج: شطأه: سنبله.

س: ما معنى كلمة (شطر) في قوله تعالى: ﴿ شَطْرَ الْسُجِدِ الحَرَامِ ﴾ ؟ [البقرة: ١٤٤]

ج: شطره: نحو.

س: ما معنى كلمة (تشطط) في قوله تعالى: ﴿ فَاحْكُم بِينَنَا بِالْحُقُّ وَلاَ تُشْطِطُ ﴾ ؟ [س:٢٢]

ج: تشطط: تجور.

س: ما معنى كلمة (شنآن) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَــنَآنُ قَــوْمِ أَن صِدُّوكُــمْ ﴾؟ [المائدة:٢] ج: شنآن: بغض .

س: ما معنى كلمة (شانئك) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ شَانِئُكَ هُوَ الأَبْتَرُ ﴾ { [الكوثر: ٣]

ج: شانئك: مبغضك.

س: ما معنى كلمة (شِوبا) فى قولـه تعالى: ﴿ لَشُوبِا مَنْ حَمِيمٍ ﴾ ؟ [الصافات: ٦٧]

ج: شوبا خلطاً.

س: ما معنى كلمة (شواظ) في قوله تعالى: ﴿ شُوَاظٌ مِّن نَّارٍ ﴾؟ [الرحمن: ٣٥]

ج: شواظ: لهب.

س: ما معنى كلمة (الشوى) في قوله تعالى: ﴿ نزاعة للشوى ﴾ ؛ [المعارج: ١٦]

ج: الشوى: جلد الرأس.

س: ما معنى كلمة (الصابئين) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ ﴾؟ [المائدة: ٦٩]

ج: الصابئين جنس من أهل الكتاب وكل من خرج من دين إلى دين فهو صابئ.

س: ما معنى كلمة (صبغة) في قوله تعالى: ﴿ صَبْغَةَ الله ﴾؟[البقرة: ١٣٨]

صبغة الله: فطرة الله.

س: ما معنى كلمة (أصب) في قوله تعالى: ﴿ أَصُبُ إِلَيْهِنَّ ﴾ { يوسف: ٣٣]

ج: أصب أميل.

س: ما معنى كلمة (صبغ) في قوله تعالى: ﴿ وَصِبْغُ لُلاِّكِلِينَ ﴾ ؟ [المؤمنون: ٢٠]

ج:الصبغ: ما يصبغ به الخبر من الإدام أى ماً يؤكل به الخبر.

س: ما معنى كلمة (الصاخة) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الصَّاخَّةُ ﴾؟ [عبس: ٣٣]

ج: الصاحة: الصيحة الشديدة والمراد القيامة.

س: ما معنى كلمة (فاصدع) في قوله تعالى: ﴿ فَاصْدُعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [ الحجر: ٩٤]

ج: اصدع اجهر.

س: ما معنى كلمة (يصدعون) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَنِذِ يَصَّدَّعُونَ ﴾ ؟ [الروم: ٤٣]

ج: يصدعون: يتفرقون.

س: ما معنى كلمة (الصدع) في قوله تعالى: ﴿ وَالأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْع ﴾ ؟ [الطارق: ١٧]

ج: الصدع: الشق.

س: ما معنى كلمة (صدف) فى قولـه تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَّبَ بِآيَاتِ الله وَصَدَفَ عَنْهَا ﴾؟ [الانعام:١٥٧] ج: صدف: أعرض.

س: ما معنى كلمة (الصدفين) في قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنَ ﴾ ؟ [الكهف: ٩٦]

ج: الصدفين الجبالين.

س: ما معنى كلمة (تصديةً) في قوله تعالى: ﴿ إِلا مُكَاءً وَتَصْدِينَةً ﴾؟ [الأنفال: ٣٥]

ج: تصدية: تصفيقا.

س: ما معنى كلمة (الصرح) في قوله تعالى: ﴿ قِيلَ لَهَا ادْخُلِي الصَّرْحَ ﴾ ؟ [النمل: ٤٤]

ج: الصرح: القصر.

س: ما معنى كلمة (صريخ) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ صَرِيحُ لَهُمْ ﴾ } [يس: ٤٣]

ج:صريخ: مغيث،

س: ما معنى كلمة (صر) في قوله تعالى: ﴿ رَبِّح فِيهَا صِرٍّ ﴾ [آل عمران: ١١٧]

ج: صر: برد يضرب النبات والحرث.

س: ما معنى كلمة (صرة) في قوله تعالى: ﴿ فَأَقُبُلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ ﴾ ؟ [الذاريات: ٢٩]

ج: صرة: ضجة وصيحة.

س: ما معنى كلمة (صرصر) في قوله تعالى: ﴿ بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴾؟ [الحاقة: ٦]

ج: صرصر شديدة البرد جدا.

س: ما معنى كلمة (يصرمنها) في قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ ﴾؟ [القلم:١٧] يصرمنها: يقطعونها.

س: ما معنى كلمة (صارمين ) في قوله تعالى: ﴿ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ ﴾ { [القلم: ٢٧]

ج: صارمين: عازمين.

س: ما معنى كلمة (الصريم) في قوله تعالى: ﴿فَأَصُبُحَتُ كَالصَّرِيم ﴾؟ [القلم: ٢٠]

ج: الصريم: الليل المظلم.

س: ما معنى كلمة (صعودا) في قوله تعالى: ﴿ سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا ﴾ ؟ [المدثر: ١٧]

ج: صعودا: مشقة.

س: ما معنى كلمةٍ (صعدًا) في قوله تعالى: ﴿ يَسْلُكُهُ عَدَّابِاً صَعَدًا ﴾؟ [الجن: ١٧]

ج: صعدًا: شاقًا.

س: ما معنى كلمة (صعيدًا) في قوله تعالى: ﴿ فَتَيَمُّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾؛ [النساء: ٤٣]

ج: الصعيد: التراب.

س: ما معنى كلمة (صعيدًا) في قوله تعالى: ﴿ فَتُصْبِحُ صَعِيداً زُلَقاً ﴾ ؟ [الكهف: ٤٠]

ج: صعيدًا: ملساء لا نبات فيها ولا شيء.

س: ما معنى كلمة (تصعر) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُصَعِّرْ خَدُّكَ لِلنَّاسِ ﴾ ؟ [ لقمان: ١٨]

ج: تصعر خدك: تميل خدك كبرًا.

س: ما معنى كلمة (الأصفاد) في قوله تعالى: ﴿وَآخَرِينَ مُقَرَّئِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾؟ [س: ٣٨]

ج: الأصقاد: القيود.

س: ما معنى كلمة (صفصفا) في قوله تعالى: ﴿ فَيَدَرُهَا قَاعاً صَفْصَفاً ﴾ [ طه: ١٠٦]

م: صفصفا: مستوية بالأرض .

س: ما معنى كلمة (صواف) في قوله تعالى: ﴿ فَاذْكُرُوا اسْمَ الله عَلَيْهَا صَوَافٌّ ﴾ ؟ [الحج: ٣٦]

ج: صواف: أى قائمة على ثلاثة قوائم والقدم اليسرى مربوطة وذلك عند الذبح.

س: ما معنى كلمة (الصافنات) في قوله تعالى: ﴿إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيُّ الصَّافِنَاتُ الجِيَادُ ﴾؟ [س: ٣١]

ج: الصافنات: الصافن من الخيل الذي يقوم على ثلاثة قُوائم وَأَقام الرابعة عُلَى طرف الحافر.

س: ما معنى كلمة (صفوان) في قوله تعالى: ﴿كَمَثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْـهِ تُرَابٌ ﴾؟ [البقرة: ٢٦٤]

ج: صفوان: حجر أملس.

س: ما معنى كلمة (أصفاكم) في قوله تعالى: ﴿أَفَاصُفَاكُمْ رَبُّكُم بِالْبَنِينَ ﴾ ؟ [الإسراء: ٤٠]

ج: أصفاكم: أي جعل البنين خالصة لكم.

س: ما معنى كلمة (صكت) في قوله تعالى: ﴿ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا ﴾ ؟ [الذاريات: ٢٩]

ج: صكت: ضربت.

س: ما معنى كلمة (الصلب) في قوله تعالى: ﴿ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ﴾ [ الطارق: ٧ ]

ج: الصلب: العظم الذي في الظهر وبه فقار.

س: ما معنى كلمة (صلا) في قوله تعالى: ﴿ فَتَرَكَّهُ صَلَّاا ۗ ﴾ [ البقرة: ٢٦٤ ]

ج: صلد: صلب.

س: ما معنى كلمة (صلصال) في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن صَلْصَال ﴾؟ [الحجر: ٢٦]

ج: صلصال: طين يابس لم تمسه النار فإذا مسته النار فهو فخار.

س: ما معنى كلمة (تصلى) في قوله تعالى: ﴿ تَصْلِّي نَاراً حَامِيَةً ﴾؟[الغاشية: ٤]

ج: تصلى: تدخل النار وتحترق بها.

س: ما معنى كلمة (صليا) في قوله تعالى: ﴿ هُمْ أُولَى بِهَا صلياً ﴾ ؟ [مريم: ٧٠]

ج: صليا: احتراقا.

س: ما معنى كلمة (الصمد) في قوله تعالى: ﴿ الله الصَّمَدُ ﴾ ؟ [الإخلاس: ٢]

ج: الصمد: الذى يُقصد إليه في قضاء الحوائج فلا يقضى فيها غيره.

س: ما معنى كلمة (اصطنعتك) في قوله تعالى: ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾؟ [طه: ٤١]

ج: اصطنعتك: اتخذتك والتأويل هنا وأنا اخترتك واتخذتك لإقامة حجتى.

س: ما معنى كلمة (تصنع) في قوله تعالى: ﴿ وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ ؟ [طد: ٣٩]

ج: ولتصنع على عينى: تُربى بمرأى منى.

س: ما معنى كلمة (مصانع) في قوله تعالى: ﴿ وَتَتَّخِذُونَ مَصَائِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَلَّدُونَ ﴾ ؟ [الشعراء: ١٢٩]

ج: مصانع: أبار وأحواض وصهاريج تتخذ لحبس الماء.

معاني المفردات موسوعة الثقافة الاسلامية س: ما معنى كلمة (صنوان) في قوله تعالى: ﴿ وَزُرُعٌ وَنَخِيلُ صَنْوَانٌ ﴾ ؟ [الرعد: ٤] ج: صنوان: متشابه. س: ما معنى كلمة (فصرهن) في قوله تعالى: ﴿فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ﴾؟ [البقرة: ٢٦٠] ج: فصرهن: أملهن ووجههن. س: ما معنى كلمة (الصور) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ ﴾ ؟ [الأنعام: ٧٣] ج: الصور: القرن أى البوق الذى ينفخ فيه يوم القيامة. س: ما معنى كلمة (صواع) في قوله تعالى: ﴿ قَالُوا نَفْقِدُ صُواَعَ الْلِكِ ﴾ ؟ [يوسف: ٧٧] ج: صواع: أى الصاع الذى تُكال به الحبوب. . س: ما معنى كلمة (صياصيهم) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنذِلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْمِلِ الْكتَابِ من صَياصيهم ﴾ ؟ [الأحزان: ٢٦] ج: صياصيهم: حصونهم. س: ما معنى كلمة (ضبحا) في قوله تعالى: ﴿وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾؛ [العاديات: ١] ج: ضبحا: الضبح هو صوت أنفاس الخيل حين تعدو. س: ما معنى كلمة (تضحى) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّكَ لاَ تَظْمُأُ فِيهَا وَلاَ تَضْحَى ﴾ ? [طه: ١١٩] ج: لا تضحى: أى لا يصيبك حر الشمس. س: ما معنى كلمة (ضدا) في قوله تعالى: ﴿ وَنَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِداً ﴾؟ [ مريم: ٨٧] ج: ضدا: جماعة. س: ما معنى كلمة (ضرب) في قوله تعالى: ﴿ ضَرَبَ الله مَثَلاً ﴾ { [التحريم: ١٠] ج: ضرب: وصف وبيّن. س: ما معنى كلمة (ضربتم) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ ؟ [ النساء: ١٠١] ج: ضربتم: سرتم. س: ما معنى كلمة (نضرب) في قوله تعالى: ﴿أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الذُّكْرَ ﴾؟ [الزخرف: ٥] ج: نضرب عنكم: نعرض. س: ما معنى كلمة (ضغثا) في قوله تعالى: ﴿ وَخُذْ بِيدِكَ ضَفْتًا فَاضْرِبِ بِّه وَلا تَحْنَثُ ﴾ ؟ [ص: ٤٤] ج: الضغث: حزمة من حشيش اختلط فيها الرطب باليابس. س: ما معنى كلمة (أضفاث) في قوله تعالى: ﴿أَضْفَاتُ أَحْلامِ ﴾ ؟ [ يوسف: ٤٤]

ج: أضغاث أحلام: أحلام مختلطة لا يصح تأويلها لأختلاطها.

ج: ضامر: الناقة أو الفرس خفيف اللحم سريع الحركة لعدم ترهله.

س: ما معنى كلمة (ضامر) في قوله تعالى: ﴿ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِر ﴾ { [الحج: ٢٧]

س: ما معنى كلمة (ضنين) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الغَيْبِ بِضَنِينٍ ﴾ ؟ [التكوير: ٢٤]

ج: ضنين: أى بخيل كتوم بل يؤدى عن الله كل ما أوحى إليه به ويُعلُّم كتابه.

س: ما معنى كلمة (يضاهنون) في قوله تعالى: ﴿ يُضَاهِنُونَ قُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ ؟ [ التوبة: ٣٠ ]

ج: يضاهئون: يشابهون.

س: ما معنى كلمة (ضيرى) في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيرَى ﴾؟ [النجم: ٢٢]

ج: ضيزى: جائرة.

س: ما معنى كلمة (طبع) في قوله تعالى: ﴿طَبَعَ الله عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾ ؟ [النحل: ١٠٨]

ج: طبع: ختم وغطى.

س: ما معنى كلمة (طبق) في قوله تعالى: ﴿ لَتَرْ كَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَقٍ ﴾ ؟ [الانشقاق: ١٩]

ج: طبق: أى حال والمعنى لتركبن حالا عن حال يوم القيامة.

ص س: ما معنى كلمة (طباقا) في قوله تعالى: (الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتِ طِبَاقاً ﴾? [الملك: ٢]

ج: طباقا: بعضها فوق بعض.

س: ما معنى كلمة (طحاها) في قوله تعالى: ﴿وَالأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا ﴾؟ [الشمس: ٦]

ج: طحاها: بسطها.

س: ما معنى كلمة (طرفهم) في قوله تعالى: (لا يَزتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ) ؟ [إبراهيم: ٤٣]

ج: طرفهم: بصرهم.

س: ما معنى كلمة (طرفا) في قوله تعالى: ﴿ لِيَقْطَعَ طَرَفا مَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾؟ [آل عمران: ١٢٧]

ج: طرفا: قطعة.

س: ما معنى كلمة (أطرافها) في قوله تعالى: ﴿أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا﴾؟ [الرعد: ٤١] ج: أطرافها: نواحيها ناحية ناحية.

ج. اعرابها واليها دليه دليه

س: ما معنى كلمة (طرفي) في قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفِي النَّهَارِ ﴾ ؟ [هود: ١١٤]

ج: أي صلاة الصبح أول النهار وصلاة الظهر والعصر آخره.

س: ما معنى كلمة (الطارق) في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ ﴾؟ [الطارق: ١]

ج: الطارق: نجم يقال له كوكب الصبح.

س: ما معنى كلمة (طرائق) في قوله تعالى: ﴿ كُنَّا طَرَائِقَ قِدْداً ﴾ [الجن: ١١]

ج: طرائق: فرقا.

س: ما معنى كلمة (طرائق) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ ﴾ ؟ [المؤمنون: ٧]

ج: طرائق: سموات.

س: ما معنى كلمة (طريقتكم) في قوله تعالى: ﴿ وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الثُّلَى ﴾؟ [طه: ٦٣]

ج: طريقتكم: سنتكم ودينكم وما أنتم عليه. وقيل طريقتكم: أشرافكم.

س: ما معنى كلمة (يطعمه) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾؟ [البقرة: ٢٤٩]

ج: يطعمه: يذقه.

س: ما معنى كلمة (الطففين) في قوله تعالى: ﴿ وَيَلَّ لِّلْمُطَفِّفِينَ ﴾؟ [المطففين: ١]

ج: المطففين: الذين ينقصون المكيال والميزان.

س: ما معنى كلمة (طفقا) في قوله تعالى: (وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ) ؟ [الأعراف: ٢٦]

ج: طفقا: جعلا.

س: ما معنى كلمة (طلح) في قوله تعالى: ﴿وَطَلْحِ مُنضُودٍ ﴾؟ [الواقعة: ٢٩]

ج: الطلح: شجرة طويلة لها ظل يستظل به الناس والإبل.

س: ما معنى كلمة (طل) في قوله تعالى: ﴿فَإِن لَّمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلَّ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٦٥]

ج: الطل: أخف المطر وأضعفه.

س: ما معنى كلمة(يطمثهن) في قوله تعالى: ﴿لَمْ يَطْمِثُهُنَّ إِنسٌ قَبْلِهِمْ وَلاَ جَانٌّ ﴾؟ [الرحمن: ٥٦]

ج: يطمثهن: يمسسهن.

س: ما معنى كلمة (طمسنا) في قوله تعالى: (وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أَغْيَنِهِمْ )؟ [يس: ٦٦]

ج: طمسنا: أعميناهم.

س: ما معنى كلمة(نطمس) في قوله تعالى: ﴿مِّن قَبْلِ أَن نَطْمِسْ وَجُوها ﴾؟ [النساء: ٤٧]

ج: نطمس: نمسخ والعنى نجعل وجوههم كأقفيتهم.

س: ما معنى كلمة (اطمس) في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالهمْ ﴾ ؟ [يونس: ٨٨]

ج: اطمس: غيرً وقيل إنه جعل السكر في أيديهم حجارة.

س: ما معنى كلمة (طمست) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتْ ﴾؟ [المرسلات: ٨]

ج:طمست: ذهب ضوؤها.

س: ما معنى كلمة(الطامة) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ الكُّبْرَى ﴾؟ [النازعات: ٢]

ج: الطامة: يوم القيامة وقيل لـ الطامة لأنه يغمر كل شيء ويعلوه.

س: ما معنى كلمة(الطود) في قوله تعالى: ﴿فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطُّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾؟ [الشعراء: ٦٣]

ج: الطود: الجبل.

س: ما معنى كلمة (الطور) في قوله تعالى: ﴿ وَالطُّورِ \* وَكِتَابٍ مُسْطُورٍ ﴾؟ [الطور: ١-٢]

ج: الطور: الجبل الذي كلم الله عليه موسى الطُّلان.

س: ما معنى كلمة (أطوارا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً ﴾؟ [نوح: ١٤]

ج: أطوارا: أي حالات مختلفة، نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم عظما.

س: ما معنى كلمة (الطول) في قوله تعالى: (اسْتَنْدَنْكَ أُولُوا الطُّول )؟ [التوبة: ٨٦]

ج: الطول: القدرة والغنى والسعة.

س: ما معنى كلمة(طوبي) في قوله تعالى: ﴿طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَنَابٍ ﴾؟ [الرعد: ٢٩]

ج: طوبي: اسم شجرة في الجنة.

س: ما معنى كلمة (تطيرنا) في قوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنَّا تَطَيِّرْنَا بِكُمْ ﴾؟ [يس: ١٨]

ج: تطيرنا: تشآمنا.

س: ما معنى كلمة (طائره) في قوله تعالى: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ ﴾ ؟ [الإسراء: ١٦]

ج: طائره: عمله من خير وشر.

س: ما معنى كلمة (ظعنكم) في قوله تعالى: (تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَغَنِكُمْ) ؟ [النحل: ٨٠]

ج: ظعنكم: سيركم ورحيلكم.

س: ما معنى كلمة(ظهير) في قوله تعالى: ﴿ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾؟ [التحريم: ٤]

ج: ظهير: معين.

س: ما معنى كلمة (ظهريا) في قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَتُمُوهُ وَرَاءَكُمْ ظِهْرِياً ﴾؟ [هود: ٩٢]

ج: ظهريا: أي جعلتموه وراء ظهوركم فنسيتموه.

س: ما معنى كلمة (يعبا) فى قوله تعالى: ﴿قُلْ مَا يَعْبُأُ بِكُمْ رَبِّي ﴾؟ [الفرقان: ٧٧] ج: يعبأ: يبال.

س: ما معنى كلمة (عبس) في قوله تعالى: ﴿عَبُسَ وَتُوَلِّي ﴾ ؟ [عبس: ١]

ج: عبس: تجهم.

س: ما معنى كلمة (عبوسا) في قوله تعالى: ﴿ يَوْماً عَبُوساً قَمْطَرِيراً ﴾؟ [الإنسان: ١٠] ج: عبوسا: شديًا.

س: ما معنى كلمة (عبقرى) في قوله تعالى: ﴿ وَعَبْقَرِيَّ حِسَانٍ ﴾ ؟ [الرحمن: ٧٦] ج: عبقرى: ديباج بها نقوش وزخرفة.

س: ما معنى كلمة (أعتدت) في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدَتْ لَهِنَّ مُتَّكَأً ﴾ ؟ [يوسف: ٣١] ج: أعتدت: أعدت.

س: ما معنى كلمة (اعتلوه) في قوله تعالى: ﴿ خُذُوهُ فَاعْتُلُوهُ ﴾ ؟ [اللخان: ٤٧]

ج: اعتلوه: اقصفوه كما يقصف الحطب.

س: ما معنى كلمة (عُتل) في قوله تعالى: ﴿عُتُلُ بِعْدَ ذَٰلِكَ زَنِيمٍ ﴾؟ [القلم: ١٣]

ج: عُتل: جافٍ غليظ.

س: ما معنى كلمة (عتت) في قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّنْ مِّن قُرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا ﴾ ؟ [الطلاق: ٨]

ج: عتت: لم تطع.

س: ما معنى كلمة (عتيا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ بِلَغْتُ مِنَ الكِبَرِ عِتِياً ﴾ { [مريم: ٨]

عتيا: أي سنينا كثيرة.

س: ما معنى كلمة (عُتياً) في قوله تعالى: ﴿ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِبِياً ﴾ ؟ [مريم: ٦٩]

عتيا: استكبارا ومجاوزة للحد.

س: ما معنى كلمة (تعثوا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَمَثُوا فِي الأَرْضُ مُفْسِدِينَ ﴾ ؟ [البقرة: ٦٠]

ج: تعثوا: تفسدوا.

س: ما معنى كلمة (يعدلون) في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾؟ [الانعام: ١]

ج: يعدلون: يشركون.

س: ما معنى كلمة (عدل) في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعْدِلْ كُلُّ عَدْلٍ لِاَّ يُؤْخَذُ مِنْهَا ﴾؟ [الأنعام: ٧٠]

ج: عدل: فداء.

س: ما معنى كلمة (عدوا) في قوله تعالى: ﴿ فَيَسُبُّوا الله عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾؟ [الانعام: ١٠٨]

ج: عدوا: ظلما.

س: ما معنى كلمة(عادون) في قوله تعالى: ﴿ بَلْ أَنتُمْ قُوْمٌ عَادُونَ ﴾؟ [الشعراء: ١٦٦]

ج: عادون: مجاوزن لما أمرتم به.

س: ما معنى كلمة (العاديات) في قوله تعالى: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا ﴾؛ [العاديات: ١]

ج: العاديات: الخيل التي تعدو.

س: ما معنى كلمة (عدوة) في قوله تعالى: ﴿ وَهُم بِالْعُدُوةِ القُصْوَى ﴾ ؟ [الانفال: ٤٢]

ج: العدوة: جانب الوادى وقيل المكان المرتفع.

س: ما معنى كلمة (عربا) في قوله تعالى: ﴿عُرُباً أَتْرَاباً ﴾؛ [الواقعة: ٣٧]

ج: عربا: جمع عروب وهي العروس المحببة إلى زوجها.

س: ما معنى كلمة (تعرج) في قوله تعالى: ﴿ تُعْرُجُ الْلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾؟ [المعراج: ٤]

ج: تعرج: تصعد.

س: ما معنِي كلِمة (معرة) في قوله تعالى: ﴿ فَتُصِيبَكُم مُّنْهُم مَّعَرَّةٌ ﴾ ؟ [الفتح: ٢٥]

ج: معرة: مكروه

س: ما معنى كلمة (المعتر) في قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا القَانِعَ وَانْفَتَرْ ﴾؟ [الحج: ٣٦]

ج: المعتر: الذي يتعرض للمسألة ولا يسأل الناس: أي الفقير العفيف.

س: ما معنى كلمة (عرض) في قوله تعالى: ﴿ تَبْتَغُونَ عَرَضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [ النساء: ٩٤]

ج: عرض: متاع.

س: ما معنى كلمة (عارض) في قوله تعالى: ﴿قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُّمْطِرُنَا ﴾؟ [الاحقاف: ٢٤]

ج: عارض: سحاب.

س: ما معنى كلمة (عرفا) في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفاً ﴾ ۚ [المرسلات: ١]

ج: عرفا: المعروف، والمعنى والمرسلات بالمعروف.

س: ما معنى كلمة (العرم) في قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ العَرِم ﴾ ؟ [سبأ: ١٦]

ج: العرم: المطر الشديد الذي لا يطاق.

س: ما معنى كلمة (يعزب) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ ﴾ ؟ [سبا: ٣]

ج: يعزب: يغيب.

س: ما معنى كلمة (تعزروه) في قوله تعالى: ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِالله وَرَسُوله وَتُعَزِّرُوهُ ﴾ ؟ [الفتح: ٩]

ج: تعزروه: توقروه وتعظموه.

س: ما معنى كلمة (عزنى) في قوله تعالى: ﴿ وَعَرَّنِي فِي الخِطَابِ ﴾ { [ س: ٢٣ ]

ج: عزني: اشتد علي.

س: ما معنى كلمة (عزين) في قوله تعالى: ﴿عَنَ اليَّمِينَ وَعَنَ الشَّمَالِ عِزِينَ ﴾؛ [المعارج: ٣٧]

ج: عزين: جماعة من الناس.

س: ما معنى كلمة (عسعس) في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ ؟ [ التكوير: ١٧]

ج: عنعس: أدبر.

س: ما معنى كلمة (عشار) في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا العِشَارُ عُطَّلَتُ ﴾ ? [التكوير: ٤]

ج: العشار: جمع عشراء وهي الناقة التي مر عليها عشرة أشهر من وقت حملها.

س: ما معنى كلمة (يعش) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الرَّحْمَن ﴾؟ [الزخرف: ٣٦] .

. ج: يعش: يعرض.

س: ما معنى كلمة (العصرات) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَ لٰنَا مِنَ الْعُصِرَاتِ ﴾؟ [النبأ: ١٤]

ج: المعصرات: السحائب تعتصر بالمطر.

س: ما معنى كلمة (العصف) في قوله تعالى: ﴿ وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّبْحَانُ ﴾ ؟ [الرحمن: ١٧]

ج: العصف: بقل الزرع.

س: ما معنى كلمة (تعضلوهن) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعُضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ ﴾؟ [النساء: ١٩]

ج: تعضلوهن: تمنعوهن من الزواج.

س: ما معنى كلمة (عضين) في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا القُرْآنَ عِضِينَ ﴾ ? [ الحجر: ٩١]

ج: عضين: كذبًا وبهتانًا وسحرًا وشعرًا.

س: ما معنى كلمة (عطلت) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْعِشَارُ عُطْلَتُ ﴾ [ التكوير: ٤]

ج: عطلت: أي أفرغت ما في بطنها من حُمل.

س: مامعنى كلمة (أعقبهم) في قوله تعالى: ﴿فَأَعْقَبَهُمْ نَفَاقاً ﴾ [التوبة: ٧٧]

ج: أعقبهم: أورثهم.

س: ما معنى كلمة (عقر) في قوله تعالى: ﴿ فَتَعَاطَى فَعَقَرَ ﴾ { [القمر: ٢٩]

ج: عقر: أي قطع إحدى قوائم الناقة لينحرها.

س: ما معنى كلمة (عقيم) في قوله تعالى: ﴿أَوْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ ﴾؟ [الحج: ٥٥]

ج: يوم عقيم: أى لا يوم بعده.

س: ما معنى كلمة(معكوفا) في قوله تعالى: ﴿وَالهذي مَعْكُوفاْ أَنْ يَنِلُغَ مَجِله ﴾ ؟ [الفتح: ٢٥]

ج: معكوفًا: محبوسًا.

س: ما معنى كلمة (علق) في قوله تعالى: ﴿خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾؟ [العلق: ٢]

ج: العلق: الدم الغليظ.

س: ما معنى كلمة(الأعلام) في قوله تعالى: (وَله الجَّوَارِ السُّمَّاتُ فِي البَّخْرِ كَالأَغْلامِ ﴾؟ [الشورى: ٢٤]

ج: الأعلام: الجبال.

س: ما معنى كلمة (تعالى) في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ ﴾؟ [الأنعام: ١٠٠]

ج: تعالى: تنزه.

س: ما معنى كلمة (العماد) في قوله تعالى: ﴿إِرَّمَ ذَاتِ العِمَادِ ﴾؟ [الفجر: ٧]

ج: العماد: الأبنية الرفعية العالية.

س: ما معنى كلمة(لعمرك) في قوله تعالى: ﴿لَقَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾؟ [الحجر: ٧٢]

ج: لعمرك: أى وحياتك.

س: ما معنى كلمة (استعمركم) في قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعْمَرَ كُمْ فِيهَا ﴾؟ [هود: ٦١]

ج: استعمركم: أي جعلكم عمارها.

س: ما معنى كلمة(يعمهون) في قوله تعالى: ﴿وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾؟ [البقرة: ١٥]

ج: يعمهون: يترددون ويتحيرون.

س: ما معنى كلمة (أعنتكم) في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ الله لأَعْنَتَكُمْ ﴾؟ [البقرة: ٢٢٠]

ج: أعنتكم: شق عليكم.

س: ما معنى كلمة (العنت) في قوله تعالى: ﴿لِنْ خَشِيَ الْفَنْتَ مِنكُمْ) ؟ [النساء: ٢٥]

ج: العنت: الوقوع في الإثم.

س: ما معنى كلمة(عنت) في قوله تعالى: ﴿وَعَنْتِ الْوَجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيُّومِ ﴾ ؟ [طه: ١١١]

ج: عنت: خضعت وذلت.

س: ما معنى كلمة (العهن) في قوله تعالى: ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ﴾؟ [المعارج: ٩]

ج: العهن: الصوف.

س: ما معنى كلمة (عيدًا) في قوله تعالى: (تَكُونُ لَنَا عِيداً ﴾؟ [المائدة: ١١٤]

ج: عيدًا: كافية.

س: ما معنى كلمة (تعولوا) في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَذْنَى أَلا تَعُولُوا ﴾؟ [النساء: ٢]

ج: تعولوا: تجوروا.

س: ما معنى كلمة (علية) في قوله تعالى: (وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةُ )؟ [التوبة: ٢٨]

ج: علية: فقرًا.

س: ما معنى كلمة(عين) في قوله تعالى: ﴿وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطُّرْفِ عِينٌ ﴾؟ [الصافات: ٤٨]

ج: عين: واسعات العيون.

س: ما معنى كلمة(التغابن) في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّفَائِنِ ﴾ ؟ [التغابن: ٩]

ج: يوم التغابن: يوم القيامة وسمى ذلك لأن أهل الجنة يغبنوا أهل النار أي يسفهونهم.

س: ما معنى كلمة (غثاء) في قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَاءً ﴾ [المؤمنون: ٤١]

ج: الغثاء: ما يحمله السيل من زبد ووسخ وغير ذلك.

س: ما معنى كلمة (غدقًا) في قوله تعالى: (لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءُ غَدْقاً )؟ [الجن: ١٦]

ج: غدقًا: كثيرًا.

س: ما معنى كلمة(غرابيب) في قوله تعالى: ﴿وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴾؟ [فاطر: ٢٧]

ج: غرابيب: شديدو السواد.

س: ما معنى كلمة (غرامًا) في قوله تعالى: (إِنَّ عَنَابَهَا كَانَ غَرَاماً ﴾؟ [الفرقان: ٦٥]

ج: غرامًا: شرًا دائمًا ملازمًا.

س: ما معنى كلمة(مغرمون) في قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَغُرَمُونَ ﴾؟ [الواقعة: ٦٦] ـُ

ج: مغرمون: مبتلون.

س: ما معنى كلمة(غزى) في قوله تعالى: ﴿إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَّى ﴾؟ [آل عمران: ١٥٦]

ج: غزى: غزاة.

س: ما معنى كلمة (غسق) في قوله تعالى: ﴿ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلُ ﴾ ؟ [الإسراء: ٧٨]

ج: غسق الليل: أول ظلمة الليل.

س: ما معنى كلمة (غساقًا) في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا حَمِيماً وَغَسَّاقاً ﴾؟ [النبأ: ٢٥]

ج: غساقًا: البارد المنتن.

س: ما معنى كلمة (غسلين) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ طَعَامُ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينِ ﴾؟ [الحاقة: ٢٦]

ج: الغسلين: لحوم أهل النار ودماؤهم.

س: ما معنى كلمة (استغشوا) في قوله تعالى: ﴿وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ ﴾ ؟ [نوح: ٧]

ج: استغشوا ثيابهم: تغطوا بثيابهم.

ج. استعسوا تيابهم. تعموا بيابهم. س: ما معنى كلمة(الفاشية) في قوله تعالى: ﴿هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الفَاشِيَةِ ﴾؟ [الفاشية: ١]

ج: الغاشية: القيامة.

س: ما معنى كلمة (أغطش) في قوله تعالى: ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلُهَا ﴾ ؟ [النازعات: ٢٩]

ج: أغطش: أظلم.

س: ما معنى كلمة (غلبًا) فَى قوله تعالى: ﴿ وَحَدَائِقَ غُلْباً ﴾؟ [عبس: ٣٠]

ج: غلبا: شجرها كثير ملتف.

س: ما معنى كلمة (غلف) في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُفٌ ﴾؟ [البقرة: ٨٨]

ج: غلف: أي في غلاف فهي لا تعي.

س: ما معنى كلمة (يغل) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي أَن يَفُلُّ ﴾ ؟ [آل عمران: ١٦١]

ج: يغل: يخون في الغنيمة.

س: ما معنى كلمة (غمرة) في قوله تعالى: ﴿ بِلْ قُلُوبِهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَذَا ﴾ ؟ [المؤمنون: ٦٣]

ج: غمرة: شدة.

س: ما معنى كلمة (تفمضوا) في قوله تعالى: ﴿ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُوا فِيهِ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٦٧]

ج: تغمضوا: توكسوا والمعنى لا تأخذوه حتى تحطوا من ثمَّنه وتزيدوا في وزنه.

س: ما معنى كلمة (تغن) في قوله تعالى: ﴿ كَأَنْ لُمْ تَغُنَّ بِالْأَمْسِ ﴾ ? [يونس: ٢٤]

ج: لم تغن: لم تكن.

س: ما معنى كلمة (يغنيه) في قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ امْرِيْ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُفْتِيهِ ﴾؟ [عبس: ٣٧]

ج: يغنيه: يكفيه.

س: ما معنى كلمة (غورًا) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُصْبِحَ مَاؤُهَا غُوراً ﴾ [ الكهف: ٤١]

ج: غورًا: في القعر.

س: ما معنى كلمة (الفي) في قوله تعالى: ﴿ قَل تَّبِيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الفَيِّ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٥٦]

ج: الغي: الضلال.

س: ما معنى كلمة (يغتب) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَفْتَب بَّعْضُكُم بَعْضاً ﴾؟ [الحجرات: ١٢]

ج: يغتب: أي يتكلم بسوء على أخبه من ورائه وإن كان فيه ما يقول.

س: ما معنى كلمة (غيض) في قوله تعالى: ﴿ وَغِيضَ المَّاءُ ﴾ ؟ [هود: ٤٤]

ج: غيض: نقص وذهب.

س: ما معنى كلمة (تغيض) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ ﴾ ؟ [الرعد: ٨]

ج: تغيض: إذا نقص الحمل عن تسعة أشهر.

س: مامعنى كلمة (فاقرة) في قوله تعالى: ﴿ تَظُنُّ أَنْ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ ﴾ { [القيامة: ٢٥]

ج: فقرة: داهية.

س: ما معنى كلمة (تفتؤا) في قوله تعالى: ﴿قَالُوا تَالله تَفْتَا تُذَكُّرُ يُوسُفَ ﴾؟ [يوسف: ٨٥]

ج: تفتؤا: تزال.

س: ما معنى كلمة (يفترون) في قوله تعالى: ﴿ يُسبِّحُونَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ [ الانبياء: ٢٠]

ج: يفترون: يضعفون.

س: ما معنى كلمة (فترة) في قوله تعالى: ﴿عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ ﴾؛ [المائدة: ١٩]

ج: الفترة: هي ما بين كل رسولين من رسل الله عز وجل.

س: ما معنى كلمة (فتيلا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يُظْلُمُونَ فَتِيلاً ﴾؟ [النساء: ٤٩]

ج: الفتيل: الذي يكون في شق النواة.

س: ما معنى كلمة (فج) في قوله تعالى: ﴿ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ ﴾ ؟ [الحج: ٢٧]

ج: الفج: الطريق الواسع بين الجبلين.

س: ما معنى كلمة (فرات) في قوله تعالى: ﴿ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ ﴾ ؟ [الفرقان: ٥٣]

ج: فرات: شديد العذوبة.

س: ما معنى كلمة (فارش) في قوله تعالى: ﴿ لاَّ فَارِضٌ وَلاَّ بِكْرٌ ﴾ ؛ [البقرة: ٦٨]

ج: فارض: كبيرة.

.. س: ما معنى كلمة (يفرط) في قوله تعالى: ﴿إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفُرُطُ عَلَيْنَا ﴾؟ [طه: ٤٥]

ج: يفرط: يعتدى.

س: ما معنى كلمة (مفرطون) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ ﴾؟ [النحل: ٦٢]

ج: مفرطون: متروكون.

س: ما معنى كلمة (فرقنا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ البَّحُرَ ﴾ { [البقرة: ٥٠]

ج: فرقنا: شققنا.

س؛ ما معنى كلمة (فرقناه) في قوله تعالى: ﴿ وَقُرْانَا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ ﴾ ؟ [الإسراء: ١٠٦]

ج: فرقناه: فصلناه.

س: ما مِعنى كلمة (فرقًا) في قوله تعالى: ﴿ فَالْفَارِقَاتِ فَرْقًا ﴾؟ [المرسلات: ٤]

ج: فرقًا: تفرق بين الحلال والحرام والفارقات الملائكة.

س: ما مِعنى كلمة (فريًا) في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جِنْتِ شَيْنًا فَرِياً ﴾ { [مريم: ٢٧]

ج: فريًا: عظيمًا.

س: ما معنى كلمة (فصاطله) في قوله تعالى: ﴿ وَفِصَاطِهِ فِي عَامَيْنَ ﴾ { [ لقمان: ١٤]

ج: فصاله: فطامه.

س: ما معنى كلمة (فطر) في قوله تعالى: ﴿فَطَرَ السَّمَوَاتَ وَالأَرْضُ ﴾ ؟ [الأنعام: ٧٩]

ج: فطر: خلق.

س: ما معنى كلمة (فاكهين) في قوله تعالى: ﴿ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾ ؟ [ الدخان: ٢٧]

ج: فاكهين: ناعمين.

س: ما معنى كلمة (تفكهون) في قوله تعالى: ﴿فَظَلَتُمُ تَفَكُّهُونَ ﴾؟ [الواقعة: ٦٥]

ج: تفكهونه: تندمون.

موسوعة الثقافة الإسلامية عاني المفردات

س: ما معنى كلمة (فُومها) فَي قوله تعالى: ﴿مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ مِنْ بَقُلها وَقِثَّائِهَا وَفُومِهَا﴾ ؟[البقرة: ٦١]

ج: فومها: ثومها.

س: ما معنى كلمة (قبيلا) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ تُأْتِيَ بِاللَّهُ وَالْمَلائِكَةِ قَبِيلاً ﴾؟ [الإسراء: ٩٢]

ج: قبيلا: جميعًا.

س: ما معنى كلمة (قبلا) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَدَابُ قُبُلاً ﴾؟ [الكهف: ٥٥]

ج: قبلا: عيانًا.

س: ما معنى كلمة (قترة) في قوله تعالى: ﴿ تُرْهَتُهَا قَتَرَةٌ ﴾؟ [عبس: ٤١]

ج: قترة: الغبار.

س: ما معنى كلمة (المقتر) في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى الْقُتْرِ قَدْرُهُ ﴾؟ [البقرة: ٣٣٦]

ج: المقتر: الذي قل ما له.

س: ما معنى كلمة (قدحًا) في قوله تعالى: ﴿فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً ﴾؛ [العاديات: ٢]

ج: قدحًا: أي تقدح النار عندما يصطك نعالها بالصخر.

س: ما معنى كلمة (قدت) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ ﴾ ؟ [يوسف: ٢٥]

ج: قدت: قطعت.

س: ما معنى كلمة (قددًا) في قوله تعالى: ﴿ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَداۤ ﴾؟ [الجن: ١١] ـُ

ج: قددًا: فرقاً.

س: ما معنى كلمة (قروء) في قوله تعالى: ﴿ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٢٨]

ج: قروء: حيضات أو طهورات.

س: ما معنى كلمة (قرح) في قوله تعالى: ﴿إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ ﴾؟ [آل عمران: ١٤٠]

ج: قرح: جرح.

س: ما معنى كلمة (قرطاس) في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَرَّ لَنَا عَلَيْكَ كِتَابِاً فِي قِرْطُاسٍ ﴾ [الأنعام: ٧]

ج: قرطاس: الذي يكتب فيه من لوح أو ورق.

س: ما معنى كلمة (مقرنين) في قوله تعالى: ﴿ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ ﴾ ؟ [إبراهيم: ٤٩]

ج: مقرنین: مشدودین مقیدین.

س: ما معنى كلمة (مقرنين) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا لِهُ مُقْرِنِينَ ﴾؟ [الزخرف: ١٣]

ج: مقرنين: مطيقين.

س: ما معنى كلمة (قسورة) في قوله تعالى: ﴿فُرَّتْ مِن قَسُورَة ﴾ ؟ [ المدثر : ٥١]

ج: قسورة: الأسد.

س: ما معنى كلمة (القسطاط) في قوله تعالى: ﴿ وَزَنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْسُتَقِيمِ ﴾؟ [الإسراء: ٣٥]

ج: القسطاس: الميزان

س: ما معنى كلمة (قاصرات) في قوله تعالى: ﴿وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطُّرْفِ عِينٌ ﴾؟ [الصافات: ٤٨]

ج: قاصرات: يعنى لا يمدن أعينهن لغير أزواجهن.

س: ما معنى كلمة (قاصفًا) في قوله تعالى: ﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ الرِّيحِ ﴾ ؟ [الإسراء: ٦٩]

ج: قاصفًا: ريح شديدة.

س: ما معنى كلمة (قصيا) في قوله تعالى: ﴿فَانتَبَدَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِياً ﴾؟ [مريم: ٢٢]

ج: قصيا: بعيدا.

س: ما معنى كلمة (قضبًا) في قوله تعالى: ﴿ وَعِنْبِا ۚ وَقَضْبِا ۗ ﴾ [عبس: ٢٨]

ج: قضبًا: رطبًا.

س: ما معنى كلمة (قطرًا) في قوله تعالى: ﴿ آتُونِي أَفُرْغُ عَلَيْهِ قطْراً ﴾؟ [الكهف: ٩٦]

ج: قطرًا: نحاس.

س: ما معنى كلمة (قطنا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا رَبِّنَا عَجُل لُنَا قِطَّنَا ﴾ ? [ص: ١٦]

ج: قطنا: نصيبنا من العذاب.

س: ما معنى كلمة (قطمير) في قوله تعالى: ﴿مَا يَمْلُكُونَ مَن قطْمِير ﴾ ؟ [فاطر: ١٣]

ج: قطمير: القشرة الرقيقة التي فوق النواة.

س: ما معنى كلمة (منقعر) في قوله تعالى: ﴿ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنقَعِرٍ ﴾ [القمر: ٢٠]

ج: منقعر: مقلوع من أصله.

س: ما معنى كلمة (تقف) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقَفُّ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ ؟ [الإسراء: ٣٦]

ج: تقف: تتبع.

س: ما معنى كلمة (قفينا) في قوله تعالى: ﴿ وَقَفْينَا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ ﴾ ؟ [البقرة: ٨٧]

ج: قفينا: أتبعنا.

س: ما معنى كلمة (القلائد) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ الهِدْيُ وَلاَ القَلائد ﴾ ؟ [المائدة: ٢]

ج: القلائد: جمع قلادة وهي التي كانت تعلق في عنق الإبل فيعلم أنها هدى.

س: ما معنى كلمة (قلي) في قوله تعالى: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾؛ [الضحي: ٣]

ج: قلى: أبغض.

س: ما معنى كلمة (قمطريرًا) في قوله تعالى: ﴿ يَوْما عَبُوساً قَمْطَرِيراً ﴾؟ [الإنسان: ١٠]

ج: قمطريرًا: شديدًا.

س: ما مِعنى كلمة (قانتًا) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لَّلُه ﴾؛ [النحل: ١٢٠]

ج: قائتًا: طائعًا.

س: ما معنى كلمة (يقنط) في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةٍ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ﴾؟[الحجر: ٥٦]

ج: يقنط: ييأس.

س: ما معنى كلمة (القانع) في قوله تعالى: ﴿ وَأَطْعِمُوا القَانِعَ وَالْمُعْتَرُ ﴾ ؟ [الحج: ٣٦]

ج: القانع: السائل.

س: ما معنى كلمة (مقنعى) في قوله تعالى: ﴿مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ ﴾؟ [إبراهيم: ٤٣]

ج: مقنعي: رافعو راوسهم.

س: ما معنى كلمة (أقنى) في قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى ﴾ { [النجم: 4٨]

ج: أقنى: أرضى.

س: ما معنى كلمة (قاب) في قوله تعالى: ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ ؟ [النجم: ٩]

ج: قاب: قدر أي مسافة.

س: ما معنى كلمة (مقيتًا) في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ الله عَلَى كُلُّ شَيْءٍ مُقِيتًا ﴾ [ النساء: ٨٥]

ج: مقيتًا: قادرًا وحافظًا وشاهدًا.

س: ما معنى كلمة (يكبتهم) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَكُبِتَهُمْ فَينَقَلِبُوا خَانِبِينَ ﴾ ؟ [آل عمران: ١٢٧]

ج: يكبتهم: يذلهم.

س: ما معنى كلمة (كبد) في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي كَبَد ﴾ [ البلد: ٤]

ج: كبد: شدة.

س: ما معنى كلمة (أكبرنه) في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ ﴾ ؟ [يوسف: ٣١]

ج: أكبرنه: استعظمنه.

س: ما معنى كلمة (كبره) في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾؟ [النور: ١١]

ج: كبره: معظمه.

س: ما معنى كلمة (أكدى) في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْطَى قَلِيلاً وَأَكْدَى ﴾ [النجم: ٣٤]

ج: أكدى: قطع القليل ومنعه.

س: ما معنى كلمة (كسفًا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرُوا كِسْفًا مَنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً ﴾ ؟ [الطور: ٤٤]

ج: كسفًا: قطعًا من السحاب.

س: ما معنى كلمة (كشطت) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشُطُتْ ﴾ [ التكوير: ١١]

ج: كشطت: كشفت.

س: ما معنى كلمة (كظيم) في قوله تعالى: ﴿ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الحُزْنِ فَهُوَ كَظِيم ۗ ﴾ [ يوسف: ٨٤]

ج: كظيم: مكروب.

س: ما معنى كلمة (كواعب) في قوله تعالى: ﴿ وَكُواعِبَ أَتْرَابِا ۗ ﴾؟ [النبا: ٣٣]

ج: كواعب: جمع كاعب وهي المستديرة الثدى.

س: ما معنى كلمة (كفوًا) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لِهُ كُفُواْ أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ٤]

ج: كفوًا: نظيرًا وندًا.

موسوعة الثقافة الإسلامية معاني المفردات ـــــــ س: ما معنى كلمة (كفاتًا) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ الأَرْضَ كَفَاتًا ﴾ { [المرسلات: ٢٥] ج: كفاتًا: أي تضم الناس. س: ما معنى كلمة (كفران) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ كُفْرَانَ لَسَعْيِه ﴾ ؟ [الأنبياء: ٩٤] ج: كفران: جحود. س: ما معنى كلمة (كفلها) في قوله تعالى: ﴿ وَكَفُّلها زَكَرِيًّا ﴾ ؛ [آل عمران: ٣٧] ج: كفلها: أعالها. س: ما معنى كلمة (كفلين) في قوله تعالى: ﴿ اتَّقُوا الله وَآمنُ وابرَسُ وله يُؤْتكُ مر كفلَ ين من رَّحْمَت ﴾؟ [الحديد: ٢٨] ج: كفلين: ضعفين. س: ما معنى كلمة (كلِّ) في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ كُلٌّ ﴾؟ [النحل: ٧٦] ج: كلُ: ثقل. س: ما معنى كلمة (كلالة) في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كُلالَةٌ ﴾؟ [النساء: ١٢] ج: كلالة: أى ليس له ولد ولا والد. س: ما معنى كلمة (الأكمام) في قوله تعالى: ﴿ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الأَكْمَامِ ﴾ ؟ [الرحمن: ١١] ج: الأكمام: التي تغطى الثمرة من سعف وليف وغيره. س: ما معنى كلمة (الأكمه) في قوله تعالى: ﴿ وَأُبْرِئُ الأَكْمَهُ وَالْأَبْرَسُ ﴾ ؟ [آل عمران: ٤٩] ج: الأكمه: الذي يولد أعمى. س: ما معنى كلمة (كنود) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾؛ [العاديات: ٦] ج: كنود: كفور بالنعمة. س: ما معنى كلمة (الكنس) في قوله تعالى: ﴿الجَوَارِ الكُنِّس ﴾؟ [ التكوير: ١٦] ج: الكنس: التي تستتر. س: ما معنى كلمة (أكننتم) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسكُمْ ﴾ ? [البقرة: ٢٣٥] ج: أكننتم: أخفيتم وسترتم. س: ما معنى كلمة (أكنة) في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكَنَّةٌ ﴾؟ [الأنعام: ٢٥] ج: أكنة: أغطية. س: ما معنى كلمة (يكور) في قوله تعالى: ﴿ يُكُوِّرُ اللَّيْلُ عَلَى النَّهَارِ ﴾ ؟ [الزمر: ٥]

ج: يكور: يجمع فيغشى الليل النهار.

ج: كورت: ذهب ضوءها.

س: ما معنى كلمة (كورت) في قولـه تعالى: ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورَتْ ﴾؟ [التكوير:١]

س: ما معنى كلِمة (لبدًا) فَى قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لُّبُداً ﴾؟ [البلد: ٦]

ج: لبدًا: جماً.

س: ما مِعني كلمة (لبدًا) في قوله تعالى: ﴿ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً ﴾؟ [الجن: ١٩]

ج: لبدًا: أي مجتمعين بعضهم على بعض.

س: ما معنى كلمة (تلبسوا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَلْبِسُوا الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ ﴾ ؟ [البقرة: ٤٢]

ج: تلبسوا: تخلطوا.

س: ما معنى كلمة (لبوس) في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَّكُمْ ﴾ [الأنبياء: ٨٠]

ج: لبوس: الدروع.

س: ما معنى كلمة (لجوا) في قوله تعالى: ﴿ بِلَ لُجُّوا فِي عُتُوٍّ وَنُفُورٍ ﴾ [اللك: ٢١]

ج: لجوا: تمادوا.

س: ما معنى كلمة (لجي) في قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لَّجْيَّ ﴾ [ النور: ٤٠]

ج: لجي: بعيد القعر.

س: ما معنى كلمة (إلحافًا) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً ﴾ [البقرة: ٢٧٣] ج: إلحافًا: إلحاحًا.

س: ما معنى كلمة (لحن) في قوله تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ القَوْلِ ﴾ ؟ [محمد: ٣٠]

ج: لحن القول: فحواه ومعناها.

س: ما معنى كلمة (ألك) في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ أَلَكُ الخِصَامِ ﴾ ؟ [البقرة: ٢٠٤]

ج: ألد: شديد الخصومة.

س: ما معنى كلمة (لازب) في قوله تعالى: ﴿إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينِ لاَّزِبٍ ﴾؟ [الصافات: ١١]

ج: لازب: لازق.

س: ما معنى كلمة ( لغوب) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ ؟ [ق: ٣٨]

ج: لغوب: تعب وإعياء.

س: ما معنى كلمة (تلفح) في قوله تعالى: ﴿ تُلْفَحُ وَجُوهَهُمُ النَّارُ ﴾ ؟ [المؤمنون: ١٠٤]

ج: تلفح: تحرق.

س: ما معِنى كلمة (ألفافًا) في قوله تعالى: ﴿ وَجَنَّاتِ أَلْفَافًا ﴾؟ [النبأ: ١٦] `

ج: ألفافًا: يلتف شجرها بعضه ببعض.

س: ما مِعنى كلمة (لفيفًا) في قوله تعالى: ﴿ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ ﴿ [الإسراء: ١٠٤]

ج: لفيفًا: مجتمعين مختلطين.

س: مِا معنى كلمة (ألفوا) في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ أَلْفُواْ آبَاءَهُمْ ضَالِّينَ ﴾؟ [الصافات: ٦٩]

ج: ألفوا: وجدوا.

```
موسوعة الثقافة الإسلامية
                                                                                            معاني المفردات ـــــ
                           س: ما معنى كلمة (تلمزوا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُلْمِزُوا أَنْفُسِكُمْ ﴾ [[الحجرات: ١١]
                                                                                           ج: تلمزوا: تعيبوا.
                               س: ما معنى كلمة (لًا) في قوله تعالى: ﴿ وَتَأْكُلُونَ التُّرَاثُ أَكُلاً لُّما ﴾ ؟ [الفجر: ١٩]
                                                                                               ج: لما: شديدًا.
س:ما معنى كلمة (اللمم) في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِكُ رَالِاتْكُمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّهُمَ ﴾؟
                                                                                        [النحم: ٣٢]
                                                                                  ج: اللمم: الذنوب الصغيرة.
                                      س: ما معنى كلمة (لات) في قولـه تعالى: ﴿وَ لاَ تَ حِينَ مَنَاص ﴾؟ [ ص: ٣ ] -
                                                                                               ج: لات: ليت.
                                 س: ما معنى كلمة (لواذًا) في قوله تعالى: ﴿ يُتَسَلِّلُونَ مَنكُمْ لَوَاذاً ﴾؟ [النور: ٦٣]
                                                                  ج: لواذًا: مستخفين يتستر بعضهم ببعض.
                      س: ما معنى كلمة (لينة) في قوله تعالى: ﴿مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةَ أَوْ تُرَكْتُمُوهَا ﴾؟ [الحشر: ٥]
                                                                                             ج: لينة: شجرة.
                        س: ما معنى كلمة (المثلاث) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ خُلَتْ مِن قَبِلُهِمُ المُثَلاثُ ﴾ ؟ [الرعد: ٦]
                                                                                       ج: المثلات: العقوبات.
                   س: ما معنى كلمة (يمحص) في قوله تعالى: ﴿وَلَيُمَحِّسَ الله الَّذِينَ آمَنُوا﴾ ؟[آل عمران: ١٤١]
                                                                                  ج: يمحص: يبتلي ويختبر.
                               س: ما معنى كلمة (يمحق) في قوله تعالى: ﴿ يَمْحَقُ الله الرِّبا ﴾ ؟ [البقرة: ٢٧٦]
                                                                                            ج: يمحق: يمحو.
                                   س: ما معنى كلمة (المحال) في قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ المَحَالِ ﴾ ؟ [الرعد: ١٣]
                                                                                ج: المحال: التدبير والمكايدة.
                            س: ما معنى كلمة (مواخر) في قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى الفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيه ﴾ ؟ [النحل: ١٤]
                                                                                            ج: مواخر: جوار.
                                  س: ما معنى كلمة (الخاض) في قوله تعالى: ﴿فَأَجَاءَهَا الْخَاصُ ﴾؟ [مريم: ٢٣]
                                                                                   ج: المخاض: وجع الولادة.
                       س: ما معنى كلمة (مارج) في قوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ الجَانَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ﴾ [ الرحمن: ١٥]
                                                                                 ج: مارج: نار لا دخان لها.
```

س: ما معنى كلمة (مريج) في قوله تعالى: ﴿فَهُمْ فِي أَمُر مُريج ﴾؟ [ق: ٥]

ج: مریج: مختلط.

س: ما معنى كلمة (مُرحًا) فَي قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمُشِّ فِي الأَرْضِ مَرَحاً ﴾؟ [الإسراء: ٣٧]

ج: مرحًا: مختالاً متبخترًا.

س: ما معنى كلمة (مردوا) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ الَّذِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ ﴾ ؟ [ التوبة: ١٠١]

ج: مردوا: تمرنوا وجربوا.

س: ما معنى كلمة (ممرد) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ صَرْحٌ مُمَرَّدٌ ﴾؟ [النمل: ٤٤]

ج: ممرد: طويل أملس.

س: ما معنى كلمة (مسد) في قوله تعالى: ﴿ فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِّن مَّسَدٍ ﴾؟ [المسد: ٥]

ج: مسد: ليف.

س: ما معنى كلمة (أمشاج) في قوله تعالى: ﴿مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾؟ [الإنسان: ٢]

ج: أمشاج: أخلاط.

س: ما معنى كلمة (مضغة) في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ مِن مُّضُغَةٍ ﴾؟ [الحج: ٥]

ج: مضغة: قطعة لحم.

س: ما معنى كلمة (يتمطى) في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهُ يَتَمَطَّى ﴾ ؟ [القيامة: ٣٣]

ج: يتمطى: يتبختر.

س: ما معنى كلمة (الماعون) في قوله تعالى: ﴿ وَيَمْنُعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ [ الماعون: ٧]

ج: الماعون: الزكاة.

س: ما معنى كلمة (مكاء) في قوله تعالى: ﴿إِلاَّ مُكَاءُ وَتَصْدِيَةٌ ﴾؟ [الأنفال: ٣٥]

ج: مكاء: صفير.

س: ما معنى كلمة (إملاق) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مِّنْ إمْلاقٍ ﴾؟ [الانعام: ١٥١]

ج: إملاق: افتقار.

س: ما معنى كلمة (أمليت) في قوله تعالى: ﴿ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ ؟ [الحج: 3٤]

ج: أمليت: أمهلت.

س: ما معنى كلمة (مليًا) في قوله تعالى: ﴿ وَاهْجُرْنِي مَلِياً ﴾؟ [مريم: ٤٦]

ج: مليًا: زمنًا طويلا.

س: ما معنى كلمة (نمن) في قوله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضُعِفُوا ﴾؟ [القصص: ٥]

ج: نمن: ننعم.

س: ما معنى كلمة (ممنون) في قوله تعالى: ﴿ لِهِمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾؟ [فصلت: ٨]

ج: ممنون: مقطوع.

س: ما معنى كلمة (مهاداً) في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ مِهَاداً ﴾؟ [النبا: ٦] ج: مهاداً: فراشًا.

س: ما معنى كلمة (المهل) في قوليه تعالى: ﴿ يُفَاتُّوا بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ ﴾؟ [الكهف: ٢٩]

ج: المهل: النحاس المذاب.

س: ما معنى كلمة (نمير) في قوله تعالى: ﴿ وَنَمِيرُ أَهَلُنَا ﴾ ؟ [يوسف: ٦٥]

ج: نمير: نبتاع طعامًا.

س: ما معنى كلمة (تميز) في قوله تعالى: ﴿ تَكَادُ تُمَيِّزُ مِنَ الفَيْظ ﴾ [ الملك: ٨]

ج: تعيز: تتقطع.

س؛ ما معنى كلمة (نبذ) في قوله تعالى: ﴿ نَبَدَ فَرِيقٌ مَنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ ﴾ ؟ [البقرة: ١٠١]

ج: نبذ: ألقى.

س: ما معنى كلمة (تنابزوا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَنَابُرُوا بِالأَلْقَابِ ﴾؟ [الحجرات: ١١]

ج: تنابزوا: يلقب بعضكم بعضًا بما يعيره.

س: ما معنى كلمة (نتقنا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَتَقُنَا الْجَبِلَ فَوْقَهُمْ ﴾ ؟ [الأعراف: ١٧١]. ج: نتقنا: زعزعنا.

س: ما معنى كلمة (انتثرت) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْكُواكِبُ انتَثَرَتُ ﴾ ؟ [الانفطار: ٢]

ج: انتثرت: تفرقت.

س: ما معنى كلمة (النجدين) في قوله تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنَ ﴾ { [البلا: ١٠]

ج: النجدين: الطريقين طريق الخير وطريق الشر.

س: ما معنى كلمة (ناجيتم) في قوله تعالى: ﴿ إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ ﴾ ؟ [الجادلة: ١٢]

ج: ناجيتم: تكلمتم معه سرًا.

س: ما معنى كلمة (نحبه) في قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُم مَّن قَضَى نَحْبُهُ ﴾ ؟ [الأحزاب: ٢٣]

ج: النحب: المدة والوقت والمعنى أي مات.

س: ما معنى كلمة (ناديه) في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَدُعُ نَادِيَهُ ﴾ [ العلق: ١٧]

ج: نادیه: أی عشیرته.

س: ما معنى كلمة (ينزفون) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ ؟ [الصافات: ٤٧]

ج: ينزفون: لا ينقطع شرابهم.

س: ما معنى كلمة (منساته) في قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ دَائِةٌ الأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَاتَهُ ﴾؟ [سبا: ١٤]

ج: منسأته: عصاه.

س: ما معنى كلمة (النسىء) في قولـه تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الكُفْرِ ﴾؟[التوبة: ٣٧]

ج: النسى: التأخير.

س: ما معنى كلمة (منسكًا) في قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلُّ أُمَّةً جَعَلْنَا مَنسَكًا ﴾؟ [الحج: ٢٤]

ج: منسكا: مكانًا للذبح.

س: ما معنى كلمة (نسك) فَي قوله تعالى: ﴿فَفِدْيَةٌ مِّنْ صِيام ِ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ ﴾؟ [البقرة: ١٩٦]

ج: نسك: عبادة.

س: ما معنى كلمة (ينسلون) في قوله تعالى: ﴿ وَهُم مِّن كُلُّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾؟ [الأنبياء: ٩٦]

ج: ينسلون: يسرعون.

س: ما معنى كلمة (النشور) في قوله تعالى: ﴿كَنَالِكَ النُّشُورُ ﴾؟ [فاطر: ٩]

ج: النشور: البعث.

س: ما معنى كلمة (انشزوا) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ انشُزُوا فَانشُزُوا ﴾ ? [المجادلة: ١١]

ج: انشزوا: ارتفعوا عن الأرض والمراد قومواً.

س: ما معنى كلمة (الانصاب) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الخُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ ﴾ ؟ [المائدة: ٩٠]

ج: الأنصاب: جمع نصب وهو ما عبد من دون الله.

س: ما معنى كلمة (نصب) في قوله تعالى: ﴿ بِنُصُبِ وَعَذَابٍ ﴾؟ [س: ٤١]

ج: نصب: شر.

س: ما معنى كلمة (نضاختان) في قوله تعالى: ﴿ فِيهِمَا عَيْنَان نَضَّاخَتَان ﴾؟ [الرحمن: ٦٦]

ج: نضاختان: فوارتان.

س: ما معنى كلمة (منضود) في قوله تعالى: ﴿ مَن سِجِّيلٍ مِّنضُودٍ ﴾ { [هود: ٨٢]

ج: منضود: بعضه فوق بعض.

س: ما معنى كلمة (نضرة) في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَّاهُمُ نَضْرَةٌ وَسُرُوراً ﴾ ؟ [الإنسان: ١١]

ج: نضرة: حسنًا ورونقًا.

س: ما معنى كلمة (ينغضون) في قوله تعالى: ﴿فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُم ﴾ ؟ [الإسراء: ٥١]

ج: ينغضون: يحركون عجبًا.

س: ما معنى كلمة (النفاثات) في قوله تعالى: ﴿ وَمِن شَرَّ النَّفَاثَاتِ فِي المُقَدِ ﴾ [ الفلق: ٤]

ج: النفاثات: السواحر.

س: ما معنى كلمة (نفراً) في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكُثُرَ نَفِيراً ﴾؟ [الإسراء: ٦]

ج: نفيرًا: أنصارًا.

س: ما معنى كلمة (نفشت) في قوله تعالى: ﴿ نَفَشَتُ فِيهِ غَنْمُ الْقُوْمِ ﴾ ؟ [الإنبياء: ٧٨]

ج: نفشت: رعت فيه ليلاً بلا راع.

س: ما معنى كلمة (الأنفال) في قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنَ الأَنفَالِ ﴾ [ الأنفال: ١]

ج: الأنفال: الغنائم.

س: ما معنى كلمة (نافلة) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجُّدْ بِهِ نَافِلَةٌ لَّكَ ﴾ ؛ [الإسراء: ٧٩]

ج: نافلة: تطوعًا.

س: ما معنى كلمة (نقبوا) في قوله تعالى: ﴿فَنَقَّبُوا فِي البِلادِ ﴾ ؟ [ق: ٣٦]

ج: نقبوا: ساروا طلبًا للهرب.

س: ما معنى كلمة (نقر) في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ ؟ [المدثر: ٨]

ج: نقر: نُفخ والناقور: الصور.

س: ما معنى كلمة (نقيرًا) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيراً ﴾ [ النساء: ١٧٤]

ج: النقير: القشرة التي في ظهر النواة.

س: ما معنى كلمة (نقعًا) في قوله تعالى: ﴿فَأَتُّرْنَ بِهِ نَقْعاً ﴾؟ [العاديات: ٤]

ج: النقع: الغبار.

س: ما معنى كلمة (ناكبون) في قوله تعالى: ﴿عَن الصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ ﴾ ؟ [المؤمنون: ٧٤]

ج: ناكبون: مائلون.

س: ما معنى كلمة (نكث) فى قولـه تعالى: ﴿ فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ ؟[الفتح: ١٠] ج: نكث: نقض.

س: ما معنى كلمة (أنكاتًا) في قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ قُوَّةَ أَنكَاتًا ﴾؟ [النحل: ٩٢]

ج: أنكاثًا: أنقاضًا.

س: ما معنى كلمة (نكدًا) في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَخْرُجُ إِلَّا نَكِداً ﴾؟ [الأعراف: ٥٨]

ج: نكدًا: في شدة.

س: ما معنى كلمة (نكروا) في قوله تعالى: ﴿ قَالَ نَكَّرُوا لَهَا عَرَّشَهَا ﴾؟ [النمل: ٤١]

ج: نكروا: غيروا.

س: ما معنى كلمة (تكر) في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُّكُرٍ ﴾؟ [القمر: ٦] ج: نكر: منكر.

س: ما معنى كلمة (نكس) في قوله تعالى: ﴿نَكُسَ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ ؟ [الأنفال: ٤٨]

ج: نكص: رجع.

س: ما معنى كلمة (استنكفوا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنكَفُوا ﴾ ؟ [النساء: ١٧٣]

ج: استنكفوا: عدلوا.

س: ما معنِي كلمة (أنكالاً) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً ﴾؟ [المزمل: ١٧]

ج: أنكالاً: قيودًا.

س: ما معنِي كلمة (نكالاً) في قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً ﴾؟ [البقرة: ٦٦]

ج: نكالا: عبرة.

س: ما معنى كلمة (نمارق) في قوله تعالى: ﴿ وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴾ ؟ [الغاشية: ١٥]

ج: نمارق: وسائد صغيرة.

س: ما معنى كلمة (نميم) في قوله تعالى: ﴿هَمَّازُمُّشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾؟ [القلم: ١١]

ج: نميم: جمع نميمة والعنى ينقل الحديث بين الناس على جهة الإفساد والشر.

س: ما معنى كلمة (منهاجًا) في قوله تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شُرْعَةٌ وَمِنْهَاجاً ﴾ ؟[المائدة: ٤٨] ج: منهاجًا: طريقًا واضحًا.

س: ما معنى كلمة (النهى) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَ يَاتٍ لأُولِي النُّهَى ﴾؟ [ طه: ٥٤]

ج: النهى: العقول.

س: ما معنى كلمة (تنوء) في قوله تعالى: ﴿ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي القُوتِ ﴾ [ القصص: ٧٦] ج: تنوه: تنهض به مثقلاً.

س: ما معنى كلمة (أناب) في قوله تعالى: ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ [ الرعد: ٢٧]

ج: أناب: ر**ج**ع.

س: ما معنى كلمة (هشيم) في قوله تعالى: ﴿فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُتَظِرِ ﴾ ؟ [القمر: ٣١]

ج: الهشيم: النبات اليابس المتكسر.

س: ما معنى كلمة (هضيم) في قوله تعالى: ﴿ وَنَخْلِ طَلْفُهَا هَضِيمٌ ﴾ ؟ [الشعراء: ١٤٨]

ج: هضيم: أى لم يخرج من غطائه لدخول بعضه في بعض.

س: ما معنى كلمة (أهل) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ الله ﴾ ؟ [البقرة: ١٧٣]

ج: أهل: نودى عليه بغير اسم الله تعالى.

س: ما معنى كلمة (همزة) في قوله تعالى: ﴿ وَيُلُّ لَّكُلُّ هُمَزَةٍ لَّمَزَةٍ ﴾ [ الهمزة: ١]

ج: همزة: عيّاب.

س: ما معنى كلمة (همزات) في قوله تعالى: ﴿وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ ﴾؟ [المؤمنون: ٩٧]

ج: همزات: خطرات الشيطان التي يخطرها بقلب الإنسان.

س: ما معنى كلمة (هونًا) في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْناً ﴾ ؟ [الفرقان: ٦٣]

ج: هونًا: سكينة ووقارًا.

س: ما معنى كلمة (يهيج) في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَراً ﴾ ؟ [الزمر: ٢١]

ج: يهيج: ييبس،

س: ما معنِي كلمة (مِهيلاً) فِي قوله تعالى: ﴿ وَكَانَتِ الحِبَالُ كَثِيباً مَّهِيلاً ﴾ { [الزمر: ١٤]

ج: مهيلا: سائلا متحركا.

س: ما معنى كلمة (الموءودة) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَّا الْمُوعُودَةُ سُئِلَتْ ﴾ ؟ [التكوير: ٨]

ج: الموءودة: البنت التي دفنت حية.

س: ما معنِي كلمة (موثلاً) في قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْئِلاً ﴾؛ [الكهف: ٥٨]

ج: موئلا: ملجأ.

موسوعة الثقافة الإسلامية معانى المفردات ــــــ س: ما معنى كلمة (مويقًا) في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مُّولِقًا ﴾؟ [الكهف:٥٠] ج: موبقًا: مهلكًا. س: ما معنى كلمة (وابل) في قوله تعالى: ﴿فَأَصَابُهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّداً ﴾ { [البقرة: ٢٦٤] ج: وابل: مطر شدید. س: ما معنى كلمة (وبيلاً) في قوله تعالى: ﴿فَأَخَذْنَاهُ أَخْذًا وَبِيلاً ﴾؟ [المزمل: ١٦] ج: وبيلا: شديدًا. س: ما معنى كلمة (يتركم) في قوليه تعالى: ﴿ وَلَنْ يَتَرَكُمْ أَعُمَا لَكُمْ ﴾ [ محمد: ٣٥] ج: يتركم: ينقصكم. س: ما معنى كلمة (تترا) في قوله تعالى: ﴿ثُمُّ أَرْسَلْنَا رُسَلَنَا تَتُوا ﴾ { [المؤمنون: ١٤٤] ج: تترا: متتابعة واحدًا بعد واحد. س: ما معنى كلمة (الوتين) في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الوَتِينَ ﴾؛ [الحاقة: ٤٦] ج: الوتين: عرق في القلب إذا انقطَع مات صاحبه. س: ما معنى كلمة (وجدكم) في قوله تعالى: ﴿ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُم مِنْ وُجِدكُم ﴾ [ الطلاق: ٦] ج: وجدكم: سعتكم. س: ما معنى كلمة (أوجس) في قوله تعالى: ﴿ وَأَوْجَسَ مَنْهُمْ خَيِفَةً ﴾ [ هود: ٧٠] ج: أوجس: أضمر. س: ما معنى كلمة (أوجفتم) في قوله تعالى: ﴿ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ ﴾ ؟ [الحشر: ٦] ج: أوجفتم: أعملتم. س: ما معنى كلمة (واجفة) في قوله تعالى: ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَنَدْ وَاجِفَةٌ ﴾ [ [النازعات: ٨] ج: واجفة: مضطربة. س: ما معنى كلمة (وجلت) في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ الله وَجِلَتْ قُلُوبُهُم ﴾ ؟[الانفال: ٢] ج: وجلت: خافت. س: ما معنى كلمة (الودق) في قوله تعالى: ﴿ فَتَرَى الوَدْقَ يَخُرُجُ مِنْ خَلاله ﴾ ؟ [النور: ٢٢]

ج: الودق: المطر.

س: ما معنى كلمة (ورقكم) في قوله تعالى: ﴿ فَابْعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُم ۗ ﴾ [ الكهف: ١٩]

ج: ورقكم: دراهمكم.

س: ما معنى كلمة (وصيلة) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامِ ﴾ ؟ [المائلة: ١٠٣]

 ج: وصيلة: هـى الشاة التـى إذا ولـدت جديًا وعناقًا فى البُطن الثامنة قالوا وصلت أخاها فلا تذبح ولا يشرب لبنها النساء. س: ما معنى كلمة (مُوضونة) في قوله تعالى: ﴿عَلَى سُرُرِ مُوْضُونَةٍ ﴾ ؟ [الواقعة: ١٥]

ج: موضونة: منسوجة بالجواهر.

س: ما معنى كلمة (وطرًا) في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَراً ﴾ ؟ [الأحزاب: ٣٧]

ج: وطرًا: حاجة.

س: ما معنى كلمة (وتعيها) في قوله تعالى: ﴿ وَتَعِيَّهَا أُذُنٌّ وَاعِيَّةٌ ﴾؟ [الحاقة: ١٧]

ج: وتعيها: تحفظها.

س: ما معنى كلمة (يوعون) في قوله تعالى: ﴿ وَالله أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ ؟ [الانشقاق: ٢٣]

ج: يوعون: يضمرون في قلوبهم.

س: ما معنى كلمة (يوفضون) في قوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴾ [ المعارج: ٤٣]

ج: يوفضون: يسرعون.

س: ما معنى كلمة (وقب) في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ شُرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾؟ [الفلق: ٣]

ج: وقب: دخل.

س: ما معنى كلمة (أقتت) في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الرُّسُلُ أُقَّتَتْ ﴾ ؟ [المرسلات: ١١]

ج: أقتت: أجلت.

س: ما معنى كلمة (موقوتًا) في قوله تعالى: ﴿ كَانَتُ عَلَى الْلُوْمِنِينَ كِتَابًا مُوَقُوتًا ﴾ [ النساء: ١٠٣]

ج: موقوتًا: مفروضًا.

س ما معنى كلمة (الوقودة) في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوْقُودَةُ ﴾ [ المائدة: ٣]

ج: الموقوذة: التي قُتلت بالخشب.

س: ما معنى كلمة (وقارًا) في قوله تعالى: ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِله وَقَاراً ﴾ ؟ [نوح: ١٣]

ج: وقارًا: عظمة.

س: ما معنى كلمة (وقر) في قوله تعالى: ﴿ وَفِي آذَانِنَا وَقُرُّ ﴾ [فصلت: ٥]

ج: وقر: صمم.

س: ما معنى كلمة (أتوكا) في قوله تعالى: ﴿أَتَوَكُّا عَلَيْهَا ﴾؟ [طه: ١٨]

ج: أتوكأ: استند.

س: ما معنى كلمة (يتكنون) في قوله تعالى: ﴿عَلَيْهَا يَتَّكِنُونَ ﴾ [ الزخرف: ٣٤]

ج: يتكئون: يجلسون

س: ما معنى كلمة (متكنًا) في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَدَتْ ظُهِنَّ مُتَّكًّا ﴾ [ يوسف: ٣١]

ج: متكنّا: مجلسًا.

س: ما معنى كلمة (وكزه) في قوله تعالى: ﴿ فَوَكَزُهُ مُوسَى ﴾ ؟ [القصص: ١٥]

ج: وكزه: ضربه ودفعه.

أرقام من القرآن

## أرقام من القرآن الكريم

س: كم مرة ورد لفظ الله في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الله في القرآن الكريم ٩٨٠ مرة.

س؛ كم مرة ورد لفظ الرحمن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرحمن في القرآن الكريم ٥٧ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الرحيم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرحيم في القرآن الكريم ٩٥ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الملك في القرآن الكريم؟

س: كم مرة ورد لفظ القدوس في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ القدوس في القرآن الكريم مرتين.

س: كم مرة ورد لفظ السلام في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ السلام في القرآن الكريم ٦ مرات منها مرة واحدة يراد بها المولي ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ المؤمن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المؤمن في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ المهيمن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المهيمن في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ العزيز في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العزيز في القرآن الكريم ٩٢ مرة منها ٨١ مرة يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الجبار في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الجبار في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد نفظ المتكبر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المتكبر في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ الخالق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الخالق في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ البارئ في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ البارئ في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ المعور في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المصور في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ الغفار في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الغفار في القرآن الكريم ؛ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ القهار في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ القهار في القرآن الكريم ٦ ومرات.

س: كم مرة ورد لفظ الوهاب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الوهاب في القرآن الكريم ٣ مرات

س: كم مرة ورد لفظ الرزاق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرزاق في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ الفتاح في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الفتاح في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كمر مرة ورد لفظ العليم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العليم في القرآن الكريم ١٤٠ مرة منها ١٣٢ مرة يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ القابض في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ القابض في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الباسط في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الباسط في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الخافض في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الخافض في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الرافع في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الرافع في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ العز في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المعز في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ المدل في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المذل في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ السميع في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ السميع في القرآن الكريم ٤٣ مرة منها ٢٢ مرة يراد بها المولى عَلَىٰ.

س: كم مرة ورد لفظ البصير في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ البصير في القرآن الكريم ٣٦ مرة منها ٣١ مرة يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الحكم في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الحكم في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ العدل في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ العدل في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ اللطيف في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ اللطيف في القرآن الكريم ٦ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ الخبير في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الخبير في القرآن الكريم ٣٣ مرة منها ٣٢ مرة يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الحليم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحليم في القرآن الكريم ١٢ مرة منها سبع مرات يراد بها المولي ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ العظيم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العظيم في القرآن الكريم ٥٥ مرة منها ٦ مرات يراد بها المولى كلُّكْ.

س: كم مرة ورد لفظ الغفور في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الغفور في القرآن الكريم ٧١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الشكور في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الشكور في القرآن الكريم ٩ مرات منها ٤ مرات يراد بها المولى ١٠٠٠.

س: كم مرة ورد لفظ العلى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العلى في القرآن الكريم ٨ مرات منها ٧ مرات يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الكبير في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الكبير في القرآن الكريم ١٩ مرة منها ٥ مرات يراد بها المولى كلله.

س: كم مرة ورد لفظ الحفيظ في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحفيظ في القرآن الكريم ٨ مرات منها ٤ مرات يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ المغيث في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المغيث في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الحسيب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحسيب في القرآن الكريم ٤ مرات.

س : كم مرة ورد لفظ الجليل في القرآن الكريم؟ -

ج: لم يرد لفظ الجليل في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الكريم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الكريم في القرآن الكريم ٢٣ مرة منها مرتان يراد بهما المولي ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الرقيب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرقيب في القرآن الكريم ٥ مرات منها مرتان يراد بهما المولى على الله الله الله الله المال

# س؛ كم مرة ورد لفظ المجيب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المجيب في القرآن الكريم مرة واحدة.

### س: كم مرة ورد لفظ الواسع في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الواسع في القرآن الكريم ٩ مرات.

### س: كم مرة ورد لفظ الحكيم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحكيم في القرآن الكريم ٩٦ مرة منها ٩١ مرة يراد بها المولي ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الودود في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الودود في القرآن الكريم مرتان.

# س: كم مرة ورد لفظ المجيد في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المجيد في القرآن الكريم.

#### س: كم مرة ورد لفظ الباعث في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الباعث في القرآن الكريم.

### س: كم مرة ورد لفظ الشهيد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الشهيد في القرآن الكريم ٣٥ مرة منها ١٩ مرة يراد بها المولى ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الحق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحق في القرآن الكريم ٢٢٧ مرة منها ٨ مرات يراد بها المولى ﷺ.

# س: كم مرة ورد لفظ الوكيل في القرآن الكريم؟

# س: كم مرة ورد لفظ القوى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ القوى في القرآن الكريم ١١ مرة منها ٩ مرات يراد بها المولى كلِّك.

### س: كم مرة ورد لفظ المتين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المتين في القرآن الكريم ٣ مرات منها مرة واحدة يراد بها المولى ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الولى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الولى في القرآن الكريم ٢٠ مرة منها ٥ مرات يراد بها المولى ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الحميد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحميد في القرآن الكريم ١٧ مرة.

# س: كم مرة ورد لفظ المحصى في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المحصى في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ البدئ في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المبدئ في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ المعيد في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المعيد في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ المعيي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المحيي في القرآن الكريم مرتين.

س: كم مرة ورد لفظ الميت في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الميت في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الحي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحي في القرآن الكريم ١٤ مرة منها ٥ مرات يراد بها المولى عَلَق.

س: كم مرة ورد لفظ القيوم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ القيوم في القرآن الكريم ٣ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ الواجد في القرآن الكريم؟ -

ج: لم يرد لفظ الواجد في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الماجد في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الماجد في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الواحد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الواحد في القرآن الكريم ٢٧ مرة منها ٢١ مرة يراد بها المولى ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الصمد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الصمد في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ القادر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ القادر في القرآن الكريم ٧ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ المقتدر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المقتدر في القرآن الكريم ٣ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ القدم في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المقدم في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ المؤخر في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المؤخر في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الأول في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأول في القرآن الكريم ٢٣ مرة منها مرة واحد يراد بها المولى على اللها الها اللها الها اللها اللها الها اللها الها الها اللها اللها اللها اللها الها الها اللها الها الها

### س: كم مرة ورد لفظ الآخر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الآخر في القرآن الكريم ٢٨ مرة منها مرة واحدة يراد بها المولى ﷺ.

### س: كم مرة ورد لفظ الظاهر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الظاهر في القرآن الكريم • مرات منها مرة واحدة يراد بها المولى ﷺ.

# س: كم مرة ورد لفظ الباطن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الباطن في القرآن الكريم مرة واحدة.

# س: كم مرة ورد لفظ الوالي في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الوالى في القرآن الكريم.

# س: كم مرة ورد لفظ المتعالى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المتعالى في القرآن الكريم مرة واحدة.

# س: كم مرة ورد لفظ البرفي القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ البر في القرآن الكريم مرة واحدة.

### س: كم مرة ورد لفظ التواب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ التواب في القرآن الكريم ١١ مرة.

#### س: كم مرة ورد لفظ المنتقم في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المنتقم في القرآن الكريم.

### س: كم مرة ورد لفظ العفوفي القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العفو في القرآن الكريم ، مرات.

### س: كم مرة ورد لفظ الرؤوف في القرآن الكريم؟

### س: كم مرة ورد لفظ مالك الملك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ مالك الملك في القرآن الكريم مرة واحدة.

### س: كم مرة ورد لفظ ذو الجلال والإكرام في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ذو الجلال والإكرام في القرآن الكريم مرتين.

### س: كم مرة ورد لفظ المقسط في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المقسط في القرآن الكريم.

### س: كم مرة ورد لفظ الجامع في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الجامع في القرآن الكريم ٣ مرات مِنْها مرتان يراد بهما المولى ١٠٠٠.

س: كم مرة ورد لفظ الغنى في القرآن الكريم؟

س: كم مرة ورد لفظ الفني في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المغنى فى القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ المانع في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ المانع في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الضارفي القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الضار في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ النافع في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ النافع في القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ النور في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ النور في القرآن الكريم ٣٣ مرة مِنها مرة وِاحدة يِراد بها المولي ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ الهادي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الهادى في القرآن الكريم ٦ مرات منها مرة واحدة يراد بها المولي ﷺ.

س: كم مرة ورد لفظ البديع في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ البديع في القرآن الكريم مرتين.

س: كم مرة ورد لفظ الباقي في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الباقى فى القرآن الكريم.

س: كم مرة ورد لفظ الوارث في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الوارث في القرآن الكريم مرة واجدة ولا يراد بها المولى على.

س: كم مرة ورد لفظ الرشيد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرشيد في القرآن الكريم ٣ مرات لا يراد بها المولي عَلَيْ.

س: كم مرة ورد لفظ الصيور في القرآن الكريم؟

ج: لم يرد لفظ الصبور في القرآن الكريم.

س: ما عدد سور القرآن الكريم؟

ج: عدد سور القرآن الكريم ١١٤.

س: كم سجدة في القرآن الكريم؟

ج: ١٤ سجدة.

س: كم عدد السور المكية في القرآن الكريم؟

ج: عدد السور الكية في القرآن الكريم ٩٣ سورة.

### س: كم عدد السور المدنية في القرآن الكريم؟

ج: عدد السور المدنية في القرآن الكريم ٢١ سورة.

### س: كم عدد السور التي تبدأ بـ (حم)؟

ج: عدد السور التي تبدأ بـ (حم) ٧ سور وهي "الأحقاف \_ غافر \_ فصلت \_ الشورى \_ الزخرف \_ الدخان \_ الجاثبة".

# س: على كم حرف نزل القرآن الكريم؟

ج: نزل القرآن الكريم على ٧ أحرف.

### س: كم سنة استغرق نزول القرآن الكريم؟

ج: استغرق نزول القرآن الكريم ٢٣ سنة.

### س؛ كم عدد آيات القرآن الكريم؟

ج: عدد آيات القرآن الكريم ٦٢٣٦ آية.

### س: كم عدد أجزاء القرآن الكريم؟

ج: عدد أجزاء القرآن الكريم ٣٠ جزءًا.

### س: كم عدد أحرّاب القرآن الكريم؟

ج: عدد أحزاب القرآن الكريم ٦٠ حزبًا.

# س: كم مرة ورد لفظ أحمد عليه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أحمد ﷺ في القرآن الكريم مرة واحدة.

### س: كم مرة ورد لفظ الرحمة في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرحمة في القرآن الكريم ٨٣ مرة.

### س: ما عدد كلمات القرآن الكريم؟

ج: عدد كلمات القرآن الكريم ٥٧٨٤ كلمة.

## س: ما عدد أحرف القرآن الكريم؟

ج: عدد أحرف القرآن الكريم ٣٣٠٧٣٣ حرفًا.

### س: كم عدد السور التي بها سجدات في القرآن الكريم وما هي؟

ج: عدد السور التي بها سجدات في القرآن الكريم ٨ سور وهي "الأعراف ـ الرعد ـ النحل ـ الإسراء ـ مريم ـ الحج ـ الفرقان ـ النمل".

# س: كم مرة ذكر نبى الله نوح الطِّين في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله نوح النفية في القرآن الكريم ٤٣ مرة.

# س: كم مرة ذكر نبى الله لوط الطَّيْكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله لوط الله في القرآن الكريم ٢٧ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله هود الطَّيِّكُ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله هود الكلا في القرآن الكريم ١٠ مرات.

س: كم مرة ذكر نبى الله إبراهيم الطَّيِّكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله إبراهيم المنظلة في القرآن الكريم ٦٩ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله إسماعيل الطِّيِّلا في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله إسماعيل الكلا في القرآن الكريم ١٢ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله أيوب الطَّيْكُمُّ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله أيوب الحلاة في القرآن الكريم ٤ مرات.

س: كم مرة ذكر نبي الله إسحق الطَّيِّكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله إسحق النه في القرآن الكريم ١٧ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله يعقوب الطِّيِّكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله يعقوب الكلا في القرآن الكريم ١٦ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله يونس الْكَيْكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله يونس الكلا في القرآن الكريم ٤ مرات.

س: كم مرة ذكر نبي الله موسى الطَّيْكَاذُ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله موسى الطِّكا في القرآن الكريم ١٣٧ مرة.

س: كم مرة ذكر نبي الله عيسي الطَّيْكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله عيسى الكلا في القرآن الكريم ٢٥ مرة.

س: كم مرة ذكر نبي الله اليسع العَيْقَةُ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله اليسع الملك في القرآن الكريم مرتين.

س: كم مرة ذكر نبى الله يوسف الطَّيْطٌ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله يوسف المنتلا في القرآن الكريم ٢٧ مرة.

س؛ كم مرة ذكر نبي الله محمد ﷺ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله محمد ﷺ في القرآن الكريم ؛ مرات.

س: كم مرة ذكر نبى الله داود الطَّيْطُ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله داود الكلا في القرآن الكريم ١٦ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله سليمان العَيْلاً في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله سليمان الله في القرآن الكريم ١٧ مرة.

س: كم مرة ذكر نبى الله زكريا الطَّيْكُمْ في القرآن الكريم؟

ج: ذكر نبى الله زكريا الكلاة فى القرآن الكريم ٧ مرات.

س: كم كان عدد الأنصار في بيعة العقبة الأولى!

ج: كان عدد الأنصار في بيعة العقبة الأولى ١٢ رجلاً.

س: كم مرة ورد ذكر الدنيا في القرآن الكريم!

ج: ورد ذكر الدنيا في القرآن الكريم ١١٥ مرة.

س: كم مرة ورد ذكر الأخرة في القرآن الكريم أ

ج: ورد ذكر الآخرة في القرآن الكريم ١١٥ مرة.

س: كم مرة ورد الألفاظ الخاصة بالملائكة في القرآن الكريم؟

ج: ورد الألفاظ الخاصة بالملائكة في القرآن الكريم ٨٨ مرة.

س؛ كم مرة ورد الألفاظ الخاصة بالشياطين القرآن الكريم؟

ج: ورد الألفاظ الخاصة بالشياطين في القرآن الكريم ٨٨ مرة.

س: كمر مزة ورد لفظ الحياة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: وزد لفظ الحياة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٤٥ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الموت ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الموت ومشتقاته في القرآن الكريم ١٤٥ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الشتاء في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الشتاء في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كم مرة ورد لفظ الصيف في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الصيف في القرآن الكريم مرة واحدة.

س: كمر مرة ورد لفظ النفع ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ النفع ومشتقاته في القرآن الكريم ٥٠ مرة.

ه: ورد عد النبغ ومسعاف في اعراق العربيم - با عرب

س: كم مرة ورد لفظ الفساد ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الفساد ومشتقاته في القرآن الكريم ٥٠ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الحر ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحر ومشتقاته في القرآن الكريم ٤ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ البر ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ البر ومشتقاته في القرآن الكريم ٤ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ الجحيم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الجحيم في القرآن الكريم ٢٦ مرة.

س: كم مرة ورد نفظ العقاب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العقاب في القرآن الكريم ٢٦ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الفاحشة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الفاحشة ومشتقاته في القرآن الكريم ٢١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الغضب ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الغضب ومشتقاته في القرآن الكريم ٢٤ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الضيق ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الضيق ومشتقاته في القرآن الكريم ١٣ موة.

س: كم مرة ورد لفظ الطمأنينة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الطمأنينة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٣ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الطهر ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الطهر ومشتقاته في القرآن الكريم ٣١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الخلاص ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الخلاص ومشتقاته في القرآن الكريم ٣١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ العلم ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العلم ومشتقاته في القرآن الكريم ٨١١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الإيمان ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الإيمان ومشتقاته في القرآن الكريم ٨١١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الناس ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الناس ومشتقاته في القرآن الكريم ٣٦٨ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الرسول صلى الله ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرسول ﷺ ومشتقاته في القرآن الكريم ٣٦٨ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ إبليس في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ إبليس في القرآن الكريم ١١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الاستعادة منه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الاستعادة منه في القرآن الكريم ١١ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ السحر ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ السحر ومشتقاته في القرآن الكريم ٦٠ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الفتنة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الفتنة ومشتقاته في القرآن الكريم ٦٠ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ المبيبة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المصيبة ومشتقاته في القرآن الكريم ٥٥ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الشكر ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الشكر ومشتقاته في القرآن الكريم ٥٥ مرة. س: كم مرة ورد نفظ الإنفاق ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الإنفاق ومشتقاته في القرآن الكريم ٧٣ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الرضا ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الرضا ومشتقاته في القرآن الكريم ٧٣ مرة. س: كم مرة ورد لفظ البخل ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ البخل ومشتقاته في القرآن الكريم ١٢ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الحسرة ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الحسرة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٢ مرة. س: كم مرة ورد لفظ العجب ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ العجب ومشتقاته في القرآن الكريم ١٢ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الحسرة ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الحسرة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٢ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الكافرون في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الكافرون في القرآن الكريم ١٥٤ مرة. س: كم مرة ورد لفظ النار والحريق في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ النار والحريق في القرآن الكريم ١٥٤ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الهدى في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الهدى في القرآن الكريم ٧٩ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الرحمة في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الرحمة في القرآن الكريم ٧٩ مرة. س: كم مرة ورد لفظ المحبة ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ المحبة ومشتقاته في القرآن الكريم ٨٣ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الطاعة ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الطاعة ومشتقاته في القرآن الكريم ٨٣ مرة. س: كم مرة ورد لفظ البر ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ البر ومشتقاته في القرآن الكريم ٢٠ مرة. س: كم مرة ورد لفظ الثواب ومشتقاته في القرآن الكريم؟ ج: ورد لفظ الثواب ومشتقاته في القرآن الكريم ٢٠ مرة.

موسوعة الثقافة الإسلامية =

س: كم مرة ورد لفظ الرغبة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرغبة ومشتقاته في القرآن الكريم ٨ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ الرهبة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرهبة ومشتقاته في القرآن الكريم ٨ مرات.

س: كم مرة ورد لفظ الألباب ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الألباب ومشتقاته في القرآن الكريم ١٦ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الأفئدة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأفئدة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٦ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الشدة ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الشدة ومشتقاته في القرآن الكريم ١٠٢ مرة.

س: كم مرة ورد لفظ الصبر ومشتقاته في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الصبر ومشتقاته في القرآن الكريم ١٠٢ مرة.

س: كم عدد السور التي بدأت بالحمد في القرآن الكريم؟

ج: عدد السور التي بدأت بالحمد في القرآن الكريم ٥ وهي الفاتحة والأنعام والكهف وفاطر وسبأ.

س: كم عدد القراءات الصحيحة للقرآن الكريم؟

ج: عدد القراءات الصحيحة للقرآن الكريم عشر قراءات.

س: كمر مكث أصحاب الكهف نائمين؟

ج: مكث أصحاب الكهف نائمين ٣٠٩ سنوات.

س:كم مرة وردت كلمة الجاهلية في القرآن الكريم؟

ج: وردت كلمة الجاهلية في القرآن الكريم أربع مرات.

س: كم عدد خزنة جهند كما جاء في القرآن الكريم؟

ج: عدد خزنة جهنم كما جاء في القرآن الكريم ١٩ مَلُك.

س: كم سنة ظل نوح الطَّيْكُمْ يدعو قومه؟

ج: ظل نوح الطُّكارُ يدعو قومه ٩٥٠ سنة.

س: كم مرة ورد ذكر السيدة مريم في القرآن الكريم؟

ج: ورد ذكر السيدة مريم في القرآن الكريم ٣٤ مرة.

س: كم عدد السور التي ذكرت في القرآن الكريم باسم حيوان؟

ج: عدد السور التي ذكرت في القرآن الكريم باسم حيوان هي ٢ البقرة والفيل.

س: كم عدد السور التي ذكرت في القرآن الكريم باسم حشرة؟

ج: عدد السور التي ذكرت في القرآن الكريم باسم حشرة هي ٣ سورة النمل والنحل والعنكبوت.

| موسوعة الثقافة الإسلامية              | أرقام من القرآن الكريم                                                       |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| •                                     | س: كم عدد السور التي تبدأ بـ"حم" في القرآن الكريم؟                           |
| هم غافر وفصلت والشورى والزخرف والدخان | ج: عدد السور التي تبدأ بـ"حم" في القرآن الكريم v سور ه<br>والجاثية والأحقاف. |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |
|                                       |                                                                              |

أعضاء الإنسان في القرآن

# أعضاء الإنسان في القرآن الكريم

### س: كم مرة ورد لفظ أذن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أذن في القرآن الكريم خمس مرات في سور المائدة ٤٥ والتوبة ٦١ والحاقة ١٢.

### س: كم مرة ورد لفظ أذنيه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أذنيه فى القرآن الكريم مرة واحدة فى سورة لقمان ٧.

# س: كم مرة ورد لفظ آذان في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ آذان في القرآن الكريم أربع مرات في سور النساء ١١٩ والأعراف ١٧٩-١٩٥ والحج ٤٦.

### س: كم مرة ورد لفظ آذاننا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لآذاننا في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة فصلت ه.

### س: كم مرة ورد لفظ آذانهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ آذانهم فى القرآن الكريم سبع مرات فى سور البقرة ١٩ والأنعام ٢٥ والإسراء ٤٦ والكهف ١١ –٧٥ والأحزان ٦٩ وفصلت ٤٤ ونوم ٧.

### س: كم مرة ورد لفظ الأنف في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأنف في القرآن الكريم مرتين في سورة المائدة ٤٥.

# س: كم مرة ورد لفظ بطنه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بطنه في القرآن الكريم مرتين في سورتي النور ٥٥ والصافات ١٤٤.

### س: كم مرة ورد لفظ بطنى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بطنى في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة آل عمران ٣٥.

### س: كم مرة ورد لفظ بطون في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بطون في القرآن الكريم ست مرات في سور النحل ٧٨ والصافات ٦٦ والزمر ٦ والدخان ٥٩ والنجم ٣٣ والواقعة ٥٣.

### س:كم مرة ورد لفظ بطونهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بطونهم في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ١٧٤ والنساء ١٠ والحج ٢٠.

# س: كم مرة ورد لفظ بنان في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بنان في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنفال ١٢.

# س: كم مرة ورد لفظ بنانه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ بنانه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القيامة ٤.

### س: كم مرة ورد لفظ التراقي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ التراقى في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القيامة ٢٦.

### س: كم مرة ورد لفظ الجلود في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الجلود في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور النساء ٥٦ والحج ٢٠ والزمر ٢٣.

# س: كم مرة ورد لفظ جلودكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ جلودكم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة فصلت ٢٢.

### س: كم مرة ورد لفظ جلودهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ جلودهم في القرآن الكريم أربع مرات في سور النساء ٥٦ والزمر ٢٣ وفصلت في ٢٠-٢١.

# س: كم مرة ورد لفظ جيدها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ جيدها في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المسد ٤.

### س: كم مرة ورد لفظ الحلقوم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحلقوم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الواقعة ٨٣.

# س: كم مرة ورد لفظ الحناجر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الحناجر في القرآن الكريم مرتين في سورتي الأحزاب ١٠ وغافر ١٨.

### س: كم مرة ورد لفظ الدبر في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الدبر في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القمر ٨٣.

### س: كم مرة ورد لفظ دبره في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ دبره في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنفال ١٦.

### س: كم مرة ورد لفظ الأدبار في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأدبـار فـى القرآن الكريم خمس مرات فى سور آل عمران ١١١ والأنفال ١٥ والأحزاب ١٥ والفتح ٢٢ والحشر ١٢.

### س: كم مرة ورد لفظ أدباركم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أدباركم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٢١.

### س: كم مرة ورد لفظ أدبارهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أدبارهم في القرآن الكريم خمس مرات في سور الأنفال ٥٠ والإسراء ٤٦ والحجر ٦٥ ومحمد ٢٥-٢٧.

# س: كم مرة ورد لفظ الأدكان في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأدكان في القرآن الكريم ثلاث مرات في سورتي الإسراء ١٠٩ ويس ٨.

# س: كم مرة ورد لفظ رأس في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رأس في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٥٠.

### س: كم مرة ورد لفظ الرأس في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرأس في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة مريم ٤.

# س: كم مرة ورد لفظ رأسه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رأسه في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ١٩٦ ويوسف ٤١ والدخان ٤٨.

### س: كم مرة ورد لفظ رأسي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رأسي في القرآن الكريم مرتين في سورتي يوسف ٣٦ وطه ٩٤.

# س: كم مرة ورد لفظ رءوسكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رءوسكم في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ١٩٦ والمائدة ٦ والفتح ٢٧.

### س: كم مرة ورد لفظ رءوسهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رءوسهم فى القرآن الكريم ست مرات فى سور إبراهيم ٤٣ والإسراء ٥١ والأنبياء ٦٥ والحج ٩١ والسجدة ١٢ والمنافقون ٥.

### س: كم مرة ورد لفظ رجلك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رجلك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة ص ٤٢.

#### س: كم مرة ورد لفظ رجلين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رجلين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النور ٥٠.

# س: كم مرة ورد لفظ أرجل في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أرجل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٩٥.

### س: كم مرة ورد لفظ أرجلكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أرجلكم في القرآن الكريم خمس مرات في سور المائدة ٦ والأنعام ٦٥ والأعراف ١٣٤ وطه
 ٧١ والشعراء ٤٩.

### س: كم مرة ورد لفظ أرجلهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أرجلهم في القرآن الكريم خمس مرات في سور المائدة ٣٣–٦٦ والنور ٢٤ والعنكبوت ٥٥ ويس ٦٥.

# س: كم مرة ورد لفظ أرجلهن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أرجلهن فى القرآن الكريم مرتين فى سورتى النور ٣١ والمتحنة ١٢.

### س: كم مرة ورد لفظ المرافق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ المرافق في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٦.

# س: كم مرة ورد لفظ رقبه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ رقبه في القرآن الكريم ست مرات في سور النساء ٩٢ والمائدة ٨٩ والمجادلة ٣ والبلد ١٣.

# س: كم مرة ورد لفظ الرقاب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الرقاب في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ١٧٧ والتوبة ٦٠ ومحمد ٤.

### س: كم مرة ورد لفظ السن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ السن في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٥٠.

### س: كم مرة ورد لفظ الساق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الساق في القرآن الكريم ڤلاث مرات في سور النحل ٢٩ والقمر ٤٢ والقيامة ٢٩.

# س؛ كم مرة ورد لفظ شفتين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ شفتين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة البلد ٩.

# س: كم مرة ورد لفظ أصابعهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أصابعهم في القرآن الكريم مرتين في سورتي البقرة ١٩ ونوح ٧.

### س: كم مرة ورد لفظ ظهرك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ظهرك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الشرح ٣.

# س: كم مرة ورد لفظ ظهوركم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ظهوركم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنعام ٩٤.

# س: كم مرة ورد لفظ ظهورهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ظهورهم فى القرآن الكريم ست مرات فى سور البقرة ١٠١ وأل عمران ١٨٧ والأنعام ٣١ والأعام ٣١ والأعام ٣١

### س: كم مرة ورد نفظ العظم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العظم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنعام ١٤٦.

### س: كم مرة ورد لفظ عظامه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عظامه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القيامة ٣.

# س؛ كم مرة ورد لفظ عنقك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عنقك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الإسراء ٢٩.

## س: كم مرة ورد لفظ عنقه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عنقه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الإسراء ١٩.

### س: كم مرة ورد لفظ الأعناق في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأعناق في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور الأنفال ١٢ وسبأ ٣٣ وص ٣٣.

### س: كم مرة ورد لفظ أعناقهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أعناقهم في القرآن الكريم أربع مرات في سور الرعد ٥ والشعراء ٤ ويس ٨ وغافر ٧.

### س: كم مرة ورد لفظ العين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ العين في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور المائدة ٥٤ والقصص ٩.

# س: كم مرة ورد لفظ عينا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عينا في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة مريم ٢٦.

### س: كم مرة ورد لفظ عينها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عينها في القرآن الكريم مرتين في سورتي طه ٤٠ والقصص ١٣.

# س: كم مرة ورد لفظ عيناك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عيناك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الكهف ٢٨.

### س: كم مرة ورد لفظ عيناه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عيناه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة يوسف ٨٤.

### س: كم مرة ورد لفظ عينيك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عينيك في القرآن الكريم مرتين في سورتي طه ١٣١ والحجر ٨٨.

### س: كم مرة ورد لفظ عينين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ عينين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة البلد ٨.

### س: كم مرة ورد لفظ أعين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أعين في القرآن الكريم سبع مرات في سور الأعراف ١١٦-١٧٩-١٩٥ والأنبياء ٦١ والفرقان ٧٤ والسجدة ١٧ وغافر ١٩.

### س: كم مرة ورد لفظ أعينكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أعينكم في القرآن الكريم مرتين في سورتي الأنفال ٤٤ وهود ٣١.

### س: كم مرة ورد لفظ أعينهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أعينهم فى القرآن الكريم سبع مرات فى سور المائدة ٨٣ والأنفال ٤٤ والتوبة ١٢ والكهف. ١٠١ والأحزاب ١٩ ويس ٦٦ والقمر ٣٧.

### س: كم مرة ورد لفظ أعينهن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أعينهن في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأحزاب ٥١.

## س: كم مرة ورد لفظ فرجها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ فرجها في القرآن الكريم مرتين في سورتي الأنبياء ٩١ والتحريم ١٢.

### س: كم مرة ورد لفظ فروج في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ فروج فى القرآن الكريم مرة واحدة فى سورة ق ٦.

### س: كم مرة ورد لفظ فروجهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ فروجهم فى القرآن الكريم أربع مرات فى سور المؤمنون ٥ والنور ٣ والأحزاب ٣٥ والمعارج

### س: كم مرة ورد لفظ فروجهن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ فروجهن في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النور ٣١.

### س: كم مرة ورد لفظ فاه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ فاه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الرعد ١٤.

# س: كم مرة ورد لفظ أفواهكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أفواهكم فى القرآن الكريم مرتين فى سورتى النور ١٥ والأحزاب ٤.

# س: كم مرة ورد لفظ أفواههم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أفواههم فى القرآن الكريم عشر مرات فى سور آل عمران ١٦٨-١٦٧ والمائدة ٤١ والتوبة ٨-

### س: كم مرة ورد لفظ قدم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قدم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النحل ٩٤.

### س: كم مرة ورد لفظ الأقدام في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأقدام في القرآن الكريم مرتين في سورتي الأنعام ١١ والرحمن ٤١.

# س: كم مرة ورد لفظ أقدامكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أقدامكم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة محمد ٧.

# س: كم مرة ورد لفظ أقدامنا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أقدامنا في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ٢٥٠ وآل عمران ١٤٧ وفصلت ٢٩.

### س: كم مرة ورد لفظ قلب في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلب فى القرآن الكريم ست مرات فى سور آل عمران ١٥٩ والشعراء ٨٩ والصافات ٨٤ وغافر ٣٥ وق ٣٣-٣٣.

### س: كم مرة ورد لفظ قلبك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلبك في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ٩٧ والشعراء ١٩٤ والشورى ٣٤.

### س: كم مرة ورد لفظ قلبه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلبه فى القرآن الكريم ثمانى مرات فى سور البقرة ٢٠٤–٢٨٣ والأنفال ٢٤ والنحل ١٠٦ والكهف ٢٨ والأحزاب ٣٢ والجاثية ٢٣ والتغابن ١١.

# س: كم مرة ورد لفظ قلبها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلبها في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القصص ١٠.

### س: كم مرة ورد لفظ قلبي في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلبي في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة البقرة ٢٦٠.

# س: كم مرة ورد لفظ قلبين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلبين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأحزاب ٤.

ج: ورد لفظ قلوب في القرآن الكريم إحدى وعشرين مرة في سور آل عمران ١٥١ والأعراف ١٠١–١٧٩ والأنفال ١٢ والتوبة ١١٧ ويونس ٧٤ والرعد ٢٨ والحجر ١٢ والحج ٣٦–٤٦ والنور ٣٧ والشعراء ٢٠٠ والروم ٥٩ والأحزاب ١٠.

### س: كم مرة ورد لفظ قلوبكما في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلوبكما في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة التحريم 1.

### س: كم مرة ورد لفظ قلوبنا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلوبنا فى القرآن الكريم ست مرات فى سور البقرة ٨٨ وآل عمران ٨ والنساء ٥٥ والمائدة ١١٣ وفصلت ٥ والحشر ١٠.

### س: كم مرة ورد لفظ قلوبهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلوبهم في القرآن الكريم ثمان وستون مرة في سور البقرة ٧-١-٩٣-٩١٠ وآل عمران ٧-٢٥ ورد لفظ قلوبهم في القرآن الكريم ثمان وستون مرة في سور البقرة ٧-١٠-٩٣ والأنفال ٢-٩٦-١٠ والأنفال ٢-٩٥-١٠ والأنفال ٢٠-٩٥-١٠ والأنباء ٣٠ والمحود ١٠٠-١٠-٩٣ والوعد ٢٨ والنحل ٢٢-١٠٠ والإسراء ٢٤ والكهف ١٠٧-٥ والأنبياء ٣ والحج ٣٥-٥٣-٥ والمؤمنون ٢٠-٦٠ والنور ٥٠ والأحزاب ٢١-٢٠-١٠ وسبأ ٣٣ والزمر ٢٢ ومحمد ٢١-٢٠-٢٩ والفتح ١١-١٠-٢٠ والحجرات ٣ والحديد ٢١-١٠ والمجادلة ٢٢ والحشر ٢-١٤ والصف ٥ والمنافقون ٣ والمدثر ٣١ والمطفقين ١٤.

# س: كم مرة ورد لفظ قلوبهن في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ قلوبهن في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأحزاب ٥٣.

### س: كم مرة ورد لفظ الكعبين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الكعبين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٦.

### س: كم مرة ورد لفظ كفيه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ كفيه في القرآن الكريم مرتين في سورتي الرعد ١٤ والكهف ٤٢.

# س: كم مرة ورد لفظ لحم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لحم في القرآن الكريم مرتين في سورتي المؤمنون ١٤ والحجرات ١٢.

### س: كم مرة ورد لفظ لسان في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لسان في القرآن الكريم أربع مرات في سور المائدة ٧٨ ومريم ٥٠ والشعراء ٨٤-١٩٥٠.

# س: كم مرة ورد لفظ لسانا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لسانا في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور القصص ٣٤ والأحقاف ١٢ والبلد ٩.

# س: كم مرة ورد لفظ لسانك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لسانك في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور مريم ٩٧ والدخان ٨٥ والقيامة ١٦.

# س: كم مرة ورد لفظ لساني في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ لسانى في القرآن الكريم مرتين في سورتي طه ٢٧ والشعراء ١٣.

# س: كم مرة ورد لفظ ألسنة في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ألسنة في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأحزاب ١٩.

### س: كم مرة ورد لفظ ألسنتكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ألسنتكم في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور النحل ١١٦ والنور ١٥ والروم ٢٢.

# س: كم مرة ورد لفظ ألسنتهم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ ألسنتهم في القرآن الكريم ست مرات في سور الروم ٢٢ آل عمران ٧٨ والنساء ٤٦ والنحل ٢٢ والنور ٢٤ والفتح ١١ والمتحنة ٢.

# س: كم مرة ورد لفظ الأنامل في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الأنامل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة آل عمران ١١٩.

# س: كم مرة ورد لفظ الناصية في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الناصية في القرآن الكريم مرتين في سورة العلق ١٥-١٦.

### س: كم مرة ورد لفظ النواصي في القرآن الكريم؟

ج. ورد لفظ النواصي في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الرحمن ٤١.

# س: كم مرة ورد لفظ وجه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجه في القرآن الكريم مرتين في سورة يوسف ٩-٩٣.

# س: كم مرة ورد لفظ وجهك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجهك فى القرآن الكريم سبع مرات فى سور البقرة ١٤٤-١٤٩ ويونس ١٠٥ والروم ٣٠-٣٠

# س: كم مرة ورد لفظ وجهه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجهه فى القرآن الكريم سبع مرات فى سور البقرة ١١٢ والنساء ١٢٥ ويوسف ٩٦ والنحل ٨٥ والكهف ١١ ولقمان ٢٢ والزمر ٢٤.

### س: كم مرة ورد لفظ وجهها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجهها في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الذاريات ٢٩.

### س: كم مرة ورد لفظ وجهى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجهى في القرآن الكريم مرتين في سورتي آل عمران ٢٠ والأنعام ٧٩.

# س: كم مرة ورد لفظ وجوه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجـوه فـى القرآن الكـريم اثنتى عشرة مرة فى سور آل عمران ١٠٦ والكهف ٢٩ وطه ١١١ والحج ٧٧ والملك ٢٧ والقيامة ٢٦-٢٤ وعبسى ٣٨-٤٠ والغاشية ٢-٨.

# موسوعة الثقافة الإسلامية وسيدون القرآن الكريم

# س: كم مرة ورد لفظ وجوها في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجوها في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النساء ١٧.

### س: كم مرة ورد لفظ وجوهكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجوهكم في القرآن الكريم ثماني مرات في سور البقرة ١٤٤-١٥٠-١٧٧ والنساء ٤٣ والمائدة ٦ والأعراف ٢٩ والإسراء ٧.

### س: كم مرة ورد لفظ وجوههم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ وجوههم فى القرآن الكريم سبع عشرة مرة فى سور آل عمران ١٠٦–١٠٧ والأنفال ٥٠ ويونس ٢٦–٢٧ وإبراهيم ٥٠ والإسراء ٩٧ والأنبياء ٣٩ والمؤمنون ١٠٤ والفرقان ٣٤ والنمل ٩٠ والأحزاب ٢٦ والزمر ٦٠ ومحمد ٢٧ والفتح ٢٩ والقمر ٤٨ والمطففين ٢٤.

### س: كم مرة ورد لفظ الوتين في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الوتين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الحاقة ٤٦.

### س: كم مرة ورد لفظ الوريد في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ الوريد في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة ق ١٦.

### س: كم مرة ورد لفظ يدك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يدك في القرآن الكريم سنت مرات في سور المائدة ٢٨ والإسراء ٢٩ وطه ٢٢ والنمل ١٢ والقصص ٣٢ وص ٤٤.

### س: كم مرة ورد لفظ يده في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يده في القرآن الكريم ثماني مرات في سور البقرة ٢٣٧-٢٤٩ والأعراف ١٠٨ والمؤمنون ٨٨ والنور ٤٠ والشعراء ٣٣ ويس ٨٣ والملك ١.

### س: كم مرة ورد لفظ يدى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يدى في القرآن الكريم أربع مرات في سور آل عمران ٥٠ والمائدة ٢٨ وص ٥ والصف ٦.

# س: كم مرة ورد لفظ يدا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يدا في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المسد ١.

# س: كم مرة ورد لفظ يداك في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يداك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الحج ١٠.

### س: كم مرة ورد لفظ يداه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يداه في القرآن الكريم مرتين في سورتي الكهف ٥٧ والنبأ ٤٠.

# س: كم مرة ورد لفظ يديه في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ يديه في القرآن الكريم خمس مرات في سور المائدة ٤٦ والرعد ١١ والفرقان ٢٧ والأحقاف ٢١ والجن ٢٧.

#### 

### س: كم مرة ورد لفظ أيد في القرآن الكريم!

ج: ورد لفظ أيد في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٩٥.

# س: كم مرة ورد لفظ أيدى في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أيدى في القرآن الكريم أربع مرات في سور الروم ٢١ وص ٤٥ والفتح ٢٠ والحشر ٢.

### س: كم مرة ورد لفظ أيديكم في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أيديكم في القرآن الكريم ست عشرة مرة في سور البقرة ١٩٥ وآل عمران ١٨٦ والنساء ٤٣-٧٧ والمائدة ٦-42 والأعراف ١٣٤ والأنفال ٥١-٧٠ والتوبة ١٤ وطه ٧١ والشعراء ٤٩ ويس ٤٥ والشورى ٣٠ والفتح ٢٤.

### س: كم مرة ورد لفظ أيدينا في القرآن الكريم؟

ج: ورد لفظ أيدينا في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور التوبة ٥٣ ومريم ٦٤ ويس ٧١.

### س: كم مرة ورد لفظ أيديهم في القرآن الكريم!

ج: ورد لفظ أيديهم في القرآن الكريم سبع وثلاثين مرة في سور البقرة ٧٩-٩٥-٩٥- والنساء ١١-٣٣-٢٤- والأنسام ٧-٩٣ والأعراف ١٤٩-١٤٩ والتوبة ٦٧ وهود ٧٠ وإبراهيم ٩ وطه ١١٠ والأنبياء ٢٨ والأنبياء ٢٨ والأنبياء ٢٨ والحج ٧٦ والنور ٢٣ والقصص ٤٧ والروم ٣٦ وسبأ ٩ ويس ٩-٣٥-٦٥ وفصلت ١٤-١٥ والشورى ٨٤ والفتح ١٠-٤٤ والحديد ١٢ والحشر ٢ والمتحنة ٢ والجمعة ٧ والتحريم ٨.

# س: كم مرة ورد لفظ أيديهما في القرآن الكريم!

ج: ورد لفظ أيديهما في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٣٨.

### س: كم مرة ورد لفظ أيديهن في القرآن الكريم!

ج: ورد لفظ أيديهن في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور يونس ٣١-٥٠ والمتحنة ١٢.

عيوانات وطيور في القرآن

# عيوانات وطيور في القرآن الكريم

#### س: كم مرة ذكر لفظ الإبل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الإبل في القرآن الكريم مرتين في سورتين الأنعام ١٤٤ والغاشية ١٧.

# س: كم مرة ذكر لفظ بعوضة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ بعوضة في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة البقرة ١٠٢٦.

### س: كم مرة ذكر لفظ البغال في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ البغال في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النحل ٨.

### س: كم مرة ذكر لفظ بقرة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ بقرة في القرآن الكريم ٤ مرات في سورة البقرة ٦٧-٦٩-٦٩-٧١.

### س: كم مرة ذكر لفظ البقر في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ البقر في القرآن الكريم مرتين في سورتين البقرة ٧ الأنعام ١٤٤.

### س: كم مرة ذكر لفظ بقرات في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ بقرات في القرآن الكريم مرتين في سورة يوسف ٤٦-٤٦.

### س: كم مرة ذكر لفظ تعيان في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ ثعبان في القرآن الكريم مرتين في سورتين الأعراف ١٠٧ الشعراء ٣٢.

### س: كم مرة ذكر لفظ جراد في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ جراد في القرآن الكريم مرتين في سورتين الأعراف ١٣٣ القمر ٧.

# س: كم مرة ذكر لفظ الجمل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الجمل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ٤٠.

### س: كم مرة ذكر لفظ الجياد في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الجياد في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة ص ٣١.

### س: كم مرة ذكر لفظ الحمار في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الحمار في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الجمعة ٥.

### س: كم مرة ذكر لفظ حمر في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ حمر في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المدثر ٥٠.

### س: كم مرة ذكر لفظ الحمير في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الحمير في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النحل ٨.

# حيوانات وطيور في القرآن الكريم \_\_\_\_\_\_ موسوعة الثقافة الإسلامية

### س: كم مرة ذكر لفظ الحوت في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الحوت في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور الكهف ٦٣ والصافات ١٤٢ والقلم ٤٨.

# س: كم مرة ذكر لفظ حوتهما في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ حوتهما في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الكهف ٦١.

### س: كم مرة ذكر لفظ حيتانهم في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ حيتانهم في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٦٣.

### س: كم مرة ذكر لفظ حية في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ حية في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة طه ٢٠.

### س: كم مرة ذكر لفظ الخنزير في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الخنزير في القرآن الكريم خمس مرات في سور البقرة ١٧٣ والمائدة في ٣-٦٠ والأنعام ١٤٥ والنحل ١٤٥.

#### س: كم مرة ذكر لفظ الخيل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الخيل في القرآن الكريم ٤ مرات في سور آل عمران ١٤ والأنفال ٦٠ والنحل ٨ والحشر ٦.

### س: كم مرة ذكر لفظ الذئب في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الذئب في القرآن الكريم ثلاث مرات في سورة يوسف ١٣-١٤-١٧.

### س: كم مرة ذكر لفظ الذباب في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الذباب في القرآن الكريم مرتين في سورة الحج ٧٣.

### س: كم مرة ذكر لفظ السبع في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ السبع في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٣.

# س: كم مرة ذكر لفظ السلوى في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ السلوى في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور البقرة ٥٧ والأعراف ١٦٠ وطه ٨٠.

# س: كم مرة ذكر لفظ الضأن في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الضأن في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنعام ١٤٣.

# س: كم مرة ذكر لفظ الضفادع في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الضفادع في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٣٣.

### س: كم مرة ذكر لفظ طيرا أبابيل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ طيرا أبابيل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الفيل ٣.

### س: كم مرة ذكر لفظ العجل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ العجل في القرآن الكريم عشر صرات في سور البقرة ٥١-٥٤-٩٢-٩٣ والنساء ١٥٣
 والأعراف ١٤٨-١٥١ وهود ٦٩ وطه ٨٨ والذاريات ٢٦.

### س: كم مرة ذكر لفظ العنكبوت في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ العنكبوت في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة العنكبوت ٤١.

# س: كم مرة ذكر لفظ العير في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ العير في القرآن الكريم ثلاث مرات في سورة يوسف ٧٠-٨٣-٩٤.

### س: كم مرة ذكر لفظ الغراب في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الغراب في القرآن الكريم مرتين في سورة المائدة ٣١.

### س:كم مرة ذكر لفظ الغنم في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الغنم في القرآن الكريم ثلاث مرات في سور الأنعام ١٤٦ وطه ١٨ والأنبياء ٧٨.

### س: كم مرة ذكر لفظ الفراش في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الفراش في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة القارعة ٥.

# س: كم مرة ذكر لفظ الفيل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الفيل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الفيل ١.

### س: كم مرة ذكر لفظ (الأسد) قسورة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ (الأسد) قسورة في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المدثر ٥٠.

### س: كم مرة ذكر لفظ القمل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ القمل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٣٣.

### س: كم مرة ذكر لفظ الكلب في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الكلب في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأعراف ١٧٦.

### س: كم مرة ذكر لفظ كلبهم في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ كلبهم في القرآن الكريم أربع مرات في سورة الكهف ١٨-٢٢.

### س: كم مرة ذكر لفظ مكلبين في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ مكلبين في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة المائدة ٤.

### س: كم مرة ذكر لفظ العزفي القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ المعز في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة الأنعام ١٤٣.

# س: كم مرة ذكر لفظ النحل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ النحل في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النحل ٦٨.

# س: كم مرة ذكر لفظ نعجة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ نعجة في القرآن الكريم مرتين في سورة ص ٣٣.

# س: كم مرة ذكر لفظ نعجتك في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ نعجتك في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة ص ٧٤.

### س: كم مرة ذكر لفظ نعاجه في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ نعاجه في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة ص ٢٤.

# س: كم مرة ذكر لفظ النمل في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ النمل في القرآن الكريم مرتين في سورة النمل ١٨.

# س: كم مرة ذكر لفظ نملة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ نملة في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النمل ١٨.

### س: كم مرة ذكر لفظ ناقة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ ناقة في القرآن الكريم أربع مرات في سور الأعراف ٧٣ وهود ٦٤ والشعراء ١٥٥ والشمس ١٣٠

# س: كم مرة ذكر لفظ الناقة في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الناقة في القرآن الكريم ثلاثة مرات في سور الأعراف ٧٧ والإسراء ٥٩ والقمر ٢٧.

### س: كم مرة ذكر لفظ الهدهد في القرآن الكريم؟

ج: ذكر لفظ الهدهد في القرآن الكريم مرة واحدة في سورة النمل ١٨.

# التنوعات

### س: من هو النبي الذي ذكر في القرآن الكريم وابنه كافر؟

ج: النبي الذي ذكر في القرآن الكريم وابنه كافر هو نوح الكله.

# س: من هو الصحابي الذي ورد ذكره في القرآن الكريم؟

ج: الصحابي الذي ورد ذكره في القرآن الكريم هو زيد بن حارثه 🚓.

# س: من الذي وردت كنيته في القرآن الكريم وهو كافر؟

ج: الذي وردت كنيته في القرآن الكريم وهو كافر أبو لهب لعنه الله.

# س: من هم المغضوب عليهم ومن الضالون في سورة الفاتحة؟

ج: المغضوب عليهم هم اليهود والضالون هم النصارى.

# س: من المرأة التي ورد اسمها في القرآن الكريم؟

ج: المرأة التي وردت اسمها في القرآن الكريم هي مريم بنت عمران.

### س: ما الحشرة التي تكلمت في القرآن الكريم؟

ج: الحشرة التي تكلمت في القرآن الكريم هي النملة.

# س: ما الطائر الذي تكلم في القرآن الكريم؟

ج: الطائر الذي تكلم في القرآن الكريم هو الهدهد.

### س: من هم أولو العزم من الرسل الذين ورد ذكرهم في القرآن الكريم؟

ج: أولو العبزم من الرسل الذين ورد ذكرهم في القرآن الكريم هم نوح النفي \_ إبراهيم النفي \_ موسى النفي \_ عيسى النفي \_ عيسى النفي \_ محمد الله \_ محمد الله

# س: ما السورة التي ذكرت في القرآن الكريم وتنجي من عذاب القبر؟

ج: السورة التي ذكرت في القرآن الكريم وتنجي من عذاب القبر هي سورة الملك.

### س: ما الآيات التي ذكرت في القرآن الكريم وتعصم من فتنة المسيح الدجال؟

 ج: الآيات التي ذكرت في القرآن الكريم وتعصم من فتنة المسيح الدجال هي الآيات العشر الأولى من سورة الكيف.

# س: ما السورة التي ذكرت في القرآن الكريم ونزلت بتمامها؟

ج: السورة التي ذكرت في القرآن الكريم ونزلت بتمامها هي سورة المدثر.

### س: ما الشجرة التي ذكرت في القرآن الكريم وتنبت في قعر جهنم؟

ج: الشجرة التي ذكرت في القرآن الكريم وتنبت في قعر جهنم هي شجرة الزقوم.

# س: ما هي سورة التوديع التي ذكرت في القرآن الكريم؟

ج: سورة التوديع التي ذكرت في القرآن الكريم هي سورة النصر.

# س: ما هي سورة الفرائض التي ذكرت في القرآن الكريم؟

ج: سورة الفرائض التي ذكرت في القرآن الكريم هى سورة النساء.

# س: ما هو اليوم الموعود الذي ذكر في القرآن الكريم؟

ج: اليوم الموعود الذي ذكر في القرآن الكريم هو يوم القيامة.

# س: ما هو اليوم المشهود الذي ذكر في القرآن الكريم؟

ج: اليوم المشهود الذي ذكر في القرآن الكريم هو يوم عرفة.

# س: من المرأة التي أوحى الله إليها في القرآن الكريم؟

ج: المرأة التي أوحى الله إليها في القرآن الكريم هي أم موسى المنسخ.

# س: ما الحشرة التي أوحى الله إليها في القرآن الكريم؟

ج: الحشرة التي أوحى الله إليها في القرآن الكريم هي النحل.

### س: ما الآية التي نزلت في جوف الكعبة؟

ج: الآية التي تزلت في جوف الكعبة هي ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ [سورة النساء: ٨٥].

# س: ما هي السور المسبحات التي وردت في القرآن الكريم؟

ج: سور المسبحات التي وردت في القرآن الكريم هي الحديد والحشر والصف والجمعة والتغابن والأعلى.

# س: ما هي دار السلام التي وردت في القرآن الكريم؟

ج: دار السلام التي وردت في القرآن الكريم هي الجنة.

### س: ما السورة التي تعدل نصف القرآن الكريم؟

ج: السورة التي تعدل نصف القرآن الكريم هي سورة الزلزلة.

## س: ما السور التي إذا قرأها الإنسان كأنه رأى القيامة؟

ج: السور التي إذا قرأها الإنسان كأنه رأى القيامة هي التكوير والانشقاق والانفطار.

#### **س: ما هو المشعر الحرام؟**

ج: المشعر الحرام هو المزدلفة.

### س: ما هي آية السيف التي وردت في القرآن الكريم؟

ج: آيـة السيف الـتي وردت في القرآن الكريم هي ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ باللَّهِ وَلاَ بالْيَوْمِ الآخِرِ﴾ [سورة التعبة: ٢٩٦.

# س: ما الشجرة المباركة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم؟

ج: الشجرة المباركة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم هي شجرة الزيتون.

# س: من أكثر الأنبياء ذكرًا في القرآن الكريم؟

ج: أكثر الأنبياء ذكرًا في القرآن الكريم هو سيدنا موسى الطِّنهٰ.

# س: ما السور التي لا يوجد بها حرف الكاف؟

ج: السور التي لا يوجد بها حرف الكاف هي قريش والفلق والعصر.

### س: ما الآية التي ذكر فيها حرف الكاف ٢٣ مرة؟

ج: الآية التي ذكر فيها حرف الكاف ٢٣ مرة هي رقم ٢٨٢ في سورة البقرة.

# س: ما السورة التي إذا قرئت في بيت لا يدخله الشيطان؟

ج: السورة التي إذا قرئت في بيت لا يدخله الشيطان سورة البقرة.

# س: ما الأيام التي ذكرت في القرآن الكريم؟

ج: الأيام التي ذكرت في القرآن الكريم هي يومي الجمعة والسبت.

# س: ما هي سورة النعم التي ذُكرتْ في القرآن الكريم؟

ج: سورة النعم التي ذكرت في القرآن الكريم هي سورة النحل.

### س: من العبد الصالح الذي ورد ذكره في القرآن الكريم؟

ج: العبد الصالح الذي ورد ذكره في القرآن الكريم هو سيدنا الخضر التَكلُّا .

# س: من المشرك الذي مدح القرآن تثم ذمه؟

ج: المشرك الذي مدح القرآن ثم ذمه هو الوليد بن المغيرة.

### س: ما السور التي بدأت بـ"اقتربت"؟

ج: السور التي بدا ب"اقتربت" هي سورة الأنبياء وسورة القمر.

### س: ما السورة التي تشفع لصاحبها؟

ج: السورة التي تشفع لصاحبها هي سورة الملك.

### س: من النبي الذي سلم على نفسه ثلاثًا؟

ج: النبي الذي سلم على نفسه ثلاثًا هو سيدنا عيسى الطُّكُّا.

### س: من النبى الذي سلم الله عليه ثلاثًا؟

ج: النبي الذي سلم الله عليه ثلاثًا هو سيدنا يحيى الطِّكارُ.

### س: ما آخر سورة تدرجمعها في القرآن الكريم؟

ج: آخر سورة تم جمعها في القرآن الكريم هي سورة التوبة.

# س: ما السورة التي تحمي من الفقر؟

ج: السورة التي تحمي من الفقر سورة الواقعة.

#### \_ س: ما السورة التي قرأها جعفر بن أبي طالب ﷺ على النجاشي وأصحابه؟

ج: السورة التي قرأها جعفر بن أبيّ طالب الله على النجّاشي وأصحابه هي سورة مريم.

# س: ما السورة التي لم يذكر فيها حرف اليم؟

ج: السورة التي لم يذكر فيها حرف الميم هي سورة الكوثر.

# س: ما السورة التي قال عنها النبي ﷺ: "لو لم تنزل إلا هي لكفت الناس جميعًا"؟.

ج: السورة التي قال عنها النبي ﷺ: "لو لم تنزل إلا هي لكفت الناس جميعًا" هي سورة العصر.

# س: ما السورة التي تسمى سورة بني إسرائيل؟

ج: السورة التي تسمى سورة بني إسرائيل هي سورة الإسراء.

### س: ما السورة التي تسمى قسطاطس القرآن الكريم؟

ج: السورة التي تسمى قسطاطس القرآن الكريم هي سورة المائدة.

### س: ما السورة التي تسمى شورة العقود؟

ج: السورة التي تسمى سورة العقود هي سورة الأنفال.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الملائكة؟

ج: السورة التي تسمى سورة الملائكة هي سورة فاطر.

### س: ما السورة التي تسمى سورة داود؟

ج: السورة التي تسمى سورة داود هي سورة ص.

# س: ما السورة التي تسمى سورة سليمان الطَّيْكُلَّا؟

ج: السورة التي تسمى سورة سليمان الشيخ هي سورة النمل.

# س: ما السورة التي تسمى سورة المؤمن؟

ج: السورة التي تسمى سورة المؤمن هي سورة غافر.

# س: ما السورة التي تسمى سورة الصابيح؟

ج: السورة التي تسمى سورة المصابيح هي سورة فصلت.

# س: ما السورة التي تسمى سورة القتال؟

ج: السورة التي تسمى سورة القتال هي سورة محمد ﷺ.

# س: ما السورة التي تسمى سورة النبي ﷺ؟

ج: السورة التي تسمى سورة النبي ﷺ هي سورة التحريم.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الشريعة؟

ج: السورة التي تسمى سورة الشريعة هي سورة الجاثية.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الحواريين؟

ج: السورة التي تسمى سورة الحواريين هى سورة الصف.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الواعية؟

ج: السورة التي تسمى سورة الواعية هي سورة الحاقة.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الباسقات؟

ج: السورة التي تسمى سورة الباسقات هي سورة ق.

### $oldsymbol{w}$ : ما السورة التي تسمى سورة $oldsymbol{(i)}$

ج: السورة التي تسمى سورة (ن) هي سورة القلم.

### س: ما السورة التي تسمى سورة النساء الصفرى؟

ج: السورة التي تسمى سورة النساء الصغرى هي سورة الطلاق.

### س: ما السورة التي تسمى سورة الدهر؟

ج: السورة التي تسمى سورة الدهر هي سورة النازعات.

### س: ما السورة التي تسمى سورة السفرة والملائكة؟

ج: السورة التي تسمى سورة السفرة والملائكة هي سورة عبس.

# س: ما السورة التي تسمى سورة التساؤل؟

ج: السورة التي تسمى سورة التساؤل هي سورة النبأ.

### س: ما السور التي تسمى عرائس القرآن؟

ج: السور التي تسمى عرائس القرآن هي سور الحواميم.

### س: ما السورة التي سميت على اسم من أسماء القيامة؟

ج: السورة التي سميت على اسم من أسماء القيامة هي سورة التغابن.

# س: ما السورة التي سميت بالجامعة؟

ج: السورة التي سميت بالجامعة هي سورة الشعراء.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة البقرة؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة البقرة هي سورة الأنفال.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الحجر؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الحجر هي سورة الأنعام.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة آل عمران؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة آل عمران هي سورة الأحزاب.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الرحمن؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الرحمن هي سورة الإنسان.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة النازعات؟

ج: السورة التي تزلت بعد سورة النازعات هي سورة الانقطار.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الطلاق؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الطلاق هي سورة البينة.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة ق؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة ق هي سورة البلد.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الحجرات؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الحجرات هي سورة التوبة.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة المسد؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة المسد هي سورة التكوير.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الدخان؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الدخان هي سورة الجاثية.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الأعراف؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الأعراف هي سورة الجن.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الزلزلة؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الزلزلة هي سورة الحديد.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة النور؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة النور هي سورة الحج.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الأحقاف؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الأحقاف هي سورة الدخان.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة محمد؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة محمد هي سورة الرعد.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة لقمان؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة لقمان هي سورة سبأ.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة المؤمنون؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة المؤمنون هي سورة السجدة.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة القدر؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة القدر هي سورة الشمس.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الواقعة؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الواقعة هي سورة الشعراء.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة التفابن؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة التغابن هي سورة الصف.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الأنعام ؟

ج: السورة التي تزلت بعد سورة الأنعام هي سورة الصافات.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة السجدة؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة السجدة هي سورة الطور.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الذاريات؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الذاريات هي سورة الغاشية.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة غافر؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة غافر هي سورة فصلت.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة عبس؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة عبس هي سورة القدر.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة النمل؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة النمل هي سورة القصص.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الصافات؟

ج: السورة الذي نزلت بعد سورة الصافات هي سورة لقمان.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الكهف؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الكهف هي سورة النحل.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة يونس؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة يونس هي سورة هود.

### س: ما السورة التي نزلت بعد سورة هود؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة هود هي سورة يوسف.

# س: ما السورة التي نزلت بعد سورة الإسراء؟

ج: السورة التي نزلت بعد سورة الإسراء هي سورة يونس.

# س: ما القرية التي في قوله تعالى: ﴿ أَوْكَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيُةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ [سورة البقرة:٢٥٩]؟.

ج: القرية التى فى قوله تعالى: ﴿أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قُرْيَةٍ ۚ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ هى قرية بيت المقدس.

# س: ما أنواع النفس التي ذكرت في القرآن الكريم؟

ج: أنواع النفس التي ذكرت في القرآن الكريم هي النفس المطمئنة ـ النفس اللوامة ـ النفس الأمارة.

### س: ما أول سورة نزلت كاملة في القرآن الكريم؟

ج: أول سورة نزلت كاملة في القرآن الكريم هي سورة الفاتحة.

# س: ما أول سورة نزلت فيها سجدة؟

ج: أول سورة نزلت فيها سجدة هي سورة النجم.

# س: ما أول آية نزلت في القرآن الكريم؟

جُ: أولُ آيةٌ نزلت في القرآن الكريم هي ﴿اقْرأْ باسْمِ رَبُّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ [سورة العلق: ١].

# س: ما أول آية نزلت في الخمر؟

ص الله عنه المنطق المنطق المنطق الله عن المنطق والمُسْسِين [سورة البقرة: ٢١٩].

### س: ما أول آية نزلت في سورة براءة؟

ج: أول آية نزلت في سورة براءة هي الآية ﴿لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ﴾رقم ٢٥.

### س: ما أول سورة كتبت في اللوح الحفوظ؟

ج: أول سورة كتبت في اللوح المحفوظ هي سورة الفاتحة.

# س: ما أول آية نزلت في الأطعمة في مكة؟

ج: أول آيَةً نزلت في الأطعمة في مكة هي ﴿ قُل لا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاً أَن يَكُونَ﴾ [سورة الأنعام: ١٤٥].

# س: ما أول آية نزلت في الأطعمة في المدينة؟

جَ: أولَ آيةٌ نزلت في الأطعمة في الدينة هي ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المَّيْتَةَ وَالدَّمَ ... ﴾ [سورة البقرة: ١٧٣].

### س: ما السورة التي تشفع لصاحبها ؟

ج: السورة التي تشفع لصاحبها هي سورة الملك.

### س: ما السورة التي تحمي من الفقر؟

ج: السورة التي تحمى من الفقر هي سورة الواقعة .

### س: ما السورة التي جمعت كل آيات المواريث ؟

ج: السورة التي جمعت كل آيات المواريث هي سورة النساء.

# س: ما السورة التي وردت فيها آيات الاستنذان؟

ج: السورة التي وردت فيها آيات الاستئذان هي سورة النور .

### س: ما السورة التي ذكرت أحداث بدر بالتفصيل ؟

ج: السورة التى ذكرت أحداث بدر بالتفصيل هى سورة الأنفال.

### س: ما أنواع قراءة القرآن؟

ج: أنواع قراءة القرآن هي الترتيل - التجويد - التدوير - الحدر.

# الراجسع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢ تفسير الطبري.
- ٣ تفسير القرآن الكريم، لابن كثير.
  - خسير النسفي، للإمام النسفي.
- ه الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي.
  - ٦ تفسير الكشاف، للزمخشري.
    - ٧ تفسير المراغي.
    - ٨ تفسير الجلالين.
  - ٩ صفوة التفاسير، للإمام الصابوني.
- ١٠ إيجاز البيان في سور القرآن، محمد على الصابوني.
  - ١١ المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني.
    - ١٢ أيسر التفاسير، للجزائري.
      - ١٣ التسهيل لتأويل التنزيل.
    - ١٤ اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان.
      - ١٥- صحيح البخاري.
      - ١٦- صحيح مسلم بشرح النووي.
        - ١٧- سنن أبي داود.
        - ١٨ سنن الترمذي.
        - ١٩- سنن النسائي.
        - ۲۰ سنن ابن ماجة.
        - ٢١- سنن الأوزاعي.
          - ٢٢ سنن الدارمي.
        - ٢٣ سنن الدارقطني.

- ٢٤ السنن الكبير للبيهقي.
  - ٢٥- سيرة ابن هشام.
- ٢٦ البداية والنهاية ، لابن كثير.
  - ۲۷ أسباب النزول، للواقدى.
  - ٢٨ أسباب النزول، للواحدى.
- ۲۹ أسباب النزول، للنيسابوري.
- ٣٠ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي.
  - ٣١ معجم الألفاظ والأعلام القرآنية، محمد إسماعيل إبراهيم.
    - ٣٢ لسان العرب.
    - ٣٣ القاموس المحيط.
    - ٣٤- مختار الصحاح.
    - ٣٥ الغريب في اللغة، لأبى عبيدة.
    - ٣٦ الناسخ والمنسوخ، لأبي جعفر النحاس.

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                        |
|--------|--------------------------------|
| ٣      | بين يدي الكتاب                 |
| ٥      | أسباب النزول                   |
| ٨٩     | معاني المفردات                 |
| 189    | أرقام من القرآن الكريم         |
| 100    | أعضاء الإنسان في القرآن الكريم |
| 177    | حيوانات وطيور في القرآن الكريم |
| 1 7 1  | متنوعات                        |
| ١٨١    | المراجع                        |
| ١٨٣    | الفهرسا                        |

